



عبا دات (صددوم)



ملد: کے



مُفتى مُحَدِّتُقى عُثَانِي



مِنْتُبِينُمُعَا وَالْقِالِ الْكَارِيْكِيِّا فِي الْكَارِيْكِيرِيْكِيِّا فِي الْكِيرِيْكِيِّا فِي الْكِيرِيْكِيِّا فِي الْكِيرِيْكِيْكِيلِيِّي الْكِيرِيْكِيلِيِّي الْكِيرِيْكِيلِيِّي الْكِيرِيِيلِيِّي (Quranic Studies Publishers)

# م وعطر عنا في عبادات عبادات





مُفتى مُحَمِّرٌ لَقَى عُثَمَا بِي

ترتيب *وتخرق* مولاًا عنايك الرحمان

(Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan.





علاه دیوبند سے طوم کا پاسیان دینی وعلمی کتابوں کا عظیم مرکز ٹیٹیگر امریجیٹل

عنى كتب خانه محمد معاذ خان

درس نظامی کیلئے ایک مفید ترین شینگرام چینل



## جلد حقوق طباعت بحق ويخت المنظمة المنافقة المحقوظ مي

عرضِ ناشر: المحدللد الرجه و مجتلف المنطاف الفائلة المنظافية في " موافظ عماني " كالقيح وطباعت من مر مكن احتياط سے كام ليا ہے، كيكن بھى كمابت، طباعت اور جلدسازى ميں سبواغلطى ہوجاتى ہے۔ اكركسى صاحب كواليي كم خلطي كاعلم جوتو براه كرم مطلع فرما كرمنون فرما كيس-

> : خِضَر قَاسِينَ اللهِ بابتمام

: المنظاف ١٩٣٢ ٥ - ومبر ١٩٠٠ ع طبع حديد

ا مِنْ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِينَا الْمُعَالِقِينَا الْمُعَالِقِينَا الْمُعَالِقِينَا ناشر

ترتيك ديزائنك: عمران خان

(92-21) 35031565, 35123130 : فون

> info@mmqpk.com: ايميل

www.mmqpk.com: ويبهكث www.maktabamaarifulguran.com

fb/onlinesharia: آنلائن







فیں کے ہے فرداری کے لئے scan کریں

## 

• اسلای کتاب مر فیصل آباد • منتبدر شیرید را دلیندی 🏚 فخرالدين كانج والا، كراحي ٠ مكتبه دار العلوم ، كراجي • دارالاشاعت، کراحي • كمتبه اسلاميه ، فيعل آباد ٠ مكتبه رشيديه ، كويم کتبداصلاح وتلیخ، حیدرآباد ٥ كمتبه مغدريه ، راوليندى • اداره تاليفات اشرفيه ، ملتان • بيت القرآن، كراجي 🗘 دارالاخلاص، پشاور ٠ كمتبدر ممانيه الابور • كمتبة القرآن ،كراي • اسلامی کتاب محمر، راولینڈی • مكتبه احياء العلوم ، كرك مكتهدبيت العلوم ، لا بور ميت الكتب، كراي ۵ مکتبه عماسیه، تیمرگره ٠ كمتبه عثانيه ، راوليندى • مسرْبکس،اسلام آباد ادارة اسلام إت، كراتي رلامور ٥ كتب سيراجر شهيد، لامور کتبه احرار، مردان ۵ مکتبه عمرفاروت، کرای • الفلاح يبليشرز، لامور • دادالسلام، اسلام آباد • قرآن مجيد محل، مردان

## بدالمت المواطعان



# يبش لفظ



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْيْنِ الرَّحِيْمِ

الحمد بله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محر شفیع صاحب قدی الله سرّ ہ ندے کو دارالعلوم 1909ء میں دورہ صدیث کی شکیل کے بعد ہی ہے جعہ کی تقریر کرنے پرمقرر فرمادیا تھا، شروع میں اپنے لبیلہ ہاؤی والے گھر کے قریب عزیزی معجد میں کئی سال جعہ کی تقریر کرتا رہا، پھر حضرت والدصاحب رافیظیہ کی علالت کے بعد جامع معجد نعمان لبیلہ ہاؤی میں سالہا سال جعے کی تقریر کی نوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود فوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود صاحب رافیظیہ کی وفات ہوئی جو جامع معجد بیت المکرم میں جعہ پڑھایا کرتے سے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد لعمان لبیلہ ہاؤیں سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے ویا کیا علیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد تعمان لبیلہ ہاؤیں سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے ویا کیا علیمات کا جعہ کی تقریر کا سلسلہ رہا۔

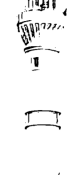
میرے فیج مرم حضرت واکثر عبد المی عارفی صاحب قدس الله سره کی



وفات کے بعد میرے استاذ حضرت مولا ناسحہان محمود صاحب راتیا ہے تھم پر میں نے سبیلہ ہاؤس کی جامع مسجد نعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاحی مجلس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ كرنے كا كوئى انتظام نہيں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا كہ انہیں شائع كيا جائے، کیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شمیم احمد صاحب (جواس وقت "معارف القرآن" كا الكريزي ترجمه كررب تھے ) نے ميرے معاون مولانا عبدالله میمن صاحب سے بیخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کوریکارڈ کر کے قلمبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پران اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمعے ك خطبول يمشمل ايك طويل سلسله "اصلاحى خطبات" كي نام سے منظر عام ير آگیا جس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہو چکی ہیں۔

تج بے سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالی ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضرات ائمہ وخطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے لگے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی پاکسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شاکع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب كركے شائع كيے گئے۔

مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گیررہی کہ اصلاحی بیانات میں بسا اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنامستقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس کیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر





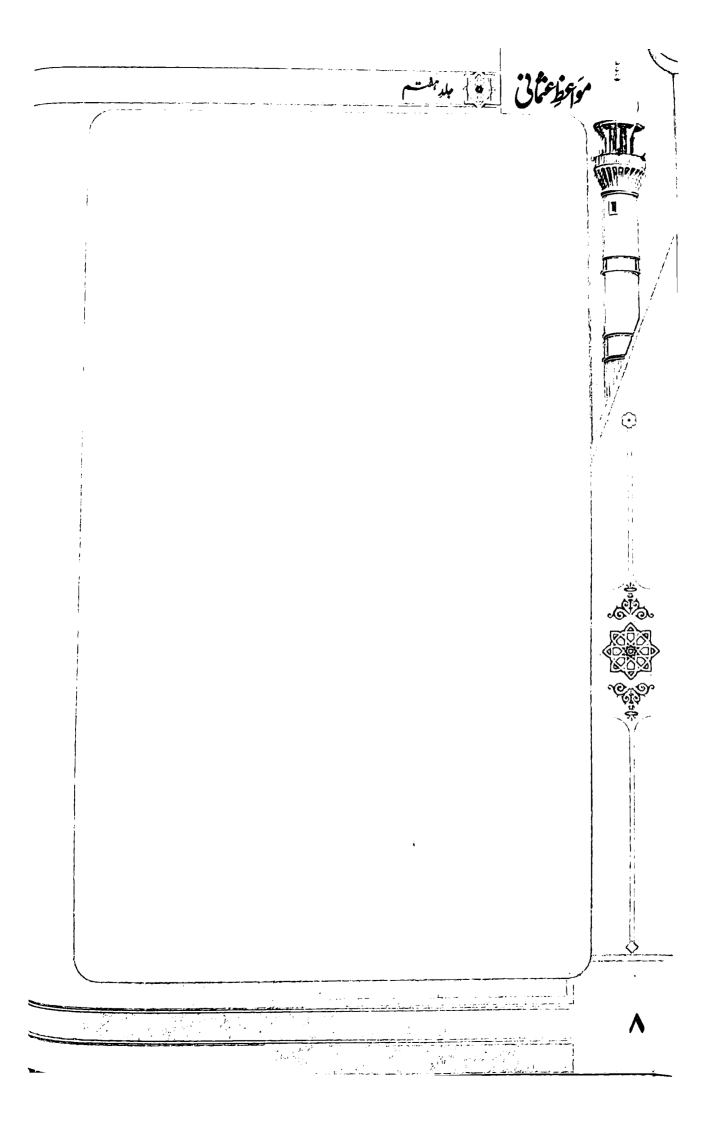
MILITARIA

نامزد کیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا سلف کے واقعات کی تحقیق وتخری کریں اور جہال غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے سے وہ یہ کام ماشاء اللہ قابلیت کے ساتھ کرتے رہے۔ مولانا عنایت الرصن صاحب نے اس پر یہ اضافہ کیا کہ' اصلاحی خطبات'،''اصلاحی مجالس'' اور بیانات کے مختلف مجموعوں کو بھی عنوانات و مضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر ''البلاغ'' میں یا کسی دوسرے رسالے میں شائع ہوئی تھیں یا کسی کتاب کا جز تھیں ان کا بھی استقصاء کرکے ایک نیا مجموعہ''مواعظ عثمانی'' کے نام سے مرتب کردیا اور اس لحاظ سے یہ بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریج وتحقیق کا بھی اہتمام جب سے اس کے درجہ استفاد میں بھی اضافہ ہوگیا ہے۔

ول سے دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیزِ موصوف کی اس کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرما کر اس ہے عام و خاص قبول فرما کر اس ہے عام و خاص مسلمانوں کو فائدہ پہنچ۔ آمین مسلمانوں کو فائدہ پہنچ۔ آمین دارالعلوم کراچی سما

بنده محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۵/محرم سر۴۳ساره



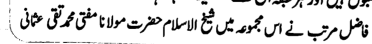






نحمد كا ونصلى على رسوله الكريم اما بعد!

زير نظر كمّاب سلسله "مواعظِ عثاني" جلدِ مفتم "عبادات (حصه دوم)" جو حضرت مُفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے خطبات، تقاریر اور مضامین کا تخریج شدہ جامع اور مستند موضوع وار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت بركاتهم كواللهرب العزت نے جوبے پناہ مقبوليت عطا فرمائى ہے وہ محتاج تعارف نہیں۔حضرت والا دامت برکاتهم بیک وقت مفسر، محدث، فقيه، ماهر معاشيات اسلامي، مؤرخ ، مقل ، شاعر، اديب اور مبلغ و دائ اسلام ہیں۔ ای دعوت وارشاد کا سلسلہ عرصة دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور الحمد للداس سے بلا مبالغہ لاکھوں انسانوں کو فائدہ ہورہا ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت سے بہت سارے غیرمسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے ہیں اور آج ایک کامیاب زندگی گزار رہے ہیں۔حضرت والا دامت برکاتھم کے انہی بیانات ومواعظ سے علاء، طلباء اور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاتهم کے جملہ بیانات ومواعظ تحریرا اور تقریرا عوام الناس میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہور ہا ہے۔





عرضٍ مرتب

## موعظِعماني المالية

ر حضور سالطا الله فرمایا ، اصلای خطبات ، اصلای مواعظ

ه اصلاحی مجالس ه خطبات عثانی ه خطبات دورهٔ مند

و ورسِ فعب الایمان فی نشری تقریرین و فردکی اصلاح

﴿ إِنَّ اصلاحِ معاشره ﴿ ﴿ أَرْبِي بِإِنَّاتِ اللَّهُ وَكُر وَكُلَّ

### • The Islamic months

﴿ اوراس كےعلاوہ

و آسان ترجمه قرآن ﴿ اسلام اور جاري زندگي انعام الباري

📀 تقریر ترندی 🚱 جهان دیده 🐑 سفر درسفر

ونیا مرے آگ 🚷 اسلام اورجدیدمعاثی مسائل 🔞 ہمارا معاثی نظام

کے نتخب مضامین، نیز ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شائع شدہ اور صوت میں محفوظ شدہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے بعض بیانات و خطبات کوشامل کیا ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پراس کی تھیج اور تحقیق کا اہتمام ہوا ہے۔ اس لحاظ سے یہ مجموعہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے خطبات ومضامین کا جامع اور مستندر ترین مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ترتیب، تحقیق وتخریج حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پر ان کی گرانی میں مولانا عنایت الرحمن صاحب نے کی ہے۔ اس مجموعہ کی خصوصیات اور تحقیق وتخریج کا طریقتہ کاراس مجموعہ کی پہلی جلد'' ایمان وعقائد ونظریات (حصہ) اوّل' کے شروع میں درج ہے، اس کی مراجعت ان شاء اللہ مفیدر ہے گی۔

الله تعالى سے دعا ہے كہ وہ اس كاوش كوشرف قبوليت عطا فرك اور اسے ادارہ كے جملہ احباب ومعاونين كے لئے ذخيرة آخرت بنادے۔ آمين يا رب العالمين۔

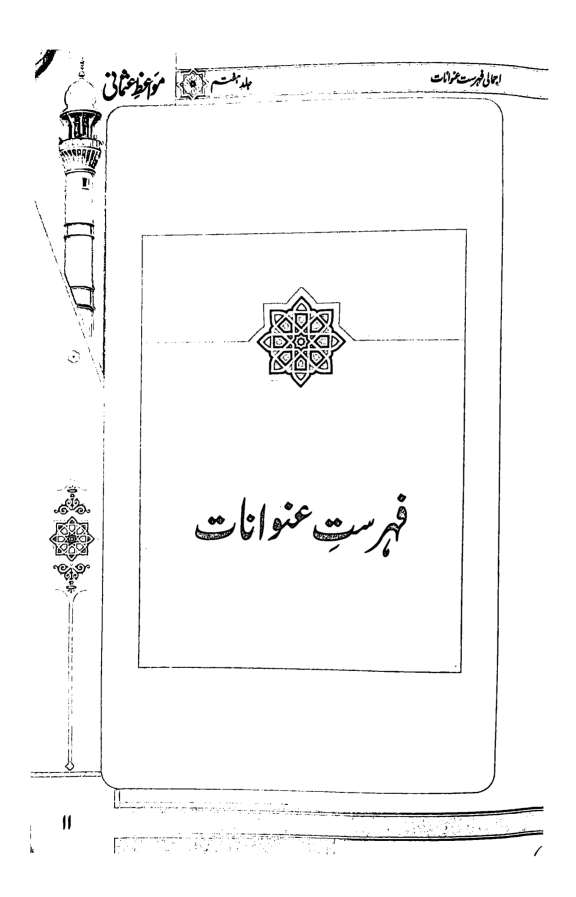
خِضَر قَاسِعِیْ (ناظم اداره) مِکْدَبَهُمُهَا اِوْلِلْاًلِنْ کَارِی

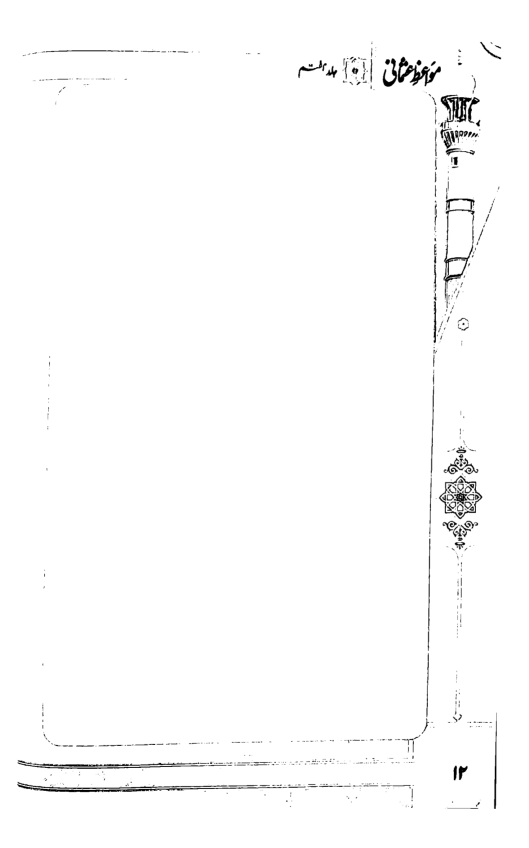












بدينت الموطوعان

المقالي فيرسين فوالاست



## اجمالي فهرستِ عنوانات

| صنح        | مضامین ﴿                                     | ئبرنكد |
|------------|----------------------------------------------|--------|
| <b>7</b> 0 | استخاره اوراس كالسمسنون طريقه                | 1      |
| ٥٣         | اعمال میں رُسوخ پیدا کریں                    | ٢      |
| ۷۱         | روزه اورعيد                                  | ٣      |
| ۷٩         | روزہ ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے؟               | ٨      |
| 1+4        | ز كوة اورصدقات كى فضيلت                      | ۵      |
| 112        | زکوة کی فرضیت اور اہمیت                      | 4      |
| IP1        | آپ ز کو ة کس طرح ادا کریں؟                   | 4      |
| 142        | ز کو ہ کے چندا ہم مسائل                      | ٨      |
| IAI        | چار پیسے کا فائدہ                            | 9      |
| 191        | ج<br>حج اور عمره احادیث کی روشنی میں         | 10     |
| 192        | مج کی اہمیت                                  | 11     |
| r•9        | مج کا پیغام                                  | 11     |
| rra        | مج ایک عاشقانه عبادت                         | 194    |
| 701        | مج میں تا خیر کیوں؟<br>علام میں تا خیر کیوں؟ | ما     |
| 742        | قرباني، حج اورعشره ذي الحجبه                 | 10     |
| F+9        | فلسفة حج وقرباني                             | 14     |

اجالى فبرست عنوانات

مواعظاتان الله المست

| مغی        | مضائين ﴿                               | نمبرثار |
|------------|----------------------------------------|---------|
| 222        | مج كب كرنا چاہيے؟                      | 14      |
| mrq        | ع کے بارے میں چند گزارشات              | 1A      |
| <b>709</b> | نہ پہنچ پانے والوں کے لیے جج کی برکتیں | 19      |
| MAI        | نیک کام میں دیر نہ کیجیے               | r.      |





## تفصيلي فهرست

| صفحہ      | عنوان                          |
|-----------|--------------------------------|
| ra        | استخاره اوراس کا مسنون طریقه   |
| ۳۸        | مديث كا مطلب                   |
| ۳۸        | استخارہ کے کہتے ہیں؟           |
| <b>P9</b> | استخارے کا طریقہ اور اس کی دعا |
| ۴٠)       | دعا كا ترجمه                   |
| ١٣١       | استخارے کا کوئی وقت مقرر نہیں  |
| ۳۱        | خواب آنا ضروری نہیں            |
| rr        | اسخارے کا نتیجہ                |
| ۳۲        | تمہارے حق میں یہی بہتر تھا     |
| 44        | تم بچ کی طرح ہو                |
| h.h.      | حضرت مویٰ مَالِیناً کا واقعہ   |
| 44        | جاؤ ہم نے اس کوزیادہ دے دی     |
| ra        | ساری دیا بھی تھوڑی ہے          |

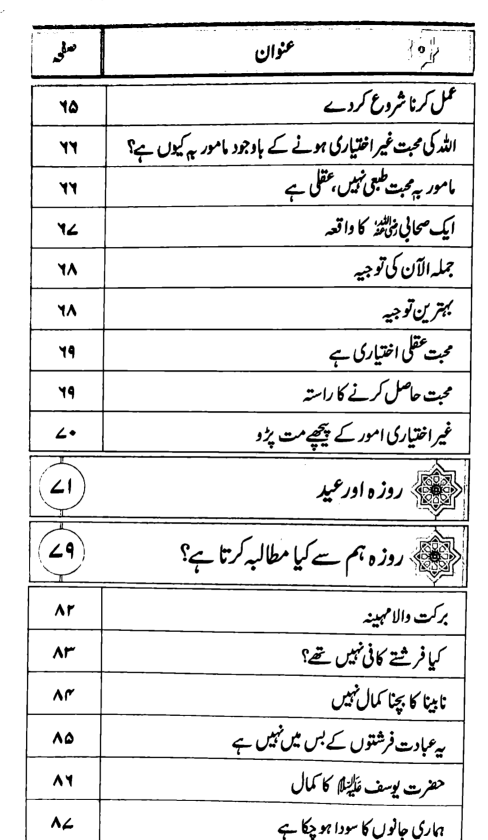
استخارہ کرنے کے بعد مطمئن ہوجاؤ



| صفحه | عنوان عنوان                                     |
|------|-------------------------------------------------|
| ٣2   | استخارہ کرنے والا ناکام نہیں ہوگا               |
| ۳۸   | استخارے کی مخضر دعا                             |
| ۵٠   | حضرت مفتى اعظم رطيعيه كالمعمول                  |
| ۵۰   | ہر کام کرنے سے پہلے اللہ تعالی کی طرف رجوع کرلو |
| ۵۱   | جواب سے پہلے دعا کامعمول                        |
| ar   | اعمال میں رُسوخ پیدا کریں                       |
| ۵۵   | حال کی دوشمیں                                   |
| ۵۷   | غيراختياري كامول پرمؤاخذه نہيں                  |
| ۵۷   | حال کی پہلی قشم، کیفیت غیر اختیار پی            |
| ۵۸   | حال کی دوسری قشم، اعمال میں رُسوخ               |
| ۵۹   | حال کی پہلی قشم مطلوب نہیں                      |
| ۲•   | احوال محمود ہیں مطلوب نہیں                      |
| ٧٠   | نماز میں مزہ تلاش مت کرو                        |
| וד   | میں اس شخص کومبارک باد دیتا ہوں                 |
| 41   | نفسانیت اور روحانیت کا فرق                      |
| 44   | مصلیے والے کی نماز                              |
| 44   | روحانیت کس میں زیادہ ہے؟                        |
| ۲۳   | دوسر کے عمل میں رُسوخ ہے                        |
| 71   | عمل میں تسلسل سے رُسوخ حاصل ہوجاتا ہے           |



# بدينتم الله مواطعتماني



ايسے خريدار پرقربان جائے



| مه   |                                    |
|------|------------------------------------|
| صفحہ | و الم                              |
| ٨٨   | اس ماه میں اصل مقصد کی طرف آ جاؤ   |
| ٨٩   | رمضان کے معنیٰ                     |
| 19   | اپنے گناہوں کو بخشوالو             |
| 9+   | اس ماه کو فارغ کرلیں               |
| 91   | ''استقبالِ رمضان'' كاصحِح طريقه    |
| 95   | روزہ اور تراوت سے ایک قدم آگے      |
| 91-  | ایک مهینه اس طرح گزارلو            |
| 91~  | به کیسا روزه موا؟                  |
| 91   | روزه كا تواب ملياميث موگيا         |
| 90   | روزے کا مقصد تقویٰ کی شمع روش کرنا |
| 90   | روزہ تقویٰ کی سیر ھی ہے            |
| 94   | میرا مالک مجھے دیکھ رہا ہے         |
| 92   | میں ہی اس کا بدلیہ دول گا          |
| 91   | ورنه بيرتر بيتي كورس كمل نهيس هوگا |
| 99   | روزے کا ایئر کنڈیشنر لگادیالیکن؟   |
| 99   | اصل مقصد' حمم کی اتباع''           |
| 1++  | بهاراتهم توژد یا                   |
| 1+1  | افطار میں جلدی کرو                 |
| 1+1  | سحری میں تاخیر انضل ہے             |
| 1+1  | ایک مهینه بغیرگناه کے گزارلو       |





# بلد المت مواطعتاني

| صلحہ  | عنوان             |                  |
|-------|-------------------|------------------|
| 1+1"  | ملال              | اس ماه میس رزق . |
| 1+1"  |                   | حرام آمدنی سے    |
| 1.4   | م ہے تو پھر؟      | اگرآمدنی تمل حرا |
| 1.4   | آسان ہے           | گناہوں سے بچنا   |
| 1+0   |                   | روزے میں غصے     |
| 1+1   | بادات زیاده کریں  | رمضان میں نفلی ء |
| (1-2) | ورصدقات کی فضیلت  | زكوة ا           |
| 114   | ) فرضیت اور اہمیت | زکون ک           |
| 11.   | . 1               | تمہید            |
| 11.4  |                   | ز کو ہ کے دومعنی |
| Iri   |                   | زكوة كي ابميت    |
| 177   | پر وعيد           | ذكوة ادا ندكرنے  |
| Irm   |                   | زکوۃ کے فائد۔    |
| Irr   | ، کے اسباب        | زگؤة ادا نه كرنے |
| 110   | ئيت               | مسائل سے ناواق   |
| 110   |                   | زكؤة كانصاب      |
| Iry   | مراد ہے؟          | ضرورت سے کیا     |
| IFY   |                   | زکوۃ سے مال کم   |

# مَوْعِظِعُمُ فَي إِنَّ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

| صفحه    | عنوان                                    |
|---------|------------------------------------------|
| 172     | مال جمع کرنے اور گننے کی اہمیت           |
| IFA     | فرشتے کی دعا کے مستحق کون؟               |
| 179     | ز کو ة کی وجه سے کوئی شخص فقیر نہیں ہوتا |
| 11-     | زیور پرزکوۃ فرض ہے                       |
| IP"+    | شايدآپ پرز کو ة فرض ہو                   |
| IFI     | آپ ز کو ہ کس طرح ادا کریں؟               |
| اسال    | يمهيد                                    |
| الماسوا | ز کو ة نه نکالنے پر وعید                 |
| 124     | یہ مال کہاں ہے آرہا ہے                   |
| 11-2    | گا بک کون بھیج رہا ہے؟                   |
| 11-2    | ایک سبق آموز واقعه                       |
| 114     | كامول كى تقسيم الله تعالى كى طرف سے ہے   |
| 11~+    | زمین سے اُ گانے والا کون ہے؟             |
| 16.+    | انسان میں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں؟      |
| الما    | ما لك حقيقي الله تعالى بيب               |
| Irr     | صرف دُهائی فیصدادا کرو                   |
| Irr     | ز کو ة کی تاکید                          |
| ۳۳      | زکوۃ حساب کر کے تکالو                    |
| الدلد   | وہ مال تباہی کا سبب ہے                   |









| TRI       | H,   |                                          |
|-----------|------|------------------------------------------|
| NABARA NA | صنحہ | ﴿ فِي الْ عَوْالَ                        |
|           | 144  | ز کو ہ کے دنیاوی فوائد                   |
|           | IMA  | مال میں بے برکتی کا انجام                |
|           | 182  | ذكوة كانصاب                              |
|           | 114  | ہر ہرروپے پرسال کا گزرنا ضروری نہیں      |
|           | IMA  | تاریخ ز کو ة میں جورقم ہواس پر ز کو ة ہے |
|           | IMA  | اموال زکوۃ کون سے ہیں                    |
|           | 169  | اموال زكوة مين عقل نه چلائيں             |
|           | 10+  | عبادت کرنا الله کا حکم ہے                |
| !<br>!    | 101  | سامانِ تجارت کی قیمت کے قعین کا طریقہ    |
| ;         | 107  | مال تجارت میں کیا کیا واخل ہے؟           |
| 3         | 100  | کس دن کی مالیت معتبر ہوگی؟               |
|           | 101  | كمپنيوں كے شيئرز پرزكوة كاحكم            |
|           | 100  | کارخانہ کی کن اشیاء پر ز کو ۃ ہے         |
| 40°       | 164  | واجب الوصول قرضول پرز كوة                |
|           | 104  | قرضوں کی منہائی                          |
|           | 102  | قرضوں کی دونشمیں                         |
|           | 101  | تجارتی قرضے کب منہا کیے جائیں            |
|           | 101  | قرض کی مثال                              |
|           | 169  | ز کو قامستحق کو ادا کریں<br>مستحق کون؟   |
| <u>}</u>  | 169  | مستحق کون؟                               |
|           |      |                                          |



| تفعيل فبرً | الق الآن المهرمات                           | مُواعظِع            |
|------------|---------------------------------------------|---------------------|
| صفحه       | عنوان عنوان                                 |                     |
| 14.        | متحق کو ما لک بنا کردیں                     | 1                   |
| 14+        | کن رشتے داروں کوز کو ہ دی جاسکتی ہے         | 1 ! -               |
| 141        | بيوه اوريتيم كوز كوة دينے كا حكم            |                     |
| 175        | بینکوں سے زکوۃ کی کوتی کا حکم               | 1 ),                |
| M          | ا کاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہا کریں؟     |                     |
| 141-       | سمینی کے شیئرز کی زکوۃ کا فا                |                     |
| ואוי       | ز کو ہ کی تاریخ کیا ہونی چاہیے؟             |                     |
| IYM        | كيا رمضان المبارك كى تاريخ مقرر كر كيت بين؟ |                     |
| [IYZ]      | ز کو ہ کے چنداہم مسائل                      | il<br>I             |
| 14.        | بيها                                        |                     |
| 14+        | مالك نصاب پرزكوة واجب ہے                    | ্ক <sup>া</sup> ক্ত |
| 121        | باپ کی زکوۃ بینے کے لیے کافی نہیں           | \$5000<br>\$00000   |
| 121        | مال پرسال گزرنے کا مسئلہ                    | .6°00.              |
| 127        | دو دن پہلے آنے والے مال کی زکوۃ             |                     |
| 121        | ز کو ہ کن چیزوں میں فرض ہوتی ہے؟            |                     |
| 121        | ز پورکس کی ملکیت ہوگا؟                      |                     |
| 124        | زبورى زكوة اداكرنے كاطريقه                  |                     |
| 121        | مال تنجارت میں زکوة                         |                     |
| 140        | سمهنی کے شیئر زمیں زکو ہ                    |                     |

تغيي فهست

|                                                                                                                | مِل <sub>و</sub> بِمُسْتِم ﴿                            | ي موجوط |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------|
| ⟨•••••••••••••••••••••••••••••••••••••                                                                         | عنوان                                                   | صلحہ    |
| مكان يا پلاث مين                                                                                               | زكوة                                                    | 140     |
| خام مال میں زکوۃ                                                                                               | <del></del>                                             | 124     |
| مینے کی طرف سے                                                                                                 | باپ کا زکوۃ ادا کرنا                                    | 124     |
| بوی کی طرف سے                                                                                                  | ه شو بر کا ز کو ة ادا کرنا                              | 144     |
| زيور کی زکوة نه نکا۔                                                                                           | لنے پر وعيد                                             | 122     |
| چار پیے′                                                                                                       | کا فائدہ                                                | ÍŅ      |
| چ اور مم                                                                                                       | رہ احادیث کی روشنی میں                                  | (191)   |
| چ کی ان                                                                                                        | ہمیت                                                    | 194     |
| 4 6 E                                                                                                          | يام کي در ان        | (r.q)   |
| چ کرنے ہے۔                                                                                                     | ب گناه معاف                                             | rır     |
|                                                                                                                | ۔<br>وحبّہ نمایاں نظرآتا ہے                             | rim     |
| ج کی عمادت عقل<br>مقارت عقل                                                                                    | ی میں آنے والی نہیں                                     | rır     |
|                                                                                                                | رف الله کے تھم میں ہے                                   | 112     |
| ر حدومر و المراد و ا |                                                         | ria     |
| ی سے ماس اور<br>پہلاسبق: دین اتر                                                                               |                                                         | 119     |
| پېلا ٠٠٠ د ين٠                                                                                                 | بان ۱۰۰ میلی<br>راوندی کی مصلحت سمجھ میں آنا ضروری نہیں | ***     |
| دومرا بن عظم<br>"کیول" کا فتنه                                                                                 |                                                         | 771     |

|             | <u> </u>                                       |             |
|-------------|------------------------------------------------|-------------|
| تفصير فب    | عاتی الله المدامت                              | مواعظ       |
| صفحه        | عنوان عنوان                                    | 1           |
| 777         | تیسراسبق: الله تعالی کے سامنے ہونے کا تصور     |             |
| rra         | فکر مج کو برقر ار رکھنا ضروری ہے               |             |
| 775         | چوتهاسبق: دوسرول كوتكليف نه پهنچاؤ             |             |
| 771         | لطيفه                                          |             |
| 771         | ان باتوں پر عمل كيے ہوگا؟                      |             |
| 171         | صادقین قیامت تک رہیں گے                        |             |
| <b>rrr</b>  | اصلاح کے لیے ولی کا نامی گرامی ہونا ضروری نہیں | <b>//</b> 🛭 |
| rrr         | تبلیغی جماعت اور دین طقے بہت مفید ہیں          |             |
| rra         | 💨 مج ایک عاشقانه عبادت                         |             |
| rma         | اشرج                                           |             |
| ۲۳۸         | ماو شوال کی نضیلت                              |             |
| 739         | ماوشوال اورامور خير                            |             |
| 1179        | ماهِ ذيقعده كي فضيلت                           | ~           |
| rr•         | ماهِ ذيقعده منحول نبيل                         | 7           |
| rr+         | قح اسلام کا اہم رکن ہے                         |             |
| rr•         | عبادات کی تین اقسام                            |             |
| ١٣١         | إحرام كا مطلب                                  |             |
| <b>r</b> r1 | اے اللہ! ش حاضر ہوں                            |             |
| ۲۳۳         | احرام كفن ياد دلاتا ہے                         | 0           |

مد المت المواقعة في المالي المالية الم

| • |   |   | -   | _  |   | _ | _ |
|---|---|---|-----|----|---|---|---|
|   |   |   |     | ٠. |   | 2 |   |
|   | _ | 똗 | 5   | 7/ | ٩ | _ |   |
|   | _ |   | ٠.' | v  | - |   |   |
|   |   |   |     |    |   |   |   |

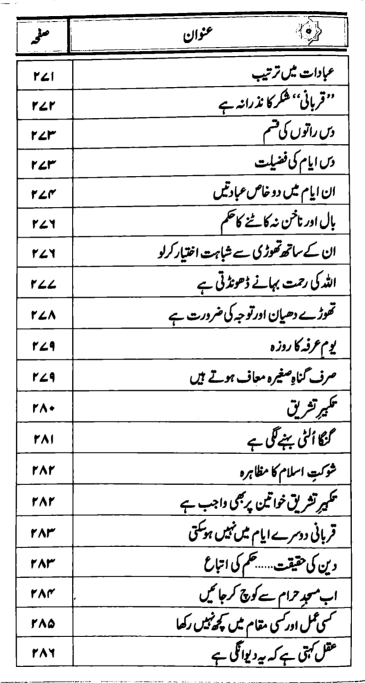
| صغحه        | عنوان ﴿ ﴾                                          |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ۲۳۳         | "طواف" ایک لذیذ عبادت                              |
| 244         | اظهار محبت كے مختلف انداز                          |
| ***         | دينِ اسلام ميں انسانی فطرت كا خيال                 |
| 100         | حضرت عمر فاروق زخائفهٔ کا حجر اسود سے خطاب         |
| rra         | ہرے ستونوں کے درمیان دوڑنا                         |
| 777         | اب مسجد حرام کو چھوڑ دو                            |
| rr2         | اب عرفات چلے جاؤ                                   |
| 774         | اب مزدلفه چلے جاؤ                                  |
| rr2         | مغرب کوعشاء کے ساتھ ملاکر پڑھنا                    |
| rma         | کنگریاں مارناعقل کےخلاف ہے                         |
| rma         | ہارا تھم سب پر مقدم ہے                             |
| 444         | ج کی پرفرض ہے؟                                     |
| rai         | چ میں تاخیر کیوں؟                                  |
| ror         | ج فرض ہونے پرفورا ادا کریں                         |
| ror         | ہم نے مختلف شرائط عائد کرلی ہیں                    |
| 700         | ج <sub>ما</sub> ل میں برکت کا ذریعہ                |
| 704         | آج تک ج کی وجہ سے کوئی فقیر نہیں ہوا               |
| 707         | مدینے کے سفر کا خرچہ فج کی فرضیت کے لیے ضروری نہیں |
| <b>70</b> 4 | والدين كو پېلے حج كرانا ضروري نهيں                 |

| صفحه  | عنوان                                             |
|-------|---------------------------------------------------|
| 102   | مج نه کرنے پرشدیدوعید                             |
| 701   | بیٹیوں کی شادی کے عذر سے جج مؤخر کرنا             |
| 109   | چے سے بہلے قرض ادا کریں<br>ج                      |
| 109   | ج کے لیے بڑھا پے کا انظار کرنا                    |
| 74+   | ج فرض ادانه كرنے كى صورت ميں وصيت كرديں           |
| 74+   | فج صرف ایک تہائی مال سے ادا کیا جائے گا           |
| 141   | تمام عبادات کا فدید ایک تهائی سے ادا ہوگا         |
| 771   | تج بدل مرنے والے کے شہرے ہوگا                     |
| 777   | عذر معقول کی وجہ سے مکہ سے حج کرانا               |
| 777   | قانونی پابندی عذر ہے                              |
| 745   | مج کی لذت مج ادا کرنے سے معلوم ہوگ                |
| 777   | مج نفل کے لیے گناہ کا ارتکاب جائز نہیں            |
| ryr.  | مج کے لیے سودی معاملہ کرنا جائز نہیں              |
| ۲۲۳   | مج نظل کے بجائے قرض ادا کریں                      |
| 246   | حج نفل کے بجائے نان ونفقہ ادا کریں                |
| 770   | حضرت عبدالله بن مبارك رافينيه كالحج نفل جيمورُ نا |
| 776   | تمام عبادات میں اعتدال اختیار کریں                |
| (FYZ) | 🥏 قربانی، حج اورعشره ذی الحجه                     |
| 14.   | بيه مقام ايك مينارة نورتها                        |











| صفحه        | عوان                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| YAY         | قربانی کیاسبق دیق ہے                                   |
| <b>TA</b> 2 | ربن کے تاہیہ ،                                         |
| 714         | جيسا باپ ويسا <u>بي</u> ڻا                             |
| 7/19        | جلتی خیری رُک نه جائے                                  |
| 19.         | قدرت كالتماشه ديكي                                     |
| 791         | الله كاحكم ہر چیز پر فوقیت رکھتا ہے                    |
| 791         | حضرات ابراہیم مَالِیٰلا نے عقلی حکمت تلاش نہیں کی      |
| rgr         | کیا قربانی معاثی تبای کا ذریعہ ہے؟                     |
| 191         | قربانی کی اصل روح                                      |
| 191         | تین دن کے بعد قربانی عبادت نہیں                        |
| rgr         | سنت اور بدعت میں فرق                                   |
| ram         | مغرب کی چار رکعت بڑھنا گناہ کیوں ہے؟                   |
| 790         | سنت اور بدعت کی دلچیپ مثال                             |
| <b>19</b> 2 | حضرت ابوبكر صديق اور حضرت عمر وظافها كانماز تهجد پڑھنا |
| 791         | اعتدال مطلوب ہے                                        |
| <b>799</b>  | ا پی تجویز فنا کردو                                    |
| 799         | پوری زندگی اتباع کا نمونہ ہونا چاہیے                   |
| ۳۰۰         | قربانی کی نضیلت                                        |
| ۳٠١         | ایک دیہاتی کا تصہ                                      |
| ۳۰۳         | ہاری عبادات کی حقیقت                                   |



تفيل فهشت



| صنحه         | عنوان                                |                    |
|--------------|--------------------------------------|--------------------|
| m•h          | مخاج ہو                              | تم اس کے زیادہ     |
| r.0          | ئ چاہیے                              | ہمیں دلوں کا تقو   |
| F+4          | ل سواريان مول گ؟                     | کیا یہ بل صراط ک   |
| r•4          | ل را                                 | سروم بتوماية خوليا |
| 7.9          | هج وقربانی                           | فلسفة              |
| rir          |                                      | ایک وقتی مطالبه    |
| rır          | اور اصلاح کا بہترین نسخہ             | لوگوں کی حالت ا    |
| 710          | کی امتیازی خصوصیات اور عبادات        | ذی الحجہ کے مہینے  |
| 710          | راحكامات                             | ج ہے متعلق بچھ     |
| 710          |                                      | قربانی کاتھم       |
| 1712         |                                      | منی میں نماز کا تھ |
| <b>11</b> /2 | د وعظمت                              | حکم البی کی اہمیت  |
| MIA          | ظم مِثَاثِينُ كَا حَجِرِ اسود كوخطاب | حضرت فاروق أ       |
| <b>119</b>   |                                      | ذی الحجہ کے مہینے  |
| <b>rr</b> •  |                                      | بال اور ناخن نه کا |
| 271          |                                      | يوم عرفه كاروزه    |
| rrr          | ہ بارے میں تیسراتھم                  |                    |
| rrr          |                                      | تكبير تشريق        |
| 777          | هبيرتشريق                            | خواتین کے لیے      |

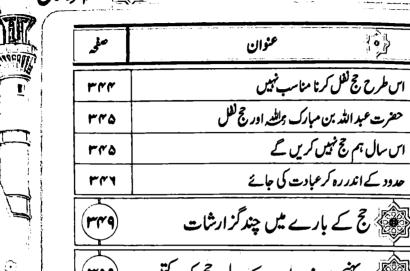


| تنمير في إست | القا المالية                             | مواعظاء             |
|--------------|------------------------------------------|---------------------|
| صفحه         | عنوان                                    | MC                  |
| ٣٢٣          | قریانی اور ماده پرست                     | Minore              |
| 27           | فلسفهٔ قربانی                            |                     |
| Fry          | لوگوں کی اصلاح کا ایک نسخه اور مشوره     |                     |
| rrq          | اسلام سرتسليم فم كرنے كا نام ب           |                     |
| <b>PP</b> •  | قربانی کے بعد گوشت بھی تمہارا            |                     |
| rrr          | هج نفلی کب کرنا چاہیے؟                   |                     |
| PPY          | تهيد                                     |                     |
| PPY          | بیت الله میں مقناطیس لگا ہوا ہے          |                     |
| <b>PF</b> 2  | جج کے فضائل اور فوائد                    |                     |
| 771          | ہرعبادت کی حدمقرر کردی گئی ہے            |                     |
| rra          | ایےنفل کا تواب نہیں ملے گا               | ه <sup>ا</sup> ني ا |
| rra          | ڈیوٹی کے اوقات میں نفل نماز              | 1502<br>(0.000)     |
| ۳۳۰          | قرض کی ادائیگی نفلی حج پر مقدم ہے        | ૡૢૢૢ૽ૼૺૹ            |
| ٠٩٣٠         | اسلام وين معتدل ہے                       |                     |
| ١٣٣          | جھوٹ بول کر جج نفل ادا کرنا              | ]                   |
| ۱۳۳۱         | غريوں كو حج كا موقع ديا جائے             |                     |
| 777          | ان حالات میں کیا کرنا چاہیے              |                     |
| سربه س       | امام ابوحنیفه براطیم کا قدیم مسلک        |                     |
| <b>m</b> /m  | ج <sub>م</sub> نفل پر پانچ سال کی پابندی |                     |



بد المت الله المواقع الماني موافع عناني

تفي فهست



| ن پہنچ پانے والوں کے لیے ج کی برکتیں م | <b>}</b> |
|----------------------------------------|----------|
|----------------------------------------|----------|

| ۳۲۱        | ما و ذي الحبه كي خصوصيت                                |
|------------|--------------------------------------------------------|
| ryr        | بیت الله کی خصوصیت                                     |
| ۳۲۳        | کعبہ نہ پہنی پانے والے بھی محروم نہیں ہول گے           |
| ۳۲۳        | عشره ذي الحجه كے خصوصي اعمال                           |
| 240        | تیرے محبوب کی مارب شاہت لے کرآیا ہوں                   |
| ۳۷۲        | مج کے ماحول کی ایک اور خصوصیت                          |
| 242        | تکبیر تشریق واجب ہے                                    |
| ۸۲۳        | تلبیرتشریق کے ذریعہ مشابہت                             |
| <b>749</b> | مكبير تشريق كے سلسلے ميں خواتين كى ذمه دارى            |
| r4.        | مجبیرات تشریق ایام تشریق کے ساتھ خاص ہیں               |
| <b>72.</b> | محبیرات تشریق کے ہارے میں امام ابوصنیفہ رالیکید کا تول |
| 727        | ايام تشريق مين صحابه كرام فكأمليه كاعمل                |



| تفصيل فبرً   | عَلَىٰ اللهِ ا | مواطع           |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| صفحه         | عنوان عنوان                                                                                                    | M               |
| <b>P2P</b>   | عشرهٔ ذی الحجه کا تبسراعمل                                                                                     | Misson          |
| 424          | ذی الحجہ کی راتوں میں عبادت کا زیادہ اہتمام کرنا چاہیے                                                         | } :             |
| r20          | چوتھاعمل: قربانی                                                                                               |                 |
| 724          | ذى الحبر كاايك عظيم سبق                                                                                        |                 |
| 422          | دین در حقیقت اتباع کا نام ہے                                                                                   |                 |
| PAI          | نیک کام میں دیر نہ کیجیے                                                                                       |                 |
| ۳۸۳          | مبادرت الى الخيرات                                                                                             |                 |
| 710          | نیکی کے کاموں میں ریس اور دوڑ لگاؤ                                                                             |                 |
| ۳۸۲          | شيطانی داؤ                                                                                                     |                 |
| PAY          | عمر عزیزے فائدہ اُٹھالو                                                                                        |                 |
| <b>TA</b> 2  | نیکی کا داعیہ اللہ تعالی کا مہمان ہے                                                                           | 600             |
| <b>7</b> 1/2 | فرصت کے انظار میں مت رہو                                                                                       | 100 3<br>100 3  |
| ۳۸۸          | کام کرنے کے بہترین گر                                                                                          | .6''∂v<br>≅ ∩ੈ≈ |
| ۳۸۸          | نیک کاموں میں ریس لگانا بُرانہیں                                                                               | **              |
| <b>7</b> /4  | د نیادی اسباب میں ریس لگانا جائز نہیں                                                                          |                 |
| <b>79</b>    | تبوک کے موقع پر حضرت عمر کا حضرت ابو بکر وظافیا سے مقابلہ                                                      |                 |
| ۳۹۲          | ایک مثالی معامله                                                                                               |                 |
| ۳۹۳          | مارے لیے نی اکسیر                                                                                              |                 |
| ۳۹۳          | حضرت عون بن عبدالله رافيهد نے كيسے راحت حاصل كى؟                                                               |                 |











| مُوا       | ملد المستم                                            |
|------------|-------------------------------------------------------|
| صنح        | عنوان ﴿ ﴿ ﴾                                           |
| <b>796</b> | ورنه بهی قناعت حاصل نہیں ہوگی                         |
| ۳۹۲        | مال و دولت کے ذریعے راحت نہیں خریدی جاسکتی            |
| m92        | وہ دولت کس کام کی جو اولا د کو باپ کی شکل نہ دکھا سکے |
| ۳۹۸        | پیے سے ہر چیز نہیں خریدی جاسکتی                       |
| <b>799</b> | سکون حاصل کرنے کا راستہ                               |
| ۴۰۰        | فتنے کا زمانہ آنے والا ہے                             |
| 4.4        | ''انجی تو جوان ہیں'شیطان کا دھوکہ ہے                  |
| 14.4       | نفس کو بہلا کر اور دھوکہ دے کر اس سے کام لو           |
| l. + l.    | اگراس وتت سربراومملکت کا پیغام آجائے                  |
| la. + la.  | جنت كاسچا طلبگار                                      |
| ۳+۵        | اذان کی آواز من کر حضور مان شاید لیم کی حالت          |
| 4.4        | اعلی درج کا صدقه                                      |
| ۴•۸        | وصیت ایک تہائی مال کی حد تک نافذ ہوتی ہے              |
| ۹٠٠٩       | ا پی آمدنی کا ایک حصه صدقه کرنے کے لیے علیحدہ کردو    |
| P+9        | الله تعالیٰ کے یہاں گنتی نہیں دیکھی جاتی              |
| 141+       | ميرے والد ماجد قدس الله سرؤ كامعمول                   |
| רוו        | ہر شخص اپنی حیثیت کے مطابق صدقہ کرے                   |
| ١١٦        | مر کا انظا رکردہے ہو؟<br>م                            |
| rir        | كانق كانتهار مرك                                      |
| ۳۱۳        | کیا فقر کا انتظار ہے؟<br>کیا مالداری کا انتظار ہے؟    |
|            | ي الداري و العارب،                                    |



# مُوعِظِعُمُ فِي اللهِ اللهِ

| صفحه | عنوان          |                  |
|------|----------------|------------------|
| MIM  | ار ہے؟         | کیا بیاری کا انظ |
| r Ir | نظار کررہے ہو؟ | كيا بڑھاپے گا ا  |
| MIA  | ارہے؟          | كيا موت كا انتظ  |
| MIY  | ، ملاقات       | ملک الموت سے     |
| ۳19  | ارہے؟          | كيا دخال كاانظ   |
| r19  | نظار ہے؟       | كيا قيامت كااز   |





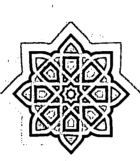




ماسم

مدينت موعظعماني

استفاره اوراس كالمسنون طريقنه



استخاره اور اس کا مسنون طریقه

(اصلاحی خطبات ۱۰/۱۲)

استفاره ادراس كالمسنون طريقه

مواعماني الماسم

# بالله ارَّجا ارَّخِيم

# استخاره اور اس كامسنون طريقه



الْحَنْلُ لِلّٰهِ نَحْمَلُهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَنَسُتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ لِهِ وَنَعُودُ لِللّٰهِ مِنْ شُهُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُعْلِمُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُعْلِمُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُعْلِمُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَحَدَهُ لَيْ اللّٰهُ فَلَا عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا اللّٰهُ وَحُدَهُ وَمَولَانَا مُحَتَّدُا وَمَولَانَا مُحَتَّدُا وَمَولَانَا مُحَتَّدُا وَمَولَانَا مُحَتَّدُا وَمَولَانَا مُحَتَّدُا وَمَولَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ تَعَالًى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعُهُ اللّٰهُ تَعَالًى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعُهُ اللّٰهُ تَعَالًى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعُهُ اللّٰهُ تَعَالًى عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهُ وَمِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

عن مكحول الازدى نَجِّلْكُلْيَّةَ قال: سمعت ابن عمر وَ الله تبارك و عمر وَ الله تبارك و تعالى فيختارله، فيسخط على ربه عزوجل، فلايلبث ان ينظر في العاقبة فاذا هو خير له (۱)-

<sup>(</sup>۱) الزهدوالرقائق لابن المبارك٣٢/٢.

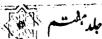
## مُواعِمُ فَي إِنَّ الله النَّا

# مریث کا مطلب

یہ حضرت عبداللہ بن عمر فرانی کا ایک ارشاد ہے۔ فرماتے ہیں کہ بعض اوقات انسان اللہ تعالیٰ سے استخارہ کرتا ہے کہ جس کام میں میرے لیے خیر ہو وہ کام ہوجائے تو اللہ تعالیٰ اس کے لیے وہ کام اختیار فرمادیۃ ہیں جو اس کے حق میں بہتر ہوتا ہے، لیکن ظاہری اعتبار سے وہ کام اس بندے کی سمجھ میں نہیں آتا تو وہ بندہ اپنے پروردگار پر ناراض ہوتا ہے کہ میں نے اللہ تعالیٰ سے تو یہ کہا تھا کہ میرے لیے اچھا کام تلاش کیجے، لیکن جو کام ملا وہ تو مجھے اچھا نظر نہیں آرہا ہے، اس میں تو میرے لیے تکلیف اور پریشانی ہے، لیکن پچھ عرصہ کہا تھا کہ میرے لیے تکلیف اور پریشانی ہے، لیکن پچھ عرصہ کے بعد جب انجام سامنے آتا ہے تب اس کو بتا چاتا ہے کہ حقیقت میں اللہ تعالیٰ نے میرے لیے جو فیصلہ کیا تھا وہی میرے حق میں بہتر تھا۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے میرے لیے جو فیصلہ کیا تھا وہی میرے حق میں بہتر تھا۔ اس وقت اللہ تعالیٰ کے فیصلے کا صحیح ہونا بعض اوقات دنیا میں ظاہر ہوجاتا ہے اور بعض اوقات دنیا میں ظاہر ہوجاتا ہے اور بعض اوقات آخرت میں ظاہر ہوجاتا ہے اور بعض اوقات آخرت میں ظاہر ہوجاتا ہے اور بعض اوقات آخرت میں ظاہر ہوگا۔

# استخارہ کسے کہتے ہیں؟

اس روایت میں چند باتیں قابل ذکر ہیں، ان کوسمجھ لینا چاہیے۔ پہلی بات یہ ہے کہ جب کوئی بندہ اللہ تعالیٰ سے استخارہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لیے خیر کا فیصلہ فرمادیتے ہیں۔ استخارہ کسے کہتے ہیں؟ اس بارے میں لوگوں کے درمیان طرح طرح کی غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں۔ عام طور پر لوگ یہ سمجھتے ہیں درمیان طرح طرح کی غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں۔ عام طور پر لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ''استخارہ'' کرنے کا کوئی خاص طریقہ اور خاص عمل ہوتا ہے، اس کے بعد



کوئی خواب نظر آتا ہے اور اس خواب کے اندر ہدایت دی جاتی ہے کہ فلاں كام كرويا نه كرو- خوب سمجه ليس كه حضور اقدس سالتفاليلم سي "استخاره" كاجو مسنون طریقہ ثابت ہے اس میں اس قسم کی کوئی بات موجود نہیں۔

#### 📽 استخارے کا طریقہ اور اس کی دعا



استخارے کا مسنون طریقہ بہے کہ آ دمی دورکعت نفل استخارے کی نیت سے پڑھے۔ نیت یہ کرے کہ میرے سامنے دوراستے ہیں، ان میں سے جو راستہ میرے حق میں بہتر ہو اللہ تعالیٰ اس کا فیصلہ فرمادیں۔ پھر دورکعت پڑھے اور نماز کے بعد استخارے کی وہ مسنون دعا پڑھے جو حضورِ اقدی سالنظالیہ نے تلقین فرمائی ہے۔ یہ بڑی عجیب دعا ہے، پغیبر ہی مید دعا مانگ سکتا ہے اور کسی کے بس کی بات نہیں، اگر انسان ایڑھی چوٹی کا زور لگالیتا تو بھی ایسی دعا تبھی نہ 

> اللَّهُمَّ إِنَّى أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وَأَسْتَقُورُكَ بِقُدُرَتِكَ، وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَضَلِكَ العَظِيم، فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلاَ أَقْدِرُ، وَتَعْلَمُ وَلاَ أَعْلَمُ، وَأَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الآمُرَ خَيْرٌ لِي فِي دِينِي وَمَعِيْشَتِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِى، أَوْ قَالَ فِي عَاجِلِ أَمْرِى وَآجِلِهِ، فَيَسِّمُ لُى، ثُمَّ بَارِكُ لِى فِيدِ، وَإِنْ كُنْتَ تَعُلَمُ أَنَّ هَذَا الاَمْرَشَمٌّ لِى فِي دِيْنِى وَمَعِيْشَتِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي، أَوْ قَالَ فِي عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ، فَاصْرِفْهُ عَنِي، وَاصْرِفْنِي عَنْهُ، وَاقْدُرُ لِي الخَيْرَ

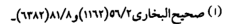


#### مُواعِمُ فِي الله المناسم

#### حَيْثُ كَانَ،ثُمَّ أَنْضِنِي بِهِ ـ (١)

# المراكبة وعاكا ترجمه

اے اللہ! میں آپ کے علم کا واسطہ دے کر آپ سے خیر طلب کرتا ہوں اور آپ کی قدرت کا واسطہ دے کر میں (اجھائی یر) قدرت طلب کرتا ہوں، آپ غیب کو جانے والے ہیں۔ اے اللہ! آپ علم رکھتے ہیں، میں علم نہیں رکھا۔ یعنی بیمعاملہ میرے حق میں بہتر ہے یانہیں، اس کا علم آپ کو ہے جھے نہیں اور آپ قدرت رکھتے ہیں اور میرے اندر قدرت نہیں۔ یا اللہ! اگر آپ کے علم میں ہے كه بير معامله (اس موقع ير اس معاطع كا تصور دل ميس لائے جس کے لیے استخارہ کررہا ہے) میرے حق میں بہتر ہ، میرے دین کے لیے بھی بہتر ہے، میری معاش اور دنیا کے اعتبار سے بھی بہتر ہے اور انجام کار کے اعتبار سے بھی بہتر ہے، تو اس کومیرے لیے مقدر فرمادیجیے اور اس کو میرے لیے آسان فرمادیجے اور اس میں میرے لیے برکت پیدا فرماد یجے اور اگر آپ کے علم میں یہ بات ہے کہ بیمعالمہ میرے حق میں برا ہے، میرے دین کے حق میں برا ہے یا میری دنیا اور معاش کے حق میں برا ہے یا



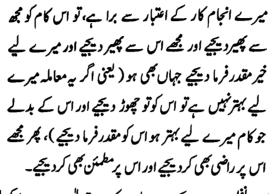












دور کعت نقل پڑھنے کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ سے یہ دعا کرلی تو بس استخارہ ہوگیا۔

## استخارے کا کوئی وقت مقرر نہیں

بعض لوگ یہ جھتے ہیں کہ استخارہ ہمیشہ رات کو سوتے وقت ہی کرنا چاہیے
یا عشاء کی نماز کے بعد ہی کرنا چاہیے۔ ایسا کوئی ضروری نہیں، بلکہ جب بھی
موقع ملے اس وقت یہ استخارہ کرلیں۔ نہ رات کی کوئی قید ہے اور نہ دن کی کوئی
قید ہے نہ سونے کی کوئی قید ہے اور نہ جاگنے کی کوئی قید ہے۔

## خواب آنا ضروری نهیں

بعض لوگ یہ سجھتے ہیں کہ استخارہ کرنے کے بعد خواب آئے گا اور خواب کے ذریعے ہمیں بتایا جائے گا کہ یہ کام کرد یا نہ کرو۔ یاد رکھے! خواب آنا کوئی ضروری نہیں کہ خواب میں کوئی بات ضرور بتائی جائے یا خواب میں کوئی اشارہ ضرور دیا جائے، بعض مرتبہ خواب میں آ جاتا ہے اور بعض مرتبہ خواب میں نہیں آ تا۔



#### مَوْعِفُونِي الله مِن الله مِن

## اسخارے کا متیجہ

بعض حفرات کا کہنا ہے ہے کہ استخارہ کرنے کے بعد خود انسان کے دل کا رجان ایک طرف ہوجاتا ہے، بس جس طرف رجان ہوجائے وہ کام کرلے اور بکٹرت ایسا رجان ہوجاتا ہے، لیکن بالفرض اگر کسی ایک طرف دل میں رجان نہ بھی ہو، بلکہ دل میں کشکش موجود ہوتو بھی استخارے کا مقصد حاصل ہے، اس نہ بھی ہو، بلکہ دل میں کشکش موجود ہوتو بھی استخارے کا مقصد حاصل ہے، اس کے کہ بندے کے استخارہ کرنے کے بعد اللہ تعالی وہی کرتے ہیں، چر وہی حق میں بہتر ہوتا ہے۔ اس کے بعد حالات ایسے پیدا ہوجاتے ہیں، پھر وہی ہوتا ہے جس میں بندے کے لیے خیر ہوتی ہے اور اس کو پہلے سے پتا بھی نہیں ہوتا ہے جس میں بندے کے لیے خیر ہوتی ہو اس بندے سے پھیرد ہے ہیں۔ ہوتا۔ بعض اوقات انسان ایک راستے کو بہت اچھا سمجھ رہا ہوتا ہے، لیکن اچا نک رکاوٹیس پیدا ہوجاتی ہیں اور اللہ تعالی اس کو اس بندے سے پھیرد ہے ہیں۔ لہذا اللہ تعالی استخارہ کے بعد اسباب ایسے پیدا فرماد ہے ہیں کہ پھر وہی ہوتا ہے جس میں بندے کے لیے خیر ہوتی ہے۔ اب خیر کس میں ہے؟ انسان کو پتا نہیں ہوتا، لیکن اللہ تعالی فیصلہ فرماد ہے ہیں۔

## 🔊 تمہارے حق میں یہی بہتر تھا

اب جب وہ کام ہوگیا تو اب ظاہری اعتبار ہے بعض اوقات ایما لگتا ہے کہ جو کام ہوا وہ اچھا نظر نہیں آرہا ہے، دل کے مطابق نہیں ہے، تو اب بندہ اللہ تعالیٰ سے شکوہ کرتا ہے کہ یا اللہ! میں نے آپ سے مشورہ اور استخارہ کیا تھا گرکام وہ ہوگیا جو میری مرضی اور طبیعت کے خلاف ہے اور بظاہر یہ کام اچھا معلوم نہیں ہورہا ہے۔ اس پر حضرت عبداللہ بن عمر فرائشہ فرمار ہے ہیں کہ ارے













نادان! تو اپنی محدود عقل سے سوچ رہا ہے کہ یہ کام تیرے حق میں بہتر نہیں ہوا، لیکن جس کے علم میں ساری کا نئات کا نظام ہے، وہ جانتا ہے کہ تیرے حق میں کیا بہتر نہیں تھا، اس نے جو کیا وہی تیرے حق میں بہتر تھا۔
بعض اوقات دنیا میں مجھے پتا چل جائے گا کہ تیرے حق میں کیا بہتر تھا اور بعض اوقات پوری زندگی میں بھی بتا نہیں چلے گا، جب آ خرت میں پنچے گا تب وہاں جاکر پتا چلے گا کہ واقعتا کہی میرے لیے بہتر تھا۔

#### تم بچ کی طرح ہو

اس کی مثال یوں سمجھیں جسے ایک بچ ہے جو ماں باپ کے سامنے کچل رہا ہے کہ فلاں چیز کھاؤں گا اور ماں باپ جانتے ہیں کہ اس وقت بچے کا یہ چیز کھانا بچ کے لیے نقصان دہ اور مہلک ہے۔ چانچہ ماں باپ بچ کو وہ چیز نہیں دیے، اب بچ اپنی نادانی کی وجہ سے یہ سمجھتا ہے کہ میرے ماں باپ نے میرے ساتھ ظلم کیا، میں جو چیز مانگ رہا تھا وہ چیز جھے نہیں دی اور اس کے میرے ساتھ ظلم کیا، میں جو چیز مانگ رہا تھا وہ چیز جھے نہیں دوا کو اپنے تی بدلے میں مجھے کڑوی کڑوی دوا کھلارہے ہیں۔ اب وہ بچہ اس دوا کو اپنے تی میں خیر نہیں سمجھ رہا ہے، لیکن بڑا ہونے کے بعد جب اللہ تعالی اس بچ کو عقل اور فہم عطا فرما نمیں گے اور اس کو سمجھ آئے گی تو اس وقت اس کو بتا چلے گا کہ میں تو اپنے لیے موت مانگ رہا تھا اور میرے ماں باپ میرے لیے زندگی اور صحت کا راستہ تلاش کررہے تھے۔ اللہ تعالی وہ راستہ اختیار فرماتے ہیں جو انجام کار زیادہ مہربان ہیں، اس لیے اللہ تعالی وہ راستہ اختیار فرماتے ہیں جو انجام کار بندہ کے لیے بہتر ہوتا ہے۔ اب بعض اوقات اس کا بہتر ہونا دنیا میں بتا چل جاتا ہے اور بعض اوقات اس کا بہتر ہونا دنیا میں بتا جس جاتا ہے اور بعض اوقات اس کا بہتر ہونا دنیا میں بتا جل



# المناقبة المنافعة الم

میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدائی صاحب راٹھید نے ایک مرتبہ ایک واقعہ

ایا۔ یہ واقعہ میں نے انہی سے سا ہے، کہیں گاب میں نظر سے نہیں گزرا،

لیکن کا بوں میں کسی جگہ ضرور منقول ہوگا۔ وہ یہ ہے کہ جب موئی عَلَیْلِا الله تعالیٰ

ہونے کے لیے کوہ طور پر تشریف لے جارہے سے تو راستے میں

ایک شخص نے حضرت موئی عَلِیٰلا سے کہا کہ حضرت! آپ الله تعالیٰ سے ہم کلام

ہونے کے لیے تشریف لے جارہے ہیں، آپ کو الله تعالیٰ سے ہم کلامی کا شرف

ہونے کے لیے تشریف لے جارہے ہیں، آپ کو الله تعالیٰ سے ہم کلامی کا شرف

ماضل ہوگا اور اپنی خواہشات، اپنی تمنا کیں اور اپنی آرزو کی الله تعالیٰ کے

سامنے پیش کرنے کا اس سے زیادہ اچھا موقع اور کیا ہوسکتا ہے، اس لیے جب

ماسے پیش کرنے کا اس سے زیادہ اچھا موقع اور کیا ہوسکتا ہے، اس لیے جب

میں مصیبتیں بہت ہیں اور میرے حق میں بھی وعا کردیجیے گا۔ کیوں کہ میری زندگ

میں مصیبتیں بہت ہیں اور میرے اوپر تکلیفوں کا ایک پہاڑ ٹوٹا ہوا ہے، فقر و

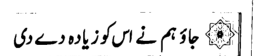
میں مصیبتیں بہت ہیں اور میرے اوپر تکلیفوں کا ایک پہاڑ ٹوٹا ہوا ہے، فقر و

فاقے کا عالم ہے اور طرح طرح کی پریشانیوں میں گرفار ہوں۔ میرے لیے

الله تبارک و تعالیٰ سے دعا سیجے گا کہ الله تعالیٰ مجھے راحت اور عافیت عطا

فرمادیں۔ حضرت موئی عَلَیْلا نے وعدہ کرلیا کہ اچھی بات ہے میں تمہارے لیے

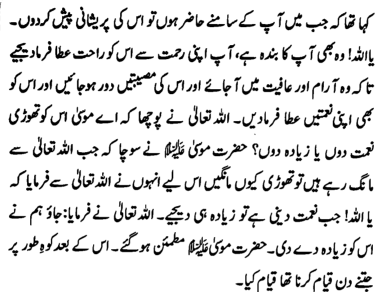
وعا کروں گا۔



جب کو وطور پر پنچ تو اللہ تعالیٰ ہے ہم کلام ہوئے۔ ہم کلامی کے بعد آپ کو وہ فخص یاد آیا جس نے دعا کی کہ یا اللہ! آپ کو وہ فخص یاد آیا جس نے دعا کی کہ یا اللہ! آپ کا ایک بندہ ہے جو فلال جگہ رہتا ہے، اس کا بینام ہے، اس نے مجھ سے

77





#### ساری دنیا بھی تھوڑی ہے



جب کوہ طور سے واپس تشریف لے جانے گے، تو خیال آیا کہ جاکر ذرا
اس بندے کا حال دیکھیں کہ وہ کس حال میں ہے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے اس
کے حق میں دعا قبول فرمالی تھی۔ چنانچہ اس کے گھر جاکر دروازے پر دستک
دی تو ایک دوسرا شخص باہر لکلا۔ آپ نے فرمایا کہ فلاں شخص سے ملاقات کرنی
ہے، اس نے کہا کہ اس کا تو کافی عرصہ ہوا انقال ہو چکا ہے۔ آپ نے پوچھا
کہ کب انقال ہوا؟ اس نے کہا فلاں دن اور فلاں وقت انقال ہوا۔ حضرت
موئی مَنْالِيل نے اندازہ لگایا کہ جس وقت میں نے اس کے حق میں دعا کی تھی اس
کے تھوڑی دیر بعد ہی اس کا انقال ہوا ہے۔ اب موئی مَالِيل بہت پریشان
ہوئے اور اللہ تعالیٰ سے عرض کیا کہ یا اللہ! یہ بات میری جھ میں نہیں آئی۔

یں نے اس کے لیے عافیت اور راحت ما گی تھی اور نعمت ما گی تھی، گر آپ نے اس کو زندگی ہے ختم کردیا؟ اللہ تعالی نے فرمایا کہ ہم نے تم سے بوچھا تھا کہ تھوڑی نعمت دیں یا زیادہ دیں؟ تم نے کہا تھا کہ زیادہ دیں، اگر ہم ساری دنیا بھی اٹھا کر دے دیے، تب بھی تھوڑی ہی ہوتی اور اب ہم نے اس کو آخرت اور جنت کی جونعتیں دی ہیں ان پر واقعی ہے بات صادق آتی ہے کہ وہ زیادہ نعتیں ہیں، دنیا کے اندر زیادہ نعتیں اس کومل ہی نہیں عتی تھیں، لہذا ہم نے اس کوآخرت کی نعتیں عطا فرمادیں۔

یہ انسان کس طرح اپنی محدود عقل سے اللہ تعالی کے فیصلوں کا ادراک کرسکتا ہے۔ وہی جانتے ہیں کہ کس بندے کے حق میں کیا بہتر ہے اور انسان صرف ظاہر میں چند چیزوں کو دکھ کر اللہ تعالی سے شکوہ کرنے لگتا ہے اور اللہ تعالی کے فیصلوں کو برا مانے لگتا ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی سے بہتر فیصلہ کوئی نہیں کرسکتا کہ کس کے حق میں کیا بہتر ہے۔

#### 🥮 استخارہ کرنے کے بعد مطمئن ہوجاؤ

ای وجہ سے اس حدیث میں حضرت عبد اللہ بن عمر زال فرما رہے ہیں کہ جب تم کسی کام کا استخارہ کرچکو تو اس کے بعد اس پر مطمئن ہوجاؤ کہ اب اللہ تعالی جو فیصلہ فرما نمیں گے وہ خیر ہی کا فیصلہ فرما نمیں گے چاہے وہ فیصلہ ظاہر نظر میں تمہیں اچھا نظر نہ آرہا ہو، لیکن انجام کے اعتبار سے وہی بہتر ہوگا اور پھر اس کا بہتر ہونا یا تو دنیا ہی میں معلوم ہوجائے گا ورنہ آخرت میں جاکر تو یقینا معلوم ہوجائے گا ورنہ آخرت میں جاکر تو یقینا معلوم ہوجائے گا درنہ آخرت میں جاکر تو یقینا

#### استخاره كرنے والا ناكام نبيس موكا

ایک اور روایت میں حضور اقدی مانظی ایم سے بیار شادمردی ہے: "ماخاب من استخار و لائد م من استشار "(۱)

یعی جوآ دی اپنے معاملات میں استخارہ کرتا ہو، وہ کبھی ناکام نہیں ہوگا اور جو شخص اپنے کاموں میں مشورہ کرتا ہووہ کبھی نادم اور پشیان نہیں ہوگا کہ میں نے یہ کام کیوں نہیں کیا، اس لیے کہ جو کام کیا وہ مشورے کے بعد کیا اور اگر نہیں کیا تو مشورے کے بعد نہیں کیا، اس وجہ ہو وہ مشورے کے بعد نہیں ہوگا۔ اس وجہ سے وہ نادم نہیں ہوگا۔ اس حدیث میں یہ جو فرمایا کہ استخارہ کرنے والا ناکام نہیں ہوگا، مطلب اس کا یہی ہے کہ انجام کار استخارہ کرنے والے کو ضرور کامیا بی ہوگا، مطلب اس کا یہی ہے کہ انجام کار استخارہ کرنے والے کو ضرور کامیا بی ہوگا، نہیں ہوا، کین اس نے دل میں یہ خیال بھی آ جائے کہ جو کام ہوا وہ اچھا نہیں ہوا، لیکن اس خیال کے آنے کے باوجود کامیا بی ای شخص کو ہوگی جو نہیں ، اس لیے کہ بالفرض اگر وہ کام خراب بھی ہوگیا تو اس کے دل میں اس نہیں، اس لیے کہ بالفرض اگر وہ کام خراب بھی ہوگیا تو اس کے دل میں اس بات کی تسلی موجود ہوگی کہ میں نے یہ کام اپنی خود رائی سے اور اپنے بل بوت بی سے کی تسلی موجود ہوگی کہ میں نے یہ کام اپنی خود رائی سے اور اپنے بل بوت



<sup>(</sup>۱) المعجم الاوسط للطبراني ٢٦٥/٦ (٢٦٢٧) و قال الهيشمي في "مجمع الزوائد" ١٦/٨ (١٣١٥): رواه الطبراني في الاوسط والصغير من طريق عبد القدوس بن عبد السلام بن عبد القدوس عن ابيه، و كلابها ضعيف جدا.

اگر چہ حدیث کے طور پر اس کی سند بہت کرور ہے، لیکن مقولہ جس کا بھی ہومنی کے لحاظ سے درست ہے جیسا کد حضرت عبد اللہ بن عمر زخانا کے ارشاد سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ (حاشیہ از حضرت والا دامت برکانہم)۔

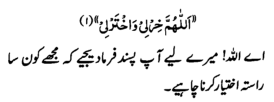
#### موعظعماني المالية

پرنہیں کیا تھا بلکہ اپنے دوستوں سے اور بڑوں سے مشورہ کرنے کے بعد بیکام کیا تھا، اب آگے اللہ تعالی کے حوالے ہے کہ وہ جیسا چاہیں فیصلہ فرمادیں۔ اس لیے اس حدیث میں دو باتوں کا مشورہ دیا ہے کہ جب بھی کسی کام میں کشکش ہو تو دوکام کرلیا کرو، ایک استخارہ اور دوسرا استشارہ یعنی مشورہ۔





اوپر استخارے کا جومسنون طریقہ عرض کیا بہتو اس وقت ہے جب آ دی کو استخارہ کرنے کی مہلت اور موقع ہو اس وقت دو رکعت پڑھ کر وہ مسنون دعا پڑھے، لیکن بہا اوقات انسان کو اتن جلدی فیصلہ کرنا پڑتا ہے کہ اس کو پوری دورکعت پڑھ کر دعا کرنے کا موقع ہی نہیں ہوتا، اس لیے کہ اچا نک کوئی کام سامنے آ گیا اور فوراً اس کے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ کرنا ہے۔ اس موقع کے لیے خود ہی کریم مان فائی کے ایک دعا تلقین فرمائی ہے وہ یہ ہے۔



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذی ٤٩٢/٥ (٣٥١٥) وقال: هذا حدیث غریب لا نعرفه الا من حدیث زنفل، وهو ضعیف عنداهل الحدیث، ویقال له: زنفل بن عبدالله العرفی، و کان یسکن عرفات، و تفر دبهذا الحدیث و لایتابع علیه.

(اکلیهٔ میری فیرنی وسید فیران)
اے الله میری میری میری میری است فرمایے اور مجھے سیدھے رائے
پررکھیے۔
اس طرح ایک اورمسنون دعا ہے۔

"اَللَّهُمَّ الْهِمُنِیُ دُشُدِیٌ" (۲) اے اللہ! جوصیح راستہ ہے وہ میرے دل پر القا فرماد یجیے۔

ان دعاؤں میں سے جو دعا یاد آجائے اس کو ای وقت پڑھ لے اور اگر عربی میں دعا یاد نہ آئے تو اردو ہی میں دعا کرلو کہ یااللہ! مجھے سے محکمت بیش آگئ ہے آپ مجھے صحیح راستہ دکھاد یجیے۔ اگر زبان سے نہ کہہ سکوتو دل ہی دل میں اللہ تعالیٰ سے کہہ دو کہ یا اللہ! بیمشکل اور بید پریشانی بیش آگئ ہے، آپ صحیح راستہ دل میں ڈال دیجے جو راستہ آپ کی رضا کے مطابق ہو اور جس میں میرے لیے خیر ہو۔



(۱) صحیح مسلم ۲۰۹۰/(۲۷۲۵)۔

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤٦٨/٥ (٣٤٨٣) وقال بذا حديث غريب وقدروى بذا الحديث عن عمران بن الحصين من غير بذا الوجه وقال الحافظ العراقي في "تخريج احاديث الاحياء" ١٠٨١ (١٠٧٨): الترمذي من حديث عمران بن حصين: "أن النبي صلى الله عليه وسلم علمه لحصين" وقال: حسن غريب، ورواه النسائي في اليوم والليلة، والحاكم من حديث حصين والد عمران، وقال: صحيح على شرط الشيخين.

# الله المعمول معمول المعمول المعمول المعمول

سے الیے والد ماجد مفتی اعظم پاکتان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رائید کو ساری عمریم سی کوئی ایسا معاملہ صاحب رائید کو ساری عمریم کی کرتے ہوئے دیکھا کہ جب بھی کوئی ایسا معاملہ پیٹی آتا جس میں فوراً فیصلہ کرنا ہوتا کہ یہ دو راستے ہیں ان میں سے ایک راستے کو اختیا رکرنا ہے تو آپ اس وقت چند کھوں کے لیے آ کھ بند کر لیتے، اب جو شخص آپ کی عادت سے واقف نہیں اس کو معلوم ہی نہیں ہوتا کہ یہ آ کھ بند کرکے کیا کام ہورہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ آ کھ بند کرکے ذرا کی دیر میں اللہ تعالی کی طرف رجوع کر لیتے اور دل ہی دل میں اللہ تعالی سے دعا کر لیتے اور دل ہی دل میں اللہ تعالی سے دعا کر لیتے کہ یا اللہ! میرے سامنے یہ کشکش کی بات پیش آگئ ہے، میری سمجھ میں نہیں آ رہا کہ کیا فیصلہ کروں، آپ میرے دل میں وہ بات ڈال دیجے جو آپ کے نزد یک بہتر ہو۔ بس دل ہی دل میں یہ چھوٹا سا اور مختفر سا استخارہ ہوگیا۔

## جرکام کرنے سے پہلے اللہ تعالی کی طرف رجوع کرلو

میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدائی صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ جو شخص ہرکام کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرلے تو اللہ تعالیٰ ضرور اس کی مدد فرماتے ہیں۔ اس لیے کہ تہمیں اس کا اندازہ نہیں کہ تم نے ایک لیح کے اندر تم نے اللہ تعالیٰ ایک لیح کے اندر تم نے اللہ تعالیٰ سے رشتہ جوڑلیا، اللہ تعالیٰ کے ساتھ اپنا تعلق قائم کرلیا، اللہ تعالیٰ سے خیر ما نگ لی اور اپنے لیے صحیح راستہ طلب کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تہمیں صحیح راستہ طلب کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تہمیں صحیح راستہ طلب کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تہمیں صحیح راستہ طلب کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تہمیں صحیح راستہ طلب کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تہمیں ساتھ تعلق قائم کرنے کا اجر بھی ل گیا

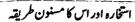


اور دعا کرنے کا بھی اجر و تواب مل گیا، کیونکہ اللہ تعالی اس بات کو بہت پند فرماتے ہیں کہ بندہ الیے مواقع پر مجھ سے رجوع کرتا رہے اور اس پر خاص اجر و ثواب بھی عطا فرماتے ہیں۔ اس لیے انسان کو اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنے کی عادت ڈالنی چاہیے۔ صبح سے لے کر شام تک نہ جانے کتنے واقعات ایسے پیش آتے ہیں جس میں آ دی کو کوئی فیصلہ کرنا پڑتا ہے کہ یہ کام کروں یا نہ کروں۔ اس وقت فوراً ایک لیحہ کے لیے اللہ تعالیٰ سے رجوع کراویا اللہ! میرے دل میں وہ بات ڈال دیجے جو آپ کی رضا کے مطابق ہو۔

#### جواب سے پہلے دعا کامعمول

کیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ بھی اس سے تخلف نہیں ہوتا کہ جب بھی کوئی شخص آ کر یہ کہتا ہے کہ حضرت! ایک بات پوچھی ہے تو میں اس وقت فورا اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہوں کہ معلوم نہیں یہ کیا بات پوچھے گا؟ اے اللہ! پیشم جو سوال کرنے والا ہے اس کا صحیح جواب میرے ول میں ڈال دیجے۔ بھی بھی اس رجوع کرنے والا ہے اس کا صحیح جواب میرے ول میں ڈال دیجے۔ بھی بھی اس رجوع کرنے والا ہے اس کا صحیح جواب میرے ول میں ڈال دیجے۔ بھی بھی اس رجوع کرنے والا ہے اس کا میے خواب میں کرتا ہوں۔ یہ ہے اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق۔ لہذا جب بھی کوئی بات بیش آئے فورا اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرلو۔





موعظ عثاني المساس

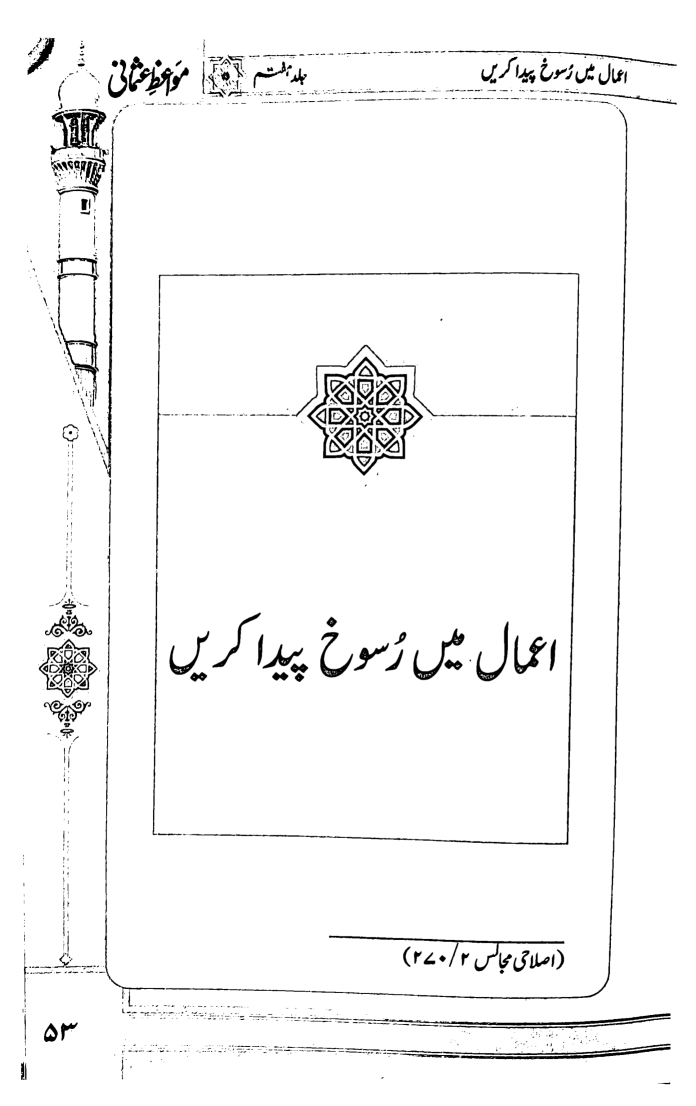
پھر ہر وقت اللہ تعالیٰ کا دھیان دل میں رہتا ہے۔ ہمارے حضرت فرمایا کرتے سے کہ کہاں کروگے وہ مجاہدات اور ریاضتیں جو پچھلے صوفیاء کرام اور اولیاء کرام کرکے چلے گئے، لیکن میں تمہیں ایسے چنگے بتادیتا ہوں کہ اگرتم ان پرعمل کرلوگے تو ان شاء اللہ جومقصود اصلی ہے یعنی اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق قائم ہوجانا وہ ان شاء اللہ ای طرح حاصل ہوجائے گا۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان باتوں پرعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخى دعوانا ان الحمد بلله رب العالمين









المال عن زسوخ پيداكري

۵۴

بلدالت في مواطعة في الناسة الناسة

اعال میں زسوخ پیدا کریں





## اعمال میں رُسوخ پیدا کریں



الحمد لله رب العالمين والعاقبه للمتقين والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى الدوأصحابه أجمعين أما بعد!

## و حال کی دوشمیں

حضرت والارافيظيه نے ارشاد فرمايا:

'' تصوف میں رُسوخ اعمال اختیار بید مطلوب ہے، نیز مامور یہ محبت عقلی ہے، نہ کہ طبعی''۔

حال کے دومعنیٰ ہیں: ایک تو کیفیت غیر اختیاریہ، دوسرے رُسوخ اعمال اختیاریہ۔ دوسرے معنیٰ میں حال کا ترتب لازم ہے، کیونکہ وہ موعود ہے۔ اختیاریہ۔ دوسرے معنیٰ میں حال کا ترتب لائم الایمان اذا خالط ففی الحدیث: "کذلك الایمان اذا خالط

موعظ عناني المالية

بشاشة القلوب"(١)

ایمان کی یمی صورت ہوتی ہے کہ جب اس کی بشاشت دلوں میں بیٹے جائے۔

وفي كلام الله تعالى:

فَنَن يُودِاللهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرُخُ صَدْرَةُ لِلْإِسْلَامِ (٢)

جس شخص کو اللہ تعالیٰ ہدایت پر ڈالنا چاہتے ہیں، اس کے سینے کو اسلام کے لیے کھول دیتے ہیں۔

اور تصوف میں یہی حال مطلوب ہے، جب کوئی شخص اعمال صالحہ بتکلف اختیار کرتا ہے تو رفتہ رفتہ ان اعمال میں سہولت ہونے لگتی ہے اور ایک کیفیت راسخہ پیدا ہوجاتی ہے اور گو یہ کیفیت رُسوخ بذاتہ غیر اختیاری ہے، لیکن بایں معنی اختیاری ہے کہ اس کے اسباب اختیاری ہیں، یعنی اعمال صالحہ، مثلاً مجت حق تعالیٰ کے ساتھ پیدا کرنا واجب ہے، کیونکہ نصوص میں اس کی تحصیل کا امر ہے، بخلاف شوق و ذوق کے کہ اس کی تحصیل کا کہیں بھی امر نہیں، جس محبت کی تحصیل مامور بہ ہے، وہ عقلی ہے اور محبت عقلی اختیاری ہے، بخلاف محبت طبی کے کہ وہ غیر اختیاری ہے، اس لیے مامور بہ بھی نہیں۔

(انفاس عيىلى،ص: ١٦)

<sup>(</sup>٢)سورة الانعام آيت (١٢٥) ـ



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٥٥/٦ (٤٥٥٣)\_

#### غیراختیاری کاموں پرمؤاخذہ نہیں

حضرت والانے اس ملفوظ میں دومضمون بیان فرمائے ہیں:

ایک یہ کہ یہ قاعدہ کلیہ ہے کہ انسان ان کاموں کا مکلف ہوتا ہے جو اس کے اختیار میں ہیں، وہ انسان کی اختیار میں ہیں، وہ انسان کی تکلیف، یعنی ذمہ داری سے خارج ہیں، انسان ان کی بجا آوری کا پابندنہیں اور نہان کو ان کی تحصیل کا تھم دیا گیا، قرآنِ کریم کا صاف ارشاد ہے:

#### لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا اللهُ

یعنی اللہ تعالیٰ کسی نفس کو کسی ایسے کام کا مکلف نہیں کرتے جو اس کے اختیار ہو، اختیاری امور کا انسان مکلف ہے، غیر اختیاری امور کا مکلف نہیں، لہذا اگر کوئی غیر اختیاری کام ایسا ہے جس کو انسان نہیں کرسکا تو اس پر انسان کی بکڑ اور مؤاخذہ نہیں ہوگا کہ تم نے بیمل کیوں نہیں کیا؟ کیونکہ وہ عمل اس کے اختیار سے باہر تھا۔

#### وال کی پہلی قسم، کیفیت غیر اختیار بیہ

ذکر و شغل کے اثرات کی وجہ سے انسان پر طاری ہونے والی کیفیات کو صوفیاء کی اصطلاح میں حال کہتے ہیں جیسے یہ کہا جاتا ہے کہ فلال چیز اس کا حال ہے۔ حضرت ولیٹید فرماتے ہیں کہ اس حال کی دوقتمیں ہیں:

حال کی ایک قتم ہے کسی کیفیتِ غیر اختیاریہ کا پیدا ہوجانا۔مثلاً میر کہ جب

(۱) سورة البقرة آيت (۲۸٦)-

اللہ تعالیٰ کا نام آئے یا حضورِ اقدس سرورِ دو عالم سل اللہ کے بندے ایسے ہوتے ہیں کر بے اختیار گریہ طاری ہوجائے، چنانچ بعض اللہ کے بندے ایسے ہوتے ہیں کہ حضورِ اقدس سل طابیہ کا نام گرای آئے ہی ان کی طبیعت میں ایسی رفت پیدا ہوتی ہے کہ اس سے گریہ طاری ہوجا تا ہے اور آئھوں سے آنسو بہنے لگتے ہیں۔ یہ ایک حال اور کیفیت ہے، لیکن یہ کیفیت غیر اختیاری ہے، اس لیے کہ انسان کے اختیار میں نہیں کہ جب چاہے اپنے اوپر گریہ طاری کرلے اور جب چاہے آنسو بہادے اور جب چاہے رک جائے، عام طور پر یہ فعل انسان کے اختیار میں نہیں ہوتا یا مثلاً بعض اللہ کے بندوں پر کسی خاص موقع پر وجد طاری ہوجا تا ہے، اس کوجی حال غیر اختیاری کہا جا تا ہے۔

## اعمال کی دوسری قسم، اعمال میں رُسوخ

حال کی دوسری قسم ہے ہے کہ اعمال صالحہ میں ثابت قدمی اور رُسوخ پیدا ہوجائے، اس کو بھی صوفیاء کرام کی اصطلاح میں حال کہا جاتا ہے، لیکن ہے حال بلمعنی الثانی ہے، یعنی کسی عملِ صالح کے اندر اتنا رُسوخ پیدا ہوگیا اور آئی پختگی اور ثابت قدمی آگئی کہ وہ عملِ صالح انسان کی طبیعت ثانیہ بن گیا۔ مثلاً نماز ہے، جب بجپن میں اس کو پڑھنا شروع کیا تھا تو اس وقت بہت بھاری معلوم ہوتی تھی اور پڑھنے کو دل نہیں چاہتا تھا، بھی پڑھی بھی نہیں پڑھی، لیکن والدین نے اور استادوں نے زبردی نماز پڑھنے پر لگادیا، اب رفتہ رفتہ نماز پڑھنے کی عادت پڑگئی اور اس میں رُسوخ پیدا ہوگیا اور اس درجے کا رُسوخ پیدا ہوگیا کہ اب الکہ روپے لے لو اور نماز چھوڑ دو تو ان شاء اللہ نمازی آدی نماز نہیں چھوڑے گا، چاہے اس کو کوئی کتنا ہی لالح دے دے یا نمازی آدی نماز نہیں چھوڑے گا، چاہے اس کو کوئی کتنا ہی لالح دے دے یا



اس کے گلے پر تلوار رکھ دے یا نفس میں کیا ہی تقاضہ ستی اور کا ہلی کا آجائے، اس کو رُسوخ اور ثابت قدمی کہا جاتا ہے اور اس کو حال بالمعنیٰ الثانی کہا جاتا ہے، یعنی نماز اس مخص کا حال بن گئی، طبیعت ثانیہ بن گئی، اب وہ نہیں جھوٹے گی۔

#### حال کی پہلی قشم مطلوب نہیں

حضرت والارتشاء فرماتے ہیں کہ حال کی پہلی قتم، لینی غیر اختیاری کیفیات کا صادر ہونا، مثلاً گریہ طاری ہورہا ہے، دل الد رہا ہے، سرور طاری ہو رہا ہے، عبادت میں لطف آرہا ہے، یہ چیزیں نہ تو بذات خود مطلوب ہیں، نہ بی آخرت میں ان کے بارے میں سوال ہوگا کہ ہمارا نام آنے پرتم کیوں نہیں رویے؟ تمہارے آنو کیوں جاری نہیں ہوے؟ اس کا سوال آخرت میں نہیں ہوگا، اس لیے کہ یہ حال غیر اختیاری کیفیت ہے۔ ای طرح آگر کی کو نماز کے اندر مرہ نہیں آتا تو کوئی بات نہیں، اس لیے کہ وہ مرہ مطلوب ہی کب ہے، اگر ساری عرضہیں نماز کے اندر مزہ نہ آیا، لیکن پھر بھی سنت طریقے پر نماز پڑھتے ساری عرضہیں نماز کے اندر مزہ نہ آیا، لیکن پھر بھی سنت طریقے پر نماز پڑھتے رہے تو تمہارا کوئی گھاٹا نہیں، اس لیے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ یہ نہیں رہے تو تمہارا کوئی گھاٹا نہیں، اس لیے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ یہ نہیں لیوچھیں گے کہ تمہیں جہنم میں بھیج رہے ہیں، اللہ تعالیٰ ایسا نہیں کریں گے، اس لیے کہ مزہ آنا نہ آنا غیر اختیاری فعل ہے اور غیر اختیاری فعل پر باز پڑس اور کیکر نہیں اور چونکہ غیر اختیاری میں بے اور آخرت میں اس پر پکڑ نہیں، اس لیے اس کے حصول کی قکر میں بھی زیادہ نہیں پڑنا چاہے۔ نہیں اور چونکہ غیر اختیاری ہو اور آخرت میں اس پر پکڑ نہیں، اس لیے اس کے حصول کی قکر میں بھی زیادہ نہیں پڑنا چاہے۔



# احوال محود بین مطلوب نبین

کیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رہی اس مسلے کو واضح کر گئے، ورنہ تصوف کے اسرار و رموز کے اندر بیہ حقیقت جھپ گئی تھی اور لوگوں نے ان کیفیات کو اور ان احوال کو ہی مقصود بنالیا تھا اور بیہ سمجھا جارہا تھا کہ تصوف کا مقصد ہی ہے کہ بیہ احوال اور کیفیات طاری ہوں، عبادت میں مزہ آئے، گریہ طاری ہو، آنسو جاری ہوں، دل چلنے گئے وغیرہ، ان سب چیزوں کو مقصود اصلی بنالیا گیا تھا، لیکن حضرت والا نے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی کردیا اور دولفظوں میں بات صاف فرمادی، تاکہ نہ افراط رہ اور نہ تفریط رہے، چنانچہ فرمایا کہ بیہ احوال مطلوب نہیں، اگرچہ محمود ہیں۔ یعنی اللہ تعالی کی کو بیہ احوال عطا فرمادی، تو بیہ کوئی بڑی بات نہیں، اچھی بات ہے، اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرے، لیکن مطلوب اور مقصود نہیں، اس لیے ان کے پیچھے مت پڑو، اگر حاصل ہوجا کیں تو اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرو، اگر حاصل نہ ہوں تو بھی اللہ کا شکر ادا کرو، اگر حاصل نہ ہوں تو بھی اللہ کا شکر ادا کرو، اگر حاصل نہ ہوں تو بھی اللہ کا شکر ادا کرو، اگر حاصل نہ ہوں تو بھی اللہ کا شکر ادا کرو کہ الجمد للہ عمل کی تو فیق ہوگئی۔

#### 🕸 نماز میں مزہ تلاش مت کرو

ایک صاحب نے حضرت تھانوی رائیٹید کو لکھا کہ حضرت! نماز پڑھتے ہوئے ساری عمر گزرگئ، گرنماز میں مزہ ہی نہیں آیا، کچھ علاج فرمادیں، حضرت نے جواب میں لکھا کہ نماز میں مزہ آنا کوئی ضروری نہیں، تم مزہ کی خاطر نماز پڑھ رہے ہو کہ چونکہ اللہ تعالیٰ کا پڑھ رہے ہو کہ چونکہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے، اس لیے نماز پڑھ رہا ہوں۔ ارے! اگر مزے کی خاطر نماز پڑھی جاربی ہے تو وہ نماز ہی کیا ہوئی؟ نماز تو وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر اور

اس کی بندگی کی خاطر پڑھی جائے، چاہے اس نماز میں مزہ آئے یا نہ آئے، تكليف مو يا مشقت مو۔

#### میں اس شخص کو مبارک باو دیتا ہوں

اس لیے حضرت گنگوہی رایٹھیہ فرماتے ہیں کہ جس شخص کو ساری عمر بھی نماز میں مزہ نہ آیا ہو، لطف نہ آیا ہو اور اس پر بھی سرور کی کیفیت طاری نہ ہوئی ہو، میں اس شخص کومیارک باد دیتا ہوں، کیوں؟ اس لیے کہ اگر اس کونماز کے اندر مزہ آتا یا نماز کے اندر اس کو کوئی کیف وسرور حاصل ہوجاتا تو خطرہ پیرتھا کہ کہیں وہ اس کومقصود سمجھ بیٹھتا اور اس کو حاصل نماز سمجھ لیتا، اس کے نتیجے میں وہ مراہی میں مبتلا ہوجاتا، اللہ تعالی نے اس کو احوال و کیفیات سے دور رکھ کر گراہی سے بھالیا۔ بہرحال! عبادات کی ادائیگی میں ان سرور اور کیفیات کے يجهے مت روه، ان كيفيات كى وجه سے يا تو عجب اور ناز پيدا ہوجاتا ہے يا اس کو اصل مقصود سمجھ لینے ہے کسی وقت اس میں کی آجانے پر خود کو ناکام اور محروم سمجھ بیشتا ہے، دونوں صورتوں میں نقصان ہے، اس لیے کیفیات ہر شخص کے ليے موزوں بھي نہيں۔ لہذا ان كى فكر بى نه كى جائے، بس الله تعالى كا جو تكم ہے اور می کریم مل النظایی جوست ہے، اس پرسید سے سید سے مل کرتے ملے جاؤ، اس فكر مين مت يروكه رونا آيا كهنبين آيا، دل چلا كهنبين چلا، وجد طاري موا كنبيس موا، مزه آيا كنبيس آيا-

الله نفسانيت اور روحانيت كا فرق



ہارے حضرت ڈاکٹر عبد الحی صاحب رایشیہ نے ایک دن بڑی عجیب بات

ارشاد فرمائی، فرمایا که نفسانیت اور روحانیت ان دونوں میں بڑا باریک فرق ہے اور بہ پیجانا برامشکل ہے کہ کیا چیز نفسانیت ہے اور کیا چیز روحانیت ہے، کس چر میں نفسانیت آرہی ہے اور کس چیز میں روحانیت ہورہی ہے؟ پھر یہ فرق سمجمانے کے لیے ہم سے ایک سوال کیا کہ ایک شخص ریٹائرڈ زندگی گزار رہا ہے اور اسکے بیٹے جوان ہیں جو کما رہے ہیں، کھا رہے ہیں، بیٹیوں کی شادی کردی اور یہ فارغ البال ہے، پنشن مل رہی ہے اور اجھے طریقے سے گزارا ہورہا ہے، کوئی فکرنہیں، کوئی مشغلہ نہیں، اس کا معمول بیر ہے کہ اذان سے بھی پہلے نماز کے لیے تیار ہو کر وضو کر کے تحیة الوضو پڑھتا ہے اور اذان سنتا ہے، فوراً مسجد میں پہنچا ہے، پھر اطمینان سے تحیۃ المسجد پڑھتا ہے، پھرسنتیں پڑھتا ہے اور پھر اطمینان سے جماعت کے انظار میں بیٹھا رہتا ہے، یہاں تک کہ نماز کی جماعت کا وقت آجاتا ہے تو فرض نماز جماعت کے ساتھ اطمینان سے خشوع وخضوع کے ساتھ ادا کرتا ہے اور اس کو اپنی نماز میں بڑا لطف آتا ہے اور اس کو نماز میں عجیب نورانیت، سرور اور سکون محسوس ہوتا ہے ایک حال یہ ہے۔

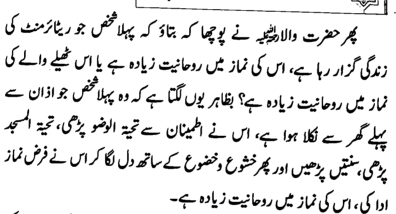
## المسلح عليه والي كى نماز

دوسری طرف ایک شخص وہ ہے جو مطیلہ لگاتا ہے اور صبح سے شام تک آوازیں لگا کر اپنا سامان بیتا ہے اور اپنا اور اپنی بیوی کاپیٹ یالتا ہے، اس ذریعہ سے حلال روزی کما تا ہے، مگر جب اذان کی آواز سی فکر لگ گئی، اس نے چاہا کہ میں جلدی گا ہوں کونمٹاؤں اور پھر نماز ادا کروں، چنانچہ بھی ایک کو ب سامان دے رہا ہے، بھی دوسرے کو سامان دے رہا ہے، یہاں تک کہ عین نماز کا وقت آگیا تو اس نے گا ہوں سے کہا کہ میں ابھی نماز پڑھ کر آتا ہوں۔ یہ



کہد کر اس نے جلدی سے تھیلہ ایک طرف کھڑا کیا اور اس پر کپڑا ڈالا، بھاگا ہماگا مسجد گیا، جلدی جلدی سے وضو کیا اور صف میں جاکر کھڑا ہوگیا اور حواس باخلگی کے عالم میں اللہ اکبر کہہ کرنیت باندھ لی، اب نماز میں کھڑا ہوا ہے، لیکن دل کہیں ہے، دماغ کہیں ہے اور دل میں یہ خیالات آرہے ہیں کہ کوئی تھیلہ پر چوری نه کرلے، کہیں گا بک نه بھاگ جائیں وغیرہ اور نماز بھی پڑھ رہا ہے، جماعت کے بعد جلدی سے اس نے دوسنتیں پڑھیں، بھاگا بھاگا حاکر دوبارہ تھیلا لگالیا۔ بیرایک حال ہے۔

#### 🦚 روحانیت کس میں زیادہ ہے؟



دوسری طرف وہ تھلیے والاجس نے بھاگا دوڑی میں نماز ادا کرلی، اس کی نماز میں بظاہر روحانیت نہیں ہے، لیکن میں یہ سچ کہتا ہوں کہ اس دوسرے شخص کی نماز میں روحانیت پہلے مخص کی نماز سے کہیں زیادہ ہے اور اس پہلے مخص کو نماز میں جو کیفیات حاصل ہو رہی ہیں، وہ حقیقت میں نفسانی کیفیات ہیں، وہ حظِ نفسانی ہیں، اگرچہ وہ جائز اور محمود حظ نفسانی ہے، مگر روحانیت تو محض عمل سے حاصل ہوتی ہے، اس میں وہ دونوں برابر ہیں، بلکہ تھیلے والا شخص اس پہلے



#### مُواعِمُ فِي اللهِ المُوالِي المُوالِي المِن الم

شخص سے بڑھا ہوا ہے کہ وہ اپنے مشاغل اور مصروفیات کے باوجود اللہ کے دربار میں آگر کھڑا ہوگیا، چاہے وہ مختصر وقت کے لیے ہی آگیا ہو، مگر تعمیل حکم میں آیا، اس لیے اس کی نماز میں روحانیت زیادہ ہے۔

# ووسرے شخص کے عمل میں رُسوخ ہے

بہرحال! پہلے شخص کو نماز میں جو حظ حاصل ہو رہا تھا، وہ حال بالمعنیٰ الاقل ہے اور یہ حال مطلوب اور مقصود نہیں اور مامور بہنیں اور دوسرے شخص کا جو عمل ہے اس میں رُسوخ ہے، اس کو اپنے عمل میں اتنا رُسوخ حاصل ہوگیا کہ اپنے شواغل اور مصروفیات کے باوجود ان سب کو چھوڑ کر نماز ادا کر رہا ہے، یہ حال بالمعنیٰ الثانی ہے، یہ مطلوب اور مقصود ہے اور مامور بہ ہے، اس کو حاصل یہ حال بالمعنیٰ الثانی ہے، یہ مطلوب اور مقصود ہے اور مامور بہ ہے، اس کو حاصل کرنے کی کوشش کرو، پہلی چیز حاصل ہو یا نہ ہو، اس کا مطالبہ نہیں، اگر ہوجائے تو اللہ کا شکر ادا کر ہے، اگر نہ ہوتو کوئی یرواہ نہیں۔

## عمل میں شلسل سے رُسوخ حاصل ہوجاتا ہے

اب یہ دوسری چیز کیے حاصل ہوتی ہے؟ اس کے بارے میں حضرت والدرائید فرماتے ہیں کہ یہ دوسری چیز، یعنی رُسوخ اصلاً غیر اختیاری ہے، لیکن اس اعتبار سے اختیاری ہے کہ اسباب اختیاری ہیں، اس لیے جب انسان کی عمل کو کرنا شروع کردیتا ہے اور پھر مسلسل اس کو کرتار ہتا ہے تو اس عمل میں رُسوخ حاصل ہوجاتا ہے، جیسے میں نے اوپر نماز کی مثال دی کہ نماز پڑھتے پڑھے رکھتے رُسوخ حاصل ہوجاتا ہے یا مثلاً روزہ رکھنا بڑا مشکل تھا، لیکن روزے رکھتے رکھتے رُسوخ پیدا ہوگیا، اب روزہ دار سے کہو کہ اپنا روزہ توڑ دے تو بھی جمی وہ روزہ توڑ نے کے لیے تیار نہیں ہوگا، اس لیے کہ اب رُسوخ پیدا ہوگیا۔









# 🔮 عمل کرنا شروع کرد ہے

اس رُسوخ کے پیدا کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ عمل کرنا شروع کردے، چاہے دل لگے یا نہ لگے، چاہے اس کو کرتے وقت دل کہیں ہو اور دماغ کہیں ہو،لیکن پھر بھی لگا رہے اور اس فکر میں نہ رہے کہ میرا دل و دماغ کہاں ہے؟ ارے! دل و دماغ جہاں جاتے ہیں، جانے دے، لیکن عمل کرتا رہے، عمل نہ چیوڑے۔ مثلاً نماز کے لیے معجد میں آرہا ہے، اب اس وقت ول کہیں ہے، دماغ کہیں ہے، پھر بھی مسجد میں آجا، آنے کو مت چھوڑ۔ اس طرح جتنے اعمال صالحہ ہیں، ان سب کو کرنا شروع کردے، جاہے ان کے کرنے کے وقت دل كسمسائ اور تلملائ، دل يرآرے چليس، مشقت اور محنت معلوم ہو، كوئى لطف و لذت، کوئی جوش و خروش نہ ہو، لیکن ان سب کے باوجود ان اعمال کو کرے اور کرتا رہے، کرتا رہے، یہاں تک کہ چند روز کے بعد ان اعمال میں رُسوخ پیدا ہوجائے گا اور حال بالمعنی الثانی حاصل ہوجائے گا اور صوفیاء کی اصطلاح میں حال بالمعنیٰ الثانی کا دوسرا نام "مقام" ہے اور جب سی شخص کو کسی عمل میں رُسوخ حاصل ہوجاتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ اس کو اس عمل میں مقام حاصل موركيا، مثلاً فلال كوصبر كا مقام حاصل موركيا، فلال كوتوكل كا مقام حاصل ہوگیا، فلاں کوشکر کا مقام حاصل ہوگیا۔ مثلاً ''جب کوئی اچھی بات سامنے آئی تو اس نے فورا اللہ کا شکر ادا کیا اور ایبا بار بار کرتا رہا، یہاں تک کہ شکر کے اندر رُسوخ پیدا ہوگیا اور شکر کرنا اس کی طبیعتِ ثانیہ بن گیا، 'اس ملفوظ میں حضرت والارالي الله الك بات توبيه بيان فرماكى ہے۔



# الله کی محبت غیر اختیاری ہونے کے باوجود مامور بہ کیول ہے؟

دوسرے اس ملفوظ میں حضرت والا نے ایک اشکال کا جواب دیا ہے،
اشکال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ نے تو یہ اصول بیان فرما یا کہ اختیاری امر مامور
بہ ہے اور غیر اختیاری کا انسان مکلف نہیں اور اللہ تعالی کی محبت کا دل میں پیدا
کرنا جو مامور بہ ہے، اس طرح حضورِ اقدس مان شاہیم کی محبت مامور بہ ہے،
یہاں تک آپ مان شاہیم نے یہ ارشاد فرما یا:

"لايؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من والده وولده و الناس اجمعين" (١)

تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مسلمان نہیں ہوگا، جب تک میں سے کوئی شخص اس وقت تک مسلمان نہیں ہوگا، جب تک میں اس کے فالدین سے اور اس کی اولاد سے اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں۔

لہذا خیال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب محبت غیر اختیاری چیز ہے تو اس کو زبردتی کیے اپنے دل میں پیدا کریں؟

# هامور بهمجت طبعی نہیں عقلی ہے

اس کا جواب حضرت والا رائشلیانے اس ملفوظ میں دے دیا کہ جو محبت مامور بہ ہے، وہ محبت عقل سے وہ سویے مامور بہ ہے، وہ محبت عقل سے وہ سویے

(۱) صحيح البخاري ۱۲/۱ (۱۵)\_

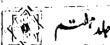








# مدالت الله المواقع عماني



گا کہ اس کا کنات میں سب سے زیادہ محبت کے لائق کون ہونا چاہیے؟ تو اس کی عقل اس کو اس نتیج پر پہنچائے گی کہ اس کا ننات میں سب سے زیادہ محبت الله اور اس کے رسول سال اللہ اللہ اسے ہونی جاہیے، جاہے دل میں طبعی طور پر محبت کے جذبات اس طرح المرتے ہوئے محسوس نہ ہوں، جس طرح والدین اور اولاد کے لیے محبت کے جذبات دل میں المتے ہوئے محسوس ہوتے ہیں۔ اگر بالفرض كسى كابيرحال موتووه بيرنه سمجه كه مين كافر موگيا، بلكه وه سوي كه الحمد لله مجھے اللہ اور اللہ کے رسول سالٹھالیہ سے محبت عقلی حاصل ہے، اگر چہ محبت طبعی اس درہے کی نہیں ہے۔

## ایک صحابی ضائفیهٔ کا واقعه



روایت میں آتا ہے کہ جب حضورِ اقدس مانٹھالیہ ہم نے بیہ حدیث سنائی کہ "لايؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من والده وولدهوالناسأجمعين"

تو ایک صحابی خالفید نے عرض کیا کہ یا رسول الله (سالطالیدم)! مجھے اور سب چيزوں سے تو آپ سال اليا او محبوب نظر آتے ہيں، ليكن مجھے يہ شبہ ہے كم شاید آپ مجھے اپنی جان سے زیادہ محبوب نہیں، اس لیے پھر تو میں مؤمن بھی اور ان صحابی کے سینے پر ہاتھ مارا، اس وقت ان صحابی رضافیہ نے فرمایا: الآن، الآن يارسول الله عليها!



اب ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔

# اب الله المرابع المرا

علائے کرام نے ان صحابی رہائی کے اس جملے کی مختلف توجیہات کی ہیں،
عام طور پر جو توجیہ کی جاتی ہے، وہ یہ ہے کہ حضور صلی ایک ہیں کے اس کے سینے پر
ہاتھ مارنے سے پہلے وہ محبت حاصل نہیں تھی، لیکن ہاتھ مارنے کے بعد وہ محبت حاصل ہوگئ۔
حاصل ہوگئ، اس لیے انہوں نے فرمایا الآن، اب مجھے وہ محبت حاصل ہوگئ۔

#### بہترین توجیہ

لیکن ہمارے حضرت تھانوی رہے السیان ہو جیب توجیہ فرمائی ہے، وہ یہ کہ ایسانہیں تھا کہ ہاتھ مارنے سے پہلے -العیاذ باللہ- وہ صحابی رہائی کا فر سے اور ہاتھ مارنے سے پہلے مجت کا درجہ اور ہاتھ مارنے سے پہلے محبت کا درجہ حاصل نہیں تھا، اب حاصل ہوگیا، اس کا مطلب یہ ہوا کہ اب تک مؤمن نہیں سقے، اب مؤمن ہوئے، ایسانہیں ہے، بلکہ بات دراصل یہ تھی کہ اس حدیث سے حضور اقدی مائی اللہ کا مقصود یہ تھا کہ ایک مؤمن کے دل میں محبت عقلی کا ہونا واجب ہے اور ایمان محبت عقلی کی موقوف ہے۔ آپ کا مقصد یہ بیان کرنا ہونا واجب ہے اور ایمان موقوف ہے اور ان صحابی کو جو اشکال ہوا وہ اس فریح کہ محبت سے مراد محبت طبعی ہے اور محبت طبعی اس درج کی حاصل نہیں اور حضور اقدی مائی ایک کی ان کے سینے پر جو مارا اس سے یہ بتلانا حاصل نہیں اور حضور اقدی مائی ایک کی ان کے سینے پر جو مارا اس سے یہ بتلانا

(۱) صحیح البخاری ۱۲۹/۸ (۱۹۳۲)

مقصود تھا کہتم اس جملے کاصحیح مطلب نہیں سمجھ رہے ہو، اس لیے کہ میرا مقصد بیہ نہیں ہے کہ میری محبت طبعی سب چیزوں سے زیادہ ہونی چاہیے، بلکہ میرا مقصد یہ ہے کہ محبت عقل زیادہ ہونی جاہیے، اس کے جواب میں ان صحابی والنظ نے فر ما ما الآن، یعنی اب بات میری سمجھ میں آگئ کہ س قشم کی محبت مطلوب ہے۔

لبذا الآن كا به مطلب نہيں كم عبت كا يه درجه يبلے عاصل نہيں تھا اب حاصل ہوگیا، کیونکہ یہ مطلب لینے کی صورت میں یہ ماننا پڑے گا کہ اس وقت ہے پہلے وہ صحابی رظائیہ مسلمان نہیں تھے اور اب مسلمان ہوئے اور سے بات بڑی خطرناک ہے، اس لیے حضرت والا فرماتے ہیں کہ الاتن کے معنیٰ یہ ہیں کہ اب میں مدیث کامفہوم سمجھا کہ محبت سے مراد محبت طبعی نہیں، بلکہ محبت عقلی ہے۔

## 🗬 محبت عقلی اختیاری ہے

بر محبت عقلی اختیاری ہے اور محبت طبعی غیر اختیاری ہے، اس لیے بیر محبت طبعی مامور بہ نہیں اور ایمان کے لیے موتوف علیہ نہیں اور محبت عقلی مامور بہ ہے۔ اب محبت کو حاصل کرنے کا راستہ کیا ہے؟

#### کی محبت حاصل کرنے کا راستہ

حضرت والارالينيد في " د نشر الطيب" مين اس كا راسته بنا ديا۔ وه بير كه آ دمي پہلے یہ دیکھے کہ اس کا نات میں دوسرے سے محبت کرنے کے کیا کیا اسباب ہوتے ہیں؟ مثلاً محبت كا سبب يا تو مال ہوتا ہے يا جمال ہوتا ہے يا كمال ہوتا ہے یا نوال ہوتا ہے۔ کسی سے محبت اس لیے ہوتی ہے کہ وہ خوبصورت ہے، کسی



#### مُوَعِمُ فِي اللهِ المُوالِي اللهِ المُلْمِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُ

اندرعلی یاعملی کمالات ہیں، کسی سے مبت اس لیے ہوتی ہے کہ وہ بہت تی ہے اور حضورِ اقدس ما الطالید کم اندر سے تمام اسباب محبت بدرجه کمال اس طرح موجود تھیں کہ کا تنات میں کسی اور کے اندر ثابت نہیں ہیں۔

آپ مَلْ عُلِيْمِ كَا جِمَالَ دِيكُمُوتُو ايبًا، كما لَ دِيكُمُوتُو ايبًا، نوال دِيكُمُوتُو ايبًا اور جب آدمی ان کمالات میں غور کرے گا تو لازما اس سے عقلی محبت پیدا ہوگی، چاہے طبعی محبت اس درجے کی پیدا نہ ہو یا اگر ہوبھی تومحسوس نہ ہو۔

## 论 غیراختیاری امور کے پیھےمت پڑو

بہر حال! اس ملفوظ کا خلاصہ ریہ ہوا کہ غیر اختیاری امور کے بیجھے مت پڑو، لیکن اختیاری امور میں کوتاہی نہ کرو اور جبعمل صالح کرنے کا وقت آ جائے تو اس کومت چیوژ و اور اعمال میں لگے رہو، اگر ساری عمر بھی کیفیات پیدا نہ ہوں تو بھی تمہارا کوئی نقصان نہیں، لیکن عمل میں لگے رہو یہاں تک کہ رُسوخ حاصل ہوجائے، یہ پچتگی اور دوام ہی مطلوب ہے۔ الله تبارک و تعالی ہم سب کو اس کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔



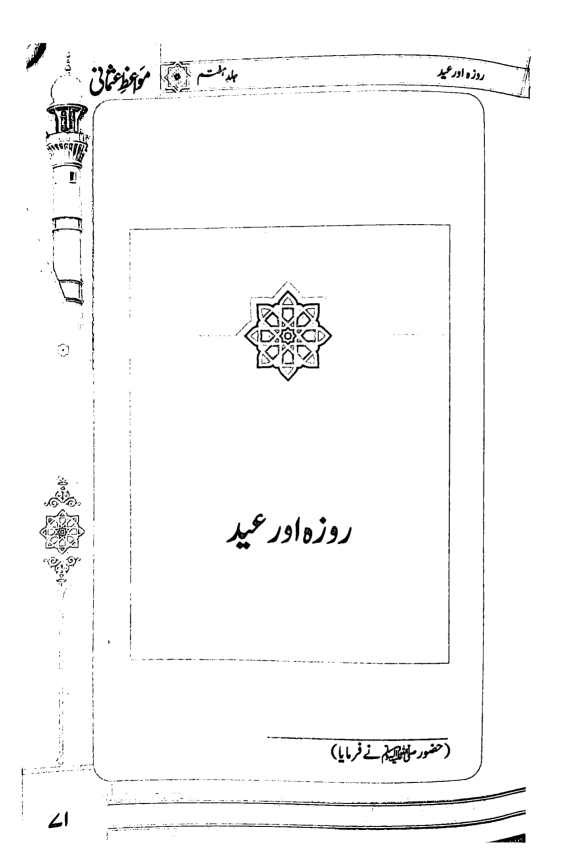
 $\odot$ 

واخرا دعوانا أن الحهد لله رب العلهين









روزه ادرعيد

موَوَعِظِعُمَاني الله الله المسم

3



<u>.</u>....

۲۷

#### برالله ارَّمِ ارَجْمِ

#### روزه اورعيد



( حضرت ابو ہریرہ فاللہ سے مروی ہے کہ حضور اکرم مال فالیہ اپنے فرمایا:

اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ابن آدم کا ہم عمل اس کے لیے ہوتا ہے، سوائے روزے کے کہ وہ میرے لیے ہے اور میں اس کی جزا دوں گا اور روزے (عذاب سے بجنے کے لیے) ڈھال ہیں، لہذا جس دن تم میں ہے کس کا روزہ ہوتو اسے چاہیے کہ نہ کوئی فخش کام کرے اور نہ شور مجائے، اگر کوئی شخص اسے برا مجلا کہے یا اس سے لڑے تو اسے کہہ دینا چاہیے کہ میں روزہ سے ہوں، اس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں مجمہ سالٹھ کیا ہے کہ جان ہے، روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک مشک کی خوشبو سے زیادہ بہتر ہے، روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک مشک کی خوشبو سے زیادہ بہتر ہے، روزہ دار کے منہ کی ایک خوش کی ایک خوش (اسے) افطار کی وجہ سے ہوتی ہے اور ایک جب وہ اپنے روزہ کے منہ کی بروردگار سے ملے گا تو اپنے روزے کی وجہ سے اسے پروردگار سے ملے گا تو اپنے روزے کی وجہ سے اسے پروردگار سے ملے گا تو اپنے روزے کی وجہ سے اسے پروردگار سے ملے گا تو اپنے روزے کی وجہ سے اسے پروردگار سے ملے گا تو اپنے روزے کی وجہ سے اسے



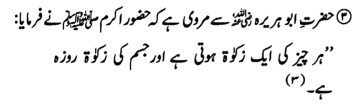
موعظ عماني النبي مدانت

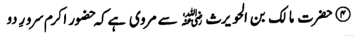
#### فرحت حاصل ہوگی (۱)۔

ا حضرت عبد الله بن عمرون النا سعمروي ہے كه حضور اكرم مال عليہ في

ءِ فرمایا:

روزے اور قرآن قیامت کے دن بندے کے لیے سفارش کریں گے، روزے کہیں گے کہ اے پروردگار! میں نے اس (بندے) کو کھانے سے اور نفسانی خواہشات پوری کرنے سے روکا، اس لیے اس کے بارے میں میری سفارش قبول کیجیے اور قرآن کیے گا، میں نے اسے رات کے وقت سونے سے روکااس لیے اس کے بارے میں میری سفارش قبول کیجیے، چنانچہ ان دونوں کی سفارش قبول کرلی جائے گی (۲)۔





(۱) صحيح البخاري ۲۷/۳ (۱۹۰٤) ـ

(٢) مسند احمد ١٩٩/١١ (٦٦٢٦) والمستدرك للحاكم ١٧٤٠ (٢٠٣٦) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. وقال الذهبي في "التلخيص": على شرط مسلم. (٣) رواه ابن ماجه في "سننه" ٢٢٢٣ (١٧٤٥) بطريقين من حديث أبي هريرة كالله وقال البوصيري في "مصباح الزجاجة" ٢٩٩٧: هذا إسناد ضعيف من الطريقين معا، فيه موسى بن عبيدة الربذي، وهو متفق على تضعيفه، ومدار الإسنادين عليه وروه الطبراني في "معجمه الكبير" ١٩٣١ (٥٩٧٣) من حديث سهل بن سعد.







میرے پاس جبر کیل (طَلِیلاً) آئے اور کہنے لگے کہ جس مخص نے رمضان کا زمانہ پایا ہو، پھر بھی وہ اپنی مغفرت نہ کرا سکے، تو اللہ اسے اپنی رحمت سے دور کر دے! میں نے کہا آمین۔(۱)

@ حضرت سلمان فارسی فالنف سے مروی ہے کہ حضور اکرم مال اللہ اللہ نے

فرمایا:

اے لوگو! تم پر ایک ایسا مہینہ سایہ گان ہورہا ہے جوعظمت
والا بھی ہے اور برکت والا بھی، یہ ایسا مہینہ ہے جس کی
ایک رات (ھپ قدر) ہزار مہینوں سے کہیں بہتر ہے، اللہ
نے اس مہینے کے روزوں کوتم پر فرض کیا ہے اور رات کے
وقت کھڑے ہو کر عبادت کرنے کونفل قرار دیا ہے۔ اگر
کوئی شخص اس مہینے میں اللہ کا تقرب حاصل کرنے کے
لیے کوئی نیک کام کرے تو اسے اتنا تواب ملتا ہے جتنا
دومرے مہینوں میں فرض ادا کر کے ملتا ہے اور جوشخص اس



الساعدي رضي الله عنه, وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ٢١/٣٤ (٥٠٨٨): وفيه حادبن الوليد، وهو ضعيف. ورواه الشجرى في أماليه ٢٨٢/١من حديث علي بن أبي طالب.

به صحيح ابن حبان ١٤٠/٢ (٤٠٩) من حديث مالك بن الحويرث ورواه (١) صحيح ابن حبان ١٤٠/٢ (٤٠٩) من حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه الحاكم في "المستدرك" ١٧٠/٤ (٧٢٥٦) من حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه وقال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه و وافقه الذهبي في "التلخيص".

موعظ عثاني المالية

TIP

میں فرض ادا کرے تو اے اتنا ثواب ملتا ہے جتنا دوسرے دنوں میں ستر (۵۰) فرائض ادا کرنے سے ملتا ہے۔ یہ صبر کا مہید ہے اور صبر کا ثواب جنت ہے۔ یہ (ایک دوسرے کی) غم خواری کا مہید ہے اور ایبا مہید ہے کہ جس میں مؤمن کے رزق میں اضافہ کر دیا جاتا ہے، جوشخص اس مہینے میں کی روزہ دار کو افطار کرائے تو اس کا بیمل اس کے گناہوں کی مغفرت کا اور آگ سے اس کی گلو خلاصی کا سب بن جاتا ہے اور اس کو بھی اتنا ہی ثواب ملتا ہے جتنا اس روزہ دار کو طلح گا جے افطار کرایا ہے اور اس سے روزہ دار کو طلح گا جے افطار کرایا ہے اور اس سے روزہ مار کے ثواب میں بھی کوئی کی واقع نہیں ہو گ۔ صحابہ نگا تشخیم نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہم میں سے ہرایک صحابہ نگا تشخیم نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہم میں سے ہرایک سے آپ مین ہوتا ہے کہ وہ کی روزہ دار کو افطار کرا ملے گا جو ایک مجور، پانی کے ایک گھونٹ یا پانی طے عطا فرمائے گا جو ایک مجور، پانی کے ایک گھونٹ یا پانی طے ہوئے دودھ کے ذریعے ہی کی کو افطار کرا دے۔

اور یہ ایما مہینہ ہے کہ اس کا پہلا حصہ رحمت ہے۔ پی کا حصہ مغفرت ہے اور آخری حصہ جہنم سے آزادی (کا پیغام) ہے، جو شخص اس مہینہ میں اپنے غلام کا کام بلکا کر دے تو اللہ تعالی اس کی مغفرت فرما دے گا اور اسے جہنم سے آزاد کر دے گا، لہذا تم اس مہینے میں چار کام کڑت سے آزاد کر دے گا، لہذا تم اس مہینے میں چار کام کڑت سے کرو، دو کام ایسے ہیں جن سے تم اپنے پروردگار کی

خوشنودی حاصل کرو گے وہ تو ہیں، ایک لا الہ الا اللہ کی گواہی دیتے رہنا اور دوسرے استغفار اور وہ کام جن سے تہمیں بے نیازی نہیں ہو گئی، وہ ایک تو یہ ہے کہ اللہ سے جنت کا سوال کرتے رہو اور دوسرے آگ سے اس کی پناہ مانگتے رہو اور جو کسی روزہ دار کو سیراب کرے، اللہ تعالی اسے میرے حوض (کوش) سے ایسا مشروب پلائے گا کہ جنت میں داخل ہونے تک اسے پھر پیاس نہیں گے گی۔ (۱)

حضرت جریر رفائش سے مروی ہے کہ حضور اکرم سائٹلیکی نے فرمایا:

 ماہِ رمضان کے روزے آسان اور زمین کے درمیان معلق

 رہتے ہیں اور انہیں صدقة الفطر کے ذریعے اوپر اٹھایا جاتا

 ہے (یعنی صدقة الفطر ادا کیے بغیر روزے قبول نہیں

 ہوتے)\_(1)

ک حضرت اوس خالفی سے مروی ہے کہ حضور اکرم مل فالی این نے فرمایا: جب عید الفطر کا دن آتا ہے تو فرشتے راستے کے کنارول پر

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن خزيمه ۱۹۱/۳ (۱۸۸۷) وقال: إن صح الخبر، وشعب الايمان للبيهقى ٥/١٥ (٣٣٦) و ذكره الضياء المقدسى في "السنن والأحكام" ٣٩٩/٣ (٤٨٤) وقال: هو من رواية كثير بن زيد، تكلم فيه يحيى بن معين، ووثقه في رواية، وقال أبو زرعة الرازي: لين. وقال س: ضعيف.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والتربيب للمنذرى ٩٧/٢ (١٦٥٣) وقال: رواه أبو حفص بن شاهين في فضائل رمضان، وقال: حديث غريب، جيد الإسناد.وزهر الفردوس ١٩٥/٢ (٨٣٣).

کھڑے ہو جاتے ہیں اور آواز دیتے رہتے ہیں کہ اے
ملمانو! ایک ایسے پروردگار کی طرف چلو جو بھلائی کی توفیق
دے کر احمان کرتا ہے، پھر اس پر بہت سا ثواب بھی دیتا
ہے، تہیں رات کو (تراوی میں) کھڑے رہنے کا حکم دیا
گیا تھا، تم کھڑے رہے، تہہیں دن کو روزہ رکھنے کا حکم دیا
گیا تھا، تم کھڑے رہے، تہہیں دن کو روزہ رکھنے کا حکم دیا
اب اپنے انعامات وصول کر لو، چنا نچہ جب لوگ نماز پڑھ
چکے ہوتے ہیں تو ایک منادی آواز لگاتا ہے کہ سنو!
تمہارے پروردگار نے تمہاری مغفرت کر دی ہے، اب
اپنے گھروں کو ہدایت یاب ہو کر جاؤ، تو درحقیقت یہ عید کا
دن انعام کا دن ہے اور آسان میں اس کا نام بھی
یوم الجائزہ (روزِ انعام) ہے۔(۱)



(۱) المعجم الكبير للطبراني ٢٢٦/ (٦١٧) وأورده الهيثمي في "المجمع ٣٢٥/٥٣٥ (٣٢٢٥) وقال: رواه الطبراني في "الكبير"، وفيه جابر الجعفي، وثقه الثوري، وروى عنه هو وشعبة، وضعفه الناس، وهو متروك. ورواه ابن النجار في "ذيل تاريخ بغداد" ١٤٤/١٩ من حديث بريدة بن الحصيب كالمالية (طبع دار الكتب العلمية) وأبو نعيم في "المعرفة ٤٤١٤/١٩ (٤٧١٤) من حديث عبيد الله بن محصن الانتصاري كالمالية والمالية المالية المالية والمالية المالية والمالية المالية والمالية والما



بدبلت الموافظ عن الله روزہ ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے؟ روزہ ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے؟ (اصلاحی خطبات ۱۲۹/۱)

4

روزه ہم سے کیا مطالب کرتا ہے؟

مواطعاتي الماسي



۸۰









# روزہ ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے



ٱلْحَدُدُ بِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِمُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهُ رِهِ اللَّهُ فَلاَمُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضُلِلْهُ فَلا هَادِي لَذَ، وَٱشْهَدُ أَنْ لَّا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَيِئكَ لَهُ وَٱشْهَدُ أَنَّ سَيِّكَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلاَنَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - آمَّا بَعْدُ!

> فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحلن الرحيم

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرُانُ هُدًى للِّنَّاسِ وَبَيِّنْتِ مِّنَ الْهُدى وَالْفُرْقَانَ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُبُهُ (١)

(١) سورة البقرة آيت (١٨٥).



آمَنْتُ بِاللهِ، صَدَقَ اللهُ مَوْلاَنَا الْعَظِيْمُ، وَصَبدَقَ رَسُولُهُ النَّبِيُّ الْكَرِيْمُ وَنَحْنُ عَلى ذُلِكَ مِنَ الشَّاهِدِيْنَ وَالنَّمْ وَنَحْنُ عَلى ذُلِكَ مِنَ الشَّاهِدِيْنَ وَالنَّمْ وُنَحْنُ عَلى ذُلِكَ مِنَ الشَّاهِدِيْنَ وَالنَّمْ وُنَحْنُ الْعَالَدِيْنَ

#### ﴿ إِنَّ مِركت والأمهينه

ان شاء اللہ چند روز کے بعد رمضان المبارک کا مہینہ شروع ہونے والا ہوادکون مسلمان ایما ہوگا جو اس مہینہ کی برکت اور عظمت سے واقف نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ نے یہ مہینہ اپنی عبادت کے لیے بنایا ہے اور نہ معلوم کیا کیا رحمتیں اللہ تعالیٰ اس مہینہ میں اپنے بندوں کی طرف مبند کے اندر بعض اعمال ایسے ہیں جن ان رحموں کا تصور بھی نہیں کر سکتے۔اس مہینہ کے اندر بعض اعمال ایسے ہیں جن کو ہر مسلمان جانتا ہے اور اس پر عمل بھی کرتا ہے۔ مثلاً اس ماہ میں روز سے فرض ہیں۔الحمد للہ! مسلمانوں کو روزہ رکھنے کی توفیق ہوجاتی ہے اور تراوئ کے مام طور پر یہ مجھا جا تا ہے کہ بیسنت ہے اور مسلمانوں کو اس میں شرکت کی سعادت حاصل ہوجاتی ہے،لیکن اس وقت ایک اور پہلو کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہوں۔ عام طور پر یہ سمجھا جا تا ہے کہ رمضان المبارک کی خصوصیت صرف یہ ہے کہ اس میں روز سے دلوں عبادہ اور کوئی خصوصیت نہیں۔ اس میں تو کوئی شک نہیں ہے کہ یہ دولوں عبادتیں اس مہینہ کی بڑی اہم عبادات میں سے ہیں، لیکن بات صرف دولوں عبادتیں ہوتی، بلکہ درحقیقت رمضان المبارک ہم سے اس سے زیادہ کا مطالبہ کرتا ہے قرآن کریم میں اللہ جل شائہ نے ارشاد فرمایا کہ کا مطالبہ کرتا ہے قرآن کریم میں اللہ جل شائہ نے ارشاد فرمایا کہ



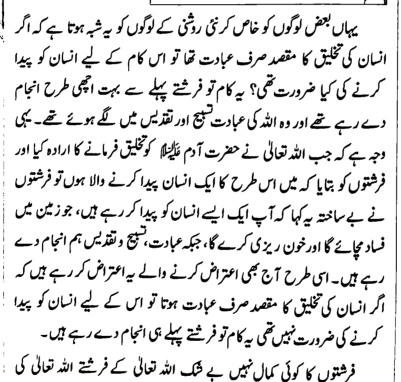


مداست المعالم مُوافِطِعُمُ فِي اللهِ



اس آیتِ کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے انسان کی تخلیق کا بنیادی مقصدیہ بتایا ہے کہ وہ اللہ کی عبادت کریں۔

#### 



(١) سورة الذاريات آيت (٥٦).



عبادت کررہے ہیں، لیکن ان کی عبادت بالکل مختلف نوعیت کی تھی۔ اس لیے کہ فرشتے جو عبادت کر رہے تھے ان کے مزاج میں اس کے خلاف کرنے کا امکان ہی نہیں تھا۔ وہ اگر چاہیں کہ عبادت نہ کریں تو ان کے اندر عبادت چھوڑ نے کی صلاحیت ہی نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اندر سے گناہ کرنے کا امکان ہی ختم فرماد یا اور نہ انہیں بھوک لگتی ہے، نہ ان کو پیاس لگتی ہے اور نہ ان کے اندر شہوائی تقاضہ پیدا ہوتا ہے۔ حتی کہ ان کے دل میں گناہ کا وسوسہ بھی نہیں گزرتا۔ گناہ کی خواہش اور گناہ پر اقدام تو دور کی بات ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے ان کی عبادت پر کوئی اجر و ثواب بھی نہیں رکھا، کیونکہ اگر فرشتے گناہ نہیں کررہے ہیں تو اس میں ان کا کوئی کمال نہیں اور جب کوئی کمال نہیں تو کہ جنت والا اجر و ثواب بھی مرتب نہیں ہوگا۔

### ابینا کا بچنا کمال نہیں

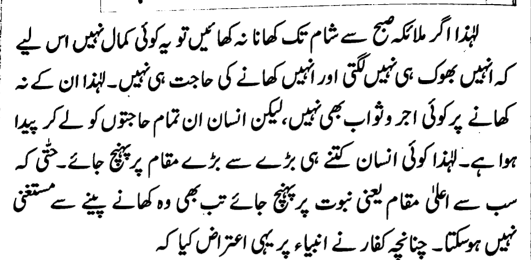
مثلاً ایک شخص بینائی سے محروم ہے جس کی وجہ سے ساری عمراس نے نہ کبھی فلم دیکھی، نہ کبھی ٹی وی ویکھا اور نہ کبھی غیر محرم پر نگاہ ڈائی۔ بتایئے کہ ان گناہوں کے نہ کرنے میں اس کا کیا کمال ظاہر ہوا؟ اس لیے کہ اس کے اندر ان گناہوں کے کرنے کی صلاحیت ہی نہیں، لیکن ایک دوسرا شخص جس کی بینائی بالکل ٹھیک ہے جو چیز چاہے ویکھ سکتا ہے، لیکن ویکھنے کی صلاحیت موجود بینائی بالکل ٹھیک ہے جو چیز چاہے ویکھ سکتا ہے، لیکن ویکھنے کی صلاحیت موجود ہونے کے باوجود جب کسی غیر محرم کی طرف ویکھنے کا تقاضہ دل میں پیدا ہوتا ہو وہ فورا صرف اللہ تعالی کے خوف سے نگاہ پنچ کر لیتا ہے۔ اب بظاہر دونوں میں زمین و آسان کا فرق دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ پہلا شخص بھی گناہ سے نگا رہا ہے اور دوسرا شخص بھی گناہ سے نگا رہا ہے اور دوسرا شخص بھی گناہ سے نگاہ میا



# مدالت المالية

ہے، لیکن پہلے مخص کا گناہ سے بچنا کوئی کمال نہیں اور دوسرے مخص کا گناہ سے بچنا کمال ہے۔

# 👺 بیر عبادت فرشتوں کے بس میں نہیں ہے



(١) مَالِهٰذَا الرَّسُوْلِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَهُشِى فِي الْأَسُوَاقِ

اینی یہ رسول کیسے ہیں جو کھانا بھی کھاتے ہیں اور بازاروں میں چلتے پھرتے بھی ہیں، تو کھانے کا تقاضہ انبیاء کے ساتھ بھی لگا ہوا ہے۔ اب اگر انسان کو بھوک لگ رہی ہے، لیکن اللہ کے حکم کی وجہ سے کھانا نہیں کھارہا ہے تو یہ کمال کی بات ہے۔ اس لیے اللہ تعالی نے فرشتوں سے فرمایا کہ میں الی علوق پیدا کر رہا ہوں جس کو بھوک بھی لگے گی، پیاس بھی لگے گی اور اس کے اندر شہوانی تقاضے بھی پیدا ہوں گے اور گناہ کرنے کے داھیے بھی ان کے اندر پیدا ہوں گے ، لیک ورت وہ مجھے یاد کرلے گا اور گناہ کا داعیہ پیدا ہوں گے، لیکن جب گناہ کا داعیہ پیدا ہوگا، اس وقت وہ مجھے یاد کرلے گا اور گناہ اور مجھے یاد کرلے گا

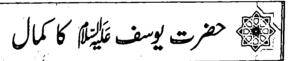


<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آيت (٧).

### موعظ عماني الأله بدينت

ے بچنا ہارے یہاں قدر و قیمت رکھتا ہے اور جس کا اجر و تواب اور بدلہ دینے

کے لیے ہم نے الی جنت تیار کر رکھی ہے جس کی صفت عَرْضُها السَّہٰوَاتُ
وَالْاَرْضُ ہے۔ اس لیے کہ اس کے دل میں داعیہ اور تقاضہ ہورہا ہے اور
خواہشات پیدا ہورہی ہیں اور گناہ کے محر کات سامنے آرہے ہیں، لیکن بیانسان
ہمارے خوف اور ہماری عظمت کے تصور سے اپنی آنکھ کو گناہ سے بچالیتا ہے۔
اپنے کان کو گناہ سے بچالیتا ہے۔ اپنی زبان کو گناہوں سے بچالیتا ہے اور
گناہوں کی طرف المصے ہوئے قدموں کو روک لیتا ہے تاکہ میرا اللہ مجھ سے
ناراض نہ ہوجائے۔ بیعبادت فرشتوں کے بس میں نہیں تھی۔ اس عبادت کے
لیے انسان کو پیدا کیا گیا۔



حضرت بوسف عَلَيْنَا کو جو فتنہ زلیخا کے مقابلے میں پیش آیا۔کون مسلمان ایسا ہے جو اس کونہیں جانتا قرآنِ کریم کہتا ہے کہ زلیخا نے حضرت بوسف عَلِیٰنا کو گناہ کی دعوت دی۔ اس وقت زلیخا کے دل میں بھی گناہ کا خیال پیدا ہوا اور حضرت بوسف عَلَیٰنا کے دل میں بھی گناہ کا خیال آگیا۔ عام لوگ تو اس سے حضرت بوسف عَلَیٰنا کے دل میں بھی گناہ کا خیال آگیا۔ عام لوگ تو اس سے حضرت بوسف عَلیٰنا پر اعتراض اور ان کی تنقیص بیان کرتے ہیں حالانکہ قرآنِ کریم یہ بتلانا چاہتا ہے کہ گناہ کا خیال آجانے کے بعد اللہ تعالیٰ کے خوف اور ان کی عظمت کے استحضار سے اس گناہ کے خیال پرعمل نہیں کیا اور اللہ تعالیٰ کے آگے سرتسایم خم کرلیا ،لیکن اگر گناہ کا خیال بھی دل میں نہ آتا اور گناہ کرنے کی صلاحیت ہی نہ ہوتی اور گناہ کا تقاضہ ہی پیدا نہ ہوتا تو پھر ہزار مرتبہ زلیخا گناہ کی دعوت دے ، پھر تو کمال کی تو کوئی بات نہیں تھی۔ کمال تو یہی تھا کہ گناہ کی دعوت



ری جارہی ہے اور ماحول بھی موجود، حالات بھی سازگار اور دل میں خیال بھی آرہا ہے، کیکن ان سب چیزوں کے باوجود اللہ کے حکم کے آگے سرتسلیم خم کرکے فرمایا کہ -معاذ اللہ کہ میں اللہ کی پناہ جاہتا ہوں۔ بیعبادت ہے جس کے کیے اللہ تعالی نے انسان کو پیدا فرمایا۔(۱)

### ہاری جانوں کا سودا ہوچا ہے



جب انبان کا مقصد تخلیق عبادت ہے تو اس کا تقاضہ بیتھا کہ جب انسان دنیا میں آئے توضیح سے لے کر شام تک عبادت کے علاوہ کوئی اور کام نہ کرے اور اس کو دوسرے کام کرنے کی اجازت نہ ہونی چاہیے۔ چنانچہ دوسری جگہ قرآن کریم نے فرمایا کہ

> إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ انْفُسَهُمْ وَاَمُوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ

یعنی اللہ تعالی نے مؤمنوں سے ان کی جانیں اور ان کے مال خرید لیے اور اس کا معاوضہ بیمقرر فرمایا کہ آخرت میں ان کو جنت ملے گی۔ جب ہماری جانیں بک چکی ہیں تو یہ جانیں جو ہم لیے بیٹے ہیں ، وہ ہماری نہیں ہیں بلکہ یکا موا مال ہے۔ اس کی قیمت لگ چکی ہے۔ جب بیرجان اپنی نہیں ہے تو اس کا تقاضہ بیتھا کہ اس جان اورجسم کوسوائے اللہ کی عبادت کے دوسرے کام میں نہ لگایا جائے، لہذا اگر جمیں اللہ تعالی کی طرف سے بیتھم دیا جاتا کہ تمہیں صبح سے



<sup>(</sup>۱) رکھیے: سورة يوسف آيت (۲۲،۲۳).

<sup>(</sup>٢)سورة التوبة آيت (١١١).

# مَوْعِطْعُمُانَى اللهُ بلدائد

الما شام تک دوسرے کام کرنے کی اجازت نہیں۔ بس سجدے میں پڑے رہا کرو اور الله الله كيا كرو۔ دوسرے كامول كى اجازت نہيں۔ نه كمانے كى اجازت ہے، نہ کھانے کی اجازت ہے۔ تو بی حکم انصاف کے خلاف نہ ہوتا۔ اس لیے کہ پیدا ہی عباوت کے لیے کیا گیا ہے۔

# ایے خریدار پرقربان جائے

لیکن قربان جایئے ایسے خریدار پر کہ اللہ تعالیٰ نے ہماری جان و مال کو خرید بھی لیا اور اس کی قیمت بھی بوری لگادی یعنی جنت۔ پھر وہ جان و مال ہمیں واپس بھی لوٹا دیا کہ یہ جان و مال تم اینے یاس رکھ لو اور جمیں اس بات کی اجازت دے دی کہ کھاؤ، پیو، کماؤ اور دنیا کے کاروبار کرو۔ بس یانچ وقت کی نماز پڑھ لیا کرو اور فلال فلال چیزول سے پر ہیز کرو۔ باقی جس طرح چاہو کرو۔ بیراللہ تعالی کی عظیم رحمت اور عنایت ہے۔

# اس ماه میں اصل مقصد کی طرف آجاؤ

کیکن جائز کرنے کا نتیجہ کیا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ بھی جانتے تھے کہ جب بیہ انسان دنیا کے کاروبار اور کام دھندوں میں گئے گا تو رفتہ رفتہ اس کے دل پر غفلت کے پردے پر جایا کریں گے اور دنیا کے کاروبار اور دھندوں میں کھوجائے گا تو اس غفلت کو دور کرنے کے لیے وقتا فوقتا کچھ اوقات مقرر فرمادیے ہیں۔ ان میں سے ایک رمضان المبارک کا مہینہ ہے۔ اس کیے کہ سال کے گیارہ مہینے تو آپ تجارت میں، زراعت میں، مزدوری میں اور دنیا کے کاروبار اور دھندول میں کھانے کمانے اور بننے بولنے میں لگے رہے اور اس













ے متیج میں ولوں پرغفلت کا پردہ پڑنے لگتا ہے۔ اس لیے ایک مہینداللہ تعالی نے اس کام کے لیے مقرر فرمادیا کہ اس مہینے میں تم اینے اصل مقصد تخلیق لینی عبادت کی طرف لوٹ کر آؤ۔جس کے لیے تہمیں دنیا میں بھیجا گیا ہے اورجس کے لیے تہمیں پیدا کیا گیا، اس ماہ میں الله کی عبادت میں لگو اور گیارہ مہینے تک تم سے جو گناہ سرز د ہوئے ہیں ان کو بخشواؤ اور دل کی صلاحیتوں پر جومیل آچکا ہے اس کو دھلواؤ اور دل میں جوغفلت کے پردے پڑھکے ہیں ان کو اٹھواؤ، اس کام کے لیے ہم نے بیمہیندمقررکیا ہے۔

### 🖓 رمضان کے معنیٰ



لفظ ' رَمنضان '' میم کے سکون کے ساتھ ہم غلط استعال کرتے ہیں۔ سیجے لفظ"رَ مَضَانً" میم کے زبر کے ساتھ ہے اور"رَ مَضَانً" کے لوگول نے بہت سے معنیٰ بیان کیے ہیں ،لیکن اصل عربی زبان میں ' رَمَضَانَ '' کے معنیٰ بیں "جھلسا دینے والا اور جلادینے والا" اور اس ماہ کا بیانام اس کیے رکھا گیا کہ سب سے پہلے جب اس ماہ کا نام رکھا جارہا تھا اس سال بیمبینہ شدید جملسا دینے والی گرمی میں آیا تھا۔ اس لیے لوگوں نے اس کا نام''رمضان'' رکھ دیا<sup>(۱)</sup>۔

# اینے گناہوں کو بخشوالو

لیکن علاء نے فرمایا کہ اس ماہ کو''رمضان' اس کیے کہا جاتا ہے کہ اس مہینے میں اللہ تعالی اپنی رحمت سے اپنے فضل و کرم سے بندوں کے گناہوں کو



<sup>(</sup>۱) ملاظ رو: تاج العروس للزبيدي ١٨/ ٣٦٤ طبع دار الهداية.

جھلسا دیتے ہیں اور جلاویتے ہیں۔ اس مقصد کے لیے الله تعالیٰ نے میمبینہ مقرر فرمایا۔ گیارہ مین ونیاوی کاروبار دنیاوی دھندوں میں گے رہنے کے نتیج میں غفلتیں ول پر چھا گئیں اور اس عرصے میں جن گناہوں اور خطاؤں کا ارتکاب ہوا ان کو اللہ تعالیٰ کے حضور حاضر ہوکر انہیں بخشوالو اور غفلت کے بردوں کو دل ے اٹھادو تاکہ زندگی کا ایک نیا دور شروع ہوجائے ای لیے قرآن کریم نے فرمایا کہ

> يَائِهُا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوْنَ (١)

لین یہ روزے تم پر اس لیے فرض کیے گئے ہیں تا کہ تمہارے اندر تقویٰ پیدا ہوجائے، تو رمضان کے مینے کا اصل مقصد یہ ہے کہ سال بھر کے گناہوں کو بخشوانا اورغفلت کے حجاب دل سے اٹھانا اور دلوں میں تقویٰ پیدا کرنا۔ جیسے کسی مشین کو جب کچھ عرصہ استعال کیا جائے تو اس کے بعد اس کی سروس کرانی یرتی ہے۔ اس کی صفائی کرانی پرتی ہے۔ اس طرح اللہ تعالی نے انسان کی سروس اور ہالنگ کے لیے یہ رمضان المبارک کا مہینہ مقرر فرمایا ہے تاکہ اس مینے میں اپنی صفائی کراؤ اور اپنی زندگی کو ایک نئی شکل دو۔

### 🕬 اس ماه کو فارغ کرلیں

للذا صرف روزے رکھنے اور تراوی پرھنے کی حد تک بات ختم نہیں ہوتی، بلکہ اس مہینے کا تقاضہ یہ ہے کہ انسان اینے آپ کو اس مہینے میں دوسرے

(١) سورة البقرة آيت (١٨٣).

کاموں سے فارغ کر لے۔ اس لیے کہ گیارہ مہینے تک زندگی کے دوسرے کام دھندوں میں لگے رہے، لیکن یہ مہینہ انسان کے لیے اس کی اصل مقصد تخلیق کی طرف لوٹے کا مہینہ ہے اس لیے اس مہینے کے تمام اوقات، ورنہ کم از کم اکثر اوقات یا جتنا زیادہ سے زیادہ ہوسکے اللہ کی عبادت میں صرف کرے اور اس کے لیے انسان کو پہلے سے تیار ہونا چاہیے اور اس کا پہلے سے پروگرام بنانا چاہیے۔

### "استقبال رمضان" كاصحيح طريقه



آج کل عالم اسلام میں ایک بات چل پڑی ہے جس کی ابتداء عرب ممالک خاص کرمصر اور شام ہے ہوئی اور پھر دوسرے ملکوں میں بھی رائج ہوگئ اور ہمارے یہاں بھی آگئ ہے۔ وہ بیہ ہے کہ رمضان شروع ہونے سے پہلے پھی منعقد ہوتی ہیں جس کا نام ''محفل استقبال رمضان' رکھا جاتا ہے جس میں رمضان سے ایک دو دن پہلے ایک اجماع منعقد کیا جاتا ہے اور اس میں قرآن کریم اور تقریر اور وعظ رکھا جاتا ہے جس کا مقصد لوگوں کو یہ بتلانا ہوتا ہے گر آن کریم اور تقریر اور وعظ رکھا جاتا ہے جس کا مقصد لوگوں کو یہ بتلانا ہوتا ہے کہ ہم رمضان المبارک کا استقبال کر رہے ہیں اور اس کو'' خوش آ مدید' کہم رہضان المبارک کا استقبال کر رہے ہیں اور اس کو'' خوش آ مدید' کہم انجھا جذبہ جب آگے بڑھتا ہے تو کچھ عرصہ کے بعد برعت کی شکل اختیار کرلیتا ہے، چنانچ بعض جگہوں پر اس استقبال کی محفل نے برعت کی شکل اختیار کرلیتا ہے، چنانچ بعض جگہوں پر اس استقبال کی محفل نے برعت کی شکل اختیار کرلیتا کین رمضان المبارک کا اصل استقبال می محفل نے برعت کی شکل اختیار کرلیتا نظامِ اوقات بدل کر ایبا بنانے کی کوشش کریں کہ اس میں زیادہ سے زیادہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت اللہ جل شان کی عبادت میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت کی کوشش کی میں صرف ہو۔ رمضان کا مہینہ آنے سے پہلے یہ وقت کی کوشش کی کی کوشش کی کی کوشش کی کی کوشر کی کوشش کی کوشش کی کوشش کی کوشش کی کوشش کی کی کوشش کی کوشش کی

سوچوکہ یہ مہینہ آرہا ہے کس طرح میں اپنی مصروفیات کم کرسکتا ہوں۔ اس مہینے میں اگرکوئی شخص اپنے آپ کو بالکلیہ عبادت کے لیے فارغ کر لے تو سبحان اللہ، اگرکوئی شخص بالکلیہ اپنے آپ کو فارغ نہیں کرسکتا تو پھر یہ دیکھے کہ کون کون سے کام ایک ماہ کے لیے چھوڑ سکتا ہوں ، ان کو چھوڑے اور کن مصروفیات کو کم کرسکتا ہوں ، ان کو کھوڑ کر سالتا ہوں ، ان کو کم کرے اور جن کاموں کو رمضان کے بعد تک مؤخر کرسکتا ہوں ، ان کو مؤخر کرے اور رمضان کے زیادہ سے زیادہ اوقات کو عبادت میں لگانے کی فکر کرے۔ میرے نزدیک استقبال رمضان کا صحیح طریقہ بھی ہے اگریہ کام کرلیا تو ان شاء اللہ رمضان المبارک کی صحیح روح اور اس کے انوار و برکات حاصل ہوں گے۔ ورنہ یہ ہوگا کہ رمضان المبارک آئے گا اور چلا جائے گا اور چلا جائے گا اور اس سے صحیح طور پر فائدہ ہم نہیں اٹھا سکیں گے۔

# ووزہ اور تراوت سے ایک قدم آگے

جب رمضان المبارک کو دوسرے مشاغل سے فارغ کرلیا، تو اب اس فارغ وقت کوکس کام میں صرف کرے؟ جہاں تک تراوت کا معاملہ ہے اس سے بھی ہرخض واقف ہے، لیکن ایک پہلو کی طرف خاص طور پر متوجہ کرنا چاہتا ہوں۔ وہ یہ کہ الحمد للہ جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی ایمان ہے۔ اس کے دل میں درہ برابر بھی ایمان ہے۔ اس کے دل میں رمضان المبارک کا ایک احرام اور اس کا تقدس ہوتا ہے، جس کی وجہ سے اس کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ اس ماہ مبارک میں اللہ کی عبادت کچھ زیادہ کرے اور کچھ نوافل زیادہ پڑھے۔ جو لوگ عام دنوں میں پانچ وقت کی نماز میں ادا کرنے کے لیے مسجد میں آنے سے کتراتے ہیں وہ لوگ بھی تراوی جیسی ادا کرنے کے لیے مسجد میں آنے سے کتراتے ہیں وہ لوگ بھی تراوی جیسی لمی نماز میں بھی روزانہ شریک ہوتے ہیں۔ یہ سب الحمد للہ اس ماہ کی برکت





ہے کہ لوگ عبادت میں ، نماز میں ، ذکر و اذکار اور تلاوت قرآن میں مشغول ہوتے ہیں۔

### ایک مهینه اس طرح گزارلو

کیکن ان سب نفلی نمازول، نفلی عبادات، نفلی ذکر و اذکار اورنفلی تلادت قرآن کریم سے زیادہ مقدم ایک اور چیز ہے جس کی طرف توجہ نہیں دی جاتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ اس مہینے کو گناہوں سے یاک کرے گزارنا کہ اس ماہ میں ہم سے کوئی گناہ سرزد نہ ہو۔ اس مبارک مہینے میں آنکھ نہ بہکے، نظر غلط جگہ یر نہ یڑے، کان غلط چیز نہ سیں ، زبان سے کوئی غلط کلمہ نہ نکلے اور اللہ تعالی کی معصیت سے ممل اجتناب ہو۔ یہ مبارک مہینہ اگر اس طرح گزار لیا پھر جاہے ایک تفلی رکعت نه پرهی مو اور تلاوت زیاده نه کی مو اور نه ذکر و اذ کار کیا مو، لیکن گناہوں سے بیخ ہوئے اللہ کی معصیت اور نافرمانی سے بیخ ہوئے سے مہینہ گزاردیا تو آپ قابلِ مبارک باد ہیں اور بیمہینہ آپ کے لیے مبارک ہے۔ گیارہ مہینے تک ہرتم کے کام میں مبتلا رہتے ہیں اور یہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا ایک مہینہ آرہا ہے کم از کم اس کو تو گناہوں سے یاک کراو۔ اس میں تو اللہ کی نافر مانی نه کرواس میں تو کم از کم جھوٹ نه بولو۔اس میں تو غیبت نه کرواس میں تو بدنگائی کے اندر مبتلا نہ ہو۔ اس مبارک مہینے میں تو کانوں کو غلط جگہ یر استعال نه كرو، اس ميس تو رشوت نه كهاؤ، اس ميس سود نه كهاؤ، كم از كم بيرايك مهینداس طرح گزارلو-



#### پیکسا روزه موا؟

اس لیے کہ آپ روزے تو ماشاء اللہ بڑے ذوق وشوق سے رکھ رہے ہیں، لیکن روزے کے کیا معنیٰ ہیں؟ روزے کے معنیٰ یہ ہیں کہ کھانے سے اجتناب كرنا، پينے سے اجتناب اور نفساني خواہشات كي تحميل سے اجتناب كرنا۔ روزے میں ان تینوں چیزوں سے اجتناب ضروری ہے۔ اب یہ دیکھیں کہ یہ تينوں چيزيں اليي ہيں جو في نفسه حلال ہيں۔ کھانا حلال، پينا حلال اورجائز طر تے سے زومین کا نفسانی خواہشات کی یحیل کرنا حلال۔ اب روزے کے دوران آب ان طلال چیزوں سے تو یر میز کر رہے ہیں۔ نہ کھارہے ہیں اور نہ یی رہے ہیں ،لیکن جو چیزیں پہلے سے حرام تھیں ،مثلاً جھوٹ بولنا، غیبت کرنا، بدنگای کرنا، جو ہرحال میں حرام تھیں روز ہے میں پیسب چیزیں ہورہی ہیں۔ اب روزہ رکھا ہواہے اور جھوٹ بول رہے ہیں، روزہ رکھا ہوا ہے اور غیبت کر رے ہیں، روزہ رکھا ہوا ہے اور بدنگاہی کررہے ہیں اور روزہ رکھا ہوا ہے، لیکن وقت یاس کرنے کے لیے گندی گندی فلمیں دیکھ رہے ہیں ، یہ کیا روزہ ہوا؟ کہ طلال چیز تو چھوڑ دی اور حرام چیزیں نہیں چھوڑی۔ اس لیے حدیث شریف میں ہی کریم سلی الیا ہے فرمایا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جوصحص روزے کی حالت میں جھوٹ بولنا نہ چھوڑے تو مجھے اس کے بھوکا اور پیاسا رہنے کی کوئی حاجت نہیں اس لیے جب جھوٹ بولنا نہیں چھوڑ اجو پہلے سے حرام تھا۔ تو کھانا چھوڑ کر اس نے کون سا بڑاعمل کیا؟

وروزه کا تواب ملیامیٹ ہوگیا



اگر چیفقہی اعتبار سے روزہ درست ہوگیا۔ اگر کسی مفتی سے پوچھو کے کہ

میں نے روزہ بھی رکھا تھا اور جھوٹ بھی بولا تھا۔ تو وہ مفتی یہی جواب دے گا که روزه درست هوگیا، اس کی قضاء واجب نهیس، لیکن اس کی قضاء واجب نه ہونے کے باوجود اس روزے کا ثواب اور برکات ملیامیٹ ہوگئیں، اس واسطے كة إس روزے كى روح حاصل نہيں كى۔

### 🧟 روزے کا مقصد تقویٰ کی شمع روش کرنا



میں نے آپ کے سامنے جو بہآیت تلاوت کی کہ

يَايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوُنَ ۞ (١)

اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کیے گئے جیسے پچھلی امتوں پر فرض کیے گئے۔ کیوں روزے فرض کیے گئے؟ تاکہ تمہارے اندر تقویٰ پیدا ہو، یعنی روزہ اصل میں اس لیے تمہارے ذمہ مشروع کیا گیا، تا کہ اسکے ذریعے تمہارے دل میں تقویٰ کی شمع روش ہو۔ روز ہے سے تقویٰ کس طرح پیدا ہوتا ہے؟

### 🥷 روزہ تقویٰ کی سیڑھی ہے



بعض علاءِ كرام نے فرمايا كه روزے سے تقوى اس طرح پيدا ہوتا ہے کہ روزہ انسان کی قوت حیوانیہ اور قوت بہیمیہ کو توڑتا ہے۔ جب آدمی مجوکا رہے گا تو اس کی وجہ سے اس کی حیوانی خواہشات اور حیوانی تقاضے کیلے جائیں گے۔جس کے نتیج میں گناہوں پر اقدام کرنے کا داعیہ اور جذبہ ست

(۱)سورة البقرة آيت (۱۸٦).

### مُوَعِظِعُمُ فِي اللهِ المُوالمِن المُن المُن المُلاءِ اللهِ المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُلْمُ اللهِ المُن المُن المُن المَّامِي المُن المُن المَا المُن المَا المُن المُن المُن المُن المُن المُن المُ

الله يزجائكا-

لیکن ہمارے حضرت مولانا شاہ اشرف علی صاحب تھانوی قدس اللہ سرۂ۔
اللہ تعالیٰ ان کے درجات بلند فرمائے۔ آمین۔ نے فرمایا کہ صرف قوت بہتمیہ
توڑنے کی بات نہیں ہے بلکہ بات دراصل یہ ہے کہ جب آدی ضحیح طریقے ہے
روزہ رکھے گا تو یہ روزہ خود تقویٰ کی ایک عظیم الشان سیڑھی ہے۔ اس لیے کہ
تقویٰ کے کیامعنیٰ ہیں؟ تقویٰ کے معنیٰ یہ ہیں کہ اللہ جل جلالۂ کے عظمت کے
استحضار سے اسکے گناہوں سے بچنا، یعنی یہ سوچ کر کہ میں اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوں
اور اللہ تعالیٰ مجھے دیکھ رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے سامنے حاضر ہوکر مجھے جواب
دینا ہے اور اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونا ہے۔ اس تصور کے بعد جب انسان
گناہوں کو چھوڑتا ہے تو اس کا نام تقویٰ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

وَاَمَّامَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوٰى (۱)

العنی جو شخص اس بات سے ڈرتا ہے کہ مجھے اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر
مونا ہے اور کھڑا ہونا ہے اور اس کے نتیج میں وہ اپنے آپ کو ہوائے نفس اور

خواہشات سے روکتا ہے، یہی تقویٰ ہے۔

# 🕸 میرا مالک جھے دیکھ رہا ہے

لہذا ''روزہ'' حصولِ تقویٰ کے لیے بہترین ٹریننگ اور بہترین تربیت ہے جب روزہ رکھ لیا تو آدمی پھر کیسا ہی گنہگار، خطاکار اور فاسق و فاجر ہو، جیسا بھی ہو، لیکن روزہ رکھنے کے بعد اس کی مید کیفیت ہوتی ہے کہ سخت گرمی کا دن ہے

(١) سورة النازعات آيت (٤٠).



اور سخت پیاس کی ہوئی ہے اور کمرہ میں اکیلا ہے، کوئی دوسرا پاس موجود نہیں اور دروازے پر کنٹری کی ہوئی ہے اور کمرہ میں فرح موجود ہے اور اس فرج میں فرح موجود ہے اور اس فرج میں مختلا پانی موجود ہے۔ اس وقت انسان کا نفس بیہ نقاضہ کرتا ہے کہ اس شدید گری کے عالم میں شختلا پانی پی لوں، لیکن کیا وہ شخص فرح سے شختلا پانی نکال کر پی لے گا؟ ہرگر نہیں ہے گا۔ حالانکہ اگر وہ پانی پی لے تو کسی بھی انسان کو کانوں کان خبر نہ ہوگی۔ کوئی لعنت اور ملامت کرنے والا نہیں ہوگا اور دنیا والوں کے سامنے وہ روزہ دار ہی رہے گا اور شام کو باہر نکل کر آرام سے لوگوں کے سامنے وہ روزہ دار ہی رہے گا اور شام کو باہر نکل کر آرام سے لوگوں کے سامنے اور وزہ دار ہی رہے گا اور شام کو باہر نکل کر آرام سے لوگوں کے سامنے اور وور وہ پانی نہیں پیتا ہے، کیوں نہیں پیتا؟ پانی نہ پینے کی ساتھ افطاری کھا لے ورود وہ پانی نہیں پیتا ہے، کیوں نہیں پیتا؟ پانی نہ پینے کی اس کے علاوہ کوئی اور وجہ نہیں ہے کہ وہ یہ سوچتا ہے کہ اگرچہ کوئی مجھے نہیں د کھے رہا ہے، لیکن میرا ما لک جس کے لیے میں نے روزہ رکھا ہے، وہ جھے د کھے د کھے رہا ہے۔ لیکن میرا ما لک جس کے لیے میں نے روزہ رکھا ہے، وہ جھے د کھے د

### میں ہی اس کا بدلہ دول گا

اس کیے اللہ جل شانۂ فرماتے ہیں کہ

"اَلصَّوْمُ لِئ وَأَنَاأَجْزِي بِهِ"<sup>(۱)</sup>

یعنی روزہ میرے لیے ہے۔ لہذا میں ہی اس کی جزا دوں گا اور اعمال کے بارے میں تو یہ فرمایا کہ کسی عمل کا دس گنا اجر، کسی عمل کا ستر گنا اور کسی عمل کا سوگنا اجر ہے حتی کہ صدقہ کا اجر سات سوگنا ہے، لیکن روزے کے بارے میں

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٣/ ٢٦ (١٩٠٤).

### مؤه فطع على الله المست

فرمایا کہ روزے کا اجر میں دوں گا۔ کیونکہ روزہ اس نے صرف میرے لیے رکھا
تقا۔ اس لیے کہ شدید گری کی وجہ سے جب طلق میں کا ننے لگ رہے ہیں اور
زبان پیاس سے خشک ہے اور فرج میں ٹھنڈا پانی موجود ہے اور تنہائی ہے
اورکوئی دیکھنے والا بھی نہیں ہے۔ اس کے باوجود میرا بندہ صرف اس لیے پانی
نہیں پی رہا ہے کہ اس کے دل میں میرے سامنے کھڑا ہونے اور جواب وہی کا
ڈر اور احماس ہے۔ اس احماس کا نام تقویٰ ہے۔ اگر یہ احماس پیدا ہوگیا تو
تقویٰ بھی پیدا ہوگیا لہذا تقویٰ روزے کی ایک شکل بھی ہے اور اسکے حصول کی
ایک سیڑھی بھی ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ہم نے روزے اس لیے
فرض کیے تاکہ تقویٰ کی عملی تربیت دیں۔

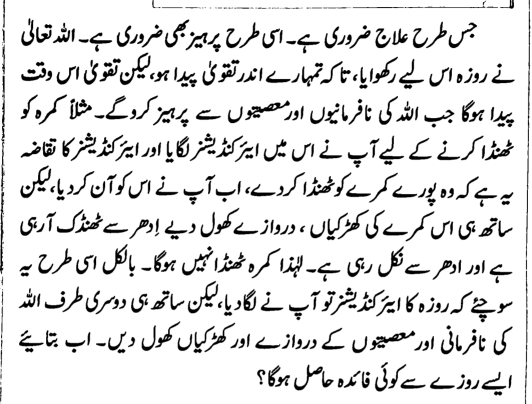
### ورنه بيرتبيق كورس مكمل نهيس موگا

اور جبتم روزے کے ذریعے عملی تربیت حاصل کر رہے ہوتو پھر اس کو
اور ترقی دو اور آگے بڑھاؤ، لہذاجس طرح روزے کی حالت میں شدت بیا س
کے باوجود پانی پینے سے رک گئے سے اور اللہ کے خوف سے کھانا کھانے سے
رک گئے سے، اس طرح جب کاروبارِ زندگی میں نکلو اور وہاں پر اللہ کی نافر مانی
اور معصیت کا تقاضا اور داعیہ پیدا ہوتو یہاں بھی اللہ کے خوف سے اس
معصیت سے رک جاؤ۔ لہذا ایک مہینے کے لیے ہم تمہیں تربیتی کورس سے گزار
رہے ہیں اور بیر بیتی کورس اس وقت مکمل ہوگا جب کاروبار زندگی میں ہرموقع
پر اس پر عمل کرو، ورنہ اس طرح بیر بیتی کورس کمل نہیں ہوگا کہ اللہ کے خوف
سے پانی چینے سے تو رک گئے اور جب کاروبارِ زندگی میں نکلے تو پھر آئھ غلط جگہ
پر بڑ رہی ہے۔ کان بھی غلط با تیں سن رہے ہیں۔ زبان سے بھی غلط با تیں نکل





# ﴿ روزے كا اير كنٹريشنر لگاد ماليكن؟



# 💨 اصل مقصد ''حکم کی اتباع''

اس طرح روزے کے اندر بی حکمت کہ اس کا مقصد قوت بہیمیہ توڑنا ہے یہ بعد کی حکمت ہے۔ اصل مقصد یہ ہے کہ ان کے حکم کی اتباع ہو اور سارے دین کا مدار الله اور الله کے رسول ملافظیم کے حکم کی اتباع ہے۔ وہ جب کہیں کہ کھاؤ، اس وقت کھانا دین ہے اور جب وہ کہیں کہ مت کھاؤ، اس وقت نہ کھانا دین ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت اور اپنی اتباع کا عجیب نظام بنایا ہے کہ سارا دن تو روزہ رکھنے کا حکم دیا اور اس پر بڑا اجر و ثواب رکھا، لیکن ادھر آ فأب غروب موا أدهر بيكم آكياكه اب جلدي افطار كرو اور افطار مين جلدي كرنے كومستحب قرار ديا اور بلاوجہ افطار میں تاخير كرنا مكروہ اور نايسنديده



ہے۔(۱) کیوں ناپندیدہ ہے؟ اس لیے کہ جب آفتاب غروب ہوگیا تو اب ہارا بیت م آگیا کہ اب بھی اگر نہیں کھاؤگے اور بھوکے رہوگے تو یہ بھوک کی حالت ہمیں پیند نہیں۔ اس لیے کہ اصل کام ہماری اتباع کرنا ہے۔ اپنا شوق بورانہیں کرنا ہے۔

# هاراهم تورويا

عام حالات میں دنیا کی کسی چیز کی حرص اور ہوس بہت بری چیز ہے، کیکن جب وہ کہیں کہ حرص کرو، تو پھر حرص ہی میں لطف اور مزہ ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے\_

> چول طب مع خواہد زمن سلطانِ دیں فاک به **نسرق قن**اعت بعید ازی<u>ن</u>

جب سلطانِ دین یہ جاہ رہے ہیں کہ میں حرص اور طمع کروں تو پھر قناعت کے سر پر خاک، پھر قناعت میں مزہ نہیں ہے۔ پھر توظمع اور حرص میں مزہ ہے، یہ افطار میں جلدی کرنے کا تھم اسی وجہ سے ہے، غروبِ آفتاب سے پہلے تو بیہ تحكم تفا ايك ذره بهي اگر منه ميں چلا گيا تو گناه بهي لازم اور كفاره بهي لازم، مثلاً سات بج آ فاب غروب ہورہا تھا۔ اب اگر کسی شخص نے چھ نج کر اُنسٹھ من یر ایک یخ کا دانہ کھالیا۔ اب بتایئے کہ روزے میں کتنی کی آئی؟ صرف ایک من کی کمی آئی، ایک من کا روزہ توڑا ،لیکن اس ایک من کے روزے کے کفارے میں ساٹھ دن کے روزے رکھنے واجب ہیں ، اس لیے کہ بات صرف ایک چنے اور ایک منٹ کی نہیں ہے، بات دراصل یہ ہے کہ اس نے ہمارا علم

<sup>(</sup>۱) الملاظه موصحیح البخاری ۳۲/۳ و سنن الترمذی ۷۲/۲ (۷۰۰).

تورًا، ہمارا حکم یہ تھا کہ جب تک آفتاب غروب نہ ہوجائے اس وقت تک کھانا عائز نہیں، کیکن تم نے بی حکم توڑ دیا، لہذا اب ایک منٹ کے بدلے میں ساٹھ دن کے روزے رکھو۔

### افطار میں جلدی کرو



اور پھر جیسے ہی آ فاب غروب ہوگیا تو بیتھم آ گیا کہ اب جلدی کھاؤ، اگر بلاوجه تاخير كردى تو گناه موگا، كيون؟ اس واسطے كه مم نے حكم ديا تھا كه كھاؤ، اب کھانا ضروری ہے۔

# 👺 سحری میں تاخیر افضل ہے



سحری کے بارے میں علم بیہ ہے کہ سحری تاخیر سے کھانا افضل ہے (۱) جلدی کھانا خلاف سنت ہے، بعض لوگ رات کو بارہ بج سحری کھاکر سوجاتے ہیں یہ خلاف سنت ہے، چنانچہ صحابۂ کرام کا بھی یہی معمول تھا کہ بالکل آخری وقت تك كھاتے رہتے تھے اس واسطے كه بيروه وقت ہے جس ميں الله تعالى كى طرف سے نہ صرف یہ کہ کھانے کی اجازت ہے بلکہ کھانے کا حکم ہے، اس لیے جب تک وہ وقت باتی رہے گا، ہم کھاتے رہیں گے کیونکہ اللہ تعالی کے حکم کی اتباع اور اطاعت اس میں ہے، اب اگر کوئی شخص پہلے سحری کھالے تو گویا اس نے روزے کے وقت میں اپنی طرف سے اضافہ کردیا۔ اس لیے پہلے سے سحری کھانے کوممنوع قرار دیا۔ پورے دین میں سارا کھیل اتباع کا ہے، جب ہم



<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ٤/ ١٤٢ (٢١٥٢) وصحيح البخاري ٢٩/٣ (١٩٢٠) ومصنف عبدالرزاق۲۳۱/٤(٧٦١٠).

# مَوَعِظِعُمَا فَي اللهِ اللهُ الله

نے کہا کہ کھاؤ تو کھانا ثواب ہے اور جب ہم نے کہا کہ مت کھاؤ تو نہ کھانا ثواب ہے۔ اس لیے حضرت حکیم الامت قدس اللہ سرۂ فرمایا کرتے تھے کہ جب اللہ میاں کہہ رہے ہیں کہ کھاؤ اور بندہ کہے کہ میں تونہیں کھاتا یا میں کم کھاتا ہوں۔ یہ تو بندگی اور اطاعت نہ ہوئی۔ ارے بھائی نہ تو کھانے میں کچھ رکھا ہے اور نہ ہی نہ کھانے میں کچھ رکھا ہے۔ سب کچھان کی اطاعت میں ہے، اس لیے جب انہوں نے کہہ دیا کہ کھاؤ، تو پھر کھاؤ۔ اس میں اپنی طرف سے زیادہ یا بندی کرنے کی ضرورت نہیں۔







### 🗿 ایک مہینہ بغیر گناہ کے گزارلو

البتہ اہتمام کرنے کی چیز ہے ہے کہ جب روزہ رکھ لیا تو اب اپنے آپ کو گناہوں سے بچاؤ، آنکھوں کو بچاؤ، کانوں کو بچاؤ، زبانوں کو بچاؤ۔ ایک رمضان کے موقع پر ہمارے حضرت قدس اللہ سرۂ نے یہاں تک فرمایا کہ میں ایک ایک بات کہتا ہوں جو کوئی اور نہیں کچ گا۔ وہ نیہ کہ اپنے نفس کو اس طرح بہلاؤ اور اس سے عہد کرلو کہ ایک مہینہ بغیر گناہ کے گزارلو۔ جب بیہ ایک مہینہ گزرجائے تو پھر تیرا جو جی چاہے کرنا، چنانچ حضرت والا فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ جب بیہ ایک مہینہ بغیر گناہ کے گزرجائے گا۔ تو پھر اللہ تعالیٰ خود اس کے دل میں گناہ چھوڑنے کا داعیہ پیدا فرمادیں گے، لیکن بی عہد کرلو کہ بیہ اللہ کا مہینہ آرہا ہے۔ بی عبادت کا مہینہ ہے۔ بیہ تقوی پیدا کرنے کا مہینہ ہے، اللہ کا مہینہ آرہا ہے۔ بی عبادت کا مہینہ ہے۔ کہ وہ کن گناہوں میں مبتلا ہے پھر ان سب کے بارے میں بی عبد کرلے کہ میں ان میں مبتلا ہی چر ان سب کے بارے میں بی عبد کرلے کہ میں ان میں مبتلا ہیں میں گا۔



مثلاً بي عبد كرك كه رمضان المبارك مين آنكه غلط جلّه پرنهين اشه گ، كان غلط بات نهين نكلے گ - بي توكوئى بات نهين غلط بات نهين نكلے گ - بي توكوئى بات نه موئى كه روزه بھى ركھا ہوا ہے اور فواحثات كو بھى آنكھ سے ديكھ رہے ہيں اور اس سے لطف اندوز مورہے ہيں -

### اس ماه میں رزقِ حلال



# وام آمدنی سے بیں

بعض حفرات وہ ہیں جن کا بنیادی ذریعۂ معاش الحمد للدحرام نہیں ہے،

ہلکہ حلال ہے، البتہ اہتمام نہ ہونے کی وجہ سے پچھ حرام آمدنی کی آمیزش بھی

ہوجاتی ہے۔ ایسے حفرات کے لیے حرام سے بچنا کوئی دشوار کام نہیں ہے۔ وہ

کم از کم اس ماہ میں تھوڑا سا اہتمام کرلیں اور حرام آمدنی سے بچیں۔ یہ بجیب
قصہ ہے کہ اس ماہ کے لیے تو رسول اللہ مل طالیہ تھے نے فرمایا تھا کہ یہ صبر کا مہینہ
قصہ ہے کہ اس ماہ کے لیے تو رسول اللہ مل طالیہ تے فرمایا تھا کہ یہ صبر کا مہینہ



ہے۔ بیمواسات اورغم خواری کا مہینہ ہے ایک دوسرے سے جمدردی کا مہینہ ہے، لیکن اس ماہ میں مواسات کے بجائے لوگ الٹا کھال تھینچنے کی فکر کرتے ہیں۔ إدهر رمضان المبارك كا مهينه آيا اور أدهر چيزوں كى ذخيرہ اندوزى شروع كردى، البذاكم ازكم اس ماه ميس ايخ آپ كوايسے حرام كا مول سے بچالو-

# اگرآمدنی مکمل حرام ہے تو پھر؟

بعض حضرات وہ ہیں جن کاذریعہ آمدنی مکمل طور پر حرام ہے، مثلاً وہ کسی سودی ادارے میں ملازم ہیں ، ایسے حضرات اس ماہ میں کیا کریں؟ ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدائحی صاحب قدس الله سرهٔ الله تعالی ان کے درجات بلند فرمائے۔آمین ..... ہرآدی کے لیے راستہ بتا گئے۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں ایسے آدمی کوجس کی مکمل آمدنی حرام ہے۔ بیمشورہ دیتا ہوں کہ اگر ہوسکے تو رمضان میں چھٹی لے لے اور کم از کم اس ماہ کے خرچ کے لیے جائز اور حلال ذریعہ سے انتظام کرلے، کوئی جائز آمدنی کا ذریعہ اختیار کرلے اور اگر بیجی نہ ہوسکے تو اس ماہ کے خرچ کے لیے کسی سے قرض لے لے اور بیسویے کہ میں اس مہینے میں طلال آمدنی سے کھاؤں گا اور اینے بچوں کو بھی طلال کھلاؤں گا۔ کم از کم اتنا تو کرلے۔

### گناہوں سے بچنا آسان ہے



ببرحال! میں بیکہنا جاہ رہا تھا کہ لوگ اس مہینے میں نوافل وغیرہ کا تو اہتمام بہت کرتے ہیں، لیکن گناہوں سے بینے کا اتنا اہتمام نہیں کرتے، حالانکہ

روزہ ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے؟

اس ماہ میں الله تعالی نے گناموں سے بچنے کوآسان فرمادیا ہے۔ چنانچہ اس ماہ میں شیطان کو بیڑیاں پہنادی جاتی ہیں اور ان کو قید کردیا جاتا ہے<sup>(۱)</sup>۔ لہذا شیطان کی طرف سے گناہ کرنے کے وسوسے اور تقاضے ختم ہوجاتے ہیں۔ اس لیے گناہوں سے بچنا آسان ہوجاتا ہے۔

#### ووزے میں غصے سے پر ہیز



تیسری بات جس کا روز ہے سے خاص تعلق ہے، وہ ہے غصے سے اجتناب اور پر ہیز چنانچہ مدیث شریف میں ہے کہ حضورِ اقدس سال اللہ نے فرمایا کہ ب مواسات کا مہینہ ہے (۲)، ایک دوسرے سے غم خواری کا مہینہ ہے، لبذا غصہ اور غصه کی وجه سے سرز د ہونے والے جرائم اور گناہ مثلاً جھراء ماریٹائی اور تو تکاران چروں سے پر میز کا اہتمام کریں۔ حدیث شریف میں حضور اقدی ماللیلیم نے یہاں تک فرمادیا کہ

> "وَإِنْ جَهلَ عَلَى أَحَدِكُمْ جَاهِلْ وَهوَ صَائِمْ، فَلْيَقُلُ إِنِّي صَائِمٌ "".

یعنی اگر کوئی شخص تم سے جہالت اور لڑائی کی بات کرے تو تم کہہ دو کہ میرا روزہ ہے۔ میں لڑنے کے لیے تیار نہیں۔ نہ زبان سے لڑنے کے لیے تیار مول اور نہ ہاتھ سے۔ اس سے پر میز کریں۔ بیسب بنیادی کام ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الماظه موصحيح البخاري ٢٥/٣ (١٨٩٩).

<sup>(</sup>۲) صحيح ابن خزيمه ۱۹۱/(۱۸۸۷).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ١٢٨/٢ (٧٦٤) وقال حديث حسن، نيز الاعظم الاصحيح البخاري .(19.6) 77/8

# مرسون مین نفلی عبادات زیاده کریں

جہاں تک عبادات کا تعلق ہے۔ تمام مسلمان ماشاء اللہ جانتے ہی ہیں کہ روزہ رکھنا تراوی پڑھنا ضروری ہے اور تلاوتِ قرآن کو چونکہ اس مہینے سے خاص مناسبت ہے، اس لیے حضور ہی کریم ساتھا کی مضان کے مبینے میں حضرت جرئیل علیہ السلام کے ساتھ پورے قرآن کا دور فرمایا کرتے تھے (۱)۔ اس لیے جتنا زیادہ سے زیادہ ہوسکے اس مہینے میں تلاوت کریں اور اس کے علاوہ چلتے بحرت اشحة بيضة زبان يرالله كا ذكركري اورتيسراكلمه سبنحان اللهوة المحمد كبيله وَلاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبِهُ أُور درود شريف اور استغفار كا چلتے پھرتے اس كى كُثرَت كَا ابتمام كرين اور نوافل كى حبتى كثرت بوسك كرين اور عام دنول مين رات كو المر كر تبجد كى نماز يرصن كا موقعة نبيس مانا، ليكن رمضان المارك ميس چونکہ انسان سحری کے لیے اٹھتا ہے۔ تھوڑا پہلے اٹھ جائے اور سحری سے پہلے تجد یر صنے کا معمول بنالے اور اس ماہ میں نماز خشوع کے ساتھ اور مرد باجماعت نماز پڑھنے کا اہتمام کریں۔ بیسب کام تو اس ماہ میں کرنے ہی چاہکیں۔ بیہ رمضان المبارك كى خصوصات ميں سے بين، ليكن ان سب چيزوں سے زيادہ اہم گناہوں سے بیخے کی فکر ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو ان باتوں برعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور رمضان المبارک کے انوار و برکات سے سیح طور پر مستفید ہونے کی توفق عطا فرمائے۔ آمین (۲)۔

وَاخِمُ وَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ







(۱) صحیح البخاری ۱/۸(۲)

(۲) رمضان المبارك سے متعلق حضرت والا دامت بركاتهم كے ديگر بيانات كے ليے'' خطباتِ رمضان'' ملاحظه فرمائمين \_ از مرتب\_



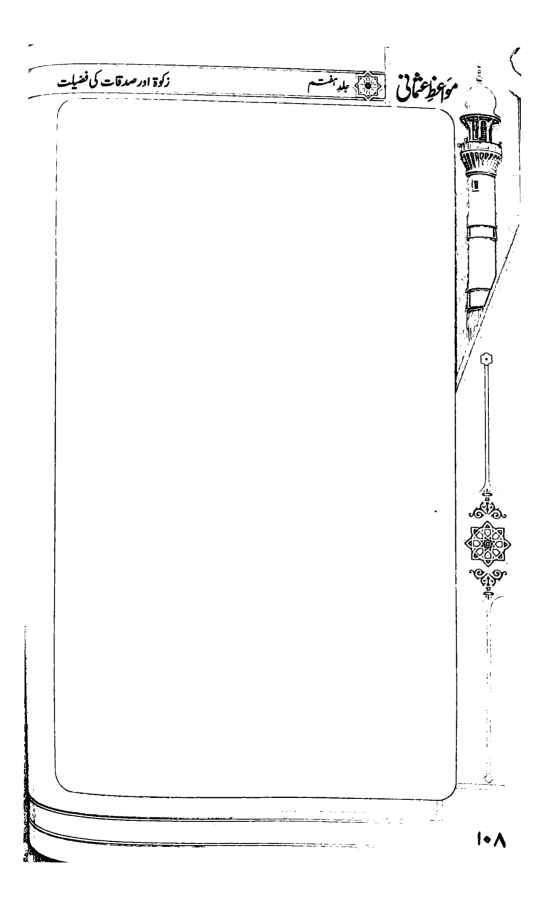
بدہلت کو مؤفوعان

زكوة اور صدقات كى فضيلت



زكوٰة اور صدقات كى فضيلية

(حضور مالطاليم نے فرمايا)





#### بالضائع الأقيم

### ﴿ زُكُوةَ أُور صدقات كي فضيلت



① حضرت جابر زالته سے مروی ہے حضور اکرم مالی الی ہے ارشاد فرمایا:
جس شخص نے اپنے مال کی زکوۃ ادا کر دی، اس کے مال
سے شر دفع ہو گیا(۱)

حضرت حسن برخائفی سے مروی ہے حضور اکرم صلی تعلیج نے ارشاد فرمایا:
 ایپ اموال کو زکوۃ کے ذریعے سے محفوظ کر لو اور اپنے
 یہاروں کا صدقہ کے ذریعے علاج کر لو اور مصائب کے
 طوفان کا دعا ہے اور اللہ کے آگے گڑگڑا کر استقبال کرلو۔ (۲)
 طوفان کا دعا ہے اور اللہ کے آگے گڑگڑا کر استقبال کرلو۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن خزيمة ١١٠/٤(٢٤٧٠) والمعجم الاوسط ١٦١/٢ (١٥٧٩) وأورده الهيثمي في "المجمع "٣٠/٢٠٠ (٤٣٣٤) وقال: رواه الطبراني في الأوسط، وإسناده حسن، وإن كان في بعض رجاله كلام.

رم) المراسيل لابى داود ص ١٢٧ (١٠٥) وذكره المنذري في "الترغيب والترهيب" ١٢٠١ (١١) وقال: رواه أبو داود في المراسيل، ورواه الطبراني، والبيهقي، وغيرهما عن جماعة من الصحابة مرفوعا متصلاً، والمرسل أشبه.

مَوْعِظِعَمُاني اللهِ اللهِ اللهِ

ا حضرت ابو ہریرہ فالنف سے مروی ہے حضور اکرم مالنظالیتم نے ارشاد

ڧ

جس شخض کو اللہ نے مال دیا ہو، پھر وہ اپنے مال کی زکوۃ ادا نہ کرے تو قیامت کے دن اس کا مال ایک ایسے سانپ کی شکل میں آئے گا، جو (شدت زہر سے) گنجا ہوگا اور اس کی آئھو پر دو سیاہ نقطے ہوں گے، یہ سانپ اس کے گلے میں طوق بنا کر ڈال دیا جائے گا، پھروہ اس مخض کی باچھیں پکڑ کر کے گا کہ میں تیرا مال ہوں، میں تیرا خزانہ ہوں۔(۱)

© حضرت انس زالین سے مروی ہے حضور اکرم سالینی آیتی نے ارشاد فر ما یا:

قیامت کے روز فقراء کی وجہ سے مالداروں کی بڑی خرابی

ہوگ فقراء کہیں گے کہ اے ہمارے پروردگار! ان

مالداروں پر ہمارے جوحقوق آپ نے فرض کیے شے،

انہوں نے ان کی ادا یکی میں ہم پرظلم کیا، تواللہ تعالی ان

سے فرما کیں گے میری عزت و جلال کی قتم! میں تمہیں

(اپنی رحمت سے) قریب کروں گا اور آئییں اپنی رحمت

سے دور کروں گا۔ (۱)



@ حضرت بريده والنفظ سے مروى ہے حضور اكرم مل الفظائية إلى في ارشاد فرمايا:

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲/۱۲ (۱٤٠٣)۔

<sup>(</sup>٢) المعجم الاوسط للطبراني ١٠٧/٥ (٤٨١٣) وأورده الهيثمي في "المجمع" ١٩٧/٣ (٤٣٢٥) و (٤٣٢٥) وقال: وفيه الحارث بن النعمان، وهوضعيف.



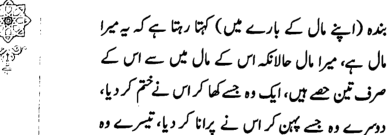
جوقوم بھی زکوۃ کی ادائیگی روک دیتی ہے، الله تعالیٰ اس کو قحط سالیوں میں مبتلا کر دیتا ہے۔ (۱)

ک حضرت اساء بنتِ یزید وظاهیا سے مروی ہے حضور اکرم سل المالی نے ارشاد فرمایا:

جوعورت بھی اپنے گلے میں سونے کا ہار ڈالے گی (اور اس کی زکوۃ ادا نہ کرے گی) تو اس کی گردن میں قیامت کے دن اس جیما آگ کا ہار پہنایا جائے گا اور جوعورت بھی اپنے کان میں سونے کی بالی پہنے گی ( اور اس کی زکوۃ ادا نہ کرے گی) تو قیامت کے دن اس کے کان میں اس جیسی نہ کرے گی) تو قیامت کے دن اس کے کان میں اس جیسی آگ کی بالی پہنائی جائے گی۔(۱)

حضرت ابو ہریرہ زمانٹی سے مروی ہے حضور اکرم ماہنٹالیا نے ارشاد





<sup>(</sup>۱) المعجم الاوسط للطبراني ٤٠/٧ (٦٧٨٨) وأورده الهيثمي في "المجمع" ٢٠٤/٣ (٤٣٥٠) وقال: ورجاله ثقات.



<sup>(</sup>٢)سنن ابى داود ٩٣/٤ (٤٣٣٨) وسنن النسائى ١٥٧/٨ (٥١٣٩) وقال المنذري في "الترغيبوالترهيب ٣١٣/١ (٣١):رواه أبو داود، والنسائي، بإسناد جيد.

جے اس نے (کسی حاجت مندکو) دے کر ( اپنی آخرت کے لیے) ذخیرہ کرلیا، اس کے سوا جتنا مال ہے وہ تو جانے والا ہے اور وہ خود اسے دوسرے لوگوں کے لیے چھوڑ کر چلا جائے گا۔(۱)

ک حضرت ابو کبشہ انماری فالنظ سے مروی ہے حضور اکرم مالنظ الیم نے ارشاد فرمایا:

تين باتيل مين قتم كباكر كبتا بول؛

- کی بندے کا مال صدقہ دینے سے کم نہیں ہوتا۔
- جب بھی کسی پرکوئی ظلم ہواور وہ اس پر صبر کرے، تو اللہ تعالی اس
   کی عزت اور بڑھا دیتا ہے،
- جب کوئی بندہ (لوگوں سے) ہمیک مانگنے کا دروازہ کھولتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس پرفقر و افلاس کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ (۲)
- حضرت عمرو بن عوف الله سے مروی ہے حضور اکرم مل الفالية في ارشاد

فرمایا:

مسلمان کا صدقہ اس کی عمر میں اضافہ کرتا ہے اور بری موت سے بچاتا ہے اور الله تعالی اس کے ذریعے تکبر اور

(۱) صحيح مسلم ٢٢٧٣/٤ (٢٩٥٩)\_

(٢)سنن الترمذي ١٥٣/٤ (٢٣٢٥) وقال بذاحديث حسن صحيح-



#### فخر (کی بیاریوں) کو زائل کرتا ہے۔ (۱)

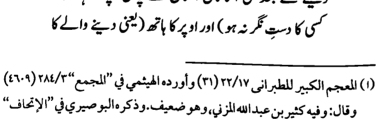
🕩 حضرت ابو ہریرہ واللہ سے مروی ہے حضور اکرم سال اللہ نے ارشاد

ایک درہم ایک لاکھ درہم پرسبقت لے گیا، ایک مخص نے يوچها يا رسول الله! وه كييع؟ آب نے فرمايا (وه ايسے كه) ایک مخص کے پاس بہت سارا مال تھا، اس نے اپنے سامان میں سے ایک لاکھ نکال کر صدقہ کر دیا اور دوسری طرف ایک شخص کے یاس کل دو درہم تھے اس نے ان میں سے ایک نکال کرصدقه کر دیا۔(۲)

ال حضرت ابو ہریرہ والنی سے مروی ہے حضور اکرم مالنظ الیم نے ارشاد



بہترین صدقہ وہ ہے جو بے نیازی چھوڑ جائے (یعنی صدقہ دیے کے بعد بھی اتنا مال انسان کے یاس بھا رہے کہ وہ



٣٥/٣ (٢١١٦) وقال: رواه إسحاق بن راهويه بسند ضعيف لضعف كثير بن عبد اللهبن عمروبن عوف, وقدحسنها الترمذي وصححها هو وابن خزيمة.



<sup>(</sup>٢)سنن النسائي ٥٩/٥ (٢٥٢٧) (٢٥٢٨) وقال المناوي في "التيسير" ٢٥٤/٠: بإسناد

ہاتھ) نیچے کے ہاتھ (لیعنی لینے والے کے ہاتھ) سے بہتر ہے اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں (خرچ کرنے کی) ابتداء ان لوگوں سے کرو جو تمہارے زیرِ سرپرسی ہیں ( لیعنی اہل و عیال وغیرہ)۔(۱)

ارثاد فرمایا:

مکین پرصدقہ کرنے میں صدقے کا ثواب ہے اور کی رشتے دار پرصدقہ کرنے میں دو ثواب ہیں، ایک صدقہ کا اور ایک صله رحی کا۔(۲)

ارشاد جریرہ بھائی سے مروی ہے حضور اکرم مل النظالیہ نے ارشاد فرمایا:

قتم اس ذات کی جس نے مجھے رسالت دے کر بھیجا ہے اللہ تعالی قیامت کے دن اس شخص کو عذاب نہیں دے گا جو یتم پررم کرتا ہو، اس سے زم بات کرتا ہو اور اس کی یتمی اور کمزوری پر ترس کھاتا ہو اور اللہ نے جو چیزیں اسے (دوسرول سے) زیادہ عطا فرمائی ہوں، ان کے ذریعے این پڑوی پر زیادتی نہ کرتا ہو، اے محمد (سال اللہ ایک کی این کی کا این پڑوی پر زیادتی نہ کرتا ہو، اے محمد (سال اللہ ایک کی ا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦٣/٧ (٥٣٥٥) وصحيح ابن خزيمة ١١٦٨ (٢٤٣٦) ـ

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذی ۳۹/۲ (۲۰۸۶) و سنن النسائی ۹۲/۵ (۲۰۸۲) و قال الترمذی: حدیث سلمان بن عامر حدیث حسن.

امت! اس ذات كى قتم جس نے مجھے حق دے كر بھيجا ہے، اللہ تعالى اس فخص كا صدقہ قبول نہيں كرتا جس كے قريبى رشتے دار اس كى صله رحمى كے مختاج ہوں اور وہ صدقے كا مال دوسروں پر خرچ كرے، اس ذات كى قتم جس كے باتھ ميں ميرى جان ہے، قيامت كے دن اللہ تعالى ايسے فخص كورجمت كى نظر سے ديكھے گا بھى نہيں'۔(1)



(۱) المعجم الاوسط ۸۸۲۸ (۸۸۲۸) وأورده الهيثمي في "المجمع" (۲۹۷/۳) (۲۹۵۶) وقال: وفيه عبد الله بن عامر الأسلمي، وهو ضعيف، وقال أبو حاتم: ليس بالمتروك، وبقية رجاله ثقات.

زلوة اور صدقات لي فضايت

مُوالطِعْمَان مِهِ الطِعْمَانِ

T--

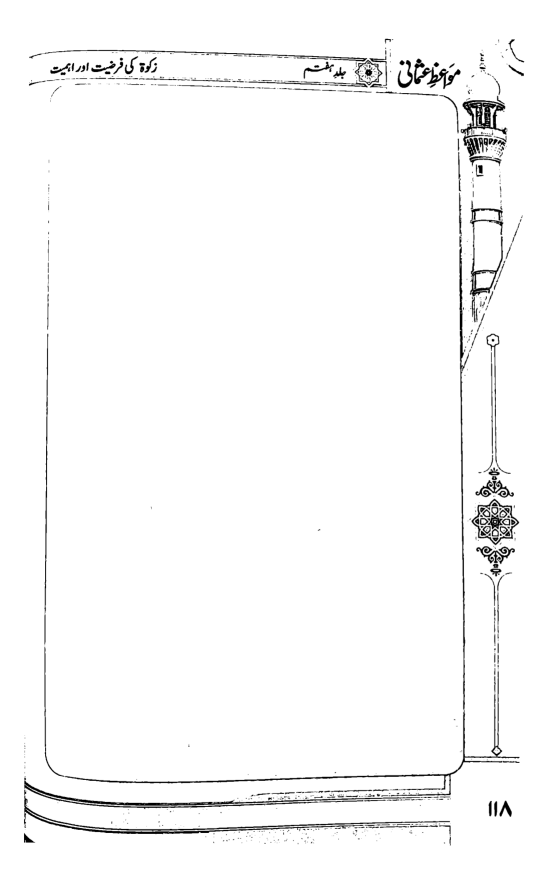
بدبنت المعافظة في المعاني المعاني المعاني المعاني المعانية المعاني

زكوة كى فرضيت اور اجميت



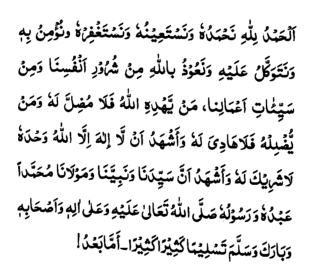
زکوۃ کی فرضیت اور اہمیت

(اصلاحی خطبات ۱۲/۲۸۵)



#### بالنداؤم الأخم

### ﴿ زَكُوٰ قَ كَي البميت اور اس كا نصاب



فاَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّحِيُّمِ بِمُسْحِدِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

قَلُ ٱفْكَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ قَلَ اللَّهِمُ خَشِعُونَ ﴿ وَ الَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُغْرِضُونَ ﴿ وَ الَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ

مواغوعماني مواخوعمان

فَعِلُونَ ﴿ (١)

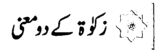
The same

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم و صدق رسوله النبى الكريم و نحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين والحمد لله رب العلمين -

ميد ايرا تمبيد

بزرگان محرّم و برادران عزیز! گزشته چند جمعوں سے فلاح یافتہ مؤمنوں کی صفات کا بیان چل رہا ہے، ان میں سے پہلی صفت سے بیان فرمائی کہ فلاح یافتہ مؤمن وہ ہیں جو اپنی نمازوں میں خشوع اختیار کرنے والے ہیں، دوسری صفت سے بیان فرمائی کہ جولغو کاموں سے اعراض کرنے والے ہیں۔ ان دونوں صفات کا تفصیلی بیان گزشتہ جمعوں میں ہوچکا، فلاح یافتہ مؤمنوں کا تیسرا وصف سے بیان فرمایا کہ

والذين للناكوة فعلون يعنى فلاح يافته مؤمن وه بي جوز كوة اداكرنے والے بير



مفسرین نے اس آ بت کریمہ کے دو مطلب بیان فرمائے ہیں: ایک یہ ہے کہ اس سے مراد فریضہ زکوۃ کی ادائیگی ہے اور دوسرا مطلب بعض مفسرین

(١) سورة المومنون آيت (اتا٤)ـ



## بدناستم المواطعان



نے یہ بیان فرمایا ہے کہ یہاں زکوۃ کے وہ مشہور معنیٰ مراد نہیں ہیں، بلکہ اس کے معنیٰ ہیں اپنے اخلاق کو پاک صاف کرنا، عربی زبان میں زکوۃ کے معنیٰ ہیں کسی بھی چیز کو گندگی سے، آلائشوں سے اور نجاست سے پاک کرنا۔ زکوۃ کو بھی اس کے کہا جاتا ہے کہ وہ انسان کے مال کو پاک کر دیتی ہے، جس مال کی زکوۃ ندی جائے وہ مال گندا ہے اور ناپاک ہے۔

بہرحال! بعض حضرات نے فرمایا کہ اس آیت میں ذکوۃ کے معنی ہیں اپنے اخلاق کو بچانا،لیکن میکام کہ اپنے آپ کو بچانا،لیکن میکام کہ اپنے آپ کو بچانا،لیکن میکام کہ اپنے آپ کو اچھے اخلاق سے مزین کیا جائے اور برے اخلاق سے بچایا جائے، یہ ایک عمل جائے، یہ ایک عمل جائے، یہ ایک وجہ سے اس آیت میں فرمایا:

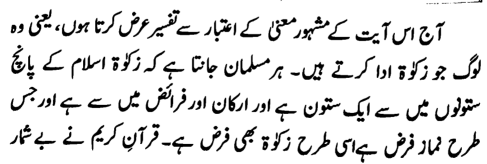
وَالَّذِينَ هُمُ لِلْ كُوٰةٌ فَعِلُون

لین جولوگ اپنے آپ کو برے اخلاق سے بچانے کے ممل سے گزرتے ہیں۔ ہیں اور اپنے اخلاق کو پاک کر لیتے ہیں۔

بهرحال! اس آیت کریمه کی بیددوتفسیری ہیں۔(۱)



## 🕸 زکوۃ کی ایمیت



<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر ۲۸/۵طبع دار طیبه-

ما الله مواقع پرزكوة كونماز كے ساتھ ملاكر بيان فرمايا ہے، چنانچ فرمايا:

وَ أَقِيْمُواالصَّلُوةَ وَ أَتُواالزَّكُوةَ (1) مَازِقامَ كرو اور زكوة ادا كرو-

ان آیات کے ذریعے اس طرف اشارہ فرمایا کہ جس طرح نماز کی ادائیگی انسان کے لیے فرض اور ضروری ہے، اس طرح زکوۃ کی ادائیگی بھی انسان کے لیے فرض اور ضروری ہے، نماز اگر بدنی عبادت ہے جس کو انسان اپنے جسم کے ذریعے ادا کرتا ہے تو زکوۃ ایک مالی عبادت ہے جس کو انسان اپنے جسم کے ذریعے ادا کرتا ہے تو زکوۃ ایک مالی عبادت ہے جس کو انسان اپنے مال سے ادا کرتا ہے۔

# ز کوۃ ادانہ کرنے پروعید

اس کے چھوڑنے پر قرآن و حدیث میں بے شار وعیدیں آئی ہیں، چنانچہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

وَالَّذِيْنَ يَكُنِزُوْنَ النَّهَبَ وَ الْفِضَّةَ وَ لَا يُنْفِقُوْنَهَا فِي سَبِيْلِ اللهِ فَكَشِرُهُمْ بِعَنَابِ الِيْمِ ﴿ يَّوْمَ يُحْلَى عَلَيْهَا سَبِيْلِ اللهِ فَكُنْ فَكُوْلَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَ جُنُوبُهُمْ وَ فَكُوْلُهُمْ وَ فَكُوْلُهُمْ وَ فَكُوْلُهُمْ وَ فَكُوْلُهُمْ وَ فَكُونُوهُمْ وَ فَكُونُوهُمْ فَكُونُهُمْ وَ فَكُونُوهُمْ وَ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُ وَاللَّهُمُ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمْ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَكُونُوهُمُ فَعُلْمُ فَكُونُوهُمُ فَعُونُوهُمُ فَعُلْمُ فَكُونُوهُمُ فَعُلْمُ فَكُونُوهُمُ فَعُونُوهُمُ فَعُلْمُ فَعُونُوهُمُ فَعُلْمُ فَكُونُوهُمُ فَعُونُوهُمُ فَاللَّهُ فَعُنُولُوهُمُ فَعُلْمُ فَعُلْمُ فَعُلْمُ فَعُلْمُ فَعُلْمُ فَلُونُوهُمْ فَعُمُ فَعُمُ فَلَالِهُ فَعُلْمُ فَعُلْمُ فَعُلُمُ فَعُلْمُ فَعُمُ فَلَالَهُ فَعُونُوهُمُ فَعُلُومُ فَعُلْمُ فَعُلُومُ فَعُلْمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُومُ فَعُلْمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلْمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُومُ فَعُلُومُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَالْمُعُلِمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَالْمُعُلِمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَالْمُ لِلْمُ فَعُلُمُ فَلَامُ فَعُلُومُ فَالْمُعُلُمُ فَعُلُمُ فَالْمُعُلِمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُومُ فَعُلُمُ فَالْمُ فَعُلُمُ فَالْمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَعُلُمُ فَاللَّعُلِ









<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (٤٣) ـ

<sup>(</sup>٢)سورة التوبة آيت (٣٤-٣٥)\_

یعنی جو لوگ سونے اور جاندی کا ذخیرہ کر کے جمع کر کے رکھتے ہیں ادر الله تعالی کے راستے میں اس کوخرچ نہیں کرتے، یعنی جہاں الله تعالی نے خرج كرنے كا حكم ديا ہے، وہال خرج نہيں كرتے، مثلاً زكوة كى ادائيكى اور صدقة الفطر کی ادائیگی اور قربانی کرنے کا جو تھم دیا ہے اور اس طرح دوسرے غریوں اور مسكينوں كى مدد كرنے كا جو تكم ديا ہے، ان احكام پرعمل نہيں كرتے تو ايسے لوگوں کو دردناک عذاب کی خوش خبری سنادیجیے کہ ان کو دردناک عذاب ہونے والا ہے۔ پھر اگلی آیت میں اس عذاب کی تفصیل بیان فرمائی کہ جس مال کو اور سونے چاندی کو انہوں نے جمع کیا تھا، اس کوجہنم کی آگ میں تیایا جائے گا اور پھر ان کی پیشانیاں اس مال سے داغی جائیں گی، جیسے لوہے کو آگ پر گرم کیا جاتا ہے اور وہ انگارہ بن جاتا ہے، اس طرح ان کے مال اور سونے چاندی کو جہم کی آگ پر گرم کیا جائے گا اور جب وہ آگ پر انگارے کی طرح بن جائے گا تو اس کے بعد ان کی پیشانیاں اس سے داغی جائیں گی اور ان کے پہلو اور پشتیں داغی جائیں گی اور ان سے بیکہا جائے گا کہ بیروہ مال ہے جوتم نے اپنے پاس جمع کر کے رکھا تھا، آج تم اس مال کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کر کے رکھا تھا۔ بیکتی سخت وعید ہے جو الله تعالی نے زکوۃ ادا نہ کرنے والول کے لیے بیان فرمائی۔ اس سے پتا چلا کہ بیز کو ہ کتناعظیم فریضہ ہے۔

# ز کو ہے فائدے

الله تعالی نے یہ زکوۃ کا فریضہ ایبا رکھا ہے کہ اس کا اصل مقصد تو الله تعالی کے حکم کی تعمیل ہے، لیکن اس کے فائدے بھی بے شار ہیں، ایک فائدہ یہ ہے کہ جو بندہ زکوۃ ادا کرتا ہے، اللہ تعالی اس کو مال کی محبت سے محفوظ رکھتا

ہے، چنانچہ جس کے ول میں مال کی محبت ہوگی، وہ مجھی زکوۃ نہیں نکالے گا، کیونکہ بخل اور مال کی محبت انسان کی بدترین کمزوری ہے اور اس کا علاج الله تعالیٰ نے زکوۃ کے ذریعے فرمایا ہے۔ زکوۃ کا دوسرا فائدہ سے ہے کہ اس کے ذریعے بے شارغریبوں کو فائدہ پہنچتا ہے۔ میں نے ایک مرتبہ اندازہ لگایا کہ اگر یا کتان کے تمام لوگ ٹھیک ٹھیک زکوۃ نکالیں اور اس زکوۃ کو سیح مصرف پر خرچ کریں تو یقیناً اس پاکتان سے غربت کا خاتمہ ہوسکتا ہے، لیکن ہو بیر ہا ہے کہ بہت سے لوگ تو زکوۃ نکالتے ہی نہیں اور جو بہت سے لوگ زکوۃ نکالتے ہیں تو وہ میک میک نہیں نکالتے، بلکہ اندازے سے حساب کتاب کے بغیر نکال دیتے ہیں اور پھر وہ اس کو محے مصرف پر خرج کرنے کا اہتمام نہیں کرتے۔اس زكوة كا مصرف براه راست غريب لوگ بين، اس ليے شريعت نے زكوة كو بڑے بڑے رفاہی کاموں پرخرچ کرنے کی اجازت نہیں دی، لیکن لوگ اس مسئلے کی یرواہ نہیں کرتے اور زکوۃ کومختف مصارف یرخرچ کر لیتے ہیں جس کا بتیجہ یہ ہے کہ زکوۃ سے غریبوں کو جو فائدہ پہنچنا چاہیے تھا، وہ فائدہ ان کونہیں پہنچ رہا، اگر ٹھیک ٹھیک حساب کر کے سیج مصرف پر زکوۃ خرچ کی جائے تو چند ہی سال میں ملک کی کا یا پلٹ سکتی ہے۔







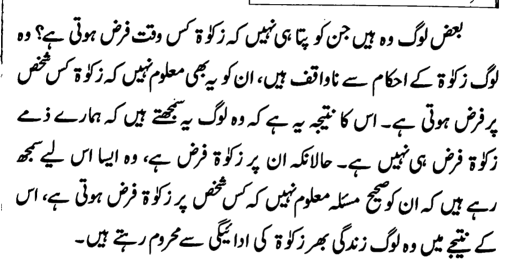
# زکوۃ ادانہ کرنے کے اسباب

لیکن بیرز کو ق جتنا بڑا فریضہ ہے اور جتنے بے شار اس کے فاکدے ہیں،
اتنی ہی اس کی طرف سے ہمارے معاشرے میں غفلت برتی جارہی ہے، چنانچہ
بہت سے لوگ اس وجہ سے زکو ق ادانہیں کرتے کہ ان کے دلوں میں اسلام
کے فرائض، واجبات اور ارکان کی اہمیت ہی نہیں ہے، جو پییہ آرہا ہے، آنے دو



غنیمت ہے اور اس کو اپنے اللے تللے میں خرچ کرتے رہو، اللہ تعالی ہر مسلمان کو ایبا بننے سے محفوظ رکھے۔ آمین۔ کچھ لوگ ایسے ہیں جو بیسو چتے ہیں کہ ہم تو دین کاموں کے لیے پینے دیتے رہتے ہیں، بھی کسی کام کے لیے اور بھی کسی کام کے لیے، لہذا ہماری زکوۃ تو خود بخود نکل رہی ہے، اب الگ سے ذکوۃ نکا نے کی کیا ضرورت ہے؟

## و مائل سے ناواقفیت





# و زكوة كانصاب

خوب سمجھ لیں کہ شریعت نے زکوۃ کا ایک نصاب مقرر کیا ہے۔ جس شخص
کے پاس وہ نصاب موجود ہوگا، اس پر زکوۃ فرض ہوجائے گی اور وہ نصاب
ماڑھے باون تولہ چاندی ہے۔ بازار میں ساڑھے باون تولہ چاندی کی قیمت
معلوم کرلی جائے، آج کل کے لحاظ سے اس کی قیمت تقریباً چھ ہزار روپے بنتی
ہے، لہذا شریعت کا تھم یہ ہے کہ اگر کسی شخص کے پاس چھ ہزار روپے نقد ہوں
یا سونے کی شکل میں ہوں یا چاندی کی شکل میں ہوں یا مال تجارت کی شکل میں
یا سونے کی شکل میں ہوں یا چاندی کی شکل میں ہوں یا مال تجارت کی شکل میں

موعظِعماني المالية

مرا المفض پرزگوۃ واجب موجاتی ہے، بشرطیکہ بدروپے اس کی ضرور یات اصلیہ ے زائد ہوں، لین روزہ مرہ کی ضرور یات اور اینے بیوی بچوں پرخرچ کرنے کی ضرورت سے زائد ہوں، البتہ اگر کسی شخص پر قرض ہے تو جتنا قرض ہے، وہ اس زکوۃ کے نصاب سے منہا کرلیا جائے گا۔مثلاً بیددیکھا جائے کہ یہی رقم جو مارے یاس ہے، اگر اس کو قرض ادا کرنے میں صرف کردی جائے تو باقی کتنی رقم يح گى، اگر باقى جھ بزار يا اس سے زائدند يح تو پھرزكوة واجب نہيں اور اگر چھ ہزارروپے یا اس سے زائد بچے تو زکوۃ واجب ہوگ۔

## فرورت سے کیا مراد ہے؟

بعض لوگ یہ بیجے ہیں کہ ہمارے یاس چھ ہزار رویے تو ہیں، مگر وہ ہم نے ابنی بیٹی کی شادی کے لیے رکھے ہیں اور شادی کرنا ضرورت میں داخل ہ، لہذا اس رقم ير زكوة واجب نہيں۔ يہ خيال غلط ہے، اس ليے كه ضرورت سے زائد مراد زندگی کی روز مرہ کی کھانے یینے کی ضرورت مراد ہے، یعنی اگر وہ ان روپوں کوخرچ کردے گا تو اس کے پاس کھانے پینے کے لیے کچھنہیں بچ گا، اپنے بیوی بچوں کو کھلانے کے لیے بچھ باقی نہیں رہے گا، لیکن جو رقم دوسرے منصوبوں کے لیے رکھی ہے۔مثلاً بیٹیوں کی شادی کرنی ہے یا مکان بنانا ہے یا گاڑی خریدنی ہے اور اس کے واسطے رقم جمع کر کے رکھی ہے تو وہ رقم ضرورت سے زائد ہے، اس پر زکوۃ واجب ہے۔

الله زكوة سے مال كم نہيں ہوتا

بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ ہم نے تو پیے بین کی شادی کے لیے رکھ ہیں،





اب اگر اس میں سے زکوۃ ادا کریں گے تو وہ رقم ختم ہوجائے گی، یہ کہنا درست نہیں ہے، اس لیے کہ زکوۃ تو بہت معمولی سی، یعنی ڈھائی فیصد اللہ تعالی نے فرض فرمائی ہے، یعنی ایک ہزار پر پچیس روپے فرض کیے ہیں، لہذا اگر کسی کے پاس چھے ہزار روپے ہیں تو اس پر صرف ڈیڑھ سو روپے زکوۃ فرض ہوگی جو بہت معمولی مقدار ہے اور پھر اللہ تعالی نے یہ نظام ایسا بنایا ہے کہ جو بندہ اللہ تعالی کے حکم کی تعمیل کرتے ہوئے زکوۃ ادا کرتا ہے تو اس کے نتیج میں وہ مفلس نہیں ہوتا، بلکہ زکوۃ ادا کرنے کے نتیج میں اس کے مال میں برکت ہوتی ہوئے اور اللہ تعالی اس کو اور زیادہ عطا فرماتے ہیں۔ حدیث شریف میں جناب رسول اللہ مان اللہ می ایک خوبصورت جملہ ارشاد فرمایا ہے کہ

"مانقصت صدقة من مال"(١)

یعنی کوئی صدقه اور کوئی ز کو ة کسی مال میں کی نہیں کرتی۔

مطلب یہ ہے کہ انسان زکو ہ کی مدیس جتنا خرچ کرتا ہے، اللہ تعالی اس کو اتنا ہی مال اور عطا فرماتے ہیں اور کم از کم یہ تو ہوتا ہی ہے کہ جتنا مال موجود ہے، اس میں اللہ تعالی اتنی برکت عطا فرماتے ہیں کہ وہ کام جو ہزاروں میں لکنا چاہیے تھا، سینکڑوں میں نکل جاتا ہے۔

#### 👺 مال جمع كرنے اور كننے كى اہميت

آج ہاری دنیا مادہ پرتی کی دنیا ہے، اس مادہ پرتی کی دنیا میں ہرکام کا فیملہ گفتی سے کیا جاتا ہے، ہر وقت انسان بہ گنتا رہتا ہے کہ میرے پاس کتنے

(۱) صحیح مسلم ۲۰۰۱/٤ (۲۵۸۸)۔

## موعظِعُمَاني المالية المدانة

م الله مي بين، كتن يدي آئ اور كتن پدي چلے گئے، جس كو قرآن كريم ميں ال سرح بیان فرمایا ہے کہ



#### إِلَّيْنِي جَمَّعَ مَالًّا وَّعَنَّادَهُ أَنْ (١)

یعنی مال جمع کرتا ہے اور گنتا رہتا ہے۔

البذا آج گنتی کا دور ہے، یہ دیکھتے ہیں کہ گنتی کتنی بڑھی اور کتنی گھٹ گئ، لیکن کوئی اللہ تعالیٰ کا بندہ مینہیں دیکھا کہ زکوۃ اداکرنے کے نتیجے میں گنتی گھنے کے باوجود اللہ تعالی نے اس تھوڑے مال میں کتنا کام نکال دیا اور اگر زکوۃ ادا نہ کرنے کے نتیج میں کتنی بے برکتی آگئ، کتنے مسائل کھڑے ہوگئے اور کتنی مصيبتوں كا سامنا ہوگيا، يه الله تعالى كا نظام ہے كه جو بنده زكوة ادا كرتا ہے، اس کے مال میں کی نہیں ہوتی۔

# ﴿ فرشت كى دعا كمستحق كون؟

ایک حدیث میں حضورِ اقدس سالٹھ الیہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی کی طرف سے ایک فرشتہ مقرر ہے جومسلسل بید دعا کرتا رہتا ہے کہ:

"اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَمُمسكًا تَلَفًا"(٢)

اے اللہ! جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے والا ہو اور جو صدقہ خیرات کرنے والا ہو، اس کو اس کے مال کا دنیا ہی میں بدلہ عطا فرمائیے۔



<sup>(</sup>۱) سورة الهمزه آیت (۲) ـ

<sup>(</sup>۲)صحيح البخاري ١١٥/٢ (١٤٤٢)\_

المُ الله الله المُوافِقُ فَي اللهُ اللهُ

آفرت میں اس کوعظیم اواب ملنا ہی ہے، لیکن وہ فرشتہ دعا کرتا ہے کہ اے اللہ!

اس کو دنیا میں بھی برلہ عطا فرمایئے اور جوشخص اپنا مال تھینج کر اور چھپا کر رکھتا ہے، تاکہ مجھے خرج نہ کرنا پڑے، اے اللہ! اس کے مال پر بربادی ڈالیے اور اس کے مال پر بربادی ڈالیے اور اس کے مال کو ہلاک فرمایئے، لہذا بیسوچنا کہ ہم نے تو فلاں مقصد کے لیے بیا پینے رکھے ہیں اور وہ مقصد بھی ضروری ہے، وہ مقصد بیٹی کی شادی ہے، گر بنانا ہے، گاڑی خریدنی ہے، اگر ہم نے زکوۃ دے دی تو وہ پنیے کم ہوجائیں گے، بیدخیال درست نہیں، بلکہ اگر ہم نے زکوۃ دے دی اور اس کے ذریعے ظاہری بیدخیال درست نہیں، بلکہ اگر تم نے زکوۃ دے دی اور اس کے ذریعے ظاہری بیدخیال درست نہیں، بلکہ اگر تم ہے اور جو مال بیا ہے، اس میں برکت عطا برک بدلے میں اللہ تعالیٰ اور دے دیں گے اور جو مال بیا ہے، اس میں برکت عطا فرمائیں گے اور زکوۃ اوا کرنے کی وجہ سے ان شاء اللہ تمہارا کام نہیں دے گا۔

# ز کو ہ کی وجہ سے کوئی شخص فقیر نہیں ہوتا

آج تک کسی شخص کا کام زکوۃ ادا کرنے کی وجہ سے نہیں رکا، بلکہ میں چیلئے کرکے کہتا ہوں کہ کوئی شخص آج تک زکوۃ ادا کرنے کی وجہ سے مفلس نہیں ہوا، کوئی شخص ایک مثال بھی پیش نہیں کرسکتا کہ کوئی شخص زکوۃ ادا کرنے کی وجہ سے مفلس ہوگیا ہو، لہذا ہے جو لوگوں میں مشہور ہے کہ جو رقم جج کے لیے رکھی ہوئی ہو، اس پر زکوۃ فرض نہیں۔ بیات غلط ہے۔ کوئی رقم کسی بھی مقصد کے لیے رکھی ہے اور وہ رقم تمہاری روز مرہ کی ضروریات سے فاضل ہے تو اس پر زکوۃ واجب ہے۔

## مَوَعُطِعُمُ فَي الله المستم

# زیور پر زکوة فرض ہے

اگر کسی شخص کے پاس نفذرقم تونہیں ہے،لیکن اس کے پاس زیور کی شکل میں سونا چاندی ہے تو اس پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ اکثر و بیشتر گھروں میں اتنا زیور ہوتاہے جونصاب زکوۃ کی مقدار کو پہنچ جاتا ہے، للنداجس کی ملکیت میں وہ زیور ہے چاہے وہ شوہر ہو یا بیوی ہو یا بیٹا اور بیٹی ہو، اس پرز کو ہ واجب ہے، اگر شوہر کی ملکیت میں ہے تو شوہر پر زکوۃ واجب ہے اور اگر بیوی کی ملکیت میں ہے تو بوی پر زکوۃ واجب ہے۔ آج کل ملکیت کا معاملہ بھی صاف نہیں ہوتا اور بیمعلوم نہیں ہوتا کہ بیز بورکس کی ملکیت ہے؟ شریعت نے اس بات کا حكم ديا ہے كه ہر بات صاف اور واضح مونى جاہدا سى بات بھى واضح مونى عاہدے کہ بہزیورکس کی ملکیت ہے؟ شوہر کی ملکیت ہے؟ یا بیوی کی ملکیت ہے؟ اگر اب تک واضح نہیں تھی تو اب واضح کرلو کہ کس کی ملکیت ہے؟ جس کی ملكيت ہے، اس پرزكوة واجب ہے۔

# شايدآپ پرزكوة فرض مو

بہرحال! نصاب زکوۃ کے بارے میں بیشریعت کا دستور ہے، اگر اس کو سامنے رکھتے ہوئے دیکھا جائے تو یہ نظر آئے گا کہ بہت سے لوگوں پر زکوۃ فرض ہے، مگر وہ یہ سمجھ رہے ہیں کہ ہم پر زکوۃ فرض نہیں ہے، اس وجہ سے وہ لوگ زکوۃ کے فریضے کی ادائیگی سے محروم رہتے ہیں۔ یہ نصاب زکوۃ سے متعلق مختصر مسئله تها، اگر زندگی باقی رہی تو تفصیل ان شاء اللہ آئندہ جمعہ عرض کروں گا۔

واخى دعوانا أن الحمد بله رب العلمين

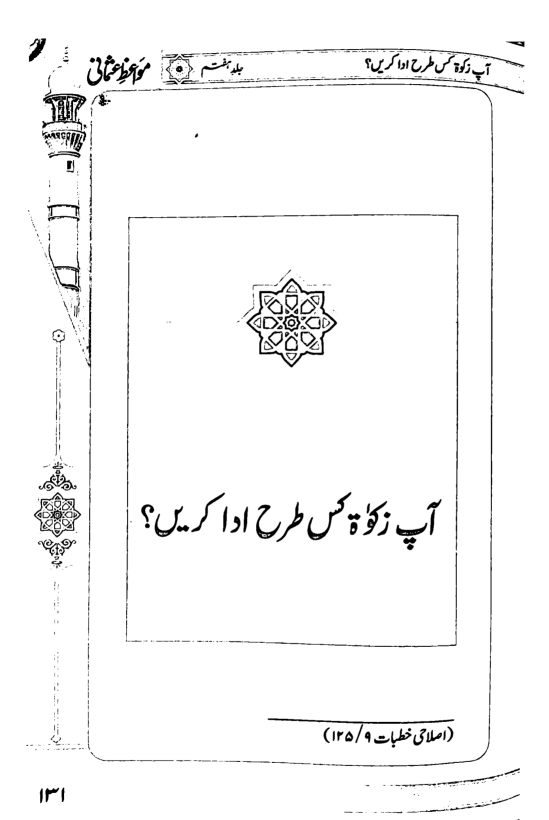












المرابع العالق الحرب الإفاري ال

, مواطعتان

127

مواطعتماني

#### برانشه ارتما ارَحَم

- 1 h

# آپ زکوة کس طرح ادا کریں؟

الْحَدُدُ بِلّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ فِلْهِ مِنْ شُرُودِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اللهِ مِنْ شُرُودِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَعْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُعْدِلُهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَحُدَهُ لَيْ اللهُ وَحُدَهُ لَا اللهُ وَحُدَهُ لَا اللهُ وَحُدَهُ لَا اللهُ وَحُدَهُ لا مَنْ اللهُ وَحُدَهُ لا اللهُ وَحُدَهُ لا اللهُ وَمُولانَا مُحَبَّدًا لا شَلْهُ وَعَلَى اللهُ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهُ وَاللهُ وَاسْتَعْدُ اللهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْدَالهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

#### فَاعُوْذُبِالله مِنَ الشَّيْظنِ الرَّحِيْمِ بسنم الله الرّخين الرّحِيْم

وَ الَّذِيْنَ يَكُنِزُوْنَ اللَّهَبَ وَ الْفِضَّةَ وَ لَا يُنْفِقُونَهَا فِي مَيْلِي اللهِ الْفَيْشِرْهُمْ بِعَنَابِ اَلِيْمِرِ أَيْ يَوْمَ يُنْفَلَّى عَلَيْهَا فِي نَادِ جَهَنَّمَ فَتُكُوٰى بِهَا جِبَاهُمْ مُ وَجُنُوْبُهُمْ

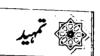
ساسا

موعظعماني المالية

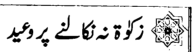
وَظُهُوْرُهُمْ الهَامَا كَنَزُتُمْ لِإِنْفُسِكُمْ فَنَاوْقُوْامَا كُنْتُمُ تَكُنِزُوْنَ @(١)



امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد للهرب العالمين-



بزرگانِ محترم اور برادرانِ عزیز! آج کا بیاجماع اسلام کے ایک اہم رکن اینی زکوۃ کے موضوع پر منعقد کیا گیا ہے اور رمضان کے مبارک مہینے سے چند روز پہلے بیاس لیے رکھا گیا ہے کہ عام طور پر لوگ رمضان المبارک کے مہینے میں زکوۃ تکالتے ہیں۔ لہذا اس اجماع کا مقصد بیہ ہے کہ ذکوۃ کی اہمیت، اس کے فضائل اور اس کے ضروری احکام اس اجماع کے ذریعے ہمارے علم میں آجا عیں تاکہ اس کے مطابق ذکوۃ تکالنے کا اجتمام کریں۔



اس مقصد کے لیے میں نے قرآنِ کریم کی دوآیتیں آپ حضرات کے سامنے تلاوت کی ہیں، ان آیات مبارکہ میں الله تعالی نے ان لوگوں پر بڑی سخت وعید بیان فرمائی ہے جو اپنے مال کی کماحقہ زکو ق نہیں نکالتے، ان کے لیے بڑے سخت الفاظ میں عذاب کی خبر دی ہے۔ چنانچہ فرمایا کہ جولوگ اپنے

(١) سورة التوبة آيت (٣٤-٣٥) ـ





پاس سونا چاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو اللہ کے رائے میں خرچ نہیں کرتے تو (اے نبی سل اللہ اللہ ان کو ایک درد ناک عذاب کی خبر دے دیجے۔ یعنی جو لوگ اپنا بییہ، اپنا روپیہ، اپنا سونا چاندی جمع کرتے جارہے ہیں اور ان کو اللہ کے رائے میں خرچ نہیں کرتے ان پر اللہ تعالی نے جو فریضہ عائد کیا ہے اس کو ادا نہیں کرتے ان کو یہ خوش خری سناد جمجے کہ ایک درد ناک عذاب ان کا انتظار کررہا ہے۔ پھر دوسری آیت میں دردناک عذاب کی تفصیل بیان فرمائی کہ یہ دردناک عذاب اس دن ہوگا جس دن اس سونے اور چاندی کو آگ میں تپایا جائے گا کہ جائے گا اور پھر اس آدمی کی پیشانی، اس کے پہلو اور اس کی پشت کو داغا جائے گا کہ گا اور اس کی پشت کو داغا جائے گا کہ

طُنَا مَا كَنَزْتُمُ لِاَنْفُسِكُمْ فَلُوقُوْا مَا كُنْتُمُ تَكُنِزُوْنَ

یہ ہے وہ خزانہ جوتم نے اپنے لیے جمع کیا تھا، آج تم
خزانے کا مزہ چکھو جوتم اپنے لیے جمع کررہے تھے۔
اللّٰہ تعالی ہرمسلمان کو اس انجام سے محفوظ رکھے۔ آئیں۔

یدان لوگوں کا انجام بیان فرما یا جوروپید پید جمع کررہے ہیں، لیکن اس پر اللہ تعالیٰ نے جو فرائض عائد کیے ہیں ان کو ٹھیک ٹھیک بجانہیں لاتے۔ صرف ان آیات میں نہیں، بلکہ دوسری آیات میں بھی وعیدیں بیان فرمائی گئی ہیں، چنانچہ سورۂ الہمزہ میں فرمایا:

وَيُلُّ تِكُلِّ هُمَزَةٍ ثُمَزَةٍ أَن إِلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَ عَدَدَهُ أَ يَحْسَبُ آنَ مَالَةَ آخُلَدُهُ أَكُلًا لَيُنْلِكُنَّ فِي الْخُطَمَةِ أَ



وَمَا آدُرُكَ مَا الْحُطَمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ أَ الَتِي تَظَلِحُ عَلَى الْاَفِدَةِ أَ

یعنی ال شخص کے لیے درد ناک عذاب ہے جوعیب نکالنے والا ہے اور طعنہ دینے والا ہے۔ جو مال جمع کردہا ہے اور گن گن کر رکھ رہا ہے (ہر روز گنا ہے کہ آئ میرے مال میں کتا اضافہ ہوگیا ہے اور اس کی گنتی کر کے خوش ہورہا ہے) اور یہ جھتا ہے کہ یہ مال میں کتا اضافہ ہوگیا ہے اور اس کی گنتی کر کے خوش ہورہا ہے) اور یہ جھتا ہے کہ یہ مال جمع ہمیشہ کی زندگی عطا کردے گا ہر گزنہیں۔ (یادرکھو! یہ مال جس کو وہ گن گن کر رکھ رہا ہے اور اس پر جو واجبات ہیں ان کو ادا نہیں کررہا ہے اس کی وجہ سے) اس کو روندنے والی آگ میں چینک دیا جائے گا۔ تمہیں کیا پتا کہ ''حطمہ '' کیا چیز ہوتی ہے؟ (یہ حطمہ جس میں اس کو ڈالا جائے گا) یہ الی آگ ہے جو اللہ کی ساگائی ہوئی ہے (یہ کی انبان کی ساگائی ہوئی ہے (یہ کی انبان کی ساگائی ہوئی ہوئی ہے جو پانی سے بچھ جائے یا جس کو فائر برگیٹہ بچمادے، بلکہ یہ اللہ کی ساگائی ہوئی آگ ہے) جو انبان کے قلب وجگر تک پہنچ جائے گی) آئی شدید وعید کی جمائتی ہوگی (یعنی انبان کے قلب وجگر تک پہنچ جائے گی) آئی شدید وعید کی جمائتی ہوگی (یعنی انبان کے قلب وجگر تک پہنچ جائے گی) آئی شدید وعید اللہ تعالی نے بیان فرمائی ہے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اس سے محفوظ رکھے۔ آئین۔

## ہے ال کہاں سے آرہا ہے

ز کوۃ ادا کرنے پر ایس شدید وعید کیوں بیان فرمائی؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو کچھ مال تم اس دنیا میں حاصل کرتے ہو، چاہے تجارت کے ذریعے حاصل کرتے ہو، چاہے کاشت کاری کے ذریعے حاصل کرتے ہو، چاہے کاشت کاری کے ذریعے حاصل کرتے ہو، ذرا غور کرو کے دریعے حاصل کرتے ہو، ذرا غور کرو کہ وہ مال کہاں سے آ رہا ہے؟ کیا تمہارے اندر طاقت تھی کہتم اپنے زورِ بازو

ہے وہ مال جمع کر سکتے؟ بیتو اللہ تعالیٰ کا بنایا ہوا حکیمانہ نظام ہے، وہ اپنے اس نظام کے ذریعے منہیں رزق پہنچارہا ہے۔

#### الم کون بھیج رہا ہے؟

تم یہ سجھتے ہو کہ میں نے مال جمع کرلیا اور دکان کھول کر ہیٹے گیا اور اس مال کو فروخت کردیا تو اس کے نتیج میں جھے پیدل گیا۔ یہ نہ دیکھا کہ جب دکان کھول کر بیٹے گئے تو تمہارے پاس گا بک کس نے بھیجا؟ اگرتم دکان کھول کر بیٹے ہوتے اور کوئی گا بک نہ آتا تو اس وقت کوئی چکری ہوتی؟ کوئی آ مدنی ہوتی؟ یہ تو تا ہوتی ہوتی واللہ نظام ہی ہوتی؟ یہ ایک دوسرے کی حاجتیں، ایک دوسرے کی ضرور تیل ایک دوسرے کی حاجتیں، ایک دوسرے کی ضرور تیل ایک دوسرے کے خال دیا کہ تم ایک دوسرے کے ذریعے پوری کی جاتی ہیں۔ ایک شخص کے دل میں ڈال دیا کہ تم جاکر دکان کھول کر بیٹھو اور دوسرے کے دل میں یہ ڈال دیا کہ اس دکان والے حاکم دیا دوسرے

#### ایک سبق آموز واقعه

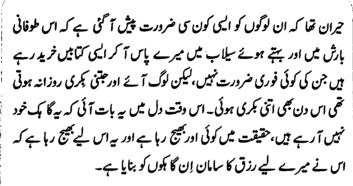
میرے ایک بڑے بھائی سے جناب محد ذکی کیفی رایٹید، اللہ تبارک و تعالی ان کے درجات بلند کرے۔ آمین۔ لاہور میں ان کی دین کتابوں کی ایک دکان ادارہ اسلامیات' کے نام سے تھی اب بھی وہ دکان موجود ہے۔ وہ ایک مرتبہ کہنے گئے کہ تجارت میں اللہ تعالی اپنی رحمت اورقدرت کے عجیب کرشے دکھلاتا ہے، ایک دن میں صبح بیدار ہوا تو پورے شہر میں موسلا دھار بارش ہورہی تھی اور بازاروں میں کئی کئی اِنْ کھڑ اتھا، میرے دل میں خیال آیا کہ آج بارش کا

دن ہے، لوگ گھر سے نکلتے ہوئے ڈررہے ہیں، سڑکوں پر پانی کھڑا ہے، ایسے طالات میں کون کتاب خریدنے آئے گا اور کتاب بھی کوئی دنیاوی یا کورس اور نصاب کی نہیں، بلکہ دین کتاب، جس کے بارے میں ہمارا حال ہے ہے کہ جب دنیا کی ساری ضرورتیں پوری ہوجا نمیں تب جاکر بیہ خیال آتا ہے کہ چلو کوئی دین کتاب خرید کر پڑھ لیں۔ ان کتابوں سے نہ تو بھوک مٹتی ہے، نہ بیاس بجھتی ہے، نہ اس سے کوئی دنیا کی ضرورت پوری ہوتی ہے اور آج کل کے حساب ہے، نہ اس سے کوئی دنیا کی ضرورت پوری ہوتی ہے اور آج کل کے حساب سے دین کتابیں ایک فالتو مہ ہے۔ خیال بیہ ہوتا ہے کہ فالتو وقت ملے گا تو دین کتاب خریدنے کتاب بڑھ لیں گے۔ تو ایس موسلا دھار بارش میں کون دین کتاب خریدنے آئے گا، البذا آج دکان پر نہ جاؤں اور چھٹی کرلیتا ہوں۔

لیکن چونکہ بزرگوں کے صحبت یافتہ تھے، کیم الا مت حضرت تھانوی الیہ الیہ کی صحبت اُٹھائی تھی، فرمانے گئے کہ اس کے ساتھ ساتھ میرے ول میں دوسرا خیال یہ آیا کہ ٹھیک ہے کوئی شخص کتاب خریدنے آئے یا نہ آئے، لیکن اللہ تعالی نے میرے لیے رزق کا یہ ذریعہ مقرر فرمایا ہے، اب میرا کام یہ ہے کہ میں جاؤں، جاکر دکان کھول کر بیٹے جاؤں، گا ہک بھیجنا میرا کام نہیں، کی اور کا کام ہے، لہذا جھے اپنے کام میں کوتائی نہیں کرنی چاہیے، چاہے بارش ہورتی کا کام ہے، لہذا بھے اپنی دکان کھوئی چاہیے۔ چنانچہ یہ سوچ کر میں نے جو یا سیلاب آرہا ہو، جھے اپنی دکان کھوئی چاہیے۔ چنانچہ یہ سوچ کر میں نے چھتری اُٹھائی اور پائی ہے گزرتا ہوا چلاگیا اور بازار جاکر دکان کھول کر بیٹے گیا اور یہ جو چھتری کر قلاوت ہی کرلیں، چو بھی کر تلاوت ہی کرلیں، چنانچہ ابھی قرآن شریف کھول کر تلاوت کرنے بیٹھا ہی تھا کہ کیا دیکھتا ہوں کہ چنانچہ ابھی قرآن شریف کھول کر تلاوت کرنے بیٹھا ہی تھا کہ کیا دیکھتا ہوں کہ لوگ برساتیاں ڈال کر اور چھتریاں تان کر کتابیں خریدنے آرہے ہیں، میں







#### کاموں کی تقسیم اللہ تعالی کی طرف سے ہے

بہرحال! یہ درحقیقت اللہ جل شائ کا بنایا ہوا نظام ہے جو تمہارے پاس
گا بکہ بھیج رہا ہے، جو گا بک کے دل میں ڈال رہا ہے کہ تم اس دکان سے جاکر
سامان خریدو۔ کیا کی شخص نے یہ کانفرنس بلائی تھی اور اس کانفرنس میں یہ طے
ہوا تھا کہ استے لوگ کپڑا فروخت کریں گے، استے لوگ جوتے فروخت کریں گے
گے، استے لوگ چاول فروخت کریں گے، استے لوگ برتن فروخت کریں گے
اور اس طرح لوگوں کی ضروریات پوری کی جائیں گی۔ دنیا میں الیم کوئی
کانفرنس آج تک نہیں ہوئی، بلکہ اللہ تعالی نے کسی کے دل میں یہ ڈالا کہ تم کپڑا
دروخت کرو، کسی کے دل میں ڈالا کہ تم جوتے فروخت کرو، اس کا بھیجہ یہ ہے کہ
دنیا میں کوئی ضرورت الی نہیں ہے جو بازار میں نہ ملتی ہو۔ دوسری طرف
خریداروں کے دل میں یہ ڈالا کہ تم جا کر ان سے ضروریات خریدو اور ان کے
خریداروں کے دل میں یہ ڈالا کہ تم جا کر ان سے ضروریات خریدو اور ان کے
لیے رزق کا سامان فراجم کرو۔ یہ اللہ تعالی کا بنایا ہوا نظام ہے کہ وہ تمام
انسانوں کو اس طرح سے رزق عطا فرمارہا ہے۔



#### زمین سے أگانے والا كون ہے؟

خواہ تجارت ہو یا زراعت ہو یا ملازمت ہو، دینے والا در حقیقت اللہ تعالیٰ ہی ہے، زراعت کو دیکھیے! زراعت میں آ دمی کا کام ہے ہے کہ زمین کو زم کرکے اس میں نیج ڈال دے اور اس میں پانی دے دے، لیکن اس نیج کو کوئیل بنانا، وہ نیج جو بالکل بے حقیقت ہے، جو گنتی میں بھی نہ آئے جو بے وزن ہے، لیکن اتنی سخت زمین کا پیٹ پھاڑ کر نمودار ہوتا ہے اور کوئیل بن جاتا ہے، پھر وہ کوئیل بھی الی زم اور نازک ہوتی ہے کہ اگر بچ بھی اس کو اُنگلی ہے مسل دے تو وہ ختم ہوجائے، لیکن وہی کوئیل سارے موسموں کی سختیاں برداشت کرتی ہے، گرم اور سرد اور تیز ہواؤں کو سبتی ہے، پھر کوئیل سے پودا بنا ہے، پھر اس پودے سے پھول نکتے ہیں، پھول سے پھل بنتے ہیں اور اس طرح وہ ساری دنیا کے انسانوں تک پہنے جاتے ہیں۔ کون ذات ہے جو یہ کام کررہی ہے؟ اللہ جل شائہ بی ہے سارے کام کرنی ہے؟ اللہ جل شائہ بی ہے سارے کام کرنی ہے؟ اللہ جل شائہ بی ہے سارے کام کرنی ہے؟ اللہ جل شائہ بی ہے سارے کام کرنے والے ہیں۔

#### انسان میں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں؟

لہذا آ مدنی کا کوئی بھی ذریعہ ہے، چاہے وہ تجارت ہو یا زراعت ہو یا ملازمت ہو، حقیقت میں تو انسان ایک محدود کام کرنے کے لیے دنیا میں بھیجا گیا ہے، بس انسان وہ محدود کام کردیتا ہے، لیکن اس محدود کام کے اندر کی چیز کو پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں ہے۔ یہ تو اللہ تعالی ہیں جو ضرورت کی اشیاء پیدا کرتے ہیں اور تمہیں عطا کرتے ہیں، لہذا جو پھے بھی تمہارے پاس ہے وہ سب اس کی عطا ہے۔

#### يِتُهِمَا فِي السَّهٰوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴿ (١)

"زمین و آسان میں جو کھھ ہے وہ اس کی ملکیت ہے۔"

## الك حقيقي الله تعالى بين

اور الله تعالى نے وہ چیز منہیں عطا كركے بير بھى كہه دیا كہ چلوتم ہى اس كے مالك ہو، چنانچيسور وركايين میں الله تعالى نے ارشاد فرمایا كه

اَوَلَمْ يَرَوْا اَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِّبَّا عَبِلَتُ اَيْدِيْنَاۤ اَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مٰلِكُوْنَ (٢)

کیا وہ نہیں دیکھتے کہ ہم نے بنادیے ان کے واسطے اپنے ہاتھوں کی بنائی ہوئی چیزوں سے چوپائے، پھر وہ ان کے مالک ہیں۔

مالک حقیق تو ہم ہے ہم نے تہہیں مالک بنایا تو حقیقت میں وہ مال جو تہہارے پاس آیا ہے اس میں سب سے بڑا حق تو ہمارا ہے، جب ہمارا حق ہے تو پھر اس میں سے اللہ کے حکم کے مطابق خرچ کرو، اگر اس کے حکم کے مطابق خرچ کرو گر اس کے حکم کے مطابق خرچ کرو گر تو باقی جتنا مال تہہارے پاس ہے وہ تمہارے لیے حلال اور طیب ہے وہ مال اللہ کا فضل ہے، اللہ کی نعمت ہے، وہ مال برکت والا ہے اور طیب ہے وہ مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالیٰ نے تم پر فرض کی ہے اور اگر تم نے اس مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالیٰ نے تم پر فرض کی ہے

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (٢٨٤)-

<sup>(</sup>٢)سورةيسين آيت (٢١)-

مُواعِظِعُمُ فِي اللهِ اللهُ اللهِ المُلاَّةِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلاَّةِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُولِيِيِيِّ المِلْمُلِيِّ اللهِ المُلْمُ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ ا

تو پھر بیسارا مال تمہارے لیے آگ کے انگارے ہیں اور قیامت کے دن ان انگاروں کو دیکھ لوگے جب ان انگاروں سے تمہارے جسموں کو داغا جائے گا اور تم سے بیکہا جائے گا کہ بیہ ہے وہ خزانہ جس کوتم جمع کیا کرتے تھے۔



## و مرف دهائی فیصد ادا کرو

اگر اللہ تعالیٰ یہ فرماتے کہ یہ مال ہماری عطا کی ہوئی چیز ہے البذا اس میں سے ڈھائی فیصد تم رکھو اور ساڑھے ستانوے فیصد اللہ کی راہ میں فرچ کردو تو بھی انصاف کے خلاف نہیں تھا، کیونکہ یہ سارا مال اس کا دیا ہوا ہے اور اس کی ملکیت ہے، لیکن اس نے اپنے بندوں پر فضل فرمایا اور یہ فرمایا کہ میں جانتا ہوں کہ تم کمزور ہو اور تہمیں اس مال کی ضرورت ہے، میں جانتا ہوں کہ تمہاری طبیعت اس مال کی طرف راغب ہے، البذا چلو اس مال سے ساڑھے ستانوے فیصد تمہارا، صرف ڈھائی فیصد کا مطالبہ ہے، جب یہ ڈھائی فیصد اللہ کے رائے میں فرچ کروگے، تو باتی ساڑھے ستانوے فیصد تمہارے لیے طلال ہے اور طیب ہے اور برکت والا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اتنا معمولی مطالبہ کرکے سارا مال ہمارے حوالے کردیا کہ اس کوجس طرح چاہوا پنی جائز ضروریات میں خرچ کرو۔





یہ ڈھائی فصد زکوۃ ہے، یہ وہ زکوۃ ہے جس کے بارے میں قرآنِ کریم میں بار بار ارشاد فرمایا:

# وَاَقِیْمُوا الصّلوٰةَ وَالتُوا الزّ كوٰةَ () " مُناز قائم كرو اور زكوة ادا كرو"

جہاں نماز کا ذکر فرمایا ہے وہاں ساتھ میں زکوۃ کا بھی ذکر ہے، اس زکوۃ کی اتنی تاکید وارد ہوئی ہے، جب اس زکوۃ کی اتنی تاکید ہور دوسری طرف اللہ جل شاخ نے اتنا بڑا احسان فرمایا ہے کہ جمیں مال عطا کیا اور اس کا مالک بنایا اور پھر صرف ڈھائی فیصد کا مطالبہ کیا، تو مسلمان کم از کم اتنا کرلے کہ وہ ڈھائی فیصد ٹھیک ٹھیک اللہ کے مطالب کے مطابق ادا کردے تو اس پرکوئی آسان نہیں ٹوٹے گا،کوئی قیامت نہیں ٹوٹ یڑے گا۔

#### و ركوة حاب كرك زكالو

بہت سے لوگ تو وہ ہیں جو زکوۃ سے بالکل بے پرواہ ہیں (العیاذباللہ)
وہ تو زکوۃ نکالتے ہی نہیں ہیں۔ ان کی سوچ تو یہ ہے کہ یہ ڈھائی فیصد کیوں
دیں؟ بس جو مال آرہا ہے وہ آئے۔ دوسری طرف بعض لوگ وہ ہیں جن کو
زکوۃ کا کچھ نہ کچھ احساس ہے اور وہ زکوۃ نکالتے بھی ہیں،لیکن زکوۃ نکالنے کا
جوضح طریقہ ہے وہ طریقہ اختیار نہیں کرتے۔ جب ڈھائی فیصد زکوۃ نرض کی
جوضح طریقہ ہے وہ طریقہ اختیار نہیں کرتے۔ جب ڈھائی فیصد زکوۃ نرض کی
گئتو اب اس کا تقاضا یہ ہے شمیک شمیک حساب لگا کر زکوۃ نکالی جائے۔ بعض
لوگ یہ سوچتے ہیں کہ کون حساب کتاب کرے، کون سارے اسٹاک کو چیک
کرے، لہذا بس ایک اندازہ کرکے زکوۃ نکال دیتے ہیں، اب اس اندازے
میں فلطی بھی واقع ہوگئی ہے اور زکوۃ نکالے میں کی بھی ہوگئی ہے، اگر زکوۃ
میں فلطی بھی واقع ہوگئی ہے اور زکوۃ نکالے میں کی بھی ہوگئی ہے، اگر زکوۃ

(۱) سورةالبقرة آيت (٤٣)۔



توعظعماني

زیادہ نکال دی جائے ان شاء اللہ مواخذہ نہیں ہوگا، لیکن اگر ایک روپیہ بھی کم ہوجائے لین جتنی زکوۃ نکالی تو یاد ہوجائے لین جتنی زکوۃ نکالی تو یاد رکھے! وہ ایک روپیہ جو آپ نے حرام طریقے سے اپنے پاس روک لیا ہے وہ ایک روپیہ تمہارے سارے مال کو برباد کرنے کے لیے کافی ہے۔

#### وہ مال تباہی کا سبب ہے

ایک حدیث میں ہی اکرم النہ آلی نے ارشاد فرمایا کہ جب مال میں زکوۃ کی رقم شامل ہوجائے یعنی پوری زکوۃ نہیں نکالی بلکہ پھے زکوۃ نکالی اور پھے باتی رہ گئ تو وہ مال انسان کے لیے تباہی اور ہلاکت کا سبب ہے (۱)۔ اس وجہ سے اس بات کا اہتمام کریں کہ ایک ایک پائی کا صحیح حساب کرکے زکوۃ نکالی جائے، اس کے بغیرزکوۃ کا فریضہ کماحقہ ادا نہیں ہوتا۔ الحمداللہ! مسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعداد وہ ہے جو زکوۃ ضرور نکالتی ہے، لیکن اس بات کا اہتمام نہیں کرتی کہ شیک حساب کرکے زکوۃ نکالے۔ اس کی وجہ سے زکوۃ کی نہیں کرتی کہ شیک شیک حساب کرکے زکوۃ نکالے۔ اس کی وجہ سے زکوۃ کی کا سبب بن جاتی ہے۔

#### و زکوۃ کے دنیاوی فوائد

ویسے زکوۃ اس نیت سے نکالنی چاہیے کہ یہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے، اس کی

<sup>(</sup>۱) مسندالحميدي ١١٥/١ (٢٣٧) وأورده البوصيري في "الإتحاف" ٧/٣ (٢٠٥٣) وقال: رواه الحميدي ومحمد بن يحيى بن أبي عمر بسند فيه محمد بن عثمان بن صفوان الجمحي، وقد ضعفه أبو حاتم والدارقطني، وذكره ابن حبان في الثقات، وباقي رجال الإسناد ثقات.

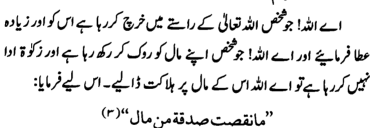


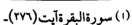
رضا کا تقاضہ ہے اور ایک عبادت ہے۔ اس زکوۃ تکالنے سے جمیں کوئی منفعت رضا کا تقاصہ ہے اور ایک بارت ہے۔ ان روہ سے ۔ ان اللہ تعالی کے حکم کی اطاعت بذات خود مقصود ہے، اصل مقصدتو زكوة كايہ ہے،ليكن الله تعالى كا كام ہےكہ جبكوكى بندہ زکرۃ نکالی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کوفوائد بھی عطا فرماتے ہیں۔ وہ فائدہ بہ ہے کہ اس کے مال میں برکت ہوتی ہے، چنانچہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمايا:

> يَهُ حَقُ اللهُ الرِّبِاوا وَيُرْبِ الصَّدَ قُتِ (١) ولعنی الله تعالی سود کو مثاتے ہیں اور زکوۃ اور صدقات کو برماتے ہیں۔"

ایک حدیث میں حضور اقدس مل فلی نے ارشاد فرمایا کہ جب کوئی بندہ زكوة تكالما بي تو الله تعالى ك فرشة اس كحق ميس بيدها فرمات بيس كه

"اللَّهم اعط منفقا خلفا واعط ممسكاتلفا"(٢)





<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري ١١٥/٢ (١٤٤٢) ـ



<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢٠٠١/٤ (٢٥٨٨)-

مَوَا خِلْطِ عَمَا لَيْ اللهِ الله

#### كوئى صدقه كى مال ميں كى نہيں كرتا۔

چنانچ بعض اوقات یہ ہوتا ہے کہ إدهرایک مسلمان نے زکوۃ نکالی دومری طرف اللہ تعالی نے اس کی آ مدنی کے دومرے ذرائع پیدا کردیے اور اس کے ذریعے اس زکوۃ سے زیادہ پیسہ اس کے پاس آ گیا۔ بعض اوقات یہ ہوتا ہے کہ زکوۃ نکالنے سے اگر چہ گنتی کے اعتبار سے پینے کم ہوجاتے ہیں، لیکن بقیہ مال میں اللہ تعالی کی طرف سے ایسی برکت ہوتی ہے کہ اس برکت کے نتیج میں تھوڑے مال سے زیادہ فوائد حاصل ہوجاتے ہیں۔

# 📦 مال میں بے برکتی کا انجام

آج کی دنیا گئی کی دنیا ہے۔ برکت کا مفہوم لوگوں کی سجھ میں نہیں آتا۔
برکت اس چیز کو کہتے ہیں کہ تھوڑی سی چیز میں زیادہ فائدہ حاصل ہوجائے مثلاً
آج آپ نے بینے تو بہت کمائے، لیکن جب گھر پہنچے تو پتا چلا کہ بچہ بیار ہے،
اس کو لے کر ڈاکٹر کے پاس گئے اور ایک ہی طبی معائنے میں وہ سارے پیے
خرچ ہوگئے، اس کا مطلب یہ ہوا کہ جو پینے کمائے سے اس میں برکت نہ
ہوئی۔ یا مثلاً آپ پینے کما کر گھر جارہے سے راستہ میں ڈاکوئل گیا اور اس نے
پہنول دکھا کر سارے پینے چھین لیے، اس کا مطلب یہ ہے کہ پینے تو حاصل
ہوئے، لیکن اس میں برکت نہیں ہوئی۔ یا مثلاً آپ نے پینے کما کر کھانا کھایا اور
اس کھانے کے نتیج میں آپ کو برہضی ہوگئ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس مال
میں برکت نہ ہوئی۔ یہ سب بے برکتی کی نشانیاں ہیں۔ برکت یہ ہے کہ اس مال
میں برکت نہ ہوئی۔ یہ سب بے برکتی کی نشانیاں ہیں۔ برکت یہ ہے کہ آپ
بنادیے اور تمہارے بہت سے کام نگل گئے۔ اس کا نام ہے برکت۔ یہ برکت











بدائت الله مواطعتان

الله تعالى اس كوعطا فرماتے ہيں جو الله تعالى كے احكام پر عمل كرتا ہے۔ لهذا ہم الله تعالى اور الله كا الله تعالى اور الله كا رسول من الله تعالى اور الله كا رسول من الله الله كا ماتھ تكاليس۔ مرف اندازه سے نه تكاليس۔

## 🧽 زكوة كا نصاب

اس کی تھوڑی سی تفصیل ہے ہے کہ اللہ تعالی نے زکوۃ کا ایک نصاب مقرر کیا ہے کہ اس نصاب سے کم کا اگر کوئی شخص مالک ہے تو اس پر زکوۃ فرض نہیں، اگر اس نصاب کا مالک ہوگا تو زکوۃ فرض ہوگ۔ وہ نصاب ہے ہے:

ماڑھے باون تولہ چاندی یااس کی قیمت کا نقد روپیہ یا سامانِ تجارت وغیرہ۔
جس شخص کے پاس یہ مال اتنی مقدار میں موجود ہوتو اس کو "صاحب نصاب"
کہا جاتا ہے۔

# پر ہرروپے پرسال کا گزرنا ضروری نہیں

پھر اس نصاب پر ایک سال گزرنا چاہیے، یعنی ایک سال تک اگر کوئی گخص صاحبِ نصاب رہے تو اس پر زلاۃ واجب ہوتی ہے۔ اس بارے میں عام طور پر یہ غلط خہی پائی جاتی ہے کہ لوگ یہ بجھتے ہیں کہ ہر ہر روپے پر مستقل پورا سال گزرے، تب اس پر زلوۃ واجب ہوتی ہے، یہ بات درست نہیں، بلکہ جب ایک مرتبہ سال کے شروع میں ایک شخص صاحبِ نصاب بن جائے۔ مثلاً فرض کریں کہ کم رمضان کو اگر کوئی شخص صاحب نصاب بن گیا پھر آئدہ سال جب کم رمضان آیا تو اس وقت بھی وہ صاحب نصاب ہے تو ایسے شخص کو جب کم رمضان آیا تو اس وقت بھی وہ صاحب نصاب ہے تو ایسے شخص کو



صاحب نصاب مجھا جائے گا، درمیان سال میں جو رقم آتی جاتی رہی اس کا کوئی اعتبار نہیں، بس کم رمضان کو دکھ لوکہ تمہارے پاس کتنی رقم موجود ہے، اس رقم پر زکوۃ نکالی جائے گی، چاہے اس میں سے کچھ رقم صرف ایک دن پہلے ہی کیوں نہ آئی ہو۔

# تاریخ زکوۃ میں جورقم ہواس پرزکوۃ ہے

مثلاً فرض کریں کہ ایک شخص کے پاس کیم رمضان کو ایک لاکھ روپیہ تھا،
اگلے سال کیم رمضان سے دو دن پہلے پچاس ہزار روپ اس کے پاس اور
آگئے اور اس کے ختیج میں کیم رمضان کو اس کے پاس ڈیڑھ لاکھ روپ
ہوگئے، اب اس ڈیڑھ لاکھ روپ پر زکوۃ فرض ہوگی، یہ نہیں کہا جائے گا کہ
اس میں پچاس ہزار روپ تو صرف دو دن پہلے آئے ہیں اور اس پر ایک سال
نہیں گزرا، لہذا اس پر زکوۃ نہ ہوئی چاہیے یہ درست نہیں بلکہ زکوۃ نکا لئے کی جو
تاریخ ہے اور جس تاریخ کو آپ صاحب نصاب بنے ہیں اس تاریخ میں جتا
مال آپ کے پاس موجود ہے اس پر زکوۃ واجب ہے، چاہے یہ رقم پچھلے سال
کیم رمضان کی رقم سے زیادہ ہو یا کم ہو، مثلاً اگر پچھلے سال ایک لاکھ روپ
کیاس بزار رہ گئے تو اب پچاس ہزار پر ذکوۃ ادا کرو، درمیان سال میں جو رقم
خرج ہوگئ، اس کا کوئی حساب کتاب نہیں اور اس خرچ شدہ رقم پر زکوۃ نکا لئے
کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالی نے حساب کتاب کی اُلجھن سے بچانے کے لیے
کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالی نے حساب کتاب کی اُلجھن سے بچانے کے لیے
می آسان طریقہ مقرر فرمایا ہے کہ درمیان سال میں جو پچھتم نے کھایا پیا اور دہ
ہو آسان طریقہ مقرر فرمایا ہے کہ درمیان سال میں جو پچھتم نے کھایا پیا اور دہ
ہو آس سے چلی گئی تو اس کا کوئی حساب کتاب کرنے کی خرورت





نہیں۔ای طرح درمیان سال میں جو رقم آگئ اس کا الگ سے حساب رکھنے کی ضرورت نہیں کہ وہ کس تاریخ میں آئی اور کب اس پرسال بورا ہوگا؟ بلکه زکوة نکالنے کی تاریخ میں جو رقم تمہارے یاس ہے، اس پر زکوۃ ادا کرو۔ سال گزرنے کا مطلب پہے۔

#### اموال زكوة كون سے ہيں



ہ بھی اللہ تعالی کا ہم یرفضل ہے کہ اس نے ہر ہر چیز پر زکوۃ فرض نہیں فرمائی۔ ورنہ مال کی تو بہت سی قتمیں ہیں۔ جن چیزوں پر زکوۃ فرض ہے وہ ىيىن:

① روپید، جاہے وہ کسی بھی شکل میں ہو، جاہے وہ نوٹ ہو یا سکے ہول۔

· سونا، چاندى، چاہے وہ زبوركى شكل ميں ہو يا ستے كى شكل ميں ہو۔

بعض لوگوں کے ذہنوں میں یہ رہتا ہے کہ جوخواتین کا استعالی زبور ہے اس پرز کو ہنہیں ہے۔ یہ بات درست نہیں۔ صحیح بات یہ ہے کہ استعالی زیور پر مجى زكوة واجب ہے۔ البته صرف سونے جاندى كے زيور پرزكوة واجب ب، لیکن اگر سونے جاندی کے علاوہ کسی اوردھات کا زیور ہے چاہے بلائینم ہی کیوں نہ ہواس پر زکوۃ واجب نہیں، اس طرح میرے جواہرات پر زکوۃ نہیں جب تک تجارت کے لیے نہ ہوں، بلکہ ذاتی استعال کے لیے ہوں۔

اموال زكوة مين عقل نه چلاسي

یہاں یہ بات بھی سمجھ لینا چاہیے کہ زکوۃ ایک عبادت ہے۔ اللہ تعالیٰ کا

موعظ عماني المرابد

عائد کیا ہوا فریضہ ہے۔ اب بعض لوگ زکوۃ کے اندر اپنی عقل دوڑاتے ہیں اور یہ سوال کرتے ہیں کہ اس پر زکوۃ کیوں واجب ہے اور فلال چیز پر زکوۃ کیوں واجب ہے اور فلال چیز پر زکوۃ کیوں واجب ہیں؟ یاد رکھیے کہ یہ زکوۃ ادا کرنا عبادت ہے اور عبادت کے معنیٰ ہی یہ ہیں کہ چاہے وہ ہماری سمجھ میں آئے یا نہ آئے، گر اللہ کا تھم ماننا ہے، مثلاً کوئی شخص کہے کہ سونے چاندی پر زکوۃ واجب ہے تو ہیرے جواہرات پر زکوۃ کیوں واجب نہیں؟ اور پلائینم پر کیوں زکوۃ نہیں؟ یہ سوال بالکل ایسا ہی ہے جیے کوئی شخص یہ کہ کہ حالت سفر میں ظہر اور عصر اور عشاء کی نماز میں قصر ہی ہے اور چار رکعت کی بجائے دو رکعت پر بھی جاتی ہیں تو پھر مغرب میں قصر کیوں نہیں؟ یا مثلاً کوئی شخص کہ کہ ایک آ دمی ہوائی جہاز میں فرسٹ کلاں کے اندر سفر کرتا ہے اور اس سفر میں اس کوکوئی مشقت بھی نہیں ہوتی، مگر اس کی مناز آ دھی ہوجاتی ہے اور اس سفر میں اس کوکوئی مشقت بھی نہیں ہوتی، مگر اس کی سفر کرتا ہوں، میری نماز آ دھی کیوں نہیں ہوتی؟ ان سب کا ایک ہی جواب ہے دہ یہ یہ یہ تو اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے عبادت نہیں دے کام ہیں، عبادات میں ان دو ہیہ کہ یہ تو اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے عبادت نہیں دے گا۔

# عبادت كرنا الله كاتحم ہے

یا مثلاً کوئی شخص ہے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ 9 ذی الحجہ بی کو ج ہوتا ہے؟ مجھے تو آسانی ہے ہے کہ آج مار ج کرآؤں اور ایک دن کے بجائے میں عرفات تین دن قیام کروں گا، اب اگر وہ شخص ایک دن کے بجائے تین دن بھی وہاں بیٹھا رہے گا تب بھی اس کا ج نہیں ہوگا، کیونکہ اللہ تعالی نے عبادت کا جو طریقہ بتایا تھا اس کے مطابق نہیں کیا۔ یا مثلاً کوئی شخص ہے کہ ج کے تین









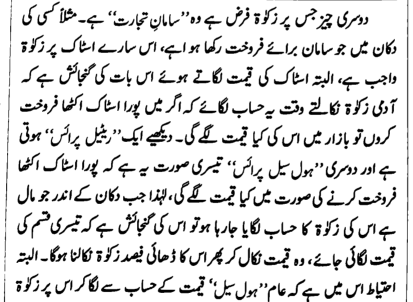


ادا کردی جائے۔





#### سامانِ تجارت کی قیمت کے تعین کا طریقہ





## موعظ عماني المناسبة

# ال تجارت میں کیا کیا داخل ہے؟

اس کے علاوہ مال تجارت میں ہروہ چیز شامل ہے جس کو آ دمی نے بیجنے کی غرض سے خریدا ہو، لہذا اگر کسی شخص نے بیچنے کی غرض سے کوئی پلاٹ خریدا یا زمین خریدی با کوئی مکان خریدا یا گاڑی خریدی اور اس مقصد سے خریدی که اس كو چى كر نفع كماؤل كا توبيسب چيزين مال تجارت مين داخل بين، لبذا اگر كوئي یلاٹ کوئی زمین کوئی مکان خریدتے وقت شروع ہی میں یہ نیت تھی کہ میں اس کو فروخت کروں گا تو اس کی مالیت پر زکوۃ واجب ہے۔ بہت سے لوگ وہ ہوتے ہیں جو''انویسٹنٹ' کی غرض سے بیاث خرید لیتے ہیں اور شروع ہی سے بینیت ہوتی ہے کہ جب اس پر اچھے سے ملیں گے تو اس کوفر وخت کردول گا اور فروخت کرکے اس سے نفع کماؤں گا، تو اس بلاٹ کی مالیت پر زکوۃ واجب ہے،لیکن اگر بلاٹ اس نیت سے خریدا کہ اگر موقع ہوا تو اس پر رہائش کے لیے مکان بنالیں گے یا موقع ہوگا تو اس کوکرائے پر چڑھادیں گے یا بھی موقع ہوگا تو اس کوفروخت کردیں گے، کوئی ایک واضح نیت نہیں ہے، بلکہ ویے بی خرید کر ڈال دیا ہے، اب اس میں بہ بھی احمال ہے کہ آئندہ کسی وقت اس کو مکان بناکر وہاں رہائش اختیار کرلیں گے اور یہ اختال بھی ہے کہ کرائے پر جڑھادیں گے اور بیاخمال بھی ہے کہ فروخت کردیں گے تو اس صورت میں اس يلاك ير زكوة واجب نہيں ہے، لہذا زكوة صرف اس صورت ميں واجب ہوتی ہے جب خریدتے وقت ہی اس کو دوبارہ فروخت کرنے کی نیت ہو، یہاں تک کہ اگر پلاٹ خریدتے وقت شروع میں یہ نیت تھی کہ اس پر مکان بناکر رہائش اختیار کریں گے بعد میں ارادہ بدل گیا اور یہ ارادہ کرلیا کہ اب اس کو فروخت





کرے پیے حاصل کرلیں کے تو محض نیت اور ارادے کی تبدیلی سے فرق نہیں برتا جب تک آب اس بلاٹ کو واقعتا فروخت نہیں کردیں گے اور اس کے پینے آپ کے پاس نہیں آ جائیں گے اس ونت تک اس پر زاؤہ واجب نہیں ہوگی۔

> ببرحال! ہروہ چیز جے خریدتے وقت ہی اس کوفروخت کرنے کی نیت ہو، وہ مال تجارت ہے اور اس کی مالیت پر ڈھائی فیصد کے حساب سے زکوۃ

#### 🕸 کس دن کی مالیت معتبر ہوگی؟



به مات بھی ماد رکھیں کہ مالیت اس دن کی معتبر ہوگی جس دن آپ زکوۃ كا حماب كررہے ہيں۔مثلاً ايك بلاث آب نے ايك لاكھ رويے ميں خريدا تھا اور آج اس بلاث کی قیت دس لا کھ ہوگئ، اب دس لا کھ پر ڈھائی فیصد کے حاب سے زکوۃ نکالی جائے گی، ایک لاکھ پرنہیں نکالی جائے گا۔

# کمپنیوں کے شیئرز پرزکوۃ کا حکم

اسی طرح کمپنیوں کے شیئر زمجی سامان تجارت میں داخل ہیں اور ان کی دو صورتیں ہیں، ان کی ایک صورت یہ ہے کہ آپ نے کی کمپنی کے شیئرز اس مقصد کے لیے خریدے ہیں کہ اس کے ذریعے تمپنی کا منافع حاصل کریں گے اور اس پر جمیں سالان نفع ممپنی کی طرف سے ملتا رہے گا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ آپ نے کسی کمپنی سے شیئرز''کیپٹل گین'' کے لیے خریدے ہیں، یعنی نیت ۔ یہ ہے کہ جب بازار میں ان کی قیمت بڑھ جائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع

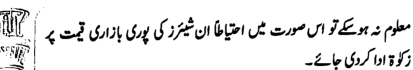


مَوَعِظِعُمُ فَي اللهِ اللهِ

کما کی گے۔ اگر یہ دوسری صورت ہے یعنی شیئر زخریدتے وقت شروع ہی میں ان کو فروخت کرنے کی نیت تھی تو اس صورت میں پورے شیئر زکی پوری بازاری قیمت پر زکوۃ واجب ہوگ۔ مثلاً آپ نے پچاس روپے کے حساب سے شیئر ز فروخت خریدے او رمقصد یہ تھا کہ جب ان کی قیمت بڑھ جائے گی تو ان کو فروخت کرکے نفع حاصل کریں گے۔ اس کے بعد جس دن آپ نے زکوۃ کا حساب نکالا، اس دن شیئرزکی قیمت ساٹھ روپے ہوگئ تو اب ساٹھ روپے کے حساب نکالا، اس دن شیئرزکی قیمت ساٹھ روپے ہوگئ تو اب ساٹھ روپے کے حساب سے ان شیئرزکی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی فیصد کے حساب سے زکوۃ ادا کرنی ہوگی۔



## المناسم الله موافظ عثان



شیئرز کے علاوہ اور جتنے فنانقل انسٹروشش ہیں چاہے وہ بانڈز ہوں یا سرشفکیٹس ہوں، یہ سب نقد کے حکم میں ہیں۔ ان کی اصل قیت پر زکوۃ واجب ہے۔

#### کارخانہ کی کن اشیاء پرز کو ہے

اگر کوئی شخص فیکٹری کا مالک ہے تو اس فیکٹری میں جو تیار شدہ مال ہے اس کی قیمت پر زکوۃ واجب ہے۔ اس طرح جو مال تیاری کے مختلف مراحل میں ہے یا خام مال کی شکل میں ہے اس پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ البتہ فیکٹری کی مشینری، بلڈنگ، گاڑیاں وغیرہ پر زکوۃ واجب نہیں۔

ای طرح اگر کی مخض نے کی کاروبار میں شرکت کے لیے روپیدلگایا ہوا ہے اور اس کاروبار کا کوئی متناسب حصہ اس کی ملکیت ہے تو جتنا حصہ اس کی ملکیت ہے اس جھے کی بازاری قیمت کے حساب سے زکوۃ واجب ہوگ۔

بہرحال! خلاصہ یہ کہ نقد روپیہ جس میں بینک بیلنس اور فنائش انسٹروشش میں بینک بیلنس اور فنائش انسٹروشش میں داخل ہیں، ان پر زکوۃ واجب ہے اور سامان تجارت، جس میں تیار مال، خام مال اور جو مال تیاری کے مراحل میں ہیں، وہ سب سامانِ تجارت میں واخل ہیں اور کمپنی کے شیئر زبھی سامانِ تجارت میں واخل ہیں، اس کے علاوہ ہر چیز جو آ دمی نے فروخت کرنے کی غرض سے خریدی ہو وہ بھی سامان تجارت میں واخل ہے، زکوۃ تکالتے وقت ان سب کی مجموعی مالیت تکالیس اور اس پر زکوۃ ادا کریں۔



#### واجب الوصول قرضول پرز كوة

ان کے علاوہ بہت ی رقمیں وہ ہوتی ہیں جو دوسروں سے واجب الوصول ہوتی ہیں۔ مثلاً دوسروں کو قرض دے رکھا ہے یا مثلاً مال اُدھار فروخت کررکھا ے اور اس کی قیت ابھی وصول ہونی ہے، تو جب آپ زکوۃ کا حساب لگا کیں اور اپنی مجموعی مالیت نکالیس تو بہتر ہے ہے کہ ان قرضوں کو اور واجب الوصول رقوں کو آج ہی آب اپنی مجموی مالیت میں شامل کرلیں۔ اگر چیشری تھم یہ ہے کہ جو قرضے ابھی وصول نہیں ہوئے تو جب تک وہ وصول نہ ہوجا سی اس وقت تك شرعاً ان ير زلاة كي ادائيكي واجب نهيس موتى، ليكن جب وصول موجاتي، تو جتنے سال گزر کیے ہیں ان تمام پھیلے سالوں کی بھی زکوۃ ادا کرنی ہوگی۔مثلاً فرض کریں کہ آپ نے ایک شخص کو ایک لا کھ روپیہ قرضہ دے رکھا تھا اور پانچ سال کے بعد وہ قرضہ آپ کو واپس ملا تو اگر جیراس ایک لاکھ رویے پر ان یانچ سالوں کے دوران تو زکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ رویے وصول ہوگئے، تو اب گزشتہ یا پنج سالوں کی بھی زکوۃ دین ہوگ۔ تو چونکہ گذشتہ سالوں کی زکوۃ کیمشت ادا کرنے میں بعض اوقات دشواری ہوتی ے، لہذا بہتر یہ ہے کہ ہرسال اس قرض کی زکوۃ کی ادائیگی بھی کردی جایا كرے، لہذا جب زكوة كا حساب لگائيں تو ان قرضوں كوبھى مجموعي ماليت ميں شامل کرلیا کریں۔

المنهائي قرضون کي منهائي

پھر دوسری طرف یہ دیکھیں کہ آپ کے ذمے دوسرے لوگوں کے کتنے



بالمراف موافظ عمال

قرضے ہیں اور پھر مجموعی مالیت میں سے ان قرضوں کو منہا کردیں، منہا کرنے کے بعد جو باتی بچے وہ قابلِ زکوۃ رقم ہے۔ اس کا پھر ڈھائی فیصد نکال کر زکوۃ کی نیت سے اوا کردیں۔ بہتر ہے ہے کہ جو رقم زکوۃ کی ہے اتی رقم الگ نکال کر محفوظ کرلیں، پھر وقتا فوقا اس کو مستحقین میں خرچ کرتے رہیں۔ بہر حال زکوۃ کا حساب لگانے کا بہطریقہ ہے۔

# قرضوں کی دوقتمیں

قرضوں کے سلسلے میں ایک بات اور جھے لینی چاہیے، وہ یہ کہ قرضوں کی دو قسمیں ہیں: ایک تو معمولی قرضے ہیں جن کو انسان اپنی ذاتی ضروریات اور ہنگای ضروریات کے لیے مجبوراً لیتا ہے۔ دوسری قسم کے قرضے وہ ہیں جو بڑے بڑے سرمایہ دار پیداواری اغراض کے لیے لیتے ہیں۔ مثلاً فیکٹریاں لگانے یا مشیریاں خریدنے یا مالی تجارت امپورٹ کرنے کے لیے قرضے لیتے ہیں۔ یا مثلاً ایک سرمایہ دار کے پاس پہلے سے دوفیکٹریاں موجود ہیں، لیکن اس نے مثلاً ایک سرمایہ دار کے پاس پہلے سے دوفیکٹریاں موجود ہیں، لیکن اس نے بینک سے قرض لے کرتیسری فیکٹری لگائی۔ اب اگر اس دوسری قسم کے قرضوں کو مجموعی مالیت سے منہا کیا جائے تو نہ صرف یہ کہ ان سرمایہ داروں پر ایک بینے کی بھی زلوۃ واجب نہیں ہوگی بلکہ وہ لوگ اُلے مستحق زلوۃ بن جا سی گے، پسے کی بھی زلوۃ واجب نہیں ہوگی بلکہ وہ لوگ اُلے مستحق زلوۃ بن جا سے کے باس جنی مالیت کا مال موجود ہے، اس سے زیادہ مالیت کے قرضوں کے منہا کرنے میں بھی شریعت میں فرق رکھا ہے۔



موافظعناني

# تجارتي قرضے كب منها كيے جائيں

اس میں تفصیل یہ ہے کہ پہلی قسم کے قرضے تو مجموعی مالیت سے منہا ہوجائیں گے اور ان کو منہا کرنے کے بعد زکوۃ ادا کی جائے گی اور دوسری قسم کے قرضوں میں یہ تفصیل ہے کہ اگر کسی شخص نے تجارت کی غرض سے قرض لیا اور اس قرض کو الیمی اشیاء خرید نے میں استعال کیا جو قابل زکوۃ ہیں، مثلاً اس قرض سے خام مال خرید لیایا مالی تجارت خرید لیا، تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا کریں گے، لیکن اگر اس قرض کو ایسے اثاثے خرید نے میں استعال کیا جو نا تابل زکوۃ ہیں تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا نہیں کریں گے۔

# 🕏 قرض کی مثال

مثلاً ایک فض نے بینک سے ایک کروڑ روپے قرض لیے اور اس رقم سے
اس نے ایک پلانٹ (مشیزی) باہر سے امپورٹ کرلیا۔ چونکہ یہ پلانٹ قابل
زکوۃ نہیں ہے، اس لیے کہ یہ مشیزی ہے تو اس صورت میں یہ قرضہ منہا نہیں
ہوگا،لیکن اگر اس نے اس قرض سے خام مال خرید لیا تو چونکہ خام مال قابل
زکوۃ ہے اس لیے یہ قرض منہا کیا جائے گا، کیونکہ دوسری طرف یہ خام مال ادا
کی جانے والی زکوۃ کی مجموعی مالیت میں پہلے سے شامل ہو چکا ہے۔ خلاصہ یہ
ہے کہ نارل قسم کے قرض تو پورے کے پورے مجموعی مالیت سے منہا ہوجا سی
گے اور جو قرضے پیداواری اغراض کے لیے لیے گئے ہیں۔ اس میں یہ تفصیل
ہے کہ اگر اس سے نا قابل زکوۃ اٹا ثے خریدے ہیں تو وہ قرض منہا نہیں ہوگا
مادر اگر قابل ذکوۃ اٹا ثے خریدے ہیں تو وہ قرض منہا نہیں ہوگا۔
مادر اگر قابل ذکوۃ اٹا ثے خریدے ہیں تو وہ قرض منہا ہوگا۔ یہ تو زکوۃ نکا لئے

بدائت الله موعفو عماني

# پ زکوه مسطرت ادا کریں؟ ایک زکو قامستحق کو ادا کریں

دوسری طرف زکوۃ کی ادائیگ کے بارے میں بھی شریعت نے احکام بتائے ہیں۔ میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب را اللہ فرمایا كرتے تھے كه الله تعالى نے بينہيں فرمايا كه زكوة نكالو، نه به فرمايا كه زكوة تعِينكو، بلكه فرمايا:

#### اتُواالِّ كُوٰةً

زكوة ادا كرو\_ يعنى بيدويكموكه اس جكه ير زكوة جائے جہال شرعاً زكوة جانی چاہیے۔بعض لوگ زکوۃ نکالتے تو ہیں،لین اس کی برواہ نہیں کرتے کہ صحے مصرف یرخرچ ہورہی ہے یانہیں؟ زکوۃ ثکال کرکسی کے حوالے کردی اور اس ک تحقیق نہیں کی کہ یہ صحیح مصرف یر خرچ کرے گا یا نہیں؟ آج بے شار ادارے دنیا میں کام کررہے ہیں، ان میں سے بہت سے ادارے ایے بھی مول کے جن میں بسااوقات اس بات کا لحاظ نہیں ہوتا ہوگا کہ زکوۃ کی رقم صحیح معرف پرخرچ ہورہی ہے یا نہیں؟ اس لیے فرمایا کہ زکوۃ ادا کرو۔ یعنی جو مستحق زكوة ہے اس كو ادا كرو۔



اس کے لیے شریعت نے یہ اُصول مقرر فرمایا کہ زکوۃ صرف انہی اشخاص کو دی جاسکتی ہے جو صاحب نصاب نہ ہوں۔ یہاں تک کہ اگر ان کی ملیت میں ضرورت سے زائد ایا سامان موجود ہے جو ساڑھے باون تولہ جاندی کی قیمت تک پہنچ جاتا ہے تو بھی وہ مستحق زکوۃ نہیں رہتا۔مستحق زکوۃ وہ ہے جس



کی پاس ساڑھے باون تولہ چاندی کی مالیت کی رقم یا اتنی مالیت کا کوئی سامان کی سامان سے زائد نہ ہو۔

# 🚱 مستحق کو ما لک بنا کردیں

اس میں بھی شریعت کا بیت کم ہے کہ اس مستی ذکوۃ کو مالک بناکر دو۔ یعنی
وہ مستی ذکوۃ اپنی ملکیت میں خود مختار ہو کہ جو چاہے کرے۔ اس وجہ ہے کی
بلڈنگ کی تعمیر پر زکوۃ نہیں لگ سکتی، کسی ادارے کے ملاز مین کی تخواہوں پر
ذکوۃ نہیں لگ سکتی۔ اس لیے کہ اگر ذکوۃ کے ذریعے تعمیرات کرنے اور
ادارے قائم کرنے کی اجازت دے دی جاتی تو زکوۃ کی رقم سب لوگ کھائی
کرختم کرجاتے۔ کیونکہ اداروں کے اندر تخواہیں بے شار ہوتی ہیں، تعمیرات پر
خرج لاکھوں کا ہوتا ہے۔ اس لیے بی تھم دیا گیا کہ غیرصاحب نصاب کو مالک
بناکر زکوۃ دو، بیز کوۃ فقراء اور غرباء اور کمزوروں کاحق ہے؟ لہذا بیز کوۃ ادا
تک چپنجی چاہیے۔ جب ان کو مالک بناکر دے دو گے تو تمہاری زکوۃ ادا

# کن رشتے داروں کو زکوۃ دی جاسکتی ہے

یہ زکوۃ اداکرنے کا تھم انسان کے اندر بیطلب اورجتجو خود بخود پیداکرتا ہے کہ میرے پاس زکوۃ کے اشنے پیسے موجود ہیں، ان کو صحیح مصرف میں خرج کرنا ہے۔ اس لیے وہ مستحقین کو تلاش کرتا ہے کہ کون کون لوگ مستحقین ہیں اور ان مستحقین کی فہرست بناتا ہے پھر ان کو زکوۃ پہنچاتا ہے۔ یہ بھی انسان کی ذری ہے۔ آپ کے محلے میں، طنے جلنے والوں میں، عزیز وا قارب ادر



رشتے داروں میں، دوست و احباب میں جو متی زکوۃ ہوں، ان کو زکوۃ ادا

کریں اور ان میں سے سب سے افضل سے ہے کہ اپنے دشتے داروں کو زکوۃ ادا

کریں، اس میں ڈبل قواب ہے، زکوۃ ادا کرنے کا ثواب بھی ہے اور صلہ رحی

کرنے کا ثواب بھی ہے، اور تمام رشتے داروں کوزکوۃ دے سکتے ہیں، صرف دو

رشتے ایسے ہیں جن کو زکوۃ نہیں دی جاسکتی، ایک ولادت کا رشتہ ہے، لہذا باپ

بینے کو زکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو زکوۃ نہیں دے سکتا۔ دوسرا نکاح کا

رشتہ ہے، لہذا شوہر بیوی کو زکوۃ نہیں دے سکتا اور بیوی شوہر کو زکوۃ نہیں دے

متی۔ ان کے علاوہ باتی تمام رشتوں میں زکوۃ دی جاسکتی ہے۔ مثلاً بھائی کو،

بین کو، چیا کو، خالہ کو، چھوچی کو، ماموں کو زکوۃ دی جاسکتی ہے۔ البتہ یہ ضرور

دیکھ لیں کہ دو مستحق زکوۃ ہوں اور صاحب نصاب نہ ہوں۔

# پوه اوريتيم كوز كوة دينے كا حكم

بعض لوگ یہ بچھتے ہیں کہ اگر کوئی خاتون بوہ ہے تو اس کو زکوۃ ضرور دین چاہے، یہاں بھی شرط یہ ہے کہ وہ ستی زکوۃ ہواور صاحب نصاب نہ ہو۔ اگر بوہ ستی زکوۃ ہواور صاحب نصاب نہ ہو۔ اگر بوہ ستی زکوۃ ہے تو اس کی مدوکرنا بڑی اچھی بات ہے، لیکن اگر ایک خاتون بوہ ہونے کی وجہ سے وہ مصرف زکوۃ بیں ہوہ ہونے کی وجہ سے وہ مصرف زکوۃ نہیں بن سکتی۔ اس طرح یتیم کو زکوۃ دینا اور اس کی مدد کرنا بہت اچھی بات نہیں بن سکتی۔ اس طرح یتیم کو زکوۃ دینا اور اس کی مدد کرنا بہت اچھی بات ہے، لیکن یہ کو کوئی یتیم ہونے کہ وہ ستی زکوۃ ہیں اگر کوئی یتیم ہونے کے باوجود کر وہ ستی زکوۃ نہیں ہونے کے باوجود اس کو زکوۃ نہیں دی جاستی۔ ان احکام کو مدنظر رکھتے ہوئے زکوۃ نکالنی چاہے۔

# بینکوں سے زکوۃ کی کٹوتی کا تھم سینٹیا کھ عرصہ سے جارے ملک میں سرکاری

کچھ عرصے سے ہارے ملک میں سرکاری سطح پر زکوۃ وصول کرنے کا نظام قائم ہے، اس کی وجہ سے بہت سے مالیاتی اداروں سے زکوۃ وصول کی جاتی ہے۔ کمپنیاں بھی زکوۃ کاٹ کر حکومت کو ادا کرتی ہیں۔ اس کے بارے میں تھوڑی ہی تفصیل عرض کر دیتا ہوں۔

جہاں تک بینکوں اور مالیاتی اداروں سے زکوۃ کی کٹوتی کاتعلق ہے تو اس کوتی سے زکوۃ ادا ہوجاتی ہے، دوبارہ زکوۃ ادا کرنے کی ضرورت نہیں، البتہ احتیاطاً ایما کرلیں کہ کم رمضان آنے سے پہلے دل میں یہ نیت کرلیں کہ میری رقم سے جو زکو ہ کئے گی وہ میں ادا کرتا ہوں، اس سے اس کی زکو ہ ادا ہوجاتی ے دوبارہ زکوۃ نکالنے کی ضرورت نہیں۔

اس میں بعض لوگوں کو بیشبہ رہتا ہے کہ ہماری پوری رقم پر سال بورانہیں گزرا جب کہ بوری رقم پر زکوۃ کٹ گئ۔ اس کے بارے میں پہلے عرض کرچکا ہوں کہ ہر ہر رقم پر سال گزرنا ضروری نہیں ہوتا، بلکہ اگر آپ صاحب نصاب ہیں تو اس صورت میں سال بورا ہونے سے ایک دن پہلے بھی جو رقم آپ کے یاں آئی ہے اس پر جو زکوۃ کئی ہے وہ بھی بالکل سیح کئی ہے کیونکہ اس پر بھی زكوة واجب موكئ تقى \_

اکاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہا کریں؟

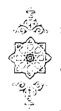
البتہ اگر کسی شخص کا سارا اثاثہ بینک ہی میں ہے، خود اس کے یاس کچھ بھی موجود نہیں اور دوسری طرف اس کے اویر لوگوں کے قرضے ہیں تو اس صورت







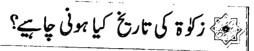
میں بیک تو تاریخ آنے پر زکوة کاف لیتا ہے، حالانکہ اس رقم سے قرضے منہا نہیں ہوتے،جس کے نتیجے میں زیادہ زکوۃ کٹ جاتی ہے۔اس کا ایک حل تو ہے ے کہ یا تو آ دی وہ تاریخ آنے سے پہلے اپنی رقم بینک سے نکال لے یا کرنٹ ، اکاؤنٹ میں رکھ دے، بلکہ ہر مخض کو جاہیے کہ وہ اپنی رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں ہی رکھے، سیونگ اکاؤنٹ میں بالکل نہ رکھے۔ اس لیے کہ وہ تو سودی اکاؤنٹ ہے اور کرنٹ اکاؤنٹ میں زکوۃ نہیں کٹتی۔ بہرحال! زکوۃ کی تاریخ آنے سے پہلے وہ رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں منتقل کردے، جب کرنٹ اکاؤنٹ سے زکوۃ نہیں کئے گی تو آب اینے طور پر حماب کر کے قرض منہا کر کے زکوۃ ادا کریں۔ دوسراحل بیہ ہے کہ وہ مخص بینک کولکھ کر دے دے کہ میں صاحب نصاب نہیں موں اور صاحب نصاب نہ ہونے کی وجہ سے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔اگر میلکھ کر دے دے تو قانونا اس کی رقم سے زکوۃ نہیں کائی جائے گا۔



### 🚳 کمپنی کے شیئرز کی زکوۃ کا شا

ایک مسلم کمپنی کے شیئرز کا ہے۔ جب کمپنی شیئرز پر سالاند منافع تقلیم کرتی ہے تو اس وقت وہ ممینی زکوۃ کاف لیتی ہے،لیکن ممینی شیئرز کی جو زکوۃ کائتی ہے وہ اس شیئرز کی فیس ویلیو (Face Value) کی بنیاد پر زکوۃ کائتی ہے، حالانکہ شرعا ان شیئرز کی مارکیٹ قیت پر زکوۃ واجب ہے۔ لہذا فیس ویلیو برجو زكوة كاك لى كى ب ووتو ادا موكى البته فيس ويليو اور ماركيث ويليو ك درميان جوفرق ہے اس کا آپ کو اس بنیاد پر حساب کرنا ہوگا۔جس کی تفصیل شیئرز کی زلوۃ کے بارے میں بیان کی گئی ہے۔ مثلاً ایک شیئرز کی فیس ویلیو پیاس روپے تھی اور اس کی مارکیٹ ویلیو ساٹھ روپے ہے، تو اب سمپنی والول نے کالی کیاس رویے کی زالوۃ ادا کردی۔ البذا دس رویے کی زالوۃ آپ کو الگ سے نکالنی ہوگی۔ کمپنی کے شیئرز اور این آئی ٹی پونٹ دونوں کے اندر یہی صورت ہے لہذا جہاں کہیں فیس ویلیو پر زکوۃ کٹتی ہے وہاں مارکیٹ ویلیو کا حساب کرکے دونوں کے درمیان جوفرق ہے اس کی زکوۃ ادا کرنا ضروری ہے۔





ایک بات سے کھ لیں کہ زکوہ کے لیے شرعاً کوئی تاریخ مقرر نہیں ہے اور نه کوئی زمانه مقرر ہے کہ اس زمانے میں یا اس تاریخ میں زکوۃ ادا کی جائے بلکہ ہرآ دی کی زکوۃ کی تاریخ جدا ہوتی ہے۔شرعاً زکوۃ کی اصل تاریخ وہ ہےجس تاریخ اور جس دن آ دی پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا، مثلاً ایک شخص کم محرم الحرام كو يبلى مرتبه صاحب نصاب بنا تو اس كى زكوة كى تاريخ كيم محرم الحرام ہوگئ، اب آئندہ ہرسال اس کو کم محرم الحرام کو اپنی زکوۃ کا حساب کرنا چاہیے، لیکن اکثر ایبا ہوتا ہے کہ لوگوں کو بیر یادنہیں رہتا کہ ہم کس تاریخ کو پہلی مرتبہ صاحب نصاب بے تھے۔ اس لیے اس مجوری کی وجہ سے وہ اسے لیے کوئی الی تاریخ زکوۃ کے حماب کی مقرر کر لےجس میں اس کے لیے حماب لگانا آسان ہو۔ پھر آئندہ ہرسال ای تاریخ کو زکوۃ کا حساب کرکے زکوۃ ادا كرے\_البتہ احتياطاً كچھ زيادہ اداكرس\_



الله كيا رمضان المبارك كي تاريخ مقرر كرسكتے بين؟

عام طور پرلوگ رمضان المبارك ميں زكوة كالتے ہيں اس كى وجه بيہ ج

بدائت الله موافظ عماني



كه مديث شريف ميس ب كه رمضان المبارك ميس ايك فرض كا ثواب ستركنا برها دیا جاتا ہے() ۔ لہذا زکوۃ مجی چوکد فرض ہے اگر رمضان المبارک میں ادا كريس كي تواس كا ثواب بھي سركنا ملے كا۔ بات اپني جكه بالكل درست ہے اور یہ جذبہ بہت اچھا ہے، لیکن اگر کسی مخض کو اپنے صاحب نصاب ننے کی تاریخ معلوم ہے تومحض اس ثواب کی وجہ سے وہ شخص رمضان کی تاریخ مقرر نہیں کرسکتا، لہذا اس کو چاہیے کہ ای تاریخ پر اپنی زکوۃ کاحباب کرے۔ البتہ زکوہ کی ادائیگی میں یہ کرسکتا ہے کہ اگر تھوڑی تھوڑی زکوہ ادا کررہا ہے تو اس طرح ادا كرتا رب او رباقي جو يج اس كو رمضان المبارك مي ادا كرد، البتہ اگر تاریخ یادنہیں ہے تو پھر گنجائش ہے کہ رمضان المبارک کی کوئی تاریخ مقرر کرلے۔ البتہ احتیاطاً زیادہ ادا کردے تاکہ اگر تاریخ کے آگے پیچے ہونے کی وجہ سے جوفرق ہوگیا وہ فرق بھی پورا ہوجائے گا۔



پھر جب ایک مرتبہ جو تاریخ مقرر کرلے تو پھر ہر سال ای تاریخ کو اپنا حاب لگائے اور یہ دیکھے کہ اس تاریخ میں میرے کیا کیا اثاثے موجود ہیں۔ اس تاریخ میں نقد رقم کتی ہے، اگر سونا موجود ہے تو اس تاریخ کی سونے کی قیت لگائے، اگرشیئرز ہیں تو ای تاریخ کی ان شیئرز کی قیت لگائے۔ اگر اسٹاک کی قبیت لگانی ہے تو اس تاریخ کی اسٹاک کی قبیت لگائے اور پھر ہر سال ای تاریخ کو حماب کرکے زکوۃ اداکرنی چاہیے۔ اس تاریخ سے آگے لیجینبیں کرنا چاہے۔

# موَعِطِعُمَاني اللهِ اللهِ

بہرحال! زکوۃ کے بارے میں یہ تھوڑی سی تفصیل عرض کردی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان احکام پرعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

وآخردعواناان الحمدلله رب العلمين















بدينت في مؤفوعتمان

ز کو ہ کے چنداہم سائل





زوّۃ کے چنداہم سائل

(اصلاحی خطبات ۱۲/۲۹۹)

142

Contraction Contra ز کوۃ کے چداہم سائل

147







# ز کو ق کے چند اہم مسائل



الْحَهْدُ بِلّٰهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغَفِّرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُودِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اعْمَالِنا، مَنْ يَهُرِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْرِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُهْرِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَحُدَهُ يُسْتِعُاتُ فَلَا هَا إِلَّا الله وَحُدَهُ لَا يُسْتِعُنَا وَمَوْلَانًا مُحَبَّدًا لَا شَهْدُ اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا الله وَالله وَاله وَالله وَل

فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّحِيْمِ بِسُـمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

قُلُ اَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمُ خُشِعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴿ وَالَّذِينَ



مَوْعِطْعُمُ فَيْ اللَّهُ اللَّ

#### هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ أَن (١)

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين.



بزرگانِ محترم وبرادران عزیز! گزشته چند جمعول سے ان آیات پر بیان ہو رہا ہے، ان آیات میں اللہ تعالی نے فلاح یافتہ مؤمنوں کی صفات بیان فرمائی ہیں، ان میں سے دو صفات کا تفصیلی بیان ہو چکا، تیسری صفت کا بیان چل رہا ہے کہ فلاح یافتہ مؤمن وہ ہیں جو زکوۃ ادا کرتے ہیں، زکوۃ کی اہمیت ادر زکوۃ ادا کرنے بین زکوۃ کے نصاب کے بارے میں گزشتہ جمعے کو تفصیل سے عرض کر دیا تھا، آج زکوۃ کے بارے میں چند مسائل بیان کرنے کا ارادہ ہے جمن سے ناداقفیت کی وجہ سے ہم لوگ اس فریضے کو صحیح طریقے پر ادا نہیں کر رہے ہیں۔

# الك نصاب يرزكوة واجب ہے

یہاں بیمسلم کھی یادر کھنا چاہیے کہ اللہ تعالی نے ہر انسان کو اس کی ملیت کا مکلف بنایا ہے، ہر انسان پر اس کی ملیت کے حساب سے احکام جاری ہوتے ہیں۔مثلاً اگر باپ صاحب نصاب ہے تو اس پر زکوۃ اس کی ملیت کے

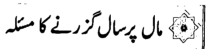
(۱)سو رة المو منو ن\_



حاب سے واجب ہے، اگر بیٹا بھی صاحب نصاب ہے تو بیٹے پر بھی اس کے مال کی زکوۃ واجب ہے، اگر شوہر صاحب نصاب ہے اور بوی بھی صاحب نصاب ہے تو شوہر پر اس کے مال کی زکوۃ واجب ہے اور بیوی پر اس کے مال کی زکوۃ واجب ہے اور بیوی پر اس کے مال کی زکوۃ واجب ہے۔ کی زکوۃ واجب ہے۔

# باپ کی زکوۃ بیٹے کے لیے کافی نہیں

بعض لوگ یہ جھتے ہیں کہ گھر کا جو بڑا سربراہ ہے، چاہے وہ باپ ہو یا شوہر ہو، اگر اس نے زکوۃ اداکی پھر کسی اور کو زکوۃ اداکر نے کی ضرورت نہیں۔
یہ بات درست نہیں، اس لیے کہ جس طرح باپ کے نماز پڑھ لینے سے بیٹے کی نماز ادانہیں ہوتی، بلکہ بیٹے کو اپنی نماز الگ پڑھنی ہوگی اور جس طرح شوہر کے نماز پڑھ لینے سے بیوی کی نماز ادانہیں ہوتی، بلکہ بیوی کو اپنی نماز پڑھنی ہو گی۔ اسی طرح زکوۃ کا تھم یہ ہے کہ گھر کے اندر جو شخص بھی صاحب نصاب گی۔ اسی طرح زکوۃ کا تھم یہ ہیٹی ہے، شوہر ہے، سب پر اپنی اپنی ملکیت ہے، چاہے وہ باپ ہے، بیٹا ہے، بیٹی ہے، شوہر ہے، سب پر اپنی اپنی ملکیت کے حیاب سے الگ الگ زکوۃ واجب ہوگی۔

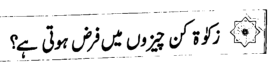


ایک مسئلہ جس میں لوگوں کو بکثرت غلط قبنی رہتی ہے۔ وہ مسئلہ یہ ہے کہ زکوۃ اس وقت فرض ہوتی ہے جب مال پر سال گزر جائے، سال گزرنے سے پہلے ذکوۃ فرض نہیں ہوتی۔ عام طور پر لوگ اس مسئلے کا بیہ مطلب بیجے ہیں کہ ہر مال پر الگ الگ سال گزرنا ضروری ہے، حالانکہ بیہ مطلب نہیں ہے، بلکہ سال گزرنا ضروری ہے، حالانکہ بیہ مطلب نہیں ہے، بلکہ سال گزرنے کا مطلب بیہ ہے کہ آ دمی سارے سال صاحب نصاب رہے۔ مثلاً

کی شخص کے پاس کم رمضان المبارک کو دس بزار روپے آگئے، اب بیشخص صاحب نصاب ہوگیا، اب اگر سال کے اکثر جصے میں اس کے پاس ان میں سے چھ بزار روپے کی مالیت کا زیور رہا ہے یا مالی تجارت رہا ہے تو وہ صاحب نصاب ہے، اگر درمیان سال میں اس کے پاس اور روپے آگئے تو اس پر علیحدہ سے مکمل سال کا گزرنا ضروری نہیں ہے، بلکہ اگلے رمضان کی پہلی تاریخ کوجتی رقم یا زیور مالی تجارت ہوگا، اس پر زکوۃ واجب ہوگی۔

### وودن پہلے آنے والے مال کی زکوۃ

مثلاً کم رمضان سے دو دن پہلے اس کے پاس دس بزار روپے مزید آگئے تو اب کم رمضان کو اس دس بزار روپے میں بھی زکوۃ واجب ہوجائے گی، اس پر علیحدہ سے سال گزرنا ضروری نہیں ہے، کیونکہ وہ شخص پورے سال صاحب نصاب رہا ہے، اس لیے اگر درمیان میں کوئی اضافہ ہوجائے تو ان پر الگ سے سال گزرنا ضروری نہیں۔



ایک مسلم سے ہے کہ کن چیزوں میں زکوۃ فرض ہوتی ہے؟ زکوۃ ان چیزوں پر فرض ہوتی ہے:

نقدروپی، چاہے بینک میں ہو یا گھر پر ہو، اس پر زکوۃ فرض ہے۔

سونے چاندی اور زبور پر بھی زکوۃ فرض ہے، چاہے زبور استعال

ہورہا ہو یا بونمی رکھا ہوا ہو اور وہ زبورجس کی ملکیت میں ہوگا ای





اس معاطے میں بھی ہمارے معاشرے میں بڑی برنظمی پائی جاتی ہے، گھر میں خاتون کے پاس جوز ایور ہوتا ہے، اس کے بارے میں بید واضح نہیں ہوتا کہ بیکس کی ملکیت ہے، کیا وہ عورت کی ملکیت ہے یا شوہرکی ملکیت ہے؟ شرعی اعتبار سے اس کو واضح کرنا ضروری ہے۔

### 📦 زیور کس کی ملکیت ہوگا؟

مثلا شادی کے موقع پرعورت پر جو زیور چڑھایا جاتا ہے، اس میں سے پھے زیورلڑکی والوں کی طرف سے چڑھایا جاتا ہے اور پچھ زیورلڑکے والوں کی طرف طرف سے چڑھایا جاتا ہے۔ اس کا قاعدہ یہ ہے کہ جولڑکی والوں کی طرف سے چڑھایا جاتا ہے، وہ سو فیصدلڑکی کی ملکیت ہوتا ہے اورلڑکی ہی پر اس کی ذکوۃ فرض ہے اور جو زیورلڑکے والوں کی طرف سے چڑھایا جاتا ہے، وہ وہ راہن کی ملکیت نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک طرح سے عاریاً دیا جاتا ہے، اس کا مالک لڑکا کی ملکیت نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک طرح سے عاریاً دیا جاتا ہے، اس کا مالک لڑکا ہوتا ہے، لہذا اس زیور کی ذکوۃ بھی اس پر فرض ہوگی، البتہ اگر لڑکا ایکی بیوی سے یہ کہہ دے کہ میں نے تہیں یہ زیور دے دیا، تم اس کی مالک ہو، تو اب زیور کورت کی ملکیت میں آ جائے گا اور اس کی ذکوۃ عورت ہی پر فرض ہوگی۔ لہذا اس کی وضاحت نہ ہونے کی وجہ سے بعد میں جھڑے ہو وہ کس کی ملکیت ہوگا۔ جا اس کی وضاحت نہ ہونے کی وجہ سے بعد میں جھڑے ہو کہ پیدا ہو جاتے ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ جو زیور شوہر کی ملکیت ہے، اس کی زکوۃ عورت پر فرض ہوگا۔ ہوگی اور جوڑیورعورت کی ملکیت ہے، اس کی زکوۃ عورت پر فرض ہے۔





# ن زیوری زکوۃ اداکرنے کا طریقہ

زیور کی زلوۃ اوا کرنے کا طریقہ ہے ہے کہ زیور کا وزن کرلیا جائے، چونکہ بیل اور خون پر فرض ہوتی ہے اس لیے اگر زیور میں موتی گئے ہوئے ہیں یا کوئی اور دھات اس کے اندر شامل ہے تو وہ وزن میں شامل نہیں ہوں گے، لہذا خالص سونا دیکھا جائے کہ اس زیور میں کتنا سونا ہے، پھر جس تاریخ میں کئی جگہ کھے کر محفوظ کر لیا جائے کہ قلال میں اتنا سونا ہے، پھر جس تاریخ میں زکوۃ کا حماب کیا جائے مثلاً کیم رمضان کو زکوۃ کی تاریخ مقرر کی ہوئی ہے تو اب کیم رمضان کو بازار سے سونے کی قیت معلوم کی جائے کہ آج بازار میں سونے کی کیا قیت ہے؟ قیت معلوم کرنے کے بعد اس کا حماب نکالا جائے کہ اس زیور میں کتنی مالیت کا سونا ہے، اس مالیت پر ڈھائی فیصد کے حماب سے زکوۃ نکالی جائے ہمثلاً اگر سونے کی مالیت ایک بزار روپے ہے تو اس پر ۲۵ روپے زکوۃ واجب ہوگی اور اگر دو ہزار ہے تو پچاس روپے واجب ہوگی اور اگر دو ہزار ہے تو پچاس روپے واجب ہوگی اور اگر دو ہزار ہے تو پچاس روپے واجب ہوگی اور اگر دی جائے، سونے کی قیت اس دن کی معتبر ہوگی جس دن آپ زکوۃ کا حماب کر رہے ہیں، جس دن آپ نے سونا خرید اتھا، اس دن کی قیت نور یو معتبر نہیں ہوگی۔

# 🛞 مالِ تجارت میں زکوۃ

تیسری چیز جس میں زکوۃ فرض ہوتی ہے، وہ مال تجارت ہے مثلا <sup>کسی شخض</sup> نے کوئی دکان کھولی ہوئی ہے، اب اس دکان میں جتنا مال رکھا ہے، ا<sup>س کل</sup> قیت لگائی جائے گی اور قیت اس طرح لگائی جائے گی کہ اگر اس کا پورا <sup>سامان</sup>



زكوة كے چنداہم سائل



آج ایک ساتھ فروخت کیا جائے تو اس کی کیا قیت گلے گی، بس قیت کا ڈھائی

# پنی کے شیئرز میں زکوۃ



اگر کسی شخص نے کمپنی کے شیئرز خریدے ہوئے ہیں تو وہ شیئرز بھی مال تحارت میں داخل ہیں، لبذا شیئرز کی جو بازاری قیت ہے، اس قیت کا ڈھائی فصد زكوة كے طورير اداكرنا موگا۔ آج كل كمينياں خودشيئرزكى زكوة كاك ليتي ہیں، لیکن وہ کمپنیاں شیئرز کی اصل قیت پر زکوۃ کافتی ہیں،بازاری قیت پر نہیں کاٹتیں، مثلاً سمپنی کے اصل شیئر زکی قیت دس رویے ہے اور بازار میں اس کی قیت بیاس رویے ہے، اب مینی تو دس رویے کے حاب سے زکوۃ کاف لے گی، لیکن درمیان میں جالیس رویے کا جو فرق ہے، اس کی زکوۃ شیئرز ہولڈرز کوخود ادا کرنی ضروری ہے۔



## 🕸 مكان يا پلاك ميں زكوة

اگر کسی مخص نے کوئی مکان یا پلاٹ فروخت کرنے کی نیت سے خریدا ہے لین اس نیت سے خریدا ہے کہ میں اس پلاٹ کو فرونت کرکے اس سے نفع كماؤل گا، تو اس مكان اور پلاث كى ماليت ميس بھى زكوة واجب موگى، ليكن اگر سی شخص نے کوئی مکان یا بلاٹ فروخت کرنے کی نیت سے نہیں خریدا بلکہ رہائش کی نیت سے خریدا ہے یا اس نیت سے خریدا ہے کہ میں اس مکان کو کراہ پر دے کر اس ہے آمدنی حاصل کروں گاتو اس صورت میں مکان کی مُوَعِظُعُمُاني الله الله الله

م اليت يرزكوة واجب نيس مولى، البته جوكراية آئ كا وه نقدى من شامل موكر اس پر قطائی قصد کے حماب سے ذکوۃ ادا کی جائے گا۔



# عام مال مين زكوة

سير حال بنيادي طور يرتين جيزون من زكوة واجب بوني ب:

() تقتری

() زيور

( ال تجارت نـ

مال تجارت میں خام مال بھی شائل ہوگا، مثلاً اگر کسی ممینی کے اندر خام مال يزا بوابة تو زكوة كاحساب جس دن كيا جائ كا، اس دن اس خام مال كى قیت لگا کر اس کی زکوۃ بھی ادا کرنی ہوگی اور جو مال تیار ہے، اس پر بھی زکوۃ واجب ہوگی۔



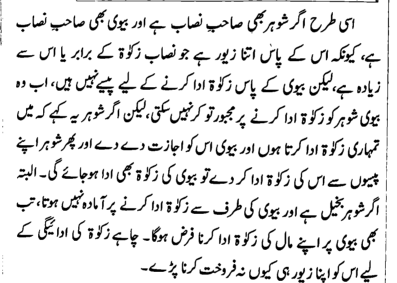
## بیٹے کی طرف سے باپ کا زکوۃ ادا کرنا

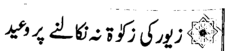
لیکن اگر زکوۃ تین افراد پر الگ الگ فرض ہے اور ان میں کوئی ایک دوسرے کو اجازت دے دے کہ میں آپ کو اجازت ویتا ہوں کہ آپ میری طرف سے زکوۃ ادا کردیں، پھر وہ دوسرا شخص اس کی طرف سے زکوۃ ادا کر دے، چاہے اینے پیمول سے ادا کر دے تب بھی زکوۃ ادا ہوجائے گی۔مثلاً ایک مخص کے تین بیٹے بالغ ہیں اور تینوں صاحب نصاب ہیں، یعنی تینوں بیٹوں کی ملکت میں ساڑھے باون تولہ چاندی کی قیت کے برابر قابل زکوۃ اٹائے



موجود ہیں، لہذا تمینوں بیٹوں میں سے ہرایک پرعلیحدہ علیحدہ زلوۃ فرض ہے اور باپ پر صاحب نصاب ہونے کی وجہ سے علیحدہ زلوۃ فرض ہے، لیکن اگر باپ اپ پر صاحب نصاب ہونے کی وجہ سے علیحدہ زلوۃ فرض ہے، لیکن اگر باپ اپ کی طرف سے زلوۃ ادا کرنا چاہے تو کر سکتا ہے، بشرطیکہ بیٹوں کی طرف سے زلوۃ ادا کر طرف سے زلوۃ ادا کر باپ ان کی طرف سے زلوۃ ادا کر دے تو ان کی ذکوۃ ادا ہوجائے گی۔

#### 🧟 بیوی کی طرف سے شوہر کا زکوۃ ادا کرنا





حدیث شریف میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ حضورِ اقدی سل النظالیہ اللہ میں تشریف میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ حضورِ اقدی سل الکلیوں میں تشریف لائے، حضرت عائشہ وٹائنی کو دیکھا تو ان کے ہاتھ کی انگلیوں میں چاندی کی انگوشیاں نظر آئیں۔ آپ نے ان سے بوچھا کہ یہ انگوشیاں کہاں



موعظ عماني المناسب

ے آئیں؟ حضرت عائشہ فاللجا نے عرض کیا یا رسول اللہ ساللی ایکی بیل نے یہ ہیں اس لیے کہ یہ جھے اچھی لگ ربی تھیں۔حضور اقد س سرور دو عالم ساللی ایکی ان سے بوچھا کہ کیاتم اس کی ذکوۃ نکالتی ہو؟ حضرتِ عائشہ واللہ ان نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! میں نے اس کی ذکوۃ نہیں نکالی، آپ ساللہ اللہ اگرتم یہ چاہتی ہو کہ اس کے بدلے تمہیں نکالی، آپ ساللہ اگری اگر میں نے اس کی ذکوۃ نہیں آئرت میں آگ کی انگھوٹھیاں بہنائی جائیں تو بیشک اس کی ذکوۃ نہ نکالو، لیکن اگر شھیاں بہنائی جائیں تو بیشک اس کی ذکوۃ نہ نکالو، لیکن اگر شھیاں بہنائی جائیں تو بیشک اس کی ذکوۃ نہ نکالو، لیکن اگر شھیاں بہنے سے بچنا ہے تو اس کی ذکوۃ ادا کرو۔(۱)

حضورِ اقدس مل التي نے زيور كى زكوة كے بارے ميں اتن تاكيد فرمائى بے، لبذا خواتين كو زيور كى زكوة اداكرنے كا بہت اہتمام كرنا چاہيے بشرطيكه وه زيوران كى مكيت ہو۔

عورت کی ملکت میں زیور ہونے کا مطلب سے ہے کہ وہ زیور یا تو اس نے اپنے پیموں سے خریدا ہویا کسی نے اس کو ہدیے میں دیا ہو یا وہ شادی کے موقع پر اپنی مال کے گھر سے لائی ہویا شوہر وہ زیور مہر کے طور پر بیوی کی ملکت میں دے دے، مثلاً مہر پچاس ہزار روپے تھا اور شادی کے موقع پر شوہر کی طرف سے زیور چڑھایا گیا،لیکن چونکہ اس وقت کوئی وضاحت شوہر نے نہیں کی طرف سے زیور چڑھایا گیا،لیکن چونکہ اس وقت کوئی وضاحت شوہر نے نہیں کی تھی، اس لیے وہ زیور شوہر کی ملکیت میں تھا، اب اگر وہ شوہر سے کہددے کہ میں نے شادی کے موقع پر جو زیور چڑھایا ہے، وہ تمہیں مہر کے طور پر دیتا



<sup>(</sup>۱) سنن ابى داود ۹۰/۲ (۱۵۲۵)والحديث سكت عنه أبو داود والمنذري. وذكر والحافظ في "التلخيص" ۳۹۰/۲، وعزاه إلى أبي داود، والدارقطني، والحاكم، والبيهقي، وقال: إسناده على شرط الصحيح.

TI MARINE

ہوں، یہ تہارا مہر کا حصہ ہے تو اس صورت میں اس زیور کے ذریعے مہر ادا ہوجائے گا اور بیوی اس زیور کی ذکوۃ بیوی ہوجائے گا، اب اس زیور کی ذکوۃ بیوی پر فرض ہوگی، شوہر پر فرض نہیں ہوگی، اب بیوی کو اختیار ہے کہ جو چاہے کرے، چاہے خود پہنے یا فروخت کر دے یا کسی کو دے دے، شوہر کو اجازت نہیں کہ وہ بیوی کو اان کا موں سے رو کے، اس لیے کہ وہ زیور اب اس کی ملکت بن چکا ہے۔

بہر حال! ہر چیز کا بہی تھم ہے کہ جو شخص جس چیز کا مالک ہے، اس کی زکوۃ بھی اس پر فرض ہوگی، البتہ اگر دوسرا شخص اس کی اجازت سے رضا کارانہ طور پر اس کی طرف سے زکوۃ دے دے تو زکوۃ ادا ہوجائے گی، مثلاً بیوی کی طرف سے شوہر دے دے یا اولاد کی طرف سے باپ دے دے بشرطیکہ اجازت ہو، بغیر اجازت کے زکوۃ ادا نہیں ہوگی، اس لیے کہ یہ اس کا اپنا فریعنہ ہے۔

آئ ہارے معاشرے میں زکوۃ کے مسائل سے ناواقفیت بہت پھیلی ہوئی ہے، اس کی وجہ سے یہ ہورہا ہے کہ بہت سے لوگ زکوۃ ادا کرتے ہیں، لیکن بیا اوقات وہ زکوۃ صحیح طریقے سے ادانہیں ہوتی اور اس کے نتیجے میں زکوۃ ادا نہ ہونے کا وبال سر پر رہتا ہے۔ اس لیے خدا کے لیے زکوۃ کے بلیادی مسائل کو سکے لیس، یہ کوئی زیادہ مشکل کام نہیں، کیونکہ انسان کے پاس جتنے اثاثے ہیں، ان میں سے صرف تین چیزوں پر زکوۃ واجب ہوتی ہے، جتنے اثاثے ہیں، ان میں سے صرف تین چیزوں پر زکوۃ واجب ہوتی ہے، ایک سونا چاندی پر دوسرے نقد روپے اور تیسرے سامانِ تجارت پر یعنی ہر وہ چیز جو فروخت کرنے کی نیت سے خریدی گئی ہو، اس پر زکوۃ واجب ہے، ان



#### مواعظ عناني بدائت

کے علاوہ گھر کے اندر جو استعال کی اشیاء ہیں مثلاً گھر کا فرنیچر، گاڑی، رہائٹی مکان، استعال کے برتن وغیرہ ان پرز کو قانبیں، البتہ گھر میں یا بینک میں جو رقم رکھی ہے یا گھر میں جو زیور اور سونا چاندی ہے یا کوئی مکان یا کوئی پلاٹ فروخت کرنے کی نیت سے خریدا ہے تو ان پرز کو قا واجب ہے، لیکن اگر رہنے کے لیے مکان خریدا ہے تو اس پرز کو قا واجب نہیں۔ بہر حال زکو قا کی ادائیگی کا معالمہ آسان ہے، زیادہ مشکل نہیں ہے، لیکن ذرا سمجھ لینے کی ضرورت ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو دین کے اس ستون کو سیجھنے کی توفیق عطا فرمائے اور اس کی شعیک شعیک ادائیگی کی بھی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

واخر دعوانا ان الحمد بلله ربّ العالمين





چار پیے کا فائرہ ١٨٢







#### چار چیے کا فائدہ



ہمارے ایک تاجر دوست نے ایک مرتبہ بیالطیفہ سنایا کہ ایک شخص دن رات اپنے کاروبار میں اتنا منہمک تھا کہ اسے زیادہ سے زیادہ منافع کمانے کے سواکوئی اور فکر نہ تھی، جب اس کا انتقال ہوا تو فرشتوں نے پوچھا کہ تم کہاں جانا چاہے ہو؟ جنت میں یا جہنم میں؟ اس نے بے ساختہ جواب دیا ''جہاں چار میں کا فائدہ ہو، وہاں جھیج دو''۔

یہ لطیفہ ہے تو یقینا گھڑا ہوا، لیکن اس خاص ذہنیت اور مزاج کی تصویر ہے جس کے نزدیک اس کا کنات میں پیے سے بڑی کوئی چیز نہیں، جس کے ہر ہرقول وفعل، نقل و حرکت اور انداز و ادا کا مقصد پیے میں اضافہ کرنا ہے اور جس کام کے نتیج میں پید حاصل نہ ہویا کوئی معاثی فائدہ نہ طے، وہ کام تطعی ہے کار ہے اور اس کے پیچھے اپنی توانائی خرچ کرنا حماقت ہے۔

کھوعرصے سے اسلامی عبادتوں کے بارے میں بھی بعض لوگ ای ذہنیت سے سوچنے لگے ہیں، بعنی اسلام میں جو عبادتیں فرض یا واجب قرار دی گئ ہیں یا جنہیں مسنون یا مستحب قراردیا گیا ہے، ان میں سے ہرایک میں انہوں نے



مؤعظاني المست

ادی اورمعاثی فوائد کی تلاش شروع کردی ہے، اگر کسی عبادت میں کوئی معاثی یا کسی اور نوعیت کا مادی فائدہ نظر آگیا تو سے حضرات نه صرف خوش ہوتے ہیں بكه اس مادى فائدے كوعبادت كا اصل مقصد قرار دے ديتے ہيں اور اگركى عبادت میں کوئی معاشی فائدہ نظر نہ آیا تو نہ صرف سے کہ خود اسے انجام نہیں رتے، بلکہ یہ بات تعلیم کرنے سے بی انکار کردیتے ہیں کہ وہ کوئی عبادت ہے۔ قرآن کریم نے ای طرزعمل کی طرف بڑے بلیغ انداز میں اثارہ فرمایا ہ،ارشاد ہے:

> وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُكُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ ۚ فَإِنْ اصَابَهُ خَيْرُ إِطْهَاكَ بِهِ ۚ وَ إِنْ اصَابَتُهُ فِتُنَهُ إِنْقَلَبَ عَلَى وَجُهِهِ \* خَسِرَ التَّانِيَا وَالْأَخِرَةَ لَا لَيْكُ هُوَ الْخُسُرَانُ الْمُبِينُ (١)

لوگوں میں سے کچھ وہ ہیں جو ایک کنارے کھڑے ہوکر الله كى عبادت كرتے ہيں، اگر (عبادت سے ) انہيں كوئى فائدہ پہنچ گیا تو مطمئن ہو گئے اور اگر انہیں کسی آزمائش ے سابقہ پڑگیا تو (عبادت سے) منہ موڑلیا، ایسے لوگول نے دنیا اور آخرت دونوں کا نقصان کیا۔

اس بنا پر بعض حضرات اس قربانی کے بارے میں شکوک وشبہات کا شکار ہوجاتے ہیں، جوعید الاضیٰ کے موقع پر انجام دی جاتی ہے، انہیں چونکہ اس عمل میں کوئی معاثی فائدہ نظر نہیں آتا، اس لیے وہ یہ باور نہیں کریاتے کہ ایک ایا

(۱) سورةالحجآيت(۱۱)ـ









عمل جو کسی نظر آنے والے معاشی یا مادی فائدے سے خالی ہو، عبادت کیسے ہوسکتا ہے؟ اور اسلام اس کی طرف کس طرح دعوت دے سکتا ہے؟ ایسے حضرات سے بات بھول جاتے ہیں کہ اگر "قربانی" میں کوئی معاشی فائدہ ہونا ضروری ہے تو وہ'' قربانی'' کیا ہوئی؟ یہ سالانہ قربانی حضرت ابراہیم مَالینا کی جس قریانی کی یادگار ہے، اس میں کون سا معاشی یا مادی فائدہ تھا؟ ایک باپ کو تھم ہوتا ہے کہ اپنے بیٹے کو ذرج کردو، بیٹا بھی کون سا؟ امنگول اور مرادول سے مانگا ہوا، جس نے ابھی بلوغ کی منزل بھی طے نہیں کی، باپ نے پلٹ کر یہ نہیں یو چھا کہ میرےمعصوم نچے کوئس جرم کی سزا دی جارہی ہے؟ وہ تو ابھی کسی جرم کے ارتکاب کے بھی لائق نہیں۔

پھر باپ نے بیٹے کو بھی بتایا کہ خواب کے ذریعے پیصبر آزما واقعہ مجھے دکھایا گیا ہے، بیٹا نابالغ تھا، گر جانتا تھا کہ پیغیبر کا خواب جھوٹانہیں ہوسکتا، اس نے بھی پیسوال نہیں کیا کہ میرا کیا جرم ہے،جس کی سزامیں مجھے ذرج کیا جائے گا اور آخراس حكم ميں حكمت ومصلحت كيا ہے؟

آخر میں ہوا کیا؟ یہ الگ بات ہے،لیکن جب اللہ تعالی کی طرف سے حکم ملا، تو اس وقت باپ اور بیٹا دونوں اس کا یہی مطلب سمجھے تھے کہ باپ کے ذمے فرض کیا گیا ہے کہ وہ بیٹے کو ذرج کرے، یعنی ایک ایساعمل کرے جو نہ صرف بے فائدہ ہے بلکہ عام حالات میں قانونا اور اخلاقا ہر اعتبار سے انتہائی سلین جرم ہے،لیکن چونکہ یقین تھا کہ یہ اللہ تعالی کا تھم ہے اس لیے اس کی حکمت ومصلحت پوچھنا بندگی کے خلاف تھا، چنانچہ باپ بیٹے دونوں تھم کی تعمیل پر کمر بستہ ہو گئے، دونوں اس جذبے سے سرشار تھے کب



#### موعظ عماني الماسي

جان دی، دی ہوئی ای کی تھی
حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا
شاعروں نے تو یہ کہ کر کر شاعری کی ہے کہ
نہ لود نصیب دشمن کہ شود ہلاک میغت
سرِ دوستال سلامت کہ تو خخب ر آزمائی

متاع جان کو سنجالے رہیں خرد والے ہم ابتدائے سفر ہی اسی زیاں سے کریں لیکن عشق و محبت اور بندگی کے اس آخری درجے پر جیتے جاگتے عمل کر کے حضرت ابراہیم مَالِینا اور ان کے صاحبزادے نے دکھایا۔

اس عظیم قربانی کی یادگار میں ایک مسلمان سے جان نہیں، مال کا ایک حصہ مانگا گیا ہے اور وہ بھی اس صورت میں جب وہ صاحب استطاعت ہو۔ اب اگر وہ اس ادنی سے مطالبہ پر بھی میں اس کرے کہ اس قربانی میں میرا معاثی فائدہ کیا ہے؟ تو اس سے اس کے سوا اور کیا کہا جاسکتا ہے کہ

تو بہ یک زخمے گریزانی زعثق؟ تو بحب نامے، چہ می دانی زعثق؟ بات دراصل میہ ہے کہ اسلام کی مقرر کی ہوئی بہت سی عبادتوں میں یقینا کچھ جسمانی، معاشرتی یا معاشی فوائد بھی ہیں۔ مثلا نماز سے نظم وضبط پیدا کرنے میں مدد ملتی ہے، لیکن میہ فوائد ان عبادتوں کے ضمنی اور ثانوی فوائد ہیں، ان کا

IAY

اصل مقصد نہیں ہیں، لبذا بیہ کہنا سراسر غلط ہوگا کہ نماز کا اصل مقصد صحت برقرار رکھنا ہے اور وہ جسمانی ورزش کی غرض سے فرض کی گئی ہے۔حقیقت میں نماز اور دوسری تمام عبادتوں کا اصل مقصد الله تعالی کے احکام کی اطاعت اور اس کی رضا جوئی ہے اور ان کے ذریعے انسان کو اس بات کی تربیت دی جاتی ہے کہ وہ احکام البی کے آگے بے چون و چرا سرخم کرنے کا عادی ہے، اس میں بہ جذبہ پیدا ہو کہ اللہ تعالیٰ کا حکم آجانے کے بعد وہ اپنی بڑی سے بڑی خواہش اور برے سے بڑے ذاتی مفاد کو اس تھم پر قربان کرنے کے لیے تیار ہوگا، ای جذبے کا نام بندگی ہے، جب تک بیجذبہ پیدا نہ ہو، اس وقت تک بندگی صرف ایک دعویٰ ہی دعویٰ ہے، اسی لیے بعض عبادتیں الیی بھی رکھی گئ ہیں جن کا ظاہری اسباب کے لحاظ سے کوئی خاص مادی یا معاشی فائدہ نظر نہیں آتا۔مثلاً حج کے دوران بیت اللہ کے گرد چکر کاٹا، دو پہاڑیوں (صفا اور مروہ) کے درمیان (بظاہر بے مقصد) دوڑنا، منیٰ میں جمرات پر کنکریاں مارنا، اگر الله تعالی کا حکم نه ہوتو بیر سارے کام بظاہر بڑے غیر سنجیدہ اور قطعی غیر معقول نظر آتے ہیں اور صرف روپے پیسے اور معاشی فوائد کے بھنور میں پھنسی ہوئی عقل بھی سے باور نہیں کرسکتی کہ ان گھڑ پتھروں سے بنے ہوئے تین ستونوں کو روزانہ کنکر مارنا ایسا کون ماممل ہے،جس کی خاطر (انفرادی سطح پر) ہزاروں روپے کا اور (اجماعی سطح پر) كروڑوں كا زرمبادلہ خرچ كيا جائے؟ جس كے ليے وہ افراد جن كے ايك ايك تھنے کی قیمت ہزاروں میں ہوتی ہے، متواتر کئی کئی دن تک اپنے اوقات اس کام میں صرف کریں؟

بلكه انسان كومحض ايك معاشى جانور (Economic animal) سيحصنے والى

ذہنیت اگر''چار پینے کے فائدے'' کا حساب لگانے پر آجائے تو وہ نماز کے بارے میں بھی یہ حساب لگاستی ہے، کہ ایک عام نمازی مسلمان اوسطاً ڈیڑھ بارے میں بھی یہ حساب لگاستی ہے، کہ ایک عام نمازی مسلمان اوسطاً ڈیڑھ گھنٹہ روزانہ نماز پڑھنے میں خرچ کرتا ہے جومہینہ میں پینتالیس گھنٹے بن جاتے ہیں، اگر وہ یہ پینتالیس گھنٹے سی معاشی سرگری میں خرچ کرتا تو پیداوار اور آمدنی میں کتنا اضافہ ہوسکتا تھا؟

لیکن جس شخص کے پاس مادی وسائل و اسباب سے آگے بھی کچھ و کیھنے کی صلاحیت موجود ہو اور وہ یہ حقیقت سمجھ سکتا ہو کہ اس کا نئات میں روپے پیسے ہی سب کچھ نہیں ہے، اس کے نزدیک عبادات سے متعلق اعداد و شار کے اس حساب و کتاب کا مطلب محبت کو شجارت بنانے کے سوا کچھ نہیں۔

قربانی بھی ایک ایی ہی عبادت ہے کہ اگر اسے خشک کاروباری نقطہ نظر سے اعداد وشار کی ترازو میں تولا جائے تو شاید اس میں شعیرہ معاشی فوائد برآ مدنہ ہوں، لیکن جو شخص بندگی کی روح اور حقیقت سے آشا ہو، اسے محبت کے معاملات میں یہ خشک بہی کھاتہ کھولنے ہی سے گھن آئے گی، یہ تجارت نہیں عبادت ہے، جو محبت سے شروع ہوتی ہے اور پرستش تک جاتی ہے، اس میں عبادت ہے، جو محبت سے شروع ہوتی ہے اور پرستش تک جاتی ہے، اس کا تو بنیادی مقصد ہی کے خلاف ہے، اس کا تو بنیادی مقصد ہی کے خلاف ہے، اس کا تو بنیادی مظمی نظر ہی یہ ہے کہ انسان کے دل میں ایسا گہرا جذبہ اطاعت پیدا ہو کہ اللہ کے تھم کے آگے وہ اپنی ہر چیز قربان کرنے کو تیار ہو۔ یہی وہ بنیادی جذبہ ہے جو انسان کو انسان بنا تا ہے، اور جس کے بغیر وہ فرعون و نمرود بن کر دوسروں کے حقوق چھینتا اور ان کے جائز مفادات پر ڈاکے ڈال ہے۔ دوسری عبادتوں کی طرح '' قربانی'' بھی یہ جذبہ پیدا کرنے کا بہترین ذریعہ ہے، بشرطیکہ وہ عبادت





کے جذبہ سے کی جائے اور اس میں ریا کاری اور دکھاوامقصود نہ ہو اور نہ وہ محض ری خانہ پری اور ماحول کے دباؤ کے تحت انجام دی جائے۔

آخر میں ایک اور ضروری بات کہ اسلام نے جہاں عید الاخیٰ کے تین دنوں میں قربانی کی عبادت کو باعث نضیلت قراردیا ہے، وہاں دوسرے بہت سے احکام بھی دیے ہیں، ایک عبادت کی انجام دہی میں دوسرے احکام کونظر انداز کرنا بندگی کا شیوہ نہیں، مثلاً بی تھم بھی اسلام ہی نے دیا ہے اور انتہائی تاکید کے ساتھ دیا ہے کہ اینے کی عمل سے کسی دوسرے کو تکلیف نہ پہنچاؤ۔ (۱)

سی تھم بھی آپ سالٹالیا ہے دیا ہے کہ لوگوں کی گزرگاہ اور راستوں کو گندا نہ کرو، بلکہ راستے میں پڑی ہوئی گندگی یا کسی تکلیف دہ چیز راستے سے ہٹا دینا، آنحضرت مالٹھالیا ہے ارشاد کے مطابق، ایمان ہی کا ایک شعبہ ہے۔ (۲)

لہذا جہاں قربانی ایک صاحب استطاعت مسلمان کے لیے ضروری ہے وہاں اس کے ذمے یہ بھی فریضہ عائد ہوتا ہے کہ وہ ذرج شدہ جانور کی آلائش کو اس طرح ٹھکانے لگانے کا انظام کرے کہ اس سے ماحول میں گندگی نہ تھیلے۔ ان آلائشوں کو شارع عام پر ڈال دینا یا آئیس اس طرح چھوڑ کر چلے جانا کہ وہ پڑی سرتی رہیں اور لوگوں کے لیے تکلیف کا باعث ہوں، ایک مستقل گناہ ہے اور اس شم کے گناہ کر کے عبادت انجام دینا بھی عبادت کے بنیادی مقصد سے جہالت کی دلیل ہے۔



<sup>(</sup>۱) طاحظه موسنن الترمذي ٤٩٥/٤ (٢٧٩٩) وقال هذا حديث غريب وخالدبن الياس يضعف.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۲۰۳/ (۲۲۳)\_

خلاصہ یہ کہ قربانی ایک عبادت ہے، نہ تو یہ کوئی تجارت ہے، جس میں "وار پیے کا فائدہ" طاش کیا جائے اور نہ یہ کوئی ہڑ بونگ ہے جو قواعد وضوابط سے آزاد ہو اور اس کے دوران لقم وضبط اور صفائی ستھرائی کے احکام و آ داب کو نظر انداز کردیا جائے، اس عبادت کا اول و آخر پیغام ہی یہ ہے کہ

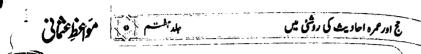
إِنَّ صَلَاتِيْ وَنُسُكِيْ وَمَحْيَاكَ وَمَمَاتِنٌ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ (١)

بے شک میری نماز، میری قربانی اور میرا جینا مرنا سب اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا پروردگا رہے۔

> ۱۰زی الحجه <u>۱۹۹۳ ه</u> ۲۲ م<u>ی ۱۹۹۳</u>ء



(1) سورة الانعام آيت (١٦٢)\_





مح اور عمره احادیث کی روشنی میں

(حضور ما فاليلم نے فرمايا)

حج اور عره احاديث لي روشي ش س





195



# بالنداؤم الزمم

# ج اور عمره احادیث کی روشن میں



ا حضرت ابو ہریرہ خلائیہ سے مروی ہے کہ حضور اکرم مل طالبتی نے ارشاد فرمایا:

" جس شخص نے اس طرح جج کیا کہ نہ اس کے دوران کوئی فخش کام کیا اور نہ کسی اور گناہ میں مبتلا ہوا، تو وہ اپنے گناہوں سے اس طرح (پاک و صاف ہوکر) لوٹا ہے جیسے کہ آج مال کے پیٹ سے پیدا ہوا ہو۔"(۱)

کرم مل الله بن مسعود رفائق سے مروی ہے کہ حضور اکرم مل الله الله عن مسعود رفائق سے مروی ہے کہ حضور اکرم مل الله الله الله الله بن مسعود رفائق سے ارشاد فرمایا:

'' مج اور عمرہ ساتھ ساتھ کرو، اس کیے کہ وہ فقر و فاقہ اور گناہوں کو اس طرح دور کرتے ہیں جیسے دھونکی لوہے اور

(۱) صحیح البخاری ۱۳۳/ (۱۹۲۱) و صحیح مسلم ۱۳۵۰ (۱۳۵۰) ـ



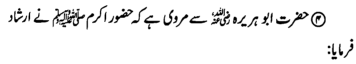
سونے چاندی کے میل کو دور کرتی ہے اور جو مج اللہ کے نزدیک قبول ہو جائے، اس کا صلہ جنت کے سوا کچھ نہیں۔''(۱)



ا حفرت ابن عباس وظلم سے مروی ہے کہ حضور اکرم مل اللہ نے اللہ نے .

ارشاد فرمایا:

"ج كوجلد سے جلد اداكرنے كى كوشش كرو، اس ليے كه تم ميں سے كوئى نہيں جانباكه كيا پيش آنے والا ہے۔"(٢)



'الله تعالی عرفات والول (حاجیول) کی وجہ سے آسان والول (فرشتول) پر فخر کرتا ہے اور ان سے کہتا ہے، میرے بندول کو دیکھوکس طرح پراگندہ بال اور غبار آلود موکر میرے یاس آئے۔''(۳)

@ حضرت ابوامامه والنفي سے مروى ہے كه حضور اكرم سرور دو عالم مل فليكم



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱٦٤/٢ (۸۱۰) وقال حديث حسن صحيح غريب وسنن النسائي ۱۱۵/۵ (۲٦٣٠).

<sup>(</sup>٢) بسند احمد ٥٨/٥ (٢٨٦٧) ومستدرك حاكم ١٦٧/١ (١٦٤٥) وقال صحيح الاسناد ولم يخرجاه و وافقه الذهبي في "التلخيص" ـ

<sup>(</sup>٣) مسنداحد ١١٠/١٦ (٧٠٨٩) وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد ،٥٥٩/٣ (٥٥٤٦) دواه أحدو الطبراني في الصغير و الكبير ، و رجال أحدمو ثقون .

#### في ارشاد فرمايا:

روجس مخص کو کسی کھلی ہوئی مجبوری، ظالم بادشاہ یا سخت شم کی بیاری نے حج سے نہ روکا ہو اور پھر وہ حج کیے بغیر مر جائے تو (اللہ کو اس سے کوئی تعلق نہیں) وہ چاہے بیودی ہوکر مرے یا نصرانی ہوکر۔''(۱)

' بہوشخص بیت اللہ کا طواف کرے اور دو رکعتیں نماز ادا کرے، تو جتنے قدم وہ اٹھا تا ہے، ان میں سے ہرقدم پر اس کا ایک گناہ معاف ہوتا ہے، ایک نیکی اس کے نامہ اعمال میں کسی جاتی ہے اور اس کے درجات میں ایک درجہ کا اضافہ ہوجاتا ہے۔'' (۲)

ک حضرت طلحہ بن عبید اللہ رہائیہ سے مروی ہے کہ حضور اکرم ملی تعلیہ نے ارشاد فرمایا:

<sup>(</sup>۲) صحیح ابن خزیمه ۲۲۷/۴ (۲۷۵۳) و اصله فی سنن ابن ماجه ۶۷۰۲ (۲۹۵۲) و قال البوصیری فی "مصباح الزجاجه" ۱۹۲۸: بدا اسنا در جاله ثقات

'' عرفہ کے دن شیطان جتنا ذلیل و خوار، حقیر اور غضب ناک ہوتا ہے، اس سے زیادہ ذلیل وخوار حقیر اور غضب ناک وہ کسی دن نہیں ہوتا اور اس کی وجہ صرف یہ ہے کہ وہ اس دن دیکھتا ہے کہ اللہ کی رحمت نازل ہو رہی ہے اور بندوں کے بڑے بڑے گناہ معاف کیے جا رہے ہیں۔''(۱)

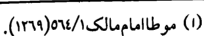
 حضرت عبد الله بن عباس فالنها سے مروی ہے کہ حضور اکرم صلافی الیے ہے نے ارشاد فرمایا:

> "الله تعالی این بیت حرام کے حاجیوں پر ہر روز ایک سو بیں رحمتیں نازل فرماتا ہے، ان میں سے ساٹھ طواف كرنے والول ير اور بيس (كعيكو) ويكھنے والول ير نازل ہوتی ہیں۔"(۲)









<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني ٢٤٨/٦ (٦٣١٤) والمعجم الكبير ١٩٥/١١ (١١٤٧٥) وأورده الهيثمي في"المجمع" ٣١٦٦ ٥٧٣٩ وقال: رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وفيه يوسف بن السفر، وهو متروك. والحديث الذي ذكره السخاوي في"الأجوبة المرضية " ٣٠/١ بطرق عديدة وقال: وأقرب طرق هذا الحديث إلى الصحة طريق سعيدبنسالم، طبع دار الراية.







بدہنت ایک مواطعانی مج کی اہمیت ج في الميت (نشری تقریریں ص ۵۱) 194

موعظِعمانی ایک بدیدت مج کی اہمیت 197



#### بالضائع الأجنم

## مج کی اہمیت



#### نحبره ونصلى على رسوله الكريم

آئ عرفہ کا دن ہے، یہ دن ایک مسلمان کی زندگی میں بڑی اہمیت کا حال ہے، عرفہ کے دن ہزارہا مسلمانوں کی ایک ایک عبادت بحیل پاتی ہے جو نہ صفات خود ایک اعلی عبادت ہے بلکہ بہت می عبادتوں کا مجموعہ اور بہت می پاکیزہ صفات کا سر چشمہ ہے، آج کے دن لاکھوں فرزندانِ توحید محض خدا کو یاد کرنے کے لیے ایک ایسے میدان میں جمع ہوتے ہیں جس پر خدا کی رحمتوں کے سواکسی چیز کا سایہ ہیں ہے، تا حدنظر تھیلے ہوئے خشک ریگستان میں کالے اور گورے، عربی اور عجمی ، امیر اور غریب اور حاکم اور محکوم کے درمیان ہر امنیاز مٹ جاتا ہے، یہاں ایک جاہ و جلال والا بادشاہ بھی اپنے مالک کے حضور عید ایک بے کس اور بے سہارا مزدور۔

یہاں سینکڑوں ملکوں سے آئے ہوئے لاکھوں انسان ایک ہی لباس میں ملوں نظر آتے ہیں، بیسب ایک ہی خدا کو پکارتے ہیں اور ان سب کی زبان پرایک ہی روح پرورنعرہ ہوتا ہے:





#### لَبَّيْكَ،اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ لَبَّيْكَ لَا شَيِيْكَ لَكَ لَبَّيْكَ

ج کی یہ دل آویز عبادت جوسر زمین تجازی مقدس دادیوں میں اداکی جاتی ہے، تمام عبادتوں میں اداکی جاتی ہے، تمام عبادتوں میں ایک منفرد اور نرالی شان رکھتی ہے۔ اس عبادت نے عشق کے اس جذبے کو ایک صحیح رخ مہیا کیا ہے، جو انسان کی فطرت میں داخل ہے اور جس کی وجہ سے وہ کھی کھی '' پاسبان عقل'' کو خیر باد کہنے پرمجبور ہوجاتا ہے۔

یہ عبادت ہمیں سکھلاتی ہے کہ عشق و محبت کی صحیح حق دار صرف وہ ذات ہے، جس نے تمہیں اور اس کا نئات کی ہر چیز کو پیدا کیا ہے، اگر پوجنا ہے تو اس کو پوجو، چاہنا ہے تو اس کو پکارو، مانگنا ہے تو اس سے مانگو، کسی کے کو چے میں چکر کا شنے کو جی چاہتا ہے تو اس کے گھر کا طواف کرو، مانگو، کسی کی یاد میں سرگرداں پھرو۔

قرآنِ کریم نے بہت سے مواقع پر ج کی اہمیت اور فضیلت کو واضح الفاظ میں بیان فرمایا ہے، سورہ آل عمران میں ارشاد ہے:

وَلِلْهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلًا (1)
"اورلوگوں پر الله كاحق ہے جو شخص اس كے گھرتك آنے
كى قدرت ركھتا ہووہ حج كے ليے آئے۔"

اسلام نے اس عبادت کی کس قدر تاکید کی ہے اس کا اندازہ اس حدیث ہے ہوگا جس میں آ ب مان فلیلیٹم نے فرمایا:

(۱) سورة آل عمران آيت (۹۷) ـ





"من لم يمنعه من الحج حاجة ظاهرة أوسلطان جائر أو مرض حابس، فمات ولم يحج، فليمت إنشاء يهو دياو إنشاء نصر انيا"(١)

جس شخص کو نہ کسی کھلی ضرورت نے ج سے روکا ہو، نہ کسی ظالم سلطان نے اور نہ کسی روکنے والے مرض نے اور اس کے باوجود ج کیے بغیر مرجائے تو اسے اختیار ہے خواہ میرودی بن کر مرے یا نصرانی بن کر۔

دوسری طرف اس عبادت کی طرف ترغیب دیتے ہوئے بخاری اور مسلم کی ایک حدیث میں ارشاد ہے:

"الحج المبرورليس له جزاء إلا الجنة"(٢) جو حج الله كا بارگاه مين قبول موجائ اس كا صله جنت كرايس الله عن الله ع



(۲)صعیح البخاری ۲/۳ (۱۷۷۳) وصعیح مسلم ۱۳۴۹ (۱۳۴۹) ـ

# 

"ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدا من النار من يوم عرفة"(١) THE STATE OF THE S

الله تعالی جتنے بندول کوعرفہ کے دن آگ کے عذاب سے آزاد کرتا ہے اتناکسی اور دن نہیں کرتا۔

سوال بہ ہے کہ اس عاشقانِ عبادت کو اسلام میں اتنی اہمیت کیوں دی گئ ہے؟ قرآنِ کریم نے صرف ایک مخضر جملے میں حج کی حکمتوں کی سمیٹ دیا ہے، ارشاد ہے:

لِيَشُهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمُ

( یعنی حکمت یہ ہے ) کہ لوگ (یہاں آکر) کھلی آ تکھوں ریکھیں کہ ( اس حج میں ) ان کے لیے کیسے کیسے فائدے

بير-

اور حقیقت بھی یہی ہے کہ جج کے فوائد اور حکمتوں کا تھوڑا بہت اندازہ ای خوش نصیب کو ہوتا ہے جسے اللہ نے عظیم سعادت کی توفیق بخشی ہو۔ وہاں پہنچ کر بلا شبہ وہ کھلی آ تکھوں ان فوائد کا مشاہدہ کرتا ہے جنہیں دیکھنا تصوّر کی نگاہ کے لیے ممکن ہی نہیں ہے۔ تاہم آ ہے! اس عبادت کے اعمال و افعال پر ایک سرسری نظر ڈال کر ان بعض حکمتوں کا ایک معمولی سا اندازہ کرنے کی کوشش کریں جو ہمارے تصوّر کے دائرے میں آ سکتی ہیں۔



<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٢/٢٨٩ (١٣٤٨)\_

\_\_\_ (۲۸) سورة الحج آیت (۲۸) ـ

جج کی عبادت میں سب سے پہلی بات جونظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ انسان کو بے شار پاکیزہ صفات سے آراستہ ہونے اور اپنی پوشیدہ صلاحیتوں کو کھارنے کا خوب موقع ملتا ہے۔ ذرا تصور کیجے کہ جوشخص جج بیت اللہ کا عزم کرکے اپنے گھر سے نکل رہا ہے ، اسے کس چیز نے اس سفر پر آمادہ کیا ہے؟ اس کے سر میں کون سا سودا سایا ہوا ہے جو اسے مجبور کر رہا ہے کہ وہ اپنا گھر بار چھوڑے، مال و دولت ، اپنے عزیزوں اور دوستوں کو خیر باد کے، اپنے وطن کی راحت و آرام کو قربان کرے اور سینکڑوں میل کھن راستہ طے کرکے ان صحراؤں کی خاک چھانے، جن میں ظاہری اعتبار سے کوئی دل کشی نہیں؟

آپ غور کریں گے تو معلوم ہوگا کہ ایک عاذم جج کو اس سفر پر ابھارنے والی چیز خدا کی محبت کے سوا کچھ نہیں، حقیقت یہ ہے کہ اس سفر پر کوئی شخص اس وقت تک آ مادہ ہو ہی نہیں سکتا جب تک اس کے دل میں خدا کی محبت نہ ہو، اس کے درل میں خدا کی محبت نہ ہو، اس کے درسول کا عشق نہ ہو، آخرت کی فکر نہ ہو اور اپنے فرض کو فرض سمجھنے کا خیال نہ ہو۔

جب یہ شخص اس نیک ارادے کے ساتھ اپنے گھر سے قدم نکالتا ہے تو اس کے دل کی دنیا بالکل بدل جاتی ہے، اب وہ خدا کے راستے کا راہی ہے تھے ہرقدم پر یہ خیال رہتا ہے کہ اس کی کوئی حرکت اس کے مالک کی مرضی کے خلاف نہ ہوجس کا مہمان بن کر وہ جا رہا ہے، یہ تصور اس کے دل میں نیکی کی امنگ بھلائی کی لگن اور بدی کی نفرت پیدا کرتا ہے۔ اسے ہر آن اپنے کی امنگ بھلائی کی لگن اور بدی کی نفرت پیدا کرتا ہے۔ اسے ہر آن اپنے

الک کا بیارشاد ہ تکھوں کے سامنے نظر آتا ہے کہ

7 . M

# فَلَارَفَتَ وَلَا فُسُوْقَ ﴿ وَلَا جِنَالَ فِي الْحَبِّ ﴿ (١) جَج (كِسفر ) مِين سَى فَحْش بات كى سُخاِئش نهيں ، سَى سَناه كى سُخاِئش نہيں اور سَى جُمَّارُ نے كى سُخاِئش نہيں۔



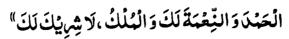
رائے میں اسے اپنے جیسے بہت سے ہم سفر ملتے ہیں، جب وہ یہ تصور
کرتا ہے کہ یہ لوگ بھی اسی لگن کو لے کر جا رہے ہیں، جو میرے دل میں
موجزن ہے، تو اسے ان لوگوں میں اپنائیت محسوس ہوتی ہے، وہ ان سے محبت
کرتا ہے، ان کی طرف سے کوئی نا گوار بات پیش آتی ہے توحتی الامکان اس پر
صبر کرنے کی کوشش کرتا ہے اور یہ چیز اس کے دل میں دوسروں کے لیے ایثار،
اخوت اور عفو در گذر کے قیمتی جذبات پیدا کرتی ہے۔

پھرسفر کے دوران ایک مرحلہ ایبا آجاتا ہے جہاں اسے احرام کے بغیر گزرنا جائز نہیں، یہاں پہنچ کر جج کا یہ مسافر اپنی ظاہری زیب و زینت اور لباس کی تمام سج دھج بھی قربان کر ڈالتا ہے، اسے خوشبولگانے کی اجازت نہیں، وہ سلے ہوئے کپڑ نے نہیں پہن سکتا، اس کے لیے سر اور منہ کو ڈھکنا بھی نا جائز ہے، وہ کسی جانور کا شکار نہیں کر سکتا اور نہ اسے زن وشو ہر کے تعلقات قائم کرنے کا اختیار ہے، وہ صرف دو سادہ چادروں میں ملبوس ہے جو اس بات کا اعلان کر رہی ہے کہ اب تک وہ خواہ کچھ ہو، پچھ رہا ہو، اب وہ تمام رشتے ناطے توڑ کرصرف خداکے در کا ایک بھکاری ہے جس کی زبان پر ایک ہی آواز ہے۔

"لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ لَبَّيْكَ، إِنَّ

(١)سورة البقرة آيت (١٩٧) ـ





یہ آواز در حقیقت اس پکار کا جواب ہے جو آج سے پانچ ہزار سال پہلے حفرت ابراہیم مَلاِنلا نے لگائی تھی، اللہ کے اس منادی نے اس وقت پکار کر کہا تھا کہ اللہ کے بندو! اللہ کے گھر کی طرف آؤ، زمین کے ہر گوشے سے آؤ، اس پکار کے جواب میں دیار حبیب کا ہر مسافر بلند آواز سے لبیک کہتا ہے، یعنی میں حاضر ہوں، بار اللہ، میں حاضر ہوں، تیرا شریک نہیں، میں صرف تیری طبی پر حاضر ہوں، تیرا شریک نہیں، میں صرف تیری طبی پر حاضر ہوں، تیرا شریک نہیں، میں صرف تیری طبی پر حاضر ہوں، تیرا ہے اور تیرا کوئی شریک نہیں۔

احرام کا یہ فقیرانہ ماحول اس مسافر کے دل میں عاجزی اور اعکساری ،
تواضع اور مسکنت پیدا کرتا ہے اور غرور و تکبر اور نخوت و ریا کاری کے تمام
گناؤ نے جذبات کو کچل ڈالٹا ہے، یہاں تک کہ جب اللہ کا یہ بندہ اس کے
مقدس گھر میں پہنچتا ہے تو اسے اپنی بندگی کے سواکسی چیز کا ہوش نہیں رہتا،
یہاں اپنی ہستی کے ہر غرور کو خاک میں ملاکر وہ اس کے گھر کے گرد دیوانہ وار
چکر کا فتا ہے، اس کے پتھروں کو چومتا ہے، اس کی چوکھٹ تھام کر روتا اور
گرگڑا تا ہے۔

اس مقدس زمین کا ایک ایک ذرہ، اس کا رشتہ انبیاء علاسطام اور صحابہ تفاتشہ کے مقدس گروہ کے ساتھ جوڑ دیتا ہے اور اس مسافر کے دل میں اس گروہ کی صفات اپنے آپ میں پیدا کرنے کا داعیہ جنم لیتا ہے، طواف سے فارغ ہوکر وہ مقام ابراہیم پر پہنچتا ہے، تو کعبے کے مقدس معماروں کا تصور اس کے دل میں مقام ابراہیم پر پہنچتا ہے، تو کعبے کے مقدس معماروں کا تصور اس کے دل میں عقیدت و محبت کے جذبات پیدا کرتا ہے، پھر وہ صفا اور مردہ کے درمیان سعی کرتا ہے تو ایک طرف اسے حضرت ہاجرہ کی وہ آ زمائش یاد آتی ہے جو انہوں کرتا ہے تو ایک طرف اسے حضرت ہاجرہ کی وہ آ زمائش یاد آتی ہے جو انہوں



کا اللہ کی خوشنوری کے لیے برداشت کی تھیں، دوسری طرف اس کے دل میں خدا کے دین کے لیے سعی وعمل کے جذبات پروان چڑھتے ہیں۔

یباں تک کہ پھر ایک دن وہ معجد حرام کو بھی خیر باد کہہ کر ان صحراؤں کا رخ کرتا ہے، جہال کے ہر ہر چیے سے اسلامی تاریخ کے بے شار واقعات وابت ہیں۔ وہ اللہ کے حکم کے مطابق بھی منی میں پڑاؤ ڈالٹا ہے، بھی عرفات میں خیمہ زن ہوتا ہے، بھی مزدلفہ میں رات گزارتا ہے اور بالآخرمنیٰ کے تین جرات یر بار بار کنکریاں مار کر وہ شیطانی وساوس اور نفسیانی خواہشات کے ساتھ جنگ کرنے کاعملی مظاہرہ پیش کرتا ہے، یہیں یرکسی جانور کی قربانی پیش کر کے وہ حضرت ابراہیم عَلیاللا کی عظیم الثان قربانی کی یادتازہ کرتا ہے اور گویا ان تمام عبادتوں کے آخر میں اس بات کا اقرار کرتا ہے کہ وقت آنے پر خدا کے دین کے لیے اپنی جان کی قربانی سے بھی دریغ نہیں کرے گا۔

آپ نے دیکھا کہ افعال جج کی ایک ایک نقل وحرکت اس کے اندر اعلیٰ ترین اوصاف اور یا کیزہ ترین خصلتیں پیدا کرنے میں کتنی مدد کرتی ہے؟

مج کے بیتمام فائدے انفرادی نوعیت رکھتے ہیں بیفوائد ہیں جو تنہا مج کرنے والے کو حاصل ہوتے ہیں، لیکن حج کے فوائد کی فہرست یہال ختم نہیں ہوجاتی، اب ایک طائرانہ نظر ان فوائد پر ڈال کر دیکھیے، جو حج کی وجہ سے ملمانوں کے بورے معاشرے کو حاصل ہوتے ہیں۔ آپ دیکھتے ہیں کہ جج ے زمانے میں عالم اسلام کا ہر گوشہ سفر جج کی سر گرمیوں سے معمور ہوجاتا ہے، رمضان المبارک سے لے کر رہے الاول تک جیم مہینوں میں عاز مین مج کی آمد و رفت کا سلسلہ جاری رہتا ہے، اس عرصے میں جو لوگ جج کونہیں جاتے وہ





بھی حاجیوں کوسفر کے لیے تیار کرکے انہیں رخصت کرکے اور پھر واپسی پر ان کا استقبال کرکے اور ان سے دیارِ حبیب کے پر کیف احوال من کر کسی نہ کسی ورج میں ان صفات کا ایک حصہ حاصل کر لیتے ہیں، جو جج کا سفر انسان میں پیدا کرتا ہے اور اس طرح پوری دنیا میں ایک اسلامی روح بیدار ہوتی ہے۔
جے مسافروں کا بیر قافلہ جس کے دل میں خدا کی رضا جوئی کے سواکوئی گئی نہیں، جس بستی سے گذرتا ہے، اس کو اپنے اخلاق و اعمال سے متأثر کرتا ہے اور ان کے دلول میں بھی اس پر کیف سفر کے ولو لے بیدا ہوتے ہیں۔

پھر عرفات کے میدان میں کوئی حاجی تنہا نہیں پہنچا، یہاں لاکھوں فرزندانِ توحید کا ایک دل آویز اجتماع ہوتا ہے، ان کی زبانیں مختلف ہیں، ان کے رنگ مختلف ہیں، ان کی نسلیں جدا ہیں، گریہ آپس کے ہرفرق کو مثا کر اس طرح ایک ہوجاتے ہیں کہ ان کا خدا ایک، ان کا رسول ایک، ان کی کتاب ایک، ان کا کعبہ ایک، ان کے لبوں پر پکار ایک، ان کے دلوں میں لگن ایک، ایک کہ ان کے بدن پر لباس ایک ہوتا ہے، اس طرح آسان کی نگاہیں انسانی اتحاد کا وہ عظیم ترین مظاہرہ دیکھتی ہیں جس کی نظیر دنیا کے کسی گوشے میں انسانی اتحاد کا وہ عظیم ترین مظاہرہ دیکھتی ہیں جس کی نظیر دنیا کے کسی گوشے میں نظر نہیں آسکتی۔

یہاں ہرمسلمان کو اپنے بھائی کے حالات سننے، اسے دکھ سکھ میں شریک کرنے اور پوری ملت کی فلاح و بہود کے طریقے سوچنے کا موقع ملتا ہے۔

کال مسلمانوں کو اتحاد کے ساتھ تنظیم کی تربیت ملتی ہے، یہاں لاکھوں انسانوں کالشکر ایک امیر الحج کی پیروی کرتا ہے، اس کے پیچھے نماز پڑھتا ہے، اس کی تقریریں من کران پرعمل کرتا ہے۔

# موعظعماني المدالات

خلاصہ یہ ہے کہ روحانی تربیت کی اس عظیم عبادت سے فارغ ہوکر انسان چاہے تو وہ اپنے آپ کو انسانیت کا ایک ایسا مکمل نمونہ بنا سکتا ہے جو اس کے معاشرے کے ہرفرد کے لیے باعث رشک ہو، اس لیے حضورِ اقدس سال ایک ایسا کہ ارشاد فرمایا کہ

"من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته امّه"(۱)

جوشخص اس طرح جج کرے کہ اس نے کوئی بے حیائی کا کام نہ کیا ہو اور نہ کسی فسق و فجور میں مبتلا ہوا ہو، وہ اس طرح پاک و صاف ہوکر لوٹنا ہے جیسے آج مال کے پیٹ سے پیدا ہوا ہے۔

وآخى دعوانا ان الحمد للهرب العالمين









M

<sup>(</sup>۱) صحیحالبخاری۱۲۳/۲(۱۵۲۱)۔

بدبلت الله موافظ عناني فج كا پيغام مج كا پيغام

مح کا پیام مَوْعِوْعَمَانَى إِنَّ لِلهُ اللهُ ا

11+



# بالشائم الزيم حج كا پيغام



ٱلْحَيْدُ بِلَّهِ نَحْبَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِئُ وَنُومِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّتُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَلُ أَنْ لَّا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَةً لاشَوِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُانَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرًا كَثِيرًا - أَمَّا بَعْدُ!

فَاعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ الله الرَّحْلٰنِ الرَّحِيْم وَيِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً (١)

(۱) سورة آل عمر ان آيت (۹۷)۔

### موعظِعماني الله الماسم

#### وقال النبي بينية:

"من حج لله فلم يرفث و لم يفسق رجع كيوم ولدته امه"(۱)

# ا ج کرنے سے سب گناہ معاف

بزرگانِ محرّم اور برادرانِ عزيز!

یہ میرے لیے سعادت کا موقع ہے کہ آج اس محفل میں ان خوش نصیب افراد سے ملنے کا شرف حاصل ہورہا ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے کچھ ہی عرصہ پہلے جج بیت اللہ کی سعادت نصیب فرمائی اور اس عظیم عبادت کی شمیل کی توفیق بخش جو اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل میں تمام عبادات میں ایک ممتاز اور منفرد حیثیت کی حاصل ہے۔ ابھی جو حدیث میں نے آپ حضرات کے سامنے پڑھی اس میں رسول کریم مالیٹ آیکے کا یہ ارشاد اور یہ خوشخبری منقول ہے:

"من حج لله فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدتهامه"

جو شخص حج کرے اور اس طرح کرے کہ نہ تو کوئی فخش بات کی اور نہ کسی فسق و فجور کا ارتکاب کیا ہو، وہ لوٹ کر اس طرح آج مال کے پیٹ سے پیدا ہوا ہو۔ پیدا ہوا ہو۔

(۱) صحیح البخاری ۱۲۲/۲ (۱۵۲۱) \_







ملد منت الله مواطر عناني

یعنی جس طرح بحیہ مال کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے تو وہ گناہوں سے ماک وصاف ہوتا ہے، کوئی گناہ اس کے نامہُ اعمال میں نہیں ہوتا، اس طرح جو ملمان مج کرکے آئے اور ان اوصاف کے ساتھ کرے کہ نہ اس میں کوئی فخش مات کی ہواور نہ کسی فسق و فجور کا ارتکاب کیا ہو، تو وہ بھی ایسایاک و صاف ہوکر آتا ہے۔

الحمدلله! اس وقت ایسے ہی حضرات کا مجمع ہے جنہیں الله تعالی نے یہ سعادت عطا فرمائی اور ہم جیسے لوگ جو اس سعادت سے اس سال محروم رہے ان کے لیے آپ حضرات قابل رشک ہیں اور الله تعالی ابنی رحمت سے آپ کی عبادت کو شرف قبولیت عطا فرمائے اس کو حج مبرور کا درجہ عطا فرمائے اور اس كے سارے تقاضوں يرعمل كرنے كى توفيق عطا فرمائے۔ (آمين)

# و ماف کیڑے پر دھتہ نمایاں نظر آتا ہے

مجھ سے بیہ فرمائش کی گئ ہے کہ جج سے واپسی کے بعد اپنی زند گیوں کو كس طرح جج كے تقاضوں سے ہم آ ہنگ كيا جائے، اس كے بارے ميں كچھ گزارشات آپ حضرات کی خدمت میں پیش کروں اور واقعہ یہ ہے کہ یہ بات بڑی اہم ہے، یہ نعمت تو اللہ تعالی نے اپنے فضل و کرم سے عطا فرمادی کہ گناہوں کی معافی فرمادی اور جج سے ایسے لوث آئے جیسے آج مال کے پیٹ سے پیدا ہوئے ہوں، لیکن اس صفائی اور پاکی کو برقرار کیسے رکھا جائے؟

جب میں مکتب میں پڑھتا تھا تو اس زمانے میں ایک مرتبہ ہمارے اساؤ نے ایک بڑی کام کی بات مثال دے کر سمجھائی، درس گاہ کا ایک بچیجس نے



412

میلا کچیلا لباس پہنا ہوا تھا، اس کے لباس کی طرف اشارہ کرکے فرمانے گئے،
دیمھواس کے لباس پر پہلے ہے میل چڑھا ہوا ہے، اگر اس کے اوپر ایک دوسرا
داغ لگ جائے گا تو اگرچہوہ پہلے کے مقابلے میں تھوڑا سا اور میلا ہوجائے گا،
لیکن دیکھنے والے کو پتہ بھی نہیں چلے گا، پھر دوسرا ایک بچہس نے بالکل تازہ
صاف سفید لباس پہنا ہوا تھا، اس کے لباس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا
کہ اگر اس پر داغ لگ جائے تو دور سے نظر آئے گا۔ یہ مثال دے کر فرمانے
لگے جب اللہ تعالی نے اپنے فضل و کرم سے کوئی الی نعمت عطا فرمائی ہو کہ جس
سے تمہارا جسم، تمہارا لباس اور تمہاری روح پاکیزہ ہوگئ ہوتو اس کے بعد زیادہ
خیال رکھنے کی ضرورت ہے کہ اس پر کوئی دھبہ نہ لگے، کیونکہ یہ دھبہ دور سے
فطر آتا ہے۔

آج کی مجلس میں مجھے اپنے استاد کی یہی بات یاد آرہی ہے اور اس کی بنیاد پر میں آج آپ سے بیء عرض کرنا چاہ رہا ہوں کہ جب اللہ تعالیٰ نے آپ کو حج کی عظیم سعادت سے نوازا ہے تو آپ کی مثال اس شخص کی ہی ہے جس نے بالکل صاف سخرا لباس پہنا ہوا ہو، لہذا آپ کو گناہوں سے بیخے کی بہت زیادہ ضرورت ہے کہ اگر کہیں گناہ کا دھبہ لگ گیا تو دور سے نظر آئے گا۔

# چ کی عبادت عقل میں آنے والی نہیں

جج اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیا گیا ایک ایسا تھم ہے کہ اگر آپ جج کے
افعال پر شروع سے لے کر آخر تک غور کریں اور اگر خالص عقل کی بنیاد پر سوچا
جائے تو اس کی کوئی عقلی حکمت اور مصلحت نظر نہیں آتی۔ یہ ایک ایسی عاشقانہ
عبادت ہے کہ اگر اسے عقل کی کسوئی پر پر کھنا چاہوتو بظاہر اس میں عقل کا کوئی









کام نظر نہیں آتا۔مثلا ایک گھر کے گرد چکر لگارہے ہیں، اگر ساڑھے جے ہو گئے یا چھرہ گئے تو طواف نہیں، سات کی جگہ آٹھ کردیا یا نو کردیا تو ناجائز ہے، جب وہاں حاضری ہوتی ہے تو لوگ یوچھتے ہیں کہ بھئ اگر ہم اکٹھے کئی طواف کرنے کے بعد طواف کی دور کعت پڑھ لیا کریں تو کیا حرج ہے؟ تو بظاہر عقل کو یہ مات درست لگتی ہے کہ ابھی طواف میں لگے ہوئے ہیں اس جوم سے نکل کر حائیں اور پھر جگہ بنائیں پھر واپس آئیں پھر اللہ اکبر کہہ کر پھر طواف شروع كريں اس كے بجائے تين طواف الحظے كركيتے ہيں اور اس كے بعد تينوں طوافوں کی رکعتیں اکٹھی جاکر پڑھتے ہیں تو اس میں کیا حرج ہے؟ مگر نہیں! تھم یہ ہے کہ جب سات چکر لگالیے، تو بس اب جاؤ اور جاکر دو رکعتیں پڑھو اگر دوسرا طواف کرنا ہے تو چھرنماز کے بعد کرویہ ہے طریقہ۔ ورنہ سہولت اور عقل کو اگر دیکھوتو ہونا یہ چاہیے تھا کہ پانچ طواف کیے تواس کے بعد طواف کی رکعتیں انتھی پڑھ لیں۔



اسی طرح صفا و مروہ کے درمیان دوڑرہے ہیں یا چل رہے ہیں تو کیا حاصل ہورہا ہے؟ بظاہر اس میں حکمت اور مصلحت کو دیکھا جائے تو کوئی خاص مصلحت سمجھ میں نہیں آتی، اس سے بھی زیادہ بڑی بات جوعقل میں نہیں آتی سے ہے کہ وہ تیس پینیتس لا کھ آ دمیوں کا مجمع جو ابھی مکہ میں تھا اور مکہ میں مسجد حرام میں نماز پڑھ رہا تھا اور ایک نماز کا تواب ایک لاکھ نمازوں کے برابر حاصل کررہا تھا ۸؍ ذی الحجہ کو اسے تھم دیا گیا ہے کہ معبد حرام کو چھوڑ دو اور پانچ ممازیں جاکرمنی میں ادا کرو، وہاں اور کوئی کام نہیں ہے اور نہ کوئی عبادت کرنی ہ، بس پانچ نمازیں جاکر پردھو، سوال یہ ہے کہ آخر حرم کو کیوں چھوڑیں؟ کوئی

یہ کہے کہ میری سمجھ میں یہ بات نہیں آرہی کہ ایک لاکھ نمازوں کا ثواب مل رہا تھا، منی میں کوئی کام نہیں تھا، لیکن ایک لاکھ نمازوں کا ثواب چھوڑ کر وہاں منی میں پڑاؤ ڈالنے کا تھم کیوں دے دیا؟ میں تو بہیں مکہ میں رہ جاتا ہوں، پاپئی نمازیں یہاں پڑھتا ہوں پاپئے لاکھ نمازوں کے برابر ثواب طے گا، لیکن جب منی جانے کا تھم ہوا اب اگرکوئی رہے گا، تو پاپئے لاکھ تو در کنار ایک نماز کا ثواب مانا بھی آسان نہیں، جو کچھ ملے گا وہ منی میں ہی ملے گا، پورا شہر پینیتس لاکھ آ دمیوں کا وہاں منی جاکر آباد ہوگیا، پھر تھم ہوا کہ یہاں منی میں بھی نہ تھرو، کا کہ اس لیے صحرا میں جاکر تھبرو، سارادن وہاں گزارو اور ساتھ جس نماز کے بارے میں یہ تھم ہے کہ بارے میں یہ تھم ہے کہ

#### إِنَّ الصَّاوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِلْبَّا مُّوْقُونًا ﴿ (١)

یعن اسے اس کے مقررہ وقت پر ادا کیا جائے۔ گویا وقت کے ساتھ نماز کو پابند کیا ہے اور نماز کی قضا کو گناہ کبیرہ بتایا گیا ہے، لیکن عرفات میں اگر امام کے ساتھ نما زیڑھ رہے ہو تو تھم ہے کہ عصر کو بھی ظہر کے وقت میں ظہر کے ساتھ پڑھ اواور دونوں کو جمع کرلو۔ اچھا بھی، اب مغرب کا وقت آیا تو مغرب کی نماز کی اتنی تاکید ہے کہ جلدی جلدی جلدی پڑھو تاخیر نہ کرو۔ بہت سی حدیثیں ہیں جن میں مغرب کی نماز جلدی پڑھے کا تھم مذکور ہے، لیکن اب تھم ہوا کہ مغرب جن میں مغرب کی نماز جلدی پڑھے عشاء کے ساتھ عشاء کے وقت میں پڑھنی ہے، چنانچہ جس جلدی نہیں پڑھنی ہے، چنانچہ جس جلدی نہیں پڑھنی ہے، چنانچہ جس جلدی نہیں پڑھنی ہے، چنانچہ جس

<sup>(</sup>١) سورة النساء آيت (١٠٣) ـ



تو وہ نماز کی جلدی کی تاکید ختم، بلکہ اب تھم ہے کہ دونوں نمازیں اکٹھی مزدلفہ میں پڑھو، اسی طرح عرفات میں دن گزرگیا تو رات بھی وہیں گزار لیت، وہاں خیمے وغیرہ لگے ہوئے تھے کھانے پینے کا انتظام تھا، تھم ہوا کہ نہیں جاؤ مزدلفہ اور رات وہاں گزارو جہاں نہ خیمہ ہوگا نہ بستر، بلکہ کھلے آسان تلے سونا ہوگا پھر وہاں سے بھی چلو اور تین دن منی میں قیام کرو، بھی! کیا کام ہے منی میں؟ صرف کنگریاں مارنی ہیں، بس ہے کام ہے۔

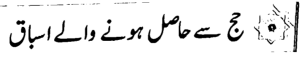
# 🧟 حرمت و تقترس صرف الله کے حکم میں ہے

آپ ذرا تصور کرو کہ منیٰ میں تیں پینیس لاکھ آدمیوں کے قیام کا انظام جس پر کروڑوں اربوں روپے خرچ کیا جارہا ہے کس کے لیے؟ صرف کنگریاں مارنے کے لیے، توعقل کی میزان میں ان اعمال کو تول کر دیکھو تو کوئی بات سمجھ میں نہیں آتی کہ یہ کیا ہورہا ہے؟ یہ ساری تربیت کس بات کی کی جارہی ہے؟ فور کرنے سے معلوم ہوا کہ صرف ایک بات کی تربیت دی جارہی ہے کہ ونیا کی گور کرنے سے معلوم ہوا کہ صرف ایک بات کی تربیت دی جارہی ہے کہ ونیا کی گریز میں کوئی ذاتی تقدس ہے اور نہ کسی چیز میں کی چیز میں کر چیز میں کہ چیز میں کرچیز میں کرچیز میں کہ چیز میں کہ چیز میں کہ چیز میں کرچیز میں کے کہ ونیا کی جیز میں کرچیز میں کہ چیز میں کرچیز میں کہ چیز میں کرچیز میں کرچیز میں کہ چیز میں کرچیز میں کرچیز میں کرچیز میں کرچیز میں کرچیز میں کے دور نہ کسی چیز میں کرچیز میں کر

(۱) صعیح البخاری (۱۳۹)۔



کوئی ذاتی حرمت ہے۔ اگر حرمت و تقدس ہے تو اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ وہ مرمد مارے علم میں ہے، جب تک ہم نے علم دیا تھا مسجد حرام کی فضیلت تھی، اس میں ایک نماز کا تواب ایک لاکھ مل رہا تھا، جب ہم نے حکم دیا تھا کہ کنگر مارو، اس وتت تک کنگر مارنے میں فضیلت تھی، دعا کیں قبول ہور ہی تھیں ایک ایک ككرير تواب و اجرمل رہا تھا اس ير گناه معاف مورب تھے۔ آج جاكر مارلو، جمرات تو آج بھی کھڑے ہیں اس وقت رش بہت ہوتا ہے مشکل بھی بہت ہوتی ے، آج تو بڑی آسانی سے سات نہیں، اکیس مارلو، اس پر نہ کوئی ثواب، نہ کوئی عیادت اور نہ کوئی فضیلت، جس دن ہم نے کہا اس دن فضیلت ہے جس طرح ہم نے کہا اس طرح فضیلت ہے، اگر اپنی عقل، اپنی سوچ سے تم کوئی کام کروگے، تو اس میں نہ کوئی فضیلت ہے نہ کوئی اجر ہے اور نہ کوئی ثواب ہے بلکہ اجر و تواب ہارے تھم کی اطاعت میں ہے اس طرح تج کی ساری عبارتیں و کچھ لوساری عبادتوں میں یہی ٹریننگ دی جارہی ہے کہ دین نام ہے اتباع کا، الله کے حکم کی پیروی کا اور اس کے علاوہ اپنی سوچ اور اپنی عقل سے اگر کوئی راستہ بناؤگے، تو وہ اللہ کے ہاں دمڑی برابر بھی قیمت نہیں رکھتا، جیبا کہ جج انہی دنوں میں ہوگا، جن دنوں میں ہم نے کرنے کا حکم دیا، ورنہ آج عرفات کا میدان بھی ہے، منی بھی موجود ہے، مزدلفہ بھی موجود ہے، جمرات بھی کھڑے ہیں۔ جاکر کچھ کرنا جاہو کچھ بھی نہیں کرسکتے، کوئی اجرنہیں اس لیے کہ ہم نے آج کے دن میں اجرنہیں رکھا۔

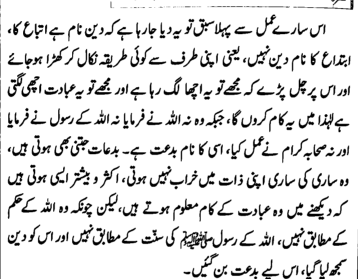


اگر ہم مج کی عبادت پر غور کریں تو معلوم ہوگا کہ اس میں ہمارے لیے بہت



#### ہے اسباق ہیں، ان میں سے ہرایک یادر کھنے اور عمل کرنے کے قابل ہے۔

#### پہلاسبق: دین اتباع کا نام ہے



ہمارے معاشرے میں بہت ساری بدعات رائے ہیں جن کو ہم نے عبادت قرار دے دیا، حالانکہ انہیں عبادت نہ اللہ نے بتایا، نہ ہی رسول اللہ ما اللہ الفائی اللہ نہ بتا اور نہ صحابہ کرام نے اس پر عمل کیا، تو لوگ کہتے ہیں کہ کیا حرج ہا سامی اگر ہم یہ کام کر لیتے ہیں۔ مثلاً تیج، بیبواں، چالیسوال وغیرہ، کہتے ہیں کہ اگر مب نے مل کر قرآ بن شریف پڑھ لیا اور دعوت کردی اور کھانا پکالیا تو اس اگر مب نے مل کر قرآ بن شریف پڑھ لیا اور دعوت کردی اور کھانا پکالیا تو اس میں کیا حرج نیک کام نہیں ہے؟ میں کیا حرج نیک کام نہیں ہے؟ اس کہ ووت جب چاہے کرلوجس دن چاہے کرلو اور قرآ ن شریف جس اس کے بڑھ لو اور ایصال اواب کردو، لیکن اس خاص طریقے کو اتنا لازم بھنا

#### مُوعِطِعُمُ لَيْ اللهِ الله المتم

کے اس کو دین کا حصہ بنالینا اور اس پر قائم و دائم رہنا کہ اس کے بغیرتو ہمارے اللها مردے کو معندک نہیں ملے گی ہے سب غلط اور بدعت ہے، تو بیہ چیز اس کوخراب کرتی ہے۔

میں مثال دیا کرتا ہوں کہ مغرب میں اللہ تعالی نے تین رکعتیں رکھی ہیں، لیکن کوئی اگر یہ کہے کہ تین کا عدد تو ذرا عجیب سالگتا ہے ایک رکعت اور بڑھالو زیادہ پڑھا، رکوع زیادہ کیا، سجدے زیادہ کیے، لیکن وہ چوتھی رکعت جو اپنی طرف سے بڑھائی تھی وہ تین رکعتوں کو بھی لے ڈوبے گ، کیوں کہ یہ اپنی طرف سے بڑھائی ہے اللہ کی طرف سے نہیں، تو ای طرح ساری بدعات کا حال ہے، تو حج کی عبادت سے ایک سبق تو بیماتا ہے کہ دین اتباع کا نام ہے۔



# ووسراسبق: حكم خداوندي كي مصلحت سمجھ ميں آنا ضروري نہيں

دوسراسبق بیماتا ہے کہ جب الله تعالی کی طرف سے کوئی تھم آ جائے کہ یہ کام کروتو پھراس میں حکمت اور مصلحت تلاش کرنے کی فکر اور بیفکر کہ ہماری عقل میں آئے کہ بیا تھم کیوں ہے؟ بیا حکمت سمجھ میں آنا کوئی ضروری نہیں، جب حکم اللی آ گیا تو بندے کا کام یہ ہے کہ اس کے آ گے سرتسلیم خم کردے اور اس يربين كه كه كول؟

آج کل کیوں کا بھی بڑا فتنہ پیدا ہوگیا ہے کہ جب کوئی شریعت کا حکم بتایا جائے تو پوچھتے ہیں کیوں؟ سود حرام ہے تو کیوں حرام ہے؟ مطلب یہ کہ اگر ہاری سمجھ میں آئے گا کہ کیا فائدہ ہے توعمل کریں گے سمجھ میں نہیں آئے گا تو نہیں کریں گے، ارے خدا کے بندوا بیسود اس لیے حرام ہے کہ اللہ نے حرام کیا، بس ایک مؤمن کا کام یہ ہے کہ وہ بغیر حکمت ومصلحت کے دیکھے اس پر بلاچون و چراعمل کرے چاہے سمجھ میں آئے یا نہ آئے، عقل قبول کرے یا نہ کرے۔

الله تعالی نے ابراہیم خلیل الله عیابی کوفر مایا کہ اپنے بیٹے کو ذرج کردو۔
ابراہیم عَلاِئل نے نہیں پوچھا کیوں؟ نہ بیٹے نے پوچھا کیوں؟ جو حکم آیا تھا اسے پورا
کرنے کے لیے تیار ہوگئے، سارا جج ابراہیم خلیل الله عیابی کے گرد گومتا ہے۔
یہ دوسرا سبق ہے کہ جب اللہ کا حکم آجائے تو اس پر عمل کروخواہ اس کی مصلحت سمجھ میں آئے یا نہ آئے اس کو قرآنِ پاک کی ایک آیت میں کچھ اس طرح ذکر کیا گیا ہے

مَاكَانَ لِمُوْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةِ إِذَاقَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ (۱)
يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ (۱)
جب الله اور اس كا رسول كوئى فيعله كردين توكى مؤمن مرد يا عورت كو يه حق نهيل پنتجا كه يه اختيار هو كه چاہے تو قول يا عورت كو يه حق نهيل پنتجا كه يه اختيار هو كه چاہے تو قول كردے عاہے تو ردكردے۔

🖓 ''کیوں'' کا فتنہ



آج کل ایک فیش ایبل جملہ بہت رائج ہے کہ بھی ہم تو ہر چیز کو

(١) سورة الاحزاب آيت (٣٦)-

الراجك" سے مجھنا جاہتے ہیں كہ ہر چيز كے پیچے كيا لاجك ہے؟ دين كے معاملے میں بیتصور خود ''ان لاجیکل'' ہے، یعنی دین کی ہر بات کو لا جک سے سمجھنا خود لا جک کے خلاف ہے۔

اس کی مثال میں بید دیتا ہوں کہ جیساتم نے کوئی نوکر رکھا اور اس نوکر ہے کیا کہ بھی دس کلو گوشت مازار سے لے آؤ، تووہ پہلے یو چھے کہ بتاؤ کیوں لا وُل دس كلو گوشت؟ آپ تو گھر میں اكيلے ہو دس كلو گوشت منگوا كر كيوں فضول خرچی کررہے ہو؟ وہ اگر اس طرح "کیوں" کہہ کر آپ سے کوئی بات یوجھ تو کیا آپ این ملازم کو بہت دینے کے لیے تیار ہیں کہ آپ سے ہر حکم کے بارے میں بید یوچھا کرے کہتم نے بی کم کیوں دیا ہے؟ ظاہر ہے کہ آپ ال کے لیے تیار نہیں اور اگر کوئی ایسا کرے تو کان پکڑ کر نکال دوگے کہتم ملازم بنے کے لائق نہیں، حالانکہ تم مجی انسان ہو وہ بھی انسان ہے، جیسے سمجھ تمہاری ہے ویسے کچھ نہ کچھ اس کی بھی ہے جبتم اس کو برداشت نہیں کرتے تو وہ اللہ جو مالک الملک ہے، جس کی حکمت اور علم بہت زیادہ ہے تو اس کے ساتھ یہ معاملہ کرتے ہو کہ جب اللہ تعالیٰ کوئی تھم دیں مثلاً سود حرام ہے تو بولو کہ کیوں حرام ہے؟ پہلے لا جک بتاؤ اس کے بعد عمل کروں گا، یہ کیسی کم ظرفی اور ب حسی کی بات ہے!

در حقیقت سارا حج اس کیوں کے سوال کو دور کرنے کے لیے اللہ تبارک و تعالی نے رکھا ہے، اس کیوں کو ہر جگہ لگا کر رکھو، بیطواف کیوں؟ بیسعی کیوں؟ بيمنى ميس تهرنا كيول؟ بيعرفات ميس تهرنا كيول؟ بيم دولفه ميس تهرنا كيول؟ به کنگریاں مارنا کیوں؟ کیا یہ کنگری جا کر شیطان کولگتی ہے؟ بعض لوگ سمجھتے ہیں



کہ شیطان کولگ رہی ہے، شیطان کو تونہیں لگتی اور اتنی کروڑوں اربوں کنگریاں شیطان کولگ بھی جائیں تب بھی شیطان کا کچھ بال بیکا نہیں ہوتا، لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ نے بی تکم دیا ہے اس لیے کررہے ہیں، تو بیسبق سکھایا جارہا ہے کہ جب بھی اللہ کا کوئی تھم آئے تو اس تھم کو بے چون و چرا مانو، تحکمت اور مصلحت کے پیچھے نہ پڑو۔

### 🔮 تيسراسبق: الله تعالى كے سامنے ہونے كا تصور



تیراسبق جس کی طرف میں توجہ دلانا چاہتا ہوں ہے کہ احرام باندھنے
کے وقت سے لے کر لبیك اللّٰهم لبیك، زبان پر ہے اور احرام کی حالت میں
یہ فرمایا گیا کہ کوئی ذکر لبیك سے زیادہ افضل نہیں، عام دنوں میں توسیحان الله و
الحمد لله الا الله درود شریف، ہزار اذکار ہیں اور ہر ایک ذکر کی فضیلت
ہے احرام کی حالت میں یہ فرمایا گیا کہ سب سے افضل ذکر ہے ہے کہ لبیك
اللّٰهم لبیك پڑھتے رہو، چلتے پھرتے، المُصتے بیصتے، سوتے جاگتے ہی درود
پڑھتے رہو، جبتی کشرت سے کرو گے اتنا ہی ثواب زیادہ ملے گا۔

یہ ذکر لبیك کیا ہے، لبیك كے معنی ہیں کہ یااللہ! میں حاضر ہوں، اے اللہ میں حاضر ہوں، آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوں، تو بار بار بیکلہ زبان سے ادا کراکر اور ہر وقت بیکلہ زبان سے نکلواکر بیقصور پیدا کرایا جارہا ہے کہ ایک مؤمن کو بیہ بھنا چاہیے کہ میں ہر وقت اللہ کے سامنے حاضر ہوں جیسا کہ ایک صدیث میں بیمضمون ان الفاظ کے ساتھ آیا ہے:

"ان تعبدالله كانك تراه فان لم لكن تراه فانه يراك" الله كانك تراه فان لم لكن تراه فانه يراك" الله كا عبادت ايس كرو جيسة تم الله كو ديم رب مواگريه تصورنه موتوية مجموكم الله تمهيل ديكه ربا ہے-

گویا اس حدیث کے ذریعے ایک مؤمن کے دل میں سے بات بھائی جارہی ہے کہ میں اللہ رب العزت کی بارگاہ میں حاضر ہوں، میرا پروردگار ہر آن مجھے دیکھ رہا ہے میرا ہرقول، میرا ہرفعل اور میری ہرفقل وحرکت اس کی نگاہ میں ہے، کوئی شخص کتنے ہی بڑے سے بڑے گناہ کا عادی ہو، لیکن وہ دیکھے گا کہ میرا باپ دیکھ رہا ہے تو وہ جرأت نہیں کرے گا۔ اس طرح اللہ پاک ہمارے دلوں میں یہ تصور پیدا کردے کہ ہر وقت ہمارا رب ہمیں دیکھ رہا ہے تو

میرے شخ حضرت عارفی رائیلیہ ایک مرتبہ فرمارہ سے کہ دیکھو اگر اللہ تبارک و تعالیٰ تم سے یہ کہ ہم تہمیں معاف کردیں گے، لیکن ایک شرط ہے وہ یہ کہ تم تہمیں معاف کردیں گے، لیکن ایک شرط ہے وہ یہ کہ تم نزدگی بھر کے جتنے اعمال کیے ہوں گے اس کی فلم چلائیل گے اور وہ فلم تمہارے باپ، تمہارے بھائی اور تمہاری بہنیں اور تمہاری بین، تمہاری اولاد، تمہارے استاد، تمہارے مشائخ بھی دیکھیں گے کہ اب تک تم نے کیا کیا، شاید آ دمی اس وقت یہ کہہ دے کہ اللہ میاں تھوڑی بہت سزا دیجے، کیول کہ آ دمی اس سے تھا ہے کہ است دکھانے کی جزائت نہیں کرسکتا اس طرح اگر یہ تصور دل و دماغ میں بیٹے جائے کہ اللہ میں جھے د کھے د کھے د کھے د کھی رہا ہے تو رات کی تاریکی ہو یا جنگل کی تنہائی، کی بھی حالت میں جھے د کھے د کھے د کھے د کھی رہا ہے تو رات کی تاریکی ہو یا جنگل کی تنہائی، کی بھی حالت میں



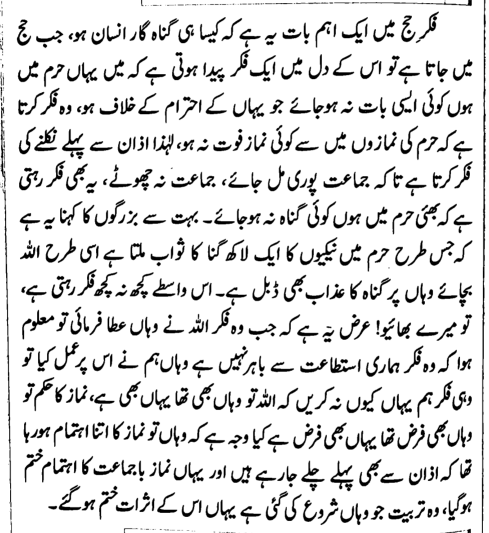


<sup>(</sup>۱) صحیعالبخاری۱۹/۱(۵۰)



انسان جرم کا ارتکاب نہیں کرے گا۔ خلاصہ یہ ہوا کہ اس ذکر میں بیسبق دیا جارہا ہے کہ اللہ کے سامنے حاضر ہونے کا تصور پیدا کرو۔

# 🕸 فکر حج کو برقرار رکھنا ضروری ہے





ایک اور اہم سبق جو بھنے کا ہے وہ یہ ہے کہ ج کے دوران قرآ اِن کریم نے ج پر جانے والوں کو جو ہدایت فرمائی۔مثلاً بیکہ



#### فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوْقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَبِّرِ<sup>(1)</sup> كه حج كے دوران نه كوئى فخش بات ہو اور نه كوئى گناہ ہو اور نه جھگڑا ہو۔

یہ تین ہدایات اس لیے ہیں کہ جب آ دمی جج پر جاتا ہے تو ایک ساتھ رہتے ہیں تو اس میں طبیعت کے خلاف با تیں پیش آتی ہیں، غصہ بھی آ جاتا ہے تو فرمایااس غصہ کو پی کر جھڑ ہے سے بچو، چنانچہ قدم قدم پر تربیت کیا دی جارہی ہے کہ جھڑ ہے سے بچو، لیکن افسوس ہے کہ آج ہم اس کو بھلائے بیٹے جارہی ہے کہ جھڑ ہے سے بچو، لیکن افسوس ہے کہ آج ہم اس کو بھلائے بیٹے ہیں ججر اسود کو بوسہ لینا اتنا زبردست فضیلت کا کام ہے کہ حضور صل شاکھ ہے فرمایا کہ اس ججر اسود کا جو بھی استلام کرے گا قیامت کے دن یہ اس کے حق میں ایکان کی گوائی دے گا۔ (۲)

اس کے بوسے سے گناہ جھڑ جاتے ہیں، لیکن بوسہ لینے میں اگر کسی کو دھکا دینا پڑے، کسی کو جسمانی تکلیف دینی پڑے تو اس وقت بوسہ دینا جائز نہیں، افسوس ہے کہ مسلمان آج بیٹھم بھولے بیٹھے ہیں، جاکر ججر اسود پر دیکھو کہ کیا دھینگا مشتی ہورہی ہے یہ نتیجہ ہے در حقیقت دین کوضیح نہ سجھنے کا۔ اگر ڈھنگ سے مسلمانوں کے ذہن میں بات ہوتی کہ کوئی ایسا طریقہ جو نبی کریم سائٹ ایکٹی کی کہ تعلیمات کے مطابق ہوجس سے کہ کسی کو تکلیف نہ پہنچے وہ کرنا چاہیے تو آج سے منظر سامنے نہ ہوتا جو پیش آرہا ہے۔

رسول الله صلافظ اليلم كا ارشاد ہے كه:





<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (١٩٧) ـ

<sup>(</sup>۲) اخبار مكة للفاكهي ۱۲۳/۳ (۱۹۱۸) ضمن حديث طويل وقال هذا حديث منكر من حديث مالك بن انس ـ (طبع دار خضر) ـ



"السلم من سلم المسلمون من لسانه ویده"(۱)
مسلمان وه هے که اس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے
مسلمان محفوظ رہیں

ساری معاشرتِ اسلامیہ کا دارومدار اِس پر ہے، لیکن آج ہم نے اس مسئلے کو دین سے بالکل خارج کردیا ہے، معاشرت کا مسئلہ کوئی مسئلہ ہیں رہا، یہ دین کا کوئی حصہ نہیں رہا، یہ جو رمی کے دوران ہر سال کچھ نہ کچھ حادثات پیش آتے ہیں یہ درحقیقت اسلام کے اس معاملے کو صحیح نہ سمجھنے کا بھیجہ ہے، اگر تربیت صحیح ہوتی، اگر دل میں اس بات کا احساس ہوتا کہ کسی مسلمان کو تکلیف تربیت سے ہوتی، اگر دل میں اس بات کا احساس ہوتا کہ کسی مسلمان کو تکلیف بینی آرہے ہیں۔

ج کا تکم "لاجدال فی الحج "کہ ج میں جھڑا نہیں ہے اس لیے دیا گیا ہے تاکہ کسی کوکوئی تکلیف نہ پہنچ جائے، یہ سبق ج سے واپس آنے کے بعد جو رکھنا ضروری ہے، لہذا ج کے بعد آدمی کے طریقے میں، اخلاق میں، ان کے رویے میں، دوسرے کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کے طریقے میں فرق آنا چاہیے، تاکہ لوگوں کو معلوم ہوکہ فلاں اللہ کے گھر کا ج کرکے آیا ہے اور اس میں یہ سبق سیکھ کر آیا ہے۔

ایسا نہ ہوکہ وہاں پر جاکر گناہ معاف کروا آئے اور آنے کے بعد عبادات، معاملات، اخلاق، معاشرت کے اعتبار سے گناہوں میں ملوث ہوجائے کہ جتنا کمایا، اتنا لٹایا، سارا نفع برابر۔

(۱) صحیح البخاری ۱۱/۱(۱۰)۔



لطيفه

ہمارے والد صاحب رالیہ یہ ہندو بنیے کا لطیفہ سنایا کرتے ہے ہندو بنیے کو لالہ بی کہتے ہے ور وہ بڑے کنجوں مشہور تھ، پنیے پر جان دیے والے، ایک لالہ بی کے بارے میں یہ مثل مشہور تھی کہ ''لالہ بی گئے پاؤنے چار دن میں آئے'' پاؤنے ہندی میں کہتے ہیں مہمان کو، مطلب یہ کہ لالہ بی چار دن کی کے گرمہمان گئے، چار دن کا خرچہ بچا، اپنے گھر میں کھاتے پیتے تو چار دن کی کے گرمہمان گئے، چار دن کا خرچہ بچا، اپنے گھر میں کھاتے پیتے تو خرچہ ہوتا، اس کے بجائے مہمان بنے سے چاردن کا خرچہ نیج گیا۔''لالہ بی کے گھر آگئے چار پاؤنے'' اب ان کے گھر میں چار مہمان آگئے''لالہ بی نہ کے نہ آئے۔''

تو ایسا نہ ہو کہ گناہ تو وہاں معاف کر آئے آ کر پھر ای ڈھب پر زندگی شروع ہوگئ اور ای ڈھب پر پہیہ چکر لگانے لگا اور نہ گئے نہ آئے۔

# ان باتول پر عمل کیسے ہوگا؟

(۱) سورةالتوبة آيت (۱۱۹)\_





ترجمہ:اے ایمان والو! تقویٰ اختیار کرو اور تقویٰ اختیار کرنے کا طریقہ بتلادیا کہ سیچ لوگوں کی صحبت اختیار کرو۔

سیچ لوگول سے مراد یہ ہے کہ جوخود دین میں، ایمان میں اور تقوی میں سیچ ہوں ان کی صحبت اختیار کرو۔

دیکھے! حضرات انبیاء کرام علائے ہے بعد اس پوری کا تنات میں حضرات صحابہ کرام فی اللہ سے افضل کوئی مخلوق نہیں، ایک ایک صحابی روثن ستارہ ہے، چنانچے رسول الله صابح اللہ ایک فرمایا:

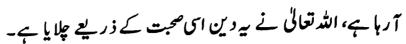
"اصحابی کالنجوم بایهم اقتدیتم اهتدیتم "(۱)
میرے صحابہ ستارہ کی مانند ہیں جس کی بھی اقتدا کرلوگ ہدایت پاجاؤگ۔



صحابیت کا مقام اتنا اونچا ہے کہ عبداللہ بن المبارک رائیمیہ سے کی نے پوچھا کہ عمر بن عبدالعزیزرائیمیہ افضل ہیں یا حضرت معاویہ رفائیمیٰ افضل ہیں؟ حضرت معاویہ رفائیمیٰ وہ صحابی ہیں کہ جن کے بارے میں لوگوں نے پروپیگنڈے بہت کیے اور عمر بن عبدالعزیز وہ شخصیت ہیں کہ جن کی صلاح و تقویٰ کوسب ماننے والے، تو دونوں میں افضل کون؟ عبداللہ بن المبارک نے جواب دیا کہ ارے تم کہتے ہو کہ معاویہ افضل ہیں یا عمر بن عبدالعزیز؟ ارے معاویہ رفائیمیٰ کے گوڑے کی ناک کی وہ خاک جو حضور صلاح الیہ کی معیت میں معاویہ رفائیم کی معیت میں جہاد میں آئی وہ عمر بن عبدالعزیز رائیمیٰ ہیں جا فضل ہے۔

حضرت شاہ اساعیل شہید رکھی زبردست بات فرما یا کرتے سے کہ جو بڑے بڑے القاب استعال ہوتے ہیں ان کے لیے بڑے القاب استعال ہوتے ہیں امام ابوحنیفہ، امام شافعی، علامہ فلال، حافظ فلال، کی کوشخ الاسلام کہا جارہا ہے، کی کومخق، ان القاب میں سے کوئی لقب ان صحابی کے ساتھ نہیں کہتا، د کیھے، صدیق اکبرکوکوئی امام ابوبکر نہیں کہتا، علامہ یا شیخ الاسلام نہیں کہتا، د کیھے، صدیق البرکر فوائٹ ہے، وجہ یہ ہے کہ درحقیقت ان الفاظ و القاب کے ساتھار داور میک اپ کی لوگوں کو ضرورت ہے۔ جس کا چرہ ہی خوبصورت ہو اس کوکی سنگھار اور میک اپ کی لوگوں کو ضرورت ہے۔ جس کا چرہ ہی خوبصورت ہو اس کوکی سنگھار کی ضرورت نہیں ہوتی، توجب کی کوصحابی کہہ دیا کہ یہ صحابی مفرورت نہیں، تو صحابہ کو یہ مقام نی کریم مان الکائی کی صحبت سے ملا، آپ کی ضرورت نہیں، تو صحابہ کو یہ مقام نی کریم مان الکائی کی صحبت سے ملا، آپ کی صحبت سے ملا، آپ کی صحبت سے ملا، آپ کی اور تابعین کی صحبت سے ملاء آج سے بھالہ اللہ کی مقال کو بھالہ سے بھالہ آج سے بھالہ اللہ ہمالہ آج سے بھالہ اللہ بھالہ بھالہ





اصل بات سے کہ اپنی صحبت کو درست کرو، سے جو لوگ علم صحیح رکھنے والے ہیں اور متبع سنت ہیں ان سے تعلقات بر هاؤ، ان کے پاس آنا جانا رکھو، ان سے رابطے میں رہو، اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے دین کاعلم بھی صحیح حاصل ہوگا اور اس یرعمل کی توفیق بھی ہوگی۔

#### و صادفین قیامت تک رہیں گے



آج لوگ کہتے ہیں کہ کہاں جائیں؟ کس کے پاس جائیں؟ میرے والد ماجد قدس الله سره ایک برے مزے کی بات فرمایا کرتے تھے کہ جب میں کہتا ہوں کہ صحبت صحیح کرو، کسی اللہ والے کے باس چلے جاؤ اور اس کے پاس میٹا کروتو لوگ کہتے ہیں کہ کہاں ہیں اللہ والے ہے

> خداوندا! بيه تيرے ساده دل بندے كدهر جاكيں کہ درویثی بھی عیاری ہے سلطانی بھی عیاری

مرجگه دو کاندار بیٹے ہوئے ہیں تو حضرت والد صاحب فرماتے تھے کہ میں ان کے جواب میں کہتا ہوں کہ آج ساری دنیا میں ملاوث کا زمانہ ہے، خاص طور سے ہمارے ملک میں گھی خالص نہیں، چینی خالص نہیں، گیبوں خالص نہیں، آٹا فالص نہیں ملتا،لیکن بیہ بتاؤ کہ اس ملاوٹ کی کثرت کی وجہ سے کیاتم نے یہ چیزیں کھانا چھوڑ دیں کہ آٹا خالص نہیں ملتا، للبذا آٹانہیں کھائیں گے، بھس کھائیں گے اور چونکہ تھی خالص نہیں ملتا، لہذا اس کے بجائے گریس استعال كريں كے، كسى نے بھى نہيں چھوڑا۔ ہاں تلاش كر كے كہ فلاں دكان پرآٹا اور



فلال پر گلی اچھا ملتا ہے وہ تلاش کرکر کے نکال لیا ہے اور وہال سے لے کر آتے ہیں، والد صاحب فرماتے سے کہ اللہ تعالی نے جو یہ فرمایا" کُونُوامَعَ الطلب قِنْن "یہ کم قیامت تک کے لیے ہے اور امام رازی فرماتے ہیں کہ یہ بشارت ہے کہ قیامت تک صادقین باتی رہیں گے اور جب باتی رہیں گے تو تلاش کی بات ہے لہذا تلاش کرو۔

# اصلاح کے لیے ولی کا نامی گرامی ہونا ضروری نہیں

دوسری بات بی فرما یا کرتے سے کہ ایک اور شیطان کا دھوکہ یہ ہوتا ہے کہ جب کی اچھی صحبت کے لیے کی شیخ کی تلاش ہوتی ہے تو خودخواہ اسفل السافلین میں گرے ہوئے ہوں، جب ان کی تلاش ہوتی ہے تو کہتے ہیں کہ جنید بغدادی چاہیے اور شیخ عبدالقار جیلانی چاہیے۔ اس سے نیچ کے کسی کے پاس جانے کو تیار نہیں ہوتے۔ فرماتے سے کہ جبیبی روح ویسے فرشتے۔ جسے تم ہو ویسے ہی تیار نہیں ہوتے۔ فرماتے سے کہ جبیبی روح ویسے فرشتے۔ جسے تم ہو ویسے ہی تمہیں جس طرح کے لوگوں سے فائدہ ہوسکتا ہے وہ بھی ہیں۔ ارے بھائی! بات ہہ ہے کہ دینے والا تو اللہ ہے نہ کسی شیخ کے پاس پچھ رکھا ہے اور نہ کسی اساد کے پاس نہ کسی عالم کے پاس پچھ رکھا ہے نہ کسی درویش کے پاس پچھ رکھا ہے اور نہ کسی صادتی یعنی سچی طلب صادتی یعنی سچی طلب لے داسطہ بنادیگا۔

ایک مرتبہ ایک صاحب والد صاحب سے آ کر کہنے گئے کہ کیا کروں؟ دل تو چاہتا ہے،لیکن کیا کروں؟ جس پر بھی نظر ڈالٹا ہوں کوئی بھی معیار پ





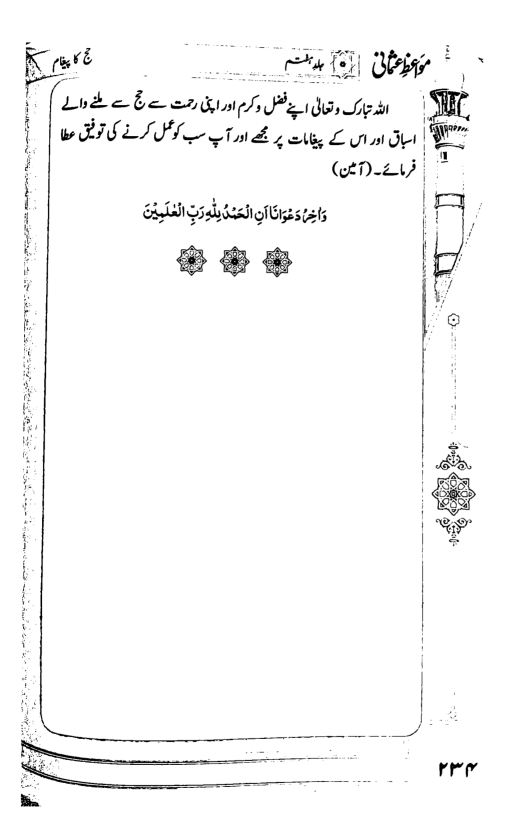
پورائیس اترتا، لہذا کہیں جانے سے محروم ہوں۔ حضرت والد صاحب نے فرمایا کہ میاں! یہ شیطان کے دھوکے سے نجات پاؤ تم اپنی مسجد کے مؤذن کے پاس جاکر بیٹھا کرو اس سے تہیں فائدہ ہوگا۔ وہ دن میں پانچ مرتبہ انسهدان لا اللہ الاالله" کا کلمہ بلند کرتا ہے، اس کو اس کلے کا نور حاصل ہے تو اس کے پاس بھی جا کر بیٹھو گے تو تہیں فائدہ ہوگا۔ کیوں کہ دینے والا تو وہ ہے، وہ چاہے تو کسی علامہ کے ذریعے دے دے دار چاہے تو معمولی طالب علم کے ذریعے سے دے دے دے، تو جب طلب صادق لے کر جاؤگ بیٹرطیکہ تمنع سنت آ دمی کے یاس جاؤ تو ان شاء اللہ اس سے فائدہ ہوگا۔

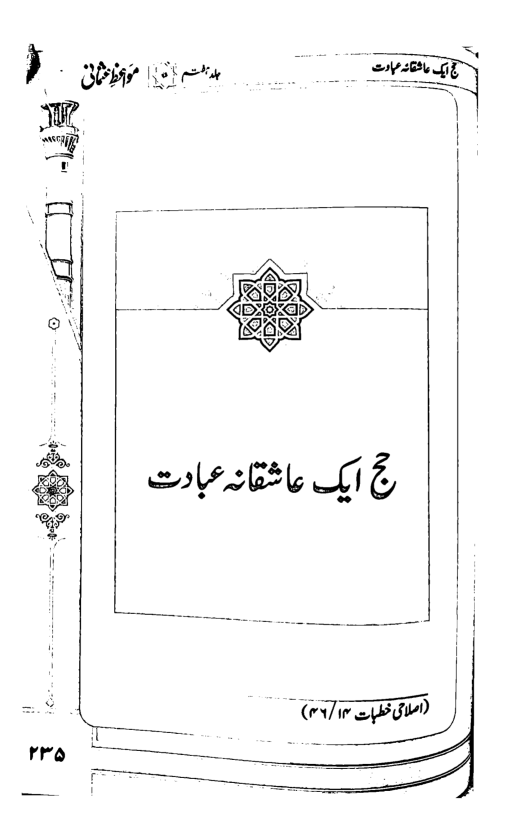
#### تبلغی جماعت اور دینی طقے بہت مفید ہیں

ہمارے ملک میں اللہ نے بیکرم فرمایا کہ الجمدللہ! اللہ کے فضل وکرم سے علاء بھی موجود ہیں، ایسے علاء بھی موجود ہیں، تبلیغی جماعت کے ذریعے سے عطا فرمائی ہے، الجمدللہ! جماعتیں موجود ہیں، تبلیغی جماعت کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ہر جگہ ان کا فیض پھیل رہا ہے۔ صحبت کے صحیح کرنے کا ایک بہترین طریقہ یہ ہے کہ آ دی ان کے ساتھ جاکر شامل ہو، الجمدللہ فاص طور سے آپ کے شہر پر اللہ کا فضل ہے ہمارے بزرگوں کا فیض ہے کہ گئتے صلقے ہیں جو دین کے لیے قائم ہیں اگر وہاں جانے کا سلسلہ آ دی رکھنا چاہتو ہفتہ میں ایک دن ہی صحیح تو ان شاء اللہ مجھے اللہ کی رحمت سے امید ہے کہ رقی ہوت اللہ کی جو دولت لے کر آپ تشریف لائے ہیں ان شاء اللہ اس کا حتیفا ہوگا اور اس کا صحیح استعال ہوگا۔



٣٣٣





مج ایک عاشقانه مب<sub>ادت</sub> مُواعِمُ فِي اللهِ المُوالِّ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا ا

# بالغدائعا ارتغم

# مج ایک عاشقانه عبادت



الْحَدُهُ بِلّٰهِ نَحْمَهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُودِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهُدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهُ اللهُ وَحُدَهُ يَشْدِلُهُ فَلا هَادِى لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لَيْ يَشْدِلُهُ فَلا هَادِى لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لا شَيْدِلُهُ وَكُلافًا مُحَدًّداً لا شَيْدُنَا وَنَبِيّنَا وَمَوْلانَا مُحَدَّداً لا هَبُولُونَا مُحَدًّداً وَمَوْلانَا مُحَدَّداً وَبَارَكُ وَمَدُلافًا مُحَدَّداً وَمَوْلانًا مُحَدَّداً وَبَارَكُ وَمَدُولانًا مُحَدَّداً وَبَارَكُ وَمَدُولانًا مُحَدَّداً وَمَوْلانًا مُحَدَّداً وَمَارُلاهُ وَاصْحَالِهِ وَاسْتَالَ مَدَوْلاً اللهُ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهُ وَاسْدَيْمَا كُثِيْدُوا كُولُونَا مُعَدِّدًا وَمُولانًا مُعَدِّدًا وَمُولانًا مُعَدِّدًا وَمُولانًا مُعَدَّدًا اللهُ وَاللهُ وَاصْحَالِهُ وَاللَّا لَا لَا لَا لَا لَهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

فَاعُوُذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطُنِ الرَّجِيْم بِسْمِ الله الرَّحُلُنِ الرَّحِيْمِ وَلِلْهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً (۱)

(۱) سورة آل عمر ان آيت (۹۷) ـ

# موعطعاني الميك بديستم

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين-





بزرگانِ محرّم اور برادرانِ عزیز! رمضان المبارک گزرجانے کے بعد شوال کا مہینہ شروع ہو چکا ہے۔ شوال کا مہینہ ان مہینوں میں شار ہوتا ہے، جن کو اللہ جل شانۂ نے ''اشہر الجے'' یعنی جج کے مہینے کہا ہے، کیونکہ شوال، ذیقعدہ اور ذی الحہ کے دس دن اللہ تعالی نے جج کے مہینے قرار دیے ہیں۔

رمضان المبارک سے لے کر ذی الحجہ تک کے ایام اللہ تعالی نے ایک عبادتوں کے لیے مخصوص فرمائے ہیں جو خاص انہی ایام میں انجام دی جاسکی ہیں، چنانچہ رمضان کا مہینہ اللہ تعالی نے روزے کے لیے اور تراوت کے لیے مقرد فرمایا اور شوال، ذیقعدہ اور ذی الحجہ کے مہینے جج کے لیے اور قربانی کے لیے مقرد فرمائے، جج اور قربانی ایسی عبادتیں ہیں جو ان ایام کے علاوہ دوسرے لیے مقرد فرمائے، جج اور قربانی ایسی عبادتیں ہیں جو ان ایام کے علاوہ دوسرے ایام میں نہیں انجام دی جاسکتیں۔ گویا کہ عبادات کا ایک سلسلہ ہے جو رمضان المبارک سے شروع ہوتا ہے اور ذی الحجہ پر جاکر ختم ہوتا ہے، اس لیے ان مہینوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بڑا تقدی حاصل ہے۔



اه شوال کی فضیلت

رمضان المبارك تو تمام مہينوں ميں مبارك مہينہ ہے، شوال كے بارے ميں حضور اقدس سلانفائيل نے فرمایا كہ جو شخص شوال كے مہينے ميں چھروزے ركھ

لے تو اللہ تبارک و تعالی اس کو سارے سال روزے رکھنے کا ثواب عطا فرماتے ہیں۔(۱) کیونکہ ہرنیکی کا ثواب اللہ تعالیٰ دس گنا عطا فرماتے ہیں، لہذا جب الك مخض نے رمضان المبارك میں تیس روزے رکھے تو اس كا دس گنا تین سو ہوگیا اور چھ روزے جب شوال میں رکھے تو اس کا دس گنا ساٹھ ہوگیا، اس طرح تمام روزوں کا ثواب مل کرتین سوساٹھ روزوں کے برابر ہوگیا اور سال کے تین سوساٹھ دن ہوتے ہیں، اس لیے فرمایا کہ اگر کسی شخص نے رمضان کے ساتھ شوال میں جھ روزے رکھ لیے تو گویا اس نے پورے سال روزے رکھے۔ شوال کے جیم روزوں کے ذریعے اللہ تعالیٰ بیر ثواب عطا فرماتے ہیں۔ بہتر یہ ہے کہ یہ چھ روزے عیدالفطر کے فوراً بعد رکھ لیے جائیں،لیکن اگر فوراً نەركھ سكيں تو شوال كے مہينے كے اندر اندر پورے كركيں۔

## هاو شوال اور امور خير 🥞



اسی شوال کے مہینے میں حضرت عائشہ والنبی کا حضور اقدس سالنا الیہ سے نکاح ہوا اور اس مہینے میں حضرت عائشہ رضافیا کی رفضتی ہوئی<sup>(۲)</sup> ، لہذا اس ماہ میں برکتوں کے بہت سارے اساب جمع ہیں۔

## 🥮 ماه و نیقعده کی فضیلت



اس طرح ذیقعده کا اگلامهینه بھی 'اشہرالحج' میں شامل ہے،حضور اقدس سال اللہم نے اپنی زندگی میں مدینہ طیبہ کے قیام کے دوران عج کے علاوہ چار عمرے اوا

(۱) صحیح مسلم ۲/۲۲۸ (۱۱۷۵)۔

(۲) صحيح مسلم ۱۰۳۹/۲ (۱٤۲۳) ـ



مرائے، یہ عاروں عربے ذیقعدہ کے مہینے میں ادا فرمائے (۱)۔ اس لحاظ سے مرمقطی کمی اس ماہ کو تقدس حاصل ہے۔



### هاه زيقعده منحوس نهيس

ہارے معاشرے میں '' ذیقعدہ'' کے مہینے کو جومنحوں سمجھا جاتا ہے اور اس کو" خالی" کا مہینہ کہا جاتا ہے یعنی بیمہینہ ہر برکت سے خالی ہے، چنانچہاس ماہ میں نکاح اور شادی نہیں کرتے اور کوئی خوشی کی تقریب نہیں کرتے ، بیسب فضولیات اور توہم پرستی ہے، شریعت میں اس کی کوئی اصل نہیں۔ بہرحال! یہ مینے ج کے مہینے ہیں، اس لیے خیال ہوا کہ آج ج کے بارے میں تھوڑا سا بیان ہوجائے۔

# ﴿ الله كا الهم ركن ہے

یے فج اسلام کے ارکان میں سے ایک اہم رکن ہے۔ اسلام کے چار ارکان ہیں، یعنی نماز، روزہ، زکوۃ اور جج۔ ان چاروں ارکان پر اسلام کی بنیاد ہے۔ الله تعالی نے اپنے بندوں کے لیے عبادت کے جو مختلف طریقے تجویز فرمائے ہیں ان میں سے ہر طریقہ نرالی شان رکھتا ہے مثلاً نماز کی الگ شان ہے، روزہ ك ايك الك شان ب، زكوة كى الك شان ب، حج كى الك شان ب-

# عبادات کی تین اقسام

عام طور پر عبادتوں کو تین حصوں پر تقسیم کیا جاتا ہے، ایک''عبادات بدنیے''

(۱) صحیح البخاری ۳/۳ (۱۷۷۸-۱۷۷۹) \_



جو انسان کے بدن سے تعلق رکھتی ہیں اور بدن کے ذریعے ان کی ادائیگی ہوتی ہے، جیسے نماز بدنی عبادت ہے۔ دوسری ''عبادات مالیہ'' جس میں بدن کو دخل نہیں ہوتا بلکہ اس میں پیسے خرج ہوتے ہیں، جیسے زکوۃ اور قربانی۔

تیری عبادات وہ ہیں جو بدنی بھی ہیں اور مالی بھی ہیں ان کے ادا کرنے میں انسان کے بدن کو بھی دخل ہوتا ہے اور مال کو بھی دخل ہوتا ہے ، جیسے جج کی عبادت بن اور مال دونوں سے مرکب ہے اور اس جج کی عبادت میں عاشقانہ شان پائی جاتی ہے ، کیونکہ جج میں اللہ تعالی نے ایسے ارکان رکھے ہیں جن کے ذریعے اللہ تعالی سے عشق ومحبت کا اظہار ہوتا ہے۔

#### إحرام كا مطلب

جب یہ جج کی عبادت شروع ہوتی ہے تو سب سے پہلے احرام باندھا جاتا ہے۔ عام طور پرلوگ یہ بھے ہیں کہ یہ چادریں باندھنا ہی احرام ہے، حالانکہ محض ان چادروں کا نام احرام نہیں، بلکہ ''احرام'' کے معنی ہیں'' بہت ی چیزوں کو اپنے او پر حرام کرلین'' جب انسان جج یا عمرہ کی نیت کرنے کے بعد تلبیہ پڑھ لیتا ہے تو اس کے بعد اس کے او پر بہت ی چیزیں حرام ہوجاتی ہیں۔مثلاً بول کو لیتا ہو اگر ا پہنا حرام، خوشبو لگانا حرام، جم کے کی بھی جھے کے بال کائی حرام، ناخن کائی حوامثات پوری کرنا حرام، نام نام ''احرام' رکھا گیا ہے۔

اے اللہ! میں حاضر ہوں

اور جب انبان ج يا عمرے كى نيت كركے ية تلبيد پر هتا ہے:



M

لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ لبَّيْكَ لاَشَرِيْكَ لَكَ لَبَيْكَ إِنَّ الْبَيْكَ اِنَّ الْبَيْكَ اِنَّ الْبَيْكَ لاَشَرِيْكَ لَكَ لَلْمَانِكَ لَا الْبَيْكَ لَكَ الْفَرِيْكَ لَكَ الْفَرْمِيْكَ لَكَ الْفَرْمِيْكَ لَكَ الْفَرْمِيْكَ لَكَ الْفَرْمِيْكَ لَكُونَا لَهُ الْفَرْمِيْكَ لَكُونَا الْفَرْمِيْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَا شَرِيْكَ لَكُونَا الْفَرْمِيْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَلْمُ الْمُلْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَكُونَا الْمُلْكَ لَلْمُ الْمُلْكَ لَلْمُ الْمُلْكَ لَلْمُ الْمُلْكَ لَلْمُ الْمُلْكَ لِلْمُ لَلْكُونَا لَهُ الْمُلْكَ لِلْمُ الْمُلْكِ لَلْمُ الْمُلْكِ لَلْمُ الْمُلْكِلُونَا لَكُونَا لَا اللّهُ الْمُلْكُ لِلللّهُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللّهُ لِللْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لِللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لِللّهُ لِلْمُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لَلْمُ لِلللّهُ لِللْمُ لِللّهُ لْمُلْكُلُونُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لِللللّهُ لِلللْمُ لِلللّهُ لِللْمُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ ل

جس کے معنی ہے ہیں کہ اے اللہ! میں حاضر ہوں، کیوں حاضر ہوں؟ اس لیے کہ جب حضرت ابراہیم مَلیّل نے بیت الله شریف کی تعمیر فرمائی تو اس وقت الله تعالیٰ نے ان کو حکم فرمایا کہ

وَاَذِّنُ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوْكَ رِجَالاً وَّعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتُوْكَ رِجَالاً وَّعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتُوْكَ رِجَالاً وَّعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَاتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيْقٍ (١)

اے ابراہیم! لوگوں میں یہ اعلان فرمادیں کہ وہ اس بیت اللہ کے بچ کے لیے آئیں، پیدل آئیں اور سوار ہوکر آئیں، دور دراز سے اور دنیا کے چے چے سے یہاں پہنچیں۔ چنانچہ حضرت ابراہیم عَالِیلا نے ایک پہاڑ پر چڑھ کر یہ اعلان فرمایا تھا کہ اے لوگو! یہ اللہ کا گھر ہے، اللہ کی عبادت کے لیے یہاں آؤ۔ یہ اعلان آپ نے ہزارسال پہلے کیا تھا، آج جب کوئی عمرہ کرنے والا یا جج کرنے والا جج یا عمرے کا ادادہ کرتا ہے تو وہ در حقیقت حضرت ابراہیم خلیل اللہ عَالَیلا کے اعلان کا جواب دیتے ہوئے یہ کہتا ہے کہ

#### لَبَّيْكَ ٱللَّهُمَّ لَبَّيْكَ

اے اللہ! میں حاضر ہوں اور بار بار حاضر ہوں اور جس وقت بندے نے یہ دیا کہ میں حاضر ہوں، بس ای وقت سے اِحرام کی پابندیاں شروع ہوگئیں، چنانچہ اب وہ سلا ہوا کیڑانہیں پہن سکتا، خوشبونہیں لگاسکتا،

(۱) سورةالحج آيت(۲۷)\_





بال نہیں کاٹ سکتا، ناخن نہیں کاٹ سکتا اور اپنی جائز نفسانی خواہشات بھی پوری نہیں کرسکتا۔

## ورام كفن ياد دلاتا ہے

گویا اللہ جل شانہ کی پکار پر ایک عاشق بندے نے اپنے پروردگار کے عشق میں دنیا کی آسائشیں اور راحتیں سب چھوڑ دیں۔ اب تک وہ سلے ہوئے کپڑے پہنا ہوا تھا، وہ سب اتاردیے، اب وہ دوچادریں پہنا ہوا ہے جو اے اس کے کفن کی یاد دلارہی ہیں کہ ایک وقت ایسا آنے والا ہے کہ جب تو دنیا ہے رخصت ہورہا ہوگا تو اس وقت تیرا یہی لباس ہوگا، چاہے وہ بادشاہ ہو، چاہے سرمایہ دار ہو، چاہے فقیر ہو، سب آج دو چادریں پہنے ہوئے ہیں اور چاہے سرمایہ دار ہو، چاہے فقیر ہو، سب آج دو چادریں پہنے ہوئے ہیں اور چاہے سرمایہ دار ہو، خاس کی کررہے ہیں، جس شخص کو دیکھو وہ آج دو چادروں میں ملبوس نظر پیش کررہے ہیں، جس شخص کو دیکھو وہ آج دو چادروں میں ملبوس نظر آرہا ہے۔

# و "طواف" ایک لذیذ عبادت

پھر وہاں بیت اللہ کے پاس پہنچ کر بیت اللہ کا طواف کررہے ہیں، اس "طواف" میں ایک عاشقانہ شان ہے، جس طرح ایک عاشق اپنے محبوب کے گھر کے گرد چکر لگا تا ہے، اس طرح بیہ اللہ کا بندہ اللہ تعالیٰ کے گھر کے گرد چکر لگارہا ہے اور بیچ کہ اس طواف میں ایک ایک قدم پر ایک ایک قدم پر ایک ایک گراہ ہورہا ہے۔ جن لوگوں کو ایک ایک گزاہ معاف ہورہا ہے اور ایک ایک درجہ بلند ہورہا ہے۔ جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے طواف کرنے کا موقع عطا فرمایا ہے وہ میری اس بات کی تصدیق کریں گے کہ شاید روئے زمین پر طواف سے زیادہ لذیذ عبادت کوئی اور نہ ہو۔

# اظہار محبت کے مختلف انداز



انسان کی فطرت میہ چاہتی ہے کہ وہ اپنے مالک کے ساتھ عشق و محبت کا اظہار کرے، اس کے گھر کا چکر لگائے، اس کے دروازے کو چومے اور اس سے لیٹ جائے، اللہ تعالی نے انسان کی فطرت کے اس تقاضے کی تکمیل کے سارے اسباب اس بیت اللہ میں جمع فرمادیے ہیں۔ جب آب کسی سے محبت كرتے ہيں تو آپ كا دل چاہتا ہے كہ اس كو گلے لگاؤں، اس كے ياس رہول، اب الله تعالى سے محبت تو ہے، ليكن اس كو كلے سے نہيں لگاسكتے، براہ راست الله تعالی کی قدم بوی تونہیں کر سکتے، اس کیے تم ایسا کرو کہ یہ میرا گھر ہے، تم اس گھر کے چکر لگاؤ اور اس کے اندر میں نے ایک تجرِ اسود رکھ دیا ہے تم اس تجر اسود کو چومو، بیتمهارا حجر اسود کو چومنا بیتمهارے عشق و محبت کا اظهار ہوگا اور اگر مجھ سے لیٹنے کا دل چاہتا ہے تو میرے اس گھر کے دروازے اور جرِ اسود کے درمیان جو دیوار ہے، جس کوملتزم کہتے ہیں، اس دیوار سے لیٹ جاؤ اور یہال لبٹ کرتم جو کچھ مجھ سے مانگو کے میرا وعدہ ہے کہ میں تمہیں دوں گا۔ یہ عاشقانہ شان الله تعالى نے اس مج كى عبادت ميں ركھى ہے، آدمى كو اپنے جذبات ك اظہار کا اس سے بہتر موقع کہیں اور نہیں مل سکتا جیسا وہاں موقع ملتا ہے۔

# وين اسلام مين انساني فطرت كا خيال



مارے دین اسلام کی بھی عجیب شان ہے کہ ایک طرف بت پرتی کومنع کردیا اور اس کوشرک اور حرام قراردے دیا اور پیہ کہہ دیا کہ جو شخص بت پرتی ر كرے گا، وہ اسلام كے دائرے سے خارج ہے۔ اس ليے كہ يہ بت تو ب

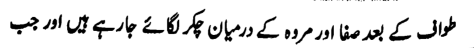
جان پھر ہیں، نہ ان کے اندر تفع پہنچانے کی صلاحیت ہے اور نہ ہی نقصان پہنچانے کی صلاحیت ہے، لیکن دوسری طرف چونکہ انسان کی فطرت میں یہ بات داخل ہے کہ وہ اپنے محبوب کے ساتھ اپنی محبت کا اظہار کرے، اس محبت کے اظہار کے لیے اللہ تعالی نے بیت اللہ کو ایک نشان بنادیا اور ساتھ میں یہ بنادیا کہ بیت اللہ کی ذات میں پھے نہیں رکھا، لیکن چونکہ ہم نے اس کو اپنی طرف منسوب کرکے یہ کہہ دیا ہے کہ یہ ہمارا گھر ہے اور ہم نے ہی اس کے اندر پھر منسوب کرکے یہ کہہ دیا ہے کہ یہ ہمارا گھر ہے اور ہم نے ہی اس کے اندر پھر کے چکر لگانا اور اس پھر کو چومنا عبادت سے بعد اس گھر

#### حضرت عمر فاروق رضافنه كالحجر اسود سے خطاب



ای وجہ سے حضرت فاروقِ اعظم فالنہ جب جج کے لیے تشریف لے گئے اور حجر اسود کو خطاب کرتے اور حجر اسود کے پاس جاکر اس کو بوسہ دینے لگے تو اس حجر اسود کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ اے حجر اسود! میں جانتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے، نہ تو نقصان پہنچاسکتا ہے، اگر میں نے رسول اللہ مالی فائیل کو بوسہ دینے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو میں تجھے بوسہ نہ دیتا<sup>(۱)</sup>۔ چونکہ اللہ تعالی وتبارک نے رسول اللہ مالی فائیل کے ذریعے یہ سنت جاری فرمادی، اس لیے اس کا چومنا اور بوسہ دینا عبادت بن گیا۔

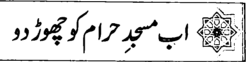
## 🤻 ہرے ستونوں کے درمیان دوڑنا



(۱) صحیح البخاری ۱٤٩/۲ (۱٥٩٧)۔



سبزستون کے پاس پنچ تو دوڑنا شروع کردیا، جسے دیکھو دوڑا جارہا ہے، بھاگا جارہا ہے، ایکھے خاصے سنجیدہ آدمی، پڑھے لکھے، تعلیم یافتہ، جن کو بھی بھاگ کر چلنے کی عادت نہیں، مگر ہر ایک دوڑا جارہا ہے، چاہے بوڑھا ہو، جوان ہو، بچ ہو، یہ کیا ہے؟ یہ اس لیے دوڑا جارہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اور اللہ کے رسول سائٹ آئی تھی ان کو سنت قراردیا ہے۔ حضرت ہاجرہ علیما الملام نے یہاں دوڑ لگائی تھی، اللہ تعالیٰ کو ان کی یہ ادا اتنی پند آئی کہ قیام قیامت تک آنے والے تمام مسلمانوں کے لیے یہ ضروری قراردے دیا کہ جو جج کرنے آئے گا وہ صفا مروہ کے درمیان چکر لگائے گا اور دوڑے گا۔



جب ۸؍ ذی الحجہ کی تاریخ آگئ تو اب بی تھم آیا کہ معجد حرام کو چھوڑ دو اور منی میں جاکر پانچ نمازیں ادا کرو، حالانکہ اطمینان سے مکہ میں رہ رہے تھے اور معجد حرام میں نمازیں ادا کررہے تھے، جہاں ایک نماز کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے برابر مل رہا تھا، لیکن اب بی تھم آگیا کہ اب مکہ سے نکل جاو اور منی میں جاکر قیام کرو اور پانچ نمازیں وہاں ادا کرو۔ کیوں؟ اس تھم کے ذریعے یہ بتانا مقصود ہے کہ نہ معجد حرام میں اپنی ذات کے اعتبار سے پچھ رکھا ہے اور نہ بیت اللہ میں اپنی ذات کے اعتبار سے پچھ رکھا ہے اور نہ بیت اللہ میں اپنی ذات کے اعتبار سے بچھ رکھا ہے اور نہ میں سے، جب تک ہمارا تھم تھا کہ مکہ مرمہ میں رہو، اس وقت تک معجد حرام میں ایک نماز کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے برابر مل رہا تھا اور اب ہمارا تھم سے کہ یہاں رہنا جائز نہیں۔



#### 🥮 اب عرفات چلے جاؤ

منیٰ کے قیام کے بعد اب ایسی جگہ تمہیں لے جائیں گے جہاں حد نگاہ تک میدان پھیلا ہوا ہے، کوئی عمارت نہیں اور کوئی سایہ نہیں، ایک دن تمہیں یہاں گزارنا ہوگا۔ یہ دن اس طرح گزارنا کہ ظہر اور عصر کی نماز ایک ساتھ ادا کر لینا اور پھر اس کے بعد سے لے کر مغرب تک کھڑے ہوکر ہمیں پکارتے رہنا اور ہمارا ذکر کرتے رہنا، ہم سے دعائیں کرنا اور تلاوت کرنا اور مغرب تک

#### اب مزدلفه چلے جاؤ

اور عرفات میں تو تمہیں خیمے لگانے کی اجازت تھی، اب ہم تمہیں ایسے میدان میں لے جائیں گے جہال تم خیمہ بھی نہیں لگا کتے، وہ ہے" مزدلفہ" ۔ لہذا غروب آفاب کے بعد مزدلفہ کی طرف روانہ ہوجاؤ اور رات وہال گزارو۔

#### 😵 مغرب کوعشاء کے ساتھ ملاکر پڑھنا

عام دنول میں تو یہ تھم ہے کہ جیسے ہی غروب آ فآب ہوجائے تو فوراً
مغرب کی نماز اوا کرو،لیکن آج یہ تھم ہے کہ مزدلفہ جاؤ اور وہال پہنچ کر مغرب
اور عشاء کی نماز ایک ساتھ اوا کرو۔ ان احکام کے ذریعے یہ بتایا جارہا ہے کہ
جب تک ہم نے کہا تھا کہ مغرب کی نماز جلدی پڑھو، اس وقت تک جلدی
پڑھنا تمہارے ذمے واجب تھا اور جب ہم نے کہا کہ تاخیر سے پڑھو تواب
تاخیر سے پڑھنا تمہارے ذمے ضروری ہے، لہذا کی وقت کے اندر پھو نیس
رکھا جب تک ہمارا تھم نہ ہو۔

772

# 🕸 کنگریاں مارناعقل کے خلاف ہے



قدم قدم پر الله تعالی عام قوانین کوتور کر بندے کو بیہ بتارہے ہیں کہ تیرا کام تو ہماری عبادت کرنا اور ہمارا تھم ماننا ہے اور کوئی چیز اپنی ذات میں کوئی حقیقت نہیں رکھتی، جب تک ہمارا تھم نہ ہو۔ اب مزدلفہ سے پھر واپس منلی آؤ اور تین دن یہاں گزارو، اب یہاں تین دن کیوں گزاریں؟ یہال کیا کام ہے؟ یہاں تہارا کام یہ ہے کہ یہاں منی میں تین ستون ہیں جن کو جمرات کہا جاتا ہے، ہرآ دمی روزانہ تین دن تک ان کوسات سات کنگریاں مارے۔ ذرا اس عمل کوعقل وخرد کے ترازو میں تول کر دیکھوتو پیمل فضول اور بے کارنظرآئے گا۔ گزشتہ سال پچیس لا کھ مسلمانوں نے جج کیا اور بیپچیس لا کھ انسان تین دن تک منیٰ میں پڑے ہوئے ہیں جن پر کروڑوں اور اربوں رویے خرج ہورہے ہیں اور ان میں ہر ایک کو بید دھن ہے کہ میں ان جمرات کوسات سات کنگریاں ماروں، اچھے خاصے پڑھے لکھے، تعلیم یافتہ، معقول آ دمی ہیں، مگرجس کو دیکھووہ کنکریاں ڈھونڈ تا پھررہا ہے اور پھر ان جمرات کو مار کر خوش ہورہا ہے کہ میں نے بیمل بورا کرلیا۔

# جاراتکم سب پر مقدم ہے



کیا یہ کنکریاں مارنے کاعمل ایسا ہے جس پر اربوں روپیہ خرچ کیا جائے؟ بات یہ ہے کہ اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ یہ بتلانا جائے ہیں کہ کی کام میں عقل وخرد کی بات نہیں، جب ہمارا حکم آ جائے تو وہی کام جس کوتم دیوانگی سمجھ رہے تھ، وہی عقل کا کام بن جاتا ہے، جب ہمارا حکم آ گیا کہ ان پھروں کو ماروتو



تمہارا کام یہ ہے کہ مارو، اسی میں تمہارے لیے اجر وثواب ہے، اس عمل کے ذریعے اللہ تعالیٰ تمہارے درجات بلند کررہے ہیں، لہذا ہم نے اپنے دلوں میں عقل وخرو کے جو بت تغیر کیے ہوئے ہیں، اس جج کی عبادت کے ذریعے قدم قدم پر اللہ تعالیٰ ان بتوں کو توڑ رہے ہیں اور یہ بتارہ ہیں کہ ان بتوں کی کوئی حقیقت نہیں اور یہ بتارہ ہیں کہ اس کا ننات میں کوئی چیز قابل تعمیل ہے تو وہ ہمارا تھم ہے، جب ہمارا تھم آ جائے تو وہ تھم عقل میں آئے تو، عقل میں نہ تورے جے آگے سر جھکانا ہے اور اس پر عمل کرنا ہے۔ پورے جے آگے سر جھکانا ہے اور اس پر عمل کرنا ہے۔ پورے جے اندر یہی تربیت دی جارہی ہے۔

# 🥵 حج کس پر فرض ہے؟

یہ جج کس پر فرض ہوتا ہے؟ اس کے بارے میں اللہ تعالی نے اس آیت میں بیان فرمایا جو ابھی میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی۔

وَيِلْهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلاً (۲)
الله على الله كے ليے لوگوں پر فرض ہے كہ وہ بيت الله كا حج كري اور يہ بر

Carried States

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲۳/۲ (۱۵۲۱)۔

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> سورة آل عمران آیت (۹۷)-

#### 

اس شخص پر فرض ہے جو وہاں جانے کی استطاعت اور صلاحیت رکھتا ہو، یعنی اس کے پاس استے پینے ہوں کہ وہ سواری کا انظام کر سکے۔ فقہاء کرام نے اس کی تشریح میں فرمایا کہ جس کے پاس اتنا مال ہو کہ اس کے ذریعے وہ جج پر جاسکے اور وہاں جج کے دوران اپنے کھانے پینے اور رہنے کا انظام کر سکے اور اپنے بیچے جو اہل وعیال ہیں واپس آنے تک ان کے کھانے پینے کا انظام کر سکے انظام کر سکے، ایس شخص پر جج فرض ہوجا تا ہے۔

لیکن آج کل لوگوں نے جج کے لیے اپنے اوپر بہت ی شرطیں عائد کررکھی ہیں جن کی شریعت میں کوئی بنیاد نہیں۔ ان کے بارے میں آئندہ جمعہ ان شاء اللہ تفصیل سے عرض کروں گا۔

وَاخِرُ وَعُوَانَا آنِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ









بدائت الله مواطعة على

مج میں تا فیر کیوں؟





ج میں تاخیر کیوں؟

(اصلاحی خطبات ۲۰/۱۴)

مواعقاني المستست مج مِن تاخِر كون؟ **707** 



# برالله ارتم ارتغم

# ج میں تاخیر کیوں؟



الْحَهُ لُ يِلْهِ نَحْمَلُ اللهِ وَنَسْتَعِينُ الْ وَنَسْتَغُفِرُ الْفُونِ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهُرِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيْعُلِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُرِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُرِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُرِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُعْلِمُهُ فَلا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لَا شَيْدُنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا عَبُدُ اللهُ وَلَا مَا لَهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهُ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهُ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعُنَا كَثِيرُ اللهُ يَعْلَى اللهُ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهِ وَاسْحَالِهُ وَاسْحَالِهُ وَاسْحَالِهُ وَاسْحَالِهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فَاعُوُدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطُنِ الرَّجِيُم بِسُمِ الله الرَّحُلُنِ الرَّحِيْمِ وَلِلهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيُلاَ (١)

(۱) سورة آل عمر ان آيت (۹۷)-

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين-

### چ فرض ہونے پر فوراً ادا کریں

بزرگانِ محرم و برادرانِ عزیز! گزشتہ جمعے کو ای آیت پر بیان کیا تھا، اس
آیت میں اللہ جل شانہ نے جج کی فرضت کا ذکر فرمایا ہے۔ اس آیت کا ترجمہ
یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے لوگوں پر واجب ہے کہ جو شخص بیت اللہ تک جانے
کی استطاعت رکھتا ہو، وہ جج کرے۔ یہ جج ارکانِ اسلام میں سے چوتھا رکن
ہے اور صاحب استطاعت پر اللہ تعالیٰ نے عمر بھر میں ایک مرتبہ فرض قراردیا
ہے اور جب یہ جج فرض ہوجائے تو اب تھم یہ ہے کہ اس فریضے کو جلد از جلد ادا
کیا جائے، بلا وجہ اس جج کو مؤخر کرنا درست نہیں، کیونکہ انسان کی موت اور
زندگی کا پچھ بھروسہ نہیں، اگر جج فرض ہونے کے بعد اور ادائیگی سے پہلے
انسان دنیا سے چلا جائے تو یہ بہت بڑا فریضہ اس کے ذمے باقی رہ جاتا ہے،
انسان دنیا سے چلا جائے تو یہ بہت بڑا فریضہ اس کے ذمے باقی رہ جاتا ہے،

## ہم نے مختلف شرائط عائد کر لی ہیں

لیکن آج کل ہم لوگوں نے جج کرنے کے لیے اپنے اوپر بہت می شرطیس عائد کرلی ہیں، بہت می ایمی پابندیاں عائد کرلی ہیں جن کی شریعت میں کوئی اصل نہیں۔بعض لوگ یہ سجھتے ہیں کہ جب تک ان کے دنیوی مقاصد پورے نہ ہوجا عیں۔مثلاً جب تک مکان نہ بن جائے یا جب تک بیٹیوں کی شادیاں نہ











ہوجائیں اس ونت تک جج نہیں کرنا چاہیے۔ یہ خیال بالکل غلط ہے، بلکہ جب انان کے پاس اتنا مال ہوجائے کہ اس کے ذریعے فج ادا کرسکے یا اس کی ملکیت میں سونا اور زیور ہے اور وہ اتنا ہے کہ اگر اس کو وہ فروخت کردے تو اس کی رقم اتنی وصول ہوجائے گی جس کے ذریعے جج ادا ہوجائے، تب بھی ج فرض ہوجائے گا، لہذا حج فرض ہوجانے کے بعد اس کو کسی چیز کے انظار کرنے کی ضرورت نہیں۔

#### 🧟 حج مال میں برکت کا ذریعہ



لبذا يوسوچنا كه جارك ذم بهت سارك كام بي، جميل مكان بنوانا ب، میں اپنی بیٹیوں یا بیٹوں کی شادی کرنی ہے، اگر برقم ہم حج میں صرف كردي كي تو ان كامول كي ليع رقم كهال سے آئے گى؟ يه سب فضول خیالات اور فضول سوچ ہے، اللہ تعالیٰ نے اس حج کی خاصیت بیر رکھی ہے کہ الله تعالی کے نفنل و کرم سے جج ادا کرنے کے نتیج میں آج تک کوئی مخض مفلس نہیں ہوا۔قرآن کریم کا ارشاد ہے

#### لِيَشْهَدُوْا مَنَافِعَ لَهُمُ

ین ہم نے ج فرض کیا ہے تا کہ اپن آ تکھوں سے وہ فائدے دیکھیں جو مم نے ان کے لیے ج کے اندر رکھ ہیں۔ ج کے بشار فاکدے ہیں، ان کا احاطہ کرنا بھی ممکن نہیں ہے، ان میں سے ایک فائدہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ رزق میں برکت عطا فرمادیتے ہیں۔

(۱) سورة الحج آيت (۲۸)\_

# آج تک جج کی وجہ سے کوئی فقیر نہیں ہوا

جج بیت اللہ کا سلسلہ ہزاروں سال سے جاری ہے۔ آج تک کوئی ایک انسان بھی ایسانہیں ملے گا جس کے بارے میں بیکہا جاسکے کہ اس شخص نے چونکہ اینے پیے ج پرخرچ کردیے تھے اس وجہ سے بیمفلس اور فقیر ہوگیا۔ البتہ ایسے بے شارلوگ آپ کوملیں گے کہ جج کی برکت سے اللہ تعالی نے ان کے رزق میں برکت عطا فرمائی اور وسعت اور خوشحالی عطا فرمائی، لہذا یہ خیال بالكل غلط ہے كہ جب تك دنيا كے فلال فلال كام سے فارغ نہ ہوجائيں، ال وتت تک جج نہیں کریں گے۔

# مدینے کے سفر کا خرچہ جج کی فرضیت کے لیے ضروری نہیں

چونکہ مدینہ منورہ کا سفر حج کے ارکان میں سے نہیں ہے اور فرض و واجب بھی نہیں ہے، اگر کوئی شخص مکہ مکرمہ جاکر حج کرلے اور مدینہ منورہ نہ جائے تو اس کے ج میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی۔ البتہ بیہ بات ضرور ہے کہ مدینہ منورہ کی حاضری عظیم سعادت ہے، اللہ تعالی ہر مؤمن کو عطا فرمائے اور سرکار دوعالم ما التفاليليم كے روضہ اقدس پر حاضر ہوكر سلام عرض كرنے كى توفيق عطا فرمائے۔ آمین، لہذا چوں کہ مدینہ منورہ کا سفر حج کے ارکان میں سے نہیں ہے، اس لیے فقہاء کرام نے لکھا ہے کہ اگر کسی شخص کے پاس اتنے پیسے ہیں کہ وہ مکہ مکرمہ جاکر جج تو ادا کرسکتا ہے،لیکن مدیندمنورہ جانے کے پیسے نہیں ہیں، تب بھی اس کے ذہبے جج فرض ہے، اس کو چاہیے کہ جج کرکے مکہ مکرمہ ہی سے واپس آ جائے، حالانکہ حضور اقدس سال خالیہ کے روضہ اقدس کی حاضری ایسی نعت



#### مدينت الموعماني

ہے کہ انسان ساری عمر اس کی تمنا کرتا رہتا ہے، لہذا یہ خیال کہ اس حج کو فلاں کام ہونے تک مؤخر کردیا جائے، بیہ خیال درست نہیں۔

### والدین کو پہلے حج کرانا ضروری نہیں 🚭



بعض لوگ ہیں بھیجھتے ہیں کہ جب تک ہم والدین کو حج نہیں کرادیں گے اس وقت تک ہمارا مج کرنا درست نہیں ہوگا۔ یہ خیال اتنا عام ہوگیا ہے کہ کئی لوگوں نے مجھ سے یوچھا کہ میں حج پر جانا چاہتا ہوں، کیکن میرے والدین نے حج نہیں کیا، لوگ مجھے یہ کہتے ہیں کہ اگر والدین کے حج سے پہلےتم حج کرلوگے تو تمہارا حج قبول نہیں ہوگا۔ محض جہالت کی بات ہے، ہرانسان پراس کا فریضہ الگ ہے۔ جیسے والدین نے اگر نماز نہیں پڑھی تو بیٹے سے نماز ساقط نہیں ہوتی، بیٹے سے اس کی نماز کے بارے میں الگ سوال ہوگا اور مال باب سے ان کی نمازوں کے بارے میں الگ سوال ہوگا۔ یہی معاملہ فج کا ہے، اگر مال باپ پر جج فرض نہیں ہے تو کوئی حرج نہیں، اگر وہ جج پر نہیں گئے تو کوئی بات نہیں، لیان اگر آپ پر جج فرض ہے تو آپ کے لیے جج پر جانا ضروری ہے اور یہ کوئی ضروری نہیں کہ پہلے والدین کو حج کرائے اور پھرخود کرے، یہ سب خیالات غلط ہیں۔ ہرانسان اللہ تعالیٰ کے نزدیک اپنے اعمال کا مکلف ہے، اس کو اپنے اعمال کی فکر کرنی چاہیے۔

### 🚳 حج نه کرنے پر شدید وعید

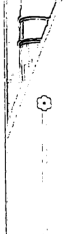


ہم میں سے بہت سے مسلمان ایسے ہیں جو ذاتی ضروریات اور ذاتی کامول کی خاطر لیے لیے سفر کرتے ہیں، یورپ کا سفر کرتے ہیں، امریکہ، فرانس اور جابان کا سفر کرتے ہیں، لیکن اس بات کی توفیق نہیں ہوتی کہ اللہ تعالیٰ کے گھر پر حاضری دے دیں، یہ بڑی محرومی کی بات ہے۔ نبی کریم سلانظائیہ نے اس شخص کے لیے بڑی سخت وعید بیان فرمائی ہے جو صاحب استطاعت ہونے کے باوجود جج نہ کرے، چنانچہ آپ نے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا کہ جس شخص پر جج فرض ہوگیا ہو اور پھر بھی وہ جج کیے بغیر مرجائے تو ہمیں اس کی کوئی پرواہ نہیں کہ وہ یہودی ہوکر مرے یا نفرانی ہوکر مرے (اک

لہذا یہ معاملہ اتنا معمولی نہیں ہے کہ انسان اس جج کے فریضے کوٹلا تارہے اور موقع ہوگا تو حج کرلیں گے۔

# بیٹیوں کی شادی کے عذر سے حج مؤخر کرنا

بعض لوگ یہ بیجھتے ہیں کہ بیٹیوں کی شادیاں کرنی ہیں، جب تک بیٹیوں کی شادیا کی شادی کریں گے۔ یہ بھی بے کار بات ہے، یہ بالکل الی ہی ہے جسے کوئی شخص یہ کہے کہ جب بیٹی کی شادی ہوجائے گی تو اس کے بعد نماز جسے کوئی شخص یہ کہے کہ جب بیٹی کی شادی ہوجائے گی تو اس کے بعد نماز پر موقوف نہیں۔





<sup>(</sup>۱) سنن الدارمي ۱۱۲۲/۲ (۱۸۲٦) ومعجم أبي يعلى ص ١٩٦ (٢٣١) وقال الزيلعي في (۱) سنن الدارمي ۱۱۲۲/۲) قال الشيخ في "الإمام". وليث هذا هوا بن أبي سليم، وهو ضعيف, قد روى هذا الحديث عن علي وأبي هريرة وحديث أبي أمامة علي ما فيه أصلحها. وسنن البيهقي الكبرى ٤/٢٤٥ (٨٦٦٠) وقال: وهذا وإن كان إسناده غير قوي فله شاهد من قول عمر بن الخطاب ﴿ وَالْكُمْ .

# جے سے پہلے قرض ادا کریں

البتہ جج ایک چیز پر موقوف ہے، وہ یہ کہ اگر کسی شخص پر قرضہ ہے تو قرض کو ادا کرنا جج پر مقدم ہے۔ قرض کو ادا کرنے کی اللہ تعالی نے بڑی سخت تاکید فرمائی ہے کہ انسان کے او پر قرض نہیں رہنا چاہیے، جلد از جلد قرض کو ادا کرنا چاہیے۔ اس کے علاوہ لوگوں نے اپنی طرف سے بہت سے کام جج پر مقدم کرر کھے ہیں، مثلاً پہلے میں اپنا مکان بنالوں یا پہلے مکان خریدلوں یا پہلے گاڑی خریدلوں، پھر جاکر جج کرلوں گا، اس کی شریعت میں کوئی اصل نہیں۔

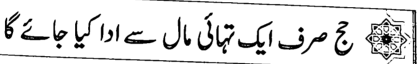
# چ کے لیے بڑھاپے کا انتظار کرنا

بعض لوگ بیسوچتے ہیں کہ جب بڑھایا آجائے گا تو اس وقت ج کریں گے، جوانی میں ج کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ ج کرنا تو بوڑھوں کا کام ہے، جب بوڑھے ہوجا کیں گے اور مرنے کا وقت قریب آئے گا تو اس وقت ج کرلیں گے۔ یاد رکھے! یہ شیطانی دھوکہ ہے، ہر وہ شخص جو بالغ ہوجائے اور اس کے پاس اتن استطاعت ہو کہ وہ جج ادا کر سکے تو اس پر ج فرض ہوگیا اور جب کج فرض ہوگیا تو اب جلد از جلد اس فریضے کو انجام دینا واجب ہے، بلاوجہ تاخیر کرنا جائز نہیں۔ کیا پہتے کہ بڑھا پے تک وہ زندگی بھی رہے گی یا نہیں؟ بلکہ در حقیقت ج تو جوانی کی عبادت ہے، جوانی میں آ دمی کے قوئی مضبوط ہوتے در حقیقت کے تو جوانی کی عبادت ہے، جوانی میں آ دمی کے قوئی مضبوط ہوتے ہیں، وہ تندرست ہوتا ہے، اس وقت وہ ج کی مشقت کو آسانی کے ساتھ برداشت کرسکتا ہے، الہذا یہ سمجھنا کہ بڑھا پے میں ج کریں گے، یہ بات درست نہیں۔



# ج فرض ادا نہ کرنے کی صورت میں وصیت کردیں

یہاں یہ مسئلہ بھی عرض کردوں کہ اگر بالفرض کوئی شخص جج فرض ہوجانے
کے باوجود اپنی زندگی میں جج ادا نہ کرسکا تو اس پر بیفرض ہے کہ وہ اپنی زندگ
میں یہ وصیت کرے کہ اگر میں زندگی میں جج فرض ادا نہ کرسکوں تو میرے
مرنے کے بعد میرے ترکے سے کسی کو میری طرف سے جج بدل کے لیے بھیجا
جائے۔ کیوں کہ اگر آپ یہ وصیت کردیں گے تب تو آپ کے وارثین پر لازم
ہوگا کہ وہ آپ کی طرف سے جج بدل کرائیں ورنہ ہیں۔



اور وارثین پر بھی آپ کی طرف سے جج بدل کرانا اس وقت لازم ہوگا جب جج کا پورا خرچہ آپ کے پورے ترکے کے ایک تہائی کے اندر آتا ہو۔
مثلاً فرض کریں کہ جج کا خرچ ایک لاکھ روپے ہے اور آپ کا ترکہ تین لاکھ روپے بنا ہے یا اس سے زیادہ ہے تو اس صورت میں بیہ وصیت نافذ ہوگی اور ورثاء پر لازم ہوگا کہ آپ کی طرف سے جج بدل کرائیں، لیکن اگر جج کا خرچہ ایک لاکھ روپے ہے اور آپ کا بورا ترکہ تین لاکھ سے کم ہے تو اس صورت میں ورثاء پر بیہ لازم نہیں ہوگا کہ آپ کی طرف سے جج بدل ضرور کرائیں، کیول کہ شریعت کا بیہ اصول ہے کہ بیہ مال جو ہمارے پاس موجود ہے، اس مال پر ہمارا اختیار اس وقت تک ہے جب تک ہم پر مرض الموت طاری نہیں ہوجاتا، ہم اس مال کو جس طرح چاہیں استعمال کریں، لیکن جسے ہی مرض الموت شروع ہوجاتا مال کو جس طرح چاہیں استعمال کریں، لیکن جسے ہی مرض الموت شروع ہوجاتا ہے، اس وارثوں کا







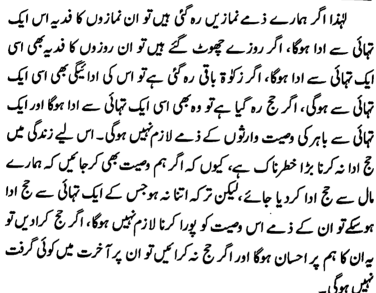


74+



ہوجاتا ہے، البتہ اس وقت صرف ایک تہائی مال کی حد تک ہمارا اختیار باتی رہ جاتا ہے۔

#### آ تمام عبادات كا فديه ايك تهائى سے ادا موكا



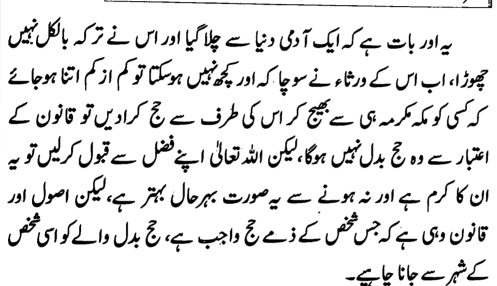
# ں ہوگا۔ اور اللہ کے شہر سے ہوگا کے شہر سے ہوگا

بعض لوگ تج بدل کراتے وقت یہ سوچے ہیں کہ اگر ہم یہاں کرا پی سے نے بدل کرائی سے تو ایک لاکھ کا خرچ ہوگا اس لیے ہم مکہ مرمہ میں ہی کی کو پہنے دے دیں گے، وہ وہیں سے جج اوا کرلے گا۔ یاو رکھے! اس بارے میں مملد یہ ہے کہ شدید مجبوری کے بغیر اس طرح جج بدل اوا نہیں ہوتا۔ اگر میں مملد یہ ہے کہ شدید مجبوری کے بغیر اس طرح جج فرض ہے تو اگر میں کی کو اپنی طرف

# مُواعِظُعُماني الله المدالة

سے حج بدل کے لیے بھیجوں تو وہ بھی کراچی سے جانا چاہیے۔ بینہیں ہوسکتا کہ مکہ مکرمہ سے کسی کو پکڑ کر دوسورو پے میں حج کرالیا، چونکہ میں کراچی میں رہتا ہوں، اس لیے میرے وطن سے ہی حج بدل ہوگا، مکہ مکرمہ سے نہیں ہوگا۔

### عذر معقول کی وجہ سے مکہ سے حج کرانا



# 👺 قانونی پابندی عذر ہے

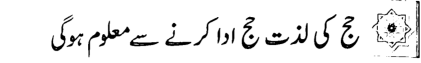
آئ کل یہ حال ہے کہ جج کرنا اپنے اختیار میں نہیں رہا، کیوں کہ جج کرنے پر بہت ساری قانونی اور سرکاری پابندیاں عائد ہیں۔ مثلاً پہلے درخواست دو پھر قرعہ اندازی میں نام آئے وغیرہ، لہذا جب کسی شخص پر جج فرض ہوگیا اور اس نے جج پر جانے کی قانونی کوشش کرلی اور پھر بھی نہ جاسکا تو وہ اللہ لتعالیٰ کے یہاں معذور ہے، لیکن اپنی طرف سے کوشش کرے اور جج پر جانے کے جانے قانونی فرائع ہوسکتے ہیں ان کو اختیار کرے، لیکن آ دی ہاتھ پر جانے کے جانے اور جانے کی فکر ہی نہ کرے تو یہ گناہ کی بات ہے۔











جب آپ ایک مرتبہ جج کرکے آئیں گے تو اس وقت آپ کو پھ چلے گا کہ اس عبادت میں کیا چاشی ہے؟ کیسی لذت ہے؟ اللہ تعالیٰ نے اس عبادت میں کیا چاشی ہے۔ جج کے اندر سارے کام عقل کے خلاف ہیں، لیکن اللہ تعالیٰ نے اس عبادت میں عشق کی جو شان رکھی ہے، اس کی وجہ ہے اس عبادت کی خاصیت ہے کہ اس کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کی محبت، اس کی عاصیت ہے کہ اس کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کی محبت، اس کی عظمت، اس کے ساتھ عشق انسان کے دل میں پیدا ہوجاتا ہے اور جب وہ جج کے دل میں پیدا ہوجاتا ہے اور جب وہ جج کے داپس آتا ہے تو ایسا ہوجاتا ہے جسے وہ آج مال کے پیٹ سے پیدا ہوا۔

# چ نفل کے لیے گناہ کا ارتکاب جائز نہیں

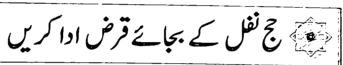
اور جب آ دمی ایک مرتبہ عج کرکے واپس آ تا ہے تو اس کی بیاس اور زیادہ بڑھ جاتی ہے اور پھر بار بار جانے کو دل چاہتا ہے، اللہ تعالی نے بار بار جانے پرکوئی پابندی بھی نہیں لگائی، فرض تو زندگی میں ایک مرتبہ کیا ہے، لیکن دوبارہ جانے پرکوئی پابندی نہیں ہے، جب بھی موقع ہو، آ دمی نظی عج پر جاسکتا ہے۔ مگر اس میں اس بات کا لحاظ رکھنا چاہیے کہ نظی عبادتوں کی وجہ ہے کی گناہ کا ارتکاب نہ کرنا پڑے، کیوں کہ نظی عبادت کا تھم ہے ہے کہ اگر اس کو نہ کریں تو کوئی گناہ نہیں اور دوسری طرف گناہ سے پچنا واجب تھا۔ مثلاً جب حج کی درخواست دی جاتی ہے تو اس میں یہ کھنا پڑتا ہے کہ میں نے اس سے پہلے حج درخواست دی جاتی ہے تو اس میں یہ کھنا پڑتا ہے کہ میں نے اس سے پہلے حج نہیں کیا، اب آ پ نے نظی حج کے لیے یہ کھی کر دے دیا کہ میں نے اس سے پہلے حج نہیں کیا، اب آ پ نے نظی حج کے لیے یہ کھی کر لیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حج نہیں کیا، یہ آ پ نے جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حج خبوٹ کا گناہ کرلیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حجوث کا گناہ کرلیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حجوث کا گناہ کرلیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حجوث کا گناہ کرلیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیلے حجوث کا گناہ کرلیا اور جھوٹ کے لیے جھوٹ کا گناہ کرلیا اور جھوٹ بولنا حرام ہے، کہیل کے نہیں کیا، یہ آ پ نے جھوٹ کا گناہ کرلیا اور جھوٹ کے لیے جھوٹ کا گناہ کرلیا اور جھوٹ کیا جھوٹ کا گھیل عبادت کے لیے جھوٹ کیل





# ج کے لیے سودی معاملہ کرنا جائز نہیں

ای طرح اگر اسپانسرشپ کے تحت جج کی درخواست دینی ہوتو اس کے لیے باہر سے ڈرافٹ منگوایا جاتا ہے، بعض لوگ یہاں سے خرید لیتے ہیں جس کے نتیج میں سودی معاملہ کا ارتکاب کرنا پڑتا ہے۔ اب جج نفل کے لیے سودی معاملہ کا ارتکاب کرنا پڑتا ہے۔ اب جج نفل کے لیے سودی معاملہ کرکے جانا شرعاً اس کی کوئی گنجائش نہیں۔



ای طرح ایک شخص کے ذمے دوسروں کا قرض ہے تو قرض کی ادائیگی انسان پر مقدم ہے، اب وہ شخص قرض تو ادانہیں کررہا ہے، لیکن ہرسال جج پر جارہا ہے، گویا کہ فرض کام کو چھوڑ کرنفل کام کی طرف جارہا ہے، یہ حرام اور ناجائز ہے۔



# چ نفل کے بجائے نان ونفقہ ادا کریں

ای طرح ایک شخص خود تو نفلی جج اور نفلی عمرے کررہا ہے جبکہ گھر والوں کو اور جن کا نفقہ اس شخص پر واجب ہے ان کو نفقے کی تنگی ہورہی ہے، یہ سب کام ناجائز ہیں یہ افراط ہے۔ بلکہ اگر کسی شخص کو یہ محسوس ہو کہ فلاں کام میں اس وقت خرچ کی زیادہ ضرورت ہے تو ایسی صورت میں نفلی جج اور نفلی عمرے کے مقابلے میں اس کام پر خرچ کرنا زیادہ باعث ثواب ہے۔



#### و حضرت عبدالله بن مبارك راليفيه كالحج نفل حجور نا

حضرت عبداللہ بن مبارک رائید بڑے او نچ درج کے محد ثین اور فقہاء
میں ہے ہیں اورصوفی بزرگ ہیں۔ یہ ہرسال ج کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ
اپ قافلے کے ساتھ ج پر جارہ شخص و رائے میں ایک بنتی کے پاس ہے
گزرہوا، بتی کے قریب کوڑے کا ڈھر تھا، ایک پکی بتی ہے فکل کر آئی اور
اس کوڑے میں ایک مردار مرفی پڑی ہوئی تھی، اس بکی نے اس مردار مرفی کو
اٹھایا اورجلدی ہے اپنے گر کی طرف چلی گئی۔ حضرت عبداللہ بن مبارک رائید
کو دکھے کر بڑا تجب ہوا کہ یہ بکی ایک مردار مرفی کو اٹھاکر لے جارہی ہے۔
چانچہ آپ نے آدمی بھی کر اس بکی کو بلوایا کہتم اس مردار مرفی کو کیوں اٹھاکر
لے گئی ہو؟ اس بکی نے جواب دیا کہ بات دراصل یہ ہے کہ ہمارے گھر میں
موانہیں ہے کہ ہم اس مردار مرفی کو کھالیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک رائیٹیہ
سوانہیں ہے کہ ہم اس مردار مرفی کو کھالیں۔ حضرت عبداللہ بن مبارک رائیٹیہ
کے دل پر بڑا اثر ہوا اور آپ نے فرمایا کہ ہم ج کا یہ سفر ملتوی کرتے ہیں اور
کرتے وہ چیہ ہم اس بتی کے لوگوں پر خرج کریں گے، تاکہ ان کی بھوک،
کرتے وہ چیہ ہم اس بتی کے لوگوں پر خرج کریں گے، تاکہ ان کی بھوک،
پیاس اور ان کی فاقہ کشی کا سہ باب ہو سکے (۱)۔



تمام عبادات میں اعتدال اختیار کریں

لبذا بنہیں کہ میں جج کرنے اور عمرہ کرنے کا شوق ہوگیا ہے، اب میں

(١) البداية والنهاية ١١١/١٣ طبع دار بهجر

مُواعِمُ فَي اللهِ المُوالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ

اپنا بیشوق پورا کرنا ہے، چاہ اس کے نتیج میں شریعت کے دوسرے تقاضے

نظر انداز ہوجا کیں۔ بلکہ شریعت نام ہے توازن کا، کہ جس وقت میں اور جس

جگہ میں جو ہم سے مطالبہ ہے، اس مطالبے کو پورا کریں اور بیہ دیکھیں کہ اس

وقت میرے مال کا زیادہ صحیح مصرف کیا ہوسکتا ہے جس کی اس وقت میں زیادہ

ضرورت ہے؟ نفلی عبادتوں میں ان باتوں کا لحاظ رکھنا زیادہ ضروری ہے۔

اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے مجھے اور آپ کو جج کے انوار و برکات عطا

فرمائے اور اپنی رضا کے مطابق اس کو قبول فرمائے، آمین۔

ج میں تاخیر کیں؟

وَاخِرُ وَعُوَانَا آنِ الْحَنْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ





444

بدالمتم موافظ عماني ترماني، ج اورعشره ذي الج قرباني، حج اورعشره ذي الحجه

(اصلاحی خطبات ۲/۱۲)

746

مُوعِطِعُمَاني اللهِ اللهُ الل قربانی، فج اورعشره ذی افج

بدائم المعالمة المعال

قربان، ج اورعشره ذى الج



#### برايضاؤتم الأجنم

# قربانی، حج اور عشره ذی الحجه



ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَتُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعًاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْيِلْهُ فَلَاهَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ كَ شَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُانَ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيرُا كَثِيرُا - أَمَّا بَعْدُ!

فَاعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ بسنم الله الزَّمْيِن الرَّحِيْمِ ۅٵڷڡٙۼڕ۞ٚۅٙڵؾٵڸۣۼۺ<sub>ٛڔ</sub>۞ٚۊۜٵڵۺۜڣڿۊٵڵۅؘؿڕ۞ٚۊٵڵؖؽڸؚٳۮؘٵ يَسْرِ ﴿ هَلَ فِي لَٰ لِكَ قَسَمٌ لِّذِينَ خِيرٍ ١٠

(۱) سورة الفجر آيت (۱تا٥)-



قربانی، فج اورعشره ذی آج

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبي الكهيم، ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكريين، والحبد لله رب العالمين-

### 🐌 پیرمقام ایک مینارهٔ نورتھا

آج ایک عرصهٔ دراز کے بعد ایک اجتماع کی صورت میں یہال (حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحی عارفی قدس اللہ سرہ کے مکان پر) حاضری کی سعادت مل رہی ے۔ یہاں بیٹے ہوئے کھاب کشائی، ایک صبر آ زما جسارت معلوم ہوتی ہے۔ کونکہ اس مقام پر ہم سب لوگ ایک مستقیض اور سامع کی حیثیت سے آیا كرتے تھے اور اللہ تبارك و تعالى نے اس مقام كو ہمارے ليے ايك مينارة نور بنایا تھا۔ جہاں سے اللہ تبارک و تعالی کے فضل سے دین کے حقائق ومعارف حضرت والا قدس الله سرة ك زباني سننے اور سجھنے كا موقع ملتا تھا۔ اس مقام ير جہاں ایک سامع اور متنفض کی حیثیت سے میری حاضری ہوتی تھی وہال کی واعظ اورمقرر کی حیثیت سے لب کشائی صبر آ زما معلوم ہوتی ہے، لیکن واقعہ بیہ ہے کہ ہارے پاس جو کچھ بھی ہے بیاللہ تعالی کے فضل و کرم سے حضرت ڈاکٹر عبدائی عارفی قدس الله سره بی کا فیض ہے اور جو بات ول میں آئے یا زبان يرآئے بيسب ان كى عنايت، شفقت كا نتيجه ہے اور ان كا بے يايال كرم تھا کہ ہم جیسے لوگوں کو ہماری طلب کے انتظار اور استحقاق کے بغیر بار بار وہ باتیں سنا گئے اور کان میں ڈال گئے اور دل میں بٹھا گئے جو ان شاء اللہ رہتی دنیا تک محفوظ رہیں گی۔ اس لیے اپنے برادر مکرم جناب محترم بھائی حسن عباس صاحب دامت برکافہم کے علم کی تغییل میں بیر صبر آ زما فریضہ ادا کررما ہوں۔ ماشاء الله









حضرت مولانا یوسف لدهیانوی دامت برکاتهم – الله تعالی ان کے فیوض میں برکت عطا فرمائے – آمین – وہ ہمیشہ یہاں آ کر مہینے کے پہلے جمعے میں بیان فرماتے سے وہ ماشاء الله اس کے اہل بھی ہیں۔ بھائی حسن عباس صاحب نے فرمایا کہ ان کے جج پر جانے کی صورت میں آج تم کچھ باتیں بیان کردو۔ چنانچہ ان کے حکم کی تعمیل میں یہ گزارشات پیش کررہا ہوں – الله تعالی آئیس اظلاص کے ساتھ سننے او راس پر عمل کرنے کی افراض کے ساتھ سننے او راس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے – آمین –

#### عبادات میں ترتیب

ذی الحجہ کے یہ دس دن جو کیم ذی الحجہ سے ۱۰ ذی الحجہ تک ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کو ایک عجیب خصوصیت اور فضیلت بخش ہے، بلکہ اگر غور سے دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ فضیلت کا یہ سلسلہ رمضان المبارک سے شروع ہورہا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے عبادتوں کے درمیان عجیب وغریب ترتیب رکھی ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے عبادتوں کے درمیان عجیب وغریب ترتیب رکھی ہے۔ کہ سب سے پہلے رمضان لائے اور اس میں روز نے فرض فرمادیے اور پھر رمضان المبارک ختم ہونے پر فوراً اگلے دن سے جج کی عبادت کی تمہید شروع ہوگئ، اس لیے کہ حضور اقدس مال اللہ اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جج کے تین مہینے ہیں موالی، ذیقعدہ اور ذی الحجہ (ا)۔ اگر چہ جج کے مخصوص ارکان تو ذی الحجہ میں ہی شوال، ذیقعدہ اور ذی الحجہ میں ہی ادا ہوتے ہیں، لیکن جج کے لیے احرام باندھنا شوال سے جائز اور مستحب ہوجاتا

(۱) المستدرك للحاكم ٣٠٣/٢ (٣٠٩٢) من حديث عبدالله بن عمر رَفَعْهَا، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي في "التلخيص"، والمعجم الاوسط ١٦٣/٢ (١٥٨٤) من حديث ابي امامة رَفَطَهُهُ.



ہے، لہذا اگر کوئی شخص جج کو جانا چاہتو اس کے لیے شوال کی پہلی تاریخ سے براہ اگر کوئی شخص جج کو جانا چاہ تو اس کے لیے شوال کی پہلی تاریخ سے بہلے جج کا احرام باندھ کر لکانا جائز ہے۔ اس تاریخ سے پہلے جج کا احرام باندھ کر لکانا جائز ہے۔ اس تاریخ سے پہلے جج کا احرام باندھ کر لکانا جائز مج كا احرام باندهكر لكنا جائز بـ اس تاريخ سے يبلے فج كا احرام باندهنا جائز نہیں۔ پہلے زمانے میں جج پر جانے کے لیے کافی وقت لگتا تھا اور بعض اوقات دو دو تین تین مہینے وہاں پہنچنے میں لگ جاتے تھے، اس لیے شوال کا مہینہ آتے بی لوگ سفر کی تیاریاں شروع کردیتے تھے۔ گویا کہ روزے کی عبادت ختم ہوتے ہی مج کی عبادت شروع ہوگئ اور پھر حج کی عبادت اس پہلے عشرہ میں انجام یاجاتی ہے۔ اس لیے کہ فج کا سب سے بڑا رکن جو" وقوف عرف، ' ہے (جو ان شاء الله آج مور ہا موگا ) 9 ذي الحج كو انجام ياجا تا ہے۔

### " قرمانی" شکر کا نذرانہ ہے

اور پھر جب اللہ تعالی نے رمضان کے روزے بورے کرنے کی اور جج کے ارکان بورے کرنے کی توفیق عطا فرمادی اور بید دوعظیم الثان عبادتیں محکیل کو پہنچ گئیں، اس وقت اللہ تبارک و تعالی نے بیضروری کر دیا کہ مسلمان ان عبادتوں کی ادائیگی پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے حضور شکر کا نذرانہ پیش کریں۔جس كا نام" قرباني" ب، لبذا ١٢،١١،١٠ تاريخ كو الله تبارك و تعالى ك حضور شكر كا نذرانہ پین کیا جاتا ہے کہ آپ نے ہمیں یہ دوعظیم عبادتیں ادا کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔ یہ عجیب بات ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے عیدالفطر کو اس وقت رکھا جب روزے کی عبادت کی محمیل ہورہی تھی اور عید الاضی کو اللہ تعالی نے اس وقت رکھا جب جج کی عظیم الثان عبادت کی جمیل ہورہی ہے، لیکن اس میں تھم یددیا کہ عیدالفطر میں خوشی کا آغاز صدقة الفطر سے کرو اور عیدالاسمیٰ کے موقع پر خوشی کا آغاز الله تبارک و تعالی کے حضور "قربانی" کرکے کرو۔







# وس راتوں کی قشم

چونکہ ذی الحجہ کا مہینہ شروع ہو چکا ہے اور عشرہ ذی الحجہ کا آغاز ہے اس لیے خیال ہوا کہ بچھ با تیں اس عشرہ ذی الحجہ کے متعلق عرض کردی جا عیں۔ یہ عشرہ جو کیم ذی الحجہ سے شروع ہوا اور دس ذی الحجہ پرجس کی انتہاء ہوگی یہ سال کے بارہ مہینوں میں بڑی متاز حیثیت رکھتا ہے اور پارہ عم میں یہ جوسورہ نجر کی ابتدائی آیات ہیں 'وَالْفَحْرِ وَلَیّالِ عَشْرٍ '' اس میں اللہ تبارک و تعالی نے دس راتوں کی قسم کھائی ہے۔ اللہ تعالی کو کسی بات کا یقین دلانے کے لیے قسم کھانے کی ضرورت نہیں، لیکن کسی چیز پر اللہ تبارک و تعالی کا قسم کھانا اس چیز کی عزت اور حرمت پر دلالت کرتا ہے تو اللہ تعالی نے اس سورۃ الفجر میں جن راتوں کی قسم کھائی ہے۔ اس کے بارے میں مفسرین کی ایک بڑی جماعت نے یہ کہا ہے کہ اس سے مرادذ کی الحجہ کی ابتدائی دس راتیں ہیں۔ اس سے ان دس راتوں کی عزت، عظمت اور حرمت کی نشاندہی ہوتی ہے۔

# 🚱 دس ایام کی فضیلت

اور خود نبی کریم سرورِ دوعالم سلانظار آبر نے ایک ارشاد میں واضح طور پر ان دس اور خود نبی کریم سرورِ دوعالم سلانظار آبر نے ایک ارشاد میں واضح طور پر ان دس ایام کی اہمیت اور فضیلت بیان فرمائی ہے۔ یہاں تک فرمایا کہ '' اللہ تعالیٰ کوعبادت کے اعمال کسی دوسرے دن میں استے '' اللہ تعالیٰ کوعبادت کے اعمال کسی دوسرے دن میں استے محبوب ہیں '' (۱)

(۱) صحیح البخاری۲۰/۲(۹۲۹)-



مواعظ عماني المالية بدينت

خواه وه عبادت نفلی نماز جو، ذکر باتسیج جو، یا صدقه خیرات جو-

اور ایک حدیث میں بیجھی فرمایا کہ

'م اگر کوئی شخص ان ایام میں سے ایک دن روزہ رکھ تو ایک روزہ تواب کے اعتبار سے ایک سال کے روزوں کے برابر ہے۔" (یعنی ایک روزے کا ثواب بڑھا کر ایک سال کے روزوں کے ثواب کے برابر کردیا جاتا ہے) اور فرمایا که ان وس راتول میں ایک رات کی عبادت لیلت القدركي عبادت كے برابر ہے۔ (يعني اگر ان راتول ميں ہے کی بھی ایک رات میں عبادت کی توفیق ہوگئ تو گویا اس كوليلة القدر مين عبادت كي توفيق موكي اس عشره ذي الحمد كو الله تبارك و تعالى نے اتنا بڑا درجه عطا فرمایا ہے)(۱)۔

#### ان ایام میں دوخاص عبادتیں

اور ان ایام کی اس سے بڑی اور کیا فضیلت ہوگی کہ وہ عبادتیں جو سال بھر کے دوسرے ایام میں انجام نہیں دی جاسکتیں۔ ان کی انجام وہی کے لیے الله تعالی نے ای زمانے کو متخب فرمایا ہے۔مثلاً حج ایک ایس عبادت ہے جوان ایام کے علاوہ دوسرے ایام میں انجام نہیں دی جاسکتی ۔دوسری عبادتوں کا سے حال ہے کہ انسان فرائض کے علاوہ جب جاہے نفلی عبادت کرسکتا ہے۔مثلاً نماز

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ١٢٢/٢ (٧٥٨) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث مسعود بن واصل عن النهاس. وسنن ابن ماجه ٢١١/٣ (١٧٢٨) ـ

TIME THE STATE OF THE STATE OF

پانچ وقت کی فرض ہے، لیکن ان کے علاوہ جب چاہ نظی نماز پڑھنے کی اجازت ہے۔ رمضان میں روزہ فرض ہے، لیکن نظی روزہ جب چاہے رکھیں۔ زکوۃ سال میں ایک مرتبہ فرض ہے، لیکن نظی صدقہ جب چاہے ادا کردے، لیکن ورمری عبادتیں ایس ہیں کہ ان کے لیے اللہ تعالی نے وقت مقرر فر مادیا ہے۔ ان اوقات کے علاوہ دوسرے اوقات میں اگر ان عبادتوں کو کیا جائے گا تو وہ عبادت ہی نہیں شار ہوگی۔ ان میں سے ایک عبادت جج ہے۔ جج کے ارکان مثل عرفات میں جا کر شہر نا، مزدلفہ میں رات گزارنا، جمرات کی ری کرنا وغیرہ سے ارکان واعمال ایسے ہیں کہ اگر انہی ایام میں انجام دیا جائے تو عبادت نہیں۔ ادر ارکان واعمال ایسے ہیں کہ اگر انہی ایام میں انجام دیا جائے تو عبادت نہیں۔ دنوں میں اگر کوئی محض عرفات میں دس دن تھہرے تو یہ کوئی عبادت نہیں۔ جرات سال بھر کے بارہ مبینے تک منی میں کھڑے ہیں، لیکن دوسرے ایام میں کوئی شخص جاکر ان کو کنگریاں ماردے تو یہ کوئی عبادت نہیں۔ تو جج جیسی اہم کوئی شخص جاکر ان کو کنگریاں ماردے تو یہ کوئی عبادت نہیں۔ تو جج جیسی اہم عبادت نہیں۔ تو جے جیسی اہم عبادت نہیں۔ تو جے جیسی اہم عبادت کے لیے اللہ تعالی نے ان ہی ایام کومقرر فرمادیا کہ اگر بیت اللہ کا حج ان ایام میں انجام دو گے تو عبادت ہوگی اور اس پر ثواب ملے گا۔



دوسری عبادت قربانی ہے۔ قربانی کے لیے اللہ تعالیٰ نے ذی الحجہ کے تمن دن یعنی دس گیارہ اور بارہ تاریخ مقرر فرمادیے ہیں۔ ان ایام کے علاوہ اگر کوئی شخص قربانی کی عبادت کرنا چاہے تو نہیں کرسکتا۔ البتہ اگر کوئی شخص صدقہ کرنا چاہے تو نہیں کرسکتا ہے، لیکن یہ قربانی ان تین چاہے تو بکرا ذریح کرکے اس کا گوشت صدقہ کرسکتا ہے، لیکن یہ قربانی ان تین دلوں کے سواکسی اور دن میں انجام نہیں پاسکتی، لہذا اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس فرانے کو یہ انتیاز بخشا ہے۔ ای وجہ سے علائے کرام نے ان احادیث کی روشی میں یہ کھا ہے کہ رمضان المبارک کے بعد سب سے زیادہ فضیلت والے ایام

عشرہ ذی الحجہ کے ایام ہیں۔ ان میں عبادتوں کا نواب بڑھ جاتا ہے اور الله تعالى ان ايام ميس اين خصوصي رحمتيس نازل فرمات بين، ليكن يجه اور اعمال خاص طور پر ان ایام میں مقرر کردیے گئے ہیں۔ ان کا بیان کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

# بال اور ناخن نه كالفيخ كالحكم

ذی الحبہ کا جاند دیکھتے ہی جو تھم سب سے پہلے ہاری طرف متوجہ ہوجاتا ہے، وہ ایک عجیب وغریب حکم ہے۔ وہ بیکہ نبی کریم صلافاتیہ کم کا ارشاد ہے کہ جبتم میں سے کسی کو قربانی کرنی ہوتوجس وقت وہ ذی الحجہ کا جاند دیکھے اس کے بعد اس کے لیے بال کا ٹنا اور ناخن کا ٹنا درست نہیں۔ چونکہ بیکم جنابِ نبی كريم مالنفايين سے منقول ہے اس واسطے اس عمل كومستحب قرارديا كيا ہے كه آدمی اینے ناخن اور بال اس وقت تک نه کافے جب تک قربانی نه کرلے(۱) -

# ان کے ساتھ تھوڑی سے شاہت اختیار کرلو

بظاہر بی حکم بڑا عجیب وغریب معلوم ہوتا ہے کہ جاند دیکھ کر بال اورناخن کاٹے سے منع کردیا گیا ہے، لیکن بات دراصل یہ ہے کہ ان ایام میں الله تعالی نے مج کی عظیم الثان عبادت مقرر فرمائی اور مسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعداد الممدلله اس وقت اس عبادت سے بہراندوز ہورہی ہے۔ اس وقت وہاں بیا حال ہے کہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بیت اللہ کے اندر ایک ایسا مقناطیس لگا ہوا ہے-جو چاروں طرف سے فرزندانِ توحید کو اپن طرف تھینج رہا ہے، ہر لمح ہزاروں





<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ١٥٦٥ (١٩٧٧)\_



افراد اطراف عالم سے وہال پہنے رہے ہیں اور بیت اللہ کے اردگرد جمع ہور ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان لوگول کو جج بیت اللہ کی ادائیگی کی یہ سعادت بخشی ہے۔ ان حضرات کے لیے یہ حکم ہے کہ جب وہ بیت اللہ شریف کی طرف جائیں تو وہ بیت اللہ کی وردی، لینی احرام پہن کر جائیں اور پھر احرام کے اندر شریعت نے بیت اللہ کی وردی، لینی احرام پہن کر جائیں اور پھر احرام کے اندر شریعت نے بہت می پابندیاں عائد کردیں۔ مثلاً یہ کہ سلا ہوا کیڑا نہیں پہن سکتے۔ خوشبونہیں لگاسکتے۔ منہیں وھانپ سکتے۔ وغیرہ۔ ان میں سے ایک پابندی یہ ہے کہ بال اور ناخن نہیں کائے سکتے۔

حضور سرورِ دوعالم ما الله الله على عبادت میں شریک نہیں ہیں۔ اللہ تبارک پاس حاضر نہیں ہیں اور جج بیت اللہ کی عبادت میں شریک نہیں ہیں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ کے کرم کومتوجہ فرمانے اور ان کی رحمت کا مورد بنانے کے لیے بی فرمادیا کہ ان حجاج بیت اللہ کے ساتھ تھوڑی ہی مشابہت اختیار کرلو۔ تھوڑی ہی ان کی شاہت اپنے اندر بیدا کرلو اور جس طرح وہ بال نہیں کاٹ رہے ہیں تم بھی مت کاٹو، یہ ان اللہ کے کاٹو۔ جس طرح وہ ناخن نہیں کاٹ رہے ہیں تم بھی مت کاٹو، یہ ان اللہ کے بندوں کے ساتھ شاہت بیدا کردی جو اس وقت جج بیت اللہ کی عظیم سعادت بندوں کے ساتھ شاہت بیدا کردی جو اس وقت جج بیت اللہ کی عظیم سعادت بندوں کے ساتھ شاہت بیدا کردی جو اس وقت جج بیت اللہ کی عظیم سعادت بیراندوز ہورہے ہیں۔

# الله کی رحمت بہانے ڈھونڈتی ہے

اور ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی قدس اللہ سرۂ فرمایا کرتے ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی رحمتیں بہانے ڈھونڈتی ہیں۔ جب ہمیں بہت و یا کہ ان کی مشابہت اختیار کراو۔ تو اس کے معنی بیہ ہیں کہ ان پر جو رحمتیں نازل فرمانا منظور ہے۔ اس کا کچھ حصہ تہہیں بھی عطا فرمانا چاہتے ہیں۔ تاکہ جس وقت عرفات ہے۔ اس کا کچھ حصہ تہہیں بھی عطا فرمانا چاہتے ہیں۔ تاکہ جس وقت عرفات

مواخطِعماني

کے میدان میں ان اللہ کے بندول پر رحمت کی بارشیں برسیں، اس کی بدلی کا کوئی گلڑا ہم پر بھی رحمت برسادے، تو یہ شاہت پیدا کرنا بھی بڑی نعمت ہے اور حضرت مجذوب صاحب رالیٹید کا یہ شعر بکٹرت پڑھا کرتے ہے کہ۔

تیرے محبوب کی یارب شاہت لے کر آیا ہوں مقیقت اس کو تو کردے میں صورت لے کر آیا ہوں

کیا بعید ہے کہ اللہ اس صورت کی برکت سے حقیقت تبدیل فرمادے اور اس کی رحمت کی جو گھٹا تیں وہاں برسیں گی، ان شاء اللہ ہم اور آپ اس سے محروم نہیں رہیں گے۔

### 📦 تھوڑے دھیان اور توجہ کی ضرورت ہے

ہمارے حضرت والا روائی یہ کا مذاق یہ تھا کہ فرماتے سے کہ کیا اللہ تبارک و تعالیٰ اس بنا پر محروم فرمادیں گے کہ ایک شخص کے پاس جانے کے لیے پیے نہیں ہیں؟ کیا اس واسطے اس کوعرفات کی رحمتوں سے محروم فرما دیں گے کہ اس کو طالت نے جانے کی اجازت نہیں دی اور اس واسطے وہ نہیں جاسکا؟ ایسا نہیں ہے، بلکہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمیں اور آپ کو بھی اس رحمت میں شامل فرمانا چاہتے ہیں۔ البتہ تھوڑی کی توجہ اور دھیان کی ضرورت ہے۔ بس تھوڑی کی فکر اور توجہ کرلو کہ میں تھوڑی کی شاہت پیدا کررہا ہوں اور اپنی صورت تھوڑی کی اس جیس بھی اس رحمت میں شامل فرمادیں گے۔ ان شاء اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے ہمیں بھی اس رحمت میں شامل فرمادیں گے۔ ان شاء اللہ تعالیٰ۔



### په مِعرفه کا روزه

دوسری چیز سے کہ سے ایام اتن فضیلت والے ہیں کہ ان ایام میں ایک روزہ تواب کے اعتبار سے ایک سال کے روزوں کے برابر ہے اور ایک رات کی عبادت شب قدر کی عبادت کے برابر ہے۔ اس سے اس بات کی طرف اشارہ کردیا کہ ایک مسلمان جتنا بھی ان ایام میں نیک اعمال اور عبادات کرسکتا ہے وہ ضرور کرے اور نو ذی الحجہ کا دن عرفہ کا دن ہے، جس میں اللہ تعالیٰ نے جاج کے گا عظیم الثان رکن لیعنی وقوف عرفہ تجویز فرمایا اور ہمارے لیے خاص اس نویں تاریخ کونقلی روزہ مقرر فرمایا اور اس روزے کے بارے میں می کریم مان اللہ تاریخ کونقلی روزہ مقرر فرمایا اور اس روزے کے بارے میں می کریم مان اللہ تارک و تعالیٰ کی ذات سے سے اُمید ہے کہ اس کے ایک سال پہلے اور ایک سال پہلے اور ایک سال پہلے اور ایک سال بہلے اور ایک سال بہلے اور ایک سال بھی اس بیا اور ایک سال بھی اس بیا اور ایک سال بھی سال بھ

#### 🥮 صرف گناه صغیره معاف ہوتے ہیں

یہاں یہ بات بھی عرض کردوں کہ بعض لوگ جو دین کا کما حقہ علم نہیں رکھتے تو اس سے مل جو حدیثیں آتی ہیں کہ ایک سال پہلے کے گناہ معاف ہوگئے۔ اس سے ان لوگوں کے دلوں میں اور ایک سال آئندہ کے گناہ معاف ہوگئے۔ اس سے ان لوگوں کے دلوں میں یہ خیال آتا ہے کہ جب اللہ تعالی نے ایک سال پہلے کے گناہ تو معاف کر ہی دیے اور ایک سال آئندہ کے بھی گناہ معاف فرمادیے اس کا مطلب یہ ہے کہ سال بھر کے لیے چھٹی ہوگئ، جو چاہیں کریں سب گناہ معاف ہیں۔ خوب سمجھ سال بھر کے لیے چھٹی ہوگئ، جو چاہیں کریں سب گناہ معاف ہیں۔ خوب سمجھ

۱۱۰) سنز التر مدي ۱۱۵/۲ (۷٤٩) و قال حديث حسن وسنن ابن ماجه ۲۱۲/۳ (۱۷۳۰) ـ

مُواعِمُ فِي اللهِ ا

لیجے جن جن اعال کے بارے میں نبی کریم ساتھ ہے ہے نے بیفرمایا کہ بدگناموں کو معاف کرنے والے اعمال ہیں۔مثلاً وضو کرنے میں ہرعضو کو دھوتے وقت اس عضو کے گناہ معاف ہوجاتے ہیں، نماز پڑھنے کے لیے جب انسان مجد کی طرف چاتا ہے تو ایک قدم پر ایک گناہ معاف ہوتا ہے اور ایک درجہ بلند ہوتا ہے۔ رمضان المبارک کے روزوں کے بارے میں فرمایا کہ جس مخض نے رمضان کے روزے رکھے اور اس کے تمام پچھلے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔ یاد رکھے! اس قتم کی تمام احادیث میں گناہوں سے مراد گناوصغیرہ ہوتے ہیں اور جہاں تک کبیرہ گناہوں کا تعلق ہے، اس کے بارے میں قانون سے ہے کہ بغیر توب کے معاف نہیں ہوتے۔ ویسے اللہ تعالی اپنی رحمت سے کی کے کمیرہ گناہ بغیر توبہ کے بخش دیں وہ الگ بات ہے، لیکن قانون یہ ہے کہ جب تک توبہ نہیں کرلے گا، معاف نہیں ہوں گے اور پھر توبہ سے بھی وہ گناہ معاف ہوتے ہیں جن کا تعلق حقوق اللہ سے ہو اور اگر اس گناہ کا تعلق حقوق العباد سے ہے مثلاً کی کاحق دبالیا ہے۔کی کاحق مارلیا ہے کی کی حق تلفی کرلی ہے اس کے بارے میں قانون بیہ ہے کہ جب تک صاحب حق کو اس کا حق ادا نہ کردے یا اس سے معاف نہ کرالے۔ اس وقت تک معاف نہیں ہوں گے، البذا بہتمام فضیلت والی احادیث جن میں گناہوں کی معافی کا ذکر ہے۔ وہ صغیرہ گناہوں کی معافی ہے متعلق ہیں۔



ان ایام میں تیسراعمل حکمیر تشریق ہے۔ جوعرفہ کے دن کی نماز فجر سے شروع ہوکر سا تاریخ کی عصر تک جاری رہتی ہے اور یہ تکبیر ہر فرض نماز کے

۲۸.

#### مدالت الما الموافظ عناني

بعدایک مرتبہ پڑھنا واجب قرار دیا گیا ہے۔ وہ تکبیریہ ہے:

الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله والله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر ولله المحمد المحمد مردول كے ليے اسے متوسط بلند آ واز سے پڑھنا واجب ہو اور آ ہتہ آ واز سے پڑھنا خلاف سنت ہے (ا)۔

## الله الله بنے لگی ہے

ہمارے یہاں ہر چیز میں ایسی اُلٹی گنگا بہنے گی ہے کہ جن چیزوں کے بارے میں شریعت نے کہا ہے کہ آ ہتہ آ واز سے کہو ان چیزوں میں تو لوگ شور مچاکر بلند آ واز سے پڑھتے ہیں۔ مثلاً دعا کرنا ہے قرآ نِ کریم میں دعا کے بارے میں فرمایا کہ

اُدعوا رَبَّكم تضمُّعاً وَّخُفُيَةً (۲)
لعنی آہتہ اور تضرع کے ساتھ اپنے رب کو پکارو اور آہتہ
دعا کرو۔

چنانچہ عام اوقات میں بلند آواز سے دعا کرنے کے بجائے آہتہ آواز سے دعا کرنا افضل ہے۔ (البتہ جہال زور سے دعا مانگنا سنّت سے ثابت ہو دہال ای طرح مانگنا افضل ہے) اور ای دعا کا ایک حصہ درود شریف بھی ہے۔ اس ای طرح مانگنا افضل ہے اور ای دعا کا ایک حصہ درود شریف بھی ہے۔ اس کو بھی آہتہ آواز سے پڑھنا زیادہ افضل ہے۔ اس میں تو لوگوں نے اپنی



<sup>(</sup>۱) الدرالمختارمع ردالمحتار ۱۷۸/۲ طبع دار الفكر-

<sup>(</sup>۲)سورةالاعراف آيت (٥٥)۔

طرف سے شور مچانے کا طریقہ اختیار کرلیا اور جن چیزوں کے بارے میں شریعت نے کہا تھا کہ بلند آ واز سے کہو مثلاً تکبیر تشریق۔ جو ہر نماز کے بعد بلند آ واز سے کہنی چاہیے، لیکن اس کے پڑھنے کے وقت آ واز ہی نہیں نکلی اور آ ہتہ سے پڑھنا شروع کردیتے ہیں۔

#### 🕸 شوكتِ اسلام كا مظاهره

میرے والد ماجد قدل الله سرؤ فرمایا کرتے تھے کہ بہ تکبیر تشریق رکی ہی اس لیے گئ کہ اس سے شوکت ِ اسلام کا مظاہرہ ہو اور اس کا تقاضہ بیہ ہے کہ سلام پھرنے کے بعد مجد اس تکبیر سے گونج اُٹھے، لہذا اس کو بلند آ واز سے کہنا ضروری ہے۔

ای طرح عیدالاتی کی نماز کے لیے جارہے ہوں تو اس میں بھی مسنون یہ ہے کہ رائے میں بلند آواز سے تکبیر کہتے جائیں۔ البتہ عیدالفطر میں آہتہ آواز سے کہنی چاہیے۔

### عکبیر تشریق خواتین پر بھی واجب ہے

یہ تکمیر تشریق خواتین کے لیے بھی مشروع ہے اور اس میں عام طور پر بڑی کوتائی ہوتی ہے اور خواتین کو یہ تکبیر پڑھنا یاد نہیں رہتا۔ مرد حضرات تو چونکہ مسجد میں جماعت سے نماز ادا کرتے ہیں اور جب سلام کے بعد تکمیر تشریق کمی جاتی ہے تو یاد آ جاتاہے اور وہ کہہ لیتے ہیں،لیکن خواتین میں اس کا رواج بہت کم ہے اور عام طور پر خواتین اس کونہیں پڑھتیں۔ اگرچہ

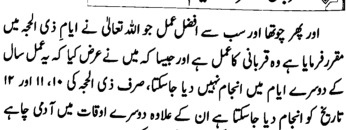






خواتین پر واجب ہونے کے بارے میں علاء کے دوقول ہیں(۱) بعض علاء مواین پر وہب ارسے سے بات می ملاء کہتے ہیں کہ خواتین پر واجب نہیں، بلکہ صرف متحب ہے۔ مردول پر واجب ہے، لیکن ظاہر ہے کہ احتیاط ای میں ہے کہ عورتیں بھی یانچ روز تک یوم عرفہ کی فجر سے ۱۳ تاریخ کی عصر تک ہر نماز کے بعد می کبیر کہیں، البتہ مردول پر تو بلند آواز سے کہنا واجب ہے اور خواتین کو آہتہ آواز سے کہنا چاہیے، البذا خواتین کو بھی اس کی فکر کرنی چاہیے اور خواتین کو برمئلہ بتانا چاہیے اور چونکہ خواتین کو بھی کو اس کا پڑھنا یا نہیں رہتا، اس لیے میں کہا کرتا ہوں کہ خواتین گھر میں جس جگہ نماز پڑھتی ہیں وہاں یہ دعا لکھ کر لگائیں۔ تاکہ ان کو بہ تکبیر یاد آجائے اور سلام کے بعد کہدلیں۔

### قربانی دوسرے ایام میں نہیں ہوسکتی



کتنے ہی حانور ذریح کرلے، لیکن قرمانی نہیں ہوسکتی۔



لہذا مج اور قربانی جو ان ایام کے برے اعمال ہیں۔ ان کے ذریعے الله تعالی میں دین کی حقیقت سمجھانا چاہتے ہیں کہ دین کی حقیقت سے کہ کی

(ا) الدرالمختارمعردالمحتار ۱۷۹/۲-

میں عمل کی اپنی ذات میں پھنیں رکھا۔ نہ کی جگہ میں پھورکھا ہے نہ کی عمل میں ، نہ کی وقت میں ، ان چیزوں میں جو نضیلت آتی ہے وہ مارے کہنے کی میں ، نہ کی وقت میں ، ان چیزوں میں جو نضیلت آتی ہے وہ مارے کہنے کی وجہ ہے آتی ہے ، اگر ہم کہہ دیں کہ فلاں کام کرو، تو وہ اجر و ثواب کا کام بن جائے گا اور اگر ہم اس کام سے روک دیں تو پھر اس میں کوئی اجر و ثواب نہیں۔ "میدانِ عرف" کو لے لیجے۔ و ذی الحجہ کے علاوہ سال کے بقیہ دن وہاں گزاردیں، ذرّہ برابر بھی عبادت کا ثواب نہیں ملے گا۔ حالانکہ وہی میدانِ عرفات ہے ۔ وہی جبل رحمت ہے ، اس واسطے کہ ہم نے عام دنوں میں وہاں وقوف کرنے کے لیے نہیں کہا، جب ہم نے کہا کہ و ذی الحجہ کو آؤ، تو اب و ذی الحجہ کو آ نا تو عبادت ہوگا اور ہماری طرف سے اجر وثواب کے مستق ہوگے۔ اصل بات یہ کہ نہ میدانِ عرفات میں پھی رکھا ہے اور نہ اس وقت میں پھی رکھا ہے اور نہ اس وقت میں پھی رکھا ہے اور نہ اس وقت میں پھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے ۔ ورجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے اور جگہ میں بھی اور وقت میں بھی نضیلت پیدا ہوجاتی ہے ۔

# اب معبر حرام سے کوچ کرجائیں

آپ سب حضرات کو معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مسجد الحرام میں نماز پر صنے کی اتنی نضیلت رکھی ہے کہ ایک نماز ایک لا کھ نماز وں کا اجر رکھی ہے اور جج کے لیے جانے والے حضرات ہر نماز پر ایک لا کھ نمازوں کا ثواب حاصل کرتے ہیں (۱) لیکن جب ۸ ذی الحجہ کی تاریخ آتی ہے تو اب اللہ تعالیٰ کی

(۱) سنن ابن ماجه ۱۲/۲ (۱٤٠٦) وأورده البوصيري في "المصباح ۱۳/۴ وقال: هذا إسناد صحيح رجاله ثقات، إسهاعيل بن أسد وثقه البزار، والدارقطني، والذهبي في "الكاشف"، وقال أبو حاتم: صدوق، وباقي رجال الإسناد محتج بهم في الصحيحين.





طرف سے تھم ہوا کہ مجد حرام کو چھوڑ دو اور ایک لاکھ نمازوں کا ثواب جو اب تک مل رہا تھا اس کو ترک کرو اور اب منی میں جاکر پڑاؤ ڈالو، چنانچ ۸ ذی الحجہ کی ظہر سے لے کر 9 ذی الحجہ کی فجر تک کا وقت منی میں گزار نے کا تکم دے دیا گیا اور ذرا بید دیکھیے کہ اس وقت میں جاتی کا منی کے اندر کوئی کام ہے؟ پچھنہیں، نہ اس میں جرات کی رقی ہے اور نہ اس میں وقوف ہے اور نہ کوئی اور عمل ہے۔ بس صرف بیہ ہے کہ پانچ نمازیں وہاں پڑھو اور ایک لاکھ نمازوں کا ثواب چھوڑ کر جنگل میں نماز پڑھو، اس تھم کے ذریعے اس بات کی طرف اشارہ فرمادیا کہ جوثواب ہے وہ ہمارے کہنے کی وجہ سے ہے اب جب ہم نے بیہ دیا کہ جنگل میں جاکر نماز پڑھو تو جنگل میں نماز پڑھنے کا جوثواب ہو وہ صحید حرام میں بھی نماز پڑھنے سے حاصل نہیں ہوگا۔ اب اگر کوئی شخص بیہ موجہ حرام میں بڑھ لو تو اس نماز سے ایک لاکھ نمازوں کا ثواب تو کجا نمازیں مجد حرام میں پڑھ لو تو اس نماز سے ایک لاکھ نمازوں کا ثواب تو کجا نمازی کا ثواب تو کجا اس لیے کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے تھم کے فلاف کیا اور حج کے مناسک میں کی کردی۔ فلاف کیا اور حج کے مناسک میں کی کردی۔ فلاف کیا اور حج کے مناسک میں کی کردی۔

### 🖓 کسی عمل اور کسی مقام میں کچھ نہیں رکھا

جی کی عبادت میں جگہ جگہ قدم قدم پر سے بات نظر آتی ہے کہ ان بُوں کو توڑا گیا ہے جو انسان بعض اوقات اپنے سینوں میں بسا لیتا ہے۔ وہ سے کہ اپنی ذات میں کی عمل میں پھر نہیں رکھا، جو پھر بھی ہے وہ ہمارے میں کی مل میں پھر نہیں رکھا۔ کسی مقام میں پھر نہیں رکھا، جو پھر بھی ہے وہ ہمارے حکم کی اتباع میں ہے جب ہم کسی چیز کا حکم دیں تو اس میں برکت اور اجر و ثواب ہے۔ مرکمیں کہ یہ کام نہ کرو کہ اس وقت نہ کرنے میں اجر و ثواب ہے۔ اور جب ہم کہیں کہ یہ کام نہ کرو کہ اس وقت نہ کرنے میں اجر و ثواب ہے۔

# مردسان عقل کہتی ہے کہ بید دیوائل ہے

جج کی پوری عبادت میں بہی فلفہ نظر آتا ہے۔ اب بیدد بیھیے کہ ایک پھر منی میں کھڑا ہے اور لاکھوں افراد اس پتھر کو کنگریاں ماررہے ہیں، کوئی شخص اگر یہ پوچھے کہ اس کا مقصد کیا ہے؟ بہتو دیوائل ہے کہ ایک پھر پر کنکر برسائے جارے ہیں، اس بھر نے کیا قصور کیا ہے؟ لیکن چونکہ ہم نے کہہ دیا کہ بدکام کرو، اس کے بعد اس میں حکمت، مصلحت اور عقلی دلائل تلاش کرنے کا مقام نہیں ہے، بس اب اس پر عمل ہی میں اجر و تواب ہے۔ اس دیوانگی ہی میں لطف بھی ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی رضا بھی ہے۔

مج کی عبادت میں قدم قدم پر سے سکھایا جارہا ہے کہ تم نے اپنی عقل کے سانح میں جو چزیں بٹھا رکھی ہیں اور سینے میں جو بت بسار کھے ہیں ان کوتوڑو اوراس بات کا ادراک پیدا کرو کہ جو کچھ بھی ہے وہ ہمارے مکم کی اتباع میں ہے۔

#### ہ قربانی کیاسبق دیتی ہے

یمی چیز قربانی میں ہے، قربانی کی عبادت کا سارا فلفہ یمی ہے۔ اس کیے کہ قربانی کے معنی ''اللہ کا تقرب حاصل کرنے کی چیز' اور یہ لفظ ''قربانی'' "قربان" سے نکلا ہے اور لفظ "قربان"، "قرب" سے نکلا ہے۔ تو قربانی کے معنی یہ ہیں کہ وہ چیزجس سے اللہ تعالی کا تقرب حاصل کیا جائے اور اس قربالی ك سارعمل ميس بيسكها يا كيا ہے كه مارے حكم كى اتباع كا نام دين ج-جب ماراتكم آجائے تو اس كے بعد عقلى كھوڑے دوڑانے كا موقع ہے نہاك میں حکمتیں او رصلحتیں تلاش کرنے کا موقع باتی رہتا ہے اور نہ اس میں چون <sup>و</sup>









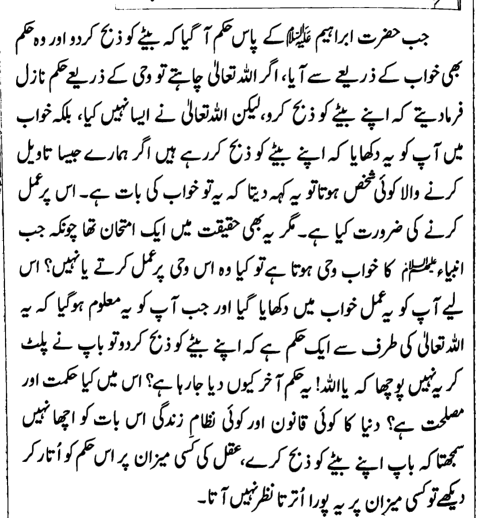
MAY

# بدنت مواطعتاني



چرا کرنے کا موقع ہے، ایک مؤمن کا کام یہ ہے کہ اللہ کی طرف سے تھم آجائے تو اپنا سر جھکادے اور اس تھم کی اتباع کرے۔

## بیٹے کو ذرئے کرناعقل کے خلاف ہے



### عيها باپ ويها بيثا

تو آپ نے اللہ تعالیٰ سے اس کی مصلحت نہیں پوچھی البتہ بیٹے سے امتحان اور آ زمائش کرنے کے لیے سوال کیا کہ

موعظِعماني المساسم

#### يْبُنَى انِيْ اَدِي فِ الْمَنَامِ انِيْ آذُبَحُكَ فَانْظُ مَاذَا تَرْى ﴿ (١)

اے بیٹے! میں نے تو خواب میں یہ دیکھا کہ تمہیں ذرج کررہا ہوں اور اب بتاؤ تمہاری کیا رائے ہے؟ ان کی رائے اس لیے نہیں پوچھی کہ اگر ان کی رائے نہیں ہوگی تو ذرج نہیں کروں گا۔ بلکہ ان کی رائے اس لیے پوچھی کہ بیٹے کو آزما کی کہ بیٹا گتنے پانی میں ہے اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے بارے میں ان کا تصور کیا ہے؟ وہ بیٹا بھی حضرت ابراہیم خلیل اللہ عَلَیٰ کا بیٹا تھا۔ وہ بیٹا جن کے صلب سے سیّد الاق لین والآخرین مان اللہ عَلیٰ میں تشریف لانے والے تھے۔ اس بیٹے نے بھی پلٹ کرنہیں پوچھا کہ ابا جان! مجھ سے کیا جرم سرزد ہوا ہے؟ میراقسور کیا ہے کہ مجھے موت کے گھاٹ اُتارا جارہا ہے اس میں کیا حکمت اور مصلحت ہے؟ بلکہ بیٹے کی زبان پرایک ہی جواب تھا کہ:

قَالَ يَالَبَتِ افْعَلُ مَا تُـؤْمَرُ سَتَجِدُنِنَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّبِرِينَ ﴿ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّبِرِينَ ﴿ (٢)

اباجان آپ کے پاس جو تھم آیا ہے اس کو کرگزریے اور جہاں تک میرا معاملہ ہے تو آپ ان شاء اللہ مجھے صبر کرنے والوں میں سے پائیں گے۔ میں آہ و بکانہیں کروں گا۔ میں روؤں گا اور چلاؤں گانہیں اور آپ کو اس کام سے نہیں روکوں گا۔ آپ کرگزریے۔



<sup>(</sup>۲) سورة الصافات آيت (۱۰۲) ـ



# چلتی چیری رُک نہ جائے

جب باپ بھی ایسا اولوالعزم اور بیٹا بھی اولوالعزم، دونوں اس تھم پر عمل کرنے کے لیے تیار ہوگئے اور باپ نے بیٹے کو زمین پر لٹادیا، اس وقت حضرت اساعیل عَالِیلا نے فرمایا کہ اباجان! آپ مجھے پیشانی کے بل لٹا کیں۔ اس لیے اگر سیدھا لٹا کیں گے تو میری صورت سامنے ہوگی جس کی وجہ سے کہیں ایس لیے اگر سیدھا لٹا کیں بیٹے کی محبت کا جوش آ جائے اور آپ چھری نہ ایسا نہ ہو کہ آپ کے دل میں بیٹے کی محبت کا جوش آ جائے اور آپ چھری نہ چلا سکیں۔ اللہ تعالی نے ان اداؤں کا ذکر چلا سکیں۔ اللہ تعالی نے ان اداؤں کا ذکر قرآ ن کریم میں بھی فرمایا۔ چنانچے فرمایا کہ

#### فَلَتَّا اَسْلَمَا وَتُلَّهُ لِلْجَبِيْنِ (١)

قرآن کریم نے بڑا عجیب وغریب لفظ استعال کیا ہے۔ فرما یافکہ اَسُلَمَا کی جب باپ اور بیٹے دونوں جھک گئے اور اس کا ایک ترجمہ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ جب باپ اور بیٹے دونوں اسلام لے آئے۔ اس لیے کہ اسلام کے معنی ہیں اللہ کے حکم کے آگے جھک جانا اور اس سے اس طرف اشارہ کیا کہ اصل اسلام یہ ہے کہ حکم کیسا بھی آ جائے اور اس کی وجہ سے دل پر آ رہے ہی کیوں نہ چل یہ ہائیں اور وہ حکم عقل کے خلاف ہی کیوں نہ ہو اور اس کی وجہ سے جان و مال وارعزت و آ بروکی کتنی قربانی کیوں نہ دینی پڑے، بس انسان کا کام یہ ہے کہ اللہ کے اس حکم کے آگے اپنے آپ کو جھکادے۔ یہ ہے حقیقت میں اسلام۔ اللہ کے اس حکم کے آگے اپنے آپ کو جھکادے۔ یہ ہے حقیقت میں اسلام۔ اس کیے فرما یا کہ جب دونوں اسلام لے آئے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک اس کے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک کے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک اس کے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک کے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک کے اور اللہ کے حکم کے آگے جھک کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کے اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کو اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا اور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کو ایک کو بیشانی کے بی لٹادیا ور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کو بیشانی کے بی لٹادیا ور قرآنِ کریم نے لٹانے کے اس کو بیشانی کے بی بی بیٹور بی بیٹور کی بیٹور کی بیٹور کی بی بیٹور کی بیٹ



<sup>(</sup>۱) سورة الصافات آيت (۱۰۳)-

اس وصف کو خاص زور دے کر بیان کیا ہے اور اس طرح اس لیے لٹایا کہ بینے کی صورت سامنے ہونے کی وجہ سے کہیں چلتی جھری رُک نہ جائے اس لیے پیشانی کے بل لٹایا۔

روایوں میں آتا ہے کہ جب حضرت ابراہیم عَالِيلًا نے اپنے بیٹے کولٹانے لكي تو حضرت اساعيل عَالِيلًا في فرمايا كه: ابا جان ! آپ مجصد ذرى تو كررب ہیں ایک کام یہ کر لیجے کہ میرے کیڑے اچھی طرح سمیٹ لیجے اس لیے کہ جب میں ذرئح ہوں گا تو فطری طور پر تڑیوں گا اور تڑینے کے نتیج میں ہوسکا ہے کہ خون کے چھینے دورتک جائی اور اس کی وجہ سے میرے کیڑے جگہ جگہ ے خون میں لت یت ہوجائی اور پھر میری والدہ جب میرے کیڑول کو دیکھیں گی تو ان کو بہت ملال ہوگا۔ اس لیے آپ میرے کیڑوں کو اچھی طرح سمیٹ لیں (۱) پ

#### قدرت كالتماشه ديكھيے

پھر کیا ہوا؟ جب ان دونوں نے اپنے حصے کا کام پورا کردیا تو اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جب بندول نے اپنے مصے کا کام کرلیا۔ تو اب مجھے اپنے مصے کا کام کرنا ہے۔ چنانچہ فرمایا کہ

وَنَادَيْنُهُ أَنْ يُلِّ الرِّهِيْمُ ﴿ قَلُ صَلَّ قُتَ الرُّ عَيَا ١٠)

اے ابراہیم! تم نے اس خواب کو سچا کر دکھایا ۔ اب ہماری قدرت کا

(١) مستدرك حاكم ٢٨١٢ (٢٦١٢) وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي في "التلخيص".

(۲)سورة الصافات آيت (۱۰۶-۱۰۰)





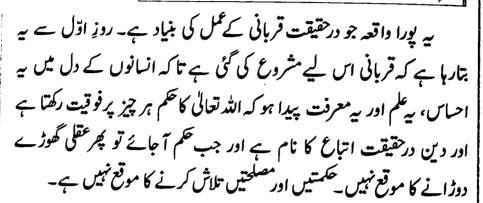






تماشه دیکھو۔ چنانچہ جب آئکھیں کھولیں تو دیکھا کہ حضرت اساعیل عَالِنا ایک جگہ بیٹھے ہوئے مسکرارہے ہیں اور وہاں ایک دنبہ ذرج کیا ہوا پڑا ہے۔

## الله كاحكم هر چيز يرفوقيت ركهتا ہے



# عضرات ابراہیم عَلیناً نے عقلی حکمت تلاش نہیں کی



آج ہمارے معاشرے میں جو گمراہی پھیلی ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کے ہر محکم میں حکمت تلاش کرو کہ اس کی حکمت اور مصلحت کیا ہے؟ اور اس کا عقلی فائدہ کیا ہے؟ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر عقلی فائدہ نظر آئے گا تو کریں کے اور اگر فائدہ نظر نہیں آئے گا تو نہیں کریں گے۔ یہ کوئی دین ہے؟ کیا اس کا نام اتباع ہے؟ اتباع تووہ ہے جو حضرت ابراہیم مَالِنلا نے کر کے دکھایا اور ان کے بیٹے حضرت اساعیل عَلینا نے کر کے دکھایا اور اللہ تعالیٰ کو ان کا بیمل اتنا پندآیا کہ قیامت تک کے لیے اس کو جاری کردیا۔فرمایا کہ

وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِيْنَ (١)

(۱) سورة الصافات آيت (۱۰۸)-



یعن ہم نے آنے والے مسلمانوں کو اس عمل کی نقل اُتار نے کا پابند کردیا۔ یہ جو ہم قربانی کرنے جارہ ہیں، یہ حضرت ابراہیم عَالِیْلُا اور حضرت اساعیل عَالِیْلُا کی اس عظیم الشان قربانی کی نقل اُتار نی ہے اور نقل کی اصل حقیقت یہ ہے کہ جیسے اللہ کے عکم کے آگے انہوں نے سرتسلیم خم کیا، انہوں نے کوئی عقلی دلیل نہیں ما گلی اور کوئی حکمت اور مصلحت طلب نہیں کی اور اللہ تعالیٰ کے عکم کے آگے سرجھکا دیا اب ہمیں بھی اپنی زندگی کو اس کے مطابق ڈھالنا ہے اور قربانی کی عبادت سے یہی سبق دینا منظور ہے۔

# کیا قربانی معاشی تباہی کا ذریعہ ہے؟

جس مقصد کے تحت اللہ تعالیٰ نے بی قربانی واجب فرمائی تھی آج ای کے بالکل برخلاف کہنے والے بید کہہ رہے ہیں کہ صاحب قربانی کیا ہے؟ بی قربانی (معاذ اللہ) خواہ تخواہ رکھ دی گئی ہے، لاکھوں روپیہ خون کی شکل میں نالیوں میں بہہ جاتا ہے اور معاثی اعتبار سے نقصان دہ ہے۔ کتنے جانور کم ہوجاتے ہیں اور فلاں فلاں معاثی نقصان ہوتے ہیں وغیرہ، لہذا قربانی کرنے کے بجائے بیہ کرنا چاہیے کہ وہ لوگ جو غریب ہیں جو بھوک سے بلبلارہے ہیں تو قربانی کرکے گوشت تقییم کرنے کے بجائے اگر وہ روپیہ اس غریب کو دے دیا جائے تو اس کی ضرورت پوری ہوجائے اگر وہ روپیہ اس غریب کو دے دیا جائے تو اس کی ضرورت پوری ہوجائے۔ بیہ پروپیگنڈا اتنی کثرت سے کیا جارہا ہے کہ پہلے زمانے میں تو صرف ایک مخصوص علقہ تھا جو یہ با تیں کہتا تھا، لیکن اب بی حالت نہوگئی کہ شاید ہی کوئی دن خالی جا تا ہو۔ جس میں کم از کم دوچار افراد یہ بات نہ پوچھ لیتے ہوں کہ ہمارے عزیزوں میں بہت سے لوگ غریب ہیں، لہذا اگر ہم لوگ قربانی نہ کریں اور وہ رقم ان کو دے دیں تو اس میں کیا حرج ہے؟





قربانی، فج اورعشره ذی الج

## وربانی کی اصل روح

بات دراصل ہے ہے کہ ہر عبادت کا ایک موقع اور ایک کل ہوتا ہے مثال کوئی شخص ہے سوچے کہ میں نماز نہ پڑھوں اور اس کے بجائے غریب کی مدد کردوں۔ تو اس سے نما زکا فریضہ ادا نہیں ہوسکتا، غریب کی مدد کرنے کا اجر و تو ابنی جگہ ہے، لیکن جو دوسر نے فرائض ہیں، وہ اپنی جگہ فرض و واجب ہیں اور قربانی کے خلاف ہے اور ہی گئی ہے کہ دہ عقل کے خلاف ہے اور ہیا معاشی بعالی کے دہ عقل کے خلاف ہے اور ہیا گئی معاشی بدحالی کا سبب ہے اور معاشی اعتبار سے اس کا کوئی جواز نہیں ہے یہ درحقیقت قربانی کے سارے فلفے اور اس کی روح کی نفی ہے۔ ارے بھائی! قربانی تو مشروع ہی اس لیے کی گئی ہے کہ یہ کام تمہاری عقل اور بھے میں آرہا ہو یکر بھی ہے کام کرو، اس لیے کہ ہم نے اس کے کرنے کا عظم دیا ہو یا نہ آرہا ہو، پھر بھی یہ کام کرو، اس لیے کہ ہم نے اس کے کرنے کا عظم دیا جب ہم جو کہیں، اس پرعمل کرکے دکھاؤ۔ یہ قربانی کی اصل روح ہے۔ یادر کھو، جب ہم جو کہیں، اس پرعمل کرکے دکھاؤ۔ یہ قربانی کی اصل روح ہے۔ یادر کھو، نہیں بن سکتا، جتنی بدعنوانیاں جتنے مظالم، جتنی تباہ کاریاں آج انسانوں کے اعدر نہیں بورہ ہیں وہ درحقیقت اس بنیاد کو فراموش کرنے کی وجہ سے ہے کہ انسان الیک عقل کے بیچھے چلٹا ہے اللہ کے عظم کی ا تباع کی طرف نہیں جاتا۔

#### تین دن کے بعد قربانی عبادت نہیں

اور عبادات کے اندر یہ ہے کہ وہ نفلی طور پرجس وقت چاہیں ادا کریں، کیکن قربانی کے اندر اللہ تعالیٰ نے یہ سکھادیا کہ گلے پر چھری کچیرنا یہ صرف تین دن تک عبادت نہیں دن تک عبادت نہیں

کیوں؟ یہ بتانے کے لیے کہ اس عمل میں پھے نہیں رکھا، بلکہ جب ہم نے کہہ دیا کہ قربانی کرو اس وقت عبادت ہے اور اس کے علاوہ عبادت نہیں ہے۔ کاش یہ نکتہ ہماری سمجھ میں آ جائے تو سارے دین کی صحیح فہم حاصل ہوجائے۔ دین کا سیارا نکتہ اور محور یہ ہے کہ دین ا تباع کا نام ہے، جس چیز میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا تکم آگیا وہ مانو اور اس پر عمل کرو اور جہاں تھم نہیں آیا اس میں پچھ نہیں ہے۔

# سنت اور بدعت میں فرق

برعت اور سنّت کے درمیان بھی یہی امتیاز اور فرق ہے کہ سنّت باعثِ اجر و ثواب ہے اور برعت کی اللہ تبارک و تعالیٰ کے یہاں کوئی قیمت نہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ صاحب! اگر ہم نے تیجہ کرلیا، دسوال کرلیا، چالیسوال کرلیا تو ہم نے کون سا گناہ کا کام کرلیا؟ بلکہ یہ ہوا کہ لوگ جمع ہوئے انہول نے قرآنِ شریف پڑھا اور قرآنِ شریف پڑھنا تو بڑی عبادت کی بات ہے اور اس میں کیا خرابی ہوسکتی ہے؟ ارہے بھائی! اس میں خرابی یہ ہوئی کہ قرآن شریف میں کیا خرابی ہوسکتی ہوئے ارہ وثواب ایک طریقے کے مطابق نہیں پڑھا۔ قرآن شریف پڑھنا اس وقت باعث اجر وثواب مربی خرابی کے جب وہ اللہ اور اللہ کے رسول سان اللہ کے رسول سان اللہ کے رسول سان اللہ کے مطابق نہیں پڑھا۔ قرآن شریف پڑھنا اس وقت باعث اجر وثواب ہو، اگر اس کے خلاف ہوتو اس میں کوئی اجر وثواب نہیں۔

# 👰 مغرب کی چار رکعت پڑھنا گناہ کیوں ہے؟

میں اس کی مثال دیا کرتا ہوں کہ مغرب کی تین رکعت پڑھنا فرض ہے،

494

Mer M

اب ایک شخص کے کہ ''معاذاللہ'' یہ تین کا عدد کچھ بے تکا سا ہے۔ چار رکعت پوری کیوں نہ پڑھیں؟ اب وہ شخص تین رکعت کے بجائے چار رکعت پڑھتا ہے۔ بتاہے۔ اس نے کیا گناہ کیا؟ اس نے شراب پی لی؟ کیا چوری کرلی؟ یا ڈاکہ ڈالا یا کس گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرلیا؟ صرف اتنا بی تو کیا کہ ایک رکعت زیادہ پڑھ لی، جس میں قرآن کریم زیادہ پڑھا۔ ایک رکوع زیادہ کیا اور دو سجد نے زیادہ کیے اور اللہ کا نام لیا۔ اب اس میں اس نے کیا گناہ کرلیا؟ لیکن ہوگا یہ کہ چوھی رکعت جو اس نے زیادہ پڑھی، تو نہ صرف یہ کہ زیادہ اجر و ثواب کا موجب نہیں ہوگی بلکہ ان پہلی تین رکعتوں کو بھی لے ڈوبے گی اور ان کو بھی خراب کردے گی۔ کیوں؟ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ اور اللہ کے رسول میں اللہ ایک بتائے ہوئے طریقہ بتیا ہوا ہے وہ سنت ہے اور جو بتایا ہوا طریقہ نہیں ہے، بلکہ اپنی جو طریقہ بتایا ہوا ہے وہ سنت ہے اور جو بتایا ہوا طریقہ نہیں ہے، بلکہ اپنی طرف سے گھڑا ہوا ہے اور دیکھنے میں بہت اچھا معلوم ہوتا ہے، لیکن اس کا کوئی اجر و ثواب نہیں۔



میرے والد صاحب قدل الله سرہ کے پال ایک بزرگ شاہ عبدالعزیز صاحب رائے تقریف لایا کرتے ہے، تبلیغی جماعت کے مشہور اکابر صاحب تھے اور بڑے جیب وغریب بزرگ تھے۔ ایک دن آ کر انہول نے والد صاحب سے عجیب خواب بیان کیا اور خواب میں میرے والد ماجد کو دیکھا کہ آپ ایک بلیک بورڈ کے پاس کھڑے ہیں اور پھھ لوگ ان کے پال بیٹھے محرات والد صاحب نے بیل اور پھھ لوگ ان کے پال بیٹھے ہوئے ہیں اور پھھ لوگ ان کے پال بیٹھے ہوئے ہیں اور پھھ لوگ ان کے پال بیٹھے ہوئے ہیں اور پھھ لوگ ان کے پال بیٹھے ہیں۔ حضرت والد صاحب نے بیک



برای اور لوگوں سے بورڈ پر چاک ہے ایک ہندسہ''ا'' بنایا اور لوگوں سے بوچھا کہ یہ کیا ہے؟ لوگوں میں مورد اس ایک ہندسہ'' اس کیا ہے کہ اوگوں کیا ہے کہ اوگوں کی مورد اس کیا ہے کہ اوگوں کی مورد اس کیا ہے کہ اوگوں کے ایک کیا ہے کہ اوگوں کیا ہے کہ اوگوں کے ایک کیا ہے کہ اوگوں کیا ہے کہ اوگوں کیا ہے کہ اوگوں کے ایک کیا ہے کہ اوگوں کے اوگوں کیا ہے کہ اوگوں کے ایک کیا ہے کہ اوگوں کیا نے جواب دیا کہ یہ ایک ہے اس کے بعد آپ نے اس ایک ہندے کے دائی طرف (٠) ایک نقط بنایالوگوں سے بوچھا کہ اب کیا ہوگیا؟ لوگوں نے جواب دیا که بیردس (۱۰) ہوگیا۔ پھر ایک نقطہ اور نگادیا اور یو چھا کہ کیا ہوگیا؟ لوگول نے کہا اب بیرسو (۱۰۰) ہوگیا۔ پھر ایک نقطہ اور لگادیا اور پوچھا کہ اب ﴿ كَمَا مُوكَّا؟ لُوكُول نِي بَتايا كه اب ايك بزار (١٠٠٠) موكَّا - پر فرمايا مين جيني نقطے لگاتا جارہا ہوں ہیدوس گنا بڑھتا جارہا ہے۔ پھر انہوں نے وہ سارے نقطے منادیے اور اب دوبارہ وہی نقطہ اس ہندسے کے بائیں طرف (۱۰) لگایا۔ پھر لوگول سے یوچھا کہ بیر کیا ہوا؟ لوگول نے بتایا کہ اعشاریدایک ہوگیا۔ یعنی ایک كا دسوال حصه اور چرايك نقطه اور لگاديا\_ (٠٠١) اور يوچها كه اب كيا جوگيا؟ لوگول نے بتایا کہ اب بیراعشار بیر صفر ایک ہوگیا، یعنی ایک کا سوواں حصہ، پھر ایک نقطہ اور لگاکر ہوچھا کہ اب کیا ہوگیا (۲۰۰۱) لوگوں نے بتایا کہ اب اعشار میصفر صفر ایک \_ یعنی ایک کا ہزاروال حصہ بن گیا۔ پھر فرمایا کہ اس سے معلوم ہوا کہ بائیں طرف کے نقطے اس عدد کو دس گنا کم کررہے ہیں پھر فرمایا کہ دائیں طرف جو نقطے لگ رہے ہیں بیسٹت ہیں اور بائیں طرف جولگ رہے ہیں وہ بدعت ہیں۔ دیکھنے میں بظاہر دونوں نقطے ایک جیسے ہیں،لیکن جب دائیں طرف لگایا جارہا ہے تو سنت ہے اس لیے کہ حضور مانظی کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق ہے اور جو بائیس طرف لگائے جارہے ہیں تو وہ اجر وثواب کا موجب ہونے کے بجائے اور زیادہ اس کو گھٹارہے ہیں اور انسان کے عمل کو ضائع کررہے ہیں، بس سنت اور بدعت میں بیفرق ہے۔ بھائی! دین سارا کا سارا اتباع کا نام ہےجس وقت ہم نے جو کام کہددیا

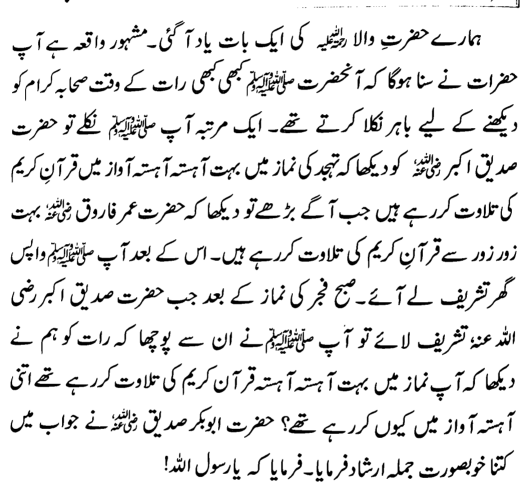
794

المستم الله موافظ عناني



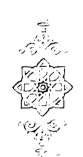
اس وقت اِگر کرو گے تو باعثِ اجر ہوگا اور اگر اس سے ہٹ کر اپنے د ما ن ہے سوچ کر کرو گے تو اس میں کوئی اجر وثواب نہیں۔

## عفرت ابوبكر صديق اور حضرت عمر والنيجا كانماز تهجد پڑھنا





میں جس سے مناجات کررہا تھا اس کو سنادیا۔ اس کیے مجھے آواز زیادہ بلند کرنے کی ضرورت نہیں۔جس ذات کو سنانا مقصود تھا اس نے سن لیا۔ اس کے لیے بلند آواز کی شرط نہیں۔ اس کے بعد آپ سالٹھالیکٹی نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ آپ اتنی زور سے کیوں پڑھ رہے تھے۔



# مُوَاعِمُ فَي اللَّهِ اللَّهِ

انہوں نے جواب میں فرمایا کہ

## "انى او قظ الوسنان و اطر دالشيطان"

میں اس لیے زور سے پڑھ رہا تھا، تا کہ جوسونے والے ہیں ان کو جگاؤں اور شیطان کو بھا وُل۔ پھر آپ سالٹھالیہ م نے حضرت ابوبکر صدیق ضعفہ سے فرمایا كر ارفع قليلًا تم ذرا بلندآ واز سے پڑھا كرو اور حضرت عمر فاروق رفائي سے فرمایا که اخفض قلیلًا تم اپنی آواز کوتھوڑا ساکم کردو(۱)۔

# اعتدال مطلوب ہے

بہرحال! بیمشہور واقعہ ہے جو احادیث میں منقول ہے اور اس کی تشریح میں عام طور پر بید کہا جاتا ہے کہ آنحضرت سال اللہ اللہ نے اس حدیث میں اعتدال کی تعلیم دی کہ نہ بہت زیادہ او نچی آ واز سے پڑھو اور نہ بہت زیادہ بہت آ واز سے پڑھو اور بیقر آنِ کریم کے ارشاد کے مطابق ہے، اس کیے کہ قر آن کریم میں ہے کہ:

وَلَا تَجْهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذٰلِكَ

(۱) سنن ابی داود ۲۷/۲ (۱۳۲۹) وسنن الترمذی ۶٦٥/۱ (٤٤٧) و الحدیث سکت عنه أبو داودً، وقال المنذري في "نحتصره" ٤١٨/١ (١٢٨٦): أخرجه مسندًا ومرسلًا، وأخرجه الترمذي، وقال: حديث غريب، وإنها أسنده يحيى بن إسحاق عن حماد بن سلمة، وأكثر الناس إنهاروواهذاالحديث عن ثابت، عن عبدالله بن رباح، مرسلًا، هذا آخو كلامه. ويحيى بن إسحاق هذا هو البجلي السيلحيني، وقد احتج به مسلم في صحيحه.وقال النووي في "الخلاصة" ٢٩١/١ (١٢٣٥):رواه أبو داو دبإسنا دصحيح.









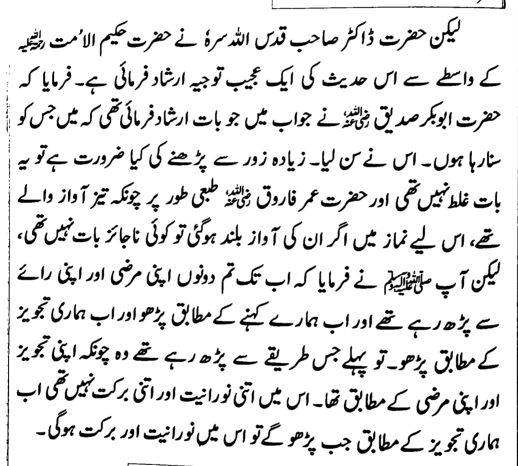




# بدينت مُواعِطِعُمَاني



## این تجویز فنا کردو



# 🧓 پوری زندگی اتباع کا نمونه ہونا چاہیے

یہ ہے سارے دین کا خلاصہ کہ اپنی تجویز کو دخل نہ ہو۔ جو کوئی عمل ہو وہ

(1) me (6 الاسراء آيت (١١٠)-







#### مُواعِطْعُ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

الله اور الله ك رسول مالفايلم ك بنائ موع طريق ك مطابق مو- اگريه بات ذہن نشین ہوجائے تو ساری بدعتوں کی جڑ کٹ جائے اور ای حقیقت کو سکھانے کے لیے قربانی مشروع کی گئی ہے۔ بات دراصل یہ ہے کہ ہمارے یہاں ہر چیز ایک غفلت اور بے توجی کے عالم میں گزرجاتی ہے۔ قربانی کرتے وقت ذرا سا ای حقیقت کو تازه کیا جائے کہ یہ قربانی درحقیقت به سبق سکھاری ہے کہ ہماری پوری زندگی اللہ جل جلالۂ کے حکم کے تابع ہونی چاہیے اور پوری زندگی اتباع کا نمونہ ہونی چاہے۔ چاہے ہماری سمجھ میں آئے یا نہ آئے ہماری عقل میں آئے یا نہ آئے، ہر حالت میں الله تعالیٰ کے حکم کے آگے سرجھکانا چاہے۔ بس! اس قربانی کا سارا فلفہ یہ ہے۔ الله تعالی اپنی رحت سے اس فَلْفِي وَسِيحِفِي كَا بَعِي تُوفِق عطا فرمائے اور اس كى بركات عطا فرمائے۔ آمين۔

#### ه قربانی کی نضیلت

صدیث شریف (۱) میں یہ جوآتا ہے کہ جب کوئی شخص اللہ کی راہ میں جانور قربان کرتا ہے اس قربانی کے نتیج میں یہ ہوگا کہ اس جانور کے جسم پر جتنے بال ہیں ایک ایک بال کے عوض ایک ایک گناہ معانب ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کو ان تین دنوں میں کوئی عمل خون بہانے سے زیادہ محبوب نہیں ہے۔ جتنا زیادہ قربانی کرے گا، اتنا ہی الله تعالی کومحبوب ہوگا اور فرمایا کہ جبتم قربانی کرتے ہوتو جانور کا خون ابھی زمین پرنہیں گرتا کہ اس سے پہلے وہ اللہ تعالیٰ کے

(۱) سنن ابن ماجه ۵۵۷/۴ (۳۱۲۷) و مستدر ک حاکم ۴۲۲/۲ (۳٤٦٧) و قال هذا حدیث صحیح الإسنادولم بخرجاه قال الذهبي في "التلخيص": عائذ الله قال أبوحاتم: منكر الحديث.













income in the second

یہاں پہنے جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے یہاں قرب کا ذریعہ بن جاتا ہے(۱)۔ یہ سب اس لیے ہے کہ جب اللہ تعالیٰ یہ دیکھتے ہیں کہ میرا بندہ یہ دیکھے بغیر کہ یہ بات عقل میں آ رہی ہے یا نہیں؟ اور یہ دیکھے بغیر کہ اس کے مال کا فائدہ ہورہا ہے یا نقصان ہورہا ہے، صرف میرے تھم پر جانور کے گلے پر چھری پھیر رہا ہے اللہ تعالیٰ نے اس کا بی عظیم اجر رکھا ہے۔

#### 🐌 ایک دیہاتی کا قصہ

بزرگوں نے فرمایا کہ پہلے زمانے میں ایک قاعدہ تھا کہ جب کی بڑے بادشاہ کے دربار میں جاتے تو کوئی ہدیہ یا تحفہ بطورِ نذرانہ ساتھ لے جاتے اور درحقیقت اس بادشاہ کو تمہارے نذرانے کی ضرورت نہیں، لیکن اس نذرانے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اگر بادشاہ اس نذرانے کو قبول کرلے گا تو اس کی خوشنودی عاصل ہوجائے گی اور اس کے نتیج میں اور پھے حاصل ہوگا۔ مولانا رومی رکھیا نے اس پر واقعہ لکھا ہے کہ بغداد کے قریب ایک گاؤں تھا، اس گاؤں میں ایک نے اس پر واقعہ لکھا ہے کہ بغداد کے قریب ایک گاؤں تھا، اس گاؤں میں ایک دیہاتی رہتا تھا۔ اس دیہاتی نے ارادہ کیا کہ میں بغداد جاکر بادشاہ اور امیر المونین سے ملاقات کروں اور وہ آج کل کے بادشاہ کی طرح نہیں ہوتے امیر المونین سے ملاقات کروں اور وہ آج کل کے بادشاہ کی طرح نہیں ہوتے سے کہ چھوٹی سی ریاست لے کر بیٹھ گئے اور بادشاہ بن گئے، بلکہ اس وقت اس بغداد کے خلیفہ کی آ دھی دنیا سے زیادہ پر حکومت تھی۔ بہرحال! جاتے وقت اس بغداد کے خلیفہ کی آ دھی دنیا سے زیادہ پر حکومت تھی۔ بہرحال! جاتے وقت اس نے اپنی بیری سے مشورہ کیا کہ میں بادشاہ کے دربار میں جارہا ہوں تو ان کے اپنی بیری سے مشورہ کیا کہ میں بادشاہ کے دربار میں جارہا ہوں تو ان کے اپنی بیری سے مشورہ کیا کہ میں بادشاہ کے دربار میں جارہا ہوں تو ان کے اپنی بیری سے مشورہ کیا کہ میں بادشاہ کے دربار میں جارہا ہوں تو ان کے اپنی بیری سے مشورہ کیا کہ میں بادشاہ کے دربار میں جارہا ہوں تو ان کے

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱۵۹/۳ (۱٤۹۳) وقال: هذا حديث حسن غريب وسنن ابن ماجه ۲/۵۵۲/۵۰۱).

لیے کوئی تحفہ اور نذرانہ بھی لے کر جانا چاہیے۔ اب کیا تحفہ لے کر جاؤں؟ جو باوشاہ کے لائق ہواور بادشاہ اس کو دیکھ کرخوش ہوجائے؟ وہ چھوٹے سے گاؤں میں رہنے والے دیہاتی لوگ تھے۔ دنیا کی خبر بھی نہیں تھی، اس لیے بوئی نے مشورہ دیا کہ ہمارے گھر منظے میں جو پانی ہے وہ نہر کا ٹھنڈا صاف شفاف اور میٹھا پانی ہے۔ ایسا پانی بادشاہ کو کہاں میسر آتا ہوگا، لہذا یہ پانی لے جاؤ۔ اس دیہاتی کی عقل میں بیوی کی بات آگئ اور اب اس نے وہ پانی کا گھڑا سر پر مشایا اور بغداد کی طرف چل دیا۔ آج کی طرح ہوائی جہاز یا ریل کا سفرتو تھا اور بغداد کی طرف چل دیا۔ آج کی طرح ہوائی جہاز یا ریل کا سفرتو تھا میں، پیدل یا اونٹوں پر سفرہوتا تھا۔ وہ دیہاتی پیدل ہی روانہ ہوا، اب رائے میں ہوا چل رہی ہے مٹی اُڑ اُڑ کر منظے کے اوپر جم رہی ہے اور بغداد پنچتے جنچتے میں میں ہوا چل رہی ہوئی تو عرض کیا کہ صفور! میں آپ کی خدمت میں ایک تحفہ لے کر آیا ہوں۔ بادشاہ نے پوچھا کہ کہ کیا میں آپ کی خدمت میں ایک تحفہ لے کر آیا ہوں۔ بادشاہ نے پوچھا کہ کہ کیا کویں کا صاف شفاف و میشا پانی ہے، میں نے یہ سوچا کہ اتنا چھا پانی آپ کویں کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میسر آتا ہوگا اسلیے میں آپ کے لیے لایاہوں یہ آپ کے لیے نذرانہ کہاں میں ایس کے آپ تبول فرمالیں۔



بادشاہ نے کہا کہ اس مطے کا ڈھکن کھولو، جب اس دیہاتی نے ڈھکن کھولا تو پورے کمرے میں بد بو پھیل گئی اس لیے کہ اس کو بند کیے ہوئے کئی دن گزر گئے تھے اور اس کے او پرمٹی کی تہہ جمی ہوئی تھی، بادشاہ نے یہ سوچا کہ یہ بج چارہ دیہاتی آ دمی ہے اور اپنی سوچ اور اپنی سمجھ کے مطابق ہدیہ پیش کرے اپنی محبت اور عقیدت کا اظہار کررہا ہے، اس لیے اس کا دل نہیں توڑنا چاہے، چنانچہ

اس گھڑے کو بند کرادیا اور اس دیہاتی ہے کہا کہتم ماشاء اللہ بہت اچھا تحفہ 🔐 📆 لائے ہو۔ واقعی ایسا یانی مجھے کہاں میسر آ سکتا ہے اس یانی کی بڑی تعریف کی اور بجر تھم حاری کردیا کہ اس کے عوض اس کو ایک گھڑا اشرفیوں سے بھر کر دیدو، ینانچہ وہ دیباتی خوش ہوا کہ میراتحفہ بادشاہ کے دربار میں قبول ہوگیا اور اشرفیوں كا بحرا بوا ايك كهر الل كيا\_ جب وه ديباتي والس جانے لگا تو بادشاه نے اينے ایک نوکر سے کہا کہ اس کو دریائے وجلہ کے کنارے سے واپس لے جانا۔

> اب وہ دیباتی بڑا خوش واپس جارہا تھا۔ بادشاہ کا نوکر اس کے ساتھ تھا۔ جب دریائے دجلہ رائے میں آیا تو اس دیہاتی نے دجلہ کو دیکھ کر نوکر سے بوچھا کہ یہ کیا ہے؟ نوکر نے کہا کہ یہ دریا ہے اور اس کا یانی بی کر دیکھو! اب جب اس دیباتی نے دجلہ کا یانی بیا تو دیکھا کہ وہ تو انتہائی صاف وشفاف اور میٹھا پانی ہے۔ اب اس دیہاتی کو خیال آیا کہ یااللہ! میں بادشاہ کے لیے س قسم کا پانی لے گیا تھا۔ اس کے محل کے اندر تو کتنے صاف شفاف اور اعلیٰ درجے کا پانی بہدرہا ہے۔ اس کو تو پانی کی ضرورت نہیں تھی، لیکن اس نے تو بڑی کرم نوازی کی کہ میری خاطر اس گھڑے کو قبول کرلیا۔ ورنہ میں تو اس لائق تھا کہ اس ہدید دینے پر مجھے سزا دی جاتی کہ تو ایسا سڑا ہوا گندہ یانی لے کرآیا ب، لیکن اس بادشاہ کی کرم نوازی کا کیا ٹھکانہ ہے کہ اس نے نہ صرف یہ کہ مجھے سزانہیں دی بلکہ میرے گھڑے کو قبول بھی کرلیا اور اس کے بدلے میں مجھے ایک اشر فیوں سے بھرا ہوا گھڑا دے دیا۔

> > الله مارى عبادات كى حقيقت

مولانا رومی رکتینیه فرماتے ہیں کہ ہم اللہ تعالی کے حضور جو عبادتیں کرتے

ہیں ہے وہ پانی کے گھڑے کی طرح ہیں جس میں گندہ پانی بھرا ہوا ہے۔ گرد و غبار اور مٹی سے آٹا ہوا ہے، اس کا تقاضا تو ہے تھا کہ بیعبادتیں ہمارے منہ پر مار دی جا بھی، لیکن بی اللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ وہ بجائے لوٹانے کے اس کو قبول فرمالیتے ہیں اور اس پر اور زیادہ اجر و ثواب عطا فرماتے ہیں اور بیسوچتے ہیں کہ بید میرا بندہ ہے جو اس سے زیادہ کا تصور بھی نہیں کرسکتا اور اس سے زیادہ بہتر عبادت انجام نہیں دے سکتا، چونکہ اخلاص کے ساتھ لایا ہے اس لیے اس کی عبادت قبول فرمالیتے ہیں۔ مولانا کی عبادت قبول کرلو، چنانچہ اللہ تعالیٰ اس کی عبادت قبول فرمالیتے ہیں۔ مولانا روئی رائٹھیے نے جو مثال دی ہے وہ ہماری تمام عبادات اور طاعات پر پوری طرح صادق آتی ہے کہ ہماری عبادات در حقیقت و یہاتی کے منکے کی طرح ہیں۔

## 🚳 تم اس کے زیادہ محتاج ہو

ادر اگر بالفرض تم بادشاہ کے دربار میں بہت اچھی اور قیمتی چیز، مثلاً ہیرے جواہرات بطور ہدیہ اور نذرانے لے کر گئے تو پہلے زمانے کے بادشاہوں کا دستور یہ تھا کہ اگر کوئی شخص بادشاہ کے دربار میں اعلیٰ درجے کا تحفہ لے کر جاتا تو وہ بادشاہ اس تحفہ پراپنا ہاتھ رکھ دیتا تھا اور ہاتھ رکھنا اس بات کی علامت تھی کہ تمہارا ہدیہ اور تحفہ قبول ہے اور پھر وہ تحفہ اس دینے والے کو واپس کردیا جاتا تھا اس لیے کہ ہم سے زیادہ تم اس تحفے کے مختاج ہو اور ضرورت مند ہو، لہذا تم ہی اس کورکھ لو۔



## 🚭 ہمیں دلوں کا تقویٰ جاہیے



مولانا رومی رانیجایه فرماتے ہیں کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کے حضور جو قربانی پیش كرتے ہيں يہ ايك ايما نذرانہ ہے كہ ادھر اس نے اللہ كے ليے قربانی اور نذرانہ پین کرتے ہوئے جانور کے گلے پر چھری پھیری اِدھر قربانی کی عبادت اُدا ہوگئ اور اللہ تعالی نے وہ نذرانہ قبول کرلیا اور گویا کہ اللہ تعالی نے اس پر ا پنا ہاتھ رکھ دیا اور اب وہ جانور بھی بورا کا بورا تمہارا ہے اور فرمادیا کہ یہ جانور لے جاکر کھاؤ اس کا گوشت تمہارا ہے اس کی کھال تمہاری ہے۔ اس جانور کی ہر چیز تمہاری ہے۔ اُستِ محدید نائیا اُللہ کا اکرام دیکھیے کہ نذرانہ مانگا جارہا ہے، لیکن جب بندہ نے خون بہادیا اور نذرانہ پیش کردیا اور ہمارے حکم کی تعمیل کرلی توبس کافی ہے۔ ہمیں اتنا ہی چاہیے تھا۔ چنانچہ فرمایا کہ

> لَنْ يَّنَالَ الله لُحُوْمُهَا وَلا دِمَاؤُهَا وَلاِكِنْ يَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمُ ال

ميں تو اس كا گوشت نہيں چاہيے، ہميں اس كا خون نہيں چاہيے ہميں تو تمہارے ول کا تقوی چاہیے۔ جبتم نے اپنے ول کے تقوے سے بی قربانی پش کردی وہ ہمارے یہاں قبول ہوگئ۔ اب اس کوتم ہی کھاؤ، چنانچہ اگر کوئی مخص قربانی کا سارا گوشت خود کھالے، اس پر کوئی گناہ نہیں البتہ مستحب سے ہے كەتىن جھے كرے۔ ايك حصه خود كھائے۔ ايك حصه عزيزوں ميں تقسيم كرے اور ایک حصہ غرباء میں خیرات کرے،لیکن اگر ایک بوٹی بھی خیرات نہ کرے۔



<sup>(</sup>۱) سورة الحج آيت (۳۷)-

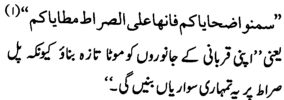
#### 

تب بھی قربانی کے ثواب میں کی نہیں آتی اس لیے کہ قربانی تو اس وقت کمل ہوگئ جس وقت جانور کے گلے پر چھری چھیردی، جب میرے بندے نے میرے حکم پر عمل کرلیا۔ توبس! قربانی کی نضیلت اس کو حاصل ہوگئ۔



## 😥 کیا یہ بل صراط کی سواریاں ہوں گی؟

لوگوں میں یہ بات بہت کشرت سے کہی جاتی ہے کہ یہ قربانی کے جانور بل صراط پر سے گزرنے کے لیے سواری بنیں گے اور قربانی کرنے والے اس کے اوپر بیٹے کر گزریں گے۔ یہ ایک ضعیف اور کمزور روایت ہے جس کے الفاظ یہ آئے ہیں:



لیکن یہ انتہاء در ہے کی ضعیف حدیث ہے اورضعیف حدیث کو اس کے ضعف کی سہانہ انتہاء در ہے کی ضعیف حدیث ہے اس حدیث پر ضعف کی صراحت کے بغیر بیان کرنا جائز نہیں ہوتا۔ اس لیے اس حدیث ہے، لیکن لوگوں زیادہ اعتقاد رکھنا درست نہیں۔ اس لیے کہ بیضعیف حدیث ہے، لیکن لوگوں میں یہ حدیث اتنی مشہور ہوگئ ہے کہ بیسمجھا جاتا ہے کہ اگر اس کا اعتقاد نہ رکھا تو قربانی ہی نہ ہوگی۔ ہم اس حکم کی نہ نفی کرتے ہیں اور نہ اثبات کرتے ہیں۔



(۱) تخريج احاديث الكشاف للزيعلى ۱۷۷/۳ طبع دار ابن خزيمه وقال غريب وللنتقى من مسموعات مرو للضياء المقدسي ص١٠٦ (١٧٢) مخطوط من للكتبة الشاملة والتدوين في اخبار قزوين للرافعي ٢١٩/٣ .

## بدائس موافظ عماني



اس کا سیح علم اللہ تعالیٰ ہی کو ہے، البتہ یہ حدیث بالکل سیح ہے کہ قربانی کے جانور کا خون زمین پر گرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کے یہاں وہ قربانی قبول جانور کا خون زمین پر گرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کے یہاں وہ قربانی قبول ہوجاتی ہے(۱)۔

## 💨 سپردم بتومایهٔ خولیش را



ببرحال! بيسب ال لي كرايا جارها ب، تاكه دل مين اتباع كا جذبه يدا ہو اور اللہ اور اللہ کے رسول مال اللہ علیہ کے حکم کے آگے سرجھکانے کا جذبہ پیدا ہو۔ جیسا کہ قرآن کریم میں فرمایا:

> وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَّلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَّكُوْنَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ (٢)

جب الله یا الله کے رسول سلالفالیہ کسی مؤمن مرد یا مؤمن عورت کے لیے کوئی فیصلہ کردیں تو اس کے بعد اس کے پاس کوئی اختیار نہیں رہتا۔ \_

> سپردم بتو مایهِ خویش را تو دانی حمای کم و بیش را

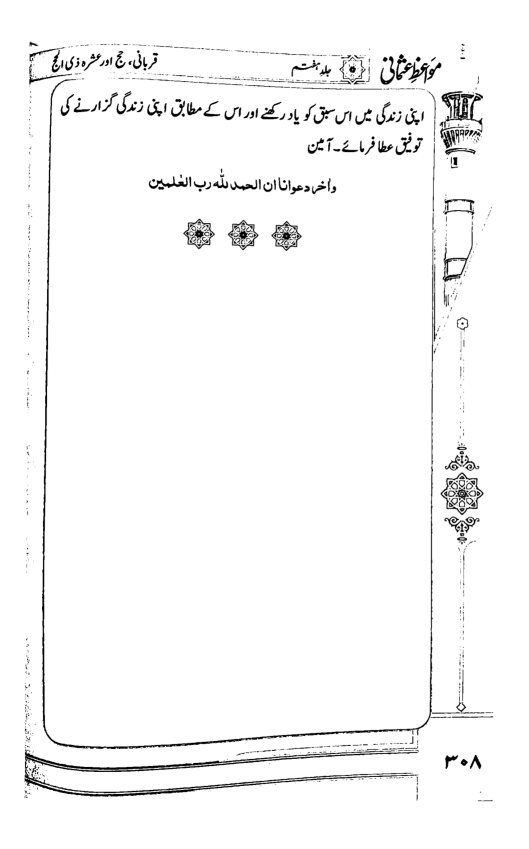
تو دین کی ساری حقیقت یہ ہے، الله تعالی اپن رحت سے اس حقیقت کو منتخصے کی توفیق عطا فرمائے اور اس کی اجر وفضیلت عطا فرمائے اور اس کے اندر جتنے الوار و برکات ہیں۔ اللہ تعالی اپنی رحت سے وہ سب ہمیں عطا فرمائے اور



by - 22 = 1

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱۵۹/۳ (۱٤٩٣) وقال بذاحديث حسن غريب-

<sup>(</sup>۲) سورة الاحزاب آيت (٣٦).



بديد موافظ فناني موافظ فناني

فلسفه مج وقرباني







فلسفه ج وقربانی

(اصلاحی مواعظ ۲/۱۸۰)

مواطعاني

710



فلسفة حج وقرياني



# بالشارَمُ الَّذِيمُ فلسفه مَ حج وقربانی



تَحْمَدُهُ أَوْتُصَلِّيْ وَنُسَلِّمُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَيايْمِ

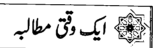
امايعد!

فَأَعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ بسنم الله الزخين الزحسنم

وَالْفَجْرِ ﴿ وَلَيَالٍ عَشَرٍ ﴿ وَّالشَّفُعِ وَالْوَثُرِ ﴿ وَالَّيْلِ اِذَا يَسْرِ ﴿ وَالْفَجْرِ ۞ وَالَّيْلِ اِذَا يَسْرِ ۞ هَلَ فِي خَلِكَ قَسَمُ لِّنِينُ حِجْرٍ ۞ حضرات علائے كرام، بزرگان محرم اور براوران عزيز! السلام عليكم ورحمة الله وبركات جیبا که گزشته اجماع میں بیعرض کیا <sup>ع</sup>لیا تفا که اس مجلس کا اصل مقصد بی

(١) سورةالفجرآيت(١تا٥)ـ

ہے کہ ہم لوگ بیٹے کر اپنے حالات کا جائزہ لیں اور مرنے کے بعد آنے والی زندگی کی تیاری کے لیے اصلاح کی فکر کریں، نہ یہاں کوئی استاد ہے، نہ شاگرد، نہ معلم ہے، نہ متعلم، نہ صلح ہے اور نہ زیر اصلاح، بلکہ ہم سب ایک ہی شتی کے سوار ہیں اور ہم سب ایک ہی منزل کے بارے میں بیٹے کر سوچ بچار کرنے والے ہیں، اس کے لیے کیا تیاری کرنی چاہیے؟ کیا کرسکے ہیں اور کیا نہیں کرسکے؟ باہمی خاکرات کی برکت سے اللہ تعالی دلوں میں فکر پیدا فرمادیت ہیں، چنانچہ ای فکر کے پیدا کرنے کے لیے یہ اجماع منعقد کیا گیا ہے۔ اللہ تعالی منعقد کیا گیا ہے۔ اللہ تعالی منعقد کیا گیا ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو اس کی برکات عطا فرمائیں۔ (آمین)

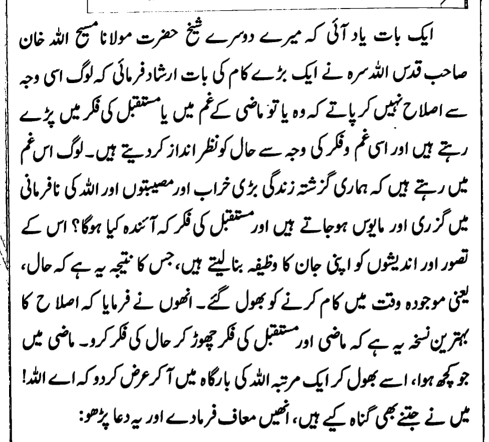


اصلاح نفس اور آخرت کی تیاری کے لیے دین کے احکامات و تعلیمات بیش اور ان شاء اللہ رفتہ رفتہ مختلف موضوعات سامنے آتے رہیں گے، لیکن اس وقت خیال آیا کہ ایک وقتی مطالبہ ہے، اس کے بارے میں پچھ گزارشات عرض کردوں۔ وہ مطالبہ یہ ہے کہ ایک دو دن کے بعد ذی الحجہ کا مبارک مہینہ شروع ہونے والا ہے اور اللہ تعالی نے اس مہینے کو مختلف امتیازات بخشے ہیں جن سے متعلق اس کے پچھ احکامات و تعلیمات موجود ہیں، تو خیال آیا کہ ان سے متعلق پچھ گزارشات پیش کردی جا بیں، کیونکہ میرے شیخ حضرت کہ ان سے متعلق پچھ گزارشات بیش کردی جا بیں، کیونکہ میرے شیخ حضرت کہ ان موجد الحق عارفی قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے سے کہ دین وقت کے تقاضے پہم کے اس وقت مجھ سے دین کا کیا تقاضا اور کیا مطالبہ ہے؟ آدی اگر اس وقتی تقاضے پرعمل کرے تو اس کا نام وین ہے۔



۲۱۲

#### 😰 لوگوں کی حالت اور اصلاح کا بہترین نسخه



ٱسْتَغْفِيُ اللَّهَ رَبِّي مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ وَّ أَتُوبُ إِلَيْهِ

ماضی کا حماب تو اس طرح بے بات کرو اور مستقبل کی فکر میں پڑے بغیر حال کی فکر کرو تو اس کی فکر کرلو تو حال کی فکر کرو تو اس کی فکر کرلو تو محمارا ماضی اور مستقبل دونوں درست ہوجا کیں گے۔ جب تم حال کی فکر کرو گے تو بیتم محال ماضی بن جائے گا اور مستقبل دفتہ رفتہ حال بنا جائے گا۔ یہ ایس عجیب و غریب بات ہے کہ جس کی برکت عمل کرتے وقت ظاہر ہوگی، لہذا ایس عجیب و غریب بات ہے کہ جس کی برکت عمل کرتے وقت ظاہر ہوگی، لہذا ہمیں چاہیے کہ حال کی فکر کریں ۔ ماضی اور مستقبل کی فکر میں اس کو برباد نہ ہمیں چاہیے کہ حال کی فکر کریں ۔ ماضی اور مستقبل کی فکر میں اس کو برباد نہ

النا النا الله حال کی فکر سے ماضی اور مستقبل اپنے وقتی تقاضے کے مطابق عل ہوتے جائیں گے۔ ای حوالے سے اس وقت ذی الحجہ کے وقی مطالبہ کے تحت اس کے احکامات بیان کیے جائیں گے، اگرچہ با تیں وہی ہیں مطالبہ کے تحت اس کے احکامات بیان کیے جائیں ۔ اگرچہ با تیں وہی ہیں اور ہمیں معلوم بھی ہیں ، لیکن سن لینا اور معلوم ہونا اور چیز ہے ۔ بعض اوقات انسان کو کوئی بات معلوم ہوتی ہوتی ہے ، لیکن اس کی طرف عمل کے لحاظ سے توجہ نہیں جاتی تو اس طرح الله کے فضل و کرم سے امید ہے کہ ان شاء اللہ یہ فدا کرہ کا میاب ہوگا۔

## ذی الحجرے مہینے کی امتیازی خصوصیات اور عبادات

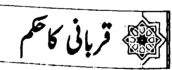
ذی الحجہ کے مبینے کی کچھ خصوصیات ہیں اور کچھ الی عبادتیں اس مبینے میں مقرر فرمائی گئیں ہیں جو سارے سال میں ادا نہیں کی جاسکتیں، جبکہ دوسری عبادتوں کا حال ہیہ ہے کہ وہ وفت مقررہ میں تو اوا کی ہی جاسکتا ہے۔ مثلاً فرض وفت مقررہ کے علاوہ نفلی طور پر اوا کی جاسمی تو ایسا کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً فرض نماز کے پانچ اوقات مقرر ہیں، لیکن اگر نفلی طور پر کوئی شخص ادا کرنا چاہے تو کرسکتا ہے۔ زکوۃ سال بھر میں ایک مرتبہ فرض ہے، لیکن نفلی صدقہ عام ونوں میں بھی دیا جاسکتا ہے۔ ایسے ہی روز سے ہیں کہ سال بھر میں صرف رمضان کے مہینے میں فرض ہیں، لیکن رمضان کے علاوہ بھی نفلی روز سے رکھے جاسکتے ہیں، لیکن ذکی الحجہ کے مہینے میں دو عباوتیں ایسی ہیں جو اس مہینے کے مخصوص ہیں، لیکن ذکی الحجہ کے مہینے میں دو عباوتیں ایسی ہیں جو اس مہینے کے مخصوص ایام کے علاوہ کی اور دن میں ادا نہیں کی جاسکتیں: ایک تو حج کی عبادت ادر دوسری قربانی کی عبادت۔





## 🔮 حج ہے متعلق کچھ احکامات

چنانچہ ج ذی الحجہ کی متعین تاریخوں ہی میں ادا کیا جاسکتا ہے، ورنہ عرفات کا میدان تو آج بھی ویسے ہی اپنی آغوش کھولے ہوئے ہے اور منی میں جرات تو آج بھی موجود ہیں، لیکن اگر آج کوئی شخص عرفات میں ایک نہیں، بلکہ دو دن بھی وقوف کرلے تو اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کی کوئی قدر و قیمت نہیں اور اگر کوئی ہد ذی الحجہ کو میدان عرفات میں پہنچ جائے یا دسویں ذی الحجہ کی رات کو پہنچ جائے تو اس کا ج ہوگیا، اللہ کی رحمت کا سابہ اس میدان میں ایسا پھیلا ہوا ہوتا اور وقوف میں یہ بھی ضروری نہیں کہ پورا دن وقوف کیا جائے، بلکہ اگر کوئی موتا اور وقوف میں یہ بھی ضروری نہیں کہ پورا دن وقوف کیا جائے، بلکہ اگر کوئی سوتا ہوا بھی گر رجائے تو اس کا ج ہوگیا، حتی کہ اگر کوئی سوتا ہوا بھی گر رجائے تو اس کا ج ہوگیا، حتی کہ اگر کوئی سوتا ہوا بھی گر رجائے تو اس کا ج بھی پہنچ جائے تو اس کا ج ہوگیا، حتی کہ اگر مال کی سوتا ہوا بھی گر رجائے تو اس کا ج بھی ادا ہوجائے گا، لیکن اگر بہی عبادت مال کے دوسرے دنوں میں کی جائے تو اس کی کوئی قدر و قیمت نہیں۔



ای طرح قربانی ہے کہ اللہ تعالی نے اس کے لیے سال بھر میں تین ون مخصوص فرمائے ہیں: دس، گیارہ اور ہارہ ذی الحجہ۔ ان تین دنوں کے علاوہ اگر آپ قربانی کرنا چاہیں تو اللہ تعالی کے یہاں اس کی کوئی قدر و قیمت نہیں، کیونکہ قربانی نام ہے کسی جانور کے گلے پر اللہ کی رضا کے لیے چھری چھیرنا۔ کیونکہ قربانی نام ہے کسی جانور کے گلے پر اللہ کی رضا کے لیے چھری پھیرنا۔ ادھر قربانی کا فریضہ اوا ہوا، ادھر آپ نے جانور کے گلے پر چھری پھیری اور ادھر قربانی کا فریضہ اوا ہوا،

الیکن اگر آپ آج قربانی کریں تو ایک نہیں، سو جانور بھی ذیح کرلیں تو وہ قربانی میں میں اگر آپ آج قربانی میں اگر آپ آج مند کر سے مند کے مند کر سے کر سے کہ مند کر سے کہ مند کر سے کہ کر سے کہ کر سے کہ کر سے کہ کر سے کر س کی عبادت نہ ہوگی، کیونکہ یہ الی عبادت ہے جو ذی الحجہ کے مخصوص ایام کے علاوہ مجھی ادا ہی نہیں کی جاسکتی، کیونکہ اصل نواب اللہ تبارک وتعالیٰ کے حکم اور سنتِ نبوی علی الله الله میں ہے۔ مقصد یہ ہے کہ کسی بھی عمل میں اپنی ذات میں م الله على ا میں ہے۔ جب کسی بھی حکم کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا حکم پیوستہ ہوجائے تو وہ عمل عبادت بن جائے گا اور موجب اجر وثواب بن جائے گا اور جب الله تعالی کا حكم اس سے بث جائے گا تو اب اس كى كوئى قدر و قيمت نہيں۔عرفات كے میدان پر الله تعالی کی جو رحمتیں نازل ہوتی ہیں اور وہاں جا کر وقوف کرنے والوں کو جو ثواب ملتا ہے، وہ در حقیقت اس میدان کے ذرات، بہاڑ، صحراکی ریت اور ان پھرول کی وجہ سے نہیں، بلکہ جو کچھ بھی اجر و تواب ہے، وہ صرف الله کے حکم کا ہے۔ الله تعالی نے فرمایا کہ دس، گیارہ اور بارہ ذی الحجہ کو جانور کے گلے پر چھری چھرنا اور قربانی کرنا موجب اجر و ثواب ہے تو آج یہ عمل الله كا محبوب بن كيا، ايما محبوب كه آج كے دن، يعني يوم النحر ميں خون بہانے کے علاوہ کوئی کام اتنا محبوب ہی نہیں، لیکن وہی قربانی عام دنوں میں کرتے تو اس کا کوئی نتیجہ ہیں۔ بتلانا در حقیقت یہ ہے کہ کسی بھی عبادت میں اور کسی بھی کام میں اپنی ذات میں کوئی تقدس نہیں، تقدس اس وقت آتا ہے، جب الله كا حكم مو، كويا يه ايك سبق ہے جس ميں بدعت خرابي پيدا كرتى ہے، بدعت اس کام کا نام ہے جو آپ از خود گھڑ کر عبادت بنالیں، اس کو نہ اللہ نے عبادت قرار دیا ہو، نہرسول الله مل فالليام نے

## 🥸 منی میں نماز کا تھم

جن حضرات کو ج پر جانے کا موقع ملا ہے، وہ تو جانتے ہی ہیں اور جن کو حاضری کا موقع نہیں ملا، انھوں نے بھی شاید سنا ہوگا کہ حاجی حضرات ۸ ذی الحجہ کو مکہ مکرمہ سے روانہ ہوکرمنی چلے جاتے ہیں اورمنی میں جانے کے بعد کوئی کام نہیں، نہ رمی ہے اور نہ مناسک جج میں سے کوئی رکن ادا کرنا ہے، بلکہ تھم یہ ہے کہ ظہر سے لے کر اگلی فجر سمیت یا فی نمازیں منی میں ادا کرو۔ کتنی اچھی بات تھی کہ مکہ مکرمہ میں رہ رہے تھے اور نمازیں مسجد حرام میں پڑھ رہے تھے کہ جس مسجد میں ایک نماز پڑھنے کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے ثواب کے برابر ہے، لیکن تھم ہوا کہ مسجد حرام اور اس میں نماز پڑھ کر ایک لاکھ نمازوں کا تواب حاصل کرنے کو جھوڑ کرمنی کی وادی میں مقیم ہوجاؤ، جہاں صرف یانچ نمازیں پڑھنی ہیں، اس سے بیسبق سکھانا مقصود ہے کہ کہیں تمھارے ذہن میں بیہ بات نہ بیٹے جائے کہ مجد حرام کے پتھروں میں کچھ رکھا ہے، بلکہ جو کچھ ہے، وہ ہارے تھم اور ہمارے نبی حضرت محد رسول الله صلافظ البلام کی سنت میں ہے۔ اگر كوئي تحض كهے كه ميں ايك لا كھ نمازوں كا نواب جھوڑ كرنہيں جاسكتا تو ايك لا كھ تو کا، ایک نماز کا ثواب بھی نہیں ملے گا، اس لیے کہ خلاف سنت کام کررہا ہے۔

# کم الهی کی اہمیت وعظمت

بعض ہندو بت پرست اعتراض کرتے ہیں کہ آپ ہمیں تو پھرول کی پرستش ہے منع کرتے ہیں اور خود بیت الله کی طرف منه کر کے سجدہ کرتے ہو، گویا ان کی عبادت کرتے ہو، پھر ہم میں اور تم میں کیا فرق ہے؟ تو اللہ جل فلسفه محج وقرباني

شانہ نے ابتداء اسلام میں یہ نظارہ دکھادیا کہ اچانک تھم آگیا کہ بیت اللہ کے بجائے بیت اللہ کے بجائے بیت المحدی کی طرف رخ کر کے نماز پڑھو، چنانچہ نبی اکرم مال فیلی اور صحابہ کرام دی اللہ سے اللہ کے بجائے بیت المقدی کی طرف رخ کر کے نماز پڑھی، حالانکہ حضور مال فیلی کی اللہ ہو۔ اس کی حکمت اللہ تعالیٰ نے دوسرے پارے میں بیان فرمائی:

سَيَقُوْلُ السُّفَهَا ءُمِنَ التَّاسِ مَا وَلَّهُمُ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِيْ كَانُوْا عَلَيْهَا ﴿ قُلُ لِللَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ﴿ (١)

مقصد یہ ہے کہ بیت اللہ کے پھروں میں کچھنہیں رکھا، ہال مشرق اور مغرب میں جو کچھ ہے، وہ اللہ کے قبضے میں ہے۔

د يكهنا بيمقصدتها كه:

مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَ يَّنَقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ (٢) كون پنيمبركا تابع رہتا ہے اوركون الثے پاؤں پھر جاتا ہے۔

## خضرت فاروقِ اعظم خِلْنَهُ كالحجرِ اسود كوخطاب

چنانچہ حضرت فاروقِ اعظم بڑائٹو جرِ اسود کو بوسہ دینے کے لیے گئے تو بوسہ دینے سے بہلے جرِ اسود سے خطاب کیا کہ اے جرِ اسود! میں جانتا ہوں کہ تو ایک پھر ہے، نہ کوئی نقصان پہنچانا ایک پھر ہے، نہ کوئی نقصان پہنچانا

(١) سورة البقرة آيت (١٤٢) ـ

(٢)سورة البقرة آيت (١٤٣) ـ









تیرے بس میں ہے، لیکن اگر میں نے اپنی آ تکھوں سے نبی اکرم من اللہ کو تیرا بوسہ لیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو میں تجھے بھی بوسہ نہ دیتا (۱)، یہ نبی اکرم من اللہ اللہ کی سنّت ہونے کی وجہ سے موجب اجرو اثواب ہے، تیری ذات میں کوئی تقدی نہیں، یبی وجہ ہے کہ بعض لوگ فرطِ محبت میں رکن یمانی کا بھی بوسہ لے لیتے ہیں۔ علاء کرام نے لکھا ہے کہ ایسا کرنا درست نہیں، کیونکہ یہ عمل جناب رسول اللہ من اللہ تعالی نے ان دو عبادتوں کو ان ایام کے ساتھ مخصوص کیا کہ ان ایام میں اگر وہ عبادتیں مرانجام دو گے تو ہمارے نزد یک مستحق اجرو اثواب ہوگے اور اگر اس سے ہٹ کر کرو گے تو ہمارے نزد یک مستحق اجرو اثواب ہوگے اور اگر اس سے ہٹ کر کرو گے تو اس کی کوئی قدرو قیمت نہیں، یہ خصوصیت اللہ نے صرف ای مینے کو عطا فرمائی ہے۔

#### وی الحجہ کے مہینے کے احکامات

اسلام میں اس مبینے ہے متعلق کھ خصوصی احکام ہیں، سب سے پہلا تھم ذی الحجہ کا چاند دیکھتے ہی اہل اسلام کو دیا گیا، وہ یہ ہے کہ جس شخص نے اس مبینے میں قربانی کرنی ہوتو وہ نہ بال کائے اور نہ ناخن کائے، اس لیے حدیث میں ہے کہ می اکرم سرور دو عالم سالطی کے ارشاد فرمایا کہ ذی الحجہ کا چاند میں ہے کہ می اکرم سرور دو عالم سالطی کے ارشاد فرمایا کہ ذی الحجہ کا چاند میں ہے کہ می اکرم سرور دو عالم سالطی اور نہ ناخن (۲) اس تھم کو بعض حضرات دیکھنے کے بعد نہ بال کائے جا کی اور نہ ناخن (۲) اس تھم کو بعض حضرات نے متحب اور بعض نے واجب کہا ہے۔ بہرحال! تھم ہے، اس لیے اس پرعمل کے میں اور نہ عالی پرعمل کے میں اور نہ عالی ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱٤٩/٢ (١٥٩٧)-

<sup>(</sup>r)صحيح مسلم ١٩٧٧ (١٩٧٧)-

## مُواعِمْ فَي اللهِ عِنْ اللهِ الله

#### الميت بال اور ناخن نه كاشن كى الهميت



ہمارے حضرت حکیم الامت قدی اللہ سرہ نے فرمایا کہ اس میں حکمت یہ ہے کہ یہ وہ زمانہ ہے جس میں چارول طرف سے لوگ کھینچ کھینچ کر جج کرنے کے بیت اللہ کی طرف جارہ ہیں، ایبا لگتا ہے کہ بیت اللہ میں کوئی مقناطیس لگا ہوا ہے جو چارول طرف سے لوگوں کو کھینچ رہا ہے اور حضرت ابراہیم عَالِمَا کی دعا پوری ہوری ہے کہ آپ نے فرمایا:

فَاجُعَل أَفَيِ لَا قَامِنَ النَّاسِ تَهُوِىُ إِلَيْهِم (1) اے اللہ! لوگوں کے دلوں کو الیا بناد بجیے کہ لوگ ماکل ہوں ان کی طرف۔

لیکن بہت سے لوگ ایسے بھی ہیں جو جج تو کرنا چاہتے ہیں، گر اس کے لیے وسائل مہیا نہیں یا کوئی اور مجبوری ہے۔ ہمارے حضرت فرماتے تھے کہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو جو پیسے کی کمی کی وجہ سے جج نہیں کرسکے، کیا ان کو ج کی برکت سے محروم فرمادیں گے؟ اللہ تعالیٰ کی شان رحیمی سے یہ بہت بعید ہے کہ کسی آدمی کو صرف پیسے نہ ہونے کی وجہ سے محروم فرمادیں۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ایک چھوٹا ساعمل بتلادیا کہ شمصیں جج کو جانے والوں کی تھوڑی سی مشابہت اختیار کرنی پڑے گی، وہ یہ کہ جیسے حاجی حضرات بال اور ناخن نبیں کا شع تو تم بھی یہ مشابہت اختیار کرلو اور بال و ناخن نہ کا ٹو، جب تم

<sup>(</sup>۱) سورة ابرابيم آيت (۳۷)-





#### بدائت الموافظ فأنى



نے مشابہت پیدا کرلی تو اس طرح ان حاجیوں سے اپنا رشتہ جوڑ لیا، لبذا جب اللہ تعالی عرفات کے میدان میں حاجیوں پر رحمت کی بارش برسائیں گے تو اس کا کوئی چھینٹا تم تک بھی ضرور پہنچے گا

تیرے محبوب کی یا رب شاہت لے کر آیا ہوں حقیقت اس کو تو کردے، میں صورت لے کر آیا ہوں

حضرت فرماتے ہیں کہ یہ جو کہا جارہا ہے کہ بال اور ناخن نہ کاٹو۔
درحقیقت کہنے کا مقصد یہ ہے کہ اے اللہ! میں وہاں تک تو نہ بہنج سکا، لیکن جانے والوں کے ساتھ تھوڑی سی مشابہت پیدا کرلی ہے تو کیا میں صرف اس وجہ سے محروم رہ جاؤں گا کہ میرے پاس پینے نہیں ہیں؟ اللہ تعالی فرماتے ہیں، نہیں! ہماری شانِ رحیمی تصویر محروم نہیں کرسکتی جب تم نے مشابہت پیدا کرلی تو تم بھی اللہ کی رحموں میں ضرور شامل ہوگے۔

# پیم عرفه کا روزه



عشرہ ذی الحجہ کے بارے میں دوسراتھم بید دیا گیا کہ کیم ذی الحجہ ہے ہو ذی الحجہ ہے ہو ذی الحجہ تک جو کہ رمضان المبارک کے بعد ایبا عشرہ ہے جس کی بہت زیادہ خصوصیات ہیں جس کے بارے میں نبی اکرم مان اللہ اللہ ان دنوں میں ایک روزہ رکھنا ایک سال کے روزے رکھنے کے برابر ہے اور ایک رات کی عبادت لیاتہ القدر کی عبادت کے برابر ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱۲۲/۲ (۷۵۸) وقال: هذا حديث غريب لانعرفه إلامن حديث مسعود بن واصل عن النهاس، وسنن ابن ماجه ۲۱۱/۳ (۱۷۲۸)-

شروع میں جو آیت میں نے تلاوت کی، اس میں اللہ تعالی نے فجر کے وقت کی اور دس راتوں کی قشم کھائی ہے:

وَالْفَجْرِ وَلَيَالٍ عَشْمٍ (١)

اس بارے میں مفسرین کی ایک بڑی جماعت نے لکھا ہے کہ اس سے مراد ذی الحجہ کی دس راتیں ہیں جس میں اللہ تعالی نے عبادت کولیلۃ القدر کی عبادت کے برابر رکھا ہے، اللہ تعالی ہم سب کو ان اوقات سے فائدہ اٹھانے کی توفیق عطا فرمائیں اور اس کی برکات سے نوازیں۔ آمین

# عشرہ ذی الحجہ کے بارے میں تیسرا تھم

تیسرا تھم عرفہ کے دن سے متعلق ہے، یوں تو ان دنوں میں روزہ رکھنا بڑی فضیلت کا حامل ہے، لیکن خاص طور پر عرفہ (۹ ذی الحجہ کے دن) کا روزہ رکھنا ایک سال اگلے اور ایک سال پچھلے گناہوں کی مغفرت کا سبب بنتا ہے۔ نبی کریم مال فالیک کی ارشاد ہے کہ

یوم عرفہ کو جوشخص روزہ رکھے گا، مجھے امید ہے کہ اس ایک سال چھلے اور ایک سال اگلے گناہوں کا کفارہ ہوجائے گا(۲)۔











<sup>(</sup>۱) سو رة الفجر آيت (۱-۲)ـ

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ۱۱۵/۲ (۷٤٩) وقال حديث حسن وسنن ابن ماجه ۲۱۲ (۱۷۳۰) -

المدخ و تريان موجوط عمان



ان ایام میں تیسرا تھم تکہیر تشریق ہے جو ایم عرفہ کی نماز نجر سے شردع ہوکر ساا ذی الحجہ کی عصر تک جاری رہتی ہے۔ یہ تکبیر ہرفرض نماز کے بعد ایک مرتبہ پڑھنا واجب قرار دیا گیا ہے:

الله اكبر، الله اكبر، لا اله الا الله والله اكبر، الله اكبر ولله الحب

مردول کے لیے اسے درمیانی بلند آواز سے پڑھنا واجب اور آہتد آواز سے پڑھنا خلاف سنت ہے۔ (۱)

## و خواتین کے لیے تکبیر تشریق

یہ تکبیر تشرِ اِتی خواتمین پر بھی واجب ہے، البتہ اس بارے میں عام طور پر بڑی کوتاہی ہوتی ہے اور خواتمین کو یہ تکبیر یا ذہیں رہتی اور عموماً خواتمین اس کونہیں پڑھتیں، مگر یاد رکھیں! عورتوں پر بھی پانچ دنوں تک ہر نماز کے بعد یہ تکبیر کہنا واجب ہے، لیکن خواتمین کو آہتہ آواز سے پڑھنی چاہیے(۱)۔

#### 🧓 قربانی اور ماده پرست

ا کے ایام تین ہیں اور یہ دس، گیارہ اور میں اور یہ دس، گیارہ اور میں اور کی ایام تین ہیں اور میں گیارہ اور بارہ ذی الحجہ کے مخصوص دنوں میں ہی اوا کی جاستی ہے۔

(١) الدرالمختارمعردالمحتار٢/١٧٩٦

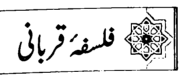
(۱۰)ها سالقه

272

Man

## مُواعِطِعُمُ فَي اللهُ ا

آج ہم ایک ایے دور ہے گزر رہے ہیں کہ جہال دین کے بنیادی ستونوں پرلوگ طعنہ زنی کر رہے ہیں اور ان ہی کہنے والوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ قربانی ایک بے فائدہ کام اور دولت کا ضیاع ہے۔ (العیاذ باللہ) اور کہنے والوں نے یہ بھی کہا کہ محض اس قربانی کی وجہ سے قوم کا لاکھوں کروڑوں، بلکہ اربوں روپیہ پانی کی طرح نالیوں میں بہہ جاتا ہے۔ غرض لوگ اس صری عکم کی خالفت کر رہے ہیں۔ مجھے اس پر ایک لطیفہ یاد آیا کہ ایک تاجر صاحب کی خالفت کر رہے ہیں۔ مجھے بتایا کہ جو تاجرفتم کی ذہنیت رکھنے والے لوگ ہوتے ہیں، ان کو ہر طرف پیسہ ہی پیسہ ناچتا نظر آتا ہے۔ انھوں نے ایک واقعہ سایا کہ ایک تاجر صاحب بیں، ان کو ہر طرف پیسہ ہی پیسہ ناچتا نظر آتا ہے۔ انھوں نے ایک واقعہ سایا کہ ایک تاجر صاحب ہیں ہیں ہوتے کہ ان کے انتقال کا وقت آیا تو فرشتوں نے ان جہنم میں؟ انھوں نے کہا، کہ ایک تاجر صاحب ہے کو جنت میں لے جائیں یا جہنم میں؟ انھوں نے کہا، جہاں چار پیے کا فائدہ ہو، وہاں لے جاؤ۔ تو ایک ذہنیت یہ ہے کہ کام وہی ہے جہاں چار پیوں کا فائدہ ہو جو کہ مادہ پرتی کی پیدا کردہ ہے۔



جبکہ نادان لوگ یہ بھول گئے ہیں کہ یہ کس کی یادگار ہے، یہ یادگار حضرت ابراہیم عَلَیْلا کی ہے اور اس اعتراض کا جواب کہ پینے ضائع ہورہ ہیں، یہ ہے کہ قرآن نے خود قربانی کا ذکر کیا ہے کہ حضرت ابراہیم عَلَیْلا کو حکم دیا گیا کہ اپنے بیٹے حضرت اساعیل عَلَیْلا کو قربان کردو اور ان کو ذرج کردو۔ دیا گیا کہ اپنے بیٹے حضرت اساعیل عَلیْلا کو قربان کردو، قرآن کہنا ہے کہ ایک اب اندازہ لگا ہے کہ حکم یہ ہے کہ اپنے بیٹے کو ذرج کردو، قرآن کہنا ہے کہ ایک انسان کوئل کرنا پوری انسانیت کوئل کرنا پوری انسانیت کوئل کرنا پوری انسانیت کوئل کرنا پوری انسانیت کوئل کرنا ہوری انسان کوئل کرنا ہوری کرنا ہور











وَمَنُ يَكُفُتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَبِّدًا لَجَزَآؤُهُ جَهَنَهُ خُلِنًا فِيهَا (١) جس سى نے جان بوجھ كركسى مؤمن كولل كيا، اس كا مُعكانہ جہنم ہے جہاں وہ ہميشہ رہے گا۔

پھر اگر بچہ نابالغ ہو تو حالتِ جہاد میں بھی آپ مالٹی پہلے نے فرمایا کہ کافروں کے بچوں کوئل نہ کرو اور کسی بچے کو حالت جنگ میں بھی قبل نہ کرو، پھر وہ نابالغ بچہ اور اسے قبل کیا جائے تو یہ انسانیت کے بالکل خلاف ہے، چنانچہ عقل کی کسی بھی میزان پر اس کو رکھ کر دیکھ لیں، یہ کسی طرح بھی معقول نظر نہیں آتا کہ اپنے بیٹے کو قربان کر دو، لیکن جب حضرت خلیل اللہ عَلَیْللاً کو تھم ہوا تو افوں نے پلٹ کر بینہیں پوچھا کہ اے اللہ! جس نچے کو میں نے امنگوں اور مرادوں سے حاصل کیا ہے، آخر اس کا قصور کیا ہے؟ اور اگر کوئی قصور کیا ہے تو اس کو مارنے سے کیافائدہ ہوگا؟ افھوں نے اللہ کے تھم کے آگے بچھنہیں اس کو مارنے سے کیافائدہ ہوگا؟ افھوں نے اللہ کے تھم کے آگے بچھنہیں بچو چھا، کیونکہ وہاں پر سود و زیاں کا مسئلہ نہیں رہتا، پھر تو یہ ہے کہ چاہے فائدہ ہو یا تکلیف، اس تھم پر عمل کرنا ہے اور بیٹے سے بھی ہو یا تکلیف، اس تھم پر عمل کرنا ہے اور بیٹے سے بھی مرف یہی کہا:

يُبُنَى إِنِّهَ أَرْى فِي الْمَنَاهِ الِّيَّ أَذْ بَكُكَ فَانْظُرُ مَاذَا تَرْى (٢) يَبُنَى إِنَّهَ أَذْ بَكُ ك كه اے ميرے بيٹے! ميں نے خواب ميں ويکھا ہے كه ميں تجھے ذرج كررہا ہوں (اورخواب كا تھم وى كا ہوتا ہے)

270

<sup>(</sup>۱) سورةالنساءآيت(۹۳)-(۲)سورةالصافاتآيت(۱۰۲)-

## مُواعِدُ فَي اللهِ اللهُ اللهُ

#### تو بتاؤ تمہاری کیا رائے ہے؟

پلٹ کر بیٹے نے بھی نہیں پوچھا کہ اے ابا جان! میرا قصور کیا ہے؟ کہ مجھ پر بیظلم کیا جارہا ہے؟ وہ بیٹا بھی خلیل الله عَالِيْلُا کا تھا اور جس کی نسل سے سرور کونین مال ٹھالیہ ہے تشریف لانے والے تھے، چنانچہ جواب دیا:

يَاكَبِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ نَسَتَجِدُ فِيَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّيرِيْنَ ﴿ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّ

اے ابا جان! جو آپ کو حکم دیا جارہا ہے، اس کو کر گزریے، آپ ان شاء اللہ مجھے صبر کرنے والوں میں سے یا تیں گے۔

### 😰 لوگوں کی اصلاح کا ایک نسخہ اور مشورہ



غور کریں کہ آج کل بکرے کی قیمت اکثر تین چار ہزار روپے ہوتی ہے،
بالفرض اگر کسی سے کہا جائے کہ چار ہزار روپے دے دو اور کسی سے کہا جائے
کہ اپنے بیٹے کو قتل کردو تو بتایئے کہ کون سماعمل زیادہ سخت ہے؟ چار ہزار
روپے خرج کرنے کا یا بیٹے کو قتل کرنے کا؟ ظاہر ہے کہ بیٹے کے آگے چار ہزار
روپے خرج کرنا کوئی حقیقت نہیں رکھتا، لیکن جس کو بیٹا قتل کرنے کا حکم ملا، اس
نے پلٹ کرنہیں پوچھا کہ اس میں میرا کیا نقصان ہے اور کیا فائدہ؟ اور جس کو
قتل کرنے کے لیے کہا جارہا ہے، اس نے بھی پلٹ کرنہیں پوچھا کہ جھے کیوں
قتل کرنے کے لیے کہا جارہا ہے، اس نے بھی پلٹ کرنہیں پوچھا کہ جھے کیوں
قتل کرنے کے لیے کہا جارہا ہے، اس نے بھی پلٹ کرنہیں پوچھا کہ جھے کیوں
گتل کرنے جھے مالی طور پر کیا فائدہ ہوگا، یہ تو قربانی کی روح کے خلاف ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة الصافات آيت (۱۰۳).





جوآدمی بیسوال کرتا ہے، وہ قربانی کی حقیقت ہی نہیں جانتا، اس قربانی کے ذریعے درحقیقت جذبہ یہی پیدا کرنا مقصود ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی کام کرنے کا تھم آجائے تو انسان اپنی عقل کو طاق میں رکھ کر اللہ کے تھم کی پیروی کرے ۔

اچھا ہے دل کے ساتھ رہے پاسبان عقل لیکن مجھی کہ اسے تنہا بھی چھوڑ دے قرآن کریم میں ایک جگہ ارشاد ہوتا ہے:

وَمَا كَانَ لِهُوُمِنٍ وَّلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا آنَ تَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنَ آمُرِ هِمُ اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا

کسی مومن مرد اور عورت کو کوئی حق نہیں ہے کہ جب اللہ اور اس کے رسول کا تھم آجائے تو ان کے پاس اختیار ہو کہ وہ کرے۔

یہ جوتم عقل کے گوڑ ہے دوڑا کر اللہ کے تھم کو پامال کر رہے ہو، یہی جذبہ ہوتا ہے جو انسان کو اللہ کی نافر مانی پر آمادہ کرتا ہے اور جب انسان نافر مانی پر آمادہ ہوتا ہے تو اس میں بیسوچ پیدا ہوجاتی ہے کہ اس میں میرا کیا فائدہ ہے اور کیا نقصان؟ جس کا نتیجہ بیہ ہے کہ دنیا جرائم اور بدعنوانیوں سے بھر گئ ہے۔ رشوت خور، کریشن کرنے والے اور بدعنوانیاں کرنے والے ایسا کیوں کر رہے رشوت خور، کریشن کرنے والے اور بدعنوانیاں کرنے والے ایسا کیوں کر رہے ہیں؟ حالا لکہ وہ جائے ہیں کہ اللہ نے اس کوحرام کر رکھا ہے اور ارشاد ہے کہ ہیں؟ حالا لگہ وہ جائے ہیں کہ اللہ نے اس کوحرام کر رکھا ہے اور ارشاد ہے کہ



 $\odot$ 

<sup>(</sup>١) سورةالاحزاب آيت (٣٦)-

رشوت لینے والا اور رشوت دینے والا دونوں جہنم میں ہول گے (۱) لیکن اللہ کے احکام کی پروا نہ ہونے کی وجہ سے اس میں منہمک ہیں اور پروا نہ ہونے کی وجہ مادہ پرتی کی ذہنیت ہے۔ تو جب پیسہ ہی مقصودِ حیات بن گیا تو پھر یہ فکر ہی نہیں ہوتی کہ وہ طلال طریقے سے آرہا ہے یا حرام طریقے سے اور اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ انسان کو انسان بنانے والی چیز، یعنی تقوی اور فکر آخرت کو کیل ڈالا گیا۔

تمام صحابہ کرام و گاہیہ کی حیات طیبہ اٹھا کر دیکھ کیجیے، اللہ تعالیٰ نے ایک لاکھ چوبیں ہزار صحابہ کو نبی اکرم سالٹھ آیکی کے طفیل ہدایت سے نوازا۔ ان کی پوری حیات طیبہ میں کم از کم مجھے تو یہ یا دنہیں ہے کہ کسی صحابی زمائٹی نے بھی بھی کیوں حیات طیبہ میں کم از کم مجھے تو یہ یا دنہیں ہے کہ کسی صحابی زمائٹی نامی دہنیت کیوں کا سوال کیا ہو۔ درحقیقت سوال تو یہ ہونا چاہیے کہ تھم کیا ہے؟ اسی ذہنیت کو بیدار کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے قربانی کا تھم فرمایا ہے۔ قربانی کا عمل بظاہر دیوائلی نظر آتا ہے، لیکن یہ دیوائلی وہی دراصل ہوش مندی ہے

اوست دیوانه که دیوانه نه مشد اوست فسرزانه که فسرزانه نه مشد

الله تعالیٰ کو انسان کے اس عمل میں اس کی دیوانگی ہی پیند ہے، جیسا کہ اقبال مرحوم نے کہا ہے \_



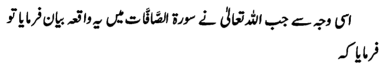
 $\odot$ 

<sup>(</sup>۱) مسندالبزار ۲۲۷/۳ (۱۰۳۷) والمعجم الأوسط للطبراني ۲۹۵/۲ (۲۰۲٦) وقال المنذرى فى "الترغيب والترهيب" طبع العلمية (۳/ ۱۲۵): رواه الطبراني، ورواته ثقات معروفون.

1

پختہ ہوتی ہے اگر مصلحت اندیش ہو عقل عشق ہو مسلحت اندیش ہو عقل عشق ہو مصلحت اندیش تو ہے خام ابھی اگر اللہ تعالیٰ اس دیوائی کو پیدا فرمادیں کہ اللہ اور اس کے رسول سائٹلیکی کے احکامات کی پیروی کرنی ہے تو دراصل اسلام میں یہی مطلوب ہے۔

#### اسلام سرتسلیم خم کرنے کا نام ہے



فَلَهَّا اَسُلَهَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِيُنِ ﴿ وَتَاكَيُنهُ اَنُ يَّالِبُوهِيُمُ ﴿ فَلَهَا اللَّهُ عَلَا مَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى اللّهُ عَلَ

جب باپ اور بیٹے دونوں نے اللہ کے علم کے آگے سرتسلیم خم کردیا اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹا دیا تو ہم نے ندا دی کہ اے ابراہیم! آج تم نے اپنا خواب سچا کر دکھایا ہے۔

یمل جو باپ بیٹے نے کیا، اس کو اللہ تعالی نے فلما أسلما سے تعبیر کیا جس کا ترجمہ چاہے آپ یوں کریں کہ جب انھوں نے سرتسلیم خم کردیا اور اگر چاہیں تو یوں کرلیں کہ جب انھوں نے اسلام کا مظاہرہ کیا۔ تو معلوم ہوا کہ اسلام نام ہے ایسے طرز عمل کا جو ابراہیم ظیل اللہ اور اساعیل ذیج اللہ عظیما نے اسلام نام ہے ایسے طرز عمل کا جو ابراہیم ظیل اللہ اور اساعیل ذیج اللہ عظیما نے پیش کر کے دکھایا۔

(۱) سورة الصافات آيت (۱۰۳ تا ۱۰۵) ـ



# سیسی از ان کے بعد گوشت مجمی تمهارا

پھر فرمایا کہ ہم نے آج کے دن قربانی کو ایسا بنایا ہے کہ تمہارا کام گلے پر چھری چھیردینا ہے، اس کے بعد اس کا گوشت بھی تمہارا ہے۔ خود کھاؤ اور دوسروں کو کھلاؤ۔ گزشتہ اقوام کے لیے قربانی کا گوشت خود ان کے لیے حلال نہیں تھا،لیکن امت محمد میں ملی المنظام اللہ کے لیے حلال ہے۔

ہمارے حضرت کیم الامت قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے ہے کہ اس کی نظیر الیں ہے کہ پہلے زمانے کے بادشاہوں کے یہاں یہ دستور ہوتا تھا کہ اگر کوئی شخص بادشاہ کے پاس کوئی تحفہ لے جائے تو وہ خواہ کتنا ہی قیمتی ہو،لیکن بادشاہ اس پر صرف اپنا ہاتھ رکھتا تھا، جس کے معنی ہیں قبول ہوگیا۔ پھر وہ تحفہ اس کو واپس کردیا جاتا تھا، ایسے ہی قربانی کے جانور کے گلے پر اللہ کا نام لے کر قبری چھری چھری تو گویا اللہ تعالی نے اس پر ہاتھ رکھ دیا کہ یہ ہمارے یہاں قبول ہوگئے، اس کے قرآن کیم میں ارشاد فرمایا

لَنْ يَّنَالَ اللَّهَ لُحُوْمُهَا وَلَا دِمَائُهَا وَلَكِنْ يَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُم (١)

الله تعالى كو نه ان كا كوشت كنفتا ب اور نه خون، بلكه اس تك تبهارا تقوى كانبتا بهد

(۱) سورةالحج آيت(۳۷)\_









یعن ہمیں نہ اس کا گوشت چاہیے، نہ اس کا خون، بلکہ تمھارے داوں کا تقوی مطلوب ہے اور تقویٰ میہ ہے کہ جو ہم نے کہا، وہ کرو۔ تو قربانی محض ایک رسم نہیں، بلکہ ایک فلفہ ہے جس کے ذریعے اللہ تعالی ایک ذہنیت پیدا کرنا چاہتے ہیں، اس ذہنیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہمیں عبادتوں کو انجام دینے کی توفیق عطا فرما نمیں اور اس کے ساتھ ہی وہ حقیقی سبق کہ اللہ کے تکم کے آگے سرتسلیم خم کردو، اپنی زندگی میں اجا گر کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

واخى دعوانا أن الحمد بلله رب العلمين

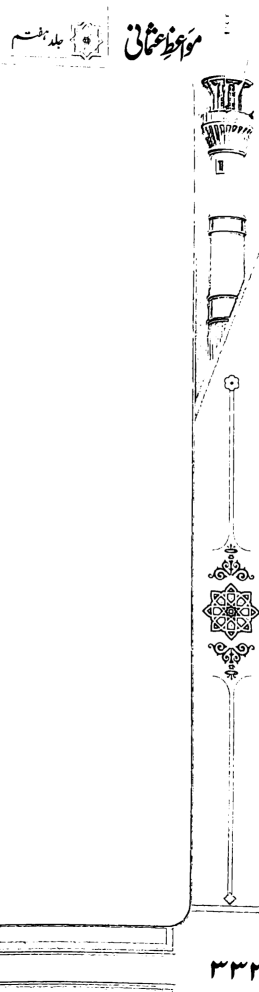


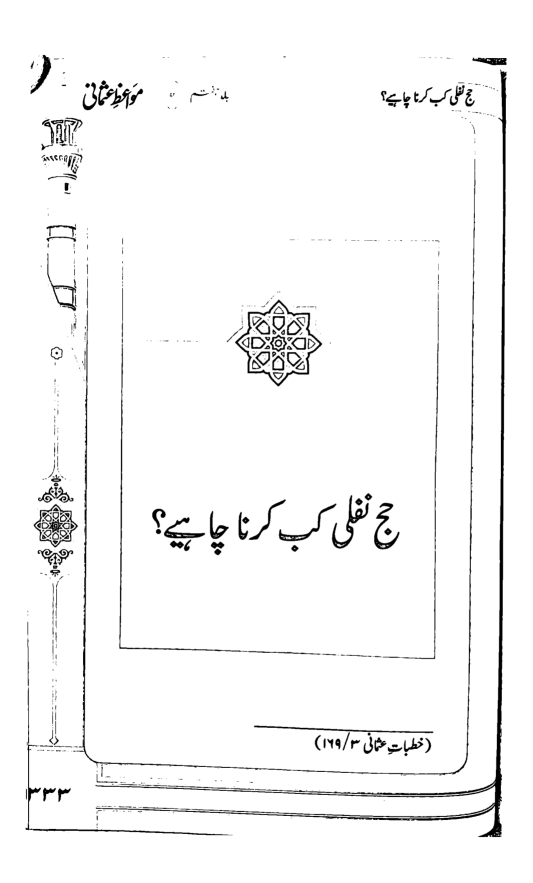






فلسفة مح وقرباني





جي نفلي رب رن چاہيد؟ مَوْقِعُمُانَ اللهِ اللهِ



## برالله ارَمَا ارَحَمُ

# جے نفلی کب کرنا چاہیے



الْحَهُ لُ بِلّٰهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِينُ لَا وَنَسْتَغُفِي لَا وَنُومِنَ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَعْدِلُهُ فَلَا هَادِى لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَ سَيِّمَنَا وَنَبِيّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لَا شَهْدُ أَنَّ سَيِّمَنَا وَنَبِيّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُعَالِهُ وَرَسُولُهُ مُنَا وَلَهُ مَلَى اللّٰهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَمَلُ اللهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهُ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيمُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللّٰهُ لَعُلُا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَعُلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لَا اللّٰهُ اللّٰهُ لَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لَعُلًا لَا عَلَيْهِ وَاللّا عَلَيْهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لَنَا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَعُلًا لَا عَلَىٰ اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَاللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَا اللّٰهُ لَا اللّهُ لَا اللّٰهُ لَا ال

فَاعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

رَبَّنَا لِيُقِيْهُوا الصَّلُولَا فَاجْعَلُ اَفْيِكَا مِّنَ النَّاسِ تَهُوِئَ النَّاسِ تَهُوِئَ النَّاسِ تَهُوِئَ النَّيْمِ وَارْزُقُهُمْ مِّنَ الثَّمَرٰتِ لَعَلَّهُمْ يَشُكُمُ وُنَ (١)

(۱) سوره ابرابیم آیت (۳۷)-

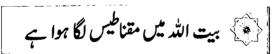
آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحيد لله رب العالمين -



#### تمهيد

بزرگانِ محترم اور برادرانِ عزیز! شعبان کے مہینے سے ذی الحجہ کے مہینے تک اللہ تبارک وتعالی نے عبادتوں کی ایسی ترتیب رکھی ہے کہ اس دوران کا ہر مہینہ مخصوص عبادتیں اور مخصوص احکام رکھتا ہے۔ رمضان المبارک میں اللہ تبارک وتعالی نے روزے فرض فرمائے(۱) ۔ تراوت کی نماز سٹت قراردی (۲) اور رمضان المبارک کی پیمیل کے فورا بعد جج کے مہینے شروع ہوجاتے ہیں۔ اور جج کے مہینوں کی انتہاء ذی الحجہ کے مہینے پر ہوتی ہے۔ جن لوگوں کو اللہ تعالی نے جج کی توفیق عطا فرمائی وہ جج کی عبادت انجام دیتے ہیں۔ اور جن کو جج کی توفیق عطا فرمائی وہ جج کی عبادت انجام دیتے ہیں۔ اور جن کو جج کے لیے جانے کا موقع نہیں ملا ان کے لیے عشرہ ذی الحجہ میں دوسری عبادتیں ہیں اور بالآخر ان کی عبادات کی انتہاء قربانی کی عبادت پر ہوتی ہے۔ اس لیے یہ پورا زمانہ عبادتوں کا زمانہ ہے۔





اور یہ وقت جو ہمارا اس وقت گزر رہا ہے یہ اشہر عج کا زمانہ ہے اور

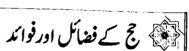
<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (١٨٣)-

<sup>(</sup>۲) سنن النسائی ۱۵۸/٤ (۲۲۱۰) وسنن ابن ماجه ۲۲۴/۲ (۱۳۲۸) والحديث اخرجه الذببیفی"السير"۷۰/۱ وقال پلااحديث حسن غريب.

اللہ کے نیک بندے دنیا کے اطراف سے اس وقت بیت اللہ کا رخ کر ) رہے ہیں۔ اور ایسا لگتا ہے کہ وہ بیت اللہ جو زمین کے بالکل بیجوں چے واقع ہاں میں کوئی مقناطیس نصب ہے جو جاروں طرف سے انسانوں کو معنی رہا ہے۔حضرت ابراہیم مَلاِللہ نے جب بیت اللہ کی تعمیر فرمائی تو اس وقت آپ نے بیدوعا فرمائی تھی کہ

> فَاجُعَلُ أَفْيِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوِئَ إِلَيْهِمُ اے اللہ! لوگوں کے دلول کو ایسا بناد یجئے کہ وہ کھی کھی کہ یہاں بیت اللہ کے یاس آئیں۔

یہ دعا ایسی قبول ہوئی کمسلسل انسانوں کے قافلے اس بیت اللہ کا اشتاق، محبت اور تعظیم کے ساتھ رخ کرتے ہیں، خاص طور پر جے کے زمانے میں تو یبی منظر نظر آتا ہے کہ ایک مقناطیس ہے جو چاروں طرف سے فرزندانِ توحيدكو اپن طرف كھينج رہا ہے۔ اس مناسبت سے پچھلے دو بيانات ميس ج كے بارے ميں کچھ گزارشات آپ حضرات كى خدمت ميں پيش كى تھيں، اس میں جج کے فضائل بھی عرض کیے تھے، اور جج کے احکام بھی کہ کن لوگول کے ذمہ جج فرض ہوتا ہے، اور جج کے فوائد اور اس کا فلفہ بھی عرض کیا تھا۔



ج کے بارے میں یہ بات تو چھلے بیانات میں آگئ ہے کہ یہ کتی عظیم

عبادت ہے، اور اس کے کتے عظیم فضائل ہیں، اور ایک مسلمان کے لیے اس

عبادت ہے، اور اس کے کتے عظیم فضائل ہیں، اور ایک مسلمان کے جب لوگ جج

کے دنیا وآخرت میں کیسے فوائد ہیں، قرآنِ کریم نے فرمایا کہ جب لوگ جج

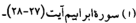
کے لیے آتے ہیں تو اپنی آنکھوں سے جج کے منافع کا مشاہدہ کرتے ہیں (۱)

اور جج کو جانے والا ہر شخص اس بات کی تصدیق کرے گا کہ دنیا وآخرت

کے بے شار منافع اور فوائد اس کے اپنے مشاہدے میں آتے ہیں، بہر حال!

جے نے فضائل بھی بے شار ہیں، فوائد بھی بے شار ہیں۔

### 🦃 ہر عبادت کی حدمقرر کردی گئی ہے



<sup>(</sup>٢) لاظه موصحيح البخارى ١١/١(٨) جم يل به كم "بني الإسلام على خسر: شَهَادَةِ أَنْ لا إله إلا الله و أن محمد ارسول الله ، و إقام الضلاق، و إيتاء الزّ كاق، و المحجّ، وصوم رسضان".

mma

بدينت موافظ عماني

یڑھنامنع ہے <sup>(۱)</sup>۔



ایسے نفل کا تواب نہیں ملے گا

اسی طرح نفلی نماز کی بھی بڑی فضیلت ہے، اور اس پر بھی بڑا اجر و ثواب ہے، کیکن ایسے موقع پر نفلی نماز پڑھنا جب کہ انسان پر دوسرا فریصنہ عائد ہور ہا ہونفلی نماز پڑھنامنع ہے،مثلا گھر میں باپ یا ماں، یا بیوی یا بچ بہار ہیں، اور اس کے علاج کے لیے آپ کو اس کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے، اب وہ بے چارہ تکلیف اور درد میں متلا ہے اور کراہ رہا ہے، اس وقت اگر آپنفلی نماز کی نیت باندھ کر کھٹرے ہوجا ئیں تو آپ کونفلی نماز کا ثوان نہیں ملے گا، کیونکہ وقت کا تقاضا یہ ہے کہ اس مریض کی تیار داری کی جائے، اور اس وقت مریض کی تیارداری میں زیادہ تواب ملے گا۔

### و لیوٹی کے اوقات میں نفل نماز

ای طرح ایک شخص کسی جگه ملازم ہے ، اس نے ۸/ گھنٹے کی ڈیوٹی كے ليے اپنا وقت بيچا ہوا ہے، اب اس كا فرض يہ ہے كہ وہ آ مھ كھنے اپن ڈیوٹی انجام دینے میں صرف کرے، اب اگر وہ اپنی ڈیوٹی چھوڑ کرنقلی نماز پڑھنا شروع کردے تو بینفلی نماز پڑھنا گنا ہے، جائز نہیں، باوجود یکہ نفلی نماز بری نضلت کی چیز ہے۔



# الماليكي نفلي حج پرمقدم ہے

یمی معاملہ جج کا ہے، جج بڑی عظیم الثان عبادت ہے، اس کے بڑے فضائل ہیں، اس کا بڑا اجر وثواب ہے، اور جج اللہ تعالیٰ نے زندگی میں ایک مرتبہ فرض فرمایا ہے، اگر ایک شخص نے ایک مرتبہ حج ادا کر کے بیا فریضہ ادا کردیا، اب نفلی ج کے لیے یہ دیکھنا جاہیے کہ کہیں ایا تونہیں کہ میں نفلی جج ادار کرنے کے لیے کسی فریضہ کوچھوڑ رہا ہوں، مثلا ایک شخص کے ذمه کسی مسلمان کا قرضہ ہے، اس کا پہلا فرض یہ ہے کہ وہ قرضے کی ادائیگی کا انظام کرے، اور اب اگر وہ قرض ادا کرنے کے بجائے نفلی حج کرنے چلا حائے تو اس کا پنفلی حج باعث ثواب نہیں، اس صورت میں پہلے قرض کی ادائیگی کی فکر کرنی چاہئے، اگر قرض کی ادائیگی کے بغیر جج کرنے چلا جائے گا اور اس کے نتیج میں قرض خواہ کو تکلیف پہنچ گی تو پھر یہ جج اس کے لیے باعث اجروتواب نهيس موكا، بلكه الناكناه كا باعث موكار

## اسلام دین معتدل ہے

الله تعالى في ميس اور آپ كو ايما دين عطا فرمايا ہے جس ميس ہر چيز اینے اینے مقام پر ہے۔ اگر وہ چیز اپنے مقام پر ہوتو باعثِ اجر وثواب ب اور فضیلت کی چیز ہے، اور اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہے، لیکن اگر وہ چیز اپنے مقام سے ہٹ جائے اور وہ چیز غلط طریقے پر استعال کی جانے لگے تو بچائے ثواب کے الٹا گناہ ہونے کا اندیشہ ہے۔











## جھوٹ بول کر جج نفل ادا کرنا



### ﴿ عُربيوں كو حج كا موقع ديا جائے

دوسرے یہ کہ جج ایک ایس عبادت ہے جوعمر میں ایک مرتبہ فرض ہے، اور یہ ایس عبادت ہے جس کے لیے غریب لوگ ایک ایک پید جمع کر کے ابنے گاڑے بیننے کی کمائی جوڑ جوڑ کر ساری عمر تمنائیں کرکے اس بیت اللہ

کے پاس پہنچتے ہیں، اس وقت جج کے لیے باہر سے جانے والے لوگوں میں اکثریت ان لوگوں کی ہوتی ہے جو پیسہ پیسہ جوڑ کر جج کے لیے پہنچے ہیں، اور پھر ان کو دوبارہ حج کے لیے آنے کی کوئی تو قع نہیں ہے، زندگی میں ایک مرتبہ کرلیا تو دوبارہ جانے کی امید نہیں ہوتی،لیکن جج کے لیے بیغریب لوگ جب وہاں پہنچتے ہیں تو وہاں پر اتنا زبردست ہجوم ہوتا ہے کہ وہ غریب لوگ ڈھنگ سے نہ تو بیت اللہ کا طواف کرسکتے ہیں، نہ ڈھنگ سے حرم کے اندر نمازیں ادا کر سکتے ہیں، اور قدم قدم پر ان کو مشکلات پیش آتی ہیں، اس کی ایک بڑی وجہ میہ بھی ہے کہ جو امیر اور دولت مندلوگ ہیں وہ ہرسال حج كرتے ہيں اور ہرسال حج كرنے كى وجہ سے وہاں يرايسے لوگوں كا بہت بڑا اجتماع ہوجاتا ہے جو بار بار وہاں حاضر ہو چکے ہیں، چونکہ ان کے یاس پیہ ہے، لہذا یہ کی وجہ سے ان کوسہولتیں حاصل ہیں جوغریب کو حاصل نہیں ہیں، اس کی وجہ سے وہ لوگ جوعمر بھر ایک ایک پیسہ جمع کرکے کسی طرح وہاں پہنچے ہیں وہ عج کی حلاوت حاصل کرنے سے بعض اوقات محروم ہوجاتے ہیں۔

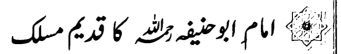


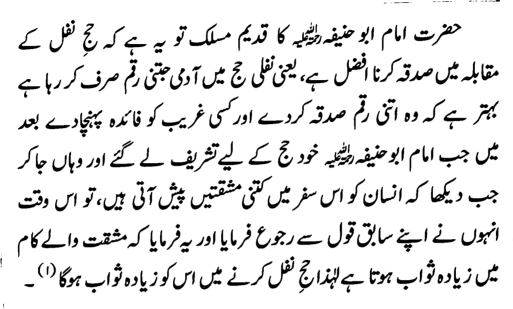


## 💮 ان حالات میں کیا کرنا چاہیے

اس واسطے یہ پہلو قابلِ نظر ہے کہ آیا ان حالات میں ہرسال آدمی کا ج کے لیے جانا یہ زیادہ بہتر ہے یا ہے کہ جتنی رقم آدمی جج نفل کے لیے خرج كر رہا ہے اتى رقم وہ كى ايسے كام ميں خرج كرے جو امتِ مسلمہ کے لیے زیادہ فائدہ مند ہو؟

## بدائت الموافظ عناني





# چ نفل پر پانچ سال کی پابندی

لیکن بیاس وقت ہے جب کہ اس سے کسی دوسر سے کا حق متعلق نہ ہو،
میں بیہ بہختا ہوں کہ اگر کوئی حج نفل کا شوق ہونے کے باوجود اس نقطء نظر
سے حج نفل کو نہ جائے کہ دوسر سے وہ لوگ جو زندگی میں ایک مرتبہ حج کو جاتے ہیں ان کونسبنا ذرا بہتر موقع مل جائے تو انشاء اللہ اس شخص کو حج نفل کے لیے نہ جانے میں بھی وہ تواب ملے گا جو جانے میں ملتا، اور اب حکومتوں کی طرف سے بھی کچھ پابندیاں عائد ہوگئ ہیں، سعودی حکومت نے یہ پابندی عائد کردی ہے کہ پانچ سال میں صرف ایک مرتبہ حج ادا کیا جائے، پابندی عائد کردی ہے کہ پانچ سال میں صرف ایک مرتبہ حج ادا کیا جائے، پینی اگر ایک آدمی نے حج ادا کرلیا تو اب اگلا حج پانچ سال سے پہلے نہیں کر



<sup>(</sup>۱) الدرالمختارمعردالمحتار ۲۲۱/۲ـ

### مُواعِظْعُمُ فِي اللهُ ا

ے گا، یہ حکومت کی طرف سے پابندی ہے، اور یہ پابندی ناروا پابندی بھی نہیں ہے، اس لیے کہ جج کے موقع پر ججوم کا یہ عالم ہوتا ہے کہ لوگوں کے لیے چلنا پھرنا دشوار ہوتا ہے، غریب لوگ، اپانج اور معذور لوگ اس ججوم کی وجہ سے بہت زیادہ تکلیفوں کا نشانہ بنتے ہیں، اور بعض اوقات اموات تک واقع ہوجاتی ہیں، اس وجہ سے اگر سعودی حکومت نے پانچ سال تک جج نہ کرنے کی یابندی لگادی ہے تو یہ کوئی ناروا پابندی نہیں ہے۔





# اس طرح جج نفل کرنا مناسب نہیں

دوسرے طرف یہ ہے کہ جب ہم کسی ملک میں جاتے ہیں تو اس وقت ہم ان سے معاہدہ کرتے ہیں کہ ہم اس ملک میں رہنے کے دوران یہاں کے قوانین کی پابندی کریں گے، جب تک وہ قانون کسی ناجائز کام پر مجبور نہ کرے اس وقت تک اس قانون کی پابندی شرعاً بھی ضروری ہے، لیکن میں دیکھتا ہوں کہ لوگ جھوٹا بیان لکھ کر ہم نے پانچ سال کے دوران جج نہیں کیا، اجازت حاصل کر رہے ہیں، یا چوری چھپے قانون کی نگاہوں سے نی کر جج نفل کرنے کی کوشش کرتے ہیں، میں سمجھتا ہوں کہ شرعی اعتبار سے یہ کوئی ضطاف ورزی کرکے آدمی جج نفل کر، یا قانون شکنی کرکے، یا معاہدہ کی خلاف ورزی کرکے آدمی جج نفل ادا کرے، یہ کوئی مناسب بات نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے عمر میں ایک مرتبہ جج کرنا فرض کیا ہے وہ آپ نے ادا کردیا، پھر جب بھی پانچ دس سال میں اللہ تعالیٰ دوبارہ جج کی توفیق دے جج نفل بھی انسان ادا کرے، لیکن یہ التزام کہ میں ہرسال جج ادا کروں گا چاہے جھے





اس کے لیے جھوٹ بولنا پڑے، چاہے اس کے لیے معاہدے کی خلاف ورزی کرنی پڑے، بیکسی طرح بھی مناسب نہیں۔

## حضرت عبد الله بن مبارك رمالله اور حج تفل



میں نے آپ کو پہلے حضرت عبد اللہ بن مبارک رافیکیہ کا واقعہ سنایا تھا كه آب ايك مرتبه حج پرتشريف لے جارے تھے، ايك قافله بھي ساتھ تھا، راستے میں ایک قافلہ والوں کی ایک مرغی مرگئی، قافلے والوں نے وہ مرغی کوڑے کے ڈھیر میں بھینک دی۔ حضرت عبد اللہ بن مبارک راٹھیہ قافلہ والول سے کچھ پیچھے تھے، انہوں نے دیکھا کہ قافلے والے تو اس مرغی کو بھینک کر چلے گئے اتنے میں قریب کی بستی سے ایک لڑی نکلی، وہ تیزی سے اس مردہ مرغی پر جھیٹی اور اس کو اٹھا کر ایک کپڑے میں لبیٹا اور جلدی سے بھاگ کر اپنے گھر چلی گئی، حضرت عبد اللہ بن مبارک راٹیجلیہ یہ سب و مکھ رہے تھے ، بہت جیران ہوئے کہ اس مردہ مرغی کو اس طرح رغبت کے ساتھ اٹھا کر لیجانے والی لڑکی کون ہے؟ چنانچہ حضرت عبد الله بن مبارک رائے اللہ بستی میں اس لڑکی کے گھر گئے اور یو چھا کہ وہ کون ہے؟ اور اس طرح مردہ مرغی اٹھا کر کیوں لائی ہے؟

# اس سال ہم جج نہیں کریں گے

جب بہت اصرار کیا تو اس لڑکی نے بتایا کہ بات دراصل یہ ہے کہ میرے والد صاحب کا انتقال ہوگیا ہے، جو ہمارے گھر میں واحد کمانے



والے تھے، میری والدہ بوہ ہیں، میں تنہا ہوں، اور لڑی ذات ہوں اور گر میں میں کھانے کو کچھ نہیں ہے، ہم کئی روز سے اس حالت میں ہیں جس میں شریعت نے مردار کھانے کی اجازت دی ہے، چنانچہ اس کوڑے میں جو کوئی مردار بھینک دیتا ہے، ہم اس کو کھا کر گزارہ کر لیتے ہیں۔ بیس کر حضرت عبد اللہ بن مبارک رائے ہیں کے دل پر چوٹ تکی، انہوں نے سوچا کہ بیا اللہ کے بندے تو اس حالت میں زندگی گزار رہے ہیں کہ مردار کھا کھا کر گزارا کر رہے ہیں کہ مردار کھا کھا کر گزارا کر رہے ہیں کہ مردار کھا کھا کر گزارا کر رہے ہیں اور میں جج پر جارہا ہوں، چنانچہ اپنے معاون سے بوچھا کہ تمہارے پاس کتنے پیے ہیں؟ اس نے بتایا کہ ہمارے پاس ہزار دینار ہیں، آپ نے فرمایا کہ ہمیں واپس گھر جانے کے لیے جتنے دینار کی ضرورت آپ نقریبا ہیں دینار وہ رکھ لو باقی سب اس لڑکی کو دے دو، اور ان دینار سے اس کے گھر والوں کو جو فائدہ ہوگا اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ جج سے زیادہ ثواب عطا فرمائیں گے، یہ کہہ کر آپ گھر کی طرف واپس لوٹ گئے (۱)۔

## اندررہ کرعبادت کی جائے

بہرحال! اللہ تعالی نے ہمیں جو دین عطا فرمایا ہے وہ ہر چیز کو اس کے مقام پر رکھتا ہے، جج کی عبادت کی فضیلت اپنی جگہ، اس کی شان وشوکت اپنی جگہ، اس کے فوائد اپنی جگہ، لیکن بیہ سب حدود کے دائرے ہیں، اور حدود سے متجاوز ہوکر کوئی کام بھی اللہ تعالی

(۱) البدايهوالنهايه لابن كثير ٦١١/١٣ طبع دار پهجر\_



حج نقلی کب کرنا چاہیے؟



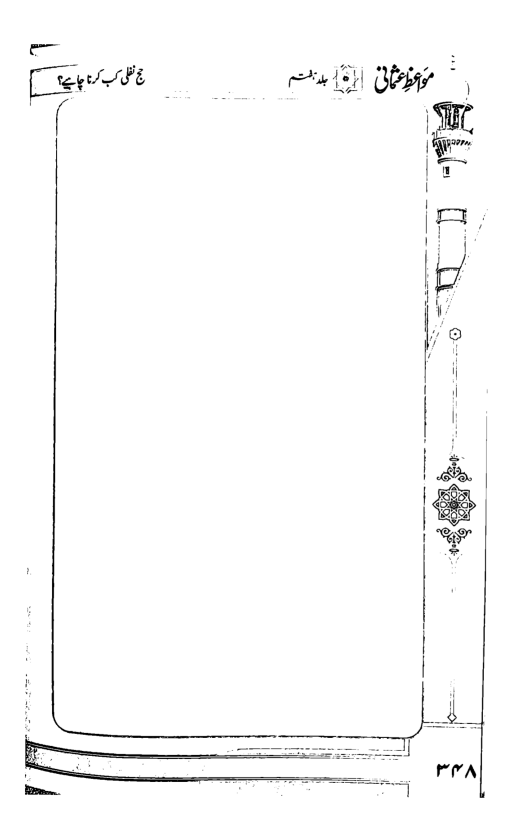
کے یہاں پندیدہ نہیں ہوتا، ان حدود کے اندر رہ کر اللہ تعالی ہمیں عبادات کی توفیق عطا فرمائے تو ان شاء اللہ، اللہ تعالی کے یہاں اس کا بڑا اجر و تواب ہے اور اس کے بڑے فوائد ہیں، الله تعالی ہم سب کوعمل کرنے ک توفیق عطا فرمائے۔آمین

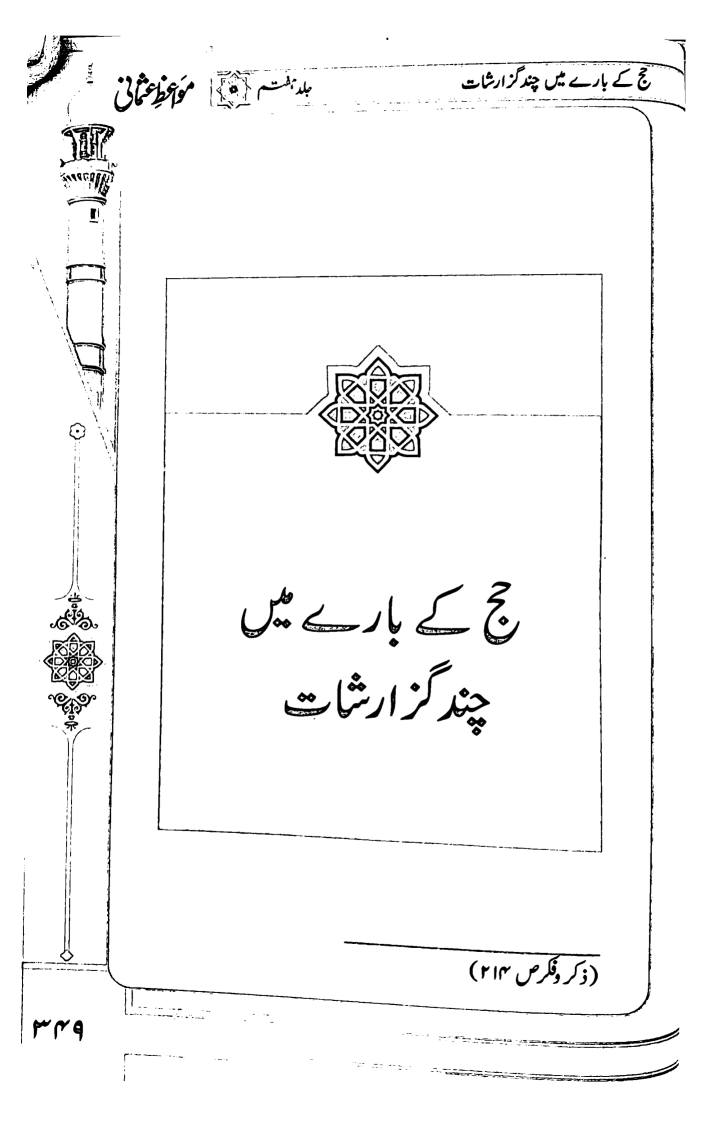
وآخى دعوانا ان الحمد ملله رب العالمين









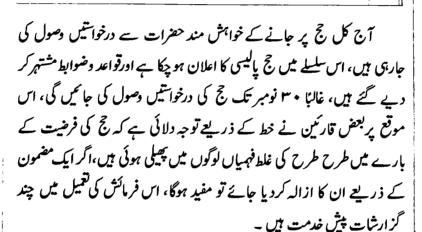


مواعظ عناني الله مدامة مج کے بارے میں چندگزارشات



#### برالته ارَّمَا ارَّجَمُ

## ﴾ ج کے بارے میں چندگزارشات



.. ج کے بارے میں بہت سے حضرات یہ بیجھتے ہیں کہ یہ بڑھاپے میں کرنے کا کام ہے، لہذا جب تک اچھی خاصی عمر نہ گزر جائے، لوگوں کا دھیان ہی نہیں ہوتا کہ اس فریضے کی ادائیگی کرنی چاہیے، حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ ج کا کسی خاص عمر سے کوئی تعلق نہیں ہے، جس طرح نماز اور روزہ بالغ ہوتے ہی انسان کے ذمے فرض ہوجاتے ہیں اور اگرانسان صاحب نصاب ہے تو زکوۃ بھی فرض ہوجاتے ہیں اور اگرانسان صاحب نصاب ہے تو زکوۃ بھی فرض ہوجاتی ہی طرح بالغ ہونے کے بعد جب بھی کسی شخص کو



اتن استطاعت حاصل ہو کہ وہ جج کرسکے،اس پر فورا نج فرض ہوجاتا ہے۔ قرآن کریم نے فرمایا کہ' جج ہراس شخص پر فرض ہے جو بیت اللہ تک جانے کی استطاعت رکھتا ہو' (۱) اس استطاعت کا مطلب سے ہے کہ انسان کے پاس مکہ مرمہ جانے اور وہاں قیام و طعام وغیرہ کا ضروری خرچ موجود ہو نیز اگر وہ اہل وعیال کو وطن میں چھوڑ کر جارہا ہے تو ان کے ضروری اخراجات آئیس دے کہ جاسکے، جب بھی کمی شخص کے پاس اتنی رقم موجود ہو کہ وہ سے شروریا ت پوری جا سکے، جب بھی کمی شخص کے پاس اتنی رقم موجود ہو کہ وہ سے شروریا ت پوری کر سکے، تو اس پر جج کی ادائیگی فرض ہے، اگر اتنا خرچ نقد موجود نہ ہو، لیکن اپنی ملکیت میں اتنا زیور ہو یا فوری ضرورت سے زائد اتناسامان (مثلاً سامانِ تجارت) ہو کہ اس کی مالیت سے بی خرچ پورے ہو سکتے ہوں تو اس پر بھی جج خرخ ہورے ہو سکتے ہوں تو اس پر بھی ج

الدجب ایک مرتبہ ج فرض ہوجائے تو پھر اسے کی شدید عذر کے بغیر ملانا یا مؤخر کرنا جائز نہیں، بلا وجہ موخر کرنے سے انسان گناہ گار ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ بات کسی کو معلوم نہیں ہے کہ وہ کتنا عرصہ زندہ رہے گا، لہذا ج فرض ہونے کہ یہ بات کسی کو معلوم نہیں ہو، یہ فریضہ ادا کرلینا چاہیے۔ آج کل چونکہ اس کام کے لیے درخواست دے کر منظوری لینی پڑتی ہے، اس لیے جس شخص کے ذمے بھی اوپر بیان کے ہوئے معیار کے مطابق ج فرض ہو، اس پر ج کے لیے درخواست دینا شرعاً ضروری ہے، اگر قرعہ اندازی میں نام نہ آئے یا سرکار کی طرف سے اجازت نہ ملے تو ایک مجبوری ہے اور ان شاء اللہ اس صورت میں درخواست دینے والا ج کو موخر کرنے سے گناہگار نہیں ہوگا، جب صورت میں درخواست دینے والا حج کو موخر کرنے سے گناہگار نہیں ہوگا، جب



<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آيت (۹۷)۔

market and a second

تک وہ ہرسال درخواست دیتا رہے گا، اس کی ذمہ داری بوری ہوتی رہے گی، یہاں تک کہ اسے اجازت مل جائے اور وہ با قاعدہ حج کرے، لیکن یہ تصور قطعی طور پر غلط اور بے بنیاد ہے کہ جب عمر بڑی ہوجائے گی اس وقت حج کے لیے درخواست جمیجی جائے گی۔

بلکہ سچی بات تو یہ ہے کہ جج کا اصل لطف جوانی ہی میں ہے، اول تو اس لیے کہ حج میں جسمانی مشقت کی ضرورت ہوتی ہے اور حج کے افعال ای وقت نشاط اور ذوق وشوق کے ساتھ انجام دیے جاسکتے ہیں جب انسان کے قوی اجھے ہوں اور وہ اطمینان کے ساتھ بیمنت برداشت کرسکتا ہو، ورنہ بڑھا یے میں اگر چیدانسان جوں توں حج کرلیتا ہے،لیکن کتنے کام ایسے ہیں جنہیں نشاط، چستی اور حضور قلب کے ساتھ انجام دینے کی حسرت ہی دل میں رہ جاتی ہے۔ دوسرے اس لیے کہ حج اگر اخلاص اور نیک نیتی سے سیح طور پر انجام دیا جائے تو تجربہ یہ ہے کہ وہ انسان کے دل میں ایک انقلاب ضرور لے کر آتا ہے، اس سے انسان کے دل میں نرمی، اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق اور آخرت کی فکر پیدا ہوتی ہے جو بالآخر گناہوں، جرائم اور بدعنوانیوں سے روکتی ہے، قلب و ذہن کی اس تبدیلی کی سب سے زیادہ ضرورت انسان کو جوانی میں ہوتی ہے کیونکہ اس کے بغیر وہ جوانی کی رو میں غلطیاں کرتا چلاجاتا ہے در جوانی توبه کردن سشیوهٔ بیغمبری وقتِ پیسری گرگ ظسالم می شود پر نهسنه گار

پنیمبروں کا شیوہ یہ ہے کہ جوانی میں ظلم اور گناہ سے توبہ کی

جائے، بڑھایے میں تو ظالم بھیڑیا بھی پر ہیز گار بن جاتا ہے۔

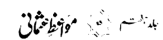


... غلط خہی بھی بہت ہے لوگوں کے زہن میں پائی جاتی ہے کہ جب

تک تمام اولاد کی شادیاں نہ ہوجا ہیں، اس وقت تک جج نہیں کرنا چاہیے، یہ
خیال بھی سراسر غلط ہے جس کی کوئی بنیاد نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ جج کی فرضیت کا
اولاد کی شادیوں سے کوئی تعلق نہیں ہے، جس شخص کو بھی فہ کوہ بالا معیار کے
مطابق استطاعت ہو اس کے ذمے جج فرض ہوجا تا ہے، خواہ اولاد کی شادیا ل
ہوئی ہوں یا نہ ہوئی ہوں۔

ابہت سے گرانوں میں یہ صورت دیکھنے میں آئی کہ باپ صاحب استطاعت ہے، اس کے باوجود وہ صاحب استطاعت ہے، اس کے باوجود وہ یہ ہمت ہے کہ پہلے میں باپ کو حج کراؤں پھر خود حج کروں، یا اس وقت کا انظار کروں جب میں باپ کو اپنے ساتھ حج کو لے جاسکوں، یہ طرزِ عمل بھی درست نہیں ہے، اگر چہ باپ کو حج کرانا ایک بڑی سعاوت مندی ہے، لیکن اس







سعادت کے حصول کے لیے اپنے فریضے کو موخر کرنا درست نہیں، اس کی مثال الی ہے جیسے رمضان کے مہینے میں باپ بیاری یاضیفی کی وجہ سے روز ہے نہیں رکھ سکے، تو بیٹے کے لیے اس بات کا جواز پید انہیں ہوتا کہ وہ باپ کی وجہ سے خود اپنے روز ہے جھی چھوڑ دے اور یہ طے کرلے کہ جب تک باپ روز ہے رکھنے کے لائق نہ ہو، میں بھی روز ہیں رکھوں گا۔ جس طرح یہ طرز عمل غلط ہے، ای طرح اپنے جج کو باپ کے جج پر موقوف رکھنا بھی غلط ہے، اپنا فرض ادا کرلینا چاہیے، پھر جب بھی استطاعت ہو، اس وقت باپ کو جج کرانے کی بھی کوشش کرلین چاہیے۔

خلاصہ یہ ہے کہ ج آیک عبادت ہے اور وہ ای طرح ہر شخص پر انفرادی طور سے فرض ہوتی ہے، جیسے نماز، روزہ اور کسی کے ذمہ دوسرے کو نہ ج کرانا فرض ہے اور نہ اپنے ج کی ادائیگی دوسرے کے ج پر موقوف ہے، لہذا جن حضرات کے ذمے ذکورہ بالا معیار کے مطابق ج فرض ہوچکا ہے، آئیس ج کی درخواست ضرورد نی جاہیے ۔



طریقے کے مطابق جج کرنے سے محروم رہتے ہیں۔ بعض حضرات اپنی اس لاعلمی کو اپنی من گھڑت آراء کے پردے میں جھپانے کی بھی کوشش کرتے ہیں اور اپنی رائے سے جج کے طریقوں میں خود ساختہ تبدیلیاں بھی کر لیتے ہیں۔

دنیا میں ہرکام کے لیے پچھ آداب ہیں اور تو اور کھیلوں تک کے آداب اور قواعد متقل فن کی صورت اختیار اور قواعد مقرر ہیں اور اب تو کھیلوں کے آداب و قواعد متقل فن کی صورت اختیار کر گئے ہیں اور کوئی شخص کھیل بھی کھیلنا چاہے تو اسے یہ قواعد سکھنے پڑتے ہیں اور دل مانے یا نہ مانے، ان کی پابندی کرنی پڑتی ہے۔ جج تو پھر ایک عبادت ہے، بڑی مقدس اور عظیم الثان عبادت، لہذا اس کے آداب و احکام سکھنا اور ان کی پابندی کرنا ضروری ہے، محض اپنی رائے کے بل پر ان قواعد و آداب میں تبدیلی کرنا، اپنی محنت اور پیسے کو ضائع کرنے کے مترادف ہے، اگر اپنی من مانی کرنی ہے تو جج کے تکلف کی ضرورت ہی کیا ہے۔



②. . ج چونکہ تمام مسلمان اکٹھاہوکر انجام دیتے ہیں اور ج کے موقع پر انسانوں کا سب سے بڑا اجتماع ہوتا ہے، اس لیے اس میں ایک دوسرے سے تکلیف جنچنے کے امکانات بھی زیادہ ہوتے ہیں، اس لیے اسلام نے ج کے احکانات بھی زیادہ ہوتے ہیں، اس لیے اسلام نے ج کے احکام میں اس بات کو خاص طور پر مدنظر رکھا ہے کہ کوئی شخص کسی کے لیے تکلیف کا باعث نہ ہے، قدم قدم پر الیی ہدایات دی گئ ہیں جن کا مقصد لوگوں کو تکلیف سے بچانا ہے، اس غرض کے لیے بہت سے ایسے کاموں کو ترک کرنے کی ہدایت دی گئ ہیں، لیکن افسوس ہے کہ صحیح معلومات اور مناسب تربیت نہ ہونے کی وجہ سے لوگ ان افسوس ہے کہ صحیح معلومات اور مناسب تربیت نہ ہونے کی وجہ سے لوگ ان احکام کو پس پشت ڈال کر دوسروں کے لیے جان تک کا خطرہ پیدا کردیتے ہیں، احکام کو پس پشت ڈال کر دوسروں کے لیے جان تک کا خطرہ پیدا کردیتے ہیں، احکام کو پس پشت ڈال کر دوسروں کے لیے جان تک کا خطرہ پیدا کردیتے ہیں،

## بدائمت موافظ فأنى

جو کام تھوڑا سا صبر و تخل پیدا کر کے آرام و سکون کے ساتھ ہو سکتے ہیں ان ہیں دھکا پیل کی جاتی ہے اور بلا وجہ جے جیسی عبادت کو دھیگا مشی ہیں تبدیل کردیا جاتا ہے، حالانکہ یہ بات اسلامی احکام کے قطعی خلاف اور سراسر ناجائز ہے، جس سے عبادت کی روح پامال ہوتی ہے، لہذا جے کے تربیتی کورسوں اور جے سے متعلق ہدایات میں یہ پہلو خاص طور سے نمایاں کر کے اس پر زور دینے کی ضرورت ہے۔ وزارت مذہبی امور کو بطورِ خاص اس کام پر توجہ دینی چاہیے، جج کی پروازوں میں تمام راستے الی تقریریں نشر کی جانی چاہیں جوعوام کو ان احکام و آداب سے نہ صرف واقف کرائیں بلکہ ان کی اجمیت ان کے ذہن میں اچھی طرح بھادیں۔

کیم/ جمادی الثانی ۱۳<u>۵ میا</u>ه ۲ /نومبر ۱۹۹۳ء







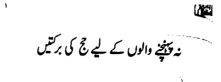
ن ك بارك ين چدرزارشات

موافظ على الله الله

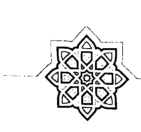








بدائت الله موافظ عمالي



نہ بہنچ پانے والوں کے لیے ج کی برکتیں

ن مانیخ والول کے لیے تی کی براتیں

مواطعقاني

THE .

1

Ţ

m4.

نہ وہنینے والوں کے لیے جج کی برکتیں



# ﴾ نہ بین یانے والول کے لیے جج کی برکتیں



ٱلْحَدُى بِلَّهِ نَحْدَى لا وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغَفِي لا وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُودِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهُدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلُهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَخُدَاءً لَاشَهِ يُكَ لَهُ وَأَشْهَدُانَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيْهَا كَثِيرُ اكْثِيرُ الرَّفَا رَحْدُ!

### ا و ذى الحبدك خصوصيت

الله تبارک وتعالی کے فضل و کرم سے ذو الحجہ کا مہینہ شروع ہوا ہے اور جیسا کہ اس مہینے کے نام ہی سے ظاہر ہے اس مہینے کی، سب سے اہم خصوصیت اور فضیلت یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس میں رفح بیت اللہ کومشروع فرمایا،



ای کا بیجہ یہ ہے کہ اس زمانے میں چار دانگ عالم سے دنیا بھر ت اوک جو ق رر جوق بیت اللہ میں کوئی در جوق بیت اللہ کا سفر کر رہے ہیں اور پھھ ایسا لگتا ہے جیسے بیت اللہ میں کوئی مقناطیس ہے جو چاروں طرف سے انسانوں کو تھینچ رہا ہے جن لوگوں نے وہ منظر دیکھا ہے ان کو اس بات کا احساس ہو گا کہ حضرتِ ابراہیم خلیل اللہ عظیاتی نے جو پکارلگائی تھی آج سے پانچ چھ ہزار سال پہلے اللہ تعالیٰ کے تھم دیا تھا کہ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالحَبِّ (۱) کہ لوگوں میں اعلان کروں جی کا اور اس کے نتیجہ میں کیا ہوگا کہ ریجا اللہ وگا کہ وگا کہ وی بیٹ کی اور دیا جو اور دیا جو اور دیا جو کی اور دیا جو اور دو جا ہوئے اور دور دراز سے آئیں گے تو ہر سال اس کا نظارہ اللہ تبارک جو تھالیٰ دکھاتے ہیں اور حضرت ابراہیم اخلیل اللہ عَلَیْتِ اَس کا نظارہ اللہ تبارک وقعالیٰ دکھاتے ہیں اور حضرت ابراہیم اخلیل اللہ عَلَیْتِ کے دلوں کو ایسا بنا فائنگ وَ قَن النَّاسِ تَهْوِیْ اِلَیْهِمْ (۲) کہ آپ لوگوں کے دلوں کو ایسا بنا فائنگ وَ قَن النَّاسِ تَهْوِیْ اِلَیْهِمْ (۲) کہ آپ لوگوں کے دلوں کو ایسا بنا دیجے کہ کھی کھی کی کہ دیجے کہ کھی کھی کی کراس کی طرف آئیں۔

### بيت الله كي خصوصيت

تو اس کا نظارہ بھی ہزارہا سال دنیا دیکھ رہی ہے کہ دنیا کی کوئی جگہ الیک نہیں ہے جہاں لوگ اتنی کشش کے ساتھ اتنی محبت کے ساتھ اتنی قربانیاں دے کر دھکے ملے کھا کر دہاں چہنچنے کی کوشش نہیں کرتے جتنی کہ بیت اللہ تک چہنچنے کی کوشش کرتے ہیں کھنچے ہوئے کی کوشش کرتے ہیں چاروں طرف سے اطراف عالم سے لوگ ہیں کھنچے ہوئے چلے جا رہے ہیں حضرت ابراہیم خلیل اللہ عَالِيٰ کا کہ دعا کی قبولیت بھی اسی طرح



<sup>(</sup>۱) سورةالحج آيت(۲۷)\_

<sup>(</sup>۲) سورةابرابيمآيت(۳۷)\_

ہورہی ہے اور جو اعلان کیا تھا اس کا جواب بھی اس طرح دیا جا رہا ہے سال بحر میں ایک مرتبہ اللہ تبارک وتعالی یہ نظارہ ساری دنیا کو دکھاتے ہیں اور سیاری لا کھوں انبان میدان عرفات میں جمع ہو کر اللہ تبارک وتعالی کو یکارتے ہیں کھڑے ہوکر اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے ہیں دعائیں کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی رحت کی باشیں برسی ہیں، عجیب سا ہوتا ہے تو بہت سے خوش نصیب ہارے بھائی بہن وہ ہیں جو الحمد للد کہنے کیے ہیں یا جا رہے ہیں اور ای ہفتے، ای عشرے میں ان شاء الله يه عبادت انجام يائے گی اور بہت سے وہ بين ہم جيسے، جو وہال پہني نہیں یائے اور مج کی اس عبادت میں شریک نہیں ہو سکے، تو بعض اوقات حرت ہوتی ہے کہ اللہ کے نیک بندے اس عظیم سعادت سے بہر ہ ور ہورہے اور ہم وہاں تک نہیں پہنچ سکے۔

# عب نہ پہنچ یانے والے بھی محروم نہیں ہول کے



تو میرے حضرت والا حضرت عارفی قدس الله سره وه ایک مرتبه فرمانے لگے کہ جولوگ وہاں جانے کی آرزور کھتے ہیں اور ان کے ول میں تمنا ہے، لیکن اینے حالات کی وجہ سے نہیں جا سکے، کوئی اس وجہ سے نہیں جا سکا کہ اتنا خرجہ نہیں برداشت کرسکتا، کوئی اس وجہ سے نہیں جاسکا کہ مختلف مصروفیات نے اس کے یاؤں میں زنجیریں ڈال رکھی ہیں، کوئی اس وجہ سے نہیں جا سکا کہ اس کے ذے اور کچھ ذمے داریاں ہیں، جن کو وہ انجام دے رہا ہے۔ تو حضرت فرماتے تھے کہ کیا اللہ تبارک وتعالی اس بندے کو جو اپنے حالات کی وجہ سے یا مالی وسعت نہ ہونے کی بنا پر وہاں نہیں گئے سکا، کیا اس کو اس لیے محروم فرما دیں کے کہ بھی اس کے یاس میے نہیں تھے، تو مارے حفرت فرماتے تھے کہ مُوعِوْعِمُ فِي اللهِ اللهِ

اللہ تعالیٰ کے ساتھ یہ برگانی کسی طرح بھی درست نہیں کہ اللہ تعالیٰ اسے اس وجہ سے محروم فرما دیں گے اگر دل میں واقعی آرزوتھی، خواہش ہے گئن ہے اور عالات کی وجہ سے نہیں پہنچ سکا تو ان شاء اللہ اللہ تبارک وتعالیٰ اس کو محروم نہیں فرما میں گے اور اس محروی سے بچانے کے لیے اللہ تبارک وتعالیٰ نے یبال ہم لوگوں کے لیے بھی اس عشرے میں پچھ خصوصی احکام عطا فرما دیے ہیں کہ ان احکام کو اگر اس نیت سے بچا لا میں کہ ہم قج تک تو نہیں پہنچ سکے، لیکن اللہ تبارک وتعالیٰ نے یہ احکام ہمیں عطا فرمائے ہیں، تو پچھ بعید نہیں کہ جب نبین ہوتا ہیں وہاں برسیں گی تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں فاصلوں کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا جب رحمت کی گھٹا میں وہاں برسیں گی تو ان کے چھیٹیں ان شاء اللہ یہاں پر بھی پڑیں گے اور وہ اس طرح کہ پچھ چیزیں ہیں، جو اس زمانے میں کرنے کی ہیں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ان کے کرنے کی توفیق عطا فرما میں تو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ ہم بھی یہاں محروم نہیں رہیں گے۔

# اعشرہ ذی الحجہ کے خصوصی اعمال

مثلاً ایک حدیث میں کی کریم ملاتظ آیا نے یہ ارشاد فرمایا کہ جس شخص کو اس مہینے میں قربانی کرنی ہواس کو یہ چاہیے کہ ذو الحجہ کے چاند دیکھنے کے بعد نہ اپنے بال کاٹے نہ اپنے ناخن کاٹے۔ یہ ایک حدیث ہے جو سیح مسلم (۱) میں مروی ہے کہ جس کو قربانی کرنی ہے واجب قربانی ہو یا نظی قربانی ہو تو اس کو چاہیے کہ چاند دیکھنے کے بعد اپنے بال بھی نہ کاٹے اور اپنے ناخن بھی نہ کاٹے اور اپنے ناخن بھی نہ کاٹے

(۱) صحیح مسلم۳/۱۵۲۵ (۱۹۷۷)<u>-</u>

بدائت الله موافظ عماني



یہ ایک علم آیا ہے اگر چہتمام فقہاء کرام کا تقریبا اس پر انفاق ہے کہ یہ علم وجوب کے لیے نہیں ہے، یعنی ایسا کرنا واجب نہیں فرض نہیں، لیکن متحب ہے یعنی اگر کوئی شخص اس علم پر عمل کرنے کا ان شاء اللہ تواب ملے گا اور اسی وجہ سے علاء کرام نے ایک بات بھی فرمائی ہے کہ اگر کسی شخص کو ناخن کا فے ہوئے یا مثلاً بغلوں کے بال صاف کیے ہوئے چالیس دن ہو گئے ہوں، تو پھر اسے اس علم پر عمل نہیں کرنا چاہیے کیونکہ چالیس دن کے بعد ناخن کا فیح کومؤخر کرنا مکروہ ہے، ناجائز ہے یا جیسے بغلوں کے بال ہوتے ہیں یا زیر ناف کے بال ہوتے ہیں ان کو چالیس دن کے اندر اندر صاف کرنا یہ سنتِ مؤکدہ ہے لہذا اگر کوئی شخص اس کی خلاف ورزی کرے تو وہ قابل ملامت ہے اس کے لیے ایسا کرنا مکروہ ہے تو کسی مستحب کی خاطر، مکروہ عمل کرنا کو اس علم پر عمل نہیں کرنا چاہیے، لیکن اگر نہیں گزرے تو پھر مستحب ہے کہ وہ کو اس علم پر عمل نہیں کرنا چاہیے، لیکن اگر نہیں گزرے تو پھر مستحب کہ وہ بال نہ کا نے اور ناخن نہ کا نے۔ اب یہ جو علم آیا بڑا عجیب سا لگتا ہے، کیوں بال نہ کا نے وار ناخن نہ کا نے۔ اب یہ جو علم آیا بڑا عجیب سا لگتا ہے، کیوں بال نہ کا نے وار ناخن نہ کا نے۔ اب یہ جو علم آیا بڑا عجیب سا لگتا ہے، کیوں بائن نہ کا نے وار ناخن نہ کا نے۔ اب یہ جو علم آیا بڑا عجیب سا لگتا ہے، کیوں بائن نہ کا نے وار ناخن نہ کا نے۔



## تیرے محبوب کی یا رب شاہت لے کرآیا ہوں

تو میرے والبر ماجد قدس اللہ سرہ اس کی حکمت یہ بیان فرمایا کرتے تھے کہ در حقیقت اس حکم کے ذریعے اللہ تعالی ہماری آپ کی مشابہت ان حاجیوں کے ساتھ پیدا کرنا چاہتے ہیں جو اس وقت احرام باندھ کر جج کی نیت سے گئے ہیں جب آدمی احرام باندھتا ہے تو احرام میں اللہ تبارک وتعالی نے پچھ خصوص بین جب کہ سلے ہوئے کیڑے نہیں پہن سکتا پابندیاں عائد فرمائی ہیں اس میں یہ بھی ہے کہ سلے ہوئے کیڑے نہیں پہن سکتا ہے، اس میں یہ بھی ہے کہ سلے ہوئے کیڑے نہیں پہن سکتا ہیں میں یہ بھی ہے کہ خوشبونہیں ہے، اس میں یہ بھی ہے کہ خوشبونہیں

لگا سکتا، اس میں ہے جھی کہ ناخن نہیں کاٹ سکتا، اس میں ہے جھی ہے کہ چہرے کو نہیں وھا نک سکتا۔ ہے ساری پابندیاں عائد ہو جاتی ہیں احرام شروع ہوتے ہی، جوں ہی احرام کی نیت کی اور تلبیہ پڑھا تو ہے پابندیاں اس کے اوپر عائد ہو جاتی ہیں، تو میرے والدِ ماجد رائیٹید فرمایا کرتے تھے کہ در حقیقت ہم لوگ جو حج کو نہیں جا سکے ان کو اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے ہے ایک اشارہ دیا گیا ہے کہ تم اگرچہ جج کو نہیں جا سکے، لیکن جج کو جانے والوں کی تھوڑی می مشابحت پیدا کر لو وہ مشابحت اس طرح پیدا کر لو کہ وہ اس زمانے میں بال نہیں کاٹ رہے تم بھی نہ کاٹو تو ایک مشابہت پیدا ہو جائے گی ان لوگوں کے ساتھ جن کو اللہ تبارک وتعالی نے تج بیت اللہ کی سعادت سے نوازا ہے تو تم ہے کہنے کے قابل ہو جاؤ گے کہ س

تیرے محبوب کی یا رب شاہت لے کے آیا ہول حقیقت اس کو تو کر دے میں صورت لے کے آیا ہوں

تو الله تبارک وتعالی اس صورت کی بدولت بھی نواز دیں گے جب ان کے او پر رحمت کی گھٹا کیں برسیں گیں تو ان کا چھیٹا ان شاء الله تمہارے او پر بھی پڑ جائے گا، یہ حکمت ہے اس حکم کی، تو اس طرح الله تبارک وتعالی نے یہاں پر رہنے والوں کو حج پر جانے والوں کے ساتھ ایک نسبت اور مشابحت یہاں پر دہے والوں کو حج پر جانے والوں کے ساتھ ایک نسبت اور مشابحت یہدا فرما دی۔

#### ج کے ماحول کی ایک اور خصوصیت

کھر وہ حضرات وہاں پر جب جاتے ہیں احرام باندھ کرتو یہ منظر دیکھنے کا ہوتا ہے کہ پوری فضاء لبیك اللهمد لبیك كى صداؤں سے گونجی ہوتی ہے توسي

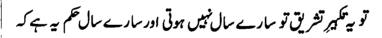
نہ وینچنے والول کے لیے جج کی برکتیں

تلبیہ لبیك اللهم لبیك تا پڑھا جاتا ہے، اس زمانے میں کہ چاروں طرف سے یہی صدا بلند ہوتے نظر آتی ہے، جس کو دیکھو یہی پڑھ رہا ہے، فضائیں اس سے گونج رہی ہیں۔ یہاں تک کہ علاء کرام نے فرمایا اور ظاہر ہے کہ قرآن و سنت کی دلائل کی بنیاد فرمایا کہ جب آدی احرام باندھ لے تو کوئی بھی ذکر لبیك اللهم لبیك سے زیادہ افضل نہیں ہے اس کے لیے سب سے زیادہ افضل ذکر یہ ہے کہ لبیك اللهم لبیك پڑھے اور بلند آواز سے پڑھ، تو ایک جے کے محادی میں خصوصت یہ ہوتی ہے کہ ساری فضائیں لبیک کی صداؤں سے گونج کے ماحول میں خصوصت یہ ہوتی ہے کہ ساری فضائیں لبیک کی صداؤں سے گونج بیاں ماحول میں خصوصت یہ ہوتی ہے کہ ساری فضائیں لبیک کی صداؤں سے گونج بیاں بین ہوتی ہے۔ اس کی ایک مشابہت اللہ تبارک وتعالی نے ہمارے لیے یہاں بیدا فرما دی وہ یہ کہ یہ فرمایا کہ ایام تشریق میں یعنی جب نو ذو الحجہ کی تاریخ ہو بیدا فرما دی وہ یہ کہ یہ فرمایا کہ ایام تشریق میں یعنی جب نو ذو الحجہ کی تاریخ ہو بیدن عرامای خوالحجہ کی عصر تک تکیر تشریق واجب کر دی یعنی ہرنماز کے بعد بلند آواز سے ذو الحجہ کی عصر تک تکیر تشریق واجب کر دی یعنی ہرنماز کے بعد بلند آواز سے ذو الحجہ کی عصر تک تکیر تشریق واجب کر دی یعنی ہرنماز کے بعد بلند آواز سے ذو الحجہ کی عصر تک تکیر تشریق واجب کر دی یعنی ہرنماز کے بعد بلند آواز سے ذو الحجہ کی عصر تک تکیر تشریق واجب کر دی یعنی ہرنماز کے بعد بلند آواز سے

الله أكبر الله أكبر لا اله الا الله والله أكبر الله أكبر ولله الحيي

ہر نمانے فرض کے بعد اور نمانے عید کے بعد یہ تکبیر ایک مرتبہ پڑھنا واجب ہے، بلکہ امامِ شافعی مرافعہ کے یہاں تو تین مرتبہ واجب ہے، حفی مسلک میں کم از کم ایک مرتبہ واجب ہے (۱)۔

تکبیرتشریق واجب ہے



(۱) الفتاوى الهندية ١٥٢/١ طبع دار الفكر بيروت.



مر اکر جہ جائز ہے افضل یہ ہے کہ آہتہ کرو، ذکر بالجبر اگر چہ جائز ہے افضل نہیں۔ افضل یہ ہے کہ آدمی ذکر کرے تو آہتہ کرے، دعا میں بھی یہی حکم ہے، دعا کرنی ہوتو آ ہتگی سے دعا کرنا، بیرانضل ہے بلند آواز سے دعا کرنے کے مقابلے میں، تو ذكر اور دعايد دو چيزي اليي بي،جس ميس خفيه كرنا اور آ المتكل سے كرنا اينے الله تعالیٰ سے براہ راست رابطہ قائم کر کے ذکر اور دعا کرنا یہ افضل ہوتا ہے، ذكر ميں تو وہ بات ہونی چاہيے جو حضرت صديقِ اكبر ضائفي نے فرمائی كه

#### "أسمعتمن ناجيت<sup>"(۱)</sup>

میں نے کسی اور کونہیں سانا، جس سے میں مناجات کر رہا ہول جس سے میں فریاد کر رہا ہوں بس اس کو سنا دیا، یہ میرے لیے کافی ہے۔ تو عام تھم یہ ہے، چنانچہ عام نمازیں جوہم پڑھتے ہیں، اس میں بلند آواز سے نماز کے بعد کوئی ذکر نہیں ہوتا، لیکن یہاں ان یا نجے دنوں میں اللہ تبارک وتعالی کے نزدیک افضل ہیے ہے کہ بلندآ داز سے کہو

الله أكبر الله أكبر لا اله الا الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمل

# آگ تکبیرتشریق کے ذریعہ مشابہت

یه مکبیر تشریق بیاس طرح ایک مشابهت اور پیدا فرما دی گئی که مکبیر تشریق

(١) سنن ابي دا ود ٢/٣٧ (١٣٢٩) والحديث سكت عنه أبو داود, وقال المنذري في "مختصره" ١/٨١١ (١٢٨٦): أخرجه مسندًا ومرسلًا، وأخرجه الترمذي، وقال: حديث غريب، وإنهاأسنده يحيى بن إسحاق عن حماد بن سلمة ، وأكثر الناس إنهار ووا هذا الحديث عن ثابت، عن عبد الله بن رباح، مرسلًا، هذا آخر كلامه. ويحيى بن إسحاق هذا هو البجلي السيلحيني، وقداحتج به مسلم في "صحيحه". وقال النووي في "الخلاصة "۱/۱۳۵ (۱۲۳۵): رواه أبو داو دباسنا دصحيح.



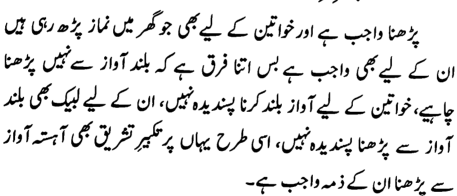
 $\odot$ 

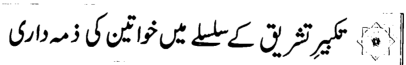




کے ذریعے ان لبیک کہنے والوں کے ساتھ تم شریک ہو جاؤ، وہاں بھی دونوں چیزیں چلتی ہیں، لبیک بھی ہوتا ہے ان دنوں میں اور تکبیر تشریق بھی ہوتی ہے۔ حضرات صحابہ کرام فرماتے ہیں کہ ہم جب حضور سالٹھائیل کے ساتھ حج کو گئے، تو نماز کے بعد کوئی تکبیر کہتا اور کوئی تلبیہ کہتا تھا، لیکن اس کا ایک حصہ ہمیں بھی عطا فرما دیا اللہ تبارک وتعالی نے کہ تکبیر تشریق واجب کر دی، وہ پہلی مشابہت تھی وہ مستحب تھی یہ واجب کر دی اللہ تبارک وتعالی نے اور یہ واجب ہم ہملان کے ذمے ہم واجب کر دی اللہ تبارک وتعالی میں عواجب کر دی اللہ تبارک وتعالی میں عواجب ہم مسلمان کے ذمے ، چاہے مرد ہویا عورت، جماعت سے نماز پڑہ رہا ہویا اسکیے پڑھ رہا ہویا اسکیے پڑھ رہا ہویا اسکیے پڑھ رہا ہویا اسکیے پڑھ رہا ہو یا اسکیے پڑھ الیا پڑھ تا یکھی ہے تہیں کی و تو اسکیے نماز میں بھی ہے تکبیر

اَللهُ اَكبرُ ، اللهُ اَكْبَر ، اللهُ اَكْبَرُ لا إله إلاّ اللهُ ، وَ اللهُ اَكْبَرُ ، اللهُ الْحَدْدُ





اور اس معاملے میں اکثر و بیشتر خواتین اس مسلے سے آگاہ نہیں ہوتیں، اس واسطے ان کا اہتمام نہیں کیا جاتا اور اس کی ایک وجہ بیہ بھی ہے کہ مردلوگ تو



مجدوں میں نماز پڑھتے ہیں تو اگر ایک آدمی بھول جائے تو پوری جماعت پڑھ ربی ہوتی ہے، باد آ جاتا ہے۔خواتین چونکہ گھر میں اکیلے نماز پڑھتی ہیں، اس لیے انہیں یاد ولانے والا کوئی نہیں ہوتا، تو ان کو چاہیے کہ وہ عرفہ کے دن سے یعنی و زی الحمد کی صبح سے ۱۳ زی الحمد کی عصرتک اینے یہاں کوئی ایسا طریقہ اختیار کرلیں کہ یاد آ جایا کریں، اپنی نماز پڑھنے کی جگہ پرلکھ کے لگالیں تاکہ یاد آجائے۔







#### کہیرات تشریق ایام تشریق کے ساتھ خاص ہیں

تو یہ تکبیر اللہ تعالی نے انہی دنوں میں مشروع فرمائی اور کہیں سارے سال میں نہیں ہے اور یہ جو تکبیر تشریق ہے بینمازوں کے بعدتو واجب ہے اگر کوئی جان بوجھ کر چھوڑے گا تو گناہ ہو گا،لیکن نمازوں کے علاوہ بھی پیمبیر کہنا متحب ہے، یعنی چلتے پھرتے اٹھتے بیٹھتے یہ تکبیر پڑھنامتحب ہے، بیتو اکثر حضرات جانے ہی ہیں کہ جب نماز عید کو جا رہے ہوں تو پھر راستے میں بلند آواز سے بی مجیر پر سے ہوئے جانا چاہیے وہ بھی مسنون ہے، مستحب ہے، اس کے علاوہ بھی چلتے پھرتے اٹھتے بیٹھتے تکبیر پڑھنا سے مستحب ہے۔



كبيرات تشريق كے بارے ميں امام ابو حنيفه رايتيليه كا قول

بلكه حضرت امام ابو حنيفه راليُعليه ك ايك قول سے يه بات معلوم موتى ہ کہ بیصرف ایام تشریق ہی میں نہیں، عرفہ کے دن کے بعد ہی نہیں، بلکہ پہل ذی الحجہ سے ہی بیاللہ تعالی کی کبریائی کے بیان کرنے کے دن ہیں، اس واسطے المراجع المرافظ فأنى



امام ابو حنیفہ رائیٹی کے زمانے میں یعنی خیر القرون میں ایک معمول یہ تھا جو آج کل ختم ہو گیا کہ لوگ بازاروں میں بھی بلند آواز سے تکبیریں پڑھا کرتے تھے، جارہے ہیں ایک دوسرے کو دیکھا اور تکبیر پڑھی:

اَللَّهُ اَكبرُ ،اللَّهُ اَكْبَر ،اللَّهُ اَكْبَرُ لا اِللهَ اِللَّهُ ، وَاللَّهُ اَكْبَرُ ، اللَّهُ اَكْبَرُ ، اللهُ اَكْبَرُ ، اللهُ اَكْبَرُ ، اللهُ اَكْبَرُ ولِللهِ النَّهُ الْحَبْدُ

کوئی بازار کے اندر دکان پر بیٹا ہے وہ بیٹے بیٹے تکبیر پڑھ رہا ہے کوئی جارہا تو زبان سے تکبیر پڑھ رہا ہے۔مطلب سے ہے کہ ان دس دنوں میں تکبیر یر صنے کا ایک عام رواج تھا۔ تو حضرت امام ابو صنیفہ رہائیگلیہ سے کسی نے بوچھا کہ حضرت یہ جو رواج ہے لوگوں میں کہ وہ تکبیر پڑھتے ہیں بازاروں کے اندر بھی، طلتے پھرتے بھی، اٹھتے بیٹھتے بھی، تو آیا یہ ایسا کرنا چاہیے یانہیں کرنا چاہیے؟ تو حضرت امام ابوحنیفه راینیمیه نے فرمایا که ہاں ضرور کرنا چاہیے، انہوں نے اس کی ترغیب دی اور اس کی بناء پر علماء کرام نے فرمایا کہ ان دس دنول میں بھی چلتے پھرتے، اٹھتے بیٹھتے، تکبیر پڑھنا اولی ہے، بہتر ہے اور یہ بہتر کام اب آج کل کھ مفقود سا ہو گیا ہے، ہم لوگ چھوڑ بیٹے ہیں بوں تونہیں کہنا چاہیے کہ سنت ہے اس واسطے کہ می کریم سالٹھائیہ سے براو راست ثابت نہیں، لیکن خیر القرون کے اندر، جبکہ صحابہ بھی بہت موجود تھے، تابعین بھی تھے، تبع تابعین بھی تھے، وہ یمل کرتے رہے ہیں اور اس کے اوپر کوئی تکیرنہیں فقہاء کرام نے اس کو اولی قرار دیا ہے، اس واسطے ان دس دنوں میں بھی تکبیر کا کثرت سے زبان پر ہو اور بلند آواز سے ہوتو کوئی مضا كقة نہيں، اچھى بات ہے اور اس كو رواج دينا بہتر ہے۔



#### مواعظِعماني المساسس

### ایام تشریق میں صحابہ کرام رشخانیہ کاعمل بلکہ جوایام تشریق ہیں یعنی یوم عرفہ سے لے کرتیرہ تار

بلکہ جو ایامِ تشریق ہیں یعنی یومِ عرفہ سے لے کرتیرہ تاریخ تک اس میں تو صحابہ کرام سے ثابت ہے حضرت عبد اللہ بن عمر رفی جا جو مشہور صحابی ہیں اور اتباعِ سنّت کی تصویر ہیں، ان کا ہم عمل سنّت کے مطابق ہوا کرتا تھا اور لوگ ان کے عمل سے سنتیں سیکھا کرتے تھے، ان کے بارے میں روایات میں آتا ہے کہ وہ نہ صرف یہ کہ نمازوں کے بعد تکبیر کہا کرتے تھے بلکہ کھانا کھا رہے ہیں تو پہلے تکبیر سے آغاز کیا، کھانا کھانے کے بعد تکبیر کہی اپنے فیصے کے اندر رہے اس میں تکبیر کہی اپنے فیصے کے اندر رہے اس میں تکبیر کہی یہاں تک کہ بازاروں میں نگلتے تو تکبیر کہتے اور ان کی تکبیر من کر میاں تا ہے، تو بھی اللہ تبارک وتعالی نے ان ونوں کو اپنی شانِ کبریائی روایات میں آتا ہے، تو بھی اللہ تبارک وتعالی نے ان ونوں کو اپنی شانِ کبریائی اللہ تعالی کی بڑائی بیان کر نے کا

ٱللَّهُ ٱكبرُ ، اللَّهُ ٱكْبَر ، اللَّهُ ٱكْبَرُ لَا إِللهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ ٱكْبَرُ ، اللهُ ٱكْبَرُ ، اللهُ ٱكْبَرُ ، اللهُ ٱكْبَرُ ، اللهُ ٱكْبَرُ ويللهِ الْحَدْدُ

یہ جو تکبیر کہ اُواکی جا رہی مختلف اوقات میں یہ بھی ایک طرح سے مشابہت پیدا کی جا رہی ہے ان خوش نصیب لوگوں کے ساتھ، جولبیك أللهم لبیك کی صداؤں میں یہ وقت گزار رہے ہیں تو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے کچھ بعید نہیں ہے کہ اس کی برکت سے وہ ہمیں بھی ان رحموں سے سرفراز فرما دے، جو وہاں

(۱) صحيح البخاري ۲۰/۲ تعليقار



بدائت مواظ عمان \_\_\_

نہ وین کے لیے جج کی برکتیں



جانے والے لوگوں کو اللہ تبارک وتعالی عطا فرمائیں گے، تو دوسری چیز یہ ہے جس کا ان دنوں میں اہتمام کرنا چاہیے۔

عشرهٔ ذی الحجه کا تیسراعمل

تيسرے يہ جو دس دن آرہے ہيں كم ذى الحجہ سے دس ذى الحجہ تك اب دس ذی الحجہ میں تو روزہ رکھنا حرام ہے تو نو دن سمجھ لو۔ پہلے دن سے لے کر نو دن تك - ان ك بارك مين حديث مين في كريم من التالييم كابيرارشاد ب: الله تعالى كوكوئي بهي عمل خير، عبادت كاكوئي بهي عمل كسي اور دن میں اتنامحبوب نہیں جتنا ان دنوں میں محبوب ہے۔

یعنی رمضان کو چھوڑ کہ اس لیے علاء کرام فرماتے ہیں کہ رمضان کے بعد یدون جوآ رہے ہیں، یہ رمضان کے بعد عبادت کے لیے سب سے افضل زمانہ ہے، ہرفتم کی عبادتوں کے لیے۔ کچھ عبادتوں کی فضیلت تو رسول کریم مان علیہ ا نے ارشاد فرما دی کہ

ان دنوں میں، (یعنی کم ذی الحجہ سے لگا کرنو ذی الحجہ تک) ایک دن کا روزہ ایک سال کے روزے کا ثواب رکھتا ہے اور ایک رات کی عبادت لیلتہ القدر کی عبادت کے

تو آپ اندازه کرو که چوبیس گھنٹے اس فضیلت میں داخل ہو گئے که دن

(۱) صحیح البخاری۲۰/۲ (۹۲۹)۔

**m2**m

کے اندر روزہ ایک سال کے برابر اور رات کے اندر رات کی عبادت الله القدر کی عبادت کے برابر اور صرف روز ہے اور رات کی عبادت ہی کے ساتھ کوئی خصوصیت نہیں ہے، بلکہ حدیث کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر عمل تلاوت ہو، ذکر ہو، تبیج ہو، صدقہ خیرات ہو یا کوئی اور بھی نیک عمل ہو، اس کا ثواب ان ونوں میں اللہ تبارک وتعالیٰ کی رحمت سے بہت بڑھ جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ کو کوئی نیک عمل کسی اور زمانے میں اتنامحبوب نہیں، جتنا اس زمانے میں محبوب ہے، لہذا یہ رمضان کے بعد سب سے زیادہ فضیلت کے ایام ہیں اور سب سے زیادہ فضیلت کی راتیں ہیں، اللہ تبارک وتعالیٰ کی عبادت کا اہتمام کرنے کے لیے تو جتنا جس کوتوفیق ہو جائے، روزہ رکھنے کی توفیق ہونوافل کی توفیق ہو، تلاوت کی ہو، ذکر کی ہو، تبییج کی ہو، صدقہ خیرات کی ہو، وہ سارے کام اس زمانے کے اندر بہت زیادہ فضیلت رکھتے ہیں، جن کے ذریعے اللہ تبارک وتعالی اینے فضل و کرم سے ہمیں بھی جج کی عبادت کے تواب سے اور ان کی رحمتوں سے محروم نہیں فرمائیں گے اللہ تعالیٰ کی رحمت سے یہ امید رکھنی چاہیے کہ دور رہنے والوں کو بھی اللہ تعالیٰ کی رحمت ہنچے گی اور پھر ان میں بھی خاص طور پر عرف کا دن ہے، یعنی وزی الحجہ اس کی خصوصی فضیلت ہے کہ وہ ایک سال پہلے کے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے، اگر اور دنوں میں نہیں رکھ سکے تو کم از کم عرفہ کے دن آ دمی روزہ رکھ لے۔



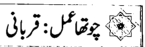
ذی الحجہ کی راتوں میں عبادت کا زیادہ اہتمام کرنا چاہیے

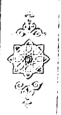
اور رات کے وقت اللہ تبارک وتعالیٰ توفیق عطا فرمائے تو عام دنوں سے پچھ زیادہ نوافل پڑھ لے، عام دنوں میں تہجد کی توفیق نہیں، ان دنوں میں

نہ وینچنے والول کے لیے جج کی برکتیں

اہتمام کرلے۔ آج کل تو راتیں بھی ذرا بڑی ہونے لگی ہیں اور اگر کسی کو آخر شب میں اٹھنے کا موقع نہ ہوتو اللہ تعالیٰ نے بیہ بھی سہولت رکھی ہے۔

معجم طرانی میں ایک حدیث آئی ہے جس میں نئی کریم مان اللہ ہے یہ بات منقول ہے کہ اگر کوئی مخص عشاء کے فرض کے بعد کسی بھی وقت کوئی بھی نفلی نماز پڑھ لے تو صلوۃ اللیل میں لکھی جائے گی (۱) یعنی جس وقت آخر رات میں تبجد کا وقت ہوتا ہے، اگر اس وقت نہ پڑھ سکے، تو کم از کم عشاء کے بعد پچھ نفلیں بنیتِ صلوۃ اللیل پڑھ لے اور اگر کوئی پہلے سے پڑھتا ہے، تو اس میں کچھ اضافہ کر لے تاکہ اس رات کی فضیلت میں اللہ تبارک وقعالی اس کو بھی حصہ دار بنا دیں۔ یہ خصوصی احکام ہیں جو اللہ تبارک وقعالی نے ان ایام کے لیے رکھیں ہیں۔



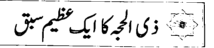


اور پھراس کی انہاء ہوتی ہے قربانی کے اوپر کہ جب دس ذی الحجہ آگئ تو قربانی کے دن شروع ہو گئے یہاں پر وہی بات ہے کہ جج میں بہت سے حاجی قربانی کر رہے ہیں، جنہوں نے قران یا تہت کیا، ان کے ذمے قربانی واجب ہے اور جنہوں نے افراد کیا، ان کے ذمے واجب نہیں ہے، لیکن مستحب ہے۔ وہ قربانی کرتے ہیں، وہاں پر تو اللہ تبارک وتعالی نے ہمیں تیسری مشابہت سے عطافر ما دی کہ قربانی کرو۔ وہاں بھی کیا ہوتا کہ قربانی کرنے کے بعد احرام کھاتا

<sup>(</sup>١) للعجم الكبير للطبراني ٢٧١/١ (٧٨٧) وقال المنذري في "الترغيب" ١ ٢٤٣: رواه الطبراني ورواته ثقات إلا محمد بن اسحاق.

(

ہے، پھر وہ پابند یاں ختم ہوتی ہیں،اب لباس بھی پہن لیتے ہیں، حابی خوشبو بھی لگا لیتے ہیں،اور اپنے بال بھی کا ف لیتے ہیں اور اپنے ناخن کا ف لیتے ہیں۔ تو یہاں پر بھی وہ جومستحب قرار دیا گیا تھا کہ بال نہ کاٹو اور ناخن نہ کاٹو، اس کی انتہاء جا کر قربانی پر ہوتی ہے کہ جب قربانی کر لی تو بال بھی کا ف علتے ہیں اور ناخن بھی کا ف علتے ہیں، تو یہ ایک اور مشابہت اللہ تعالی نے قربانی کے اندر پیدا فرما دی۔ تو یہ اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے دیکھا جائے تو یہ جینے بھی ایام ہیں، چاہے وہ حاجی ہول یا غیر حاجی ہوں، ان سب کے لیے اللہ تبارک وتعالی فائدہ اٹھانے کی توفیق عطا فرمائے۔ ہیں،تو ان سے ہمیں اللہ تبارک وتعالی فائدہ اٹھانے کی توفیق عطا فرمائے۔



پر ان دس دنوں میں یا بارہ تیرا دنوں میں جوعبادتیں انجام یا رہی ہیں،
ان سے ایک اور عظیم سبق ملتا ہے، جو در حقیقت اگر انسان ذہن نشین کر لے تو
اس کی دین کامیابی کی کلید ہے، وہ یہ کہ آپ جتی عبادتیں دیکھ رہے ہو، اس میں
یہ بات نظر آئے گی کہ اگر میں عقل سے سوچوں تو اس عقل کے ترازو میں یہ
عبادتیں پوری نہیں اترتی، کہیں جج میں دیکھوں جج میں کیا عبادتیں ہو رہی ہیں
کہ بھی پچیس تیس لاکھ آدی مکہ مکر مہ سے سفر کر کے منی جا رہے ہیں اور وہاں پر
ایک پھر لگا ہوا ہے، جس کو جمرات کہتے ہیں، اس کو کنگری مار رہے ہیں، صرف
ایک پھر پر سات کنگریاں مارنے کے لیے یہ تیس پنیٹیس لاکھ آدی تین دن
پڑاؤ ڈالے ہوئے ہیں منی میں اور اس کے اوپر اگر دیکھا جائے تو صرف اس



نہ وینینے والوں کے لیے تج کی برکتیں

کام کے لیے کروڑوں اربوں روبیوخرچ ہورہا ہے کہ تین دن تک می مخلوق جا کر ایک پھر کو کنکریاں مارے گی، ارے بھی کیا قصور کیا ہے اس پھرنے کہ اس کوئکریاں ماری جا رہی ہیں، توعقل سے سوچوں تو کوئی اس کا مطلب سمجھ میں نہیں آتا، بھی وہ شیطان تھا، جس نے بہکایا تھا، وہ تو اب بھی پتانہیں کہا پھر رہا ہو گا؟ اور بہتو ایک پتھر ہے، اس پتھر کے اویر کنگریاں مار رہی ہے، یہ یوری مخلوق اور یہ کنکریاں مار کے خوش ہو رہی ہے۔ لوگ پوچھتے ہیں کہ ہاں بھی مار لی تم نے؟ جس نے مار لی وہ کامیاب ہو گیا، وہ جا کے دوسروں کو بتاتا ہے کہ بھی میں نے تو مار لیا اور اس غرض کے لیے بورا پجیس تیس لاکھ کا شہر مکہ ہے منی منتقل ہو گیا، وہاں پڑاؤ ڈال دیا، وہاں پوری بستی بس گئی، اس کام کے لیے، بوچھوکس کام کے لیے بوراشمر امنڈ گیا یہاں یر، کہ جی کنکر مارنے تھے اس پھر کوتو بظاہر تو کوئی عقل کی مات نظرنہیں آتی۔



#### وین در حقیقت اتباع کا نام ہے

لیکن سکھانا بیمقصود ہے کہ اس عقل کو رکھ دو بالائے طاق، جب ہماراتھم آ جائے تو جس کام کا ہم تھم دے دیں، وہی عقل کے مطابق ہے اور وہی سمجھ ك مطابق ہے، وہى شك ہے۔ چاہے تمہارى سمجھ ميں آ رہا ہو يا ندآ رہا ہو، تمهاری عقل اس کو قبول کر رہی ہو نہ قبول کر رہی ہو، اس کو اچھا سمجھ رہی یا برا سمجھ رہی ہو، اصل کام جو ہے وہ اللہ جل جلالہ کے تھم کی اتباع ہے اللہ تبارک وتعالی نے تھم دیا تھا مارنے کا ہم ماریں کے اس کی حکمت ہماری سمجھ میں آئے یا نہ آئے،مصلحت سمجھ میں آئے یا نہ آئے، اللہ تبارک وتعالیٰ کا تھم ہے البذا اس کر تغیل کر رہے ہیں، اس زمانے کی ساری عبادتوں میں آپ کو سے بات نظر آئے گی، ایک لاکھ نمازوں کا ثواب ہے معجد حرام میں آٹھ تاریخ آئی تھم ہوا نکل جاؤ، یہاں سے اور منی کے صحواء میں جا کہ پڑھو نماز وہاں کیا کام ہے، کھر بھی نہیں، بس پانچ نمازیں وہاں پڑھنی ہیں، مسجد حرام ہیں کہ کھر بھی نہیں، بس پانچ نمازیں وہاں پڑھوتو بتانا سے اور وہاں جا کر بس پڑاؤ ڈال لو اور پانچ نمازیں وہاں پڑھوتو بتانا سے مقصود ہے کہ نہ بیت اللہ میں کچھ رکھا ہے، نہ کعبہ میں کچھ رکھا ہے، اصل جو کچھ ہے وہ ہمارے تھم میں ہیں جہ درام میں ایک لاکھ نمازوں کا ثواب ہے، ایک لاکھ نماز کا ثواب ہے، ایک لاکھ نماز کا ثواب میل گا۔ جب ہم نے کہا کہ چلے جاؤ تو اب تمہارے لیے اس معجد حرام میں ایک لاکھ نمازوں کا ثواب ہے، لیے اس معجد حرام میں کوئی فضیلت نہیں ہے اور تمہاری فضیلت منی کے صحواء میں ہوگی، قدم قدم پر اللہ تبارک وتعالی نے یہ بات میں ہوگی، قدم قدم پر اللہ تبارک وتعالی نے یہ بات دکھائی ہے۔

ای کا ایک مظاہرہ ہمارے یہاں قربانی میں ہے کہ قربانی ایک ایک عبادت ہے کہ بس ان تین دنوں میں انجام پائے گی اور سارے سال قربانی نہیں اور سارے سال اگر آپ برا ذرج کرو، تو گوشت صدقہ کر سکتے ہو،لیکن قربانی کی عبادت نہیں، قربانی کی عبادت کا مطلب یہ ہے کہ جانور کے گلے پر اللہ کے نام پر اللہ کے لیے چھری پھیر دی، قربانی کی عبادت اوا ہوگئ، گوشت سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ وہ صرف اللہ کے نام پر جانور کو ذرج کرنے کا نام ہے۔ بھئ سارا سال پڑا ہوا تھا وہاں پر ہمارے پاس پیے بھی شے اس وقت ہم کر لیتے قربانی، اگر سارا سال کرتے رہوتو کوئی قربانی کا تواب نہیں اور ان دنوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے کہہ دیا کہ قربانی سے زیادہ فضیلت والاعمل دنوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے کہہ دیا کہ قربانی سے زیادہ فضیلت والاعمل



کوئی اور نہیں (۱) ، تو اب دنول کے اندر اگر کر رہے ہوتو وہ عبادت ہے اور دوسرے دنوں میں کرو کے تو کچھ بھی نہیں،بس گوشت ہی گوشت ہے،لیکن قربانی نہیں۔تو بیرسارے احکام اللہ تبارک وتعالیٰ نے جو عطا فرمائے ان دنوں میں اس میں سبق بید دینا مقصود ہے کہ اگر مسلمان ہو تو تمہیں سب سے زیادہ اہمیت تھم دے دیا کوئی چیزمشروع قرار دے دی تو اس کو بے چون و چرا مان کر اس یرعمل کرو، اس میں عقلی گھوڑ ہے مت دوڑاؤ کہ بھئی ایبا کیوں ہو گیا؟ یہ کیوں حلال ہو گیا؟ یہ کیوں حرام ہو گیا؟ اس کیوں کی فکر میں مت یڑو، بلکہ جو اللہ نے تھم دے دیا اللہ کے رسول سان الیٹ نے تیم دے دیا اس پر اسی طرح عمل کر ا لوجس طرح کہا گیا ہے۔

یہ کلتہ اگر ہماری سمجھ میں آجائے کہ دین درحقیقت نام ہے اتباع کا، الله تعالی کے حکم کی اتباع کا، الله کے رسول ساتھالیہ ہے کہ کم کی اتباع کا، تو بہت سارے خرضے جو آج کی دنیا میں لوگوں نے ڈالے ہوئے ہیں وہ ختم ہو جائیں گے۔ تھم ہے بس جو تھم ہے تو اس تھم کی اتباع کرنی ہے۔ کیو ل کا سوال نہیں ہے، اللہ تعالی اپن رحمت سے ہمارے دلوں میں یہ بات اچھی طرح بھا دے اور ان ایام اور راتوں سے اپنی رضا کے مطابق صحیح طور پر فائدہ اٹھانے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

واخى دعوانا ان الحمد لله رب العالمين







(۱) سنن الترمذي ١٥٩/٣ (١٤٩٣). وقال هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه من حا هشامبن عروة إلامن هذا الوجه.

۔۔ نہ پہنچنے والوں کے لیے حج کی برکتیں









بدائت موافظ فتأل نيك كام مين ويرند تيجي نیک کام میں ویر نہ کیجیے (اصلاحی خطبات ۱/۲۰) 3

نيك كام مين دير نه يجيجي

مواعظاعاتي

1

T ....

s.

A CONTRACTOR OF THE SECONDARY OF THE SEC

## بالندائجا الأخم

# نیک کام میں دیر نہ کیجیے



> فَاعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

وَسَادِعُوٓا إِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنْ رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَمُضُهَا السَّلُوْتُ وَالْاَرْضُ أُعِدَّ لِلْمُتَّقِيْنَ (١)



<sup>(</sup>١) سورة آل عمر ان آيت (١٣٣)-

مواعطِ عَمَاني

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين -



#### مبادرت الى الخيرات

علامہ نووی رائیں نے آ کے جو باب قائم کیا ہے۔ وہ ہے:

"باب في المبادرة الى الخيرات"(١)

اس کے معنی یہ ہیں کہ جب انسان اپنی حقیقت پرغور کرے گا اور اللہ جل جلالۂ کی عظمت ِ شان، اس کی قدرت ِ کاملہ اور حکمت ِ بالغہ پرغور کرے گا اور اس کی شانِ ربوبیت پرغور کرے گا تو اس غور وفکر کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کی طرف دل ماکل ہوگا اورخود بخو د دل میں داعیہ پیدا ہوگا کہ جس مالک نے یہ ساری کا نئات بنائی ہے اور جس مالک نے یہ نمتیں مجھ پر نازل فرمائی ہیں اور جس مالک نے ہم محمد بنائی کے اور جس مالک نے ہم محمد بنائی کے اور جس مالک کے ہم محمد بیر اور جس مالک کا بھی مجھ پر کوئی حق ہوگا کہ محمد بیر داعیہ اور میلان پیدا ہو، اس وقت کیا کرنا چاہیے؟





<sup>(</sup>١) رياض الصالحين ص٦٣ طبع موسسه الرساله.



### نیکی کے کاموں میں ریس اور دوڑ لگاؤ

علامدنووی راز الله سب سے پہلے بدآ بت کریمہ لائے ہیں کہ

وَسَارِعُوْا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَمُضُهَا السَّبُوْتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّ لِلْمُتَّقِين (١)

تمام انسانیت کوخطاب کرکے اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ

اپنے پروردگار کی مغفرت کی طرف اور اس جنت کی طرف جلدی سے دوڑو، جس کی چوڑائی آسانوں اور زمین کے برابر، بلکہ اس سے بھی کہیں زیادہ ہے اور وہ متق لوگوں کے لیے تیار کی گئی ہے۔

"مارعت" كمعنى بي جلد سے جلد كوئى كام كرنا، دوسروں سے آگے برختے كى كوشش كرنا۔ ايك دوسرى آيت ميں فرمايا كم

فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ

یعنی بھلائی اور نیکی کے کاموں میں ریس اور دوڑ لگاؤ۔

خلاصہ اس کا بیہ ہے کہ جب کی نیک کام کا ارادہ اور داعیہ ول میں پیدا ہو تو اس کوٹلا وُنہیں۔

(۱) سورة آل عمر ان آيت (۱۳۳).

(٢)سورة البقرة آيت (١٤٨) ـ

#### موَعِطِعُمَا فِي اللهِ اللهِ

# شيطاني داؤ

اس لیے کہ شیطان کے داؤ اور اس کے حربے ہر ایک کے ساتھ الگ ہوتے ہیں، کافر کے لیے اور ہیں، مؤمن کے لیے اور ہیں، مؤمن کے لیے اور ہیں۔ مؤمن کے دل میں شیطان سے بات نہیں ڈالے گا کہ یہ نیکی کا کام مت کیا کرو، سے بُرے کام ہیں۔ یہ بات براہ راست اس کے دل میں نہیں ڈالے گا، اس لیے کہ وہ جانتا ہے کہ یہ صاحبِ ایمان ہونے کی وجہ سے نیکی کے کام کو بُرانہیں بجھ سکتا، لیکن مؤمن کے ساتھ اس کا بہ حربہ ہوتا ہے کہ اس سے یہ کہتا ہے کہ یہ نماز پڑھنا، یہ فلال نیک کام کرنا تواچھا ہے، اس کو کرنا چاہیے، لیکن ان شاء اللہ کل بے شروع کریں گے۔ اب جب کل آئے گی تو پھر سے کہے گا اچھا بھائی! کل سے شروع کروں گا تو وہ کل بھی زندگی ہمر نہیں آئے گی یا کسی اللہ والے کی بے شروع کروں گا تو وہ کل بھی زندگی ہمر نہیں آئے گی یا کسی اللہ والے کی بات والے کہ بیات اللہ کالی بات رکنا چاہیے ابنی زندگی میں بند یکی لائی چاہیے، گناہوں کو چھوڑ نا چاہیے، نیکیوں کو اختیار کرنا چاہیے، لیکن ان شاء اللہ اس پر جلد از جلد عمل کریں گے، جب اس کو ٹلاد یا تو پھر بھی اس پر عالم از جلد عمل کریں گے، جب اس کو ٹلاد یا تو پھر بھی اس پر عالم از جلد عمل کریں گے، جب اس کو ٹلاد یا تو پھر بھی اس پر عالم ان جلد عمل کریں گے، جب اس کو ٹلاد یا تو پھر بھی آئے گی۔

# عرعزيزے فائدہ أثھالو

ای طرح زندگی کے اوقات گزرتے جارہے ہیں۔ عمرِ عزیز گزرتی جارہی ہے۔ کچھ پیتنہیں کہ متنی عمر باقی ہے؟ قرآن کریم کابدار شاد ہے کہ کل پرمت ٹالو، جو داعیہ اس وقت پیدا ہوا ہے اس پر ای وقت عمل کرو، کیا معلوم کہ کل تک بدداعیہ رہے یا نہ رہے۔اوّل تو بہ بھی نہیں پت کہتم خود زندہ رہو یا نہ رہو







اور اگرتم خود زندہ رہوتو یہ پتے نہیں کہ یہ داعیہ باتی رہے گا یا نہیں؟ اور اگر داعیہ باتی رہا توکیا معلوم کہ اس وقت حالات موافق ہوں یا نہ ہوں۔ بس! اس وقت جو داعیہ پیدا ہوا ہے اس پرعمل کرکے فائدہ حاصل کرلو۔

# نیکی کا داعیہ اللہ تعالی کا مہمان ہے

یہ داعیہ اللہ جل شانہ کی طرف سے مہمان ہے، اس مہمان کی خاطر مدارت کراو، اس کی خاطر مدارت یہ ہے کہ اس پرعمل کراو، اگر نقل نماز پڑھنے کا داعیہ پیدا ہوا اور بیسو چا کہ یہ فرض و داجب تو ہے نہیں۔ اگر نہیں پڑھیں گے تو کوئی گناہ تو ہوگا نہیں چلو چھوڑو۔ بیتم نے اس مہمان کی نا قدری کردی جو اللہ تعالی نے تمہاری اصلاح کی خاطر بھیجا تھا۔ اگرتم نے ای وقت فوراً عمل نہ کیا تو چھے رہ جاؤگے، پھر معلوم نہیں کہ دوبارہ مہمان آئے یا نہ آئے بلکہ وہ آنا بند کردے گا، کیونکہ وہ مہمان یہ سویے گا کہ یہ خص میری بات تو مانیا نہیں اور میری نا قدری کرتا ہے، میری خاطر مدارت نہیں کرتا، میں اب اس کے پاس نہیں جاتا اس طرح دل میں نیکی کا داعیہ پیدا ہونا ہی بند ہوجائے گا۔ بہرحال! ویہ تو ہرکام میں جلدی اور عجلت کرنا بڑا ہے، لیکن جب دل میں کی نیک کام ویہ تو ہرکام میں جلدی اور عجلت کرنا بڑا ہے، لیکن جب دل میں کی نیک کام ویہ تو ہرکام میں جلدی اور عجلت کرنا بڑا ہے، لیکن جب دل میں کی نیک کام ویہ تو ہرکام میں جلدی اور عجلت کرنا بڑا ہے، لیکن جب دل میں کی نیک کام کرنے کا داعیہ پیدا ہوتو اس پرجلدی عمل کرلینا ہی اچھا ہے۔

#### 🛞 فرصت کے انتظار میں مت رہو

اگر اپنی اصلاح کی فکر کا دل میں خیال آیا کہ زندگی ویے ہی گزری جارہی ہے، نفس کی اصلاح ہونی چاہیے اور اپنے اخلاق اور اعمال کی اصلاح ہونی چاہیے، لیکن ساتھ ہی ہے سوچا کہ جب فلال کام سے فارغ ہوجا کیں گے،

# 

پھر اصلاح شروع کریں گے، یہ فرصت کے انتظار میں عمرِعزیز کے جولمحات گزر رود میں وہ فرصت بھی آنے والی نہیں ہے۔ رہے ہیں، وہ فرصت بھی آنے والی نہیں ہے۔



# کام کرنے کے بہترین گر

ہمارے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمر شفیع صاحب قدس الله سرهٔ فرمایا کرتے



''جو کام فرصت کے انتظار میں ٹال دیا، وہٹل گیا، وہ پھر تہیں ہوگا۔ اس واسطے کہتم نے اس کو ٹال دیا۔ کام کرنے كاطريقه يه ہے كه دو كاموں كے درميان تيسرے كام كو گھسا دو، یعنی وہ دو کام جوتم پہلے سے کررہے ہو، اب تیسرا کام کرنے کا خیال آیا تو ان دو کاموں کے درمیان تیسرے کام کو زبردتی گھسادو، وہ تیسرا کام بھی ہوجائے گا اور اگر بیسوچا کہ ان دو کامول سے فارغ ہوکر پھر تیسرا کام کریں گے تو پھروہ کام نہیں ہوگا۔ بیمنصوبے اور پلان بنانا کہ جب بیکام ہوجائے گا تو پھرکام کریں گے بیسب ٹالنے والی باتیں ہیں۔ شیطان عموماً اسی طرح دھوکے میں رکھتا ہے۔''



 $\odot$ 

# المنا برانہیں کانا برانہیں

اس ليے " مبادرت الى الخيرات " يعنى نيك كاموں ميں جلدى كرنا اور آ گے بڑھنا قرآن وسنت کا تقاضا ہے اور علامہ نووی رہائیکلیہ نے اسی کے لیے یہ باب



قائم فرمايا ہے 'باب المبادرة الى الخيرات '' يعنى بھلائيوں كى طرف جلدى سے سبقت کرنا۔ علامہ نووی راہی الے یہاں دو لفظ استعال کیے ہیں: ایک "مبادرت" يعنى جلدى كرنار دوسرا" مسابقت" يعنى مقابله كرنا، ريس لگانا، ايك دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرنا اور بیہ مقابلہ کرنا اور ریس لگانا نیکی کے معاملے میں محبوب ہے، لیکن دوسری چیزوں میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرنا بُرا ہے۔ جیسے مال کے حصول میں،عزت کے حصول میں،شہرت کے معاملے میں، دنیا کے حصول میں، جاو طلی کے معاملے میں، ان سب میں ہی بات بری ہے کہ انسان دوسرے سے آگے بڑھنے کی حرص میں لگ جائے، کیکن نیکیوں کے معاملے میں ایک دوسرے سے آگے براضنے کا جذبہ ایک محمود اور قابلِ تعریف جذبہ ہے۔قرآنِ کریم خود کہدرہا ہے کہ

فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ

نیکیوں میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرو۔ ایک شخص کوتم د مکھ رہے ہو کہ ماشاء اللہ عبادت میں لگا ہوا ہے طاعات میں لگا ہوا ہے، گنا ہول سے چے رہا ہے، اب کوشش کرو کہ میں اس سے زیادہ آگے بڑھ جاؤل، اس میں ریس لگانا بُرانہیں۔

# ونیاوی اسباب میں ریس لگانا جائز نہیں



یہاں معاملہ اُلٹا ہوگیا ہے، اس وقت ہماری بوری زندگی ریس لگانے میں گزر رہی ہے، لیکن ریس اس میں لگ رہی ہے کہ پییہ زیادہ سے زیادہ کہاں



<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آيت (۱٤۸)-

ے آجائے، دوسرے نے اتنا کمالیا، میں اس سے زیادہ کمالوں۔ دوسرے نے ایس کارخریدی، ایسا بنگلہ بنالیا، میں اس سے اعلیٰ درج کا بنالوں، دوسرے نے ایسا کارخریدی، میں اس سے اعلیٰ درج کی خریدلوں، دوسرے نے ایسا ساز و سامان جمع کرلیا میں اس سے اعلیٰ درج کا جمع کرلوں۔ پوری قوم ای ریس کے اندر مبتلا ہے اور اس ریس میں حلال وحرام کی فکر مٹ گئ ہے، اس لیے کہ جب د ماغ پر سے جذبہ سوار ہوگیا کہ دنیاوی ساز و سامان میں دوسرے سے آگے بڑھنا ہے، تو جذبہ سوار ہوگیا کہ دنیاوی ساز و سامان میں دوسرے سے آگے بڑھنا ہے، تو طال مال کے ذریعے آگے نکانا توبڑا مشکل ہے، تو پھر حرام کی طرف رجوع کرنا یوسا سے۔ اس طرح اب حلال وحرام ایک ہورہے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ جس چیز میں ریس لگانا اور مقابلہ کرنا شرعاً بُرا تھا وہاں سب مقابلہ پر لگے ہوئے ہیں اور ایک دوسرے سے آگے بڑھ رہے ہیں اور جس چیز میں مقابلہ کرنا، ریس لگانا، ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی فکر کرنا مطلوب تھا اس میں پیچے رہ گئے ہیں۔

# جوک کے موقع پر حضرت عمر کا حضرت ابو بکر زائے ہا سے مقابلہ













غزوے میں چلے اور اس میں شریک ہواور نبی کریم سل النہ آئیل نے مسجد نبوی میں کھڑے ہوکر اعلان فرما یا کہ یہ غزوے کا موقع ہے اور سوار یوں کی ضرورت ہے، اونٹنیاں چاہئیں، پیسوں کی ضرورت ہے۔ مسلمانوں کو چاہیے کہ بڑھ چڑھ کر اس میں چندہ دیے گا، میں اس کے لیے جنت کی ضانت دیتا ہوں۔ اب صحابہ کرام کہاں پیچے رہنے والے تھے، جبکہ خود نبی کریم سالٹ آئیل کی زبان سے یہ جملہ من لیس کہ ان کے لیے جنت کی ضانت ہی کریم سالٹ آئیل کی زبان سے یہ جملہ من لیس کہ ان کے لیے جنت کی ضانت ہی کریم سالٹ آئیل کے اس جن کوئی کچھ لارہا ہے، کوئی کچھ لارہا ہے۔

حضرت فاروقِ اعظم رفائن فرماتے ہیں کہ میں اپنے گھر گیا اور میں نے اپنے گھر کا جتنا کچھ ساز و سامان اور روپیہ پیسہ تھا وہ آ دھا آ دھا تقسیم کردیا اور پھر آ دھا حصہ لے کرنی کریم مانٹھائی کی خدمت میں چلاگیا اور دل میں خیال آنے نگا کہ آج وہ دن ہے کہ شاید میں ابوبکر صدیق رفائن ہے آئے نگل جاؤں۔ یہ جو جذبہ پیدا ہورہا ہے کہ میں ان سے آگے بڑھ جاؤں یہ ہے دمسابقت الی الخیرات' گرکبھی ان کے دل میں یہ جذبہ پیدا نہیں ہوا کہ میں دمسابقت الی الخیرات' گرکبھی ان کے دل میں یہ جذبہ پیدا نہیں ہوا کہ میں کہ حضرت عثمان غنی زفائن سے بیے میں آگے بڑھ جاؤں، کبھی یہ جذبہ پیدا نہیں ہوا کہ حضرت عبدالرحمن بن عوف رفائن کے دل میں بہت پسے ہیں، ان سے زیادہ پسے مجھے حاصل ہوجا عیں، لیکن یہ جذبہ پیدا ہوا کہ صدیق اکر رفائن کو اللہ تعالیٰ نے نیکی کا جو مقام بخشا ہے، ان سے آگے بڑھ جاؤں۔ تھوڑی دیر میں حضرت نے نیکی کا جو مقام بخشا ہے، ان سے آگے بڑھ جاؤں۔ تھوڑی دیر میں حضرت مر رفائن کھی تشریف لائے اور جو پچھ تھا حاضر کردیا۔ بی اکرم سرکار دوعالم سائٹ ایکی نے نوچھا: ''اے عمر گھر میں کیا جھوڑ آ سے ہو؟''

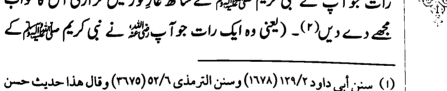


الما اور آ دھا غزوہ کے لیے اور جہاد کے لیے لے آیا ہوں۔ "آپ سلسلیلیم نے ان کو دعا کیں وس کہ اللہ تعالی تمہارے مال میں برکت دے۔اس کے بعد صديق اكبررض الله عنه سے يوچها: "كم في اين كمريس كيا چهورا؟"

حضرت ابوبكر صديق بنالني في عض كيا: " يارسول الله! كهر مين الله اور اس کے رسول مان قلیج کو چھوڑ آیا ہوں، جو کچھ گھر میں تھا سارا کا سارا سمیٹ کر يبال لے آيا ہوں۔' حضرت فاروق اعظم فرائند فرماتے ہيں كه اس دن مجھے یت چلا کہ میں جاہے ساری عمر کوشش کرتا رہوں، لیکن حضرت ابوبکر صدیق زمانند ے آ گے نہیں بڑھ سکتا<sup>(۱)</sup>۔

# ایک مثالی معامله

ایک مرتبه حضرت عمر فاروق والنیم نے حضرت ابوبکر صدیق والنیم سے فرمایا که "آب میرے ساتھ ایک معاملہ کریں تو میں بڑا احسان مند ہول گا۔" انہوں نے بوچھا: ''کیا معاملہ؟''فاروقِ اعظم زائشہ نے فرمایا کہ''میری ساری عمر کی جتنی نیکیاں ہیں، جتنے اعمال صالحہ ہیں، وہ سب مجھ سے لے لیں اور وہ ایک رات جوآب نے نی کریم مانطلیج کے ساتھ غار ثور میں گزاری اس کا ثواب مجھے دے دیں(۲)\_ (یعنی وہ ایک رات جو آب رہائنڈ نے نبی کریم مالٹھالیام کے



<sup>(</sup>r) مو سوعة الفرق المنتسبة للاسلام ٣٣/٢ (المكتبة الشاملة) اور اس جيما واقع مستدرك حاکم ۲/۲ (٤٢٦٨) پر بھی ہاں کے بارے میں ماکم نے فرمایا هذا حدیث صحیح الإسناد على شرط الشيخين، لولا إرسال فيه ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي في "التلخيص".ال مرتب عفي عنه.

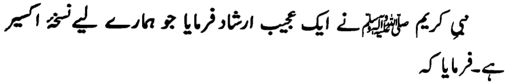




ساتھ غارِ تور میں گزاری، وہ میرے سارے اعمال پر بھاری ہے )۔'

غرضیہ صحابہ کرام ریکن اللہ است بیتے جمع کر لیے، میں بھی جمع کراوں۔ فلال آتی کہ یہ سوچیں کہ فلال نے است بیتے جمع کر لیے، میں بھی جمع کراوں۔ فلال کا مکان بڑا شاندار ہے، میرا بھی وییا ہوجا تا۔ فلال کی سواری بہت اچھی ہے، ویی جمع بھی مل جاتی، لیکن اعمالِ صالحہ میں مسابقت نظر آتی ہے اور آج ہمارا معاملہ بالکل اُلٹا چل رہا ہے، اعمالِ صالحہ میں آگے بڑھنے کی کوئی فکر نہیں اور مال کے اندر صبح سے لے کر شام تک دوڑ ہور ہی ہے اور آیک دوسرے سے اگر شام تک دوڑ ہور ہی ہے اور آیک دوسرے سے آگے بڑھنے کی فکر میں ہیں۔

# ھارے لیے نسخ اکسیر



" دنیا کے معاملے میں ہمیشہ اپنے سے ینچے والے کو دیکھو اور اپنے سے کمتر حیثیت والوں کے ساتھ رہو، اُن کی صحبت اختیار کرو اور ان کے حالات کو دیکھو اور دین کے معاملے میں ہمیشہ اپنے سے اونچے آ دمی کو دیکھو اور ان کی صحبت اختیار کرو۔"(۱)

كيوں؟ اس ليے كہ جب دنيا كے معالم ميں اپنے سے كمتر لوگوں كو ديكھو

(۱) صحيح مسلم ٤/٢٧٧ (١٩٦٢)\_



### 

کے تو جونعتیں اللہ تعالی نے تہمیں دی ہیں ان نعتوں کی قدر ہوگی کہ یہ نعمت اس کے پاس نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ نے مجھے دے رکھی ہے اور اس سے قناعت پیدا ہوگی،شکر پیدا ہوگا اور دنیا طلی کی دوڑ کا جذبہ ختم ہوگا اور دین کے معاملے میں جب او پر والوں کو دیکھوگے کہ مشخص تو دین کے معاملے میں مجھ سے آ کے بڑھ گیا تو اس وقت اپنی کی کا احساس پیدا ہوگا اور آ کے بڑھنے کی فکر يىدا ہوگى۔





### حضرت عون بن عبدالله رافيهيه نے كيسے راحت حاصل كى؟



حضرت عون بن عبدالله راليفليه جو محدث بھی ہیں، فقیہ بھی ہیں، صوفی بھی ہیں۔ وہ فرماتے ہیں:

> میں نے اپنی زندگی کا ابتدائی حصہ مالداروں کے ساتھ گزارا (خود بھی مالدار تھے) صبح سے شام تک مالداروں کے ساتھ رہتا تھا،لیکن جب تک مالداروں کی صحبت میں رہا، مجھ سے زیادہ عملین انسان کوئی نہیں تھا، کیونکہ جہال جاتا، یہ دیکھتا کہ اس کا گھر میرے گھر سے اچھا ہے، اس کی سواری میری سواری سے اچھی ہے، اس کا کیڑا میرے کیڑے سے اچھا ہے۔ ان چیزوں کو دیکھ دیکھ کرمیرے دل میں کڑھن پیدا ہوتی تھی کہ مجھے تو ملانہیں اور اس کومل گیا،لیکن بعد میں دنیاوی حیثیت سے جو کم مال والے تھے اُن کی محبت اختیار کی اور ان کے ساتھ اُٹھنے بیٹنے لگا تو



مهم

فرماتے ہیں کہ''فاستر حت'' یعنی میں راحت میں آ گیا۔ اس واسطے کہ جس کو بھی دیکھتا ہوں تو معلوم ہوتا ہے کہ میں تو بہت خوشحال ہوں، میرا کھانا بھی اس کے کھانے سے اچھا ہے، میرا کیڑا بھی اس کے کیڑے سے اچھا ہے، میرا گھر بھی اس کے گھر سے اچھا ہے، میری سواری بھی اس کی سواری بھی اس کی سواری سے اچھی ہے، اس واسطے میں اب الحمدلللہ راحت میں آ گیا ہوں (۱)۔

#### ورنه بهی قناعت حاصل نہیں ہوگی

یہ می کریم مل طالتھ کے ارشاد پر عمل کرنے کی برکت ہے، کوئی شخص تجربہ کرکے دیکھے رہو گے تجربہ کرکے دیکھے لیے معاطے میں اپنے سے او نچے کودیکھے رہو گے تو بھی پیٹ نہیں بھرے گا بھی قناعت حاصل نہیں ہوگی بھی آ تکھوں کو سیری نصیب نہیں ہوگی ہر وقت یہی فکر ذہن پر سوار رہے گی جس کے بارے میں نبی کریم مان خالیے ہے فرمایا کہ

"لوكان لابن آدم و ادياً من ذهب احب ان يكون له واديان "(۲)

"اگر ابن آ دم کو ایک وادی سونے کی بھر کر مل جائے تو وہ یہ چاہے گا کہ دو وادیاں مِل جائیں۔"



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٣٧٧/٣ وتفسير ابن ابي حاتم ٤٤٢/٢ وحليه الاولياء لابي نعيم ٢٤٢/٤

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۹۳/۸ (۱٤٣٩)۔

اور جب دومل جائیں گی تو چاہے گا کہ نین مِل جائیں اور ای طرت پوری زندگی اسی دوڑ میں صرف ہوجائے گی اور بھی راحت کی منزل پر، قناعت اور سکون کی منزل پر پہنچ نہیں یائے گا۔

اریک مال و دولت کے ذریعے راحت نہیں خریدی جاسکتی

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رائید کیا اچھی بات فرمایا کرتے تھے، لوحِ دل پرنقش کرنے کے قابل ہے۔ فرمایا کرتے تھے کہ

"راحت اور آرام اور چیز ہے اور اسباب راحت اور چیز ہے۔ اسباب راحت اللہ جل جلالۂ کا عطیہ ہے اور ہم نے آج اسباب راحت کا نام راحت رکھ دیا ہے۔ بہت سارا روپیہ رکھا ہوتو کیا بھوک کے وقت وہ اس کو کھالے گا؟ کیا اگر کیڑے کی ضرورت ہوگی تو ای کو بہن لے گا؟ کیا گری لگنے کے وقت وہ پیمہ اس کو شخنڈک پہنچا سکے گا؟ بذاتِ خود نہ تو یہ پیمہ راحت ہے اور نہ ہی اس کے ذریعے تم راحت خرید سکتے ہو اور اگر اس کے ذریعے تم نے اسباب راحت خرید بھی لیے، مثلاً آرام کے فاطر تم نے اس کے ذریعے کی چیزیں خرید لیے گھانے پینے کی چیزیں خرید لیں، اچھے کپڑے خرید لیے گھر کی سجاوٹ کا سامان خرید لیا، لیکن کیا راحت حاصل گھر کی سجاوٹ کا سامان خرید لیا، لیکن کیا راحت حاصل ہوگئ؟ یاد رکھو! محض ان اسباب کو جمع کر لینے سے راحت کا ہول جانا کوئی ضروری نہیں، اس لیے کہ ایک شخص کے پاس







راحت کے تمام اسباب موجود ہیں، لیکن صاحب بہادر کو گولی گھائے بغیر نینر نہیں آئی، بسر آ رام دہ، ایئر کنٹر پشنٹر کمرہ اور نوکر چاکر بھی پچھ موجود ہیں، لیکن نینر نہیں آ رہی ہے۔ اب بتاؤ! اسباب راحت سارے موجود، لیکن نینر ملی؟ راحت ملی؟ اور ایک وہ مخص ہے جس کے گھر پر نہ تو پکی رحمت ہے۔ بہ بلکہ ٹین کی چادر ہے، نہ چار پائی ہے، بلکہ فرش پر سور ہا ہے، لیکن بس ایک ہاتھ اپنے سر کے نیچے رکھا اور پر سور ہا ہے، لیکن بس ایک ہاتھ اپنے سر کے نیچے رکھا اور پر سور ہا خوش میں چلا گیا اور آٹھ گھٹے کی بھر پور نیند کی آغوش میں چلا گیا اور آٹھ گھٹے کی بھر پور نیند کے آغوش میں چلا گیا اور آٹھ گھٹے کی بھر پور نیند کی آغوش میں اور بتاؤ! راحت اُس کو لی یا اس کو ملی؟ اسباب راحت موجود تھے، لیکن راحت نہیں ملی اور اس مزدور کے پاس اسباب راحت موجود تھے، لیکن راحت نہیں گئی۔ یاد رکھو! اگر دنیا کے اسباب جمع کرنے کی فکر میں لگ گئے اور دوسروں سے آ گے بڑھے کی فکر میں لگ گئے اور دوسروں سے آ گے بڑھے کی فکر میں لگ گئے تو خوب سمجھ لو کہ اسباب راحت تو جمع ہوجا کیں میں لگ گئے تو خوب سمجھ لو کہ اسباب راحت تو جمع ہوجا کیں میں لگ گئے تو خوب سمجھ لو کہ اسباب راحت تو جمع ہوجا کیں کی لیکن راحت پھر بھی حاصل نہ ہوگے۔ ''

## وه دولت کس کام کی جو اولا د کو باپ کی شکل نه دکھا سکے

حضرت والد صاحب قدس الله سرؤ کے زمانے میں ایک صاحب سے، بہت بڑے مبل اور اور ان کا کاروبار یہاں صرف پاکستان میں ہی نہیں تھا، بلکہ مختلف ممالک میں ان کا کاروبار کھیلا ہوا تھا۔ ایک دن ویسے ہی والد صاحب نے پوچھا کہ آپ کی اولاد کتنی ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ ایک لڑکا

سنگاپور میں ہے، ایک لڑکا فلاں ملک میں ہے، سب دوسرے ملکوں میں ہیں۔ دوبارہ پوچھا کہ آپ کی لڑکوں سے ملاقات تو ہوتی رہتی ہوگی وہ آتے جاتے رہتے ہوں گے؟ انہوں نے بتایا کہ ایک لڑکے سے ملاقات ہوئے ہما سال ہوگئے ہیں۔ ۱۵ سال سے باپ نے بیٹے کی شکل نہیں دیکھی اور بیٹے نے باپ کی شکل نہیں دیکھی۔ تو اب بتاؤ ایسا روپیہ اور ایک دولت کس کام کی جو اولاد کو باپ کی شکل بھی نہ دکھا سکے اور باپ کو اولاد کی شکل نہ دکھا سکے۔ یہ ساری دوئر دھوپ اساب راحت کے لیے ہورہی ہے، لیکن راحت مفقود ہے۔ اس لیے یاد رکھو کہ راحت پینے کے ذریعے نہیں خریدی جاسکتی۔

### پیے سے ہر چیز نہیں خریدی جاسکتی

ابھی چند روز پہلے ایک صاحب نے ذکر کیا کہ وہ رمضان میں عمرے کو تشریف لے گئے اور ایک اور صاحب دولتمند بھی عمرے کو جارہ شے تو میں نے ان سے کہا کہ عمرے کو جارہ ہو، پہلے سے ذرا انظام کرلینا تا کہ رہنے کے لیے توج انظام ہوجائے۔ وہ اپنی دولت کے گھمنڈ میں تھے، کہنے لگے: ارے میاں! چھوڑ و انظام وغیرہ اللہ کا شکر ہے پیے بہت موجود ہیں، پیے سے دنیا کی ہر چیز مل جاتی ہے، آرام دہ رہائش بھی مل جاتی ہے، کھانا بھی مل جاتا ہے، کوئی فکر کی بات نہیں، ہمارے پاس پیسہ خوب ہے، کھانا بھی مل جاتا ہے، کوئی فکر کی بات نہیں، ہمارے پاس پیسہ خوب ہے، دس ریال کی جگہ ہیں ریال خرچ کردیں گے۔ وہی صاحب بتارہے تھے کہ میں نے دو دن کے بعد دیکھا تو حرم شریف کے دروازے پر سرجھکائے ہیٹھے ہیں۔ نے دو دن کے بعد دیکھا تو حرم شریف کے دروازے پر سرجھکائے ہیٹھے ہیں۔ میں نے پوچھا بھائی کیا ہوا؟ کہنے لگے سحری میں اُٹھے تھے، لیکن ہوئل میں کھانا خبیس ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے، میں ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے، نہیں ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے، نہیں ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے، نہیں ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے، نہیں ملا، ختم ہوگیاتھا۔ دماغ میں گھمنڈ تھا کہ پیسے سے ہر چیز خریدی جاسکتی ہے،





الله تعالیٰ نے انہیں دکھادیا کہ دیکھوا پیہ تمہاری جیب میں رکھا رہ گیا اور روزہ بغیر سحری کے رکھا۔

# النبی سکون حاصل کرنے کا راستہ

بيه پيه بيرساز وسامان بيرمال و دولت جو پچهتم جمع كررب مو، بير بذات خود راحت دینے والی چیز نہیں ہے، راحت مینے سے خریدی نہیں جاستی، وہ محض الله تعالى كا عطيه ب، جب تك قناعت پيدانهين موكى اور جب تك يه خيال پیدانہیں ہوگا کہ اللہ تعالی حلال طریقے سے جتنا مجھے دے رہے ہیں ای سے میرا کام چل رہا ہے، اس وقت تک تهبیں سکون حاصل نبیں ہوگا۔ ورنہ کتنے لوگ ایے ہیں جن کے یاس دولت بے حد وحساب سے، لیکن ایک سے کا سكون نبيس \_ ايك لمح كا قرار نبيس، رات كو نيندنبيس آتى اور بهوك أرى موكى ہے۔ یہ سب اس دنیا کی دوڑ کا نتیجہ ہے۔ اس کیے اللہ کے رسول مان اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ فرماتے ہیں کہ دنیا کے معاملے میں اینے سے اونے آوی کو نہ دیکھو کہ وہ کہاں جارہا ہے، بلکہ اینے سے نیج والے کو دیکھو کہ ان کے مقابلے میں تمہیں الله تعالیٰ نے کیا کچھ دے رکھا ہے اس کے ذریعے تمہیں قرار آئے گا۔ تمہیں راحت ملے گی اور سکون حاصل ہوگا، لیکن دین کے معاملے میں اینے سے اونچے کو دیکھو، کیوں؟ اس لیے کہ اس کے ذریعے آگے بڑھنے کا جذبہ پیدا ہوگا اورآ گے بڑھنے کی بے تانی ہوگی، لیکن سے بے تانی بڑی لذیذ بے تابی ہے اور اس کے مقابلے میں ونیا جمع کرنے کی بے تابی اور بے چینی تکلیف وہ ہے، وہ پریشان کن ہے، وہ راتوں کی نیند اُڑادیتی ہے، وہ بھوک اُڑادیتی ہے، کیکن دین کے لیے جو بے تابی ہوتی ہے وہ بڑی مزیدار ہے، بڑی لذیذ ہے۔



اگر انسان ساری عمر اس بے تابی میں رہے تب بھی وہ لذت میں رہے ہا۔

راحت اور سکون میں رہے گا، لیکن ہماری ساری زندگی کا پہیے اُلٹا چل رہا ہے۔

اللہ تعالیٰ ہماری فکر کو درست فرمائے، ہمارے دلوں کو درست فرمائے اور جو

راستہ اللہ کے رسول مان اُلٹی کے ہمیں بتایا ہے اس پر اللہ تعالیٰ ہمیں چلنے کی

توفیق عطا فرمائے۔ ای سلیلے میں آگے بیے حدیثیں آ رہی ہیں۔

### الله فتنه كا زمانه آنے والا ب

ير بهلي حديث حضرت ابو مريره زالند سے روايت ہے:

أن رسول الله على قال: «بادروا بالأعمال فتنا كقطع الليل المظلم يصبح الرجل مؤمنا ويمسي كافرا، ويمسي مؤمنا ويصبح كافرا، يبيع دينه بعرض من الدنيا». (١)

فرمایا کہ (نیک) عمل جلدی جلدی کرلو، جتنا وقت مل رہا ہے اس کوغنیمت جانو، کیوں؟ اس لیے کہ بڑے فتنے آنے والے ہیں، ایسے فتنے جیسے اندھیری رات کے کمڑے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جب اندھیری رات شروع ہوتی ہے اور اس کا ایک حصہ گزر جاتا ہے تو اس کے بعد آنے والا دومرا حصہ بھی رات ہی کا حصہ ہوتا ہے اور اس میں تاریکی اور بڑھتی چلی جاتی ہے اور پھر تیسرے میں اندھیرا اور بڑھ جاتا ہے۔ اب اگر آدمی اس انظار میں رہے کہ ابھی مغرب کا وقت ہے، تھوڑی می تاریکی ہے، کچھ وقت گزرنے کے بعد روشی

(۱) صحيح مسلم ۱۱۰/ (۱۱۸) ورياض الصالحين ٦٣ (٨٧).



الله تعالى بچائے۔ آمين

المناسم المواطعة الى

and the second

ہوجائے گی اس وقت کام کروں گا تو وہ مخض احمق ہے۔ اس واسطے کہ اب جو وقت گزرے گا تو اور زیادہ تاریکی کاوقت آئے گا، لہذا سرکارِ دوعالم سائٹی آپہر فرمارہے ہیں کہ اگر تمہارے دل میں یہ خیال ہے کہ اور تھوڑا سا وقت گزر جائے پھر کام شروع کروں گا تو یاد رکھو! کہ اور وقت جو آنے والا ہے وہ زیادہ تاریکی والا ہے، آئندہ جو فتنے آنے والے ہیں وہ بھی اندھری رات کے مکڑوں کی طرح ہیں کہ ہر فتنے کے بعد بڑا فتنہ آنے والا ہے۔

پھر آ گے فرمایا کہ صبح کو انسان مؤمن ہوگا اور شام کو کافر ہوجائے گا۔ یعنی ایسے فتنے آ نے والے ہیں جو انسان کے ایمان کوسلب کرلیں گے، صبح کومؤمن تھا بیدار ہوا تھا، لیکن فتنے کا شکار ہوکر شام کے وقت کافر ہوگیا اور شام کومؤمن تھا صبح کو کافر ہوگیا اور بیکافر اس طرح ہوجائے گا کہ اپنے دین کو دنیا کے تھوڑ ہے ساز و سامان کے بدلے میں بھی ڈالے گا۔ صبح کو مؤمن اُٹھاتھا او رجب کاروبارِ زندگی میں پہنچا تو فکر لگی ہوئی تھی دنیا جمع کرنے کی، مال و دولت جمع کرنے کی اور اس دوران مال حاصل کرنے کا ایک ایما موقع سامنے آیا جس کے ساتھ شرط بیتھی کہ دین چھوڑ و تو تہ ہیں دنیا مل جائے گی۔ اب اس وقت دل میں کھکش پیدا ہوئی کہ اپنے دین کو چھوڑ کر بیہ مال حاصل کرلوں یا اس مال پر لات مار کر دین کو اختیار کرلوں، لیکن چونکہ دین کے بارے میں باز پرس معلوم نہیں کب ہوگی؟ کب مریں گے؟ اور کب حشر ہوگا؟ کب ہمارا حساب و کتاب ہوگا؟ وہ تو بعد کی بات ہے، ابھی فوری معالمہ تو ہے کہ بیہ مال حاصل کرلو۔ اس موگا؟ وہ دنیا کا ساز و سامان حاصل کرنے کے لیے اپنادین بھی ڈالے گا۔ اس اب وہ دنیا کا ساز و سامان حاصل کرنے کے لیے اپنادین بھی ڈالے گا۔ اس اب وہ دنیا کا ساز و سامان حاصل کرنے کے لیے اپنادین بھی ڈالے گا۔ اس لیے فرمایا کہ صبح کو مؤمن اُٹھا تھا، شام کو کافر ہوکر سویا۔ اللہ تعالی محفوظ رکھے۔ اب لی قرمایا کہ صبح کو مؤمن اُٹھا تھا، شام کو کافر ہوکر سویا۔ اللہ تعالی محفوظ رکھے۔



# الله المحمد المجمى تو جوان ہيں'شيطان كا دهوكه ہے

لہذا کس چیز کا انظار کررہے ہو؟ اگر نیک عمل کرنا ہے اور مسلمان کی طرح زندہ رہنا ہے تو انظار کس چیز کا؟ جوعمل کرنا ہے بس جلدی کرلو۔ اب ہم سب اپنے اپنے گریبان میں منہ ڈال کر دیکھ لیس کہ حضور صل انٹی پیلے کے اس ارشاد پر عمل کررہے ہیں یا نہیں؟ ہمارے دلوں میں دن رات یہ خیال آتا رہتا ہے کہ اچھا اب نیک عمل کریں گے اور شیطان یہ دھوکہ دیتا رہتا ہے کہ ابھی تو بہت عمر پڑی ہے، ابھی تو نوجوان ہیں، ابھی تو اُدھیر عمر کو پنچیں گے اور پھر بوڑھے ہول گے پھر اس وقت نیک اعمال شروع کردیں گے۔ نبی کریم سرکار دوعالم صل انٹی پیلے ہم اس حولیم ہیں اور ہماری رگوں سے واقف ہیں وہ جانے ہیں کہ شیطان ان کو اس طرح بہکائے گا۔ اس لیے فرمادیا کہ جلدی جلدی جلدی نیکیاں کرلو اور جو نیک کاموں کی باتیں سن رہے ہو، اس پرعمل کرتے چلے جاؤ۔ کل کا انتظار مت کرو۔ اس لیے کہ کل آنے والا فتنہ معلوم نہیں تمہیں کہاں پہنچائے گا۔ اللہ تعالی ہم سب کی خفاظت فرمائے۔ آمین۔

# نفس کو بہلا کر اور دھوکہ دیے کر اس سے کام لو

ہارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب قدس اللہ سرۂ فرمایا کرتے ہے کہ نفس کو ذرا دھوکہ دے کر اس سے کام لیا کرو۔ اپناوا قعہ بیان فرمایا کہ روزانہ تہجد پڑھنے کا معمول تھا۔ آ خرعمر اورضعن کے زمانے میں ایک دن بحمداللہ تہجد کے وقت جب آ نکھ کھلی تو طبیعت میں بڑی سستی اور کسل تھا۔ دل میں خیال آیا کہ آج تو طبیعت بھی پوری طرح ٹھیک نہیں، کسل بھی ہے اور عمر بھی تمہاری زیادہ ہے اور تہجد کی نماز کوئی فرض و واجب بھی نہیں ہے پڑے رہو اور آج اگر



M

تبجد جھوڑ دو کے تو کیا ہوجائے گا؟ فرماتے ہیں کہ میں نے سوچا کہ بات تو طیک ہے کہ تبجد فرض وواجب بھی نہیں ہے اور طبیعت بھی ٹھیک نہیں ہے، باقی یہ وقت تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں قبولیت کا وقت ہے۔ حدیث میں آتا ہے جب رات کا ایک تہائی حصہ گزر جاتا ہے تو اللہ تعالی کی خصوصی رحمتیں اہل زمین پر متوجہ ہوتی ہیں اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے منادی بکارتا ہے کہ کوئی مغفرت مانگنے والا ہے کہ اس کی مغفرت کی جائے (۱<sup>)</sup>، ایسے وقت کو بے کار گزارنا بھی ٹھیک نہیں ہے،نفس کو بہلا دیا کہ اچھا ایسا کرو کہ اُٹھ کر بیٹھ جاؤ اور بیٹھ کرتھوڑی ی دعا کرلو اور دعا کرکے سوجانا، چنانچہ اُٹھ کر بیٹھ گیا اور دعا کرنی شروع کردی، دعا کرتے کرتے میں نے نفس سے کہا کہ میاں! جبتم اُٹھ کر بیٹھ گئے تو نیند تو تمہاری چلی گئ، اب عسل خانے تک طلے جاؤ اور استخاء وغیرہ سے فارغ ہوجاؤ، پھرآ رام سے آکر لیٹ جانا۔ پھر خسل خانے پہنچا اور استنجاء وغیرہ سے فارغ ہوگیا تو سوچا کہ چلو وضو بھی کراو، اس لیے کہ وضو کرکے دعا کرنے میں قبولیت کی توقع زیادہ ہے، چنانچہ وضو کرلیا اور بستر پر واپس آ کر بیٹے گیا اور دعا شروع کردی پھرنفس کو بہلایا کہ بستر پربیٹے کر دعا ہورہی ہے، دعا کرنے کی جوتمہاری جگہ ہے وہیں جاکر دعا کرلو اورنفس کو جائے نماز تک تھینج کرلے گیا، اور حاکر جلدی سے دو رکعت تہجد کی نیت باندھ لی۔

پھر فرمایا کہ اس نفس کو تھوڑا سا دھوکہ دے دے کر بھی لانا پڑتا ہے جس طرح یہ نفس تمہارے ساتھ نیک کام کوٹلانے کامعاملہ کرتا ہے ای طرح تم بھی اس کے ساتھ ایسا ہی معاملہ کیا کرو اور اس کو تھینج کرلے جایا کرو، ان شاء اللہ اس کی برکت سے اللہ تعالیٰ پھر اس عمل کی توفیق عطا فرمادیں گے۔

سم مهم

<sup>(</sup>۱) صحیحالبخاری۵۳/۲(۱۱٤٥)۔

### مَوْعُطِعُمُ فِي اللهِ الله

# اگر اس وقت سر براهِ مملکت کا پیغام آ جائے

ایک مرتبہ فرمایا کہ صبح فجر کی نماز کے بعد ۲ گھنٹے تک اپنے معمولات،

تلاوت، ذکر واذکار اور تبیع میں گزارتا ہوں۔ ایک دن طبیعت میں کسل ہے،

ستی ہے، اُٹھانہیں جاتا، اچھا یہ بتاؤکہ اگرکوئی شخص اس وقت سربراو مملکت کا
پیغام لے کر آئے کہ آپ کوکئ انعام دینے کے لیے بلایا گیا ہے تو کیا پھر بھی

ستی باتی رہے گی؟ پھر بھی کسل باتی رہے گا؟ نفس نے جواب دیا کہ نہیں اس

وقت تو کسل اور سسی باتی نہیں رہے گی، بلکہ دوڑے دوڑے والے میں گے اور

جاکرانعام وصول کرنے کی کوشش کریں گے اور پھر اپنے نفس کو مخاطب کر کے

فرمایا کہ یہ وقت بھی اللہ جل جلالۂ کے دربار میں حضوری کا وقت ہے اور حضوری

م برکت سے اللہ تعالیٰ سے انعامات وصول کرنے کا وقت ہے، پھر کہاں کی

بہلایا اور اپنے معمولات میں مشغول ہوگیا۔ بہرحال یہ نفس اور شیطان تو انسان

کو بہکانے میں گئے ہوئے ہیں، لیکن ان کو بھی بہلایا کرو اور جلدی سے ان



### 🥸 جنت کا سچا طلبگار

دوسری حدیث میں حضرت جابر زبائنی سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ ''غزوہ احد کی لڑائی کے دوران جبکہ معرکہ گرم ہے، مسلمان اور کافروں کی لڑائی ہے، حضورِ اقدس مالٹالیکی قیادت



فرمارہے ہیں، مسلمان کم ہیں اور کافر زیادہ ہیں۔مسلمان بے سروسامان ہیں اور کافر سلح ہیں اور ہر لحاظ سے معرکہ سخت ہے۔ اس وقت میں ایک دیہاتی قسم کا آ دمی تھجوریں کھاتا حاربا تھا اس نے آکر نبی کریم سالٹھالیٹی سے بوچھا کہ يارسول الله! بيرلزائي جوآب كروارب بين اس مين اگر جم قل ہو گئے تو ہمارا انجام كيا ہوگا؟ سركار دوعالم سال الله الله الله انجار جواب دیا کہ اس کا انجام جنت ہے، سیدھے جنت میں جاؤ گے۔حضرت جابر رضائنی فرماتے ہیں کہ میں نے اس کو دیکھا کہ وہ تھجوریں کھاتا جارہا ہے،لیکن جب اس نے بیسنا کہ اس کا انجام جنت ہے تو تھجوریں بھینک کر سیدھا لڑائی میں



اس لیے کہ جب اس نے س لیا کہ اس جہاد کا انجام جنت ہے تو پھر اتن تاخیر بھی گوارا نہیں کی کہ وہ ان تھجوروں کو پورا کرکے پھر جہاد میں شریک ہو اور الله تبارک وتعالیٰ نے اس کو جنت کے مقام تک پہنچادیا۔ یہ ای کی برکت تھی کہ نیکی کا جو داعیہ پیدا ہوا اس پر عمل کرنے میں تاخیر نہیں کی بلکہ فوراً آگے بڑھ کر اس برعمل کرلیا۔

گس گیا، یہاں تک کہ ای میں شہید ہوگیا۔''(<sup>()</sup>

## اذان کی آ وازس کر حضور صلّالنّاليّه في حالت



أمّ المونين حضرت عائشه صديقه وظافها سے ايك صحابي نے بوچھا كه

(۱) صحيح البخاري ٩٥/٥ (٤٠٤٦) وصحيح مسلم ١٥٠٩/٣ (١٨٩٩)-

اُمّ المونین! سرکارِ دوعالم سل الله گھر کے باہر جو ارشادات فرماتے ہیں اور گھر کے باہر جو ارشادات فرماتے ہیں اور گھر کے باہر جو ارشادات فرماتے ہیں اور گھر کے باہر جیسی زندگی گزارتے ہیں وہ تو ہم سب کو پتہ ہے، لیکن یہ بتائے کہ گھر میں کیا عمل کرتے ہیں؟ (ان کے ذہن میں یہ ہوگا کہ گھر میں جا کرمصلی بچھاتے ہوں گے اور نماز اور ذکر و اذکار اور تبیع وغیرہ میں مشغول رہتے ہوں گے)۔

حضرت عائشہ وظافتھانے جواب دیا:

## اعلیٰ درجے کا صدقہ

تيرى مديث مين حضرت ابو بريره زائين روايت كرتے بين كه: جاء رجل إلى النبي بين فقال: يا رسول الله! أي الصدقة أعظم أجرا؟ قال: «أن تصدق وأنت صحيح شحيح تخشى الفقر، وتأمل الغنى،

(۱) صحیح مسلم ۱۱/۵(۲۳۹)۔

بدائت الموعظاني

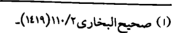
نيك كام من ديرنه يجي



و لاتمهل حتى إذا بلغت الحلقوم. قلت: لفلان كذا ولفلان كذا، وقد كان لفلان ». (١)

فرماتے ہیں کہ ایک صاحب ہی کریم سل ای خدمت میں آئے اور
پوچھا کہ سب سے زیادہ تواب والا صدقہ کون سا ہے؟ آپ سل ای فرمایا
کہ سب سے اعلیٰ درجے کا صدقہ سے کہ تم اپنی صحت کی حالت میں صدقہ کرو
اور ایسے وقت صدقہ کرو، جب تمہارے ول میں مال کی محبت ہو اور دل میں سے
خیال ہو کہ سے مال ایسی چیز ہے کہ اسے یونہی لٹادیا جائے اور مال خرج کرنے
میں تکلیف بھی ہورہی ہو اور سے بھی اندیشہ ہو کہ صدقہ کرنے کے نتیج میں بعد
میں فقر کا شکار ہوجاؤں گا اور بعد میں معلوم نہیں کیا حالات ہوں گے؟ اس وقت
جوصدقہ کروگے وہ بڑ ااجر والا ہوگا۔

اس کے بعد فرمایا کہ صدقہ دینے کا خیال آیا تو اس کو ٹلا و نہیں۔ اس میں اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ بعض لوگ صدقہ کرنے کو ٹلاتے رہتے ہیں اور یہ خیال کرتے ہیں کہ جب مرنے کا وقت بالکل قریب آجائے گا تو اس وقت کچھ وصیت کرجا نمیں گے کہ مرنے کے بعد میرا اتنا مال فلاں کو دے دینا اور اتنا مال فلاں کو دینا اور اتنا مال فلاں کام میں لگادینا وغیرہ۔ تو حضور ما اتنا ہال فلاں کو دی دینا؟ ارے اب وہ فرمارہے ہیں کہ تم تو یہ کہہ رہے ہوکہ اتنا مال فلاں کو دے دینا؟ ارے اب وہ تمہارا مال رہا ہی نہیں وہ تو کسی اور کا ہوگیا۔ کیوں؟ اس لیے کہ شرکی مسکلہ ہے ہے آگر کوئی شخص بیاری کی حالت میں کوئی صدقہ کرے یا صدقہ کرے یا صدقہ کرے اور اسی وصیت کرے کہ اتنا مال فلاں کو دے دیا جائے یا کی شخص کو جہہ کرے اور اسی





بیاری میں انقال ہوجائے تو اس صورت میں صرف ایک تہائی مال کی حد تک عدقہ نافذ ہوگا اور باقی دو تہائی مال ورثاء کو ملے گا اس لیے کہ وہ وارثوں کا حق سے کے کہ وہ وارثوں کا حق سے کے کہ وہ وارثوں کا حق متعلق ہے۔ کیونکہ مرنے سے پہلے بیاری ہی میں اس مال کے ساتھ ورثاء کا حق متعلق ہوجاتا ہے (۱)۔

سوچا یہ تھا کہ آخری عمر میں جاکر سارا مال کسی صدقہ جاریہ میں لگادیں گے تو ساری عمر ثواب ملتا رہے گا۔ حالانکہ وہ تو حالت مجبوری کا صدقہ ہے اور اجر وثواب والا صدقہ تو وہ ہے جوصحت کے وقت میں مال کی ضرورت اور محبت اور اس کے جمع کرنے کے خیال کے وقت میں کیا جائے۔

### 🐑 وصیت ایک تہائی مال کی حد تک نافذ ہوتی ہے

یہاں یہ بات سمجھ لیجے کہ بعض لوگ وصت کے خواہشند تو ہوتے ہیں کہ صدقہ جاریہ میں کوئی چیز لگ جائے اور مرنے کے بعد بھی اس کا ثواب ملتا رہے، لیکن اگر وہ اپنی زندگی میں صحت کی حالت میں یہ وصیت لکھ گئے کہ میرے مرنے کے بعد اتنا مال فلاں ضرورت مندکو دے ویا جائے تو یہ وصیت صرف ایک تہائی کی حد تک نافذ ہوگی ایک تہائی سے زیادہ میں نافذ نہیں ہوگی ای لیے تی کریم میں نافذ نہیں ہوگی کہ

'صدقه کرنے کا داعیہ دل میں پیدا ہوا ہے اس پر ابھی عمل کرلو۔''

(١) تحفة الفقهاء ٢١٢/٣ - طبع دار الكتب العلمية -





# اپنی آمدنی کا ایک حصہ صدقہ کرنے کے لیے علیحدہ کردو

اور اس کا ایک طریقہ میں آپ کے سامنے پہلے بھی بیان کر چکا ہوں جس کا بزرگوں نے تجربہ بھی کیا ہے۔ اس پر اگر انسان عمل کرلے تو پھرصدقہ کرنے کی توفیق ہوجاتی ہے ورنہ ہم لوگ تو نیک کام کوٹلانے کے عادی بن کی ہیں۔ وہ طریقہ یہ ہے کہ آپ کی جو آ مدنی ہے اس کا ایک حصہ مقرر کرلیں کہ بید حصہ الله كي راه ميں صدقه كريں گے۔ الله تعالى جتني توفيق دے، جاہے وہ دسوال حصہ مقرر کریں یا بیسوال حصہ وغیرہ اور پھر جب آمدنی آئے تو اس میں سے وہ مقرر حصہ نکال کر علیحدہ رکھ دیں اور اس کے لیے کوئی لفافہ بنالیں اس میں والتے جائیں۔ اب وہ لفافہ خود یاد دلاتا رہے گا کہ مجھے خرج کرو۔ کسی سیح مصرف پر لگاؤ، اس کی برکت سے اللہ تعالی خرچ کرنے کی توفیق دے دیتے ہیں۔ ورنہ اگر خرچ کرنے کا موقع سامنے آتا ہے تو آ دمی سوچتا رہتا ہے کہ خرچ کروں یا نہ کروں،لیکن جب وہ لفافہ موجود ہوگا اور پہلے سے اس کے اندر پیسے موجود ہوں گے تو وہ خود یاد دلائے گا اور موقع سامنے آنے کی صورت میں سو چنے کی ضرورت پیش نہیں آئے گی۔ اگر ہر انسان اپنی حیثیت کے مطابق سے معمول بنالے تو اس کے لیے خرچ کرنا آسان ہوجائے گا۔

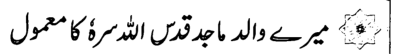


# الله تعالی کے یہاں گنتی نہیں ریکھی جاتی

یاد رکھو! اللہ تعالیٰ کے یہاں گنتی اور تعداد نہیں دیکھی جاتی بلکہ جذبہ اور افلاص دیکھا جاتا ہے ایک آ دمی جس کی آ مدنی سوروپے ہے وہ اگر ایک روپیہ اللہ کی راہ میں دیتا ہے وہ اس آ دمی کے برابر ہے جس کی آ مدنی ایک لا کھروپے

موعظعاني المالية

ہے اور ایک ہزار روپے اللہ کی راہ میں دیتا ہے اور کچھ پیتنہیں کہ وہ ایک روپیہ دینے والا اپنے اخلاص کی وجہ سے اس سے بھی آگے بڑھ جائے۔ اس واسط گنتی کو نہ دیکھو، بلکہ یہ دیکھوکہ اللہ تعالیٰ کے راستے میں صدقہ کرنے کی فضیلت حاصل کرنی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی رضامندی حاصل کرنی ہے، تو پھر اپنی آ مدنی کا تھوڑا سا حصہ اللہ کی راہ میں ضرور خرج کردو۔



میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ ہمیشہ مخت سے حاصل ہونے والی آ مدنی کا بیسواں حصہ اور بغیر محنت کے حاصل ہونے والی آ مدنی کا دسواں حصہ علیحدہ لفافے میں رکھ دیا کرتے شعے اور آ پ کا بیساری زندگی کا معمول تھا، اگر ایک روپیہ بھی کہیں سے آیا تو ای وقت اس کا دسواں حصہ نکال کر اس کی ریزگاری کراکر اس لفافے میں ڈال دیتے اور اگرسو روپی آئے ہیں تو دس روپی ڈال دیتے وقتی طور پر اگرچہ اس عمل میں تھوڑی دو یہ دخواری ہوتی تھی کہ فی الحال ٹوٹے ہوئے پیسے موجود نہیں ہیں، اب کیا کریں، اس کے لیے مستقل انظام کرنا پرتا تھا، لیکن ساری عمر بھی اس عمل سے تخلف نہیں دیکھا۔ الحمد للہ! تخلف نہیں دیکھا۔ الحمد للہ! اس عمل کا بتیجہ یہ ہوتا تھا کہ جب آ دمی اس طرح نکال نکال کر الگ کرتا رہتا ہے تو وہ تھیلا خود یاد دلاتا رہتا ہے کہ مجھے خرچ کرو اور کی صحیح مصرف پر لگاؤ۔ اللہ تعالیٰ اس کی برکت سے انفاق کی توفیق عطا فرماد سے ہیں۔

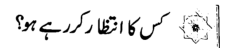




### ا پی حیثیت کے مطابق صدقہ کرے

ایک صاحب ایک مرتبہ کئے گئے کہ صاحب! ہمارے پاس تو پچھ ہے نہیں
ہم کہاں سے خرچ کریں؟ میں نے عرض کیا کہ ایک روپیہ ہے؟ اور ایک روپیہ
میں ایک پائی نکال سکتے ہو؟ فقیر سے فقیر آ دمی کے پاس بھی ایک روپیہ ضرور
ہوتا ہے اور ایک روپیہ سے ایک پیسہ نکا لئے میں کوئی بڑی کی نہیں ہوجائے گی؟
بس ایک پیسہ نکال دو۔ تو اس مخص کے ایک پیسے نکا لئے میں اور دوسرے مخص
کے ایک لاکھ میں سے ایک ہزار نکا لئے میں کوئی فرق نہیں۔ اس لیے مقدار کو نہ
دیکھو، بلکہ جس وقت جو جذبہ پیدا ہوا اس پرعمل کرلو۔

یہ ہے اپنی اصلاح کا نسخہ اکسیر۔ بس اپنے آپ کوٹلانے سے بجاؤ۔ اگر انسان اس پر عمل کرلے تو ان شاء اللہ تعالی اس کی برکت سے اس کے لیے صحح راہ پر مال خرچ کرنے کے بڑے راہتے پیدا ہوجاتے ہیں اور مال خرچ کرنے کے فضائل حاصل ہوجاتے ہیں۔ اللہ تعالی ہم سب کو اس کی توفیق عطا فرمائے۔



عن أبي هريرة وَ الله الله الله الله عن أبي هريرة وَ الله الله الله الله عمال سبعا، هل تنتظرون إلا فقرًا منسيا، أو غني مطغيا، أو مرضا مفسدا، أو هرما مفندا أو موتا مجهز اأو الدجال فشر غائب ينتظر، أو الساعة فالساعة أدهى وأمر"، او كها قال صلى الله عليه

مواعظاعثاني

رسلم(۱)

یہ روایت حضرت ابوہریرہ وہ النی سے مروی ہے اس میں "مبادرت الی الخیرات' یعنی نیک کاموں کی طرف بڑھنے کی جلدی سے فکر کرنے کے بارے میں فرمایا گیاہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صل فیاتی ہے ارشاد فرمایا:

"بادروابالاعمالسبعا"

سات چیزوں کے آنے سے پہلے جلد از جلد اجھے اعمال کراو، جس کے بعد اچھا عمل کرنے کا موقع نہ ملے گا اور پھر ان سات چیزوں کو ایک دوسرے انداز سے بیان فرمایا۔

### 💮 کیا فقر کا انظار ہے؟

"هل تنتظرون الافقرأمنسيأ"

کیا تم نیک اعمال کرنے کے لیے ایسے نقر و فاقے کا انظار کررہے ہو جو بھلادینے والا ہو؟ جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر اس وقت تمہیں خوش حالی میسر ہم روپیہ بیسہ پاس ہے، کھانے پینے کی شکی نہیں ہے اور عیش و آ رام سے زندگی بسر ہورہی ہے ۔ ان حالات میں اگر تم نیک اعمال کو ٹال رہے ہو تو کیا تم اس بات کا انظار کررہے ہو کہ جب موجودہ خوشحالی دور ہوجائے گی اور خدا نہ کرے فقر و فاقہ آ جائے گا اور اس فقر و فاقے کے نتیج میں تم اور چیزوں کو بھول جاؤ قر اس وقت نیک اعمال کروگے۔ اگر تمہارا خیال ہے ہے کہ اس خوشحالی کے تو اس وقت نیک اعمال کروگے۔ اگر تمہارا خیال ہے ہے کہ اس خوشحالی کے زمانے میں تو عیش ہیں اور مزے ہیں اور پھر جب دوسرا وقت آ کے گا تو اس

(١) سنن الترمذي ١٤١/٤ (٢٣٠٦) وقال هذا حديث حسن

417



میں نیک عمل کریں گے، تو اس کے جواب میں حضور صلّ الله الله فرمارہ ہیں کہ جب مالی تنگی آ جائے گی تو اس وقت نیک اعمال سے اور دور ہوجانے کا اندیشہ ہے۔ اس وقت انسان اتنا پریشان ہوتا ہے کہ ضروری کام بھی بھول جاتا ہے۔ قبل اس کے کہ وہ وقت آئے اور تہہیں مالی پریشانی لاحق ہو، معاشی طور پر تنگی کا سامنا ہو،اس سے پہلے جو پچھ تہہیں خوشحالی میسر ہے، اس کوغنیمت سمجھ کر اس کونیک عمل میں صرف کرو:

# 🕸 کیا مالداری کا انظار ہے؟

آ گے فرمایا:

### "اوغنئ مطغيا"

یاتم ایسی مالداری کا انظار کررہے ہو جو انسان کوسرکش بنادے؟ یعنی اگر اس وقت بہت زیادہ مالدار نہیں ہو اور یہ خیال کررہے ہو کہ ابھی ذرا مالی تنگی ہو ہو ہا ہی ذرا اور پینے آ جا ئیس اور دولت مل جائے جب یا یہ کہ مالی تنگی تونہیں ہے، لیکن دل چاہ رہا ہے کہ ذرا اور پینے آ جا ئیس اور دولت مل جائے جب نیک اعمال کریں گے۔ یاد رکھو! اگر مالداری زیادہ ہوگی او رپنے بہت زیادہ آگئے اور دولت کے انبار جمع ہوگئے تو اس کے نتیج میں اندیشہ یہ ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ مال و دولت تمہیں اور زیادہ سرکشی میں مبتلا کردے۔ اس لیے کہ انسان کے پاس جب مال زیادہ ہوتا ہے اور عیش و آ رام کردے۔ اس لیے کہ انسان کے پاس جب مال زیادہ ہوتا ہے اور عیش و آ رام کریا ہو تا ہے اور عیش و آ رام کردے۔ اس لیے کہ انسان کے پاس جب مال زیادہ ہوتا ہے اور عیش و آ رام کریا ہو تا ہے اور عیش و آ رام کریا ہوتا ہے اور عیش کرلو۔

کیا بھاری کا انتظار ہے؟

"اومرضاًمفسداً"

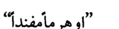


(·)

یا ایسی بیاری کا انظار کررہے ہو جوتمہاری صحت کو خراب کردے؟ لینی اس وقت توصحت ہے، طبیعت کھیک ہے، جسم میں طاقت اور قوت ہے۔ اگر اس وقت کوئی عمل کرنا چاہو گے تو آسانی کے ساتھ کرسکو گے تو کیا نیک عمل کو اس لیے طلارہے ہو کہ جب بیصحت رخصت ہوجائے گی اور خدا نہ کرے جب بیاری آ جائے گی تو پھر نیک عمل کریں گے۔ ارب جب صحت کی حالت میں نیک عمل نہیں کریائے تو بیاری کی حالت میں کیا کرو گے؟ اور پھر بیاری خدا جائے کیسی آ جائے اور کس وقت آ جائے، تو قبل اس کے کہ وہ بیاری آئے نیک عمل کرلو۔







سیتم سٹھیا دینے والے بڑھا ہے کا انظار کررہے ہو؟ اور یہ خیال کررہے ہوکہ ابھی تو ہم جوان ہیں، ابھی تو ہماری عمر ہی کیا ہے، ابھی تو دنیا میں دیکھائی کیا ہے۔ اس جوائی کے زمانے کو ذراعیش اور لذتوں کے ساتھ گزر جانے دو، پھر نیک عمل کرلیں گے۔ سرکار دوعالم ساٹھ آئیہ فرمارہے ہیں کہ کیا تم بڑھا ہے کا انظار کررہے ہو؟ حالانکہ بعض اوقات بڑھا ہے میں انسان کے حواس خراب ہوجاتے ہیں اور اگر کوئی کام کرنا بھی چاہے نہیں کر پاتا، تو قبل اس کے کہ بڑھا ہے کا دور آئے اس سے پہلے نیک عمل کرلو۔ بڑھا ہے میں تو یہ حالت ہوتی بڑھا ہے کہ نہ منہ میں دانت اور نہ پیٹ میں آنت اور اب گناہ کرنے کی طاقت ہی نہ رہی اس وقت اگر گناہ سے فیج بھی گئے تو کیا کمال کرلیا؟ جب جوائی ہو، نہ رہی اس وقت اگر گناہ سے فیج بھی گئے تو کیا کمال کرلیا؟ جب جوانی ہو، طاقت موجود ہو، گناہ کرنے کے اساب



 $\odot$ 



موجود ہوں، گناہ کرنے کا جذبہ دل میں موجود ہو، اس وقت اگر انسان گناہ سے نیج جائے تو درحقیقت یہ ہے پیمبرانہ طریقہ۔ چنانچہ اس کے بارے میں شیخ سعدی رائیں اللہ فرماتے ہیں ہے

وقتِ پیری گرگ ظام میشود پر نهسندگار در جوانی توبه کردن سشیوهٔ بیغمبری

ارے بڑھا ہے میں تو ظالم بھیڑیا بھی پر ہیزگار بن جاتا ہے، وہ اس لیے پر ہیزگار نہیں بنا کہ اس کو کسی اخلاقی فلفے نے پر ہیزگار بنادیا یا اس کے دل میں خدا کا خوف آگیا بلکہ اس لیے پر ہیزگار بن گیا کہ اب پچھ کر ہی نہیں سکتا۔
کسی کو چیر پھاڑ کر کھا نہیں سکتا۔ اب وہ طاقت ہی باقی نہیں رہی اس لیے ایک گوشے کے اندر پر ہیزگار بنا بیٹھا ہے۔ یاد رکھو! جوانی کے اندر تو بہ کرنا ہے ہے پیغیری کا شیوہ ہے، یہ ہے پیغیروں کا شعار۔ حضرت یوسف عَالِیلاً کودیکھے کہ بھر پور جوانی ہے، طاقت، قوت ہے، حالات میسر ہیں اور گناہ کی دعوت دی جارہی ہے، طاقت، قوت ہے، حالات میسر ہیں اور گناہ کی دعوت دی جارہی ہے، لیکن اس وقت زبان پر ہے کلمہ آتا ہے:

مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّ آحُسَنَ مَثُوَاى (۱)

"الله كى پناه! وه ميرا آقا ہے، الل نے مجھے اچھی طرح رکھا ہے۔ "

" پنجمبری كا شيوه كه انسان جوانی كے اندر گناه سے تائب ہوجائے جوانی كے اندر گناه سے تائب ہوجائے جوانی كے اندر گناه و اور كوئی كام بئن نہيں جوانی كے اندر انسان نيك عمل كرے۔ بڑھا ہے ميں تو اور كوئی كام بئن نہيں



<sup>(</sup>۱) سورةيوسف آيت (۲۳) ـ

پرتا، ہاتھ چلانے کی سکت ہی نہیں۔ اب گناہ کیا کرے؟ گناہ کے مواقع ہی ختم

ہوگئے۔ اس لیے حضورِ اقدس مل شاہیۃ فرماتے ہیں کہ کیا تمہارا یہ خیال ہے کہ

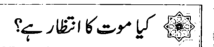
جب بوڑھے ہوجا کیں گے تب نیک عمل کریں گے، تب نما زشروع کریں گ،

اس وقت اللہ کو یاد کریں گے۔ اگر جج فرض ہوگیا تو یہ سوچتے ہیں کہ جب عمر

زیادہ ہوجائے گی تب جا کیں گے۔ خدا جانے کتنے دن کی زندگی باتی ہے، کتی

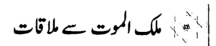
مہلت ملی ہوئی ہے؟ بڑھایا آتا ہے یا نہیں، اگر بڑھایا آ بھی گیا تومعلوم نہیں

اس وقت حالات سازگار ہوں یا نہ ہوں۔ اس لیے ای وقت کرگزرو۔



### "اوموتأمجهزا"

یا تم اس موت کا انظار کررہے ہو جو اچانک آجائے۔ ابھی تو تم نیک اعمال کو طلارہے ہو کہ کل کرلیں گے پرسوں کرلیں گے، پچھ اور وقت گزر جائے تو شروع کردیں گے۔ کیا تمہیں معلوم نہیں ہے کہ موت اچانک بھی آسکتی ہے؟ بعض اوقات تو موت پیغام ویتی ہے، الٹی میٹم ویتی ہے، لیکن بعض اوقات بغیر اللی میٹم کے بھی آجاتی ہے اور آج کی دنیا میں تو حادثات کا بیا عالم ہے کہ پچھ معلوم نہیں کس وقت انسان کے ساتھ کیا ہوجائے؟ ویسے تو اللہ تعالی نوٹس بھیجے معلوم نہیں کس وقت انسان کے ساتھ کیا ہوجائے؟ ویسے تو اللہ تعالی نوٹس بھیجے میں۔



ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک شخص کی ایک مرتبہ ملک الموت سے ملاقات



 $\odot$ 

ہوگی (خدا کومعلوم کیس حکایت ہے،لیکن بہرحال عبرت کی حکایت ہے) تو اس نے حضرت عزرائیل مَالِيلا سے كہا كہ جناب: آپ كا بھى عجيب معاملہ ہے جب آپ کی مرضی ہوتی ہے آ دھکتے ہیں۔ دنیا کا قاعدہ تو یہ ہے کہ اگر کسی کو کوئی سزا دین ہوتو پہلے سے اس کو نوٹس دیا جاتا ہے کہ فلاں وقت تمہارے ساتھ بیہ معاملہ ہونے والا ہے، اس کے لیے تیار ہوجانا اور آپ تو نوٹس کے بغیر کیے آتے ہیں۔ حضرت عزرائیل مَالِينا نے جواب میں فرمایا: ارے بھائی! میں تو اتنے نوٹس دیتا ہوں کہ دنیا میں کوئی بھی نہیں دیتا ہوگا۔ مگر اس کا کیا علاج کہ کوئی نوٹس سنتا ہی نہیں؟ تمہیں معلوم نہیں کہ جب بخار آتا ہے تو وہ میرا نوٹس ہوتا ہے، جب سر میں درد ہوتا ہے وہ میرا نوٹس ہوتا ہے، جب بڑھایا آتا ہے وہ میرا نوٹس ہوتا ہے، جب سفید بال آجاتے ہیں تو میرا نوٹس ہوتا ہے، جب آدی کے پوتے پیدا ہوجاتے ہیں وہ میرا نوٹس ہوتا ہے، میں تومسلسل نوٹس بھیجنا رہتا ہوں، یہ اور بات ہے کہتم سنتے ہی نہیں۔ یہ ساری بیاریاں الله تعالی کی طرف سے نوٹس ہیں کہ دیکھو! وقت آنے والا ہے۔ قرآنِ کریم میں فرماتے ہیں:

> اَوَلَمْ نُعَيِّرْكُمْ مَايَتَ ذَكَّرُ فِيْهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ (١) "لین (آ خرت میں ہم تم سے پوچس کے کہ) کیا ہم نے تم كو اتني عمر نبيس دي تقي، جس ميس اگر كوكي نفيحت حاصل كرنے والا نفيحت حاصل كرنا چاہتا تو نفيحت حاصل كرليتا

> > (۱) سورة فاطرآيت (۳۷)-

### اور تمہارے پاس ڈرانے والا بھی آ گیا تھا۔'

یہ کون ڈرانے والا آیا تھا؟ اس کی تفیر میں بعض مفسرین نے فرمایا کہ
اس سے مراد حضورِ اقدس ما تفاقیہ ہیں، اس لیے کہ آپ سائٹ ایکہ نے آکر لوگوں
کو ڈرایا کہ موت کا وقت جب آئے گا تو اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونا ہوگا۔
بعض مفسرین نے فرمایا کہ''نذیر'' سے مراد سفید بال ہیں(۱)، جب سر میں یا
واڑھی میں سفید بال آگئے تویہ''نذیر'' ہے۔ یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے
ڈرانے والا آیا ہے کہ اب وقت قریب آرہا ہے تیار ہوجاؤیا پوتا پیدا ہوجائے تو
یہ پوتا''نذیر'' ہے ڈرانے والا ہے کہ اب وقت آنے والا ہے، تیار ہوجاؤ۔ اس

اذا الرجال ولدت اولادها و بلیت من کبر اجسادها وجعلت اسقامها تعتادها تلک زروع قد دنا حصادها

یعنی جب انسان کی اولاد پیدا ہوجائے اور بڑھاپے کی وجہ سے اس کا بدن پرانا ہوجائے اور بڑھاپے کی وجہ سے اس کا بدن پرانا ہوجائے اور بہاری کے بعد دیگرے آنے لگیس بھی، ایک بہاری میں ہوئی تو دوسری آگئ، توسمجھ لو کہ یہ وہ کھیتیاں ہیں جن کی کٹائی کا وقت آگیا ہے۔









<sup>(</sup>۱) تفسیر طبری ۳۸۷/۱۹ طبع دار هجر ـ

بہرمال! سب الله تعالی کی طرف سے نوٹس ہیں۔ اگر چہ عادث الله یبی ہے کہ بینوٹس آتے رہتے ہیں،لیکن بعض اوقات موت اجانک بغیرنوٹس کے مجى آ جاتى ہے۔ اسى ليے حضور سال اليہ فرمارے ہيں كمتم اليي موت كا انتظار كررم موجونونس ديے بغير اچانك آجائے۔ كيا معلوم كه كتنے سانس انجى باقى ہیں۔اس کا انظار کیوں کررہے ہو؟

### 👺 كيا دڄال كا انتظار ہے؟



اس کے بعد فرمایا:

### "اوالدَّجَّال

کیاتم د جال کا انظار کررہے ہو؟ اور بیسوچ رہے ہو کہ ابھی تو زمانہ نیک عمل کے لیے سازگار نہیں ہے۔ تو کیا دخال کا زمانہ سازگار ہوگا؟ جب دجال ظاہر ہوگا توكيا اس فتنے كے عالم ميں نيك عمل كرسكو كے؟ خدا جانے اس وقت كيا عالم ہو، گراہی کے کیسے محرکات اور دواعی پیدا ہوجائیں تو کیا تم اس وقت کا انظار کررے ہو؟

"فشر غائب ينتظر"

یعنی دجال اُن دیکھی چیزوں میں بدترین چیز ہے جس کا انتظار کیا جائے، بلکہ اس کے آنے سے پہلے پہلے نیک عمل کراو۔

انظار ہے؟

اور آخر میں فرمایا:



### "أوالساعة، فالساعة ادهى وأمر"

یا پھر قیامت کا انظار کررہے ہو؟ توس رکھو کہ قیامت جب آئے گی تو اتن مصیبت کی چیز ہوگ کہ اس مصیبت کا کوئی علاج انسان کے پاس نہیں ہوگا، البندا اس کے آنے سے پہلے پہلے نیک عمل کرلو۔

ساری حدیث کا خلاصہ بیہ ہے کہ کسی نیک عمل کو ٹلا وُ نہیں اور آج کے نیک عمل کوکل پرمت چھوڑو، بلکہ جب نیک عمل کا جذبہ پیدا ہو، اس پر فورا ابھی عمل کراو۔ اللہ تعالی مجھے اور آپ سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخى دعوانا ان الحمد لله رب العلمين

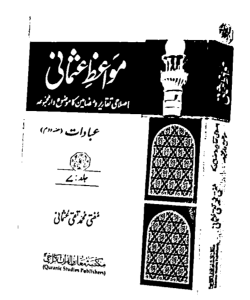






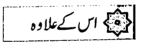
# موعظعتاني

إصلاحی تقاریر ومضامین کا موضوع وارمجبُوعه



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتہم کے جملہ مواعظ، خطبات اور تحریرات کا تخریح شدہ جامع اور مستند ترین موضوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی درج ذیل کتب کا استیعاب کیا گیاہے:

- 🕸 خطباتِ عثانی 😂 خطبات دورهٔ هند 🍪 درسِ شُعب الایمان 🚭 نشری تقریریں



- انعام البارى 🕸 اسلام اور جمارى زندگى 🚳 انعام البارى
  - 🕸 تقريرترمذي 😭 جهان ديده 🚳 سفردرسفر

کے منتخب مضامین، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ ، اور بعض صوتی صورتوں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت بر کاتہم کے بیانات وخطبات کو شامل کیا گیا ہے، جس سے علماء، طلباء، خطباء اور عام پڑھے لکھے حضرات بآسانی استفادہ کر سکتے ہیں۔



