# مور مضامين كامرضوع وارمجنوعه إصلاحي تقارير ومضامين كامرضوع وارمجنوعه



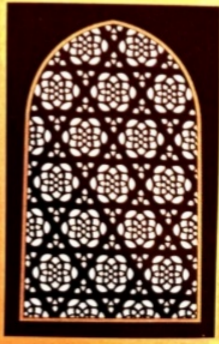
مُعَا ملات (صدافل)



بلد: ٨



مُفتى مُحَدِّ تقى عُثَانی



مِنْتَبَيْمُعَا وَالْقَالِثَ مِنْ الْحِيْلُ عِيْ (Quranic Studies Publishers) O Sepago



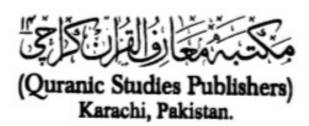
معاملات

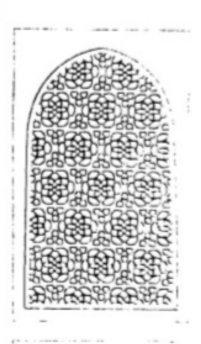


مِلد: ٨

مُفتى مُخَدِ تقى عُثَانى

ترتيبوتخ تخ مولاًا عنايث الرحمان







علاء دیو بند کے علوم کا پاسبان دینی وملمی کتا ہوں کا عظیم مرکز ٹیلیگرام چینل

حنفی کتب خانه محمد معاذ خان

ورس نظامی کیلئے ایک مفید ترین شیکنگرام چینل

## جلة هوق طباعت بَن مِنْ مَنْ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

عض ناش المحد للداكر چه و منتخب من المحال المناف الناف الناف الناف المناف المن المحمد للداكر چه و منتخب من المحم مكن احتياط سے كام ليا ہے ، ليكن بھى بھى كتابت، طباعت اور جلد سازى ميں بہوا غلطى ہوجاتى ہے۔ اگر كى صاحب كواليكى كى غلطى كاعلم ہوتو براہ كرم مطلع فرما كرممنون فرما كيں۔

بابتمام: خِضَرِقَاسِمِينُ

طبع جديد : المنظلان المسابع - رمبر المعالم

ناثر : مِكْفَبَتْنَهُ فِي الْفِيْلِ الْفَالِينَ الْفَالِينَ الْفِيْلِ فَالْفِيلِ الْفِيلِينَ الْفِيلِ

ترتيب ديزائنگ: عمران خان

فن : 35031565, 35123130 : فن

ای میل : info@mmqpk.com

رب ک : www.mmqpk.com

www.maktabamaarifulquran.com

fb/onlinesharia : וֹטעישׁ







فیں بک سے خریداری کے لئے scan کریں

#### \$\$ \tau\_{\begin{subarray}{c} \text{\*} \\ \

🏚 فخرالدين كالحج والا، كراحي ٠ مكتبه دار العلوم ،كراجي اسلای کتاب گھر، فیصل آباد ٠ كمتبدرشدريه راولبندى ٠ مكتبه اصلاح وتبليغ، حيدرآباد 🗢 مكتبه اسلاميه، فيصل آباد • دارالاشاعت، كراجي ۵ مکتبه رشیده، کوئیه • بيت القرآن، كرامي • مكتبه صغدريه ، راوليندى • اداره تاليفات اشرفيه، ملتان • دارالاخلاص، يشاور • كمتبة القرآن، كراجي ۵ مکتبدر حمانیه، لامور • اسلامی کتاب کمر، داولپنڈی • مكتبه احياء العلوم ، كرك • بيت الكتب، كراتي • مكتهدبيت العلوم ، لا بور • كمتبه عماسيه، تيمركره • مكتبه عثانيه ، راوليندى ادارة اسلامیات، کرای رلامور ۵ مکته سیداحد شهید، لامور • مسرّ بكس، اسلام آباد • مكتيه احرار ، مردان 🕻 🕈 مکتبه همرفاره تی ، کراجی • الفلاح بليشرز، لامور • قرآن مجيد كل، مردان • دارالسلام، اسلام آباد

## پيشِ لفظ



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْين الرَّحِيثِمِ

الحمد بله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفح صاحب قدی الله سرّ ہ نیدے کو دارالعلوم ۱۹۵۹ء میں دورہ حدیث کی بھیل کے بعد ہی ہے جمعہ کی تقریر کرنے پر مقرر فرمادیا تھا، شروع میں اپنے لسبیلہ ہاؤی والے گھر کے قریب عزیزی مسجد میں کئی سال جمعہ کی تقریر کرتا رہا، پھر حضرت والدصاحب رائٹید کی علالت کے بعد جامع مسجد نعمان لسبیلہ ہاؤی میں سالہا سال جمعے کی تقریر کی نوبت آتی رہی۔ 199ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سجان محمود فوبت آتی رہی۔ 199ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سجان محمود صاحب رائٹید کی وفات ہوئی جو جامع مسجد بیت المکرم میں جمعہ پڑھایا کرتے سے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد نعمان لسبیلہ ہاؤی سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے دی تا کہ جمعہ کے تقریر کا سلسلہ رہا۔

میرے فیخ کرم حضرت ڈاکٹر عبد الی عارفی صاحب قدس الله سره کی

وفات کے بعد میرے اساذ حضرت مولانا سحبان محود صاحب را الله کے تعم پر میں نے لبیلہ ہاؤس کی جامع مسجد نعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاحی مجلس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ کرنے کا کوئی انظام نہیں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا کہ انہیں شائع کیا جائے، لیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شمیم احمد صاحب (جواس وقت ''معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے تھے ) نے میرے معاون مولانا عبداللہ میمن صاحب سے بیخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کو ریکارڈ کر کے قالمبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پر ان اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمعے کے قالمبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پر ان اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمعے کے خطبوں پر مشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر کے خطبوں پر مشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر آگیا جس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

تجربے سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالیٰ ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضرات انکہ وخطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے گے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مخلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب کرکے شائع کے گئے۔

مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گیرری کہ اصلاحی بیانات میں با اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنامستقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر نامزد کیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا سلف کے وا تعات کی تحقیق و تخری کریں اور جہال غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے سے وہ یہ کام ماشاء اللہ قابلیت کے ساتھ کرتے رہے ۔ مولانا عنایت الرحن صاحب نے اس پر یہ اضافہ کیا کہ ''اصلاحی خطبت'، ''اصلاحی مجالس' اور بیانات کے مختلف مجموعوں کو بھی عنوانات و مضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر ''البلاغ'' میں یا کسی دوسرے رسالے میں شائع ہوئی تھیں یا کسی کتاب کا جز تھیں ان کا بھی استقصاء کر کے ایک نیا مجموعہ ''مواعظِ عثانی'' کے نام سے مرتب کردیا اور اس لحاظ سے یہ بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ کر دیا اور اس لحاظ سے یہ بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب ِ استطاعت اس میں تخری و تحقیق کا بھی اہتمام جس سے اس کے درجہ ' استناد میں بھی اضافہ ہوگیا ہے۔

دل سے دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیرِ موصوف کی اس کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرماکر اس ہے عام و خاص مسلمانوں کو فائدہ پنچے۔آمین مسلمانوں کو فائدہ پنچے۔آمین دارالعلوم کراچی ۱۳ بندہ

بنده محر تقی عثانی عفی عنه ۱۵/محرم سرسسمایه توعوعاني والبدهم

### عرض ناشر



#### سنمالله الزخين الزجيج

نحمد لاونصلى على رسوله الكريم امابعد!

زیرِ نظر کتاب سلسله "مواعظِ عثانی" جلید بشتم "مواملات (حصد اقل)"
جو حضرت مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے خطبات، تقاریر اور مضامین کا تخریج شدہ جامع اور مستند موضوع وار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کو الله ربُّ العزت نے جو بے بناہ مقبولیت عطا فرمائی ہے وہ مختابِ تقارف نہیں۔ حضرت والا دامت برکاتهم بیک وقت مفسر، محدث، فقیه، ماہر معاشیاتِ اسلامی، مورخ بمقق، شاعر، ادیب اور ببلغ و دائی اسلام بیں۔ ای دعوت وارشاد کا سلسله عرصهٔ دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور الحمد لله اس سے بلا مبالغہ لاکھوں انسانوں کو فائدہ ہورہا ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت ہے بہت سارے غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت ندگی گزار رہے ہیں۔ حضرت والا دامت برکاتهم کے انہی بیانات ومواعظ زندگی گزار رہے ہیں۔ ور خطرت والا دامت برکاتهم کے انہی بیانات ومواعظ تحریرا اور تقریرا عوام الناس سے معلیء، طلباء اور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاتهم کے انہی بیانات ومواعظ تحریرا اور تقریرا عوام الناس مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔

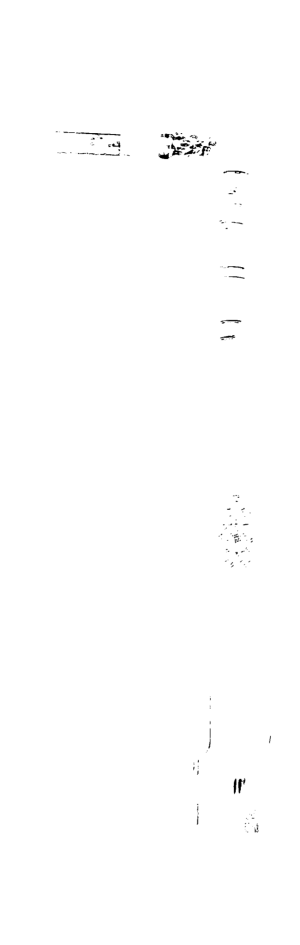
فاضل مرتب نے اس مجموعہ میں شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی







المرسب عنوانات



1.055.55

a white canadas



## اجمالی فهرستِ عنوانات

| صفحہ | مضامین ﴿                                          | نمبرثار |
|------|---------------------------------------------------|---------|
| rı   | تجارت احادیث کی روثنی میں                         | 1       |
| ١٩   | تجارت کی نضیلت                                    | ۲       |
| ٥٣   | تجارت دین بھی دنیا بھی                            | ٣       |
| 42   | تجارت کے آ داب                                    | ۴       |
| ۸۳   | تجارت کے نا جائز معاملات احادیث کی روثنی میں      | ۵       |
| ۸۹   | تدبير اور روزگار                                  | ٧       |
| 1+9  | موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے فرائض               | 4       |
| 110  | رزَّقِ حلال کی طلب ایک دینی فریضه                 | ۸       |
| 145  | حلال روزگار نه چچوژین                             | 9       |
| 149  | محنت اور مزدوري احاديث كي روثني ميس               | 1•      |
| ۱۸۵  | معاملات دین کا اہم شعبہ                           | 11      |
| 777  | امتِ مسلمه كي معيشت ادر اسلامي خطوط پراس كا اتحاد | 11      |
| rr9  | سود کی حرمت                                       | 11"     |
| 741  | سودی نظام کی خرابیاں اور اس کا متبادل             | ١١٢     |

اجمالي فبرست عنوانات طد مشتر مواطعقاني نبرثار P10 ا سود لینے سے بخل بڑھتا ہے ۱۲ رشوت کا گناہ 272





۱۴

4547 24.21.4.5



#### تفصيلي فهرست

| صفحہ       | عنوان عنوان                                             |  |
|------------|---------------------------------------------------------|--|
| (PI)       | تاجر اور تجارت سے متعلق ارشادات نبوی                    |  |
| (r)        | چارت کی فضیلت                                           |  |
| ۳۳         | قرآن میں مال ودولت کے لیے کلمہ خیر اور قباحت کا استعمال |  |
| ra         | ونیامیں مال واسباب کی مثال                              |  |
| ۳٦         | مسلمان تاجر کا خاصه                                     |  |
| <b>۳</b> ٩ | آیت کا شانِ نزول                                        |  |
| ۵۰         | لهو کی وضاحت                                            |  |
| ۵۰         | اليها كاضميرمفرد مونے كى وجه                            |  |
| ۱۵         | سودے کے محیح ہونے کے لیے تنہا رضا مندی کانی نہیں        |  |
| or         | 🦫 تجارت دين بھي دنيا بھي                                |  |
| 44         | مسلمان کی زندگی کا بنیادی پتھر                          |  |

| صفحه       | عنوان                                     | 0 /             |
|------------|-------------------------------------------|-----------------|
| ۵۷         | رانبیاء مبلطان کے ساتھ                    |                 |
| <u> </u>   | ر فاجروں کے ساتھ                          |                 |
| ۵۸         | شمين                                      | تا جروں کی دو   |
| ۵۹         | كاسبب ياجنم كاسبب                         | تجارت جنت       |
| <b>09</b>  | زاویے                                     | بر کام میں دو   |
| ۵۹         | رين                                       | زاويهَ نگاه بدل |
| ۲٠         | ادت ہے                                    | كهانا كهاناع    |
| <b></b>    | عَلَيْتُهُ اورسونے کی تثلیاں              | حفرت ايوب       |
| <u> 4r</u> | بنے والے کی طرف ہو                        | نگاه نعمت دب    |
| 41"        |                                           | اس كا نام تقو   |
| 45         | ؤی حاصل ہوتا ہے                           | صحبت سے تف      |
|            | ليے صرف كتاب كافى نبيس ہوتى               |                 |
| 46         | ) پڑھ کر ڈاکٹر بننے کا نتیجہ              |                 |
| 4F         | ، اختیار کرو<br>                          | مثقی کی صحبت    |
| 72         | ت کے آواب                                 | 7               |
| 4.         | ، زبردی پیے کم کراکے کوئی چیز خریدنا جائز | وحلال بيس       |
|            | رم الفئيه کي وصيت                         | امام ابوحنيفه   |

| مفح                                         | عنوان                                 | · • /                   |
|---------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|
| 41                                          | مقاصد میں داخل ہے                     | یہ بھی دین کے           |
| <u>۲</u> ۲                                  | ری کریں                               | حق ما نگنے میں ز        |
| ۷۳                                          |                                       | زریں اصول               |
| ۷۳                                          | کے ذریعے اشاعتِ اسلام                 | دنیامیں تاجروں          |
| ۷۵                                          | بندی غیر مسلم تاجروں کے ہاں ہے        | ان اصولول کی :          |
| ۷۵                                          |                                       | ایک واقعہ               |
| <b>49</b>                                   | اور باطل میں ابھرنے کی صلاحیت نہیں ہے | حق میں سر گلوں          |
| AI                                          | لماح فرد سے ہوتی ہے                   | معاشرے کی اص            |
| جارت کے نا جائز معاملات احادیث کی روثنی میں |                                       |                         |
| <b>19</b>                                   | ور روز گار                            | تدبيرا                  |
| 95                                          | آ کی معاشی زندگ                       | حضرت محد ما النفالية    |
| 91"                                         | ام توکل کے منافی نہیں                 | ضروريات كاامتم          |
| 91"                                         | تت                                    | توکل کی اصل حقیہ        |
| 9/~                                         | رق                                    | انسانی مزاج کا فر       |
| 90                                          | لها وا تعه                            | ایک بزرگ کا انو         |
| 92                                          | التين                                 | انبانی دل کی دو ه       |
| 92                                          | ر کے مترادف ہے                        | <u>مراطاعت ذکر ال</u> ا |

5-12-12 × 44 ----

| آخص<br>الم | عمانی است.                                        | ا واعظ |
|------------|---------------------------------------------------|--------|
|            | نان <sup>و</sup>                                  |        |
| 91         | ول کو اللہ سے لیے فارغ تھیے!                      |        |
| I • •      | رل الله تعالى كى <sup>تجل</sup> ى گاہ ہے          |        |
| 1•1        | حصول رزق کی فکر ممنو تا نہیں                      |        |
| 1+1        | حضرت مولا ناميح القد خان صاحب رئية بد كاايك ارشاد |        |
| 1+1*       | حصول روزگار میں افراط سے بچنا ضروری ہے            |        |
| 1•Δ        | اسلام کی معتدل تعلیم                              |        |
| 1•۵        | ني كريم مل في النياييل كا زبد                     | į      |
| 1•∠        | خلاصة كلام                                        |        |
| 1+9        | و موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے فرائض             |        |
| IIr        | تمہید                                             |        |
| 111        | آج کا موضوع                                       |        |
| 111        | دین صرف مسجد تک محدود نہیں                        |        |
| 111        | تلاوت قرآن کریم ہے آغاز                           |        |
| 111        | قرآن کریم ہم سے فریاد کر رہا ہے                   |        |
| 110        | اسلام میں پورے داخل ہوجاؤ                         |        |
| III        | دومعاشی نظریے                                     |        |
| 114        | اشراکیت کے وجود میں آنے کے اساب                   |        |
| 114        | سر ماید دارانه نظام میں خرابیاں موجود ہیں         |        |

| مغخم | عنوان عنوان                              |
|------|------------------------------------------|
| 112  | سب سے زیادہ کمانے والا طبقہ              |
| 11A  | سرمایه دارانه نظام کی اصل خرابی          |
| 119  | ایک امریکی افسر سے ملاقات                |
| 11.4 | صرف اسلام کا نظام معیشت منصفانہ ہے       |
| Iri  | قارون اور اس کی دولت                     |
| ITT  | قارون کو چار ہدایات                      |
| 177  | بیلی ہدایت                               |
| Irr  | قوم شعیب اورسر مایی دارانه ذبهنیت        |
| 110  | مال ودولت الله کی عطاہے                  |
| 110  | مسلم اورغيرمسلم مين تين فرق بين          |
| 174  | تاجروں کی دونشمیں                        |
| ITA  | دوسری بدایت                              |
| 179  | يه دنيا بى سب كيونېيل                    |
| 179  | کیا انسان ایک معاثی جانور ہے؟            |
| 11   | تیسری ہدایت                              |
| 1111 | چوشی ہدایت                               |
| IFF  | دنیا کے سامنے نمونہ چیش کریں             |
| 188  | كيا ايك آدى معاشرے ميں تهديلي لاسكتا ہے؟ |

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

| صفحه  | عنوان                                            |
|-------|--------------------------------------------------|
| IFF   | حضور سائٹی ایٹی کس طرح تبدیلی لائے؟              |
| lh-h- | ہر شخص اپنے اندر تبدیلی لائے                     |
| Ira   | رزقِ حلال کی طلب ایک دینی فریضه                  |
| IFA   | رزقِ حلال کی طلب دوسرے درجے کا فریضہ             |
| 129   | رزقِ حلال کی طلب دین کا حصہ ہے                   |
| 16.+  | اسلام میں'' رہبانیت'' نہیں                       |
| ורו   | حضور اكرم من خلالية اور رزق حلال كے طریقے        |
| 16.4  | مؤمن کی دنیا بھی دین ہے                          |
| IMY   | بعض صوفیاءِ کرام مِطنینی کا توکل کر کے بیٹھ جانا |
| 166   | طلب" حلال" کی ہو                                 |
| rr    | محنت کی ہر کمائی حلال نہیں ہوتی                  |
| ۱۳۵   | بدروز گار حلال ہے یا حرام؟                       |
| ורץ   | بینک کا ملازم کیا کرے؟                           |
| וויץ  | حلال روزی میں برکت                               |
| 16.7  | تنخواه کا بیرحصه حرام ہوگیا                      |
| IMA   | تھانہ بھون کے مدرسے کے اسا تذہ کا تنخواہ کٹوانا  |
| 1179  | فرین کے سفر میں چینے بچانا                       |

| صفحه | عنوان                                   |
|------|-----------------------------------------|
| 164  | زائد سامان کا کرایی                     |
| 10+  | حصرت تقانوی راثینیه کا ایک سفر          |
| اها  | يه حرام چيے رزقِ حلال ميں شامل ہو گئے   |
| 101  | یہ بے برکتی کیوں نہ ہو؟                 |
| 167  | ملی فون اور بحل کی چوری                 |
| 105  | حلال وحرام کی فکر پیدا کریں             |
| 100  | یہاں تو آ دی بنائے جاتے ہیں             |
| 100  | ايك خليفه كاسبق آموز واقعه              |
| 100  | حرام مال حلال مال کو بھی تباہ کردیتا ہے |
| 161  | رزق کی طلب مقصودِ زندگی نہیں            |
| 161  | رزق کی طلب میں فرائض کا ترک جائز نہیں   |
| 102  | ایک ڈاکٹرصاحب کا استدلال                |
| 101  | ایک لوہار کا قصہ                        |
| 169  | تبجد نه پڑھنے کی حرت                    |
| 109  | نماز کے وقت کام بند                     |
| 14•  | مکراؤ کے وقت بیفریضہ چھوڑ دو            |
| 14+  | ایک جامع دعا                            |

| صفحه  | اه ا                                       |
|-------|--------------------------------------------|
| 141   | خلاصه اور تین سبق                          |
| (ITP) | حلال روز گار نه چپوژی                      |
| 177   | رزق کا ذریعہ منجانب اللہ ہے                |
| 172   | روز گار اور معیشت کا نظام خداوندی          |
| AFI   | تقسيم رزق كاحيرت ناك واقعه                 |
| 12+   | رات کوسونے اور دن میں کام کرنے کا فطری کام |
| 121   | رزق کا دروازه بندمت کرو                    |
| 121   | يه عطاء خداوندي ہے                         |
| 127   | ہرمعاملہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے          |
| 121   | حضرت عثمان غني في خلافت كيول نهيس جيموري؟  |
| 121   | خدمتِ خلق کا منصب عطاءِ خداوندی ہے         |
| 120   | حضرت ابوب مَالِينلا كا وا قعه              |
| 124   | عیدی زیاده طلب کرنے کا واقعہ               |
| 144   | خلاصه                                      |
| 149   | محنت اور مز دوری احادیث کی روشن میں        |
| INA   | معاملات دین کا اہم شعبہ                    |
| 114   | دین کا ایک اہم شعبہ''معاملات''             |

## بلد بشم الله موافظ فعالى

| صفحه | عنوان عنوان                                              |
|------|----------------------------------------------------------|
| IAA  | معاملات کے میدان میں دین سے دوری کی وجہ                  |
| 191  | معاملات کی اصلاح کا آغاز                                 |
| 191  | ایک اہم کوشش                                             |
| 197  | نظامهائے معیشت                                           |
| 191" | سرمایه دارانه نظام اوراشترا کیت کیا ہیں؟                 |
| 191  | بنیادی معاشی مسائل                                       |
| 191  | ارتر جيحات كالعين (Determination of prorities)           |
| 191~ | لطيفه                                                    |
| 190  | ۲_ وسائل کی شخصیص (Allocation of Resources)              |
| PPI  | سرآمدنی کی تقسیم (Distribution of Income)                |
| 197  | رق (Development)                                         |
| 192  | سرمایه دارانه نظام (Capitalism)                          |
| 19/  | قانون قدرت                                               |
| r••  | (Distribution of Income) تیسرامسکلہ آمانی کی تقییم کا ہے |
| r•0  | چوتھا سکہ ترتی (Development) کا ہے                       |
| r•0  | سرمایه دارانه نظام کے اصول                               |
| 7.4  | اشتراكيت (Socialism)                                     |
| r+2  | پهلی تنقید                                               |

| نعفحه       | عنوان                                                         |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
|             |                                                               |
| <b>r•9</b>  | دوسری تنقید                                                   |
| <u> </u>    | تيسرى تنقيد                                                   |
| <u> </u>    | اشتراکی نظام پرتبصره                                          |
| <u> </u>    | الجزائر كاايك چثم ديد حال                                     |
| <u> </u>    | سرمایه دارانه نظام پرتبحره                                    |
| <b>719</b>  | ها دُل گرلز (Model girls) کی کار کردگی                        |
| <b>***</b>  | عصمت فروشي كا قانوني تحفظ                                     |
| 777         | دنیا کا مہنگا ترین بازار                                      |
| 222         | اميرترين ملك ميں دولت وغربت كا امتزاج                         |
| rrr         | اسلامی معیشت کے احکام                                         |
| ۲۲۳         | خدائی پابندیاں                                                |
| 770         | حکومتی پابندیاں                                               |
| rry         | اصول فقه کا ایک حکم امتنای (سدّ ذرائع)                        |
| <b>77</b> A | ایک اشکال اور اس کا جواب                                      |
| ۲۳۰         | مخلوط معیشت کا نظام (Mixed Economy)                           |
| (vww)       | امتِ مسلمہ کی معیشت اوراس کے خطوط پر<br>اسلامی ممالک کا اتحاد |
|             | اسلامی ممالک کا اتحاد                                         |
| rrq         | (۱) خود سائمنة الحصار                                         |

## 

| صفحه        | عنوان عنوان                                 |
|-------------|---------------------------------------------|
| ***         | (۲) اپنے معاثی نظام کی تعمیر نو             |
| rma         | سود کی حرمت                                 |
| 707         | و کاتبه                                     |
| rar         | بینک کی ملازمت کیوں ناجائز ہے؟              |
| ror         | ربواالقرآن اور ربواالحديث                   |
| rom         | سودٍمفرد اورسودِ مركب دونول حرام بين        |
| 764         | اعلانِ جنگ                                  |
| 704         | كيا موجوده بينكول كا سودحرام نہيں؟          |
| 701         | تجارتی قرضوں پر سود                         |
| 109         | سود کے جواز پر استدلال                      |
| <b>۲</b> 4• | سود کے جواز کے قاتلین                       |
| 741         | حكم حقیقت پرلگتا ہے صورت پرنہیں             |
| 777         | ایک لطیفه/گانا بجانا حرام نه دوتا           |
| 242         | پھر تو خزیر حلال ہونا چاہیے                 |
| rym         | ''سود کی حقیقت''                            |
| 246         | قرض کی واپسی کی عمدہ شکل                    |
| 740         | حضور ملافظ کیلی کے زمانے میں تعبارتی پھیلاؤ |

| معقع | عنوان                                         |
|------|-----------------------------------------------|
| 777  | حضرت ابوسفیان بنالنو کا تجارتی قافله          |
| 142  | سب سے پہلے چھوڑا جانے والاسود                 |
| 744  | عہد صحابہ میں بینکاری کی ایک مثال             |
| 749  | ایک اور مثال                                  |
| 14.  | سود کو جائز کہنے والوں کا ایک اور استدلال     |
| 141  | علت اور حكمت مين فرق                          |
| 727  | شراب حرام ہونے کی حکمت                        |
| 724  | شرى احكام ميں غريب اور امير كا فرق نہيں       |
| 724  | نفع اورنقصان دونوں میں شرکت کریں              |
| 724  | قرض دینے والے پر زیادہ ظلم ہے                 |
| 129  | سود کا ادنیٰ شعبہ اپنی مال سے زنا کے برابر ہے |
| rai  | سودی نظام کی خرابیاں اور اس کا متباول         |
| ۲۸۳  | مغربی دنیا کے مسلمانوں کی مشکلات              |
| ۲۸۳  | سودی معاملہ کرنے والوں کے لیے اعلانِ جنگ      |
| ۲۸۲  | سود کس کو کہتے ہیں                            |
| ۲۸٦  | معاہدہ کے بغیر زیادہ دینا سودنہیں             |
| ray  | قرض کی واپسی کی عمدہ شکل                      |
| 174  | قرآن کریم نے کس''سود'' کوحرام قرار دیا؟       |

| صفحه       | ع <b>نوان</b> عنوان                            |
|------------|------------------------------------------------|
| PAA        | تجارتی قرضے (Commercial Loan) ابتدائی زمانے    |
|            | میں بھی تھے                                    |
| 7/19       | صورت بدلنے سے حقیقت نہیں بدلتی                 |
| 19.        | ایک لطیفہ                                      |
| 19+        | آج کل کا مزاج                                  |
| 191        | شریعت کا ایک اصول                              |
| 791        | زمانة نبوت کے بارے میں ایک غلط فہی             |
| rgr        | هر قبیله جائنت اسٹاک سمپنی ہوتا تھا            |
| 191        | سب سے پہلے چھوڑا جانے والاسود                  |
| rar        | عہدِ صحابة میں بینکاری کی ایک مثال             |
| 190        | سودِ مرکب اورسودِ مفرد دونو ل حرام ہیں         |
| 797        | موجودہ بینکنگ انٹرسٹ بالاتفاق حرام ہے          |
| 192        | کمشل لون پرانٹرسٹ میں کیا خرابی ہے؟            |
| rgA        | آپ کونقصان کا خطرہ (Risk) بھی برداشت کرنا ہوگا |
| 199        | آج کل کے انٹرسٹ کے نظام کی خرابی               |
| r99        | ڈ یپازیٹر ہر حال میں نقصان میں ہے              |
| ۳۰۰        | سود کی رقم مصارف میں شامل ہوتی ہے              |
| <b>P+1</b> | شرکت کا فائدہ                                  |

| صفحه                | عنوان                                             |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| P*•1                | نفع کسی اور کا اور نقصان کسی اور کا               |
| <b>P</b> • <b>r</b> | بیر کمپنی سے کون فائدہ اٹھا رہا ہے                |
| P+P                 | سود کی عالمی تباه کاری                            |
| r•r                 | سودی طریقه کار کا متبادل                          |
| 4.64                | نا گزیر چیزوں کوشریعت میں ممنوع قرار نہیں دیا گیا |
| r.0                 | سودی قرضوں کا متبادل قرض حسنہ ہی نہیں ہے          |
| ۳۰4                 | سودی قرض کا متبادل''مشارکت'' ہے                   |
| ۳۰4                 | مشارکت کے بہترین نتائج                            |
| r.2                 | "مشارکت" میں عملی دشواری                          |
| ۳•۸                 | اس دشواری کاحل                                    |
| T+A                 | دوسری متبادل صورت "اجاره"                         |
| 1110                | تيسري متبادل صورت ''مرابحه''                      |
| ۳۱۱                 | پندیده متبادل کون ساہے؟                           |
| mir                 | عصر حاضر میں اسلامی معیشت کے ادارے                |
| MA                  | سود لینے سے بخل بڑھتا ہے                          |
| MIA                 | انسان کا پید قبر کی مٹی ہمرے گ                    |
| 119                 | ایک سوداگر کا واقعہ                               |
| <b>119</b>          | ایک بڑے سرمایہ دار کا قول                         |

| صفحه        | عنوان عنوان                                            |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| 44.         | غریب اور امیر کے خرچ کرنے میں فرق                      |
| **1         | سود کی ذہنیت بخل پیدا کرتی ہے                          |
| <b>P</b> F1 | يبودي" شائي لاك" كا قصه                                |
| rrr         | بیے کے بدلے انسانی گوشت                                |
| ٣٢٣         | <i>ہندوسودخور</i> قوم                                  |
| ٣٢٣         | ہندی کی ایک ضرب المثل                                  |
| ٣٢٣         | مالیاتی گناہ بخل پیدا کرتے ہیں                         |
| rro         | بددعا کثرت سے کریں                                     |
| ۳۲۲         | طلال طریقے سے مال میں اضافے کی کوشش کرنا جائز ہے       |
| <b>PY2</b>  | رشوت کا گناه                                           |
| 779         | رشوت کا گناہ شراب نوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ علین ہے |







المعالم ال

مُوالِعِمْ عَلَى إِن الدِيدِ



تجارت اور تاجر سے متعلق ارشادات نبوی

(حضور ملافظييم نے فرمايا)

تجارت اور تاجر ہے متعلق ارشادات نوی

موعطِعماني المديثة

The second secon

The second of the second

## براينه ارَج ارَجَم

# چ تجارت اور تاجر سے متعلق ارشادات نبوی



ک حضرت ابوسعید خدری فالنی سے روایت ہے کہ حضور اکرم سالتھا آپی نے ارشاد فرمایا:

''سچا اور امانت دار تاجر (قیامت کے دن) انبیاء، صدیقین اور شہیدول کے ساتھ ہوگا''۔(۱)

﴿ حضرت جابر وَالله على مروى ہے كه حضور اكرم مِلَىٰ عَلَيْكِم نے ارشاد فرما يا:

" الله اس شخص پر رحم كرے جو نرم خو ہو، بيچتے وقت بھى

خريد تے وقت بھى اور اپنے حقوق كا مطالبه كرتے وقت

بھى، (٢)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۹۸/۲ (۱۲۰۹) وقال هذا حديث حسن ... النع -طبع دار الغرب الاسلامي-وسنن ابن ماجه ۲۱۳۹ (۲۱۳۹) طبع دار الجيل بيروت. (۲) صحيح البخاري ۵۷/۳۵ (۲۰۷۲) طبع دار طوق النجاة.

صفرت حدیفه را لیو سے مروی ہے که حضور اکرم صلی ایکی نے ارشاد فرمایا:

'' پچھلی امتوں میں سے ایک شخص کے پاس فرشتہ روح قبض کرنے آیا، پھر مرنے کے بعد اس سے پوچھا کہ کیا تم نے کوئی بھلائی کاعمل کیا ہے؟ اس نے کہا کہ مجھے معلوم نہیں، اس سے پھر کہا گیا کہ فور کرکے بتاؤ۔ اس نے پھر کہا کہ اس کے سوا مجھے اپنا کوئی نیک عمل معلوم نہیں کہ میں دنیا میں لوگوں کے ساتھ خریدو فروخت کرتا تھا تو حسنِ سلوک سے کام لیتا تھا، کوئی کشادہ حال ہوتا تو اسے مہلت دے دیتا اور کوئی تنگدست ہوتا تو اسے بالکل ہی معاف کردیتا۔ اس پراللہ نے اسے جنت میں داخل کردیا'۔ اس

و حضرت معاذ بن جبل فالنفو فرمات بين كه حضور اكرم سل فاليليم في المادة ا

"بہترین کمائی ان تاجروں کی ہے جو بات کہیں تو جموث نہ بولیں، امانت رکھیں تو خیانت نہ کریں، وعدہ کریں تو خلاف ورزی نہ کریں، کچھ خریدیں تو (سامان کی) مذمت نہ کریں، بیمیں تو (مبالغہ آمیز) تعریف نہ کریں، ان کے او پر کسی کا حق واجب ہو تو ٹال مٹول نہ کریں اور ان کا حق کسی پر

(۱) صحیح البخاری ۹۷/۲۵ (۲۰۷۷) ر

#### واجب ہوتو اسے تنگ نہ کریں'۔(۱)

کے حضرت ابو قبادۃ زمالی ہے روایت ہے کہ حضور سرور دو عالم سالٹھالی ہے نے ارشاد فرمایا:

'' بیچ کے وقت زیادہ قشمیں کھانے سے بچو، اس لیے کہ اس سے (شروع میں) تجارت کچھ چیکتی ہے، لیکن پھر تباہی آتی ہے'۔ (۲)

وایت ہے کہ حضور اکرم من اللہ ہے ارشاد فرایا:

''سارے تجار قیامت کے دن فجار ہو کر اٹھائے جائیں گے، سوائے ان لوگوں کے جو اللہ سے ڈریں، نیکی کریں اور سج رلیں'' \_ (۳)

ک حضرت عقبہ بن عامر فاللہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم ملا اللہ ہے اور ایت ہے کہ حضور اکرم ملا اللہ ہے اور شاد فرمایا:

"مسلمان مسلمان كا بھائى ہے اور كسى مسلمان كے ليے حلال

(۱) شعب الایهان للبیهقی ۴۸۸/۲ (٤٥١٣) طبع مکتبة الرشد و الحدیث ذکره المنذری فی "الترغیب و التربیب ۳۲۲/۲ و لم یتکلم علی إسناده و طبع دار الکتب العلمیة و قال المناوی فی "التیسیر "۳۱۱/۱: باسناد ضعیف ، طبع مکتبة الإمام الشافعی .

(٢) صحيح مسلم ١٢٢٨/٣ (١٦٠٧) طبع دار احياء التراث العربي-

(۳) سنن الترمذي ۱۲۱۰ (۱۲۱۰) وقال هذا حديث حسن صحيح- وسنن ابن ماجه (۳) سنن الترمذي ۲۱۶٦)\_

نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کوعیب دار چیز یبیجے اور اس کا عیب بیان نہ کریں'۔ (۱)

"جوشخص ہمارے ساتھ ملاوٹ کرے وہ ہم میں سے نہیں اور دھوکہ فریب کرنے والے جہنم میں ہول گئے"۔(۲)

و حضرت عبد الله بن عمر والله الله بن عمر والله بن عمر الله بن عمر

"جس قوم میں فحاثی کو ایبا فروغ ہوتا ہے کہ تھلم کھلا بے حیائی ہونے گئے تو ان میں طاعون کی وبا پھوٹی ہے اور ایسے ایسے درد پیدا ہوتے ہیں جو ان کے اسلاف میں نہیں سے اور جو قوم ناپ تول میں کمی کرتی ہے، اسے قحط اور شخت مشکلات میں مبتلا کردیا جاتا ہے اور ان کے حکمران ان پر ظلم توڑتے ہیں اور جو قوم اپنے مال کی زکوۃ ادانہیں کرتی قطلم توڑتے ہیں اور جو قوم اپنے مال کی زکوۃ ادانہیں کرتی

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۵۷۸/۳ (۲۲٤٦) ومسند احد ۲۸/۵۳ (۱۷٤٥۱) طبع مؤسسه الرساله. والحديث ذكره الحافظ في "فتح البارى" ۲۱۱/٤ وقال واسناده حسن- طبع دار المعرفة-

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير للطبراني ١٣٨/١٠ (١٠٢٣) -طبع مكتبة ابن تيمية - والمعجم الصغير ٢٥٩/٢ (٧٣٨) طبع المكتب الاسلامي وقال المنذرى في "الترغيب والتربيب" ٢٥٩/٢ رواه الطبراني في الكبير والصغير باسناد جيد وابن حبان في صحيحه طبع دار الكتب العلمية .

اس پر آسان سے بارش بند کردی جاتی ہے اور اگر چو پائے نہ ہوں تو ان پر بھی بارش نہ ہو اور جو تو م اللہ اور اس کے رسول من لا اور اس کے ساتھ کیے ہوئے عہد کو تو ڑتی ہے، اللہ تعالی غیروں میں سے اس پر دشمن مسلط کردیتا ہے، جو ان کے ہاتھ کی پونجی چھین لیتا ہے اور جب بھی کسی قوم کے حکام اللہ کی کتاب کے مطابق فیصلہ نہیں کرتے اور اللہ کے نازل کیے ہوئے احکام میں تردد کرتے ہیں تو اللہ تعالی ان نازل کیے ہوئے احکام میں تردد کرتے ہیں تو اللہ تعالی ان کے درمیان خانہ جنگی پیدا کردیتا ہے'۔(۱)

و حضرت ابو ہریرہ دہائنگئ سے روایت ہے کہ حضور اکرم سالٹھالیہ ہم نے ارشاد فرمایا:

"جو محض كى مسلمان (كے كہنے پراس) كے ہاتھ بيچى ہوئى كوئى كوئى چيز واپس كرلے تو الله تعالى قيامت كے دن اس كى لغزشوں كومعاف فرمادے گا"۔ (٢)

🕕 حضرت عمر بن الخطاب بنائنه سے راویت ہے کہ حضور اکرم ماہ فالیہ ہے نے

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ٥٩٠/٥٩ (٤٠١٩) وقال البوصيرى فى "مصباح الزجاجه"٤٠:١٨٦. رواه الحاكم أبو عبد الله الحافظ في كتابه المستدرك في آخر كتاب الفتن مطولا من طريق عطاء بن أبي رباح به قال هذا حديث صحيح الإسناد ، هذا حديث صالح للعمل به . (طبع دار العربية - بيروت) .

<sup>(</sup>٢) سنن ابى داود ٣٤٦٠) (٣٤٦٠) طبع المكتبة العصرية وسنن ابن ماجه ٥٤٨/٣ (٢١٩٩) وقال المنذرى في "الترغيب ٣٥٦٠/٢، رواه أبو داو دو ابن ماجه و ابن حبان في صحيحه واللفظ له والحاكم و قال صحيح على شرطهها.

#### ارشاد فرمایا:

''جو شخص مسلمان کی خوراک کی ذخیرہ اندوزی کرے، اللہ تعالی اسے جذام اور افلاس میں مبتلا کردے گا''۔ (۱)

ارشاد فرمایا:

"جو شخص کسی خوراک کی چالیس دن تک ذخیرہ اندوزی کرے تو وہ اللہ سے بری اور اللہ اس سے بری ہے اور جن لوگوں کے صحن میں صبح کے وقت کوئی شخص بھوکا ہو، اللہ ان لوگوں سے بری الذمہ ہے"۔ (۲)

''جو شخص مسلمانوں کے بازار کے نرخ میں دخل اندازی کرکے گرانی پیدا کرے تو اس کے بارے میں اللہ کوحق

(۱) سنن ابن ماجه ۱۹/۳ (۲۱۵۵) ومسندا حمد ۲۸۳ (۱۳۵) وقال للنذری فی "الترغیب" ۲۸۶۲: وهذا إسناد جید متصل، ورواته ثقات، وقد أنكر على الهیثم روایته لهذا الحدیث مع كونه ثقة، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) مسند احمد ۱۵/۸ (٤٨٨٠)-طبع موسسة الرسالة- والمستدرك للحاكم ۱٤/۲ (۲) مسند احمد ۲۱/۸ (۴۸۸)-طبع دار الكتب العليمة- وقال المنذرى في "الترغيب والترهيب" (۲/ ۳۱۳): رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والحاكم، وفي هذا المتن غرابة، وبعض أسانيده حدد.

#### ہے کہ اس کوجہنم میں اوندھا کر کے پھینک دیے'۔(۱)

ا حضرت ابو ہریرہ رفائی سے راویت ہے کہ حضور مالی آلیہ نے ارشاد فرمایا:

د' اللہ تعالی فرما تا ہے کہ جب دو آ دمی شرکت کا کاروبار

کرتے ہیں تو میں ان کا تیسرا (شریک) بن جاتا ہوں

(یعنی ان کی مدد کرتا ہول) تا وقتیکہ ان میں سے کوئی ایک

اپنے ساتھی کے ساتھ خیانت نہ کرے، ہاں جب کوئی اپنے

ساتھی کے ساتھ خیانت کرتا ہے تو میں ان کے درمیان سے

نکل جاتا ہوں'۔(۱)

ارشاد فرمایا:

''جوشخص اپنے کسی شریک کے ساتھ اس معاملے میں خیانت کرے جس میں شریک نے اس کو امانت دار سمجھا تھا اور اس کا نگران بنایا تھا تو میں اس سے بری ہوجا تا ہول'۔ (۳)





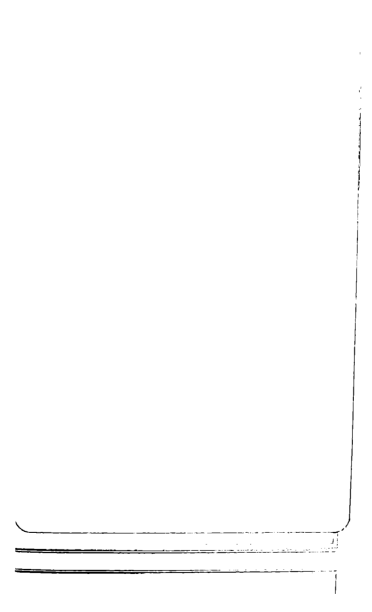


<sup>(</sup>۱) وقال المنذرى فى "الترغيب والترهيب" (٣٦٤/٢): ذكره رزين أيضا وهو مماانفر دبه مهنأ بن يحيى، عن بقية بن الوليد، عن سعيد بن عبد العزيز، عن مكحول، عن أبي هريرة، وفي هذا الحديث والحديثين قبله نكارة ظاهرة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) سنن ابي داود٣/٢٥٦ (٣٣٨٣) والمستدرك للحاكم ٢٠/٢ (٢٣٢٢) وقال: وهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي في "التلخيص": صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي في "التلخيص": صحيح الإسناد ولم يخرجاه وقال الذهبي في "التلخيص" وقال المستدرك للحالم المستدرك المست

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن حجر الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر ٤٣١/١ باب الشركة والوكالة. وعزاه إلى أبي يعلى والبيهقي-طبع دار الفكر-

# 



خوارت كافسيات بدينتم الما مواعل مواع



شجارت كى فضيلت

(اسلام اورجديدمعاشي مسائل ا / ۸۴)

تجارت کی نشیلت

توطعاني والماسة

#### برالله ارَمِ الرَحْمِي

## تحارت كي فضيلت



قرآن کریم میں بکثرت بہتجبیرآئی ہے کہ اللہ کافضل تلاش کرو، اس تعبیر کی تفیراک و مضرت نے بیک ہے کہ اس سے مراد تجارت ہے گویا تجارت كو" ابتغاء فضل الله" ستعبير كيا ب-الله كافضل الله كرو-اس سے تجارت کی فضیلت کی طرف اشارہ ہے۔ تجارت کو محض دنیاوی کام نہ مجھو، بلکہ یہ اللہ کے فضل کو تلاش کرنے کے مترادف ہے۔

## 🧟 قرآن میں مال و دولت کے لیے کلمہ ٔ خیر اور قباحت کا استعمال



دوسری بات یہ ہے کہ قرآن کریم میں دنیا اور مال و دولت کے لیے بعض جگہ پر ایسے کلمات استعال کیے گئے ہیں جوان کی قباحت اور شاعت پر دلالت كرتے ہيں۔مثلاً:

## إِنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَا ذُكُمْ فِتُنَة (١)

(۱) سورة الانفال آيت (۲۸)-

تجارت كى فضيلت

وعطعماني الألبدية

وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ (١) اور ان كے ليے تعريفي كلمات بھى ہيں - جيسے:

> وَالْبُتَغُواْ مِنْ فَضَٰلِ اللهِ (٢) اور دُهوندُ وفضل الله كا-

یعنی تجارتی نفع، اس کوفضل اللہ سے تعبیر کیا جا رہا ہے اور بعض جگہ مال کے لیے خیر کا لفظ استعال کیا گیا۔ جیسے:

وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْغَيْرِ لَشَدِيد (٣) ورسر (آق) ال کامور و من به

حقیقت یہ ہے کہ (آدمی) مال کی محبت میں بہت لکا ہے۔

الحير يهال مال كمعنى ميل ب (")، تو ايك ظاهر ميل انسان كو بعض ادقات ان دونول قتم كى تعبيرات ميل تعارض و تضاد محسوس موتا ب كد البحى تو كهد رب تته كد "متاع الغرور" يعنى دهوكه كا سامان ب اور البحى كهدرب كه فضل الله اور فيرب-

حقیقت میں یہ تعارض نہیں، بلکہ یہ بتانا منظور ہے کہ دنیاوی مال و اسباب جتنے بھی ہیں یہ انسان کی حقیقی منزل اور منزل مقصود نہیں، بلکہ منزل مقصود آخرت اور آخرت میں اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور رضا ہے، اس دنیا میں زعرہ رہنے کے اور آخرت میں اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور رضا ہے، اس دنیا میں زعرہ رہنے کے

<sup>(</sup>١) سورة آل عمر ان آيت (١٨٥) ـ

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة آيت (١٠) ـ

<sup>(</sup>٣) سورة العاديات آيت (٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٥٦٧/٢٤ طبع موسسة الرسالة.

لیے ان اسباب کی ضرورت ہے ان کے بغیر انسان زندہ نہیں رہ سکا، لہذا جب تک انسان ان اسباب کو رائے کا ایک مرحلہ بجھ کر استعال کرے، مزلِ مقصود قرار نہ و ہے تو اس وقت تک یہ خیر ہے اور جب انسان ان کومنزلِ مقصود بنا لے، جس کا لازمی نتیجہ یہ ہوگا کہ اس منزلِ مقصود کو حاصل کرنے کے لیے ہر جائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا شروع کردے، تو یہ فتنہ اور متاع الغرور ہے، لہذا جب تک ونیا اور اس کا مال واسباب محض وسائل کے طور پر استعال ہو اور اے جائز صدود میں استعال کیا جائے تو اس وقت تک اللہ کا فضل اور خیر ہے اور جب اس کی محبت دل میں گھر کر جائے اور انسان اس کو منزلِ مقصود بنا لے اور اس کو عاصل کرنے کے لیے ہرجائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا شروع کردے تو وہ فتنہ واصل کرنے کے لیے ہرجائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا شروع کردے تو وہ فتنہ اور متاع الغرور یعنی وھوکے کا سامان ہے۔

#### ونيامين مال واسباب كي مثال

علامہ جلال الدین رومی راٹیلیہ نے بڑی پیاری مثال دی ہے، وہ کہتے ہیں کہ دیکھو دنیا کے مال واسباب جتنے بھی ہیں ان کی مثال پانی کی ہے اور تیری مثال اے انسان! کشتی کی ہے ، کشتی بغیر پانی کے نہیں چل سکتی، کشتی کے لیے پانی اس وقت تک فائدہ مند ہے جب تک پانی کشتی کے چاروں طرف ہو، ینچے ہو، دائمیں ہو، بائیں ہو، لیکن اگر پانی اندر آ جائے تو اس کو ڈبو دے گا اور غرق کردے گا۔

آب اندر زیر تمثی پشتی است آب در تمثی الاکِ تمثی است مُواعِمُ فِي الله الله الله

جب تک پانی کشی کے نیچ ہوتو اس کوسہارا دیتا ہے، اس کو آگے بڑھا تا ہے، اگر کشی کے اندر گھس جائے تو کشی کی ہلاکت کا باعث ہوجا تا ہے۔ اس بیل ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

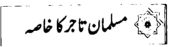
صدیث میں ہے کہ

"التَّاجِر الضَّدُوقُ الأَمْيِنِ مَعَ النَّبِيِنِنَ وَالشَّبِيِنِنَ وَالشَّهِدَاءِ"()

اور دوسری حدیث میں ہے کہ

"التُخَارُ يُحْشَرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فُجَارُ الِلاَّ مَنِ اتَّقَى اللَّهَ وَسَدَقَ "(٢)

تو جو آدمی اس کو رائے کا مرحلہ سمجھے اور الله کی مقرر کردہ حدود میں اس کو استعال کرے تو وہ نعت اور فضل الله ہا اور جہاں آدمی اس کی محبت میں جتلا ہو جائے اور اس کی وجہ سے حرام وطال کی حدود کو پامال کردے تو وہ متاع الغرور ہے۔ قرآن وحدیث نے اس حقیقت کو سمجھایا ہے۔



فرمایا که

فَإِذَا تُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِهُوا في الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ

A SECTION OF THE PROPERTY OF T

<sup>(</sup>۱) سنن الترمدي ۱۲۰۹ (۱۲۰۹) وقال هذا حديث حسن. وسنن ابن ماجه ۱۲۰۳ (۲۱۲۹)

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ۱۹۹/۲ (۱۲۱۰) وقال هذا حديث حسن صحيح- وسنن أبن ماجه (۲۱۲۰) و المدارع (۲۱۲) و

فَضُلِ الله (١)

پھر جب تمام ہو بچکے نماز تو پھیل پڑو زمین میں اور ڈھونڈو فضل اللہ کا۔

یعنی الله کافضل تلاش کرو، تجارت کرو اور الله کو کشت سے یاد کرو، تجارت کررہ ہوتو بھی ذکر الله جاری رہنا چاہیے، کیونکہ اگر تجارت میں الله کی یاد فراموش ہوگئ الله کا ذکر ندر ہا، تو وہ تجارت تمہارے دل میں کھس کر تمہاری شتی ڈبو دے گی، اس واسطے "وَائِتَهُوا مِنْ فَضُلِ الله " کے ساتھ "وَاذْ کُرُوا الله کی یاد ہونی وی گارت کے ساتھ بھی الله تبارک وتعالی کی یاد ہونی چاہیے۔ یہ نہ ہوکہ

يَّاَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوْا لَا تُلْهِكُمُ أَمْوَالُكُمُ وَلَآ أَوْلَادُكُمْ عَنْ فَاللَّهُ وَلاَ أَوْلادُكُمْ عَنْ فَاللَّهِ (٢)

یعنی مال و دولت اور اہل وعیال تہمیں اللہ تعالیٰ کے ذکر سے غافل نہ کردیں۔

مسلمان تاجر کا خاصہ یہ ہے کہ وہ تجارت بھی کررہا ہے، لیکن ع

دست بكار و دل سيار

یعنی ہاتھ تو کام میں لگ رہا ہے، لیکن دل اللہ کی یاد میں لگا ہوا ہے، ای کی صوفیا ، کرام مثل کراتے ہیں اور تصوف ای کا نام ہے کہ تجارت بھی کرو اور زیادہ

لمنتشك تقا ياتك الماتكا المات

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة آيت (۱۰) ـ

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون آيت (٩) ـ

ے زیادہ ذکر اللہ بھی کرو۔ اب یہ کیے کریں اور اس کی عادت کیے ڈالیں؟ صوفیاء کرام ای فن کو سکھاتے ہیں کہتم تجارت بھی کرر ہے ہوگے اور اللہ کا ذکر بھی جاری رکھو گے۔

میرے دادا حضرت مولانا یاسین صاحب راتیجید دارالعلوم دیوبند کے ہم عمر سے بعنی جس سال دارالعلوم دیوبند قائم ہوا ای سال ان کی ولادت ہوئی، ساری عمر دارالعلوم دیوبند میں گذاری، وہیں پڑھا اور وہیں پڑھایا، وہ فرماتے تھے کہ ''ہم نے دارالعلوم دیوبند میں وہ زمانہ دیکھا ہے کہ جب اس کے شخ الحدیث سے لے کر اس کے دربان اور چپڑای کا سب صاحب نسبت ولی اللہ تھے''۔

چوکیدار چوکیداری کررہا ہے دروازے پر بیٹھا ہوا ہے اور اس کے لطائف ستہ حاری ہیں۔

دادا بی شخ البند رائیلی کے شاگرد سے اور شخ البند سے بی دورہ حدیث پڑھا تھا، فرماتے ہیں کہ میں نے خود دیکھا ہے کہ ہم شخ البندرائیلی سے منطق کی کتاب ملاحت کا سبق پڑھت سے، حضرت سبق پڑھا رہے ہوتے سے تقریر کررہے ہوتے سے، توہمیں ان کے دل سے اللہ اللہ کی آواز آتی سائی دیتی تھی۔ آیت کریہ کا یہی مطالب ہے کہ اور یہی کچھ حضرات صوفیاء کرام سکھاتے ہیں کہ کس طرح تمہارا کام بھی چل رہا ہواور اللہ کے ذکر کے ساتھتم بھی مشغول ہو۔ لوگ سجھتے ہیں کہ یہ کوئی نئی برعت نکال لی ہے، یہ کوئی برعت وغیرہ نہیں، لگہ ای قرآن کی آیت

وَاذْ كُرُوا الله كَثِيرًا لَعَلَكُمْ تُفلِعُونَ ﴿ وَإِذَا رَاوَا يَجَارَة اللهُ كُرُوا الله كَثِيرًا لَعَلَكُمْ تُفلِعُونَ ﴿ وَلَى مَا عِنْ اللهِ اللهُ عَلَى مَا عِنْ اللهِ عَدْرُ اللهُ وَمِنَ اللّهِ وَمِنَ اللّهِ عَالَمُ اللهُ خَيْرُ الرَّزِ قِيْنَ ﴿ (١) خَيْرٌ مِنَ اللّهُ وَمِنَ اللّهُ عَارَة وَ وَمِنَ اللّهُ عَارَة وَ وَمِنَ اللّهُ عَلَى اللهُ خَيْرُ الرَّزِ قِيْنَ ﴿ (١) الله كُوكُمُ مِنَ اللّهُ كُمُ مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

پر عمل ہے۔

#### آیت کا شانِ نزول

اس آیت کا شانِ نزول بخاری (۲) میں کتاب الجمعہ میں ہے کہ حضور اکرم مرود دو عالم مان شائیل جمعہ کے روز خطبہ فرمارہ سے کہ اس وقت کچھ لوگ اونوں پر سامانِ تجارت لے کر آگے تو بعض حضرات اس کو دیکھنے کے لیے نکل کھڑے ہوئے کہ کیا سامان لے کر آئے ہیں، اس پر بیر آ بیت کر یمہ نازل ہوئی کہ جب وہ کوئی تجارت دیکھتے ہیں یا لہو دیکھتے ہیں تو اس کی طرف دوڑ کے چلے جاتے ہیں اور آپ سان شائیل کم کو کھڑا ہوا چھوڑ دیتے ہیں، تو یہاں تجارت بھی ہے اور لہو ہمی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة آيت (۱۰-۱۱).

<sup>(</sup>۲)صحيح البخاري ۱۲/۲ (۹۳۹).

#### الله كي وضاحت

البعض حضرات نے فرمایا کہ''لہو'' کا لفظ تجارت کے لیے ہی استعال کیا گیا ہے کوئکہ تجارت انسان کو ذکر اللہ سے غافل کردیتی ہے اس لیے وہ''لہو'' بن جاتی ہے۔

بعض حضرات نے فرمایا کہ''لہو' سے مرادیہ ہے کہ جولوگ سامانِ تجارت لے کر آئے تھے ان کے ساتھ ڈھول ڈھاکا بھی تھا تو وہ تجارت بھی اور ساتھ ''لہو' بھی تھا، اس لیے دونوں کا ذکر فرمایا۔(۱)

#### الیها کی ضمیر مفرد ہونے کی وجہ

"الیها" میں خمیر صرف تجارت کی طرف لوٹائی ہے ورنہ "الیہ ما" کہتے، لیکن خمیر مفرد کی لائے اس بات کی طرف اثارہ کرنے کے لیے کہ ان کا مقصودِ اصلی تجارت کے لیے جانا تھا نہ کہ "لہو" کے واسطے تھا، بلکہ "لہو" ضمیٰ طور پر تھا۔

وَتَرَكُوكَ قَابِهَا ۚ قُل مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ اللَّهُو وَمِنَ اللَّهُو وَمِنَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّبَجَارَةِ وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ

ابھی تو کہدرہے تھے'' من فضل اللہ'' اور اب فرمارہے ہیں:

مَاعِنُدَ اللَّهِ خَيْدٌ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ

وى بات آگن كه جب تك وه تجارت تهميں الله كے ذكر اور اس كے حكم

(۱) تفسير طبري٣٨٦/٢٣ وفتح الباري لابن حجر ٤٢٤/٢ طبع دار للعرفه بيروت.

ہے غافل نہیں کررہی تھی تو وہ فضل اللہ تھا، لیکن جب اس نے غافل کردیا تو

مَاعِنُدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِّنَ اللَّهُوِ وَمِنَ التِّجَارَةِ

بن گیا، اگر بید اندیشہ ہوکہ اگر اللہ کے فلال حکم پر عمل کریں گے -العیاذ باللہ-اس سے ہمارا نقصان ہو جائے گا تو یہ وہم شیطان کا ہے، یہ دل سے نکال دو کوئکہ ''دَاملّٰہُ خَیْرُ الرَّازِقِینَ'' ہے۔

ارشاد خداوندی ہے کہ

لَا تَأْكُواۤ أَمۡوَالَكُمۡ بَيۡنَكُمۡ بِالْبَاطِلِ إِلَّاۤ أَنۡ تَكُونَ تِجَارَةً عَنۡ تَرَاضِ مِّنۡكُمُ (١)

نہ کھاؤ مال ایک دوسرے کے آپس میں ناحق مگر سے کہ تحارت ہوآپس کی خوش سے۔

یہ آیت کر ہم بھی تجارت کے اصول بیان کررہی ہے کہ باطل طریقے سے اموال کمانا حرام ہے اورصرف اس طرح حلال ہے جس میں دوشرطیں پائی جارہی ہول، ایک بیکہ تجارت ہواور دوسرا بیکہ باہمی رضامندی سے ہو۔

ورے کے جونے کے لیے تنہا رضا مندی کافی نہیں

معلوم ہوا کہ تنہا باہی رضامندی کسی سودے کی حلت کے لیے کافی نہیں، باہمی رضامندی ہے ایک سودا ہوگیا تو تنہا باہمی رضامندی کافی نہیں۔

(۱) سورةالنساء آيت (۲۹) ـ

تجارت كى فضيلت

توعطعماني والمدشم

# إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِبَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

اور تجارت سے مراد وہ معاملہ ہے جو اللہ کے نزد یک تجارت ہے۔ لہذا سود
کا جو لین دین ہوتا ہے اس میں باہمی رضامندی سے وعدہ ہوتا ہے، باہمی
رضامندی سے جوئے کا معاملہ بھی ہوتا ہے اور سے کا معاملہ بھی ہوتا ہے، لیکن سی
سبمنوع ہے، اس واسطے کہ بیا اگرچہ باہمی رضامندی تو ہے، لیکن تجارت نہیں
ہے اور اگر تجارت ہو، لیکن باہمی رضامندی نہ ہوتو بیر بھی حرام ہے، تو بیک وقت
دوشطیں ہیں:

تجارت بھی ہواور باہمی رضامندی بھی ہو۔ اللہ تعالی عمل کی تو فیق عطافر مائے آمین۔





تجارت دين جھي دنيا بھي

(اصلاحی خطبات ۲۸۳/۳)

تبارت دین مجی دنیا مجی

مواطعاني والمستنان

i

.. -

#### برالله ارَمَا ارَجَمُ

## تحارت دين جھي دنيا بھي



الْحَهُ لَا لِلّٰهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ وَلَا لِهِ مِنْ شُهُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهُوهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُولِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُولِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُولِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَحَلَهُ يَّضُولُهُ فَلا هَادِئَ لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا الله وَحَلَهُ لا شَهْدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا لا شَعْدُلا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُحَبَّدًا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُحَبَّدًا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُعَلِيهِ وَمَالَ لا وَمُولانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُحَبَّدًا وَمُولانَا مُحَبَّدًا لا وَمُعَلِينَا وَمُولانَا مُعَلِيهِ وَمَالِكُ وَسَدِّ وَمُنْ لا فَعَلَى اللهُ وَاللَّهُ لَا عُولِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فَأَعُودُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرِّعْنِ الرَّحِيْمِ

يَّا يُتُهَا الَّذِينَ امَنُوا التَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ (١) وقال رسول الله يَكِيُّ (١ التَّاجِرُ الصَّدُوْقُ الأَمِينُ

(۱) سورةالتوبة آيت (۱۱۹). مَعَ النَّبِيِّيٰنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاء "(١)

وقال رسول الله ﷺ: «التجار يحشرون يوم القيامة فجارا الامن اتقى الله وَبَرَوَصَدَقَ (٢)

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحبد للهرب العالمين

# ملمان کی زندگی کا بنیادی پتھر

بزرگانِ محرم وبرادرانِ عزیز! پہلے بھی ایک مرتبہ بھائی امان اللہ صاحب کی دوستوں کی محبت کی دوستوں کی محبت کی بات ہے کہ دوبارہ ایک ایبا اجھاع انہوں نے منعقد فرمایا۔ میرے ذہن میں یہ تھا کہ بچھلی مرتبہ جس طرح کچھ سوالات کیے گئے تھے، جن کا میری اپنی ناقص معلومات کی حد تک جو جواب بن پڑا، وہ دیا تھا، خیال یہ تھا کہ آج بھی ای فتم کی مجلس ہوگی، کوئی تقریر یا بیان پیشِ نظر نہیں تھا، لیکن بھائی صاحب فرمارہ بیں کہ ابتداء میں دین کی اور ایمان ویقین کی باتیں ہوجا میں، تو دین کی بات بیان کرنے سے تو بھی انکارنہیں ہوسکتا، اس لیے کہ دین ایک مسلمان کی زندگی کا بنیادی پھر ہے، اللہ تعالی ہمیں اس پھر کو مضبوطی سے تھامنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤٩٨/٢٠١) وقال هذا حديث حسن

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٤٩٩/٢١٠) وقال هذا حديث حسن صحيح-

## تاجروں کا حشر انبیاء علططم کے ساتھ

اس مجمع میں جو دوست واحباب موجود ہیں ان میں سے اکثر کا تعلق چونکہ تجارت سے ہے اس کیے اس وقت حضورِ اقدس سالٹھالیلم کی دو حدیثیں میرے ذہن میں آئیں اور پھر قرآن کریم کی ایک آیت بھی میں نے تلاوت کی،جس سے ان دونوں حدیثوں کے مضمون کی وضاحت ہوتی ہے اور یہ دونوں حدیثیں بظاہر متضاد معلوم ہوتی ہیں، لیکن حقیقت میں متضاد نہیں ہیں، ایک حدیث میں نی کریم سرور دو عالم ملافظ آیاتی کا ارشاد ہے کہ

> "التَّاجِرُ الصَّدُوقُ الأَمِينُ مَعَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَ الشُّهَدَاء "

جوتا جر تجارت کے اندرسیائی اور امانت کو اختیار کرے تو وہ قیامت کے دن انبیاء، صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا، یہ تجارت جس کو ہم اور آپ دنیا کا ایک کام سمجھتے ہیں اور دل میں بیہ خیال رہتا ہے کہ بیر تجارت ہم اپنے پیٹ کی خاطر کررہے ہیں اور اس کا بظاہر دین سے کوئی تعلق نہیں ہے، لیکن نبی کریم صلات اللہ ا ارشاد فرمارہے ہیں کہ اگر تاجر میں دو باتیں یائی جائیں، ایک سے کہ وہ صدوق ہو اور امین ہو۔ صدوق کے لفظی معنی ہیں''سجا'' اور امین کے معنی ہیں''امانت دار'' دوسرا مید کہ اگر بید دو صفتیں اس میں پائی جائیں تو قیامت کے دن وہ انبیاء کے ساتھ اٹھایا جائے گا، ایک سچائی اور ایک امانت۔

🕸 تاجروں کا حشر فاجروں کے ساتھ



اور دوسری حدیث جو بظاہراس کے متضاد ہے وہ یہ ہے کہ

"التجار يحشرون يوم القيامة فجار االامن اتقى وبروصدق"

''تجار'' قیامت کے دن فجار بنا کر اٹھائے جائیں گے،'' فجار'' فاجر کی جمع ہے۔

یعنی فاس وفاجر اور گناہ گار، جو اللہ تبارک وتعالی کی معصیتوں کا ارتکاب کرنے والا ہے، سوائے اس شخص کے جوتقو کی اختیار کرے اور نیکی اختیار کرے اور سچائی اختیار کرے۔

#### 🗐 تاجروں کی دوشمیں

یہ دونوں حدیثیں انجام کے لحاظ سے بظاہر متفاد نظر آتی ہیں کہ پہلی حدیث میں فرمایا کہ نبیوں کے ساتھ ہوں گے، صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوں گے، صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوں گے، لیکن ہوں گے اور دوسری حدیث میں فرمایا کہ فساق اور فجار کے ساتھ ہوں گے، لیکن الفاظ کے ترجمہ ہی سے آپ نے سمجھ لیا ہوگا کہ حقیقت میں دونوں حدیثوں میں کوئی تضاد نہیں ہے، بلکہ تاجروں کی دوقسمیں بیان کی گئی ہیں، ایک قسم وہ ہے جو انبیاء اور صدیقین کے ساتھ ہوگی اور ایک قسم وہ ہے جو فاجروں اور فاسقوں کے ساتھ ہوگی۔

اور دونوں قسموں میں فرق بیان کرنے کے لیے جوشرا کط بیان فرمائیں وہ سے ہیں کہ سچائی ہو، امانت ہو، تقوی ہو، نیکی ہوتو پھر وہ تا جرپہلی قسم میں داخل ہے اور اس کو انہیاء کے ساتھ اٹھایا جائے گا اور اگر بیشرا کط اس کے اندر نہ ہوں، ملکہ صرف پہیہ حاصل کرنا مقصود ہوجس طرح بھی ممکن ہو چاہے دوسرے کی جیب

یر ڈاکہ ڈال کر ہو، دھوکہ دے کر ہو، فریب دے کر ہو، جھوٹ بول کر ہو، دغا دے کر ہو، کسی بھی طریقے سے ہوتو پھر وہ تاجر دوسری قشم میں داخل ہے کہ اس کو فاسقوں اور فاجروں کے ساتھ اٹھایا جائے گا۔

## تجارت جنت کا سبب یا جہنم کا سبب



اگر ان دونوں حدیثوں کو ہم ملا کر دیکھیں تو بات واضح ہوجاتی ہے کہ جو تجارت ہم کررہے ہیں،لیکن اگر ہم چاہیں تو اس تجارت کو جنت تک پہنچنے کا راستہ بنالیں، انبیاء علا اللہ کے ساتھ حشر ہونے کا ذریعہ بنالیں اور اگر جا ہیں تو ای تجارت کوجہنم کا راستہ بنالیں اور فساق وفجار کے ساتھ حشر ہونے کا ذریعہ بنا لیں، الله تعالی اپنی رحت سے اس دوسرے انجام سے ہمیں محفوظ رکھے۔آمین۔

#### جرکام میں دوزاویے



اور یہ بات صرف تجارت کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ دنیا میں جتنے کام ہیں خواه وه ملازمت هو، خواه وه تجارت هو، خواه وه زراعت هو یا کوئی اور دنیا کا کام هو ان سب میں یہی بات ہے کہ اگر اس کو انسان ایک زاویے سے اور ایک طریقے سے دیکھے تو وہ دنیا ہے اور اگر دوسرے زاویے سے دیکھے تو وہی دین مجی ہے۔

## الهيئة نگاه بدل ديس



یددین در حقیقت صرف زادیة نگاه کی تهدیلی کا نام ہے، اگر آپ وہی کام دومرے زاویے سے کریں، دوسری نیت سے کریں، دوسرے ارادے سے کریں، دوسرے نقطۂ نظر سے کریں تو وہی چیز جو بظاہر مصیرہ دنیاوی چیز نظر آ رہی تھی دین بن جاتی ہے۔

## کھانا کھانا عبادت ہے

اگر انسان کھانا کھا رہا ہے تو بظاہر انسان اپنی بھوک دور کرنے کے لیے کھانا کھا رہا ہے، لیکن اگر کھانا کھاتے وقت بیانیت ہو کہ میر ہے نفس کا مجھ پر حق ہے، میری ذات کا، میر ہے وجود کا مجھ پر حق ہے اور اس حق کی ادائیگی کے لیے میں بید کھانا کھا رہا ہوں اور اس لیے کھا رہا ہوں کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کی ایک نعمت ہے اور اس نعمت کا حق بیر ہے کہ میں اس کی طرف اشتیاق کا اظہار کروں اور اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر کے اس کو استعال کروں تو وہی کھانا جو بظاہر لذت حاصل کرنے کا ذریعہ تھا پورا کھانا دین اور عبادت بین جائے گا۔

## مضرت ابوب مَلاينا اورسونے كى تتلياں

بلد الله

عسل کو چھوڑ جھاڑ کر ان تعلیوں کو پکڑنے اور جمع کرنے میں لگ گئے، اس وقت اللہ تبارک وتعالی نے حضرت ایوب فالیا ہے بوچھا کہ اے ایوب! کیا ہم نے تم کو پہلے ہی بے شار نعتیں نہیں دے رکھی ہیں؟ تمہاری ضروریات کا سارا انظام کررکھا ہے، ساری کفالت کر رکھی ہے، پھر بھی تمہیں حص ہے اور تعلیوں کو جمع کرنے کی طرف بھاگ رہے ہو؟ تو حضرت ایوب فالیا نے کیا عجیب جواب دیا کہ اے پروردگار!

#### "لاغنى بى عن بركتك"(١)

جب آپ میرے اوپرکوئی نعمت نازل فرمائیں تو یہ بات ادب کے خلاف ہے کہ میں اس سے بے نیازی کا اظہار کروں، جب آپ خود اپ نفشل سے یہ نعمت عطا فرمار ہے ہیں تو اب اگر میں بیٹھا رہوں اور یہ کہوں کہ جھے یہ سونا چاندی نہیں چاہیے میں تو اس پر ٹھوکر مارتا ہوں تو یہ بے ادبی کی بات ہے، جب آپ دے رہے ہیں تو میرا یہ فرض ہے کہ میں اشتیاق کے ساتھ اس کولوں، اس کی قدر پہچانوں اور اس کا شکریہ ادا کروں، اس لیے میں آگے بڑھ کر ان کو جمع کی قدر پہچانوں اور اس کا شکریہ ادا کروں، اس لیے میں آگے بڑھ کر ان کو جمع کر رہا ہوں، یہ ایک پغیر کی آزمائش تھی، ورنہ اگر عام شم کا خشک دیندار ہوتا تو وہ یہ کہتا کہ جھے اس کی ضرورت نہیں، میں تو اس دنیا کو ٹھوکر مارتا ہوں، لیکن وہ چونکہ حقیقت سے واقف سے اور جانے سے کہ یہی چیز اگر اس نقط نظر سے چونکہ حقیقت سے واقف سے اور جانے سے کہ یہی چیز اگر اس نقط نظر سے ماصل کی جائے کہ میرے پروردگار کی دی ہوئی ہے اور اس کی نعمت ہے میں اس کی قدر پہچانوں، اس کا شکر ادا کروں تو پھر یہ دنیا نہیں ہے، بلکہ یہ دین ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱٤٣/٩ (٧٤٩٣)-

## 💨 نگاہ نعمت دینے والے کی طرف ہو

ہم لوگ یانچ بھائی تھے اور سب برسرِ روزگار اپنے اپنے کام میں لگے ہوئے تھے، کھی کھی عید وغیرہ کے موقع پر جب ہم اکٹھے ہوتے تو حضرت والد صاحب راتیکیہ بعض اوقات ہمیں عیدی دیا کرتے تھے، وہ عیدی مجھی ۲۰ رویے، کبھی ۲۵ رویے اور کبھی ۳۰ رویے ہوتی، مجھے یاد ہے کہ جب والد صاحب ۲۵ روپے دیتے تو ہم کہتے کہ نہیں، ہم ۳۰ روپے لیں گے اور جب وہ ۰ سروپے دیتے تو ہم کہتے کہ ہیں، ہم ۳۵ روپے لیں گے اور تقریباً بیصورت ہر گھر میں ہوتی ہے کہ اولاد چاہے جوان ہوگئ ہو، برسر روزگار ہوگئ ہو، کما رہی ہو،لیکن اگر باپ دے رہا ہے تو اس سے مچل مچل کر مانگتے ہیں کہ اور دے دیں اور اب وہ باپ کی طرف سے جو ۳۰ رویے دیے گئے اس کی کوئی حیثیت نہیں تھی، اس لیے کہ ہم میں سے ہر بھائی ہزاروں روپے کمانے والا تھا،کیکن پھر اس ۳ روپے کا شوق، رغبت اشتیاق اور اس کو حاصل کرنے کے لیے بار بار مجلنا یہ سب کیوں تھا؟ بات در اصل یہ ہے کہ نگاہ اس رویے پرنہیں تھی کہ • ۳ رویے مل رہے ہیں، بلکہ نگاہ اس دینے والے ہاتھ کی طرف تھی کہ وہ ۳۰ رویے س دیے والے ہاتھ سے ال رہے ہیں، بدایک باپ کی طرف سے ال رہے ہیں اور یدایک محبت کا اظہار ہے، یدایک شفقت کا اظہار ہے، یدایک نعمت کا اظہار ہے، البذا اس كا ادب يه ہے كه اس كو اشتياق كے ساتھ ليا جائے، اس كى قدر بيجانى جائے، چنانچہ اس کوخرچ نہیں کرتے تھے، بلکہ اٹھا کر لفافے میں بند کر کے رکھ دیتے کہ بیر میرے باپ کے دیے ہوئے ہیں، اگر وہی ۳۰ رویے کی دوسرے آ دمی کی طرف سے ملیس اور انسان اس میں لا لیے اور رغبت کا اظہار کرے اور اس ت کے کہ جھے ، ۳ روپے کے بجائے ۳۵ روپے دو، تو یہ شرافت اور مروت کے خلاف ہے۔

## اس کا نام تقوی ہے

رین در حقیقت زاویہ نگاہ کی تبدیلی کا نام ہے اور یہی زاویے نگاہ جب برل ماتا ہے تو قرآن کی اصطلاح میں ای کا نام تقویٰ ہے یعنی میں دنیا کے اندر جو کہتے كرر با بون، جاہے كھا رہا ہون، جاہے سور با ہون، جاہے كما رہون، اللہ كے ليے كررہا ہوں، اللہ كے احكام كے مطابق كررہا ہوں، اللہ كى مرضى چيش نظر ركھ كركر رہا ہوں، یمی چیز اگر حاصل ہوجائے تو ای کو تقویٰ کہتے ہیں، یہ تقوی اگر بیدا ہوجائے اور پھراس تقوی کے ساتھ تجارت کریں، تو یہ تجارت دنیانہیں، بلکہ دین ہے اور یہ جنت تک پہنچانے والی ہے اور نبیوں کے ساتھ حشر کرانے والی ہے۔

## 🗐 صحبت سے تقوی حاصل ہوتا ہے



عموماً دل میں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ تقوی کس طرح حاصل ہو؟ سے زاویۂ نگاہ کس طرح بدلا جائے؟ تو اس کے جواب کے لیے میں نے شروع میں به آیت تلاوت کی تھی کہ

يَاكِيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَوَ كُوْنُوْ امْعَ الصَّدِقِيُنَ<sup>® (١)</sup>

اے ایمان والو! تقوی اختیار کرو اور قرآنِ کریم کا اصول یہ ہے کہ جب وہ كى كام كرنے كا حكم ديتا ہے تو اس پر عمل كرنے كا راستہ بھى بتا تا ہے اور الیا راستہ بتاتا ہے جو ہمارے اور آپ کے لیے آسان ہوتا ہے،اور یہ اللہ تعالی کی رحمت ہے کہ وہ محض کسی کام کا حکم نہیں دیتے، بلکہ ساتھ میں جاری ضرور یات، جاری حاجتیں اور جاری کمزور یوں کا احساس فرما کر جارے لیے

<sup>(</sup>۱) سورةالتوبة آيت (۱۱۹) ـ

موعظعماني والمداشة

آسان راستہ بھی بتاتے ہیں۔ تو تقوی حاصل کرنے کا آسان راستہ بتا دیا کہ کونو اُو اُمعَ الصّادِقِين ﴿ تَعْ لَو اللّٰ صحبت اختيار کرو ﴿ يه صحبت جب تهميں حاصل ہوگی تو اس کا بالآ خر نتیجہ يہ ہوگا کہ تمہارے اندر خود تقوی پيدا ہوجائے گا ، ويے کتاب ميں تقوی کی شرائط پڑھ کر تقوی اختيار کرنے کی کوشش کرو گے تو يہ راستہ بہت مشکل نظر آئے گا ، ليکن قرآن نے اس کے حاصل کرنے کا آسان طریقہ یہ بتلا دیا کہ جس شخص کو اللّٰہ نے تقوی کی دولت عطا فرمائی ہو دوسرے لفظوں ميں جس کوصدت کی دولت عاصل ہواس کی صحبت اختيار کرلو ، کيونکہ صحبت کا لازی نتیجہ يہ ہوتا ہے کہ جس کی صحبت اختيار کی جات کا رنگ رفتہ رفتہ انسان پر چڑھ جاتا ہے۔

#### 

بدائي موافظ فمال

لیے کہ انسان کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے اور اس کو کسی خاص رنگ پر دھالنے کے لیےصرف کتاب کافی نہیں ہوتی۔

#### مرف كتابيل پڑھكر ڈاكٹر بننے كا نتيجہ

اگر کوئی شخص جاہے کہ میں میڈیکل سائنس کی کتاب پڑھ کر ڈاکٹر بن جاؤل اور پھراس نے وہ کتاب پڑھ لی اور اس کو بچھ بھی لیا اور اس کے بعد اس نے ڈاکٹری اور علاج شروع کردیا تو سوائے قبرستان آباد کرنے کے وہ کوئی ضدمت انجام نہیں دے سکتا، جب تک وہ کی ڈاکٹری صحبت اختیار نہ کرے اور اس کے ساتھ پچھ مدت تک رہ کر کام نہ کرے اس وقت تک وہ ڈاکٹر نہیں بن سکتا اور میں تو آگے بڑھ کر کہتا ہوں کہ بازار میں کھانا پکانے کی کتا ہیں موجود ہیں جس میں کھانا پکانے کی کتا ہیں موجود ہیں طرح بنتی ہے، قورمہ ایسے بنتا ہے۔ اب اگر ایک شخص صرف وہ کتاب اپنی سامنے رکھ کر بریانی بنانا چاہے گا تو خدا جانے وہ کیا ملخوبہ تیار کرے گا، جب تک سامنے رکھ کر بریانی بنانا چاہے گا تو خدا جانے وہ کیا ملخوبہ تیار کرے گا، جب تک کہ کسی ماہر کے ساتھ رہ کر اس کی ٹریننگ حاصل نہ کی ہواور اس کو سمجھا نہ ہواس کہ کہ کی ماہر کے ساتھ رہ کر اس کی ٹریننگ حاصل نہ کی ہواور اس کو سمجھا نہ ہواس

## متقى كى صحبت اختيار كرو

یمی معاملہ دین کا ہے کہ صرف کتاب انسان کوکسی دینی رنگ میں ڈھالنے کے لیے کافی نہیں ہوتی جب تک کہ کوئی معلم اور مربی اس کے ساتھ نہ ہو، اس واسطے انبیاء طلاعظم کو بھیجا گیا اور انبیاء علالے نے بعد صحابہ کرام کو میے مرتبہ حاصل ہوا، صحابہ کے کیا معنی ہیں؟ صحابہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے نبی کریم صلانی آلیج کی صحبت سے صحبت اٹھائی، انہوں نے جو کچھ حاصل کیا وہ نبی کریم صلانی آلیج کی صحبت سے اور تبع تابعین نے حاصل کیا، پھر اسی طرح تابعین نے صحابہ کی صحبت سے اور تبع تابعین نے تابعین کی صحبت سے حاصل کیا، تو جو کچھ دین ہم تک پہنچا ہے وہ صحبت کے تابعین کی صحبت سے حاصل کیا، تو جو پچھ دین ہم تک پہنچا ہے وہ صحبت کے ذریعے پہنچا ہے، لہذا اللہ تعالی نے بھی تقوی حاصل کرنے کا راستہ یہ بتایا کہ سی متع کی صحبت اختیار کرواور پھر اس صحبت کے نتیج میں اللہ تعالی تمہارے اندر بھی وہ تقوی پیدا فرمادیں گے، اللہ تعالی ہمیں اس کی حقیقت سمجھ کر اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

واخى دعوانا أن الحمد للهرب العالمين









شجارت کے آداب

(انعام البارى ٢/١٢٥)

"فارت ساآاب

موعظ عماني والمداد

#### بالله ارَّجِ الرَّخِيمِ

## تجارت کے آداب



نحمد لاونصل على رسوله الكريم امابعد!

عن جابر بن عبد الله رَفِيهُ أن رسول الله بَيْكُمُ، قال بَيْكُمُ: «رحم الله رجلا سمحا إذا باع، وإذا اشترى، وإذا اقتضى». (١)

حضرت جابر بن عبد الله وظافها فرماتے ہیں کہ نبی کریم ملافظالیہ ہے ارشاد فرمایا کہ

الله تبارک و تعالی رحم فرماتے ہیں اس شخص پر جو بیچتے وقت بھی اور نہاحق وصول کرتے وقت بھی اور اپناحق وصول کرتے وقت بھی نرم ہو۔

یعنی اللہ کو بیہ بات پندنہیں کہ آدمی پیے پر جان دے۔ کوئی خریدار

(۱) صحيح البخاري ٥٧/٣ (٢٠٧٦) ـ

خریداری کے لیے آیا ہے، آپ نے اس کی قیمت بتائی اور وہ اس قیمت کو ادا

ر نے کا اہل نہیں ہے، تو آپ اس کے ساتھ کچھ نری کردیں، لینی اپنا نقصان نہ

کرے، لیکن اپنے منافع میں سے کچھ کم کردیں تو یہ "سمحا إذا باع" ہے، یہ

نہیں کہ صاحب قسم کھا کے بیٹے گیا کہ میں تو استے ہی میں دوں گا چاہے کچھ بھی

ہو جائے، تو اگر حالات ایسے ہیں کہ دیکھ رہا ہے کہ بیخر یدار ضرورت مند ہے اور
میے اس کے یاس نہیں ہیں تو اس کے لیے نری کا معالمہ کرو۔

"وإذااشترى "اوراى طرح چاہے كه خريدارى كے وقت بھى نرم ہو، يعنى يہنى كہ چيے پر جان دے رہا ہواور چيے كم كرانے ميں شام تك ججت بازى كر رہا ہے اور اڑا ہوا ہے كہ نہيں كم كرو ضرور كم كرو، بائع كر سر پر سوار ہوگيا تو يہ طريقہ مومن كانہيں، اگر آپ كم كرانا چاہتے ہوتو ايك دو مرتبداس سے كہدوكه بھائى اگر اس ميں دے سكتے ہوتو دے دو، مان لے تو شيك اور نہ مانے تو بھى شيك ہے، اگر استے چيے دے سكتے ہوتو دے دو اگر نہيں تو خريدارى نہ كرو، اس كے او پرلاائى كرنا يا مسلط ہوجانا بہ صحح نہيں ہے۔

#### وکاندارے زبردی پیے کم کرائے کوئی چیز خریدنا جائز وحلال نہیں

آج کل رواج ہے کہ زبردتی پیے کم کروائے جاتے ہیں۔مثلاً: فرض کریں کہ آدی دوسرے کے سر پرسوار ہوکر اس کو بالکل ہی زج کردے یہاں تک کہ اس کے پاس چارہ ہی نہ رہا تو اس نے کہا کہ چلوبھی اس بلا کو دفع کرو چاہے پیسوں کا مچھ نقصان ہی ہوجائے، یہ کہہ کر اگر دکا ندار مال دے دے تو میں یہ سجھتا ہوں کہ وہ چیز آپ کے لیے طال بھی نہیں ہوگی، اس لیے کہ

"لا يحل مال امر عمسلم الابطيب نفس منه"()
كى مسلمان كا مال اس كى خوش دلى كے بغير لے گا طال نہيں۔
لہذا آپ نے تو اس سے زبردتی كم كرايا ہے، طيب نفس اس كانہيں تھا لبذا

البذآپ نے تو اس سے زبردتی کم کرایا ہے، طیب نفس اس کا نہیں تھا لبذا طلال بھی نہیں ہوگا اس لیے کم کرانے کے لیے زیادہ اصرار کرنا اور زیادہ چیچے پڑنا مومن کی شان نہیں۔

#### 🥏 امام الوحنيفه رايشيليه کی وصيت

امام ابو حنیفہ رطیعی نے اپنی جو وصیت امام ابو یوسف رطیعی کو فرمائی اس میں ایک وصیت یہ جسمحاإذااشتری"، میں ایک وصیت یہ جھی ہے کہ اور لوگوں میں تو یہ ہے کہ "سمحاإذااشتری"، لیکن اہلِ علم کو چاہیے کہ وہ دوسروں سے زیادہ دیں۔

"واذا دخلت الحمام فلا تساو الناس فى المجلس وأجرة الحمام بل رجح على ما تعطى العامة لتظهر مروتك بينهم فيعظمونك "(٢) لين جبتم حمام جاوّتو عام لوگول كراته المض بيض اور اجرت دين كمعاطم عن برابرى ندكرو، بلكم عام لوگ جتى اجرت دين تم اس سے زياده دو، اس سے لوگول عن تمهارى

(۱) مسند ابي يعلى ٣/ ، ١٤ ( (١٥٧٠) - طبع دار المامون للتراث دمشق وقال الهيشمي في "المجمع ٥/ ٣٠ ( (١٥٧٠) : رواه أبو يعلى ، وأبو حرة وثقه أبو داو د، وضعفه ابن معين. (٢) الاشباه والنظائر لابن نجيم ص ٣٧٢ وصية الامام الاعظم لابى يوسف طبع دار الكتب العلمية .

#### قدر ومنزلت ظاہر ہوگی اور لوگ تمہاری عزت کریں گے۔

# ہے مقاصد میں داخل ہے

فرض کریں کہ کمی سواری کا کرایہ ہے تو دوسرے لوگ جتنے دیتے ہیں (اہلِ علم) اس سے کچھ زیادہ دے دیں تاکہ ان کی قدر ومنزلت دل میں قائم رہنا یہ بھی دین کے مقاصد میں سے ہاور اگرتم دوسروں سے کم دو گے تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ مولوی کی شکل دیکھ کر وہ بھاگے گا کہ یہ مولوی آگیا ہے میرے او پرمصیبت بنے گا اور مجھے پیے پورے نہیں دے گا، اس کے برخلاف دوسروں سے زائد دو گے تو تمہاری قدر ومنزلت بیدا ہوگی۔

یہ دین کی باتیں ہیں یہ اخلاقِ نبوی ہیں جن کو حاصل کرنے کی فکر کرنی چاہیے کہ اپنے عام معاملات میں آ دمی نرمی کا برتاؤ کرے، اگر پیے نہیں ہیں اور ضرورت کی چیز نہیں ہے تو مت خریدیں، لیکن زبروتی کرنا یا لڑنا جھڑنا یہ مؤمن کا شیوہ نہیں ہے۔

# وق ما تکنے میں زی کریں

"وإذا اقتضى" يعنى جب اپناحق كى سے مائلے تو اس ميں بھى نرم ہو، يعنى تمهاراحق ہو وہ مائلگ رہے ہوتو جيسا ابھى عرض كيا كه مائلو،ليكن نرى كے ماتھ، اگر دوسرے آدمى كوكوئى عذر ہے تو اس عذر كالحاظ كرو اور اس كا بہترين اصول ہى كريم مالاظ البلا نے بيان فرماديا كه جب بھى كى شخص سے معاملہ كرو تو

معاملہ کرتے وقت اس کو اپنی جگہ بٹھا لو اور اپنے آپ کو اس کی جگہ بٹھا او اور یہ سوچو کہ اگر میں اس کی جگہ ہوتا تو کیا پسند کرتا، تو جو معاملہ تم اپنے حق میں پسند کرتا، تو جو معاملہ تم اس کے ساتھ کرو۔

"أحب لأخيك ماتحب لنفسك"()
اپنے بھائی كے ليے وہی پندكروجوتم اپنے ليے پندكرتے ہو۔
دومروں كے ليے، بلكہ ايك ہی پيانے سے اپنے مل كو بھی اور دومرے كے مل كو

# زریں اصول

یہ ایہا زریں اصول ہے کہ اگر آدمی اپنی زندگی میں اس کو اختیار کرے تو نہ جانے کتنی لڑائیاں، جھگڑے، طوفان اور بدتمیزیاں ختم ہوجا ئیں، یعنی معاملات کے وقت اگر میں اس کی جگہ ہوتا تو جتنا اصرار میں کر رہا ہوں اگر یہ مجھ سے اتنا اصرار کرتا تو مجھے بھی اس کے ساتھ نہیں کرنا چاہیے۔
کرتا تو کیا میں اس کو پہند کرتا، اگر نہ کرتا تو مجھے بھی اس کے ساتھ نہیں کرنا چاہیے۔

"رحمالله رجلا سمحا إذا باع، وإذا اشترى، وإذا اقتضى"

کا یہی مطلب ہے۔

مؤمنوں کی تجارت، کاروبار اور ان کے معاملات غیرمسلموں سے پھے تو

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالله بن احمد في زياداته على مسندا حمد ۲۱۳/۲۱۷ (۱۹۹۵)، وأورده الهيثمي في "المجمع" ۱۳۹۷/ ۱۳۹۲۷) وقال: ورجاله ثقات.

متاز ہوں پتہ چلے کہ ہاں بیمؤمن کا کام ہے، بیجی معلوم ہو کہ میں کسی مسلمان سے معاملہ کر رہا ہوں اورمسلمان بھی اگر اہلِ علم ہوتو اس کا تو اور زیادہ بڑا مرتبہ ہے، اس واسطے اس کو دوسروں کی بنسبت اور زیادہ نرمی کا برتاؤ کرنا چاہیے۔

#### ونیامیں تاجروں کے ذریعے اشاعتِ اسلام



دنیا کے بہت سے حصول میں تاجروں کے ذریعے اسلام کھیلا، کیونکہ اس کے لیے یا قاعدہ کوئی جماعت نہیں گئی تھی کہ جو جا کے لوگوں کو دعوت دے، تاجر تھے تحارت کرنے گئے تھے لوگوں نے ان کے تجارتی معاملات کو دیکھا اور مشاہدہ کیا کہ بہ کسے با اخلاق لوگ ہیں ان کو دیکھ کرمسلمان ہوئے۔

آج مسلمان جلا جائے، لوگ ڈرتے ہیں کہ اس کے ساتھ معاملہ کیے كري، دهوكه به دے گا، فريب به كرے گا، جھوٹ به بولے گا، بدعنوانيوں كا ارتکاب یہ کریے گا اور جو یا تیں ہاری تھیں وہ غیرمسلموں نے اپنا لیں۔تو اس کے نتیجے میں اللہ نے دنیا میں ان کو کم از کم فروغ دے دیا، اب بھی امریکہ میں بیصورت حال ہے کہ آپ ایک دوکان سے کوئی سودا خریدنے کے لیے گئے، ہفتہ گزر گیا ایک ہفتہ گذرنے کے بعد آپ دکا ندار کے پاس جائیں اور اس سے کہیں کہ بھائی یہ جوسیٹ میں نے لیا تھا یہ میرے گھر والوں کو پیندنہیں آیا اگر اس چیز میں کوئی نقص پیدا نہ ہوتو کہتے ہیں لاؤ کوئی بات نہیں واپس کرلیں گے۔ صدیث میں نی کریم مل فالیا کم کا ارشاد ہے کہ

"من أقال نادما بيعته أقال الله عثرته يوم القيامة "(١)

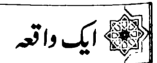
<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۷۲(۳۲۰) و مستدر ک حاکم ۲۲۹۱ (۲۲۹۱) قال الحاکم: بذاحدیث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، و وافقه الذهبي في "التلخيص".

یعن جس نے ندامت کرنے والے کی بیع کا اقالہ کیا تو اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی لغزشوں کو معاف کردے گا۔

ہمارے ہاں اگر واپس کرنے کے لیے جائے تو جھٹرا ہو جائے گا جبکہ وہ واپس کر لیتے ہیں۔

## ان اصولول کی پابندی غیرمسلم تاجرول کے ہاں ہے

امریکہ سے پاکتان ٹیلیفون کیا اور آپ نے ایک ڈیڑھ منٹ بات کی،
اس کے بعد ایکی خی کوفون کردیں کہ میں نے فلال نمبر پرفون کرنا چاہا تھا مجھے رانگ نمبر مل گیا جس نمبر کو میں چاہ رہا وہ نمبر نہیں ملا، تو کہتے ہیں کوئی بات نہیں ہم آپ کے بل سے یہ کال کاٹ دیں گے۔اب ہمارے پاکتانی بھائی پہنی گئے تو انہوں نے ٹائپ رائٹر خریدا مہینے بھر اس کو استعال کیا، اس سے اپنا کام ثالا ایک مہینے کے بعد جا کر کہا کہ پہند نہیں آیا، لہذا واپس لے لیں، شروع شروع میں انہوں نے واپس لے لیا، لیکن دیکھا کہ لوگوں نے یہ کاروبار ہی بنا لیا تو اب یہ معاملہ ختم کردیا۔



میرے ساتھ ایک واقعہ پیش آیا، میں لندن سے کراچی واپس آرہا تھا اور لندن کا جو ہیتھرو ایئر پورٹ ہے، مخلف لندن کا جو ہیتھرو ایئر پورٹ ہے، مخلف اسٹال و فیرہ کی رہتے ہیں۔ اس میں دنیا کی مشہور کتاب ''انسائیکلو پیڈیا آف بریٹانیکا'' کا اسٹال لگا ہوا تھا، میں وہاں کتابیں دیکھنے لگا تو مجھے ایک کتاب نظر

آئی، جس کی بہت عرصے سے میں تلاش میں تھا، اس کا نام ''گریٹ بکس'' ہے۔
اگریزی میں پینے ( ۲۵ ) جلدوں میں ہے۔ اس کتاب میں 'ارسطو'' سے لے کر
'' برٹرینڈرسل'' تک جو ابھی قریب میں فلنفی گزرا ہے، لیخی تمام فلنفیوں اور تمام
بڑے بڑے مفکرین کے اہم ترین کتابیں جمع کردیں اور سب کے انگریزی
ترجے اس کتاب میں موجود ہیں، میں وہ کتاب اسٹال پر دیکھنے لگا، اسٹال پر جو
آدی (Shopkeeper) لینی دوکا ندار کھڑا تھا، کہنے لگا کہ کیا آپ ہے کتاب
لینا چاہتے ہیں اور کیا آپ کے پاس ''انسائیکلو پیڈیا بریٹانیکا'' پہلے سے موجود
ہے؟ میں نے کہا تی ہاں لینا چاہتا ہوں اور پہلے سے بھی موجود ہے، اگر آپ
کے پاس پہلے سے ''انسائیکلو پیڈیا'' موجود ہے تو آپ کو ہم سے پچاس فی صد
مایت میں دے دیں گے یعنی جو اصل قیمت ہے اس کی آدھی قیمت پر دے
دیں گے، میں نے کہا کہ میرے پاس ہے تو سہی، لیکن کوئی ثبوت نہیں جس
ثابت کروں کہ میرے باس ہے۔

دکاندار نے کہا کہ ثبوت چھوڑیں، بس آپ نے کہہ دیا کہ '' ہے'' تو بس آپ پچاس فی صد آپ پچاس فی صد کے حقدار ہیں، اب میں نے حیاب لگایا کہ پچاس فی صد رعایت کے ساتھ وہ تقریباً میا کتانی چالیس ہزار روپے بن رہے تھے، جھے اپنے دارالعلوم کے لیے خریدنی تھی، دارالعلوم ہی کے لیے ''بریٹانیکا'' پہلے بھی موجودتھی۔

میں نے کہا کہ میں تو اب جا رہا ہوں یہ کتاب میرے پاس کیے آئے گ؟
دکان دار نے کہا کہ آپ فارم بھر دیجے، ہم یہ کتاب آپ کو جہاز سے بھیج ویں
گے، جب میں نے وہ فارم بھر دیا تو دوکان دار کہنے لگا کہ آپ اپنا کریڈٹ کارڈ
کانمبر دے کر دھخط کردیجے۔

تو میں ذرا ٹھٹکا کہ دستخط کروں یا نہ کروں اس لیے کہ دستخط کرنے کے مثنی بہ ہیں کہ ادائیگی ہوگی وہ چاہے تو ای وقت جا کر فوراً پیے نکلوا سکتا ہے، مر مجھے غیرت آئی کہ اس نے میری زبان پر اعتبار کیا اور میں بیکہوں کہ نہیں میں نہیں كرتا، للذامين نے وستخط كردي، وستخط كرنے كے بعد ميرے دل ميں خيال آيا اور میں نے کہا کہ دیکھو یہاں آپ مجھے پچاس فی صد رعایت پر دے رہے ہں، لیکن بعض اوقات ایہا ہوتا ہے، بلکہ کئی مرتبہ ایہا ہوا ہے کہ میں نے یہال ے کتابیں بہت رعایت سے خریدیں اور یاکتان جاکر مجھے اس سے بھی ستی مل كئيں، لوگ ية نہيں كس كس طرح منكوا ليتے ہيں اورستى چ ديتے ہيں، تو مجھے اس بات کا احمال ہے کہ ہوسکتا ہے کہ یاکتان میں مجھے اس سے ستی ال جائے! دکان دارنے کہا کہ اچھا کوئی بات نہیں، آپ جا کے پاکستان میں معلوم كر ليجي، اگر آب كوستى مل ربى ہوگى تو جارا به آرڈر كينسل كر ديجيے گا اور اگر نه ملے تو ہم آپ و بھیج دیں گے۔ میں نے کہا کہ آپ کو کیے بتاؤں گا؟ تو دوکان دار کہنے لگا کہ آپ کو تحقیق کرنے میں کتنے دن لگیں گے، کیا آپ جار یا نج دن یعن برھ کے دن تک بیت لگا سکیں گے؟ میں نے کہا ہاں! ان شاء الله\_وكان دار نے کہا کہ میں بدھ کے دن بارہ بجے آپ کوفون کر کے یوچھوں گا کہ آپ کوستی مل گئی کے نہیں، اگر مل گئی ہوتو میں آرڈر کینسل کردوں گا اور اگر نہیں ملی ہوگی تو پھر روانہ کردوں گا۔ تو اس نے جت ہی نہیں چھوڑی، البذا میں نے کہا کہ اچھا بھائی تھیک ہے اور میں نے دستخط کردیے اور فارم ان کو دے دیا، کیکن سارے رائے میرے دل میں دفد فد لگا رہا کہ میں وستخط کر کے آگیا ہوں وہ اب چاہے تو ای وقت جاکر بلاتا خیر جالیس بزار روپ بینک سے وصول کر لے، اس می تاخیر مونے کا کوئی امکان جہیں ہے، لبذا یہاں کراچی پی کرمیں نے دوکام کے:

ایک کام یہ کیا کہ امریکن ایکپریس میں جو کریڈٹ کارڈ کی کمپنی تھی اس کو خط لکھا کہ میں اس طرح دستخط کر کے آیا ہوں، لیکن اس کی چیمنٹ (ادائیگی) اس وقت تک نہ کریں جب تک میں دوبارہ آپ سے نہ کہوں۔

اور دوسرا کام بیرکیا کہ ایک آدمی کو بھیجا کہ بیر کتاب دیکھ کر آؤ، اگر ال جائے تو لے آؤ۔ میں پہلے یہاں تلاش کر رہا تھا، لیکن مجھے ملتی نہیں تھی، ایسا ہوا کہ اس نے جاکر تلاش کی تو صدر کی ایک دکان میں بیر کتاب مل گئی اور سستی مل گئی، یعنی وہاں چالیس ہزار روپے میں پڑ رہی تھی، یہاں تیس ہزار میں مل گئی، جبکہ وہ پچاس فی صد رعایت کرنے کے بعد تھی۔ اب میرا دل اور پریشان ہوا، اللہ کا کرنا کہ یہاں ستی مل رہی ہے اور اس نے کہا تھا کہ بدھ کے دن میں فون کروں گا خدا جانے فون کرے، لہذا میں نے احتیاطاً خط بھی لکھ دیا کہ بھائی یہاں مل گئی ہے، ٹھیک بدھ کا دن تھا اور بارہ بیج دو پہر کا وقت تھا اس کا فون آیا۔

دکان دار نے فون پر کہا کہ بتائے آپ نے کتاب دیکھ لی، معلومات کرلیں؟ میں نے کہا جی ہاں کر لی ہے اور مجھے یہاں سی مل گئ ہے، تو وہ کہنے لگا کہ آرڈر کینسل کردوں؟ میں نے کہا جی ہاں! اس پر دکان دار نے کہا کہ میں آرڈر کینسل کررہا ہوں اور آپ نے جو فارم پڑکیا تھا اس کو بھاڈ رہا ہوں، اچھا ہوا کہ آپ کوستی مل گئ، ہم آپ کومبار کباد دیتے ہیں۔ چار پانچ دن بعد اس کا خط آیا کہ ہمیں اس بات کی خوشی ہے کہ وہ کتاب آپ کو کم قیمت پر مل گئی، لیکن افسوس ضرور ہے کہ ہمیں آپ کی خدمت کا موقع نہیں مل سکا، لیکن وہ کتاب آپ کو مل گئی آپ کا مقصد حاصل ہوگیا آپ کو نہیں میں اس بات کی خوش ہوگی ہے کہ وہ کتاب آپ کو مل گئی آپ کا مقصد حاصل ہوگیا آپ کو نہیں میں اس کو گئی آپ کا مقصد حاصل ہوگیا آپ کو نہیں میں اس کو گئی آپ کا مقصد حاصل ہوگیا آپ کو نہیں میں اب کو کی کو کہ کہ کی کہ کو کہ کا بھی نہیں مل سکا، لیکن وہ کتاب آپ کو مل گئی آپ کا مقصد حاصل ہوگیا آپ کو

مبار کباد ویتے ہیں اور اس بات کی توقع رکھتے ہیں کہ آئندہ بھی آپ ہارے ساتھ رابطہ قائم رکھیں گے۔

ایک پیے کا اس کو فائدہ نہیں، فون لندن سے کراچی اپنے خریج پر کیا پھر نط بھی بھیج رہا ہے!

یہاں ہم ان کو گالیاں والیاں بہت دیتے ہیں جب کہ ان میں سے بیشتر افراد ان اسلامی اخلاق کا مظاہرہ کرتے ہیں جو ہم چھوڑ چکے ہیں، بہرحال کفر کی وجہ سے ان سے نفرت ہوئی بھی چاہیے، لیکن انہوں نے بعض وہ اعمال اپنا لیے ہیں جو درحقیقت ہمارے اپنے اسلامی تعلیمات کے اعمال سے، اس کے نتیج میں اللہ تعالی نے ان کوفروغ دیا۔

# وق میں سرنگوں اور باطل میں ابھرنے کی صلاحیت نہیں ہے

میرے والد ماجد را اللہ تعالی ان کے درجات بلند فرمائے) ایک بڑی یادر کھنے کی اور بڑی زریں بات فرما یا کرتے تھے کہ باطل کے اندر تو ابھرنے کی صلاحیت نہیں ہے' إِنَّ الْبَاطِلَ کَانَ ذَهُوْقًا''، لیکن اگر بھی دیکھو کہ کوئی باطل کی صلاحیت نہیں ہے' اِنَّ الْبَاطِلَ کَانَ ذَهُوْقًا''، لیکن اگر بھی دیکھو کہ کوئی باطل پرست ابھر رہے ہیں تو سمجھو کوئی حق والی چیز اس کے ساتھ لگ گئ ہے جس نے پرست ابھر رہے ہیں تو سمجھو کوئی حق والی چیز اس کے ساتھ لگ گئ ہے جس نے اس کو ابھار دیا ہے، کیونکہ باطل میں تو ابھرنے کی طاقت تھی ہی نہیں، حق چیز لگ گئی اس نے ابھار دیا۔

اور حق میں صلاحیت سرنگوں ہونے کی نہیں ''جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ'' تو جب حق اور باطل کا مقابلہ ہوتو ہمیشہ حق کو غالب ہونا ہے، اس میں صلاحیت نیچے جانے کی نہیں ہے۔ اگر بھی دیکھو کہ حق والی قوم نیچے جارہی ہے توسمجھ لو کہ کوئی باطل چیز اس کے ساتھ لگ گئی ہے جس نے اس کو گرایا ہے، یہ بڑی کا نٹے کی بات ہے۔

ہمارے ساتھ ان کے بیہ سب باطل لگ گئے اور ان اقوام نے ان حق باتوں کو اپنا لیا ہے، تو اس کے بیتیج میں اللہ تعالیٰ نے کم از کم دنیا میں تو اس کا بدلہ ان کو دیا کہ دنیا کے اندر ان کو فروغ حاصل ہوا، ترتی ملی، عزت ملی، لیکن آخرت میں معاملہ تو اور ہی معیار پر ہونا ہے، یعنی وہاں کا معاملہ دوسرے معیار کا ہے لہذا وہاں کا معاملہ تو وہاں ہوگا، لیکن دنیا کے اندر ان کو جو ترتی مل رہی ہے اور ہم جو نیچ گر رہے ہیں اس کے اسباب سے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سے دنیا دار الاسباب بنائی، انہوں نے سے اخلاق اختیار کے تو ان اخلاق کے اختیار کرنے کے نتیج میں اللہ تعالیٰ نے تجارت کو فروغ دیا، صنعت کو فروغ دیا اور سیاست میں فروغ دیا اور تم نے سے چیزیں اور نی کریم میں فروغ دیا اور تادات چھوڑ دیے، میں فروغ دیا اور تم نے سے چیزیں اور نی کریم میں فروغ دیا اور تم نے سے چیزیں اور نی کریم میں فروغ دیا اور تم نے سے چیزیں اور نی کریم میں فروغ دیا اور بیائی ہورہی ہے۔

برطانیہ میں ایک بے روزگاری الاؤنس ہوتا ہے، یعنی کوئی آ دمی بے روزگار ہوگیا اور حکومت کو پتہ چل گیا کہ یہ بے روزگار ہے تو اس کا ایک الاؤنس جاری کردیتے ہیں، اس کا حاصل یہ ہوتا ہے کہ جب تک وہ بے روزگار ہے تو بھوکا نہ مرے، بلکہ اس کو ایک وظیفہ ملتا رہے اور اگر معذور نہیں ہے تو روزگار کی تلاش میں لگا رہے کوشش کرتا رہے اور جب روزگار مل جائے تو اپنا روزگار خودسنجا لے اور اگر معذور ہے تو وظیفہ ملتا رہتا ہے۔

اب ہمارے مسلمان بھائیوں کی ایک بڑی تعداد وہاں پر ہے، اس نے اسے آپ کو بروزگار ظاہر کر کے وہ ایک الاؤلس جاری کروا رکھا ہے اور بہت

ے ایے ہیں جو کہتے ہیں جب آرام سے گھر پر مل رہا ہے تو کمانے کی کیا ضرورت ہے۔ اور بعض ایسے ہیں کہ جن کو روزگار ملا ہوا ہے، یعنی چوری جھے روزگار بھی کر رہے ہیں اور وہ الاؤنس بھی لے رہے ہیں اور حدتو یہ ہے کہ ائمہ مساجد یہ کام کر رہے ہیں اور اس کی دلیل یہ بنالی ہے کہ بیتو کافر اوّ بیں ان سے بیے وصول کرنا تواب ہے، لہذا ہم یہ پیے وصول کریں گے، امامت کے یہے بھی مل رہے ہیں اور میوشن بھی چلا رہے ہیں اور بے روزگاری الاؤنس بھی لے رہے ہیں۔

ہم اس عذاب میں مبتلا ہیں تو پھر رحمت کیسے نازل ہو؟ اور جب ہمارا یہ حال موگیا تو کیسے اللہ تبارک وتعالی کی نصرت شاملِ حال مو؟

### عاشرے کی اصلاح فردسے ہوئی ہے



سی معاشرے کی اصلاح افراد سے ہوتی ہے، بیسو چنا کہ چونکہ سب میاکر رہے ہیں تو میں اکیلا کر کے کیا کروں گا؟ پیشیطان کا دوسرا دھوکہ ہے، دوسرے خواہ کھ کر رہے ہوں 'لا يَضُرُّكُمُ مِّنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَكَيْتُم'' اپنا معاملہ اللہ تعالی سے درست کر لو اور جو اخلاق نبی کریم صل تفالیہ ہے بیان فرمائے ہیں ان کے او پر عمل کر لوتو اللہ تعالی کی سنت سے کہ جب ایک چراغ جلتا ہے تواس ایک سے دوسرا چراغ جلتا ہے اور جلے گا ان شاء اللہ تعالیٰ۔

واخردعواناان الحبد للهرب العالمين-









تجارت کے ناجائز معاملات احادیث کی روشنی میں

(حضور مال فاليكم نے فرمايا)

تجارت کے آ داب

توعطِعماني والمداعم

\_\_\_\_\_\_

<del>या कुल्ला स्थापने वाल्य स्थापने स्</del>

### بالنداؤم ارتغي

## تحارت کے ناجائز معاملات اجادیث ممارکه کی روشی میں



حضرت جابر ضائدہ فرماتے ہیں:

اس کے لکھنے والے اور اس معاملے پر گواہ بننے والول پر لعنت كي اور فرمايا: بيسب برابر بين '-(١)

النوم ريره فالند سرروايت م كمضور اكرم طلاقيكية في ارشاد فرمايا: "لوگوں پر ایک ایسا زمانہ آجائے گا کہ کوئی ایسا شخص باقی نہ رہے گا جس نے سود نہ کھایا ہو اور اگر سود نہ کھایا ہوگا تو اس كاغبارات ضرور ينج گا"-(٢)

(۱) صحیح مسلم ۱۲۱۸ (۱۹۹۷)۔

<sup>(</sup>۲) سنن ابی داود ۱۳۳۳ (۳۳۳۱) وسنن ابن ماجه ۹۸/۲۵ (۲۲۷۸) ومسند احد ۱۵۸/۱۶ (۲۲۷۸) (۱۰٤۱۰)وقال المنذري "الترغيب والترهيب"(٣/ ٨):رواه أبو داود وابن ماجه، كلاهما من رواية الحسن عن أبي هريرة واختلف في سماعه، والجمهور على أنه لم يسمع منه.

صحرت عبد الله بن حنظله بن عنظله بن عنظله بن عبد الله بن عنظله الله بن عنظله بن عبد الله بن عنظله الله بن عنظله بن عند الله الله بن عند الله الله بن عند الله الله بن عند الله الله بن عند الله بن عند

''اگر کوئی شخص جان بوجھ کر سود کا ایک درہم کھا لے تو یہ چھتیں مرتبہ زنا کرنے سے بھی زیادہ سنگین گناہ ہے''۔ (۱)

صحرت ابو ہریرہ رہائی سے روایت ہے کہ حضور اکرم سال علیہ ہے ار شاد فرمایا:

"سود (کا گناہ) سر اجزاء پر مشمل ہے۔ ان میں سے خفیف ترین ایبا ہے جیسے کوئی شخص اپنی مال سے زنا کریے"۔ (۲)

حضرت سمرہ بن جندب ضائفی سے روایت ہے کہ حضور اکرم مال تفالیا ہے ارشاد فرمایا:

"میں نے آج رات خواب میں دیکھا کہ دو آدی میرے
پاس آئے اور مجھ کو ایک مقدس سر زمین کی طرف لے چلے،
یہاں تک کہ ہم ایک خون کی نہر پر پہنچ، اس کے درمیان
میں ایک مخص کھڑا تھا اور دیکھا کہ نہر کے کنارے کی طرف
آتا ہے اور جب لگانا چاہتا ہے تو کنارے والاشخص اس کے

<sup>(</sup>۱) مسند احد ۲۸۸/۳ (۲۱۹۵۷) وقال المنذرى في "الترغيب والترهيب" (٥/٣): رواه أحمد والطبراني في الكبير، ورجال أحمد رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ۳/۵۹۲ (۲۲۷٤) وقال المندري في "الترغيب والترهيب" (٦/٣): رواه ابن ماجه والبيهقي كلاهماعن أبي معشر، وقدوثق.

منہ پرایک پتھر اس زور سے مارتاہے کہ وہ پھر اس جگہ جا پنچتا ہے، پھر جب بھی لکانا چاہتا ہے اس طرح اس کے منہ پر پتھر مار مار کر اس کو اپنی پہلی جگہ لوٹا دیتا ہے، میں نے پوچھا کہ بیکون شخص ہے جس کو میں نے نہر میں دیکھا؟ تو میرے ساتھی نے کہا بیسود کھانے والا ہے'۔(۱)

> ''جوشخص بھی سود کے ذریعے زیادہ مال کمائے گا انجام کار اس کوقلت کا سامنا کرنا پڑے گا''۔ (۲)

ک حضرت عبد الله بن عمر فالفها سے روایت ہے کہ حضور اکرم ملا فالیا ہی نے ارشاد فرمایا:

''جو شخص کوئی غلہ خریدے تو جب تک وہ غلہ اپنے قبضہ میں نہ آئے اس وقت تک اسے آگے ہرگز فروخت نہ کرے''۔(۳)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> صحيح البخاري ٩٩/٥(٢٠٨٥)-

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ۱۹۹۷(۲۲۷۹) وقال المنادى فى "الترغيب والترهيب" (۸/۳): رواه ابن ماجه والحاكم، وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>m) صحیح البخاری ۱۱۲۰ (۲۱۲۱) وصحیح مسلم ۱۱۲۰ (۱۵۲۱) د

''کوئی شخص اپنے بھائی کی بھے پر بھے نہ کرے ( یعنی اگر دو آدمیوں میں کوئی خرید وفروخت کا معاملہ ہور ہا ہو اور وہ بھے پر آمادہ ہونے گئے ہوں تو ان کے بھی میں جا کر ای سامان کا اپنے لیے کوئی معاملہ نہ کرے ) اور نہ کوئی شخص اپنے بھائی کے منگنی کے پیغام پر اپنا پیغام دے'۔ ( ا

حضرت جابر رہائی ہے روایت ہے کہ حضور اکرم مال علیہ ہے ارشاد
 فرمایا:

''کوئی شہری کسی دیہاتی کا مال فروخت نہ کرے، لوگوں کو اپنے حال پر چھوڑ دو کہ اللہ ان میں سے ایک کو دسرے کے ذریعے رزق دیتا ہے'۔(۲)



<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ١٠٣٢/٣(١٤١٢)\_

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١١٥٧/٣ (١٥٢٢).



تدبير اور روزگار

(اسلام اور جاری زندگی ۳۲/۳)

### بالنداؤم الأخيم

### تدبير اور روز گار



الْحَهُ لُ بِلّٰهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِينُ لَا وَنَسْتَغُفِي لَا وَمِنْ وَنَوْمِنَ بِهِ وَنَعُودُ وَلَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُهُ وَرِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهُ رِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُ رِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُ رِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُ رِهُ اللّٰهُ فَكَ مُضَلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُ رِهُ اللّٰهُ وَحَدَلاً لَهُ مِلْكُ وَلَا اللّٰهُ وَحَدَلاً لَهُ مِلْكُ وَلَهُ وَاللّٰهُ وَحَدَلاً لَهُ وَلَا اللّٰهُ وَحَدَلاً لَهُ وَلَا اللّٰهُ وَحَدَلاً وَمَولانَا مُحَمَّدًا اللّٰهُ وَكُلَّ وَمُولانَا مُحَمَّدًا اللّٰهُ وَكُلّٰ وَمُولانًا مُحَمَّدًا اللّٰهُ تَعَالًا عَلَيْهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰوَالَ وَمُولانًا مُحَمَّدًا وَمُولانًا مُعَدَّدُهُ وَرَسُولُولُونَا مُعَلَّا اللّٰهُ لَكُولُولُهُ وَمَلَا اللّٰهُ لَا مُعَمَّدًا كُولُولُولُولُولُولُولُولُولًا اللّٰهُ اللّ

فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ مِسْمِ فَاللهِ فَر ماتِ بِن: حضرت فاروق اعظم فِاللهُ فرماتِ بِن:

"كان صلى الله عليه وسلم يعزل نفقة أهله سنة"(١)

(۱) انوزارصعیع البخاری ۱۳/۷ (۱۳۵۷) و صحیح مسلم ۱۳۷۷ (۱۷۵۷)۔

مواعظ على الما المداشة

نى كريم من التفاليكيم اين ابل وعيال كا ايك سال كا نفقه جدا كر کے الگ رکھ لیا کرتے تھے کہ یہ سال بھر اہل وعیال کے نفقے میں خرچ کیا جائے گا۔

یہ عادت بیان فرمائی حضرت فاروق اعظم زالٹیئ نے نبی کریم سالٹھالیہ کم کہ تمام ازواج مطہرات کا سال بھر کا نفقہ ان کے گھروں میں پہنچا دیا جاتا تھا اور خود آپ كا نفقه بهي اس ميس شامل موتا تها، البيته وه ازواج مطهرات بهي تو نبي كريم سلَّ اللَّيلِيم كي ازواج مطهرات تهيس، سال بحركا نفقه يا خرجه بنيج تو جاتا تها، ليكن صدقه خيرات كثرت سے كرنے كا معمول تھا، اس ليے ايسے واقعات بھى پيش آئے كه حضور اکرم ملاتفالیکتی کے گھر میں بعض اوقات تین تین مہینوں تک آگ نہیں جلتی تھی۔

# 🚱 حضرت محمد صلالتا البيليم كي معاشي زندگي

حضرت عائشه رظافتها فرماتي بين كه بعض اوقات ايبا هوتا تفاكه بهم تين متواتر جاند دیکھتے تھے اور اس پورے عرصے میں گھر کے اندر آ گ نہیں جلی ہوتی تھی، جن صاحب سے یہ بیان فرمارہی تھی انہوں نے یوچھا کہ پھر آپ کا گزارہ کس چزیر ہوتا تھا؟ توآب نے فرمایا:

"الأسودان:التمروالماء"(١) '' دو ہی چیزوں پر گزارا ہوتا تھا، ایک تھجور ایک یانی'' کیکن تین تین مہینے تک آ گ نہیں جلتی تھی، یہ بھی وا قعات پیش آئے، یہ

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۵۳/۳ (۲۵۹۷) و صحیح مسلم ۲۲۸۳ (۲۹۷۲) \_

وا تعات بھی پیش آئے کہ نبی کریم سال تا ایک پیٹ پر پھر باندھے (۱)، یہ وا تعات بھی پیش آئے کہ خبی کریم سال تا ایک دو بھی پیش آئے کہ حضرت عائشہ وہا تھا فرماتی ہیں کہ نبی کریم سال تا ایک ہے دو وقت پیٹ بھر کر کھانا نہیں کھایا اور بھی گندم تناول نہیں فرمایا، آپ کا کھانا جو کی روئی کا ہوتا تھا۔ (۲)

حضرت انس رہائیں فرماتے ہیں کہ نبی کریم مال اللہ ہم کے لیے بھی کھانے کی چوکی نہیں بھائی گئی۔ (۳) چوکی نہیں بنائی گئی۔ (۳)

چھوٹی چھوٹی جھوٹی بیالیوں میں جوچٹی اچار وغیرہ ہوتے ہیں جو بھوک بڑھانے

کے لیے استعال کیے جاتے ہیں وہ ساری عمر نہیں ہوئے، یہ سارے واقعات پیش

آئے اس کے باوجود یہ فرمایا جارہا ہے کہ سارے سال کا نفقہ اٹھا کر ایک طرف کر
لیا جاتا تھا، وہ اس وجہ سے کہ نفقہ تو سال بھر کا اکٹھا ہوگیا، لیکن صدقہ خیرات
کرنے کا معمول کثرت سے تھا، خود آپ کا بھی اور آپ کی ازواج مطہرات کا
بھی، اس کی وجہ سے یہ حالات پیش آتے تھے، تو اس طرح حضور سالٹھا آلیا ہی دو
مختلف اور متضاد پہلوؤں کو اپنی سنت قرار دے دیا۔

# فروریات کا اہتمام توکل کے منافی نہیں

ایک طرف بی تعلیم دے دی اپنے عمل سے کہ سال بھر کا خرچہ اکٹھا کر لینا بیکوئی شریعت کے خلاف بیا توکل کے خلاف نہیں ہے، بیہ بیمجھنا کہ سال بھر کا

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۲۱۶ (۲۰٤۰)-

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۷٥/٧ (٥٤١٦) و صحيح مسلم ٤/٣٢٢ (٢٩٧٤)-

<sup>(</sup>۳) صحیح البخاری ۷۵/۷ (۵٤۱۵) و ۱۲۵۰ (۱٤٥٠)-

خرچ اکھا جمع کر لیں گے تو یہ توکل کے خلاف ہو جائے گا، اللہ پر بھروسہ نہیں رہے گا یہ بات سیح نہیں، اگر انسان سال بھر کا خرچہ اکھا کر لے تو اس حدیث سے یہ ثابت ہوا کہ کی مصلحت سے بقد رِضرورت ذخیرہ رکھ لینا نہ توکل کے منافی ہے اور نہ کمال توکل کے، کیونکہ حضور سالٹھالیا ہے کہ اکمل ہونے میں کی کو کلام نہیں۔ اگر یہ کمال توکل کے خلاف ہوتا تو سرکار دو عالم سالٹھالیا ہے ہی نہ کرتے، آپ سے زیادہ کامل توکل کے خلاف ہوتا تو سرکار دو عالم سالٹھالیا ہے ہیں نہ کرتے، آپ سے زیادہ کامل توکل کے خلاف ہوتا ہوں ہوگا، تو اس واسطے نہ توکل کے خلاف ہو نہیں۔ خواہ عیال کی مصلحت ہو خواہ نفس کی مصلحت ہو، اس کے لیے اگر ذخیرہ کر کے رکھ لیا سال بھر کا تو یہ کوئی تو کوئل کے خلاف ہو توکل کے خلاف ہو۔ خواہ نہیں۔

### 🔊 توکل کی اصل حقیقت

توکل درحقیقت یہ ہے کہ اللہ جل جلالہ پر بھروسہ ہو اگرچہ میں اسباب اختیار کر رہا ہوں، اس واسطے کہ اس دنیا کو اللہ تعالیٰ نے عالم اسباب بنایا ہے، اس لیے اسباب اختیار کر رہا ہوں، لیکن اسباب میں پھینیں رکھا، بلکہ یہ اسباب اس وقت تک کار آ مرنہیں جب تک مسبب یعنی اللہ تعالیٰ اس میں تا ثیر پیدا نہ کریں، سال بھر کا نفقہ اٹھا کر رکھ لیا پھر بھی بھروسہ اس سال بھر کے جمع شدہ اندو ختے پرنہیں بھروسہ اللہ بی پر ہے، اپنی طرف سے جو تدبیر تھی، وہ کر لی سال بھر کا اکٹھا کر لیا، لیکن پھھ بھروسہ نہیں، سال بھر میں یہ کہیں ضائع ہوجائے، بھر کا اکٹھا کر لیا، لیکن پھھ بھروسہ نہیں، سال بھر میں یہ کہیں ضائع ہوجائے، ڈاکہ بلاک ہوجائے، کیڑا لگ جائے، نقصان ہوجائے، چوری ہوجائے، ڈاکہ بڑجائے، بڑار احتمال ہیں، تو اپنی طرف سے تدبیر کر لی، لیکن بھروسہ اللہ پر ہے

کہ اللہ تبارک وتعالیٰ ہی رزق دینے والا ہے وہی کفالت کرنے والاہ، آو الب، آو الب کو اختیار کرنے والاہم، آو الب کو اختیار کرنے کے ساتھ صرف اللہ پر بھر وسدر کھا جائے۔

# انسانی مزاج کا فرق

یہاں پہلی بات تو یہ ہے کہ بعض اوقات دین کے اندر یہ بھی مطلوب ہے کہ انسان کے دل کو اطمینان حاصل ہو اور جمعیتِ خاطر ہو، تشویش نہ ہو اور پریثانی نہ ہو، لہذا طبیعتیں مختلف ہوتی ہیں۔ بعض طبیعتیں الی ہوتی ہیں کہ جن کو کچھ پرواہ نہیں ہوتی، جمع ہے کہ نہیں ہے، ذخیرہ ہے کہ نہیں ہے، ان کے روزمرہ کے معمولات میں کام میں کوئی فرق نہیں آتا اور بعض طبیعتیں الی ہوتی ہیں کہ ان کو ضرورت ہوتی ہے اس بات کی کہ جب تک ظاہری اسباب نظر نہ آجا کیں اس وقت تک پوری طرح اطمینان نہیں ہوتا، جمعیتِ خاطر نہیں ہوتی۔

## 🐌 ایک بزرگ کا انوکھا وا قعہ

میں نے اپنے والد ماجد قدس سرہ سے سنا کہ ایک بزرگ کا واقعہ بیان فرماتے تھے کہ وہ ایک دن بیٹے ہوئے دعا کررہے تھے:

" ياالله مجھة وآپ سال بھر كاخرچه اكٹھاايك مرتبه دے ديجيے"

یہ دعا وہ بہت گڑ گڑا کر مانگ رہے تھے، وہ بزرگ انتہائی صاحبِ کشف وکرامات تھے، اللہ تعالی کی طرف سے ای وقت الہام ہوا کہ کیا تمہیں ہمارے اوپر بھروسہ نہیں جو سال بھر کا اکٹھا مانگ رہے ہو؟ آج کا مانگوکل کا کل کو دیکھا جائے گا۔

جواب میں کہنے گئے کہ یا اللہ بھروسہ تو ہے آپ کی ذات پر، لیکن ہے کہ بخت شیطان ہروقت مجھے بہکاتا رہتا ہے کہ کل کو کیا کھائے گا؟ پرسول کو کیا کھائے گا؟ اور اولاد کو کیا کھلائے گا؟ یہ دل میں تشویش پیدا کرتا رہتا ہے، کھائے بیدا کرتا رہتا ہے، پریشانی پیدا کرتا رہتا ہے، پریشانی پیدا کرتا رہتا ہے، پریشانی پیدا کرتا رہتا ہے، تو میں چاہتا ہول کہ ایک مرتبہ بہتشویش رفع ہوجائے، جب وہ دل میں یہ بات ڈالے گا کہ کل کو کیا کھلائے گا تو اشارہ کرول گا دیکھ یہ رکھا ہے، تو جب اشارہ کردول گا تو اب اس کے بعد تشویش کرنے کی عقوبت ختم ہوجائے گی، اس واسطے اکشے مانگ رہا ہول۔

ان کی اس دعا کو اللہ تعالی نے قبول فرمایا اور انہیں سال بھر کا نفقہ عطا فرمادیا۔

چونکہ نیت درست تھی، نیت ہے کہ جمعیتِ خاطر ہواور دل مطمئن رہے، جب
انسان کو اطمینان ہوجائے تو اس کو اپنے کام کے اندر شرحِ صدر بھی حاصل ہوتا
ہے، تقویت بھی ہوتی ہے، جمعیتِ خاطر بھی ہوتی ہے اور یہ جمعیتِ خاطر اس
طریق میں بڑی نعمت ہے، دل کا پر سکون رہنا تثویش ہے محفوظ رہنا ہے اس
طریق میں بڑی نعمت ہے، اس لیے کہ اس طریق کا حاصل ہے اللہ جل شانہ کے
ماتھ تعلق قائم ہوجانا اور اللہ تبارک وتعالی کی یاد کا دل میں بس جانا کہ ہر وقت
دل اللہ تبارک وتعالی کی طرف لگا ہوا ہے، یہ ہے جمعیتِ خاطر اور یہ جو تثویشات
آرہی ہیں یہ ہم جیسے کمزور لوگوں کی جمعیتِ خاطر کو خراب کرتی ہیں، پھرعبادت
میں بھی آ دی کو اطمینان حاصل نہیں ہوتا، ذکر میں بھی اطمینان حاصل نہیں ہوتا،
جبہ طریق کا حاصل اور مقصد ہے اللہ تبارک وتعالی کے ساتھ دل کا جڑ جانا کہ
جب خاموش جیٹا ہے انسان تنہائی میں جیٹا ہے اس وقت بھی دل کا جڑ جانا کہ
جب خاموش جیٹا ہے انسان تنہائی میں جیٹا ہے اس وقت بھی دل اللہ تبارک

#### جس میں نبی کریم مال الالالم نے فرمایا:

''شیطان انسان کے قلب کی تاک میں رہتا ہے''(۱)

جب بندہ اللہ تبارک وتعالیٰ کو یاد کر رہا ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ کا ذکر کررہا ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ کا ذکر کررہا ہوتا ہے اللہ کی طرف دھیان ہوتا ہے تو یہ شیطان بھاگ جاتا ہے اور جب غفلت میں ہوتا ہے توغفلت کی حالت میں وسوسے ڈالٹا ہے۔

# انسانی دل کی دو حالتیں

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان دو حال سے خالی نہیں ہوسکتا یا تو
اس کادل مشغول ہوگا اللہ تعالیٰ کے ذکر میں یا مشغول ہوگا شیطانی وساوس میں
تیسرا حال نہیں، اگر اللہ کے ذکر میں مشغول نہیں ہے تو شیطان طرح طرح کے
وسوسے دل میں ڈالٹا رہے گا، لہذا شیطانی وساوس سے بچنے کا راستہ ہے اللہ
تبارک وتعالیٰ کا ذکر اور ذکر یہ عام ہے چاہے زبان سے ہو، چاہے دل سے ہو،
چاہے تبیج کی شکل میں ہو، چاہے نماز کی شکل میں ہو، چاہے صدقہ نیرات کی شکل
میں ہو، چاہے کسی اور اطاعت کی شکل میں ہو، جو بھی اطاعت کا کام انسان کر رہا
ہے وہ ذکر کے اندر داخل ہے۔

ہراطاعت ذکر اللہ کے مترادف ہے علامہ جزری رالیٹیلہ حصن حصین میں فرماتے ہیں:

(۱)صعیح البخاری ۱۲۵/ (۲۰۸) وصعیح مسلم ۱۲۹۱ (۳۸۹) ـ

The second of th

The state of the s

### "کل مطیع لله فهو ذاکر" " جوبھی اللہ کی اطاعت کا کام کررہا ہووہ ذاکر ہے"۔

یعنی جو بھی اطاعت کا کام کررہا ہے ذکر کرنے والے میں داخل ہے، یہال کا کہ کہ اپنے حق کو ادا کا کہ کہ اپنے حق کو ادا کہ کہ کہ اپنے حق کو ادا کہ کہ مقصود ہے اور صحیح طریقے کے ساتھ ہے کہ حلال طریقے سے حاصل کرنا مقصود ہے وار سے بچنا مقصود ہے تو وہ بھی ذکر کا ایک فرد ہے۔

پس جتی بھی طاعات ہیں وہ ساری کی ساری ذکر کا فرد ہیں یا تو انسان اس میں مشغول رہے گا یا پھر اگر اس میں مشغول نہیں رہتا اپنے قلب کو اس میں مشغول نہیں کرتا تو پھر شیطانی وساوس کا شکار ہوگا، اسی لیے کہتے ہیں کہ دل کو اللہ کے لیے فارغ رکھو۔

### ول كوالله كے ليے فارغ كيجے!

میرے والد ماجد را الله ایک مرتبہ سنا رہے تھے کہ میں کیم الامت حضرت میں الله جب خانقاہ تفانوی را الله یہ کے ساتھ خانقاہ سے گھرکی طرف جارہا تھا، حضرت را الله یہ جب خانقاہ سے گھرکی طرف تشریف لے جاتے تھے توعوام کو یہ ہدایت تھی کہ کوئی آ دی ساتھ نہ چلے، ساتھ چلنا منع تھا، اس واسطے کہ یہ جو پیروں کی ہیئت ہوتی ہے کہ پیر صاحب جارہے ہیں تو ایک خلقت دائیں اور بائیں اور آ گے اور چیچے ان کے ساتھ چل رہی ہے، اس ادا کو حضرت پندنہیں فرماتے تھے، اس لیے عام طور سے ممانعت تھی کہ جب میں اٹھ کر جاؤں جتنی ہات کرنی ہے پہلے کر لو، پھر جب میں مانعت تھی کہ جب میں اٹھ کر جاؤں جتنی ہات کرنی ہے پہلے کر لو، پھر جب میں جانے گوں تو میرے ساتھ دائیں بائیں نہ چلو، مجھے تنہا جانے دو اور یہ بھی ہدایت جانے گوں تو میرے ساتھ دائیں بائیں نہ چلو، مجھے تنہا جانے دو اور یہ بھی ہدایت

تقی کہ کوئی میرا سامان نہ اٹھائے جو میں لے کر جارہا ہوں، جو سامان میرے ہاتھ میں ہے میں خود لے کر جاؤں گا کوئی آ دمی آ گے بڑھ کر اس کو نہ اٹھائے۔ وجہ یہ ہے کہ حضرت فرماتے سے کہ بھائی میں تو خادم ہوں، مخدومیت سے مجھے کیا کام؟ میں تو خادم ہواس واسطے یہ بات کہ بچھ مریدین آ گے چل رہے ہیں، پچھ بچل رہے ہیں، پچھ وائیں چل رہے ہیں، کوئی سامان اٹھا رہا ہے۔ یہ بات حضرت کو پہند نہیں تھی۔ بس عام آ دمی جس طرح جاتے ہیں اس طریقے سے جایا کرتے سے، لیکن بھی حضرت کے پچھ خاص مزاج شاس خدام کس طریقے سے جایا کرتے سے، لیکن بھی حضرت کے پچھ خاص مزاج شاس خدام کس ضرورت کی وجہ سے ساتھ ہوجائیں تو ایسے موقع پر منع بھی نہیں فرماتے سے۔

حضرت والدصاحب رالتها کے ساتھ خاص تعلق تھا تو فرمانے لگے کہ میں ایک دن حضرت کے ساتھ خانقاہ سے گھر کی طرف چلا، چلتے چلتے میں نے دیکھا کہ اچا تک حضرت نے جیب سے ایک کاغذ نکالا اور کاغذ نکال کر اس پر پھے لکھا اور لکھ کر پھر جیب میں ڈال لیا، پھر فرمانے لگے" تم نے دیکھا مولوی شفیع میں نے بیکیا کیا؟"

والد صاحب رالیُهایه نے عرض کیا "حضرت بیان فرمادیں، یہ بات سمجھ میں نہیں ہیں"۔ نہیں ہیں"۔

اس پر حضرت تھانوی را شھلیہ نے فرمایا:

" مجھے ایک کام یاد آیا کہ وہ کام کرنا ہے تو اس کا دل پر بوجھ تھا، میں نے وہ کاغذ پر لکھ لیا، دل کا بوجھ کاغذ پر شقل کردیا، اب الحمد للد دل فارغ ہے، بیدل توحقیقت میں ایک ہی چیز کے لیے ہے اور وہ اللہ تہارک وتعالیٰ کا ذکر۔ جب کوئی

تشویش آئے اور کئی بوجھ آئے توحتی الامکان اس تشویش اور بوجھ کو جلدی سے ختم کرنے کی کوشش کرو تاکہ دل فارغ ہوجائے اس ذات کے لیے جس ذات کے لیے بی بنایا گیا ہے'۔

### ول الله تعالى كى بخلى گاہ ہے

یہ دل تو اللہ تبارک وتعالیٰ کی مجلی گاہ ہے، الہذا ہونا یہ چاہیے کہ اس میں اللہ تعالیٰ ہی کا ذکر ہو، تو دل کوفارغ کر لیا دل کا بوجھ کاغذ پر منتقل کر کے اور پھر فرمایا کہ بس کوشش یہ کرو کہ دل میں إدھر اُدھر کی جو تشویشات ہیں وہ نہ ہوں، بس وہ ایک کام میں مشغول رہے جس کام کے لیے وہ پیدا کیا گیا ہے تو یہ ہے حمعیت خاطر کا حصول!

میں نے اپنے حضرت شیخ رائی ہے سنا (اللہ تعالی ان کے درجات بلند فرمائے) حضرت مرض الوفات میں بستر پر لیٹے ہوئے ہیں اور آئھیں بند کی ہوئی ہیں، معالجین نے لوگوں سے ملاقات منع کر رکھی ہے کہ کوئی ملاقات نہ کرے، بیاری کی اس حالت میں کوئی آتا اور کہتا کہ حضرت فلاں دوا کا وقت ہوگیا ہے دوا پی لیجے، خیر دوا پی لی، کوئی اور آگیا ان سے طبیعت پوچھ لی کہ حضرت کیسے مزاج ہیں؟ اس طرح مختلف لوگ آ آ کر با تیں کرتے رہتے، ایک دن مولانا شبیرعلی صاحب جو حضرت کی خانقاہ کے ناظم شے ان سے فرمایا:

دن مولانا شبیرعلی صاحب جو حضرت کی خانقاہ کے ناظم شے ان سے فرمایا:

لیا کرو، باتی اور زیادہ آکر سوالات کرنے سے کھے حاصل نہیں

#### اور کیوں ایک مشغول آ دمی کو پریشان کررہے ہو'۔

مطلب مید کہ دل تولگا ہوا ہے کسی اور طرف اور اس وقت میں آ کر آپ باتیں کر رہے ہومخلف قتم کے مسائل میرے سامنے چھیڑ دیتے ہو، اس سے دل کسی اور طرف منتقل ہوجا تا ہے تومشغول آ دمی کو کیوں پریثان کرتے ہو۔

اصل یہ ہے کہ دل اللہ تعالیٰ کے ذکر میں اور اللہ تعالیٰ کی یاد میں مشغول رہے، ورنہ پھر وہ شیطانی وساوس کامحل بن جاتا ہے، اس لیے جمعیتِ خاطر اس طریق میں مطلوب ہے اور جس شخص کو جمعیتِ خاطر اسباب کے حصول کے بغیر حاصل نہ ہواس کو چاہیے کہ اسباب حاصل کرے، تا کہ اطمینان ہو، تکلیف رفع ہواک یہ ہواور جمعیتِ خاطر حاصل ہواور ان اسباب کو یہ بھنا کہ توکل کے منافی ہوگئے یہ بالکل غلط بات ہے، یہ توکل کے منافی نہیں، اس لیے کہ اسباب کو ورجہ اسباب میں اختیار کیا جارہا ہے حقیقی بھر وسہ اللہ پر ہے، کہ ان اسباب میں تا خیر پیدانہیں میں اختیار کیا جارہا ہے حقیقی بھر وسہ اللہ پر ہے، کہ ان اسباب میں تا خیر پیدانہیں میں اختیار کیا جارہا ہے حقیقی بھر وسہ اللہ پر ہے، کہ ان اسباب میں تا خیر پیدانہیں ہوگئی جب تک اللہ تعالیٰ پیدا نہ کریں۔

### صول رزق ی فکرمنوع نہیں

رزق کے حاصل کرنے کی فکر اور رزق حلال حاصل کرنے کی فکر میں چاہے وہ ذخیرہ کرنے کی ہی شکل میں ہوتو یہ نہ ممنوع بات ہے، نہ مکروہ ہے، نہ بری بات ہے اور نہ توکل اور تقوی کے منافی ہے، بلکہ جمعیت خاطر کے حصول کے لیے ایبا کرنا اور زیادہ بہتر ہے، لیکن جو چیز بری ہے وہ یہ ہے کہ آدمی اس کے اندراتنا منہک ہوجائے کہ لگا تو تھا اس کام کے لیے کہ اپنے دل کو فارغ کرے اللہ تبارک وتعالی کے ذکر کے لیے اور اپنے اسباب کو تدبیر کے ورجے میں اختیار اللہ تبارک وتعالی کے ذکر کے لیے اور اپنے اسباب کو تدبیر کے ورجے میں اختیار

کرلے اور باقی وقت اللہ تعالیٰ کے کام میں لگائے،لیکن جب لگا تو اتنا منہمک ہوا کہ صبح سے لے کر شام تک، شام سے لے کر صبح تک اور کوئی خیال آتا ہی نہیں، سوائے اس کے کہ پیسے سے بیسہ کس طرح بناؤں اور دولت میں کیسے اضافہ کروں اسبابِ راحت مزید سے مزید جمع کروں، دن رات ای میں لگا ہوا ہے، یہ انہاک توکل کے خلاف ہے، یہ انہاک ہے، بری بات ہے، لیکن بقدرِ ضرورت اور ضرورت میں راحت بھی داخل ہے، یہ بھی سمجھ لیں، یعنی ضرورت تو اس طرح بھی پوری ہوسکتی ہے کہ آ دمی سال بھر کا اتنا نفقہ جمع کرلے جس میں دال روثی سال بھر کی ہوجائے، خشک جاول اور دال کا حساب کرکے انسان جب جمع کرے تو ضرورت ویسے ہی پوری ہوجاتی ہے، لیکن اتنا بھی شریعت نے کوئی ضروری قرارنہیں دیا، بلکہ اپنی راحت کے حساب سے جتنا اس کومطلوب ہے اتنا اگر جمع کر لے تو کوئی مضا کقہ نہیں۔

حضرت مولانامسيح الله خان صاحب راليهيه كاايك ارشاد

مارے حضرت مولا نامسے اللہ خان صاحب راللہ ایک دن فرمانے لگے: '' دیکھو بھائی ہر شخص کی ضرورت اور ہر شخص کی حاجت اور راحت مختلف ہوتی ہے۔ ایک آدمی ہے وہ بیجارہ اکیلا رہتا ہے تو اس کے لیے تھوڑی چیز کافی ہوجائے گی اور تھوڑی چیز ہے اس کی ضرورت رفع ہوجائے گی،لیکن اس واسطے فقہاء كرام نے فرمايا كه حاجات اصليہ ميں يہ ہے كه تين جوزے ہوں، سال بھر کا راش ہوتو حاجات اصلیہ بوری ہوجاتی ہیں اور ایک پیالہ یا پلیٹ ہوتو برتن کی ضرورت



15/1

; ^ . d

پوری ہوگئ، لیکن ایک شخص ہے کہ جس کے پاس مہمان آتے ہیں تو اس کی حاجات پہلے شخص کے مقابلے میں کہیں زیادہ ہیں، اس واسطے وہ اگر اپنی حاجت کے مطابق جمع کر رہا ہے، اپنی حاجت کے مطابق تدبیر کررہا ہے تو اس میں شریعت کے خلاف بات نہیں'۔

میں نے ایک مرحلے پر حضرت کولکھا کہ میری اتن آمدنی ہے اور اب میں چاہتا ہوں کہ مدرسے سے تخواہ لینا بند کردوں، وہ اس واسطے کے دوسرے ذریعہ سے جو آمدنی ہے وہ ضرورت کے مطابق پوری ہوجاتی ہے تو حضرت نے اس کے اور کیر کھینچ کر لکھا کہ یہ آپ کی ضرورت کو پورا کرنے والی مقدار نہیں، لہذا لیس البتہ جو نی جائے اس کو مدرسے میں اپنی طرف سے داخل کردیں۔

# صولِ روزگار میں افراط سے بچنا ضروری ہے

بات بیچل رہی تھی کہ اپنی ضرورت کے مطابق ہرانسان جو پچھ جمع کرے وہ شریعت میں ناپیندیدہ بھی نہیں مکروہ بھی نہیں تصوف کے بھی خلاف نہیں، طریقت کے بھی خلاف نہیں، تقوی کے بھی خلاف نہیں۔

لیکن تقوی کے خلاف اور طریقت کے خلاف بات یہ ہے کہ دن رات زبن پر بس اسی کی چکی چل رہی ہے اور کوئی مسکلہ نہیں ہے، سب سے بڑا مسکلہ یہ ہے کہ کس طرح میری دولت میں اضافہ ہوجائے، کس طرح سے میرا ایک کارخانہ ہے تو دولگ جائیں اور دو ہیں تو تین ہوجائیں اور کس طرح میرے بینک بیلنس میں اضافہ ہوجائے اور کس طرح جھے تعیشات حاصل ہوجائیں دن بینک بیلنس میں اضافہ ہوجائے اور کس طرح جھے تعیشات حاصل ہوجائیں دن

رات ای فکر میں لگا ہوا ہے، یہ ہے بری بات، اس سے بچنے کی ضرورت ہے،
اب یہ کہ کس طرح بچیں؟ کس طرح حد فاصل قائم کریں؟ کہ کہاں ضرورت کی حد ختم ہوگئ ، تو وہی بات ہے جو آپ سے بار عد ختم ہوگئ ، تو وہی بات ہے جو آپ سے بار بارعرض کرتا رہتا ہوں کہ دو اور دو چار کر کے اس کا کوئی فارمولانہیں بتایا جاسکتا، یہ چیز تو محض صحبت ہی سے حاصل ہوسکتی ہے، کسی کامل شیخ کی رہنمائی سے پتہ چلتا ہے کہ اب آگے بڑھوں یا نہ بڑھوں، اپنے آپ کو دن رات ہر وقت اس فکر میں لگائے رکھنا، اس سے پناہ ما فکی گئ ہے، نبی کریم صافح اللہ اللہ نے فرمایا:

اَللَّهُمَّ لَا تَجْعَلِ الدُّنْيَا اَكُبَرَ هَبِّنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا وَلَا غَايَةً رَغُبَتِنَا (١)

اے اللہ! دنیا کو ہمارا بڑاغم نہ بنا، سارے علم کا مبلغ دنیا کو نہا اور نہ ہی اسے ہماری رغبت کی انتہا بنا۔

یا اللہ! ایسا نہ ہو کہ دنیا ہی کا خیال ہمارے تمام خیالات پر غالب آجائے،
سب سے بڑی فکرسب سے بڑی دھن بید دنیا بن جائے کہ دنیا کس طرح حاصل
ہواور پینے کہاں سے حاصل ہوں اور نہ ایسا ہو کہ ساری معلومات جو ہیں وہ دنیا
کے اندر محدود ہو کر رہ گئ ہیں اور ہماری پند، ہماری رغبت اور ہمارے شوق کا
مرکز دنیا ہی بن جائے، ہر وقت ای کے خیال آرہے ہیں، ہر وقت ای کی فکر میں
پڑا ہوا ہے، یہ ہے بری بات اور اس سے بیخے کی ضرورت ہے۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۴۸۱/۵ (۳۰۰۲) وقال هذا حديث حسن غريبدوامالي الشجري ۱/۳۱۵(۱۰۹۹)طبع دارالكتبالعلمية بيروت.

# اسلام کی معتدل تعلیم

آپ دیکھیں کیسی معتدل تعلیم ہے کہ ہماری ضرورت کو کہیں روکا نہیں اور ضرورت ہی نہیں، بلکہ راحت کو بھی نہیں روکا، لیکن ساتھ میں یہ کہ رہے ہیں کہ اس کو آگے بڑھا کر اپنے او پر مسلط مت ہونے دو، تدبیراس لیے کروتا کہ ذہن فارغ ہوجائے، دل فارغ ہوجائے۔ الحمد للہ سال بھر کا اکٹھا کر لیا اب چلو اپنے کام میں متوجہ ہوجاؤ، اللہ کی طرف متوجہ ہوجاؤ، اللہ کی طرف متوجہ ہوجاؤ، اللہ کی طرف متوجہ ہوجاؤ، یہ ہے مقصود، تو اس مقصود کو حاصل کرنے کے لیے، جمعیت خاطر کو پیدا کرنے کے لیے جتی تدبیر کرنی ہے وہ کرلے۔ حضور می کریم سان تعلیم نے دونوں با تیں کر کے دکھا دی، ایک طرف سال بھر کا نفقہ جمع کرکے دے دیا تا کہ پتہ چل جائے کہ یہ صورت جائز ہے اور اس میں کوئی قباحت نہیں اور دوسری طرف اتی خیرات کی کہ تین مہینے تک گھر میں آگ نہیں جل رہی ہے، دونوں با تیں کرکے دکھا دیں۔

## نبی کریم سال الیایی کا زبد

فرشتہ آتا ہے آکر کہتا ہے کہ اگر آپ چاہیں تو اس احد پہاڑ کوسونے کے پہاڑ میں تبدیل کردیں سارا سونے کا بنادیں، یہ پیشکش ہوتی ہے فرشتے کی طرف سے، تو جواب میں نبی کریم ساتھ آلیے ہم نے فرمایا:

" نہیں مجھے تو یہ پیند ہے کہ ایک دن بھوکا رہوں ایک دن کھاؤں'۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ١٦٨/٤ (٢٣٤٧) وقال هذا حديث حسن-

قربان جائیں نی کریم مان اللہ کی ایک ادا پر کہ آپ مان اللہ ایک ادا ہر کہ آپ مان اللہ ایک مرتبہ امت کے کسی طبقے کو اپنی سنت سے اپنے اسوہ سے محروم نہیں فرمایا، ایک مرتبہ ایک جبہ زیب تن فرمایا تو دس ہزار دینار تقریباً اس کی قیمت تھی (۱)، اتن قیمت کا جبہ بھی زیب تن فرمایا اور عام حالات میں پیوند گئے ہوئے کپڑے بھی پہنے، اپنے دستِ مبارک سے کپڑے بھی دھوئے اور پیوند گئے ہوئے کپڑے بھی زیب تن فرمائے، تو ساری امت کے لیے، امت کے ہر طبقے کے لیے اپنا اسوہ چھوڑ گئے کہ مائے میں رہنمائی میں کوئی دشواری پیدا نہ ہو۔

<sup>(</sup>۱) ما نوز از سنن ابى داود ٤٤/٤ (٤٠٣٤) واخلاق النبى لابى الشيخ الاصبهائى ١١٠/٢ (٢٦٠) طبع دار المسلم والحديث سكت عنه أبو داود. وقال المنذري في "نختصره" ٢٠٠/ (٢٨٧٦) في إسناده عهارة بن زاذان أبو سلمة، وقد تكلم فيه غير واحد. (طبع دارالكتب العلمية) .

#### خلاصة كلام

خلاصہ اس حدیث کا بی لکلا کہ اینے ول کی تشویش کو زائل کرنے کے لیے اوراطمینان پیدا کرنے کے لیے اگر کوئی آ دمی ذخیرہ کرے تو کوئی حرج نہیں،لیکن نيت يمي مونى جابيه، نيت بيرنه موكه ميل مالداركهلاؤل، نيت بيرنه موكه ميل ال کومزید بڑھاؤں، ایک وادی سونے کی مل جائے تو ایک اور مل جائے، بلکہ نیت یہ ہو کہ تشویش سے میں نی جاؤں اور میرے دل میں جمعیت پیدا ہوجائے اللہ تبارک وتعالی کی طرف متوجہ ہونے کے لیے، اللہ تبارک وثعالی کی طرف اینے دل کولگانے کے لیے۔ اللہ تبارک وتعالی اپنی رحمت سے پیے حقیقت ہمارے دلوں میں مرکوز فر مادے اور اس کے اویر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

واخردعواناأن الحمد للهرب العالمين







المواعثان بالدبشة تدبيرادروز كار

موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے لرائض

بدائة موافظ عاني



موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے فرائض

(اصلاحی خطبات ۹۰/۹)

موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے فرائض

تواعظ عماني

# المعرده دور میں مسلمان تاجر کے فرائفن



ٱلْحَدُنُ بِلَّهِ نَحْدَنُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْبِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَيِ يُكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعْدُ!

فَأَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بسنم الله الزخين الزحيني

وَابْتَعْ فِينِهَ ٓ اللّٰهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلَا تُنْسَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا آخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ

الْفَسَادَ فِي الْآرُضِ

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحمد لله رب العالمين-

#### اره تمهید

معزز حاضرین کرام! یہ میرے لیے خوشی اور افتخار کا باعث ہے کہ آج
آپ حضرات ہے ایک دینی موضوع پر گفتگو کرنے کا موقع مل رہا ہے۔ آپ کا
یہ ادارہ جس کو''ایوان صنعت و تجارت'' کہا جا تا ہے، یہاں عام طور پر جن لوگوں
کو خطاب کی دعوت دی جاتی ہے وہ لوگ یہاں آکر یا تو تجارت کے موضوع پر
خطاب کرتے ہیں یا سیاست کے موضوع پر خطاب کرتے ہیں، میرا معالمہ یہ ہے
کہ میرا سیاست سے بھی عملی طور پر کوئی تعلق نہیں ہے اور تجارت سے بھی کوئی عملی
رابط نہیں ہے، میں دین کا طلب علم ہوں اور جہاں کہیں کوئی بات کرنے کا موقع
مات ہے تو اس کا موضوع دین ہی سے متعلق ہوتا ہے، لہذا آج کی نشست میں ای
موضوع پر چندگر ارشات آپ کی خدمت میں عرض کرنا چاہتا ہوں اور دین الی
حوضوع پر چندگر ارشات آپ کی خدمت میں عرض کرنا چاہتا ہوں اور دین الی
کوئی بات نہ کہی گئی ہو۔

### آج کا موضوع

الله تبارک وتعالیٰ نے جو دین ہمیں عطا فرمایا ہے وہ صرف مسجد اور عبادت

<sup>(</sup>١) سورة القصص آيت (٧٧)\_

Bridge

گاہوں کی حد تک محدود نہیں، بلکہ وہ زندگی کے ہرشعبے اور ہر گوشے پر حادی ہے، جنانحہ آج کی گفتگو کے لیے مجھ سے بیفر مائش کی گئی ہے کہ میں ''موجودہ دورین ملمان تاجر کے فرائض' کے موضوع پر گفتگو کروں، چنانچہ ای موضوع پر چند گزارشات آپ کی خدمت میں عرض کرنا جاہتا ہوں اور اللہ تعالی سے دعا ہے کہ الله تعالی اخلاص کے ساتھ سی بات، حق طریقے سے، حق نیت سے کہنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

### وین صرف مسجد تک محدود نہیں



بات در اصل میہ ہے کہ جب سے ہماری امت پر سیاسی اور ساجی زوال کا آغاز ہوا اس وقت سے یہ عجیب وغریب فضا بن گئ کہ دین کو ہم نے دوسرے مذاہب کی طرح صرف چندعبادتوں کی حد تک محدود کردیا ہے، جب تک ہم مسجد میں ہیں یا اپنے گھر میں عبادت انجام دے رہے ہیں اس وقت تک توجمیں الله اور اللہ کے رسول مال اللہ اللہ کے احکام یاد آجاتے ہیں، لیکن جب ہم زندگی کی عملی کشاکشی میں داخل ہوتے ہیں اور بازار میں پہنچتے ہیں یا سیاست کے ایوانوں میں پہنچتے ہیں یا معاشرے کے دوسرے عملی گوشوں میں داخل ہوتے ہیں تو اس وقت دین کے احکام اور دین کی تعلیمات ہمارے ذہنوں میں نہیں رہتیں۔

### تلاوت قرآن کریم سے آغاز

ہارے درمیان بد بڑا اچھا رواج جاری ہے کہ جاری امت مسلمہ میں ہر جلس کا آغاز تلاوت قرآن کریم سے ہوتا ہے، وہ چاہے اسمبلی کی محفل ہو یا اقتدارى كوئى تقريب مويا ايوان صنعت وتجارت كى كوئى تقريب مو، الحمد للدسب

ے پہلے اللہ تبارک و تعالی کا کلام پڑھا جاتا ہے، لیکن یہ کتنی تم ظر اپنی ب ا جس وقت وہ کلام پڑھا جارہا ہے اس وقت تک تو اس کے احترام اور اس کی تعظیم وتكريم كا خيال زبن مين آتا ہے،ليكن جونبي اس قرآن كريم كى تلاوت خم جوتى ا ہے اور اس کے بعد عملی جدو جہد کا آغاز ہوتا ہے اس مرطلے پر وہ قر آن کریم یاد نیں رہتا۔ ۔ ۔ قرآن کریم ہم سے فریاد کر رہا ہے

مارے دور کے ایک شاعر گزرہے ہیں "ماہر القادری صاحب مرحوم" انہوں نے قرآن کریم کی فریاد پرایک ظم کہی ہے، اس نظم میں انہوں نے قرآنِ كريم كوايك فريادي كي شكل ميس دكھايا ہے، وہ اس طرح فرياد كررہا ہے كہ

> طاقوں میں سجایا جاتا ہوں خوشبو میں بسایا جاتا ہوں جب تول و شم لینے کے لیے تکرار کی نوبت آتی ہے پھر میری ضرورت پڑتی ہے باتفول مين الثمايا جاتا هول

یعنی مجھے ہرونت طاقوں میں سجا کر رکھا ہوا ہے، خوشبو میں با کر رکھا ہوا اور برمجل کا آغاز میری تلاوت سے ہوتا ہے، مجھ سے برکت حاصل کی جاتی ب اور جب لوگوں کے درمیان جھڑے پی آتے ہیں تو پھر جھے ہاتھوں میں اش كراتمين دى جاتى بين، ميرے ساتھ بيسب سلوك مور بائے اور زبان سے ٠٥١٠٤٠

میری محبت اور تعظیم کے دعوے کیے جا رہے ہیں، لیکن جس قانون پر اواں چال میری محبت اور جس انداز زندگی کو اختیار کیا ہوا ہے وہ رکار ایکار کر آبہ رہا ہے کہ اے ترق آن! '' نعوذ باللہ'' تیری ہدایت کی جمیں ضرورت نہیں۔

و اسلام میں بورے داخل ہوجاؤ

جن صاحب نے اس وقت جن آیات کی تلاوت فرمائی ہے، وہ بہ موقع اللوت کی تلاوت فرمائی ہے، وہ بہ موقع اللوت کی جاتا ہے

يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا ادُخُلُوا فِي السِّلْمِ كَالَّفَةُ (١)

"اے ایمان والو! اسلام میں پورے کے پورے داخل ہوجاؤ"۔

یہ نہ ہو کہ مسجد میں جب تک ہو اس وقت تک تم مسلمان ہو اور بازار میں مسلمان نہ ہو اور اقتدار کے ایوان میں مسلمان نہ ہو، بلکہ تم ہر جگہ مسلمان ہو۔ بہر حال! آج کی نشست کا موضوع یہ تجویز کیا گیا تھا کہ '' موجودہ دور میں مسلمان تاجر کے فرائض کیا ہیں؟'' اس موضوع کے سلسلے میں میں نے آپ کے مسلمان تاجر کے فرائض کیا ہیں؟'' اس موضوع کے سلسلے میں میں نے آپ کے مائے قرآن کریم کی ایک آیت تلاوت کی ہے، اس کی تھوڑی می تشریح پیش کرنا چاہتا ہوں، لیکن تشریح کرنے سے پہلے موجودہ دور کا ایک تمہیدی جائزہ لینا مناسب ہوگا۔ اگر موجودہ حالات کے پس منظر میں جب اس آیت کی تشریح کی شریح کی کوشش کی جائے گی تو شاید زیادہ فائدہ ہوگا۔



<sup>(</sup>۱) سورةالبقرة آيت (۲۰۸) ـ

#### دومعاشی نظریے

ہم اور آپ اس وقت ایک ایسے دور میں جی رہے ہیں جس میں ہے کہا اور سمجھا جارہا ہے کہ انسان کی زندگی کا سب سے بنیادی مسئلہ ''معاشی کا مسئلہ'' معاشی کا مسئلہ ' معاشی کا مسئلہ ' معاشی کا مسئلہ ' معاشی نظریوں کے درمیان پہلے فکری اور پھر عملی تصادم رونما ہوا، ایک ''سر مایہ دارانہ معیشت' کا نظریہ اور دوسرا'' اشتراکی معیشت کا نظریہ' ان دونوں نظریوں کے درمیان پچھلی نصف صدی سے زیادہ عرصے تک زیردست کراؤرہا اور فکری اور عملی دونوں سطح پر یہ دونوں نظریہ برسر پریکار رہے، دونوں کے پیچے ایک فلفہ اور ایک نظریہ تھا۔ چوہتر (۲۲۷) سال گزرنے کے دونوں کے پیچے ایک فلفہ اور ایک نظریہ تھا۔ چوہتر (۲۲۷) سال گزرنے کے بعد ہم نے اپنی آ تھوں سے دیکھا کہ اشتراکی معیشت کا جونظر فریب ایوان تھا وہ بیٹھ گیا اور دنیا نے پر فریب نظریہ کی حقیقت کو عملی تجربہ گاہ میں پہچان لیا اور بیٹھ گیا اور دنیا نے پر فریب نظریہ کی حقیقت کو عملی تجربہ گاہ میں پہچان لیا اور اشتراکیت بحیثیت ایک انقلابی نظام کے فیل ہوگئ۔

# اشتراکیت کے وجود میں آنے کے اسباب

لیکن یہ بات سوچنے کی ہے کہ اشراکیت کیوں وجود میں آئی تھی؟ اور اس کے پیچے کیا اسباب اور کیا عواملِ کار سے؟ جن لوگوں نے دنیا کے مختلف معاشی نظاموں کا مطالعہ کیا ہے وہ جانتے ہیں کہ درحقیقت اشراکیت ایک روِمل تھا، سرمایہ دارانہ نظام کے اندر جو امیر اور غریب کے درمیان زبردست دیواریں حاکل ہیں اور دولت کی تقسیم کا نظام غیر منصفانہ ہے، اس غیر منصفانہ نظام کے رو مگل حکور پر اشتراکیت وجود میں آئی۔ سرمایہ دارانہ نظام کے اندر فرد کو اتن ممل کے طور پر اشتراکیت وجود میں آئی۔ سرمایہ دارانہ نظام کے اندر فرد کو اتن آزادی دی گئی کہ وہ جس طرح چاہے تقع کمائے، اس پرکسی طرح کی قید اور

menorani deservición de la companya de la companya

پابندی نہیں، آزاد معیشت اور آزاد تجارت کے نظریہ کے تحت اس کو کملی تھی فراہم کی گئی اور اس کھلی چھٹی فراہم کی گئی اور اس کھلی چھٹی کے نتیج میں دولت کی تقسیم کا نظام ناہموار :وگیا اور امیر اور غریب کے حقوق پامال ہوئے، اس کے ردِ عمل کے طور پر اشتراکیت کا نظام وجود میں آیا، جس نے کہا کہ ''فرد کو کوئی آزادی نہیں ہونی چاہیے اور سرکاری منصوبہ بندی کے تحت معیشت کو کام کرنا چاہیے'۔

### مرمایه دارانه نظام مین خرابیان موجود بین

یہ بات ٹھیک ہے کہ اشتراکی نظام ناکام اور فیل ہوگیا،لیکن سرمایہ دارانہ نظام کی جن خرابیوں کی وجہ سے اشتراکی نظام وجود میں آیا تھا کیا وہ خرابیاں دور ہوگئیں؟ وہ نا انصافیاں جوسرمایہ دارانہ نظام کے اندر پائی جاتی تھیں کیا ان کا کوئی مناسب حل نکل آیا؟ اس سوال کا جواب نفی میں ہے، سرمایہ دارانہ نظام میں جو خرابیاں تھیں وہ اپنی جگہ برقرار ہیں۔

#### 🙀 سب سے زیادہ کمانے والاطقہ

اور یہ مقام عبرت ہے کہ جس تاریخ میں سوویت یونین کا شیرازہ بھرا اور امریکی رسالے '' ٹائم'' (Time) کے جس شارے میں یہ خبر اور اس پر تبصرے شائع ہوئے کہ سوویت یونین کا شیرازہ بھر گیا اور اشتراکیت کا بت پاش پاش ہوگیا، ٹھیک اسی شارے میں امریکی نظام حیات کے بارے میں ایک مضمون شائع ہوا تھا جس میں اس بات پر تبصرہ کیا گیا تھا کہ اس وقت امریکی نظام میں شائع ہوا تھا جس میں اس بات پر تبصرہ کیا گیا تھا کہ اس وقت امریکی نظام میں

ابنی خدمات کے وض سب سے زیادہ کمانے والا طبقہ کون سا ہے؟ اس مضمون میں کہا گیا تھا کہ ہمارے معاشرے میں سب سے زیادہ کمانے والا طبقہ '' اوُل گرا'' کا طبقہ ہے، جو ماڈنگ کر کے پیے کماتی ہیں اور اس مضمون میں بید کھا تھا کہ بعض ماڈل گرل الی ہیں جو ایک دن کی خدمات کا معاوضہ ۲۵ ملین ڈالر وصول کرتی ہیں، اس سے زیادہ کمانے والا طبقہ اور کوئی نہیں ہے۔ یہ ۲۵ ملین ڈالر جو ایک ماڈل گرل کو دیے جارہے ہیں بید کون ادا کر رہا ہے؟ اور کس کی جیب سے بیر قم جارہی ہے؟ وار کس کی جیب سے بیر قم جارہی ہے؟ طاہر ہے کہ یہ ۲۵ ملین ڈالر آخر کار صارفین سے وصول کے جا کیں گاہر ہے کہ یہ ۲۵ ملین ڈالر آخر کار صارفین سے وصول کے جا کیں گئی جارہی ہیں گراہیں گیا گھا اس چیز کی مختل ہے بیائی جارہی ہیں کہ ہم نے اشتراکیت کے بت کو پاش پاش کردیا، لیکن جس چیز نے اشتراکیت کو جنم دیا تھا اس چیز کی طرف کسی کی نظر اور کسی کو فکر نہیں۔ آج آپ نے اشتراکیت کے ایک بت کو تو بیش پاش کردیا، لیکن اس کے اصل سبب اور محرک کوختم نہیں کیا تو کل پھر ایک اور اشتراکیت اور اشتراکیت ان اندیت کو زخم دیے، پھر دومری اشتراکیت آگر اس سے زیادہ زخم لگا گے گی۔

### المرماييدوارانه نظام كى اصل خرابي

صحیح بات یہ ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام میں نہ تو اس وجہ سے خرابی تھی کہ اس میں فرد کو منافع کمانے کی مکمل آزادی دی گئ ہے اور نہ تو اس وجہ سے خرابی تھی کہ اس میں انفرادی ملکیت کوتسلیم کیا گیا ہے، بلکہ در حقیقت خرابی اس وجہ سے تھی کہ اس نظام معیشت میں حلال وحرام کی کوئی تقسیم نہیں تھی، جائز اور ناجائز کی کوئی تقسیم نہیں تھی، حالانکہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمد النظائیلہ کے ذریعے جو دین اور معیشت کا جو نظام ہمیں عطا فرمایا ہے اس کی بنیاد اس بات پر ہے کہ اگر چہ انسان اپنی معیشت اور تجارت میں آزاد ضرور ہے، لیکن اپنے خالق اور مالک کے بتائے ہوئے احکام کا پابند بھی ہے، لہذا اس کی تجارت، اس کی صنعت اور اس کی معیشت حلال وحرام کے اصولوں میں جکڑی ہوئی ہے اور جب تک حلال وحرام کے ان اصولوں کو مد نظر رکھتے ہوئے تجارت اور معیشت کی خابراہ پرگامزن نہیں ہوگا اس وقت تک ای قسم کے بے اعتدالیوں اور ناکامیوں کا راستہ کھلا رہے گا۔

### 🐑 ایک امریکی افسرے ملاقات

 اگر اس وقت کوئی شخص کھڑا ہوکر ہے کہتا ہے کہ اشتراکیت کی ناکامی اپنی جگہ پر ہے، لیکن سرمایے دارانہ نظام کی خرابیوں کا ایک حل ہمارے پاس موجود ہے اور وہ یہ کہ اللہ اور رسول اللہ مل طالبہ کے لائے ہوئے حلال وحرام کے اصولوں کی بنیاد پر اپنی معیشت کے اصولوں کو استوار کرنا ہے، تو آپ کی طرف سے اس کو بنیاد پر تی کے طعنے دیے جاتے ہیں، اس کو (fundamentalist) کہا جاتا ہے، اس کے طعنے دیے جاتے ہیں، اس کو ایہ کہا جاتا ہے کہ یہ وقت کے تقاضوں کو خلاف پروپیگنڈا کیا جاتا ہے اور اس کو یہ کہا جاتا ہے کہ یہ وقت کے تقاضوں کو نہیں سمجھتے، آپ یہ بتا ہے کہ آپ کے خیال میں کیا کوئی تیسرا تصور وجود ہی میں نہیں آسکا؟ آپ اس پرغور کرنے کے لیے کیوں تیار نہیں؟

وہ کافی توجہ سے میری بات سنتے رہے، بعد میں انہوں نے کہا کہ بات در اصل بیہ ہے کہ ہمارے جو ذرائع ابلاغ ہیں انہوں نے بلاشبہ اسلامی احکام اور تعلیمات کو بڑامنے کرکے پیش کرنا شروع کردیا ہے، میں اس بات کا اعتراف کرتا ہوں اور سود کے بارے میں جس طرح آپ نے وضاحت سے بتایا، اس طرح وضاحت کے ساتھ میں نے پہلی بار بیمسکلہ سنا ہے اور یہ بجھتا ہوں کہ اس پرغور کرنے کی ضرورت ہے، لیکن افسوس کی بات بیہ کہ ہمارے ذرائع ابلاغ پرو پیگنڈ کے خوگر ہیں، اس وجہ سے جب بھی اس قسم کی کوئی بات سامنے آئی پرو پیگنڈ کے خلاف پرو پیگنڈ اکرنا شروع کردیتے ہیں اور یہ ان کا اچھا طرز عمل نہیں ہے۔

### معیشت منصفانہ ہے

تو میں بیوض کر رہا تھا کہ اگردوس سے لوگ اسلامی تعلیمات اور اسلامی احکام کے بارے میں ایس باتیں کریں تو ان کومعذور سمجھا جاسکتا ہے، اس لیے

كه انبول نے "اسلام" كوسمجها بى نبيس، اسلام كو پرها بى نبيس، اسلام پر ان كو اعتقاد ہی نہیں، اسلام ان کو کیا سکھا تا ہے اس سے ان کو کوئی دلچیسی نہیں، لیکن ہم اورآب جواية آب كومسلمان كت بين اوركلمه لا إله إلا الله محمدر سولالله یر ایمان رکھتے ہیں اور اپنی ہرمجلس کا آغاز تلاوتِ قرآنِ کریم سے کرتے ہیں، ہارے یاس اس بات کا کوئی جواز نہیں کہ ہم اسلام کے اس عظیم پہلو سے ایخ آپ کو غافل اور بے خبر رکھیں اور بات کو سمجھنے کی کوشش نہ کریں کہ ہمارے دین اسلام نے معیشت کے میدان میں ہمیں کیا تعلیم دی ہے؟ اس بات کو ذہن میں رکھتے ہوئے کہ ایک ایسے معاشرے میں جہاں اشتراکیت ناکام ہوچکی ہے اور سرمایہ دارانہ نظام کی خرابیاں اپنی جگہ جول کی توں باقی ہیں، ایسے معاشرے میں اگر کوئی نظام انسانیت کے لیے ایک اعتدال کی راہ پیش کرسکتا ہے تو وہ صرف اور صرف محمد رسول الله سالين الله على الله عنه الله عنه الله عنه الله الله منه الله الله عنه الله یقین کو مذنظر رکھتے ہوئے اگر اس آیتِ کریمہ پرغور کیا جائے جو ابھی میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی ہے تو اس میں ہماری اور آپ کی رہنمائی کے لیے بڑا سامان ہے۔

### قارون اوراس کی دولت



یہ آیتِ کریمہ سور و فقص کی آیت ہے، اس آیت میں قارون کو خطاب کیا گیا ہے، یہ قارون حضرت موسیٰ مَالینا کے زمانے میں بہت دولت مند شخص تھا، چنانچہ قارون کا خزانہ بہت مشہور ہے، یہ اتنا بڑا دولت مند تھا کہ اس کی دولت کی کشرت کو بیان کرتے ہوئے قرآن کریم نے فرمایا:

إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوْءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَةِ (١)

لین اس کے خزانوں کی چابیاں اتن زیادہ تھیں کہ ایک بڑی جماعت مل کر ان چابیوں کو اٹھا پاتی تھی، اس زمانے میں چابیاں بھی بڑی وزنی ہوا کرتی تھیں، پھر اس کے خزانے بہت بھیلے ہوئے تھے۔ حضرت موکی مَالِنِلا کے واسطے سے اللہ تعالیٰ نے اس کو جو ہدایات دیں وہ اس آیتِ کریمہ میں بیان کی گئی ہیں جو میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی ہے، اگرچہ اس آیت میں براہ راست خطاب تو قارون کو ہے، لیکن اس کے واسطے سے ہراس شخص کو خطاب ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے دولت سے نوازا ہو۔

### الله قارون كو چار بدايات

#### چنانچه ارشاد فرمایا:

وَابْتَغِ فِيئِمَ الْتُلْ اللهُ الدَّارَ الْأَخِمَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَاحْسِنْ كَمَ آ اَحْسَنَ اللهُ اِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْاَرْضِ (٢)

یہ چار جملے ہیں: "پہلے جلے" میں فرمایا کہ جو کھ اللہ تبارک وتعالی نے تم کو (دولت) عطا فرمائی ہے، اس کے ذریعے آخرت کی فلاح وبہود کو طلب کرو۔ "دوسے جملے" میں فرمایا کہ (بیر نہ ہو کہ آخرت کی فلاح طلب کرنے کے لیے ساری دولت لٹادو اور دنیا میں اپنے پاس دولت بالکل نہ رکھو، بلکہ) دنیا کا جو ساری دولت لٹادو اور دنیا میں اپنے پاس دولت بالکل نہ رکھو، بلکہ) دنیا کا جو

<sup>(</sup>۱) سورة القصص آيت (۲۷) و

<sup>(</sup>۲)سورة القصص آيت (۲۷) ر

صداللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے مقرر فرمایا ہے اس کومت بھولو (اس کواپنے پاس رکھو، اس کاحق ادا کرو)۔ "تیسرے جیلے" میں ارشاد فرمایا کہ جیسے اللہ تعالیٰ نے تم پر (یہ دولت عطا کرکے) احسان کیا ہے اس طرح تم بھی دوسروں کے ساتھ احسان اور اچھائی کا معاملہ کرو اور "چوتھے جیلے" میں ارشاد فرمایا کہ اپنی اس دولت کے بل ہوتے پر زمین میں فساد مت مچاؤ (اور زمین میں فساد بھیلانے کی کوشش مت کرو)۔ اس آیت میں یہ چار ہدایات قارون کو دیں، لیکن ذرا غور سے دیکھا جائے تو یہ چار ہدایات ایک تاج کے لیے ایک صنعت کار کے لیے اور ایک ایسے سلمان کے لیے جس کو اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کے اندر پھی عطا فرمایا ہو، ایک بورا نظام عمل پیش کر رہی ہیں۔

### پیلی ہدایت

سب سے پہلی ہدایت ہے دی گئی کہ تم میں اور ایک غیر سلم میں فرق ہے ہے کہ غیر مسلم جو اللہ پر ایمان نہیں رکھتا، اس کا نظریہ ہے ہوتا ہے کہ جو پچھ دولت محصے حاصل ہے ہے سب میرے قوت بازو کا کرشمہ ہے، میں اپنی محنت ہے، اپنی صلاحیت اور جدو جہد سے اس کو کمایا اور حاصل کیا ہے، لہذا میں اس دولت کا بلائر کت غیر مالک ہوں اور کسی شخص کو میری دولت میں مداخلت کرنے کا حق حاصل نہیں، یہ دولت میری ہے، یہ مال میرا ہے، میں نے اپنی قوت بازو کے بل حاصل نہیں، یہ دولت میری ہے، یہ مال میرا ہے، میں نے اپنی قوت بازو کے بل پر اسے کمایا ہے، لہذا میں اس دولت کو گئی کے طریقے میں بھی آزاد ہوں اور اس کو خرج کرنے کے طریقے میں بھی آزاد ہوں اور اس کو خرج کرنے کے طریقے میں بھی آزاد ہوں ، میں دوسرے کو ہے حق نہیں پہنچتا کہ وہ میرے معاملات میں دخل اندازی کرے۔

### عوم شعیب اورسرمایه دارانه ذهنیت

حضرت شعیب مَالِیٰلُم کی قوم نے حضرت شعیب مَالِیٰلُم سے بیکہا تھا کہ اَصَلُو تُكَ تَأْمُرُكَ اَنْ تَتُرُكَ مَا يَعُبُدُ ابَاؤُنَا اَوْ اَنْ تَفْعَلَ فِيَ اَصَلُو تُكَ تَأْمُرُكَ اَنْ تَتُرُكَ مَا يَعُبُدُ ابَاؤُنَا اَوْ اَنْ تَفْعَلَ فِيَ اَصَلُو تُكَا اَنْ تَفْعَلَ فِي اَصَلَا لَا مَوَ النّا مَا نَشْؤُا ﴿ (١) اَمُوَ النّا مَا نَشْؤُا ﴿ (١)

(یعنی جو آپ ہمیں منع کر رہے ہیں کہ کم مت ناپو، کم مت تولو، انصاف ہے کام لو، حلال وحرام کی فکر کرو، تو یہ آپ نے ہمارے معاثی مسائل ہیں کہاں دخل اندازی شروع کردی، تم اگر نماز پڑھنا چاہوتو اپنے گھر جا کر نماز پڑھو) کہا تمہاری نماز تمہیں اس بات کا حکم دیتی ہے کہ ہم ان معبودوں کو چھوڑ دیں جس کی ہمارے آباء واجداد عبادت کیا کرتے تھے یا ہمارا جو مال ہے اس میں ہم جو چاہیں کرنا چھوڑ دیں، حقیقت میں بیسرمایہ دارانہ ذہنیت ہے کہ یہ مال ہمارا ہے، والم ہمارا ہے، اس پر ہمارا سکہ چلے گا، تصرف ہمارا ہے، ہم جس طرح چاہیں گے کما تمیں گے اور جس طرح چاہیں گے کما تمیں گے اور جس طرح چاہیں گے کریں گے۔ حضرت شعیب مالیا کی قوم کی بھی یہی ذہنیت تھی، اس کی تر وید میں یہ بات کہی گئی ہے کہ جو دولت تمہارے پاس ہے یہ کی طور پر تمہاری تر دید میں یہ بات کہی گئی ہے کہ جو دولت تمہارے پاس ہے یہ کی طور پر تمہاری تہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے:

وَيِلُّهِ مَا فِي السَّهُوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ (٢)

<sup>(</sup>۱) سورةهود**آيت(۸۷)**ـ

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آيت (١٩) ـ

آسان وزمین میں جو پچھ ہے یہ وہ اللہ کی ملکیت ہے، البتہ اللہ تعالیٰ نے حمین عطا فرمادی ہے، اس لیے فرمایا: وَابْتَاغِ فِیْمَا الله لِعَنى جو مال اللہ نے حمین ویا اس کے ذریعے آخرت طلب کرو، یہیں فرمایا کہ وَابْتَغِ فِیْ مَالِكَ الله کے داریعے آخرت طلب کرو۔

#### مال ودولت الله كي عطا ہے

لہذا پہلی بات یہ بھے لوکہ جو پھے تمہارے پاس ہے چاہے وہ نقد روپیہ ہو،
چاہے وہ بینک بیلنس ہو، چاہے وہ صنعت ہو یا تجارت ہو۔ یہ سب اللہ تعالیٰ کی عطا ہے، بے شک اس کو حاصل کرنے میں تمہاری جد وجہد اور کوشش کو بھی دخل ہے، لیکن تمہاری یہ کوشش دولت حاصل کرنے کے لیے علتِ حقیقی کا درجہ نہیں رکھتی، اس لیے کہ کتنے لوگ ایسے ہیں جو محنت اور کوشش کرتے ہیں مگر مال ودولت حاصل نہیں کر پاتے، کتنے لوگ ایسے ہیں جن کے پاس دولت ہے، لیکن محنت کے ذریعے مزید دولت حاصل نہیں کر پاتے، یہ دولت اللہ کی عطا ہے، لہذا محنت کے ذریعے مزید دولت حاصل نہیں کر پاتے، یہ دولت اللہ کی عطا ہے، لہذا یہ تھور ذہن سے نکال دو کہ یہ دولت تمہاری ہے، بلکہ دولت اللہ کی ہے اور اللہ یہ حولت اللہ کی ہدایت تو یہ دے دی۔

### مسلم اورغیرمسلم میں تین فرق ہیں

مسلم اور غیرمسلم میں تین فرق ہیں۔'' پہلا فرق'' یہ ہے کہ مسلمان اپنی دولت کو اللہ تعالیٰ کی عطاسمجھتا ہے، جبکہ غیرمسلم اس دولت کو اللہ تعالیٰ کی عطانہیں سمجھتا، بلکہ اس دولت کو اپنی توت باز و کا کرشمہ سمجھتا ہے۔'' دوسرا فرق'' یہ ہے کہ ایک مسلمان کا کام ہے ہے کہ وہ اس دولت کو آخرت کی فلاح وبہبود کا ذریعہ
بنائے اور دولت کو حاصل کرنے اور اس کوخرچ کرنے میں ایسا طرز عمل اختیار
کرے کہ کوئی کام اللہ تعالیٰ کی مرضی اور اس کے حکم کے خلاف نہ ہو، تا کہ یہ دنیا
اس کے لیے دین کا ذریعہ بن جائے اور آخرت کی فلاح وبہبود کا ذریعہ بن جائے، یہی دنیا ہے کہ اگر اس کے حصول میں انسان کی نیت درست ہو اور اللہ تعالیٰ کے عائد کیے ہوئے طلل وحرام کے احکام کی پابندی ہوتو یہی دنیا دین بن جاتی ہے اور یہی دنیا تین جاتی ہے اور آخرت کا ذریعہ بن جاتی ہے اور آئی کے اور آئی کے اور کما تا ہے اور ایک غیر مسلم بھی کھا تا اور کما تا ہے،
لیک مسلمان بھی کھا تا ہے اور کما تا ہے اور ایک غیر مسلم بھی کھا تا اور کما تا ہے،
لیکن غیر مسلم کے دل میں نہ تو اللہ تعالیٰ کا تصوّر ہوتا ہے اور نہ اس کے احکام کی پابندی کا خیال ہوتا ہے، جبکہ مسلمان کے دل میں یہ چیزیں موجود ہوتی ہیں، ای وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے یہ دنیا دین بنا دی۔

اگرایک تاجراس نیت کے ساتھ تجارت کرے کہ میں دو وجہ سے تجارت کر رہا ہوں: ایک تو اس لیے کہ اللہ تبارک وتعالی نے میرے ذمے کھے حقوق عائد کیے ہیں، میرے نفس کے بھی حقوق ہیں، میرے بچوں کے میرے ذمے کچھ حقوق ہیں، میری بیوی کے میرے ذمے کچھ حقوق ہیں، ان حقوق کی ادائیگی کے حقوق ہیں، ان حقوق کی ادائیگی کے لیے بیتجارت کر رہا ہوں کہ اس کے لیے بیتجارت کر رہا ہوں کہ اس تجارت کے ذریعے میں معاشرے میں ایک چیز فراہم کرنے کا ذریعہ بن جاؤں اور مناسب طریقے سے ان کی اشیاء ضرورت ان تک پہنچاؤں۔ اگر تجارت کر سے وقت دل میں بیدونیتیں موجود ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ حلال طریقے کو اختیار کرے اور حرام طریقے سے بیتی تو پھر بیساری تجارت عبادت عبادت ہے۔

### اج اجروں کی دوسمیں

"التجاريحشرون يوم القيامة فجارا إلا من اتقى الله و برز و صدق "(٢)

یعنی تجار قیامت کے دن فجار بنا کر اٹھائے جائیں گے،' فجار' کے معنی ہیں فاسق وفاجر، نافر مان، گناہ گار، سوائے اس تاجر کے جوتقوی اختیار کرے، نیکی اختیار کرے، اگر یہ تین شرطیس موجود نہیں ہیں تو وہ تاجر فجار میں شامل ہے اور اگر یہ تین شرطیس موجود ہیں تو پھر وہ انبیاء اور صدیقین اور اور شہداء کی صف میں شامل ہے، ایسے تاجر کو اللہ تعالی نے یہ مقام بخشا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٢/٨٩٤ (١٢٠٩)وقال هذا حديث حسن وسنن ابن ماجه ١٠٠٣ه (۲۱۳۹) ...

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ۲/۹۹ (۱۲۱۰) وقال هذا حديث حسن صحيح وسنن ابن ماجه (۲) سنن الترمذي ۲۱۶۱) وقال هذا حديث حسن صحيح وسنن ابن ماجه

بہرحال! پہلا مرحلہ نیت کی درتی ہے اور دوسرا مرحلہ عمل کے اندر حلال وحرام کا امتیاز ہے، یہ نہ ہو کہ سجد کی حد تک تو وہ مسلمان ہے، لیکن مسجد سے باہر نکلنے کے بعد اس کو اس بات کوئی پرواہ نہ ہو کہ میں جو کاروبار کرنے جارہا ہوں وہ اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق ہے یا نہیں؟ اس دوسرے مرحلے پرمسلمان اور غیر مسلم میں کوئی امتیاز نہیں، ایک غیر مسلم سودی کاروبار کر رہا ہے تو مسلمان بھی سودی کاروبار کر رہا ہے تو مسلمان بھی کر رہا ہے، اگر سودی کاروبار کر رہا ہے، اگر کسی مسلمان تاجر کے اندر داخل کسی مسلمان تاجر کے اندر یہ بات ہے تو پھر ایسا تاجر اس وعید کے اندر داخل ہے جو دوسری حدیث میں نے او پرعض کی اور اگر سے بات نہیں تو پھر وہ تاجر پہلی حدیث میں بیان کی گئی بشارت کا مستحق ہے۔

#### ورسری بدایت

اب دل میں بیخیال پیدا ہوسکتا تھا کہ اسلام نے ہماری تجارت کا راستہ بھی بند کردیا اور بیفرمادیا کہ بس آخرت ہی کو دیکھو، دنیا کومت دیکھو اور دنیا کے اندر اپنی ضروریات کا خیال نہ کرو، اس خیال کی تردید کے لیے قر آنِ کریم نے فوراً دوسرے جملے میں دوسری ہدایت بہ فرمائی کہ

#### وَلَا تَنْسَ نَصِيُبَكَ مِنَ اللَّانُيَا (١)

یعنی ہمارا مقصد بینہیں ہے کہتم دنیا کو بالکل چھوڑ کر بیٹے جاؤ، بلکہ تمہارا دنیا کا جو حصہ ہے اس کومت بھولو، اس کے لیے جائز اور حلال طریقے اختیار کرنے کی کوشش کرو۔

<sup>(</sup>۱) سورةالقصص آيت (۷۷) ـ

#### سيدونيا ہي سب کچھنہيں

کیکن قرآن کریم کے اندازِ بیان نے ایک بات اور واضح کردی کہ تمہارا بنیادی مسئلہ اس زندگی کے اندر''معاش کا مسئلہ' نہیں۔ بے شک قرآن وحدیث میں اللہ اور اللہ کے رسول ملا تظالیہ نے معاش کے مسئلے کو تسلیم کیا ہے، لیکن یہ معاش کا مسلم تمہاری زندگی کا بنیادی مسلم نہیں ہے، ایک کافر اور مؤمن میں یہی فرق ہے کہ کافر اپنی ساری زندگی کا بنیادی مسئلہ اس کو سمجھتا ہے کہ میری پیدائش سے لے کر مرتے دم تک میرے کھانے کمانے کا کیا انظام ہے، اس سے آگے کی سوچ اور فکرنہیں جاتی ،لیکن ایک مسلمان کو قرآن وحدیث بی تعلیم دیتے ہیں کہ بے شک معاشی سرگرمیوں کی تمہیں اجازت ہے، لیکن بیتمہاری زندگی کا بنیادی مقصد نہیں ہے، اس لیے کہ بیزندگی خدا جانے کتنے دنوں کی ہے، آج بھی ختم ہوسکتی ہے، کل بھی ختم ہوسکتی ہے، ہر لیے اس زندگی کے ختم ہونے کا امکان موجود ہے۔ آج تک کوئی انسان ایسا پیدائہیں ہواجس نے موت سے انکار کیا ہو، خدا کا انکار کرنے والے دنیا میں موجود ہیں،لیکن موت سے انکار کرنے والا کوئی نہیں، اس دنیا سے ضرور جانا ہے اور اگرتم مسلمان ہوتو تمہارا یہ اعتقاد ہوگا كمرنے كے بعد ايك دوسرى زندگى آنے والى ہے، وہ زندگى بھى ختم ہونے والى نہیں، وہ ہمیشہ ہمیشہ کی زندگی ہوگی۔

# انان ایک معاشی جانور ہے؟

ذار اسی عقل رکھنے والے انسان کو بھی ہے بات سوچنی چاہیے کہ اس کو اپنی جد وجہد اور اپنی زندگی کا بنیادی مقصد اس چند روزہ زندگی کو بنانا چاہیے یا اس

آنے والی دائمی زندگی کو اپنا مقصد بنانا چاہیے؟ ایک مسلمان جو الله اور الله کے مقصد صرف کھانی کر پورانہیں ہوجاتا، صرف زیادہ سے زیادہ روپیہ بیبہ جمع کرکے پورانہیں ہوجاتا کیونکہ اگر ایسا ہوجائے تو پھر انسان اور جانور میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔ انسان کی تعریف میں یہ جو کہا گیا ہے کہ انسان ایک معاشی جانور (Economic Animal) ہے، یہ تعریف درست نہیں، اس لیے اگر انسان صرف (Economic Animal) ہوتا تو پھر انسان میں اور بیل، گدھے اور کتے میں کوئی فرق نہ ہوتا، اس لیے کہ پیرجانور کھانے پینے کے لیے پیدا ہوئے ہیں، اگر انیان بھی صرف کھانے یینے کے لیے پیدا کیا گیا ہے تو انسان میں اور جانور میں کوئی فرق نہیں رہے گا، اللہ تعالیٰ نے سارے جانوروں کے لیے رزق کے دروازے کھولے ہیں، وہ بھی کھاتے یہتے ہیں،لیکن انسان کو جانوروں سے جو امتیاز عطا فرمایا ہے وہ اس طرح کہ اللہ تعالی نے انسان کوعقل دی ہے اور اس عقل کے ذریعے وہ بیسویے کہ آئندہ آنے والی زندگی ایک دائمی زندگی ہے اور وہ زندگی اس موجودہ زندگی پر فوقیت رکھتی ہے۔

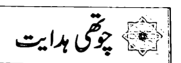
بہرحال اس دوسرے جملے میں اللہ تعالیٰ نے بیہ بتادیا کہ دنیا ہے اپنا حصہ مت بھولو، لیکن میہ یادر کھو کہ زندگی کا اصل مقصود دار آخرت ہے اور بیجتنی معاشی سرگرمیاں ہیں بیراستے کی منزل ہیں، بیخود منزلِ مقصود نہیں۔

تیسری ہدایت

پھرتيسرے جملے ميں يه ہدايت دي كه

#### وَأَحْسِنْ كُمَا آخسَنَ اللهُ اِلَيْكَ (١)

یعنی جس طرح اللہ تعالیٰ نے تہ ہیں ہے دولت عطا کر کے تم پر احسان کیا ہے، تم بھی دوسروں پر احسان کرو، اس آیت میں ایک طرف تو ہے بتا دیا کہ حلال وحرام میں فرق کرو اور حرام کے ذریعے مال حاصل نہ کرو اور دوسری طرف ہے بھی بتا دیا کہ جو چیز حلال طریقے سے حاصل کی ہے اس کے بارے میں بھی ہے مت سمجھو کہ میں اس کا بلاشر کت غیرے مالک ہوں، بلکہ اس کے ذریعے تم دوسروں پر احسان کا معاملہ کرو اور احسان کرنے کے لیے زکوۃ اور صدقات وخیرات کا دروازہ کھلا ہوا ہے۔



چوتھے جملے میں بیہ ہدایت دی کہ

#### وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ الْأَرْضِ (٢)

زمین میں فسادمت بھیلاؤ، لیمنی دولت کے بل ہوتے پر دوسرول کے حقوق پر ڈاکا مت ڈالو، دوسرول کے حقوق غصب مت کرو۔ اگرتم نے ان چار ہدایات پر ڈاکا مت ڈالو، دوسرول ہے حقوق غصب مت کرو۔ اگرتم نے ان چار ہدایات پر عمل کر لیا تو تمہاری ہے دولت، تمہارا ہے سرمایہ اور تمہاری ہے معاشی سرگرمیال ہو، تمہارے لیے مبارک ہیں اور تم انبیاء، صدیقین اور شہداء کی فہرست میں شامل ہو، اور اگرتم نے ان ہدایات پر عمل نہ کیا تو پھر تمہاری ساری معاشی سرگرمیال بے کار ہیں اور آخرت میں اس کا نتیجہ سزا اور عذاب کی صورت میں سامنے آئے گا۔

<sup>(</sup>۱) سورة القصص آیت (۷۷)-

<sup>(</sup>٢)سورة القصص آيت (٧٧)-



# ونیا کے سامنے نمونہ پیش کریں

بہرحال! اس وقت ہمارے مسلمان تاجروں کی سب سے بڑی ذمہ داری یہ ہے کہ وہ قرآن کریم کی ان چار ہدایتوں کو مدنظر رکھتے ہوئے دنیا کے سامنے ایک عملی نمونہ پیش کریں۔ اس دنیا کے سامنے جو سرمایہ داری سے بھی زخم کھائی ہوئی ہے اور اشتراکیت سے بھی زخم کھائی ہوئی ہے اور ایسا نمونہ پیش کریں جو دوسروں کے لیے باعثِ کشش ہو، جو شخص ایسا کرے گا تو وہ اس دور کی سب دوسروں کے لیے باعثِ کشش ہو، جو شخص ایسا کرے گا تو وہ اس دور کی سب بری ضررت کو یورا کرے گا۔

### 🕸 کیا ایک آ دمی معاشرے میں تبدیلی لاسکتا ہے؟

آج کل بی عذر پیش کیا جاتا ہے کہ جب تک نظام نہ بدلے اور جب تک
سب لوگ نہ بدلیں، اس وقت تک اکیلا آدمی کیے تبدیلی لا سکتا ہے؟ اور اکیلا
آدمی ان چار ہدایتوں پر کس طرح عمل کرسکتا ہے؟ یاد رکھے! نظام اور معاشرہ
افراد کے مجموعے کا نام ہے، اگر ہر فرد اپنی جگہ یہ سوچتا رہے گا کہ جب تک
معاشرہ نہیں بدلے گا اس وقت تک میں بھی نہیں بدلوں گا، تو پھر معاشرے میں
کبھی تبدیلی واقع نہیں ہو کتی، تبدیلی ہمیشہ اس طرح آیا کرتی ہے کہ کوئی اللہ کا
بندہ بن کر اپنی زندگی میں تبدیلی لاتا ہے، پھر اس چراغ کو دیکھ کر دوسرا چراغ
جلتا ہے اور دوسرے سے تیسرا چراغ جلتا ہے، ای طرح افراد کے سنور نے سے
معاشرہ سنورتا ہے اور افراد سے قوموں کی تعمیر ہوتی ہے، البذا یہ عذر کہ میں تنہا کچھ
معاشرہ سنورتا ہے اور افراد سے قوموں کی تعمیر ہوتی ہے، البذا یہ عذر کہ میں تنہا کچھ

### 

جب بی کریم محرمصطفی سائی این انتهاء کو پینی ہوئی تھیں، اس وقت اگر معاشرے کی خرابیاں اور برائیاں این انتهاء کو پینی ہوئی تھیں، اس وقت اگر آپ میں نتیا کیا آپ انتیاء کو پینی ہوئی تھیں، اس وقت اگر آپ میں نتیا کیا کرسکوں گا اور یہ سوچ کہ اتنا بڑا معاشرہ الٹی سمت کی طرف جارہا ہے، میں نتیا کیا کرسکوں گا اور یہ سوچ کر آپ ہمت ہار کر بیٹے جاتے تو آج ہم اور آپ یہاں پر مسلمان بیٹے ہوئے نہ ہوتے۔ آپ نے دنیا کی مخالفتوں کے سیاب کا مقابلہ کرتے ہوئے ایک راہ ڈالی، نیا راستہ نکالا اور اس راستے پر گامزن ہوئے، یہ بات طمیک ہے کہ آپ کو اس راستے میں قربانیاں بھی دینی پڑیں، آپ کو بریثانیاں بھی بیش آئیں، مشکلات بھی سامنے آئیں، لیکن آپ نے ان سب کو گوارہ کیا، ای کا نتیجہ ہے کہ آج کی ایک تہائی آبادی محد رسول اللہ میں نیا ہوں اور اور ان کی غلام ہے، لیکن اگر آپ یہ سوچ کر بیٹے جاتے کہ جب تک معاشرہ لیوا اور ان کی غلام ہے، لیکن اگر آپ یہ سوچ کر بیٹے جاتے کہ جب تک معاشرہ نیس برلے گا اس وقت تک تنہا میں کیا کرسکتا ہوں؟ تو یہ صورت حال نہ ہوتی۔

### ہ ہخص اپنے اندر تبدیلی لائے

اللہ تعالیٰ نے ہرانیان کی ذمہ داری اس کے اپنے اوپر ڈالی ہے، لہذا اس بات کو دیھے بغیر کہ دوسرے لوگ کیا کر رہے ہیں ہرانیان پر فرض ہے کہ وہ اپنے طرزِ عمل کو درست کرے اور کم از کم اس بات کی طلب ہمارے دلول میں پیدا ہوجائے کہ اللہ اور اللہ کے رسول سائٹ آلیا ہے نہیں معیشت کے میدان میں اور تجارت وصنعت کے میدان میں کن احکام کا پابند کیا ہے؟ ان احکام پر ہم کس طرح عمل کر سکتے ہیں، اس کی معلومات حاصل کر کے اس پر عمل کرنے کا جذبہ اور

عزم پیدا ہوجائے تو میں مجھتا ہوں کہ یہ مجلس ان شاء اللہ بڑی مبارک اور مفید ہے، ورنہ شستن و گفتن و برخاستن والی مجلسیں تو بہت ہوتی رہتی ہیں۔

اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے یہ جذبہ اور یہ تصوّر اور یہ خیال اور یہ عزم ہمارے دلوں کے اندر پیدا فرمادے جو اس وقت کی بڑی اہم ضرورت ہے اور اللہ تعالیٰ ہماری دنیا وآخرت دونوں سنوار دے اور ان باتوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آمین۔

واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين









# رزقِ حلال کی طلب ایک دینی فریضہ

(اصلاحی خطبات ۱۸۲/۱۰)

رزقِ طلال کی طلب ایک دینی فریعنه

والخطاعماني بدهة

#### بالنسائط الجثم

#### 🕵 رزقِ حلال کی طلب ایک دینی فریضه

اَلْحَمْدُ بِلّٰهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُهُودِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُولِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَحْدَهُ يَعْدِيكُ لَهُ وَاللّٰهُ وَحْدَهُ لَا عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَحْدَهُ لَا شَهِدُ انَّ سَيِّدَنَا وَتَبِيّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدُا وَبَارِكَ وَسَلَّمُ وَمَلُولا اللّٰهُ وَعَلَى اللّهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيفِنَا كَثِيرُا كَثِينَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدُا وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيفِنَا كَثِيرُا كَثِيرُا كَافِيهُ وَعَلَى اللّهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيفِنَا كَثِيرُا كَثِيرُا كَاللّهُ وَعَلَى اللّهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيفِنَا كَثِيرُوا كَاللّهُ يَعْلَى عَلَيْهِ وَعَلَى اللّهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّم تَسْلِيفِنَا كَثِيرُهُ وَمِنَ الشّيفِولَ الرَّجِيمِ فَعَلَى الرّخِيمِ فَي اللّهِ مِنَ الشّيفِولِ الرّخِيمِ اللّهِ فَي اللّهِ الرّخِيلِ اللّهُ مِنَ الشّيفِولَ الرّخِيمِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهِ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهِ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ الللّهِ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ الللّهِ الرّخِيلِ الللّهُ الرّخِيلِ الللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلِ اللّهُ الرّخِيلِ الللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلِ الللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ اللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ اللّهُ الرّخِيلُ اللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ اللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ اللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ المُعْلَى الرّخِيلُ الْحَالِيلُولُ اللللّهُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ المُعْلَى المُعْلَى السّنَالِ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ الرّخِيلُ المُعْلَى المُعْلِيلُولُ السّنَا اللّهُ الرّخُولُ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُع

عن عبدالله بن مسعود وَهَ الله عَلَيْهُ أَن رسول الله عَلَيْهُ قال:

#### "طلب كسب الحلال فريضة بعد الفريضة"(١)

### 💨 رزقِ حلال کی طلب دوسرے درجے کا فریضہ

حضرت عبد الله بن مسعود رضائنی سے راویت ہے کہ حضور اقدی صلی اللہ ہے اور سے اللہ اللہ بن مسعود رضائنی اللہ ہے اور اللہ کرنا وین کے اوّلین فرائض کے بعد دوسرے درجے کا فریضہ ہے۔

اگر چہ سند کے اعتبار سے محدثین نے اس حدیث کوضعیف کہا ہے، لیکن علاء امت نے اس حدیث کومعنی کے اعتبار سے قبول کیا ہے اور اس بات پر ساری امّت کے علاء کا اتفاق ہے کہ معنی کے اعتبار سے بیرحدیث صحیح ہے۔ اس

(۱) السنن الكبرى للبيهقى ٢١/٦ (١٦٩٥) طبع دار الكتب العلمية والمعجم الكبير للطبرانى ٧٤/١ (٩٩٩٣) طبع مكتبة ابن تيمية القابرة وأورده الهيشمي في "المجمع" (١٠٠٥ (١٨٠٩٨) وقال: رواه الطبراني، وفيه عباد بن كثير الثقفي، وهو متروك وذكره السخاوي في "المقاصد الحسنة" ص٣٦٦ (٨٠٨) وقال: الطبراني، والبيهقي في "الشعب"، والقضاعي، من جهة عباد بن كثير، عن الثوري، عن منصور، عن إبراهيم، عن علقمة، عن ابن مسعود، به، مرفوعًا، وقال البيهقي: تفرد به عباد، وهو ضعيف، قال أبو أحمد الفراء: سمعت يحيى بن يحيى يسأل عن حديث عباد في الكسب، فإذا انتهى إلى رسول الله المناهجة قال: إن كان قاله، وله شواهد، منها عن ابن مسعود مرفوعًا، أخر جه الطبراني، وعن أنس رفعه ولفظه: "طلّب الحلال وَاجِب على كُلّ منسلم"، أخر جه الطبراني في "الأوسط"، والديلمي، وعن ابن عباس مرفوعًا: "طلّب الحلال جِهَاذ"، رواه القضاعي من حديث عمد بن الفضل عن ليث بن أبي سليم عن مجاهد عنه، وهو عند أبي نعيم في "الحلية"، ومن طريقه الديلمي عن ابن عمر، وبعضها يؤ كدبعضًا، لاسياوشواهدها كثيرة. (طبع دار الكتب العلمية) الرمرت مقا الله عنه

صدیت میں حضور اقدس سل التی ایک عظیم اصول بیان فرمایا ہے۔ وہ یہ کہ رزقِ حلال کوطلب کرنا دین کے اوّلین فراکض کے بعد دوسرے درجے کا فریضہ ہے۔ یعنی دین کے اوّلین فراکض تو وہ ہیں جو ارکانِ اسلام کہلاتے ہیں اور جن کے بارے میں ہرمسلمان جانتا ہے کہ یہ چیزیں دین میں فرض ہیں۔ مثلاً: نماز پڑھنا، زکوۃ ادا کرنا، روزہ رکھنا، جج کرنا وغیرہ، یہ سب دین کے اوّلین فراکض ہیں۔ حضور اقدس سل التی اور نی کہ ان دینی فراکض کے بعد دوسرے درجے کا فریض ''رزقِ حلال کوطلب کرنا اور رزق حلال کو حاصل کرنے کی کوشش کرنا '' ہے۔ یہ ایک مخضر سا ارشاد اور مخضری تعلیم ہے، لیکن اس حدیث میں بڑے عظیم علوم بیان فرمائے گئے ہیں۔ اگر آدمی اس حدیث میں غور کرے، تو دین کی فہم عطا کرنے کے لیے اس میں بڑا سامان ہے۔

### ورزق حلال کی طلب دین کا حصہ ہے

اس حدیث سے پہلی بات تو یہ معلوم ہوئی کہ ہم اور آپ رزقِ حلال کی طلب میں جو کچھ کارروائی کرتے ہیں چاہے وہ تجارت ہو، چاہے وہ کاشت کاری ہو، چاہے وہ ملازمت ہو، چاہے وہ مزدوری ہو، یہ سب کام دین سے خارج نہیں ہیں، بلکہ یہ سب بھی دین کا حصہ ہیں اور نہ صرف یہ کہ یہ کام جائز اور مباح ہیں، بلکہ ان کوفریضہ قراردیا گیا ہے، اور نماز روزے کے فرائض کے بعد اس کو بھی دوسرے درجے کافریضہ قرار دیا گیا ہے۔ لہذا اگر کوئی شخص یہ کام نہ کرے اور رزق حلال کی طلب نہ کرے، بلکہ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر گھر میں بیٹے جائے تو وہ فخص فریضہ ترک کرنے کا گناہ گار ہوگا، اس لیے کہ اس نے ایک فرض اور واجب کام کو چھوڑ رکھا ہے، کیونکہ شریعت کا مطالبہ یہ ہے کہ انسان ست اور

بے کار ہوکر نہ بیٹے جائے اور کی دوسرے کا دستِ نگر نہ بنے، اللہ تعالیٰ کے سوا
کسی دوسرے کے سامنے ہاتھ نہ پھیلائے اور ان چیزوں سے بیخنے کا راستہ حضورِ اقدس سالٹیلیلی نے بیارشاد فرمایا کہ آ دمی اپنی وسعت اور کوشش کے مطابق رزقِ طلال طلب کرتا رہے، تا کہ کسی دوسرے کے سامنے ہاتھ پھیلانے کی نوبت نہ آئے۔ کیونکہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنے حقوق ہمارے اوپر واجب فرمائے ہیں، ای طرح کچھ حقوق ہمارے اوپر ہمارے نفس سے متعلق، ہماری ذات سے متعلق اور ہمارے گھر والوں سے متعلق بھی واجب فرمائے ہیں اور رزقِ حلال کی طلب کے بغیر یہ حقوق ادا نہیں ہو سکتے۔ اس لیے ان حقوق کی ادائیگی کے لیے مضروری ہے کہ آ دمی رزقِ حلال طلب کرے۔

# اسلام مین "ربهانیت" نهیس

ال حدیث کے ذریعے اسلام نے رہانیت کی جڑ کاٹ دی۔ عیسائی مذہب میں رہانیت کا جوطریقہ اختیار کیا گیا تھا کہ اللہ تعالیٰ کا قرب اور اللہ تعالیٰ کی رضا حاصل کرنے کاراستہ اور طریقہ یہ ہے کہ انسان اپنے دنیاوی کاروبارکو چھوڑے اور اپنے نفس اور ذات کے مطالبوں کوختم کرے اور جنگل میں جا کر بیٹے جائے اور وہاں اللہ اللہ کیا کرے۔ بس اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ کوراضی کرنے اور اس کا قرب حاصل کرنے کا کوئی راستہ نہیں تھا، لیکن اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ہم نے انسان کو پیدا کیا اور اس کے نفسانی تقاضے رکھے، بھوک اس کوگئی ہے، پیاس اس کوگئی ہے، بیاس میں کوگئی ہے، بیاس اس کوگئی ہے، بیاس اس کوگئی ہے، جم ڈھانینے کے لیے کپڑے کی ضرورت ہے، یہ سارے تقاضے ہم نے اس کے اندر پیدا کیا۔ اب ہمارا مطالبہ اس انسان سے یہ ہے کہ وہ ان ہم نے اس کے اندر پیدا کیے۔ اب ہمارا مطالبہ اس انسان سے یہ ہے کہ وہ ان تقاضوں کو پورا کرے اور اس کے ساتھ ساتھ ہمارے حقوق بھی ادا کرے، تب

وہ انسانِ کامل بنے گا اور اگر وہ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ گیا تو ایسا انسان چاہے کتنا ہی ذکر وفکر میں مشغول ہو، لیکن ایسا شخص ہارے یہاں قبولیت کا اور قرب کامقام حاصل نہیں کرسکتا۔

#### حضور اکرم سلان الیہ اور رزق حلال کے طریقے



ویکھے! جتنے انبیاء علا اللہ اس دنیا میں تشریف لائے، ہرایک سے اللہ تعالیٰ نے كسب حلال كا كام ضروركرايا اور حلال رزق كے حصول كے ليے سب نے جد وجهد کی، کوئی نبی مزدوری کرتے ہے، کوئی نبی بڑھئی کا کام کرتے ہے، (۱) کوئی نبی بریاں چرایا کرتے تھ<sup>(۲)</sup>۔ خود حضور اقدس سالیٹی ہے کہ مرمہ کے پہاڑوں پر اجرت پر بکریاں چرائیں۔ بعد میں فرمایا کرتے تھے کہ مجھے یاد ہے کہ میں اجیآت کے پہاڑ پرلوگوں کی بکریاں چرایا کرتا تھا۔(۳)

بہر حال! بکریاں آپ نے چرائی، مزدوری آپ نے کی، تجارت آپ نے كى، چنانچ تجارت كے سلسلے ميں آپ صلالي اليام نے دوسفر كيے، (م)جس میں آپ سل الله الله عضرت خدیجة الكبرى والله كا سامان تجارت لے كرشام تشريف لے گئے۔ زراعت آپ سلان آلیا لم نے کی۔ مدینہ سے پچھ فاصلے پر مقام جُرف تھا، وہاں پر آپ سال فلی این نے زراعت کا کام کیا(۵)۔ لہذا کسبِ طلال کے جتنے

<sup>(</sup>۱) حضرت زكريا فالين براحتى كاكام كرتے تے ملاحظه دوصحيح مسلم ١٨٤٧/٤ (٢٣٧٩)\_ ازمرتب

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۸۸/۳۲۲)و ۱۵۷/۲۴۰۲) ـ

 <sup>(</sup>۳) السنن الكبرى للنسائى ۱۷۱/۱۰ (۱۲۲۲) طبع موسسه الرساله.

<sup>(</sup>٣) ملاظه بود لائل النبوة للبيهقى ٨٥/١ طبع دار الكتب العلمية ـ

<sup>(</sup>٥) اخرجه الامام محمد في "الاصل" ٩/٤/٩ كتاب المزارعة - طبع دار ابن حزم-

طریقے ہیں ان سب میں آپ صل اللہ کا حصہ اور آپ صل اللہ کی سنت موجود ہے۔ اگر کوئی شخص ملازمت کر رہا ہے تو یہ نیت کرلے کہ میں حضور صل اللہ کی سنت کی اتباع میں یہ ملازمت کر رہا ہوں اور گر کوئی شخص تجارت کر رہا ہوں اور اگر کوئی شخص تجارت کر رہا ہوں اور اگر کوئی شخص تجارت کر رہا ہوں اور اگر یہ نیت کرلے کہ میں حضورا قدس صل شاہلہ کی اتباع میں تخارت کر رہا ہوں اور اگر کوئی شخص زراعت کر رہا ہوں ہوت کر لے کہ میں حضور صل اتباع میں زراعت کر رہا ہوں۔ تو ایں صورت میں یہ تمام کام دین کا حصتہ بن جا کیں گے۔

### 💨 مؤمن کی دنیا بھی دین ہے

اس مدیث نے ایک غلط فہمی بھی دور کردی ہے کہ دین اور چیز کا نام ہے اور دنیا کسی الگ چیز کا نام ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر انسان غور سے دیکھے تو ایک مؤمن کی دنیا بھی دین ہے، جس کام کووہ دنیا کا کام مجھ رہا ہے، یعنی رزق حاصل کرنے کی فکر اور کوشش، یہ بھی درحقیقت دین ہی کا حصہ ہے، بشرطیکہ اس کوضیح طریقے سے کرے اور نبی مال فالیہ کی تعلیم کی اتباع میں کرے۔ بہرحال! ایک بات تو اس سے معلوم ہوئی کہ رزقِ حلال کی طلب بھی دین کا حصہ ہے، اگر یہ بات تو اس سے معلوم ہوئی کہ رزقِ حلال کی طلب بھی دین کا حصہ ہے، اگر یہ بات ایک مرتبہ ذہن میں بیٹے جائے تو بے شار گراہیوں کا راستہ بند ہوجائے۔

# بیض صوفیاء کرام رمطینی کا توکل کر کے بیٹے جانا

بعض صوفیاءِ کرام برطنین کی طرف بیمنسوب ہے اور ان سے بیطرزِ مل منقول ہے کہ انہوں نے کوئی پیشہ اختیار نہیں کیا اور رزق کی طلب میں کوئی کام نہیں کیا، ہلکہ توکل کی زندگی اس طرح گزاردی کہ بس اپنی جگہ پر بیٹے ہیں، اللہ تعالیٰ نے جو پھوغیب سے بھیج دیا، اس پر شکر کیا اور قناعت کرلی، اگر نہیں بھیجا تو صبر کرلیا۔ بعض صوفیاء کرام سے بیطرزعمل منقول ہے۔ اس بارے میں بیسجھ لیں کہ صوفیاء کرام سے اس قتم کا جو طرزعمل منقول ہے وہ دو حال سے خالی نہیں یا تو وہ صوفیاء کرام ایسے شے جن پر غلبہ حال کی کیفیت طاری تھی اور وہ استغراق کے عالم میں نہیں سے اور اپنے عام ہوش وحواس کے عالم میں نہیں سے اور جب انسان اپنے ہوش وحواس میں نہ ہوتو وہ احکام شریعت کا مکلف نہیں ہوتا۔ اس وجہ سے اگر ان صوفیاء کرام مراضین نے ہوتو وہ عام تھم نہیں تو بید ان کا اپنا محصوص معاملہ تھا، تمام امت کے لیے وہ عام حکم نہیں تھا۔

یا پھر ان صوفیاء کرام کا توگل اتنا زبردست اور کامل تھا کہ وہ اس بات پر راضی نہ سے کہ اگر ہم پرمہینوں فاقہ بھی گزرتا ہے تو ہمیں کوئی فکرنہیں، ہم نہ توکی کے سامنے ہاتھ پھیلائیں گے، نہ کسی کے سامنے شکوہ کریں گے۔ بیصوفیاء بڑے مضبوط اعصاب کے مالک سے، بڑے اعلیٰ درج کے مقامات پر فائز سے، انہوں نے اس پر اکتفاء کیا کہ ہم اپنے ذکر وشخل میں مشغول رہیں گے اور اس کے اور اس کے حقوق وابت نہیں سے، نہ بیوی، نہ بچ سے کہ ان کو کھانا کھلانا ہو۔ لہذا بیہ کے حقوق وابت نہیں سے، نہ بیوی، نہ بچ سے کہ ان کو کھانا کھلانا ہو۔ لہذا بیہ ان صوفیاء کرام کے مخصوص حالات سے اور ان کا خاص طرز عمل تھا جو عام لوگوں کے لیے ہم جیسے کمزوروں کے لیے قابل تقلید نہیں ہے۔ ہمارے لیے لوگوں کے لیے ہم جیسے کمزوروں کے لیے قابل تقلید نہیں ہے۔ ہمارے لیے دوسرے دینے مالی کی طلب دوسرے و بی فرائف کے بعد دوسرے درجے کا فریضہ ہے۔

### ، ﴿ طلب مطال من كي مو

دوسری بات سے کہ رزق طلب کرنا فریضہ اس وقت ہے جب طلب حلال کی ہو، روٹی، کیڑا اور پیسہ بذاتِ خودمقصونہیں ہے، یہ نیت نہ ہو کہ بس بید حاصل کرنا ہے، جاہے جس طرح بھی حاصل ہو حلال طریقے سے ہو یا حرام طریقے سے حاصل ہو۔ اس صورت میں بیطلب، طلب حلال نہ ہوئی جس کی فضیلت بیان کی گئ ہے اورجس کوفریضہ قرارد یا گیا ہے، کیونکہ مؤمن کا بیمل اس وقت دین بنتا ہے جب وہ اسلامی تعلیمات کے مطابق اس کو حاصل کرے۔اب اگراس نے حلال وحرام کی تمیز ہٹادی اور جائز و ناجائز کا سوال ذہن سے مٹادیا تو پھر ایک مسلمان اور کافر میں رزق حاصل کرنے کے اعتبار سے کوئی فرق نہ رہا۔ بات توجی سے گی جب وہ رزق تو ضرور طلب کرے، لیکن اللہ تعالیٰ کی قائم کی ہوئی حدود کے اندر کرے۔ اس کو ایک ایک پینے کے بارے میں فکر لاحق ہو کہ یہ بید حلال طریقے سے آرہا ہے یا حرام طریقے سے آرہا ہے، یہ بیداللد کی رضا کے مطابق آرہا ہے یا اس کے خلاف آرہا ہے۔ اگر وہ اللہ تعالیٰ کی رضا کے خلاف آرہا ہے تو اس کوجہم کا انگارہ سمجھ کر جھوڑ دے، کتنی بری سے بری دولت ہو،لیکن اگر وہ حرام طریقے سے آرہی ہے تواس کو لات ماردے اور کسی قیت پر بھی اس حرام کو اپنی زندگی کا حصتہ بنانے پر راضی نہ ہو۔

# محنت کی ہر کمائی حلال نہیں ہوتی

بعض لوگوں نے وہ ذریعہ معاش اختیار کررکھا ہے جو حرام ہے اور شریعت نے اس کی اجازت نہیں دی۔ مثلاً: سود کا ذریعہ معاش اختیار کیا ہوا ہے۔ اب

اگر ان سے کہا جائے کہ یہ تو ناجائز اور حرام ہے، اس طریقے سے پینے نہیں کمانے چاہئیں، تو جواب دیا جاتا ہے کہ ہم تو اپنی محنت کا کھارہے ہیں، اپنی محنت لگا رہے ہیں، اپنا وقت صرف کر رہے ہیں، اب اگر وہ کام حرام اور ناجائز ہے تو ہمارا اس سے کیا تعلق؟

خوب سمجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں ہر محنت جائز نہیں ہوتی، بلکہ وہ محنت جائز ہوتی ہے جو اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق ہو، اگر اس طریقے کے خلاف انسان ہزار محنت کرلے، لیکن اس کے ذریعے جو بیبہ کمائے گا وہ پیبے حلال نہیں ہوں گے، بلکہ حرام ہول گے۔ اب کہنے کو تو ایک ''طوائف'' بھی محنت کرتی ہے، وہ بھی کہہ سکتی ہے کہ اپنی محنت کے ذریعے پیسے کمارہی ہوں، لہذا میری آمدنی حلال ہونی چاہیے۔ اسی طرح آمدنی کے جو ذرائع حرام ہیں، ان کو یہ کہہ کر حلال کرنے کی کوشش کرنا کہ یہ ہمارے محنت کی آمدنی ہے، شرعا اس کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

#### ﴿ يدروز گار حلال ہے يا حرام؟

لہذا جب روزگار کا کوئی ذریعہ سامنے آئے تو پہلے یہ دیکھو کہ وہ طریقہ جائز ہے یا جہاں؟ اگر شریعت نے حرام ہے یا جہام؟ اگر شریعت نے حرام قراردیا ہے یا حرام؟ اگر شریعت نے حرام قراردیا ہے تو پھر اس ذریعہ آمدنی سے خواہ کتنے ہی دنیاوی فائدے حاصل ہورہے ہوں، انسان اس کو چھوڑ دے اور اس ذریعے کو اختیار کرے جو اللہ کو راضی کرنے والا ہو، چاہے اس میں آمدنی اور منافع کم ہو۔

### المائم کیا کرے؟

چنانچہ بہت سے لوگ بینک کی ملازمت کے اندر بہتلا ہیں اور بینک کے اندر بہتلا ہیں اور بینک کے اندر بہت سارا کاروبار سود پر ہوتا ہے۔ اب جوشخص وہاں ملازم ہے اگر وہ سود کے کاروبار میں ان کے ساتھ معاون بن رہا ہے تو یہ ملازمت ناجائز اور حرام ہے۔ چنانچہ علماء کرام فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص بینک کی ایسی ملازمت میں بہتلا ہواور بعد میں اللہ تعالی اس کو ہدایت دیں اور اس کو بینک کی ملازمت جھوڑنے کی فکر ہوجائے تو اس کو چائز ذریعہ آمدنی اس طرح تلاش کرے جس طرح الماش کرے جس طرح الماش کرتا ہے اور جب دوسری ملازمت مل جائے تو موجودہ ملازمت کو ترک کردے اور اس کو اختیار کرلے، جاہے اس میں آمدنی کم ہو۔ ملازمت کو ترک کردے اور اس کو اختیار کرلے، جاہے اس میں آمدنی کم ہو۔

#### ورکت میں برکت علی میں برکت

الله تعالی نے طال روزی کے اندر جو برکت رکھی ہے وہ حرام کے اندر نہیں رکھی۔ حرام کی تھوڑی سی رکھی۔ حرام کی بہت بڑی رقم سے وہ فائدہ حاصل نہیں ہوتا جو حلال کی تھوڑی سی رقم میں حاصل ہوجاتا ہے۔ حضورِ اقدس نبی کریم مان تھا ایک ہم وضو کے بعد یہ دعا فرمایا کرتے تھے:

اَللَّهُمَّ اغْفِرُ لِى ذَنْبِى وَوَسِّعُ لِى فِى دَادِى وَبَادِكَ لِى فِي رِزُقِ (١) اللَّهُمَّ اغْفِرُ لِى فَي رِزُقِ (١) الله! ميرے گفر ميں وسعت فرما اور ميرے گھر ميں وسعت فرما اور ميرے رزق ميں برکت عطا فرما۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤٧٩/٥ (٣٥٠٠) وقال: هذا حديث غريب، وأبو السليل اسمه ضريب بن نفير، ويقال: ابن نقير.

آج کل لوگ برکت کی قدر و قیمت کونہیں جانتے، رویے پینے کی گنتی کو جانتے ہیں۔ یہ دیکھ کرخوش ہوجاتے ہیں کہ ہمارا بینک بیلنس بہت زیادہ ہوگیا، رویے کی گنتی زیادہ ہوگئی،لیکن اس رویے سے کیا فائدہ حاصل ہوا۔ ان روبوں سے کتنی راحت ملی، کتنا سکون حاصل ہوا؟ اس کا حساب نہیں کرتے۔ لاکھوں کا بینک بیلنس ہے، لیکن سکون متیر نہیں، راحت میسرنہیں۔ بتایئے! وہ لاکھوں کا بینک بیلنس کس کام کا؟ اور اگر بیسے تو تھوڑ ہے ہیں،لیکن اللہ تعالیٰ نے راحت اور سکون عطا فرمایا ہوا ہے تو یہ درحقیقت'' برکت'' ہے اور یہ''برکت'' وہ چیز ہے جو بازار سے خرید کرنہیں لائی جاسکتی، لاکھوں کروڑوں خرچ کر کے بھی حاصل نہیں کی جاسكتى، بلكه بيصرف الله تعالى كى دَين ہے اور اس كى عطا ہے، الله تعالى جس كوعطا فرمادس، اسی کو یہ برکت نصیب ہوتی ہے، دوسرے کونصیب نہیں ہوتی اور بہ برکت طال رزق میں ہوتی ہے،حرام مال کے اندریہ برکت نہیں رہتی، جاہے وہ حرام مال کتنا زیادہ حاصل ہوجائے۔ اس لیے انسان جو کما رہا ہے وہ اس کی فکر کرے کہ بیلقمہ جومیرے اور میری بیوی بچوں کے حلق میں جارہا ہے اور یہ پیسہ جومیرے یاس آرہا ہے، یہ اللہ تعالی کی رضا کے مطابق ہے یا نہیں؟ شریعت کے احکام کے مطابق ہے یانہیں؟ ہرانسان اپنے اندر بی فکر پیدا کرے۔

### تخواه کا پیرحصه حرام ہوگیا

پھر بعض حرام مال وہ ہیں جن کاعلم سب کو ہے، مثلاً: سب جانتے ہیں کہ سود حرام ہے، رشوت لینا حرام ہے وغیرہ، لیکن ہماری زندگی میں ان کے علاوہ بھی بہت سی آمدنیاں اس طرح داخل ہوگئی ہیں کہ جمیں ان کے بارے میں سے

احساس بھی نہیں کہ یہ آمدنیاں حرام ہیں۔مثلاً: آب نے کسی جگہ یر جائز اور شریعت کے مطابق ملازمت اختیار کر رکھی ہے، لیکن ملازمت کا جو وقت طے ہوچکا ہے، اس وقت میں آپ کمی کر رہے ہیں اور پورا وقت نہیں دے رہے ہیں، بلکہ ڈنڈی مار رہے ہیں، جیسے ایک شخص کی آٹھ گھنٹے ڈیوٹی ہے مگر وہ ان میں سے ایک گھنٹہ چوری چھے دوسرے کاموں میں ضائع کردیتا ہے، اس کا تتیجہ یہ ہوگا کہ مبینے کے ختم پر جو تنخواہ ملے گی اس کا آٹھوال حصہ حرام ہوگیا۔ وہ آٹھوال حصہ رزق حلال نه رہا، بلکه وه رزق حرام ہوگیا،لیکن جمیں احساس ہی نہیں که بیحرام مال ہماری آمدنی میں شامل ہور ہاہے۔

# ﴿ تَهَانه بَعُون کے مدرسے کے اساتذہ کا تنخواہ کٹوانا



حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی راللیہ کی خانقاہ میں جومدرسہ تھا، اس مدرسے کے ہراستاد اور ملازم کے پاس ایک روزنامچہ رکھا رہتا تھا۔مثلاً: ایک استاد ہے اور اس کو جیم گھنٹے سبق پڑھانا ہے، اب سبق پڑھانے کے دوران اس کے یاس کوئی مہمان ملنے کے لیے آگیا توجس وقت مہمان آتا، وہ استاداس کے آنے کا وقت اس روز نامیج میں لکھ لیتا اور پھر جب وہ مہمان رخصت ہوکر واپس حاتا تو اس کے جانے کا وقت بھی نوٹ کرلیتا۔ سارا مہینہ وہ اسی طرح کرتا اور جب مہینے کے آخر میں تنخواہ ملنے کا وقت آتا تو وہ استاد دفتر میں ایک درخواست دیتا کہ اس ماہ کے دوران میرا اتنا وقت مہمانوں کے ساتھ صرف ہوا ہے، لہذا اتنی دیر کی تنخواہ میری تنخواہ سے کم کرلی جائے۔ اس طرح ہر استاد اور ہر ملازم درخواست دے کر اپنی تنخواہ کٹوا تا۔ صرف مہمان کے آنے کی حد تک نہیں، بلکہ مدر سے کا وہ وقت کسی بھی ذاتی کام میں صرف ہوتا تووہ وقت نوٹ کر کے اس کی

تنخواہ کٹواتا۔ وجہ اس کی میکی کہ یہ وقت بکا ہوا ہے، اب یہ وقت ہمار انہیں ہے، جس ادارے میں آپ نے ملازمت کی ہے، وہ وقت اس ادارے کی ملکیت بن گیا۔ اب اگر آپ نے اس وقت کے اندر کمی کی تو اسنے وقت کی شخواہ آپ کے لیے حرام ہوگئ۔ آج لوگوں کا دھیان اس طرف نہیں ہے، ہم لوگ صرف سود کھانے اور رشوت لینے کو حرام سمجھتے ہیں، لیکن ان مختف طریقوں سے ہماری آمد نیوں میں جوحرام کی آمیزش ہورہی ہے اس کی طرف ہمارا ذہن نہیں جاتا۔

#### و ٹرین کے سفر میں پیسے بچانا

یا مثلاً: آپ ٹرین میں سفر کر رہے ہیں اور جس درجے کا آپ نے ٹکٹ خریدا ہے اس سے او نچے درجے کے ڈب میں سفر کرلیا اور دونوں درجوں کے درمیان کا کرایے کا جو فرق ہے اسے پیسے آپ نے بچالیے، تو جو پیسے بچ وہ آپ کے لیے حرام ہو گئے اور وہ حرام مال آپ کی طلال آمدنی میں شامل ہوگیا اور آپ کو پیتے بھی نہیں چلا کہ بیحرام مال شامل ہوگیا۔

# وائدسامان كاكرابير

حضرت تھانوی واللہ سے تعلق رکھنے والوں کے بارے میں یہ بات مشہور ومعروف تھی کہ جب وہ ریل کا سفر کرتے تو اپنے سامان کا وزن ضرور کرایا کرتے تھے اور ایک مسافر کو جتنا سامان لے جانے کی اجازت ہوتی، اگر سامان اس وزن سے زیادہ ہوتا تو وہ زائد سامان کا کرایہ ریلوے کو ادا کرتے اور پھر سفر شروع کرتے یہ کاروائی کیے بغیر سفر کرنے کا ان کے یہاں تصور ہی نہیں تھا۔

### 👍 🦰 حضرت تفانوی رایشهایه کا ایک سفر

ایک مرتبہ خود حضرت تھانوی مراللہ کے ساتھ سے واقعہ پیش آیا کہ ایک مرتبہ سفر کرنے کے لیے اسٹیشن پہنچے اور سیدھے اس دفتر میں تشریف لے گئے جہاں سامان کا وزن کرایا جاتا تھا۔ وہاں اتفاق سے ریلوے کا گارڈ کھڑا ہوا تھاجو حضرت والاكو بهجانتا تها، وه يو حصنے لگا كه حضرت! كيے تشريف لائے؟ حضرت نے فرمایا کہ میں اینے سامان کا وزن کرانے آیا ہوں تا کہ اگر زیادہ ہوتو اس کا كرايدادا كردول ـ اس گارڈ نے كہا كەحفرت! آپ وزن كرانے كے چكر ميں کیوں پڑ رہے ہیں۔ آپ سامان کو وزن کرائے بغیر سفر کرلیں، میں آپ کے ساتھ ہوں اور میں اس ٹرین کا گارڈ ہوں، آپ کو راستے میں کوئی پکڑے گا نہیں۔حضرت نے اس گارڈ سے پوچھا کہ آپ کہاں تک میرے ساتھ جائیں گے؟ اس گارڈ نے جواب دیا کہ میں فلاں اسٹیشن تک جاؤں گا۔ حضرت والا نے یو چھا اس کے بعد پھر کیا ہوگا؟ اس نے کہا کہ اس کے بعد جو گارڈ آئے گا، میں اس سے کہدووں گا کہ ان کے سامان کا ذرا خیال رکھنا۔حضرت والا نے بوچھا کہ پھر گارڈ کہاں تک جائے گا؟ گارڈ نے جواب دیا کہ وہ گارڈ تو جہاں تک آپ کی منزل ہے وہاں تک آپ کے ساتھ ہی سفر کرے گا۔ اس لیے آپ کوکوئی خطرہ نہیں ہے۔حضرت والأنے فرمایا کہ مجھے اور بھی آگے جانا ہے۔ اس نے یوچھا آگے کہاں جانا ہے؟ حضرت والارالیفید نے فرمایا کہ مجھے تو اس منزل سے آ کے اللہ تبارک و تعالیٰ کے پاس جانا ہے، وہاں کون ساگارڈ میرے ساتھ جائے گا جو مجھے اللہ تہارک و تعالی کے سامنے سوال وجواب سے بچائے گا؟

پھر حضرت والا رہ اللہ نے فرمایا کہ بیٹرین تمہاری ملکیت نہیں ہے، اس کے

او پر تمہارا اختیار نہیں ہے، تمہیں محکے کی طرف سے اجازت نہیں ہے کہ تم کسی شخص کے زیادہ سامان کو کرایہ کے بغیر چھوڑدو۔ لہذا میں تمہاری وجہ سے دنیاوی پیٹر سے تو نیچ جاؤں گا، لیکن اس وقت جو چند پینے میں بچالوں گا اور وہ چند پینے میں میرے لیے حرام ہوجا ئیں گے۔ ان حرام پیپوں کے بارے میں اللہ تعالی کے میں صوال ہوگاتو ہاں کون ساگارڈ مجھے بچائے گا اور کون جواب دہی کرے گا؟ یہ با تیں سن کر گارڈ کی آنکھیں کھل گئیں اور پھر حضرت والارولیٹیے سامان وزن کر اگر اس کے زائد پینے ادا کر کے سفر پر روانہ ہوگئے۔

### پیرام بیے رزقِ حلال میں شامل ہو گئے

لبذا اگر کسی نے اس طرح ریل گاڑی میں ہویا ہوائی جہاز میں سفر کے دوران اجازت سے زیادہ سامان کے ساتھ سفر کرلیااور اس سامان کا وزن کر اکر اس کا کرایے علیحدہ سے ادانہیں کیا تو اس کے نتیج میں جو پیے بچے وہ حرام اور سے حرام پیے ہمارے رزق حلال کے اندر شامل ہوگئے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہمارا جواچھا خاصا حلال پیہ تھا اس میں حرام کی آمیزش ہوگئے۔

### 💨 یہ بے برکتی کیوں نہ ہو؟

آج ہم لوگ جو بے برکی کی وجہ سے پریشان ہیں اور ہر شخص رونا رورہا ہے، جو لکھ پی ہے وہ بھی رو رہا ہے کہ ہے، جو لکھ پی ہے وہ بھی رو رہا ہے کہ صاحب خرچ نہیں پورا ہوتا اور مسائل حل نہیں ہوتے، در حقیقت سے بے برگی اس لیے ہے کہ حلال وحرام کی تمیز اور اس کی فکر اٹھ گئ ہے۔ بس چند مخصوص چیز ول کے بارے میں تو سے ذہن میں بھالیا ہے کہ بے حرام ہیں، ان سے تو کسی نہ کی

طریقے سے بیخ کی کوشش کرتے ہیں،لیکن مختلف ذرائع سے جو یہ حرام پیے ہماری آمد نیوں میں آرہے ہیں ان کی فکرنہیں۔

## المنالي فون اور بحل کی چوری

یا مثلاً: میلی فون کے محکے والوں سے دوئی کر لی اور اس کے ذریعے سے ملکی اور اس کے ذریعے سے ملکی اور غیر ملکی کالیس ہور ہی ہیں، دنیا بھر میں باتیں ہور ہی ہیں اور ان کالوں پر ایک بیسہ ادائہیں کیا جارہا ہے۔ یہ درحقیقت محکے کی چوری ہور ہی ہے اور اس چوری کے نتیجے میں جو بیسے بچ وہ مال حرام ہارے مال حلال کے اندر شامل ہورہا ہے۔ یا مثلاً بجل کی چوری ہور ہی ہے کہ بجل کا میٹر بند پڑا ہے، اندر شامل ہور ہی ہے۔ اس طرح جو بیسے بچ وہ مال حرام ہور وہ حرام مال کی آمیز شوری ہور ہی ہے۔ اس طرح جو بیسے بچ وہ مال حرام ہور ہی مال کی آمیز شور ہور ہور ہی ہی ہم نے اپنے لیے حرام کے راشتا ہیں۔ کہ ہم بے برکتی کے عذاب کے اندر مبتلا ہیں۔

# حلال وحرام کی فکر پیدا کریں

لہذا ہر کام کرتے وقت دیکھو کہ جو کام میں کر رہا ہوں بیر حق ہے یا ناحق ہے۔ اگر انسان اس کی فکر کے ساتھ زندگی گزار لے کہ ناحق کوئی پیسہ اس کے مال کے اندر شامل نہ ہوتو یقین رکھیے پھر اگر ساری عمر نوافل نہ پڑھیں اور ذکر و انسیجات نہ کی، لیکن اپنے آپ کو حرام سے بچا کر قبرتک لے گیا تو ان شاء اللہ سیدھا جنت میں جائے گا اور اگر طال وحرام کی فکر تو نہیں کی مگر تہجد کی نماز بھی

پڑھ رہا ہے، اشراق کی نماز بھی پڑھ رہا ہے، ذکر وشبیع بھی کر رہا ہے تو یہ نوافل اور یہ ذکر انسان کوحرام مال کے عذاب سے نہیں بچاسکیں گے۔ اللہ تعالی اینے فضل سے ہرمسلمان کی حفاظت فرمائے۔آمین۔

#### 餐 یہاں تو آدمی بنائے جاتے ہیں



حضرت مولانا اشرف علی تھانوی ہراللہ فرمایا کرتے تھے کہ لوگ خانقاہوں میں ذکر شغل سکھنے کے لیے جاتے ہیں، اگر ذکر وشغل سکھنا ہے تو بہت ساری خانقابیں کھلی ہیں وہاں چلا جائے، لیکن ہمارے یہاں تو آ دمی بنانے کی کوشش کی جاتی ہے اور شریعت کے جو احکام ہیں ان پرعمل پیرا ہونے کی فکر پیدا کی جاتی ہے۔ چنانچہ ریلوے اسٹیشن پر اگر کوئی ڈاڑھی والا آدمی اپنا سامان وزن کرانے کے لیے بکنگ آفس پہنچاتو وہ دفتر والے اس کود کھتے ہی پیچان لیتے کہ اس کا تعلق تھانہ بھون سے ہے، لہذا اس سے خود پوچھ لیتے کہ آپ تھانہ بھون جارہے ہیں؟

چنانچ حضرت تھانوی رائیٹلہ فرماتے ہیں کہ اگر مجھے اینے تعلق والوں میں سے سی کے بارے میں بیمعلوم ہوجائے کہ اس کے معمولات چھوٹ گئے ہیں تو مجھے زیادہ دکھ اور شکایت نہیں ہوتی، لیکن اگر کسی کے بارے میں سے معلوم ہوجائے کہ اس نے حلال وحرام کو ایک کر رکھا ہے اور اس کو معاملات میں حلال وحرام کی فکرنہیں ہے تو مجھے اس شخص سے نفرت ہوجاتی ہے۔

#### 🕸 ایک خلیفه کاسبق آموز واقعه

حضرت تھانوی رہائیلیہ کے ایک بڑے خلیفہ تھے، جن کو آپ نے با قاعدہ خلافت عطا فرمائی تھی۔ ایک مرتبہ وہ ایک سفر سے تشریف لائے تو ان کے ساتھ

ایک بچہ بھی تھا، حضرت والا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام دعا ہوئی، خیریت معلوم کی ۔ حضرت والا نے یو چھا کہ آپ کہاں سے تشریف لارہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ فلال جگہ سے آرہا ہوں۔حضرت نے بوچھا کہ ریل گاڑی ہے آرہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ جی ہاں۔حضرت نے یوچھا کہ یہ بچہ جوتمہار سے ساتھ ہے اس کا مکٹ بورا لیا تھا یا آدھا لیا تھا؟ اب آپ اندازہ لگائیں کہ خانقاہ کے اندر پیرصاحب اپنے مرید سے بیسوال کر رہے ہیں كه بيح كا مكث يورا ليا تها يا آدها ليا تها؟ اور دوسرى خانقامول ميس سيسوال کرنے کا تصوّر ہی نہیں ہے۔ دوسری خانقاہوں میں بیسوال ہوتا ہے کہ معمولات پورے کیے تھے یانہیں؟ تہجد کی نماز پڑھی تھی یانہیں؟ اشراق کی نماز پڑھی تھی یا نہیں؟لیکن بیسوال ہور ہا ہے کہ بیہ بچیہ جو آپ کے ساتھ ہے اس کا ٹکٹ آ دھالیا تھا یا بورا لیا تھا؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت! آدھا لیا تھا۔ حضرت نے پھر سوال کیا اس بیچ کی عمر کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت یہ بیہ ویے تو تيره سال ہے،ليكن و يكھنے ميں باره سال كالكتا ہے اس ليے آ دھا كك ليا تھا۔ یہ جواب س کر حضرت والا کو بہت رنج ہوا اور ان سے خلافت واپس لے لی اور فرمایا که مجھ سے غلطی ہوئی تم اس لائق نہیں ہو کہ تمہیں خلافت دی جائے اور تمہیں مجاز بنایا جائے، اس لیے کہ تمہیں حلال وحرام کی فکرنہیں، جب بیچے کی عمر بارہ سال سے زیادہ ہوگئ ہے جاہے ایک دن ہی زیادہ کیوں نہ ہوئی ہوتو اس وقت تم پر واجب تھا كہتم نيچ كا يوراككث ليتے۔تم نے آ دھاكك لے كرجو پیے بچائے وہ حرام کے پیے بچائے اورجس کوحرام سے بیخے کی فکر نہ ہو وہ خلیفہ بنے کا اہل نہیں۔ چنانچہ خلافت واپس لے لی۔

اگرکوئی مخض حضرت تھالوی ہاللہ سے آکر کہتا کہ حضرت معمولات ترک

ہوگئے۔ تو حضرت والا رائیٹیہ فرماتے کہ معمولات ترک ہوگئے تو استغفار کرو اور دوبارہ شروع کردو اور ہمت سے کام لو اور اس بات کا دوبارہ عزم کرو کہ آئندہ ترک نہیں کریں گے اور معمولات ترک کرنے کی بنا پر کبھی خلافت واپس نہیں کی، لیکن حلال وحرام کی فکر نہ کرنے پر خلافت واپس لیے کہ جب حلال وحرام کی فکر نہ ہوتو وہ انسان انسان نہیں۔ اس لیے حضور اقدس سائٹ آئی آئی نے فرما یا کہ

"طلب کسب الحلال فریضة بعد الفریضة" طلل کی طلب دوسرے فرائض کے بعد یے جی فرض ہے۔

### و حرام مال حلال مال کو بھی تباہ کردیتا ہے

البذاہم میں سے ہر شخص اپنا جائزہ لے کہ جو پیسے اس کے پاس آرہے ہیں اور جو کام وہ کر رہا ہے، ان میں کہیں حرام مال کی آمیزش تو نہیں ہے۔ حرام مال کی آمیزش کی چند مثالیں میں نے آپ کو سمجھانے کے لیے پیش کردیں۔ ورنہ نہ جانے کتنے کام ایسے ہیں جن کے ذریعے نادانستہ طور پر اور غیر شعوری طور پر مارے حلال مال میں حرام کی آمیزش ہوجاتی ہے، اور بزرگوں کا مقولہ ہے کہ جب بھی کسی حلال مال کے ساتھ حرام مال لگ جاتا ہے تو حرام مال حلال مال کو بھی تباہ کر کے چھوڑتا ہے، یعنی اس حرام مال کے شامل ہونے کے نتیج میں طلال مال کی برکت، آدمی کا سکون اور راحت تباہ ہوجاتی ہے۔ اس لیے ہر شخص اس کی فکر کرے اور ہر شخص اپنے ایک میل کا جائزہ لے اور اپنی آمدنی کا جائزہ مال کے ہمارے حلال مال میں کوئی حرام مال تو شامل نہیں ہورہا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم لیے کہ ہمارے حلال مال میں کوئی حرام مال تو شامل نہیں ہورہا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس فکر کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

# رزق کی طلب مقصودِ زندگی نہیں

تیسری بات بیمعلوم ہوئی کہ اس مدیث نے جہاں ایک طرف رزقِ حلال کی اہمیت بتائی کدرزقِ حلال کی طلب دین سے خارج کوئی چیز نہیں ہے، بلکہ وہ بھی دین کا ایک حصہ ہے، وہاں اس حدیث نے ہمیں رزق حلال کی طلب کا درجہ بھی بتادیا کہ اس کا کتنا درجہ اور کتنی اہمیت ہے۔ آج کی دنیانے معاش کو، معیشت کو اور رویے پیسے کمانے کو اپنی زندگی کا مقصد اصلی قرار دے رکھا ہے، آج ہماری ساری دوڑ دھوپ اسی کے گرد گھوم رہی ہے کہ پبیبہ س طرح حاصل ہو۔ کس طرح پییوں میں اضافہ کیا جائے اور کس طرح اپنی معیشت کوتر قی دی جائے اور اس کو ہم نے اپنی زندگی کی آخری منزل قرار دے رکھا ہے۔سرکار دو عالم من التالية في ال حديث مين بتاديا كه رزق حلال كي طلب فريضه تو ب، لیکن دوسرے فرائض کے بعد اس کا درجہ آتا ہے، یہ انسان کی زندگی کا مقصدِ اصلی نہیں ہے، بلکہ بیایک ضرورت ہے اور اس ضرورت کے تحت انسان کو نه صرف یه که رزق حلال کے طلب کی اجازت دی گئی ہے، بلکہ اس کی ترغیب اور تاکید کی گئ ہے کہ تم رزق حلال طلب کرو،لیکن بدرزق حلال کی طلب تمہارا مقصدِ زندگی نہیں ہے، بلکہ مقصدِ زندگی کچھاور ہے اور وہ اللہ جل جلالہ کے ساتھ تعلق قائم کرنا، الله تبارک و تعالی کی بندگی اور عبادت کرنا ہے۔ بدانسان کا اصل مقصد زندگی ہے اور معیشت کا درجہ اس کے بعد آتا ہے۔

رزق ی طلب میں فرائض کا ترک جائز نہیں

لہذا جس جگہ پرمعیشت میں اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے عائد کروہ فرائض

کے درمیان کراؤ ہو۔ وہاں پر اللہ تعالیٰ کے عائد کیے ہوئے فرائض کو ترجیح ہوگ۔ بعض لوگ افراط کے اندر مبتلا ہوجاتے ہیں، جب انہوں نے یہ سنا کہ طلب حلال بھی دین کا ایک حصہ ہے تو اس کو اتنا آگے بڑھایا کہ اس طلب حلال کے نتیج میں اگر نمازیں ضائع ہورہی ہیں تو ان کو اس کی پرواہ نہیں، روز سے چھوٹ رہے ہیں تو ان کو اس کی پرواہ نہیں، حلال وحرام ایک ہورہا ہے تو ان کو اس کی پرواہ نہیں۔ حلال وحرام ایک ہورہا ہے تو ان کو اس کی پرواہ نہیں۔ اگر ان سے کہا جائے کہ نماز پڑھو تو جواب دیتے ہیں کہ یہ کام جو ہم کر رہے ہیں یہ بھی تو دین کا ایک حصہ ہے، ہمارے دین میں دین و دنیا کی کوئی تفریق نیس ہے لہذا جو کام ہم کر رہے ہیں یہ بھی دین کا ایک حصہ ہے۔

#### 🕸 ایک ڈاکٹر صاحب کا استدلال

کھ عرصے پہلے ایک خاتون نے مجھے بتایا کہ ان کے شوہر ڈاکٹر ہیں وہ مطب کے اوقات میں نماز نہیں پڑھتے اور جب مطب بند کر کے گر واپس آت ہیں تو گر آکر تینوں نمازیں امٹھی پڑھ لیتے ہیں۔ میں ان سے کہتی ہوں کہ آپ نماز کو قضا کردیتے ہیں یہ اچھا نہیں ہے، آپ وقت پر نماز پڑھ لیا کریں، تو جواب میں شوہر کہتے ہیں کہ اسلام نے خدمتِ خلق سکھائی ہے اور یہ ڈاکٹری اور مطب جو کر رہے ہیں کہ اسلام نے خدمت خلق کر رہے ہیں اور یہ بھی دین کا حصہ ہے، اس اگر ہم نے خدمتِ خلق کی خاطر نماز کو چھوڑ دیا تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اب اگر ہم نے خدمتِ خلق کی خاطر نماز کو چھوڑ دیا تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اب اگر ہم نے خدمتِ خلق کی خاطر نماز کو چھوڑ دیا تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اب دیکھیے! حلال کمانے کے لیے انہوں نے اوّلین دینی فریضے کو چھوڑ دیا۔ مالانکہ حضور اقدس میان المالی کے لیے انہوں کے اور ایک میں کہ خالور اقدس میان المالی کے لیے انہوں کے اور ایک میں کہ خالور اقدس میان المالیکی ہے فرمارہے ہیں کہ

"طلب كسب الحلال فريضة بعد الفريضة"

یے فریضہ تو ہے، لیکن بعد الفرائض ہے۔ لہٰذا اگر کسب معاش کے فریضے میں اور اوّلین دینی فرائض کے درمیان ٹکراؤ ہوجائے تو اس وقت دینی فریضہ غالب رہے گا۔

# ایک لوہار کا قصہ

میں نے اپنے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفیع مِرالله سے بیہ واقعہ سنا کہ حضرت عبد الله بن مبارك رالله بوے اونجے درجے كے ولى الله، فقيه اور محدث واصولی تھے۔ ان کو اللہ تعالیٰ نے بڑے بڑے درجات عطا فرمائے تھے۔ جب ان کا انتقال ہو گیا تو کسی نے ان کوخواب میں دیکھا تو ان سے پوچھا کہ اللہ تعالی نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ فرمایا؟ جواب میں حضرت عبداللہ بن مبارک واللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے بڑا کرم فرمایا ہے اور بہت کچھ نوازشیں فرماعیں، لیکن میرے گھر کے سامنے ایک لوہار رہتا تھا۔ اس لوہار کو اللہ تعالیٰ نے جو مقام بخشا وہ ہمیں نصیب نہ ہوسکا۔ جب اس شخص کی آئکھ کھلی تو اس کے دل میں سے خیال پیدا ہوا کہ بیہ پیتہ کرنا چاہیے کہ وہ کون لوہارتھا اور وہ کیاعمل کرتا تھا کہ اس کا درجہ حضرت عبدالله بن مبارک مراللہ سے بھی آ گے برم ھ گیا تھا۔ چنانچہ وہ مخص حضرت عبد الله بن مبارك رالله ك محل ميس كيا اورمعلومات كيس تو يت چلا كه واقعتاً ان کے گھر کے سامنے ایک لوہار رہتا تھا۔اور اس کا انتقال ہو چکا ہے۔ اس کے گھر جاکراس کی بیوی سے یوچھا کہ تمہارا شوہر کیا کام کرتا تھا۔ اس نے بتایا کہ وہ تو لوہا رتھا اور سارا دن لوہا کوشا رہتا تھا۔ اس شخص نے کہا کہ اس کا کوئی خاص عمل اور خاص نیکی بتاؤ جو وہ کیا کرتا تھا، اس لیے کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ حضرت عبد الله بن مبارک رافتها فرمارے ہیں کہ اس کا مقام ہم سے بھی آگے بره کیا۔

### تجدنه پڑھنے کی حسرت

اس کی بیوی نے کہا کہ وہ سارا دن تو لوہا کوشا رہتا تھا، لیکن ایک بات اس کے اندر یہ تھی کہ چونکہ حضرت عبداللہ بن مبارک ہوائیہ ہمارے گھر کے سامنے رہتے تھے، رات کوجس وقت وہ تہجد کی نماز پڑھنے کے لیے گھڑے ہوتے تو اپنے گھر کی چھت پر اس طرح کھڑے ہوجاتے جس طرح کوئی لکڑی کھڑی ہوتی ہے اور کوئی حرکت نہیں کرتے تھے۔ جب میرا شوہر ان کو دیکھتا تو یہ کہا کرتا تھا کہ اللہ تعبالی نے ان کو فراغت عطا فرمائی ہوئی ہے۔ یہ ساری رات کیسی عبادت کہ اللہ تعبالی نے ان کو فراغت عطا فرمائی ہوئی ہے۔ یہ ساری رات کیسی عبادت کرتے ہیں۔ ان کو دیکھ کر رشک آتا ہے۔ اگر ہمیں بھی اپنے مشغلے سے فراغت نصیب ہوتی، تو ہمیں بھی اس طرح تہجد پڑھنے کی توفیق ہوجاتی۔ چنانچہ وہ حسرت کیا کرتا تھا کہ میں چونکہ دن بھر لوہا کوشا ہوں، پھر رات کو تھک کر سوجاتا ہوں۔ اس طرح تہجد پڑھنے کی نوبت نہیں آتی۔

### 🚱 نماز کے وقت کام بند

دوسری بات اس کے اندر یہ تھی کہ جب وہ لوہا کوٹ رہا ہوتا تھا اور اس وقت اس کے کان میں اذان کی آواز '' اللہ اکبر' آجاتی، تو اگر اس وقت اس نے اپنا ہتھوڑا سر سے اونچا ہاتھ میں اٹھایا ہوا ہوتا تو اس وقت یہ گوارا نہ کرتا تھا کہ اس ہتھوڑ ہے سے ایک مرتبہ اور لو ہے پر مارد ہے، بلکہ ہتھوڑ ہے کو پیچھے کی طرف چھینک دیتا تھا اور یہ کہتا تھا کہ اب اذان کی آواز سننے کے بعد اس ہتھوڑ ہے سے ضرب لگانا میر سے لیے ورست نہیں، پھر نماز کے لیے مسجد کی طرف چلا جاتا تھا۔ جس شخص نے یہ خواب دیکھا تھا اس نے یہ با تیں س کر کہا طرف چلا جاتا تھا۔ جس شخص نے یہ خواب دیکھا تھا اس نے یہ با تیں س کر کہا

#### تواعظ عماني والمباشم

کہ بس یہی وجہ ہے جس نے ان کا مرتبہ اتنا بلند کردیا کہ حضرت عبد اللہ بن مبارک رائی ان پر رشک آرہا ہے۔

### 🕏 گراؤ کے وقت پیفریضہ چھوڑ دو

آپ نے دیکھا کہ وہ لوہار جولوہا کو شنے کا کام کررہاتھا، یہ بھی کسپ حلال کا فریضہ تھا۔ جب اذان کی آواز آئی تو وہ اوّلین فریضے کی پکارتھی، جس وقت دونوں میں ظراؤ ہوا تو اس نے اللہ والے اور اوّلین فریضے کو ترجیح دی اور دوسرے فریضے کو چھوڑ دیا، اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے بلند مقام عطا فرمادیا۔ لہذا جہاں ظراؤ ہوجائے، وہاں اوّلین فریضے کو اختیار کرلو اور کسپ حلال کے فریضے کو چھوڑ دو۔

### ايك جامع دعا

اس کیے نبی کریم صلافظالیہ اسے بید دعا فرمائی

اَللَّهُمَّ لَا تَجُعَلِ الدُّنْيَا آكْبَرَ هَيِّنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا وَلَا غَايَةً رَغُبَيْنَا وَالْأَ

اے اللہ! ہمارا سب سے بڑاغم دنیا کو نہ بنائے کہ ہمارے دماغ پر سب سے بڑاغم دنیا کا مسلط ہو کہ پینے کہال سے آئیں بنگلہ کیے بن جائے اور کار کیے حاصل ہوجائے اور اے اللہ! ہمارے سارے علم کا مبلغ دنیا کو نہ بنایے کہ جو پچھ

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤٨١/٥ (٣٥٠٢) وقال هذا حديث حسن غريب وامالي الشجري ١٠٥٩ (١٠٩٩) طبع دار الكتب العلمية بيروت.

علم ہے وہ بس دنیا کاعلم ہے اور اے اللہ! نہ ہماری رغبت کی انتہا دنیا کو بنایئے کہ جو کچھ دل میں رغبت پیدا ہو وہ دنیا ہی کی ہواور آخرت کی رغبت پیدا نہ ہو۔

# خلاصه اورتین سبق

خلاصہ یہ ہے کہ اس حدیث سے تین سبق معلوم ہوئے۔ ایک یہ کہ طلب حلال بھی دین کا ایک حصہ ہے۔ دوسرا یہ کہ انسان طلب حلال کی کرے اور حرام سے بچنے کی فکر کرے اور تیسرا انسان معیشت کی سرگرمی کوضیح مقام پر رکھے اور اس کو اپنی زندگی کامقصد نہ بنائے۔ اس لیے کہ اولین فرائض دینیہ کے بعد یہ دوسرے درجے کا فریضہ ہے۔ اللہ تعالی اپنی رحمت سے اور اپنے فضل وکرم سے اس حقیقت کو ذہن نشین کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

واخردعواناان الحمد للهرب العالمين









حلال روز گار نه چیوڑی

(اصلاحی خطبات ۲/۱۳۰)

### بالندائج الزخم

#### حلال روز گار نه چپوڑیں



قال رسول الله ﷺ: «من رزق في شيء فليلزمه» (١)

<sup>(</sup>۱) شعب الايهان ٢/٢٤٦ (١١٨٤) طبع الرشد الرياض ومثله في سنن ابن ماجه ٥١٥/٣ (١) شعب الايهان ٢/٢٤٦ (١١٨٤) طبع الرشد الرياض ومثله في سنن ابن ماجه ٥١٥/٣ (٢١٤٧) وقال البوصيرى في "مصباح الزجاجة" (٨/٣): هذا إسنادضعيف، فروة بن يونس أبو يونس مختلف فيه، قاله الذهبي في الكاشف، وقال الأزدي: ضعيف، وذكره ابن حبان في "الثقات"، وهلال بن جبير البصري قال ابن حبان في "الثقات"، روى عن أنس بن مالك إن كان سمع منه وقال المناوى في "فيض القدير" (١٣٦/٦): قال الحافظ العراقي: بسند حسن،

"ومن جعلت معيشته في شيء فلا ينتقل عنه حتى يتغير عليه"(١).

حضور اقدى ملافيليلى نے ارشادفر ما يا كه

جس شخص کوجس کام کے ذریعے رزق مل رہا ہواس کو چاہیے کہ وہ اس کام میں لگا رہے، اپنے اختیار اور مرضی سے بلاوجہ اس کونہ چھوڑے۔

اور جس شخص کا روزگار اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی چیز کے ساتھ وابستہ کردیا گیا ہوتو وہ شخص اس روزگار کو چھوڑ کر دوسری طرف منتقل نہ ہو، جب تک کہ وہ روزگار خود سے بدل جائے یا اس روزگار میں خود سے ناموافقت پیدا ہوجائے۔

### ورزق کا ذریعه منجانب الله ہے

جب اللہ تبارک وتعالی نے کی شخص کے لیے حصولِ رزق کا ایک ذریعہ مقرر فرمادیا، وہ شخص اس میں لگا ہوا ہے اور اس کے ذریعے اس کو رزق مل رہا ہے تو اب بلاوجہ اس روزگار کو چھوڑ کر الگ نہ ہو، تاوقتیکہ وہ خود اس کے ہاتھ سے نکل جائے یا ایس ناموافقت پیدا ہوجائے کہ اب آئندہ اس کو جاری رکھنا پریشانی کا سبب ہوگا، اس لیے کہ جب اللہ تعالی نے کسی ذریعہ سے رزق وابستہ کردیا ہے تو یہ اللہ جل شانہ کی عطا ہے اور اللہ تعالی کی طرف سے بندے کو اس

<sup>(</sup>۱) اتحاف السادة المتقین للزبیدی ۲۸۷/۶ طبع موسسة التاریخ العربی و أصله فی سنن ابن ماجه ۲۲۷/ (۲۱٤۸) نیز تفصیل کے لیے طاحظہ ہو علامہ تاوی رائی کاب "المقاصد الحسنة" ص ۳۹۷ (۱۰٦۰) طبع دار الکتب العلمية . از مرتب علی عنه

کام میں لگایا گیا ہے اور اس سے وابستہ کیا گیا ہے، کیونکہ ویسے تو رزق کے حصول کے ہزاروں راستے اور طریقے ہیں، لیکن جب اللہ تعالی نے کسی شخص کے لیے کسی خاص طریقے کو رزق حاصل کرنے کا سبب بنا دیا تو یہ منجانب اللہ ہے، اب اس منجانب اللہ طریقے کو اپنی طرف سے بلاوجہ نہ چھوڑ ہے۔

### روزگار اور معیشت کا نظام خداوندی

دیکھیے! اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں روزگار اور معیشت کا ایک عجیب نظام بنایا ہے۔ ہے۔ ہے۔ سے جس کو ہماری عقل نہیں پہنچ سکتی، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا (١)

یعنی ہم نے دنیاوی زندگی میں ان کی معیشت تقسیم کی ہے، وہ اس طرح کہ کسی انسان کے دل میں ماک کسی انسان کے دل میں اک حاجت کو پورا کرنے کا طریقہ ڈال دیا، ذراغور کریں کہ انسان کی حاجتیں اور ضرورتیں کتی ہیں؟ روٹی کی اسے ضرورت ہے، کپڑے کی اسے ضرورت ہے، مکان کی اسے ضرورت ہے، مگر کا ساز وسامان اور برتنوں کی اسے ضرورت ہے، مگر کا ساز وسامان اور برتنوں کی اسے ضرورت ہے، گویا کہ انسان کو زندگی گزار نے کے لیے بے ثمار اشیاء کی ضرورت پڑتی ہے، سوال یہ ہے کہ کیا پوری دنیا کے انسانوں نے مل کرکوئی کانفرنس کی تھی اور اس کانفرنس میں انسان کو پیش آنے والی ضروریات کو شار کیا تھا اور پھر آپس میں فیصلہ کیا تھا کہ اسے لوگ کپڑا بنائیں، اسے انسان برتن بنائیں، اسے انسان جو کے بنائیں، اسے انسان چاول پیدا کریں اور اسے انسان چاول پیدا کریں

<sup>(</sup>۱) سورة الزخرف آيت (۳۲)-

وغیرہ، اگر تمام انسان مل کر کانفرنس کر کے یہ طے کرنا چاہتے تب بھی یہ انسان کے بس میں نہیں تھا کہ وہ انسانوں کی تمام ضروریات کا احاطہ کرلیں اور پھر آپس میں تقسیم کاربھی کریں کہ تم یہ کام کرنا، تم فلاں چیز کی دکان کرنا اور تم فلاں چیز کی دکان کرنا اور تم فلاں چیز کی دکان کرنا، یہ تو اللہ کا قائم کیا ہوا نظام ہے کہ اس نے ایک انسان کے دل میں یہ ڈال دیا کہ تم گندم اگاؤ، دوسرے انسان کے دل میں یہ ڈال دیا کہ تم آئے کی چکی لگاؤ، ایک کے دل میں یہ ڈال دیا کہ تم آئے کی میں یہ ڈال دیا کہ تم گئی کہ دکان لگاؤ، ایس طرح اللہ تعالی نے ہر شخص کے دل میں یہ ڈال دیا کہ تم گئی کہ دکان لگاؤ، اس طرح اللہ تعالی نے ہر شخص کے دل میں ان حاجات کو ڈال دیا جو تمام انسانوں کی حاجتیں ہیں، چنانچہ جب آپ کی میں مان حاجات کو ڈال دیا جو تمام انسانوں کی حاجتیں ہیں، چنانچہ جب آپ کی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے آپ کے پاس خرورت کو پورا کرنے کے لیے آپ کے پاس خرورت کو پورا کرنے کے لیے آپ کے پاس خیروں تو بازار میں آپ کی وہ حاجت ان شاء اللہ ضرور پوری ہوجائے گ۔

### 🐌 تقسیم رزق کا حیرت ناک واقعه

میرے بڑے بھائی جناب زکی کیفی صاحب، اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمائے، آمین۔ حضرت تھانوی راٹھید کے صحبت یافتہ سے، ایک دن انہوں نے فرمایا کہ تجارت میں بعض اوقات اللہ تعالیٰ ایسے ایسے مناظر دکھا تا ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی ربوبیت اور رزاقیت کے آگے سجدہ ریز ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ لاہور میں ان کی دین کتابوں کی دکان ''ادارہُ اسلامیات' کے نام سے ہے، وہاں بیٹا کرتے سے فرمایا کہ ایک دن جب میں نے صبح کو گھر سے دکان جانے کا ارادہ کیا تو دیکھا کہ شدید بارش شروع ہوگئ، اس وقت میرے دل میں جانے کا ارادہ کیا تو دیکھا کہ شدید بارش شروع ہوگئ، اس وقت میرے دل میں خیال آیا کہ ایس شدید بارش ہورہی ہے، اس وقت سارا نظام زندگی تکہا ہے، اس وقت سارا نظام زندگی تکہا ہے۔ ایسے میں دکان جاکہ کون دکان پر آئے

گا؟ اس لیے کہ ایسے وقت میں اول تو لوگ گھر سے باہر نہیں نکلتے ، اگر نکلتے بھی ہیں تو شدید ضرورت کے لیے نکلتے ہیں، کتاب اور خاص طور پر دینی کتاب تو ایسی چیز ہے کہ جس سے نہ تو بھوک مٹ سکتی ہے، نہ کوئی دوسری ضرورت بوری ہو جا کی دنیاوی تمام ضروریات بوری ہوجا کیں تو اس کے بعد کتاب کا خیال آتا ہے، لہذا ایسے میں کون گا بک کتاب خریدنے آئے گا؟ اور میں دکان پر جا کر کیا کروں گا؟

کیکن ساتھ ہی دل میں یہ خیال آیا کہ میں نے تو اپنے روزگار کے لیے ایک طریقہ اختیار کیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اس طریقے کومیرے لیے رزق کے حصول کا ایک ذریعہ بنایا ہے، اس لیے میرا کام یہ ہے کہ میں جا کر دکان کھول کر بیٹے جاؤں، جاہے کوئی گا بک آئے یا نہ آئے۔ بس میں نے چھٹری اٹھائی اور دکان کی طرف روانه ہوگیا، جاکر دکان کھولی اور قرآن شریف کی تلاوت شروع کردی، اس خیال سے کہ گا یک تو کوئی آئے گانہیں، تھوڑی دیر کے بعد دیکھا کہ لوگ اینے اویر برساتی ڈال کر آرہے ہیں اور کتابیں خرید رہے ہیں کہ جن کو بظاہر وقتی ضرورت بھی نظر نہیں آرہی تھی، وہ بھی کتابیں خرید رہے ہیں، چنانچہ جتنی بكرى اور دنوں میں ہوتی تھی تقریباً اتن ہی بكری اس بارش میں بھی ہوئی۔ میں سوچنے لگا کہ یا اللہ! اگر کوئی انسان عقل سے سوچے تو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ اس آندهی اور طوفان والی تیز بارش میں کون دین کتاب خریدنے آئے گا؟ لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں بیہ بات ڈالی کہ وہ جا کر کتاب خریدیں اور میرے دل میں بید ڈالا کہتم جا کر دوکان کھولو، مجھے پیپوں کی ضرورت تھی اور ان کو کتاب کی ضرورت تھی اور دونوں کو دوکان پر جمع کردیا، ان کو کتاب مل گئ، مجھے پیے مل گئے، یہ نظام صرف اللہ تعالی بنا سکتے ہیں، کوئی مخص یہ جاہے کہ میں

منصوبے کے ذریعے اور کانفرنس کر کے یہ نظام بنا لوں؟ باہمی منصوب بندی کر کے بنالوں تو مجھی ساری عمرنہیں بنا سکتا۔

# رات کوسونے اور دن میں کام کرنے کا فطری کام

میرے والد ماجد حضرت مفتی محمر شفیع صاحب رائیکیه فرمایا کرتے تھے کہ ذرا ی بات میں غور کرو کہ سارے انسان رات کے وقت سوتے ہیں اور دن کے وقت کام کرتے ہیں اور رات کے وقت نیند آتی ہے اور دن کے وقت نیند کھی نہیں آتی ،تو کیا ساری دنیا کے انسانوں نے مل کر کوئی انٹرنیشنل کانفرنس کی تھی جس میں سب انسانوں نے بیے فیصلہ کیا تھا کہ دن کے وقت کام کریں گے اور رات کے وقت سویا کریں گے؟ ظاہر ہے کہ ایسانہیں ہوا، بلکہ اللہ تعالی نے ہر انسان کے دل میں سے بات ڈال دی کہ رات کے وقت سوجاؤ اور دن کے وقت کام کرو

وَّجَعَلْنَا الَّيْلِ لِبَاسًا ۞ وَّجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ۞ (١)

اگریہ چیز انسان کے اختیار میں دے دی جاتی کہ وہ جب جاہے کام کرے اورجس وقت جاہے سوجائے تو اس کا نتیجہ یہ ہوتا کہ کوئی شخص کہتا کہ میں دن کوسوؤں گا اور رات کو کام کروں گا، کوئی کہتا کہ میں صبح کے وقت سوؤں گا اور شام کے وقت کام کروں گا، پھر اس اختلاف کا نتیجہ سے ہوتا کہ ایک وقت میں ایک شخص سونا چاہ رہا ہے اور دوسرا شخص اسی وقت میں کھٹ کھٹ کر رہاہے اور اپنا كام كررها ہے، اس كى وجہ سے دوسرے كى نيندخراب ہوتى، اس طرح و نيا كا نظام خراب ہوتا، بہتو اللہ تعالی کا فضل ہے اس نے ہر انسان کے ول میں بہ

<sup>(</sup>۱)سورة النبأآيت (۱۰-۱۱) ـ

بات ڈال دی کہ دن کے وقت کام کرو اور رات کے وقت آرام کرو اور اس کو فطرت کا ایک تقاضه بنادیا۔

#### رزق کا دروازه بندمت کرو



بالكل اسى طرح الله تعالى نے انسان كى معيشت كا نظام بھى خود بنايا ہے اور ہرایک کے دل میں بیدڑال دیا کہتم ہے کام کرواورتم ہے کام کرو، لہذا جبتم کوئسی کام پرلگا دیا گیا اورتمہارا رزق ایک ذریعے سے وابستہ کر دیا گیا تو بہ کام خود سے نہیں ہوگیا، بلکہ کسی کرنے والے نے کیا اور کسی مصلحت سے کیا، لہذا اب بلاوجہ اس حلال ذریعہ رزق کو جھوڑ کر کوئی اور ذریعہ اختیار کرنے کی فکر مت كرو،كيا معلوم كه الله تعالى نے تمہارے ليے اسى ذريع ميں كوئى مصلحت ركھى ہو اورتمہارے اس کام میں لگنے کی وجہ سے نہ جانے کتنے لوگوں کے کام نکل رہے ہوں اورتم اس وقت بورے نظام معیشت کا ایک حصہ اور پرزہ سے ہوئے ہو، اس لیے اپن طرف سے اس ذریعے کومت چھوڑو، البتہ اگر کسی وجہ سے وہ ملازمت یا وہ تجارت خود ہی جھوٹ جائے یا اس کے اندر ناموافقت پیدا ہوجائے مثلاً: دکان پر ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹا ہے اور کوشش کے باوجود آمدنی بالكل نہيں ہور ہى ہے تو اس صورت میں بے شك اس ذريعے كو چھوڑ كر دوسرا ذریعہ اختیار کر لے،لیکن جب تک کوئی الیی صورت پیدا نہ ہواس وقت تک خود سے رزق کا دروازہ بندنہ کرے۔

🧽 پیعطاء خداوندی ہے



ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب رہائیں۔ بیشعر پڑھا کرتے تھے کہ ہے

#### چیز یکہ بے طلب رسید آن دادہ خسدا است اورا تو ردمکن که فسرستاده خسدا است

یعن جب اللہ تعالی کی طرف سے کوئی چیز طلب کے بغیر مل جائے تو اس کو منجانب الله مجھ كراس كورد نه كرو، كيونكه وہ الله تعالى كى طرف سے بيجى ہوئى ہے، بہر حال، اللہ تعالیٰ نے جس ذریعہ سے تمہارا رزق وابستہ کیا ہے اس سے لگے رہو جب تک که خود ہی حالات نه بدل جائیں۔

### ہرمعاملہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے



اس حدیث کے تحت مولا نا اشرف علی صاحب تھانوی رہیٹییہ فرماتے ہیں کہ

ومهل طریق نے اس پرتمام معاملات کو جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندے کے ساتھ واقع ہوتے ہیں قیاس کیا ہے، جن کی معرفت، بصیرت اور فراست خصوصاً وا قعات سے ہوجاتی ہے، اس معرفت کے بعد وہ ان میں تغیر اور تبدل از خود نہیں کرتے اور یہ امرقوم کے نزدیک مثل بدیہیات کے، بلکہ مثل محسوسات کے ہےجس کی وہ اینے احوال میں رعایت رکھتے ہیں''\_

مطلب سیر کہ اس حدیث میں جو بات فرمائی گئی ہے وہ اگرچہ براو راست رزق سےمتعلق ہے،لیکن صوفیاء کرام اس مدیث سے بیمسکلہ بھی لکالتے ہیں کہ اللدتعالى نے سى بندے كے ساتھ جوہى معامله كرركھا ہے مثلاً: علم ميں،خلق خدا کے ساتھ تعلقات میں یا کسی اور چیز میں اللہ تعالیٰ نے اس کے ساتھ کوئی معاملہ کر رکھا ہے تو وہ شخص اس کو اپنی طرف سے بدلنے کی کوشش نہ کرے، بلکہ اس یرقائم رہے۔

### عفرت عثمان غنی را الله نئے خلافت کیوں نہیں جھوڑی؟



حضرت عثمان غنی فالنیئ کی شہادت کا جومشہور واقعہ ہے کہ ان کی خلافت کے آخری دور میں ان کے خلاف ایک طوفان کھڑا ہوگیا اور اس کی وجہ بھی خود حضرت عثمان غنی رضائیہ نے بیان فر مائی کہ حضور اقدس سلاٹھ الیہ ہم نے مجھ سے فر مایا تھا کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ایک قیص پہنا ئیں گے اورتم اپنے اختیار سے اس قیص کومت اتارنا(۱)، البذابي خلافت جو الله تعالى نے مجھے عطا فرمائى ہے بيرالله تعالى نے مجھے خلافت کی قمیص پہنائی ہے، میں اینے اختیار سے اس کو نہیں اتاروں گا، چنانچہ آپ نے نہ تو خلافت جھوڑی اور نہ ہی باغیوں کے خلاف تلوار اٹھائی اور نہ ان کو قلع قمع کرنے کا حکم دیا، حالانکہ آپ امیرالمؤمنین اور خلیفہ وقت ہے، آپ کے پاں الشکر اور فوج تھی، آپ چاہتے تو باغیوں کے خلاف مقابلہ کرسکتے تھے، کیکن آپ نے فرمایا کہ چونکہ بیہ باغی اور مجھ پر حملہ کرنے والے بھی مسلمان ہیں اور میں نہیں چاہتا کہ مسلمانوں کے خلاف تلوار اٹھانے والا پہلا شخص میں ہوجاؤں، چنانچہ آپ نے نہ تو خلافت چھوڑی اور نہ ہی باغیوں کا مقابلہ کیا، بلکہ اپنے گھر کے اندر ہی محصور ہو کر بیٹھ گئے، حتی کہ اپنی جان قربان کردی اور جام شہادت نوش فرمایا، شہادت قبول کرلی، لیکن خلافت نہیں چھوڑی، وہی بات ہے جس کی طرف حضرت تھانوی رہائیں نے اشارہ فرمایا کہ جب اللہ تعالی نے تمہارے ذمے ایک کام سپرد کردیا تو اس میں لگے رہو، اپنی طرف سے اس کومت چھوڑو۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۳/۵ (۳۷۰۵) وقال هذا حديث حسن غريب

# خدمتِ خلق کا منصب عطاءِ خداوندی ہے

بہرحال! الله تعالیٰ نے جب خدمتِ دین کا کوئی راستہ تمہارے لیے تجویز فر مادیا اور وہ تمہاری طلب کے بغیر ملا ہے تو اب بلاوجہ اس کوٹرک نہ کرے، اس کے لیے اس میں نور اور برکت ہے، اس طرح اہلِ طریق کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے جتنے احوال اور معاملات ہوتے ہیں ان کو جاہیے کہ وہ ان احوال کو اللہ تعالی کی طرف ہے سمجھ کر قبول کریں۔ اس طرح بعض اوقات کسی شخص کے ساتھ الله تعالى كا خاص معامله بوتا بمثلاً: ايك تخص كى طرف لوك ابنى مدد اور اس کے تعاون کے لیے رجوع کرتے ہیں یا دین کے معاملات میں اس کی طرف رجوع کرتے ہیں یا دنیاوی معاملات میں اس سے مشورہ لینے کے لیے رجوع كرتے ہيں، توحقيقت ميں بيرايك ايها منصب ہے جو الله تعالى نے اس كوعطا فرمایا ہے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے ہی لوگوں کے دلوں میں یہ بات ڈالی کہ آپس کے معاملات میں اس شخص سے مشورہ کرویا ضرورت کے موقع پر اس شخص سے مددلواور جھکڑے ہوں تو اس شخص سے جا کر فیصلہ کراؤ، لوگوں کے دلول میں یہ بات از خود پیدانہیں ہوئی، بلکہ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے دلول میں یہ باتیں ڈال دیں، تو بیمنصب اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے اس کو ملا ہے، اب ایک طرف ہے اس کوختم نہ کرے، اس لیے کہ بیمنجانب اللہ ہے اور اس خدمتِ خلق كومنجانب الله مجهكر كرتا ربـ

مثلاً: بعض اوقات الله تعالی خاندان میں سے کسی شخص کو یہ مقام اور منصب عطا فرمادیتے ہیں کہ جہال خاندان میں کوئی جھڑا ہو یا کوئی اہم معاملہ کرنا ہے تو لوگ فوراً اس شخص کے پاس جاتے ہیں اور اس سے مشورہ کرتے ہیں، اب بعض اوقات وہ شخص اس بات سے گھراتا ہے کہ دنیا کی ساری باتیں اور سارے

جھڑے میرے سر ڈالے جاتے ہیں،حقیقت میں پی گھبرانے کی چیزنہیں ہے اس لیے کہ بیمنجانب اللہ لوگوں کے دلوں میں ڈالا گیا ہے کہ اس کی طرف رجوع کرو اور به منصب منجانب الله عطا مواہے۔

> بجا کے جے عالم اسے بجا سمجھو زبان خلق کو نقارهٔ خدا سمجھو

لہذا اس منصب سے بے نیازی مت برتو، بلکہ اس کوخوشی سے قبول کرلو کہ الله تعالیٰ کی طرف سے مجھے پہ خدمت سونی گئ ہے۔

#### حضرت ايوب عَلَيْهِ لَمَا وا قعه



حضرت ابوب عَالِيلًا كو ديكھيے كه ايك مرتبه آپ عسل فرمارے تھے، عسل کے دوران آپ کے او پر سونے کی تنلیاں گرنی شروع ہوگئیں، چنانچہ حضرت ابوب عَالِينًا نِے عُسل كرنا جِهورُ ديا اور تنكياں جمع كرنى شروع كرديں۔ الله تعالى نے پوچھا کہ اے ابوب (علیہ السلام) کیا ہم نے تم کوغی نہیں کیا اور تمہیں مال ودولت نہیں دی؟ پھر بھی تم اس سونے کو جمع کرنے کی طرف دوڑ رہے ہو؟ جواب میں حضرت ابوب عَلَيْلًا نے فرمايا كه يا الله! بے شك آپ نے اتنا مال ودولت عطا فرمایا ہے کہ میں اس کاشکر ادانہیں کرسکتا،لیکن جو دولت آپ اپنی طرف سے میری طلب کے بغیرعطا فرمارہے ہیں اس سے میں بھی بے نیازی کا اظہار نہیں کرسکتا، آپ میرے او پرسونے کی تثلیاں برسا رہے ہیں اور میں میہ کہہ دول کہ مجھے ضرورت نہیں ہے، جب آپ دے رہے ہیں تو میرا کام یہ ہے کہ میں مختاج بن کر ان کی طرف جاؤں اور ان کو حاصل کروں۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲۷/۱ (۲۷۹)-

مُواعظِعُماني الله الله الله الله

بات در اصل یہ ہے کہ حضرت ایوب عَالِیناً کی نظر میں وہ تنلیاں مقصود نہیں تھیں اور نہ وہ سونا مقصود تھا جو آسان سے گر رہا تھا، بلکہ ان کی نظر اس دینے والی ذات پرتھی کس ہاتھ سے یہ دولت مل رہی ہے اور جب دینے والی ذات اتنی عظیم ہوتو انسان کو آ گے بڑھ کر اور مختاج بن کر لینا چاہیے ورنہ اس سونے کی طلب نہیں تھی۔

# عیری زیادہ طلب کرنے کا واقعہ

اس کی مثال میں بیر دیا کرتا ہوں کہ میرے والد ماجد حضرت مفتی محمر شفیع صاحب راینید سب اولادول کوعید کے موقع پرعیدی دیا کرتے تھے، ہم سب بھائی ہرسال عید کے موقع پر جا کر ان سے مطالبہ کیا کرتے تھے کہ پچھلی عیدیر آپ نے بیں رویے دیے تھے، اس سال گرانی میں اضافہ ہوگیا ہے البذا اس سال بجیس رویے دیجے، تو ہر سال بڑھا کر مانگتے، جواب میں والد صاحب فرماتے كەتم چور ۋاكولوگ ہو،اور ہرسال تم زيادہ مانگتے ہو، ديكھيے اس وقت ہم سب بھائی برسرِ روزگار اور ہزاروں کمانے والے تھے،لیکن جب باپ کے یاس جاتے تو رغبت کا اظہار کر کے ان سے مانگتے ، کیوں؟ بات درحقیقت بی تھی کہ نظر ان پیسوں کی طرف نہیں تھی جو ہیں، پچیس اور تیس رویے کی شکل میں مل رہے تھے، بلکہ نظراس دینے والے ہاتھ کی طرف تھی کہ اس ہاتھ سے جو کچھ ملے گا اس میں جو برکت اور نور ہوگا، ہزاروں اور لاکھوں میں وہ برکت اور نور حاصل نہیں ہوسکتا، جب دنیا کے معمولی تعلقات میں انسان کا بیرحال ہوسکتا ہے تو اللہ تعالی جو احكم الحاكمين بين، ان كے ساتھ تعلق مين كيا حال ہوگا؟ للذا جب الله تعالى سے مانگے تو محتاج بن کر مانگے اور جب الله تعالی کی طرف سے عطا ہوتو محتاج

### بن کراس کو لے لے، اس وقت بے نیازی اختیار نہ کرے چول طسمع خواہد زمن سلطان دین خیاک برفسرق قناعت بعیدازیں

جب وہ یہ چاہ رہے ہیں کہ میں ان کے سامنے طبع ظاہر کروں تو ایسے میں قناعت کے سر پر خاک، اس وفت تو اس میں لذت اور مزہ ہے کہ آ دمی لا لچی بن کر اللہ تعالیٰ کے خضور حاضر ہوکر مائے اور جو ملے اس کو قبول کرلے۔

لہذاجس کام پر اللہ تعالی نے لگادیا یا جومنصب اللہ تعالی نے عطا فرمادیا ہے
ان کی طرف سے عطا ہے، اس کو اپنی طرف سے مت چھوڑو، ہاں اگر حالات
ایسے پیدا ہوجا کیں جن کی وجہ سے آدمی چھوڑنے پر مجبور ہوجائے یا کوئی اپنا بڑا
کہہ دے مثلاً: چھوڑنے کے لیے کسی بڑے سے مشورہ کیا اور اس نے بیہ کہہ دیا
کہ اب تمہارے لیے اس کو چھوڑ دینا ہی مناسب ہے تو اس وقت اس کو چھوڑ دو۔



خلاصہ بیہ ہے کہ اپنی خاص طلب کے بغیر جو چیز ملے وہ منجانب اللہ ہے، اس کی نا قدری مت کرو

چیز یکہ بے طلب رسد آن دادہ خدا است
اورا تو رد مکن کہ فسرستادہ خدا است
وہ چیز اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جیجی ہوئی ہے اس کو ردمت کرو۔ اللہ تعالیٰ
بچائے! بعض اوقات اس رد کرنے اور بے نیازی کا اظہار کرنے سے انجام بہت

خراب ہوجاتا ہے، العیاذ باللہ، پھر اللہ تعالی کی طرف سے وبال آجاتا ہے، لہذا جو چیز طلب کے بغیر اللہ تعالی کی طرف سے آجائے یا ایسے خدا ساز اسباب کے ذریعے یعنی ایسے اسباب کے ذریعے کوئی چیز مل گئ جس کا پہلے وہم و مگان بھی نہ تها، بشرطیکه وه حلال اور جائز هوتو منجانب الله سمجه کر اس کوقبول کرلینا چاہیے۔ ای طرح جس خدمت پر اللہ تعالیٰ کسی کو لگادے تو اس کو اس خدمت پر لگا رہنا چاہیے، اس خدمت سے اپنے طور پر دست بردار ہونے کی کوشش نہ کرے، اس لیے کہ اللہ تعالی نے مہیں اس خدمت پر لگادیا ہے اور تم سے وہ خدمت لے رہے ہیں۔ ای طرح اگر تمہیں اللہ تعالی نے تمہاری طلب کے بغیر کوئی مقام اور منصب عطا فرمادیا مثلاً الله تعالی نے تمہیں سردار بنادیا اور لوگ تمہیں اپنا قائد سجھتے ہیں توسمجھ لو کہ یہ اللہ تعالی نے ایک خدمت تمہارے ذمے سپرد کی ہے، تہمیں اس خدمت کا حق ادا کرنا جاہیے،لیکن اینے بارے میں یہ خیال کرو کہ جہاں تک میری ذات کا تعلق ہے تو میں نہ تو قائد بننے کے لائق ہوں اور نہ سردار بنے کے لائق ہوں، لیکن چونکہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اس خدمت پر لگا دیا ہے اس لیے اس خدمت پر لگا ہوا ہوں۔ اللہ تعالی ہم سب کو دین کا صحیح فہم عطا فرمائے اور ان باتوں برممل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آمین۔

واخردعوانا أن الحهد للهرب العاليين









# محنث اور مزدوری احادیث کی روشی میں

(حضورمل فاليلم نے فرمايا)

٠٠ افراعتمان

1

1/

#### بالنساؤم الأخيم

# هنت اور مز دوری احادیث کی روشنی میں



🛈 حضرت مقدام بن معد يكرب رضائله سے روايت ہے كه حضور صابع الليم نے ارشاد فرمایا:

> ''کی شخص نے کوئی کھانا اس کھانے سے بہتر نہیں کھایا جو خود اینے ہاتھ سے محنت کرکے حاصل ہوا ہو اور اللہ کے نبی داؤد مَالِيناً اپنے ہاتھ کی محنت سے کھاتے تھے۔

🕜 حضرت ابوہریرہ رہائنی سے روایت ہے کہ حضور اکرم مان تا ایا نے ارشاد

فرمايا:

'' تم میں سے کوئی شخص لکڑیوں کا ایک گھے پشت پر لادے اور اسے فروخت کر کے روزی کمائے تو بیاس سے کہیں بہتر ہے کہ کسی کے سامنے سوال کرتا پھرے، کوئی دے، کوئی نہ

صحیح البخاری ۵۷/۲ (۲۰۷۲)۔

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۵۷/۳ (۲۰۷٤)-

مُواعِفُونُ بِ مِلد بشتم

ت حضرت عبد الله بن عمر طالعها سے روایت ہے کہ حضور اکرم سال تنایہ نے ارشاد فرمایا:

'' بلاشبہ اللہ تعالی ہنر مند مؤمن کو پبند کرتا ہے'۔ (۱) صرت عائشہ وظائم سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی تعلیم نے ارشاد فرمایا:

> "جوشخص اپنے ہاتھ سے محنت کرکے شام کو تھکا ماندہ واپس آیا ہواس کی شام اس حالت میں ہوتی ہے کہ اس کے گناہ (صغیرہ) بخش دیے جاتے ہیں"- (۲)

حضرت ابو بردة فالنفئ سے روایت ہے کہ
 " آپ سال فیلی ہے بوچھا گیا کہ سب سے زیادہ پاکیزہ
 کمائی کون کی ہے؟ تو آپ سال فیلی ہے فرمایا انسان کا اپنے
 ہاتھ سے عمل کرنا اور ہروہ کمائی جونیکی کے ساتھ ہوں۔ (۳)

(۱) شعب الايمان للبيهقى ٢/١٤١ (١١٨١) والمعجم الاوسط ٨٠/٨ (٨٩٣٤) قال الهيثمي في "المجمع" ١٠٦/٤ (٦٢٣١): رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وفيه عاصم بن عبيد الله، وهوضعيف.

(٢) للعجم الاوسط ٢٨٩/٧ (٤٥٢٠)وقال الهيثمي في "المجمع" ١٠٨/٤ (٦٢٣٨): رواه الطبراني في الأوسط, وفيه جماعة لم أعرفهم.

(٣) مسندا مد ١٥٧/٢٥ (١٥٨٣٦) وقال الهيثمي في "المجمع " ١٠١/٤ (٦٢١٠): رواه أحد، والبزار، والطبراني في الكبير، والأوسط، وفيه المسعودي وهو ثقة، ولكنه اختلط، وبقية رجال أحمد رجال الصحيح.

'' مزدور کواس کی مزدوری اس کا پسینہ خشک ہونے سے پہلے ادا کردو''۔(۱)

ک حضرت ابوہریرہ رضائی سے روایت ہے کہ حضور سل تھا این نے ارشاد فرمایا:

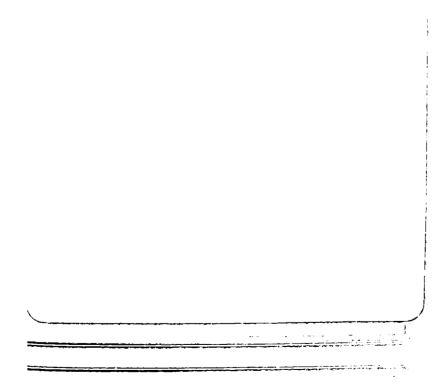
"اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ تین آدی ایسے ہیں کہ میں قیامت
کے دن ان کا مد مقابل حریف ہوں گا اور جس شخص کا میں
حریف ہوں اسے (بدترین) شکست دے کر چھوڑتا ہوں،
ایک وہ شخص جسے میرے واسطے سے (میری قتم دے کر)
کوئی چیز (امائٹا) دی گئی پھر اس نے عہد شکنی کی، دوسرا وہ شخص جس نے کسی مزدور کو اجرت پرلیا اس سے محنت پوری
لے لی اور اس کی اجرت ادا نہیں کی، تیسرا وہ شخص جو کسی
آزاد کو چی کراس کی قیت کھا لے'۔ (۱)

(۲) صحیح البخاری ۸۲/۲۲)۔

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۹۳/۷ (۲۶٤۳) وقال البوصيرى فى "مصباح الزجاجة" (۲۵/۳): هذا اسنن ابن ماجه ۹۳/۷ (۲۶٤۳) وقال البوصيرى فى "مصباح الزجاجة" (۲۵/۳): هذا ضعيفان، لكن نقل عبدالعظيم المنادري الحافظ في "كتاب الترغيب": إن عبدالرحمن بن زيد وثق، وقال: قال ابن عدي: أحاديثه حسان، قال: وهو بمن احتمله الناس، وصدقه بعضهم، وهو بمن يكتب حديثه، قال: ووهب ابن سعيد وثقه ابن حبان وغيره انتهى، فعلى هذا يكون الإسناد حسنا والله أعلم، وأصله في "صحيح البخاري" وغيره من حديث أبي هريرة، لكن إسناد للصنف ضعيف.

#### محنت اور مزدوری احادیث کی روشی م

مَوَعُطِعُمَاني الله الله





معاملات وین کا انهم شعبه

(انعام البارى ١/١٨ كتاب البيوع)

معاملات دین کا ایک ابم شعبر

مواعظ عمالي

#### بالنسائع اائج

#### معاملات دین کا اہم شعبہ



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبى الامى وعلى آله وصحبه أجمعين وعلى من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ـ اما بعد!

#### وین کا ایک اہم شعبہ ''معاملات''



كتاب البيوع (١) سے دين كا ايك شعبه معاملات كا شعبه شروع مور ہا ہے، اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بارے میں چند اصولی باتیں پہلے ذکر کردی جائیں۔

بہلی بات تو بیے ہے کہ معاملات دین کا ایک بہت ہی اہم شعبہ ہے اور جیسے الله تعالى نے ہمیں عبادات كا مكلف بنايا ہے اسى طرح معاملات ميں بھى كھے احکام کا مکلف بنایا ہے اورجس طرح ہمیں عبادات میں رہنمائی عطا فرمائی ہے

<sup>(</sup>۱) صحیحالبخاری۵۲/۳۰

11. d

ای طرح معاملات میں بھی رہنمائی عطا فرمائی ہے کہ ہم آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ لین دین کے وقت کن ہاتوں کا خیال رکھیں، کون سی چیزیں حلال ہیں ادر کون ی چیزیں حرام ہیں۔ افسوس میہ ہے کہ ایک عرصہ دراز سے مسلمانوں کے درمیان معاملات سے متعلق جوشری احکام ہیں ان کی اہمیت دلوں سے مث گئ ہے، دین صرف عقائد اور عبادات کا نام رکھ دیا ہے، معاملات کی صفائی، معاملات میں جائز وناجائز کی فکر اور حلال وحرام کی فکر رفتہ رفتہ ختم ہوگئ ہے، اس لیے بھی اس کی اہمیت زیادہ ہے کہ ان کے بارے میں غفلت بڑھتی جارہی ہے۔

#### 🗐 معاملات کے میدان میں دین سے دوری کی وجہ



اس کی وجہ رہ بھی تھی کہ چندسوسالوں سے مسلمانوں پر غیر ملکی اور غیر مسلم سیای اقتدار مسلط رہا اوراس غیر مسلم سیای اقتدار نے مسلمانوں کو زیادہ سے زیاده اس بات کی تو اجازت دی که وه اینے عقائد پر قائم رہیں اور مجدول میں عبادات انجام دیتے رہیں، اپنی انفرادی زندگی میں عبادات کا اہتمام کریں،لیکن زندگی میں تجارت (Business) ومعیشت (Economy) کے جو عام کام ہیں وہ سارے کے سارے ان کے اپنے قوانین کے تحت چلائے گئے اور دین کے معاملات کے احکام کو زندگی سے خارج کردیا گیا، چنانچے معجد ومدرسے میں تو دین کا تذکرہ ہے، لیکن بازاروں میں، حکومت کے ایوانوں میں اور انصاف کی عدالتوں میں دین کا ذکر اور اس کی کوئی فکرنہیں ہے۔

بيسلسلماس وقت سے شروع ہوا جب سے مسلمانوں كا ساسى افتدار ختم ہوا اور غیرمسلموں نے اقتدار پر قبضہ کیا، چونکہ اسلام کے معاملات سے متعلق جو احکام میں وہ عمل میں نہیں آرہے تھے اور ان کاعملی چلن دنیا میں نہیں رہا اس لیے لوگوں کے دلوں میں ان کی اہمیت گھٹ گئی اور بحث ومباحثہ اور ان کے اندر تحقیق واستنباط کا میدان بھی محدود ہوکر رہ گیا۔

فطری نظام ایبا ہے کہ جیسی جیسی ضرورتیں پیدا ہوتی ہیں اللہ تعالیٰ اس کے حاب سے اسباب پیدا فرماتے رہتے ہیں۔ معاملات کا شعبہ بھی ایبا ہے کہ جب اس پر عمل ہور ہا ہوتو نئے نئے معاملات سامنے آتے ہیں، نئ نئ صورتحال کا سامنا ہوتا ہے۔ اس میں حلال وحرام کی فکر ہوتی ہے، فقہاء کرام ان پرغور کرتے ہیں، ان کے بارے میں اجتہاد کرتے ہیں اور نئ نئ صورتِ حال کے مل بتاتے ہیں، ان کے بارے میں شریعت کے احکام سے لوگوں کو باخبر کرتے ہیں۔

لین جب ایک چیز کا دنیا میں چلن ہی نہیں رہا تو اس کے بارے میں فتہاء سے پوچھے والے بھی کم ہوگے، اس کے نتیج میں فقہاء کرام کی طرف سے استباط کا جوسلسلہ چل رہا تھا وہ بھی دھیما پڑگیا، میں یہ نہیں کہتا کہ رک گیا، بلکہ دھیما پڑگیا، اس واسطے کہ اللہ کے بچھ بندے ہر دور میں ایسے رہ ہیں کہ جو اپنی تجارت اور معیشت میں حلال وحرام کی فکر رکھتے تھے، وہ بھی بھی علاء کی طرف رجوع کرتے اور علاء ان کے بارے میں پچھ جوابات دیتے جو ہمارے طرف رجوع کرتے اور علاء ان کے بارے میں پچھ جوابات دیتے جو ہمارے ہاں فاوی کی کتابوں میں موجود ہیں، لیمن چونکہ پورا نظام غیر اسلامی تھا اس واسطے غور و تحقیق اور استباط کے اندر وسعت نہ رہی اور اس کا دائرہ محدود ہوگیا اور اس کی وجہ سے معاملات کے سلسلے میں فقہ کا جو ایک طبی ارتقاء تھا وہ ست پڑگیا اور اس کا متیجہ یہ بھی ہے کہ جب ہم دینی مدارس میں فقہ اور حدیث وغیرہ پڑگیا اور اس کا متیجہ یہ بھی ہے کہ جب ہم دینی مدارس میں فقہ اور حدیث وغیرہ پڑھیا جو ایک جو ایک طبی اور جب معاملات کے بیات و سارا زور عبادات پرصرف کر لیتے ہیں اور جب معاملات کا باب آتا ہے تو چونکہ ذبین میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کا باب آتا ہے تو چونکہ ذبین میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کا باب آتا ہے تو چونکہ ذبین میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کا باب آتا ہے تو چونکہ ذبین میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کا باب آتا ہے تو چونکہ ذبین میں اس کی اہمیت کم ہوگئی ہے اور بازار میں اس کا

چلن کم ہوگیا ہے، اس لیے اس پر کچھ زیادہ توجہ اور اہمیت کے ساتھ بحث ومباحث کی ضرورت بھی نہیں سمجھی جاتی، عام طور سے معاملات کے ابواب بھاگتے دوڑتے گزر جاتے ہیں، اس وجہ سے معاملات کی فقہ کو جاننے والے کم ہوگئے ہیں۔ اب جب وہ کم ہوگئے تو ایک طرف بازار میں نئے نئے معاملات پیدا ہورہے ہیں اورنی نئی صورتیں وجود میں آرہی ہیں، دوسری طرف ان صورتوں کو سمجھنے اور ان کے حکم کا استنباط کرنے والوں کی کمی ہوگئے ہے۔

اب اگر ایک تاجر تجارت کر رہا ہے اور اس کو اس کے اندر روز مرہ نے نے حالات پیش آتے ہیں، وہ کسی عالم کے یاس جاتا ہے کہ بھائی میری سے صورت حال ہے اس کا حکم بتا عیں؟ اب صورت حال بیہ ہوگئ ہے کہ تاجر عالم کی بات نہیں سمجھتا اور عالم تاجر کی بات نہیں سمجھتا، کیونکہ دونوں کے درمیان ایک ایسا فاصلہ قائم ہوگیا ہے کہ ان کی بہت ی اصطلاحات اور بہت سے معاملات میں ان کے عرف اور ان کے طریق کار سے عالم ناواقف ہے۔ تاجر اگر مسکلہ یو چھے گاتو وہ اپنی زبان میں یو چھے گا اور عالم نے وہ زبان نہ من، نہ پڑھی، لہذا وہ اس كا مطلب نہيں سمجھ يا تا۔ عالم جواب دے گا تو اپنی زبان ميں جواب دے گا جس سے تا جرمحروم ہے۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ جب انہوں نے محسوس کیا کہ علاء کے پاس جا کرہمیں اینے سوالات کا بورا جواب نہیں ملتا تو انہوں نے علاء کی طرف رجوع کرنا ہی جیوڑ دیا۔ اس کی وجہ سے علماء اور کاروبار کرنے والوں کے درمیان اور معاملات کے اندر بہت بڑا فاصلہ پیدا ہوگیا اور اس کے نتیج میں خرابی در خرابی پیدا ہوتی چلی گئے۔اب ضرورت اس بات کی ہے کہ اس "فقه المعاملات" كوسمجما جائے اور پڑھا جائے۔

#### 📖 معاملات کی اصلاح کا آغاز

ال وقت الله تعالی کے فضل وکرم سے سارے عالم میں ایک شعور پیدا ہورہا ہے اور وہ شعور یہ ہے کہ جس طرح ہم عبادتیں شریعت کے مطابق انجام دینا چاہتے ہیں، ای طرح اپنے معاملات کو بھی شریعت کے سانچے میں وُھالیں، یہ قدرت کی طرف سے ایک شعور ہے جو ساری دنیا کے مسلمانوں میں رفتہ رفتہ پیدا ہونا شروع ہوا ہے اور اس کا نتیجہ یہ ہے کہ بعض ایسے لوگ جن کی ظاہری شکل وصورت اور ظاہری وضع قطع کو دیکھ کر دور دور تک یہ گمان نہیں ہوتا تھا کہ یہ متدین ہوں گے، لیکن الله تعالی نے ان کے دل میں حرام مال کی نفرت اور طلال مال کی طرف رغبت پیدا فرمادی۔

اب وہ اس فکر میں ہیں کہ کسی طرح ہمارے معاملات شریعت کے مطابق ہوجا کیں اور اس تلاش میں ہیں کہ کوئی ہماری رہنمائی کرے،لیکن اس میدان میں رہنمائی کرنے والے کم ہوگئے، ان کے مزاج ومذاق کو سمجھ کر ان کے معاملات اور اصطلاحات کو سمجھ کر جواب دینے والے بہت کم ہوگئے، اس وقت ضرورت تو بہت بڑی ہے،لیکن اس ضرورت کو پورا کرنے والے افراد بہت کم ہیں۔

# ایک اہم کوشش

اس لیے میں عرصہ دراز سے اس فکر میں ہوں کہ دینی مدارس کے تعلیمی نصاب میں '' فقہ المعاملات'' کو خصوصی اہمیت دی جائے اور اس غرض کے لیے نصاب میں '' فقہ المعاملات' کو خصوصی اہمیت دی جائے اور اس غرض کے لیے بہت سے اقدامات بھی کیے ہیں، اللہ تعالی ان میں کامیابی عطا فرمائے۔ آمین بہت ہی اہمیت والا باب ہے اس لیے خیال ہے ہے کہ'' کتاب البیوع'' بہرحال! یہ بہت ہی اہمیت والا باب ہے اس لیے خیال ہے ہے کہ'' کتاب البیوع''

سے متعلقہ جو مسائل سامنے آئیں انہیں ذراتفصیل کے ساتھ بیان کردیا جائے تاکہ کم از کم ان سے واقفیت ہوجائے۔

## فظامها عمعيشت

پہلی بحث اس سلیے میں یہ ہے کہ آپ نے یہ نام بہت سے ہوں گے کہ مرمایہ دارانہ نظام (Capitalism) اور اشتراکی نظام (Socialism) ای وقت دنیا میں یہی دو نظام رائح ہیں اور ساری دنیا ان دو گروہوں میں بٹی ہوئی ہے، اگرچہ اشتراکیت تو بحیثیت سیاسی طاقت کے بفضلہ تعالیٰ ختم ہوگئ ہے، روس کے زوال اور سویت یونین کے بعد اس کو دہ سیاسی طاقت تو حاصل نہیں جو پہلے تھی، لیکن ایک نظریے کے طور پر وہ اب بھی زندہ ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس کی جو ریاستیں آزاد ہوئی ہیں اس میں امریکی اثرات پھینے کے نتیج میں سرمایہ دارانہ نظام کی خرابیاں بھی پھیلی ہیں، جس کی وجہ سے لوگوں میں دوبارہ اشتراکی نظام کی طرف رغبت پیدا ہورہی ہے، ابھی سقوط کو زیادہ عرصہ بھی نہیں گزرا، لیکن نوگ پھر اشتراکی نظریے کو زندہ کرنے کی فکر میں لگ گئے ہیں۔

یمی وجہ کہ روس کی بعض آزاد شدہ ریاستوں میں کمیونسٹ پارٹی (Comunist Party) الیکٹن کے اندر بڑے بھاری ووٹ لے کر کامیاب ہوئی، لہٰذا اگر چہ اشتراکیت کا سیاسی اقتدارختم ہوگیا ہے، لیکن بطور ایک نظریہ کے پہیں سمجھا جاسکتا کہ اشتراکیت ختم ہوگئ ہے، بلکہ وہ اب بھی زندہ ہے۔ یہ بلکہ وہ اب بھی زندہ ہے۔ دنیا میں یہ دومتخالف نظریات (اشتراکیت اور سرمایہ داری) رائے رہے ہیں۔

اور دنیا ان کے درمیان سیاس سطح پر باہمی جنگ وجدال کی لپیٹ میں رہی ہے، فکری سطح پر دونوں کے درمیان بحث ومناظرہ کا بازار بھی گرم رہا اور دونوں طرف سے ایک دوسرے پر تنقیدیں ہوتی رہتی ہیں اور اس موضوع پر بے شار کتابیں بھی لکھی گئی ہیں، تو ایک سرمایہ دارانہ نظام ہے اور دوسرا اشتراکی نظام ہے۔

## مرمایه دارانه نظام اور اشترا کیت کیا ہیں؟

آج کل لوگ سرمایہ دارانہ نظام اور اشتراکیت پرتبھرے تو بہت کرتے ہیں، لیکن سرمایہ دارانہ نظام کیا ہے؟ اشتراکی نظام کیا ہے؟ ان کی بنیادی خصوصیات کیا ہیں؟ ان میں کہال غلطی ہے؟ اور ان کے مقابلے میں اسلامی معیشت کے احکام کس طرح متاز ہیں؟ یہ بات دواور دوچار کرکے واضح طور پر بخول میں نہیں ہے، عام طور پر مجمل باتیں کی جاتی ہیں۔

# بنیادی معاشی مسائل

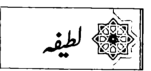
اس لیے میں مخضراً اس کو ذکر کرتا ہوں، اس کو اس طرح سمجھنا چاہیے کہ آج معاشیات (Economics) ایک مستقل فن بن گیا ہے، معیشت ایک مستقل مسئلہ بن گیا ہے اور کسی بھی نظام معیشت کو جن مسائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور ان کاحل تلاش کرنا پڑتا ہے وہ بنیادی طور پر چار ہیں۔

(Determination of priorities) اے ترجیجات کا تعین

پہلا مسکہ جس سے معیشت کو واسطہ پڑتا ہے اس کو معاشی اصطلاحات میں

ترجیحات کا تعین کہتے ہیں۔معنی یہ ہے کہ یہ بات واضح اور مسلم ہے کہ انسان کی خواہشات زیادہ ہیں (یہاں ضروریات کا لفظ استعال نہیں کر رہا ہوں، بلکہ خواہشات کا لفظ استعال کر رہا ہوں) اور ان خواہشات کو پورا کرنے کے لیے وسائل ان کے مقابلے میں کم ہیں۔

ہرانیان کے دل میں بے شارخواہشات ہوتی ہیں کہ میرے پاس اتنا بیہ آجائے، میرے پاس اتنا بیہ آجائے، میرے پاس اچھی سواری ہو، میں ایسا مکان بنالوں، مجھے کھانے کو فلال چیز ملے، وغیر وغیرہ، تو خواہشات تو بہت ہیں، لیکن ان خواہشات کو پورا کرنے کے لیے وسائل کم ہیں۔



ایک لطیفہ ہے کہ ایک دیہاتی تھا، ایک دن کہنے لگا کہ''یوں جی کرے کہ ڈھیر سارا دودھ ہواور اس میں ڈھیر سارا گڑ ڈالوں اور اس گڑ کو انگل سے چلا کے خوب پیکوں''۔ کسی نے کہا کہ بھائی تیرا جی تو کر ہے، لیکن تیر ہے پاس کچھ ہے بھی؟ کہنے لگا انگل ہے اور تو کچھ بھی نہیں، تو خواہشات تو بہت ہیں، لیکن ان کو پورا کرنے کے وسائل محدود ہیں، ایک انسان کی انفرادی سطح پر بھی یہی معاملہ ہے اور کسی معاملہ ہے۔ اور کسی معاملہ ہے۔

فرض کریں ایک انسان کا معاملہ دیکھ لیں اس میں بھی یہی صورتِ حال ہے کہ اس کی خواہشات بہت ہیں اور ایک ملک کی سطح پر دیکھ لیں کہ ملک کی خواہشات بہت ہیں، خواہشات کیا ضروریات بھی بہت ہیں، ہمارا ملک ہے تو اس کی ضرورت بیہ بھی ہے کہ اس کی سرکیں اچھی بنیں، اس کے ہیتال اچھے تعمیر

بوں، اس کی تعلیم گاہیں اچھی بول، اس کا دفاع مضبوط ہو، یہ بے شار ضرور یات ہیں، لیکن ان ضرور یات اور خواہشات کو پورا کرنے جو وسائل ہیں وہ کم اور محدود ہیں، لیکن ان ضرور یات اور خواہشات کو مقدم ہیں، لیذا اس کے بغیر چارہ نہیں کہ انسان کچھ ضرور یات اور خواہشات کو مقدم رکھے اور کچھ کومؤخر رکھے، اس کا نام ترجیح ہے کہ ایک خواہش کو دوسری خواہش پر ترجیح دے کہ میں کون می خواہش پہلے بوری کروں اور کون می خواہش بعد میں یوری کروں اور کون می خواہش بعد میں یوری کروں۔

اب مثلاً ہماری خواہش ہے جھی ہے کہ کراچی سے لے کر پشاور تک موٹروے ہے اور ایک خواہش ہے جھی ہے کہ ایٹم ہم ہے، اب ہمیں ترتیب قائم کرنی پڑتی ہے کہ اتنا پیرہ تونبیں ہے کہ دونوں کام کریں، للذا جس چیز کی زیادہ ضرورت ہے اس کومقدم کریں گے اور دوسرے پرتر جے ویں گے کہ اس وقت بھارت نے ایٹم بم بنالیا ہے، اگر اس نے کی وقت بھی چلا لیا تو ہمارے لیے مصیبت بن جائے گ، اس لیے پہلی ضرورت ہے کہ ایٹم بم بنا کیں، تو موٹروے کو مؤخر کردیا، گن، اس لیے پہلی ضرورت ہے کہ ایٹم بم بنا کیں، تو موٹروے کو مؤخر کردیا، اس کو ترجیحات کا تعین کہتے ہیں اور ہر معاثی نظام میں یہ پہلا مسئلہ ہوتا ہے کہ ترجیحات کا تعین کہتے ہیں اور ہر معاثی نظام میں یہ پہلا مسئلہ ہوتا ہے کہ ترجیحات کا تعین کہتے ہیں اور ہر معاثی نظام میں یہ پہلا مسئلہ ہوتا ہے کہ ترجیحات کا تعین کہتے ہیں اور ہر معاثی نظام میں یہ پہلا مسئلہ ہوتا ہے کہ ترجیحات کا تعین کیا جائے کہ کون می چیز مقدم ہواور کون می چیز مؤخر ہو۔

#### (Allocation of Resources) وسائل کی شخصیص

یعنی کچے وسائل ہمارے پاس ہیں، زمینیں ہیں، روبیہ ہے، کارخانے ہیں یہ
سب وسائل ہیں۔ ان میں سے کتنے وسائل کو کس کام میں خرچ کیا جائے۔ مثلاً
ترجیحات کا تعین کرلیا کہ ہمیں گندم اگانی چاہیے، وہ بھی ضروریات میں واخل
ہ، چاول اگانے چاہئیں، وہ بھی ضروریات میں داخل ہیں، کیڑا بتاتا چاہیے وہ
بھی ضروریات میں داخل ہے، لیکن کتنی زمینوں میں گندم اگا کی، کتنی زمینوں

میں چاول اگائیں اور کتنی زمینوں میں روئی (کیاس) اگائیں، کتنی زمینوں میں چائے اور کتنے میں تمباکو اگائیں؟ اس طرح کتنے کارخانے کپڑے کے قائم کریں، کتنے جوتے کے قائم کریں اور کتنے اسلحہ کے قائم کریں؟ اس کو وسائل کی شخصیص کہتے ہیں کہ وسائل کو مختلف معاشی سرگرمیوں میں کس طرح مخصوص کیا جائے۔

## (Distribution of Income) مرنی کی تقسیم

تیسرا مسئلہ آمدنی کی تقسیم کا ہے کہ ترجیات کا تعین بھی کر لیا، وسائل کی تخصیص بھی کردی گئ، اب زمینیں کام میں لگی ہوئی ہیں کہ ان کے اندر چاول اگ رہے ہیں، گندم اگ رہی ہے وغیرہ وغیرہ، کارخانے کام میں لگے ہوئے ہیں کہ ان میں کپڑا بن رہا ہے، ان میں جوتے بن رہے ہیں، ضرورت کی دوسری اشیاء بن رہی ہیں، اس تمام عمل پیداوار کے نتیج میں جو آمدنی یا پیداوار حاصل ہواس کو وسائل پیداوار میں کس طرح تقسیم کیا جائے؟ اس کو دولت کی تقسیم بھی کہتے ہیں اور آمدنی کی تقسیم بھی کہتے ہیں اور آمدنی کی تقسیم بھی کہتے ہیں اور آمدنی کی تقسیم بھی کہتے ہیں۔

## (Development) であって

چوتھا مسئلہ ترقی کا ہے'' کما'' اور'' کیفا'' بھی ترقی حاصل ہو، مثلاً انسان کی فطری خواہش ہے کہ وہ ایک حالت پر قائم نہ رہے، بلکہ آگے بڑھے، ای خواہش کا نتیجہ ہے کہ آدمی پہلے گدھے پر سفر کرتا تھا، پھر گھوڑ ہے پر سفر کرنے لگا، پھر اونٹ پر، پھر سائیل بنائی، پھر موٹر سائیل بنائی، پھر موائی بنائی، پھر موائی بنائی، پھر موائی بنائی، پھر موائی

جہاز بنالیا اور اب ہوئی جہاز میں سفر کرتا ہے۔

تو ترقی انسانی فطرت کا ایک تقاضہ ہے، ہم کس طرح اپنی معیشت میں ترقی کرسکتے ہیں، اس کے لیے کون سا راستہ اختیار کرنا چاہیے کہ ہم ایک حالت پر نہ رہیں، بلکہ آگے بڑھتے چلے جائیں۔

یہ وہ چار بنیادی مسائل ہیں جن سے ہر نظامِ معیشت کو سابقہ پڑتا ہے، ترجیحات کا تعین (Determination of priorities)، وسائل کی تخصیص ترجیحات کا تعین (Allocation of Resources)، آمدنی کی تقسیم (Distribution of Resources) ہم جب کی بھی نظامِ معیشت کے اncome) ہم جب کی بھی نظامِ معیشت کے بارے میں بات کریں تو سب سے پہلے ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ اس نظام نے ان چار مسائل کا حل کس طرح تلاش کیا ہے اور ان چار مسائل میں اس نے کیا طریقۂ کارتجویز کیا ہے۔

ان مسائل کے حل میں ایک راستہ سر مایہ دارانہ نظام (Capitalism) اور دوسرا راستہ اشترا کیت (Socialism) نے اختیار کیا ہے۔

## (Capitalism) سرماییدداراندنظام

سرمایہ دارانہ نظام کا فلفہ یہ ہے کہ ان چاروں مسائل کوحل کرنے کا ایک میں مایہ دارانہ نظام کا فلفہ یہ ہے کہ ان چاروں مسائل کوحل کرنے کا ایک می طریقہ ہے کہ ہر انسان کو زیادہ سے زیادہ منافع ماصل جائے، یعنی ہر ایک کو بیہ آزادی دے دی جائے کہ زیادہ سے زیادہ منافع کا نے اور کرمنافع کمائے اور کرنے کی کوشش کرے، جس طرح چاہے معقول حدود میں رہ کرمنافع کمائے اور منافع کمائے کی چد وجہد کرے۔

سرمایہ دارانہ نظام کا فلفہ یہ ہے کہ جب منافع کمانے کے لیے ہرشخص کو آزاد چھوڑا جائے گا تو قدرت کی طرف سے دو طاقتیں الی مقرر ہیں جو اس منافع کمانے کی جد وجہد کو اس طرح استعال کریں گی کہ اس سے یہ چاروں مسائل خود بخو دحل ہوتے چلے جائیں گے، وہ دو طاقتیں کیا ہیں؟

کہتے ہیں کہ ایک رسد (Supply) ہے اور ایک طلب (Demand) ہے، بازار میں جن اشیاء کی مانگ ہوتی ہے ان کو طلب (Demand) کہتے ہیں اور جو سامان بیچنے کے لیے بازار میں لایا جاتا ہے اس کو رسد (Supply) کہتے ہیں۔

### 🐌 قانون قدرت

قدرت کا قانون ہے ہے کہ جب کی چیز کی رسد بڑھ جائے اور طلب کم ہوتو قیمت قیمتیں کم ہوجاتی ہیں، اور اگر کسی چیز کی طلب بڑھ جائے اور رسد کم ہوتو قیمت بڑھ جاتی ہے۔ یہ عام مشاہدہ ہے کہ گرمی میں برف کی بہت ضرورت پڑتی ہے اور بازار میں ضرورت کے بقدر مہیا نہیں ہوتی جس کی وجہ سے قیمت بڑھ جاتی ہے اور برف مہنگی ہوجاتی ہے، اس کے برعس سردی میں برف کی رسد زیادہ ہوتی ہے اور طلب کم ہوتی ہے جس کی وجہ سے قیمت گھٹ جاتی ہے، تو رسد وطلب یہ قدرت کا ایک قانون ہے جس کی انہوں نے نام رکھا ہے ''بازار کی قوتی نام رکھا ہے ''بازار کی قوتی ہیں جو بازار میں کا رضد وطلب یہ قورسز (Market Forces) یہ قدرت کا ایک قانون ہے جس کی انہوں نے نام رکھا ہے ''بازار کی قوتیں ہیں جو بازار

اب ایک طرف قدرتی طاقتیں بازار میں کام کر رہی ہیں، دوسری طرف

آدمی سے بیر کہد دیا کہ زیادہ سے زیادہ منافع کمانے کی جدو جہد کرو۔

اب وہ شخص جب بازار آئے گا تو لاز ما وہی چیز لائے گا جس کی طلب زیادہ ہوگی اور رسد کم ہوگی۔ اسے کہا گیا ہے کہ زیادہ منافع کماؤ! اب وہ سوچ گا کہ بازار میں کس چیز کی طلب زیادہ ہے اور رسد کم ہے، کیونکہ جب وہ چیز لائے گا تو بازار میں زیادہ قیمت وصول ہوگی اور زیادہ منافع کما سکے گا، اگر وہ ایسی چیز بازار میں لے آئے جس کی پہلے ہی رسد زیادہ اور طلب کم ہے تو اس سے نقصان ہوگا۔ جب ہر شخص کو آزادی دے دی گئی کہتم منافع کماؤ تو اب وہ وہی چیز بازار میں لے کر آئے گا جس کی طلب زیادہ ہو اور رسد کم ہو اور اس وقت تک لاتا میں لے کر آئے گا جس کی طلب زیادہ ہو جائے، جس مر مطے پر رسد اور طلب رہوگی اب اگر اور بھی لے کر آئے گا تو اس کا نتیجہ سے ہوگا کہ قیمت گر جائے برابر ہوگی اب اگر اور بھی لے کر آئے گا تو اس کا نتیجہ سے ہوگا کہ قیمت گر جائے گی اور اس کا نقصان ہوگا۔

اگرکوئی گیڑنے کا تاجر ہے تو وہ دیکھے گا کہ بازار میں گیڑا کتنا ہے؟ اگر وہ محسوس کرے گا کہ طلب زیادہ ہے اور بازار میں جو پیداوار ہورہی ہے وہ کم ہے، قیمتیں بڑھ رہی ہیں تو وہ گیڑا بازار میں لائے گا، کپڑے کا کارخانہ لگائے گا، کپڑے کا کارخانہ لگائے گا، کیئ جب رسد اور طلب برابر ہوجائے گی جس کو معاشی اصطلاح میں ''نقطہ توازن'' کہتے ہیں، جب نقطہ توازن قائم ہوجائے گا تو اس وقت بازار میں کپڑا لانا بند کردے گا کیونکہ اس وقت نقصان ہوگا۔

تو سرمایہ دارانہ نظام کا فلسفہ یہ کہتا ہے کہ اس طرح خود بخو د ترجیحات کا لغین ہوجائے گا، ہر آ دمی سوچے گا کہ بازار میں کس چیز کی ضرورت ہے؟ کپڑے کی ضرورت ہوگی تو کپڑا بنائے گا،کسی اور چیز کی ضرورت ہوگی تو وہ لے کپڑے کی ضرورت ہوگی تو کپڑا بنائے گا،کسی اور چیز کی ضرورت ہوگی تو وہ لے

كرآئے گا، جبآدى نفع كمانے كے ليے آزاد جھوڑ ديا كيا تو وہ بازار كى قوتوں کو بروئے کار لائے گا کہ کون ی چیز بنائی جائے اور کون ی چیز نہ بنائی جائے۔ ایک زمین دار ہے وہ زمین کے اندر جاول بھی اگاسکتا ہے، گندم بھی اگاسکتا ہے، کیاس بھی اگاسکتا ہے، تمیا کو اور چائے بھی اگاسکتا ہے، کیکن وہ اگانے سے يملے مسويے گا كەاسےكس چيز ميں زيادہ فائدہ ہوگا، بازار ميں جس كى طلب اور ضرورت زیادہ ہوگی وہ اسے ہی اگائے گا، اگر لوگوں کو آٹا نہیں مل رہا اور وہ افیون کی کاشت کرنے لگے تو وہ احق ہوگا، اس وقت اس کو افیون کا خریدار کوئی نہیں ملے گا، وہ سویے گا کہ آٹے کا ملک میں قبط ہے لہذا گندم اگانا چاہیے، ای ہے تر جیجات کا تعین بھی ہورہا ہے اور وسائل کی تخصیص بھی ہورہی ہے۔

#### (Distribution of Income) ہے (Distribution of Income)



سرمایہ دارانہ نظام یہ کہتا ہے کہ پیداوار کے چارعوامل ہوتے ہیں، لینی کوئی بھی پیداداری عمل ہو اس میں جار چیزیں مل کر کام کرتی ہیں تب کوئی پیدادار وجود میں آتی ہے، مثلاً کیڑے کا کارخانہ ہے اس میں کام کرنے والے جارعوامل ہیں۔

- زمین (Land): ایس جگه جہال کام کیا جائے، یہ ایک عاملِ پیداوار ہے۔
- سرماید(Capital) سرمایہ سے مراد روپیہ ہے، آدی کے پاس روپیہ ہوگا تو وہ اس سے تعمیر کرے گا، مشینری وغیرہ خریدے گا وغيره وغيره\_

- محنت (Labour) یعنی اگر زمین بھی ہوسر مایہ بھی ہو، لیکن محنت نہ ہوتو کام نہیں ہوسکتا، لہذا محنت کرنے کے لیے مزدور لانے پڑتے ہیں۔
- آ جریانظیم: چوتی چیز جس کا اردو میں ترجمہ بڑا مشکل ہے بعض اس کو آجر کہتے ہیں اور بعض ای کو تنظیم کہتے ہیں، ایسا آ دمی جو ان تینوں عوامل کو اکٹھا کر کے ان کی تنظیم کرے اور ان سے کام لے، اس کو انگریزی میں (Entrepreneur) کہتے ہیں، یہ اصل میں فرانسیسی لفظ ہے اس کا اردو میں صحیح ترجمہ: مہم جو' ہے، یعنی جو بیڑا اٹھائے کہ مجھے یہ کام کرنا ہے اور اس میں اپنے مستقبل کو داؤ پر لگائے کہ میں یہ کام کروں گا، خطرہ (Risk) مول لیتا ہے، پھر ان چیزوں کو جمع کرتا ہے، زمین لیتا ہے، سرمایہ مہیا کرتا ہے، مزدور مہیا کرتا ہے اگر یہ خطرہ مول لینا پڑتا ہے کہ جوسامان تیار مہیا کرتا ہے آگے جاکر یہ خطرہ مول لینا پڑتا ہے کہ جوسامان تیار مہیا کرتا ہے آگے جاکر یہ خطرہ مول لینا پڑتا ہے کہ جوسامان تیار مہیا کرتا ہے آگے جاکر یہ خطرہ مول لینا پڑتا ہے کہ جوسامان تیار مہیا کرتا ہے آگے جاکر یہ خطرہ مول لینا پڑتا ہے کہ جوسامان تیار موگا نہ معلوم وہ فروخت ہو یا نہ ہو۔

تو یہ چاروں عواملِ پیداوار (Factors of Production) ہوتے ہیں، زمین، سرمایہ، محنت اور آجر یا تنظیم۔

سرمایہ دارانہ نظام کا فلفہ یہ ہے کہ ان چاروں عوامل نے مل کر آمدنی پیدا کی ہے۔ کی ہے۔ کی اس کے اس کے ان چاروں عوامل کا آمدنی میں حصہ ہے۔

زمین کا حصہ کرایہ ہے لیعنی جس آ دمی نے کاروبار کے لیے زمین دی ہے وہ اس بات کا حقدار ہے کہ اس کو زمین کا کرایہ دیا جائے۔

سرمایے کا حصد سود ہے یعنی جس نے سرمایہ مہیا کیا اس کو اس بات کا حق

ہے کہ وہ سود کا مطالبہ کرے کہ میں اتنا سرمایہ، اتنے پیسے دیے تھے۔مثلاً: میں نے تہمیں ایک لاکھ روپیہ دیا تھا اس میں سے مجھے دس فی صدسود دو۔

محنت لیعنی مزدور کاحق ہے کہ وہ اجرت لیعنی اپنی مزدوری وصول کرے۔

یہ تین چیزیں دینے کے بعد یعنی زمین کا کرایہ (Rent)، سرمایہ کا سود (Interest) اور مزدوری کی اجرت (Wages) جو پچھ بچے وہ آجر یا تنظیم کا منافع (Profit) ہے کیونکہ اس نے ان سب کولگانے کا بیڑہ اٹھایا تھا اور خطرہ بھی مول لیا تھا، لہذا جو پچھ بچے وہ سارا آجر کا منافع ہے۔

سوال: اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ نے بیتو کہہ دیا کہ زمین کا کرایہ طعے گا، سر مایہ کوسود اور مزدور کو اجرت ملے گی، لیکن زمین کو کتنا کرایہ، سر مایہ کو کتنا سود اور مزدور کو کتنی اجرت ملے گی؟ اس کا تعین کیسے ہوگا؟

جواب: سرمایہ دارانہ نظام کا کہنا ہے کہ اس کا تعین بھی وہی رسد وطلب کرے گی، زمین کا کرایہ، مزدور کی اجرت اور سرمایہ کا سود ان کی مقدار کا تعین بازار کی قوتیں رسد اور طلب ہی کریں گی، مثلاً زید کو ایک کارخانہ لگانا ہے، اس کے لیے زمین چاہیے۔

اب دیکھنا یہ ہے کہ زمین کی کتنی رسد ہے اور طلب کتنی ہے؟ آیا زمین کرایے کرایے پر لینے والا زید تنہا ہی ہے یا اور لوگ بھی اس فکر میں ہیں کہ زمین کرایے پر لیس، اگر زید تنہا ہی زمین کا لینے والا ہے تو اس کا مطلب ہے کہ زمین کی طلب کم اور رسد زیادہ ہے لہذا زمین کا کرایہ بھی کم ہوگا اور اگر ساری قوم زمین کی رسد کم اور زمینیں گئی چنی ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ زمین کی رسد کم سائش میں ہے اور زمینیں گئی چنی ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ زمین کی رسد کم

ہے اور طلب زیادہ ہے لہذا زمین کا کرایہ بھی زیادہ ہوگا، تو رسد اور طلب کی طاقتیں جہاں مل جائیں گی وہاں کرایے کا تعین ہوگا۔

فرض کریں زید کو زمین کی ضرورت ہے اور وہ ایک ہزار سے زیادہ کرایہ نہیں وے سکتا، اب وہ ایک ہزار ماہانہ کے حساب سے زمین کی تلاش میں نکلا، بازار میں جا کر دیکھا کہ وہاں پوری قوم زمین کی تلاش میں پھر رہی ہے، کوئی پانچ ہزار ماہانہ دینے کو تیار ہے، کوئی سات ہزار دینے کو تیار ہے اور زمینیں کم ہیں تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ زید کو ایک ہزار میں زمین نہیں سلے گی، لہذا اسے چارو ناچار یا نی ہوگا۔

اسی طرح اگر زمین والا دل میں بیدارادہ بٹھا لیتا ہے کہ میں اپنی زمین دی ہزار ماہانہ سے کم پر نہیں دوں گا، بازار میں جاکر دیکھتا ہے کوئی پانچ ہزار دینے کو تیار نہیں کہ زمین کی رسد زیادہ ہوگئ ہے اور طلب کم ہے لہذا وہ لازماً پانچ ہزار میں دینے پر مجبور ہوگا۔

تو پانچ ہزار کا نکتہ ایسا ہے جس پر رسد وطلب جا کرمل جائیں گے اور کراہیہ متعین ہوجائے گا، تو زمین کا کراہے متعین کرنے کا بیطریقہ ہے کہ رسد وطلب کی طاقتیں متعین کریں گی۔

سود میں بھی یہی طریقہ ہے کہ آدمی کاروبار کے لیے روپیہ چاہتا ہے، وہ بینک اس کو کہتا ہے کہ بینک اس کو کہتا ہے کہ بینک کے پاس جاتا ہے کہ کاروبار کے لیے پیسے چاہئیں، بینک اس کو کہتا ہے کہ میں اسے سود پر مہیا کروں گا، اب اگر روپے کی طلب زیادہ ہے اور روپیم ہے تو سود پر مہیا کروں گا، اب اگر روپے کی طلب تو کم ہے، تو سود کی شرح بڑھ جائے گی اور اگر اس کے برعکس روپے کی طلب تو کم ہے،

رسد زیادہ ہے تو سود کی شرح گھٹ جائے گی، تو یہاں بھی رسد اور طلب مل کر سود کی شرح متعین کریں گے۔

یمی معاملہ مزدور کا بھی ہے اگر بازار میں مزدوروں کی رسد زیادہ ہے، ہزاروں جوتے چٹاتے پھر رہے ہیں کہ کہیں سے روزگار ملے، کارخانے کم ہیں تو اجرت بھی کم ہوگی اس واسطے کہ رسد زیادہ ہے۔

کارخانے دار کے پاس مزدور جاتا ہے کہ مجھے رکھ لو، وہ کہتا ہے کہ میں نہیں رکھتا، مزدور کہتا ہے کہ مجھے ایک روپیہ یومیہ پر رکھ لو مگر رکھ لو، اب کارخانے دار سوچتا ہے کہ دوسرا آدمی دوروپے یومیہ پر کام کررہا ہے یہ اس سے ستا پڑتا ہے اس لیے دوسرے آدمی کی چھٹی کرادی اور اس سے کہا کہتم آجاؤ۔

اس کے برعکس اگر مزدوری کرنے والے کم ہوں اور محنت طلب کرنے والے زیادہ ہوں تو اس صورت میں اجرت بڑھ جائے گی۔

یہاں ہمارے ملک میں چونکہ بے روزگار زیادہ ہیں اس لیے اجرتیں کم ہیں، لیکن انگلینڈ میں جاکر دیکھ لیں وہاں اجرتیں آسانوں پر پہنی ہوئی ہیں، ہم لوگ عیش کررہے ہیں، گھروں میں کام کرنے کے لیے نوکر موجود ہیں، لیکن وہاں اگر گھر میں کام کرنے کے لیے نوکر موجود ہیں، لیکن وہاں اگر گھر میں کام کرنے کے لیے نوکر رکھنا پڑجائے تو دیوالیہ نکل جائے اس لیے کہ نوکر اتنا مہنگا ملتا ہے، اجرتیں بڑھی ہوئی ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ مزدوروں کی رسد کم اور طلب نے یادہ ہے، چنانچہ مزدور کی اجرت بھی رسد اور طلب کے نتیج میں متعین ہوگی۔

## ریک چوتھا مسکہ ترقی (Development) کا ہے

جب آپ نے ہرانسان کو منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دیا تو وہ بازار میں الیم چیز لانے کی کوشش کرے گا جو زیادہ دکش اور مفید و پائیدار ہو اور لوگ اس کی طرف زیادہ رغبت کریں۔

اگرایک آدی کار بنا رہا ہے اور سالہا سال سے ایک ہی طرح کی کار بنائے جارہا ہے تو اس سے لوگ اکتا جائیں گے، تو وہ چاہے کہ میں کار کو ایسا بناؤں کہ اس کے نتیج میں لوگوں سے زیادہ پینے مانگ سکوں، تو وہ اس کے اندر کوئی نہ کوئی نئی چیز لگا دے گا۔ اللہ تعالی نے انسان کو اختراع کی جو صلاحیت ودیعت فرمائی ہے اس کو بروئے کار لا کر انسان نئی سے نئی چیز پیدا کرتا ہے تو ترقی خود بخود ہوتی چلی جائے گی، جب انسان کو زیادہ منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دیا تو اب انسان ایک سے ایک چیز پیدا کرے گا، بازار میں دیکھ لیس بی ہورہا ہے، ہرروز نئی پیدا وار سامنے آتی ہے، اس لیے کہ آدمی سوچتا ہے کہ میں ہرروز نئی چیز لے کر آؤں جس کی طرف لوگ بھاگیں، اس طرح کی سے دن بدن ترقی ہورہی ہے۔

تو خلاصہ یہ نکلا کہ سرمایہ دارانہ نظام کے فلفے میں معیشت کے تمام مسائل علی خلاصہ یہ نکلا کہ سرمایہ دارانہ نظام کے فلفے میں معیشت کے تمام مسائل علی کرنے کے لیے ایک ہی جادو کی چھڑی ہے یعنی رسد اور طلب کی بازار کی قوتیں، اس کو مارکیٹ میکنزم (Market Mechanism) بھی کہتے ہیں۔

سرمایدداراندنظام کے اصول سرمایدداراندنظام کے بنیادی اصول تین ہیں۔



- انفرادی ملکیت کا احترام که ہرشخص کی ملکیت کا احترام کیا جائے۔
  - منافع کمانے کے لیےلوگوں کوآ زاد حچوڑ نا۔
- اور حکومت کی طرف سے عدم مداخلت لینی حکومت جے میں مداخلت نہ کرے کہ تاجروں پر یابندی لگا رہی ہے، بیر کر رہی ہے، وہ کر رہی ہے، بلکہ انہیں آ زاد حیوڑ دو۔

سوال:مهم جوليني آجر ياتنظيم كا منافع توطلب ورسد ي تعين نهيل موا؟

جواب: وہ اس طرح سے متعین ہوا کہ جب طلب ورسد سے اجرت بھی متعین ہوئی، سود بھی متعین ہوا، کرایہ بھی متعین ہوا اور جو چیز باقی بے اس کا نام منافع ہے، اور باتی بیخ والی مقدار کتنی ہے؟ وہ موقوف ہے ان تینول چیزول کے تعین پر اور یہ تینوں چزیں رسد وطلب سے متعین ہوتی ہیں لہذا وہ بھی بالواسطه رسد وطلب سے متعین ہور ہا ہے۔

دوسرا یہ کہ جب وہ اپن چیز اپنی پیداوار بازار لے کر گیا تو وہال جتنی قیت ملے گی وہ طلب ورسد کی حیثیت سے حاصل ہوگی، پھر اس قیمت میں سے ان تینوں کو جو ادائیگی ہوگی وہ بھی طلب ورسد کی بنیاد پر ہوگی، لہذا جو باقی بحے گا وہ بھی در حقیقت طلب ورسد کا ہی کرشمہ ہے، یہ سرمایہ دارانہ نظام کے فلیفے کا خلاصہ ہے۔

#### (Socialism) اشتراكيت

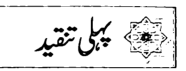


اشراکیت میدان میں آئی، اس نے کہا کہ جناب آپ نے معیشت کے

معاملات دین کا ایک اہم شعبہ

اتنے اہم اور بنیادی مسئلے کو طلب ورسد کی اندھی اور بہری طاقتوں کے حوالے کردیا ہے، آپ نے کہا کہ ہرکام اس سے ہوگا یہ تو بڑا خطرناک معاملہ ہے، اس پراشتراکیت نے دو بنیادی تنقیدیں کیں۔

#### سرمايه دارانه نظام پر تنقيدي



اشتراکیت کی طرف سے بیتنقید کی گئی کہ آپ بیفرماتے ہیں کہ ہر آدمی بازار میں وہی چیز لائے گا جس کی بازار میں زیادہ طلب ہوگی اور جب طلب رسد کے برابر ہوجائے گی تو بنانا چھوڑ دے گا اس واسطے کہ مزید بنائے گا تو نفع کم ہوگا۔

اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے اس زعم باطل کے واشگاف ہوتے ہوتے کروڑوں ٹن سامان ضرورت سے زیادہ بن گیا، تب آنکھیں کھلیں کہ یہ تو بہت زیادہ ہوگیا، بازار میں قیمتیں گرنے لگیں، کساد بازاری آگئ، کارخانے بند ہونا شروئ ہوگئے، اس واسطے کہ سامان ضرورت سے زیادہ ہوگیا، بازار میں قیمتیں اتی گر گئیں کہ لاگت بھی وصول نہیں ہورہی ہے، کارخانے بے کار ہورہے ہیں، انہوں نے کہا کہ انہیں بند کردو، چنانچہ کارخانے بند ہوگئے، کارخانے بند ہونے کا مطلب ہے کہ ہزارہا مزدور بے کار۔ نتیجہ یہ ہوا کہ بے روزگاری پھیل گئ، اس کو کساد بازاری کہتے ہیں اور بیاتی بڑی بلا ہے کہ معاشی بیاریوں میں شاید اس سے زیادہ خطرناک بیاری اورکوئی نہیں ہے۔

آج لوگ بیجھتے ہیں کہ افراطِ زر بہت بڑی بلا ہے لیعنی قیمتوں کا چڑھ جانا، لیکن قیمتوں کے چڑھ جانے سے کساد بازاری زیادہ خطرناک چیز ہوتی ہے، اس کے نتیج میں ملک معاشی طور پر تباہ ہوجا تا ہے، کارخانے بند اور لوگ بے روزگار ہوجاتے ہیں۔

اب چونکہ کساد بازاری ہے لوگوں نے کہا کارخانے مت لگانا جو سامان بنا تھا وہ سے داموں بک گیا، لوگ ڈر اور خوف میں بتلا ہیں کہ کارخانے مت لگانا کیونکہ اس میں نقصان ہے، یہاں تک کہ رسد کم پڑگی اور طلب بڑھ گی، اب مزید کوئی سامان بنانے کے لیے تیار نہیں کیونکہ دودھ کا جلا چھاچھ کو بھی چھونک مزید کوئی سامان بنانے کے لیے تیار نہیں کیونکہ دودھ کا جلا چھاچھ کو بھی چھونک مشلاً میں کپڑے کا کارخانہ نہیں لگاؤں گا کیونکہ میں اس سے تہاہ ہو چکا ہوں، لوگ کپڑے مانگ رہے ہیں اور وہ نہیں مل رہے ہیں، اب طلب ہیں، پھر اچا نک پچھ لوگ آتے ہیں کہ اب حالات بدل گئے ہیں، اب طلب بڑھ گئی ہے، چلو اب کارخانے لگاتے ہیں، لیکن یہ جو درمیانی وقفہ تھا یہ بڑھ گئی ہے، چلو اب کارخانے لگاتے ہیں، لیکن یہ جو درمیانی وقفہ تھا یہ

البتہ جائز اگر ہے تو وہ محنت کی مزدوری ہے اور جو حقیقت میں آمدنی کی مستحق تھی اس کو آپ نے رسد وطلب کے تابع کردیا اور وہ جتنی کم ہو کوئی حرج نہیں ہے حالانکہ حقیق مستحق تو وہی تھا، لہذا آپ کا فلفہ ہالکل بیوتونی کا فلفہ ہے، نہیں ہے حالانکہ حقیق مستحق تو وہی تھا، لہذا آپ کا فلفہ ہے؟ لغویت ہے اور ناانصافی پر مبنی ہے، پھرضیح بات کیا ہے؟

کہتے ہیں کہ صحیح بات ہے ہے کہ ساری زمین اور سارے وسائلِ پیداوار کی کی شخص ملکیت میں نہوں ہونی چا نہیں، نہ زمین کسی کی شخص ملکیت میں نہوں ہونی چا نہیں، نہ زمین کسی کی شخص ملکیت میں ہو، بلکہ ہونا یہ چا ہے کہ سب کو سرکار کی تحویل میں دے دیا جائے جو نمائندہ حکومت ہے، جمہوری حکومت ہے اس کی تحویل میں دے دیے جائیں کہ زمینیں بھی تمہاری ملکیت میں اور کارخانے بھی تمہاری ملکیت میں اور آپ چاروں مسائل لیمنی ترجیحات کا تعین opriorities) میں اور آپ چاروں مسائل کی تخصیص (Allocation of Resources)، آ مدنی کی تقسیم (Development) اور ترتی (Distribution of Income) اور ترتی کی مضوبہ بندی کے ذریعے حل کریں، یعنی منصوبہ بنائیں کہ ہمارے ملک میں کتنی کومنصوبہ بندی کے ذریعے حل کریں، یعنی منصوبہ بنائیں کہ ہمارے ملک میں کتنی آبادی ہے، فی کس کتنی گرا چا ہے اور فی کس کتنی چا ہے جا ہے؟

ال حماب سے یہ دیکھیں کہ ہمارے پاس کتی زمینیں ہیں؟ اب منصوبہ بندی کر کے جتنی ضرورت ہواس منصوبہ کے مطابق اتی زمین میں گندم اگاؤ، اتی زمین میں چاول اگاؤ اور اسنے ہی کارخانے لگاؤ، جتنے معاشی فیصلے کرو وہ منصوبہ بندی سے کرو اور پھر اس طرح جو پیداوار حاصل ہو وہ جو مزدور کام کر سے ہیں ان میں تقسیم کردو، اللہ اللہ خیر سلا، نہ سود، نہ سرمایہ، نہ کرایہ، نہ منافع۔

مبلد <sup>آی</sup>نتر

تو ساری زمین سارے کارخانے سب پھوتو می ملیت میں لے لیں اور مصوبہ بندی کر کے ترجیحات کا تعین کریں، وسائل کی شخصیص کریں، آمدنی کی تقسیم کریں اور ترقی کے مسائل کو منصوبہ بندی سے حل کریں، یہ اشتراکیت کا فلفہ ہے۔

ای واسطے اشراکیت کا دوسرا نام منصوبہ بند معیشت ہے جسے پلینڈ اکانوی (Planned Economy) کہتے ہیں اور سرمایہ دارانہ معیشت کا دوسرا نام مارکیٹ اکانوی (Market Economy) ہے، لینی بازار کی معیشت، کیونکہ وہاں بازار کا تصور نہیں وہ محض نام نہاد بازار ہواں بازار کا تصور نہیں وہ محض نام نہاد بازار ہے، کیونکہ کارخانے سب حکومت کے ہیں، جو بیدا وار ہورہی ہے اس کی قیمت حکومت نے مقرر کر دی، بازار میں جو بیچنے کے لیے بیٹھا ہے وہ اس کا مالک نہیں ہے، حکومت کا کارندہ ہے، قیمت متعین ہے بھاؤ تاؤ کا سوال نہیں، بلکہ گورنمنٹ نے جو قیمت مقرر کر دی ای قیمت پر چیز ملے گی، لینا ہو لے لو ورنہ بھا گو، لہذا بازار کا وہ تصور جس سے ہم متعارف ہیں (Competition) ہورہا ہے، مقابلہ بازار کا وہ تصور جس سے ہم متعارف ہیں (Competition) ہورہا ہے، مقابلہ بورہا ہے، یہنیں ہے اس لیے اس معیشت کو منصوبہ بند معیشت کو منصوبہ بند معیشت Economy)

یمی وجہ ہے کہ جہال سرمایہ دارانہ نظام ہوتا ہے وہال ہرآدمی اپنی اپنی پیداوار کو رواح وین کے طرح طرح کے طریقے اختیار کرتا ہے، پیلٹی کرتا ہے، اشتہار چھاپتا ہے، شہر کے اندر اشتہارات کے بورڈ نظر آتے ہیں، اشتراک ملک میں ان چیزوں میں سے آپ کو کھے نہیں ملے گا، نہ وہال بورڈ ہے، نہ وہال اشتہار ہے اس لیے کہ کی کو اس کی ضرورت ہی نہیں، کیونکہ کوئی چیز ذاتی ملکیت

میں نہیں ہے، بازار میں جو پچھ فروخت ہور ہا ہے جاکر بازار میں دیکھیں اگر پہند آجائے تو قیمت لکھی ہوئی ہے لے لیں، اگر نہیں پہند تو نہ لیں، اس لیے اس میں بازار کا تصور نہیں ہے، اس اس کو پلینڈ اکانومی (Planned Economy) یعنی منصوبہ بند معیشت کہتے ہیں اور اُس کو مارکیٹ اکانومی (Marketo) بازار کی معیشت کہتے ہیں۔

## اشتراکی نظام پر تبصره

The second secon

and the second of the second o

جہاں تک اشراکیت کا تعلق ہے اس نے جو فلسفہ پیش کیا اس میں بنیادی غلطی ہے ہے کہ ان کے بنیادی فلسفے کے مطابق معیشت کے جتنے مسائل ہیں ان کے نزدیک سب کاحل ہے ہے کہ تمام وسائل پیداوار قومی ملکیت میں لے کر ان کی منصوبہ بندی کی جائے، درحقیقت ہے ایک مصنوع اور استبدادی طریقہ ہے۔

معیشت بھی معاشرت کے بے شار مسائل میں سے ایک مسئلہ ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس دنیا کا نظام ایسا بنایا ہے کہ اس میں پسند اور ناپسند کے فیصلے منصوبہ بندی کی بنیاد پرنہیں ہو سکتے۔

مثال کے طور پر شادی بیاہ کا معاملہ ہے، اس میں مرد کو اپنے لیے مناسب عورت چاہیے اور ہوتا یہ ہے کہ لوگ آپس میں ایک دوسرے کی تلاش میں رہتے ہیں اور پھر آپس میں بات چیت ہوکر معاملہ طے پاتا ہے۔ اب اس معاملہ میں بعض اوقات فیصلوں میں غلطیاں بھی ہوجاتی ہیں اور جوڑ شخے نہیں بیضتا، آپس میں نا تفاقی اور ناچاتی بھی پیش آتی ہے۔ اب اگر کوئی شخص یہ کے کہ یہ ناچا قیاں اس لیے ہور ہی ہیں کہ یہ باہمی اب اگر کوئی شخص یہ کے کہ یہ ناچا قیاں اس لیے ہور ہی ہیں کہ یہ باہمی

پند وناپند سے فیصلے ہور ہے ہیں لہذا اب منصوبہ بندی کروکہ ملک میں کتنے مرد ہیں؟ اور کتنی عورتیں؟ اس حساب سے منصوبہ بندی کی بنیاد پر ان کی شادیاں کرائی جا عیں تو ظاہر ہے یہ چلنے والی بات نہیں ہے، یہی معاملہ معیشت کا بھی ہے کہ اس میں ہر ایک آ دمی کی افرادہ طبع ہوتی ہے، اس افرادہ طبع کو معیشت کے معاملات میں استعال کرنا پڑتا ہے۔

اب اگر اس کی منصوبہ بندی کردی جائے کہ تم فلاں کارخانے میں کام کروگے یافلاں زمین پرکام کروگے اور اس کو اس سے مناسبت نہیں تو اس طرح اس کی صلاحیتوں سے سیح کام نہیں لیا جا سکے گا اور اس کی صلاحیتوں سے سیح کام نہیں لیا جا سکے گا اور یہ نظام شدید قسم کے استبداد کے بغیر چل بھی نہیں سکتا۔

مثلاً ایک شخص کی ڈیوٹی روئی کے کارخانے میں لگادی جائے کہ جاکر روئی کے کارخانے میں لگادی جائے کہ جاکر روئی کے کارخانے میں کام کرو، اس کا دل وہاں کام کرنے کونہیں چاہ رہا ہے، وہ بھاگنا چاہتا ہے تو اسے استبداد کے ذریعے ہی روکا جا سکتا ہے، لہذا شدید قتم کی جکڑ بند اور شدید قتم کا استبداد جب تک نہ ہواس وقت تک نہ نظام نہیں چل سکتا، چنانچہ دنیا میں یوں تو استبداد اشراکیت میں قااتنا کی اور نظام میں مشکل سے ملے گا۔

خلاصہ یہ کہ اشراک نظام میں فردکی آزادی بالکل سلب ہوجاتی ہے اور اس کا بتیجہ یہ ہے کہ جب آزادی سلب ہوجائے گی اور آدی کو مجور کردیا جائے گا تو وہ اپنے ذوق وشوق سے محنت کرنے سے کترائے گا اور یہ قدرتی بات ہے کہ جب کسی شخص کا ذاتی مفاد کسی چیز سے وابستہ ہوتا ہے تو اس سے اس کی دلچہی بڑھ جاتی ہے اور اگر ذاتی مفاد وابستہ نہ ہوتو دلچہی اس درجے برقر ارنہیں رہتی، تو وہاں

به نائد

اشراکی نظام کے اندر چونکہ صنعتیں اور کارخانے ہیں وہ کسی انسان کی ذاتی ملکیت میں تو ہوتے نہیں، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جتنے لوگ کام کرتے ہیں ان کو ہرصورت میں تنخواہ ملتی ہے، اس صنعت کوتر تی ہو یا نہ ہو، فائدہ پہنچے یا نہ پہنچے، فروغ ہو یا نہ ہو، اب کیول اس کے اندر زیادہ محنت کرے، کیول زیادہ وقت صرف کرے، نتیجہ یہ کہ دلچیں برقرار نہیں رہتی، ڈیوٹی تو ان کوآٹھ گھنٹے ادا کرنی ہے۔

یکی وجہ ہے کہ آپ خود اپنے ملک پاکتان میں دیکھ لیجے کہ بھٹو صاحب کے ابتدائی دور کے اندر انہوں نے بہت سی صنعتیں قومی ملکیت میں لیں، جتنی صنعتیں قومی ملکیت میں لیں، جتنی صنعتیں قومی ملکیت میں گئیں سب ڈوبیں، اور اس کا انجام بالآخر یہ ہوا کہ وہ نقصان میں گئیں، انہوں نے خسارہ اٹھایا اور اب آخر کار سب مجبور ہورہے ہیں کہ ووبارہ ان کو نیلام کر کے شخص ملکیت میں دیا جائے تا کہ وہ صنعتیں صحیح طریقے سے کام کر سکیں۔

آج کل یونا یکٹر بینک کا بہت بڑا اسکیٹرل چل رہا ہے (جو حبیب بینک کے بعد ملک کے دوسرے نمبر کا بینک ہے) اب اس کا حال یہ ہور ہا ہے کہ دیوالیہ نکلنے کے قریب ہے اور اب اس کو بالآخر افراد کے حوالے کرنے کی فکر کی جارہی ہے، اشتراکی ممالک میں ہم نے خود اس کا مشاہدہ کیا، کیونکہ دکا ندار کو اس جارہی ہے، اشتراکی ممالک میں ہم نے خود اس کا مشاہدہ کیا، کیونکہ دکا ندار کو اس حالی دلیے نہیں ہوتی کہ سامان زیادہ بک رہا ہے یا کم بک رہا ہے، دونوں حالتوں میں ان کو وہ تخواہ ملنی ہے جو مقرر ہے، تو اس واسطے وہ گا کہوں کو متوجہ کرنے کے لیے فکر نہیں کرتا۔

الجزائر كاايك چشم ديد حال

الجزائر میں ایک دکان میں خود میرا ایک واقعہ پیش آیا کہ جھے ایک تفسیر جو

"التحرير و التنوير" علامه طاہر بن عاشوركى ہے وہ خريدنى تھى، تو شام ك وقت یا نچ بجنے کا وقت قریب تھا، میں نے اس سے کہا کہ بھی میں بی تفسیر خریدنا چاہتا ہوں اور تفسیر خریدنے کے معنی یہ تھے کہ وہ بارہ سو (الجزائری) دینار کی تھی، لیکن میرے پاس الجزائری دینار نہیں تھے، امریکی ڈالر تھے، میں نے اس سے کہا کہ بھی میں جا کر اس کو تھلوا کر لاتا ہوں، آپ براہ کرم اتنی دیر میرا انتظار میجے تو اس نے جواب دیا کہ نہیں یا نچ بجے دکان بند ہوجائے گی، میں نے کہا کہ مجھے صرف یانچ منٹ کی مہلت دیجیے، میں جلدی سے جا کر اس کو الجزائری دینار میں تبدیل کراکے دوڑتا ہوا پہنچا اور پانچ نج کر ایک یا دومنٹ ہوئے تھے كه دكان بند موكئ تقى اور دكان دار غائب، نتيجه بهركه وه الجزائري دينار آج تك میرے یاس پڑے ہوئے ہیں، کہیں اس کی کوئی قیت نہیں ہے اور بھی الجزائر جانا ہوا تو استعال ہوں گے ورنہ دنیا میں کوئی اس کو لینے کے لیے تیار نہیں ہے، یہ ایک واقعہ ہے جو میں نے آپ کو بتایا اور سے عام ہے کہ گا ہکوں کو متوجہ کرنے کے لیے اشراکی ملک میں کوئی دلچین نہیں لیتا، اس واسطے نہیں لیتے کہ سامان زیادہ کے یا نہ کے اس سے اس کا کوئی واسطنہیں، اس کا نتیجہ بیہ ہے چوہترسال تک اشتراکی نظام نے جس ملک کے اندر اپنا تسلط قائم رکھا بالآخر وہیں اس کا برا حال ہوگیا اور لوگ اسے چھوڑنے پر مجبور ہو گئے۔

دوسری طرف یہ کہا گیا تھا کہ سرمایہ دارانہ نظام میں لوگوں نے وسائلِ پیداوار پر قبضہ کر رکھا ہے، زمینوں پر، کارخانوں پر اور لوگوں پرظلم ڈھا رہے ہیں، اگر دیکھا جائے تو پہلےظلم ڈھانے والے ہزاروں کی تعداد میں تھے،لیکن اب جب ساری دولت سمٹ کر حکومت کے ہاتھوں میں آگئ جس کا مطلب ہے

چندسو افسران کے ہاتھوں میں، تو جب بیرافراد دولت کے اتنے بڑے تالاب پر قابض ہو گئے تو ان کی بدعنوانیاں، ان کی نوکر جاہی اور ان کی بد کرداریاں بہت زیادہ ہونے لگیں، کیونکہ اگر ایک آ دمی ایک کارخانہ کا مالک ہے اور وہ لوگوں پر ظلم ڈھاتا ہے تو جو گروپ ملک کی تمام دولت پر قابض ہووہ اس سے زیادہ ظلم کا ارتکاب کرے گا اور اس کا نتیجہ بیہ ہو ہوگا کہ بہت سارے چھوٹے چھوٹے سرمایہ دارختم ہوجائیں کے اور ان سب کی جگہ ایک بڑا سرمایہ دار وجود میں آجائے گا جو دولت کے سارے وسائل کومن مانی طریقے سے استعال کرے گا۔ چونکه اشتراکی نظام میں فرد کی آزادی سلب کر لی گئی تھی اور کی طبعی افناد کو مرنظرنہیں رکھا گیا تھا اس لیے یہ نظام چوہتر (۷۴) سال چلنے کے بعد زمین پر منہ کے بل گر پڑا، اس نظام کا تجربہ بھی ہوگیا اور تجربہ سے بھی میہ پتہ چل گیا ہے كه بيه غلط نظام تھا۔

#### 🧬 سرمایددارانه نظام پرتبصره



سرمایہ دارانہ نظام کی غلطی کو سمجھنے کے لیے ذرا دقتِ نظر کی ضرورت ہے، کیونکہ جہاں تک سرمایہ دارانہ نظام کے اس کتے کا تعلق ہے کہ معیشت کے فیصلے منصوبہ بندی کی بنیاد پرنہیں، بلکہ بازار کی قوتوں کی بنیاد پر ہیں، رسد وطلب کی طاقتوں کی بنیاد پر ہیں، یہ فلسفہ بنیادی طور پر غلط نہیں اور قرآن وسنت سے اس ى تائير موتى ہے، قرآنِ كريم ميں الله تعالى فرمايا:

> نَحْنُ قَسَنْنَا بَيْنَهُمْ مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَا وَالدُّنْيَا وَرَفَعُنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا

سُخْهِيًا(١)

دنیوی زندگی میں ان کی روزی کے ذرائع بھی ہم نے ہی ان کے درمیان تقیم کر رکھے ہیں اور ہم نے ہی ان میں سے ایک کو دوسرے پر درجات میں فوقیت دی ہے، تا کہ وہ ایک دوسرے سے کام لے سیس۔

ان کے درمیان معیشت کی تقسیم کی ہے اور ان میں سے بعض کو بعض پر درجات کی فوقیت عطا کی ہے تاکہ ان میں سے ایک دوسرے سے کام لے حکیں۔ اس کا حاصل میر ہے کہ ہم نے ایسا نظام بنایا ہے کہ بازار میں چنچنے کے بعد مختلف لوگ اپنی افقاد طبع کے مطابق لوگوں کی طلب پوری کرتے ہیں، اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ بازار میں رسد وطلب کا نظام شریعت نے قائم کیا ہے۔

ایک حدیث میں سرکار دوعالم من النا ایج نے ارشاوفر مایا:

"والايبع حاضر لباد"(٢)

کہ کوئی شہری کسی دیباتی کا مال فروخت نہ کرے، وہاں ایک روایت میں میر الفاظ بھی ہیں کہ آپ مان فائیل ہے ارشاد فرمایا:

"دعواالناسيرزقالله بعضهم عن بعض

<sup>(</sup>۱) سورةالزخرفآيت(۳۲)ـ

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۷۲/۳ (۲۱۵۸)۔

<sup>(</sup>r) صحيح مسلم ٢/١١٥٧ (r)

لوگوں کو چھوڑ دو کہ اللہ تعالیٰ ان میں سے بعض کو بعض کے ذریعے رزق عطا فرمائیں، یعنی چھ میں مداخلت نہ کرو۔

اس سے بھی اس بات کی تائیہ ہوتی ہے کہ اسلام نے بازار کی قو توں کو تسلیم کیا ہے، انفرادی ملکیت کو بھی تسلیم کیا ہے، منافع کے محرک کو بھی تسلیم کیا ہے کہ آدمی اپنے منافع کے منافع کے مرک کو بھی تسلیم کیا ہے کہ اپنے منافع کو حاصل کرنے کے لیے انسان کو اس طرح آزاد چھوڑ دو کہ وہ جس طرح چاہنے نفع کمائے، اس پر کی قسم کی پابندی عائد نہیں کی گئی، جس کا بتیجہ یہ ہوا کہ جب منافع حاصل کرنا مقصود ہو تو جو بھی طریقہ چاہو استعال کرو، چاہ سود کے ذریعے ہو، چاہے سٹہ بازی کے ذریعے ہو، مطال وحرام کی کوئی تفریق نہیں، بلکہ یہ کہا کہ جس طرح بھی تمہیں منافع ملے کماؤ، حل اور عریاں فلمیں تیار کرو، اس میں منافع مل رہا ہے، نہتو کوئی اخلاقی پابندی ہے، لہذائنگی فلمیں تیار کرو، اس میں منافع مل رہا ہے، عریاں رسالے اور عریاں فلمیں مغربی ممالک میں بھیلی ہوئی ہیں۔

ایک عریاں بالکل مادر زاد برہنہ تصویروں کا رسالہ ہے، اس کے ایک مہینہ میں ہیں ملین نسخ فروخت ہوتے ہیں، ہیں ملین کے معنی ہیں دوکروڑ، ایک مہینہ میں دو کروڑ نسخ فروخت ہوتے ہیں، تو جب نفع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دیا گیا تو انسان کے فطری جذبات کو برا پیختہ کر کے نفع کمایا۔

### اول گرلز (Model girls) کی کار کردگی

کھ فرصے پہلے ایک امریکی رسالہ (Times) میں اطلاع آئی تھی کہ امریکہ میں فدمات کے میدان میں جوسب سے زیادہ کمانے والا طبقہ ہے وہ

ماؤل گرل (Model girl) ہے، کئی ملین ڈالر یومیہ کماتی ہیں، تو جب منافع کمانے کا ہر طریقہ جائز ہوگیا تو اس میں حلال وحرام کی کوئی تفریق نہیں رہی، جائز وناجائز، اخلاقی وغیر اخلاقی، مناسب اور نامناسب کی کوئی تفریق نہیں رہی۔

### عصمت فروشی کا قانونی تحفظ

عصمت فروش کا بتیجہ یہ ہوا کہ اس کے کاروبار کو بہت سے مغربی ملکوں میں قانونی تحفظ حاصل ہے، اگر چہ بہت سے ملکوں میں اب بھی قانونا منع ہے، لیکن بہت سے ملکوں نے اس کو قانونا تحفظ فراہم کردیا ہے۔ پچھلے دنوں لاس اینجلس میں عصمت فروش عورتوں کی کانفرنس منعقد ہوئی جس میں یہ مطالبہ کیا گیا تھا کہ جن ملکوں نے ابھی تک لائسنس نہیں دیا وہ بھی لائسنس دیں، تو جب منافع کمانے کے لیے ہرشخص آزاد ہے اور اس پر کوئی پابندی، کوئی رکاوٹ نہیں ہے تو وہ ہر طریقہ اختیار کرے گا۔

ایک انٹرنیشنل ماڈل گرل کے بارے میں لکھا ہے کہ وہ دوسرے ملکوں کی کمپنیوں کے ساتھ بھی ماڈلنگ کرتی ہے، اس کی فیس اس کے لگ بھگ ہوتی ہے وہ تو علیحدہ اور دوسرے ملکوں میں جانے کا فرسٹ کلاس فکٹ کا کرایہ الگ، فائیو اسٹار ہوئل میں تھہرنے کا خرچہ الگ اور معاہدہ یہ ہوتا ہے کہ تین سال تک وہ کمپنی جتنی مصنوعات بنائے گی اس کی منہ مانگی مقدار اس کو مفت فراہم کرے گی، اس طرح کی شرائط عائد ہوتی ہیں اور اس کے نتیج میں اشیاء کی لاگت میں اضافہ ہوتا ہے اورعوام اس کو برداشت کرتے ہیں، اس کے نتیج میں یہ جو کہا گیا ہے کہ برایک آ دمی کو آزاد چھوڑ دو اس سے اخلاقی خرابیاں بے انتہاء پیدا ہوتی ہیں اور ہراوں اور عوام سے بیسے سیٹنے کا ہر طریقہ جائز قرار دے دیا اور سمٹ سمٹ کر امیروں اور

طاقتوروں کے پاس جارہا ہے، بے چارہ غریب آدمی پس رہا ہے، اس لیے کہ وہ جو بھی چیز خرید نے جائے گا اس کے اندر ساری لاگتیں، ساری عیاشیاں شامل ہیں اور غریب آدمی ساری برداشت کرتا اور ادا کرتا ہے اور اس کے نتیج میں کتی ناہمواریاں پھیلی ہیں، اسی طرح قمار (جوا) جونئ نئ شکلوں میں پھیل رہا ہے یا سٹہ بازی ہو، اسٹاک ایجینج میں سٹہ بازی کا بازارگرم ہے اور اس کے نتیج میں سٹہ بازی کا بازارگرم ہے اور اس کے نتیج میں بوری دنیا میں ایک طوفان بریا ہے۔

تو جب لوگوں کو آزاد چھوڑ دیا تو انہوں نے سود، تمار اور سٹہ کے ذریعے ابنی اجارہ داریاں (Monopolies) قائم کرلیں، اجارہ داری کا مطلب ہے کہ کوئی شخص کسی خاص صنعت پر اس طرح قابض ہوگیا کہ لوگ مجبور ہوگئے ہوں کہ جب بھی اس صنعت کی چیز کوخریدیں تو اس سے خریدیں اور رسد وطلب کی قوتیں دہاں کام کرتی ہیں جہال بازار میں آزاد مسابقت (Free Competition) ہو، آزاد مقابلہ ہو، ایک شے دیں آ دمیوں کے پاس مل رہی ہے، اگر ایک آدی زیادہ پیسے وصول کرے گاتو لوگ اس کے پاس جانے کے بجائے دوسرے تاجر زیادہ پیسے وصول کرے گاتو لوگ اس کے پاس جانے کے بجائے دوسرے تاجر فریاں رسد وطلب کی قوتیں مفلوج ہوجاتی ہیں، کام نہیں کرتیں اور اجارہ داریاں وائم ہوجاتی ہیں۔

لہذا جب لوگوں کو ہرفتم کے منافع کے حصول کے لیے آزاد چھوڑ دیا گیا تو انہوں نے اجارہ داریاں قائم کرلیں اور ان اجارہ داریوں کے نتیج میں بازار کی قو تیں مفلوج ہوگئیں اور چندلوگ سارے سرمایے کی جھیل پر قابض ہوگئے، جو امیر ہے وہ غریب سے امیر تر ہوتا چلا جارہا ہے اور جوغریب ہے وہ غریب سے غریب تر ہوتا چلا جارہا ہے۔

#### 🛫 ونیا کا مہنگا ترین بازار

امریکہ کے شہر لاس اینجلس میں ایک دنیا کا مہنگا ترین بازار کہلاتا ہے،

یور لے ہلز کے علاقے میں وہاں مجھے ہمارے کچھ ساتھی لے گئے، ایک دکان

دکھائی اور کہا کہ یہ دنیا کی مہنگی ترین دکانوں میں سے ہے، اس میں دیکھا کہ

وہاں موزے ہیں، پہننے کی جرابیں ہیں، معلوم کیا قیمت کیا ہے؟ تو پہ چلا کہ
موزوں کی قیمت دوسو ڈالر ہے، دوسوڈ الرکا مطلب تقریباً بارہ ہزار روپ کے
موزے، آگے سوٹ لٹکا ہوا تھا، پوچھا یہ کتنے کا ہے؟ معلوم ہوا کہ کوئی سوٹ دی

اس کے ساتھ میدمعلوم ہوا کہ دکان کا جونیچے کا طبقہ ہے اس میں تو آپ گھوم پھر کر دیکھ لیس، لیکن او پر کے طبقے میں اس وقت تک نہیں جاسکتے جب تک مالک آپ کے ساتھ نہ ہو۔

مالک کوساتھ لے کراس لیے جاتے ہیں کہ وہ آپ کومشورہ دے گا کہ آپ
کے قدو قامت، آپ کی جمامت اور آپ کے رنگ وروپ کے حماب سے فلال
سوٹ آپ کے لیے مناسب ہوگا، وہ مشورہ دیتا ہے اور اس مشورہ کے دس ہزار
ڈالر وصول کرتا ہے، صرف مشورہ دینے کے دس ہزار ڈالر اور مشورہ لینے کے لیے
بھی پہلے اس سے وقت (Appointment) لینا پڑتا ہے اور اگر کوئی آدی
ایا کنٹمنٹ لے تو چھ چھ مہینے کے بعد اپاکنٹمنٹ ملتا ہے۔

برطانیہ کا شہزادہ چارلس جب امریکہ جانے والا تھا اس نے جانے سے پہلے اپائشنٹ لیا تو اس کو ایک مہینے بعد کا اپائشنٹ ملا کہ آپ ایک مہینہ بعد تشریف لا تمیں تو آپ کومشورہ دیں گے، تو دس ہزار ڈالر تو صرف مشورہ کے ہیں باقی ۔وٺ کی قیمت اس کے علاوہ ہے، بیراس دکان کا حال ہے۔

# امیرترین ملک میں دولت وغربت کا امتزاج

وہال سے صرف ایک میل کے فاصلے پر پنچ تو دیکھا کہ کچھ لوگ ٹرالیاں
لیے پھر رہے ہیں، ان ٹرالیوں کے اندرکوکا کولا Cocacola سیون اپ وہوں ہیں۔
پیپی کولا PepsiCola کے خالی ڈیے بھرے ہوئے ہیں، پوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ تو پیۃ چلا کہ یہ بیروزگار لوگ ہیں اور یہ ایسا کرتے ہیں کہ شہر میں جو سلۃ الضوائع ہوتی ہیں یعنی کوڑا کرکٹ کی جوٹوکریاں گی ہوتی ہیں، یہ ان میں سلۃ الضوائع ہوتی ہیں اور ای کہ ٹرائر کے کہ کہ کہاڑیے کے ہاں فروخت کرتے ہیں اور ای پر گزارہ کرتے ہیں، ان کا کوئی گھرنہیں ہے، رات کوسٹرک کے کنارے ٹرائی کھڑی کرکے اس کے نیچ سوجاتے ہیں اور جب سردی کا موسم آتا ہے اس وقت ان کرکے اس کے نیچ سوجاتے ہیں اور جب سردی کا موسم آتا ہے اس وقت ان کے پاس سر چھپانے کی جگہنیں ہوتی، اس واسطے زیر زمین چلنے والی ٹرین کے اسٹیشنوں پر راتیں گزارتے ہیں، تو ایک میل کے فاصلے پر دولت کی ریل پیل اور اس کے ضیاع کا یہ حال ہے۔

یمی حال فرانس کے دارالحکومت پیرس کا ہے، وہ فرانس اس وقت تجارت وصنعت وٹیکنالوجی کے اعتبار سے امریکہ کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال رہا ہے،
اس ملک میں ہزارہا آ دمیوں کوسر چھپانے کی جگہ نہیں ہے، بیخرانی درحقیقت اس طریقے سے ہوئی کہ منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑا کہ جیسا مادر پدر آزاد چھوڑا جاتا ہے اور اس سے امیر وغریب کے درمیان دیواریں کھڑی ہوئیں، تقسیم دولت جاتا ہے اور اس سے امیر وغریب کے درمیان دیواریں کھڑی ہوئیں، تقسیم دولت

کا نظام ناہموار ہوا تو وہاں سر مایہ دارانہ نظام کی پوری تصویر نظر آتی ہے، تو یہ فلفہ طفیک تھا کہ کہ ذاتی منافع کے لیے لوگ کام کریں، لیکن اس طرح بے مہار چھوڑنے کا نتیجہ یہ نکلا کہ لوگوں نے اجارہ داریاں قائم کرلیں۔

## اسلامی معیشت کے احکام

اسلام کا تقاضا یہ ہے کہ ٹھیک ہے بازار کی تو تیں بھی درست، انفرادی ملکیت بھی درست، ذاتی منافع کا محرک بھی درست، لیکن ان کوحرام وطلال کا پابند کے بغیر معاشرے میں انصاف قائم نہیں ہوسکتا۔اسلام کا اصل امتیاز یہ ہے کہ اس نے حلال وحرام کی تفریق قائم کی کہ نفع کمانے کا بیطریقہ حلال ہے اور بیطریقہ حرام ہے۔ اسلامی نظام نے دوشم کی یابندیاں عائد کی ہیں:

# خدائی پابندیاں

پہلی قتم کو میں خدائی پابندیوں کا نام دیتا ہوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر ہیں، طال وحرام کی پابندیاں۔ مثلاً: سود حرام ہے، قمار حرام ہے، اور اس کے علاوہ دیگر صور تیں جن کی تفصیلات ان شاء اللہ بیوع کے اندر آئیں گی وہ حرام ہیں، یہ پابندیاں لگادیں اور اگر ان پابندیوں پرغور کیا جائے (جو جیسے جیسے جہاں جہاں آئیں گی ان شاء اللہ عرض کروں گا) تو پہ چلیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمتِ بالغہ کے تحت یہ پابندیاں عائد فرمائی ہیں اور ایسے ایسے چور دروازوں پر پہرہ بھایا ہے جہاں سے سرمایہ وارانہ نظام کی لعنتیں شروئ ہوتی ہیں اور اس سے فراد کے درواز سے بند کردیے، یہ خدائی پابندیاں ہیں۔

# حكومتى بإبنديال

بعض مرحلوں پر ایسا ہوتا ہے کہ جو خدائی پابندیاں عاکد کی گئی ہیں، بعض لوگوں نے ان کی پروانہ کی اور ان کے خلاف کام کیا ہو یا معاشرے میں کچھ غیر معمولی قسم کے حالات پیدا ہوئے جس کے نتیجے میں وہ پابندیاں کافی نہ ہوسکیں تو معاشرے میں توازن برقرار رکھنے کے لیے اسلامی حکومت کو اختیار دیا گیا ہے کہ پچھ مباحات پر بھی پابندیاں عاکد کردی جائیں تاکہ معاشرے میں توازن برقرار رہے، یہ حکومت پابندیاں ہیں۔

# اصولِ فقه كا أيك حكم امتناعي (سدِّ ذرائع)

اصول فقہ میں ''سرِ ذرائع'' کے نام سے ایک متقل باب ہے، جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر کام فی نفسہ جائز ہو، لیکن اس کی کثرت کسی معصیت یا مفسد ہے کا سبب بن رہی ہوتو حکومت کے لیے بیجائز ہے کہ وہ اس جائز کام کو بھی وقتی مصلحت کے تابع ہوکر وقتی حکم کے طور پر ممنوع قرار دے۔(۱) ہمی وقتی مصلحت کے تابع ہوکر وقتی حکم کے طور پر ممنوع قرار دے۔(۱) اور اس قسم کی پابند یوں کے واجبُ انتعمیل ہونے کا ماخذ قرآنِ کریم کا بید ارشاد ہے:

يَّا يُّهَا الَّذِينَ امَنُوْا أَطِيْعُوا اللَّهَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَأُولِى الْاَمْرِمِنْكُمُ (٢)

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم ١٨٠/٣ فصل في سد الذرائع-طبع دار الكتب العلمية-

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آيت (٥٩)-

# اے ایمان والو! تھم مانو اللہ کا اور تھم مانو رسول کا اور ماکوں کا جوتم میں سے ہوں۔

مثلاً عام حالات میں بازار میں اشاء کا نرخ مقرر کرنے کے لیے رسد وطلب کی قوتوں کو کام میں لانا چاہیے، لیکن جہاں کسی وجہ سے اجارہ داریاں قائم ہوگئ ہوں تو وہاں تسعیر (Control) کی بھی اجازت ہے، یعنی حکومت نرخ مقرر کردے اور یہ پابندیاں لگادے کہ فلال چیز اس قیمت پر ملے گی، اس سے کم یا زیادہ پرنہیں۔

اس اصول کے تحت حکومت تمام معاشی سرگرمیوں کی نگرانی کرسکتی ہے اور جن سرگرمیوں سے معیشت میں ناہمواری پیدا ہونے کا اندیشہ ہوان پر مناسب پابندی عائد کرسکتی ہے، '' کنز العمال'' (۱) میں روایت منقول ہے کہ حضرت فاروقِ اعظم والٹی ایک مرتبہ بازار میں آئے تو دیکھا کہ ایک شخص کوئی چیز اس کے معروف نرخ سے بہت کم داموں میں فروخت کررہا ہے، آپ نے اس سے فرمایا کہ

"إماأن تزيد في السعر وإماأن ترفع من سوقنا"(٢)

روایت میں بیہ بات واضح نہیں ہے کہ حضرت عمر رظافیہ نے کس وجہ سے اس پر پابندی لگائی، ہوسکتا ہے کہ وجہ یہ ہو کہ وہ متوازن قیمت سے بہت کم قیمت لگا

<sup>(</sup>۱) ۱۸۳/٤ (۱۰۰۷۵) كتاب البيوع من قسم الافعال باب الاحتكار والتسعير. طبع موسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٢٠٦/٨ (١٤٩٠٥) والسنن الكبرى للبيهقى ١١١٤٦) د

کردوسرے تا جرول کے لیے جائز نفع کا دروازہ بندکر رہا ہواور بیہ جی ممکن ہے کہ پابندی کی وجہ یہ ہو کہ کم قیمت پر مہیا ہونے کی صورت میں لوگ اے ضرورت سے زیادہ خرید رہے ہول جس سے اسراف کا دروازہ کھاتا ہو یا لوگول کے لیے ذخیرہ اندوزی کی گنجائش نگلتی ہو، بہر صورت قابلِ غور بات یہ ہے کہ اصل شرع تھم یہ ہے کہ ایک شخص اپنی ملکیت کی چیز جس دام پر چاہے فروخت کرسکتا ہے، لہذا کم قیمت پر بیچنا فی نفسہ جائز تھا، لیکن کسی اجتماعی مصلحت کی وجہ کے حضرت عمر برالنی نفی اس پر پابندی عائد کی، لہذا یہ وہ پابندیاں ہیں جو صورت عائد کرسکتی ہے۔

ان دو پابند یوں کے دائرے میں رہتے ہوئے بازار میں جو مقابلہ ہوگا وہ آزاد مقابلہ ہوگا (Free Competition)، آزاد مقابلے کے نتیج میں واقعتا رسد وطلب کی قوتیں کام کریں گی اور اس کے نتیج میں درست فیصلے ہوں گے۔ تو سرمایہ دارانہ نظام کا بنیادی فلسفہ اگرچہ غلط نہیں تھا، لیکن اس پر عمل کرنے کے لیے دو بنیادی اصول مقرر کیے گئے۔

ایک یہ کہ ذاتی منافع کمانے کے لیے لوگوں کو بالکل آزاد چھوڑ دو، دوسرا یہ کہ حکومت کی عدم مداخلت (حکومت بالکل مداخلت نہ کرے)، اگرچہ اب سرمایہ دارانہ نظام کے بیشتر ممالک میں حکومت کی عدم مداخلت والے اصول پر عمل نہیں ہے، ہر ملک نے کچھ نہ کچھ پابندیاں لگائی ہوئی ہیں، لیکن چونکہ وہ پابندیاں اسے دماغ سے گھڑی ہوئی ہیں اس لیے ان کا وہ اثر نہیں ہے جو خدائی پابندیاں اسپنے دماغ سے گھڑی ہوئی ہیں اس لیے ان کا وہ اثر نہیں ہے جو خدائی پابندیوں کا ہوتا ہے، یہ بنیادی فرق ہے جو اسلام کو سرمایہ دارانہ نظام سے ممتاز کرتا ہے۔

یہ تینوں نظاموں کے مابہ الامتیاز کا خلاصہ ہے، اگر یہ ذہن میں رہے تو کم از کم بنیادی اصول ذہن میں واضح رہیں گے، باقی تفصیلات ان شاء الله مختلف ابواب میں آئیں گا۔

#### ایک اشکال اور اس کا جواب



بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ اشتراکیت نے چوہتر (۷۴) سال میں دم توڑا اس کی وجہ نہیں ہے کہ وہ نظام بذاتِ خود غلط تھا یا خراب تھا، بلکہ اس کی وجہ یہ پیش آئی کہ جو اصل نظام تھا اس پرعمل میں کوتا ہی کی گئی جس کے نتیجے میں وہ تباہ ہوا، بعض لوگ اس کی مثال ہوں دیتے ہیں کہ اسلام اورمسلمان ایک عرصے تک دنیا میں حکمران رہے اور بعد میں ان پر زوال آیا۔

اب اگر كوئى شخص بير كمنے لكے معاذ الله كه اسلام نا كام مو كيا تو بي غلط ب، اس لیے کہ حقیقت میں اسلام نا کام نہیں ہوا، بلکہ اسلام کی تعلیمات کو جھوڑ نے پر زوال آیا۔ تو اشتراکیت والے بھی یہ کہتے ہیں کہ جو اصل نظام تھا اس کو حچوڑنے کے نتیجے میں زوال آیا ورنہ فی نفسہ وہ نظام غلطنہیں تھا؟

اس كا جواب سے كه سه بات آيا كه سه زوال اصل نظام كوچيور نے سے آیا یا اصل نظام کو اختیار کرنے کے باوجود آیا، اس کا فیصلہ بڑا آسان ہے۔

اشتراکیت ایک معاشی نظام ہے، سوال یہ ہے کہ اشتراکیت کے جو بنیادی اصول تھے ان کوکس مرحلے یر اور کہاں چھوڑا گیا تھا؟ اشتراکیت کے دواصول تومی ملکیت اور منصوب بندی کسی دور میں نہیں چھوٹے، جا ہے وہ لینن کا دور ہو، اسٹالن کا دور ہو یا گور با چوف کا دور ہو۔ یہ دو اصول ہر جگہ برقر ار رہے ہیں کہ ساری پیداوار قومی ملکیت میں اور معیشت کے فیصلے منصوبہ بندی کے ذریعے طے ہوں۔

اب زوال جو آیا وہ اس بنا پر کہ اس کے نتیج میں جو ملکی پیداوار گھٹی، پیداوار گھنے کے نتیج میں لوگوں کے اندر بے روز گاری پھیلی اور لوگوں کوشدید مشکلات کا سا منا کرنا پڑا۔

گوربا چوف جوسویت یونمین کا آخری سربراہ تھا، اس نے تعمیر نو کے نام سے ایک تحریک چلائی، اس کی کتاب بھی چپی ہوئی ہے، اس نے تھوڑی سی کوشش کی کہ قوم تباہ ہورہی ہے اور اس تباہی سے بچنے کے لیے تھوڑی سی کچک دکھانے کی کوشش کی کہ لوگوں کو تھوڑا سا تجارت کی طرف لا یا جائے تا کہ معاشی سرگرمیوں میں دوبارہ جان پیدا ہو، لیکن اس کو اس کا موقع ہی نہیں ملا کہ وہ اس کو بروئے کار لاتا، اگر اصولوں سے انحراف ہوتا تو وہ گوربا چوف کے زمانے میں ہوتا کہ جب اس کا اس طرف میلان ہوا تھا کہ ہم بازار کی قوتوں کو بروئے کار لائیں، لیکن ابھی وہ نہیں کر سکا تھا کہ خود لوگوں نے ہی بغاوت کر دی یہاں تک کہ قصہ ہی ختم ہوگیا۔

لہذا یہ کہنا کہ اصل اصولوں کو چھوڑنے کی وجہ سے زوال آیا بیاس وجہ سے درست نہیں کہ جو بنیادی اصول تھے، ان پر وہ اوّل سے آخر تک کار بندرہے اور انہی کے نتیجے میں جود یکھا وہ دیکھا۔

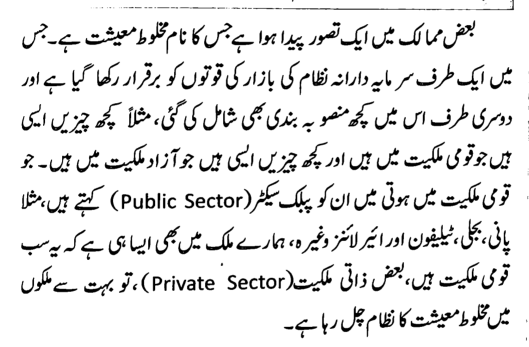
رئی یہ بات کہ و استبداد کا نظام تھا اور ہم نے جمہوریت لانے کی کوشش کی،اییا کبھی نہیں ہوا، وہ بھی جمہوریت کا تابعدارتھا، وہ بھی جمہوریت چاہتا تھا، لیکن وہ کہتا تھا کہ جمہوریت، یعنی مزدوروں کی قائم کردہ جمہوریت لینن کے دور

### مُواعِطِعُ فَي اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

میں بھی ایک جماعتی نظام تھا جو آخر تک رہا۔

لہذا یہ کہنا کہ ہم اپنے اصولوں کو چھوڑنے کے نتیج میں زوال کا شکار ہوئے ہیں، یہ غلط ہے، کیونکہ وہ ہمیشہ اصولوں کو اپناتے رہے اور اس کے نتیج میں زوال آیا۔

#### (Mixed Economy) مخلوط معيشت كانظام



سرمایه دارانه نظام کا جو بنیادی اصول تھا، یعنی عدم مداخلت، اس پر تو اب شاید کوئی بھی سرمایه دارانه ملک قائم نہیں رہا، ہر ایک نے کچھ نہ کچھ مداخلت کی ہے، کسی نے کم کسی نے زیادہ، اس کو مخلوط معیشت (Mixed Economy) کہا جاتا ہے۔ اور وہ مداخلت اپنی عقل کی بنیاد پر ہے، وہ مداخلت کیا ہے؟ کہ پارلیمنٹ (Parlement) جو پابندی عائد کر سے وہ عائد کی جائے گی۔ یعنی پارلیمنٹ کی اکثریت جس کے حق میں ووٹ دے دے وہ یابندی عائد کر دی

## بلدشتم ﴿ مُواطِعُمَّا ذُ

جائے گی اور پارلیمنٹ میں اکثریت ایسے لوگوں کی ہوتی ہے جوخود سر ما یہ دار ہیں، وہ پابندیاں متعصّبانہ ہوتی ہیں اور کوئی غیر جانبدارانہ پابندی عائد ہیں ہوتی اور اس کے نتیج میں جوخرابیاں اور ناہمواریاں ہوتی ہیں ۔ کسی خدائی پابندی کوتسلیم نہیں کیا گیا جو ناہمواریاں ہوتی ہیں وہ برقرار رہتی ہیں۔ کسی خدائی پابندی کوتسلیم نہیں کیا گیا جو انسانی سوچ سے ماوراء ہو، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ انسان کی عقل محدود ہے اور اس کے تحت پابندی عائد کی گئی ان میں سے خرابیاں زائل نہیں کیں۔

اگر خدائی پابندی کوتسلیم نہیں کیا جائے گا، اللہ تبارک وتعالی کی حاکمیت مطلقہ کو جب تک تسلیم نہیں کیا جائے گا تو اس وقت تک افراط وتفریط میں مبتلا رہیں گے، اس کے سواکوئی اور راستہ نہیں ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی حاکمیت مطلقہ کوتسلیم کر کے اس کے تحت کا رو بارکو چلایا جائے۔

یہ مخضر سا خلاصہ ہے جس میں تینوں نظاموں کا فرق بتایا گیا ہے اور آج کل کی معاشیات کے متعلق کتا میں لمبی چوڑی ہوتی ہیں اور ان سے خلاصہ نکالنا بہت مشکل ہوتا ہے۔لیکن ہزار ہا صفحات کی ورق گردانی کے نتیج میں جو خلاصہ اور مغز حاصل ہوتا ہے وہ میں نے آپ کو ان تقریروں میں عرض کر دیا ہے،جس سے کم از کم کچھ تھوڑ ہے سے بنیادی معالم تینوں نظاموں کے سمجھ میں آ جا تیں۔ باتی تفصیل مختلف ابواب واحادیث کے ماتحت آ جائے گی، اپنے اپنے مقام پر بیان ہوگا، اس کے اندر اور زیادہ وضاحت اور تفصیل کے ساتھ ذکر ہوگا ان شاءاللہ تعالی۔



معاملات دین کا ایک اہم شعبہ

مُواعِمُ فِي اللهِ المُوالِي اللهِ المِلْ المِلْ اللهِ المِلْ المِلْمُ المِلْ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِ











2000

بد شت مواغوعاني

معاملات وین کا ایک اہم شعبہ



امر مسلمه کی معیشت اور اسلامی خطوط پراس کا اشجاد

781

معاملات دین کا ایک ایم شعبر

وعطعاني الماسم

### بالغدائج الزئم

# امتِ مسلمہ کی معیشت اور اسلامی خطوط پر اس کا اتحاد



"اکیسوی صدی اور مسلم امن" کے موضوع پر "مؤتمر العالم الإسلامی" نے اسلام آباد میں ۲۳ ستبر 1997 کو ایک بین الاقوامی کانفرنس منعقد کی جس میں شیخ الاسلام جسٹس مولانا مفتی محمد تقی عثانی صاحب مدظلہ کو مذکورہ بالا موضوع پر خطاب کی دعوت دک گئ، عشانی صاحب نے اس موقع پر انگریزی میں اپنا مقالہ پیش کیا، اس مقالے کا اردو ترجمہ ذیل میں پیش خدمت ہے۔ (ترجمہ ڈاکٹر عمران اشرف عثانی صاحب کا ہے)

#### محرم چيرمين اورمعززمهمان گرامي!

یہ میرے لیے ایک بڑا اعزاز ہے کہ مجھے ایسی بین الاقوامی کانفرنس میں شرکت کا موقع مل رہا ہے جو مؤتمر العالم الاسلامی مسلمانوں کی تاریخ کے ایک انتہائی نازک وقت میں منعقد کر رہی ہے، نئی صدی کا ظہور پورے عالم اسلام

میں فکر وعمل کے نئے افق کھول رہا ہے، ہمارے لیے مسلم امہ ہونے کی حیثیت سے اپنے اہم مسائل اور مشکلات پرغور کرنا، ان کے رخ متعین کرنا اور آنے والے وقتوں کے بین الاقوامی مسائل کے حل کرنے کے لیے اپنی حکمتِ عملی وضع کرنا ایک لائقِ تحسین عمل ہے، میں مؤتمر العالم الاسلامی کا شکر گزار ہوں کہ جھے ایسا پر وقار فورم (Forum) مہیا کیا جس میں میں ان مسائل پر گفتگو کر سکتا ہوں۔

انیسویں صدی سیای استبداد کی صدی تھی، جس میں یور پی طاقت اور اقوام نے ایشیائی اور افریقی ممالک بشمول اسلامی ممالک پر اپنا تسلط جمایا ہوا تھا، موجودہ صدی نے جواب اپنے آخری سانس لے رہی ہے مغربی استعار کی طرف سے آزادی کے تدریجی عمل کا مشاہدہ کیا ہے، اللہ تعالیٰ کے فضل سے بہی وہ صدی تھی جس میں بہت سے اسلامی ممالک نے یا تو طاقت کے بل ہوتے پر یا پر امن طریقوں سے آزادی حاصل کی، تاہم اپنی سیاسی آزادی کے حصول میں واضح کامیابی کے باوجود ہم اب تک علمی، معاشی اور منصوبہ سازی کے میدانوں میں فاطرخواہ کامیابی حاصل نہ کر سکے، یہی وجہ ہے کہ اب تک مسلم امہ سیاسی آزادی

اب مسلم دنیانی صدی کواس امید کے ساتھ دیکھ رہی ہے کہ ان شاء اللہ یہ اس کے لیے کمل اور حقیقی آزادی لے کر آئے گی، جس میں مسلمان دنیا کی مختلف اقوام کے درمیان اپنا کھویا ہوا مقام دوبارہ حاصل کریں اور قرآنِ کریم اور حضور صلافی آلیا کی تعلیمات کی روشنی میں وضع کردہ اصولوں کے مطابق اپنی زندگی گزارنے میں آزاد ہوں۔

تاہم یہ بات بھی واضح ہے کہ یہ امید صرف خوابوں اور خواہشات سے
پوری نہیں ہوسکتی، اپنے اس محبوب مقصد کے حصول کے لیے ہمیں اجمّا می زندگی

کے تمام میدانوں میں اپنے رویہ کو بدلنا ہوگا اور جس قدر ہم نے ساسی آزادی
کے حصول کے لیے کوششیں کیں اس سے زیادہ ہمیں اپنی کمل آزادی کے حصول
کی کوششیں کرنی ہوں گی، ہمیں اپنے لائحہ عمل اور منصوبوں پر از سر نو غور کرنا
ہوگا، ہمیں خوب غور وفکر کے ساتھ مرتب کردہ پلانگ اور منصوبہ سازی کی
ضرورت ہوگی، ہمیں اپنے متعین اور واضح مقاصد کے لیے اجمّا می قوت ِ ارادی،
انقلابی اقدامات اور ایک پر جوش پروگرام کی ضرورت ہوگی، اور اس طرح کے
بین الاقوامی سیمیناروں سے اگر بھر پور فائدہ اٹھایا جائے تو اس مقصد کی طرف
سنجیدہ فکر کو آگے بڑھانے میں مددل سکتی ہے۔

جس موضوع کے بارے میں مجھ سے اس عظیم فورم میں چند الفاظ پیش کرنے کے لیے کہا گیا وہ موضوع ''امت مسلمہ کی معیشت کا اسلامی خطوط پر اتحاد'' ہے، اس مختفر مضمون میں جو ایک مختفر نوٹس پر تیار کیا گیا ہے احقر اپنے آپ کو ایسے دو نکات تک محدود رکھے گا جو ہمارے لیے امتِ مسلمہ ہونے کی حیثیت سے بہت زیادہ اہم ہیں۔

# (۱) خود ساخته انحصار

یہ بات ہرکس وناکس جانتا ہے کہ تقریباً تمام مسلم ممالک کا ساجی اور معاشی میدانوں میں دوسروں پر انحصار اس امت کا ایسا معاشی مسئلہ بن چکا ہے، جس سے آج تمام مسلم امت دوچار ہے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ اکثر مسلم ممالک

مغربی ممالک یا بین الاقوامی (بلکہ حقیقت پندی سے جائزہ لیا جائے تو مغربی)
مالیاتی یا تمویلی اداروں سے بڑی بڑی رقمیں قرض لے رہے ہیں اور بعض ممالک
یہ بھاری مقدار میں سودی قرفے کسی ترقیاتی منصوبوں کے بجائے اپنے روز مرہ
کے اخراجات کے لیے لے رہے ہیں، بلکہ اس سے بھی زیادہ تشویش ناک امریہ
ہے کہ اپنے سابقہ سودکی ادائیگی کے لیے حاصل کر رہے ہیں، جس سے ان کے حاصل کر دہ قرضوں کا سائز خطرناک حدتک بڑھ چکا ہے۔

بیرونی قرضوں پر انحصار ہاری ایک ایسی بنیادی بیاری ہے جس کی وجہ سے ہماری اقتصادی زندگی اس درجہ متاثر ہوچکی ہے کہ قومی خود اعتمادی تقریباً مفقود ہوتی جارہی ہے اور اس نے ہمیں اس بات پر مجبور کر رکھا ہے کہ ہم اپنے قرض دہندوں کے مطالبات کے آگے، بلکہ بعض اوقات ایسے مطالبات کے آگے، بلکہ بعض اوقات ایسے مطالبات کے آگے سرتسلیم خم کردیں جو ہمارے اجتماعی مفادات کے خلاف ہیں، یہ بات بھی کوئی ڈھکی چپی نہیں کہ قرض دہندہ قرض دینے سے قبل مقروض پر اپنی شرائط عائد کردیتے ہیں، یہ شرائط ہمیں مستقل غیر ملکی دباؤ میں رکھتی ہیں اور اکثر ہمیں اپنے حقیقی مقاصد کے حصول سے روکتی ہیں اور اس بات پر مجبور کرتی ہیں کہ ہم اغیار کے بتائے ہوئے راستوں پر چلیں، خلاصہ یہ کہ غیر ملکی قرضوں کے برے اغیار کے بتائے ہوئے راستوں پر چلیں، خلاصہ یہ کہ غیر ملکی قرضوں کے برے نتائج اپنے واضح ہیں کہ مختابے بیان نہیں ہے۔

قرضہ لینا اسلامی تعلیمات کی روسے اس قدر ناپند فعل ہے کہ اس میں شدید مجبوری اور سخت ضرورت کے بغیر مبتلانہیں ہونا چاہیے، جیسا کہ حضورِ اکرم سلامالیا ہے اس ممل سے بھی ظاہر ہے کہ آپ سلامالیا ہم نے ایسے شخص کی نمازِ جنازہ ادا

كرنے سے انكار فرماديا جواپنا قرض ادا كيے بغير وفات يا گيا تھا۔(١)

مزید برآل مسلمان فقہاء نے بیسوال اٹھایا ہے کہ آیا کسی مسلمان ملک کے حکمران کے لیے جائز ہے کہ وہ غیر مسلموں کی طرف سے پیش کردہ تحفے قبول کرے؟

اس سوال کا جواب مید دیا گیا ہے کہ میصرف اس صورت میں جائز ہے کہ جب ان تحفول کی وجہ سے امتِ مسلمہ کے مفاد کے خلاف کسی قسم کا دباؤنہ ہو، میہ جواب تحفے قبول کرنے کے بارے میں دیا گیا ہے، اب آپ اس سے خود ہی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ قرضے لینے کا جواب کیا ہوگا؟

اسلامی اصولوں کے مطابق بیان کردہ یہ ہدایات اس بات کا مطالبہ کرتی ہیں کہ مسلمان کو اپنی بختی اور تنگی کے زمانے میں بھی غیر ملکی قرضے لینے سے انکار کرنا چاہیے، لیکن ہمارا یہ حال ہے کہ موجودہ قرضے ہمارے وسائل (Resources) کی قلت کے باعث پیدائہیں ہوئے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ مسلمان بحیثیت مجموئ جتنے مالدار آج ہیں اس سے قبل کی پوری تاریخ میں اتنے مال دار بھی نہیں رہے۔ آج ان کے پاس قدرتی وسائل کے عظیم خزانے موجود ہیں، دنیا کے اہم دفائی واقصادی اہمیت کے حامل مقامات ان کے قبضے میں ہیں، وہ دنیا کے بیچوں پی واقع ہیں، وہ مراکش سے انڈونیشیا تک ایسی جغرافیائی زنجیر میں جڑے ہوئے ہیں کہ ان کے درمیان سوائے اسرائیل اور ہندوستان کے کوئی ملک حائل نہیں ہیں، وہ دنیا کی فام مال کی ہے، وہ دنیا کا تقریباً بچاس فی صد تیل پیدا کرتے ہیں، دنیا کی خام مال کی برآ مدات میں تقریباً بچاس فی صد حصہ مسلمانوں کا شار کیا جاتا ہے، ان تمام

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری۹٤/۲۸۹)۔

حقائق کے علاوہ مسلمانوں کی وہ تمام نفذرقوم جومغربی ممالک میں امانت یاسر مایہ کاری کی غرض سے رکھی گئی ہیں اتنی زیادہ ہیں کہ وہ خود اپنے او پر عائد تمام دیون (Loans) اور واجبات (Payables and dues) کی ادائیگی کے لیے ممل کافی ہیں۔

اسلامی ترقیاتی بینک کی حالیہ رپورٹ کے مطابق اسلامی ترقیاتی بینک (IDB) کے رکن ممالک کے بیرونی قرضہ جات کا مجموعہ 618.8 بلین ڈالر ہے، جب کہ دوسری طرف مسلمانون کے مغربی ممالک میں رکھے ہوئے اثاثے اور امانتیں (Deposits) اس سے کہیں زیادہ ہیں، یہ بات ظاہر ہے کہ اثاثوں اور امانتوں کا کوئی تھوں ریکارڈ نہیں ہے، کیونکہ ان کے مالکان متعدد وجوہات کی بنا پر انہیں ظاہر نہیں کرتے، البتہ معاشی ماہرین کا خیال ہے کہ خالج کی جنگ (Gulf پر انہیں ظاہر نہیں کرتے، البتہ معاشی ماہرین کا خیال ہے کہ خالج کی جنگ War) میں جمع کرائے تھے، ان کے علاوہ مسلمانوں کے مغربی ممالک میں جمع شدہ اثاثوں اور امانتوں کا تخمینہ ۱۵۰ سے لے کر ۱۰۰۱ بلین ڈالر کے درمیان ہے، اثاثوں اور امانتوں کا تخمینہ ۱۵۰ سے لے کر ۱۰۰۱ بلین ڈالر کے درمیان ہے، اس بات کا عملاً مطلب یہ ہے کہ ہم اپنی ہی جمع کردہ رقم کا ایک حصہ خود ہی زیادہ سودی قیمت پرقرض لے رہے ہیں۔

اور اگر بالفرض ان تخینی اعداد وشار کو مبالغہ آمیز سمجھا جائے تب بھی اس حقیقت سے شاید ہی کوئی منکر ہوسکتا ہے کہ اتنی بڑی رقموں کو اگر اپنے پاس ہی رکھ کرضچے طریقے سے مسلمان دنیا پر استعال کیا جاتا تو امتِ مسلمہ بھی چھ سوبلین یا اس سے ذائد قرضے لینے پر مجبور نہ ہوتی۔

اس زاویے سے اگر جائزہ لیا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے کہ غیرمکلی قرضوں پر

انھمار در حقیقت ہمارا خود ساختہ ہی ہے، جس کے بارے میں ہم کسی دوسرے پر الزام نہیں لگا سکتے ، ہم نے بھی بھی ان عوامل کو دور نہیں کیا جو ہمارے سرمائے کی باہر منتقلی کے ذمہ دار ہیں۔ ہم نے اپنے لوگوں میں اعتماد پیدا کرنے کی کوشش نہیں گی۔ ہم نے اپنے آپ کو موجودہ ظالمانہ اور بدعنوان (Corrupt) نظام محصولات سے چھٹکارا نہیں دیا، ہم بھی سرمایہ کاری کے لیے ایک پر امن فضا قائم کرنے کے قابل نہیں ہوئے ، ہم نے بھی اپنے ممالک کو ایک مضبوط ساسی فظام عطا نہ کیا۔ ہم نے بھی بھی اپنے مجموعی سرمایہ سے بہترین طریقوں سے نظام عطا نہ کیا۔ ہم نے بھی بھی اپنے مجموعی سرمایہ سے بہترین طریقوں سے استفادہ کرنے کے موقع پرغور کرنے کی ضرورت نہ بھی ، مزید برآں مجموعی طور پر استفادہ کرنے کے موقع پرغور کرنے کی ضرورت نہ بھی مالک کا فات کو متحرک کرنے میں ناکام رہے۔

یہ افسوس ناک صورتِ حال نئی صدی کی خوشی میں مہنگی تقریبات منعقد کرلینے سے طیک نہیں ہوسکتی، ہمیں سنجیدگی کے ساتھ وقت کے چیلنج کو قبول کرنا ہوگا، جیسا کہ پہلے بھی ذکر کیا گیا کہ ہمارے معاشی اور سیاسی قائدین کو غیر ملکی انھار سے نجات ولانے کے لیے ایسے ذرائع اور طریقے تلاش کرنے ہوں گے ہو ہمارے پاس پہلے ہی سے دستیاب ہیں، جس چیز کی ہمیں سب سے زیادہ فرورت ہے وہ یہ ہے کہ ہم مسلم امہ کے باہمی تعاون کو فروغ دینے کے لیے نئی فرورت ہے وہ یہ ہے کہ ہم مسلم امہ کے باہمی تعاون کو فروغ دینے کے لیے نئی پالیمیال وضع کریں۔

قرآن کریم ارشاد فرماتا ہے:

إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوْا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ

لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ (١)

تمام مسلمان بھائی ہیں،تم اپنے دو بھائیوں کے درمیان صلح کراؤاور اللہ تعالی سے ڈرو تا کہتم پررحم کیا جائے۔

قرآن وسنت کی تعلیمات اور احکام اس اصول کی تائید کرتے ہیں کہ تمام مسلم امدکو یک جان ہوکر کام کرنا چاہیے، جغرافیائی حدود انہیں مختلف مقاصد اور مختلف اقوام میں منقسم نہیں کرسکتیں، سیاسی وجغرافیائی حدود صرف کسی ملک کے انتظامی وداخلی امور نمٹانے کے لیے برداشت کی جاسکتی ہیں، لیکن تمام مسلم ممالک کوخصوصاً ان کے اپنے مشترک مقاصد کے لیے بقیہ دنیا کے مقابلے میں یک جان اور یک رخ ہوکر سوچنا جاہیے۔

اب وہ دن چلے گئے جب تکنیکی مہارت پر صرف چند مغربی ممالک کی اجارہ داری تھی، اب مسلمانوں کی مہارت اور قابلیت (Talent) کم از کم مسلمانوں کی فوری ضروریات کوحل کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ اب ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم اس امت کی خدمت کے لیے مذہبی جذبہ کے ساتھ اس قابلیت کو تلاش کریں، لیکن بیہ مقصد ہمارے ممالک کے قائدین اور زمماء کی متحدہ کوششوں کا طلب گار ہے، یہی اس کا سب سے بڑا چیلنج ہے، جس کا مقابلہ ان کوششوں کا طلب گار ہے، یہی اس کا سب سے بڑا چیلنج ہے، جس کا مقابلہ ان کے لیے نہ صرف امت کی بھلائی کی خاطر، بلکہ خود اپنی بقاء اور حیات کے لیے نہ وری ہے، اس بارے میں ایک عظیم ذمہ داری آرگنائزیش آف اسلام کا نفرنس نے روی ہے، اس بارے میں ایک عظیم ذمہ داری آرگنائزیش آف اسلام کا نفرنس نے دور آگے بڑھ کر مسلمان قابلیت کا ایک متحدہ تالا ہے (OIC) بنانا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات آيت (۱۰).

# (۲) اپنے معاشی نظام کی تعمیر نو

دوسرا اہم نکتہ جس کی طرف احقر حاضرینِ مجلس کی توجہ مبذول کرنا چاہتا ہے وہ ہمارے نظام کو اسلامی خطوط پر استوار کرنا ہے۔

بیسویں صدی سوشلزم کا ظہور، سرمایہ دارانہ اور سوشلسٹ ممالک کے درمیان محاذ آرائی اور آخر میں سوشلزم کے سقوط کا مظاہرہ دیجہ پچی ہے۔ مغربی سرمایہ دارممالک سوشلزم کے سقوط کی اس طرح خوشیاں منارہ ہیں گویا یہ ان کی نہصرف سیاسی، بلکہ فکر ونظر کی فتح کا حقیقی ثبوت ہے، اس طرح وہ کمیونٹ تصوّرات کے سقوط کو بھی سرمایہ داری نظریے کی حقانیت کا بیّن ثبوت قرار دے سے بیں اور یہ دعویٰ کیا جارہا ہے کہ سرمایہ دارنہ نظام ہی اب انسانیت کے لیے رہے بیں اور یہ دعویٰ کیا جارہ ہیں۔ ایسا واحد نظام ہی اب انسانیت کے لیے ایسا واحد نظام ہے جسے اپنائے بغیر کوئی چارہ نہیں۔

لیکن حقیقت یہ ہے کہ سوشلزم اور کمیونزم سرمایہ دارانہ نظامِ معیشت کے ظالمانہ اصولوں اور خصوصاً دولت کی غیر مساوی تقسیم کے ریم لی کے طور پر ابھر ا تھا جو گزشتہ کئی صدیوں سے سرمایہ دار ممالک میں نظر آرہی تھی۔ سوشلزم ان برائیوں کی نشاندہی کرنے اور معاشرے پر ان کے برے اثرات کی تنقید کرنے میں حق بجانب تھا۔ سوشلزم کی ناکامی کی وجہ سرمایہ دارانہ نظام پرضچے تنقید نہتی، بلکہ اس کی وجہ خود اس کے پیش کردہ متبادل نظام کے اندر موجود خرابیاں تھیں، للمذا سوشلزم کی ناکامی کا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام اپنے اندر کوئی خرابیاں ابھی تک موجود ہیں اور ان کی اصلاح بھی نہیں فرانی نہیں رکھتا تھا، بلکہ وہ خرابیاں ابھی تک موجود ہیں اور ان کی اصلاح بھی نہیں کی گئی، جوممالک سرمایہ دارانہ نظام کی اتباع کر رہے ہیں وہ ابھی تک دولت کی غیر مساوی تقسیم میں مبتلا ہیں، مالداروں اور غیر مالداروں کے درمیان عظیم فرق غیر مساوی تقسیم میں مبتلا ہیں، مالداروں اور غیر مالداروں کے درمیان عظیم فرق

اور دولت کے عین درمیان غربت بڑا مسئلہ ہے، یہی سرمایہ دارانہ نظام کے حقیق مسائل ہیں جنہیں اگرضج طرح حل نہیں کیا گیا تو یہ ایک اور ردعمل جنم دے سکتے ہیں، جوسوشلزم سے کہیں زیادہ سخت اور ظالم ہوگا۔ سوویت یونین کے سفوط اور گلڑ ہے گلڑ ہونے کو ابھی زیادہ عرصہ نہیں گزرا کہ بعض وسط ایشیائی سقوط اور گلڑ ہے گلڑ ہونے کو ابھی زیادہ عرصہ نہیں گزرا کہ بعض وسط ایشیائی ریاستیں دوبارہ کمیونزم کی طرف رخ کر رہی ہیں، یہ حقیقت اس پارلیمانی انتخابات کے نتائج سے اچھی طرح محسوس کی جاسکتی ہے جس میں کمیونسٹ پارٹیوں نے اپنی اپنی پارلیمنٹ میں بھاری اکثریت سے پیٹیں حاصل کی ہیں، یہ اس وجہ سے نہیں کہ کمیونزم یا سوشلزم کے پاس واقعتا کوئی فضیلت یا اچھائی موجود ہے، بلکہ یہ سرمایہ دارانہ نظام کے تسلط کے برے نتائج اور غیر مساویانہ تقسیم دولت کا دوبارہ روعمل ہے۔

اسی لیے اب دنیا ایک تیسرے نظام کی شدید مختاج ہے جو اسے ان دونوں نظامہائے معیشت کی ان خرابیوں سے نجات دلائے، جن سے انسانیت گزشتہ چند صدیوں سے دو چار رہی ہے، اس تیسرے نظام کے لیے مسلم امد کی طرف سے اسلامی خطوط پر کام کیا جاسکتا ہے، وہ معاشی اصول جو قرآنِ پاک اور احاد یہ فرید فرانی وشائی سے ماخوذ ہیں آج کی دنیا کے تمام معاشی مسائل کوحل کرنے میں کافی وشائی بیں، کیونکہ اسلام جہال ذاتی ملکیت اور بازاری معیشت کی اجازت دیتا ہے وہاں ایک منصفانہ سیم دولت کا ایک سوچا سمجھا نظریہ بھی پیش کرتا ہے، جو معاشی زندگی کی ناہمواریوں سے نجات بھی دلاتا ہے اور ایک ایسا نظام پیدا کرتا ہے جس میں ذاتی منافع کا محرک (Motive of personal profit) معاشرے کے میں ذاتی منافع کا محرک (Motive of personal profit) معاشرے کے میں ذاتی منافع کا محرک (شکر ہوکر چاتا ہے، سوشلزم کی ایک بنیادی خرابی یہ تھی کہ مجموعی مفاد کے ساتھ شیر وشکر ہوکر چاتا ہے، سوشلزم کی ایک بنیادی خرابی یہ تھی کہ

سرمایہ دارانہ نظام کی ناہمواریوں اور غیر مساویانہ تقسیم سے مایوں لوگوں نے ذاتی ملکیت کے حقیقی تصوّر اور بازاری قوتوں پر حملہ کر کے ایک ایسے معاشی نظام کا مفروضہ پیش کیا جو بالکل غیر حقیقی، مصنوعی اور جابرانہ تھا، ذاتی ملکیت کی آزادی کے انکار نے پیداواری جذبے کو نہ صرف ختم کردیا، بلکہ وسیع ریاسی طاقت نے عوام کی قسمت حکمران طبقے کے ہاتھ میں دے دی۔

تجربات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ نہ ذاتی ملکیت سرمایہ دارانہ نظام کی باعتدالیوں اور ناہمواریوں کی بنیادی وجہ تھی نہ بازار کی قوتیں، بلکہ سرمایہ دار ممالک میں معاشی ناہمواریوں اور بے اعتدالیوں کی بنیادی وجہ ذاتی منافع کے بے لگام استعال اور جائز وناجائز کمائی کے درمیان امتیاز کرنے والے معیار کا فقدان تھا، جس نے تمام دولت کو چند مال دارلوگوں تک محدود کردیا۔ سود، قمار، جوئے اور غیر اخلاقی خواہشات کی شکیل جسے طریقوں کے ذریعے زیادہ سے بوئے اور غیر اخلاقی خواہشات کی شکیل جسے طریقوں کے ذریعے زیادہ سے زیادہ فعل میں اجازت دی گئی، جس نے مارکیٹ میں اجازہ داری (Monopoly) کا رجمان پیدا کردیا، جس کے نتیج میں طلب اجارہ داری بیدا کردیا، جس کے نتیج میں طلب صدری کی طاقتیں یا تو بالکل مفلوج ہو کر رہ گئیں یاان کے عمل کو اپنے بھر پور اثر صدرک دیا۔

ستم ظریفی میہ ہے کہ سرمایہ دارانہ نظریہ ایک طرف تو طلب ورسد کو سرگرم کرنے کے لیے اصول عدم مداخلت (Laisez fair) کا اعلان کرتا ہے تو دوسری طرف مندرجہ بالا غلط ذرائع کاروبار کی اجازت دے کران کی قدرتی عمل میں مداخلت کرتا ہے، سرمایہ دار ایسی اجارہ داریاں (Monopolies) پیدا کر کے اپنے جابرانہ فیصلے عوام الناس کی اکثریت پرمسلط کر دیتے ہیں، جس کی وجہ

ے بازاری طاقتوں کو ان کا حقیقی کردار ادا کرنے سے روک دیا جاتا ہے۔ سود کا مستقل رجان ہے وہ مال دار صنعت کاروں کے لیے کام کرے، کیونکہ یہ صنعت کار ہی اس دولت سے فائدہ اٹھاتے ہیں جوغریب عوام بینکوں میں اپنی بچتوں کی صورت میں جمع کراتے ہیں اور جب انہیں عظیم فائدہ ہوتا ہے تو وہ عوام الناس کو اس میں شریک کرنے کے بجائے ایک متعین شرح سے سود دیتے ہیں اور پھر اس سود کو بھی وہ دوبارہ اپنی پیداوار کے اخراجات کے مدمیں قیمتوں میں اضافہ کرکے وصول کر لیتے ہیں۔ مجموعی سطح پر اس کا مطلب ہے ہوا کہ بیا مال دار لوگ کھاتہ داروں (Depositres) کی رقبوں کو اپنے نفع کے لیے استعال کرتے ہیں اور حقیقت میں ان (Depositres) کو پچھادا نہیں کرتے، کیونکہ وہ سود جو وہ مالیاتی اداروں کو ادا کرتے ہیں وہ صارفین جیسے عوام الناس سے ان کی پیداواری قیمت میں اضافہ کرکے واپس وصول کر لیتے ہیں۔

اسلام نہ صرف بازاری طاقتوں کو قبول کرتا ہے، بلکہ ان کو الیم میکانیت (Mechanism) مہیا کرتا ہے جس کی وجہ وہ اجارہ داریوں کی رکاوٹوں کے بغیر اپنی طاقت کے ساتھ عمل جاری رکھتے ہیں۔صحت مند پیداوار اور مساویانہ تقسیم کی فضا کو برقرار رکھنے کے لیے اسلام معاشی سرگرمیوں پر دو طرح کے کنٹرول عائد کرتا ہے۔

پہلی قسم کے کنٹرول سے اسلام نے تجارت اور کمائی کے عمل کو پچھ ایسے مخصوص اور پروقار طریق ہائے کار کے ساتھ متعین کردیا ہے جو بالکل وضاحت کے ساتھ حلال وحرام کے درمیان امتیاز کرتے ہیں۔ بیطریقے اجارہ داریوں کو روکنے اور غلط اور غیر اخلاقی کمائی اور معاشرے کے اجتماعی مفادات کے خلاف

تجارتی سرگرمیوں کوختم کرنے کاسب بنتے ہیں۔ جدید اقتصادی ضروریات کے سیاق میں جہاں عام لوگوں کی بچتیں ترقی کو بڑھانے میں اہم کردارادا کرتی ہیں، اسلامی طریق ہائے تمویل مثلاً سود کے بجائے مشارکہ اور مضاربہ کا استعال عوام کوترقی کے بھل میں بلاواسطہ شریک اور حصہ دار بناتے ہیں، جس کی وجہ سے معاشرے میں ایک متوازن طریقے سے خوشحالی آتی ہے اور امیر وغریب کے درمیان فرق کم سے کم ہوجاتا ہے۔

دوسرے قسم کا کنٹرول زکوۃ وصدقات اور کچھ دوسری مالیاتی ذمہ داریاں عاکد کرنے کے ذریعے عمل میں لایا گیا اور اس کا مطلب یہ ہے کہ حلال آمدنی بھی دوبارہ ایسے لوگول میں تقسیم کی جائے جو تجارت کے بھر پور مواقع میسر نہ آنے کی وجہ سے اپنی ضروریات کے لیے نہیں کماسکتے۔ خلاصہ یہ کہ دولت کو مستقل گردش اور پھیلاؤ میں رکھنے کے لیے اور دولت کو محدود ومرکوز کرنے کے مواقع ختم کرنے کے باور دولت کو محدود کردیے گئے اور دولت کے ماریخ محدود کردیے گئے اور دولت کو محدود کردیے گئے دولات کو محدود کردیے گئے دولات کو محدود کردیے گئے دولات کو محدود کردیے گئے۔

چونکہ موجودہ صدی میں دنیا سوشلزم کا زوال اور سقوط بھی دکھے چکی ہے اور سرمایہ دارنہ نظام کی بے اعتدالیوں اور ناہمواریوں کے زخم بھی ابھی تک مندل نہیں کر پائی ہے۔ لہذا اب مسلمانوں کے لیے یہ بہترین موقع ہے کہ دنیا کوقر آن وسنت سے مستنبط اصول واحکام کی طرف دعوت دے، جو دو انتہاؤں کے درمیان ایک پر امن اعتدال فراہم کرتے ہیں، لیکن ہمارے لیے ایک پریشان کن مسئلہ یہ بھی ہے کہ اسلامی نظام کے اصول ابھی تک صرف نظریاتی ہیں جو ابھی تک عملی شکل میں ہمارے سامنے نافذ نہیں۔ یہاں تک کہ مسلمان ممالک نے بھی ابھی ابھی میں ہمارے سامنے نافذ نہیں۔ یہاں تک کہ مسلمان ممالک نے بھی ابھی

تک اپنی معیشت کو اسلامی خطوط پر ڈھالنے کی سعی نہیں کی ہے، ان میں سے اکثر اب تک سرمایہ دارانہ نظام کی اتباع کر رہے ہیں اور وہ بھی ایسے نا پختہ اور ادھورے طریقوں پر جن کی وجہ سے ان کی اقتصادی حالت ترقی یافتہ ممالک کے مقابلے میں خراب سے خراب تر ہوتی جارہی ہے اور بدشمتی سے واضح اسلامی اصولوں کی موجودگی کے باوجود مسلمان ممالک میں معاشی ناہمواری اور عدمِ مساوات مغربی ممالک کی بہنسبت بہت زیادہ ہے۔

یہ افسوس ناک صورت حال ہمیشہ جاری نہیں رہ سکتی، اگر ہم اپنے راستوں اور طریقہ کار کی اصلاح پر توجہ نہیں دیں گے تو انقلاب اور روعمل کی جانب فطری عمل اپنے راستے ڈھونڈ نے پر مجبور ہوجائے گا، اگر ہم ایسے انقلاب کے تباہ کن اثرات سے بچناچا ہے ہیں تو ہمیں اپنے معاشی نظام کو قرآن وسنت سے مستبط اور ماخوذ واضح معاثی نظام پر از سر نو استوار کرنا پڑے گا، اگر ہم اسلامی اصولوں کے مطابق کوئی نظام نافذ کرنے کے قابل ہو گئے تو نئی صدی کی آمد کے موقع پر یہ ہماری طرف سے انسانی برادری کے لیے ایک بہترین اور عظیم تحفہ ہوگا۔ مجھے امید ہے کہ اگر ہم اسلامی معیشت کے اصولوں کو اخلاص کے ساتھ ٹھیک ٹھیک نافذ کردیں تو آج ہم بھیہ دنیا کو بھی پہلے کی بہ نسبت اسے قبول کرنے پر زیادہ آمادہ کریا ہمیں گے۔

الله تبارک وتعالی ہم سب کو دین کی صحیح سمجھ عطا فرمائیں اور اس پر عمل کرنے تو فیق عطا فرمائیں۔ آمین۔

واخرد عوانا أن الحمد للهرب العالمين

 $\frac{1}{t} \left( n \right)_{1} = \frac{1}{t} \left( n \right)_{1} = \frac{1}{t} \left( x \right)_{1}$ 

بدينة و موافعاً في المارة ا

امت مسلمه كي معيشت...

سوو کی حرمی

(تقریر ترمذی:۱/۱۳)

امت مسلمه کی معیشت..

مواعظم في المستم







\_\_\_\_\_\_

See and the results of the see of

۲۳۸

## بالندائج الأخم

### سود کی حرمت



#### نحمد الكريم

عن ابن مسعود ﴿ قَالَ الله عَلَيْهُ قال: «لعن رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ

حضرت عبد الله بن مسعود رفائي فرماتے ہیں کہ حضور اقد سائی ایکی نے سود کھانے والے اور سود کا معاملہ کھانے والے اور سود کا معاملہ کھنے والے پر لعنت فرمائی ہے، اس حدیث سے پتہ چلا کہ جس طرح سود کا معاملہ کرنا ناجائز اور حرام ہے اسی طرح سود کے معاملے میں دلا لی کرنا یا سود کا حمالہ کرنا ناجائز اور حرام ہے اسی طرح سود کے معاملے میں دلا لی کرنا یا سود کا حمالہ کتاب کھنا بھی ناجائز ہے۔ اسی صدیث کی بنیاد پر بیفتوی دیاجاتا ہے کہ تاب کتاب کھنا بھی ناجائز ہے۔ اسی صدیث کی بنیاد پر بیفتوی دیاجاتا ہے کہ آج کل بینکوں کی ملازمت جائز نہیں، کیونکہ اس کی وجہ سے آدمی کسی نہ کی درجے میں سود کے معاملات میں ملوث ہوجاتا ہے۔

(۱) صحیح مسلم ۱۲۱۸ (۱۹۹۷) و سنن التر مذی ۱۲۰۲ (۱۲۰۱) ـ

مُوَاعِطِعُمُ فَي الله الله الله

# و کاتبه

اس کی تفصیل میں حافظ ابن جر (۱) نے یہ کھا ہے کہ کا تپ سود سے مراد وہ شخص ہے جو کہ عقد کے وقت سود وغیرہ کا حساب کھ کر عاقد بن کی اس عقد میں معاونت کرتا ہے، وہ اس وعید میں داخل ہے، لیکن اگر کوئی شخص عقد سود کے انعقاد کے وقت یہ حساب کتاب نہیں لکھتا، بلکہ عقد کے بعد جب وہ پچھلے عرصے کے تمام حسابات اور کارگزاری اور رپورٹیس وغیرہ لکھتا ہے گو اس کے ذیل میں اسے سود کے حسابات بھی لکھنے پڑتے ہیں، غرض یہ کہ اس حساب کتاب سے عقد سود میں معاونت نہیں ملتی، تو وہ شخص اس وعید میں داخل نہیں ہوگا۔ اگر اس تفصیل کو پیشِ نظر رکھا جائے تو اس سے ان حضرات کی الجھن دور ہوسکتی ہے جن کا کام اکا وَنٹ اور آڈٹ وغیرہ کا ہے، ان لوگوں کو مختلف فرموں، اداروں اور کمینیوں کے پورے سال کے حسابات کھنے پڑتے ہیں اور اس کی چیکنگ کرنی ہوتی ہے، اس میں انہیں سود وغیرہ جس کا کمینی نے عقد کیا ہوتا ہے اسے بھی لکھنا ہوتی ہے، اس میں انہیں سود وغیرہ جس کا کمینی نے عقد کیا ہوتا ہے اسے بھی لکھنا ہوتی ہے، اس میں انہیں سودی لین دین میں کوئی معاونت نہیں ہوتی، لہذا یہ حضرات ہے، اس میں داخل نہیں ہوں گے۔ (داللہ اعلم بالصواب)



المنك كى ملازمت كيول ناجائز ہے؟

البته اس پر اشکال به ہوتا ہے کہ بینک کی ملازمت کیوں حرام ہے؟ اس

<sup>(</sup>۱) ملاظه بمو فتح البارى شرح صحيح البخارى لابن حجر ۳۱٤/٤ باب آكل الربوا وشاېدهوكاتبه.

لیے کہ آج کل تو ہر جگہ سے بیسہ بینک ہی کے داسطے سے آتا ہے، کوئی بھی چیز سود سے پاک نہیں، لہذا پھر تو ہر چیز حرام ہونی چاہیے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ شریعت نے ہر چیز کی حدمقرر کردی ہے کہ اس حد تک جائز ہے اور اس حد کے آگے ناجائز ہے، لہذا بینک کی ملازمت ناجائز ہونے کی وجہ ہے ہے کہ بینک کے اندر سودی لین دین ہوتا ہے اور جوشخص بھی بینک میں ملازم ہے وہ کسی نہ کسی درجے میں سودی لین دین میں تعاون کررہا ہے اور کی بھی گناہ کے کام میں تعاون کرنا قرآن کریم کے ارشاد کے مطابق حرام ہے، فرمایا:

#### وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوان (١)

اس وجہ سے بینک کی ملازمت حرام ہے، جہاں تک اس اشکال کا تعلق ہے کہ ہر بیبہ بینک ہی ک واسطے سے ہم تک پہنچتا ہے، لہذا ہر بیبہ حرام ہونا چاہیے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اگر بینک سے پینے جائز اور حلال طریقے سے آرہے ہیں تو ان پییوں کے استعال میں کوئی مضا نقہ نہیں اور اگر ناجائز اور حرام طریقے سے ارہے ہیں تو ان کا استعال ہی حرام ہوگا۔

# ربواالقرآن اور ربواالحديث

لفظ 'الربوا'' لغت میں زیادتی کے معنی میں آتا ہے (۲) اور شریعت کی اصطلاح میں اس کا اطلاق پانچ قشم کے معانی کے لیے ہوا ہے، لیکن زیادہ تر اس

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آيت (٢) ـ

<sup>(</sup>۲) تاج العروس للزبيدي ۱۱۷/۳۸ ماده ربو - طبع دار الهداية -

كا استعال وومعنوں كے ليے ہوا ہے، ايك "ربوا النسيئة" كے ليے اور ووسرے''ربو االفضل'' کے لیے،''ربو االنسیئة'' کی تعریف سے کہ هو القرض المشروط فيه الأجل وزيادة مال على المستقرض

اس کوربواالقرآن بھی کہتے ہیں اور''ربواالفضل'' کی تعریف یہ ہے کہ دو ہم جنس چیزوں کے آپس میں تباولے کے وقت کی زیادتی کرنا، اس کو "ربواالحديث" بھی کتے ہیں، اس لیے کہ پہلی قتم کے رہا کوقر آن کریم نے اور دوسری قتم کے ربا کو حدیث نے حرام قرار دیا ہے۔(۱)

# سودمفرد اورسودمرکب دونول جرام ہیں



بعض لوگ یہ اشکال کرتے ہیں کہ قرآن کریم نے صرف سود مرکب کو حرام قرار دیا ہے، سودمفرد کوحرام نہیں کہا اور قرآن کی اس آیت سے استدلال

يَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُّضَاعَفَة (٢) اس آیت میں رہا کے ساتھ'' أضعافا مضاعفة'' کی قیر لگی ہوئی ہے اور نہی قید پر داخل ہوئی ہے، لہذا صرف وہ ربا ممنوع ہوگا جس میں سود کی رقم

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے ملاحظ فرمائی تحفة الفقهاء لعلاء الدین السمر قندی ۲۰/۲ باب الربوا۔ طبع دار الكتب العلمية ـ وبدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني ١٨٣/٥ فصل فى شرائط الصحة فى البيوع-طبع دار الكتب العلمية - از مرتب عفا الله عنه (۲) سورة آل عمر ان آيت (۱۳۰) ـ

رأس المال سے كم ازكم دوگى موجائے، ليكن بيد التدلال درست نہيں، كيونكه "أضعافا مضاعفة" كى قيد باجماعِ امت احرّ ازى نہيں، بلكه اتفاقى ہے اور بيد قيد بالكل الي ہے جيسے قرآنِ كريم كى ايك دوسرى آيت ميں فرمايا:

وَلا تَشْتَرُوا بِالْيَتِي ثَبَنَا قَلِيْلا (١)

اس آیت میں اگرچہ 'من قلیل' کی قید لگی ہوئی ہے، لیکن کوئی بھی عقل مند انسان اس آیت کا پیم طلب نہیں لیتا کہ آیاتِ قرآنی کو''من قلیل' کے ساتھ فروخت کرنا تو جائز نہیں، لیکن'' ثمن کثیر'' کے ساتھ فروخت کرنا جائز ہونے کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

🛈 قرآنِ کریم کی آیت ہے:

يَّاَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا الَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَعِيَ مِنَ الرِّبَا إِنُ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِينَ (٢)

اس آیت میں لفظ ''ما'' عام ہے جورباکی ہر قلیل اور کثیر مقدار کو شامل ہے۔

﴿ خطبہ ججة الوداع کے موقع پر حضور اقدس سل تُعْلِیکِم نے یہ اعلان فرمادیا کہ

"الربوا موضوع كله, وأول ربوا أضعه ربوا العباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله" (٣)

اس حدیث میں لفظ "کله" برمقدار رباکی حرمت پرصری ہے۔

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (٤١) ـ

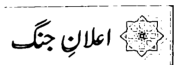
<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آيت (٢٧٨) ـ

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٢١٨ (١٢١٨) ـ

# حضرت علی خالفیہ سے ایک حدیث مروی ہے کہ حضور اقدس صلی خالیہ ہم نے ایک حدیث مروی ہے کہ حضور اقدس صلی خالیہ ہم نے ارشاد فرمایا:

#### "كل قرض جرنفعافهو ربوا"<sup>(۱)</sup>

ال حدیث میں لفظ "نفعا"اس بات پر دال ہے کہ نفع کی ہر مقدار حرام ہے۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ آیت میں "أضعافا مضعفة" کی قید احرازی نہیں، بلکہ اتفاقی ہے۔



حرمتِ رباکی آیات قطعی الدلالت ہیں اور رباکا معاملہ کرنے والوں کے بارے میں جو شدید وعید شاید کی بارے میں جو شدید وعید شاید کی دوسرے گناہ پرنہیں آئی، چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا:

يَّا يُّهَا الَّذِينَ امَنُوا التَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِينَ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوْا فَأُذَنُوا بِحَمْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِه (٢)

اس آیت میں صاف اعلان فرمادیا کہ اگرتم سودی لین دین نہیں چھوڑو گے تو پھر اللہ اور اس کے رسول مان ٹھالیے تم کی طرف سے اعلانِ جنگ سن لو۔

<sup>(</sup>۱) بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث ٥٠٠/١ (٤٣٧) طبع مركز خدمة السنة والسيرة النبوية المدينة المنورة وأورده البوصيري في "الإتحاف"٣٨٠/٣ (٢٩٣٧)، وقال: هذا إسناد ضعيف، لضعف سواربن مصعب الهمداني - طبع دار الوطن - الرياض - (۲) سورة البقرة آيت (۲۷۸ - ۲۷۹).

# کیا موجوده بینکون کا سود حرام نہیں؟

آج پوری دنیا سود کے گرداب میں پھنسی ہوئی ہے اور سرمایہ دارانہ نظام کی تو بنیاد ہی سود پر قائم ہے، سارے بینک سود کی بنیاد پر چل رہے ہیں، ساری تجارتیں سود کی بنیاد پر ہورہی ہیں، بڑے بڑے سرمایہ دار اور بڑی بڑی کمپنیاں سودی بنیادوں پر بینک سے قرضہ لیتی ہیں اور اس سے اپنا کاروبار چلاتی ہیں۔

چنانچہ عالم اسلام میں بعض عناصرایسے پیدا ہوئے جنہوں نے یہ دعویٰ کیا کہ موجودہ بینکوں کا سود وہ سودنہیں ہے جس کو قرآن کریم نے حرام قرار دیا ہے اور دلیل میپیش کرتے ہیں کہ اس زمانے میں لوگ اپنی ذاتی ضرورت کے لیے قرض لیا کرتے تھے۔مثلاً ایک آدمی کے پاس کھانے کے پیسے نہ ہوتے تو وہ بھوک کی حالت میں کسی صاحبِ استطاعت کے پاس جاتا اور اس کو جا کر کہتا کہ میں بھوکا ہوں، مجھے کچھ یسے قرض دے دو تاکہ بیوی بچوں کو کھانا کھلا سکوں، جواب میں صاحبِ استطاعت کہتا ہے کہ میں سود پر قرض دوں گا، لہذاتم یہ وعدہ کرو کہ اس قرض کے ساتھ اتنا سود ادا کروگے، ظاہر ہے کہ بیظلم کی بات تھی کہ ایک آ دمی بھوکا ہے اور اس بھوک کو مٹانے کے لیے آپ سے قرض مانگ رہا ہے تو آپ اس سے سود کا مطالبہ کر رہے ہیں، حالانکہ آپ کا اصل فرض تو بیتھا کہ آپ اپنی طرف ہے اس کی بھوک مٹانے کا انتظام کرتے، نہ یہ کہ اس کو قرض دے کر الٹا اس سے سود کا مطالبہ کریں، ایسے سود کے بارے میں قرآنِ کریم نے فرمایا کہ اگرتم اس کونہیں جھوڑ و گے تو تمہارے خلاف اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے اعلانِ جنگ ہے۔

یا مثلاً ایک شخص کے گر میں میت ہوگی اور اس کے پاس کفن دفن کے لیے پیسے نہیں ہیں، وہ دوسرے شخص کے پاس جاتا ہے اور اس سے قرض مانگتا ہے تاکہ میت کے کفن دفن کا انتظام کرسکے اس موقع پر قرض دینے والا یہ مطالبہ کرے کہ میں اس وقت تک تمہیں قرض نہیں دوں گا جب تک تم اتنا سود ادا نہیں کروگے۔ ظاہر ہے کہ ایسے موقع پر سود کا مطالبہ کرنا انسانیت اور مرقت کے خلاف بات بن، اس لیے اس قشم کے سود کو قرآنِ کریم نے حرام قرار دیے دیا۔

### 😰 تجارتی قرضوں پر سود

لین جہاں تک موجودہ دور کے بینکوں کے سود کا تعلق ہے اس میں قرض لینے والے غریب غرباء نہیں ہوتے جن کے پاس کھانے کے لیے پچھ نہیں ہوتا ، ایسے اور جن کے پاس میت کے گفن دفن کے انتظام کے لیے پینے نہیں ہوتے ، ایسے غریب غرباء کو تو بینک قرض دیتا ہی نہیں ، اگر ہم اور آپ میں سے کوئی بینک سے قرض لینے جائیں گے تو بینک والے ہمیں مار کر باہر نکال دیں گے ، بلکہ بینک سے قرض لینے والے بڑے بڑے سرمایہ دار اور دولت مند ہوتے ہیں، جو بھوک مٹانے اور کفن دفن کے لیے قرض نہیں لیتے ، بلکہ ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ بینک سے قرض لے کر اس رقم کو اپنی تجارت میں لگا کر اس کو اور زیادہ ترقی دیں گے اور زیادہ نفع کما عیں گے ، مثلاً ایک لا کھ روپیہ بینک سے قرض لے کر اس سے دو لا کھ بنائیں گے۔

دوسری طرف وہ روپیہ جوسر مایہ دار بینک سے بطور قرض لیتا ہے وہ عوام کا روپیہ ہوتا ہے، جنہول نے اپنی کمائی سے بچا بچا کریہ روپیہ بینک میں بطور امانت

کے رکھوایا ہے، لہذا جوسر مایہ دار بینک سے قرض لے رہا ہے اگر اس سے میہ مطالبہ کیا جائے کہ اس قرض کے ذریعے تجارت کرکے جونفع کماؤ گے اس نفع میں سے اتنا فی صدتم بینک کو بطور سود ادا کروتو اس میں کون ساظلم ہوجائے گا؟ اور اس زمانے میں جوسود رائج تھا اس میں قرض لینے والے پرظلم ہوتا تھا، اس لیے قرآن کریم نے اس سود کوحرام قرار دے دیا، لہذا موجودہ دور کے بینکوں کا سود حرام نہیں۔

دوسرے لفظوں میں اس بات کو اس طرح بھی کہا جاسکتا ہے کہ ایک قرض وہ ہےجس کوانسان اپنی ذاتی ضرور بات کی تکمیل کے لیے لیتا ہے، ایسے قرض کو "صرفی قرض" کہتے ہیں، دوسرا قرض وہ ہے جس کو انسان تجارت کرنے اور نفع كمانے كے ليے ليتا ہے ايسے قرض كو" تجارتی قرض" يا" بيداواری قرض" كہتے ہیں، سود کے جواز کے قاتلین کا کہناہے کہ قرآن کریم نے ''صرفی قرض'' پر لیے جانے والے سود کو حرام کہا ہے، "تجارتی قرض" پر لیا جانے والا سود اس حرمت میں داخل نہیں۔

#### 🚱 سود کے جواز پر استدلال



سود کے جواز کے قائلین قرآنِ کریم کی اس آیت سے استدلال کرتے ہیں کہ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا (١)

اس آیت میں لفظ ''الربوا''معرف باللام ہے اور الف لام میں اصل یہ ہے کہ وہ عبد کے لیے ہو، لہذا لفظ ''ریا''سے وہ مخصوص ''ریا''مراد ہوگا جو زمانہ

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آبت (۲۷۵) ـ

جاہلیت میں اور حضورِ اقدس سائٹ آلیہ کے ابتدائی دور میں رائج تھا، اس زمانے میں صرف ''صرفی قرض' اور سود لینے کا رواج تھا، '' تجارتی قرض' اور اس پر سود لینے کا اس وقت رواج نہیں تھا اور جو چیز اس زمانے میں رائح ہی نہیں تھی، قرآنِ کریم اس کو کیے حرام قرار دے سکتا ہے؟ لہذا حرمتِ سود کا اطلاق صرف ''صرفی قرض' پر لیے جانے والے سود پر ہوگا، ''تجارتی قرض' پر لیے جانے والے سود پر ہوگا، ''تجارتی قرض' پر لیے جانے والے سود پر ہوگا، ''تجارتی قرض' بر لیے جانے والے سود پر ہوگا، ''تجارتی قرض' ہوگا۔

# ﷺ سود کے جواز کے قاملین

یہ وہ استدلال ہے جو اچھے خاصے پڑھے لکھے لوگوں کی طرف سے کیا گیا اور جس کی بنیاد پر یہ کہا گیا کہ بینکوں کا سود جائز ہے، یہاں تک کہ مصر کے موجودہ مفتی اعظم نے بھی بینکوں کے سود کے حلال ہونے کا فتوی دے دیا ہے اور اس فتوی کی وجہ سے پورے عالم عرب میں ایک غلغلہ برپا ہے اور اس کا چرچا ہے، ان کے علاوہ عالم اسلام کے ہر خطے میں کوئی نہ کوئی اس موقف کا حامل کھڑا ہوتا رہا ہے، چنانچہ ہندوستان میں سرسید احمد خان، عرب میں مفتی عبدہ، حامل کھڑا ہوتا رہا ہے، چنانچہ ہندوستان میں سرسید احمد خان، عرب میں مفتی عبدہ، وشید رضا بھی اس موقف کے حامل گزرے ہیں، پاکتان میں ڈاکٹر فضل الرحمن صاحب کا موقف بھی یہی تھا اور جسٹس قدیر الدین نے اس کے جواز پر رسالہ صاحب کا موقف بھی یہی تھا اور جسٹس قدیر الدین نے اس کے جواز پر رسالہ انگر آ دمی غور سے نہ دیکھے تو بظاہر جواز کے قائلین کا استدلال دل کو انتہاں کرتا ہے کہ اگر ایک سرمایہ دار بینک سے قرض لے کر نفع کمارہا ہے تو اس سے سود کا مطالبہ کرنا کون سے ظلم اور جرم کی بات ہے؟ چنانچہ نوتعلیم یافتہ طبقہ اس ستدلال سے مرعوب ہوکر ان کا حامی ہوجاتا ہے۔

# المراجعة علم حقيقت برلكتا بصورت برنهين

حقیقت یہ ہے کہ جواز کے قائلین کا استدلال زبردست مغالطے پر مبنی ہے،
ان کے استدلال کا صغری اور کبری دونوں غلط ہیں، ان کے استدلال کا صغری یہ
ہے کہ عہدِ رسالت میں تجارتی سود رائح نہیں تھا اور کبری یہ ہے کہ جو چیز
عہدِ رسالت میں رائح نہ ہو اس پر حرمت کا اطلاق نہیں ہوسکتا، صغری اور کبری
دونوں غلط ہیں، لہذا ان کا استدلال درست نہیں۔

پہلے کبری کو سمجھ لیں کہ یہ کبری غلط ہے، دیکھیے اصول یہ ہے کہ قرآن یا حدیث جب کسی چیز پر حلت یا حرمت کا حکم لگاتے ہیں تو وہ حکم اس چیز کی کسی خاص شکل یا صورت پر نہیں لگاتے، بلکہ اس چیز کی حقیقت پر لگاتے ہیں، لہذا جہاں وہ حقیقت پائی جائے گی وہاں وہ حکم آجائے گا۔

مثلاً شراب کو لے لیں، جس زمانے میں شراب حرام ہوئی اس زمانے میں لوگ اپنے گھروں میں انگور کا شیرہ اپنے ہاتھوں سے نکال کر اس کو سڑا کر شراب بناتے تھے، لہذا اب موجودہ دور میں کوئی شخص سے کہنے گئے کہ چونکہ اس زمانے میں لوگ اپنے ہاتھوں سے اپنے گھروں میں شراب بناتے تھے اور اس میں حفظانِ صحت کے اصولوں کا لحاظ نہیں رکھا جاتا تھا اس لیے شراب حرام قرار دے دی گئی، اب چونکہ موجودہ دور میں شاندار مشینوں کے ذریعے حفظانِ صحت کے تمام اصولوں کو مدنظر رکھتے ہوئے بڑی صفائی ستحرائی کے ساتھ شراب بنائی جاتی ہے اس لیے شراب کی حرمت کا اطلاق موجودہ دور کی شراب پر نہیں ہوگا، ظاہر ہے کہ اس لیے شراب کی حرمت کا اطلاق موجودہ دور کی شراب پر نہیں ہوگا، ظاہر ہے کہ اس لیے شراب کی حی خاص شکل اور میاستدلال بالکل اجمقانہ ہے، اس لیے کہ شریعت نے شراب کی کئی خاص شکل اور میاستدلال بالکل اجمقانہ ہے، اس لیے کہ شریعت نے شراب کی کئی خاص شکل اور موردے کو حرام قرار دیا ہے، لہذا جس شراب میں حوردے کو حرام قرار دیا ہے، لہذا جس شراب

کی وہ حقیقت پائی جائے گی اس پر حرمت کا اطلاق ہوجائے گا، چاہ اس کی وہ مخصوص صورت حضور اقدس سلاھا ایج کے زمانے میں موجود ہو یا نہ ہو، للبذا آج اگر کوئی شخص یہ کہنے گئے کہ حضور اقدس سلاھا ایج کے زمانے میں وہسکی، بیئر اور برانڈی موجود نہیں تھیں، اس لیے بیحرام نہیں، ظاہر ہے کہ یہ بات درست نہیں اس لیے کہ حضور اقدس سلاھا ایج کے زمانے میں اگرچہ اس نام سے اور اس شکل میں لیے کہ حضور اقدس سلاھا ایج کے زمانے میں اگرچہ اس نام سے اور اس شکل میں موجود نہیں تھی، مگر اس کی حقیقت یعنی ''اپیا مشروب جو نشہ آ در ہو' موجود تھی اور آخصرت ساٹھ ایک کے اس حقیقت کو حرام قرار دیا تھا، اب بید حقیقت ہمیشہ کے لیے حرام ہوگئ، چاہے کئی زمانے میں بھی ہواور کسی بھی نام سے پائی جائے۔

# ا يك لطيفه / كانا بجانا حرام نه موتا

ہندوستان کا ایک گویا (گانے والا) ایک مرتبہ فج کرنے گیا۔ فج سے فارغ ہونے کے بعد مکہ مکرمہ سے مدینہ منورہ جارہا تھا تو اس زمانے میں راستے میں قیام کے لیے منزلیں ہوتی تھیں، اس نے بھی رات گزارنے کے لیے ایک منزل پر قیام کیا، تھوڑی دیر کے بعد اسی منزل پر ایک عرب گویا آگیا اور عرب گویے نے وہاں بیٹھ کرعربی میں گانا بجانا شروع کردیا۔ اس عرب گویتے کی آواز بہت خراب اور بھدی تھی، ہندوستانی گویے کو اس کی آواز سے بہت کراہیت اور وحشت ہوئی، جب اس نے گانا بجانا بند کیا تو ہندوستانی گویے نے کہا کہ آج یہ بات میری شمجھ میں آئی کہ حضور اقدس سا تھا گیا ہے نا بجانا کیوں حرام قرار دیا تھا، اس لیے کہ آپ نے اس جیسے بدوؤں کا گانا سنا تھا، اگر آپ میرا گانا سنا تھا، اگر آپ میرا گانا سنا لیے تو بھی حرام قرار نہ دیتے۔

#### پرتوخزير حلال مونا چاہيے

آج کل بیمزاج بن گیا ہے کہ ہر چیز کے بارے میں لوگ بیہ کہتے ہیں کہ صاحب! چونکہ حضورِ اقدس ملا اللہ کے زمانے میں بیہ چیز یا بیم کل اس طرح ہوتا تھا، اس لیے آپ نے اس کو حرام قرار دیا تھا، لیکن آج کل چونکہ بیم کل اس طرح نہیں ہورہا، اس لیے بیہ حرام نہیں، حتیٰ کہ کہنے والوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ شریعت نے خزیر کو اس لیے حرام قرار دیا تھا کہ اس زمانے میں خزیر گندے مربتے تھے، غلاظت کھاتے تھے، گندے ماحول میں ان کی پرورش ہوتی تھی، گندے ماحول میں ان کی پرورش ہوتی تھی، لیکن آج کل تو بہت صاف ستھرے ماحول میں ان کی پرورش ہوتی ہے اور ان کی پرورش کے لیے اعلیٰ در ہے فارم قائم کردیے گئے ہیں، لہذا اب ان کے حرام ہونے کی کوئی وجہ نہیں ہے، اس لیے حلال ہونے چاہئیں۔

بالکل ای طرح سود کے بارے میں یہی کہا جاتا ہے کہ اگریہ تجارتی سود' مضورِ اقدس سل اللہ اس کوحرام قرار نہ حضورِ اقدس سل اللہ اس کوحرام قرار نہ حضورِ اقدس سل اللہ اللہ اس کوحرام قرار دیتی ہے دیتے۔ اس کا جواب پہلے دیا جا چکا ہے کہ شریعت جس چیز کوحرام قرار دیتی ہے اس کی حقیقت کوحرام قرار دیتی ہے، اس کی خاص شکل اور صورت کوحرام قرار نہیں دیتی، اس طرح سود کی بھی حقیقت کوحرام قرار دیا ہے، لہذا جہاں کہیں وہ حقیقت پائی جائے گی وہاں حرمت آجائے گی، چاہے اس ''سود' کی مخصوص شکل حضور پائی جائے گی وہاں حرمت آجائے گی، چاہے اس ''سود' کی مخصوص شکل حضور اقدس مان اللہ اللہ کے زمانے میں موجود ہویا نہ ہو۔

اله "سود کی حقیقت"

اب دیکھنا ہے ہے کہ سود' کی حقیقت کیا ہے جس کوشریعت نے حرام قراد یا

موعظ عماني المالية بشتم

ہے اور یہ حقیقت موجودہ دور کے'' تجارتی سود' میں پائی جاتی ہے یا نہیں؟ سود کی حقیقت یہ ہے کہ''کسی شخص کو دیے ہوئے قرض پر طے کر کے کسی بھی قسم کی زیادتی کا مطالبہ کرنا''۔ مثلاً میں نے ایک شخص کوسو روپے بطور قرض دیے اور اس کے ساتھ یہ طے کر لیا کہ ایک ماہ بعدتم سے ایک سو پانچ روپے واپس لوں گا،تو یہ سود ہے، البتہ اگر طے نہیں کیا، بلکہ میں اس کو ویسے ہی سو روپے قرض دے دیے،لین قرض لینے والے نے قرض واپس کرتے وقت اپنی خوشی سے ایک سو پانچ روپے واپس کی تو یہ سود اور حرام نہیں۔

# قرض کی واپسی کی عمدہ شکل

خود حضور اقدس سل التا التي التي التي التي كه جب آپ كسى كے مقروض ہوتے اور قرض خواہ قرض كا مطالبہ كرتا تو آپ اس كا قرض كچھ زيادتى كے ساتھ واپس كرتے تاكہ اس كى دلجوئى ہو، كيكن چونكہ يه زيادتى بہلے سے طے شدہ نہيں ہوتى تھى اس كے وہ سونہيں ہوتى تھى، حدیث كى اصطلاح میں اس كو" حسن القضاء" كہا جاتا ہے، یعنی التجھ طریقے سے قرض كی ادائيگی كرنا، بلكہ حضور اقدس سل التي التي كہا جاتا ہے، یعنی التجھ طریقے سے قرض كی ادائيگی كرنا، بلكہ حضور اقدس سل التي التي يہاں تك فرما يا كہ

"إن خيار كم أحسنكم قضاء"(1)
يعنى تم ميں سے بہترين لوگ وہ بيں جو قرض كى ادائيگى ميں
اچھا معاملہ كرنے والے ہوں۔

اس سےمعلوم ہوا کہ طے کر کے زیادہ ادا کرنا تو سود ہے اور طے کیے بغیر

<sup>(</sup>۱) صحیحالبخاری۹۹/۳(۲۳۰۵) ر

زیادہ ادا کرنا سورنہیں، بلکہ ''حسنِ قضاء'' ہے، بہرحال چونکہ'' عوز' کی مندجہ بالا حقیقت موجودہ بینکوں کے''تجارتی سود' میں یائی جاتی ہے، اس لیے تجارتی سود بھی حرام ہوگا، مندرجہ بالاتفصیل سے تجارتی سود کے جواز کے قائلین کی دلیل کا کبری غلط ثابت ہو گیا۔

#### 🥏 حضور صلالتا الله ملے خوالے میں تجارتی تھیلاؤ



ان کی دلیل کا صغری میرتھا کہ حضور اقدس سل الٹھالیہ ہے زمانے میں تجارتی سود موجود نہیں تھا، بیرصغری بھی غلط ہے، اس لیے کہ عرب کا وہ معاشرہ جس میں حضور ساری بنیادیں موجود تھیں، مثلاً آج کل مشتر کہ کمپنیاں قائم ہوتی ہیں جن کو "جوائن اسٹاک کمپنیال" کہا جاتا ہے، اس کے بارے میں خیال یہ ہے کہ یہ چودھویں صدی کی پیداوار ہے، اس سے پہلے اس کا کوئی وجود نہیں تھا،لیکن جب ہم عرب کی تاریخ اٹھا کر دیکھتے ہیں تو یہ نظر آتا ہے کہ عرب کا ہر قبیلہ ایک متقل "جوائن اساك كمين" موتا تها، اس ليه كه بر قبيلي مين تجارت كاطريقه بيرتها کہ قبیلے کے تمام افراد اپنا ایک ایک درہم اور ایک ایک دینار لا کر ایک جگہ جمع كرديية ، پھراس رقم كو قافلے والے شام لے جاكراس سے مال تجارت لاكر فروخت کرتے، چنانچہ آپ نے "تجارتی قافلوں" کا نام سنا ہوگا، وہ یہی کام کیا كرتے تھے، چنانچەقر آنِ كريم ميں په جو آيت ہے:

لِإِيْلُفِ قُرَيْشٍ أَالْفِهِمُ رِحُلَةَ الشِّتَآءِ وَالصَّيْفِ أَنَّ الْمِنْ فَالسَّيْفِ أَنَّ الْمُ

<sup>(</sup>۱) سورة قريش آيت (۱-۲)<u>ـ</u>

اس آیت میں گرمیوں اور سردیوں کے جن سفروں کا ذکر ہے اس سے مراد یبی تجارتی قافلے ہیں، جو سردیوں میں یمن کی طرف اور گرمیوں میں شام کی طرف سفر کیا کرتے تھے،(۱) اور ان کا کام یہ ہوتا تھا کہ یہاں مکہ مکرمہ سے سامان لے جاکر وہاں فروخت کرتے اور وہاں سے سامانِ تجارت لا کر مکہ مکرمہ میں فروخت کر دیتے ، ان قافلوں میں بعض اوقات ایک ایک آ دمی اپنی قبیلے سے وس وس لا کھ دینار قرض لیتا تھا، ظاہر ہے کہ وہ بیقرض کھانے یینے کی ضرورت کے لیے یا کفن دفن کے انتظام کے لیے نہیں لیتا تھا، بلکہ وہ تجارتی مقصد ہی کے ليے ليتا تھا۔

#### حضرت الوسفيان رضائنه كالتجارتي قافله



حضرت ابوسفیان رہائیہ جس تجارتی قافلے کے ساتھ شام سے مکہ مکرمہ آرے تھےجس پرمسلمانوں نے حملہ کا ارادہ کیا تھاجس کے نتیجے میں مسلمانوں اور کفار کے درمیان جنگ بدر پیش آئی، اس قافلے کے بارے میں محدثین اور اصحاب السير نے لکھا ہے کہ

> "لم يبق قرشي و لا قرشية عنده درهم إلا وبعث به في العر"(٢)

لعنی قریش مرد یا عورت کے پاس ایک درہم بھی تھا وہ اس نے اس تجارتی

<sup>(</sup>۱) ملافظه و تفسير ابن ابي حاتم ۱۸/۲۲۷ (۱۹٤۹۱)

<sup>(</sup>٢) شرح الزرقاني على المواهب ٢٦٣/٢ باب غزوة بدر العظمي طبع دارالكتب العلمية ـ وانارة الدجى في مغازى خير الورى بَيْنِ للشيخ المشاط المالكي ١٠٨/١ طبع دار المنهاج ـ جده ـ

قافلے میں بھیج دیا تھا، اس سے معلوم ہوا کہ یہ قبیلے اس طرح مشترک سرمائے ہے تحارت کرتے تھے۔

روایات میں آتا ہے کہ بنومغیرہ اور بنوثقیف کے درمیان آپس میں قائلی سطح یر سود کا لین دین ہوتا تھا، ایک قبیلہ دوسرے قبیلے سے سود پر قرض لیتا اور دوسرا قرض دیتا تھا، ایک قبیله سود کا مطالبه کرتا اور دوسرا قبیله اس سود کو ادا کرتا تھا اور پیر سے تحارتی قرض ہوتے تھے۔

#### سب سے بہلے چھوڑا جانے والاسود



ججة الوداع کے موقع پر جب حضور اقدس سلامالیم نے سود کی حرمت کا اعلان فرمایا تو اس وقت آب نے ارشاد فرمایا:

> "وربوا الجاهلية موضوع، وأول ربوا اضعه ربوا العباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله"(١) یعنی آج کے دن جاہلیت کا سود چھوڑ دیا گیا اور سب سے يبلا سود جو ميں جيبور تا ہوں وہ حضرت عباس رضافنه کا سود ہے، وہ سب کا سب ختم کردیا گیا۔

چونکه حضرت عباس فالند، لوگول کوسود پرقرض دیا کرتے تھے اس لیے آپ نے فرمایا کہ میں آج کے دن ان کا وہ سود جو دوسرے لوگوں کے ذمے ہے وہ ختم کرتا ہوں۔ روایات میں آتا ہے کہ وہ سود دس ہزار مثقال سوناتھا اور ایک مثقال تقریبا ماشے کا ہوتا ہے اور بیردس ہزار مثقال سونا کوئی سرمایہ اور رأس المال

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٢/ ١٢١٨ (١٢١٨) ـ

نہیں تھا، بلکہ یہ وہ سود تھا جو اصل رقم پر واجب ہوا تھا، اس سے اندازہ لگائے کہ وہ قرض جس پر دس ہزار مثقال سونے کا سود لگ گیا ہو کیا وہ صرف کھانے پینے کی ضرورت پوری کرنے کے لیے لیا گیا تھا؟ ظاہر ہے کہ وہ تجارت کی غرض سے لیا گیا ہوگا۔

## عهد صحابه میں بینکاری کی ایک مثال

صحیح بخاری کی کتاب الجہاد میں ہے کہ حضرت زبیر بن عوام رہائی نے اپنے پاس بالکل ایبا نظام ہوتا ہے، لوگ ان پاس بالکل ایبا نظام قائم کیا ہوا تھا جیسے آج کل بینکنگ کا نظام ہوتا ہے، لوگ ان کے پاس بطور امانت بڑی بڑی رقمیں رکھوانے کے لیے آتے تو وہ ان سے کہتے:

#### "لاولكنهسلف"(١)

سیامانت نہیں، بلکہ قرض ہے، یعنی میں بیرقم تم سے بطور قرض لیتا ہوں، یہ میرے ذعے قرض ہے، لیکن وہ ایسا کیول کرتے ہتے؟ حافظ ابن حجر راللہ نے فتح الباری میں اس کی وجہ یہ کھی ہے کہ قرض کی صورت میں طرفین کا فائدہ تھا، امانت رکھنے والول کا تو یہ فائدہ تھا کہ اگر یہ رقم امانت کے طور پر رکھی ہوتی تو اس کا اس صورت میں حفاظت کے باوجود اگر ہلاک ہوجاتی یا چوری ہوجاتی تو اس کا ضان خمیں موتا، اس کے مفان حضرت زبیر رفائع پر نہ آتا، کیونکہ امانت کا صان نہیں ہوتا، اس کے برخلاف قرض کی رقم اگر ہلاک ہوجائے یا چوری ہو جائے تو اس کا صان قرض برخلاف قرض کی رقم اگر ہلاک ہوجائے یا چوری ہو جائے تو اس کا صان قرض کی رقم اگر ہلاک ہوجائے یا چوری ہو جائے تو اس کا صان قرض کی رقم اگر ہلاک ہوجائے یا چوری ہو جائے تو اس کا صان کی رقم محفوظ لینے والے پر آتا ہے، لہذا امانت رکھنے والول کا یہ فائدہ ہوا کہ ان کی رقم محفوظ اور مضمون ہوگی اور دوسری طرف حضرت زبیر رفائعہ کا یہ فائدہ ہوا کہ ان کو اس

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۸۷/٤ (٣١٢٩)\_

بات کا اختیار حاصل ہوگیا کہ وہ اس رقم کو جہاں چاہیں صرف کریں یا تجارت میں لگائیں، اس لیے کہ اگر وہ رقم امانت ہوتی تو امانت محضہ کو تجارت میں لگانا جائز نہیں۔

جب حضرت زبیر رضی کا انتقال ہوا تو ان کے بیٹے حضرت عبد اللہ بن زبیر ظافی نے ان کے قرضوں کا حساب لگایا، چنانچے فرماتے ہیں کہ

> "فحسبت ماعليه من الديون فوجدته ألفي ألف ومائتي ألف"(١)

یعنی جب میں نے ان کے ذمے واجب الاداء قرضوں کا حساب لگایا تو وہ ہائیس لا کھ دینار (۰۰۰،۰۰،۲۲) نکلے، ظاہر ہے کہ اتنا بڑا قرض''تجارتی قرض'' بی تھا، صرفی قرض نہیں تھا، اس سے معلوم ہوا کہ حضور اقدس سال اللہ اس کے زمانے میں تحارتی قرضوں کا رواج تھا۔

ایک اور مثال



تاریخ طبری (۲) میں حضرت عمر فاروق رخالیئی کے زمانۂ خلافت کے حالات میں لکھا ہے کہ ہند بن عتبہ جو حضرت ابوسفیان رضی اللہ کی بیوی تھیں، حضرت عمر رضی الله عنه کے پاس آئیں اور بیت المال سے قرض دیے جانے کی اجازت طلب كى، حضرت عمر رضى الله عنه نے قرض كى اجازت دے دى، انہوں نے اس قرض

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعد ١٠٨/٣ ذكر وصية الزبير وقضاء دينه طبع دار صادر

بىروتـ (۲) الاظهروتاريخ طبرى ۲۲۱/٤طبع دار التراث العربى -بيروت ـ

کی رقم سے 'بلاد کلب' میں جا کر تجارت کی ، اس سے صاف ظاہر ہے کہ وہ قرض بھوک مٹانے کے لیے یا میت کی تدفین کے لیے نہیں لیا گیا تھا، بلکہ تجارت کے لیے لیا گیا تھا۔ اسی طرح کی اور بہت سی مثالیں عہدِ رسالت اور عہدِ صحابہ میں موجود ہیں جو میں نے ''تکملہ فتح المہم '' میں تفصیل کے ساتھ لکھ دی ہیں، وہاں و مکھ لیا جائے۔

مندرجہ بالاتفصیل سے ظاہر ہوا کہ بہ کہنا بالکل غلط ہے کہ عہدِ رسالت میں تجارتی قرضے نہیں لیے جاتے تھے، بلکہ تحب ارتی مترضوں کا رواج تھا، البتہ حضور اقدس سال الله کے "ربا" کی حرمت کے اعلان کے بعد ان پر سود کا لین دین موقوف ہوگیا تھا، لہذا تجارتی سود کو جائز کہنے والوں نے جو دلیل پیش کی تھی اس کے صغری اور کبری دونوں غلط ثابت ہو گئے۔

# و مود کو جائز کہنے والوں کا ایک اور استدلال



''سود'' کو جائز قرار دینے والوں کی طرف سے ایک استدلال پیر کیا جاتا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی ذاتی ضروریات کے لیے یا کھانے پینے کی ضروریات کے لیے قرض مانگتا ہے اور قرض دینے والا تخص قرض دینے سے پہلے اس سے' سو'' کا مطالبہ کرتا ہے تو بیظلم اور نا انصافی کی بات ہے اور ایک غیر انسانی حرکت ہے، لیکن جو مخص تجارت کی غرض سے قرض مانگا ہے تا کہ اس قرض کی رقم کو تجارت میں لگا کر زیادہ سے زیادہ نفع کمائے، اگر اس سے 'سود' کا مطالبہ کیا جائے تو اس میں ظلم کی کوئی بات نہیں ہے، اس بات کی تائید میں قرآن کریم کی بدآیت سے استدلال پیش کرتے ہیں:

وَإِنْ تُنتُمُ فَلَكُمُ رُءُوسُ أَمُوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ (1)

العنی اگرتم "سود" سے توبہ کرلوتو پھرتمہارا جو راُس المال ہے، وہ تمہاراحق ہے، نہتم ظلم کرو اور نہتم پرظلم کیا جائے، اس آیت سے معلوم ہورہا ہے کہ "سود" کی حرمت کی علت "ظلم" ہے اور بیظلم صرفی سود میں تو پایا جاتا ہے، لیکن تجارتی سود میں نبیں پایا جاتا، اس لیے" تجارتی سود میں نبیں پایا جاتا، اس لیے" تجارتی سود میں نبیں پایا جاتا، اس لیے" تجارتی سود" حرام نہ ہونا چاہیے۔

### علت اور حکمت میں فرق

اس دلیل کے اندر چند مغالطے ہیں، پہلا مغالط یہ ہے کہ اس دلیل میں ''ظلم'' کوربا کی حرمت کے لیے علت قرار دیا ہے، حالانکہ ظلم دور کرنا ربا کی حرمت کی علت نہیں ہے، بلکہ اس کی حکمت ہے اور حکم کا دارو مدار ''علت' پر ہوتا ہے حکمت پر نہیں ہوتا (۲)، اس کی سادہ می مثال سجھے کہ آپ نے دیکھا ہوگا کہ سڑکوں پرسگنل لگے ہوتے ہیں، اس میں تین رنگ کی بتیاں ہیں، سرخ، پیلی، سبز، جس وقت سرخ بتی جل رہی ہواس وقت حکم یہ ہے کہ رک جاؤ اور جس وقت سبز بتی جلے اس وقت چل پڑو اور سگنل کا یہ نظام اس لیے قائم کیا گیا ہے تا کہ اس کے ذریعے ٹریفک میں نظم وضیط قائم کیا جائے اور حادثات کی روک تھام کی جائے اور تصادم کا خطرہ کم سے کم کیا جائے ، اس میں یہ جو کہا گیا ہے کہ جائے اور تصادم کا خطرہ کم سے کم کیا جائے، اس میں یہ جو کہا گیا ہے کہ جائے ، اس میں یہ جو کہا گیا ہے کہ جائے ، ورک تھام کی علت ہے اور اس کے ذریعے حادثات کی روک تھام اس حکم کی علت ہے اور اس کے ذریعے حادثات کی روک تھام اس حکم کی نہیں۔ نے ۔ اب ایک شخص رات

<sup>(</sup>١) سورة البقره آيت (٢٧٩) ـ

<sup>(</sup>٢) فتح القدير لابن الهام ٣٤٢/٤ طبع دار الفكر-

کے بارہ بجے گاڑی چلاتا ہواسگنل کے پاس پہنچا تو سرخ بتی جل رہی تھی، لیکن چاروں طرف سے کوئی گاڑی اور ٹریفک نہیں آرہا تھا اور تصادم اور حادثے کا کوئی خطرہ نہیں تھا، اس وقت اگرچہ اس تھم کی '' عکمت' نہیں پائی جارہی تھی، لیکن پھربھی ڈرائیور کے لیے گاڑی روکنا ضروری ہے، اس لیے کہ رکنے کے تھم کی جو علت ہے، یعنی ''سرخ بتی کا جلنا' وہ پائی جارہی ہے، لہذا اگر وہ نہیں رکے گا تو قانون کی خلاف ورزی کے جرم میں پکڑا جائے گا۔

#### شراب حرام ہونے کی حکمت

ای طرح شریعت کے جتنے احکام ہیں اس میں تھم کا مدار ''علت'' پر ہوتا ہے، '' تحکمت'' پر نہیں ہوتا، دنیا کے قوانین میں بھی یہی اصول کار فرما ہے اور شریعت کے قانون میں بھی یہی اصول جاری ہے، قرآنِ کریم نے شراب کے بارے میں فرمایا:

إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيُطِٰنُ أَنُ يُّوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَدْرِ وَالْبَيْسِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلوٰةِ فَهَلُ أَنْتُمْ مُنْتَهُوْنَ (١)

شیطان تو یمی چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعے تمہارے درمیان دشمنی اور بغض کے زیج ڈال دے اور تمہیں اللہ کی یاد اور نماز سے روک دے، اب بتاؤ کہ کیا تم (ان چیزوں سے) باز آجاؤ گے؟

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آيت (٩١)\_

اس آیت میں اللہ تعالی نے شراب اور جوئے کی حرمت کی ایک حکمت یہ بیان فرمائی کہ اس کے نتیج میں آپس میں بغض اور عداوت پیدا ہوتی ہے اور انسان اس کی وجہ سے اللہ تعالی کے ذکر سے غافل ہوجاتا ہے۔ اب اگر کوئی شخص یہ کہنے گئے کہ شراب اور جوا اسی وقت حرام ہے جب اس کے نتیج میں عداوت اور بغض پیدا ہو اور اگر عداوت اور بغض پیدا نہ ہوتو حرام نہیں، ظاہر ہے کہ یہ استدلال درست نہیں، اس لیے کہ عداوت اور بغض کا پیدا ہونا شراب اور جوئے کی حرمت کی '' حکمت' ہیں۔

ورنہ آج کل تو لوگ کہتے ہیں کہ شراب عداوت پیداکرنے کے بجائے محبت اور دوسی پیدا کرتی ہے، چنانچہ آج کل جب دو دوست آپس میں ملتے ہیں تو شراب کے جام ایک دوسرے کے جام سے ٹکراتے ہیں اور یہ اس بات کی علامت ہوتی ہے کہ ہم دونوں کے درمیان دوسی قائم ہوگئ ہے، ای بات کو بیان کرتے ہوئے ایک شاعر کہتا ہے کہ م

#### بيانه وفا برسر بيانه مواتها

پہلے'' پیانہ' سے مراد''عہد'' اور دوسرے پیانہ سے مراد ہے'' جام شراب'' کی اللہ سے مراد ہے'' جام شراب' کی اللہ کا جن کے اگر شراب بغض اور عداوت پین جام شراب پخض اور عداوت پیدا کرنے کے بجائے دوستی کا ذریعہ بن رہی ہوتو اس صورت میں شراب حلال ہوجائے گی؟

یا کوئی شخص یہ کہے کہ میں شراب تو پیتا ہوں، لیکن اللہ کی یاد سے غافل نہیں ہوتا اس لیے میرے لیے شراب حلال ہے، تو کیا اس شخص کے لیے شراب حلال ہوجائے گی؟ ظاہر ہے کہ حلال نہیں ہوگی اس لیے کہ اللہ کے ذکر سے غفلت شراب کی حرمت کی '' حکمت' ہے، ''علت' نہیں ہے اور حکم کا دارو مدار''علت' شراب کی حرمت کی '' حکمت' ہے، ''علت' نہیں ہے اور حکم کا دارو مدار''علت'

توعظعماني المداشة

پر ہوتا ہے، " حکت "پرنہیں ہوتا۔

، بالکل ای طرح سود کی حرمت کے بارے میں قرآنِ کریم نے یہ جوفر مایا ہے کہ

#### لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ (١)

یہ بطور حکمت کے فرمایا ہے، بطور ''علت' کے بیان نہیں فرمایا، لہذا رہا کے حرام ہونے کا دارو مدارظلم کے ہونے یا نہ ہونے پر نہیں، بلکہ رہا کی حقیقت کے پائے جانے پر ہے، جہال رہا کی حقیقت پائی جائے گی وہال حرمت آجائے گ، چاہ وہال خالے ہے جہال رہا کی حقیقت پائی جائے گی وہال حرمت آجائے گ، چاہ وہال ظلم پایا جائے یا نہ پایا جائے۔ بیتو پہلا مغالط تھا۔

# شری احکام میں غریب اور امیر کا فرق نہیں

دوسرا مغالطہ یہ ہے کہ سود کو جائز کہنے والے کہتے ہیں کہ صرفی قرضول میں اگرکوئی شخص سود کا مطالبہ کر رہا ہوتو چونکہ صرفی قرض طلب کرنے والا غریب ہوتا ہے اس لیے اس سے سود کا مطالبہ کرناظلم ہے بخلاف تجارتی قرضوں کے، کیونکہ اس میں قرض طلب کرنے والا سرمایہ دار اور امیر ہوتا ہے اور اس سے سود کا مطالبہ کرناظلم نہیں۔ یہ بھی ایک مغالطہ ہے کہ ایک جگہ سے سود لیناظلم ہے اور دسری جگہ سے لیناظلم نہیں، حالانکہ اصل سوال یہ ہے کہ قرض پر سود کا مطالبہ کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اگر آپ یہ کہتے ہیں کہ قرض پر سود کا مطالبہ کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اگر آپ یہ کہتے ہیں کہ قرض پر سود کا مطالبہ کرنا جائز ہیں اور امیر کا کوئی فرق نہیں ہونا چا ہیں۔ اس بات کو ایک مثال سے سیمھیں کہ جیسے ایک نان بائی روٹی فروخت کر رہا ہے، ایک روٹی کی لاگت بارہ سیمھیں کہ جیسے ایک نان بائی روٹی فروخت کر رہا ہے، ایک روٹی کی لاگت بارہ

<sup>(</sup>۱) سورةالبقرة آيت (۲۷۹).

آنے آتی ہے اور چارآنے وہ اپنے نفع کے رکھ کر ایک روپ کی روٹی فروخت
کررہا ہے اور اس نے غریب اور امیر کا کوئی فرق نہیں رکھا کہ غریب کو کم قیمت
پر روٹی دے اور امیر کو زیادہ قیمت پر روٹی دے، بلکہ سب کو ایک ہی قیمت پر روٹی دے، بلکہ سب کو ایک ہی قیمت پر روٹی دے رہا ہے، لیکن کوئی شخص بھی اس سے مینہیں کہتا کہ تم غریب کو ایک روپ کی روٹی فروخت کر کے ظلم کررہے ہو، اس لیے کہ وہ اپنا حق وصول کر رہا ہے اور امیر اور غریب دونوں سے نفع کا مطالبہ کرنا درست ہے کوئی ظلم نہیں۔

بالکل ای طرح ایک غریب شخص دوسرے سے قرض کا مطالبہ کرتا ہے اور دوسرا شخص اس قرض پرسود کا مطالبہ کرتا ہے تو آپ یہ کہتے ہیں کہ چونکہ قرض لینے والاغریب ہے اس لیے اس سے سود کا مطالبہ کرناظلم ہے۔سوال یہ ہے کہ ایک شخص غریب آدمی کو ایک روئی فروخت کر رہا ہے تو بیظلم نہیں اور دوسرا شخص اس غریب سے قرض پرسود کا مطالبہ کر رہا ہے تو آپ کہتے ہیں کہ یہ ظلم ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ ظلم کی علت معاملہ کرنے والے کی غربت نہیں، بلکہ ظلم کی اصل علت روپیہ ہے اور یہ علت غریب کے قرض میں جس طرح پائی جارہی ہے امیر کے قرض میں بھی موجود ہے۔ حاصل یہ کہ روٹی پر نفع کا مطالبہ کرنا اور لاگت پر زیادتی کر کے فروخت کرنا ظلم نہیں، بلکہ جائز ہے اور انصاف کے مطابق ہے، لیکن روپے پر زیادتی کا مطالبہ کرنا انصاف کے بھی خلاف ہے اور شریعت ہے، لیکن روپے پر زیادتی کا مطالبہ کرنا انصاف کے بھی خلاف ہے اور شریعت کے بھی خلاف ہے اور شریعت کے بھی خلاف ہے اور شریعت کے بھی خلاف ہے کونکہ روپیہ ایسی چر نہیں کہ جس پر منافع کا مطالبہ کیا جائے، لہذا روپیہ قرض لینے والا امیر ہو یا غریب ہو دونوں صورتوں میں حرمت کا حکم عائد ہوگا۔

#### نفع اورنقصان دونوں میں شرکت کریں

تجارتی سود کو جائز کہنے والے ایک بات ہے بھی کہتے ہیں کہ تجارتی سود میں ظلم نہیں، یہ بھی بالکل غلط بات ہے اس کو ذرا تفصیل سے سجھنے کی ضرورت ہے۔ ویکھیے شریعت نے یہ اصول بتایا ہے کہ اگرتم کسی شخص کو کوئی قرض دے رہے ہوتو پہلے یہ فیصلہ کر لو کہ تم اس قم کے ذریعے اس کی امداد کرنا چاہتے ہو یا اس کے کاروبار میں شریک ہونا چاہتے ہو؟ اگر قرض دینے سے تمہارا مقصد اس کی امداد کرنا ہے تو پھر وہ محض امداد ہی رہنی چاہیے، اس پر پھر تمہیں کسی زیادتی کے مطالبہ کرنے کا کوئی جواز نہیں، اور اگر اس رقم کے ذریعے اس کے کاروبار میں خصہ دار بننا چاہتے ہوتو پھر اس صورت میں تمہیں اس کے کاروبار کے نفع اور نقصان دونوں میں شریک ہونا پڑے گا، یہ نہیں ہوسکتا کہ آپ یہ کہہ دیں کہ منافع میں تو ہم حصہ دار بنیں گے اور نقصان میں حصہ دار نہیں بنیں گے۔

تجارتی سود میں قرض دینے والا بینک سرمایہ دار سے کہتا ہے کہ میں اس قرض پرتم سے پندرہ فی صدسود لول گا، چاہے تمہیں اس تجارت میں نفع ہو یا نقصان ہو، مجھے تمہارے نفع ونقصان سے کوئی سروکار نہیں، مجھے تو اپنے سود سے مطلب ہے، ظاہر ہے کہ یہ بات شریعت کے اصول کے خلاف ہے۔

# قرض دینے والے پرزیادہ ظلم ہے

اس تجارتی سود کا ایبا گور کھ دھندا ہے کہ اس کی ہرصورت میں ظلم ہے، اگر سرمایہ دار تاجر کو نفع ہو تب بھی ظلم ہے، نفع کی صورت میں قرض دینے والے پرظلم ہے اور انقصان کی صورت میں قرض لینے

والے پرظلم ہے۔ آج کی دنیا میں بینکوں کے اندرجس طرح کا مالیاتی نظام جاری ہے۔ اس میں قرض دینے والے پرزیادہ ظلم ہور ہا ہے۔

اس بات کو بیخے سے پہلے یہ بات سیجے لیں کہ عام طور پر بینکوں کے اندر عوام کی رقم سے بینک وجود میں آتے ہیں، گویا عوام کی رقم سے بینک وجود میں آتے ہیں، لیکن اگر یہی عوام بینک سے قرضہ لینے جائیں تو بینک ان کو قرضہ نہیں دے گا، بلکہ بینک ان سرمایہ داروں کو قرضہ دیتا ہے جن کے پاس پہلے سے سرمایہ موجود ہے، لیکن بینک سے قرض لے کر بہت بڑے بیانے پر تجارت کرنا چاہتے ہیں یا وہ سرمایہ دارجن کی فیکٹریاں اور ملیں قائم ہیں وہ ان میں مزید اضافہ کرنے کے لیے بینک سے قرضہ لیتے ہیں۔

اب ہوتا ہے ہے کہ مثلاً ایک سرمایے دار نے بینک سے ایک لاکھ روپیے پندرہ فی صد سود کی بنیاد پر قرضہ لیا اور اس میں کچھ رقم اپنی طرف سے ملا کر کاروبار شروع کیا۔ بعض اوقات کاروبار میں سو فی صد نفع بھی ہوجا تا ہے اور بعض اوقات کم بھی ہوجا تا ہے، اب فرض کریں کہ اس سرمایے دار کو اس کاروبار میں سو فی صد نفع ہوا، جس کے نتیج میں ایک لاکھ کے دو لاکھ ہوگئے اور ایک لاکھ اصل سرمایے اور یک لاکھ اصل سرمایے اور یک لاکھ نفع کے، اس نفع میں سے اس نے پندرہ ہزار روپے بینک کو بطور سود اوا کیے اور باقی ۸۵ ہزار روپے اپنی جیب میں رکھ لیے اور پھر بینک نے ان ۱۵ اوا کے اور باقی ۸۵ ہزار روپے اپنی جیب میں رکھ لیے اور پھر بینک نے ان ۱۵ ہزار روپے میں سے اپنے اخراجات اور مصارف نکا لئے کے بعد سات ہزار روپے ان عوام کو دیے جن کے پیپوں سے تاجر نے تجارت کرکے ایک لاکھ روپے مان کو دیے جن کے پیپوں سے تاجر نے تجارت کرکے ایک لاکھ روپے کا کے شے اور اس میں سے خود تاجر نے دی ہزار روپے رکھ لیے۔ اس روپے کمائے شے اور اس میں سے خود تاجر نے ۵۸ ہزار روپے رکھ لیے۔ اس سے اندازہ لگا نمیں کہ اس عوام پر کتنا بڑا ظلم ہورہا ہے، لیکن وہ عوام بہت خوث

ہے کہ اس کو ایک لاکھ روپے پر سات ہزار روپے نفع کے مل گئے، حالانکہ اس کے ایک لاکھ روپے پر ایک لاکھ روپے کا نفع ہوا تھا۔

-

اور پھر دوسری طرف عوام کو جو سات ہزار روپے ملے سرمایہ دار وہ سات ہزار رویے بھی دوسری طرف سے وصول کر لیتا ہے، وہ اس طرح کہ تاجروں کا اصول میہ ہے کہ تا جر جوسود بینک کو ادا کرتا ہے وہ اس سود کو اپنی تیار کردہ اشیاء کی لا گت اور مصارف میں شامل کردیتا ہے، مثلاً فرض کریں کہ اس تاجر نے اس ایک لاکھ روپے سے کپڑا تیار کیا، اس کپڑے کی قیمت مقرر کرنے سے پہلے وہ اس كيڑے كى تيارى پرآنے والى لاگت كا حساب لگائے گا اور اس لاگت ميں اس پندرہ ہزار کو بھی شامل کرے گا جو اس نے بطور سود کے بینک کو ادا کیے تھے اور پھراس پر نفع رکھ کر اس کپڑے کی قیمت مقرر کرے گا، اس طرح کپڑے کی قيمت مين خود بخود پندره في صد اضافه موجائے گا اور بازار مين جبعوام اس کیڑے کوخریدیں گے تو پندرہ فی صدسود کی رقم ادا کرے کریں گے جو بندرہ فی صد تاجرنے بینک کو ادا کیے تھے، اس طرح سرمایہ دار ایک طرف توعوام کوصرف ے فی صدمنافع دے رہا ہے، لیکن دوسری طرف وہ ان عوام سے پندرہ فی صد وصول بھی کر رہا ہے، لیکن وہ عوام خوش ہیں کہ مجھے سات فی صد منافع مل گیا، حالانکہ حقیقت میں اس کو ایک لا کھ روپے کا ۹۳ ہزار روپے وصول ہوئے۔

یہ تفصیل تو اس صورت میں تھی جب تاجر کو نفع ہو اور اگر نقصان ہوجائے تو نقصان کی صورت میں وہ نقصان کی تلافی کے لیے مزید قرض بینک سے وصول کرتا ہے اور قرض کی رقم میں اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے، جس کے نتیج میں وہ بینک دیوالیہ ہوجا تا ہے کہ جن لوگوں نے دیوالیہ ہوجا تا ہے اور بینک کے دیوالیہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جن لوگوں نے

اس بینک میں رقمیں رکھوائی تھیں وہ اب واپس نہیں ملیں گی، جیسے گزشتہ چند سال يهلين لي سي آئي '' بينك ميس موار كويا كه اس صورت ميس نقصان ساراعوام كا موا اور تاجر کا کوئی نقصان نہیں ہوا۔ اس سے اندازہ لگائیں کہ تجارتی سود کے نتیجے میں جوظلم ہوتا ہے اس نے صرفی سود کےظلم کو بھی مات کردیا ہے، اس لیے کہ تجارت میں بییہ سارا عوام کا استعال ہورہا ہے، پھر اگر نفع ہوتو سرمایہ دار کا اور اگر نقصان ہو تو عوام کا، اس سے بڑاظلم اور کیا ہوسکتا ہے؟ یہ تو نقصان کی وہ صورت تھی جس میں بینک ہی دیوالیہ ہوجائے،لیکن اگر اس تجارت کے دوران سرمایہ دار کا جزوی نقصان ہوجائے۔ مثلاً اس نے کیڑا بنانے کے لیے روئی خریدی تھی، اس روئی میں آگ لگ گئ، تو اس نقصان کی تلافی کے لیے اس سرمایه دار نے ایک دوسرا راسته نکالا ہے، وہ ہے "انشورنس کمپنی" وہ انشورنس کمپنی اس نقصان کی تلافی کرے گی اور انشورنس کمپنی میں جو روپیہ ہے وہ بھی غریب عوام کا ہے، وہ عوام جو اپن گاڑی اس وقت تک روڈ پرنہیں چلا سکتے جب تک انشورنس نه کرالیں،عوام کی گاڑی کا ایسیڈنٹ تو شاذ ونادر ہی ہوتا ہے،لیکن وہ "بيه" كى قسطيس مر ماه جمع كرنے پر مجبور بين، للندا وه سرمايد دار انہيں عوام كے پیپوں سے اپنے نقصان کی "افی کرتا ہے۔

# سود کا اونی شعبہ اپنی ماں سے زنا کے برابر ہے

بیسارا گورکھ دھندا اس لیے کیا جارہا ہے تا کہ اگر نفع ہوتو سرمایہ دار کا ہواور اگر نقصان ہوتو عوام کا ہو اور اس کے نتیج میں دولت نیچے کی طرف جانے کے بجائے اوپر کی طرف جارہی ہے، جو مالدار ہے وہ مالدار تر ہوتا جارہا ہے اور جو غریب ہے وہ غریب تربتا جارہا ہے، انہی خرابیوں کی وجہ سے حضورِ اقد س مال تفالیہ ہم

#### نے ارشادفر مایا:

"إن الربو ابضع و سبعون شعبة أدناها كالذى يقع على أمه "(١)

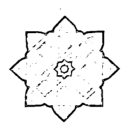
یعنی رہا کے سرسے زیادہ شعبے ہیں اور اس کا ادنیٰ ترین شعبہ ایسا ہے جیسے
اپنی ماں سے زنا کرنا۔ العیاذ باللہ۔ لہذا یہ کہنا کہ تجارتی سود ہیں ظلم نہیں یہ بالکل غلط ہے، اس سے زیادہ ظلم اور کیا ہوسکتا ہے کہ اجتماعی طور پر پوری قوم کو معاشی بدحالی کے اندر مبتلا کیا جارہا ہے، آج پوری دنیا میں سودی نظام رائج ہے اور اس نظام نے پوری دنیا کو تباہی کے کنار بے پر پہنچا دیا ہے اور ان شاء اللہ ایک وقت تظام نے پوری دنیا کو تباہی کے کنار بے پر پہنچا دیا ہے اور ان شاء اللہ ایک وقت آئے گا کہ لوگوں کے سامنے اس کی حقیقت کھل جائے گی اور ان کو بہتہ چل جائے گا کہ قرآن کریم نے سود کے خلاف اعلانِ جنگ کیوں کیا تھا؟

اللہ تعالی ہم سب کوسود کی اس لعنت سے محفوظ رکھے آمین۔

واخی دعوانا ان الحد دللہ دب العالیہ ن



<sup>(</sup>۱) شعب الایهان للبیهقی ۳۹٤/۷ (۵۱۳۲-۵۱۳۲) والمنتقی لابن الجارود ص ۱۹۳ (۹٤۷) والمستدر کللحاکم ۴۲۵(۲۲۹) وقال: هذا حدیث صحیح علی شرط الشیخین ولم پخرجاه، و وافقه الذهبي في "التلخيص".



سودى نظام كى خرابياں اور اس كا متبادل

(اصلاحی خطبات ج ۷ ص ۱۳۳)

ببلد أشنق

مواعظاعماني







#### براينه ارتم ارتجم

# حرابیاں اور اس کا متباول کی خرابیاں اور اس کا متباول



ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِمُ اللَّهِ نَخْمَدُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهُدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَاهُ لا شَهِيْكَ لَهُ وَأَشُهَدُ آنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللهُ تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعْدُ!

> فَأَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بسئم الله الرَّحْين الرَّحِيْمِ

يَهْ حَقُ اللّٰهُ الرِّبَا وَيُرْبِ الصَّدَقْتِ (١)

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آيت (۲۷٦) ـ

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين

#### 🥏 مغربی دنیا کے مسلمانوں کی مشکلات

میرے محترم بھائیو اور بہنو! آج کی نشست کے لیے جو موضوع تجویز کیا کیا ہے وہ ''ربا' سے متعلق ہے اور جس کو اردو میں سود اور انگریز کی میں Usury گیا ہے وہ ''ربا' سے متعلق ہے اور غالباً اس موضوع کو اختیار کرنے کا مقصد ہے ہے لہ یوں تو ساری دنیا میں اس وقت سود کا نظام چلا ہوا ہے، لیکن بالخصوص مغربی دنیا میں جہاں آپ حضرات قیام پذیر ہیں وہاں بیشتر معاثی سرگرمیاں سود کی بنیاد پر چل رہی ہیں، اس لیے مسلمانوں کو قدم پر مسئلہ در پیش ہوتا ہے کہ وہ کس طرح معاملات کریں اور آج کل مختلف قسم کی معاملات کریں اور سود سے کس طرح چھٹکارا حاصل کریں اور آج کل مختلف قسم کی غلط فہمیاں بھی لوگوں کے درمیان کھیلائی جارہی ہیں کہ آج کل معاثی زندگی میں جو Interest چل رہا ہے وہ وہ در حقیقت حرام نہیں ہے، اس لیے کہ ہیاں ربا کی تعریف میں داخل نہیں ہوتا جس کو قر آن کریم نے حرام قرار دیا تھا۔ ان تمام باتوں کو مد نظر رکھتے ہوئے مجھے اس وقت یہ موضوع دیا گیا ہے کہ میں باتوں کو مد نظر رکھتے ہوئے مجھے اس وقت یہ موضوع دیا گیا ہے کہ میں حالات کی روشیٰ میں آپ کے سامنے پیش کروں۔

سودی معاملہ کرنے والول کے لیے اعلانِ جنگ اسب سے پہلی بات سجھنے کی رہے کہ سود کو قرآن کریم نے اتنا بڑا گناہ قرار

ویا ہے کہ شاید کسی اور گناہ کو اتنا بڑا گناہ قرار نہیں دیا، مثلاً شراب نوشی، خزیر کھانا، زنا کاری، بدکاری وغیرہ کے لیے قرآنِ کریم میں وہ الفاظ استعال نہیں کیے گئے جیس چنانچہ فرمایا کہ

يَاكَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا التَّقُوا اللهَ وَذَرُوُا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُمُ مُّؤُمِنِيْنَ ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ (١)

اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور سود کا جو حصہ بھی رہ گیا ہو اس کو چھوڑ دو اگر تمہارے اندر ایمان ہے، اگر تم سود کو نہیں چھوڑ و گے (یعنی سود کے معاملات کرتے رہو گے) تو اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے اعلانِ جنگ س لو۔

یعنی ان کے لیے اللہ کی طرف سے لڑائی کا اعلان ہے۔ یہ اعلانِ جنگ اللہ کی طرف سے کسی بھی گناہ پر نہیں کیا گیا، چنانچہ جولوگ شراب چیتے ہیں ان کے بارے میں یہ نہیں کہا گیا کہ ان کے خلاف اعلانِ جنگ ہے یا جو خزیر کھاتے ہیں ان کے خلاف اعلانِ جنگ ہے یا جو خزیر کھاتے ہیں ان کے خلاف اعلانِ جنگ ہے اور نہ یہ کہا گیا کہ جو زنا کرتے ہیں ان کے خلاف اعلانِ جنگ ہے، لیکن سود کے بارے میں فرمایا کہ جو لوگ سود کے معاملات کو نہیں چھوڑتے ان کے لیے اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے اعلانِ جنگ ہے، اتنی سخت اور سکین وعید اس پر وارد ہوئی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ اس جنگ ہے، اتنی سخت اور سکین وعید اس کی تفصیل ان شاء اللہ آگے معلوم ہوگ۔ پر اتنی سخت اور سکین وعید کیوں ہے؟ اس کی تفصیل ان شاء اللہ آگے معلوم ہوگ۔

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (٢٧٨-٢٧٩) ـ

#### مواعظاعماني البداهة

# سود کس کو کہتے ہیں

لیکن اس سے پہلے بچھنے کی بات یہ ہے کہ ''سود' کس کو کہتے ہیں، سود کیا چیز ہے، اس کی تعریف کیا ہے؟ جس وقت قرآنِ کریم نے سود کو حرام قرار دیا اس وقت اہلی عرب میں سود کا لین دین متعارف اور مشہور تھا اور اس وقت سود اسے کہا جاتا تھا کہ کی شخص کو دیے ہوئے قرض پر طے کر کے کسی بھی قتم کی زیادہ رقم کا مطالبہ کیا جائے، اسے سود کہا جاتا تھا، مثلاً میں آج ایک شخص کو سورو پے بطور قرض دیے اور میں اس سے کہوں کہ میں ایک مبینے بعد بیر قم واپس لوں گا اور تم جھے ایک سو دو روپے واپس کرنا اور سے پہلے سے میں نے طے کردیا کہ ایک ماہ بعد ایک سودورو پے واپس کون گا، تو یہ سود ہے۔

## عاہدہ کے بغیر زیادہ دینا سورنہیں

پہلے سے طے کرنے کی شرط اس لیے لگائی کہ اگر پہلے سے پچھ طے نہیں کیا ہے مثلاً میں نے کسی کوسورو پے قرض دے دیے اور میں نے اس سے بیمطالبہ نہیں کیا کہتم مجھے ایک سو دو رو پے واپس کرو گے، لیکن واپسی کے وقت اس نے اپنی خوشی سے مجھے ایک سو دو رو پے دے دیے اور ہمارے درمیان یہ ایک سو دو رو پے دے دیے اور ہمارے درمیان یہ ایک سو دو بہلکہ رو پے واپس کرنے کی بات طے شدہ نہیں تھی، تو یہ سودنہیں اور حرام نہیں ہے، بلکہ جائز ہے۔

# قرض کی واپسی کی عمدہ شکل

خودحضور اقدس سلافالیہ سے ثابت ہے کہ جب آپ کسی کے مقروض ہوتے



ملد بشم

تو وہ قرض خواہ قرض کا مطالبہ کرتا تو آپ وہ قرض کچھ زیادتی کے ساتھ بڑھتا ہوا واپس فرماتے تاکہ اس کی دلجوئی ہوجائے، لیکن یہ زیادتی چونکہ پہلے سے طے شدہ نہیں ہوتی تھی اور حدیث کی اصطلاح میں اس کو ''حسن القصاء'' کہا جاتا ہے، لیعنی اجھے طریقے سے قرض کی ادائیگی کرنا اور ادائیگی کے وقت اچھا معاملہ کرنا اور کچھ زیادہ دے دینا، یہ سودنہیں ہے، بلکہ ادائیگی کرئی ایک فرمایا کہ

"إنخياركمأحسنكمقضاء"(١)

لیعنی تم میں بہترین لوگ وہ ہیں جو قرض کی ادائیگی میں اچھا معاملہ کرنے والے ہوں، لیکن اگر کوئی شخص قرض دیتے وقت یہ طے کرلے کہ میں جب واپس لول گا تو زیادتی کے ساتھ لول گا، اس کوسود کہتے ہیں اور قرآنِ کریم نے اس کو سخت اور سنگین الفاظ کے ساتھ حرام قرار دیا اور سورہ بقرہ کے تقریباً پورے دو رکوع اس' سود' کی حرمت پر نازل ہوئے ہیں۔

## قرآنِ كريم نے كس "سود" كوحرام قرار ديا؟

بعض اوقات ہمارے معاشرے میں بیر کہا جاتا ہے کہ جس سود کو قرآن کریم نے حرام قرار دیا تھا وہ در حقیقت یہ تھا کہ اس زمانے میں قرض لینے والا غریب ہوتا تھا اور اس کے پاس روٹی اور کھانے کے لیے پیسے نہیں ہوتے تھے، اگر وہ بھار ہے تو اس کے پاس علاج کے لیے پیسے نہیں ہوتے تھے، اگر گھر میں کوئی میت ہے تو اس کے پاس اس کو کفنانے اور دفنانے کے پیسے نہیں ہوتے تھے،

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری۹۹/۳(۲۳۰۵)۔

ایسے موقع پر وہ غریب بے چارہ کسی سے بیسے مانگتا تو وہ قرض دینے والا اس ہے کہتا کہ میں اس وقت تک قرض نہیں دوں گا جب تک تم مجھے اتنا فی صد زیادہ واپس نہیں کردو گے، تو چونکہ یہ انسانیت کے خلاف بات تھی کہ ایک شخص کو ایک ذاتی ضرورت ہے اور وہ بھوکا نگا ہے الی حالت میں اس کوسود کے بغیر سے فراہم نہ کرناظلم اور زیادتی تھی، اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس کوحرام قرار دیا اور سود لینے والے کے خلاف اعلانِ جنگ کیا۔

لیکن ہارے دور میں اور خاص کر بینکوں میں جوسود کے ساتھ رویے کا لین دین ہوتا ہے اس میں قرض لینے والا کوئی غریب اور فقیر نہیں ہوتا، بلکہ اکثر اوقات وہ بڑا دولت مند اور سرمایہ دار ہوتا ہے اور وہ قرض اس لیے نہیں لیتا کہ اس کے پاس کھانے کونہیں ہے یا اس کے پاس سیننے کے لیے کپڑے نہیں ہے یا وہ کسی بیاری کے علاج کے لیے قرض لے رہا ہے، بلکہ وہ اس لیے قرض لے رہا ہے تاکہ وہ ان پیپول کو اپنی تجارت اور کاروبار میں لگائے اور اس سے نفع كمائے اب اگر قرض دينے والا شخص يہ كے كہتم ميرے بيے اپنے كاروبار ميں لگاؤ کے اور نفع کماؤ کے تو اس نفع کا دس فی صد بطور نفع کے مجھے دوتو اس میں کیا قباحت اور برائی ہے؟ اور به وہ سورنہیں ہے جس کو قرآن کریم نے حرام قرار دیا ہے، یہ اعتراض دنیا کے مختلف خطوں میں اٹھایا جاتا ہے۔

تجارتی قرضے (Commercial Loan) ابتدائی زمانے میں بھی تھے



ایک اعتراض یہ اٹھایا ہے کہ یہ کاروباری سود Commercial) (Interest) اور به تجارتی قرض (Commercial Loan) حضورِ اقدس صلى تَقْلَيْكِيْرِ کے زمانے میں نہیں تھے، بلکہ اس زمانے میں ذاتی خرج اور ذاتی استعال کے لیے قرضے لیے جاتے تھے لہذا قرآنِ کریم اس کو کیسے حرام قرار دے سکتا ہے جس کا اس زمانے میں وجود ہی نہیں تھا، اس لیے بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ قرآنِ کریم نے جس سود کو حرام قرار دیا وہ غریبوں اور فقیروں والا سود تھا اور یہ کاروباری سود حرام نہیں ہے۔

## صورت بدلنے سے حقیقت نہیں برلتی

پہلی بات تو ہے ہے کی چیز کے حرام ہونے کے لیے یہ بات ضروری نہیں کہ وہ اس خاص صورت میں حضور اقد س میں اس انداز سے اس کا وجود بھی پائی جائے اور حضورِ اقد س میں ٹیٹی لیے جن اس انداز سے اس کا وجود بھی ہو، قر آنِ کریم جب کسی چیز کو حرام قرار دیتا ہے تو اس کی ایک حقیقت اس کے سامنے ہوتی ہے اور اس حقیقت کو وہ حرام قرار دیتا ہے، چاہے اس کی کوئی خاص صورت حضورِ اقد س میں ٹیٹی لیے کے زمانے میں موجود ہو یا نہ ہو، اس کی مثال یوں سمجھے کہ قرآنِ کریم نے شراب کو حرام قرار دیا ہے اور شراب کی حقیقت یہ ہے کہ ایسا قرآنِ کریم نے شراب کو حرام قرار دیا ہے اور شراب کی حقیقت یہ ہے کہ ایسا مشروب جس میں نشہ ہو، اب آج اگر کوئی شخص یہ کہنے لگے کہ آن کل کی یہ وہ کی مشروب جس میں نشہ ہو، اب آج اگر کوئی شخص یہ کہنے لگے کہ آن کل کی یہ وہ کی نوانے میں تو نہیں پائی جاتی تھی لہذا یہ حرام نہیں ہے تو یہ بات صحیح نہیں ہے اس لیے کہ حضور اقدس میں ٹیٹی ہے کہ ایسا مقروب جو نشہ آور ہو، موجود تھی اور لیے کہ خضور اقدس میں ٹیٹی ہے کہ ایسا مشروب جو نشہ آور ہو، موجود تھی اور کے خضرت میں ٹیٹی ہے نیا س کی حقیقت یعنی ''ایسا مشروب جو نشہ آور ہو،' موجود تھی اور می کینی میں موجود تھی اور میں ہوگئی، اب چاہے شراب کی نئی شکل سامنے آجائے اور اس کا نام چاہے حرام ہوگئی، اب چاہے شراب کی نئی شکل سامنے آجائے اور اس کا نام چاہے حرام ہوگئی، اب چاہے شراب کی نئی شکل سامنے آجائے اور اس کا نام چاہے حرام ہوگئی، اب چاہے شراب کی نئی شکل سامنے آجائے اور اس کا نام چاہے



وہ کی (Whisky) رکھ دیا جائے یا برانڈی رکھ لویا بیئر رکھ لویا کوک (Coke) رکھ لو، نشہ آور مشروب ہرشکل اور ہرنام کے ساتھ حرام ہے۔اس لیے بیہ کہنا کہ '' کمرشل لون' چونکہ اس زمانے میں نہیں تھے، بلکہ آج پیدا ہوئے ہیں اس لیے حرام نہیں ہیں یہ خیال درست نہیں۔

# ایک لطیفه

ایک لطیفہ یاد آیا ہندوستان کے اندر ایک گویا (گانے والا) تھا، وہ ایک مرتبہ جج کرنے چلا گیا، جج کے بعد وہ مکہ مرمہ سے مدینہ طیبہ جارہا تھا کہ راستے میں ایک منزل پر اس نے قیام کیا، اس زمانے میں مختلف منزلیں ہوتی تھیں، لوگ ان منزلوں پر رات گزارتے اور اگلے دن شج آگے کا سفر کرتے، اس لیے گویے نے راستے میں ایک منزل پر رات گزارنے کے لیے قیام کیا اور اس منزل پر ایک عرب گویا بھی آگیا اور اس نے وہاں بیٹھ کرعربی میں گانا بجانا مروع کردیا، عرب گویے کی آواز ذرا بھدی اور خراب تھی، کریہہ الصوت تھا، شروع کردیا، عرب گویے کی آواز ذرا بھدی اور خراب تھی، کریہہ الصوت تھا، اب ہندوستانی گویے کواس کی آواز بہت بری گی اور اس نے اٹھ کر کہا کہ آج یہ بات میری سمجھ میں آئی کہ حضور اقدس سائٹ آگیا ہے نا کا بجانا کیوں حرام قرار دیا تھا اس لیے کہ آپ نے ان بدوئ کا گانا ساتھ اس لیے حرام قرار دے دیا، اگر اس کے کہ آپ نے آن بدوئ کا گانا ساتھ اس لیے حرام قرار دے دیا، اگر آپ میراگانا من لیتے تو آپ گانا بجانا حرام قرار نہ دیتے۔

آج کل کا مزاج

آج کل بیمزاج بن گیا ہے کہ ہر چیز کے بارے میں لوگ بیا کہتے ہیں کہ

صاحب! حضور اقدس النظائية ك زمان ميں يمل اس طرح ہوتا تھا اس ليے آپ نے اس كورام قرار دے ديا، آج چونكہ يمل اس طرح نہيں ہور ہا ہے لہذا وہ حرام نہيں ہے، كہنے والے يہال تك كہدر ہے ہيں كہ خزيروں كواس ليے حرام قرار ديا گيا تھا كہ وہ گندے ماحول ميں پڑے رہتے تھے غلاظت كھاتے تھے گندے ماحول ميں ان كى پرورش ہوتى تھى اب تو بہت صاف سقرے ماحول ميں ان كى پرورش ہوتى تھى اب تو بہت صاف سقرے ماحول ميں ان كى پرورش ہوتى تھى اب تو بہت صاف سقرے ماحول ميں ان كى پرورش ہوتى تھى اب تو بہت صاف سقرے ماحول ميں ان كى پرورش ہوتى ہوتى كى كوئى وجہ نہيں ہے۔

#### شریعت کا ایک اصول

یاد رکھے! قرآنِ کریم جب کسی چیز کوحرام قرار دیتا ہے تو اس کی ایک حقیقت ہوتی ہے اس کی صورتیں چاہے کتنی بدل جائیں اوراس کو بنانے اور تیار کرنے کے طریقے چاہے کتنے بدلتے رہیں،لیکن اس کی حقیقت اپنی جگہ برقرار رہتی ہے اور وہ حقیقت حرام ہوتی ہے، یہ شریعت کا اصول ہے۔

#### 🔅 زمانہ نبوت کے بارے میں ایک غلط فہی



پھر یہ کہنا بھی درست نہیں ہے کہ آنحضرت النظائیہ کے عہدِ مبارک میں تجارتی قرضوں (Commercial Loan) کا رواج نہیں تھا اور سارے قرضے صرف ذاتی ضرورت کے لیے لیے جاتے ہے، اس موضوع پر میرے والد ماجد حضرت مفتی مجد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ نے ''مسئلہ سود'' کے نام سے ایک کتاب کھی ہے اور اس کا دوسرا حصہ میں نے لکھا ہے۔ اس جھے میں، میں نے کتاب کھی مثالیں پیش کی ہیں کہ سرکار دو عالم صلاحاتیہ کے زمانے میں بھی تجارتی

واعطعماني المالية المالية

قرضوں کا لین دین ہوتا تھا۔

جب یہ کہا جاتا ہے کہ عرب صحرانشین تھے تو اس کے ساتھ ہی لوگوں کے ذہن میں یہ تصور آتا ہے کہ وہ معاشرہ جس میں حضور اقدس سائٹ آلیا ہم تشریف لائے تھے وہ ایبا سادہ اور معمولی معاشرہ ہوگا جس میں تجارت وغیرہ تو ہوتی نہیں ہوگی اور اگر تجارت ہوتی بھی ہوگی تو صرف گندم اور جو وغیرہ کی ہوتی ہوگی اور وہ بھی دس میں روپے سے زیادہ کی نہیں ہوگی، اس کے علاوہ کوئی بڑی تجارت نہیں ہوگی، اس کے علاوہ کوئی بڑی تجارت نہیں ہوگی، عام طور پر ذہن میں یہ تصوّر بیٹھا ہوا ہے۔

## هر قبیله جائنٹ اسٹاک تمپنی ہوتا تھا

لیکن یاد رکھے! یہ بات درست نہیں، عرب کا وہ معاشرہ جس میں حضور اقدس سالی نیاد یں موجود تھیں، مثلاً آج کل ''جوائنٹ اسٹاک کمپنیاں' ہیں، اس کے ساری بنیاد یں موجود تھیں، مثلاً آج کل ''جوائنٹ اسٹاک کمپنیاں' ہیں، اس سے پہلے بارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ چود ہویں صدی کی پیدا وار ہے، اس سے پہلے ''جوائنٹ اسٹاک کمپنی'' کا تصوّر نہیں تھا، لیکن جب ہم عرب کی تاریخ پڑھتے ہیں تو یہ نظر آتا ہے کہ عرب کا ہم قبیلہ ستقل ''جوائنٹ اسٹاک کمپنی'' ہوتا تھا، اس لیے کہ ہم قبیلے کے تمام آدمی ایک روپیہ دوروپیہ لاکر ایک جگہ جمع کرتے اور وہ رقم شام بھیج کر وہاں سے سامانِ تجارت منگواتے، آپ نے تجارتی قافلوں (Commercial Caravan) کا نام سنا ہوگا، وہ کاروال یہی ہوتے تھے کہ سارے قبیلے نے ایک ایک روپیہ جمع کرکے دوسری کاروال یہی ہوتے تھے کہ سارے قبیلے نے ایک ایک روپیہ جمع کرکے دوسری جگہ بھیجا اور وہاں سے سامانِ تجارت منگوا کر یہاں فروخت کردیا، چنانچہ قرآنِ کریم میں یہ جوفرایا ہے کہ

لِإِيْلُفِ قُرَيْشٍ أَ الْفِهِمُ رِحُلَةَ الشِّتَآءِ وَالصَّيْفِ أَن (١)

وہ بھی ای بناء پر کہ یہ عرب کے لوگ سردیوں میں یمن کی طرف سفر کیا کرتے ہے اور گرمیوں اور کرمیوں اور سفر کیا کرتے ہے اور گرمیوں اور سردیوں کے بیسٹر محض تجارت کے لیے ہوتے ہے (۲) بیہاں سے سامان لے جاکر وہاں ہے دیا وہاں سے سامان لاکر یہاں ہے دیا اور بعض اوقات ایک ایک آدمی اینے قبیلے سے دس لا کھ دینار قرض لیتا تھا، اب سوال یہ ہے کہ کیا وہ اس لیے قرض لیتا تھا کہ اس کے گھر میں کھا نے کونہیں تھا؟ یا اس کے پاس میت کو کفن دینے کے لیے کپڑانہیں تھا؟ ظاہر ہے کہ جب وہ اتنا بڑا قرض لیتا تھا تو وہ کسی کمرشل مقصد کے لیے لیتا تھا۔

### سب سے پہلے چھوڑا جانے والاسور

جب حضورِ اقدس سلّ اللّٰهُ اللّٰهِ نَهِ جَهُ الوداع كَ موقع بر سود كى حرمت كا اعلان فرما يا تو آپ سلّ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

"وربا الجاهلية موضوع وأول ربا ما أضعه ربانا رباعباس بن عبدالمطلب فإنه موضوع كله"(")

یعنی (آج کے دن) جاہلیت کا سود چھوڑ دیا گیا اور سب سے پہلا سود جو میں چھوڑتا ہوں وہ ہمارے چچا حضرت عباس کا سود ہے، وہ سب کا سب ختم

 <sup>(</sup>۱)سورة قريش آيت (۱-۲)-

<sup>(</sup>۲) کفسیر ابن ابی حاتم ۱۰/۳٤٦٧ (۱۹٤۹۱)

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢/٢٨٨ (١٢١٨) ـ

کردیا گیا، چونکہ حضرت عباس زائیہ کو گوں کو سود پر قرض دیا کرتے ہے اس لیے آپ نے فرمایا کہ آج کے دن میں ان کا سود جو دوسرے لوگوں کے ذمے ہے وہ ختم کرتا ہوں اور روایات میں آتا ہے کہ وہ دس ہزار مثقال سونا تھا اور تقریباً مماشتے کا ایک مثقال ہوتا ہے اور بید دس ہزار مثقال کوئی سرمایہ (Principal) نہیں تھا، بلکہ بیروہ سودتھا جولوگوں کے ذمے اصل رقوم پر واجب تھا۔

بلد بشتم ا

اس سے اندازہ لگائے کہ وہ قرض جس پر دس ہزار کا سود لگ گیا ہو کیا وہ قرض صرف کھانے کی ضرورت کے لیے لیا گیا تھا؟ ظاہر ہے کہ وہ قرض تجارت کے لیے لیا گیا ہوگا۔

#### عہدِ صحابہ رضی اللہ میں بینکاری کی ایک مثال

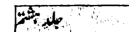


حضرت زبیر بن عوام رہائیہ جوعشرہ میں سے ہیں انہوں نے اپنے پاس
بالکل ایسا نظام قائم کیا ہوا تھا جیسے آجکل بینکنگ کا نظام ہوتا ہے، لوگ جب ان
کے پاس اپنی امانتیں لا کررکھواتے تو بیران سے کہتے کہ میں بیرامانت کی رقم بطور
قرض لیتا ہوں، بیرقم میرے ذے قرض ہے اور پھر آپ اس رقم کو تجارت میں
لگاتے، چنانچہ جس وقت آپ کا انقال ہوا تو اس وقت جو قرض ان کے ذمہ تھا اس
کے بارے میں ان کے صاحبزادے حضرت عبداللہ بن زبیر رہائی فرماتے ہیں کہ

"فحسبت ما عليه من الديون فو جدته ألفي ألف ومائتي ألف"(١)

یعنی میں نے ان کے ذمہ واجب الاداء قرضوں کا حساب

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعد ١٠٨/٣ ذكر وصية الزبير وقضاء دينه وجميع تركته-



#### لگایا تو وه بائیس لا که دینار نگلے۔

لہذا یہ کہنا کہ اس زمانے میں تجارتی قرض نہیں ہوتے ہے یہ بالکل خلاف واقعہ بات ہے، اور حقیقت یہ ہے کہ تجارتی قرض بھی ہوتے سے اور اس پر سود کا لین دین بھی ہوتا تھا اور قرآنِ کریم نے ہر قرض پر جو بھی زیادتی وصول کی جائے اس کو حرام قرار دیا ہے، لہذا یہ کہنا کہ کمرشل لون پر انٹرسٹ لینا جائز ہیں یہ بالکل غلط ہے۔ ہواور ذاتی قرضوں پر انٹرسٹ لینا جائز نہیں یہ بالکل غلط ہے۔

### و اورسودمفرد دونول حرام ہیں 🗐

اس کے علاوہ ایک اور غلط فہمی پھیلائی جارہی ہے وہ یہ کہ ایک سودِ مفرد (Compound) ہوتا ہے اور ایک سودِ مرکب Simple Interest) موتا ہے، یعنی سود پر بھی سود لگتا چلا جائے، بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ حضورِ اقدس ساٹھالیل کے زمانے میں مرکب سود ہوتا تھا اور قر آنِ کریم نے اس کو حرام قرار دیا ہے، لیکن سودِ مفرد جائز ہے اس لیے کہ اس زمانے میں نہیں تھا اور نہی قرآن کی جو آیت میں نہیں قرآن کی جو آیت میں نے اس کے کہ ماس خوار دیا ہے، لیکن ابھی قرآن کی جو آیت میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی اس میں فرمایا کہ

يَّا يَّهَا الَّذِينَ امَنُوا اللَّهَ وَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا() اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور ربا کا جو حصہ بھی رہ گیا ہو اس کو چھوڑ دو۔

یعنی اس کے کم یا زیادہ ہونے کا کوئی سوال نہیں یا Rate of Interest

(١) سورة البقرة آيت (٢٧٨) ـ

کے کم یا زیادہ ہونے کی بحث نہیں، جو پچھ بھی ہواس کو چھوڑ دو اور اس کے بعد آ گے فرما ما کیہ

#### وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوْسُ آمُوَ الِكُمْ · (١)

یعنی اگرتم رہا ہے تو بہ کر لوتو پھر تمہارا جو رأس المال(Principal) ہے وہ تمہاراحق ہے اور خود قرآن کریم نے واضح طور پر فرمادیا کہ Principal تو تمہاراحق ہے، لیکن اس کے علاوہ تھوڑی سی زیادتی بھی ناچائز ہے، لہذا ہے کہنا بالكل غلط ہے كەسود مركب حرام ہے اورسودِ مفرد حرام نہيں، بلكه سودكم مو يا زياده سب حرام ہے اور قرض لینے والا غریب ہوتب بھی حرام ہے اور قرض لینے والا امیر اور مالدار ہوتو بھی حرام ہے اور اگر تجارت کے لیے قرض لے رہا ہوتو بھی حرام ہے اس کے حرام ہونے میں کوئی شبہیں۔

#### و موجودہ بینکنگ انٹرسٹ بالاتفاق حرام ہے

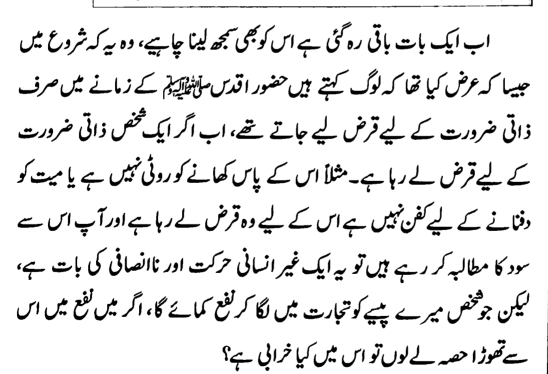


یہاں یہ بات بھی عرض کردوں کہ تقریباً ۵ ،۲۰ سال تک عالم اسلام میں بینکنگ انٹرسٹ(Banking Interest) کے بارے میں سوالات اٹھائے جاتے رہے اور جیبا کہ میں نے عرض کیا کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ Simple Interest حرام ہیں ہے یا یہ کہنا کہ Commercial Loan حرام نہیں ہے وغیرہ، یہ اشکالات اور اعتراضات عالم اسلام میں تقریباً ۵ سال تک ہوتے رہے ہیں، لیکن اب سے بحث ختم ہوگئ ہے، اب ساری دنیا کے نہ صرف علاء، بلکہ ماہرین معاشیات اور

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آيت (۲۷۹).

مسلم بینکرز بھی اس بات پر متفق ہیں کہ بینکنگ انٹرسٹ بھی ای طرح حرام ہے جس طرح عام قرض کے لین وین پر سود حرام ہوتا ہے اور اب اس پر اجماع ہوچکا ہے، کسی قابلِ ذکر شخص کا اس میں اختلاف نہیں، اس کے بارے میں آخری فیصلہ آج سے تقریباً ہم سال پہلے جدہ میں مجمع الفقہ الاسلامی Figh Acadmy) جس میں ۵ مسلم ملکوں کے سرکردہ علماء کا اجتماع ہوا اور جس میں میں بھی شامل تھا اور ان تمام ملکوں کے تقریباً ۱۰۰۰ علماء نے بالا تفاق یہ فتوی دیا کہ بینکنگ انٹرسٹ بالکل حرام ہے اور اس کے جائز ہونے کا کوئی راستہ نہیں، لہذا یہ مسئلہ تواب ختم ہو چکا ہے کہ حرام ہے یا نہیں؟

### 🕸 کمرشل لون پر انٹرسٹ میں کیا خرابی ہے؟



علد آشتم

### آپ کونقصان کا خطرہ (Risk) بھی برداشت کرنا ہوگا

پہلی بات تو یہ ہے کہ ایک مسلمان کو اللہ کے کسی حکم میں چون و چرا کی گنجائش نہیں ہونی چاہیے، اگر کسی چیز کو اللہ تعالی نے حرام کردیا وہ حرام ہوگئی، لیکن زیادہ اطمینان کے لیے یہ بات عرض کرتا ہوں تاکہ یہ بات اچھی طرح دل میں اتر جائے، وہ یہ کہ اگر آپ کسی شخص کو قرض دے رہے ہیں تو اس کے بارے میں اسلام بیکہتا ہے کہ دو باتوں میں سے ایک بات متعین کرلو، کیاتم اس کی کچھ امداد کرنا چاہتے ہو؟ یا اس کے کاروبار میں حصہ دار بننا چاہتے ہو؟ اگر قرض کے ذریعے اس کی امداد کرنا چاہتے ہوتو وہ پھر آپ کی طرف سے صرف امداد ہی ہوگی، پھر آپ کو اس قرض پر زیادتی کے مطالبے کا کوئی حق نہیں اور اگر اس کے کاروبار میں حصہ دار بننا چاہتے ہوتو پھرجس طرح نفع میں حصہ دار بنو گے اس طرح نقصان میں بھی اس کے حصہ دار بننا ہوگا، یہ نہیں ہوسکتا کہتم صرف نفع میں حصہ دار بن جاؤ، نفع ہوتو تمہارا اور اگر نقصان ہوتو وہ اس کا، لہذا جس صورت میں آپ اس کو کاروبار کے لیے پینے دے رہے ہیں تو پھر یہ نہیں ہوسکتا کہ کاروبار میں نقصان کا خطرہ (Risk) تو وہ برداشت کرے اور نفع آپ کومل جائے، بلکہ اس صورت میں آپ اس کو قرض نہ دیں، بلکہ اس کے ساتھ ایک جوائنٹ انٹر پرائز (Joint Interprise) کیجیے اور اس کے ساتھ مشارکہ اور یارٹنرشپ (Partnership) کیجے، یعنی اس سے معاہدہ کریں کہ جس کاروبار کے . کیتم قرض لے رہے ہواس میں اتنا فی صد نفع میرا ہوگا اور اتنا تمہارا ہوگا، اگر اس کاروبار میں نقصان ہوگا تو وہ نقصان بھی اسی نفع کے تناسب سے ہوگا،کیکن یہ بالکل درست نہیں ہے کہ آپ تو اس سے میہیں کہ اس قرض پر ۱۵ فی صد نفع آپ سے

لوں گا، چاہے تمہیں کاروبار میں نفع ہو یا نقصان ہو، یہ بالکل حرام ہے اور سود ہے۔

جلد بشتم

### و آج کل کے انٹرسٹ کے نظام کی خرابی

آج كل انٹرسٹ (Interest) كا جو نظام رائج ہے، اس كا خلاصہ يہ ہے كہ بعض اوقات قرض لينے والے كو نقصان ہو گيا، تو اس صورت ميں قرض دينے والا فائدہ ميں رہا اور قرض لينے والا نقصان ميں رہا اور قرض دينے والے كو اس نے قرض لينے والے نے زيادہ شرح سے نفع كما يا اور قرض دينے والے كو اس نے معمولی شرح سے نفع ديا، اب قرض دينے والا نقصان ميں رہا، اس كو ايک مثال كے ذریعے سجھے۔

#### و بیازیٹر ہر حال میں نقصان میں ہے

مثلاً ایک شخص ایک کروڑ روپیہ قرض لے کر اس سے تجارت شروع کرتا ہے، اب وہ ایک کروڑ روپیہ کہاں سے اس کے پاس آیا؟ وہ ایک کروڑ روپیہ کل ہے؟ ظاہر ہے کہ وہ روپیہ اس نے بینک سے لیا اور بینک کے پاس وہ روپیہ ڈیپازیٹرز کا ہے، گویا کہ وہ ایک کروڑ روپیہ پوری قوم کا ہے اور اب اس نے قوم کے اس ایک کروڑ روپیہ پوری قوم کا ہے اور اب اس نے قوم کی اس ایک کروڑ روپ سے تجارت شروع کی اور اس تجارت کے اندر اس کوسو فی صد نفع ہوا اور اب کے پاس دو کروڑ ہوگئے، جس میں سے ۱۵ فی صد لیعن ۱۵ لاکھ روپ اس نے بینک کو دیے اور پھر بینک نے اس میں سے اپنا کمیشن اور اب نامی اور کی صد کھاتہ دار (Depositors) کو دے دیے، نتیجہ یہ ہوا کہ جن لوگوں کا بیسہ تجارت میں لگا تھا جس سے اتنا نفع

ہوا ان کو تو سورو پے پر صرف دس رو پے نفع ملا اور یہ بے چارہ ڈیپازیٹر بڑا خوش ہے کہ میر ہے سورو پے اب ایک سودس ہوگئے، لیکن اس کو یہ معلوم نہیں کہ حقیقت میں اس کے پییوں سے جو نفع کمایا گیا اس کے لحاظ سے ایک سوکے دوسو ہونے چاہیے تھے اور پھر دوسری طرف یہ دس رو پے جو نفع اس کو ملا قرض لینے والا اس کو دوبارہ اس سے واپس وصول کرلیتا ہے، وہ کس طرح واپس وصول کرلیتا ہے، وہ کس طرح واپس وصول کرتا ہے؟

### 🗐 سود کی رقم مصارف میں شامل ہوتی ہے

وہ اس طرح وصول کرتا ہے کہ قرض لینے والا ان دس روپوں کو پیدا واری اخراجات اور مصارف (Cost of Production) میں شامل کر لیتا ہے مثلاً فرض کرو کہ اس نے ایک کروڑ روپیہ بینک سے قرض لے کرکوئی فیٹری لگائی یا کوئی چیز تیار کی تو تیاری کے مصارف (Cost) میں ۱۵ فی صد بھی شامل کر دیے جو اس نے بینک کو ادا کیے، لہذا جب وہ پندرہ فی صد بھی شامل ہو گئے تو اب جو چیز بھی تیار (Produce) ہوگی اس کی قیمت پندرہ فی صد بڑھ جائے گی، مثلاً چیز بھی تیار کیا تھا تو اب انٹرسٹ کی وجہ سے اس کیڑے کی قیمت پندرہ فی صد بڑھ گئ، لہذا ڈیپازیٹر جس کو ایک سو کے ایک سو دس روپے ملے سے جب بازار سے کپڑا خریدے گا تو اس کو ایک سو کے ایک سو دس روپے ملے سے جب بازار سے کپڑا خریدے گا تو اس کو اس کپڑے کی قیمت پندرہ فی صد زیادہ دینی ہوگی، تو بھیجہ یہ لکلا کہ ڈیپازیٹر کو جو دس فی صد فع دیا گیا تھا وہ دوسرے ہاتھ سے ہوگی، تو بھیجہ یہ لکلا کہ ڈیپازیٹر کو جو دس فی صد وصول کر لیا گیا، یہ تو خوب نفع کا سودا ہوا۔ وہ ڈیپازیٹر خوش ہے کہ جھے ایک سو روپے کے ایک سو دس روپے مل گئے، لیکن ڈیپازیٹر خوش ہے کہ جھے ایک سو روپے کے ایک سو دس روپے مل گئے، لیکن حقیقت میں اگر دیکھا جائے تو اس کوسوروپے کے ایک سو دس روپے مل گئے، لیکن حقیقت میں اگر دیکھا جائے تو اس کوسوروپے کے ایک سو دس روپے ملے، اس

لیے کہ وہ پندرہ فی صد کپڑے کی لاگت(Cost) میں چلے گئے اور دوسری طرف ٨٥ في صدمنافع اس قرض لينے والے كى جيب ميں حلے گئے۔

#### شركت كا فائده

اور اگر شرکت پر معامله ہوتااور بیا ہے یا تا که مثلاً ۵۰ فی صد نفع سرماییہ لگانے والے (Financier) کا ہوگا اور ۵۰ فی صد نفع تاجر کا ہوگا، تو اس صورت میں عوام کو ۱۵ فی صد کے بجائے ۵۰ فی صد نفع ملتا اور اس صورت میں ہے ۵۰ فی صداس چیز کی لاگت (Cost) میں بھی شامل نہ ہوتا اس کیے کہ نفع تو اس یداوار کی فروخت کے بعد سامنے آئے گااور پھراس کوتقسیم کیا جائے گا، اس لیے کہ سود (Interest) تو لا گت (Cost) میں شامل کیا جاتا ہے، کیکن نفع (Profit) لاگت (Cost) میں شامل نہیں کیا جاتا، تو بیصورت اجماعی نفع کی تھی۔

### نفع کسی اور کا اور نقصان کسی اور کا



اور اگر فرض کرو کہ ایک کروڑ روییہ بینک سے قرض لے کر جو تجارت کی اس تجارت میں اس کو نقصان ہوگیا وہ بینک اس نقصان کے نتیج میں دیوالیہ ہوگیا، اب اس بینک کے دیوالیہ ہونے کے نتیج میں کس کا رویبی گیا؟ ظاہر ہے کہ عوام کا گیا، تو اس نظام میں نقصان ہونے کی صورت میں سارا نقصان عوام یر ہے اور اگر نفع ہے تو سارا کا سارا قرض لینے والے کا۔

### بیمہ مینی سے کون فائدہ اٹھا رہا ہے

قرض لینے والے تاجر کا اگر نقصان ہوجائے تو اس نے اس نقصان کی تلافی کے لیے ایک اور راستہ تلاش کرلیا ہے وہ ہے انشورنس (Insurance)، مثلاً فرض کرو کہ روئی کے گودام میں آگ لگ گئ تو اس نقصان کو پورا کرنے کا فریضہ انشورنس کمپنی پر عائد ہوتا ہے اور انشورنس کمپنی میں کس کا بیسہ ہے؟ وہ غریب عوام کا بیسہ ہے، اس عوام کا بیسہ ہے جو اپنی گاڑی اس وقت تک سڑک پرنہیں لا سکتے جب تک اس کو انشورڈ (Insured) نہ کرالیں اور عوام کی گاڑی کا ایک کو انشورڈ (Premium) نہ کرالیں اور عوام کی گاڑی کا ایکسٹرنٹ نہیں ہوتا، اس کو آگر نہیں گئی، لیکن وہ بیمہ کی قسطیں (Premium) ایکسٹرنٹ نہیں ہوتا، اس کو آگر نہیں گئی، لیکن وہ بیمہ کی قسطیں (Premium) اور عور ہیں۔

ان غریب عوام کے بیمہ کی قسطوں سے انشورنس کمپنی کی عمارت تعمیر کی گئی اور غریب عوام کے ڈیپازیٹ کے ذریعے تاجر کے نقصان کی تلافی کرتے ہیں، لہذا بیسارا گورکھ دھندا اس لیے کیا جارہا ہے تا کہ اگر نقع ہوتو سرمایہ دار تاجر کا ہو اور اگر نقصان ہوتو عوام کا ہو، اس کے نتیج میں بیصورت حال ہورہی ہے، بینک میں جو پوری قوم کا روبیہ ہے اگر اس کوضچے طریقے پر استعال کیا جاتا تو اس کے بتمام منافع بھی عوام کو حاصل ہوتے اور اب موجود نظام میں نقسیم دولت اس کے بتمام منافع بھی عوام کو حاصل ہوتے اور اب موجود نظام میں نقسیم دولت کی طرف جان کے نتیج میں دولت نیچ میں دولت ن



### 

آج سے پہلے ہم سود کو اس لیے حرام مانتے تھے کہ قرآن کریم نے اس کو حرام قرار ویا ہے، ہمیں اس کے عقلی دلائل سے زیادہ بحث نہیں تھی، اللہ تعالی جب حرام قرار دے دیا ہے بس حرام ہے، لیکن آج اس کے نتائج آپ خود اپنی آتکھول سے مشاہدہ کررہے ہیں، آج پوری دنیا میں انٹرسٹ کا نظام جاری ہے۔ آپ د کھے رہے ہیں کہ آپ کے اس ملک (امریکہ) کا دنیا میں طوطی بول رہا ہے اور اب تو اس کا دوسرا حریف بھی دنیا سے رخصت ہوگیا اور اب کوئی اس سے مکر لینے والا موجود نہیں، لیکن پھر بھی اقتصادی ابتری کا شکار ہے، اس کی بنیاد بھی انٹرسٹ ہے، اس کیے یہ کہنا کہ حضور صال اللہ کے زمانے میں غریب فقیر قتم کے لوگ سود پر قرض لیا کرتے تھے اس سے سود کا مطالبہ کرنا حرام تھا،لیکن آج اگر کوئی مخص کمشل لون پرسود لے رہا ہے تو اس کو حرام نہیں ہونا چاہیے، عقلی اور معاشی اعتبار سے یہ بات درست نہیں ہے، اگر کوئی غیر جانبداری سے اس نظام کا مطالعہ کرے تو اس کو پتہ چل جائے گا کہ اس نظام نے دنیا کو تباہی کے آخری كنارے تك پہنچاديا ہے،اور ان شاء الله ايك وقت آئے گا كه لوگوں كے سامنے حقیقت کھل جائے گی اور ان کو پتہ چل جائے گا کہ قرآنِ کریم نے سود کے خلاف اعلان جنگ کیوں کیا تھا؟ یہ تو سود کی حرمت کا ایک پہلوتھا جو میں نے آپ کے سامنے بیان کیا۔

الله سودي طريقه كاركا متباول

ایک دوسرا سوال بھی بہت اہم ہے جو آج کل لوگوں کے دلوں میں پیدا

ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ ہم یہ تو مانتے ہیں کہ انٹرسٹ حرام ہے، لیکن اگر انٹرسٹ کو ختم کردیا جائے تو پھر اس کا متبادل طریقہ کیا ہوگا، جس کے ذریعے معیشت کو چلایا جائے؟ اس واسطے کہ آج پوری دنیا میں معیشت کی روح انٹرسٹ پر قائم ہے اور اگر اس کی روح کو نکال دیا جائے تو اس کو چلانے کا دوسرا کوئی طریقہ نظر منہیں آتا، اس لیے لوگ کہتے ہیں کہ انٹرسٹ کے سوا دوسرا کوئی نظام موجود ہی نہیں ہے اور اگر سے تو ممکن اور قابلِ عمل (Practicable) نہیں ہے اور اگر کسی کے پاس کوئی قابلِ عمل طریقہ ہے تو وہ بتائے کہ کیا ہے؟

ال سوال کا جواب تفصیل طلب ہے اور ایک مجلس میں اس موضوع کا پورا حق ادا ہونا ممکن بھی نہیں ہے اور اس کا جواب تھوڑا سائیکنیکل (Technical) بھی ہے اور اس کا جواب تھوڑا سائیکنیکل ہے،لیکن بھی ہے اور اس کو عام فہم اور عام الفاظ میں بیان کرنا آسان بھی نہیں ہے،لیکن میں اس کو عام فہم انداز میں بیان کرنے کی کوشش کرتا ہوں تا کہ آپ حضرات کی سمجھ میں آجائے۔

# ناگزیر چیزوں کوشریعت میں ممنوع قرارنہیں دیا گیا

سب سے پہلے تو یہ جھے لیجے کہ جب اللہ تعالیٰ نے کسی چیز کوحرام قرار دے دیا کہ یہ چیز حرام ہے تو پھر یہ مکن ہی نہیں ہے کہ وہ چیز ناگزیر ہو، اس لیے کہ اگر وہ چیز ناگزیر ہوتی تو اللہ تبارک و تعالیٰ اس کوحرام قرار نہ دیتے ، اس لیے کہ قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

لَا يُكِيِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا (١)

(١)سورةالبقرة آيت (٢٨٦).

یعنی الله تعالی انسان کوکسی ایسی چیز کا حکم نہیں دیتے جو اس کی وسعت ہے باہر ہو، لہذا ایک مومن کے لیے تو اتنی بات بھی کا فی ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ایک چیز کوحرام قرار دے دیا تو چونکہ اللہ تعالیٰ سے زیادہ جاننے والا کوئی نہیں ہے کہ کون می چیز انسان کے لیے ضروری ہے، لہذا جب اس چیز کوحرام قرار دے دیا تو یقیناً وہ چیز ضروری اور ناگزیر نہیں ہے، اس چیز میں کہیں خرانی ضرور ہے جس کی وجہ سے وہ ضروری اور ناگزیر معلوم ہورہی ہے، تو اب اس خرائی کو دور كرنے كى ضرورت ہے،ليكن به كہنا درست نہيں ہے كه اس كے بغير كام نہيں چلے گا اور یہ چیز ناگزیر ہے۔

#### وی قرضوں کا متبادل قرض حسنہیں ہے



دوسری بات یہ ہے کہ بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ انٹرسٹ (Interest) جس کو قرآنِ کریم حرام قرار دیتا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ آئندہ جب کسی کو قرض دیا جائے تو ان کوغیر سودی قرض (Interest Free Loan) دینا جاہیے اور اس یر کسی منافع کا مطالبہ نہیں کرنا چاہیے اور اس سے یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ جب انٹرسٹ ختم ہوجائے گا تو ہمیں پھر غیر سودی قرض ملا کریں گے، پھر جتنا قرض چاہیں حاصل کریں اور اس سے کوٹھیاں بنگلے بنائیں اور اس سے فیکٹریاں قائم کریں اور ہم سے کسی انٹرسٹ کا مطالبہ نہیں ہوگا اور اسی سوچ کی بنا پرلوگ کتے ہیں کہ بیصورت قابلِ عمل (Practicable) نہیں ہے، اس لیے کہ جب ہر خص کوسود کے بغیر قرض دیا جائے گا تو پھراتنا پییہ کہاں سے آئے گا کہ سب لوگوں کو بغیر سود کے قرضہ دیا جائے؟

یادر کھے کہ انٹرسٹ کا متبادل (Alternative) قرضِ حسنہ نہیں کہ کسی کو ویسے ہی قرض دے دیا جائے ، بلکہ اس کا متبادل ''مشارکت' ہے، یعنی جب کوئی شخص کاروبار کے لیے قرضہ لے رہا ہے تو وہ قرض دینے والا یہ کہہ سکتا ہے کہ میں تمہارے کاروبار میں حصہ دار بننا چاہتا ہوں ، اگر تمہیں نفع ہوگا تو اس نفع کا کچھ حصہ مجھے دینا پڑے گا اور اگر نقصان ہوگا تو اس نقصان میں بھی میں شامل ہوں گا تو اس کاروبار کے نفع اور نقصان دونوں میں قرض دینے والا شریک ہوجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ کار موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ کاروبار کے نفع اور نفسان موجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ مشارکت ہوجائے گا اور یہ انٹرسٹ کا متبادل طریقہ کار

اورمشارکت کا نظریاتی پہلوتو میں آپ کے سامنے پہلے بھی بیان کر چکا ہوں کہ انٹرسٹ کی صورت میں تو دولت کا بہت معمولی حصہ کھاتہ دار (Depositor) کو ملتا ہے، لیکن اگر مشارکت کی بنیاد پر ہوتو اس صورت میں تجارت کے اندر جتنا نفع ہوگا اس کا یک مشارکت کی بنیاد پر ہوتو اس صورت میں تجارت کے اندر جتنا نفع ہوگا اس کا یک متناسب (Proportionate) حصہ کھاتہ داروں کی طرف بھی منقل ہوگا اور اس صورت میں تقسیم دولت (Distribution of Wealth) او پر کی طرف جائے نیچ کی طرف آئے گا، لہذا اسلام نے جو متبادل او پر کی طرف جائے میچ کی طرف آئے گا، لہذا اسلام نے جو متبادل نظام پیش کیا وہ مشارکت کا نظام بیش کیا وہ مشارکت کا نظام ہے۔

الشاركت كے بہترين نتائج

لیکن بیه مشارکت کا نظام چونکه موجوده دنیا میں ابھی تک کہیں جاری نہیں

ہے اور اس پرعمل نہیں ہوا اس لیے اس کی برکات بھی لوگوں کے سامنے نہیں آرہی ہیں، ابھی گزشتہ ہیں پچپیں سال کے دوران مسلمانوں نے مختلف مقامات یر اس کی کوششیں کی ہیں کہ وہ ایسے مالیاتی ادارے اور بینک قائم کریں جو انٹرسٹ کی بنیاد پر نہ ہوں، بلکہ ان کو بھی اسلامی اصولوں کی بنیاد پر چلایا جائے اور شاید آپ کے علم میں بھی ہے بات ہوگی کہ اس وقت بوری دنیا میں اسی سے لے کرسوتک ایسے بینک اور سرمایہ کاری کے ادارے قائم ہو چکے ہیں جن کا یہ دعوی ہے کہ وہ اسلامی اصولوں پر اینے کاروبار کو چلارہے ہیں، انٹرسٹ سے یاک کاروبار کررہے ہیں، میں بہبیں کہتا کہان کا دعوی سو فی صدیحے ہے، بلکہ ہو سكتا ہے كه اس ميں كچھ غلطياں اور كوتابياں بھى ہوں،ليكن ببرحال! يدحقيقت ا پن جگہ ہے کہ اس وقت بوری دنیا میں تقریباً ایک سو ادارے اور بینک غیر سودی نظام پر کام کر رہے ہیں اور بیصرف اسلامی ملکوں میں نہیں، بلکہ بعض مغربی اور یوروپین ممالک میں بھی کام کر رہے ہیں، ان بینکوں اور اداروں نے مشارکہ کے طریقے پرعمل کرنا شروع کیا ہے اور جہاں کہیں مشارکہ کے طریقے کو اپنایا گیا وہاں اس کے بہتر نتائج نکلے ہیں، ہم نے پاکستان میں ایک بینک میں اس کا تجربہ کیا اور میں نے خود اس کی مذہبی مگرال سمیٹی کے ممبر ہونے کی حیثیت سے اس کا معائنہ کیا اور اس میں مشارکہ کے اندربعض اوقات کھانہ دارول کوہیں فی صد نفع بھی دیا گیا، لہذا اگر مشار کہ کو وسیع پیانے پر کیا جائے تو اس کے نتائج اور بھی زیادہ بہترنکل سکتے ہیں۔

مشارکت' میں عملی دشواری 💮 🔆

لیکن اس میں ایک عملی دشواری ہے وہ بیر کہ اگر کوئی شخص مشارکہ کی بنیاد پر

بینک سے پینے لے گیا اور مشارکہ کے معنی نفع اور نقصان میں شرکت ہوگا اور مینک سے پینے لے گیا اور مشارکہ کے معنی نفع ہوگا تو اس میں بھی شرکت ہوگا اور اس میں بھی شرکت ہوگا، تو انسوس ناک بات یہ ہے کہ خود اگر نقصان ہوگا تو اس میں بھی شرکت ہوگا، تو افسوس ناک بات یہ ہے کہ خود ہمارے عالم اسلام میں بد دیانتی اتنی عام ہے اور بگاڑ اتنا پھیلا ہوا ہے کہ اب اگرکوئی شخص اس بنیاد پر بینک سے پینے لے کر گیا کہ اگر نقصان ہوا تو نقصان بینک کو بھی برداشت کرنا پڑے گا تو وہ پینے لے کر جانے والا شخص بھی پلٹ کر نفع لے کر نہیں آئے گا، بلکہ وہ ہمیشہ یہ ظاہر کرے گا جانے والا شخص بھی پلٹ کر نفع لے کر نہیں آئے گا، بلکہ وہ ہمیشہ یہ ظاہر کرے گا کہ بجانے اس کے کہ آپ مجھے نقصان ہوا ہے اور وہ بینک سے کہ گا کہ بجائے اس کے کہ آپ مجھے سے نفع کا مطالبہ کریں، بلکہ اس نقصان کی تلافی کے لیے مجھے مزید رقم دیں۔

عملی پہلوکا یہ بہت اہم مسلہ ہے گر اس کا تعلق اس مشارکہ کے نظام کی خرابی سے نہیں ہے اور اس کی وجہ سے بینہیں کہا جائے گا کہ یہ مشارکہ کا نظام خراب ہے، بلکہ اس مسلہ کا تعلق ان انسانوں کی خرابی سے ہے جو اس نظام پر اعمل کر رہے ہیں، ان عمل کرنے والوں کے اندر اچھے اخلاق ویانت اور امانت نہیں ہے اور اس کی وجہ سے مشارکہ کے نظام میں یہ خطرات موجود ہیں کہ لوگ بینک سے مشارکہ کی بنیاد پر پینے لے جائیں گے اور پھر کاروبار میں نقصان دکھا بینک سے مشارکہ کی بنیاد پر پینے لے جائیں گے اور پھر کاروبار میں نقصان دکھا کر بینک کے ذریعے ڈیپازیٹرز کونقصان پہنچائیں گے۔

### اس دشواری کاحل

لیکن بیمسئلہ کوئی نا قابلِ حل مسئلہ ہیں ہے اور ایسا مسئلہ نہیں ہے کہ اس کا حل نہ نکالا جاسکے، اگر کوئی ملک اس مشارکہ کے نظام کو اختیار کرے تو وہ بآسانی

یہ حل نکال سکتا ہے کہ جس کے بارے میں یہ ثابت ہو کہ اس نے بد دیا تی ہے کام لیا ہے اور اپنے اکاؤنٹس صحیح بیان (Declare) نہیں کیے تو حکومت ایک مدت وراز کے لیے اس کو بلیک لسٹ (Black List) کردے اور آئندہ کوئی بینک اس کو فائنائنگ کی کوئی سہولت فراہم نہ کرے، اس صورت میں لوگ بد دیا تی کرتے ہوئے ڈریں گے، آج بھی جوائنٹ اسٹاک کمپنیاں کام کر رہی ہیں اور وہ اپنے بیلنس شیٹ (Balance Sheet) شائع کرتی ہیں اور اس بیلنس شیٹ میں اگرچہ بد دیا تی بھی ہوتی ہے، لیکن اس کے باوجود اپنا نفع وہ اس میں ظاہر کرتی ہیں، اس لیے مشار کہ کواگر پورے ملک کی سطح پر اختیار کریں تو اس حل کو اختیار کی یا جا اس کو اختیار کی یا جا تا اس کو اختیار کی یا جا تا اس السے انفرادی (Individual) اداروں کو مشار کہ پر عمل کرنا دشوار ہے، لیکن الیے انفرادی (Selected) بات چیت کے ذریعے مشار کہ کرسکتے ہیں۔

### 🥸 دوسری متبادل صورت''اجاره''

اس کے علاوہ اسلام کی صورت میں اللہ تعالیٰ نے ہمیں ایک ایسا دین عطا فرمایا ہے کہ اس میں مشارکہ کے علاوہ بینکنگ اور فائنانسگ کے اور بھی بہت سے طریقے ہیں، مثلاً ایک طریقہ اجارہ (Leasing) کا ہے، وہ یہ ہے کہ ایک فخص بینک سے بیسہ مانگنے آیا اور بینک نے اس سے پوچھا کہ مہیں کس ضرورت کے لیے بیسہ چاہیے؟ اس نے بتایا کہ مجھے اپنے کارخانے میں ایک مشینری باہر سے منگا کرلگانی ہے، تو اب بینک اس شخص کو بیسے نہ دے، بلکہ خود اس مشینری کو خرید کر اس شخص کو کرایہ پر دے دے، اس عمل کو اجارہ (Leasing) کہا جا تا

ہے، البتہ آج کل فائنانسگ اداروں اور بینک میں فائنانشل لیزنگ کا جوطریقہ رائج ہے وہ شریعت کے مطابق نہیں ہے، اس ایگر بینٹ میں بہت سی شقیں (Clauses) شریعت کے خلاف ہیں، لیکن اس کوشریعت کے مطابق آسانی کے ساتھ بنایا جاسکتا ہے۔ پاکتان میں متعد دفائنانشل ادارے ایسے قائم ہیں جن میں لیزنگ ایگر بینٹ شریعت کے مطابق ہیں اس کو اختیار کرنا چاہیے۔

### تيسري متبادل صورت ''مرابح''

ای طرح ایک اور طریقہ ہے جس کا آپ نے نام سنا ہوگا، وہ ہے ''مرا بحہ فا سُنانسگ'' یہ بھی کس شخص سے معاملہ کرنے کا ایک طریقہ ہے جس میں نفع پر وہ چیز ہے دی جاتی ہے، فرض کیجے کہ ایک شخص بینک سے اس لیے قرض لے رہا ہے کہ وہ خام مال (Raw Material) خریدنا چاہتا ہے، وہ بینک اس کو خام مال خریدنے کے بجائے وہ خام مال خود خرید کر اس کو نفع پر بھے دیے بیے دینے کے بجائے وہ خام مال خود خرید کر اس کو نفع پر بھے دے، یہ طریقہ بھی شرعاً جائز ہے۔

بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ مرابحہ کی صورت میں تو ہاتھ گھما کر کان پکڑنے والی بات ہوگئ، کیونکہ اس میں بینک سے نفع لینے کے بجائے دوسرے طریقے نفع وصول کرلیا، یہ کہنا درست نہیں، اس لیے کہ قرآنِ کریم نے فرمایا کہ

وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَمَّ مَر الرِّبَا (١)

یعنی اللہ تعالی نے بھے کو حلال کیاہے اور ربا کوحرام کیا ہے اور مشرکین مکہ بھی تو یہی کہا کرتے سے کہ بھے جمی تو رباجیسی ہے، اس میں بھی انسان نفع کما تا

<sup>(</sup>١) سورةالبقرة آيت (٢٧٥).

ہے اور رہا میں بھی انسان نفع کما تا ہے، پھر دونوں میں فرق کیا ہے؟ قرآنِ کریم نے ان کا ایک ہی جواب دیا کہ یہ ہمارا تھم ہے کہ رہا حرام ہے اور بیج حلال ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ روپیہ کے اوپر روپیہ نہیں لیا جاسکتا اور روپیہ پر منافع نہیں لیا جاسکتا، لیکن اگر درمیان میں کوئی چیز یا مال تجارت آجائے اور اس کوفروخت کرکے نفع حاصل کرے اس کوہم نے حلال قرار دیا ہے اور مرابحہ کے اندر درمیان میں مال آجاتا ہے اس لیے شریعت کے اعتبار سے وہ سودا اندر درمیان میں مال آجاتا ہے اس لیے شریعت کے اعتبار سے وہ سودا (Transaction) جائز ہوجاتا ہے۔

### 🕸 ببندیده متبادل کون ساہے؟

لیکن جیبا کہ میں عرض کیا کہ یہ مرابحہ اور لیزنگ (Leasing) مطلوبہ اور پیندیدہ متباول (Ideal alternative) نہیں ہے اور اس سے تقسیم دولت (Distribution of Wealth) پر کوئی بنیادی اثر نہیں پڑتا، البتہ پیندیدہ متباول مشارکہ ہے، لیکن آئندہ جو منفرد (Individual) ادارے قائم کیے جائیں ان کے لیے آزمائش اور تجرباتی مدت (Transitory period) میں مرابحہ اور لیزنگ پر بھی عمل کرنے کی گنجائش موجود ہے اور اس وقت بھی کچھ فائنانشل السٹیٹیوٹن ان بنیادول پر کام کررہے ہیں۔

بہرحال! یہ تو سود اور اس کے متعلقات کے بارے میں عام باتیں تھیں جو میں نے عرض کردیں۔

سود سے متعلق ایک مسئلہ اور ہے جس کی صدائے بازگشت بار بارسنائی دیتی ہے، وہ یہ کہ بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ دارالحرب جہال غیرمسلم حکومت ہو وہاں

سود کے لین دین میں کوئی قباحت نہیں، وہال غیرمسلم حکومت سے سود لے سکتے ہیں، اس مسلے پر بہت لمی چوڑی بحثیں ہوئی ہیں،لیکن حقیقت یہ ہے کہ جا ہے دار الحرب ہو یا دارالاسلام، جس طرح سود دار الاسلام میں حرام ہے اس طرح دار الحرب میں بھی حرام ہے، البتہ اتنی بات ضرور ہے کہ عام آ دمی کو چاہیے کہ اپنا پیسہ بینک کے اندر کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھے جہاں پیپوں پرسودنہیں لگتا،لیکن اگر کسی شخص نے غلطی سے سیونگ اکاؤنٹ (Saving Account) میں پیسے رکھ دیے ہیں اور اس رقم پر سودمل رہا ہے تو یا کتان میں تو ہم لوگوں سے کہہ دیتے ہیں کہ سود کی رقم بینک میں حصور دو، لیکن ایسے ملکول میں جہال ایسی رقم اسلام کے خلاف کاموں پرخرچ ہوتی ہے وہاں اس شخص کو چاہیے کہ وہ سود کی رقم بینک سے وصول کر کے کسی مستحق زکو ہ شخص کو ثواب کی نیت کے بغیر صرف اپنی جان چھڑانے کے لیے صدقہ کردے اور خود اپنے استعال میں نہ لائے۔

#### عصر حاضر میں اسلامی معیشت کے ادارے



ایک بات اور عرض کردول اور وہ سے کہ سے کام نسبتاً ذرامشکل لگتا ہے، لیکن اس کے باوجود ہم مسلمانوں کو اس بات کی بوری کوشش کرنی جاسیے کہ ہم خود ایسے مالیاتی ادارے قائم کریں جو اسلامی بنیادوں پر کام کریں اور جیا کہ میں نے ابھی آپ کے سامنے عرض کیا کہ مشارکہ، مرابحہ اور لیزنگ کی مکمل سکیمیں موجود ہیں اور ان بنیادوں پرمسلمان اینے ادارے قائم کرسکتے ہیں اور یہاں کے مسلمان ماشاء اللہ اس بات کو سمجھتے ہیں اور اس میں خود ان کے مسائل کا بھی حل ہے، ان کو چاہیے کہ یہاں رہ کر فائنانشل انسٹیٹیوٹ قائم کریں۔ امریکہ میں میرے علم کے مطابق کم از کم ہاؤسنگ کی حد تک دو ادارے موجود ہیں اور وہ صیح اسلامی بنیادوں پر کام کررہے ہیں، ایک ٹورنٹو میں اور ایک لاس ایجلنس میں ہے، اب ان اداروں کی تعداد میں اضافہ ہونا چاہیے اور مسلمانوں کو اپنے طور پر ایسے ادارے قائم کرنے چاہئیں، لیکن اس کی بنیادی شرط یہ ہے کہ ماہر فقہاء اور مفتی حضرات سے مشورہ کر کے اس کا نظام قائم کریں اور اس سلسلے میں اگر آپ مجھ سے بھی خدمت لینا چاہیں گے تو میں ہرفتم کی خدمت کے لیے حاضر ہوں، جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ اس وقت دنیا میں سوادارے کام کررہے ہیں اور تقریباً ۵ سال سے میں ان اداروں کی خدمت کررہا ہوں، اللہ تعالی آپ حضرات کو اس کی توفیق عطا فرمائے اور مسلمانوں کے لیے کوئی بہتر راستہ اختیار کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين



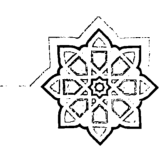




سودی نظام کی خرابیاں اور اس کا متبادل

مواعظ عماني المستها

سودی نظام کی خرابیاں اور اس کا متبادل



سود کی ہو ھٹا ہے

(اصلاحی مجانس ۵/۹۰ وعظ: بخل اوراس کا علاج)

سودی نظام کی خرابیاں اور اس کا متباول

والخطاعماني والمدينة

### برالله ارَمِ الرَجْمِ

# سود لینے سے بخل بڑھتا ہے



الْحَنْدُ يِلْهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغَفِيْهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُومِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُودِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّمُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَحَدَهُ يَضْدِلُهُ فَلا هَادِئ لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لا شَيْدِنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لا شَيْدِنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لا شَيْدُنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمَبْدُهُ وَرَسُولُهُ مَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمُ وَسُولُهُ مَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُدِيْمً اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُدِيْمً اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُدِيْمً اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُدِيْمً اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُدِيْمً اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَاهُ مِنْ اللهُ ال

ایک ملفوظ میں حضرت تھانوی رہینید نے فرمایا کہ

سود لینے سے بخل بڑھتا ہے کیونکہ سود لینے کا سبب بخل ہے، آدمی جتنا سود لیتا ہے بخل اتنا ہی بڑھتا جاتا ہے، یہاں تک کہا پنے تن پر بھی خرج نہیں کرسکتا۔ (انفاس عیس: ص ۱۹۱)

"بخل" کی خاصیت بیہ ہے کہ جتنا مال بر صتا جاتا ہے تو بجائے اس کے کہ

مال کے بڑھنے سے اس سے استغناء پیدا ہو، اس کی حرص اور زیادہ بڑھتی چلی جاتی ہے اور مال کی محبت میں اضافہ ہوجاتا ہے، یعنی انسان کو کتنا ہی مال مل جائے وہ اس مال پر قناعت کرنے کے بجائے اور زیادہ مال حاصل کرنے کی فکر میں رہتا ہے اور قاعدے کا تقاضا ہے ہے کہ جب مال بڑھ جائے تو طبیعت میں استغناء پیدا ہوجائے، لیکن استغناء بھی نہیں ہوتا اور نہ ہی خرچ کرنے کا داعیہ زیادہ ہوتا ہے، بلکہ مال کی محبت اور بڑھ جاتی ہے، ایک حدیث میں جناب رسول اللہ من شاہر ہے نے ارشاد فرمایا:

"لوكان لابن ادم وادياً من ذهب أحب أن يكون له واديان و لا يملاً جوف ابن ادم إلا التراب "(١)

### انسان کا پیٹ قبر کی مٹی بھرے گی

یعنی اگر ابن آ دم کوسونے کی بھری ایک وادی مل جائے تو وہ یہ چاہے کہ دو وادیاں مل جائے تو وہ یہ چاہے کہ دو وادیاں مل جائیں تو اس کی خواہش موگ کہ تین مل جائیں، پھر آخر میں خوبصورت حکیمانہ جملہ ارشاد فر مایا کہ

"ولايملا بوفابن ادم إلا التراب"

یعنی ابن آ دم کا پیٹ قبر کی مٹی کے علاوہ کوئی اور چیز نہیں بھر سکتی۔ انسان کا پیٹ اس وقت بھرے گا جب اس کے اندر مٹی بھرے گی۔ جب تک انسان قناعت پیدا نہ کرے اور مال کی محبت اس کے دل میں ترقی کرتی چلی جائے تو اس کے دل میں ترقی کرتی چلی جائے تو اس کے نتیج میں اس کا پیٹ نہیں بھرتا۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۹۳/۸ (۱٤٣٩)۔

### ایک سوداگر کا واقعه

شیخ سعدی رایشید فرماتے ہیں کہ

آل شنیده استی که در صحسرائے غور بار ستور بار سالاری بیفتاد از ستور گفت چشم تنگب دنیا دار را یا قناعت پر کنید یا خیا کی گور

یعنی میں تہہیں ایک واقعہ سناتا ہوں کہ غور کے صحرا میں ایک بہت بڑے سوداگر کا سامان خچر سے گرا پڑا تھا اور وہ خچر بھی مرا ہوا تھا اور خود وہ سوداگر بھی مرا ہوا تھا اور وہ سامان جو بکھرا ہوا تھا وہ زبانِ حال سے یہ کہہ رہا تھا کہ دنیا دار کی تنگ نگاہ کو صرف دو چیزیں بھر سکتی ہیں یا قناعت یا قبر کی مٹی، تیسری کوئی چیز اس کو پڑنہیں کر سکتی ۔ بہر حال بخل کی خاصیت یہ ہے کہ جتنا مال بڑھتا چلا جاتا ہے اتنی ہی حرص بڑھتی چلی جاتی ہے اور اتنی ہی مال کی محبت بڑھتی چلی جاتی ہے اور خرج کرنے میں اور زیادہ رکاوٹ پیدا ہوتی چلی جاتی ہے۔

### ایک بڑے سرمایہ دار کا قول

کراچی میں ایک بڑے سرمایہ دار ہیں اور پاکتان کے مشہور دو چار
سرمایہ داروں میں سے ایک ہیں، ارب پتی اور کھرب پتی ہوں گے، ایک دن وہ
میرے پاس آئے تو میں نے ان سے کہا کہ اللہ نے آپ کو بہت پیسہ دیا ہے،
آپ نے بہت سے کارخانے بنائے، فیکٹریاں لگائیں، سب کچھ کر لیا، اب کچھ

توعظعماني الملداهم

کام نفع کی خاطر نہیں، بلکہ اللہ کی خاطر کر لو، وہ ہے کہ تم ایک ایسا بینک قائم کر وجو سود کے بغیر کام کر ہے، تمہارے پاس چونکہ پیسہ ہے اس لیے تم ہے کام کر سکتے ہو، وہ کہنے گئے کہ مولانا صاحب! وہ بینک پھر کیسے چلے گا؟ میں نے کہا کہ ان شاء اللہ چلے گا، لیکن تم بیسوچ کر قائم کرو کہ جو پیسہ تم نے اس میں لگادیا وہ گیا، جب اللہ کے فضل سے تمہارے پاس اربوں کھر بول روپیہ موجود ہے تو اگر اس بینک کے قیام پر چند کروڑ روپے لگادو گے تو کیا فرق پڑے گا اور چند کروڑ روپے لگادو گے تو کیا فرق پڑے گا اور چند کروڑ تو بو کھر بھول جاؤں، میں نے کہا کہ تم تو بھول جاؤ کہ وہ چند کروڑ روپے کہاں گئے، البتہ اللہ تعالی چاہیں گے تو اس میں نفع بھی عطا فرمادیں گے، لیکن تم اس کو بھول جاؤ، وہ آخر میں کہنے گئے کہ مولانا صاحب! بات تو آپ شیح کہتے ہوگر ہاتھ کی تھجلی کو میں کیا کروں!!

### ﴿ غریب اور امیر کے خرچ کرنے میں فرق

یہ ہے مال کو بڑھانے کی تھجلی، حضرت تھانوی راٹیظیہ فرماتے ہیں کہ یہ بخل بھی پھر رفتہ رفتہ رفتہ تھجلی کی شکل اختیار کر لیتا ہے، پھر انسان کے پاس کتنا ہی بیبہ آ دی آ جائے مگر اس کی حرص نہیں مٹتی۔ میں یقین کے ساتھ کہتا ہوں کہ جتنا غریب آ دی دو پانچ روپ اطمینان اور خوش دلی سے دیتا ہے وہ مالدار جس کے پاس اربوں کھر بول روپیہ ہے وہ اتنی خوش دلی سے نہیں دیتا، حالانکہ اس مالدار کے پاس مخبائش زیادہ ہے اور اس غریب کے پاس مخبائش بالکل نہیں، یہ سب حبِّ مال کا منتجہ ہے۔

# المرتی ہے اکرتی ہے

اس بخل کا سب سے بڑا ذریعہ سود ہے کیونکہ سود کا مطلب بیہ ہے کہ کام کچھ نہ کرو اور نہ کوئی خطرہ مول لو اور پیسے سے اور پیسے بناؤ۔ بیا بخیل کا کام ہے اورسود کی ذہنیت خود انسان کے اندر بخل پیدا کرتی ہے، دنیا میں جتنی سودخور قومیں گزری ہیں سب سے زیادہ تنجوس بھی وہی قومیں ہیں، دنیا میں سب سے زیادہ سود خور قوم یہودی ہے۔ قرآنِ کریم نے یہودیوں کی خصوصیت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

> وَأَخُذِهِمُ الرِّبَا وَقَدُنُهُوا عَنْهُ (١) اور بسبب اس کے کہ وہ سود کیتے تھے، حالانکہ ان کو اس ہے ممانعت کی گئی تھی۔

آج بھی دنیا کا سارا سودی کاروباران یہودیوں کے ہاتھ میں ہے اور یہی سب سے زیادہ تنجوس قوم ہے اور ساری دنیا میں ان کی تنجوس کی شہرت ہے۔

### کی یبودی''شائی لاک' کا قصہ



آپ نے ''شائی لاک' کا قصد سنا ہوگا، بیروم کے بادشاہ کے زمانے کا قصہ ہے۔ ایک شخص یہودی تھا اس کا نام''شائی لاک' تھا، ایک ضرورت منداس کے یاس میسے لینے آیا، شائی لاک نے کہا کہ میں سود پر قرض دوں گا، چنانچہ اس

<sup>(</sup>۱) سورةالنساءآيت(١٦١)ـ

نے سود پر قرض دیے دیا اور جتنا قرض دیا تھا اس سے ڈیوڑھا سود لگا دیا اور اس سے کہا کہ اتنے دنوں کے اندر ادا کردینا۔ قرض لینے والاغریب آ دمی تھا، وہ اینے کھانے یہنے کی ضرورت کے لیے قرض لے رہا تھا، جب وہ دن پورے ہو گئے اور ادا نیکی کی تاریخ آگئی تو شائی لاک اس کے گھر پیسے وصول کرنے پہنچ گیا۔ اس غریب نے کہا کہ میرے یاس تو اس وقت تھوڑے بیسے ہیں، چنانچہ اس نے اس کو کچھ پیسے دے دیے اور کہا کہ اور نہیں ہیں ورنہ میں تمہیں دیے دیتا، شائی لاک نے کہا کہ اچھا وہ سود اب ڈبل ہوگیا اور ادا کرنے کی تاریخ مقرر کر دی، جب دوبارہ وہ تاریخ آئی تو شائی لاک پھر اس کے گھر پہنچ گیا، اس غریب نے کہا کہ تم نے تو سود ڈبل کردیا، اب میں اس وقت اصل رقم تو دے سکتا ہوں مگر بیسود کی ڈبل رقم نہیں دے سکتا اس لیے اصل رقم لے لو، اس نے کہا کہیں میں تو بورا سودلول گا اور اب میں تمہاری مدت نہیں بڑھاؤں گا، اس غریب نے کہا کہ میرے یاس ادا کرنے کے لیے رقم ہی نہیں ہے تو میں کیا کروں، شائی لاک نے کہا کہ میں ایک اور تاریخ مقرر کرتا ہوں، اگراس تاریخ پرتم نے روپیہ ادا نہیں کیا تو تمہارے جسم کا ایک پونڈ گوشت نکالوں گا اور اس کو کھاؤں گا اور يىيے الگ لول گا۔ جب وہ تاریخ آگئ اور وہ غریب سود ادانہیں کرسکا تو شائی لاک اس کے گھر پر چھری جا قولے کر پہنچ گیا۔

## انسانی گوشت کے بدلے انسانی گوشت

وہ غریب آ دمی پریشان ہوگیا اور کسی طرح بچتے بچاتے روم کے بادشاہ کے دربار میں پہنچ گیا اور بادشاہ سے کہا کہ شائی لاک میرا گوشت کا نیے آرہا ہے، چنانچہ اس کے بعد عدالت میں مقدمہ چلا اور اس کوجیل میں بند کردیا گیا، شائی

لاک نے عدالت میں بڑی زوردار تقریر کی اور اس تقریر میں اس نے کہا کہ میرے ساتھ آپ انساف کریں، بیٹخص اتنے دنوں سے ٹال مٹول کر رہا ہے اور پھر اس نے آخر میں خود اپنی رضامندی سے اپنا گوشت کا شنے کے لیے کہا تھا، اب عدالت کو چاہیے کہ وہ مجھے اس بات کی ڈگری دے کہ اس کا گوشت نکال لوں، اس لیے کہ انساف کا تقاضا یہی ہے۔

وہ غریب مقروض تو جیل میں بند تھا اور عدالت میں نہیں آسکتا تھا، اس لیے اس کی بیوی عدالت میں آئی اور اس نے عدالت میں تقریر کی، اس تقریر میں اس نے کہا کہ شائی لاک یہ کہتا ہے کہ انصاف دلاؤ اور اس کے کہنے کے مطابق انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ مقروض کا گوشت نکال کر کھایا جائے۔ میں آپ سے پوچھتی ہوں کہ اگر ہم سب لوگوں کے ساتھ اللہ انصاف کرنے لگیں تو ہمارا کہاں طمانہ ہوگا؟ اس دنیا میں انصاف ہی سب پھر نہیں، بلکہ ایک چیز رحم بھی ہے۔اللہ ہم پر رحم فرما کیں گے تو تب ہم نجات پائیں گے، اس کے بغیر نجات نہیں پائیں گے، جن پخیر بادشاہ نے اس غریب کے حق میں رحم کی بنیاد پر فیصلہ سادیا، بہرحال! گے، چنانچہ بادشاہ نے اس غریب کے حق میں رحم کی بنیاد پر فیصلہ سادیا، بہرحال! شائی لاک کی طرح یہودی قوم ساری دنیا میں بخیل مشہور ہے۔

## مندوسودخورقوم

دنیا میں دوسری سب سے بڑی سودخور قوم ہندو ہے۔ ہندو بنیا مشہور ہے،
ہندوستان کے ہندو تاجر کو'' بنیا'' کہا جاتا ہے، ان کو'' مہاجن'' بھی کہتے ہیں، یہ
سود لے کر کھانے والے ہیں، ان کی تنجوسی ضرب المثل ہے، ان کے ہاں ایک
ایک یائی کا حماب و کتاب ہوتا ہے۔

# ہندی کی ایک ضرب المثل

ہمارے حضرت والد صاحب رہی ہندی زبان کی ایک بڑے مزے کی ضرب المثل سنایا کرتے تھے، وہ بیر کہ

لالہ جی گئے پاؤنے، چار دن میں آئے، لالہ جی کے گھر آگئے چار پاؤنے، لالہ جی نہ گئے نہ آئے۔

ہندو بنیے کو''لالہ بی'' کہا جاتا تھا،'' پاؤنے'' کے معنی ہیں مہمان، یعنی لالہ بی کی کی کے گر مہمان بن کر چلے گئے اور چار دن اس کے گر قیام کیا اور چار دن کے بعد واپس آئے، اس طرح چار دن کا خرچ نج گیا، پھر ایک دن لالہ بی کے بعد واپس آئے، اب جو پچھ چار دن کے کھانے کی بچت ہوئی تھی وہ برابر موگئ، اس لیے لالہ بی نہ گئے نہ آئے، بہر حال! ان کا اس طرح کنجوی کا حساب موگئ، اس لیے لالہ بی نہ گئے نہ آئے، بہر حال! ان کا اس طرح کنجوی کا حساب و کتاب جاری رہتا ہے کہ ایک پائی نہ جانے پائے، در حقیقت یہ سود کی وہ ذہنیت ہے جو کنجوی پیدا کرتی ہے۔

# مالیاتی گناہ بخل پیدا کرتے ہیں

یادر کھے! جس شخص کو اللہ تعالی اور اللہ کے رسول سال اللہ کے احکام کی پرواہ نہیں، اس کا بیرحال ہوتا ہے کہ اس کے پاس جتنا پیسہ بڑھتا چلا جائے گا اتی ہی اس کی حرص بڑھے گی اور پیسے خرچ کرتے ہوئے اس کی اتنی ہی جان نکلے گ۔ غریب آ دمی اطمینان سے پیسہ خرچ کردے گا، لیکن بیر بڑا سرمایہ دار جوسرمایہ پر سانپ بن کر میٹھا ہے وہ خرچ کرنے پر تیار نہیں ہوگا۔ یاد رکھے! یہ مالیاتی گناہ بخل پیدا کرتے ہیں اور بخل کے نتیج میں حب مال اور زیادہ بڑھتی چلی جاتی ہے۔ بخل پیدا کرتے ہیں اور بخل کے نتیج میں حب مال اور زیادہ بڑھتی چلی جاتی ہے۔



### الملات سے كريں

اس سے بچنے کا راستہ صرف ایک ہے، وہ یہ کہ آ دمی اپنے آپ کو شریعت کا تابع بنائے اور قناعت ول میں پیدا کرے اور یہ دعا کرے کہ اے اللہ! جائز اور حلال طریقے سے جتنا آپ مجھے عطا فرمادیں گے میرے لیے وہی نعمت ہے اور یہ دعا کرے جو حضور اقدس سال ایک کے فرمائی کہ

ٱللَّهُمَّ قَنِّعُنِي بِما رَزَقُتَنِي وَبَارِكُ لِي فِيهِ وَاخُلُفْ عَلَى كُلِّ غَالِمُ اللَّهُمَّ قَنِيهِ وَاخُلُفْ عَلَى كُلِّ غَايِبَةٍ لِي مِنْكَ بِخَيْرِ (١)

نبی کریم مال قالیہ کے ایک ایک لفظ پر آدمی قربان ہوجائے۔ فرمایا کہ اے اللہ! جو پھرزق آپ نے عطا فرمایا ہے مجھے اس پر قناعت عطا فرمایا ہے مجھے اس پر قناعت عطا فرمایے اور مجھے اس میں برکت دے دیجیے، جب تھوڑے مال میں اللہ تعالی برکت عطا فرمادیتے ہیں اور پھر وہ لاکھوں اور کروڑوں سے زیادہ فائدہ پہنچادیتا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے رزق میں برکت نہ ہوتو پھر کروڑوں اور لاکھوں بھی اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے رزق میں برکت نہ ہوتو پھر کروڑوں اور لاکھوں بھی اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے رزق میں برکت نہ ہوتو پھر کروڑوں اور لاکھوں بھی اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے رزق میں موجود نہیں ہوتا، آگے فرمایا کہ اے اللہ! جو مال میرے پاس موجود نہیں ہے اس کے بدلے میں مجھے وہ چیز عطا فرما جو آپ کے نزد یک خیر ہو، یعنی میں کتنا بھی غور وفکر کرلوں کہ میرے لیے کیا چیز اچھی اور کیا چیز بری ہے، لیکن میری محدود فکر اور میری محدوسوچ کبھی بھی

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن خزیمه ۲۱۷/۶ (۲۷۲۸) طبع المکتب الاسلامی بیروت. والمستدرک للحاکم ۱۹۰/۱ (۱۸۷۸) وقال هذا حدیث صحیح الاسناد ولم یخرجاه و ۳۳۸/۲ (۳۳۲۰)وصححهووافقهالذهبیفی"التلخیص".



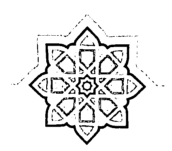
حقیقتِ حال تک پہنچنے کے لیے کافی نہیں ہوسکتی، لہذا اے اللہ! یہ معاملہ میں آپ کے او پر چھوڑتا ہوں۔ یا اللہ! جو چیز میرے پاس نہیں ہے اس کے بدلے میں مجھے وہ چیز عطافر ماجو آپ کے نزدیک خیر ہو۔

### حلال طریقے سے مال میں اضافے کی کوشش کرنا جائز ہے

لیکن یہ بھی سمجھ لیس کہ اللہ تعالیٰ سے قناعت کی دعا تو کریں، لیکن جائز اور حلال طریقے سے اس مال میں اضافے کی کوشش کرنا قناعت کے منافی نہیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ خود حضور اقدس سل تھا لیہ نے تجارت کی ترغیب بھی عطا فرمائی ہے، اگر حلال طریقے سے مال بڑھانا قناعت کے خلاف ہوتا تو آپ تجارت کی ترغیب نہ دیتے، اس سے پہ چلا کہ حلال طریقے سے مال کو بڑھانے کی اجازت ہے مگر یہ سوچتے ہوئے کہ جائز اور حلال طریقے سے اللہ تعالیٰ جتنا عطا فرمائیں گے وہ نعمت ہے، اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر کے استعمال کریں گے اور ناجائز طریقے سے مال حاصل کرنے کی فکر دل میں بھی پیدا نہیں کریں گے اور ناجائز طریقے سے مال حاصل کرنے کی فکر دل میں بھی پیدا نہیں کریں گے اور اس مال کی محبت کو دل پر غالب نہیں ہونے دیں گے، اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے اس مال کی محبت کو دل پر غالب نہیں ہونے دیں گے، اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے ان باتوں پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين





رشوت كاكثاه

جنگ ۲۷ منی ۱۹۷۸ء

رشوت کا گنا,

موعظ عناني الما المامة

### بالنداؤم الزقم

#### رشوت كاكناه



### 🗐 رشوت کا گناہ شراب نوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ سکین ہے



بعض برائیاں تو ایس ہوتی ہیں جن کے مارے میں لوگوں کی رائیں مختلف ہوسکتی ہیں ایک شخص کے نز دیک وہ برائی ہے اور دوسرا اسے کوئی عیب نہیں سمجھتا،لیکن رشوت ایک ایسی برائی ہےجس کے برا ہونے پرساری دنیا متفق ہے۔ کوئی مذہب وملت، کوئی کتب فکر یا انسانوں کا کوئی طقہ ایسانہیں ملے گا جورشوت کو بدترین گناہ یا جرم نہ جھتا ہو۔ حدیہ ہے کہ جولوگ دن کے وقت دفتروں میں بیٹھ کر دھولے سے رشوت کا لین دین کرتے ہیں، وہ بھی جب شام کوکسی محفل میں معاشرے کی خرابیوں پر تبصرہ کریں گے تو ان کی زبان پرسب سے پہلے رشوت کی گرم بازاری ہی کا شکوہ آئے گا اور اس کی تائید میں وہ (اینے نہیں) اپنے رفقائے کار کے دوچار واقعات سنا دیں گے، سننے والے یاتو ان واقعات پر ہنسی مذاق میں پھھ فقرے چست کردیں گے یا پھر کوئی بہت سنجیدہ محفل ہوئی تو اس میں غم وغصہ کا اظہار کیا جائے گا،کیکن اگلی ہی صبح سے یہی شرکائے مجلس بورے اطمینان کے ساتھ اس کاروبار میں مشغول ہوجائیں گے۔

غرض رشوت کی خرابیوں سے پوری طرح متفق ہونے کے باوجود کوئی گخص جو اس انسانیت سوز حرکت کا عادی ہو چکا ہواسے جھوڑنے کے لیے تیار نظر نہیں آتا اور اگر اس کے بارے میں کسی سے پچھ کہا جائے تو مخضر ساجواب سے ہے ساری دنیا رشوت لے رہی ہے تو ہم کیا کریں؟ گویا ان کے نزدیک رشوت جھوڑنے کی شرط سے ہے کہ پہلے دوسرے تمام لوگ اس برائی سے تائب ہوجا کیں تب ہی چھوڑنے پرغور کرسکتا ہوں، اس کے بغیر نہیں اور چونکہ رشوت محبوبا کی شکل اختیار کرچکی ہے۔ فرق سے ہے کہ جب کوئی وبا چھیلتی ہے تو وہاں کوئی مریض سے سوال کرچکی ہے۔ فرق سے ہے کہ جب کوئی وبا چھیلتی ہے تو وہاں کوئی مریض سے سوال نہیں کرتا کہ جب تک تمام دوسرے لوگ تندرست نہ ہوجا کیں میں بھی صحت کی تدبیر نہیں کروں گا،کیکن رشوت کے بارے میں سے استدلال نا قابلِ تر دید سمجھ کر پیش کیا جا تا ہے۔

ظاہر ہے کہ بیدایک استدلال نہیں، ایک بہانہ ہے اور بات صرف بیہ ہے کہ رشوت لینے والے کواپنے اس ممل میں فوری طور سے کافی فائدہ ہوتا نظر آتا ہے، اس لیے نفس اس فائدے کو حاصل کرنے کے لیے ہزار حیلے بہانے تراش لیتا ہے، لیکن آیئے ذرابیہ دیکھیں کہ رشوت لینے میں واقعتا کوئی فائدہ ہے بھی یا نہیں؟ بظاہر تو رشوت لینے میں بیکھلا فائدہ نظر آتا ہے کہ ایک شخص کی آمدنی کسی زائد محنت کے بغیر بڑھتی جاتی ہے، لیکن اگر ذرا باریک بین سے کام آمدنی کسی زائد محنت کے بغیر بڑھتی جاتی ہے، لیکن اگر ذرا باریک بین سے کام لیا جائے تو اس وقتی فائدے کی مثال بالکل ایس ہے جسے ایک ٹائیفائڈ میں لیا جائے تو اس وقتی فائدے کی مثال بالکل ایس ہے جسے ایک ٹائیفائڈ میں

مبتلا بیچ کو چٹ پٹی غذاؤں میں بڑا لطف آتا ہے کیکن بیچ کے ماں باپ یا اس کے معالج جانتے ہیں کہ یہ چندلمحوں کا فائدہ نہ صرف اس کی تندر سی کو دور سے دور تر کردے گا بلکہ انجام کار اسے زیادہ طویل عرصہ تک لذیذ غذاؤں سے محروم ہوجانا پڑے گا۔

یہ مثال صرف رشوت کے اخروی نقصانات پر ہی صادق نہیں آتی بلکہ ذراانصاف سے کام لیاجائے تو رشوت کے دنیوی نقصانات کے بارے میں بھی اتنی ہی سچی ہے۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ جب معاشرے میں یہ لعنت پھیل جاتی ہے تو اس کا لازی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ایک شخص کسی ایک جگہ سے کوئی رشوت وصول کرتا ہے تو اسے دسیوں جگہ خود رشوت دینی پڑتی ہے، بظاہر تو وہ ممکن ہے کہ اسے آج سوروپے زیادہ ہاتھ آگئے لیکن کل جب اسے خود دوسرے لوگوں سے کام پڑیگا تو یہ سوروپے نہ جانے کتنے سو ہوکر خود اس کی جیب سے نکل جا کیں گے۔

پھررشوت کا بینقدنقصان کیا گم ہے کہ اس کی بدولت پورامعاشرہ بدائمی اور بے چینی کا جہنم بن جاتا ہے کیوں کہ کسی بھی ملک میں باشدوں کے امن وسکون کی سب سے بڑی ضانت اس ملک کا قانون اور اس قانون کے محافظ ادار ہے ہی ہوسکتے ہیں،لیکن جس جگہرشوت کا بازار گرم ہو وہاں بہتر سے بہتر قانون بھی بالکل مفلوج اور ناکارہ ہوکر رہ جاتا ہے۔ آج ہم معاشرے کی بدامنی کوختم کرنے کے لیے کوئی قانون بنانے بیٹھتے ہیں تو سب سے بڑا مسکلہ یہ بیش آتا ہے کہ اس قانون کو رشوت کے زہر سے کسے بچایا جائے؟ چوری، یہ بیش آتا ہے کہ اس قانون کو رشوت کے زہر سے کسے بچایا جائے؟ چوری، ڈاکے،قبل، اغواء، بدکاری اور دھوکے فریب کے انسانیت کش حادثات سے دروز افزوں کے ترجم ہوگئی سہا ہوا ہے،لیکن بے نہیں سوچتا کہ ان حادثات کے روز افزوں

ہونے کا سبب درحقیقت وہ رشوت ہے جو ہر اچھے سے اچھے قانون کو چند نوٹوں کے عوض نے کراس کی ساری افادیت کو خاک میں ملادیت ہے اور جسے ہم نے اپنے روزمرہ کے طرزعمل سے شیر مادر بنا کررکھ دیا ہے۔

ہم نے اگر کسی مجرم سے رشوت لے کر اسے قانون کی گرفت سے بچالیا ہے تو درحقیقت ہم نے جرم کی اہمیت، قانون کے احترام اور سزا کی ہیبت کو دلوں سے نکالنے میں مدددی ہے اور ان مجرموں کا حوصلہ بڑھایا ہے جوکل خود ہمارے گھریر ڈاکہ ڈال سکتے ہیں۔

ایک سرکاری افسر کسی سرکاری ٹھیکہ دار سے رشوت لے کر اس کے ناقص تعمیری کام کومنظور کرادیتا ہے اور گن ہے کہ آج آمدنی زیادہ ہوگئ، لیکن وہ یہ نہیں سوچتا کہ جس ناقص بل کی تعمیر پر اس نے صاد کرادیا ہے کل جب گرے گاتو اس کی کی زد میں خود وہ اور اس کے بچے بھی آسے ہیں، جس ناقص مال کی بنی ہوئی سڑک اس نے منظور کرادی ہے وہ ہزار ہا دوسرے افراد کی طرح خود اس کے لیے بھی عذاب جان بنے گی، اور سب سے بڑھ کر یہ سرکاری کاموں کے سلیلے میں رشوت کے عام لین دین سے ہم نے سرکاری خزانے کو جونقصان پہنچایا ہے اس کا بارکوئی حکمران ہی نہیں اٹھائے گا، بلکہ اس کے نتائج زائد شیکسوں کی شکل میں ملک کے تمام باشندوں کو بھگنتے پڑیں گے جن میں ہم خود بھی داخل ہیں اس سے ملک میں گرانی بھی پیدا ہوگی، خزانہ بھی کمزور زائد شیکسوں کی شکل میں ملک کے تمام باشندوں کو بھگنتے پڑیں گے جن میں ہم خود بھی داخل ہیں اس سے ملک میں گرانی بھی پیدا ہوگی، خزانہ بھی کمزور پڑے گا، ملک کے ترقیاتی کام بھی رکیں گے، اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے کی مزل بھی دور ہوگی، اور دوسری اقوام ہمیں برستور لقمہ تر شبحصتی رہیں گے۔ مزل بھی دور ہوگی، اور دوسری اقوام ہمیں برستور لقمہ تر شبحصتی رہیں گے۔ مزل بھی دور ہوگی، اور دوسری اقوام ہمیں برستور لقمہ تر شبحصتی رہیں گے۔ مزل بھی دور ہوگی، اور دوسری اقوام ہمیں برستور لقمہ تر شبحصتی رہیں گے۔

بیتو چندسرسری سی مثالیں تھیں، لیکن اگر ہم ذرا اس رخ سے مزید سوچیں تو اندازہ ہوکہ رشوت کے لین دین کی بدولت ہم خود دنیا میں مستقل طور سے

کن و پیچیدہ مصائب اور سنگین مشکلات میں مبتلا ہو گئے ہیں؟ رشوت کے یہ د نیوی نقصانات تو اجتماعی نوعیت کے ہیں اور بالکل سامنے کے ہیں، لیکن اگر ذرا اور گہری نظر سے و کیھئے تو خاص رشوت لینے والے کی انفرادی زندگی بھی رشوت کی تباہ کاریوں سے محفوظ نہیں رہتی۔ حدیث میں ہے کہ:

لعن رسول الله ﷺ الراشى والمرتشى والرائش (۱) رسول الله ﷺ العنت بحيجى ہے رشوت دينے والے پر بھى، رشوت كے دال پر بھى۔ مجى، رشوت كے دال پر بھى۔

جس ذاتِ اقدس مال الله الله في في ميں بھی دعائے خير ہی کی ہو<sup>(۲)</sup> اس ذاتِ اقدس مال الله الله کا کی شخص پر لعنت بھیجنا معمولی بات نہیں۔
اس کا اثر آخرت میں تو ظاہر ہوگا ہی، لیکن دنیا میں بھی یہ لوگ اس لعنت کے اثر سے کی نہیں سکتے۔ چنانچہ جو لوگ معاشرے کو تباہی کے رائے پر ڈال کر حق داروں کا دل دکھا کر غریبوں کا حق چھین کر اور ملت کی کشی میں سوراخ کر کے رشوت لیتے ہیں۔ بظاہر ان کی آمدنی میں خواہ کتنا اضافہ ہوجا تا ہو، لیکن خوشحالی اور راحت وآسائش روپے پیسے کے ڈھیر، عالیشان کو شیوں، شاندار کاروں اور اپ ٹو ڈیٹ فرنیچر کانام نہیں ہے، بلکہ دل کے اس سکون اور روح کے اس قرار اور ضمیر کے اس اطمینا ن کا نام ہے جے کسی بازار سے کوئی بڑی سے بڑی قبت دے کر بھی نہیں خریدا جاسکتا، یہ صرف اور صرف اللہ کی دَین سے بڑی قبت دے کر بھی نہیں خریدا جاسکتا، یہ صرف اور صرف اللہ کی دَین

<sup>(</sup>۱) مسنداحمد ۲۲۳۹۹ (۲۲۳۹۹) وقال المناوی فی "التیسیر بشرح الجامع الصغیر "۲۹۲/۲ باسنادحسن-

<sup>(</sup>٢) ملاحظة فرمائين صمحيح البخارى ١٧٥/٤ (٣٤٧٧)-

ہوتی ہے، جب اللہ تعالیٰ کسی کو بیہ دولت دیتا ہے تو ٹوٹے جھونپڑے، کھبور کی چٹائی اور ساگ روٹی میں بھی دے دیتا ہے اور کسی کو نہیں دیتا تو شاندار بنگلوں، کارول اور کارخانوں میں بھی نصیب نہیں ہوتی۔

آج اگر آپ کورشوت کے ذریعے پچھ زائد آمدنی ہوگئ ہے، لیکن ساتھ ہی کوئی بچہ بیار پڑگیا ہے تو کیا بیزائد آمدنی آپ کوکوئی سکون دے سکے گی؟

آپ کی ماہانہ آمدنی کہیں سے کہیں پہنچ گئی ہے، لیکن اگر اسی تناسب سے گھر میں ڈاکٹر اور دوائیں آنے گئی ہیں تو آپ کو کیا ملا؟ اور اگر فرض کیجئے کہ کسی نے مرمرا کر رشوت کے روپے سے تجوریاں بھر لیں، لیکن اولا دنے باغی ہوکر زندگی اجیرن بنادی، داماد نے جینا دو بھر کردیا، یا اسی قسم کی کوئی اور پریٹانی کھڑی ہوگئ تو کیا بیساری آمدنی اسے کوئی راحت پہنچا سکے گی ؟

واقعہ یہ ہے کہ ایک مسلمان اللہ اور رسول سالٹھ آلیہ ہے احکام سے باغی ہوکر روپیہ تو جمع کرسکتا ہے لیکن اس روپے کے ذریعے راحت وسکون حاصل کرنا اس کے بس کی بات نہیں، عام طور سے ہوتا یہ ہے کہ حرام طریقے سے کمائی ہوئی دولت پریٹانیوں اور آفتوں کا ایبا چکر لے کر آتی ہے جو عمر بھر انسان کو گردش میں رکھتا ہے قرآن کریم میں ہے:

"جولوگ يتيموں كامال ظلماً كھاتے ہيں وہ ايسے مصائب كا شكار كرديئے جاتے ہيں جن كى موجودگى ميں لذيذ سے لذيذ غذا بھى آگ معلوم ہوتى ہے'' (۱)۔

<sup>(</sup>١) إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا سورةالنساءآيت(١٠)\_

لہذا رشوت خوروں کے او نچے مکان اور شاندار اسباب دیکھ کر اس دھوکے میں نہ آنا چاہئے کہ کہ انہوں نے رشوت کے ذریعے خوش حالی حاصل کرلی، بلکہ ان کی اندرونی زندگی میں جھانک کرد کیھئے تو معلوم ہوگا کہ ان میں سے بیشتر افراد کسی نہ کسی مصیبت میں مبتلا ہیں۔اس کے برعس جو لوگ حرام سے اجتناب کرکے اللہ کے دیئے ہوئے حلال رزق پر قناعت کرتے ہیں، ابتداء میں انہیں کچھ مشکلات پیش آسکتی ہیں،لیکن مال کار دنیا میں بھی وہی فائدے میں رہتے ہیں، ان کی تھوڑی سی آمدنی میں بھی زیادہ کام نکلتے ہیں، ان کے اوقات اور کاموں میں بھی برکت ہوتی ہے اور سب سے بڑھ کریہ کہ وہ دل کے سکون اور ضمیر کے اطمینان کی دولت سے مالامال ہوتے ہیں۔

اوپررشوت کے جونقصانات بیان کئے گئے وہ تمام تر دنیوی نقصانات بین اور عضہ اور اس لعنت کا سب سے بڑا نقصان آخرت کا نقصان ہے، دنیا میں اور ہزار چیزوں میں اختلاف ہوسکتا ہے، لیکن اس بارے میں کسی فدہب اور کسی مکتب فکر کا اختلاف نہیں کہ ہر انسان کو ایک نہ ایک دن موت ضرور آئے گی اگر بالفرض رشوتیں لے لے کرکسی شخص نے چندروز مزے اڑا بھی لیے تو بالآخر اس کا انجام سرکار دوعالم صلاحی الفاظ میں یہ ہے کہ:

الراشى والمرتشى فى النار(١) رشوت دينے والا اور رشوت لينے والا (دونوں) جہنم ميں موں گے۔

<sup>(</sup>۱) المعجم الصغير للطبراني ۵۷/۱ (۵۸) طبع المكتب الاسلامي بيروت والحديث ذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" ۲۰۹۷(۷۰۲۷) وقال رواه الطبراني في الصغير ورجاله ثقات ـ

اور اس لحاظ سے رشوت کا گناہ شراب نوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ سکین ہے کہ شراب نوشی اور بدکاری سے اگر کوئی شخص صدق دل کے ساتھ تو بہ کر لے تو وہ اس لمحے معاف ہوسکتا ہے، لیکن رشوت کا تعلق چونکہ حقوق العباد سے ہے، اس لیے جب تک ایک ایک حقدار کو اس کی رقم نہ چکائے یا اس سے معافی نہ مانگے، اس گناہ کی معافی کا کوئی راستہ نہیں، عام طور سے جب انسان کی موت کا وقت قریب آتا ہے تو اسے اپنی آخرت کی فکر لاحق ہوہی جاتی ہے، اگر اس وقت عارضی دنیوی مفاد کے لالچ میں ہم یہ گناہ کرتے رہے تو یہ یہ اگر اس وقت عارضی دنیوی مفاد کے لالچ میں ہم یہ گناہ کرتے رہے تو دنیا کے ہر آرام وراحت کو مستقل عذاب جان بناکر رکھ دیں گے اور اس عذاب سے چھٹکارے کی کوئی صورت نہ ہوگی۔

بعض لوگ یہ سوچے ہیں کہ اگر تنہا میں نے رشوت ترک کردی تو اس سے پورے معاشرے پر کیا اثر پڑے گا؟ لیکن یہی وہ شیطان کا دھوکہ ہے جومعاشرے سے اس لعنت کے خاتمے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے، جب ہر شخص دوسرے کا انظار کرے گاتو معاشرہ بھی اس لعنت سے پاک نہیں ہوگا۔ آپ رشوت کو ترک کرکے کم از کم خود اس کے دنیوی اور آخرت کے نقصانات سے محفوظ ہو سکیں گے، اس کے بعد آپ کی زندگی دوسروں کے لیے نمونہ بنے گی، کیا بعید ہے کہ آپ کو دیکھ کر دوسرے لوگ بھی اس لعنت سے تائب ہوجائیں۔ تاریکی میں ایک چراغ جل اٹھے تو پھر چراغ سے چراغ جلنے کا ہوجائیں۔ تاریکی میں ایک چراغ جل اٹھے تو پھر چراغ سے چراغ جل کی سلمہ تناور ہوسکتا ہے کہ اس سے پورا ماحول بقعد نور بن جائے پھر جب کوئی مدد اس سے شخص اللہ کے لیے اپنے نفس کے کسی تقاضے کو چھوڑ تا ہے تو اللہ تعالیٰ کی مدد اس

#### کے شامل حال

ہوتی ہے، دور دور سے ایک کام کومشکل سمجھنے کے بجائے اسے کرکے دیکھتے، اللہ تعالیٰ سے اس کی آسانی کی دعا مانگئے۔ ان شاء اللہ اس کی مدد ہوگی ضرور ہوگی، بالضرور ہوگی اور کیا عجب ہے معاشرے کو اس لعنت سے پاک کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے آپ ہی کومنتخب کیا ہو۔

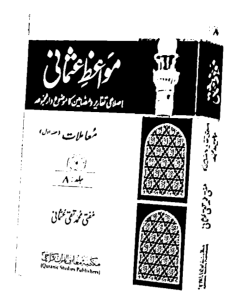






# موعظعناني

إصلاحي تقارير ومضامين كا موضوع وارمحبُوعه



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمر تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے جملہ مواعظ، خطبات اور تحریرات کا تخریج شدہ جامع اور مستند ترین موضوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی درج ذیل کتب کا استیعاب کیا گیاہے:

- - 🚳 فردکی اصلاح 😂 اصلاح معاشره 🍪 تربیتی بیانات 🚳 ذکروفکر

the Islamic Months

#### اس کے علاوہ

😭 آسان ترجمة ترآن 😩 اسلام اور جاری زندگی 🔞 انعام الباری

🔯 تقريرترندى 🛞 جهان ديده

🚳 دنیامرےآگ 🔞 اسلام اورجدیدمعاثی مسائل 🚳 ہمارامعاثی نظام

کے منتخب مضامین، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ، اور بعض صوتی صورتوں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت برکاتہم کے بیانات وخطبات کو شامل کیا گیا ہے، جس سے علاء، طلباء، خطباء اور عام پڑھے کھے حضرات بآسانی استفادہ کر سکتے ہیں۔



