# م من المن كامرضوع وارمجرُوعه إصلاحي تقارير ومضامين كامرضوع وارمجرُوعه



مُعاملات ﴿صَدُومُ﴾



بلد: ٩

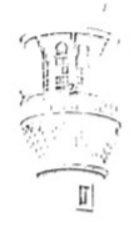
مُفتى مُحَدِّثْقِي عُثَمَانِي











جلد: ٩

مُفتى مُحُدِّ تقى عُثَانى

ترتيب,وتخرتځ مولاها عنايت الرحمل علاء دیوبند کےعلوم کا پاسبان دینی وعلمی کتابول کاعظیم مرکز ٹیکیگرام چینل

فنفى كتب خانه محمد معاذ خان

درس نظامی کیلئے ایک مفید ترین شیکیرام چینل

مكتبئه عاوالقال كالع

(Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan.

#### جد حقوق طباعت بحق من المنظمة المنافقة المنظمة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة ا

عِنْ نَاشِ الْحَدِيدُ أَكُرِيدُ وَيَعْتَبَهُمُ فَاللَّالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ مكن احتياط ع كام ليا بي ميكن مجم مح كتابت، طهاعت اورجلدسازي بيس مبواغلطي موجاتي ب-اكركسى صاحب كوالين كل غلطي كاعلم مواديراه كرم مطلع فرما كرممنون فرمائي -

: خِصَرِ قَاسِمِينُ

بابتمام : ١٠١٤ - وبريام طبع جديد

ترتيكِ دُيزاكنتك: عمران خان

(92-21) 35031565, 35123130 : نون

> info@mmqpk.com: ای میل

www.mmqpk.com:

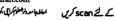
www.maktabamaarifulquran.com

fb/onlinesharia: آنلائن









#### 

اسلای کتاب گمر، فیعل آباد
 کتبدرشیدید، داولپنڈی

• لخرالدين كانچ والا، كراتي

٠ كمتبه دار العلوم ، كراحي 🗴 دارالاشاعت، کراحي

٠ كتبداملاح وتلغ، حيدمآباد ٥ كتبداسلاميه، فيعل آباد ٥ مكتبه رشيديه ، كوير • دارالاخلاص، پشاور

• اداره تاليفات اشرفيه ، ملتان • مكتبه صفدريه ، راوليندى

• بيت القرآن، كراجي

اسلائ کتاب گھر، راولینڈی
 کتبداحیاء العلوم، کرک

• كمتبدر تمانيه الابود

کتبة القرآن، کراي

• كته عاب ، تيمركره ٠ مكتبه عنانيه ، راوليندى • مكتبه بيت العلوم ولا بور

• بيت الكتب، كراتي

• كمتيداحرار،مردان 🗢 مسٹرنکس،اسلام آباد

• الغلاح ببليشرز، لامور

• ادارة اسلاميات، كرائي رلابور • كتب سيدا حر شهيد، لابور

• قرآن مجيد محل، مردان 🗢 دارالسلام، اسلام آباد

🗢 مکتبه عمرفاروق، کراجي

#### پیشِ لفظ

#### بمشيح الله الرَّحْيْن الرَّحِيثِم

الحبد لله رب العالبين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجبعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

ميرے شيخ مرم حضرت واكثر عبد الى عارفى صاحب قدى الله سره كى

وفات کے بعد میرے استاذ حضرت مولا ناسجان محمود صاحب رائی اللہ کے دن عصر نے لبیلہ ہاؤس کی جامع مبحد نعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاتی بجاس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ کرنے بعد ایک اصلاتی بہیں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا کہ انہیں شائع کیا جائے،لیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شیم احمد صاحب (جواس وقت ''معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے تھے ) نے میرے معاون مولانا عبد اللہ میمن صاحب سے بیخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کو ریکارڈ کر کے قلمبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پر ان اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمعے کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ''اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر آگیا جس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

تجربے سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالی ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضراتِ ائمہ وخطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے گے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب کرکے شائع کے گئے۔

مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گررہی کہ اصلاحی بیانات میں با اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اجتمام نہیں ہوتا جتنامتقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر

4

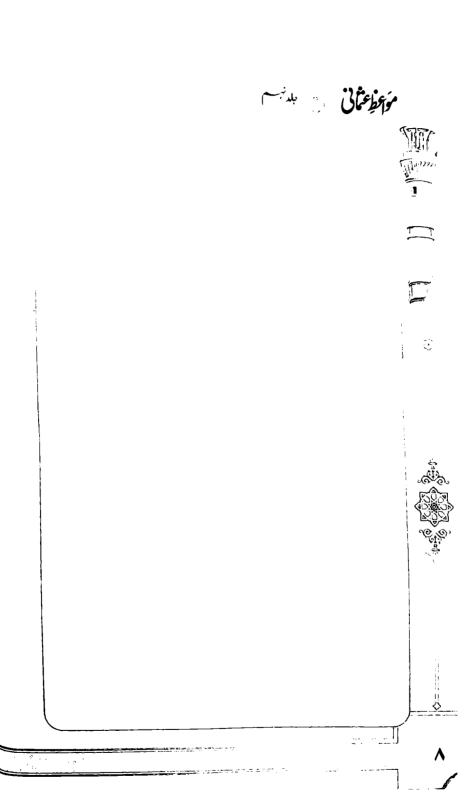
بضياء بالمعدد

نامزد کیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا سلف کے واقعات کی تحقیق وتخریج کریں اور جہال غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے ہے وہ بیرکام ماشاء اللہ قابلیت کے ساتھ کرتے رہے ۔مولانا عنایت الرحمن صاحب نے اس پر بیراضافہ کیا کہ''اصلاحی خطبات'،''اصلاحی مجالس''اور بیانات کے مخلف مجموعوں کو بھی عنوانات ومضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر "البلاغ" میں یاکسی دوسرے رسالے میں شائع ہوئی تھیں یاکسی کتاب کا جز تھیں ان کا بھی استقصاء کر کے ایک نیا مجموعہ "مواعظِ عثمانی" کے نام سے مرتب کرد ما اور اس لحاظ سے یہ بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجوعه موكيا باورحسب استطاعت اس من تخريج وتحقيق كالمجى استمام ہےجس سے اس کے درجہ استناد میں بھی اضافہ ہوگیا ہے۔

> دل سے دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ عزیر موصوف کی اس کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرما کر اس بے عمل کے لیے ذخیرہ آخرت بنادیں اور اس سے عام و خاص مسلمانوں كو فائدہ پہنچ۔ آمين دارالعلوم كراچي ١٨

محمرتقي عثماني عفي عنبر ۱۵ /محرم ۱۳۳۳ اه





مرض ناشر

بِسْمِ اللهِ الرَّحْيٰنِ الرَّحِيْمِ

نحمد لا ونصلى على رسوله الكريم امابعد!

زیرِ نظر کتاب سلسلہ ''مواعظِ عثانی'' جلد نہم ''معاملات (حصہ دوم)'' جو حضرت مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاہم کے خطبات، تقاریر اور مضامین کا تخریج شدہ جامع اور مستد موضوع وار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاہم کو اللہ رب العزت نے جو بے پناہ مقبولیت عطا فرمائی ہے وہ مختاج تعارف نہیں۔ حضرت والا دامت برکاہم بیک وقت مفسر ، محدث، فقیہ، ماہر معاشیاتِ اسلامی، مؤرخ ، محقق ، شاعر، ادیب اور مبلغ و دائی اسلام بیں۔ ای دعوت وارشاد کا سلسلہ عرصہ دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور المحمد للہ اس سے بلا مبالغہ لاکھوں انسانوں کو فاکدہ ہورہا ہے، جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت نامل ہوئے ہیں اور آج ایک کامیاب ہے بہت سارے غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور ای دعوت وارشاد کی برکت زندگی گزار رہے ہیں۔ حضرت والا دامت برکاہم کے انہی بیانات ومواعظ نزیگر گزار رہے ہیں۔ دور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاہم کے انہی بیانات ومواعظ سے علاء، طلباء اور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاہم کے انہی بیانات ومواعظ تحریراً اور تقریراً عوام الناس میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔

میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔

ماس مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔

ماس مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہورہا ہے۔



#### موعظِعماني المناس

من اصلای مواعظ مواعل مو

The Islamic months

اوراس کےعلاوہ

البارى البارى البارى البارى البارى البارى البارى

ق تقریرِ ترندی جهان دیده گسفر در سفر

ونيامرےآگ اسلام اورجديدمعاتى مسائل جهارامعاثى نظام

کے منتخب مضامین، نیز ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شائع شدہ اور صوبی صورت میں محفوظ شدہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے بعض بیانات و خطبات کو شامل کیا ہے۔حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پراس کی تھی خطبات کو شامل کیا ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پراس کی تھی اور تحقیق کا اہتمام ہوا ہے۔ اس لحاظ سے یہ مجموعہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے خطبات ومضامین کا جامع اور مستندر بن مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ترتیب، تحقیق وتخریج حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پر ان کی نگرانی میں مولانا عنایت الرحمن صاحب نے کی ہے۔ اس مجموعہ کی خصوصیات اور تحقیق وتخریج کا طریقۂ کار اس مجموعہ کی پہلی جلد ''ایمان وعقائد ونظریات (حصہ) اوّل' کے شروع میں درج ہے، اس کی مراجعت ان شاء اللہ مفیدر ہے گی۔

الله تعالی سے دعا ہے کہ وہ اس کاوش کوشرف قبولیت عطا فرئے اور اسے ادارہ کے جملہ احباب ومعاونین کے لئے ذخیرہ آخرت بنادے۔ آمین یا رب العالمین۔

خِصَرقَامِيئُ (ناظم اداره) مِكْسَبَهُ عَالِوُلِلْهُ لِنَكَاجِي



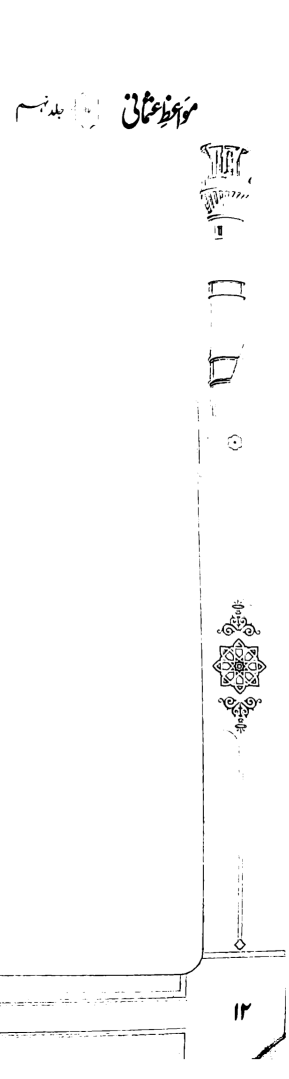
مواوظ شاتي



فهرست عنوانات

iga sara sa <del>g</del>a ya **garaga sa ka** 

11





### اجمالي فهرستِ عنوانات

| صفحه | مضامین                              | تمبرشار |
|------|-------------------------------------|---------|
| 14   | جارا معاثی نظام                     | 1       |
| ۳۳   | اسلام اور جدید اقتصادی مسائل        | ۲       |
| ۷9   | اسلام، جمهوريت اورسوشلزم            | ۳       |
| 91   | اسلام اور جا گیردارانه نظام         | ۴       |
| 110  | حقوق وفرائض                         | ۵       |
| 114  | چوری بی بھی ہے                      | 4       |
| 11-9 | ناپ تول میں کی                      | 4       |
| 149  | دو ہرے پیانے                        | ٨       |
| 149  | حرام مال سے بچاؤ                    | 9       |
| 114  | حرام مال ہے بچیں اور ہمیشہ سچ بولیں | 1+      |
| 1111 | رشوت ایک سنگین گناه                 | 11      |
| 777  | مال میں برکت کیسے ہو                | 11      |
| 120  | معاملات کی صفائی اور تنازعات        | 11"     |
| 200  | اپنے معاملات صاف رکھیں              | IM      |
| 749  | اسلامی بینکنگ کامخضر تعارف          | 10      |



| صفحہ | مضامین ﴿                          | نمبرثار |
|------|-----------------------------------|---------|
| rgm  | تجارت بذات خود ایک عبادت          | 17      |
| r+4  | قانون اورمعیشت اسلام کی روشنی میں | 14      |













ساا





#### تفصيلي فهرست

| صفحہ       | عنوان                                          |
|------------|------------------------------------------------|
| <u>r</u> 2 | جارا معاشی نظام                                |
| ۴٠)        | ہاری زبوں حالی                                 |
| (r)        | اسلام اورجديدا قضادي مسائل                     |
| <b>P</b>   | آج کا موضوع                                    |
| ٣2         | اسلام ایک نظام زندگی ہے                        |
| ۴۸         | «معیشت <sup>"</sup> زندگی کا بنیادی مسئلهٔ بیس |
| ۴۹         | اصل منزل آخرت ہے                               |
| ۵٠         | دنیا کی بہترین مثال                            |
| ۵۱         | "معيشت كامفهوم"                                |
| ar         | تر جيحات كالعين (Determination of Priorities)  |
| ٥٣         | ۲_''وسائل کی شخصیص''                           |
| ٥٣         | ٣ ـ آ مدنی کی نقشیم                            |
| ۵۳         | ٣_تق                                           |

# مواعطِعناني

pride

| صفحه     | عنوان                              |
|----------|------------------------------------|
| ۵۵       | سرمایه دارانه نظام میں ان کاحل     |
| ۵۸       | اشتراكيت ميں ان كاحل               |
| ۵۹       | سرماید داراند معیشت کے بنیادی اصول |
| 4+       | اشتراکیت کے بنیادی اصول            |
| ٧٠       | اشراكيت كے نتائج                   |
| 41       | اشتراكيت ايك غير فطرى نظام تھا     |
| 47       | سرمایه دارانه نظام کی خرابیاں      |
| ar       | اسلام کے معاثی احکام               |
| AF       | ا۔ دینی پابندی                     |
| 79       | سودی نظام کی خرابی                 |
| ۷۱       | شرکت اورمضار بت کے فوائد           |
| ۷۱       | قمارحرام ہے                        |
| ۷٢       | ذ خیره اندوزی                      |
| <b>4</b> | اكتناز جائزنهيں                    |
| ۷۲       | ایک اور مثال                       |
| ۷۳       | ٢- اخلاقی پابندیاں                 |
| ۷۵       | ٣ــ قانونی پابندی                  |
| (49)     | اسلام، جمهوریت اورسوشلزم           |



| المحقود المحقود | عنوان                                                     |
|-----------------|-----------------------------------------------------------|
| 91              | اسلام اور جا گیردارانه نظام                               |
| 91"             | عطاءِ جا گیری کی شرعی حیثیت                               |
| ٩٣              | انصارِ صحابه کرام مِن الله المعین کا جذبهٔ ایثار          |
| 90              | عطاء جا گیرکا مسئله                                       |
| 92              | یورپ کے جا گیری نظام کی حقیقت                             |
| 1++             | اسلام میں عطاء جا گیرکا مطلب                              |
| 1+0             | انگریز کی عطا کردہ جا گیریں                               |
| 1+0             | غداری کے عوض حاصل کردہ جا گیروں کا حکم                    |
| 1+4             | کسی خدمت کے صلے میں دی گئی انگریزی حکومت کی جا گیر کا حکم |
| 1+1             | سرحداور پنجاب کے شاملات کا حکم                            |
| 1+4             | ایک غلط <sup>ون</sup> بی کا ازاله                         |
| 1•٨             | کیا انگریزوں کی عطا کردہ سب جا گیریں غلط ہیں؟             |
| 1+9             | مزارعت كاحكم                                              |
| 11+             | سودي رئن رکھنا                                            |
| 111             | زمین کی وراثت کا مسئلہ                                    |
| (110)           | عقوق و فرائض                                              |
| !<br>(12)       | ﴿ چوری پیجی ہے                                            |

| <sup>ت</sup> انعيه في | طِعْمَا في الله الله                                    |          |
|-----------------------|---------------------------------------------------------|----------|
| مفح                   | عنوان                                                   |          |
| Ima                   | ناپ تول میں کی                                          | 1        |
| IFF                   | تم تولنا ایک عظیم گناه                                  |          |
| IFT                   | آیات کا ترجمہ                                           |          |
| ١٣٣                   | قوم شعیب عَالِیٰلا کا جرم<br>قوم شعیب عَالِیٰلا پر عذاب |          |
| 110                   | قوم شعيب عَالِيناً) پرعذاب                              |          |
| IMA                   | یہ آگ کے انگارے ہیں                                     | 21<br>2  |
| 164                   | عبادات میں کمی کرنا                                     |          |
| 167                   | مز دور کو مز دوری فوراً دے دو                           |          |
| IMA                   | نوکرکوکھانا کیسے دیا جائے؟                              |          |
| 16.8                  | ملازمت کے اوقات میں ڈنڈی مارنا                          | <u> </u> |
| 10+                   | ایک ایک منٹ کا حماب ہوگا                                | 16 TE.   |
| 10+                   | دارالعلوم دیوبند کے اساتذہ                              |          |
| 101                   | تنخواه حرام ہوگی                                        | 16,100   |
| 101                   | سر کاری دفاتر کا حال                                    |          |
| 101                   | الله تعالی کے حقوق میں کوتا ہی                          |          |
| 100                   | ملاوٹ کرناحق تلفی ہے                                    |          |
| 100                   | اگر تھوک فروش ملاوٹ کرے؟                                |          |
| 100                   | خریدار کے سامنے وضاحت کردے                              |          |
| 100                   | عیب کے بارے میں گا یک کو بتادیے                         |          |



| حفى   | عنوان                                |
|-------|--------------------------------------|
| 100   | دھو کہ دینے والا ہم میں سے نہیں      |
| 104   | امام ابوحنیفه رطیفید کی د یا نتداری  |
| 104   | آج ہمارا حال                         |
| 101   | بوی کے حقوق میں کوتا ہی گناہ ہے      |
| 169   | مہر معاف کرانا حق تلفی ہے            |
| 14+   | نفقہ میں کی حق تلفی ہے               |
| 14+   | یہ ہمارے گناہوں کا وبال ہے           |
| 144   | حرام کے پیپیوں کا متیجہ              |
| 144   | عذاب كاسبب كناه بين                  |
| 144   | یہ عذاب سب کو اپنی لپیٹ میں لے لے گا |
| ואר   | غیرمسلموں کی ترقی کا سبب             |
| 170   | مسلمانوں کا طرہ امتیاز               |
| 144   | خلاصہ                                |
| [149] | دوبرے بیانے                          |
| 149   | حرام مال سے بچاؤ                     |
|       | حرام مال سے بچیس اور ہمیشہ سیج بولیں |
| 19+   | مال کی یا کیزگ سے کیا مراد ہے؟       |
| 191   | حرام مال کی د نیاوی بے برکتی         |



A Assar II garas II mares (c.)

| de e        | عنوان                                                   |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| 195         | حرام مال کا سب سے بڑا نقصان                             |
| 197         | مولا نا یعقوب نانوتوی راییمیه کا واقعه                  |
| 196         | حرام مال بے حسی پیدا کرتا ہے                            |
| 190         | حرام کھانے والے کی دعائیں قبول نہیں ہوتیں               |
| 197         | رزق حرام ہونے کی مختلف صورتیں                           |
| 197         | جھوٹ بول کر چیز بیچنا حرام ہے                           |
| 197         | ملازمت میں کام چوری حرام ہے                             |
| 19∠         | حضرت تھانوی رہنیایہ کے مدرسے کا اصول                    |
| 199         | بے برکتی اور بدعنوانی کا عذاب                           |
| r           | نی کریم منافظاییتی کی شدتِ احتیاط                       |
| r•r         | کسی کا مال اس کی خوش ولی کے بغیر حلال نہیں              |
| r•m         | چندمعاشرتی برائیوں پر تبصرہ                             |
| r+0         | حلال وحرام کی تمیزمٹق جارہی ہے                          |
| <b>۲</b> +4 | سيائی کواپنا شعار بنايح                                 |
| r•∠         | حضرت الوبكر صديق خالفيا كى صداقت                        |
| r+9         | جھوٹے سرمیفیکیٹ جھوٹی گواہی ہیں                         |
| r1+         | دوسروں کے رازوں کی حفاظت سیجیے                          |
| rim         | ایک سنگین گناه                                          |
| 110         | رشوت کا گناہ شراب لوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ سنگین ہے |



| ı           | <b></b>                                                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| .0-`        | عنوان                                                         |
| (rrm)       | المركت كيسے ہو؟                                               |
| 220         | برکت کے معنی و مفہوم                                          |
| 772         | ایک عبرت ناک واقعه                                            |
| 777         | حصول برکت کا طریقه                                            |
| 771         | حضور اقدس ملی ٹھالیہ ہم کے حصول برکت کے لیے دعا کی تلقین کرنا |
| ۲۳۰         | ظاہری چک دمک پرنہیں جانا چاہیے                                |
| rr+         | ظاہری چیک دمک والوں کے لیے عبرت ناک واقعہ                     |
| rra         | معاملات کی صفائی اور تنازعات                                  |
| rra         | اپنے معاملات صاف رکھیں                                        |
| ۲۳۸         | معاملات کی صفائی دین کا اہم رکن                               |
| ۲۳۸         | تین چوتھائی دین معاملات میں ہے                                |
| 444         | معاملات کی خرابی کا عبادات پر اثر                             |
| <b>r</b> 0+ | معاملات کی تلانی بہت مشکل ہے                                  |
| <b>r</b> 0+ | حضرت تھانوی <sub>الف</sub> یلیہ اور معاملات                   |
| 701         | ایک سبق آموز وا تعه                                           |
|             |                                                               |
| 707         | حضرت تفالوی را پینهایه کا ایک واقعه                           |

معاملات کی خرابی سے زندگی حرام

ram

# مُواعِمًا في الله الله

| ن د         |                                                  |
|-------------|--------------------------------------------------|
| صفحه        | ع <b>نوان</b>                                    |
| rar         | حضرت مولانا ليعقوب صاحب رايشيميه كاچند لقم كهانا |
| ror         | حرام کی دوقتمیں                                  |
| <b>700</b>  | ملک متعین ہونی چاہیے                             |
| 100         | باپ بیٹوں کے مشترک کاروبار                       |
| 787         | باپ کے انتقال پر میراث کی فوراً تقسیم کریں       |
| <b>70</b> 2 | مشترک مکان کی تعمیر میں جھے داروں کا حصہ         |
| 701         | حضرت مفتی صاحب رافتهیه اور ملکیت کی وضاحت        |
| 709         | حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب رطیقیہ کی احتیاط         |
| ry•         | حساب اسی دن کرلیں                                |
| r4+         | امام محمد رايشيبه اور تصوف پر كتاب               |
| 741         | دوسروں کی چیز اپنے استعال میں لانا               |
| 747         | اييا چنده حلال نہيں                              |
| ryr         | ہرایک کی ملکیت واضح ہونی چاہیے                   |
| 244         | مجد نبوی کے لیے زمین مفت قبول نہ کی              |
| 244         | تعمیرِ مبجد کے لیے د باؤ ڈالنا                   |
| 240         | بورے سال کا نفقہ دینا                            |
| ryy         | ازواج مطبرات مَلْاِئلًا سے برابری کا معاملہ کرنا |
| ryy         | خلاصه                                            |
| <b>۲</b> 49 | اسلامی بینکنگ کامخضر تعارف                       |
| 121         | تمہيد                                            |



i id

~ P.

| Ē                                |
|----------------------------------|
| <i>∙6ेंग</i> ,<br><del>- 6</del> |
|                                  |
| المحترب المثانية<br>المراق بروات |
| জ্যুগ<br>জ                       |

| Since and the second | entende en    |
|----------------------|---------------------------------------------------|
| 40-                  | عنوان                                             |
| r_r                  | غیرمسلموں کی ترقی کا راز                          |
| r20                  | يهلى غلط فنهى                                     |
| 724                  | دوسری غلط فنہی                                    |
| rza                  | اسلامی اصولوں میں ہی ہرانسان کی کا میا بی مضمر ہے |
| r29                  | انو کھے بحران کا سامنا                            |
| <b>***</b>           | اس موضوع پر میراتفصیلی مقاله                      |
| ۲۸۰                  | وه احكام واصول كيا بين؟                           |
| rar                  | حرمت ِسود کی وضاحت                                |
| rar                  | آج کے بینکوں کا غلط طریقة کار                     |
| ۲۸۳                  | دوسرا معامله                                      |
| ۲۸۵                  | مالیاتی بحران کیسے شروع ہوا                       |
| 714                  | اسلامی اصول ساری انسانیت کی بھلائی کے لیے ہیں     |
| 71/2                 | ایک سوال اور اس کا جواب                           |
| <b>7 4 9</b>         | تجارت آخرت کے استحضار کے ساتھ کریں                |
| ram                  | تجارت بذات خود ایک عبادت                          |
| <b>79</b> ∠          | مسلمان کی ساری زندگی عبادت بن سکتی ہے             |
| <b>19</b> 2          | خدا کا قرب                                        |
| rgA                  | سے تاجر کا حشر انبیاء علیہ وصدیقین کے ساتھ ہوگا   |
| <b>r99</b>           | امام بخاری رانشیله کی شجارت                       |

J,

| عنوان سفی استان کا ایک اور داقعہ استان میں اسلام کی روشتی میں کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا ۱۰۰ الله اور وا ده الله اور وا ده الله اور وا ده الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تبارت بذات خودایک عبادت به بندوستان مین اسلام  ۱۳۰۱  ۱۳۰۲  ۱۳۰۲  ۱۳۰۲  ۱۳۰۳  ۱۳۰۳  ۱۳۰۳  ۱۳۰۳  ۱۳۰۳  ۱۳۰۳  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵  ۱۳۰۵   |
| جروسان ین احملا اسلام کی ایک موقعہ اسلام کی میں برکت اسلام کی میں برکت اسلام کی دنیا اسلام کی دنیا اسلام کی روشنی میں کی روشنی کی روشنی میں کی روشنی کی کی روشنی کی کی روشنی کی روشنی کی روشنی کی روشنی کی کی کی روشنی کی روشنی کی کی کی کی کی کی کر |
| ال کمائی میں برکت  الاس میں بے برکت  الاس میں بے برکت  الاس میں بے برکت  الاس کی دنیا  الاس کی دنیا  الاس کی دوائی کا داقعہ  الاس کی دوشن میں  الاس کی دوشن میں کے کا سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>۳۰۳</li> <li>۳۰۳</li> <li>۳۰۵</li> <li>تجارت تربیت کا ذریعہ</li> <li>۳۰۵</li> <li>۳۰۵</li> <li>۳۰۵</li> <li>۳۰۵</li> <li>۳۰۹</li> <li>۳۰۹</li> <li>۳۰۹</li> <li>۳۰۲</li> <li>۳۰۷</li> <li>۳۰۷</li> <li>۳۰۷</li> <li>۳۰۷</li> <li>۳۱۰</li> <li>۳۱۰</li> <li>۳۱۰</li> <li>۳۱۰</li> <li>۳۱۰</li> <li>۳۱۱</li> <li>۳۱۱</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| سرے براے بھائی کا واقعہ سوال پیدا ہونے کا اس ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| جارت تربیت کا ذریعہ  میرے بڑے بھائی کا واقعہ  حبارت کو دوسرے پیشوں پر فوقیت  حبارت کو دوسرے پیشوں پر فوقیت کے دوسرے پر فوقی |
| میرے بڑے بھائی کا واقعہ تجارت کو دوسرے پیشوں پر فوقیت تجارت کو دوسرے پیشوں پر فوقیت تاسلام کی روشنی میں تمہید تمہید ایک سوال سوال پیدا ہونے کا سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تجارت کودوسرے پیشوں پر فوقیت  تجارت کودوسرے پیشوں پر فوقیت  تانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں  تمہید  ۳۱۰  ایک سوال  سوال پیدا ہونے کا سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تانون اور معیشت اسلام کی روشی میں اسلام کی مشید تمہید اسلام کی روشی میں اسلام کی مشید تاہد اسلام کی روشی میں اسلام کی روشی کی |
| ساف کی است کا ساب کا س |
| سوال پیدا ہونے کا سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سوال پیدا ہونے کا سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 12K, rl. to 15 m 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| آیت کریمه کا ترجمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حصول علم کے ذرائع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| پہلا ذریعہ '' حواس''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| دوسرا ذریعه "عقل"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |



مواوز فتفاني

| ا<br>م      | عنوان                                  |
|-------------|----------------------------------------|
| MIN         | تيسرا ذريعه'' وحي الهي''               |
| <b>11</b> 2 | مضحكه خيز نظريات                       |
| ۳۱۸         | مغربی د نیا کی گمراہی                  |
| MIA         | اہلِ مغرب کی بے بسی                    |
| <b>rr•</b>  | عقل ایک موم ہے                         |
| Pri         | عقل ترازو کی طرح ہے                    |
| mrr         | ایک لطیفه                              |
| rrr         | فا تنانثيل كرائس كاسبب                 |
| rrr         | قرآن اور اسلام میں کچھ پابندیاں ہیں    |
| rra         | اللہ کے قانون میں بھی تبدیلی نہیں ہوتی |
| rra         | ایک اور شبه اور اس کا جواب             |

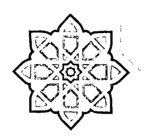








مواغطِعماني 1 Pale



بهارا معاشي نظام

(جارا معاشی نظام ص۹)

حارا معاشى نظام

مواعظ عماني الله الله

2

بدنام مواطفان



## برالغه ارَجرا ارَجمُ

# بهارا معاشي نظام



کی قوم کی معاثی حالت کو بہتر اس وقت کہا جا سکتا ہے جب اس کے تمام افراد کو زندگی کی تمام ضروریات فارغ البالی اورسکون واطبینان کے ساتھ میسر ہوں، ملک کی پیداوار اور آمدنی اگر زیادہ ہوتو ملک کے تمام باشندے اس کی برکات سے مستفید ہوں، اور کسی کوتسیم دولت کے معاملے میں کسی نا انصافی کی جائز شکایت نہ ہو، اس کے برخلاف اگر ملک کی ساری دولت چند ہاتھوں میں سمٹ کر رہ جائے اور قوم کی اکثریت بھوک وافلاس کا رونا رو رہی ہو، امیروں کے خزانے میں دولت کے انبار پر انبار لگتے چلے جائیں اور محنت کش عوام سے کنزانے میں دولت کے انبار پر انبار لگتے چلے جائیں اور محنت کش عوام سے ان کے گاڑھے نہینے کی کمائی کا ایک ایک بیسہ سرک کرختم ہوجائے تو خواہ ملک کی زینیں سونا اگل رہی ہوں یا مشینوں سے لعل وجواہر برآمد ہور ہے ہوں اسے ملک کی معاشی ترتی نہیں کہا جاسکتا۔ یہ وہ اجتماعی دیوالیہ بن ہے جس کی موجودگی میں کی معاشی ترتی نہیں کہا جاسکتا۔ یہ وہ اجتماعی دیوالیہ بن ہے جس کی موجودگی میں کی قوم کے پنینے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔



یہ ہاری شومی اعمال ہے کہ ہمارے ملک کی معاشی صورت حال کچھ الی

1777

ہی بن کر رہ گئ ہے، او پر سے دیکھے تو ہم نے گزشتہ ۲۹ سالوں میں ذراعت صنعت اور تجارت کے ہر میدان میں خاصی ترقی کی ہے، جب پاکستان بنا تھا تو ہمارے پاس کچھ ہیں تھا اور آج خدا کے فضل سے بہت کچھ ہے، لیکن افراد کی نجی زندگی کا مطالعہ کیجھے تو معلوم ہوگا کہ ملک کی دولت صرف چند خاندانوں میں محدود ہو کر رہ گئ، اس سے عام آ دمی کوکوئی فائدہ نہیں پہنچا، وہ اپنا پیٹ بھرنے کے لیے پہلے سے زیادہ سرگرداں ہے، دولت کی یہ چمک دمک اس کے تم کدے میں کوئی اجالانہیں کرسکی، اس کے شب وروز پہلے سے زیادہ سختیوں کا شکار ہیں۔

ایا کیول ہوا؟ اس کا جواب بالکل واضح ہے، ہمارے یہال عرصہ دراز سے نیم جاگیردارانہ اور نیم سرمایہ دارانہ نظام اپنی بدترین صورت میں رائج ہے، مغرب کی دوسوسالہ محکومی نے ہمارے دل و دماغ کو کچھ ایسے سانچ میں ڈھال دیا ہے کہ ہم اپنے مسائل کو آزادی کے ساتھ سوچنے کے بجائے آتکھیں بند کرکے اسی ڈگر پر چل رہے ہیں جو مغرب نے ہمیں دکھا دی تھی۔ زندگی کے دوسرے گوشول کی طرح ہم نے اپنی معیشت کو بھی ان ہی بنیادوں پر تعمیر کیا ہے جن پر ہمارے سرمایہ دار' ماکم' نے اپنے معاشرے کو تعمیر کیا تھا، ظاہر ہے کہ اس صورت میں ہمیں اس بے چینی کے سوا اور کیا مل سکتا ہے جو سرمایہ دارانہ نظام کے لیے مقدر ہو چکی ہے۔

سالہا سال تک اس طرزِ معیشت کو آزمانے کے بعد اب یہ شعور تو بھر اللہ پیدا ہونے لگا ہے، ہم میں سے بیشتر لوگ پیدا ہونے لگا ہے کہ یہ راستہ ترقی کا نہیں تباہی کا ہے، ہم میں سے بیشتر لوگ اب یہ سوچنے پر مجبور ہیں کہ ہماری معاشی ناہمواریوں کی ذمہ داری موجودہ سرمایہ دارانہ نظام اور جا گیری نظام پر عائد ہوتی ہے، لیکن افسوس یہ ہے کہ ابھی ذہن



A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

مغرب کے فکری تسلط سے اسے آزاد نہیں ہوئے کہ اس کی فکری کج روی کو آزماکر خود اپنے ذہن سے کوئی متبادل راستہ تلاش کرنے کی کوشش کریں، اس کے بجائے ہو یہ رہا ہے کہ سرمایہ داری کی مشکلات کاحل تلاش کرنے کے لیے بھی ہم مغرب ہی کا رخ کرتے ہیں اور کسی ایسے حل کو قبول کرنے پر آمادہ نہیں ہوتے جومغرب کی فکری مشینری میں نہ ڈھلا ہو۔

چنانچہ آج ہم میں سے ایک طبقہ بڑے زور وشور سے "سوشلزم" اور "شراکیت ہی مغرب کی اسی مادی "شراکیت" کے نعرے لگا رہا ہے، حالانکہ اشتراکیت بھی مغرب کی اسی مادی تہذیب کی پیداوار ہے جس نے سرمایہ داری کوجنم دیا تھا۔ حقیقت میں انسان کی معاشی مشکلات کاحل نہ اس کے پاس تھا نہ اِس کے پاس ہے، وہ اگر افراط تھی تو یہ تیزیط ہے، مزدور اور کسان اگر سرمایہ داری میں مظلوم اور مقہور سے تو اشتراکی فظام میں بھی وہ مجھم بے بس نہیں۔



سرمایددارانہ نظام کی بنیاد اس تصوّر پرتھی کہ انسان سرماید کا خود مختار مالک ہے، روز مرہ کی ضروریات کے علاوہ ذرائع پیداوار پربھی اس کی ملیت بے قید اور آزاد ہے۔ وہ جس طرح چاہے انہیں استعال کرے، جس کام میں چاہے انہیں لگائے، جس طریقے سے چاہے ان سے نفع حاصل کرے، اپنے تیار شدہ مال کی جو چاہے قیمت مقرر کرے، جتنے آدمیوں سے جن شرائط پر چاہے کام ال کی جو چاہے قیمت مقرر کرے، جتنے آدمیوں سے جن شرائط پر چاہے کام کے، غرض اپنے کاروبار کے بارے میں اسے کھلی آزادی ہے اور ریاست اس کی ملیت میں کوئی وخل اندازی نہیں کرسکتی، اگر چہ رفتہ رفتہ مختلف تجربات سے دوچار ملکیت میں کوئی وخل اندازی نہیں کرسکتی، اگر چہ رفتہ رفتہ مختلف تجربات سے دوچار ملکیت میں کوئی دو کاروبار کے بارے کی تھوڑی پابندیاں عائد کردی گئیں، لیکن

بی بن کر رہ گئی ہے، اوپر سے دیکھے تو ہم نے گزشتہ ۲۶ سالوں میں زراعت صنعت اور تجارت کے ہر میدان میں فاصی ترقی کی ہے، جب پاکتان بنا تھا تو ہمارے پاس کچھ نہیں تھا اور آج خدا کے فضل سے بہت کچھ ہے، لیکن افراد کی نئی زندگی کا مطالعہ سیجے تو معلوم ہوگا کہ ملک کی دولت صرف چند خاندانوں میں محدود ہوکر رہ گئی، اس سے عام آدمی کوکوئی فائدہ نہیں پہنچا، وہ اپنا پیٹ بھرنے کے لیے پہلے سے زیادہ سرگرداں ہے، دولت کی سے چمک دمک اس کے خم کدے میں کوئی اجالانہیں کرسکی، اس کے شب وروز پہلے سے زیادہ سختیوں کا شکار ہیں۔

اییا کیول ہوا؟ اس کا جواب بالکل واضح ہے، ہمارے یہال عرصہ دراز

سے نیم جا گردارانہ اور نیم سرمایہ دارانہ نظام اپنی بدترین صورت میں رائج ہے،
مغرب کی دوسوسالہ گلومی نے ہمارے دل و دماغ کو پچھ ایسے سانچ میں ڈھال

دیا ہے کہ ہم اپنے مسائل کو آزادی کے ساتھ سوچنے کے بجائے آئکھیں بند

کرکے ای ڈگر پر چل رہے ہیں جو مغرب نے ہمیں دکھا دی تھی۔ زندگی کے
دوسرے گوشوں کی طرح ہم نے اپنی معیشت کو بھی ان ہی بنیادول پر تعمیر کیا ہے

جن پر ہمارے سرمایہ دار'' حاکم'' نے اپنے معاشرے کو تعمیر کیا تھا، ظاہر ہے کہ
اس صورت میں ہمیں اس بے چین کے سوا اور کیا مل سکتا ہے جو سرمایہ دارانہ نظام

سالہا سال تک اس طرزِ معیشت کو آزمانے کے بعد اب یہ شعور تو بھر اللہ پیدا ہونے لگا ہے کہ یہ راستہ ترقی کا نہیں تباہی کا ہے، ہم میں سے بیشتر لوگ اب یہ سوچنے پر مجبور ہیں کہ ہماری معاشی ناہموار یوں کی ذمہ داری موجودہ سرمایہ دارانہ نظام ادر جاگیری نظام پر عائد ہوتی ہے، لیکن افسوس یہ ہے کہ ابھی ذہن



بدائم مواطعان



مغرب کے فکری تبلط سے اتنے آزاد نہیں ہوئے کہ اس کی فکری کج روی کو آزماکر خود اپنے ذہن سے کوئی متبادل راستہ تلاش کرنے کی کوشش کریں، اس کے بجائے ہو یہ رہا ہے کہ سرمایہ داری کی مشکلات کا حل تلاش کرنے کے لیے بھی ہم مغرب ہی کا رخ کرتے ہیں اور کسی ایسے حل کو قبول کرنے پر آمادہ نہیں ہوتے جومغرب کی فکری مشینری میں نہ ڈھلا ہو۔



چنانچہ آج ہم میں سے ایک طبقہ بڑے زور وشور سے ''سوشلزم'' اور ''اشتراکیت' کے نعرے لگا رہا ہے، حالانکہ اشتراکیت بھی مغرب کی اسی مادی تہذیب کی پیداوار ہے جس نے سرمایہ داری کو جنم دیا تھا۔ حقیقت میں انسان کی معاشی مشکلات کاحل نہ اُس کے پاس تھا نہ اِس کے پاس ہے، وہ اگر افراط تھی تو یہ تفریط ہے، مزدور اور کسان اگر سرمایہ داری میں مظلوم اور مقبور سے تو اشتراکی نظام میں بھی وہ کچھ کم بے بس نہیں۔



سرمایدداراند نظام کی بنیاداس تصوّر پرتھی کہ انسان سرمایے کا خود مختار مالک ہے، روز مرہ کی ضروریات کے علاوہ ذرائع پیداوار پر بھی اس کی ملکیت بے قید اور آزاد ہے۔ وہ جس طرح چاہے انہیں استعال کرے، جس کام میں چاہے انہیں لگائے، جس طریقے سے چاہے ان سے نفع حاصل کرے، اپنے تیار شدہ مال کی جو چاہے قیت مقرر کرے، جتنے آدمیوں سے جن شرائط پر چاہے کام مال کی جو چاہے قیت مقرر کرے، جتنے آدمیوں سے جن شرائط پر چاہے کام ملک کی جو چاہے کاروبار کے بارے میں اسے کھلی آزادی ہے اور ریاست اس کی ملکیت میں کوئی دخل اندازی نہیں کرسکتی، اگر چہ رفتہ رفتہ مختلف تجربات سے دو چار ملکیت میں کوئی دخل اندازی نہیں کرسکتی، اگر چہ رفتہ رفتہ مختلف تجربات سے دو چار ہونے کے بعد اس آزاد ملکیت پر تھوڑی تھوڑی پابندیاں عائد کردی گئیں، لیکن

یہ تصور اب بھی پوری طرح برقرار ہے کہ انسان سرمایے کا مالک ہے اور چند قانونی حد بندیوں سے قطع نظر سرمایے سے سرمایہ پیدا کرنے کا ہر طریقہ اس کے لیے جائز ہے، اسی تصوّر کی بنیاد پر سود، قمار، سٹہ اور اکتناز کو اس نظام میں شیرِ مادر سمجھ لیا گیا ہے اور یہ چیزیں اس نظام کے عناصرِ اربعہ کی حیثیت رکھتی ہیں۔

اس نظام کے جونتائج بد دنیا نے دیکھے اور اب تک دیکھ رہی ہے وہ یہ ہیں کہ معاشرے میں دولت کی گردش نہایت ناہموار اور غیر متوازن ہوتی چلی جاتی ہے، سر مایہ دارسود، قمار، سٹہ اور اکتناز کے ذریعے چاروں طرف ہاتھ مار کر روپیہ

اینے دامن میں سمیٹ لیتا ہے اور دولت کے اس ذخیرے کے بل پر ابورے بازاروں کا حکمران بن بیٹھتاہے، قیمتوں کومصنوعی طور پر چڑھایا اور گرایا جاتا ہے اور غیر ضروری اشیاء، بلکہ مضراشیاء کو زبردتی معاشرے پر تھونسنے کے لیے ان کی فراوانی کردی جاتی ہے اور قوم کی حقیقی ضروریات کا معاشی قحط پیدا کردیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس نظام میں بار ہا ہے بھی دیکھا گیا ہے کہ عین اس وقت جب کہ معاشرے کے سینکڑوں افراد بھوک سے بے تاب ہوتے ہیں غلّے اور اشیائے خورد ونوش کے لدے ہوئے جہاز جان بوجھ کرغرق کردیے جاتے ہیں، ان کے ذخیروں کوآگ لگادی جاتی ہے تاکہ بیاشیاء افراط کے ساتھ بازار میں آکرستے داموں ضرورت مند افراد تک نہ پہنچ سکیں اور قیمتوں کا جو معیار سرمایہ دار نے مقرر کیا ہے اس میں کوئی کی نہ ہونے یائے۔



 $(\cdot)$ 

ظاہر ہے کہ سرمایہ دار کی اس کاروباری آئکھ مچولی میں ایک عام آ دمی کو پنینے كا موقع نہيں مل سكتا، اس كى آمدنى محدود اور اخراجات زيادہ ہوتے چلے جاتے ہیں اور اس کی زندگی چند گئے چنے افراد کے ذاتی مفادات کے تابع ہوکر رہ جاتی

ہے، دولت کے اس سمٹاؤ کا اثر پوری قوم کی صرف معیشت پر بی نبیس، بلہ اخلاق وکردار اور طرزِ فکر وعمل پر بھی پڑتا ہے اور ملکی وبین الاقوامی سیاست بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتی۔

اشترا کیت میدان میں آئی تو اس نے سرمایہ دارانہ نظام کی ان خرابیوں کو تو دیکھا،لیکن مرض کے اسباب کی ٹھنڈے دل و دماغ سے تشخیص نہ کرسکی اور معاملے کی دوسری انتہا پر جا کھڑی ہوئی، سرمایہ داری نے کہا تھا کہ انسان بحیثیت فرد ذرائع پیداوار کا مالک ہے، اشتراکیت نے کہا کہ کوئی فردکسی ذریعة پیداوار کا مالک نہیں، زمینوں اور کارخانوں کو جا گیردار اورسر مایہ دار کے تصرف سے زکال دو، تو وہ بانس ہی نہ رہے گا جس سے ظلم کی بانسری بجتی ہے، اس کی عملی شکل بیتجویز کی گئی کہ محنت کش عوام کے انتخاب سے ایک سمیٹی بناؤ اور ملک کی تمام زمینیں اور ساری بنیادی صنعتیں انفرادی ملکیت سے نکال کر اس کے حوالے کردو، میر یارٹی ایک حکومت کی تشکیل کرے ایک منصوبہ بند معیشت (Planned Economy) کی بنیاد ڈالے گی، وہی پیرفیصلہ کرے گی کہ کیا چیز پیدا کرنی ہے؟ پھر وہی محنت کش عوام کو مختلف کاموں میں لگا کر پیداوار حاصل کرے گی اور وہی اس حاصل شدہ پیداوار کو محنت کرنے والوں کے درمیان ایک خاص تناسب سے تقسیم کرے گی۔

یہ تجویز بڑے زور وشور کے ساتھ پیش کی گئی اور کہا گیا کہ اس طریقِ کار میں مزدور اور کسان کے ہر دکھ کا علاج ہے، لیکن نتائج پرغور کیجیے کہ اس نظامِ معیشت نے نہ صرف یہ کہ پچھ نئی مشکلات کھڑی کردیں، بلکہ مزدور کی پرانی مصیبتیں بھی تقریباً اس طرح برقرار ہیں، تھوڑی دیر کے لیے اس بات سے قطع



نظر کر لیجے کہ اس نجویز کو عملی طور سے نافذ کرنے میں کتنی مشکلات بید؟ س بحث کوبھی جانے دیجے کہ یہ نظام شدیدترین و کٹیٹرشپ کے بغیر نہیں چل سکتا، اس پہلو کو بھی کچھ دیر کے لیے چھوڑ دیجیے کہ اس سے بسا اوقات مزدور اور کسان کو اس کام پر مجبور ہونا پڑتا ہے جو وہ اپنی افتاد طبع کے تحت نہیں کرنا چاہتا، اس واقعے کو بھی بالائے طاق رکھے کہ اس نظام میں جبری محنت اور بیگار کیمپ مزدور یر کیاظلم ڈھاتے ہیں؟ اس بات کو بھی مت سوچے کہ اس نظام میں مذہب واخلاق کا کیا حشر ہوتا ہے،لیکن سوال یہ ہے کہ اس نظام میں بھی جو خالص مزدور اور کسان ہی کے نام پر ابھرا ہے، ملک کی دولت سے عام آ دمی کو کتنا حصہ مل سکتا ہے؟ ظاہر ہے کہ حکومت کرنے والی سے یارٹی جس میں محنت کش عوام کے بمشکل یانج فی صد افراد شریک ہوتے ہیں، کوئی فرشتوں کی جماعت تونہیں ہوتی، اگر سرمایه دارانه نظام میں ایک انفرادی سرمایه دار کی نیت مزدور کے حق میں خراب ہوسکتی ہے تو اس یارٹی کی نیت کیوں خراب نہیں ہوسکتی؟ اگر ایک شخص بڑے کارخانے کا صرف مالک ہوکراینے زیر دستوں پرظلم ڈھاسکتا ہے تو یہ یارٹی ملک کی ساری زمینوں، سارے کارخانوں اور ساری دولت پر قابض ہو کر اینے زیر دستوں کے حقوق پر کیوں ڈاکہ ہیں ڈال سکتی؟

واقعہ یہ ہے کہ اس صورت میں چھوٹے چھوٹے سرمایہ دار تو بے شک ختم ہوجاتے ہیں، لیکن ان سب کی جگہ ایک بڑا سرمایہ دار وجود میں آجاتا ہے جو دولت کی اس وسیع جھیل کومن مانے طریقے سے استعال کر سکتا ہے۔ چنانچہ پیداوار کا بہت تھوڈا حصہ محنت کش عوام میں تقسیم ہوتا ہے اور باتی ساری دولت محکمران جماعت کے رحم وکرم پر ہوتی ہے۔ بیرونی دنیا تو یہی دیکھتی ہے کہ



河下

اشراک ملک کی صنعت و تجارت دنیا پر چھا رہی ہے، وہاں منوعات اور ایجادات کی بہتات ہے اور وہال کے مصنوعی سیارے ساروں پر کمندیں باال رہے ہیں، لیکن اس بات کوسو چنے والے کم ہوتے ہیں کہ وہال محنت کش عوام کو ان ترقیات کی کیا قیمت ادا کرنی پڑ رہی ہے اور دولت کے ظیم الثان ذخیروں میں سے انہیں کتنا حصال رہا ہے؟ ورنہ حقیقت یہی ہے کہ جس طرح سرمایہ دار ممالک میں ترقی کا مطلب چندسرمایہ داروں کی ترقی ہے ای طرح اشتراکی نظام میں بھی ترقی کا مطلب چندسرمایہ داروں کی ترقی ہوتا ہے جتی اس کے "آقائ میں بھی ترقی ایک خاص طبقے کی ترقی سے عبارت ہے، رہا بے چارہ عام مزدور اور کسان، سووہ دونوں جگہ صرف اتنی اجرت کا مستحق ہوتا ہے جتی اس کے "آقائ اسے دینا چاہیں، فرق اتنا ہے کہ وہاں اسے اجرت اگر کم محسوں ہوتی تھی تو وہ ہرتال، احتجاج اور پیشے کی تبدیلی کے ذریعے اپنے آنسو دھونے کی کوشش کر لیتا ہماری برتال مرحوم نے اس لیے کہا تھا ہے۔

زمامِ کار اگر مزدور کے ہاتھوں میں ہو پھر کیا طریقِ کوہکن میں بھی وہی حیلے ہیں پرویزی

اس کے برعکس اسلام کے عدلِ عمرانی شاہراہ سرمایہ داری اور اشتراکیت دونوں کے بچے سے گزرتی ہے، اسلام کا کہنا یہ ہے کہ اس کا تنات کی ہر چیز خواہ زمین اور کارخانے کی شکل میں ہو یارو پے پیسے اور اشیائے صرف کی شکل میں ہو، اصل میں اس کا تنات کے پیدا کرنے والے کی ملکیت میں ہے، قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

بِللهِ مَا فِي السَّهٰوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ (۱)

آسانوں اور زمینوں میں جو کچھ ہے اللہ ہی کا ہے۔
ہاں وہ اپنی یہ ملکیت نفع اٹھانے کے لیے بندوں کو دے دیتا ہے۔
اِنَّ الْاَرْضَ بِللّٰهِ یُورِثُهَا مَنْ یَشَاءُ مِنْ عِبَادِ ہِ (۲)

بلاشہ زمین اللہ کی ہے، وہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتا
ہاں کا مالک بنادیتا ہے۔

جب انبان کے ہاتھ میں ہر چیز اللہ کی دی ہوئی ہے تو ظاہر ہے کہ اس کا استعال بھی اللہ کی مرضی کا پابند ہوگا، اس کے ذریعے دوسروں پرظلم ڈھا کر زمین میں فساد بر پاکر دینا اللہ کوکسی طرح گوارہ نہیں، انبان کا کام یہ ہے کہ دوسروں کا خون چوسنے کے بجائے اپنی اصل منزلِ مقصود یعنی آخرت کو پیش نظر رکھ کر دوسروں کے ساتھ حسنِ سلوک کرے۔

وَابُتَغِ فِيهُمَا اللهُ اللهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَاحْسِنُ كَمَا احْسَنَ اللهُ الدَّلُ وَلَا تَبُغِ الْفَسَاءَ فِي الْاَرْضِ (٣)

"اور الله تعالى في تهمين جو كچھ ديا ہے اس كے ذريع تم دارِ آخرت (كى بھلائى) تلاش كرو اور دنيا سے جو حصہ تمہيں



河



<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آيت (۲۸٤) ـ

<sup>(</sup>٢)سورةالاعراف آيت (١٢٨).

<sup>(</sup>m) سورة القصص آيت (٧٧) ـ



ملا ہے اسے نہ بھولو اور جس طرح اللہ نے تم پر احسان کیا ہے تم دوسروں پر احسان کرو اور زمین میں فساد پھیلانے کی کوشش نہ کرو۔''

ان ہدایات کا خلاصہ یہ ہے کہ انسان کو اللہ نے انفرادی طور سے ملکیت عطا تو کی ہے، لیکن یہ ملکیت آزاد، خود مختار، خود غرض اور بے لگام نہیں ہے، بلکہ اللہ کے دیے ہوئے احکام کی پابند ہے، اس کو انسان اپنے جائز نفع کے لیے تو استعال کرسکتا ہے، لیکن اس کے ذریعے دوسروں کے حقوق پر ڈاکہ نہیں ڈال سکتا۔

سرمایہ دارانہ نظام کی جتی خرابیوں اور اس کی جتی ناانصافیوں پر آپ نظر ڈالیں گے بنیادی طور سے ان کے چار ہی سبب نظر آئیں گے، سود، قمار، سٹہ اور اکتناز، سرمایہ دار ایک طرف تو سود، قمار اور سٹہ کے ذریعے ساری قوم کی دولت کھینچ کھینچ کھینچ کو اپنے دامن میں سمیٹ لیتا ہے، دوسری طرف اس کے کھانے میں کسی غریب، مفلس، ایا بج یا بے سہارا انسان پر لازی طور سے پچھ خرچ کرنے کی کوئی مرنہیں، وہ خود اپنی شرافت سے کسی کو پچھ دے دے تو اس کا احسان ہے درنہ ایسے اخراجات کی کوئی یا بندی اس پرنہیں ہے۔

اسلام نے اولاً تو آمدنی کے ناجائز ذرائع کا دروازہ بالکل بند کردیا، سود، قمار، سٹہ کے ذریعے دولت حاصل کرنے کو بدترین جرم قرار دے کرصاف صاف اعلان کردیا کہ

> ێٵؿؙۘۿٵڷۜٙۮؚؽڹٵڡڹؙٷٳ؆ؾٲػؙٷٚٳٵڡ۫ۊٳٮۘػؙؙؙڡٚڹؽڹؘػؙ؋ۑؚٵڶؠٵڟؚڸٳؖڵؖ ٵڽؙؾػؙۏڹؾؚۼٳۯڰٙۼڽؾۯٳۻۣڡؚؚٞڹ۫ػؙؙؗٛ<sup>ۯٳ)</sup>



<sup>(</sup>١) سورة النساء آيت (٢٩)-

TIP

اے ایمان والو! تم ایک دوسرے کے مال کو ناحق طریق سے مت کھاؤ، اللہ یہ کہ تمہاری باہمی رضامندی سے کوئی تجارت ہو۔

سود میں یہ ہوتا ہے کہ اگر کاروبار کرنے والے کو نقصان ہوجائے تو سارا نقصان اس پر پڑتا ہے اور قرض دینے والے کا سود ہرحال میں کھرا رہتا ہے اور اگر نقع ہوجائے تو سارا نقع وہ لے اڑتا ہے اور قرض دینے والے کو اس کا چالیسوال حصہ بھی مشکل سے ہاتھ آتا ہے، ظاہر ہے کہ اس طرح دولت پھلنے کے بجائے سکڑتی ہے اور ہموار طریقے سے گردش نہیں کرسکتی۔ اسلام نے اس کے بجائے شرکت ومضاربت کی صورت تجویز کی ہے،جس میں نقع ہوتو فریقین کا ہواور نقصان ہوتو دونوں اسے برداشت کریں۔

قمار اورسٹہ میں بھی ساری قوم کا تھوڑا تھوڑا روپیہ ایک جگہ جمع ہوجاتا ہے،
پھر ایک عام آدمی کا روپیہ یا تو اس جیسے ہزاروں غریب آدمیوں کی جیب سے
ایک ایک روپیہ جینچ کر اس کے پاس جمع کردیتا ہے یا خود بھی کی سرمایہ دار کی
جیب میں جاگرتا ہے۔غرض دونوں ہی صورتوں میں روپیہ سمٹنا ہے اور اس کی
فطری گردش رک جاتی ہے۔اسلام نے اس پر اور کاروبار کے ایسے تمام طریقوں
پر پابندی بٹھادی ہے جس میں ایک فریق کا فائدہ اور دوسرے کا نقصان ہو یا
جس سے پورے معاشرے کی دولت ایک جگہ سمٹنے گئے۔

آمدنی کے ناجائز ذرائع پر پابندی لگانے کے علاوہ سرمایہ داروں سے غریوں تک دولت پہنچانے کے لیے اسلام نے سرمایہ دار پر زکوۃ جیسے بہت سے اخراجات واجب کردیے ہیں جو اس کا احسان نہیں، بلکہ اس مال پر واجب ہونے





والاحق ہے، جسے بزورِ قانون وصول کیا جاسکتا ہے۔ زکوۃ کے علاوہ عشر، خران، صدقۂ فطر، قربانی، کفارات، نفقات، وصیت اور وراثت وہ چھوٹی بڑی مدات ہیں جن کے ذریعے دولت کے تالاب سے چاروں طرف نہریں نکلتی ہیں اور ان سے پورے معاشرے کی کھیتی سرسبز وشاداب ہوتی ہے۔

ان قانونی پابندیوں کے ساتھ اسلام بحیثیت مجموع جس ذہنیت کی تعمیر کرتا ہے اس کی بنیاد سنگدلی، کنجوی، برحی اور خود غرض کے بجائے ہمدردی، فراخ حوسکی، سخاوت اوراس سے بڑھ کر خوف خدا اور فکر آخرت پر استوار ہوئی ہے، اس کے لیے یہ ممکن ہی نہیں ہے کہ وہ اپنے ذے عائد ہونے والے قانونی فرائض کی ادائیگی پر بس کرلے اور اس کے بعد دوسروں کے دکھ درد سے فرائض کی ادائیگی پر بس کرلے اور اس کے بعد دوسروں کے دکھ درد سے آئھیں بند کرکے بیٹے جائے، اس کی زندگی کے ہر ہر مرطے پر تعلیم ہی بیدی گئی ہے کہ یہ دنیا چند دنوں کی بہار ہے، عیش ومسرت روپے اور پیے کے اس ڈھیر کا منہیں ہے جو یہاں جع کر لیاجائے، بلکہ روح کے اس سکون اور ضمیر کے اس اظمینان کا نام ہے جو اپنے کسی بھائی کے چہرے پر خوش حالی کی مسکراہٹ دیکھ اظمینان کا نام ہے جو اپنے کسی بھائی کے چہرے پر خوش حالی کی مسکراہٹ دیکھ کر پیدا ہوتا ہے اور جس سے آخرت کی آنے والی زندگی میں مسرتوں کے سدا کہار پھول کھلتے ہیں۔



چنانچہ قرآن وحدیث کو دیکھیے، ان کی تعلیمات ''انفاق فی سبیل اللہ'' کی ہدایت سے بھری پڑی ہیں اور ان میں یہاں تک کہا گیا ہے کہ

وَيَسْتَلُوْنَكَمَاذَا يُنْفِقُونَ ﴿قُلِ الْعَفُو ﴿ (١)

(۱) سورة البقرة آيت (۲۱۹) ـ

مُواعِطِعُمُ في الله الله

#### "اوگ آب سے یو چھتے ہیں کہ وہ کیا خرچ کریں، آپ فرمادیجیے جوضرورت سے زائد ہو''۔

غرض ایک طرف سرمایہ دار کی آمدنی کی ناجائز مدات کوختم کر کے اور دوسری طرف اس کے اخراجات میں اضافہ کرکے اسلام نے دولت کے بہاؤ کا رخ عام معاشرے کی طرف بھیر دیا ہے، افسوں ہے کہ آج کی دنیا میں بیساری ا باتیں نرا '' نظریہ' ہوکر رہ گئ ہیں اور عملی طور سے معیشت کا یہ بے داغ اور صاف ستمرا نظام دنیا میں کہیں نافذ نہیں ہے، لیکن اگر اس نظام کے عملی نتائج دیکھنے ہوں تو تاریخ اسلام کے ابتدائی دور کا مطالعہ کیجیے، جب صدقہ دینے والا ہاتھ میں روییہ لے کر نکلا کرتا تھا تو کوئی اسے قبول کرنے پر تیار نہیں ہوتا تھا۔

## هاري زبول حالي

اب ہماری شومی اعمال ہے کہ اتنا پر امن وسکون نظام رکھنے کے باوجود شروع میں تو ہم نے اپنی معیشت کا نظام سرمایہ داری کے اصولوں پر بنایا، اب جب اس کے نقصانات سامنے آرہے ہیں تو ہم میں سے بعض لوگوں نے اشتراکیت اور سوشلزم کی آوازیں بلند کرنی شروع کردی ہیں، پہلے سرمایہ داری کی بدترین لعنتوں اور سود اور قمار وغیرہ کو اسلام کے مطابق ثابت کرنے کی کوشش میں قرآن وسنت کی تحریف کی جاتی تھی۔ اب سوشلزم کو اسلامی بنانے کے لیے آیات واحادیث کی الٹی سیرھی تاویلیس کی جارہی ہیں اور ذہن اگر نہیں چلتا تو اس طرف کہ مغربی افکار کی غلامی کو ایک مرتبہ دل سے نکال کر سیدھے سے طریقے سے اسلامی اصولول پرغور کرلیا جائے کہ وہ موجودہ مشکلات کا واقعی طور













#### بدنهم الله موعظوماني

ہے کیاحل پیش کرتے ہیں۔

جوحفرات غلط فنمی سے سرمایہ داری یا اشتراکیت کو اینے لیے راو نجات سمجھ بیٹے ہیں، ہم نہایت درد مندی کے ساتھ ان سے بیگزارش کرتے ہیں کہ وہ کسی غیر اسلامی نظام میں اسلام کا پیوند لگانے کے بجائے ٹھنڈے دل ودماغ سے معقولیت کے ساتھ اسلامی احکام کو سجھنے کی کوشش کریں۔ایک آزاد اسلامی مملکت میں مسلمان کا حقیقی منصب سے کہ پرائے شکون پر اپنی ناک کٹوانے کے بہا کے نہ مسلمان کا حقیقی منصب سے کہ پرائے شکون پر اپنی ناک کٹوانے کے بہائے نہ صرف خود اسلام کاعملی نمونہ ہے، بلکہ دنیا بھر کو دعوت دے کہ تم افراط و تفریط کی کسی بھول بھیلیوں میں بھنس گئے ہو، انسانیت کی فلاح کی منزل اس راستے پر چلے بغیر ہاتھ نہیں آسکتی جو چودہ سوسال پہلے انسانیت کے محسنِ اعظم محمصطفی من فالیا تم نے دکھایا تھا ۔

> بمصطفی برسال خویش را که دین جمسه أوست اگر به أو زسيدي، تسام برهبي است

واخى دعوانا ان الحمد لله رب العالمين











بدنهم المنافقة موافظ عماني

اسلام اور جديد اقتصادي مسائل

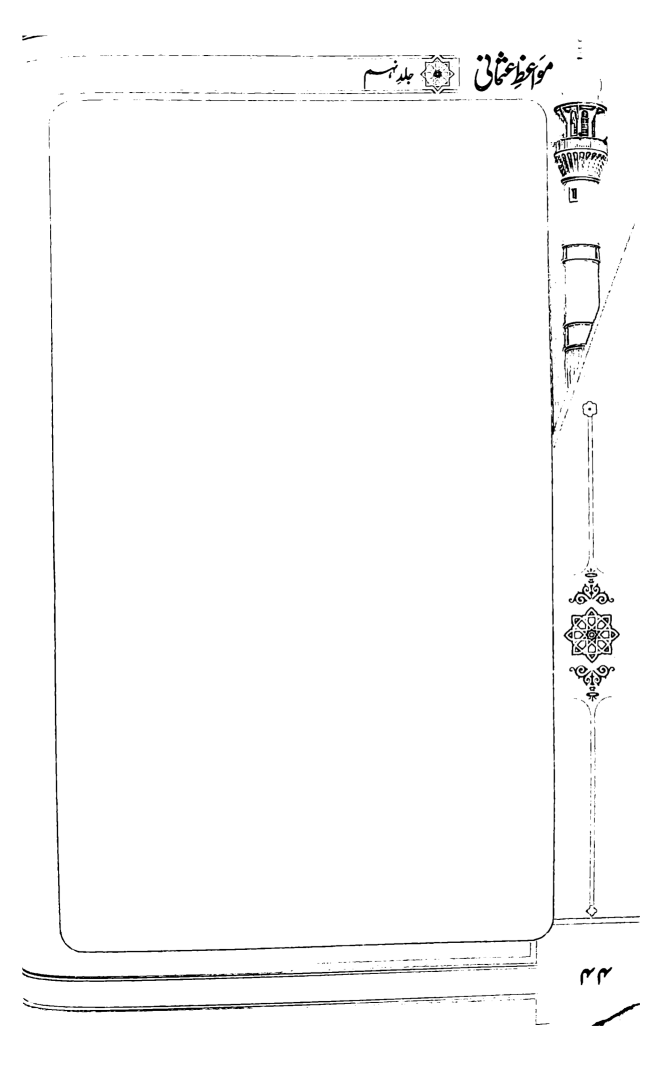




اسلام اور جدیداقتصادی مسائل

(اصلامی خطبات ۲۴/۳)

٣



## برالته ارَجمْ ارَجَمُ

# » اسلام اور جدید اقتصادی مسائل



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبى الامين وعلى آله وأصحابه أجمعين وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين-أمابعد!



# آج کا موضوع

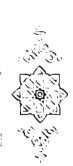
جنابِ صدر ومعزز خواتین وحضرات! السلام علیم ورحمۃ اللہ وبرکاتہ آج کی اس نشست کا موضوع ''اسلام اور جدید اقتصادی مسائل'' رکھا گیا ہے اور اس پر گفتگو کرنے کے لیے مجھ ناکارہ سے فرمائش کی گئ ہے کہ میں اس موضوع کے بنیادی خدوخال آپ حضرات کی خدمت میں پیش کروں۔

یہ موضوع درحقیقت بڑا طویل الذیل اور تفصیل طلب موضوع ہے، جس کے لیے ایک گھنٹے کی وسعت نہایت ناکافی ہے، بلکہ مجھے یہاں" ناکافی" کا لفظ کھی ناکافی معلوم ہورہا ہے اس لیے تمہید سے قطع نظر براہ راست اصل موضوع کھی ناکافی معلوم ہورہا ہے اس لیے تمہید سے قطع نظر براہ راست اصل موضوع

کی طرف آنا چاہتا ہوں تا کہ اس مخضر وقت میں اپنی بساط کے مطابق اس موضوع کے چند خدوخال آپ حضرات کی خدمت میں عرض کردوں، ورنہ واقعہ یہ ہے کہ یہ موضوع نہ صرف یہ کہ ایک گھنٹے کا موضوع نہیں ہے، بلکہ ایک نشست کا موضوع بھی نہیں ہے، اس پر بڑی طویل کتابیں لکھی گئ جیں اور لکھی جارہی ہیں اور ایک مخضر نشست میں اس کاحق ادائہیں کیا جاسکتا۔

جدید اقتصادی مسائل استے زیادہ اور استے متنوع ہیں کہ اگر ان ہیں سے
ایک کا انتخاب کر کے اس پر بات کی جائے اور دوسر ہے مسائل کو چھوڑ دیا جائے
تو یہ بھی ایک مشکل آزمائش ہے، اس لیے میں چاہتا ہوں کہ بجائے اس کے کہ
جزوی اقتصادی مسائل پر گفتگو کی جائے، میں اسلام کی اقتصادی اور معاشی
تعلیمات کا بنیادی اور اصولی خاکہ آپ حضرات کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا
ہوں، تاکہ کم از کم اسلامی معیشت کے بنیادی تصوّرات ذہن نشین ہوجا کیں،
کیونکہ جتنے جزوی اقتصادی مسائل ہیں جن کی طرف مجھ سے پہلے ڈاکٹر اخر سعید
صاحب نے اشارہ فرمایا ہے، وہ سارے کے سارے اقتصادی مسائل درحقیقت
بنیادی تصوّرات پر مبنی ہوں گے اور ان کا جوحل بھی تلاش کیا جائے گا وہ انہی
بنیادی تصوّرات کے ڈھانچ میں تلاش کیا جائے گا۔

لہذا سب سے پہلے اور بنیادی ضرورت یہ ہے کہ ہمارے اور آپ کے ذہن میں اسلامی معیشت کا تصوّر واضح ہواور یہ بات معلوم ہو کہ اسلامی معیشت کس چیز کا نام ہے؟ اس کی کیا بنیادی خصوصیات ہیں؟ اور کس طرح دوسری معیشتوں سے ممتاز ہے؟ جب تک یہ بات واضح نہ ہواس وقت تک اقتصادی مسائل پر گفتگو یا بحث یا ان کا کوئی حل منطقی طور پر درست نہیں ہوگا، اس لیے مسائل پر گفتگو یا بحث یا ان کا کوئی حل منطقی طور پر درست نہیں ہوگا، اس لیے میں اس وقت مخضراً اسلامی معیشت کے بنیادی تصوّرات اور آج کی دنیا میں



ا مواولا فأنان

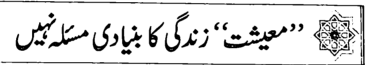
جاری معیشت کے نظام کے ساتھ اس کا تقابل اور موازنہ آپ حسزات کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہول اور اللہ تعالی سے دعا گو ہوں کہ اللہ تعالی میری مدد فرما نمیں اور اس مختصر وقت میں اس اہم موضوع کو سیح طور پر بیان کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

# اسلام ایک نظام زندگی ہے

سب سے پہلی بات جو اسلامی معیشت کے حوالے سے یاد رکھنی ضروری ہے وہ یہ ہے کہ اسلام درحقیقت ان ٹھیٹھ معنوں میں ایک''معاشی نظام''نہیں جن معنوں میں آج کل معاشی نظام کا لفظ استعال ہوتا ہے اور جو اس کےمعنی سمجھے جاتے ہیں، بلکہ اسلام ایک نظام زندگی ہے جس کا ایک اہم شعبہ معیشت اور اقتصاد بھی ہے، لیکن پورے اسلام کو ایک معاشی نظام کی حیثیت میں متعارف کرانا یا اسلام کوایک معاشی نظام مجھنا درست نہیں، جیسے کیٹل ازم ہے یا سوشلزم ہے، لہذا جب ہم اسلام کی معیشت کا نام لیتے ہیں یا اسلامی معیشت کے تصورات اور اس کی بنیادوں کے بارے میں بات کرتے ہیں تو ہمیں یہ توقع نہیں رکھنی چاہیے کہ قرآنِ كريم ميں اور سنت رسول الله سل الله الله على معيشت كے اسى طرح نظريات ہوں گے جو آدم اسمتھ اور مارشل اور دوسرے ماہرینِ معاشیات کی کتابوں میں موجود ہیں کیونکہ اسلام اپنی ذات اور اصل میں ایک معاشی نظام نہیں، بلکہ وہ ایک نظامِ زندگی ہے جس کا ایک جھوٹا سا شعبہ معیشت بھی ہے، اس پر اسلام نے اہمیت ضرور دی ہے، لیکن اس کومقصدِ زندگی قرار نہیں دیا، اس لیے جب میں آگے آپ حضرات کی خدمت میں معیشت کی بات کروں گا تو یہ بات ذہن نشین رہنی چاہیے کہ قرآن اور سنت میں اگر کوئی شخص اس طرح کے معاشی نظریات ان اصطلاحوں



اور ان تقورات کے تحت تلاش کرے گا جس تقورات اور اصطلاحات کے ساتھ معیشت کی عام کتابوں میں ملتے ہیں تو اس طرح کے تصورات ان میں نہیں ملیں گے، البتہ اسلام کے اندر وہ بنیادی تقورات انسان کوملیں گے جن پر بنیاد رکھ کر ایک معیشت کی تعمیر کی جاسکتی ہے، اس لیے میں اپنی ذاتی گفتگو اور تحریروں میں بھی ''اسلام کا معاشی نظام'' کے بجائے ''اسلام کی معاشی تعلیمات'' کا لفظ استعال کرنا زیادہ پسند کرتا ہوں، اسلام کی ان معاشی تعلیمات کی روشنی میں معیشت کی کیا شکل ابھرتی ہے؟ اور کیا ڈھانچہ سامنے آتا ہے؟ یہ سوال ایک معیشت کی کیا شکل ابھرتی ہے؟ اور کیا ڈھانچہ سامنے آتا ہے؟ یہ سوال ایک معیشت کے طالب علم کے لیے بڑی ابھیت رکھتا ہے۔



دوسری بات بہ ہے کہ معیشت بے شک اسلامی تعلیمات کا ایک بہت اہم شعبہ ہے اور معاثی تعلیمات کی وسعت کا اندازہ آپ اس بات سے کر سکتے ہیں کہ اگر اسلامی فقہ کی کسی بھی کتاب کو چار حصوں میں تقسیم کیا جائے تو اس کے دو حصے معیشت سے متعلق ہوں گے۔ آپ نے فقہ کی مشہور کتاب ''ہدائی' کا نام ضرور سنا ہوگا، اس کی چار جلدیں ہیں جس میں سے آخری دوجلدیں تمام تر معیشت کی نام تعلیمات کی وسعت کا تعلیمات پر مشمل ہیں۔ اس سے آپ اسلام کی معاشی تعلیمات کی وسعت کا اندازہ کر سکتے ہیں، لیکن یہ بات ہر وقت ذہن شین رہنی چاہیے کہ دوسر سے معاشی نظاموں کی طرح اسلام میں معیشت انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ نہیں ہے، جتنی سیور معیشتیں ہیں ان میں معیشت کو انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ سیور معیشت انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ قرار دیا گیا ہے اور اس بنیاد پر تمام نظام کی تغیر کی گئی ہے، لیکن اسلام میں معیشت انہیت ضرور رکھتی ہے، لیکن وہ انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ میں معیشت انہیت ضرور رکھتی ہے، لیکن وہ انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ میں معیشت انہیت ضرور رکھتی ہے، لیکن وہ انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ میں معیشت انہیت ضرور رکھتی ہے، لیکن وہ انسان کی زندگی کا بنیادی مسکلہ نہیں ہے۔











## بلدنهم مواطعتماني



اسلام کی نظر میں بنیادی مسئلہ درحقیقت ہے ہے کہ یہ دنیاجس کے اندر انسان آیا ہے بیاس کی آخری منزی اور آخری مطلح نظر نہیں ہے، بلکہ بی آخری منزل تک پہنچانے کے لیے ایک مرحلہ ہے اور ایک عبوری دور ہے اس عبوری دور کوبھی یقینا اچھی حالت میں گزار نا چاہیے، لیکن بیسمجھنا کہ میری ساری کوششوں، ساری توانائیوں اور ساری جدوجہد کامحور بیہ دنیاوی زندگی کی معیشت ہوجائے، یہ بات اسلام کے بنیادی مزاج سے میل کھانے والی نہیں۔

اسلام نے ایک طرف دنیا کواس درجے اہمیت دی کہ دنیاوی منافع کوقر آنِ کریم میں ''خیر'' اور''اللہ کافضل'' کہا گیا ہے اور حضورِ اقدس سال اللہ اللہ کافضل'' کہا گیا ہے اور حضورِ اقدس سال اللہ کسب الحلال فریضة بعد الفریضة "(۱)



(۱) السنن الكبرى للبيهقى ١٦/١٦ (١٦٩٥) والمعجم الكبير للطبراني، وفيه عبادبن كثير وأورده الهيثمي في "المجمع ٢٠/٠٥ (١٨٠٩٨) وقال: رواه الطبراني، وفيه عبادبن كثير الثقفي، وهو متروك. وذكره السخاوي في "المقاصد الحسنة" ص٢٦٦ (٨٠١) وقال: الطبراني، والبيهقي في "الشعب"، والقضاعي، من جهة عبادبن كثير، عن الثوري، عن منصور، عن إبراهيم، عن علقمة، عن ابن مسعود، به، مرفوعًا، وقال البيهقي: تفرد به عباد، وهو ضعيف، قال أبو أحمد الفراء: سمعت يحيى بن يحيى يسأل عن حديث عباد في الكسب، فإذا انتهى إلى رسول الله على قال: إن كان قاله، وله شواهد، منها عن ابن مسعود مرفوعًا، أخرجه الطبراني، وعن أنس رفعه ولفظه: "طلَب الحلال وَاجِب عَلى كُلِ منظم "، أخرجه الطبراني في "الأوسط"، والديلمي، وعن ابن عباس مرفوعًا: "طلَب الحلال جِهاذ"، رواه القضاعي من حديث محمد بن الفضل عن ليث بن أبي سليم عن مجاهد عنه، وهو عند أبي نعيم في "الحلية"، ومن طريقه الديلمي عن ابن عمر، وبعضها يؤ كد بعضًا، لاسيا وشواهدها كثيرة.

#### مُواعِمَاني الدنسم

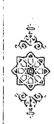
یعنی معیشت کو طال طریقے سے حاصل کرنا بید انسان کے فرائض کے بعد دوسرے درجے کا اہم فریضہ ہے، لیکن ساتھ ساتھ بیہ بھی کہا گیا کہ اپنی تمام جدوجہد کا محور اس دنیا کو نہ بنانا، کیونکہ اس دنیا کے بعد ایک دوسری ابدی زندگ آخرت کی شکل میں آنے والی ہے، اس کی بہبود در تقیقت انسان کا سب سے بنیادی مسئلہ ہے۔

#### 📵 ونیا کی بہترین مثال

مولانا روی رافیلیے نے اسلام کے اس نقطہ نظر کو ایک خوبصورت مثال سے واضح فرمایا ہے۔ فرماتے ہیں:

آب اندر زیر کثی پشتی است آب در کثی بلاک کثی است

ونیا کی مثال پانی جیسی ہے اور انسان کی مثال کتی جیسی ہے، جس طرح کشی بغیر پانی کے ساز و سامان کے ابنیں بغیر پانی کے نہیں چل سکتی اسی طرح انسان دنیا اور اس کے ساز و سامان کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا، لیکن سے پانی کشتی کے لیے اس وقت تک فائدہ مند ہے جب تک وہ کشتی کے چاروں طرف اور اردگرد ہو، لیکن اگر میہ پانی کشتی کے اندر واضل ہوجائے تو اس وقت وہ پانی کشتی کو سہارا دینے کے بجائے اسے ڈبود کے گا۔ اسی طرح دنیا کے میسارے ساز وسامان انسان کے لیے بڑے فائدہ مند ہیں اور اس کے بغیر انسان کی زندگی نہیں گزر کتی، لیکن میاس وقت تک فائدہ مند ہیں جب تک ہے دل کی کشتی کے چاروں طرف اور اردگرد رہیں، لیکن اگر میہ میار وسامان انسان کی دل کی کشتی میں سوار ہوجا نمیں تو پھر وہ انسان کو ڈبودیں ساز وسامان انسان کی دل کی کشتی میں سوار ہوجا نمیں تو پھر وہ انسان کو ڈبودیں



0

اسلام ادر جدید اقتصادی مسائل

گے اور ہلاک کردیں گے۔

اسلام کا معیشت کے بارے میں یہی نقطۂ نظر ہے، لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ معیشت نفول چیز ہے، اس لیے کہ اسلام رہانیت کی تعلیم نہیں دیتا، بلکہ معیشت بڑی کارآ مد چیز ہے بشرطیکہ اس کو اس کی حدود میں استعال کیا جائے اور اس کو اپنا بنیادی مطمع اور آخری مقصدِ زندگی قرار نہ دیا جائے۔

ان دو بنیادی کلتوں کی تشریح کے بعد سب سے پہلے ہمیں یہ جانا ہوگا کہ کسی معیثت کے بنیادی مسائل کو موجودہ معیثت کے بنیادی مسائل کو موجودہ معاثی نظاموں لینی سرماید دارانہ نظام اور اشتراکیت نے کس طرح حل کیا ہے؟ اور پھر تیسر سے نمبر پرید کہ اسلام نے ان کوکس طرح حل کیا ہے؟

#### "معيشت كامفهوم"

جہاں تک پہلے سوال کا تعلق ہے کہ کسی معیشت کے بنیادی مسائل کیا ہوتے ہیں؟ معاشیات کا ایک مبتدی طالب علم بھی یہ بات جانتا ہے کہ کسی معیشت کے بنیادی مسائل چار ہیں۔ ان چار مسائل کو سجھنے سے پہلے یہ بات ذہن نیمن کر لیجے کہ ہم جس چیز کو اکنا کمس (Economics) کہتے ہیں اور عربی میں جس کی ترجمہ'' اقتصاد'' سے کیا جاتا ہے، اگر ڈکشنری میں اس کے لغوی معنی میں جس کی کر انسان اپنی ضروریات کو کفایت دیکھے جا عمی تو اکنا کمس کے معنی یہ ملیس کے کہ انسان اپنی ضروریات کو کفایت سے پورا کر لیے۔ اکنا کمس کے اندر بھی کفایت کا تصوّر موجود ہے اور عربی میں اس کا جو ترجمہ اقتصاد سے کیا جاتا ہے اس میں بھی کفایت کا تصوّر موجود ہے۔ البنا اکنا کمس کا سب سے بڑا مسئلہ یہ ہے کہ انسان کی ضروریات، بلکہ لہذا اکنا کمس کا سب سے بڑا مسئلہ یہ ہے کہ انسان کی ضروریات، بلکہ



خواہشات غیر متنای ہیں اور ان ضرور یات اور خواہشات کو پورا کرنے کے وسائل کم اور محدود ہیں، اگر وسائل بھی اسے بی ہوتے جتی ضرور یات اور خواہشات ہیں تو پھر کسی علم معاشیات کی ضرورت نہ ہوتی۔ علم معاشیات کی ضرورت اس لیے چش آئی کہ انسان کی ضروریات اور خواہشات زیادہ ہیں اور اس کے مقابلے میں وسائل کم ہیں، تو اب اس کی ضرورت پیش آئی کہ کس طرح ان دونوں کے درمیان مطابقت پیدا کی جائے؟ جس کے ذریعے کفایت کے ساتھ اپنی ضروریات اور خواہشات پوری ہوسکیں اور یہی درحقیقت علم معاشیات کا موضوع ہے اور اس نقط نظر سے کسی معیشت کو جن مسائل کا سامنا کرنا پرتا ہے وہ چار بنیادی مسائل ہیں۔

#### (Determination of Priorities) ترجيحات كالعين

پہلا مسئلہ جس کو معیشت کی اصطلاح میں ''تر جیجات کا تعین'' کہا جا تا ہے لین ایک انسان کے پاس وسائل تو تھوڑے سے ہیں اور ضرور بات اور خواہشات بہت زیادہ ہیں۔ اب کون می خواہش کو مقدم کرے اور کون می خواہش کو موخر کرے، بید معاشیات کا سب سے پہلا مسئلہ ہے۔ مثلاً میرے پاس پچاس روپ ہیں، اب ان پچاس روپ میں خوراک کے لیے بازار سے آٹا بھی خرید سکتا ہوں اور اس پچاس روپ سے کپڑا بھی خرید سکتا ہوں اور اس پچاس روپ سے کوئی فلم بھی ریف میں میرے سامنے ہیں۔ اب سوال بیہ کہ دیکھ سکتا ہوں۔ اب بیہ چار پانچ ضرور تیں میرے سامنے ہیں۔ اب سوال بیہ کہ کہ کہ ان چار پانچ ضرور تیں میرے سامنے ہیں۔ اب سوال بیہ کہ کہ ان چار پانچ انتیارات میں سے کس کو ترجیج دوں؟ اور وہ پچاس روپ کس طرح استعال کروں؟ اس مسئلے کا نام'' تر جیات کا تعین'' ہے۔

#### بلدنهم الله موافظ عماني



یہ مسئلہ جس طرح ایک انسان کو پیش آتا ہے اس طرح پورے ملک، پوری ریاست اور پوری معیشت کو بھی پیش آتا ہے، مثلاً پاکستان کے کچھ قدرتی وسائل بین، کچھ انسانی وسائل ہیں، کچھ میں نی مدائل میں سے مین تاریخ ہیں، کچھ انسانی وسائل ہیں، کچھ معدنی وسائل ہیں، کچھ نقدی وسائل ہیں، یہ سارے وسائل محدود ہیں اور ہماری ضرور یات اور خواہشات لامناہی ہیں۔اب جو وسائل جارے یاس موجود ہیں ان کے ذریعے ہم کھیت میں گندم بھی اگا کتے ہیں، جاول بھی اگاسکتے ہیں اور تمبا کو بھی اگا سکتے ہیں اور بی بھی ہوسکتا ہے کہ بیہ سارے وسائل عیاثی پرخرچ کردیں۔ برمختلف اختیارات (options) ہمارے سامنے موجود ہیں تو کسی معیشت کا سب سے پہلا مسئلہ بیہ ہوتا ہے کہ ترجیحات کا تعین *کس طرح کری*ں؟ اور *کس* کام کوفو قیت دی جائے؟

#### 🕸 ۲ ـ ''وسائل کی شخصیص''



دوبرا مسئله جيے معاشات کي اصطلاح مين "دسائل کي تخصيص" Allocation) of resources) کہا جاتا ہے، یعنی جو وسائل ہمارے یاس موجود ہیں ان کو کس کام میں کس مقدار میں لگایا جائے؟ مثلاً ہمارے یاس زمینی بھی ہیں اور مارے باس کارخانے بھی ہیں، مارے یاس انسانی وسائل بھی ہیں، ابسوال یہ ہے کہ کتنی زمین پر گندم اگا کیں؟ اور کتنی زمین پر روئی اگا کی ؟ کتنی زمین پر عاول اگائس؟اس کومعیشت کی اصطلاح میں وسائل کی شخصیص کہا جاتا ہے کہ کون سے وسلے کوکس کام کے لیے اور کس مقدار میں مخصوص کیا جائے؟

الله سرآمدنی کی تقسیم

تیسرا مسئلہ ہے کہ جب پیداوار (Production) شروع ہو تو اس

پیداوار کوکس طرح معاشرے اور سوسائی میں تقسیم کیا جائے؟ اس کومعیشت کی اصطلاح میں آمدنی کی تقسیم (Distribution of Wealth) کہا جاتا ہے۔



# ارق ۲-رق

چوتھا مئلہ جس کو معاشیات کی اصطلاح میں "ترتی" (Development)
کہا جاتا ہے، وہ یہ کہ ہماری جو معاشی سرگرمیاں ہیں ان کو کس طرح ترتی دی
جائے؟ تا کہ جو پیداوار حاصل ہورہی ہے وہ معیار کے اعتبار سے اور زیادہ اچھی
ہوجائے اور مقدار کے لحاظ سے زیادہ ہوجائے اور اس میں ترقی ہو اور نئ
مصنوعات وجود میں آئیں، تا کہ مزید اسبابِ معیشت لوگوں کے سامنے آئیں۔

یہ چار اسبابِ معیشت ہوتے ہیں جس کا ہر معیشت کو سامنا کرنا پڑتا ہے۔
ان چار مسائل کے تعین کے بعد ایک نظر اس پر ڈالنی ہوگی کہ موجودہ رائج الوقت معیشت کے نظاموں نے ان چار مسائل کو کس طرح حل کیا ہے؟ پھریہ بات سمجھ میں آئے گی کہ اسلام ان مسائل کو کس طرح حل کرتا ہے کیونکہ عربی کا یہ مصرعہ آب نے سنا ہوگا کہ



#### وبضدها تتبين الأشياء

جب تک کسی چیز کی ضد سامنے نہ آئے اس وقت تک کسی چیز کے حقیقی محاس سامنے نہیں آئے ، اگر رات کا اندھیرا نہ ہوتو دن کی روشیٰ کی قدر نہ ہوتی ، اگر حبس اور گرمی نہ ہوتو بارش کا رحمت ہونا معلوم نہ ہوتا۔ اس لیے مختفراً پہلے یہ جائزہ لینا ہوگا کہ رائج الوقت معاشی نظاموں نے ان چار مسائل کو کس طرح حل کیا ہے؟



## بلاز المواطعة الله

# المرمايير دارانه نظام ميں ان كاحل

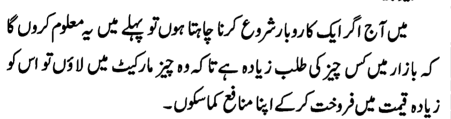
سب سے پہلے سرمایہ دارانہ نظام (Capitalism) کولیا جاتا ہے، سرمایہ دارانہ نظام نے ان چار مسائل کوحل کرنے کے لیے جو فلسفہ پیش کیا وہ سے کہ ان چار مسائل کوحل کرنے کا صرف ایک ہی راستہ ہے، ایک ہی جادو کی چھڑی ہے، وہ پیہ ہے کہ ہرانسان کو زیادہ سے زیادہ منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دو اور پھر جب ہر شخص اپنا منافع کمانے کی فکر کرے گا اور آزاد جدوجہد کرے گا تو اس وقت یہ چاروں مسائل خود بخود (Automatically) حل ہوتے کے جائیں گے۔ اب سوال یہ ہے کہ یہ چار مسائل خود بخو دکس طرح حل ہوں گے؟ اس کا جواب سے کہ در حقیقت اس کا ننات میں قدرتی قوانین کار فرما ہیں، جس کو رسد اور طلب (Supply and Demand) کے قوانین کہا جاتا ہے۔ معاشیات کے طالب علم کے علاوہ ہر عام آدمی بھی ان قوانین کے بارے میں اتنا جانتا ہے کہ جس چیز کی طلب اس کی رسد کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے تواس کی قیمت بڑھ جاتی ہے اور اگر طلب رسد کے مقابلے میں کم ہوتو اس کی قیت گھٹ جاتی ہے۔ مثلاً فرض کیجے کہ بازار میں آم موجود ہیں اور آم کے خریدار اور شوقین زیادہ ہیں اس کے مقابلے میں اس کی سپلائی کم ہے تو اس کا بتیجہ بیہ ہوگا کہ بازار میں آم کی قیمت بڑھ جائے گی،لیکن اگروہ آم ایسے علاقے میں پہنچادیے جائیں جہاں لوگ آم کھانا پندنہیں کرتے اور ان کے اندر آم کھانے کی طلب اور رغبت نہیں ہے تو اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ آم کی قیمت گھٹ جائے گی۔



خلاصہ یہ ہے کہ طلب کے بڑھنے سے قیمت بڑھتی ہے اور اور طلب کے کے طلب کے بڑھنے سے قیمت بڑھتی ہے اور اور طلب کے گھنے سے قیمت گھٹنے ہے۔ یہ ایک عام اصول اور قانون ہے جسے ہر انسان جانتا ہے۔



سر ماید دارانہ (Capitalism) نظریہ کہتا ہے کہ یہی قانون جو در حقیقت اس بات کا تعین کرتا ہے کہ کیا چیز پیدا کی جائے اور کس مقدار میں پیدا کی جائے اور کس مقدار میں پیدا کی جائے اور کس طرح وسائل کی تخصیص کی جائے، ان سب چیزوں کا تعین در حقیقت طلب ورسد کے قانون سے ہوتا ہے، اس لیے کہ جب ہم نے ہم شخص کو زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دیا تو اب ہم شخص اپنے منافع کی خاطر وہی چیز پیدا کرنے کی کوشش کرے گا جس کی مارکیٹ میں طلب زیادہ ہے۔



لہذا لوگ جب اپنے منافع کے محرک کے تحت کام کریں گے تو وہی چیز بازار میں لائیں گے، جس کی طلب زیادہ ہوگی اور جب بازار میں اس چیز کی طلب کم ہوجائے گی تو لوگ اس پیداوار کو بازار میں مزید لانے سے اس لیے رک جائیں گے کہ مزید لانے کی صورت میں اس کی قیمت گھٹے گی اور قیمت گھٹے سے ان کا نقصان ہوگا یا کم از کم منافع پورانہیں کماسکیں گے، اس لیے کہا جاتا ہے کہ طلب و رسد کے قوانین مارکیٹ میں اس طرح جاری ہیں کہ اس کے ور سیح تو جو بین مارکیٹ میں اس طرح جاری ہیں کہ اس کے در یعے ترجیحات کا تعین بھی خود بخو د ہوجاتا ہے کہ کیا چیز پیدا کی جائے اور کتنی مقدار میں پیدا کی جائے اور وسائل کی شخصیص بھی اس بنیاد پر ہوتی ہے کہ انسان



## بلدنهم الله مواطعان



اپنی زمین اور اپنے کارخانے کو اس چیز کے پیدا کرنے میں استعال کریں گے جس کی طلب ملک میں زیادہ ہے تا کہ اس سے زیادہ منافع حاصل کرسکے، لہذا منافع کے حصول کے محرک کے ذریعے ان چاروں مسائل کوحل کیا جاتا ہے، اس کی بنیاد رسدو طلب کے بنیادی قوانین ہوتے ہیں اور اس سٹم کو پرائز میکنزم کی بنیاد رسدو طلب کے بنیادی قوانین ہوتے ہیں اور اس سٹم کو پرائز میکنزم کے تحت بیسارے وسائل انجام یاتے ہیں۔

ای طرح آمدنی کی تقسیم کا نظام ہے۔ اس کے بارے میں سرمایہ دارانہ نظام کا نظریہ یہ ہے کہ رسد وطلب کے قوانین ہی کے تحت آمدنی کی تقسیم ہوتی ہے۔ مثلاً ایک کارخانہ دار نے ایک کارخانہ لگایا اور اس میں ایک مزدور کو کام پر لگایا، اب سوال یہ ہے کہ کارخانے سے ہونے والی آمدنی کا کتنا حصہ مزدور وصول کرے اور کتنا کارخانے دار حاصل کرے؟ اس کا تعین بھی در حقیقت رسد اور طلب کے قوانین کے تحت ہوگا، یعنی مزدور کی طلب جتنی زیادہ ہوگی اس کی اجرت بھی آئی زیادہ ہوگی اس کی طلب کم ہوگی اس کی اجرت بھی کم ہوجائے گی تو اسی اصول پر آمدنی کی تقسیم ہوگی۔

آخری مسئلہ لینی ترقی (Development) کا مسئلہ بھی اسی بنیاد پرطل ہوگا کہ جب ہر شخص زیادہ سے زیادہ منافع کمانے کی فکر میں ہے تو اب وہ منافع کے حصول کے لیے نت نئی ایجادات سامنے لائے گا اور الی چیزیں پیدا کرے گا جس کے ذریعے وہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کو اپنی طرف راغب کرسکے۔

لہذا جب ہر مخص کو منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑ دیا جائے تو اس کے ذریعے ترجیحات کا تعین فرایع چاروں مسائل خود بخود حل ہوجاتے ہیں، انہی کے ذریعے ترجیحات کا تعین



## 

ہوتا ہے، انہی کے ذریعے وسائل کی تقسیم ہوتی ہے، انہی کی ذریعہ آمدنی کی تقسیم ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے، اور انہی کے ذریعے معاثم رت قرعما مد ہوت

## اشراكيت مين ان كاحل

جب اشراکیت میدان میں آئی تو اس نے کہا کہ جناب! آپ نے معیشت کے سارے اہم اور بنیادی مسائل کو بازار کی اندھی اور بہری قوتوں کے حوالے کردیا ہے، اس لیے کہ رسد وطلب کی قوتیں اندھی بہری قوتیں ہیں اور میہ جوآب نے کہا کہ انسان وہی چیز پیدا کرے گاجس کی مارکیٹ میں طلب ہے اور اسی وقت تک پیدا کرے گا جب تک مارکیٹ میں طلب ہوگی۔ یہ بات نظریاتی طور پرتو چاہے درست ہو،لیکن عملی میدان میں جب انسان قدم اٹھاتا ہے تو اس کو اس بات کاعلم بہت مت کے بعد ہوتا ہے کہ اس چیز کی طلب کم ہوگئ یا زیادہ ہوگئ، ایک مت ایس آتی ہے جس میں طلب حقیقتا گھٹی ہوئی ہوتی ہے، کیکن پیدا کرنے والا پیسمجھتا ہے کہ طلب برتھی ہوئی ہے اس کیے وہ پیداوار میں اضافہ کرتا چلا جاتا ہے جس کے نتیج میں بالآخر کساد بازاری پیدا ہوتی ہے اور پھر کساد بازاری کے مہلک نتائج معیشت کو بھگتنا پڑتے ہیں، لہذا ان مسائل کو ان اندھی بہری قو توں کے حوالے نہیں کیا جاسکتا۔



سرمایہ دارانہ نظام نے ایک جادو کی حیری پیش کی تھی اور اشتراکیت نے دوسری جادو کی چھڑی پیش کردی کہان جاروں مسائل کا ایک ہی حل ہے وہ یہ کہ سارے وسائل پیداوار انفرادی ملکیت میں رکھنے کے بچائے اجماعی ملکیت میں ن الاعے جائیں جس کا طریقہ یہ ہے کہ سارے وسائل پیداوار حکومتی تحویل میں

## 



رے دیے جائیں اور پھر حکومت ان وسائل کی منصوبہ بندی کرے گی کہ کتنی زمین بر گندم اگائی جائے، کتنی زمین پر جاول پیدا کیا جائے، کتنی زمین برروئی یدا کی جائے، کتنے کارخانوں میں کپڑا ہے گا اور کتنے کارخانوں میں جوتے بنیں گے، بہساری بلاننگ حکومت کرے گی اور جو انسان زمین یا کارخانے میں کام کریں گے ان کی بحیثیت محنت کار اجرت مہیا کی جائے گی اور اس اجرت کی مقدار بھی پلانگ کے ذریعے طے کی جائے گی، لہذا ترجیجات کا تعین بھی حکومت کرے گی، وسائل کی شخصیص بھی حکومت کرے گی، آمدنی کی تقلیم بھی حکومت کرے گی اور ترقی کی منصوبہ بندی بھی حکومت کرے گی۔

چونکہ اشتراکی معیشت میں بیسارے کام حکومت اور منصوبہ بسندی کے حوالے کیے گئے ہیں اس لیے اشتراکی معیشت کومنصوب سندمعیشت (Planned Economy) بھی کہتے ہیں اور سرمایہ دارانہ معیشت نے چونکہ اپنے وسائل کو مارکیٹ کی رسد اور طلب کی قوتوں پر چھوڑ دیا ہے اس لیے ال کو بازاری معیشت (Market Economy) اور عدم مداخلت معیشت (Laissez-Free Economy) بھی کہتے ہیں۔

یہ دو مختلف نظریات ہیں جو اس وقت ہمارے سامنے ہیں اور دنیا میں رائح ہیں۔

# اس مرماید دارانه معیشت کے بنیادی اصول



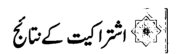
سرمایہ دارانہ معیشت کے بنیادی اصول جو اس کے فلفے سے نکلتے ہیں ان میں پہلا اصول''انفرادی ملکیت'' (Private ownership) یعنی تمام وسائل



عدم مداخلت' (Laiseez-Faire Policy of State) یعنی انسان کومنافع كمانے كے ليے آزاد جھوڑ ديا جائے، حكومت كى طرف سے مداخلت نه كى جائے اوراس پرکوئی یابندی اورکوئی روک عائد نه کی جائے۔ تیسرا اصول'' ذاتی منافع کا محرک" ہے کہ انبان کے اینے ذاتی منافع کو ایک محرک کے طور پر استعال کیا جائے، معاشی سرگرمیوں میں تیزی لانے کے لیے اس کی ترغیب دی جائے۔ یہ سرمایہ دارنہ نظام کے بنیادی اصول ہیں۔

#### اشراکیت کے بنیادی اصول

اس کے برخلاف اشتراکیت کے بنیادی اصول یہ ہیں کہ وسائل کی پیداوار کی حد تک "انفرادی ملکیت" کی بالکلیه نفی کی جائے، لینی وسائل پیداوار کسی کی ذاتی ملکیت نہیں ہوسکتے، یعنی نہ کوئی زمین کسی کی ذاتی ملکیت ہوسکتی ہے اور نہ کارخاند کسی کی ذاتی ملکیت ہوسکتا ہے۔ دوسرا اصول ہے ''منصوبہ بندی'' یعنی ہر کام پلانگ اور منصوبہ بندی کے تحت کیا جائے۔ یہ دو مختلف نظریات ہیں جواس وتت آپ کے سامنے ہیں۔



اس وقت دنیا میں ان دونوں نظاموں کے تجربات اور نتائج سامنے آ کیے ہیں اور اشتراکیت کے نتائج آپ حضرات اپنی آنکھوں سے ویکھ چکے ہیں کہ چوہترسال کے تجربے کے بعد پورے نظام کی عمارت زمین پراس طرح گر پڑی کہ بڑے بڑے سور ما بچھڑے ہوئے نظر آئے، حالانکہ ایک زمانے میں





مواوراهماي

نیشلائزیشن ایک فیشن کے طور پر دنیا میں رائج تھا اور اگر کوئی شخص اس کے خلاف بیننارین ایک سی سے میں ہے۔ یہ میں اور رجعت پہند کہا جاتا تھا،لیکن آج خود زبان کھولتا تو اس کوسر مایید دار کا ایجنٹ اور رجعت پہند کہا جاتا تھا،لیکن آج خود روں کا سربراہ میہ کہہ رہا ہے کہ

> " كاش! يه اشتراكيت كے نظريه كا تجربه رول كے بجائے افریقہ کے کسی چھوٹے ملک میں کر لیا گیا ہوتا تاکہ کم ازکم ہم اس کی تباہ کاربوں سے چ یاتے'۔

#### اشتراكيت ايك غير فطري نظام تعا

ببرحال!طبعی طور پر بدایک غیر فطری نظام تھا، اس لیے کہ دنیا میں بے شار معاشرتی مسائل ہیں، صرف ایک معیشت ہی کا ستلہ نہیں ہے۔ اب اگر ان مائل کومنصوبہ بندی کے ذریعے حل کرنے بیٹھ جائس تو پھین سمجے بھی حل نہیں ہوسکیں گے، آخر مہمجی تو ایک معاشرتی مسلہ ہے کہ ایک مرد کو ایک عورت ہے شادی کرنی ہے اور شادی کے لیے مرد کو مناسب بیوی درکار ہے اور بیوی کو مناسب شوہر جاہے۔ اب آج اگر کوئی شخص یہ کہنے لگے کہ چونکہ شادی کا نظام لوگول کی مرضی پر چھوڑ دیا گیا ہے اور اس کے نتیج میں بڑی خرابیال پیدا ہورہی ایں، طلاقیں ہورہی ہیں، گھر اجر رہے ہیں اور دونوں کے درمیان ناچاقیاں ہورہی ہیں، لبذا اس نظام کو چلانے کے لیے بہترین طریقہ یہ ہوگا کہ اس نظام کو حکومت کے حوالے کردیا جائے اور بلانگ کے ذریعے یہ طے کیا جائے کہ کون سامرد کس عورت کے لیے مناسب ہے اور کون می عورت کس مرد کے لیے نیادہ مناسب ہے۔ ظاہر ہے کہ بلانگ کے ذریعے اگرکوئی مخص اس مسلے کوحل كرناچاہے گاتو وہ ايك غير فطرى اور مصنوى نظام ہوگا، جس سے بہتر نتائج كى كوئى

دانطِ عَمَانی ارسی ارسی ارسی ارسی ارسی ارسی ارسی السیال السیالی السیال يمي صورت حال اشتراكيت ميں پيش آئي، اس ميں چونكه سارے مسائل یلانگ اور منصوبہ بندی کے حوالے کیے گئے تو اب سوال یہ ہے کہ یلانگ کون كرے گا؟ ظاہر ہے كە حكومت كرے گى اور حكومت كيا چيز ہے؟ وہ چند فرشتوں کے مجموعے کا نام نہیں، بلکہ وہ بھی انسانوں ہی کے اندر سے وجود میں آنے والے گروپ کا نام ہے۔ اشراکیت کا کہنا ہے ہے کہ سرمایہ دار دولت کے بہت برے وسائل پر قبضہ کرے من مانی کرتا ہے، لیکن اس نے بینہیں دیکھا کہ اشراکیت کے نتیج میں اگرچہ بہت سارے سرمایہ دار توختم ہو گئے، لیکن ایک بهت برا سرمایه دار وجود مین آگیا جس کانام بیوروکریی، افسرشایی اورنوکرشایی ہے اور اب سارے وسائل پیدا وار اور ساری معیشت بیوروکر لیی (افسر شاہی) کے ہاتھ میں آ گئے، لہذا اب اس بات کی کیا گارٹی ہے کہ وہ ناانصافی نہیں کریں گے، وہ کون ہے آسان ہے اتر نے والے فرشتے ہیں یا وہ کون سی معصومیت کا پروانہ اینے ساتھ لائے ہیں؟ یقیناً اس نظام میں بھی خرابیاں ہوں گی اور وہ خرابیال پیدا ہوئیں اور آپ حضرات نے دیکھ لیا اور یہ نظام اپنے انجام کو پہنچ گیا اورآج اس کا نام لینے والے بھی شرما شرما کر اس کا نام لیتے ہیں۔



#### المايددارانه نظام كى خرابيان

اب اشتراکیت کے فیل ہونے کے بعد آج سرمایہ دار مغربی ممالک بڑے زور وشور کے ساتھ بغلیں بجارہے ہیں کہ چونکہ اشترا کیت فیل ہوگئ ہے، لہذا اب سرماید داراند نظام کی حقانیت ثابت ہوگئی، اب انسان کے لیے سرماید داراند نظام کے علاوہ کوئی نظام کار آ مذہیں ہوسکتا اور اب یہ بات بالکل طے ہوچکی ہے۔

خوب سمجھ لیجے کہ سرمایہ دارنہ معیشت کا جو بنیادی فلسفہ ہے وہ یہ آزاد بازار کا وجود اور لوگوں کو منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑنا اگر چہ نظریاتی طور پر ایک معقول فلفہ ہے، لیکن جب اس فلفے پر حد سے زیادہ عمل کیا گیا تو اس فلفے نے آ کے چل کر خود اپنی جڑ کاٹ لی۔ یہ بات درست ہے کہ جب لوگوں کو منافع کمانے کے لیے آزاد چھوڑا جائے گاتو رسد وطلب کی قوتیں برسرکار آئیں گی اور وہ ان میائل کوحل کردیں گی،لیکن یہ بات خوبسمجھ لیجے کہ رسد وطلب کی قوتیں اں ونت تک کار آمد ہوتی ہیں جب بإزار میں مسابقت کی فضا ہواور آزاد مقابلہ ہواور اجارہ داری نہ ہو۔

مثلاً میں بازار سے ایک چیری خریدنا جاہتا ہوں اور بازار میں بہت سے

چھڑی بیچے گا اور اس کے اندر مجھے کوئی اختیار نہیں ہوگا اور اب رسد وطلب کی

قوتیں یہاں ختم ہوگئیں، اس لیے اب تو صرف یک طرفہ قیت کا تعین ہے، جو

اس اجارہ دار نے مقرر کردیا اور جھے کوئی اختیار نہیں رہا۔ لہذا بدرسد وطلب کی

قوتیں وہاں کام کرتی ہیں جہاں آزاد مقابلہ ہواور اگر اجارہ داری ہوتو وہاں سے

لوگ چھڑی بیجنے والے موجود ہیں جو مختلف قیمتوں پر چھڑی چے رہے ہیں، ایک دوکاندار ۵۰۰ رویے میں چ رہا ہے اور دوسرا دوکاندار ۵۰۰ رویے میں چ رہا ے، اب مجھے اختیار ہے کہ جاہے وہ چیزی ۵۰۰ روپے کی خریدوں یا ۳۵۰ روپے کی خریدوں، اس صورت میں تو رسد وطلب کی قوتیں صحیح طور پر کام کرتی ہیں اور ان کا صحیح عمل ظاہر ہوتا ہے، لیکن اگر بازار میں چھڑی بیچنے والا صرف ایک دکاندار ہے اور میرے یاس کوئی چوائس اور انتخاب نہیں ہے، اگر مجھے چھڑی خریدنی ہے تو اس سے خریدنی ہوگی، تو اب وہ اپنی من مانی قیت میں



## مَوَ عَطِعُمُ فَي اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

# و تیں کام نہیں دیتیں۔

پھر جب انسان کو زیادہ سے زیادہ منافع کمانے کے لیے بالکل آزاد چور ویا گیا کہ جو طریقہ تم اختیار کرنا چاہو اختیار کر لو، تو اس نے ایسے ایسے طریقے اختیار کرنا چاہو اختیار کر لو، تو اس نے ایسے ایسے طریق اختیار کے جس کے ذریعے بازار میں اجارہ داری قائم ہوگئ اور دوسری طرف سرمایہ دارانہ نظام میں انسان کو سود کے ذریعے منافع کمانا بھی جائز، تمار کے ذریعے منافع کمانا بھی جائز، سٹے کے ذریعے نفع کمانا بھی جائز اور ان تمام طریقوں سے نفع کمانا جی جائز ہے جن کو شریعت نے حرام قرار دیا ہے، جو طریقہ چاہے اختیار کرے انسان کو اس کی کھلی اجازت ہے اور اس کی کھلی چھوٹ کی وجہ چاہے اختیار کرے انسان کو اس کی کھلی اجازت ہے اور اس کی کھلی چھوٹ کی وجہ سے سرمایہ تو تین کام کرنا چھوڑ دیتی ہیں اور مفلوج ہو کر رہ جاتی ہیں، جس کی وجہ سے سرمایہ قوتیں کام کرنا چھوڑ دیتی ہیں اور مفلوج ہو کر رہ جاتی ہیں، جس کی وجہ سے سرمایہ دارانہ نظام کا فلی میلی طور یر وجود میں نہیں آتا۔

منافع کمانے میں بالکل آزادی دینے کے نتیج میں دوسری خرابی یہ پیدا ہوائی کہ کوئی اخلاقی قدر الی باقی نہیں رہی جو اس بات کا خیال کرے کہ معاشرے کوکون می چیز مفید ہوگی اور کون می چیز مفیر ہوگی۔ ابھی چند روز پہلے امریکی رسالے ٹائم میں میں نے پڑھا کہ ایک ماڈل گرل مصنوعات کے اشتہار پر اپنی تصویر دینے کے لیے ایک دن میں ۲۵ ملین ڈالر وصول کرتی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ وہ تاجر اور کارخانہ دار یہ ۲۵ ملین ڈالر کہاں سے حاصل کرے گا؟ ظاہر ہے کہ وہ غریب عوام سے وصول کرے گا، اس لیے کہ وہ چیز اور وہ پیداوار بازار میں آئے گی تو ۲۵ ملین ڈالر اس کی لاگت اور کاسٹ میں شامل ہوکر میری اور آپ کی جیب سے وصول ہوں گے۔



طدنه م الله مواطر فألى

یہ فائیو اسٹار ہوٹل جن میں ایک دن کا کرایہ ۲۵۰۰ روپے یا ۲۵۰۰ روپ ہوئے روپ ہے ایک متوسط درجے کا آدمی ان ہوٹلوں کی طرف رخ کرتے ہوئے درتا ہے، لیکن وہ تمام فائیو اسٹار ہوٹل ان غریب عوام کی آمد نیوں سے وجود میں آئے، کہ آپ یہ دیکھیں کہ ان ہوٹلوں میں کون جا کر تھہرتا ہے؟ یا تو سرکاری ملاز مین اور سرکاری افسران گورنمنٹ کے اخراجات پر تھہرتے ہیں۔ اب ظاہر ہے کہ ان کا خرچہ گورنمنٹ ادا کرتی ہے اور گورنمنٹ کا مطلب ہے ٹیکس ادا کرنے والوں کا روپیہ اور یا پھر دوسرا طبقہ ان ہوٹلوں میں آکر تھہرتا ہے وہ تاجر، صنعت کار ہوتے ہیں، جو اپنے تجارتی سفروں کے درمیان ہوٹلوں میں تھہرتے ہیں، نو اپنے تجارتی سفروں کے درمیان ہوٹلوں میں تھہرتے ہیں، کر جہ کہ وہ سرمایہ دارا پنی جیب سے خرج نہیں کرتے، بلکہ درحقیقت وہ اخراجات اس چیز کی اور سرمایہ دارا پنی جیب سے خرج نہیں کرتے، بلکہ درحقیقت وہ اخراجات اس چیز کی الگت میں شامل ہوں گے جو چیز وہ بازار میں فروخت کر رہا ہے اور الگت میں شامل ہوں گے جو چیز وہ بازار میں فروخت کر رہا ہے اور اس کی قیمت میں اضافہ کریں گے اور پھر وہ قیمت اس کی لاگت میں شامل ہوکر اس کی قیمت میں اضافہ کریں گے اور پھر وہ قیمت میں اضافہ کریں گے اور پھر وہ قیمت کی اس سے وصول کی جائے گی۔

لہذا کوئی اخلاقی قدر اور کوئی اخلاقی پیانہ اس بات کا موجود نہیں ہے کہ منافع کمانے کا کون ساطریقہ درست اور معاشرے کے لیے مفید ہے اور کون ساطریقہ معاشرے کے لیے مفید ہے اور کون ساطریقہ معاشرے کے لیے مصراور مہلک ہے، اس کا نتیجہ سے کہ بداخلاقیاں، ناانصافیاں اور مظالم وجود میں آرہے ہیں۔

اسلام کے معاشی احکام

اب میں اسلام کی معاشی تعلیمات کی طرف آتا ہوں تاکہ مندرجہ بالا پس منظر میں اس کو اچھی طرح سمجھا جاسکے، اسلام کے نقطۂ نظر سے بیا فلسفہ کہ معاشی مسائل کا تصفیہ پلانگ کے بجائے مارکیٹ کی قوتوں کے تحت ہونا چاہیے، اس بنیادی فلفہ کو اسلام تسلیم کرتا ہے۔ قرآنِ کریم کہتا ہے:

نَحُنُ قَسَهُنَا بَيْنَهُمُ مَّعِيْشَتَهُمْ فِي الْحَيْوِةِ اللَّانْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضُهُمْ فِي الْحَيْوِةِ اللَّانْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضُهُمْ بَعْضًا بَعْضُهُمْ بَعْضًا سُخُرِيًّا و (۱)

. 7

(°)

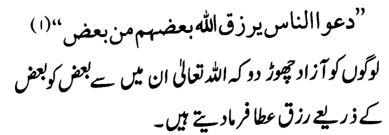
یعنی ہم نے ان کے درمیان ان کی معیشت کی تقسیم کردی ہے اور ایک کو دوسرے پر درجات کے اعتبار سے فوقیت عطا کی ہے اور اس کے بعد کتنا خوبصورت جملہ ارشاو فرمایا کہ'' لِیتَیْخِنَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا اسْخُوبِیًّا'' تاکہ ان میں خوبصورت جملہ ارشاو فرمایا کہ'' لِیتَیْخِنَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا اسْخُوبِیًّا'' تاکہ ان میں سے ایک دوسرے سے کام لے سکے، جس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اس کا معیشت کی تقسیم کی ہے یعنی کا نظام بنایا ہے اور اللہ تعالی نے اس کی معیشت کی تقسیم کی ہے یعنی دسائل کی تقسیم، قیمتوں کا تعین اور تقسیم دولت کے اصول یہ سارے کے سارے کسی انسانی پلانگ کی بنیاد پر وجود میں نہیں آتے، بلکہ اللہ تعالی نے اس بازار اور اسی دنیا کا نظام ایسا بنایا ہے کہ معیشت خود بخود تقسیم اور اسی کے اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اللہ تعالی نے خود آکر دولت تقسیم فرمادی کہ اتنا تم لے لواور اتنا تم لے لو، بلکہ اس کا مطلب ہے کہ ہم نے فطرت کے ایسے قوانین بنا دیے ہیں جن کی روشی میں انسانوں کے درمیان معیشت کی تقسیم کاعمل خود بخود ہوجائے۔



(۱) سورةالزخرفآيت(۳۲)\_

11

به نام الله مواظم عماني



لینی ان پر بلاوجہ پابندیاں نہ لگاؤ، بلکہ آزاد چھوڑو، اللہ تعالیٰ نے بڑا
عجب وغریب نظام بنایا ہے۔ مثلاً میرے دل میں اس وقت یہ خیال آیا کہ بازار
میں جاکر پہی خریدوں اور بازار میں جوشخص پھل بیچنے والا ہے اس کے دل میں
یہ ڈال دیا کہتم جاکر پہی فروخت کرواوراب جب میں بازار گیا تو دیکھا کہ ایک
شخص پہی نیچ رہا ہے، اس کے پاس گیا اور اس سے بھاؤ تاؤ کر کے اس سے پہی
لے لی اور اس کو پیسے دے دیے تو یہ مطلب اس حدیث کا کہ لوگوں کو آزاد چھوڑ
دو، اللہ تبارک و تعالی بعض کو بعض کے ذریعے رزق عطا فرمادیتے ہیں۔

بہرحال! یہ بنیادی اصول کہ مارکیٹ کی قوتیں ان بنیادی مسائل کا تعین کرتی ہیں یہ اصول تو اسلام کوتسلیم ہے، لیکن سرمایہ دارانہ نظام کا یہ بنیادی امتیاز کہ معیشت کو مارکیٹ کی قوتوں پر بالکل آزاد چھوڑ دیا جائے اس کو اسلام تسلیم نہیں کرتا، بلکہ اسلام یہ کہتا ہے کہ انسانوں کو منافع کمانے کے لیے اتنا آزاد نہ چھوڑو کہ ایک کی آزادی دوسرے کی آزادی سلب کرلے، یعنی ایک کو اتنا آزاد ہو چھوڑا کہ وہ اجارہ دار بن گیا اور بازار میں اس کی اجارہ داری قائم ہوگئ اور اس کے نتیج میں دوسروں کی آزادی سلب ہوگئ، لہذا اسلام نے اس آزادی پر پچھ کی بین وہ پابندیاں کیا ہیں؟ ان کو میں تین حصوں میں تقسیم کرتا پابندیاں عائد کی ہیں، وہ پابندیاں کیا ہیں؟ ان کو میں تین حصوں میں تقسیم کرتا ہوں۔ نہرایک ' شرعی اور الہی پابندی'، یعنی اللہ تعالیٰ نے یہ پابندی عائد کردی



<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۱۵۷/(۱۵۲۲)۔

کہ تم اپنا منافع کماؤ،لیکن تمہیں فلاں کام نہیں کرنا، اس کو دینی پابندی بھی کہتے ہیں، دوسری قتم ہے''اخلاقی پابندی''، تیسری قتم'' قانونی پابندی'' ہے، یہ تین قتم کی یابندیاں ہیں جوانسان پرشریعت نے عائد کی ہیں۔



#### ا۔دین پابندی

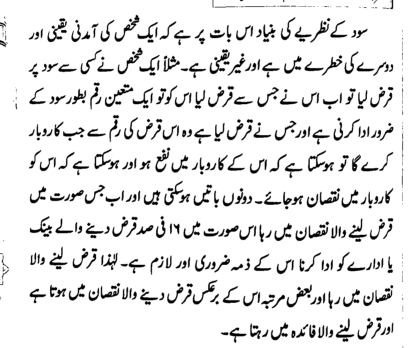
پہلی قتم کی یابندی جو''دین یابندی'' ہے یہ بہت اہمیت کی حامل یابندی ہے، جو اسلام کو دوسرے معاشی نظریات سے متاز کرتی ہے، اگرچہ سرمایہ دارانہ نظام اب اینے بنیادی اصولوں کو چھوڑ کر اتنا نیجے آگیا ہے کہ اب اس میں حکومت کی کچھ نہ کچھ مداخلت ہوتی ہے، لیکن حکومت کی یہ مداخلت ذاتی عقل اورسیکولر تصورات کی بنیاد پر ہوتی ہے اور اسلام جو یابندیاں عائد کرتا ہے وہ ''دین بابندی'' ہوتی ہے۔ وہ دینی یابندیاں کیا ہیں؟ وہ بیرہیں کہ اسلام بیر کہتا ہے کہتم . بازار میں منافع کماؤ، لیکن تمہارے لیے سود کے ذریعے آمدنی حاصل کرنا جائز نہیں، اگر ایبا کرو گے تو بھر اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے اعلان جنگ ے، اس طرح '' قمار'' کوممنوع قرار دے دیا، قمار کے ذریعے آمدنی حاصل کرنا حائز نہیں اور''احکار'' ذخیرہ اندوزی کومنوع قرار دے دیا اور''سٹ' کوممنوع قرار دے دیا، ویسے تو شریعت نے بیہ کہددیا ہے کہ جب دوآ دمی اگر کوئی معاملہ کرنے پر راضی ہوجا عیں تو پھر وہ معاملہ قانونی ہوجاتا ہے، لیکن وہ دونوں کسی اسے معاملے پر راضی ہوجائیں جو معاشرے کی تباہی کا سبب ہواس معاملے کی اجازت نہیں، مثلاً سود کے معاملے پر دوآ دمی رضامندی سے معاملہ کرلیں تو چونکہ سود کے ذریعے معاشی طور پر نقصانات پیدا ہوتے ہیں تباہ کاریال پیدا ہوتی ہیں اس لیے شرعاً اس کی اجازت نہیں، اب سود کے ذریعے معاشی طور پر کیا تباہ





کاریاں ہوتی ہیں؟ بدایک مستقل موضوع ہے اور اس موضوع پر بہت ی تنابیں منظرِ عام پر آچکی ہیں، لیکن میں آپ کے سامنے ایک سادہ ی مثال پش کرتاہوں جس سے ان تباہ کاربوں کا ذرا سا اشارہ ہوجائے گا۔

#### الله سودى نظام كى خرابي



مثلاً ایک شخص نے بینک سے سود پر دس کروڑ روپیہ قرض لیا اور اس سے كاروبارشروع كيا، بهت مى تتجارتين الىي بوتى بين كدان مين سوفى صد نفع بهي بوتا ے۔ فرض کریں کہ اس مخص کو دس کروڑ پر پچاس فی صد نفع ہوا اب وہ بینک کو صرف سود کی متعین شرح ۱۵ فی صداس تفع میں سے بینک کو ادا کرے گا اور باتی پرا ۵ سفی صدخود اس کی جیب میں چلا گیا۔ اب بدد عصے کہ جو اس نے تجارت کی وہ پیبہ کس کا تھا؟ وہ توعوام کا تھا اور اس کے ذریعے جونفع کمایا گیا اس کا ۳۵ فی صد صرف ایک شخص کی جیب میں چلا گیا جس نے تجارت کی اور صرف ۱۵ فی صد بینک کے یاس پہنیا اور پھر بینک نے اس میں سے اپنا حصہ نکالنے کے بعد بقیہ تھوڑا سا حصہ مثلاً دس فی صدتمام ڈیبازیٹر کے درمیان تقسیم کردیا، نتیجہ بی تکلاکہ عوام کے سے سے جو ۵۰ فی صد نفع ہوا تھا اس کا صرف ۱۰ فی صدعوام میں تقسیم ہوا اور ۳۵ فی صدصرف ایک آ دمی کی جیب میں چلا گیا اورعوام وہ دس فی صدلے کر بہت خوش ہے کہ ہم نے بینک میں سورویے رکھوائے تھے اور اب سال بھر کے بعد ایک سو دس ہو گئے، لیکن اس بچارے کو بیمعلوم نہیں کہ بیدس روپے پھر واپس اس سرمایہ دار تاجر کے پاس چلے جاتے ہیں، اس لیے کہ اس تاجر نے ۱۵ فی صد بینک کو جوسود کی شکل میں دیا تھا وہ اس کو اپنی پروڈکشن کی لاگت میں شامل كرے گا اور لاگت ميں شامل ہوكراس كى قيمت كا حصه بن جائے گا اور وہ قيمت پھرعوام سے وصول کرے گا، لبذا ہر اعتبار سے وہ فائدے میں رہا پھر اس کو نقصان کا بھی خطرہ نہیں اور اگر بالفرض اس کو نقصان ہو بھی جائے تو اس کی تلافی کے لیے انشورنس کمپنیاں موجود ہیں وہ انشورنس کمپنیاں جس میں ان عوام کے یسے رکھے ہیں جو اپنی گاڑی اس وقت تک سرک پرنہیں لاسکتے جب تک وہ انشورنس کی قبط (Premium) ادا نہ کرے ان عوام کے پیپول سے اس سرمایہ دار کے نقصان کی تلافی کی جاتی ہے۔

بہرحال سودی نظام کے ظالمانہ طریقے کی طرف میں نے تھوڑا سا اشارہ کردیا، لہذا سود کے ذریعے معیشت میں ناانصافی، ناہمواری پیدا ہونا لازم ہے، اس لیمنع کیا ہے۔



## بلدنب موافظ عمالي

# الركت اورمضاربت كے فوائد

اب اگریمی تجارت سود کے بجائے شرکت اور مضاربت کی بنیاد پر ہوتو اس صورت میں بینک اور سرمایہ لینے والے کے در میان یہ معاہدہ نہیں ہوگا کہ یہ بینک کو ۱۵ فی صدادا کرے گا، بلکہ یہ معاہدہ ہوگا کہ یہ سرمایہ لینے والا جو کچھ نفع کمائے گا اس کا آدھا مثلاً بینک کو ادا کرے گا اور آدھا تجارت کرنے والے کا ہوگا اب اگر بچاس فی صد نینک کو ملے گا اور پچیس فی صد اس کو ملے گا اور پچیس فی صد بینک کو ملے گا اور پچیس فی صد اس کو ملے گا اس طرح دولت کا رخ او پر کے بجائے نیچے کی طرف ہوگا اس لیے کہ بینک ملے گا اس طرح دولت کا رخ او پر کے بجائے نیچے کی طرف ہوگا اس لیے کہ بینک کے واسطے سے وہ پچیس فی صد ڈیبازیٹر کو ملے گا، اس سے معلوم ہوا کہ سود کا برا اثر تقسیم دولت پر بھی پڑتا ہے اور اس کے نتائج معیشت کی پشت پر نظر آتے ہیں۔

# قارحرام ہے

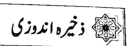
ای طرح اسلام نے قمار کو حرام قرار دیا ہے۔ قمار کے معنی یہ ہیں کہ ایک شخص نے تو اپنا پیپہ لگادیام اب دوصور تیں ہوں گی یا تو جو پیبہ اس نے لگایا وہ بھی ڈوب گیا یا اپنے ساتھ بہت بڑی دولت لے آیا، اس کو'' قمار'' کہتے ہیں۔ اس کی بے شارشکلیں ہیں، عجیب بات یہ ہے کہ ہمارے اس مغربی نظام زندگ میں''جوا'' (Gambling) کو بہت ہی جگہوں پر قانون کے اندر ممنوع قرار دیا گیا ہے، لیکن جب (Gambling) مہذب شکل اختیار کر لیتی ہے تو پھر وہ جائز گیا ہے، لیکن جب اور خلاف قانون نہیں رہتی، مثلاً ایک غریب آدمی سؤک کے کنارے ہوائی ہے اور خلاف قانون نہیں رہتی، مثلاً ایک غریب آدمی سؤک کے کنارے جوائی سے اور خلاف قانون نہیں رہتی، مثلاً ایک غریب آدمی سؤک کے کنارے جوائی سے اور خلاف قانون نہیں اس کو پکڑ کر لیے جائے گی، لیکن اگر جواکو مہذب شکل جوائی دوسرا



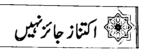
نام رکھ لیا جائے تو اس کو جائز سمجھا جاتا ہے۔ اس قتم کا قمار ہمارے سرمایہ دارانہ معاشرے میں کھیلا ہوا ہے جس کے بتیج میں بے شار انسانوں سے پینے جوڑ جوڑ کر ایک انسان پر اس کی بارش کردی جاتی ہے اس لیے یہ جواشریعت نے حرام



قرار دیا ہے۔



ای طرح ''احتکار'' (Hoarding) لینی ذخیرہ اندوزی شرعاً ممنوع اور ناجائز ہے چوں کہ ہرانسان اس کو جانتا ہے اس لیے اس پرزیادہ بحث کرنے کی ضرورت نہیں۔



ای طرح ''اکتاز'' لینی انسان اپنا پیسه اس طرح جوڑ جوڑ کر رکھے کہ اس پر جوشری فرائض ہیں ان کو ادا نہ کرے، مثلاً زکوۃ اور دیگر مالی حقوق ادانہیں کرتا اس کوشریعت میں اکتناز کہتے ہیں اورشرعاً میر بھی حرام اور ناجائز ہے۔





اور سني، حديث من بي كريم مان التي فرماياكم "لايبع حاضر لباد"(١)

(۱) صحيح مسلم ١١٥٧/٣ (١٥٢٢)\_

#### بدنه الموافقان

#### کوئی شہری کسی دیہاتی کا مال فروخت نہ کرے۔

ینی دیباتی ابنا مال دیبات سے شہر میں بیچنے کے لیے لارہا ہے ہیں وقت میں کسی شہری کے لیے جائز نہیں کہ وہ جا کر اس سے کہے کہ میں تمہارا مال فروخت کردول گا، بظاہر تو اس میں کوئی خرابی نظر نہیں آتی، اس لیے کہ اس معالے میں شہری بھی راضی اور دیباتی بھی راضی، لیکن سرکار دوعالم مال اللیج ہے کہ اس سے منع فرمادیا اس لیے کہ شہری جب دیباتی کا مال اپنے قبنہ میں کر لے گا تو وہ اس مال کو اس وقت تک رو کے رکھے گا جب تک کہ بازار میں اس کی قیت نیادہ نہ ہوجائے، اس لیے عام گرانی پیدا کرنے کا سب بے گا۔ اس کے برظاف اگر دیباتی خود اپنا مال شہر میں لا کر فروخت کرے تو ظاہر ہے کہ وہ بھی برظاف اگر دیباتی خود اپنا مال شہر میں لا کر فروخت کرے تو ظاہر ہے کہ وہ بھی اپنا مال فروخت کر کے واپس اپنے گھر چلا جاؤں، تو اس طرح حقیقی طلب اور حقیقی رسد کے ذریعے قیمتوں کا تحین ہوجائے گا اور اگر درمیان میں اور حقیقی رسد کے ذریعے قیمتوں کا تحین ہوجائے گا اور اگر درمیان میں اور حقیقی رسد کے ذریعے قیمتوں کی وجہ سے رسد اور طلب کی قوتوں کا آزادانہ کام کرنے کا موقع نہیں ملے گا اور اس (Middleman) کی وجہ سے قیمت

ال لیے وہ تمام ذرائع اور تمام رائے جن کے ذریعے معاشرے کو گرانی کا شکار ہونا پڑے ان شکار ہونا پڑے ان کا درجن کے ذریعے معاشرے کو نا انسانی کا شکار ہونا پڑے ان پرشری اعتبارے پابندی عائد کی گئ ہے، بہرحال میہ پابندیوں کی پہلی قسم ہے جو اس آزاد معیشت پرشرعاً عائد کی گئی ہیں۔

#### مَوَعُظِعُمُاني اللهِ الله

# المالي يابنديال المالي يابنديال

آزاد معیشت پرشرعاً دوسری مابندی جوعائد کی گئ ہے اس کو "اخلاق مابندی" کتے ہیں، اس لیے کہ بہت ی چیزیں الی ہیں جوشرعاً حرام تونہیں اور ندان کے كرنے كاتكم ديا گيا ہے، البتدان كى ترغيب ضرور دى جاتى ہے اور جيسا كديس يہلے عرض کر چکا ہوں کہ اسلام ایک معاثی نظام نہیں ہے، بلکہ بیا ایک دین اور ایک نظام زندگی ہے جس میں سب سے پہلے ہے بات سکھائی گئی ہے کہ اگرتم فلال کام کردگے تو آخرت میں تہبیں بہت بڑا اجر ملے گا، اسلام ذاتی منافع کا محرک تو ہے، لیکن وہ صرف دنیاوی منافع کی حد تک محدود نہیں، بلکہ ذاتی منافع میں آخرت کے منافع کو مجى لازماً شامل مجمتا ہے، لبندا اسلام نے بہت سے احکام ہمیں اس بات کے دیے ہیں کہ تمہیں دنیا میں اگر چہ نفع کچھ کم ملے، لیکن آخرت میں اس کا نفع بہت ملے گا مثلاً شرعاً بركها كيا ہے كه ہروہ انسان جواپئ معيشت كو كمانے كے ليے بازار ميں فكا ہے اگر وہ یہ نیت کرے کہ وہ اس لیے بازار لکلا ہے کہ معاشرے کی فلال ضرورت بوری کروں گا تو اس کی نیت کی وجہ سے اس کا بیساراعمل عبادت بن جائے گا اور باعث اجر ہوجائے گا اور پھراس نقطہ نظرے انسان اس چیز کا انتخاب کرے گا جس کی معاشرے کوضرورت ہوگی اور حقیقت میں معاشرے کو دینی اعتبار سے ضرورت مونی جاہے، مثلاً فرض کریں کہ لوگ اگر رقص وسرور کے زیادہ شائق ہیں تو اس صورت میں کیٹل ازم کا تصور تو ہے کہ لوگ زیادہ منافع کمانے کے لیے ناچ گھر قائم كريں چونكه اس كى طلب زيادہ ب،ليكن اسلام كى اس ديني يابندى كے تحت اس کے لیے ناچ گھر قائم کرنا جائز نہیں یا مثلاً ایک فخص بیدد کھتا ہے کہ میں فلال كارخاند لكاور كا تو اس ميس مجه منافع تو بهت موكا، ليكن اس وقت جونك رباكي















ضرورت کے لیے لوگول کو مکانات کی ضرورت ہے اور اس میں منافع زیادہ تو نہیں ہوگا،لیکن لوگول کی ضرورت پوری ہوگی تو اس وقت شریعت کی اس اخلاقی پابندی پر عمل کرنے کی وجہ سے آخرت کے منافع کاحق دار ہوگا۔

#### 📦 ســ قانونی پابندی

تیری پابندی "قانونی پابندی" ہے یعنی اسلام نے اسلامی حکومت کو یہ اختیار دیا ہے کہ جس مر مطے پر حکومت یہ محسوس کرے کہ معاشرے کو کسی خاص سمت پر ڈالنے کے لیے کوئی خاص پابندی عائد کرنے کی ضرورت ہے تو ایے وقت میں حکومت کوئی حکم جاری کر کتی ہے اور پھر وہ حکم تمام انسانوں کے لیے قابل احترام ہے، چنانچے قرآن کریم میں فرمایا:

يَايَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِى النَّهُ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِى الْأَمْرِ مِنْكُمْ ، (١)

(١) سورة النساء آيت (٥٩)-



## مُواعِطْعُمَانَي اللهِ اللهُ ا

كه اولى الامركي اطاعت فرض ہے۔

اسی طرح فقہاء کرام پر سے بیٹے نے لکھا ہے کہ اگر اولی الامریہ علم جاری کردے کہ لوگوں کے لیے خربوزہ کھانا منع ہے تو اب رعایا کے لیے خربوزہ کھانا حرام ہوجائے گا بہرحال اولی الامرکو ان چیزوں کا اختیار دیا گیا ہے وہ یہ احکام عام لوگوں کی مصلحت کے تحت جاری کرے اس میں جزوی منصوبہ بندی بھی داخل ہے مثلاً حکومت یہ کہہ دے کہ فلاں چیز میں لوگ سرمایہ کاری کریں اور فلاں چیز میں سرمایہ کاری نہ کریں تو حکومت حدودِ شرعیہ میں قانونی طور پر اس قسم کی یابندی عائد کر سکتی ہے۔

بہرحال کیپٹل ازم کے مقابلے میں اسلام کے معاشی نظام میں یہ بنیادی امتیاز اور فرق ہے اور یادر کھے کہ جہاں تک قانونی پابندی کا تعلق ہے یہ پابندی کیپٹل ازم میں بھی پائی جاتی ہے، لیکن یہ پابندیاں انسانی ذہن کی پیداوار ہیں اور اسلام میں اصل امتیاز دینی پابندیوں کا ہے جو''وئی' کے ذریعے متفاد ہوتی ہیں اور جس میں اللہ تعالی، جو پوری کا نئات کا خالق اور مالک ہے، وہ یہ ہدایت کرتاہے کہ فلال چیز تمہارے لیے مصر ہے اور منع ہے، در حقیقت یہ ایسی چیز ہے کہ جب تک انسانیت اس راستے پر نہیں آئے گی اس وقت تک انسانیت افراط و تفریط کا شکار رہے گی۔

بے شک اشراکیت میدان میں شکست کھا گئی،لیکن سرمایہ دارانہ نظام کی جو خرابیاں تھیں کیا وہ ختم ہو گئیں؟ وہ جو خرابیاں تھیں کیا وہ ختم ہو گئیں؟ وہ یقینا آج بھی اسی طرح برقرار ہیں اور ان کاحل اگر ہے تو وہ ان الہی پابند یوں

(١) لما ظه ١٩ الدر المختار معرد المحتار ٢٠/٦٤ طبع دار الفكر بيروت.















میں ہے اور ان اللی پابندیوں کی طرف آئے بغیر انسان کوسکون حاصل نہیں ہوسکا، بس ہاری شامتِ اعمال ہے ہے کہ ابھی تک ان' اللی پابندیوں' پر مبنی معیشت کا کوئی عملی ڈھانچہ اور عملی نمونہ دنیا کے سامنے پیش نہیں کرسکے اور ہمارے ملک پاکتان کے سامنے یہی سب سے بڑا چیلنج ہے کہ وہ ان معاشی تعلیمات کا عملی نمونہ دنیا کے سامنے پیش کرکے دکھائے تاکہ دنیا کو پتہ چلے کہ حقیقت میں اسلامی معیشت کن بنیادی خصوصیات کی حامل ہے اور کس طرح ان کو اپنایا جاسکتا ہے۔

میں سمجھتا ہوں کہ میں نے استحقاق سے زیادہ آپ حضرات کا وقت لے لیا اور اس بات کا بھی احساس ہے کہ ایک خشک موضوع کے اندر میں نے آپ کو مشغول رکھا اور میں آپ حضرات کے حسنِ ساعت کا شکر گزار ہوں کہ آپ نے بڑے صبر وضبط اور تخل کے ساتھ اس گفتگو کو سنا، اللہ تعالی اس کو میرے لیے بھی اور سننے والوں کے لیے مفید بنائے اور اس کی بہتر نتائج پیدا کرے۔ آمین۔

واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين





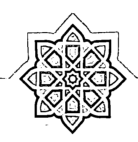




بلدنب الله مواطعاني

اسلام، جمهوریت اور سوشکزم







اسلام، جمهوریت اورسوشلزم

(ہارامعاشی نظام ص ۸۳)

اسلام، جمهوريت اورسوشلزم مُوعِظِعُماني الله الله e in

## بدنهم في موافظ فعالى



## برالغه الزمرا الزخم

# اسلام، جمهوریت اور سوشلزم



''اسلام ہمارا مذہب ہے جمہوریت ہماری سیاست ہے اورسوشلزم ہماری معیشت ہے۔''



یہ وہ نعرہ ہے جسے پچھلے دنوں ہمارے ملک کی بعض سیاسی جماعتوں نے بڑے اہتمام کے ساتھ پھیلا یا، اس نعرہ کی پہلی سطر میں ''اسلام'' کا لفظ بظاہر یہ تاثر دیتا ہے کہ اس میں ''اسلام'' کو سب سے زیادہ نمایاں جگہ دی گئ ہے، لیکن اگر آپ غور فرمائیں تو یہ بات کھل کر سامنے آجائے گی کہ اس نعرے میں ''اسلام'' کی مثال بالکل اسی شخص کی سی ہے جس کے ہاتھ پاؤں کا شکر اسے تخت سلطنت پر بٹھا دیا گیا ہو۔

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ ان تین جملوں کو پڑھ کر''اسلام'' کا جو تصوّر ذہن میں آتا ہے وہ یہ ہے کہ معاذ الله اسلام بھی عیسائیت، یہودیت یا ہندومت کی طرح بوجا باٹ کی چندرسموں یا اخلاق کے چند جمل اصولوں کا نام

ہے اور زندگی کے دوسرے سابی، معاثی اور معاشرتی مسائل سے اس کا کوئی تعلق نہیں، اگر کوئی شخص عبادت کے چند خاص طریقوں کو اپنا لے تو اس کے بعد وہ اپنی حکومت اور اپنی معیشت کوجس نظام کے ساتھ بھی وابستہ کرنا چاہے کرسکتا ہے، وہ مجد میں بیٹے کر اسلام کی تعلیمات کا پابند ہے، لیکن اقتدار کی کری پر بیٹے کے بعد یا اپنے لیے رزق کی تلاش کے وقت اسلام نے یا تو اسے رہنمائی دی ہی نہیں ہے یا اگر دی ہے تو وہ -معاذ اللہ - اتنی ناقص اور بے کار ہے کہ اس کے ذریعے اس کے سیاسی اور معاشی مسائل حل نہیں ہوتے، لہذا وہ اس بات کا محتان المحت میں سوشلزم سے" روشیٰ عاصل کرے۔

سوال یہ ہے کہ اگر اسلام کا مفہوم یہی کچھ ہے تو پھر یہ دعویٰ آپ فضول کرتے ہیں کہ

"اسلام ایک مکمل نظامِ حیات ہے اور اس میں انسان کی مام موجودہ پریثانیوں کاحل موجود ہے۔"

پھر تو کھل کر آپ کو کہنا چاہیے کہ اسلام نے عبادات وعقائد کے علاوہ زندگی کے کسی مسئلہ میں جمیں کوئی ہدایت نہیں دی اور معاذ اللہ جم اپنے سینوں میں قرآن رکھتے ہوئے بھی کارل مارکس اور ماؤزے تنگ سے بھیک مانگنے پر مجبور ہیں۔

اگرآپ بید دعویٰ کرتے ہیں کہ اسلام کی تعلیمات صرف عبادات وعقائد تک محدود نہیں ہیں، بلکہ وہ زندگی کا ایک مکمل نظام ہے تو پھر مسجد ہو یا بازار، حکومت کا ایوان ہو یا تفریح کا میدان، آپ کو ہر مقام پر صرف اور صرف اسلام





ہی کی پیروی کرنی پڑے گی، پھراس طرزِ عمل کا کوئی مطلب نہیں ہے کہ مسجد میں پہنچ کر تو آپ بیت اللہ کی طرف رخ کریں اور دفتر و بازار میں پہنچ کر ماسکو اور بین گئے کہ اسکو اور بین گئے کہ انسانیت کے بینگ کو اپنا قبلہ و کعبہ بنالیس، آپ کو ہر زمانے میں اور ہر جگہ پر انسانیت کے صرف اس محسن اعظم میں تھا گئے ہے گئے ہم و ابرو کو دیکھنا ہوگا جس کی تعلیمات نے صرف مسجدوں میں اجالا نہیں کیا، بلکہ اس کے نور بدایت سے حکومت کے ایوان اور معیشت کے بازار بھی کیسال طور پر جگمگائے ہیں۔

بعض حضرات اس نعرے کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس میں جس سوشلزم کو اپنایا گیا ہے وہ لادین سوشلزم نہیں، بلکہ ''اسلامی سوشلزم'' ہے اور جس طرح ''جہوریت' اسلامی ہوسکتی ہے اس طرح ''اسلامی سوشلزم'' کی اصطلاح بھی درست ہے۔



ال کے جواب میں ہماری گزارش یہ ہے کہ جہاں اصطلاح کا تعلق ہے ہمارے نزدیک نہ ''اسلامی جمہوریت'' کی اصطلاح درست ہے اور نہ ''اسلامی بوشلزم'' کی، یہ دونوں نظام مغرب کی لادینی فکر کی پیدا وار ہیں اور ان کے ساتھ اسلام کا پیوند لگانا ایک طرف اسلام کی تو ہین ہے اور دوسری طرف اس سے اشتباہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ دونوں نظام جوں کے توں اسلام کے مطابق ہیں، لہذا لفظوں کی حد تک تو یہ دونوں اصطلاحیں ہماری نظر میں غلط اور مغالط انگیز ہیں اور مملانوں کو دونوں ہی سے پر ہیز کرنا چاہیے۔

لیکن معنویت کے لحاظ سے ''اسلامی جمہوریت' اور''اسلامی سوشلزم' میں زمین اور آسان کا فرق ہے، جمہوریت کے فلفے میں کچھ چیزیں تو الی ہیں جو اسلام کے خلاف ہیں، (مثلاً عوام کے اقتدارِ اعلیٰ کا تصوّر، کیس کیچر کا خدائی

احکام کی پابندی کے بغیر خود واضع قانون ہونا اور امیدوار حکومت کا از خود اقتدار طلب کرنا)لیکن جمہوریت کی وہ بہت سی باتیں اسلام کےمطابق بھی ہیں جنہیں عرف عام میں جمہوریت کی بنیاد سمجھاجاتا ہے، یعنی شورائی حکومت، تقسیم اختیارات، آزادی اظهار رائے اورعوام کے سامنے حکومت کی جواب دہی وغیرہ۔اب جولوگ''اسلامی جمہوریت'' کی اصطلاح استعال کرتے ہیں ان کے نزدیک اس سے مراد نظام جمہوریت کی صرف وہ باتیں ہیں جو اسلام کے خلاف نہیں ہیں، ان کو نکال کر جو باقی بچتا ہے وہ''اسلامی جمہوریت' ہے، انہول نے بھی بینبیں کہا کہ اگر توحید، رسالت اور آخرت پر ایمان لاکر جمہوری نظام حکومت کو جوں کا توں قبول کر لیا جائے تو وہی لا دینی جمہوریت اسلامی بن جاتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں ان کے نزدیک لادینی جمہوریت کی خرابی صرف اس قدر نہیں ہے کہ اس کا نظریہ پیش کرنے والے مادہ پرست اور غیرمسلم سے جنہوں نے اپنی مادہ پرسی کا جوڑ جمہوریت سے ملا دیا تھا اور اگر توحید پر ایمان ر کھنے والے لوگ اسے بعینہ اختیار کرلیں گے تو اس کی خرابی دور ہوجائے گی، بلکہ ان کے نزدیک کھے خرابیاں خود جمہوریت میں یائی جاتی ہیں اور ان خرابیوں کو نکال کر باقی مانده حصے کو وہ''اسلامی جمہوریت'' قرار دیتے ہیں۔

اس کے برعکس''اسلامی سوشلزم'' کا نعرہ بلند کرنے والوں کا کہنا ہے ہے کہ سوشلزم کے معاشی نظام میں بذاتہ کوئی خرابی نہیں، اس کی خرابی صرف ہے کہ اس کے پیش کرنے والے منکر خدا سے اور انہوں نے اس انکارِ خدا کا جوڑ سوشلزم کے ساتھ ملادیا تھا، اب اگر اس معاشی نظام کومسلمان اختیار کرلیں تو اس کی خرابی دور ہوجاتی ہوجاتی ہے۔ گویا سوشلزم کے معاشی نظام کو جوں کا توں لے کر اس میں خدا، رسول









#### بلدنه مواطعتاني



اور آخرت کے عقائد کوشامل کر لیجے تو وہی لادینی سوشلزم اسلامی بن جاتا ہے۔

اوراگریدحضرات یہ کہتے بھی ہیں کہ ہم نے سوشلزم سے غیر اسلامی اجزا کو نکال کر اس کا نام ''اسلامی سوشلزم' رکھا ہے تو اس سے ان کا مطلب یہی ہوتا ہے، ورنہ ان کا یہ دعویٰ دو وجہ سے غلط ہے، ایک تو اس لیے کہ انہوں نے اپنے تجویز کردہ معاثی نظام میں سوشلزم کے معاثی نظام کی تمام وہ باتیں باتی رکھی ہیں جوصر کی طور پر خلاف اسلام ہیں۔سوشلزم کی بنیاد وسائل پیداوار پر جری قبضہ کر لینے پر ہے اور یہ بات جول کی توں ان کے ''اسلامی سوشلزم' میں بھی موجود ہے جس کی صراحت ان کے رہنما اپنی تحریر وتقریر میں ہمیشہ کرتے رہ ہیں، دوسرے اس لیے کہ سوشلزم کا صرف مادی فلفہ نہیں، بلکہ اس کا معاثی نظام بھی سر سے لے کر پاؤں تک اسلام کے خلاف ہے، لہذا اگر اس میں سے غیر اسلامی اشیاء کو نکال دیا جائے تو حاصلِ تفریق کچھ بچتا ہی نہیں ہے جے ''اسلامی اشیاء کو نکال دیا جائے تو حاصلِ تفریق کچھ بچتا ہی نہیں ہے جے ''اسلامی



اس کی مثال یوں جھیے کہ ''اسلامی جمہوریت' کی اصطلاح بالکل ایسی ہی جھیے کہ ''اسلامی بینکاری' کی اصطلاح، موجودہ بینکاری کا سارا نظام سود پر چل رہا ہے، اس لیے یہ نظام بلاشہ غیر اسلامی ہے، لیکن اگر اسی نظام سے سود کی گندگی کو خارج کرکے اسے مضاربت کے اصولوں پر چلایا جائے تو بہی نظام اسلام کے مطابق ہوجائے گا، اب اگر کوئی شخص ایسے نظام کا نام ''اسلامی بینکاری' رکھ دیے تو اس کی اصطلاح پر تو اعتراض کیا جاسکتا ہے، لیکن معنویت بینکاری' رکھ دیے تو اس کی اصطلاح پر تو اعتراض کیا جاسکتا ہے، لیکن معنویت کے لحاظ سے اس کی بات غلط نہیں ہے۔

اس کے برخلاف ''اسلامی سوشلزم'' کی مثال الیم ہے جیسے ''اسلامی سود''

#### 

اور''اسلای تمار'۔ اگرکوئی شخص یہ کہنے گئے کہ''سود' اور'' تمار' کی خرابی صرف یہ تھی کہ اس کے موجد اسلام کے بنیادی عقائد کے قائل نہ تھے، اب ہم ان نظریات میں سے تمام غیراسلامی اشیاء کو نکال دیتے ہیں اور توحید، رسالت اور آخرت کو مان کرسود کھاتے اور تمار کھیلتے ہیں، لہذا ہمارے سود و قمار کا نام اسلامی سود و قمار ہے، تو ظاہر ہے کہ یہ بات حد درجہ مشحکہ خیز ہوگی اس لیے کہ سود وقمار سرتا یا خلاف اسلام چیزیں ہیں اور ان میں سے خلاف اسلام اشیاء کو نکال دیا جائے تو کوئی ایک چیز باقی ہی نہیں رہتی جس کا نام''اسلامی سود' یا ''اسلامی قمار'' رکھا جائے۔

البذا اسلامی جمہوریت کی اصطلاح لفظی طور پر غلط سہی، لیکن معنی کے اعتبار سے ''اسلامی سوشلزم'' کو اس پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ بعض حضرات یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ ہم نے اسلامی سوشلزم کی اصطلاح اس لیے اختیار کی ہے کہ ماضی میں بہت سے لوگوں نے سرمایہ دارانہ نظام کو اسلام کے مطابق ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس اصطلاح سے صرف یہ جتانا مقصود ہے کہ اسلام سرمایہ دارانہ نظام کا حامی نہیں، لیکن یہ دلیل بھی انتہائی بودی اور کمزور ہے کیونکہ ایک غلط نہی کو رفع کرکے دوسری غلط نہی پیدا کردینا عقل وخرد کی کون می منطق کا ایک غلط نہی کو رفع کرکے دوسری غلط نہی واضح کرنا ہے کہ اسلام سرمایہ دارانہ ظلم قاضا ہوسکتا ہے؟ اگر واقعتا مقصد یہی واضح کرنا ہے کہ اسلام سرمایہ دارانہ ظلم وشتم کا حامی نہیں تو پھر اس کے لیے اسلامی سوشلزم کے بجائے ''اسلامی عدل عمرانی'' (Islamic Social Justice) کی اصطلاح استعال کی جائے تو اسلامی جائی ہے۔

پھراس نعرے میں اسلام اور جمہوریت کوسوشلزم کے ساتھ معصومیت سے شیر وشکر کر کے پیش کیا گیا ہے، گویا ان دونوں چیزوں کا سوشلزم کے ساتھ کوئی



مِدنِهِ مُوافِظِعُمُاني



تصادم نہیں ہے، حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ اشراکیت نے جو راستہ اختیار کیا ہے وہ نہ تو کسی مرطے پر اسلام سے میل کھاتا ہے اور نہ کسی مقام پر جہوریت اسے چھوکر گزری ہے۔ اسلام بلاشبہ یہ چاہتا ہے کہ معاشرے میں دولت کی منصفانہ طریقے پر تقییم ہو اور سرمایہ دارانہ نظام میں جو دولت چند ہاتھوں میں سمٹ کر رہ جاتی ہے وہ زیادہ سے زیادہ وسیج دائروں میں گردش کرے، لیکن اس مقصد کے لیے جو ظالمانہ طریقیۂ کارسوشلزم نے تجویز کیا ہے اسلام اس کا کسی طرح بھی روا دار نہیں، اس لیے کہ وسائل پیداوار کو لوگوں سے چھین کر حکومت کے چند افراد دار نہیں، اس لیے کہ وسائل پیداوار کو لوگوں سے چھین کر حکومت کے چند افراد دار نہیں، اس لیے کہ وسائل پیداوار کو لوگوں سے چھین کر حکومت کے چند افراد دولت ایک بڑی سرمایہ دار جماعت کے حوالے ہوجائے اور عام آدمی ابنا پیٹ بھرنے کے لیے پہلے سے زیادہ اس کے رحم و کرم کا مختاج ہو کر رہ جائے، لہذا افرادی ملکیت کی جس نفی پرسوشلزم کی بنیاد ہے، اسلام چندقدم بھی اس کے ساتھ نہیں چل سکتا۔



ای طرح سوشلزم کی تاریخ گواہ ہے کہ جمہوریت بھی بھی اس کا ساتھ نہیں درے سکی، جمہوریت کی روح '' آزادی اظہار رائے' پر قائم ہے اور سوشلزم نظامِ زندگی میں یہ ایک ایبا لفظ ہے جس کا واقعات کی دنیا میں کوئی وجود نہیں ہے، سوشلزم جس جگہ بھی قائم ہوا ہے جبر وتشدد کے ذریعے قائم ہوا ہے، اس نے بمیشہ فکر و رائے کا گلا گھونٹ کر اپنا بھرم رکھنے کی کوشش کی ہے، اس کے خود پند مزان نے اس آواز کو بھی گوارہ نہیں کیا جو اس پر تنقید کرنے کے لیے اٹھی ہواور اس کی وجہ بالکل ظاہر ہے کہ اشتراکی نظام میں جو'' منصوبہ بند معیشت' قائم کی جاتی ہو ہو تھی ہو اور نہ باقی رہ سکتی جہاں سوشلزم کے نظام ہے۔ یقین نہ آئے تو ان ملکوں کے حالات پڑھ کر دیکھیے جہاں سوشلزم کے نظام

مُوعِظِعُمُ فِي اللهِ اللهِ اللهِ

کو نافذ کیا گیاہے، کیا وہاں اشتراکی پارٹی کے سواکوئی اور سیاسی جماعت پنپ
سکتی ہے؟ کیا وہاں مزدور کو حق ہے کہ وہ اپنے حقوق حاصل کرنے کے لیے کوئی
چیوٹی می انجمن ہی بنالے؟ کیا وہاں کا مزدور حکومت کے کسی فیصلے کے خلاف
ہڑتال کرسکتا ہے؟ کیا وہاں کے پریس کو آزادی ہے کہ وہ برسر اقتدار جماعت
کے خلاف چوں بھی کرسکے؟ اگر ان سوالات کا جواب نفی میں ہے تو پھر آخر وہ
کون ی جمہوریت ہے جس کا جوڑ سوشلزم کے ساتھ ملایا گیا ہے؟

#### خرد کا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد جو چاہے آپ کا حسنِ کرشمہ ساز کرے

ہم جانے ہیں کہ بہت ہے وہ حضرات بھی اس نعرے کے ساتھ ہم آواز ہوگئے ہیں جو ذہنی اعتبار سے سے اور کیے مسلمان ہیں اور اسلام کو چھوڑ کر کوئی جنت ارضی بھی انہیں پیش کرے تو وہ اسے قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہوں گے، لیکن وہ سوشلزم کے فریب میں صرف اس لیے آگئے ہیں کہ اس اسجن شداد'' پر''اسلام'' کا سائن بورڈ لگا دیا گیا ہے۔ ایسے حضرات سے ہم خاص طور پر درد مندانہ التجا کرتے ہیں کہ وہ مندرجہ بالا حقائق پر غور فرما میں اور سلمانوں اسلامی سوشلزم کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہید دیکھیں کہ اس نے اسلام اور مسلمانوں پر کیسے کیسے ظلم ڈھائے ہیں؟ اور اسلامی اقدار کوکس طرح ایک ایک کرکے پامال کیا ہے؟ سرمایہ دارانہ نظام کی خرابیاں بلاشبہ قابلی نفریں ہیں اور ہر دھوڑ کتے کیا ہوئے دل میں ان کومنانے کا جذبہ ہونا چاہیے، لیکن یادر کھیے کہ غریب مزدور اور کسان کو امن وسکون صرف غریوں کے اس چارہ ساز مان طاقیہ کے دامن میں اس کے اس چارہ ساز مان طاقیہ کے دامن میں اسکا کو امن وسکون صرف غریوں کے اس چارہ ساز مان طاقیہ کے دامن میں اسکا کی جھولی میں گرنے کے سان کو امن وسکون صرف غریوں کے اس چارہ ساز مان طاقیہ کی جھولی میں گرنے کے سے سے گاجس نے کبھی پیٹ بھر کرکھانا نہ کھایا، اشتراکیت کی جھولی میں گرنے کے سے سے گاجس نے کبھی پیٹ بھر کرکھانا نہ کھایا، اشتراکیت کی جھولی میں گرنے کے سے کھور کی جھولی میں گرنے کے سان کو جس نے کبھی پیٹ بھر کرکھانا نہ کھایا، اشتراکیت کی جھولی میں گرنے کے



مدنس الله مؤافظ عمان

اسلام، جمهوریت اورسوشگزم



بعداس کی مثال اس پرندے سے مختلف نہیں ہوگی جو کھولتی ہوئی دیگ سے اچھل کی استان کی مثال اس پرندے سے مختلف نہیں ہوگی جو کھولتی ہوئی آگ میں جاگرے۔

وماعلينا إلا البلاغ











19

اسلام، جمهوريت اورسوشلزم مُواعِطِعُمَاني اللهِ اللهُ المراجع الموافظ مثماني







(انعام الباري ١٠/٤)

اسلام ادر جا گیرداراندنظام مُوَعِظِعُمَانَي إِنَّ بِلدِنْتِ بلنام ﴿ مُوافِظِعُمَا فِي اللهِ ا



#### برالله ارَمِ الرَحْمِ

#### اسلام اور جا گيردارانه نظام



#### عطاء جا گیری کی شرعی حیثیت



حضرت انس خالی فی است انسار می انسار می انسار می انسانی اور اس اور اس انسانی اور اس انسانی می سے کچھ جا گیریں انسار صحابہ نگا اللہ کو دینا مقصود تھا، اس کی وجہ وقت نبی کریم مان فالی ایم کو صرف انسار صحابہ نگا اللہ کو دینا مقصود تھا، اس کی وجہ شاید یہ ہو کہ اس وقت بنونضیر جلا وطن ہوئے تھے اور ان کی زمینیں مسلمانوں کے قیضے میں آئی تھیں، اس وقت نبی کریم مان فلا کی زمینیں صرف مہاجرین کو تقسیم فرمائی تھیں اور سوائے چند انسار صحابہ نگا اللہ کے اور کسی انساری کوکوئی زمین عطانہیں فرمائی۔ اس کی وجہ یہ تھی انسار صحابہ نگا اللہ کے اور کسی انساری کوکوئی زمین مورہ میں کئی زمینیں تھیں اور مہاجرین چونکہ اپنے گھر بار سب پچھ چھوٹر کر نمین مورہ میں کئی زمینیں تھیں اور مہاجرین چونکہ اپنے گھر بار سب پچھ چھوٹر کر بین منسان کی زمینیں تھیں مسلمانوں کے قبضے میں آئیں تو آخصرت مان فالی کے بنونضیر کی زمینیں مسلمانوں کے قبضے میں آئیں تو آخصرت مان فالی کے بنونضیر کی زمینوں کی اس بحرین فتح ہوا اور اس کی زمینیں مسلمانوں کے قبضے میں آئیں تو آخصرت مان فالی کے ادادہ فرمایا کہ وہ زمینیں انسار کو عطا کی جائیں تا کہ بنونضیر کی زمینوں کی اس نے ارادہ فرمایا کہ وہ زمینیں انسار کو عطا کی جائیں تا کہ بنونضیر کی زمینوں کی اس

TIP

#### طرح کچھ تلافی ہوجائے۔

بلدن

# انصارِ صحابه کرام مین ایشامین کا جذبهٔ ایثار

انسار صحابہ میں تو عطا فرمانی ایثار سے کام لیا اور عرض کیا کہ ہمیں تو عطا فرمانی اور فرمانی اور فرمانی اور فرمانی اور ہمیں ہوتی اور ہمیں ہوتی اور ہمیں ہوتی اور ہمیں ہمیں بھی، لیکن اس وقت اتنی زمینیں نہیں تھیں کہ انسار اور مہاجرین کو برابر دی جاسکتیں تو آپ سائٹ کی ہے انسار سے بھی ارشاد فرمایا کہ

#### سترون بعداثرة فاصبرواحتي تلقوني

یہ جملہ ایک اور موقع پر آپ سال اللہ ایک ارشاد فرمایا تھا کہ جب آپ سال اللہ ایک اور موقع پر آپ سال اللہ ایک اللہ علیہ اس وقت زیادہ تر وہاں کا مال غلیمت اس وقت زیادہ تر وہاں کا مال غلیمت اس وقت زیادہ تر وہاں کے دول میں خیال پیدا ہوا تو اس کے بعد پھر آپ سال اللہ اور بعض انصار کے دل میں خیال پیدا ہوا تو اس کے بعد پھر آپ سال اللہ ایک اس کے معنی یہ ہیں کہ تم میرے بعد پھر ترجے دی جارہی میرے بعد پھر ترجے دی جارہی ہے، یعنی میرے بعد جو امراء آئیں گے، وہ بعض اوقات تمہارے ساتھ ایسا معاملہ کریں گے، جس میں تمہارے مقابلے میں دوسرے لوگوں کو زیادہ ترجے دی جائے گی تو فرمایا کہ "فاصبر وا"اس ترجیجی سلوک کو برداشت کرنا، صبر کرنا جسی تلقونی "یہاں تک کہ تم مجھ سے حض کوثر پر آملو۔
"حتی تلقونی "یہاں تک کہ تم مجھ سے حض کوثر پر آملو۔



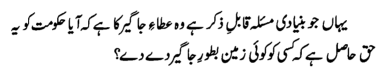
ز

#### بلدنام الله موافظ عثماني



یہ نہیں فرمایا کہ'' ایک تحفظ حقوقِ انصار کی انجمن بنالینا'' اور پھر اپنے حقوق کا مطالبہ کرنا اور جلوس نکالنا، بلکہ بیہ فرمایا کہ'' فاصروا'' صبر کرنا۔ کیونکہ اس صبر کرنے کا جو اجر وثواب اللہ تعالیٰ تمہیں عطا فرمائیں گے اور اس نقصان کے مقابلے میں کوئی حیثیت نہیں رکھتا جوتمہیں دنیا میں حاصل ہوگا۔

## عطاء جا گير كا مسكله



چند صدیوں سے پہلے یورپ میں اور پھر بعد میں ایشیائی ممالک میں بھی ایک خاص قتم کا معاثی اور سیاس نظام جاری رہا ہے، جس کو جا گیردارانہ نظام کہتے ہیں۔



اس جا گیری نظام میں طرح طرح کے معاثی اور سیاسی مفاسد لوگوں کے سامنے آئے، اس کی بنا پر جا گیردارانہ نظام بہت بدنام ہوا اور جا گیری نظام کے خلاف پوراعلم بغاوت بلند اور زمین کی ملکیت کا سرے سے ہی انکار کردیا۔
اس موقع پر اشتراکیت نے بھی جا گیردارانہ نظام کو اور زیادہ بدنام کردیا تھا،
اس موقع پر اشتراکیت نے بھی جا گیردارانہ نظام کو اور زیادہ بدنام کردیا تھا،
اس کے ساتھ ساتھ یہ سوال بھی اُٹھا کہ اسلام میں عطاء جا گیرکی کوئی حیثیت ہے اسلام بین عطاء جا گیرکی کوئی حیثیت ہے بائیں؟

تو لوگوں نے سوچا کہ اگر بیکہا جائے کہ اس میں عطاء جا گیری کوئی گنجائش ہے تو یہ جا گیردارانہ نظام کی حمایت ہوگی اور اسلام کی طرف جا گیردارنہ نظام کی حمایت منسوب کرنا خود اسلام کو بدنام نہ کرنے کے مترادف ہے، لہذا انہوں نے وعویٰ کیا کہ اسلام میں جا گیردارانہ نظام کا کوئی تصور نہیں ہے اور عطاء جا گیر اسلام میں نہیں ہے۔

بعض لوگوں کی بیرز ہنیت ہے کہ جب کوئی نظر بیرایک دم بہت زور وشور کے ساتھ دنیا میں پیدا ہوتا ہے تو وہ بید کھے بغیر کہ اس نو پیدنظریے کے بارے میں اسلام کی کیا تعلیمات ہیں، ہاتھ جوڑ کر کھڑے ہوجاتے ہیں کہ نہیں جناب اسلام اس نظریے کا قائل نہیں ہے اور اس طرح اینے ذہن اور خیال کے مطابق اسلام کی خدمت کرتے ہیں تا کہ اسلام کی بدنامی نہ ہو اور اس کے ماتھے پر جو داغ لگ رہا ہے وہ دور کردیا جائے، اس لیے سے کہنا شروع کردیا کہ عطائے جاگیر اسلام میں ہے ہی نہیں، حالانکہ بیتصور بالکل غلط ہے، ابھی آپ نے احادیث میں دیکھا کہ انصار کو جا گیر دینے کا ذکر ہے، اس طرح بے شار جا گیریں مختلف زمانوں میں صحابہ کرا<del>م ڈیانٹیم کوعطا فرمائی گئیں۔</del>

مثلاً حضرت تميم داري رظائم كوحضور اقدس سل الماليلي في يورا بيت المقدس كا علاقہ دے دیا تھا، حضرت واکل بن حجر ضائفیہ کو یمن کا بہت بڑا علاقہ بطورِ جا گیر عطا فرمايا تها، حضرت بلال بن حارث المزنى فالثير اور حضرت جرير فالثير كو بهت برس جا گیرعطا کی اور اس طرح حضرات شیخین بنانیا کو بھی عطا کی تھی۔ تو عطاء ما گیر کے بے شار واقعات کتابوں میں موجود ہیں اور خاص طور سے امام ابو عبيد النيليد كي "كتاب الاموال أمام ابو يوسف النيليد كي"كتاب الخراج" اور ابن آدم کی'' کتاب الخراج'' میں عطاء جا گیر کے بے شار وا قعات موجود ہیں۔ (۱)

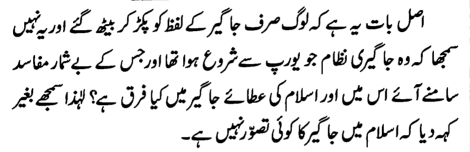
(۱) راجع للتفصيل كتاب الخراج للقاضي أبي يوسف يعقوب بن ابر اهيم ص:٦٢ -٧١

## مِلدنه الله مَوْعِطْ عَمَاني



# موجوده جا گیری نظام کی تاریخ اور ابتداء

## 🗽 یورپ کے جا گیری نظام کی حقیقت



الہذا پہلے یہ بھیے کہ یورپ کا جا گر نظام کیا تھا؟ وہ یہ تھا کہ جس شخص کو جا گیر دی جاتی تھی، جا گیر دار بنایا جاتا تھا اس کو زمین بطور ملکیت نہیں دی جاتی تھی، بلکہ عام طور پر جا گیردار سے یہ کہہ دیا جاتا تھا کہ یہ سارے علاقے کی زمینوں کے لگان، خراج لینے کا صرف آپ کوخی حاصل ہے۔ مثلاً یہ کہہ دیا کہ کراچی کے آس پاس جتنے دیہات ہیں ان پر جو لوگ کا شت کاری کرتے ہیں، ان سے حکومت کے بجائے آپ خراج وصول کریں اور اس خراج کی تعیین بھی وہی کرتے ہیں، ان سے حکومت نے بجائے آپ خراج وصول کریں اور اس خراج کی تعیین بھی وہی کرتے سے اور انہی کو یہ حق حاصل تھا کہ کون کی زمین سے کتنا خراج وصول کرنا ہے اور عام طور سے یہ جا گیریں اس کو دی جاتی تھیں جس نے خراج وصول کرنا ہے اور عام طور سے یہ جا گیریں اس کو دی جاتی تھیں جس نے حکومت کے لیے کوئی خاص خد مات انجام دی ہوں۔

اس وقت بادشاہت کا دور تھا، عموماً بادشاہ اپنے دوستوں اور بڑے بڑے فوجی افسروں کو بیہ جا گیر ہم فوجی افسروں کو بیہ جا گیر ہم سے ملاقے کا خراج تم وصول کرو، لیکن اس



کے ساتھ بیشرط بھی عائد کی جاتی تھی کہ جب بھی حکومت کو جنگ وغیرہ کے موقع پرائر نے والوں کی ضرورت پیش آئے گی تو دس ہزار آ دمی یا پانچ ہزار آ دمی تم لے کر آؤگے، باقی جس طرح چاہوتم ان لوگوں سے خراج وصول کرو، جتنا چاہو وصول کرو واور جوتم وصول کروگے وہ تمہاری ملکیت ہوگا۔

مارے ہاں بیراصطلاحات مشہورتھیں کہ بیروس ہزاری جا گیردار ہے، بیر یا کچ ہزاری جا گیردار ہے، اس کا مطلب بیتھا کہ جو جنگ کے موقع پر دس ہزار آدمی فراہم کرتا ہے وہ دس ہزاری جا گیردار ہے اور جو پانچ ہزار آ دمی فراہم کرتا ہے وہ یانچ ہزاری جا گیردار ہے۔اس میں یہ ہوتا تھا کہ خراج کی مقدار کے تعین کے حقوق بھی ان کو حاصل تھے تو بیا اوقات اپنے مفاد کی خاطر کاشت کاروں کے اویر زیادہ خراج عائد کردیتے تھے اور چونکہ کاشت کاریہ سمجھتے تھے کہ خراج عائد کرنا ان لوگوں کا کام ہے اور اگر ہم نے ذرا سابھی ان کے چشم ابرو کے خلاف کام کیا تو ہارا خراج بڑھا دیں گے اور خراج بڑھنے کے نتیجے میں ہارے لیے زندہ رہنا مشکل ہوجائے گا اور زندگی دو بھر ہوجائے گی، لہذا وہ ان کے ہر تھم کی اطاعت کرتے تھے اور وہ ان کے او پر طرح طرح کے بیگار عائد کرتے تھے یہ کرو وہ کرو، اگر وہ نہ کریں تو یہ خراج بڑھا دیتے تھے۔ در حقیقت ان کی حیثیت غلامول جیسی ہوگئ تھی، اس واسطے ان کو اصطلاح میں ''رعیت' کہا جاتا تھا، وہ بے چارے کاشت کاران کا ہر حکم ماننے کے پابند ہوتے تھے اور بیان سے اپنی مرضی کے مطابق جس طرح چاہتے تھے کام لیتے اور ان سے خراج وصول کرتے۔ اس کا نقصان میہ ہوا کہ جب ان کے قبضے میں اتنی بڑی مخلوق آگئی جوان کی ''رعیت' ہے اور وہ غلاموں جیسی ہے تو گویا بیران کالشکر ہے اور ان کا









15<sup>12</sup> - 1

#### بدنهم إلى مُوافِطِعُماني



بادشاہ سے وعدہ بھی ہوتا تھا کہ جنگ کے موقع پر ضرورت کے وقت بادشاہ کو دس ہزار آدی فراہم کریں گے، تو اس طرح ایک آدی دس ہزار کے لشکر کا مالک ہے، کوئی ہیں ہزار کے لشکر کا مالک ہے، ان کی حیثیت اپنے علاقے ہیں بادشاہ جیسی ہوتی تھی، جب بادشاہ جیسی حیثیت قائم ہوگئ تو گویا اندرونِ ملک ان کی چھوٹی وچھوٹی ریاسیں قائم ہوگئیں۔ پھر ان کے ساتھ ساتھ ان کی دفاعی اور سیاسی قوت بھی بہت زیادہ مضبوط ہوگئ، اس طرح بیاپنے اپنے علاقوں ہیں بڑے مشخکم اور مضبوط ہوگئ، اس طرح بیاب ان کا ایک مرتبہ ہوگیا۔ اب بیہ بادشاہ کو بھی مضبوط ہوگئے اور سیاسی اعتبار سے ان کا ایک مرتبہ ہوگیا۔ اب بیہ بادشاہ کو بھی آئکھیں دکھانے لگے کہ اگرتم نے ہماری بات نہ مانی تو ہم تم سے بغاوت کردیں گئی اتنا لشکر ہمارے پاس موجود ہے اور بغاوت کر کے ہم اپنی الگ سلطنت بنالیس گے۔ اتنا لشکر ہمارے پاس موجود ہے اور بغاوت کرکے ہم اپنی الگ سلطنت بنالیس گے۔



لہذا جا گیردار بادشاہ کے اوپر مسلط ہوگئے اور اگر آٹھ دی جا گیردار آپی میں مل جاتے تھے تو بادشاہ ان کے سامنے ہتھیار ڈال دیتا تھا اور ان کی ہرخواہش پوری کرنے اور ہر تھم ماننے پر مجبور ہوجاتا تھا۔ وہ جو چاہتے تھے بادشاہ سے منوالیتے تھے تو بادشاہ گویا ان کا تابع ہوگیا۔

لہذا ان جا گیرداروں نے ایک طرف تو اپنے زیرِ جا گیرلوگوں کو رعیت اور غلام بنایا ہوا تھا اور دوسری طرف بادشاہ کوبھی آئھیں دکھا رہے ہیں اور اس کے ساتھ من مانی کر رہے ہیں، اس سے اپنے مفادات اور مرضی کے خلاف فیصلے کرا رہے ہیں تو یہ ہے بورپ کا وہ جا گیرداری نظام جو ایک عرصے تک بورپ میں رہا۔ پھر اس کے اثرات ہمارے ہندوستان اور پاکستان میں بھی آئے اوراس کا باتی ماندہ اثر بلوچستان میں سرداری نظام کی صورت میں ہے کہ جوسردار ہوتا ہے باتی ماندہ اثر بلوچستان میں سرداری نظام کی صورت میں ہے کہ جوسردار ہوتا ہے

وہ ایک طرح سے -اللہ بچائے - اپنے زیرِ جا گیرلوگوں کے لیے فرعون بنا بیشا ہے کہ ان سے خراج وصول کرتا ہے ۔ آج بھی بلوچتان میں کاشت کار اپنی پیداوار کا چھٹا حصہ جا گیردار کو بطور خراج دیتا ہے جسے وہ'' ششک'' کہتے ہیں۔



اور تمام لوگ جو جا گیردار کے تحت ہیں وہ اس کے غلام ہیں اور سرداروں نے یہ کام کررکھا ہے کہ ہمارے زیرِ جا گیرلوگ سی طرح تعلیم حاصل نہ کر پائیں، کیونکہ انہوں نے اگر تعلیم حاصل کر لی تو یہ ہمارے مطبع اور فرمال بردار نہیں رہیں گے، اس لیے ان کی پوری کوشش یہی ہوتی ہے کہ یہال کوئی تعلیمی ادارہ نہ بے اور کوئی سڑک نہ بے تا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ان میں تعلیم و تمد تن آ جائے اور یہ دونوں چیزیں آنے کی صورت میں یہ اپنے آپ کو غلام سمجھنا چھوڑ دیں گے، یہ سمارے فسادات اس سے تھیلے۔



**:** 

یہ وہ جا گیرداری نظام تھا جس کے خلاف مزاحمت کا رویہ پیدا ہوا اور بالآخر یورپ میں ختم ہوا اور بعض دوسرے علاقوں میں بھی ختم ہوا، اس کے خلاف بڑی نفرت پیدا ہوئی اور بعض جگہوں میں یہ ابھی تک باقی ہے اور نفرت بھی باقی ہے۔

## اسلام میں عطاء جاگیرکا مطلب

اس کے برخلاف اسلام میں عطاءِ جا گیر کامعنی یہ ہے کہ تین صورتوں میں کسی کوجا گیر دی جاسکتی ہے۔

پہلی صورت یہ ہے کہ کسی شخص کو ارض موات دے دی گئ، یعنی بنجر زمین دی گئ اور کہا گیا کہتم اس کوآباد کر کے اپنی ملکیت میں لے آؤ، اس میں بیشرط ہوتی ہے کہ وہ اس کو تین سال کے اندر اندر آباد کرے، اگر اس نے تین سال

## مِدنهم الله مُواعِطْعُمَاني



کے اندر آباد کرلیا تب تو وہ اس کا مالک بن جائے گا اور اگر وہ تین سال کے اندر اندر آباد نہ کرسکا تو جا گیرختم، پھروہ اس کونہیں لےسکتا۔(۱)

آپ دیکھیں گے کہ اس شرط پر کسی کو جا گیر دی جائے کہ تم اس کو تین سال کے اندر اندر آباد کر لوتو اس کا فائدہ یہ ہوگا کہ بنجر زمینیں آباد ہوں گی اور ملک کی پیداوار میں اضافہ ہوگا اور ظاہر ہے کہ آدمی خود تنہا اس کو آباد نہیں کرسکتا، اس کو کچھ مزدور رکھنے پڑیں گے تو لوگوں کو روزگار ملے گا اور اگر تین سال میں یہ فوائد حاصل نہ ہوئے تو جا گیرختم، واپس لے کر کسی اور کو دی جائے گی تو اس میں مفاسد ہونے کا احتمال ہی نہیں۔

حضرت بلال بن حارث مزنی والنیئ کو نبی کریم صلافی نیجی نے جا گیر عطا فرمائی۔ انہوں نے کچھ حصہ تو آباد کیا اور زیادہ تر حصہ آباد نہ کرسکے، لہذا بعد میں وہ جا گیران سے واپس لے لی گئی۔(۲)

بعض لوگ تحدیدِ ملکیت والے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ دیکھوحضور اکرم مان تقالیکہ م نے جاگیرواپس لے لی، تووہ اس لیے واپس لی کہ انہوں نے تین سال تک اسے آبادنہیں کیا، اگر آباد کیا ہوتا تو واپس نہ لیتے۔

دوسری صورت ہے ہے کہ کسی شخص کو الیسی زمین جوسرکاری ملکیت ہے بطور حصہ دے دی جائے۔ اسلام میں بنجر زمین سرکاری ملکیت نہیں ہوتی، سرکاری



<sup>(</sup>۱) الخراج لابن آدم ص ۸٦ حديث (۲۸۷) طبع المكتبة السلفية - نيز طاحظه بوفق حنى كى مشهور كتاب بدائع الصنائع ١٩٤/٦ كتاب الاراضى / انواع الاراضى وبيان حكم كل نوع منها ـ

<sup>(</sup>٢) وكيصے الخراج لابن آدم ص ٨٩ (٢٩٤).

زمین وہ ہوتی ہے جس بنجر زمین کوسرکار نے آباد کیا، ان زمینوں میں سے کوئی
زمین کسی کو بطور مالکانہ حقوق کے ساتھ دے دی جائے کہ ہم تمہمیں بیز مین مالکانہ
حقوق کے ساتھ دیتے ہیں، تم اس کو استعال کرو۔ اس میں بیہ قید نہیں ہوتی کہ
تین سال تک آباد نہیں کی تو واپس لے لی جائے گی۔



تیسری صورت ہے ہے کہ زمین کی ملکیت اور مالکانہ حقوق تو نہیں دیے، لیکن زمین کی منفعت دے دی کہ زمین تو سرکار کی ہے، لیکن تم اس میں معین مدت تک کاشت کرکے پینے حاصل کرسکتے ہو، یہ دوسری قسم سے بھی اضعف ہے۔ اس پر بھی وہ ساری حدود وقیود عائد ہیں جو دوسری قسم پر تھیں اور یہ کام بھی بڑے نہیں ہوسکتا، اس کی تعداد بھی محدود رہے گی۔







## بلدنهم الله مواطعاني



اور چوشی صورت جو یورپ وغیرہ میں تھی کہ خراج وصول کرنے کا مالک بنادیا، اسلام میں یہ جائز نہیں جب تک کہ مقطع لہ یعنی جا گیردار مستحق زکوۃ نہ ہو، اگر وہ مستحق زکوۃ ہے ہیں کہتم فلاں زمین کاعشر وصول کرنا کیونکہ عشر کا مصرف مستحقینِ زکوۃ اور فقراء ہیں۔

فرض کریں کہ اگر کسی کو کہہ دیا کہ تم وہاں کاعشر وصول کرلواور وہ مستحق زکوۃ تھا، جونہی وہ عشر وصول کرنے کے بعد صاحب نصاب بنا، اگلے سال اس کوعشر وصول کرنے کا حق نہیں رہے گا تو بیہ جا گیر چل ہی نہیں سکتی۔

پہلی تین قسمیں ہوسکتی ہیں، ان میں سے دوقسمیں بڑی محدود ہیں۔ اگر زیادہ بڑے پیانے پر ہوسکتی ہے تو وہ پہلی قسم ہے بعنی ارضِ موات ۔ لہذا اسلام میں زیادہ تر جو زمین دی گئی ہے وہ ارضِ موات ہی تھی اور اس میں بھی اس بات کی یابندی تھی کہ تین سال کے اندر اندر خود آباد کریں۔

یہاں ایک بات اور سمجھ لیں کہ ارض موات کو یا تو آدمی خود کاشت کرکے آباد کرے یا مزدوری کے ذریعے اجرت پر کرایہ پر دے تو ٹھیک ہے، لیکن اگر کسی شخص کو ارضِ موات دی گئی تھی خود کاشت کرنے یا مزدوروں سے کاشت کرانے کے بجائے وہ زمین مزارعت پر دے دی، بٹائی پر دے دی اور کاشت کاروں سے کہا کہتم اس کو آباد کرو، جو کچھ پیداوار ہوگی وہ میرے اور تمہارے درمیان تقسیم ہوگی تو یہ عقدِ مزارعت فاسد ہے۔

اس لیے کہ عقدِ مزارعت کے لیے ضروری ہے کہ آدمی زمین کا مالک ہو، پھر کاشت کار سے عقدِ مزارعت کرسکتا ہے، ابھی جب کہ زمین آباد نہیں ہوئی وہ اس کا مالک نہیں بنا اور جب مالک نہیں بنا تو عقدِ مزارعت کیسا؟



مُوَعِظِعُمُ فَي اللهِ الله

لہذا اس صورت میں جو کاشت کار کام کرے آباد کرے گا وہی اس کا مالک بن جائے گا، جا گیردار مالک نہیں ہے گا جو کاشت کارعملاً کام کرے گا

"منأحيئ أرضاميتاً فهي له"(١)

کے اصول کے مطابق وہی مالک بنے گا، جاگیردار اس صورت میں فائدہ اٹھا سکتا ہے جب وہ خود آباد کرے یا اجرت دے کر مزدوروں سے آباد کرائے، ورنہ مالک نہیں بنے گا۔

یہ نظام صدیوں سے مسلمانوں کے اندر جاری رہا اور اس کے نتیج میں بڑی بڑی زمینیں لوگوں کے پاس آئیں، لیکن اس قتم کا کوئی مفسدہ پیدا نہیں ہوا جو جا گیرداری نظام کے مفاسد میں شار کیا جاتا ہے، بلکہ اس سے فائدہ ہوا ہے کہ غیر آباد زمینیں آباد ہوئیں، مکی پیداوار میں اضافہ ہوا، لوگوں کو روزگار ملا اور عشر وخراج کی مقدار زیادہ ہوئی جس سے فقراء اور مساکین کو فائدہ پہنچا۔ اور ایبا بھی نہیں ہوا کہ ان جا گیرداروں نے کوئی سیاسی یا معاشی تسلط حاصل کر کے امراء اور فلفاء کواسیخ فیصلوں کا تابع بنایا اور اپنی جا گیروں کو فساد کا ذریعہ بنایا ہو۔

ال لیے اسلام میں عطاء جا گیر کا جوتصوّر ہے وہ اس عطاء جا گیر سے بالکل مختلف ہے جو بورپ میں شروع ہوا اور بعد میں ایشیا میں بھیلا، البتہ پاکتان، ہندوستان اور برصغیر میں چونکہ مرتول تک انگریز کا تسلط اور انگریز کے اثرات رہے، اس وجہ سے اس میں کوئی شک نہیں کہ یہاں بعض علاقوں میں اس قسم کا



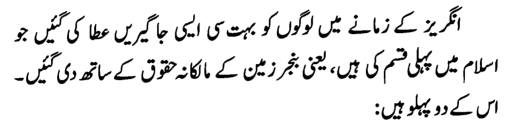
<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۱۷۸/۳ (۳۰۷۳) و سنن التر مذی ۵۵/۳ (۱۳۷۸-۱۳۷۹) و قال هذا حدیث حسن صحیح۔

## بلدنهم المنافقة



جا گیرداری نظام رائج رہا جو یورپ میں تھا جیبا کہ میں نے عرض کیا کہ سرداری نظام میں بھی ای قتم کے نظام کے باقی ماندہ اثرات ہیں جن کوختم کرنا ضروری ہے۔

# انگریز کی عطا کردہ جا گیریں



بعض مرتبہ وہ اراضی بطور رشوت دی گئیں اور رشوت بھی مسلمانوں سے غداری کرنے پرجس وقت مسلمان انگریزوں کو ملک سے نکالنے کے لیے جد وجہد میں مصروف ہے، انگریز نے مسلمانوں میں ہی کچھالوگوں کو ان کا جاسوس مقرر کر رکھا تھا، وہ مسلمانوں سے غداری کرکے انگریز کو خبریں پہنچایا کرتے ہے کہ فلاں لوگ آپ کے خلاف بیسازش کر رہے ہیں، انگریز کے ہاں اس جاسوی کی بڑی قبلت تھی۔ اس غداری کے نتیج میں بطور رشوت یا بطور اجرت (اسلامی نقطہ نظر قبیت وہ رشوت ہی ہے کیونکہ وہ مسلمانوں سے غداری کی اجرت ہے) ان کو رمینیں اور جا گیریں دی گئیں۔

# غداری کے عوض حاصل کردہ جا گیروں کا حکم

اس طرح غداری کے عوض جو زمینیں یا جا گیریں دی گئیں شرعاً ان کا جا گیروں کو اپنے پاس رکھنا جائز ہی نہیں، اس لیے کہ معقود علیہ غداری ہے، لہذا اس کی اجرت میں جو کچھ ملا وہ بھی حرام ہے ان کے لیے ان کو اپنے پاس



#### مَوْعِفُونِي إِنَّا مِلانِكُمُ

رکھنا بھی حرام ہے۔

البتہ اگر انہوں نے ان زمینوں کو آباد کر لیا ہوتو ان پر ان کی ملکیت ثابت ہوجائے گی یا نہیں؟ یہ بات محل نظر ہے، امام ابو صنیفہ رائے گئی یا نہیں؟ یہ بات محل نظر ہے، امام ابو صنیفہ رائے گئی ہو اور یہاں جو ملک تب آتی ہے (۱) جب حکومت نے اس کی اجازت دی ہو اور یہاں جو اجازت دی گئی، وہ چونکہ غداری کے صلے میں ملی تھی اس لیے اس کا معتبر ہونا محل نظر ہے۔

## 🗐 کسی خدمت کے صلے میں دی گئی انگریزی حکومت کی جا گیر کا حکم

جو جا گیریں غداری کے نتیج میں نہیں، بلکہ کسی خدمت کے عوض دی گئیں وہ صحیح ہیں اس میں اسلامی اعتبار سے شرط یہ ہے کہ جا گیردار نے اس کو اسلامی طریقہ سے آباد کر لیا، چاہے خود کیا ہو یا مزدوروں سے آباد کر الیا ہوتو اس کی ملکیت صحیح ہوگئ، لیکن اگر آباد نہیں کیا تو جتنے حصے کو آباد نہیں کیا وہ اس کی ملکیت میں نہیں آیا۔

## 🕸 سرحداور پنجاب کے شاملات کا حکم

سرحد اور پنجاب کے شاملات کے علاقے اس قسم کے ہیں انگریز نے نام کھ دیے کہ فلال کے لیے ہے، لیکن ان لوگوں نے اس میں آباد کاری کا کوئی کام نہیں کیا، اس لیے وہ ان کی ملکیت میں نہیں آئی، لیکن جن کو آباد کر لیا وہ ان کی ملکیت میں آگئیں۔

(۱) بدائع الصنائع ٦/١٩٤\_





THE STATE OF THE S

#### ایک غلط فہی کا ازالہ

ہمارے دور میں بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ یہ دوسری قسم بھی ملکیت میں نہیں آتی (جس کو آباد کر لیا ہو)۔ اس کی دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ یہ ساری زمینی مسلمانوں کی تھیں، انگریز کے قبضے سے پہلے مسلمانوں کی عکومت تھی اس لیے ساری زمینیں مسلمانوں کی تھیں، انگریز نے جو قبضہ کیا وہ ناحق تھا، جب قبضہ ناحق تھا تو کسی کو جا گیر دینے کا بھی کوئی حق نہ تھا، اگر کسی کو دے گا تو وہ اس کا ما لک نہیں سے گا۔

لین در حقیقت یه دلیل درست نہیں، یه جذباتی دلیل ہے فقہی دلیل نہیں،
اس لیے کہ فقہ کا مسلمہ اصول ہے اس طور پر کہ حفیہ کے نزدیک اگر مسلمانوں کی
زمین پر کافروں کا استیلاء ہوجائے تو کافر اس کے مالک بن جاتے ہیں،
استیلاءِ کفار موجب ملک ہوتا ہے، اصول الشاشی(۱) وغیرہ میں اشارة النص کی
مثال ہے



#### لِلْفُقَرَآءِ الْمُهْجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخْرِجُوًا مِنْ دِيَارِهِمْ

قرآنِ کریم نے ان مہاجرین کو، جو مکہ مکرمہ میں بڑی بڑی جائیدادیں چھ جی قرآنِ کریم نے ان مہاجرین کو، جو مکہ مکرمہ میں بڑی بڑی جائیدادیں چھوڑ کے آئے ہیں جن پرمشرکین نہیں، حالانکہ وہاں بڑی بڑی جائیدادیں چھوڑ کے آئے ہیں جن پرمشرکین قابض ہو گئے تھے۔

<sup>(</sup>۱) اصول الشاشي ص ١٠١ فصل في متعلقات النصوص-طبع دار الكتاب العربي. وبدائع الصنائع ١٢٨/٧ كتاب السير/فصل في بيان حكم الاستيلاء من الكفرة على اموال المسلمين-

معلوم ہوا کہ مشرکین کے اس قبضے کو اسلام نے تسلیم کرکے یہ کہہ دیا کہ یہ ان کی ملکیت سے نکالی گئیں، تو استیلاء کفار موجب ملک ہوتا ہے، انگریز جب یا کستان اور ہندوستان کی اراضی پر قابض ہوا تو وہ اراضی اس کی ملکیت میں آگئیں، اب وہ جس کو دیں وہ اس کا مالک بن جائے گا۔ جب کہ مشروع طریقے سے دینا ہو، بطور رشوت یا غداری کی اجرت کے طور پر نہ ہو اور یہ جو زمین اور جا گیریں ہیں ان میں دونوں قسم کی ہیں، بعض وہ ہیں جو غداری کے صلہ میں دی گئی ہیں اور بعض وہ ہیں جو غداری کے صلہ میں دی گئی ہیں اور بعض وہ ہیں جو خدمات کے صلہ میں دی گئی ہیں۔

## ﴿ كَيَا انْكُرِيزُولِ كَى عطا كرده سب جا گيريں غلط ہيں؟

لہذا یہ بات جو کہی جاتی ہے کہ انگریزوں نے جتنی جا گیریں دی ہیں سب غلط ہیں سب سے واپس لینی چاہیے، یہ بات شرعی اعتبار سے بھی درست نہیں، اس کا مطلب ہے کہ گیہوں کے ساتھ گھن کو بھی پیس دیا جائے، جو جائز طریقے سے مالک بنے ہیں ان کومحروم کردیا جائے، یہ بات درست نہیں۔

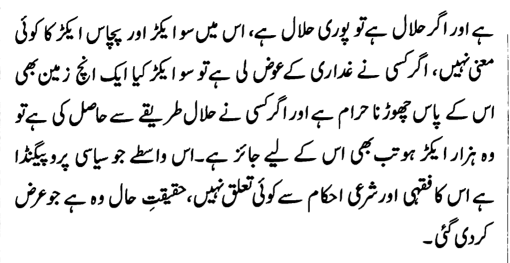
ہمارے ملک کی تمام سیاس پارٹیوں نے ان احکام کو مدنظر رکھے بغیر بلا استثنا یہ کہہ دیا کہ یہ زمینیں سب سے واپس لی جا عیں گی، چاہے یہ بات دین جماعتوں نے کہی ہو یہ بات شرعی نقطہ نظر سے درست نہیں ہے، بلکہ اس تفصیل کے مطابق واپس لینا درست ہوگی کہ جن کے بارے میں یہ ثابت ہوجائے کہ انہوں نے نداری کرکے حاصل کی ہیں۔

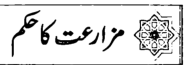
یہ عجیب قصہ ہے کہ کہتے ہیں کہ سو ایکڑ چھوڑ دیں گے، باتی واپس لے لیں گے، پاتی واپس لے لیں گے۔ اگر حرام ہے تو پوری حرام کے، پچاس ایکڑ چھوڑ دیں گے اور باتی واپس لیس گے۔ اگر حرام ہے تو پوری حرام



## مدنه المنافقة الموافقاني





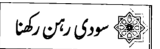


بعض لوگ جا گیری نظام کا ذکر کرتے ہوئے مزارعت کو بھی اس کی لپیٹ میں لے کر کہتے ہیں کہ زمین دارانہ نظام بھی ختم کرنا چاہیے۔حالانکہ زمین دارانہ نظام کی جو خرابیاں ہیں وہ در حقیقت زمین دارانہ نظام کی خرابیاں ہیں، بلکہ افراد کے غیر شرعی طرزِ عمل کی خرابیاں ہیں۔

ہمارے بعض معاشروں میں خاص طور پر پنجاب یا سرحد کے بعض علاقوں میں یوں ہوتا ہے کہ ہم تم کو زمین کاشت کے لیے مزارعت پر دے رہے ہیں، لیکن تہمیں فلاں فلاں شرطوں کی پابندی کرنی ہوگی، ہماری بیٹی کی شادی ہوگی تو تمہیں اتنا غلہ فراہم کرنا ہوگا، ہمارے بیچ کی ختنہ ہوگی تو تمہیں اتنا علمہ فراہم کرنا ہوگا، ہمارے بیچ کی ختنہ ہوگی تو تمہیں اتنا گھی لا کر دینا ہوگا وغیرہ وغیرہ اور بیگاریعتی ایسی محنت جس کا کوئی صلہ ہیں وہ ان پر عائد کی جاتی ہے، مثلاً ہم کوشی بنارہے ہیں ہمارے گھر کی تعمیر کرو، کوئی صلہ یا اجرت نہیں، تو اس قسم کی باتیں ہیں جو ہمارے معاشرے میں پھیلی ہوئی ہیں اس نے زمین دارانہ نظام کوخراب کردیا ہے۔



دوسرا یہ کہ مزارع کا ساجی رتبہ بہت فروتر بنایا ہوا ہے، یہاں تک کہ پنجاب میں اس کو گئی کہتے ہیں، گئی کے معنی ہیں کمینے، تو کاشت کار کانام کمی ہنجاب میں اس کو گئی کہتے ہیں، گئی ہے، اس کو حقیر اور ذلیل سمجھ کر اس کی بے، کہاجا تا ہے کہ بیتو ہمارا کئی ہے، اس کو حقیر اور ذلیل سمجھ کر اس کی بعری تی کی جاتی ہے، بیسب باتیں ناجائز اور حرام ہیں، نفسِ مزارعت کے اندر کوئی خرابی نہیں اگر دوآ دمیوں کے درمیان برابری کی بنیاد پر معاملہ ہو جیسا کہ دوشر یکوں کے درمیان معاملہ ہوتا ہے، خرابی ان شرائط فاسدہ کی وجہ سے ہے، دوشر یکوں کے درمیان معاملہ ہوتا ہے، خرابی ان شرائط فاسدہ کی وجہ سے ہے، ان شرائط فاسدہ کی دورکرنا چاہیے۔



ان مفاسد کے علاوہ ایک بہت بڑا رواج سودی رہن کا ہے کہ قرضہ دیا اور زمین رہن کا ہے کہ قرضہ دیا اور زمین رہن رکھ لی، قرض دینے والا اس میں کاشت کر رہا ہے اور قرضے سے گئ ازیادہ اس زمین سے وصول کرچکا،لیکن پھر بھی زمین نہیں چھوڑ رہا۔

اس قتم کے بعض مسائل ہیں جنہوں نے ہمارے نظامِ اراضی کوخراب کیا ہے اور اشتراکیت کا جو پروپیگنڈہ ہے کہ زمین داری نظام ہی غلط ہے اس سے مرعوب ہونے کے بجائے نظامِ اراضی کی اصلاح کا جوضیح طریقہ شریعت نے مقرر کیا دہ اختیار کرنا چاہیے۔

سوال: اندرونِ سندھ میں حکومت پاکتان کی طرف سے ہاریوں میں زمینیں تقسیم کی جاتی ہیں، جب حکومت برلتی ہے تو نئ حکومت ان زمینوں کو دوبارہ ضبط کر لیتی ہے اور اپنے بعض حامیوں کو دے دیتی ہے، بعض وفعہ بنجر زمینیں بھی ہوتی ہیں جن کوسلطان نے آباد نہیں کیا، آیا ایسی زمینیں دینا جائز ہے یا نہیں؟

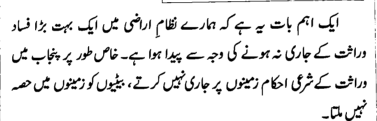


### مِدنهم إلى مُواعظِعماني



جواب: جب حکومت بنجر زمین دے رہی ہے تو اس کو لینا اور آباد کرنا جائز ہے اور آباد کرنا جائز ہے اور آباد کرنے سے وہ مالک ہوجائے گا، اس کے بعد اگر دوسری حکومت واپس لے گی تو اس کے لیے وہ لینا شرعاً جائز نہیں، ہم نے سپریم کورٹ میں بیہ فیصلہ دیا تھا کہ اگر کسی کے ساتھ ایسا ہوا ہے تو وہ عدالت میں دعوی کرکے واپس لے سکتا ہے۔ (۱)

### 🥞 زمین کی وراشت کا مسئله



تو زمینوں میں وراخت کے جاری نہ ہونے کے نتیج میں زمینوں میں ارتکاز پیدا ہوگیا ہے، اگر وراخت کے شرعی احکام جاری ہوتے تو بھی بھی اتنے بڑے بڑے رقبے ایک آدمی کی ملکیت نہ رہتے۔ سوڈ پڑھ سوسال کا عرصہ گزرچکا ہے، اگر اس میں وراخت جاری ہوئی ہوتی تو آج کسی کے پاس ایک ہزار ایکڑ رہنے کا تصور بھی نہیں ہوتا، بلکہ وہ خود بخو تقسیم ہوجاتی۔

آج بھی اگر کوئی اسلامی حکومت آئے تو اس پر واجب ہے کہ اس دن سے وراثت کے احکام جاری کرے اس لیے کہ جن لوگوں کے حقوق ختم کیے گئے، زائل کیے گئے یا مارے گئے اس کے حقوق مرور ایام سے ضائع نہیں ہوئے،



<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لیے ملاحظ فرمائی "عدالتی فیصلی طلہ دوم، صلحہ ۱۵ تا ۲۰۱-

مُواعِمًا في الله الله

اس لیے اس دن سے وراثت جاری ہوگی، اگر ایسا ہوجائے تو آپ دیکھیں کہ آج کسی کے پاس ایک ہزار ایکڑ تو در کنار پانچ سوا یکڑ بھی نہیں ہوگی۔

اسلام نے گزوں اور ایکڑوں کے حساب سے تحدید ملکیت نہیں گی، اس واسطے کہ گزوں اور ایکڑوں کے حساب سے جو تحدید ملکیت کی جاتی ہے وہ بھی نہیں چلتی۔ بیتحدید ایوب خان نے کی، پھر بھٹو صاحب نے کی۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ کرنے والوں نے بیر کیا کہ ٹھیک ہے بھائی، پہلے بیہ ہوا تھا کہ ایک ہزار ایکڑ سے زیادہ زمین نہیں ہوسکتی تھی، اب جس کے یاس یا نچ ہزار ایکڑ ہے اس نے جار ہزار ایکراینے ان جار ہار یوں کے نام کردیں جن بے جاروں کو پتہ تک نہیں کہ بیان کے نام ہے، ان سے کہا گیا کہ یہاں انگوٹھا لگادیں، انہوں نے انگوٹھا لگادیا کہ میں نے ایک ہزار ایکر وصول کرلی، اب وہ اس کے نام پرآگئ، نام بدل گئے،لیکن ہے وہ پانچ ہزار اس کی۔ بھٹو صاحب مرحوم نے سوا یکڑ کی تحدید کردی، اس نے دس ہار یوں کے نام کردی، تو اس کے یاس تو یانچ ہزار ایکر ہی ربی، لیکن نام بدل گئے تو گزوں اور ایکروں کے حساب سے جو تحدید ہوتی ہے وہ سوائے فراڈ کے اور کچھ نہیں ہوتا، اسلام نے گزوں اور ایکروں کے حساب سے تحدید نہیں کی الیکن نظام ایسا بنایا ہے کہ مال کارکوئی آدمی زیادہ رقبے کا مالک نہیں رہ سکتا۔

جب میراث جاری ہوگی تو ایک آدمی کے انقال سے ایک رقبہ زمین آٹھ دس حصول میں تقلیم ہوجائے گی اور اس کا بھی انقال ہوگیا تو اور زیادہ تقلیم ہوجائے گی اور اس کا بھی انقال ہوگیا تو اور زیادہ تقلیم ہوجائے گی، تو اس طرح بھی بڑا رقبہ ایک آدمی کی ملکیت نہیں رہ سکتا، جس کے نتیج میں وہ مفاسد جو آج پیدا ہورہے ہیں یہ پیدائہیں ہوں گے۔









## بدنهم المرافعة



آج شریعت کے احکام پر کوئی عمل نہیں کرتا اور کہتے ہیں کہ گزوں اور ایکٹروں کے اور نہ ایکٹروں کے حماب سے تقسیم کرو اور باقی چھین لوجس کا نہ شرعی جواز ہے اور نہ ہی یہ مسئلہ کا صحیح حل ہے۔

سوال: اگر ایک حکومت ہے کم قیمت میں یا ناجائز طریقے ہے کوئی زمین حاصل کرے تو اس کا کیا تھم ہے؟

جواب: اس کا حاصل ہے ہے کہ ہر زمین کی سرکاری طور پر پچھ قیمت متعین ہوتی ہے، اگر امام سرکاری قیمت کے مطابق دے تو یہ جائز ہے بشرطیکہ وہ بازار کی زمینوں سے غبنِ فاحش نہ ہو۔

لیکن اگر غبن فاحش ہے تو غبنِ فاحش کے ساتھ کسی کو دینا درست نہیں ہے۔ امام کوحق نہیں ہے کہ بیت المال کی زمین سے کسی کوغبن فاحش کے ساتھ سستی قیمت پر دے دے، اگر دے گا تو وہ ناجائز ہوگا اور اگر کسی نے رشوت کے طور پر لی ہے تو وہ بطریقِ اولی ناجائز ہے۔

سوال: انگریز نے لوگوں کو جو زمینیں دی ہیں یہ تقریباً ایک صدی پہلے کا واقعہ ہے اور انگریز رخصت ہو چکا ہے، آج کے دور میں اس عطاء کے گواہ اور ریکارڈ بھی نہیں ہے؟

جواب: میں نے ذاتی طور پر اس کی تحقیق کی ہے، ایک ایک زمین اور ایک ایک زمین اور ایک ایک دیارڈ نہیں ہے، کس کو ایک ایک چپہ کا ریکارڈ نہیں ہے، کس کو دی گئی؟ اصلاً کس کے نام ہے اور کس کو منتقل ہوئی؟ سب پچھ موجود ہے، ویسے انگریز کا نظام حکومت بڑا زبردست تھا، ہمارے ہاں ہندوستان و پاکستان میں جو زمینیں تھیں مغلیہ دور میں ان کا با قاعدہ منظم ریکارڈ نہیں تھا، انگریز نے آکر اس

ك ايك ايك چيكاريكار في باليا، اس كريكار في كروطريقي إلى:

ایک طرابتہ تو یہ ہے کہ بندوبت کے دفاتر میں ریکارڈ موجود ہے۔

دوسراطریقہ یہ ہے کہ اس نے کتابیں لکھ کر چھاپ دیں، ہر ضلع اور ڈویڈن کا ریکارڈ لکھ دیا، یہ چھی ہوئی کتابیں موجود ہیں۔ میں جس زمانے میں اس کی تحقیق کر رہا تھا، ہزارہ کے ایک گاؤں کا مسلہ تھا اس موضوع پر جھے فیصلہ لکھنا تھا اس لیے جھے تحقیق کرنی پڑی، اس وقت دیکھا کہ انگریز نے انتظام کے اندر کیا کمال دکھایا ہے، اس نے ایک ایک گاؤں، ایک ایک گل، ایک ایک رقبے کا دیکارڈ بنایا ہے، نہ یہ کہ صرف دفتروں میں ہے، بلکہ کتابوں کی شکل میں چھاپ کے رکھ دیا ہے اور وہاں کے جو رسم ورواج سے سارے تفصیل سے لکھ کر چلاگیا ہے کہ فلال علاقہ میں بیرواج تھا وغیرہ۔

پہلے یہ تھا اور اب یہ ہے کہ فلال تاریخ سے فلال تک یہ رواج رہا، یہ ہوا وہ مب لکھ کر چلا گیا، اس واسطے یہ ریکارڈ نکالنا مشکل نہیں ہے۔ اگر حکومت ایک اراضی کمیشن بنادے کہ بھائی تم چھان بین کروتو کوئی دشواری نہیں ہے، بڑے آرام سے فکل آئے گا اور اطمینان سے اس کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔

اور میں کہتا ہوں کہ ان باتوں کو بھی چھوڑ و، صرف وراثت کے احکام جاری کردو، پھر دیکھوان بڑے بڑے رقبوں کا کیا بٹاہے۔

وأخردعوانا ان الحمد مله رب العالمين





بدنا الموافقان

حقوق وفرائض



حقوق وفرائض

( ذکر وفکرص ۹۰)

مُواكِفًا عَمَّا كَيْ الْمُ

۲II



## بالله ارَمِ الرَحْمِ

## حقوق وفرائض



شیخ الہندمولانا محود الحسن رائیا ہے جو ہمارے ماضی قریب کی ان شخصیتوں میں سے سے جن کی مثالیں ہر دور میں گئی چئی ہوا کرتی ہیں، ان کا اردو ترجمہ قرآن اور تغییر مشہور و معروف ہے۔ اس کے علاوہ آزادی ہند کے سلسلے میں ان کی تخریک ریشمی رومال اور تحریکِ خلافت میں ان کی سرگرم خدمات ہماری تاریخ کا روشن باب ہیں، وہ دار العلوم دیوبند کے پہلے طالب علم سے اور پھرتعلیم سے فراغت کے بعد دارالعلوم دیوبند ہی میں عمر بھر تدریبی خدمات انجام دیتے در ہے، یہاں تک کہ '' شیخ الحدیث' کے منصب پر فائز ہوئے اور ماضی قریب کے بیشار مشاہیر نے ان کی شاگردی کا اعزاز حاصل کیا۔



جب وہ دارالعلوم دیوبند میں'' شیخ الحدیث' کے طور پر تدریی خدمات انجام دے رہے تھے تو دارالعلوم کی مجلس شوریٰ نے محسوس کیا کہ اُن کی شخواہ اُن کے منصب، ان کے علم وفضل اور ان کی خدمات کے لحاظ سے بہت کم، بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے، ان کا کوئی اور ذریعۂ آمدنی بھی نہیں ہے اور ضروریا ت

بلرنسسم

بڑھتی جارہی ہیں، چنانچہ مجلس شوریٰ نے باتفاق رائے فیصلہ کیا کہ مولانا (رالیہٰیہ)
کی تخواہ میں اضافہ کیا جائے اور اس مضمون کا ایک حکم نامہ مجلس شوری کی طرف
سے جاری کردیا گیا۔

جوصاحب مولانا کے پاس مجلس شوری کے فیصلے کی خبر لے کر گئے انہیں یقینا یہ امید ہوگی کہ مولانا یہ خبرسن کرخوش ہول گے، لیکن معاملہ برعکس ہوا، مولانا یہ خبرسن کر پریشان ہوگئے اور فوراً مجلسِ شوری کے ارکان کے نام ایک درخواست لکھی جس کا مضمون یہ تھا کہ

"میری تخواہ میں اضافہ کیا جارہا ہے۔ یہ اطلاع میرے لیے میری تخواہ میں اضافہ کیا جارہا ہے۔ یہ اطلاع میری عرک زیادتی سخت تثویش کا موجب ہے، اس لیے کہ میری عمر کی زیادتی اور دوسری مصروفیات کی وجہ سے اب دارالعلوم میں میرے ذعے پڑھانے کے گئے ہیں، جبکہ اس سے نہلے میرے ذعے زیادہ گھنٹے ہم رکھے گئے ہیں، جبکہ اس کا تقاضہ تو یہ تھا کہ مجلس شوری میری تخواہ کم کرنے پر غور کرتی، چہ جائیکہ میری تخواہ میں اضافے پر سوچا جائے۔ لہذا میری درخواست ہے کہ میری تخواہ بڑھانے کا فیصلہ واپس لیا درخواست ہے کہ میری تخواہ بڑھانے کا فیصلہ واپس لیا جائے اور اوقات کے لحاظ سے تخواہ کم کرنے پر غور کیا جائے۔ اور اوقات کے لحاظ سے تخواہ کم کرنے پر غور کیا جائے۔ ایک اور اوقات کے لحاظ سے تخواہ کم کرنے پر غور کیا جائے۔ ایک اور اوقات کے لحاظ سے تخواہ کم کرنے پر غور کیا جائے۔ ایک اور اوقات کے لحاظ سے تخواہ کم کرنے پر غور کیا جائے۔ ایک ایک ایک ایک کرنے پر غور کیا

آج ہم جس ماحول میں جی رہے ہیں اس میں اگر کوئی ملازم اس مضمون کی درخواست اپنی انتظامیہ کے نام تحریر کرے تو یہی گمان ہوگا کہ اس درخواست



-



کے ذریعے ملازم نے اپنی انظامیہ پر بھر پور طنز کیا ہے۔ وہ اپنی تخواہ میں اضافے کی مقدار سے نہ صرف یہ کہ مطمئن نہیں ہے، بلکہ اسے انظامیہ پر سنگین اعتراض ہے کہ اس نے یہ معمولی اضافہ کر کے اس کی تو ہین کی ہے، لہذا اس نے جلے کئے لیجے میں بیطنز آمیز خط تحریر کیا ہے۔

لیکن حضرت شیخ الهند رالله نے جودرخواست کھی تھی اس میں دور دور طنز کا کوئی شائبہ نہیں تھا، وہ واقعتاً یہ سمجھتے تھے کہ تخواہ میں جو اضافہ ہوگا، شاید وہ ان کے کام کے لحاظ سے دیانتا درست نہ ہو۔ اس لیے کہ اس ماحول میں ایسے حضرات کی اچھی خاصی تعداد تھی جو اپنے تدریسی اوقات کے ایک ایک منٹ کا حساب رکھتے تھے، کہ یہ ان کا بکا ہوا وقت ہے جو کسی اور کام میں استعال نہیں کیا جاسکتا۔

کیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رہ تھانہ بھون (ضلع مظفر نگر) میں جو مدرسہ قائم کیا تھا، اس میں ہر استاد کا معمول تھا کہ اگر مدرسے کے اوقات میں اپنا کوئی ضروری ذاتی کام پیش آجاتا یا ملازمت کے اوقات میں ان کے پاس کوئی ذاتی مہمان ملنے کے لیے آجاتا تو وہ گھڑی دیکھ کر اوقات میں ان کے پاس کوئی ذاتی مہمان ملنے کے لیے آجاتا تو وہ گھڑی دیکھ کر این نوٹ کر لیا کرتے ہے کہ اتنا وقت اپنے ذاتی کام میں صرف ہوا اور مہینے کے ختم پر ان اوقات کا مجموعہ بناکر انتظامیہ کو از خود درخواست پیش کرتے ہے کہ اس ماہ ہماری شخواہ سے استے روپے کاٹ لیے جائیں، کیونکہ اتنا وقت ہم نے دوسرے کام میں خرج کیا ہے۔

یہ ہے اس فرض شناس معاشرے کی ایک ہلکی سی تصویر جو اسلام پیدا کرنا چاہتا ہے۔

آج ہارے معاشرے میں ہر طرف ''حقوق'' حاصل کرنے کی صدائیں



گونج رہی ہیں، ای مقصد کے تحت بے شار ادارے، انجمنیں اور جماعتیں قائم ہیں اور جماعتیں قائم ہیں اور جرخص اپنے حقوق کے نام پر زیادہ سے زیادہ مفادات حاصل کرنے کی فکر میں منہمک ہے، لیکن اس پہلو کی طرف توجہ بہت کم لوگوں کو ہوتی ہے کہ حقوق (Rights) ہمیشہ فرائض (Obligations) سے وابستہ ہوتے ہیں، بلکہ درحقیقت انہی سے بیدا ہوتے ہیں اور جوشخص اپنے فرائض کما حقہ ادا نہ کرے، اس کے لیے اپنے متعلقہ حقوق کے مطالبے کا کوئی جواز نہیں ہے۔

اسلامی تعلیمات کا مزان ہیہ ہے کہ وہ نہ صرف ہر فرد کو اپنے فرائض کی ادائیگ کی طرف متوجہ کرتی ہیں، بلکہ دل میں اصل فکر ہی ہے پیدا کرتی ہیں کہ کہیں ادائیگ کی طرف متوجہ کرتی ہیں، بلکہ دل میں اصل فکر ہی ہے پیدا کرتی ہیں کہ ہوسکتا مجھ سے اپنے فرائض کی ادائیگی میں کوئی کو تنا میں چھپالوں اور اس کے دنیوی نتائج سے محفوظ ہوجاؤں، لیکن ظاہر ہے کہ کوئی کو تاہی، خواہ وہ کتنی معمولی کیوں نہ ہو، اللہ تعالی سے نہیں چھپا سکتا۔ جب ہے فکر کی شخص میں پیدا ہوجاتی ہے تو اس کا اصل مسلم حقوق کے حصول کے بچائے فرائض کی ادائیگی بن جاتا ہے۔ پھر وہ اسپنے جائز حقوق بھی پھونک کی وصول کرتا ہے کہ کہیں وصول شدہ حق کا اپند راٹھیے کو ون ادا کردہ فریضے سے زیادہ نہ ہوجائے۔ یہی فکر تھی جس نے شیخ الہند راٹھیے کو ون درخواست دینے پر مجبور کیا۔



اگریدفکر معاشرے میں عام ہوجائے تو سب کے حقوق خود بخو د ادا ہونے شروع ہوجائیں اور حق تلفیوں کی شرح کھٹی چلی جائے، اس لیے کہ ایک شخص کا فریضہ دوسرے کا حق ہے اور جب پہلا شخص اپنا فریضہ ادا کرے گا تو دوسرے کا حق خود بخو د ادا ہوجائے گا، شوہرا پنے فرائض ادا کرے تو بیوی کے حقوق ادا ہوں

The state of the s

گ، بوی اپنے فرائض ادا کرے تو شوہر کے حقوق ادا ہوں گے، افسراپنے فرائض بجا لائے تو ماتحت کو اس کے حقوق ملیں گے اور ماتحت اپنے فرائف بجالائے تو افسر کو اس کے حقوق ملیں گے۔ غرض دو طرفہ تعلقات کی خوشگواری کا اصل راز یہی ہے کہ ہر فریق اپنی ذھے داری محسوس کر کے اس سے ٹھیک ٹھیک عہدہ بر آ ہو، تو دونوں میں سے کسی کوحق کی تلفی کی کوئی جائز شکایت پیدا نہیں ہوگئی۔

لیکن یہ فکر معاشرے میں اس وقت تک عام نہیں ہوسکتی، جب تک اس میں فکر آخرت کی آبیاری نہ کی جائے،آج ہم عقیدہ آخرت پر ایمان رکھنے کا زبان سے خواہ کتنا اعلان کرتے ہوں،لیکن ہماری عملی زندگی میں اس عقیدے کا کوئی پر تو عمو ما نظر نہیں آتا۔ ہماری ساری دوڑ دھوپ کا محور یہ ہے کہ روپ پیے اور مال و اسباب کی گنتی میں اضافہ کس طرح ہو؟ یہی بات زندگی کا اصل مقصد بن چکل ہے اور یہی ہماری ساری معاشی سرگرمیوں کا آخری مطمع نظر ہے۔

چنانچ اگر ہم کہیں ملازمت کررہے ہیں تو ہماری سوچ کا بنیادی نقط یہ ہے کہ اپنی تنخواہ اور گریڈ میں اضافہ کس طرح کیا جائے؟ اور ملازم کو حاصل ہونے والی دوسری سہولتیں زیادہ سے زیادہ کس طرح حاصل کی جاسکتی ہیں؟ اس کے لیے ہم انفرادی درخواستوں سے لے کر اجتماعی سودا کاری تک اور چاپلوی سے لے کر دھونس دھاندلی تک، ہر حربہ استعال کرنے کے لیے تیار ہیں، لیکن ہم میں لی کر دھونس دھاندلی تک، ہر حربہ استعال کرنے کے لیے تیار ہیں، لیکن ہم میں یہ فکرر کھنے والے بہت کم لوگ ہیں ( گو بحد للد نایاب نہیں ) کہ جو پھی ال رہا ہے دہ ہماری کارکردگی کے لحاظ سے حلال بھی ہے کہ نہیں؟ جب اپنے لیے پچھ وصول کرنے کا وقت آئے تو ہمیں یہ حدیث تو خوب یاد ہوتی ہے کہ



### ''مزدور کی مزدوری اس کا پسینہ خشک ہونے سے پہلے ادا کرو''(۱)

لیکن بیہ در میصنے کی ضرورت ہم میں سے بہت کم لوگ محسوس کرتے ہیں کہ پیدنہ واقعی نکلا بھی ہے کہ ہیں؟

اس صورتِ حال کی وجہ یہ ہے کہ ہم اپنے حقوق کے معاطے میں تو بہت حیاس ہیں، لیکن فرائض کے معاطے میں حیاس نہیں اور جب کسی بھی فریق کو اپنے فرائض کی فکر نہ ہوتو اس کا لازمی نتیجہ یہی ہوتا ہے کہ سب کے حقوق پامال ہوتے ہیں، معاشرے میں جھڑوں، تنازعات اور مطالبات کی چیخ پکار کے سوا کچھ سنائی نہیں دیتا۔ لوگوں کی زبانیں کھل جاتی ہیں اور کان بند ہوجاتے ہیں اور جب ضمیر کوموت کی نیندسلانے کے بعد کوئی کسی کی نہیں سنتا تو لوگ آخری چارہ کار ای کو سجھتے ہیں کہ جس کو جو چیز ہاتھ لگ جائے، لے بھاگے، چنانچہ نوبت کو اور جھینا جھپٹی اور لوٹ کھسوٹ تک پہنچ کر رہتی ہے۔

اپنے گردو پیش میں نظر دوڑا کر دیکھیں تو یہی منظر دکھائی دیتا ہے اور اس سے پریشان ہر مخض ہے، لیکن افراتفری کے اس عالم میں بیر سوچنے سمجھنے کی

(۱) سنن ابن ماجه ۹۳/۷ (۲٤٤٣) و قال البوصيرى فى "مصباح الزجاجة" (۲۵/۳): هذا إسنادضعيف، و هب بن سعيد هو عبد الو هاب بن سعيد، و عبد الرحن بن زيد، و هما ضعيفان ، لكن نقل عبد العظيم المنذري الحافظ في "كتاب الترغيب": إن عبد الرحن بن زيد و ثق، و قال: قال ابن عدي: أحاديثه حسان ، قال: و هو ممن احتمله الناس و صدقه بعضهم، و هو ممن يكتب حديثه ، قال: و و هب ابن سعيد و ثقه ابن حبان و غيره انتهى ، فعلى هذا يكون الإسناد حسنا والله أعلم ، وأصله في "صحيح وغيره انتهى ، فعلى هذا يكون الإسناد حسنا والله أعلم ، وأصله في "صحيح البخاري" و غيره من حديث أبي هريرة ، لكن إسناد المصنف ضعيف .







### مِنْ اللهِ اللهِ المُواعِلَاتُ اللهِ



فرصت بہت کم لوگوں کو ہے کہ بیصورت حال اس وقت تک تبدیل نہیں ہوگی۔ جب تک ہم میں سے ہر شخص فرائض کے احساس کو مقدم نہ رکھے یا کم از کم فرائض کو آتی اہمیت تو دے جتنی اپنے حقوق کو دیتا ہے۔

ال سلسلے میں آنحضرت مل الی اور ارشادِ گرامی ہمارے لیے بہترین رہنمائی فراہم کرتا ہے، بشرطیکہ ہم اس پر عمل کے لیے تیار ہوں، ارشاد ہے: '' اپنے بھائی کے لیے وہی پیند کروجو اپنے لیے پیند کرتے ہو اور اپنے بھائی کے لیے اس بات کو براسمجھو جے اپنے لیے براسمجھتے ہو۔'' (1)

اس حدیثِ مبارک نے ہمیں بی سنبرا اصول بتایا ہے کہ جب بھی کی دوسرے شخص سے کوئی معاملہ کرنے کی نوبت آئے تو پہلے اپنے آپ کو اس دوسرے شخص کی جگہ کھڑا کر کے دیکھ لو کہ اگر میں اس کی جگہ ہوتا تو کس شم کے معاملے کی تو قع کرتا؟ کون می بات میرے لیے نا گواری کا موجب ہوتی؟ اور کس بات سے مجھے اطمینان ہوتا؟ بس اب دوسرے شخص کے ساتھ وہی برتاؤ کرو، جو اس وقت تمہارے لیے موجب اطمینان ہوسکتی تھا اور ہراس بات سے پرمیز کرو جو نا گوار ہوسکتی تھی۔

اگر ایک افسر اپنے ماتحت کے ساتھ اپنا روبہ متعین کرتے وقت یہ معیار



<sup>(</sup>۱) مسندا حد ۲۲۱۳۰ (۲۲۱۳۰) و ۲۲۱۳۲ (۲۲۱۳۲) و أورده الهيثمي في "المجمع" / ۲۲۷۲ (۳۰۵) وقال: وفي الأولى رشدين بن سعد، وفي الثانية ابن لهيعة، وكلاهما ضعيف، رواهما أحمد. والمعجم الكبير للطبر اني ۱۹۱/۲۰ (۲۲۵) وراجع الجامع للترمذي ۱٤٠/٤ (۲۳۰۵) قال الترمذي هذا حديث غريب.

THE

اپنالے کہ اگر میں اس کی جگہ ہوتا تو کس قسم سے رویے کو انصاف کے مطابق سمجتا؟ تو اس کے ماتحت کو بھی اس سے کوئی جائز شکایت پیدائہیں ہوسکتی، اس طرح اگر ماتحت اینے کام کی نوعیت اور مقدار متعین کرتے وقت اس بات کو فیصلہ کن قراردے کہ اگر میں اپنے افسر کی جگہ ہوتا تو میں انصاف کے ساتھ کتنے اور کیے کام کی تو قع کرتا؟ تو افسر کواپنے ماتحت سے کوئی جائز شکایت نہیں ہو گئی۔ یہ اصول صرف ماتحت اور افسر ہی کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ دنیا کے ہرتعلق میں اتنا ہی مفید اور کار آمد ہے، باپ، بیٹے، بہن بھائی، میاں، بیوی، ساس بہو، دوست واحباب،عزیز رشته دار، تاجراورخریدار، حکومت اورعوام، غرض مرقتم کے باہمی رشتوں میں خرابی یہاں سے پیدا ہوتی ہے کہ ہم نے زندگی گزارنے کے لیے وُہرے معیار اپنائے ہوئے ہیں۔ اپنے لیے ہم کسی اور معیار کی توقع رکھتے ہیں اور اس کی بنیاد پر دوسروں سے مطالبے کرتے ہیں اور دوسروں کے لیے ہم نے کوئی اور معیار بنا رکھا ہے اور ان کے ساتھ معاملہ اس معیار کے مطابق کرتے ہیں، اگر ہمارے لینے اور دینے کے پیانے الگ الگ نہ ہوں، بلکہ دونوں صورتوں میں ہاری سوچ ایک جیسی ہوتوحق تلفیوں کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

لہذا جارا اصل مسئلہ بیہ ہے کہ دلوں میں فرائض کا احساس کس طرح پیدا کیا جائے؟ یہ درست ہے کہ کوئی ایک شخص تن تنہا معاشرے کے مزاج کو ایک دم نہیں بدل سکتا،لیکن وہ خود اپنے مزاح کوضرور تبدیل کرسکتا ہے اور اپنے حلقہ اثر میں اس مزاج کوفروغ دینے کی مکنہ تدابیر بھی اختیار کرسکتا ہے، کم از کم اپنی اولا د اور اپنے گھر والوں میں فرض شاسی کا جذبہ پیدا کرنے کی کوشش بھی کرسکتا ہے اور اگروہ ایبا کرے تو کم از کم ایک گھرانے کو بھٹکنے سے بچا کر سیدھے راستے پر لانے کا کارنامہ اس کے نامہ اعمال کو جگمگانے کے لیے کافی ہوسکتا ہے۔ پھر تجرب



معنوق وفرأنف هنوق وفرأنف موجفوعات

ر مل

174

بدنت في موافظ عماني

چوري په بنگ ې





چوری سے بھی ہے

(ذكروفكرص ١١٨)

÷ 0°2 0 18

مُواکِفِاعِمَانی ۱۱۳۰

4 24 4

# بالشارَمُ الرَّمُ اللَّمُ الرَّمُ الرَمُ المِنْ الرَمُ الرَم



حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على صاحب تفانوى راييليه ايك مرتبه سہار نبور سے کا نبور جار ہے تھے، جب ریل میں سوار ہونے کے لیے اسمیش پہنچ تو محسوس کیا کہ ان کے ساتھ سامان اس مقررہ حدسے زیادہ ہے جوایک مسافر کو بک كرائ بغير اين ساتھ لے جانے كى اجازت ہوتى ہے، چنانچہ وہ اس كھڑكى ير پنچے جہال سامان کا وزن کر کے زائد سامان کا کرایہ وصول کیا جاتا ہے تا کہ سامان بك كراسكيس \_ كھٹرى ير ريلوے كا جو المكار موجود تھا، وہ غير مسلم ہونے كے باوجود حضرت مولا نا رافیها کو حامتا تھا اور ان کی بڑی عزت کرتا تھا، جب حضرت رافیها نے سامان کک کرنے کی فرمائش کی تو اس نے کہا کہ "مولانا! رہنے دیجے، آپ سے سامان کا کیا کرایہ وصول کیا جائے؟ آپ کوسامان بک کرانے کی ضرورت نہیں، میں ابھی گارڈ ہے کہددیتا ہوں'' وہ آپ کوزائد سامان کی وجہ سے پچھنہیں کہے گا۔'' مولانا نے فرمایا: بیگارڈ میرے ساتھ کہاں تک جائے گا؟

موعظِعماني المناس

"غازی آبادتک" ریلوے افسر نے جواب دیا۔
پھر غازی آباد کے بعد کیا ہوگا؟ مولانا نے پوچھا۔
"پیر غازی آباد کے بعد کیا ہوگا؟ مولانا نے پوچھا۔
"پیگارڈ دوسرے گارڈ سے بھی کہہ دے گا" اس نے کہا
مولانا نے پوچھا وہ دوسرا گارڈ کہاں تک جائے گا؟
افسر نے کہا" وہ کا نبور تک آپ کے ساتھ جائے گا"
"پھر کا نبور کے بعد کیا ہوگا؟ مولانا پوچھا۔
افسر نے کہا:" کا نبور کے بعد کیا ہونا ہے؟ وہاں تو آپ کا سفرختم

حضرت نے فرمایا'' میراسفرتو بہت لمباہے کانپور پرختم نہیں ہوگا، اس لمبے سفر کی انتہا تو آخرت میں ہوگا۔ یہ بتایئے کہ جب اللہ تعالی مجھ سے پوچھے گا کہ اپنا سامان تم کرایہ دیے بغیر کیوں اور کس طرح لے گئے؟ تو یہ گارڈ صاحبان میری کیا مدد کر سکیں گے؟''

پھرمولانا رہنے نے ان کو سمجھایا کہ بیر میل آپ کی یا گارڈ صاحب کی ملکیت نہیں ہے اور جہال تک مجھے معلوم ہے، ریلوے کے محکے کی طرف سے آپ کو یا گارڈ کو یہ اختیار نہیں دیا گیا کہ وہ جس مسافر کو چاہیں نکٹ کے بغیر یا اس کے سامان کو کرائے کے بغیر ریل میں سوار کردیا کریں، لہذا اگر میں آپ کی رعایت سے فائدہ اٹھا کر بغیر کرائے کے سامان لے بھی جاؤں تو یہ میرے دین کے لحاظ سے فائدہ اٹھا کر بغیر کرائے کے سامان لے بھی جاؤں تو یہ میرے دین کے لحاظ سے چوری میں داخل ہوگا اور مجھے اللہ تعالی کے سامنے اس گناہ کا جواب دینا پڑے گا اور آپ کی یہ رعایت مجھے بہت مہنگی پڑے گی، لہذا براہ کرم مجھ سے پورا پورا کرایہ وصول کر لیجیے۔ ریلوے کا وہ المکار مولانا رائے تھے کو دیکھتا رہ گیا، لیکن پورا کرایہ وصول کر لیجیے۔ ریلوے کا وہ المکار مولانا رائے تھے کو دیکھتا رہ گیا، لیکن



### پھراس نے تسلیم کیا کہ بات آپ ہی کی درست ہے۔

ای طرح کا ایک واقعہ میرے والد ماجد (حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب برالله) کے ساتھ پیش آیا۔ وہ ایک مرتبہ ریل میں سوار ہونے کے لیے اسٹیشن پہنچے،لیکن دیکھا کہ جس درجے کا ٹکٹ لیا ہوا ہے اس میں بل دھرنے کی حکم نہیں، گاڑی روانہ ہونے والی تھی اور اتنا وقت بھی نہ تھا کہ جا کر ٹکٹ تبدیل کروالیں، مجبوراً اوپر کے درجے کے ایک ڈبے میں سوار ہوگئے، خیال بیرتھا کہ عکت جیک کرنے والا آئے گا تو مکٹ تبدیل کرالیں گے، لیکن اتفاق ہے پورے رائے میں کوئی ککٹ چیک کرنے والا نہ آیا، یہاں تک کہ منزل آگئ، منزل پر اتر کر وہ سیدھے ککٹ گھر پنیے، وہاں جا کرمعلومات کیں کہ دونوں درجوں کے کرائے میں کتنا فرق ہے؟ پھر اتنی ہی قیمت کا ایک ٹکٹ وہاں سے خریدلیا،اور وہیں بھاڑ کر بھینک دیا، ریلوے کے جس ہندو افسر نے تکٹ دیا تھا، جب اس نے دیکھا کہ انہوں نے مکٹ کھاڑ کر چھینک دیا ہے تو اسے سخت حیرانی ہوئی، بلکہ ہوسکتا ہے کہ والد صاحب رایشید کی دماغی حالت یر بھی شبہ ہوا ہو۔ اس لیے اس نے باہر آکر ان سے یوچھ کھی شروع کردی کہ آپ نے ٹکٹ کیوں پھاڑا؟ والد صاحب را اللہ نے اسے بورا واقعہ بتایا اور کہا کہ اوپر کے درج میں سفر کرنے کی وجہ سے یہ یہ میرے ذمے رہ گئے تھے، ٹکٹ خرید کرمیں نے سہ پیے ریلوے کو پہنچادیے، اب بیٹکٹ بے کارتھا، اس لیے بھاڑ دیا، وہ مخص کہنے لگا کہ'' مگر آپ تو اسٹیشن سے نکل آئے تھے، اب آپ سے کون زائد کرائے کا مطالبه كرسكتا تها" والد صاحب رايتيلياني جواب دياكه"جي بان، انسانون مين اب تو کوئی مطالبہ کرنے والانہیں تھا، لیکن جس حق دار کے حق کا مطالبہ کرنے والا کوئی نه ہو، اس کا مطالبہ اللہ تعالی ضرور کرتے ہیں، مجھے ایک دن ان کو منہ دکھانا ال ہے یکام ضروری تھا"۔

یہ دونوں وا تعات قیام پاکتان سے پہلے اُس دور کے ہیں جب برصغیر پر انگریزوں کی حکومت تھی اور مسلمانوں کے دل میں اس حکومت کے خلاف جو نفرت تھی وہ محتاج بیان نہیں، چنانچہ ملک کو انگریزی حکومت سے آزاد کرانے کی تخریمیں شروع ہوچکی تھیں، خود حضرت مولانا تھانوی رائے یہ برملا اپنی اس خواہش کا اظہار فرما چکے تھے کہ مسلمانوں کی کوئی الگ حکومت ہونی چاہیے جس میں وہ غیر مسلموں کے تسلط سے آزاد ہوکر شریعت کے مطابق اپنا کاروبار زندگی چلاسکیں، لیکن انگریز کی حکومت سے متنظر ہونے کے باوجود اس کے قائم کیے ہوئے محکے لیکن انگریز کی حکومت سے متنظر ہونے کے باوجود اس کے قائم کیے ہوئے محکے سے تحویر اسا فائدہ بھی معاوضہ اوا کیے بغیر حاصل کرنا آئیس منظور نہ تھا۔

"خرمة مال المسلم كَحُزمة دَمِه" (١)

(۱) مسند البزار ۱۱۷/۵ (۱۲۹۹) وقال: وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن عبد الله إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد، ولا نعلم رواه عن الأعمش إلا أبوشهاب. وأور ده الهيشمي في المجمع ٢٠٥/٤ (٦٨٦٥) وقال: ورجال البزار فيهم عمروبن عثمان الكلابي، وثقه ابن حبان، وقال الأزدي: متروك. حلية الاولياء لابي نعيم ٣٣٤/٧ وقال: غريب من حديث الحسن والهجري، رواه إسهاعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم، عن ابن مسعود مثله. (طبع السعادة مصر) ومثله في مسند أبي يعلى ٥٥/٥ (١٩٩٥) =





#### ''مسلمان کے مال کی حرمت بھی الیی ہی ہے جیسے اس کے خون کی حرمت۔''

واضح رہے کہ حدیث میں اگر چہ مسلمان کا لفظ استعال کیا گیا ہے، لیکن دوسری احادیث کی روشی میں مسلمان حکومت کے غیرمسلم باشندے جو امن کے معاہدے کے ساتھ رہتے ہول یا اس غیرمسلم حکوت کے غیرمسلم باشندےجس کے تحت مسلمان پر امن طور پر رہتے ہوں، ان کے جان و مال کا احترام بھی اتنا ہی ضروری ہے جتنا مسلمان کے جان و مال کا احرّ ام، لبندا اس لفظ سے بی غلط فہی نہ ہونی چاہیے کہ غیر مسلموں کی جان و مال قابل احتر امنہیں ہے۔

اور ایک حدیث میں آنحضرت النظالیم کا ارشاد ہے:

"لَايَحِلُ مَالُ امْرِئِ مُسْلِم إِلَّا بِطِيبِ نَفْسِ مِنْهُ"(١) ''کسی مسلمان شخص کا مال اس کی خوش دلی کے بغیر حلال نہیں

ججة الوداع كے موقع يرآب سالفاليكم في منى ميں جو خطبه ديا، اس ميس بيد بھی ارشاد ہے فرمایا کہ

"لاَيَحِلُ لِامرِئِ مِن مَالِ أَخِيهِ إلَّا مَاطَابَتْ به نَفْسَهُ"(٢)

= وقال الهيثمي في "المجمع" ٣٠٥/٤ (٦٨٦٥) وفيه محمد بن دينار, وثقه ابن حبان وجماعة، وقدضعفه جماعة، وبقية رجال أبي يعلى ثقات.

<sup>(</sup>۱) مسندابي يعلى ١٤٠/٣ (١٥٧٠) وأورده الهيثمي في "المجمع" ٢٠٥/٤ (٦٨٦٦) وقال: رواه أبو يعلى، وأبوحرة وثقه أبو داو د، وضعفه ابن معين. والسنن الكبرى للبيهقي ١٦٦/٦ (١١٥٤٥) ( $^{7}$ ) مسنداحد $^{7/2}$ (۱۵٤۸۸) وقال الهيثمي في "المجمع"  $^{100/8}$  ( $^{108/8}$ ): ورجال احدثقات.

مواعظعماني بدسم

کی شخص کے لیے اپنے بھائی کا کوئی مال حلال نہیں سوائے اس مال کے جواس نے خوش دلی سے دیا ہو،

حضرت ابوحمید الساعدی فالنفظ روایت فرماتے ہیں کہ آنحضرت مالنفی ایم نے

ارشاد فرمایا:

"لَا يَحِلُ لمنهلِمٍ أَنْ يَأْخُذَ مَالَ أَخِيه بِغَير حَقِّ، وَذَلِكَ لِما حَرَّمَ اللهُ مَالَ المنهلِمِ عَلَى المنهلِمِ وَ أَنْ يَأْخُذَ عَصَا أَخِيهِ بِغَيْرِ طِيْبِ نَفْسٍ "(۱)

سی مسلمان کے کیے حلاً ل نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کا کوئی مال ناحق طور پر لے، اس لیے کہ اللہ تعالی نے مسلمانوں کا مال مسلمانوں پر حرام کیا ہے اور اس کو بھی حرام قرار دیا ہے کہ کوئی شخص اپنے بھائی کی لاکھی بھی اس کی خوش دلی کے

بغير لے۔

ان تمام احادیث میں آنحضرت ملائلی نے یہ بات بھی واضح فرمادی ہے کہ دوسرے کی کوئی چیز لینے یا استعال کرنے کے لیے اس کا خوشی سے راضی ہونا ضروری ہے، لہذا اگر کسی وقت حالات سے بیمعلوم ہوجائے کہ کسی شخص نے اپنی مکیت استعال کرنے کی اجازت کسی دباؤ کے تحت یا شرما شری میں دے دی ہے، وہ دل سے اس پر راضی نہیں ہے تو ایسی اجازت کو اجازت نہیں سمجھا جائے گا، بلکہ اس کا استعال بھی دوسرے شخص کے لیے جائز نہیں ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) مسنداحد۱۸/۳۹ (۲۳۲۰) ومسندالبزار ۱۷۷/۹ (۳۷۱۷) وقال الهیثمی فی "المجمع" ۲۰۶/۴ (۲۸۵۹–۲۸۲۱): رواه أحمد، والبزار، ورجال الجمیع رجال الصحیح.





### بدنسم الموعظماني

آنحضرت ملَّ الْمُلْكِيرِ كُم كَ ان ارشادات كو مد نظر ركھتے ہوئے ہم اپنے حالات كا بغور جائزہ لیں تو نظر آئے گا کہ نہ جانے کتنے شعبوں میں ہم شعوری یا غیر شعوری طور پران احکام کی خلاف ورزی کر رہے ہیں۔ ہم چوری اور خصب بس یہی سجھتے ہیں کہ کوئی شخص کسی کے گھر میں حصیب کر داخل ہواوراس کا سامان چرائے یا طاقت كا با قاعدہ استعال كر كے اس كا مال چھينے، حالاتككى كى مرضى كے خلاف اس كى ملکیت کا استعال، کسی بھی صورت میں ہو، وہ چوری یا غصب کے گناہ میں داخل ہے۔اس قتم کی چوری اور غصب کی جو مختلف صورتیں ہمارے معاشرے میں عام موكى بي اور اجھے خاصے ير هے لكھے اور بظاہر مہذب افراد بھی ان میں متلا ہیں، ان كا شارمشكل ب، تابم مثال كے طور يراس كى چندصورتيں درج زيل ہيں:

> 🛈 ایک صورت تو وہی ہے جس کی طرف حضرت مولانا تھانوی راٹیلیہ کے مذكوره واقع ميں اشاره كيا كيا ہے، آج يہ بات بڑے فخر سے بيان كي جاتى ہے کہ ہم اپنا سامان ریل یا جہاز میں کرایہ دیے بغیر نکال لائے، حالانکہ اگر بیرکام متعلقه افسروں کی آنکھ بھا کر کیا گیا تو اس میں اور چوری میں کوئی فرق نہیں اور اگران کی رضامندی سے کیا گیا، جبکہ وہ اجازت دینے کے مجاز نہ تھے، تو ان کا بھی اس گناہ میں شریک ہونا لازم آیا، ہاں اگر کسی افسر کوریلوے یا ائیر لائنز کی طرف سے بیا اختیار حاصل ہو کہ وہ زیادہ سامان بغیر کرائے کے چھوڑ دے، تو دوسری بات ہے۔

🕜 ٹملی فون ایکیچیج کے کسی ملازم سے دوئی گانٹھ کر دوسرے شہروں میں مفت بات چیت نه صرف به که کوئی عیب نہیں سمجھی جاتی، بلکه اسے اپنے وسیع تعلقات کا ثبوت قرار دے کر فخریہ بیان کیا جاتا ہے، حالانکہ بیر بھی ایک گھٹیا ورجے کی چوری ہے اور اس کے گناہ عظیم ہونے میں کوئی شک نہیں۔

جیلی کے سرکاری تھمبے سے کنکشن لے کر مفت بجلی کا استعال چوری کی ایک اور میں ایک اور میں گئاہ بھی ڈیکے کے ایک اور میں گناہ بھی ڈیکے کے چوٹ پر کیا جاتا ہے۔

آگر ہم کی شخص سے اس کی کوئی چیز مانگتے ہیں جب کہ ہمیں غالب گان یہ ہم کی شخص سے اس کی کوئی چیز مانگتے ہیں جب کہ ہمیں غالب گان یہ ہے کہ وہ زبان سے انکار نہیں کرسکے گا، لیکن دینے پر دل سے راضی نہ ہوگا اور دے گا تو محض شرما شرمی اور بادل ناخواستہ دے گا، تو یہ بھی غصب میں داخل ہے اور الیمی چیزوں کا استعال حلال نہیں، کیونکہ دینے والے نے خوش دلی کے بجائے وہ چیز دباؤ میں آکر دی ہے۔

(۱) اگر کسی شخص سے کوئی چیز عارضی استعال کے لیے مستعار لی گئی اور وعدہ کرلیا گیا کہ فلاں وقت لوٹا دی جائے گی،لیکن وقت پر لوٹانے کے بجائے اسے کسی عذر کے بغیر اپنے استعال میں باتی رکھا تو اس میں وعدہ خلافی کا بھی گناہ ہے اور اگر وہ مقرر وقت کے بعد اس کے استعال پر دل سے راضی نہ ہوتو فصب کا گناہ بھی ہے۔ یہی حال قرض کا ہے کہ واپسی کی مقررہ تاریخ کے بعد قرض واپس نہ کرنا (جبکہ کوئی شدید عذر نہ ہو) وعدہ خلافی اور غصب دونوں کا گناہ ہے۔

اگر کسی شخص سے کوئی مکان، زمین یا دوکان ایک خاص وقت تک کے لیے کرائے پر لی گئی، تو وفت گزر جانے کے بعد مالک کی اجازت کے بغیر اسے استعال میں رکھنا بھی ای وعدہ خلافی اور غصب میں واخل ہے۔



١٣٢

**③** 

② اگرمستعار لی ہوئی چیز کوالیی بے دردی ہے استعال کیا جائے جس پر نے اگر اپنی گاڑی دوسرے کو استعال کرنے کی اجازت دے دی تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ اس کے ساتھ ''مال مفت دل بے رحم'' کا معاملہ کرے اور اے خراب راستوں پر اس طرح دوڑائے چھرے کہ اس کے کل پرزے پناہ مانگنے لکیں۔ اگر کسی نے اپنا فون استعال کرنے کی اجازت دی ہے تو اس کا ناجائز فائدہ اٹھا کر اس پر طویل فاصلے کی کالیں دیر دیر تک کرتے رہنا یقیناً غصب میں داخل اور حرام ہے۔

> ﴿ بِ اسْالُول مِين كَتَابِين، رسالِ اور اخبارات اس ليے ركھ جاتے ہیں کہ ان میں سے جو پیند ہوں، لوگ انہیں خرید سکیں، پیند کے تعین کے لیے ان کی معمولی ورق گردانی کی بھی عام طور سے اجازت ہوتی ہے، لیکن اگر بک اسٹال پر کھڑے ہوکر کتابوں، اخبارات یا رسالوں کا با قاعدہ مطالعہ شروع کردیا جائے، جبکہ خریدنے کی نیت نہ ہوتو ہے بھی ان کا غاصبانہ استعال ہے، جس کی شرعاً اجازت نہیں ہے۔

> یہ چندسرسری مثالیں ہیں جو بے ساخت قلم پر آگئیں، مقصد یہ ہے کہ ہم سب مل کر سوچیں کہ ہم کہاں کہاں چوری اور غصب کے گھٹیا جرم کے مرتکب ہور ہے ہیں؟ ١٤ / ذي الحجه ١٣١٣] ه

۲۹ /می ۱۹۹۳ء





موعظ عماني المالية چوری یا جی ہے

بدنيم ألم موافظ فأني

ناپ نول میں کی



ناپ تول میں کمی

(اصلاحی خطبات ۷/ ۱۱۳)

**مُواعِفَاتُنَ** المَّالِينَّةِ المَّالِينِّةِ المَّالِينِّةِ ناپ تول پیل می

بدائه موافظ عماني



### بالغدارتم ارتجم

## ناپ تول میں کمی



اَلْحَدُدُ بِلْهِ نَحْدَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَغْدِلهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَغْدِلهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيْفُولِهُ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَحُدَةً لَيْفُولِكُ لَا اللهُ وَحُدَةً لَا مُعَلِيهِ وَعَلَى اللهُ وَحُدَةً لا الله وَالله وَاله وَالله والله وَالله و

وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا لَكَثِيرًا لَمَّا لَعُدُا فَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ

ي بينم الله الرَّفين الرَّحِيثِ

وَيْلٌ لِّلْمُطَهِّهِ مِنْ أَلَّالِيْنَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۚ وَإِذَا كَالُوْهُمْ أَوْ وَّزَنُوْهُمْ يُخْسِرُونَ ۚ اَلَا



 $\odot$ 

يُظُنُّ ٱولَّبِكَ ٱنَّهُمْ مَّبُعُوثُونَ۞ لِيَوْمِ عَظِيْمٍ۞ يَّوْمَرُ لَيَوْمِ عَظِيْمٍ۞ يَّوْمَرُ لَيَّالُ لَكِنَ النَّالُ لِلَّهِ النَّالُ لِلَّالُ لَا النَّالُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْ (١)

يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْ (١)

## كم تولنا ايك عظيم گناه

بررگانِ محرم اور برادرانِ عزیز! میں نے آپ حضرات کے سامنے سورہ مطففین کی ابتدائی آیات طاوت کیں، ان آیات میں اللہ تعالی نے ہمیں ایک بہت بڑے گناہ اور معصیت کی طرف متوجہ فرمایا ہے، وہ گناہ ہے'' کم ناپنا اور کم توان' یعنی جب کوئی چیز کی کو نیچی جائے تو جتنا اس خریدنے والے کا حق ہے اس سے کم تول کروے، عربی میں کم ناپنے اور کم تولئے کو' تطفیف'' کہا جاتا ہے اور یہ' تطفیف'' صرف تجارت اور لین دین کے ساتھ مخصوص نہیں، باتا ہے اور یہ' تطفیف'' کا مفہوم بہت وسیع ہے۔ وہ یہ کہ دوسرے کا جو بھی حق ہمارے فرعے واجب ہے اس کو اگر اس کا حق کم کرکے دیں تو یہ '' تطفیف'' کے اندر واضل ہے۔

## وافل ہے۔

آیات کا ترجمہ یہ ہے کہ کم ناپنے اور کم تولنے والوں کے لیے افسول ہے۔
(الله تعالیٰ نے ''ویل '' کا لفظ استعال فرمایا، ''ویل '' کے ایک معنی افسول کے
آتے ہیں اور دوسرے معنی اس کے ہیں ''درد ناک عذاب'' اس دوسرے معنی
کے لحاظ سے آیت کا ترجمہ یہ ہوگا کہ) ان لوگوں پر درد ناک عذاب ہے جو

<sup>(</sup>۱) سورةالمطففينآيت(۱تا۲).



دوسروں کا حق کم دیے ہیں اور کم ناپے اور کم تو لتے ہیں، یہ وہ لوگ ہیں کہ جب دوسروں سے اپنا حق وصول کرنے کا وقت آتا ہے تو اس وقت اپنا حق بورا پورا لیے ہیں (اس وقت تو ایک دمڑی بھی چھوڑنے کو تیار نہیں ہوتے)، لیکن جب دوسروں کو ناپ کر یا تول کر دیے کا موقع آتا ہے تو اس وقت (ڈنڈی مار دیے ہیں) کم کردیے ہیں، (جتنا حق دینا چاہیے اتنا نہیں دیے)۔ (آگے اللہ تعالی فرمارہ ہیں کہ) کیا ان لوگوں کو یہ خیال نہیں کہ ایک عظیم دن میں دوبارہ زندہ کے جا عیں گے، جس دن سارے انسان رب العالمین کے سامنے چیش ہوں گے، جس دن سارے انسان رب العالمین کے سامنے چیش ہوں کے، (اور اس وقت انسان کو اپنے چھوٹے سے چھوٹے عمل کو بھی پوشیدہ رکھنا ممکن نہیں ہوگا اور اس دن ہمارا اعمال نامہ ہمارے سامنے آجائے گا، تو کیا ان لوگوں کو یہ خیال نہیں کہ اس وقت کم ناپ کر اور کم تول کر دنیا کے چند کوں کو جو تھوڑا سا فائدہ اور نفع حاصل کر رہے ہیں، یہ چند کوں کا فائدہ ان کے لیے جہم کے عذاب فائدہ اور نفع حاصل کر رہے ہیں، یہ چند کوں کا فائدہ ان کے لیے جہم کے عذاب کا سبب بن جائے گا۔ اس لیے قر آن کر کیم نے بار بار کم ناپ اور کم تولئے ک

## وم شعيب عَالِينًا كا جرم

حضرت شعیب مَالِنا جب اپنی قوم کی طرف بیسج گئے اس وقت ان کی قوم بہت کی معصیتوں اور نافر مانیوں میں مبتلاتھی، کفر، شرک اور بت پرسی میں تو مبتلا تھی، اس کے علاوہ پوری قوم کم ناپنے اور کم تو لئے میں مشہور تھی، تجارت کرتے ہے، لیکن اس میں لوگوں کا حق پورانہیں دیتے تھے۔ دوسری طرف وہ ایک انسانیت سوز حرکت یہ کرتے تھے کہ مسافروں کو راہتے میں ڈرایا کرتے اور ان

مواعظِ عماني

TIME

پر تملہ کر کے ان کولوٹ لیا کرتے تھے، چنانچہ حضرت شعیب عَالِیْلاً نے ان کو کفر، شرک اور بت پرتی سے منع فرما یا اور تو حید کی دعوت دی اور کم ناپنے کم تو لئے اور مسافروں کو رائے میں ڈرانے اور ان پر حملہ کرنے سے بیخنے کا حکم دیا، لیکن وہ قوم اپنی بد اعمالیوں میں مست تھی، اس لیے حضرت شعیب عَالِیْلاً کی بات مانے کے بجائے ان سے یہ پوچھا کہ

آصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ آنُ نَّتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ابَأَوُنَا آوُ آنَ نَّفُعَلَ فِيَ آمُوالِنَا مَا نَشَوُا ﴿ (١)

ین کیا تمہاری نماز مہیں اس بات کا حکم دے رہی کہ ہم ان معبودوں کو چھوڑ دیں جن کی ہمارے آبا و اجداد عبادت کرتے تھے یا ہم اپنے مال میں جس طرح چاہیں تصرف کرنا چھوڑ دیں۔

یہ ہمارا مال ہے ہم اس کوجس طرح چاہیں حاصل کریں چاہے کم تول کر حاصل کریں، تم ہمیں حاصل کریں یا کم ناپ کر حاصل کریں یا دھوکہ دے کر حاصل کریں، تم ہمیں روکنے والے کون ہو؟ ان باتوں کے جواب میں حضرت شعیب عَالِنا ان کو محبت اور شفقت کے ساتھ سمجھاتے رہے اور اللہ کے عذاب سے اور آخرت کے عذاب سے ڈراتے رہے، لیکن یہ لوگ باز نہ آئے اور بالآخر ان کا وہی انجام ہوا جو نی کی بات نہ ماننے والوں کا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر ایسا عذاب کی بات نہ مانے والوں کا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر ایسا عذاب ہم جواجوشاید کی اور قوم کی طرف نہیں بھیجا گیا۔



(۱) سورةهودآيت(۸۷)\_

المالم

#### ومشعيب عالينلا برعذاب

وہ عذاب ان پراس طرح آیا کہ پہلے تین دن متواتر پوری بتی میں خت

ری پڑی اور ایبا معلوم ہورہا تھا کہ آسان سے انگارے برس رہے ہوں اور
زمین آگ اگل رہی ہو۔ جس اور پش نے ساری بتی والوں کو پریشان کردیا۔
تمین دن کے بعد بتی والوں نے دیکھا کہ اچا نک بادل کا ایک کلاا بستی کی طرف
آرہا ہے اور اس بادل کے نیچے ٹھنڈی ہوا کی چل رہی ہیں، چونکہ بستی کے لوگ
تمین دن سے سخت گری کی وجہ سے بلبلائے ہوئے تھے اس لیے سارے بستی
والے بہت اشتیاق کے ساتھ بستی چھوڑ کر اس بادل کے نیچے جمع ہوگئے، تاکہ
یہاں ٹھنڈی ہواؤں کا لطف اٹھا کیں، لیکن اللہ تعالی ان لوگوں کو بادل کے نیچ جمع ہوگئے، تاکہ
اس لیے جمع کرنا چاہجے شے تاکہ سب پر ایک ساتھ عذاب نازل کردیا جائے،
جنانچہ جب وہ سب وہاں جمع ہوگئے تو وہی بادل جس میں سے ٹھنڈی ہوا کیں
آرہی ٹھیں، اس میں سے آگ کے انگارے برسنا شروع ہوگئے اور ساری قوم
ان انگاروں کا نشانہ بن جملس کرختم ہوگئی۔ ای واقعہ کی طرف قرآنِ کریم نے ان

فَكَذَّ بُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَّةِ (1)
لِعِنَى انہوں نے حضرت شعیب مَلاِللہ کو جمثلایا، اس کے منتج میں ان کوسائبان والے دن کے عذاب نے پکڑلیا۔

ایک اور جگه فرمایا:

(۱) سورة الشعراء آيت (۱۸۹) ـ

فَتِلْكَ مَسٰكِنُهُمْ لَمْ تُسْكَنْ مِنْ بَغْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا وَكُنَّا نَحْنُ الْوَرِثِينَ

لینی بیان کی بستیاں دیکھو، جو ان کی ہلاکت کے بعد آباد بھی نہیں ہوسکیں گر بہت کم، ہم ہی ان کے سارے مال ودولت اور جائیداد کے وارث بن گئے۔وہ تو بیہ بھورہ تھے کہ کم ناپ کر، کم تول کر، ملاوٹ کرکے، دھوکہ دے کر ہم اپنے مال ودولت میں اضافہ کریں گے۔لین وہ ساری دولت دھری کی دھری رہ گئے۔

# و برآگ کے انگارے ہیں

بلد

اگرتم نے ڈنڈی مارکر ایک تولہ، دو تولہ، ایک چھٹا نک یا دو چھٹا نک مال خریدار کو کم دے دیا اور چند پیسے کما لیے، دیکھنے میں تو یہ پیسے ہیں، لیکن حقیقت میں آگ کے انگارے ہیں جس کوتم اپنے پیٹ میں ڈال رہے ہو۔ حرام مال اور حرام کھانے کے بارے میں قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوَالَ الْيَتْنَى ظُلْبًا إِنَّبَا يَأْكُلُونَ فِي الْمُونِهِمْ نَادًا وَسَيَصْلَوُنَ سَعِيرًا (٢)

لینی جولوگ بیموں کا مال ظلمنا کھاتے ہیں وہ درحقیقت اپنے پیٹ میں آگ کے آگر ہے ہیں، جو لقے حلق سے بینچا تر رہے ہیں بیحقیقت میں آگ کے انگارے ہیں، اگر چہد کھنے میں وہ روپیہ بیسہ اور مال ودولت نظر آرہا ہے، کیونکہ انگارے ہیں، اگر چہد کی خلاف ورزی کرکے اور اللہ کی معصیت اور نافرمانی کرکے یہ پیے اللہ کے حکم کی خلاف ورزی کرکے اور اللہ کی معصیت اور نافرمانی کرکے یہ پیے



<sup>(</sup>١) سورة القصص آيت (٥٨) ـ

<sup>(</sup>۲) سورةالنساء آيت (۱۰) ـ

حاصل کیے گئے ہیں، یہ پیسے اور یہ مال ودولت دنیا میں بھی تباہی کا سبب ہیں اور آخرت میں بھی تباہی کا ذریعہ ہیں۔

### عبادات میں کمی کرنا

اور سیم ناپنا اور کم تولنا صرف تجارت کے ساتھ ہی خاص نہیں ہے، بلکہ کم ناپنا اور کم تولنا صرف تجارت کے ساتھ ہی خاص نہیں ہے، بلکہ کم ناپنا اور کم تولنا اپنے اندر وسیع مفہوم رکھتا ہے۔ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عباس مظافین کی ابتدائی آیات کی تفییر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"شدة العذاب يومئذ للمطففين من الصلاة والزكاة والصيام وغير ذلك من العبادات". (١)
د يعنى قيامت كروز سخت عذاب ان لوگول كو بهى موگا جو اپنى نماز، زكوة اور روزے اور دوسرى عبادات ميں كى كرتے ہيں "۔

اس سے معلوم ہوا کہ عبادات میں کوتا ہی کرنا، اس کو پورے آ داب کے ساتھ اوا نہ کرنا بھی تطفیف کے اندر داخل ہے۔

جردور کومزدوری فوراً دے دو

ایک آقا مزدور سے بورا بورا کام لیتا ہے، اس کو ذرای بھی سہولت دینے کو

(۱) تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس ص<sup>0.8</sup> طبع دار الکتب العلمیة بیروت.

TIM

تیار نہیں ہے، لیکن تنخواہ دینے کے وقت اس کی جان نگلتی ہے اور پوری تنخواہ نہیں دیا، صحیح وقت پر نہیں دیا، ٹال مٹول کرتا ہے، یہ بھی ناجائز ہے حرام ہے اور تطفیف میں داخل ہے۔ حضور صلافی آلیہ تم کا ارشاد ہے:

"أعطو االأجير أجره قبل أن يجف عرقه"(۱) "يني مزدور كو اس كي مزدوري پيينه خشك هونے سے پہلے

اس لیے کہ جب تم نے اس سے مزدوری کرالی تو اب مزدوری دینے میں تاخیر کرنا جائز نہیں۔

### ﴿ فَوَكُمُ لُوكُمُ الْمُ كَسِيهِ وَيَا جَائِے؟

کیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی صاحب رالیہ این فرماتے ہیں کہ آپ نے ایک نوکر رکھا اور نوکر سے بیہ طے کیا کہ تمہیں ماہانہ اتی تنخواہ دی جائے گا اور روزانہ دو وقت کا کھانا دیا جائے گا،لیکن جب کھانے کا وقت آیا تو خود خوب پلاؤ زردے اڑائے، اعلیٰ درجے کا کھانا کھایا اور بچا کھچا کھانا،جس کوایک



(۱) سنن ابن ماجه ۹۳/۷ (۳٤٤٣) وقال البوصيرى فى "مصباح الزجاجة" (۷٥/٣): هذا إسنادضعيف، وهب بن سعيده وعبد الوهاب بن سعيد، وعبد الرحمن بن زيد، وهما ضعيفان، لكن نقل عبد العظيم المنذري الحافظ في "كتاب الترغيب": إن عبد الرحمن بن زيد وثق، وقال: قال ابن عدي: أحاديثه حسان، قال: وهو ممن احتمله الناس، وصدقه بعضهم، وهو ممن يكتب حديثه، قال: ووهب ابن سعيد وثقه ابن حبان وغيره انتهى، فعلى هذا يكون الإسناد حسنا والله أعلم، وأصله في صحيح البخاري وغيره من حديث أبي هريرة، لكن إسناد المصنف ضعيف.

Mary Mary

معقول اور شریف آدمی پیند نه کرے، وہ نوکر کے حوالے کردیا تو یہ بھی "تطفیف" ہے اس لیے کہ جب تم نے اس کے ساتھ دو وقت کا کھانا طے کرلیا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ تم اس کو اتنی مقدار میں ایسا کھانا دو گے جو ایک معقول آدمی پیٹ بھر کر کھا سکے، لہذا اب اس کو بچا کھچا کھانا دینا اس کی حق تلفی اور اس کے ساتھ نا انصافی ہے لہذا یہ بھی "تطفیف" کے اندر داخل ہے۔

#### 🗟 ملازمت کے اوقات میں ڈنڈی مارنا



اس نے یہ آٹھ گھنے اس محکے کے ہاتھ فروخت کردیے اور یہ معاہدہ کرلیا ہے کہ میں آٹھ گھنے آپ کے پاس کام کروں گا اور اس کے عوض اس کو اجرت اور تخواہ طلح گی۔ اب اگر وہ اجرت تو پوری لیتا ہے، لیکن اس آٹھ گھنے کی ڈیوٹی میں کی کرلیتا ہے اور اس میں سے کچھ وقت اپنے ذاتی کاموں میں صرف کر لیتا ہے تو اس کا یمل بھی 'تطفیف'' کے اندر داخل ہے، حرام ہے، گناہ کمیرہ ہے، یہ بھی اس طرح گناہ گار ہے، س طرح کم ناپنے والا اور کم تو لئے والا گناہ گار ہے، اس لیے کہ اگر اس نے آٹھ گھنے کے بجائے سات گھنے کام کیا تو ایک گھنے کی ڈیوٹی ماردی گویا کہ اجرت کے وقت اپنا حق، یعنی اجرت تو پورا لے رہا ہے اور جب ماردی گویا کہ اجرت کے وقت اپنا حق، یعنی اجرت تو پورا لے رہا ہے اور جب

دوسروں کے حق دینے کا وقت آیا تو کم دے رہا ہے، لہذا تنخواہ کا وہ حصہ حرام ہوگا

جواس وقت کے بدلے میں ہوگا جواس نے اپنے ذاتی کاموں میں صرف کیا۔

یا مثلاً ایک شخص کسی محکمے میں، کسی دفتر میں آٹھ گھنٹے کا ملازم ہے، تو گویا کہ



#### ایک ایک منٹ کا حساب ہوگا

کی زمانے میں تو وفتر وں میں ذاتی کام چوری چھے ہوا کرتے تھے گر آج
کل وفتر وں کا حال ہے ہے کہ ذاتی کام چوری چھے کرنے کی کوئی ضرورت نہیں،
بلکہ تھلم کھلا، اعلانی، ڈکنے کی چوٹ پر کیا جاتا ہے، اپنے مطالبات پیش کرنے
کے لیے ہر وقت تیار ہیں کہ تخواہیں بڑھاؤ، الاؤنس بڑھاؤ، فلال فلال مراعات
ہمیں دو اور اس مقصد کے لیے احتجاج کرنے، جلے جلوس کرنے اور نعر
لگانے کے لیے، ہڑتال کرنے کے لیے ہر وقت تیار ہیں، لیکن یہ نہیں ویکھتے کہ
ہمارے ذمے کیا حقوق عائد ہورہ ہیں؟ ہم ان کو ادا کر رہے ہیں یا نہیں؟ ہم
نے آٹھ گھٹے کی ملازمت اختیار کی تھی، ان آٹھ گھٹوں کو کتی دیانت اور امانت
کے ساتھ خرچ کیا، اس کی طرف بالکل دھیان نہیں جاتا یاد رکھو! ایسے ہی لوگوں
کے ساتھ خرچ کیا، اس کی طرف بالکل دھیان نہیں جاتا یاد رکھو! ایسے ہی لوگوں
کے لیے قرآنِ کریم میں فرمایا ہے کہ ان لوگوں کے لیے درد ناک عذاب ہے، جو
دوسرے کے حقوق میں کمی کرتے ہیں اور جب دوسروں سے حق وصول کرنے کا
وقت آتا ہے تو اس وقت پورا پورا لیتے ہیں۔ یاد رکھو! اللہ تعالیٰ کے یہاں ایک

### المعلوم ديوبندك اساتذه

آپ حضرات نے دارالعلوم دیوبند کا نام سنا ہوگا، اس آخری دور میں اللہ تعالی نے اس ادارے کو اس امت کے لیے رحمت بنایا اور یہاں ایسے لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے صحابہ کرام کی یادیں تازہ کردیں۔ میں نے اپنے والد ماجد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ سے سنا کہ دارالعلوم دیوبند کے ابتدائی

به المراجع الموافظ عناني

دور میں اساتذہ کا بیمعمول تھا کہ دارالعلوم کے وقت میں اگر کوئی مہمان ملنے کے میں استحدہ میں اگر کوئی مہمان ملنے کے میں استحدہ میں استحدہ میں استحدہ میں استحدہ میں کا میں استحدہ استحدہ میں استحدہ استحدہ میں استحدہ استحدہ میں استحدہ میں استحدہ میں استحدہ میں استحدہ استحدہ استحدہ میں استحدہ میں استحدہ میں است اور بیانوٹ کر لیتے کہ بیرمہمان مدرسے کے اوقات میں سے اتنا وقت میرے یاس رہا، یورا مہینہ اس طرح کرتے اور جب مہینہ ختم ہوجاتا تو اساتذہ ایک درخواست پیش کرتے کہ چونکہ فلال فلال ایام میں اتنی دیر تک میں مہمان کے ساتھ مشغول رہا اس وقت کو دارالعلوم کے کام میں صرف نہیں کرسکا۔ لہذا میری تنخواہ میں سے اتنے وقت کی تنخواہ کاٹ لی جائے۔

### 🔊 تنخواه حرام هوگی

آج تنخواہ بڑھانے کی درخواست دینے کے بارے میں تو آپ روزانہ سنتے ہیں، لیکن سہبیں سننے میں نہیں آتا کہ سی نے سے درخواست دی ہو کہ میں نے دفترى اوقات ميں اتنا وقت ذاتى كام ميں صرف كيا تھا، للبذا ميرى اتن تخواه كاث لی جائے۔ بیمل وہی شخص کرسکتا ہے جس کو اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونے کی فکر ہو، آج ہر شخص اینے گریان میں منہ ڈال کر دیکھے، مزدوری کرنے والے، ملازمت کرنے والے کتنا وقت دیانت داری کے ساتھ اپنی ڈیوٹی پر صرف كررہے ہيں؟ آج ہر جگه فساد بريا ہے،خلق خدا يريثان ہے اور وفتر كے باہر دھوپ میں کھڑی ہے اور صاحب بہادر اپنے ایئر کنڈیشنڈ کمرے میں مہمانوں کے ساتھ گپ شب میں مصروف ہیں، چائے لی جارہی ہے، ناشتہ مور ہا ہے، اس طرز عمل میں ایک طرف تو تنخواہ حرام ہورہی ہے اور دوسری طرف خلق خدا کو پریشان کرنے کا گناہ الگ ہور ہا ہے۔

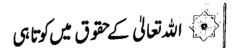


مواعظاتي بدن

#### سرکاری دفاتر کا حال

ایک سرکاری محکے کے ذمہ دار افسر نے مجھے بتایا کہ میرے ذمے یہ ڈیوئی ہے کہ ملازموں کی حاضری لگاؤں، ایک ہفتے کے بعد ہفتہ بھر کا چھہ تیار کر کے افسر بالا کو پیش کرتا ہوں، تاکہ اس کے مطابق تنخوا ہیں تیار کی جا کیں اور میرے محکے میں نوجوانوں کی ایک بڑی تعداد ایس ہے جو مار پیٹ والے نوجوان ہیں، ان کا حال یہ ہے کہ اولا تو دفتر میں آتے ہی نہیں ہیں اور اگر بھی آتے ہیں تو ایک دو کھنے کے لیے آتے ہیں اور یہاں آکر بھی یہ کرتے ہیں کہ دوستوں سے ملاقات کرتے ہیں، کینیٹین میں بیٹھ کر گپ شپ کرتے ہیں اور مشکل سے آ دھا گھنے کرتے ہیں، کینٹین میں بیٹھ کر گپ شپ کرتے ہیں اور مشکل سے آ دھا گھنے دفتری کام کرتے ہیں اور چلے جاتے ہیں۔ میں نے حاضری کے رجسٹر میں لکھ دیا کہ یہ حاضرہیں ہوئے تو وہ لوگ پستول اور ریوالور لے کر مجھے مارنے کے لیے آگئے اور کہا کہ ہماری حاضری کیون نہیں لگائی؟ فوراً ہماری حاضری لگاؤ۔

اب مجھے بتائیں کہ میں کیا کروں؟ اگر حاضری لگاتا ہوں تو جھوٹ ہوتا ہے اور اگر نہیں لگاتا ہوں تو ان لوگوں کے غیظ وغضب کا نشانہ بٹما ہوں، میں کیا کروں؟ آج ہمارے دفتر وں کا بیرحال ہے۔



اورسب سے بڑاحق اللہ تعالیٰ کا ہے، اس حق کی ادائیگی میں کی کرنا بھی کم ناہی کم ناہی کم ناہی کم ناہی کم ناہی کا نے اور کم تولئے میں واخل ہے۔ مثلاً نماز اللہ تعالیٰ کا حق ہے اور نماز کا طریقہ بتادیا گیا ہے کہ اس طرح قیام کرو، اس طرح رکوع کرو، اس طرح سجدہ کرو، اس طرح الحمینان کے ساتھ سارے ارکان ادا کرو۔ اب آپ نے جلدی جلدی بغیر





اطمینان کے ایک منٹ کے اندر نماز پڑھ لی، نہ سجدہ اطمینان سے کیا، نہ رکوع اطمینان سے کیا، تو آپ نے اللہ کے حق میں کوتا ہی کردی۔

> چنانچہ صدیث شریف میں آتا ہے کہ ایک صاحب نے جلدی جلدی نماز ادا كرلى، نەركوع اطمينان سے كيا، نەسجدە اطمينان سے كيا، تو ايك صحابى نے ان كى نماز دېکه کرفرمايا:

#### "لقدطففت"

"تم نے نماز کے اندر 'تطفیف" کی، لین الله تعالی کاحق ادانہیں کیا"۔ (به جمله حضرت عمر فالفي ني ابن حديدة نامي ايك صاحب سے كها تقا جنہوں نے عصر کی نماز میں ستی سے کام لیا تھا۔)(۱)

یاد رکھے! کسی کا بھی حق ہو جاہے اللہ تعالیٰ کا حق ہو یا بندے کا حق ہو، اس میں جب کی اور کوتابی کی جائے گی تو یہ بھی ناپ تول میں کی کے عظم میں داخل ہوگی اور اس پر وہ ساری وعیدیں صادق آئیں گی جوقر آن کریم نے ناپ تول میں کی پر بیان کی ہیں۔

### 🔊 ملاوٹ کرناحق تلفی ہے

اس طرح" تطفیف" کے وسیع مفہوم میں بیہ بات بھی داخل ہے کہ جو چیز فروخت کی وہ خالص نہیں، بلکہ اس کے اندر ملاوث کردی۔ یہ ملاوث کرنا کم نا پے اور کم تولنے میں اس لحاظ سے داخل ہے کہ مثلاً آپ نے ایک سرآٹا

(۱) الما متله الا معالک ۱۷/۲ (۲۹) موسسة زايد بن سلطان آل نهيان ابو ظبى -



فروخت کیا،لین ایک سیرآئے میں خالص آٹا تو آدھا سیر ہے اور آدھا سیر کوئی اور چیز ملادی ہے، اس ملاوٹ کا نتیجہ سے ہوا کہ خریدار کا جوحق تھا کہ اس کو ایک سیرآٹا ملتا وہ حق اس کو پورانہیں ملا، اس لیے سیجی حق تلفی میں داخل ہے۔

# اگر تھوک فروش ملاوٹ کرے؟

بعض لوگ یہ اشکال پیش کرتے ہیں کہ ہم خوردہ فروش ہیں، ہمارے پاس تھوک فروشوں کی طرف سے جیبا مال آتا ہے وہ ہم آگے فروخت کردیتے ہیں، لہذا اس صورت میں ہم ملاوٹ نہیں کرتے، ملاوٹ تو تھوک فروش کرتا ہے، لیکن ہمیں لامحالہ وہ چیز ولی ہی آگے فروخت کرنی پڑتی ہے۔ اس اشکال کا جواب یہ ہمار ایک شخص خود مال نہیں بناتا اور نہ ملاوٹ کرتا ہے، بلکہ دوسرے سے مال لے کرآگے فروخت کرتا ہے تو اس صورت میں خریدار کے سامنے یہ بات واضح کرتا ہے تو اس صورت میں خریدار کے سامنے یہ بات واضح کردے کہ میں اس بات کا ذمہ دار نہیں کہ اس میں گئی اصلیت ہے اور کھی ملاوٹ ہے۔ البتہ میری معلومات کے مطابق آئی اصلیت ہے اور اتنی ملاوث ہے۔

### ﴿ خريدار كے سامنے وضاحت كرد ك

لیکن ہمارے بازاروں میں بعض چیزیں الی ہیں جو اصلی اور خالص ملتی ہی نہیں ہیں، بلکہ جہال سے بھی لوگے وہ ملاوٹ شدہ ہی ملے گی اور سب لوگوں کو یہ بات معلوم بھی ہے کہ یہ چیز اصلی نہیں ہے، بلکہ اس میں ملاوٹ ہے، الی صورت میں وہ تاجر جو اس چیز کو دوسرے سے خرید کر لایا ہے اس کے ذمے یہ ضروری نہیں کہ وہ ہر ہر خفص کو اس چیز کے بارے میں بتائے، اس لیے کہ ہر خفص کو اس چیز کے بارے میں بتائے، اس لیے کہ ہر خفص کو اس کے نہ یہ خالص نہیں ہے، لیکن اگر یہ خیال ہو

ناپ تول میں کمی



کہ خریدنے والا اس چیز کی حقیقت سے بے خبر ہے تو اس صورت میں اس کو بتانا چاہیے کہ یہ چیز خالص نہیں ہے، بلکہ اس میں ملاوٹ ہے۔

#### و بنادے میں گا بک کو بتادے

ای طرح اگرینچ جانے والے سامان میں کوئی عیب ہو، وہ عیب خریدار کو بتا دینا چاہیے، تا کہ اگر وہ شخص اس عیب کے ساتھ اس کوخریدنا چاہتا ہے تو خرید لے ورنہ چھوڑ دے۔ نبی کریم مان فالیل کے ارشاد فرمایا:

"من باع عيبا لم يبينه لم يزل في مقت الله, ولم تزل الملائكة تلعنه"()

''لینی جو شخص عیب دار چیز فروخت کرے اور اس عیب کے بارے میں خریدار کو نہ بتائے کہ اس کے اندر بیز خرابی ہے تو ایسا شخص مسلسل اللہ کے خضب میں رہے گا اور ملائکہ ایسے آدمی پرمسلسل لعنت بھیجے رہتے ہیں''۔

### وهوكه دينے والا جم ميں سے نہيں

ایک مرتبہ حضور اقدس مل اللہ بازار تشریف لے گئے، وہاں آپ مل اللہ بازار تشریف کے دیکھا کہ ایک مخص گندم چے رہا ہے۔ آپ اس کے قریب تشریف لے گئے



<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۵۷۸/۳ (۲۲٤۷) وقال البوصيري في "المصباح" ۲۰/۳: هذا إسناد ضعيف لتدليس بقية بن الوليد، وضعفه شيخه، قلت: رواه أبو بكر بن أبي شيبة بزيادة طويلة كمابينته في زوائد المسانيد العشرة من طريق أبي سباغ عن واثلة بن الأسقع.

مواعظ فاني بدنهم

اور گدم کی ڈھیری میں ہاتھ ڈال کر اس کو او پر ینچ کیا تو یہ نظر آیا کہ او پر تو اچھا گدم ہے، ارش اور پانی کے اندر گیلا ہو کرخراب ہوجانے والا گندم ہے، اب دیکھنے والا جب او پر سے دیکھنا ہے تو اس کو یہ نظر آتا ہے کہ گندم بہت اچھا ہے۔ حضورِ اقدس النظائیل نے اس مخص سے فرما یا کہ تم نے یہ خراب والا گندم او پر کیوں نہیں رکھا، تا کہ خریدار کو معلوم ہوجائے کہ یہ گندم ایسا ہے، وہ لینا چاہے تو چھوڑ دے، اس مخص نے جواب دیا کہ یا رسول اللہ! تولی کی وجہ سے کھ گندم خراب ہوگی تھی۔ اس لیے میں نے اس کو نیچ کردیا۔ بارش کی وجہ سے کھ گندم خراب ہوگی تھی۔ اس لیے میں نے اس کو نیچ کردیا۔ آپ نے فرمایا کہ ایسانہ کرو، بلکہ اس کو او پر کردو اور پھر آپ نے ارشاد فرمایا کہ

#### "من غش فلیس منا"<sup>(1)</sup> جوشخص دھوکہ دے وہ ہم میں سے نہیں۔

لین جو شخص ملاوٹ کرکے دھوکہ دے کہ بظاہر تو خالص چیز نیج رہا ہے،
لیکن حقیقت میں اس میں کوئی دوسری چیز ملادی گئ ہے یا بظاہر تو بوری چیز دے
رہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ اس سے کم دے رہا ہے تو بیغش اور دھوکہ ہے اور جو
شخص یہ کام کرے وہ ہم میں سے نہیں ہے لینی مسلمانوں میں سے نہیں ہے۔
دیکھیے الیے شخص کے بارے میں حضورِ اقدس سال اللی ایک سخت بات فرمار ہیں، لہذا جو چیز نیج رہے ہواس کی حقیقت خریدار کو بتادو کہ اس کی ہے حقیقت ہے،
لیکن خریدار کو دھوکے میں اور اندھرے میں رکھنا منافقت ہے، مسلمان اور مومن
کا شیوہ نہیں ہے۔



(۱) صحیحمسلم۱/۹۹(۱۰۲)۔

ناپ تول میں کی

امام ابوحنیفه رکتیکیه کی دیانتداری

حضرت امام الوصنيفہ رو الله جن كے ہم اور آپ سب مقلد ہيں، بہت بڑے تاجر تھے، كپڑے كى تجارت كرتے تھے، ليكن بڑے سے بڑے نفع كو اس صديث پر عمل كرتے ہوئے قربان كر ديا كرتے تھے، چنانچہ آپ نے اپ پاس كپڑے كا ايك تھان آيا، جس ميں كوئى عيب تھا، چنانچہ آپ نے اپ ملازموں كو جو دكان پر كام كرتے تھے كہہ ديا كہ بہ تھان فروخت كرتے وقت كا بك كو بتاديا جائے كہ اس كے اندر بيعيب ہے۔ چندروز كے بعد ايك ملازم نے وہ تھان فروخت كرديا اور عيب بتانا بھول گيا، جب امام صاحب نے پوچھا كہ اس عيب دار تھان فروخت كرديا اور عيب بتانا بھول گيا، جب امام صاحب نے اس كو فروخت كرديا۔ اب اگر كوئى اور مالك ہوتا تو وہ ملازم كو شاباش ديتا كہ تم نے اس كو عيب دار تھان فروخت كرديا، مگر امام صاحب نے پوچھا كہ كيا تم نے اس كا عيب دار تھان فروخت كرديا، مگر امام صاحب نے پوچھا كہ كيا تم نے اس كا عيب بو بتانا بھول گيا۔ تو آپ نے بيب دار تھان خريد كر يا ہوا ہك كی تلاش شروع كردى جو وہ عيب دار تھان خريد كر يدكر لائے ہيں اس ميں فلاں عيب جا اس كو بتايا كہ جو تھان وہ تھے واپس كرديں اور اگر اس عيب كے ساتھ ركھنا چاہيں تو آپ كی خوش ۔ آپ ميرى دكان سے خريد كر لائے ہيں اس ميں فلاں عيب ہے، اس ليے آپ وہ تھان جو تھان گياں تو آپ كی خوش ۔

الح الح ماراحال

آج ہم لوگوں کا حال میہ ہوگیا ہے کہ نہ صرف میہ کہ عیب نہیں بتاتے، بلکہ جانتے ہیں کہ میعیب دار سامان ہے، اس میں فلال خرابی ہے، اس کے باوجود

قسمیں کھا کھا کریہ باور کراتے ہیں کہ یہ بہت اچھی چیز ہے، اعلیٰ درجے کی چیز ہے، اس کوخریدلیں۔

الله فتمیں کھا کھا کریہ با ہے، اس کوخریدلیں۔

### بیوی کے حقوق میں کوتا ہی گناہ ہے

ای طرح آج شوہر بیوی سے تو سارے حقوق وصول کرنے کو تو تیار ہے کہ وہ ہر بات میں میری اطاعت بھی کرے، کھانا بھی پکائے، گھر کا انظام بھی کرے، بیول کی پرورش بھی کرے، ان کی تربیت بھی کرے اور میرے ماتھ پرشکن بھی نہ آنے دے اور چٹم وابرو کے اشارے کی منتظر رہے۔ یہ سارے حقوق وصول کرنے کوشوہر تیار ہے، لیکن جب بیوی کے حقوق ادا کرنے کا وقت آئے اس وقت ڈنڈی مار جائے اور ان کو ادا نہ کرے، حالانکہ قرآنِ کریم میں اللہ تعالی نے شوہروں کو حکم فرمایا ہے کہ

وَعَاشِهُ وهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ (1) یعنی بیویوں کے ساتھ نیک برتاؤ کرو۔

(۱) سورة النساء آيت (۱۹)\_



"خياركمخياركملنسائهم"(١)

لینی تم میں سے بہترین شخص وہ ہے جواپنی عورتوں کے حق میں بہتر ہو۔

ایک دوسری حدیث می حضور اقدس سل طالیج نفر مایا:

"استوصوابالنساءخيرا"(٢)

یعنی عورتوں کے معاملے میں بھلائی کرنے کی نصیحت قبول کرو، لینی ان کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کرو۔

الله اور الله كے رسول تو ان كے حقوق كى ادائيگى كى اتنى تاكيد فرمار بيلى كى اتنى تاكيد فرمار بيلى كى الله تاكيد فرمار كى بيل، كيكن جمارا بيرحال ہے كہ جم اپنى عور تول كے بورے حقوق اداكر نے كو تيار نہيں، بير سب كم نابئے اور كم تولئے كے اندر داخل ہے اور شرعاً حرام ہے۔

### الله مهرمعاف کراناحق تلفی ہے

ساری زندگی میں بے چاری عورت کا ایک ہی مالی حق شوہر کے ذیے واجب ہوتا ہے اور وہ ہے مہر، وہ بھی شوہر ادا نہیں کرتا۔ ہوتا یہ ہے کہ ساری . زندگی تو مہر ادا نہیں کیا، جب مرنے کا وقت قریب آیا بستر مرگ پر پڑے ہیں، دنیا سے جانے والے ہیں، رخصتی کا منظر ہے، اس وقت بیوی سے کہتے ہیں کہ مہر معاف کردو۔ اب اس موقع پر بیوی کیا کرے؟ کیا رخصت ہونے والے شوہر



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲/٤٥٤ (۱۱۹۲) و قال هذا حديث حسن صحيح - ومسندا هد ۱۱٤/۱٦ (۱۱۰۰)

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۲۷/۷ (٥١٨٦) وصحيح مسلم ١٠٩١/ (١٤٦٨) د

### مُواعِطِعُمُ فَي اللهِ اللهُ اللهُ

ہے یہ کہہ دے کہ میں معاف نہیں کرتی، چنانچہ اس کومہر معاف کرنا پڑتا ہے۔ ساری عمر اس سے فائدہ اٹھایا، ساری عمر تو اس سے حقوق طلب کیے، لیکن اس کا حق دینے کا وقت آیا تو اس میں ڈنڈی مار گئے۔ بیتو مہر کی بات تھی۔



# 😥 نفقہ میں کی حق تلفی ہے

نفقہ کے اندر شریعت کا حکم یہ ہے کہ اس کو اتنا نفقہ دیا جائے کہ وہ آزادی اور اطمینان کے ساتھ گزارہ کر سکے، اگر اس میں کی کرے گا تو بیہ بھی کم ناپنے اور کم تولئے کے اندر داخل ہے اور حرام ہے۔ خلاصہ یہ کہ جس کا کوئی حق دوسرے کے ذمے واجب ہو وہ اس کو پورا ادا کرے، اس میں کمی نہ کرے، ورنہ اس عذاب کا مستحق ہوگا، جس عذاب کی وعید اللہ تعالی نے ان آیات میں بیان فرمائی ہے۔

# الله میر مارے گناہوں کا وبال ہے

ہم لوگوں کا حال ہے ہے کہ جب ہم مجلس جما کر بیٹھتے ہیں تو حالات پر تبعرہ کرتے ہیں کہ بہت حالات خراب ہورہے ہیں، بدامنی ہے، بے چینی ہے، ڈاکے پڑ رہے ہیں، جان محفوظ نہیں، مال محفوظ نہیں، معاشرہ بدحالی کے اندر مبتلا ہیں، یہ سب تبعرے ہوتے ہیں، لیکن کوئی شخص ان تمام پریشانیوں کاحل تلاش کر کے اس کا علاج کرنے کو تیار نہیں ہوتا، مجلس کے بعد دامن جھاڑ کر اٹھ جاتے ہیں۔

ارے! دیکھو کہ یہ جو کچھ ہورہا ہے وہ خود سے نہیں ہورہا، بلکہ کوئی کرنے والا کر رہا ہے، اس کا نئات کا کوئی ذرہ اور کوئی پتا اللہ تعالیٰ کی مشیت کے بغیر حرکت نہیں کرسکتا، لہذا اگر بدامنی اور بے چینی آرہی ہے تو اس کی مشیت سے



آربی ہے، اگر سیاسی بحران پیدا ہورہا ہے تو وہ بھی اللہ کی مشیت سے ہورہا ہے، اگر چوریاں ڈکیتیاں ہورہی ہیں تو اسی کی مشیت سے ہورہی ہیں، بیسب کچھ کیوں ہورہا ہے؟ بید درحقیقت اللہ تعالی کی طرف سے عذاب ہے۔ قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

وَمَا أَصَابَكُمُ مِنْ مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَثُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ (١)

لینی جو کچھ تہمیں برائی یا مصیبت پہنچ رہی ہے وہ سب تمہارے اپنے ہاتھوں کے کرتوت کی وجہ سے ہے اور بہت سے گناہ تو اللہ تعالی معاف فرمادیتے ہیں۔

دوسری جگه قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللّٰهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنُ (٢) دَآبَة

یعنی اگر اللہ تعالی تمہارے ہرگناہ پر پکڑنے پر آجائیں تو روئے زمین پر کوئی چلنے والا جانور باتی نہ رہے، سب ہلاک وبرباد ہوجائیں، لیکن اللہ تعالی اپن حکمت سے اور اپنی رحمت سے بہت سے گناہ معاف کرتے رہتے ہیں، لیکن جب تم حد سے بڑھ جاتے ہواس وقت اس دنیا کے اندر بھی تم پر عذاب نازل کیے جاتے ہیں، تاکہ تم سنجل جاؤ، اگر اب بھی سنجل گئے تو تمہاری باتی زندگی بھی درست ہوجائے گی، لیکن اگر اب بھی نہ مدست ہوجائے گی، لیکن اگر اب بھی نہ فی درست ہوجائے گی، لیکن اگر اب بھی نہ فی درست ہوجائے گی، لیکن اگر اب بھی نہ



<sup>(</sup>۱) سورة الشورى آيت (۳۰) ـ

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>سورة فاطر آیت (٤٥)۔

### موعظ عماني الملك بلدنهم

سنجطے تو یاد رکھو! دنیا کے اندر تو تم پر عذاب آئی رہا ہے، اللہ بچائے آخرت کا عذاب اس سے بھی زیادہ سخت ہے۔



### و حرام کے پیسوں کا نتیجہ

آج ہر شخص فکر میں ہے کہ کسی طرح دو پیسے جلدی سے ہاتھ آجائیں،کل كے بجائے آج ہى مل جائيں، چاہے حلال طریقے سے ملیں یا حرام طریقے سے ملیں، دھوکہ دے کرملیں یا فریب دے کرملیں یا دوسرے کی جیب کا کرملیں، لیکن مل جائیں یاد رکھو۔ اس فکر کے نتیج میں تہمیں دو یسے مل جائیں گے، یہ دو یسے دنیا میں کچھ بھی مہیں امن اور سکون نہیں دے سکتے، یددو پیے مہیں چین کی زندگی نہیں دے سکتے، اس لیے کہ بیددو پینے تم نے حرام طریقے سے اور دوسرے کی جیب پر ڈاکہ ڈال کر، دوسرے کی مجبوری سے فائدہ اٹھا کر حاصل کیے ہیں، لہذا گنتی میں تو یہ سے شاید اضافہ کردیں،لیکن تمہیں چین لینے نہیں دیں گے اور کوئی دوسراتخص تمہاری جیب پر ڈاکہ ڈال دے گا اور اس سے زیادہ نکال کر لے جائے گا۔ آج بازاروں میں یہی ہورہا ہے کہ آپ نے ملاوٹ کرکے دھوکہ دے كريميكمائ، دوسرى طرف دومسلح افرادآپ كى دوكان ميں داخل ہوئ اور اسلح کے زور پرآپ کا سارا اثاثہ اٹھا کرلے گئے۔ اب بتائے! جو یسے آپ نے حرام طریقے سے کمائے تھے، وہ فائدہ مند ثابت ہوئے یا نقصان دہ؟ لیکن اگرتم حرام طریقه اختیار نه کرتے اور الله تعالی کے ساتھ معامله درست رکھتے تو اس صورت میں یہ یمیے اگر چہ گنتی میں کچھ کم ہوتے ،لیکن تمہارے لیے آرام اور سکون اور چین کا ذریعه بنتے۔





### عذاب کا سبب گناه ہیں

بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ ہم نے تو بہت امانت اور دیانت کے ساتھ بیے كمائے تھے، اس كے باوجود مارى دكان ير ڈاكو آگئے اور لوث كر لے گئے، بات سے کہ ذراغور کرو کہ اگر چیتم نے امانت اور دیانت سے کمائے تھے،لیکن یقین کروتم سے کوئی نہ کوئی گناہ ضرور سرزد ہوا ہوگا، اس لیے کہ اللہ تعالی یہی فرمارہے ہیں کہ جو کچھتمہیں مصیبت بہنچ رہی ہے وہ تمہارے ہاتھوں کے کرتوت کی وجہ سے پہنچ رہی ہے، ہوسکتا ہے کہتم نے کوئی گناہ کیا ہو، لیکن اس کا خیال اور دھیان نہیں کیا، ہوسکتا ہے کہتم نے زکوہ پوری ادا نہ کی ہو یا زکوہ کا حساب سیح نہ کیا ہو یا اور کوئی گناہ کیا ہو، اس کے نتیج میں پیعذابتم پرآیا ہو۔

### یے عذاب سب کو اپنی لپیٹ میں لے لے گا





دوسرے میں کھی ہے اور اس گناہ معاشرے میں پھیل جاتا ہے اور اس گناہ سے کوئی رو کنے والا بھی نہیں ہوتا تو اس وقت جب اللہ تعالیٰ کا عذاب آتا ہے تو عذاب بین و میصا که س نے اس گناہ کا ارتکاب کیا تھا اور س نے نہیں کیا تھا، بلكه وه عذاب عام موتا ہے تمام لوگ اس كى لپيك ميں آجاتے ہيں۔ چنانچة قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

وَاتَّقُوا فِتُنَةً لَا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً (١) یعنی اس عذاب سے ڈرو جو صرف ظالموں ہی کو اپنی لپیٹ میں نہیں لے گا، بلکہ جو لوگ ظلم سے علیٰجد ہ تھے وہ بھی اس عذاب میں پکڑے جائیں گے۔ اس

<sup>(</sup>۱) سورة الانفال آيت (۲۵)-

### موعظ عماني المدنب

لیے کہ اگر چہ یہ لوگ خود ظالم نہیں تھے، لیکن کبھی ظالم کا ہاتھ پکڑنے کی کوشش نہیں کی، کبھی ظلم کو مٹانے کی جد وجہد نہیں کی، اس ظلم کے خلاف ان کی پیشانی پر بل نہیں آیا، اس لیے گویا وہ بھی اس ظلم میں ان کے ساتھ شامل ہیں، لہذا یہ کہنا کہ ہم تو بڑی امانت اور دیانت کے ساتھ تجارت کر رہے تھے اس کے باوجود ہمارے ہاں چوری ہوگئی اور ڈاکہ پڑگیا اتنی بات کہہ دینا کافی نہیں۔ اس لیے کہ اس امانت اور دیانت کو جو دوسروں تک پہنچانے کا کام تم نے انجام نہیں دیا، اس کو چھوڑ دیا اس لیے اس عذاب میں تم بھی گرفتار ہوگئے۔

# غیرمسلموں کی ترقی کا سبب

ایک زمانہ وہ تھا جب مسلمانوں کا بیشیوہ تھا کہ تجارت بالکل صاف سقری ہو، اس میں دیانت اور امانت ہو، دھوکہ اور فریب نہ ہو۔ آج مسلمانوں نے تو ان چیزوں کو چھوڑ دیا اور انگریزوں اور امریکیوں اور دوسری مغربی اقوام نے ان چیزوں کو اپنی تجارت میں اختیار کرلیا، اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ ان کی تجارت کو فروغ ہور ہا ہے، دنیا پر چھا گئے ہیں، میرے والد ماجد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب رائی ایک فرما یا کرتے تھے کہ یاد رکھو! باطل کے اندر بھی ابھرنے اور ترقی کرنے کی طاقت ہی نہیں، اس لیے کہ قرآن کریم کا صاف ارشاد ہے:

اِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا (١)

یعنی باطل تو مٹنے کے لیے آیا ہے، لیکن اگر بھی تہہیں یہ نظر آئے کہ کوئی باطل ترقی کررہا ہے، ابھر رہا ہے، توسمجھ لو کہ کوئی حق چیز اس کے ساتھ لگ گئ



<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء آيت (۸۱) ـ



ہے اور اس حق چیز نے اس کو ابھار دیا ہے، لہذا باطل لوگ جو خدا پر ایمان نہیں رکھتے، محمد رسول اللہ سالٹھ الیہ پر ایمان نہیں رکھتے، اس کا تقاضہ تو یہ تھا کہ ان کو دنیا کے اندر بھی ذلیل ورسوا کردیا جاتا، لیکن کچھ حق چیزیں ان کے ساتھ لگ گئیں، وہ امانت اور دیانت جو حضور اقدس سالٹھ الیہ ہمیں سکھائی تھی وہ انہوں نے اختیار کرلی۔ اس کے نتیج میں اللہ تعالی نے ان کی تجارت کو ترتی عطا فرمائی۔ آج وہ پوری دنیا پر چھا گئے اور ہم نے تھوڑ ہے سے نفع کی خاطر امانت اور دیانت کو چھوڑ دیا اور دھوکہ اور فریب کو اختیار کرلیا اور یہ نہ سوچا کہ یہ دھوکہ اور فریب کو اختیار کرلیا اور یہ نہ سوچا کہ یہ دھوکہ اور فریب کو اختیار کرلیا اور یہ نہ سوچا کہ یہ دھوکہ اور فریب آگے چل کر ہماری اپنی تجارت کو تباہ و برباد کردے گی۔

#### 🔮 مسلمانوں کا طرہ امتیاز

مسلمان کا ایک طرق امتیاز یہ ہے کہ وہ تجارت میں بھی دھوکہ اور فریب نہیں دیا، ناپ تول میں کی نہیں کرتا، بھی ملاوٹ نہیں کرتا، امانت اور دیانت کو بھی ہاتھ سے نہیں جانے دیتا، حضورِ اقدس سل اللہ اللہ نے دنیا کے سامنے ایسا ہی معاشرہ پیش کیا اور صحابہ کرام و گاہلہ کی شکل میں ایسے لوگ تیار کیے جنہوں نے تجارت میں بڑے سے بڑے نقصان کو گوارہ کر لیا، لیکن دھوکہ اور فریب دینے کو گوارہ نہیں کیا، جس کا متجہ یہ ہوا کہ اللہ تعالی نے ان کی تجارت بھی چکائی اور ان کی سیاست بھی چکائی، ان کا بول بالا کیا اور انہوں نے دنیا سے اپنی طاقت اور قوت کا لوہا منوایا، آج ہمارا حال یہ ہے کہ عام مسلمان نہیں، بلکہ وہ مسلمان جو پائی وقت کی نما پابندی سے ادا کرتے ہیں، لیکن جب وہ بازار میں جاتے ہیں تو سب ادکام بھول جاتے ہیں، گویا کہ اللہ تعالی کے احکام صرف معجد تک کے لیے ہیں، ادکام بھول جاتے ہیں، گویا کہ اللہ تعالی کے احکام صرف معجد تک کے لیے ہیں، ادکام بھول جاتے ہیں، گویا کہ اللہ تعالی کے احکام صرف معجد تک کے لیے ہیں،



### مُواعِظُعُما في الله الله

بازار کے لیے نہیں، خدا کے لیے اس فرق کوختم کریں اور زندگی کے تمام شعبوں میں اسلام کے تمام احکامات کو بجالائیں۔



المنافعة المساهدة

"لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه"(١)

"دیعنی تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک وہ اپنے مسلمان بھائی کے لیے بھی وہی چیز پبند نہ کرے جواپنے لیے پبند کرتا ہے۔"

یہ نہ ہو کہ اپنے لیے تو پیانہ کچھ اور ہے اور دوسروں کے لیے پیانہ کچھ اور ہے، جب تم دوسروں کے ساتھ کوئی معاملہ کرو تو اس وقت یہ سوچو کہ اگر یہی معاملہ کوئی دوسرا شخص میرے ساتھ کرتا تو مجھے نا گوار ہوتا، میں اس کو اپنے او پرظلم تصور کرتا، تو اگر میں بھی یہ معاملہ جب دوسروں کے ساتھ کروں گا تو وہ بھی آخر انسان ہے، اس کو بھی اس سے نا گواری اور پریشانی ہوگی، اس پرظلم ہوگا، اس



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲/۱ (۱۳) و صحیح مسلم ۱۷/۱ (٤٥) ـ







لیے مجھے پیکام نہیں کرنا چاہیے۔

لہذا ہم سب اینے گریبان میں منہ ڈال کر دیکھیں اور صبح سے لے کر شام تک کی زندگی کا جائزہ لیں کہ کہاں کہاں ہم سے حق تلفیاں ہورہی ہیں، کم ناپنا، کم تولنا، دهوکه دینا، ملاوث کرنا، فریب دینا، عیب دار چیز فروخت کرنا، به تجارت کے اندر حرام ہے۔جس کی وجہ سے تجارت پر اللہ تعالی کی طرف سے وہال آرہا ہے، بیسب حق تلفی اور''تطفیف'' کے اندر داخل ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کواس کی حقیقت کافہم اور ادراک عطا فرمائے اور حقوق ادا کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور "تطفیف" کے وبال اور عذاب سے جمیں نجات عطا فرمائے۔آمین۔

واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين









مُواعِمْ فَي اللهِ اللهِ اللهُ ناپ تول میں کمی

بدنه مُواعظِعُماني دوہرے پیانے ووہرے چکانے (ذكر وفكرص ٩٤) 149

دوہرے پیانے

موعظِ عَمَاني الله الله



140



### رالله ارَّمَا ارَّحِمُ

### دوہرے پیانے



قرآنِ کریم نے ناپ تول میں کمی کرنے کو جرم عظیم قرار دے کرجس طرح صحیح سی ایٹ اور تو لئے کا تھم دیا ہے، اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ بیتھم ایک جگہ بیان کرنے پر اکتفاء نہیں کیا گیا، بلکہ اسے بار بارمختلف انداز و اسلوب سے انتہائی تاکید کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر مندرجہ ذیل آیات کریمہ کا پورا ترجمہ ملاحظہ فرما ہے:

''اور انصاف کے ساتھ پورا پورا ناپو اور تو لؤ'

( سورة انعام: ۱۵۲)

" پس بورا بورا نابو اور تولو اور لوگول کی چیزول میں کمی نه کرو" (سورة الاعراف: ۸۵)

" اور ناپ تول میں کمی نہ کرو" (سورہ ہود: ۸۴)

'' اور ناپ تول انصاف کے ساتھ بورا بورا رکھو''

(10:000)



### مُوعِظِعُمُاني الله الله الله الله

 " پورا پورا نابو اور دوسرول کونقصان پہنچانے والے نہ بنو اور طیک ٹھیک تراز و سے تولو" میں اسمارہ الشعراء، ۱۸۱۱)

"اور الله نے آسان کو بلند کیا اور تراز و بنائی، تاکہ تم تولئے میں حد سے تجاوز نہ کرو اور وزن کو انصاف کے ساتھ قائم رکھواور تراز وکو گھٹا و نہیں'' (سورۃ الرحن : ۷)

قرآنِ کریم نے جس صراحت اور جس تاکید کے ساتھ باربار ناپ تول میں انصاف سے کام لینے پر زور دیا ہے، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ناپ تول میں بے انسافی قرآنِ کریم کے نزدیک ان بنیادی بیار یوں میں سے ہے جومعاشر تی خرابیوں کی جڑکی حیثیت رکھتی ہیں اور جنہیں مٹانے کے لیے انبیاء کرام علیہم السلام دنیا میں بھیجے گئے ہیں۔

سوال یہ ہے کہ کیا ناپ تول میں کمی کا مطلب صرف یہ ہے کہ ترازو سے
تول کر یا پیانے سے ناپ کر کوئی چیز ہے رہا ہووہ ڈنڈی مار کرسودا کم دے؟ یقینا
ناپ تول میں کمی کرنے کا براہ راست مفہوم یہی ہے، لیکن جس اسلوب و انداز
سے قرآنِ کریم نے اس برائی کا ذکر فرمایا ہے، اس پرغور کیا جائے تو یہ بات
واضح ہوجاتی ہے کہ یہ برائی صرف اسی ایک صورت میں منحصر نہیں ہے، بلکہ اس
میں ہروہ اقدام شامل ہے جس کے ذریعے کوئی شخص دوسرے کا کسی بھی قشم کا حق
پامال کردے یا انصاف کے مطابق اس کا حق پورا پورا پورا نہ دے۔

دراصل قرآنِ كريم نے'' ترازو'' كالفظ عدل وانصاف اور ايفائے حقوق كى



125

### بدائم موافظ عماني



ایک علامت ( Symbol ) کے طور پر استعال فرمایا ہے، یہی وجہ ہے کہ سورہ ایک علامت ( علامت ( عبر ) ہے حور پر اسٹوں رہ یا ہے۔ من رہ ہے۔ من من ہے ۔ من م شوری اور سورہ کو میر میں ''ترازو'' کو'' آسانی کتاب'' کے ساتھ ملا کر ذکر کیا گیا ہے، سور ہ شوری میں ہے:

> "الله وه ہے جس نے حق پر مشمل کتاب اتاری اور ترازو(نازل کی)۔" (سورة الشورى: ١٤ )

> > اورسورهٔ حدید میں اسی بات کو مزید واضح فرما با گیا:

" اور ہم نے ان پغیروں کے ساتھ کتاب اور ترازوا تاردی تا كەلوگ انصاف كريں ـ''

اب ظاہر ہے کہ کوئی بھی پیغیبراپنے ہاتھ میں ترازو لے کرنہیں آئے،جس سے سودا تولا جاتا ہے۔ لہذا یہال'' ترازو'' کا واضح مطلب عدل وانصاف اور "ادائے حقوق" کی معنوی ترازو ہے اور" کتاب" کے ساتھ ملاکر ترازو کا ذکر کر ك ال طرف اشاره كيا كيا ہے كه اگر آساني كتاب نظرياتي بدايت فراہم كرتي ہے تو پیغمبر کا قول و فعل لوگوں کے سامنے وہ جیا تلا پیانہ پیش کرتا ہے جوحق اور ناحق کے درمیان واضح خطِ امتیاز کھینج دیتا ہے،جس کی روشیٰ میں حقوق کی رتی رتی کا حماب رکھا جاسکتا ہے۔

اس سے بید حقیقت واضح ہوتی ہے کہ ناپ تول میں کمی کالفظ ایک بہت وسیع مفہوم رکھتا ہے،جس میں ہرفتم کی حق تلفی داخل ہے، جب بھی کوئی شخص دوسرے کا کوئی حق ٹھیک ٹھیک ادا نہ کرے تو وہ'' ناپ تول'' میں کمی کا مرتکب ہے اور اس کا بیفعل اتنا ہی قابل نفرت و ملامت ہے جتنا سودا بیچنے وقت ڈنڈی مارنے کا الممل، جسے ہر هخض ذلالت اور كمينگى كى علامت سجھتا ہے۔ للبدا" ناب تول" كے



#### مواعظاتي المالية

سلیے میں قرآنِ کریم کے جو ارشادات اوپر بیان کیے گئے ہیں ان کا مخاطب ہر وہ مخص ہے جس کے ذمے دوسرے کا حق ہو، شوہر کے لیے ان ارشادات کا مطلب یہ ہے کہ'' بیوی کا حق پوراپورا ادا کرو'' اور بیوی کے لیے ان کا مطلب یہ ہے کہ'' شوہر کا حق پوراپورا ادا کرو'' حکومت کے لیے ان کا مطلب یہ ہے کہ '' عوام کا حق پوراپورا دو'' اور عوام کے لیے ان کا تقاضہ یہ ہے کہ'' حکومت کا حق پوراپورا ادا کرو'' ملازم کے لیے ان ارشادات میں یہ ہدایت ہے کہ انتظامیہ کی طرف سے جو فرائض تمہارے سپر د کیے گئے ہیں اور جن کے معاوضے میں تمہیں مختوبی انتظامیہ کی ہا ترت دی جارہی ہے، وہ ٹھیک ٹھیک دیانت داری کے ساتھ بجالاؤ اور انتظامیہ کے لیے ان ارشادات میں یہ تاکید ہے کہ'' ملازم کے وہ تمام حقوق اسے بورے پورے پورے بینچاؤ جن کے معاوضے میں تم اس کی محنت سے استفادہ کر رہ ہورے نورے بینچاؤ جن کے معاوضے میں تم اس کی محنت سے استفادہ کر رہ ہو''، غرض دنیا میں دو طرفہ تعلقات کا کوئی شعبہ ایسا نہیں ہے جس کے لیے ان آیات کر بہہ میں جامع رہنمائی موجود نہ ہو۔



پھر قرآنِ کریم ہی نے مزید آگے بڑھ کریہ بھی واضح کیا ہے کہ'' ناپ تول میں کی'' کی بدترین شکل میہ ہے کہ انسان اپنے اور دوسرے کے لیے الگ الگ پیانے بنالے، لیمن جب کسی کو دینے کا وقت آئے تو ناپ تول میں ڈنڈی مارجائے، لیکن جب خود اپناحق وصول کرنے کا وقت آئے تو ایک رتی چھوڑنے کو تیار نہ ہو، ایسے لوگوں کے لیے قرآنِ کریم نے انتہائی موثر انداز میں میہ وعید بیان فرمائی ہے کہ

وَيُلٌ لِّلُمُطَقِّفِيْنَ۞ الَّذِيْنَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى التَّاسِ يَسْتَوْفُونَ۞ وَإِذَا كَالُوْهُمْ أَوْ وَّزَنُوْهُمْ يُخْسِرُ وْنَ۞ الآ

### بدنهم المنافقة موافظ عماني

يَظُنُّ اُولَيِكَ اَنَّهُمُ مَّبُعُوْثُونَ۞ لِيَوْمِ عَظِيْمٍ۞ يَّوُمَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعُلَيِيْنَ۞ (١)

برا ہو ان ناپ تول میں کمی کرنے والوں کا جو لوگوں سے ناپ کر لیتے ہیں تو پورا پورا لیتے ہیں اور جب انہیں ناپ کر یا تول کر دیتے ہیں تو کمی کرتے ہیں، کیا ایسے لوگوں کو ذرا خیال نہیں کہ وہ ایک زبردست دن میں اٹھائے جا کیں گے اس دن جب تمام انسان رب العالمین کے حضور کھڑے ہوں گے؟

یہاں پھر اگر چہ لفظ''ناپ تول'' میں کمی کا استعال کیا گیا ہے،لیکن اس کے وسیع مفہوم میں ہرفتم کی حق تلفی داخل ہے،حضرت امام مالک رہی ہیں کہ کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ

" پورا تولنا اور كم تولنا هركام ميس هوسكتا ب" ـ

لہذا اس آیت میں اصولی مذمت ان لوگوں کی بیان کی گئی ہے جنہوں نے زندگی کے معاملات میں دوہرے پیانے بنا رکھے ہیں، جن کے لینے کا پیانہ کچھ اور ، جو اپنا مفاد حاصل کرنے میں بڑے تیز طر ار اور دوسے اور دینے کا کچھ اور ، جو اپنا مفاد حاصل کرنے میں بڑے تیز طر ار اور دوسرے کا حق دینے میں بڑے بخیل اور خسیس ہیں اور جو دن رات عدل و انساف کا خون کرکے اپنی دولت کی گنتی میں اضافہ کرتے ہیں، لیکن اس بات کی ذرا پروانہیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے پیشی کے وقت دولت کا یہ ظاہری



<sup>(</sup>۱) سورة المطففين آيت (١ تا٦) ـ

موعظِ عَمَاني بدام

اضافہ ان کے لیے ذات ورسوائی اور کس طرح کے عذاب کا سبب بنے گا؟
مقامِ حسرت میہ ہے کہ آج ہم نے حقوق و فرائض کی ناپ تول میں اللہ کی
اتاری ہوئی ترازو کے بجائے زندگی کے تقریباً ہر شعبے میں ان خود ساختہ دوھرے
پیانوں کو اختیار کیا ہوا ہے اور اپنے آپ کو قرآنِ کریم کی اس سنگین وعید کا مستحق

بنارکھا ہے۔

TIP

اگر ایک آجر اینے مزدور سے اس کی آزاد مرضی کے بغیر مقررہ وقت سے زیادہ کام لیتا ہے اور اس اضافی محنت کا معاوضہ دینے کو تیار نہیں ہوتا تو وہ اپنے اس ''دو ہرے پیانے'' کی وجہ سے قرآنِ کریم کی اس وعید میں داخل ہے اور اس طرح اس نے مزدور سے زائد خدمت لے کر جو فائدہ حاصل کیا ہے وہ اس کے لیے حرام ہے۔

ای طرح اگر ایک مزدور یا ملازم اپنی ڈیوٹی کے مقررہ اوقات میں اپنا فرائض انجام دینے کے بجائے کام چوری کا مظاہرہ کرتا ہے یا اس وقت میں اپنا ذاتی کام انجام دیتا ہے اور تخواہ پوری وصول کرتا ہے تو وہ بھی اس قرآنی وعید کا مصداق ہے اور اس کی تنخواہ کا وہ حصہ حرام ہے جو ذاتی کام میں خرچ کیے ہوئے وقت کے مقابل ہو، یہاں تک کہ ایک ملازم کے لیے اپنی ڈیوٹی کے اوقات میں جبکہ اس کے پاس اپنی ڈیوٹی سے متعلق کرنے کا کام موجود ہو، کوئی نفلی عبادات، مثلاً نفلی نما زیا تلاوت وغیرہ بھی جائز نہیں، اس کے ذمے اس وقت کا فریضہ یہ مثلاً نفلی نما زیا تلاوت وغیرہ بھی جائز نہیں، اس کے ذمے اس وقت کا فریضہ یہ کہ وہ اپنے فرائض مصبی تندہی اور دیانت سے ادا کرے۔

یہ بات قلم پر آئی تو یہ بھی ذکر کردینا مناسب ہے کہ اس معاملے ہیں بھی جمارے یہاں افراط و تفریط پائی جاتی ہے۔ بعض ملاز مین ڈیوٹی کے اوقات میں



THE STATE OF THE S

نقلی عبادتیں شروع کردیتے ہیں، حالانکہ ان کے ذمے کام پڑا ہوا ہوتا ہے، لیکن دوسری طرف انظامیہ کے بعض افراد اپنے ملازمین کو پانچ وقت کی فرض نمازوں کی ادائیگی کا موقع نہیں دیتے، حالانکہ فرض نماز کی ادائیگی ہر صورت ضروری ہے اور انظامیہ کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے ملازمین کے لیے اس کا انتظام کرے۔ یہ درست ہے کہ ملازم آٹھ گھنے ڈیوٹی دینے کا پابند ہے، لیکن طبعی ضروریات کی انجام دہی، خود بخود اس مدت سے مشنی ہے، فرض نماز بھی اتی ہی ضروریات کی انجام دہی، خود بخود اس مدت سے مشنی ہے، فرض نماز بھی اتی ہی ضروری ہے جتنی انسان کی طبعی ضروریات، للبذا اس کی ادائیگی کا وقت بھی ڈیوٹی ضروری ہے خود بخود مشتنی ہوگا، البتہ ملازم کا فریضہ یہ ہے کہ وہ اعتدال کے ساتھ نماز فرض ( سنتوں سمیت ) ادا کرنے پر اکتفا کرے اور اس میں ناواجی دیر نہ فرض ( سنتوں سمیت ) ادا کرنے پر اکتفا کرے اور اس میں ناواجی دیر نہ لگائے، نہ کی اور نقلی عبادت میں مشغول ہو۔

یہ بات توضمیٰ طور پر بچ میں آگئ، کہنا یہ تھا کہ ہم میں سے ہر شخص کو اپنے حالات کا جائزہ لے کرید دیکھنا چاہے کہ دوسرے کے حق میں کو تاہی کے مرتکب تو نہیں ہورہ، ہم نے اپنے اور دوسرول کے لیے الگ الگ پیانے تو نہیں بنا رکھ؟ ہم دوسرول سے اس چیز کا مطالبہ تو نہیں کررہ جو ان کی جگہ ہونے کی صورت میں انہیں دینے کے لیے تیار نہ ہوتے؟ جب تک یہ فکر ہمارے دلوں میں پیدا نہیں ہوگ اور ہم قرآن کریم کی اس وعید میں داخل ہونے سے ڈرنے میں پیدا نہیں ہوگ اور ہم قرآن کریم کی اس وعید میں داخل ہونے سے ڈرنے نہیں گئیں گے، اس وقت تک ان حق تلفیول اور بدعنوانیوں میں کی نہیں آئے گی، جنہوں نے زندگی کو اجیرن بنا رکھا ہے اور جن کی وجہ سے ہر انسان خوف و ہرائی، تھویش اور بے جبین کا شکار ہے، کیونکہ جب معاشرے میں حق تلفیوں کا بازار گرم ہوتا ہے تو اس کا بیجہ (Net Result) سب کی پریشانی کے سوا پکھ



مُواعِلُونَانَى اللهِ الله

نہیں ہوتا۔ ایک شخص اگر دس آدمیوں کی حق تلفی کرتا ہے تو دوسرے دس آ دمی اس مرتبر اللہ کی اڑا لے جاتے ہیں اور آخر میں فتح صرف شیطان کی ہوتی ہے۔ ا

۲۲/ ذی تعده ۱<u>۳۱۳ می</u> ۸/می ۱<u>۹۹۳</u>ء





بلدنب موافظ عماني

حرام مال سے بچاؤ









حرام مال سے بچاؤ

(نشری تقریریں ۱۰۹)

حرام مال سے بچاؤ

مُواعظِعُماني المال بدنس





1/4

بدنا مواعظان

رام مال سے بچاؤ



#### برالغيه ارتجم الرَحم

#### حرام مال سے بچاؤ



نحمد ونصلى على رسوله الكريم اما بعد!

سورہ کقرہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَا تَأْكُلُوا آمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوْا فَرِيْقًا مِّنْ آمُوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَٱنْتُمُ تَعُلَمُونَ۞ٰ(١)

اورآپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق طریقے سے مت کھاؤ اور ان (کے جھوٹے مقدے) کو حکام کے پاس اس غرض سے مت لے جاؤ کہ اس کے ذریعے لوگوں کے مال کا کوئی حصہ گناہ کے طریقے پر کھاجاؤ، جبکہتم کو اپنے جھوٹ اورظلم كاعلم بھى ہو\_

(۱) سورة البقرة آيت (۱۸۸)\_



موعظ عماني المالية

قرآن کریم کی اس آیت میں حرام طریقوں سے مال حاصل کرنے اور استعال کرنے کی ممانعت بڑے جامع انداز میں کی گئ ہے۔ بول تو ہرقوم اور ہر نہب وطت کا اس بات پر اتفاق ہے کہ مال حاصل کرنے کے پچھ طریقے پندیدہ اور جائز ہیں اور پچھ ناپندیدہ اور ممنوع، مثلاً چوری، ڈاکہ، دھوکہ فریب کو ساری ونیا ہی برا بچھتی ہے، لیکن ان ذرائع کے جائز یا ناجائز ہونے کا کوئی ایسا معیار نہ کسی قوم کے باس ہے اور نہ ہوسکتا ہے جو پوری دنیا کے لیے معقول اور قابل جو اس کا شیحے اور معقول معیار صرف وہی ہوسکتا ہے جو رب العالمین کی طرف سے بذریعہ وتی بھیجا گیا ہو، کیونکہ خالق کا کنات ہی اپنے بندوں کی حقیقی مصلحوں سے باخر ہوسکتا ہے۔

چنانچہ اسلام نے حلال وحرام اور جائز وناجائز کا جو قانون بنایا ہے وہ صراحۃ وتی اللی سے ماخوذ یا مستفاد ہے، اس قانون میں ہر قدم پر اس کا لحاظ رکھا گیا ہے کہ کوئی بھی انسان اپنی جدوجہد کے مطابق ضروریاتِ زندگی سے محروم نہ رہے اور کوئی انسان دوسروں کے حقوق غصب کرکے یا دوسروں کو نقصان پنچا کرسرمایے کو محدود افراد میں مقید نہ کردے، بلکہ جو بھی ملکیت کی کو حاصل ہو وہ قانونِ اللی کے مطابق ہو، آیت مذکورہ ان تمام ناجائز صورتوں کو شامل ہے، اس میں سود، قمار، رشوت خوری، ملاوث، دھوکہ فریب، جھوٹے مقدمات غرض ان تمام ناجائز ذرائع آمدنی کو شامل ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے مقدمات غرض ان تمام ناجائز ذرائع آمدنی کو شامل ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے ناجائز قراردیا ہے، ارشاد ہے۔

وَلَا تُلْأَكُوا أَمْوَالكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ يعنى نه كهاو أيك دوسرے كا مال ناجائز طريق پر





اس میں ایک بات تو یہ قابلِ غور ہے کہ قرآنِ کریم نے آخوالکُمْ کا لفظ استعال فرمایا ہے، جس کے اصلی معنی یہ ہیں کہ ''نہ کھاؤ اپنے مال' اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تم جو کسی دوسرے کے مال میں ناجائز تصرف کرتے ہوتو یہ غور کرو کہ دوسرے شخص کو بھی اپنے مال سے ایسی ہی محبت ہوگی جیسی تمہیں اپنے مال سے ایسی ہی محبت ہوگی جیسی تجود کھ اپنے مال سے ہواڑ تصرف کرتا تو تمہیں جود کھ اپنے مال سے ہ، اگر وہ تمہارے مال میں ایسا ناجائز تصرف کرتا تو تمہیں جود کھ پہنچ گا، اس بات کا احساس اس وقت بھی اس طرح کروجسے کہ وہ تمہارا مال ہے۔



اس کے علاوہ آیت کے ان الفاظ میں اس طرف بھی اشارہ ہوسکتا ہے کہ جب ایک شخص دوسرے کے مال میں ناجائز تصرف کرتا ہے اور بیرسم چل پرتی ہے تو اس کا فطری نتیجہ بیہ ہے کہ دوسرے لوگ بھی اس کے مال میں ایبا ہی ناجائز تصرف کرتے ہیں، اس حیثیت سے کی شخص کے مال میں ناجائز تصرف در حقیقت اپنے مال میں ناجائز تصرف کے لیے راستہ ہموار کرنا ہے، خور کیجے کہ جب اشیاء ضرورت میں ملاوٹ کی رسم چل جائے تو ہوتا یہ ہے کہ ایک شخص گی میں تیل یا چربی ملا کرز اند پیے حاصل کرتا ہے، لیکن جب اس کو دودھ خریدنے میں تیل یا چربی ملا کرز اند پیے حاصل کرتا ہے، لیکن جب اس کو دودھ خریدنے کی ضرورت پرتی ہے تو دودھ والا اس میں پانی ملا کر دیتا ہے، مسالے کی ضرورت ہوتی ہے تو اس میں ملاوٹ ملتی ہے، دوا لینے جاتا ہے تو وہاں کھوٹ ملتا کی حراث مرد ہے تا ہے تو اس میں ملاوٹ کرکے حاصل کے جہ اس طرح جتنے زائد پیے اس نے ایک جگہ ملاوٹ کرکے حاصل کے پرسرے افراد دسیوں جگہ اس کی جیب سے نکال لیتے ہیں۔ یہ بے چارہ اپنی جگہ پیموں کی زیادتی شار کر کے خوش ہوتا ہے گر انجام نہیں دیکھتا کہ اس کے پاس کیا پیموں کی زیادتی شار کر کے خوش ہوتا ہے گر انجام نہیں دیکھتا کہ اس کے پاس کیا پیموں کی زیادتی شار کر کے خوش ہوتا ہے گر انجام نہیں دیکھتا کہ اس کے پاس کیا بیموں کی زیادتی شار کر کے خوش ہوتا ہے گر انجام نہیں دیکھتا کہ اس کے پاس کیا بیموں کی زیادتی شار کر کے خوش ہوتا ہے گر انجام نہیں دیکھتا کہ اس کے پاس کیا

م الله معیقت وہ خود اپنے مال کے ناجائز تصرف کا درواز ہ کھولتا ہے۔

یوں تو یہ ناجائز ذرائع آمدنی ہر وقت اور ہر زمانے میں ناجائز ہیں، آبیان کی مقدس زمانے میں یا مقدس مقام پر ان کا ارتکاب کیا جائے تو ان کی قباحت اور بڑھ جاتی ہے، خاص طور سے رمضان کے مبارک مہینے میں، کیونکہ اس مہینے میں ایک مسلمان اللہ کے حکم کی خاطر جائز اور مباح چیزوں (مثلاً کھانے پینے) کو چھوڑ دیتا ہے تو یہ بات بڑی شرم کی ہے کہ جو چیزیں ہمیشہ سے حرام تھیں انہیں ترک نہ کرے، لہذا اس مبارک مہینے میں اکلِ حلال کا زیادہ اہتمام لازمی ہے۔

حرام سے بچنے اور حلال حاصل کرنے کے لیے قرآن وسنت میں مختلف عنوانات سے تاکیدیں کی گئی ہیں، ایک آیت میں اس طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے کہ انسان کے اعمال واخلاق میں بہت بڑا دخل کھانے کو ہے، اگر اس کا کھانا پینا حلال نہیں تو اس سے اچھے اعمال واخلاق کی توقع مشکل ہے، ارشاد ہے:

يَاكِيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبْتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴿(١)

اے گروہ انبیاء! طلال اور پاک چیزیں کھاؤ اور نیک عمل کروہ میں تمہارے اعمال کی حقیقت سے باخبر ہوں۔

اس آیت میں حلال کھانے کے ساتھ اعمالِ صالحہ کا تھم فرما کر اشارہ کردیا ہے کہ اعمالِ صالحہ کا تھم فرما کر اشارہ کردیا ہے کہ اعمال صالحہ کا صدور ای وقت ہوسکتا ہے جب کہ انسان کا کھانا پینا حلال ہوادر آمحضرت مل فلا کے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا کہ حرام کھانے والے ک

(۱) سورةالمومنون آيت (۵۱)\_





دعا قبول نہیں ہوتی، فرمایا کہ بہت سے آدمی عبادت وغیرہ میں مشقت اٹھات ہیں پھر اللہ تعالیٰ کے سامنے ہاتھ دعا کے لیے پھیلاتے ہیں اور یا رب یارب پکارتے ہیں مگر کھانا ان کا حرام، بینا ان کا حرام، لباس ان کا حرام تو ان کی دعا کیسے قبول ہوسکتی ہے؟ (۱) حضرت سعد بن ابی وقاص رہائی نے آنحضرت سال اللہ یہ سعد بن ابی وقاص رہائی نے آنحضرت سال اللہ یہ سے درخواست کی کہ میرے لیے یہ دعا فرماد یجے کہ میری ہر دعا قبول ہوا کر ہے، آب نے فرمایا:

واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين







<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۷۰۳/۲ (۱۰۱۵)۔



<sup>(</sup>۲) المعجم الاوسط للطبراني ٣١٠/٦ (٦٤٩٥) طبع دار الحرمين القاهرة ـ وقال الهيشمي في "المجمع "٥١٠/١٥ (١٨١٠): وفيه من لم أعرفهم.

حرام مال سے بچاد

مواطعاتي الماسا

117

بدنا مواطعان

حرام مال سے بچیں اور ہمیشہ کے بولیں





حرام مال سے پیری اور ہمیشہ سے بولیں

(اسلام اور ماری زندگی ۱۲۵/۳)

حرام مال ہے بچیں اور ہمیشہ سچ بولیں

مُواعِمُ فِي اللهُ اللهُ اللهُ

The same

بدنا الله موافظ عماقي



#### برالله ارَجمُ ارْجَمُ

# حرام مال سے بچیں اور ہمیشہ سے بولیں



بعداز خطبهمسنونه!

أمابعد!

#### فَأَعُونُدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

عن عبدالله بن عمر وأن رسول الله على قال: «أربع إذا كن فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا: حفظ أمانة, وصدق حديث, وحسن خليقة, وعفة في طعمة ». (1)



<sup>(</sup>۱) الزهد لابن المبارك / ١٢٠٤ (١٢٠٤) طبع دار الكتب العلمية ـ مسندا حمد / ١٦٥٢ (٢٦٥٢) وقال الميثمي في "مجمع الزوائد "٢٥٧/٤ (٢٠٠٦): رواه أحمد والطبراني في "الكبير"، وفيه ابن لهيعة ، وحديثه حسن ، وبقية رجال أحمد رجال الصحيح . وقال في ٥٢٩/١٠ (١٨١٢٣): رواه أحمد والطبراني ، وإسنادهما حسن .

مواعظ عماني

👚 اچھے اخلاق اور 🍘 حلال کھانا''۔

یہ چار خصلتیں جو بیان فرمائیں کہ اگر عطا ہوجائیں تو دنیا کی کوئی اور نعمت نہ ملے تب بھی تمہاری بھلائی کے لیے یہ چار چیزیں کافی ہیں۔

ان میں سے پہلی چیز یعنی حسن اخلاق اس کا ذکر پہلے کر چکا ہوں، اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ دوسری چیز جو بیان فرمائی گئی وہ ہے لقمے کی پاکیزگی، آدمی جو پچھ کھا رہا ہے جو رزق اس کو ملا ہوا ہے وہ یا کیزہ ہو۔

# ال کی پاکیزگی سے کیا مراد ہے؟

پاکیزہ ہونے سے مراد بینہیں ہے کہ محض دیکھنے میں صاف سخرا ہو، جراثیم سے پاک ہو، یہ چیز تو ہونی ہی چاہیے کہ انسان صاف سخرا کھانا کھائے، لیکن یہاں مراد یہ ہے کہ وہ حلال ہو ناجائز اور حرام کھانے سے انسان پر ہیز کرے اور رزق حلال کو حاصل کرنا اور اپنے رزق میں حلال ہونے کا اہتمام کرنا یہ ایمان کے بنیادی ستونوں میں سے ہے کہ آدمی اس بات کا پورا لحاظ رکھے کہ جولقہ میں کھا رہا ہوں وہ حلال لقمہ ہو، کیونکہ حدیث میں حضور اقدس ملائل ایکی نے فرمایا:



TIP

1



"إنه لا يربو لـحم نبت من سحت إلا كانت النار أولىٰبه"(١)

"انسان کے جسم پر جو گوشت حرام کھا کر بنا ہوگا وہ جہنم کا ایندهن ہے'۔

ظاہر ہے کہ انسان جب حرام کھاتا ہے تو اس سے اس کے جسم کی بردھور ی ہوتی ہے،نشو ونما ہوتی ہے، اس سے گوشت بنے گا،جسم کے دوسرے اعضاء بنیں گے، اس سےجسم کے اندر قوت آئے گی، تو جو کوئی گوشت حرام مال سے اور حرام کھانے سے بنا ہوگا توجہنم اس کی زیادہ مستحق ہے، وہ جہنم کا ایندھن بے گا، اس واسطے ہرمومن کو اس بات کا اہتمام لازم ہے کہ جو کچھ وہ کھارہا ہے اس کے حلال ہونے کا بورا اطمینان حاصل ہو کہ کوئی حرام چیز اینے حلق سے پیٹ میں نہ جائے۔

#### 🕸 حرام مال کی دنیاوی بے برکتی



حرام رزق کا جو وبال آخرت میں ہے وہ تو ہے، جس کے بارے میں حضور صلی اللہ اللہ نے فرمایا کہ وہ گوشت جہنم کا ایندھن سے گا،لیکن اس دنیا میں بھی حرام کی بے برکتی الله تبارک وتعالی و کھا دیتے ہیں، حرام طریقے سے کمایا ہوا بیسہ اور حرام کھانا دنیا میں بھی اللہ تعالیٰ اس کو ایک عذاب بنا دیتے ہیں۔ بظاہر انسان کے یاس سے بہت اکٹے ہوگئے، بینک بینس بہت ہوگیا،لیکن مصیبتیں آرہی ہیں، آفتیں آرہی ہیں، بھی چوریاں ہورہی ہیں، بھی ڈاکے پر رہے ہیں، بھی کوئی اغوا ہور ہا ہے، بھی بیار یاں کھڑی ہوگئ ہیں اور بھی کوئی پریشانیاں کھڑی



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٦٠١/١ (٦١٤) وقال بذاحديث حسن غريب من بذا الوجه

#### مُواعِمًا في الله الله

ہورہی ہیں، تو یہ ساری بے بر کتیاں پیدا ہورہی ہیں حرام رزق سے اور حرام مال سے۔



تو ایک نقصان دنیا میں یہ ہوتا ہے کہ انسان کے مال میں برکت نہیں ہوتی،
پیسے گنتی میں تو بہت ہو گئے، لیکن برکت نہیں۔ آج کل اچھے بڑے کھاتے پیتے
لوگ جن کی آمد نیاں بہت ہیں گریہ شکوہ کرتے نظر آتے ہیں کہ پورانہیں ہوتا،
پورا اس لیے نہیں ہوتا کہ اس بات کا دھیان نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق رزق حاصل ہو، اس کے خلاف جو حاصل ہوگا وہ تو پورانہیں ہوگا، اس میں
تو برکت نہیں ہوگی۔

## 🥏 حرام مال کا سب سے بڑا نقصان

دوسری اس سے بھی خطرناک بے برگی ہے ہے کہ حرام گوشت، حرام کھانا،
حرام رزق انبان کے اندر سے ایمان کی جس سلب کرلیتا ہے۔ اللہ بچائے ایمان
کا جوشعور ہے جوحس ہے وہ چھن جاتی ہے۔ اچھے برے کی تمیز نہیں رہتی، عقل
خراب ہوجاتی ہے، عقل الٹی ہوجاتی ہے، برے کو اچھا سمجھنے لگتا ہے، اچھے کو برا
سمجھنے لگتا ہے اور اس کا احساس ان حضرات کو ہوتا ہے جن کو اللہ تعالیٰ نے ایمان
کا شعور اور نور عطا فرمایا، ان کو پت ہوتا ہے کہ ہم سے کیا چیز چھن گئی، اگر حرام کا
ذرا سا بھی غبار آ جائے تو ان کو محسوس ہوتا ہے کہ دل کے اندر ایک تاریکی اور
ظلمت چھاگئی، اندھیرا چھاگیا۔



مولانا ليعقوب نانوتوي راينيكليه كأوا قعه

حضرت مولانا ليقوب نانوتوي رايتيليه جوحكيم الامت حضرت تقانوي رايتيليه

#### بدنه الله مواطعاني



کے استادیتھے، ان کا وا قعہ حضرت تھانوی راٹیٹلیہ نے لکھا ہے۔

وہ فرماتے ہیں ایک مرتبہ میں ایک دعوت میں چلا گیا اور وہاں جاکر کھانا کھالیا، بعد میں پتہ چلا کہ اس شخص کی آمدنی مشکوک ہے، فرماتے ہیں کہ مہینوں تک ان چندلقمول کی ظلمت اپنے دل میں محسوس کرتا رہا اور مہینوں تک میرے دل میں گناہ کرنے کے جذبات پیدا ہوتے رہے اور طبیعت میں بید داعیہ پیدا ہوتا تھا کہ فلاں گناہ کر لول، فلال گناہ کرلول، حرام مال سے بیظ محست پیدا ہوجاتی ہے۔

قرآنِ كريم ميس بهترين انداز ميس فرمايا:

يَاكَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوْا مِنَ الطَّيِّبْتِ وَاعْمَلُوْا صَالِحًا (١)

"اے رسولو! پاکیزہ اور حلال چیزیں کھاؤاور نیک عمل کرؤ"

مفسرین فرماتے ہیں کہ جب انسان حلال کھانے کا اہتمام کرتا ہے تو اس میں نیک کام کرنے کے جذبے اور شوق پیدا ہوتے ہیں اور اگر حرام رزق کھا رہا ہوتو اس سے انسان کے دل میں برائیوں کے اور گناہ کے تقاضے پیدا ہوتے ہیں، ایک کام کو براسمجھ رہے ہیں کہ یہ کام اچھا نہیں ہے پھر بھی چھوڑنے کی ہمت نہیں ہوتی، حوصلہ نہیں ہوتا، وہ اس لیے نہیں ہوتا کہ اپنے رزق اور لقمے کو حلال کرنے کی فکر نہیں، اور نہ جانے کن کن طریقوں سے ناجائز رزق منہ میں جاتا ہے اور پیٹ میں جاتا ہے۔ یہ اللہ تبارک وتعالی نے اور پیٹ میں جاتا ہے۔ یہ اللہ تبارک وتعالی نے اور پیٹ میں جاتا ہے۔ یہ اللہ تبارک وتعالی نے ایک کنکشن رکھا ہے رزق حلال اور نیکیوں میں اور رزق حرام اور گناہوں میں، جب ایک کنکشن رکھا ہے رزق حلال اور نیکیوں میں اور رزق حرام اور گناہوں میں، جب

The second secon



<sup>(</sup>۱) سورةالمومنون آيت (٥١) ـ

رابطہ جوڑ لیا رزقِ حرام سے تو گو یا گناہوں سے رابطہ جوڑ لیا، گناہوں کے ساتھے رشتہ لگ گیا گناہ کے تقاضے پیدا ہو گئے، جھوڑ نا آسان نہیں رہتا۔

تو دنیا کے اندر رزق حرام کے جو نقصانات ہیں ان میں تو ایک ہے بہ برکتی، روپیہ تو بہت جمع ہوگیا، لیکن کام پورے نہیں ہور ہے اور دوسرا خطرناک نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان کے دل میں گناہوں کے تقاضے پیدا ہوتے ہیں، ظلمت اور تاریکی آتی ہے اور ظلمت کا احساس شروع میں ہوتا ہے ان لوگوں کو جن کے دل پاک صاف ہوتے ہیں، ذراسی بھی ظلمت آگئ، تاریکی آگئ پتہ چلتا ہے، لیکن اللہ بچائے جب میں مٹ جائے، بے س ہوجائے تو اس ظلمت کا، تاریکی کا پتہ بہیں ہوتا۔

# المال بے حسی پیدا کرتا ہے

صاحب ایمان کا حال یہ ہوتا ہے کہ اگر بھی صاحب ایمان سے کوئی غلطی سرزد ہوجائے، انسان ہے بھی گناہ ہوگیا تو اس کے دل میں اتنی ندامت ہوتی ہے شرمندگی ہوتی ہے کہ اس کو وہ اپنا کیا ہوا گناہ ایک پہاڑ معلوم ہوتا ہے اور ندامت وشرمندگی ہوتی ہے اللہ تعالی کے سامنے روتا ہے، گڑ گڑ اتا ہے یا اللہ! مجھ سے غلطی ہوگئ، لیکن جب بے حسی پیدا ہوجائے، غفلت پیدا ہوجائے تو اس وقت حالت یہ ہوتی ہے کہ گناہ کرتا ہے، دل میں یہ خیال آیا کہ بھائی تم نے یہ گناہ کا کام کیا فورا اس خیال کو جھٹک دیا، جیسے ایک مکھی ناک پر آ کر بیٹی اور گناہ کا کام کیا فورا اس خیال کو جھٹک دیا، جیسے ایک مکھی ناک پر آ کر بیٹی اور اس کو اثرا دیا، تو پھر رفتہ رفتہ ہے پرواہ ہوجاتا ہے، غافل ہوجاتا ہے اور گناہ کرتا ہے وار گناہ کرتا ہے کہ گناہ کرتا ہے اور قرا سابھی احساس باتی نہیں رہتا۔



## ر ام کھانے والے کی دعائیں قبول نہیں ہوتیں

تیسرا نقصان حرام رزق کا می کریم سرور دو عالم سلافی آیا ہے یہ بیان فرما یا کہ جب آدمی کا رزق حلال نہ ہوتو دعا تیں قبول نہیں ہوتیں، حدیث میں می کریم سلافی آیا ہے فرما یا:

"بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کے بال پراگندہ اورجسم غبار آلود اور بڑی لجاجت سے اللہ تعالیٰ کو پکار رہے ہیں کہ یا اللہ بیکام کردیجیے، لیکن ان کا حال یا اللہ بیکام کردیجیے، لیکن ان کا حال بیہ کہ ان کھانا حرام کا ہے، ان کا لباس حرام کا اور ان کا جسم حرام روپے سے پرورش پایا ہوا تو بتاؤ ایسے لوگوں کی دعا کیسے قبول ہو؟"(۱)

تو تیسرا نقصان دنیا میں یہ ہے کہ دعائیں مانگ رہا ہے، لیکن قبول نہیں ہورہیں، اب کتنے لوگوں کو یہ شکایت رہتی ہے کہ دعائیں تو بہت کیں، لیکن قبول نہیں ہوتیں کسی بھی طرح، تو بتاؤ قبول نہ ہونے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ دھیان نہیں ہے کہ رزق جو کھا رہا ہے اس کے اندر حرام کی آمیزش ہے، تو اس کی وجہ سے دعائیں قبول نہیں ہوتیں۔ تو دنیا میں بے برکتی، تاریکی اور گناہوں کا جذبہ پیدا ہونا اور تیسرا دعاؤں کا قبول نہ ہونا دنیا ہی کے اندر یہ انجام ظاہر ہوتے ہیں، مونا اور تیسرا دعاؤں کا قبول نہ ہونا دنیا ہی کے اندر یہ انجام ظاہر ہوتے ہیں، آخرت میں جو عذاب ہوگا وہ علیحدہ ہے۔



<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۲/۲۰۲ (۱۰۱۵)۔

# مُواعِمُ فِي اللهُ اللهُ

# رزق حرام ہونے کی مختلف صورتیں

رزق کے حرام ہونے کی بھی مختلف صور تیں ہیں، بعض حرام تو ایسے ہیں جو ہر انسان جانتا ہے۔ مثلاً چوری کرکے مال حاصل کرے، ڈاکہ ڈال کے کرے، سود کھائے، جوا کھیلے، یہ وہ چیزیں ہیں جو ہر مسلمان جانتا ہے کہ حرام ہیں، لیکن بہت سے شعبے ایسے ہیں جن میں ہمیں اندازہ نہیں، خیال نہیں، توجہ نہیں، دھیان نہیں کہ یہ رزق حرام کا آرہا ہے، مگر دھیان اور توجہ نہیں۔

#### چھوٹ بول کر چیز بیجنا حرام ہے

مثلاً تاجر ہے، تجارت کر رہا ہے، سامان نے رہا ہے اور اس میں غلط بیانی کر کے ملاوٹ کی اور غلط سم کا سامان دھوکہ دے کر نے دیا تو دھوکہ دے کر جو سامان بیچا تو اس سے جو پسیے حاصل ہوئے جو آمدنی آئی وہ حرام کی ہوئی، کیونکہ دھوکہ دے کر حاصل کی گئی۔ ایک چیز کسی ملک کی بنی ہوئی نہیں ہے اور آپ نے بیجھوٹ بولا کہ یہ فلال ملک کی بنی ہوئی ہے اور وہ سامان نے دیا تو جھوٹ بولا، دھوکہ دیا تو اس کے نتیج میں جو آمدنی حاصل ہوئی حلال نہ ہوئی۔ تو اب جو کھانا کھا رہے ہیں وہ حلال نہیں کھا رہے تو رزق حرام ہوگیا، اس کی طرف بھی دھیان نہیں۔

#### الله ملازمت میں کام چوری حرام ہے

مثلاً ایک فخص کسی جگہ ملازم ہے تو جو ڈیوٹی کے اوقات ہیں آٹھ گھنٹے ہیں وہ پورے کے اوقات ہیں آٹھ گھنٹے ہیں وہ پورے کے بیارے ملازمت کے کام میں صرف کرے۔ اب کوئی آدی ان







1

آٹھ گھنٹوں میں سے وقت بچاتا ہے، دیر سے جاتا ہے اور جلدی والی آجاتا ہے اور نیج میں اپنے ذاتی کام کررہا ہے محکے کے کام کے بجائے یا ملاقات کرنے کے لیے اٹھ کر چلا گیا چاہ نفل پڑھنے کے لیے چلا گیا تو اس کے لیے یہ ناجائز ہے حرام ہے، فرض نماز تو ٹھیک ہے، لیکن نوافل پڑھنے کے لیے یا اگر کوئی تلاوت کرنے کے لیے آگیا ڈیوٹی کے اوقات میں تو یہ اس کے لیے حرام ہے، اتنی مدت کی جو تخواہ ہوئی وہ حرام ہے ناجائز ہے۔ جب وہ تخواہ میں شامل ہوگیا تو آپ کو پہتے ہاگر ایک بالٹی رکھی ہوئی ہو پانی کی اور اس میں ایک قطرہ پیشاپ کا ڈال دیا جائے تو وہ ہے تو ایک چھوٹا سا قطرہ، لیکن پوری بالٹی کو گندا کرے گا کہ نہیں؟ پوری بالٹی کو ناپاک بنادے گا۔ تو یہ حرام مال چاہے تھوڑا سا بی ہو، لیکن جب انسان کے رزق میں شامل ہوگیا تو اس نے حرام ہونے کی خواست بھیلادی اور نجاست کے پھیلانے کے نتیج میں انسان جو رزق کھا رہا خواست بھیلادی اور نجاست کے پھیلانے کے نتیج میں انسان جو رزق کھا رہا ہو وہ حرام ہوگیا اور حرام کی بے برکی شامل ہوگئی۔



اب دیکھیں کہ ہم لوگ کتنے اس میں مبتلا ہیں کہ نوکری کی ہوئی ہے اور نوکری کے اندر وقت پورانہیں دیتے، اپنے ذھے جو فرائض ہیں ان کو پوری طرح ادانہیں کرتے، تو وہ جو تنخواہ مل رہی ہے وہ تنخواہ حلال نہ ہوئی۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اس سے محفوظ رکھے، لیکن کتنے مسلمان اس میں مبتلا ہیں، ہم لوگوں کو یہ خیال بھی نہیں آتا ہے کہ ہم یہ غلط کررہے ہیں۔

حضرت تھانوی رہی کے مدرسے کا اصول

مصرت محکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی رالیٹھ کا ایک مدرسہ تھا جس مصرت محکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوں رالیٹھ دن سے بیاقاعدہ تھا کہ میں اسا تذہ سے اور ان کو تخوا ہیں ملتی تھیں، تو وہاں پہلے دن سے بیاقاعدہ تھا کہ

مواعظافاني

ہراستادجس کے ذمے کوئی ڈیوٹی گئی ہوئی ہے کہ وہ ایک گھنٹا سبق پڑھائے گاتو اگرکوئی مدرسے کے اوقات میں ملنے کے لیے آگیا تو ای وقت ٹائم نوٹ کرلیا کہ اسنے وقت سے لے کراشے وقت تک میں اپنے مہمان کے ساتھ ذاتی گفتگو میں مصروف رہا اور مدرسے کا کام چھوڑ دیا اور اپنے ذاتی کام میں لگا رہا۔ تو جب شخواہ لینے کا وقت آتا ہے تو پورا حساب کر کے شخواہ دینے والے کو دیتے تھے کہ اسنے دن میں نے اپنے کام میں صرف کیے تھے، لہذا اسنے پیسے میری شخواہ میں سے کا طلے جائیں، کیوئکہ یہ میری شخواہ حلال نہیں ہوگی، یہ کام حضرت کے بال مستقل تھا، ہرشخص یہ کام کرتا تھا۔

الحمد للد! ہمارے دارالعلوم میں بھی بیکام ہے کہ جو استاد آتا ہے وہ اپنے آنے کا وقت رجسٹر میں درج کرتا ہے کہ فلال وقت میں حاضر ہوا، اتن دیر ہوگئ، تو پورے مہینے کا حساب لگا کر اتنے وقت کی تنخواہ کائی جاتی ہے، تو یہ اس لیے کہ اگر اس وقت کی تنخواہ آدمی وصول کرلے تو وہ تنخواہ حرام ہوگئ اور حرام کے نتیج میں یہ ساری خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔

آج زمانہ ایسا آگیا کہ ہر شخص اپنے فائدے کی چیز عاصل کرنے کی فکر میں ہے حقوق مائے چاہیے، لیکن میہ پہنہیں کہ اس کے ذمے جو دوسروں کے حقوق ہیں وہ پورے کر رہا ہے کہ نہیں، آج لوگوں کو میہ حدیث تو بڑی یاد ہے:

"أعطو االأجير أجره قبل أن يجف عرقه"()
"مزدور كواس كى مزدورى پينه خشك هونے سے پہلے اداكردؤ"



<sup>(</sup>۱) قدمرتخريجه،انظرص١٢٢.

تو کوئی کہیں مزدوری کرتا ہے نوکری کرتا ہے تو یہ حدیث خوب یاد ہے کہ پینہ خشک ہونے سے پہلے میری مزدوری ملنی چاہیے۔ تو ایک صاحب نے مجھ سے یہ ذکر کیا تو میں نے کہا ٹھیک ہے بھائی کہ مزدور کی مزدوری یسینہ خشک ہونے سے پہلے دو،لیکن تم یہ دیکھو کہ پسینہ نکلا بھی ہے کہ ہیں، اگر پسینہ ہی نہیں نکلاتو خشک ہونے سے پہلے کہاں سے ادا کرو۔جتنی تمہاری ذمہ داری ہے وہ تو یوری کرو اور اس ذمہ داری کو یوری کرنے کے بعد اجرت کا مطالبہ کرو، تہمیں حق بنجتا ہے،لیکن میر کہ اینے فرائض میں تو ہے کوتا ہی، اینے فرائض توضیح طور سے ادا نہیں کررہے، دیر سے بہنچ رہے ہیں وقت ضائع ہورہا ہے اور مطالبہ یہ ہے کہ ہمیں ہارے حقوق ملنے چاہئیں۔ تو قرآن اور حدیث اس طریقہ کار کی اجازت نہیں دیتے، بیرام راستہ ہے، تو اس سے پر ہیز کرنے کی ضرورت ہے، آ دی بی دیکھے کہ جو بھی میرا ذریعہ آمدنی ہے جاہے وہ تجارت ہو چاہے ملازمت ہو یا کسی خدمت کے ذریعے ہو، کسی ڈیوٹی کے ذریعے ہو، میں اس کاحق ادا کررہا ہول کہ نہیں؟ اگر کررہا ہے تو بے شک رزق حلال ہے اور اگر نہیں کر رہا ہے تو رزق کے اندر حرام شامل ہور ہا ہے اور یہ ساری بے برکتیاں پیدا ہورہی ہیں جو معاشرے کے اندر پھیلی ہوئی ہیں۔

# ے برکتی اور بدعنوانی کا عذاب

اب کئی مرتبہ لوگ آگر مجھ سے پوچھتے ہیں کہ جی ہمارے محکے میں لوگ ہیں وہ آتے ہیں اور دو تین گھنٹے گزارتے ہیں اور ہم سے کہتے ہیں کہ حاضری پوری لگاؤ اور وقت پورا درج کرو، تو ہمیں حاضری لگانے پر مجبور کرتے ہیں، تو جب میں نے ان کو بتایا کہ یہ جائز نہیں کہ کام پھینہیں ہوتا اور تخواہ لینے کے جب میں نے ان کو بتایا کہ یہ جائز نہیں کہ کام پھینہیں ہوتا اور تخواہ لینے کے

لیے کہ جاتے ہیں۔ یہ ساری حرام آمدنی ہے اور یہ جو بے برکق آپ دیکے ہوں ہیں، یہ سب اس حرام آمدنی کی وجہ ہے ہے۔ یہ جولوٹ مار مجی ہوئی ہے کی کی جان مال آبرو محفوظ نہیں یہ ویسے تو نہیں آتے یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے مان دیکھے اسباب ہوتے ہیں، بظاہر دیکھنے ہیں وہ اسباب نظر نہیں آرہے، لیکن حقیقت میں یہ عذاب ہے جو ہمارے او پر مسلط ہے اس حرام خوری کا، قوم کی قوم کر پشن میں مبتلا ہوگئ ہے، قوم کی قوم رشوت خور ہوگئ ہے اور اس کے نتیج میں ساری قوم سزا بھگت رہی ہے اور یاد رکھو اس حرام آمدنی کا فائدہ حقیقت میں رشوت لیتا ہے اسے دس جگہ پر رشوت دینی پر تی ہے، اگر حماب لگا کے دیکھو تو رشوت لیتا ہے اسے دس جگہ پر رشوت دینی پر تی ہے، اگر حماب لگا کے دیکھو تو بڑی، نتیجہ یہ نکلے گا کہ پچھ بھی نہیں ملا، ایک جگہ کی نے رشوت لی ہے اور دس جگہ دین بڑی، نتیجہ بے برکتی اور ظلمت علیحہ ہ، گناہ کا ایک سیلاب المذا ہوا ہے اس کی اہمیت بڑی، اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی رحمت سے اپنے فضل و کرم سے اس کی اہمیت ہمارے دلوں میں پیدا فرمادے کہ لقمہ ہمارے منہ میں جارہا ہے کم از کم اس کی فکر ہو کہ وہ طال کا ہو حرام کا نہ ہو۔



#### نى كرىم صلاناليلى كى شدت احتياط

ایک مرتبہ حضور سال فائیلم ایک جنازہ کی نماز پڑھانے کے لیے تشریف لے گئے، وہاں سے والی آرہے سے تو قریب میں ایک خاتون کا گھر پڑتا تھا، ال خاتون کے دل میں یہ بات آئی کہ حضور سال فائیلم یہاں قریب تشریف لائے ہوئے ہیں، ان کے دل میں یہ خواہش پیدا ہوئی کہ حضور سال فائیلم کی خدمت میں یہ درخواست چیش کردوں کہ آپ کھے دیر کے لیے میرے گھر میں تشریف لے یہ درخواست چیش کردوں کہ آپ کھے دیر کے لیے میرے گھر میں تشریف لے

بالمرائد محرا

and the same of th

آئي اور پھھ تناول فر ماليس ـ تو حضور صلى الله الله كى خدمت ميں پيغام بھيجا كه آپ يهال تشريف لائے ہوئے ہيں تو تھوڑى دير كے ليے گھر ميں تشريف لے آئے، کچھ خاطر تواضع کروں، کچھ کھانا وغیرہ پیش کروں۔ چنانچہ اس نے حضور صلی ایکی ایکی كى خدمت ميس كمانا پيش كيا، آپ سال الله الله في بهلالقمه ليا تو الهى منه ميس دالاتها کہ ایک دم سے آپ نے روک دیا چھوڑ دیا اور فرمایا کہ یہ بکری جو ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بغیر اجازت کے حاصل کی گئی ہے، لہذا اس خاتون کو بلایا گیا اور اس سارے واقعے کی تفصیل دریافت کی گئی، اس پر اس نے بتایا کہ میں نے بکری منگوانے کے لیے کسی کو بھیجا تھا، لیکن بکری نہ ملی، پھر میں نے اپنے پروس سے بکری خریدنا جاہی، اس نے تو انکار کردیا، کیکن میں نے اس کی بیوی سے کہا کہ مجھے بکری چے دو۔ اس کی بیوی نے شوہر کی اجازت کے بغیر بکری چے دی تھی، اس بکری کا گوشت آب سال اللہ کی خدمت میں پیش کیا گیا ہے، اس پر آپ مال المالية البيالي في ما يا كه اس بكرى كا كوشت قيد يول كو كلا دو-(١)

می کریم مان شالیاتم کا بیابھی ارشاد ہے:

"لا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه"(٢)



<sup>(</sup>۱) مسند ابن ابی شیبه ۲۰۰۲ (۹۳۵) طبع دار الوطن -الریاض- ومسند احمد ۱۸۵/۳۷ (۲۲۵۰۹) وسنن ابی داود ۳۲۲۲ (۳۳۳۲) و الحدیث سکت عنه ابو داود و المنذری فی "غتصره".

<sup>(</sup>۲) مسند ابى يعلى ۱٤٠/۳ (١٥٧٠) وقال الهيثمي في "المجمع "٣٠٥/٤ (٦٨٦٦): رواه أبو يعلى، وأبو حرة وثقه أبو داو د، و ضعفه ابن معين.

موعظِعماني الماسم

# ' دکسی مسلمان کا مال تمہارے لیے حلال نہیں جب تک وہ خوش ولی سے نہ دیا"۔



## کسی کا مال اس کی خوش دلی کے بغیر حلال نہیں



غور سے سمجھیے کہ کسی کا مال خوش دلی کے بغیر حلال نہیں کہ اگر آپ نے زبردیتی اصرار کر کے لے بھی لیا کسی طرح ،لیکن وہ دل سے راضی نہیں تھا تو بھی آپ کے لیے طلال نہیں جاہے اس نے آپ کو دے دیا، کسی کے سریر جاکے سوار ہو گئے آپ اور کہہ رہے ہو دو۔ اب وہ دینانہیں جاہ رہا، مگر آپ اصرار کر رہے ہیں اور اصرار کرنے کے نتیج میں اس نے کہا کہ بھائی دے دواس کو جان چھوٹے اس سے، تو اگر اس طرح کسی سے لیا آپ نے اور اس نے بظاہر آپ کود ہے بھی دیا، کین چونکہ خوش دلی نہیں ہے اس واسطے حلال نہیں، اس طرح بعض اوقات خرید وفروخت کے اندر پیرمعاملہ ہوجاتا ہے، مثلاً آپ کچھ خریدنے گئے اور اس نے آپ کو قیت بتائی، آپ نے اس میں کمی کروائی اور کمی اتن کروائی کہ وہ بیچارہ اس کمی پر دینے کو تیار نہیں اور آپ کہتے ہیں کہ نہیں جی آپ کوتو دینا ہی ہوگا، اس کا دل نہیں جاہ رہا تھا اتنی کم قیت پر دینے کا،لیکن آخر میں مجبور ہوکر کسی طرح اس نے آپ کو دے دیا کم قیمت پر،لیکن اس نے بیکی خوش دلی سے نہیں کی مجوراً کی، تو یہ مجبوری میں کمی کرائی گئی یہ آپ کے لیے حلال اور پاکیزہ نہیں، کیونکہ اس آ دمی کی خوش ولی کے بغیر آپ نے بیا حاصل ک، اس طرح چندہ وغیرہ جمع کیا جاتا ہے۔





# چندمعاشرتی برائیوں پر تبصرہ

چندے میں بعض اوقات آ دمی محض لوگوں کے اس خطرے سے کہ اگر میں نہیں دول گا تو لوگوں میں میری بدنامی ہوگی۔ دل نہیں چاہ رہا دینے کو،لیکن اس ڈر سے دے دیا تو لینے والے کے لیے وہ حلال نہیں۔

شادی بیاہ کے موقع پر ہدیہ تخفہ دیا جاتا ہے، اندر سے دل نہیں چاہ رہاتھا دیے کو،لیکن اس واسطے دے دیا کہ اگر نہیں دول گاتو یہ برا مانے گا اور میری ناک کٹ جائے گی، تو وہ خوش دلی سے نہیں دیا جارہا ہے، اس واسطے وہ حلال نہیں یا کیزہ نہیں۔

صرف یہ بات نہیں کہ اجازت ہو، بلکہ اجازت بھی خوش دلی کے ساتھ ہو،
اگر خوش دلی کے بغیر ہے تو وہ حلال نہیں کسی طرح سے۔ یہ وہ چیزیں ہیں جن کی
طرف ہمارا دھیان نہیں جاتا، ہم سجھتے ہیں کہ حرام وہ ہے جو چوری سے لیا جائے،
ڈاکے سے لیا جائے اور جوا کھیل کے لیا جائے، لیکن یہ جو باتیں ہمارے معاشرے میں پھیلی ہوئی ہیں کثرت سے خوش دلی کے بغیر۔

ایک اور وبا جو ہمارے ہاں کڑت سے پھیلی ہوئی ہے کہ کسی سے کرائے پر مکان لیا اب مالک مکان یہ چاہتا ہے کہ تم یہ مکان خالی کرو، مجھے اس کی ضرورت ہے یا کوئی اور وجہ ہے، آپ کہتے ہیں کہ جی میں خالی نہیں کرتا، تو اب جتنے دن مالک کی اجازت کے بغیر اس میں رہ رہے ہو وہ رہائش حرام اور ناجا کز ہے۔ اس واسطے کہ مالک کی اجازت اور خوش دلی کے بغیر اس کو استعال کر رہے ہیں۔ اب یہ چیز سارے معاشرے میں پھیلی ہوئی ہے کسی کے دل میں یہ خیال



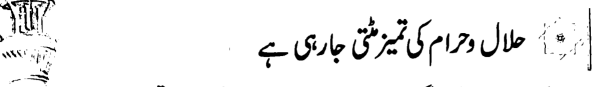
نہیں آتا کہ میں بیرام کر رہا ہوں۔ صبح سے شام تک حرام ہورہا ہے، جاگئے کے وقت سے لے کرسونے کے وقت تک سارا کا سارا حرام گزر رہا ہے، لیکن کسی کو اس کا خیال نہیں آتا اور کررہے ہیں، تو رزقِ حرام میں صرف بیر چوری ڈاکے داخل نہیں، بیسب چیزیں اس میں داخل ہیں، کسی کی چیز اٹھالی اور اس کو اس کی اجازت کے بغیر اور خوش دلی کے بغیر استعال کر لیا تو اس کا استعال حرام اور ناجائز ہے، چاہے تھوڑی دیر کے لیے ہو، تو کسی کی خوش دلی کے بغیر اس کی چیز کو استعال کرنا جائز نہیں، چاہے آپس میں قریبی تعلقات ہی کیوں نہ ہوں، تو جس چیز کے بارے میں سوفی صدیقین نہ ہو کہ بیخوش دلی سے میرے استعال کرنے چیز کے بارے میں سوفی صدیقین نہ ہو کہ بیخوش دلی سے میرے استعال کرنے پرراضی ہوگا اس وقت تک استعال کرنا جائز نہیں۔

عام طور پرلوگوں کے اندر یہ بیاری ہے، کسی کے گھر گئے ٹیلی فون رکھا ہوا
ہے اور اٹھا کرفون کرنا شروع کردیا۔ پوچھا تک نہیں کہ میں کرسکتا ہوں کہ نہیں،
کروں یا نہ کروں اور ٹیلی فون کر کرا کے اپنا الوسیدھا کرتے ہوئے چل دیے۔
یہ اجازت کے بغیر ہورہا ہے، اس واسطے حرام ہے، ناجائز ہے۔ تو ان چیزوں کی
طرف توجہ نہیں دھیان نہیں تو یہ سب کام حرام ہورہے ہیں، تو یہ سارا کا سارا
وبال اس کا بھیلا ہوا ہے۔

تو بھائی خدا کے لیے ہم اپنی جانوں پر رحم کریں، کم از کم اتنا تو ہو کہ جو کھا رہے ہیں وہ حلال ہو، جو برت رہے ہیں وہ حلال ہواور اس میں کوئی ظلم کا پہلونہ ہواللہ تبارک وتعالیٰ کو ناراض کرنے کا پہلونہ ہو۔ اطمینان کرلو کہ جولقمہ پیٹ میں جارہا ہے وہ حلال ہے۔



## بالمرا المواطعة في المواطعة النا

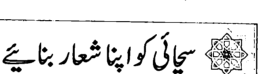


ایک زمانہ تھا کہ لوگوں کے اندر حلال وحرام کی تمیز ہوتی تھی کہ یہ لقمہ جو پیٹ میں جارہا ہے کہیں حرام کا تو نہیں، لوگوں کو اگر پنۃ چل جائے کہ صدقہ کا گوشت کھا یا ہے تو اسے ایک بدنا می کی بات سمجھی جاتی تھی کہ کوئی مسلمان صدقے کا گوشت کھائے۔ اب سارے مسلم ملکوں کے اندر امپورٹڈ مسلمان صدقے کا گوشت کھائے۔ اب سارے مسلم ملکوں کے اندر امپورٹڈ (imported) گوشت آرہا ہے۔ کوئی آسٹریلیاسے، کوئی نیوزی لینڈ ہے، کوئی برازیل سے، کوئی کہیں اور سے کوئی کہیں سے۔ اور گوشت کے بارے میں تحقیق کرنے کی ضرورت نہیں، کسی کو پرواہ نہیں کہ حلال طریقے سے ذریح ہوا کہ نہیں اور حرام کھار ہے ہیں۔

جب یہاں پر کراچی میں مکڈونلڈ کھلا تو معلوم ہوا کہ ایک طوفان ہے انسانوں کا جو کھانے کے لیے پہنے گیا اور ایسے افراد جویہ پوچھرہے ہیں کہ آخریہ ایک یہودی کمپنی ہے تو اس نے جو گوشت رکھا ہے حلال ہے یا حرام ہے۔ اس کو پوچھنے والا شاید ہزار میں کوئی ایک ہو، اکا دکا کسی نے پوچھ لیا تو ہم نے تحقیق کی تو پہتے چلا کہ الحمد للہ ایسا کھلا حرام نہیں ہے کیونکہ جہاں سے منگوایا جارہا ہے تو میں نے پہتے کیا کہ حرام نہیں حلال ہے، لیکن میں کہدرہا ہوں کہ فکر، لیکن وہاں جانے سے پہلے، ہجوم لگانے سے پہلے، ایک مسلمان کی حیثیت سے یہ معلوم کیا ہوتا کہ آیا یہ ہمارے لیے کھانا حلال ہے کہ نہیں، مگر وہ حلال وحرام کی فکر مٹ گئ، اس کے نتیج میں کسی کو دھیان ہی نہیں یہ پہنیں کہ حرام چیز ہمارے حلق میں جائے گئ و اندر جا کر فساد پھیلائے گی، ہماری زندگیوں میں ہمارے اخلاق میں کی تو اندر جا کر فساد پھیلائے گی، ہماری زندگیوں میں ہمارے اخلاق میں ہمارے اغلال میں ہماری ہر چیز میں فساد مچائے گ



تو حضرت عبد الله بن عمرو فاللها روايت فرمار ہے بيل كه اگر يه خصلت تمہارے دل میں پیدا ہوگئ کہ حلال کھانے کا اہتمام کہ میرے منہ میں کوئی حرام چیز نہ جائے،جس دن بیل گیا توسمجھ لو کہ دنیا کی ساری نعمتیں تمہارے لیے جمع ہوگئیں،سب سے پہلے دیکھو کہ وہ چیز حلال ہے کہ ہیں،حلال طریقے سے حاصل ہوئی ہے کہ ہیں، جن پییوں سے وہ چیز خریدی گئی ہے وہ یسیے حلال کے تھے یا حرام کے، اس کی فکر پیدا کرلیں، تو اللہ تبارک وتعالیٰ اس کی برکات اور انوارات تہمیں دکھائیں گے، ایک ایک پیپے کے اندر نور معلوم ہوگا، ایک ایک پیپے میں برکت معلوم ہوگی ، اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق عطا فر مائے۔



تیسری صفت سے بتائی کہ بات میں سچائی ہو کہ جو بات منہ سے نکلے قلم سے نکلے وہ سچی ہو، اس میں جھوٹ کا شائبہ نہ ہو اور بیہ جھوٹ اتنی بری بلا ہے کہ حضور صلی اللہ کے زمانے میں مشرکین اور کافر بھی جھوٹ بولنے کو براسمجھتے تھے، ابوسفیان کہتے ہیں جو اس وقت حضور صلی اللہ کے دہمن ستھے، ہرقل کے دربار میں گئے، اس نے حضور صلی تفالیہ کے بارے میں کچھ معلومات حاصل کرنی جا ہیں تو ان کو بلایا۔ تو کہتے ہیں کہ میرا دل جاہ رہا تھا کہ کوئی ایسی بات حضور طال اللہ کے خلاف ان کے سامنے کہہ دوں، مگرمشکل یہ ہے کہ اگر کوئی بات حضور صال اللہ اللہ کے خلاف کہتا ہوں تو وہ جھوٹ ہوتی اور مجھے بیہ بات پیند نہیں کہ لوگ ہے کہیں کہ ابوسفیان نے جھوٹ بولا۔ (۱)











<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۷/۱ (۸) و صحيح مسلم ۱۳۹۳ (۱۷۷۳).



کفر کی حالت میں بیہ بات کہہ رہے ہیں، توجھوٹ بولنے کو کافر اورمشرک بھی براسمجھتے ہیں اور آج معاشرے کے اندر جھوٹ عام ہوگیا، زبان سے بات نکالتے ہوئے اس بات کی پروانہیں ہے کہ واقعے کے مطابق بات نکل رہی ہے یا واقعے کے خلاف ۔ جھوٹ بھیلا ہوا ہے جبکہ نبی کریم صلی تفاییز نے فرمایا تھا:

> "تحروا الصدق وإن رأيتم أن فيه الهلكة فإن فيه النجاة، واجتنبوا الكذب وإن رأيتم أن فيه النجاة فإنفيه الهلكة"(١)

> ''لینی سچ بولنے کی فکر کرواگر چیمہیں سچ بولنے میں ہلاکت نظر آتی ہو کیونکہ سے بولنے میں نجات ہے اور جھوٹ سے بچو اگرچیه تهمیس اس میں نجات نظر آرہی ہو کیونکہ جھوٹ میں ہلاکت ہے'۔



## حضرت ابوبكر صديق ضالثين كي صداقت



صحابہ کرام وی اللہ نے سخت سے سخت حالات میں بھی زبان سے جھوٹ نکالنے سے پرمیز کیا، جب حضور سال اللہ مجرت کے لیے تشریف لے جارہ تصصدیق اکبر ذالند؛ ساتھ ہیں اور مکہ کے مشرکین نے ہرکارے دوڑائے ہوئے ہیں کہ کسی طرح حضور مال المالیا ہم کو پکڑ کر لے آئیں اور آپ کے سرکی قیمت لگی

<sup>(</sup>۱) الزهدلهنادبن السرى ج٢ص ٦٣٥ ومكارم الاخلاق لابن ابى الدنيا ص٥١ حديث نمبر ٣٧ طبع مكتبه القرآن القاهره وكتاب الصمت لابن ابى الدنيا ص ٢٢٧ حديث نمبر (٤٤٦) طبع دار الكتاب العربي- ذكره المنذرى في" الترغيب "٣٦٥/٣ وقال رواه ابن ابى الدنيافي كتاب الصمت بكذامعضلا ورواته ثقات

مُواعِطِعُمُ فِي اللهُ

ہوئی ہے کہ جو شخص حضور صلا طالیتہ کو گرفتار کر کے لائے گا اس کو سو اونٹ کا انعام طلح گا تو کہیں ایسا نہ ہو کہ مشرکین کو پیتہ چل جائے کہ حضور صلا بی ایس اور آکر بیٹر لیس تو راستہ میں ایک شخص ملا جو حضرت صدیق اکر زبائٹی کو جانتا تھا حضور مان شائیلیہ کو نہیں جانتا تھا۔ تو اس نے حضرت صدیق اکبر زبائٹی سے پوچھا یہ آپ کے ساتھ کون ہے؟ اب اگر حضور صلا شائیلیہ کا نام بتاتے ہیں تو اندیشہ ہے کہ کہیں وہ جاکر راز فاش نہ کردے اور اگر لوگوں کو پیتہ چل گیا تو کہیں ایسا نہ ہو کہیں وہ اپنی ہوتی ہے، ایسے مواقع میں اللہ تعالی ایمان والے کی مدوفر ماتے ہیں، حضرت صدیق اکبر زبائٹی نے جواب میں فرمایا یہ میرے راہنما ہیں، مجھے راستہ وکھاتے ہیں، اس وقت بھی جبکہ جان پر بنی ہوئی ہے صریح جھوٹ نہیں بولا، وہ شخص مطمئن ہو کر چلا گیا کہ ساتھ میں راہنما لے کر جارہے ہیں۔ (ا)

ان کا مقصد بیتھا کہ مجھے دین کا راستہ دکھاتے ہیں دین میں میری راہنمائی کرتے ہیں۔

تو زبان سے جھوٹ کا کلمہ نکالنا یہ مسلمان کا شیوہ نہیں ہے، حالانکہ بعض حالات میں جب انسان کی جان پر بن جائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی بھی ہے، لیکن مسلمان حتی الامکان جھوٹ نہیں ہولے گا، کیونکہ یہ مومن کا کام نہیں اور جھوٹ یہ نہیں ہوتا کہ جان ہو جھ کر جھوٹ کی غرض سے بولا جائے، بلکہ وہ تمام باتیں جو خلاف واقعہ ہیں وہ سب جھوٹ میں آتی ہیں۔ چھٹیاں لینے کے لیے جو جھوٹے میڈ یکل سرفیقیکیٹ چلتے ہیں، یہ سب جھوٹ ہیں اور یہ بھی اسی طرح



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦٢/٥ (٣٩١١).



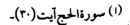
حرام ہے جس طرح زبان سے جان ہو جھ کر جھوٹ بولنا، جھوٹے سر میفیکیٹ چل رہے ہیں، جھوٹی شہادتیں دی جارہی ہیں، یہ جو سر میفیکیٹ ہوتا ہے یہ در حقیقت شہادت اور گواہی ہوتا ہے اور قرآن نے جھوٹی گواہی کو شرک کے ہم پلہ قرار دیا ہے:

فَاجُتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ

"بت يرتى سے بچو اور جموئی گواہی سے بچو"۔

#### 🥏 جھوٹے سر میفیکیٹ جھوٹی گواہی ہیں

یہ جو جھوٹے سرمیفیکیٹ جاری ہوتے ہیں یہ جھوٹی گواہیاں ہیں اور جھوٹی گواہیاں ہیں اور جھوٹی گواہی کے اوپر اتنا زبردست وبال ہے کہ ۔العیاذ باللہ۔ پھر بھی ہم لوگ شکوے کرتے ہیں کہ چیچے جارہے ہیں، تو ہیں آگے بڑھ رہی ہیں، روز ہماری پٹائی ہورہی ہے، اس کا شکوہ کرتے ہیں جبکہ یہ ساری چیزیں معاشرے کے اندر ہم نے اپنے اوپر مسلط کی ہوئی ہیں تو بتا ہیں ذلت نہیں ہوگی تو اور کیا ہوگا، پٹائی نہیں ہوگی تو اور کیا ہوگا، پٹائی نہیں ہوگی تو اور کیا ہوگا، پٹائی نہیں ہوگی تو اور کیا ہوگا، جب اللہ تعالی کے احکام کی اس طرح تھلم کھلا خلاف ورزی ہوتو جھوٹ کیا ہوئا جھوٹے سرمیفیکیٹ جاری کرنا یہ سب اس کے اندر داخل ہیں، انسان کی زبان ہے، قلم ہے، قدم سے کوئی بات خلاف واقعہ نہیں نگلی چاہیے، اچھے اچھے بڑے دیندار لوگ، نمازوں کے پابند، تبجد کے پابند نہیں معالمہ آتا ہے تو اس میں سب پھسل جاتے ہیں کہ جھوٹے سرمیفیکیٹ بڑالوکوئی بات نہیں، جھوٹ بول دوکوئی بات نہیں، مسلمان کا یہ کام نہیں۔



مواطعاني بدنه

روسروں کے رازوں کی حفاظت سیجیے معرت عبد اللہ بن عمرو رظافہا فرمارہے ہیں کہ دوسرکا حضرت عبد الله بن عمرو فظفها فرمار ہے ہیں کہ دوسری صفت جو انسان کے اندر ہونی جاہے وہ ہے سچائی اور آخری بات فرمائی:

"حفظ أمانة"

#### "امانت کی حفاظت"

کی کے پاس کوئی چیز امانت ہے تو اس میں خیانت نہ ہو، اس میں انسان ناجائز تصرف نہ کرے، مثلاً آپ کے یاس کسی شخص نے یہے رکھوائے تواس کی حفاظت کرو، بہ بھی امانت میں داخل ہے، لیکن بہت سی امانتیں ایک ہیں کہ جن کے امانت ہونے کا ہمیں خیال نہیں ہوتا، حدیث میں نبی کریم ساتھ الیہ نے فرمایا:

"المجالس بالأمانة"(١)

#### « مجلسیں امانت ہوتی ہیں'۔

اگر کسی نے آپ کو اینے کسی راز کی بات بتائی ہے تو وہ راز بھی آپ کے یاس امانت ہے اور اگر آپ اس راز کو دوسرے لوگوں کے سامنے ظاہر کریں گے تو یہ بھی امانت میں خیانت ہوگی، کسی مخص نے آپ پر اعتاد کر کے آپ سے کوئی بات کہددی اور ذہن میں بیرخیال ہے کہ بیرای حد تک رہے گی تو جب آپ اس

(١) سنن ابي داود ٢٦٨/٤ (٤٨٦٩)والحديث سكت عنه أبو داود, وقال المنذري في "مختصره" ٣٩٠/٤ (٤٧٠٢): ابن أخي جابر مجهول, وفي إسناده عبد الله بن نافع الصاثغ مولى بني نخزوم مدني، كنيته أبو محمد، وفيه مقال.



ے اجازت نہ لے لیں کہ دوسروں سے کہ سکتا ہوں کہ نہیں اس وقت تک آپ کے لیے دوسری جگہ کہنا جائز نہیں، یہ بھی امانت میں شامل ہے، مثلاً کسی شخص سے آپ نے کوئی چیز عاریتاً لی ہے تو وہ اس کی امانت ہے، اس کو واپس پہنچانا ہے، قرآنِ کریم میں فرمایا:

اِنَّ اللَّهَ يَا مُرُكُمُ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمْنُتِ إِلَى أَهْلِهَا (١)
د امانتيں ان كے حق داروں كو پہنچاؤية تمهارا فريضه ہے "۔

لوگ قرضے لیتے ہیں، ادائیگی کے اندر ٹال مٹول کرتے ہیں، امانتیں لیتے ہیں اس کو غلط طریقے سے استعال کرتے ہیں، یہ سب خیانت کے اندر داخل ہے، اللہ تعالی اپنے فضل وکرم سے ہم سب کو ان بد اعمالیوں سے نجات عطا فرمائے اور جو چارصفتیں حضرت عبد اللہ بن عمرو وظافی نے بیان فرمائی ہیں اللہ تعالی اپنے فضل وکرم سے ہم سب کے اندر پیدا فرمادے۔ آمین۔

واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين





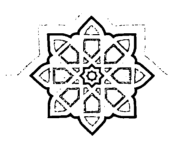


(۱) سورةالنساءآيت (۵۸)

حرام مال سے بھیں اور ہیشہ تج بولیں مواعظاتي المدنب 717 بلدنهم ألم موافظ عماني

رشوت ایک شکین گناه







(فردكي اصلاح ص ٩٤)

414

رشوت ایک ملین گناه موعظِعماني المانات 717

#### رالله ارَجِرا ارَجُمُ الله الرَجِرا ارَجُمُ

# رشوت ایک سنگین گناه



رشوت کا گناہ شراب نوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ سنگین ہے بعض برائیاں تو ایسی ہوتی ہیں جن کے بارے میں لوگوں کی رائیں مختلف ہوسکتی ہیں، ایک شخص کے نزدیک وہ برائی ہے اور دوسرا اسے کوئی عیب نہیں سجھتا، لیکن رشوت الیسی برائی ہے جس کے برا ہونے پر ساری ونیا متفق ہے۔ کوئی مذہب وطت، کوئی مکتب فکر یا انسانوں کا کوئی طبقہ ایسا نہیں سلے گا جو رشوت کو بد ترین گناہ یا جرم نہ بچھتا ہو۔ حدید ہے کہ جولوگ دن کے وقت دفتر وں میں بیٹے کر دھول کے سے رشوت کا لین دین کرتے ہیں وہ بھی جب شام کو کسی محفل میں کر دھول کے سے رشوت کا لین دین کرتے ہیں وہ بھی جب شام کو کسی محفل میں محاشر کے کی خرابیوں پر تبھرہ کریں گے تو ان کی زبان پر سب سے پہلے رشوت کی گرم بازاری ہی کا شکوہ آئے گا اور اس کی تائید میں وہ (اپنے نہیں) اپنے رفقائے کار کے دو چار وا قعات سنا دیں گے۔ سنے والے یا تو ان وا قعات پر اس مذاتی میں پھے فقر سے چست کردیں گے یا پھرکوئی بہت سنجیدہ محفل ہوئی تو اس میں غم وغصے کا اظہار کیا جائے گا، لیکن اگل ہی صبح بہی شرکا ہے مجل پورے اس میں غم وغصے کا اظہار کیا جائے گا، لیکن اگل ہی صبح بہی شرکا ہے مجل پورے اس میں غم وغصے کا اظہار کیا جائے گا، لیکن اگل ہی صبح بہی شرکا ہے مجل پورے اس میں غم وغصے کا اظہار کیا جائے گا، لیکن اگل ہی صبح بہی شرکا ہے مجل پورے اس میں غم وغصے کا اظہار کیا جائے گا، لیکن اگل ہی صبح بہی شرکا ہے مجل پورے

المینان کے ساتھ اس کاروبار میں مشغول ہوجائیں گے۔

غرض رشوت کی خرابیوں سے پوری طرح متفق ہونے کے باوجود کوئی شخص جو اس انسانیت سوز حرکت کا عادی ہو چکا ہواسے چھوڑنے کے لیے تیار نظر نہیں آتا اور اگر اس بارے میں کس سے پچھ کہا جائے تو مختصر ساجواب یہ ہے کہ ساری دنیا رشوت لے رہی ہے تو ہم کیا کریں؟ گویا ان کے نزدیک رشوت چھوڑنے کی شرط یہ ہے کہ پہلے دوسرے تمام لوگ اس برائی سے تائب ہوجا ئیں، تب ہی چھوڑنے پرغور کر سکتا ہوں اس کے بغیر نہیں اور چونکہ رشوت لینے والے کے چھوڑنے پرغور کر سکتا ہوں اس کے بغیر نہیں اور چونکہ رشوت لینے والے کے پاس یہی بہانہ ہے، لہذا یہ تباہ کن بیاری وبا کی شکل اختیار کرچکی ہے، فرق یہ ہے کہ جب کک کہ جب کوئی وبا پھیلتی ہے تو وہاں کوئی مریض یہ استدلال نہیں کرتا کہ جب تک تمام دوسرے لوگ تندرست نہ ہوجا ئیں میں بھی صحت کی تدبیر نہیں کروں گا، لیکن رشوت کے بارے میں یہ استدلال نا قابلی تردید سمجھ کرپیش کیا جا تا ہے۔

ظاہر ہے کہ یہ کوئی استدلال نہیں، ایک بہانہ ہے اور بات صرف یہ ہے کہ رشوت لینے والے کو اپنے اس عمل میں فوری طور سے مالی فائدہ ہوتا نظر آتا ہے اس لیے نفس اس فائدے کو حاصل کرنے کے لیے ہزار جیلے بہانے تراش لیتا ہے، لیکن آیے ذرا یہ دیکھیں کہ رشوت لینے میں واقعۃ کوئی فائدہ ہے بھی یا نہیں؟ بظاہر تو رشوت لینے میں یہ کھلا فائدہ نظر آتا ہے کہ ایک شخص کی آمدنی کی زائد محنت کے بغیر بڑھتی جاتی ہے، لیکن اگر ذرا باریک بین سے کام لیا جائے تو اس وقتی فائدے کی مثال بالکل ایس ہے جیسے ایک ٹائیفائڈ میں مبتلا بچ کو چٹ بیٹی غذاؤں میں بڑا لطف آتا ہے، لیکن نیچ کے ماں باپ یا اس کے معالج جانے ہیں کہ یہ چند کھوں کا فائدہ نہ صرف اس کی تندریتی کو دور سے دور تر جانے ہیں کہ یہ چند کھوں کا فائدہ نہ صرف اس کی تندریتی کو دور سے دور تر



المراجع الموافظ عناني



کردے گا، بلکہ انجام کار اسے زیادہ طویل عرصے تک لذیذ غذاؤں سے محروم ہونا پڑے گا۔

یہ مثال صرف رشوت کے اخروی نقصانات پر ہی صادق نہیں آتی، بلکہ ذرا انصاف سے کام لیا جائے تو رشوت کے دنیوی نقصانات کے بارے میں بھی اتی ہی سچی ہے۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ جب معاشرے میں یہ لعنت بھیلی ہی تو اس کا لازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے ایک شخص کسی ایک جگہ سے کوئی رشوت وصول کرتا ہے تو اسے دسیوں جگہ خود رشوت دینی پڑتی ہے، بظاہر تو وہ ممکن ہے کہ اسے آئ سورو پے زیادہ ہاتھ آگئے، لیکن کل جب اسے خود دوسرے لوگوں سے کام پڑے گاتے سورو پے زیادہ ہاتھ آگئے، لیکن کل جب اسے خود دوسرے لوگوں سے کام پڑے گاتے یہ سورو پے نہ جانے کتنے سو ہو کرخود اس کی جیب سے نکل جائیں گے۔



TIP

طرزعمل سے شیر مادر بنا کررکھ دیا ہے۔

ہم نے اگر کسی مجرم سے رشوت لے کر اسے قانون کی گرفت سے بچالیا ہے تو در حقیقت ہم نے جرم کی اہمیت، قانون کے احترام اور سزا کی ہمیت کو دلول سے نکالنے میں مدد دی ہے اور ان مجرموں کا حوصلہ بڑھایا ہے جوکل خود ہمارے گھریر ڈاکہ ڈال سکتے ہیں۔

ایک سرکاری افسر کسی سرکاری ٹھیے دار سے رشوت لے کر اس کے ناقس تھیری کام کومنظور کرادیتا ہے اور گئن ہے کہ آج آمدنی زیادہ ہوگئ، لیکن وہ یہ نہیں سوچتا کہ جس ناقص بل کی تعییر پر اس نے صاد کرادیا ہے کل جب گرے گا تو اس کی زد میں خود وہ اور اس کے بیے جسی آسکتے ہیں، جس ناقص مال کی بنی ہوئی سڑک اس نے منظور کرادی ہے وہ ہزارہا دوسرے افراد کی طرح خود اس کے لیے جسی عذاب جان بنے گی اور سب سے بڑھ کریے کہ سرکاری کامول کے لیے جسی عذاب جان بنے گی اور سب سے بڑھ کریے کہ سرکاری کامول کے سلطے میں رشوت کے عام لین دین سے ہم نے سرکاری خزانے کو جو نقصان پہنچایا اس کا بارکوئی حکمران بھی نہیں اٹھائے گا، بلکہ اس کے نتائج زائد فیکسول کی شکل میں ملک کے تمام باشندول کو جھگنے پڑیں گے جن میں ہم خود بھی داخل ہیں، اس میں ملک کے تمام باشندول کو جھگنے پڑیں گے جن میں ہم خود بھی داخل ہیں، اس سے ملک میں گرانی ہوگی، خزانہ کمزور پڑے گا، ملک کے ترقیاتی کام بھی رکیں گے، اپنے پاؤل پر کھڑے ہونے کی منزل بھی دور ہوگی اور دوسری اقوام ہمیں برستورلقہ ترجیحتی رہیں گی۔

بہتو چندسرسری مثالیں تھیں، لیکن اگر ہم ذرا اس رخ سے مزید سوچیں تو اندازہ ہوگا کہ رشوت کے لین دین کی بدولت ہم خود دنیا میں مستقل طور سے کن پیچیدہ مصائب اور سنگین مشکلات میں مبتلا ہو گئے ہیں؟



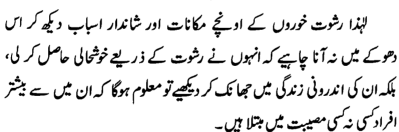
رشوت کے یہ دنیوی نقصانات تو اجتماعی نوعیت کے ہیں اور بالکل سامنے کے ہیں، لیکن اگر ذرا اور گہری نظر سے دیکھیے تو خاص رشوت لینے والے کی افرادی زندگی بھی رشوت کی تباہ کاریوں سے محفوظ نہیں رہتی، حدیث میں ہے کہ رسول کریم سالٹھائیکٹر نے لعنت بھیجی ہے رشوت دینے والے پر بھی اور رشوت کے دلال پر بھی رشوت کے دلال پر بھی اور رشوت کے دلال پر بھی۔(۱)

جس ذات اقدس سال المالی المالی

<sup>(</sup>۱) مسنداحد۸۵/۳۷۹ (۲۲۳۹۹) وقال المندري في "الترغيب والترهيب" (۱۲٦/۳): رواه الإمام أحمد، والبزار، والطبراني، وفيه أبو الخطاب لا يعرف.

آج اگر آپ کورشوت کے ذریعے کچھ ذائد آمدنی ہوگئی ہے، لیکن ساتھ ہی کوئی بچہ بیار پڑ گیا ہے تو کیا بیزائد آمدنی آپ کوکوئی سکون دے سکے گی؟ آپ کی ماہانہ آمدنی کہیں ہوئچ گئی ہے، لیکن اگر اسی تناسب سے گھر میں ڈائٹر اور دوائیں آنے لگی ہیں تو آپ کو کیا ملا؟ اور اگر فرض سیجے کہ کسی نے مرمار کر رشوت کے روپے پیسے سے تجوریاں بھر بھی لیس، لیکن اولاد نے باغی ہوکر زندگی اجیرن بنادی، داماد نے جینا دو بھر کردیا یا اسی قشم کی کوئی اور پریشانی کھڑی ہوگئی تو کیا بیساری آمدنی اسے کوئی راحت پہنچا سکے گی؟

واقعہ یہ ہے کہ ایک مسلمان اللہ اور اس کے رسول سل اللہ احکام سے باغی ہو کر روپیہ تو جمع کرسکتا ہے، لیکن اس روپے کے ذریعے راحت وسکون حاصل کرنا اس کے بس کی بات نہیں، عام طور سے ہوتا یہ ہے کہ حرام طریقے سے کمائی ہوئی دولت پریشانیوں اور آفتوں کا ایسا چکر لے کر آتی ہے جو عمر بھر انسان کو گروش میں رکھتا ہے۔ قر آنِ کریم نے کھلے الفاظ میں بتایا کہ جولوگ یتیموں کا مال ظلماً کھاتے ہیں وہ ایسے مصائب کا شکار کردیے جاتے ہیں جن کی موجودگ میں لذیذ سے لذیذ غذا بھی آگ معلوم ہوتی ہے۔



اس کے برعکس جولوگ حرام سے اجتناب کر کے اللہ کے دیے ہوئے حلال رزق پر قناعت کرتے ہیں، ابتداء میں انہیں کچھ مشکلات پیش آسکتی ہیں، لیکن





1

مآل کار دنیا میں بھی وہی فائدے میں رہتے ہیں، ان کی تھوڑی آمدنی میں بھی زیادہ کام نکلتے ہیں۔ان کے اوقات اور کاموں میں بھی برکت ہوتی ہے اور سب سے بڑھ کر یہ کہ وہ دل کے سکون اور ضمیر کے اظمینان کی دولت سے مالا مال ہوتے ہیں۔

اوپررشوت کے جونقصانات بیان کیے گئے وہ تمام تر دنیوی نقصانات تھے اور اس لعنت کا سب سے بڑا نقصان آخرت کا نقصان ہے۔ دنیا میں اور ہزار چیزوں میں اختلاف ہوسکتا ہے،لیکن اس بارے میں کسی مذہب اور کسی مکتب فکر کا اختلاف نہیں کہ ہر انسان کو ایک نہ ایک دن موت ضرور آئے گی، اگر بالفرض ر شوتیں لے لے کر کسی شخص نے چندروز مزے اڑا بھی لیے تو بالآخر اس کا انجام سركار دو عالم سل المفالية كالفاظ ميس بير ب ك

> "الراشي والمرتشى في النار"(١) رشوت دینے والا اوررشوت لینے والاجہنم میں ہول گے۔

اور اس لحاظ ہے رشوت کا گناہ شراب نوشی اور بدکاری سے بھی زیادہ سنگین ہے کہ شراب نوشی اور بدکاری ہے اگر کوئی شخص صدق دل کے ساتھ توبہ کر لے تو وہ اس کمح معاف ہوسکتا ہے،لیکن رشوت کا تعلق چونکہ حقوق العباد سے ہے اس لیے جب تک ایک ایک حقدار کو اس کی رقم نہ چکائے یا اس سے معافی نہ مانگے تب تک اس گناہ کی معافی کا کوئی راستہ نہیں۔ عام طور سے جب انسان کی موت کا وقت قریب آتا ہے تو اسے اپنی آخرت کی فکر لاحق ہوہی جاتی ہے، اگر اس

<sup>(</sup>١) مسند البزار ٢٤٧/٣) والمعجم الاوسط ٢٩٥/٢ (٢٠٢٦) ومسند احمد بن منيع كما في"المطالب العالية "١٨٧/١٠ (٢١٨٥) طبع دار العاصمة-

وقت عارضی د نیوی مفاد کی لا کچ میں ہم یہ گناہ کرتے رہے تو یقین رکھے کہ موت سے پہلے ہی جب آخرت کی منزل سامنے ہوگی، تو یہ اعمال دنیا کے ہر آرام وراحت کو منتقل عذاب جان بنا کر رکھ دیں گے اور اس عذاب سے چھٹکارے کی کوئی صورت نہ ہوگی۔

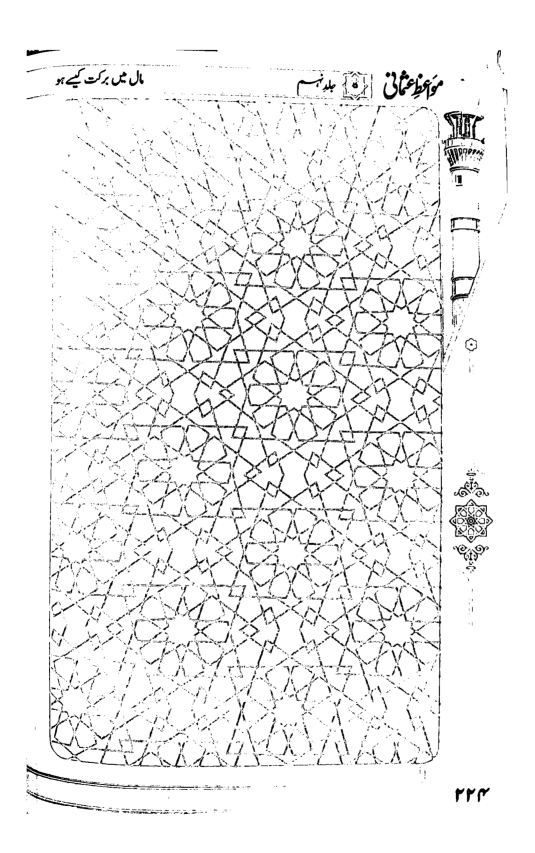
بعض لوگ یہ سوچتے ہیں کہ اگر تہا ہیں نے رشوت ترک کردی تو اس سے

پورے معاشرے پر کیا اثر پڑے گا؟ لیکن یہی وہ شیطان کا دھوکہ ہے جو
معاشرے سے اس لعنت کے خاتے ہیں سب سے بڑی رکاوٹ ہے، جب ہر
شخص دوسرے کا انتظار کرے گا تو معاشرہ بھی اس لعنت سے پاک نہیں ہو سکے
گا۔ آپ رشوت کو ترک کرکے کم از کم خود اس کے دنیا اور آخرت کے نقصانات
سے محفوظ ہو کیس گے، اس کے بعد آپ کی زندگی دوسروں کے لیے نمونہ بنے گا،
کیا بعید ہے کہ آپ کو دیکھ کر دوسرے لوگ بھی اس لعنت سے تائب ہوجا کیں۔
تاریکی میں ایک چراغ جل اٹھے تو پھر چراغ سے چراغ جلنے کا سلسلہ اتنادراز
ہوسکتا ہے کہ اس سے پورا ماحول بقد نور بن جائے، پھر جب کوئی شخص اللہ کے
لیے اپند نشس کے کسی نقاضے کو چھوڑتا ہے تو اللہ تعالیٰ کی مدد اس کے شاملِ حال
ہوتی ہے، دور دور سے ایک کام کو شکل سمجھنے کے بجائے اسے کر کے دیکھیے، اللہ
تعالیٰ سے اس کی آسانی کی دعا مائیے، ان شاء اللہ اس کی مدد ہوگی، ضرور ہوگی،
بالضرور ہوگی اور کیا عجیب ہے کہ معاشرے کو اس لعنت سے پاک کرنے کے
لیا اللہ تعالیٰ نے آس بی کو ختنے کیا ہو۔



مال میں برکٹ کیسے ہو

(انعام الباري٢/١٣٥)





#### برالغه ارئما ارتغم

#### مال میں برکت کسے ہو؟



قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:"البَيِّعَانِ بالخِيَارِ مَا لَـمْ يَتَفَرَّقَا، - أَوْ قَالَ: حَتَّى يَتَفَرَّقَا - فَإِنْ صَدَقَا وَبِيَّنَا بُورِكَ لهمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَتَمَا وَكَذَبَا محِقَتُ بَرَكَةُ بَيْعِهِ مَا "(١)

#### ﴿ برکت کے معنی ومفہوم



يهال مقصود دوسرا جمله ہے كه "فإن صدقا وبينا" اگر وہ سے بولے اور ساتھ ساتھ حقیقت بتادے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کی بھ میں برکت ہوتی ہے اور اگر جھوٹ بولے اور عیب جھیائے گاتو ان کی بیج کی برکت فنا کردی جاتی ہ، مٹادی جاتی ہے، یعنی اللہ تعالی کی طرف سے سے بولنے پر برکت ہوتی ہے اور جھوٹ بولنے سے برکت مٹادی جاتی ہے۔

(۱) صحیح البخاری ۵۸/۲(۲۰۷۹)۔



اب مسئلہ ایسا ہوگیا ہے کہ برکت کی کوئی قدر وقیمت ہی نہیں ہے جوقدر وقیمت ہی نہیں ہے جوقدر وقیمت ہی نہیں ہے جوقدر وقیمت ہو گئتی کی ہے، یعنی جس طرح بھی ہو پیسہ زیادہ آنا چاہیے، برکت کا مفہوم ذہمن سے مٹ گیا ہے، جانتے ہی نہیں کہ برکت ہوتی کیا ہے۔

The same of the sa

برکت کے معنی میہ ہیں کہ اپنے پاس جو بھی چیز ہے اس کے اندر جو اس کا مقصود یعنی اس کی منفعت ہے وہ بھر پور طریقے سے حاصل ہو۔



اس کی تفصیل ہے ہے کہ دنیا کے جتنے بھی مال واسباب ہیں ان میں کوئی بھی بندات خود راحت پہنچانے والا نہیں ہے۔ مثلاً روپیہ ہے، اگرتم بجوک میں کھانا چاہوتو بھوک نہیں مٹا سکتا، کچھ حاصل نہیں ہوگا، پیاس لگی ہوئی ہے وہ پیاس نہیں مٹاسکتا، اس کے اندر بذات خود بھوک مٹانے کی صلاحیت نہیں۔ اگر بیاری ہوتو بیاری ہوتو بیاری کے اندر الی بیاریاں بھی ہوتی ہیں کہ کھاتے جاؤ اور بجوک نہیں مٹتی، الی بیاریاں بھی ہوتی ہیں کہ کھاتے جاؤ اور بجوک نہیں مٹتی، الی بیاریاں بھی ہوتی ہیں کہ کھاتے جاؤ اور بھوک نہیں مٹتی، الی بیاریاں بھی ہوتی ہیں کہ پانی چینے جاؤ اور پیاس نہیں مٹتی۔ تو اصل مقصود راحت بیاریاں بھی ہوتی ہیں کہ پانی چینے جاؤ اور پیاس نہیں مٹتی۔ تو اصل مقصود راحت ہوگا تو راحت ان اسباب کا لازمہ نہیں ہے کہ جب بھی مال و اسباب زیادہ ہوگا تو راحت ضرور ہوگی، بلکہ راحت تو کسی اور ہی چیز سے آتی ہے، وہ چاہتو ایک کروڑ میں نہ دے۔ اس ایک روپیہ میں راحت دے دے اور نہ چاہتو ایک کروڑ میں نہ دے۔ اس واسطے راحت جو کہ مقصود اصلی ہے اس کا نام برکت ہے اور بیمض عطائے اللی سے آتی ہے اس کا نام برکت ہے اور بیمض عطائے اللی سے آتی ہے اس کا نام برکت ہے اور بیمض عطائے اللی سے آتی ہے اس کا اسباب کی گنتی سے کوئی تعلق نہیں۔



مثلاً ایک کروڑ پی ہے جس کی ملیں کھڑی ہوئی ہیں، کاریں ہیں، کارفانے ہیں، مال و دولت ہے، بینک بیلنس ہے، لیکن جب رات کو بستر پر لیٹیا ہے نیند نہیں آتی اور کروٹیس بدلتا رہتا ہے، ایئر کنڈیشن چل رہا ہے، نرم وگداز گدا نیچ ہے اور صاحب بہادر کو نیند نہیں آرہی ۔ تو یہ مسہری، یہ گدا، یہ ایئر کنڈیشن کمرہ اس کے لیے راحت کا سبب نہیں بن سکے، بے چینی کے عالم میں رات گزار دی ۔ صبح

ڈاکٹر کو بلایا، ڈاکٹر گولیاں دیتا ہے کہ بیکھاؤتو نیندآ ئے گ۔

اگر مزدور ہے آٹھ گھنٹے کی محنت کرکے پینے میں شرابور ہو کے اور ساگ سے روٹی کھا کے آٹھ گھنٹے جو بھر پور نیند لی صبح کو جا کر اس نے دم لیا۔

اب بتائمیں کس کو راحت حاصل ہوئی؟ حالانکہ وہ کروڑپتی تھا اور یہ بے چارہ مفلس ہے،لیکن اللہ تعالیٰ نے اس کے افلاس میں راحت پیدا فرمادی اور اس کروڑپتی کوراحت نہیں ملی تو بیمض اللہ جل جلالہ کی عطا ہے۔

آج لوگ اس حقیقت کو فراموش کرگئے ہیں اور کہتے ہیں کہ گفتی ہونی چاہیے، بینک بینس ہونا چاہیے، بینک میں پینے زیادہ ہونے چاہئیں، یہ پہتہیں کہ جس رشوت سے بینہ کمایا، دھوکہ سے یا جھوٹ سے کمایا اس کی گفتی تو بہت ہوگئ، لیکن اس نے ان کو نفع نہیں پہنچایا، اس سے راحت نہیں ملتی۔

# 🗐 ایک عبرت ناک واقعہ

حضرت تھانوی رائیٹید نے ایک وعظ میں فرمایا کہ میں نے ایک شخص کو دیکھا جو نواب تھا، نواب ریاست کے سربراہ کو کہتے ہیں۔ دنیا کی کوئی نعمت الی نہیں تھی جو اس کے گھر میں موجود نہ ہو مگر ڈاکٹر نے کہدرکھا تھا کہ آپ کی غذا ایک بی چیز ہے، ساری عمر اس پر گزارہ کریں گے، اگر ایسا کریں گے تو زعمہ رہیں گے ورنہ مرجا نیس گے اور وہ یہ کہ بحری کا قیمہ ایک ململ کے کپڑے میں رکھ کر اور اس میں پانی ڈال کر اس کو نچوڑو، اب وہ جو پانی لکلا ہے بس آپ وہ پی کئے ہیں، اگر دنیا کی کوئی اور چیز کھاؤ گے تو مرجاؤ گے، لہذا ساری عمرای قیمے کے پائی پر گزاری، نہ روٹی، نہ گوشت، نہ سبزی، نہ ساگ، نہ دال، نہ اور پھے کھا سکا۔

#### موعظعماني المالية

تو اب بتائیں وہ کروڑ پتی پن کس کام کا جو آ دمی کو ایک وقت میں کھانے کی لذت بھی فراہم نہ کر سکے۔ یہ وہ مقام ہے جہال برکت سلب ہوگئ اور یہ برکت پیپول سے خریدی نہیں جاسکتی کہ بازار میں جاؤ اور برکت خرید لاؤ، اتنے بیپو دو اور خرید لو۔

# The same of the sa



 $\odot$ 



#### مصول بركت كاطريقه

برکت اللہ جل جلالہ کی عطا ہے اور بی عطاکس بنیاد پر ہوتی ہے، میں نے بتادیا کہ اگر امانت سے کام کروگے اور حلال طریقے پر کام کروگے تو برکت ہوگی اور اگر حرام طریقے سے کروگے ناجائز اور دھوکے بازی سے کروگے تو برکت سلب ہوجائے گی۔

لبندا چاہے تمہاری گنتی میں اضافہ ہور ہا ہو، لیکن اس کا فائدہ تمہیں حاصل نہیں ہوگا۔

### 🕸 حضور اقدس سالٹھالیہ ہے حصولِ برکت کے لیے دعا کی تلقین کرنا

حضور اکرم من النظالیہ نے بید دعا تلقین فرمائی ہے جب کسی کو دعا دوتو بار كالله کہد دو (۱)، بیمعمولی دعانہیں ہے، بیر بڑی زبردست دعا ہے، اور ہمارے ہال جو

(۱) مثلا نکاح کے موقع پر یہ دعا وارد ہوئی ہے: "بارك الله لك وبارك عليك" رواه الترمذى ٢٥/٣٨ (١٠٩١) وغيره وقال الترمذى حديث حسن صحيح۔ اور مند احمد ٤٦٣/٢٢ (١٠٩١) من حضرت جابر زائن كى روايت ہے كه ايك فخص نے اونئى خريدى اور آپ مان الله الله اس ميں بركت كى دعاكى درخواست كى تو آپ نے انہيں دعا دى۔ از مرتب عفا الله عنہ

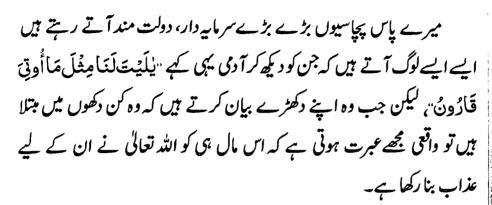
مشہور ہے کہ بھائی مبارک ہوآپ نے مکان بنایا، مبارک ہوآپ نے نکاح کیا،
مبارک ہوآپ نے گاڑی خریدی، یعنی ہرچیز میں مبارک کی دعا دیتے ہیں یہ
بڑی بیاری دعا ہے، اگر اس کوسوچ ہمھرکر دیا جائے اور لیا جائے تو اس ہمنی
یہ ہیں کہ یہ چیز جوآپ کو ملی ہے اس کی برکت اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا ہو۔ یہ
درخقیقت ایک حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ یہ چیز پچھ بھی نہیں ہے جب تک
اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف سے اس میں برکت نہ ڈالی جائے۔ مکان بے شک
عالی شان بن گیا، لیکن عالی شان مکان کوئی حقیقت نہیں رکھتا جب تک کہ
اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف سے برکت عطا نہ ہو اور برکت عطا ہوگی تو اس کو
داحت ملے گی، مکان تو ہے مگر مکان کی برکت نہیں ہے تو یہ مکان تمہارے لیے
داحت ملے گی، مکان تو ہے مگر مکان کی برکت نہیں ہے تو یہ مکان تمہارے لیے
عذاب ہوجائے گا، یہ بڑے کا نئے کی بات ہے۔ ونیا آج گنتی کے پیچھے بھاگ
دبی ہے، لیکن برکت کونہیں دیکھتے اور جب کی مالدار کو دیکھا کہ اس کے پاس
عالی شان کوشی ہے، بنگلہ ہے، مل ہے، کار ہے اور کارخانے ہیں تو وہی بات
دل میں آتی ہے:

يْلَيْتَ لَنَامِثُلَ مَآ أُوتِى قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيْمٍ (١)

لیکن تہمیں نہیں پتہ کہ یہ جو ظاہری چک دمک اور شان وشوکت ہے، ذرا اس کے دل میں جھانک کر دیکھو کہ ان تمام اسباب کے جمع کرنے کے باوجود وہ کن اندھیروں میں گرفتار ہے۔

(۱) سورة القصص آيت (۲۹) ـ

# ظاہری چک دمک پرنہیں جانا چاہیے



میرے پاس اکثر ایک خاتون مسئلہ وغیرہ پوچھنے کے لیے آتی رہتی ہیں، ان
کشوہر کے لیے ارب پتی کا لفظ بھی کم ہے اور اس عورت کو جب دوسری عورتیں
دیکھتی ہیں کہ کیسا لباس پہنی ہوئی ہے، کیسی گاڑی میں آرہی ہے، کیسے مکان میں
دہ رہی ہے، تو ان کی آنکھیں چکا چوند ہوتی ہیں کہ کیسی زبردست عورت ہے، لیکن
وہ جوآ کر میرے سامنے بلک بلک کر بچوں کی طرح روتی ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھ سے
یہ دولت نکال دے اور مجھے وہ سکون نصیب ہوجائے کہ جو ایک جھونپڑی والے کو
صاصل ہوتا ہے، دیکھنے والے تو اس کی چکا چوند دیکھ رہے ہیں، لیکن میرے سوایا
اس کے سواکسی کو پہتے ہیں کہ وہ کس اذبت میں مبتلا ہے۔ اس واسطے بھی سے ظاہری
شان وشوکت اور ظاہری ٹیپ ٹاپ کے چکر میں مت آؤ، اللہ تبارک وتعالیٰ دل کا
سکون عطا فرمائے وہ راحت عطا فرمائے جے برکت کہتے ہیں۔

ظاہری چک دمک والول کے لیے عبرت ناک واقعہ حضرت علی اللہ عبرت ناک واقعہ حضرت علیم الامت قدس اللہ سرہ نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک غریب





آدی تھا، وہ ایک متجاب الدعوات بزرگ کے پاس گیا اور جاکر ان سے کہا کہ حضرت میرے لیے دعا فرماد یجے کہ میں بھی دولت مند ہوجاؤں، مشکلوں میں گرفتار ہوں اور دل یوں چاہتا ہے کہ بس سب سے امیر ترین بن جاؤں۔

پہلے تو انہوں نے سمجھایا کہ کس چکر میں پڑ گئے ہو، اللہ تعالیٰ سے عافیت مانگو، لیکن وہ نہ مانا۔ تو ہزرگ نے کہا کہ تم یہاں شہر میں کوئی دولت مند آ دمی تلاش کرو جو بہت ہی امیر ترین ہوتو اس کا مجھے بتا دینا میں دعا کروں گا کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ایسا بنادے۔

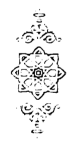
اس نے شہر میں چکر لگا کر ایک سنار کو منتخب کیا جس کی دکان زیورات سے بھری ہوئی تھی، پانچ چھلڑ کے، ایک سے ایک خوبصورت ہیں اور کام میں اس کا ہاتھ بٹا رہے ہیں، ہنسی مذاق ہورہا ہے، کھانے پینے کا ساز وسامان ہے، سب کچھ ہے خرض دنیا کی ساری نعمت ہے، اس نے کہا کہ بس یہی ہے۔

توغریب آدمی نے حاضر ہو کرعرض کیا کہ حضرت! میں دیکھ کر آیا ہوں، ایک سنار بہت اعلیٰ درجے کا ہے، دعا کردیجیے کہ میں ایبا ہوجاؤں، بزرگ نے حتی الامکان سمجھایا کہ پہلے معلومات کرلو پھر دعا کردوں گا۔

بزرگ: بھائی ظاہری حالت تو دیکھ آئے ہو کسی وقت تنہائی میں اس سے بوچھ لوکہ تم خوش ہو کہ نہیں؟

تو یہ فخض ان بزرگ کے کہنے پر پھر گیا اور سنار سے تنہائی کا وقت لیا اور اس سے پوچھا کہ بھائی اور ہوگی ہے، بڑی شان دار ہے، یہ بتاؤ کہ اس سے پوچھا کہ بھائی! تمہاری دکان دیکھی ہے، بڑی شان دار ہے، یہ بتاؤ کہ تمہاری زندگی جو کہ بڑی قابلِ رشک معلوم ہوتی ہے کیے گزرتی ہے؟

سنار: میاں کس چکر میں پڑ گئے ہو، میں تو اس روئے زمین پر ایسا مصیبت



زدہ شخص ہوں کہ زمین پر مجھ سے زیادہ کوئی اور شخص مصیبت زدہ ہو ہی نہیں سکتا،
بات در اصل یہ ہے کہ میں یہ سونے کا کاروبار کرتا تھا اور اس میں خوب آ مدنی
تھی، بیوی بیار ہوگئ، بہت علاج کرایا، شیح نہیں ہوئی، پریشانی رہی، آخر میں
بیوی بالکل مایوس ہوگئ، مجھے بیوی سے بہت محبت تھی، بیاری کے عالم میں بیوی
مجھ سے کہنے لگی کہ مجھے تو خیال ہے کہ جب میں مرجاؤں گی تو تم دوسری شادی کر
لوگے اور مجھے بھول جاؤ گے، میں نے کہا کہ نہیں، میں وعدہ کرتا ہوں کہ دوسری
شادی نہیں کروں اور تم سے اتن محبت ہے کہ اس کے بعد میں دوسری کی طرف
د کھے ہی نہیں سکتا اس واسطے شادی نہیں کروں گا۔

اس نے کہا کہ کوئی یقین ولاؤ۔ میں نے کہا کہ میں قتم کھانے کو تیار ہوں،
کہا کہ قتم کا مجھے بھروسہ نہیں۔ آخر کار اس کو یقین ولانے کی خاطر میں نے اپنا
عضو تناسل کا ب دیا۔ اس کے بعد اللہ کا کرنا ایسا ہوا کہ وہ تندرست ہوگئ، مگر
میں مردانہ قوت سے محروم ہوچکا تھا۔ تو ایک عرصہ اس طرح گزرا۔ وہ بھی آخر
جوان تھی تو اس کے نتیج میں یہ ہوا کہ اس نے جب یہ دیکھا کہ شوہر کے ساتھ تو
کوئی راستہ اب ہے نہیں تو اس نے گناہ کا راستہ اختیار کرنا شروع کیا اور یہ جو
خوبصورت نیچ دکان میں نظر آرہے ہیں ناجائز اولا دہیں، تو میں ان کے ساتھ
دہوب اور ان کو دیکھتا ہوں تو کڑھتا ہوں۔ ساری زندگی میری اس گھٹن میں
گزررہی ہے تو مجھ سے زیادہ کوئی مغموم اس دنیا ملے گانہیں۔

لہذا یہ جتنے چک دمک والے نظر آتے ہیں ان کی زندگیوں کے اندر جھانک کر دیکھوتو پھ لگے گا کہ کیا اندھیرے ہیں، لہذا اللہ سے ما لگنے کی چیز صرف عافیت ہے اور راحت عطا فرمائے، پھر



Marol I

جو کچھ عطا فرمائے اس میں برکت عطا فرمائے۔

اب دیکھیں حدیث میں ہر جگہ جہاں بھی دیکھیں گے بار بارید دعا ہے کہ "بَارِ كُ لَنَافِيْمَ الْعُطَيْتَنَا"(۱)

لیکن اس کی قدر و قیت آج دنیا ہے مٹ گئ ہے اور گنتی کی ہوگئ ہے، ہمارے پیے زیادہ ہونے چاہئیں، حالانکہ نبی کریم سل اللہ ہی فرماتے ہیں کہ اصل چز دیکھو برکت ہے کہنیں

> "فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما وإن كتماوكذبامحقت بركة بيعهما" بركت كي حقيقت برب

> > واخى دعوانا ان الحمد لله رب العالمين ـ

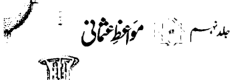






(۱) الماحظم هو سنن ابى داود ٢٣٢ (١٤٢٥-١٤٢٦) والحديث سكت عنه أبو داود. وقال المنذري في "غتصره" ٤٣٩/١ (١٣٧٨): وأخرجه الترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وقال الترمذي: هذا حديث حسن، لا نعرفه إلا من هذا الوجه، من حديث أبي المحوراه السعدي، واسمه ربيعة بن شيبان، ولا يعرف عن النبي الما في القنوت شيئا أحسن من هذا.

مال میں برانت کیسے ہو



معاملات کی صفائی اور تنازعات







معاملات كي صفائي اور تنازعات

( ذکر وفکرص ۸۳)

معاملات کی صفائی اور تناز عات

مُواعِطِعُمَاني الله الله الله

بله موافظ فألى



#### بالندائج الأخم

### معاملات کی صفائی اور تنازیات



ہمارے معاشرے میں آپی کے جھگڑوں اور تنازعات کا جوسیاب المرآیا
ہے، اس کا تھوڑا سا اندازہ عدالت میں دائر ہونے والے مقدمات سے ضرور
ہوسکتا ہے، لیکن یہ اندازہ یقینا ناکافی اور حقیقت سے بہت کم ہوگا، کیونکہ بے شار
تنازعات وہ ہیں جن کے عدالت تک پنچے کی نوبت ہی نہیں آتی۔ عدالت سے
رجوع کرنے میں وقت اور پیے کا جو بے تحاشا صرفہ ہوتا ہے، اس کی وجہ سے
بہت سے لوگ عدالت سے رجوع نہیں کرپاتے۔ اس کے بجائے فریقین میں
سے ہرایک اپنی اپنی بساط کی حد تک دوسروں کو ذک پہنچانے کی کوشش کرتا رہتا
ہے اور اس طرح عداوت کی آگ بھڑکتے بھڑکتے کئی کئی پشتوں کو اپنی لیپیٹ
میں لے لیتی ہے۔

ان تنازعات کی تہ میں اگر دیکھا جائے تو وہی زر اور زمین کے معروف اسباب کارفرما نظر آتے ہیں۔ روپیے پیسہ اور زمین جائیداد کا جھڑا پرانے تعلقات کودیکھتے ہی دیکھتے جسم کر ڈالٹا ہے اور اس کی وجہ سے بڑی مثالی دوستیاں آن

کی آن میں دشمنیوں میں تبدیل ہوجاتی ہیں۔

اس صورت حال کے بہت سے اسباب ہیں، لیکن ایک بہت بڑا سبب ''معاملات'' کو صاف نہ رکھنا ہے، ہمارے دین کی ایک انتہائی زر یں تعلیم سے

ہے کہ

'' آپس میں رہو بھائیوں کی طرح، لیکن لین دین کے معاملات اجنبیوں کی طرح کرو''

مطلب یہ ہے کہ روز مرہ کی زندگی میں ایک دوسرے کے ساتھ ایسا برتاؤ
کرو جیسے ایک بھائی کو دوسرے کے ساتھ کرنا چاہیے، اس میں ایثار، مروت،
رواداری، خمل اور اپنائیت کا مظاہرہ کرو، لیکن جب روپے پیسے کے لین دین،
جائیدا د کے معاملات اور شرکت و حصہ داری کا مسئلہ آ جائے تو بہتر تعلقات کی
حالت میں بھی انہیں اس طرح انجام دو، جیسے دو اجنبی شخص انہیں انجام دیتے
ہیں، لینی معاملے کی ہر بات صاف ہوئی چاہیے، نہ کوئی بات ابہام میں رہے اور
نہ معاملے کی حقیقت میں کوئی اشتباہ باقی رہے۔

اگر محبت، اتفاق اورخوشگوار تعلقات کی حالت میں دین کی اس گراں قدر تعلیم پر عمل کرلیا جائے تو بعد میں پیدا ہوانے والے بہت سے فتوں اور جھڑوں کاسڈ باب ہوجا تاہے، لیکن ہمارے معاشرے میں اس اہم اصول کوجس طرح نظر انداز کیا جارہا ہے۔ اس کے چند مظاہر یہ ہیں:

ا بہا اوقات ایک کاروبار میں کئی بھائی یا باپ بیٹے مشترک طور پر ایک ساتھ کام کرتے ہیں اور کسی حساب کتاب کے بغیر سب لوگ مشترک کاروبار سے



ا

mr. Jan

اپنی اپنی ضرورت کے مطابق خرج کرتے رہتے ہیں۔ نہ یہ بات طے ہوتی ہے کہ کاروبار میں شخواہ پر کام کر رہے کہ کہ کاروبار میں شخواہ پر کام کر رہے ہیں؟ یا کاروبار میں شخواہ پر کام کر رہے ہیں؟ یا کاروبار کے حصہ دار ہیں؟ شخواہ ہے تو کتی؟ اور حصہ ہے تو کس قدر؟ بس ہر شخص اپنی خواہش یا ضرورت کے مطابق کاروبار کی آمدنی استعمال کرتا رہتا ہے، اگر کبھی کوئی شخص یہ تجویز پیش کرنے کہ کاروبار میں جصے یا شخواہ وغیرہ متعین کرلینی چاہے تو اے مجبا جاتا ہے۔

لیکن بے روز مرہ کامشاہدہ ہے کہ اس طرح کے کاروبار کا انجام اکثر و بیشتر بیہ ہوتا ہے کہ دل ہی دل میں ایک دوسرے کے خلاف رنجش پرورش پاتی رہتی ہیں، بالخصوص جب حصہ داروں کے بیہاں شادیاں ہوجاتی ہیں تو ہرخض بیر محسوں کرنے لگتا ہے کہ دوسرے نے کاروبار سے زیادہ فائدہ اٹھایا ہے اور مجھ پرظلم ہوا ہے، اگر چہ ظاہری سطح پر باہم رو رعایت کا وہی انداز باتی نظر آتا ہے، لیکن اندر ہی اندر رنجشوں کا لاوا پکتا رہتا ہے اور بالآخر جب رنجشیں بدگانیوں کے ساتھ مل کر پہاڑ بن جاتی ہیں تو یہ آتش فشاں بھٹ پڑتا ہے اور محبت و انفاق ساتھ مل کر پہاڑ بن جاتی ہیں تو یہ آتش فشاں بھٹ پڑتا ہے اور محبت و انفاق کے سارے دعوے دھرے کہ دھرے رہ جاتے ہیں۔ زبانی تو تکار سے لے کر لاائی جھڑ ہے اور مقدمہ بازی تک کسی کام سے در بغ نہیں ہوتا، بھائی بھائی کی مورت دیکھنے کا روادار بول چال بند ہوجاتی ہے۔ ایک بھائی دوسرے بھائی کی صورت دیکھنے کا روادار نہیں رہتا، جس کے قابو میں کاروبار کا جتنا حصہ آتا ہے وہ اس پر قابض ہوکر عدل وانسان کا ہے در لیخ خون کرتا ہے اور پھر اپنی نجی مجلسوں میں ایک دوسرے کے طلاف بدزبانی اور برگائی کا وہ طوفان کھڑا کرتا ہے کہ الامان!۔

پھر چونکه سالہا سال تک مشتر که کاروبار کا نہ کوئی اصول طے شدہ تھا، نہ کوئی

حاب و کتاب رکھا گیا، اس لیے اگر اختلاف پیش آنے کی صورت میں افہام و تفہیم ہے کام لینے کی کوشش کی بھی جاتی ہے، تو معاملات کی ڈور الجھ کر اتن پیچیدہ بوچی ہوتی ہے کہ منصفانہ تصفیے کے لیے اس کا سرا کپڑنا مشکل ہوجاتا ہے، ہر شخص واقعات کو اپنے مفاد کی عینک سے دیکھتا ہے اور مصالحت کا کوئی ایسا فارمولا وضع کرنا بھی سخت مشکل ہوجاتا ہے، جو تمام متعلقہ فریقوں کے لیے قابل قبول ہو۔

قبول ہو۔

یہ سارا فساد اکثر و بیشتر اس وجہ سے پیدا ہوتا ہے کہ کاروبار کے آغاز میں یا اس میں مختلف افراد کی شمولیت کے وقت معاملے کو معاملے کی طرح طے نہیں کیا جاتا، اگر شروع ہی سے یہ بات واضح ہو کہ کس شخص کی کیا حیثیت ہے؟ اور کس کے کیا حقوق و فرائض ہیں؟ اور یہ ساری با تیں تحریری شکل میں محفوظ ہوں تو بہت سے جھگڑوں اور بعد میں پیدا ہوانے پیچید گیوں کا شروع ہی میں سد باب ہوجائے۔

قرآنِ كريم ميں جوآيت سب سے طويل آيت ہے(۱)، اس ميں الله تعالى في آئن كريم ميں جوآيت سب سے طويل آيت ہے (۱)، اس ميں الله تعالى في ادھار كا معامله كروتو اسے كھ ليا كرو، جب معمولى رقم ادھار دينے پر بيا تاكيد ہے تو كاروبار كے پيچيدہ معاملات كوتحرير ميں لانے كى اہميت كتى زيادہ ہوگى؟

یہ تھم اس لیے دیا گیا ہے کہ تا کہ بعد میں تنازعات اور اختلافات پیدا نہ ہوں اور اگر ہوں تو انہیں حق وانصاف کے مطابق نمٹانا آسان ہو۔

لہذا اگر کسی کاروبار میں ایک سے زیادہ افراد کام کر رہے ہیں تو پہلے ہی

(١) سورةالبقرة آيت (٢٨٢).



بدنه مؤفظ عمان



قدم پران میں سے ہر شخص کی حیثیت کا تعین ضروری ہے، یہاں تک کہ اگر باپ
کے کاروبار میں کوئی بیٹا شامل ہوا ہے تو اس کے بارے میں بھی پہلے ہی دن سے
یہ طے ہونا ضروری ہے کہ وہ تنخواہ پر کام کرے گا یا کاروبار میں با قاعدہ حصہ دار
ہوگا؟ یا محض اپنے باپ کی مدد کرے گا؟ پہلی صورت میں اس کی تنخواہ متعین ہوئی
چاہے اور یہ صراحت بھی ضروری ہے کہ وہ کاروبار کی ملکیت میں حصہ دار نہیں
ہواردوسری صورت میں اگر اسے کاروبار کی ملکیت میں حصہ دار بنانا ہے تو شرعا
اس کی پہلی شرط سے ہے کہ اس کی طرف سے کاروبار میں پھے سرمایہ ضرور شامل ہونا
چاہے (جس کی صورت ہے کہ اس کی طرف سے کاروبار میں پھے سرمایہ ضرور شامل ہونا
چاہے (جس کی صورت ہے کہ اس کی طرف سے کاروبار میں پھے سرمایہ شرک ہو بات تحریری
وہ اس رقم سے کاروبار کا ایک متعین فی صد حصہ خرید لے )، دوسری سے بات تحریری
طور پر ایک معاہدہ شرکت کی شکل میں محفوظ کر لینی چاہیے اور اس معاہدے میں
طور پر ایک معاہدہ شرکت کی شکل میں محفوظ کر لینی چاہیے اور اس معاہدے میں
میں کوئی البھن پیدا نہ ہو۔



اگرکی ایک جھے دارکوکاروبار میں کام زیادہ کرنا پڑتا ہوتو یہ بات بھی طے ہونی چاہیے کہ آیا وہ یہ زیادہ کام رضا کارانہ طور پر کرے گایا اس کام کا کوئی معاوضہ اسے دیا جائے گا، اگرکوئی معاوضہ دیا جائے گا تو وہ نفع کے فی صد جھے میں اضافہ کر کے دیا جائے گا یا متعین تنخواہ کی صورت میں؟ غرض ہر فریق کے حقوق وفرائض استے واضح ہونے ضروری ہیں کہ ان میں کوئی ابہام باتی نہ رہے۔ اگر بالفرض کسی کاروبار میں اب تک ان باتوں پر عمل نہیں کیا گیا توجتی جلدی ہوسکے ان امورکو طے کرلینا ضروری ہے اوراس معاملے میں کی شرم، مردت اور طعن وتشنع کو آڑے نہ آنے دینا چاہیے، معاملات کی اس صفائی کو مردت اور طعن وتشنع کو آڑے نہ آنے دینا چاہیے، معاملات کی اس صفائی کو

محبت واخوت اور اتحاد واتفاق کے خلاف سمجھنا بہت بڑا دھوکہ ہے، بلکہ درحقیقت محبت اور اتفاق کی پائیداری ان امور پرمنحصر ہے، ورنہ آگے چل کر بیسطی محبت دلوں میں عداوت کو جنم دے سکتی ہے اور اسی لیے اسلام نے بیتعلیم دی ہے کہ "ربو بھائیوں کی طرح کرؤ"۔



ای طرح ہمارے معاشرے میں، مالخصوص متوسط آمدنی والے طقے میں این ملکیتی مکان کا حصول ایک برا مسلہ ہے اور عموماً کسی مکان کی تعمیر یا اس کی خریداری خاندان کے کئی افراد ال کر کرتے ہیں، اگر باب نے کوئی مکان بنانا شروع کیاہے تو میے بھی اپنی اپنی بساط کے مطابق اس میں اپنی رقمیں لگاتے ہیں، لیکن عام طور سے ہوتا رہے ہے کہ یہ رقیں کچھ سویے سمجھے بغیر اور بیا اوقات کوئی حاب رکھے بغیر لگادی جاتی ہیں، یعنی یہ بات طے نہیں ہوتی کہ بٹا جو رقم مکان ك تعمرك ليد دے رہا ہے آيا يہ باب كى خدمت ميں بديہ ہے يا قرض؟ يا وہ مکان کی ملکیت میں حصہ دار بننے کے لیے بیرقم خرچ کر رہا ہے؟ پہلی صورت میں نہ وہ مکان کی ملکیت کا حصہ دار ہوگا، نہ باب سے بیرقم کسی وقت لینے کا حقدار موگا، دوسری صورت میں مکان تو تنها باب کی ملکیت ہوگا، لیکن دی ہوئی رقم اس ك ذعة رض مجى جائى گى- تيسرى صورت ميں اپنى لگائى ہوئى رقم كے بقدر وه مکان کی ملیت میں شریک ہوگا اور مکان کی قیمت بڑھنے کے ساتھ ساتھ اس کے جھے کی مالیت میں بھی اضافہ ہوگا۔غرض ہرصورت کے تقاضے اور نتائج مختلف ہیں، لیکن چونکہ رقم لگاتے وقت ان تینوں میں سے کوئی صورت طے نہیں ہوتی، نہ رقمول کا بورا حماب رکھا جاتاہے، اس لیے آگے چل کر جب مکان کی قیمت برھتی ہے تو آپس میں اختلاف پیدا ہوجاتے ہیں اور خاص طور پر باپ کے



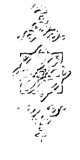
بدنا مواطعاني

انقال کے بعد جب ترکے کی تقیم کا مرحلہ آتا ہے، تو یہ اختلافات ایک لا پنجل مسئلے کی صورت اختیار کر لیتے ہیں، ان کی وجہ سے بھائیوں میں چھوٹ چھٹاؤ کی نوبت آجاتی ہے اور لڑائی جھٹروں سے خاندان کا خاندان متاثر ہوتا ہے۔

اگر اسلامی احکام پر عمل کرتے ہوئے تعمیر کے شروع میں بیر ساری باتیں طے کر لی جائیں اور انہیں تحریری طور پر قلم بند کرلیا جائے تو اس خاندانی فساد کا استہ بند ہوجائے۔

© جب خاندان کے کسی بڑے کا انقال ہوتا ہے تو شریعت کا تھم یہ ہے کہ جلد ازجلد اس کا ترکہ اس کے شرک وارثوں میں تقیم کیا جائے، لیکن ہمارے معاشرے میں شریعت کے اس تھم سے شدید خفلت برتی جارہی ہے۔ بعض اوقات توجس کے ہاتھ جو لگتا ہے، لے اڑتا ہے اور حلال وحرام ہی کی پرواہ نہیں ہوتی، کی جاتی اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ کسی کے پیش نظر بددیا نی نہیں ہوتی، لیکن نا واقفیت یا لا پروائی کی وجہ سے میراث تقیم نہیں ہوتی اور اگر مرحوم نے کوئی کاروبار چھوڑا ہے تو اس پر وہی بیٹا کام کرتا رہتا ہے جو مرحوم کی زندگی میں کرتا تھا، لیکن یہ طے نہیں کیا جاتا کہ اب کاروبار کی ملکیت کس تناسب سے ہوگی؟ شری ورثاء کے حصوں کی ادائیگی کس طرح ہوگی؟ کام کرنے والے کو اس کی خدمات کا معاوضہ کس طرح ادا کیا جائے گا؟ ترکے میں کون می چیز کس کے خصو میں آئے گی؟ بلکہ اگر کوئی شخص ترکے کی تقیم کی طرف توجہ دلائے بھی، تو اس کی تجویز کو ایک معیوب تجویز سمجھا جاتا ہے کہ ابھی مرنے والے کا کفن بھی میلا کی تو بھی اور کے کا گفن بھی میلا کہ لوگوں کو بٹوارے کی فکر پڑھئی ہے۔

حالانکہ بیہ بٹوارہ شریعت کا تھم بھی ہے اور معاملات کی صفائی کا تقاضہ بھی اور اسے نظر انداز کرنے کا متیجہ وہی ہوتا ہے کہ ایک عرصہ گزر نے کے بعد ورثاء کو



اپ اپ حقوق کا خیال آتا ہے، رجشیں پیدا ہوتی ہیں، ترکے کی اشیا، کی تیموں میں زمین و آسان کا فرق پڑجا تا ہے اور چونکہ کوئی بات پہلے سے طے شدہ نہیں ہوتی، اس لیے اب معاملات الجھ جاتے ہیں، ان کے مناسب تصفیے میں سخت مشکلات پیدا ہوجاتی ہیں اور ان سب باتوں کا نتیجہ لڑائی جھڑے کی صورت میں نمودار ہوتا ہے۔

اگر شریعت کے عمل کے مطابق وقت پرتر کے کی تقسیم عمل میں آجائے اور باہمی رضا مندی اور اتحاد و اتفاق کے ساتھ تمام ضروری باتیں طے پاجائیں تو آئندہ تنازعات پیدا ہونے کا امکان بہت کم رہ جاتا ہے اور باہمی محبت واخوت کوفروغ ماتا ہے۔

یہ تو میں نے صرف تین سادہ کی مثالیں پیش کی ہیں، ورنہ اگر معاشرے میں بھیلے ہوئے جھڑوں کا تفصیل سے جائزہ لیا جائے تو نظر آئے گا کہ معاملات کوصاف نہ رکھنا ہمارے معاشرے کا ایک ایبا روگ بن چکا ہے، جس نے فتنہ و فساد کی آگ بھڑکار کھی ہے۔ معاملہ، خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، صاف تھرا ہونا چاہیہ، اس کی شرا نظ واضح اور غیر مہم ہونی چاہئیں، اس سلسلے میں کوئی شرم و حیا اور لحاظ و مروت آڑے نہیں آئی چاہیے، جب ایک مرتبہ معاملے کی شرا نظ اس طرح طے باجا تیں تو اس کے بعد باہمی برتاؤ میں جو شخص جس سے جتنا حسن سلوک کر سکے، بہتر ہی بہتر ہے اور یہ مطلب ہے اس ارشاد کا کہ"رہو بھائیوں کی طرح اور معاملات اجنبوں کی طرح کرو"۔

۱۳ / ذی تعده ۱<u>۱۳۱۳ ه</u> ۲۵ / پریل ۱<u>۹۹۳ ،</u>

بلدنه مواطعاني ایخ معاملات صاف رکیس ا ہے معاملات صاف رکھر

(اصلاحی خطبات ۹/۲۷)

اپنے معاملات صاف رکھیں

مُوعِظِعُمَاني الله



#### برالله ارتما ارتغم

# اینے معاملات صاف رکھیں



الْحَهُ لَ يِلْهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِينُ لَا وَنَسْتَغُفِمُ لَا وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَحُدَهُ يَّفُولِهِ اللهُ وَلَا اللهُ وَحُدَهُ لَا يَعْدِلُهُ فَلا هَادِى لَهُ، وَأَشْهَدُ اَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لَا يَعْدِلُهُ فَلا هَادِى لَهُ وَحُدَهُ لَا يَعْدِلُهُ وَحُدَهُ لَا اللهُ وَحَدَلَهُ وَحُدَهُ لَا عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَاصْحَالِهِ وَاللهِ وَاصْحَالِهِ وَاللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمُ تَسْلِيعًا كَثِينًا كَثِينَةً اللهَ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَثِينَةً اللهَ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَثِينَةً اللهَ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَثِينَةً اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَثِينَةً وَكُولُونَا مُحَلِّمُ اللهُ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَثِينَةً وَكُولُونَا مُولِكُونُ وَسَلَّمُ تَسْلِيعًا كَثِينَةً وَاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْعَلَى اللهُ لَهُ وَمَنْ اللهُ اللهِ اللهُ ا

فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

ێٵؿۜۿٵ۩ۜٙۮؚؽڽٵڡؘڹؙۉٵ؆ؾؖٲػؙٷٚٵڡؙۅٵٮػؙؠؙڹؽڹڬؙؠؙڣۣٵڷڹٵڟؚڸؚٳڵۜؖؖڎٙٲڽ۬ ؾػؙۏڹٙؾؚۼٵۯڰؙۼڽٛؾؘۯٳۻڞؚٙڹ۫ػؙؠ۠<sup>(١)</sup>

(١)سورةالنساءآيت(٢٩)۔



امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحمد لله رب العالمين ــ

# 

# معاملات کی صفائی دین کا اہم رکن

یہ آیت جو میں نے آپ کے سامنے تلاوت کی ہے یہ دین کے ایک بہت اہم رکن سے متعلق ہے، وہ دین کا اہم رکن ''معاملات کی درسی اور اس کی صفائی'' ہے، یعنی انسان کا معاملات میں اچھا ہونا اور خوش معاملہ ہونا، یہ دین کا بہت اہم باب ہے، لیکن افسوس یہ ہے کہ یہ دین کا جتنا اہم باب ہے ہم لوگوں نے اتنا ہی اس کو اپنی زندگی سے خارج کر رکھا ہے۔ ہم نے دین کو صرف چند عبادات مثلاً نماز، روزہ، جج، زکوۃ، عمرہ، وظائف اور اوراد میں منحصر کرلیا ہے، لیکن روپے پینے کے لین دین کا جو باب ہے اس کو ہم نے بالکل آزاد چھوڑا ہوا کیکن روپے پینے کے لین دین کا جو باب ہے اس کو ہم نے بالکل آزاد چھوڑا ہوا ہے، گویا کہ دین سے اس کا کوئی تعلق ہی نہیں، حالانکہ اسلامی شریعت کے احکام کا جائزہ لیا جائزہ کیا جائزہ کیا جائزہ کی جائزہ کیا جائ



# تین چوتھائی دین معاملات میں ہے

فقد کی ایک مشہور کتاب ہے جو ہمارے تمام مدارس میں پڑھائی جاتی ہے اور اس کتاب کو پڑھ کرلوگ عالم بنتے ہیں، اس کا نام ہے 'ہدائی'۔ اس کتاب میں طہارت سے لے کر میراث تک شریعت کے جتنے احکام ہیں وہ سب اس کتاب میں جمع ہیں، اس کتاب کی چار جلدیں ہیں۔ پہلی جلد عبادات سے متعلق کتاب میں جمع ہیں، اس کتاب کی چار جلدیں ہیں۔ پہلی جلد عبادات سے متعلق



ہےجس میں طہارت کے احکام، نماز کے احکام، زکوۃ روزے اور نج کے احکام بیان کیے گئے ہیں اور باقی تین جلدیں معاملات یا معاشرت کے احکام سے متعلق ہیں۔ اس سے اندازہ لگائیں کہ دین کے احکام کا ایک چوتھائی حصہ عبادات سے متعلق ہے اور تین چوتھائی حصہ معاملات سے متعلق ہے۔

#### 😭 معاملات کی خرابی کا عبادات پر اثر



پھر اللہ تعالیٰ نے ان معاملات کا بیر مقام رکھا ہے کہ اگر انسان رویے پیسے کے معاملات میں حلال وحرام کا اور جائز و ناجائز کا امتیاز ندر کھے تو عبادات پر بھی اس کا اثر یہ واقع ہوتا ہے کہ چاہے وہ عبادات ادا ہوجائیں، لیکن ان کا اجروثواب اور ان کی قبولیت موقوف ہوجاتی ہے، دعا تیں قبول نہیں ہوتیں۔ ایک حدیث میں حضور اقدس سل المالی نے ارشاد فرمایا: بہت سے لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے سامنے بڑی عاجزی کا مظاہرہ کر رہے ہوتے ہیں، اس حال میں کہ ان کے بال بکھرے ہوئے ہیں، گڑ گڑا کر اور رو رو کر یکارتے ہیں کہ یا الله! ميرا بمقصد بورا كرديجي، فلال مقصد بورا كرديجي، بدى عاجزى سے الحاح وزاری کے ساتھ بید دعائیں کر رہے ہوتے ہیں،لیکن کھانا ان کا حرام، پینا ان کا حرام، لباس ان کا حرام اور ان کا جم حرام آمدنی سے پرورش یایا ہوا، فأنی يستجاب له الدعاء، ايے آدى كى دعا كيے قبول ہو؟ ايے آدى كى دعا قبول نہیں ہوتی۔<sup>(۱)</sup>



(۱) صحيح مسلم ۲/۳/۲ (۱۰۱۵)-

#### المعاملات كى تلافى بہت مشكل ہے

دوسری جتی عبادات ہیں اگر ان میں کوتا ہی ہوجائے تو اس کی تلائی آسان ہے۔ مثلاً نمازیں چھوٹ گئیں تو اب اپنی زندگی میں قضا نمازیں ادا کرلو اور اگر زندگی میں قضا نمازیں ادا کرلو اور اگر زندگی میں ادا نہ کر سکے تو وصیت کرجاؤ کہ اگر میں مرجاؤں اور میری نمازیں ادا نہ ہوئی ہوں تو میرے مال میں سے اس کا فدید ادا کردیا جائے اور توبہ کرلو، ان شاء اللہ اللہ تعالیٰ کے یہاں تلافی ہوجائے گی، لیکن اگر کسی دوسرے کا مال ناجائز طریقے پر کھا لیا تو اس کی تلافی اس وقت تک نہیں ہوگی جب تک صاحب ناجائز طریقے پر کھا لیا تو اس کی تلافی اس وقت تک نہیں ہوگی جب تک صاحب حق معاف نہ کرے، چاہے تم ہزار توبہ کرتے رہو، ہزار نفلیں پڑھتے رہو۔ اس لیے معاملات کا باب بہت اہمیت رکھتا ہے۔

#### خضرت تقانوی رطنیمیه اور معاملات

ای وجہ سے علیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی را اللہ کے یہاں تصوف اور طریقت کی تعلیمات میں معاملات کو سب سے زیادہ اولیت حاصل تھی۔ فرمایا کرتے تھے کہ اگر مجھے اپنے مریدین میں سے کی کے بارے میں یہ پتہ چلے کہ اس نے اپنے معمولات، نوافل اور اوراد ووظا نف پورے نہیں کے تو اس کی وجہ سے رنج ہوتا ہے اور اس مرید سے کہہ دیتا ہوں کہ ان کو پورا کرلو، لیکن اگر کسی مرید کے بارے میں یہ معلوم ہو کہ اس نے روپے پیے کے معاملات میں گر بڑکی ہے تو مجھے اس مرید سے نفرت ہوجاتی ہے۔





#### ایک سبق آموز واقعه

حضرت تھانوی رہائیلہ کے ایک مرید تھے جن کو آپ نے خلافت عطا فرمادی تھی اور ان کو بیعت اور تلقین کرنے کی اجازت دے دی تھی، ایک مرتبہ وہ سفر كركے حضرت والاكى خدمت ميں تشريف لائے، ان كے ساتھ ان كا بحيہ بھى تھا، ا انہوں نے آ کر سلام کیا اور ملاقات کی اور بیچے کو بھی ملوایا کہ حضرت یہ میرا بچہ ہے، اس کے لیے دعا فرماد بیجیے، حضرت والا نے بیجے کے لیے دعا فرمائی اور پھر ویے ہی یو چھ لیا کہ اس بے کی عمر کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت اس کی عمر اسال ہے۔حضرت نے پوچھا کہ آپ نے ریل گاڑی کا سفر کیا ہے تو اس يح كاآدها كك ليا تفايا يورائك ليا تفا؟ انہول نے جواب ديا كه حضرت آدھائکٹ لیا تھا۔حضرت نے فرمایا کہ آپ نے آدھائکٹ کیے لیا جب کہ بارہ سال سے زائد عمر کے بیچ کا تو بورا مکٹ لگتا ہے، انہوں نے عرض کیا کہ قانون تو یم ہے کہ بارہ سال کے بعد تکٹ پورالینا چاہیے اور سے بچہ اگرچہ ساسال کا ہے، لیکن دیکھنے میں ۱۲سال کا لگتا ہے، اس وجہ سے میں نے آوھا مکٹ لیا۔حضرت نے فرمایا: انا للہ وانا الیہ راجعون، معلوم ہوتا ہے کہ آپ کوتصوف اور طریقت کی ہوا بھی نہیں لگی۔ آپ کو ابھی تک اس بات کا احساس اور ادراک نہیں کہ بیچے کو جو سفرآپ نے کرایا بیر حرام کرایا۔ جب قانون بیہ ہے کہ اسال سے زائد عمر کے بے کا کلٹ بورا لگتا ہے اور آپ نے آدھا کلٹ لیا تو اس کا مطلب سے ہے کہ آپ نے ریلوے کے آدھے ککٹ کے یسے غصب کر لیے اور آپ نے چوری کی اور جو تخص چوری اور غصب کرے ایبا شخص تصوف اور طریقت میں کوئی مقام نہیں رکھتا، لہذا آج سے آپ کی خلافت اور بیعت واپس لی جاتی ہے، چنانچہ اس بات



مُواعِمُ فِي الله الله

پر ان کی خلافت سلب کرلی، حالانکہ اپنے اوراد ووظائف میں، عبادات اور نوافل میں، عبادات اور نوافل میں، تبجد اور اشراق میں، ان میں سے ہر چیز میں بالکل اپنے طریقے پر مکمل سے، لیکن یفطی کی کہ بچے کا مکٹ پورانہیں لیا، صرف اس غلطی کی بناء پر خلافت سلب کرلی۔

#### چے حضرت تھانوی الٹھیہ کا ایک واقعہ

حضرت والا رائی کی طرف سے اپنے سارے مریدین اور متعلقین کو بیہ ہدایت تھی کہ جب بھی ریلوے میں سفر کرو اور تمہارا سامان اس مقدار سے زائد ہو جتنا ریلوے نے تہمیں مفت لے جانے کی اجازت دی ہے، تو اس صورت میں اپنے سامان کا وزن کراؤ اور زائد سامان کا کرایہ اوا کرو، پھر سفر کرو۔ خود حفرت والا کا اپنا واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ سفر کے ارادے سے اسٹیشن پنچے، گاڑی کے آنے کا وقت قریب تھا، آپ اپنا سامان لے کر اس دفتر میں پنچے، جہال پر سامان کا وزن کرایا جاتھا اور جاکر لائن میں لگ گئے۔ اتفاق سے گاڑی میں ساتھ جانے والا گارڈ وہاں آگیا، اور حضرت والا کو دیکھ کر پیچان لیا اور پوچھا کہ حضرت آپ یہاں کیسے کھڑے ہیں؟ حضرت نے فرمایا کہ میں سامان کا وزن کرانے آیا ہوں۔ گارڈ نے کہا کہ آپ کو سمامان کا وزن کرانے کی ضرورت نہیں، میں آپ کے ساتھ گاڑی میں جارہا ہوں، آپ کو زائد سامان کا کرایہ دینے کی ضرورت نہیں۔ حضرت نے پوچھا کہ تم میرے ساتھ زائد سامان کا کرایہ دینے کی ضرورت نہیں۔ حضرت نے پوچھا کہ تم میرے ساتھ کہاں تک جاؤ گے؟ گارڈ نے کہا کہ میں فلاں اسٹیشن تک جاؤں گا۔ حضرت نے پوچھا کہ تم میرے ساتھ پوچھا کہ اس اسٹیشن کے بعد کیا ہوگا؟ گارڈ نے کہا کہ اس اسٹیشن پر دوسرا گارڈ تے گھا کہ اس اسٹیشن پر دوسرا گارڈ تے گہا کہ اس اسٹیشن پر دوسرا گارڈ تے گہا کہ اس اسٹیشن پر دوسرا گارڈ تے گھا میں اس کو بتا دوں گا کہ یہ حضرت کا سامان سے اس کے بارے میں پھی



The state of the s

#### بدنهم ألم مواضعاني



پوچھ کچھ مت کرنا۔ حضرت نے پوچھا وہ گارڈ میرے ساتھ کہاں تک جائے گا؟
گارڈ نے کہا وہ تو اور آگے جائے گا۔ اس سے پہلے ہی آپ کا اسٹیشن آ جائے گا، حضرت نے فرما یا کہ میں تو اور آگے جاؤں گا، یعنی آ خرت کی طرف جاؤں گا اور اپنی قبر میں جاؤں گا وہاں پر کون ساگارڈ میرے ساتھ جائے گا؟ جب وہاں آخرت میں جاؤں گا وہاں پر کون ساگارڈ میرے ساتھ جائے گا؟ جب وہاں آخرت میں مجھ سے سوال ہوگا کہ ایک سرکاری گاڑی میں سامان کا کرایے اوا کیے بغیر جوسفر کیا اور جو چوری کی اس کا حساب دو، تو وہاں پر کون ساگارڈ میری مدد کرے گا؟

#### 😥 معاملات کی خرابی سے زندگی حرام



چنانچہ وہاں یہ بات مشہورتھی کہ جب کوئی شخص ریلوے کے دفتر میں اپنے سامان کا وزن کرا رہا ہوتا تو لوگ سجھ جاتے کہ بیشخص تھانہ بھون جانے والا ہو اور حضرت تھانوی رہائی ہے۔ متعلقین میں سے ہے۔ حضرت والا کی بہت ی باتیں لوگوں نے لے کر مشہور کردیں، لیکن آج یہ پہلو کہ ایک پیسہ بھی شریعت کے خلاف کی ذریعے سے ہمارے پاس نہ آئے یہ پہلونظروں سے اوجھل ہوگیا۔ آج کتنے لوگ اس شم کے معاملات کے اندر جتلا ہیں اور ان کو خیال بھی نہیں آتا کہ ہم یہ معاملات شریعت کے خلاف اور ناجائز کر رہے ہیں، اگر ہم نے غلط کام کہ ہم یہ معاملات شریعت کے خلاف اور ناجائز کر رہے ہیں، اگر ہم نے غلط کام کرکے چند پسے بچالیے تو وہ چند پسے جرام ہوگئے اور وہ حرام ہمارے دوسرے مال کے ساتھ ملنے کے نیتیج میں اس کے بُرے انٹرات ہمارے مال میں پھیل کرکے چند پسے بہم کھانا کھا رہے ہیں، اس سے کپڑا بنا رہے ہیں، اس سے ہم کھانا کھا رہے ہیں، اس سے کپڑا بنا رہے ہیں، اس سے کپڑا بنا رہے ہیں، اس سے جم کھانا کھا رہے ہیں، اس سے کپڑا بنا رہے ہیں، اس سے کپڑا بنا رہے ہیں، اس سے کہڑا بنا رہے ہیں، اس سے جم کھانا کھا رہے ہیں ماری پوری زندگی حرام ہور ہی ہے اور ہم چونکہ بے حس ہو گئے ہیں اس لیے حرام مال اور حرام آمدنی کے برے بتائ کا کہیں کی جن سے کپڑا ہور ہا ہے، جس کے نتائے کا

مُوَعِمُ فِي اللهِ اللهُ اللهُ

ہمیں اوراک بھی نہیں۔ بیر حرام مال ہماری زندگی میں کیا فساد مچارہا ہے اس کا ہمیں احساس نہیں، جن لوگوں کو اللہ تعالی احساس عطا فرماتے ہیں ان کو پتہ لگتا ہے کہ حرام چیز کیا ہوتی ہے۔



### حضرت مولانا ليحقوب صاحب رايشيميه كا چند لقم كهانا

حضرت مولانا یعقوب صاحب نانوتوی رائیجید جو حضرت تھانوی رائیجید کے جلیل القدر استاد سے اور دارالعلوم دیوبند کے صدر مدرس سے وہ فرماتے سے کہ ایک مرتبہ میں ایک دعوت میں چلا گیا اور وہاں جا کر کھانا کھا لیا، بعد میں پتہ چلا کہ اس شخص کی آمدنی مشکوک ہے۔ فرماتے ہیں کہ مہینوں تک ان چندلقموں کی ظلمت اپنے دل میں محسوس کرتا رہا اور مہینوں تک میرے دل میں گناہ کرنے کے جذبات پیدا ہوتا تھا کہ فلاں گناہ حذبات پیدا ہوتا تھا کہ فلاں گناہ کرلوں، فلال گناہ کرلوں، فلال گناہ کرلوں، فلال گناہ کرلوں، فلال گناہ کرلوں۔ حرام مال سے بیظمت پیدا ہوجاتی ہے۔



### 🕏 حرام کی دوقتمیں

یہ جو آج ہمارے دلوں سے گناہوں کی نفرت مٹی جارہی ہے اور گناہ کے گناہ ہونے کا احساس ختم ہورہا ہے اس کا ایک بہت بڑا سبب یہ ہے کہ ہمارے مال میں حرام کی ملاوٹ ہو چکی ہے۔ پھر ایک تو وہ حرام ہے جو کھلا حرام ہے جس کو ہرخص جانتا ہے کہ یہ حرام ہے جیسے رشوت کا مال، سود کا مال، جوا کا مال، دھوکے کا مال، چوری کا مال وغیرہ، لیکن حرام کی دوسری قتم وہ حرام ہے جس کے حرام ہونے کا ہمیں احساس ہی نہیں ہے، حالانکہ وہ بھی حرام ہے اور وہ حرام چیز ہمارے کا دوسری قتم کی تفصیل سنے۔

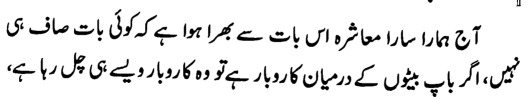
### المناسخين ہونی چاہيے

حضور اقد س النظائی کے درمیان ہوں، شوہر اور بیوی کے درمیان ہوں وہ معاملات ہوں، باپ بیٹے کے درمیان ہوں، شوہر اور بیوی کے درمیان ہوں وہ معاملات بالکل صاف اور بے غبار ہونے چاہئیں اور ان میں کوئی غبار نہ ہونا چاہیے اور ملکتیس آپس میں متعین ہونی چاہئیں کہ کون سی چیز باپ کی ملکیت ہے اور کون سی چیز بیوی کی سی چیز بیٹے کی ملکیت ہے، کون سی چیز شوہر کی ملکیت ہے اور کون سی چیز بیوی کی ملکیت ہے، کون سی چیز شوہر کی ملکیت ہے اور کون سی چیز میائی کی ہے، ملکیت ہے، کون سی چیز ایک بھائی کی ہے، ملکیت ہے، کون سی چیز ایک بھائی کی ہے اور کون سی چیز دوسرے بھائی کی ہے، میں اس بیٹے فروایا گیا:

"تعاشر واكالإخوان، تعاملواكالأجانب"(۱)
یعنی بھائیوں کی طرح رہو،لیکن آپس کے معاملات اجنبیوں
کی طرح كرو۔

مثلاً اگر قرض کا لین دین کیا جارہا ہے تو اس کولکھ لو کہ یہ قرض کا معاملہ ہے، اتنے دن کے بعد اس کی واپسی ہوگی۔

### باپ بیوں کے مشترک کاروبار



<sup>(</sup>۱) الامثال المولدة لابي بكر محمد بن العباس الخوار زمي ص٣١٤ طبع عالم النشر

اس کی کوئی وضاحت نہیں ہوتی کہ بیٹے باپ کے ساتھ جو کام کر رہے ہیں وہ آیا شریک کی حیثیت میں کر رہے ہیں یا ملازم کی حیثیت میں کر رہے ہیں یا ویسے بی باب کی مفت مدد کر رہے ہیں، اس کا کچھ پتہنیں، مگر تجارت ہورہی ہے، ملیں قائم ہورہی ہیں، دکا نیں بڑھتی جارہی ہیں، مال اور جائیداد بڑھتا جارہا ہے،لیکن یہ پیتہ ہیں کہ کس کا کتنا حصہ ہے۔ اگر ان سے کہا بھی جائے کہ اپنے معاملات کو صاف کروتو جواب مید یا جاتا ہے کہ میتو غیریت کی بات ہے، بھائیوں بھائیوں میں صفائی کی کیا ضرورت ہے؟ یا باب بیٹوں میں صفائی کی کیا ضرورت ہے؟ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جب شادیاں ہوجاتی ہیں اور بیچے ہوجاتے ہیں اور شادی میں کسی نے زیادہ خرچ کرلیا اور کسی نے کم خرچ کیا یا ایک بھائی نے مکان بنالیا اور دوسرے نے ابھی تک مکان نہیں بنایا بس اب دل میں شکایتیں اور ایک دوسرے کی طرف سے کینہ پیدا ہونا شروع ہوگیا اور اب آپس میں جھاڑے شروع ہوگئے کہ فلال زیادہ کھا گیا اور مجھے کم ملا اور اگر اس دوران باپ کا انقال ہوجائے تو اس کے بعد بھائیوں کے درمیان جولڑائی اور جھڑے ہوتے ہیں وہ لامتنای ہوتے ہیں، پھران کے حل کا کوئی راستہ ہیں ہوتا۔



### انقال پرمیراث کی فوراً تقسیم کریں

جب باپ کا انقال ہوجائے تو شریعت کا تھم یہ ہے کہ فوراً میراث تقسیم کردو۔ میراث تقسیم کرنے میں تاخیر کرنا حرام ہے، لیکن آج کل یہ ہوتا ہے کہ باپ کے انقال پر میراث تقسیم نہیں ہوتی اور جو بڑا بیٹا ہے وہ کاروبار پر قابض ہوجا تا ہے اور بیٹیاں خاموش بیٹی رہتی ہیں، ان کو پچھ پہتے نہیں ہوتا کہ ہمارا کیا حق ہے اور کیا نہیں ہوتا کہ ہمارا کیا حق ہے اور کیا نہیں ہے؟ یہاں تک کہ اس حالت میں دس سال اور بیں سال



گزر گئے اور پھر اسی دوران کسی اور کا بھی انتقال ہوگیا یا کسی بھائی نے اس کاروبار میں اپنا پیسہ ملادیا، پھر سالہا سال گزرنے کے بعد جب ان کی اولاد بڑی ہوئی تو اب جھڑے کھڑے ہوگئے اور جھڑے ایسے وقت میں کھڑے ہوئے جب ڈور الجھی ہوئی ہے اور جب جھر سے انتہا کی حد تک پہنچ تو اب مفتی صاحب کے پاس چلے آرہے ہیں کہ اب آپ بتائیں ہم کیا کریں؟ مفتی صاحب بے چارے ایسے وقت میں کیا کریں گے؟ اب اس وقت بیمعلوم کرنا مشکل ہوتا ہے کہ جس وقت کاروبار کے اندر شرکت تھی اور بیٹے اپنے باپ کے ساتھ مل کر کاروبار کررہے تھے اس وقت بیٹے کس حیثیت میں کام کررہے تھے؟

### 😰 مشترک مکان کی تغمیر میں جھے داروں کا حصہ





یا مثلاً ایک مکان بن رہا ہے، تعمیر کے دوران کچھ بیسے باب نے لگا دیے، مچھ بیسے ایک بیٹے نے لگادیے، کچھ دوسرے بیٹے نے لگا دیے، کچھ تیسرے نے لگادیے،لیکن میر پہتہ نہیں کہ کون کس حماب سے کس طرح سے کس تناسب سے لگارہا ہے اور یہ بھی پتہ نہیں کہ جو یسے تم لگا رہے ہو وہ آیا بطور قرض کے دے رہے ہو اور اس کو واپس لوگے یا مکان میں حصہ دار بن رہے ہو یا بطور امداد اور تعاون کے پیسے دے رہے ہو، اس کا کچھ پہتہیں۔اب مکان تیار ہوگیا اوراس میں رہناشروع کردیا، اب جب باپ کا انقال ہوایا آپس میں دوسرے مسائل پیدا ہوئے تو اب مکان پر جھرے کھرے ہوگئے، اب مفتی صاحب کے پاس چلے آرہے ہیں کہ فلال بھائی یہ کہتا ہے کہ میرا اتنا حصہ ہے، مجھے اتنا ملنا چاہیے۔ دوسرا کہنا ہے کہ مجھے اتنا ملنا چاہیے۔جب ان سے پوچھا جاتا ہے کہ بھائی! جبتم نے اس مکان کی تغمیر میں پہنے دیے تھے اس وقت تمہاری نیت کیا

مُواعِمُ فَي اللهِ اللهُ اللهُ

سی کی در کرنا چاہتے تھے؟ یاتم مکان میں حصہ دار بننا چاہتے تھے؟ یا ہم مکان میں حصہ دار بننا چاہتے تھے؟ یا باپ کی مدد کرنا چاہتے تھے؟ اس وقت کیا بات تھی؟ تو یہ جواب ماتا ہے کہ ہم نے تو پیجے دیتے وقت کچھ سوچا ہی نہیں تھا، نہ تو ہم نے مدد کے بارے میں سوچا تھا اور نہ جھے داری کے بارے میں سوچا تھا، اب آپ کوئی حل نکالیں۔ جب ڈور الحج گئ اور برا ہاتھ نہیں آرہا ہے تو اب مفتی صاحب کی مصیبت آئی کہ وہ اس کا حل نکالیں کہ کس کا کتنا حصہ بنتا ہے۔ یہ سب اس لیے ہوا کہ معاملات کے بارے میں حضور اقدی نی کریم میں الم الم اللہ کے میں خطور اقدی نی کریم میں اللہ اللہ کہ کس کا کتنا حصہ بنتا ہورہی ہے ، لیکن معاملات میں سب الم غلم ہورہا ہے، کسی چیز کا کچھ پھ نہیں، یہ سب کام حرام ہورہا ہے، جب یہ معلوم نہیں ہورہا ہے، کسی چیز کا کچھ پھ نہیں، یہ سب کام حرام ہورہا ہے، جب یہ معلوم نہیں کہ میرا کتنا حق ہے اور دوسرے کا کتنا حق ہے تو اس صورت میں جو کچھ تم اس کہ میرا کتنا حق ہے اور دوسرے کا کتنا حق ہے تو اس صورت میں جو کچھ تم اس میں سے کھا رہے ہوائی کے طال ہونے میں شہ ہے، جائز نہیں۔

### حضرت مفتی صاحب رطیعی اور ملکیت کی وضاحت

میرے والد ماجد حضرت مفتی محمر شفیع صاحب قدس اللہ سرہ، اللہ تعالیٰ ان کے درجات بلند فرمائے۔ آمین۔ اُن کا ایک مخصوص کمرہ تھا، اس میں آرام فرمایا کرتے ہے۔ ایک چار پائی بچھی ہوئی تھی، اسی پر آرام کیا کرتے ہے، اسی پر لکھنے پڑھنے کا کام کیا کرتے ہے، وہیں پر لوگ آکر ملاقات کیا کرتے ہے، میں میں یہ دیکھتا تھا کہ جب اس کمرے میں کوئی سامان باہر سے آتا تو فوراً واپس مجمود ہے۔ مثلاً حضرت والد صاحب نے پانی منگوایا میں گلاس میں پانی مجمود ہے۔ مثلاً حضرت والد صاحب نے پانی منگوایا میں گلاس میں پانی مجمور کر بلانے چلا گیا۔ جب آپ پانی پی لیتے تو فوراً فرماتے کہ یہ گلاس واپس رکھ آئے جہاں سے لائے شے، جب گلاس واپس لے جانے میں دیر ہوجاتی تو



TIP



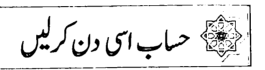
ناراض ہوجاتے، اگر پلیٹ آجاتی تو فوراً فرماتے کہ یہ پلیٹ واپس باور چی خانے میں میں رکھ آؤ۔ ایک دن میں نے کہا کہ حضرت! اگر سامان واپس لے جانے میں تھوڑی دیر ہوجایا کرے تو معاف فرمادیا کریں۔ فرمانے لگے کہتم بات سیحے نہیں ہو، بات در اصل یہ ہے کہ میں نے اپنے وصیت نامہ میں لکھا ہوا کہ اس کمرے میں جو سامان بھی ہے وہ میری ملکیت ہے اور باتی کمروں میں اور گھر میں جو سامان ہے وہ تمہاری والدہ کی ملکیت ہے۔ اس لیے میں اس بات سے ڈرتا ہوں کہ کھی دوسرے کمروں کا سامان یہاں پر آجائے اور اس حالت میں میرا انتقال ہوجائے تو اس وصیت نامہ کے مطابق تم یہ جھوگے کہ یہ میری ملکیت ہے، حالانکہ وہ میری ملکیت ہیں، اس وجہ سے میں کوئی چیز دوسروں کی اپنے کمرے میں نہیں رکھتا، واپس کروا دیتا ہوں۔



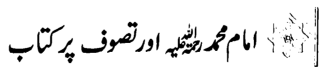
### حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب رہیجیہ کی احتیاط

جب حضرت والدصاحب رائیلیہ کی وفات ہوگئ تو میرے شیخ حضرت والد عبد الحکی صاحب قدی اللہ سرہ تعزیت کے لیے تشریف لائے۔ حضرت والد صاحب سے حضرت واکر صاحب کو بہت ہی والہانہ تعلق تھا جس کا ہم اور آپ تصوّر نہیں کر سکتے۔ چونکہ آپ ضعیف تھے، اس وجہ سے اس وقت آپ پر کمزوری کے آثار نمایاں تھے۔ مجھے اس وقت خیال آیا کہ حضرت والا پر اس وقت بہت ضعف اور غم ہے تو اندر سے میں حضرت والد صاحب کا خمیرہ لے آیا جو آپ تناول فرمایا کرتے تھے اور حضرت والا کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے کہا کہ تفرت آپ خمیرہ کا ایک چیچہ تناول فرمایا کر خضرت والا نے اس خمیرہ کو دیکھتے ہی حضرت والا نے اس خمیرہ کو دیکھتے ہی

کہا کہ تم بیخیرہ کیے لے آئے ہو، بیخیرہ تو اب میراث کا اور تر کہ کا ایک حصہ
بن گیا ہے۔ اب تمہارے لیے جائز نہیں کہ اس طرح بیخیرہ اٹھا کر کسی کو دے
دو، اگر چہوہ ایک چچ کے برابر ہی کیوں نہ ہو۔ میں نے کہا کہ حضرت! حضرت
والد صاحب رائی کے جتنے ورثاء ہیں وہ سب الحمد للد بالغ ہیں اور وہ سب بہاں
موجود ہیں اور سب اس بات پر راضی ہیں کہ آپ بیخیرہ تناول فرمالیں۔ تب
حضرت نے وہ خمیرہ تناول فرمایا۔



اس کے ذریعے حضرت والا نے بیسبق دے دیا کہ یہ بات الی بات نہیں ہے کہ آدمی رواداری میں گرر جائے۔ فرض کریں کہ اگر تمام ورثاء میں ایک وارث بھی نابالغ ہوتا یا موجود نہ ہوتا اور اس کی رضا مندی شامل نہ ہوتی تو اس خمیرے کا ایک چمچ بھی حرام ہوجا تا۔ اس لیے شریعت کا بی حکم ہے کہ جو نہی کی کا انتقال ہوجائے تو جلد از جلد اس کی میراث تقسیم کردو یا کم از کم حساب کر کے رکھ لو کہ فلال کا اتنا حصہ ہے اور فلال کا اتنا حصہ ہے، اس لیے کہ بعض اوقات تقسیم میں کچھ تاخیر ہوجاتی ہے، بعض اشیاء کی قیمت لگانی پڑتی ہے اور بعض اشیاء کو فروخت کرنا پڑتا ہے، لیکن حساب اس دن ہونا چاہیے۔ آج اس وقت ہمارے معاشرے میں جتنے جھڑ ہے کہ چھلے ہوئے ہیں ان جھڑ ول کا ایک بڑا بنیادی سبب معاشرے میں جتنے جھڑ ہے کہ ونا اور معاملات کا صاف نہ ہونا ہے۔



امام محمد رالیفید جو امام ابوحنیفه رایفید کے شاگرد ہیں، یہ وہ بزرگ ہیں جنہوں



نے امام ابوحنیفہ رہائیمیہ کے سارے فقہی احکام اپنی تصانیف کے ذریعے ہم تک بہنچائے، ان کا احسان ہارے سرول پر اتنا ہے کہ ساری عمر تک ہم ان کے احسان کا صلہ نہیں دے سکتے ، ان کی لکھی ہوئی کتا ہیں کئی اونٹوں کے بوجھ کے برابر تھیں۔ کسی نے ان سے پوچھا کہ حضرت آپ نے بہت ساری کتابیں لکھی ہیں، لیکن تصوف اور زہد کے موضوع پر کوئی کتاب نہیں لکھی؟ امام محمد را اللہ نے جواب میں فرمایا: تم کیے کہتے ہو کہ میں نے تصوف پر کتاب نہیں لکھی، میں نے جو'' کتاب البیوع'' لکھی ہے وہ تصوف ہی کی تو کتاب ہے۔(۱)

مطلب یہ تھا کہ خرید و فروخت کے احکام اور لین دین کے احکام حقیقت میں تصوف ہی کے احکام ہیں، اس لیے کہ زہد اور تصوف در حقیقت شریعت کی تھیک تھیک پیروی کا نام ہے اور شریعت کی تھیک تھیک پیروی خرید وفروخت اور لین دین کے احکام پرعمل کرنے سے ہوتی ہے۔

### دوسرول کی چیز اینے استعال میں لانا



اس طرح دوسرے کی چیز استعال کرنا حرام ہے۔مثلاً کوئی دوست ہے یا بھائی ہے اس کی چیز اس کی اجازت کے بغیر استعال کرلی تو یہ جائز نہیں، بلکہ حرام ہے، البتہ اگر آپ کو یقین ہے کہ اس کی چیز استعال کرنے سے وہ خوش ہوگا اور خوشی سے اس کی اجازت دے دے گا تب تو استعال کرنا جائز ہے، کیکن جہاں ذرائجی اس کی اجازت میں شک ہو، چاہے وہ حقیقی بھائی ہی کیوں نہ ہو یا چاہے وہ بیٹا ہو اور اپنے باپ کی چیز استعال کر رہا ہو جب تک اس بات کا

<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي ١١٠/١٢ طبع دار المعرفة.

اطمینان نہ ہو کہ خوش دلی ہے وہ اجازت دے دے گا یا میرے استعال کرنے ہے وہ خوش ہوگا اس وقت تک اس کا استعال کرنا جائز نہیں۔

مدیث میں نبی کریم مالافالیہ نے فرمایا:

"لايحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه"(١)

کسی مسلمان کا مال تمہارے لیے حلال نہیں جب تک وہ خوش دلی سے نہ دے۔ اس حدیث میں 'اجازت' کا لفظ استعال نہیں فرمایا، بلکہ 'خوش دلی' کا لفظ استعال فرمایا۔ بلکہ وہ اس طرح لفظ استعال فرمایا۔ مطلب بیہ ہے کہ صرف اجازت کافی نہیں، بلکہ وہ اس طرح اجازت دے کہ اس کا دل خوش ہو تب وہ چیز حلال ہے۔ اگر آپ دوسرے کی جیز استعال کر رہے ہیں، لیکن آپ کو اس کی خوش دلی کا یقین نہیں ہے تو آپ کے لیے وہ چیز استعال کرنا جائز نہیں۔

### ايما چنده طلال نبيس

کیم الامت حضرت تھانوی رائیجایہ مدرسوں کے چندوں اور انجمنوں کے چند کے بارے میں فرمایا کرتے تھے کہ یہ چندے اس طرح وصول کرنا کہ دوسرا شخص دباؤ کے تحت چندہ دے، ایبا چندہ طلال نہیں۔ مثلاً آپ نے مجمع عام میں چندہ لینا شروع کردیا، اس مجمع میں ایک آ دمی شرما شرمی میں یہ سوچ کر چندہ دے رہا ہے کہ اتنے سارے لوگ چندہ دے رہے ہیں اور میں چندہ نہ دول تو میری ناک کٹ جائے گی اور دل کے اندر چندہ دینے کی خواہش نہیں تھی تو یہ میری ناک کٹ جائے گی اور دل کے اندر چندہ دینے کی خواہش نہیں تھی تو یہ



<sup>(</sup>۱) مسندابي يعلى ۲، ۱٤، (۱۵۷۰) وقال الهيثمي في "المجسى" ۲، ۵/۵ (۲۸٦٦): رواه أبويعلى، وأبو حرة وثقه أبو داو د، وضعفه ابن معين.



چندہ خوش دلی کے بغیر دیا گیا، یہ'' چندہ' کینے والے کے لیے حلال نہیں۔ اس موضوع پر حضرت تھانوی رائٹھیہ نے ایک مستقل رسالہ لکھا ہے اور اس میں یہ احکام لکھے ہیں کہ کس حالت میں چندہ لینا جائز ہے اور کس حالت میں چندہ لینا جائز ہے اور کس حالت میں چندہ لینا جائز ہیں۔ جائز ہیں۔

### جرایک کی ملکیت واضح ہونی چاہیے

بہرحال! بیاصول ذہن میں رکھو کہ جب تک دوسرے کی خوش دلی کا اطمینان نه ہواس وقت تک دوسرے کی چیز استعال کرنا حلال نہیں، چاہے وہ بیٹا کیوں نہ ہو، باب کیوں نہ ہو، بھائی اور بہن کیوں نہ ہو، چاہے بیوی اور شوہر کیول نہ ہو، اس اصول کوفراموش کرنے کی وجہ سے ہارے مال میں حرام کی آمیزش ہوجاتی ہے، اگر کوئی شخص کہے کہ میں تو کوئی غلط کامنہیں کرتا، رشوت میں نہیں لیتا، سورنہیں کھاتا، چوری میں نہیں کرتا، ڈاکہ میں نہیں ڈالتا اس لیے میرا مال تو حلال ہے، کیکن اس کو پیہ نہیں معلوم کہ اس اصول کا لحاظ نہ رکھنے کی وجہ سے مال حرام کی آمیزش ہوجاتی ہے اور مال حرام کی آمیزش حلال مال کو بھی تباہ کردیتی ہے اور اس کی برکتیں زائل ہوجاتی ہیں، اس کا نفع ختم ہوجاتا ہے اور الٹا اس حرام مال کے نتیج میں انسان کی طبیعت گناہوں کی طرف چلتی ہے، روجانیت کو نقصان ہوتا ہے۔ اس لیے معاملات کو صاف کرنے کی فکر کریں کہ کسی مجالعے میں کوئی الجھاؤ نہ رہے، ہر چیز صاف اور واضح ہونی چاہیے، ہر چیز کی ملکیت واضح ہونی چاہیے کہ یہ چیز میری ملکیت ہے، یہ فلاں کی ملکیت ہے، البتہ ملکیت واضح ہونے کے بعد آپس میں بھائیوں کی طرح رہو، دوسرے مخص کو تمہاری چیز استعال کرنے کی نوبت آئے تو دے دو، لیکن ا ملكيت واضح موني چاہيے، تاكه كل كوكوئي جھرا كھرا نه مو-

#### معجد نبوی کے لیے زمین مفت قبول نہ کی

جب حضور اقد س س نہا ہے ہوت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو آپ
کی پیشِ نظر سب سے پہلا کام یہ تھا کہ یہاں پر کوئی مسجد بنائی جائے۔ وہ مسجد بنوی جس میں ایک نماز کا ثواب پچاس ہزار نمازوں کے برابر ہے۔ چنانچہ ایک جگہ آپ س ایک نماز کا ثواب پچاس ہزار نمازوں کے برابر ہے۔ چنانچہ جگہ آپ س ایک جگہ آپ س ایک جگہ آپ س ایک جگہ آپ س ایک جگہ ہے تو پہتہ چلا کہ یہ بی نجار کے جگہ کے بارے میں معلوم کرایا کہ یہ کس کی جگہ ہے تو پہتہ چلا کہ یہ بی نجار کے لوگوں کو پہتہ چلا کہ آپ س ان الله ایہ تو ہماری بڑی محبد بنانا چاہتے ہیں تو انہوں نے آکر عرض کیا کہ یا رسول اللہ! یہ تو ہماری بڑی خوش تمتی کی بات ہے کہ ہماری جگہ پر مسجد بنائی جائے، ہم یہ جگہ مسجد کے لیے مفت دیتے ہیں تاکہ آپ یہاں پر مسجد نبوی کی تعمیر فرما نمیں۔ آپ س ان ان ایک نہیں، میں مفت نہیں لوں گا،تم اس کی قیمت بتاؤ، قیمت کے ذریعے لوں فرمایا کہ نہیں ہور ہا تھا کہ وہ لوگ اپنی سعادت اور خوش نصیبی سمجھ کر یہ جا دہود آپ مال نکہ بظاہر یہ معلوم ہور ہا تھا کہ وہ لوگ اپنی سعادت اور خوش نصیبی سمجھ کر یہ جا دہود آپ مال نکہ بظاہر یہ معلوم ہور ہا تھا کہ وہ لوگ اپنی سعادت اور خوش نصیبی سمجھ کر یہ باہ دجود آپ میں استعال ہوجائے، لیکن اس کے باہ دور آپ می نائی جائے کہ لیکن اس کی جود آپ میں استعال ہوجائے، لیکن اس کے باہ دور آپ میں نائی جائے۔ لیکن اس کی جود آپ میں استعال ہوجائے، لیکن اس کی جود آپ میں استعال ہوجائے، لیکن اس کے باہ دور آپ میں نائیا گوارہ نہیں کیا۔ (۱)



#### تعمير مسجد کے ليے دباؤ ڈالنا

علاء كرام نے اس حديث كى شرح ميں لكھا ہے كہ ويسے تو جب بنى نجار كوگ مسجد كے ليے چندہ كے طور پر مفت زمين دے رہے تھے تو بيز مين لينا جائز تھا، اس ميں كوئى گناہ كى ہات نہيں تھى، كيكن چونكہ مديند منورہ ميں اسلام كى

(۱) صحيح البخاري ٩٣/١ (٤٢٨) و ٥٧/٥ (٣٩٣٣) وراجع للتفصيل فتح الباري لابن حجر ٢٤٦/١.

### الله المواقط عماقي

یہ پہلی مسجد تغیر ہورہی تھی، اگر چہ قبا میں ایک مسجد تغیر ہو چکی تھی، لیکن یہ مسجد تغیر ہورہی تھی جس کو آئندہ حرم مکہ کے بعد دوسرا مقام حاصل ہونا تھا، اس لیے آنحضرت میں اس بات کو پسند نہیں فرمایا کہ یہ زمین اس طرح مفت قیمت کے بغیر لے لی جائے، ورنہ آئندہ کے لیے لوگوں کے سامنے یہ نظیر بن جائے گی کہ جب مسجد بنانی ہو تو مسجد کے لیے زمین قیمتاً خریدنے کے بجائے لوگ مفت اپنی زمینیں دیں اور اس لیے یہ زمین مفت قبول نہیں کی تاکہ لوگوں پر یہ واضح فرمادیں کہ یہ بات درست نہیں کہ مسجد کی تغیر کی خاطر دوسروں پر دباؤ ڈالا جائے یا دوسروں کی املاک پر نظر رکھی جائے۔ اس وجہ سے حضور اقدس میں افران کے بیے دے کر وہ زمین خریدی اور پھر مسجد نبوی کی تغیر فرمائی تاکہ معاملہ صاف رہے اور کسی قشم کی کوئی البحن برقرار نہ رہے۔

#### پورے سال کا نفقہ دینا

آنحضرت سلان الناليم كى ازواج مطهرات بن الناجوحقيقت مين آنحضرت سلان الناجورة الناجوحقيقت مين آنحضرت سلان الناجوج الناج



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۰٤/(۲۳۲۸) و صحیح مسلم ۱۸۲/(۱۵۵۱).

کروین نفس، لیکن حضور اقدس سل الی کے بید مثال قائم فر مانی که بورے سال کا فرانی که بورے سال کا فرانی که بورے سال کا فقہ اکٹھا دے دیا۔

#### ازواج مطہرات نوائی سے برابری کا معاملہ کرنا

### خلاصہ

بہرحال! ان احادیث اور آیات میں جو بنیادی اصول بیان فرمایا، جس کوہم فراموش کرتے جارہے ہیں وہ'' معاملات کی صفائی'' اور معاملات کی درتی ہے لینی معاملہ صاف اور واضح ہو، اس میں کوئی اجمال اور ابہام ندرہے چاہے وہ مرد ہو یا عورت، ہر ایک اپنے معاملات کو صاف رکھے، اس کے بغیر آمدنی اور انجا اخراجات شریعت کی حدود میں نہیں رہتے، اللہ تعالی اپنی رحمت سے اور اپنے اخراجات شریعت کی حدود میں نہیں رہتے، اللہ تعالی اپنی رحمت سے اور اپنے

<sup>(</sup>١) البحر الرائق لابن نجيم ٢٣٦/٣، طبع دار الكتاب.



ایخ معاملات صاف رکھیں



فضل وکرم سے اس حقیقت اور اس تھم کو سیجھنے کی تو فیق عطا فرمائے اور اس پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین۔

واخردعوانا أن الحمد للهرب العالمين







مَوَاعِفُوعُمُانَى الْمِنْ اللهِ اللهُ اپے معاملات صاف رکھیں

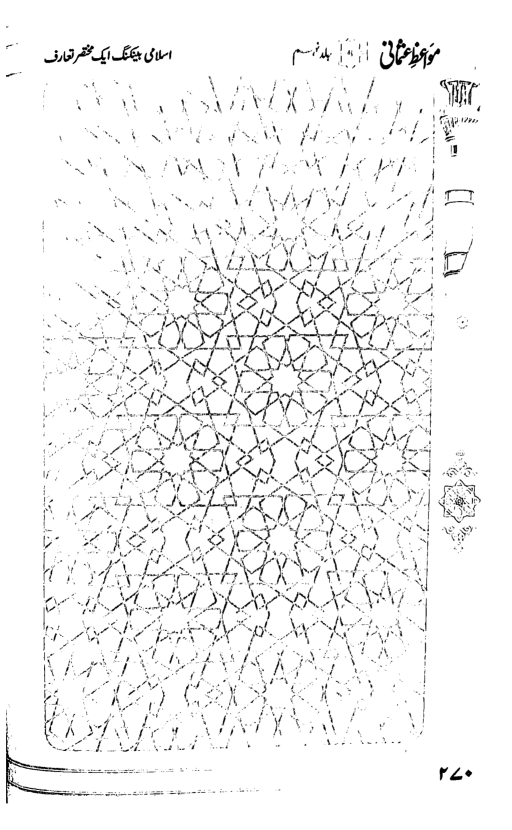
ند المراجعة المراجعة

اسلامی بینکنگ ایک مختصر تعارف



اسلامی بینکنگ کا مختصر تعارف

( خطبات دورهٔ مندص ۵۹)



# اسلامک بینکنگ کامخضر تعارف



ٱلْحَمدُ ولِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَدُّدٍ خَاتَم النّبِيِّينَ وَعَلَى الهِ وَأَصْحَابِهِ ٱجْمَعِينَ وَعَلَى كُلِّ مَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلْ يَوْمِ الِّدِيْنِ آمَّ ابَعْ فِي الْ مير عزيز بهائيواورمعزز حاضرين! السلام عليم ورحمة الله وبركاته



یقینا میرے لیے یہ باعث ِ اعزاز اور شرف ہے کہ میں آپ کے درمیان حاضر ہوں تاکہ آپ لوگوں سے ایک بہت ہی اہم موضوع پر گفتگو کرسکوں، جو ہاری اقتصادی زندگی کا انتہائی اہم موضوع ہے۔ بہر حال! سب سے پہلے میں الله تعالیٰ کا شکر گزار ہوں کہ اس نے مجھے دنیا کے اس جھے (یعنی ہندوستان) میں پہنچایا۔ میں ہندوستان میں پیدا ہوا اور اپنی کم سنی کی عمر میں اپنے والدین کے ساتھ پاکتان چلاگیا تھا، لیکن تجی بات یہ ہے کہ میرے دل ہے اس جگہ کی مجت ابھی تک ختم نہیں ہوئی اور میری شدید خواہش رہی ہے کہ میں اس علاقے میں بار بار آؤں۔،لیکن بدشمتی ہے گزشتہ نصف صدی میں مجھے صرف دویا تین مرتبہ یہاں حاضر ہونے کا موقع ملا ہے، میں جناب فاروق صاحب کا اور دیگر احباب کا شکر گزار ہول جنہوں نے اس محفل کا اہتمام کیا تا کہ میں اسلامک بینکنگ کے موضوع پر اپنے خیالات کا اظہار کرسکوں، در حقیقت آج جو اسلامک بینکنگ کے موضوع پر اپنے خیالات کا اظہار کرسکوں، در حقیقت آج جو موضوع مجھے دیا گیا ہے وہ بہت ہی وسیع ہے اور اس کی وضاحت ایک گھٹے میں، اس موضوع میے متعلق چند بنیادی بلکہ رات بھر میں بھی نہیں کی جاسکتی، لیکن میں اس موضوع سے متعلق چند بنیادی اہم مسائل کی وضاحت کرنے کی کوشش کروں گا۔

اولاً ہم تجارت کے اسلامی احکام یا مالیات سے متعلق بات کریں گے۔ یہ احکامات دو تنم کے ہیں، ایک قسم کے احکامات وہ ہیں جو تجات کے اخلاقی پہلو سے تعلق رکھتے ہیں، ایک قسم کے احکامات وہ ہیں جو تجات کے اخلاقی ہملکہ ان ساری باتوں کا وہ لوگ بھی اعتراف کرتے ہیں جو باہمی آزاد تجارت اور معاملات کے قائل ہیں، وہ اخلاقی اصول یہ ہیں کہ سچائی، براہ راست صاف اور شفاف معاملات کرنا اور دھو کے بازی یا غلط فہمی کا موقع نہ دینا۔ یہ وہ چند اخلاقی پہلو معاملات کرنا اور دھو کے بازی یا غلط فہمی کا موقع نہ دینا۔ یہ وہ چند اخلاقی پہلو ہیں جو صرف اسلام سے ہی تعلق نہیں رکھتے، بلکہ دیگر مذاہب میں بھی پائے جاتے ہیں۔

فرق سے کہ جب دوسرے غیر مذہب یا لامذہب لوگ اصول، سپائی اور بہودی کو بات کرتے ہیں تو وہ بنیادی طور پراس دنیا کی بھلائی اور بہودی کو ہی مقصود بناتے ہیں۔ اگر کوئی شخص اپنے معاملات میں سچے بولتا ہے یا وہ انصاف



مان معاملہ کرتا ہے وہ ایک اچھا تاجر مانا جائے گا، یا ایک اچھا شخص سمجھا حائے گا، یا ایک اچھا شخص سمجھا حائے گا، اس کو کوئی بدلہ دینا حائے گا، اس کو کوئی بدلہ دینا چاہیں تو اس کوصرف اچھا نام دے سکتے ہیں، اسے ہمیشہ یاد کر سکتے ہیں، تعریف كركي بين بس، ليكن جب اسلام سيائي اور معاملات مين اخلاقي ببلوكي بات كرتا ہتو وہ صرف اس دنیا تک محدود نہیں رہتا، اسلام کہتا ہے سچائی، معاملات میں صاف صاف طریقے سے پیش آنا اور ہرقتم کی دھوکے بازی سے دور رہنا، ان ساری چیزوں کا اجر آخرت میں بھی دیا جائے گا۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ کی زندگی جس کو مم نے اپنی اس دنیوی زندگی سے نکلنے کے بعد اور مرنے کے بعد اختیار کرنا ہے۔مثلا رسول الله صلى الله عليہ كم ارشاد ہے:

> "اَلتَاجِرُ الصَّدُوقُ الْآمِينُ مَعَ الشُّهَدَاءِ وَالنَّبِيِّينَ وَ الصِّدِيْقِيْنَ يَوْمَ الْقِيَامَة ''<sup>(1)</sup>

> مخلص اورسيا تاجر جو قابلِ اعتاد مو، وه آخرت مين انبياء، صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا۔

لبندا اس كى سيائى صرف اس كو دنيا تك محدود زندگى عطانبيس كرتى، بلكه اس ہے بھی آگے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے آخرت میں بہترین زندگی عطا کرتی ہے،جس کی کوئی انتہاء نہیں ہوتی۔ یہ ہے وہ نتیجہ لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ اخلا قیات دیگر مداہب میں بھی اختیار کیے جاتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٤٩٨/٢ (١٢٠٩) وقال هذا حديث حسن وسنن ابن ماجه ٥١٠/٣ \_(٢١٣٩)

ببرحال! مم جب حالات كا جائزه ليت بين توجميل بعض اوقات غيرمسلم ی سے اس انوں سے زیادہ مخلص یا معاملات میں سچائی اختیار کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ یہ ایک برشمتی کی بات ہے جو ہم ویصے ہیں،لیکن الحمد لله مارے یاس کامل اصول ہیں۔ اخلاقی اصول ہیں جو ہماری رہنمائی کرتے ہیں۔ البذا ہمیں اپنی اصلاح خود کرلینی جاہیے۔ بدشمتی سے غیرمسلم ممالک اور غیرمسلم ساج کے لوگ ان اصولوں کو اختیار کیے ہوئے ہیں اور ان کی بدولت وہ لوگ نہ صرف اس دنیا کی بھلائیوں کا بڑا حصہ حاصل کیے ہوئے ہیں، بلکہ انہوں نے اس کی وجہ سے اپنی تجارت اور کاروبار میں بھی اضافہ کرلیا ہے۔ میرے والد ماجدمولانا مفتی محد شفیع صاحب رایشید فرمایا کرتے سے کہ سجائی اور حقیقت بھی بھی مغلوب نہیں ہوسکتی، کیونکہ اُلْحَقّٰ یَعْلُوْ وَلَا یَعْلٰی عَلَیٰه کی بنیاد پرسیائی اور حقیقت ہمیشہ باطل پر غالب ہوتی ہے۔اللہ سبحانہ وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

> إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا (١) ماطل کوتو مٹنا ہی ہے۔

### غیرمسلموں کی ترقی کا راز

مرآب محسوس کرتے ہیں یاد کھتے ہیں کہ جولوگ راہ راست پرنہیں ہیں، پر بھی وہ ترتی کرتے جارہے ہیں،وہ اپنی تجارت اور کاروبار میں بڑھ رہے ہیں، وہ اپنی مالیات اور تجارت میں آ کے چل رہے ہیں، توغور کرنا جاہیے کہ کوئی نہ کوئی حق بات ہے جس کوانہوں نے اپنایا ہے اور وہی حق بات انہیں دنیا میں ترقی

(۱) سورةبني اسرائيل آيت (۸۱) ـ



دے رہی ہے، لبذا برادران اسلام اور مسلم تاجر حضرات اس پرغور کریں اور اپنے طریقہ کار اور اصولوں پرنظر ثانی کریں اور ان اخلاقی اصولوں پرغور کریں۔

میں عرض کر رہا تھا کہ وہ اخلاقی اقدار اور اصول جو کہ سارے انصاف پہند
ساجوں میں عام طور پر پائے جاتے ہیں ان کو اپنا یا جائے، اس کے ساتھ ساتھ
سب سے اہم بات جو میں آپ لوگوں کے سامنے پیش کرنا چاہتا ہوں وہ یہ ب
کہ اسلای احکام اور اصول صرف اخلاقیات تک محدود نہیں ہیں، بلکہ ان کے
بعض قانون کی فلفیانہ بنیادیں ہیں جن کی بنیاد پر اسلام نے ہدایات فراہم کی
ہیں۔ اسلامی تعلیمات یا اسلامی احکام صرف اخلاقی بنیاد پر ہی نہیں، بلکہ فلفی اور
قانونی اصول پر وضع کیے گئے ہیں جن پر اسلامی اقتصاد مبنی ہے۔ وہ اصول اور
احکام اسلامی کاروبار، اسلامی مالیات اور اسلامی تجارت کے بھی بنیادی اصول
ہیں۔ اس بارے میں یائی جانے والی چند غلط فہیوں کی وضاحت کرنا چاہتا ہوں۔

#### پېلى غلطونبى

بہلی غلط نہی ہے ہے کہ عموا یہ سمجھا جاتا ہے کہ اسلام بھی دیگر فداہب کی طرح ایک فدہب ہے۔ فدہب کے معنی ہیں چند اعتقادات، دعوے اور بعض فدہی رسومات وغیرہ۔ بس۔ اس کا ساجی واقتصادی زندگی سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ حالانکہ اسلام ہرگز اس قسم کا ایک فدہب نہیں ہے۔ اسلام کے اپنے اصول ہیں اور احکامات ہیں جو نہ صرف عبادات، اعتقادات اور امور زندگی، بلکہ وہ ہمارے ساجی اور اقتصادی زندگی پر بھی اپنا رسوخ رکھتے ہیں۔ برشمتی سے تقریباً ممن صدیوں سے یہ اصول اور احکامات ہماری روز مزہ کی زندگی سے علیحدہ میں صدیوں سے یہ اصول اور احکامات ہماری روز مزہ کی زندگی سے علیحدہ

کردیے گئے ہیں اور وہ صرف مساجد ومدارس اور بعض بزرگوں کے مزارات اور فانقا ہوں میں محدود ہو کر رہ گئے ہیں۔ ان کا ہمارے کاروبار اور بازاروں ہے، ہماری تجارت اور خرید اور فروخت سے کوئی تعلق نہیں رہا۔ لہذا لوگ اس طرح سوچنے لگے کہ اسلام صرف بعض عبادات تک محدود ہے۔ یہ ایک غلط نہی ہے جے دور کرنا ضروری ہے۔ اس لیے کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

يَاتُهَا الَّذِينَ امَّنُوا ادُّخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّةً وال

اے ایمان والو! اسلام میں بورے کے بورے واخل موجاؤ۔

جس کا مطلب ہے ہے کہتم صرف مسجد میں ہی مسلمان نہیں، بلکہ تم بازار میں بھی مسلمان ہو۔ ان اوقات میں میں بھی مسلمان ہو۔ ان اوقات میں بھی تم مسلمان ہو اور مسلمان وہ ہوتا ہے جو اپنے آپ کو الله سبحانہ وتعالیٰ کے سپر دکردے۔اس لیے یہ پہلی غلوفہی ہے جسے دور کیا جانا چاہیے۔

## دوسری غلط فنہی

دوسری غلط فہمی ہے ہے کہ جب ہم اسلامی تجارت کے احکامات کی بات کرتے ہیں، اسلام کے متعلق احکامات اور اسلامی مالیات کے اصول کی بات کرتے ہیں، اسلام لوگ ہے مجھ بیٹے ہیں کہ یہ اصول اور احکامات صرف مسلمانوں کے لیے محدود اور مخصوص ہیں اور غیر مسلموں کا ان سے کوئی تعلق نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورةالبقرةآيت(٢٠٨).



ہم یہ بھتے ہیں کہ جب ہم اسلامی احکام اور اصولوں کو اہمیت دیتے ہیں، ان پر اصرار کرتے ہیں تو پیصرف اس لیے ہے کہ ہم مسلمان ہیں اور ہمیں ان اصول اوراحکامات پرعمل کرنا ہے۔

یاد رکھے! یہ بات صحیح نہیں ہے۔ در حقیقت یہ احکامات اور اصول جو اللہ نہ صرف مسلمانوں کے لیے عطا ہوئے ہیں، بلکہ ساری انسانیت کی بھلائی کے لیے عطا کیے گئے ہیں۔ لہذا یہ احکامات صرف مسلمانوں کی بھلائی کے لیے نہیں ہیں، بلکہ ساری انسانیت کی جھلائی کے لیے ہیں۔ یہ ایسے اصول اور احکامات ہیں کہ اگر انہیں میچ طریقے پر استعال کریں تو دنیا کے تمام انسانوں کی بھلائی ہوگی، خواہ وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم بس کی وضاحت میں تھوڑی دیر بعد کروں گا۔ یہ مات صحیح نہیں ہے کہ اسلامی اصول اور احکامات صرف مذہب اسلام سے تعلق رکھتے ہیں اور ایک مخصوص مذہب کے لوگ ہی ان کی اتباع كرير آپ كومعلوم ہے كہ ہم نے كئ قسم كے اقصادى نظاموں كا تجربه كيا ہے۔سرمایہ داری نظام، اشتراکی اقتصاد یات، یہ دونوں آپس میں متضاد ہیں اور ان کے اینے اسنے اصول ہیں۔ سرمایہ داری کے اینے اصول ہیں، اشتراکیت کے اپنے اصول ہیں، جن کی بنیاد پر وہ اپنی اپنی اقتصادیات کوتھکیل دیتے ہیں۔ اگرچ سوشلزم جبیا کہ آپ جانتے ہیں ناکام ہوچکا ہے۔خصوصاً گزشتہ چندسالوں ہے سوشلزم ٹوٹ پھوٹ کا شکارہے، پھر بھی اپنے نظریات کی بنا پر وہ آج بھی قائم ہے۔جن ملکوں میں وہ پہلے رائج تھاان میں آج بھی بدرائے پائی جاتی ہے كه اشتراكيت كى پھر سے تجديد بونى عاہيے جس طرح ان كے اسنے فلفے ہيں، ان کے اینے اصول ہیں، ای طرح اسلام کے اینے فلفے ہیں، اس کے اینے

اصول ہیں اور ان اصولوں کی بنیاد یہ ہے کہ انسانوں کی جھلائی کے لیے ایک عادلانہ خوش گوار اقتصادی نظام قائم ہو۔

#### اسلامی اصولوں میں ہی ہرانسان کی کا میا بی مضمر ہے

لبذا اگر ہم یہ چاہتے ہیں کہ ہماری کاروبار لی زندگی میں ان اسلامی اصولوں یرعمل ہوتو اس کا بیمطلب نہیں ہے کہ ہم لوگوں کو اسلام قبول کرنے یر مجبور کررہے ہیں، ہرگزنہیں، بلکہ ہم تو صرف یہ کہتے ہیں کہ اگر ان اصولوں برعمل ہوا تو لوگ اس سے بھی کہیں بہتر حالت میں ہوں گے کہ جس حالت میں وہ آج ہیں۔مثلاً دولت کا انصاف کے ساتھ تقتیم ہونا، پیرایک ایبا مسلہ ہے کہ ہر مخض اور انسان کو اس میں کوشاں رہنا چاہیے۔ انسانوں کی دولت انصاف کے ساتھ تقتیم ہونی چاہیے، ایبا نہ ہو کہ صرف مال دار اور غنی لوگ اس اقتصاد سے فائدہ الفائيس اورغريب لوگ اس كي وجه سے دولت سے محروم رہ جائيں۔ اس كى آفتوں سے ہر وقت دوچار رہیں، لہذا ہم بہنہیں کہتے کہ اسلامی احکامات اور اسلامی اصولوں کو اپنانے کی وجہ سے سارا عالم مسلم بن جائے گا۔ ہم صرف سی کہتے ہیں کہ یہ بنیادی اصول ہیں، اگر ان پرعمل کرلیں گے تو آپ آج جس حالت میں ہیں اس سے بھی بہتر حالت میں ہوجاؤگے۔ دولت کی تقسیم میں، کسی بھی مستقل اقتصادی نظام میں، ایک منصفانہ اقتصادی نظام میں، اس نظام کو قائم ر کھنے کے لیے کسی کو بھی کسی بھی مذہب کے اختیار کرنے کے لیے مجور نہیں کیا جانا چاہے۔ بہر حال! ہم آپ کو اسلام کی دعوت دیتے ہیں، اسلام قبول کرنے کی دعوت دینے ہیں، مر ایک بحث اور ایک دلیل کی بنیاد پر۔ جہاں تک اسلامی



اقتصادی نظام کے لاگوکرنے کا تعلق ہے اور بیاس کا ایک جز بھی ہے، یہ نہیں کہا جاسکتا کہ لوگوں کو مجبور کیا جارہاہے کہ وہ اسلام قبول کریں۔

#### 🥏 انو کھے بحران کا سامنا

آج دنیا ایک ایسے انو کھے بحران سے گزررہی ہے، جواس بحران سے بھی خطرناک ہے جو ۱۹۲۹ء میں آیا تھا۔ لہذا ہدایک بہت ہی خطرناک دور ہے جس کا آج کی دنیا کوسامنا کرنا پڑرہا ہے اور وہ لوگ جواس بحران کے اسباب کو جاننا چاہے ہیں، انہوں نے مسلمانوں سے مشورے چاہے ہیں، اس کے حل کے مثلاثی ہیں، انہوں نے مسلمانوں سے مشورے طلب کیے ہیں۔ اس پس منظر میں ورلڈ اکنا مک فورم نے جھے ایک خط لکھا تھا جس میں یہ بات کہی گئی تھی کہ دنیا آج ایک مالیاتی بحران، ایک مخص دور سے گزررہی ہے اور ہم یہ جاننا چاہے ہیں کہ اسلامی اصول ہمیں ان حالات میں گرر رہی ہے اور ہم یہ جاننا چاہے ہیں کہ اسلامی اصول ہمیں ان حالات میں اصولوں کی وضاحت فرما نمیں جن سے اس مشکل کے حل کرنے میں مدول سکے۔ اس فقم کی ہدایات فرم ہم کرتے ہیں۔ آپ ہمارے سامنے ان اسلامی اصولوں کی وضاحت فرما نمیں جن سے اس مشکل کے حل کرنے میں مدول سکے۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ انہوں نے ہمیں یہ دعوت اس لیے دی ہے کہ مسلمانوں کی مدد ہو سکے نہیں۔ انہوں نے ہم سے یہ وضاحت اس لیے چاہی ہے تا کہ ساری انسانیت کا فائدہ ہو۔ یہ بات ای خط میں موجود ہے، لیکن ہم میں تبدیلی مسلم طرح آئے گی۔ کیا ہم بھی اس گراہی میں ملوث ہوجا نمیں جس کی کوئی انتباء مسلم طرح آئے گی۔ کیا ہم بھی اس گراہی میں ملوث ہوجا نمیں جس کی کوئی انتباء نہوں سے نظنے میں مدد گار بن سکیں۔ نہو، لہذا آپ ہمیں بھی وہ چند اصول بتا ہے جو ہمارے لیے اس مشکل، مالیاتی خران سے نظنے میں مدد گار بن سکیں۔

#### ال موضوع يرميراتفصيلي مقاله

اس کے جواب میں میں نے ایک تفصیلی مقالہ اس موضوع پر لکھا تھا جو کہ ورلڈ اکنا مک فورم کے سالا نہ اجلاس میں متعارف کیا گیا اور میں نے بھی فورم کی نفست میں شرکت کی حوابیش نہیں رکھتا۔ پھر بھی اس فتم کی محفلوں میں شرکت کی خوابیش نہیں رکھتا۔ پھر بھی اس موضوع کی اہمیت کی وجہ سے میں وہاں گیا تھا اور یہ مقالہ وہاں پڑھا گیا۔ اس کو طبع کر کے اس کا اجرا بھی کیا گیا۔ پریس کا نفرس کا بھی اہتمام کیا گیا جس میں مقامی میڈیا کے سارے لوگ موجود تھے، انہوں نے اس مقالے کو گیا جس میں مقامی میڈیا کے سارے لوگ موجود تھے، انہوں نے اس مقالے کو اپنی ویب سائٹ پر بھی جاری کیا۔ بہر حال میرا مطلب سے ہے کہ کہیں ایسا نہ ہوکہ لوگ سمجھیں کہ جمیں اسلام قبول کرنے پر مجبور کیا جارہا ہے۔ اس کو اسلامی اصول کہیے یا کوئی دوسرا نام دیجھے۔ یہ وہ اصول ہیں اگر ہماری اقتصادی کاروائیوں میں ان پر عمل کیا جائے تو ان شاء اللہ ضرور ہمیں ان کا پھل ملے گا۔

#### وه احكام واصول كيا بين؟

گ لأيكُوْنَ دُولَةً بَيْنَ الْاَغْنِيمَآءِ (١)

لوگوں کی دولت صرف مال دار لوگوں کے درمیان گھومتی ندرہ جائے، بلکہ

(۱) سورة الحشر آيت (۷) ـ

المناس مواضط عماني

وہ ان لوگوں تک بھی پہنچنی جا ہیے جو مال و دولت کے اعتبار سے نچلے طبقہ میں ہوتے ہیں۔لہذا یہ ایک بنیادی اصول ہے جوخود قرآنِ کریم میں موجود ہے۔

اس اصول کی تعمیل کے لیے اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے بعض اوامر ونواہی عطا فرمائے ہیں کہ اگر ان کی پورے طور پر پیروی کریں گے تو غریب طبقے کے لوگوں کو جن مشکلات کا سامنا کرنا پڑرہا ہے اس کا خاتمہ ہوجائے گا۔ اگر آپ سرمایہ داری نظام کا مطالعہ کریں گے تو پہ چلے گا کہ اس نظام میں ہر اقتصادی کا روائی نفع کمانے کی بنیاد پر کی جاتی ہے اور ہر آ دمی کو اس کی آزادی حاصل ہے کہ وہ جس طرح چاہے نفع کمائے اسے اس کا حق ہے اور اس نظام میں ہی ہی ہے کہ اگر دو آ دمی کی معاملہ ہوا گر ہوجا تا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جو بھی معاملہ ہوا گر فریقین کے اتفاق کی بنیاد پر کیا جائے تو وہ جائز ہے، ای بنیاد پر انہوں نے قیاسی معاملات کو بنیاد پر کیا جائے تو وہ جائز ہے، ای بنیاد پر انہوں نے قیاسی معاملات کو بنیاد پر انہوں نے قیاسی معاملات کو انہوں نے فریقین کے اتفاق کی بنیاد پر اجازت دی سے دو آ دمی کسی کام پر متفق ہوں تو کوئی بھی طاقت ان کے درمیان دی ہونے۔ درمیان کا ماشات نہیں کر سکتی۔

اردو میں ایک مقولہ ہے''میاں بیوی راضی تو کیا کرے گا قاضی'' اگر لوگ آپس میں ایک دوسرے سے کسی بھی معاطے میں اتفاق کرلیں تو کسی کو ان کی اس آزادی میں مداخلت کرنے کا حق یا اس کی طاقت نہیں ہے، لیکن اسلام کہتا ہے کہ اگر دوشخص کسی ایسے معاطے میں ایک دوسرے سے اتفاق کر بھی لیس جوساج کے لیے مضر ہوتو آپس کے اتفاق کے باوجود پھروہ معاملہ جائز نہیں قرار دیا جاسکتا۔ اس لیے سودکو آپس کے اتفاق کے باوجود حرام قرار دیا گیا۔ اس لیے مجواحرام قرار دیا گیا۔ اس لیے مجواحرام قرار دیا گیا۔ اس لیے مجواحرام قرار دیا گیا۔ اس لیے قیاسی معاملات حرام کیے گئے۔



#### مواعظعفاني

#### حرمت ِسود کی وضاحت

میں آپ لوگوں کے سامنے سود حرام کیے جانے کے اسب کی مختصر وضاحت پیش کرنا چاہتا ہوں۔ بعض اوقات بالخصوص رسول اللہ صافی آیا ہے نہا نہانے میں غریب طبقے کے لوگ مال دار لوگوں سے قرض لیا کرتے تھے۔ ان لوگوں پر اس طرح ظلم کیا جاتا تھا کہ ان سے اصل قرض سے گئی گنا سود لیا جاتا تھا، اس لیے اس کو حرام قرار دیا گیا، لیکن آج کل ہمارے بینکوں میں یہ دیکھا جاتا ہے کہ مالدار لوگ ہی بینکوں سے قرض لیتے ہیں اور وہ اس کے ذریعے بہت جاتا ہے کہ مالدار لوگ ہی بینکوں سے قرض لیتے ہیں اور وہ اس کے ذریعے بہت جاتا ہے کہ مالدار لوگ ہی بینکوں سے قرض لیتے ہیں اور وہ اس کے ذریعے بہت کے فقع کماتے ہیں، جب بینک ان سے سود لیتا ہے تو اسے کیوں حرام قرار دیا جاتا ہے یا غیر قانونی کہا جاتا ہے؟ یہی سوال ہے جو اکثر بہت سارے مواقع پر کھڑا کیا جاتا ہے۔ اس سے قبل کہ میں اس کا صحیح جواب دے سکوں، میں ایک لطیفہ آپ کو سانا چاہتا ہوں۔

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رائیٹید یہ لطیفہ سنایا کرتے تھے کہ ایک ہندوستانی مغنی (گانا گانے والا) حج کے لیے مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ گیا۔ حج کے ارکان اوا کرنے کے بعد مدینہ منورہ کا سفر اس نے ایک قافلے کے ساتھ کیا۔ مدینہ جانے کے راستے میں انہیں کی قریبے میں رکنا پڑا۔ کھانے کے ساتھ گانا شروع کھانے کے بعد وہاں ایک عرب گانے والے نے موسیقی کے ساتھ گانا شروع کیا، لیکن اس کی موسیقی اور گانا اس قدر خراب تھا کہ ہندوستانی موسیقی اور گانے والے نے کہا، ''قربان جا کیں رسول اللہ صلیفیلی پر کہ رسول اللہ صلیفیلی ہم پر بہت ہی مہربان ہیں کہ آپ ساتھ گاؤیل کو ان عرب گانے والوں میں معوث کیا گیا، بہت ہی مہربان ہیں کہ آپ ساتھ کی کورام کیا ہے۔ اگر رسول اللہ صلیفیلی میری اس کی نے آپ ساتھ ایکٹی ہے ہم پر موسیقی کورام کیا ہے۔ اگر رسول اللہ صلیفیلی ہیں میروں کیا گیا، اس کی نے آپ ساتھ ایکٹی ہے ہم پر موسیقی کورام کیا ہے۔ اگر رسول اللہ صلیفیلی ہم برک



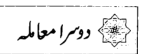
موسیقی اور میرے گانے کوس لیتے تو ہرگز موسیقی کوحرام نہ فرماتے۔"

بہرحال اس قتم کا سوال سود اور جونے کی تائید میں بھی کھڑا کیا جاتا ہے۔ در حقیقت انفرادی قرض پر جو سود لیا جاتا ہے وہ اس قدر مہلک اور خطرناک نہیں ہوتا جتنا کہ بینک کا سود انسانیت پر آفتوں کا سبب بنا ہوا ہے۔ بہت ہی کم لوگ بینکوں سے قرض لیتے ہیں۔

#### 🗐 آج کے بینکوں کا غلط طریقۂ کار



اور مکھن خریدتا ہے تو اس نے جو کچھ نفع کی شکل میں بینک سے حاصل کیا تھا اس کو واپس ادا کردیتا ہے، کیونکہ روٹی مکھن اور ہر چیز کی قیمت میں بینک کا سود بھی شامل ہوتا ہے جس کو بیصنعتیں عام آ دمی سے وصول کرلیا کرتی ہیں۔ لہذا اگر کوئی نفع ہوتا ہے تو بیسارا نفع انہی کومل جاتا ہے جو صرف %0.0001 ہیں۔ اگر کوئی نقصان ہوتا ہے تو پھر بھی سارا نقصان عام آ دمیوں پر ہی پڑتا ہے۔ یہی آج کے بینکوں کے سود کا طریقہ ہوتا ہے۔



دوسرامعاملہ یہ ہے کہ سود کا مطلب یہ ہے کہ آپ زریعنی پیمیوں کا ہی کاروبار کررہے ہیں جب کہ اسلامی اصول کے تحت پیسہ پچھنہیں ہوتا۔ یہ کوئی شجارتی مال نہیں ہے جس کی خرید وفروخت ہوسکے۔ زریعنی پیسہ اللہ نے صرف اس لیے پیدا کیا ہے تاکہ وہ زر مبادلہ کے طور پر استعال ہو۔ لہذا زر کوئی تجارتی مال نہیں ہے جس میں خرید وفروخت ہو سکے۔ اب سود می نظام نے زر کو ایک تجارتی مال بنالیا ہے۔ جس میں روزانہ کاروبار کیا جاتا ہے اور اس تجارت کی وجہ سے ایک نی مخلوق وجود میں آگئ ہے جس زر میں کاروبار ہوتا ہے اس کی وجہ سے ایک نی مخلوق وجود میں آگئ ہے اور وہ ہے بینکوں کا پیدا کیا گیا زر۔ وہ حضرات جنہوں نے اقتصادیات کا مطالعہ کیا ہے وہ اس بات کو جانتے ہیں کہ بینک ایک مصنوعی زر پیدا کرتا ہے جو صرف کیا ہے وہ اس بات کو جانتے ہیں کہ بینک ایک مصنوعی زر پیدا کرتا ہے جو صرف کیا ہے وہ اس بات کو جانے ہیں کہ بینک ایک مصنوعی زر پیدا کرتا ہے جو صرف کیا جو اس کی طاوہ اس کی علاوہ اس ہوتا۔ ایک سورو پیر ضرب ہو کر ایک ہزار رو پیہ بن جاتے ہیں، اس کے علاوہ اس زر کی اور کوئی بنیاد نہیں ہو تی۔ یہ ایک ایک چیز ہے جس کو fractional



لائے ہیں، صرف فرضی طور پر اور قیاس اور گمان کی بنیا د پر، حقیقت میں نہیں۔
اس نی ایجاد کے بعد آپ جانتے ہیں کہ ایک بہت بڑی مارکیٹ ہے، فرضی
مشتقات کی ایک بہت بڑی مارکیٹ جس میں آئندہ پیچنے کے وعدہ پر اختیارات
فروخت ہو رہے ہیں، اور ان کا باہمی تبادلہ ہو رہا ہے، یہ سارے معاملات آئ
ہمارے مالیاتی نظام میں یائے جاتے ہیں، اور اپنی اصلیت کو پہنچ کے ہیں۔

یہ وہ اقسام ہیں جن کے پیچھے کھ بھی نہیں ہوتا، نہ کوئی تجارتی مال، نہ کوئی احتقات، کچھ نہیں ہوتا۔ یہ سب صرف اندازے اور قیاسات ہیں اور یہ اندازے اور قیاسات ہیں اور یہ اندازے اور قیاسات میں اور یہ اندازے اور قیاسات میں ہوتے چلے جاتے ہیں اس قدر کہ ان فرضی مشتقات کی قیمت آخ کی دنیا کی کامل جی۔ وئی۔ پی سے آٹھ گنا زیادہ ہوگئ ہے۔ ساری دنیا کی والی ہے کہ یہ کی نہیں۔ ایک ماہر اقتصاد نے اندازہ لگایا ہے کہ یہ فرضی مشتقات اس حد تک پہنچ گئے ہیں کہ اگر انہیں ڈالر میں بدل دیا جائے تو وہ سوگنا ہوجا کیں گے۔ سوگنا!!! یہ ہے ان فرضی مشتقات کی قیمت جن میں کوئی زر نہیں ہوتا۔ یہ سبب ہے اس مالیاتی بحران کا۔

### الياتي بحران كيي شروع موا

میں آپ لوگوں کو اس بحران کے متعلق بتانا چاہتا ہوں کہ یہ کیسے شروع ا ہوا۔ یہ بحران اس طرح شروع ہوا کہ امریکہ میں گھروں کے خریدنے کے لیے قرض دینے کی گرم بازاری کا دور چلا۔ لوگوں نے قرض لینا اور گھر خریدنا شروع کیا اور پھر اسے مارکیٹ میں فروخت کر کے پھر سے قرض لینے لگے اور یہ سلسلہ قرض کا چلنے لگا۔ جب بینکوں نے یہ دیکھا کہ یہ بہت فائدے کا کاروبار ہے تو وہ قرض کا چلنے لگا۔ جب بینکوں نے یہ دیکھا کہ یہ بہت فائدے کا کاروبار ہے تو وہ آپس میں ایک دومرے سے مقابلہ کرنے گے جس کی وجہ سے قرض لینے کے سلطے کو ہی کچل دیا اور بہ حالت ہونے گئی کہ مزید قرض کا سلسلہ جاری رکھا گیا اور بعض کمپنیوں کو فروخت کردیا گیا۔ قانونی کاروباری کمپنیوں کو صرف یہ نکی (package) حاصل کرنے کے بعد جو کہ صرف ایک دستاویز ہے، کوفروخت کیا گیا، پھر ان دستاویز اسے کو بار بار فروخت کیا جارہا تھا، لیکن جب اصلی قیمتوں میں گراوٹ آئی بیسارا ڈھانچہ (structure) جو کہ ان قرضوں کی بنیاد پر بنایا گیا تھا گر گیا اور بینکوں نے اپنے مالیاتی تعاون کو روک لیا اور ان کمپنیوں کو قرض کیا بند کردیا جو ان قرضوں پر اعتماد کیے ہوئے سے۔ لہذا قیمتوں میں بھاری گراوٹ آئی اور این شدید گراوٹ کہ سو سے صفر (100 to 0) سک پہنچ گئی اور گراوٹ آئی اور کمپنیاں دیوالیہ ہوگئیں۔ لہذا اگر آپ ان حالات کا جائزہ لیں تو معلوم ہوگا کہ بنیادی سبب اس مالیاتی بحران کا صرف سود ہے۔

دوسری بات میر کی قرضول کا فروخت کرنا خود قرآنِ کریم اور سنت رسول سن النوایین است میری بات میری بات میر که بغیر قبضے کے ان کو فروخت کرنے کی وجہ سے مید حالت پیدا ہوگئ ۔ اسٹاک مارکیٹ میں آپ حصوں کو فروخت کرتے ہیں، گروہ آپ کی ملکیت میں نہیں ہوتے ۔ چوشی چیزیہ ہے کہ مالیاتی بحران کا بنیادی سبب فرضی مشتقات ہی قرار پایا۔ اس وجہ سے اللہ تعالی اور بحران کا بنیادی سبب فرضی مشتقات ہی قرار پایا۔ اس وجہ سے اللہ تعالی اور



而

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۹۰/۸ (۱٤٤٤٠) وشرح معانى الآثار للطحاوى ۲۱/۲ (۵000) طبع عالم الكتب وسنن الدارقطنى ٤٠/٤ (٣٠٦٠) والمستدرك للحاكم ٢٥/٢ (٢٣٤٢) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وقيل عن موسى بن عقبة عن عبد الله بن دينار. وقال الذهبي في "التلخيص": على شرط مسلم.

رسول الله سالط اليلم نفي مارے ليے سود كوحرام قرار ديا۔ اسى طرح خالى فرونت اور اصلی / ناقص کے فرضی مشتقات کو ہمارے لیے منع فرمایا ہے۔ اگر ہمارا اقتصادی نظام ان اصولوں کی پیروی کرتا تو اس قسم کا بحران پیدا نہ ہوتا جو آج ہم و کھے رہے ہیں۔

#### اسلامی اصول ساری انسانیت کی بھلائی کے لیے ہیں

اس لیے میں کہتا ہوں کہ یہ اصول ساری انسانیت کی بھلائی کے لیے ہیں۔ صرف ایک ساج یا امت کے لیے نہیں۔ الحمد للہ جارے یاس یہ اصول موجود یں کہ ہر مالیاتی اقدام اسلامی شریعت کی روسے اسباب/ملکیت یر مبنی ہو، حقیقی ملیت ہونی چاہیے۔حقیق اقتصاد وہ ہے جو حقیق ملکیت کو قائم کرے۔ اگر ان اصولوں کی اتباع کی جائے تو ان شاء اللہ بیضرور انسانی بہودی اور بھلائی کے لیے کارآ مد ہوگا اور یمی ان اصولوں کا مخضر تعارف ہے۔

#### ایک سوال اور اس کا جواب

اب سوال یہ اٹھتا ہے کہ ہم ایک ساج کا جز ہیں اور ہم رواجی اقتصادی اصولوں کے سایے میں ہیں۔ جیسے اشتراکی اقتصادیات، ہم کس طرح اس سے لكل سكت بير حرام كاروائيول كو كيسے ترك كرسكتے بير مثلاً سود، جوا اور ديگر غیر اخلاقی چیزوں کو کیسے چھوڑ سکتے ہیں، تو میں گزارش کروں گا کہ ہرمسلمان پرلازم ہے کہ وہ قرآن کریم اور سنت رسول مل فالیا کے بتائے ہوئے اصولوں کا علم حاصل کرے۔ آپ نے اس مشہور مدیث شریف کوسنا ہوگا: طَلَب الْعِلْم فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مسْلِم (١)

کہ علم کا حاصل کرنا ایک شرعی تھم ہے، کیا سارے علوم کاعلم رکھے؟ نہیں۔
اس کا مطلب یہ ہے کہ ہرمسلمان کو اپنے اپنے امورِ زندگی کی بنیاد پر ان کے احکام کا جاننا ضروری ہے۔ طال کیا ہے؟ حرام کیا ہے؟ اگر آپ ایک تاجر ہیں تو یہ یہ جانیں کہ طال چیزیں کیا ہیں؟ حرام چیزیں کیا ہیں؟ آپ اگر ملازم ہیں تو یہ کہ نوکر کے لیے طال چیزیں کیا ہیں؟ حرام چیزیں کیا ہیں؟ اگر آپ ایک کاشت کار ہیں تو آپ کومعلوم ہونا چاہیے کہ کن چیزوں کی زراعت کی اسلام میں اجازت ہے، کن چیزوں کی زراعت کی اسلام میں اجازت ہے، کن چیزوں کی نہیں؟ ہر تاجر کے لیے لازی ہے اور یہ اس کی مذہبی ذمہ داری حال کیا ہے؟ حرام کیا ہے؟ گھراس کے مطابق عمل کریں۔ میں گزارش کروں گاکہ ہر مسلمان کو ان احکامات، مذہبی ذمہ داریوں اور اصولوں کو جاننا چاہیے اور ہر زبان میں کثیر تعداد میں کتا ہیں موجود ہیں۔ چند کتا ہوں کے نام ہمارے بھائی زبان میں کثیر تعداد میں کتا ہیں موجود ہیں۔ چند کتا ہوں میں ملتی ہیں۔

(۱) سنن ابن ماجه ۲۱٤/۱ (۲۲٤) ومسند ابى يعلى ۲۲۳/٥ (۲۸۳۷) والمعجم الا وسط للطبرانى ۲۸۹۲(۲۰۰۸) وقال السيوطي في "الدرر المنترة" ص ۱٤١ (۲۸۳): "روي من حديث أنس، وجابر، وابن عمر، وابن عباس، وعلي، وأبي سعيد، وفي كل طرقه مقال، وأجو دها طريق قتادة وثابت عن أنس، وطريق مجاهد عن ابن عمر. وأخرجه ابن ماجه عن كثير بن شنظير، عن محمد بن سيرين، عن أنس، وكثير مختلف فيه، فالحديث حسن. وقال ابن عبد البر: روي من وجوه كلّها معلولة، ثم روى عن إسحاق بن راهويه أنّ في إسناده مقالاً، ولكن معناه صحيح. وقال البزار في "مسنده": روي عن أنس باسانيد واهية، وأحسنها ما رواه إبراهيم بن سلام، عن حماد بن أبي سليان... وقال المزي: هذا الحديث روي من طرق تبلغ رتبة الحسن".



# ے استحضار کے ساتھ کریں

دوسری چیزیہ ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے ہمیں ہدایت فرمائی ہے کہ جس دنیا میں ہم رہتے ہیں، اس سے بہر حال ہمیں جانا ہے اور نہیں معلوم کہ کب موت آجا ئے۔ لہذا کاروبار کو آخرت کی مجلائی کا احساس رکھتے ہوئے کرنا چاہیے۔ ارشاد ہے:

وَابْتَغِ فِيْمَالاتْ لَكُ اللَّهُ اللَّهُ الدَّارَ الْأَخِيَةَ (١) قرآنِ كريم ميں يہ جي ارشاد ہے:

وَلَا تَنْسَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَاحْسِنُ كَمَا اَحْسَنَ اللَّهُ اللهُ لَا يُحِبُّ اِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْيُفْسِدِيْنَ (٢)

جس کا مطلب ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو پچھتہ ہیں عطا فرمایا ہے اس میں سے آخرت کو طلب کرنا چاہیے۔ کیونکہ بہی مال آخرت میں ہمیشہ ہمیشہ کی زندگی کا ذریعہ بنا ہے۔ اگر آپ اس مال کو اللہ اور رسول صلافی آلیا ہے احکامات کے تحت استعال کریں گے تو وہی مال تمہاری آخرت کی بھلائی کا سبب بنے گا۔ میں کہا کرتا ہوں جیسا کہ میں نے سوئٹر رلینڈ میں ورلڈ اکنا مک فورم میں بھی کہا جو ام کرتا ہوں جیسا کہ میں نے سوئٹر رلینڈ میں ورلڈ اکنا مک فورم میں بھی کہا جو ام یکھ جملہ کرتا ہوں جیسا کہ میں آف امریکہ سے جاری ہونے والے ہر ڈالر پر بیہ جملہ God we trust



<sup>(</sup>١) سورة القصص آيت (٧٧)-

<sup>(</sup>٢)سورةالقصص آيت (٧٧) ـ

کھا ہوتا ہے In God we trust ہم خدا پر بھروسہ کرتے ہیں۔ ہر ڈالر پر سے موجود ہے۔ میں نے دیکھا کہ سویز رلینڈ میں بھی ہر ڈالر پر سے جملہ لکھا ہوا ہے In God we trust اور جب ڈالر کمانے کا وقت آتا ہے، جب ڈالروں کو صرف کرنے کا وقت آتا ہے، اس وقت خدا سے یو چھانہیں جاتا، بلکہ خدا کومنظر سے ہی ہٹا دیا جاتا ہے۔ اس طرح بیصرف ایک اقرار ہے جو اس نوٹ پر ہوتا ے اگرتم خدا پر ایمان رکھتے ہو، تو پھر خدا کی طرف متوجہ بھی ہوجاؤ، وہ ان ڈالروں کوکس طرح خرچ کرنے کا تھم دیتا ہے؟ یہاں خدا پر بھروسہ نہیں کیا جاتا۔ لہذا انہوں نے جب میرے مقالے کی تعریف کی اور اس کامخضر بیان کیا تو ڈالر کا ایک نوٹ نکالا اور اس پرموجود جملے We Trust In God پرنشان لگایا۔

بہرحال! اسلامی تعلیمات صرف اس دنیائے فانی کے لیے نہیں ہیں، بلکہ وہ ہمارے مرنے کے بعد والی زندگی کی بھلائی کے لیے بھی ہیں۔ ہم نہیں جانتے کہ ہم کب مرنے والے ہیں، ہر آ دمی جانتا ہے کہ کسی نہ کسی وقت اس کو مرنا ہے۔ دنیا میں بہت سارے مسائل ہیں جن میں اختلاف ہے اور اس حقیقت کا خدایر ایمان نه رکھنے والے ملحد بھی انکارنہیں کرتے۔ ہرانسان اس پرمتفق ہے اور وہ اس یر بھی اتفاق کرتے ہیں کہ کوئی نہیں جانتا کہ وہ کب مرے گا؟ لہذا موت کے بعد کیا ہوناہے؟ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے رسول اور انبیاء علاسلم انسانوں کے درمیان آئے اور خبر دی کہ مرنے کے بعد کیا ہوتاہے اور بیے حقیقت بہت سارے الفاظ میں قرآن کریم اور سنتِ رسول سنن الیٹھالیے میں مذکور ہے۔ لہذا ہمیں معلوم ہونا چاہیے کہ ہم جو کماتے ہیں اور ہم خرچ کرتے ہیں بیسب چیزیں ہمیں یا تو جنت دلائمیں گی یا دوزخ میں لے جائمیں گی۔لہذا ہرانسان کواس حقیقت







كا خيال ركهنا چاہيے كه الله سبحانه وتعالى ان الفاظ ميں ہميں كياتكم فرماتا ہے۔ اب میں اجازت چاہتا ہوں، دعا ہے کہ اللہ تبارک و تعالی ہم سب کو ہدایت سے نوازے۔آمین

واخى دعوانا ان الحمد للهرب العالمين



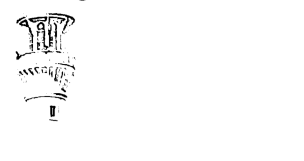


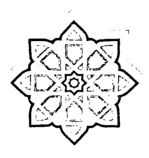


مُواعِطِعُمُ فَي اللهِ اللهُ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ المَا المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال اسلامي بينكنك ايك مخضر تعارف

بدنهم الموافظ عماني

تجارت بذات خود ایک عبادت





شجارت بزات ثود ایک عبادت

(خطبات دورهٔ مندص ۱۳۹)

مُواعِمًا في الله الله تجارت بذات خودا یک عبادت

بالمانات الموافظ فأني



# برالله ارَمِ ارْجُمُ

#### تجارت



# بزات خود ایک عبادت ہے

الْحَهُدُ بِللهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُودِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَعْدِيلهُ فَلَا هَاللهُ وَحُدَهُ لَيْ اللهُ فَلَا هَا إِللهَ اللهُ وَحُدَهُ لَيْ فَلَاهَادِى لَهُ وَأَشْهَدُانَ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لَا اللهُ وَحُدَهُ وَعَلَى اللهُ وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدُا وَمَا لَا مُولِدُونَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُحَمَّدًا وَمُولانَا مُعَمَّدًا وَمُولانَا مُعَمَّدًا وَمُولانَا مُعَمَّدًا وَمُولانَا مُعَمَّدًا وَمُولِولًا وَاللَّهُ وَمُولِا لَا اللّهُ وَمُعَالِمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

فَاعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ "يَاتَيْهَا الَّذِيْنَ امَنْ وَلا تُلْهِلَ مُنْ الْمُوَالُكُمُ وَلاَ اَوْلاَ وُكُمُ



مَوَعُظِعُمُ فِي اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُولِيِيِّ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُ

عَنْ ذِكْرِاللَّهِ (١)

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين \_

جناب صدر مِحرّم اورمعزز حاضرين! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

یہ میرے لیے بڑی مسرت کا موقع ہے کہ آپ حفرات سے خطاب کرنے کا موقع مل رہا ہے اور یہ مسرت اس بناپر کی گنا بڑھ گئ ہے کہ جو حفرات یہاں جمع ہیں وہ اپنی تجارت کو شریعت کے سانچے میں ڈھالنے کی فکر اور عزم لے کر جمع ہیں وہ اپنی تجامات اور جلنے بہت ہوتے رہتے ہیں اور تقریر ہی بھی ہوتی رہتی ہیں، لیکن وہ اجتماع یا جلسہ یا تقریر عملی زندگی میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں کرتی، اس لیے کہ وہ نشسستن و گفتن و بر خاسستن کی حد تک محدود ہوکر رہ جاتی ہیں، لیکن جناب مرم رفیق احمد صاحب نے ابھی جو جملہ کہا اس سے میری جاتی ہیں، لیکن جناب مرم رفیق احمد صاحب نے ابھی جو جملہ کہا اس سے میری ہمت میں بہت اضافہ ہوا، انہوں نے فرمایا کہ آج ہم اس عزم کے ساتھ یہاں جمع ہوئے، کہ ہم اپنی تجارت، معیشت اور اپنی زندگی کو شریعت کے سانچے میں جمع ہوئے، کہ ہم اپنی تجارت، معیشت اور جو با تیں آج ہمارے سامنے آئیں گی ان دھالنے کی پوری کوشش کریں گے اور جو با تیں آج ہمارے سامنے آئیں گی ان کوس کر یہاں سے بیعزم لے کر آٹھیں گے کہ آج کے بعد ہم دوسرے انبان کوس کر یہاں سے بیعزم لے کر آٹھیں گے کہ آج کے بعد ہم دوسرے انبان کو فیق عطافر مائے۔

<sup>(</sup>١) سورةالمنافقونآيت(٩)\_

# 🔑 مسلمان کی ساری زندگی عبادت بن سکتی ہے

الله جل جلالہ نے اپنے فضل و کرم سے ہمیں ایسا دین عطا فرمایا جس میں انسانی ضروریات کے کسی بھی پہلو کو نظر انداز نہیں کیا گیا،آپ شاید سے جانتے ہوں گے کہ قرآنِ کریم نے دنیا میں انسان کی پیدائش کا جومقصد بیان فرمایا ہے وہ سے کہ

#### وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (١)

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں نے انسان اور جنات کو کی اور کام کے لیے پیدائیس کیا، بلکہ صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کریں تو جب انسان کے پیدا کرنے کا بنیادی مقصد ہی یہی ہے تو اس کا تقاضہ یہ ہونا چاہیے تھا کہ صبح سے لے کرشام تک، شام سے لے کرشاہ تک شال کوئی اور کام نہ ہوسوائے اس کے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے، لیکن اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے انسان کو باوجود مقصد تخلیق 'عبادت' ہونے کے اس بات کی اجازت بھی دے دی کہ وہ اپنے بشری تقاضے پورے کرے لین اللہ تعالیٰ نے ایک ایسا طریقہ ہمیں عطا مہائتی تقاضے پورے کرے اللہ تعالیٰ نے ایک ایسا طریقہ ہمیں عطا فرمادیا جس کے ذریعے ہم اپنی ساری ضروریات زندگی پوری کر سکتے ہیں اور فرمادیا جس کے ذریعے ہم اپنی ساری ضروریات کوعبادت بھی بناسکتے ہیں۔ صرف ضروریات کی حد تک نہیں، بلکہ ان ضروریات کوعبادت بھی بناسکتے ہیں۔

خدا كا قرب

دنیا کے بہت سے مذاہب ایسے ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ اللہ تبارک وتعالی کو

(۱) سورة الناز عات آيت (٥٦) ـ

اس وقت تک آپ عاصل نہیں کر سکتے یعنی خدا کا قرب نہیں پا سکتے جب تک کہ ونیا کے سارے جمیلوں کو خیر باد نہ کہہ دیں، خانقاہ میں جاکر بیٹے جا نیں اور پھر ذکر و تبیج پر اپنا گزارہ کرلیں، بہت سے مذاہب وہ ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ دنیا اور دین ایک ساتھ نہیں چال سکتے۔ آپ تو ایک ایسے ملک میں رہتے ہیں جہاں آپ نے بیٹی ایک ساتھ نہیں چال سکتے۔ آپ تو ایک ایسے ہیں جو اپنے نفس کو کچلئے کے بیٹار طریقے اختیار کرکے یہ بہت سے لوگ ایسے ہیں، جو اپنے نفس کو کچلئے کے آپ شار طریقے اختیار کرکے یہ بہت رہ ہیں کہ ہم نے خدا کا قرب عاصل کرلیا، آپ دیکھیں کہ وہ کس قسم کے مجابدات کرتے ہیں، بھوکے رہ کر وقت گذارت ہیں، نگے رہ کر وقت گزارتے ہیں، سانس روک روک کر اپنے نفس کو کچلئے کی آگرچہ زندگی کا بنیادی مقصد عبادت بتایا گیا ہے، گر عبادت کا مطلب یہ نہیں کہ اگر چہ زندگی کا بنیادی مقصد عبادت بتایا گیا ہے، گر عبادت کا مطلب یہ نہیں کہ سارے کاروبار چوڑ کر بیٹے جاؤ، بلکہ ایک ایسا طریقہ بتادیا کہ جس سے ضروریات زندگی بھی پوری ہو جائیں اور کاروبار بھی چاتا رہے نہ صرف کاروبار چاتا رہے، بلکہ کاروبار بذات خود ایک عبادت بن جائے۔



### 🕸 سیج تا جر کا حشر انبیاء عَلاہ وصدیقین کے ساتھ ہوگا

ایک مخضری بات ہے جس کی رعایت کرلی جائے تو وہ سارا کاروبارعبادت میں تبدیل ہوجاتا ہے، وہ یہ کہ اللہ تعالی نے پچھ طریقے حلال پیدا کیے ہیں اور پچھ حرام، ان میں حرام طریقے کوچھوڑ کر حلال طریقے کو اختیار کرنا ہے،اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی فرمادیا کہ

لَاتُلْهِكُمْ آمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَا دُكُمْ عَنْ فِكِي الله (١)

(١) سورةالمنافقون آيت (٩)\_

کہ تمہارا مال اور تمہاری اولا دسمہیں اللہ کی یاد سے غافل نہ کرد ہے، بینہیں ہونا چاہیے کہ تم ابنی تنجارت میں منہمک ہوکر اپنے دینی فرائض کو بھول جاؤ، اللہ تعالیٰ کی یاد کو فراموش کردو، بلکہ حلال طریقے سے اپنی روزی کمانے کی کوشش کرو، حدیث میں آتا ہے:

"اَلتَّاجِرَ الصَّدُوقُ الْاَمِين مَعَ النَّبِيِّين وَالصِّدِيقِين وَالشُّهَدَاء "(١)

تاجرسي ہو، امانت دار ہو وہ قيامت كے دن انبياء، صديقين اور شہداء كے ساتھ ہوگا۔

## 📦 امام بخاری رافیگلیه کی تنجارت

امام بخاری را الله جن کی کتاب بخاری شریف بهت مشہور ہے اور اَصَحَٰ الله بخاری را الله کہلاتی ہے، وہ خود تا جر تھے۔ الله نے ان کو تجارت میں الک خبر الله کہلاتی ہے، وہ خود تا جر تھے۔ الله نے ان کو تجارت میں اَلتَاجِز الصَدَوٰ فَى اللهُ مِين کا ایک نمونه بنایا تھا، ان سے متعلق روایات میں آتا ہے کہ کچھ لوگ آئے اور ان سے کسی چیز کا سودا کیا۔ حضرت امام بخاری را الله الله نے دل میں ارادہ کیا کہ اس چیز کی قیمت پانچ ہزار درہم لگاؤں گا، ابھی تک نہ وعدہ کیا تھا اور نہ سودا کیا تھا،، بلکہ دل ہی دل میں نیت کرلی۔ اب ان لوگوں کے وعدہ کیا تھا اور نہ سودا کیا تھا،، بلکہ دل ہی دل میں نیت کرلی۔ اب ان لوگوں کے آنے میں دیر ہوگئ، شاید ایک دو دن گزرے ہوں کے اور وہ نہیں آئے اس دوران دوسری پارٹی آئی اور اس نے یہ چیز دس ہزار درہم میں مائی۔ امام دوران دوسری پارٹی آئی اور اس نے یہ چیز دس ہزار درہم میں مائی۔ امام

(۱) سنن الترمذي ۲۸۸۲ (۱۲۰۹)وقال هذا حديث حسن. وسنن ابن ماجه ۵۱۰/۳ (۲۱۳۹)\_



بخاری رائے اللہ نے فرمایا کہ میرے پاس ایک پارٹی آئی تھی میرا ارادہ اس کو پانچ ہزار درہم میں دینے کا ہوگیا تھا، لہذا اب میں آپ کو یہ چیز فروخت نہیں کرسکتا دوسری پارٹی نے کہا ابھی آپ کا سودا کمل نہیں ہواہ۔ تو امام بخاریؒ نے فرمایا کہ سودا اور وعدہ تو نہیں ہوا، مگر میرے دل میں یہ ارادہ ہوگیا تھا کہ پانچ ہزار درہم میں اس کو دول گا، لہذا مجھے اچھا نہیں لگتا کہ دس ہزار درہم میں تہہیں فروخت کرون چنانچہ اس دس ہزار درہم کی آفر offer کو انہوں نے reject کردیا اور پھر جب وہ پہلی پارٹی آئی تو پانچ ہزار درہم میں وہ چیز اے فروخت کی۔

# ایک اور واقعہ بخاری کاایک اور واقعہ

امام بخاری رائیے نے ہی اپنی کتاب بخاری شریف میں ایک واقعہ نقل فرمایا ہے کہ ایک شخص نے دوسر ہے شخص کو زمین نیچی اور خریدار جب اس میں کھدائی کر رہا تھا تو سونے کے سکول سے بھرا ہوا ایک مٹکا ملا۔ وہ اس مٹکے کو لے کر بیچنے والے کے پاس گیا اور اس سے کہا کہ بھائی تمہاری زمین میں بیسونے کے سکے ملے ہیں، لہذا بیتمہارے ہیں، اس لیے کہ میں نے صرف آپ سے زمین خریدی ملے ہیں، لہذا بیتمہارے ہیں، اس لیے کہ میں نے صرف آپ سے زمین خریدی تھی، سونا نہیں خریدا تھا، تو اس نے کہا کہ میں نہیں لوں گا، کیونکہ میں نے جب نمین نہی تو جو کچھ اس میں تھا وہ بھی تمہیں نہج دیا، اب دونوں میں النا جھڑا مشروع ہوگیا ایک کہتا ہے لے لو اور دوسرا کہتا ہے نہیں لوں گا۔ یہاں تک کہ معاملہ قاضی کے پاس چلا گیا اور وہاں سارا واقعہ بیان کیا تو قاضی صاحب نے یہ فیصلہ کیا کہ تمہارے گھر کوئی لڑکا لڑکی ہے۔ تو اتفاق سے ایک کا لڑکا تھا اور دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو قاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو تاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح دوسرے کی لڑکی تھی تو تاضی صاحب نے کہا کہتم آپس میں لڑکا لڑکی کا نکاح کرادو اور یہ جوسونا ملا ہے یہ ان دونوں کے درمیان تقسیم کردو، اس طرح یہ تنازعہ



THE STATE OF THE S

بدار موعظماني

رفع ہوا یہ وا قعہ سے بخاری میں موجود ہے۔

# چے تجارت بذات خود ایک عبادت ہے

غرض تجارت جب امانت و دیانت اور سچائی کے ساتھ کی جائے تو یہ بذات خود ایک عبادت بن جاتی ہے۔ سرکار دوعالم ملائٹائیڈ نے بھی تجارت فرمائی اور بڑے بیانے پر فرمائی، جس کو آج کل International Trade کہا جاتا ہے۔ اس کے اندر آپ ملائٹائیڈ نے مثالیں چھوڑی ہیں، اگر یہ امانت ودیانت ہمارے اندر بیدا ہوجائے توجتی تجارتی سرگرمیاں ہیں یہ سب عبادت بن جائیں گی۔

# مندوستان میں اسلام

آپ کومعلوم ہوگا کہ یہ ہندوستان کی سرز مین جس میں الحمد للد آج ہم سب مسلمان ہیں، اس میں سب سے پہلے اسلام لانے والے کوئی جہاد کرنے والے لوگ نہیں سے، جنہوں نے جہاد کرکے اسلام پھیلا یاہو، کوئی تبلیغی جماعت نہیں آئی تھی جس نے آکر اسلام پھیلا یا ہو، یہاں سب سے پہلے اسلام پھیلانے والے پچھ صحابہ کرام رائھید اور تابعین رائھید سے جو تاجر بن کر اسلام پھیلانے والے پچھ صحابہ کرام رائھید اور تابعین رائھید سے جو تاجر بن کر ملبار کے علاقے میں آئے سے، انہوں نے اپنی تجارت کے ذریعے ایسے عظیم ملبار کے علاقے میں آئے سے ، انہوں نے اپنی تجارت کے ذریعے ایسے عظیم میں وہ اسلام سے روشاس ہوئے اور اسلام کو ایک بہترین دین سجھ کر قبول میں اور اسلام کو ایک بہترین دین سجھ کر قبول میں وہ اسلام سے روشاس ہوئے اور اسلام کو ایک بہترین دین سجھ کر قبول میں اور اسلام کو ایک بہترین دین سجھ کر قبول کرلیا۔ انہوں نے اپنے کر دار سے، اپنے عمل، اپنی سچائی، اپنی امانت اور



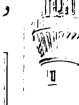
<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۷٤/٤ (۳٤٧٢)۔

# مُوعِطِعُمُ في الله الله الله

### دیانت داری سے اسلام کو پھیلایا۔ (۱)



# ا کارے لیے ایک موقعہ



آج الله تعالى نے اپنے فضل وكرم سے آپ حضرات كو بير موقع عطا فرمايا کہ آپ حضرات ایک ایسے معاشرے میں تجارت کررہے ہیں جہاں ہر وقت آپ کوغیرمسلموں سے واسطہ پڑتا رہتا ہے اور وہ آپ کی فیکٹریوں میں کام كرتے ہيں، آپ كى دكانوں ير ملازمت كرتے ہيں، اگر آپ ان كے سامنے اینے عمل کا بہترین نمونہ پیش کریں گے، لینی ان کے ساتھ محبت اور شفقت کا معاملہ کریں گے، ان کے ساتھ سیائی کا معاملہ کریں گے اور ان کو دین برحق کی طرف دعوت دیں گے، تو آپ کی تجارت نه صرف تجارت رہے گی، بلکه ایک مجسم رعوت اور تبلیغ بن جائے گی اور اس کا ایک ایک لمحہ اللہ تعالیٰ کے یہاں اجر و تواب كاسبب بے گا۔ روزانہ میں غیر مسلموں كے ساتھ اٹھنا بيٹھنا ہوتاہے،ليكن ہمیں بی فکر نہیں ہوتی کہ اللہ تعالیٰ نے ایک مسلمان ہونے کے ناتے ہمیں ایک داعی بھی بنایا:



(°)

# كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ (٢)

مسلمانو! تم ایک ایس امت ہو جو ساری انسانیت کے لیے تفع پہنچانے والی، بلکه ساری انسانیت کو فلاح وبہبود اور راہ راست پرلانے کی کوشش تمہارے فرائض میں داخل ہے، جو لوگ غیر مسلموں میں دعوت کی محنت کرتے ہیں ان کو

<sup>(</sup>۱) الماضله وتاريخ الاسلام في الهند ص ۸۸ تا ص ۹۰ للد كتور عبد المنعم النمر.

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آيت (١١٠)\_

# بدنب ١٠٠٥ مُوَ وَطِعْمَالَيْ



چاہیے کہ وہ اپنے طرزِعمل سے ان کو قریب کریں، ان سے شفقت و محبت کا معاملہ كريں اور ان كے دكھ درد ميں شريك رہ كر ان كو اسلام كى دعوت ديں۔ اس طرزِ عمل سے آب دیکھیں گے کہ وہی نقشہ جو ملبار میں صحابہ کرام وی اللہ سے نے چیش کیا تھا وہ ان شاء الله آج بھی پیدا ہوجائے گا الله تعالیٰ ہمیں اس کی تو فیق عطا فرمائے۔

# الله علال كمائي ميس بركت



اصل باتیں تو دو ہی ہیں، ایک بیر کہ تجارت کا جو کام بھی کیا جائے وہ شریعت کے دائرے میں ہو۔ بعض مرتبہ آدمی بیمحسوں کرتا ہے کہ اگر میں اس معالمے میں شریعت کے علم پرعمل کروں گا، تو میرے پیپوں میں کمی ہوجائے گ یا نفع میں شاید کمی ہوجائے گی،لیکن میہ بہت بڑا دھوکہ ہے۔



یادر کھے! اصل چیز یسے کی گنتی اور کوانٹیٹی quantity نہیں ہے، بلکہ اصل چیز اس کی کوالٹی quality ہے، در حقیقت اللہ تعالی ای میں برکت عطا فرماتے ہیں، آپ نے دیکھا ہوگا کہ بعض اوقات تھوڑے پیسے میں اللہ تعالیٰ اتنی برکت عطا فرماتے ہیں کہ اس سے بے شار کام ہوجاتے ہیں اور بعض اوقات پییوں کا ڈھیر جمع رہتا ہے گر سارا کا سارا بھاریوں میں اسپتالوں کے اندر یا عدالتوں کی نذر ہوجاتا ہے، تو بھلا بتلایئے کہ دولت کا وہ ڈھیرجو ڈاکٹروں کے پاس اسپتالوں میں خرچ ہو اور وکلاء کے پاس مقدمات میں خرچ ہو وہ بہتر ہے یا وہ تھوڑا مال جس سے آپ نے بھر پور فائدہ اٹھایا ہو۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے ہمیشہ حلال کمائی میں برکت رکھی ہے۔

THE STATE OF

# حرام میں بے برکتی

حرام مال میں برکت نہیں ہوتی ۔ چنانچہ فرمایا:

يَهْ حَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِ الصَّدَقَات (١)

اس کے برعکس اللہ تعالیٰ سود کو مٹاتا ہے اور صدقات کو بڑھا تا ہے۔لوگ کہتے ہیں کہ سود سے تو مال بڑھتا ہے،لیکن قرآن کہتا ہے بڑھتا نہیں، بلکہ اس کی برکت ختم ہوجاتی ہیں۔

# 🗐 گنتی کی دنیا

آج دنیا محض گنتی کی بنتی جارہی ہے، گنتی کی وجہ سے لوگ سمجھتے ہیں کہ ہماری گنتی میں اضافہ ہوگا تو ہمیں فائدہ حاصل ہوگا حقیقت میں گفتی کی بڑھوتری فائدہ پہنچانے کے بجائے نقصان پہنچادیتی ہے۔ اس لیے ہم مکمل عزم کریں کہ جو بیسہ آئے گا وہ حلال آئے گا جس کوشریعت نے حلال قرار دیا ہے، اگر وہ کم بھی آئے تو ان شاء اللہ اس میں اللہ تعالی وہ برکت عطا فرما ئیں گے جو مال کے ڈھیروں میں نہیں ہوتی، بس ہم اس عزم کے ساتھ تجارت میں لگیں، اللہ کی رحمت سے امید ہے کہ یہ تجارت عباوت میں تبدیل ہوجائے گی، اور دنیا اور رحمت میں اس کافائدہ محسوں ہوگا۔



<sup>(</sup>١)سورةالبقرةآيت(٢٧٦)\_

# بدنب موافظ فماني

### ا ﴿ الله تجارت تربیت کا ذریعه

اللہ نے تجارت کو ایک ایسا ذریعہ بنایا ہے کہ یہ انسان کی خود تربیت کرتا ہے۔ ویسے دنیا میں بہت سے پیشے ہیں، لیکن تجارت کے اندر اللہ نے بہت عظیم خصوصیات رکھی ہیں، تجارت میں اللہ پر توکل ہوتا ہے، اگر ایک آ دمی کسی جگہ پر ملازمت کرتا ہے تو اس کو معلوم ہے کہ مہینے کے ختم پر مجھے آئی تخواہ ملنی ہے اور اسے اس کا پکا یقین ہوتا ہے، مگر تا جر جب تجارت کرتا ہے تو اس کو یقین کے ساتھ کچھ معلوم نہیں ہوتا کہ کیا حاصل ہوگا، لہذا اس کی ساری تجارت اور سارا کام اللہ کے بھروسے پر مبنی ہے اور یہی توکل علی اللہ ایک ایسی چیز ہے جو انسان کے باطن کی عظیم تربیت کرتی ہے۔

# ہرے بڑے بھائی کا واقعہ

میرے سب سے بڑے بھائی مولانا محرذکی کیفی صاحب جو بڑے شاعر بھی ہے ۔ آگرچہ انہوں بھی ہے ۔ آگرچہ انہوں نظامی کی بھیل نہیں کی بھی ، لیکن علاء اور بزرگوں کی صحبت اٹھائی تھی وہ کتابوں کی تعارت کرتے ہے۔ وہ اپنا واقعہ خود سنارہ سے کہ ایک دن صبح کو میں اٹھا تو شدید بارش ہورہی تھی اور سڑکوں پر پانی جمع ہو گیا تھا اور بعض جگہ گھٹوں تک پانی تھا، تو میرے دل میں خیال آیا کہ آج بارش میں کون مجھ سے کتاب لینے آئے گا، عام طور پر ایسے موقع پر لوگ صرف اپنی ضروریات خرید نے کے لیے کون آئے گا اور وہ بھی دین خرید نے کے لیے کون آئے گا اور وہ بھی دین



1. 2.16

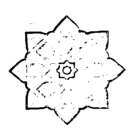
کتابیں، الہذا آج میں دکان نہیں کھولوں گا، بند رہنے میں کیا حرج ہے، یہ خیال میرے دل میں آرہا تھا، مگر چونکہ بزرگوں کے صحبت یافتہ تھے۔ فوراً دل نے جواب دیا کہ گا ہک آئے یا نہ آئے میہ تہمارا کام نہیں ہے، بس دکان کھول کر بیٹے جاؤ، گا ہک بھیجے والا تو کوئی اور ہے وہ اگر چاہے گا تو اس بارش میں بھی گا ہک بھیج دے گا، لہذا تم اپنا کام کرو اور اللہ اپنا کام کرے گا۔ فرماتے ہیں کہ میں چھتری لے کر پانی سے گزرتا ہوا گیا اور دکان کھول کر بیٹھا اور تلاوت شروع کردی۔ تھوڑی دیر میں دیکھا کہ لوگ چھتریاں لگا لگا کر دکان میں کتابیں خریدنے کے تھوڑی دیر میں دیکھا کہ لوگ چھتریاں لگا لگا کر دکان میں کتابیں خریدنے کے لیے آرہے ہیں۔

# 💮 تجارت کو دوسرے پیشول پر فوقیت

تو میں بی عرض کررہا تھا کہ گا ہکوں کو بھیجنا در حقیقت اللہ کا کام ہے، ہمیں تجارت کے اندر توکل کا ایک سبق ملتا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے تجارت کے پیشے کو دوسرے پیشوں پر فوقیت عطا فرمائی ہے، بس شرط یہ ہے کہ وہ شریعت اور سنت کے مطابق ہو، مگر اس میں منہک ہوکر انسان اللہ سے غافل نہ ہوجائے، اللہ تعالیٰ ہمیں اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

واخره عواناان الجهد لله رب العالمين





قانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں

(خطبات دورهٔ مندص ۲۸۷)

404

قانون اورمعیشت اسلام کی روشنی میں

مُوعِطِعُ فَيْ اللَّهِ اللَّهِ



3

بدن موافظ عمان



#### برالله ارتم الأجتم

# قانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں



ٱلْحَمْلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَتُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُوْرِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّتُاتِ اَعْبَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْيِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَاهُ لَا شَهِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّداً عَثِدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعْدُ! فَاعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ

بشم الله الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ إِنَّا ٱنْزُلْنَا إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا

#### الزمل الله ولا تنكن لله البيني وسال ا

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحبد لله رب العالمين

#### تمهيد

اس وقت مجھے جس موضوع پر بات کرنے کی دعوت دی گئ ہے اس کا عنوان ہے ' قانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں'۔

قانون اور معیشت دونوں الگ الگ مستقل موضوع ہیں، اگر چہ قانون کا تعلق معاشیات سے بھی ہوتا ہے، لیکن دونوں چونکہ الگ الگ مستقل موضوع ہیں، اس لیے ان دونوں کو ایک خطاب میں جمع کرنا مشکل بات ہے، لیکن میں نے قرآنِ کریم کی ایک آیت کریمہ آپ کی خدمت میں تلاوت کی ہے جس میں اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف سے اس سلسلے میں ہماری عظیم رہنمائی کی گئ ہے۔

### ایک سوال

اس رہنمائی کا تعلق ایک سوال سے ہے جو لوگوں کے دلوں میں آج کل
بکثرت پیدا ہور ہا ہے۔ وہ سوال سے ہے کہ آج جو ہم سے کہتے ہیں کہ اسلام کا اپنا
ایک قانونی نظام ہے یا اسلام کا ایک الگ اقتصادی یا معاشی نظام ہے اس سے
متعلق اسلام کے مستقل احکام ہیں تو بکثرت سے بات ہمارے دل میں آتی ہے کہ

<sup>(</sup>۱)سورةالنساءآيت(١٠٥)ـ

7000

یہ کیے ممکن ہے کہ چودہ سوسال پہلے جو احکام اور ہدایات ہمیں دی گئ تھیں۔ وہ
آج اکیسویں صدی کے حالات پر چہاں کر دی جائیں۔ زمانہ تغیر پذیر ہے اور
حالات بدلتے رہتے ہیں اور انسان کی ضروریات اور حاجتوں میں بھی تغیر آرہا
ہے تو جو اصول چودہ سوسال پہلے بیان کیے گئے وہ اگر آج کی ترقی یافتہ زندگی
پرمنطبق کے جا عیں تو یہ گھڑی کی سوئی کو پیچھے لے جانے کے مترادف ہے، لبذا
پیر جعت پندی اور دقیا نوسیت ہوگی۔ یہ سوال ہے جو بکثرت ہمارے دلوں میں
پیدا ہوتا ہے اور خاص کر ان حضرات کو یہ خیال زیادہ پیدا ہوتا ہے جن کو جدید
عصری علوم کو پڑھنے کا اتفاق ہوا ہے۔

### الله بيدا ہونے كا سبب



اليت كريمه مين اس كا جواب

بيآيت كريمه جومين نے تلاوت كى ہے اس ميں اس سوال كے جواب كى

طرف اشارہ کیا گیا ہے اور یہ آیت ایسی جامع ہے کہ میں کہا کرتا ہوں کہ قانون سے تعلق رکھنے والوں کے لیے اس میں بڑی ہدایت ہے۔ قانون سے تعلق رکھنے والے تین ادارے ہیں۔ ایک لیجس بڑی ہدایت ہے۔ قانون سے تعلق رکھنے والے تین ادارے ہیں۔ ایک لیجس لیچر (legislature) ہوتا ہے لینی قانون ساز ادارہ اور ایک ہوتا ہے قانون کو نافذ کرنے والا ادارہ، جو بنائے گئے قانون کے مطابق فیصلے کرتا ہے اور تیسرے لائزز (lawyers) ہوتے ہیں جو وکالت کی خدمات انجام ویتے ہیں۔ ان تینوں کے لیے اس آیتِ کریمہ میں بڑی جامع ہدایت موجود ہے۔

### 🤃 آيتوکريمه کا ترجمه

اس آیتِ کریمہ کا ترجمہ یہ ہے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ حضورِ نبی کریم مالی تعلیم اللہ تبارک وتعالیٰ حضورِ نبی کریم مالی تعلیم اسے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اسے پینمبر! ہم نے آپ کی طرف کتاب اتاری ہے یعنی قرآن تاکہ آپ لوگوں کے درمیان ان احکام کی بنیاد پر فیصلے کریں جو اللہ نے آپ کو دکھائے ہیں

#### وَلا تَكُنُ لِلْخَابِنِيْنَ خَصِيْمًا

اور آپ خیانت کرنے والوں کی طرف سے وکالت کرنے والے نہ بنیں۔ تو یہ جوفر مایا گیا کہ فیصلہ کریں

#### بِهَآارُكِ اللَّهُ

ان احکام کی بنیاد پر جو اللہ نے آپ کو دکھائے ہیں اس میں ہدایت ہے کہ سے کو کہ انہی احکام کے مطابق کجس کچر کرنا چاہیے جو اللہ اور اس کے رسول نے بیان فرمائے ہیں اور جموں کے لیے تھم یہ ہے کہ آپ فیصلہ کریں ان احکام کی

قانون اورمعیشت اسلام کی روشنی میں



بنیاد پر اور وکلاء کے لیے یہ ہدایت ہے کہ ''وَلا تَکُنْ لِلْخَائِنِیْنَ خَصِیْمًا''کہ آپ مجرمول کے طرف وار بن کر ان کی طرف سے وکالت نہ سیجے، اس لیے اس آیت میں تینول کے لیے مختصر طور پر ہدایت موجود ہے۔

### 😭 حصول علم کے ذرا لُع

اب جو بات میں کہنا چاہتا ہوں وہ یہ کہ لی کے لیے جو ہدایت بیان فرمائی گئی بیٹا اُرٹ الله یعنی اللہ نے آپ کو جو چیز دکھائی ہے اس کی بنیاد پر فیصلے کریں۔ اس کو جھے کے لیے انسان کو یہ جھنا چاہیے کہ وہ اس دنیا میں خود سے نہیں آگی، بلکہ ایک پیدا کرنے والے نے اس کو پیدا کیا ہے۔ اگر کی شخص کا خدا پر بھر وسہ واعتقاد ہی نہیں ہے تو ہمیں اس سے بحث ہی نہیں، لیکن جس آدی کا اس بات پر اعتقاد ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے اسے پیدا کیا ہے اور وہی اس کا خالق ومالک ہے، اس نے اس کواس دنیا میں بھیجا تو نتیجہ یہ ہونا چاہیے کہ جب کا خالق ومالک ہے، اس نے اس کواس دنیا میں بھیجا تو نتیجہ یہ ہونا چاہیے کہ جب کہ انسان کو اس دنیا میں آئے کے بعد ہر قدم پر علم کی ضرورت ہے، علم اور معلومات کی بنیاد پر بی وہ اس دنیا میں صحیح زندگی گزار سکتا ہے، لہٰذا اللہ تبارک معلومات کی بنیاد پر بی وہ اس دنیا میں صحیح زندگی گزار سکتا ہے، لہٰذا اللہ تبارک وقعالی نے انسان کو علم حاصل کرتا ہے اور ان فرائع کا حال یہ ہے کہ ان میں جس کے ذریعہ کا ور ایک خصوص دائرہ ہے۔ ایک ذریعہ سے انسان ایک حد تک علم ماصل کرتا ہے اور ایک ذریعہ سے انسان ایک حد تک علم حاصل کرتا ہے اور تعمول علم کادو سرا ذریعہ شروع ماصل کرتا ہے اور کھر وہ ذریعہ ختم ہوجاتا ہے۔ واصل کرتا ہے اور تعمول علم کادو سرا ذریعہ شروع

#### پېلا ذريعه" حواس"

مثلاً اللہ تعالی نے انسان کو پانچ حواس عطافر مائے ہیں۔ آکھ ہے جس سے آدی دیکھتا ہے، کان ہے جس سے آدی سنتا ہے، ہاتھ ہے جس سے آدی وکھتا ہے، ناک ہے، جس سے آدی سوگھتا ہے اور زبان ہے جس سے آدی چھتا ہے۔ ان حواس کے ذریعے انسان علم حاصل کرتا ہے۔ بہ شار چیزیں ایسی ہیں ہو آکھ سے دیکھ کرمعلوم ہوتی ہیں، بہت می چیزیں کان سے من کر، بہت می چیزیں ناک سے سوگھ کر اور بہت می چیزیں زبان سے چھ کرمعلوم ہوتی ہیں۔ اللہ تعالی نے ان میں سے ہرایک کا ایک دائرہ رکھا ہے کہ جو چیز آکھ سے دیکھ کرمعلوم کی جاتی ہاں کا علم آکھ ہی دے گی کوئی شخص کان سے آکھ کا کام لینا چاہے اور کان سے دیکھنا چاہے تو یہ شرطیکہ اسے اس کی وجہ یہ ہیں کہ کان بے کار چیز ہے، بلکہ کان بہت کارآ مد ہے بشرطیکہ اسے اس مقصد میں استعمال کیا جائے جس مقصد کے لیے وہ پیدا کیا گیا ہے تو کان سے ہم من سکتے ہیں دیکھ نہیں سکتے، آگھ سے دیکھ سکتے ہیں من ہیں دہ کام کررہے کے لیے وہ پیدا کیا گیا جواس کام نہ کریں تو اللہ نے ایک دائرہ ہے جس میں وہ کام کررہے ہیں اور جہال سے باخچ حواس کام نہ کریں تو اللہ نے ایک اور ذریعہ حصول علم کا پیدا فرمایا وہ ہے عقل ۔ تو جو چیزیں ان پانچ حواس سے معلوم نہیں ہو سکتیں وہ عشل ۔ تو جو چیزیں ان پانچ حواس سے معلوم نہیں ہو سکتیں وہ عشل کے ذریعے معلوم ہوتی ہیں۔

اس کی ایک مثال میں آپ کے سامنے پیش کرتا ہوں۔ فرض سیجیے کہ میرے ہاتھ میں ایک پہنول ہے تو میں نے آنکھوں سے دیکھ کرید معلوم کیا کہ یہ ایک آلہ ہے، میں نے ہاتھ سے چھوکر یہ معلوم کیا کہ یہ لوہ کا بنا ہوا ہے۔ میں نے اس کی نالی کو سونگھا تو معلوم ہوا کہ اس میں بارود استعال ہوتا ہے، میں نے

اس کو دبا کرکی پر گولی چلائی تو مجھے آواز سے یعنی کان سے من کر پند چلا کہ یہ کوئی دھا کہ کرنے والی چیز ہے، لیکن اگر کوئی مجھ سے یہ پوچھے کہ یہ ہتھیار ریوالورکس نے بنایا ہے؟ تو چونکہ میری آنکھاس کونہیں دیکھرری، میرے کان اس کی آواز کونہیں من رہے، میں چکھ کربھی اس کا پند نہیں لگا سکتا غرض یہ کہ یہ پانچوں حواس مجھے یہ نہیں بتاسکتے کہ یہ کس نے بنایا ہے؟ اس کے بعد میں نے عقل سے سوچا تو پند چلا کہ یہ ایک ایسا sophisticated قتم کا ہتھیار ہے یہ یقیناً خود بخو د وجود میں نہیں آسکتا کی ماہر انسان نے اس کو بنایا ہے۔ تو یا کم مجھے یقیناً خود بخو د وجود میں نہیں آسکتا کی ماہر انسان نے اس کو بنایا ہے۔ تو یا مم مجھے یا چے حواس سے نہیں، بلکہ عقل سے حاصل ہوا۔

## 🤃 دومرا ذریعه دعقل "

الله تبارک وتعالی نے ابتدائی طور پر پانچ حواس عطا فرمائے۔ جہاں یہ حواس کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں تو پھر عقل کا ذریعہ عطا فرمایا، لیکن جس طرح پانچ حواس کا دائرہ کارمحدود ہے۔ اس طرح عقل کا دائرہ کاربھی محدود ہے۔ یہ ہر چیز کا علم جمیں عطا نہیں کرسکتی، اس کا بھی ایک دائرہ کار ہے اس کے بعد وہ کام کرنا چھوڑ دیتی ہے یا انسان کو غلط علم عطا کرتی ہے۔ جیسے میں نے آپ کو پستول کی مثال دی کہ ظاہری حواس سے اس کے بارے میں پتہ چل گیا اور عقل سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ کسی ماہر کاریگر نے اس کو بنایا ہے۔

لیکن اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس کا کون سا استعال سی ہے اور کون
سا استعال غلط ہے؟ اس کے جواب میں بھی عقل تھوڑی بہت رہنمائی کرتی ہے۔
مثلاً عقل یہ کہتی ہے، اس سے کسی کو بلا وجہ قل کرنا بری بات ہے، لیکن ایک بات
اور ہے کہ اگر کسی نے دوسرے کو بلا وجہ قل کردیا، تو اس قاتل کے ساتھ کیا سلوک

کرنا چاہیے؟ یہاں جب میں اپنی عقل کو کام میں لاتا ہوں تو عقل مجھے دو متفاد جواب دیتی ہے۔ ایک یہ کہ ایک آ دمی کا قتل ہوگیا، اس کی جان چلی گئی، اس کی بیوی بیوہ اور بچے بیٹیم ہو گئے، تو ایک گھر تباہ ہوا ہے اب اگر اس کے بدلے میں قاتل کوتل کرو گئو دوسرا گھر تباہ ہوجائے گا، اس کی بیوی بیوہ اور بچے بیٹیم ہوں گے اور بیوہ اور بیچہ ہونے کی جومصیبت ہے وہ ان بے گناہوں کواٹھائی پڑے گی، اس لیے کہ انہوں نے تو کوئی جرم نہیں کیا۔ لہذا قاتل کوتل نہیں کرنا چاہے۔ گی، اس لیے کہ انہوں نے تو کوئی جرم نہیں کیا۔ لہذا قاتل کوتل نہیں کرنا چاہے۔ اس لیے اس کو اور کوئی سزادے دی جائے یا اس کی اصلاح کی کوشش کی جائے۔

عقل کا دوسرا جواب یہ ہے کہ اس شخص نے دوسرے کی بلاوجہ جان لی ہے اگر آپ اس کو تل نہیں کریں گے تو قاتلوں کی ہمت افزائی ہوگی اور وہ نہ جانے اور کتنے خاندان اجاڑتے پھریں گے تو عقل کنفیور confuse ہوجاتی ہے۔ اس کے نتیج میں انسان بھٹک جاتا ہے تو یہاں ہماری عقل پوری طرح سے رہنمائی نہیں کررہی ہے۔

# تيسرا ذريعه 'وي الهي''

اس موقع پر اللہ نے ہمیں تیرا ذریعۂ عطا فرمایا اور وہ ہے وی اللی جو کہ اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے ابنیاء کرام علائے پر نازل ہوئی ہے اور یہ وی اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے ابنیاء کرام علائے ہر نازل ہوئی ہے اور یہ وی الیی جگہوں میں آتی ہے جہاں انسان کی عقل یا تو کوئی جواب نہیں دے سکتی یا لغزش کھا سکتی ہے۔ وہاں پر اللہ تبارک وتعالی نے انبیاء کرام علائے نے ذریعے وی اللی کا ایک سلسلہ جاری فرمایا ہے جوعلم کا تیسرا ذریعہ ہے جس طرح حواس خسہ اور عقل صرف ایک حد تک رہنمائی کرتے ہیں۔ جن لوگوں نے اپنے حواس خسہ اور عقل صرف ایک حد تک رہنمائی کرتے ہیں۔ جن لوگوں نے اپنے

Tolly and the second

تمام مسائل کاعلم عقل کی بنیاد پر ڈھونڈ نا چاہا ان کی تاریخ آپ پڑھ کر دیکھیے کہ وہ عقل جو وحی الہی کی رہنمائی سے آزادتھی اس نے ان کو کہاں تک پہنچادیا۔ ہر فلسفی کا نظریہ عقل پر مبنی ہوتا ہے، چاہے وہ ارسطو ہو یا افلاطون یا برٹرینڈرسل ہر ایک کا نظریہ سی نہ کسی عقلی دلیل پر مبنی ہے اور ہر ایک کی رائے الگ الگ ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ ایک زمانے میں شوشلزم کا ڈنکا بجا ہوا تھا اور ہر شخص شوشلزم اور کمیونزم کے پیچے چل رہا تھا، گر ایک وقت آیا کہ وہ ساسی شکست کھا گیاتو اب سرمایہ دارانہ نظام نی بنائیں بجائیں اور کہا کہ اب ہمارا نظام ہی ترقی کرے گا اور یہی قابلِ تقلید ہے اور دونوں کی بنیاد عقل پرتھی۔ لہذا عقل جب وجی الہی سے آزاد ہوکر کام کرتی ہے تو اس وقت ایسے ایسے مشکلہ خیز نظریات میں منے آتے ہیں کہ ان پر حمرت ہوتی ہے کہ آدمی وہاں تک کیے پہنچ سکتا ہے۔

### مضكه خيز نظريات

نظریات کی تاریخ میں ایک فرقہ گزرا ہے جے باطنی فرقہ کہا جا تا ہے، اس کا ایک لیڈر ہے، جس کا نام عبید اللہ حسن قہروانی ہے۔ اس نے اپنے تبعین کے نام ایک خط لکھا ہے، علامہ بغداوی نے اپنی کتاب 'الفَرُق بین الْفِرَق '' میں وہ خط نقل کیا ہے۔ وہ اپنے پیروؤں سے کہتا ہے کہ یہ بڑی ہی ہے عقلی کی بات ہے کہ ایک آدمی کے گھر میں اس کی اپنی بہن موجود ہے، وہ بہن بہت خوبصورت، سلیقہ شعار اور بھائی کی مزاج شاس بھی ہے۔ اس بہن کا تو وہ ہاتھ کیورکسی تیسرے کے حوالے کرویتا ہے اور خود اپنے گھر ایسی بیوی لے کر آتا ہے جو نہ اس طرح کی سلیقہ شعار اور خوبصورت ہوتی ہے اور نہ اس کا مزان اس

طرح پہچانتی ہے، جیسے اس کی بہن پہچانتی تھی۔ اگر اس کو ذرا بھی عقل ہوتی تو اپنی گھر کی دولت کو اس طرح باہر نہ کرتا اور باہر دالی کسی اور کو اپنے پاس نہ لاتا، لہذا عقل کا تقاضہ یہ ہے کہ ایک بہن اگر اپنے بھائی کے لیے کھانا تیار کرسکتی ہے، اس کے لیے بستر بچھا سکتی ہے تو وہ اگر اس کی جنسی خواہش بھی پوری کردے تو اس میں کیا برائی ہے؟ آپ اس نظریہ پرجتنی چاہے لعنت بھیجے، لیکن سوال یہ ہے کہ اگر خالص عقل کی بنیاد پر اس کو تو لا جائے تو اس دلیل کا توڑ آسان نہیں۔

# مغربی دنیا کی گمراہی

الملائب

ای وجہ سے آج آپ دیکھرہے ہیں کہ مغربی دنیا میں یہ آوازیں اٹھ رہی ہیں کہ بہنوں سے بھی نکاح ہونا چاہیے اور اس سے بڑھ کر یہ کہ ہم جنس پرسی کی وباء بھی پھیل رہی ہے کہ دو مردول کے درمیان نکاح اور تعلق کا بل پاس ہورہا ہے، یہ سب اس لیے ہورہا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ اس میں ہمیں لذت ملتی ہے اور اس میں دلول کو تسکین حاصل ہوتی ہے تو درمیان میں رکاوٹ ڈالنے والا کون ہے؟ چنانچہ آپ دیکھیے کہ پوری مغربی دنیا میں شور مچا ہوا ہے اور اگر کوئی شخص یہ بات اٹھائے کہ پوری مغربی دنیا میں شور مچا ہوا ہے اور اگر کوئی شخص یہ بات اٹھائے کہ پوری مغربی دنیا میں شور مچا ہوا ہے اور اگر کوئی شخص یہ بات اٹھائے کہ پوری مغربی دنیا میں شور مچا ہوا ہے کے اور اگر میں پر لے بات اٹھائے کہ عمر نے مار نے بات اٹھائے کہ تیار ہوجاتے ہیں۔

## اہلِ مغرب کی ہے ہی

جس وقت سب سے پہلے برطانیہ میں ہم جنس پرستی کا بل پاس ہورہا تھا تو

اس وقت اس بل کی تحقیق کے لیے ایک کمیٹی بنائی گئی تھی، Rommittee کے مام سے مشہورتھی۔ تو اس کمیٹی کی رپورٹ کا میں نے مطالعہ کیا، اس میں ان لوگوں نے ایسی بے چارگی اور بے بی کا اظہار کیا ہے کہ اس سے عبرت حاصل ہوتی ہے۔ انہوں نے لکھا ہے کہ اگرچہ ہم جانتے ہیں کہ یہ اچھی بات نہیں ہے، بلکہ ایک برائی ہے، لیکن اس معاشرے میں جہاں ہر فردِ بشر کوآزادی دینے کا اقرار کیا گیا ہے ہمارے پاس کوئی ایسی وجہ نہیں ہے جس کی بنا پر ہم اس کی مخالفت کریں۔ ہمارے چارٹر charter میں یہ بات داخل ہے کہ ہرانسان کو اس کی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی اجازت دیں۔ لہذا اس وجہ ہم اس کی تائید کرنے پر مجبور ہیں۔ ان کے الفاظ یہ ہیں کہ سے ہم اس کی تائید کرنے پر مجبور ہیں۔ ان کے الفاظ یہ ہیں کہ

Unless the crime is equitted with a sin, there is no room for baring this legislation

یعنی جب جرم کو گناہ کے برابر قرار نہ دیا جائے، اس وقت تک اس کوروکنا ہمارے لیے ناممکن ہے۔

اس کے بعد اسی کمیٹی کی رپورٹ کا اقتباس نفت ل کرتے ہوئے اسس ایسی کے بعد اسی کے بعد اسی کے است اعتبار کے است اعتبار کے است اعتبار کے است اعتبار کے اسی اعتبار کی اسی اعتبار کی اسی اعتبار کی اسی اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار اعتبار کی چیز خواہشات ہیں اور اس ایسی اعتبار اور اس دنیا میں اعتبار اور بری چیز وں کا کوئی تصور مہیں ہیں ایسی ایسی چیز وہ ہے جسے انسان کی خواہش تسلیم کرے اور بری چیز وہ ہے جسے انسان کی خواہش تسلیم کرے اور بری چیز وہ ہے جسے انسان کی خواہش برا سمجھے اور با قاعدہ بینظر یہ ہے کہ کسی بھی چیز کو خیر مطلق یاشر مطلق قرار نہیں دیا جاسکتا۔ در حقیقت قرآن کریم کی آیت اس وقت یاد آتی ہے۔

جلدنہ سم

مواعظِ عَمَاني

وَلَوِاتَّبَعَ الْحَقُّ اَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّهٰوْتُ وَالْأَرْضِ (١) اگرحق خواہشات کے پیچھے چلنے لگے تو پھر زمین وآسان کا نظام بگڑ کررہ جائے گا۔

اس لیے ہم وی کے ذریعے ہدایات جیجے ہیں، اگریہ ہدایات نہ ہوں تو تمہاری عقل ایک مرحلہ پر جاکر ایسے بھکے گی کہ تمہیں گراہی کے بدترین گڑھے میں لے جاکر چینک وے گی اس لیے ہم کہتے ہیں:

> لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا ٱلْدَكَ اللَّهُ كماللُدكى بتائى موئى بدايت كمطابق فيصلمرو

# 🦃 عقل ایک موم ہے

عقل ایک موم ہے کہ اس کوجس طرح چاہوموڑلو، للذاعقل کو اگر شریعت کی حدود ہے ہٹ کر استعال کیا جائے تو وہ ایک موم ہے۔ ہر شخص اپنی خواہشات کے مطابق اس کوموڑ سکتا ہے۔ دیکھیے! آپ کو یہ جان کر جرت ہوگ کہ سماری دنیا ایٹم بم کی ہولناکیوں کو جانتی ہے اور میں اپنی آ تکھوں سے ہیروشیما کے اندر اس کی تباہ کاریاں دیکھ کرآیا ہوں، واقعی وہ ایک ہلاکت خیز ہتھیار ہے، لیکن آج سے پانچ سال پہلے کا ''انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا'' Encyclopedia لیک اور ایٹم بم کا مقالہ پڑھے۔ اس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے کہ ایٹم بم وہ ہتھیار ہے جس کے بارے میں Churchill نے یہ کہا تھا کہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس ہتھیار کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس کا تنہوں کی جان بچائی گئی ہے، لیکن اس کا تذکرہ اس کا تنہوں کی جان بچائی گئی ہوں کی جان بھائی گئی ہوں۔



<sup>(</sup>۱) سورة المو منون آيت (۷۱) ـ

To the second

نہیں کہ اس سے ہیروشیم آاور ناگا ساکی میں کتی تباہ کاری مچائی گئی، بلکہ تذکرہ یہ ہے کہ اس کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جان بچائی گئی ہے۔ عقلی دلیل یہ ہے کہ اس کے ذریعے دس لاکھ امریکیوں کی جاری رہتی اور اس کے نتیجے میں دس لاکھ امریکی مارے جاتے۔ تو میں نے کہا کہ عقل ایک موم ہے اس کوجس طرح چاہو موڑلو۔ قرآنِ کریم نے عقل کو اس کی حدیر رکھا ہے جہاں تک عقل کام دیتی ہے موڑلو۔ قرآنِ کریم نے عقل کو اس کی حدیر رکھا ہے جہاں تک عقل کام دیتی ہے وہاں تک عقل کام دیتی ہے دہاں تک بڑھ کر اس سے کام کیس چینک دے گی۔

# 🗐 عقل ترازو کی طرح ہے

علامہ ابن خلدون رائی ہے مقدے کے اندر فرماتے ہیں کہ عقل کی مثال ایک ترازو وہ ہوتی ہے جس سے سونا اور چاندی تولاجاتا ہے اور وہ سونا چاندی کے تولیج کی حد تک بہت اچھی اور بہت مفید چیز ہے، لیکن اگر اس میں پہاڑ تو لئے لگیں تو وہ ترازوٹوٹ جائے گی اور کام نہیں دے گی اس کا مطلب بینہیں کہ وہ ترازو خراب ہے، بلکہ بہت مفید اور اچھی چیز ہے، بشرطیکہ اس سے اس کی حدود میں کام لیا جائے۔ اگر اس سے بہت زیادہ کام لیں گے تو وہ ہلاکت کے گڑھے میں پہنچادے گی۔

آج کی معیشت کو دیکھیے کہ جب ہم کہتے تھے کہ سود حرام ہے تو کہنے والے یہ کہتے تھے کہ سود تو اسے یہ کہتے تھے کہ سود تو وہ یہ کہتے تھے کہ سود تو وہ ہے جو بی کریم سلانی آیا ہے عہد مہارک میں غریبوں کو قرضہ دیا جاتا تھا اور اس سے جو بی کریم سلانی ہا تھا۔ لہذا اس کی وجہ سے اس کو حرام قرار دیا گیا تھا، لیکن آج کا جو بینکنگ سٹم ہے اس میں ایسانہیں ہے اس لیے کہ بینک سے



جولوگ قرضہ لیتے ہیں وہ کاروبار میں لگاتے ہیں اور اس سے نفع کماتے ہیں اگر اس میں سے تفع کماتے ہیں اگر اس میں میں سے تھوڑا سا نفع انٹرسٹ interest کے طور پر وصول کرلیا جائے تو اس میں کیا حرج ہے؟ حضورا کرم سالٹھائیے ہی نے زمانے کا مسٹم اور تھا اور ہمارے زمانے کا اور ہے۔

# ایک لطیفہ

میرے والد ماجد رائیں ایک لطیفہ سنایا کرتے تھے کہ انڈیا کا ایک گویّا (singer) تھا۔ وہ حج کرنے کے لیے گیا۔ حج کے بعد اس نے مدینہ منورہ کا سفر کیا۔ راستہ میں ایک منزل پر مظہراتو دیکھا کہ وہاں ایک عرب گوتے نے گانا شروع کردیا اور اپنی music تجی بجانی شروع کردی۔ اس انڈین سنگر کو اس کی آواز بہت بھدی معلوم ہوئی، تو اس کو دیکھ کر کہنے لگا کہ میں قربان جاؤل می کریم سالٹھالیے کے کہ آپ نے ان عرب بدؤں کی موسیقی سی، اس واسطے اس کو ناجائز قرار دے دیا۔ اگر میری موسیقی سن لیتے تو مجھی ناجائز نہ کہتے۔ تو آج کل اسی فتم کا استدلال سود کے بارے میں بھی کیا جاتا ہے، لیکن اب 2008 میں فا تناشیل کرائس financial crisis میں جو بوری دنیا مبتلا ہوئی اس نے دنیا کو د کھا دیا کہ سود کی تباہ کاریاں کیا ہیں اور سرمایہ دارانہ نظام کو برحق قرار دینے اور اس یر بغلیں بجانے والے آج اس فائنائیل کرائسز کے گڑھے میں اس طرح گرے کہ بلبلا رہے ہیں اور کہدرہے ہیں کہ ہم نے اپنے نظام کو الی بنیادول پر استوار کہا جس کے نتیج میں ہم آج اس بحران کا شکار ہوئے۔ ڈاکٹر اقبال نے تو بہلے ہی کہد دیا تھا کہ



قانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں



تمہاری تہذیب اپنے ختجر سے آپ ہی خود کشی کرے گی جو شارخ نازک پہ آشیانہ بنے گا ناپائیدار ہوگا اللہ تعالیٰ نے آج وہ دن دکھادیا۔

## 🗐 فائنانثیل کرائسز کا سبب

اگر اس فائنانشل کرائسز کا جائزہ لیا جائے اور میں نے اپنے آرٹیکل میں تفصیل کے ساتھ بتایا ہے کہ اس فائنانشل کرائسز کے بنیادی اسباب کیا ہیں۔ ان تمام اسباب کا خلاصہ نکالا جائے تومعلوم ہوگا کہ اگر

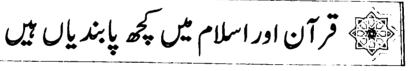
#### بِمَااَرْكَالله

یعنی اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے اصولوں پر عمل کیا جاتا تو کبھی اس طرح نہ ہوتا۔ اس کی بنیاد سود پر ہے۔ کرائمز کا سب سے بڑا سبب سود ہے۔ اس کا ایک حصہ قرضوں کی خرید و فروخت اور اسٹاک ہیں۔ اس کا ایک حصہ transcations ہیں اور اس کا سب سے بڑا حصہ transcations ہیں اور اس کا سب سے بڑا حصہ transcations و swapes ہیں۔ اِن کی مارکیٹ ہے جس نے پوری دنیا کی معیشت کو ایک غبار سے ہیں تبدیل کردیا۔ جن کے چھے کوئی اور پر موجود نہیں ہوتی۔ وہ تمام ترایک غبارہ ہے جس میں سوائے تصورات کے کوئی اور چیز موجود نہیں۔ آج اگر money supply کو سارا کا سرام صنوعی زریعنی مورد کرنی real notes کی شکل میں ہیں۔ باتی سارا کا سارا مصنوعی زریعنی طورات کے فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور طور سود طورات کے فردیعے کو کی اور پی عبدا کی گئی ہیں اور طور سود کو فردیعے دریعے پیدا کی گئی ہیں اور طور سود کو فردیعے دریعے پیدا کی گئی ہیں اور طور سود کو فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور طور سود کو فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور طور خور سے کو فردیعے کو فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور طور کو خوریعے کو فردیعے کو فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور طور کو خوریعے کو فردیعے کے فردیعے کو فردیعے کو فردیعے پیدا کی گئی ہیں اور فردیدے کی خوریعے کی خوریعے کو فردیعے کو فردیعے کی فردیعے کو فردیعے کی فردیعے کے فردیعے کی فردیعے کو فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کے فردیعے کے فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کان کی فردیعے کی فردیعے کو فردیعے کے فردیعے کے فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کے فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کی فردیعے کی فردیع



٣٢٢

مجموی worth کوآپ دیکسی تو وہ ساری دنیا کی مجموعی لینی worth ہیں۔ ان derivatives ہیں۔ ان جہوعی معنون وہ سارا (Gross Domestic Product) ہیں۔ ان جیچے real asset موجود نہیں۔ یہ سارا کا سارا نظام عقل کی بنیاد پر چلاتھا۔ ایڈم اسمتھ (Adam Smith) نے کہا تھا کہ ہم مارکیٹ سسٹم پر معیشت کو آباد کریں گے، جس میں profit motive بنیادی اہمیت ادا کرے گا۔ وہ مارکیٹ سورسز بھی خود determine کرے گی کہ profit کس طرح حاصل مارکیٹ سورسز بھی خود profit سرح نہیں۔ لہذا profit سون کی بہنیادیا۔



قرآن اور اسلام ہے کہتا ہے کہ بے شک مارکیٹ سورسز برحق ہیں اور بے شک profit motive بھی ورست ہے، لیکن profit motive پر پھی پابندیاں ہیں، وہ بھا اُرٰ الله کی بنیاد پر پابندیاں ہیں، وہ بھا اُرٰ الله کی بنیاد پر پابندیاں لگائی گئی ہیں کہتم بے شک نفع کمانے کے لیے آزاد ہو، لیکن نفع اگر سود کے ذریعے کماؤ گے تو ناجائز۔ سٹہ کے ذریعے کماؤ گے تو ناجائز۔ سٹہ کے ذریعے کماؤ گے تو ناجائز۔ اگر ان پابندیوں کماؤ گے تو ناجائز۔ اگر ان پابندیوں کے ساتھ معیشت کا پہیے چلے تواللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ ایسا بحران یقینا کے ساتھ معیشت کا پہیے چلے تواللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ ایسا بحران یقینا کہی بیدائیں ہوگا۔





## اللہ کے قانون میں بھی تبدیلی نہیں ہوتی

جو بات میں کہنا چاہ رہا تھا وہ یہ ہے کہ درحقیقت اس دنیا میں قانونی کتابوں کے اندر بے شک تغیر آتا رہتا ہے اور اس تغیر کے تحت توانین ہی بدلتے رہتے ہیں اور بدلنے ہی چاہئیں، لیکن اس تبدیلی کو لا محدود نہیں کیا جاسکتا۔ کوئی ایک صد ہوگی جہال پر تبدیلی ممکن نہ ہواور یہ بات سارے قانون دان اور لیس لیچر کے مصنفین نے تسلیم کی ہے کہ پچھ توانین ایسے رہنے چاہئیں تو اللہ تبارک وتعالی نے وی کے ذریعے سے چند پابندیاں عائد کی ہیں، وہ الی ہیں تبارک وتعالی نے وی کے ذریعے سے چند پابندیوں کے سوا باقی چیزوں میں تبدیلی ہوسکتی ہے ہی جو ڈ دی ہے۔ اللہ تبارک وتعالی نے مباحات کا دائرہ اتنا وسیح کیا ہے کہ اس میں قانون سازی اور حکمتوں اور مصلحوں کی مجانث ہے کہ اس میں قانون سازی اور حکمتوں اور مصلحوں کی مخائش ہے مباحات کا دائرہ اتنا وسیح کیا ہے کہ اس میں قانون سازی اور حکمتوں اور مصلحوں کی مخائش ہے درار رکھنا ہوگا جن کا اس آیت کریمہ میں تذکرہ فرمایا گیا ہے کہ

وَاَنْزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْعَقِّ لِتَعْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا اَلْكَ اللَّه كهاس نے تہمیں وق كے ذريعے حق وكھا ديا ہے اب تہمیں عقل كى طرف جانے كى ضرورت نہيں۔

ایک اور شبه اور اس کا جواب

میبیں سے ایک اور سوال کا جواب بھی ملتا ہے وہ پیر کہ بعض حضرات کے دل

میں یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ آج کل سائنس اور نیکنالوجی کا دور ہے تو اسلام نے میں یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ آج کل سائنس اور نیکنالوجی کا فارمولا نہیں دیا۔
واقعات بتائے ہیں، جت جہم کا تذکرہ کیا ہے، لیکن سائنس اور نیکنالوجی کا کوئی فارمولانہیں دیاجس کوقر آن سے اخذ کر کے ہم دنیا پر اپنی فوقیت جتا کتے کہ دیکھو ہمارے قر آن نے کتنا بڑا فارمولا دیا ہے اس کے نتیج میں یہ نیکنالوجی وجود میں آئی ہے۔

جواب اس کا بیہ ہے کہ سائنس اور ٹیکنالوبی کے فارمولے عقل اور تجرب کے دائر سے ہیں آتے سے اور اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو دار العمل بنایا ہے اللہ نے انسان کو آزاد چھوڑ دیا کہ تم ابنی عقل، تجربہ اور مشاہدہ سے جتنا کام لوگ، جتی محنت کروگے اتنا ہی ٹیکنالوبی ہیں آگے بڑھتے چلے جاؤگ، لیکن قرآن اس جگہ آتا ہے جہاں عقل کی رہنمائی محدود ہوجاتی ہے اس لیے وہ قرآن کا موضوع ہی نہیں وہ انسان کی عقل اور تجربے کا موضوع ہے، اگر ہم مسلمان اس میں پیچھے رہ گئے ہیں تو وہ اپنی بدعملی کی وجہ سے ہے، اگر ہم اپنے تجربات اور مشاہدوں کو جاری رکھتے تو پیچھے نہ رہتے۔ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو دار العمل بنایا ہے کہ جو اپنے علم اور تجربہ سے فائدہ اٹھائے گا اللہ تعالیٰ اس کو دنیا میں کامیاب فرمائیں گے چاہے اور مسلم ہو یا غیر مسلم، اللہ تعالیٰ کی بیسنت ہے، میں آج صبح ہی بی کہ رہا تھا کہ کوئی بھی قوم جس کو ہم باطل پر سجھتے ہوں وہ اپنے باطل کی وجہ سے ترتی نہیں کرکتی وہ کی حق صفت کی وجہ سے ترتی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔

ومسلم دو کی حق صفت کی وجہ سے ترتی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔

وی مسلم دو یا خیر مسلم نے ترقی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔

وی مسلم ہو نے زرقی دیا ہیں۔ خت میں دنا پونگ ورباب نے نے نے نرقی دہا ہے۔ نے نرقی دہا ہے۔ نے نرقی دہا ہے۔ نہیں وہ سے ترتی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔

وی مسلم نے نرقی دہ سے ترتی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔

وی مسلم نے نرقی دہ سے ترتی کرتی ہے۔ اقبال مرحوم نے کہا تھا۔



اس وجہ سے کہ اس کی عورتیں نگل ناچ رہی ہیں، نہ اس وجہ سے کہ انہوں نے خوبصورت عورتوں کو بازاروں کا سرمایہ بنادیا، نداس وجہ سے کہ انہوں نے اپنی پنڈلیاں ننگی کرلی ہیں اور بال تراش لیے ہیں۔ اس کی قوت تو اینے علم یعنی سائنس اور ٹیکنالوجی کی وجہ سے ہے۔

بھر فرماتے ہیں کہ حکمت اور علم کیڑے بدلنے سے حاصل نہیں ہوتا کہ آب کوٹ پتلون پہن لیں تو حکمت آگئی۔عمامہ پہن لیں تو حکمت غائب ہوگئ ایسے نہیں، بلکہ حکمت علم اور ہنر توعمل محنت اور جد وجہد جاہتا ہے تو در حقیقت رپر دائرہ چونکہ عقل اور تجربہ کا تھا اس لیے قرآن نے اس کو یے touch نہیں کیا۔ اس کو ہمارے جہد وعمل پر چھوڑ دیا جتنی ہم جد وجہد کریں گے اتنا آگے بڑھیں گے جو چرعقل کے ذریعے تنہا معلوم نہیں ہو کتی تھی وہ اللہ نے قرآن کے ذریعے ہمیں بتادی کہ توحید کیا ہے؟ آخرت کیا ہے؟ جنت جہنم کیا ہے؟ اور کون سے احکام واجب التعميل بين؟ كس كے ذريعے انسانيت فلاح ياسكتى ہے؟ كس كے ذريعے انبانیت گمراہ ہوسکتی ہے؟

یہ تھا اصل موضوع قرآن کریم کا جو اس نے اختیار کیا ہے۔ باقی چیزوں میں قرآن نے انسان کو آزاد چھوڑ دیا کہ جتنی جاہوتم ترقی کرتے جاؤ اور ان اصولوں کے دائرے میں رہتے ہوئے جو جہد وعمل کروگے دنیا کے اندر اس کا کھل یاؤ گے۔ اکبرالہ آبادی نے کہا تھا کہ

> تم شوق سے کالج میں پڑھو باغ میں پھولو جائز ہے غباروں یہ اڑو چرخ یہ جھولو



قانون اور معیشت اسلام کی روشنی میں

مُوعِطِعُمُ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

بس ایک سخن بندهٔ عاجز کی رہے یاد اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہ بھولو اللہ تعالیٰ اس پیغام پرہم سب کوعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور ہماری فکر اور سمجھ میں سلامتی عطا فرمائے اور اس پر استقامت عطا فرمائے۔ آمین۔

واخى دعواناان الحمد للهوب العالمين







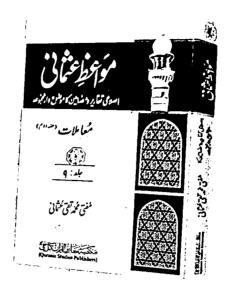






# موعظعتاني

إصلاحي تقارير ومضامين كا موضوع وارمجبُوعه



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے جملہ مواعظ، خطبات اور تحریرات کا تخریح شدہ جامع اور مستند ترین موضوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی درج ذیل کتب کا استیعاب کیا گیا ہے:

- نشرى تقريري كلبات عثاني كالتيان المنان المن
  - 🕸 فردکی اصلاح 😂 اصلاحِ معاشره 🍪 ترجیتی بیانات 🔞 ذکروفکر

#### کے اس کے علاوہ

🚳 آسان ترجمة ترآن الله اورهاري زندگي انعام الباري

🝪 تقريرترندى 😩 جهانِ ديده 🕾 سغر درسغ

کے نتخب مضامین ، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ ، اور بعض صوتی صورتوں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت بر کاتہم کے بیانات وخطبات کوشامل کیا گیا ہے، جس سے علاء، طلباء، خطباء اور عام پڑھے کھے حضرات بآسانی استفادہ کر سکتے ہیں۔



