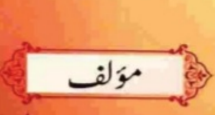
الاستاماليصار

# السال المالي عقائل



مفتی زید بن عبدالرحمان پالن بوری استاذهدیث وتفسیرٔ جامعه نورالاسلاً (موفی وی)

مكتبة الاتحاد



لاتدركه الابصار

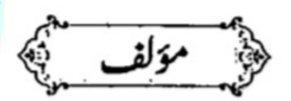


Man which which the character of the cha

على دويند كے ملوم كا باسيان ويٹی وعلمی كتابول كاعظيم مركز فيليگرام تيشل

حفی کتب خانه محمد معاذ خان

درس نظامی کیلئے ایک مفید ترین میکنگرام چینل



مفتی زید بن عبدالرحمان پاکن بوری استاذ حدیث وتفسیر، جامعهٔ درالاسلاً (موثی دمن)

> مكتبة الاتّحاد ديوبند(الهند)



200

آسان شرح عقائد

مفتى زيدبن عبدالرصان بإلن بورى

استاذ حديث وتفسير جامعه نورالاسلام ( موثى دمن )

مولا نالعقوب صاحب پالن بوری (میترانه)

فاضل جامعه نور الاسلام (موثی دمن )

مولانااحر بنعبداللد جودهري

فاضل جامعهاسلاميه تغليم الدين ذانجيل

مكتبة الانحادد بوبند (البند)

نام كتاب:

مؤلف:

ڻائينگ:

مزو كنين وترتيب:

ناشر:



אשף אין מדוף

مكتبة الاتحادديو بند (البند)

9+19428414

مكتبه مومن مر (مبئي، جو كيشوري)

412844ZF+Z

كمتبدهم بيزكيمر

ላለነሃለለግ•የየ

ادارة الصديق وأنفيل

#### آشان شرخ عقسائذ

# 

|    |    | - No.                  |    | U                   |  |
|----|----|------------------------|----|---------------------|--|
|    | 1  | حالات مصنف             |    | بحث موت مفئول بإعله |  |
|    | r  | فني اصطلاحات           |    | بحث حرام رزق        |  |
|    | ۳  | فرقوں کا تعارف         |    | بحث ہدایت واضلال    |  |
|    | سم | مقدمه كتاب واصطلاحات   | ** | بحث الملكلعبد       |  |
|    | ۵  | بحث ذات بارى تعالى     | ۲۳ | بحث عذاب قبر        |  |
|    | 4  | <i>بحث مغ</i> ات سلبيه | ۲۳ | بحث بعث             |  |
| ,  | 4  | بحث صفات ایجابیه       | ra | <i>بحث</i> وزن      |  |
| ,  | ٨  | بحث صفيت علم           | 74 | بحث حوض             |  |
| j  | 9  | . بحث مفت قدرت         | 72 | بحث صراط            |  |
| •  | 1  | بحث صفت سمع وبصر       | ۲۸ | بحث جنت وجهنم       |  |
| ij | ſ  | . بحث صفت اراده        | 49 | بحث كبيره           |  |
| ۲  | ļ  | , محث صفت کلام         | ۳. | بحث شفاعت           |  |
| ۳  | •  | بحث خلق كلام           | ۳۱ | بحثايمان            |  |
|    |    | بحث صفت تكوين          | ٣٢ | بحث رسالت           |  |
| 10 |    | بحث رؤيت بارى تعالى    | ٣٣ | بحث معجز ه وكرامت   |  |
|    |    |                        |    |                     |  |

and the second of the second o

### آسَان شرقِ عقب الأ

٣٣ بحث ختم نبوت

۳۵ بحث مبدی

٣٦ بحث عصمت انبياء

مهم بحث نزول عيسلي

۳۵ بحث تقلید

٣٦ بحث افضليت بشر

٢٧ بحث فسق يزيد وبغاوت

۴۸ بحث لعن

۹م بحثالحاد

۵۰ بحث نواقض ایمان

17 بحث فلق افعال عباد

ے ایک بحث استطاعت

١٨ بحث خلق متولدات

ے ۳ بحث لمائکہ

۲۸ بخت معراج

وم بحث كت

وم بحث خلافت وامامت

اہم شیعوں سے سوالات

٢٣ بحث ايصال أواب

۲۳ بخت دعا



الحمدلاهله والصلاة على اهلها

علم عقائدا یک عظیم ترین علم ہے: کیوں کہ عقائد صحیحہ سے ایمان ویقین میں کمال اور نور بیدا ہوتا ہے، جبکہ عقائد باطلہ سے آدمی کا یقین کمزور بلکہ متزلزل ہوجاتا ہے ملاعلی قاریؒ فرماتے ہیں: عقائد باطلہ سوء خاتمہ کے قوی ترین اسباب میں ہے ہیں۔''

یمی وجہ ہے کہ سلف صالحین نے علم عقائد کو بڑی اہمیت دی ہے، چنانچہ اسلاف نے کتاب اللہ اور سنت رسول میں مذکور دلائل قطعیہ سے عقائد صحیحہ انتخاب فرمایا اور درس نظامی میں داخل فرمایا: و جزا کہ اللہ تعالی احسن الجزاء۔

# عقائد كيے رائخ ہو؟

دری نظامی میں پڑھائی جانے والی مرق جہ کتابوں میں ان عقائد کو ذکر کرنے پراکتفا کیا جاتا ہے جن میں اختلاف ہوتا ہے ، متفق علیہ عقائد کو ان کتابوں میں عمو ما ذکر نہیں کیا جاتا ہے جن میں اختلاف ہوتا ہے ، متفق علیہ عقائد کو حاصل کرنے کے لئے بہترین کتاب کتاب اللہ ہے ، بہن رہ کے بتائے ہوئے عقائد کو بار بار بولنا اور سننا ضروری ہے تا کہ عقائد دل میں رائخ ہوجا کی اور باطل عقائد کی نیخ کئی ہواس سے واضح ہوگیا کہ: عقائد صرف یرھانے کے لئے بیں بلکہ یہنے پلانے کافن ہے۔

## فن كية حاصل كرير؟

ا۔ کوئی فن بہ حیثیت فن مشکل نہیں ہا! فن کے جز نیات کبھی بھی مشکل آتے رہے ہیں :لہذا ہرفن کوفن کے ماہر سے خوب سمجھ کر پڑھیں۔

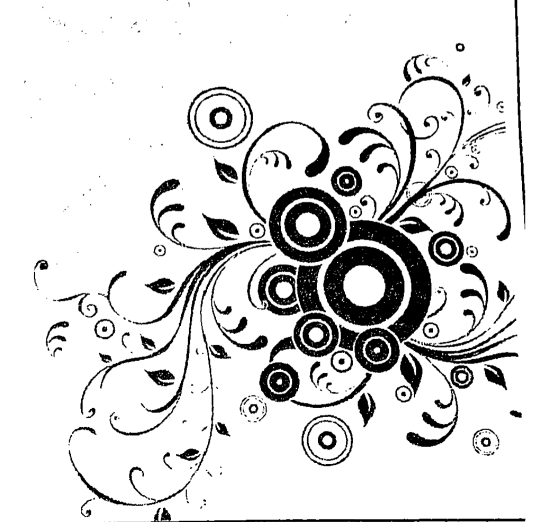
۱۔ ہمارے زمانے میں اگر چہنام زدمعتزلہ وخوار ن موجو بنبیں ایکن ان کے منقولیہ عقائد انجی بھی باقی ہیں لبذاموجودہ عقائد سے ہم آ ہنگ کر کے شرحِ عقائد پڑھیں۔
سا۔ عموماً ہرفنی کتاب میں جزئیات ذکر ہوتے ہیں بار باران کا دور کرتے رہنے ہے ہما انہی جن انہی جزئیات کا انتزاع کرے گا اور اس سے فن کے اصول ذہن میں قربی انتزاع کرے گا اور اس سے فن کے اصول ذہن میں آتے ہیں: جب کوئی آدمی کسی فن کے اصولوں کو محفوظ کر لیتا ہے توفن حاصل ہوتا ہے۔

# اللدتعالى كااحسان

آج سے تقریباً ہیں سال پہلے بند نے خطرت مفتی سعید احمد صاحب پالنپوری رحمۃ اللہ علیہ سے عرض کیا تھا کہ: ایک ایسے رسالے کی ضرورت ہے جس میں شرح عقائد میں استعال کردہ مصطلحات کو مخضرا سمجھایا گیا ہوا ورطلبہ شرح عقائد سے پہلے اس رسالہ کو کسی استاذ کے پاس پڑھ لیں جس سے شرح عقائد کو سمجھنا آسان ہوجائے۔ اللہ تعالی جزائے خیر عطافر مائے حضرت مفتی زید صاحب فلاحی (استاذ حدیث وتفییر جامعہ دمن ) کو کہ آپ نے طلبائے علوم دینیہ کی اس اہم ضرورت کا احسان فرمایا اور اس مخضر رسالہ کو تحریر فرما کر طلباء پراحسان عظیم فرمایا۔ وجزا کہ الله احسن الجزا اور یوں بندے کا وہ خواب بھی شرمندہ تعبیر ہوگیا۔

چونکہ اس عنوان پر کوئی مخضر رسالہ بہ زبان اردواس وقت میری نظر میں نہیں ہے بید سالہ مخضر بھی اور کسی حد تک جامع بھی ہے لہذا امید ہیں کہ شوقین اساتذہ طلباء کو اس طرف متوجہ فرمائیں گے اور طلبہ عزیز اس کی قدر کر کے اس سے خوب مستفید ہوں گے۔ (وما ذلک علی اللہ بعزیز)

(شیخ الحدیث محشی شرحِ عقائد) بنده ابولقاسم محمد البیاس بن عبدالله همت نگری خادم: مدرسه دعوت الایمان ککول



# المرتب المرتب المراتب المراتب

رب کریم کے فضل وکرم ہے تقریباً دس سال ہے شرح عقائد پڑھا تا ہوں، جواختھا کے ساتھ تمام ضروری مباحث کو جامع ہے، نیز ماتر یدیداور اشاعرہ کے مسلک کی ترجمانی کر ہے ہوئے ہرمسکلہ کومبر ہن کیا گیا ہے۔لیکن ان سب خوبیوں کے باوجوداس سے بھی اٹکارنہیں کیا جاسكتاكه بيركتاب ابمشكل كتابول مين شاربهوتي ہے اور طلباء كواس ميں دشواريوں كاسامنا كرنا پر تا ہے۔اس لیے عاجز نے تحقیق سے زیادہ شہیل کی فکر کی ہے اور محصن مضامین گھول کر ملانے کی کوشش کی ہے اور خاص کراس کتاب کوموجودہ عقائد سے ہم آ ہنگ کرنے کی سعی کی ہے۔ الله تعالیٰ اس سعی کومشکور فر مائے اور اس سعی میں حصہ لینے والے متعلقین اور والدین کو بہترین بدلہ عطا کرے ۔خصوصاً حضرت مولانا الیاس صاحب قاسمی (مدر مدرس مدرس انوار محرید، جوگیشوری ممبئ) حضرت مولانا الباس صاحب گھڑا (شیخ الدیث مانک پور، کمولی) حضرت مولان**ا احم** صاحب چودهری ( فاضل جامعه اسلامی تعلیم الدین واجیل ) حضرت مفتی عرفان صاحب سانسرودی (استاد جامعه نورالاسلام، موثى دمن ) اورمولانا ليعقوب صاحب ميتر انه (فاضل جامعه نورالاسلام ، موثى دمن ) كواين شایان شان بدلہ عنایت فرمائے۔

قارئین! یہ کوئی مستقل شرح نہیں ہے بلکہ مضامین کی تسہیل کی ایک سعی ہے اس کیے اسے شرح کی نظر سے نہ دیکھیں اور کوئی غلطی ہوتو مطلع کریں۔

زيد پالن پورې ۹۰۱۲۵۳۲۹۳۳

# حالات مصنف

## العقائد للنسفي كيمصنف كحالات

نام : عمر

كنيت : ابوحفص

لقب : مفتى الثقلين

والدكانام : محمد

س پيدائش: الام ه

جائے پیدائش: شهرنسف

وفات : ينج شنبه، ما وجمادى الاولى سمرقندمين

ے ۱۹۵ صیں ہوئی کل ۷۷ رسال کی عمریائی۔

العقائد كي شروحات : (1) شرح عقائد (٢) القلائد على العقائد

(٣) حل العقائد

# (صاحب شرح عقائد كے حالات

ام : مسعود

والد : عمر

واوا : عيدالله

لقب : سعدان

جائے پیدائش : خراسان کاشپرتفتازان

ماه ومن بيدائش : صفر ٢٢٢ م

وفات : آپ کا ایک شاگردآپ کے خلاف مناظرے کے لیے

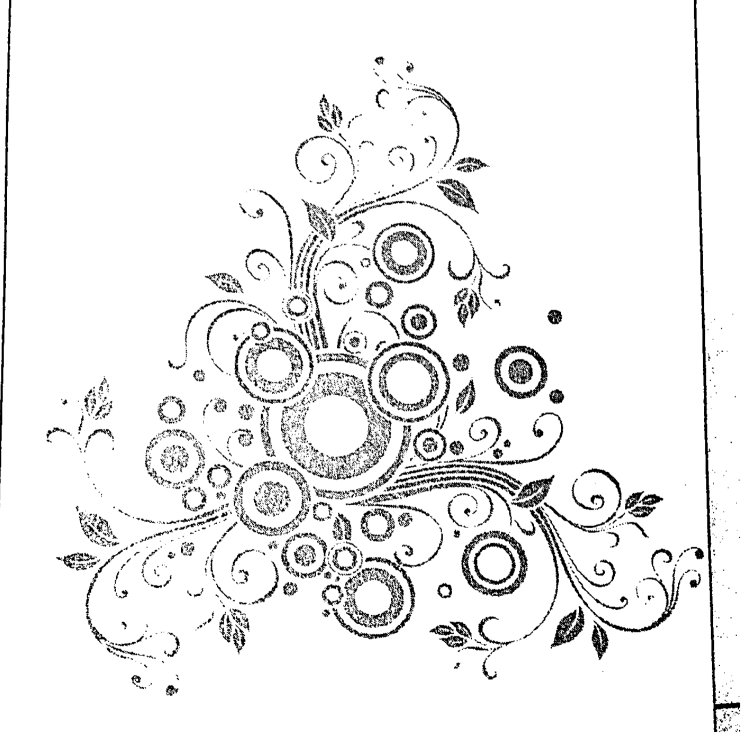
کھڑا ہوگیا، اور فیصل نے آپ کے خلاف فیصلہ دیا، اس صدے سے آپ صاحب فراش ہوگئے، بالآخر ۲۲ محرم الحرام علی ہے میں کل ۵۰ سال کی عمر میں وفات پائی۔

#### كارتامد:

آپ کند ذبن مگر محنتی ہے، ایک دن خواب میں آل حضرت مان طالیہ ہے۔ اپنا لعاب میں آل حضرت مان طالیہ ہے۔ اپنا لعاب مبارک آپ کے منہ میں ڈالا، پھر کیا تھا بڑی بڑی کتا بیں کھیں، جس میں درس نظامی میں شامل (۱) شرح عقا کد (۲) المخضر المعانی (۳) متن التہذیب ہیں۔ المجانی سبق:

(۱) محنت خوب کرنا چاہیے، چاہے کند ذہن ہی کیوں نہ ہو۔ (۲) اساتذہ

کے مقابل میں نہیں آنا چاہیے، ہاں! دلائل کی بنیاد پر ادب واحترام کے ساتھ اختلاف میں کوئی حرج نہیں۔ (۳) حالات سے ایساصد مذہیں لینا چاہیے کہ جوزندگی برباد کرد ہے ، فولا دبن کر جینا چاہیے نہ کہ موم بن کر۔ (۴) مصنف کے کارناموں کو پر حراجھے جذبات ابھرنے چاہیے، مصنف کو محبت میں ایصال ثواب کرنا چاہیے۔





فن كانام:

علم الكلام اورعلم العقائد

اصطلاحی تعریف:

/ هوعًلم يبحث فيه عن المبدأ والمعادو احوال الممكنات

موضوع:

ر دات الله وصفاته و احوال الممكنات باعتبار العقائد \_ بعن النفن مين النوات العقائد \_ بعن النوات النوات المعنى النوات المعنى المناقل المعنى النواقل المعنى المناقل المعنى النواقل المعنى المناقل المعنى المناقل المعنى المناقل المعنى المناقل المعنى المناقل المعنى المناقل الم

اسلامی عقائد کی صحیح معرفت ہوجائے اور شبہات کا از الہ ہوجائے۔

مدون اول:

حضرت امام ابوحنیفه نعمان بن ثابت رحمته الله علیه ہیں ۔اس فن میں ہارون رشید کے دور میں مستقل کام ہوا۔

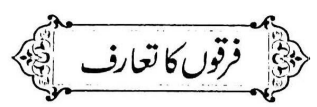
ملحوظه:

ہارون رشید کے بیٹے مامون رشید کی شہہ پراعتزال کا فتنہ زور پکڑا جس کا مقابلہ خاص کر حضرت امام احمد بن عنبل اور شیخ ابوالحسن اشعری رحمتہ اللہ علیہ نے کیا۔ سبق:

مامون رشید فلسفہ ہے متأثر تھا، بہت سی کتابوں کوعر بی میں منتقل کروا یا تھا

جس کا نقصان بیہ ہوا کہ لوگوں کے مزاج عملی کی بجائے فلسفی ہو گئے اور فتنہ اعتز ال وجود میں آیا،اس لیے ہمیں لوگوں کا مزاج عملی بنانا چاہیے نہ کہ لسفی۔





١ (١) ابل سنت والجماعت كا تعارف:

اہلِ سنت سے مراد وہ لوگ جوآل حضرت سالٹھٰآئیا ہے کی سنت پر چلے یعنی آل حضرت سالٹھٰآئیا ہے کہ است پر چلے یعنی آل حضرت علی ہی ہو۔والجماعت کا مطلب وہ لوگ جوصحابہ کے اجماع پر چلے۔

#### ملحوظه:

اس سے معلوم ہوا کہ آل حضرت صلّ تالیّہ کا وہ مل جو آپ صلّ تالیہ ہے اپنے اپنے اللّ اللّ اللّٰہ ہے اللّٰ علیہ ہوا کہ آل حضرت صلّ تالیہ ہو وہ سنت نہ ہوگا ، اور اس کو پر کھنے کا طریقہ یہ ہوگا کہ صحابہ کی جماعت آل حضرت صلّ تالیہ ہم کے اس عمل پر جلی ہوتو سنت موگا ور نہیں۔ ہوگا ور نہیں۔

#### امثليه:

\(\sigma\) آل حفرت مل التقاليلي ني سي ضرورت كى وجه سے كھڑے ہوكر بيشاب كيا، بيسنت نه ہوگا كيول كه صحابه الل پرنہيں چلے۔
\(\sigma\) ۱۵ (۱) ۱۵ (شعبان كوآل حفرت مل التقاليلي قبرستان كى مصلحت كى وجه سے كئے ہيں كيكن صحابہ بيں گئے ،الل ليے بيسنت نه ہوگا۔
\(\sigma\) آل حضرت مل التقاليلي نے قبر پر نہنى گاڑھى ہے كيكن صحابہ نے نہيں گاڑھى اللہ كيسنت نه ہوگا۔
\(\sigma\) آل حضرت مل التقاليل نے قبر پر نہنى گاڑھى ہے كيكن صحابہ نے نہيں كاڑھى اللہ كيسنت نه ہوگا۔
\(\sigma\) گاڑھى اللہ كيسنت نه ہوگا۔

﴿ ﴿ ﴿ ﴾ آل حضرت سلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ سے بظاہر عرس کا جواز ثابت ہوتا ہے لیکن سحا بڑی گئے۔

(۱) بیں رکعات تراوت کے بیدا جماع صحابہ سے ثابت ہے اس کے جم ات پرمصتے ہیں۔(۲) جمعہ کی اذانِ اول

نوف: عبادات آل حضرت ملینتاییلی سے جس حد تک جس طرق سے ثابت ہواسی طرح سے کرناسنت ہوگا انفرادئی ہوتوانفرادئی ہوتوانفرادی کرنا،غیرالتزامی ہوتوغیرالتزامی رکھنا،غیرمتعین ہوتوغیر متعین رکھنا۔ امثلہ:

(۱) چاشت کی نماز حدیث سے ثابت ہے گرگھر میں یا مسجد میں تنہا تنبا۔ اس کے برخلاف عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے جب دیکھا کہ پچھلوگ مسجد نبوی میں جمع ہوکر یا مظاہرہ کرکے پڑھ رہے ہیں تو آپ نے بدعت کہا۔

( بخاری ص ۲۳۸ نو وی شرح مسلم ج ۱ ص ۲۳۹)

(۲) فرض نماز کے بعد دعا حدیث سے ثابت ہے مگر انفرادی اور غیر التزامی۔اس لیے اجتماعی اور التزامی بنانا بدعت ہوگا۔ (معارف اسن ۲۰ ص۳۰۹)

(۳) جھینک پر الحمد لله کہنا ثابت ہے اس سے زیادہ کہنا درست نہ

(۵) ترمذی جلداول حدیث ۲۴۳ میں ہے کہ آل حضرت صلّ تعلیم جمعہ کے دن کومتعین کر کے روزہ رکھنے کومنع فر مایا۔ کیوں کہ اس سے دینِ اسلام مشکل موجائے گااوروہ ممل سمٹ کررہ جائے گا۔ اس طرح قر آن خوانی اور ایصال تو اب کے لیے دن متعین کرنا بدعت ہوگا۔

نوٺ:

وہ چیزیں جس کا تعلق تعلیم و تبلیغ سے ہیں ان میں جائز وسائل اختیار لرنا بدعت بدعت نہ ہوگا۔عبادات میں آل حضرت صلی اللہ کے طریقہ سے ہٹ کر کرنا بدعت ہوگا۔مثلا مدارس اس شکل میں دور نبوی میں نہیں سے چربھی بدعت نہ ہوگا کیوں کہ اس کا تعلق تعلیم سے ہے۔

وجەفرق:

تعلیم و تبلیغ کا مقصد اشاعت ہے اس لیے زمانہ کے تقاضوں کوسامنے رکھ اشاعت کے اس کا مقصد اشاعت کے اس کا مقصد اشاعت کے اس کا مقصد اضاعت کے اس کا مقصد اصلاح نفس ہے اس لیے آل حضرت مالیٹ الیجی کے اختیار کردہ طریقہ سے مننے کی اصلاح نفس ہے اس لیے آل حضرت مالیٹ الیجی کے اختیار کردہ طریقہ سے مننے کی

اجازت نەبھوگى ـ

#### (۲) فرقهٔ شیعه کا تعارف:

شیعہ کے معنی جماعت اور پارٹی کے ہے یہ جماعت حفرت علی رضی اللہ عنہ نے نہیں بلکہ آپ کے نام پر عبداللہ بن سبا یہودی نے بنائی ۔ حفرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دورہ خلافت میں اسلام کالبادہ اوڑھ کریٹے خص مدینہ منورہ آیا ، حفرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اس کے فتنوں کو تاڑلیا اور جلاوطن کردیا وہ وہاں سے مصر پہنجا جہاں پہلے سے ایک جماعت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے ناراض تھی ،اس نے موقع کا کی واٹھا کرلوگوں کو ورغلایا کہ خلافت تو آل حضرت منا شفاتی ہے سے رشتہ داری کی بنیاد پر بنو ہاشم میں ہونی چا ہے کھالوگ اس کے جھانے میں آگے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام پر الگ ہوگئے۔ بعد میں شیعوں میں بھی بہت سے فرقے ہوگئے ،جن میں مشہور (۱) اشاعشریہ (۲) اساعیلہ (۳) جعفریہ (۴) زید بیدوغیرہ ہیں۔ میں مشہور (۱) اشاعشریہ (۲) اساعیلہ (۳) جعفریہ (۴) زید بیدوغیرہ ہیں۔

اقربہ پروری لیعنی رشتہ داری کی بنیاد پر کسی کومنصب کا حقدار سمجھنا جبکہ منصب صلاحیت کی بنیاد پر دیاجا تا ہے۔

#### (۳) روافض كا تعارف:

روافض بیرافضۃ کی جمع ہاں کے معنی ہے چھوڑ نے والی جماعت، بیکٹر شیعہ بیں حضرت علی رضی اللہ عنہ کوآل حضرت سل شیعہ بیں حضرت علی رضی اللہ عنہ کوآل حضرت سل شیعہ بیں ماس فرقے کی بنیا واس طرح برٹری کہ حضرت زیدرضی اللہ عنہ (جوحضرت سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کے بوتے ہے ) نے لوگوں سے کہا کہ آؤہم سب مل کر ہشام بن

عبدالملک کوکری سے اتار دیں لوگوں نے کہا کہ ہم آپ کا ساتھ اس وقت دیں ہے جب آپ ابوبکر وعمر کوگالیاں دیں، حضرت زیدرضی اللہ عنہ نے انکار کر دیا جس کی بنا پروہ حضرت کوچھوڑ کر چلے گئے تب سے ان کوروافض کہا جانے لگا اور حضرت زیدرضی اللہ عنہ کا ساتھ دینے والوں کو زید ہے کہا جانے لگا زید بیفرقہ پہلے درست عقائد پر تھا کیکن بعد میں شیعوں میں گھل مل گیا۔

لیکن بعد میں شیعوں میں گھل مل گیا۔
سبق:

ہمیشہ ق بولنا چاہیے چاہے لوگ ہمیں چھوڑ کر چلے جائے جیسے حضرت زید نے قل گوئی سے کام لیا۔ (۴) خوارج کا تعارف:

بیرخارجة کی جمع ہے لیعنی نکلنے والی جماعت ، پیر جماعت اہلِ حق سے اس وفت الگ ہوئی جب حضرت علی رضی الله عنه اور حضرت معاویه رضی الله عنه کے درمیان ہونے والی جنگ ختم کرنے کے لیے بیمشورہ ہوا کہ دونوں جماعتوں کی طرف سے کچھ بندے بیٹھ کر فیصلہ کرے۔حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے حضرت ابوموسیٰ اشعری رضی الله عنه کا نام اور حضرت معاویه رضی الله عنه کی طرف سے حضرت عمروبن عاص رضی الله عنه کا نام طے پایااس وفت ایک جماعت بیر کہہ کراہلِ حق سے الگ ہوگئ کہ ہم توصرف قرآن کو مگم مانتے ہے بندوں کو ہیں۔حضرت علی رضی الله عنه نے حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه کو بھیج کرسمجھانے کی کوشش کا لیکن نہیں سمجھے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ان سے جنگ کر کے صفا یا کردیا۔

### تمراهی کی بنیاد:

(١) قرآن وسنت مجيف ك ليا من وين يربعه و الرابي في المسالم كى سوچ كو خلط معجما (٢) قرآن وسنت كَ أيك الله الله اور دور ك أو تيمور ديا مجيس خوارج كوان المحكم الالله بيآيت أظرآ في أيان فابعثه المحدامين اهله وحكما من اهلها به آیت ظرنین آنی جس سے فیر قرآن کوفیمل بنانا ۴ زیت دوتا ہے اور جيسے الل قرآن كو ونزلنا عليك الكثب تبيانا لكل شيئ ظرآنى ألى أيكن وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس به آيت ظرنين آئي جس تحديث في جيت ١٤ بت موتى ہے، یا درہے! اہلِ باطل قرآن وسنت کے ایک حصہ سے استدال کرتے ہیں جب کہ اہلِ حق یورے قرآن وسنت کو پڑھ کرا شدلال کرتے ہیں۔

ملحوظه:

لوگ سجھتے ہیں کہ خوارج ختم ہو سکتے رپہ ناط ہے آئے بھی جواوگ بڑے بڑے ائمہ کی سوچ پر بھروسہ ہیں کرتے وہ خوارج ہیں۔

#### (۵)معتزله كاتعارف:

اس فرقے كابانى واصل بن عطاب بيدسن بصرى رحمة الله عابيه كاشا كردتها ،حفرت سبق پڑھارے تھے اس دوران کسی نے سوال کیا کہ گناہ کبیرہ کے مرتکب کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ حضرت سوج بی رہے تھے کہ بیواصل بن عطا بول پڑا کہ مرتکب کبیرہ نہ مومن ہےنہ کافر حضرت بھری رحمة الله عليه نے فرمایااعتزل عنابیہم اہلِ سنت سے الگ ہوگیا پھرمعتزلہ کے بھی بہت سے فرقے موئے (۱) مرجیہ (۲) قدریہ (۳) جربه (۴) جمیه (۵) کرامیه وغیره۔

ائتان شروعم سائله

گمرابی کی بنیاد:

(۱) شریعت کے مقابلے بیس عقل کا استعمال کرنا (۲) چودہ سوسال کے جہور کی رائے کا شریعت کے مقابلے بیس عقل کا استعمال کرنا ۔ جبسے مودود یت ۔ جمہور کی رائے کا ٹ کرا پنی رائے قائم کرنا ۔ جبسے مودود یت ۔ (۲) ملا حدہ کا تعارف:

قرآن کے منکرین یا قرآن میں نخریف کرنے والے کو طور کہا جاتا ہے۔ جیسے شیعوں میں ایک فرقہ ہے اسماعیلہ ان کو باطنیہ ہمی کہا جاتا ہے وہ کہتے ہیں کہ قرآن کے ایک باطنی معنی ہے جسے صرف ان کا پیر جانتا ہے۔ مثلاً اقیسوا الصلوۃ وہ کہتے ہیں کہ صلاۃ سے نماز پڑھنا مراد نہیں بلکہ مائل ہونا مراد ہے۔

جیسے پرویزی ایک فرقہ ہے پرویز کی طرف منسوب ہے اس نے ایک تفیر لکھی ہے جہاں جہاں علماء کالفظ آیا ہے سائنس داں مراد لیے ہے۔ جنت سے سکون کا حساس اور جہنم سے سزا کا احساس مرادلیا ہے۔

جیسے سرسید نے یا جبال او ہی معہ سے پہاڑوں کا پڑھنانہیں بلکہ آوازِ باز گشت مرادلی ہے۔

جیسے مولانا سعد کا ندھلوی نے لیتفقہوا فی الدین سے فقہاء نہیں بلکہ لیفی افرادمرادلیا ہے۔مزید نفصیل الحاد کی بحث میں آئیں گی۔(ان شاءاللہ) (۷)اہلِ حق کی تین جماعتیں \*اشاعرہ\* ماتریدیہ \*سلفیہ

(۱)اشاعره کا تعارف:

اس جماعت کے بانی شیخ ابوالحسن اشعری رحمتہ اللہ علیہ ہے۔ ۲۲ ھیں بھرا میں پیدا ہوئے۔ بچین میں والد کا انتقال ہو گیا والدہ نے مشہور معتزلی ابولی جبائے۔ نکاح کرلیا، حضرت ای معتزلی کی آغوش میں پروان چڑھے لوگ بیہ بچھ رہے ہتھے کہ حضرت باپ سے بھی رہے تھے کہ حضرت باپ سے بھی بڑے معتزلی بنیں گے لیکن اللہ تعالی کو پچھاور منظور تھا۔ اعتزال سے تو بہ کا سبب:

ایک مرتبہ حضرت نے اپنے والد ابوعلی جبائی سے سوال کیا کہ'' آپ کا کیا خیال ہے ان تین بھائیوں کے بارے میں جن میں سے ایک فرماں بردار مرا، دوسرا خیال ہے ان قبن مرا اور تیسرا بچین میں؟''ابوعلی نے جواب دیا'' پہلاجنتی دوسرا جبنی اور تیسرا نہیتی اور نہ جبنی' ۔ شخ نے سوال کیا کہ''اگرچھوٹا اللہ سے یہ کہ دے کہ آپ نے مجھے بڑا کیوں نہیں ہونے دیا کہ میں جنت میں جاتا تو اللہ کیا کہے گا؟''ابوعلی نے کہا''کہ اللہ کہا کہ مجھے معلوم تھا کہ تو بڑا ہوکر نا فرمانی کرے گا اس لیے تیری خیراس میں تھی کہ تو بچین میں مرتا۔''شخ نے کہا کہ''اگرجہنی ہے کہ دے کہ اللہ تو نے مجھے بچپن میں کہ تو بچین میں مرتا۔''شخ نے کہا کہ''اگرجہنی ہے کہ دے کہ اللہ تو نے مجھے بچپن میں کہوں نہیں مارا کہ میں جہنم میں نہ جاتا اس پر اللہ کیا کہے گا؟''ابوعلی ہکا ابکارہ گیا اس کو قور وغ دینے کے لیے جان لڑا دی شیخ فقہ میں شافعی شھاس لیے عقائد میں اکثر شوافع اشعری ہوتے ہیں۔

ہارے کیے بق:

کسی کے بارے میں جنتی یا جہنمی ہونے کا فیصلہ ہیں کرنا چاہیے جب تک اللہ اوراس کارسول خبر نہ دے دیں۔

(۲) ماتريدىيكاتعارف:

ال جماعت کے بانی شیخ ابومنصور ماتریدی ہیں یہ ماوراء النصر کے ایک شہر ماترید کی ہیں یہ ماوراء النصر کے ایک شہر ماترید کی سیارہ میں پیدا ہوئے ،آپ نے کتاب التوحید ، کتاب المقالات ، کتاب

اوهام المعتزله لکھ کرایسے مسائل جومعتزله کی ضد میں علم کلام کا جزبن گئے تھے خارج کردیا۔فقہ میں حنفی تھے اس لیے اکثر احناف عقائد میں ماتریدی ہوتے ہیں۔ (۳) سلفیہ:

اس جماعت کے بانی حضرت امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ ہیں اس کے گئے۔ اکثر حنابلہ فقہ کی طرح عقائد میں بھی آپ کی اتباع کرتے ہیں۔حرمین میں جولوگ ہیں وہ فقہ میں حنبلی اورعقائد میں سلفی ہیں۔

مبداً اورمعاد کی معرفت کے لیے دین ساوی سے وابستہ ہو کرغور وفکر کا طریقتہ اختیار کریں۔

(٩)مشائين (سائنس دان) كانعارف:

مبداً اور معاد کی معرفت کے لیے دین ساوی سے وابستہ نہ ہو کرغوروفکر کاطریقہ اختیار کریں۔

(۱۰) صوفیه کا تعارف:

مبداً اورمعاد کی معرفت کے لیے دین ساوی سے وابستہ ہو کرریاضت اور مجاہد سے کا طریقہ اختیار کریں۔ مجاہد سے کا طریقہ اختیار کریں۔

(۱۱) اشراقىين كا تعارف:

مبدأ اورمعاد کی معرفت کے لیے دین ساوی سے وابستہ نہ ہو کرریاضت اور

مجاہدے کا طریقہ اختیار کریں بعنی سادھوسنت \_

(۱۲) سوفسطائيه كا تعارف:

ہروہ شخص جو بات بات میں غلطی کر ہے۔

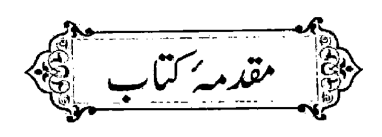
(۱۳)سمنيه كالتعارف:

بدھ مذہب کو یا ہدھ مذہب کے بیرکو یا بدھ مذہب کے بت کوسمنی کہا جاتا ہے۔

(۱۴) براہمہ کا تعارف:

براہمن سردار کی طرف منسوب قوم کو پابت کے نام کی وجہ سے ان کو براہمہ کہا

جاتا ہے۔



سوال: کیاچیزوں کی حقیقت ہے؟

جواب: جی ہاں!البتہ سوفسطائی اس کا انکار کرتے ہیں۔

سوال: چیزول کی حقیقت کتنی چیزول سے حاصل ہوگی؟

جواب: تین چیزوں سے(۱)حواس سے(۲) خبر سے پس خبریا تو متواتر ہوگی یعنی استے لوگوں کی زبان پروہ بات ہو کہ جھوٹ پرمتفق ہونامتصور نہ ہو یہ خبریقین کا فائدہ دے گی اوراس کے لیے دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ یا خبر رسول ہوگی یہ یقین کا فائدہ دے گی اوراس کے لیے دلیل کی ضرورت ہوگی۔(۳)عقل سے۔

سمنیہ اور ملاحدہ: کا کہناہے کے عقل سے چیزوں کی حقیقت حاصل نہیں ہو سکتی۔ لیل: بڑے بڑے عقلندوں کی رائے میں اختلاف ہوتا ہے بیں اگر عقل سے

حقيقت حاصل ہوتی توا ختلاف نہ ہوتا۔

جواب: بیاختلاف نظر کے نساد کی وجہ سے ہےنہ کے عقل کے نساد کی وجہ ہے۔

# فن اصطلاحات والمحات

- (۱) عالم: الله تعالى كے علاوہ تمام موجودات كو عالم كہتے ہيں اس ليے كہ عالم اسم آلہ ہے جس كامطلب ہے وہ آلہ جس سے الله تعالى كو بہجانا جاسكے۔
  - (۲) قدیم: وہ ذات جو ہمیشہ سے ہوجس کے وجود کی ابتدانہ ہو۔
  - (۳) عادث: وه ذات جو ہمیشہ سے نہ ہوجس کے وجود کی ابتدا ہو۔
  - (س) قدیم بالذات: جوذات کے اعتبار سے قدیم ہولیعن جس کا وجود ذاتی ہو۔
    - (۵) قدیم بالزمان: جوز مانے کے اعتبار سے قدیم ہوئینی ہمیشہ سے ہو۔
- (۲) حادث بالذات: جوذات کے اعتبار سے حادث ہولیعنی جس کا وجودغیر سے حاصل ہو۔
- (۷) حادث بالزمان: جوز مانے کے اعتبار سے حادث ہو یعنی ہمیشہ سے نہ ہو بعد میں وجود میں آیا ہو۔
  - (۸) واجب الوجود: وه ہے جس کا وجود ضروری ہوجیسے اللہ تعالیٰ۔
  - (۹) ممکن الوجود: وه ہے جس کا وجود نہ ضروری ہونہ تنع ہو جیسے مخلوقات۔
    - (۱۰) ممتنع الوجود: وہ ہے جس کا وجود محال ہوجیسے باری تعالی کا شریک۔
- (۱۱) مین: وہ ہے جس کا تحیر مستقل ہو یعنی اپنے قیام میں کسی کا مختاج نہ ہو پھر عین
  - ياتومركب موكاجيس جسم ياغيرمركب موكاجيسے جو مرفرد-
  - (۱۲) عرض: وہ ہے جوایئے قیام میں کسی کا محتاج ہوجیسے رنگ وغیرہ۔

ما روا مقائد

(۱۳) تحیز: کسی چیز کامکان میں ہونا کہاں کی طرف اشارہ کر شلے۔

(۱۴) جزءلا یتجزی: وہ جو ہر فرد ہے جوانتہائی جھوٹا ہونے کی وجہ سے قابلِ تقسیم نہ ہوجیسے ایٹم\_

(۱۵) صفتِ ذاتی: وہ صفت ہے جس کے بغیراس ذات کا وجود نہ ہو جیسے انسان کے لیے حیوان اور ناطق ۔

(۱۶) صفتِ فعلی یاعرضی: وہ صفت ہے جس کے بغیراس ذات کا وجود ہوالبتہاں ا صفت سے ذات میں حسن پیدا ہوجیسے انسان کے لیے حافظ، عالم، قاری، مفتی ہونا۔

(۱۷) واحدِ شخصی: وہ واحد ہے جو کسی کلی کا جز ہوجیسے زیدانسان کا جز ہے۔

(۱۸) واحدِنوعی:وه کلی ہے جس کے تحت بہت سارے افراد ہواور سب کی حقیقت ایک ہوجیسے انسان۔

(۱۹) واحدِ جنسی: دہ کلی ہے جس کے تحت بہت سارے افراد ہواور ہرایک کی حقیقت مختلف ہوجیسے حیوان۔

(۲۰) فصلِ مقومہ: وہ ہے جو کسی چیز کو ہم جنسوں سے الگ کرکے وجود میں لےآئے جیسے ناطق انسان کو حیوان کے تمام افراد سے الگ کرکے وجود میں الا ما۔

(۲۱) فاعلِ موجب: وہ چیزجس سے کوئی فعل خود بہخود بلاا ختیارصا در ہو، جیےآگ سے جلانے کافعل اسے علت موجہ بھی کہتے ہیں۔

۲۲) لزوم عادی: وه چیزیں جوا کثر ساتھ میں پائی جائے بھی الگ ہوجائے جیے

آگ اور جلانا حضرت ابراهیم علیه السلام کوآگ نے نہیں جلایا۔ (۲۳) لزوم قطعی: وہ چیزیں جو ہمیشہ ساتھ میں پائی جائے بھی جدانہ ہو جیسے دواور جفت۔

(۲۴) حجتِ اقناعی: وہ دلیل ہے جس سے عام طور پرلوگوں کو اطمینان حاصل ہو اسے جب نظائی جو اللہ کہا جاتا ہیں کیوں کہ داعظین اس طرز کو اپناتے ہے یاد رہے اس سے کامل یقین حاصل نہیں ہوتا۔

(۲۵) سلبِ عموم: ایک مجموعے کی نفی ہونہ کہ ہر ہر فرد کی جیسے لاتدر کہ الابصار کافروں کی آنکھیں مرادہے۔

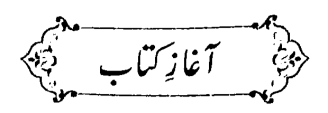
(۲۷) عموم سلب: ہر ہر فردکی نفی ہو۔

(۲۷) ضروری:وہ چیز ہے جو بغیر غور وفکر کے حاصل ہو۔

(۲۸) اکتمانی: وہ چیز ہے جوغور وفکر کے بعد حاصل ہو۔

(۲۹) بعد: (۱)وہ لمبائی، چوڑائی اور گہرائی جوجسم کے ساتھ قائم ہو(۲)وہ مکان جس میں کوئی چیز بھری جائے۔

(۳۰) ہیولی:وہ مادہ جومختلف صورت اختیار کر سکے۔



## بحث ذات بإرى تعالى

وعویٰ (۱): اللہ تعالیٰ نے ہی عالم کو وجود بخشا ہے اور پینظام چلار ہا ہے بیعنی اللہ تعالیٰ خالق ہے مخلوق نہیں ہے۔

دلیل (۱):اگراللہ تعالیٰ کوممکن الوجود یعنی مخلوق میں سے مانیں گےتو وہ بھی عالم میں سے ہوگا ہیں وہ کیسے عالم کو پیدا کرنے والا ہوگا۔

(۲) اگراللہ تعالیٰ کوعالم میں ہے مانیں گے تواللہ خودا بنی ذات کے لیے علامت بن جائے گاوہ اس لیے کہ عالم ہیں ہے مانیں کوجواللہ کی ذات کے لیے علامت ہولیں اللہ علامت اللہ علامت ہوجائے گا۔ علامت ہوجائے گا۔

(۳) اگر اللہ تعالیٰ ہی خالق نہ ہوگا توسلسلہ لازم آئے گا وہ اس طرح کے تمام مخلوقات کا خالق نہیں کا خالق یا تو خود مخلوقات کا مجموعہ ہوا وربی غلط ہے کیوں کہ کوئی اپنی ذات کا خالق نہیں ہوتا اب یا تو مخلوقات کے بعض کو بعض کا خالق مانے تو خرابی بیدلازم آئے گی کہ وہ کی اور خالق کا محتاج ہوگا اس طرح اور خالق کا محتاج ہوگا اس طرح سلسلہ جاری رہے گا بس اس کو ختم کرنے کے لئے اللہ ہی کو خالق مان لیس جیے آئ کے اینکر کہتے ہے کہ اللہ کا خالق کرشنا بھگوان ہے ہم ان سے کہے گے کرشنا کا خالق کون ہے ؟ اس طرح سلسلہ جاری رہے گا اس لئے ہم اللہ ہی پر روک لیتے ہیں۔

د ہربیر کا دعویٰ: عالم کا کوئی خالق اور مدبر نہیں ہے بیالم اور اس کا نظام خود بہ خود چل رہاہے۔

رد: پھر تو آپ کے گمان کے مطابق مجرم کوسز انہیں دینی چاہیے اس لئے کہ وہ جرم کرنے کے بعد کہے گا کہ خود بہ خود ہو گیا اس طرح تو پوراعالم جرم سے بھر جائے گا۔ دعویٰ (۲)عالم کو پیدا کرنے والا اور چلانے والا ایک ہے۔

و حوی (۴) عام کو پیدا کرنے والا اور چلائے والا ایک ہے۔

ولیل: اگرایک نہ ہوگا تو نکراؤلازم آئے گائی کو برھانِ تمانع کہا جا تا ہے وہ اس طرح کے دور ادن پس اس وقت دوشکلیں ہوگی یا تو دونوں چیزیں بیک وقت حاصل ہواور یہ بیس ہوسکتا کیوں کہ ضدین کا اجتماع محال دونوں چیزیں بیک وقت حاصل ہواور یہ بیس ہوسکتا کیوں کہ ضدین کا اجتماع محال ہوا ویر سے یا تو ایک کی بات مانیں پس دوسرے کا عاجز آنالازم آئے گا اور عاجز النہیں ہو سکتا ۔ ای کو اللہ تعالیٰ اپنے کلام پاک میں سمجھا رہا ہے لو کان فیھما الله آلا الله الا الله اللہ اللہ کے سوا چند معبود ہوتے تو کا ننات کا نظام درهم برهم ہوجا تالیکن چوں کہ کا ننات کا نظام شمیک شمیک چل رہا ہے پس اِلہ بھی ایک ہے۔

مشرکین کا دعویٰ: عالم کا خالق تو ایک ہے کئی نظام چلانے والے متعدد ہیں ۔ ولیل: ایک چھوٹا سا ملک چلانے کے لئے متعدد لوگوں کا ہونا ضروری ہے تو کا ننات کا نظام چلانے کے لئے بہ طریق اولی ضروری ہے۔

رد: قادر مطلق الله کوعاجز بندوں پر قیاس کرنا ہی بڑی جہالت ہے۔

یادرہے! جوکوئی بھی اللہ کو بندوں پر یا بندوں کو اللہ پر قیاس کریتو وہ بہت بڑا گمراہ ہے۔ وعویٰ (۳) عالم کو پیدا کرنے والا (اللہ تعالیٰ) قدیم (ہمیشہ سے) ہے۔ رئیل:اگراللہ تعالیٰ قدیم نہ ہوگا تو حادث ہوگا اور حادث پہلے سے معدوم ہوتا ہے، اپنے وچود میں غیر کا محتاج ہوتا ہے، کیل اللہ بھی اپنے وجود میں غیر کا محتاج ہوگا کیل اللہ تعالیٰ لامحالہ قدیم ہے۔

سوال: واجب الوجود اورقد يم دونوں ايک ہے يا الگ الگ؟
جواب: مفہوم كے اعتبار سے تو الگ ہے البتہ صادق آنے كے اعتبار سے اختلاف ہے۔
متقد مين: كا كہنا ہے كہ قديم كالفظ عام ہے الله كى ذات اور صفات دونوں پر بولا جاتا
ہے جب كہ واجب كالفظ صرف الله كى ذات پر بولا جاتا ہے۔

متاخرین: کا کہناہے کہ جس طرح قدیم عام ہے اسی طرح واجب بھی یعنی واجب کا لفظ اللہ کی ذات اور صفات دونوں پر بولا جاتا ہے۔

بحث صفات سلبيه

يعنى اللَّد تعالى كا تعارف منفى انداز ميس

دعوی (۱) الله تعالی عرض نہیں ہے۔

ولیل: عرض بذاتِ خود قائم نہیں ہوتا بلکہ اپنے قیام میں کسی کل کا محتاج ہوتا ہے ہیں اگر اللہ کوعرض مانیں گے تو اللہ اپنے قیام میں کسی کل کا محتاج ہوگا اور بیاللہ کی شان کے خلاف ہے ہیں اللہ عرض نہیں ہے۔

وعویٰ (۲)اللہ تعالیٰ جسم نہیں ہے۔

دلیل جسم مرکب اور متحیز ہوتا ہے ایس اللہ بھی مرکب اور متحیز ہوگا اور بیرحدوث کی

علامت ہے۔

دعویٰ (۳) الله تعالی جو ہرہیں ہے۔

ولیک: جوہریہ جسم کا جز ہوتا ہے اور متیز ہوتا ہے جب کہ اللہ ان چیز دں سے پاگل ہے۔ سوال: فلاسفہ کے نزدیک جوہراس موجود کو کہتے ہیں جو کسی محل میں نہ ہوخوا استھیز ہویا نہ ہولیس ان کی تعریف کے مطابق اللہ جوہر ہوسکتا ہے؟

جواب: فلاسفہ جو ہر کوممکن کے اقسام میں سے مانتے ہیں پس اگر فلاسفہ کی اصطلاق لیس تو اللہ بھی ممکن میں سے ہوجائے گا۔

سوال: پچھلوگوں نے جسم کی تعریف کی ہے وہ جو بہ ذات خود قائم ہواور جوہر گی تعریف کے ہے استار سے اللہ کو تعریف کے ہے ایسا موجود جو کسی کل میں نہ ہو، پس ان کی تعریف کے اعتبار سے اللہ کو جسم اور جوہر کہنا جاہیے؟

جواب بنہیں کہہ سکتے ہیں کیوں کہ تین خرابیاں لازم آرہی ہیں (۱) قر آن وحدیث میں کہیں بہہ سکتے ہیں کیوں کہ تین خرابیاں لازم آرہی ہیں (۱) قر آن وحدیث میں کہیں بھی جسم اور جو ہر بولیں میں کہیں بھی جسم اور جو ہر بولیں گئتو ذہن مرکب اور متحیز کی طرف جائے گا (۳) فرقۂ مجسمہ اور نصاری کی تائید ہوگ جواللہ کے لیے جسم مانتے ہیں۔

# الله کے لیے کن ناموں کا استعمال درست ہے؟

(۱) جونام قرآن وحدیث میں ہو۔

(۲) جونام اجماع سے ثابت ہو۔

(۳) جوقر آن وحدیث اور اجماع سے ثابت شدہ نام کے ہم معنی ہولیکن اس کے لیے دوشرطیں ہیں (۱) کسی قوم کا شعار نہ ہو جیسے اوم صد کے معنی میں ہے مگر ہندؤوں کا

شعار ہے(۲) الله کی شان کے خلاف نہ ہوجیسے خالق الخزیر ہیں کہہ سکتے اس کے بر خلاف خدا کہہ سکتے ہیں کیوں کہ بیرواجب الوجود کے ہم معنی ہے یعنی خود آنے والا۔ دعویٰ (۴) الله تعالیٰ نه مصور ہے نه محدود ، نه معدود ہے نه تجزی لیعنی جز والا ، نه مرکب ہےنہ متناہی ،نہ ماہیت اور کیفیت سے متصف ہے۔ دلیل: بہتمام چیزیں جسم کےخواص میں سے ہے اور اللہ جسم سے پاک ہے۔ وعویٰ (۵)اللہ تعالیٰ سی مکان میں ہیں ہے۔ وليل جمكن كہتے ہيں كسى ممتد چيز كا خالى جگه كو بھر دينا پس اگر الله تعالی متمكن ہوگا تو مند (لمبا، چوڑ ااور گہرا) ہوگا اور جو بھی مند ہوگا وہ ٹکڑا ہونے کو قبول کرکے گاجب کہ الله اس سے پاک ہے۔ دعویٰ (۲) الله تعالی متحیر نہیں ہے۔ دلیل:اگراللہ تعالی کو تحیز مانے گے تو یا تو وہ ہمیشہ ہے متحیز ہوگا کیس اس جیز ( جگہ) کا قدیم ہونالازم آئے گا۔ نیز اللہ یا تو اس جگہ کے برابر ہوگا یا جھوٹا ہوگا کیس اللہ متنای ہوجائے گااوراگر بڑا ہوگا تو کا شالازم آئے گا۔ دعويٰ (۷) الله تعالی کسی جہت میں نہیں ہے یعنی ، نیچے ، او پر ، آگے ، پیچھے۔ ولیل بشکلمین کے نزد یک جہت جگہ ہی کا نام ہے جب اللہ جگہ یعنی مکان ہے پاک ے توجہت ہے بھی یاک ہوگا۔ ا دعویٰ (۸)اللہ تعالیٰ زمانی نہیں ہے۔ | دلیل: زمانہ شغیر ہوتا ہے جب کہ اللہ تغیر سے یاک ہے۔

ابلِ حديث كا دعوى:

الله تعالی باعتبار ذات کے آسان میں ہے۔

ولیل: (۱) قرآن مجید میں ہے أأمنته من فی السماء یعنی کیاتم بے خوف ہو گئے اس ذات سے جوآسان میں ہے (۲) حدیث پاک میں ہے کہ آل حضرت من شائلی ہے ہے ایک باندی سے یو چھاأین الله ؟ باندی نے کہافی السماء۔

جواب: اگر اللہ آسان میں ہے تو بتاؤ اللہ بڑایا آسان؟ اگر اللہ بڑا تو آسان میں رہنے کے لیے اسے چھوٹا ہونا پڑے گا اور اگر آسان بڑا اور اللہ چھوٹا تو اللہ متناہی ہو جائے گاس سے بری ہات کیا ہوگ۔

یا در کھو! قرآن وحدیث میں فی السماء کالفظاں لیے استعال کیا گیا کہ جب بھی کسی بڑی چیز کاانسان تصور کرتا ہے تواس کا ذہن بلندی کی طرف اٹھتا ہے۔ اہل سنت والجماعت کی ایک جماعت کا دعوی:

اللہ تعالی باعتبار ذات کے کہاں ہیں اس میں ہم توقف کرتے ہیں البتہ اللہ تعالی باعتبار صفات کے ہر جگہ ہیں یعنی اللہ تعالی ہر چیز کو جانتا ہے، دیکھتا ہے، سنتا ہے، وغیرہ

### بحثِ صفات منشابهات

مجسمہ کا دعویٰ: اللہ تعالی کے لیے ہماری طرح جسم ہا وراللہ کے لیے جہت ہے۔ لیا نقلی: قرآن مجید میں ہے یداللہ فوق اید یہ مرویبقیٰ وجه ربک وغیرہ پس اللہ کے لیے جسم ہا ور جومجسم ہوگا وہ جہت میں ہوگا۔ ولیل عقلی: جننے بھی موجودات ہے وہ یا تومتصل ہو گے یامنفصل اور منفصل جہت میں ہوتا ہے اللہ اور منفصل جہت میں ہوا متحیر ہوتا ہے اللہ اور عالم دونوں منفصل ہیں جب منفصل ہیں تو اللہ کسی جہت میں ہوا متحیر ہوا جسم ہوا۔

جواب دلیل نقلی کا:

قرآن دحدیث میں اللہ کے لیے بداور وجہ جیسے الفاظ استعال کے گئے

اللہ ال سے ہماری طرح ہاتھ اور چہرا مرادہ ہیں لیس کمثلہ شیئ کی وجہ سے لیخی اللہ

کے لیے ید ہے لیکن ہماری طرح نہیں ہے باطل ہمیشہ قرآن کے ایک حصے کولیت ہے

دوسرے حصے کوچھوڑ دیتا ہے۔

ا وليل عقل كاجواب:

غائب (الله تعالى) كوشاہد (عالم) پر قیاس كرنابر ی جہالت ہے۔ اہلِ سنت والجماعت كا دعوىٰ:

صفات متشابہات یعنی وہ صفات جو بندوں کے مشابہ ہیں اہلِ سنت کے متفاظ مین تفویض سے کام لیتے ہیں یعنی ان صفات کا ترجمہ کر کے مراداللہ کے حوالے کرتے ہیں جب کہ متاولین ان صفات کی تاویل کرتے ہیں جب کہ متاولین ان صفات کی تاویل کرتے ہے تا کہ فلسفی ذہن رکھے والے مطمئن ہوجائے جیسے یدکی تاویل نصرت سے اور استوی علی العرش کی تاویل نظرت سے اور استوی علی العرش کی تاویل نظام سنجالئے سے کرتے ہیں۔

وعویٰ (۹) اللہ تعالیٰ کے مشابہ کوئی چیز ہیں ہے نہ ذات میں نہ صفات میں۔
دلیل: باری تعالیٰ فرما تا ہے لیس کہ شلہ شیئ ذات میں تو مشابہ ہیں ہے بہ تو ظاہر ا ہے اور صفات میں اس لیے کہ اللہ کی صفات میں تین چیزیں ہیں(۱) ذاتی ہونا (۲) قدیم ہونا (۳) کلی ہونا۔ظاہر ہے کہ دنیا میں کسی کا وصف قدیم ، ذاتی اور کلی نہیں ہوسکتا۔

نوٹ: ایک وصف میں مکمل طور پر شرکت سے ہی مما ثلت اور مشابہت ہوگی اس لیے بریلوی حضرات اگر آل حضرت مالٹھ آئے ہے لیے علم غیب ذاتی ،کلی اور قدیم مانتے ہیں تو مشرک ہیں اورا گرعطائی اور ناقص یعنی تشریعات کاعلم مانتے ہیں تومشرک نہیں ہیں۔ بحث صفات ایجا ہیہ

صفات کی دوشمیں ہیں(ا)صفت ذاتی: وہ صفت جس کے بغیراس ذات کا وجود نہ ہو جیسے انسان کے لیے حیوان ناطق(۲)صفت عرضی:اشاعرہ کے نز دیک صفات ذاتیہ کل سات ہیں۔

(۱) حیات (۲) قدرت (۳) علم (۴) شمع (۵) بھر (۲) ارادہ (۷) کلام ماتر پدیہ کے نزدیک صفات ذاتیکل آٹھ ہیں وہ صفت تکوین کا اضافہ کرتے ہیں۔ خلاصہ: اشاعرہ کے نزدیک قدرت صفت مؤثرہ ہے یعنی اس کے ذریعہ چیزیں وجود میں آتی ہیں پھرصفت ارادہ کے ذریعہ ایک پہلوکو ترجیح دیتا ہے۔ جب کہ ماتر ید ہیے کے نزدیک صفت تکوین صفت مؤثرہ ہے یعنی اس سے چیزیں بالفعل وجود میں آتی ہیں صفت قدرت سے بالقوہ وجود میں آسکتی ہیں۔

صفات کے باب میں اصلاً تین جماعتیں ہیں کل تین جماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \* معنز لہ \* کرامیہ (1) اہل سنت والجماعت: اس کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفات ہیں ماخذ

اشتقاق کے ساتھ ہیں اور ازلی ہیں جیسے اللہ تعالی عالم ہے اس کیے کہ صفت علم اللہ د میل: اہلِ عرف اور لغت جانبے ہیں کہ جب بھی کسی کی طرف کسی چیز کی نسبت کی جائے تو وہ چیز اس میں موجود ہوتی ہے اور اس کی ذات سے زائد ہوتی ہے۔ (۲)معتزلہ: کانظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سے لیے صفات ہیں مگر ماخذ اشتقاق کے بغیر مثلا الله عالم ہے مگر صفت علم اس میں نہیں ہے بلکہ معلومات سے علق کی وجہ سے عالم ہوا۔ای طرح کلیم ہے مگر صفت کلام اس میں نہیں ہے بلکہ بندول میں کلام پیدا ا کرنے کی وجہ سے کلیم ہے۔ دليل: اگرالله تعالى ميں صفت مانيں كتومتعدد إله ہونالا زم آئے گا۔ جواب: صفات کے تعدد سے ذات متعدد نہیں ہوتی جیسے ایک شخص کے قاری، عالم، ا مفتی ، ہونے سے متعدد ہیں ہوتا۔ الزامي جواب: اگر تعلق اور پیدا کرنے کی وجہ سے اللہ عالم اور متکلم بن جاتا ہے تو سیاہ دیوار سے طیک لگانے والاکلو ہونا چاہیے کیول کہ سیاہی سے تعلق ہوا اس طرح د بوار میں سیاہ کلرنگانے والاکلوہونا چاہیے کیوں کہاس نے کلر بیدا کیا۔ سوال:مغنزله کی طرف ہے: آپ اہلِ سنت نصاری کو کا فرکہتے ہیں اس وجہ ہے کہ انہوں نے تین قدماء ثابت کئے ہیں آپ اہلِ سنت ان سے بڑے کا فرہونے جاہے كيول كرآب في ان كنت صفات ماني؟ جواب: نصاری نے تو تینوں کامستقل وجوود مانا ہے ان کا کہنا ہے کہ اللہ کی صفت کلام حضرت عیسیٰ علیہ السلام میں حلول کر گئ اورمستنقل وجود اختیار کر گئ جب کہ ہم نے

صفات کامستفل و جودنہیں ما نا۔

نوث : جارااورمعتزله کا اختلاف صفات طاری میں نہیں ہے مثنا ناونیہ و کیوں کہ بیتو زائل ہونے والی ہیں بلکہ اختلاف صفات غیرطاری میں ہے۔ کہ بیتو زائل ہونے والی ہیں بلکہ اختلاف صفات غیرطاری میں ہے۔ (۳) کرامیہ: کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفات ما خذا شتقاق کے ساتھ ہیں مگر جادث ہیں۔

ولیل: اللہ تعالیٰ مثلامسموع کے وجود میں آنے کے بعد سمتے بنا ہیں صفات حادث ہوئی۔ جواب: اللہ تعالیٰ پہلے سے سمیع تھاتعلق بعد میں وجود میں آیا پس تعلق حادث ہے نہ کہ صفات۔

# بحث صفت علم

علم کی تعریف علم ایسی صفت ذاتی ہے جس سے ایسی چیز منکشف ہوجس کو جانا جاسکے صفت علم کے اس چیز سے تعلق کے وقت۔

كل تمن جماعتيس بين \* ابلِ سنت والجماعت \* فلاسفه \* د هربيه

(1) ابلِ سنت و الجماعت كا دعوى: الله تعالى كاعلم محيط ہے يعنى الله تعالى كلى،

جزئی،ظاہراورباطن ہرایک کوجانتاہے۔

وليل: الله قداحاط بكل شيئ علما

(٢) فلاسفه كا دعوى: الله تعالى جزئيات كوبيس جانتا صرف كليات كوجانتا ہے۔

وليل: جزئيات متغير موتى ہے پس اگر الله جزئيات كوجانے گاتو الله كاعلم متغير موگا۔

جواب: يتغيرعكم مين بين بكه تعلقات مين بجيسية كينه كسامن لوك بدلت

رہیں تو پیتر میں آئینہ میں نہیں بلکہ تعلقات میں ہے۔
(س) و ہر بیر کا دعویٰ: اللہ تعالی اپنی ذات کو ہیں جانتا۔
ولیل جانے کے لیے عالم اور معلوم کا الگ ہونا ضروری ہے یہاں الگ نہیں ہے۔
جواب: تع یر کی ووشمیں ہیں (۱) اعتباری (۲) حقیقی یہاں تغایر اعتباری ہے اور وو

### بحث صفت قدرت

قدرت کی تعریف: قدرت الیی صفت ذاتی ہے جس سے اللہ تمام چیزیں وجود میں لئے مثلاً ون ، رات ۔ لئے مثلاً ون ، رات ۔

کل بیائی جماعتیں ہیں "ابلِ سنت والجماعت " فلاسفہ " نظام "بلخی "معتزله (۱) ابل سنت و الجماعت کا دعولی: الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے لیعنی اچھی، بری بھی، جزئی وغیرہ۔

وسل من الله على كل شيئ قدير

(۲) فلاسفه کا دعویٰ: الله تعالی صرف ایک یعنی عقل کے پیدا کرنے پر قادر ہے باتی تمام چیزی عقل سے وجود میں آتی ہے۔

وسل: ضابطہ ہے کہ ایک سے ایک ہی صادر ہوتا ہے اس لیے اللہ سے ایک عقل صادر ہوئی۔

جواب: بیضابطدای پاس رکھو۔ایک انسان سے کئی چیزیں صادر ہوسکتی ہیں تواللہ تعالیٰ سے کیوں نہیں۔ جواب سلیمی: چوں کہ اللہ تعالیٰ کے لیے ان گنت صفات ہیں اس لیے ہر صفت سے الک صادر ہور ہاہے۔

(۳) نظام کا دعویٰ: اللہ تعالیٰ بری چیز کے پیدا کرنے پر قادر نہیں ہے۔ ولیل: بری چیز پیدا کرنے سے اللہ تعالیٰ کا برا ہونالا زم آئے گا۔ جواب: کوئی بھی چیز پیدائش بری نہیں ہوتی بلکہ خارجی اسباب سے بری ہوتی ہے۔

(سم) بلخی کا دعویٰ: بندہ جس چیز پر قادر ہے اللہ اس کے مثل پر قادر نہیں۔

وليل: الله مثل برقادر ہوگا تو بندہ اور الله كے مل ميں كوئى فرق نہيں رہ جائے گا۔

جواب: زمین، آسان کافرق رہے گااللہ کافعل خلق ہے اور بندہ کافعل کسب ہے۔

(۵)معتزله کا دعویٰ: بنده جس پرقادر ہے اللہ اس پرقادر نہیں ہے۔

ولیل:اگرانٹدکواس پر قادر مانیں گے تو ایک چیز دوقدرتوں کے تخت ہوجائے گی آور

بیمال ہے۔

جواب: ایک چیز دوقدرتوں کے تحت ہو سکتی ہے اگر حیثیت بدل جائے ، پس اللہ قادر ہا اللہ قادر ہے اس پر خالق ہونے کی حیثیت سے اور بندہ کا سب کی حیثیت سے۔

### بحث صفت سمع وبصر

سمع کی تعریف: الیم صفتِ ذاتی ہے جس سے کسی چیز کوسنا جاسکے۔ بھر کی تعریف: الیم صفتِ ذاتی ہے جس سے کسی چیز کود یکھا جاسکے۔ (۱) اہلِ سنت والجماعت کا دعویٰ: اللہ تعالیٰ کا سننا اور دیکھنا مکمل طور پر ہوتا ہے نہ کہ خیالی اور وہمی۔ ب فلاسفه کا دعویٰ: اللہ تعالیٰ کے لیے صفت شمع اور بھر نہیں ہے۔ دلیل: اگر بیصفات مانیں گے تو حاسہ۔ ہوا کا کانوں کے سوراخ تک پہنچنا وغیرہ کا محتاج ہوگا۔

جواب: غیرمرئی (اللہ) کومرئی (مخلوقات) پر قیاس کرنا ہی تو گمرا ہی ہے۔ ملحوظہ: مسموعات اور مبصرات کے بعد میں وجود میں آنے سے صفت سمع وبصر حادث نہیں ہوتی کیوں کہ مسموعات ورمبصرات بی تعلقات ہیں اور تعلقات حادث ہیں۔

### بحث صفت اراده

ارادہ کی تعریف: وہ صفت ذاتی ہے جس کے ذریعہ دو برابر پہلومیں سے ایک کور جے دی جائے مثلاً اللہ تعالیٰ دن اور رات پر قادر ہے پھر رات لے آئے تو بیارادہ ہے۔
(۱) اہلِ سنت و الجماعت کا دعویٰ: صفت ارادہ اور مشیت دونوں مترادف ہیں، قدیم ہیں نیز ارادہ کا مطلب حکم کرنا اور پسند کرنا نہیں ہے بلکہ ایک پہلوکورائے کرنا ہے جیسے ایک بندہ اپنی صلاحیت لگا دیے تو اللہ تعالیٰ ایمان اور کفر میں سے اس کے اندر پیدا کرتا ہے۔

(۲) معتزله کا دعویٰ: اراده کا مطلب تھم کرنا اور پیند کرنا ہے اس لیے اللہ نے صرف ایمان کا ارادہ کیا ہے نہ کہ کفر کا۔

دلیل: کفریسندیده نہیں ہے ہیں اللہ اس کا ارادہ کیسے کرسکتا ہے؟

جواب: ارادہ کامطلب حکم نہیں ہے اگر حکم کرنا مانیں گے تو چوں کہ اللہ نے ہرمکاف کو ایمان کا حکم دیا ہے پس اس کا مطلب ہوگا کہ اللہ نے ہرایک کے ایمان کا ارادہ کیا ہے، اور بیفلط ہے کیوں کہ اللہ جس چیز کا ارادہ فرما تا ہے وہ ضرور ہوتا ہے حالاں گھ بہت سے لوگ کا فرہیں اس ہے تو اللہ کا عاجز ہونالا زم آئے گا۔

(س) کرامیدکا دعوی : الله تعالی کی صفت مشیت نوقد یم ہے لیکن ارادہ حادث ہے۔ جواب : مشیت اورارادہ دونوں ایک ہے جب مشیت قدیم ہے توارادہ جی قدیم ہے۔ (سم) فلا سفہ کا دعوی : الله تعالی کے لیے صفت ارادہ نہیں ہے یعنی الله فاعل بالا رادہ نہیں ہے بعنی الله فاعل بالا رادہ نہیں ہے بلکہ موجب بالذات ہے یعنی سارے کام ارادہ اور اختیار کے بغیر خود بہ خود ہور ہا ہے۔ مور ہے ہیں جیسے آگ ہے جلانے کا کام خود بہ خود ہور ہا ہے۔

جواب: اگر الله موجب بالذات ہوگا تو عالم بھی قدیم ہوجائے گا اس لیے کہ موجب بالذات ما اللہ موجب بالذات میں اللہ تعالیٰ علت ہوگا اور مخلوقات معلول اور علت معلول میں تخلف نہیں ہوتا ہیں عالم بھی قدیم ہوگا۔

### بحث صفت كلام

کلام کی تعریف: کلام الیی صفت ِ ذاتی ہے جوسکوت اور آفت کے منافی ہو۔ کلام کی دو تشمیں ہیں \* کلام نفشی \* کلام نفظی کلام نفسی وہ کلام جوجی میں ہو۔

کلامِ اَفْظی وہ کلام جو کلام نفسی پر دلالت کرے ، بولنے کے ذریعے یا لکھنے کے ذریعے یاا شارے کے ذریعے۔

کلام کے باب میں چار جماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \*معتزلہ \* کرامیہ \* حنابلہ۔

آسًان شرمي عقب اندُ

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفت کلام ہے، اس کے ساتھ ہے، ان کے ساتھ ہے، ازلی ہے، حروف اور اصوات سے پاک ہے۔

(۲) معتزله کانظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفتِ کلام ہے مگر بندہ کے ساتھ لگی ہوتی ہے، یعنی اللہ تعالیٰ متعلم ہے اس معنی کر کے کہ اس نے کلام کو بندوں میں پیدا کیا ہے۔ رد: اگر کلام پیدا کرنے سے اللہ متعلم ہو اتو دیوار پرسیاہ رنگ لگانے والا کلو ہونا چاہیے۔

(۳) کرامیہ کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفت کلام ہے، اس سے لگی ہوئی ہے، مگر حادث ہے۔

رد: تعلقات حادث ہے اور صفت ازلی ہے۔

(۳) حنابلہ کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے صفت کلام ہے، اس کے ساتھ قائم ہے ، ان کے ساتھ قائم ہے ، ان کی ہے ، مگر حروف اور اصوات سے متصف ہے۔

رد: حروف اوراصوات تو حادث ہے، اس لیے کہ جب تک پہلا حرف ختم نہیں ہوتا تب تک دوسرے حرف کا تکام نہیں کر سکتے، جوختم ہوجائے وہ تو حادث ہوجا تا ہے اور حوادث کا قیام اللہ کی ذات کے ساتھ نہیں ہوسکتا۔

اہلِ سنت کے مابین اختلاف: اللہ تعالیٰ کا کلام جوقدیم ہے حروف اور اصوات سے پاک ہے کیااس کو سنا جاسکتا ہے؟

(۱) اشاعرہ کا نظریہ ہے کہ خرق عادت کے طور پر لیعنی اللہ تعالی سنانا چاہے تو سا حاسکتا ہے۔

دلیل: حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے اسی کلام فسی کوسنا تھا اور اس کے ال

---

﴿ وَ ﴾ تریدید کا نظریہ ہے کہ اس کوئیس ستا جا سکتا، ہاں اس کلام نشی پر جو کلام ولالت کرتا ہے اس کوستا جا سکت ہے۔

• تریدید پراعتراض: اگرانندتی کی کے کلام نفسی کوئیس سنا جاسکتا، توموی علیه السلام کی میں میں ہے اور کی میں کام مناہے اور کی میں ہے کہ مطابق تو حضرت موی علیه السلام نے کلام لفظی سنا ہے اور کے ملاحقی تو ہم بھی سنتے ہیں، پس ہمیں بھی کلیم کہنا چا ہیے۔

جواب: چون کے موی علیہ السلام نے بیدکلام کتاب اور فرشتے کے واسطے کے بغیر سناتھا اس کیے میم موے اور جم فرشتے کے واسطے سے سنتے ہیں اس لیے کیم نہیں ہوئے۔

# كلام كے ازلی مانے پرمعتز له كی طرف سے دواعتراض

عتراض (۱) اگراندتعانی کے کلام کوازلی مانے ہیں تو الندتعالی ازل میں آمراور ناہی اللہ عتی بیوائیکن بغیر کا طب کے بوااور بیتو پاگل بن ہے کہ سامنے کوئی نہ ہواور بولتارہے۔ جواب (۱) ہم الندتعالی کوازل میں صرف مشکم مانے ہیں آمراور ناھی تو الند بعد میں بواہاں لیے کوئی اعتراض نہیں۔ بیواہاں لیے کوئی اعتراض نہیں۔

(۲) اوراگر مان نیا جائے کہ القدازل میں ہی آ مرتھا تب بھی کوئی اعتر اعن نہیں ہے۔اس نیے کہ ماموراس کے علم میں ہے، جیسے ایک بندے کے یہاں بچہ ہونے والا بواور وہ وہ نی حی ومان میں بلان بنائے کہ اس کو رہے کم دول گاوغیر و۔

اعترانس (۲) قرآن مجید میں ماضی کے صیغے سے خبر دی گئی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ چیز خبرویئے سے پہلے واقع ہو چکی ہے پس اگر کلام از لی ہوگا تو جموٹ لازم

المالك المركب المسايد

24

9821

جواب: یہ ماضی حال سنتیل سب بندوں کے اعتبار سے جیں اللہ تعالی زمانے سے پاک ہاں لیے کوئی اشکال نہیں۔
پاک ہاں لیے کوئی اشکال نہیں۔
نوٹ: اصل کلام ہے باقی سب یعنی امر، نبی ،خبر، سب تعلقات جیں اور تعلقات کے مختف ہونے سے وہ صفت متکثر نہیں ہوگی۔

## بحث خلقٍ قرآن

کل تین جماعتیں ہیں: اہلِ سنت والجماعت معتزلہ یہ غالی حنا بلہ (۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ یہ ہے کہ وہ قر آن جو کلا م نفسی ہے وہ قدیم ہے اور کلام لفظی حادث ہے۔

(۲)معتزله کانظریہ ہے کہ قرآن حادث ہے۔

نوٹ:معتزلہ کے دماغ میں بیہ ہے کے کلام کی ایک ہی تشم ہے اور وہ ہے <sub>کلام</sub> اِنظی اس لیے وہ قرآن کوحادث کہہ بیٹھے۔

(۳) غالی حنابلہ کانظریہ ہے کہ قرآن خواہ کلامِ نفسی ہو یالفظی ہوقد یم ہے۔
اہلِ سنت و الجماعت کی دلیل: قرآن مجید اور انبیاء کے اجماع سے یہ بات تو
ثابت ہوگئ کہ اللہ تعالیٰ متعلم ہے اور متعلم ہے تو یقینا کلام اللہ کے ساتھ لگا ہوگا اور وہ
کلامِ نفسی ہوگا وہ اللہ کی ذات کی طرح قدیم ہوگا کلام لفظی نہیں ہوسکتا اس لیے کہ وہ
حادث ہے اور حادث کا قیام اللہ کی ذات کے ساتھ متنع ہے۔
معتزلہ کی دلیل: آپ کے اکابرین نے قرآن کی تعریف کی ہے منزل منفول ا

مکتوب مقرؤ مسموع اور محفوط سے بیسب حدوث کی علامتوں میں سے ہیں پس اس سے بچھ میں آیا کہ قر آن حادث ہے۔

رد: ہمارے اکابرین نے بیہ جوتعریف کی ہے وہ کلام لفظی کی کی ہے نہ کہ کلام نفسی کہ اور کلام لفظی کو تو ہم بھی حادث مانتے ہیں اس لیے آپ کی بیردلیل حنابلہ کے خلاف تو ہن سکتی ہے نہ کہ ہمارے خلاف۔ ہن سکتی ہے نہ کہ ہمارے خلاف۔

سوال: آپ کے مشاک نے کلام لفظی کی تعریف کیوں کی اس سے توسمجھ میں آرہا ہے کہ قرآن صرف لفظ کا نام ہے؟

جواب: چوں کہ احکامِ شرعیہ کامدار لفظ پرتھا اس لیے کلام لفظی کی تعریف کی اور انہوں نے میصراحت بھی کی کہ قرآن لفظ اور معنی دونوں کا نام ہے لفظ کے معنی پر دلالت کے اعتبار ہے۔ اعتبار ہے۔

غالی حنابلہ پررد: آپ نے کہا کہ کلام لفظی بھی قدیم ہے یہ بات گلے سے نیج نہیں اتر تی اس لیے کہ کلام لفظی بندے کاعمل ہوتا ہے مثلاً پڑھنا ،لکھنااور یاد کرنا اور بندے کاعمل موتا ہے مثلاً پڑھنا ،لکھنااور یاد کرنا اور بندے کاعمل متفاوت ہوتا ہے ہیں وہ قدیم کیسے ہوا۔

# بحثِ صفت تكوين

تکوین کی تعریف: تکوین کہتے ہیں کسی معددم کوعدم سے وجود کی طرف لانا۔
وعویٰ ماتر بدید بصفتِ تکوین اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے از لی لیعنی ذاتی ہے۔
دلیل: (۱) اگر صفتِ تکوین کو حادث مانیں گے تو حواد ثات کا قیام اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔
کے ساتھ ہوگا اور یہ ممتنع ہے۔

(۲) الله تعالیٰ نے قرآن مجید میں اپنے آپ کومکون بعنی خالق لہا ہے اس سے معلوم مواکہ بیصفتِ ازلی ہے۔

اشاعره كااعتراض:الله تعالى ازل ميں خالق نہيں تھا۔

ماتر بیر بیرکا جواب: تو کیااللہ جھوٹ بول رہاہے۔

اعتراض: نہیں اللہ جھوٹ نہیں بول رہاہے، بلکہ خالق کے یہاں مجازی معلیٰ مراد ہے، یعنی مستقبل میں پیدا کرنے والا ہے یا پیدا کرنے پر قادر ہے۔

جواب: جب حقیقت پر عمل کرناممکن ہے تو مجاز کے طرف جانے کی کیا ضرورت ہے۔
(۳) اگر صفت تکوین حادث ہے تو پھر دوسری تکوین کی ضرورت پڑے گی اور دوسری
تکوین بھی حادث پس تیسری تکوین کی ضرورت پڑے گی اور سلسلہ لا زم آئے گا اور یہ
محال ہے اور اگر آپ یہ کیے کہ دوسرے تکوین کی کوئی ضرورت نہیں ہے تو حادث
محدث ہے مستغنی ہوجائے گا۔

(۳) اگرصفتِ تکوین حادث ہے اور بیاللّہ کی ذات میں ہے تو اللّہ تعالیٰ حوادث کامل ہوجائے گا اور اگر بیصفتِ تکوین اللّہ تعالیٰ کے ساتھ نہیں بلکہ بندے کے ساتھ لگی ہوجائے گا اور اگر بیصفت تکوین اللّہ تعالیٰ کے ساتھ جائی ہوجائے گا اس لیے لامحالہ ماننا پڑے گا کہ مفت تکوین اللّٰہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے ازلی ہے۔

نوٹ: صفتِ تکوین ازلی ہے عالم اور اس کے اجزاء کا بعد میں وجود میں آنااس سے صفتِ تکوین حادث نہیں ہوتی کیونکہ بیسب تعلقات ہیں اور تعلقات کے حدوث سے اصل صفت حادث نہیں ہوتی ۔

ملحوظہ: کچھلوگوں نے میں مجھا کہ جس طرح ضرب مصروب کے بغیر نہیں پایا جاسکی

کیوں کہ دونوں لازم ملزوم ہے اس طرح تکوین بغیر مکوّن کے نبیں پائی جائے کی اور مکوّن حادث ہے تو تکوین بھی حادث ہوگی۔

جواب: ماتن رحمۃ اللہ علیہ نے جواب دیا ہے کہ تکوین مکوّن کا غیر ہے دونوں اا زم ملز وم نہیں ہے۔ کیوں کہ جب دونوں غیر نہیں ہوں گے تومکوّن مکوّن ہوگا اور مکوّن مکوّن ہوگا اور بیمحال ہے۔

## بحثِ رؤيتِ بارى تعالىٰ

دوجماعتين بين: \* ابلِ سنت والجماعت \*معتزله

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ رؤیتِ باری تعالیٰ دنیا میں عقلاَ اور نقلاَ ممکن

ہے اور آخرت میں نقل بھی ثابت لیعنی آخرت میں اللّٰہ کی رؤیت ضرور ہوگی۔ م

دنیا پرممکن ہونے پرعقلی دلیل: کسی بھی چیز کو دیکھنے کی تین علتیں ہوسکتی ہیں

\_(1)وجود(٢)حدوث(٣)امكان،ظاهرى بات ہے كه حدوث اور امكان عدى

ہے اور عدمی علت نہیں بن سکتی پس یقیناً وجود وعلت ہوئی اور بیعلت اللہ تعالیٰ میں

موجود ہے یعنی اللہ موجود ہے ہیں اللہ کود یکھا جا سکتا ہے۔

ونیا میں ممکن ہونے پر نقلی دلیل: حضرت مولی علیہ السلام نے رب ارنی کے ذریعے دنیا میں رؤیت کا مطالبہ کیا تھا اور نبی محال چیز کا مطالبہ ہیں کرتا، پس اللہ کی

رؤیت ممکن ہوئی۔

آخرت میں رؤیت کے ثبوت پر دلائل:[۱] قرآن مجید میں ہے الی ربھا ناظرہ یعنی قیامت میں کچھ چبرے اپنے رب کود مکھ رہے ہوں گے۔[۲] حدیث پاک

ہمتواتر ہے انکم سترون ربکم کما ترون القمر لیلة البدر لینی تم اپنے ، بَ و دیکھو گے جس طرح چودھویں رات کے چاندکود کیھتے ہو۔[س] اجماع صحابہ (۲) معتزلہ کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رؤیت نہ دنیا میں نہ آخرت میں نہ عقلانہ نقلاً ممکن ہے۔

ولیل (۱) اللہ تعالی نے فرما یالا تدر کہ الابصار یعنی تمام آئے تھیں اللہ کوئیس و کھے تان جواب (۱) و نیا میں نہیں و کھے تان جواب (۱) و نیا میں نہیں و کھے تان آخرت میں نہ و کیھنے کی نفی کہاں ہے (۲) چلے مان لیتے ہیں آخرت مراد ہے تو یہ تمام آئے تھوں کا ترجمہ کہاں سے کیا یہاں کافرں کی آئے تھیں مراد ہیں مگر لا تدر کہ کا ترجمہ نہ در کھنے اور کی سے کیے کیا؟ اس کا اصل ترجمہ ہے آئے تھیں اللہ تعالی کو کما حقہ نہیں و کھے تان اور کی تا ہے۔

ترجمہ اللہ کی شان کے مناسب ہے کیوں کہ اس میں اللہ کی مرح ہورہ ہی ہے دلیل : (۲) کوئی بھی چیز اسی وقت و کیسی جاسکتی ہے جب وہ کسی مکان میں ہو جہ فیل میں ہو اور رائی اور مرئی کے درمیان ایک معتدل مسافت ہو اور دیکھنے والے کی شعا سیس مرئی سے متصل ہو اور بیسب چیز بی اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں مرئی سے متصل ہو اور بیسب چیز بی اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں مرئی سے متصل ہو اور بیسب چیز بی اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں مالے ہوں کہ اسکا ہو کہ میں مرئی سے متصل ہو اور بیسب چیز بی اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں مرئی سے متصل ہو اور بیسب چیز بی اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں محال ہے بس اللہ تعالی میں مالے۔

جواب: بیفائب (الله) کوحاضر پرقیاس کرنا ہے اس لیے بیقیاس فاسدہاں لیا کہ بیسب شرطیس شاہدیعن غیراللہ کود کیھنے کی ہے۔
کیا حضور صالی تالیہ ہے نے اپنے رب کومعراج میں دیکھا: کل تین جماعتیں ایا (۱) حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ اور ان کے متبعین کا مانا ہے کہ آیا صالی تالیہ ہے رب کومعراج میں دیکھا ہے (۱) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ اور ای حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ اور ای حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ ایس کے متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ اور ایس کے متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ ایس کے متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ اور ایس کے متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ ایس کی متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ ایس کی متبعد میں دیکھا ہے (۲) حضرت ماں عاکشہ رضی اللہ عنہ ایس کی متبعد کی متب

کی طرف بیہ بات منسوب ہے کہ حضور مالی ایکی نے اپنے رب کو معرائ بین المبین دیکھا (۳) آقا مالی ایکی نے اپنے رب کو معراح میں دیکھا ہے لیکن کما حقہ نہیں دیکھا ہے میں ایک کما حقہ نہیں دیکھا یہ تیبرا

نظریه بهتر ہے۔

# بحيث خلق افعال عباد

كل تين جماعتيں ہيں \* اہلِ سنت والجماعت \* قدريہ \* جبريہ

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ اچھے برے افعال کا خالق اللہ ہے بندہ کا میں سب ہے جیسے اللہ نے ایمان اور کفر دونوں کو پیدا کیا اور بندے کو اختیار دیا کہ ان میں سے جسے اللہ نے ایمان اور کفر دونوں کو پیدا کیا اور بندے کو اختیار دیا کہ ان میں سے جس کا بھی انتخاب کرنا جا ہے کرے۔

خالق ہونے کے دلائل(۱): باری تعالیٰ کا فرمان ہے خالق کل شیئ وہ ہر چیز کا خالق ہونے کے دلائل(۱): باری تعالیٰ کا فرمان ہے خالق کیا وہ جو خالق ہے اس خالق ہے نواہ خیر ہو یا شرہو(۲) افسن بخلق کسن لا بخلق کیا وہ جو خالق ہے اس کا طرح ہوسکتا ہے جو خالق نہ ہو؟ یہ آیت مقام مدح میں ہے اور اللہ کی تعریف اس وقت ہوسکتا ہے جب اللہ ہی کو خالق ما نا جائے۔ نیز صفت خلق کو عبادت کے استحقاق کی علت بنانا ہے یہ اس وقت ہوسکتا ہے جب اللہ ہی کو خالق ما نا جائے۔

(س) عقلی دلیل: اگر بنده اپنے افعال کا خالق ہے تواسے اپنے افعال کی تفصیل معلوم مہیں اس کو فیرہ لیکن اس کو تفصیل معلوم نہیں اس کو تفصیل معلوم نہیں اس کے مثلاً وہ کتنے قدم جلا کتنا تیز جلا دغیرہ دغیرہ لیکن اس کو تفصیل معلوم نہیں ہوتی اس لیے وہ خالق نہیں ہے۔

بندے کے کاسب ہونے کی ولیل: جزاء بما سکانوا یعملون اس آیت کریمہیں ممل کی نسبت بندے کی طرف کمل ہے۔ اگر بندہ کاسب نہ ہوتا تو بندے کی طرف کمل کی نسبت نہ ہوتی ۔ کی نسبت نہ ہوتی ۔

(۲) قدریکانظریہ ہے ایکھا فعال کا خالق اللہ ہے کیکن برے افعال کا خالق آگئی ہے۔ دلائل: (۱) اگر برے افعال کا خالق اللہ کو مانیس کے مثلا زنا کا خالق اللہ کو مانیں تو اللہ زاتی ہوجائے گا۔

رد: زنا کو پیدا کرنے سے پیدا کرنے والا زانی نہیں ہوتا جیسے سیاہ کلر کے پیدا کرنے سے کوئی کانہیں ہوتا۔

(۲) اگر برے افعال کا خالق اللہ کو مانیس گے تو اللہ کی طرف برائی کی نسبت لازم آئے گی۔

رد: کوئی بھی چیز پیدائش طور پر بری نہیں ہوتی غلط طریقے سے اختیار کی وجہ ہے برا ہوتی ہے۔

(۳) فتبارک الله احسن الحالقین ویکھیے اللہ نے خود فرمایا کہ اللہ پیدا کر اللہ والوں میں سب سے اچھا ہے معلوم ہوا کہ اللہ کے علاوہ اور بھی خالق ہے۔ ٹیزوا تحطق من الطین بیآ بیت بتارہی ہے کہ حضرت عیسی علیه السلام خالق تھے۔ معلق من الطین بیآ بیت بتارہی ہے کہ حضرت عیسی علیه السلام خالق تھے۔ رو: ان دونوں آینوں میں خلق کے حقیقی معلی مراز ہیں بلکہ مجازی معلیٰ یعنی جعل مراز

اور مجاز پر قرینه کھیئة الطبر ہے بعنی پرندہ کی شکل بنائے ہے، روح ہم ڈالتے ہے۔ (۳) جبر بیکا نظر بیہ ہے کہ تمام افعال کا خالق اللہ ہے اور بندہ مجبور محض ہے۔ ولیل : تقدیر والی حدیثوں میں آتا ہے کہ ہرانسان کا ٹھکانہ لکھا جا چکا ہے آگر جنتی ہے تو جنت اور جہنم ہے تو جہنم ۔ دیکھیے اس ہے معلوم ہوا کہ جواللہ نے لکھا ہے وہی ہوگا بند ہے کہ بھی نہیں کر سکتے۔

رو: القد تعالیٰ کے لکھنے کا مطلب وہ نہیں ہے جوآ پ سمجھے ہیں بلکہ سی مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو پہلے ہے معلوم ہے کہ کونسا بندہ اپنے اختیار سے نیک اعمال کر کے جنت میں جائے گا اور کونسا جہنم میں اور یا در ہے اللہ کے جانے سے بندہ مجبور محض نہیں ہوتا جیسے ڈاکٹر کسی مریض کے بارے میں کہد دے کہ یہ دودن کا مہمان ہے اور دودن کے بعدوہ مرسیاتو کوئی بھی نہیں کہتا کہ ڈاکٹر نے مارا بلکہ اس کے کمالی علم کی تعریف کرتے ہیں۔ رو: اگر بندہ مجبور محض ہے تو کسی کو جنت اور کسی وجہنم میں ڈالنا اللہ تعالیٰ کوظالم بنائے گا۔ املی حق کی علامت: اعمال کرولیکن اس پر بھر وسہ نہ کرواور اللہ کے فضل کی امیدر کھو۔ املی باطل کی علامت: عمل تو کرتے ہیں اللہ کے املی باطل کی علامت: عمل تو کرتے ہیں اللہ کے فضل کی امید بیں دکھو۔ فضل کی امید بیس دیسی کرتے۔

سوال: جب قدریہ بندوں کو برے افعال کا خالق مانے ہیں تو مشرک ہونے چاہئے؟
جواب: بنیں کیوں کہ مشرک ہونے کے لیے ضروری ہے کہ وہ بندے کو اللہ کے خاص
وصف میں برابر کا شریک مانے جب کہ یہ لوگ تو بندے کو اسباب کا مختاج مانے ہیں۔
مسب اور خلق میں فرق: بندے کا کسی چیز کی طرف اپنی صلاحیت کو پھیرنا کسب
میں اور خالق میں فرق: بندے کا کسی چیز کی طرف اپنی صلاحیت کو پھیرنا کسب
میں اور خال میں نماز پڑھنے کا

داعیہ پیدا ہوا یہ کسب ہے اس کے بعد اللہ کا نماز کو پیدا کرناخلق ہے۔ خلق اور جعل میں فرق: جعل کہتے ہیں بنانے کواور خلق کہتے ہیں بنا کراس میں روح ڈالنے کو۔

سوال: جربیکی طرف سے اہلِ سنت والجماعت پر:اگرآپ بندے کو کاسب اور اللہ تعالیٰ کوخالق مائے ہیں تو ایک ہی چیز کا دوقدرتوں کے تحت ہونا لازم آر ہا ہے اور بیہ کال ہے۔

جواب: محال نہیں ہے اگر جہت مختلف ہو یہاں ایک ہی چیز اللہ کے قدرت کے تحت ہے۔ ہے خلق کی جہت سے اور وہی چیز بندے کی قدرت کے تحت ہے۔

### بحث اسطاعت

نوف: نفظ استطاعت دومعنوں پر بولا جا تا ہے(۱) استطاعت اسباب اور آلات ئی سلامتی کی وجہ ہے جس کو اللہ تعالیٰ بندے میں پیدا کرتا ہے جس کے ذریعے بندہ افعال اپنے اختیار ہے بجالا تا ہے۔ اختلاف اس دوسری قسم میں ہے شخ ابوالحن اشعری رحمۃ اللہ علیہ کا کہنا ہے کی بی قدرت یعنی داعیہ فل کے ساتھ ہوتا ہے نہ کہ فعل سے پہلے جب کہ معتز لہ کا کہنا ہے کہ بی قدرت یعنی داعیہ فل سے پہلے جب کہ معتز لہ کا کہنا ہے کہ بی قدرت مینی داعیہ فول سے پہلے جب کہ معتز لہ کا کہنا ہے کہ بی قدرت فیل مین داعیہ فول سے پہلے جب کہ معتز لہ کا کہنا ہے کہ بی قدرت تا شیر کی مضرح امام رازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر بی قدرت تا شیر کی مضرط ہوتو فعل کے ساتھ ہوگی اور اگر بی قدرت تا شیر کی متام شرا کھا کے ساتھ ہوگی اور اگر بی قدرت تا شیر کی متام شرا کھا کے ساتھ ہوگی اور اگر بی قدرت تا شیر کی

تمام شرا نط کے ساتھ نہ ہو یعنی کمز در ہوتوفعل سے پہلے ہوگی۔

استطاعت اسباب اور آلات کی سلامتی کے ذریعے اس میں سب کا اتفاق ہے کہ یہ - ہے سید استطاعت فعل سے پہلے ہوگی اس لیے کہ بندے کوعبادات کا جومکلف بنایا جاتا ہے وہ اسباب، اعضا، اور آلات کی سلامتی کی وجہ سے بنایا جاتا ہے اگریفعل سے پہلے نہ ہوگی تو عاجز کومکلف بنانالازم آئے گا جیسے اسی بندے کو جج کا مکلف بنایا جائے گاجس کے پاس پیسے وغیرہ پہلے سے موجود ہو۔ ن کی تین قشمیں ہیں: «محال بالذات »محال بالغیر » بندے کی طرف و کیھتے اشاء کی کل تین قشمیں ہیں: «محال بالذات »محال بالغیر » بندے کی طرف و کیھتے ہے۔ ہوئے ممکن ہوا گر چہاللہ کے علم کی طرف دیکھتے ہوئے متنع ہو۔ ہوئے ا) محال بالذات جیسے ضدین کو جمع کرنا: اللہ تعالیٰ بندے کواس کا مکلف نہیں بنا تا۔ ر، المجال بالغير ليني جوفي نفسه ممكن ہوليكن بندے سے عادة صادر نه ہوجيسے ہواميں (۲) محال بالغير ليني جوفي نفسه ممكن ہوليكن بندے سے عادة صادر نه ہوجيسے ہواميں اڑنا،اللہ تعالیٰ بندے کواس کا بھی مکلف نہیں بناتے۔ (r) ہندے کی طرف دیکھتے ہوئے ممکن ہوا گر چیاللّہ کے علم کی طرف دیکھتے ہوئے متع ہوجیے ابوجہل کوامیان کا مکلف بنانا ابوجہل کے بس میں تھا اگر جیہ اللہ تعالیٰ اس کے فلاف جانتے تھے اللہ تعالیٰ بندے کواس کا مکلف بناتے ہیں۔ بحث خلق منولدات اوے:ایک ہے، مارنااور دوسراہے اس کے بعد تکلیف کا بیدا ہونا، سے افغل اہلم اق الماثرت کہتے ہیں اور دوسرے کو فعل بطریق التولید کہتے ہیں۔ ا كل دوجهاعتين بين: «ابلِ سنت والجماعت · معتزله (۱)اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ فعل بطریق المہاشرت بینی مار نا الم منعلی

بطریق التولید یعنی تکلیف دونوں کا خالق اللہ ہے بلکہ فعل بطریق التولید میں بندہ کاسب بھی نہیں ہے۔

(۲)معتزله کانظریہ ہے کہ دونوں کا خالق بندہ ہے۔ فعل بطریق المیاشرت کی تعریف: و فعل جوفاعل سے بلاواسطہ صادر ہوجیسے مارنا۔ فعل بطریق التولیدی تعریف: و فعل جوفاعل ہے سی فعل سے واسطے سے صا در ہو جسے تکلیف مارنے کے واسطے سے صاور ہوئی ہے۔

بحث موت مقنول بإجله

لینی مقتول اینے مقررہ وفت پر مرتا ہے یا قاتل اس کو پہلے ماردیتا ہے خلاصہ رہے ک اجل ایک ہے یا دو۔

كل دو جماعتنين ہيں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزلہ

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ مقتول اپنے وقت مقررہ پر مرتا ہے یعنی ا کی اجل ایک ہی ہے۔

وليل: (١) بارى تعالى كا فرمان ب لكل امة اجل اذا جاء اجلهم لايستاخرا اساعة ولايستقدمون

(٢) بخارى شريف ميں حديث ہے آقاسل الله اليالي في اين صاحب زادى زينب،

الله عند سے کہا تھا حضرت زینب رضی الله عند کے بیچے کی وفات کے وقت وا

ا عنده اجل مسمئ۔

(۳) اگر قاتل کے ہاتھ میں موت ہے تو بہت سے لوگ لاکھوں زخم کھانے کے

انہیں مرتے معلوم ہوا قاتل کسی کو وقت سے پہلے ہیں مارسکتا۔ مغزله کا نظریہ ہے کہ مقول وقت مقررہ پرنہیں مرتا بلکہ قاتل وقت سے پہلے اس کو الديتائج وياجل دوم (۱) ايك الله كي طے كرده (۲) منگامي ۔ دیل:(۱)احادیث میں ہے کہ نیکی انسان کے عمر میں اضافہ کرتی ہے مثلا نیکی نہ کرتا دیل:(۱)احادیث میں ہے کہ نیکی انسان کے عمر میں اضافہ کرتی ہے مثلا نیکی نہ کرتا تو چالیں سال کی عمر ہوئی اور نیکی کی تو ساٹھ سال کی عمر ہوگی معلوم ہوا کہ اجل دو ہے (۲) اگر قاتل نے مقتول کونہیں مارا تو پھرسزا کیوں دی جاتی ہے سزانہیں ملنی جا ہے کیوں کہ آپ کے کہنے کے مطابق مقتول اپنے وفت پر مراہے۔ دلیل نمبر(۱) کا جواب: (۱) نیکی سے عمر میں حقیقی اضافہ بیں ہوتا بلکہ عمر میں برکت ا ڈال دی جاتی ہے۔ (۲) پیجوہمیں کی زیادتی نظر آ رہی ہے بیہ ہمارے ناقص علم کی وجہ سے ہے ورنداللہ کو پہلے ہے معلوم ہے کہ بیانی کرے گا اور اس کی عمر ساٹھ سال ہوگی۔ دلیل نمبر(۲) کا جواب: مقتول تواینے وقت پر مراہے قاتل کو جوسز امل رہی ہے وہ غلط راسته اختیار کرنے پر بعنی کسب کی بنا پرمل رہی ہے مثلاثہنی کے ٹوٹے کا وقت طے تھااور کوا آ کر بیٹھااور ٹہنی ٹوٹ گئ تولوگ کہتے ہیں کہ کوے نے قصور کیا۔ نوٹ: خودکشی کرنے والا اپنے وقت پر مرتا ہے اس کوسز ااس لیے دی جاتی ہے کہ اللہ کے سامنے اپنی زندگی کو غلط طریقے سے پیش کرتا ہے،اس کے برخلاف مجاہدوہ بھی اینے وفت پرمرتا ہے لیکن انعام اس لیے ملتا ہے کہ وہ اپنی زندگی اللہ کے دربار میں منچے طریقے سے پیش کرتا ہے۔



### المادرات المناقل ف

دو جماعتين بين «ايل سنت والجماعت «معترابه

(۱) ابل سنت والجماعت كانظرية بي كرجرام بجمل رزق بــــ

ولیل: ومامن دابة فی الارض الاعلی الله رزفها مینی برجانداری رزق اند ک فرمه مینی برجانداری رزق اند ک فرمه به به به الرحرام کورز قرنیس ما نیس سیتومطاب موبع آیاس ندند کی جرحه ما ممایاس کوالله نیروزی نبیس دی -

(٢)معتزل كانظريه بكررام رزق بين بــ

دلیل: (۱) اگر جرام کورزق ما نین گروالله کی طرف جرام کی نسبت نراازم آئی با روزی با ترجرام کرام مرزق ہے بینی الله نے دیا ہے توجرام کھانے والے وہ ایجوں وی باق ہے۔ جواب: الله تعالی نے کسی چیز کوجرام پیدا نہیں کیا بلکہ بندہ خاط طریق سے انتقار کر کے اس کوجرام بنادیتا ہے اور اسی وجہ سے اس کو سزاملتی ہے جیت باپ نے تجویل میں سورو ہے رکھے اور دو بیٹول سے کہا کہ جو فلاال کام کرے گاس کوجم ویس کے بی ایک نے وہ کام کر کے سورو ہے حاصل کیے اور دو سرے نے چورن کرے حاصل کے اور دو سرے نے جورن کرے حاصل کیے اور دو سرے دیا جورن کرے حاصل کیے دیکھیں بایب نے تو حرام نہیں و یا۔

### بحثِ ہدایت واضالال

نوٹ: ہدایت اور اضلال کے دومعنی ہیں (۱) ہدایت لیعنی سیدها راستہ دکھانا اور اضلال میں غلط راستہ دکھانا۔

(۲) ہدایت یعنی سیحی مطلوب تک پہنچا نا اور اصلال یعنی غلط مطلوب تک پہنچا نا۔
قول فیصل: جب بھی قرآن اور احادیث میں ہدایت یا اصلال کی نسبت اللہ تعالیٰ
کے علاوہ کی طرف ہوتو راہ دکھانے کامعنی مرادہوگا جیسے ان القران یہدی یعنی بیقرآن سیدھی راہ دکھا تا ہے اور جیسے ربنا انا اطعنا سادتنا و کبراءنا فاضلونا یعنی ہمارے بڑوں نے غلط راستہ دکھایا۔

اور جب بھی اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت ہوتو باعتبار قرائن دومعنوں میں ہے کوئی ایک معنی مراد ہوگا جیسے واما ٹمود فہدیلہ میہاں ہدایت کی نسبت اللہ کی طرف ہے اور راہ دکھانے کامعنیٰ ہے اور قرینہ فاستحبوا العمیٰ ہے اور جیسے فان الله یضل من بشاہ و یہدی من بشاہ یہاں دوسرامعنی مراد ہے یعنی جب کوئی بندہ غلط راستہ اختیار کرکے اپنی صلاحیت ضائع کر دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس میں گراہی پیدا کر دیتا ہے اور جو بندہ داہ راست اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس میں ہدایت پیدا کر دیتا ہے اور قرینہ من بشاہ سے۔

نوٹ: معتزلہ صرف بہلامعنی مراد لیتے ہیں وہ کہتے ہے کہ اگر دوسرامعنی لیمنی گراہی پیدا کرنا مرادلیں گے تو اللہ تعالیٰ کی طرف برائی کی نسبت لازم آئے گی لیکن بیال ک مشہور گمراہی ہے اس لیے کہ اللہ کی طرف نسبت کرتے ہوئے کوئی چیز بری نہیں ہے۔

بحثِ إلى للعبد

لیمی وہ چیزیں جو بندے کے لیے بہتر ہو۔ سوال: کیا اللہ تعالی پراس کا کرنا واجب ہے؟ دو جماعتیں ہیں: \* اہلِ سنت والجماعت \*معتز له

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ کوئی بھی چیز خواہ بندے کے لیے بہتر ہویانہ ہواللہ تعالی پرضروری نہیں ہے ہاں اللہ تعالی بندوں کیلئے ہمیشہ اچھاہی کرتا ہے۔ (۲) معتزلہ کا نظریہ ہے کہ جو بندے کے لیے بہتر ہواللہ پراس کا کرنا ضروری ہے۔ ولیل: ہاری تعالی فرماتے ہیں و کان حقا علینا نصر المومنین ہم پرضروری ہے۔ مؤمنین کی مدد کرنا۔

جواب: الله تعالی این بارے میں کہ سکتا ہے کہ ہم پرلازم ہے، بندے کون ہوتے ہیں اللہ پر لازم کرنے والے؟ یہی بات ہم آپ کو سمجھا رہے ہے نیز آپ ہمیں واجب کا مطلب سمجھا ہے کیا اللہ اگر نہیں کرے گا تو آپ سزا دے گے؟ کیا اللہ پر واجب کر کے اللہ کو مجبور بنائے گے بھر کیا مطلب ہے۔

دلیل: (۲) اگراللہ کومعلوم ہے کہ بیچیز بندے کے لیے بہتر ہے تو پھر بھی نہیں دیتا تو بخل ہے اور اگر معلوم نہیں ہے تو بیج ہالت ہے۔

جواب: کیاتم ابناحق سیجھتے ہو کہ اس طرح ما نگ رہے ہو؟ ہمارا نظریہ تو یہ ہے کہ وہ دے دے دونے دیے کہ وہ دے دے تو عدل ہے۔

### بحثِ عذابِ قبر

دوجهاعتیں ہیں: \*اہلِ سنت والجماعت \*معتزلہ، روافض، غیر سلمین وغیرہ
(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ عذا بیقبر برحق ہے۔
دلیل: باری تعالیٰ کا فرمان ہے النا ریعرضون علیها غدواو عشیا ویوم تقوم

طریقۂ استدلال: (۱) اس آیت میں واومغایرت کے لیے ہے جویہ ثابت کرتا ہے کہ واو سے پہلے قیامت سے پہلے کاعذاب مراد ہے اور وہ عذاب قبر ہے (۲) مشکوۃ شریف میں ماں عائشہ کی روایت ہے کہ حضرت نبی پاک سلیٹھالیے ہم نماز کے بعدا پن دعامیں عذاب قبرسے پناہ مانگتے تھے۔

(۲) بعض معتز لدروافض اورغیر سلمین کا نظریہ ہے کہ عذاب قبر برحق نہیں ہے۔
اللہ انسان مرنے کے بعد جمادات کی طرح ہوتا ہے اس میں کوئی حیات نہیں ہوتی
پس کیسے عذاب دیا جائے گا اور اگر دیا بھی گیا تو اس کومسوس تک نہیں ہوگا نیز اس کو جلابھی دیا جاتے گا جانور کھالیتا ہے پس عذاب کس کوہوگا ؟

جواب: (۱) متصوفین یعنی صوفیوں کا کہنا ہے کہ انسان جب مرجا تا ہے تو اللہ تبارک و تعالیٰ اس کے اندر سے روح اور اصلی مادے کو لیتے ہیں اور بیروح دوسرے عالم کی طرف منتقل ہوجاتی ہے جس کو عالم برزخ کہا جاتا ہے پھر اس عالم کی فضاء کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ اصلی مادے کوجسم مثالی عطا کرتا ہے پس عذاب یا نعمتِ روح، اصلی مادہ اور جسم مثالی کو ہوتا ہے اور دنیا میں جوجسم تھا وہ زائد تھا سر گل کرختم ہوجاتا ہے اس کوعذاب نہیں ہوتا۔

الرمی محدثین کا کہناہے کہاصل عذاب روح کو ہوتا ہے اور ضمناً ان اجزاء کو بھی ہوتا ہے المربی کہناہے کہاصل عذاب روح کو ہوتا ہے اللہ اللہ تصاب وہ اجزاء خواہ مٹی میں رل مل جائے یا جلادیے جائیں یا جانور کھالے اللہ تعالی ان اجزاء کو جانتا ہے نیز چاہے ہمیں عذاب نظر نہ آئے جیسے ایک

آسًان شرثٍ عقب ائذ

بندہ خواب میں دیکھے کہ کوئی اس کو مارر ہاہے پڑوس والے کواحساس نہیں ہوتا کہ ہے۔ کھار ہاہے اس لیے کہ بیمعاملہ روح کے ساتھ ہور ہا ہوتا ہے۔

#### بحث لعث

كل دو جماعتين بين: \* ابل سنت والجماعت \* فلاسفه اور مندو

(۱) اہلِ سنت و الجماعت کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالی انسان کو دو ہارہ زندہ کر ہے۔ اورسب کومیدانِ محشر میں جمع کر کے حساب لے گااور بعث کی شکل بیہ ہوگی کہ اللہ تعالی اجزائے اصلیہ کو جمع کر کے روح کواس کی طرف کوٹا دے گا۔

دلیل: باری تعالی کا فرمان ہے ٹم انکم یوم القیمة تبعثون پھرتم کو قیامت کے دان اٹھا یا جائے گا۔

(۲) فلاسفہاور ہندوں کا نظریہ ہے کہ انسانوں کو دوبارہ زندہ ہیں کیا جائے گا۔ لیل : ضابطہ ہے معدوم کا بعینہ اعادہ محال ہے جیسے گلاس ٹوٹ جائے تو بعینہ اس کا

اعاده نہیں ہوسکتا۔

جواب: (۱) بیضابطه اپنے پاس رکھے آپ کے اندریہ قدرت نہیں ہے اللہ میں توہیے کہوہ معدوم کا بعینہ اعادہ کرے۔

جواب: (۲) ویسے بھی آخرت میں اعادہ بعینہ اسی جسم کانہیں ہوگا بلکہ اللہ تعالیٰ اجزائے اصلیہ سے وہال کی فضاء کے اعتبار سے جسم بنائے گالبذا یہ معدوم بعینہ کا اعادہ نہیں ہوا۔

سوال: اگرکوئی انسان کسی انسان کوکھالے اس طور پر کہ ماکول آکل کا جز ہوجائے ہیں

اعادہ کی دوصور تیں ہوسکتی ہے یا تو وہ اجزاء دونوں میں اوٹائے جائے اور بیہ فزیس سکتا کیوں کہ معلوم نہیں ہے کہ س کا کونسا جز ہے یا پھروہ سار سے اجزاءا کیے میں اوٹا دیے جائیں پس دوسرے کا عادہ تمام اجزاء کے ساتھ نہیں ہوا؟

جواب (۱) میہ جواجزاء کھالیے گئے ہیں وہ تو زائد ہیں اعادہ تو اجزا، اصلیہ کا ،وگاس لیے اجزاء زائدہ کو اگر کھالیا جائے یا جلادیا جائے یا زمین میں وفن کر دیا جائے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

(۲) آج کی مشینیں بتالایتی ہیں کے کس کا کونسا جز ہے پس اللہ کے لیے کیا چھل ہے۔ سوال: اسلام ہیں بھی آ وا گون یعنی پنرجنم ہے کیوں کہ پنرجنم کہتے ہیں ایک کی روح نکال کر دوسر ہے جسم میں ڈال دینا اور یہ چیز اسلام میں ہے کیوں کہ آخرت میں جانتی یا جہنی کولم اچوڑ ادوسراجسم دیا جائے گا۔

جواب: بیآ وا گون نبیل ہے کیوں کہ آخرت میں جوجسم ہوگا وہ دوسر انہیں ہوگا باکہ پہلےجسم کے اجزائے اصلیہ سے بنایا گیا ہوگا۔

إينرجنم والول سيسوالات:

سوال: (۱) بیدانسان کی روح نکال کر کتے میں کیوں ڈالی مئی اگر آپ کہمزاکے لیے تب بھی آپ کی اگر آپ کہمزاکے لیے تب بھی آپ کی بات درست نہیں ہے کیوں کہمزااحساس کو کہتے ہیں اور کتے کو احساس بھی نہیں ہے کہ میں بچھلے جنم میں گنہگارتھا۔

سوال (۲) جس کومزا دی جارہی ہوان کی تو مدنہیں کرنی چاہئے؟ پس آپ کے عقیدے کے مطابق جتنے معذورین ہیں ان کی مدنہیں کرنی چاہیے کیوں کہ وہ پچھلے جنم میں گنہگار تھے۔

### بحث وزان

كل دوجماعتيس بين «ابل سنت والجماعت «معتزل

(۱) اہلِ سنت والجماعت كانظريہ ہے كدوزن برق ہے۔

وليل والوزن يومئذ الحق قيامت كرن وزن برحل ب-

(۲)معتزله کانظریہ ہے کہ وزن برح نبیں ہے۔

ر سل: (۱) اعمال بداعراض کے قبیل سے ہادر عرض کا کوئی وجود نبیس ہوتا کہا اس کا وزن کیے ہوگا؟

جواب: آج کے زمانے میں عرض کا وزن ہوتا ہے جیسے بخار وغیرہ کا اس لیے آپ کا کہنا درست نہیں ہے۔

دلیل: (۲)جب الله تعالی کو پہلے ہے معلوم ہے کہ کون کیا ممل کر کے آیا ہے لیس

وزن كرنے كى كياضرورت ہے؟

جواب: ہرکام کی صرف ایک حکمت نہیں ہوتی بلکہ ایک سے زائد ہوسکتی ہے جیسے یہاں وزن کرنے کی ایک حکمت اگر معلوم کرنا ہے تو دوسری حکمت بندوں پر سے جحت قائم کرنا بھی ہوسکتی ہے کہ دیکھو! تمہارے میا عمال ہے تم پرظلم نہیں ہورہا ہے۔ سوال: وزن کی کیا کیفیت ہوگی؟

جواب: قرآن میں "میزان" کالفظا یا ہے اور احادیث میں اس کی تشری ہے کہاں کی ایک زبان ہوگی اور دو پلزے بس اس سے زیادہ اس کی کیفیت ہجھنے سے ہم قاصر

سوال: ميزان ايك موگ ياكئ؟

جواب:راج قول یہ ہے کہ ایک ہی ہوگی اور قرآن میں موازین تعظیم کے پیشِ نظر جمع

لائے ہیں۔

سوال: کفار کے مل کاوزن ہوگا؟

جواب:ہاں، تا کہان پر بھی جحت تام ہوجائے۔

بحثِ حوض

سوال: حوض ایک ہے یادو؟

جواب: فقیق حوض جنت میں ہے جیسے بخاری شریف، حدیث معراج میں ہے کہ میں ایک نہر کے پاس سے گزرا پس جرئیل نے کہا یہ کوٹر ہے جوآپ کے رب نے آپ کو عطاکی ہے اور اس کی شاخ محشر میں ہوگی جیسے مسلم شریف میں ہے کہ جنت سے مطاکی ہے اور اس کی شاخ محشر میں ہوگی جیسے مسلم شریف میں ہے کہ جنت سے میرے حوض میں دو پرنالے جاری ہوں گے پس حقیقت کے اعتبار سے حوض ایک ہوا اور واقع ہونے کے اعتبار سے دو ہوا۔

موال: حدیث پاک ہے جواس حوض سے پیئے گاوہ بھی بیاسانہیں ہوگا ابسوال سے ہے گاوہ بھی بیاسانہیں ہوگا ابسوال سے ہے کہ جب بیاس ہی نہیں لگے گی تو جنت میں پانی پینے کا کیا فائدہ؟

جواب: پانی پینا دومقصد کے تحت ہوتا ہے ایک بیاس بجھانے کے لیے دوسرالذت عاصل کرنے کے لیے دوسرالذت عاصل کرنے کے لیے پانی پیئے گا جیسے عاصل کرنے کے لیے پانی پیئے گا جیسے پھل یا توغذا کے لیے یالذت حاصل کرنے کے لیے کھاتے ہیں۔

#### بحث صراط

کل دو جماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزلہ (۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ میدانِ محشر سے جنت تک بل پر سے کزرنا برحق ہے۔

دلیل: ترندی شریف کے اندر حضرت انس بن مالک رضی الله عندی روایت ہے کہ میں الله کے رسول میں الله کے جاندر ابوسعید خدری رضی الله عندی حکما مرفوع روایت ہے کہ پل بال سے زیادہ باریک اور تکوار سے زیادہ تیز ہے۔

عندی حکما مرفوع روایت ہے کہ پل میں اللہ بین سے دیادہ باریک اور تکوار سے زیادہ تیز ہے۔

(۲) معتز لدکا دعوی ہے کہ پل صراط برحق نہیں ہے۔

ر میل: اولاتو اتنی باریک چیز کوعبور کرناممکن نہیں ہے اور اگرممکن بھی ہوتو مومنین کوسر ا دینا ہے۔

جواب: الله تعالی پارکروانے پر قادر ہے نیز الله تعالیٰ مؤمنین پراس کواپیا آسان کردے گا کہ احباس بھی نہیں ہوگالیکن اس سے بہتر جواب یہ معلوم ہوتا ہے کہ پل سے گزار نا تصفیہ بینی صفائی کے لیے ہوگا پس جولوگ بہلے سے صاف سخرے ہوں گے وہ تو بجلی کی طرح گزرجا ئیں گے اور پھھ ایسے ہوں گے جن کے اعمال میں کچھ تقص ہوگا وہ الجھتے الجھتے پارکریں گے اور پھھ مؤمنین ایسے ہوں گے جن کے اعمال میں بہت خراب ہوں گے ان کو صفائی کے لیے جہنم میں بھیجے دیا جائے گا اس لیے معتزلہ کا مہت خراب ہوں گے دیا جائے گا اس لیے معتزلہ کا تعذیب کے ذریعے دلیل پیش کرنا درست نہیں ہے۔

ر۵۲

آنان کے بعد؟ سوال: یہ بل وض سے پہلے ہے یا دوض کے بعد؟ جواب: راج قول کے مطابق دوض کے بعد ہے۔ جواب: راج قول کے مطابق دوش کے بعد ہے۔ جواب: راج قول کے مطابق دوش کے بعد ہے۔

کل دو جماعتیں ہیں: \* اہلِ سنت والجماعت \* فلاسفہ (۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ جنت اور جہنم برق ہے۔ ریل:ان المتقین فی جلت و عیون اور لھم نار جھنم جیسی آئیں۔

(۲) فلاسفه کا نظریہ ہے کہ جنت اور جہنم نہیں ہے اور قرآن مجید میں جنت اور جہنم کا جو لفظ بولا گیا ہے اس سے مرا دروح کولذت اور تکلیف پہنچانا ہے باقی آخرت میں جنت اور جہنم کا وجود نہیں ہے۔

دلیل: قرآن مجید میں جنت کی چوڑائی آسان وزمین کے برابر بیان کی گئی ہے ظاہری بات ہے اتنی بڑی جنت عالم عناصر ( دنیا ) میں نہیں ہوسکتی کیوں کہ وہ چھوٹا ہے اور عالم افلاک میں بھی نہیں ہوسکتی ورنہ بھاڑ نا اور جوڑ نالا زم آئے گا اور عالم افلاک میں خرق و التیام نہیں ہوسکتا۔

جواب: تمہاری نئسل نے ثابت کردیا کہ عالم افلاک میں خرق التیام ممکن ہے۔ اب میہ بات ثابت ہوگئ کہ جنت ہے اور اکثر اکابرین کا کہنا ہے کہ جنت ساتوں آسانوں کے اوپراورجہنم ساتوں زمینوں کے پنچے ہے۔

بحث جنت اورجهنم موجود ہیں

كل دو جماعتيں ہيں \* اہلِ سنت والجماعت \*مغتزله

Se design free.

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ جنت اور جہنم انھی موجود ہیں ولیل: (۱) حضرت آدم علیہ السلام کا جنت میں رہ کر آنا سب سے بڑی ولیس ہے(٢)اعدت للمتقین فعل ماضی ہے جس کاحقیقی معنی ہے جنت تیاری جا بھی ہے۔ (٣) ليلة المعراج مين حضور ماليناليل كاجنت كوديكهنا وغيره-(۲)معتزله کانظریہ ہے کہ جنت اور جہنم قیامت کے دن بنائے جائیں سے انجی موجود : وليل: تلك الدار الأخرة نجعلها بيآخرت كالمحربم بنائيس كاس معلوم موا ا انجى موجودنېيں ہیں \_ جواب: نجعل بیرحال اوراستمرار کااحتمال رکھتا ہے اور قاعدہ ہے جب احتمال آجائے تواس ہےاستدلال درست نہیں ہے۔ دلیل:اگر جنت اورجہنم کو فی الحال موجود ما نیں گے تو دوآیتوں میں تعارض لا زم آئے گا وہ اس طرح کہ اکلها دائم والی آیت کہدرہی ہے کے پیل ہمیشہرہیں گےاور کل شیئ هالک والی آیت کہہر ہی ہے کہ ہر چیز قیامت کے دن ہلاک ہوگی اس لیےاں تعارض کوختم کرنے کی ایک ہی صورت ہے کہ جنت اور جہنم کو قیامت کے بعد مانا جائے۔ جواب: دونوں کو فی الحال ماننے کی صورت میں دونوں آیتوں میں کوئی تعارض نہیں ہیں وہ اس طرح کہ قیامت کے دن ہر چیزتھوڑی دیر کے لیے ہلاک ہوگی اس کے بعد فورا وجود میں آ جائے گی جیسے ہم کہتے ہیں کہاں درخت پر ہمیشہ کھل رہے ہیں حالانکہ ہم توڑتے ہیں لیکن چوں کہ توڑنے کے بعداس پر پھل آجا تاہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ ہلا کتِ لحظہ اور دوام نوعی میں کوئی تعارض نہیں ہوتا۔

# بحثِ بقاء جنت وجهنم

کل دو جماعتیں ہیں: \* اہلِ سنت والجماعت \* جہمیہ (۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ جنت اور جنتی ، جہنم اور جہنمی بھی فنانہیں ہوں گے۔ ولیل: خالدین فیھاابدا۔

> ررر ازر (۲)جمید کانظریدیہ ہے کہ وہ سب فنا ہوجا تیں گے۔ رد:ان کی میہ بات قرآن وسنت کے خلاف ہے۔

## بحث كبيره

ال اورجیسے جادو مخلوق پر شفقت کوسب سے زیادہ پامال کرنے والا ہے اس لیے بڑا کبیرہ ہوگا۔

ال نوٹ: یہال کبیرہ سے کفروشرک کے علاوہ کبیرہ مراد ہے۔

کل تیں جماعتیں ہیں: \* اہلِ سنت والجماعت \*معتزلہ \* خوارج

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ گناہ کبیرہ سے بندہ نہ تو ایمان سے نکلتا ہے اور

نہ کفر میں داخل ہوتا ہے۔

نہ کفر میں داخل ہوتا ہے۔

وليل: (١) يايها الذين امنوا توبوا ويكھيے اس آيت كريمه ميں تنه كاروں الوائة احاليا نے ایمان والا کہا (۲) مشکوۃ شریف میں روایت ہے کہ حضرت نبی پاک سان ایک کیا ہے حضرت ابوذ ررضى الله عنه معفر ما يا تفامن كان يومن باالله واليوم الاحر دحل المجنة وان زنا وان سرق ویکھیےاس حدیث میں زنا اور چوری کرنے والے کو دخول جنت کی بشارت دی گئی (۳) ایمان سے بندہ اس وقت نکالتا ہے جب وہ تصدیق سے منافی کا م کرے،ظاہری بات ہے گنہگار جو گناہ کرتاہے وہ تصدیق کے منافی نہیں ہے کیوں کہوہ شہوت کے غلبے کی وجہ سے کرتا ہے نہ کہ حلال اور ہاکا سمجھ کر۔ (۲)مغنزله کانظریہ ہے کہ مرتکب کبیرہ ایمان ہے تونکل جاتا ہے مگر کفر میں داخل نہیں

ایمان سے نکلنے پرولیل(۱):افسن کان مومنا کسن کان فاسقا و پیکھیے اس آیت میں فاسق یعنی گنہگار کومومن کا مقابل بنایا ہے معلوم ہوا کہ وہ مومن تہیں ہے۔ جواب: آیت کریمه میں فاسق سے گنہگار نہیں بلکہ کا فرمراد ہے کیوں کہ آ گے آیت میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں تم اس جہنم کی آگ کو چکھوجسکوتم حجٹلاتے تھے ظاہر سی بات ہے جھٹلانے والاتو کا فرہی ہوتا ہے۔

ولیل (۲) حدیث پاک ہے لاایمان لمن لاایمانة له دیکھیے خیانت کرنے والے اُ

غیرمومن کہا۔

جواب: یہاں حقیقی معنی مراز ہیں ہے بلکہ یہاں دھرکانے کے لیے ناقص یعنی چھوٹی چیز کو کامل یعنی بڑی چیز کے درجے میں اتار دیا ہے۔

اورمجازی معنی کینے برقرینه وان زناوان سرق والی حدیث ہے۔

الفریس داخل نہ ہونے پر دلیل: گنہگاروں کومونین کے قبرستان میں وفن کیا جانا کفریس داخل نہ ہونے پر دلیل ہے۔ کافرنہ ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہے۔

ر (۲) خوارج کانظریہ ہے کہ مرتکب کبیرہ کا فرے بلکہ مرتکب صغیر و بھی۔

جواب: فیصله ندکرنا دوقتم کا ہے(۱) دل سے پس یقیناً بیتو کا فر ہے اور آیت میں یہی مراد ہے(۲) ظاہر سے میں مراد ہیں ہے کمل ندکرنے والا ول سے قرآن کے خلاف نہیں کرتااس لیے وہ کا فرنہیں ہے۔

ولیل (۲) ان العذاب علی من کذب و تونی الله فرمار با ہے کہ عذاب تو مکذب بی کو بوگا ظاہر ہے کہ عذاب گنہ گارکوچی ہوگا ہی وہ مکذب ہوا۔

جواب: آیت کریمه میں عذاب سے حقیقی عذاب مراد ہے بینی ایس عذاب جس کے بعد دائی نعمت نہ ہوظا ہر ہے کہ مومن کوالیا عذا ہے نہیں ہوگا ہیں آیت سے وہ مرازئیں ہے۔ دلیل (۳) حدیث پاک ہے من ترک الصد لاق متعدد افقد کفو۔

جواب: یہاں بھی دھمکانے کے لیے ناقص کو کامل کے درجے میں اتاردیا ہے اس لیے حقیقی معنیٰ مراد ہیں ہوگا اور مجاز پر قرینہ وان زناوان سرقے والی صدیث ہے۔

بحث عفوصغيره وكبيره

كل دوجماعتيں ہيں \* ابلِ سنت والجماعت \*معتزله

أنتاك فريع ملاسائذ

(۱) ابل سنت و الجماعت كا أفكر به به أبدالله جهاب كا أو صفائز اور أب

كرد نے كا خواہ تو بہ كے ساتھ ، و بإنوب كے بغير سوائے شرك ك-

ولیل: و یعفر مادون ذلک له ن پیشاه آیت کریمه پیس ماعام به بینی شرک سے علاوه جو بھی گناه خواه منظیره و یا کبیره پ

(۲) معتز له کا نظریہ ہے کہ جو بندہ گناہ کبیرہ کرے اور تو بہ نہ کرے تو اللہ پر شروری ہے کہ اس کی پکڑ کرے معاف نہ کرے۔

دلیل: (۱) قرآن مجیداورا حادیث پاک میں گنہگاروں کے لیے وعیدوارد ہوئی ہے پس اگرمعافی کی بات کریں مے توقر آن وا حادیث کا جھوٹا ہونالازم آئے گا۔ حدم منعی دیم نبی سے میں نبیالیت اور میں میں دیا ہے۔

جواب منعی: ہم نے کب کہا کہ اللہ تعالیٰ تمام گنہ گاروں کومعاف کردیں سے بلکہ جس کو چاہیں سے بلکہ جس کو چاہیں سے معاف کرتے تو نصوص کا حجووثا ہونالا زم آتا۔

خلاصہ پیہ ہے کہ بیدعیدیں اپنی جگی پر سیج ہیں۔

جواب سیمی: ان آیتوں سے اتنا تومعلوم ہوا کہ گنہگاروں کوعذاب ہوگا اللہ تعالیٰ پر

ضروری ہے بیعقیدہ کہاں سے لائے؟ نصوص میں تونہیں ہیں۔

دلیل (۲) جب گنهگار کومعلوم ہوجائے کہ گناہ پر اس کوسز انہیں دی جائے گی بلکہ ا

معاف کردیا جائے گاتووہ گناہ پرجری ہوجائے گا۔

جواب: بیابیہ ہے جبیباایک بادشاہ نے اعلان کیا ہو کہ جو چوری کرے گااس کی گردن ا اڑادی جائے گی بعد میں بادشاہ نے کسی چورکومعاف کردیا تو کیا کوئی اس معافی کودیکھ کر چوری کرے گا؟ نہیں بلکہ وہ سوچے گا کہ ہوسکتا ہے اس کومعاف کردیا مجھے نہ کرے۔

## بحث خلف في الوعيد

' ' یعنی بیر بات تو طے ہے کہ اللہ وعدہ خلافی نہیں کر تالیکن اللہ ہے وعید خلافی ممکن ہے ' بیعنی اللہ تعالیٰ وعید کے بعد معاف کرد ہے؟

كل دوجهاعتيں ہيں: \*اشعاعرہ \* ماتريد بير

روں ایشاعرہ کا نظریہ ہے کہ وعید خلافی اللّٰہ کی طرف سے ممکن ہی نہیں بلکہ کرم ہے۔ زو) اِشاعرہ کا نظریہ ہے کہ وعید خلافی اللّٰہ کی طرف سے ممکن ہی نہیں

(۲) ازید بیرکا نظر میہ ہے کہ وعید خلا فی ممکن نہیں ہے۔ اور

ر الماریدی ریاس بات برلی نہیں ریاس بات برلی نہیں القول لدی تینی میرے پاس بات برلی نہیں القول لدی تینی میرے پاس بات برلی نہیں القول اللہ میں گے تو بات کا بدلنالا زم آئے گا۔

جات ن ہیں، رزیر وق میں۔ جواب: ایسی آیتوں کے بعدان شاءمحذوف ہوگا لعنی اللہ جاہے گا توہیں بدلے گا اور

اگر چاہے گاتوبدل دے گا۔

## بحث عقاب صغيره

كل دوجهاعتيں ہيں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزلہ

(۱) ابلِ سنت والجماعت كانظريه ہے كہ صغيرہ پر پکڑمكن ہے خواہ صغيرہ كا مرتكب كبيرہ

ے بچاہویانہ بچاہو۔

ولی الایغادر صغیرہ ولا کبیرہ الااحصها لینی نامہ اعمال صغیرہ کو بھی نہیں جھوڑے گااں کو محفوظ کرنا پکڑہی کے لیے ہوتا ہے۔

(۲)مغزله کانظریہ ہے کہ مرتکب صغیرہ جب کبیرہ سے بچتا ہوتو اللہ پر لازم ہے کہ اس

وسل: ان تجتنبوا كبائر ساتنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم يعنى اگرتم كبائر -

جواب: یہاں کبائر سے کفر مراد ہے بینی اگرتم کفر سے بچو گے تو تمہار ہے صفائر معاف کردیں گے۔

سوال: كبائر جمع كيول لائے جب كه كفرتوايك ہے؟

جواب: کفرکی انواع بہت ہیں اس کی طرف دیکھتے ہوتے کیائر جمع لائے۔ معتز لہ کواصل جواب: اگر آیت کریمہ میں کیائر سے بیرہ گناہ ہی مراد ہوتب بھی سے کہاں سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ پرضروری ہے کہ عذاب نددے۔

## بحث شفاعت

شفاعت کی دو شمیں ہیں \* شفاعت کبری \* شفاعت صغری (۱) شفاعت کبری ایعنی وہ شفاعت جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ حساب شروع کروائیں گے ، شفاعت کبری صرف حضور سائی آیا ہے لیے ہے۔ (۲) شفاعت صغریٰ حساب و کتاب کے بعد دیگر انبیاء علاء سلحاء اور حفاظ کو حاصل ہوگی۔ سوال: جب اللہ تعالیٰ بغیر شفاعت کے معاف کرنے اور درجات بلند کرنے پر قادر ہے تو شفاعت کا حق کسی بندے کو کیوں دے گا؟

مستحصتے ہیں کہ نبی اور ولی اللہ تعالیٰ کومجبور کردیں کے کہ فلاں کو جنت میں واخل کرے

اں کو جبری سفارش کا نظریہ کہتے ہیں اسلام اس کا قائل نہیں ہے۔
کل نین جماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزلہ \* مشرکین اور بعض مسلمان ۔
کل نین جماعتیں کو عزت کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالی نیک بندوں کوعزت بخشنے (۱) اہلِ سنت و الجماعت کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالی نیک بندوں کوعزت بخشنے سے لیے کناہ کمیرہ کرنے والوں سے تن میں شفارش کا انعام دےگا۔

ولیل (۱) مسلم شریف، بخاری شریف وغیره میں حدیث ہے شفاعتی لاهل الکبائر من امتی یعنی میری سفارش میری امت کے گنہگاروں کے لیے ہوگی (۲) فسا تنفعهم شفاعة الشافعین یعنی کا فرین کوئسی کی شفارش نفع نہیں دیے گی اس کلام کا اسلوب دلالت کرتا ہے کہ مونین کوسفارش نفع دیے گی خواہ وہ گنہگار ہویا نہ ہو۔

(۲) معتزلہ کا نظریہ ہے کہ سفارش گنہگاروں کے لیے نہیں بلکہ نیک لوگوں کے درجات بلند کرنے کے لیے ہوگی۔

دلیل(۱)ولایقبل منها شفاعة لیعنی قیامت کے دن کسی کی سفارش قبول نہیں کی عالیہ علیہ کی سفارش قبول نہیں کی عالیہ کا عالیہ کا حالے گی۔

جواب: کسی کی سے مراد کافر کے حق میں کسی کی سفارش قبول نہیں کی جائے گی اس آیت کو کافر کے ساتھ خاص کرنا ضروری ہے تا کہ حدیث اور آیت میں تعارض نہ ہو۔ (۲) ما للظلمین من حمیم ولا شفیع بطاع بینی ظالمین کے لیے کوئی سفارش نہیں ہوگا۔

جواب:اس آیت میں بھی ظالم سے مراد کا فرہے۔

الزامی جواب: آپ تو سفارش کے قائل ہے درجات کی بلندی کے معنی میں پس سے آیتیں تو آپ کے بھی خلاف ہے۔ (۳) مشرکین اور بعض مسلمانوں کا نظریہ ہے کہ ملائکہ اور نبک بند نے اللہ کو مجبور کر دیں گے۔

تروید: من ذالذی پیشفع عنده الا باذنه ایجنی کوئی الله کے علم کے بغیر سفارش نہیں کر سکے گا چیر جائے کہ مجبور کرے۔ سکے گا چیرجائے کہ مجبور کرے۔

### بحثٍ مزنكب كبيره خلود في النار

یعنی وه مرتکبِ کبیره جوبغیرتوبه کے مرے کیاجہم میں ہمیشه رے گا یانہیں؟ کل دوجماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزله

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ ایساشخص کسی نہ کسی دن جہنم سے نکل کر جنت میں داخل ہوگا۔

ولیل:فمن یعمل مثقال ذرة خیرایرة ، بعنی جو چھوٹی سی بھی نیکی کرے گاوہ اس کا فائدہ ویکھے گااور ایمان سے بڑھ کرکوئی نیکی نہیں ہے پس وہ ضرور اس نیکی کا فائدہ ویکھے گااوروہ جہنم سے نکل کر جنت میں داخل ہونے کی صورت میں ہوگا۔

(۲)معتزله کانظریہ ہے کہ ایسانتخص ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔

ولیل: ومن یقتل مومنا متعمدا فجزاء جهنم خالدا فیها لینی جوکسی مومن کوجان بوجه کرقل کرے گاس کی سزاہمیشہ جہنم میں رہنا ہے۔

جواب: (۱) الیی آیتوں میں خلود سے ہمیشہ ہمیش رہنا مراد نہیں ہے بلکہ لمبی مدت تھہر نامراد ہے جیسے عرب حضرات کہتے ہیں سجن مخلد یعنی لمبی مدت جیل میں رہنا (۲) یہاں بھی دھمکانے کے لیے ناقص کو کامل کے درجے میں اتاردیا گیا ہے یعتی

# آیت سے فیقی معنی مراز ہیں ہے اور قرینہ وان زناوان سری والی عدیث ہے۔

#### بحث ايمان

ایمان کے لغوی معنی: ایمان بیامن کے باب افعال کا مصدر ہے اس کا متن ب حموث اورمخالفت مصحفوظ كرنا

ایمان کی اصطلاحی تعریف: کل پانچ جماعتیں ہیں(۱) مخفقین(امام ابو حذیفہ وغیرہ) کا کہنا ہے وہ چیزیں جس کو نبی لے کر آئے ان کی دل سے تصدیق کرنا (٢) محدثين: ايمان تصديق قلبي، اقرار بالسان اورعمل بالجوارح تنيول كا نام ٢ البنة تقيديق قلبي ضروري ہے باقی دواجزاء ہے خوبصور تی اور قوت پيدا ہو گا۔ نوٹ: محدثین اور محققین کے مابین حقیقی اختلاف نہیں ہے بلکہ مقامی انتلاف ہے یعی دونوں تصدیق قلبی کو ایمان کہتے ہیں لیکن محدثین کا مقابلہ مرجیہ ہے ہوا تھا جو ا عمال کو بیکار سمجھتے تھے اس لیے محدثین نے ایمان کی تعریف میں دوا جزاء بڑھائے اور محققین کا اختلاف معتزلها ورخوارج سے تھا جو تنیوں چیز وں کوضر وری کہتے تھے اس

لے محققین نے بہتبیرا ختیاری۔

وليل:الامن اكره وقلبه مطمئن باالايمان يعنى جس كومجبوركيا جائے كفرىيكلمه كہنے ير اور دل میں ایمان ہوتو وہ مومن ہے معلوم ہوا ایمان تصدیق قلبی کا نام ہے۔ (٣)معتزلهاورخوارج كاكهناب كهايمان تقيديق قلبي ،اقرار بااللسان اورثمل باالجوارح تینوں کا نام ہے اور تینوں ضروری ہے ایک بھی فوت ہوگا تو ایمان نہیں رہے گا۔ وليل: لا يمان لمن لا امانة جيسي حديثين ديكھيے ايك جزيعني مل باالجوارح نہيں يايا

مسیاتوایمان بھی نہیں رہا۔

رد: یہاں ناقص کو کامل کے درجے میں اتارا گیاہے حقیقت میں ایمان سے نکلنا مراق نہیں ہے در نہ وان زنیٰ وان سرق والی حدیث کا کیا جواب دیں گے؟

(4) كراميكا كهنام كمايمان صرف اقرار باللسان كانام --

ولیل: حضرت نبی پاک سل این ایر اور صحابه اس شخص کے ایمان کا فیصلہ کرتے تھے جو ا زبان سے کلمہ شہادت کے۔

جواب: قرآن مجیدتو صرف زبان سے اقرار کرنے والوں کو کافر کہدرہا ہے ومن الناس من یقول امنا باللہ و بالیوم الا خر و ما هم بمؤ منین نیز صحابہ اور حضور ملی تاہیم الناس من یقول امنا باللہ و بالیوم الا خر و ما هم بمؤ منین نیز صحابہ اور حضور ملی تاہم اللہ علی مرح نبیل سے اقرار کرنے والے کومومن کہتے ای طرح بعض اقرار کرنے والوں کومنا فق کہتے سے پس معلوم ہوا حقیقی ایمان کے لیے محض زبان سے اقرار کرنے کافی نہیں ہے۔

(۵)جمیدکا کہناہے کہ ایمان صرف جانے کا نام ہےنہ کہ مانے کا۔

بحثِ زيادتِ ايمان

یعنی کیاایمان میں کی بیشی ہوتی ہے؟ یانہیں کل دو جماعتیں ہیں پمحققین «محدثین وغیرہ (۱) محققین جیسے امام ابو عنیفه وغیر و کا نظم بیائے کی تفسی ایکان میں میں نیشی نیش دوتی مال کیفیت ایکان میں کی بیشی و تی ہے۔ مال کیفیت ایمان میں کمی بیشی و تی ہے۔

ولیل: ایمان کہتے منتے جتنی چیزیں شریعت نے دی ہے اس کی دل سے تعدیق کرتا پس اگر نفس ایمان میں اضافہ مانیں سے تو مطلب ؛ وگا آپ شم یعت بیں اضافہ کر رہے ہیں اور رہتو بدعت ہے۔

ای طرح اگرنفس ایمان میں کمی مانمیں مے تو مطلب: وکا کہ آپ بعض پرانیان ایات ہیں اور بعض پرنبیں میتو غلط ہے۔

(۲)محدثین وغیره کانظریہ ہے کہ ایمان میں کمی بیشی ہوتی ہے۔

دلیل:باری تعالی کا فرمان ہے واذا تلیت علیہ مایا ته زادتہ ایسانا پینی جب موثین پراللہ کی آیتیں پڑھی جاتی ہیں تو ان کا ایمان بڑھ جاتا ہے معلوم ہوا ایمان میں اضافہ ہوتا ہے۔

جواب: بینس ایمان میں اضافہ بیں ہوا بلکہ کیفیت ایمان میں اضافہ ہواہ۔
ملحوظہ: در حقیقت محدثین اور محققین کے مابین کوئی اختلاف نہیں ہوتی اس لیے کہ
محدثین بھی قائل ہیں اس بات کے کہ نفس ایمان میں کی بیشی نہیں ہوتی اور محققین قائل
ہیں اس بات کے کہ کیفیت ایمان میں کی بیشی ہوتی ہے۔

سوال: پهراتنابز ۱۱ ختلاف کيون وجود مين آيا؟

جواب بمحققین نے معتزلہ اور خوارج سے مقابلے کی وجہ سے صرف تصدیق قلبی کی تعبیر اختیار کی تھی جس کی بناء پر پچھلوگوں کو یہ غلط فہی ہوگئ کہ حققین اعمال کو بے کار سمجھتے ہیں حالال ، کریے بات سراسر غلط تھی اس لیے کہ حققین میں خاص کر حضرت امام

ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی زندگی اعمال سے بھری پڑی ہے۔

### بحثِ دخول اعمال في الإيمان

کل تین جماعتیں ہیں \* اہلِ سنت والجماعت \* معتزلہ اورخوارج \* مرجیہ
(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ اعمال حقیقی ایمان میں داخل نہیں ہے ہال
کمال ایمان میں داخل ہے لیعن عمل نہ ہونے سے وہ حقیقی مومن تو رہے گا مگرمومن
کامل یعنی پہلے پہل جنت میں داخل ہونے والا نہ رہےگا۔

ولیل:(۱)ان الذین امنو او عملو الصلحت اس آیت کریمه میں واوم خایرت کے لیے ہے جو دلالت کرتا ہے اس بات پرکہ اعمال ایمان میں داخل نہیں ہے۔(۲) قرآن مجید اورا جادیث میں اعمال نہرنے والوں کومومن کہا گیا ہے جیسے اس

وان زنی وان سرق والی حدیث۔

(۲)معنزلہ اورخوارج کا نظریہ ہے کہ اعمال حقیقی ایمان میں داخل ہے بینی اگر عمل نہیں رہا تو ایمان بھی نہیں رہا۔

ولیل: الاایمان لمن الاامانة له ویکھے امانت والاعمل نہیں رہاتوحقیق ایمان بھی نہیں رہا۔ جواب: اس حدیث میں کمال ایمان کی نفی ہے نہ کہ قیقی ایمان کی ، ولیل وان زنی وان سرق والی حدیث ہے۔

(۳) مرجیہ کا نظریہ ہے کہ اعمال نہ قیقی ایمان میں داخل ہے نہ ایمان کامل میں لیمن گئن گئناہ کرنے سے کوئی نقصان نہیں ہوگا۔ گناہ کرنے سے کوئی نقصان نہیں ہوگا۔

ويل : حديث ياك مهمن كان يومن بالله واليوم الاخر دخل الجنة

جواب: اس صدیث میں دخول اول مرادنہیں بلکہ اگر گناہ کیے ہیں نو صفائی کے بعد داخل ہونامراد ہے نیز اگراعمال برکار ہے نو فضائل اور وعید بیان کرنے کا کوئی مطلب نہیں رہا۔

### بحث انتحادِ اسلاً وايمان

ینی اسلام اور ایمان ایک ہے یا الگ الگ؟اس بات میں تو سب کا انفاق ہے کہ ایمان اور اسلام مفہوم کے اعتبار سے الگ الگ ہے اس لیے کہ اسلام کامفہوم ظاہری فرماں برداری ہے اور ایمان کامفہوم باطنی فرماں برداری ہے۔

اختلاف مصداق کے اعتبار سے ہے یعنی ایک دوسرے پرصادق آنے کے اعتبار سے۔ کل دو جماعتیں ہیں \* پہلی جماعت کا کہنا ہے کہ دونوں ایک ہے۔

ولیل:فاخر جنا من کان فیھا من المومنین فما وجدنا فیھا غیر بیت من المسلمین یعنی ہم نے سلمین کے المسلمین یعنی ہم نے سلمین کے صرف ایک گھرکو پایاد عکھے اس آیت کریمہ میں جس کومومن کہاای کومسلم کہا۔

\* دوسری جماعت کا کہناہے کہ دونوں الگ الگ ہیں۔

دليل: (۱)قالت الاعراب امناقل لم تومنوا ولكن قولوا اسلمنا ويكيياس آيت كريمه مين ديها تيون كوسلم توكها مرمومن بين -

جواب: ہمارااور آپ کا اختلاف شرعی اسلام میں ہے جب کہ آیتِ کریمہ میں لغوی اسلام کی بات ہے اس لیے دلیل درست نہیں ہے۔

ولیل: (۲) جب حضور صلی الله الماله المالله وان محمدا رسول الله ويقيم حضور صلی الله ويقيم

الصلوة و تؤتی الز کوة و تصوم رمضان و تحج البیت دیکھیے اس حدیث مند معاوم ہوا کہ اسلام اعمال کا نام ہے نہ کہ تصدیق قلبی کا ایس اسلام اور ایمان دونوں الگ الگ ہوئے۔

جواب: اس حدیث پاک میں آقاسل الله الله الله الله الله کی تعریف نہیں کی ہے باک علامتیں بیان کی ہے اس کے بارے میں سوال کیا علامتیں بیان کی ہے اس لیے جب حضور صل الله الله سے ایمان کے بارے میں سوال کیا گیاتو یہی جواب عنایت فرمایا ، معلوم ہوا کہ حضور صل الله ایمان اور اسلام کی تعریف نہیں کررے ہیں۔

قولِ فیصل: سی بات سیم میں آتی ہے کہ بندوں کے لیے ایمان اور اسلام ایک ہے اس لیے کہ بندوں کو طاہر میں اعمال اس لیے کہ بندوں کو کی کے دل کا حال معلوم نہیں ہے پس ہم جس کو ظاہر میں اعمال کرتا ہوا دیکھیں گے اس کو مومن بھی کہیں گے ہاں اللہ تعالیٰ کے لیے دونوں الگ الگ بیں اس لیے کہ اللہ تعالیٰ دل کا حال بھی جانتا ہے وہ کہہ سکتا ہے کہ بیہ بندہ مسلم ہے گرمومن نہیں۔

## بحث استثناء ابل ايمان

یعنی وه بنده جوفی الحال مومن بهووه انامومن حقا کیے بیاانامومن ان شاءالله کیے۔ کل تیں جماعتیں ہیں \*اشاعرہ \* ماتریدیہ \* صاحب کفاییہ دی شدہ برن

(۱) اشاعره کانظریہ ہے کہ انامومن حقاکہنا مکرہ ہے بلکہ اس کو جاہیے کہ وہ انامو

۔ ولیل: ایمان اور کفر میں اعتبار خاتمے کا ہے اور اس کاعلم کسی کونہیں ہے ، اس لیے ا ك ليے بہتر ہے كماس معاملے كواللہ كے حوالے كردے۔

(٢) ماتريدىيكا نظريه بى كەوەانامومن حقاً كىماس كے ليے انامومن ان شاءالله

کہنامناسب نہیں ہے۔

دلیل: صحابه کرام اور اسلاف انامومن حقاً کہتے تھے پھر کیسے مکروہ ہوسکتا ہے؟ نیز انا مومن ان شاءالله کہنا سامنے والے کے دل میں شک پیدا کرتا ہے اس لیے مناسب نہیں ہے۔

(۳) صاحب کفایہ انامومن ان شاءاللہ کہناجائز ہیں۔ولیل دی ہے کہ سطرح انا شاب ان شاءاللہ کہناجائز ہیں ہے اس طرح انامومن ان شاءاللہ کہنا بھی جائز ہیں ہے۔ جواب: دلیل درست نہیں ہے اس لیے کہ ایمان اختیاری عمل ہے اور جوانی غیر اختاری

قول فیمل: پچ بات یہ ہے کہ ماتریدیہ نے حال کا اعتبار کیا ہے اس لیے انا مومن حقا کہنے کو درست قرار دیا، اشاعرہ نے مستقبل کا اعتبار کیا اس لیے انا مومن حقاکہنا کروہ سمجھا۔

# المحث رسالت

وعویٰ:رسول کو بھیجنا انسانیت کی سب سے بڑی ضرورت ہے اور انسانیت پر بہت وی دمت ہے۔

دیل: الله تعالیٰ کی مرضیات اور نامرضیات کو جاننا بغیر رسالت کے ناممکن ہے اس لیے کہ عل انسان کو وہاں تک نہیں پہنچاسکتی۔

المالي شي عقت الله

دلیل:باری تعالی کا فرمان ہے قل انساانا بشر مثلکم بینی میں تمہاری طرح ہی ایک دلیل:باری تعالیٰ کا فرمان ہے قل انساانا بشر مثلک بشر ہوں ہاں نبی عام انسانوں کی طرح نہیں ہوتا بلکہ اس کا مقام پچھاور ہی ہوتا ہے جسے یا توت پھر ہی کی جنس ہے کیکن عام پھروں کی طرح نہیں ہے۔ بر ملو یوں کا دعویٰ: حضرت نبی پاکسان علیہ اعتبار ذات کے نور ہیں۔ ولیل: باری تعالی کا فرمان ہے قد جاء کم من الله نور و کٹب مبین اس آیت کریر میں نورے آل حضرت سان علیہ اور کے۔ میں نورے آل حضرت سان علیہ اور جواب (۱) آیت کریمہ میں نور سے قرآن مجید مراد ہے کیوں کہ اگر آل حضرر مَا لِنَهُ اللَّهُ مِينَ تَعْدِي اللَّهُ مِينَ تَعْنِيدًى صَمْمِ اللَّهُ مِينَ تَعْنِيدًى صَمِيرِ لا تے -(۲) ہارا دعویٰ ہے کہ قرآن اور احادیث کے ذخیرے میں لفظ نور قرآن مجید۔ ليحاستعال بواب جي واتبعوا النور الذي انزل معه اورجيك فأمنوا بالله ورسو والنور الذي انزلنا\_

(۳) بخاری شریف میں باب الاستخلاف کے تحت ۲۱۹ میر کی حدیث اس حضرت میں شائیلیم کی وفات پر حضرت عمر رضی اللہ عند نے فرما یا تھا کہ اللہ کے رس محمد میں شائیلیم تو وفات یا گئے مگر اللہ تعالی نے تمہار سے سامنے ایک نور رکھا ہے جس ذریعی مراہ پاؤں گے اس نور کے ذریعے اللہ نے محمد میں شائیلیم کی وراہ دکھائی تھی۔ بریلو یوں کی دلیل: (۲) حدیث پاک ہے ان اول ما خلق الله نوری مینی فرمار ہے ہیں کہ اللہ نوری مینی فرمار ہے ہیں کہ اللہ نوری موثی ہے ان اول ما خلق الله نوری مینی فرمار ہے ہیں کہ اللہ نوری موثی ہے )

## من فيزود وكرا وت

روان جورت طاہر ہونے والی چیزی : (۱) مجمود و: مینی و دخلاف عادت چیز جو الی چیزی : (۱) مجمود و: مینی و دخلاف عادت چیز جو الی چیزی : (۱) مجمود کی الی میں نبوت کے ہاتھ پر ظاہر کرے۔

(م) كرامت: يعنى ووخلاف عادت چيز جوالقد تعالى ك ول ك با تحديد ظام كري

(۳) ہتدرائ: مینی و وظلاف عادت چیز جوکسی برے انسان کے ہتھ پرنظام جوااور ان کی غرض کے موافق ہو۔

ارم) ابانت: یعنی وہ چیز جو کسی برے انسان کے ہاتھ پر نظام ہو گاراس کے مقصد کے انسان کے ہاتھ پر نظام ہو گاراس کے مقصد کے فات اور کا ایس کا خلاف ہوجائے جیسے مسیلمہ کذاب نے پانی میں کلی کی پانی کڑوا ہو گیا جب کاراس کا مقصد یانی کو میٹھا کرنا تھا۔

(۵)معونت: بینی وہ خلاف عادت چیز جو عام مسلمان کے ہاتھ پر اللہ تعالی نلام کرے۔

(٢) در حقیقت مجمزه اور کرامت الله تعالی کافعل ہے الله تعالی ان بزر کول کی تائید

کے لیےان سے ہاتھوں ظاہر کروا تاہے۔

### بحث بتم نبوت

دعوی: سب سے پہلے نبی حضرت آدم علیه السلام ہیں۔

دلیل: جنت کوحضرت آ دم علیه السلام اور حقواعلیه السلام کے لیے دار التحکیف بنایا سیکی اور بذریعه دحی امرونهی کی مخی ظاہر ہے کہ جس کو دار التحکیف میں بذریعه وجی امرونه

کی جائے وہ نبی ہوتاہے۔

دعویٰ: اہلِ سنت و الجماعت کانظریہ ہے کہ آل حضرت سائٹ الجماعت کانظریہ ہے کہ آل حضرت سائٹ الجماعی النہ بیٹنی الم بیں آپ سائٹ الیام کے بعد کسی کوشم کا نبی نہیں بنایا جائے گا۔

ولیل: (۱) باری تعالی کا فرمان ہے ما کان محمدابا احد من رجالکم ونکر رسول الله و خاتم النبیین چودہ صدی کے مفسرین نے تفسیر کی ہے لاینبا بعدہ احد سے یعنی آپ مال ٹالیج کے بعد کسی کو نبی نبیس بنایا جائے گا۔ (حوالہ کشاف ص ۲۳۹ ج

(٢) مديث ياك ماناخاتم النبيين لانبي بعدى (ابوداؤوس ٥٨٥)

(٣) مديث پاك ٢ انا العاقب والعاقب الذي ليس بعده نبي ليني من آخري

ہوں جس کے بعد کوئی نی نہیں ہے۔ (حوالہ سلم شریف ص ۲۹۲ج ۲ / تر ندی ص ۱۱۱ ج ۲)

دعویٰ قادیانی: آل حضرت مل التالیم کے بعد غلام احمظی نبی ہےنہ کہ قیقی نبی ۔

ولیل: (۱) قرآن مجیداورا حادیث میں جہاں کہیں لانبی آیا ہے مراداس سے

is my

رو کی کا کی ہے نہ کہ تاقش ظلی نبی گی۔ موسید نہ کے دوموی آتے ہیں (۱)مطلق نفی اور بیاس کے جینی مولی ہے(۲) کمال موسید نہ کے دوموی آتے ہیں (۱)مطلق نفی اور بیاس کے جینی مولی ہے(۲) کمال کی کورید کا دی مونی ہے آپ مجازی مونی لے رہے ہیں ، قرینہ کیا ہے ا

بیل بر۲) ہم ونیا میں کسی مفسر کو خاتم المفسرین کہتے ہیں اس کے بعد بھی کوئی بڑا

منر پیدا ہوجا تا ہے ای طرح خاتم انتہین کہنے کے بعد کوئی نبی پیدا ہوسکتا ہے۔

جواب: بهاراعلم تو ماقص ہے اس لیے بات بدلتے رہتے ہیں اللہ تعالی کاعلم نو کامل

ے۔ ان نے خاتم النبین کہاہے پھر بھلا کیے تبدیلی ہوسکتی ہے۔

موال: حضرت عیسی علیه السلام کا قیامت سے پہلے نازل ہونا اس سے تو ثابت ہوتا

بكرآل مصرت مل تاييز خاتم النبيين نبيس بير-

جواب: خاتم النبيين كا مطلب چوده صدى كے مفسرين اور محدثين نے بيان كيا ہے اللہ مؤترث عيسى عليه السلام تو كما آپ مؤترث عيسى عليه السلام تو كما تي بيائي بنايا جائے گا جب كه حضرت عيسى عليه السلام تو ميلے بي بنائے گئے ہيں۔

نوٹ: حضرت عیسیٰ علیہ السلام نزول فرمانے کے بعد مقاما نبی ہی ہوں گے عملاً شریعت محمدی کی اتباع کریں گے جیسے کسی ملک کا وزیر اعظم کسی دوسرے ملک میں چلاجائے تو وہ مقام کے اعتبار سے تو وزیر اعظم ہی ہوتا ہے البتہ اے اس ملک کے قوانین پرچلنا ہوتا ہے۔

بحثِ مهدى

حضرت مہدی کا نام محمد والد کا نام عبدالله لقب مهدی ہے حضرت حسن کی نسل سے

ہوں سکے <sub>س</sub>

سوال: معترت مبدی کا نلبورک بوگا!

یتواب: سمی خلیفہ کے انتخال کے وقت خلافت کے معاطبے میں شدیدا ہ تکاف ہوگا اس وقت مخترت مہدی مدینہ منورہ ہے نکل کر مکہ مکر مہ جلے جا نمیں کے لوگ حضرت مہدی کو وہال سے لے جا کر رکن اور مقام ابر ہیم کے درمیان ان سے بیعت کریں کے۔ داوداور ٹریف من امریمی مدیدہ ۲۸۱۱)

سوال: حضرت مبدى كے كارنا ہے كيا ہوں مے؟

جواب: جب حفزت مہدی کے ظہور کی خبرسفیانی بادشاہ کو ملے گی توشام سے حفزت مہدی کے خلاف کھر مقبع کالیکن وہ کشکر مقام بیداء میں دھنسادیا جائے گا ایک شخصی خبرسفیانی کو دے گا وہ کشکر مقام بیداء میں دھنسادیا جائے گا ایک شخصی کی خبرسفیانی کو دے گا وہ کشکر کئی کر سے گا اور قبیلہ ہوکلب کے لوگ سفیانی کا تعاون کریں گے مگر سب شکست کھا کیں گے بیآ ب کا پہلا کارنا مہ ہوگا۔ (ابوداؤدشریف عن ام ملہ صدید ۲۸۹۱)

آپ کا دوسرا کارنامہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ حضرت نبی پاک می فیاری ہے ارشاد فرمایا کہ قیامت قائم نہیں ہوگی یہاں تک کہ اہل روم (پورپین) مقام اعماق یا دابق میں پڑاؤڈالیں گاس سے جنگ کرنے کے لیے مدینہ سے ایک لشکر روانہ ہوگا جو اس وقت روئے زمین پر سب سے بہتر ہوگا۔ (جنگ کی وجہ یہ ہوگی کہ پچھاہلِ روم مسلمان ہوکر حضرت مہدی کے لشکر میں جاملیں گےرومیوں کا مطالبہ ہوگا کہ وہ مسلمان ہمیں واپس کردولیکن ان کا مطالبہ قبول خہیں کیا جائے گااور ایک تہائی شہید ہوجائے گا یہ اللہ کے نزد یک افضل ترین شہدا میں کیا جائے گا اور ایک تہائی شہید ہوجائے گا یہ اللہ کے نزد یک افضل ترین شہدا

اللہ فتح عطا کرے گا ہے حضرت مہدی کا دوسرا کارنامہ اور آیک شاہد فتح عطا کرے گا ہے حضرت مہدی کا دوسرا کارنامہ اول (۲۸۹د شیل کے لیے دیکھے سلم شریف عدیث ۱۸۹۷) اوگا- ( میدی کا تنبسرا کارنامه: حضرت مهدی کا بیشکر قسطنطنیه (استنول) فتح مفرت مهدی کا تنبسرا کارنامه: حضرت مهدی کا بیشکر قسطنطنیه (استنول) فتح ا حرب الفلیمت تفتیم کر سے تلواریں زینون کے درخت پرلٹکا کر بیٹھے ہول گے اس کے مال غلیمت تفتیم کر سے تلواریں زینون کے درخت پرلٹکا کر بیٹھے ہول گے اس کے مال غلیمت تفتیم کر سے تلواریں زینون کے درخت پرلٹکا کر بیٹھے ہول گے رے۔ رے بیطان ان کے درمیان آکر چیخ گا کہ دجال تمہارے بیچھے تمہارے کہ اچانک شیطان ان کے درمیان آکر پینے گا کہ دجال تمہارے بیچھے تمہارے سری ، الکرشام پنچ گاتو د جال نکل چکا ہوگا حضرت مہدی فجر کی نماز پڑھانے کے جب پی برہ ہے ہوں گے کہ اسی وفت عیسی علیہ السلام نزول فرمائیں گے حضرت کیمصلے پر آنچے ہوں گے کہ اسی وفت عیسی علیہ السلام نزول فرمائیں گے حضرت عیبی علیه السلام کو دیکھتے ہی پیچھے ہٹنے لگیں گے تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرمائیں ے آئے بڑھے اور نماز پڑھائے اس لیے کہ آپ کے لیے اقامت کہی گہی ہے ۔ (تفصیل کے لیے دیکھیے ابن ماجہ حدیث ۷۷۰ م)

حضرت مہدی کی وفات:حضرت مہدی ظہور کے 9 سال بعدا نتقال فر ما نمیں گے گویااتنے بڑے بڑے کارنامے صرف نوسال میں انجام دیں گے۔

#### بحث عددِانبياء

دعویٰ: انبیاء کی تعدا دمتعینه طور پر بیان نہیں کر سکتے مثلا کوئی کہے کہ انبیاء کی تعدا دایک لا کھ چوہیں ہزار ہے تو پیٹھیک نہیں ہے بلکہ کم وہیش ۵۰۰ ۱۲۱ کے۔ ولیل: (۱) باری تعالی کافرمان ہے منہم من قصصناعلیک ومنہم من لم نقصص علیک (مومن ۸۷) یعنی الله تعالی نے حضور صال الله الله کے سامنے بچھا نبیاء کا ذکر کیا ہے اور کہ کھانہیں ہیں جب منعینہ طور پر حضور ہی کوئییں معلوم آو ہم کیت کہد سکتے ؟ (۲)عدد کے باب میں جنتی بھی روایات ہیں وہ خبر واحد ہیں اور خبر واحد کمنی ہوتی ہے۔ ہےاور دلیلِ طنی عقائد میں کافی نہیں ہوتی خصوصاً اس وفت جب روایات مختلف ہو۔ (۳)عدد کومتعین کرنے سے نبی کاغیر نبی ہونایا غیر نبی کا نبی ہونالا زم آتا ہے۔

بحث عصمتِ انبياء

كل دو جماعتيں ہيں «اہلِ سنت والجماعت «حشوبير

نہیں کریں گے۔

(۲) حشوبیکا نظریہ ہے کہ انبیاء علیہ السلام عمداً کہائر سے معصوم نہیں ہیں ( بعنی جات بوجھ کر انبیاء کہائز کر سکتے ہیں )

ولیل:فعصیٰ ادم ربه فغوی لیخی آدم نے اپنے رب کی بڑی نافر مانی کی۔

جواب: حضرت آ دم علیه السلام سے گناہ کبیرہ صادر نہیں ہوا بلکہ لغزش ہوئی اور لغزش

کہتے ہیں اچھی نیت سے کام کرنا ، مگرانجام کابرا ہوجانا حضرت آ دم علیہ السلام کی نیت

تھی کہاس درخت میں سے کھا کر ہمیشہ اللہ کے قریب رہوں گا۔

سوال: جب حضرت آدم علیہ السلام سے لغزش ہوئی تقی تو اللہ تعالیٰ نے لفظ عصیان جو کہ بڑی نافر مانی کے لیے استعال ہوتا ہے کیوں استعال کیا؟

ہواب:(۱)جب سی بڑے مقام کے حامل شخص سے لغزش بھی ہوجاتی ہے تو وہ گناہ المجمی جاتی ہے جبت اور قرب کے نقاضے کی وجہ سے۔ استجمی جاتی ہے محبت اور قرب کے نقاضے کی وجہ سے۔ بیارے ماشا کے لیے کوئی حق نہیں ہے کہ بڑے متکلم کے لفظ کو پڑھ کرکسی بڑی بیارے ماشا کے لیے کوئی حق نہیں ہے کہ بڑے دیے توامتی کوفق حاصل نہیں ہے کہ وہ بھی اس بڑی جستی کوحمار کہنے لگے۔ حثوبی طرف سے سوال: ابھی آپ نے کہا انبیاء عمداً کبائر سے معصوم ہوتے ہیں ہیں تعلیم نہیں ہے ہمارے پاس اس کے خلاف تنین مثالیں ہیں (۱) مولی علیہ اللام سے ظلم کا صادر ہونا یعنی قطبی کو مار ڈالنا (۲) حضرت ابراہیم علیہ السلام کا انبی سفیم کے ذریعے جھوٹ بولنا جب کہ حضرت بیار نہیں تھے (۳) حضرت ابراہیم علیہ اللام کاخود بت تو ژکر بڑے بت کی طرف تو ڑنے کی نسبت کرنا۔ جواب: کل تین چیزیں ہیں (۱) لغزش جو گناہ ہیں ہوتی بلکہ اچھی نیت سے ہوتی ے پس حضرت موی علیہ السلام سے لغزش ہوئی نہ کہ گناہ (۲) توریہ بعنی ایسالفظ کہنا جس کے دومعنی ہو،متکلم کچھاور مراد لےرہا ہواور مخاطب کچھاور بیجھوٹ نہیں ہوتا حفرت ابراہیم علیہ السلام نے سقیم کا لفظ کہا جس کے دومعنی ہیں (۱) جسمانی یار(۲) روحانی بیار حضرت ابرہیم علیہ السلام دوسرامعنی لے رہے تھے اور توم پہلا معنی مجھر ہی تھی (۳) ارخاء العنان: یعنی رسی ڈھیلی کرنا، داعی جب کسی غلط چیز کوشتم كرنا چاہتا ہے توباطل كى غلط چيز كوبظا ہرا پناتا ہے اے "ارخاء العنان" كہتے ہيں پس حضرت ابرامیم علیه السلام نے بڑے بت کی طرف نسیت ارخاء العنان کے طور پر کی

تقی تا کہ قوم موج سکے کہ جو بت کچھ بیں کرسکتا ہے وہ ان کے کیا کام آسکتا ہے اس کے نصوص میں جہاں کہیں انبیاء کی طرف معصیت محسوس ہو وہاں ان تینوں چیزوں کے ذریعے تاویل کریں گے۔

سوال: میدانِ محشر میں جب لوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس شفاعت کے لیے جائیں گے تو حضرت ابراہیم علیہ السلام فرمائیں گے مجھ سے تین جھوٹ صادر ہوئے ہیں ہیں اس معلوم ہوا کہ نبی سے کبیرہ صادر ہوسکتا ہے۔

جواب: یہی تو نبی کی شان ہے کہ معمولی لغزش یا توریہ صادر ہوا پھر بھی جھوٹ کہہ کر اللہ تعالیٰ سے ڈرر ہے ہیں یعنی خوف خدا میں ایک معمولی چک کو یا جائز عمل کو بہت بڑا سمجھ رہے ہیں۔

سوال: جب سارے انبیاء معصوم تھے تو صرف نبی پاک سان علیہ کے لیے عصمت کا اعلان کیوں کیا؟

جواب:علامہ خفاجی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں تا کہ اللہ تعالی شفاعت کبریٰ کے لیے آل حضرت صلی نظایہ ہم کو آ گے بڑھا سکے۔

سوال:عصمت کے کہتے ہیں؟

جواب: گناہ کی صلاحیت کے باوجود گناہ سے اللہ بچالے اسے عصمت کہتے ہیں۔ وعویٰ: نبیوں میں سب سے افضل حضرت محمر صابع اللہ ہیں۔

ولیل: کتب صحاح میں حدیث موجود ہے انا سید ولد اُدم ولا فخر لیعنی میں تمام انسانیت کا سردار ہول اس طرح ایک اور حدیث ہے و مامن نبی یومیذ اُدم فمن سواہ الا تحت لوائی لیعنی کوئی بھی نبی ہوخواہ آ دم علیہ السلام یا اس کے سوا، قیامت

# 

## بحث ملائكمه

کی تمن جماعتیں ہیں \* اللی سنت والجماعت \* مشرکعین \* یبودی اللی سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ ملا تکہ اللہ تعالی کی نورانی محکوق ہو افسافون ۔ اللی باری تعالی کا فرمان ہے لا یعصون اللہ ماامر هم نیز وانالنحن الصافون ۔ الا) مشرکین کا نظریہ ہے کہ ملا تکہ اللہ کی بیٹیاں ہیں ۔ ایکی نونی دلیل نہیں ہے مرف انگل یا تمیل ہیں ۔ ایکی نونی دلیل نہیں ہے کہ فرشتے اللہ کی محلوق تو ہیں مگر معصوم نہیں ہیں ان سے کفرا ور

(۳) یُندِدی کا نظریہ ہے کہ فرشتے اللّٰہ کی مخلوق تو ہیں گر معصوم نیس ہیں ان سے کفراور اُ بیرہ صادر ہواہے۔

الملین (۱) المیس ملائکه میں ہے تھاا وراس نے کفر کیا۔

جواب: الجيس ملائك ميس سينهيس بلكه جن ميس سيقاسورة كبف ميس ب كان من

حجن\_

ویکی (۲) باروت وما روت ملائکہ میں سے تھے ان سے زنا اور کفر صادر ہوا ای لیمان کوئے کے ذریعے اللہ نے سزادی۔

جواب: نه ہی تو گفر صادر ہوا اور نه ہی کبیرہ اور نه ان کوسزا دی گئی بیسب یبودیوں کے ممباح جو داقعہ کتابوں میں منقول ہے امام رازی کے بقول موضوع ہے۔

موال: النّدتعالى نے ہاروت اور ماروت كود نياميں كيول بھيجا؟

جواب: دو وجوہات ہوسکتی ہے(۱) یہودی حضرت سلیمان علیہ السلام کو جاد و گر کہتے ہے۔ اسلام کو جاد و گر کہتے ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہاروت اور ماروت کو مجز ہا اور جادو کے درمیان فرق بتا نے کے لیے بھیجا: و۔ ہاروت اور ماروت کو مجز ہا اور آقانی ان پر ظلم کرتے تو اللہ تعالیٰ نے میاں ندی کے درمیان تفریق کروانے کے لیے ان دونوں کو بھیجا تا کہ یہودی ظلم سے نئی جا نیں لیکن درمیان تفریق کروانے کے لیے ان دونوں کو بھیجا تا کہ یہودی ظلم سے نئی جا نیں لیکن اس مخوس قوم نے نجات دہندہ ممل کو دوسروں کو نقصان پہچانے کے لیے استعال کیا۔ موال نیہ بات تو طے ہے کہ ہاروت اور ماروت کفر سکھاتے تھے لیس اس سے ان دونوں کا یا تو کا فر ہونا یا مر تکب کمیرہ ہونا ثابت ہوا؟

#### بحث كتب

دعویٰ: اللہ تعالیٰ نے بڑی بڑی چار آسانی کتابیں اتاری اور بیہ چاروں نفس کتاب میں برابر ہے البیۃ قرآن مجیداس اعتبار سے افضل ہے کہ اس کی تلاوت سب سے زیادہ کی جاتی ہے یا بھراس وجہ سے کہ تو رات زبور اور انجیل اللہ کی کتابیں ہیں اللہ کا کلام نہیں ہے جبکہ قرآن مجیداللہ کا کلام اور کتاب ہے۔

علام نہیں ہے جبکہ قرآن میں برابر ہے البیۃ بعض بعض سے افضل ہے یا تواس وجہ سے کہ اس میں اللہ کا ذکر زیادہ ہے یا اس کامضمون نرالہ ہے۔

بحثمعران

كل دوجماعتيں ہيں: \* اہلِ سنت والجماعت \*مشركين وغيره

الله المرسنت والجماعت بلکه تمام مونین کا نظریہ ہے کہ معراج روح اورجسم کے ساتھ ایداری میں ہوئی ہے۔

ولیل: (۱) باری تعالی کا فرمان ہے سبخن الذی اسری بعبدہ پاک ہے وہ ذات جوا نے بندے کورات ورات لے گئ دیکھیے آیت میں عبد کالفظ ہے اور عبد کالفظ روح مع الجسم پر بولا جاتا ہے بینی پورے انسان پر نہ کہ صرف روح پر۔

(۲) اگر بیسفر روحانی ہوتا نہ کہ جسمانی تو اتنے سارے لوگ اس کوس کر مرتد نہ

ہوتے اس لیے کہ روحانی سفرتو ہرکوئی کرسکتا ہے۔

(۲) مشرکین وغیره کانظریہ ہے کہ بیسفرجسمانی نہیں تھا بلکہ صرف ایک خواب تھا یعنی روحانی سفرتھا۔

ولیل: (۱) باری تعالی کا فرمان ہے وما جعلنا الرؤیا التی ارینکِ دیکھیے اس آیت میں معراج کے سفرکورؤیا یعنی خواب سے تعبیر کیا گیا ہے۔

جواب:رؤیا کی دو قشمیں ہیں(۱)رؤیا بالعین تعنی آنکھ سے ان ہونی چیز دیکھنا(۲)رؤیابالقلب

اس آیت کریمه میں ابن عباس کے بقول رؤیا بالعین مراد ہے (بخاری شریف) دلیل (۲) ماں عائشہ سے روایت ہے کہ معراج کی رات حضور صلی تفالیہ ہم کا جسم کم نہیں یعن جسم تونہیں تھا۔

جواب: ماں عائشہ کی منشاء یہ ہے کہ معراج کی رات آل حضرت سل اللہ کا جسم روح سے کم نہیں ہوا یعنی دونوں ساتھ تھے۔

تھم ، ، ایعنی بیت اللہ سے بیت المقدل تک کاسفر: اس کامنکر کا فر ہے کیوں کہ بیہ

قرآن سے ثابت ہے۔

معراج بعنی بیت المقدل ہے آگے تک کا سفر:نفس معراج کا منکر کافر ہے البتہ معراج کی تفصیل کا منکر گراہ ہے کیوں کیفس معراج کا قدر مشترک متواتر ہے اور تفاصیل معراج خبر واحد ہے ثابت ہے۔

### بحث كرامت

کرامت کی تعریف: وہ خلاف عادت چیز جواللہ تعالیٰ متبع سنت کے ہاتھ پرظاہر کرے۔

كل دوجماعتيں ہيں: \* اہلِ سنت والجماعت "معتزله

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ کرامت برق ہے۔

ولیل: (۱) باری تعالیٰ کا فرمان ہے حضرت زکر یاعلیہ السلام کی بات نقل کرتے ہوئے یامریم انی لک هذا یعنی اے مریم یہ بےموسم کے پھل کہاں سے آئے ویکھیے پیر حضرت مریم کی کرامت تھی۔

(۲) باری تعالی کا فرمان ہے حضرت سلیمان کے ساتھی کی بات نقل کرتے ہوئے انا اللہ ان یو تعالی کا فرمان ہے حضرت سلیمان کے ساتھی کی بات نقل کرتے ہوئے انا اللہ کا فرمان کے ساتھیں کا تخت پل جھیکئے سے پہلے لے آول گابیا صف ابن برندیہ کہ کرامت تھی۔

(۳) حضرت عمر کامنبررسول پر بیٹھ کرنہاوند میں موجود کشکر کے امیر حضرت سار میہ کو آ پکارنااور حضرت سارید کا حضرت عمر رضی اللّہ عنہ کے کلام کوسننا پانچ سوفر سخ کی دور می کے باوجودیہ حضرت عمر رضی اللّہ عنہ کی کرامت تھی۔ (۲)معتزله کانظریہ ہے کہ کرامت برحق نہیں ہے۔

ولیل:اگر کرامت کو برخق ما نیں گے تو کرامت اور معجز ہ میں خلط واقع ہوگا یعنی دونوں

اً مُذَبِهِ وَجَالِمِي كَيِي نِي اورغِيرِ نِي كَافِرِقَ بِا فَي نَهِينِ رَبِ كًا۔

جواب: کرامت کہتے ہی ہے اس خلاف عادت چیز کو جو ظاہر ہوا س مخف سے جو نبی ک امتی میں زیماری کا کہ اس میں میں خوان میں میں انسان کا کہ جو نبی

کے امتی ہونے کا دعویٰ کرتا ہو پس جب وہ خود نبی نہ ہونے کا دعویٰ کرتا ہے تو کیسے نبی

اور غیر نی میں فرق نہیں رہے گا؟ یہاں تک کہ اگریشخص نبی کے امتی نہ ہونے کا دعویٰ

کرلے توبیر کرامت ہی نہ ہوگی۔

معجزہ اور کرامت میں فرق: (۱) نبی کواس بات علم ہونا ضروری ہے کہ وہ نبی ہے جب کہ دلی کو ولی ہونے کاعلم ہونا ضروری نہیں۔

(۲) نی معجزہ کوظاہر کرنے کا قصد کرتا ہے جب کہ ولی کے قصد کے بغیر کرامت ظاہر

ا ہوجاتی ہے۔

(٣) نې کوا پن سچائي کا يقين ہو تا ہے جب که ولي کونېيں \_

بحثِ ترتيب خلافت

خلافت كى تعريف: دين كوقائم كرنا آن حضرت سالىنىڭ الىلى كے نتيج پر۔

نوٹ: اہلِ تشیع کے یہاں منصب امامت خاص ہے اور منصب خلافت عام ہے ای لئے وہ حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کوخلیفہ مانتے ہیں امام نہیں اس کے برخلاف اہلِ

سنت کے بہال منصب خلافت خاص ہے۔

خلافت بلافصل مين اختلاف: كل دوجهاعتين بين "ابلِ سنت والجماعت «ابلِ تشيع

اہل سوئت والیما عت کا نظریہ ہے کہ آل مضرت سان اللہ ہم کے بعد مضرت ابد بلر رشی اللہ اللہ عضہ بہلے علیا فدایں۔

ولیل: (۱) بخاری شریف میں جبیر بن علم مرضی الله عندگ روایت بورت با یک عورت بور است با کا بیناری شریف میں جبیر بن علم مرضی الله عندگی والد سخرت سابطی بینی نیار فرما یا تقا کد آئنده اگرتو مجھکوند پائے تو ابو بکر رضی الله عندگی روایت ہے کہ مرض الوفات میں (۲) بخاری شریف ہی میں مال عائشہ رضی الله عندگی روایت ہے کہ مرض الوفات میں حصور مین الله عند کو خلافت کے لیے نامزد کرتا چا با تعدی خوایا کہ الله اور مونین ابو بکر ہی کو خلیف بنائیں مے ۔ (حدیث قرمایا کہ الله اور مونین ابو بکر ہی کو خلیف بنائیں مے ۔ (حدیث مرضور مین کی کونامز دندگرو ہے۔

(۳) اجماع صحابہ لینی صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کی مقدس جماعت نے حضرت ابو بھر رضی اللہ عنہ کو خلیفہ تسلیم کرلیا تھاحتی کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے چھے مہینے کے بعد برسر عام حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کرلی اس سے قوی دلیل اور کوئی نہیں ہوسکتی اس لیے کہ صحابہ کرام کی مقدس جماعت بھی مجھی غلط کام پر اتفاق نہیں کرسکتی خاص کر حضرت علی رضی اللہ عنہ جیسا شیر خدا۔ (دیکھیے البداید دانھایہ)

ملحوظہ: اہلِ تشیع اس تیسری دلیل کوتسلیم ہیں کرتے اس کا کہنا ہے کہ حضور ماہ نہا ہے کہ حضور ماہ نہاں ہے کہ حضور ماہ نہاں رضی اللہ عنہ (۱) حضرت ابوذ ررضی اللہ عنہ (۳) سلمان رضی اللہ عنہ (۳) مقداد رضی اللہ عنہ (۳) علی رضی اللہ عنہ باقی سب مرتد ہو گئے ہے اس کے ہے اس کے ہم مرتدین کا اجماع قبول نہیں کرتے۔

ا من ایسا گمان کیا کہ حضور صلی اللہ کے میں اور میں کے اصحاب کو افضل مان کر حضرت مولی میں ایسا کہ اسلام اور عیسی علیہ السلام کے اصحاب کو افضل مان کر حضرت مولی میں اللہ اور عیسی علیہ السلام کو کا میاب نبی مانے ہیں جب کہتم نے حضور صلی تاہیہ کے مہاللہ اور عیسی علیہ السلام کو کا میاب نبی مانے ہیں جب کہتم نے حضور صلی تاہیہ کے محنت صرف چار پر ظاہر ہوئی گو یا حضور بری کا ہت ہوئے۔

الم نشع كانظرية ہے كه آل حضرت سل الله الله الله على الله عندسب سے بہلے خليفه حضرت على الله عندان -

اللہ این ماجہ میں حضرت سعد ابن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ حضور النائی نے اپنی حیاتی میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا ہے تھا من کنت مولاہ فعلی مولاہ لیعنی میں جس کا سردار ہوں پس علی بھی اس کا سردار ہے الصي تفنورم للفلايهم نے اپنی حياتی ميں حضرت علی رضی الله عنه کوسر داريعني امام بناديا تھا۔ جواب: آپ نے مولا کا ترجمہ مردار سے جو کیا ہے وہ غلط ہے تین دلیلوں کی وجہ سے (۱) تاكن ورودكي وجهه عنه، وه اس طرح كه حضرت خالدا بن الوليدرضي الله عنه اوران کے ماتھ پچھالوگوں کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کسی عمل سے شکایت ہوگئ تھی جب اً الحضرت ملا المالية البيام كومعلوم مواكه بيه غلط شكايت لوگوں كے د ماغوں ميں بدگمانياں پیدا کررہی ہے تب آ ہے غدیرخم میں بیہ جملہ ارشادفر مایا جس کا مطلب تھا، میں جس كومحبوب مول على بھى استەمحبوب مونا جا ہيے۔ (٢)سياق وسباق سے يعنى اس جملے کے بعد آل حضرت سال البہ نے فرما باالله موال من والاه و عاد من عاداه اے ب کو جوعلی کو دوست بنائے اور تو دشمن بنا اسکو جوعلی کو دشمن الله تر ,

بنائے۔ (۳) سامعین اول ہے یعنی اس جملے کے اولین سامعین یعنی سے برضی است عند نے مولیٰ کا ترجمہ دوست سمجھا اگر سر دار سمجھا ہوتا تو آل حضرت سان نالیا ہم کی وفات کے بعد خلافت کا مسئلہ ہی نہ چھیڑتے۔

ولیل (۲) تبوک کے موقع پر آل حضرت مان ٹائیلیل نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ا نائب بنانے ہوئے فرمایا تھا کہ جس طرح ہارون موئی علیہ السلام کے نائب تھے ا ظرت علی تو میرانائب ہے۔ (ابن ماجہ)

جواب: اس واقعہ میں عارضی نیابت مراد ہے نہ کہ دائمی اس لیے کہ حضرت ہارون حضر میں مولی سے پہلے وفات پا گئے اس سے معلوم ہوا کہ یہاں تشبیہ عارضی نیابت میں ہے۔

### أبحث افضليت ختنين

یعنی دودامادوں (حضرت عثمان اورعلی) میں سے کون افضل ہیں؟
کل تین جماعتیں ہیں (۱) حضرت علی افضل ہیں۔
ولیل: حضرت علی رضی اللہ عنہ کے فضائل بہت زیادہ ہیں۔
(۲) توقف کیا جائے یعنی دونوں میں سے افضل کسی کونہ ما ناجائے۔
ولیل: توقف کی وجہ سے نہ توکسی واجب میں خلل پیدا ہوگا نہ شریعت کا کوئی نقصان ہوگا۔
ولیل: توقف کی وجہ سے نہ توکسی واجب میں خلل پیدا ہوگا نہ شریعت کا کوئی نقصان ہوگا۔
(۳) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ افضل ہیں اور یہی رائے سے جے۔

ویل: صحابۂ کرام کی مقدس جماعت نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو افضل قرار دیا ہےاب اگر تو قف کریں گے توصحا بہ کو خطا وارکھ ہرانالازم آئے گا۔

#### خلافت کی کیاشکل رہی؟

رمزت ابو بکرصد بق رضی اللہ عنہ کی خلافت انصار اور مہاجرین کے اتفاقِ رائے سے طی پائی جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ زندگی سے مابوس ہو گئے تو آ ب نے انصار اور ہاجرین میں سے فنِ خلافت کے ماہرین کوجمع فر ماکر مشورہ کیا سب کی اتفاق رائے ہے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا نام طے یا با۔

مفرت ابوبکررضی اللہ عنہ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے خط<sup>لک</sup>ھوا یا جس میں مفرت عمرضی الله عنه کے ہاتھ پر بیعت کی تاکید فرمائی (حوالہ: صواعق محرقہ)حی كد حفرت على رضى الله عنه نے تو يہاں تك كہا كه ہم عمر رضى الله عنه كے سواكسى سے راضی نہیں ہول گے۔(حوالہ: تاریخ ابنِ عساکر) پھر جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ زخی ہوئے تو اس فن کے ماہرین یعنی جھ افراد کے مشورے پر چھ میں سے کی ایک کے لیے خلافت کو جھوڑ دیا۔وہ چھافرادیہ تھے(۱)عثمان (۲)علی (۳)عبدالرحمان بن عوف (٣) طلحه (۵) زبير (٢) سعد ابن ابي وقاص پھر ان ميں سے پانچ نے حفرت عبدالرحمان ابن عوف كوفيصل بنايا حضرت عبدالرحمان ابن عوف رضى اللّه عنه نے فرداً فرداً ملا قات کر کے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوخلافت کے لیے پیندفر ما یا پھر جب حضرت عثمان رضی الله عنه شهید ہو گئے تو مہاجرین اور انصار کے کبار نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کی۔

خلاصہ بیہ ہے کہ ہرایک کی خلافت فن خلافت کے ماہرین کے مشورے کے بعد طے رک شیدهول سے سوالات: اگر آپ ہے کہ دیں کہ منترت ملی رنسی اللہ عنہ تعالی مسلم سے ابو بلرصد بن رسی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت امت سے انتشار کو تم کر کے سے کہ کہ کی تقدار شخصات ہوال ہے ہے گئی میں تو علی رضی اللہ عنہ ہی حقدار شخصات ہوارا سوال ہے ہے گئی حضرت علی رضی اللہ عنہ ہی حقدار شخصات ہوارا سوال ہے ہے گئی حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت معاویہ کے ہاتھ پر امت سے انتشار کو تم کر کے لیے بیعت کیوں نہیں گی ؟

سوال (۲) آگر حضرت ابو بکررضی الله عنه کی خلافت ناحق تھی ناجائز تھی آو اس میں الله عنه ہونے والی تمام کاروائیاں ناجائز ہوئی چاہئے جب که حضرت علی رضی الله عنه کے حضرت ابو بکررضی الله عنه کی خلافت میں جنگ کی اوراس سے ایک باندی حاصل ہوئی جس سے حضرت علی رضی الله عنه نے صحبت کی اوراس سے محمد ابن الحنفیہ پیدا ہوئے اب آپ بتائیں کہ حضرت علی رضی الله عنه کا صحبت کرنا جائز تھا آگر جائز تھا تو خلافت بھی جائز ہوئی اوراگر ناجائز تھا تو حضرت علی رضی الله عنه معصوم نه ہوئے اور محمد ابن الحنفیہ حرامی ہوئے۔

المحنفیہ حرامی ہوئے۔

سوال (۳) اگر حضرت عمر رضی الله عنه کی خلافت نا جائز تھی تو حضرت عمر رضی الله عنہ کے دورِ خلافت میں ہونے والی تمام کاروائیاں نا جائز ہونی چاہیے جب کہ حضرت حسین رضی الله عنه کوایران کی جنگ سے ایک شہزادی حاصل ہوئی تھی اس سے حجت کی اور اسی کے بطن سے علی زین العابدین جیسے تنقی ولی پیدا ہوئے اب آپ بتا تمین کی اور اسی کے بطن سے علی زین العابدین جیسے تنقی ولی پیدا ہوئے اب آپ بتا تمین کہ حضرت حسین رضی الله عنه کا صحبت کرنا اگر جائز تھا تو حضرت عمر رضی الله عنه معصوم نہ رہاور خطافت بھی جائز ہے اور اگر نا جائز تھا تو حضرت حسین رضی الله عنه معصوم نہ رہاور حضرت علی زین العابدین حرامی ہوئے۔

رال (۴) حضرت سیدناحسن رضی الله عنه نے حضرت معاویہ رضی الله عنه سے جوسکے انی دو درست تھی یانہیں؟ اگر درست تھی تو آپ کوجھی حضرت امیر معاویہ کوا میر تسلیم رایا چاہیے تھااورا گر درست نہیں تھا تو حضرت حسن معصوم ندر ہے۔

#### بحث مدت خلافت

بی ظافت کی مرت کتنی ہوگی؟

ہواب: مسلسل تیس سال تک خلافت رہے گی اس کے بعد بھی خلافت ہوگی بھی نہیں ہوگ۔

الل: عدیث باک ہے الخلافة بعدی ٹلاٹون سنة ثم یصیر بعدها ملکا عضوضا پیصد بتلارہی ہے کہ مسلسل خلافت تیس سال رہے گاس کے بعد کا ف عضوضا پیصد بیث بتلارہی ہے کہ مسلسل خلافت تیس سال رہے گاس کے بعد کا ف کھانے والی باوشا ہت ہوگی۔

ادرایک دوسری حدیث ہے کہ دین برابر قائم رہے گایہاں تک کہ میں بارہ خلفاء
اول گےسب کے سب قریشی ہوں گے اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ بیں سال کے
بعد بھی خلافت ہوگی الیکن مسلسل نہیں ہوگی اور آخری خلیفہ حضرت مہدی ہوں گے۔
نوٹ: حضرت معاویدضی اللہ عندا میر ضرور ہے مگر خلیفہ نہیں ہے کیوں کہ آپ کے
دور میں اقامت دین آل حضرت مالی تھا اللہ عندا میر ضروہ اس کے خلاف حضرت عمر
بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ خلیفہ تھے مگروہ اس کے باوجود حضرت امیر معاویہ رضی اللہ
عنہ کے بیروں کی دھول کے برابر بھی نہیں ہو سکتے۔

#### مشاجرات يصحابه

یعنی صحابہ کرام کے درمیان میں ہونے والے اختلا فات۔

سب سے پہلے نزاع لیعنی جھگڑ ااور اختلاف کے مابین فرق سمجھنا ضروری ہے۔

\* نزاع کہتے ہیں اس مکرا و کو جونفس وشیطان کی شرارت کی بنیاد پر ہو۔

\* اختلاف کہتے ہیں اس مکراؤ کوجواللہ کوراضی کرنے کی بنیاد پر ہو۔

پس اس فرق سے واضح ہوگیا کہ صحابہ کے درمیان ہونے والانگراؤنزاع نہیں بلکے اختلاف تفاجس اختلاف نے ہمیں حق کی بنیاد پرآپس میں نگراناسکھایا گویا صحابہ سے اختلاف میں بھی رحمت ہے۔

اور وہ اختلاف بیتھا: حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی رائے تھی کہ قاتلین عثان سے فوری طور پر قصاص لیا جائے تا کہ مفسدین کا زورختم ہوجائے حضرت علی رضی اللہ عشری کی رائے تھی کہ پہلے تمام لوگ بیعت کر کے حضرت کو مضبوط کریں تا کہ امت میں سے انتشار اور مفسدین کا زورختم ہو۔

#### بحث امامت

كل دوجماعتيں ہيں \* اہلِ سنت والجماعت \* اہلِ تشيع

(۱) اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ (۱) مخلوق برامام مقرد کرنا واجب ہے اگرامام مقرد کرناممکن ہواس لیے کہ حضرت نبی پاک سائٹ ایک سائٹ ایک سائٹ ایک سائٹ ایک سائٹ ایک سائٹ ایک سائٹ ہوتا کہ لوگ اینے مسائل جائے۔ وعید بیان فرمائی ہے (۲) یہ ہے کہ امام ظاہر ہو چھپا ہوا نہ ہوتا کہ لوگ اپنے مسائل جائے۔

کرواسکے۔(۳) میہ ہے کہ جب قریشی اورغیر قریشی دونوں با صلاحیت ہوتو قریشی کو امام بنایا جائے اور اگر قریشی با صلاحیت نه ہوتو با صلاحیت غیر قریشی کوبھی امام بنایا جا سکتاہے۔(۴) میہ ہے کہ قریثی سے بنو ہاشم اوراولا دِعلی ہی ہونا ضروری نہیں ہے بلکہ نذربن کنانه کی اولا دہے ہونا کافی ہے۔ (۵) پیہے کہ امام کامعصوم ہونا ضروری نہیں ہے(۲) ہیہ ہے کہ امام کا اہلِ زمانے میں سے انصل ہونا ضروری نہیں ہے(۷) ہیہ ہے . که امام مممل یا ور ( طاقت ) رکھتا ہو( ۸ )فسق کی وجہے امام معزول نہیں ہوگا۔ (۲) اہلِ تشیع کا نظریہ ہے کہ (۱) الله پرامام مقرر کرنا واجب ہے اس لیے کہ امام مقرر کرنے ہے امت کو فائدہ ہوگا اور بندول کو فائدہ پہنچا نااللہ پرضروری ہے۔ جواب: (۱) اگرامام مقرر کرنا الله پرضروری ہوتا توکوئی بھی زماندامام سے خالی نہ ہوتا جب کہ پچھزمانے امام سے خالی رہے(۲) بیٹک امام مقرر کرنا بندوں کے لیے سود مند بے لیکن اس وقت جب امام ظاہر ہوآ پ کے امام مہدی تو چھیے ہوئے ہیں؟ گویا تم نے خود ثابت کردیا کہ اللہ نے بندوں کوفائدہ نہ پہنچا کرواجب ترک کیا۔ (۲) میہ ہے کہ امام ہاشمی یا علوی ہو۔ جواب: كہال سے ميشرط كے آئے حديث ياك ہے الائمة من قريش اور قريش نذربن کنانه کی اولا د کانام ہے نه که صرف ہاشمی اور علوی کا۔ (m)امام کامعصوم ہونا ضروری ہے کیول کہاللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ میراعہد یعنی امامت کی ذمہداری ظالمین ہیں یا تیس کے اور ظالم اسے کہتے ہیں جومعصیت کا ارتکاب کرے بس اس ہے معلوم ہوا کہ امام کامعصوم ہونا ضروری ہے۔ جواب: بية ظالم كى تعريف كهال سے لے آئے؟ كه جو گناه كرے وہ ظالم بلكه اس

آیت کریمه میں ظالمین سے کفار مراد ہے نہ کہ مرتکب کبیرہ۔

(۴) امام کااہلِ زمانے میں سےافضل ہوناضروری ہے۔

جواب: افضلیت کی شرط ثابت سیجیے ای لیے حضرت سیدناعمر فاروق رضی اللہ عنہ نے امامت کا مسئلہ چھے کے درمیان جھوڑا حالاں کہ بعض سے افضل تھا۔

(۵) امام فسن کی وجہ سے معزول ہوجائے گا بہی وجہ ہے کہ شیعہ ہر نماز کومؤخر کرتے ہیں حضرت مہدی نہیں آتے تو فردا فرا پڑھ لیے ہیں اس لیے کہ ان ظاریہ کے مطابق تمام ائمہ فاسق ہیں سوائے مہدی کے سوال: جب اہل سنت والجماعت کے یہاں امام فسق کی وجہ سے معزول نہیں ہوتا اس سے بغاوت جائز نہیں ہے تو سیدنا حسین رضی اللہ عنہ اور سیدنا عبداللہ ابن زبیر رضی

جواب: (۱) اہلِ سنت والجماعت کانظریہ ہے کہ اگر امام فاسق ہواور کوئی مجتبدیہ یقین کرتا ہو کہ میں اپنی طاقت سے اس کو منصب امامت سے بغیر کسی شدید انتشار کے ہٹا سکتا ہوں تو اس کے لیے بغاوت جائز ہے پس دونوں مجتبدین عزیمت کے پہلو پرممل کرنا چاہتے تھے نہ کہ گنجائش اور رخصت کے پہلو پرممل۔

خلاصہ بینکلا کہ حقیقت میں فاسق کوامام نہیں بنایا جاسکتا اور اگر بعد میں فاسق ہواور اس کافسق علانیہ ہوتومعزول کیا جائے گالیکن اگر انتشار کا خطرہ ہوتو مکروہ سمجھتے ہوئے اس کے پیچھے نماز پڑھی جاسکتی ہے۔

أبحثِ حسنِ ظن باالصحابه

ابلِ سنت والجماعت كانظريه ہے كەفرق مراتب كوباقى ركھتے ہوئے تمام صحابه كاتذكرہ

ئرے کیا جائے اور صحابہ کے درمیان میں جو بھی اختلافات ہو ہے اس کی بہتر سے إبزتاويل كى جائے مثلاً حضرت امام ابوحنیفہ رحمۃ الله علیہ نے فرمایا کہ صحابہ کرام سے انتلاف ای لیے ہوا تا کہ ہم اختلاف کرناسیکھیں اختلاف کوجھگڑا اور نزاع تک نہ بنیادیں پس کسی صحافی پرلعن طعن جائز نہیں ہے بلکہ اگرلعن طعن کرنے والا دلیل قطعی کا عالف ہے تو کا فرہوجائے گا جیسے ماں عائشہرضی اللہ عنہ پرتہمت لگا نااورا گردلیل ظنی كا خالف ہے تو بدعتی اور فاسق ہوگا۔

### لعن کس برجائز اورکس پرنا جائز

(۱) ایسے شخصِ معین پرلعن کرنا جس کا کفر پر مرنا دلیل سے ثابت ہو بیکن جائز ہے <u>۔ جیسے فرعون ، ابوجہل ، اور ابلیس پرلعن کرنا۔</u>

(۲) ایسے تخص معین برلعن کرناجس کا کفریرمرنامعلوم نہ ہوبیعن جائز نہیں ہے۔ (m) کسی غیرمعین برلعن کرنا بیعن جائز ہے جیسے لعن الله علی الیهود ،لعن الله الواشمات

سوال: يزيد پرلعن كرنا جائز ہے يا<sup>نہيں؟</sup>

**جواب: اس باب میں کل دو جماعتیں ہیں (۱)علامہ سعد الدین تفتاز انی رحمۃ الله** 

عليه كانظريه ہے كەيزىد پرلعن جائز ہے-ر الله عنه کے آل کا میں اللہ عنہ کے آل کا علم دینے کی وجہ سے یزید کا فر ہو گیا ویل: حضرت سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کے آل کا علم دینے کی وجہ سے یزید کا فر ہو گیا تھااور ضابطہ ہے کہ س کا کفر پر مرنا <sup>یقی</sup>نی ہواس پر<sup>لعن</sup> جائز ہے۔

، ، ، الشعنه كالكلاعم دينامخلف فيه سابن من الله عنه كالكاعم دينامخلف فيه سابن الله عنه كالكاعم دينامخلف فيه سابن

جریرطبری کی روایت کے مطابق یز پدصرف حضرت سیدناحسین رضی الله عنه کی بیعت پیامتا تھا نہ کہ آل نیز اگر یہ بات یقینی ہوجائے کہ یز پدنے حضرت حسین رضی الله عنه کے تقل کا تقم دیا تھا تب بھی یز پد کا فرنہیں ہوا اس لیے کہ آل کا تھم دشمنی کی وجہ ہے دیا تھا نہ کہ حضرت حسین رضی اللہ عنه کے مومن ہونے کی وجہ ہے۔

(۴) یزید پرلعن کرنامناسب نہیں ہے۔

ولیل: جب اس کا کفر پر مرنایقین نہیں ہے تو کسی مسلمان پر لعن کرنے کا کیا فائدہ؟ اور لعن نہر نے کا کیا فائدہ؟ اور لعن نہ کرنا بہتر ہے۔

## مسائل مميزه

مسئلہ(۱) ہم ایلِ سنت والجماعت ان دی صحابہ رضی اللہ عنہ کے جنتی ہونے کی گواہی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی نے ایک ہی حدیث میں جنتی ہونے کی ایشارت وی تھی ،آل حضرت مان ٹیلی نے فرما یا تھا ابو بکر جنتی ،عرجنتی ،عثمان جنتی ،علی حضتی بطلے جنتی ، فربیر جنتی ،عبدالرحمان بن عوف جنتی ،سعد ابن الی وقاص جنتی ،سعید ابن راحم حضتی ،طلح جنتی ، اور ابو عبیدہ ابن الجراح جنتی ہیں (الحدیث) نیز ان صحابہ کرام کے جنتی ہونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی نیز ان صحابہ کرام کے جنتی ہونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی نیز ان صحابہ کرام کے جنتی ، عمل جنتی ،جونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی نیز ان صحابہ کرام کے جنتی ، عمل جنتی ،جونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی ہونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی ہونے کی بھی گوائی ویتے ہیں جن کو حضرت نبی پاک مان ٹیلی ہونے کی بھی ہونے کی ہو

المن تنافی کا نظر ہے ہے کہ فاطمہ جنتی ،حسن وحسین جنتی ،علی ،عباس ، ابنِ عباس جنتی ،مقداد اللہ البوذ رجینی اور سلمان فاری جنتی اور باقی سب مرتد نعوذ باللہ مسئلہ (۲) ہم اہل سنت والجماعت سفر اور حضر میں خفین پرسے کو جائز سجھتے ہیں ۔

البی : حصرت علی کرم اللہ و جہہ ہے سوال کیا گیا سے علی الخفین کے بارے میں تو مضرت نبی پاک سائ اللہ البیا ہے مسافر کو تمین دن اور تمین رات اور مشیم کوا یک ون اور آیک رات رخصت دی ہے۔

البی تشیم کوا یک ون اور ایک رات رخصت دی ہے۔

البی تشیم مسی علی الخفین کو جائز نبیس سجھتے ۔

بواب: (۱) حضرت علی رضی الله عنه کی حدیث سے آیالیکن تم تونفس کی غلامی میں حضرت علی رضی الله عنه کی باتوں کا بھی انکار کردیتے ہوجب حضرت علی رضی الله عنه کی باتوں کا بھی انکار کردیتے ہوجب حضرت علی رضی الله عنه کی بات معتبر نہیں ہے تو پھر کس کی ؟ آپ کے نفس کی؟ (۲) وار جلکم یعنی نصب والی قراءت کا کیا جواب دیں گے جب کہ جروالی قراءت کا ہمارے پاس جواب ہوہ یہ کہ پیروں پر پانی زیادہ مت گراؤ بلکہ سے اور شسل کے درمیان کا راسته اپناؤ۔ مکہ پیروں پر پانی زیادہ مت گراؤ بلکہ سے اور شسل کے درمیان کا راسته اپناؤ۔ مکہ پیروں پر بانی زیادہ مت گراؤ بلکہ سے اور شس کے درمیان کا راسته پین اکر مکم اہل سمجھتے ہیں اور دلیل دیتے ہیں کہ آل حضرت ملی اللہ بین کہ آل حضرت میں اور دلیل دیتے ہیں کہ آل حضرت ملی اللہ بین کہ آل حضرت میں اللہ بین کہ اس سے روک دیا تھا۔

نامیرہ ہے اس کے ہوا کرتے ہے ہوا کرتے ہوا کہ ملکے دیکھے کر شراب کی یاد تازہ نہ سے بس ابتدائے اسلام میں روک دیا گیا تا کہ ملکے دیکھے کر شراب کی یاد تازہ نہ

2 10000

بوبالمسكة العديدك المازسه وسيدوى كى ـ

مسئند ( س) ہم اہل سند و الجماعت کا نظریہ ہے کہ ولی نبی کے درج تک نبیں بھی اسٹنا کموں کہ ابل سند و الجماعت کا نظریہ ہے کہ ولی نبی کے درج تک نبیں بھی سٹنا کموں کہ ابی مصوم ہوتا ہے، ہرے نفات کے کنوف سے تفوظ ہوتا ہے، وی سے اس کو عرصہ بنتی جاتی ہوتا ہے اور فرشتوں کا مشاہد و کرتا ہے اور سب سے بڑی بات کہ ولی میں ہوتا ہے۔
میں ہے کہ کا مصابوتے ہیں ان تمام کمالات سے متصف ہوتا ہے۔

كراميد: كانظريه ہے كدولى نبى ہے افضل ہوسكتا ہے ہیں يہ كفر ہے۔

مسئند( ۵ ) ہم الل سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ کوئی بھی انسان یقین یا عبادت کے اسٹند ( ۵ ) ہم الل سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ کوئی بھی اوامر کی تعمیل اور قومی سے اعلیٰ در ہتا ہے یعنی اوامر کی تعمیل اور تو اس سے احتماب اس برضروری ہوتا ہے۔

وسل بعضرت نی پاک من این اور عبادت کے اعلی سے اعلی در ہے کو بہنج کئے گئے ۔ ستھ تب بھی آپ سے عبادات ظاہرہ سا قطانیں ہوئی پھر آپ سے بڑھ کرکون بزرگ موسکتا ہے۔

ابا حیون او فرقد و کرید: کا نظریہ ہے کہ ایسے بندے سے عبادات ظاہرہ ساقط موجود ہے ہے اور اس کی عبادت طاہرہ ساقط موجود ہے اس محود ہے اس کی کوئی مخصال نہیں ہوتا۔

ولیل: (۱) باری تعالی خود فر ماتے ہیں واعبد ربک حتی یا نیک الیفین لینی جب مقتل حاصل ہوجائے توعیادت چھوڑ دو۔

جواب نیمال یقن سے موت مراد ہے یعنی موت تک عبادت کرتے رہو۔ الل در ۲) صدیت پاک ہے کہ جب اللہ کی بندے سے محبت کرنے لگتا ہے تو گناہ

اس کونفضان نہیں ریہنجا تا۔

بواب: ال عدیث کا بیمطلب نہیں ہے کہ وہ گناہ کرے اور گناہ نقصان نہ پہنچا ہے ہلکہ اس کا مطلب ہے کہ گناہ اس کے قریب نہیں آتا، اللّٰہ اس کو بچالیتا ہے جیسے کہتے ہیں کہ دشمن مارے ہیں کہ دشمن مارے ہیں کہ دشمن مارے اور تکلیف نہ ہو بلکہ مطلب ہوتا ہے کہ دشمن اس سے دورر ہتا ہے۔

الموظہ: آج بھی اس طرح کے جھوٹے پیرموجود ہیں جونماز وغیرہ نہیں پڑھتے بلکہ زنا ککرتے ہیں اورلوگوں سے یہ کہتے ہیں کہ ہم اس مقام تک پہنچ چکے ہیں کہ اس کی وجہ سے شریعت ہم سے ساقط ہوگئی ہے۔

مسکلہ(۲) ہم اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ نصوص یعنی کتاب وسنت کوا ظاہر پر بعنی حقیقی معنی کی طرف پھیرا جائے گا جب تک اس سے بھیر نے کا کوئی ورہ و موجود شہو ہال اگر قرینہ موجود ہوتو مجاز کی طرف بھیرا جائے گا۔

رلیل: ہر چیز میں اصل حقیقت ہوتی ہےنہ کہ مجاز۔

فرق ہاطنیہ: (ملاحدہ ،تحریف کرنے والے) کا نظریہ ہے کہ نصوص کے اندر باطنی معلی ہوتے ہیں جس کوصرف معلم جانتا ہے مثلاً جنت سے حقیق جنت نہیں بلکہ شریعت کی تعلیم سے بدن کوراحت پہنچانا مراد ہے اور نماز سے حقیقی نماز مراد نہیں بلکہ اللہ کی اللہ مائل ہونا مراد ہے۔

فیلہ: پیسب کا فر ہیں اس لیے کہ ان کا مقصد بالکلیہ شریعت کی نفی ہے اور بدیمی نیزوں کا انکار ہے۔

المخطرة اپن رائے سے تفسیر کرنے والے اور معنوی تحریف کرنے والے بھی ملحدین

میں داخل ہیں اور اس کی علامت یہ ہے کہ وہ تین چیز وں کو محوظ نہ رکھے(۱) شان
نزول یا شان ورود (۲) سیاق وسباق (۳) سامعین اول یعنی سحابہ رضی اللہ عنہ کا نہم ۔
نوٹ: جوشخص ان تین چیز وں کا خیال کرنے کے ساتھ اگر نصوص کے بچھ وقتی نقطے
نکالتا ہے تو یہ تغییر بالرائے نہیں ہے بلکہ یہ کمال عرفان ہے جیسے حدیث پاک ہے جس
گھر میں کتا ہواس گھر میں فرشتے داخل نہیں ہوتے اس پر ارباب سلوک نے ایک
لطیف بات سمجھائی کہ کتا ایک گندگی ہے اس لیے گھر میں فرشتے نہیں آتے ای طرح
جس دل میں گندگی ہولیعنی حسد ، کینہ ، کبر ، اس دل میں اللہ نہیں ہوتا۔

### بحث نواقص ایمان

ناقص: (۱) نصوص قطعیہ کا انکار کفر ہے جیسے کوئی مال عائشہ رضی اللہ عنہ پر زنا کی تہمت لگائے (۲) جب کسی چیز کا معصیت ہونا دلیل قطعی سے ثابت ہوگیا ہوتو اس معصیت کو حلال سمحصیت کو حلال سمحصیت کو حلال سمحصیت کو حلال سمحصیت کو حلال سمحصی ادنی سے ادنی چیز کا مزاق اڑانا کفر ہے مثلاً قصدا غیر قبلہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھے (۳) اللہ کی رحمت سے مایوس اور اللہ کے عذاب سے ہوخوف ہونا کفر ہے (۵) کا بمن جوغیب کی خبریں دیتا ہے (غیب کے جانے کا دعویٰ گرنے والا) اس کی تصدیق کرنا کفر ہے۔

نوٹ: اگرکوئی شخص علامت کے ذریعے غیب کی خبر کا مدعی ہوتو اس کی تصدیق کفرنہیں

مسلم (2) اہل سنت میں خاص کراشاعرہ کا نظریہ ہے کہ معدوم خارج میں ثابت ہیں

ے کی وہ می نہیں ہے اس کے برخلاف معزلہ کا نظریے ہے کہ معدوم نمین (احد قدی لی کے علاوہ) خارت میں ثابت ہے کہاں وہ شک ہے۔

#### بحث ايصال ثواب

سئلہ (۸) (۱) ہم اہلِ سنت و الجماعت کا نظر ہیہ ہے کہ مردوں کو سب سے زیادہ بندوں کی دعاء سے پھر مالی عبادت سے اور سب سے اخیر میں بدنی عبادت ( یعنی نر آن مماز ، یاروز ہ رکھ کرنواب بہجانا) سے فائدہ پہنچنا ہے۔

الیل: (۱) تر مذی شریف میں حدیث ہے کہ جس میت پر سوافراد (اخلاص سے) نماز پڑھے تواللہ تعالی اس کومعاف کردیتا ہے۔

ای طرح ابن ماجہ میں حدیث ہے کہ جب اولاد ماں باپ کے لیے دعا تھی کرتی ہیں توماں باپ کوفائدہ ہوتا ہے۔

(۱) تر ذی شریف میں ہے حضرت سعد ابن عبادہ رضی اللہ عنہ نے حضرت نبی پا '۔ من اللہ عنہ سے سوال کیا کہ میری والدہ انقال کر گئ ہے بس کونسا صدقہ افضل ہے حضور اللہ انقال کر گئ ہے بس کونسا صدقہ افضل ہے حضور اللہ اللہ اللہ عنہ نے فرما یا پانی بس حضرت سعدرضی اللہ عنہ نے کنوال کھدوا یا۔

(۳) یا در ہے بدنی عبادت سے ایصال ثواب کے بارے میں امام مالک رحمتہ اللہ علیہ اور شافعی رحمتہ اللہ علیہ کا کہنا ہے کہ بدنی عبادت کا ثواب میت کو نہیں پہنچ آس لیے علیہ اور شافعی رحمتہ اللہ علیہ کہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور احمد رحمۃ اللہ علیہ اور احمد رحمۃ اللہ علیہ اس کے قائل ہیں۔

دلیل بیدیتے ہیں کہ اگر چیا حادیث میں بدنی عبادت کا ذکر نہیں ہے لیکن جوعلت یعنی

تواب بعنی مالی عبادت سے تواب ماتا تھا وہ بدنی عبادت سے بھی ملتا ہے ہیں مالی عبادت سے بھی ملتا ہے ہیں مالی عبادت سے ایصال تواب عبادت ہے وہی علت بدنی عبادت کے ایصال تواب میں میں یائی جارہی ہے۔

نوٹ: (۱) میت کواس دعاہے فائدہ ہوگا جواللہ کوراضی کرنے کے لیے کی گئی ہونیز جس جنازے میں میت کی نیکی کی وجہ سے شرکت ہوگی اس شرکت کا فائدہ ہوگا باقی میت کے رشتہ داروں کود کھانے کی نیت ہے ہوتو لا کھوں کی تعداد سے بھی فائدہ ہیں ہوگا۔

(۲) مالی عبادت سے ایصال تواب کے لیے چند چیزوں کا خیال ضروری ہے۔(۱) مال حلال ہو لیتی وارثین کو حق دے دیا ہو یا وارثین کی رضامندی ہو(۲) اللہ کوخوش کرنے کے لیے ہونہ کہ معاشرے کو نیز معاشرے کے دباؤکی وجہ سے نہ ہوجیسے آج کل مرنے کے بعد بیانات رکھے جاتے ہیں (۳) غریوں کوجس کی ضرورت ہو وہ دی جائے اپنی طرف سے متعین نہ کریں مثلاً جانور ذرج کرنا، (۲) غریوں کوجب ضرورت ہوتب دیا جائے دن تعین نہ کریں مثلاً جانور ذرج کرنا، (۳) بدنی عبادت کے لیے چند چیزوں کا خیال ضروری ہے۔

(۱) اگر وہ عبادت انفرادی ہوتو اس کو اجتماعی نہ بنایا جائے جیسے آج کل کی قرآن خوانیاں (۲) بدنی عبادت کے بدلے میں کوئی عوض نہ لیا جائے نہ بیسہ نہ کھانا (۳) فرد متعین نہ کیا جائے بلکہ ہرشخص پڑھے نہ صرف علماء اور طلباء (۳) دن متعین نہ کیا جائے بلکہ ہر دوزیڑھے۔

جماعت (۲)معنزله کانظریہ ہے کہ زندہ کے کسی بھی عمل سے میت کو بچھ بھی فائدہ نبیں ہوتامیت کو صرف اس کی سعی کا فائدہ ہوتا ہے۔ ریل:باری تعالی کا فرمان ہے، لیس للانسان الاماسعی بینی انسان ہو ف اس کی گی ۔ مع نفع دے گی۔

بواب (۱) آیت کریمه میں سعی سے سئی ایمانی مراد ہے نہ کہ میں اعمالی بیتی آیک کا ایمان دوسرے کے لیے نافع نہ ہوگا گرا ممال تو نافع ہوں سے۔

(۲) آیت کریمہ کا تعلق عدل سے ہے اور ایصال تو اب کا فضل سے بیتی انصاف تو یہ ہوں ہے۔

ہے کہ ہر انسان کو اسی کی سعی کام آئے البتہ اللہ تعالی کے فضل سے آیک تی سعی دوسرے کوکام آئے گی۔

(۳) ایصال تواب میں در حقیقت میت ہی کی سعی ہوتی ہے بینی کوئی کسی سے لیے اللہ اللہ اللہ اللہ عبادت اس وقت کرتا ہے جب میت نے اس پر محنت کی ہو اللہ کا صدقہ یا بدنی عبادت اس وقت کرتا ہے جب میت نے اس پر محنت کی ہو ایصال تواب میں میت ہی کی سعی کا تواب پہنچتا ہے نہ کہ دوسر سے کی۔

# بحث رعاء

مئلہ(۹) تمام مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ جب بندہ صدق دل سے اور حضورِ قلب سے اللہ تعالیٰ مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ جب بندہ صدق دل سے اور حضورِ قلب سے اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا فائدہ دنیا یا آخرت میں پہنچا تے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا فائدہ دنیا یا آخرت میں پہنچا تے ہیں۔ سوال: کیا کا فرکی دعا اللہ قبول کرتا ہے؟

مشرکین بھنور میں بھنس کراللہ کو ایکارتے ہیں تو اللہ ان کونیات دیتا ہے۔ جماعت (۲) كافركي دعاالله نبيس سنتا\_

وليل:ومادعاه الكفرين الافي ضلل ليتن كا فرين كى دنياء بكار ب-

جواب:اس آیت کا تعلق آخرت ہے ہے بعنی جہنم میں بکاریں کے یا پھر اس آیت کیا

تعلق بنوں کو یکارنے سے ہے نہ کہ اللہ کو جب کہ جمارا اورآ پ کا انتظاف اللہ کو

ا یکارنے کے بارے میں ہے۔

فيصله كن بات يه مولى كه كافرا كرالله كويكار تاب توالله تعالى اس كى بهى سنة جيس-

## 🧗 دعابعدنمازِ فرض

کل تین جماعتیں ہیں: «بعض اہلِ حدیث کا نظریہ ہے کہ فرض نماز کے بعد دعائے مشروع نہیں ہے۔

(۲) فرض نماز کے بعد دعا نمیں ثابت ہیں گرلوگ عملاً اس میں تین غلطیاں کرتے ہیں

(۱) انفرادی کواجماعی بناتے ہیں (۲) اس کواس طرح ضروری بناتے ہیں کہ نہ ما تکٹے

والے پرنگیرکرتے ہیں (۳)بالاہتمام جہری دعاما تکتے ہیں۔

(۳) فرض نماز کے بعد دعا نمیں ثابت ہیں مگر انفرادی ہے اور ضروری نہیں ہے **اور** 

(۳) فرص تمازیے بعد دعایں تابت ہیں سراسرادی ہے ادر رورں یہ ہے۔ سری ہے ہاں اگراحیانا جمری اور اجتماعی دعا ہوجائے تو بدعت نہیں ہے یہ تیسر انظر ہیے۔

قرآن وسنت کے موافق ہے۔

ولیل اور رد: تر مذی اور سنن نسائی الکبری میں حضرت ابوا مامه رضی الله عنه کی روایت ہے کہ

ان حضرت من المعلمة المسالة الم

#### راب عنایت فرما یا فرمن نماز ول کے بعداوررات کے آنزی پہر میں۔ ا

#### وسيلئ كامطاب

اگر بنده براه راست الله سے بات کرے کہ الله فلال مجھے بہت محبوب ہے یا فلال بنده محبوب ہے اس کی محبت کے صدیقے میرا کا م بنادے یہ جہانز بلکہ بہتر ہے اوراگر بندہ کسی بزرگ یا ولی سے بات کرے آپ میری عرضی الله تک پہنچاد ہجے کیوں کہ آپ مقرب ہیں اور میں گنہگار ہوں تو یہ درست نہیں ہے۔
ایس مقرب ہیں اور میں گنہگار ہوں تو یہ درست نہیں ہے۔
وسلے کی تین قسمیں ہیں: وسلہ بالعمل، وسلہ بالحی، وسلہ بالمیت، وسلہ بالمیت، وسلہ بالمیت میں اہل حدیث کا اختلاف ہے۔

ریل:قرآن وحدیث میں اس کاذکرنہیں ہے۔

جواب: اگرچہ ذکر نہیں ہے مگر علت تو پائی جارہی ہے اور وہ محبوبیت ہے۔

مئلہ(۱۰) ہم اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ آل حضرت من اللہ اللہ نے قیامت کی جو بڑی بڑی علامتیں بتلائی ہیں وہ برحق ہیں مثلاً دھویں کا جھاجانا، خروج اوجال، خروج دابہ ، سورج کا مغرب سے نکلنا، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا دمشق کی جامع مسجد کے سفید منارے پر انرنا، یا جوج ماجوج کا نکلنا، تین زلزلوں کا آنا ایک مشرق میں دوسرامغرب میں تیسرا جزیرہ العرب میں ، اور یمن سے ایک بڑی آگ کا نکلنا جو لوگوں کو مشرق کی جانب لے جائے گی۔

اس کے برخلاف قادیا نی اور شکیلیوں کا نزول عیسیٰ علیہ السلام اور دجال شخص کے نکلنے کا تکار کرنا کفر ہے یا کم از کم گراہی ہے یعنی ہم اہلِ سنت والجماعت کا نظر رہے ہے کہ

استان شرثي عقب ائذ

لوگوں کو دکھائیں گے۔

الله تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوزندہ آسان پراٹھالیا۔ ولیل:بل رفعه الله الیه ہے پھر قیامت سے پہلے سے دجال کوتل کرنے کے لیے دمشق کی جامع مسجد کے سفید منارے پرنز ول فرمائیں گے۔ دلیل :وانه لعلم للساعة جب که قادیا نیوں کا کہناہے کہ بیٹی علیہ السلام وفات پا سی اوران کا نزول کیجھ بیں ہوگا۔ دلیل :یا عیسی انی متوفیک ورافعک الی لیخی ہم عیسی کو وفات دیں گے پھرا ہی طرف اٹھائیں گے۔ جواب: (۱) سب سے پہلے تو ہل رفعہ الله كاجواب ديجيے جس ميں فعل ماضى ہے ج ثابت کرتاہے کہ اللہ نے اٹھالیا جب کہ آپ کی بیان کردہ دلیل میں اسم فاعل ہے جو مستقبل میں ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ (۲) حقیقت میں آپ کی بیان کردہ دلیل میں تقدیم و تاخیر ہے یعنی اللہ پہلے اٹھانے والے ہیں تاکہ یہودیوں سے نجات ملے اور وفات دینے والے ہیں تاکہ عیسائی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوخدانہ بنالے مگر چوں کہ عیسائیوں سے گفتگو ہور ہی تھی اس کیے اللہ نے عیسائیوں کے عقیدے کی تر دید میں متوفیک کومقدم کردیا، اسی طرح تشکیلیوں کا دجال کوانسان نہ ماننا دلیل قطعی کا انکار ہے ، کیوں کہ سلم شریف میں ہے کے حضرت عیسی علیہ السلام دجال کوتل کریں گے اور اس کا خون جوتلوار پر لگا ہوگا وہ

مسئلہ (۱۱) دعویٰ اہلِ سنت والجماعت: وہ مسائل جوقر آن اور سنت سے ثابت نہ ہو یا ثابت ہومگر متعارض ہوان مسائل میں کوئی مجتہد در شکی کو پہنچتا ہے اور کوئی خطاء کر تا ہے

بال شري عقب انذ

مثلاً انجکشن سے روز و نوٹ کا یا نزیر کا یہ مندی آن و منت کا اندی سے میں اندی کا یا نزیر کا یا نزیر کا یہ مندی آن و منت کا اندی کا یہ مندی کا یہ مندی کا اندی کے در بیالی اندی کا اندی کے در بیالی اندی کا اندی کے در بیالی اندی کا اندی ک

دلیل(۱) بخاری شراف میں ہے آں منت سابھی نے نہ میں ہے۔ کو است سابھی نے نہ میں ہے۔ کو است کرتا ہے اور در تنگی کو پہنچ جاتا ہے اواس کے لیے دور الذیب اور بر تنظی کو پہنچ جاتا ہے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بھی نہیں ہے گئے ہے۔ کے لیے ایک اجر ہے، دیکھیے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بھی نہیں تھے گئے ہے تک دیل در سابھی کا ایک ہی تھم ہوتا ہے اگر ہم جمتم دیکھی و پہنچ والی سے تی تی تی کے تک ویکھی موجا میں گے۔

معتزله کا نظریہ ہے کہ وہ مسائل جو قرآن وسنت ہے تابت نہ ہو یہ تابت ہو گئی متعدیث ہے۔ موان میں مجتہد ہمیشہ درسکی کو پہنچے گا۔

لل : اگر برمجتهد در تنگی کوبیس پنجا ہے تواس مجتهد کی تقلید کیے درست و تُن ؟

رست ہونا ہر جہر عملا تو درست ہوتا ہاں جہدی طبیعت میں درست ہوتا ہور کے جہر طبیعت اور سے ہوتا ہوں کے اس کی تظید درست ہونا ہر جہر عملاً تو درست ہوتا ہے ای لیے اس کی تظید درست ہوتا ہو ایک نے جہر حبیعت اور سے ہوا ہا الگ سمت میں نماز پڑھی توعملاً چاروں کی نماز درست ہوگا ہورات کے جیجے کے الگ الگ سمت میں نماز پڑھی توعملاً چاروں کی نماز درست ہوگا ، اور ان کے جیجے پڑھنے والوں کی بھی مگر حقیقاً لینی اللہ کی نظر میں کی ایک بی کی درست ہوگا ۔ پڑھنے والوں کی بھی مگر حقیقاً لینی اللہ کی نظر میں کی ایک بی کی درست ہوگا۔ اہلی حدیث کی طرف سے سوال: تقلید کرنے والے اللہ اور اس کے رسول کو چھوڑ کی ایک بھی کی طرف سے سوال: تقلید کرنے والے اللہ اور اس کے رسول کو چھوڑ کی ایک بھی کی طرف سے سوال: تقلید کرنے والے اللہ اور اس کے رسول کو چھوڑ کی کرائمہ کو مانے ہیں۔

جواب: آپ حقیقت میں تقلید کا مطلب نہیں سمجھے ہیں تقلید کہتے ہیں قرآن اور سنت

ان لو ما ننا مکرا ہے۔ مسائل جوقر آن وسائٹ میں پیجیدہ وان کو بیجٹ کے لیے کسی ماہر گ مهارالهنا بالسي مامرست بع بيصاا ورأغليد كابيطر إينه دو رسحابه ست جلا آر ہائے مثلاً جب سحابه رمنى اللدعند في ولم يلبسو ايمانهم بطلم بيرآيت في أو اس كامفهوم مجهونه سك هالان که عربی وال منفع آل حضرت مالانا کی منه در یافت کیا ۱۰ی طرح بخاری شربیب میں ہے ابوم وکی رضی اللہ عنہ نے فسر ما یا کہ جب تک ابن مسعود حبیبا بڑا عالمتم میں موجود ہواسی ہے مسائل در یافٹ کراواس طرح کے بے شاروا قعات ہیں۔ سوال (۲) جب تظلید سی ماہرفن سے و بھیدہ مسائل دریافت کرنے کا نام ہے تو صرف ایک ہی امام سے دریافت کرنا وا جب کیوں ہے؟ صحابۃ وکسی بھی ماہر سے او جیھے لیتے ہتھے؟ جواب: قرآن مجید کہدر ہاہے تو خواہشات کی پیروی نہ کرپس اگر کسی بھی ماہر ہے وریافت کر سنے کی اجازت دی جائے گی توجس کی بات سہل ہوگی اس کو لے لیا جائے گ گالیس وہ اللہ کی نہیں بلکہ خواہشات کی پیروی کر سے گا۔ نو ہے: وہ مسائل جوقر آن وسنت میں بالکل واضح ہوتو اس کو بیان کرنے کے بعد حوالہ

توٹ: وہ مسائل جوقر آن وسنت میں بالکل واضح ہوتواس کو بیان کرنے کے بعد حوالہ قرآن وسنت کا دینا چاہیے۔ اور جو مسائل قرآن وسنت میں نہیں ہے یا ہے گرمتعارض ہے ان کو بیان کرنے کے بعد کسی مجہد کی بات کا حوالہ دے سکتے ہیں گرتقلید کرنے والے بیان کرتے ہیں گرتقلید کرنے والے بید مطی کرتے ہیں کہ واضح مسائل کو بیان کرنے کے بعد بھی شامی اور عالمگیری کا حوالہ دیتے ہیں۔ کا حوالہ دیتے ہیں۔

الفضليت عامة البشرعلى عامة الملائكه

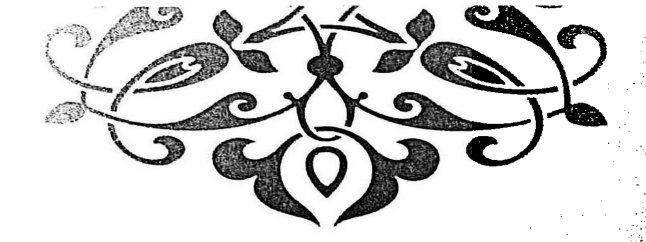
كل دو جماعتيں ہيں \* اہلِ سنت والجماعت «معتزله اور فلا سفه

اہلِ سنت والجماعت کا نظریہ ہے کہ انسانوں کے رسول ملائلہ سے رسول سے اور عام انسان عام ملائکہ ہے افضل ہیں۔ دلیل: (۱) الله تعالی نے ملائکه کوحضرت آدم علیه السلام سے سامنے تعظیماً سجدے کا علم دیا تھااور ضابطہ ہے کہ جس کی تعظیم کی جائے وہ تعظیم کرنے والے سے افضل ہوتا ے۔دلیل: (٢) باری تعالی کافرمان ہے ان الله اصطفی ادم و نوحا وال ابراهیم وأل عمران على الغلمين يعنى الله تعالى في آل ابراهيم اور آل عمران كوجوعام انسان تھے جہاں والوں پرفضیلت بخشی اور جہاں والوں میں فرشتے بھی ہیں۔ سوال: اس آیت سے توعام انسانوں کا فرشتوں کے رسول سے قضلی ہونا ثابت ہوا؟ جواب: آیت سے ان کوشنی کردیا ہے گویا بیام خص عندابعض کے بیل ہے ہے سوال: عام خص عنه البعض توظنی ہوتا ہے؟ جواب: یہاں دلیل طنی کافی ہے۔ رلیل: (۳) انسانوں میں برائی کامادہ ہوتا ہے اس کے یا وجود گناہوں سے بچہ باء کال ہے جب کے فرشتے اس سے عاری ہیں۔ معتزلهاورفلاسفه كانظرييب كهملائكهانسانون سے افضل بين -دلیل: (۱) انبیاء افضل البشر ہونے کے باوجود ملائکہ سے علم حاصل کرتے ہیں اور ضابطہ ہے کہ علم تعلم سے افضل ہوتا ہے۔ جواب: ملائکہ معلم نہیں ہوتے بلکہ بلغ ہوتے ہیں اصل معلم تو التد تعالیٰ ہے۔ دلیل: (۲) قرآن وسنت میں ملائکہ کا ذکرا نبیاء پرمقدم ہوتا ہے ظاہر ہے کہ بی<sup>تقدم</sup> ان کے اشرف ہونے کی وجہ سے ہے۔

جواب: ملائکہ کا تذکرہ پہلے کرناوجود میں ان کے مقدم ہونے کی وجہ ہے۔
دلیل: (٣) باری تعالیٰ کا فرمان ہے لن یستند کف المسیح ان یکون عبدالله ولا الملئکة المقربون یعنی عیسیٰ اللہ کا بندہ ہونے سے ہر گزشر ما تانہیں ہے اور ملائکہ او فالطہ ہے کہ ایسی جگہوں پر پہلے ادنیٰ پھر اعلیٰ کا ذکر کیا جاتا ہے پس جب عیسیٰ علیہ السلام ملائکہ سے ادنیٰ ہوئے تو تمام انسان بھی ادنیٰ ہوئے۔
علیہ السلام ملائکہ سے ادنیٰ ہوئے تو تمام انسان بھی ادنیٰ ہوئے۔
جواب: یہاں ترقی من الادنی الی الا علی فضیلت میں نہیں ہے بلکہ ترقی امرتج دمین ہیں اللہ تعالیٰ نصاریٰ کو یہ سمجھا نا چاہتے ہیں کہ فرشتے جن کے ماں باپ نہیں نے وہ بندے ہونے سے شرم محسوں نہیں کرتے ہیں پس عیسیٰ جس کی ماں ہے وہ تو بطریق وہ بندے ہوئے۔
اولیٰ بندہ ہونے سے شرم محسوں نہیں کرتے ہیں پس عیسیٰ جس کی ماں ہے وہ تو بطریق دیں ہوئے۔
دلیل بندہ ہونے سے شرم محسوں نہیں کرے گا۔

رلیل: (۴) ملائکہ محض روح ہے اسی وجہ سے وہ افعالِ عجیبہ پر قادر ہے جب کہ انسان اس سے عاری ہے۔

جواب: ہمیں بیت کیم ہی نہیں ہے کہ ملائکہ محض روح ہے بلکہ وہ جسم لطیف ہے اور اگر مان لیس کہ محض روح ہیں اور طاقتور ہیں تب بھی ملائکہ کا افضل ہونا ثابت ہونانہیں ہوتا اس لیے کہ ہرطاقتور افضل نہیں ہوتا۔



چونکه اس عنوان پرکوئی مخضر رساله به زبان اردواس وفت میری نظر

من به به رسالیخ ضربهی اور کسی حد تک جامع بھی ہے لہذا امید ہیں که

میری نظر اس کے جرب اللہ اس کے قدر اس کے اور طلبۂ عزیز اس کی قدر اس کی اللہ بعزیز اس کی میں کی دور اس کی

( ن المديث محشن تعقائد) بنده ابولقاسم محمد البياس بن عبد الله مت گرى خادى: مدرد عوت الايمان تكول



