# مع مع مع المعنى المعنى



ایمان ،عقائد ونظریات المیان ،عقائد ونظریات



ملد: ا



مُفتى مُحْدِ تقى عُتَاتى



(Quranic Studies Publishers)

# موعظ عناني

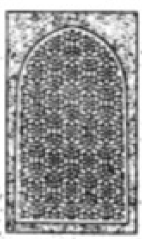


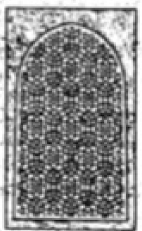


منفتى مخترتفى عثماني

وىب،ئوئ مۇلاعنايىكالۇلان

(Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan.





موعظماني و بداال

# جد من ما مسين من المنتبين المن المنتبين المنتبين المنتبين المنتبين المنتبين المنتبين المنتبين

والرواع الدوراك وولا والمنظرة المالية المالية " والمالين " كالحاديد والمنظرة المراد ال محن القياط عام الإي يكن كل من الديد علما عدد والدسال في مع الله عد والله بعد حال ب-اكركى صاحب كالحاكم كلفى كالفي يواد وادكرم على لمراكز منون لراكي

> : خِشْرِ مُالِيمِنُ بابتام

entrate-entration: 246

تنبيه الماتنك: عمران خان

أذالتا (92-21) 35031565, 35123130 :

> الخاكل info@mmqpk.com:

ليماك www.mmqpk.com :

www.maktabamaarifulguran.com

المائل fb/onlinesharia:



OHLÍHE SHARIAH £1-252-60101

UNIONE AGAIN

Style Shellenoithe

حقَل كتب خانه محمر معاذ خان

27445000

Jogen

£ 2.62 \$

٥ استال كاب كر فيمل آباد ٥ كنير فيديد ماه الإذال ٥ الراديكا في الأرادي ٥ كتيدورالمؤم كراي

ه مدد مدري ٥ کتروید کاک ٥ كتياماب ليمل لياد ٥ كتر استاراه اللي ميدمال

٥ اداره اليفات الرفي مكان ٥ كنيد مغدر يدراوليندل ٥ بيدا قران كراي ٥ در او تا کې دیاد.

ه کندافران کران ٥ استال كاب كروندليشك ٥ كتيداديدا الموم رك 0 کندوفاتیاناین

٥ كنه بيت المؤم، لابور ه بيناكټكراي 57.450 ٥ كندخان ماوليندى

٥ مرجى المام آباد ۵ کنیدا زار ، مردان 0 ادارة العاميات كراق دفاءد 0 كنير مها الدهميد فاجد

٥ قراك بيد كل مردان structuo o ٥ القارة ينير (مايي ٥ كير فريد لركراني

Section in the last

بلدادل · مُواعظُونُاني

ملد

مين لفظ

# يسيش لفظ



#### بسم الله الرَّفين الرَّحِيم

الحبد بله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين ، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

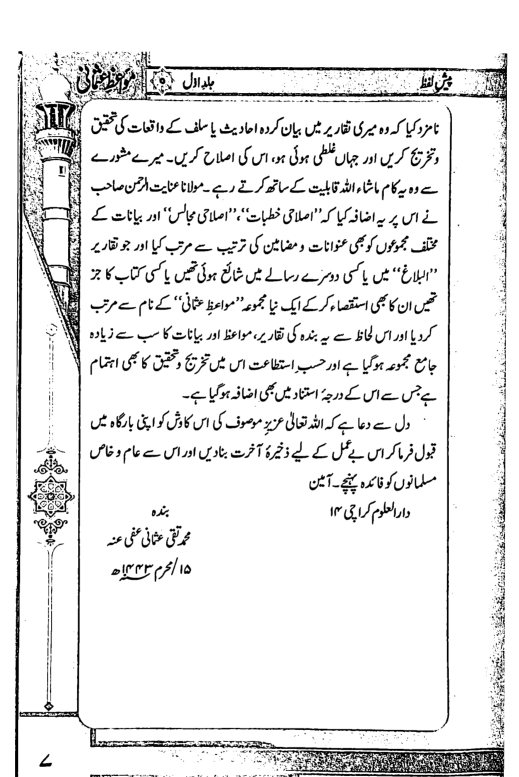
میرے والد ماجد حضرت مولانا مفق محمد شفیع صاحب قدس الله سر ہ نے بندے کو دارالعلوم 1909ء میں دورہ حدیث کی محمیل کے بعد ہی ہے جعہ کی تقریر کرنے پر مقرر فرمادیا تھا، شروع میں اپنے لبیلہ ہاؤس والے گھر کے قریب عزیزی معجد میں کئی سال جعمی تقریر کرتا رہا، پھر حضرت والدصاحب راتیکید کی علالت کے بعد جامع معجد فعمان لبیلہ ہاؤس میں سالہا سال جمعے کی تقریر کی فوبت آتی رہی۔ 199ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمو صاحب راتیکید کی وفات ہوئی جو جامع معجد بیت المکرم میں جعہ پڑھایا کرتے صاحب راتیکید کی وفات ہوئی جو جامع معجد بیت المکرم میں جعہ پڑھایا کرتے سے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر جھے جامع مسجد نعمان لبیلہ ہاؤس سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے ۲۰۲۰ تک جعہ کی جعہ کی جعہ کی جعہ کی تقریر کا سلسلہ رہا۔

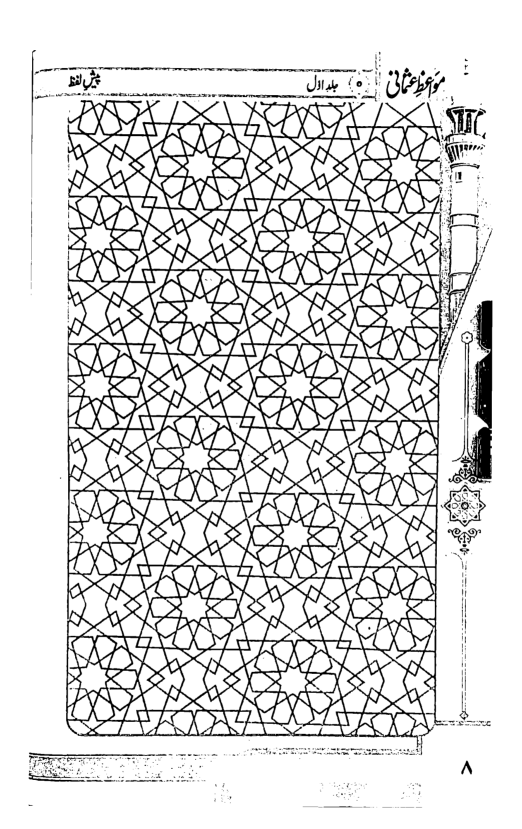
ميرے في مرم حضرت واكثر عبد الى عارفى صاحب قدى الله سره كى

وفات کے بعد میرے اسالا حضرت مولانا سجان محمود صاحب رافیا ہے کہ میں اتوار کے دن عصر نے لیسیلہ ہاؤس کی جامع مہدنعمان میں اور پھر بیت المکرم میں اتوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلائی مجلس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ کرنے کا کوئی انظام نہیں تھا اور نہ میں آنہیں اس قابل سجھتا تھا کہ آئہیں شائع کیا جائے، لیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شیم احمد صاحب (جواس وقت ''معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے تھے ) نے میرے معاون مولانا عبد اللہ میمن صاحب سے بیخواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کو ریکارڈ کر کے قالمبند کرلیا کریں، چنانچہ آئمی کی تحریک پر ان اصلا تی بیانات اور کسی قدر جمعے کے خطبوں پر مشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاتی خطبات' کے نام سے منظر عام پر کے خطبوں پر مشمل ایک طویل سلسلہ ''اصلاتی خطبات' کے نام سے منظر عام پر آگیا جس کی اب غالبا ۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

تجربے ہے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالیٰ ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضراتِ ائمہ و خطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے گے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ماتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب کرکے شائع کے گئے۔

مجھے ایک فکر ہمیشہ دامن گررہی کہ اصلاحی بیانات میں با اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنا متنقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر







# عرض مرتّب



# بِسْمِ الله الدِّنِين الرَّحِيثِ عَلَى اللهِ اللهِ الدِّنِين الرَّحِيثِ اللهِ المُعَلِّدِ المُعَالِدِ المُعَلِّدِ المُعِدِّدِ المُعَلِدِ المُعَلِّدِ المُعَلِمِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعِلِّدِ المُعَلِّدِ المُعَلِّدِ المُعِلِي المُعْلِمِ المُعِلِّدِ المُعِلِّدِ المُعِلِي المُعِلِي المُعِلِي المُعِلِي المُعِلِمِ المُعِلِمِي المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِي المُعِلِمِ المُعِلِمِي المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلَّ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلَّ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِلِمِ المُعِل

کچھ عرصے قبل بندے کو مکتبہ معارف القرآن کراچی کی طرف ہے ایک علمی و تحقیقی مشورے کی مجلس میں مدعوکیا گیا، جس میں سے طے کیا گیا کہ شخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محرتی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے مختلف کتب ورسائل میں بھرے ہوئے بیانات کو موضوع واریکجا کیا جائے اور ہر موضوع کا مواد ایک ساتھ ایک ہی جلد میں رکھا جائے تا کہ عوام الناس، طلبہ علماء اور خصوصاً خطباء، واعظین اور محققین کے لیے ان تک رسائی آسان ہوجائے۔

چنانچ بندے نے اللہ تعالی پر توکل کرتے ہوئے اس کی حامی بھر لی اور حضرت والا دامت برکاتیم کے بیانات و مضامین کو جمع کرنا شروع کیا، اس کے لیے بندہ نے دار العلوم کراچی کے ترجمان ماہنامہ" البلاغ" کے تقریباً تیں سالہ شاروں کی درق گردانی کی اور موضوع کی جامعیت کے لیے دارالعلوم کراچی کے عظیم کتب خانے میں وقا فوقا حاضری ہوتی رہی اور دیگر کتب خانوں سے طبع شدہ رسائل اور مجموعوں کو بھی سامنے رکھا گیا۔

اس طرح زیر نظر مجموعہ میں حضرت والا دامت برکاتهم کے جملہ بیانات

مُوعِظْعِمْ فِي اللَّهِ اللَّ

### الله ومضامين كوشامل كيا كيا بع جن مين:

رجي اصلاى باس فل خطبات عثاني الله خطبات دوره مند

ومنوت

د و اصلاح معاشره ﴿ ﴿ فَي بِيانات ﴿ وَ وَكُر وَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

## کا مکمل استیعاب کیا گیا ہے اور

العلام اور جارى زندگى ﴿ انعام البارى تقرير ترندى

ج جان ديده ها خودرسر دنيام اك

😂 اسلام اورجد يدمعا ثي مسائل 🏽 اسلام اور جمارا معاثي نظام

#### کے متخب مضامین شامل ہیں۔

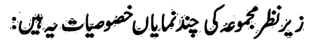
مجموعہ کی بخیل کے لیے حضرت والا دامت برکاتیم کے بیانات ومضامین پرمشمل دیگر کتب خانوں کے شائع کردہ مجموعوں اور غیر طبع شدہ بیانات (جن میں بعض بیانات ومضامین کی رسالے میں شائع ہو چکے سے اور بعض صوتی صورت میں محفوظ سے جنہیں مرتب کر کے کتابت سے آ راستہ کیا گیا) کا جائزہ لے کر متعلقہ مضامین زیر نظر مجموعہ میں شامل کئے گئے ہیں۔ ماہنامہ البلاغ کے شاروں کے ساتھ ساتھ دیگر جرائد ومجلات کی بھی ورق گردانی کی گئی ہے۔ کے شاروں کے ساتھ ساتھ دیگر جرائد ومجلات کی بھی ورق گردانی کی گئی ہے۔ اور اس دوران بعض کتب خانوں اور اداروں کی جانب سے حضرت والا دامت برکاتیم کے جو دیگر بریانات مختلف مجموعوں کی صورت میں شائع ہوتے رہے ان

کی بھی ورق گردانی کرکے اور جائزہ لے کر متعلقہ مضمون کو زیرِ نظر مجموعہ میں شامل کیا گیا ہے، تا کہ حق الامکان حضرت والا دامت برکاتهم کا کوئی بیان یا مضمون اس مجموعہ میں آنے سے رہ نہ جائے۔اس سلیلے میں رفیق محترم جناب مولانا شاکر حکورا صاحب زید مجدہم نے بھی معاونت فرمائی ہے۔ اللہ تعالی انہیں جزائے خیر عطا فرمائے آمین۔بندہ نے شعبہ "موسوعة الحدیث" کی مصروفیات کے ساتھ ساتھ یہ مجموعہ تیار کیا ہے۔اس میں بعض بیانات کی مصروفیات کے ساتھ ساتھ یہ مجموعہ تیار کیا ہے۔اس میں بعض بیانات کی محروفیات کے ساتھ ساتھ یہ مجموعہ تیار کیا ہے۔اس میں بعض بیانات کی کیوزنگ اور پروف ریڈنگ بھی بندہ نے کی ہے۔

سیدی وسندی ومرشدی حضرت والا دامت برکاتیم کوالندرب العزت نے جو بے بناہ مقبولیت عطا فرمائی ہے وہ مخاج تعارف نہیں۔حضرت والا دامت برکاتیم بیک وقت مفسر، محدث، فقیہ، ماہر معاشیات اسلامی، مورخ، محقق، شاعر، ادیب اور مبلغ و داعی اسلام ہیں۔ای دعوت وارشاد کا سلسلہ عرصة دراز سے ہفتہ وارمجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور الحمد للد اس سے بلا مبالغہ لاکھوں انسانوں کو فائدہ ہورہا ہے جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔اور الکھوں انسانوں کو فائدہ ہورہا ہے جن میں غیر مسلم حضرات بھی شامل ہیں۔اور ای دعوت وارشاد کی برکت سے بہت سارے غیر مسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے ہیں اور آج ایک کامیاب زندگی گزار رہے ہیں۔ حضرت والا دامت برکاتیم کے انہی بیانات ومواعظ سے علاء طلباء اورخطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرے ہیں۔

حفرت والا دامت برکاتم کا سلسلۂ وعوت وارشاد اس وجہ سے بھی نمایاں اور مفید تر ہے کہ حضرت والا دامت برکاتم ایک ہی مجلس میں ایک موضوع کے تحت قرآن وسنت کے تمام ضروری مضامین سامعین کے سامنے

رکھ دیتے ہیں اس کے لئے تمام انکام دیوبند خصوصاً حضرت کیم الامت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی برائند ، عارف باللہ حضرت ڈاکٹر عبد الحی عارف باللہ حضرت ڈاکٹر عبد الحی عارف برائند اور مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب بینی کے علوم وفیوش کو اس دور کے تقاضول کے مطابق مہل انداز میں سامعین کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاتیم کو اللہ تعالی نے پی خاصہ عطا فرمایا ہے کہ حضرت والا دامت برکاتیم کی مجلس میں شرکت کرنے و الا کوئی شخص تھی دامن ہیں رہتا۔ والا دامت برکاتیم کی مجلس میں شرکت کرنے و الا کوئی شخص تھی دامن ہیں رہتا۔ چاہے وہ مداری وکالی کے طلبہ یوں یا عام شعبہ زندگی سے تعلق رکھنے والے افراد موں۔ ان تمام خوبیوں کا اندازہ زیر نظر مجموعہ سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے۔



- ت حتی الامكان موضوع كی جامعیت كا خیال ركما گیا ہے تا كه قاری گوگهی كا حق الله قاری كوگهی كا كه قاری كوگهی كا كه قاری كوگهی معلی مضامین مضامین می مشامین می مضامین می مضامین می مضامین می مضامین می مشامین می می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می می می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می مشامین می می مشامین م
- ا بیانات ومضامین کا تکرارختم کیا گیا ہے لیمن اگر ایک بی بیان مختلف کتب خانوں سے مختلف ناموں کے ساتھ شائع ہوا ہوتو اس میں صرف جامع بیان کولیا گیا ہے۔
- جوبیان یا مضمون جس کتاب سے لیا گیا ہے اس گا حوالہ بھی درج کیا
   گیا ہے تا کہ بوقت مراجعت کی قشم کی دشواری نہ ہو۔



حمياہے.

آیات واحادیث کی کمل تحقیق کی گئی ہے اور حسب ارشاد حضرت والا دامت برکاتهم اس مجموعہ کی اصل خصوصیت یہی ''تحقیق'' ہے۔ اور تحقیق وتخ تئی میں وقا فوقا حضرت والا دامت برکاتهم سے بغرضِ مشورہ استفادہ ہوتا رہا ہے اور بوقت ضرورت حضرت والا دامت برکاتهم نے بعض مفید ترامیم بھی فرمائی ہیں۔ اور بندہ پُرتقفیم کوخصوصی دعاؤں سے بحق نوازا ہے۔ وللہ المحمد ۔ دورانِ تحقیق بعض قابلِ مشورہ امور بندہ نے بلاشافہہ حضرت والا دامت برکاتهم کی خدمت میں بیش کے ہیں اور بلاشافہہ حضرت والا دامت برکاتهم کی خدمت میں بیش کے ہیں اور بعض امور کی مراجعت رفیق محترم جناب مولانا شاکر جکورا صاحب نیم مربح میں المحمد لله سابقہ زید مجربهم کے توسط سے ہوئی ہے۔ اس طرح یہ مجموعہ الحمد لله سابقہ تمام مجموعہ کا جامل ہے۔

ا طبع شدہ بیان میں کسی قتم کی تبدیلی نہیں کی گئی بلکہ اصل کتاب کے مطابق انہیں رکھا گیا ہے۔البتہ کتابت کی اغلاط سے انہیں پاک کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔اور بوقت ضرورت اصل ماخذ یعنی محفوظ کردہ صوتی بیان کی بھی مراجعت کی گئی ہے۔

ک پروف ریڈنگ کا خاص اہتمام کیا گیا ہے خصوصا آیات قرآنی اور عربی عبارات کو خاص توجہ دی گئ ہے۔

اور اس پر ادارہ ''مِنکہ اَوْلِاللَّالِ کالِی''نے زر کثیر خرج کیا ہے۔

دیر نظر مجموعہ میں تحقیق مقالات کو شامل نہیں کیا عمیا اس کے لیے ایک

مُوعِطِعُما في الله الله

الگ سلسلہ شروع کیا گیا ہے وہ ان شاء اللہ الگ مجموعے کی زینت بنین گے۔

تخ تا وتحقیق میں مندرجہ ذیل امور کی رعایت رکھی گئ ہے

- المطبع كا نام لكها
   حاشيه مين بركتاب كا حواله جلد ، صفحه، حديث نمبر، اور مطبع كا نام لكها گیا ہے۔ تاہم مطبع کا نام صرف پہلے حوالے کے ساتھ لکھا گیا ہے، مرحواله میں اس کا اعادہ نہیں کیا گیا۔البتہ اگر کسی وجہ سے کسی دوسرے مطبع کی کتاب کا حوالہ لینے کی ضرورت پیش آئی ہے تو اس کے ساتھ طبع کی صراحت کردی گئی ہے۔
- بوقت ضرورت بعض حوالوں میں سندی حیثیت کو بھی نمایاں کیا گیا ہے۔ الله مضمون سے متعلق متبادل احادیث وروایات بھی حاشے میں درج کی
- ﴿ التَّحْرِيحِ مِينِ إصل مصادر كوساف ركها كيا ب اور انهي كاحواله ويا كيا ب-
- هدیث کی جرح وتعدیل اور استنادی حیثیت میں متقدمین پر اعتاد کیا

- گیا ہے۔

   تخریج میں چند حوالوں پر اکتفاء کیا گیا ہے، استیعاب نہیں کیا گیا تابم ایک بات اگرمتعدد روایات کا مجموعه موتو حاشیه میں ان متعدد حوالوں کو درج کیا گیا ہے۔
  - بعض مقامات پرصرت حوالدند ملنے کی وجہ سے مؤیدات کوفل کیا گیا ہے۔
- الرنظر مجموعه ميس كهيدوا قعات قابل تحقيق بين جن كاكوئي حواله في الوقت بنده کونبیل ملا اور انہیں حضرت والا دامت برکاتیم کی ہدایت پر برقرار

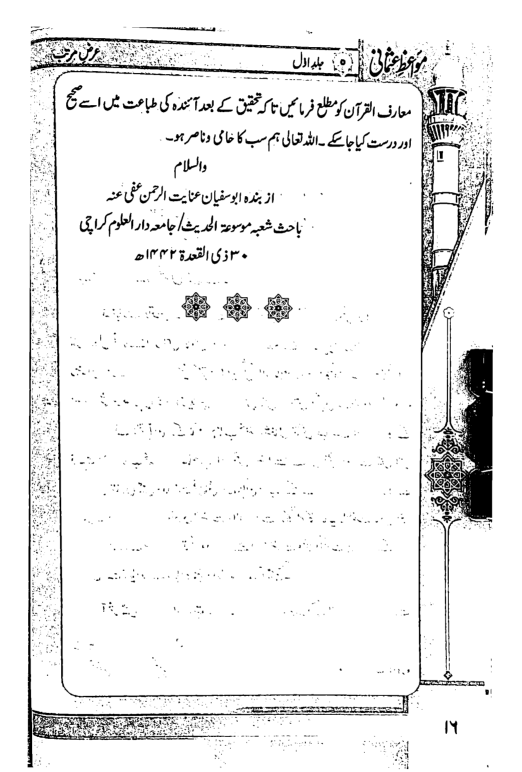
لدادل (١٠) موعظومان

رکھا گیا ہے، کیونکہ بدوا تعات انہوں نے مستند عااء سے سے تھے۔

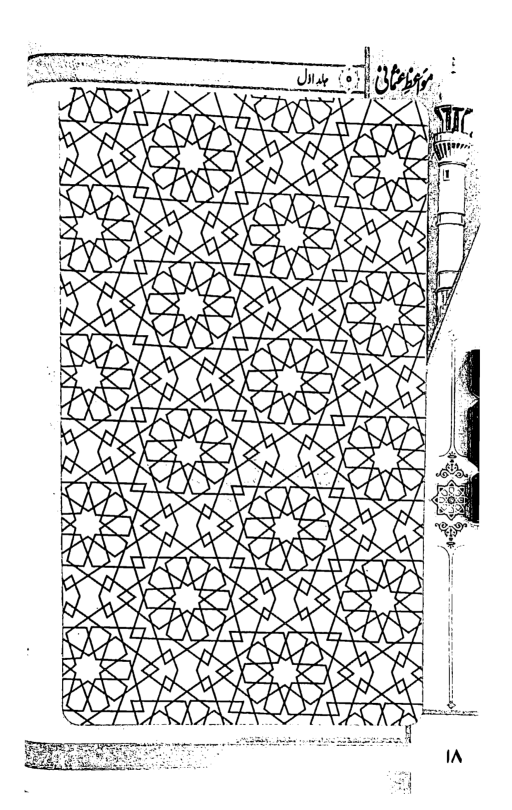
اللہ تخری وحقیق کے سلسلے میں مکنہ وسائل و ذرائع سے کام لیا گیا ہے جن میں سر فہرست المکتبة الشاملة اور جوامع الکلم ہے۔ بعض مقامات کی شخصی کے لئے مختلف ویب سائٹس اور پروگرامز سے بھی مدد کی گئی ہے۔ مورت گردانی کی گئی ہے۔ سے۔ اور بعض عربی واردو مخطوطات کی بھی ورق گردانی کی گئی ہے۔ اس طرح اللہ تعالی کے فضل وکرم سے بیمفید مجموعہ جامع تحقیق کے ساتھ آپ حضرات کے ہاتھوں میں ہے۔

اللہ تبارک وتعالی سے دعا ہے کہ اللہ تعالی اس حقیری کاوش کو اپنے بارگاہ میں قبول فرمائے اور اس کاوش کو بندہ اور بندہ کے والدین اوراس کی طرف رہنمائی کرنے والے رفیق محترم ابن شیخ الاسلام ڈاکٹر مولانا حسان عثانی اور مولانا شاکر صدیق جمکورا زید مجدہم اور اس میں خصوصی دلچپی رکھنے والے ادراہ مکتبہ معارف القرآن کے ناظم جناب خضر اشفاق قائی صاحب اور ادارہ کے ذمے دار جناب محمد ایاز صاحب اور جن حضرات نے کی بھی صورت میں اس مجموعہ کی تیاری میں معاونت فرمائی ہے، ان سب کے لئے ذخیرہ آخرت بناوے آمین۔ اور اللہ تبارک وتعالی حضرت والا دامت برکاتہم کا سابہ عاطفت تادیر بخیر قین ۔ اور حضرت والا دامت برکاتہم کی سابہ عاطفت تادیر بخیر ویون سے زیادہ سے ورائم ورفر مائے۔ آمین۔

آخر میں گزارش اور استدعا ہے کہ زیر نظر مجموعہ کوحتی الامکان اغلاط سے پاک کرنے کی کوشش کی گئی ہے، لیکن بشری تقاضے کے پیشِ نظر غلطی کا رہ جاناممکن ہے۔قارئین کو اس قسم کی کوئی فروگز اشت نظر آئے تو حسبتہ کللہ ادارہ



بادال ٠٠ موافق ال رها المرسطان الت 



مواغطي عاني

ملدادل

ابعال لبرست عزامات



# اجالي فهرست عنوانات

| صفحہ | مفامين                                     | نبرغار ر   |
|------|--------------------------------------------|------------|
| ۵    | يثي لفظ                                    | . 1        |
| 9    | عرض مرتب                                   | ۲          |
| 12   | توحير باري تعالى                           | : m.       |
| ۵۳   | اخلاص بيدا ليجيح                           | ۰۰ ۲۰      |
| 79   | دین کیا ہے؟                                | ۵          |
| ۸۳   | دین احکامات مانے کا نام ہے                 | , <b>Y</b> |
| 100  | دين كي حقيقت تسليم ورضا                    | 4          |
| 1179 | اسلام کی بنیادیں                           | ٨          |
| PYI  | اسلام کا مطلب کیا ؟                        | 9          |
| 190  | کلمۂ طبیبہ کے نقاضے اوراللہ والوں کی معیّت | 10~        |
| rrm  | كلمه طبيبه 'لا اله الله ' كَ تَقَاضَ '     | " " ~      |
| rr2  | ایمانِ کامل کی چارعلامتیں                  | 11/        |
| 144  | كامياب مؤمن كون؟                           | ۱۳         |
| ram  | مومن زندگی کیے گزارتا ہے                   | . IM       |



بدادل الموجود عالى صفحہ عنوان توحير بارى تعالى تولي المالي تعالى المالي ا ٣2 ۵۲ ایک قیمتی تحفه اجازت عديث ۲۵ تراجم بخاری ان کے تفقہ کے آ کینہ دار ہیں ۵۷ اممال کی کمیت نہیں کیفیت کا اعتبار ہوگا ۵۸ کتے کو پانی بلانے کا واقعہ 69 يمل خالص اللدك ليے تھا ٧. حضرت جنید بغدادی دلیُّتیه کا واقعہ محمی کی پیاس بجھانے پرمنفرت ٧. 41 ایک عام بیاری 41 اكابر ديوبندكا اخلاص 41 سہامن وہی جس کو پیا چاہے 41 اصل چیز تعریف نہیں تبولیت ہے ٦٣

11

مروظ عمانی اور بلدادل

| الم کو دو کی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | صفحه | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اللہ وین کا مطلب بیجھنے کی ضرورت ہے  وین کا مطلب بیجھنے کی ضرورت ہے  وین کے لیے بی انسان کو پیدا کیا گیا ہے  وینا میں دوقتم کے معاملات  اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ  حقیقی وین کون سا ہے؟  اسلام کا معنی کیا ہے؟  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  حمیت وین کا سوال کرنا مناسب نہیں  کما اوری تھاہ تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے  الکام نام تبدیل کرنے ہے وین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | YY   | دونحبوب كلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۲ دین کا مطلب بیجھنے کی ضرورت ہے  ۲۳ دین کے لیے ہی انسان کو پیدا کیا گیا ہے  ۲۹ دنیا میں دوقتم کے معاملات  ۲۹ دنیا میں دوقتم کے معاملات  ۲۹ دنیا کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ  ۲۹ دین کون سا ہے؟  ۲۹ اسلام کا معنی کیا ہے؟  ۲۹ اسلام کی حقیقت  ۲۹ دین کے ادکام میں تا ویلات کی طائر کی رویہ  ۲۹ دین کے ادکام میں تا ویلات کی طائر کی رویہ  ۲۹ دین کے ادکام میں تا ویلات کی طائر کی رویہ  ۲۹ مکست دین کا سوال کرنا مناسب نہیں  ۲۹ مکست دین کا سوال کرنا مناسب نہیں  ۲۹ مکست دین کا سوال کرنا مناسب نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 72   | صفاتِ جمال وجلال کےمظہر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| دین کے لیے بی انسان کو پیدا کیا گیا ہے  دنیا میں دوقتم کے معاملات  اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ  حقیق دین کون ساہے؟  اسلام کا معنی کیا ہے؟  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  دین کے ادکام میں تا ویلات کی تلاش کا رویہ  مکست دین کا سوال کرنا مناسب نہیں  داویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے  ادا ویڈ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 79   | وین کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| دنیا میں دوقتم کے معاملات  اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ  حقیق دین کون ساہے؟  اسلام کا معنی کیا ہے؟  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا رویہ  حکمت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں  داویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی تاریخ کے دین حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی تاریخ کی حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی تاریخ کی حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی تاریخ کی حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی حقیقت کے دین حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی حقیق کے دین حاصل ہوسکتا ہے  الکام کی حقیق کے دین حاصل ہوسکتا ہے  الکی حقیق کی حق | 4    | دین کا مطلب سیحنے کی ضرورت ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ حقیقی دین کون ساہے؟ حقیقی دین کون ساہے؟ اسلام کا معنی کیا ہے؟ اسلام کی حقیقت ۲۷ اسلام کی حقیقت ۲۸ املام کے بارے میں ایک گراہانہ روش ۲۸ دین کے احکام میں تا ویلات کی طاش کا رویہ ۲۸ حکمت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں ۲۹ مارا کرنا مناسب نہیں ۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۷۳   | دین کے لیے ہی انسان کو پیدا کیا گیا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| حقیقی دین کون سا ہے؟  اسلام کا معنی کیا ہے؟  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  اسلام کی حقیقت  املام کے بارے میں ایک گراہانہ روش کہ کہ دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روبیہ کما کے حکمت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں کہ کا دویہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور کہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ ان خاصل ہوسکتا ہے کہ کرا گرا ہوسکتا ہے کہ کا کہ کا کہ کرا گرا ہوسکتا ہے کہ کا کہ کرا گرا ہوسکتا ہے کہ کرا ہوسکتا ہے کرا ہوسکتا ہے کہ کرا ہوسکتا ہے کرا ہوسکتا ہے کہ کرا ہوسکتا ہے کرا ہوسکتا ہے کہ کرا ہوسکتا ہے کہ کرا ہوسکتا ہے کرا  | ۷۳   | دنیا میں دوقتم کے معاملات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اسلام کامعنی کیا ہے؟ اسلام کی حقیقت اسلام کی حقیقت احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روثن حکمت دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روبیہ حکمت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں داویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے داویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۷۴   | الله تعالی کی دی مولی ہدایت کا خلاصہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| اسلام کی حقیقت اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روش کہ احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روش کہ کہ دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روبیہ حکمت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۷۲_  | حقیقی دین کون ساہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روش کہ احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روش کہ کہ دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روبیہ حکمتِ دین کا سوال کرنا مناسب نہیں کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے کہ اور یہ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین کا دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ نگاہ کی دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ کے دین کے دین کا دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ کا دین کا دور یہ کے دین کا دور یہ نگاہ کے دین کا دور یہ کہ کے دین کے دین کا دور یہ کہ کے دین کا دور یہ کے دین کا دور یہ کی کے دین ک | 20:4 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روپیہ کمکت دین کا سوال کرنا مناسب نہیں مال کرنا مناسب نہیں کا داویۃ نگاہ تبدیل کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے میں مال کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے میں مال کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے میں مال کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۷۲   | اسلام کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حکمتِ دین کا سوال کرنا مناسب نہیں<br>زاویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۷۸   | احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حکمتِ دین کا سوال کرنا مناسب نہیں<br>زاویۂ نگاہ تبدیل کرنے ہے دین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | دین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روبیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۷٩   | to the same server to the same s |
| مر من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | AI,  | زادیة نگاہ تبدیل کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| دین اور دنیا ایک دوسرے کے تربیف میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۸۲   | دین اور دنیا ایک دوسرے کے حریف نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الم محمد وليسي سے ايك سوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | امام محمد راشید سے ایک سوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| انان کا ہر لحددین بن سکتاہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۳   | انسان کا ہر لحد دین بن سکتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

بلدادل في موعظوماني عنوان فی دین احکامات مانے کا نام ہے (10) اذان کے وقت ذکر موقوف کردینا چاہیے نقاضۂ وقت پر عمل کرنے کا نام دین ہے ۸۸ تصنیف کے وقت ملاقات کرنے پرطبیعت میں گرانی 19 يتفنيف كس لي كررب مو؟ ۸9 وہ بھی اللہ کے لیے یہ بھی اللہ کے لیے 9+ ا پناشوق بور اکرنے کا نام دین نہیں 91 مفتى بننے كاشوق 91 تبلیغ کرنے کا شوق 91 ایسے وقت میں جماعت کی نماز چھوڑ دو 91 حفرت اویس قرنی رازنید شیخ کی ضرورت ایسے موقع پر ہوتی ہے 91 90 میں ان کاموں کا مخالف نہیں ہول 91 سہا گن وہی جسے پیا چاہے اس ذات کی پہندیدگی کو دیکھو 90 94 94 ذ کر کوروک کر اذ ان کا جواب دو مب کچھ ہارے مکم میں ہے 92 اصل مقصود اطاعتِ خداوندي ہے 92

موجوعات (۱۰) بلدادل

| صفحد           | عنوان ۱۰۰                                                   |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| 99             | إفطار میں جلدی کیوں؟                                        |
| 99             | سحری میں تاخیر افضل کیوں؟                                   |
| <b> ++</b>  55 | ''نوکر'' اور''غلام'' کی تعریف                               |
| 1++            | "بنده" کی تعریف                                             |
| 1+1 -          | خلاصه                                                       |
| (10P)          | وین کی حقیقت تسلیم ورضا                                     |
| 1+4            | بیاری اورسفر میں نیک ائمال لکھے جاتے ہیں                    |
| 1•3            | نماز کمی حالت میں معاف نہیں                                 |
| 1+4            | یماری میں پریشان ہونے کی ضرورت نہیں                         |
| I+A            | ا پنی پیند چپوژ دو                                          |
| 1•٨            | آسانی اختیار کرنا سنت ہے                                    |
| 1+9            | دین اتباع کا نام ہے                                         |
| 11*            | دین اتباری 6 نام ہے<br>اللہ تعالیٰ کے سامنے بہادری مت دکھاؤ |
| =              | - 0, 5 0, 10 0 1                                            |
| ווד .          | توڑنا ہے حسن کا پندار کیا؟                                  |
| 117            | رمضان کا دن لوث آئے گا                                      |
| 110            | الشرتعالي لوفي موع دل ميس رہتے ہيں                          |
| 114            | دین تبلیم ورضا کے سوا پھینیں                                |
| 114            | تيارداري ميل معمولات كالتيمون                               |



| مناجم | غواك                                   |
|-------|----------------------------------------|
| 113   | وتت كا تقاضا د يكھو                    |
| 119   | ا پنا شوق بورا کرنے کا نام دین نہیں    |
| 11*   | مفتى بننے كاشوق                        |
| 11+   | تبلیغ کرنے کا شوق                      |
| 11*   | مجدیں جانے کا شوق                      |
| ırr   | سہا گن وہی جے پیا چاہے                 |
| 177   | یہ بندہ دو عالم سے خفا میرے لیے ہے     |
| 177   | اڈان کے وقت ذکر چھوڑ دو                |
| ורר   | جو چھ ہے وہ ہمارے حكم ميں ہے           |
| 150   | نماز ابنی ذات میں مقصود نہیں           |
| IFY   | افطار میں جلدی کیوں؟                   |
| 177   | سحری میں تا خیر کیوں؟                  |
| IFY   | ''بنده'' اپنی مرضی کا نہیں ہوتا        |
| 112   | بتادا بيكام كول كرربي مو؟              |
| 1179  | حضرت اولیس قرنی رکتی الشیلیه کا تذکره  |
| اسا   | تهام بدعات کی جڑ:نفس پرتی              |
| 188   | ا پنا معامله الله پرچپوژ دو            |
| JP Y  | شکر کی اہمیت اور اس کا طریقه           |
| ۱۳۳۲  | شیطان کا بنیا دی داؤ: ناشکری پیدا کرنا |
| 11-1- | شیطانی دادٔ کا توژاداء شکر             |



|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مر الله و بدال                                          | <u> </u> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------|
| مني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عثوال                                                   |          |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يانی خوب شنڈا پيا کرو                                   | 1        |
| 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ہونے سے پہلے نوتوں کا استحضار اور ان پر شکر             |          |
| IFY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | شكرادا كرنے كا آسان طريقه                               |          |
| <b>1</b>   <b>1</b> | اسلام کی بنیادیں                                        |          |
| 109)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اسلام کامطلب کیا ؟                                      |          |
| ואר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تميد تميد                                               |          |
| IYY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | كيا ايمان اور اسلام عليحده عليحده بين؟                  |          |
| ואר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | "اسلام" لانے كا مطلب                                    |          |
| IYE CO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | بیٹے کے ذاع کا حکم عقل کے خلاف تھا                      | 丛        |
| וארי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بیٹے کا بھی امتحان ہو گیا                               |          |
| IYY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | على حمرى ندرُك جائے                                     |          |
| 142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الله كے عم كے تابع بن جاؤ                               | - A      |
| 142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ورنہ عقل کے غلام بن جاؤگے                               |          |
| 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | علم حاصل کرنے کے ذرائع<br>ان ذرائع کا دائرہ کارمتعین ہے |          |
| AYI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 34 4 4 4 5                                              |          |

بدادل ٠ مُواعِطْ عَمَالَيْ

| I∴       | <u>(</u> )  | 12 |
|----------|-------------|----|
| M.       | 7           |    |
| -        | 1           |    |
| 2000     |             |    |
| 1        |             |    |
| radi     |             |    |
|          | Į.          |    |
| 1        | 1           |    |
| 1/3      |             |    |
| 1        |             |    |
|          |             |    |
| 1        |             |    |
|          |             |    |
| ر ق<br>ا | /H          |    |
|          |             |    |
|          | Y           |    |
| i i      |             |    |
|          | - 1         |    |
| i ii     |             |    |
|          |             |    |
| دائم     |             |    |
| 10.00    |             |    |
|          | <b>&gt;</b> |    |
| 90.0     | y<br>J      |    |
| 4        |             |    |
|          |             |    |
| - 1      | - 1         |    |
| il       |             |    |
| ∦        |             |    |
|          |             |    |
| ľ        |             |    |
| ļį.      |             |    |
|          |             |    |
| Įļ       | .           |    |

|       | ال ( <u>•</u>                           | كثير فاستر             |
|-------|-----------------------------------------|------------------------|
| ملي   | ار ق<br>الرقال                          | 9 (1)<br>14:5<br>14:46 |
| 12•   | ايك ادر ذريعة علم" وي البي"             |                        |
| 141 - | عقل کے آ مے " وقی الی"                  |                        |
| 141   | وتی الی کوعقل سے مت تولو                | $\neg$                 |
| 127   | اچھائی اور برائی کا فیصلہ"وی" کرے گ     |                        |
| 12r.  | انسانی عقل غلط رہنمائی کرتی ہے          |                        |
| آکات  | اشترا کیت کی بنیادعقل پرتھی             |                        |
| الالأ | وتی البی کے آگے سرچھکالو                |                        |
| 121   | پورے داخل ہونے کا مطلب                  |                        |
| 120.  | اسلام کے یا کچ ھے                       |                        |
| 124   | ایک سبق آموز واقعه                      |                        |
| ١٤٨   |                                         |                        |
| ۱۸۰   | بكريان والى كرك آؤ                      |                        |
| IAI   | حفرت حذیفه بن بمان مانشد                |                        |
| IAT   | حق و باطل کا پهلامعرکه"غزوهٔ بدر"       |                        |
| IAF   | گردن پر تکوار رکھ کر لیاجانے والا وعدہ  |                        |
| ۱۸۳   | تم وعدہ کر کے زبان دے کر آئے ہو         |                        |
| IAM:  | جباد کا مقصد حق کی سرباندی              |                        |
| ۵۸۱   | سے ہے وعدہ کا ایفاء                     |                        |
| ۱۸۵   | حفرت معاویه ڈائن<br>فتر ہماں : براجنگ ت |                        |
| ۵۸۱   | فتح حاصل کرنے کے لیے جنگی تدبیر         |                        |
| IAA   | 2.10.2227060                            |                        |

مواعظ عنماني المسادل

| ماجد  | عنوان عنوان                                   |
|-------|-----------------------------------------------|
| YAI   | سيمعابد كى خلاف ورزى ب                        |
| ۱۸۸   | سارامغتو حدعلاقه واپس كرديا                   |
| 1/19  | حضرت فاروق اعظم بذالنئه اورمعامده             |
| 19+   | دوسروں کو تکلیف پہنچانا اسلام کے خلاف ہے      |
| 191   | حقیقی مفلس کون؟                               |
| 197   | آج ہم بورے اسلام میں واخل نہیں                |
| 190   | پورے داخل ہونے کا عزم کریں                    |
| 191"  | دین کی معلومات حاصل کریں                      |
| (190) | کم کمیر طیب کے نقاضے اور اللہ والوں کی معتب ا |
| 19A   | تمہید                                         |
| 199   | ان کا حسنِ طن سیا ہوجائے                      |
| 199   | بداللداوراس كرسول الطاليل كى محبت كانتيب      |
| 700   | کلمهٔ طیبرنے ہم سب کو ملادیا ہے               |
| 1+1.  | اس رشتے کوکوئی طاقت حتم نہیں کرسکتی           |
| r•r   | اس کلے کے ذریعے زندگی میں انقلاب آجاتا ہے     |
| r•m   | ایک چرواہے کا واقعہ                           |
| r+A   | کلمهٔ طیبه پڑھ لینا،معاہدہ کرنا ہے            |
| 1.9   | کلم طیب کے کیا تقاضے ہیں؟                     |

تغيين فهيت



| صفحه       | عنوان عنوان                                             |
|------------|---------------------------------------------------------|
| 110        | تقویٰ حاصل کرنے کا طریقہ                                |
| 711        | صحابہ کرام و میں ایک نے دین کہاں سے حاصل کیا؟           |
| 111        | حضرت ابوعبيده بن جرّاح والنُّيَّةُ عنه كا دنيا سے اعراض |
| 710        | دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظرے پیدا                         |
| riy-       | ہے اور مقی لوگ کہاں سے لائمی؟                           |
| ۲۱̈̈̈́Ž    | ہر چیز میں ملاوٹ                                        |
| <b>719</b> | جیسی روح و پے فرشت <u>ے</u>                             |
| <b>119</b> | مىجد كےمؤذن كى صحبت اختيار كركو                         |

| (rrm) | كلمهُ طيبهِ" لا اله الا الله"كے نقاضے. |
|-------|----------------------------------------|
|       |                                        |

| rry   | ایمان کے ستر سے زائد شعبے             |
|-------|---------------------------------------|
| rry   | ہر جگہ ایمان کے تقاضوں برعمل ضروری ہے |
| ۲۲۷   | ایمان کے تین شعبوں کا ذکر             |
| rra ' | پېلاشعبه 'لا الدالا الله' كهنا        |
| 779   | غزوهٔ خیبر                            |
| 779   | خيبر كے ايك چرواہے كا واقعہ           |
| 11"   | حضور سان التاليام كا پيغام            |
| rr•   | ایک مسلمان سے حقوق                    |
| ۳۳۱   | تلواروں کے سائے میں ہونے والی عبادت   |



| * | <br>4.50   | 267  |
|---|------------|------|
|   | STI        | ~    |
|   |            | l'.  |
|   | 1          | • (  |
|   | Milan      |      |
|   |            | 4    |
|   | [清]        | 1    |
|   | 100        | h. i |
|   |            |      |
|   |            | ľ    |
|   |            | 70/  |
|   | -          | 17   |
| ŀ |            | //   |
| l | ر الم      | #    |
| ı | <u>   </u> | Ç.   |
| ł |            | ′    |
| 1 | 11/1       |      |
| l | 2 × /      |      |
| ١ | 77         |      |
| l | 1/         |      |
| ł | 1          |      |
| l | §          | ينار |
| l |            | (6)  |
| 1 | - [ [      | #    |
| ١ | 1 .        | 1    |
| 1 | -          |      |
| ı |            |      |
| ł | 1 2        | i,   |
| l |            | 1    |
| 1 |            |      |
| ı |            |      |
| l | 100        |      |
| 1 | 100        | Ĉ.   |
| ١ | ~~~        |      |
| ł | 100        | 20   |
| ١ | \ \sigma   |      |
| 1 | ( )        | i ·  |
| ١ |            |      |
| ١ | i i        |      |

| 34           |                                      |
|--------------|--------------------------------------|
| منتحد        | عنوان عنوان                          |
|              |                                      |
| rrr          | سيده عنت الفردوس ميس جاؤ مح          |
| 777          | بكريال دالهل چيوژ آ ؤ                |
| 777          | حقوق العباد کی اتن رعایت             |
| 777          | تم نہیں بیچانے رلیکن میں بیچانیا ہوں |
| 227          | ایک مرتبه اس کلے کا اقرار کر کیجیے   |
| 120          | پہ کلمہ ایک عبد اور ایک اقرار ہے     |
| rr5          | اس کلے کے ذریعے ساری مخلوقات کی نفی  |
| 777          | اس کلے میں کن باتوں کا اقرار ہے؟     |
| rr2          | مجھے میرااللہ بچائے گا               |
| <b>1</b> 772 | وہ نزانوں کوٹھکرادے گا               |
| rma          | حضرت عبدالله بن حذافه رفالنيز        |
| 739          | تم مجھے انجام سے ڈراتے ہو؟           |
| 739          | کلمهٔ کفرکهنا کب جائز ہے؟            |
| rr• ;        | اس ونت اس گناہ کا ارتکاب کرلے        |
| ۲۳۱          | کافرکی پیشانی کو بوسه دینا           |
| ١٣١          | دین نام ہے صدود کو پیچانے کا         |
| rrr          | تم نے بیکام شریعت کی اتباع میں کیا   |
| rrr          | الله ك عَلَم ك آ مح مرتبليم ثم كردو  |
| 244          | كلمه "لا الدالا الله" كا مطلب        |

تعيابت

تغيل فبستشر

بوی سے محبت اللہ کے لیے ہو

"عارف" كون موتا ہے؟

مبتدی اور نتهی کے درمیان فرق مبتدی اور نتهی کی مثال

حُب فى الله ك ليمثن كى ضرورت

مارے کام نفسانی خواہش کے تابع

| صغحه        | عوان عوان                                        |
|-------------|--------------------------------------------------|
| ۲۳۳         | سب سے اضل ذکر "لا الدالا الله"                   |
| ۲۳۳         | حفرت مغتى محمشفيع صاحب وليفيه كاتكيه كلام        |
| <b>r</b> r2 | ايمانِ كامل كى چارعلامتيں                        |
| 10.         | مبل علامت                                        |
| 701         | خرید و فروخت کے وقت یہ نیت کرلیں                 |
| rar         | صرف زاوية نگاه بدل لو                            |
| ror         | ہرنیک کام صدقہ ہے                                |
| ror         | دوسرى علامت                                      |
| rar         | رسم کے طور پر ہدید دینا                          |
| rom         | تيرى علامت                                       |
| 700         | دنیا کی خاطر الله والول سے تعلق                  |
| 100         | دنیا وی محبوں کو اللہ کے لیے بناوو               |
| -           | <del>                                     </del> |



ray

701

201

109 109

74.

|                           | عُمَانَيْ إِنَّ عِلْدِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ | ١٩٥٩        |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| صفحد                      | غوان                                                                                                 | NI I        |
| răi                       | بکوں کے ساتھ اللہ کے لیے محبت                                                                        | - E         |
| ۲۹۳                       | حب في الله كي علامت                                                                                  |             |
| 242                       | حضرت تھانوی راٹیلیہ کا ایک واقعہ                                                                     |             |
| ۲۲۳                       | چونگی علامت                                                                                          |             |
| <b>14</b> 17              | ذات سے نفرت نہ کریں                                                                                  |             |
| 190-                      | اس بارے میں حضور اقدی مان اللہ کا طرز عمل                                                            |             |
| <b>۲</b> ΫΥ               | خواجه نظام الدين اولياء راثينيه كاايك واقعه                                                          |             |
|                           | غضر بھی اللہ کے لیے ہو                                                                               | <b>9</b> :[ |
| <b>۲</b> 4%               | حفرت على ذالنيز كا وا قعه                                                                            |             |
| ryā                       | حضرت فاروق اعظم والنيئ كاواقعه                                                                       |             |
| 121                       | مفنوعی غضه کرکے ڈانٹ لیس                                                                             | .di         |
| <b>12</b> 1               | چپورٹو ں پرزیادتی کا متبہ                                                                            |             |
| <b>72</b> m <sup>-1</sup> | ~ 1                                                                                                  | 2           |
| <b>1</b> 20               | غضه كاغلط استعال                                                                                     | 7           |
| 122                       | علامه شبيراحمه عثاني وليحليه كاايك جمله                                                              |             |
| <b>7</b> 20               | تم خدا کی فوجدار نہیں ہو                                                                             |             |
| r22),                     | کامیاب مؤمن کون؟ کامیاب مؤمن کون؟                                                                    |             |
| ۲۸۰                       | حقیقی مؤمن کون؟                                                                                      | ļ.'         |

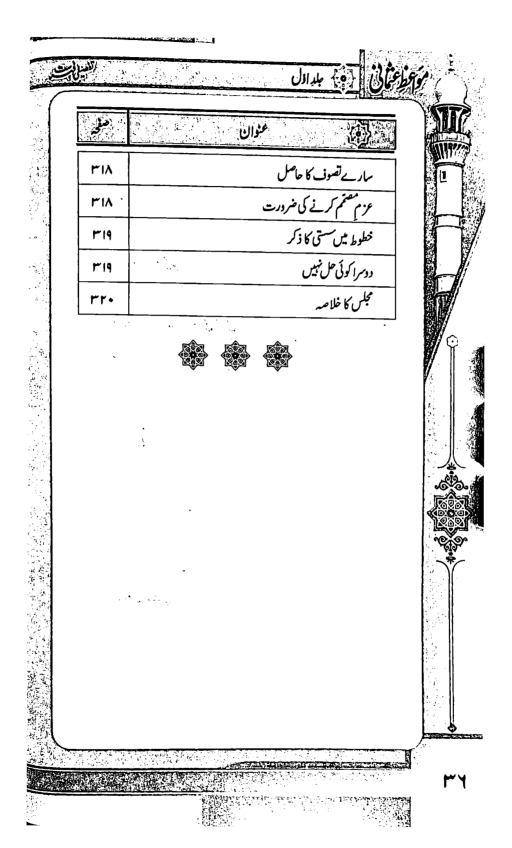
|            | اصفي        | خوال ا                                                |
|------------|-------------|-------------------------------------------------------|
| IJ         | ۲۸۰         | کامیانی کا مدارعل پر ہے                               |
|            | ۲۸۱         | فلاح كا مطلب                                          |
| 4          | ۲۸۲         | كامياب مؤمن كى صفات                                   |
|            | ۲۸۳         | بهای صفت خشوع                                         |
|            | rar         | حضرت فاروق اعظم مناتئية كا دور خلافت                  |
|            | ۲۸۳         | حضرت عمر وفالنيئه كاسركاري فرمان                      |
|            | 710         | نماز کوضائع کرنے سے دوسرے امور کا ضیاع                |
|            | ray .       | آج کل کی ایک گراهانه فکر                              |
|            | ۲۸۷         | حضرت فاروق اعظم خافيهٔ اور گراهی کا علاج              |
| <u>ر</u> ا | <b>r</b>    | خود کو کافروں پر قیاس مت کرنا                         |
|            | 711         | نماز میں خشوع مطلوب ہے                                |
| 2 <u>6</u> | 711         | "نضوع" کے معنی                                        |
| -          | 7/19        | نمازیں اعضاء کوحرکت دینا                              |
|            | <b>7</b> /4 | تم شابی درباریس حاضر ہو                               |
|            | r9+         | حفزت ابوعبدالله محمد بن نصر المروزي وليتيليه اورخصنوع |
|            | rq.         | مردن جهكانا نصنوع نهين                                |
|            | <b>791</b>  | خشوع کے معنی خضوع کا خلاصہ                            |
|            | r91         | الخضاع كالمثلا                                        |

بالمال و بلدادل

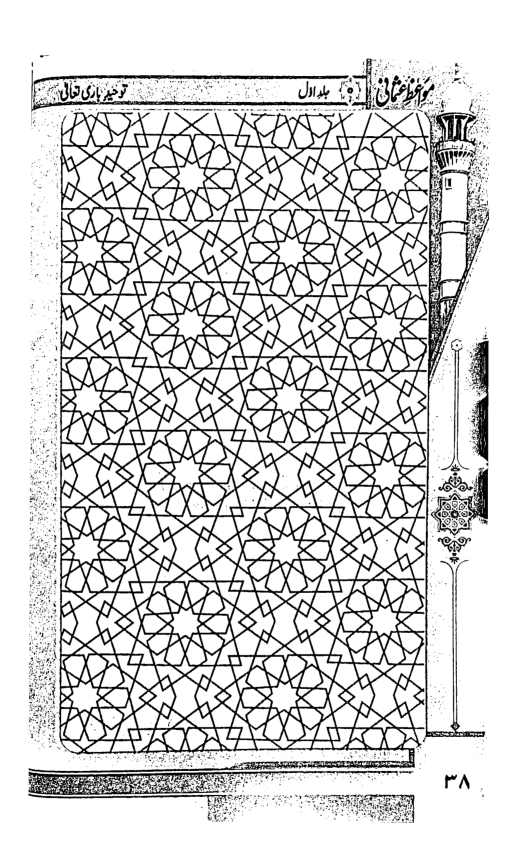
| مغى         | عنواك                                              |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ram         | و مومن زندگی کیسے گزارتا ہے                        |
| ray         | مؤمن کے حال پر تعجب                                |
| <b>79</b> ∠ | كافر اور موكن مين فرق                              |
| 192         | بظاہرایک جیسے کام ہیں                              |
| 191         | زاویهٔ نگاه درست کرنے میں فائدہ                    |
| <b>19</b> 1 | ایمان کا استحضار کرتے رہو                          |
| r99         | ایمان کی عجیب خاصیت                                |
| <b>799</b>  | كثرت شكركي ضرورت                                   |
| ۳۰۰         | حضرت نوح مَلْلِيلًا كَتَعْ شَكَرَّ كَرَار يَقِيهِ! |
| ۳٠۱         | بیت الخلاء سے نکلنے کی دعا                         |
| ٣٠١         | آلِ داؤد كاشكر                                     |
| m•r         | سب سے زیادہ آسان عبادت                             |
| 7.7         | یا اللہ! شکر کے مواقع دیجیے                        |
| ۳۰۴         | مصيبت ميں مومن كا طرزعمل                           |
| m + h.      | گناہ ہے بیچنے میں صبر                              |
| r.0         | فیبت سے بچنا بھی مبر ہے                            |
| r+0         | مبرکا بدلہ                                         |
| ۳۰۲         | خواہشات سے بچئے کاصلہ                              |

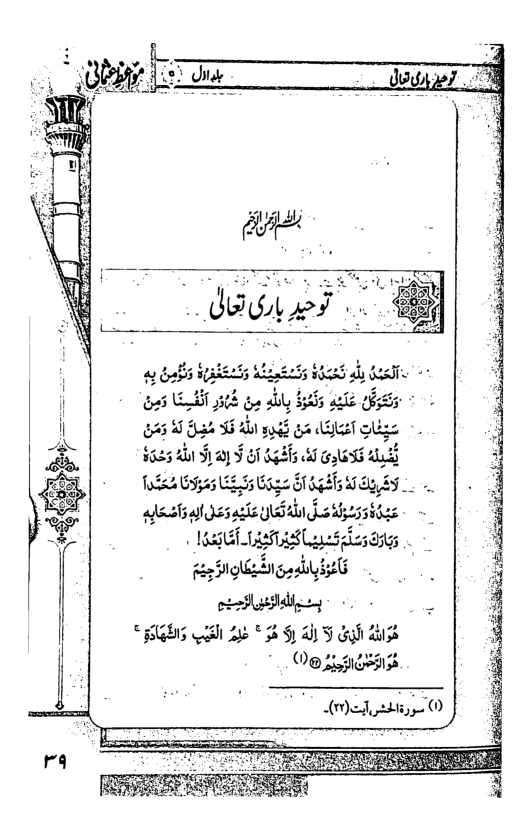
بدادل المعلم المواقط عناني نغيران بمتشر

| ملح                                                  | عثوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| r.2                                                  | فرورآئ كى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تكليف تو                              |
| F.2                                                  | ليے برداشت كرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اللہ کے۔                              |
| ۳۰۸                                                  | لیے چوٹیں لگاؤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اللہ کے۔                              |
| r.9                                                  | وم کا عجیب شعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ا قبال مرح                            |
| r.9                                                  | ئے دلوں کا ساتھی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٹوٹے ہو                               |
| ri.                                                  | وسف مَالِنله كوبهي خيال آيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | حفرت!                                 |
| PII                                                  | نے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | خيال آ_                               |
| ٣١١ .                                                | ے کیے بچ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وه گناه _                             |
| rir                                                  | ے تک بھاگنے کی کوشش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | درواز_                                |
| rir                                                  | مى راينگليد كى عجيب نصيحت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مولانا رو                             |
| 00 111                                               | ، بچنے کے لیے دو کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | سناه س                                |
| rır                                                  | ، بیخ کے لیے کوشش ضروری ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تاه =                                 |
| 7 710                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اگر پھسل                              |
| - r10                                                | نج نہیں ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يه خيال تو                            |
| F16                                                  | ہے بچنا کتنا ضروری ہے!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عناهول                                |
| PIY                                                  | کے او پرصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | طاعت ـ                                |
| PN                                                   | کے لیے اٹھنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
| 112                                                  | عت کی ادا نیگی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تماز با جما                           |
| P12                                                  | ليم الامت رايشيه كى شان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مفرت                                  |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
|                                                      | Walter Carrier Control of Control | 4,-                                   |
| © State of the<br>State of the State<br>State of the |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |









وعظاعة في الدادل

توحد بارك النال

آمنت بالله صدق الله العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحددله رب العالدين ـ

بزرگان محرم اور برادرانِ عزیز! آن کی محفل میں ہمیں اسلام کے سب
سیادی عقیدے ''توحید' کے بارے میں چند ضروری باتیں کرتی ہیں، ہر
مسلمان جانتا ہے کہ اسلام کی بنیاد کلمہ توحید پر ہے جو شخص بھی اسلام ک
دائرے میں داخل ہوتا ہے، وہ کلمہ توحید پڑھ کریتی لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ کا
اقرار کرکے داخل ہوتا ہے، اس کلمہ توحید کی انقلابی حیثیت بھی ہرمسلمان کو معلوم
ہوار اس کا بیہ بجیب بتیجہ بھی کہ اس ایک کلمہ کو پڑھ لینے نے بعد انسان کی زندگ
میں ایک عظیم الثان انقلاب رونما ہو جاتا ہے، یعنی جو شخص کہ اس کلمہ کو پڑھنے
سے پہلے کافر تھا، وہ اس کلے کے پڑھ لینے کے بعد مسلمان ہوجاتا ہے، پہلے جو
شخص اللہ تعالیٰ کا مبغوض تھا، اس کلے کے پڑھنے کے بعد اللہ تعالیٰ کامجوب بن
جاتا ہے، پہلے جو شخص جہنم اور دوز رخ کامشیق تھا، اس کلے کے پڑھنے کے بعد
مبالذ نہیں ہوگا کہ یہ ایک ایسا کلمہ ہے جو انسان کو ایک ہی۔ لیے میں داخل کر دیتا
مبالذ نہیں ہوگا کہ یہ ایک ایسا کلمہ ہے جو انسان کو ایک ہی۔ لیے میں داخل کر دیتا
مبالذ نہیں تاریخ اسلام میں ملتی ہیں۔

ذراس تشری کے لیے ایک واقعہ آپ حضرات کے گوش گزار کرنا چاہتا ہوں، غزوہ خیبر کا واقعہ جس میں نبی کریم سرکار دو عالم مل ظاہر محابہ کرام میکافلیم کی جماعت کے ساتھ یہود یوں کے سب سے بڑے قلعے پرحملہ آور ہوئے تھے اور وہاں کا محاصرہ کیا تھا، کیونکہ ان یہود یوں کی طرف سے مسلمانوں کے خلاف طرح طرح کی سازشیں کی جاتیں تھیں، نبی کریم سرکار دو عالم من تھیں نے جب اس قلعے کا محاصرہ کیا تو یہ محاصرہ کئی روز تک جاری رہا۔

اسود رائ کے لیے بیہ بات انتہائی جیرت انگیزتھی، اس لیے کہ وہ کبھی تصور بھی نہیں کر سکتا تھا کہ کسی لشکر کا سپہ سالار، کسی فوج کا بڑا افسر یا کسی مملکت کا مداول ﴿ وَأَنَّ الْمُدَاوِلُ

فرمازوا، اسے بنفسِ نفیس اپنے دربار میں حاضر کرے اور باریابی کا شرف بخشے، وہ تو ساری عمر یہ دیکھتا آیا تھا کہ وہ تو ایک چرواہا ہے، جس کے ساتھ کوئی بھی معرقز انسان، کوئی بھی صاحب منصب انسان بات کرنے کوئی بھی ذات اور حقارت سجھتا ہے۔

اس لیے اسود رائی نے کہا کہ میں تمہارے مردار کے پاس کیے جاسکتا ہوں، جب کہ وہ تمہاری مملکت کے فرمازوا ہیں، تمہاری فوج کے سید سالار ہیں اور میں ایک اونی چرواہا ہوں۔ ان صحافی نے جواب میں کہا کہ ہمارے سردار نی کریم سرکار دو عالم محم مصطفی میں الی نے جواب میں کہا کہ ہمارے سردار بی اور آن کی برم اور حفل میں غریب وامیر کے درمیان اور حاکم محکوم کے درمیان، دائی اور ای برتا وہ حیرائی کے عالم میں رائی اور رعیت کے درمیان کوئی فرق، انتیاز نہیں ہوتا۔ وہ حیرائی کے عالم میں نی کریم میں اور خراف کوئی فرق، انتیاز نہیں ہوتا۔ وہ حیرائی کے عالم میں فرتے یہ سوال کیا کہ میں آپ سے لیہ تو چھنا چاہتا ہوں کہ آپ کی بنیادی وعوت کیا ہے؟ اور آپ کی بنیادی وعوت کیا ہے؟ اور آپ کیوں اس جگہ پرتشریف لائے؟

نی کریم مان اللہ نے اس کو جواب میں مخفراً عقیدہ توحید سمجھایا اور یہ بتایا کہ ہم بار بار اس عقیدے کی وضاحت کرچکے ہیں۔ اسود رائی نے جب اس عقیدہ توحید کی تشریح سن تو نبی کریم مان اللہ کہ اس کے اگر کوئی شخص اس عقیدہ توجید کی تشریح سن تو نبی کریم مان اللہ کے ساتھ شامل ہو جائے تو اس کا کیا انجام موگا؟ آپ نے فرمایا کہ اگرتم اس عقیدے کو قبول کر لو اور اسلام کے دائرے میں داخل ہو جائ توتم ہمارے جمائی ہو گے، ہم تمہیں اپنے سینے سے لگائیں گا در تمہیں وہی حقوق حاصل ہوں گے جو تمام مسلمانوں کو حاصل ہیں۔

الل (هزا

اسود رائی نے بڑی حرانی کے عالم میں کہا کہ مجھے کیسے وہ حقوق حاصل ہوسکتے ہیں، جبکہ میں ایک معمولی درہے کا چرواہا موں، میرا رنگ سیاہ ہے، میں ساہ فام ہول، میرےجم سے بداواٹھ رہی ہے، میرےجم پرمیل کچیل جن ہے، الی حالت میں آپ لوگ مجھے کیے سینے سے لگائیں مے؟ اور مجھے اینے برابر کا ورجہ اور مقام کیسے دیں گے؟ نبی کریم ملائلیے نے اے یقین ولایا تو اس نے کہا کہ اگریہ واقعہ ہے کہ آپ مجھے اپنے برابرحقوق دینے کے لیے تیار ہیں اور آپ ك اس عقيدة توحيد كے پيغام ميں بھى اتن كشش ے كه ميں اسے ول ميں اس كى طرف ایک غیرمعمولی انسیت محسوس کررہا ہوں، میں اتن بات اور پوچھنا چاہتا ہوں کہ میری اس سیاہ فامی اور میرےجم کے میل کچیل اور بدبوکا علاج کیا ہوگا؟ می كريم مل اللي إلى عن جواب مين فرمايا كه مين ال بات كى گوانى ديتا مول کہ اگرتم اس عقیدہ توحید کو قبول کر لوتو چاہے دنیا میں تمہارے اس چرے کی ا ای کا کوئی علاج نہ ہو سکے، لیکن جب آخرت میں تم اٹھائے جاؤ کے تو تمبارا جرہ چک رہا ہوگا اور اللہ تعالی تمہارے اس چرے کی سابی کونور سے بدل دے گا اور تمہارے جم کی بدبو کوخوشبو سے بدل دے گا۔ اس نے کہا کہ اگریہ بات عتو كير «أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله " كهدكروه مسلمان موكيا- كريوجها كداب مجھے بتائيے كدميرے ذم كيا فریضہ عائد ہوتا ہے؟ بن کریم مل طالیج نے فرمایا کہ یول تو اسلام کے بہت سے فرائض ہیں،لیکن اس وقت نہ تو نماز کا وقت ہے کہ تہمیں نماز کا حکم دیا جائے، نہ روزے کا مہینہ ہے کہ روزہ رکھوایا جائے، نہ زکوۃ تم پر واجب ہے کہتم سے زكوة ولوائى جائے، ند ج كا موسم بكرتم سے ج كرايا جائے، اس وقت تو ايك ای عبادت الله کے لیے انجام دی جارای ہے، وہ یہ کہ خیبر کے میدان میں حق

موعظ عماني الموال

و باطل کا معرکہ برپا ہے اور اللہ تعالیٰ کے رائے میں دینِ اسلام کے جال نثار اپنی جانیں قربان کر رہے ہیں، اس وقت تو تمہارا فریضہ یہ ہے کہ اس جہاد میں شامل ہو جاؤ۔ اسود رائی نے کہا کہ اگر میں اس جہاد میں شہید ہوگیا، تو میرا انجام کیا ہوگا؟ نبی کریم مال طالیہ نے فرمایا کہ میں اس بات کی ضافت دیتا ہوں کہ اگر میں اس بات کی ضافت دیتا ہوں کہ اگر میں جہاد میں شہید ہو گئے تو اللہ تبارک و تعالیٰ تمہیں سیدھا جنت الفردوس میں بہنچائے گا، تمہارے چرے کی سیابی نور میں تبدیل ہو جائے گی، تمہارے جسم کے بدیوکی بجائے خوشبوئیں مہمیں گی، میں اس کی ضافت دیتا ہوں۔

ترحير باري توالي

یہ س کر اسود رائی نے بریوں کوشم کی طرف ہنگایا اور لشکر اسلام میں شامل ہوگیا، لڑائی کافی دیر تک جاری رہی، جب جنگ کا اختتام ہوگیا اور خیر فتح ہوگیا اور نی کریم مان شائیل ہے شہداء کی لاشوں کا معائد کرنے کے لیے نظم، تو انہی لاشوں میں سے ایک لاش اسود رائی کی لاش بھی تھی، جب وہ آپ مان شائیل ہی خدمت میں سے ایک لاش اسود رائی کی لاش بھی تھی، جب وہ آپ مان شائیل ہی خدمت میں لائی گئی تو آپ مان شائیل ہی مبارک آئھوں میں آنسوآ گئے، آپ مان شائیل نے فرمایا کہ یہ عجیب وغریب شخص ہے جب ایک ایسا شخص ہے جس نے اللہ تعالی کے فرمایا کہ یہ عجیب وغریب شخص ہے جس نے اللہ تعالی کے دراست میں کوئی اور رائے میں کوئی اور کئی ایک ایسا تھوں سے دیکھ رہا ہوں کہ یہ شخص سیدھا جنت الفردوں میں بہتی گیا ہے اور میں اپنی آئھوں سے دیکھ رہا ہوں کہ یہ شخص سیدھا جنت الفردوں میں بہتی گیا ہے اور میں اپنی آئھوں سے دیکھ رہا ہوں کہ اللہ تعالی خوش ہو سے مہکا دیا گیا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) دلائل النبوة للبيهقى ج ٤ص ٢٢٠باب ما جاء فى قصة العبد الاسو دالذى اسلم يوم خيبر على باب خيبر وقتل (طبع دار الكتب العلميه).

یہ جو میں نے عرض کیا تھا کہ بیکلمہ: "لاالدالاالله" ایک لیے میں انسان کو جہنم کے ساتویں طبقے سے نکال کر جنت الفردوس کے اعلیٰ ترین درج میں پہنچا دیتا ہے، بیکوئی مبالغہ نہیں ہے، بلکہ اس واقعے سے اس کا ایک عملی ثبوت فراہم ہوتا ہے کہ صرف ایک "لاالدالا الله محمدر سول الله" نے اس محض کے انجام میں اتنا جرت انگیز انقلاب بریا کر دیا۔

اب سوچنے کی بات یہ ہے کہ یہ زبردست انقلاب جو انسان کی زندگی میں بھی اور اس کے انجام میں بھی اس تھم کی بدولت پیدا ہوتا ہے، اس کی وجہ کیا ہے؟ کیا یہ کلمہ کوئی منتر ہے یا کوئی طلبیم ہے کہ اس کے پڑھ لینے کے بعد انسان جہنم سے اور اللہ کے عذاب سے، اللہ کے غضب سے محفوظ ہوجاتا ہے؟

واقعہ ہے کہ ہے کوئی منز نہیں، کوئی طلم نہیں، حقیقت ہے ہے کہ کلمہ "لااللہ عمد رسول الله" ایک معاہدہ، اقرار ہے جوانسان اپنے پروردگار ہے کرتا ہے۔ جب کوئی شخص ہے کہتا ہے کہ "لاالمہ الاالله" تو اس کے معنی ہے ہیں کہا ہے۔ جب کوئی شخص ہے کہتا ہے کہ "لاالمہ الاالله" تو اس کے معنی ہے ہیں کہ اللہ کے سوا ہر معبود ہے بری ہوتا ہوں اور ہر معبود کی معبود ہیں ۔ انکار کرتا ہوں اور محمد رسول اللہ کو اللہ کا سچا پیغیر مانتا ہوں۔ اس معاہدے کا مطلب ہے کہ میں پوری زندگی جوگزاروں گا وہ تمام تر اللہ تعالیٰ کی رضا کے مطابق اور اس کی خوشنودی کے مطابق گزاروں گا وہ تمام تر کروں گا، اس معاہدہ کی بدولت اس کی زندگی میں بیانقلاب بریا ہوتا ہے کہ پہلے وہ اللہ کا مبنوض تھا تو اب محبوب بن گیا، پہلے کافر تھا تو اب مسلمان بن گیا، پہلے کافر تھا تو اب مسلمان بن گیا، پہلے کافر تھا تو اب مسلمان بن گیا، پہلے جہنی تھا تو اب جنتی بن گیا، یہ سارا انقلاب اس معاہدے کی بدولت پیدا ہوتا ہے۔ اس معاہدے کی نام شریعت میں "توحید" ہے۔

مواعظ عناني الها بلدادل

آپ جانے ہیں کہ حضرت آدم فالیل کے وقت سے لے کرسرکار دو عالم مالی الی ہی کے زمانے تک جنے بھی انبیاء مبلسل شریف لائے، ان سب نے ایک ہی بنیادی دعوت دی، وہ توحید کی دعوت تھی، جنی قوموں پر عذاب نازل ہوئے وہ ای توحید سے روگردانی کی بنیاد پر نازل ہوئے، انبیاء عبلسل نے جومشقتیں اور صعوبتیں اٹھا کیں، وہ ای توحید کی نشر و اشاعت کے لیے اٹھا کیں، یہ ایک الیا بنیادی عقیدہ ہے جو اسلام کے اور اللہ تعالی کے دین کا بنیادی پھر کہلانے کا بنیادی عقیدہ ہے جو اسلام کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کومعبود قرار دے کراس کے مستحق ہے، اور اللہ کے سام برمعبود سے براءت کا اظہار کیا جائے اور اللہ کے سوا ہر معبود سے نفی کی جائے۔

تدهير باري تعالى

علاء نے لکھا ہے کہ توحید کی دوقسمیں ہوتی ہیں، ایک توحیدِ اعتقادی، دوسری
توحیدِ عملی۔ توحید اعتقادی کا مطلب سے ہے کہ انسان اس بات پریقین رکھے کہ
اللہ تعالیٰ کے سوا اس کا نئات کا نہ کوئی خالق ہے نہ کوئی معبود ہے اور نہ کوئی عبادت
کے لاکق ہے اور اللہ تعالیٰ کی ذات اور صفات میں کسی کوشریک نہ تھہرائے، اللہ کی
ذات میں کسی کوشریک نہ تھہرائے کا مطلب سے ہے کہ اس کی جتنی ایسی صفات ہیں
جوای کے ساتھ مخصوص ہیں ان میں کسی اور کواس کا شریک نہ بنائے۔

مثلاً الله تعالی رزق دیتا ہے، وہ رزّاق ہے، اس رزّاقیت کی صفت میں کی اور کوشائل نہ کرے، الله تبارک و تعالی کے قبضے اور قدرت میں ہر انسان کا نفع اور نقصان ہے۔ اس نفع اور نقصان کو الله تعالی ہی کے قبضہ قدرت میں سمجے، اس کے سواکسی اورکونفع اور نقصان کا ذمہ دار قرار نہ دے، الله تعالی کے قبضہ قدرت میں شفا اور مرض ہے، تو شفا اور مرض کو الله تعالی کے سواکسی اورکی طرف قدرت میں شفا اور مرض ہے، تو شفا اور مرض کو الله تعالی کے سواکسی اورکی طرف

منوب نه كرے، البذاجتنى بھى الله تعالىٰ كى صفات بيں ان ميں ہے كى ميں بھى دوسرے كوشريك نه تشهرائے۔

اس بات کی وضاحت اس لیے ضروری ہے کہ جہاں تک اللہ تعالیٰ کی ذات میں شریک تھہرانے کا تعلق ہے، دنیا کے بیشتر نداہب اس کے قائل رہے ہیں، وہ کافر اور مشرک لوگ جن کی طرف نبی کریم مان الیہ ہے کہ بیدا کرنے آپ نے ان کو توحید کی دعوت دی، وہ بھی اس بات کو مانتے تھے کہ بیدا کرنے والا اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں۔ وہ بھی اس بات کو مانتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے ماری کا نئات کو بیدا کیا ہے اور جمیں بھی اس نے بیدا کیا ہے، کین ان کا شرک ماری کا نئات کو بیدا کیا ہے اور جمیں بھی دیوتاؤں کو شریک مانتے تھے، وہ کہتے تھے کہ رزق کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کے حوالے کر دیا ہے، شفا کا شعبہ اللہ تعالیٰ نے فلاں دیوتا کو مونپ دیا ہے، اس طرح وہ صفات باری تعالیٰ کے اندر دوسرے دیوتاؤں کو شریک تھہرانے کے مجرم شعے۔ اس وجہ سے ان کو مشرک قرار دیا گیا، ورنہ خودقر آن کریم کہتا ہے کہ

اگرآپ ان سے پوچھے کہ کس نے آسان اور زمین کو پیدا کیا تو وہ جواب میں کہیں گے کہ اللہ تعالی نے پیدا کیا۔ اس کے بعد اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ

عَرَالَةٌ مَّعَ اللهِ (۱) تم مانة موكه الله ك سواكوكي خالق نبين - كيا اس ك باوجود اس،كي

(١) سورة النمل الآية (٦٠).

صفات میں تم دوسروں کو شریک تھہراتے ہو؟ بیتو کوئی عقلمندی اور دانش مندی کی بات نہیں۔

اس لیے "توحید اعتقادی" اس وقت کائل ہوتی ہے جب اللہ تعالی کی ذات میں بھی کی کوشریک نہ ذات میں بھی کی کوشریک نہ شہرایا جائے، اس کی صفات میں بھی کی کوشریک نہ شہرایا جائے، لیعنی عبادت کرے انسان توصرف اللہ کی کرے، معبود مانے تو اللہ کو مانے، بچہ تو اللہ کے مانگے تو اللہ سے مانگے اور مشکل کشا، رزاق اور تمام بیاریوں کو دور کرنے والا اللہ تعالی کے سواکسی اور کو نہ سمجھے، یہ ہے توحید کائل۔ جس کی دعوت حضرت آدم میں ایک کی دعوت حضرت آدم میں ایک کی دعوت حضرت آدم میں کی دعوت حضرت آدم میں کائل۔ جس کی دعوت حضرت آدم میں کی دعوت حضرت آدم میں کی دعوت دیں ہے۔

توحید کی دوسری قسم ''توحید عملی'' ہے۔ توحید عملی کا مطلب یہ ہے کہ یہ اعتقاد کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ہے بیدانسان کی عملی زندگی میں اس طرح رج بس جائے کہ ہر آن اس کو بیر حقیقت متحضر رہے کہ اللہ کے سوا کوئی شخص مجھ کو نہ نقصان پہنچا سکتا ہے اور نہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی واجب الاطاعت ہے، مجھے اللہ کے حکم کی اطاعت کرنی ہے، اللہ کے حکم کی اطاعت میں کی بڑی ہے واری نہیں کروں گا، یہ اطاعت میں کی بڑی سے بڑی قربانی پیش کرنے سے بھی دریخ نہیں کروں گا، یہ اطاعت میں کی زندگی میں رچ بس جاتا ہے تو اس کو صوفیاء کی اصطلاح میں اعتقاد جب انسان کی زندگی میں رچ بس جاتا ہے تو اس کو صوفیاء کی اصطلاح میں بیکھا جاتا ہے کہ اس کو توحید عملی کا مقام حاصل ہوگیا۔

اس '' توحید عملی'' کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان اپنی زندگی کے ہر شعبے میں ہر موقع پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے احکام کو پیشِ نظر رکھتا ہے، وہ یہ دیکھتا ہے کہ

ای کوشنخ سعدی فرماتے ہیں: ا

موندِ چہ برپائے ریزی زرش چہ شمیر ہندی نہی برسسرش امید و ہرائش نباشد زکس بریں است بنیادِ توحید و بس (گلتان میں

موقد کا مقام یہ ہوتا ہے کہ اگرتم اس کے پاؤل پر دنیا ۔ جہاں کا سونا ڈھیر کر دو یا اس کے سر پر ہندی تلوار لئکا دور ، لاحير باوي فنال

وعطاعم في المال

# اسکو خدا کے موا ند کی اور سے امید قائم ہوتی ہے، ندخدا کے مواکسی کا خوف ہوتا ہے اور یہی توحید کی بنیاد ہے۔

سرکار دو عالم ملافاتین کا وا تعدآب نے سنا ہوگا کہ ایک غزدے کے موقع پر آب ایک جگہ دو پہر کے وقت ایک درخت کے سائے میں آرام فرما رہے تھے کہ اتے میں دھمن کا ایک شخص ادھرآ نکلا، آپ کی تلوار درخت سے لکی ہوئی تھی، اس نے اس تلوار پر قیضہ کیا اور نبی کریم ملی الی کو جگایا اور آپ سے کہا کہ اب تمہیں مری تلوار سے کون بیا سکتا ہے؟ نبی کریم ساتھ ایم نیند سے بیدار ہوئے، اچانک بمنظرسامنے آیا کہ تلوار ال شخص کے ہاتھ میں ہے، ایسے موقع پر جبکہ موت نگاہ کے سامنے ناچتی نظر آرہی ہو، ظاہر ہے کہ وہ مخص دشمن ہے، آپ کے خون کا پیاسا ہے، اس کے ہاتھ میں تلوار بھی ہے، ہازو میں طاقت بھی ہے اور وہ نبی کریم ماہنے کے پر بری نیت سے حملہ کرنے آیا ہے، لیکن اس کے باوجود نبی کریم میں اللیے بے برے اطمینان سے بیجواب دیا کہ" مجھے بچانے والا اللہ ہے،"مطلب بیقا کہ اگر اللہ کو اس وقت مجھے مارنا منظور ہے تو دنیا کی کوئی طاقت مجھے نہیں بیا سکتی اور اگر اللد تعالی نے میری زندگی اور کھی ہے تو تمہاری بیتلوار اور تمہاری بید عداوت میرا بال بیانہیں کرسکتی، یہ جواب آپ نے اس اعماد اور بھروسے کے ساتھ دیا کہ اس اعتاد اور بھروسے سے دھمن پرلرزہ طاری ہو گیا اور اس حالت میں تکوار اس کے ہاتھ سے چھوٹ کر کر پڑی، اب تلوار نبی سانطالیہ کے ہاتھ میں تھی، آپ نے تلوار الله كرفرمايا كمتهيس ال تلوار سے اور ميرے حملے سے كون بي سكتا ہے؟ ال محض کے یاس کوئی جواب نہیں تھا، اس نے نبی کریم ملی اللہ کے اس اعماد اور توکل کو

#### د مکھ کر اسلام قبول کر لیا اورمسلمان ہو گیا۔ <sup>(1)</sup>

عرض کرنے کا منشا یہ تھا کہ توحید عملی اس وقت کہلاتی ہے جب انسان اپنی زندگ کے ہر شعبے میں اس بات کو پیشِ نظر رکھ کر کہ میں نے "لا الله الا الله عصمد رسول الله" پڑھنے کے بعد اپنے پروردگار سے ایک معاہدہ کیا ہے اور اقرار اور معاہدے کا نقاضا یہ ہے کہ میں زندگی کے کسی بھی قدم پر اس کے کسی بھی قدم پر اس کے کسی بھی قلم کی خلاف ورزی نہ کروں، جب یہ مقام انسان کو حاصل ہو جاتا ہے تو یہ توحید عملی کہلاتی ہے اور یہی وہ مقام ہے جو در حقیقت انسان کی زندگی میں انقلاب برپا کرتا ہے اور یہی وہ چیز ہے جو انسان کو جہنی سے جنتی بناتی ہے اور اللہ کے مبغوض سے محبوب بنا دیتی ہے۔

اس توحید عملی کو حاصل کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ انسان سب سے پہلے یہ معلوم کرنے کی کوشش کرے کہ اس معاہدے کے بعد میرے اوپر کیا ذھے داریاں عائد ہوتی ہیں، اللہ تبارک و تعالی نے کیا احکام جھے دیے ہیں اور کن باتوں سے مجھے روکا ہے، سب سے پہلا مرحلہ انہی باتوں کومعلوم کرنے کا ہے، اس واسطے نبی کریم ماٹھ ایس نے ارشاد فرمایا:

"طَلَبُ الْعِلْم فَرِيْضَةٌ عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِم" (٢)

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٣٩/٤ (٢٩١٠) طبع دارطوق النجاة، وراجع للتفصيل وشرح الحديث فتح الباري لابن حجرج ٧ص٤٤-

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ج اص ۲۱٤ (۲۲٤) طبع دار الجيل ومسند البزار ج ۱۳ ص ۲٤٠ (۲۷٤) طبع مكتبة العلوم والحكم. والحديث ذكره السخاوى فى "المقاصد الحسنة" ص ٤٤٠ رقم ٢٠ طبع دار الكتاب العربى وقال: ابن ماجه في سننه و ابن عبد البر في العلم له من حديث حفص بن سليان عن كثير بن شنظير عن محمد =

توحيد باري اتحالي

ہرسلمان پرایمان لانے کے بعدسب سے پہلافریضہ یہ عائد ہوتا ہے کہ وہ علم کی طلب کرے، لینی یہ معلوم کرے کہ اللہ کی مرضی کیا ہے؟ اور اس کی نافر مائی کیا ہے؟ جب یہ باتیں انسان کو معلوم ہو جاتی ہیں تو پھر اس بات پر اس کو قدرت حاصل ہو جاتی ہے کہ وہ اپنی زندگی کے اندر اللہ تعالیٰ کے احکام کی پیروی کرے اور اس کی نافر مائی سے بچنے کی کوشش کرے، اللہ تعالیٰ ہم سب کو تو حید کے صحح تقاضوں کو سجھنے کی تو فیق عطا فر مائے اور ان پر پوری طرح عمل پیرا ہونے کی تو فیق عطا فر مائے اور ان پر پوری طرح عمل پیرا ہونے کی تو فیق عطا فر مائے اور ان پر پوری طرح عمل پیرا ہونے کی تو فیق عطا فر مائے اور اس کے تمام شرات اور نتائ کے بہرہ ور فر مائے۔ آ مین۔

وَآخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَدْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ



ابن سیرین، عن انس، مرفوعاً به ... وحفص ضعیف جدا، بل اتهمه بعضهم بالکذب والوضع، وقیل عن احمد: انه صالح، ولکن له شاهد عند ابن شاین فی "الافراد"، ورویناه فی "ثانی السمعونیات" من حدیث موسی بن داود، حدثنا حمد بن سلمة، عن قتادة، عن انس، به، وقال ابن شاین: انه غریب، قلت: رجاله ثقات، بل یروی عن نحوعشرین تابعیا عن انس... الخ۔



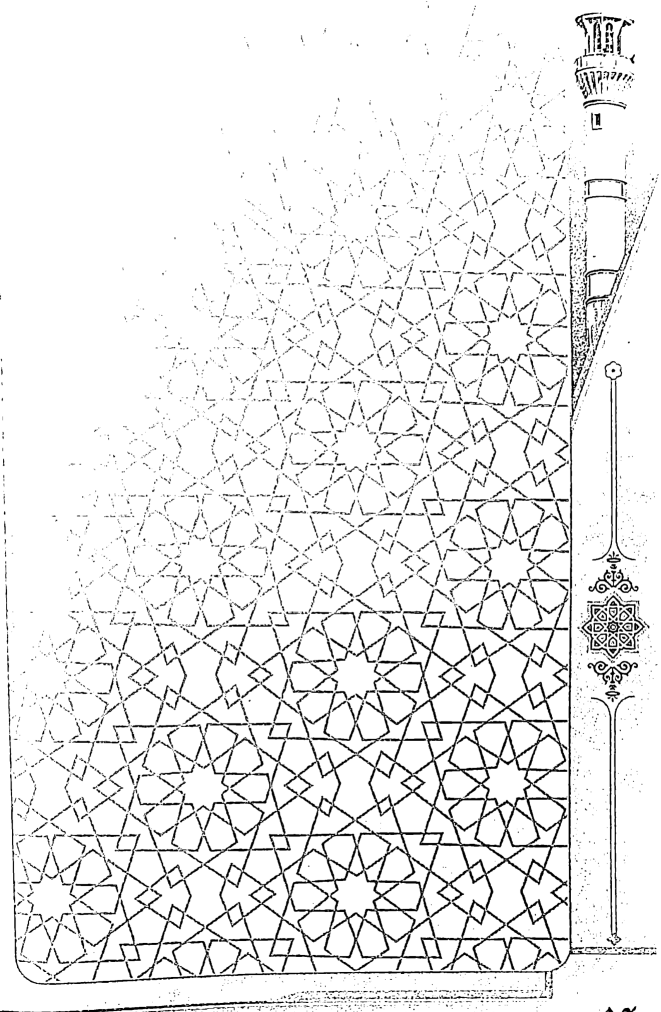


اخلاص پیدا کیجیے

خطبات دورهٔ مندص ٩٤

اخلاس پيدا سيجي

مواعظ عناني المادال



50

#### بالله ارَمِ الرَحْمُ

#### اخلاص پیدا کیجیے



الْحَهُدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّهِ الْمُرْسَلِينَ وَعَلَى كُلِّ مَن الْمُرْسَلِينَ وَعَلَى الِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْنَ وَعَلَى كُلِّ مَن تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّيْن اَمَّا بَعْدُ!

### ایک قیمتی تحفه

حضرات علاء کرام اور میرے عزیز طالب علم ساتھیو!

اس وقت بخاری شریف کی آخری حدیث پڑھنی مقصود ہے، لیکن اس سے پہلے مجھے یہ خیال آیا کہ جو حضرات اجازت حدیث چاہتے ہیں، ان کی خدمت میں ایک تحفہ بھی پیش کردوں اور وہ تحفہ ایک حدیث ہے جس کو حدیث ، مسلسل بالا وّلیہ ' کہا جاتا ہے اور ہم سے لے کر حضرت سفیان ابن عینہ رالیّا یہ تک یہ معمول رہا ہے کہ جب بھی کوئی شاگردکی اساذ کے پاس حدیث پڑھنے کے لیے جاتا تھاتو اساذ اپنے شاگردکوسب سے پہلے وہ حدیث سایا کرتے سے جس کو مدیث سایا کرتے سے جس کو بہتا تھاتو اساذ اپنے شاگردکوسب سے پہلے وہ حدیث سایا کرتے سے جس کو بہتا ہے اور اس تسلسل بیں شامل ہونا برکت کی چیز ہے، تو بہتا ہے اور اس تسلسل بیں شامل ہونا برکت کی چیز ہے، تو بہتا ہے۔

اخلاص پیدا کیجیے

خیال آیا کہ بخاری شریف کی آخری حدیث پڑھنے سے پہلے میں وہ حدیث آپ کوسنا دوں۔

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحَيْمِ حَدَّثَنِي بِهٰذَا الْحَدِيْثِ الشَّيْخُ حَسَنُ الْمَشَّاطُ اَلْمَكِي اَلْمالِكِي رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى، فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام، سَنَةَ الْفِ قَتِسْع مِئَةٍ قَتْلَاثٍ وَسِتِينَ، كَمَا حَدَنني بِهِ الشّيخُ مُحَمّدُ ياسِين اَلْفَادَانِي رَحْمَهُ الله تَعَالَى فِي مَكَّةً الْمُكَرَّمَةِ، وَالشَّيْخُ النَّاخِبِيُّ رَحِمَهُ اللَّهِ تَعَالَى بِجِدَّةً، كُلُّ وَاحِد مِنْهُمْ يَرُونِهِ بِإِسْنَادِهِ إِلى سَيِّدِنَاعَبْدِ الله بْن عَمْرِ بْنِ الْعَاصِ فَكُلْ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُوْلُ لله عَلَيْةِ: "اَلرَّاحمُوْنَ يَرْحَمُّمُ الرَّحْمٰنُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، اِرْحَمُوْامَنْ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي السَّماء".

(پھرایک مرتبہ حضرت والا نے مذکورہ حدیث طلباء کو پڑھائی۔

ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا

دورۂ حدیث کے تمام طلبہ، اساتذہ اور دوسرے مدارس سے آنے والے علماء کرام کواس حدیث، مسلسل بالاولیہ' کی روایت کی اجازت دیتا ہوں۔ بیتی

بخاری کا آخری باب ہے، اس کے تحت امام بخاری رائی این مقدس کتاب کی آخری مقدس کتاب کی آخری حدیث روایت فرمائی ہے، اس باب کا عنوان قر آن کریم کی اس آیت کوقرار دیا ہے، جس میں باری تعالی نے ارشاد فرمایا:

وَنَضَعُ الْمَوَاذِيْنَ الْقِسُطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِفلاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا (١)

ہم ترازو قائم کریں گے قیامت کے دن انصاف قائم کرنے کی خاطر کسی بھی جان پرظلم نہیں ہوگا۔

اس باب برامام بخاری را شیکیه نے اپنی کتاب کوختم فرمایا۔

تراجم بخاری ان کے تفقہ کے آئینہ دار ہیں

آپ حضرات نے صحیح بخاری کے درس کے دوران یہ بات دیکھی ہوگی کہ امام بخاری رائیٹید نے مختلف احادیث پر جو تراجم قائم فرمائے ہیں وہ ان کے تفقہ کے آئینہ دار ہیں۔ اللہ تعالی نے آپ کو پچھ عجیب وغریب حکمتوں سے نوازا تھا، جس کے تحت وہ یہ تراجم قائم فرماتے تھے اور عموماً ان تراجم کے پس منظر میں کوئی نئہ ہوتا ہے، تو یہ باب جو حضرت امام نہ کوئی عجیب وغریب حکمت یا کوئی نئتہ ہوتا ہے، تو یہ باب جو حضرت امام بخاری رائیٹید نے قائم فرمایا ہے یہ کتاب التوحید کا حصہ ہے اور اس میں امام بخاری رائیٹید نے مختلف باطل نظریات کی تردید فرمائی ہے، جیسے جہمیہ، معتزلہ، تعدریہ، جبریہ، خوارج وغیرہ، معتزلہ جو وزنِ اعمال کے منکر تھے، امام بخاری رائیٹید نے ان کی تردید کی تیت لاکریہ باب قائم فرمایا۔

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء آيت (٤٧)-

اس کے ساتھ ساتھ امام بخاری رائیٹیہ اس بات کی طرف توجہ دلانا چاہتے ہیں کہ بیسارے اعمال جوآب نے اس کتاب میں پڑھے ہیں جیسے ایمان، طہارت، فرائض، وصایا، غرض ہے کہ تمام احکام شریعت، چاہے وہ عقائد کے قبیل سے ہوں یا عبادات، معاملات، اخلا قیات، معاشرت کے قبیل سے ہوں، تمام اعمال کا اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں وزن کیا جائے گا، جب تک ان میں وزن نہیں ہوگا اس وقت تک نتیجہ یعنی ثوابِ آخرت ظاہر نہیں ہوگا، لہذا کتاب کے آخر میں یہ باب قائم فرما کر حضرت نے اس بات کی طرف توجہ دلائی کہ سارے اعمال کے بارے میں تو تم حضرت نے راس بات کی طرف توجہ دلائی کہ سارے اعمال کے بارے میں تو تم نے پڑھ لیا اب ان اعمال میں وزن بیدا کرنے کی کوشش کرو۔

### اعمال کی کمیت نہیں کیفیت کا اعتبار ہوگا

الله کے یہاں اعمال کی کمیت نہیں، بلکہ کیفیت دیکھی جائے گی کہ اعمال کی سے ہیں، فرمایا:

اللّٰ بِی خَلَقَ الْمَوتَ وَالْحَیْوةَ لِیَبْلُوکُم اَیْکُمْ اَحْسَنُ عَمَلا (۱)

الل میں یہی فرمایا گیا: 'لِیبْلُوکُو آیُکُو اَیْکُو اَحْسَنُ عَمَلا ''کہ س کاعمل زیادہ اجھا اور بہتر تھا لہٰذا تمام انسانی زندگی کی دوڑ دھوپ، جد وجہد کی انتہا وزنِ اعمال پر ہوتی ہے۔ انسان کے اعمال، عبادتیں، معاملات، معاشرت، افعال، اقوال ان سب کی انتہا بالآخر وزنِ اعمال پر ہوتی ہے، اسی لیے ہرمسلمان کو چاہیے کہ اس بات کی فکر کرے کہ اپنے اعمال میں وزن کیسے پیدا ہو؟ اس کے لیے امام بخاری رائٹھیے کی فکر کرے کہ اپنے اعمال میں وزن کیسے پیدا ہو؟ اس کے لیے امام بخاری رائٹھیے کی بہلی حدیث پر چلے جاسے جہاں سے انہوں نے کتاب کا آغاز کیا ہے اور وہ ہے:



<sup>(</sup>١) سورة الملك الاية (٢) ـ

"إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِامْرِءِ مَانَوَى"(١)

لیعنی تمام اعمال کا دارومدار نیتوں پر ہے اور بات یہ ہے کہ نیت میں اخلاص جتنا زیادہ ہوگا اتنا ہی عمل میں وزن زیادہ پیدا ہوگا۔ اعمال میں وزن اخلاص سے پیدا ہوتا ہے،اس کی جسامت سے نہیں اور اللہ تبارک وتعالیٰ تواب کا فیصلہ بھی اسی پر فرماتے ہیں، اسی لیے بعض اعمال ایسے ہوتے ہیں کہ دیکھنے میں بالکل معمولی اور الن کی کوئی خاص قدر وقیمت نظر نہیں آتی،لیکن وہ اخلاص کے ساتھ کیے جاتے ہیں، اس لیے اللہ کے یہاں ان کی بڑی قدر وقیمت ہوتی ہے اور میزانِ عمل میں ان کا وزن بہت زیادہ ہوتا ہے اور بعضے اعمال ایسے ہیں جو کہنے میں بہت بڑے معلوم ہوتے ہیں اور گنتی میں بھی زیادہ نظر آتے ہیں،لیکن ویکھنے میں بہت بڑے معلوم ہوتے ہیں اور گنتی میں بھی زیادہ نظر آتے ہیں،لیکن چونکہ ان میں اخلاص مفقود ہوتا ہے، اس لیے اللہ تبارک وتعالیٰ کے یہاں پرزاغ (۲) کے برابر بھی ان کی قدر وقیمت نہیں ہوتی۔

# 🚱 کتے کو پانی بلانے کا واقعہ

آپ نے بخاری شریف ہی میں ایک حدیث پڑھی ہوگی کہ حضورِ اقدی سرورِ دوعالم سلّ ایک ارشاد فرمایا کہ ایک آدمی کسی وقت ایک کنویں کے پاس سے گزرا، اُسے پیاس لگی، اس نے پانی پیا اور وہاں دیکھا کہ ایک کتا پیاس کی شدت سے کیچڑ والی مٹی کھارہا ہے اور اس سے اپنی پیاس بجھانے کی کوشش کررہا ہے، تو اس اللہ کے بندے کو خیال آیا کہ جس طرح میں پیاساتھا اور بے چین تھا، اس طرح یہ اللہ کی مخلوق بھی پیاس سے بے چین ہے، تو اس انتہ کی مخلوق بھی پیاس سے بے چین ہے، تو اس نے اس کتے کو پانی اس طرح یہ اللہ کے اس کتے کو پانی



100

<sup>(</sup>۱) صحیحالبخاری ۱/۲(۱)-

<sup>(</sup>۲) کوے کے پرکے برابر۔

پلانے کا ارادہ کیا، اب چونکہ اس کے پاس کوئی ڈول وغیرہ نہیں تھا تو اس نے اپنے چڑے کا موزہ نکالا اور اس میں پانی بھر کر کتے کو بلادیا۔ ایک روایت میں ہے کہ بی قصہ کسی عورت کا ہے، خیر واقعہ کسی کا بھی ہو، روایتوں کا اختلاف ہوسکتا ہے، کین حضور صلّ الله الله نے بی واقعہ بیان فرما کر ارشاد فرمایا:

(نَ شَکَرَ الله لَه فَعَفَرَ لَهُ "(۱)

اللہ نے اس آدمی کے عمل کی اتنی قدردانی فرمائی کہ اس بنا پر اس کی مغفرت فرمادی۔

# الله کے لیے تھا

لہذا اب آپ دیکھے کہ کتے کو پانی پلادینا دیکھنے میں کوئی اتنا بڑا عمل نظر نہیں آتا، لیکن چونکہ اس وقت اس آدمی کے دل میں اتنا بڑا اخلاص پیدا ہوا اور یہ خیال آیا کہ میں اللہ کو راضی کرنے کے لیے یہ کام کردوں، تو اللہ تبارک وتعالی نے اپنے فضل و کرم سے اس کی مغفرت فرمادی۔ یہ تو مثال ہے اس بات کی کہ اخلاص سے اعمال میں وزن پیدا ہوتا ہے، معلوم ہوا کہ مل میں جتنا زیادہ اخلاص ہوگا، اللہ تبارک وتعالی کے پاس اس کی اتن ہی قدر و قیمت زیادہ ہوگا۔

#### مصرت جنيد بغدادي رايشييه كاوا قعه

میں نے اپنے والدِ ماجد حضرت مفتی محد شفیع صاحب رائیٹلیہ سے کئی مرتبہ سنا کہ کسی نے حضرت جنید بغدادی رائیٹلیہ کی ان کی وفات کے بعد خواب میں

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۱۱/۳ (۲۳۹۳) و صحیح مسلم ۱۷۹۱/۱ (۲۲۶٤) ، طبع دار إحیاء التراث العربی.

1

زیارت کی اور پوجیما کہ آپ کے ساتھ اللہ تبارک و تعالی نے کیا معاملہ فرمایا؟ تو انہوں نے فرمایا:

'فَهُبَتِ الْعِبَارَاتِ وَطَارَتِ الْإِشَارَاتِ وَلَمْ فَلَمْ مَنَا الْأَلْوَلِ اللَّيْلِ ''(۱) يَغْنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ الْحَيْمُ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى عَبَارِتِينَ اللَّهُ عَلَى الثّاراتِ معلوم نهيں كہاں گم چلى گئيں، وه علمي عبارتين، علمي الثارات معلوم نهيں كہاں گم مو گئے۔ ہميں تو فائدہ ملا بس چندركعتوں سے جورات كو ہم الله كي سامنے پيش كرويا كرتے تھے۔ اللّٰه كے سامنے پيش كرويا كرتے تھے۔

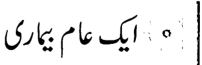
مطلب یہ ہے کہ اگر چہ ساری علمی تحقیقات اور تقریرات ویسے تو بڑے تو اب کے کام ہیں، لیکن اس میں ہمیشہ شیطان اور نفس کا دھوکہ ساتھ لگا رہتا ہے کہ لوگوں کے سامنے بیان کریں گے تو ہماری شہرت ہوگی، ہمارے علم کا سکہ شیخے گا اور ان کے دل ہماری طرف مسخر ہوں گے۔ لہذا ان خیالات کے نتیج میں اخلاص ختم ہوجا تا ہے۔ جب اخلاص ختم ہوجا تا ہے تو اعمال کا وزن بھی ختم ہوجا تا ہے، لیکن رات کی تنہائی میں جہاں کوئی دیکھنے والا نہ ہو، بندہ ہواور اُس کا خدا ہو، تو وہاں اخلاص کے ساتھ کوئی عبادت انجام دی جائے تو اس میں وزن یہدا ہوگا۔

#### مکھی کی بیاس بجھانے پر مغفرت

میں نے اپنے شیخ راہیں سے ایک واقعہ سنا کہ ایک بڑے جلیل القدر عالم

<sup>(</sup>۱) حلية الاولياء ٢٥٧/١٠ وصفة الصفوة لابن الجوزى ٥٢٢/١ طبع دار الحديث القاهره.

بزرگ تھے اور تصنیف و تالیف میں مشغول رہتے تھے۔ وہ ایک مرتبہ لکھ رہے تھے، اس زمانے میں لکڑی کے قلم ہوتے تھے، ان کو روشائی میں ڈبوکر لکھنا پڑتا تھا، انہوں نے قلم کو روشائی میں ڈبویا اور لکھنے کے لیے اس کو اٹھایا تو اس پرمکھی آ کر بیٹے گئی اور روشائی کو بینا شروع کردیا، تو وہ بزرگ تھوڑی دیر کے لیے رک گئے تا کہ کھی اچھی طرح اپنی پیاس بجھالے، پھر اپنا کام شروع کردیا، جب ان کا انقال ہوا تو ان کو کسی نے خواب میں دیکھا اور پوچھا کہ حضرت اللہ تعالیٰ نے کیا معامله فرمایا؟ تو جواب میں فرمایا که بھائی عجیب معامله ہوا، ہم نے تو سوچا تھا کہ ہم نے بڑی بڑی خدمتیں انجام دی ہیں جس کی بنا پر ہماری مغفرت ہوگی، کیکن الله جل جلاله کی خدمت میں حاضر ہوئے تو الله تعالیٰ نے فرمایا تمہارا ایک عمل ایسا ہے جس کی بنا پر ہم تمہاری مغفرت کرتے ہیں اور وہ عمل مکھی کی پیاس بجھانے کا ہے کہتم نے جوقکم کو روکا تھا وہ صرف اور صرف ہماری رضا کے لیے تھا۔ لہذا اس عمل کے بدلے میں ہم نے تمہاری مغفرت کردی۔ یعنی جس عمل کے اندر اخلاص بیدا ہوجائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے یہاں بہت وزنی اور قدر و قیمت والا ہوجاتا ہے۔ يهي پيغام حضرت امام بخاري رايسي آخري باب ميس دينا جاستے ہيں كه بھائي! اس بات کی فکر کرو کہ تمہارے اعمال میں وزن پیدا ہو۔



ایک بیاری جوہم سب میں پائی جاتی ہے، الا ماشاء اللہ، وہ بیکہ اگرہم کوئی نیا علم یا کوئی نتی بات حاصل کرتے ہیں، تو ذہن میں یہ خیال آتا ہے کہ بہت اچھی اور عمدہ بات معلوم ہوئی ہے۔ ہم اس کو فلاں وعظ اور تقریر میں کہیں گے۔ تو اس سے وعظ وتقریر کی شان میں اضافہ ہوگا۔ اوگ خوش ہوں گے اور تعریف

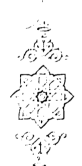




کریں گے۔ جب یہ خیال آجاتا ہے تو اس کے نتیج میں کمل کا اخلاص ختم ہوجاتا ہے، لہذا حضرت امام بخاری رائیٹلہ ہمیں یہ بیغام دینا چاہتے ہیں کہ اللہ کے بندو! جو بچھ بھی کرو، پڑھو، پڑھاؤ، وعظ کرویا تصنیف وتالیف کرو، تمام کام خالص اللہ کو راضی کرنے کے لیے ہونے چاہئیں۔کوئی تعریف کرے یا نہ کرے، ہمیں اس کی کوئی پرواہ نہیں ہونی چاہیں۔

#### 🗐 ا كابر د يو بند كا اخلاص

ہمارے اکابر علماء دیو بندجن کے ہم نام لیوا ہیں، اللہ تعالیٰ ہم سب کو اُن کے نقش قدم پر چلنے والا بنائے۔ آمین۔ ان کے جو واقعات ہم نے اپنے بزرگوں سے سنے ہیں، ان سب سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے ان کوا خلاص کامل عطا فرمایا تھا۔حضرت شاہ اساعیل شہیدراٹیٹی جامع مسجد دہلی کے اندر وعظ فرمارہے تھے، کافی دیر تک لمبا وعظ فرمایا اور شاہ صاحب کی خصوصیت یے تھی کہ آپ کے وعظ میں ہزار ہا افراد آپ کے دست مبارک پر بیعت وتوبہ کرتے تھے۔ جب آپ کا وعظ ختم ہو گیا تو آپ مسجد سے نکل کر سیڑھیوں سے اترنے لگے تو دیکھا کہ ایک دیہاتی آدمی ہانیتا کانیتامسجد کی سیڑھیوں پرچڑھ رہا تھا اور جب لوگوں کو نیچے اترتے ہوئے دیکھا، تو آ گے حضرت ہی تھے تو اس نے حضرت ہی ہے یو چھا کہ کیا مولوی اساعیل کا وعظ ختم ہوگیا؟ آپ نے فرمایا کہ ہاں۔ تو اس نے إِنَّاللَّهِ پڑھا اور کہا میں کتنی دور اور مشقت سے ان کا وعظ سننے کے لیے آیا تھا، افسوس کہ اتن محنت کے باوجود میں وعظ نہیں س سکا، حضرت نے اس کوسلی دی اور فرمایا میں ہی محمد اساعیل ہوں، یہاں بیٹھو میں منہیں وعظ کی ساری باتیں بتا دوں گا، چنانچہ سارے کا ساراوعظ اس کے سامنے دہرادیا، کسی



موانطاعيالي

477

1

نے آپ سے بوچھا کہ مولانا! آپ نے تو کمال کردیا صرف ایک آ دی کے لیے اتنا لمبا وعظ دہرایا۔ تو حضرت نے جواب دیا کہ پہلے بھی میں نے ایک بی کے لیے وعظ کہا تھا اور اب بھی وعظ ایک ہی کے لیے کہا ہے۔

#### سہاگن وہی جس کو پیا جاہے

میرے والدِ ماجد قدس الله سره (الله تعالیٰ ان کے درجات کو بلند فرمائے) فرماتے تھے کہ ہندی میں مثل مشہور ہے''سہا گن وہی جس کو بیا چاہے' اس کی تفصیل میں فرماتے تھے کہ اس جملے کا پسِ منظریہ ہے کہ ایک لڑکی کی شادی ہورہی تھی اور اس کی سہیلیاں اس کو دلہن بنا رہی تھیں۔سب اس کی تعریف کررہی تھیں، وہ بیجاری دلہن سب کی تعریفیں سنتی اور خاموش رہ جاتی۔ سی سہلی نے کہا اے اللہ کی بندی! سب لوگ تیری خوبصورتی اور سنگھار کی تعریف کررہے ہیں اور تو کسی کا شکریدادانہیں کرتی۔ اس نے کہا کہ میں شکریہ تو ادا کرتی ہوں، کیکن میں سوچ رہی ہوں کہ اگر میری سہیلیاں میری تعریف کرتی ہیں، تو ان کی تعریف ے مجھے کیا ملے گا۔ اصل بات تو یہ ہے کہ میں جہاں جارہی ہوں، وہاں میری تعریف ہواور وہاں میں پیند آ جاؤں۔

#### ا اصل چیز تعریف نہیں قبولیت ہے

میرے والدِ ماجد رائیٹیلیہ فرمایا کرتے تھے کہ اگر مخلوق تعریفیں کررہی ہے اور القاب سے نواز رہی ہے۔ کوئی علامہ کہہ رہا ہے۔ کوئی شیخ الاسلام کہہ رہا ہے تو اس مخلوق کی تعریف کا کوئی تھروسہ نہیں، جب قبر میں پہنچیں گے تو مخلوق کی تعریفیں کام نہیں آئیں گی۔آئے گا تو یہ جملہ کام آئے گا:

A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH

يَائِيَّهُا النَّفْسُ الْمُطْمَعِنَّةُ ۞ ارْجِعِتَى إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ۞ فَادْخُلِي فِي عِلْمِي ۞ وَادْخُلِي جَنَّتِي ۞ (١)

اے وہ جان جو(اللہ کی اطاعت میں) چین یا چکی ہے،
اینے پروردگار کی طرف اس طرح لوٹ کر آجا کہ تو اُس
سے راضی ہو اور وہ تجھ سے راضی اور شامل ہو جا میرے
(نیک) بندول میں اور داخل ہو جا میری جنت میں۔

میرے والدِ ماجدر الیے ایک و قرمایا کہ ایک بزرگ بڑے درجے کے اولیاء اللہ میں سے تھے۔ ان کے ایک و قمن نے ایک مرتبہ یہ کہہ دیا کہ تجھ سے تو کتا بہتر ہے۔ حضرت تو ولایت کے بڑے درجے پر فائز تھے۔ ان پر اس کا پچھ اثر نہیں ہوا۔ لوگوں نے کہا کہ حضرت اس نے آپ کو اتن بڑی گالی دی اور آپ نے اس کا کوئی جواب نہیں دیا۔ تو فرمایا بھائی! واقعی میرے خیال میں تو کتا مجھ سے بہتر ہے۔ اس لیے کہ مجھے پتے نہیں ہے کہ کتا مجھ سے اچھا ہے یا میں کتے سے اچھا ہوں۔ ہاں! میں جس دن اللہ کی بارگاہ میں حاضر ہوجاؤں اور اللہ میرے اعمال کو قبول فرمالے تب میں جس کہ سکتا ہوں کہ میں کتے سے اچھا ہوں، لیکن اگر میرے اعمال وقبول نہ میں گئے ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ واقعی کتا مجھ سے اچھا ہے، کیونکہ کتا کم حیاب و کتاب سے تو بری ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ واقعی کتا مجھ سے اچھا ہے، کیونکہ کتا کم حیاب و کتاب سے تو بری ہے اور اس کے اعمال کا وزن نہیں ہوگا۔

واقعی اللہ کے مخلص بندوں کو دنیا کی تعریف، نام ونمود اور شہرت سے کوئی اللہ کے مخلص بندوں کو دنیا کی تعریف، نام ونمود اور شہرت سے کوئی اللہ تعالیٰ کے پاس ان کے آمال ان کے باس ان کی فائر ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے باس ان کی فائر کے باس ان کے باس کے باس ان کے باس ان کے باس ان کے باس کے باس



<sup>(</sup>۱) سورةالفجرآيت(۲۷تا۳)ـ

مواغطِعناني

اعمال کا کیا وزن ہوگا اور کیا قدر و قیمت ہوگی؟ توحضرت امام بخاری رائیّایہ اس باب میں یہی پیغام کو الجیمی طرح باب میں یہی پیغام کو الجیمی طرح سے مجھنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

# ر ومحبوب کلمے

' اگر خدا نہ کرے یہ پیغام ہم نے دل میں نہ بٹھایا اور اس کو اپنا کمچ نظر نہ بنایا تو ساری تحقیقات اور تدقیقات یہیں پر رہ جائیں گی اور اس کے بعد فرمایا:

> "وإنَّ أَعْمَالَ بَنِي أَدَمَ وَقَوْلَهُمْ يُوْزَنَ" پراس كے بعد حديث شريف روايت كى ہے كه "كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إلَى الرِّ خَمْنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى "كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إلَى الرِّ خَمْنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ ثَقِيلَتَانِ فِى الْمِيزَانِ: «سَنِحَانَ الله وَ بِحَمْدِه سَنِحَانَ الله إلْعَظِيم»"(1)

اس میں علمی مباحث ہیں۔ میں ان کی طرف جائے بغیر صرف اس میں جو پیغام حضرت نے دیا ہے اس کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہوں۔ اسی حدیث پر امام بخاری رہائی ہے۔ بید دو کلے رحمٰن کو بہت محبوب ہیں، بخاری رہائی ہیں بڑے وزنی ہیں، لیکن اس میں کون سا لمبا وقت لگتا ہے۔ سنبخان میں بڑے وزنی ہیں، لیکن اس میں کوئ محنت اور مشقت نہیں، بلکہ وبحہ میں الله وبحہ میں الله وبحہ میں الله وبحہ میں ادا ہوجاتا ہے و کھنے میں معمولی عمل معلوم ہوتا ہے، لیکن جب اعمال کا وزن ، وکا تو اخلاس کے ساتھ کے جانے والے اس کلمہ میں بڑا وزن ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١٦٢/٩ (٧٥٦٣) و صحيح مسلم ٢٠٧٢/٤ (٢٦٩٤).

117

#### صفاتِ جمال وجلال کے مزاہر

اِنَّهَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِةِ الْعُلَمَاء (۱)
الله سے اس کے بندوں میں سے وہی ڈرتے ہیں جوعلم
رکھنے والے ہیں۔

تو یہی ایک نکتہ ہے جس پرامام بخاری رہائید نے اپنی کتاب کوختم فرمایا۔ ایک ایت کلم پر جوخشیت اللہ پیدا کرنے والا ہے اور خشیت اللہ ہی تمام علوم کی جان اور روح ہے۔ اللہ تبارک وتعالیٰ اپنے فضل وکرم سے ہمیں اپنے اعمال

<sup>(</sup>۱) سورة فاطر آيت (۲۸)-

اللہ میں وزن پیدا کرنے کی تولیق عطا فرمائے اور ہر طرح کے شر سے تفاظمت الله فرمائه-آمين-

وآخى دعوانا ان الحمد لله دب العالمين







M



وین کیا ہے؟

(اصلاحی مواعظ ج۲ص ۱۲۳)

دين كيابي؟ موعظمان المادل



#### برالته ارَجا ارَجُهُ

# وین کیا ہے؟



الْحَهُلُ بِلّٰهِ نَحْهَلُا وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِرُا وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُودِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْهَالِنَا، مَنْ يَّهُوهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيْعُولِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيُّهُ لِللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيْعُلِمِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيْعُلِمِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلًا لَهُ وَحُلَا لَا لَٰهُ وَحُلَا اللّٰهُ وَمُؤلَانًا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَولُانَا مُحَبَّداً وَمَالِكُولِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ الْوَحْدِي اللّٰهِ وَلَا العَظِيمِ، وصَلّ قَاللّٰهُ اللّٰهِ مُولانَا العظيم، وصلاق رسوله المنت باللّٰه صلاق اللّٰه مولانا العظيم، وصلاق رسوله وسلامة وس

(۱) سورة آل عمر ان آيت (۱۹)-

مواعظعفاني

# النبى الكريم، ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحمد لله رب العالمين



#### جناب ِصدر اورمعزز حاضرين!

## وین کا مطلب سمجھنے کی ضرورت ہے

'' دین کی حقیقت'' کہنے کو اگر چیہ چندلفظوں کا مجموعہ ہے، لیکن اگر ہم اس کی تشریح کرنا چاہیں تو ایک طویل موضوع بن جائے گا اور وہ اس طرح کہ پھراس میں دین کے تمام گوشے آجائیں گے۔لیکن میں اس وقت ایک بنیادی نکتہ کی طرف آپ حضرات کی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں اور وہ یہ ہے کہ آج کی فضامیں جب دین کا نام لیا جاتا ہے تو عام طور سے اسے دنیا کا حریف اور مدِّ مقابل سمجھا جاتا ہے۔ اسی طرح جب کسی طرف سے یہ یکار بلند ہوتی ہے کہ ''دین کی طرف آؤ' تواس كا مطلب بسااوقات بيسمجها جاتا ہے كه دنيا كو بالكل چھوڑ دواور ذہن میں یہ بات آتی ہے کہ اگر ہم دین کی طرف آ گئے تو ہمیں اپنی دنیا کی ضروریات، تقاضے، خواہشات اور دنیا میں رہنے سہنے کے معروف طریقے چھوڑنے پڑیں گے ، ورنه ہم دین کی برکات حاصل نہیں کر سکتے۔ گویا دین و دنیا کو اس طرح ایک دوسرے کا حریف سمجھا جاتا ہے کہ دونوں جمع ہی نہیں ہو سکتے، اس لیے میں اس محفل میں یہ بات مختمراً عرض کرنا جاہتا ہوں کہ دین کی حقیقت کیا ہے؟ اور یہ کس معنی میں دنیا کا مدِّ مقابل ہے؟ اور کس معنی میں دنیا کا مدِّ مقابل نہیں؟



#### دین کے لیے ہی انسان کو پیدا کیا گیا ہے

بات دراصل ہے ہے کہ جس شخص کا بھی اللہ جل شانہ کی ذات پر ایمان ہے ۔
یعنی وہ اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ یہ کا نئات کسی بنانے والے نے بنائی ہے، یہ چاند، سورج اور ستارے وجود میں لانے والا اور انسان کو پیدا کرنے والا کوئی ہے، تو ظاہر ہے کہ اس کے بنانے اور بنا کر جیجنے کا بھی تو کوئی مقصد ہوگا اور اس مقصد کو حاصل کرنے کا طریقہ بھی ضرور ہوگا، کیونکہ ایسا ممکن نہیں ہے کہ اللہ تعالی انسان کو بغیر کسی مقصد کے پیدا کرے اور اس کو ہدایت کی روشن سے محروم کر کے اندھیرے میں چھوڑ دے۔ حاصل یہ کہ جس شخص کو بھی اللہ جل شانہ کے وجود کا گئین ہے اس کو یہ بھی ماننا پڑے گا کہ اس نے انسان کو ہدایت اور دنیا میں رہنے سینے کا طریقہ بھی بتایا ہے۔

## ونیامیں دوسم کے معاملات

اس کو دوسر ہے عنوان سے یول بھی تعبیر کیا جاسکتا ہے کہ اللہ تعالی چونکہ عالم الغیب بھی ہے اور حکیم مطلق بھی، اس لیے وہ جانتا تھا کہ انسان کے اس کا کنات میں بہنچنے کے بعد وہ بعض چیزوں کو تو اطمینان سے بچھ کر کی بیرونی رہنمائی کے بغیر، ان کا اعتراف کر کے ان پر عمل کر سکے گا، لیکن ساتھ ساتھ اللہ کو یہ بھی معلوم تھا کہ اگر انسان کو کی بیرونی رہنمائی کے بغیر چھوڑ دیا گیا تو پچھ معاملات ایسے بھی ہیں کہ جس میں انسان کی عقل تھوکر کھائے گی، جس کی وجہ سے معاملات ایسے بھی ہیں کہ جس میں انسان کی عقل تھوکر کھائے گی، جس کی وجہ سے انسان کے انسان کو احکامات کا ایک ایسا مجموعہ عطا فرما دیا کہ جس کی وجہ سے انسان کو احکامات کا ایک ایسا مجموعہ عطا فرما دیا کہ جس کی وجہ سے انسان ایسے بھی بہیجیاں کر سکے۔



#### الله تعالیٰ کی دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ

جس جگہ عقل کو کسی بیرونی رہنمائی کی ضرورت نہیں اس کی مثال ایسے ہے کہ اگر ایک طرف گندگی پڑی ہوئی ہواور دوسری طرف صفائی ستھرائی ہوتو جس انسان کے اندر انسانیت کا ذرا سابھی شائبہ ہے وہ بھی بھی گندگی کو ببند نہیں کرے گا، بلکہ ہمیشہ صفائی کو ببند کرے گا۔معلوم ہوا کہ ایسی چیزول میں احکام کی ضرورت ہی نہیں، اس لیے کہ عقل اس بات کا ضیح فیصلہ کردیت ہے کہ گندگ کے مقابلے میں صفائی زیادہ ببند بیدہ ہے۔

ای طرح لذیذ اور بدمزہ میٹھی اور کڑوی چیزوں کے بارے میں کسی بیرونی رہنمائی کی ضرورت نہیں ہے۔لیکن جن چیزوں میں انسان کی عقل دھوکہ دے مکتی تھی وہاں اللہ تعالیٰ نے انبیاء علیہم الصلوٰۃ و السلام کے ذریعے ہدایت کا سامان مہیا کیا اور بتایا کہ یہ چیز اچھی ہے اور یہ بری ہے اور یہی اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی ہوئی ہدایت کا خلاصہ ہے۔

## ا فی حقیقی دین کون ساہے؟

جب گزشته کی ہوئی بات سمجھ میں آگئ تو اب یہ سمجھے کہ دین کی حقیقت کیا ہے؟ چنانچہ شروع میں تلاوت کردہ آیت میں ارشادِ خدا وندی ہے:

اِنَّ الدِّنِينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ (۱)
''بُ ثَنَكَ اللهُ تَعَالَىٰ كِنز ديك دين اسلام ہى ہے'

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمر ان آيت (۱۹)\_

TEP

یعنی وہ حقیقی دین جو اللہ تعالیٰ نے بندوں کے لیے چنا اور پبند فر مایا ہے وہ ''اسلام'' ہے۔ اسلام کے مصداق کے متعلق تو الحمد للله ہر مسلمان کوعلم ہے کہ اس كالمصداق توحيد ورسالت، آخرت اورعقائد ہيں۔

#### اسلام کامعنی کیا ہے؟

لیکن جس چیز کی طرف میں آپ حضرات کومتوجہ کرنا چاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ اسلام کا لفظی معنی ہے' سر جھکا دینا'' اور'' تابع بن جانا'' یعنی جس شخص کا تابع ہوا ہے اس کے ہرقول پرسرِ تسلیم خم کر دینا۔ جیسا کہ ایک دوسری آیت میں الله تعالی نے مسلمانوں سے خطاب کرتے ہوئے ارشادفر مایا:

> يَاكِيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا أَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّةً 'اے ایمان والو!اسلام میں داخل ہوجاؤ بورے کے

یہاں اس بات میںغور پیرکرنا ہے کہ ایک طرف تو اس آیت میں خطاب 💮 🖳 بی ان لوگوں سے ہے جو ایمان لا چکے ہیں اور دوسری طرف می حکم دیا جارہا ہے کہ اسلام میں داخل ہوجاؤ۔معلوم ہوا کہ کلمہ توحید،جس سے انسان کا ایمان لانا ثابت ہوتا ہے اس کو پڑھ لینا ہی کافی نہیں اور صرف اس پر ہی ایمان مکمل نہیں ہوا، باکہ ایک اور کام ہے جس کوسرانجام دینے سے انسان اسلام میں داخل ہو سكے گا اور وہ كام يہ ہے كہ انسان اللہ تعالىٰ كے احكام كے آگے اس طرح سر جھكا وے کہ اس کے آ گے کسی طرح کی چون و چرا کی گنجائش نہ رہے۔

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الاية (٢٠٨)-

#### اسلام کی حقیقت

اس موقع پر میں بی عرض کیا کرتا ہوں کہ'' سورہ صافات'' میں جہاں اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم خلیل اللہ، حضرت اساعیل ذیج اللہ علیہا اللام کا واقعہ ذکر کیا ہے وہاں اسلام کا لفظ لایا گیا ہے۔ مخضراً اس واقعے کوعرض کیے دیتا ہوں کہ ایک مرتبہ حضرت ابراہیم عَالینا نے خواب میں دیکھا کہ وہ اپنے لختِ جگر حضرت اساعیل عَالینا کو اپنے ہاتھوں سے ذرئ کررہے ہیں۔ چونکہ انبیاء عبلا کا خواب بھی وی ہوتا ہے، اس لیے حضرت ابراہیم عَالینا نے اس حکم کو پورا کرنے اور بیٹے کوآزمانے کے لیے فرمایا:

يَانُنَى إِنِّ ٱلْمِنَامِ الْمُنَامِرِ أَنِّي آذُبُحُكَ فَانْظُرُ مَاذَاتَلِي (١)

بیٹے! میں خواب میں دیکھتا ہوں کہ تہہیں ذیح کر رہا

ہوں، اب سوچ کر بتاؤ، تمہاری کیا رائے ہے

اب اگر آپ غور کریں کہ ایک انسان کونل کرنا تو ویسے ہی گناہ کبیرہ ہے اور قر آن حکیم میں ارشاد بھی ہے:

مَنْ قَتَلَ نَفْشًا بِغَيْرِ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَبِيعًا (٢)

''جوکوئی ایک جان کو بغیر کسی جان کے بدلے قبل کرے یا زمین میں بغیر فساد کرنے کے قبل کرے تو گویا اس نے سب اوگوں کو قبل کر ڈالا''۔



<sup>(</sup>١) سورة الصافات آيت (١٠٢).

<sup>(</sup>r)سورةالمائدة آيت(٣٢)\_



اور قتل بھی نابالغ بچہ کا ہوتو وہ اور زیادہ گناہ کا باعث ہے، کیونکہ نبی کریم سرورِ دو عالم سلّ علیہ ہم خالتِ جنگ میں بھی نابالغ بچے کے قتل سے روکا ہے۔

"نَهٰى رَسُولُ اللهِ عَنَيْنَ عَنْ قَتْلِ النِّسَاء وَ الصِّبْيَانِ"(١)

''رسول الله صلّ الله على على على على على عورتول اور بجول كو قتل كرنے سے منع فرما يا ہے۔''

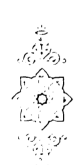
پھراگر وہ نا بالغ بچہ خود اپنا بیٹا ہواور اس کوتل کرنے کا تھم آ جائے تو عقل اس بات کوتسلیم نہیں کرتی کہ نابالغ بیٹے کوتل کردیا جائے، لیکن وہ بیٹا جو حضرت ابراہیم عَالِیٰلُا کا تھا اور جس کی صلب سے جناب نبی اکرم سرور دو عالم صل النہ اللہ کا تھا اور جس کی صلب نے جواب دیا:
تشریف لانے والے تھے، اس نے جواب دیا:

يَّابَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ (٢)

"اے اباجان! آپ کو جو تھم دیا جاتا ہے اس کو کر گزریے' اس تمام واقعے کو نقل کرنے کے بعد قرآن اس قصے کو یوں پورا کرتا ہے:

فَلَتَّا ٱسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (٣)

"جب باپ اور بیٹے نے سرتسلیم خم کردیا اور باپ نے سرتسلیم خم کردیا اور باپ نے سیٹے کو پیشانی کے بل لٹا دیا"



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ج<sup>3</sup>ص ۲۱ حدیث ۳۰۱۵ و صحیح مسلم ج۳ص ۱۳۹۵ حدیث (۱۷٤٤)

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات آيت (١٠٢)-

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات آيت (١٠٣)۔

مواغطِعناني

تو یہاں جولفظِ اسلام لایا گیا ہے اس سے اس بات کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ اسلام حقیقت کی ہے ہے کہ جب اللہ اور اس کے رسول سلی آیا ہے کی طرف سے کہ جب اللہ اور اس کے رسول سلی آیا ہے کی طرف سے کوئی حکم آجائے تو انسان آگے سے ''کیوں'' کا سوال نہ کرے بلکہ اس پر سر تسلیم خم کر کے اس کے مطابق عمل کرے، اس لیے کہ ''کیوں'' کا سوال بندگی کا نہیں، اعتراض کا ہے۔

# احکام اسلام کے بارے میں ایک گراہانہ روش

جیبا کہ ہمارے یہاں جب بھی دین سے متعلق کوئی تھم بیان کیا جاتا ہے تو
اس میں ایک گراہانہ طریقہ رائج ہے کہ ''ایبا تھم کیوں ہے؟'' اور بعض اوقات
اس کے پیچھے یہ جذبہ ہوتا ہے کہ اگریہ بات ہماری سمجھ میں آگئ تو ہم اس کو مان
کر اس پر عمل کریں گے، ورنہ نہیں۔ یہ چیز اسلام کی روح کے خلاف ہے، اس
لیے کہ اللہ تعالیٰ نے ایسے ہی موقع پر تھم جھیجے ہیں جہاں انسانی عقل کے تھوکر
کھانے کا اندیشہ تھا، لہٰذا اگر کسی تھم کی مصلحت سمجھ میں نہ آئے تو یہ کوئی تعجب کی
مائے نہیں ہے۔

## وین کے احکام میں تا ویلات کی تلاش کا روپیہ

اگر آپ مغربی فلنے کی تاریخ کا مطالعہ کریں تو آپ کومعلوم ہوگا کہ ایک ایسا طبقہ بھی گزرا ہے جس کا دعویٰ ہی ہے ہے کہ اس کا نئات میں خیر وشریعنی اچھائی اور برائی سب اضافی چیزیں ہیں، لہذا جس ماحول میں جو چیز جس حیثیت سے رانج ہوگی اس کا اعتبار کیا جائے گا اور وہ لوگ احکامات میں طرح طرح کی

THE STATE OF THE S

تاویلات کرتے ہیں۔مثلاً حکم شرعی ہے کہ خزیر کا گوشت حرام ہے، اگر چہ طبتی نقط ونظر سے اس کی مجھ وجوہات ہماری سمجھ میں آ جاتی ہیں،لیکن حقیقی وجہ اللہ ہی کے علم میں ہے،لیکن وہ خزیر کے گوشت کے جواز کا دعویٰ کرکے اس کی دلیل یوں پیش کرتے ہیں کہ جس وقت خزیر کا گوشت حرام کیا گیا اس وقت عرب میں خزیر گندی جگہوں پر پھرتے تھے اور نجاست کھاتے تھے، جس کی وجہ سے ان سے بیاریاں پیدا ہوتی تھیں لیکن آج کل خزیروں کی تربیت بہت اچھے انداز میں ہورہی ہے، لہذا علّت ختم ہوجانے کی وجہ سے حکم بھی باقی نہ رہا۔ اور یہ بات اتی بڑھ چکی ہے کہ ایک صاحب تو مجھ سے اس بات پر بحث کرنے کو بھی تیار تھے اور کہتے تھے کہ علماء کو چاہیے کہ خنزیر کے حرام ہونے کے حکم کے بارے میں اجتہاد کریں کہ خزیر فلال وجہ سے حرام تھا، اب چونکہ وہ وجہ ختم ہوگئ ہے، اس لیے وہ تھم بھی ختم ہوگیا ہے اور خزیر کا گوشت حلال ہے۔ بیصرف اس وجہ سے ہے کہ انسان نے اپنی عقل کو وہاں استعال کیا جہاں انسانی عقل کی رسائی نہیں ہوسکتی، اس لیے اللہ تعالیٰ نے ہماری رہنمائی فرمائی ہے۔لہٰذا بیرطر زِعمل کہ احکاماتِ دینیہ کے بارے میں حقیقی مصلحت کا سوال کرنا اور مصلحت کے سمجھنے پر عمل کوموقوف کرنا دین کی حقیقت سے ناواقفیت کی دلیل ہے۔

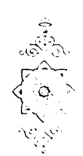
## وين كاسوال كرنا مناسب نهين

اس بات کو میں ایک مثال سے سمجھایا کرتا ہوں۔آپ کو معلوم ہے کہ دنیا میں انسانوں کے دو درجے ہوتے ہیں،جن میں سے ایک درجہ غلامی کا ہے، جو الحمد للہ ختم ہو چکا ہے اور اس کی جگہ ملازمت آگئی ہے، جو غلامی سے بہت کم درجہ کنبت رکھتی ہے، کیونکہ غلامی میں غلام کو چوہیں گھنٹے کام کاج اور خدمت وغیرہ کرنے کے لیے موجود ہونا ضروری ہوتا تھا اور ان کی کوئی تنخواہ بھی مقرر نہیں ہوتی تھی۔ جب کہ ملازمت میں چوہیں گھنٹوں میں سے مخصوص وقت تک کام کاج کرنے بین، نیز ملازم کو تنخواہ بھی دی جاتی ہے۔

آپ کے گھر میں ایک ملازم ہو اور آپ اس سے کہیں کہ'' مجھے ۵ گروی دورہ لاکر دو' اور وہ ملازم کے کہ'' آپ یہ دورہ کیوں منگوارہے ہیں؟ اس کی وجہ بتا کیں جب تک آپ مجھے اس کی وجہ نہ بتا کیں گے میں آپ کو دورہ لاکر نہیں دوں گا۔'' تو بتائیے کہ اس کے مقابلے میں آپ کا کیا ردعمل ہوگا؟ ظاہر ہے آپ اس سے ناراض ہول گے، حالانکہ وہ بھی آپ ہی کی طرح کا ایک انسان ہے۔تو وہ اللہ جو خالق و مالک اور کا نئات کی تمام چیزوں کا عالم ہے،اس کے مقابلے میں تمہاراعلم کیا حقیقت رکھتا ہے؟ لہذا بندے کو بیرت کیسے دیا جا سکتا ہے کہ وہ کہے کہ پہلے'' مجھے اس کی حکمت بتاؤ پھر اس پر عمل کروں گا۔'' اس بارے میں قرآن کیم میں ارشاد ہے:

وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَّ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُ فَا اللهُ وَرَسُولُ فَا اللهُ وَرَسُولُ فَا اَمْرًا اَنْ يُكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ (١)

جب الله اور اس نے رسول کی طرف سے کوئی تھم آ جائے تو مومن مرد وعورت کے لیے اپنے کام میں کوئی اختیار نہیں رہتا۔



<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب أيت (٢٦) ـ



#### ر و اویهٔ نگاہ تبدیل کرنے سے دین حاصل ہوسکتا ہے

البتہ یہ بات سمجھ لیجے کہ اللہ تعالیٰ نے اس قسم کے جو احکام دیے ہیں جن کے آگے سرتسلیم خم کرنا پڑتا ہے، وہ احکام انسان کی زندگی میں معدودے چند (گنتی کے چند) ہیں اور ان کے علاوہ زندگی کا سارا حصہ آزاد ہے۔ مثلاً کھانا یکنا اور معیشت کا انتظام وغیرہ بے شار دائرے غیر معین ہیں۔

دین کی حقیقت ہے کہ انسان اللہ کے دیے ہوئے احکام کا پابند ہوجائے،خواہ وہ احکام، اوامر ہوں یا نواہی اور باقی امور میں بھی اگر انسان ان کا پابند ہوجائے تو وہ بھی دین بن جائے گا۔جیسا کہ میں نے شروع میں عرض کیا تھا کہ دین اور دنیا ایک دوسرے کے حریف نہیں بلکہ ایک دوسرے کے مؤید اور منکیل کرنے والے) ہیں۔



یعنی و نیوی زندگی میں اگر ذرا سا زاویۂ نگاہ بدل لیا جائے تو یہی و نیا دین بن جاتی ہے۔ مثلاً کھانا تو ہر شخص کھا تا ہے، لیکن اگر اس نقطۂ نظر سے کھانا کھایا جائے کہ یہ میرے اللہ کی عطا ہے اور اس کی الیمی نعمت ہے جو میں نے حلال طریقے سے کمائی ہے اور میں اس کو اس لیے کھا رہا ہوں تا کہ جو حق اللہ نے میر نفس کا مجھ پر عائد کیا ہے میں اس حق کو ادا کردوں، تو یہ بھی دین بن میر نفس کا مجھ پر عائد کیا ہے میں اس حق کو ادا کردوں، تو یہ بھی دین بن جائے گا۔ جیسے آپ نے وہ تصویری تو دیکھی ہی ہوں گی جن کو ایک طرف و کیھنے جائے گا۔ جیسے آپ نے وہ تصویری تو دیکھی سے دوسری چیز نظر آتی ہے، بالکل اس طرح دین اور دنیا کا معاملہ ہے۔

TI

### دین اور دنیا ایک دوسرے کے حریف نہیں

میں ایک پریکیکل بات عرض کرتا ہوں کہ صبح اُٹھنے کے بعد انسان بہتہ کہ لے کہ میں آج کے دن جو بھی کام کروں گا وہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے مطابق انجام دوں گا اور ہرکام اللہ تعالیٰ کے عائد کیے ہوئے حقوق کی ادائیگ کے لیے کروں گا۔ بس اگر آپ اپنی ڈیوٹی پر جارہ ہیں تو اس تہیہ کے ذریعے آپ کا سازا دن دین بن جائے گا۔ اگر آپ بیوی بچوں کے ساتھ اسی نیت سے خوش طبعی کررہ ہیں تو یہ بھی دین ہے اور اس میں صرف ایک شرط ہے کہ وہ کام ناجائز یا حرام طریقے کے حصول کے لیے نہ کررہا ہوتو یہی عمل آخرت میں اس کے دخولِ جنت کا سبب بن جائے گا۔ حاصل یہ کہ دین اور دنیا ایک دوسر کے کے حریف نہیں ہیں۔

## امام محمد رانتهایه سے ایک سوال

اسی طرح معیشت کو انجام دینے کے جوطریقے اللہ تعالیٰ نے رکھے ہیں۔ مثلاً زراعت، ملازمت، صنعت اور تجارت غرض میہ کہ تمام کام نیت کی بنا پر دین بن جاتے ہیں۔

امام محمد بن حسن شیبانی را شیلیہ سے کسی نے پوچھا کہ '' حضرت! آپ نے کتابیں تو بہت تصنیف کی ہیں لیکن تصوّف اور روحانیت کے موضوع پر آپ نے کوئی کتاب نہیں لکھی؟'' تو انہوں نے فرمایا کہ '' میں نے انسان کی معیشت کے بارے میں جو کتاب لکھی ہے وہ تصوف ہی تو ہے۔ اس لیے کہ میں نے اس میں لکھا ہے کہ معیشت حاصل کرنے کے جو بھی طریقے ہیں ان کو انسان





الله کی رضا مندی کے لیے استعال کرلے تو یہی چیزیں انسان کے لیے دین اور آخرت میں نجات کا ذریعہ بن جاتی ہیں اور در حقیقت یہ بھی تصوّف ہی کی بات ہے۔''(۱)

## انسان کا ہر لمحہ دین بن سکتا ہے

انسان کا کوئی لمحہ ایسانہیں ہے جس کو وہ دین نہ بناسکے۔ صرف اور صرف اظلامِ نیت سے انسان اپنی دنیا کو دین بناسکتا ہے بشرطیکہ احکامِ اللہہ کے مطابق ہو۔ اور اس کے ساتھ ساتھ اتنا کام اور کرے کہ جن چیزوں کو اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہے ان سے بچنے کا اہتمام کرے تو ساری دنیا، دین بن جائے گی۔

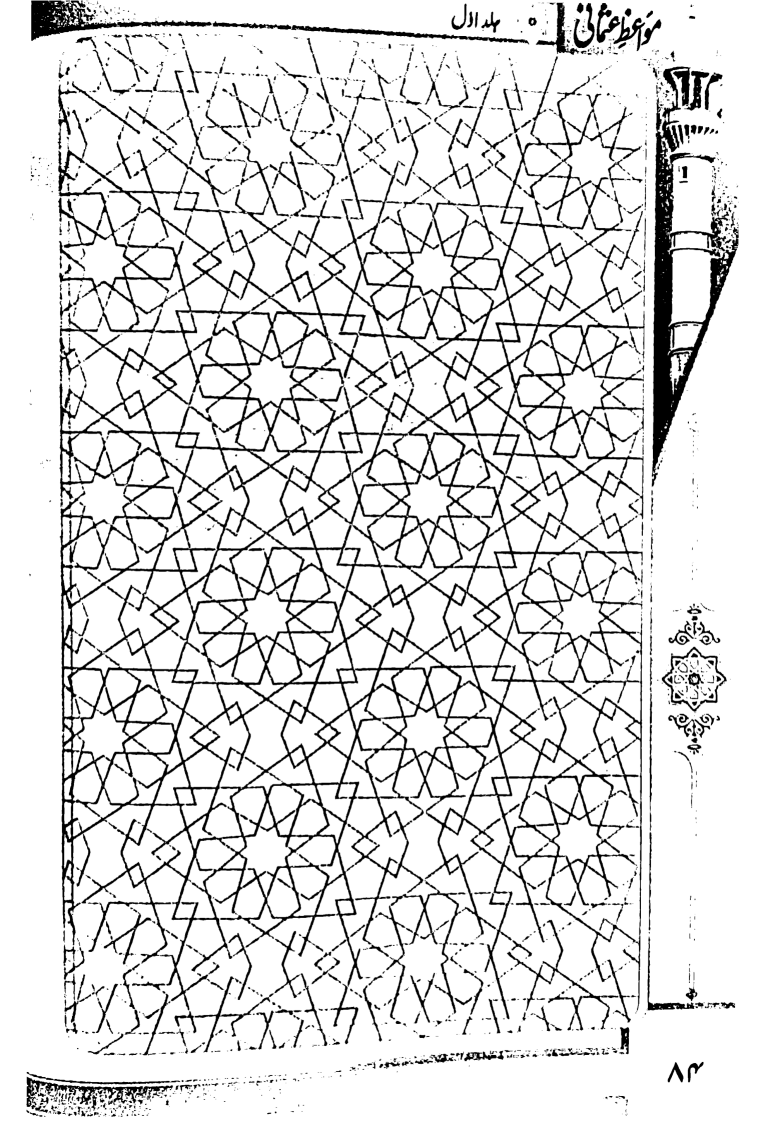
وآخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ يِلَّهِ رَبِّ العَالَمِينَ







<sup>(</sup>١) المبسوط للسرخسي ج١٢ص١١٠ طبع دار المعرفة بيروت.

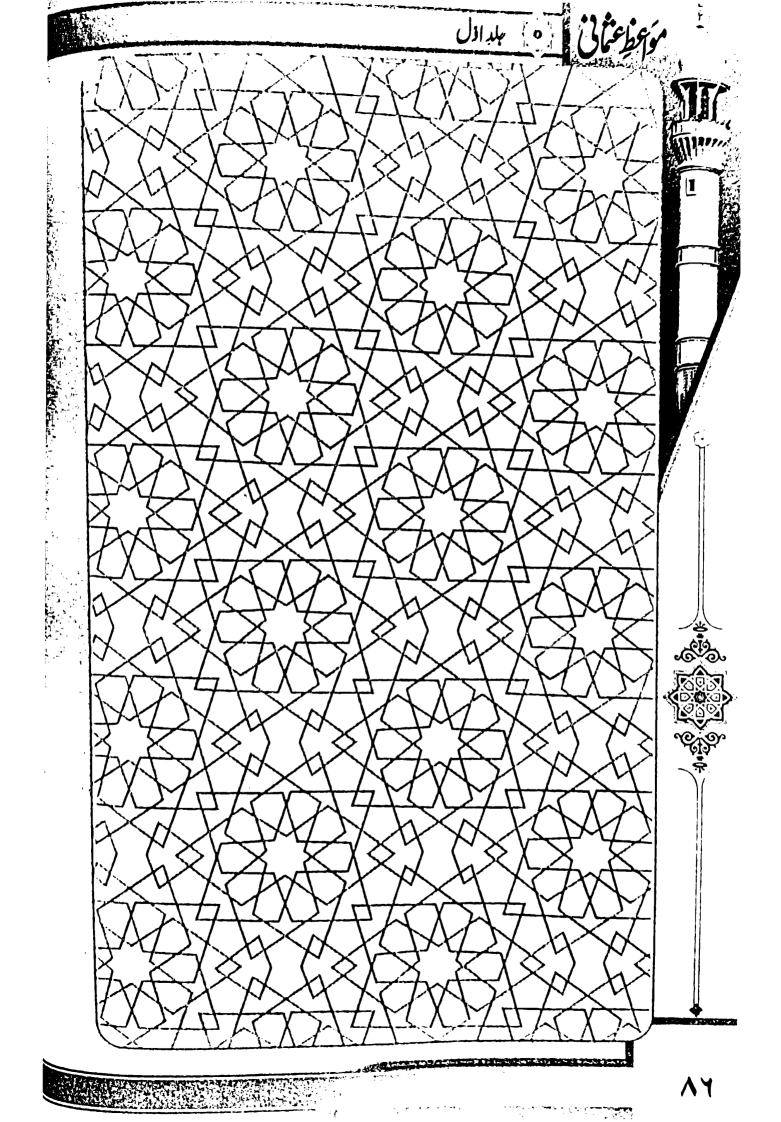


بدال مواطنان



وین احکامات ماننے کانام ہے

(اصلاحی مجالس جلد ۳ ص ۲۳۲)





### برالله ارَمَا ارَجُهُم

### وین خواہشات کے بچائے احکامات کے ماننے کا نام ہے



الحبى لله رب العالبين والعاقبة للبتقين والصلاة والسلام على رسوله الكرايم وعلى آله واصحابه اجمعين، امايعد!

### اذان کے وقت ذکر موقوف کردینا چاہیے



حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تهانوى قدس اللدسره نے ارشادفر مايا: '' ذکر کی حالت میں اگر اذان ہونے لگے تو ذکر موقوف كر کے جواب ہى دينا زيادہ مناسب ہے اور اس كومخل ذکر نہ سمجھا جائے۔سنن کی برکت سے ذکر کا معدن منور ہوتا ہے۔ اور اس سے ذکر میں زیادہ اعانت ہوتی ہے۔ (انفاس عيسلي،ص ٩٦)

مواغطِعْمَانی

یعنی اگر انسان ذکر میں یا تلاوت میں مشغول ہو اور اس دوران اذان ہونے گئے تو اس وقت اس ذکر اور تلاوت کو موقوف کرکے اذان کا جواب دینا چاہیے اور اذان کے جواب کو خل ذکر نہ سمجھنا چاہیے، کہ ا ذان کے جواب کی وجہ سے ہمارا ذکر رک گیا، اس لیے کہ اتباع سنت کے لیے آپ ذکر سے رک گئے تو اس کے نتیج میں ذکر کا معدن اسی سے منور ہور ہا ہے۔ اس لیے اذان کا جواب ذکر کے اندر مزید معین ہے اور ذکر کو زیادہ پرنور بنانے والا ہے، کیونکہ جب اذان کے جواب دینے کے لیے رک گئے تو یہ اتباع سنت میں رکے اور اتباع سنت میں جونور ہے وہ اس ذکر کو جھی مزید منور کردے گا۔

## تقاضهٔ وقت پر عمل کرنے کا نام دین ہے

اس کے ذریعے وہی بات سامنے آتی ہے جو ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی
صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے سے کہ''دیکھو! تقاضہ وقت پر عمل کرنے کا نام
''دین' ہے، جس وقت جس کام کا تقاضا ہواس وقت وہ کام کریں گے،
''دین' ہے۔ یہ نہ ہو کہ اپنی طرف سے تجویز کرلیا کہ ہم تو فلاں کام کریں گے،
اب فلال کام کرنے کی فکر ہے، اگر درمیان میں کی دوسرے کام کا نقاضا آگیا
تو دل کڑھ رہا ہے اور رنجیدہ ہورہا ہے کہ میں نے جو کام تجویز کیا تھا وہ نہ ہوا۔''
سے بڑے کام کی بات ہے، خاص طور پر ہم جیسے لوگ جو طالب علمی کا دعویٰ لیے میں اور لکھنے پڑھنے میں مشغول رہتے ہیں، ان کے لیے خاص طور پر سے بیں اور لکھنے پڑھنے میں مشغول رہتے ہیں، ان کے لیے خاص طور پر سے بیں اور کھنے پڑھنے میں مشغول رہتے ہیں، ان کے لیے خاص طور پر سے بیں اور کھنے پڑھنے میں مشغول رہتے ہیں، ان کے لیے خاص طور پر سے بات بڑے کام کی ہے۔

باران م**ور بر نمان** 

#### تصنیف کے وفت ملاقات کرنے پرطبیعت میں گرانی

مجھے بہت کی مصروفیات اور مشاغل رہتے ہیں، جس کی وجہ ہے اپنا ایک انظام الاوقات ' بنا رکھا ہے کہ فلال وقت میں بیکام کروں گا اور فلال وقت میں بیکام کروں گا اور فلال وقت میں بیکام کروں گا۔تصنیف کا بھی ایک وقت مقرر کررکھا ہے کہ بید دو گھنٹے کتب خانہ میں تصنیف کے کام میں لگاؤں گا۔ اب اس تصنیف کے وقت میں اگرکوئی شخص ملاقات کے لیے آ جاتا تو طبیعت پر بڑی گرانی ہوتی کہ اس نے میرے کام میں خلل ڈال دیا یا کوئی دوسری ضرورت اس وقت سامنے آ جاتی تو طبیعت پر بارمحسوس ہوتا تھا اور دل پر بڑی تکلیف اور مشقت محسوس ہوتی تھی۔

#### تے یہ تصنیف کس لیے کررہے ہو؟

میں نے اپنے شخ حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب راٹیا ہے۔ اس بارے میں عرض کیا کہ میرے ساتھ ایسا ہوتا ہے۔ حضرت والا نے الی بات ارشاد فرمائی کہ المحمد للہ وہ دن ہے اور آج کا دن ہے، اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے دل میں کھنڈک ڈال دی۔ حضرت والا نے فرمایا کہ ختمہیں یہ تکلیف اس وجہ سے ہوتی ہے کہ تم نے اپنی طرف سے یہ تجویز کرلیا کہ فلال وقت فلال کام میں ہی ضرور ہے کہ تم نے اپنی طرف سے یہ تجویز کرلیا کہ فلال وقت فلال کام میں ہی ضرور صرف کرنا ہے، اگر اس وقت میں یہ کام کرلیا تب تو کامیابی ہے ورنہ ناکای ہے۔ اربے بھائی! بتاؤ کہ یہ تصنیف کا جو کام کررہے ہو یہ اللہ کے لیے کررہے ہو یا اس کے ذریعے مصنف بننے اور اپنی تصنیف کو کمل کرنے کا شوق ہے، اگر میں مصنف بننے اور اپنی تصنیف کو کمل کرنے کا شوق ہے، اگر میں مصنف بننے اور اپنی تصنیف کو کمل کرنے کا شوق ہے تو پھر تمہارا یہ رنج، تمہیں مصنف بننے اور اپنی تصنیف کو کمل کرنے کا شوق ہے تو پھر تمہارا یہ رنجی، تمہیں مصنف بنے اور اپنی تصنیف کو کمل کرنے کا شوق ہے تو پھر تمہارا یہ رنجی کے کہ تمہاری یہ تصنیف پوری نہ ہو تکی، سے صدمہ، یہ تکایف بالکل برخق ہے، اس لیے کہ تمہاری یہ تصنیف پوری نہ ہو تکی،

مواخطِعنانی

TI

1

کیونکہ درمیان میں کسی نے رکاوٹ ڈال دی،لیکن اگر اس کتاب کے لکھنے ہے پیش نظر الله تعالیٰ کی رضا اور اس کی خوشنودی ہے، تو پھر جب تک وہ لکھنے میں خوش ہیں، اس وقت تک لکھتے رہواور جب کوئی مہمان ملاقات کے لیے آ گیا تو اب وہ اس میں خوش ہیں کہتم اس مہمان کا اکرام کرو، اس لیے کہ مہمان کا اکرام كرنا سنت ہے يا لكھنے كے دوران كوئى عارض بيش آگيا، مثلاً اس وقت والدين کی خدمت کا کوئی مسئلہ پیش آ گیا یا بیوی بچوں کی خدمت کا کوئی مسئلہ پیش آ گیا یا شاگردوں کی خدمت کا کوئی مسکہ پیش آ گیا یا کسی بڑے نے اس وقت بلالیا، تو اب اس وقت کا تقاضا ہیے ہے کہ تصنیف کے کام کو چھوڑ و اور وہ کام کرو، اب ان کی رضا اس میں ہے۔ لہذاتمہارا کیا نقصان ہے، جو کامتم پہلے کررہے تھے، اس میں بھی رضا حاصل تھی اور اب وہ کام جیموڑ کر دوسرا کام کرلیا تو پیمجی ان کی رضا کے مطابق ہے اور مقصود تو ان کی رضا ہے، جاہے اس سے حاصل ہویا اس سے حاصل ہو۔'' حضرت والانے جب سے بات ارشاد فرمائی تو اس کے بعد سے الحمد لله دل میں ٹھنڈک پڑگئی۔

### وہ بھی اللہ کے لیے بیجی اللہ کے لیے

انسان بہرحال انسان ہے، جب اس نے اپنا ایک نظام الاوقات بنا رکھا ہے، اگر اس میں خلل واقع ہوتا ہے تو اس سے تکلیف تو اب بھی ہوتی ہے، لیکن یہ تعلیف خوبی ہوتی ہے تھا تکلیف نہیں ہوتی عقلی طور پر دل مطمئن ہے کہ الحمدللہ وو کام بھی اللہ کے لیے کررہے ہیں۔ اس لیے جس وقت اللہ تعالیٰ جس کام کی تو فیق دے دے یہ ان کا کام ہے۔ بہرحال! لیے جس وقت اللہ تعالیٰ جس کام کی تو فیق دے دے یہ ان کا کام ہے۔ بہرحال! یہ بات یادر کھنے کی ہے کہ یہ دیکھو کہ اس وقت کا شرعی تقاضا کیا ہے؟

TIP

#### ا پنا شوق بور اکرنے کا نام دین نہیں

ہمارے حضرت مولانا می اللہ خان صاحب رائیلی، یہ وہ اوگ ہیں کہ اللہ تعالیٰ بڑے کا نئے کی بات ان کے دل پر القا فرماتے ہیں۔ وہ ایک بڑے کام کی بات فرمایا کرتے ہیں۔ فرماتے کہ جمائی! اپنا شوق پورا کرنے کا نام ''دین' نہیں، بلکہ اللہ اور اللہ کے رسول صافی ایکی کی اتباع کا نام''دین' ہے۔ یہ نہ ہو کہ جمیں فلاں کام کرنے کا شوق ہوگیا، اب تو ہم وہی کام کریں گے، مثلاً نہ ہو کہ جمیں فلاں کام کرنے کا شوق ہوگیا، اب تو ہم وہی کام کریں گے، مثلاً علم بننے کا شوق ہوگیا کہ مدرسہ میں جا کر عالم بنیں گے، اس سے قطعے نظر کہ تمہارے لیے عالم بننا جائز بھی ہے یا نہیں؟ مثلاً گھر میں مال بمار پڑی ہے یا باپ بمار پڑاہے اور کوئی دوسرا شخص دیکھ بھال کرنے والا نہیں ہے، لیکن آپ باپ بمال باپ کو بمار چھوڑ کر مدرسے میں چلے آئے، یہ دین نہیں ہے، یہ اپنا شوق پورا کرنا ہے، دین کا کام یہ ہے کہ ایسے وقت میں پڑھنا چھوڑ دو اور مال کی اور باپ کی خدمت کرو۔

### في مفتى بننے كا شوق

یا مثلاً ''مفتی' بننے کا شوق ہوگیا، میرے پاس بہت سے طلبہ آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہمیں" خصص' پڑھنے کا شوق ہے،" فتویٰ" سیکھنا چاہتے ہیں'۔ میں ان سے بوچھتا ہوں کہ" والدین کا کیا منشا ہے؟" جواب دیتے ہیں کہ ''والدین تو ہمارے شخصص پڑھنے پر راضی نہیں ہیں۔" اب دیکھیے کہ والدین تو راضی نہیں ہیں۔" اب دیکھیے کہ والدین تو راضی نہیں ہیں اور یہ" مفتی صاحب" بننا چاہتے ہیں، یہ دین نہیں ہے، یہ اپنا شوق بورا کرنا ہے۔

مواغطِعناني

#### تبلیغ کرنے کا شوق

یا مثلاً تبلیغی سفر کرنے کا شوق ہوگیا۔ ویسے تو تبلیغ کرنا بڑے تواب کا اور بڑی نصلیت کا کام ہے، لیکن جس وقت گھر میں بیوی بیار بڑی ہے اور دوسرا کوئی محرم دیکھ بھال کرنے والانہیں ہے، اس وقت تبلیغ کے لیے سفر میں جانا اور چلّہ لگانا دین نہیں، یہ ابنا شوق پورا کرنا ہے۔ کیونکہ اس وقت دین کا اور وقت کا تقاضا یہ ہے کہ اس بیار کی تیارداری کرو، اس کا خیال کرو، یہ دنیا نہیں ہے بلکہ یہ بھی دین کا تقاضا ہے۔

### 🖳 ایسے وقت میں جماعت کی نماز جھوڑ دو

حضرت مولانا میں اللہ خان صاحب راٹیا اس کی ایک بڑی اچھی مثال دیا کرتے ہے کہ ' ایک شخص ویرانے میں اور جنگل میں ہے، آس پاس قریب میں کوئی آبادی نہیں ہے، اس ویرانے میں میاں بیوی اکیے ہیں، اب شوہر صاحب کومی رہا جہ جاکہ جماعت سے نماز پڑھنے کا شوق ہوگیا، بیوی اس ہے کہتی ہے کہ یہ ویرانہ ہے، جنگل ہے، اگرتم نماز پڑھنے کے لیے دور آبادی میں چلے جاؤگ تو میں یہاں جنگل میں اکیلی رہ جاؤں گی اور مجھے تو یہاں جنگل میں اکیلی ڈرلگ میں یہاں جنگل میں اکیلی ڈرلگ میں یہاں جنگل میں اکیلے ڈرلگ بیٹے ور ڈرکی وجہ سے میری جان نکلی جارہی ہے، اس لیے آج تم نماز یہیں پڑھ اور ڈرکی وجہ سے میری جان نکلی جارہی ہے، اس لیے آج تم نماز یہیں پڑھ اور نیوی کو اکمی خور کر مجد کی طرف روانہ ہو گئے۔ حضرت والا فرماتے ہیں کہ بید ین پر خمل نہیں ہے، بلکہ اپنا شوق پورا کرنا ہے' کیونکہ اس وقت کا تقاضا کہ بید ین پر خمل نہیں ہے، بلکہ اپنا شوق پورا کرنا ہے' کیونکہ اس وقت کا تقاضا ہے تھا کہ وہ ای جگہ قریب میں نماز پڑھتا اور بیوی کی یہ تکلیف دور کرتا۔ یہ صورت

اس وقت ہے جہال ویرانہ ہے اور کوئی آبادی نہیں ہے اور نہ کوئی دوسرا دیکھ بھال کرنے والا ہے، لیکن جہاں آبادی کے اندر بیصورت ہو، وہاں جماعت سے نماز پڑھنے کے لیے مسجد میں ہی جانا چاہیے۔

بہرحال! کسی کو جہاد کرنے کا شوق ہے، کسی کو تبلیغ کرنے کا شوق ہے، کسی کومولوی بننے کا شوق ہے، کسی کومفتی بننے کا شوق ہے اور اس شوق کا نتیجہ یہ ہے کہ دوسروں کے جوحقوق اینے ذھے ہیں، ان کی ادائیگی کا کوئی خیال نہیں کہ اس وقت میں ان حقوق کا تقاضا کیا ہے؟

#### 

حضرت اولیس قرنی رایشیلیہ کو دیکھیے، اس سے بڑی سعادت دنیا میں کوئی ہو مقام جو کسی کو اس کے بغیر میسر آئی نہیں سکتا کہ وہ سرکارِ دو عالم سالٹا کیا گیا۔ زیارت کرے۔''صحابیت'' کا پیمقام ان سے چھڑادیا گیا، کیوں چھڑادیا گیا؟ ماں کی خدمت کی وجہ سے چھڑادیا گیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو وہ مقام عطا فرمایا کہ حضور ِ اقدس سالٹیائیلی حضرت عمر بنائیں کو بیافیسے ت فرما رہے ہیں کہ''اویس قرنی'' ایک بزرگ ہیں جو قرن سے تشریف لائیں گے، جب تمہاری ان ہے ملاقات ہوتو ان ہے اپنے حق میں مغفرت کی دعا کرانا۔''(۱)

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ج٤ص ١٩٦٤ حدیث (٢٥٤٢) ومسند ابي يعلي ج١ص ١٨٧ حديث (٢١٢) طبع دار المامون للتراث دمشق، والاصابه في تمييز الصحابة لابن حجر ج١ص٢٥٩طبعدار الكتب العلمية-

## شیخ کی ضرورت ایسے موقع پر ہوتی ہے

یہ مقام اتباع سے اور وقت کے تقاضے پر عمل کرنے سے حاصل ہوتا ہے، پہیں کہ دل میں کسی عمل کا شوق پیدا ہوگیا اور وہ عمل کرنا شروع کردیا، اس کے لیے کسی رہنما کی اور شیخ کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ کسی شیخ سے تعلق قائم کرو، یہ در حقیقت اسی واسطے ہے، ایسے موقع پر وہ صحیح رہنمائی کرتا ہے، ورنہ آ دمی افراط و تفریط میں مبتلا ہوجا تا ہے۔

#### میں ان کاموں کا مخالف نہیں ہوں

یہ باتیں جو میں بتارہا ہوں، ان باتوں کو کوئی تخص میری طرف منسوب
کرکے اس طرح آ گے نقل کردے گا کہ وہ صاحب تو یہ کہہ رہے تھے کہ '' مفتی
بنایر'ی بات ہے، وہ تو تبلیغ کے مخالف ہیں، وہ تو تبلیغ کے خلاف کہہ رہے تھے کہ
تبلیغ میں چلہ لگانے نہیں جانا چاہے اور وہ تو یہ کہہ رہے تھے کہ جہاد میں نہیں جانا
چاہے۔'' حالانکہ اصل بات یہ ہے کہ یہ سب اپنے اپنے وقت میں اللہ تعالیٰ کی
رضا کے کام ہیں، یہ دیکھو کہ کس وقت کیا تقاضا ہے؟ اس وقت کیا مطالبہ ہورہا
ہے؟ اس مطالبے کے مطابق عمل کرو، اس تقاضے پر عمل کرو۔ یہ نہ ہو کہ اپنے
دماغ سے ایک راستہ تجویز کرلیا کہ مجھے تو یہ کرنا ہے اور پھر اس کے مطابق چل
کوشرے ہوئے، یہ دین نہیں ہے، دین یہ ہے کہ ہر موقع پر یہ دیکھو کہ وہ کیا کہہ
رہ ہیں؟ وہ کس بات کا حکم دے رہ ہیں؟

میرے محبوب مری الیی وفاسے توبہ جو ترے دل کی کدورت کا سبب بن جائے THE STATE OF THE S

بظاہر دیکھنے میں تو وہ وفا معلوم ہور ہی ہے، لیکن جو تیرے دل کی کدورت کا سبب بن جائے وہ کیسی وفا ہے؟ وہ تو بے وفائی ہے۔

<sup>ہ</sup> سہا گن وہی جسے بیا جاہے

لہٰذا اصل چیز دیکھنے کی ہیہ ہے کہ میرے اس عمل سے وہ راضی ہیں یا نہیں؟ میرے والدصاحب رائیے یہ فرمایا کرتے ستھے کہ ہندی زبان کی ایک مثل ہے کہ سہاگن وہی جسے پیا جاہے

ال مثل کے بیچھے ایک واقعہ ہے، وہ یہ کہ ایک لڑکی کو دہن بنایا جارہا تھا، اس کوسنگھار کرکے سجایا جارہا تھا۔ اب میک اپ کے بعد جو کوئی اس لڑکی کو دیکھتا اں کی تعریف کرتا کہ تو بہت خوب صورت لگ رہی ہے، تیرا چہرہ اتنا خوبصورت ہے، تیراجسم اتنا خوبصورت ہے، تیرے کیڑے اور تیرا زبور بہت خوبصورت ے۔ سب اس کی تعریف کرتے ،لیکن وہ لڑکی سب کی تعریف من کر کسی خوشی کا اظبار نہ کرتی،اورسی ان سی کردیت۔ کس نے اس لڑکی سے کہا کہ " یہ تیری سبیلیاں تیری اتی تعریف کررہی ہیں، اس سے تھے کوئی خوشی نہیں ہورہی؟" اس اڑ کی نے جواب دیا کہ 'ان کی تعریف کرنے سے کیا خوش ہوں، اس لیے کہ ان کی تعریف تو ہوا میں اڑ جائے گی۔ بات تو اس وقت ہے کہ جس کے لیے مجھے منوارا جارہا ہے وہ میری تعریف کرے اور وہ پند کرلے کہ ہال بی خوبصورت ہے، جب تو فائدہ ہے اور اس کا اثریہ ہوگا اس سے میری زندگی سنور حائے گی۔ لیکن اگر ہے۔ بیلیاں تو میری تعریف کرکے چلی گئیں اور جس کے لیے مجھے سنوارا گیا تما، اس نے مجھے نا پیند کردیا، تو پھراس دلبن بننے کا اور اس شکھار کا کیا فائدہ؟''

# اس ذات کی پیندیدگی کو دیکھو

یہ واقعہ سناکر حضرت والد صاحب رائیں فرما یا کرتے سے کہ ' یہ دیکھو کہ جس کے لیے وہ کام کررہے ہو، اس کو پسند ہے یا نہیں؟' اگر لوگوں نے آپ کو کہہ دیا کہ آپ بڑے مفتی صاحب ہیں یا آپ بڑے مولانا صاحب ہیں یا آپ بڑے مولانا صاحب ہیں یا لوگوں نے یہ کہہ دیا کہ یہ خض بڑا مبلغ ہے، تبلیغ میں بڑا وقت لگا تا ہے، اللہ کے رائے میں نکلا ہوا ہے یا کسی کے بارے میں کہہ دیا کہ یہ خص بڑا مجاہد ہے۔ بتائے کہ لوگوں کے اس کہنے سے کیا حاصل ہوا؟ کچھنہیں۔ بات اس وقت ہے کہ جس کے لیے یہ سب کام کررہے ہووہ یہ کہہ دے کہ .....

یہ بندہ دو عالم سے خفا میرے لیے ہے اس وقت فائدہ ہے، اس لیے کہ ان اعمال سے ان کو ہی راضی کرنا مقصود ہے۔

### فی ذکر کوروک کراذان کا جواب دو

اور جب ان کو راضی کرنا مقصود ہے تو آ دمی کو بید دیکھنا چاہیے کہ اس وقت مجھ سے کیا مطالبہ ہورہا ہے، لہذا بیہ جو کہا جارہا ہے کہ جب اذان ہورہی ہوتو ذکر چچوڑ دو اور مؤذن کی آ واز سنو، اور اس کا جواب دو۔ اگر آ پ بیسوچیس کہ اس میں تو وقت ضائع ہورہا ہے، اگر اس وقت میں ذکر کرتا تو کئی تبیجات پڑھ لیتا، لیکن جب بی<sup>کم</sup> دے دیا کہ اب ذکر سے رک جاؤ تو اب رک جانا چاہیے، اس رکنے میں ہی فائدہ ہے۔

### سب بچھ ہمارے حکم میں ہے

یہ '' جج'' اللہ تعالی نے بڑی عجیب وغریب عبادت بنائی ہے، اس جج کو ذرا غور سے دیکھیں تو یہ نظر آئے گا کہ اس میں قدم قدم پر اللہ تعالی نے قاعدوں کے بت توڑے ہیں۔ مثلاً معجد حرام میں ایک نماز کا ثواب ایک لا کھ نمازوں کے برابر ہے، (الیکن ۸ ذی الحجہ کو یہ عظم دیا جا تا ہے کہ'' معجد حرام کو چھوڑو اور مئی جاؤ، وہاں ایک دن قیام کرو'۔ اب مئی میں نہ حرم ہے، نہ کعبہ ہے، نہ وقوف ہے، نہ رقی ہے، نہ کوئی اور کوئی کام ہے، بس یہ عظم ہے کہ وہاں پانچ نمازیں ادا کرو، ایک لاکھ نمازوں کا ثواب چھوڑو اور وہاں جنگل میں جاکر نمازیں پڑھو۔ کرو، ایک لاکھ نمازوں کا ثواب چھوڑو اور وہاں جنگل میں جاکر نمازیں پڑھو۔ اس علی کچھ رکھا ہے، نہ حرم میں کچھ رکھا ہے، نہ حرم میں کچھ رکھا ہے، نہ حرم میں کچھ رکھا ہے اور نہ معجد حرام میں نہ کچھ رکھا ہے، جو پچھ ہے وہ ہمارے عظم میں نہاز پڑھو تو اس وقت ایک نماز پر لاکھ نمازوں کا ثواب ہے اور جب ہم نے کہا کہ معجد حرام کی نماز کو چھوڑو، تو اب اگر وہاں نماز پڑھو گے تو ثواب کے بجائے الٹا گناہ ہوگا، اس لیے کہ تم نے ہمارے حکم کی خلاف ورزی کی۔

### اصل مقصود اطاعتِ خداوندی ہے

نمازوت پر پڑھنے کی کتنی تاکید آئی ہے، چنانچہ قرآن کریم کا ارشاد ہے: إِنَّ الصَّلُولَةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِتْبًا مَّوْقُوْتًا (٢)

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۱۵۸/۱۵ (۱۵۸۹۱) طبع المكتب الاسلامی و مسند احمد ۲۳/۲۶ (۱) مصنف عبد الرزاق ۱۵۸/۱۸ (۱۵۹۹) طبع مؤسسة الرسالة و مسند البزار ۱۷/۷ (۱۲۹۲) و قال: و اسناده حسن فلير اجع صحيح البخاري ۲۰/۲ (۱۱۹۰).
(۲) سورة النساء ، الاية (۲۰۱).

مواغطيعثاني

1

''بے شک نماز مونین پراپنے مقررہ وقتوں میں فرض ہے۔''
اس آیت میں نماز کو وقت کے ساتھ پابند کیا گیا ہے کہ نماز کا وقت گزرنے نہ پائے۔ حدیث (۱) میں فرمایا کہ مغرب میں تعجیل کرو، جتنا جلدی ہوسکے اس کو پڑھ او، مغرب کی نماز میں تاخیر نہ ہو،لیکن عرفات کے میدان میں آفناب غروب پڑھ او، مغرب کی نماز میں تاخیر نہ ہو،لیکن عرفات کے میدان میں آفناب غروب ہو چکا ہے، مگر تھم یہ دیا جارہا ہے کہ'' ابھی نماز مت پڑھو'۔حضرت بلال رہائین حضور اقدس سائٹ آلیکٹی کو بار باریاد دلارہے ہیں:

''نماز آگے ہے'، یعنی نماز یہاں نہیں پڑھنی بلکہ آگے میدانِ مزدلفہ میں جاکر پڑھنی ہے۔ اس کے ذریعے یہ سبق دے دیا کہ تم یہ مت سمجھ لینا کہ اس مغرب کے وقت میں کچھ رکھا ہے اور یہ مت سمجھ لینا کہ اس وقت کی تاکید میں کچھ رکھا ہے، بلکہ جو کچھ ہے وہ ہمارے حکم میں ہے، جب ہم نے کہا تھا کہ مغرب کی نماز جلدی پڑھو تو جلدی پڑھنا ضروری تھا اور جب ہم نے کہا کہ مغرب کا وقت گزاردو اور اس کوعشاء کی نماز کے ساتھ ملاکر پڑھو تو اب تمہارے

<sup>(</sup>۱) في صحيح البخاري / ۱۱۱ (۵۰۹) عن رافع بن خديج يقول كنا نصلى المغرب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فينصرف احدنا وانه ليبصر مواقع نبله وفيه / ۱۱۷ (۵۲۱) كنا نصلى دع النبي صلى الله عليه وسلم المغرب اذا توارت الحجاب وفي مسندا حمد ۲۲۵۲۱ (۲۲۵۲) عن ابي ايوب الانصاري قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بادر وابصلاة المغرب قبل طلوع النجم رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بادر وابصلاة المغرب قبل طلوع النجم (۲) صحيح البخاري / ۱۲۹ (۱۲۹۷) و ۱۲۳۲ (۱۲۹۷)

The Control

زے ای طرح پڑھنا فرض ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جی کی عبادت میں قدم قدم پر معمول کے قاعدوں کو توڑا ہے، تا کہ ظاہری قیود کو بت نہ بنالیا جائے۔ اس کے ذریعے اس بات کی تربیت دی جارہی ہے کہ سی چیز کو اپنی ذات میں مقصود نے جمعو، نہ کوئی اور نہ نہاز اپنی ذات میں مقصود ہے، نہ روزہ اپنی ذات میں مقصود ہے، نہ کوئی اور عبادت اپنی ذات میں مقصود ہے، بلکہ اصل مقصود اللہ جل شانہ کی اطاعت ہے۔

#### و انظار میں جلدی کیوں؟

ویکھے! شریعت کا ایک حکم ہے ہے کہ جب روزہ کے افطار کا وقت آ جائے تو افطار میں جلدی کرو اور بلا وجہ إفطار میں تاخیر کرنا مکروہ ہے۔ (۱) تاخیر کرنا اس لیے مکروہ ہے کہ اب تک ہم نے کھانے پینے ہے منع کر رکھا تھا، جس کی وجہ ہے اب تک بھوکا رہنا باعثِ ثواب تھا، پیاسا رہنا باعثِ ثواب تھا، اس کی بڑی فضیات تھی، اس پر بڑا اجر تھا اور اس کے بارے میں یہ کہا جارہا تھا کہ یہ روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جزا دول گا، (۲) لیکن جب ہم نے کہہ دیا کہ میرے لیے ہے اور میں نی تاخیر کرنا گناہ ہے، اس لیے اب اگر تاخیر کرو گئو اپنی طرف سے روزے کے وقت میں اضافہ کرو گے۔

سحری میں تاخیر افضل کیوں؟

ای طرح سحری کھانے میں تاخیر کرنا افضل ہے<sup>(۲)</sup>۔ اگر کوئی وقت سے

<sup>(</sup>۱) صحیح دسلم ۱۷۷۱/(۱۰۹۸) و سنن ابی داو د۲/۰۰۸ (۲۲۵۲) ـ

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۱۵۲/۹۲ (۷۶۹۲) و ۱۵۷/۹۸ (۲۵۲۸)۔

<sup>(</sup>۲) صحیح دسلم ۱۰۹۷ (۱۰۹۷)۔

مواعظِعْمَانی

پہلے سحری کھاکر سوجائے تو ہے سنت کے خلاف ہے، بلکہ اس وقت سحری کھائی چاہیے جب آخری وقت ہو، اس لیے کہ اگر سحری پہلے سے کھاکر سوگیا تو گویا کہ اس نے روزے کے وقت میں اپنی طرف سے اضافہ کردیا۔ بہرحال! ساری بات کا حاصل ہے ہے کہ ہمارے دلوں میں ہے بات آجائے کہ سارا دین ''اتباع'' میں ہے کہ ان کی اتباع کی جائے۔ اربے تم تو ان کے ''بندے' ہواور''بندے'' کے معنی ہے ہیں کہ جووہ کہیں وہ کرے۔

## و ''نوکر''اور''غلام'' کی تعریف

حفرت مفتی محمد حسن صاحب امرتسری رائیایہ فرمایا کرتے ہے کہ ایک ہوتا ہے۔ مثلاً نوکر کے ذہبے جھاڑو ہے ''نوک''، جو خاص وقت اور خاص ڈیوٹی کا ہوتا ہے۔ مثلاً نوکر کے ذہبے جھاڑو دینا ہے یا مثلاً کھانا بنانا ہے، یہ نوکر آٹھ گھنٹے کا ملازم ہے، آٹھ گھنٹے کے بعد اس کی چھٹی۔ دوسرا ہوتا ہے''غلام'' جس کے لیے نہ کوئی خاص وقت ہے اور نہ خاص کام ہے، وہ تو تکم کا پابند ہے۔ آ قا جو تکم دے وہ اس کے کرنے کا پابند ہے۔ مثلاً اگر آ قا غلام سے کہہ دے کہ تم یہاں قاضی بن کر بیٹھ جاؤ اور فیصلے کروتو وہ قاضی بن جائے گا اور اگر اس غلام سے کہہ دے کہ پاخانہ اٹھاؤ تو وہ پاخانہ اٹھاؤ تو وہ پاخانہ اٹھاؤ تو وہ پاخانہ اٹھاؤ تو وہ تو چوبیں اٹھائے گا، اس کے لیے نہ کی وقت کی قید ہے اور نہ کام کی قید ہے وہ تو چوبیس گھنٹے کا غلام ہے، یہ ہے غلام۔

## ''بنده'' کی تعریف

لیکن''ناام'' سے آگے بھی ایک درجہ ہے، وہ ہے''بندہ''۔''غلام'' اپنے آقا کی پرستش نہیں کرتا،لیکن'' بندہ'' اپنے آقا کی عبادت کرتا ہے،اور اس کی به اول موافظ عناني

پرستش بھی کرتا ہے اور سے بندہ اپنی مرضی کا نہیں ہوتا، بلکہ بندہ تو اپنے آتا کی مرضی کا ہوتا ہے، آپی طرف ہے کوئی کا ہوتا ہے، آپی طرف ہے کوئی کام تجویز نہیں کرتا۔ تمام''بدعات'' کی جڑبھی ای ہے کئتی ہے، اس لیے کہ ایک تجویز کو دخل دینے سے بدعات پیدا ہوتی ہیں، اپنی تجویز کو ختم کر دو اور ان کی مرضی اور حکم پر چلو تو اس کا نام'' دین' ہے۔

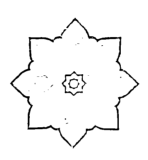
بہرحال! خلاصہ بیہ ہے کہ ہر وقت کے تقاضے کو دیکھو کہ اس وقت کا تقاضا کیا ہے؟ اس وقت اللہ تعالی اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے کیا چاہ رہے ہیں؟ وہ کرو۔ اسی لیے حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس ملفوظ میں فرمایا کہ اذان کا جواب دینامخل ذکر نہیں، بلکہ اس وقت کا تقاضا یہی ہے کہ ذکر کو روک دو اور اذان کا جواب دو۔ اللہ تعالی ہم سب کوان باتوں پرعمل کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وَاخِيُ دَعْوَانَا آنِ الْحَمْدُ للهُ رَبِّ الْعُلَمِينَ

Total Con

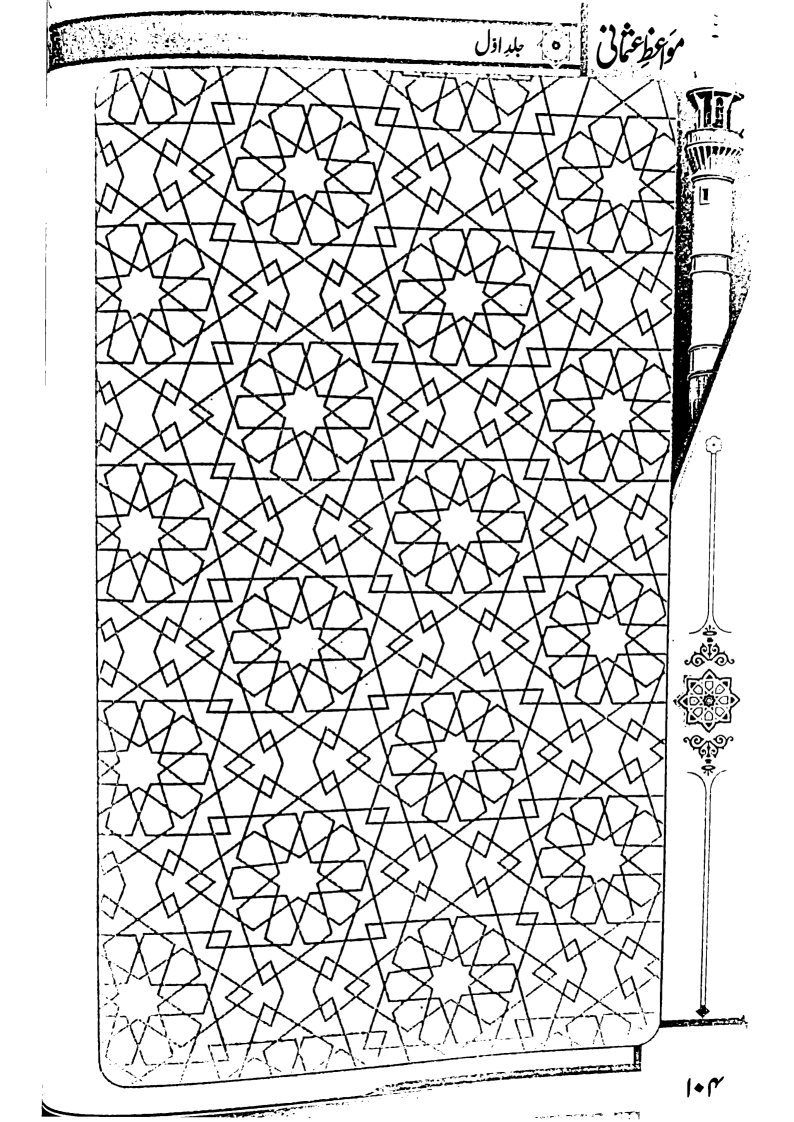
مُوعِطِعُمَاني في جلدِاوَل 1+1





وين كى حقيقت تسليم ورضا

(اصلاحی خطبات جلد اس ۲۵)





### بِاللَّهِ الرَّجِرَ الرَّجْمُ

# دين كى حقيقت تسليم ورضا



الْحَهْلُ لِللهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغَفِيهُ وَنُوْمِنُ لِهِ وَنَعُودُ وَلَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْمَلُ مَضِلَّ لَهُ وَمَنُ سَيِّئُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهُدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيْضُلِلهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ لَيْضُلِلهُ فَلَا هُضِلَّ لَهُ وَحُدَهُ لَيْضِلِلهُ فَلَا هَاللهُ وَحُدَهُ لَا فَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَحُدَهُ لَا شَمِينُكَ لَهُ وَأَشُهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَتَّدًا لَا شَمِينُكَ لَهُ وَأَشُهَدُ اَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَتَّدًا وَمَوْلانَا مُحَتَّدًا

عن أبى موسى الاشعرى رضى الله عنه قال قال رسول الله عنه قال الله والله و



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۵۷/٤ (۲۹۹۲)۔

موعظعفاني

1

## بیاری اور سفر میں نیک اعمال لکھے جاتے ہیں

حضرت ابو موی اشعری فرانید حضور اکرم سال فالید آیا ہے اجل صحابہ اور فقہاءِ صحابہ میں سے ہیں جنہوں نے دو مرتبہ ہجرت صحابہ میں سے ہیں جنہوں نے دو مرتبہ ہجرت فرمائی۔ ایک مرتبہ حبشہ کی طرف اور دوسری مرتبہ مدینہ طبیبہ کی طرف۔ وہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم مال فالید ارشاد فرمایا:

جب کوئی بندہ بیار ہوتا ہے یا سفر کی حالت میں ہوتا ہے،
تو جو عبادات اور نیک اعمال صحت کی حالت میں یا
اقامت کی حالت میں کیا کرتا تھا، جب بیاری یا سفر کی
وجہ سے وہ چھوٹ جاتے ہیں تو اللہ تعالی وہ سارے
اعمال اس کے نامہ اعمال میں لکھتے رہتے ہیں، باوجود بیہ
کہ وہ بیاری یا سفر کی وجہ سے وہ اعمال نہیں کر پارہا ہے،
اس لیے کہ اگر وہ تندرست ہوتا یا اپنے گھر میں ہوتا تو یہ
اعمال کرتا۔

می کریم مان تالیم نے کتنی بڑی تعلی اور نعمت کی بات بتادی کہ بیاری میں معذوری اور مجبوری کی وجہ سے جب معمولات چھوٹ رہے ہیں تو اس پر بہت صدمه کرنے کی ضرورت نہیں کہ اگر تندرست ہوتا تو یہ کام کرلیتا، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ ان کولکھ رہے ہیں۔

## ° نمازکسی حالت میں معاف نہیں

الیکن اس کا تعلق صرف نفلی عبادت سے ہے، جوعبادات فرض ہیں، ان میں اللہ تعالیٰ نے جو تخفیف کر دی، اس تخفیف کے ساتھ ان کو انجام دینا ہی ہے۔ مثلاً

به ۱۰۱ موا طرفه مان

1

# یاری میں پریشان ہونے کی ضرورت نہیں

بیا اوقات ایبا ہوتا ہے کہ انبان بیار ہوا اور اب کھڑے ہونے کے بیٹھ کر نماز پڑھ رہا ہے، بیٹھ کر پڑھنے کی قدرت نہیں تو لیٹ کر پڑھ رہا ہے۔ بیٹھ کر پڑھنے کی قدرت نہیں تو لیٹ کر پڑھ رہا ہے۔ ایسے موقع پر بہت سے لوگوں کو دیکھا کہ وہ دل ننگ کرتے رہتے ہیں کہ اس حالت میں اب کھڑے ہوکر پڑھنے کا موقع نہیں مل رہا ہے اور بیٹھ کر پڑھنے کا بھی موقع نہیں مل رہا ہے، لیٹے لیٹے نماز پڑھ رہا ہوں، پتہ نہیں کہ وضو بھی کا بھی موقع نہیں مل رہا ہے، لیٹے لیٹے نماز پڑھ رہا ہوں، پتہ نہیں کہ وضو بھی کو بیٹ نہیں، تیم بھی سیح ہورہا ہے یا نہیں، ان چیزوں میں پریشان کھی ہورہا ہے یا نہیں، ان چیزوں میں پریشان رہتے ہورہا ہے یا نہیں، ان چیزوں میں پریشان رہتے ہیں، حالانکہ سرکار دو عالم سان نے آپائے آپائے

مواغطِعناني

77

#### این پیند حچوڑ دو

ایک مدیث میں ہے کہ می کریم مالیا اللہ یا۔
"ان الله یحب أن تو تی رخصه کیا یحب أن تؤتی عزائمه"(۱)

یعنی جس طرح عزیمت جواعلی در ہے کا کام ہے، اس پر عمل کرنا اللہ تعالیٰ کو پیند ہے، اس طرح مجبوری کی وجہ سے اگر رخصت پر عمل کریں تو اللہ تعالیٰ اس کو بھی بیند کرتے ہیں، لہذا این پیند کی فکر نہ کرو۔ اللہ تعالیٰ کو جو حالت پیند ہے، وہی مطلوب ہے۔

### آ سانی اختیار کرنا سنت ہے

بعض لوگوں کی طبیعت سخت کوشی کی ہوتی ہے، وہ چاہتے ہیں کہ زیادہ سے زیادہ مشقت کا کام کریں، بلکہ مشقت ڈھونڈتے ہیں اور اس لیے ڈھونڈتے ہیں کہ وہ یہ ہمجھتے ہیں کہ اس میں زیادہ تواب ہے، چونکہ بہت سے بزرگوں سے بھی اس قسم کی باتیں منقول ہیں، لہذا ان کی شان میں کوئی گتاخی کا کلمہ نہیں کہنا چاہیے، لیکن سنت کا طریقہ وہ نہیں۔ سنت کا طریقہ یہ ہے جو حدیث میں منقول ہے:

"ماخير رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أمرين

(۱) مسناد احمد ۱۰۷/۱۰ (۵۸۶۲) و ذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" ۳۸۲/۳ (٤٩٣٩) -طبع دار الفكر-وقال: رواه احمد، ورجاله رجال الصحيح، والبزار والطبراني في"الاوسط"، واسناده حسن.



موا فإعماني

TITI

(1) a ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )

جب حضور اقدس سائٹائیا ہم کو دو چیز ول کے درمیان اختیار دیا جاتا تو آپ ان میں ہے آسان تر کو اختیار فرماتے۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا حضور اقدس سائٹائیا ہم کا آسانی اختیار کرنا۔ معاذ اللہ۔ تن آسانی کے لیے تھا؟ اور کیا مشقت اور آکلیف سے بچنے کے لیے یا دنیاوی راحت اور آرام حاصل کرنے کے لیے آسان راستہ اختیار فرماتے ہے؟ ایسانہیں ہے، بلکہ اس کی وجہ وہی ہے کہ آسان راستہ اختیار کرنے میں عبدیت زیادہ ہے، اللہ تعالی کے سامنے بہادری نہیں ہے، بلکہ شکستگی ہے، میں تو عاجز بندہ ہول، ناکارہ ہول، میں تو آسان راستہ اختیار کرتا ہول۔ یہ بندگی کا اظہار ہے۔ اور اگر مشکل راستہ اختیار کیا تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی کے سامنے بہادری جہ ہیں کہ اللہ تعالی کے سامنے بہادری جہ ہیں کہ اللہ تعالی کے سامنے بہادری جہ ہیں کہ اللہ بندگی کا اظہار ہے۔ اور اگر مشکل راستہ اختیار کیا تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے بہادری جہا تا ہے۔

#### وین اتباع کا نام ہے

دین کی ساری بنیاد یہ ہے کہ کی خاص عمل کا نام دین نہیں، کی خاص شوق
کا نام دین نہیں، اپنے معمولات پورے کرنے کا نام دین نہیں، اپنی عادت پوری
کرنے کا نام دین نہیں، دین نام ہے، ان کی اتباع کا۔ وہ جیسا کہیں ویسا کرنے
کا نام دین ہے۔ ان کو جو چیز پند ہے، اس کو اختیار کرنے کا نام دین ہے۔ اور
اپنے آپ کو ان کے حوالے کردینے کا نام دین ہے۔ وہ جیسا کرا رہے ہیں، وہی
بہتر ہے۔ یہ جو صدمہ اور حسرت ہوتی رہتی ہے کہ ہم تو بیار ہوگئے، اس واسطے
کرم ہوکر نماز نہیں پڑھی جارہی ہے، لیٹ کر پڑھ رہے ہیں، یہ صدمہ کرنے
کی بات نہیں۔ ارے اللہ تعالی کو یہی پند ہے اور جب بہی پند ہے تو اس وقت

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۸۹/(۲۵۲۰)۔

7

#### سُنِحْنَ الَّذِي اَسْرَى بِعنِدِهِ (۱) وہ ذات پاک ہے جواپنے بندے کو لے گئی۔

یہاں' شاہد''،''مبشر'' اور''سراحِ منیر'' کے الفاظ نہیں لائے ، بلکہ صرف ایک لفظ''عبد'' لائے۔ یہ بتلانے کے لیے کہ انسان کا سب سے اُونچا مقام عبدیت کا مقام ہے۔ اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی بندگی شکستگی اور عاجزی کا مقام ہے۔

#### و توڑنا ہے حسن کا پندار کیا؟

ہمارے بڑے بھائی تھے محمد ذکی کیفی مرحوم - اللہ تعالی ان کے درجات بلند فرمائے - شعر بہت اچھا شعر کہا ہے۔ فرمائے - شعر بہت اچھا شعر کہا ہے۔ لوگ اس کا صحیح مطلب نہیں سمجھتے ۔ اسی بات کو انہوں نے بڑے خوبصورت بیرائے میں کہا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ۔

#### اس قدر بھی ضبطِ غم اچھا نہیں توڑنا ہے حسن کا پندار کیا؟

یہ جوغم کو اتنا ضبط کر رہے ہو کہ منہ سے آہ بھی نہ نکلے، کراہ بھی نہ نکلے، تو کیا تم اس کے پندار کو توڑنا چاہتے ہو جو تمہیں اس غم میں مبتلا کر رہا ہے؟ اس کا پندار توڑنا مقصود ہے؟ اس کے آگے بہادری دکھانا چاہتے ہو؟ یہ بندے کا کام نہیں۔ بندے کا کام تو یہ ہے کہ جب اس نے ایک تکلیف دی تو اس تکلیف کا تقاضا یہ ہے کہ اس تکلیف کے ازالے کے لیے کو اس کو پکارا جائے۔ اگر اس تقاضا یہ ہے کہ اس تکلیف کے ازالے کے لیے کو اس کو پکارا جائے۔ اگر اس نے نم ویا ہے۔ اگر اس نے نم ویا ہے۔ اگر اس کے خصور اکر م

<sup>(</sup>١) سورةالاسراءالاية(١)\_

بارانال سو مُوَوَّ فِرِفَانَى

不

بات سے ہے کہ جس حالت میں اللہ تعالی رکھتے ہیں وہی حالت پہندیدہ ہے۔ جب وہ چاہ رہے ہیں کہ لیٹ کر نماز پڑھوتو پھر لیٹ کر ہی نماز پڑھو۔ اس وقت لیٹ کر پڑھنے ہی میں وہ تواب اور اجر ہے جو عام حالت میں کھڑے ہوکر پڑھنے میں ہے۔

#### و رمضان کا دن لوٹ آئے گا

ہمارے حضرت ڈاکٹر محمد عبد الحکی صاحب رائیٹید، حضرت تھانوی رائیٹید کی بات نقل فرماتے سے کہ ایک شخص رمضان میں بیار ہوگیا اور بیاری کی وجہ سے روزہ حجوڑ دیا، اب اس کوغم ہورہا ہے کہ رمضان کا روزہ حجوث گیا۔ حضرت رائیٹید فرماتے ہیں کہ غم کرنے کی کوئی بات نہیں، یہ دیکھو کہ تم روزہ کس کے لیے رکھ رہے ہو؟ اگر یہ روزہ اپنی ذات کے لیے رکھ رہے ہو، اپنی خوشی کے لیے اور اپنا شوق پورا کرنے کے لیے رکھ رہے ہوتو بے شک اس پرصدمہ کرو کہ بیاری آگی اور روزہ حجوث گیا، لیکن اگر اللہ تبارک وتعالی کے لیے روزہ رکھ رہے ، و اور اللہ تعالی نے فرمادیا کہ بیاری میں روزہ حجوڑ دو، تو پھر بھی مقصود رہے ، و اور اللہ تعالی نے فرمادیا کہ بیاری میں روزہ حجوڑ دو، تو پھر بھی مقصود میاں بی ہے کہ حدیث شریف میں ہے:

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲/۲ (۱۳۰۳)۔

"ليس من البر الصوم في السفر" (١)

سفر کی حالت میں جب کہ شدید مشقت ہو، اس وقت روز ہ رکھنا کوئی نیکی کا کامنبیں،لیکن قضا کرنے کے بعد عام دنوں میں روز ہ رکھو گے تو اس میں وہ تمام انوار و برکات حاصل ہوں گے جو رمضان کے مہینے میں حاصل ہوتے تھے۔ گویا کہ اس شخص کے حق میں رمضان کا دن لوٹ آئے گا اور رمضان کئے دن روزہ رکھنے میں جو فائدہ حاصل ہوتا، وہ فائدہ اس دن قضا کرنے میں حاصل ہوجائے گا، لہذا اگر شرعی عذر کی وجہ سے روزے قضامورہے ہیں، مثلاً بیاری ہے، سفر ہے یا خواتین کی طبعی مجبوری ہے، اس کی وجہ سے روزے قضا ہورہے ہیں توعملین ہونے کی کوئی بات نہیں۔اس وقت میں روزہ چھوڑ دینا اور کھانا پینا ہی اللہ تعالیٰ کو پند ہے اور لوگوں کو روزہ رکھ کر جو تواب مل رہا ہے، تمہیں روزہ نہ رکھ کر وہی تواب مل رہا ہے اور عام لوگوں کو بھوکا رہ کر جو تواب مل رہا ہے، تمہین کھانا کھا کر مل رہا ہے اور اللہ تعالی وہی انوار و برکات عطا فرمارہے ہیں، جو عام روزہ داروں کو عطا فرمارہے ہیں۔ اور پھر جب بعد میں اس روز ہے کی قضا کروگے تو قضا کے دن رمضان کی ساری برکتیں اور سارے انوار حاصل ہوں گے۔گھبرانے کی کوئی مات نہیں۔



# الله تعالی ٹوٹے ہوئے دل میں رہتے ہیں

اور الله تعالی ٹوٹے ہوئے دلوں کے ساتھ ہوتے ہیں۔ بیاری کے اندر جو سیدہ۔ ہور ہا نہ کہ روزہ چھوٹ کیا، اس صدمے سے دل ٹوٹا، دل شکتہ ہوا۔ دل

بلداذل مو مواطع عنماني



کی اس شکتگی کے بعد اللہ تعالی اس کونواز دیتے ہیں، چاہے صدموں ہے دل ٹوٹے یا غمول سے ٹوٹے یا فکرِ آخرت ٹوٹے یا غمول سے ٹوٹے یا فکار سے ٹوٹے یا خوفِ خدا سے ٹوٹے یا فکرِ آخرت سے ۔ کسی بھی طرح ہو، بس جب دل ٹوٹنا ہے تو اللہ تبارک وتعالیٰ کی رحمتوں کا مورد بن جاتا ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

"أناعندالمنكسرة قلوبهم من أجلى"(۱) میں ان لوگوں كے پاس ہوں جن كے دل ميرى وجہ سے ٹوٹے ہوں۔

دل پریہ چوٹیں جو پڑتی رہتی ہیں، اس طرح کہ بھی کوئی تکلیف آگئ، کوئی صدمہ آگیا، کوئی اس کے بھی کوئی تکلیف آگئ، کوئی صدمہ آگیا، کبھی کوئی پریشانی آگئ، یہ دل کو توڑا جارہا ہے، کیوں توڑا جارہا ہے اپنی رحمتوں اور اپنے نضل و کرم کا مورد بنایا جارہا ہے کہ اسے اپنی رحمتوں اور اپنے نضل و کرم کا مورد بنایا جارہا ہے ۔



تو بچا بچا کے نہ رکھ اسے ترا آئنہ ہے وہ آئنہ کہ شکتہ ہو تو عزیز تر ہے نگاہِ آئنہ ساز میں

یہ دل جتنا ٹوٹے گا، اتنا ہی آئینہ سازیعنی اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں عزیز ہوگا۔ ہمارے حضرت ڈاکٹر محمد عبد الحکی صاحب قدس اللہ سرہ ایک شعر سنایا کرتے تھے، فرماتے تھے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے کے دل کو توڑتے ہیں تو اس کے

<sup>(</sup>۱) وفي حلية الاولياء لابي نعيم ٢٦٤/٣ قال موسى عليه السلام: يارب اين ابغيك؟ قال: ابغنى عند المنكسرة قلوبهم . وفي ٣١/٤ قال داود عليه السلام: "إلهى اين اجادك إذا طلبتك"؛ قال: "عند المنكسره قلوبهم من مخافتى". وزادفى ١١٧/٦ من رواية موسى عليه السلام: "فانى ادنو سهم كل يوم باعالو لاذلك لتهدموا".

مواعظِعْمَالِي

زریعے اس کو بلندیوں تک پہنچانا مقصود ہوتا ہے۔ یہ صدمے، یہ افکار، یہ نم جو انسان کو آتے ہیں یہ مجاہداتِ اضطراری ہوتے ہیں، جس سے انسان کے درجات میں اتنی ترقی نہیں۔ چنانچہ اکثر یہ شعر میں اتنی ترقی نہیں۔ چنانچہ اکثر یہ شعر

ائے ہے۔ یہ کہہ کے کوزہ گرنے پیالہ پٹنخ دیا اب اور کچھ بنائیں اس کو بگاڑ کے

جب بیدول ٹوٹ کر بکھرتا ہے تو پھروہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی تجلیات اور اس کی رحمتوں کا مورد بنتا ہے۔ ایک غزل کا شعر حضرت والا سنایا کرتے تھے۔ فرماتے تھے ۔۔۔

سے ہے۔ بتانِ ماہ وش اُجڑی ہوئی منزل میں رہتے ہیں جسے برباد کرتے ہیں اس کے دل میں رہتے ہیں

اللہ تعالیٰ ٹوٹے ہوئے دل میں بھی فرماتے ہیں۔ اس لیے ان عموں اور صدموں سے ڈرونہیں، یہ آنسو جو گررہے ہیں، یہ دل جوٹوٹ رہا ہے، یہ آبیں جو نکل رہی ہیں، اگر اللہ جل جلالہ پر ایمان ہے، اگراللہ تعالیٰ کی تصدیق دل میں ہے تو یہ سب چیزیں تمہیں ہیں سے کہیں سے پہنچارہی ہیں وادی عثق بسے دور و دراز است ولے طے شور حبادہ صد سالہ بہ آہے گاہے

وادئ عشق کا راستہ بڑا لمبا چوڑا راستہ ہے، لیکن بعض اوقات سو سال کا فاصلہ ایک آن میں طے ہوجاتا ہے۔ اس لیے ان صدموں اور عموں اور پریثانیوں سے نہیں گھبرانا چاہیے۔ مواط خنان

1

#### دین تسلیم و رضا کے سوا کیجھ ہیں

اللہ تعالیٰ ہمارے داوں میں یہ بات اُ تاردے کہ دین اپنا شوق پورا کرنے

کا نام نہیں، اپنی عادت پوری کرنے کا نام دین نہیں۔ دین اس کا نام ہے کہ جہ رکھا ہے نہ نماز
وقت جو کام کرنے کو کہا جارہا ہے وہ کریں۔ نہ کسی عمل میں کچھ رکھا ہے نہ نماز
میں کچھ رکھا ہے، نہ روزے میں کچھ رکھا ہے۔ کسی عمل میں کچھ نہیں رکھا، جو کچھ
ہے وہ ان کی رضا میں ہے

۔ عشق تسلیم و رضا کے ماسوا کچھ بھی نہیں وہ وفا سے خوش نہیں وہ وفا سے خوش نہ ہوں تو پھر وفا کچھ بھی نہیں اور دفا سے خوش نہیں اللہ تبارک وتعالیٰ جس کام سے خوش ہوں، وہی کام کرنے کا ہے، اس کام

میں مزہ ہے ۔

نہ تو ہے ہجر ہی اچھا نہ وصال اچھا ہے

یار جس حال میں رکھے وہی حال اچھا ہے

اللّٰہ تعالیٰ اپنی رحمت سے یہ بات ہمارے دلوں میں پوست فرمادے تو
دین کو سجھنے کے رائے کھل جائیں۔

### تیارداری میں معمولات کا حیوشا

۔
اور یہ جو بتایا کہ بیاری کی حالت میں اگر معمولات چھوٹ جائیں تو اس پر
وہی کچھ کاھا جارہا ہے، جو صحت کی حالت میں کرنے سے ملتا۔ علائے کرام نے
فرمایا کہ اس میں جس طرح اپنی بیاری داخل ہے، ان لوگوں کی بیاری بھی داخل
ہے جن کی تیار داری اور خدمت انسان کے فرائض میں شامل ہے۔ کسی کے

مواخطِعناني

TIT

والدین بیار ہوگئے، اب دن رات ان کی خدمت میں لگا ہوا ہے، ان کی خدمت میں لگے رہنے کی وجہ سے معمولات جھوٹ گئے۔ اب نہ تلاوت ہورہی ہے، نہ نوافل ہورہے ہیں، نہ ذکر ہے، نہ تنبیح۔ سب کچھ جھوٹا جارہا ہے اور دن رات ماں باپ کی خدمت میں لگا ہوا ہے۔ اس کا بھی یہی تھم ہے۔ اگر چہ خود بیار نہیں ہے، لیکن پھر بھی جو اعمال جھوٹ رہے ہیں، وہ اعمال اللہ تعالیٰ کے یہاں لکھ جارہے ہیں۔ کیوں؟

#### أ أير وقت كا تقاضا ديكهو

اس کیے ہارے حضرت ڈاکٹر محمد عبد الحی قدس الله سره بڑے کام کی بات فرمایا کرتے تھے۔حقیقت یہ ہے کہ بزرگوں کی چھوٹی چھوٹی باتوں سے انسان کی زندگی درست کرنے کے دروازے کھل جاتے ہیں۔ فرماتے تھے: میاں! ہر وقت كا تقاضا ديكھو، اس وقت كا تقاضا كيا ہے؟ اس وقت مجھ سے مطالبه كيا ہے؟ یہ نہ سوچو کہ اس وقت میراکس کام کو دل چاہ رہا ہے۔ دل چاہنے کی بات نہیں۔ بلکہ بیردیکھواس وقت تقاضا کس کام کا ہے؟ اس تقاضے کو بیررا کرو۔ بیراللہ تبارک وتعالیٰ کی مرضی ہے۔تم نے تو اپنے ذہن میں بٹھا رکھا تھا کہ روزانہ تہجد یڑھاکروں گا، روزانہ اتنے پارے تلاوت کیا کروں گا، روزانہ اتنی تبیجات پڑھا كرول گا، اب جب ان كامول كا وقت آيا تو دل جاه رہا ہے كه بيركام ميں بورے کروں اور ذہن پر اس کام کا بوجھ ہے، اب عین وقت پر گھر بیاری ہوگئ اور اس کے نتیجے میں اس کی تیاداری، علاج اور دوا دارو میں لگنا پڑا۔ اور اس میں کننے کی وجہ سے وہ معمول حچوشنے لگا۔ اس وقت دل بڑا کڑھتا ہے کہ کیا ہو گیا۔ میرا تو آج کامعمول قضا ہوجائے گا۔ اس وفت تو میں بیٹھ کر تلاوت کرتا، ذکر و



اذکار کرتا، اب مارا مارا پھر رہا ہوں کہ بھی ڈاکٹر کے پاس، بھی تحکیم کے پاس، بھی تحکیم کے پاس، بھی تحکیم کے پاس، بھی دواخانے، یہ میں کس چکر میں پھنس گیا؟ ارے! اللہ تعالیٰ نے جس چکر میں پھنس گیا؟ ارے! اللہ تعالیٰ نے جس چکر میں ڈالا، اس وقت کا تقاضا یہ ہے کہ وہ کرو، اگر اس وقت کا تقاضا یہ ہے کہ یہ کام کرنے بیٹے جاؤگے تو وہ اللہ تعالیٰ کو پسند نہیں۔ اب وقت کا تقاضا یہ ہے کہ یہ کام کرو۔ اب اس میں وہ ثواب ملے گا، جو تلاوت کرنے میں ملتا۔ اس میں وہ ثواب ملے گا، جو تلاوت کرنے میں ملتا۔ اس میں وہ ثواب ملے گا، جو تلاوت کرنے میں ملتا۔ یہ ہے اصل دین۔

### ا پنا شوق بورا کرنے کا نام دین ہیں

ہارے حضرت مولانا مسیح اللہ خان صاحب راٹیکیہ-اللہ تعالی ان کے درجات بلندفر مائے۔ آمین - ان حضرات میں سے تھے جن کے قلب پر اللہ تعالیٰ كانٹے كى بات القا فرماتے تھے۔ وہ فرمایا كرتے تھے كه "بھائى! اپنا شوق بورا كرنے كا نام دين نہيں، الله اور الله كے رسول صلى الله كى اتباع كا نام دين ہے۔' اس کا نام دین نہیں کہ فلاں کام کا شوق ہوگیا، لہذا اب تو وہی کام کریں ك، مثلاً علم دين پڑھنے اور عالم بننے كا شوق ہوگيا، اس سے قطع نظر كه تمہارے لیے عالم بننا جائز بھی ہے یا نہیں؟ گھر میں ماں بیار پڑی ہے، باپ بیار پڑا ہے اور گھر میں دوسرا کوئی تیارداری کرنے والا اور ان کی دیکھ بھال کرنے والا موجود نہیں، لیکن آپ کو شوق ہوگیا کہ عالم بنیں گے، چنانچہ ماں باپ کو یمار چپوڑ کر مدرسے میں پڑھنے چلے گئے۔ یہ دین کا کام نہیں ہے، اپنا شوق پورا . کرنا ہے۔ دین کا کام تو سے ہے کہ سے سب کچھ چھوڑ کر ماں کی خدمت کرو۔ باپ کی خدمت کرو۔

1

\_\_\_\_\_

#### مفتی بننے کا شوق

یا مثلاً تخصص پڑھنے اور مفتی صاحب بننے کا شوق ہوگیا۔ بہت سے طلبہ مجھ سے کہتے ہیں کہ ہمیں شخصص پڑھنے کا بڑا شوق ہے اور ہم فتو کی نویسی سیھنا چاہتے ہیں۔ ان سے بوچھا کہ آپ کے والدین کی کیا منشا ہے؟ جواب دیا کہ والدین تو راضی نہیں ہیں۔ اب دیکھئے کہ والدین تو راضی نہیں ہیں اور یہ مفتی صاحب بننا چاہتے ہیں۔ یہ دین نہیں، یہ اپنا شوق بورا کرنا ہے۔

#### ا المنت تبلیغ کرنے کا شوق

یا مثلاً! تبلیغ کرنے اور چلے میں جانے کا شوق ہوگیا۔ ویسے تو تبلیغ کرنا بڑی فضیلت اور ثواب کا کام ہے، لیکن گھر میں بیوی بیار بڑی ہے، کوئی دیھ بھال کرنے والا نہیں ہے اور آپ کو چلہ لگانے کا شوق ہوگیا۔ بید دین نہیں ہے، بیا بنا شوق پورا کرنا ہے۔ اب اس وقت دین کا تقاضا اور وقت کا تقاضا ہیہ ہے کہ اس بیار کی تیارداری کرواور اس کا خیال کرواور اس کا علاج کرو، بید نیا نہیں ہے۔ یہ بھی دین ہے۔

#### المسجد میں جانے کا شوق

حضرت مولانا مسیح اللہ خان صاحب رالیہ لیے مرتبہ مجلس میں اس پر ایک بید مثال دی کہ ایک شخص جنگل اور ویرانے میں اپنی بیوی کے ساتھ رہتا ہے۔ اور آس پاس کوئی آبادی بھی نہیں۔ بس میال بیوی دونوں اکیلے رہتے ہیں۔ اب میاں صاحب کوآبادی کی مسجد میں جاکر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے ہیں۔ اب میاں صاحب کوآبادی کی مسجد میں جاکر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے



کا شوق ہوگیا، اب بیوی کہتی ہے کہ بیتو جنگل اور ویرانہ ہے، اگرتم نماز پڑھنے آبادی کی مسجد میں چلے گئے تو مجھے اس ویرانے میں ڈر لگے گا۔ اور ڈر کے مارے میری جان نکل جائے گی، اس لیے بجائے مسجد کے آج تم یہیں نماز پڑھ لو۔ حضرت والا فرماتے ہیں کہ وہ میاں صاحب تو تھے شوقین، چنانچہ شوق میں آکر اپنی بیوی کو وہیں جنگل میں اکیلا چھوڑ چھاڑ کر چلے گئے۔ فرمایا کہ بیشوق بیر بورا کرنا ہے۔ بید مین نہیں ہے۔ اس لیے کہ اس وقت کا تقاضا بیتھا کہ وہ گھر میں نماز پڑھتا۔ اور اپنی بیوی کی بیہ پریشانی دورکرتا۔

یہ اس وقت ہے جہاں بالکل ویرانہ ہے، کوئی آبادی نہیں ہے، البتہ جہاں آبادی ہوتو وہاں مسجد میں جاکر نماز پڑھنی چاہئے۔

لہذا اپنا شوق بورا کرنے کا نام دین نہیں۔ کسی کو جہاد میں جانے کا شوق،
کسی کو تبلیغ میں جانے کا شوق، کسی کو مولوی بننے کا شوق، کسی کو مفتی بننے کا
شوق۔ اور اس شوق کو بورا کرنے کے نتیج میں ان حقوق کا کوئی خیال نہیں جو
اس پر عائد ہور ہے ہیں۔ اس بات کا کوئی خیال نہیں کہ اس وقت میں ان حقوق
کا تقاضا کیا ہے؟

یہ جو کہا جاتا ہے کہ کسی شخ سے تعلق قائم کرو، یہ در حقیقت اسی لیے ہے۔ وہ بناتا ہے کہ اس وقت کا کیا تقاضا ہے؟ اس وقت تمہیں کون ساکام کرنا چاہیے؟ اب یہ باتا ہے کہ اس وقت کہہ رہا ہوں، اسے کوئی آگے اس طرح نقل کردے گا کہ وہ مولانا صاحب تو یہ کہہ رہے سے کہ مفتی بننا بری بات ہے۔ یا تبلیغ کرنا بری بات ہے۔ وہ صاحب تو تبلیغ کے مخالف ہیں، کہ تبلیغ میں اور چلے میں نہیں جانا چاہیے یا جہاد میں نہیں جانا چاہیے۔ ارے بھائی! یہ سب کام اپنے اپنے وقت پر اللہ تعالیٰ جہاد میں نہیں جانا چاہیے۔ ارے بھائی! یہ سب کام اپنے اپنے وقت پر اللہ تعالیٰ کی رضا کے کام ہیں۔ یہ دیھو کہ کس وقت کیا تقاضا ہے؟ تم سے کس وقت کیا

موعظعفاني

مطالبہ ہورہا ہے؟ اس مطالبے اور تقاضے پر عمل کرو۔ اپنے دل و دماغ سے ایک راستہ متعین کرلیا اور اس پر چل کھڑے ہوئے، یہ دین نہیں ہے۔ دین بیہ ہے کہ یہ دیکھو کہ وہ کیا کہہ رہے ہیں۔ وہ اس وقت کس بات کا تھم دے رہے ہیں؟



#### سہا گن وہی جسے پیا چاہے

میرے والدِ ماجد حضرت مفتی شفیع صاحب رائی الله بندی زبان کی مثل بہت کثرت سے سنا کرتے تھے۔ فرماتے کہ

سہا گن وہی جے بیا چاہے

قصہ یوں ہے کہ ایک لڑی کو دہمن بنایا جارہا تھا۔ اور اس کا سنگھار بٹار کیا جارہا تھا، اب جو کوئی آتا اس کی تعریف کرتا کہ تو بڑی خوب صورت لگ رہی ہے۔ تیرا چہرہ اتنا خوب صورت ہے، تیرا جسم اتنا خوب صورت ہے، تیرا زیور اتنا خوب صورت ہے۔ اس کی ایک ایک چیز کی تعریف کی جارہی تھی، لیکن وہ لڑی ہر ایک کی تعریف سنتی، لیکن خاموش رہتی۔ اور سنی ان سنی کردیتی۔ کسی خوثی کا اظہار نہ کرتی۔ لوگوں نے اس سے کہا کہ یہ تیری سہیلیاں تیری اتنی تعریفیں کررہی ہیں، بخصے اس سے کوئی خوثی نہیں ہورہی ہے؟ اس لڑی نے جواب دیا کہ ان کی تعریف کے بھے اس سے کوئی خوثی نہیں ہورہی ہے؟ اس لڑی نے جواب دیا کہ ان کی تعریف کریں گی وہ ہوا میں اُڑ جا کیں گی، بیت جو کچھے سنوارا جارہا ہے وہ تعریف کرے۔ وہ پہند کرے، کہہ دے کہ ہاں! تو اچھی لگ رہی ہے، تب تو فا کدہ ہے۔ اور اس کے بیتے میں میری زندگی سنور جائے گی، لیکن اگر یہ عورتیں تعریف کر کے چلی گئیں اور جس کے لیے جھے سنوارا گیا تھا، اس نے ناپند کردیا تو پھر اس دلہن بنے اور اس سنگھار یٹار کا کیا فائدہ؟



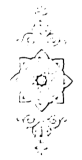


#### یہ بندہ دو عالم سے خفا میرے لیے ہے

یے قصہ سنانے کے بعد حضرت والد صاحب را ایٹھیہ نے فرمایا کہ یہ دیکھو کہ جو
کام تم کررہے ہو، جس کے لیے کررہے ہو، اس کو بیند ہے یا نہیں؟ لوگوں نے تو
تعریف کردی کہ بڑے مفتی صاحب ہیں، بڑے عالم اور بڑے مولانا صاحب
ہیں۔ لوگوں نے تعریف کردی کہ تبلیغ میں بہت وقت لگا ہے اور اللہ کے رائے
میں نکاتا ہے۔ کسی کے بارے میں کہہ دیا کہ یہ مجاہد اعظم ہے۔ ارے! ان لوگوں
کے کہنے سے کیا حاصل؟ جس کے لیے کررہے ہو وہ یہ کہہ دے کہ ہ

توحیر تو یہ ہے کہ خدا حشر میں کہہ دے یہ بندہ دو عالم سے خفا میرے لیے ہے

اس وقت فائدہ ہے۔ لہذا جب ہر کام کا مقصدان کو راضی کرنا ہے تو پھر ہر وقت انسان کو بی فکر رہنی چاہیے کہ اس وقت مجھ سے کیا مطالبہ ہور ہا ہے؟



## اذان کے وقت ذکر چھوڑ دو

ا چھے فاصے ذکر اللہ میں مشغول سے، لیکن جیسے ہی اذان کی آواز کان میں بڑی مجم آگیا کہ ذکر چھوڑ دواور خاموش ہوکر مؤذن کی آواز سنواور اس کا جواب دو۔ اگر چہ وقت ضائع ہور ہا ہے، اذان کے وقت اگر ذکر کرتے رہتے تو کئ تنبیجات اور پڑھ لیتے، مگر ذکر سے روک دیا گیا۔ جب روک دیا تو اب رک جاؤ، اب ذکر کرنے میں فائدہ نہیں۔ اب اذان سننے اور اس کا جواب دینے میں فائدہ ہے۔

#### جو بچھ ہے وہ ہمارے حکم میں ہے

الله تبارک و تعالیٰ نے جج بڑی عجیب وغریب عبادت بنائی ہے، اگر آپ جج کی عاشقانہ عبادت کو شروع ہے آخر تک دیکھیں تو یہ نظر آئے گا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے قدم قدم پر قاعدوں کے بت توڑے ہیں۔ اب دیکھیں کہ مسجد حرام میں ایک نماز کا تواب ایک لا کھ نمازوں کے برابر ہے<sup>(۱)</sup> ایکن آٹھ ذی الحجہ کو بیہ تحكم ديا جاتا ہے كەمسجد حرام جھوڑو اورمنى میں جاكر پڑاؤ ڈالو۔ وہاں نہ حرم، نہ کعبہ اور نہ وہاں کوئی کام، نہ وقوف ہے، نہ رمی جمرات ہے، بس بی حکم دے دیا ' کہ ایک لاکھ نمازوں کا تواب جھوڑو اور منیٰ کے جنگل میں جاکر یانچ نمازیں ادا كرو، يدسب كيول ہے؟ اس ليے كه بير بتانا مقصود ہے كه نه اس كعبه ميں كيھ ركھا ہے اور نہ حرم میں کچھ رکھا ہے۔ نہ مسجد حرام میں کچھ رکھا ہے۔ جو کچھ ہے وہ ہارے تھم میں ہے۔ جب ہم نے کہد دیا کہ مسجد حرام میں جا کر نماز پڑھو، تو اب ایک لا کھنمازوں کا ثواب ملے گا اور جب ہم نے کہہ دیا کہ مسجرِ حرام کو چھوڑ دو۔ اب اگر کوئی شخص مسجر حرام میں نماز پڑھے گا تو ایک لا کھ نمازوں کا ثواب تو کیا ملے گا، بلکہ الٹا گناہ ہوگا۔ اس لیے کہ اس نے ہمارے حکم کوتوڑ دیا۔

### مازا پنی ذات میں مقصود نہیں

قرآن وسنت میں نماز پڑھنے کی بہت تاکید وارد ہے۔ فرمایا: اِنَّ الصَّلُوةَ گَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِتْبًا مَّوْقُوْقَا(٢)

<sup>(</sup>۱) مسنادالبزار ۷۷/۱۰(٤۱٤۲)وقال و إسناده حسن فلير اجع صحيح البخاري ۲۰/۲ (۱۱۹۰) . (۲) سورة النساء الاية (۱۰۳) \_



نماز کو وقت کے ساتھ پابند کیا گیا ہے، وقت گزرنے سے پہلے نماز پڑھاو،
مغرب کی نماز کے بارے میں حکم دیا گیا کہ تعجیل کرو۔ (۱) جبتی جلدی ہوسکے پڑھ
لوتا خیر نہ ہو، لیکن عرفات کے میدان میں مغرب کی نماز جلدی پڑھو گے تو نماز ہی
نہ ہوگی۔حضور اقدس سائٹ آئیل مغرب کے وقت عرفات کے میدان سے نکل رہے
ہیں، حضرت بلال بار بار فرمارہے ہیں کہ "الصلاة یا رسول الله، الصلاة یا
رسول الله "اور حضور اقدس سائٹ آئیل فرمارہے ہیں کہ "الصلاة أمامك" (نماز تمہارے آگے ہے)۔ (۲)

سبق بید یا جارہا ہے کہ بیہ مت سمجھ لینا کہ اس مغرب کے وقت میں کچھ رکھا ہے۔ ارب بھائی! جو کچھ ہے وہ ہمارے تھم میں ہے۔ جب ہم نے کہا کہ جلدی پڑھو تو جلدی پڑھو تو اب تھا۔ اور جب ہم نے کہا کہ مغرب کا بیہ وقت گزار دو، اور مغرب کی نماز عشاء کی نماز کے ساتھ ملا کر پڑھو، تو اب تمہارے ذمے وہی فرض ہے۔ جج میں قدم قدم پر اللہ تبارک وتعالی نے قاعدوں کے بت توڑے وہی فرض ہے۔ جج میں تقدیم کرادی اور مغرب میں تاخیر کرادی۔ ہرکام اُلٹا کرایا جارہا ہے۔ اور تربیت اس بات کی دی جارہی ہے کہ کسی چیز کو اپنی ذات میں مقصود نہ سمجھنا۔ نماز اپنی ذات میں مقصود ہے، نہ روزہ اپنی ذات میں مقصود ہے۔ نہ کوئی اور عبادت اپنی ذات میں مقصود ہے۔ مقصود اللہ جل جلالہ کی اطاعت ہے۔ نہ کوئی اور عبادت اپنی ذات میں مقصود ہے۔ مقصود اللہ جل جلالہ کی اطاعت ہے۔

افطار میں جلدی کیوں؟

یہ جو تھم دیا جارہا ہے کہ افطار میں جلدی کرو اور بلاوجہ افطار میں تاخیر مکروہ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١١٦/١(٥٥٩) و ١١٧/١(٥٦١) ـ

<sup>(</sup>۲)صحيح البخاري ٤٠/١(١٣٩)-

ہے۔(۱) کیوں؟ اس لیے کہ اب تک تو بھوکا رہنا اور نہ کھانا باعث ِ ثوابِ تھا۔ پیاسا رہنا باعث ِ ثواب تھا، اس کی بڑی فضیلت اور بڑا اجر وثواب تھا،کیکن جب ہم نے کہہ دیا کہ کھاؤ، اب کھانے میں تاخیر کرنا گناہ ہے، اس لیے کہ اب اگر کھانے میں تاخیر کرو گے تو اپنی طرف سے روزے میں اضافہ کرنا لازم آئے گا۔

## ا این سحری میں تاخیر کیوں؟

سحری میں تاخیر افضل ہے۔(۲) اگر کوئی شخص پہلے سے سحری کھا کر سوجائے تو بیسنت کے خلاف ہے، بلکہ عین وقت پر جب سحری کا وقت ختم ہورہا ہو، اس وقت کھانا افضل ہے۔ کیوں؟ اس لیے اگر پہلے سے کوئی شخص سحری کھا کرسوگیا تو اس نے اپنی طرف سے روزے کی مقدار میں اضافہ کردیا۔ وہ اتباع میں نہیں کر رہا ہے، بلکہ اپنی طرف سے کر رہا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ ساری بات ان کی اتباع میں ہے، ہم ان کے بندے ہیں۔اور بندے کے معنیٰ بیہ ہیں کہ جو کہیں وہ کرو۔

## ('بنده' این مرضی کانہیں ہوتا

حضرت مفتی محمد حسن صاحب فرمایا کرتے تھے کہ بھائی! ایک ہوتا ہے ملازم اور ایک نوکر، ملازم اور نوکر خاص وفت اور خاص ڈیوٹی کا ہوتا ہے۔ مثلاً ایک ملازم کا کام صرف جھاڑو دینا ہے۔کوئی دوسرا کام اس کے ذھے نہیں یا ایک

(۲) ملاحظه بموصعیع مسلم ۲/۷۷ (۱۰۹۷).





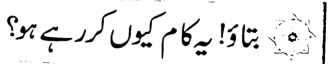


<sup>(</sup>۱) ملاحظه الموصحيح مسلم ۷۷۱/۲ (۱۰۹۸) و سنن أبي داو د ۲۰۵۲ (۲۳۵۳).



ملازم آٹھ گھنٹے کا ملازم ہے۔ آٹھ گھنٹے کے بعد اس کی چھٹی۔ اور ایک ہوتا ہے ۔ 'غلام' جو نہ وقت کا ہوتا ہے اور نہ ڈیوٹی کا ہوتا ہے۔ وہ تو حکم کا پابند ہے۔ اگر آ قا اس سے کہے کہ تم یہاں قاضی اور جج بن کر بیٹھ جاؤ اور لوگوں کے درمیان فیصلے کروتو وہ قاضی بن کر فیصلے کرے گا۔ اور اگر آ قا اس سے کہہ دے کہ پاغانہ اٹھاؤ تو پاخانہ اٹھائے گا۔ اس کے لیے نہ وقت کی قید ہے اور نہ کام کی قید، بلکہ آ قا جیسا کہہ دے غلام کو ویسا ہی کرنا ہوگا۔

غلام سے آگے بھی ایک درجہ اور ہے۔ وہ ہے " بندہ"۔ وہ غلام سے بھی آگے ہے۔ اس لیے کہ "غلام" کم از کم اپنے آقا کی پرستش تونہیں کرتا ہے، لیکن بندہ اپنے آقا کی عبادت اور پرستش بھی کرتا ہے۔ اور بندہ اپنی مرضی کا نہیں ہوتا ہے، بلکہ اپنے آقا کی مرضی کا ہوتا ہے۔ وہ جو کہے وہ کرے، دین کی روح اور حقیقت یہی ہے۔



میں نے صح سے شام تک کا ایک نظام بنا رکھا ہے کہ اس وقت تصنیف کرنی ہے، اس وقت درس دینا ہے، اس وقت فلاں کام کرنا ہے، تصنیف کے وقت جب تصنیف کرنے بیٹے، مطالعہ کیا اور ابھی ذہن کو لکھنے کے لیے تیا کیا اور قلم اٹھا یا تھا سوچ کر یوں لکھنا چاہیے کہ اسنے میں ایک صاحب آگئے اور آکر'' السلام علیم'' تھا سوچ کر یوں لکھنا چاہیے کہ اسنے میں ایک صاحب آگئے اور آکر'' السلام علیم'' اہما اور مصافحہ کے لیے ہاتھ بڑھاد ہے۔ اب اس وقت بڑا دل کڑھتا ہے کہ یہ خدا کا بندہ ایسے وقت آگیا، بڑی مشکل سے ابھی تو کتابیں دیکھ کر لکھنے کے لیے خدا کا بندہ ایسے وقت آگیا، بڑی مشکل سے ابھی تو کتابیں دیکھ کر لکھنے کے لیے ذہن بنایا تھا اور یہ ساحب آگئے۔ اور اس کے ساتھ پانچ دیں منٹ با تیں کیں، اسنے میں جو کچھ ذہن میں آیا تھا، وہ سب نکل گیا۔ اب اس کو از سر نو ذہن میں استے میں جو کچھ ذہن میں آیا تھا، وہ سب نکل گیا۔ اب اس کو از سر نو ذہن میں استے میں جو کچھ ذہن میں آیا تھا، وہ سب نکل گیا۔ اب اس کو از سر نو ذہن میں

جمع کیا۔ اس طرح صبح سے شام تک یہ دھندہ ہوتا رہتا ہے۔ ایسے وقت میں بڑی گڑھن ہوتی تھی کہ ہم نے سوچا تھا کہ اس وقت میں اتنا کام ہوجائے گا۔ دوتین صفحے لکھ لیں گے،لیکن صرف چند سطروں سے زیادہ کام نہیں ہوا۔

الله تعالی حضرت ڈاکٹر محمد عبد الحی صاحب رہائیں۔ کے درجات بلند فر مائے۔ فرماتے تھے کہ میاں! یہ بتاؤ کہ بیہ کام کیوں کر رہے ہو؟ بیتصنیف، بیہ تدریس، پیہ فوی کس لیے ہے؟ کیا بیسب اس لیے ہے کہ تمہاری سوائح حیات میں لکھا جائے کہاتنے ہزارصفحات تصنیف کر گیا اور اتنی بہت سی تصانیف اور کتابیں لکھیں یا اتنے بہت شاگرد پیدا کردیے۔اگریہ سب کام اس لیے کر رہے ہوتو بے شک اس پر افسوس کرو کہ اس شخص کی ملاقات کی وجہ سے حرج ہوا۔ اور تعداد میں اتنی كى ہوگئ، جتنے صفحات لكھنے چاہئيں تھے، اتنے نہ لكھے۔ جتنے شاگردوں كو پڑھانا چاہئے تھا، اُتنوں کا نہ پڑھایا، اس پر افسوس کرو،لیکن بیسوچو کہ اس کا حاصل کیا ہے؟ محض لوگوں کی طرف سے تعریف، توصیف، شہرت۔ پھر تو بیسب کام اکارت ہیں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ کے یہاں اس کی ایک ڈھیلہ قیمت نہیں اور اگر مقصود ان کی رضا ہے کہ وہ راضی ہوجائیں، بیالم اس لیے ہل رہا ہے کہ وہ راضی ہوجائیں،ان کے یہاں میمل مقبول ہوجائے، تو جب مقصود ان کی رضا ہے، وہ قلم ملے یا نہ ملے، وہ قلم ملنے سے راضی ہوں تو قلم ملنا بہتر ہے، اگر قلم نہ ملنے سے راضی ہوجائیں تو وہی بہتر ہے، بس دیکھو کہ وقت کا تقاضا کیا ہے؟

بہ من نے بے شک اپنے ذہن میں یہ منصوبہ بنایا تھا کہ آج دو صفحے ہونے چاہئیں، لیکن وقت کا تقاضا یہ ہوا کہ ایک ضرورت مند آگیا۔ وہ کوئی مسئلہ یو چھ رہا ہے، کوئی اپنی ضرورت لے کر آیا ہے۔ اس کا بھی حق ہے، اس کا حق ادا کرو۔ اب وہ اس کا حق ادا کرنے میں راضی ہیں۔ اس سے بات کرنے میں اس





موافط عناني

TIT

کومسکہ بتانے میں وہ راضی ہیں۔ تو پھر گھبرانے کی کیا ضرورت ہے کہ میرا یہ معمول رہ گیا۔ اب تمہاری تصنیف میں اتنا تواب نہیں، جتنا اس شخص کی حاجت پوری کرنے میں تواب ہے۔ بس! یہ دیکھو کہ وفت کا تقاضا کیا ہے؟ جس وقت کا جو تقاضا ہو، اس کے مطابق عمل کرو، یہ ہے دین کی فہم اور سمجھ کہ اپنی طرف سے کوئی تجویز نہیں، ہر بات ان کے حوالے ہے، وہ جیسا کرارہ ہیں، انسان ویسا کررہا ہے۔ اللہ تبارک وتعالی اسی میں راضی ہیں۔ ہر چیز میں یہ دیکھو کہ اللہ تعالی رضا کس میں ہے، اس کے مطابق عمل کرو۔ بیاری ہوتو، سفر ہوتو، حضر ہوتو، تعالی رضا کس میں ہے، اس کے مطابق عمل کرو۔ بیاری ہوتو، سفر ہوتو، حضر ہوتو، ہم فیصل سوچنا چاہے کہ صحت ہوتو، ہرحالت میں ان کی رضا کی فکر کرو۔ اس لیے یہ نہیں سوچنا چاہے کہ ہم نے منصوبے بنائے تھے، وہ منصوبے ٹوٹ گئے۔ ارب وہ منصوبے تو تھے ہی ٹوٹ کے لیے، انسان کیا اور اس کے منصوبے ٹوٹ گئے۔ ارب وہ منصوبے تو تھے ہی کا منصوبہ نہیں چاہا۔ جب بیاری آئے گی تو منصوبہ ٹوٹے گا، منصوبوں کے پیچھے کا منصوبہ نہیں چاہا۔ جب بیاری آئے گی تو منصوبہ ٹوٹے گا، منصوبوں کے پیچھے کا منصوبہ نہیں چاہا۔ جب بیاری آئے گی تو منصوبہ ٹوٹے گا، منصوبوں کے پیچھے مت چلو، ان کی رضا دیکھو۔ ان شاء اللہ مقصد حاصل ہوجائے گا۔

من حضرت اویس قرنی رایشیلیه کا تذکره

حضرت اولیس قرنی رائیایہ کو سرکارِ دو عالم سالٹالیا کی دیدار نہ ملا۔ کون مسلمان ایسا ہوگا جس کو سرکارِ دو عالم سالٹالیا کی زیارت اور دیدار کی خواہش نہ ہو۔ خواہش تو کیا ترب نہ ہو؟ جب کہ دیدارہو بھی سکتا ہو۔ آپ سالٹالیا کے عہد مبارک میں موجود بھی ہو، لیکن سرکار کی طرف سے تھم یہ ہوگیا کہ تہمیں دیدار نہیں مرازک میں موجود بھی ہو، لیکن سرکار کی طرف سے تھم یہ ہوگیا کہ تہمیں دیدار نہیں کرنا۔ تہمیں اپنی مال کی خدمت کرنی ہے، اب مال کی خدمت ہور ہی ہے اور حضورِ اکرم سالٹا ایک مال کی خدمت ہور ہی ہے اور حضورِ اکرم سالٹا ایک ایک کے ہماراتھم مانو، ہماراتھم یہ ہے کہ مدینہ نہ آؤ، ہماراتھم یہ کہ فائدہ اس میں ہے کہ ہماراتھم مانو، ہماراتھم یہ ہے کہ مدینہ نہ آؤ، ہماراتھم یہ

مواخطِعنانی

TARK

ہے کہ حضور اکرم سالٹالیہ کی خدمت میں حاضر نہ ہو، حضور اکرم سالٹالیہ کی زیارت نه کرو، بلکه حضور اکرم سلانی آیاتی کی کهی ہوئی بات پر عمل کرو۔ اب مال کی خدمت کر رہے ہیں اور حضور ا کرم سالٹھالیا کے دیدار سے محروم ہیں۔ اس کا نتیجہ کیا ہوا؟ کہ جب حضور اکرم سلانٹائیلیم کی ہدایت پرعمل کیا اور دیدار سے محروم رہے تو جولوگ دیدار سے بہرہ ور ہوئے تھے، جن کوسرکار دو عالم صلی تی آیا کے کا دیدار ہوا تھا، یعنی صحابہ کرام، وہ آ آ کر حضرت اویس قرنی رائٹیلیہ سے دعا ئیں کراتے تھے کہ خدا کے واسطے ہمارے لیے دعا کرو، بلکہ حدیث میں آتا ہے کہ حضور اقدس سرورِ دو عالم سلَّ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى خَصْرِت فاروق اعظم طالتُهُ سے فرما یا تھا کہ وہاں قرن میں میرا ایک امتی ہے،جس نے میرے تھم کی خاطر اور اللہ کی رضا کی خاطر میرے دیدار کو قربان کیا ہے۔اے عمر! وہ جب بھی مدینہ آئیں تو جا کر ان سے اپنے حق میں دعا کرانا(۱)۔ اگر کوئی شوقین ہوتا تو کہتا کہ مجھے تو حضور صالتٰ اللہ ہم کے دیدار کا شوق ہے اور بیددیکھے بغیر کہ میری مال بیار ہے اور اس کو میری خدمت کی حاجت ہے، دیدار کے شوق میں چل کھڑ اہوتا۔ کیوں؟ صرف اپنا شوق پوراکرنے کے لیے، لیکن وہ اللہ کے بندے ہیں۔ اور حضورِ اقدس صلی ٹیالیے ہم پر ایمان لائے ہوئے ہیں، لہٰذا جو آپ نے فرمایا وہ کرتے ہیں۔ میرا شوق کچھ ہیں، میری تجویز کچھ نہیں، میری رائے کچھنہیں، بلکہ جو انہوں نے فرمایا، وہی برحق ہے، اس پر عمل کرنا ہے۔

300

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم۱۹۹٤ (۲۵۲۲) ومسند ابی یعلی ۱۸۷/۱ (۲۱۲) طبع دار المامون للتراث دمشق، والاصابه فی تمییز الصحابة لابن حجر ج۱ص۳۵۹ طبع دار الکتبالعلمیة.

福

### " تمام بدعات کی جڑ --- نفس پرستی

اور بیساری برعتیں جتی رائج ہیں، ان سب کی جڑیہاں ہے گئی ہے، آگر یہ دل میں پیدا ہوجائے کہ ہمارا شوق کچھ نہیں وہ جو تھم دیں اس پر عمل کرنا ہے، بدعت کے معنی کیا ہیں؟ بدعت کے معنی بیہ ہیں کہ ہم خود راستہ نکالیں گے کہ اللہ کو راضی کرنے کا کیا راستہ ہے؟ اللہ تعالی سے نہیں پوچیں گے۔ ہمیں یہ سمجھ آرہا ہے کہ ۱۲ رہیج الاول کوعید میلا دالنبی منانا اور میلاد پڑھنا یہ صحیح طریقہ ہے، الیہ دماغ سے یہ راستہ نکالا اور اس پر عمل شروع کردیا۔ نہ حضور سائٹیلین نے فرمایا، نہ اللہ تعالی نے کہا اور نہ صحابہ کرام نے اس پر عمل کیا، بلکہ ہم نے اپ فرمایا، نہ اللہ تعالی دیا کہ بیطریقہ موجب ثواب ہے، کسی کے مرنے کے بعد اس کا تھے کہا اور نہ صحابہ کرام نے اس پر عمل کیا، بلکہ ہم نے اپ تیجہ کرنا اپنے دماغ سے نکال دیا کہ بیطریقہ موجب ثواب ہے، کسی کے مرنے کے بعد اس کا تھے کہا اور نہ صحابہ کرنا اپنے دماغ سے نکال لیا، اللہ تعالی اور اس رسول میں تیا ہے۔ پوچھے بغیر اس پر چل کھڑا ہوا، اس کا نام بدعت ہے، اس کے بارے میں فرمایا:

"کل محدثة بدعة و کل بدعة ضلالة"(۱) برنی بات برعت ہے اور ہر برعت گراہی ہے۔

اب بظاہر دیکھنے میں تیجہ ایک اچھاعمل ہے کہ بیٹھ کر قرآن تریف پڑھ رہے ہیں، کھانا پکا کر لوگوں میں تقسیم کر رہے ہیں۔ اس میں کیا حرج ہے؟ اور اس میں کیا گزاہ ہے؟ گزاہ اس میں یہ ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول سائٹ ایپر ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول سائٹ ایپر ہے یہ یہ چھے بغیر کیا ہے اور جو کام بظاہر نیک ہو، لیکن ان کے بتائے ہوئے طریقے کے خلاف کیا جائے وہ اللہ کے ہاں قبول نہیں ۔

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۰۰/٤ (۲۲۷۷) و سنن التر مذی ۴۰۸/۶ (۲۲۲۲) و قال هذا حدیث حسن صحیح-

مواخطِعْمانی

مرے محبوب مری الی وفاسے توبہ جو ترے دل کی کدورت کا سبب بن جائے جو ترے دل کی کدورت کا سبب بن جائے لیعنی جو چیز بظاہر وفاداری نظر آ رہی ہے، لیکن حقیقت میں تیرے دل کی کدورت کا سبب بن رہی ہے، الیمی وفاداری سے توبہ مانگنا ہوں۔ اور اسی کا نام برعت ہے۔ جس حال میں اللہ تعالی رکھیں، بس! اسی حال میں خوش رہو۔ اور اس کا تقاضا پورا کرو۔

### اینامعامله الله پر چیور دو

مولانا رومی رائیگید نے کیا اچھی بات ارشاد فرمائی کہ ۔ چونکہ بر میخت بہ بندد بستہ باکشس چول کشاید جیا بک و برجمۃ باکشس

وہ اگر تمہیں ہاتھ پاؤں باندھ کر ڈال دیں تو بندھے پڑے رہو۔ اور جب کھول دیں تو بیر چھلانگیں لگاؤ۔ اور نبی کریم صلانگالیہ تھی یہی تلقین فرمارہے ہیں کہ بیاری کی وجہ سے گھبراؤ نہیں، رخصت پر عمل کرنا بھی بڑے تواب کا کام ہے اور اللہ تعالیٰ کو بہت پہند ہے کہ میرے بندے نے میری دی ہوئی رخصت پر عمل کیا۔ اور اس رخصت کو بھی پورے اہتمام کے ساتھ استعال کرو۔ اللہ تعالیٰ یہ بات ہارے دلوں میں اتار دے۔ آمین

شکر کی اہمیت اور اس کا طریقه

ال باب كى آخرى حديث ہے:

عن أنس رضى الله عنه قال قال رسول الله عَيْنَ " إنَّ

THE PARTY OF THE P

الله ليرضى مِن العبدِ أن يأكلَ الأكلةَ فيحمَدَه عليهاويشرَبَالشَّربَةَ فيحمَدَه عليها»(١)

حضرت انس رضائی روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم سلانا آیا ہم نے فرمایا کہ اللہ تعالی اس بندے کو بہت پیند فرماتے ہیں اور اس سے راضی ہوجاتے ہیں، جو بندہ کوئی لقمہ کھا تا ہے تو اللہ کا شکر ادا کرتا ہے اور پانی کا کوئی گھونٹ بیتا ہے تو اللہ کا شکر ادا کرتا ہے۔

مطلب ہے ہے کہ جو بندہ اللہ تعالیٰ کی ہر نعمت پر کثرت سے شکر ادا کرتا رہتا ہے، اللہ تعالیٰ اس سے راضی ہوجاتے ہیں۔

یہ بات بار بارعرض کرچکا ہوں کہ شکر سوعبادتوں کی ایک عبادت ہے اور ہمارے حضرت ڈاکٹر عبد الحکی صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ کہاں کرو گے مجاہدات اور ریاضتیں ۔ اور کہاں وہ مشتقیں اُٹھاؤ گے جیسی صوفیائے کرام نے اٹھائیں، نیکن یہ ایک چٹکلا اختیار کرلو کہ ہر بات پرشکر ادا کرنے کی عادت ڈال لو کھانا کھاؤ توشکر، پانی پیوتوشکر، ہوا چلے توشکر، بچہ سامنے آئے، اچھا لگ توشکر، گھر والوں کو دیھو اور دیکھ کر راحت ہوتوشکر ادا کرو شکر ادا کر نے کی عادت ڈالو اور رٹ لگاؤ: "اَلْحَمٰذُ لِلْهِ، اَللّٰهِمَ لَكَ الْحَمٰدُ وَ لَكَ الشّٰكُون، اللّٰهُمَ لَكَ الْحَمٰدُ وَ لَكَ الشّٰكُون، یہت سارے امراض باطنی کی جڑ کاٹ دیتی ہے۔ یہ تکبر، یہ حمد، یہ عجب ان یہ بہت سارے امراض باطنی کی جڑ کاٹ دیتی ہے۔ یہ تکبر، یہ حمد، یہ عجب ان سب کی جڑ کاٹ دیتی ہے۔ جو آ دمی کثرت سے شکر ادا کرتا ہے، وہ عام طور سے شکر میں مبتل نہیں ہوتا۔ یہ بزرگوں کا تجربہ ہے، بلکہ اس پرنص وارد ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح،سلم ٤/٥٥، ٢ (٤٣٧٢).

1

## شیطان کا بنیادی داؤ-- ناشکری بیدا کرنا

جب الله تعالی نے شیطان کو راندہ درگاہ کیا اور نکال دیا، تو کم بخت نے اس کو جاتے ہددیا کہ مجھے ساری عمر کی مہلت دے دیجیے۔ الله تعالی نے اس کو مہلت دے دی۔ الله تعالی نے اس کو مہلت دے دی۔ اس نے کہا کہ اب میں تیرے بندوں کو گم راہ کروں گا۔ اور ان کو گم راہ کرنے کے لیے دائیں بائیں، آگے، پیچھے، غرض ہر طرف سے آؤں گا اور ان کو تیرے راستے سے بھٹکا دول گا۔ اور آخر میں اس نے کہا وکرائے وکل تیجہ کا کُٹ رَهُمْ شُکِسِیْنَ (۱)

ر سے بہکانے کے نتیج میں آپ اپنے بندوں میں سے اکثر کو ناشکرا یا ئیں گے۔

شیطانی داو کا توڑ.....اداءِ شکر

حضرت تھانوی قدس اللہ سرہ فرماتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ شیطان کا جو بنیادی داؤ ہے، وہ ہے ناشکری پیدا کرنا۔ اگر ناشکری پیدا ہوگئ تو معلوم نہیں کتنے امراض میں مبتلا ہوگیا، اور اس داؤ کا توڑشکر کرنا ہے۔ جتنا اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کروگے اتنا ہی شیطان کے حملوں سے محفوظ رہو گے۔ اس لیے روحانی بیاریوں سے بیخے کا مؤثر ترین طریقہ یہ ہے کہ ہر وقت اٹھتے بیٹھتے، چلتے بھرتے، دن رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے رات فتح شام رف لگاؤ: "اللہم لك الحمد ولك الشكر" اس سے اللہ شیطان کے حملوں کا سہ باب ہوجائے گا۔

<sup>(</sup>۱) سورةالاعرافآيت(۱۷<u>).</u>

٠٠ والأشان

到的

#### یانی خوب خصنگدا بیا کرو

حضرت حاجی امداد اللہ سا حب بہاجر ملی قدی اللہ علی اللہ تا ہے۔ اللہ علی الل

### سونے سے پہلے نعمتوں کا استحضار اور ان پرشکر

اوررات کوسونے سے پہلے بیٹے کر ساری نعموں کا استحضار کرلوکہ گھر عافیت کا ہے۔ "اللہ ملک الحمد ولك الشكر" بستر آرام وہ ہے۔ "اللہ مند ونك الحمد ولك الشكر" ميں عافیت سے موں۔ "اللہ ملك الحمد ونك الشكر" میں عافیت سے موں۔ "اللہ ملك الحمد ولك الشكر" ونك الشكر" ويك الشكر" من عافیت سے ہیں۔ "اللہ ملك الحمد ولك الشكر" وایك الشكر" من کا استحضار کر کے دے لگاؤ۔

مفرت ڈاکٹر عبد الحکی صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ میں نے یہ

<sup>(</sup>۱) العلبقات الكبرى لابن سعد ۱/٤٣٤م كتبة الخانجى - الثقات لابن حبان ٥٠/٥ طبع دائرة المعارف الهند-

مواطعناني

پیز اپنے نانا سے کیمی ہے۔ ایک مرتبہ میں ان کے کھر کیا آو رات کو میں نے رکھا کہ وہ سونے سے پہلے بستر پر بیٹے ہوئے ہیں اور بار بار، بار بار اللہ مان الحد دولات الشکر ، اللہ م لك الحد ولك الشكر پڑھ رہے ہیں۔ اور عجیب کیفیت میں یہ مل کرر ہے ہیں۔ میں نے بوچھا کہ حضرت! یہ کیا کرر ہے ہیں؟ فرمانے لگے: بھائی سارے دن تو معلوم نہیں کس حالت میں رہتا ہوں اور یہ پیت نہیں لگتا کہ شکر ادا ہور ہا ہے یا نہیں، اس وقت بیٹے کر دن بھر کی ساری نعموں کا استحضار کرتا ہوں اور پھر ہر نعمت پر "اللہ م لك الحد ولك نعموں کا استحضار کرتا ہوں اور پھر ہر نعمت پر "اللہ م لك الحد ولك فرانے بیٹے اللہ م لك الحد ولك فرانے بیٹے کا این میں۔

حضرت ڈاکٹر صاحب رائٹیلیہ فرماتے ہیں کہ جب میں نے بیہ دیکھا تو اس کے بعد الحمد لللہ میں نے بیہ دیکھا تو اس کے بعد الحمد لللہ میں نے بھی اس کو اپنے معمول میں شامل کرلیا، کہ رات کوسوتے وقت سب نعمتوں کا استحضار کر کے شکر ادا کرتا ہوں۔

## ه شکرادا کرنے کا آسان طریقه

Late of

اور نبی کریم سال آیہ پر قربان جائیں۔ آپ نے ہر ہر چیز کے طریقے بنادیے ہیں۔ کہاں تک انسان شکر ادا کرے گا۔ بقول شیخ سعدی رائیٹید کے ہر سانس پر دوشکر واجب ہیں۔ سانس اندر جائے اور باہر نہ آئے تو موت اور اگر سانس پر دوشکر واجب ہیں۔ سانس اندر جائے تو موت، تو ایک سانس پر دونعمتیں اور ہر نعمت سانس پر دوشکر واجب ہوگئے۔ اس لیے پر آیک شکر واجب ہوگئے۔ اس لیے آر انسان سانس بی کی لامت کا شکر ادا کرنا چاہے تو کہاں تک کرے گا۔



موافظ فتمأني

وَ إِنْ تَعْنُ وَا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا (١) اور اگرتم الله کی نعمتوں کوشار کرنا جا ہوتونہیں کر سکتے۔ اس لیے سرکار دو عالم صلی ایستی نے شکر ادا کرنے کا ایک آسان طریقہ بتادیا اور چند کلمات تلقین فرمادیے۔ ہرمسلمان کو یاد کر لینے جائیں۔فرمایا:

اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْثُ حَمْثًا دائمًا مَعَ دَوَامِكَ، وَخَالِدًا مَّعَ خُلُوْدِكَ، وَلَكَ الْحَمْثُ حَمْثَا لَّا مُنْتَهٰى لَهٰ دُوْنَ مَشِيَّتِكَ وَلَكَ الْحَمْثُ دُمُثَا لَا يُرِيثُ قَايِلُهُ إِلَّا رِضَاكَ (٢)

اے اللہ! آپ کا شکر ہے، ایبا شکر کہ جب تک آپ ہیں، اس وقت تک وہ شکر جاری رہے اور جس طرح آپ جاودان ہیں، اسی طرح وہ شکر بھی جاودان رہے۔ اور آپ کی مشیت کے آگے جس کی کوئی انتہا نہ ہواور آپ کی الیم حمد کرتا ہوں جس کے کہنے والے کوسوائے آپ کی رضا کے کچھاورمطلوب نہ ہو۔

اور دوسری حدیث میں ارشادفر مایا:

اللُّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ زِنَةَ عَمْشِكَ، وَمِدَادَ كَلِمَاتِكَ، وَعَدَدَ خَلْقِكَ، وَرِضَا نَفْسِكَ (٣)

<sup>(</sup>۱) سورةابرابيمآيت(٣٤)-

<sup>(</sup>٢) المعجم الاوسط ٥/٥٥٧ (٥٥٣٨) وذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" ٩٧/١٠ (١٦٨٩٦) وقال: رواه الطبراني في الاوسط، وفيه على بن الصلت، ولم اعرفه، وبقية رجاله ثقات. (٣) ما نوز از السنن الكبرى للنسائي ٧١/٩ (٩٩١٧) من حديث ابن عباس عَرَبْ، طبع الرسالة، وأصله في صحيح مسلم ٢٠٩٠/٤ (٢٧٢٦) من حديث جويرية بنت الحارث عنه.

میں آپ کا شکر ادا کرتا ہوں جتنا آپ کے عرش کا وزن ہے اور اتنا شکر ادا کرتا ہوں جتنی آپ کے کمیات کی سیابی ہے۔ قرآنِ کریم میں ہے کہ اگر کوئی شخص اللہ تعالیٰ کے تمام کلمات کولکھنا چاہے اور ساتوں کے ساتوں سمندر اس کے شخص اللہ تعالیٰ کے کلمات کھے جائیں تو سارے لیے سیابی بن جائیں اور اس سے اللہ تعالیٰ کے کلمات تحتم نہ ہوں (۱)۔ تو آپ کے سمندر خشک ہوجائیں، لیکن اللہ تعالیٰ کے کلمات ختم نہ ہوں (۱)۔ تو آپ کا کلمات کھنے کے لیے جتنی سیابی درکار ہوسکتی ہے، اس کے بہ قدر شکر ادا کرتا ہوں اور جتنی آپ کی مخلوقات ہیں، یعنی انسان، جانور، درخت، پتھر، جمادات، نباتات سب جتنی مقدار میں ہیں، اس کے برابر شکر ادا کرتا ہوں۔ اور آخر میں فرمایا کہ اتنا شکر ادا کرتا ہوں۔ اور آخر میں فرمایا کہ اور کیا کہہ سکتا ہے، لہذا رات کو سوتے وقت ہر شخص کو اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنا جاور یہ کلمات کہہ لینے چاہئیں۔

اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ مَلِيًّا عِنْدَ طَهُ فَةِ كُلِّ عَيْنٍ وَتَنفَّس كل

نفس

اے اللہ! آپ کی تعریف اور آپ کا شکر ہے، ہر آنکھ جھینے کے وقت اور ہرسانس لینے کے وقت۔

بہر حال! میشکر کے کلمات جو نبی کریم سلیٹیالیا ہے۔ تلقین فرمائے ہیں یاد کر لینے چاہئیں اور رات کو سوتے وقت ان کلمات کو پڑھ لینا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین

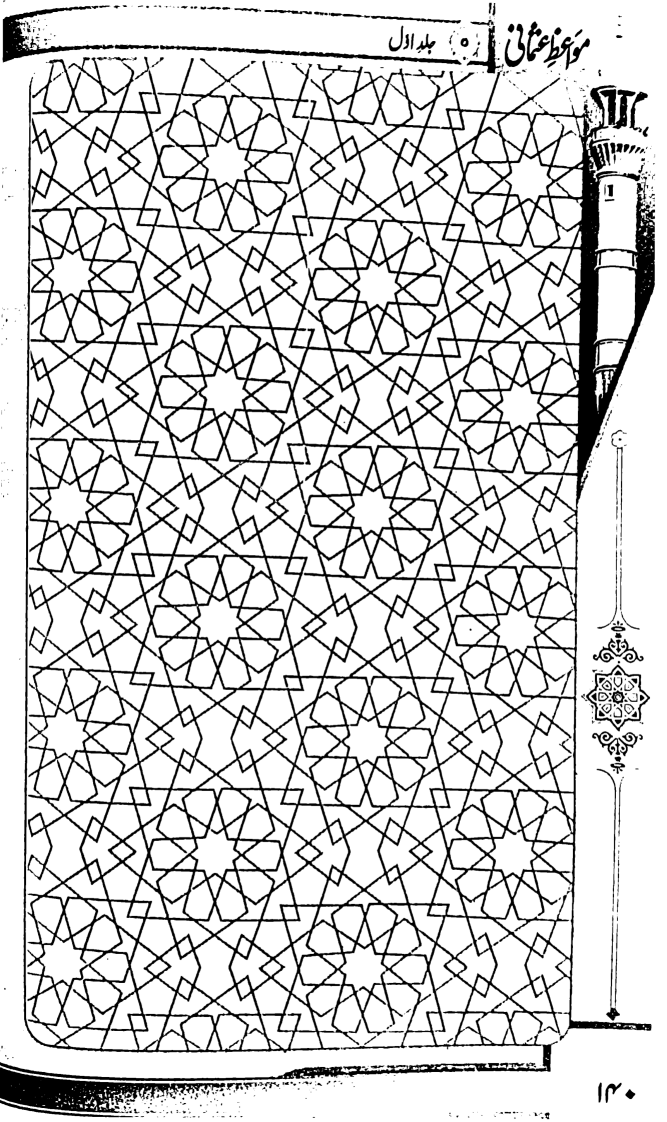
وأخى دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

(١) سورة الكهف آيت (١٠٩).

به ۱۱۱ مواولز فنماني

اسلام کی بنیادیں

(حضور سهنانه فرمایاس ۱۴)

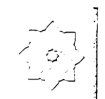


100+

১৮ জেল কলাল কর্

### رالله ارَجرا ارَجَم

## اسلام کی بنیادیں



# الحمد بله كفي وسلام على عبادة الذين اصطفى اما يعد!

عن ابن عمر رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله و أنَّ محمّدًا رَسُولُ الله وَ إِقَامِ الصَّلاةِ وَ إِيتَاءِ الزَّ كَاةِ وَ الْحَبِّ وَصَوْمِ رَمَضَانَ". (1) الصَّلاةِ وَ إِيتَاءِ الزَّ كَاةِ وَ الْحَبِّ وَصَوْمِ رَمَضَانَ". (1) حضرت عبد الله بن عمر الله الله عن موايت مح كه رسول الله صل الله عبد الله بن عمر الله على بنياد پانچ چيزول پر مه: ملل الله على الله على الله عبد الله عبود نهيں الله على معبود نهيں اور محمد مل الله كي بندك الله عبود نهيں اور ﴿ نماز قائم كرنا اور ﴿ وَكُوةَ اور الله عَروز من روز من رو

(۱) صحیح البخاری ۱۱/۱(۸) و صحیح مسلم ۱۹۵(۱۲)۔

موعظعفاني

TART

ومَ عن انس رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ثلاث مَن كُنَّ فيه وجَدَ حلاوَة الإيهانِ: أنْ يكونَ الله و رسوله أحبِ إليه مِمَا سواهُ ما، و أنْ يُحِبَ المرءَ لا يُحبِه إلّا للهِ، و أنْ يكودَه أنْ يُعود في الكفر بعدَ إذْ أنقذَه الله مِنه ؛ كما يكرَه أنْ يُعود في الكفر بعدَ إذْ أنقذَه الله مِنه ؛ كما يكرَه أنْ يُلقى في النار ". (۱)

حضرت انس رہائی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صافی الیہ ایک ہیں کہ جس شخص میں بھی پائی نے فرمایا تین چیزیں ایس ہیں کہ جس شخص میں بھی پائی جائیں گی وہ ایمان کی حلاوت محسوس کرے گا ایک بیہ کہ اس شخص کو اللہ اور اس کا رسول دوسری ہر چیز سے زیادہ محبوب ہو۔دوسری بیہ کہ وہ کسی (اللہ کے) بندے سے محبت کرے اور محبت صرف اللہ کے لیے ہو۔ تیسرے بیہ کہ اسے کفر سے نجات حاصل کرنے کے بعد دوبارہ اس کی طرف لوٹنا ایسا برا لگتا ہو جیسے وہ آگ میں جھو کے جانے کو براسمجھتا ہے۔

ت عن العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ذاق طعمَ الإيمانِ من رضي بالله ربًا وبالإسلام دينًا

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲/۱ (۱٦) و صحیح مسلم ۱۹۲ (۲۲)\_

وبمحمَّدِ صلّتی اللَّه علیه و سلم رَسنو لاً». (۱)
حضرت عباس بن عبد المطلب رخانین سے روایت ہے کہ
رسول النّد صلّانی اللّی اللّی نے فرما یا وہ شخص ایمان کا مزہ چھے لے
گا جو النّد کو پروردگار سمجھ کر اسلام کو (اپنا) دین قرار دے
کر اور محمر صلّانی اللّی ہے کورسول یقین کر کے راضی ہوگیا ہو۔

عن انس رضی الله عنه قال قال رسول الله صلی الله علیه و سلم: «لایؤ من أحدُ کم حتی أکون أحبَ الیه من ولده و والده و النّاسِ أجمعین "(۲) مضرت انس رائنی سے روایت ہے کہ رسول الله صلّ الله الله علی الله علی مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ میں سے کوئی مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ میں اس کی نظر میں اس کے والد ہے، اس کی اولاد سے اور تمام انسانوں سے زیادہ محبوب نہ ہوں۔

عن عبد الله عمر رضى الله عنهما ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ صلى الله عليه وسلم قال: "أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلهَ إِلَّا الله، وأَنَّ مُحَمَّدًا رَسول الله، ويقيمو الصَلاة، ويؤتُو الزَّكَاة، فَإِذَا وَسول الله، ويقيمو الصَلاة، ويؤتُو الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذلكَ عَصَمُوا مِنِي دِمَاءَهُمْ وأَمْوَالهُمْ إلا فَعَلُوا ذلكَ عَصَمُوا مِنِي دِمَاءَهُمْ وأَمْوَالهُمْ إلا

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱/۲۲(۳۶)۔ (۲) صحیح البخاری ۱/۲۱(۱۵) و صحیح مسلم ۱/۲۵(۲۱)۔ (۲) صحیح البخاری ۱/۲۱(۵۱)

مواعظِ عماني

ار او<sup>ا</sup>ن

بحَقِّ الإِسْلَام، وحِسَابْهُمْ علَى اللَّهِ". (١) حضرت عبد اللہ بن عمر 💮 سے روایت ہے کہ حضور اکرم سرور دو عالم سالیا ہے فرمایا مجھے حکم دیا گیا ہے کہ لوگوں سے جہاد کرتا رہوں یہاں تک کہ وہ اس بات کی گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محد سی اینا اللہ کے رسول ہیں اور نما زقائم کریں اور زکوۃ ادا کریں، جب وہ یہ کام کرلیں گے تو میری طرف سے ان کا خون اور ان کا مال محفوظ ہوگا سوائے اسلام کے حق کے (لیعنی اگر وہ ایبا کام کریں، جس پر اسلام نے ان کی جان یا مال لینے کا حکم دیا ہے تو پھرظاہر ہے کہ دوبارہ ان کی جان اور مال غیر معصوم ہوجائے گا)، اور ان کی پوشیرہ نیتوں کا حاب الله کے پاس ہے۔

عن عبدالله بن الصامت رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ببايعوني علَى أن لا تشرِ كوا بالله شيئًا، ولا تَسْرِ قُوا، ولا تَزْنُوا، ولا تَشْرِ كُوا بالله شيئًا، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين تقتلُوا أولادَكُم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلِكم، ولا تغصوافي معروف، فمَن أيديكم وأرجلِكم، ولا تغصوافي معروف، فمَن وفقى منكم فأجره على الله ومَن أصاب مِن ذلِك شيئًا فعوقب به في الدُنيًا فهو كَفّارَة ، ومن أصاب

(۱) صحيح البخاري ١٤/١(٢٥) وصحيح مسلم ١٥٢/(٢١) \_

مِن ذلكَ شيئًا ثم ستَرَه الله فهو إلى الله، إن شاءَ عفاعنه، وإن شاءَ عاقبَه ». (١)

حضرت عبد الله بن الصامت رخالته سے روایت ہے کہ یر بیعت (عہد) کرو کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہیں تھہراؤگے، چوری نہیں کروگے، زنا نہیں کروگے، اپنی اولا د کونت نہیں کروگے، کسی یر اپنی طرف سے بہتان نہیں لگاؤگے، اور کسی نیکی کے معاملہ میں اللہ کی نافرمانی نہیں کروگے، ابتم میں سے جوشخص اس عہد کو بورا کرے گا اس کا اجر اللہ کے یاس ہے۔تم میں سے جوشخص ان میں سے (شرک کے علاوہ) کسی کام میں مبتلا ہوگیا ہواور اس کی وجہ سے اس کو دنیا میں سزا دیدی گئی تو پیسزا اس کے لیے کفارہ ہوجائے گی اور اگر کوئی شخص ان میں سے کسی کام میں مبتلا ہوگیا پھر اللہ نے دنیا میں اس کی پردہ پوشی کردی تو اس کا معاملہ اللہ کے سپرد ہے۔ اگر وہ چاہے درگزر کردے اور اگر چاہے تو اسے عذاب دے۔

عن ابى امامة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنّه قال: «من أحبّ للله وأبغضَ للله وأعطى للله و

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۱۲/۱(۱۸)-

ومنعَ لللهِ فقدِ استكملَ الإيمانَ ». (١)

حضرت ابوامامہ رہائی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مائی آلیہ ہی کے لیے (کسی دوسرے سے)
منے فرمایا جوشخص اللہ ہی کے لیے (کسی دوسرے سے)
محبت کرے اور اللہ ہی کے لیے (اس کے دشمنوں سے)
بغض رکھے، اللہ ہی کے لیے خرچ کرے اور اللہ ہی کے لیے خرچ کرے اور اللہ ہی کے لیے خرچ کوروکے تو اس کا ایمان کمل ہے۔

 عن فضالة بن عبيد رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في حجة الوداع: «الا اخبركم من المسلِم؟ من سلمَ المُسْلِمونَ من لسانِهِ ويدِهِ، والمؤمنُ مَنْ أمنَهُ النَّاسُ علَى دمائِهم وأموالهم، والمهاجِرُ مَن هجَر الخطايا والذُّنوب. والمجاهدُ مَن جاهدَ نفسَهُ في طاعةِ اللهِ». (٢) حضرت فضالہ بن عبید ظائمہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سلَّ اللَّهُ اللَّهِ إِلَى عَلَيْهِ الوداع كے موقع ير فرما يا كه ميں تمهيں بتاتا ہوں کہ مسلمان کون ہے۔ (مسلمان) وہ ہےجس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں اور مومن وہ ہے جس سے لوگوں کو اپنی جان و مال کا خوف نہ ہو اور مہاجر وہ ہے جو غلطیوں اور گناہوں کو چھوڑ دے اور مجاہد وہ ہے

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داو د٤/٢٢٠ (٤٦٨١)\_

\_(TT97Y)TXY/T9.L2/Lima(T)

مواخط عنماني

1017

جواللہ کی اطاعت کے لیے اپنفس سے جہاد کر ہے۔

عن ابى امامة ... «اذا سَرَتُكَ حَسَنَتُكَ وَسَاءَتْكَ
 سَيِّئَتُكَ فَأَنْتَ مُؤمِن ». (١)

حضرت ابوامامہ رضائیۂ سے مرفوعاً روایت ہے کہ جب تہہیں اپنی نیکی اچھی لگنے لگے اور برائی بری محسوس ہوتو تم مومن ہو۔

عن جابر .... "فإنَّ خَيْرَ الحديثِ كِتَابِ اللهِ ، وَخَيْرُ الْحَديثِ كِتَابِ اللهِ ، وَخَيْرُ الْمُورِ مُحْدَثَاتُهَا ، الهَدَى هُدَى مُحَمَّدٍ ، وَشَرُّ الْأَمُورِ مُحْدَثَاتُهَا ، وَكُلُّ بِدُعَةِ ضَلَالَةُ ». (٢)

حضرت جابر بن عبد الله رظائف سے مرفوعاً روایت ہے کہ بہترین بات الله کی کتاب ہے اور بہترین سیرت محمد صلاحی کی سیرت محمد صلاحی کی سیرت ہے اور برترین امور بدعتیں ہیں اور ہر برعت کمراہی ہے۔

ال عن ابي موسى الاشعرى ﴿ وَاللَّهُ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ إِنَّ مَثَلِي وَمَثَلَ ما بَعَثَنِيَ اللَّهُ به كَمَثَلِ رَجُلٍ أَتَى قَوْمَهُ ، فقال: يا قَوْمِ إِنّي رَأَيْتُ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَتَى قَوْمَهُ ، فقال: يا قَوْمِ إِنّي رَأَيْتُ الجيشَ بعينيَّيَ ، وإنّي أنا النّذِيرُ العريانُ ، فالنّجاء ، الجيشَ بعينيَّيَ ، وإنّي أنا النّذِيرُ العريانُ ، فالنّجاء ، فأطاعه طائِفة مِن قَوْمِهِ ، فأدلجوا فانطلَقُوا على فأطاعه طائِفة مِن قَوْمِهِ ، فأدلجوا فانطلَقُوا على

<sup>(</sup>۱) دسنداحد۲۳/۷۹۱ (۲۲۱۲۲) ـ

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۲/۲۹۸ (۸۲۷)۔

1

مهلتبهم، وكذّبت طائِفَة منهم فأصبَخوا مكانهم، فَصَبَّحَهُمُ الجَيشُ فأهْلَكَهُمْ واجْتاحَهُمْ، فَذلكَ مَثَلُ مَن أطاعَنِي واتَّبَعَ ما جِئْتْ به، ومَثُلُ مَن عَصانِي وكَذَّبَ ماجِئْتُ به مِنَ الحَقِّ». (١) حضرت ابوموسی اشعری خالئیر، سے روایت ہے کہ نبی کریم کر اللہ نے مجھے بھیجا ہے اس کی مثال اس شخص کی سی ہے جوایک قوم کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ اے قوم میں نے تم يرحمله آور (ہونے والا) لشكرا پن آئكھوں سے ديكھا ہے میں تمہیں ایک سخت مصیبت سے ڈرانے والا ہوں (اس کشکر کے مقابلے کے لیے) دوڑو۔ اس کی قوم کے میچھلوگوں نے اس (ڈرانے والے کی) بات مانی اور منہ اندهیرے نکل چلے اور اطمینان سے چل کر نجات یا گئے اور کچھ لوگوں نے (اس ڈرانے والے کو) جھٹلایا اور اپنی جگہ بیٹھے رہے، مبح ہوتے ہی لشکر نے انہیں آگھیرا، چنانچہ انہیں ہلاک کر ڈالا اور ان کا بیج ما ردیا۔ پیمثال ہے ان لوگوں کی جنہوں نے میری بات مانی اور ان لوگوں کی جنہوں نے میرے لائے ہوئے پیغام کو جھٹلایا۔

و عن ابى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله

123

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٩٣/٩ (٧٢٨٣) و صحيح مسلم ١٧٨٨ (٢٢٨٣).

مواز خرنمانی

TIP

June

صلى الله عليه وسلم: "مَثَلَي ومَثَلُ النَّاسِ كَمثُلُ رَجْلِ اسْتَوْقَدَ نَارًا، فَلَمَّ الْضَاءَتْ ما حولَه جعل الفَراشُ وهذِه الدَّوابُ الَّتِي تَقَعْ فِي النَّارِيقِعْنَ الفَراشُ وهذِه الدَّوابُ الَّتِي تَقَعْ فِي النَّارِيقِعْنَ فيها، فأنا فيها، فأجعَلَ يَنْزِعُهنَ ويَعْلِبنَهُ فيَقْتَحِمْنَ فيها، فأنا آخذ بحجز كمْ عَنِ النَّارِ، هَلْمَ عَنِ النَّارِ فتعلبوني وهم يَقْتَحِمُونَ فيها». (1)

حضرت ابو ہریرہ فیائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سالیٹھی ہے نے فرما یا میری مثال اس شخص کی ہی ہے جس نے ایک آگ جلائی جب اس سے ماحول روشن ہوگیا تو یہ پروانے جو آگ میں آ پڑا کرتے ہیں اس میں آ آ کر گرنے گئے یہ ان کو روکتا رہا اور وہ اس کی نافرمانی کرتے آگ میں گرتے رہے، پس میں تمہارے پہلو پکڑ کرتمہیں آگ میں جانے سے روکتا ہوں اور تم اس میں گرتے جاہے ہو۔

الله عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِي وَ النَّهِ عَنِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قال: "إِنَّ مَثْلَ مَا بَعَثَنِي اللّه بِهِ عَزَ وجَلّ مِنَ الحدى وَالْعِلْمِ كَمَثُلِ غَيْثٍ أَصَابَ وجَلّ مِنَ الحدى وَالْعِلْمِ كَمَثُلِ غَيْثٍ أَصَابَ أَرْضًا، فكانت مِنْهَا طَائِفَةٌ طَيِّبَةٌ، قَبِلَتِ الْمَاءَ أَرْضًا، فكانت مِنْهَا طَائِفَةٌ طَيِّبَةٌ، قَبِلَتِ الْمَاءَ

(۱) صحیح مسلم ٤/١٧٨٩ (١٢٨٤) و صحیح البخار ی ١٠٢/ (٦٤٨٢) ـ

مواعطاعناني

فَأَنْبَتَتِ الْكَلَأُ وَالْعَشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَ مِنْهَا أَجَادِبِ أَمْسَكَتِ المَاءَ، فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَر بُوا مِنْهَا وَسَقَوْا وَرَعَوْا، وَأَصَابَ طَائِفَةٌ مِنْهَا أُخْرَى، إِنَّمَا هِيَ قِيعَانُ لَا تَمْسِكُ مَاءً، وَلَا تُنْبِتْ كَلَّأَ, فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِينِ اللَّهِ، وَنَفَعَهُ بِما بَعَثَنِيَ اللَّهُ بِهِ، فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمِيرُ فَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَمْ يَقْبَلُ هُدَى اللّهِ الّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ». (١) حضرت ابوموس اشعری رہائیہ سے روایت ہے کہ نبی کریم سرور دو عالم سلافلا الله على فرما يا مجھے جو ہدايت اور جوعلم دے کر اللہ نے بھیجا ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے کسی زمین پر زور دار بارش برسی، زمین کا ایک بهترین حصه ایباتھا جس نے یانی کا اثر قبول کیا اور اس پر خوب گھاس اور چارہ لگا۔ ایک زمین ایسی سخت قشم کی تھی کہ اس نے گھاس تو نہ اگائی، لیکن بارش کا پانی روک کر رکھ لیا اور اس سے اللہ نے لوگوں کو فائدہ پہنچایا، وہ خود بھی سیراب ہوئے دوسروں کو بھی سیراب کیا اور اس سے کھیتی باڑی بھی کی زمین کا ایک حصہ بالکل چٹیل تھا جو نہ یانی روکتا تھا اور نہ گھاس اگاتا تھا۔ یہ مثال ہے ان لوگوں کی جنہوں نے دین کی سمجھ حاصل کی، انہوں نے اس

(۱) صحيح البخاري ۲۷/(۲۹)۔

مواغطعناني

TAN

بيد اول

رکھو یہ بات کچھ دور نہیں کہ کوئی بیٹ بھراشخص آرام دہ نشست پر بیٹھ کر یہ کہے کہ بس اس قرآن پر عمل کرواں میں جو چیز میں جو چیز حلال پاؤ، اسے حلال سمجھو اور اس میں جو چیز حرام پاؤ، اسے حرام قرار دو، حالانکہ جس چیز کو اللہ کے رسول نے حرام قرار دیا ہو وہ بھی ایسی ہی ہے جیسی اللہ کی حرام قرار دیا ہو وہ بھی ایسی ہی ہے جیسی اللہ کی حرام قرار دی ہوئی چیز۔

اور حضرت عرباض بن ساریہ رہائی، کی روایت میں ہے کہ خوب من لو! خدا کی قسم! میں نے تہمیں بہت می باتوں کا خوب من لو! خدا کی قسم! میں نے تہمیں بہت می باتوں کا حکم دیا ہے، بہت می باتوں کی نصیحت کی ہے اور بہت می جیزوں سے روکا ہے۔ بلاشبہ سے احکام (تعداد کے اعتبار ہے) قرآنی احکام جتنے ہیں یا اس سے بھی زیادہ۔

عن العرباض بن سارية .... «أُوصِيكُمْ بِتَقُوى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى الْحَتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَةِ الْحُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَةِ الْحُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِينَ، وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيتَاكُمْ وَمُحْدَثَة بِدُعَة ، وَإِنَّا كُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَة بِدُعَة ، وَإِنَّ كُلِّ مُحْدَثَة بِدُعَة مُولِالًا أَنْ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۰۰/(۲۰۰۷)



حضرت عرباض بن ساریہ زبانی سے روایت ہے کہ (نبی
کریم سالیٹ آلی ہی نے فرمایا) میں تمہیں اللہ سے ڈرنے کی
نصیحت کرتا ہوں اور اس بات کی وصیت کرتا ہوں کہ
(اینے امیرکی) بات سنواور مانو خواہ وہ ایک عبثی غلام بی
کیوں نہ ہو، اس لیے میرے بعدتم میں سے جو شخص زندہ
رہے گا وہ بہت اختلاف دیکھے گا۔تم پرلازم ہے کہ میری
سنت اور ہدایت یافتہ خلفاءِ راشدین کی سنت کو تھا ہے
رہوا سے مضبوطی سے پکڑلو اور دین میں نئی نئی باتیں پیدا
کرنے سے بچو، اس لیے کہ دین میں پیدا کی ہوئی ہرئی
بات بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی ہے۔

الله عن ابن عمر رضى الله عنها، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن الله لا يَخْمَعُ أُمَّتِي، أَوْ قَالَ: أُمَّةُ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ضَلَالَةٍ، وَيَدُ الله مَعَ قَالَ: أُمَّةُ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ضَلَالَةٍ، وَيَدُ الله مَعَ الْحَبَمَاعَةِ، وَمَنْ شَذَّ أُلَى النّارِ". (۱) الْحَبَمَاعَةِ، وَمَنْ شَذَّ الله النّارِ". (۱) حضرت عبد الله بن عمر بناهم سے روایت ہے کہ رسول الله من من الله الله بناهم الله تعالى میری امت کو گرائی پر مناهن الله علی منافق نہیں کرے گا۔ (مسلمانوں کی) جماعت پر الله کا متحق نہیں کرے گا۔ (مسلمانوں کی) جماعت پر الله کا متحق ہوتا ہے۔ جو شخص جمہور مسلمین سے الگ ہوجائے، وہ جہنم میں بھی (مسلمانوں سے) علیحدہ رہے گا۔ وہ جہنم میں بھی (مسلمانوں سے) علیحدہ رہے گا۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٢/٢٤ (٢١٦٧) وقال هذا حديث غريب من هذا الوجه ومشكوة المصابيح ١/١٦(١٧٣)-

TI

عنابن عمر رضى الله عنهما، عن رسول الله صلى

الله عليه وسلم أنه قال: "اتّبِغوا السّوَادَ الْأَعْظَمَ،

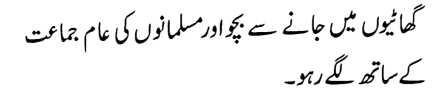
فَإِنَّهُ مَنْ شَذَ شٰذَ فِي النّارِ". (١)

حضرت عبد الله بن عمر خلی است روایت ہے کہ رسول الله منی عمر خلی الله عمر خلی الله منی منی اللہ منی منی اللہ منی منی اللہ اس کے کہ جو ان سے الگ ہوا وہ جہنم میں بھی الگ ہوگا۔

﴿ عن معاذ بن جبل، أن نبي الله صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ ذِئْبِ الْإِنْسَانِ كَذِئْبِ الْإِنْسَانِ كَذِئْبِ الْغَنَمِ، يَأْخُذُ الشَّاةَ الْقَاصِيَةَ وَالنَّاحِيَةَ، فَإِيَّاكُمْ وَالشِّعَاب، وَعَلَيْكُمْ بِالْج ماعَةِ وَالْعَامَةِ». (٢) والشِعاب، وعلَيْكُمْ بِالْج ماعَةِ وَالْعَامَةِ». (٢) حضرت معاذ بن جبل فَاتَنِيْ سے روایت ہے کہ اللہ کے خرص معاذ بن جبل فالشہ شیطان انسان کا ایسائی بھیڑیا ہوتا ہے، وہ اس ہے جیسے بریوں کو کھانے والا بھیڑیا ہوتا ہے، وہ اس بری کو پکرلیتا ہے جو گلے سے الگ ہوکر دور چلی گئ ہو یا عام بریوں سے ہٹ کر چل رہی ہو۔ (لہذا) تم ان

<sup>(</sup>۱) مصابيح السنة ١٦٢/١ (١٣٧) طبع دار المعرفة والسنن الواردة في الفتن للداني ٢٦٨/٢٤٧/٢) طبع دار العاصمة\_

رواه (۲) بسند أحمد ۲۵۸/۲۱ (۲۲۰۲۹)، وقال الهيثمي في "المجمع" ۳۹٤/٥ (۱۹۰۸): رواه أحمد والطبراني، ورجال أحمد ثقات إلا أن العلاء بن زياد قيل لم يسمع من معاذ.



عن مالك رحمه الله أنه بلغه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَطِلُو امَا تَمْسَكُتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ نَبِيّهِ". (1)

حضرت امام ما لک رائی فرماتے ہیں کہ رسول الله صال الله علی اللہ علی علی اللہ علی علی اللہ علی

عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "مثلِي ومثلُ الأنبياءِ كمثلِ قَضرٍ أُحْسِنَ بناؤه، وتُرِكَ منه مَوْضِعُ لَبِنَةٍ، فطاف به النُظَّارُ يَتَعَجَّبُونَ من حُسْنِ بِنائِهِ، إلا مَوْضِعُ تلك اللَّبِنَةِ، يَتَعَجَّبُونَ من حُسْنِ بِنائِهِ، إلا مَوْضِعُ تلك اللَّبِنَةِ، فكنتُ أنا سَدَّذتُ مَوْضِعُ تلك اللَّبِنَةِ خُتِمَ بِي الرُّسُلُ. وفي رواية: فأنا اللَّبِنة وَتَمَ بِي الرُّسُلُ. وفي رواية: فأنا اللَّبِنة وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّيْنَ ". (1)

(۱) موطاامام مالك ۱۹۹۲(۳) طبع دار احياء التراث العربي. (۲) مشكوة المصابيح ۱۲۰۱/۳ (٥٧٤٥) و صحيح مسلم ۱۷۹۰/٤ (۲۲۸٦) ـ



TIP

مُواعظِ عَمَانِ مُواعظِ عَمَانِ

1

حفرت او ہریرہ فرقد ہے روایت ہے کہ رسول المدس ہی ہی ہے میں اسلام کی خورہ یا: میری اور دوسرے تمام انجیا ہی ہم السلام کی مثال ایک محل کی تی ہے جے خوبصورتی ہے تعمیر کیا گیا ہو، مراس میں ایک اینٹ کی جگہ خالی رہ گئی ہو، دیھنے والے اس کے جاروں طرف گھوم کر اس کے حسن پر حیران ہوتے ہیں اور اس اینٹ کی کی پر تعجب کرتے ہیں۔ بس میں ہوں جس نے اس اینٹ کی کی پر تعجب کرتے ہیں۔ بس میں ہوں جس نے اس اینٹ کی خالی جگہ کو بر رسول ہوگئی اور مجھ پر رسول بر کردیا مجھ پر قصر نبوت کی شکیل ہوگئی اور مجھ پر رسول کے جی ختم کردیے گئے ہیں اور دوسری روایت میں ہوں جس کے میں اور دوسری روایت میں ہوں اور تمری کی اینٹ ہوں اور تمام نبیوں کا سلسلہ ختم کرنے والا۔

عن ابى هريرة رضى الله عنه عن النبى صلى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حتَّى يُبعَثَ دَجَالُونَ كَذَابُونَ قَرِيبُ مِن ثَلاثِينَ، كُلُّهُمْ يَزُعُمُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، (۱)

حضرت ابو ہریرہ فلائنے سے روایت ہے کہ نبی کریم سرور دو عالم سلانی ایلی نے فرمایا قیامت اس وقت تک نہیں آئے گی جب تک تیس کے لگ بھگ دھوکہ ماز لوگ نہ

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲۰۰/(۲۹۰۹)





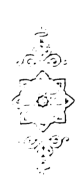
پیدا ہوجائیں، جن میں سے ہرایک بیہ دعوی کرے گا کہ وہ اللّٰد کا رسول ہے۔

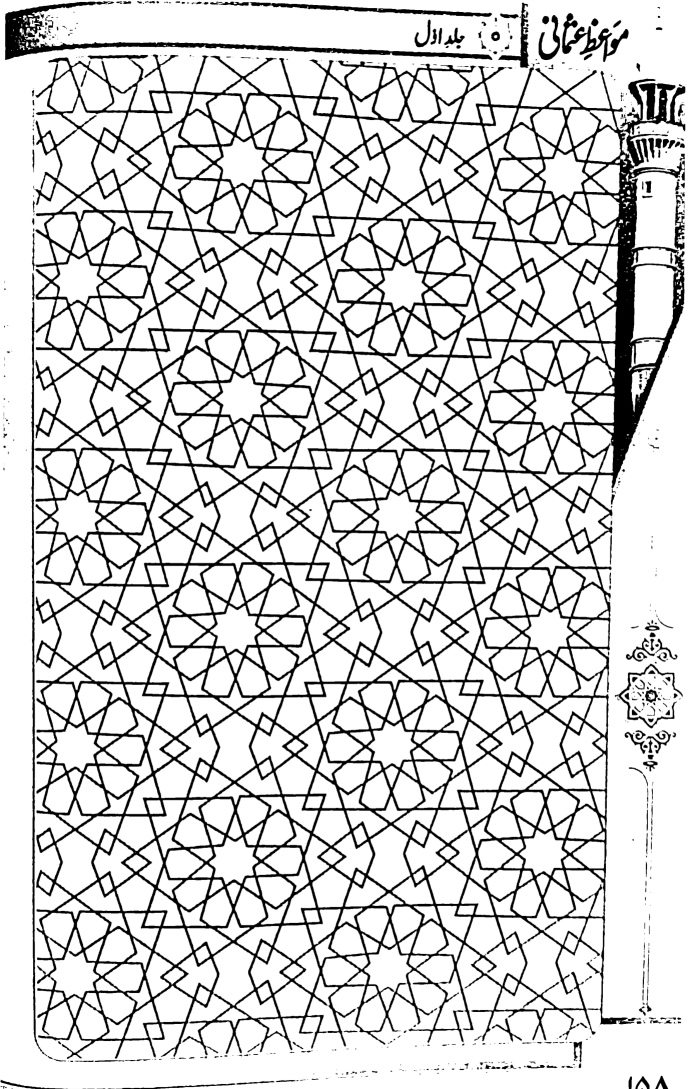
واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين











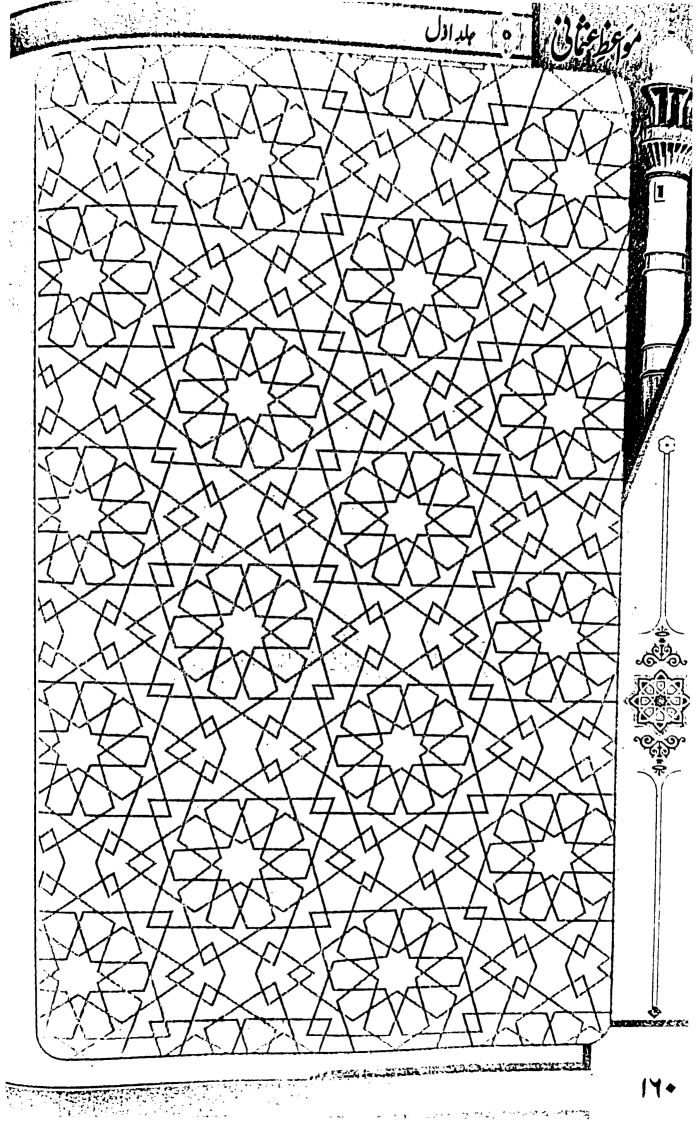
بلداول ٥ موافط عنماني





اسلام کا مطلب کیا؟

(اصادی خطبات جه ص ۹۳)



#### برالته ارَجرا ارَجَم

## اسلام کا مطلب کیا؟



الْحَهُ لُ بِلّٰهِ نَحْهَ لُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُهُ وَرِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْهَالِنَا، مَنْ يَهُدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُهْدِيهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهُدِيهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهُدِيهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَنْهُدِهِ اللّٰهُ فَكَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنَ لَا إِللّٰهَ اللّٰهُ وَحُدَهُ لَا يَضِيلُهُ وَكُلا مُحَمَّداً لَا الله وَاللّٰهُ وَحُدَهُ لَا الله وَاللّٰهُ وَحُدَهُ لَا مَعْبُداً وَمَوْلانَا مُحَمَّداً وَمَا لَكُولُونَ وَمَلَا اللّٰهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاللّٰمَ لَكُولُونَا مُحَمَّداً وَمَالِكُونُ وَمَا لَا مُعَلَّدُهُ وَمُولانَا مُحَمَّداً وَمُولانَا مُعُمَّداً وَمِنْ اللّٰهُ وَمَا اللّٰهُ وَمَنْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ لَا اللّٰهُ مَنَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مُنَالِهُ وَاللّٰمُ مُنَا اللّٰهُ مُنَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مُنَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مِنْ الللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مِنْ الللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مِنْ الللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّلْمُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ الللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ الللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنَا اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ مُنْ الل

فَأَعُودُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمَ بِسِمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اذْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّةً صُّ وََلَا تَتَبِعُوا خُطُوٰتِ الشَّيْطِنِ النَّهُ لَكُمْ عَدُوَّمُّ بِيْنِ (١) خُطُوٰتِ الشَّيْطِنِ النَّهُ لَكُمْ عَدُوَّمُّ بِيْنِ

(١) سورةالبقره: آيت (٢٠٨).

رونونونون موانيوعان

Ti

منت باسه صدق سه بعقید، وصدق رسوند بنایی انگرید. ونعن علی ذات من انشاها، بین و شدرگرین، والحدد بده رب انعامه ین -

ره م و مغب و

ء تمبير

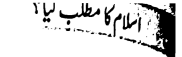
میرے محترم بزر و اور دوستو! سب سے پہنے آپ حضرات کے اس میر محترم بزر و اور دوستو! سب سے پہنے آپ حضرات کرم برمباد پیش کرہ چاہتا ہوں کہ آپ نے اپنے اوقت س سے بجے وقت دین کی بات سننے کے لیے نکالا اور اس غرض کے لیے یہاں جمع ہوئے کہ استہ تھی اور اس کے رسول سؤسٹی پیٹر کے احکامات اور تعنیمات کی بچھ بہتس تن جاکس اند تھی اور اس کے رسخ والے اور سنے والے سب کومل کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور اس کے رسخ والے اور سنے والے سب کومل کرنے کی توفیق عطا فرمائے ۔ آمین ۔ اس وقت میں نے آپ حضرات کے سامنے قرآن کریم کی ایک آیت تلاوت کی ہے۔ اس اند تعالی نے آپ حضرات کے سامنے قرآن کریم کی ایک آیت تلاوت کی ہے۔ اس اند تعالی نے آپ آیت میں مؤمنوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

الند تعالی نے آپ آیت میں مؤمنوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

بوجاؤ اور شیطان کے نقش قدم کی بیروی مت کرو اور اس کے بیچھے مت چاؤ'۔

و كيا ايمان اور اسلام عليحده عليحده ہيں؟

یبال سب سے پہلی بات جو سمجھنے کی ہے وہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں ان الفاظ سے خطاب کیا کہ''اے ایمان والو!''یعنی اُن لوگوں سے



نطاب ہور ہا ہے جو ایمان لا چکے ہیں، جو کلمہ طیبہ اور کلمہ شہادت پر اپنے اعتقاد کا اظہار کر چکے اور

"أشهدان لاالهالاالله واشهدان محمداً رسول الله"

کہہ چکے، ان سے خطاب کرکے کہا جارہا ہے کہ 'اے ایمان والو! اسلام میں داخل ہوجاؤ۔' سوچنے کی بات یہ ہے کہ جب ایمان لا چکے تو ایمان لانے کے بعد اسلام میں داخل ہونے کے کیا معنی؟ عام طور سے یہ سمجھا جاتا ہے کہ جب ایک ایک خض ایمان لے آیا تو وہ اسلام میں بھی داخل ہوگیا، ایمان اور اسلام ایک ہی چیز ہمتی جاتی ہوگیا، ایمان والو! اسلام میں داخل ہوجائی ہے،لیکن اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ اے ایمان والو! اسلام میں داخل ہوجاؤ۔جس سے یہ ہمجھ میں آرہا ہے کہ ایمان کچھ اور چیز ہے اور اسلام کچھ اور چیز ہے اور اسلام کچھ اور چیز ہے اور اسلام کے بعد اسلام میں داخل ہوجاؤ۔جس سے یہ ہمجھ میں آرہا ہے کہ ایمان گھی ضروری ہے۔

## ('اسلام' لانے کا مطلب



یہ پلی بات تو سے بھنے کی ہے کہ اسلام کیا ہے؟ اور ایمان والوں کو اسلام میں داخل ہونے کی جو دعوت دی جارہی ہے، اس سے کیا مراد ہے؟ اور اسلام کس کو کہتے ہیں؟ ''اسلام' عربی زبان کا لفظ ہے، اس کے معنی ہیں اپنے آپ کو کس کے آگے جھکادینا۔ یعنی کسی بڑی طاقت کے سامنے اپناسر تسلیم خم کردینا اور اپنے آپ کو اس کا تابع بنالینا کہ جیسا وہ کہے اس کے مطابق انسان کرے، یہ ہیں ''اسلام' کے معنی جس کا مطلب یہ ہوا کہ صرف زبان سے کلمہ طیبہ پڑھ لینا، ''اسلام' کے معنی جس کا مطلب یہ ہوا کہ صرف زبان سے کلمہ طیبہ پڑھ لینا، اللہ تعالیٰ کی وحدانیت، رسول اللہ میں شاخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے کافی نہیں، بلکہ اسلام میں داخل ہونے کے لیے خروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم داخل ہونے کے کے خوالے کی جود کو اللہ تعالیٰ کے حکم کی درخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم کے درخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کی حکم کی درخل ہونے کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے پورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم کی خور کی درخل ہونے کے کی خور کی درخل ہونے کی خور کی درخل ہونے کے خور کی درخل ہونے کے درخل ہونے کی خور کی درخل ہونے کے درخل ہونے کی د

مواخطِعْمَانی

اور رسول الله سائن الآیام کی تعلیم کے آگے جھادے۔ جب تک بیے نہیں ہوگا اس وقت تک انسان صحیح معنی میں اسلام کے اندر داخل نہیں ہوگا۔

# بیٹے کے ذبح کا حکم عقل کے خلاف تھا

يبي لفظ 'اسلام' الله تعالى نے قرآن كريم كى 'سورة صَفَّت' ميں حضرت ابراہیم عَالِیلًا کے واقعے میں بھی استعال فرمایا ہے۔ وہ واقعہ بیر ہے کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ عظامیا کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیتکم ہوا تھا کہ وہ اپنے بیٹے حضرت اساعیل علیہ بیام کو ذبح کردیں،جس کی یادگار ہم اور آپ ہرسال عیدالاضی کے موقع پر مناتے ہیں۔ بیٹا بھی وہ جو اُمنگوں اور مرادوں سے طلب کیا ہوا، جس کے لیے آپ نے دعائیں کی تھیں کہ یااللہ! ''مجھے بیٹا عنایت فرمادیجئے'، جب وہ بیٹا ذرا چلنے پھرنے اور آنے جانے کے لائق ہوا اور باپ کا ہاتھ بٹانے کے لائق ہوا تو اس وقت بی حکم آیا کہ اس کے گلے پر چھری پھیر کر اس کوختم کردو۔اب اگراس حکم کوعقل کی میزان میں تول کر دیکھا جائے اور اس کی حکمت اور مصلحت پرغور کیا جائے تو کوئی عقلی حکمت، عقلی مصلحت، کوئی عقلی جواز اس بات کا نظر نہیں آئے گا کہ کوئی باپ اپنے بیٹے کے گلے پر چھری پھیردے، نہ تو کوئی باپ ایسا کرسکتا ہے اور نہ ہی دنیا کا کوئی انسان اس عمل کوعقل اور انصاف کے مطابق قرار دے سکتا ہے۔



### بیٹے کا بھی امتحان ہو گیا

لیکن جب الله تعالی کا حکم آگیا که اپنے بیٹے کو قربان کردو تو حضرت ابراہیم مَالیٰلا نے اپنے بیٹے حضرت اساعیل مَلیٰلا سے فرمایا: المراب مواطر فناني

T

لِبُنَيَّ إِنِّي آرَى فِي الْمَنَامِرِ أَنِّي آذَبَخُكَ فَانْظُرْ مَاذِاتًا إِينَ

اباجان! جو محم آپ کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ہوا
ہے، اس کو کر گزریے اور میری فکر نہ سیجے، اس لیے کہ اس
حکم پر عمل کرنے میں مجھے تکلیف پہنچ گی تو ان شاء اللہ
آپ مجھے صبر کرنے والوں میں سے پائیں گے۔
اور حضرت ابراہیم عَلَیٰ اللہ تعالیٰ سے یہ نہیں بوچھا کہ اے اللہ!
آپ نے جو مجھے میرے چہتے بیٹے کو قربان کرنے کا حکم دیا ہے اس میں کیا

<sup>(</sup>۱) سورة الصافات آيت (۱۰۲)-

<sup>(</sup>۲) ایضاً۔

حکمت اور مصلحت ہے؟ بس دونوں نے بیہ دیکھا کہ بیہ حکم ہمارے خالق اور ہمارے خالق اور ہمارے خالق اور ہمارے مالک کی طرف سے آیا ہے اس وفت دونوں باپ او ربیٹے اس حکم کی لغمیل پر تیار ہو گئے۔



### چلتی چپری نه رُک جائے

قرآنِ کریم نے اس واقعے کو بڑے بیارے انداز میں ذکر فرمایا ہے، لیمی جب باپ اور بیٹا اس حکم کو پورا کرنے کے لیے تیار ہو گئے اور باپ کے ہاتھ میں چھری ہے، اور بیٹا زمین پر لٹادیا گیا ہے اور قریب ہے کہ وہ چھری گلے پر چل جائے اور بیٹے کا کام تمام کردے۔ اس واقعے کو ذکر کرنے کے لیے قرآنِ کریم نے جوالفاظ استعال فرمائے ہیں وہ یہ ہیں:



#### فَلَمَّا أَسُلَهَا وَتَلَّا لِلْجَبِيْنِ

یعنی جب باپ اور بیٹے دونوں اسلام لے آئے اور دونوں نے اللہ کے حکم کے آگے اپنے آپ کو جھکادیا اور باپ نے بیٹے کو پیشانی کے بل لٹادیا۔

پیشانی کے بل اس لیے لٹایا کہ اگر سیدھا لٹائیں تو کہیں ایسا نہ ہو کہ بیٹے کی صورت دیکھ کر اور اس صورت پر ظاہر ہونے والے کرب اور تکلیف کے اثرات دیکھ کر چھری چلنے کی رفتار میں کمی آجائے اور کہیں اللہ تعالی کے حکم کو پورا کرنے میں رُکاوٹ پیدا ہوجائے، اس لیے اُلٹا لٹایا۔ اس موقع پر اللہ تعالی نے لفظ میں رُکاوٹ پیدا ہوجائے، اس لیے اُلٹا لٹایا۔ اس موقع پر اللہ تعالی نے لفظ 'آنداَ ہا' استعال فرمایا، یعنی دونوں اللہ تعالیٰ کے حکم کے آگے جھک گئے۔

أسلام كا مطلب كيا؟

## و الله كے علم كے تابع بن جاؤ

اس سے معلوم ہوا کہ قرآن کی اصطلاح میں 'اسلام' کے منی یہ تیں کہ انسان اپنے آپ کو اور اپنے بورے وجود کو اللہ تعالیٰ کے حکم کے آگے جھکادے اور جب اللہ تعالیٰ کا کوئی حکم آجائے تو یہ نہ بوجھے کہ اس میں عقلی حکمت اور مصلحت کیا ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ کا حکم آنے کے بعد اس کی تعمیل کی فکر کرے یہ مصلحت کیا ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ کا حکم آنے کے بعد اس کی تعمیل کی فکر کرے یہ ہے 'اسلام' اور اسی اسلام میں داخل ہونے کے لیے قرآنِ کریم کی آیت

يَّايُّهَا الَّذِينَ امَنُوْا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّةً

میں حکم دیا گیا ہے لیعنی اے ایمان والو! تم نے کلّمهٔ طیبہ اور کلمه شہادت تو پڑھ لیا لیکن اب اسلام میں داخل ہونے کی ضرورت ہے، وہ یہ کہ اپنے بورے وجود کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئے وجود کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئے اس کو قبول کرو، اس کو تسلیم کرو اور اس پر عمل کرو۔

# ورنہ عقل کے غلام بن جاؤگے

اب سوال ہے ہے کہ اللہ کے حکم کو بے چوں و چرا کیوں مان کیں؟ اس کا جواب ہے ہے کہ اللہ کے حکم کو اس طرح بے چوں و چرانہیں مانو گے بلکہ اپنی عقل اور سمجھ استعال کر کے ہے کہ و گئے کہ ہے حکم تو بے کار اور بے فائدہ ہے یا ہے حکم تو انصاف کے خلاف ہے تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ تم اپنی عقل کے غلام بن کر رہ جاؤ گے اور اللہ کی غلامی اور بندگی کو چھوڑ کر عقل کی غلامی میں مبتلا ہوجاؤ گے۔

ا کی علم حاصل کرنے کے ذرائع

الله تعالیٰ نے انسان کو اس دنیا میں علم حاصل کرنے کے پچھ ذرائع عطا

مواغطِعْمَانی

فرمائے ہیں، ان ذرائع کے ذریعے انسان علم حاصل کرتا ہے۔ مثا اُ سب سے پہلا ذریعۂ علم ''آئھ' ہے۔ آئھ کے ذریعے چیزوں کو دیکھ کر ان کے بارے میں انسان علم حاصل کرتا ہے۔ دوسرا ذریعۂ علم ''ذبان' ہے۔ اس زبان کے ذریعے انسان بہت ی چیزوں کو چھ کر ان کے بارے میں علم حاصل کرتا ہے۔ تیرا ذریعۂ علم ''کان' ہے۔ اس کان کے ذریعے بہت ی چیزوں کے بارے میں من کر انسان علم حاصل کرتا ہے۔ ایک ذریعۂ علم ''ہاتھ'' ہے۔ اس کے ذریعے انسان بہت ی چیزوں کو چھوکر علم حاصل کرتا ہے۔ مثلاً یہ مائیکروفون ہے۔ اب فرانسان بہت ی چیزوں کو چھوکر علم حاصل کرتا ہے۔ مثلاً یہ مائیکروفون ہے۔ اب گھے آئھ کے ذریعے دیکھ کر اس کے بارے میں بیعلم ہوا کہ یہ ایک آلہ ہے اور گول بنا ہوا ہے اور ہاتھ لگانے سے پتہ چلا کہ یہ ٹھوس ہے اور کان کے ذریعے مجھے پتہ چلا کہ یہ آلہ میری آواز کودور تک پہنچارہا ہے۔ دیکھی! پچھلم آئھ کے ذریعے دیکھ کر حاصل ہوا، پچھلم کان کے ذریعے سن کر حاصل ہوا اور پچھلم ہاتھ کے ذریعے چھوکر حاصل ہوا، پچھلم کان کے ذریعے سن کر حاصل ہوا اور پچھ علم ہاتھ

# ان ذرائع كا دائرة كارمتعين ہے

لیکن اللہ تعالیٰ نے ان ذرائع علم کا ایک دائرہ کار مقرر کردیا ہے، اس دائرے کے اندر وہ ذریعہ علم کام دے گا، اگر اس دائرہ سے باہر اس ذریعہ کام نہیں دے گا۔ مثلاً آ نکھ کا دائرہ کار یہ مقرر کردیا استعال کرو گے تو وہ ذریعہ کام نہیں دے گا۔ مثلاً آ نکھ کا دائرہ کار سننے کی ہے کہ وہ دیکھ کرعلم عطا کرتی ہے، لیکن من کرعلم نہیں دیتی، اس کے اندر سننے کی طاقت موجود نہیں، وہ کام کان کا ہے، اور کان مُن سکتا ہے، مگر دیکھ نہیں سکتا، زبان پھھ کے ساتھ ہے، گر دیکھ نہیں سکتا، زبان پھھ کے ساتھ ہے، گر دیکھ نہیں سکتا، زبان کے اندر سننے اور دیکھنے کی صلاحیت موجود نہیں۔ اگر کوئی شخص سے چاہے کہ میں اپنی آ تکھیں بند کرلوں اور اپنے کانوں کے ذریعے سے شخص سے چاہے کہ میں اپنی آ تکھیں بند کرلوں اور اپنے کانوں کے ذریعے سے



المال مواطعان

TIP

ریکھوں کہ میرے سامنے کیا منظر ہے تو وہ انمق اور بیتوف ہے، اس لیے کہ کان اس کوکوئی منظر نہیں دکھا سکے گا، کیونکہ اس نے کان کو اس کے دائر ہی کار ہے بابہ استعال کیا۔ کان ویکھنے کے لیے وضع ہی نہیں کیے گئے ہیں یا اگر کوئی شخص یہ چاہے کہ میں کان کو تو بند کرلول اور آئھوں کے ذریعے یہ سنوں کہ میر سامنے والا شخص کیا بات کہ رہا ہے تو وہ شخص بھی بیوتوف ہے، اس لیے کہ سننے کا ما آئھ انجام نہیں دے سکتی، لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ یہ آئھ بے کار ہے، کار بہ یہ آئھ بڑی کارآ مد ہے، لیکن اس وقت تک کار آمد ہے جب تک اس کو اس کے دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دائرہ کار میں اور دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دیکھنے کے کام میں استعال کیا جائے، اگر سننے میں استعال کی دیکھنے کے کام میں دیے گ

# ایک اور ذریعیم معمر دعقل"

لیکن ایک مرحلہ ایسا آتا ہے جہال یہ ظاہری حوالِ خمسہ آنکہ، کان، ناک، زبان اور ہاتھ معلومات فراہم کرنا چھوڑ دیتے ہیں، کام دینا بند کردیتے ہیں، ال مرحلے کے لیے اللہ تعالی نے ایک اور ذریعہ علم عطا فرمایا ہے، وہ ہے انسان کی عقل ۔ یہ عقل ان چیزوں کاعلم انسان کو عطا کرتی ہے جن کاعلم آنکھ کے ذریعے عقل ۔ یہ عقل ان چیزوں کاعلم انسان کو عطا کرتی ہے جن کاعلم آنکھ کے ذریعے چھوکر دیکھ کر حاصل نہیں ہوسکتا۔ مثلاً یہ مائیکروفون ہے، میں نے ہاتھ کے ذریعے چھوکر اور آئکھ کے ذریعے چھوکر اس کو کس نے بنایا؟ اور کس طرح یہ وجود میں آیا؟ یہ بات نہ آئکھ دیکھ کر بتاسکتی اس کو کس نے بنایا؟ اور کس طرح یہ وجود میں آیا؟ یہ بات نہ آئکھ دیکھ کر بتاسکتی ہے، نہ کان من کر بتاسکتا ہے، نہ زبان چھوکر بتاسکتی ہے۔ اس کو معلوم کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے ہمیں عقل عطا فرمائی ہے، اس عقل کے ذریعے ہمیں پتہ چلا کے اللہ تعالیٰ نے ہمیں عقل عطا فرمائی ہے، اس عقل کے ذریعے ہمیں پتہ چلا کہ اتنا خواجسورت اور شاندار بنا ہوا آلہ جو اتنا اہم کام انجام دے رہا ہے کہ کہ اتنا خواجسورت اور شاندار بنا ہوا آلہ جو اتنا اہم کام انجام دے رہا ہے کہ

149

ہاری آ واز کو دور تک پہنچارہا ہے، یہ آلہ خود بخو دنہیں بن سکتا، ضرور کسی کاریگر نے اس کو بنایا ہے جو بڑا ماہر ہے، اور اس فن کو بنایا ہے اور ایسے کاریگر نے بنایا ہے جو بڑا ماہر ہے، اور اس فن کو جانے والا ہے، لہذا جس جگہ پر یہ حواسِ خمسہ اپنا کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں وہاں اللہ تعالیٰ نے ہمیں علم حاصل کرنے کے لیے عقل کا ذریعہ عطا فرمایا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہمیں علم حاصل کرنے کے لیے عقل کا ذریعہ عطا فرمایا ہے۔

#### عقل كا دائره كار

لیکن جس طرح آنکھ، کان اور زبان وغیرہ کا کام غیر محدود نہیں تھا، بلکہ ایک دائرہ کار کے اندر اپنا کام کرتے ہے اس سے باہر بیہ اپنا کام کرنا چھوڑ دیتے ہے، اسی طرح عقل کا کام بھی غیر محدود نہیں، بلکہ اس کا بھی ایک دائرہ کار ہے اس وائرہ کار سے باہر نکل کر وہ بھی انسان کی رہنمائی نہیں کرتی۔ ایک مرحلہ ایسا اس دائرہ کار سے باہر نکل کر وہ بھی انسان کی رہنمائی نہیں کرتی۔ ایک مرحلہ ایسا آتا ہے جہاں پر عقل بھی خاموش ہوجاتی ہے جواب دے جاتی ہے اور انسان کی صحیح رہنمائی نہیں کرسکتی۔



# ايك اور ذريعيً علم "وحي الهي"

اورجس جگہ پرعقل انسان کی صحیح رہنمائی کرنے سے عاجز ہوجاتی ہے، وہاں پرانسان کی رہنمائی کے لیے اللہ تعالی نے تیسرا ذریعۂ علم عطا فرمایا ہے اس تیسرے ذریعۂ علم کا نام' وہی الہی' یعنی اللہ تعالی کی طرف سے نازل شدہ' وہی' جو انبیاء عبلا ہے ہر نازل ہوتی ہے۔ یہ' وہی' اس جگہ پر انسان کی رہنمائی کرتی ہے جس جگہ پر انسان کی تنہاعقل کافی نہیں ہوتی، لہذا جن باتوں کا ادراک عقل کے ذریعے ممکن نہیں تھا ان باتوں کو بتانے کے لیے اللہ تعالی نے وہی نازل فرمائی، اس وہی کے ذریعے جمیں بتایا کہ یہ کام اس طرح ہے۔

## اللي عقل كي آكي وي اللي "

مثلاً میہ بات کہ اس کا نئات کے ختم ہونے کے بعد اور انسان کے مرجانے

کے بعد ایک زندگی اور آنے والی ہے، جس میں انسان کو اللہ تعالیٰ کے سامنے
پیش ہونا ہے اور اس کو وہاں پر اپنے تمام اعمال کا جواب دینا ہے اور وہاں پر
ایک عالم جنت ہے اور ایک عالم جہنم ہے۔ بیرساری باتیں ایس ہیں کہ ان کے
بارے میں وحی نازل نہ ہوتی اور وحی کے ذریعے انبیاء علاسط کو نہ بتایا جاتا تو
محض عقل کی بنیاد پر ہم اور آپ ہیہ پہنیں لگاسکتے سے کہ مرنے کے بعد کیسی
زندگی آنے والی ہے؟ اور اس میں کیسے حالات پیش آنے والے ہیں؟ اور
اللہ تعالیٰ کے سامنے کس طرح جواب دینا ہے؟ اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے
اللہ تعالیٰ کے سامنے کس طرح جواب دینا ہے؟ اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے
اللہ تعالیٰ کے سامنے کس طرح جواب دینا ہے؟ اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے

### وي الهي كوعقل سے مت تولو

نہ مان لے۔'اس لیے کہ وجی الہی تو آتی ہی اس جگہ پر ہے جہال عقل کی پرواز ختم ہوجاتی ہے، جیسے میں نے آپ کو جنت اور جہنم کی مثال دی۔ اب لوگ یہ کہتے ہیں کہ جنت اور جہنم کی بات ہماری عقل میں نہیں آتی، حالانکہ یہ چیزیں عقل کے اندر کیسے آسکتی ہیں؟ اس لیے کہ یہ چیزیں عقل کی محدود پرواز اور محدود دائر ہے ہے باہر ہیں، اسی وجہ سے ان کو بیان کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ فرود دائر ہے سے باہر ہیں، اسی وجہ سے ان کو بیان کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انبیاء عبلے لم پروی نازل فرمائی۔

# چھائی اور برائی کا فیصلہ''وحی'' کرے گی

ای طرح یہ بات کہ کون می چیز اچھی ہے اور کون می چیز بُری ہے؟ کیا کام اچھا ہے اور کیا چیز حرام ہے؟ کون سا کام جائز ہے اور کیا چیز حرام ہے؟ کون سا کام جائز ہے اور کون سا کام اللہ تعالیٰ کو پبند، اور بیکام اللہ تعالیٰ کو بائز ہے اور کون سا کام ناجائز ہے؟ بیکام اللہ تعالیٰ کو پبند، اور بیکام اللہ تعالیٰ کو ناپند ہے، ان سب کا فیصلہ وحی پر چھوڑا گیا ہے، محض انسان کی عقل پر نہیں چھوڑا گیا ہے، محض انسان کی عقل پر نہیں جھوڑا گیا ہے، محض انسان کی عقل پر نہیں جھوڑا گیا۔ اس لیے کہ تنہا انسان کی عقل یہ فیصلہ نہیں کرسکتی تھی کہ کون سا کام اچھا ہے اور کون سا کام بے؟

# انسانی عقل غلط رہنمائی کرتی ہے

اس دنیا کے اندرجتی بڑی سے بڑی برائیاں پھیلی ہیں اور غلط سے غلط نظریات اس دنیا کے اندر آئے وہ سب عقل کی بنیاد پر آئے۔ مثلاً ہم اور آپ بحثیت مسلمان بی عقیدہ رکھتے ہیں کہ سور کا گوشت حرام ہے۔ اگر اس کے بارے میں وحی کی رہنمائی سے ہٹ کر صرف عقل کی بنیاد پر سوچیں گے تو عقل فاط رہنمائی کرے گی۔ جیبا کہ غیر مسلموں نے صرف عقل کی بنیاد پر بیہ کہہ دیا کہ غلط رہنمائی کرے گی۔ جیبا کہ غیر مسلموں نے صرف عقل کی بنیاد پر بیہ کہہ دیا کہ



مواطنتاني بالمراءا

‹‹ ہمیں تو سور کا گوشت کھانے میں بڑا مزہ آتا ہے، اس کے کھانے میں کیا حرج ہے؟ اس میں کیاعظی خرابی ہے؟" ای طرح ہم اور آپ کہتے ہیں کہ" شراب پیا حرام ہے، شراب بری چیز ہے'، لیکن جو شخص وی الہی پر ایمان نہیں رکھتا وہ یہ کے گا کہ شراب پینے میں کیا قباحت ہے؟ کیا بُرائی ہے؟ ہمیں تو اس میں کوئی بُرائی نظر نہیں آتی ، لاکھوں افراد شراب پی رہے ہیں ، ان کو اس کے پینے سے کوئی خاص نقصان نہیں ہور ہا ہے اور ہماری عقل میں تو اس کے بارے میں کوئی خرابی سمجھ میں نہیں آتی۔ حتیٰ کہ بعض لوگوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ مرد وعورت کے درمیان بدکاری میں کیا حرج ہے؟ اگر ایک مرد اور ایک عورت اس کام پر رضامند ہیں تو اس کام میں عقلی خرابی کیا ہے؟ اور عقلی اعتبار سے ہم کیے کہہ سکتے ہیں کہ یہ بُرا کام ہے؟ اور اگر رضامندی کے ساتھ مرد وعورت نے یہ کام کرلیا تو تیسرے آ دمی کو کیا اختیار ہے کہ اس کے اندر رُکاوٹ ڈالے؟ دیکھیے! اس عقل کے بل ہوتے پر بدسے بدتر بُرائی کو جائز اور سیج قرار دیا گیا، اس لیے کہ جب عقل كواس كے دائرة كار سے آگے بڑھايا تو بيعقل اپنا جواب غلط دينے لگی۔ للہذا جب انسان عقل کو اس جگہ پر استعال کرے گا جہاں پر اللہ تعالیٰ کی وحی آ چکی ہے تو وہاں پر عقل غلط جواب دینے لگے گی اور غلط راستے پر لے جائے گا۔

اشتراكيت كى بنياد عقل برتقى

دیکھیے! روس کے اندر چوہتر (۷۴) سال تک اس عقل کی بنیاد پر اشترا کیت ، سوشازم اور کمیونزم کا بازار گرم رہا، اور پوری دنیا میں مساوات اور غریوں کی ہدردی کے نام پرشور مچایا گیا، کمیونزم اور اشتراکیت کا بوری دنیا میں ڈنکا بجتا ر ہا اور بیے کہد دیا گیا کہ عنقریب ساری دنیا پر اس کی حکومت قائم ہوجائے گ

اور بہ ب پہر ممل کی بنیاد پر تھا۔ اگر اس وقت کوئی آشید کران کے خابف کوئی آواز اٹھا تا کہ بہ نظریہ فادا ہے تو اس اوسر مایہ داروں کا ایجن ابنا جاتا، ما کور جعت پہند کہا جاتا تھا، لیان آئ چوہتر مال کے بعد ساری دنیا اس کا تماشہ د کیدران ہے، لینن جس کی پوجا کی جارتی سال کے بعد ساری دنیا اس کا تماشہ د کیدران ہے، لینن جس کی پوجا کی جارتی تھی، اس کے بت خود اس کے ماننے والے گراکر توڑ رہے جیں۔ جو نظریہ ان کی بنیاد پر قائم کیا جاتا ہے اس کا یمی انحام ہوتا ہے۔ اس کا یمی انحام ہوتا ہے۔

# وی الی کے آگے سرجھکالو

اس لیے اللہ تعالیٰ فرمارہ ہیں کہ اگر زندگی ٹھیک ٹھیک گزارنی ہے تو اس کا راستہ صرف ہیہ ہے کہ جہاں اللہ کا اور اللہ کے رسول سان ٹیٹی ہے کہ جہاں اللہ کا اور اللہ کے رسول سان ٹیٹی ہے کہ جہاں اللہ کا اور اللہ کے رسول سان ٹیٹی ہے کہ جہاں انسان اپنے آپ کو اس کے تابع بنالے، اس کے آگے جھک جائے اور اس کے خلاف عقل کے گھوڑ ہے نہ دوڑ ائے، چاہے بظاہر وہ عقل کے خلاف اور مصلحت کے خلاف نظر آتا وہ مصلحت کے خلاف نظر آتا ہو۔ بس اللہ تعالیٰ کا حکم آجائے کے بعد اپنا سر اس کے آگے جھکا دے۔ یہ ہو۔ بس اللہ تعالیٰ کا حکم آجائے کے بعد اپنا سر اس کے آگے جھکا دے۔ یہ ہوا کہ اپنا مطلب، لہذا جو آیت میں داخل ہوجاؤ، یعنی اپنے آپ جمل مطلب یہ ہوا کہ اے ایمان والو! اسلام میں داخل ہوجاؤ، یعنی اپنے آپ کو اللہ اور اللہ کے رسول سائن ٹیلئے کے حکم کے مکمل تابع کردو۔

#### " بورے داخل ہونے کا مطلب

اس آیت کے دوسرے جملے میں ارشاد فرمایا کہ''پورے کے بورے داخل

مواولا فباني

The state of the s

ہوجاؤ' ایعنی میہ نہ ہوکہ ایمان ،عقیدے اور عبادات کی حد تک تو اسلام میں داخل ہوگئے کہ کلمہ طیبہ پڑھ لیا، نماز پڑھ لی، روزہ رکھ لیا، زکوۃ دے دی، جج کرایا، عبادتیں انجام دے دیں اور جب مسجد میں پہنچ تو مسلمان الیکن جب بازار پہنچ، جب وفتر پہنچ یا گھر پہنچ تو وہال مسلمان نہیں، حالانکہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ "اسلام" محض عبادتوں کا نام نہیں کہ صرف عبادتیں انجام دے دیں تو مسلمان ہوگیا، بلکہ اپنی پوری زندگی کو اللہ تعالی کے حکم کے تابع بنانے کا نام ''اسلام' ہے، لہذا مسلمان وہ ہے جو بازار میں بھی مسلمان ہو، وفتر میں بھی مسلمان ہو، گھر میں بھی مسلمان ہو، گھر میں بوی یوں کے ساتھ بھی مسلمان ہو، دوست احباب کے ساتھ بھی مسلمان ہو۔ گھر میں بوی یوں کے ساتھ بھی مسلمان ہو، دوست احباب کے ساتھ بھی مسلمان ہو۔

# اسلام کے پانچ ھے

ال دین اسلام کے اللہ تعالی نے پانچ جھے بنائے ہیں، ان پانچوں حصوں پردین مشتل ہے:

- 🛈 عقائد: لعنی عقیده درست مونا چاہیے۔
- 🕑 عبادات: یعنی نماز، روزه، هج، زکوة کی پابندی ہونی چاہیے۔
- صمعاملات: یعنی خرید و فروخت کے معاملات اور نیج و شراء کے معاملات اللہ کے حکم کے مطابق ہوں، ناجائز اور حرام طریقے سے معاملات اللہ کے حکم کے مطابق ہوں، ناجائز اور حرام طریقے سے پیسے نہ کمائے۔
- ص معاشرت: یعنی باہمی میل جول اور ایک دوسرے کے ساتھ اُٹھنے بیٹھنے اور زندگی گزارنے اور رہن سہن کے طریقوں میں اللہ تعالیٰ نے جواحکام دیے ہیں ان احکام کوانسان پورا کرے۔

اساام كالمطاب كياء

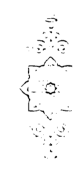
مُواعِطِعُمَا في الداال

(ف) اخلان: لیمن اس کے باطنی اخلاق، جذبات اور خسیالاست درست ہوں۔

آج ہم مہر بیں مسلمان ہیں، لیکن جب بازار پہنچ تو لوگول کو دھوکہ دے رہے ہیں، امانت میں خیانت کررہے ہیں، دوسرول کو تکلیف پہنچارہے ہیں، ان کی دل آزاری کررہے ہیں۔ یہ تو اسلام میں پورا داخل ہونا نہ ہوا، اس لیے کہ اسلام کا ایک چوتھائی حصہ عبادات ہیں اور تین چوتھائی حصہ حقوق العباد سے متعلق ہے، لہذا جب تک انسان بندول کے حقوق کا لحاظ نہیں رکھے گا، پورا اسلام میں داخل نہ ہوگا۔

#### ایک سبق آموز واقعه

ایک مرتبہ حضرت عبد اللہ بن عمر وظافہ اسفر پر سے، زادِراہ جو ساتھ تھا وہ ختم ہوگیا، آپ نے دیکھا کہ جنگل میں بکریوں کا گلہ پر رہا ہے اور اہلِ عرب کے اندر یہ رواج تھا کہ لوگ مسافروں کو راستے میں مہمان نوازی کے طور پر مفت دودھ پیش کردیا کرتے تھے، چنانچہ آپ پر واہے کے پاس گئے اور اس سے جاکر فرمایا کہ میں مسافر ہوں اور کھانے پینے کا سامان ختم ہوگیا ہے، تم ایک بکری کا دودھ نکال کر مجھے دے دو تا کہ میں پی لوں۔ پر واہے نے کہا کہ آپ سافر ہیں، میں آپ کو دودھ ضرور دے دیتا، لیکن مشکل یہ ہے کہ یہ بکریاں میری نہیں ہیں، ان کا مالک دوسر افتض ہے اور ان کے پر ان کا دودھ بھی امانت ہی ادر ان کا دودھ بھی امانت ہی اور ان کا دودھ بھی امانت ہے، لہذا میں میرے بیر دے۔ شری اعتبار سے میرے لیاں میرے یاں امانت ہیں اور ان کا دودھ بھی امانت ہے، لہذا میں عنہ ان کا دودھ بھی امانت ہے، لہذا میں عنہ اللہ دی میرے اس کے بعد میں عنہ ان کا دودھ آپ کو دینا جائز نہیں ہے۔ اس کے بعد میں عنہ دیا کہ دیکھو حضرت عبد اللہ بن عمر نی ہی نے اس کا امتحان لینا چاہا اور اس سے فرمایا کہ دیکھو حضرت عبد اللہ بن عمر نی ہی نے اس کا امتحان لینا چاہا اور اس سے فرمایا کہ دیکھو حضرت عبد اللہ بن عمر نی ہی نے اس کا امتحان لینا چاہا اور اس سے فرمایا کہ دیکھو



موا فطِ عَمَا لِي

ا، ۱۰۱

اور میرا بھی فائدہ ہے، وہ پیر کہ تم ایسا کرو کہ ان میں ہے ایک بکری مجھے فروخت کردو اور اس کی قیمت مجھ سے لے لو، اس میں تمہارا فائدہ یہ ہے کہ تمہیں یہے مل حائیں گے اور میرا فائدہ پیہوگا کہ مجھے بکری مل جائے گی، راتے میں اس کا دودھ استعمال کرتا رہوں گا۔ رہا مالک! تو مالک سے کہہ دینا کہ ایک بکری بھیڑیا کھا گیا اور اس کو تمہاری بات پر یقین بھی آ جائے گا کیونکہ جنگل میں بھیڑیے بریاں کھاتے رہتے ہیں۔ اس طرح ہم دونوں کا کام بن جائے گا۔ جب چُرواہے نے یہ تدبیر سی تو فوراً اس نے جواب میں کہا: "یاهذا! فاین الله؟" اے بھائی! اگر میں میکام کرلول تو اللہ کہال گیا؟ یعنی میکام میں یہاں تو کرلوں گا اور مالک کوبھی جواب دے دول گا، وہ بھی شاید مطمئن ہوجائے گالیکن اُس مالک کا بھی ایک اور مالک ہے، اس کے پاس جاکر کیا جواب دوں گا؟ اس لیے میں بیرکام کرنے کے لیے تیار نہیں۔حضرت عبد اللہ بن عمر رہائی ان مدینہ بہتے کر اس غلام اور بکریوں کو ان کے مالک سے خریدا اور غلام کو آزاد کرکے ساری بكريال اسے ہبه كرديں، كيونكه اس چرواہےنے اپنے مالك كے ساتھ خيانت نہیں کی اور اسے اللہ تعالی کا استحضار رہا۔<sup>(۱)</sup>

اس لیے کہ جب تک دل میں اللہ کا خوف، آخرت کی فکر، اللہ کے سامنے کھڑے ہونے کا احساس موجود رہے گا اس وقت تک جرائم اور مظالم چل نہیں سکیں گے۔ یہ ہے اسلام میں پورا کا بورا داخل ہونا۔ جنگل کی تنہائی میں بھی اس کو

<sup>(</sup>۱) قصر الامل لابن ابی الدنیا ص۱۲۷(۱۸۷) طبع دار ابن حزم بیروت، وشعب الایهان للبیهقی ۲۳۳/۷ (٤٩٠٨) طبع الرشد، ومشیخة قاضی مارستان ۱۲٤٦/۳ (۲۲۷) طبع دار عالم الفوائد-

یے فکر ہے کہ میرا کوئی کام اللہ کی مرضی کے خلاف نہ ہو۔ یہ دین کا لازمی حصہ ہے جس کے بغیر مسلمان،مسلمان نہیں ہو سکتا۔ عدیث میں نبی کریم سالٹھالیہ نے فرمایا:

"لاايمانلمن لاامانةله"(١) جس کے دل میں امانت نہیں اس کا ایمان نہیں۔

#### ﴿ ایک چرواہے کا عجیب واقعہ

غزوۂ خیبر کے موقع پر ایک چرواہا حضورِ اقدس سالٹھالیہ ہم کی خدمت میں آیا، وہ یہودیوں کی بکریاں چرایا کرتاتھا، اس چرواہے نے جب دیکھا کہ خیبرے باہر مسلمانوں کالشکریٹراؤ ڈالے ہوئے ہے تو اس کے دل میں خیال آیا کہ میں جا کر ان سے ملاقات کروں اور دیکھوں کہ بیمسلمان کیا کہتے ہیں اور کیا کرتے ہیں؟ چنانچہ بکریاں چراتا ہوا مسلمانوں کے لشکر میں پہنچا اور ان سے پوچھا کہ "تمہارے سردار کہال ہیں؟" صحابہ کرام نے اس کو بتایا کہ ہارے سردار محد النافي الله الله خيم ك اندر ہيں۔ پہلے تو اس چرواہے كو ان كى باتوں پر يقين نہيں آیا، اس نے سوچا کہ اتنے بڑے سردار ایک معمولی سے خیمے میں کیسے بیٹھ سکتے ہیں۔ اس کے ذہن میں یہ تھا کہ جب آپ اتنے بڑے بادشاہ ہیں تو بہت ہی

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۱۹/۵۷۹ (۱۲۳۸۳) ومسند عبد بن حمید ص ۲۳۰ (۱۱۹۲) طبع مكتبة السنة القاهرة. ومسند أبي يعلى ٢٤٦/٥ (٢٨٦٣) طبع دار المأمون وقال الهيثمي في "جمع الزوائد" ١٩٦/ (٣٤١): رواه أحدو أبو يعلى والبزار والطبراني في الأوسط، وفيه أبو هلال وثقه ابن معين وغيره، وضعفه النسائي وغيره (طبع مكتبة القدسى القاهرة).

THE STATE OF THE S

ثان وشوکت اور کھانے باٹھ کے ساتھ رہتے ہوں گے، لیکن وہاں تو تھجور کے پتوں کی چائی سے بنا ہوا خیمہ تھا۔ خیر وہ اس خیمے کے اندر آپ ساٹھاآیا ہی ہوں کا چائی سے ملاقات کی اور آپ جھاکہ'' آپ ملاقات کے لیے داخل ہوگیا اور آپ ساٹھاآیا ہی معود دیتے ہیں؟'' حضورِ اقدس کیا پیغام لے کر آئے ہیں؟ اور کس بات کی دعوت دیتے ہیں؟'' حضورِ اقدس سرورِ دو عالم ماٹھاآیا ہی نے اس کے سامنے اسلام اورایمان کی دعوت رکھی اور اسلام کا پیغام دیا۔ اس نے پوچھا کہ''اگر میں اسلام کی دعوت قبول کرلوں تو میرا کیا انجام ہوگا؟ اور کیا رُتبہ ہوگا؟'' حضورِ اقدس ساٹھاآیہ ہم نے فرمایا کہ

"اسلام لانے کے بعدتم ہمارے بھائی بن جاؤگے اور ہم تہمیں گلے سے لگائیں گے۔"

اس چرواہے نے کہا کہ'' آپ مجھ سے مذاق کرتے ہیں، میں کہاں اور آپ کہاں! میں ایک سیاہ فام انسان ہوں، میرے آپ کہاں! میں ایک معمولی سا چرواہا اور میں ایک سیاہ فام انسان ہوں، میرے بدن سے بدبوآ رہی ہے، ایسی حالت میں آپ مجھے کیے گلے سے لگا کیں گے؟'' حضورِا قدس صلاحی ایک کے فرما یا کہ

"جم تمہیں ضرور گلے سے لگائیں گے اور تمہارے جسم کی سیابی کو اللہ تعالی تابانی میں بدل دیں گے اور اللہ تعالی تیابی کو اللہ تعالی تابی میں بدل دیں گے اور اللہ تعالی تمہارے جسم سے اُٹھنے والی بدبو کو خوشبو سے تبدیل کردیں گے۔''

یہ باتیں س کروہ فوراً مسلمان ہوگیا اور کلمہ شہادت: ''اشہدان لاالله الاالله و اشہدان محمدار سول الله'' پڑھ لیا۔ پھر حضور سان آپائی سے بوچھا کہ یارسول اللہ! اب میں کیا کروں؟ پڑھ لیا۔ پھر حضور سان آپائی سے بوچھا

#### 

''تم ایسے وقت میں اسلام لائے ہو کہ نہ تو اس وقت کسی نماز کا وقت ہے کہ تم سے نماز پڑھواؤں اور نہ ہی روزہ کا زمانہ ہے کہ تم سے روزے رکھواؤں اور زکوۃ تم پر فرض نمانہ ہے کہ تم سے روزے رکھواؤں اور زکوۃ تم پر فرض نہیں ہے، اس وقت تو صرف ایک ہی عبادت ہورہی ہے جو تلوار کی چھاؤں میں انجام دی جاتی ہے وہ ہے جہاد فی سبیل اللہ۔''

اس چرواہے نے کہا کہ یارسول اللہ! میں اس جہاد میں شامل ہوجاتا ہوں،
لیکن جوشخص جہاد میں شامل ہوتا ہے اس کے لیے دو میں ایک صورت ہوتی ہے
یا غازی یا شہیر۔تو اگر میں اس جہاد میں شہیر ہوجاؤں تو آ پ میری کوئی ضانت
لیجے۔حضورِ اقدس سالٹھ آلیے ہم نے فرمایا کہ

"میں اس بات کی ضانت لیتا ہوں کہ اگرتم اس جہاد میں شہید ہوگئے تو اللہ تعالیٰ تمہیں جنت میں پہنچادیں گے اور تمہارے جسم کی بدبو کو خوشبو سے تبدیل فرمادیں گے اور تمہارے چرے کی سیاہی کو سفیدی میں تبدیل فرمادیں گے۔''

#### ی بریاں واپس کرے آؤ

چونکہ وہ چرواہا یہود بول کی بکریال چراتا ہوا وہال پہنچا تھا اس لیے حضور سلانٹالیہ ہم



اللام كا مطاب كيا؟

TOP

#### "تم يهوديول كى جو بكريال لے كر آئے ہو، ان كو جاكر واپس كرو، اس ليے كہ بير بكريال تمہارے پاس امانت ہيں۔"

اس سے اندازہ لگائیں کہ جن لوگوں کے ساتھ جنگ ہورہی ہے، جن کا محاصرہ کیا ہوا ہے، ان کامال، مالِ غنیمت ہے، لیکن چونکہ وہ چرواہا بحریاں معاہدے پر لے کر آیا تھا، اس لیے آپ سالٹھاآلیہ نے تکم دیا کہ پہلے وہ بحریاں واپس کر کے آؤ، پھر آکر جہاد میں شامل ہونا۔ چنانچہ اس چرواہے نے جاکر بحریاں واپس کیں اور واپس آکر جہاد میں شامل ہوا اور شہید ہوگیا۔ اس کا نام ہے''اسلام'۔ (۱)

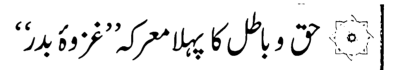
## حضرت حذيفه بن يمان ضاعنه

حضرت حذیفہ بن یمان رضائیہ مشہور صحافی ہیں اور حضور صافیا ایکی آبال ہوئے اور دار ہیں۔ جب بیداور ان کے والد حضرت یمان رضائیہ مسلمان ہوئے تو مسلمان ہونے کے بعد حضورِ اقدس صلافی آبیہ کی خدمت میں مدینہ طیبہ آ رہے تھے، راستے میں ان کی ملاقات ابوجہل اور اس کے لشکر سے ہوگئ، اس وقت ابوجہل اپنا لائے اس کے ساتھ حضورِ اقدس صلافیا آبیہ سے لونے کے لیے جارہا تھا۔ جب حضرت حذیفہ رضائیہ کی ملاقات ابوجہل سے ہوئی تو اس نے پکڑ لیا اور بوچھا کہ کہاں جارہے ہو؟ کی ملاقات ابوجہل سے ہوئی تو اس نے پکڑ لیا اور بوچھا کہ کہاں جارہے ہو؟ انہوں نے بتایا کہ ہم حضورِ اقدس صلافیا آبیہ کی خدمت میں مدینہ طیبہ جارہے ہیں۔ انہوں نے بتایا کہ ہم حضورِ اقدس ضلافیا آبیہ کی خدمت میں مدینہ طیبہ جارہے ہیں۔ ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں چھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں جھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں جھوڑیں گے، اس لیے کہ تم مدینہ جاکر ابوجہل نے کہا کہ پھر تو ہم تمہیں نہیں جھوڑیں گوئی تو ہم تعہد بی ابوجہل نے کہا کہ بیاں جانے کہ تو ہم تعہد بیاں جانے کہ تو ہم تعہد بیاں جانے کہ تھا کہ تو ہم تعہد بیاں جانے کہ تو ہم تعہد بیاں جو تو ہم تعہد بیاں جانے کہ تو ہم تعہد بیاں جانے کہ تو ہم تو ہم تعہد بیاں جو تو ہم ت

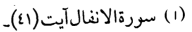
خيبر۔

<sup>(</sup>۱) دلائل النبوة للبيهقي ٢٢٠/٤ باب ما جاء في قصة العبد الاسود الذي اسلم يوم

ہمارے خلاف جنگ میں حصہ لوگے۔ انہوں نے کہا ہمارا مقصد تو صرف حضور اقدس مانی اللہ کے ملاقات اور زیارت ہے ہم جنگ میں حصہ نہیں لیس گے۔ ابوجہل نے کہا کہ اچھا ہم سے وعدہ کرو کہ وہاں جاکر صرف ملاقات کروگے، لیکن ابوجہل نے کہا کہ اچھا ہم سے وعدہ کرو کہ وہاں جاکر صرف ملاقات کروگے، لیکن جنگ میں حصہ نہیں لوگے، انہوں نے وعدہ کرلیا، چنانچہ ابوجہل نے آپ کو چھوڑ دیا۔ آپ جب مدینہ منورہ پہنچ تو اس وقت حضورِ اقدس سانی الیکی اسے معابہ کرام کے ساتھ غزوہ بدر کے لیے مدینہ منورہ سے روانہ ہو چکے سے، لہذا ان کی راستے میں حضور سانی الیکی سے ملاقات ہوگئ۔



اب اندازہ لگائے !اسلام کا پہلاحق و باطل کا معرکہ (غزوہ بدر) ہورہا ہے اور یہ وہ معرکہ ہے جس کو قرآن کریم نے ''یوم الفرقان' فرمایا (۱) یعنی حق و باطل کے درمیان فیصلہ کردینے والا معرکہ، یہ وہ معرکہ ہورہا ہے جس میں جو شخص شامل ہوگیا وہ ''بدری' کہلا یا اور صحابہ کرام میں ''بدری' صحابہ کا بہت اون اسمال ہوگیا وہ ''بدری' بطور وظیفے کے پڑھے جاتے ہیں۔ ان کے اون اسمال بیٹ میں جو نام پڑھنے سے اللہ تعالی دعا نمیں قبول فرماتے ہیں۔ وہ ''بدرین' ہیں جن کے بارے میں نبی کریم سلائی ایک کے بیٹ وی فرمادی کہ اللہ تعالی نے سارے بارے میں نبی کریم سلائی ایک نے سارے باری جنہوں نے بدری لڑائی میں حصہ لیا، بخش فرمادی کہ اللہ تعالی نے سارے اہلی بدری جنہوں نے بدری لڑائی میں حصہ لیا، بخش فرمادی ہے اللہ تعالی ہے ایسا معرکہ اللہ بدری جنہوں نے بدری لڑائی میں حصہ لیا، بخشش فرمادی ہے (۱) ، ایسا معرکہ ونے والا ہے۔



<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧٧/٥ (٣٩٨٣).





#### و گردن پرتگوار رکھ کرلیاجانے والا وعدہ

بہرحال! جب حضورا قدس سال علیہ سے ملا قات ہوئی تو حضرت حذیفہ زائین نے سارا قصہ سادیا کہ اس طرح راستے میں ہمیں ابوجہل نے بکرلیا تھا اور ہم نے یہ وعدہ کرکے بمشکل جان چیٹروائی کہ ہم لڑائی میں حصہ نہیں لیں گے اور پھر درخواست کی کہ یارسول اللہ (صل علیہ ایک کے بعدر کا معرکہ ہونے والا ہے، آپ اس میں تشریف لے جارہے ہیں، ہماری بڑی خواہش ہے کہ ہم بھی اس میں شریک ہوجا عیں اور جہال تک اس وعدے کا تعلق ہے وہ تو انہوں نے ہماری گردن پر تلوار رکھ کر ہم سے یہ وعدہ لیا تھا کہ ہم جنگ میں حصہ نہیں لیں کم گردن پر تلوار رکھ کر ہم سے یہ وعدہ لیا تھا کہ ہم جنگ میں حصہ نہیں لیں کہ گردن پر تلوار رکھ کر ہم سے یہ وعدہ لیا تھا کہ ہم جنگ میں حصہ نہیں لیں کہ گردن پر تلوار رکھ کر ہم سے یہ وعدہ لیا تھا کہ ہم جنگ میں حصہ نہیں لیں گردن ہم وعدہ نہیں اجازت دے دیں کہ ہم اس جنگ میں حصہ لے لیں اور فضیلت اور تہمیں حاصل ہوجائے(۱)۔

### جے تم وعدہ کرکے زبان دے کرآئے ہو

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۲۱۲ (۱۷۸۷) و مسندا حمد ۲۳۳۵ (۱۳۷۷) ـ

مُواعِمُ فِي الله الله

تاویل کرلیتا کہ ان کے ساتھ جو وعدہ کیا تھا وہ ہے دل سے تو نہیں کیا تھا، وہ تو ہیں کرلیتا کہ ان کے ساتھ جو وعدہ کیا تھا تاویلیس ہمارے ذہنوں میں آجا تیں یا بیہ تاویل کرلیتا کہ بیہ حالت عذر ہے، اس لیے حضورِ اقدس سن الله ایک ایک ساتھ جہاد میں شامل ہونا ہے اور کفر کا مقابلہ کرنا ہے۔ جب کہ وہاں ایک ایک آدی کی بڑی قیمت ہے، کیونکہ مسلمانوں کے لفکر میں صرف ساس نہتے افراد ہیں، جن کے پاس صرف محالات کے اور کہ گلواریں ہیں۔ باقی افراد ہیں، جن کے پاس صرف کے اور کہ گلواریں ہیں۔ باقی افراد میں سے کسی نے لاٹھی اُٹھائی ہے، کسی نے ڈنڈے اور کسی نے بتھر اُٹھالیے میں۔ یہ لفکر ایک ہزار مسلح سور ماؤں کا مقابلہ کرنے کے لیے جارہا ہے، اس لیے ہیں۔ یہ لفکر ایک ہزار مسلح سور ماؤں کا مقابلہ کرنے کے لیے جارہا ہے، اس لیے ایک ایک آدئی کی جان قیمتی ہے۔ لیکن مجمد رسول اللہ سی شائیلی ہے نے فر مایا کہ جو بات کہہ دی گئی ہے اور جو وعدہ کرلیا گیا ہے اس وعدہ کی خلاف ورزی نہیں ہوگ۔ اس کا نام ہے ''اسلام''۔



ال لیے کہ یہ جہاد کوئی ملک حاصل کرنے کے لیے نہیں ہورہا تھا، کوئی اقتدار حاصل کرنے کے لیے نہیں ہورہا تھا، بلکہ یہ جہاد حق کی سربلندی کے لیے ہورہا تھا اور حق کو پامال کرکے جہاد کیا جائے یا گناہ کا ارتکاب کرکے اللہ تعالی کے دین کا کام کیا جائے؟ یہ نہیں ہوسکتا۔ آج ہم لوگوں کی یہ ساری کوششیں بے کار جارہی ہیں اور ساری کوششیں بے اثر ہورہی ہیں، اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم یہ چاہتے ہیں کہ گناہ کرکے اسلام کی تبلیغ کریں، گناہ کرکے اسلام کو نافذ کریں، ہارے دل و دماغ پر ہر وقت ہزاروں تاویلیں مسلط رہتی ہیں، چنانچہ کہا جا تا ہے کہ اس وقت مصلحت کا یہ تقاضا ہے، چلو، شریعت کے اس تھم کو نظرانداز ہے کہ اس وقت مصلحت کا یہ تقاضا ہے، چلو، شریعت کے اس تھم کو نظرانداز







مُوَافِظِةُ عَالَىٰ

کردو اور بیر کہا جاتا ہے کہ اس وقت مصلحت اس کام کے کرنے میں ہے، چاو بیرکام کرلو۔

رہے ہے وعدہ کا ایفاء

اسلام کا مطلب کیا؟

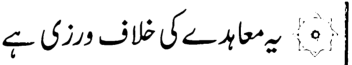
لیکن وہاں تو ایک ہی مقصود تھا، یعنی اللہ تعالیٰ کی رضا حاصل ہونا، نہ مال مقصود ہے، نہ فتح مقصود ہے، نہ بہادر کہلانا مقصود ہے، بلکہ مقصود ہے کہ اللہ تعالیٰ راضی ہوجائے اور اللہ تعالیٰ کی رضا اس میں ہے کہ جو وعدہ کرلیا گیا ہے اس کو نبھاؤ۔ چنا نچہ حضرت حذیفہ رضائے اور ان کے والد حضرت یمان رخالیے دونوں کو غزوہ بدر جیسی فضیلت ہے محروم رکھا گیا، اس لیے کہ یہ دونوں جنگ میں شرکت نہ کرنے پر زبان دے کر آئے تھے۔ یہ ہے 'اسلام' 'جس کے بارے میں فرمایا نہ کہ اس اسلام میں پورے کے پورے داخل ہوجاؤ۔

عضرت معاوبير ضاعنه

حضرت معاویہ وٹائنڈ ان صحابہ کرام وٹھائنڈ میں سے ہیں جن کے بارے میں الوگوں نے معلوم نہیں کیا کیا غلط قسم کے پروپیگنڈ سے کیے ہیں، اللہ تبارک و تعالیٰ اوگوں نے معلوم نہیں کیا کیا غلط قسم کے پروپیگنڈ سے کیے ہیں، اللہ تبارک و تعالیٰ بچائے ۔ آمین ۔ لوگ ان کی شان میں گتا خیال کرتے رہتے ہیں۔ ان کا ایک قصہ من کیجے۔

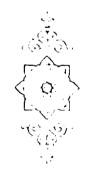
ا فتح عاصل کرنے کے لیے جنگی تدبیر

 سپر پاور سمجھی جاتی تھی اور بڑی عظیم الشان عالمی طاقت تھی۔ ایک مرتبہ حضرت معاویہ خلائی نے ان کے ساتھ جنگ بندی کا معاہدہ کرلیا اور ایک تاریخ متعین کرلی کہ اس تاریخ تک ہم ایک دوسرے سے جنگ نہیں کریں گے، ابھی جنگ بندی کے معاہدے کی ہت ختم نہیں ہوئی تھی، اس وقت حضرت معاویہ رفی نیزی کے معاہدے کی ہت ختم نہیں ہوئی تھی، اس وقت حضرت معاویہ رفی نیزی کے معاہدے کی ہت ختم نہدی کی مدت تو درست ہے، لیکن اس مدت کے اندر میں اپنی فوجیں رومیوں کی سرحد پر لے جاکر ڈال دوں، تا کہ جس وقت جنگ بندی کی مدت ختم ہو، اس وقت میں فوراً حملہ کردوں، اس لیے کہ دشمن کے ذہن میں تو یہ ہوگا کہ جب جنگ بندی کی مدت ختم ہوگی، پھر کہیں جاکر لشکر روانہ ہوگا میں تو یہ ہوگا کہ جب جنگ بندی کی مدت ختم ہوگی، پھر کہیں جاکر لشکر روانہ ہوگا ملیانوں کا لشکر حملہ آور نہیں ہوگا، اس لیے معاہدے کی مدت ختم ہوتے ہی فوراً حملہ مسلمانوں کا لشکر حملہ آور نہیں ہوگا، لہذا وہ اس حملے کے لیے تیار نہیں ہوں گے۔ اس لیے اگر میں اپنا لشکر سرحد پر ڈال دوں اور مدت ختم ہوتے ہی فوراً حملہ اس لیے اگر میں اپنا لشکر سرحد پر ڈال دوں اور مدت ختم ہوتے ہی فوراً حملہ اس لیے اگر میں اپنا لشکر سرحد پر ڈال دوں اور مدت ختم ہوتے ہی فوراً حملہ اس لیے اگر میں اپنا لشکر سرحد پر ڈال دوں اور مدت ختم ہوتے ہی فوراً حملہ کردوں تو جلدی فتح حاصل ہوجائے گی۔



چنانچہ حضرت معاویہ ڈائٹیئ نے اپنی فوجیں سرحد پر ڈال دیں اور فوج کا کچھ حصہ سرحد کے اندران کے علاقے میں ڈال دیا اور حملے کے لیے تیار ہو گئے اور جیسے ہی جنگ بندی کے معاہدے کی آخری تاریخ کاسورج غروب ہوا، فورا حضرت معاویہ زلائئ نے لشکر کو پیش قدمی کا حکم دے دیا، چنانچہ جب لشکر نے پیش قدمی کی تو یہ چال بڑی کا میاب ثابت ہوئی۔ اس لیے کہ وہ لوگ اس حملے پیش قدمی کی تو یہ چال بڑی کا میاب ثابت ہوئی۔ اس لیے کہ وہ لوگ اس حملے کے لیے تیار نہیں سے اور حضرت معاویہ زلائی کا لشکر شہر کے شہر، بستیاں کی بستیاں فتح کرتا ہوا چلا جار ہاتھا، اب فتح کے نشے کے اندر پورالشکر آگے بڑھتا





The training of

جارہاتھا کہ اچانک دیکھا کہ بیچھے سے ایک گھڑسوار دوڑتا چلا آرہا ہے اس کو دیکیے کر حضرت معاویہ رخائی اس کے انتظار میں رُک گئے کہ شاید یہ امیر المونین کا کوئی نیا بیغام لے کرآیا ہو، جب وہ گھڑسوار قریب آیا تو اس نے آوازیں دینا شروع کردیں۔

جب وہ اور قریب آیا تو حضرت معاویہ رضائیہ نے دیکھا کہ وہ حضرت عمرو بن عبسہ رضائیہ ہیں۔حضرت معاویہ رضائیہ نے پوچھا کہ کیا بات ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ

> "وفاء لاغدر، وفاء لاغدر" مؤمن كا شيوه وفادارى ہے، غدارى نہيں ہے، عهد شكنى نہيں ہے۔

حضرت معاویہ زائی نے فرمایا کہ میں نے تو کوئی عہد شکن نہیں کی ہے، میں نے اس وقت حملہ کیا ہے جب جنگ بندی کی مدت ختم ہوگئ تھی۔ حضرت عمرو بن عبدہ زائی نے فرمایا اگر چہ جنگ بندی کی مدت ختم ہوگئ تھی لیکن آپ نے اپنی فوجیں جنگ بندی کی مدت کے دوران ہی سرحد پر ڈال دی تھیں اور فوج کا پچھ فوجیں جنگ بندی کی مدت کے دوران ہی سرحد پر ڈال دی تھیں اور فوج کا پچھ حصہ سرحد کے اندر بھی داخل کردیا تھا اور یہ جنگ بندی کے معاہدے کی خلاف ورزی تھی۔ اور میں نے اپنے ان کانوں سے حضورِ اقدس سرورِ دو عالم سال تا ایک کے سامے کہ

"من كان بينه و بين قوم عهد فلايحلن عهدا ولا يشدنه حتى يمضى امده او ينبذ اليهم على سواء."



یعی جب تمہارا کسی قوم کے ساتھ معاہدہ ہوتو اس وقت تک عہد نہ کھولے اور نہ باندھے جب تک کہ اس کی مدت نہ گزرجائے یا ان کے سامنے پہلے کھلم کھلا یہ اعلان نہ کردے کہ ہم نے وہ عہد ختم کردیا۔ مدت گزرنے سے پہلے یا عہد کے تم کرنے کا اعلان کے بغیر ان کے علاقے کے پاس جا کرفوجوں کو ڈال دینا حضورِ اقدس صالحتی ہے اس ارشاد کے مطابق آپ کے لیے جائز نہیں تھا۔

## سارامفتوحه علاقه واپس كرديا

اب آپ اندازہ لگائے کہ ایک فاتح کشکر ہے، جو دیمن کا علاقہ فتح کرتا ہوا جارہا ہے اور بہت بڑا علاقہ فتح کرچکا ہے اور فتح کے نشے میں چُور ہے، لیکن جب حضور سالٹی ایک کی یہ ارشاد کان میں پڑا کہ اپنے عہد کی پابندی مسلمان کے ذمے لازم ہے۔ ای وقت حضرت معاویہ زلائی نے حکم دیا کہ جتنا علاقہ فتح کیا ہے وہ سب واپس کردو، چنانچہ پورا علاقہ واپس کردیا اور اپنی سرحد میں دوبارہ واپس آگئے۔ پوری دنیا کی تاریخ میں کوئی قوم اس کی نظیر پیش نہیں کرسکتی کہ اس فی صرف عہد شکنی کی بناء پر اپنا مفتوحہ علاقہ اس طرح واپس کردیا ہو، لیکن یہاں پر چونکہ کوئی زمین کا حصہ پیش نظر نہیں تھا، کوئی اقتدار اور سلطنت مقصود نہیں تھی، برچونکہ کوئی زمین کا حصہ پیش نظر نہیں تھا، کوئی اقتدار اور سلطنت مقصود نہیں تھی، بلکہ مقدود اللہ تعالی کو راضی کرنا تھا، اس لیے جب اللہ تعالی کا حکم معلوم ہوگیا کہ



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۳۷/۳ (۱۵۸۰) و قال هذا حديث حسن صحيح (طبع دار الغرب الاسلامي) و سنن ابي داو د ۲۷۵۹ (۲۷۵۹) طبع المكتبة العصرية صيدار

با الله الله الله المواطعة ال

وعدہ کی خلاف ورزی درست نہیں ہے اور چونکہ یہاں وعدہ کی خلاف ورزی ہ تھوڑا ساشائبہ بیدا ہور ہاتھا اس لیے واپس اوٹ گئے۔ یہ ہے' اسلام' جس کے بیارے میں تھم دیا گیا کہ

#### ''ادُخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّة ''(1) كه پورے كے بورے اسلام میں داخل ہوجاؤ۔

## حضرت فاروقِ أعظم رضاعتهٔ اور معاہدہ

حضرت فاروقِ اعظم رفائن نے جب بیت المقدی فتح کیا تو ای وقت وہاں ہو جو عیسائی اور یہودی سے ان سے یہ معاہدہ ہوا کہ ہم تمہاری حفاظت کریں گے، تمہارے جان و مال کی حفاظت کریں گے اور اس کے معاوضے میں تم ہمیں "جزیہ" ادا کرو گے۔ "جزیہ" ایک ٹیکس ہوتا ہے جو غیر مسلموں سے وصول کیا جاتا ہے۔ چنانچہ جب معاہدہ ہوگیا تو وہ لوگ ہر سال جزیہ ادا کرتے سے۔ ایک مرتبہ ایسا ہوا کہ مسلمانوں کا دوسرے دشنوں کے ساتھ معرکہ پیش آگیا، جس کے نتیج میں وہ فوج جو بیت المقدی میں متعین تھی ان کی ضرورت پیش آگیا، جس کے نتیج مشورہ دیا کہ اگر فوج کی کمی ہے تو بیت المقدی میں فوجیں بہت زیادہ ہیں، اس کے مشورہ دیا کہ اگر فوج کی کمی ہے تو بیت المقدی میں فوجیں بہت زیادہ ہیں، اس لیے وہاں سے ان کو محاذ پر بھیج دیا جائے۔ حضرت فاروقِ اعظم رفائنو نے فرمایا کہ یہ مشورہ اور تجویز بہت اچھی ہے، لہذا فوجیں وہاں سے اُٹھا کر محاذ پر بھیج دو، لیکن سے مشورہ اور تجویز بہت اچھی ہے، لہذا فوجیں وہاں سے اُٹھا کر محاذ پر بھیج دو، لیکن اس کے ساتھ ایک کام اور بھی کرو، وہ یہ کہ بیت المقدی کے جتے بھی عیسائی اور یہودی ہیں، ان سب کو ایک جگہ جمع کرو اور ان سے کہو کہ ہم نے آپ کی جان

<sup>(</sup>١) سورةالبقرة آيت (٢٠٨)-

موعظ عماني المناول

و مال کی مفاظت کا ذمہ لیا تھا اور یہ معاہدہ بھی کیا تھا کہ آپ کے جان و مال کی حفاظت کریں گے اور اس کام کے لیے ہم نے وہاں فوج ڈالی ہوئی تھی، لیکن اب ہمیں دوسری جگہ فوج کی ضرورت پیش آگئ ہے، اس لیے ہم آپ کی حفاظت نہیں کرسکتے، الہذا اس سال آپ نے ہمیں جو جزیہ بطور ٹیکس ادا کیا ہے وہ ہم آپ کو واپس کررہے ہیں اور اس کے بعد ہم اپنی فوجوں کو یہاں سے لے جا کیں گے اور اب آپ لوگ اپنی حفاظت کا انتظام خود کریں (۱)۔

یہ ہے ''اسلام' ۔ یہ نہیں کہ صرف نماز پڑھ لی، روزہ رکھ لیا اور بس مسلمان ہوگئے، بلکہ جب تک اپنا پورا وجود، اپنی زبان، اپنی آئکھ، اپنے کان، اپنی زندگی کا طرزِ عمل پورا کا پورا اللہ کی مرضی کے مطابق نہیں ہوگا اس وقت تک کامل مسلمان نہیں ہول گے۔

### ووسرول كو تكليف يهنجانا اسلام كے خلاف ہے

<sup>(</sup>۱)فتوح البلدان للبلاذری ص۱۳۹ طبع مکتبة الهلال بیروت. (۲)صحیح البخاری ۱۱/۱(۱۰) و ۱۰۲/۸ (۲۶۸۶)\_

اللام كا معدب مير ،

کی جگہ جاکر گاڑی کھڑی کرنے کی ضرورت پیش آئی تو آپ نے ایی جگہ جاکر گاڑی کھڑی کردی جو دوسرے لوگوں کے لیے گزرنے کی جگہ تھی، آپ کے گاڑی کھڑی کرنے کی وجہ سے دوسرے لوگوں کو گزرنا مشکل ہوگیا، اب آپ تو یہ بھورہ ہیں کہ ہم نے زیادہ سے زیادہ ٹریفک قانون کی خلاف ورزی کی ہے آپ اس کو دین کی خلاف ورزی اور گناہ نہیں سیجھتے حالانکہ بیصرف بداخلاتی کی بات نہیں بلکہ گناو کی جراب لیے بات نہیں بلکہ گناو کی جو ایسا ہی گناہ ہے جیسے شراب بینا گناہ ہے۔ اس لیے بات نہیں مان گاڑی کے مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے کہ حضورِ اقدس سائٹ آلیہ ہی نے فرمادیا کہ مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے لینی اس کے پورے وجود سے دوسرے انسان محفوظ رہیں، ان کو تکلیف نہ پہنچ۔ تینی اس کے پورے وجود سے دوسرے انسان محفوظ رہیں، ان کو تکلیف نہ پہنچ۔ تینی اس کے پورے وجود سے دوسرے انسان محفوظ رہیں، ان کو تکلیف نہ پہنچ۔ تینی اس کے پورے وجود سے دوسرے انسان محفوظ رہیں، ان کو تکلیف نہ پہنچ۔ تین اسلام کوعبادت کی حد تک اور نماز روزے کی حد تک اور مہر کی حد تک اور دین اسلام کوعبادت کی حد تک اور نماز روزے کی حد تک اور میں اسلام کوعبادت کی حد تک اور نماز روزے کی حد تک اور میں کی حد تک اور

وظائف وتسبیحات کی حد تک محدود کرلیا ہے اور بندول کے جوحقوق اللہ تعالیٰ نے

مقرر فرمائے ہیں ان کوہم نے دین سے بالکل خارج کردیا۔

# خقیقی مفلس کون؟

حدیث شریف میں ہے کہ ایک مرتبہ حضورِ اقدی سالتھالیہ ہے نے صحابہ کرام مخالتہ سے بوچھا کہ'' بتاؤ مفلس کون ہے؟'' صحابہ کرام مخالتہ ہے لوچھا کہ'' بتاؤ مفلس سمجھتے ہیں جس کے پاس روپیہ پیسہ نہ ہو۔حضورِ اقدی سرورِ دو عالم سالتھالیہ نے فرمایا کہ حقیقی مفلس وہ نہیں جس کے ہوں اللہ تعالیٰ کے پاس روپیہ پیسہ نہ ہو، بلکہ حقیقی مفلس وہ ہے جو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سے نمازیں اور وظیفے ہوں گے، تسبیحات اور سارے روزے ہوں گے، بہت سی نمازیں اور وظیفے ہوں گے، تسبیحات اور

موعظ عمالي " بلداول

نوافل کا و هیر ہوگا،لیکن دوسری طرف کسی کا مال کھایا ہوگا،کسی کو دھوکہ دیا ہوگا، کسی کی دل آزاری کی ہوگی، کسی کو تکایف پہنچائی ہوگی اور اس طرح اس نے بہت سے انسانوں کے حقوق غصب کیے ہوں گے۔ اب اصحابِ حقوق الله تعالیٰ سے فریاد کریں گے کہ یااللہ! اس شخص نے ہماراحق غصب کیا تھا اس سے ہمارا حق دلوایئے۔اب وہاں پر رویے پیسے تو چلیں گے نہیں کہ ان کو دے کر حساب كتاب برابر كرليا جائے، وہاں كى كرنى تو نيكياں ہيں، چنانچەصاحب حقوق كواس کی نیکیاں دین شروع کی جائیں گی ،کسی کونماز دے دی جائے گی ،کسی کوروزے وے دیئے جائیں گے، اس طرح ایک ایک صاحب حق اس کی نیکیال لے کر جلتا جائے گا یہاں تک کہ اس کی ساری نیکیاں ختم ہوجائیں گی اور بیخض خالی ہاتھ رہ جائے گا، نماز روزے کے جتنے ڈھیر لایا تھا، وہ سب ختم ہوجائیں گے، لیکن حق والے اب بھی باقی رہ جائیں گے۔ تو اب اللہ تعالیٰ حکم فرمائیں گے کہ اب حق دلوانے کا طریقہ یہ ہے کہ صاحب حق کے اعمال میں جو گناہ ہیں وہ اس تخص کے نامہ اعمال میں ڈال دیے جائیں، چنانچہ وہ شخص نیکیوں کے انبار لے کر آیا تھا،لیکن بعد میں نیکیاں تو ساری ختم ہوجائیں گی اور دوسرے لوگول کے گناہوں کے انبار لے کر واپس جائے گا پیخص حقیقی مفلس ہے۔<sup>(1)</sup>

آج ہم پورے اسلام میں داخل نہیں

اس سے اندازہ لگائیں کہ حقوق العباد کا معاملہ کتنا سکین ہے، لیکن ہم اوکوں نے اس کو دین سے بالکل خارج کردیا ہے۔ قرآن کریم تو کہہ رہا ہے کہ

(۱) صحيح مسلم ١٩٩٧/٤ (٢٥٨١) وسنن الترمذي ٢١٧/٤ (٢٤١٨)\_

بدان مواطنان

اے ایمان والو! اسلام میں داخل ہوجاؤ، آ دھے نہیں، بلکہ بورے کے بورے داخل ہوجاؤ۔ تمہاری عبادت، تمہاری عبادت، تمہاری معامات، داخل ہوجاؤ۔ تمہاری اوجود، تمہاری اخلاق ہر چیز اسلام کے اندر داخل ہونی چاہے۔ اس تہاری معاشرت، تمہارے اخلاق ہر چیز اسلام کے اندر داخل ہونی چاہے۔ اس کے ذریعے تم صحیح معنی میں مسلمان بن سکتے ہو۔ یہی وہ چیز تھی جس کے ذریعے در تھے تا اسلام پھیلا ہے۔ اسلام محض تبلیغ سے نہیں پھیلا، بلکہ انسانوں کی سیرت اور کردار کا اور کردار کا اور کردار کا اور کردار کا جہاں بھی گئے انہوں نے اپنی سیرت اور کردار کا اور کردار کا حرف رغبت اور کشش پیدا ہوئی۔ آج ہماری سیرت اور کردار دیکھے کرلوگ اسلام سے متنفر ہورہے ہیں۔

# آ پورے داخل ہونے کاعزم کریں

آج ہم لوگ جو دین کی باتیں سننے کے لیے اس محفل میں جمع ہوئے ہیں اس سے کچھ فائدہ اُٹھائیں اور وہ فائدہ یہ ہے کہ ہم یہ عزم کریں کہ ابنی زندگی میں اسلام کو داخل کریں گے، زندگی کے ہر شعبے میں اسلام کو داخل کریں گے، عبادات بھی، معاشرت بھی، اخلاق بھی، ہر چیز اسلام کے مطابق مجبادات بھی، معاشرت بھی، اخلاق بھی، ہر چیز اسلام کے مطابق بنانے کی کوشش کریں گے۔

### وین کی معلومات حاصل کریں

ایک گزارش آپ حضرات سے بیر کرتا ہوں کہ چوہیں گھنٹوں میں سے پچھ وقت دین کی معلومات حاصل کرنے کے لیے نکال لیں، متند کتابیں چھی ہوئی بیں، ان کو اپنے گھروں کے اندر پڑھنے کا معمول بنائیں، جس کے ذریعے دین تعلیمات سے واتفیت ہو۔ آج مصیبت سے ہے کہ ہم لوگ دین کی تعلیمات سے اسلام كا مطلب كيا؟

مُوعِمُ فِي ٥ بلداذل

واقف نہیں۔ اگر ہم یہ فائدہ حاصل کرسکیں اور اس کے ذریعے ہمارے داوں میں در اللہ میں مقید ہوگی ورنہ کہنے سننے کی دین پر چلنے کا جذبہ پیدا ہوجائے تو ان شاء اللہ سے ملس مفید ہوگی ورنہ کہنے سننے کی میں بیدا ہوجائے تو ان شاء اللہ سے ملس میں مریم مجلسیں تو بہت ہوتی رہتی ہیں۔اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے مجھے بھی اور آپ سب کو بھی ان باتوں پر مل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین

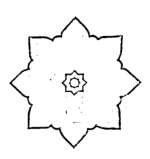


وَاخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعُلَمِيْنَ



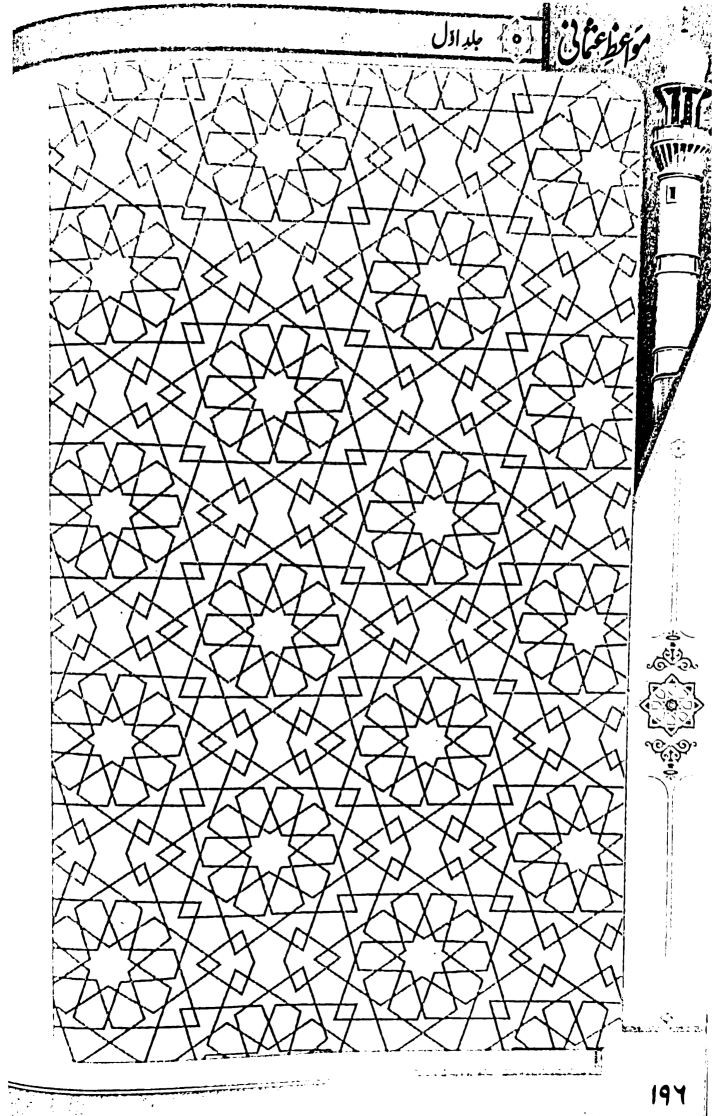


بادان مواطعنان



کلمہ طبیبہ کے نقاضے اور اللہ والول کی معتبت اللہ والول کی معتبت

(اصالى خطبات جىماس ٩١)



÷,...

بار اذل مُ**وَ وَإِنْ مَا إِنْ** 

برالله ارَجرا ارَجَمُ

# کلمہ طبیبہ کے نقاضے اور اللّٰہ والوں کی معیّت



الْحَهُدُ يِلِّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤُمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُهُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَتَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَتَهْدِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُ لِهِ اللهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَنْ يَعْدِلُهُ وَمَنْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَحَدَهُ لَيْ يَعْدِلُهُ وَحَدَهُ لَا مُؤلِدُ مَا يَعْمَالِكُ لَهُ وَمَنْ لَا اللهُ وَحَدَهُ لَا مَعْمِلِكُ لَهُ وَمَنْ لَا اللهُ وَحَدَهُ لَا مَعْمِيلِكُ وَمَوْلانَا مُحَمَّداً لَا يَعْمِيكُ وَمَوْلانَا مُحَمَّداً وَمَالَا عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَاصَحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَمِنَ الشَّيْطُونِ الرَّحِيْمُ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيعُهُ اللهُ والرّخِيلِ اللهِ مِنَ الشَّيْطُانِ الرَّحِيْمِ اللهُ والرَحْنِي اللهِ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ الرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ الرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ واللهِ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ والمُنْ والرّخِيلِ الللهِ والمُعْلِقُ والمُنْ والرّخِيلِ اللهُ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ اللهِ والرّخِيلِ والمُنْ المُنْ اللهُ والرّخِيلِ والمُنْ والمُنْ والمُنْ اللهُ والرّخِيلِ والمُنْ المُنْ المُنْ والمُنْ المُنْ المُنْ اللهُ والمُنْ اللهُ والمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ والمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ ال

يَّا يُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُوْنُوا مَعَ الصَّدِقِيْنَ (١)

<sup>(</sup>١)سورةالتوبةالاية(١١٩)-

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين-



# تمهيد

آج اس مبارک مدرسے میں حاضر ہوکر ایک زمانۂ دراز کی دلی تمنا پوری ہورہی ہے، عرصة دراز سے اس مبارك درس گاہ میں حاضری كا شوق تھا اور میرے مخدوم بزرگ حضرت مولانا مفتی عبدالشکور صاحب ترمذی دامت برکاتهم العاليه (ان كا انتقال ہوچكا ہے، رحمة الله عليه) كى زيارت اور ان كى صحبت سے استفادہ کی غرض سے باربار یہاں آنے کو دل جاہتا تھا، لیکن مصروفیات اور مشاغل نے اب تک مہلت نہ دی، اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ آج بیر دیرینہ آرزو اس نے پوری فرمائی۔ یہاں حاضری کا میرا اصل مقصد حضرت دامت برکاتهم کی زیارت اور ان کے حکم کی تکمیل تھی۔ جب میں یہاں حاضری کا ارادہ كرر ہاتھا تو ذہن میں بالكل نہیں تھا كہ ماشاء الله مسلمانوں كا اتنا بڑا اجتماع موجود ہوگا اور ان سے خطاب کرنے کی نوبت آئے گی۔ بہرصورت! بیراللہ تعالیٰ كا فضل وكرم ہے كہ اس نے حضرت مولانا كى زيارت كے ساتھ ساتھ مسلمانوں کے اتنے بڑے مجمع کی بھی زیارت کی تو فیق عطا فر مائی جو خالصتاً اللہ اور الله کے رسول سالیہ آیا ہم کی محبت اور اللہ کے دین کی طلب کی خاطر اس صحن میں جمع ہے۔



# ان کاحسنِ طن سیا ہوجائے

میرے بزرگ حضرت مولا نا مشرف علی صاحب تھانوی، اللہ تبارک و تعالیٰ ان کو دنیا اور آخرت کی کامیابیاں عطا فرمائے اور ان کے فیوض ہے جمیں مستفید فرمائے، انہوں نے مجھ ناکارہ کے بارے میں جو تعارفی کلمات ارشاد فرمائے، وہ میرے لیے باعثِ شرم ہیں اور ان کی شفقت ہے اور کرم فرمائی ہے کہ انہوں نے مجھ ناکارہ کے بارے میں ان خیالات کا اظہار فرمایا، میں سوائے اس کے اور کیا عرض کروں کہ اللہ تبارک وتعالیٰ ان کے اس حسن طن کو میرے حق میں سیا فرمادے، آ یہ حضرات سے بھی ای دُعاکی درخواست ہے۔

سوچ رہا تھا کہ اس موقع پر آپ حضرات کی خدمت میں کیا عرض کروں؟
حضرت مفتی عبدالشکور صاحب مظہم العالی سے بھی پوچھا کہ کس موضوع پر بیان
کروں؟ سمجھ میں نہیں آ رہا تھا، یہاں بیٹھنے کے بعد دل میں ایک بات آئی اور اس
کے بارے میں چند مخضر گزارشات آپ حضرات کی خدمت میں عرض کروں گا۔

# ی اللہ اور اس کے رسول صالاتی کی محبت کا نتیجہ ہے

میں دیکھ رہا ہوں کہ ماشاء اللہ مسلمانوں کا اتنا بڑا اجتماع ہے کہ چہروں پر مسرت کے آثار ہیں، طلب کے آثار ہیں۔ یہ آخر مسرت کے آثار ہیں، طلب کے آثار ہیں۔ یہ آخر کیوں؟ ول میں خیال پیدا ہوا کہ مجھ جیسا ایک ناکارہ، مفلسِ علم، بے عمل انسان کیوں؟ ول میں خیال پیدا ہوا کہ مجھ جیسا ایک ناکارہ، مفلسِ علم، بے عمل انسان ان کے سامنے بیٹھا ہے، اکثر حضرات وہ ہیں کہ جن سے اس سے پہلے ملاقات ان کے سامنے بیٹھا ہے، اکثر حضرات وہ ہیں کہ جن سے اس سے پہلے ملاقات کی سعادت حاصل نہیں ہوئی، لیکن آخر وہ کیا بات ہے کہ ایک اُن دیکھا شخص

جس کو پہلے بھی دیکھانہیں، بھی برتانہیں، ایسے خص کو دیکھنے کے لیے اتنا شوق و دوق! اس کی بات ہے؟ ذہن میں یہ آیا کہ میری حالت تو جو پچھ ہے وہ اللہ بی جانتا ہے۔ اللہ تبارک وتعالیٰ میں یہ آیا کہ میری حالت تو جو پچھ ہے وہ اللہ بی جانتا ہے۔ اللہ تبارک وتعالیٰ اس کی اصلاح فرمائے۔ لیکن جو طلب اور جو ذوق و شوق لے کر یہ اللہ کے بندے، یہ محمد رسول اللہ صلیٰ اللہ میں اس می اس کے لیے اتن بڑی سعادت اور اتنی بڑی خوش نصیبی کی بات ہے کہ اس کا سب کے لیے اتن بڑی سعادت اور اتنی بڑی خوش نصیبی کی بات ہے کہ اس کا بیان الفاظ سے نہیں ہوسکتا۔ یہ درحقیقت محبت ایک شخص سے نہیں، ایک ذات بیان الفاظ سے نہیں ہوسکتا۔ یہ درحقیقت محبت ایک شخص سے نہیں، ایک ذات بیان الفاظ سے نہیں ہوسکتا۔ یہ درحقیقت محبت ایک شخص سے نہیں، ایک خاطر یہ سب نظارے دیکھنے میں آتے ہیں اور میں یہ نظارے آج پہلی مرتبہ نہیں دیکھ رہا ہوں، اس سے پہلے بھی ایسے ایسے مقامات پر دیکھے ہیں جہاں اس کا کوئی تصور بھی انسان کے ذہن میں نہیں آتا۔

# کلمۂ طبیبے ہم سب کو ملادیا ہے

اللہ تبارک وتعالی نے دنیا کے بہت سے ملکوں میں جانے کا موقع فراہم فرمایا، ایسے ایسے کفرستانوں میں جہال کفر کی ظلمت چھائی ہوئی ہے، اندھرا چھایا ہوا ہے، ایسی جگہوں پر جو ہماری زبان نہیں جانے، ایک جملہ ہم بولیں تو وہ اس کو سمجھ نہیں سکتے، وہ اگر کوئی جملہ بولیں تو ہم اس کو نہیں سمجھ سکتے، لیکن ابھی گزشتہ سال جھے چین جانے کا اتفاق ہوا، آبادی کے لحاظ سے دنیا کا سب سے گزشتہ سال جھے چین جانے کا اتفاق ہوا، آبادی کے لحاظ سے دنیا کا سب سے بڑا ملک ہے اور وہاں پر کافر اور غیر مسلم آباد ہیں، لیکن وہاں پر اللہ کے مسلمان بند کے جین کے اندر بند کے مسلمان بند کے جین کے اندر بند کے جین کے اندر بند کے تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کروڑ ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کو در ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کو دیہا ہے میں یہ اطلاع مسلمانوں کی تعداد کم از کم آٹھ کو در ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع کی انداد کم آٹھ کو در ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ اطلاع کی تعداد کم آٹھ کو در ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ المانوں کی تعداد کم آٹھ کا دیہا کی دور ہے۔ جب گاؤں اور دیہات میں یہ دور دیہا کے دور دیہا کی دور دیہا کی دور دیہا کی دور دیہا کو دور ہے۔



مواطعناني

TIP

بہنچی کہ پاکستان سے بچھ مسلمان آ رہے ہیں تو گھنٹوں پہلے سے دونوں طرف دورویہ قطاریں لگاکر انتظار میں کھڑے ہوگئے، حالانکہ برف باری ہورہی تھی، لیکن اس انتظار میں کہ پاکستان سے پچھ مسلمان آئے ہیں ان کو دیکھیں، چنانچہ جب ہم وہاں پہنچے اور انہوں نے ہمیں دیکھا تو کوئی جملہ وہ ہم سے نہیں کہہ کتے تھے اور ہم کوئی جملہ ان سے نہیں کہہ سکتے تھے، کیونکہ وہ ہماری زبان نہیں جانتے اور ہم ان کی زبان نہیں جانے ،لیکن ایک لفظ ایسا ہے جو ہمارے دین نے ہمیں مشترک دے دیا ہے، خواہ کوئی زبان انسان بولتا ہو، اپنے دل کی ترجمانی وہ اس لفظ کے ذریعے کرسکتا ہے، وہ ہے "السلام علیکم ورحمۃ اللہ" تو ہر شخص دیکھنے کے بعد السلام عليم كا نعره لگاتا، اور بيركهه كراس كى آئكھوں سے آنسو جارى ہوجاتے۔ ایک رشتہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے ہارے درمیان پیدا فرمادیا، چاہے وہ مشرق کا رہنے والا ہو یا مغرب کا، کوئی بھی زبان بولتا ہو، بات اس کی سمجھ میں آتی ہو یا نہ آتی ہو، اس کی معاشرت، اس کی تہذیب اور اس کی قومیت کچھ بھی ہو، کیکن جب سے پیتہ چل گیا کہ بیمسلمان ہے اور کلمہ لا الہ الا اللہ محد رسول اللہ کے رشتے میں ہارے ساتھ شریک ہے تو اس کے لیے دل کے اندر محبت کے جذبات ا بھرنے شروع ہوجاتے ہیں۔ہمیں اور آپ کو اللہ تبارک وتعالیٰ نے بہت سے رشتوں میں جوڑا ہے، ان میں جوسب سے مضبوط رشتہ ہے جو بھی ٹوٹ نہیں سکتا، جو مجھی ختم نہیں ہوسکتا، جو مجھی کمزور نہیں پڑسکتا، وہ رشتہ ہے لا الہ الا الله محمد رسول الله كا رشنه-

اس رشتے کو کوئی طاقت ختم نہیں کرسکتی اس رشتے کو کوئی طاقت ختم نہیں کرسکتی میرا بنگلہ دیش جانے کا اتفاق ہوا، جو بھی بہرحال پاکتان ہی کا حصہ تھا،

**بواعظمانی** بداول

مشرقی پاکتان کہلایا کرتا تھا۔ وہاں اوگوں کے اندر سے بات مشہور ہے کہ جب سے بنگلہ دیش میں ڈھا کہ سے لے کر سے بنگلہ دیش میں ڈھا کہ سے لے کر چاہ ہوا، اس وقت سے بورے بنگلہ دیش میں ڈھا کہ سے لے کہ اردوکا تو بچ چاہ اردو سنائی نہیں دیتی، اس لیے کہ اردوکا تو بچ ماردیا گیا، بلکہ اردوکا لفظ من کرلوگوں کو غصہ آتا ہے کہ اردو زبان میں کیوں بات کی گئی؟ بنگلہ زبان میں بات کرویا انگریزی میں۔

جب چاٹ گام پہنچا تو وہاں بیاعلان ہوگیا کہ فلال میدان میں بیان ہوگا، چنانچہ وہ میدان پورا بھر گیا، اس مجمع کے اندر میں نے اردو میں بیان کیا۔ اس میں لوگوں کا اندازہ بیتھا کہ کم از کم پچاس ہزار مسلمانوں کا اجتماع تھا اور لوگوں کا کہنا بیتھا کہ بنگلہ دیش بننے کے بعد اتنا بڑا اجتماع ہم نے نہیں دیکھا اور لوگوں کا کہنا بیتھا کہ بنگلہ دیش بننے کے بعد اتنا بڑا اجتماع ہم نے نہیں دیکھا اور لوگوں کا کہنا بیتھا کہ اگر کوئی اتنے بڑے جلے کے اندر اردو زبان میں بیان کرے تو لوگ اس کے خلاف نعرے لگانا شروع کردیتے ہیں، احتجاج شروع کردیتے ہیں، احتجاج شروع کردیتے ہیں، کین لوگوں نے میری بات اتن محبت سے، اتنے پیار سے اور اسنے اشتیاق سے درمیان سرحدیں قائم ہوسکتے ہیں، لوگس اور فوج کے پہرے حائل ہوسکتے ہیں، درمیان سرحدیں قائم ہوسکتے ہیں، لوگس اور فوج کے پہرے حائل ہوسکتے ہیں، باور ک دریا اور سمندر اور پہاڑوں کے فاصلے حائل ہو سکتے ہیں، لیکن ان تمام باتوں کے باوجود اللہ تعالیٰ نے ہمیں ایک ایسے رشتے میں پرو دیا ہے کہ اس کو دنیا کی کوئی طاقت ختم نہیں کرسکتی اور وہ ہے کلمہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ۔

ا اس کلمے کے ذریعے زندگی میں انقلاب آ جا تا ہے

یہ کلمہ جس نے ہمیں اور آپ کو جوڑا ہوا ہے، عجیب وغریب چیز ہے، عجیب وغریب مناظر دکھا تا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ بیرکلمہ ایسا ہے کہ انسان کی زندگی





بلدادل « مُواوَطِرَهُمُانی

میں اس کلے کے پڑھتے ہی اتنا بڑا انقلاب برپا ہوتا ہے کہ اس سے بڑا انقلاب کوئی ہونہیں سکتا، ایک شخص جو اس کلے کے پڑھنے سے پہلے کا فرتھا، کلمہ پڑھ کر مسلمان ہوگیا، اس کا مطلب سے ہے کہ جب تک اس شخص نے یہ کلمہ نبیں پڑھا تھا، اس وقت تک وہ جہنمی تھا، اللہ کا مبغوض تھا، دوزخ کا مستحق تھا اور اس کلے کو پڑھنے کے بعد ایک لمجے کے اندر وہ شخص جنتی بن گیا اور اللہ تبارک وقعالی کا محبوب بن گیا۔ حدیث میں آتا ہے کہ نبی کریم سرکار دو عالم منظر ایک فرمایا کہ

"من قال لا اله الاالله دخل البينة"<sup>(1)</sup> جوشخص لا اله الا الله كهه دے بس جنتی ہے۔

گناہوں کی سزا بھگتے گا اگر گناہ کیے ہیں، گناہوں کی سزا بھگتنے کے بعد آخر انجام اس کا جنت ہے۔ گناہ کیے، غلطیاں کیں، کوتاہیاں کیں، اگر اس نے توبہ نہیں کی تو سزا ملے گی، لیکن سزا ملنے کے بعد آخری انجام اس کا جنت ہے۔ یہ میری بات نہیں، یہ سرکار دو عالم سل انٹی آئی کی کا کلام ہے کہ اس سے زیادہ سچا اس کا کنات میں کوئی اور کلام ہونہیں سکتا کہ وہ جنتی ہے اور کلمہ شریف پڑھنے کے بعد ایک شخص جہنم کے ساتویں طبقے سے نکل کر جنت الفردوں کے اعلیٰ ترین طبقے تک ایک شخص جہنم کے ساتویں طبقے سے نکل کر جنت الفردوں کے اعلیٰ ترین طبقے تک بینی جاتا ہے۔

ہے کا واقعہ

غزوہ خیبر کا واقعہ یاد آیا، غزوہ خیبر وہ جہاد ہے جس میں نبی کریم سال علیہ ا

(۱) صحیحالبخاری۱٤٩/۷(٥٨٢٧)۔

نے یہود یوں کے خلاف جملہ کیا تھا، آپ مل اللہ اللہ خیبر تشریف لے گئے ہے، خیبر کر قلع کے باہر پڑاؤ ڈالا ہوا تھا اور اس کا محاصرہ کیا ہوا تھا، اس میں کئ دن گزر گئے، لین قلعہ ابھی فتح نہیں ہوا تھا۔ اندر سے یہود یوں کا ایک چرواہا باہر فکلا، وہ بکریاں چرا رہا تھا، سیاہ فام تھا، کالی رنگت تھی اور کسی یہودی نے اس کو بکریاں چرانے کے لیے اپنا نوکر رکھا ہوا تھا، وہ بکریاں چرانے کی غرض سے خیبر کے قلع سے باہر نکلا، تو دیکھا کہ مسلمانوں کالشکر پڑا ہوا ہے۔ اس نے بین رکھا تھا کہ محمد رسول اللہ مل اللہ اللہ تھا کہ محمد رسول اللہ مل اللہ تھا ہے جاز سے یہاں پر حملہ کرنے کے لیے آئے ہیں، میں خیال آیا کہ ذرا میں بھی دیکھوں، آئ شکر میں نے کوئی بادشاہ نہیں دیکھا اور دیکھ کے آئوں کہ ییڑب کا بادشاہ کیا ہے۔ اور وہ کیا بادشاہ کیا ہے؟

اس نے لوگوں سے پوچھا کہ سرکار دو عالم سلنٹی کی کہاں تشریف فرما ہیں؟
صحابہ کرام رکن کے اشارہ کرکے بتادیا کہ فلاں خیمے کے اندر تشریف رکھتے
ہیں۔ اوّل تو وہ خیمے کو دیکھ کر ہی حیران رہ گیا، اس کے ذہن میں بید تھا کہ جب
یہ یشرب کے بادشاہ ہیں اور جن کی قوت اور طاقت کا ڈنکا بجا ہوا ہے تو ان کا جو
خیمہ ہوگا وہ قالینوں سے مزین ہوگا، اس میں شاندار پردے پڑے ہوئے ہوں
گے، باہر پہرے دار کھڑے ہوئے پہرہ دے رہے ہوں گے۔ وہاں جاکر دیکھا
تو ایک معمولی کھجور کا بنا ہوا خیمہ نظر آ رہا ہے، نہ کوئی چوکیدار ہے نہ کوئی پہردار
ہے، نہ کوئی مصاحب ہے نہ کوئی ہٹو بچو کے نعرے لگانے والا ہے۔ خیر وہ چرواہا
اندر داخل ہوگیا، اندر سرکار دو عالم مال نیا ہی شریف فرما سے، اس نے حضور ساٹنٹی ہی اندر داخل ہوگیا، اندر سرکار دو عالم مال نیا ہی شریف فرما سے، اس نے حضور ساٹنٹی ہی کو دیکھا تو بڑی عجیب وغریب نورانی صورت نظر آئی، وہ جلوہ نظر آیا تو دل بچھ



با، ادار مواوط عنمانی

不可

تصنی شروع ہوا، جا کرعرض کیا کہ آپ (صلافالیکم) کا پیغام اور آپ (مانی ایکم) ی وعوت کیا ہے؟ می کریم سرور دو عالم سلانالیج نے فرمایا کہ میری تو ایک ہی دعوت ہے اور وہ پیر کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو اپنا معبود نہ مانو اور لا الہ الا اللہ محمد رسول الله پر مولو، کچھ می کریم سرور دو عالم سالٹالیاتی کے جلوہ جہاں آرا اور کچھ آپ من الله این استادات ان دونول کا طبیعت پر اثر ہونا شروع ہوا تو اس نے يوچها: اچهايه بتايئے كه اگر ميں آپ كى اس دعوت كو قبول كرلوں اور لا اله الا الله محد رسول الله يره لول تو ميرا انجام كيا موكا؟ آپ سالتاليج نے فرمايا كه تمهارا انجام یہ ہوگا کہتم تمام مسلمانوں کے برابر حقوق حاصل کرلو گے، ہم تہہیں سینے ہے لگائیں گے اور جو ایک مسلمان کاحق ہے وہی تمہارا بھی حق ہوگا۔ اس نے کہا كرآپ مجھے سينے سے لگائيں گے؟ سارى عمر بھى بيہ بات اس كے تصور ميں بھى نہیں آئی تھی کہ کوئی سردار یا کوئی بادشاہ یا کوئی سربراہ مجھے گلے لگاسکتا ہے۔اس نے کہا کہ میرا حال تو بیہ ہے کہ میں سیاہ فام ہوں، میری رنگت کالی ہے، میرےجم ت بدبواٹھ رہی ہے، اس حالت میں آپ (سالٹالیام) مجھے کیے سینے سے لگائیں ك؟ آب (سَالَ عُلِيدَم ) نے فرمایا كه جبتم يه ايمان قبول كرلو كے تو پھرسبتمہيں

اس نے کہا کہ اگر سے بات ہے تو میں مسلمان ہوتا ہوں، پھر اشہدان لا اللہ و اشہدان محمداً رسول الله پڑھ کرمسلمان ہوگیا۔ پھراس نے کہا کہ الا الله و اشہدان محمداً رسول الله پڑھ کرمسلمان ہوچکا، اب مجھے بتائے کہ مجھے کیا کہ یارسول اللہ (سآئ الیکی اب میں مسلمان ہوچکا، اب مجھے بتائے کہ مجھے کیا کرنا ہے؟ میرے ذمہ فرائض کیا ہیں؟ سرکار دو عالم سآئٹ الیکی نے فرمایا کہ تم ایسے وقت میں مسلمان ہوئے ہو کہ نہ تو یہ کوئی نماز کا وقت ہے کہ تمہیں نماز پڑھوائی وقت میں مسلمان ہوئے ہو کہ نہ تو یہ کوئی نماز کا وقت ہے کہ تمہیں نماز پڑھوائی

سینے سے لگائیں گے، تمہارے حقوق تمام مسلمانوں کے برابر ہول گے۔

مواعظِ عُمَاني و بلداذل

جائے، نہ یہ رمضان کا مہینہ ہے کہ تم سے روزہ رکھوایا جائے، نہ تمہارے پال مال ودولت ہے کہ تم سے زکوۃ دلوائی جائے۔ اس وقت تک جج فرض نہیں ہوا تھا۔ وہ عبادتیں جو عام مشہور ہیں ان کا تو کوئی موقع نہیں، البتہ اس وقت خیبر کے میدان میں ایک عبادت ہورہی ہے اور یہ وہ عبادت ہے جو تلوارول کے سائے میدان میں ایک عبادت ہورہی ہے اور یہ وہ عباد فی سبیل اللہ، تو آؤ اور دوسرے مسلمانوں کے ساتھ اس جہاد میں شامل ہوجاؤ۔

اس نے کہا کہ یارسول اللہ! میں جہاد میں شامل تو ہوجاؤں، لیکن جہاد میں دونوں با تیں ممکن ہیں، یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالی فتح عطا فرمادے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالی فتح عطا فرمادے اور یہ بھی ممکن ہے کہ انسان اپنا خون دے کر آئے، تو اگر میں اس جہاد میں مرگیا اور شہید ہوگیا تو پھر میرا کیا ہوگا؟ حضور اکرم صلاح اللہ ہوگا کہ اگرتم اس جہاد میں شہید ہوگئے تو میں تمہیں بشارت دیتا ہوں اس بات کی کہ اللہ تبارک وتعالی تمہیں میں بشارت دیتا ہوں اس بات کی کہ اللہ تبارک وتعالی تمہیں تبارک وتعالی تمہیں ہوگئے تو میں تہ ہوکہ میرے سیدھے جنت الفردوس کے اندر لے جائیں گے، تمہارے اس میاہ جسم کو اللہ تبارک وتعالی منورجسم بنادیں گے، نورانی جسم بنادیں گے اور تم کہتے ہو کہ میرے تبارک وتعالی تمہارے جسم کی بدیو کو خوشبو میں جسم سے بدیو اٹھ رہی ہے تو اللہ تبارک وتعالی تمہارے جسم کی بدیو کو خوشبو میں تبدیل فرمادیں گے۔ اس نے کہا کہ اگر یہ بات ہے تو بس مجھے اور کسی چیز کی حاجت نہیں۔ وہ جو بکریاں لے کر آیا تھا اس کے بارے میں نبی کریم سرور دو عالم سلاح الی بین، ان کو عالم سلاح الی کہ ایک ہوں، ان کو عالم سلاح الی کہ ایک ہوں ہوتم لے کر آئے ہو، یہ کسی اور کی ہیں، ان کو کہا والی کر کے آئے۔

اندازہ لگائے! میدانِ جنگ ہے، دشمن کی بکریاں ہیں، وہ چرواہا دشمن سے بکریاں ہیں، وہ چرواہا دشمن سے بکریاں باہر لے کرآیا ہے، اگرآپ چاہتے تو ان بکریوں کے رپوڑ کو پکڑ کر مالِ



TEL

بلد اوٰل

مواطِعْمَانی

غیمت میں شامل فرمالیتے، لیکن وہ جرواہا ان کو بطورِ امانت کے کرآیا تھا اور امانت کو واپس دلوانا ہے نبی کریم سرورِ دو عالم سائٹائیلیج کی تعلیمات میں سر فہرست تھا، اس واسطے آپ سائٹائیلیج نے فرمایا کہ پہلے ان بکریوں کو قلعے کی طرف بھگادو تاکہ یہ شہر کے اندر چلی جائیں اور جو مالک ہے اس تک پہنچ جائیں تو پہلے نبی کریم سرورِ دو عالم سائٹائیلیج نے بکریاں واپس کروائیں پھر اس کے بعد وہ چرواہا جہاد میں شامل ہوگیا، کئی روز تک جہاد جاری رہا، جب جہاد ختم ہوا اور نبی کریم سرورِ دوعالم سائٹائیلیج حسب معمول شہداء اور زخمیوں کا جائزہ لینے کے لیے نکے تو جہاں بہت می لاشیں رکھی ہوئی تھیں اور متعدد صحابہ کرام زخمائیت شہید ہوئے تھے، دیک کہ ایک لاش رکھی ہوئی ہے، اس کے گرد صحابہ کرام زخمائیت جمع ہیں اور آپس میں یہ مشورہ کررہے ہیں کہ یہ کس کی لاش ہے؟ اس واسطے کہ صحابہ کرام زخمائیت کے اس میں یہ مشورہ کررہے ہیں کہ یہ کس کی لاش ہے؟ اس واسطے کہ صحابہ کرام زخمائیت کے کو پیتے نہیں تھے۔

آنحضرت ما النالی النال

<sup>(</sup>۱) دلائل النبوة للبيهتمي ٢٢٠/٤ باب ما جاء في قصة العبد الاسود الذي اسلم يوم

مُواعِمًا في الله اول

TI

بہرحال! یہ جو میں عرض کررہا تھا کہ ایک کمح میں یہ کلمہ انسان کوجہنم کے ساتویں طبقے سے نکال کر جنت الفردوس کے اعلیٰ ترین طبقے تک پُنها ہے، یہ کوئی مبالغہ کی بات نہیں، واقعہ پیش آیا ہے۔ یہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے ایسا کلمہ بنایا ہے۔

### ت ، کلمهٔ طبیبه براه لینا، معاہدہ کرنا ہے

لیکن سوال میہ ہے کہ بیکلمہ جو اتنا بڑا انقلاب بریا کرتا ہے کہ جو پہلے روست تھے وہ دشمن بن گئے، جو پہلے دشمن تھے وہ اب دوست بن گئے، بدر کے میدان میں باب نے بیٹے کے خلاف اور بیٹے نے باب کے خلاف تلوار اٹھائی ہے اس کلمہ لا الله الا الله محمد رسول الله کی وجہ سے، تو اتنا بڑا انقلاب جو بریا ہورہا ہے، کیا یہ کوئی منتر ہے یا کوئی جادو ہے کہ بیمنتر یڑھا اور جادو کے کلمات زبان سے ادا کیے اور اس کے بعد انسان کے اندر انقلاب بریا ہوگیا۔ ان الفاظ میں کوئی تا نیر ہے یا کیا بات ہے؟ حقیقت میں یہ کوئی منتر یا جادو یا طلسم قسم کے کلمات نہیں، حقیقت میں اس کلمے کے ذریعے جو انقلاب بریا ہوتا ہے یا وہ اس واسطے ہوتا ہے کہ جب میں نے کہہ دیا کہ اشہدان لاالٰہ الاالله میں گواہی دیتا ہوں اس بات کی کہ اس کا ننات میں اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، تو اس کے معنی سے ہیں کہ میں نے ایک معاہدہ کرلیا اور ایک اقرار کرلیا اس بات کا کہ آئندہ تھم مانوں گاتو صرف اللہ کا مانوں گا، اللہ تبارک وتعالی کے تھم کے آ کے سر جھاؤں گا اور اللہ تبارک وتعالیٰ کے علاوہ کسی اور کو اپنا معبود قرار نہیں دوں کا، کسی اور کی بات اللہ کے خلاف نہیں مانوں گا۔ بیرایک معاہدہ ہے جو انسان نے کرلیا اور جب اللہ کو اللہ قرار دے لیا اور محمد رسول اللہ سال اللہ کو اللہ کا

بلداذل م**وَ وَلِمُ عَمَّا لِي** 



رسول مان لیا، جس کے معنی ہے ہوئے کہ محمد رسول اللہ سال اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے جو پیغام لے کر آئیں گے، اس کے آ گے سر تسلیم خم کردوں گا، چا ہے ہمجھ میں آئے یا نہ آئے، چا ہے عقل مانے یا نہ مانے، دل چا ہے یا نہ چا ہے، لیکن اللہ اور اللہ کے رسول سالٹی آئیلی کا جب حکم آگیا تو اس کے بعد پھر اس کی سرتا کی کرنے کی مجال نہیں ہوگی۔ ہے ہمعاہدہ، ہے ہا قرار، ہے ہے میثاق، یہ ہوتا ہی کہ آج سے میں نے اپنی زندگی کو اللہ اور اللہ کے رسول سالٹی آئیلی کی مرضی کے تابع بنالیا۔ انسان جب بی اقرار کرلیتا ہے اور سے معاہدہ کرلیتا ہے اور اس کی مرضی کے تابع بنالیا۔ انسان جب بی اقرار کرلیتا ہے اور اس کی معاہدہ کرلیتا ہے تو اس دن سے وہ اللہ تعالیٰ کا محبوب بن جاتا ہے اور اس کی زندگی میں اتنا بڑا انقلاب بریا ہوجا تا ہے۔

### کلمہ طیبہ کے کیا تقاضے ہیں؟



اس سے پتہ چلا کہ کلمہ لا اله الا الله محمد رسول الله میمون کوئی زبانی بہت خرچ نہیں ہے کہ زبان سے کہہ لیا اور بات ختم ہوگئ، بلکہ آپ نے جس دن یہ کلمہ پڑھا، اس دن آپ نے اپنے آپ کو اللہ اور اللہ کے رسول صلا اللہ ہے حوالے کردیا اور اس بات کا وعدہ کرلیا کہ اب میری کچھ نہیں چلے گی، اب تو اللہ تبارک و تعالی کے حکم کے تابع زندگی گزاروں گا۔ لہذا اس کلمہ لا الله الا الله کے کہھ تقاضے ہیں کہ زندگی گزاروتو کس طرح گزارو، عبادت کس طرح کرو؟ لوگوں کے ساتھ معاملات کس طرح کرو؟ اخلاق تمہاری کے ساتھ میا میا ایک ایک شعبے میں ہدایات ہیں جو اس کلم کے دائر کے کاندر آتی ہیں اور وہ ہدایات سرکار دو عالم سائٹ ناتی بین جو اس کلم کے دائر کے اندر آتی ہیں اور وہ ہدایات سرکار دو عالم سائٹ ناتی بین جو اس مبارک سے بھی دے

موعظِعماني

کر گئے ہیں اور اپنے افعال سے بھی، اپنی زندگی کی ایک ایک نقل و حرکت سے اور ایک ایک ادا سے آپ سائٹائیل وین کا طریقہ سکھا کر اِس دنیا سے تشریف لے گئے۔ اب مسلمان کا کام سے ہے کہ وہ اللہ اور اللہ کے رسول سائٹائیل کی اس کے مطابق علم حاصل کر کے اس کے مطابق اپنی زندگی گزارے اور زندگی اس کے مطابق کزارنے کا نام ہی در حقیقت تقویٰ ہے، تقویٰ کے معنی ہیں اللہ کا ڈر، کہیں ایسا تو شہیں کہ میں نے اللہ تبارک وتعالیٰ کے حضور معاہدہ تو کرلیا، لیکن میں جب آخرت میں باری تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش ہوں تو مجھے شرمندگی اٹھانی پڑے کہ جومعاہدہ میں نے کیا تھا، میں نے اس معاہدے کو پورا نہیں کیا، اس بات کا خوف اور اس بات کے ڈرکا نام ہے تقویٰ!

# فَقُ تَقُوى حاصل كرنے كا طريقه

بورا قرآن کریم اس سے بھرا ہوا ہے کہ اے ایمان والو! تقوی اختیار کرو، سارے دین کا خلاصہ اس تقوی کے اندر آجاتا ہے۔ ایک جگہ فرمایا کہ سارے دین کا خلاصہ اس تقوی کے اندر آجاتا ہے۔ ایک جگہ فرمایا کہ پیاکٹی آئی النہ اللہ کا کوئو اُسٹ کی السّارِ قین (۱)

اللہ تبارک وتعالیٰ کا کلام بھی عجیب وغریب ہے اور اس کے بڑے عجیب وغریب اعجازات ہیں، باری تعالیٰ جتنا کچھ انسان کے کرنے کا کام ہوتا ہے وہ بھی سارا کا سارا ایک جملے کے اندر بتادیتے ہیں اور پھراس پرعمل کرنے کا جوطریقہ ہے اور اس کا جوآ سان راستہ ہے وہ بھی اپنی رحمت سے اپنے بندوں کو بتادیتے ہیں کہ ویسے کرنا تمہارے لیے مشکل ہوگا، ہم تمہیں اس کا راستہ بتائے



<sup>(</sup>۱) سورةالتوبةآيت(۱۱۹)ر

موافط مناني

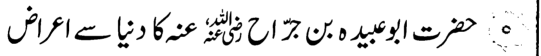
دیتے ہیں۔ فرمایا کہ اے ایمان والو! تقویٰ اختیار کرو۔ تقویٰ اختیار کرلیا تو اب ۔ اس کے بعد کسی چیز کی ضرورت نہیں رہتی، تقویٰ میں سبھی کچھ آ گیا، کین سوال یدا ہوا کہ تقویٰ کیسے اختیار کریں؟ تقویٰ تو بڑا اونچا مقام ہے، اس کے لیے بڑے تقاضے ہیں، بڑی شرائط ہیں، وہ کیے اختیار کریں، کہاں سے اختیار کریں؟ اس کا جواب اگلے جملے میں باری تعالیٰ نے دے دیا کہ ویسے تقوی اختیار کرنا تمہارے لیے مشکل ہوگا،لیکن آ سان راستہ مہیں بتائے دیتے ہیں، وہ یہ ہے کہ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِيْنَ سِيحِ لوگول كے ساتھى بن جاؤ، صادقين كے ساتھى بن جاؤ۔ سیے کے معنی صرف یہی نہیں کہ وہ سیج بولتے ہوں اور جھوٹ نہ بولتے ہوں، بلکہ سے کے معنی سے ہیں کہ جو زبان کے سے، جو بات کے سے، جو معاملات کے سے، جو معاشرت کے سے، جو اللہ تبارک وتعالیٰ کے ساتھ اپنے کیے ہوئے معاہدے میں سیے ہیں، ان کے ساتھی بن جاؤ اور ان کی صحبت اختیار کرو، ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا شروع کرو، جب اٹھنا بیٹھنا شروع کرو گے تو اللہ تبارک وتعالیٰ ان کے تقویٰ کی جھلک تمہارے اندر بھی پیدا فرمادیں گے۔ یہ ہے تقویٰ حاصل کرنے کا طریقہ اور ای طریقے سے دین منتقل ہوتا چلا آیا ہے۔ نبی کریم سركار دو عالم محد مصطفی صل التا الله كا وقت سے لے كر آج تك جو دين آيا ہے، وہ سے لوگوں کی صحبت سے آیا، صادقین کی صحبت سے آیا۔

میں سے ابہ کرام رہیں ہورٹی میں کہاں سے حاصل کیا؟ کسی یونیورٹی میں پڑھا؟ کسی کالج میں پڑھا؟ کوئی سرفیفیک حاصل کیا، کوئی ڈگری لی؟ ایک ہی پڑھا؟ کسی کالج میں پڑھا؟ کوئی سرفیفیکٹ حاصل کیا، کوئی ڈگری لی؟ ایک ہی یونیورٹی تھی وہ سرکار دو عالم محمد مصطفی سان میں ہے۔ تھی،

مُواعِمُ فِي مَ بلداذل

13

آپ اللہ اللہ تارک وتعالیٰ نے دین کا رنگ چڑھادیا، ایبا چڑھایا ایسا چڑھایا کے ان اللہ تبارک وتعالیٰ نے دین کا رنگ چڑھادیا، ایبا چڑھایا ایسا چڑھایا کے ان آسان و زمین کی نگاہوں نے دین کا ایبا چڑھا ہوا رنگ نہ اس نے پہلے ہمی دیکھا تھا، نہ اس کے بعد دیکھ سکے گی۔ وہ لوگ جو دنیا کے معمولی معمولی معاملات کے او پر جان قربان کرنے کے لیے تیار ہوتے تھے، ایک دوسرے کے خون کے پیاسے بن جاتے تھے، ایک دوسرے کی جان لینے پر آمادہ ہوجاتے تھے، ان کی نظر میں دنیا ایسی بے حقیقت ہوئی اور ایسی ذلیل ہوئی اور ایسی خوار ہوئی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام کے آگے اور آخرت کے بہود کے آگے ساری دنیا کے خزانوں کو خاطر میں نہیں لاتے تھے۔



حضرت ابو عبیدہ بن جرّ الر بنائین کا واقعہ یاد آیا، حضرت عمر بنائین کے عہدِ مبارک میں قیصرو کسریٰ کی بڑی بڑی سلطنتیں جو اس زمانے کی سپر پاور سمجھی جاتی تھیں (جیسے آج کل روس اور امریکہ) ان کا غرور اللہ تبارک وتعالیٰ نے حضرت عمر فاروق بنائین کے ہاتھوں خاک میں ملاد یا، ابو عبیدہ بن جراح بنائین کو شام کا گورز مقرر فرمایا۔ حضرت فاروق اعظم بنائین شام کے دورے پر تشریف نام کا گورز مقرر فرمایا۔ حضرت فاروق اعظم بنائین نے لئے کہ دیکھیں کیا حالات ہیں؟ تو وہاں حضرت فاروق اعظم بنائین نے حمد من جراح بنائین سے خموا کی ابوعبیدہ بن جراح بنائین مدین سے خموا کی ابوعبیدہ بن جراح بنائین مدین میں اپنے بھائی کا کھر دیکھیوں، دل میں شاید یہ خمیال ہوگا کہ ابوعبیدہ بن جراح بنائین مدینے سے کا کھر دیکھیوں، دل میں شاید یہ خمیال ہوگا کہ ابوعبیدہ بن جراح بنائین مدینے میں اور شام کے کورنر بن کئے ہیں، مدینہ منورہ کا علاقہ ہے آب و گیاہ تھا اور شام میں اور شام میں کوئی زرخیزی نہیں تھی، معمولی تھیتی باڑی ہوا کرتی تھی اور شام میں اور شام میں

کھیت لہلہارہ ہیں، زرخیز زمینیں ہیں اور روم کی تہذیب اوری طرح وہاں پر مسلط ہے تو یہاں آنے کے بعد کہیں ایسا تو نہیں کہ دنیا کی محبت ان کے دل میں پیدا ہوگئ ہواور اپنا کوئی عالیثان گھر بنالیا ہوجس میں بڑے نیش وعشرت کے ساتھ رہتے ہوں۔ شاید اسی قسم کا کچھ خیال حضرت فاروق اعظم زلائیڈ کے دل میں پیدا ہوا ہو۔ حضرت فاروق اعظم زلائیڈ نے دل میں پیدا ہوا ہو۔ حضرت فاروق اعظم زلائیڈ نے بھائی یعنی ابوعبیدہ زلائیڈ کا گھر دیکھنا جا ہتا ہوں۔

حضرت ابوعبیدہ فالنیز نے جواب میں کہا کہ امیرالمونین! آپ میرا گھر د مکھ کر کیا کریں گے، آپ میرا گھر دیکھیں گے تو آپ کو شاید آ نکھیں نچوڑنے کے سوا کوئی فائدہ حاصل نہ ہو۔حضرت فاروق اعظم رضائیہ نے فرمایا کہ میرا دل جا ہتا ہے کہ بھائی کا گھر دیکھوں۔حضرت ابوعبیدہ رضائینہ ایک دن ان کو اپنے ساتھ لے کر چلے، چلتے جارہے ہیں چلتے جارہے ہیں، کہیں گھر نظر ہی نہیں آتا، جب شہر کی آبادی سے باہر نکلنے لگے تو حضرت فاروق اعظم خالفیٰ نے پوچھا کہ بھائی! میں تمہارا گھر دیکھنا چاہتا تھا،تم کہاں لے جارہے ہو؟ فرمایا امیرالمومنین! میں آپ کو اپنے گھر ہی لے جارہا ہوں، بستی سے نکل گئے تو لے جاکر ایک گھاس پھونس کے جھونپر سے کے سامنے کھڑا کردیا اور کہا امیرالمونین! پیمیرا گھر ہے۔ حضرت فاروق اعظم مناللہ اس جھونپڑے کے اندر داخل ہوئے، چاروں طرف نظریں دوڑا کر دیکھنے لگے، کوئی چیز ہی نظر نہیں آتی ، ایک مصلّی بچھا ہوا ہے ، اس کے سوا پورے اس جھونپڑے کے اندر کوئی اور چیز نہیں، پوچھا کہ ابوعبیدہ! تم ۔ زندہ کس طرح رہتے ہو، بیتمہارے گھر کا سامان کہاں ہے؟ تو حضرت ابوعبیدہ بن جراح والنونية آ کے بڑھے، بڑھ کر ایک طاق سے پیالہ اٹھا کر لائے، دیکھا تو بن جراح والنونیة آ کے بڑھے، بڑھ کر ایک طاق اس بیالے کے اندر پانی پڑا ہوا تھا اور اس میں روٹی کے پچھ سو کھے ٹکڑے بھیگے

ہوئے تھے اور عرض کیا کہ امیر المونین! مجھے اپنی مصروفیات اور ذمہ دار ہوں میں مصروف رہ کر اتنا وقت نہیں ملتا کہ میں کھانا پکاسکوں، اس لیے میں یہ کرتا ہوں کہ ہفتہ بھر کی روٹیاں ایک خاتون سے پکوالیتا ہوں اور وہ ہفتے بھر کی روٹی پکا کر مجھے دے جاتی ہے، میں اس کو اس پانی میں بھگو کر کھالیتا ہوں، اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل و کرم سے زندگی انچھی گزرجاتی ہے۔

حضرت عمر فاروق رضينهٔ نے یو چھا کہ تمہارا اور سامان؟ کہا کہ اور سامان کیا یا امیر المومنین! بیسامان اتناہے کہ قبرتک پہنچانے کے لیے کافی ہے۔حضرت عمر فاروق رالٹین نے دیکھا تو رو پڑے اور کہا کہ ابوعبیدہ! اس دنیا نے ہم میں سے ہر شخص کو بدل دیا،لیکن خدا کی قسم تم وہی ہوجوسر کار دو عالم محمد مصطفی سالٹھالیہ ہم کے ز مانے میں تھے۔حضرت ابوعبیدہ رضائیہ عنہ نے فرمایا کہ امیر المومنین! میں نے تو پہلے ہی کہا تھا کہ آپ میرے گھر پر جائیں گے تو آئکھیں نچوڑنے کے سوا کچھ عاصل نہیں ہوگا۔ یہ وہ شخص ہے جو شام کا گورنر تھا، آج اس شام کے اندر جو ابوعبیدہ رہائی، کے زیر مگیں تھا، متقل چار ملک ہیں، اس شام کے گورنر تھے، ابو عبیدہ بن جراح رضائی کے قدموں میں دنیا کے خزانے روزانہ ڈھیر ہورہے ہیں، روم کی بڑی بڑی طاقتیں ابوعبیدہ رضائفۂ کا نام سن کر لرزہ براندام ہیں، ابوعبیدہ ذالنیز کے نام سےان کے دانت کھٹے ہورہ ہیں اور روم کے محلات کے خزانے، زرو جواہر اور زبورات لاکر ابو عبیدہ رہائنہ کے قدموں میں ڈھیر کے جارہے ہیں،لیکن حضرت ابوعبیدہ رضائنہ اسے تھوکر مار کر اس پھونس کے جھونپر سے میں رہ رہے ہیں ۔



(۱) الزهد لابن أبي الدنياص ٦٦ (١١٦) طبع دار ابن كثير، وحلية الأولياء لائبي نعيم ١٠١/١ طبع دار الكتاب العربي ـ بلدادل **مُوَ وَلِمُ عَمَّ كَلَ** 

## وین ہوتا ہے بزرگوں کی نظرسے پیدا

TIT

اور جولوگ میں بھیجھتے ہیں کہ میں کتابیں پڑھ کر دین حاصل کراوں گا تو یہان کی خام 

نہ کتابوں سے نہ کالج سے نہ زر سے بیدا دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظر سے پیدا

دین کتاب پڑھ لینے سے نہیں آتا، لفّاظیوں سے نہیں آتا، بلکہ بزرگوں کی نظر سے اور ان کی صحبت سے دین آتا ہے۔ باری تعالیٰ نے فرمایا کہ تقویٰ اختیار کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ سیجے لوگوں کی اور اللہ والوں کی صحبت اختیار کرو، تو اس صحبت کے نتیجے میں اللہ تبارک وتعالیٰ تمہیں بھی متقی بنادیں گے، تمہارے اندر بھی وہ رنگ پیداہوجائے گا۔

### عے اور متقی لوگ کہاں سے لائیں؟

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ سیچے لوگ کہاں سے لائیں ؟ ہر شخص دعویٰ کرتا 🔾 🦙 ہے کہ میں بھی سچا ہوں، میں بھی صادق ہوں اور اسی فہرست میں داخل ہوں، بلکہ لوگ یہ کہا کرتے ہیں کہ صاحب آج کل تو دھوکہ بازی کا دور ہے، ہر شخص لمبا کرتا پہن کر اور عمامہ سر پر لگا کر اور داڑھی کمبی کرے کہتا ہے کہ میں بھی سادقین میں داخل ہوں، اقبال نے کہا تھا۔

خداوندا بیر تیرے سادہ دل بندے کدھر جائیں کہ درویش بھی عیاری ہے سلطانی بھی عیاری یہ حالت نظر آتی ہے تو اب کہاں سے لائیں وہ صادقین جن کی صحبت انسان کو کیمیا بنادیت ہے، کہاں سے لائیں وہ اللہ والے جن کی ایک نظر سے



انسان کی زندگیاں بدل جاتی ہیں، وہ جنید وہ شلی ہیں جیسے بڑے بڑے اولیاء کرام اس دور میں کہال سے لے کر آئیں، کس طرح ان کی صحبت عاصل کریں، آج کل تو عیاری کا اور مرکاری کا دور ہے۔

### ا ۾ هرچيز ميس ملاوٹ

میرے والدِ ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ اس کا ایک بڑا عمدہ جواب دیا کرتے ہے، وہ فرماتے ہے کہ میاں! لوگ یہ کہتے ہیں کہ آج کل صادقین کہاں سے تلاش کریں؟ ہر جگہ عیاری مکاری کا دور ہے، تو بات دراصل یہ ہے کہ یہ زمانہ ہے ملاوٹ کا، ہر چیز میں ملاوٹ، گھی میں ملاوث، چینی میں ملاوث، تا گے میں ملاوث، دنیا کی ہر چیز میں ملاوث، یہاں تک کہ جینی میں کہ زہر میں بھی ملاوث۔

کسی نے لطیفہ سنایا کہ ایک شخص نے ہر چیز میں ملاوٹ دیکھی کہ کوئی چیز خالص نہیں ملتی تو عاجز آگیا، اس نے سوچا کہ میں خود کشی کرلوں، اس دنیا میں زندہ رہنا فضول ہے جہاں پر کوئی چیز خالص نہیں ملتی، نہ آٹا خالص ملے، نہ چین خالص ملے، نہ گھی خالص ملے، نہ گھی خالص ملے، کہ کھی خالص نہیں، تو اس نے سوچا کہ خود کشی خالص ملے، نہ گھی خالص نہیں، تو اس نے سوچا کہ خود کشی کرلینی چاہیے اور اس دنیا سے چلے جانا چاہیے۔ چنانچہ وہ بازار سے زہر خرید کر لا یا اور وہ زہر کھالیا، اب کھا کر بیٹا ہے انظار میں کہ اب موت آئے اور تب موت آئے کہ آئی ہی نہیں معلوم ہوا کہ زہر بھی خالص نہیں تھا تو دنیا کی کوئی چیز خالص نہیں، ہر چیز میں ملاوٹ ہے۔

ریں موں پیرے کی ہر چیز میں حضرت والد صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ دنیا کی ہر چیز میں حضرت والد صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ دنیا کی ہر چیز میں ملاوٹ ہے اور بیآٹنا بھی خالص نہیں ملتا، کیکن ملاوٹ ہے تو بھائی آئے میں بھی ملاوٹ ہے اور بیآٹنا بھی خالص نہیں ملتا، کیکن ملاوٹ ہے تو بھائی آئے میں بھی ملاوٹ ہے اور بیآٹنا بھی خالص نہیں ملتا، کیکن

یہ بناؤ کہ اگر آٹا خالص نہیں ملتا تو کسی نے آٹا کھانا چھوڑ دیا کہ صاحب! آٹا تو اب خالص ملتا نہیں، للہذا اب آٹا نہیں کھا نیس گے، اب تو بھس کھایا کریں گے یا گھی اگر خالص نہیں ملتا تو کسی نے گھی کھانا چھوڑ دیا کہ صاحب! گھی تو اب خالص ملتا نہیں، للہذا اب مٹی کا تیل استعال کریں گے، کسی نے بھی باوجود اس ملاوٹ کے دور کے نہ آٹا کھانا چھوڑا، نہ چینی کھانی چھوڑی، نہ گھی کھانا چھوڑا، ملکہ تلاش کرتا ہے کہ گھی کون می دکان پر اچھا ملتا ہے اور کون می بناتا ہے، آٹا کھا مکتا ہے، آٹا کھی بناتا ہے، آٹا کہ کس جگہ سے اچھا ملتا ہے، وہال سے جاکر تلاش کرکے لائے گا، اسی کو حاصل کرے گا، اسی کو حاصل کرے گا، اسی کو استعال کرے گا۔

تو فرمایا کہ بے شک آٹا، گئی، چینی کے خالص نہیں ملتی، لیکن تلاش کرنے والے کو آج بھی مل جاتی ہے۔ اسی طرح مولوی بھی خالص نہیں ملتا، لیکن تلاش کرنے والے کو آج بھی مل جاتا ہے، اگر کوئی اللہ کا بندہ تلاش کرنا چاہے، طلب کرنا چاہے تو اس کو آج بھی مل جاتا ہے، اگر کوئی اللہ کا بندہ تلاش کرنا چاہے، طلب شیطان کا دھوکہ ہے کہ آج کے دور میں صادقین می جا گئیں گے، یہ کہنا بالکل شیطان کا دھوکہ ہے کہ آج کے دور میں صادقین نے ساتھی بن جاؤ، یہ تھم کیا صرف تبارک وتعالی فرمارہ ہیں کہتم صادقین کے ساتھی بن جاؤ، یہ تھم کیا صرف صحابہ کرام رفی اللہ اس پر عمل نہیں کر سکتے ؟ ظاہر ہے کہ کر سکتے ہوگئی ہیں آنے والے اس پر عمل نہیں کر سکتے ؟ ظاہر ہے کہ قر آن کریم کے ہر تھم پر قیامت تک جب تک مسلمان باقی ہیں عمل کرنا ممکن دے گا، تو اس کے معنی نود بخود نکال لوکہ صادقین اس وقت بھی ہیں، ہاں تلاش کر و گے کہ کرنے کہ بین کہ صاحب ملتا ہی نہیں، لہذا بیٹے ہیں، تلاش کر و گے اور طلب پیدا کرو گے تو مل حائے گا۔



به ۱۰۱ مووظ فمانی

و جیسی روح ویسے فرشتے

حضرت والد صاحب قدس الله سره فرمایا کرتے ہے کہ میاں ! آ ق کل لوگوں کا حال ہیں ہے کہ خود خواہ کسی حالت میں ہوں، گناہ میں، معصیت میں، کبائر میں، فسق و فجور میں مبتلا ہوں، لیکن اپنے لیے صادقین تلاش کریں کے تو معیار سامنے رکھیں گے جنید بغدادی رائیگیہ کا، شنخ عبدالقادر جیلانی رائیگیہ کا اور بارے براے اولیاء کرام کا جن کے نام س رکھے ہیں کہ صاحب! ہمیں تو ایسا صادق چاہیے جیسا کہ جنید بغدادی سنے یا شنخ عبدالقادر جیلانی مراضینی سنے مالانکہ اصول ہے ہے کہ جیسی روح ویسے فرشتے، جیسے تم ہو ویسے ہی تھے۔ حالانکہ اصول ہے ہے کہ جیسی روح ویسے فرشتے، جیسے تم ہو ویسے ہی تھے۔ حالانکہ موں گے، تم جس معیار کے ہوتمہارے لیے بہی لوگ کانی ہیں۔ ویسے ہیں، جنید وہلی کے معیار کے نہ ہی لیکن تمہارے لیے یہی لوگ کانی ہیں۔

## ہ مسجد کے مؤ ذن کی صحبت اختیار کرلو

بلکہ میرے والدِ ماجد قدی اللہ سرہ فرماتے سے کہ میں توقتم کھاکر کہتا ہوں کہ اگر کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی طلب لے کر اپنی مسجد کے ان پڑھ مؤذن کی صحبت میں جاکر بیٹھے گا تو اس کی صحبت سے بھی فائدہ پہنچے گا۔ اس واسطے کہ وہ مؤذن کم از کم پانچ وقت اللہ کا نام بلند کرتا ہے، اس کی آ واز فضاؤں میں پھیلی ہے، وہ اللہ کے کلے کو بلند کرتا ہے، اس کی صحبت میں جاکر بیٹھو، تہمیں اس سے بہ وہ اللہ کے کلے کو بلند کرتا ہے، اس کی صحبت میں جاکر بیٹھو، تہمیں اس سے بھی فائدہ پہنچے گا۔ یہی شیطان کا دھوکا ہے کہ صاحب! ہمیں تو اس معیار کا برگ اور اس معیار کا حواجے، یہ انسان کو دھوکا دینے کی بات ہے، حقیقت بزرگ اور اس معیار کا صلح جا ہے، یہ انسان کو دھوکا دینے کی بات ہے، حقیقت بزرگ اور اس معیار کا واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تو اس کی تعیار کے اور تمہاری سلم کے مصلح میں تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے کے واسطے تمہارے معیار کے اور تمہاری سلم کیں تعیار کے اور تمہاری اپنی اصلاح کے واسطے تمہارے کی واسطے تمہارے کھوں تھوں کے واسطے تمہارے کیا کہ تو تھوں کی واسطے تمہارے کی واسطے تمہارے کیا کھوں کی تو تعیار کے اور تمہاری سلم کی واسطے تمہارے کا تعیار کے اور تمہاری سلم کیار کیا کہ کی تو تعیار کے اور تمہاری سلم کی واسطے تعیار کے واسطے تمہارے کیا کہ تعیار کے اور تمہاری سلم کے دو تعیار کے اور تمہاری سلم کی تعیار کے اور تمہاری سلم کے دور تعیار کے اور تمہاری سلم کی تعیار کے دور تعیار کے دور تعیار کیا کیا کے دور تعیار کے دور تعیار کیا کی تعیار کے دور تعیار کیا کیا کہ تعیار کے دور تعیار کیا کیا کہ تعیار کیا کی تعیار کے دور تعیار کیا کی تعیار کے دور تعیار کیا کیا کی تعیار کیا کی تعیار کیا کیا کی تعیار کیا کیا کی تعیار کیا کیا کی تعیار کیا

آج بھی موجود ہیں۔

بھائی بات لمبی ہوگئ، میں عرض بیہ کرنا چاہ رہا تھا کہ دین حاصل کرنے کا اور اس کی سمجھ حاصل کرنے کا اور اس پرعمل کرنے کا طریقہ معلوم کرنے کا کوئی راستہ آج کل کے حالات میں اس کے سوانہیں ہے کہ کسی اللہ والے کو اپنا دامن کی طرا دے، اللہ تبارک وتعالی کسی اللہ والے کی صحبت عطا فرمادے تو اس کے بین اللہ تعالی دین عطا فرمادیتے ہیں۔

میں آپ حضرات کو مبارک پیش کرتا ہوں (بہت ہی جگہیں الی بیل کہ وہاں کبھی جا کریہ بات کہنے کی نوبت آتی ہے تو لوگ پوچھتے ہیں کہ صاحب ہم کہاں جا بیس تو بتلانے کے لیے ذرا دشواری ہوتی ہے) لیکن اللہ تبارک وتعالیٰ کا اتنا بڑا کرم ہے اتنا بڑا کرم ہے کہ آپ اس کا شکر ادا کرہی نہیں سکتے کہ اس بتی میں جو دور افتادہ بستی ہے، کسی کے منہ پر کوئی بات کہنا اچھانہیں ہوتا، مگر ہمارا دین وہ ہے جو بے تکلف ہے تو اس بے تکلفی کی وجہ سے عرض کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے اس بتی کے اندر آپ اور ہم سب پر بیہ بڑا فضل فرمایا ہے کہ حضرت مولانا مفتی عبدالشکور صاحب تر ذری دامت بر کاتبم العالیہ کو اس بستی کے اندر آپ اور ہم سب پر بیہ بڑا فضل فرمایا ہے کہ دخرت مولانا مفتی عبدالشکور صاحب تر ذری دامت بر کاتبم العالیہ کو اس بستی کے اندر وینی جذبات، یہ ذوق وشوق اور یہ یہ مدرسہ، یہ بڑا اجتماع، یہ مسلمانوں کے اندر دینی جذبات، یہ ذوق وشوق اور یہ جوش و خروش، یہ سب بچھ ایک اللہ والے کے دل کی دھڑکنوں سے نکلنے والی توں اور دعاؤں کا نتیجہ ہے۔

الله تبارک و تعالیٰ کے فضل و کرم سے بینعت میسر ہے اور ہماری قوم کا حال بیہ جب کہ جب تک نعمت میسر ہتی ہے اس کی قدر نہیں پہچانے، جب چلی جاتی ہے تو قوم اس کوسر پر بٹھانے کے لیے تیار، اس کا عرس منانے کے لیے تیار، اس

MIT.



باد ادل مو وفران ا

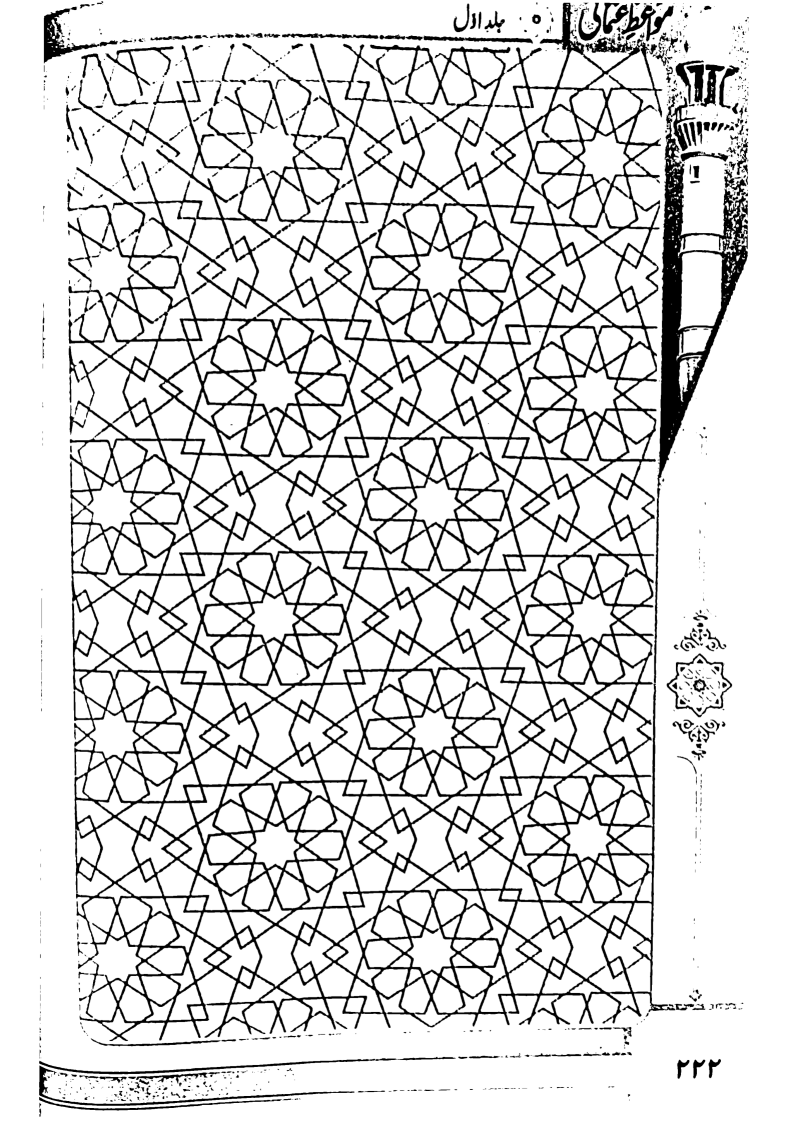
کے مزار پر چادریں چڑھانے کے لیے تیار، اس کو آنان پر اٹھانے کے لیے تیار، اس کو آنان پر اٹھانے کے لیے تیار، لیکن جب تک وہ نعمت موجود ہے قدر نہیں بہچانیں گے، قدر نہیں مانیں گے، میشہ اس میں عیب ہی نظر آتے رہیں گے، تنقیدیں ہی کرتے رہیں گے، البذا جہاں کو کی اللہ والا بیٹھ گیا ہو، اس کو بہت ہی غنیمت سمجھ کر اس سے استفادہ کی کوشش سیجھے۔

مر طیب کے لقاضے اور اللہ وا ول ل حریت

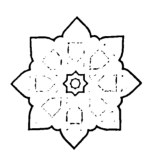
واقعہ بیر ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کو وہ مقام بخثا ہے کہ لوگ سفر کر کے آئیں اور آ کر استفادہ کریں، اللہ تبارک وتعالیٰ نے ا س بستی کے اندر آی کو بینعمت عظمی عطا فرمائی ہوئی ہے۔ میں دور سے آنے والا اوّل تو کھے آتا جاتانہیں، کوئی اہلیت نہیں، کوئی صلاحیت نہیں، میں آپ سے کیا عرض کروں، لیکن اگر اتنی بات آپ حضرات کے ذہن میں بیٹھ جائے اور اس نعمت کی قدر پہچاننے کی کوشش کرلیں اور اس سے استفادہ کی کوشش کرلیں تو میں سمجھتا ہوں کہ بہت بڑے بڑے جلسوں اور تقریروں کا خلاصہ اور اس کا فائدہ حاصل ہوگیا، بوں تو جلسے اور تقریریں اور کہنا سننا تو بہت ہوتا رہتا ہے اور عام طور پر لوگ کہتے بھی ہیں، سنتے بھی ہیں،لیکن کم از کم اگر دل میں یہ داعیہ اور یہ شوق بیدا ہوجائے کہ کسی اللہ والے کی صحبت سے استفادہ کرنا ہے تو میں سمجھتا ہوں كه اس مجلس كا فائده حاصل هو گيا۔ الله تعالیٰ مجھے بھی اور آپ کو بھی دین کی صحیح فہم عطا فرمائے۔ صادقین کی صحبت عطا فرمائے۔ ان کی محبت اور ان کی خدمت کے ذریعے دین کا سیح مزاج ہمارے دلوں کے اندر پیدا فرمائے۔ آمین۔

وَاخِيُ دَعْوَانَا آنِ الْحَهْدُ للهُ رَبِّ الْعُلْمِيْنَ

 $\{ \mathbf{o} \} = \{ \mathbf{o} \}$ 



المان موافر شان



# 

(اصلاحی خطبات جا۲ ص۲۵)



با، اول مواظافتان

TIP

#### برالته ارَجرا ارَجَيم

## كلمه طيبه لا اله الا الله كم عليبه لا اله الا الله كم تقاضي



ٱلْحَدُنُ لِلَّهِ نَحْمَنُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِنُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْدُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْيِلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَاشَمِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّدُا عَبُنُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعُهُ!

عن ابي هريرة وَ الله عن النبي بينا قال: «الإيمان بضع و سبعون شعبة؛ أفضلُها لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان». (١)

(۱) صحیح دسلم ۱۲/۱۳ (۲۵)۔

حممه ليبها الهالا الله كَ تَمَا نِعِي

مُوعِطِعُمَا فِي الله ادل

## ایمان کے ستر سے زائد شعبے

حضرت ابو ہریرہ خلید روایت کرتے ہیں کہ حضورا قدس سالٹنا آیا ہم نے ارشاد



فرمايا:

ایمان کے ستر سے زائد شعبے ہیں۔

یعنی ایمان کے تقاضے اور ایمان کے مطابق کرنے والے اعمال سر کے تقاف ایس سے مرادستر کی گئی سے زائد ہیں۔سر کا عدد جب اہل عرب ہولتے سے تو اس سے مرادستر کی گئی نہیں ہوتی تھی، بلکہ اس کا مطلب ہوتا تھا ''بہت زیادہ''۔ جیسے ہم بھی بعض اوقات اردو میں کہتے ہیں کہ میں نے یہ بات سر مرتبہ کی، اس کا مطلب یہ ہیں ہوتا کہ میں نے سر مرتبہ گن کر یہ بات کہی، بلکہ اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ میں نے بہت مرتبہ یہ بات کہی۔ لہذا سر کے عدد سے کثرت بیان کرنی مقصود ہوتی ہے، اس لیے علاء نے فرمایا: اس عدیث کا یہ مطلب نہیں کہ ایمان کے شعبے گئی کے اعتبار سے سر ہیں، بلکہ مطلب یہ ہے کہ ایمان کے شعبے بہت زیادہ ہیں، لہذا ایمان کے اعمال کی تعداد سر سے کہیں زیادہ ہے اور وہ سب شعبے ایمان کا حصہ ہیں۔اگر انسان کی ایک شیعے کو پکڑ کر بیٹھ جائے اور یہ سمجھے کہ میں مومن کامل ہوگیا، یہ بات درست نہیں۔



### مرجگہ ایمان کے تقاضوں پرعمل ضروری ہے

مثلاً بھی نے نماز پڑھنی شروع کردی یا مثلا روزہ رکھنا شروع کردیا یا عبادات پرعمل کرنا شروع کردیا تو وہ آ دمی بیرنہ سمجھے کہ بس میرا ایمان کامل ہوگیا

ادراب مجھے کچھ کرنے کی ضرورت نہیں۔مومن صرف مسجد میں اور منتلے پر مومن نہیں ہوتا، بلکہ جس وفت وہ گھر میں بیٹھ کر کام کررہا ہے اس وفت ہمی مؤین :وتا ہے،جس وقت بازار میں خرید وفروخت کرر ہا ہے اس وقت بھی مومن، جب دفتر میں کام کررہا ہے اس وقت بھی مومن، وہ تو ہر جگہ مومن ہے اور جب ہر جگہ مومن ہے تو پھر ہر جگہ پر ایمان کے تقاضوں برعمل کرنا بھی اس کے لیے ضروری ہے، چاہے وہ عبادت ہو یا معاملات ہوں، معاشرت ہو یا اخلاقیات ہوں، جتنے بھی زندگی کے شعبے ہیں ان سب میں ایک مومن کا فرض یہ ہے کہ وہ اللہ اور اللہ کے رسول سالٹھالیہ ہے احکام کی پیروی کرے۔اس کے تو کوئی معنی نہیں کہ مسجد میں آ کر تو عبادت کرلی اور اللہ تعالی کے حضور سجدہ کرلیا، لیکن بازار پہنیا تو اللہ کے بجائے شیطان کومحبوب بنالیا۔ اس کو بیفکر نہیں کہ بیلقمہ جو میں کھا رہا ہوں ہے حلال کا لقمہ ہے یا حرام کا لقمہ ہے اور اپنے بیوی بچوں کو جو کھلا رہا ہوں بیرحرام کھلا رہا ہوں یا حلال کھلا رہا ہوں۔اگر اس کی فکر اس کے دل میں نہ ہوتو اس کا ایمان کامل نہیں۔

## ایمان کے تین شعبوں کا ذکر

اس لیے آپ آل ایمان کو مرایا کہ ایمان کو صرف نماز روز ہے میں محصور نہ اس لیے آپ آل ایمان کے ستر سے بھی زیادہ شعبے ہیں اور ان سب شعبوں پرعمل کرنا کرو، بلکہ ایمان کے ستر سے بھی زیادہ شعبے ہیں اور ان سب شعبوں کا تو حضور اقدی سائٹائیل ایک مومنِ کامل کے لیے ضروری ہے۔ ان تمام شعبوں کا تو حضور اقدی سائٹائیل نے تین شعبے ذکر ایک موری ایک اس حدیث میں حضور اقدی سائٹائیل نے تین شعبے ذکر نہا و بے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی می جملک فرماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی می جملک فرماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی می جملک فرماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی می جملک فرماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی میں جملک فرماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی میں شعبوں کی تھوڑی میں خورماد ہے، یہ تین شعبے اس لیے ذکر فرما دیے تا کہ ان شعبوں کی تھوڑی میں سیال میں شعبوں کی تھوڑی کی تھوڑی میں سیال میں سی

سامنے آجائے اور ان شعبوں کا تعارف ہوجائے کہ وہ کیا کیا شعبے ہیں جوایمان کے تقاضے کے لیے ضروری ہیں۔اس پر علماء کرام نے مستقل کتا ہیں کہی ہیں۔ امام ہیہ قی رائیلیہ کی مشہور کتاب ہے ''شعب الایمان' وہ در حقیقت ای حدیث کی شرح ہے کہ ایمان کے شعبے کیا کیا ہیں؟ چنا نچہ انہوں نے قرآن وحدیث سے وہ سارے اعمال اس کتاب میں جمع کردیے ہیں کہ ایک مومن کو کیا کیا عمل کرنا ضروری ہے۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے حضرات نے اسی موضوع پر کتا ہیں کھی ہیں۔

#### يبلاشعبه 'لا اله الا الله' كهنا

ال حدیث میں حضورا قدس سلّ الله الله الله عناص طور پر تین شعبے ذکر فرمایا:

"افضلها قول لااله الاالله"

یعنی ایمان کے شعبوں میں سب سے افضل شعبہ اور اعلی

درج کا شعبہ کلمہ" لا الہ الا اللہ" کہنا ہے۔

یعنی توحید کا اقرار اور اعتراف که اس کا ئنات میں اللہ جل شانه کے علاوہ کوئی معبود نہیں، یہ وہ اقرار ہے کہ اگر سچے دل سے اس کی صحیح روح کے ساتھ انسان اسے اپنالے تو اس کی پوری زندگی سنور جائے، کیونکہ''لا الہ الا اللہ'' ایسا کلمہ ہے کہ اس کے ذریعہ وہ انسان جوستر سال کا کافر ہے اور وہ سچے دل سے یہ کلمہ بڑھ لے تو اسی وقت مسلمان ہوگیا۔ یہ کلمہ انسان کو جہنم سے جنت میں کلمہ پڑھا ہے۔ یہ کلمہ انسان کو کفر سے ایمان میں داخل کردیتا ہے۔ یہ کلمہ انسان کو کفر سے ایمان میں داخل کردیتا ہے۔ یہ کلمہ انسان کو اس کے نکلہ انسان کو جبنہ بنادیتا ہے۔ یہ کلمہ انسان کو کفر اسے انکہ کے مبغوض ہونے سے نکال کر مجوب بنادیتا ہے۔ ایک لمحہ پہلے اگر مرجاتا تو

TEL



كلم طيبه لا اله الا الله كے نقاضے

بلداذل مو**ور غيار** 

یدها جہنم میں چلا جاتا، کیکن لا الہ الا الله پڑھ کر اور اعتراف اور اقرار کر کے گیا تو سدها جنت میں بہنچ گیا۔

الرق غروه خيبر

یہ مبالغے کی بات نہیں، بلکہ سپے واقعات ہیں کہ بعض لوگ ایسے گزرے
ہیں کہ جن کو اللہ تعالی نے صرف اس کلمے کی بدولت جنت میں پہنچادیا اور جہنم
سے نکال دیا۔ غزوہ خیبر جس میں حضور اقدس سالٹھالیا نے یہودیوں پر حملہ کیا تھا،
یہودی مسلمانوں کو پریثان کرتے رہتے تھے۔مسلمانوں کو حکم ہوا کہ ان پر حملہ
کریں، تو نبی کریم سالٹھالیہ محابہ کرام زخیاتہ کو لے کر خیبر کے مقام پر تشریف
لے گئے۔ وہاں پر ان کے قلعوں کا محاصرہ کرلیابالآخر اللہ تعالیٰ نے ان پر فنح
عطافر مادی۔

#### نے خیبر کے ایک چرواہے کا واقعہ

غروہ خیبر کے موقع پرجس وقت مسلمانوں نے خیبر کا محاصرہ کیا ہوا تھا خیبر
کا رہنے والا ایک چرواہا بکریاں چرارہا تھا جس کانام اسود تھا۔ ساہ فام تھا اور
بکریاں چرایا کرتا تھا۔ ایک روز وہ بکریاں چرانے کے لیے خیبر سے باہر آگیا۔
اس نے دیکھا کہ مسلمانوں کے شکر نے یہاں پڑاؤ ڈالا ہواہے۔اس کے دل
میں خیال آیا کہ جاکر دیکھنا چاہیئے کہ یہ لوگ کون ہیں؟ اور کس لیے یہاں آئے
میں خیال آیا کہ جاکر دیکھنا چاہیئے کہ یہ لوگ کون ہیں؟ اور کس لیے یہاں آئے
ہیں؟ چنانچہ وہ بکریاں لے کر خیموں کے پاس پہنچ گیا۔وہاں جاکراس نے پوچھا
ہیں؟ چنانچہ وہ بکریاں لے کر خیموں کے پاس پہنچ گیا۔وہاں جاکراس نے پوچھا
کہ تمہارے سردار کون ہیں؟ صحابہ کرام زشن سی تھے کے اندر مقیم ہیں،تم وہاں چلے جاؤ تمہاری
حضورِ اقدس سی تو بیل جو فلاں خیمے کے اندر مقیم ہیں،تم وہاں چلے جاؤ تمہاری

ملاقات ہوجائے گی۔ اس کے وہم و گمان میں ہی نہیں تھا کہ اس ملک کا بادشاہ یا کسی قبیلے کاسردار کسی معمولی خیمے میں مقیم ہواور کوئی معمولی چرواہا براہ راست ان سے جا کرمل لے۔ چنانچہ اس چروا ہے نے کہا کہتم مجھ سے مذاق کررہے : و؟ اتنا بڑا بادشاہ اس معمولی خیمے میں ہوگا اور وہ مجھ سے ملاقات کرلے گا۔ حضرات صحابہ کرام رہی اس می مذاق نہیں کررہے ہیں۔ ہمارے سردار اور محابہ کرام رہی ہیں، تم اگر ملنا چاہے ہوتو ان کے پاس چلے جاؤ۔

#### عضور صالبنا الله المالك كا يبغام

#### ایک مسلمان کے حقوق

پھراس نے کہا کہ اچھا یہ بتائیں کہ اگر میں آپ کی بات مان لوں اور میں

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

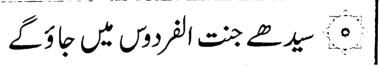
یکلہ "اشہدان لاالہ الااللہ و اشہدان محمدار سول الله" پڑھاوں تو اس وقت میرے کیا حقوق ہوں گے؟ سرکار دوعالم مان الیا یہ نہارے حقوق یہ ہوں گے کہ ہم تہہیں سینے سے لگائیں گے اور تم ہمارے بھائی بن جاؤگے اور جوحقوق دوسرے تمام مسلمانوں کو حاصل ہیں وہی حقوق تہہیں بھی حاصل ہوں گے۔ اس چرواہے نے بھی بیسو چا بھی نہیں تھا کہ کی ملک کا بادشاہ اس سے یہ کہے کہ میں تہہیں سینے سے لگاؤں گا۔ اس نے کہا کہ آپ استے بڑے کہ میں تہہیں سینے سے لگاؤں گا۔ اس نے کہا کہ آپ استے بڑے کہ بادشاہ ہیں اور آپ مجھے سے مذاق کررہے ہیں؟ کیا آپ مجھے سینے مداق کررہے ہیں؟ کیا آپ مجھے سینے بدن سے لگائیں گے، جبکہ میں سیاہ فام ہوں، برصورت ہوں اور میرے بدن سے بربواٹھ رہی ہے۔ اس حالت میں آپ مجھے کیے سینے سے لگائیں گے؟ اور کس طرح آپ مجھے اپنے جیسا تہجھیں گے؟

سرکارِ دوعالم سلّ اللّه الله الله الله الله وه دین ہے کہ اسلام لانے کے بعد تمام انسان برابر ہوجاتے ہیں۔ سی کوکسی پرفوقیت نہیں رہتی۔ ہم واقعنا تمہیں سینے سے لگائیں گے، تم جو کہتے ہو کہ میرا چہرہ سیاہ ہے، میں بدصورت ہوں، میرا جسم سیاہ ہے، تو میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ جب تم الله تعالی جسم سیاہ ہوگے تو الله تعالی تمہارے چہرے کی سیاہی کوسفیدی سے بدل کے سامنے پیش ہوگے تو الله تعالی تمہارے چہرے کی سیاہی کوسفیدی سے بدل دیں گے۔ اور تم جو ہے کہہ رہے ہو کہ میرے جسم سے بدبو اٹھ رہی ہے تو جب تم الله تعالی تمہارے جسم کے خوشبوؤں سے مہکادیں گے۔ الله تعالی تمہارے جسم کوخوشبوؤں سے مہکادیں گے۔ الله تعالی تمہارے جسم کوخوشبوؤں سے مہکادیں گے۔

ا المارول كے سائے ميں ہونے والى عبادت

جب یہ باتیں سنیں تو چرواہے نے کہا کہ اگر یہ بات سی کہہ رہے ہیں اور جب یہ بات سی کہہ رہے ہیں اور جب یہ بات سی کارنی لیتے ہیں تو پھر میں مسلمان ہوتا ہوں۔ آپ اس کی گارنی لیتے ہیں تو پھر میں مسلمان ہوتا ہوں۔ "اشهدان لااله الاالله واشهدان محمدار سول الله"

یہ کہ کہ سلمان ہوگیا۔ اللہ تعالی نے ایمان کی توفیق عطا فرمادی۔ پھرائی نے کہا اب میں آپ کے تابع ہوں جو آپ کہیں گے وہ میں کروں گا بتایئے میں کیا کروں؟ سرکارِ دوعالم سلطینی آپ نے فرمایا کہ تم ایسے وقت مسلمان ہوئے ہوکہ اس وقت نہ تو نماز کا وقت ہے کہ میں تم سے نماز پڑھواؤں، نہ رمضان کا مہینہ ہے کہ تم سے روزہ رکھواؤں، نہ تم مالدار ہوکہ تم سے زکوۃ دلواؤں اور جج تو اس وقت فرض ہی نہیں ہوا تھا، لہذا اس وقت تو کسی اور عبادت کا تو موقع نہیں ہے، البتہ اس وقت اللہ تعالی کی ایک عبادت ہورہی ہے جو تلواروں کے سائے میں اداکی جاتی ہورئی ہوجاؤ۔



#### الما المجريال واپس جيمور آؤ





T

یہودیوں کی بکریاں میرے پاس ہیں ان کا کیا کروں؟ منور اقدی سان این کا کیا کروں؟ منور اقدی سان این نے فرمایا کہ پہلے ان بکریوں کو لے جاکر شہر کے اندر تھوڑ دوتا کہ یہ بریاں اپنے گھروں میں چلی جائیں، حالانکہ یہ جنگ کا زمانہ ہے اور کیبود اوں کے ساتھ جنگ ہورہی ہے اور حالتِ جنگ میں تو کافروں کامال بھی قبضہ کرلینا جائز :وتا جنگ ہورہی یہ چرواہا وہ بکریاں بطور امانت لے کر آیا تھا اس لیے حضور اقدی سان اللہ ایک یہ جہوڑ آؤ۔

#### انني رعايت العبادكي اتني رعايت

یہ ہیں ''حقوق العباد' ، لینی بندوں کے حقوق۔ عین حالتِ جنگ میں بھی اس بات کوفراموش نہیں فرمایا کہ یہ بندے کا حق ہے اور کس بندے کا حق ہے؟

یہ اس بندے کا حق ہے جس کی جان لینے کے لیے گئے ہوئے ہیں ، جس کے ساتھ اور اُن بندول کی ہورہی ہے ، جس کے ساتھ جہاد ہورہا ہے ، جس پر حملہ کیا جارہا ہے ، یہ ان بندول کا حق ہے ۔ اس لیے آپ سالٹھ آئی ہی فرمایا کہ پہلے یہ بحریاں چھوڑ کر ان بندول کا حق ہے ۔ اس لیے آپ سالٹھ آئی ہورہی گیا اور بحریاں چھوڑ کر آؤ، اس کے بعد جہاد میں شامل ہونا۔ چنانچہ وہ چرواہا واپس گیا اور بحریاں چھوڑ کر واپس آیا اور آکر جہاد میں شامل ہوگیا۔

## منہیں بہجانے ،لیکن میں بہجانتا ہوں

جب جہاد ختم ہوا تو سرکا دوعالم سال الیا کیا معمول تھا کہ جہاد ختم ہونے کے جب جہاد ختم ہونے کے لیے بعد جو حضرات زخمی ہوتے تھے یا شہید ہوجاتے تھے ان کے معائنے کے لیے بعد جو حضرات زخمی ہوتے تھے۔ حب معمول حضورِ اقدس سال الیا ہمائنے کے لیے تشریف لے جاتے تھے۔ حب معمول حضورِ اقدس سال الیا ہمائنے کے لیے تشریف لے جاتے تھے۔ حب معمول حکور اقدس سال الیا ہما ہما کے ایک جا کہ ایک جگہ پر سحابہ کرام زنگا تشریف لے گئے۔ آپ نے جاکر دیکھا کہ ایک جگہ پر سحابہ کرام زنگا تشریف لے گئے۔ آپ نے جاکر دیکھا کہ ایک جگہ پر سحابہ کرام زنگا تشریف

جمع ہے۔ آپ نے جاکر پوچھا کہ کیا قصہ ہے؟ صحابہ کرام بنی ہے۔ اور اس کو جم یا رسول اللہ (مان علیہ ہے)! یہاں پر ایک صاحب کی لاش نظر آرہی ہے اور اس کو جم میں سے کوئی نہیں پہچانتا کہ یہ کون ہیں؟ حضور اقد س می اللہ علیہ نے قریب جاکر دیکھا تو فرمایا تم اس کو نہیا نے اللہ کے رائے میں اس کو پہچانتا ہوں۔ یہ وہ اللہ کا بند؛ ہے، جس نے اللہ کے رائے میں ایک سجدہ نہیں کیا، جس نے اللہ کے رائے میں ایک پیپہ خرچ نہیں کیا، کیاں میری آئکھیں دیکھ رہی ہیں کہ اللہ تعالی نے اس کو سیدھا جنت الفردوس میں پہنچادیا اور آپ نے فرمایا کہ میری آئکھیں دیکھ رہی ہیں کہ اللہ تعالی نے اس میں کہ اس کو اللہ تعالی کے یہاں مشک وعنبر سے عسل دیا جارہا ہے اور اس کے جسم کوخوشبوؤں سے مہکایا جارہا ہے۔ (۱)

## ایک مرتبدال کلمے کا اقرار کر کیجیے

بہرحال! یہ کلمہ 'لاالہ الاالله ' ایسا عجیب وغریب کلمہ ہے کہ اگر اس کلے کے پڑھنے سے پہلے انسان مرجائے توجہنم میں جائے گا اور اس کے پڑھنے کے بعد مرے ، تو اللہ تعالی اس کو جنت الفردوس عطا فرماتے ہیں۔ اس کلے کی بدولت انسان ایک لمحہ میں کہاں پہنچ جا تا ہے۔ اس لیے حضورِ اقدس سَلَیْتُالِیٰہِ اللہ ایک اس کے مرض وفات میں گئے اور ان سے فرما یا کہ خدا کے لیے ایک مرتبہ "لا اللہ الا الله محمد رسول الله "کا اقرار کر لیجیے آئے میں نہیں تھا اس لیے کلمہ آئے میں نہیں تھا اس لیے کلمہ فیصلہ کی توفیق نہ ہوئی اور اقرار کے بغیر دنیا سے چلے گئے اور حضورِ اقدس سرورِ پڑھنے کی توفیق نہ ہوئی اور اقرار کے بغیر دنیا سے چلے گئے اور حضورِ اقدس سرور



TEL

<sup>(</sup>۱) دلانل النبوة للبيهقى ج ٤ص ٢٢٠ باب ما جاء في قصة العبد الاسو دالذي اسلم يوم خيبر على باب خيبر وقتل.

بار ادل

رو عالم من الله الله کی انتهائی مدد کے باوجود ایمان نصب نہ ،و(۱) \_

#### اله ایک عهد اور ایک اقرار ہے

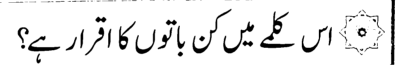
بہرحال! اب دیکھنے کی بات یہ ہے کہ یہ کیسا کلمہ ہے جو ایک لیے میں انسان کو کفر سے اسلام کے اندر داخل کردیتا ہے۔جہنم سے جنت میں پہنیادیتا ہے۔مبغوض سے محبوب بنادیتا ہے۔ کیا بیکلمہ کوئی منتر ہے؟ کوئی جادو ہے کہ جس آدی نے کلمہ پڑھا وہ فوراً جہنم پروف ہوگیا؟ حقیقت میں پیکلمہ منتر اور جادو نہیں، بلکہ بیکلمہ یڑھنے والے کی طرف سے ایک اقرار اور ایک عبد ابک میں اس کا تنات میں اگر بات مانوں گا تو صرف اللہ کی بات مانوں گا۔اکر معبود مانوں گا تو صرف الله كومعبود مانوں گا اورمعبود ماننے كا مطلب بيہ ہے كہ ميرے نزدیک اطاعت کے لائق اگر کوئی ذات ہے تو وہ صرف اللہ کی ذات ہے، اس کے مقابلے میں میں کسی کی بات نہیں مانوں گا چاہےوہ میرا باپ ہویا میری ماں ہو یا میرا بیٹا ہو یا میرا دوست ہو یا میرا عزیز ہو یا میرے نفسانی جذبات آ جائیں، لیکن میں ان کی بات نہیں مانوں گا۔ میں صرف اللہ تعالی کی بات مانوں گا۔ بیایک اقرار اور معاہدہ ہے جوایک انسان لا الہ الا اللہ پڑھ کر کرتا ہے۔

## الله کلمے کے ذریعے ساری مخلوقات کی نفی

اور صرف زبان ہے 'لا الہ الا اللہ'' کہہ دینا کافی نہیں، بلکہ دل ہے اقرار کرنا اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ یہ معاہدہ کرنا ہے کہ یا اللہ!

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲۸۰ (۱۲۲۰)۔

میں نے آج سے ہر مخلوق سے اطاعت کا تعلق کا کر آپ کے ساتھ یہ تعلق جوڑ لیا ہے۔ ''لا الہ'' کے اندر نفی ہے اور عربی زبان کے قاعدے کے لحاظ سے یہ ''نفی جنس' ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ میں ساری مخلوقات، ساری کا ننات کی نفی کررہا ہوں کہ وہ میرے معبود نہیں۔ وہ قابلِ اطاعت نہیں۔ اصل قابلِ اطاعت اور قابلِ عبادت صرف اللہ تعالی کی ذات ہے۔ میں اس کی بات مانوں گا اور اس کی عبادت کروں گا۔ یہ اصل اقرار ہے جو انسان کو جہنم سے جنت میں پہنچادیتا ہے اور جو انسان کو اللہ کے مبغوض ہونے سے نکال کر محبوب بنادیتا ہے اور یہ اقرار انسان کو اللہ کے مبغوض ہونے سے نکال کر محبوب بنادیتا ہے اور یہ اقرار انسان کو کفر سے ایمان میں لاتا ہے۔



بہرحال! اس کلے میں اس بات کا اقرار ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے سواکی کی عبادت نہیں کروں گا اور اس بات کا بھی اقرار ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے سواکی پر بھروسہ نہیں کروں گا۔ توکل اور بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ پر کروں گا کسی مخلوق پر نہیں کروں گا۔ اس بات کا اقرار ہے کہ مجھے اللہ تعالیٰ کے سواکی کا خوف نہیں موگا اور ضحیح معنیٰ میں محبت اللہ کے سواکسی سے نہیں ہوگی۔ رضا جوئی اور خوشنودی سوائے اللہ کے کسی اور کی مقصود نہیں ہوگی۔ ان سب باتوں کے مجموعے کا نام سوائے اللہ کے کسی اور کی مقصود نہیں ہوگی۔ ان سب باتوں کے مجموعے کا نام متام پیدانہیں کرتا۔



#### ، مجھے میرااللہ بجائے گا

اور جب دل میں '' توحیر' ساجاتی ہے تو پھر یہ حالت ،وجاتی نے کہ ایک مرتبه حضور اقدس صلافاتيام ايك درخت كے نيچ آرام فرما رئے تھے، ايك دمن چیکے سے وہاں پہنچ گیا اور تلوار اٹھا کر حضورِ اقدس سالی آیا ہم پر حملہ آور ہوا اور آبہا کہ ... اے محد (سالٹھالیہ تم)! بتاؤ اب تمہیں میرے ہاتھ سے کون بچائے گا؟ اس وقت سرکار دوعالم صلَّانْ اللِّیلِّم نہتے ہیں اکیلے ہیں اور ایک دشمن حملہ آور ہے اور وہ دشمن یوزیشن لیے کھڑا ہے اور ایک کمچے میں آپ کا کام تمام کرسکتا ہے،لیکن اس ونت جو جملہ آپ کی زبانِ مبارک پر آتا ہے وہ یہ ہے کہ

''مجھے میرا اللہ بچائے گا''۔

یعنی اگرالله تعالی کا مقدر کیا ہوا وقت آ گیا تو پھر مجھے کوئی نہیں بحا سکتا۔اور اگر وہ وفت نہیں آیا تو پھرتم کیا، بلکہ ہزاروں افراد بھی تلوار لے کر آ جائیں تب بھی مجھے کچھ نقصان نہیں پہنچا سکتے۔ یہ ہے اصل مقام'' توحیر'' کا کہ ڈراللہ کے سواکسی کانہیں اور بھروسہ اللہ کے علاوہ کسی پرنہیں<sup>(۱)</sup>۔

> وہ خزانوں کو مھکرادے گا شیخ سعدی رالیکی فرماتے ہیں ۔ موقد چه در پایځ ریزی زرکش یه ششیر هندی نبی برسرشس

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١١٦/٥ (٤١٣٩)۔

<sup>(</sup>r) گلستان سعدی باب بشتم در آداب صحبت حکست نمبر ۱۰۲.

المدنكية المالية الأنساني المالية

مَوَاعِمَا فِي اللهِ اللهِ

امید و مسرات نباشد زکس برین ست بنیاد توحید و بس

فرمایا: موقد وہ ہے کہ اس کے پاؤں پرسونے کے خزانے لاکر ڈیمرکردو اور اس سے کہہ دو کہ بیخزانے تہہیں اس وقت ملیں گے جبتم اللہ تعالی کے اس اور اس سے کہہ دو کہ بیخزانے تہہیں اس وقت ملیں گے جبتم اللہ تعالی کے اس کے خلاف بیہ کام کرلو تو وہ خزانوں کو ٹھکرادے گا۔ اس لیے کہ اس نے خزانوں کو اپنا معبود نہیں بنایا، بلکہ اللہ کو اپنا معبود بنایا ہے اور اگرتم موقد کے سر پر تلوار سونت کر کھڑے ہوجاؤ کہ بیکام کر، ورنہ تیرا کام تمام ہوتا ہے تو اس وقت بھی وہ اللہ تعالی کے تکم کے خلاف کام نہیں کرے گا۔ مومن کو خدا کے سوا نہیں سے کوئی امید قائم ہوتی ہے اور نہ خدا کے سواکسی کا خوف ہوتا ہے۔ بس انہی باتوں پر توحید کی بنیاد ہے۔

#### حضرت عبد الله بن حذا فه ضافله

حضرت عبداللہ بن حذافہ ہوائی ایک مشہور صحابی ہیں۔ امیر المؤمنین حضرت فاروقِ اعظم ہوائی نے ان کو ایک جہاد کے لیے سیہ سالار بنا کر کسی کافر بادشاہ کے خلاف بھیجا۔ جب لڑائی ہوئی تو مسلمان مغلوب ہو گئے اور اس نے سارے صحابہ کرام رفخانی ہوگئے اور سارے صحابہ کرام رفخانی ہوگئے۔ اور سارے صحابہ کرام رفخانی ہوگئے۔ گرفتار کر لیا۔ حضرت عبد اللہ بن حذافہ ہوگئے۔ گرفتار کر کے اس نے اس بات پر اصرار کیا کہتم اسلام چھوڑ دو اور اگرتم میری بات نہیں مانو گے تو تمہیں اذبیت ناک موت کا نشانہ بنایا جائے گا۔ ان صحابہ کرام رفخانی ہوگئے۔ گرفتار کر کے اس نے اس بات پر اصرار کیا کہتم اسلام چھوڑ دو اور اگرتم میری بات نہیں مانو گے تو تمہیں اذبیت ناک موت کا نشانہ بنایا جائے گا۔ ان صحابہ کرام رفخانی ہوگئے۔ گرفتار کر کے اس نے ایک ان کے موت کا نشانہ بنایا جائے گا۔ ان صحابہ کرام رفخانی میں ایمان پختہ ہو چکا تھا انہوں نے جواب دیا کہ ہم اسلام نہیں چھوڑ یں گے۔ پھر اس نے ایک آگ حلوائی اور اس کے اوپر تیل کی اسلام نہیں چھوڑ یں گے۔ پھر اس نے ایک آگ حلوائی اور اس کے اوپر تیل کی



بلداذل مع**وا وإنعما لي** 

م كر طبيه لا الدالا الله علا علا

The Confession of the Confessi

بری کراہی چڑھائی اور تیل خوب گرم کیا، جب وہ گرم ہوگیا تو ایک آ دبی جو ان کے پاس قید تھا اس کو اس گرم تیل میں ڈال دیا۔ تاریخ میں لکھا ہے کہ وہ تیل اتنا شدید گرم تھا کہ جیسے ہی اس کو ڈالا اس کے ہاتھ پاؤں ای وقت الگ ہو گئے۔ اس کے بعد اس بادشاہ نے حضرت عبد اللہ بن حذافہ ڈلائن سے کہا کہ بہی انجام تمہارا بھی ہونے والا ہے، الا میر کہ توحید کے اقرار سے باز آ جاؤ۔

#### تم مجھے انجام سے ڈراتے ہو؟

جب حضرت عبد الله بن حذافہ رضائی نے یہ منظر دیکھا تو جواب میں فرمایا کہ تم مجھے اس انجام سے ڈراتے ہو؟ ارے! میں وہ شخص ہوں کہ جب سے میں نے نبی کریم مل النظائیل کا جلوہ دیکھا ہے، اس وقت سے ہر نماز کے بعد بید دعا کرتا ہوں کہ یا الله! مجھے اس وقت تک دنیا سے نہ اٹھا ہے گا، جب تک میرے جم کا ایک ایک عضو آپ کے راتے میں زخموں سے چُور نہ ہوجائے۔ تم مجھے اس بات ایک ایک عضو آپ کے راتے میں زخموں سے چُور نہ ہوجائے۔ تم مجھے اس بات وقت تک دنیا ہے، اس بادشاہ نے ہوتو یہ تو میں میری دعا کی قبولیت کا وقت آگیا ہے، اس بادشاہ نے بھی اپنی زندگی میں تو میں میری دعا کی قبولیت کا وقت آگیا ہے، اس بادشاہ نے بھی اپنی زندگی میں ایسا آدمی نہیں دیکھا تھا جو یہ کہ کہ میری خواہش سے ہے کہ اللہ کے راتے میں میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ میرا ساراجسم زخموں سے چور ہوجائے، اس کے دل پر اس بات کا رعب پڑا کہ سے چور ہوجائے، اس کے دل بیں پچھزی آگئی۔

کامی کفر کہنا کب جائز ہے؟ اس کافر بادشاہ نے کہا کہ اگرتم اپنے دین پر اتنے ڈٹے ہوئے ہواور اس

**مَوَاعِمُانَى** بلداذل

کو جیوڑ نا نہیں چاہتے تو چلو ہیں تمہارے ساتھ رعایت کرتا ہوں اور ہیں تم اسے اس بات کا مطالبہ نہیں کرتا کہ ایمان جیوڑ دو۔ البت اگرتم ایک کام کراوتو ہیں تمہیں جیوڑ دوں گا اور آزاد کردوں گا۔ حضرت عبد الله بن عذافہ بڑائین نے بو بچا کہ کہ کیا کام؟ اس نے کہا کہ تم اور تمہارے سب ساتھی میری پیشانی کا بوسہ دین، جو بوسہ دیتا جائے گا، میں اس کو جیوڑ دوں گا۔ اب کافر اور مشرک کی پیشانی کو بوسہ دینا، بیاس کی عظمت اور تو قیر کے مترادف ہے، بیصحابہ کرام بڑائیس دین کی حدود کو پہچاننے والے تھے۔وہ کہہ سکتے تھے کہ تو کافر اور مشرک ہے ہم تیرک بیشانی پر کیوں بوسہ دیں، لیکن چونکہ شریعت کا حکم بیہ ہے کہ اگر کوئی شخص میں نے کہ اگر کوئی شخص تمہارے سینے پر تلوار رکھ کر بیہ کہ کہ تم کافر ہوجاؤ اور اپنی زبان سے کفر کا کلمہ نبارے سینے پر تلوار رکھ کر بیہ کے کہ تم کافر ہوجاؤ اور اپنی زبان سے کفر کا کلمہ خل این پر عظمین ہو، (۱) لیکن اس وقت بھی افضل بیہ کہ دزبان سے کلمہ کفر نہ نکالے اور علیم نن ہو، (۱) لیکن اس وقت بھی افضل بیہ ہے کہ زبان سے کلمہ کفر نہ نکالے اور حال دے دے۔

#### اس وقت اس گناہ کا ارتکاب کرلے

الیکن اگر کوئی شخص تمہیں کسی گناہ کے ارتکاب پر مجبور کرے، مثلاً یہ کے کہ تم شراب پیو ورنہ میں تمہیں قتل کردوں گایا مثلا کہے کہ سور کا گوشت کھاؤ، ورنہ تمہیں قتل کردوں گا۔ اس وقت میں شریعت کا حکم یہ ہے کہ اپنی جان بچانے کے لیے اس گناہ کا ارتکاب واجب ہوجاتا ہے، بلکہ اس وقت گناہ کا ارتکاب نہ کرنا حرام ہے۔ اس لیے اپنی جان کا حق یہ ہے کہ اس کو بچائے اور اس گناہ کا ارتکاب ارتکاب نہ کرنا حرام ہے۔ اس لیے اپنی جان کا حق یہ ہے کہ اس کو بچائے اور اس گناہ کا ارتکاب ارتکاب کرنا حرام ہے۔ اس لیے اپنی جان کا حق یہ ہے کہ اس کو بچائے اور اس گناہ کا ارتکاب کرنا حرام ہے۔ اس کے ایک جات کو بیائے اور اس گناہ کا در اس گناہ کا در اس گناہ گار ہوگا۔

(١) ما اخطه: وسورة النحل الاية (١٠٦).



بار ادال مور فران في النافي النافي

#### ه کافر کی پیشانی کو بوسه دینا

بہرحال! جب کافر باوشاہ نے کہا تھا کہ اپنا دین تھوڑ دو ورنہ تہ ہیں اس کراہی میں ڈال دول گا اس وقت افضل راستہ یہی تھا کہ جان دے دیتے اور کلمہ کفر زبان سے نہ نکالتے۔ چنانچہ صحابہ کرام نُٹی اللہ نے کلمہ کفر نہیں نکالا۔ ایکن جب اس کافر بادشاہ نے یہ کہا کہ میری پیشانی پر بوسہ دے دو تو تہ ہیں تجھوڑ دیں گے تو کافر کی تعظیم کرنا اور اس کی پیشانی پر بوسہ دینا کفر نہیں بلکہ گناہ ہے۔ اب شریعت کا حکم یہ تھا کہ اس بات کو مان لیا جائے۔ نہ کہ اس کی بات نہ مان کر اپنی جان کو اور اپنے ساتھیوں کی جان کو خطرے میں ڈالا جائے۔ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن حذافہ ڈالئی نے فرمایا کہ ہاں مجھے یہ منظور ہے میں بھی تمہاری پیشانی پر بوسہ دول گا اور میرے ساتھی بھی دیں گے۔

#### وین نام ہے حدود کو پہچانے کا

ورحقیقت دین نام ہے حدود پہچانے کا، یہ جب ایک جذب دل میں اگریا تو اب اس کے نتیج میں شریعت کے دوسرے پہلو نظروں سے اوجھل ہوگئے مثلا دل میں سے جذبہ آگیا کہ اللہ کے راشتے میں جان دین ہے چاہے وہ ہوگئے مثلا دل میں سے جذبہ آگیا کہ اللہ کے راشتے میں جان دین ہے جاہ ہو۔ یہ جان دینا شریعت کے عمم کے مطابق ہو یا شریعت کے عمم کے مطابق نہ ہو۔ یہ بات درست نہیں۔ صحیح بات سے ہے کہ اللہ کے راشتے میں جان دین ہے تو وہ بھی بات درست نہیں۔ حکم بات ہے کہ اللہ کے خلاف نہیں دین ۔ اگر اللہ کا اور اللہ کا اور شریعت کے عمم کے خلاف نہیں دین ۔ اگر اللہ کا اور شریعت کا تھم آ جائے کہ اس وقت جان مت دوتو اب نہیں دین ۔ اس لیے کہ سے جان ہمت دوتو اب نہیں دین ۔ اس لیے کہ سے جان ہمی بہت فیتی ہے اور اللہ کا حکم ہے ہے کہ اپن اس جان کی بھی حفاظت کرو۔ جان ہمی بہت فیتی ہے اور اللہ کا حکم ہے ہے کہ اپن اس جان کی بھی حفاظت کرو۔

#### · تم نے بیکام شریعت کی اتباع میں کیا • م

بہرمال! حضرت عبد اللہ بن حذافہ رہائی نے اس کافر بادشاہ کی پیشانی پر بوسہ دیا اور اپنے سب ساتھیوں سے کہا کہ بوسہ دو۔ چنانچہ سب نے بوسہ دیا اور بوسہ دے کر پورے لکر کو بچا کر مدینے کی طرف روانہ ہو گئے۔ ادھر جب فاروق اعظم بڑائینے کو اطلاع ملی کہ یہ واقعہ پیش آیا اور حضرت عبد اللہ ابن جذافہ بڑائینے نے اپنے ساتھوں کے ساتھ مدینہ آرہے ہیں تو حضرت فاروق اعظم بڑائینے صحابہ کرام کی جمعیت کو لے کر اُن کے استقبال کے لیے مدینہ منورہ سے باہر نکلے اور جب وہ لکر مدینہ پہنچا تو حضرت فاروق اعظم ہڑائینے نے حضرت عبد اللہ بن حذافہ بڑائینے اور شکر مدینہ پہنچا تو حضرت فاروق اعظم ہڑائینے نے حضرت عبد اللہ بن حذافہ بڑائینے اور لکر کے ایک ساتھی کی بیشانی پر خود بوسہ دیا اور فرمایا کہ جذافہ بڑائینے اور شکر کے ایک ساتھی کی بیشانی پر خود بوسہ دیا اور فرمایا کہ چونکہ تم نے یہ کام شریعت کے حکم کے مطابق کیا اور شریعت کی ا تباع میں کیا، اس

#### الله کے کم کے آگے سرتسلیم خم کردو

یہ ہے کلمہ 'لاالہ الاالله ''کا تقاضا اور یہ ہے'' توحید''کہ جہاں اللہ تعالی کا تھم آجائے تو وہاں جان کی بھی پرواہ نہیں۔ اب ایک طرف تو اللہ کے رائے میں شہادت حاصل کرنے کا اتنا شوق لگا ہوا ہے کہ ہر نماز میں یہ دعا ما نگ رہے بیں شہید ہوجاؤں۔ جب شہادت کا موقع آیا تو اللہ کے تھم کی خاطر شہادت کے اس موقع کو چھوڑ دیا کہ نہیں! اب مجھے اپنی جان کی حفاظت خاطر شہادت کے اس موقع کو چھوڑ دیا کہ نہیں! اب مجھے اپنی جان کی حفاظت





<sup>(</sup>۱) شعب الايهان للبيهقى ٢/٩٧١ (١٥٢٢).

مم طيبه لا الدالا الله ك تقاض

بلداذل م**وَ إِنْ إِنْ عَمَا لِي** 

کرنی ہے۔ اس کا نام ہے '' تو حیر' صرف زبان سے کلمہ ''اا الہ الا الذ' بڑھ لینا کا فی نہیں، بلکہ در حقیقت بیال بات کا اقرار اور عہد ہے کہ اطاعت کسی کی نہیں کروں گا سوائے اللہ کے، عبادت کسی کی نہیں کروں گا سوائے اللہ کے، عبادت کسی کی نہیں کروں گا سوائے اللہ کے، عبت کسی ہے نہیں کروں گا سوائے اللہ کے۔ یعنی مخلوق میں سے جس کسی سے عبت ہوگی وہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی وجہ سے ہوگی۔ مثلا ماں باپ سے عبت کرو اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے، لیکن جہاں ماں باپ کی محبت میں اور اللہ تعالیٰ کی عبت میں تعارض ہوجائے تو اس وقت اللہ تعالیٰ کی محبت کو ترجیح ہوگی۔ اسی طرح بیوی اور شوہر سے محبت ہوتو وہ صرف اللہ کے لیے ہو لیکن جہاں ان کی محبت کا اللہ تعالیٰ کی محبت کی حبت کا اللہ تعالیٰ کی محبت کی حبت کو ترجیح ہوگی۔

#### كلم "لااله الاالله" كامطلب

اوركلمه "لا اله الا الله"كا مطلب يه ب كه "لا معبود إلا الله", "لا مقصود الا الله", "لا موجود الا الله" "لا مطلوب الا الله". "لا مطلوب الا الله".

مب سے افضل ذکر "لااله الاالله" چونکہ ہے کلمہ اس عظیم اقرار اور عہد کی علامت ہے۔اس لیے کہا گیا ہے کہ



مُواعِمًا في الداول

تمام اذ کار میں سب سے افضل ذکر "لا اله الا الله" ہے۔ جنانچہ عدیث شرافیہ میں حضورِ اقدی سائٹالیا ہے نے فرمایا:

"افضل الذكر لااله الاالله"(١)

اس لیے یہ اتنا جامع ذکر ہے کہ اس میں سب پھھ آ جاتا ہے اور یہ بات کہ ایک مسلمان کے دل میں بیٹھ جائے کہ اللہ کے سواکوئی قابلِ اطاعت نہیں۔ اس کلمے کے ذکر کی برکت سے اللہ تعالیٰ یہ بات دل میں بٹھادیتے ہیں، اس لیے بزرگ فرماتے ہیں کہ لا الہ الا اللہ کا ذکر کثرت سے کرو۔ چلتے پھرتے، اٹھتے بیکھتے یہ کلمہ زبان پر ہو۔ جب زبان سے کثرت سے یہ ذکر کروگے تو اس کی بیٹھتے یہ کلمہ زبان پر ہو۔ جب زبان سے کثرت سے یہ ذکر کروگے تو اس کی کیفیت دل کے اندر منتقل ہوگی اور اس کلمے کا نور اس کی برکات قلب کے اندر کیفیت دل کے اندر اپنا لے گا اور جس دن توحید کا رنگ اپنے اندر اپنا لے گا اور جس دن توحید کا یہ رنگ دل میں اور دماغ میں، اعضاء میں، جوارح میں ساگیا، جس دن توحید کا یہ رنگ دل میں اور دماغ میں، اعضاء میں، جوارح میں ساگیا، اس دن دنیا کی تمام دولتیں اللہ تعالی کی رضامندی کے آگے ہیج نظر آئیں گ، اس لیے ایمان کا سب سے افضل شعبہ لاالہ الااللہ کو قراد یا ہے۔

#### و حضرت مفتى محمد شفيع صاحب راليهايه كا تكيه كلام

اس کو حاصل کرنے کا راستہ یہ ہے کہ آدمی اس بات کو سوچتا رہے اور کر شرت سے اس کلمہ کا ذکر کرتا رہے، چلتے پھرتے، اٹھتے بیٹھتے کلمہ پڑھنے کی عادت ڈالے۔ میں نے اپنے والدِ ماجد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللّدسرہ عادت ڈالے۔ میں نے اپنے والدِ ماجد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللّدسرہ

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥/٥٢٥ (٣٣٨٣) وقال هذا حديث حسن غريب لا نعرفه الا من حديث موسى بن ابرابيم-



کو دیکھا کہ ان کا تکیہ کلام ہی ہے تھا ''لا الہ الا اللہ'' چلتے پھرتے بس یہی پڑھتے رہتے اور باتیں کرنے کے دوران بھی، جب درمیان میں رکے تو فورا ''لا الہ الا اللہ'' پڑھتے۔

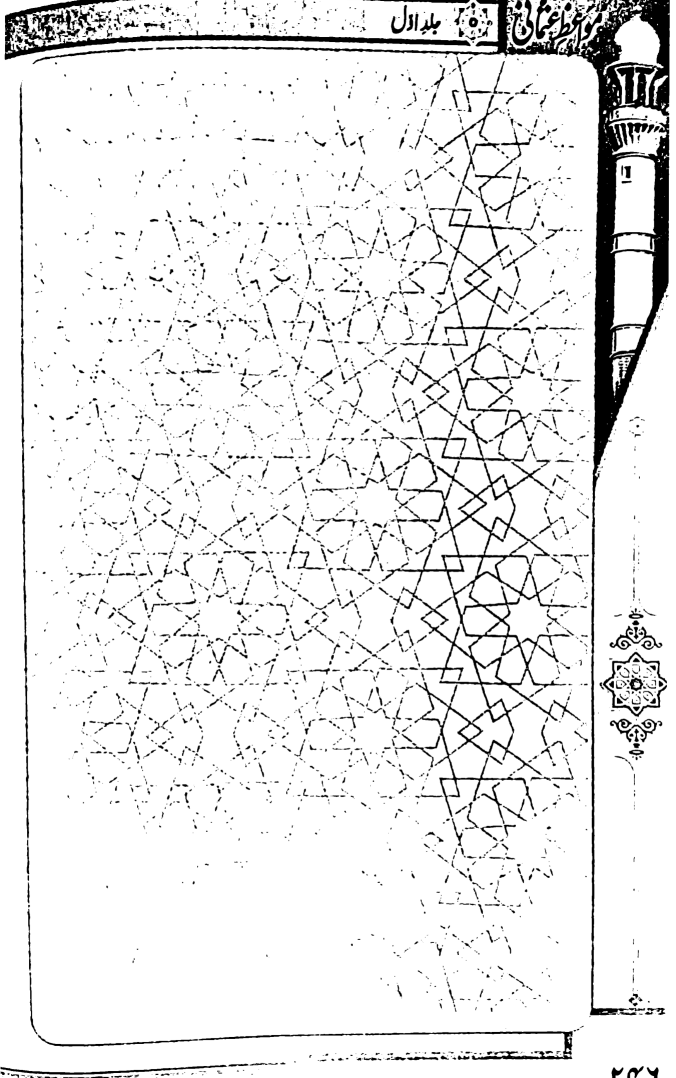
زبان سے جو کلمہ نکل رہا ہے اس کو بے حقیقت نہیں سمجھنا چاہیے۔ یہ زبان دل کو درست کرنے کی پہلی سیڑھی ہے۔ اگر زبان سے کثرت سے اس کا ذکر ہوتا رہے تو اللہ تعالی رفتہ رفتہ اس کا رنگ دل کی طرف بھی منتقل فرما دیتے ہیں۔ اللہ تعالی اپنے فضل وکرم سے ہم سب کو ان باتوں پرعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آئین۔

وآخى دعوانا ان الحمد لله رب العالمين ـ









باد اذل مواطر فنماني

THE PARTY OF THE P

ا بمانِ كامل كى جار علامتيں

(اساای خطبات جوس ۲۷)



2 14



#### بالندائجا ارتغم

## ایمانِ کامل کی جارعلامتیں



أَمَّابَعُدُ!

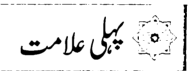
" مَنْ أَعْطَى لِلَّهِ وَمَنْعَ لِلَّهِ وَأَحَبَ لِلَّهِ وَأَبْغَضَ لِلَّهِ

فَقَدِاسْتَكُمَلَ إِيْمَانَهُ"(١)

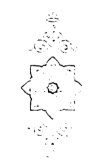
جناب رسول الله صلى الله عنه ارشاد فرمايا:

"جوشخص كى كو كچھ دے تو اللہ كے ليے دے، اوركى كو دينے سے منع كرے تو اللہ كے ليے منع كرے، اگر كسى سے معبت كرے تو اللہ كے ليے كرے اور اگر كسى سے معبت كرے تو اللہ كے ليے كرے اور اگر كسى سے بغض اور عناد ركھے تو اللہ كے ليے ركھے، تو ال شخص كا ايمان كامل ہوگيا۔"

حضور اقدس سلافی ایم نے اس کے ایمان کے کامل ہونے کی گواہی دی۔



ایمانِ کامل کی پہلی علامت ہے بیان فرمائی کہ وہ دے تو اللہ کے لیے دے۔ اس کا مطلب ہے کہ اگر کوئی شخص کسی موقع پر پچھ خرچ کررہا ہے تو اس خرچ کرنے میں اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی نیت ہو۔ انسان اپنی ذات پر بھی



(۱) سنن ابی داود ۲۲۰/۲ (٤٦٨١) من حدیث ابی امامه، و قال المنذری فی "مختصره" ٣/٧٢ (٤٥٢٠) - طبع مکتبة المعارف الریاض: و فی اسناده القاسم بن عبد الرحن ابو عبد الرحمن الشامی، و قد تکلم فیه غیر و احد. و سنن الترمذی ۲۸۸۲ (۲۵۲۰) من حدیث معاذ بن انس الجهنی، و قال الترمذی: هذا حدیث منکر و ذکره المنذری فی "التر غیب و التربیب" ۱۶/۵ - طبع دار الکتب العلمیة، و قال رواه احمد و الترمذی و قال حدیث منکر و الحاکم و قال صحیح الاسناد و البیه قی و غیرهم. و ذکره نجم الدین الغزی فی "حسن التنبه" ۲۸۲۲ - طبع دار النو ادر، معز و االی ابی داو د و قال باسناد حسن.

بلدادل ، مُوَ الطِعْمَاني

The state of the s

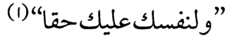
خرج کرتا ہے، اپنے اہل وعیال پر بھی خرج کرتا ہے اور صدقہ و خیرات بھی کرج ہے۔ ہو۔ ہے تو ان تمام مواقع پر خرج کرتے وقت اللہ تعالی کو راضی کرنے کی نیت ہو۔ صدقہ خیرات میں تو یہ بات واضح ہے کہ اس کو دیتے وقت یہ نیت ہوئی چاہئے کہ میں اللہ تعالی کو راضی کرنے کے لیے صدقہ دے رہا ہوں اور اللہ تعالی اپنے فضل میں اللہ تعالی کو راضی کرنے کے لیے صدقہ دے رہا ہوں اور اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اس کا ثواب مجھ کو عطا فرمادیں۔ اس صدقہ دینے میں احسان جتانا مقصود نہ ہو، تو یہ دینا اللہ کے لیے ہوا۔

#### ﴿ خرید و فروخت کے وقت پیرنیت کرلیں

صدقہ خیرات کے علاوہ بھی جہاں خرچ کروتو وہاں بھی اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی نیت کرلو۔ مثلاً فرض کریں کہ آپ نے کوئی چیز خریدی اور دکان دار کو پینے دے دیے۔ اب بظاہر تو یہ ایک دنیاوی معالمہ ہے، لیکن اگر وہ چیز مثلاً گوشت، ترکاری خریدتے وقت یہ نیت کرلی کہ اللہ تعالیٰ نے میرے اہل وعیال کے جوحقوق میرے ذھے عائد کرر کھے ہیں، ان حقوق کی ادائیگ کے لیے یہ خریداری کررہا ہوں اور اگر اسی طرح دوسری نیت یہ کرلی کہ میں دکاندار کے ساتھ خرید و فروخت کا جو معالمہ کررہا ہوں وہ اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے اس حلال طریقے کے مطابق کررہا ہوں جوطریقہ اللہ تعالیٰ نے میرے لیے جائز کیا حال طریقے سے مطالمہ نہیں کررہا ہوں۔ تو ان دو نیتوں کے ساتھ خریداری کا جو معالمہ کیا اور دکاندار کوجو پینے دیے، یہ دینا اللہ کے لیے بوا، اگر چہ نظاہر یہ نظر آرہا ہے کہ تم نے ایک دنیاوی لین دین کا معالمہ کیا اور گوشت خریدا یا نظاہر یہ نظر آرہا ہے کہ تم نے ایک دنیاوی لین دین کا معالمہ کیا اور گوشت خریدا یا نظاہر یہ نظر آرہا ہے کہ تم نے ایک دنیاوی لین دین کا معالمہ کیا اور گوشت خریدا یا نظاہر یہ نظر آرہا ہے کہ تم نے ایک دنیاوی لین دین کا معالمہ کیا اور گوشت خریدا یا خریدا یا ترکاری خریدی کیکن یہ دینا اللہ کے لیے ہوا۔

## مرف زاویهٔ نگاه بدل لو

ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب قدی اللّٰدسرۂ فرمایا کرتے ہے کہ دین اور دنیا میں صرف زاویۂ نگاہ بدلنے کا فرق ہے۔ اگر زاویۂ نگاہ بدل او، تو وہی دنیا تمہارے حق میں دین بن جائے گی۔ اس کا طریقہ سے کہتم دنیا کے اندر جو کچھکام کررہے ہو، سونا، جا گنا، اُٹھنا، بیٹھنا، کھانا، بینا، بیسب کرتے رہو، مگر ذرا سا زاویۂ نگاہ بدل لو، مثلاً کھانا کھانا ایک دنیاوی کام ہے، لیکن کھانا کھاتے وقت ذرا بیسوچ لو کہ حضور اقدی صافی اللّٰے ایشار فرمایا کہ



یعنی تمہارے نفس کا بھی تمہارے اوپر پچھ تی ہے۔ اس تی کی ادائیگ کے سامنے جب کھانا کھارہا ہوں، اور بیسوچ لو کہ حضورِ اقدس سائٹ الیّبا کے سامنے جب کھانا آتا او آ تو آ پ اس کو اللہ تعالیٰ کی نعمت سمجھ کر اس پرشکر کرتے ہوئے کھانا تناول فرمالیا کرتے ہے ہے۔ یہ کہ میں کھانا کو الیا کرتے ہے ہے۔ یہ دنیا کا کام دین کا کام بن گیا، لہذا وہ سارے کام جن کو کھارہا ہوں، تو اب یہی دنیا کا کام دین کا کام بن گیا، لہذا وہ سارے کام جن کو ہم دنیاوی کام سمجھتے ہیں، ان میں کوئی بھی کام ایسانہیں ہے جن کو ہم زاویہ نگاہ کی تبدیلی سے دین نہ بنا سکیں اور اس کو اللہ کے لیے نہ بنا سکیں۔ صبح سے لے کر شام سے دین نہ بنا سکیں اور اس کو اللہ کے لیے نہ بنا سکیں۔ صبح سے لے کر شام سے دین نہ بنا سکیں اور اس کو اللہ کے لیے نہ بنا سکیں۔ وب کے ان کی زندگی میں جتنے کام ہم کرتے ہیں ان کے بارے میں ذرا سوچیں کہ شام سے اندرزاویہ نگاہ بدل کر کس طرح ان کو دین بنا سکتا ہوں۔





<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۳۸/۳ (۱۹۹۸) و ۲۲/۸ (۲۱۳۹)

<sup>(</sup>٢) ما حظه بموزاد المعاد لابن القيم ١٤٢/١ فصل هديه علي في الطعام، طبع الرسالة.



#### و ہرنیک کام صدقہ ہے

لوگ سجھتے ہیں کہ صدقہ کرنا صرف اس کا نام ہے کہ آ دمی کسی ضرورت مند کو یسے دے دے یا کسی غریب کو کھانا کھلا دے وغیرہ۔بس پیرکام صدقہ ہے، اس ے علاوہ کوئی کام صدقہ نہیں، لیکن حدیث میں حضورِ اقدس سَلَیْ اَلَیْنِیْمِ نِے فرمایا کہ نیک کام جونیک نیت سے کیا جائے وہ صدقہ ہے۔(۱) یہاں تک فرمایا کہ کھانے کا وہ لقمہ جو انسان اپنی بیوی کے منہ میں ڈالے بیربھی صدقہ ہے<sup>(۲)</sup>۔ پیصدقہ ال لیے ہے کہ آ دمی میر کام اس لیے کررہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے میرے ذمے میر حق عائد کیا ہے۔ اس حق کی ادائیگی کے لیے میں یہ کام کررہا ہوں تو اللہ تعالیٰ اس کواس کام پرصدقہ کا اجر و ثواب عطا فرمائیں گے۔ بیسب کام اللہ کے لیے دینے میں داخل ہیں۔

#### ووسری علامت

دوسری علامت بیہ بیان فرمائی کہ اگر روکے اور منع کرے تو اللہ کے لیے روکے، مثلاً کسی جگہ پر پیسہ خرچ کرنے سے بچایا تو وہ بچانا بھی اللہ کے لیے ہو، چونکہ الله اور الله کے رسول سلی ٹھالیے ہم نے فرمایا ہے کہ فضول خرجی نہ کرو۔(۳)۔ اس فضول خرچی سے بیخ کے لیے میں اپنا پیمہ بچارہا ہوں۔ توبہ بچانا اور روکنا اللہ کے لیے ہے یا مثلاً کوئی شخص آپ سے ایسے کام کے لیے پیپوں کا مطالبہ کررہا ہے جو کام شرعا ممنوع ہے۔ اب آپ نے اس کام کے لیے اس کو پیے نہیں دیے تو یہ نہ دینا اللہ کے لیے ہوا۔

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١١/٨ (٦٠٢١) بلفظ: "كُلُّ مَعْرُ و فِ صَدَقَةً ".

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۴/۲ (۲۷٤۲) و ۱۸/۵ (۳۹۳٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء أيت (٢٧).

## و ارسم کے طور پر ہدیہ دینا

ا ہارے معاشرے میں نہ جانے کیے کیے رہم و روان پڑ گئے ہیں کہ اس موقع پر فلاں تحفہ دیا جاتا ہے، اس موقع پر بیہ موقع پر فلاں تحفہ دیا جاتا ہے، اس موقع پر بیس دیں گتو ناک کٹ جائے گی۔ اب اس موقع پر بیس دیں گتو ناک کٹ جائے گی۔ اب اس موقع پر بیس دیں گتو ناک کٹ جائے گی۔ اب اس موقع پر کھھ دیے کا نہ تو شریعت نے کوئی تھم دیا اور نہ اللہ اور اللہ کے رسول سی تیاہ ہے۔ کوئی تھم دیا، مثلاً تقریبات اور شادیوں میں ''نیوتہ' دیا جاتا ہے، اس کو اس قدر لازی سمجھا جاتا ہے کہ چاہے کس کے پاس پیسے ہوں یا نہ ہوں، چاہے وہ قرض لازی سمجھا جاتا ہے کہ چاہے کس کے پاس پیسے ہوں یا نہ ہوں، چاہے وہ قرض فی مورور دے، اگر نہیں دے گا تو معاشرے میں ناک کٹ جائے گی۔ اب ایک ضرور دے، اگر نہیں دے گا تو معاشرے میں اور معاشرے کی طرف سے دینے گا مطالبہ بھی ہے، لیکن وہ شخص صرف اس لیے نہیں دے رہا ہے کہ چاہے معاشرے کے اندر ناک کٹ جائے، لیکن میرا اللہ تعالیٰ تو راضی ہوگا۔ اب یہ معاشرے کے اندر ناک کٹ جائے، لیکن میرا اللہ تعالیٰ تو راضی ہوگا۔ اب یہ معاشرے کے اندر ناک کٹ جائے، لیکن میرا اللہ تعالیٰ تو راضی ہوگا۔ اب یہ معاشرے کے اندر ناک کٹ جائے، لیکن میرا اللہ تعالیٰ تو راضی ہوگا۔ اب یہ موائد کے لیے ہوگا۔ یہ بھی ایمان کامل کی علامت ہے۔

#### ا تیسری علامت

تیسری علامت یہ بیان فرمائی کہ اگر محبت کرے تو اللہ کے لیے محبت کرے۔ دیکھے! ایک محبت تو بغیر کسی شائبہ کے خالصتاً اللہ کے لیے ہوتی ہی ہے۔ جیسے کسی اللہ والے سے محبت اس وجہ سے نہیں ہوتی کہ اس سے محبت اس وجہ سے نہیں ہوتی کہ اس سے محبت اس نیت سے ہوتی ہے کہ اس سے محبت اس نیت سے ہوتی ہے کہ اس سے محبت اور تعلق رکھیں گے تو ہمارے دین کو فائدہ ہوگا اور اللہ تعالیٰ راضی ہوں گے۔ محبت اور تعلق رکھیں گے تو ہمارے دین کو فائدہ ہوگا اور اللہ تعالیٰ راضی ہوں گے۔ یہ محبت اللہ کے لیے ہے اور بڑی برکت کی اور بڑے فائدے کی چیز ہے۔







#### و دنیا کی خاطر الله والوں ہے تعلق

بعض اوقات شیطان اور انسان کانفس اس محبت میں بھی صحیح رایتے ہے گراہ کردیتے ہیں۔مثلاً اولیاء اللہ سے اس تعلق کے وقت شیطان پیرنیت دل میں ڈال دیتا ہے کہ اگر ہم ان کے مقرب بنیں گے تو دنیا والوں کی نگاہ میں ہاری قدر و قیمت بڑھ جائے گی - العیاذ باللہ - یا مثلاً لوگ بیکہیں گے بیصاحب تو فلاں بزرگ کے خاص آ دمی ہیں، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جومحبت خالص اللہ کے لیے ہونی چاہیے تھی وہ اللہ کے لیے نہیں ہوتی، بلکہ وہ محبت دنیاداری کا ذریعہ بن جاتی ہے یا بعض لوگ کسی اللہ والے کے ساتھ اس لیے رابطہ جوڑ لیتے ہیں کہ ان کے یاس ہر قسم کے لوگ آتے ہیں، صاحبِ منصب اور صاحبِ اقتدار بھی آتے ہیں، اور بڑے بڑے مالدارلوگ بھی آتے ہیں۔ جب ہم ان بزرگ کے یاں جائیں گے تو ان لوگوں سے بھی تعلقات قائم ہوں گے اور پھر اس تعلق کے ذریعے ان سے اپنی ضروریات اور اپنے مقاصد پورے کریں گے -العیاذ باللہ-اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جو محبت اللہ کے لیے ہونی تھی وہ دنیا حاصل کرنے کے لیے ہوگئی، لیکن اگر کوئی شخص کسی اللہ والے کے پاس یا کسی استاذ کے پاس یا کسی شیخ کے پاس دین حاصل کرنے کے لیے جارہا ہے تو یہ محبت خالص اللہ کے لیے ہے اور حب فی اللہ میں داخل ہے اور اس محبت پر اللہ تعالیٰ نے بڑے ثمرات اور اجر وثواب کا وعدہ فرمایا ہے۔

و نیا وی محبتوں کو اللہ کے لیے بنادو لیکن اس محبت کے علاوہ جو دنیاوی محبتیں کہلاتی ہیں، مثلاً ماں سے محبت ہے المان سے محبت ہے یا بھائی بہن سے محبت ہے یا بیوی بچوں سے محبت ہے۔

رشتہ داروں سے محبت ہے، دوستوں سے محبت ہے۔ اگر انسان ذرا سا زاویۂ نگاہ

برل لے تو یہ محبت بھی اللہ تعالی کے لیے ہوجاتی ہیں۔ مثلاً اگر کوئی شخص والدین

محبت اس نیت سے کرے کہ اللہ اور اللہ کے رسول حضرت محمد ساٹھا ایلی نے تکم

دیا ہے کہ والدین سے محبت کرو۔ یہاں تک فرمادیا کہ اگر کوئی شخص والدین پر

محبت سے ایک نظر ڈال لے تو اللہ تعالی اس شخص کو ایک جج مبرور کا تواب عطا

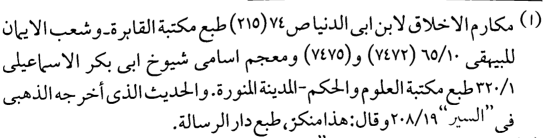
فرمائیں گے (ا)۔ اب بظاہر دیکھنے میں وہ شخص طبعی تقاضے کے نتیجے میں والدین

سے محبت کررہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ محبت اللہ کے لیے ہے۔

محبت کررہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ محبت اللہ کے لیے ہے۔

#### بیوی سے محبت اللہ کے لیے ہو

بیوی سے محبت ہے۔ اب بظاہر تو یہ محبت نفسانی تقاضے سے ہے، کیکن اک محبت میں اگر آ دمی یہ نیت کرلے کہ اللہ اور اللہ کے رسول جنابِ محمر سالٹھ آلیہ ہم نے اس محبت کا حکم دیا ہے (۲) اور میں حضورِ اکرم صلّا ٹھ آلیہ ہم کی سنت کی اتباع میں بیوی سے محبت کررہا ہوں تو یہی محبت اب اللہ کے لیے ہوگئ۔ اب اگر ایک شخص اللہ کے لیے بیوی سے محبت کررہا ہے اور دوسرا شخص اینی نفسانی خواہشات کے لیے بیوی سے محبت کررہا ہے تو بظاہر دیکھنے میں دونوں محبتیں ایک جیسی نظر آئیں گی، بیوی سے محبت کررہا ہوگا،لیکن دونوں محبتیں ایک جیسی نظر آئیں گی، کوئی فرق معلوم نہیں ہوگا،لیکن دونوں محبتوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔



<sup>(</sup>۲) كما جاء في القرآن الكريم "وعاشروهن بالمعروف" النساء آيت (١٩) وفي صحيح البخاري ١٣٨ (٣٣١) "استوصو ابالنساء خيرا".





احادیث سے سے بات ثابت ہے کہ حضورِ اقدس صلی ایک ازواجِ مطہرات سے بڑی محبت فرمات تھے اور ان کی دل داری کے لیے کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں فرماتے تھے۔

حضورِ اقدس صلَّ عُلِيرِيم كازواج مطهرات كے ساتھ ايسے ايسے معاملات نظر آتے ہیں جو بعض اوقات ہم جیسے لوگوں کو حیرت انگیز معلوم ہوتے ہیں۔مثلاً حدیث شریف میں ہے کہ حضور اقدس صلّ الله الله الله مرتبہ حضرت عائشہ زائنی ا کو گیارہ عورتوں کی کہانی سنائی کہ گیارہ عورتیں ایک جگہ جمع ہوئیں اور انہوں نے آپس میں پیہ طے کیا کہ ہرعورت اپنے اپنے شوہر کا حال بیان کرے گی۔ پھر ایک عورت نے یہ کہا۔ دوسری عورت نے یہ کہا۔ تیسری نے یہ کہا۔ چوتھی نے یہ کہا وغیرہ۔(۱) اب جس ذات ِگرامی پر الله تعالیٰ کی طرف سے وحی نازل ہورہی ہے اور جس ذات گرامی کا ہر وقت اللہ تعالیٰ سے رابطہ قائم ہے، وہ ذات گرامی ا پن بیوی کو گیارہ عورتوں کا قصہ سنارہی ہے۔ حدیث شریف میں آتا ہے کہ ایک مرتبه حضورِ اقدس صلَّالنَّالِيِّلَمْ سفر يرتشريف لے جارہے تھے، حضرت عائشہ رضائنہ اللّٰهِ اللّٰهِ الله فرمایا که دوڑ لگاؤگی؟ انہوں نے عرض کیا کہ ہاں! چنانچہ آب سلیٹی ایک نے حضرت عا کشہ والٹی کے ساتھ اس میدان میں دوڑ لگائی۔<sup>(۲)</sup> وہاں بے پردگی کا کوئی احمال نہیں تھا۔ اس لیے کہ جنگل تھا اور کوئی دوسرا شخص بھی ساتھ نہیں تھا۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲۷/۷ (۵۱۸۹) و صحيح مسلم ١٨٩٦/٤ (٢٤٤٨) و مسند إسحاق بن راهو په ٢٣٧/٢ (٧٤٤) طبع مكتبة الإيمان - المدينة المنورة ، و سنن النسائي الكبرى ٨/٨٢ (٩٠٩٣) طبع مكتبة الرشد ، و المعجم الكبير للطبر اني ١٦٤/٢٣ (٢٦٥) طبع مكتبة ابن تيمية - القاهرة

ردكره ابن ابى داود ٢٩/٣ (٢٥٧٨) ومسند احمد ١٤٤/٤٠ (٢٤١١٩-٢٤١١٩) وذكره ابن (٢) سنن ابى داود ٢٤/٩٠) وقال: بذاالحديث صحيح طبع دار بجرة الرياض الملقن فى "البدر المنير"

# ا جارے کام نفسانی خواہش کے تابع

اب بظاہر یہ کام ایسے ہیں جن کا اللہ تعالیٰ سے یا اللہ کی عبادت سے کوئی شخص ہوی کی دلداری اور اس کی تعلق نظر نہیں آتا۔ اس طرح ہم میں سے کوئی شخص ہوی کی دلداری اور اس کی دلجوئی کے لیے اس قسم کا کوئی تفریح کا کام کرتا ہے تو وہ بھی بظاہر ایسا ہی لگتا ہے جسے حضورِ اقدس سال اللہ اللہ ولجوئی کا معاملہ فرمایا کرتے تھے، لیکن ہمارے اس کام میں اور حضورِ اقدس سال اللہ اللہ اللہ کے اس کام میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ ہم اس کام کو این نفسانی خواہش اور نفسانی تقاضے کی بنیاد پر کرتے ہیں اور حضرت محمسان اللہ تعالیٰ نے ایک مقامِ بلند سے نیچ اُئر کر اس کام کو اس لیے کررہے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ بیوی کی دلداری کرو۔

# الشيخ "عارف" كون موتا ہے؟

صوفیائے کرام نے فرمایا کہ ''عارف' 'یعنی جو اللہ کی معرفت اور شریعت و طریقت کی معرفت رکھتا ہو۔ وہ ''عارف' 'مجموعہ اضداد ہوتا ہے، یعنی اس کی ذات میں اور اس کے عمل میں ایسی چیزیں جمع ہوتی ہیں جو بظاہر دیکھنے میں متضاد معلوم ہوتی ہیں۔ مثلاً ایک طرف اس کا رابطہ اللہ تعالیٰ سے جڑا ہوا ہے۔ تعلق مع اللہ بھی حاصل ہے۔ یعنی ہر وقت اللہ تعالیٰ کا ذکر وفکر حاصل ہے اور ملکہ یاد داشت بھی حاصل ہے۔ یعنی ہر وقت اللہ تعالیٰ کا ذکر وفکر اور اس کی یاد دل میں ہی ہوئی ہے اور دوسری طرف لوگوں کے ساتھ اور گھر والوں کے ساتھ اور گھر والوں کے ساتھ اور گھر اور اس کی یاد دل میں ہی ہوئی ہے اور دوسری طرف لوگوں کے ساتھ اور گھر والوں کے ساتھ ہنس رہا ہے، بول بھی رہا ہے، کھا بھی رہا ہے، پی بھی رہا ہے۔ اس کے ایسا شخص مجموعہ اضداد ہوتا ہے۔



بلداذل مواضية

# مبتدی اورمنتهی کے درمیان فرق

اسی طرح صوفیاء کرام نے فرمایا کہ جو آ دمی مبتدی ہوتا ہے لیمی جس نے ابھی طریقت کے راستے پر چلنا شروع کیا ہے اور دوسرا آ دمی جومنتہی ہوتا ہے لیمن جوطریقت کا پورا راستہ طے کر کے آخری انجام تک پہنچ گیا ہے۔ ان دونوں کی ظاہری حالت ایک جیسی ہوتی ہے۔ بظاہر دونوں ایک جیسے نظر آتے ہیں اور جو آدمی درمیان میں ہوتا ہے اس کی حالت علیحدہ ہوتی ہے۔

مثلاً ایک تخص ہم جیسا مبتدی ہے جس نے ابھی دین کے راستے پر جلنا شروع کیا تو وہ دنیا کے سارے کام کررہا ہے۔ کھارہا ہے، پی رہا ہے، ہنس بول رہا ہے، خرید و فروخت کررہا ہے، بیوی بچوں کے ساتھ ہنمی مذاق کررہا ہے۔ دوسری طرف حضورِ اقدس سالٹھائیلیہ ہیں کہ آپ بازار میں خریدو فروخت بھی کررہے ہیں، بیوی بچوں کے ساتھ ہنس بول بھی رہ کررہے ہیں، بیوی بچوں کے ساتھ ہنس بول بھی رہ ہیں، جب کہ آپ منتہی ہیں۔ اب بظاہر مبتدی اور منتہی کی حالت ایک جیسی نظر آرہی ہے، لیکن حقیقت میں دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ ایک تیسرا آدی ہے جومبتدی سے ذرا آگے بڑھ گیا ہے اور درمیان راستے میں ہے۔ اس کی حالت الگ ہوتی ہے وہ یہ کہ نہ تو بازار میں جاتا ہے، نہ بیوی بچوں کے ساتھ بنتا بولتا ہے اور ہر وقت اللّٰہ کی یاد اور استخراق میں لگا ہوا ہے۔ شن سے شام تک اس کے علاوہ اس کا کوئی مشغلہ نہیں ہے۔ یہ درمیان والا شخص ہے۔

مبتدی اور منتهی کی مثال

تحیم الا مت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی صاحب رہی ہیں۔ نے ان تینوں

اشخاص کو ایک مثال کے ذریعے سمجھاتے ہوئے فرمایا کہ جیسے ایک دریا ہے، ایک آ دمی دریا کے اس کنارے پر کھڑا ہے اور دوسرا آ دمی دریا یار کرکے دوسرے کنارے پر کھڑا ہے اور تیسرا آ دمی دریا کے اندر ہے، دریار پار کررہا ہے اور ہاتھ یاؤں چلارہا ہے۔اب بظاہر وہ شخص جو اس کنارے پر کھڑا ہے اور وہ شخص جو دوسرے کنارے پر کھڑا ہے، دونوں کی ظاہری حالت ایک جیسی ہے۔ یہ بھی ساحل پر کھڑا ہے اور وہ بھی ساحل پر کھڑا ہے، لیکن جو اس ساحل پر کھڑا ہے وہ ابھی تک دریا میں داخل ہی نہیں ہوا اور ابھی تک اس نے دریا کی موجوں کامقابلہ نہیں کیا،لیکن جو شخص دوسرے ساحل پر کھڑا ہے وہ دریا یار کرکے اور دریا کی موجوں کا مقابلہ کرکے دوسرے ساحل پر پہنچ چکا ہے اور تیسر انتخص ابھی دریا میں غوطے لگارہا ہے اور دوسرے ساحل پر پہنچنے کی کوشش کررہا ہے اور موجوں سے لڑر ہاہے۔

اب بظاہر یہ نظر آرہا ہے کہ یہ تیسر المخص بڑا بہادر ہے جو دریا کی موجوں سے کھیل رہا ہے اور طوفانوں کا مقابلہ کررہا ہے،لیکن حقیقتاً بہادر وہ ہے جو ان موجول اورطوفانوں کا مقابلہ کرکے دوسرے کنارے پر پہنچ چکا ہے،اور اب اس کی حالت اس شخص جیسی ہوگئ ہے جو ابھی تک دریا میں داخل ہی نہیں ہوا۔ اس وجہ سے مبتدی اور منتہی کی حالت ایک جیسی نظر آتی ہے، لیکن حقیقت میں دونوں کے درمیان زمین وآسان کا فرق ہوتا ہے۔

## ا اللہ کے لیے مشق کی ضرورت اللہ کے لیے مشق کی ضرورت

اب یہ کہ دنیاوی محبتیں بھی اللہ کے لیے ہوجائیں، یہ درجہ حاصل کرنے کے لیے انسان کو کچھ مشق کرنی پڑتی ہے۔ بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام کے



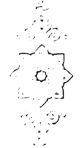




بلداؤل · مُواطِعْمَا في



یاس جب کوئی شخص این اصلاح کرانے کے لیے جاتا ہے تو یہ حضرات مشق براتے ہیں کہ بیر ساری محبتیں اسی طرح رہیں، لیکن ان محبوں کا زاویہ بدل حائے اور ان کا طریقہ اس طرح بدل جائے کہ یہ محبتیں حقیقت میں اللہ کے لیے ہوجائیں۔ ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب رایٹیلیہ فرمایا کرتے تھے کہ میں نے ان محبوں کو بدلنے کی سالہا سال تکمشق کی ہے تب جاکر اس میں کامیابی ہوئی اور اس طرح مشق کی ہے کہ مثلاً گھر میں داخل ہوئے، کھانے کا وقت ہے بھوک لگی ہوئی ہے اب کھانا کھانے کے لیے بیٹھے اور کھانا سامنے آیا۔ اب دل جاہ رہا ہے کہ جلدی سے کھانا شروع کردیں،لیکن ایک کمجے کے لیے رُک گئے اور دل میں یہ خیال لائے کہ نفس کے تقاضے سے کھانا نہیں کھائیں گے۔ پھر یہ سوچا کہ اللہ تعالیٰ نے میرے نفس کا مجھ پرحق رکھا ہے اور حضورِ اقدس سالٹھالیہ ہم کی عادت میتھی کہ آپ کے سامنے جب کھانا آتا تو آپشکر ادا کرتے ہوئے اور اس کھانے کی طرف اپنی احتیاج ظاہر کرتے ہوئے کھانا کھالیا کرتے تھے۔ <sup>(۱)</sup> مجھے کھانا کھاتا ہوں، پھر کھاناشروع کیا۔اس طرح زاویۂ نگاہ بدل گیا۔



# ﴿ بَيُون كے ساتھ اللہ كے ليے محبت

ای طرح گھر میں داخل ہوئے۔ دیکھا کہ بچہ کھیل رہا ہے اور وہ بچہ کھیلا ہوا، اچھا لگا اور دل چاہا کہ اس کو گود میں اُٹھا کر اس کو بیار کروں، اس کے ساتھ کھیلوں، لیکن ایک لیمج کے لیے رُک گئے اور یہ سوچا کہ اپنے نفس کے تقاضے سے بچے سے بیار نہیں کریں گے۔ پھر دوسرے لیمجے دل میں خیال لائے کہ

<sup>(</sup>۱) ملاحظة : وزادالمعاد لابن القيم ١٤٢/١ فصل في هديه بَيْنَا في في الطعام.

حضورِ اقدس ماليناليلِم کی سنت بيرهی که آپ سالياليلِم بچوں ہے معبت فرما يا کرت تھے۔ ایک مرتبہ آپ سالٹالیا ہم جمعہ کے روز مسجد نبوی میں جمعے کا خطبہ دے رہ تھے۔اتنے میں حضرت حسن یا حضرت حسین زالنیا گرتے پڑتے مسجد نبوی میں پہنی كئے۔ جب آب سل اللہ اللہ نے ان كو آتا ديكھا تو فوراً منبر سے أترے اور ان كو گود میں اُٹھالیا۔<sup>(۱)</sup> ایک مرتبہ آی نوافل پڑھ رہے تھے۔حضرت امامہ ن<sup>یالٹی</sup>ہا جو بکی تھیں وہ آ کر آپ سالتھ آپام کے کندھے پر کسی طرح سوار ہو گئیں۔ جب آپ ركوع ميں جانے لگے، تو آب نے ان كو آہتہ سے أٹھا كر نيجے أتارديا۔ جب آپ سجدے میں گئے تو پھر وہ آپ کے او پر سوار ہو گئیں(۲) \_ بہر حال! بچوں کے ساتھ پیار کرنا، محبت کرنا، ان کے ساتھ کھیلنا، بیر حضورِ اقدس سالیٹی الیہ کی سنت ہے۔(<sup>r)</sup> اس سنت کی اتباع میں، میں بھی بیچے کو پیار کرتا ہوں اور ان کے ساتھ کھیتا ہوں۔ پینصور کرکے بیچے کو اُٹھالیا اور سنت کا استحضار کرلیا۔ شروع شروع میں آ دمی تکلف سے بیکام کرتا ہے، لیکن بار بار کرنے کے نتیج میں تکلف باقی نہیں رہتا باکہ وہ کام طبیعت بن جاتا ہے اور پھراس کے بعد ساری تحبیب اللہ کے کیے ہوجاتی ہیں۔ چاہے بیوی سے محبت ہو یا بچوں سے محبت ہو یا والدین سے محبت ہو۔

یے نسخہ تو بہت آ سان ہے۔ اس سے زیادہ آ سان نسخہ اور کیا ہوگا کہ سب کام جوتم کرتے ہوائی طرح کرتے رہو، صرف زاویۂ نگاہ بدل لو اور نیتوں کے اندر تبدیلی لے آؤ،لیکن اس آ سان نسخہ پرعمل اس وقت ہوگا جب انسان اس کے تبدیلی لے آؤ،لیکن اس آ سان نسخہ پرعمل اس وقت ہوگا جب انسان اس کے



<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۹۰/۱ (۱۱۰۹) وسنن الترمذی ۱۱۷/۲ (۳۷۷۶) وقال: هذا حدیث حسن غریب، انهانعر فدمن حدیث الحسین بن واقد

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۱۰۹/۱(۵۱٦) و ۷/۸ (۵۹۹۸) \_

<sup>(</sup>۳) صحیح البخاری ۷/۸ (۵۹۹۸) و صحیح مسلم ۱۸۰۸/(۲۳۱۷).

The Control of the Co

لیے تھوڑی سی محنت اور مشقت کرے اور ہر ہر قدم پر اس مثق کو کرنے کی کوشش کرے پھرایک وقت ایسا آئے گا کہ بیرساری محبتیں اللّٰہ کے لیے ہوجا نمیں گی۔

## و علامت الله كي علامت

اب دیکھنا ہے ہے کہ اللہ کے لیے محبت ہونے کی علامت کیا ہے؟ اس کی علامت میں ان محبتوں کو خیر باد علامت ہے کہ اللہ کی محبت کا یہ نقاضا ہو کہ میں ان محبتوں کو خیر باد کہہ دول اور چھوڑ دول تو اس وقت انسان کی طبیعت پر نا قابلِ برداشت بوجھ نہ ہو، یہ اس بات کی علامت ہے کہ یہ محبت اللہ کے لیے ہے۔

### حضرت تھانوی الٹیملیہ کا ایک واقعہ

حضرت تھانوی رائیٹید کی ایک بات یاد آگئ۔ وہ یہ کہ ایک مرتبہ آپ نے حاضرین مجلس سے فرما یا کہ آج اللہ تعالیٰ نے اپنے امتحان کا ایک عجیب وغریب موقع عطا فرما یا۔ وہ یہ کہ جب میں گھر گیا اور اہلیہ سے بات ہوئی تو اہلیہ نے تلخ لہج میں کوئی بات کہہ دی۔ اس وقت میرے منہ سے یہ نکلا کہ''بی بی مجھے اس لہج کی برداشت نہیں اور اگر تم کہو تو میں یہ کرنے کے لیے تیار ہوں کہ اپنی چے اس چار پائی اُٹھا کر خانقاہ میں ڈال لوں اور ساری عمر وہیں گزار دوں، لیکن مجھے اس لہج کی برداشت نہیں۔' حضرت نے فرمایا کہ میں نے اپنی اہلیہ سے یہ بات کہہ دی کہ تو وی بین بین بعد میں، میں نے سوچا اور اپنا جائزہ لیا کہ بڑی بات کہہ دی کہ چار پائی اُٹھا کر خانقاہ میں ڈال دوں اور ساری عمر اسی طرح گزار دوں۔ کیا تم چار پائی اُٹھا کر خانقاہ میں ڈال دوں اور ساری عمر اسی طرح گزار دوں۔ کیا تم پار یا کی اُٹھا کی بی قادر بھی ہو؟ اگر اہلیہ کہہ دے کہ چلو ایسا کرلو تو کیا ایسا سے کرنے پر قادر بھی ہو؟ اگر اہلیہ کہہ دے کہ چلو ایسا کرلو تو کیا ایسا سے کرنے پر قادر بھی ہو؟ اگر اہلیہ کہہ دے کہ چلو ایسا کرلو تو کیا ایسا کی میں خانقاہ میں گزار دو گے یا ویسے ہی جھوٹا دعویٰ کردیا؟ لیکن اور سے؟ اور ساری عمر خانقاہ میں گزار دو گے یا ویسے ہی جھوٹا دعویٰ کردیا؟ لیکن کردیا؟ لیکن کو کردیا؟ لیکن کی کہ دیساری عمر خانقاہ میں گزار دو گے یا ویسے ہی جھوٹا دعویٰ کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کو کیلا کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کی کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کی کردیا؟ لیکن کردیا؟ لیکن کردیا؟ لیکن کردیا؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کردیا؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کردیا ؟ لیکن کی کردیا ؟ لیکن کرد

جائزہ لینے کے بعد یہ محسوس ہوا کہ الحمد لللہ میں اس کام پر قادر ہوں۔ چونکہ ساری محبتیں اللہ کے لیے ہوگئ ہیں، اس لیے اب اگر کسی وقت اللہ کی محبت کی خاطر دوسری محبت کو چھوڑنا پڑے تو اس وقت کوئی نا قابل برداشت بوجھ نہیں ہوگا، کیونکہ وہ محبت تبدیل ہوکر اللہ کے لیے محبت بن گئی ہے۔

لیکن پر مقام اتنی آسانی سے حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے محنت اور مشق کرنی پڑتی ہے اور بیر محنت اور مشق ایسی چیز نہیں ہے جو ناممکن ہو بلکہ ہر انسان کرسکتا ہے۔ پھر اس محنت اور مشق کے نتیج میں اللہ تعالی مقام عطا فر مادیتے ہیں وہ کر کے دیکھنے کی بات ہے۔ بیرسب ''اَ حَبَّ للّٰه '' یعنی اللہ تعالیٰ کے لیے محبت میں داخل ہے۔



چوشی علامت یہ ''وَ اَبْغَضَ للله '' بغض اور غصہ بھی اللہ کے لیے ہو، یعنی جس کسی پر غصہ ہے یا جس کسی سے بغض ہے، وہ اس کی ذات سے نہیں ہے، بلکہ اس کے کسی بُرے مل سے ہے یا اس کی کسی ایسی بات سے ہے جو مالکِ حقیق کی ناراضگی کا سبب ہے تو یہ غصہ اور ناراضگی اللہ تعالیٰ کے لیے ہے۔

# زات سے نفرت نہ کریں

ال لیے بزرگوں نے ایک بات فرمائی جو ہمیشہ یادر کھنے کی ہے۔ وہ بیہ کے نفرت اور بغض کا فرسے نہیں بلکہ اس کے کفرسے ہے، فاسق سے بغض نہیں، بلکہ گناہ سے بلکہ اس کے فسرت اور بغض گناہ گار سے نہیں، بلکہ گناہ سے بلکہ گناہ سے جہ دفرت اور بغض گناہ گار سے نہیں، بلکہ گناہ سے ہے۔ جو آ دمی فسق و فجور اور گناہ کے اندر مبتلا ہے اس کی ذات غصے کامحل نہیں،



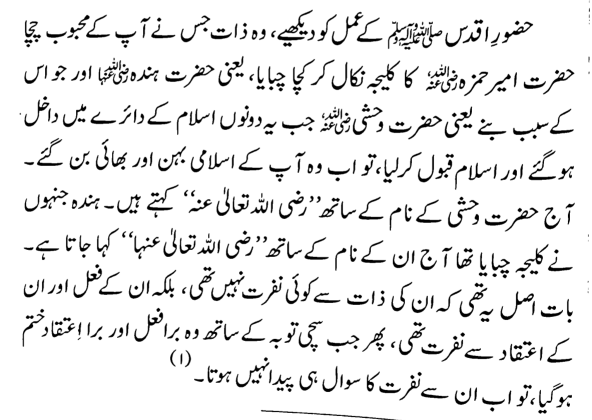




بلداول « مُوَاوْطِ عَمَا فِي

بلکہ اس کا فعل غصہ کامحل ہے۔ اس لیے کہ ذات تو قابلِ رحم ہے۔ وہ بے چارہ بیار ہے، کفر کی بیاری میں مبتلا ہے، فسق کی بیاری میں مبتلا ہے اور نفرت بیار سے نہیں ہوتی ، بلکہ بیاری سے ہوتی ہے۔ اس لیے کہ اگر بیار سے نفرت کرو گے تو پھر اس کی کون دیکھ بھال کرے گا؟ لہذا فسق و فجور سے اور کفر سے نفرت ہوگی، اس کی ذات سے نہیں ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ اگر اس کی ذات فسق و فجور سے باز آجائے تو وہ ذات کے اعتبار سے اس کے کہ ذات کے اعتبار سے اس سے کوئی پرخاش اور کوئی ضد نہیں۔

# اس بارے میں حضورِ اقدس علیہ کا طرزِ عمل



<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى ١٠٠/٥ (٤٠٧٢) ومسند احمد ٢٥٠/٢٥ (١٦٠٧٧) نيز الماظه بونضرة المحيح البخارى ١٠٠/٥ (٤٠٧٢) أيز المحالات والخصائص التي النعيم في مكارم اخلاق الرسول الكريم ١٤٤١/١ ذكر الكمالات والخصائص التي النعيم في مكارم اخلاق الرسول الله عليه و سلم - طبع دار الوسيلة جدة ـ انفر دبهار سول الله صلى الله عليه و سلم - طبع دار الوسيلة جدة ـ

# خواجه نظام الدين اولياء راتينايه كا ايك وا قعه

حضرت خواجه نظام الدين اولياء راييها، اولياء الله مين اونجا مقام ركت ہیں۔ ان کے زمانے میں ایک بڑے عالم اور فقیہ اور مفتی مولانا تحکیم نسیا، الدین صاحب رايشكيه تهى موجود تص حضرت خواجه نظام الدين اولياء رايتايه بحيثيت ''صوفی'' مشہور تھے اور یہ بڑے''عالم''،''مفتی'' اور''فقیہ'' کی حیثیت سے مشهور تھے۔حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء راٹیکیہ ''ساع'' کو جائز کہتے تھے۔ ا بہت سے صوفیاء کے یہاں ساع کا رواج تھا۔ ''ساع'' کا مطلب ہے کہ مولیقی کے آلات کے بغیر حمد ونعت وغیرہ کے مضامین کے اشعار ترنم سے یا بغیر ترنم کے محض خوش آواز سے کسی کا پڑھنا اور دوسروں کا اسے خوش عقیدگی اور محبت سے سننا بعض صوفیاء اس کی اجازت دیتے تھے اور بہت سے فقہاء اور مفتی حضرات اس ماغ کوبھی جائز نہیں کہتے تھے بلکہ 'بدعت' قرار دیتے تھے، چنانچہ ان کے زمانے کے مولانا کیم ضیاء الدین صاحب نے بھی "ساع" کے ناجائز ہونے کا فتوي ديا تقا اور حضرت خواجه نظام الدين اولياء رائيليه '' ساع'' سنتے تھے۔



Tox

بلداذل م**وْوْرُلِمْ عُواْلِمُ عُواْلِمُ عُواْلِمُ عُواْلِمُ عُواْلِمُ عُواْلِمُ عُواْلِي** 

#### فصر عصر الله کے لیے ہو

بہرحال! جوبغض اور غصہ اللہ کے لیے ہوتا ہے وہ بھی ذاتی دشمنیاں بیدا نہیں کرتا، وہ عداوتیں پیدا نہیں کرتا، وہ فتنے پیدا نہیں کرتا، کو عداوتیں پیدا نہیں کرتا، وہ فتنے پیدا نہیں کرتا، کو میری بغض کیا جارہا ہے وہ بھی جانتا ہے کہ اس کو میری ذات سے دشمنی نہیں ہے، بلکہ میرے فاص فعل سے اور فاص حرکت سے ہے۔ ذات سے دشمنی نہیں ہے، بلکہ میرے فاص فعل سے اور فاص حرکت سے ہے۔ اس وجہ سے وہ اس کی بات کا برانہیں مانتا۔ اس لیے کہ جانتا ہے کہ یہ جو بچھ کہہ رہا ہے۔ اس کو فرماتے ہیں:

" من احب لله و ابغض لله

لیمنی جس نعلق اور محبت ہے تو وہ بھی اللہ کے لیے ہے اور جس سے ایمنی جس نو وہ بھی اللہ کے لیے ہے اور جس سے ابغض اور نفرت ہے تو وہ بھی اللہ کے لیے ہے۔ تو یہ غضے کا بہترین محل ہے،

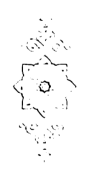
بشرطیکہ بیغضہ شرعی حد کے اندر ہو۔ اللہ تعالیٰ بینعت ہم کوعطا فرمادے کہ محبت ہوتو اللہ کے لیے ہو۔ ہوتو اللہ کے لیے ہو۔

لیکن بیر غضہ ایسا ہونا جا ہے کہ اس کے منہ میں لگام پڑی ہوئی ہوکہ جہاں اللہ کے لیے غضہ کرنا ہے وہاں تو ہواور جہاں غضہ ہیں کرنا وہاں لگام ڈال کر اس

کوروک دو۔

#### ﴿ حضرت على خالتُنهُ كا وا قعه

حضرت علی بٹائنیہ کو دیکھیے کہ ایک معرکے میں ایک کافر کو پکڑ کر اوپر اٹھایا اور پھر زمین پر پٹنے دیا اور اس کے سینے پر سوار ہو گئے۔ جب اس کافر نے پیہ دیکھا کہ اب میرا قابوتو ان کے اویر نہیں چل رہا، تو اس نے لیٹے لیٹے حضرت علی راہنچہ کے منہ پر تھوک دیا۔ جیسے کہاوت ہے کہ 'کھسیانی بلی تھمبا نویے''، لیکن جیسے ہی اس کا فرنے تھوکا ، آپ راہٹھ فوراً اس کو چھوڑ کر الگ ہو گئے۔ آپ سے اسے چھوڑنے کا سبب یو چھا گیا تو آپ ٹراہٹھ نے فرمایا کہ بات اصل میں پیہ ہے کہ پہلے اس پر جو میں نے حملہ کیا تھا اور اس کو مارنے کا ارادہ کیا تھا وہ الله تعالیٰ کے لیے تھا اور پھر جب اس نے میرے منہ پرتھوک دیا تو اب مجھے اور زیادہ غضہ آیا،لیکن اب اگر میں اس غصے پر عمل کرتے ہوئے اس سے بدلہ لیتا تو یہ بدا۔ لینا اللہ تعالیٰ کے لیے نہ ہوتا، بلکہ اپنی ذات کے لیے ہوتا اور اس وجہ سے وتا كه چونكه اس نے ميرے منه پرتھوكا ہے، للبذا ميں اس كو اور زيادہ ماروں تو اس صورت میں بیغضہ اللہ اور رسول سالٹھ آپیلم کے لیے نہ ہوتا، بلکہ اپنی ذات کے لیے ہوتا۔ اس وجہ ت میں اس کو جھوڑ کر الگ ہوگیا اور وہ کا فر حضرت علی خالند



بلداذل موافط فنماني

ے اس طرز عمل سے متاثر ہوکر مسلمان ہوگیا<sup>(۱)</sup>۔ یہ در حقیقت اس حدیث

"مَنْ أَحَبَ لللهِ وَ أَبْغَضَ للهِ"

پرممل فرماکر دکھادیا۔ گویا کہ غضے کے منہ میں لگام دے رکھی ہے کہ جہاں تک اس غضہ کا شرعی اور جائز موقع ہے، بس وہاں تک تو غضہ کرنا ہے اور جہاں اس غضہ کا شرعی موجائے تو اس کے بعد آ دمی اس غصے سے اس طرح دور موجائے کہ جیسے اس سے کوئی تعلق ہی نہیں۔ انہی حضرات کے بارے میں یہ کہا جاتا ہے کہ

"کان و قافاعند حدو دالله" یعنی بیراللد کی حدود کے آگے گھر جانے والے لوگ تھے۔

حضرت فأروقِ اعظم خالتُهُ كا وا قعه

حضرت فاروقِ اعظم زلائی ایک مرتبہ مسجد نبوی میں داخل ہوئے تو دیکھا کہ حضورِ اقدس سل نیٹ ایک عضرت عباس زلائی کے گھر کا پرنالہ مسجد نبوی کی طرف لگا ہوا ہے، بارش وغیرہ کا پانی مسجد نبوی کے اندر گرتا تھا، گویا کہ مسجد کو فضا میں وہ پرنالہ لگا ہوا تھا۔ حضرت فاروقِ اعظم زلائی نے سوچا کہ مسجد تو اللہ تعالی کا گھر ہے اور کسی شخص کے ذاتی گھر کا پرنالہ مسجد کے اندر آ رہا ہوتو یہ اللہ کے حکم کے خلاف ہے، چنانچہ آپ نے اس پرنالے کوتوڑنے کا حکم دے دیا اور تو ڑ دیا گیا۔ اب دیکھیے کہ آپ نے اس پرنالے کوتوڑنے کا جو حکم دیا یہ غصے اور تو ڑ دیا گیا۔ اب دیکھیے کہ آپ نے اس پرنالے کوتوڑنے کا جو حکم دیا یہ غصے اور تو ڑ دیا گیا۔ اب دیکھیے کہ آپ نے اس پرنالے کوتوڑنے کا جو حکم دیا یہ غصے اور تو ڑ دیا گیا۔ اب دیکھیے کہ آپ نے اس پرنالے کوتوڑنے کا جو حکم دیا یہ غصے کی وجہ سے تو دیا، لیکن غضہ اس بات پر آ یا کہ یہ کام مسجد کے احکام اور آ داب

(١) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح لملاعلى القارى ١٢/٧ (طبع دار الفكر).

TIT

کے خلاف ہے۔ جب حضرت عباس رضی ہے جبا کہ میر ہے کھم کا پر نالہ آور دیا گیا ہے تو حضرت فاروق اعظم رضی ہے گیا آئے اور ان نے فر ما یا کہ آپ نے یہ پر نالہ کیوں توڑ دیا؟ حضرت فاروقِ اعظم رضی ہے فر ما یا کہ یہ جبالہ آو مسجد کی ہے ہے ہی کی ذاتی جگہ ہیں کسی کا پر نالہ آنا شریعت کے حکم کے خلاف تھا، اس لیے میں نے توڑ دیا۔

حضرت عباس نالنین نے فرمایا کہ آپ کو پیتہ بھی ہے کہ بیر پرنالہ یہال پرکس طرح لگاتھا؟ یہ پرنالہ حضورِ اقدس سالٹھالیہ کے زمانے میں لگا تھا اور آ یہ سالٹھالیہ ہم کی اجازت سے میں نے لگایاتھا۔ آپ اس کوتوڑنے والے کون ہوتے ہیں؟ الله حضرت عمر فنالنيه في يو جيها كه "خضور اقدس صلَّالتَّالِيهِم في اجازت دى تقى؟" انہوں نے فرمایا کہ''ہاں! اجازت دی تھی'۔حضرت عمر رضائند، نے حضرت عباس ضائند، ے فرمایا کہ خدا کے لیے میرے ساتھ آؤ، چنانچہ اس پرنالے کی جگہ کے یاس گئے اور وہاں جا کرخود رکوع کی حالت میں کھڑے ہو گئے اور حضرت عباس رخاہنیہ سے فرمایا کہ اب میری کمریر کھڑے ہوکریہ برنالہ دوبارہ لگاؤ۔حضرت عباس ضائنیہ نے فرمایا کہ میں دوسروں سے لگوالوں گا۔حضرت عمر رضائین نے فرمایا کہ عمر کی ہیہ مجال کہ وہ محمد رسول الله سآل الله علی اللہ علیہ کے لگائے ہوئے پرنالے کو توڑ دے۔ مجھ سے یہ اتنا بڑا جرم سرزد ہوا اس کی کم سے کم سزا یہ ہے کہ میں رکوع میں کھڑا ہوتا ہوں اورتم میری کمر پر کھڑے ہوکریہ پرنالہ لگاؤ، چنانچہ حضرت عباس ضائین نے ان کی كمرير كھڑے ہوكروہ پرنالہ اس كى جگہ پرواپس لگاديا\_ (١)

<sup>(</sup>۱) دسندا حمد ۳۰۸/۳ (۱۷۹۰) و ذكره الهيثمى فى "مجمع الزوائد" ۲۰۶/۲۰۷ (۷۰۷۰) - طبع دكتبة القدسى القابره - وقال: رواه احمد، ورجاله ثقات ، إلا ان بشام بن سعد لم يسمع من عبيد الله بن عباس، والله اعلم - وذكر الشيخ شعيب الارناووط فى حاشية المسند طرقاعديدة ثم قال وبى بمجموع بذه الطرق تتقوى فتحسن -

بلداذل « مُوْافِلِوْنَالَى

Total Land

وہ پرنالہ آج بھی مسجدِ نبوی میں لگا ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان او اوں کو جزائے خیر دے جن لوگوں نے مسجدِ نبوی کی تغمیر کی ہے، انہوں نے اب بھی اس جالہ پر پرنالہ لگادیا ہے۔ اگر چہ اب اس پرنالے کا بظاہر کوئی مصرف نہیں ہے، لیکن یادگار کے طور پرلگادیا ہے۔ یہ درحقیقت اس حدیث پرغمل ہے ''دین احب للٰ وابعض للّه ''پہلے جو غصہ اور بغض ہوا تو وہ اللہ کے لیے ہوا تھا اور اب جو محبت ہے وہ بھی اللہ کے لیے ہے۔ جو شخص میکام کرلے اس نے اپناایمان کامل مونے کی علامت ہے۔ بناایمان کامل ہونے کی علامت ہے۔

#### الله مصنوعی غصه کرکے ڈانٹ کیں

بہرحال! اس ''بغض فی اللہ'' کی وجہ سے بعض اوقات غصے کا اظہار کرنا پڑتا ہے۔ خاص طور پر ان لوگوں پر غضہ کا اظہار کرنا پڑتا ہے۔ جو زیر تربیت ہوتے ہیں۔ جیسے استاذ ہے اس کو اپنے شاگردوں پر غضہ کرنا پڑتا ہے۔ باپ کو اپنی اولاد پر غضہ کرنا پڑتا ہے۔ آخ کو اپنے مریدوں پر غضہ کرنا پڑتا ہے، لیکن یہ غضہ اس حد تک ہونا چاہیے جتنا اس کی اصلاح کے لیے ضروری ہو، اس سے غضہ اس حد تک ہونا چاہی عرض کیا کہ اس کا طریقہ یہ ہے کہ جب انسان کی طبیعت میں اشتعال ہو، اس وقت غضہ نہ کرے۔ مثلاً استاذ کو شاگرد پر غضہ آگیا اور اشتعال پیدا ہوگیا، اس اشتعال اور غضہ کے وقت ڈانٹ ڈپٹ اور مارپیٹ نہ کرے، بلکہ جب طبیعت میں وہ اشتعال اور غضہ تم ہوجائے، اس وقت مصنوی نہ کرے، بلکہ جب طبیعت میں وہ اشتعال اور غضہ تم ہوجائے، اس وقت مصنوی خصہ کرے ڈانٹ ڈپٹ حد سے متجاوز نہ ہو۔ یہ کا خصہ خرا مشکل ہے، کیونکہ انسان غضے کے وقت بے قابو ہوجا تا ہے، لیکن جب تک فرامشکل ہے، کیونکہ انسان غضے کے وقت بے قابو ہوجا تا ہے، لیکن جب تک نہاں کی مشق نہیں کرے گا اس وقت تک اس غضے کے مفاسد اور برائیوں سے نہا نہیں کرے گا اس وقت تک اس غصے کے مفاسد اور برائیوں سے نہا نہیں کے گا اس وقت تک اس غصے کے مفاسد اور برائیوں سے نہا نہیں کے گا اس وقت تک اس غصے کے مفاسد اور برائیوں سے نہیں سے گ

# جيوڻوں پر زيادتي ڪا نتيجه

اور پھر جو زیر تربیت افراد ہوتے ہیں جیسے اولاد، شاگرد، مرید، ان پراگر غصے کے وقت حد سے تجاوز ہوجائے تو بعض صورتوں میں بیہ بات بڑی خطرناک ہوجاتی ہے، کیونکہ جس پرغصہ کیا جارہا ہے وہ اگر آپ سے بڑا ہے یا برابر کا ہ تو آپ کے غصہ کرنے کے نتیج میں اس کو جو نا گواری ہوگی اس کا اظہار بھی کردے گا اور وہ بتادے گا کہ تمہاری میہ بات مجھے اچھی نہیں لگی یا کم از کم بدلہ لے لے گا،لیکن جوتمہارا ماتحت اور جھوٹا ہے وہ تم سے بدلہ لینے پر تو قادر نہیں ہے، بلکہ اپنی نا گواری کے اظہار پر بھی قادر نہیں، چنانچہ کوئی بیٹا اپنے باپ سے یا شاگرد اینے اُستاد سے یا مرید اپنے شیخ سے بینہیں کے گا کہ آپ نے فلال وقت جو بات کہی تھی وہ مجھے نا گوار ہوئی۔ اس لیے آپ کو پیتہ ہی نہیں چلے گا کہ آپ نے اس کی کتنی دل شکنی کی ہے اور جب پیتہ نہیں چلے گا تو معافی مانگنا بھی آ سان نہیں ہوگا۔ اس لیے یہ بہت نازک معاملہ ہے اور خاص طور سے جو چھوٹے بچوں کو پڑھانے والے اساتذہ ہوتے ہیں، ان کے بارے میں کیم الامت حضرت تھانوی رہائید فرماتے ہیں کہ ان کا معاملہ تو بہت ہی نازک ہے، اس کیے کہ وہ نابالغ بیج ہیں اور نابالغ کا معاملہ یہ ہے کہ اگر وہ معاف بھی کردے تو معافی نہیں ہوتی، کیونکہ نابالغ کی معافی معترنہیں۔

#### 🐃 خلاصہ

بہر حال! آج کی مجلس کا خلاصہ یہ ہے کہ اپنے غصے پر قابو پانے کی کوشش کرنی چاہیے، اس لیے کہ یہ غضہ بے شار برائیوں کی جڑ ہے اور اس کے ذریعے



بادان المعالمة المعالى

بے شار باطنی امراض بیدا ہوتے ہیں۔ ابتدا، میں تو یہ کوشش کر ۔ انتہا اظہار بالکل نہ ہو، بعد میں جب یہ عظم قابو میں آ جائے تو اس وقت یہ دیجے اللہ اظہار بالکل نہ ہو وقع ہے اور کہال غصے کا موقع نہیں، جہاں غضے کا موقع ہے اور کہال غصے کا موقع نہیں، جہاں غضے کا عائز حد تک غصہ کر ہے، اس سے زیادہ نہ کر ہے۔

#### عظه كا غلط استعال

جيبا كه انجى مين نے بتاياكة "بغض في الله" يعني الله كے ليے خضه كرنا چاہیے، لیکن بعض لوگ اس کا انتہائی غلط استعال کرتے ہیں، چنانچہ زبان ہے تو یہ کہتے ہیں کہ ہمارا پیغضہ اللہ کے لیے ہے، کیکن حقیقت میں وہ غضہ نفسانیت اور تکبر اور دوسرے کی حقارت کی وجہ سے ہوتا ہے۔مثلاً جب اللہ تعالیٰ نے ذرای دین پر چلنے کی توفیق دے دی اور دین پر ابھی چلنا شروع کیا تو اب ساری دنیا کے لوگوں کو حقیر سمجھنے لگے۔ میرا باب بھی حقیر ہے، میری مال بھی حقیر ہے، میرا بھائی بھی حقیر ہے، میری بہن بھی حقیر ہے، میرے سارے گھر والے حقیر ہیں، ان سب کو حقیر سمجھنا شروع کردیا اور یہ سمجھنے لگا کہ بیاسب توجہنی ہیں، میں جنتی ہوں اور مجھے اللہ تعالیٰ نے ان جہنیوں کی اصلاح کے لیے پیدا کیا ہے۔اب ان کی اصلاح کے لیے ان پر غضه کرنا اور ان کے لیے نازیبا الفاظ استعال کرنا اور ان کی تحقیر کرنی اور ان کے حقوق تلف کرنا شروع کردیا، پھر شیطان ہے سبق یڑھا تا ہے کہ میں جو کچھ کررہا ہوں یہ' بغض فی اللہ'' کے ماتحت کررہا ہواں، مالانکه حقیقت میں بیسب نفسانیت کے تحت کرتا ہے۔

ی المان کے اس کے اس کو اس کے ہوتے ہیں، شیطان ان کو اس پہانچہ جو لوگ دین پر نئے نئے چلنے والے ہوتے ہیں، شیطان ان کو اس خراج بہکاتا ہے کہ ان کو ''بغض فی اللہ'' کا ''بقل پڑھا کر اُن سے دوسرے طرح بہکاتا ہے کہ ان کو ''بغض فی اللہ''

مسلمانوں کی تحقیر اور تذلیل کراتا ہے اور اِس کے نتیجے میں لڑائیاں، جھکڑے اور فساد ہوتے ہیں۔ بات بات پر اوگوں کو فساد ہوتے ہیں۔ بات بات پر اوگوں کو فساد ہوتے ہیں۔ بات بات پر اوگوں کو ٹوک دیتے ہیں۔ اس کے نتیج میں فساد پھیل رہا ہے۔

## علامه شبيراحمه عثاني راتفيه كاايك جمله

حضرت علامہ شیر احمد عثانی رائیے ہے۔ کا ایک جملہ ہمیشہ یاد رکھنا چاہے۔ وہ فرمایا کرتے ہے کہ حق بات، حق نیت ہے، حق طریقے سے کہی جائے تو وہ کبھی بیان بر نہیں رہتی اور کبھی فتنہ و فساد پیدا نہیں کرتی۔ گویا کہ تین شرطیں بیان فرمادیں۔ نہرایک: بات حق ہو، نمبر دو: نیت حق ہو، نمبر تین: طریقہ حق ہو۔ مثلاً ایک شخص کسی برائی کے اندر مبتلا ہے، اب اس پرترس کھا کر نرمی اور شفقت سے ایک شخص کسی برائی کے اندر مبتلا ہے، اب اس پرترس کھا کر نرمی اور شفقت سے اینی بڑائی مقصود نہ ہو اور دوسروں کو ذلیل کرنا مقصود نہ ہو اور طریقہ بھی حق ہو، اس میں اپنی بڑائی مقصود نہ ہو اور دوسروں کو ذلیل کرنا مقصود نہ ہو اور طریقہ بھی حق ہو، موتا اور جہاں کہیں یہ دیکھو کہ حق بات کہے۔ اگر یہ تین شرطیں پائی جا کیں تو فتنہ پیدا نہیں ہوتا اور جہاں کہیں یہ دیکھو کہ حق بات کہنے کے نتیج میں فتنہ کھڑا ہوگیا تو غالب ہوتا اور جہاں کا سبب یہ ہے کہ ان تینوں باتوں میں سے کوئی ایک بات موجود نہیں تھی یا تو بات حق نہیں تھی یا نیت حق نہیں تھی یا طریقہ حق نہیں تھا۔



# ه تم خدائی فوجدار نہیں ہو

یہ بات یاد رکھیں کہتم خدائی فوجدار بن کر دنیا میں نہیں آئے۔ تمہارا کام سرف اتنا ہے کہ حق بات حق نیت اور حق طریقے سے دوسروں کو پہنچاؤ اور بلدادل « موافظ عنمانی



مناسب طریقے سے مسلسل پہنچاتے رہو۔ اس کام سے بھی مت اُ کتاؤ،لیکن ایسا کوئی کام مت کروجس سے فتنہ پیدا ہو۔

الله تعالی این رحمت سے اور اپنے فضل و کرم سے ہم سب کو ان باتوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

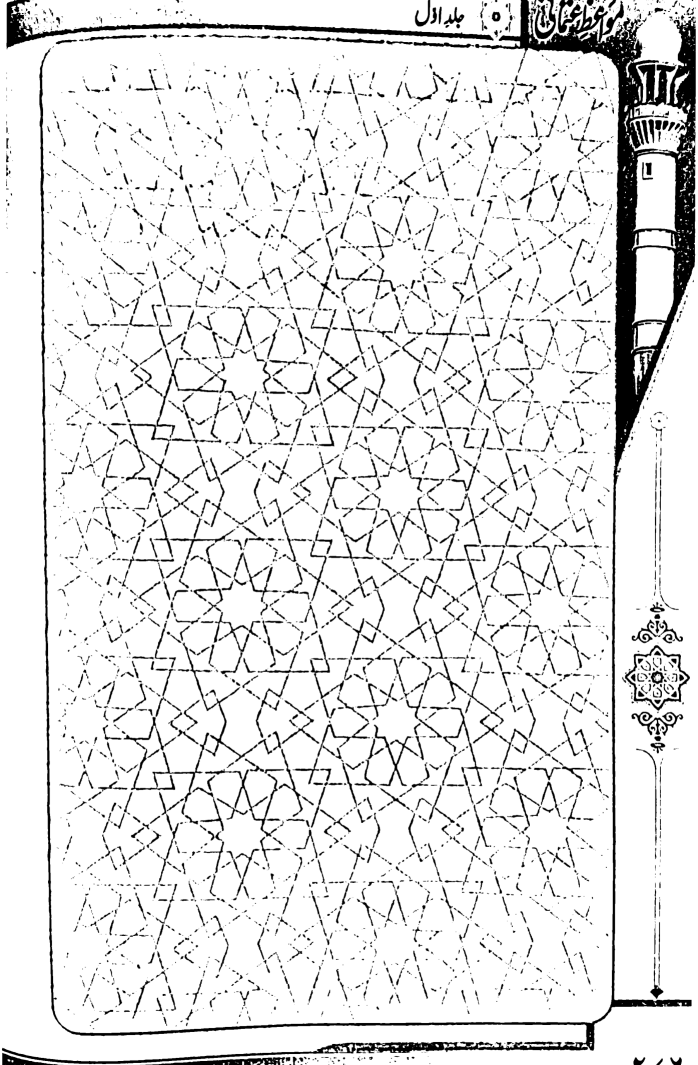
وَاخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعُلَمِيْنَ











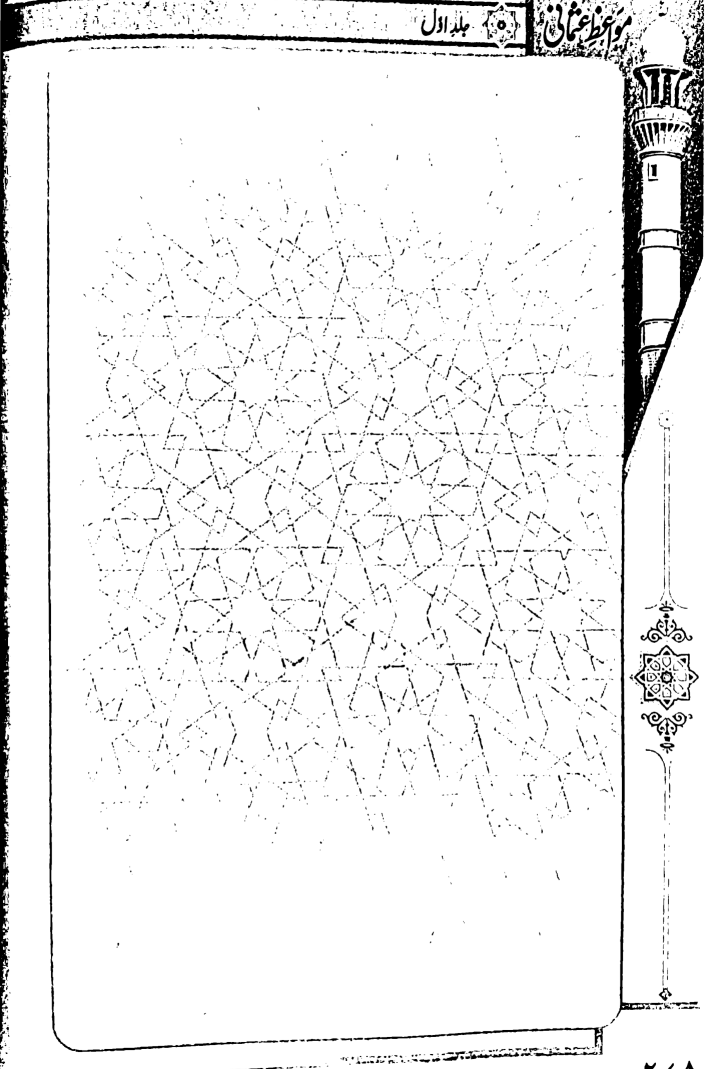
بلدادل و موعظ عماني

M,



كامياب مؤمن كون؟

(اصلاحی خطبات جسماص۱۷۵)





#### برالله ارَّمَّ الرَّحْمُ

# كامياب مؤمن كون؟



الْحَهُ لُ بِلّٰهِ نَحْهَ لَهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَنَسُتَغُفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَعْمِدِهُ اللّٰهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَعْمِدِهُ اللّٰهُ وَحَلَا لَا اللّٰهُ وَحَلَالًا لَا اللّٰهُ وَحَلَا لاَ يَعْمِدُهُ لَا اللّٰهُ وَحَلَا اللّٰهُ وَحَلَا لاَ اللّٰهُ وَحَلَا لاَ مُحَمّّدًا وَمَوْلانا مُحَمّّدًا وَنَبِيّنَا وَمَوْلانا مُحَمّّدًا وَمَولانا مُحَمّّدًا وَمَولانا مُحَمّّدًا وَمَولانا مُحَمّّدًا وَمَولانا مُحَمّّدًا وَمَولانا مُحَمّدًا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمُولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا وَمَولانا الرّحِيْمِ وَمَا اللّهُ الرّحْولِي اللّهِ وَمَنَ الشّيَطِينَ الرّحِيْمِ وَمَا اللّهُ الرّحْولِي الرّحِيْمِ وَاللّهُ الرّحْولِي الرّحِيْمِ الللهِ الرّحْولِي الرّحِيْمِ الللهِ الرّحْولِي الرّحِيْمِ الللهِ الرّحْولِي اللهِ الرّحْولِي الرّحِولِي الرّحِولِي الرّحِولِي الرّحِولِي المُعْلِي المُحْمِدِي المُحْمِدِينِ المُولِولِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي وَلَا اللّهُ الرّحْولِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي الرّحِولِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي وَلَا اللّهُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي الرّحِولِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدِي المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدِي المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدِي المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُودُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُ المُحْمِدُودُ المُحْمِق

قَىٰ اَفْلَكَ الْمُؤْمِنُوْنَ أَنْ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمُ خَشِعُوْنَ أَنْ وَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُوْنَ أَنْ وَ الَّذِيْنَ خَشِعُوْنَ أَنْ وَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُوْنَ أَنْ وَ الَّذِيْنَ

مُواعِمًا في ٥ بلداذل

هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴿ وَ الَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ خَفِظُونَ اللَّهُ لِلرَّكُوةِ فِهِمْ خَفِظُونَ ال إِلَّا عَلَى أَزُواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرٌ مَنُومِينَ أَن فَهَنِ ابْتَغِي وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَٰ إِنَّكَ هُمْ وروور ته (۱) العدون⊙

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، و صدق رسوله النبي الكريم ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكه ين والحمد لله ربّ العالمين

حقیقی مؤمن کون؟

بزرگانِ محترم وبرادرانِ عزیز! میں نے ابھی آپ کے سامنے ''سورۃ المؤمنون'' کی ابتدائی آیتیں تلاوت کی ہیں، یہ آیتیں اٹھارویں یارے کے بالكل شروع ميں آئی ہيں، ان آيات ميں الله تبارك وتعالىٰ نے ''مؤمنين'' كي صفات بیان فر مائی بین که میخی معنیٰ مین "مؤمن" کون لوگ بین؟ ان کی صفات کیا ہیں؟ وہ کیا کام کرتے ہیں اور کن کاموں سے بچتے ہیں؟ ساتھ میں اللہ تعالیٰ نے بیجی بیان فرمایا کہ جومؤمنین ان صفات کے حامل ہوں گے، ان کو فلاح حاصل ہوگی۔

ان کامیابی کامدارمل پرہے

ان آیات کی ابتداء ہی ان الفاظ سے فرمائی:

(۱) سورة المومنون آيت (۱ تا۷) ـ

#### قَنُ ٱفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ

لینی ان مؤمنین نے فلاح پائی جن کے اندر بیصفات ہیں۔ اس سے اس بات کی طرف اشارہ فرمایا کہ اگر مسلمان فلاح چاہتے ہیں تو ان اعمال کو اختیار کرنا ہوگا، بیصفات اپنانی ہوں گی اور اس بات کی پوری کوشش کرنی ہوگی کہ جو باتیں یہاں بیان کی جارہی ہیں ان کو اپنی زندگی کے اندر داخل کریں، کیونکہ ای پر مسلمانوں کی فلاح کا دارومدار ہے اور اسی پر فلاح موقوف ہے۔

## أنك فلاح كا مطلب

پہلے یہاں یہ بات سمجھ لیں کہ ''فلاح''کا کیا مطلب ہے؟ جب ہم اردو زبان میں ''فلاح''کا ترجمہ کرتے ہیں تو عام طور پر اس کا ترجمہ ''کامیابی' سے کیا جاتا ہے، اس لیے کہ ہمارے پاس اردو زبان میں اس کے معنی ادا کرنے کے لیے کوئی اور لفظ موجود نہیں،اس وجہ سے مجبوراً اس کا ترجمہ ''کامیابی' سے کردیا جاتا ہے، لیکن حقیقت میں عربی زبان کے لحاظ سے اور قرآنِ کریم کی اصطلاح کے لحاظ سے ''فلاح''کا مفہوم اس سے بہت زیادہ وسیج اور عام ہے، اس لفظ کے اصل معنی یہ ہیں ''دنیا وآخرت میں خوشحال ہونا''ونیا وآخرت دونوں اس لفظ کے اصل معنی یہ ہیں ''دنیا وآخرت میں خوشحال ہونا''ونیا وآخرت دونوں کی خوشحالی کے مجموعے کو ''فلاح''کہا جاتا ہے، چنانچہ اذان میں ایک کلمہ کہا جاتا ہے: '' حَیٰ عَلَی الْفَلاح'' کہا جاتا ہے، چنانچہ اذان کے اس کلم سے بھی یہ بیت بیاتی جارتی ہے کہا گرتم دنیا وآخرت دونوں کی خوشحالی چاہتے ہوتو نماز کے بات بتائی جارتی ہے کہا گرتم دنیا وآخرت دونوں کی خوشحالی چاہتے ہوتو نماز کے لیے آؤ اور مسجد پہنچو۔ بہر حال!''فلاح'' کا لفظ بڑا ہی جامع اور مانع لفظ ہے۔ لیے آؤ اور مسجد پہنچو۔ بہر حال!''فلاح'' کا لفظ بڑا ہی جامع اور مانع لفظ ہے۔ فی آئر آئی جبر حال!''فلاح'' کی ابتداء میں بھی فلاح کا لفظ استعال ہوا ہے: قرآنِ کریم میں ''سور ہ بقرہ'' کی ابتداء میں بھی فلاح کا لفظ استعال ہوا ہے: قرآنِ کریم میں ''سور ہ بقرہ'' کی ابتداء میں بھی فلاح کا لفظ استعال ہوا ہے:

الْمِدِّ ذَٰلِكَ الْكِتْبُ لاَ رَيْبَ فِيْهِ ... أُوْلَٰئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِنَ

رَبِهِمْ وَاوُلِمِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (۱)

العنی جولوگ تقوی اختیار کرنے والے ہیں اور آخرت پر ایمان رکھنے والے ہیں قرآنِ کریم پر اور قرآنِ کریم سے پہلے نازل ہونے والی تمام کتابوں پر ایمان رکھنے والے ہیں، یہی لوگ اللہ تعالی کی طرف سے ہدایت یافتہ ہیں اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں، لہذا (افلاح) کا لفظ بڑا جامع یافتہ ہیں اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں، لہذا (افلاح) کا لفظ بڑا جامع ہے اور دنیا وآخرت کی تمام خوشحالیوں کوشامل ہے۔

# کامیاب مؤمن کی صفات

اس "سورة المؤمنون" میں بیہ کہا جارہا ہے کہ وہ مؤمن فلاح پائیں گے جن کے اندر وہ صفات ہوں گی جو آگے مذکور ہیں، پھر ایک ایک صفت کو بیان فرمایا کہ وہ مؤمن فلاح پائیں گے جو اپنی نماز میں خشوع اختیار کرنے والے ہیں اور زکوۃ بیہ بیہودہ اور فضول باتوں سے اعراض کرنے والے ہیں اور زکوۃ دیتے ہیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرنے والے ہیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرنے والے ہیں اور اپنی امانتیں اور اپنے عہد کو پورا کرنے والے ہیں۔ یہ ساری صفات ان آیات کریمہ میں بیان فرمائی ہیں۔ ان میں سے ہرصفت تفصیل اور تشریح چاہتی آیات کریمہ میں بیان فرمائی ہیں۔ ان میں سے ہرصفت تفصیل اور تشریح جاہی اللہ تعمالی ہمارے ذہنوں میں بھادیں اور ان صفات کی اہمیت ہمارے ذہنوں میں بھادیں اور ان صفات کی اہمیت ہمارے ذہنوں میں پیدا فرمادیں اور ان صفات پرعمل کی تو فیق عطا فرمادیں تو ان شاء اللہ ہم



<sup>(</sup>١) سورة البقرة آيت (١ تا٥)\_



سب فلاح یافتہ ہیں۔ اس لیے خیال آیا کہ ان صفات کو تفصیل ہے بیان کردیا جائے، ہوسکتا ہے کہ ان کے بیان میں چند ہفتے لگ جائیں، ایک ایک صفت کا بیان ایک ایک جمعہ ہوتا جائے گا تو ساری صفات کا ان شاء اللہ بیان ہوجائے گا۔

# ا المناسبة ا

پہلی صفت سے بیا ن فرمائی کہ وہ مؤمن فلاح یافتہ ہیں جو اپنی نماز میں خشوع اختیار کرنے والے ہیں۔ گویا کہ فلاح کی اولین شرط اور فلاح کا سب سے پہلا راستہ سے کہ انسان نہ صرف سے کہ نماز پڑھے، بلکہ نماز میں خشوع اختیار کرے، کیونکہ نماز ایس چیز ہے کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے ۱۲ ہے زیادہ مقامات پر اس کا حکم فر مایا، حالانکہ اگر اللہ تعالیٰ ایک مرتبہ حکم دے دیتے تو بھی کافی تھا، کیونکہ اگر ایک مرتبہ بھی قرآنِ کریم میں کسی کام کا حکم آ جائے تو اس کام کوکرنا انسان کے ذمہ فرض ہوجاتا ہے،لیکن نماز کے بارے میں باسٹھ مرتبہ یہ کم دیا کہ نماز قائم کرو۔اس کے ذریعے اس حکم کی اہمیت بتانا مقصود ہے کہ نماز کومعمولی کام مت سمجھو،اور بیرنه شمجھو کہ بیرروز مرہ کی رومین کی ایک معمولی چیز ہے، بلکہ مؤمن کے لیے دنیا وآخرت میں کامیابی کے لیے سب سے اہم کام نماز پڑھنا ہے، نماز کی حفاظت کرنا ہے اور نماز کو اس کے احکام اور آ داب کے ساتھ بحالانا ہے۔

حضرت فاروقِ اعظم خالئین کا دور خلافت منافعه ہیں، حضرت فاروقِ اعظم خالئین جو حضورِ اقدس النتائی کی دوسرے خلیفہ ہیں، حضرت فاروقِ اعظم خالئین جو حضورِ اقدس النتائی کی دوسرے خلیفہ ہیں،

موعظ عماني و بلدادل

ان کے زمانہ خلافت میں مسلمانوں کو فتو حات بہت زیادہ ہوئیں، اللہ تعالیٰ نے ان ہی کے ہاتھوں قیصر و کسریٰ کی شوکتوں کا پرچم سرنگوں کیا، قیصر وکسریٰ کے محلات مسلمانوں کے قبضے میں آئے۔ ایک دن میں نے حساب لگایا تو یہ بات سامنے آئی کہ حضرت فاروقِ اعظم نالنیہ کے زیرنگیں ممالک کا کل رقبہ آج کے پندرہ ملکوں کے برابر ہے، لیعنی آج پندرہ ممالک ان جگہوں پر قائم ہیں جہال حضرت فاروقِ اعظم منالئين كى حكومت تقى - بيرايسے امير المؤمنين تھے كه فرماتے تھے کہ اگر دریائے فرات کے کنارے کوئی بکری بھی بھوکی مرجائے تو مجھے ڈر ہے کہ مجھ سے آخرت میں بیسوال ہوگا کہ اے عمر! تیری حکومت میں ایک بکری جیو کی مرگئ تھی، اتنی زیادہ ذمہ داری کا احساس کرنے والے تھے (۱)۔ ان کے زمانے میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کوخوش حالی بھی عطا فرمائی، کوئی شخص ان کی حکومت میں بھوکانہیں تھا، سب کو انصاف مہیّا تھا، عدل و انصاف کا دور دورہ تھا، مسلمانوں کے ساتھ، غیرمسلموں کے ساتھ، مردوں کے ساتھ،عورتوں کے ساتھ، بوڑھوں کے ساتھ، بچوں کے ساتھ انصاف کاعظیم نمونہ حضرت فاروق اعظم رہائیہ، کی حکومت نے پیش کیا۔

#### من حضرت عمر رضاعته كاسركاري فرمان

اتنی بڑی حکومت کے جتنے فرمال روال تھے اور مختلف صوبوں میں جتنے گورنرمقرر تھے اور مختلف شہرول میں جو حاکم مقرر تھے، ان سب کے نام حضرت

(۱) اس بارے میں روایات مختلف ہیں بعض میں بمری یا بمری کے بیچے اور بعض میں اونٹنی کے بیچے کا ذکر ہے۔ ان سب طرق کو علامہ ابن عبد الہادی نے اپنے رسالہ "ایضاح طرق الاستقامة فی بیان احکام الولایة والامامة" س ۱۵۱ میں جمع کیا ہے۔ اور مشہور مقولہ جس میں کتے کا ذکر ہے اس کے بارے میں کوئی روایت نہیں ملی ۔ واللہ اعلم ۔ مرتب



TH

THE STATE OF THE S

فاروقِ اعظم رضائن نے ایک سرکاری فرمان بھیجا، یہ فرمان حضرت امام مالک بھیجا۔ نے اپنی کتاب موطا'' میں لفظ بہ لفظ روایت کیا ہے، اس فرمان میں حضرت فاروقِ اعظم رضائی فرماتے ہیں:

"إِنَّ أَهَمَّ أَمْرِكُمْ عِنْدِى الصَّلاةُ فَمَنْ حَفِظَهَا وَحَافَظَ عَلَيْهَا حَفِظَ دِيْنَهُ وَمَنْ ضَيَّعَهَا فَهُوْ لمَا سَوَاهَا أَضْيَعُ "(1)

میرے نزدیک تمہارے کاموں میں سب سے اہم کام نماز ہے، جس شخص نے نماز کی حفاظت کی اور اس پر مداومت کی، اس نے اپنے دین کی حفاظت کی اور جس شخص نے نماز کو ضائع کرے گا۔ اور جس شخص نے نماز کو ضائع کیا، وہ اور چیزوں کو زیا دہ ضائع کرے گا۔

ضائع کرنے کے معنی میر ہی ہیں کہ وہ نماز نہیں پڑھے گا اور میم عنی بھی ہیں کہ نماز پڑھے گا،لیکن غلط طریقے سے پڑھے گا اور ضائع کرنے کے معنی میر بھی ہیں کہ نماز پڑھنے میں لا پر وائی سے کام لے گا۔

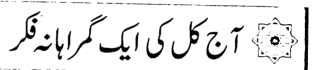
### ہے نماز کوضائع کرنے سے دوسرے امور کا ضیاع

حضرت عمر فاروق رخائی نے اپنے حکام کو بیفرمان اس کیے لکھ کر بھیجا کہ عام طور پر حاکم کے دل میں بیہ بات ہوتی ہے کہ میرے سر پرتوقوم کی بہت بڑی فامہ داریاں ہیں، لہذا اگر میں ان ذمے داریوں کی خاطر کسی وقت کی نماز قربان بھی کر دوں تو کوئی حرج نہ ہوگا، کیونکہ میں بڑے فریضے کو ادا کر رہا ہوں۔حضرت بھی کر دون زبان خاکموں کی اس غلط فہی کو دور فرما رہے ہیں کہتم بید مت سمجھنا کہ عمر فاروق رفان خاکموں کی اس غلط فہی کو دور فرما رہے ہیں کہتم بید مت سمجھنا کہ

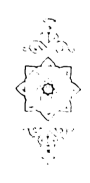
<sup>(</sup>۱) موطاامام،الك ۹/۲(۹)طبع موسسه زايدبن سلطان ابو ظبي ـ

مُواعِمًا في " بلداول

ما کم بننے کے بعد تمہاری ذمہ داریاں نماز سے زیادہ فوقیت رکھتی ہیں، بلکہ میرے نزدیک سب سے اہم کام ہے ہے کہ تمہاری نماز سی ہوئی چاہیے، اگر اس نماز کی حفاظت میں رہوگے اور اگر تم نے نماز کو خاظت کردیا تو تمہارے دوسرے کام اس سے زیادہ ضائع ہول کے اور پھر حکومت کا کام تم سے ٹھیک نہیں چلے گا کیونکہ جب تم نے اللہ تعالیٰ کے حکم کو توڑ دیا اور اللہ تعالیٰ کی توفیق تمہارے شامل حال نہ رہی تو پھر تمہارے کام کیے دیا اور اللہ تعالیٰ کی توفیق تمہارے شامل حال نہ رہی تو پھر تمہارے کام کیے درست ہوں گے۔



آج کل ہمارے معاشرے میں ایک گمراہی پھیل گئ ہے، وہ یہ کہ لوگول کے دماغ میں یہ بات آگئ ہے کہ بہت سے کام ایسے ہیں جو نماز سے زیادہ فوقیت رکھتے ہیں۔ خاص طور پر یہ بات ان لوگوں کے اندر پیدا ہوگئ ہے جو دین کے کام میں مشغول ہیں، دعوت و تبلیغ کا کام کررہے ہیں، جہاد کا کام کررہے ہیں، سیاست کا کام کر رہے ہیں، یہ حضرات یہ بیجھتے ہیں کہ ہم بہت بڑا کام کر رہے ہیں، لبذا چونکہ ہم بڑا کام کر رہے ہیں، اس لیے اگر بھی اس بڑے کام کی خاطر نماز چھوٹ گئی یا نماز میں کی آگئ یا نماز میں کوئی نقص واقع ہو گیا تو کوئی حرج کی نماز چھوٹ گئی یا نماز میں کی آگئ یا نماز میں کوئی نقص واقع ہو گیا تو کوئی حرج کی بات نہیں، کیونکہ ہم اس بڑے کام میں لگے ہوئے ہیں، ہم دعوت و تبلیغ کے کام میں اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے کام میں لگے ہوئے ہیں، جہاد کے کام میں گئے ہوئے ہیں، جہاد کے کام میں گئے ہوئے ہیں، دین کو اس دنیا میں بر یا کر نے میں گئی ہوئے ہیں اور ایا ست کے کام میں لیے اگر ہماری جماعت چھوٹ اور اقامتِ دین کے کام میں لگے ہوئے ہیں، اس لیے اگر ہماری جماعت چھوٹ



باد الأل

THE WAY

جائے گی تو ہم تھے میں نماز پڑے لیں کے اور اکر نماز کا وقت نکل کیا تو قضا، پڑے لیں مے یادر کھیے! یہ بڑی کمراہانہ فلر ہے۔

# مضرت فاروق اعظم زالنين اور گراهی کا علاج

حضرت عمر فاروق رہائی سے زیادہ دین کا کام کرنے والا کون ہوگا؟ ان سے بڑا جہاد کرنے والا کون ہوگا؟ ان سے بڑا جہاد کرنے والا کون ہوگا؟ ان سے بڑا جہاد کرنے والا کون ہوگا؟ ان سے بڑا دائی اور مبلغ کون ہوگا؟ لیکن وہ اپنے تمام فرمانرواؤں کو با قاعدہ یہ سرکاری فرمان جاری کر رہے ہیں کہ میرے نزدیک تمہارے سب کاموں میں سب سے فرمان جاری کر رہے ہیں کہ میرے نزدیک تمہارے سب کاموں میں سب سے اہم چیز نماز ہے، اگرتم نے اس کی حفاظت کی تو تمہارے اور کام بھی درست ہوں کے اور اگر اس کو ضائع کردیا تو تمہارے اور کام بھی خراب ہوں گے۔

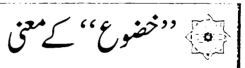
# في خود کو کا فرول پر قیاس مت کرنا



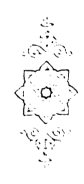
تم اپنے آپ کو کافروں پر قیاس مت کرنا، غیر مسلموں پر قیاس مت کرنا اور یہ مت سوچنا کہ غیر مسلم بھی تو نماز نہیں پڑھ رہے ہیں مگر ترقی کر رہے ہیں، ونیا میں ان کا ڈ نکا نئے رہا ہے، خوشحالی ان کا مقدر بنی ہوئی ہے اور دنیا کے اندران کی ترقی کے ترانے پڑھے جارہے ہیں یاد رکھو! تم اپنے آپ کو ان پر قیاس مت کرنا، اللہ تعالی نے مؤمن کا مزاج اور مؤمن کا طریقۂ زندگی کافر کے مقابلہ میں بالکل مختاف قرار دیا ہے، قرآنِ کریم کا کہنا ہے ہے کہ مؤمن کو فلاح نہیں ہو کئی بالکل مختاف قرار دیا ہے، قرآنِ کریم کا کہنا ہے ہے کہ مؤمن کو فلاح نہیں ہو کئی بیب ہو کے ہیں، ان میں بیب سے وہ ان کاموں پر عمل نہ کرے جو یہاں بیان کے گئے ہیں، ان میں سب سے پہا کام نماز ہے۔

### ماز میں خشوع مطلوب ہے

لہذا اگرتم فلاح چاہتے ہوتو اس کی پہلی شرط نماز کی حفاظت ہے۔ پھر یہاں پر یہبیں فر مایا کہ وہ لوگ فلاح یائیں گے جو نماز پڑھتے ہیں بلکہ بی فرمایا کہ وہ مؤمن فلاح یائیں گے جو اپنی نماز میں'' خشوع'' اختیار کرنے والے ہیں۔ خشوع کا کیا مطلب ہے؟ اس کو اچھی طرح سمجھ لیجیے۔اللہ تعالی اپنے فضل سے ہم سب کو'' خشوع'' عطافر مادے۔آمین۔



ریکھیے! دو لفظ ہیں جو عام طور پر ایک ساتھ بولے جاتے ہیں، ایک دخشوع دوسرا' دخشوع '' چنانچہ کہا جاتا ہے کہ فلاں نے بڑے خشوع خضوع کے ساتھ نماز پڑھی۔خشوع ''ش' سے ہے اور خضوع ''ضن سے ہے۔ دونوں کے ساتھ نماز پڑھی۔خشوع 'ش' سے ہے اور خضوع کے معنی ہیں' جسم کو اللہ تعالیٰ کے آگے جھکا جھکا دینا' یعنی جب نماز میں کھڑے ہوئے توجسم کو اللہ جل شانہ کے آگے جھکا دینا' یعنی جب نماز میں کھڑے ہوئے توجسم کو اللہ جل شانہ کے آگے جھکا دیا۔ جسم کو جھکا دینے کا مطلب ہے ہوئے ،رکوع کیا تو اس کے آداب کے ساتھ رکوع کیا، سجدہ کیا تو اس کے آداب کے ساتھ رکوع کیا، سجدہ کیا، گویا کہ'' اپنے ظاہری اعضا کو اللہ تعالیٰ کے سامنے جھکا دینا' ہے معنی ہیں خضوع کے، لہذا خضوع کا تفاضا یہ ہے کہ جب آدمی نماز میں کھڑا ہوتو اس کے تمام اعضاء ساکن و ساکت تفاضا یہ ہے کہ جب آدمی نماز میں کھڑا ہوتو اس کے تمام اعضاء ساکن و ساکت توان اوران کے اندر حرکت نہ ہو۔قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:



#### وَقُوْمُوْاِللَّهِ قَنِتِيْنَ<sup>(1)</sup>

یعنی نماز میں اللہ تعالی کے لیے کھڑے ہوں تو قانت بن کر کھڑے ہوں۔ '' قانت' كمعنى ہيں سكون كے ساتھ كھڑا ہونا، لہذا نماز ميں بلاوجہ اپنے جسم كو ہلانا، بلاوجہ باربار ہاتھ اٹھا کرایئے جسم یا سرکو کھجانا، کپڑے درست کرنا، پیسب باتیں خضوع کے خلاف ہیں۔

#### ا في نماز ميں اعضاء كوحركت دينا

فقہائے کرام (۲) نے تو یہاں تک لکھا ہے کہ اگر کوئی شخص نماز کے ایک رکن مثلاً قیام میں تین مرتبہ بار بار بلا ضرورت اینے ہاتھ کو حرکت دے کر کوئی کام كرے گاتواس كى نماز ہى ٹوٹ جائے گى اور اگرتين مرتبہ سے كم كياتو نماز نہيں ٹوٹے گی، لیکن نماز کی جوشان ہے اور جوسنت طریقہ ہے وہ حاصل نہیں ہوگا، نماز کی برکت حاصل نہیں ہوگی۔ آج کل ہماری نمازوں میں بیخرابی کثرت سے یائی جاتی ہے کہ جب نماز میں کھڑے ہوتے ہیں تو اپنے جسم کو بلاوجہ حرکت دیتے ہیں، یہ بلاوجہ حرکت دینا خضوع کے خلاف ہے اور سنت کے اور نماز کے آ داب کے خلاف ہے۔

م شاہی دربار میں حاضر ہو

جبتم نماز میں کھڑے ہوتے ہوتو اللہ تعالیٰ کے دربار میں کھڑے ہوتے

(١) سورة البقرة آيت (٢٣٨)-

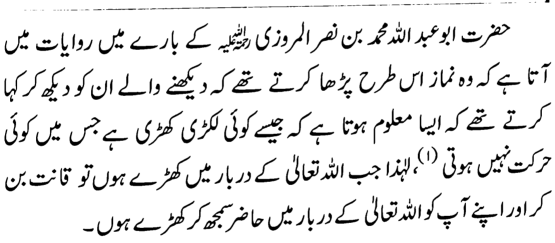
(٢) كالمنظمة والدر المختار مع رد المحتار ٢٤٠/١ كتاب الصلاة ، باب ما يفسد الصلاة و ما يكرهفيها،طبعسعيد،

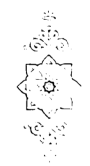
ہو۔اگرکسی سربراہ مملکت کا دربار ہواور اس دربار میں پریڈ ہورہی ہوتو اس پریڈ میں جوشریک ہوتا ہے وہ پریڈ کے آ داب کی پوری پابندی کے ساتھ کھڑا ہوتا ہے، وہ یہ بیس کرتا کہ بھی سرکھجا رہا ہے، بھی ہاتھ کھجا رہا ہے، بھی کپڑے درست کر رہا ہے، کیونکہ کی بادشاہ کے دربار میں بہ حرکتیں نہیں کی جا تیں۔ جب دنیا کے عام بادشاہوں کا بہ حال ہے توتم تو احکم الحاکمین کے دربار میں کھڑے ہو جو سارے بادشاہوں کا بادشاہ ہے، اس کے دربار میں کھڑے ہو کر ایس ہو حرکتیں کرنا بالکل مناسب نہیں ہے، بلکہ اس کے دربار کے تمام آ داب کا لحاظ کر کے کھڑا ہونا چاہیے۔





# حضرت ابوعبد الله محمد بن نصر المروزي النهيليه اورخضوع





# النفي كردن جهكانا خضوع نهيس

نماز میں کھڑے ہونے کا جو سنت طریقہ ہے، اس کے مطابق کھڑا ہونا ہی خضوع ہے۔ بعض لوگ خضوع پر عمل کرتے ہوئے قیام کی حالت میں بہت

<sup>(</sup>۱) شعب الایمان للبیه قی ۵۱٤/٤ (۲۹۰٦) طبع الرشد

بلدادل « مواصطرفهانی



جھک جاتے ہیں اور سینہ بھی جھکا لیتے ہیں، یہ طریقہ سنت کے خلاف ہے۔
سنت طریقہ یہ ہے کہ قیام کی حالت میں آ دمی سیدھا کھڑا ہواور گردن اس حد تک
نیجی ہو کہ نگاہ سجدہ کی جگہ پر ہو، اس سے زیادہ گردن کو جھکا لینا کہ ٹھوڑی سینے
سے لگ جائے، یہ سنت کے خلاف ہے اور بلاوجہ نماز کے اندر حرکت کرنا بھی خلاف سنت ہے، ہاں! اگر بھی بہت زیادہ خارش ہورہی ہوتو کھجانا جائز ہے، لیکن بلاوجہ حرکت کرنا سنت کے خلاف ہے۔ بہر حال! خضوع کے معنی ہیں ''اپنے جسم بلاوجہ حرکت کرنا سنت کے خلاف ہے۔ بہر حال! خضوع کے معنی ہیں ''اپنے جسم کو اللہ تعالیٰ کے لیے جھکا لینا۔''

# شی خشوع کے معنی

دوسرا لفظ ہے ''خشوع''اس کے معنی ہیں ''دل کو اللہ تعالیٰ کے لیے جھکا لینا''، یعنی دل کو اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ کرلینا۔ دونوں کا مجموعہ خشوع خضوع کہلاتا ہے، اس لیے کہا جاتا ہے کہ نماز خشوع خضوع کے ساتھ پڑھو، یہ دونوں کام ضروری ہیں۔

#### في خضوع كا خلاصه

آج میں نے مخضراً ''خضوع'' کے بارے میں عرض کردیا، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ نماز میں جو سنت طریقہ ہے، اس کے مطابق اپنے اعضاء کو لے آؤ، بلا ضرورت اپنے اعضاء کو حرکت نہ دو۔ اب سوال یہ ہے کہ کس طرح سنت کے مطابق اعضاء کو لائمیں، اس کے لیے میرا ایک چھوٹا سا رسالہ ہے جو ''نمازیں مطابق اعضاء کو لائمیں، اس کے لیے میرا ایک چھوٹا سا رسالہ ہے جو ''نمازیں مطابق بڑھیے'' کے نام سے شائع ہوگیا ہے، انگریزی ''میں بھی اس

(۱) انگریزی زبان میں اس کا ترجمہ'' Perform Salah Correctly'' کے نام سے مکتبہ معارف القرآن کراچی ہے چھپ چکا ہے۔

كا ترجمه مو كيا ہے، اس رسالے كوسامنے ركھيے اور ديھيے كه اپنے اعضاء كونماز ك ۔۔۔۔ یہ ہے۔ ہیں رسامے وسامے رہے اور دیتھے کہ اپنے اعضاء کو نماز کے اندر رکھنے کے کیا آداب ہیں، اگر اس برعمل کرلیا جائے تو ان شاء اللہ خصوع حاصل میں۔ ایس خد عکر ما مہ مصا بوجائے گا۔ خشوع کس طرح حاصل ہوگا؟ اس کے بارے میں ان شاء اللہ آئندہ جمعہ میں عرض کروں گا (۱)۔اللہ تعالی مجھے اور آپ سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرئے۔ آمین۔



وَاخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمُدُ للهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ



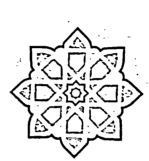




(۱) اس کے لیے مواعظ عثانی حصہ عبادات مااحظہ فرمائیں۔ از مرتب

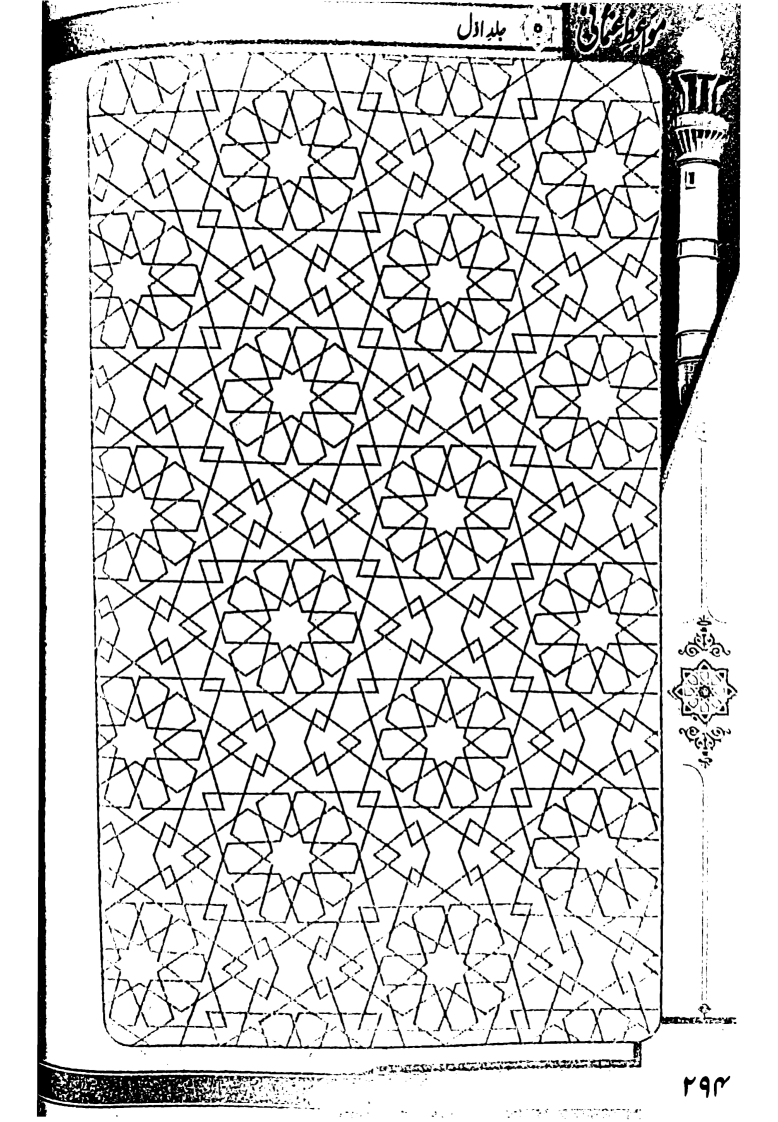
طدادل ٥ موافظ عمالي





مومن زندگی کیسے گزارتا ہے

(درس شعب الایمان ج اص ۱۰۷)





#### بالتدارَج الرَجَيُم

## مومن زندگی کیسے گزارتا ہے؟



ٱلْحَمْلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِيهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْدُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْبَالِنا، مَنْ يَّهُدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضُعلُهُ فَلَاهَادِي لَهُ وَأَشْهَدُ أَنُ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهِ وَحُدَاهُ كَشَهِ يُكَ لَهُ وَأَشُهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلَانَا مُحَبَّدًا عَبْلُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى الله تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا أَمابِعِه!

عن سعد بن أبي وقاص ﴿ الله عنه قال قال رسول الله ﷺ: «عجبت للمومن ان اعطى قال الحمد لله فشكر وإن ابتلى قال الحمد لله فصبر فالمومن يو جرعلى كل حال حتى اللقمة يرفعها إلى فيه» (١)

<sup>(</sup>۱) شعب الايهان للبيهقي ٢/٥٧٦ (٤١٦٨) طبع الرشد. ومسند احمد ٦/٢٨ (١٤٩٢) واصله في صحيح البخاري ٢/٤(٢٧٤٢) ضمن حديث طويل

# مؤمن کے حال پر تعجب

بزرگان محترم اور برادرانِ عزيز! حضرت معد بن الى وقات بنائه ت روایت ہے کہ نبی کریم سرور دو عالم صلی ٹالیج نے ارشاد فر مایا کہ مجھے مؤمن کی اس حالت یر تعجب ہوتا ہے ( یعنی جو شخص سیج معنیٰ میں ایمان رکھنے والا ہواس کے حالات پر مجھے تعجب ہوتا ہے) اس لیے کہ اگر اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف سے اسے کوئی نعمت ملے تو وہ الحمد للد کہہ کرشکر ادا

كرتا ہے اور تبھى اس يركوئى آزمائش آجائے، كوئى تنگى آ جائے ، کوئی تکلیف آ جائے تو اس پر بھی وہ الحمد للہ کہہ کر صبر کرتا ہے، تو وہ دونوں حالتوں میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی حمد كرتا ہے اور الحمد لله كہتا ہے۔"فالمؤمن يؤجَز علىٰ كل حال" تومون كو ہر حالت ميں اجر ملتا ہے۔ اچھی حالت ہوتب بھی شکر ادا کر کے اجریلے گا اور بری حالت ہوتو تب بھی صبر کر کے اجر ملے گا۔ تو مومن کا کسی بھی حال میں گھاٹانہیں۔ اس کا تو فائدہ ہی فائدہ ہے۔ "حتّٰى اللقمة يرفعها إلى فيه" يهان تك كه جولقمه

اٹھا کر وہ اینے منہ میں لے جاتا ہے اس پر بھی اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف ہے اجر ملتا ہے، یعنی اگر وہ اس کو الله تعالیٰ کی نعمت سمجھ کر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر کے کھائے تو اس پر بھی اجر ملے گا۔

#### کافر اور مومن میں فرق

یعنی سرکار دو عالم مل الله این اور ہرفعل وحرکت میں این کے ہر لمحہ میں، ہر حال میں اور ہرفعل وحرکت میں این لیے اواب کے خزانے جمع کرسکتا ہے۔ بس فرا سا زاویہ نگاہ بدلنے کی بات ہے، وہی ایک بات کافر کو بھی پیش آسکتی ہے اور جو انسان غفلت کی زندگی گزار رہا ہے اس کو بھی پیش آسکتی ہے وہی بات ایک مومن کو بھی پیش آسکتی ہے، لیکن دونوں میں زمین پیش آسکتی ہے، لیکن دونوں میں زمین اور آسان کا فرق میہ ہے کہ پہلا شخص یا تو ایمان نہیں رکھتا یا غفلت کی حالت میں زندگی گزار رہا ہے تو اس کا کوئی بھی حال ایسانہیں جو اس کی نیکیوں میں اضافہ زندگی گزار رہا ہے تو اس کا کوئی بھی حال ایسانہیں جو اس کی نیکیوں میں اضافہ کرے، اس کے اور اجر میں اضافہ کرے، اس کے تواب اور اجر میں اضافہ کرے، اس کے اور کوئی آخرت کا سامان جمح کرے، اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں، اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں، اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں، اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں۔ اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں، اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہی ہیں۔ اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہ کی ہیں۔ اس کی ہر ہر نقل وحرکت پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے ہاں نیکیاں کھی جارہ ہیں۔

## فظاہرایک جیسے کام ہیں

ا کام تو بظاہر دونوں کے ایک جیسے ہیں، یہ بھی کھاتا ہے، وہ بھی کھاتا ہے، یہ کام تو بظاہر دونوں کے ایک جیسے ہیں، یہ بھی روزی کماتا ہے۔ یہ بھی پیتا ہے، یہ بھی روزی کماتا ہے۔ یہ بھی دوست بھی پیتا ہے، وہ بھی دوست ایخ گھر والوں سے ملتا ہے۔ یہ بھی دوست ایخ گھر والوں سے ملتا ہے۔ اس ایخ گھر والوں سے ملاقات کرتا ہے، وہ بھی دوست احباب سے ملاقات کرتا ہے۔ اس احباب سے ملاقات کرتا ہے، وہ بھی دوشیاں ملتی ہیں، اِس پر بھی تکلیفیں آتی ہیں، اُس کو بھی خوشیاں ملتی ہیں، اِس پر بھی تکلیفیں آتی ہیں، کو بھی خوشیاں ملتی ہیں، اِس پر بھی تکلیفیں آتی ہیں، کو بھی خوشیاں ملتی ہیں، اِس پر بھی تکلیفیں آتی ہیں،

اُس پر بھی تکلیفیں آتی ہیں، لیکن دونوں کے حالات میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ بیسارے حالات جو گزر رہے ہیں، یہ کافر اور غافل مومن کے حق میں بالکل ایسے ہیں جیسے مٹی۔اس کا کوئی فائدہ نہیں اور اس کا کوئی ثواب نہیں۔



#### و زاویهٔ نگاه درست کرنے میں فائدہ

اور وہ مومن جس کا زاویہ نگاہ درست ہوگیا ہو، جس کی سوچ درست ہوگئ ہو تو اس کی ہر ہر نقل و حرکت اللہ تبارک وتعالی کے ہاں ایک عظیم اجرو تو اب کا سب بن رہی ہے، مومن کوئی قدم نہیں اٹھا تا مگر اس قدم پر اس کو تو اب ماتا ہے، انبیاء علی کے وارثین علماء کرام، اولیاء کرام اور بزگان دین ہیں۔ ان کی صحبت سے یہ چیز حاصل ہوتی ہے کہ آ دمی کا زاویہ نگاہ بدل جاتا ہے، سوچنے کا انداز بدل جاتا ہے اور اس سوچ کے بدلنے کے انداز سے انسان جہنم سے جنت کی طرف آ جاتا ہے اور اس کا ہر ہر لمحہ اللہ تبارک وتعالی کے ہاں عبادت بن جاتا کی طرف آ جاتا ہے اور اس کا ہر ہر لمحہ اللہ تبارک وتعالی کے ہاں عبادت بن جاتا کی طرف آ جاتا ہے اور اس کو ہمی عمومن کے حال پر تنجب ہوتا ہے کہ اس کوکسی بھی حالت میں گھاٹا نہیں ہے، ۔



#### ایمان کا استحضار کرتے رہو

یہ ایمان بڑی دولت ہے اور اس ایمان کا استحضار بھی بڑی نعمت ہے جس کی وجہ سے زندگی کا ہر ہر لمحہ عبادت بن رہا ہے، اللہ تعالیٰ کی رضا کا ذریعہ بن رہا ہے اللہ تعالیٰ کی رضا کا ذریعہ بن رہا ہے اور اجرو تواب کا ذریعہ بن رہا ہے، میں نے اپنے والدِ ماجد رہائی ہے سا۔ اللہ تعالیٰ ان کے درجات بلند فرمائے۔ حضرت مولانا مفتی محمد حسن صاحب رہائی جو حضرت محکم الامت قدس اللہ سرۂ کے اجل خلفاء میں سے تھے اور حضرت

با، انال موه ولي في ا

علیم الامت قدس الله سرہ کے عاشق زار ہتھ۔ وہ بڑے ہی والبانہ اندازی سی فرمایا کرتے ہتھے کہ دیکھو! یہ ایمان بڑی دولت ہے۔ اس ایمان کو بچا بچا کہ قبر تک لے جاؤ تو آگے جیت ہی جیت ہے اور کامیا بی ہی کامیا بی ہے۔ لیمی ول میں ایلہ تبارک وتعالی کی ذات پر ایمان رکھتا ہوں۔ میں اللہ تبارک وتعالی کی ذات پر ایمان رکھتا ہوں۔ اللہ تبارک وتعالی مجھے ہر آن دیکھ رہے ہیں۔ یہ بات متحضر ہوجائے تو اس کو بیا بچا بچا کر قبر تک لے جاؤ پھر آگے جیت ہی جیت ہے۔

#### ایمان کی عجیب خاصیت

نبی کریم سرور دو عالم سل الیکی نے اس ایمان کی خاصیت بیہ بتائی ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی ذات پر ایمان ہوتا ہے تو حال اچھا ہو یا برا ہو، دونوں صورتوں میں بندہ اپنے اللہ جل جلالہ کا شکر ادا کرتا ہے، الحمد لللہ کہتا ہے۔ اس لیے جب کوئی نعمت ملے شکر ادا کرو، الحمد لللہ کہو۔

#### ه کثرت شکر کی ضرورت

اور اگر کوئی تکلیف آئے تو بھی کہو۔"الحمد لله علَی کلِ حال"، ہم حالت میں ہم اللہ تبارک وتعالیٰ کا شکر ادا کرتے ہیں، کیونکہ جو بظاہر تکلیف کی صورت نظر آرہی ہے عین اس وقت میں بھی انسان اللہ جل جلالہ کی لاکھوں نظر آرہی ہے عین اس وقت میں بھی انسان اللہ جل واراس کی رف لگانے نعمتوں میں ڈوبا ہوا ہوتا ہے۔ تو شکر کی عادت ڈالنے کی اور اس کی رف لگانے کی ضرورت ہے، ہمارے حضرت والا فرما یا کرتے تھے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا شکر ادا کرنے کی رف لگاؤ اور چلتے بھرتے، اٹھتے ہم حال میں جو اچھی بات شکر ادا کرنے کی رف لگاؤ اور جلتے بھرتے، اٹھتے ہم حال میں جو اچھی بات نظر آئے اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنے کی عادت ڈالو۔

## و حضرت نوح عَلَيْهِ لَمَا كُنْنَ شَكْرِ كُرْ الريخے!

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح عَلَیْنَا کے بارے میں فرمایا:

اِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُوْدًا (۱)

وہ بڑے شکر گزار بندے تھے۔

یہ آیت حضرت نوح عَلَیْها کے بارے میں نازل ہوئی، اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح عَلَیٰها کے بارے میں فرمایا کہ وہ ہمارے شکر گزار بندے تھے، تو حضراتِ انبیاء کرام علیہ اللہ سارے ہی شکر گزار شھے۔ کوئی نبی ایسانہیں ہے جو شکر گزار نہے۔ کوئی نبی ایسانہیں ہے جو شکر گزار نہ ہو، سب ہی شکر گزار شھے، لیکن حضرت نوح عَلیٰها کے بارے میں خاص طور پر کہا گیا ہے کہ یہ ہمارے شکر گزار بندے تھے۔ اس کی توجیہ میں متعدد صحابہ کرام اور تابعین رشی اللہ تبارک وتعالیٰ کا شکر رہتا تھا، جو قدم اٹھاتے شخی کہ ان کی ذبان پر ہر وقت اللہ تبارک وتعالیٰ کا شکر رہتا تھا، جو قدم اٹھاتے شخے تو اٹھانے کے بعد کہتے تھے کہ اے اللہ! تیرا کرم ہے کہ یہ قدم اٹھ گیا۔ کھاتے ہوئے شکر، بیت الخلاء سے فارغ ہوکر شکر ادا کرتے تھے۔ (۱)







<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء آيت (٣)\_

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى ٤٥٢/١٤ و٤٥٣ والمعجم الكبير للطبراني ٣٢/٦ (٥٤٢) مختصراً، وذكره الهيثمي في "مجمع الزوئد" ٢٩/٥ (٧٩٤٩) وقال: رواه الطبراني، وتابعيه لم اعرفه، وبقية رجاله رجال الصحيح ومصنف ابن ابي شيبة ١١٤/٦ (٢٩٩٠٥)\_

#### الخلاء سے نکلنے کی دعا

"ٱلْحَمْدُلِلَّهِ الَّذِي أَذُهَبَ عَنِّي الْأَذْي وَعَافَانِي "(١)

اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ جس نے مجھ سے گندگی کو دور کردیا اور مجھے عافیت عطا فرمائی۔

اسی مفہوم کی دعا حضرت نوح عَلینا سے بھی مروی ہے۔حضرت نوح عَلینا کا بھی اس موقع پر دعا پڑھنے کا معمول تھا۔ تو کوئی اچھی حالت ہو یا بُری حالت ہو، لیکن ان کی زبان پر ہر دم شکر رہتا تھا، اسی لیے اللہ جل جلالہ نے ان کو ''اِنّہ کَانَ عَبْدَا شَکُوداً'' فرما یا کہ یہ ہمارے شکر گزار بندے تھے، کیونکہ ہر لمحہ ان کی زبان پر شکر رہتا تھا۔

النفي آل داود كاشكر

اور ایک مرتبہ حضرت داود عَالِیٰلا کے گھر والوں سے اللہ تبارک وتعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۲۹۹۱ (۳۰۱) من حدیث انس بن مالک رضی الله عنه, قال ابن اللقن فی "تعفة المحتاج" ۱۹۸۱ (۵۰): رواه ابن ماجه, وفی اسناده اسهاعیل بن الملقن فی "تعفة المحتاج" کنه من فضائل الاعمال طبع دار حراء مکة مسلم المخزومی، وهو ضعیف, لکنه من فضائل الاعمال طبع دار حراء مکة المکرمة والسنن الکبری للنسانی ۹۸۲۵ (۹۸۲۵) من حدیث ابی ذر رضی الله عنه المکرمة والسنن الکبری للنسانی ۹۸۲۵ (۹۸۲۵) من حدیث ابی ذر رضی الله عنه و

اللہ تعالیٰ نے شکایت فرمائی کہ میرے بندوں میں شکر کرنے والے بہت کم بیں۔ میں نے شکایت فرمائی کہ میرے بندوں میں بیں۔ میں نے اپنے بندوں کو جتنی نعمتوں سے نوازا ہے وہ اتنی ہی ناشکری میں مبتلا ہیں، لہذاتم ایسانہ کرنا،تم شکر کو اپنا معمول بنالو۔

### المنان عبادت سے زیادہ آسان عبادت

اگر دیکھا جائے توشکر سب سے زیادہ آسان عبادت ہے۔ اس سے زیادہ آسان عبادت ہے۔ اس سے زیادہ آسان عبادت ہے۔ اس کے روپیہ آسان عبادت کوئی اور نہیں ہوگی۔ کیوں؟ اس لیے کہ شکر کرنے میں کچھ روپیہ پیسہ خرچ ہوتا ہے؟ کچھ محنت لگتی ہے؟ جو ذراسی بات اچھی لگی اور طبیعت کو پہند آئی تو اس کے اویر کہہ دیا:

'الحمندُلله ،اللهم آلک الحمندُولک الشکر' اے اللہ! آپ کا شکر ہے، آپ کی حمد ہے، کوئی محنت نہیں، کوئی مشقت نہیں، کوئی روپیہ نہیں، کوئی بیسہ نہیں، کوئی خرچہ نہیں اور اگر زبان سے بھی نہیں کرتا، دل میں شکر ادا کرلیا، دل میں کہہ دیا کہ یا اللہ! تیرا شکر ہے۔ تو یہ بھی شکرادا ہوگیا اور ایک حدیث میں آتا ہے کہ اگر بندہ اللہ تبارک وتعالی کی نعمت کا صرف ذکر کردے، چاہے زبان سے کرے اور چاہے دل میں کرلے، یعنی یہ احساس کر لے کہ یہ مجھ پر اللہ تبارک وتعالی کی نعمت ہے تو اس احساس کی وجہ



(۱) سورة سباآيت (۱۳) ـ

بلداذل ، مُوَاوَطِعُمَانی

سے بھی اللہ تعالیٰ اس کوشکر میں شار فرماتے ہیں اور اس کوشکر کی فضیلت حاصل ہوتی ہے (۱)، تو یہ آسان بھی بہت ہے اور یہ بہت فضیلت کی چیز ہے۔شکر کی کثرت کے راستے سے اللہ جل جلالہ کے ساتھ تعلق میں مضبوطی پیدا ہوتی ہے، تعلق مع اللہ مضبوط ہوگیا تو بس تعلق مع اللہ مضبوط ہوگیا تو بس مسجھو کہ بیڑا یار ہوگیا اور یہ اللہ تبارک وتعالیٰ تک پہنچنے کا بہترین راستہ ہے۔ سمجھو کہ بیڑا یار ہوگیا اور یہ اللہ تبارک وتعالیٰ تک پہنچنے کا بہترین راستہ ہے۔

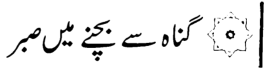
### ﴿ يَا الله! شكر كے مواقع ديجيے

اور ایک بزرگ کا قول دیکھا کہ انہوں نے فرمایا کہ یا اللہ! یوں تو کوئی نعمت آتی ہے تو حقیقت میں نعمت ہوتی ہے اور اگر کوئی تکلیف آتی ہے تو حقیقت میں وہ بھی آپ ہی کی نعمت ہوتی ہے اور ثواب حاصل کرنے کے دونوں راستے ہیں، نعمت پرشکر ادا کروں گا تو ثواب ملے گا اور تکلیف پرصبر کروں گا تو ثواب ملے گا، لیکن اے اللہ! میں کمزور ہوں۔ اس لیے میں آپ سے التجا کرتا ہوں کہ مجھے صبر کے مقابلے میں شکر کے مواقع زیادہ عطا فرماد یجے یعنی اس بات کا موقع مجھے زیادہ ملے کہ میں آپ کی نعمتوں سے بہرآ ور ہوتا رہوں، ان پرشکرادا کرتا ہوں اور صبر کے مواقع کم ہوں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ سے بیجی مانگنا چاہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث شریف کے الفاظ یہ ہیں "والتحدث بنعمة الله شکر و ترکها کفر" لماظه ہو مسند احمد ۳۹۰/۳۰ (۱۸٤٤۹) ومسند البزار ۲۲۲/۸ (۳۲۸۲) والمعجم الکبیر للطبرانی ۲۸/۵۸ (۸٤) قال الهثیمی فی "مجمع الزوائد"۲۱۸/۵ (۹۰۹۷): رواه عبد الله بن احمد، والبزار، والطبرانی، ورجالها ثقات

## الله مصيبت ميں مومن كا طرزِ عمل

توغرض مي كريم سرور دو عالم صلَّ الله الله فرمات بين كهمومن كانسى حال مين گھاٹانہیں ہے، ہر حال میں اجر ہے، شکر میں اجر اور پھر اگر کوئی تکلیف پہنچے تو اس پر صبر کرنے میں اجر، پیچھلی مرتبہ <sup>(۱)</sup>صبر سے متعلق بات شروع کی تھی کہ صبر کے معنی ہیں۔''کسی ناگوار حالت کو برداشت کرنا''، ایسی بات جوطبیعت کو ناگوار ہے، ناپیند ہے، وہ پیش آگئ تو اس کو برادشت کرلینا۔بعض اوقات تکلیف کو کا فر بھی برداشت کرلیتا ہے۔مومن اس لحاظ سے تکلیف برداشت کرتا ہے کہ میرے اللہ جل جلالہ کی طرف سے یہ تکلیف آئی ہے تو اُس کا فیصلہ برحق ہے، اس کی مشیت برحق ہے۔ جو تکلیف بھی آئی ہے، یقیناً اس میں اللہ تبارک وتعالیٰ کی کوئی نہ کوئی حکمت ہے۔اس لیے مجھے یہ تکلیف پہنچی ہے۔ ہاں! میں کمزور ہوں۔اس لیے اس تکلیف کو دور کرنے کی دعا کروں گا، اللہ تبارک وتعالیٰ سے مانگول گا، الله تبارک وتعالیٰ ہے تکلیف کا ذکر بھی کروں گا،لیکن اس بات پر مکمل ایمان ہے کہ اللہ جل جلالہ کی مشیت برحق ہے، اس کے اویر مجھے کوئی شکوہ نہیں ہے۔ اس یر مجھے کوئی گلہ ہیں ہے۔ یہ ہے صبر کی حقیقت۔



اور ناگوار باتوں کو برداشت کرنے کی اعلیٰ صورتیں تین ہیں: صبر عن المعصیة، صبر علی الطاعة اور صبر عن المعصیة







<sup>(</sup>۱) صبر سے متعلق تفصیلی مضامین کے لیے مواعظ عثانی حصہ ''خطباتِ رمضان' کی مراجعت مفید رہے گی۔از مرتب

The Time

صبر عن المعصية كمعنیٰ يه بیل كه اپنے آپ و معنیٰ يه بیل كه اپنے آپ و معنیٰ يه بیل كه اپنے آپ کو معنیٰ بنائے ہوا میں معصیت كا تقاضا بیدا ہورہا ہے، كوئی منظر ایسا سائے ہوا ، وربی جس كو ديھنا ناجائز ہے، لیكن دل میں شوق بیدا ہورہا ہے، امنگ پیدا ، وربی ہے، دل چاہ رہا ہے، دل مجل رہا ہے، اب اس كو روكنے سے طبیعت كو نا گواری ہوگی، مشقت محسوس ہوگی اور تكلیف ہوگی، لیكن اس تكلیف اور مشقت كو اللہ كے برداشت كر لے تو بي صبر كا اعلیٰ ترین مقام ہے۔

#### فیبت سے بچنا بھی صبر ہے

کسی مجلس میں بیٹے ہیں اور وہاں غیبت شروع ہوگئ تو غیبت کے اندر مزہ آتا ہے اور جب کسی مجلس میں غیبت شروع ہوجاتی ہے تو بس پھر آ دمی کا دل چاہتا ہے کہ میں بھی اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لوں۔ تو اب تو دل چاہ رہا ہے کہ میں غیبت کروں۔ یا کم از کم جو غیبت ہورہی ہے تو اس کوسنوں اور اس سے مزہ لوں۔ یہ ہمارے مجلس کی عام حالت ہے، تو اب ساری مجلس جمی بیٹھی ہے۔ کی کا ذکر ہورہا ہمارے کہ سی کا ذرات اڑا یا جارہا ہے، کسی کی برائی بیان ہورہی ہے، تو اس وقت آ دمی کا غیبت کرنے سے اور سننے سے رک جانانفس کو بڑا شاق معلوم ہوتا ہے، یہ نفس پر غیبت کرنے سے اور سننے سے رک جانانفس کو بڑا شاق معلوم ہوتا ہے، یہ نفس پر بڑا گراں ہے، لیکن اگر اللہ جل جلالہ کی رضا کی خاطر آ دمی نے اپ کو اس سے روک لیا۔ تو یہ صبر کا بڑا اونچا مقام ہے۔

ه صبر کا بدله

وجزْهُمْ بِهَا صَبَرُوْا جَنَّةً وَّحَرِيْرًا (١)

(١) سورةالدهرآيت(١٣)ـ

اور انہوں نے جو صبر سے کام لیا تھا، اس کے بدلے میں (اللہ تعالی ) انہیں جنت اور ریشمی لباس عطا فرمائے گا۔

راللہ ہوں ہے۔ برلے اللہ ہوں کے وہ کس کے عوض میں دیں گے؟ کس کے بدلے میں دیں گے؟ کس کے بدلے میں دیں گے۔ میرے بندوں نے اس وقت صبر کیا تھا جب ان کا کسی گناہ کرنے کے لیے دل مجل رہاتھا۔ انہوں نے میری فاطر اپنے اس دل کی خواہش کو قربان کردیا اور اس گناہ سے نیج گئے اور شکر والا معاملہ تو آسان ہے کہ نعمت ملی اور شکر ادا کرلیا، لیکن نیڈ صبر عن المعصیة "گناہ سے اپنے آپ کوروک لینا ہے، یہ مجاہدہ ہے اور اس میں واقعی مشقت ہے۔

### و خواہشات سے بیخ کاصلہ

اوراس كوقر آنِ كريم ميں فرمايا:

وَ اَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَر رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوٰى أَنَّ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْهَاوٰي أَنْ (١)

وہ جو اپنے پروردگار کے سامنے کھڑا ہونے کا خوف رکھتا تھا اور اپنے نفس کو بری خواہشات سے روکتا تھا تو جنت ہی اس کا ٹھکانہ ہوگی۔

جس نے اپنے پروردگار کے سامنے کھڑا ہونے کا خوف دل میں رکھا کہ ایک دن مجھے اللہ جل جلالہ کے سامنے پیش ہونا ہے اور اپنے ایک ایک قول وفعل کا جواب دینا ہے یہ خوف دل میں رکھا اور اس خوف کی وجہ سے" وَنَهَی النَّفْسَ عَنِ





<sup>(</sup>۱) سورةالنازعات آيت (٤٠-٤١) ـ

بلداذل « **مُوَاثِطِ عَمَانِي** 

الْهُوٰی " نفس کوخواہشات پر عمل کرنے روک لیا" فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِیَ الْمَاوٰی " تو اللّٰه علی الله الله تبارک اس کا عُمان ہنت ہے۔ یہ قرآنِ کریم فرما تا ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے بندول کے لیے یہی آزمائش رکھی ہے کہ آیا خواہشات کے بہاؤ پر بہتا چلا جاتا ہے یا اس نے خواہشات کے اوپر کوئی روک بھی عائد کی ہے؟ ہمارے احکام کی روک عائد کی ہے یا نہیں؟ یہ ساری آزمائش ہے۔ دنیا کی بیدائش کا یہی مقصد ہے جس کے لیے بندہ کو پیدا کیا گیا۔ یہ ہے صبر عن یہدائش کا یہی مقصد ہے جس کے لیے بندہ کو پیدا کیا گیا۔ یہ ہے صبر عن اللعصیة .

## 🕥 تکلیف تو ضرور آئے گی

اب سوچنے کی بات ہے ہے کہ اس دنیا کے اندرکوئی بھی بندہ ایسانہیں ملے گا جس کو ساری زندگی بھی کوئی نا گوار بات پیش نہ آئی ہو۔ ایسا کوئی ہے جے بھی تکلیف نہ بہنچی ہو، جس کوبھی مشقت پیش نہ آئی ہو، جس کے ساتھ خلاف طبیعت معاملہ نہ ہوا ہو؟ کوئی بھی نہیں، پغیر ہو، مومن ہو، ولی ہو، متی ہو، فاس ہو، کافر ہو، ہر ایک کو نا گوار باتیں پیش آتی ہیں، بڑے بڑے حکمران، بڑے بڑے مرائیہ دار، بڑے بڑے دولتمند کو بھی زندگی میں ایسے مواقع پیش آتے ہیں جو سرمایہ دار، بڑے بڑے دولتمند کو بھی زندگی میں ایسے مواقع پیش آتے ہیں جو اس کی طبیعت کے خلاف ہوتے ہیں مگر کیا کرنا پڑتا ہے؟ برداشت کرنا پڑتا ہے۔ اس کی طبیعت کے خلاف ہوتے ہیں مگر کیا کرنا پڑتا ہے؟ برداشت کرنا پڑتا ہے۔ تو نا گوار بات تو پیش آئے گی اور خلاف طبع باتیں ہوں گی۔

اللہ کے لیے برداشت کرو لیکن اگرتم نے ان تکلیف کی باتوں کو اور ان خلاف ِطبیعت باتوں کو ایک

مواغطيعناني

محض مجبوری سمجھ کر اختیار کرلیا کہ مجبوری تھی اور کچھ بھی نہیں تو اس کا کوئی فائدہ نہ ہوا، لیکن اگر نا گوار بات کو اللہ کے لیے برداشت کرلیا، طبیعت کے خلاف بات تھی، مزاج کے خلاف تھی، دل کی ببند کے خلاف تھی، لیکن تم نے اس لیے اس گناہ کوچھوڑ دیا کہ یہ اللہ جل جلالہ کا تھم ہے۔ تو نا گوار بات اس کو بھی پیش آئی گر کچھ فائدہ نہ ہوا، اس نا گوار بات کوتم نے اللہ کے لیے برداشت کرلیا تو اس کا اجر بیان فرمایا:

اِنَّهَا يُوَفَى الصَّبِرُوْنَ اَجُرَّهُمْ بِغَيْرِحِسَابِ (۱) جولوگ صبر سے کام لیتے ہیں، ان کا تواب انہیں بے حیاب دیا جائے گا۔

اییا اجر ملے گا جس کی کوئی گنتی نہیں، جس کا کوئی شار نہیں، جس کا کوئی حیاب نہیں۔

#### الله کے لیے چوٹیں لگاؤ

اللہ تبارک وتعالیٰ نے ایک ایسا عجیب نظام رکھا ہے کہ وہی تکلیف مجبوری سمجھ کر اور دل مسوس کر برداشت کرلو کہ بھی بہتو مجبوری ہے اور ای تکلیف کو اللہ کے لیے برداشت کر لو تو دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ اللہ کے لیے برداشت کرنے کے نتیج میں اللہ تبارک وتعالیٰ کا قرب حاصل ہوتا ہے، اس کی برداشت کرنے ہے اور اجر و ثواب حاصل ہوتا ہے، تو بھائی دل پر چوٹیس تو پر تی بیں، کا فروں پر بھی پر تی بیں، مسلمانوں پر بھی پر تی بیں، فاسق لوگوں پر بھی پر تی بیں، نیک لوگوں پر بھی پر تی بیں، نیک لوگوں پر بھی پر تی بیں، کین اگر وہ چوٹ اللہ کے لیے لگادی تو وہ بیں، نیک لوگوں پر بھی پر تی بیں، کین اگر وہ چوٹ اللہ کے لیے لگادی تو وہ

<sup>(</sup>۱) سورة الزمر آيت (۱۰) ـ

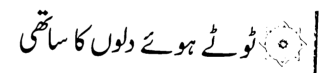


چوٹ تمہارے لیے اتناعظیم سرمایہ بنے گی کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کے فضل وکرم سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہوگا، تجلیات حاصل ہوں گی۔

## اقبال مرحوم كاعجيب شعر

تو بچا بچا کے نہ رکھ اسے ترا آئنہ ہے وہ آئنہ کہ شکستہ ہوتو عزیز تر ہے نگاہِ آئنہ ساز میں

یہ آئینہ دل کا آئینہ الیا ہے کہ اس کو بچا بچا کے نہ رکھو، نہ رکھ سکتے ہو، اس کے دل کے اوپر چوٹیس تو بڑیں گی، خواہشات تو لازماً پامال ہوں گی، چاہوتو ہوں گی، نہ چاہوتو ہوں گی، نہ چاہوتو ہوں گی، نہ چاہوتو ہوں گی، لیکن اگرتم نے یہ چوٹیس اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر برداشت کرلیں اور بیسو چا کہ شیشہ بنانے والے نے یہ ایسا شیشہ بنایا ہے کہ اس کوجتن چوٹیس پڑیں گی تو اتنا ہی وہ راضی ہوگا، ''کہ شکستہ ہوتو عزیز تر ہے نگاہِ آئینہ ساز میں'جتنا یہ دل ٹوٹے گا اتنا ہی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عزیز ہوگا۔



روایت میں فرمایا گیا:

'أن الله مع القلوب المنكسرة ''(۱) الله تعالى توئے موئے دلوں كا ساتھى ہے۔

یعنی اللہ تبارک وتعالیٰ کے لیے جس نے دل توڑا، دل کی خواہشات کو پامال

(۱) الزهد لاحمد بن حنبل ٦٤ (٣٩١) طبع دار الكتب العلمية. وحلية الاولياء ٢٧٧/٦ كلابها من طريق سيار، ثنا جعفر، ثنا عمران القصير، قال: قال موسى الليلا: يا رب اين ابغيك ؟قال: ابغني عند المنكسرة قلوبهم فاني ادنوا منهم كل يوم باعا، لو لاذلك لتهدمول کیا اور اللہ تبارک وتعالیٰ کی خاطر اپنی خواہشات کی قربانی دی تو اللہ تعالیٰ اس کا اس کا ساتھی بن جاتا ہے اور اُس کے دل کے اندر اللہ تبارک وتعالیٰ آکر مکین ہوتے ہیں، یہ اللہ تبارک وتعالیٰ کی سنت ہے تو یہ صبر عن المعصیۃ ہے کہ گناہ کا داعیہ پیرا ہوا اور پھرتم اس کو اللہ کے لیے کیل دو، یہ اعلیٰ درجے کا صبر ہے۔

پیدا ہوا اور پھرتم اس کو اللہ کے لیے کیل دو، یہ اعلیٰ درجے کا صبر ہے۔

## ا المناسبة ا

دیکھو! انبیاء کرام علی کو اللہ تعالیٰ نے انسان اور بشر بنا کر بھیجا کہ ان میں خواہشات وہی ہوتی ہیں، ان کے اندر بھی جذبات وہی ہوتے ہیں، لیکن وہ عمل کر کے دکھاتے ہیں کہ جذبات کو کس طرح کچلا جاتا ہے، خواہشات کو کس طرح پامال کیا جاتا ہے اور اس کے نتیج میں بندہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا قرب کیسے حاصل کرتا ہے۔

حضرت بوسف عَالِيناً كا واقعہ قرآنِ كريم ميں مذكور ہے۔ ہر مسلمان جانتا ہے كہ قرآن كريم ميں كوئى واقعہ يا كوئى قصہ كوئى كے ليے بيان نہيں ہوا، سبق لينے كے ليے بيان ہوا ہے، زليخا نے حضرت بوسف عَالِيناً كو گناہ كى دعوت دى تو قرآن نے فرمايا:

وَلَقَکْ هَبَّتُ بِهِ وَهَمَّ بِهَا (۱) اس عورت نے تو واضح طور پر یوسف کے ساتھ برائی کا ارادہ کرلیا تھا اور یوسف کے دل میں بھی اس عورت کا خیال چلا آیا۔

<sup>(</sup>۱) سورةيوسف آيت (۲٤)\_

بلدادل مواوط فيماني



#### و منعیال آنے کی وجبہ

اس بات کو قرآن نے خاص طور پر ذکر فرمایا کہ یہ نہ جھنا کہ پنیمر سے تو فرشتے سے، تو ان کے دل میں گناہ کا خیال نہیں آتا تھا، ان کے دل میں بھی خیال آیا۔ یہ قرآنِ کریم میں اس لیے بتایا تا کہ سب سمجھ لیں جس طرح تم انسان مووہ بھی ایسے ہی انسان سے، جذبات والے، خواہشات والے، امنگوں والے۔ اب اندازہ کرو کہ مدتوں سے گھر سے بچھڑے ہوئے ہیں اور ایسے ماحول میں ہیں کہ جس کے گھر میں رہ رہے ہیں وہ عورت دعوتِ گناہ دے رہی ہیں، دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں یہ دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں یہ دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں یہ دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں یہ دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں یہ دروازے بند کیے ہوئے ہیں، تالے ڈالے ہوئے ہیں اور اس وقت میں ان کے دل میں خیال کا پیکر ہیں اور اس وقت دعوتِ گناہ دی جارہی ہے، اس لیے ان کے دل میں خیال آچلا تھا۔

وه گناه سے کیسے بیج؟ آگے قرآن فرما تا ہے:

رَوْلا أَنْ رَّا بُرْهَانَ رَبِّه (١)

اگر انہوں نے پروردگار کی دلیل نہ دیکھ کی ہوتی تو پتے نہیں کیسے مبتلا ہوتے،
لیکن جب ان کے دل میں خیال آیا تو انہوں نے اپنے جذبات کو اس طرح
کیا، جذبات کی قربانی اس طرح پیش کی کہ

<sup>(</sup>۱) سورةيوسنى آيت (۲٤)۔

موعظعفاني

قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّنَ أَحْسَنَ مَثْوَاىَ (۱) (یوسف نے) کہا اللہ کی پناہ! وہ میرا پروردگار ہے، اس نے مجھے اچھی طرح رکھا ہے ( لہذا میں پروردگار کی ناشکری نہیں کرسکتا)۔

یعنی میں اس پروردگار کی ناشکری نہیں کرسکتا کہ میں اس گناہ میں مبتلا ہوجاؤں۔اس لیے انہوں نے اپنے آپ کو بجانے کی پوری کوشش کی۔

#### وروازے تک بھا گنے کی کوشش

اور کوشش کیا گی؟ قرآنِ کریم میں ہے کہ جب زلیخا نے گناہ کی دعوت دی تھی تو دروازوں پر تالے ڈال دیے تھے تا کہ بھاگ کر کہیں نہ جا سکیں۔حضرت یوسف نالیا بھی دیکھ رہے تھے کہ دروازوں پر تالے پڑے ہوئے ہیں، لیکن یہ سوچا کہ میرے بس میں اتنا ہی ہے کہ میں بھاگ کر دروازے تک چلا جاؤل اور پھراپنے رب کو پکاروں کہ معاذ اللہ! اللہ کی پناہ! یا اللہ! مجھے اس مصیبت سے بچالے۔ دروازے تک بھاگ تو اللہ تعالی نے اپنی رحمت کا مجزہ دکھا دیا کہ جب وہ وہاں پنچ تو دروازے کے تالے ٹوٹ چکے سے اور اس عورت کا شوہر کھڑا ہوا نظر آگیا۔ تو جب خواہش دل میں پیدا ہوئی تو اس کو کچل کر، اس کو پالل کر کے جتنا ان کے بس میں تھا، جہاں تک بھاگ سکتے تھے، بھاگ اور اللہ کو پکارا۔

(۱)سورةيوسفآيت(۲۳)\_





### مولانا رومی راینهایه کی عجیب نصبحت

> گرچه رخن نیت عسالم را پدید خسیره یوسف وار می باید دوید

یعنی اگر چپه اس فسق و فجور کی دنیا میں معصیتوں کی آگ بھڑک رہی ہے اور تمہیں بچنے کا کوئی راستہ نظر نہیں آرہا، لیکن مولانا فرماتے ہیں کہ اسی طرح بھا گو جیسا کہ حضرت یوسف عَلَیٰ للہ بھا گے، تو جتنا بھاگ سکتے ہو اتنا بھاگ جاؤ اور پھر اللہ تعالی کو یکارو کہ یا اللہ! میرے بس میں اتنا تھا، اب آپ اپنے فضل و کرم سے اپنا کرم فرماد یجے تو پھر اللہ تعالی کی طرف سے رحمت ہوہی جاتی ہے۔

#### اناہ سے بیخے کے لیے دو کام

اسی لیے ہمارے حضرت والا فرمایا کرتے تھے کہ جب بھی دل میں گناہ کا داعیہ پیدا ہو، دل میں شوق پیدا ہو، گناہ کی خواہش ابھرے تو دو کام کرلو، ایک داعیہ پیدا ہو، دل میں شوق پیدا ہو، گناہ کی خواہش ابھرے تو دو کام کرلو، ایک یہ بچنے کے جتنے سامان ہو سکتے ہیں وہ اپنے اختیار سے کرلو اور پھر اللہ تبارک یہ بچنے کے جنے سامان ہو سکتے ہیں وہ اپنے اختیار سے کرلو اور پھر اللہ تبارک وتعالیٰ بکارہ کہ یا اللہ! آپ مجھے اس سے بچالیجے۔

 میں کمزور ہوں، ناتواں ہوں، اپنی خواہشات کا غلام بنا ہوا ہوں، میں تھوڑی بہت کوشش کرنے بہت کوشش کررہا ہوں، لیکن مجھے بھروسہ نہیں ہے کہ تھوڑی بہت کوشش کرنے ہے اپنے آپ کو بچالوں گا۔اے اللہ! جتنا میرے بس میں ہے وہ کروں گا، لیکن بچانا آپ کے قبضے میں ہے، مجھے اس گناہ سے بچالیجے یا پھر مجھے سے مؤاخذہ نہ فرمائے گا۔ مجھے اس کے اوپر گناہ نہ دیجھے گا۔ اللہ میاں سے ایسی باتیں کیا کرو کہ جسے اپنے مہربان پروردگار سے کرنی چاہئیں، تو اللہ تبارک وتعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ ان شاء اللہ بچالیں گے۔

## ا گناہ سے بیخے کے لیے کوشش ضروری ہے

میں یہ بات بار بار اس لیے عرض کیا کرتا ہوں کہ ہم سب ایک کشتی کے سوار ہیں، آج کل کے ماحول میں چاروں طرف گناہوں کی آگ بھڑک رہی ہے اور اس سے اپنے آپ کو بچانا مشکل لگنے لگا ہے، لیکن کوئی کام اس وقت تک نہیں ہوتا جب تک کہ آدمی اس کی اہمیت محسوس نہ کرے، اس کو اپنی زندگی کا مقصد نہ بنائے اور اس کے لیے بچھ محنت کرے تو اس لیے ہر گناہ سے بچنے کے مقصد نہ بنائے اور اس کے لیے بچھ محنت کرے تو اس لیے ہر گناہ سے بچنے کے سلیلے میں کوشش کرنا ضروری ہے، چاہے وہ آنکھ کا گناہ ہو، چاہے زبان کا گناہ ہو، چاہے کان کا گناہ ہو، کی بھی طرح کا گناہ ہو، یہ محنت تو کرنی ہوگی۔ اگر ہم چاہے ہیں کہ اللہ تبارک وتعالی کی رضا حاصل ہواور اس عذاب سے نجات ملے تو کیوشش کرنی پڑے گی، جتنا بس میں ہووہ کر گزرواور بھر اللہ تبارک وتعالی سے مائلو اور مائلے رہوتو ان شاء اللہ، اللہ تعالی کی رحمت سے ممل امید ہے کہ وہ بچالیس گے۔

بارادل مواطعنان

#### ا اگر مجسل گئے تو!

اور بھی اس کے باوجود بھی آ دمی بھسل جائے تو جوشی اللہ تبارک وتعالیٰ سے مسلسل مانگتا رہتا ہے، مانگتا رہتا ہے اور اپنی سی کوشش بھی جاری رکھتا ہے تو الیی صورت میں اللہ تعالیٰ اس کو بھی نہ بھی تو فیق بھی دے دیتے ہیں، اگر گناہ ہوا بھی تو تو ہی تو فیق مل جائے گی اور کسی نہ کسی وقت اس گناہ سے ان شاء اللہ نی جائے گا، لیکن یہ جو غفلت ہے، یہ بری بلا ہے کہ آ دمی غفلت کی حالت میں زندگی گزار رہا ہے، نہ حلال کی پرواہ ہے، نہ حرام کی پرواہ ہے، نہ حرام کی پرواہ ہے، یہ بہت بری چیز ہے۔

## ا یہ خیال سے نہیں ہے

اور یہ جو دماغ میں بٹھالیا ہے کہ ہم تو ایسے ماحول کے اندر ہیں کہ اپنے آپ کو گناہ سے نہیں بچا سکتے۔ آدی آپ کو گناہ سے نہیں بچا سکتے۔ آدی جب یہ ہو آ ذہن میں سوار کر کے بیٹے جاتا ہے اور بے پرواہ ہوکر کام کرتا رہتا ہے، کوئی خلش دل میں پیدا نہیں ہوتی، کوئی کھٹک پیدا نہیں ہوتی تو یہ خطرناک بیا ہے۔ یہ مصیبت ہے۔ اس سے اللہ تعالی ہر مسلمان کو محفوظ رکھے۔ آمین! یہ کھٹک دل میں پیدا ہو اور بار بار اللہ تعالی کی طرف رجوع کرتا رہے، مانگتا رہے، تو ممکن نہیں ہے کہ اللہ تعالی اس کو ردفر ما دیں۔

ر ، گناہوں سے بچنا کتنا ضروری ہے! گناہوں سے بچنا سارے نوافل، سارے اذکار، ساری تنبیجات سے زیادہ

J. -- J

مواعظاعماني

ضروری ہے۔ اوگ اس کا تو اہتمام کر لیتے ہیں کہ نفاییں پڑت ایس اس اور قرآنِ کریم کی تلاوت کر لی الیکن کنا: وال سے بنی بنالیے، تبیعات پڑھ لیس اور قرآنِ کریم کی تلاوت کر لی الیکن کنا: وال سے بنیت کا اہتمام اس درج کا نہیں ہوتا۔ نتیجہ یہ کہ زبان سے جیموٹ نکل رہا ہے، نیبت نکل رہی ہے، کسی کی دل آزاری ہورہی ہے، کس کا دل وُکھایا جارہا ہے، کس کو طعنے دیے جارہے ہیں، کسی پر الزام لگایا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان ہاندھا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان باندھا جارہا ہے، بہتان ہاندھا جارہا ہے، بہتان ہاندھا جارہا ہے، بہتان باندھا ہوتو اللہ تبارک وتعالی کی طرف رجوع کرنے کا اہتمام ہوتو اللہ تبارک وتعالی کی طرف رجوع کرنے کا اہتمام ہوتو اللہ تبارک وتعالی "صبر عن المعصیة" عطا فرمادیں گے۔

### ہ طاعت کے اوپر صبر

مبر کی دوسری قشم ہے "صبر علی الطاعة "طاعت کے او پر صبر، لیمنی جو طاعت اور جو عبادت اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ضروری ہے اس ضروری طاعت اور جو عبادات کو انجام دینے میں جو تکلیف اور نا گواری ہورہی ہے، اس کو برداشت کرنا اور صبر کرنا، اسے کہتے ہیں: "صبر علی الطاعة "۔

° نمازِ فجر کے لیے اٹھنا

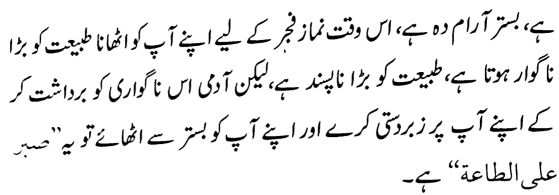
جیت فجر کے وقت نماز کے لیے بیدار ہونا مشکل لگتا ہے، میٹھی نیند آرہی





<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ١٠/١ ولفظه: " دفي بالمر ، دند باان يحدث بكل ماسمع".





## نماز باجماعت کی ادائیگی

دیکھیے! مسجد سے اذان کی آواز آگئ اور نماز باجماعت کا وقت ہوگیا اور آدمی اینے کسی ایسے مشغلے میں لگا ہوا ہے، جس میں اس کا دل مشغول ہے، اس وقت اس مشغلے کو چھوڑ کر مسجد کی طرف چل پڑنا، نفس کو نا گوار ہوتا ہے، لیکن اس نفس کی نا گوار کی کو برداشت کر کے آدمی مسجد کی طرف چل پڑے توبیہ "صبر علی نا گوار کی کو برداشت کرتے رہنا، بڑی عظیم الطاعة " ہے، اللہ تعالیٰ کی اطاعت پر نا گوار کی کو برداشت کرتے رہنا، بڑی عظیم نعمت ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو عطا فرمائے۔ آمین! جب اس نا گوار کی کو برداشت کرکے کوئی بندہ طاعت کرتا ہے، معصیت سے رکتا ہے تو اُسے تعلق مع برداشت کرکے کوئی بندہ طاعت کرتا ہے، معصیت سے رکتا ہے تو اُسے تعلق مع اللہ بیدا ہوتا ہے۔

### حضرت حكيم الامت رايسيليه كي شان

ہمارے حضرت تھیم الامت رائیے کی بات یاد آئی، اللہ تعالیٰ ان کے درجات بلند فرمائے۔ آمین۔ پہلے بھی میں آپ حضرات کو کئی مرتبہ یہ جملہ سنا چکا ہوں اور اپنے حضرت ڈاکٹر صاحب قدس اللہ سرہ سے پتہ نہیں کتنی مرتبہ سنا ہے اور حقیقت سے ہے کہ یہ بار بار سننے اور کہنے کی بات ہے۔ ذرا سمجھے کہ کون کہہ رہا

TI

T.

ے؟ وہ مجدد الملت جس نے تصوف کی واد بول کی سیاحی میں بوری عمر صرف کی ہے اور جو یہ فرماتے ہیں بھی علماء کی تو بڑی شان ہے، میں تو طالب علم ہول، وہ اپنے آپ کو طالب علم کہا کرتے تھے، لیکن ساتھ ساتھ یہ فرمایا کرتے تھے کہ'' دو فن ایسے ہیں جن سے الحمد لللہ، اللہ تعالی نے مجھے نسبت عطا فرمائی ہے، ایک تفسیر اور ایک تصوف،'' انہوں نے تصوف کی کتابیں پڑھیں، پڑھائیں اور ساری دنیا کو نہال کیا۔

#### ا فی سارے تصوف کا حاصل

وہ ساری تصوف کی وادیوں کی سیر کرنے کے بعد فرمارہے ہیں کہ ''وہ ذرا کی بات جو حاصل ہے تصوف کا، وہ یہ ہے کہ جب کی طاعت کے کرنے کے وقت ستی ہو تو اس ستی کا مقابلہ کر کے اس طاعت کو کرے اور جب کی معصیت کا تقاضا ہو تو اس تقاضے کو دبا کر اور کچل کر اس معصیت سے زبردی کی کرکے بچے۔'' پھر فرمایا کہ ای سے تعلق مع اللہ پیدا ہوتا ہے۔ اس سے تعلق مع اللہ کی حفاظت ہوتی ہے اور اس سے تعلق مع اللہ تی کرتا ہے۔ سارے تصوف کا حاصل کیا نکلا؟ صبر علی حاصل تعلق مع اللہ کی مضبوطی ہے، تو سارے تصوف کا حاصل کیا نکلا؟ صبر علی الطاعة اور صبر عن المعصیة کہ ناگواری پر صبر کر کے طاعت کو کرے اور ناگواری پر صبر کر کے معصیت سے بیچ، یہ خلاصہ ہے ساری تصوف کی ریاضتوں اور مبر کر کے معصیت سے بیچ، یہ خلاصہ ہے ساری تصوف کی ریاضتوں اور مبر کو کا عاصل کیا۔

ا المعنم كرنے كى ضرورت

اور بیمشق کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ بینہیں کہ ایک مرتبہ کہہ دینے اور

۳۱۸

بلدادل ، مُوافظِ عَمَاني

ایک مرتبہ کمل کرنے سے یہ بات حاصل ہوگئ۔ اس کے لیے مشن کرنی پڑتی ہے اور مشق کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ سب سے پہلے اپنے آپ کو اس بات پر آبادہ کی کرے اور اپنے دل میں یہ بات انسان ٹھان لے کہ چاہے دل پر آرے چل جا عیں مجھے اس جا عیں، لیکن مجھے طاعت کرنی ہے اور چاہے دل پر آرے چل جا عیں مجھے اس محصیت سے بچنا ہے۔ آدمی ایک مرتبہ یہ عزم مصمم کرلے اور اللہ تعالی سے دعا کرے کہ یا اللہ! میں نے عزم مصمم کرلیا، لیکن آپ مجھے اس عزم کو پورا کرنے کی توفیق عطا فرماد یجے، بس یہ کرتا جائے تو پھر رفتہ رفتہ اللہ تبارک وتعالی اپنے فضل و کرم سے منزل تک پہنچادیں گے۔

فطوط میں ستی کا ذکر

بہت سے لوگ مجھے خط لکھتے رہتے ہیں کہ ہم سے معمولات میں سسی ہوجاتی ہے، ادائیگی نہیں ہوتی اور جو نظام الاوقات بناتے ہیں وہ ٹوٹ جاتے ہیں اور جو تلاوت، ذکر اور تبیجات کے معمولات مقرر کیے ہوتے ہیں، ان کی ادائیگی میں سسی ہوتی ہے، تو اس سسی کو دور کرنے کا کوئی علاج بنادو۔ تو شاید ادائیگی میں سسی ہوتی ہے، تو اس سسی کو دور کرنے کا کوئی علاج بنادو۔ تو شاید ان کے دماغ میں یہ بات ہے کہ کوئی گولی کھلادی جائے گی، کوئی انجکشن لگادیا جائے گا، اس گولی کھلانے سے اور انجکشن سے سسی دور ہوجائے گی یا کوئی الی جہاڑ پھونک کردی جائے کہ اس جھاڑ پھونک کے نتیج میں سسی دور ہوجائے گی اور پھونگ کردی جائے کہ اس جھاڑ پھونک کے نتیج میں سسی دور ہوجائے گی۔ اور پھونگ کے اس جھاڑ پھونگ کے اس جھاڑ پھونگ کے اس جھاڑ پھونگ کے کہ کی گیا۔

دوسرا کوئی حل نہیں

ہارے حضرت والا <sup>حک</sup>یم الامت قدس اللہ تعالیٰ سرۂ فرماتے ہیں کہ ستی کا

علاج بجزچت کے نہیں ہے۔ ستی کا کوئی علاج نہیں ہے، اس کا حل خود ہی نکا انا پڑے گا اور یہ طے کرنا پڑے گا کہ اپنے او پر زبردی کروں گا، چاہے کتنا ہی دل مچل رہا ہو اور دل پر آرے چل رہے ہوں، کیکن زبردی کروں گا۔ جو وقت جس کام کے لیے مقرر ہے وہ وقت اس کام میں خرچ کروں گا، چاہے پچھ ہوجائے، دنیا اِدھر سے اُدھر ہوجائے، جب تک ایک مرتبہ دل میں یہ نہیں ٹھان لوگے اس وقت تک ستی زائل نہیں ہوگی۔

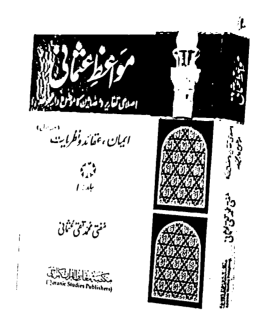
#### مجلس كاخلاصه

کی طرف سے مدد بھی ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ کی طرف سے نفرت ہوتی ہے،
اللہ تعالیٰ اس کو پہنچاد سے ہیں، لیکن اپنے آپ کو ڈھیلا ڈھالا جھوڑا ہوا ہے اور جو
دل کی خواہشات ہیں، انہی کے پیچھے چل رہا ہے، تو پھر اگرای طرح چلنا ہے تو
ساری عمر یہی رونا رہے گا کہ بہت ستی ہوری ہے اور عزم وارادہ ٹوٹ جاتا ہے۔
بس ایک مرتبہ اپنے ارادہ کو پختہ کر کے، مضوطی کے ساتھ یہ طے کرلو کہ پھے بھی
ہوجائے، دل پر آر ہے چل جا کیں، لیکن یہ کام کروں گا، تو پھر اللہ تبارک و تعالیٰ
کی طرف سے مدد و نفرت ہوگی اور اگر پھر بھی کہیں ستی ہوجائے تو
اللہ تعالیٰ اپنی طرف لو منے کی تو فیق عطا فر ماد سے ہیں، یہ اللہ تعالیٰ کی
سنت ہے۔

الله تعالى بم سب كوتوفيق عطا فرمائے \_ آمين! واخى دعوانا أن الحهد ملّه رب العالمين



إصلافي أفتأرير ومضامين كا موضوع وارمحبُوعمه



شیخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے جملہ مواعظ، خطبات اور تحریرات کا تخریج شدہ جامع اور مستند ترین موضوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی درج ذیل کتب کا ستیعاب کیا گیاہے:

- 😂 خطبات عثانی 🐯 خطبات دورهٔ مهند 🚳 درسِ شُعب الایمان 🚭 نشری تقریریں
  - 🕸 فردکی اصلاح 🚳 اصلاحِ معاشرہ 🚳 تربیتی بیانات 🍪 ذکروفکر

the Islamic Months

#### ﴿ اس کے علاوہ

انعام البارى الله العام اور جمارى زندگى انعام البارى 🚳 انعام البارى

🕸 تقريرترندى 🕸 جهانِ ديده 🔞 سفر درسفر

کے نتخب مضامین، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ، اور بعض صوتی صورتوں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت برکاتہم کے بیانات وخطبات کوشامل کیا گیا ہے، جس سے علماء، طلباء، خطباء اور عام پڑھے لکھے حضرات بآسانی استفادہ کرسکتے ہیں۔



