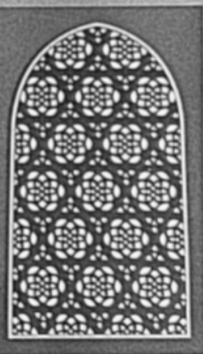




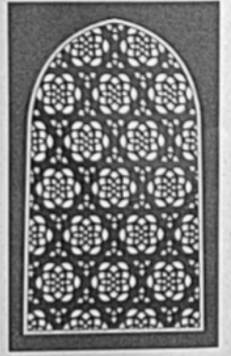
ايمان ،عقائد ونظريات



بلد: ٢



منفتى محذتفى عثماني



مِنْ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَانِّ الْمُعَا (Quranic Studies Publishers)





جلدٍ دوم

مُفتى مُحَدِّثْقَى عُتَاتِي

ترتيب وتخرتن مولانا عنايت الرحجلن

مكتبكمعاوالفال

(Quranic Studies Publishers) Karachi, Pakistan.

### جمله حقوق طباءت بن مِينَحْتَ مَنْ عَلَيْهِ الْعُلِيلُ الْعَالَيْكُ الْعُلِيلُ الْعَالَا فِي الْعَالِيلُ الْعَال

عرس ناشر المد للداگر چه و محتفظ الفال الف

علاء دیوبند کے علوم کا پاسیان دینی وعلمی کتابول کاعظیم مرکز فیلیگرام چینل

فنفى كتب خانه محمد معاذ خان

درس نظامی کیلئے ایک مفید ترین فیلنگرام چینل بابتمام : خِضَرِقَالِيمِئُ

طبع جديد : فالنجية سيساية - مولان ٢٠٠٢ء

ناشر ويختبنها والعالى المالية

ترتيب دُيزا كُنْك: عمران خان

فون : 35031565, 35123130 (92-21)

اى يىل : info@mmqpk.com

www.mmqpk.com : وبَعِياتُك www.maktabamaarifulguran.com

fb/onlinesharia : ווֹטַעוֹשׁ



www.SHARIAM.com maktabamaarifulquran.com
ماط جامعه دالاعلىم كراتي ، كور كي المؤسول الرياء كراتي ، باكتان - 75180



فیں بک سے خریداری کے لئے scan کریں

### \$ 757\$

ملآباد ٥ مكتبدرشيديه،راولپنڈى

OHLINE

اسلامی کتاب گھر، فیصل آباد

🕈 فخرالدين كالجي والا،كراحي

٥ مكتبه دار العلوم ،كراجي

٥ مكتبدرشيدىيه، كوئد

٥ مكتبه اسلاميه، فيعل آباد

• دارالاشاعت، كراي • مكتبه اصلاح وتبليغ، حيد مآباد

🗘 دارالاخلاص، پشاور

٥ مكتبه صفدريه ،راوليندى

بيت القرآن، كرائي
 اداره تاليفات اشرفيه ، ملتان

مكتبه احياء العلوم ، كرك

اسلامی کتاب گھر، راولپنڈی

٥ مكتبة القرآن، كراحي ٥ مكتبه رحمانيه الامور

٥ مكتبه عباسيه، تيمركره

٥ مكتبه عثانيه مراولبندى

٥ بيت الأتب، كراجي

٥ مكتبه احرار ، مردان

٥ مسرْبكس،اسلام آباد

٥ ادارة اسلاميات، كراتي رلاجور ٥ مكتبه سيداحمد شهيد، لاجور

قرآن مجيد كل، مردان

٥ داراللام،اسلام آباد

٥ الفااح يبليشرز، لاجور

٥ مكتبه بيت العلوم ، لا مور

٥ مكتبه عمرفاروق، كراتي

المناز المناز المناز المناز المناز

### يبش لفظ

#### بسنمالله الرَّخين الرَّحينِم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى كل من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب قدس الله سرّ ہ نے بندے کو دارالعلوم 1909ء میں دورہ حدیث کی پیکیل کے بعد ہی ہے جمعہ کی تقریر کرنے پر مقرر فرمادیا تھا، شروع میں اپنے لسبیلہ ہاؤس والے گھر کے قریب عزیزی مسجد میں کئی سال جمعہ کی تقریر کرتا رہا، پھر حضرت والدصاحب رائیٹید کی علالت کے بعد جامع مسجد نعمان لسبیلہ ہاؤس میں سالہا سال جمعے کی تقریر کی نوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود نوبت آتی رہی۔ 1999ء میں میرے استاد گرامی حضرت مولانا سحبان محمود صاحب رائیٹید کی وفات ہوئی جو جامع مسجد بیت المکرم میں جمعہ پڑھایا کرتے سے اور ان کی تعلیمات کا فیض دور تک پھیلا ہوا تھا، اس موقع پر مجھے جامع مسجد نعمان لسبیلہ ہاؤس سے بیت المکرم منتقل کیا گیا اور وہاں 1999ء سے دیا۔ تک نعمان لیا گیا اور وہاں 1999ء سے دیا۔ تاکہ تقریر کا سلسلہ رہا۔

میرے شیخ مکرم حضرت ڈاکٹر عبد الحی عارفی صاحب قدس الله سرہ کی

وفات کے بعد میرے استاذ حضرت مولانا سحبان محمود صاحب رائیا یہ کے تھم پر میں انوار کے دن عصر نے لسیلہ ہاؤس کی جامع مسجد نعمان میں اور پھر بیت الممکرم میں انوار کے دن عصر کے بعد ایک اصلاحی مجاس کا سلسلہ شروع کیا، اس وقت میری تقریریں محفوظ کرنے کا کوئی انظام نہیں تھا اور نہ میں انہیں اس قابل سمجھتا تھا کہ انہیں شائع کیا جائے، لیکن میرے انتہائی مشفق دوست حضرت پروفیسر شمیم احمد صاحب (جواس وقت 'معارف القرآن' کا انگریزی ترجمہ کررہے سمجھے ) نے میرے معاون مولانا عبداللہ میمن صاحب سے بین خواہش ظاہر کی کہ وہ ان تقریروں کوریکارڈ کر کے قامبند کرلیا کریں، چنانچہ انہی کی تحریک پران اصلاحی بیانات اور کسی قدر جمعے کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ 'اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر کے خطبوں پرمشمل ایک طویل سلسلہ 'اصلاحی خطبات' کے نام سے منظر عام پر آگیا جس کی اب غالبا۲۵ جلدیں ہوچکی ہیں۔

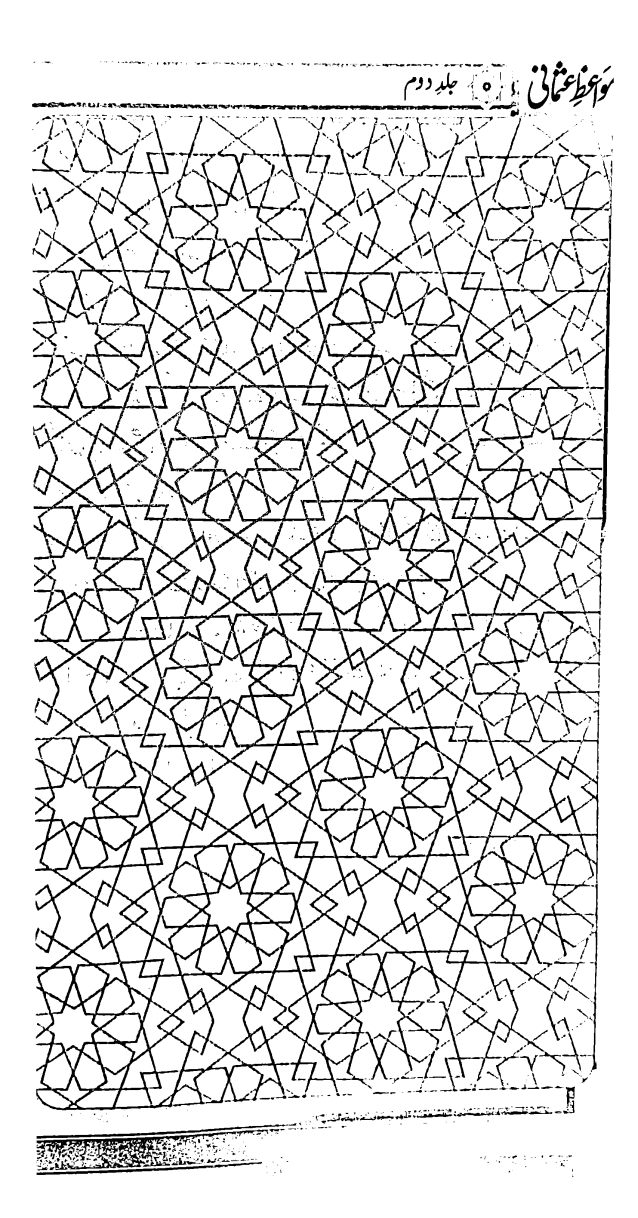
تجربے سے معلوم ہوا کہ بفضلہ تعالیٰ ان کی اشاعت مفید ہوئی اور حضرات ائمہ و خطباء بھی اپنی تقاریر میں ان سے مدد لینے لگے اور عام مسلمانوں کو بھی عام فہم انداز میں دین کی بنیادی معلومات آسانی سے پہنچنے لگیں، اس کے علاوہ بندہ کو مختلف مواقع پر کراچی یا کسی اور شہر میں، بلکہ کسی اور ملک میں بھی اس طرح کی تقریروں کا موقع ملتا رہا اور متعدد احباب انہیں قلمبند کر کے شائع کرتے رہے اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب اور کسی خاص موضوع کے بارے میں انہی تقاریر سے متعدد مجموعے بھی مرتب کرکے شائع کے گئے ۔

بچھے ایک فکر ہمیشہ دامن گیررہی کہ اصلاحی بیانات میں بسا اوقات واقعات اور احادیث میں صحت کا اتنا اہتمام نہیں ہوتا جتنامتقل تالیفات میں ہوتا ہے، اس لیے میں نے اپنے احباب میں سے مولانا عنایت الرحمن صاحب کو اس پر

نامزد کیا کہ وہ میری تقاریر میں بیان کردہ احادیث یا ساف کے واقعات کی تحقیق وتخریج کریں اور جہال غلطی ہوئی ہو، اس کی اصلاح کریں۔ میرے مشورے سے وہ بیکام ماشاء اللہ قابلیت کے ساتھ کرتے رہے۔ مولانا عنایت الرئن صاحب نے اس پر بیداضا فہ کیا کہ' اصلاحی خطبت'،' اصلاتی مجالس' اور بیانات کے مختلف مجموعوں کو بھی عنوانات و مضامین کی ترتیب سے مرتب کیا اور جو تقاریر ''البلاغ'' میں یا کسی دوسرے رسالے میں شائع ہوئی تھیں یا کسی کتاب کا جز تھیں ان کا بھی استقصاء کرکے ایک نیا مجموعہ'' مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ کردیا اور اس لحاظ سے بید بندہ کی تقاریر، مواعظ اور بیانات کا سب سے زیادہ جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریج و تحقیق کا بھی اہتمام جامع مجموعہ ہوگیا ہے اور حسب استطاعت اس میں تخریج و تحقیق کا بھی اہتمام ہوگیا ہے۔

دل سے دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیزِ موصوف کی اس کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرما کر اس ہے عام و خاص قبول فرما کر اس ہے عام و خاص مسلمانوں کو فائدہ پہنچے۔ آمین مسلمانوں کو فائدہ پہنچے۔ آمین مبلمانوں کو ایکرہ پہنچے۔ آمین مبلمانوں کو ایکرہ پہنچے۔ آمین مبلہ اور العلوم کراچی ۱۳

بنده محمد تقی عثانی عفی عنه ۱۵ /محرم سرسه ۱۲ م



# عرض ناشر



### بِسُمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

### نحمل ونصلى على رسوله الكريم امابعد!

زير نظر كتاب سلسله "مواعظِ عثاني" جلدِ دوم" ايمان وعقائد ونظريات (حصہ دوم) " جو حضرت مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے خطبات، تقاریر اور مضامین کا تخریج شدہ جامع اور مستند موضوع وار مجموعہ ہے۔ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کو الله رب العزت نے جو بے پناہ مقبولیت عطا فرمائی ہے وہ محتاج تعارف نہیں۔حضرت والا دامت برکاتهم بیک وقت مفسر، محدث، فقیه، ماهرِ معاشیاتِ اسلامی، مؤرخ، محقق، شاعر، ادیب اور مبلغ و داعی اسلام ہیں۔ اسی دعوت وارشاد کا سلسلہ عرصة دراز سے ہفتہ واری مجلس کی صورت میں تاحال جاری ہے اور الحمد لللہ اس سے بلا مبالغہ لا کھوں انسانوں کو فائدہ ہورہا ہے، جن میں غیرمسلم حضرات بھی شامل ہیں۔ اور اسی دعوت وارشاد کی برکت سے بہت سارے غیرمسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے ہیں اور آج ایک کامیاب زندگی گزار رہے ہیں۔حضرت والا دامت برکاتہم کے انہی بیانات ومواعظ سے علماء، طلباء اور خطباء کرام استفادہ کرتے چلے آرہے ہیں۔ اور حضرت والا دامت برکاتهم کے جملہ بیانات ومواعظ تحریراً اور تقریراً عوام الناس میں مقبول ہیں اور ہر طبقہ ان سے مستفید ہور ہا ہے۔ فاضل مرتب نے اس مجموعہ میں شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمر تقی عثانی

| اصلاحي مواعظ    | اصلاحی خطبات  | منسورسل نالیا ہے فرمایا |
|-----------------|---------------|-------------------------|
| خطبات دورهٔ مند | خطبات عثانى   | اصاباتی مجالس           |
| فرد کی اصلاح    | نشری تقریریں  | درسٍ فحعب الايمان       |
| ذ کر وفکر       | تربيتى بيانات | اصلاحِ معاشرہ           |

The Islamic months

اوراس کےعلاوہ

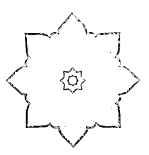
آسان ترجمه قرآن اسلام اور جاری زندگی انعام الباري تقرير ترمذي جهان د پده دنیامرے آگے اسلام اورجديدمعاشي مسائل اسلام اور جارا معاشى نظام

كے منتخب مضامين، نيز ما منامه البلاغ اور ديگر مجموعوں اور رسائل ميں شائع شدہ اور صوتی صورت میں محفوظ شدہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کے بعض بیانات و خطبات کوشامل کیا ہے۔حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم کی ہدایت پر اس کی تھیج اور تحقیق کا اہتمام ہوا ہے۔ اس لحاظ سے بیہ مجموعہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کے خطبات ومضامین کا جامع اور مستند ترین مجموعہ ہے۔ اس مجموعہ کی ترتیب، تحقیق وتخریج حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی ہدایت پر ان کی نگرانی میں مولانا عنایت الرحمن صاحب نے کی ہے۔اس مجموعہ کی خصوصیات اور تحقیق وتخریج کا طریقهٔ کاراس مجموعه کی بہلی جلد''ایان و مقائد واللریات (مصه) اوّل' کے شروع میں درج ہے، اس کی مراجعت ان شاء الله مفید رہے گی۔

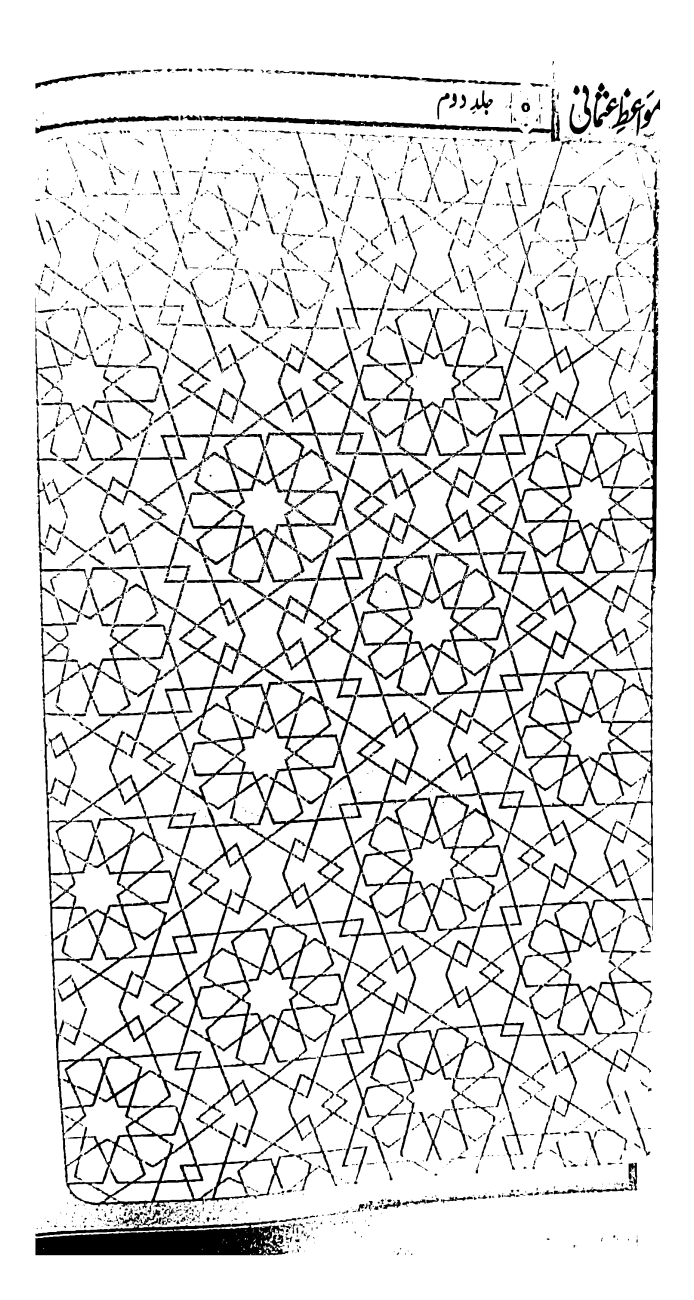
الله تعالى سے دعا ہے كه وہ اس كاوش كوشرف قبوليت عطا فرئے اور اسے ادارہ ك جماء احباب ومعاونين كے لئے ذخيرة آخرت بنادے۔ آمين يا رب العالمين۔

خِضَرِقَاسِمِئُ (ناظم اداره) Station of

بلددوم موافظ فنما في



فهرست عنوانات



### اجمالي فهرستِ عنوانات

| صفحه       | مضامین ﴿                                | تمبرشار |
|------------|-----------------------------------------|---------|
| <b>r</b> 9 | كامياب مومن كي صفات                     | ſ       |
| ۵۳         | نفاق کی علامتیں                         | ۲       |
| 71         | زبانی ایمان قابلِ قبول نہیں             | ۳.      |
| 44         | تقدیر پرراضی رہنا چاہیے                 | ۴       |
| 119        | اللہ کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ             | ۵       |
| IMI        | الله کا حکم بے چون و چراتسلیم کرلو      | ۲       |
| 100        | حجماڑ بھونک اور تعویذ گنڈ ہے            | 4       |
| 121        | تعویذ گنڈے اور جھاڑ پھونک کی شرعی حیثیت | ٨       |
| r•0        | ایمان خوف اور رجا کے درمیان ہے          | 9       |
| 771        | مخلوق کا ڈرخالق کے ڈر سے زیادہ ہونا     | 1+      |
| ۲۳۱        | مخلوق کی وجہ سے عمل نہیں چھوڑ نا چاہیے  | 11      |
| 102        | جزا وسزا كا تصور                        | Iľ      |
| 742        | جنت کے مناظر                            | 184     |

| صفحہ        | مضامين                           | نمبرشار |
|-------------|----------------------------------|---------|
| <b>r9</b> ∠ | آخرت کے مقابلے میں دنیا کی حقیقت | ١٣      |
| r-+r        | موت کی حقیقت(۱)                  | 10      |
| 710         | موت کی حقیقت (۲)                 | 17      |
| rra         | موت کی حقیقت (۳)                 | 14      |







# تفصيلي فهرست

| صفحہ       | عنوان                                            |
|------------|--------------------------------------------------|
| 19         | کامیاب مومن کی صفات                              |
| ٣٢         | تمهيد                                            |
| ٣٢         | آيات ِ كريمه كا ترجمه                            |
| ~~         | خشوع وخضوع كامطلب                                |
| <b>m</b> r | ا پنی نماز وں کا جا ئزہ لیں                      |
| ٣٣         | خشوع حاصل کرنے کا طریقہ                          |
| 20         | صحابه کرام نیخانیم کاخشوع                        |
| ۳۹         | غیراختیاری خیالات معاف ہیں                       |
| ٣٧         | یابندی نماز پرشکر                                |
| ٣٧         | این کوتا ہی پر استغفار                           |
| ٣٨         | دُاكْٹرعبدالحيُّ صاحب عار في رائشگيه كاايك واقعه |
| <b>m</b> 9 | شیطان کی کمر توڑنے والے کلمے                     |
| ۴٠         | ت<br>حضور ا کرم صلانوالیا کم عبادت               |
| r1         | خشوع پیدا کرنے کا ایک اور طریقه                  |

|           | <del></del>                                 |
|-----------|---------------------------------------------|
| حفحه      | عنوان                                       |
| ۲۲        | ترک لا یعنی                                 |
| rr        | اوقاتِ زندگی سونے کی ما نند ہیں             |
| 44        | دین کے نام پرفضول بحثیں                     |
| ~~        | لفظِ زكوة كى تشريح                          |
| ۴٦        | باطنی یا کیزگی کے لیے شخ کی ضرورت ہے        |
| ٣٧        | حضرت تھانوی رائٹیلیہ کا طریقۂ اصلاح         |
| ٣٧        | يبيش مردِ كالسلم يا مال شو                  |
| 4         | ز کو ہ کے لیے چھمل در کار ہے                |
| r9        | ز کوۃ انداز ہے نے نہ نکالی جائے             |
| ۵۱        | ز کو ۃ کے سلسلے میں چند غلط فہمیا ں         |
| (or)      | نفاق کی علامتیں                             |
| (11)      | زبانی ایمان قابلِ قبول نہیں                 |
|           | تمہيد                                       |
| 44        | شانِ نزول                                   |
| 40        | پہلی آیت کا ترجمہ                           |
| 40        | دوسری آیت کا ترجمه                          |
| 44        | تیسری آیت کا ترجمه                          |
| 42        | چوشی اور پانچویں آیت کا ترجمہ               |
| 42        | مخض زبان ہے کلمہ پڑھ لینے کا نام ایمان نہیں |
| <b>YA</b> | سلوک مسلمانوں جبیبا ہوگا                    |
| 49        |                                             |

|           | عنوان                                              |
|-----------|----------------------------------------------------|
| 49        | ایسا اسلام قبول نہیں                               |
| ۷٠        | دل میں ایمان نہ ہونے کی دلیل                       |
| <b>∠1</b> | اسلام کے بعدظلم وستم کا سامنا                      |
| ∠1        | دین پر چلنے سے ابتداء ً آزمائش آتی ہے              |
| 4         | کنارے پر کھڑے ہوکر عبادت کرنے والے                 |
| ۷۳        | ايمان لانے كا تقاضا                                |
| ۷۳        | اسلام لانے اور نیک عمل کرنے پراحسان نہ جتلاؤ       |
| ۷۵        | خلاصه                                              |
| 44        | تفتریر پرراضی رہنا چاہیے                           |
| ۸٠        | دنیا کی حرص مت کرو                                 |
| ٨١        | دین کی حرص پیندیدہ ہے                              |
| ۸٢        | حضرات ِ صحابہ رضی اللہ ہم اور نیک کا موں کی حرص    |
| ٨٣        | بيرض پيدا كريں                                     |
| ٨٣        | حضور ساله الله الله كا دور لكانا                   |
| ۸۴        | حضرت تفانوی رہنی کا اس سنت پرعمل                   |
| ΛΔ<br>    | ہمت بھی اللہ سے مانگنی چاہیے                       |
| ۲۸        | عمل کی تو فیق یا اجر و ثواب                        |
| ٨٧        | ایک لو ہار کا واقعہ                                |
| <b>AA</b> | حضرات ِ سحابه کرام وی الکتام کی فکراورسوچ کا انداز |
| <b>^9</b> | نیکی کی حرص عظیم نعمت ہے                           |

| صفحه   | عنوان                                                                                                                                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9+     | لفظ''اگر'' شیطانی عمل کا درواز ہ کھول دیتا ہے                                                                                                    |
| 91     | دنیا راحت اور تکلیف ہے مرتب ہے                                                                                                                   |
| 91     | الله کے محبوب پر تکالیف زیادہ آتی ہیں                                                                                                            |
| 95     | حقیر کیڑامصلحت کیا جانے                                                                                                                          |
| 91"    | ایک بزرگ کا بھوک کی وجہ سے رونا                                                                                                                  |
| ٩٣     | مسلمان اور کافر کا امتیاز                                                                                                                        |
| 91     | اللہ کے فیصلے برراضی رہو                                                                                                                         |
| 94     | رضاء بالقصناء میں تسلی کا سامان ہے                                                                                                               |
| 94     | تقدیر'' تدبیر' سے نہیں روکتی                                                                                                                     |
| 9∠     | تدبیر کے بعد فیصلہ اللہ پر حیجوڑ دو                                                                                                              |
| 92     | حضرت فاروقِ اعظم خالفهُ كا ايك وا قعه                                                                                                            |
| 99     | ''تقذیر'' کالتیج مفہوم                                                                                                                           |
| 1++    | غم اور صدمه کرنا''رضا بالقصاء'' کے منافی نہیں                                                                                                    |
| 1+1    | ایک بہترین مثال                                                                                                                                  |
| 1+1    | کام کا بگڑ نابھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے                                                                                                        |
| 1+1    | تقدیر کے عقیدے پر ایمان لا چکے ہو                                                                                                                |
| 1+1"   | یہ پریشانی کیوں ہے؟                                                                                                                              |
| 1 • 1~ | آبِ ذَر ہے لکھنے کے قابل جملہ                                                                                                                    |
| 1+0    | لوحِ دل پر بیه 'جمله' نقش کرلیں<br>دند منا اور در اور |
| 1.4    | حضرت ذوالنون مصری راتیکیه کے راحت وسکون کا راز                                                                                                   |
| 1.4    | تكاليف بهي حقيقت مين رحمت بين                                                                                                                    |

| معقعه | عنوان                                   |
|-------|-----------------------------------------|
| 1+4   | ایک مثال                                |
| 1+1   | تکلیف مت مانگو، کیکن آئے تو صبر کرو     |
| 1+9   | الله والوں كا حال                       |
| 11+   | کوئی شخص تکلیف سے خالی نہیں             |
| 111   | حصوتی تکلیف بڑی تکلیف کوٹال دیتی ہے     |
| 111   | اللہ سے مدد مانگو                       |
| 1111  | ایک نادان بیچے سے سبق کیں               |
| 111"  | اللہ کے فیصلے پر رضامندی خیر کی دلیل ہے |
| ۱۱۳   | برکت کا مطلب اورمفہوم                   |
| 110   | ایک نواب کا واقعہ                       |
| ll4   | قسمت پرراضی رہو                         |
| 114   | میرے بیانے میں کیکن حاصلِ میخانہ ہے     |
| 119   | اللہ کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ             |
| 177   | تمهيد                                   |
| 122   | اس كائنات ميں تين عالم ہيں              |
| 177   | رنج اور تکلیف ضرور پہنچے گی             |
| 144   | دل میں شکایت نہ ہو                      |
| 110   | رونے کی اجازت دے دی                     |
| 110   | جو الله کی مرضی وہی میری مرضی           |
| Iry   | حفرت خضر مَالِيٰلا سے ملاقات كا حكم     |
| 172   | حضرت موسیٰ مَالِیٰلا کا خاموش نه ر هنا  |

: 2022202422222

| صفحہ  | عنوان                                                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| IFA   | ان کی دنیا اور ہے                                                                        |
| 119   | ہر واقعے میں حکمتیں پوشیدہ ہیں                                                           |
| Im+   | بیچے کونل کرنے کی حکمت                                                                   |
| Im•   | ا پنی عقل کو چھوڑ دو                                                                     |
| 1111  | مویٰ عَلیٰتِلُا کی پرورش فرعون کے گھر میں                                                |
| 127   | عبرت ناک واقعه                                                                           |
| IMM   | شدّاد پر ملک الموت کا ترس کھانا                                                          |
| 122   | ایک آ دمی پر دومرتبه ترس کھانا                                                           |
| 120   | انبیاء علی اسلام پر بلائیں سب سے زیادہ                                                   |
| 100   | زلزله آنے میں حکمت اور مصلحت                                                             |
| Ima   | يەزلزلەعذاب تقا يانېيى                                                                   |
| 12    | تفویضِ کامل اختیار کرو                                                                   |
| IMA   | زلز لے میں بےشار فوائد                                                                   |
| IMA   | تخریب کے بعد تعمیر ہوتی ہے                                                               |
| 1179  | اللہ کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ                                                              |
| اسما  | الله کا حکم بے چون وچراتسلیم کرلو                                                        |
| الدلد | مہیر<br>تمہاری رائے کا حضور صلی تفالیہ ہم کی رائے سے مختلف ہونا<br>خب خنہ نزی کرد        |
| الدلد | جبہ میں میں میں اسٹر در میں علایہ ہم کی رائے سے مختلف ہونا<br>خبر کی تحقیق کر لینی چاہیے |
| ۱۳۵   | شخفیق کے نتیج میں بات واضح ہوگئی                                                         |
| IMA   | 03,000                                                                                   |

| صفحه  | عنوان                                         |
|-------|-----------------------------------------------|
| 167   | رسول براہِ راست الله کی ہدایت پر چلتے ہیں     |
| 167   | عقل ایک حد تک شیخ فیصله کرتی ہے               |
| INA   | رسول کا حکم مانو، چاہے عقل میں آئے یا نہ آئے  |
| 16.4  | '' حکمت'' اور'' فا نکرے'' کا سوال             |
| 10+   | ایسا'' نوکر'' ملازمت سے نکال دینے کے قابل ہے  |
| 101   | ہم اللہ کے ''بندے'' ہیں                       |
| 101   | '' کیوں'' کا سوال بے عقلی کی دلیل ہے          |
| 167   | آج کل کے لیڈروں کا حال                        |
| 167   | ووصلح حدیبین میں دب کرصلے کیوں کی گئی؟        |
| 101   | خلاصه                                         |
| (100) | جھاڑ پھونک اور تعویذ گنڈے                     |
| 101   | تمهير                                         |
| . 169 | میزی بناه مانگو                               |
| 169   | قرآنِ کریم کی دعارة نہیں ہوسکتی               |
| 14+   | حضرت بوسف عَالِيلًا نے الله تعالیٰ کی بناہ کی |
| 144   | جنگ ِ آزادی کا ایک واقعہ                      |
| 141"  | اس سورت میں یہی سکھا یا گیا ہے                |
| 1411  | نماز حاجت پڑھ کر                              |
| 144   | ہر چیز کا ایک تعویذ ہوتا ہے                   |
| ۵۲۱   | مرپیر می تعوید نهیں دیا                       |
| IYZ   | صحابه کرام شخانیدم کا تعویذ لکھنا             |

| صفحه | عنوان                                                                        |
|------|------------------------------------------------------------------------------|
| 174  | ایسے تعویذ حرام ہیں                                                          |
| IYA  | تعویذ دینا روحانی علاج نہیں                                                  |
| 1YA  | تلاوت کا تواب نہیں ملے گا                                                    |
| 149  | علاج كالصحيح طريقه                                                           |
| 149  | عجيب وغريب تعويذ                                                             |
| 14+  | تعویذ کی ابتداء                                                              |
| 141  | تعویذ گنڈے اور جھاڑ پھونک کی شرعی حیثیت                                      |
| 124  | امتِ محمد بیر النبادی الله کی کثرت                                           |
| 1214 | كثرت امت د مكيه كرآپ صالتانياته كى خوشى                                      |
| 120  | ستر ہزار افراد کا بلا حساب جنت میں دخول                                      |
| 140  | چار اوصاف والے                                                               |
| 124  | ستر ہزار کا عدد کیوں؟                                                        |
| 144  | ستر ہزار میں شامل ہونے کی دعا<br>مسل کی سائگ                                 |
| 144  | ہر مسلمان کو بید دعا مانگن چاہیے<br>تکلیف یقینی اور فائدہ غیریقینی والا علاج |
| 141  | علاج میں بھی اعتدال مطلوب ہے                                                 |
| 1∠9  | علان ین کی احتدال مطلوب ہے<br>بدشگونی اور بدفالی کوئی چیز نہیں               |
| 149  | تعویذ گندُ ول میں افراط وتفریط                                               |
| 14+  | و پیر مارول میں امراط وطریط<br>جھاڑ بھونک میں غیر اللہ سے مدد                |
| 1/1  | جیاڑ پیونک کے الفاظ کومؤٹر سمجھنا<br>حجاڑ پیونک کے الفاظ کومؤٹر سمجھنا       |
| IAI  | (a. 7938012 200, 200, 200, 200, 200, 200, 200, 2                             |

| محققهم | عنوان                                      |
|--------|--------------------------------------------|
| 144    | ہر مخلوق کی خاصیت اور طافت مختلف           |
| IAT    | جنات اور شیاطین کی طاقت                    |
| IAM    | اس عمل کا دین سے کوئی تعلق نہیں            |
| 110    | یمار پر پھونکنے کے مسنون الفاظ             |
| ١٨٥    | معة ذتين كے ذريعے دم كرنے كامعمول          |
| IAY    | مرضِ وفات میں اس معمول پرعمل               |
| 114    | حضرت ابوسعيد خُدري ظائنه عنه كا ايك وا قعه |
| 114    | سردار کوسانپ نے ڈس لیا                     |
| 144    | سورهٔ فاتحہ سے سانپ کا زہراتر گیا          |
| 1/19   | حجمارٌ پھونک پر معاوضہ لینا                |
| 1/4    | تعویذ کے مسنون کلمات                       |
| 19 +   | ان کلمات کے فائدے                          |
| 191    | اصل سنت" ' حجماڑ کھونک' کاعمل ہے           |
| 191    | کون ہے'' تمائم'' شرک ہیں                   |
| 191    | جھاڑ پھونک کے لیے چندشرا کط                |
| 191    | مپهلی شرط                                  |
| 191"   | دوسری شرط                                  |
| 196    | بیررُ قبیر حضور سالینوالیہ الم سے ثابت ہے  |
| 190    | تعویذ دینا عالم اور متقی ہونے کی دلیل نہیں |
| 194    | تعویذ گنڈے میں انہاک مناسب نہیں            |
| 197    | ابک انوکھا تعویذ                           |

tanta and the

| معقم       | عنوان                                                          |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| 194        | میزشی ما نگ پر نرالا <sup>تعو</sup> یذ                         |
| 191        | ہر کام تعویذ کے ذریعے کرانا                                    |
| 19/        | تعویذ کرنا نه عبادت، نه اس پر اثواب                            |
| 199        | اصل چیز دعا کرنا ہے                                            |
| r • •      | تعویذ کرنے کوا پنا مشغلہ بنالینا                               |
| r • •      | روحانی علاج کیا ہے؟                                            |
| r+1        | صرف تعویذ دینے سے پیربن جانا                                   |
| r+1        | ایک عامل کا وحشت ناک واقعہ                                     |
| ۲۰۲        | حاصل کلام                                                      |
| r+0)       | ایمان خوف اور رجاکے درمیان ہے                                  |
| r+2        | ایمان''خوف''اور''رجا'' کے درمیان ہے                            |
| r•A        | خوف اور رجا دونوں کا ہونا ضروری ہے                             |
| 7.9        | رحمت کی امیداورجهنم کا خوف                                     |
| ۲۱۰        | کتنا خوف ہونا چاہیے؟<br>''خوذ''، ''آۃ ہا'' مر : ت              |
| <b>711</b> | ''خوف'' اور'' تقویٰ'' میں فرق ہے<br>ناسخ اور منسوخ             |
| rır        | دوسری آیت کہا آیت کی تفسیر ہے                                  |
| rır        | ''احیاء'العلوم'' کا باب الخوف                                  |
| 414        | ''ام ید'' میں حدِ اعتدال مطلوب ہے                              |
| rim        | یا میں میں میں میں ہو؟<br>دولوں کی حدِ اعتدال کس طرح معلوم ہو؟ |
| rio        | عوم ہو؟                                                        |

| حفح         | عنوان                                                |  |
|-------------|------------------------------------------------------|--|
| riy         | مایوس اور نا امید ہونا جائز نہیں                     |  |
| 112         | جس کا الله ہواس کو پریشانی کیسی؟                     |  |
| 717         | ناامیدی کے غلبے کا نتیجہ                             |  |
| <b>119</b>  | ناامیدی کس طرح پیدا ہوتی ہے؟                         |  |
| <b>۲۲</b> + | نماز کے بعد استغفار کرلو                             |  |
| 771         | مخلوق کا ڈرخالق کے ڈرسے زیادہ ہونا                   |  |
| 777         | مخلوق سے زیادہ ڈرنا                                  |  |
| 777         | مخلوق کا ڈرزیادہ ہونے کی مثال                        |  |
| 770         | طبعاً مخلوق کا ڈرزیادہ ہونا مذموم نہیں               |  |
| 770         | حضرت عمر مفالند کا خوف حضورِ اقدس سلالی این سے زیادہ |  |
| 777         | شیطان کا حضرت عمر ضائنہ سے ڈرنا                      |  |
| 772         | کسی سے زیادہ ڈراس کی عظمت کی دلیل نہیں               |  |
| 777         | عقلاً الله تعالى كا دُرزياده مونا چاہيے              |  |
| 779         | مخلوق محسوس ہے، اللہ تعالی محسوس نہیں                |  |
| 14.         | غائب کے مقابلے میں حاضر سے ڈرزیادہ ہوتا ہے           |  |
| 14.         | مخلوق سے معافی کی امید کم ہے                         |  |
| rm1         | جہنم میں جانا گوارا کر لے گا                         |  |
| 744         | مخلوق کی نظر میں ذلت نا گوار ہے                      |  |
| rrr         | شیخ کامل ہی صحیح علاج بتا سکتا ہے                    |  |
| rmm         | علاج كاايك طريقة'' تصور شيخ ''                       |  |
| 744         | حضرت سيد احمد شههيدٌ اورتصور شيخ                     |  |

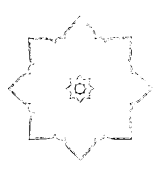
| محفحه        | عنوان                                                     |  |
|--------------|-----------------------------------------------------------|--|
| rra          | ''تصور شیخ'' کا مقصد یکسوئی حاصل کرنا                     |  |
| 220          | '' تصورِ بھینس'' سے علاج                                  |  |
| <b>۲۳ Y</b>  | کیسوئی کے بعد رُخ موڑ دو                                  |  |
| r=2          | بدنظری کا ایک علاج                                        |  |
| 12           | الله تعالیٰ کے دیکھنے کا تصور کیوں نہ کرے                 |  |
| ۲۳۸          | حضرت معاویہ اور حضرت عمر وبن العاص ذاتی اے درمیان مکالمہ  |  |
| <b>* * *</b> | خلاصہ                                                     |  |
| ۲۳۱          | کاوق کی وجہ سے مل نہیں چھوڑنا چاہیے                       |  |
| ۲۳۳          | تكبرمع الله كي صورت                                       |  |
| 444          | مخلوق کے لیے عمل کا ترک                                   |  |
| 444          | تکبر مع الله کی مثال                                      |  |
| 200          | ایسے مقامات پر نماز نہ حچوڑیں                             |  |
| ۲۳۲          | اُندکس (اسپین) کے ایئر پورٹ پر نماز                       |  |
| <b>۲</b> ۳2  | ایسے موقع پرنماز مؤخر کردیے                               |  |
| 447          | دوسری انتهاء<br>مراک حراز طعیب بین کرد در ا               |  |
| 444          | ہوائی جہاز میں وضو کرنے کا طریقہ<br>دوہرا گناہ            |  |
| 44.4         | رو ہرا تماہ<br>پیر کرکت گناہ کبیرہ ہے                     |  |
| 10+          | کیے رہت تبا <u>ہ بیرہ ہے</u><br>غیر مسلموں کی ترقی کا سبب |  |
| 101          | ایک بن آموز واقعه                                         |  |
| rar          | یات می در داعه<br>همارا طرزعمل                            |  |
| rom          |                                                           |  |

|              |                                                 | 15.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحہ         | عنوان                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| rar          | ئی گناه                                         | ایک عمل میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| rar          | ضیاع کا گناه                                    | حق العبرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| rar          | نخإ خانوں كا حال                                | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 100          | ىلمان كا قصهلمان كا قصه                         | ایک انگریزم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <u>raz</u>   | را کا تصور<br>سرا کا تصور                       | 1917.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 772          | کے مناظر اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل | المُوْدِينَ المُودِينَ المُودِ |
| 14.          | الات جاننے کا راستہ                             | آخرت کے م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 12.          | عجيب قصه                                        | ایک بزرگ کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 141.         | ت کا حال                                        | ادنی جنتی کی ج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 727          | بنتی کی جنت                                     | ایک اور اد نیاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 724          | ں بالفیحک''                                     | , ومسلسا<br>حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 724.         | بن کے برابر جنت                                 | بورے کرہ زیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 144          | ا مثال                                          | عالَمِ آخرت ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 722          | ے لیے ہے                                        | یه جنت تمهار ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y            | یره خلفهٔ اور آخرت کا دهیان                     | حضرت ابو ہر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y            | بازار                                           | جنت کے ان <i>در</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>Y</b> ∠ 9 | نمالی کا دربار                                  | جنت میں اللّٰد <sup>ز</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <u> </u>     |                                                 | مثك وزعفران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 11           | سے عظیم نعمت'' اللہ تعالیٰ کا دیدار''           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۸۲          |                                                 | حسن وجمال مير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| صفحہ        | عنوان                                                                      |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۳         | جنت کی نعمتوں کا نصور نہیں کرسکتا                                          |
| 710         | جنت میں خوف اورغم نہیں ہوگا                                                |
| ۲۸۵         | جنت کی نعمتوں کی دنیا میں جھلک                                             |
| 712         | یہ جنت متقین کے لیے ہے                                                     |
| ۲۸۸         | جنت کے گرد'' کانٹوں'' کی باڑ                                               |
| 1/19        | دوزخ کے گردشہوات کی باڑ                                                    |
| r/19        | یہ کانٹوں کی باڑ بھی پھول بن جاتی ہے                                       |
| <b>۲9</b> + | ایک صحافی رضاعنہ کا جان دے دینا                                            |
| <b>191</b>  | دنیا والوں کے طعنوں کو قبول کرلو                                           |
| 797         | عزت دین پر چلنے والوں کی ہوتی ہے                                           |
| 191         | کھرعبادتوں میں لذت آئے گی<br>سیست                                          |
| 191         | گناہ حیموڑنے کی تکلیف                                                      |
| 190         | ماں بیچے کی تکلیف کیوں برداشت کرتی ہے؟<br>جنت اور عالم آخرت کا مراقبہ کریں |
| 190         |                                                                            |
| 194         | آخرت کے مقابلے میں دنیا کی حقیقت                                           |
| (m.m)       | موت کی حقیقت (۱)                                                           |
| (ria)       | ه موت کی حقیقت (۲)                                                         |
| (rra)       | موت کی حقیقت (۳)                                                           |

كامياب مومن كى صفات

المَّوْرُونِ عَمَّا لِي اللهِ اللهُ اللهُ



كامياب مومن كي صفات

(خطبات دورهٔ مندص ۱۲۱)

كامياب مؤس كي مفات مُوَ عِلْمُ عَمَّالًى الله ووم مواطر فعالي بال دور

## بالله ارَّمَا ارَّحَمُ

## کامیاب مؤمن کی صفات



ٱلْحَمْلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِيهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ آعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضُيلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشُّهَدُآنُ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لاشَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَدَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعُدُ!

فَاعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ

بسم الله الرَّحْلِين الرَّحِيْمِ

قَلْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ أَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمُ خْشِعُونَ۞ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُونَ۞ وَالَّذِيْنَهُهُ لِلزَّكُوةِ فُعِلُوْنَ۞ُ (١)

<sup>(</sup>۱) سورة المومنون الآية (۱-۳)۔

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين-

### تمهيد

یے ''سورہ مؤمنون' کی شروع کی تین آیتیں براہِ راست ہماری عملی زندگی سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس سورت کا آغاز اللہ نے عجیب اندا زسے کیا ہے۔ فرمایا کہ بڑے کامیا ب ہیں وہ مؤمن جن کی صفات اگلی آیتوں میں بیان کی جارہی ہیں تو اس سورت میں مونین کی صفات بیان کی گئی ہیں کہ اگر وہ حاصل ہوجا ئیں تو دونوں جہانوں کی کامیابی حاصل ہوجا ہے۔

### آيات كريمه كالزجمه

ترجمہ آیات کا بیہ ہے کہ کامیاب ہوگئے وہ مومن جو اپنی نماز میں خشوع اختیار کرتے ہیں، بے فائدہ اور بے ہودہ کاموں سے منہ موڑ لیتے ہیں، وہ مومن جو زکوۃ پرعمل کرتے ہیں، وہ مومن جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں، مگر وہ جو اُن کی بیویاں اور باندیاں ہوتی ہیں ان کے ساتھ جنسی تعلقات قائم کرتے ہیں تو کوئی ملامت نہیں، جو بیویوں کے علاوہ کسی سے کسی بھی طریقے سے جو اہشات پوری کرنا چاہتے ہیں تو وہ حد سے گزرنے والے ہیں اور وہ لوگ جو اہنا مانتوں اور عہد کا پاس و لحاظ رکھتے ہیں اور جو اپنی نمازوں کی پوری نگرانی جو بین اور کمل پابندی کرتے ہیں، یہ ہیں وہ لوگ جو جنت الفردوس کے کرتے ہیں اور کمل پابندی کرتے ہیں، یہ ہیں وہ لوگ جو جنت الفردوس کے کرتے ہیں اور خو اپنی نمازوں کی پوری نگرانی

#### وارث ہوں گے اور اس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔

### وخشوع وخضوع كامطلب

تو جو صفات بیان کی گئی ہیں کہ وہ مؤمن ہی کا میابی و فلاح پاسکتے ہیں، جو ان صفات کے حامل ہوں۔ ان آیات میں سے میں صرف شروع کی چار آیتوں کی تھوڑی سی تشریح کرنا جا ہتا ہوں۔

بہلی صفت سے بیان کی گئی کہ وہ مؤمن فلاح یاب ہوسکتے ہیں جو اپنی نمازوں میں خشوع اختیار کرتے ہیں۔جس کا مطلب پیہ ہے کہ صرف نماز پڑھ لینا کافی نہیں ہے، بلکہ نماز میں خشوع پید اکرنا بھی مطلوب ہے اور نماز اس وقت تك كامل نہيں ہوتى جب تك كه اس ميں خشوع نه ہو، خشوع كا كيا مطلب ہے؟ ''خشوع'' کا مطلب عربی زبان میں بیہ ہے کہ دل کاکسی کی طرف متوجہ ہوکر جھک جانا۔ ایک لفظ ہے'' خصوع''اس کامعنی پیر ہے کہ انسان کے ظاہری اعضاء الله کے سامنے جھکے ہوئے ہوں، یعنی الله تعالیٰ کے سامنے باادب کھڑا ہو،جس طرح اللہ کے نبی صلی تفایہ ہم نے نماز پڑھی ہے کہ ہاتھ سیجے جگہ پر باند ھے ہوئے ہوں، نگاہ سجدہ کی جگہ پر ہو، جب رکوع وسجدہ کرے تو پوری طرح کرے،جو ظاہری اعضاء ہیں وہ اللہ کے سامنے جھکے ہوئے ہوں، اس کوخضوع کہتے ہیں اور '' خشوع'' کامطلب سے ہے کہ آ دمی کا دل اللہ کی طرف جھکا ہوا ہو، یعنی نماز کے اندراس کو بیاحساس ہو کہ میں اللہ کے سامنے کھڑا ہوں اور اس کی عبادت کررہا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کو گویا میں دیکھ رہا ہوں ورنہ کم از کم یہ ہو کہ اللہ تعالیٰ مجھے دیکھ رہے ہیں اس کا نام''خشوع''ہے۔

## ا پنی نماز وں کا جا ئزہ لیں

آج ذرا ہم اپنی نمازوں کا جائزہ لیں، جو نمازوں کے پابند ہمی ہیں شاید ہی کوئی اللہ کا بندہ ایسا ہو جو خشوع کا ایسا اہتمام کرتا ہو جیسا کہ مطلوب ہے اور بعض لوگ تو بالکل مایوں ہوجاتے ہیں کہ ہم سے خشوع ہو ہی نہیں سکتا اس لیے کہ جب ہم نماز شروع کرتے ہیں تو ہماری حالت یہ ہوتی ہے کہ دل کہیں ہے اور دماغ کہیں ہے۔ عام طور سے حالت یہ ہوتی ہے جیسا کہ کوئی Switch-on ردیا کہ switch-on زبان سے الفاظ نکلتے جارہے ہیں اور دل کہیں ہے، کردیا کہ صحدہ میں دھیان ہے، نہ قرآن میں دھیان ہے۔ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ نماز کے بعد اگر کسی سے پوچھا جائے کہ پہلی رکعت میں کیا ہوئی؟ تو یہ بھی یاد نہیں رہتا، تو نماز کی ایسی نا قدری کرکے مایوی میں مبتلا ہوجاتے ہیں اور مایوی کا نتیجہ بعض اوقات شیطان نا قدری کرکے مایوی میں مبتلا ہوجاتے ہیں اور مایوی کا نتیجہ بعض اوقات شیطان سے مجمعاتا ہے کہ جب نماز ولی نہیں ہے تو کیا ضرورت ہے نماز پڑھنے کی ، یہ خیال بیسا کرکے نماز ہی سے محروم کردیتا ہے۔

## خشوع حاصل کرنے کا طریقہ

نماز میں خشوع ہم کس طرح پیدا کرسکتے ہیں؟ اس حکم پر کس طرح عمل کیا جاسکتا ہے؟ دراصل بات یہ ہے کہ خشوع کے معنی یہ ہیں کہ اپنے اختیا رسے آدمی ان الفاظ کی طرف دھیان دے جو وہ زبان سے ادا کررہا ہے، اس کا آسان طریقہ یہ ہے کہ جب آدمی نے نماز میں سورۂ فاتحہ پڑھنی شروع کی اور اَلْحَهُلُ لِلّٰہِ اللّٰ کَا اَس کو پہتہ ہونا چاہیے کہ میں اَلْحَهُلُ لِلّٰہِ دَبِ الْعُلْمِينَ کہہ رہا

ہوں اپنے اختیار سے، اپنا دھیان، تو جہاور خیال ان الفاظ کی طرف لگائے جو وہ زبان سے ادا کررہا ہے یہ خشوع ہے۔ اگر اتنا بھی کرے گا تو خشوع حاصل ہوجائے گا، کیونکہ اللہ تعالی نے انسان کے ذمے کوئی ایسا کام نہیں لگایا جو اس کے اختیار سے باہر ہو، اس کی طاقت سے باہر ہو۔ اس لیے اگر بے اختیار خیالات آجا کیس تو وہ خشوع کے منافی نہیں، اللہ تعالی کے یہاں معاف ہے۔ آپ نے نماز پڑھنی شروع کی دھیان لگا کر ''اللہ اکبر''کہا 'نسبخانات اللہ ہم نہیں خیر اختیاری طور پرکسی طرف چلا گیا تو یہ غیر اختیاری طور پر دہن کا کسی طرف چلا جانا معاف ہے۔ اس کے نتیج میں آپ پرکوئی گناہ نہیں، لیکن جب یاد آجائے بھر فوراً انہی الفاظ کی طرف لوٹ جا کیس جو زبان سے ادا کررہ جب یاد آجائے بھر فوراً انہی الفاظ کی طرف لوٹ جا کیس جو زبان سے ادا کررہ جب یاد آجائے بھر فوراً انہی الفاظ کی طرف لوٹ جا کیس جو زبان سے ادا کررہ جب یاد آجائے کی خوشوع کا ادنی درجہ جومطلوب ہے وہ حاصل ہوجائے گا۔

### صحابه كرام طخالتهم كاخشوع

بعض اوقات مایوی اس وجہ سے ہوتی ہے کہ بڑے بزرگوں کے حالات سنتے ہیں کہ ایک صحابی زائیہ تھے حضرت ابوطلحہ زائیہ اپنے تھجور کے باغ میں نماز پڑھ رہے تھے، وہاں ایک پرندہ آیا اور تھجور کے درختوں میں الجھ گیا، نگانا چاہتا تھا، مگر باغ اتنا گھنا تھا کہ نکا نہیں جارہاتھا۔ حضرت ابوطلحہ زائیہ کا خیال اس طرف لگ گیا کہ دیھو میرا باغ کتنا شاندار ہے، کتنا بڑا ہے کہ ایک پرندہ نکانا چاہتا ہے، مگر نکل نہیں پارہا ہے۔ اس غلطی کے کفارے میں انہوں نے وہ سارا چاہتا ہے، مگر نکل نہیں پارہا ہے۔ اس غلطی کے کفارے میں انہوں نے وہ سارا باغ ہی صدقہ کردیا کہ اس کی وجہ سے میرا دھیان ہٹ گیا۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) مؤطاامام مالك ۱۸۹ (۲۸) طبع دار احياء التراث العربي. والزهد لابن المبارك ۱۸۵/۱ (۵۲٦) و السنن الكبرى للبيه قي ۴۹۲/۲ (۳۸۷۳) ـ

ایک صحابی رہائی جنہیں ہی اکرم سل ٹیٹا ایک نے غزوہ ذات الرقاع کے موقع پر ایک خاص جگہ پر بہرہ دینے کے لیے مقرر کیا تھا۔ وہ بہرہ دے رہے سے سوچا کہ خالی کھڑا ہوں تو نماز کی نیت باندھ لوں نفل نماز شروع کردی اور نماز کے دوران دشمن کی طرف سے ایک تیر آیا، ان کو لگا، جس سے خون کا فوّارہ جاری ہوگیا، لیکن انھوں نے نماز نہیں توڑی، بلکہ جاری رکھی شاید اس وقت یہ معلوم نہیں ہوا ہوگا کہ خون نکلنے سے وضوٹوٹ جا تا ہے اور نماز ختم ہوجاتی ہے، لیکن ان پر ایسا غلبہ ہوا کہ لوگوں کے پوچھنے پر کہا کہ میں نے ایک سورت شروع کر رکھی تھی اس غلبہ ہوا کہ لوگوں کے پوچھنے پر کہا کہ میں نے ایک سورت شروع کر رکھی تھی اس میں ایسا لطف آرہا تھا کہ اس کے ختم کرنے کو دل نہیں چاہ رہا تھا۔ صحابہ کرام رکھی تھی۔ کے خشوع کا یہ عالم تھا۔ (۱)

## غيراختياري خيالات معاف ہيں

بعض مرتبہ دل میں یہ خیال آتا ہے کہ اس درجے کا خشوع ہم پیدا نہیں کرسکتے جس کے نتیج میں مایوی ہوجاتی ہے،لیکن جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ اللہ تبارک تعالیٰ کسی کو بھی اس کی طاقت سے زیادہ کا مکلف نہیں بناتا، بزرگوں نے بیہ فرمایا ہے کہ خشوع کا ادنیٰ درجہ ہرمسلمان کے لیے یہ ہے جس کی اس کو کوشش کرنی چاہیے کہ وہ اپنی نماز میں ان الفاظ کی طرف دھیان کرے جو وہ اپنی زبان سے نکال رہا ہے اور اگر غیر اختیاری طور پرکوئی اور خیال آجا ئے تو وہ معاف ہے، پھر جب دو بارہ حدیّہ ہوتو پھر وہ ان الفاظ کی طرف آجا ئے، وہ اگر معاف ہے، پھر جب دو بارہ حدیّہ ہوتو پھر وہ ان الفاظ کی طرف آجا ئے، وہ اگر

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۱۹۸ (۱۹۸) و الحدیث سکت عنه ابو داو دو المنذری فی "مختصره" ۱۷۶/۱ (۱۹۸ ) و صحیح ابن حبان ۳۷۵/۳ (۱۰۹۲) \_

پوری نماز میں یہی کرتا رہے کہ خیال بھٹک رہا ہے تو یہ واپس لارہا ہے تو بھی ان شاء اللہ اس کی نماز اللہ کی رحمت سے خشوع کے تحت لکھ دی جائے گی۔ اللہ کی رحمت الیم ہے کہ اس کے خشوع میں لکھے جانے کی امید ہے۔

## پابندی نماز پرشکر

دوسری بات ہے ہے کہ جس طرح بھی نماز پڑھنے کی توفیق ہوجائے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ہے بھی بڑی نعمت ہے۔ یہ کوئی معمولی بات نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضری کی توفیق ہوگئ۔ چلو دل کہیں اور دماغ کہیں، لیکن اللہ تعالیٰ نے اپنی بارگا ہ میں حاضری کی توفیق عطا فرمائی ہے بھی کوئی کم نعمت نہیں۔ کتنے ہیں جن کو ہے بھی توفیق نہیں ہوتی، اس واسطے اس کی ناقدری بھی نہیں کرنی چاہیے، اللہ تبارک وتعالیٰ نے جس طرح بھی پڑھوادی، چاہے دل و دماغ کہیں چھٹک رہا ہو، لیکن اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہوا کہ اس نے توفیق دے دی۔ اس

قبول ہو کہ نہ ہو پھر بھی ایک نعمت ہے وہ سجدہ جس کو تربے آستاں سے نسبت ہے وہ سجدہ جس کو تیری بارگاہ سے نسبت ہے بیجی ایک نعمت ہے، جس طرح سے بھی ہوجائے اس پرشکر ادا کرو، اس کی نا قدری نہ کرو۔

ا پنی کوتا ہی پر استغفار

ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے نماز کے بعد استغفار کرو۔ حدیث میں آتا ہے

جب اللہ کے نبی سلّ اللہ ہے ہیں مرتبہ اللہ کہتے ہے، (۱) حالانکہ استغفار کرتے ہے وہ اس لیے کہ اے اللہ! جیسی نماز ہمیں آپ کی بارگاہ میں پڑھنی تھی ویسی ہم پڑھ نہ سکے۔ استغفار کرنا ہے۔ آدمی اللہ تعالیٰ کا شکر اور اپنی کوتا ہیوں پر استغفار کرتا چلاجائے تو ان شاء اللہ ثم ان شاء اللہ، اللہ تعالیٰ ضرور اپنافضل فرما کیس گے۔

## 

میرے شخ حضرت عارفی قدس اللہ سرۂ کے پاس ایک مرتبہ ایک صاحب آئے آکر کہنے گئے کہ حضرت میں کیا بتاؤں؟ نماز میں کیا پڑھتا ہوں، بس مُطُونگیں مارتا ہوں اور وہ نماز اللہ کی بارگاہ میں پیش کرنے کے قابل نہیں ہوتی، کیونکہ دل میں گندے خیالات آتے ہیں، سجدہ کرتا ہوں اس کے اندر بھی گندے خیالات آتے ہیں تو یہ کیا نماز ہے؟ حضرت نے فرہا یا کہ اگر یہ سجدے الیے ہیں کہ اللہ کی بارگاہ میں پیش کرنے کے قابل نہیں تو ایسا کر وکہ بجائے اللہ کواییا سجدہ کرنے کے جھے کردو۔ تو کہا کہ حضرت! آپ نے یہ کیا بات کہہ دی! محدہ آپ کو کیسے کرسکتا ہوں؟ حضرت نے فرمایا جب تم یہ کہتے ہو یہ اللہ کی بارگاہ میں پیش کرنے کے لائق نہیں تو اللہ کے بجائے ایسا سجدہ گندے انسان کو کروتو میں پیش کرنے کے لائق نہیں تو اللہ کے بجائے ایسا سجدہ گندے انسان کو کروتو میں پیش کرنے کے لائق نہیں تو اللہ کے بجائے ایسا سجدہ گندے انسان کو کروتو میں پیش کرنے کے لائق نہیں ہوگا، تو فرمایا کہ اگر یہ نہیں ہوسکتا، تو اس کا مطلب بیہ کہ جب یہ پیشانی اللہ کے علاوہ کسی کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس کی قدر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیشانی اللہ کے علاوہ کسی کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس کی قدر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیشانی اس کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس کی قدر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیشانی اس کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس کی قدر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیشانی اس کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس کی قدر کرو کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیشانی اس کے آگے جھک نہیں سکتی تو اس پرتم اللہ کا شکر

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱/٤١٤ (٥٩١) وسنن الترمذي ٣٠٠/٣٣١ (٣٠٠)\_

ادا کرو۔ پھر میہ کہو کہ اے اللہ! آپ نے میتو فیق عطا فرمائی، لیان مجھ نے یہ کو تاہیاں ہوگئیں، اے اللہ! تو اس کو معاف فرما۔

#### شیطان کی کمر توڑنے والے کلمے

اور سے بات بھی میں نے اپنے شخ راٹیا ہی سے سی تھی کہ حضرت ابو بکر صدیق ڈلٹی نے فرمایا جو شخص نماز پڑھنے کے بعد دو کلے کہہ لے تو شیطان کہتا ہے کہ اس نے میری کمر توڑدی، دو کلے کیا ہیں؟ فرمایا کہ ایک اَلْحَمٰذُلِلْہ دوسرا اَسْتَغْفِرُ الله د جب سے دو کلے آدی کہہ لیتا ہے تو شیطان کہتا ہے کہ اس نے میری کمر توڑدی۔ کیوں! اس لیے کہ شیطان انسان کو دو طریقوں سے بہکا تا میری کمر توڑدی۔ کیوں! اس لیے کہ شیطان انسان کو دو طریقوں سے بہکا تا ہے۔ ایک سے کہ تو کیا؟ تو نے فضول ٹکر ماری ہے؟ ما یوی پیدا کرتا ہے۔ تو اللہ کا شکر ادا کرو کہ اس نے سے نماز اپنی توفیق سے ادا کرائی اور دوسرا شیطان کا جال سے ہوتا ہے کہ بعض اوقات انسان کے دل میں بڑائی پیدا کرتا ہے کہ چلو اچھی اچھی نماز پڑھنے کی توفیق ہوگئ۔ پہلے کے مقابلے میں اچھی نماز پڑھے کی توفیق ہوگئ۔ پہلے کے مقابلے میں اچھی نماز پڑھ کی ۔ آدمی کا دماغ سوچنے لگتا ہے کہ میں نے بڑا کام کرلیا اور وکئ اللہ بن گیا۔ عربی زبان میں یہ مثل مشہور ہے:

"صَلَّى الْحَائِكُ رَكَعْتَيْن وَانْتَظَرَ الْوَحْيَ"

ایک جولا ہے نے ایک مرتبہ دور کعتیں پڑھیں جو کہ پہلے نہیں پڑھی اب
ال انظار میں بیٹے گیا کہ مجھ پر وحی نا زل ہوگی۔ توبعض اوقات شیطان انسان کے
دل میں عبادت کے بعد تکبر پیدا کرتا ہے تو علاج ہے اَسْتَغْفِرُ الله یعنی جیسی نماز
پڑھنی تھی ویسی ادانہ ہوسکی، اس میں جوکو تا ہیاں ہوسی ان پر استغفار ہے۔

#### حضور اکرم صلی علیہ ہی عبادت بعض روایتوں میں بیہ بات ملتی ہے کہ حضور اکرم صلی علیہ ہی عبادت کے بعد فرماتے تھے:

مَا عَبَدنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِك...وَمَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِك<sup>(۱)</sup>

یعنی اے اللہ آپ کی عبادت کا جوحق تھا وہ ادا نہ ہوسکا۔کون کہہ رہا ہے؟ اللہ کے نبی صلّاتی ہے کہ آپ رات میں نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو اتنا طویل قیام فرماتے کہ پاؤں میں ورم آجا تا (۲)۔سجدے میں جاتے ہیں تو لوگوں

(۱) ويستأنس له من حديث أخرجه مسلم في "صحيحه" ١٣٥٢ (٤٨٦) عن عائشة قالت: فقدت رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة من الفراش، فالتمسته، فوقعت يدي على بطن قدميه وهو في المسجد وبها منصوبتان، وهو يقول: "اللهم أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك وأعوذبك لاأحصي ثناء عليك أنت كها أثنيت على نفسك". ومن حديث أخرجه محمد بن نصر المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" ٢٨٨٠ من معاذبن جبل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنكم لو عرفتم الله حق المعرفة لمشيتم على البحور، ولزال بدعائكم الجبال، ولو أنكم خفتم الله كحق الخوف لعلمتم العلم الذي ليس معه جهل، وما بلغ ذلك أحد قط، قلت: ولا أنت يارسول الله؟ قال: ولا أنا .... الحديث." ومن حديث أخرجه الطبراني في "المعجم الاوسط" ٤٤/٤ (٢٥٦٨) عن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما في السماوات السبع موضع قدم، ولا شبر، ولا كف، إلا وفيه ملك قائم، أو ملك راكع، أو ملك ساجد، فإذا كان يوم القيامة قالوا جميعا: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك، إلا أنالم نشرك بك شيئا". والله سبحانه و تعالى أعلم.

(٢)صحيح البخاري ٦/١٣٥ (٤٨٣٦) و٢/٥٠ (١١٣٠)\_

کو خیال ہونا تھا کہ کہیں روح پرواز تو نہیں کرائی۔ ہالہ آپ الہہ اور کے بیالہ اور کے بیالہ اور کیا ہے۔ در کیھنے تھے(۱)۔ تو ایسی ذات کیا کہتی ہے جیسی عبادت کا حق ہے وہ ادانہ اور بی جب آپ سالٹھ آلیہ ہم سے فرماتے ہیں تو ماوشا کی عبادت کا کیا حال؟ غرض جو ہمی عبادت ادا ہوئی، اللہ تعالی کی توفیق سے ہوئی مگر اپنی طرف سے جو کوتا ہی ہوئی سے اس پر استغفار ہو۔

خلاصہ بیہ ہے کہ اپنی طرف سے جتنی کوشش ہواس میں کسرنہ کی جائے اور الفاظ کی طرف دھیان رکھا جائے۔ اگر درمیان میں کچھ غیر اختیاری خیالات آگئے تو معاف ہے۔

## خشوع پیدا کرنے کا ایک اورطریقه

خشوع پیدا کرنے کا ایک دوسرا طریقہ یہ ہے کہ جوسورتیں رئی ہوئی ہوں وہ نہ پڑھی جا تیں، جوسورتیں، موسرتیں Automatic چلتی ہوں ان کو نہ پڑھا جائے، بلکہ ان سورتوں کو پڑھا جائے جو زیا دہ نہ پڑھی جاتی ہوں۔الیی صورت میں یہ ہوگا کہ وہ دھیان سے ادا کرے گا کہ کہیں اٹک نہ جائے، لہذا دھیان نہیں بھیکے گا۔ ہمیں چاہیے کہ روزانہ یاد کرکے کسی نہ کسی الیمی سورت کا اضافہ کرلیں جو پہلے گا۔ ہمیں چاہیے کہ روزانہ یاد کرکے کسی نہ کسی الیمی سورت کا اضافہ کرلیں جو پہلے سے یاد نہیں تھی ۔ اس طرح پڑھنے سے رفتہ رفتہ ان شاء اللہ نماز میں دھیان باقی رہو۔ یہ جو رہے گا،اسی طرح کھڑے ہونے کی حالت میں نگا ہ سجدے کی جگہ پر ہو۔ یہ جو اس کا بڑا ہی اثر ہے، اس لیے کہ اگر ادھ اُدھر دیکھے گا تو دھیان ضرور بھنگے گا۔

<sup>(</sup>۱) شعب الایهان ۳۲۱/۵ (۳۵۵ ) و قال بذا مرسل جید-

تو یہ چند باتیں جن کو ذہن میں رکھ کرعمل کرنے سے نماز میں جوخشوع مطلوب ہے وہ حاصل ہوگا اور ان شاء اللہ، اللہ کی رحمت سے امید ہے کہ وہ کامیاب لوگوں میں داخل ہوجائے گا۔

المريخ ترك لا يعني

دوسری صفت جواس سورت میں بیان کی گئی ہے، وہ ہے:

' وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعُرِضُون ''

وہ لوگ لغو کاموں اور لغو باتوں سے اعراض کرتے ہیں، یعنی لغو کاموں میں مبتلا نہیں ہوتے۔ لغو ایسے کام اور ایسی بات کو کہتے ہیں جس کا کوئی فائدہ نہ ہو، نہ دنیا میں نہ آخرت میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔مؤمن کی شان میہ بتائی گئی کہ نبی کریم صلاحات میں۔

"مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرَءِ تَرْكُهُ مَالَا يَعْنِيهُ "(۱) آدمی کے اسلام کی خوبی میں سے بیہ ہے کہ ایسے کاموں کو ترک کردے جن کا کوئی فائدہ نہیں۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذی ۱٤۸/٤ (۲۳۱۷) وقال: هذا حدیث غریب لا نعر فه إلا من حدیث ابی سلمه عن ابی بریرة-وذکره المنذری فی "الترغیب والترهیب" ۳٤٥/۳ وقال: رواته ثقات الا قرة بن حیویل، ففیه خلاف، وقال ابن عبد البر النمری: هو محفوظ عن الزبری بهذاالاسنادمن روایة الثقات انتهی، فعلی هذایکون اسناده حسنا، لکن قال جماعة من الائمة: الصواب انه عن علی بن الحسین عن النبی صلی الله علیه وسلم مرسل، کذا قال احمد و ابن معین و البخاری وغیر بهم، و به کذار و اه مالک عن الزبری عن علی بن الحسین، و رواه الترمذی ایضا عن قتیبة عن مالک به، وقال: هذاعندنا اصح من حدیث ابی سلمة عن ابی هریرة، و الله اعلم۔

## اوقاتِ زندگی سونے کی مانند ہیں

سی بھی بڑی اہم بات ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو زندگی ہمیں اور آپ کو عطا فرمائی ہے اس کا ایک ایک لمحہ فیمتی ہے۔ یہ زندگی اس لیے دی گئی ہے کہ اس زندگی کے بعد کی ابدی زندگی یعنی آخرت کو درست کیا جائے:

وَابُتَغِ فِيْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الدَّالْآخِرَة (١)

اللہ نے جو کچھ دنیوی زندگی میں عطا کیا ہے اس کے ذریعے ہے تم اپنی آخرت کو درست کرو، اس لیے کہ اس کا ایک ایک لمحہ قیمتی ہے، اس کے بجائے جو فضول کا موں میں لگتا ہے اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ ایک آ دمی کوسونا اور کیچڑ اٹھانے کو کہا جائے تو بیسونا اٹھانے کے بجائے کیچڑ اٹھالے تو ساری دنیا اُسے احمق سمجھے گی، اس لیے اس زندگی کے لمحات کی قدر کی جائے۔ ایک مرتبہ سمجان اللہ یا الحمد لللہ کہہ لو یہ میزا ن میں بڑا زبر دست وزن پیدا کرتا ہے، (۲) لہذا فضول یا اتوں اور کا موں سے بیخے کا اہتمام کیا جائے۔

## وین کے نام پرفضول بحثیں

المسلم ا

<sup>(</sup>۱) سورة القصص آيت (۷۷).

<sup>(</sup>٢) ما حظه أو صحيح مسلم ٢٠٣١ (٢٣٣).

ہے۔ ایک مرتبہ والدِ محرّم رائی ہیان کررہے تھے ایک آدمی نے سوال کیا کہ یزید۔ فاسق تھا یا نہیں؟ والد صاحب رائی ہے کہا مجھے تو نہیں معلوم کہ فاسق تھا یا نہیں، البتہ مجھے اس بات کی فکرہے کہ کہیں میں تو فاسق نہیں ہوں اور قرآن میں فرمایا گیا ہے:

تِلُكَ أُمَّةً قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسُكُمُ وَالْكُولُ وَاللَّهُ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْطَلُونَ وَالْأَلْمُ اللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَالْأَلْمُ اللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَالْأَلْمُ اللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَلَا تُسْطَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَلَا تُسْطَلُونَ وَلَا تُسْطَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطِقُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَلَا تُسْطِقُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَلَا تُسْطِقُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَلَا تُسْطُونُ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَالْتُوالِي وَلَمْ اللَّهُ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطُونَ وَالْمُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تُسْطِيعُونَ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَا مُسْلِكُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْمُعْمِلُونَ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْمُعْمِلُونَ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِلُونَا لِلْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمُ

یہ وہ لوگ ہیں جو گزر گئے ہیں، ان کے اعمال ان کے ساتھ ہیں، تم سے نہیں ساتھ ہیں، تم سے نہیں یوچھا جائے گا کہ وہ کیساعمل کرتے تھے۔

تو اس قسم کی جو باتیں ہیں جس سے مسلمانوں میں جھگڑے اور اختلاف پیدا ہوتے ہیں وہ لغو میں داخل ہیں، اللہ تعالیٰ ہمیں ان سے بیخے کی تو فیق عطا فرمائے۔

### لفظِ زكوۃ كى تشریح

تیسری صفت مؤمنوں کی بیہ بتائی گئ ہے کہ بیہ وہ لوگ ہیں جو زکوٰۃ پرعمل کرتے ہیں، بیہ عجیب الفاظ قرآنِ کریم میں استعال کیے گئے ہیں، سیدھے سادھے الفاظ بیہ سے اُتو الزکوٰۃ جو دوسری جگہوں میں بیان کیے گئے ہیں، یہاں بھی یہ الفاظ استعال کیے جاسکتے سے گر یہاں ایسانہیں کہا گیا، بلکہ فرمایا

<sup>(</sup>١) سورةالبقرةآيت(١٣٤)\_

وَالْمَانِينَ هُمْ لِلزَّكَوْةِ فَعِلُوْنَ بِيهِ وه لوگ ہیں جو زکوۃ کاعمل کرتے ہیں،اس کا اردوتر جمہ کرنا بھی آسان نہیں ہے۔

اس بات کو سمجھیے کہ زکوۃ کے عربی میں اور قرآن کی اصطلاح میں بھی دو معنی ہیں، ایک معنی وہ ہے جو عام طور پر ہم سجھتے ہیں کہ جس طرح نماز فرض ہے اسی طرح ز کو ہ بھی فرض ہے۔ دوسرامعنی ز کو ہ کا قرآن کی اصطلاح کےمطابق یہ ہے کہ اپنے اخلاق و کردار کو یا کیزہ بنایا جائے، یہ بھی زکوۃ ہے، چنا نچیہ نبی اکرم سالٹھالیہ ہم کے دنیا میں بھیج جانے کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصد ہے' وَیُزَ کِیْلِمْ ''(۱) کہ وہ انسان کو پاک صاف بناتے ہیں۔ کس چیز سے پاک صاف؟ گناہوں ہے، شرک سے، بدعات سے، برے اخلاق سے پاک صاف کرکے ان کے اندر اچھی عادتیں پیدا کرتے ہیں، تو زکوۃ کے بیمعنی بھی ہوسکتے ہیں کہ ان کے کردار، اعمال اور اخلاق گندگیوں سے پاک و صاف ہوجائیں اور خاص طور پر جو باطنی رذائل ہوتے ہیں ان کے یاک کرنے کے لیے" تزکیہ" کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ اس کے دل میں حسد، بغض، نام ونمود، دکھاوا نہ رہے، بلکہ اخلاص آجائے، تكبرنه رہے تواضع آجائے، تو يه زكوة ہے۔ يہال پرمفسرين كى ايك برى جماعت اس سے یہی معنی مراد لیتی ہے، اس لیے کہ یہاں پر "فاعلون" کہا گیا یعنی اینے اخلاق کو یاک کرنے کاعمل کرتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) سورةالبقرة آيت (۱۲۹).

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ٢٠٨/٩ طبع دار الكتب العلمية، وتفسير ابن كثير ٤٠٣/٥ طبع دار الكتب العلمية

## باطنی یا کیزگی کے لیے شیخ کی ضرورت ہے

عام طور پر یہ باطنی پاکیزگی کسی شخ کی تربیت کے بغیر حاصل نہیں ہوتیں۔ اگر کسی وجداس کی یہ ہے کہ یہ بیاریاں الی ہیں کہ آ دی کوخود معلوم نہیں ہوتیں۔ اگر کسی انسان میں تکبر ہے تو خو د اُسے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اس کے اندر یہ بیا ری ہے، بڑے سے بڑا متکبر بھی اپنے آپ کو متکبر نہیں سمجھے گا اور وہ اس بات کا اعتراف نہیں کرے گا کہ میرے اندر تکبر ہے۔ عربی میں اس کی اچھی مثال دی ہے کہ متکبر کی مثال اس محض کی طرح ہے جو کسی پہاڑ کی چوٹی پر کھڑا ہے تو وہ او پر ہونے کی وجہ سے سب لوگوں کو چھوٹا سمجھتا ہے اور جو لوگ نیچے کھڑے ہیں وہ ہونے کی وجہ سے سب لوگوں کو چھوٹا سمجھتا ہے اور جو لوگ نیچے کھڑے ہیں وہ اس کو چھوٹا سمجھتا ہے اور جو لوگ میری عزت ہو، لیکن اس کو حقیر اور چھوٹا سمجھتا ہے اور ساری دنیا اس کو حقیر بھی ہوتی، زبردتی کوئی اس کے سامنے احترام کا متکبر کی عزت نہیں ہوتی، زبردتی کوئی اس کے سامنے احترام کا معاملہ کرے تو وہ الگ بات ہے، لیکن جو متکبر ہوگا عام آ دمیوں کے دلوں میں اس معاملہ کرے تو وہ الگ بات ہے، لیکن جو متکبر ہوگا عام آ دمیوں کے دلوں میں اس کی عزت نہیں ہوگی۔

یہ ایسی بیاری ہے جس کا خود پتہ نہیں چلایا جا سکتا، جس طرح جسمانی بیاری کا پتہ لگانے کے لیے کوئی ڈاکٹر ہوتا ہے، اس سے شخیص کروائی جاتی ہے، اس طرح باطنی امراض کے پہچانے والے وہ اہل اللہ ہوتے ہیں جوخود اپنا تزکیہ دوسرے اللہ کے کسی نیک بندے سے کرواچکے ہوتے ہیں۔ یہ سلسلہ نبی پاک صلاح اللہ ایسی نیک بندے سے کرواچکے ہوتے ہیں۔ یہ سلسلہ نبی پاک صلاح اللہ ایسی آرہا ہے کہ آپ سل اللہ ایسی میں بیا اور صحابہ دی اللہ ایسی میں بیا اور انہوں نے اپنے بعد کے لوگوں کا، اسی طرح یہ سلسلہ آج تک چلا آرہا ہے اور قرآن میں فرمایا گیا:

#### والويور التهريالي ما التهرياليان والمراجع التهرين المراجع التهرين المراجع التهرين المراجع التهرين المراجع التهرين المراجع التهرين المراجع المر

تقوی حاصل کرنے کا طریقہ ہیہ ہے کہ تقوی والوں کے ساتھ ہوجاؤ، ان کی صحبت میں رہو، وہ بتائیں گے کہ تمہا رے اندر کیا کیا بیاریاں ہیں اور پھر ان بیاریوں کا علاج بھی بتائیں گے۔بعض اوقات اس کے لیے بچھ پاپڑ بیلنے پڑتے بیاریوں کا علاج بھی بتائیں گے۔بعض اوقات اس کے لیے بچھ پاپڑ بیلنے پڑتے ہیں بیں جس کے نتیج میں انسان باطنی امراض سے پاک وصاف ہوجاتا ہے۔

#### حضرت تفانوي رائنيليه كاطريقئه اصلاح

کیم الامت مولانا انترف علی تھا نوی صاحب رائیٹید کے یہاں لوگ اپنی اصلاح کے لیے جاتے تھے توبعض اوقات حضرت ایسے ایسے علاج کرتے تھے جن سے ان کی اصلاح ہوتی۔ کسی کو کہہ دیا کہ نماز کے بعد یہ اعلان کرو کہ بھائی میرے اندر تکبر کی بیاری ہے دعا کرو کہ اللہ تعالی میرے اندر سے تکبر دور کردے۔ جو آدمی اس طرح کرے گا تو اس کے اندر کی بیاری خاک میں مل جائے گی۔ کسی کو کہہ دیا کہ جولوگ مسجد میں آتے ہیں اُن کے جوتے سیدھے کیا جائے گی۔ سی کو کہہ دیا کہ جولوگ مسجد میں آتے ہیں اُن کے جوتے سیدھے کیا کرو۔ اور ہر زیانے کے لحاظ سے اور ہر طبیعت کے لحاظ سے مشارکے علاج تجویز کرتے ہیں، بعض اوقات مدتیں گزرنے کے بعد وہ بیا ریاں دور ہوتی ہیں۔

### پیشِ مردِ کا ملے یا مال شو

ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ اللہ کے فضل سے پچھ مدت بزرگوں کے ساتھ رہنے کی تو فیق ہوئی، مگر میں جیسا تھا ویسا ہی رہا۔ بعض اوقات لوگ بزرگوں کے

<sup>(</sup>۱) سورةالتوبة آيت (۱۱۹) ـ

پاس کیم وظفہ حاصل کرنے لیے جاتے ہیں اور ای کو وہ پیری مریدی ہیں۔ ہیں، حالاتکہ اصل مقصود ان روحانی بیاریوں کا علاج ہے جس ہیں آ دئی جتا ہے۔ جب میں اور میرے بڑے بھائی حضرت مولا نا مفتی محمد رفیع صاحب دونوں حضرت ڈاکٹر عبد الحکی صاحب عارفی قدس سرہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت ڈاکٹر عبد الحکی صاحب عارفی قدس سرہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت نے ہم پر پابندی لگا دی کہ دس سال تک کوئی وعظ نہیں کہو گے، کوئی تقریر نہیں کرو گے۔ اب لوگوں کی دعوتیں آ رہی ہیں، بلاوا آ رہا ہے، اصرار ہورہا ہے، لیکن حضرت کی طرف سے ممانعت ہے، کھی غیر ملک سے دعوت دی جا رہی ہے، کھی اندرون ملک سے دعوت آ رہی ہے۔ غرض الحمد لللہ دس سال کی پابندیوں ہے، کھی اندرون ملک سے دعوت آ رہی ہے۔ غرض الحمد لللہ دس سال کی پابندیوں میں رہے، کوئی تقریراور وعظ نہیں کہا، جس کے نتیج میں الحمد لللہ بڑا عجیب نفع مریدی نبیں ہے، بلکہ اصل مقصود شخ سے اصلاحی تعلق قائم کرکے اپنی بیاریوں کا عام بیری علائ کرانا ہے۔

## قبال را بگذار مسردِ حبال ثو بیشس مسردِ کاملِے پامال ثو

جب آدمی کی اللہ والے کے سامنے پامال ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ کرم فرمادیتے ہیں اور کچھ نہ کچھ اس کا علاج ہوجاتا ہے۔اپنے اخلاق کی پاکیزگی کے لیے تقریباً لازمی چیز یہی ہے کہ کسی اللہ والے کے ساتھ رہا جائے اور اس کی ہدایات پر قمل کیا جائے۔ پہلے زمانے میں تو اللہ والے بڑے لیے چوڑے مجابدے کراتے تھے، مگر اب وہ قو تیں نہیں رہیں، اس لیے ہمارے حضر ت

المواقط عمالي

کیم الامت رائٹیلہ نے بہت آسان کردیا۔ بعض اوقات اوگ یہ بیجت ہیں کہ بیعت کریں گے تو پہلے ہی سے خراب ہے، کریں گے تو پابندیاں کرنی پڑیں گی اور ہماری حالت تو پہلے ہی سے خراب ہے، لیکن بات رہے کہ حالت کی درشگی اسی میں ہے کہ اس کی اصلاح ہوجائے۔

## زكوة كے ليے چھل دركار ہے

دوسرے معنی ''لِلزَّ کوٰقِ فَاعِلُوٰنَ ' کے وہ ہیں جو عام طور پرمراد لیے جاتے ہیں۔ بعض مفسرین کی رائے یہ ہے کہ یہ وہی زکوۃ ہے جس کا نماز کے ساتھ اکثر ذکر کیا جاتا ہے، گرقرآن میں جوتعبیر بتائی گئ ہے وہ یہ ہے کہ زکوۃ کے لیے ممل کرتے ہیں۔ اس سے مراد یہ ہے کہ ذکوۃ ایک ایبا فریضہ ہے کہ جس کے لیے کچھ ممل کرنا پڑتا ہے، ایبا نہیں کہ پیسے اٹھائے اور فقیر کو دے دے، بلکہ اس کے لیے ممل درکار ہے، وہ یہ ہے کہ آ دمی ٹھیک ٹھیک حماب لگائے کہ میرے کتنے مال پر زکوۃ آتی ہے اور وہ کتنی ہے؟ اور اس کوضیح مصرف پرخرچ کرنے کا اہتمام کرے، یہ نہیں کہ اس کو جیسے چاہے ادا کرکے اپنے سرسے بلا کرنے کا اہتمام کرے، یہ نہیں کہ اس کو جیسے چاہے ادا کرکے اپنے سرسے بلا کرنے کا اہتمام کرے، یہ نہیں کہ اس کو جیسے چاہے ادا کرکے اپنے سرسے بلا کرنے کا اہتمام کرے، یہ نہیں کہ اس کو جیسے چاہے ادا کرکے اپنے سرسے بلا کال دی، بلکہ اس کوضیح مصرف پرخرچ کرنا ضروری ہے۔ (۱)

### ال زكوة انداز عصنه تكالى جائے

عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ زکوۃ اندازے سے نکال دیے ہیں، یعنی جتیٰ آمدنی ہے اس کا حساب کیے بغیر محض اندازہ سے رقم نکال دی کہ بھائی ہم نے اتنی نکال دی، اس سے بیتو کہہ سکتے ہیں کہ زکوۃ نکال دی، مگر اس سے رکوۃ کا

<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر ۴۰۳/۵وروحالمعانی ۴۰۸/۹۔

حق ادا نہ ہوا۔ ہوسکتا ہے کہ زکوۃ زیادہ واجب ہواور کم نکال دی گئی ہواور سے بھی ہوسکتا ہے کہ زکوۃ ضحے مصرف پر خرج نہ ہو، اس لیے انداز ہے ہے نماز نکالے، بلکہ سال کا حساب کر کے زکوۃ ادا کرے، جیسے آپ انداز ہے ہے نماز نہیں پڑھ سکتے، اسی طرح زکوۃ بھی انداز ہے سے نکال نہیں سکتے، بلکہ زکوۃ کا پیرا حساب کرنا ضروری ہے اور اس کے احکام کا سیکھنا ضروری ہے کہ ذکوۃ کس سرمایے پر فرض ہوتی ہے اور کس پر نہیں اور کس پر کس حساب سے فرض ہوتی ہے؟ خاص طور پر تا جر حضرات کے لیے اس کا سیکھنا انتہائی ضروری ہے۔ یہ جوحدیث میں رسول اللہ صل الل

"طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةُ عَلَى كُلِّ مُسُلِمٍ" (۱)
علم كا طلب كرنا برمسلمان يرفرض ہے۔

اس سے مرادیہ ہے کہ جس چیز میں وہ لگا ہوا ہے اس کے متعلق تمام شرعی احکام کا جاننا ضروری ہے اور اگر وہ تاجر ہے تو اس کے ذمہ ضروری ہے کہ

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۱۹۱۸ (۲۲٤) طبع دار الجيل. و مسند البزار ۲۲۰/۱۳ (۲۷۶۲) طبع مكتبة العلوم والحكم. والحديث ذكره السخاوى في "المقاصد الحسنه" ص ٤٤٠ رقم ٢٠ طبع دار الكتاب العربي - وقال: ابن ماجه في سننه، وابن عبد البر في العلم له، من حديث حفص بن سليان، عن كثير بن شنظير، عن محمد بن سيرين، عن انس، مرفوعاً به ... وحفص ضعيف جدا، بل اتهمه بعضهم بالكذب والوضع، وقيل عن احمد: انه صالح، ولكن له شاهد عند ابن شايين في "الافراد"، ورويناه في "ثاني السمونيات" من حديث موسى بن داود، حدثنا حماد بن سلمة، عن قتادة، عن انس، به، وقال ابن شابين: انه غريب، قلت: رجاله ثقات، بل يروى عن نحو عشرين تابعيا عن انس... الخ-

مواطعناني

تجارت کے تمام احکام کو جانے اور اگر زکوۃ فرض ہے تو زکوۃ کا علم عالی لیا ضروری ہے۔

## زكوة كے سلسلے میں چند غلط فہمیاں

اب بے شار غلط فہمیاں لوگوں میں پھیلی ہوئی ہیں مثلاً ایک غلط نہی ہے کہ ہرآدی جانتا ہے کہ وہ مال جس پرز کوۃ فرض ہے اس کے لیے ایک سال کا گزرنا ضروری ہے، لیکن اس کا غلط حساب سے کرتے ہیں کہ اگر میرے پاس دو روپے بھی آئے تو سمجھتے ہیں کہ ان پر الگ سال گزرنا ضروری ہے، یہ بات سمج نہیں ہے۔ اصل بات میہ کہ ذکوۃ کی ایک تاریخ ہوئی چاہیے جس تاریخ کو آپ اس کا حساب لگا کیں۔ شرعاً یہ وہ تاریخ ہے جس میں آپ پہلی مرتبہ صاحب نصاب ہوئے ہیں اور یہ بھی غلط نہی ہے کہ رمضان ہی میں زکوۃ فرض ہوتی ہے، شرعاً پہلی مرتبہ جس تاریخ میں آپ سال وہ تاریخ آئے گی اور اس میں بھی آپ صاحب تاریخ ہے، جب اگلے سال وہ تاریخ آئے گی اور اس میں بھی آپ صاحب نصاب رہے تو ذکوۃ واجب ہے، اس درمیان اگر چہایک دن پہلے ہی ایک روبیہ نصاب رہے تو زکوۃ واجب ہے، اس درمیان اگر چہایک دن پہلے ہی ایک روبیہ آیا ہے تو اس پر دوسرے ہی دن اس کا حساب بھی ذکوۃ میں لگایا جائے گا۔

مثلاً کیم شوال کو آپ زکو ق نکالتے ہیں تواگر انتیں ۲۹ رمضان میں دس ہزار روپے آپ کے پاس آگئے تو کیم شوال میں اس دس ہزار کا بھی حساب لگائیں گے، اس پر الگ سے سال گزرنا ضروری نہیں ہے، بلکہ طریقہ یہ ہے کہ جس تاریخ کو آپ نے متعین کیا ہے اس میں جو کچھ Balance آپ کے پاس ہے، اس کا حساب لگا یا جائے گا، چاہے درمیان میں پیسے آتے جاتے رہے ہوں۔ بسا

اوقات لوگوں کو پہتہ نہیں چلتا کہ کس مال کی زکوۃ نکالنی ہے، ایک تاجر ہے اس کے پاس جتنا مالِ تجارت ہو چاہے وہ Finished Goods کی شکل میں ہو یا کہ جائے کی، صرف Cash کے شکل میں ہو، سب کی قیمت لگائی جائے گی، صرف Raw Material کی نہیں، بلکہ اگر Financial Papers کیے ہیں تو اُن پر بھی زکوۃ واجب ہوگی، مقررہ تاریخ کوان سب کی قیمت لگا کر چالیسواں حصہ نکالا جائے گا۔

خلاصہ بیہ کہ اگر اندازاً زکوۃ نکال دی تو کہیں گے کہ زکوۃ نکال دی، مگر
''لِلزِّ کوٰۃِ فَاعِلُوٰن' برعمل نہیں ہوا، زکوۃ کے عمل کرنے والوں میں شامل نہیں ہوگا، تو اس کا بہتر طریقہ بیہ ہے کہ سے حضرات علماءِ کرام سے اچھی طرح سمجھ لیں، کیونکہ اس کا جاننا ہرصاحب نصاب تاجر پر فرضِ عین ہے۔

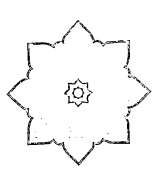
ایک چھوٹی سی کتا ب ہے میرے بڑے بھائی حضرت مفتی محمد فیع صاحب عثانی دامت برکاتہم کی، احکامِ زکوۃ کے نام سے ہے،اس میں انھوں نے آج کل کے لحاظ سے مسائلِ زکوۃ کی تشریح لکھی ہے۔ وہ مطالعہ کریں اور بہتر یہ ہے کہ کسی اجھے بڑے مفتی سے اس کے احکام معلوم کرلیں اور اس کے بعد زکوۃ کالیں، تاکہ اللہ تعالیٰ ہمیں ''وَالَّذِیْنَ هُمْ لِلزَّکوٰۃِ فَاعِلُوٰن'' میں شامل کردے۔اللہ تعالیٰ ہم سب کوان آیتوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آ مین

واخرا دعوانا ان الحهد بله رب العلهين



نفاق کی علامتیں

ا، ۱۰۰۰ موا دار عثما في



نفاق کی علامتیں

(نشری تقریریں ص ۹۳)

مواعظ عمالي الماء عليدوم نفاق کی علامتیں 

### برالته ارتما ارتخم

### نفاق کی علامتیں



# نحمی د و نصلی و نسلم علی رسوله الکریم صحیح بخاری اور تیج مسلم کی ایک حدیث ہے:

"عن عبد الله بن عمرو وَ الله قال رسول الله ومن كن فيه كان منافقا خالصًا ومن كانت فيه خصلة من كانت فيه خصلة من النفاق كانت فيه خصلة من كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها, اذا اؤتمن خان, واذا حدث كذب، واذاعاهدغدر, واذاخاصم فجر"(۱)

حضرت عبد الله بن عمروظ النها سے روایت ہے کہ رسول الله سال الله بن عمروظ النها سے روایت ہے کہ رسول الله سال الل

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۰۲/٤ (۳۱۷۸) و صحیح مسلم ۷۸/۱ (۵۸)-

میں وہ چاروں جمع ہوجائیں تو وہ خالص منافق ہے اور جس شخص میں ان چارخصلتوں میں سے کوئی ایک خصلت پائی جاتی ہوتو جب تک وہ اسے چھوڑ نہ دے گا اس وقت تک اس میں نفاق کی ایک خصلت موجود رہے گی۔ (وہ چارخصلتیں میہ ہیں کہ) جب اس کوکسی امانت کا امین بنایا جائے تو وہ خیانت کرے اور جب بات کرے تو جھوٹ بولے اور جب کوئی معاہدہ کرے تو اس کی خلاف ورزی بولے اور جب کوئی معاہدہ کرے تو اس کی خلاف ورزی کرے اور جب کسی سے جھگڑا ہوتو بد زبانی پر اُٹر آ ہے۔

ال حدیث میں سرکارِ دو عالم سلی الله الله علی مسلمان کا کام بین بیان فرما کر انہیں منافق کی نشانی قرار دیا ہے، لیعنی کسی مسلمان کا کام بینہیں ہے کہ وہ ان خصلتوں کو اختیار کریے، بلکہ جو شخص ان میں مبتلا ہوگا، وہ قانونی اور لفظی اعتبار سے خواہ مسلمان کہلاتا ہو، لیکن عملی اعتبار سے وہ منافق ہے۔

ان میں سے بہلی خصلت امانت میں خیانت ہے، اس خیانت کی ایک صورت تو وہ ہے جے سب جانتے ہیں یعنی یہ کہ کوئی شخص اپنا کوئی مال و متاع یا سامان کی کے پاس امانت کے طور پر رکھوائے اور وہ امانت کو بہ حفاظت واپس کرنے کے بجائے اس میں خرد برد نروع کردے، یہ تو خیانت کی واضح ترین اور برترین صورت ہے، جے بھی گناہ بھتے ہیں، لیکن اسلامی تعلیمات پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ خیانت صرف اس حدتک محدود نہیں ہوتی، بلکہ خیانت کی بین مثلاً کی شرعی عذر کے بغیر کی شخص کا راز فاش کردینا بھی خیانت ہے کہ خیانت ہے کہ خیانت میں رسول اکرم مال المالی تعلیمات ہے، ایک حدیث میں رسول اکرم مال المالی خیانت ہے، ایک حدیث میں رسول اکرم مال المالی خیانت ہے، ایک حدیث میں رسول اکرم مال المالی خیانت ہے، ایک حدیث میں رسول اکرم مال المالی ہے کا ارشاد ہے:

#### "المجالس بالأمانة"(١)

#### مجلسیں امانت ہوتی ہیں۔

مطلب ہیہ ہے کہ سی مجلس میں جو بات کہی جاتی ہے وہ آپ کے پاس امانت ہے اور شرکائے مجلس کی مرضی کے بغیر وہ بات دوسروں تک پہنچانا اس امانت میں خیانت ہے، جو کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں۔

ای طرح جب کوئی شخص کسی جگہ ملازمت کرتا ہے تو اس کی ڈیوٹی کے اوقات اس کے پاس امانت ہیں۔ اب اگر وہ ان ڈیوٹی کے اوقات کو اپنے فرائض کی ادائیگی میں صرف کرنے کے بجائے اپنے ذاتی کامول میں صرف کرے تو شرعی اعتبار سے بیخص بھی امانت میں خیانت کررہا ہے اور اس خیانت کو عادت بنالینا کسی مسلمان کانہیں، بلکہ منافق کا کام ہے۔

حدیث میں نفاق کی دوسری خصلت جھوٹ بیان کی گئ ہے، جس کی مذمت سے قرآن وحدیث لبریز ہیں اور ایمان اور جھوٹ میں اس قدر زبرست تضاد ہے کہ مؤطا امام مالک (رالیٹایہ) میں حضرت صفوان بن سلیم رائٹیئ سے مردی ہے کہ کسی نے انتخصرت صالع ایک (رالیٹایہ سے پوچھا کہ'' کیا مسلمان بزدل ہوسکتا ہے''؟ آپ سائٹی آیکی نے فرمایا: ''ہاں' (مسلمان میں یہ کمزوری ہوسکتی ہے)۔ پھر پوچھا کہ'' کیا مسلمان بخیل ہوسکتا ؟'' آپ سائٹی آیکی نے فرمایا: ''ہاں' (مسلمان میں اس کمزوری کا وجود بخیل ہوسکتا ہے''؟ آپ آپ نے فرمایا: ''ہاں' (مسلمان میں اس کمزوری کا وجود بھی ممکن ہے)۔ آخر میں پوچھا کہ'' کیا مسلمان جھوٹا ہوسکتا ہے''؟ آپ نے بھی ممکن ہے)۔ آخر میں پوچھا کہ'' کیا مسلمان جھوٹا ہوسکتا ہے''؟ آپ نے

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۸/۶۲ (٤٨٦٩) و مسند احمد ۲۵/۲۵ (۱٤٦٩۳) و السنن الکبری للبیه قی ۱۱/۷۱۷ (۲۱۱۲۲) و ذکره المناوی فی "التیسیر" ۲/۵۵۲ و قال باسناد حسن، طبع مکتبه الإمام الشافعی، الریاض.

فرمایا: ''نہیں!'' (یعنی ایمان کے ساتھ بے باکانہ جھوٹ کی ناپاک عادت جمع نہیں ہوسکتی) (۱)۔

پھر بعض اوقات تو انسان کے جھوٹ کا اثر اس کی اپنی ذات تک محدود رہتا ہے اور بعض اوقات اس کے جھوٹ سے پورے خاندان، برادری یا ملک و ملت کو نقصان پہنچنا ہے۔ پہلی صورت میں تو بیمض ایک گناہ کبیرہ ہے، لیکن دوسری صورت میں بعض اوقات صرف ایک مرتبه کا حجموٹ کئی کئی سنگین گناہوں کا مجموعہ بن جاتا ہے۔ جھوٹ تو وہ چیز ہے جسے اسلام نے مذاق میں بھی گوارہ نہیں کیا<sup>(۲)</sup> چہ جائیکہ سنجیدگی کے ساتھ اس گھناؤنے جرم کا ارتکاب کیا جائے اور اس کے ذریعے دوسروں کو نقصان پہنچایا جائے، اسی لیے آنحضرت صلّاللّاليّاتِ نے اسے منافق کی نشانی قرار دیا ہے۔

نفاق کی تیسری علامت حدیث میں ''عہدشکیٰ' بیان کی گئی ہے۔مسلمان کا امتیازی وصف پیر ہے کہ جب وہ ایک مرتبہ کوئی عہداور معاہدہ کرلے تو جب تک وہ معاہدہ باقی ہے، اس وقت تک ہر قیمت پر اس کی پابندی کرتا ہے اور اس معاملے میں بڑے سے بڑے نقصان کی بھی پرواہ نہیں کرتا۔ تاریخِ اسلام ایسے وا قعات سے لبریز ہے، جن میں مسلمانوں نے صرف اپنا عہد نبھانے کی خاطر بڑی سے بڑی قربانی سے بھی در لیغ نہیں کیا۔حضرت معاویہ رضائیۂ نے تو صرف

<sup>(</sup>۱) تهذيب الآثار للطبري ١١٣/١(٢٣٥)، طبع مطابع الصفا، ويؤيده ما جاء في مسند البزار ٣٤٠/٣ (١١٣٩) ومسندأبي يعلى ٦٧/٢ (٧١١) وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ٢٧٣/١ (٣٢٨) رواه البزار وأبويعلى ورجاله رجال الصحيح-

<sup>(</sup>٢) مسند احمد ٢٧٨/١٤ (٨٦٣٠) وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ٩٢/١ (٣٢٥): رواه احمد، والطبراني في الاوسط، وفيه منصور بن اذين، ولم ار من ذكره.

عہد شکنی کے خطرے کے پیشِ نظر ایک مرتبہ اپنا ایک مفتوحہ علاقہ روم یوں او وا کا ب کرد ما تھا<sup>(۱)</sup>۔

نفاق کی چوتھی نشانی حدیث میں یہ بتائی گئی ہے کہ جب نہمی اختلاف اور جھڑے کی نوبت آ جائے تو ایساشخص بد زبانی اور گالم گلوچ پر اُتر آتا ہے، زندگی میں بہت سے لوگوں سے اختلاف پیش آتا ہے، کبھی نوبت جھگڑے تک بھی پہنچتی ہے، لیکن ایک سیچے مسلمان کا کام یہ ہے کہ وہ اختلافات اور جھگڑوں کے موقع پر بھی شرافت و اخلاق کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ ہے۔ اختلاف خواہ نظریاتی ہویا سیاسی یا خاندانی یا تجارتی، کسی بھی حال میں بدزبانی اور دشنام طرازی مسلمان کا شیوہ نہیں، بلکہ اس حدیث کی رو سے عملی نفاق کی علامت ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کونفاق کی ان خصوصیات سے بیخے کی توفیق عطا فرمائے۔آمین

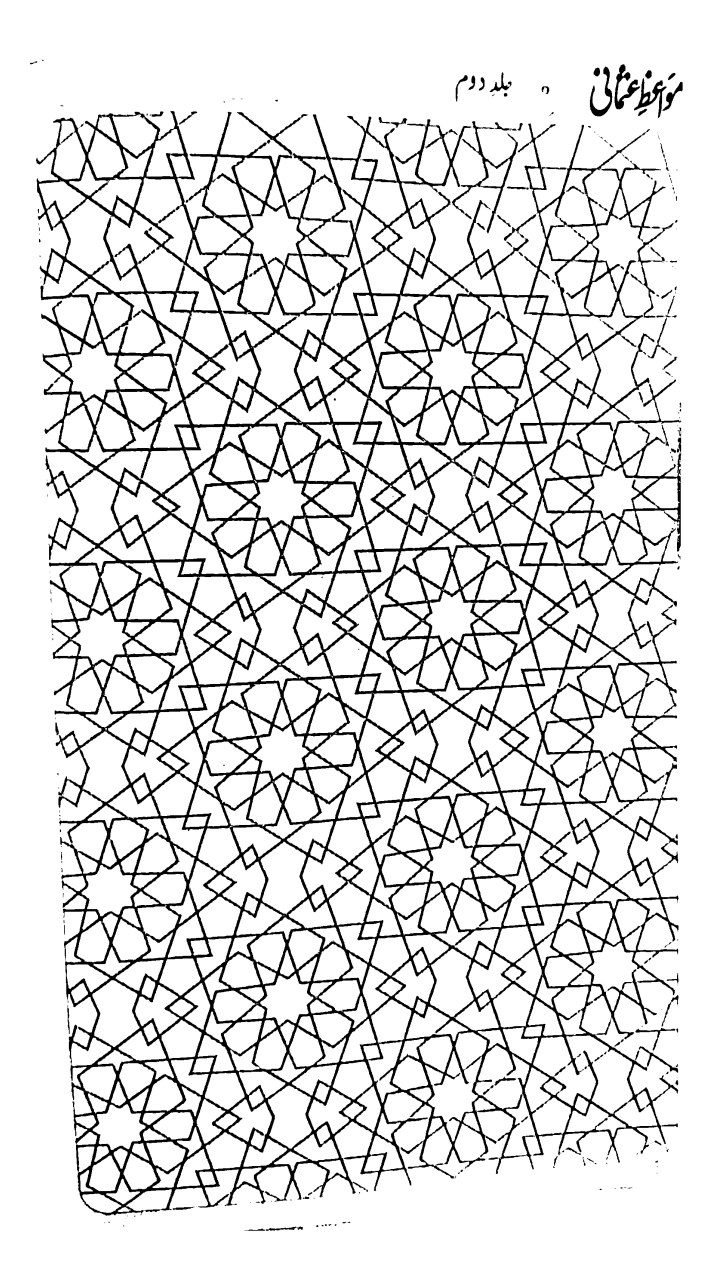
واخى دعوانا أن الحمد لله رب العالين





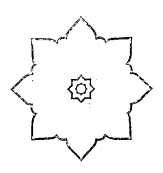


<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۸۳/۳ (۲۷۵۹) و سنن الترمذی ۲۳۷/۳ (۱۵۸۰) و قال هذا حدیث حسن



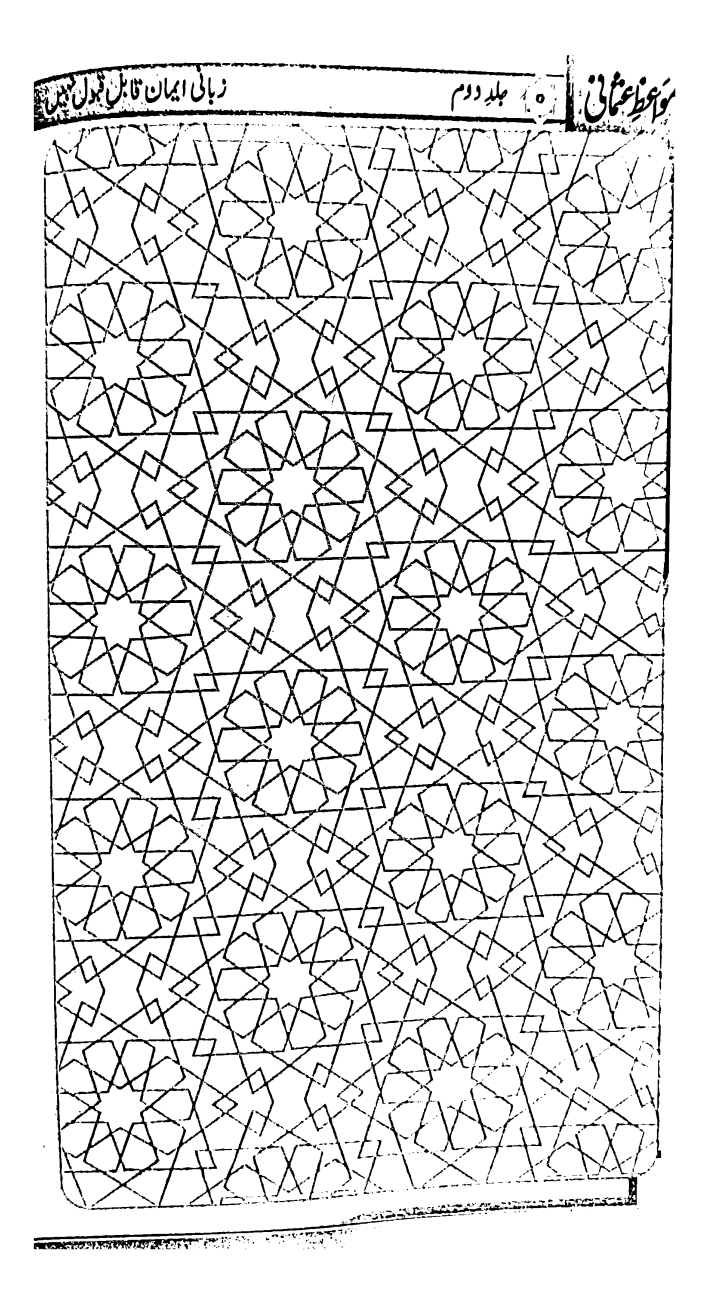
زبانی ایمان قابلِ قبول نہیں

الله ١٠٠٠ مو و طِعْمَا لَيْ



زبانی ایمان قابلِ قبول نہیں

(اصلاحی خطبات جے اص ۱۲۷)



مواز ظافتاني

## بِاللهِ الرَّمِ الرَّحْمُ

## زبانی ایمان قابلِ قبول نہیں



الْحَهُ لُ لِللهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِينُ لَا وَنَسْتَغَفِي لَا وَنَوْمِنُ لِهِ وَنَعُودُ وَلَا مُنْ اللهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَّهُلِا الله فَلا مُضِلَّ لَا وَمَنْ يَّهُلِا الله فَلا مُضِلَّ لَا وَمَنْ يَّهُلِا الله فَلا مُضِلَّ لَا وَمَنْ يَّهُلِا الله وَمَنْ لَا إِللهَ إِلَّا الله وَحُدَلا لَيْ فَلَا هَا لِللهِ وَمَنْ لَا إِللهَ إِلَّا الله وَحُدَلا لَا يَضِيلُهُ فَلَا هَا وَمَنَ لَا إِللهَ إِللهَ الله وَحُدَلا لَا يَضِيلُهُ فَلَا هَا وَمَنْ لَا إِللهَ وَلَا الله وَحُدَلا لَا يَضِيلُهُ فَلَا هَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا لَا يَعْلِيلُهُ وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَنَبِيتَنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَبَارَكَ وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَنَبِيتَنَا وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَبَارَكَ وَمَوْلانَا مُحَمَّدًا وَبَارَكَ وَمَلَالِهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَمَلَا اللهِ وَاصْحَالِهِ وَبَارَكَ وَمَلَا مُ لَا اللهُ وَمُؤْلِانًا مُعَلِيهُ وَبَارَكَ وَمَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا لَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا لَا اللهُ وَاللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا لَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا الل

فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيْمِ

بِسُمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ

قَالَتِ الْاَعْرَابُ أَمَنَّا ۚ قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُوْا وَلَكِنَ قُولُوْآ اَسْكَهْنَا وَكَبَّايَلُ خُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَإِنْ تُطِيْعُوا

11. C

الله وَ رَسْولَه لا يَلِتُكُمْ مِنْ اَعَهَالِكُمْ شَيْنًا إِنَّ اللهِ وَعَنْوْنَ النَّهِ مِنْ اَعْهَالِكُمْ شَيْنًا إِنَّ اللهِ وَ اَنْفُسِهِمْ فِي غَفْوْرٌ رُحِيْمٌ (﴿) إِنَّهَا الْهُوْ مِنْوْنَ النَّهُ وَ اَنْفُسِهِمْ فِي اللهِ وَ اَنْفُسِهِمْ فِي اللهِ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّلوبُ وَمَا فِي الْارْضِ وَمَا فِي الْارْضِ وَمَا فِي اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّلوبُ وَمَا فِي الْارْضِ وَمَا فِي اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ عَلَيْكُمْ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهِ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ اللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْنِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين.

المن تمهير

بزرگانِ محرّم اور برادرانِ عزیز! کافی عرصے سے "سورۃ الحجرات" کی تفییر اور تشریح کا سلسلہ چل رہا ہے اور آج میں نے اس سورت کی آخری آیات آپ حفرات کے سامنے تلاوت کیں، اس پر ان شاء اللہ" سورۃ الحجرات" کی تفییر مکمل ہوجائے گی، جو آیات میں نے ابھی آپ حضرات کے سامنے تلاوت کی بین، ان کے شانِ نزول کا ایک خاص واقعہ ہے۔

(١) سورة الحجرات آيت (١٤ تا١٨).

ا، ۱۰۰۰

#### شانِ نزول

واقعہ یہ ہے کہ عرب میں کچھ دیہاتی لوگ ہے، جن کو''آزابی'' کہا جاتا ہے اور جن کو''برو' کھی کہتے ہیں، یہ لوگ مدینہ منورہ میں آئے اور نبی کریم صلّ اللہ کے اور نبی کریم صلّ اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کلمہ ُ توحید اور کلمہ ُ سُہادت پڑھ لیا اور ظاہری اعتبار سے اسلام قبول کرلیا۔

جب اسلام قبول کرلیا تو مدینه منوره میں کھ عرصہ رہے تو انہوں نے حضورِ اقدس سال اللہ اللہ سے نت نے مطالبات شروع کردیے کہ ہم چونکہ اسلام آئے ہیں الہذا ہماری مالی مدد کریں، فلال چیز ہمیں دیں اور انداز ایسا اختیار کیا کہ گویا اسلام لاکر نبی کریم سال اللہ ایک پر احسان کیا ہے، اور اگر مطلوبہ چیز ان کومل جاتی تو وہ خوش ہوجاتے اور اگر نہ ملتی تو انداز ایسا اختیار کرتے جیسے ہمارے مسلمان ہونے کا تو کوئی فائدہ ہی نہیں ہوا، تو ان لوگوں کے بارے میں آخری آیات نازل ہوئی ہیں (۱)۔

### پہلی آیت کا ترجمہ

<sup>(</sup>۱) اسباب النزول للواحدي ص٣٩٦طبع دار الاصلاح دمام-

ظاہری اعتبار سے تم نے کلمہ شہادت پڑھ لیا ہے اور بظاہر تم نے اطاعت اختیار کرلی ہے، لیکن ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا اور اگرتم اللہ کی اور اللہ کے رسول کی اطاعت کروگے، فرماں برداری کروگے تو اللہ تبارک و تعالی تمہارے اعمال میں سے کسی عمل میں کمی نہیں کریں گے، بلکہ ہر عمل کا پورا پورا تواب دیں گے، بلکہ ہر عمل کا پورا پورا والے ہیں، بہت رحمت کرنے والے ہیں۔

## دوسری آیت کا ترجمه

اب سوال پیدا ہوا کہ یہ جو کہا گیا کہ تم ابھی تک ایمان نہیں لائے، بلکہ ظاہری طور پر اسلام قبول کرلیا ہے تو حقیقی ایمان لانے کی علامت کیا ہے؟ اس کے بارے میں باری تعالیٰ نے اگلی آیت میں فرمایا کہ صحیح معنی میں ایمان لانے والے وہ لوگ ہیں جو اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور پھر کسی شک کا اظہار نہیں کیا۔ وہی بات کہ اگر کوئی دنیاوی فائدہ حاصل ہوگیا تو ٹھیک ہے اور اگر کوئی دنیاوی فائدہ حاصل نہیں ہوا تو کہنے لگے کہ ہمارے اسلام لانے کا تو کوئی فائدہ نہوا، یہ تو شک کا اظہار ہوا اور جب کہ صحیح معنی میں فائدہ نہوا، یہ تو شک کا اظہار ہوا اور جب کہ صحیح معنی میں اسلام لانے والے وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاتے ہیں، پھر اسلام لانے والے وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاتے ہیں، پھر شک میں مبتل نہیں ہوتے اور اپنے مال سے اور اپنی جان سے اللہ کی راہ میں جدو جہد کرتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں، یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے ایمان کے حدو جہد کرتے ہیں وہ وہ ہیں جو اپنے ایمان کے علی حدو جہد کرتے ہیں جو بیں جو اپنے ایمان کے علی سے ہیں۔

### ا تیسری آیت کا ترجمه

آگے فرمایا کہ اے محمساً اللہ ایس (ان اعرابیوں اور دیہا تیوں سے)

ہہ دیجیے کہ کیاتم اللہ کو اپنے دین کے بارے میں آگاہ کرنا چاہتے ہواور بتانا
چاہتے ہو کہ تم نے ایمان قبول کرلیا ہے، تم اسلام لے آئے ہو، حالانکہ اللہ تعالی
سب کچھ جانتے ہیں جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے اور
تمہارے دل کی گہرائیوں میں جو باتیں ہیں، ان کو بھی اللہ تعالی جانتے ہیں، اس
وجہ سے تم اللہ تعالی کو یہ کہہ کر دھو کہ نہیں دے سکتے کہ تمہارا دین اسلام ہے اور تم
مسلمان ہوگے ہو حقیقت میں تم مسلمان نہیں ہوئے ہو اور اللہ تعالی ہر چیز کو
حانے والے ہیں۔

## چوهی اور یانچویس آیت کا ترجمه

بھید سے واقف ہے، آسان اور زمین میں جتنے راز ہیں، جتی خفیہ چیزیں ہیں، ان سب کاعلم اللہ تعالیٰ کو ہے اور اللہ تعالیٰ ان سب باتوں کو دیکھ رہا ہے جوتم کرتے ہو۔ اس پر سورت ختم ہوئی، یہ تھا ان آیات کا ترجمہ جو میں نے آپ کے سامنے تلاوت کیں۔

## محض زبان سے کلمہ پڑھ لینے کا نام ایمان ہیں

ان آیات میں دوتین باتیں ہیں، جو ہمارے اور آپ کے لیے بڑے عظیم سبق پرمشمل ہیں۔ پہلی بات یہ ہے کہ ایمان درحقیقت محض زبان سے کلمہ پڑھ لینے کا نام نہیں کہ بس زبان سے کلمہ پڑھ لیا اور آ دمی مؤمن ہوگیا، کیونکہ ہمیں تو تھم ہے کہ اگر کوئی زبان سے کلمہ پڑھ لے توتم اس کے ساتھ مسلمانوں جیبا سلوک کرو،لیکن اللہ تعالیٰ کے ساتھ جو معاملہ ہے وہ صرف زبانی کلمہ پڑھ لینے سے پورانہیں ہوتا، بلکہ اس وقت پورا ہوتا ہے جب زبان سے جو بات کہہ رہے · ہو وہ بات دل میں بھی یقین کے ساتھ جاگزیں ہو۔ مثلاً اگر زبان سے تو ہے کہہ رہے ہو کہ' محمدر سول الله'' کہ محمد صلّان الله کا الله کے رسول ہیں، لیکن دل میں العیاذبالله حضور اقدس سلافی این کی اطاعت کا جذبہ بیں ہے کہ ہم آپ کا حکم مانیں گے اور آپ کی تعلیمات پر عمل کریں گے یا مثلاً زبان سے تو بیہ کہہ رہے ہوکہ ''لااللہ''اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، جس کا تقاضا یہ ہے کہ اللہ کے سواکسی اور کی اطاعت نہ کی جائے اور عملاً تم دوسروں کی اطاعت کرتے پھر رہے ہوتو محض زبانی کلمہ پڑھ لینے سے اللہ تعالیٰ کی نظر میں تم مؤمن نہیں ہوسکتے۔

#### سلوك مسلما نوں حبيبا ہوگا

دیکھے! جہاں تک دنیا میں کسی کے ساتھ مسلمانوں جیسا معاملہ کرنا ہے، تو اس کے بارے میں ہمیں اللہ تعالیٰ نے بیٹھم دیا ہے کہتم دلوں کو گرید کرنہیں دکھ سکتے کہ ان کے دلوں میں کیا ہے؟ لہذا ہمیں تو بیٹھم ہے کہ اگر کوئی شخص کلمہ پڑھ لیتا ہے اور اپنے آپ کو مسلمان کہتا ہے اور بظاہر اُس کے عقائد میں کوئی خرابی نظر نہیں آتی، تو اس صورت میں ہم اس کے ساتھ مسلمانوں جیسا سلوک کریں گے۔ جیسا کہ آپ نے سنا ہوگا کہ حضور صال فالیہ آپ کے زمانے میں منافقین کی بہت بڑی تعداد تھی، جو زبان سے اسلام لے آئے تھے، لیکن حقیقت میں ایمان نہیں لائے تھے، دل میں ایمان نہیں تھا، اسی لیے وہ طرح طرح کی سازشیں اسلام کے خلاف سازشیں کیا خلاف کرتے رہتے تھے۔حضور اقدس مالیان تھے، دل سے مسلمان نہیں تھے، ان کو منافقین کہا جا تا ہے۔

## ايبااسلام قبول نہيں

سرکارِ دوعالم سل الی نے صحابہ کرام رخی اللہ سے فرمایا کہ اگرچہ یہ دل سے مؤمن نہیں، لیکن چونکہ زبان سے اقرار کررہے ہیں، لہذاتم ان کے ساتھ مسلمانوں جیساسلوک کرو، چنانچہ جب ان میں سے کوئی مرجاتا توصحابہ کرام رفی اللہ اس کی نماز جنازہ بھی پڑھتے تھے اور جب کوئی ملتا تو سلام کرتے اور ان کے سلام کا جواب دیتے، ان کے اسلامی حقوق ادا کرتے تھے، لیکن قرآنِ کریم اس بیان سے بھرا ہوا ہے کہ بیر منافقین جہنم میں جائیں گے۔

اِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ فِي اللَّدُكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّاد (۱) یقین جانو منافقین جہنم کے سب سے نچلے طبقے میں ہوں گے۔

بہر حال! دنیاوی احکام کے اعتبار سے اگر چہ ان کے ساتھ مسلمانوں جیسا سلوک کیا جارہا ہو،لیکن آخرت کے احکام کے اعتبار سے اللہ تعالی فرما رہے ہیں کہ ان کا ایمان ہمارے نزدیک معتبر نہیں، کیونکہ بیسب زبانی جمع خرچ ہے، ان کے دل کے اندر ایمان موجود نہیں، لہذا آخرت میں ان کے ساتھ ویسا ہی سلوک ہوگا جیسے کا فروں کے ساتھ ہوتا ہے۔

## ول میں ایمان نہ ہونے کی دلیل

بہرحال! ان آیات میں ان اعرابیوں سے یہ کہا جارہا ہے کہ تم حقیقت میں ایمان نہیں لائے ہو، اگرچہ تم نے زبان سے اقرار ضرور کرلیا ہے، لیکن ابھی تک تمہارے دل میں ایمان داخل نہیں ہوا ہے۔ دلیل اس کی یہ ہے کہ تم اسلام لانے کے بعد یہ مطالبات کرتے ہو کہ چونکہ ہم مسلمان ہوگئے ہیں، لاؤ ہمیں اشتے پیسے دو، لاؤ ہمیں فلاں سہولت مہیا کرو، فلال فائدہ ہمیں پنچنا چاہیے اور اگر وہ فائدہ تمہیں نہیں پنچتا تو کہتے ہو کہ ہمارے اسلام لانے کا تو کوئی فائدہ ہی نہیں ہوا، جس کا مطلب یہ ہے کہ تم نے بظاہر جو اسلام قبول کیا ہے وہ اس لیے قبول کیا ہے کہ اس کے ذریعے دنیا کا کوئی فائدہ حاصل کرنا چاہتے تھے، اللہ کو راضی کرنا چیشِ نظر ہوتا تو یہ با تیں نہ کرتے کہ اسلام لانے سے کیا فائدہ ہوا؟

<sup>(</sup>۱) سورةالنساءآيت(١٤٥)\_

### اسلام کے بعدظلم وستم کا سامنا

جب انسان ایمان لاتا ہے تو اس وجہ سے لاتا ہے کہ ایک حقیقت کوتسلیم کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی وحدانیت پر ایمان لاتا ہے، نبی کریم میں ایکی کی رسالت پر ایمان لاتا ہے۔ دنیاوی اعتبار سے اس کوکوئی فائدہ پہنچتا ہے یا نہیں پہنچتا؟ اس کا ایمان سے کوئی تعلق نہیں۔ دیکھیے! کتے مسلمان ایسے ہیں جو ایمان لائے ، لیکن ایمان لانے کے بعد نہ صرف یہ کہ ان کو دنیاوی فائدہ نہیں ہوا، بلکہ ان کو بڑے ظلم وستم کا سامنا کرنا پڑا، ان کو پھروں پر لٹایا جارہا ہے، ان کو کوڑے مارے جارہے ہیں، ان کا کھانا پینا بند کیا جارہا ہے، ان کو کوڑے مارے جارہے ہیں، ان کا کھانا پینا بند کیا جارہا ہے، یہ ساری باتیں ایمان لانے والوں کے ساتھ ہوئیں، لیکن اُن سب باتوں کے باوجود ان کے ایمان میں اور قوت پیدا ہوتی چلی گئی، یہ وہ لوگ سے جو تھے معنی میں اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے سے اور تم ایمان لانے کے بعد جو یہ کہہ رہے ہو کہ ہمیں فائدہ نہیں بہنچ تو بات دراصل یہ ہے کہ تمہارے ذہنوں میں تو دنیاوی فائدے ہیں، اس دنیاوی مفادات کی خاطر تم نے کلمہ پڑھ لیا ہے۔

## م دین پر چلنے سے ابتداءً آ زمائش آتی ہے

ایک اور جگہ قرآنِ کریم نے اس حقیقت کو واضح فرمایا ہے، بہت سے لوگوں کے دلوں میں بعض اوقات اس قشم کے خیالات آنا شروع ہوجاتے ہیں، جب وہ لوگ دین کی طرف اور اسلامی احکام پر عمل کرنا شروع کرتے ہیں تو بعض اوقات ان پر سیجھ آزمائشیں آتی ہیں، بھی کوئی پریشانی کھڑی ہوگئ، کوئی بیاری آگئ،

روزگار چھوٹ گیا، آمدنی میں کی ہوگی، آدمی مقروض ہوگیا وغیرہ، یہ آزمائشیں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے آتی ہیں، کسی پر کسی قسم کی آزمائش، کسی پر کسی قسم کی آزمائش، ان آزمائشوں کی وجہ سے یہ جھنا کہ چونکہ میں دین کی طرف چلاتھا تو دین پر چلنے کے نتیج میں یہ پریشانیاں میرے اوپر آئی ہیں یادر کھیے! یہ شیطان کا دھوکہ ہے، ان پریشانیوں کی وجہ سے دین سے برگشتہ ہونے کا کوئی جواز نہیں، بلکہ ایسے موقع پر اللہ تعالیٰ سے رجوع کرو اور اللہ تعالیٰ سے مائلو یا اللہ! مجھے یہ پریشانی آگئ ہے، اپنی رحمت سے دور فرماد یجیے، لیکن اس کی وجہ سے دین سے برگشتہ ہوجانا بڑی ناحقیقت شاسی کی بات ہے۔

### کنارے پر کھڑے ہوکر عبادت کرنے والے

ایک اور جگه قرآنِ کریم نے ارشاد فرمایا:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ الله عَلى حَرْفِ فِإِنْ آصَابَهُ خَيْرُ وِ اطْمَانَ بِه \* وَإِنْ آصَابَتُهُ فِتْنَةٌ وِ انْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ قَفَ خَسِرَ الدَّنْ يَا وَ الْإِخْرَةَ (١)

فرمایا کہ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی عبادت ایک کنارے پر کھڑے ہوئے کا مطلب یہ ہے کہ اگر اللہ کی عبادت کر کے بین، کنارے پر کھڑے ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اگر اللہ کی عبادت کرنے کے نتیج میں اس کو کوئی دنیاوی فائدہ حاصل ہوگیا تب تو وہ مطمئن ہیں کہ اچھا ہوا کہ ہم مسلمان ہوگئے اور اللہ کی عبادت شروع کردی، کیونکہ دنیاوی فائدہ ہمیں حاصل ہوگیا،لیکن اگر اسلام لانے اور اللہ کی عبادت

<sup>(</sup>۱) سورة الحج آيت (۱۱)۔

کرنے کے نتیجے میں کوئی فتنہ یا آ زمائش پیش آ جائے تو وہ لوگ الٹے منہ واپس طے جاتے ہیں کہ اسلام لانا اور عبادت کرنا ہمیں موافق نہیں آیا، اس لیے کہ اس کی وجہ سے مجھے دنیاوی نقصانات پیش آگئے، اللہ تعالیٰ ان کے بارے میں فرمارہے ہیں کہ ایسے لوگ دنیا میں بھی خسارے میں ہیں اور آخرت میں بھی خسارے میں ہوں گے۔ بہر حال! اللہ تعالیٰ کی کوئی اطاعت اور عیادت اس وجہ سے نہ کرو کہ اس کا کوئی دنیاوی فائدہ حاصل ہوگا، اگر اللہ تعالیٰ کوئی دنیاوی فائدہ دے دیں تو بیان کا کرم ہے،لیکن تم جو کوئی عبادت کرو، وہ صرف اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کے لیے کرو، اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے کرو، دنیاوی فائدے کے لیے مت کرو، ایک سبق تو اس آیتِ کریمہ نے بیردیا۔

### ا بمان لانے کا تقاضا



دوسراسبق اس آیت نے بددیا کہ

إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ اتَّذِينَ أَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ كُمْ يَرْتَا بُوْاوَجَاهَلُ وَابِأَمُوالِهِمْ وَ ٱنْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ (١)

یعنی صحیح معنوں میں مؤمن وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لانے کے بعد پھر کسی شک و شبح میں نہیں پڑتے، چونکہ مجھے اسلام لانے کے بعد نقصان ہوگیا، اس لیے مجھے شک ہوگیا کہ اسلام برق ہے یا نہیں؟ بلکہ ان کا بیہ حال ہوتا ہے کہ وہ اپنی جان سے بھی اور اپنے مال کے ذریعے بھی اللہ کے راستے میں جہاد کرتے ہیں اور''جہاد'' کے معنی ہیں کوشش اور جدوجہد، جس طرح

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات آيت (١٥)-

بھی ممکن ہو، اللہ کے راستے میں جہاد کرتے ہیں۔ اس سے پتہ چلا کہ ایمان لانے کے بعد ایک نقاضا سچے ایمان کا بی بھی ہے کہ آ دمی اپنے جان و مال سے اللہ تعالیٰ کے دین کے لیے جدوجہد کرے۔

# اسلام لانے اور نیک عمل کرنے پراحسان نہ جتلاؤ

اور تیسرا اور آخری سبق جوان آیات کریمہ نے دیا ہے وہ یہ کہ اگر کوئی تصحیح معنی میں بھی ایمان لائے تو اپنے اسلام لانے کا کسی پر احسان نہ جتلائے اور جو حکم اسلام لانے کا ہے وہی حکم ہرنیک کام کرنے کا ہے، جو نیک کام کرو، وہ اللہ کے لیے کرو، اپنی آخرت سنوارنے کے لیے کرو، تواب حاصل کرنے کے لیے کرو اور اس کام کا کسی پر احسان نہ جتلاؤ کہ میں نے بیے کردیا، احسان جتلانے سے اس نیکی کے برباد ہونے کا اندیشہ ہے۔ دیکھیے! قرآنِ کریم (۱) میں صدقہ کرنے کی بڑی فضیلت آئی ہے،لیکن باری تعالی فرماتے ہیں کہ وہ صدقہ قابلِ قبول ہے جو کچھتم نے صدقے میں پیسے خرچ کیے ہیں، اس کے بعد کسی پراحسان نەجتلائىں اوركسى كو تكليف نەپہنچائىں، تب وە صدقەمقبول ہے،ليكن اگر صدقہ بھی کیا اور ساتھ میں احسان بھی جتاتے رہے کہ میں پیرکرتا ہوں، میں یہ کرتا ہوں، ارے تم کیا احسان جتاتے ہو، بلکہ اللہ تعالیٰ کا احسان مانو کہ اس نے تمہیں اس نیک عمل کی توفیق دے دی، اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے توفیق نہ ہوتی تو اس نیک عمل سے محروم رہتے، لہذا چاہے تم نے کتنی بڑی نیکی کرلی ہو، کتنا بڑا کارنامہ انجام دیے دیا ہو،لیکن اس کا احسان اللہ پر اور اللہ کے رسول

<sup>(</sup>١) ملاحظه موسورة البقرة آيت (٢٦٤).

یر اورمسلمانوں پر نہ جتلاؤ، بلکہ شکر ادا کرو کہ اے اللہ! آپ کا فضل و کرم ہے كه آب نے اپنے فضل سے مجھے اس عمل كى توفيق عطا فرمادى، لہذا احسان جتلانے کا کوئی موقع نہیں۔

### ارز خلاصه

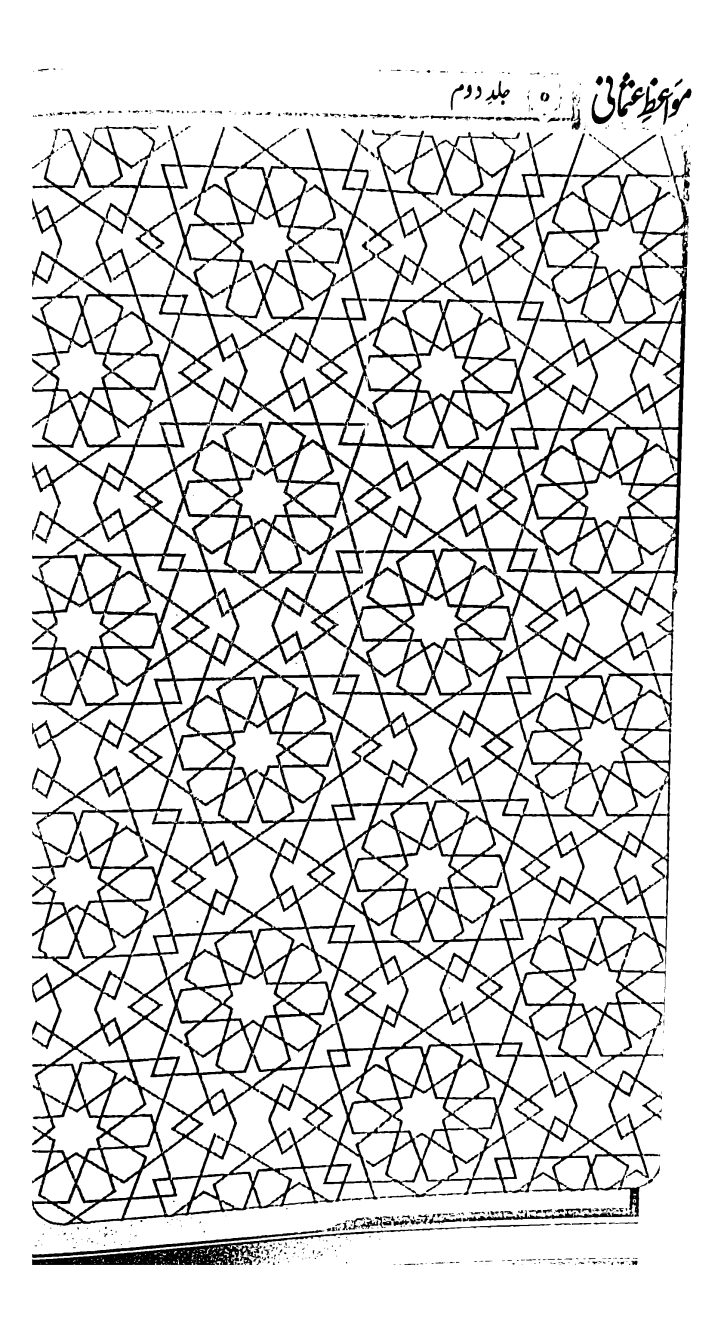
بہرحال! ان آیات کے ذریعہ بیسبق دیا جارہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی نیک عمل کی توفیق عطا فر مادے، اس کو اللہ کا کرم سمجھواور اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرو، بیہ نہ کہو کہ میں نے بیاکام کیا ہے اور اس پر احسان جتاتے پھرو، بیر تین سبق ہیں جو ان آیات کریمہ نے عطا فرمائے ہیں۔اللہ تعالی اینے فضل و کرم سے ہم سب کو اس کی سمجھ عطا فرمائے اور ان برعمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وَاخِرُ دَعْوَانَا آنِ الْحَهْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَدِيْنَ



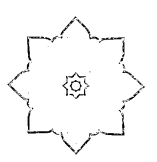






بلد دوم موافظ مناكي الم

تقتریر پر راضی رہنا چاہیے



تفزیر پرراضی رہنا چاہیے

(اصلاحی خطبات جے ص ۱۹۱)



مواطِ فيأذ

#### بِاللَّهِ الرَّمِ الرَّجْمُ

# تفزير پرراضي رہنا چاہيے



فَاعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيْمِ

#### بِسْمِ الله الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إِخْرِضْ عَلَىٰ مَا يَنْفَعكَ وَاسْتَعِنْ بِاللّٰهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْئٌ

فَلَا تَقُلُ لَوْ أَنِّىٰ فَعَلْتُ لَكَانَ كَذَا وَ كَذَا, وَلَكِنْ قُلْ: قَدْرَ اللَّهُ وَ مَاشَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ "لَوْ" تَفْتَح عَمْلَ الشَّيْطَان»(١).

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين ـ

#### دنیا کی حرص مت کرو

حضرت ابو ہریرہ رہ النہ فرماتے ہیں کہ حضورِ اقدس سال النہ اللہ نے ارشاد فرمایا کہ ''ان کاموں کی حرص کرو جوتم کو نفع پہنچانے والے ہیں۔'' مقصد یہ ہے کہ وہ انعال اور وہ افعال جو آخرت میں نفع کا سبب بن سکتے ہیں ان کے اندر حرص کرو۔ دیکھے! ویسے تو حرص بری چیز ہے اور اس سے منع فرمایا گیا ہے کہ مال کی حرص، دنیا کی حرص، شہرت کی حرص، نام ونمود کی حرص، دولت کی حرص مت کرو، انسان کے لیے یہ بہت بڑا عیب ہے کہ وہ ان چیزوں کی حرص کرے، بلکہ ان متنا چیزوں میں قناعت اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور فرمایا گیا کہ ان میں قناعت اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور فرمایا گیا کہ ان میں قناعت کرو اور یہ جھو کہ میرے لیے یہی بہتر تھا۔ مزید کی حرص کرنا کہ مجھے اور قناعت کرو اور یہ جھو کہ میرے لیے یہی بہتر تھا۔ مزید کی حرص کرنا کہ مجھے اور زیادہ مل جائے، یہ درست نہیں،اس حرص سے بچو، کیونکہ دنیا میں کوئی بھی شخص زیادہ مل جائے، یہ درست نہیں،اس حرص سے بچو، کیونکہ دنیا میں کوئی بھی شخص ابنی ساری خواہ شات بھی یوری نہیں کرسکتا۔

" طارونیا کے تمام نہ کرو''

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٢٠٥٢/٤)\_

#### دین کی حرص پیندیدہ ہے

لہذا دنیا کی چیزوں میں حرص کرنا برا ہے اور اس سے بیخے کا تھم دیا گیا ہے، لیکن دین کے کاموں میں، اچھے اعمال میں، عبادات میں حرص کرنا اچھی چیز ہے۔ مثلاً کوئی شخص نیک کام کررہا ہے، اس کو دیکھ کر بیہ حرص کرنا کہ میں بھی سے فیک کام کروں یا فلاں شخص کو دین کی نعمت حاصل ہے مجھے بھی بینعت حاصل ہوجائے۔ ایسی حرص مطلوب ہے اور محبوب و پسندیدہ ہے۔ اس لیے اس حدیث میں حضورِ اقدس صلافی ہے فرمایا کہ ایسے کاموں کی حرص کرو جو آخرت میں نفع میں حضورِ اقدس صلافیا ہے فرمایا:

فَاسْتَبِقُواالْخَيْرَتِ (٢)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۹۲/۸ (۲۴۳۲) و (۲۴۳۸) و (۲۴۳۹). (۲) سورة البقرة آیت (۱٤۸) و سورة المائدة آیت (٤٨).

یعنی نیکی کے کاموں میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرو اورآپیں میں مسابقت کرو۔

#### حضرات ِ صحابہ رضی النہ ہم اور نیک کا موں کی حرص

حضرات صحابہ کرام رضی النہ آئین نیکیوں میں بڑے حریص تھے، ہر وقت اس فکر میں رہتے تھے کہ کسی طرح ہمارے نامہ اعمال میں نیکی کا اضافہ ہوجائے۔ حضرت فاروق اعظم رخالفہ کے صاحبزادے حضرت عبداللہ ابن عمر رخالفہ محضرت ابوہریرہ رخالفہ کے بیاس گئے تو انہوں نے ان کو یہ حدیث سنائی کہ حضورِ اقدس مرورِ دو عالم صالفہ آئیہ نے ارشا دفر مایا:

''اگر کوئی شخص کسی مسلمان کی نمازِ جنازہ میں شریک ہوتو اس کو ایک قیراط اجر ملتا ہے اور اگر اس کے دفن میں بھی شریک رہے تو اس کو دو قیراط اجر ملتا ہے۔''(1)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۸۷/۲ (۱۳۲۳) و صحیح مسلم ۲۵۲/۲ (۹٤٥)

آجائے۔ بہرحال! حضرت عبد اللہ بن عمر ظائم انے جب بیرحدیث سی تو حضرت الوہریرہ وضائی سے فرمایا کہ کیا واقعناً آپ نے حضورِ اقدس سال اللہ کو بیرفرمات ہوئے سنا ہے؟ حضرت ابوہریرہ وظائی نے فرمایا کہ میں نے خود بیرحدیث سی ہوئے سنا ہے؟ حضرت عبداللہ بن عمر وظائی نے فرمایا: افسوس! ہم نے اب تک بہت سے قیراط ضائع کردیے۔ اگر پہلے سے بیرحدیث سی ہوتی تو ایسے مواقع کمون خاکع نہ کرتے۔

تو تمام صحابہ کرام رعنی اللہ ایمی حال تھا کہ وہ اس بات کے حریص تھے کہ کسی طرح کوئی نیکی ہمارے نامہُ اعمال میں بڑھ جائے۔

## پیرا کری

ہم اور آپ وعظوں میں سنتے رہتے ہیں کہ فلال عمل کا یہ تواب ہے، فلال عمل کا یہ تواب ہے۔ نیان کیے جاتے ہیں تا کہ ہمارے دلوں میں ان اعمال کو انجام دینے کی حرص پیدا ہو۔ فضیلت والے اعمال، نوافل، مستحبات اگر چہ فرض و واجب نہیں، لیکن ایک مسلمان کے دل میں ان کی حرص ہونی چاہیے کہ وہ ہمیں حاصل ہوجا نیں۔ جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ دین کی حرص عطا فرماتے ہیں تو ان کا بیرحال ہوجا تا ہے کہ وہ ہر وقت اس فکر میں رہتے ہیں کہ سی طرح کوئی نیکی ہمارے نامہ اعمال میں بڑھ جائے۔

#### حضور صالبتان الله الله كا دور لكانا

مدیث شریف میں ہے کہ ایک مرتبہ حضورِ اقدس سلامی ایک دعوت میں حدیث شریف میں ہے کہ ایک مرتبہ حضورِ اقدس سلامی اللہ ایک مستصلات میں ساتھ تشریف لیے جارہے تھے۔ اُم المونین حضرت عائشہ صدیقتہ رہا تھے۔ اُم المونین حضرت

تھیں، پیدل سفر تھا۔ راستے میں ایک جنگل اور میدان پڑتا تھا اور بے پردگی کا اخمال نہیں تھا، اس لیے وہاں کوئی دیکھنے والانہیں تھا۔حضورِ اقدس سلَّاتُهُ اِیَّاتِی لِمِ حضرت عائشہ رہائی ہوا ہے فرمایا کہ ہاں! دوڑ لگاؤ گی؟ اس دوڑ لگانے سے ایک طرف تو حضرت عائشہ رہائیم اللہ کی دلجوئی مقصورتھی اور دوسری طرف اُمت کو بیہ تعلیم دین تھی کہ بہت زیادہ بزرگ اور نیک ہوکر ایک کونے میں بیٹھ جانا بھی اچھی بات نہیں، بلکہ دنیا میں آ دمیوں کی طرح اور انسانوں کی طرح رہنا چاہیے اور ایک حدیث میں حضرت عائشہ والنی افر ماتی ہیں کہ حضورِ اقدس سالٹھالیہ ہے میرے ساتھ دو مرتبہ دوڑ لگائی۔ ایک مرتبہ آپ سالٹھالیہ ہم آگے نکل گئے اور دوسری مرتبہ جب دوڑ لگائی تو چونکہ اس وقت آپ کا جسم نسبتاً بھاری ہوگیا تھا اس لیے میں آ كَ نَكُلُ كُنُ اور آپ يجهيره كئه اس وقت آپ نے فرمايا: "تلك بتلك" لینی دونول برابر ہو گئے۔ ایک مرتبہتم جیت گئیں اور ایک مرتبہ میں جیت گیا۔(۱) اب دیکھیے کہ بزرگانِ دین اس سُنّت پرکس طرح عمل کرنے کے لیے موقع کی تلاش میں رہتے ہیں۔

## حضرت تھانوی راہیجایہ کا اس سنت برعمل

ایک مرتبہ تھیم الا'مت حضرت مولانا انٹرف علی تھانوی صاحب قدس سرہ تھانہ بھون سے کچھ فاصلہ پر ایک گاؤں میں دعوت میں تشریف لے جارہے تھے

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۲۹/۳ (۲۵۷۸) و مسند الحمیدی ۲۸۹/۱ (۲۲۳) طبع دار السقا بیروت و مسند اسحاق بن راهویه ۲۸۹/۲ (۸۰۲) مکتبة الایمان. والحدیث سکت عنه أبو داود، و قال المنذری فی "غتصره" ۱۹۸/۱ (۲۵۷۸): و أخر جه النسائی و ابن ماجه، طبع مکتبة المعارف، الریاض.

ادر اہلیہ محرّ مہ ساتھ تھیں۔ جنگل کا پیدل سفر تھا، کوئی اور شخص بھی ساتھ نہیں تھا۔
جب جنگل کے درمیان پہنچ تو خیال آیا کہ الحمد للد حضورِ اقدس سال آیا ہے کہ ست سنتوں پرعمل کرنے کی توفیق ہوگئ ہے، لیکن اہلیہ کے ساتھ دوڑ لگانے کی سنت پر ابھی تک عمل کر موقع نہیں ملا۔ آج موقع ہے کہ اس سنت پر بھی عمل ہوجائے، چانچہ اس وقت آپ نے دوڑ لگا کر اس سنت پر بھی عمل کرلیا۔ اب ظاہر ہے کہ دوڑ لگانے کا کوئی شوق نہیں تھا، لیکن نبی کریم صل اللہ اللہ کے سنت پرعمل کرنے کے دوڑ لگائی۔ یہ ہے اتباع سنت کی حرص، نیک کاموں کی حرص، اجر و تواب طامل کرنے کے حاصل کرنے کے دوڑ لگائی۔ یہ ہے اتباع سنت کی حرص، نیک کاموں کی حرص، اجر و تواب طامل کرنے کے دوڑ لگائی۔ یہ ہے اتباع سنت کی حرص، نیک کاموں کی حرص، اجر و تواب طامل کرنے کے حاصل کرنے کے دوڑ لگائی۔ یہ ہے اتباع سنت کی حرص، نیک کاموں کی حرص، اجر و تواب

#### ہمت بھی اللہ سے مانگنی جاہیے

اب بعض اوقات ہے ہوتا ہے کہ آ دمی کے دل میں ایک نیک کام کرنے کا شوق پیدا ہوا اور دل چاہا کہ فلال شخص ہے عبادت کرتا ہے، میں بھی ہے عبادت انجام دول، لیکن ساتھ ہی ہے خیال بھی آیا کہ بہ عبادت اور بہ نیک کام ہمارے انجام دول، لیکن ساتھ ہی ہے خیال بھی آیا کہ بہ تو بڑے لوگوں کا کام ہے۔ تو جب بس میں نہیں ہے، ہم نہیں کر پائیں گے، یہ تو بڑے لوگوں کا کام ہے۔ تو جب اس قتم کا خیال دل میں پیدا ہوتو اس وقت کیا کریں؟ اس کے لیے حدیث کے اس قتم کا خیال دل میں پیدا ہوتو اس وقت کیا کریں؟ اس کے لیے حدیث کے اس قتم کی ارشاد فرمایا کہ

#### "واستعن بالله ولاتعجز"

لین ایسے واقعات میں مایوں اور عاجز ہوکر نہ بیٹے جائے کہ مجھ سے سے عبادت ہو ہی ایس مایوں اور عاجز ہوکر نہ بیٹے جائے کہ مجھ سے سے عبادت ہو ہی نہیں سکتی، بلکہ اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرے اور کہے کہ یا اللہ! سے کام میرے بس میں تو نہیں ہے۔ آپ ہی مجھے کام میرے بس میں تو نہیں ہے۔ آپ ہی مجھے

اس نیک کام کی تو فیق عطا فر مادیں اور اس کے کرنے کی ہمّت عطا فر مادیں۔

مثلاً نیک لوگوں کے بارے میں سنا کہ وہ رات کو اُٹھ کر تہجد پڑھا کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے دعا ئیں مائے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے دعا ئیں مائے ہیں تو اب دل میں شوق پیدا ہوا کہ مجھے بھی رات کو اُٹھ کر تہجد کی نماز پڑھنی چاہیے، لیکن یہ خیال بھی آیا کہ رات کو اُٹھ کر تہجد پڑھنا میرے بس میں نہیں۔ چلو چھوڑ و اور مایوں ہوکر بیٹھ گیا۔ ایسا نہیں کرنا چاہیے بلکہ اللہ تعالیٰ سے کہے کہ یااللہ! میری آئی نہیں کھاتی، میری نیند پوری نہیں ہوتی یااللہ! تہجد پڑھنے کی توفیق عطا فرماد یجیے۔ کی توفیق عطا فرماد یجیے اور اس کی فضیلت عطا فرماد یجیے۔

## عمل کی توفیق یا اجرو وثواب

کیونکہ جب اللہ تعالیٰ سے دعا کرے گا اور توفیق مائے گا تو پھر دو حال سے خالی نہیں یا تو واقعتاً اللہ تعالیٰ اس عمل کی توفیق عطا فرمادیں گے اور اگر اس عمل کی توفیق عاصل نہ ہوئی تو یقیناً اس نیک عمل کا تواب ان شاء اللہ ضرور حاصل ہوجائے گا۔ اس کی دلیل ہے کہ حدیث شریف میں ہے کہ حضورِ اقدی سی اللہ تعالیٰ ہے کہ حدیث شریف میں ہے کہ حضورِ اقدی سی اللہ تعالیٰ ہے اللہ تعالیٰ سے شہادت طلب کرے اور یہ نے ارشاد فرما یا کہ جو محف سیچ دل سے اللہ تعالیٰ سے شہادت طلب کرے اور یہ کہ کہ کہ یااللہ! مجھے اپنے راستے میں شہادت نصیب فرما تو اللہ تعالیٰ اس کو شہادت کا مرتبہ عطا فرمادیتے ہیں، اگر چہ بستر پر ہی اس کا انتقال ہوجائے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۵۱۷ (۱۹۰۹) وسنن ابی داو د ۱۸۵/ (۱۵۲۰)

#### ایک لوہار کا واقعہ

حضرت عبد الله بن مبارک رایشی کا جب انتقال ہوگیا توکسی نے خواب میں ان کو دیکھا تو پوچھا کہ حضرت! کیسی گزری؟ جواب میں انہوں نے فرمایا کہ الله تعالیٰ نے بڑے کرم کا معاملہ فرمایا اور مغفرت فرمادی اور استحقاق کے بغیر بڑا درجه عطا فرمایا،لیکن جو درجه میرے سامنے والے مکان میں رہنے والے اوہار کو نصیب ہوا وہ مجھے نہیں مل سکا۔ جب خواب دیکھنے والا بیدار ہوا تو اس کو پیجتجو ہوئی کہ بیمعلوم کروں کہ وہ کون لوہار تھا اور کیاعمل کرتا تھا؟ جس کی وجہ ہے حضرت عبد الله بن مبارک رایشیه سے بھی آگے بڑھ گیا، چنانچہ وہ حضرت عبد الله ابن مبارک رایشید کے محلے میں گیا اور یوچھا کہ یہاں کوئی لوہار رہتاتھا جس کا انقال ہوگیا ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ ہاں اس سامنے والے مکان میں لوہار رہتا تھا اور چندروز پہلے ہی اس کا انتقال ہوا ہے، چنانچہ بیلوہار کے گھر گیا اور اس کی بیوی سے اپنا خواب بیان کیا اور پوچھا کہتمہارا شوہراییا کون ساعمل کرتا تھا جس کی وجہ سے وہ حضرت عبد اللہ بن مبارک راہی ہیں ہے آگے بڑھ گیا؟ لوہار کی بیوی نے بتایا کہ میرا شوہر ایسی کوئی خاص عبادت تونہیں کرتا تھا۔ سارا دن لوہا کوشا رہتا تھا، البتہ میں نے اس کے اندر دو باتیں دیکھیں۔ ایک پیر کہ جب لوہا کوٹنے کے دوران اذان کی آواز''اللہ اکبر' کان میں پڑتی تو فوراً اپنا کام بند کردیتا تھا۔ حتیٰ کہ اگر اس نے اپنا ہتھوڑا کوٹنے کے لیے اوپر اُٹھالیا ہوتا اور اتنے میں اذان کی آواز آ جاتی تو وہ ہے بھی گوارانہیں کرتا تھا کہ اس ہتھوڑے سے چوٹ لگادوں، بلکہ ہتھوڑے کو پیھیے کی طرف بھینک دیتا اور اُٹھ کر نماز کی تیاری میں لگ جاتا۔ دوسری بات میں نے بیردیکھی کہ ہمارے سامنے والے مکان میں ایک بزرگ حضرت عبد الله بن مبارک رایشید رہا کرتے تھے۔ وہ رات بھر اپنے مکان کی جوت پر کھڑے ہوکر نماز پڑھا کرتے تھے۔ ان کو دیکھ کر میرا شوہر ہے کہا کرتا تھا کی کہ یہ اللہ کے نیک بندے ساری رات عبادت کرتے ہیں۔ کاش اللہ تعالی مجھے بھی فراغت عطا فرماتے تو میں بھی عبادت کرتا۔ یہ جواب س کر اس شخص نے کہا بس یہی حرت ہے جس نے ان کو حضرت عبداللہ بن مبارک رائٹیایہ سے آگے بڑھادیا۔ میرے والد ماجد حضرت مفتی شفیع صاحب رائٹیایہ یہ قصہ سنا کر فرمایا کرتا ہے کہ یہ ہے ''حرتِ نایاب'' جوبعض اوقات انسان کو کہاں سے کہاں پہنچادیت ہے۔ اس لیے جب کسی کے بارے میں سنو کہ فلاں شخص یہ نیک عمل کرتا ہے تو اس نیک عمل کے بارے میں دل میں حرص اور حسرت بیدا ہونی عاہے کہ کاش ہمیں بھی اس نیک کام کے کرنے کی تو فیق مل جائے۔

# حضرات صحابه کرام طخانیم کی فکراورسوچ کا انداز

مُوارُطِ فَأَلَا

صدقہ خیرات کرنے پر ہمیں رشک نہیں آتا، بلکہ اس بات پر رشک آتا ہے کہ اس کے پاس دولت زیادہ ہے۔ اس لیے یہ بہت مزے سے زندگی گزار رہا ہے۔ کاش کہ ہمیں بھی دولت مل جائے تو ہم بھی عیش و آرام سے زندگی گزاریں۔ یہ ہمیں کا فرق۔

# نیکی کی حرص عظیم نعمت ہے

ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہی ذکر مال داروں نے بھی شروع کردیا تو پھر ان صحابہ کرام کا سوال برقر ار رہے گا، کیونکہ مالدار لوگ پھر ان سے آگے بڑھ جائیں گے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ در حقیقت حضورِ اقدس سلّ اللّی ہے بتلانا چاہتے سے کہ جب تہم بھی مالدار ہوتے تو چاہتے سے کہ جب تہم بھی مالدار ہوتے تو ہم بھی اس طرح صدقہ و خیرات کرتے جس طرح یہ مالدار لوگ کرتے ہیں۔ تو اللّه تعالیٰ اس حرص کی برکت سے تم کو صدقہ و خیرات کا اجر و تواب بھی عطا فرمادیں گے۔ بہر حال! کسی نیک کام کے کرنے کی حرص اور ارادہ اور اس کے نہ فرمادیں گے۔ بہر حال! کسی نیک کام کے کرنے کی حرص اور ارادہ اور اس کے نہ کرسکنے کی حرس نور اردے میں سنو کرسکنے کی حرس بھی بوی نعمت ہے، اس لیے جب کسی شخص کے بارے میں سنو

<sup>(</sup>۱) صحتح النخاري ۱٦٨/ (٨٤٣) و ٢٢/٨ (٦٣٢٩)-

کہ فلاں شخص یہ نیک عمل کرتا ہے توتم یہ دعا کرلو کہ اے اللہ! یہ نیک کام میرے
بس سے باہر ہے۔ آپ ہی اس کام کے کرنے میں میری مدد فرمائے اور مجھے
اس کے کرنے کی توفیق عطا فرمائے، تو پھر اللہ تعالی یا تو اس نیک کام کے کرنے
کی توفیق عطا فرمادیں گے یا اس نیک کام کا اجر و ثواب عطا فرمادیں گے۔ یہ
دنسخہ کیمیا" ہے۔

# فظ "اگر" شیطانی عمل کا دروازه کھول دیتا ہے

آ گے فرمایا کہ

"وَإِنُ اَصَابَكَ شَيْئُ فَلَا تَقُلُ لَوُ انِّي فَعَلْتُ لَكَانَ كَذَا وَ كَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرَ الله وَ مَاشَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ "لَوْ" تَفْتَحُ عَمْلَ الشَّيْطَانَ"

یعنی اگر دنیاوی زندگی میں تمہیں کوئی مصیبت اور تکلیف پنچ تو بیہ مت کہو کہ اگر یوں کرلیتا تو ایسا ہوجاتا، یہ 'اگر' مت کہو، بلکہ یہ کہو کہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر اور مشیت یہی تھی، جو اللہ نے چاہا وہ ہوگیا، اس لیے کہ یہ لفظ' اگر' شیطان کے عمل کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ مثلاً کسی کے عزیز کا انقال ہوجائے تو کہتا ہے کہ اگر فلاں ڈاکٹر سے علاج کرالیتا تو یہ بی جا تا یا مثلاً کسی کے ہاں چوری ہوگئ یا ڈاکہ پڑگیا تو یہ کہتا ہے کہ اگر فلاں طریقے یا مثلاً کسی کے ہاں چوری ہوگئ یا ڈاکہ پڑگیا تو یہ کہتا ہے کہ اگر فلاں طریقے سے حفاظت کرلیتا تو چوری نہ ہوتی وغیرہ۔ ایسی باتیں مت کہو، بلکہ یوں کہو کہ اللہ نعالیٰ کی تقدیر میں ایسا ہی ہونا مقدر تھا، اس لیے ہوگیا، میں اگر ہزار تدبیر کرلیتا تب بھی ایسا ہی ہونا مقدر تھا، اس لیے ہوگیا، میں اگر ہزار تدبیر

بار در

#### دنیا راحت اور تکلیف سے مرتب ہے

اس حدیث میں کیا عجیب وغریب تعلیم دی گئ ہے اللہ تعالیٰ ہمارے داوں میں یہ بات اُتار دے۔ آمین۔ یقین رکھے کہ اس دنیا میں سکون، عافیت، آرام اور اطمینان حاصل کرنے کے لیے اس کے سواکوئی راستہ نہیں کہ انسان تقدیر پر یقین اور ایمان لے آئے، اس لیے کہ کوئی انسان ایسا نہیں ہے جس کو اس دنیا میں بھی کوئی غم اور پریشانی نہ آئی ہو یا بھی کوئی مصیبت اس کے او پر نہ آئی ہو۔ میں بھی کوئی مصیبت اس کے او پر نہ آئی ہو۔ یہ عالم دنیا دونوں چیزوں سے مرکب ہے۔ جس میں خوشی بھی ہے، غم بھی ہے، راحت بھی ہے اور تکلیف بھی ہے۔ یہاں کوئی خوشی بھی خالص نہیں، کوئی غم خوشی بھی ہے دراحت بھی ہے اور تکلیف بھی اور پریشانی تو اس دنیا میں ضرور آئے گی، اگر ساری دنیا کی دولت خرج کرکے یہ چاہو کہ کوئی تکلیف نہ آئے تو بینہیں ہوسکتا۔

#### الله کے محبوب پر تکالیف زیادہ آتی ہیں

ہماری اور تمہاری کیا حقیقت ہے! انبیاء علاکے ہم و اللہ تعالیٰ کی بیاری اور محبوب مخلوق ہے۔ ان کے او پر بھی تکالیف اور پریشانیاں آتی ہیں اور عام لوگوں سے زیادہ آتی ہیں، چنانچہ حضورِ اقدس صلالمالیّی ہیں کے ارشاد فرمایا کہ

"اشدالناس بلاءً الانبياء ثم الأمثل فالأمثل"

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للنسائى ۷/۷٤ (٧٤٤٠) طبع موسسه الرسالة ومسند البزار ٣٤٩/٣ (١٥٠) السنن الكبرى للنسائى ٤٧/٧ (٣٩٨) وقال هذا حديث (١١٥٠) طبع مكتبة العلوم والحكم. وسنن الترمذي ٢٠٣/٤ (٣٩٨) وقال هذا حديث حسن صحيح.

لین لوگوں میں سب سے زیادہ نکالیف انبیاء عبالے انہیاء بیالے انہیاء عبالے انہیاں کوئی پریشانی اور تکلیف نہیں آئے گی، وہ عالم جہال کوئی پریشانی اور تکلیف نہیں آئے گی، وہ عالم جنت ہے، الہذا اس دنیا میں پریشانیاں تو آئیں گی، لیکن اگر ان تکالیف پر یہ سوچنا شروع کردیا کہ ہائے یہ کیوں ہوا؟ اگر ایسا کر لیتے تو یہ نہ ہوتا۔ فلاں وجہ اور سب کے ایسا ہوگیا۔ ایسا سوچنے سے نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ اس سے حسرت بردھتی ہے، تکلیف اور صدمہ براھتا ہے اور اللہ تعالی پرشکوہ پیدا ہوتا ہے کہ بردھتی ہوئی اور اس شکوہ وبالِ جان بن جاتی ہے، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ دنیا میں بھی تکلیف ہوئی اور اس شکوہ وبالِ جان بن جاتی ہے، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ دنیا میں بھی تکلیف ہوئی اور اس شکوہ کی وجہ سے آخرت میں اس پر عذاب کا مستحق ہوجاتا ہے اور ابعض اوقات ایکان بھی خطرہ میں برخواتا ہے۔

# مقر كيرامصلحت كيا جاني

ال کے حضورِ اقدس ملاہ اللہ فرما رہے ہیں کہ جب تمہیں کوئی پریشانی یا تکلیف آئے تو یہ مجھو کہ جو کچھ پیش آیا ہے یہ اللہ تعالیٰ کی مشیت اور ارادے سے پیش آیا ہے۔ میں اس کی حکمت کیا جانوں؟ اللہ تعالیٰ ہی اس کی حکمت اور مصلحت جانتے ہیں۔ ایک حقیر کیڑا اس کی حکمت اور مصلحت کو کیا جانے، البتہ اس تکلیف پر رونا آئے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ بعض لوگوں میں یہ بات مشہور ہے کہ تکلیف پر رونا نہیں چاہیے۔ یہ بات غلط ہے۔ اس لیے کہ تکلیف پر رونا برانہیں چاہیے۔ یہ بات غلط ہے۔ اس لیے کہ تکلیف پر رونا برانہیں ہے۔ یہ بات غلط ہے۔ اس لیے کہ تکلیف پر رونا برانہیں ہے۔ یہ بات غلط ہے۔ اس لیے کہ تکلیف پر

### ایک بزرگ کا بھوک کی وجہ سے رونا

ایک بزرگ کا واقعہ کھا ہے کہ ایک صاحب ان سے ملنے گئے، دیکھا کہ وجہ بیٹے رورہے ہیں۔ ان صاحب نے پوچھا کہ حضرت کیا تکایف ہے؟ جس کی وجہ سے آپ رورہے ہیں؟ ان بزرگ نے جواب دیا کہ بھوک لگ رہی ہے۔ اس خض نے کہا کہ آپ کوئی نیچ ہیں کہ بھوک کی وجہ سے رورہے ہیں؟ ان بزرگ فجھ نے فرمایا: تہمیں کیا معلوم، اللہ تعالیٰ کو میرا رونا دیکھنا ہی مقصود ہو، اس وجہ نے فرمایا: تہمیں کیا معلوم، اللہ تعالیٰ کو میرا رونا دیکھنا ہی مقصود ہو، اس وجہ نے فرمایا: تہمیں کیا معلوم، اللہ تعالیٰ کو میرا رونا دیکھنا ہی مقصود ہو، اس وجہ بیش وہ مجھے بھوکا رکھ رہے ہیں۔ تو بعض اوقات اللہ تعالیٰ کو رونا بھی پند آتا ہے، بشرطیکہ اس کے ساتھ شکوہ شکایت نہ ہو۔ اس کو صوفیائے کرام کی اصطلاح میں '' تفویض'' کہا جا تا ہے۔ یعنی معاملہ اللہ کے سپرد کردینا اور یہ کہنا کہ اے اللہ! مجھے ظاہری طور پر تکلیف ہورہی ہے، لیکن فیصلہ آپ کا برحق ہے۔ اگر انسان کو اس بات کا یقین حاصل ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کی مشیت اور ارادے کے بغیر ایک پیت ہو اس یعت جو تے ہیں تو اس یعت ہو تا تا ہی بعد اطمینان اور تمام فیصلے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتے ہیں تو اس یعین کے بعد اطمینان اور سکون حاصل ہوجائے گا اور بیاری اور پریشانی کے وقت جو نا قابل پر داشت صدمہ اور نکلیف ہوتی ہے وہ نہیں ہوگی۔

## مسلمان اور کا فر کا امتیاز

ایک کافر کا عزیز بیار ہوا۔ اس نے ڈاکٹر سے علاج کرایا، ڈاکٹر کے علاج کے علاج کے علاج کے علاج کے دوران اس کا نقال ہوگیا۔ تواب اس کا فر کے پاس اطمینان حاصل کرنے کا کوئی راستہ نہیں ہے، کیونکہ وہ تو یہی سمجھے گا کہ ڈاکٹر نے دواضیح تجویز نہیں کی مسجھے گا کہ ڈاکٹر نے دواضیح تجویز نہیں کی مسجھے گا

رکیے ہمال نہیں کی، اس لیے یہ مرگیا۔ اگر علاج سیح ہوجاتا تو یہ نہ مرتا، لیکن ایک مسلمان کا عزیز بیمار ہوا، ڈاکٹر نے علاج کیا، لیکن اس کا انتقال ہوگیا تو اب اس مسلمان کے پاس اطمینان اور سکون حاصل کرنے کا ذریعہ موجود ہے، وہ یہ کہ اگر چہاں کی موت کا ظاہری سبب ڈاکٹر کی غفلت ہے، لیکن جو پچھ ہوا یہ اللہ تعالی کی مشیت سے ہوا۔ ان کے اراد سے موت واقع ہوئی۔ اگر ڈاکٹر سیح ووا دیتا تب بھی وہ دوا اُلٹی پڑجاتی اور اگر میں اس ڈاکٹر کے علاوہ دوسرے ڈاکٹر کے بیس جا تا، تب بھی موت آتی۔ اس لیے کہ ہونا وہی تھا جو تقدیر میں اللہ تعالی نے لیس جاتا، تب بھی موت آتی۔ اس لیے کہ ہونا وہی تھا جو تقدیر میں اللہ تعالی نے اس کو دیا تھا۔ اس کے دن پورے ہوگئے تھے۔ اس کوتو جاناتھا، اس کی موت کا وقت آچکا تھا۔ اس کے دن پورے ہوگئے تھے۔ اس کوتو جاناتھا، اس لیے چلاگیا، اللہ تعالی کی تقدیر برحق ہے۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضائیہ جوجلیل القدر صحابہ میں سے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں آگ کا کوئی انگارہ اپنی زبان پر رکھ لول اور اس کو چاٹوں، یہ ممل مجھے اس سے زیادہ پہند ہے کہ میں کسی ایسے واقعے کے بارے میں جو ہو چکا یہ کہوں کہ کاش! یہ واقعہ نہ ہوتا اور کسی ایسے واقعے کے بارے میں جونہیں ہوا یہ کہوں کہ کاش! وہ واقعہ نہ ہوجاتا۔ (۱)

## اللہ کے فیلے پر راضی رہو

مقصدیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بات کا فیصلہ فرمادیں اور اللہ تعالیٰ کے فیصلہ فرمادیں اور اللہ تعالیٰ کے فیصلہ کے مطابق کوئی واقعہ پیش آ جائے تو اب اس کے بارے میں بیہ کہنا کہ بیہ نہ

(١) الزهدو الرقائق لابن المبارك ٣١/٢٤. طبع دار الكتب العلمية.

ہوتا تو اچھا تھا یا ہے کہنا کہ ایسا ہوجاتا، ہے کہنا اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر راضی ہونے کے خلاف ہے۔ ایک مؤمن سے مطالبہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر اور اس کے خلاف ہے۔ ایک مؤمن سے مطالبہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر اور اس کے فیصلے پر راضی رہے اور نقذیر کے فیصلے پر اس کے دل میں شکایت پیدا نہ ہو اور نہ دل میں اس کی برائی ہو، بلکہ دل و جان سے اس پر راضی رہے۔ ایک اور حدیث میں حضرت ابو در داء رضائے نہیں کہ

' إِذَا قَضَى اللهُ قَضَاءً أَحَبَ اَنُ يُرُضَى بِقَضَائه ''(۱) يعنى جب الله تعالى كسى كام كے بارے ميں فيعله فرمادية بيں كه بيكام اس طرح انجام ديا جانا ہے تو الله تعالى اس بات كو پيند فرمات بيں كه ميرا بنده اس فيلے پر راضى ہواور اس فيلے كو بي چون و چراتىلىم كرے۔

یہ نہ کمے کہ یوں ہوتا تو اچھا تھا۔ فرض کریں کہ کوئی ایسا واقعہ پیش آیا جو طبیعت کو نا گوار ہے اور وہ غم اور تکلیف کا واقعہ ہے۔ اب پیش آچنے کے بعد یہ کہنا کہ اگر یوں کر لیتے تو یہ واقعہ پیش نہ آتا۔ ایسا کہنے سے حضورِ اقدی سالٹھالیہ ہم نے منع فرمایا ہے، اس لیے کہ جو واقعہ پیش آیا وہ تو پیش آنا ہی تھا۔ اس لیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ اور اس کی تقدیر تھی۔ تم اگر ہزار تدبیر بھی کر لیتے، تب بھی وہ فیصلہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ اور اس کی تقدیر تھی۔ تم اگر ہزار تدبیر بھی کر لیتے، تب بھی وہ فیصلہ طلنے والا نہیں تھا، لہذا اب یہ باتیں کرنا کہ ایسا کر لیتے تو ایسا ہوجاتا۔ یہ باتیں اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی ہونے کے منافی ہیں۔ ایسی باتیں کرنا مؤمن کا کام نہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی ہونے کے منافی ہیں۔ ایسی باتیں کرنا مؤمن کا کام نہیں۔

<sup>(</sup>۱) الزبدوالرقائق لابن المبارك ۳۲/۲ طبع دار الكتب العملية ـ والرضاء عن الله بقضاءه لابن ابي الدنياص ٤٧(٦) طبع دار السلفية -

#### رضاء بالقضاء میں تسلی کا سامان ہے

حقیقت میں اگر غور کر کے دیکھا جائے تو انسان کے پاس (رہا بالقیمنا) تقدیر پر راضی ہونے کے علاوہ چارہ ہی کیا ہے؟ اس لیے کہ تمہارے ناراض ہونے سے وہ فیم پیش آیا ہے تمہاری ناراضگی سے وہ فیم دور نہیں ہوسکتا، بلکہ اس ناراضگی سے فیم کی شدت اور تکلیف میں مزید اضافہ ہوجائے گا اور یہ کہے گا کہ ہائے ہم نے یہ نہ کرلیا، فلال تدبیر اختیار نہ کرلی۔ اگر غور کرکے دیکھا جائے تو یہ نظر آئے گا کہ رضا بالقصاء میں در حقیقت انسان کی تعلی کا سامان ہے، ایک مؤمن کے لیے اللہ تعالیٰ نے اس کوتسلی کا ذریعہ بنادیا ہے۔

## تقریر'' تدبیر'' سے بیں روکتی

اور یہ 'تقدیر' عجیب وغریب عقیدہ ہے جواللہ تعالیٰ نے ہرصاحبِ ایمان کو عطا فرمایا ہے۔ اس عقیدے کو صحیح طور پر نہ ہمجھنے کی وجہ سے لوگ طرح طرح کی غلطیوں میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ پہلی بات یہ ہے کہ کسی واقعے کے پیش آنے سے پہلے تقدیر کا عقیدہ کسی انسان کو بے عملی پر آمادہ نہ کرے۔ مثلاً تقدیر کا بہانہ کرکے ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جائے اور یہ کہے کہ جو تقدیر میں لکھا ہے وہ ہوکر رہے گا۔ میں پھونہیں کرتا۔ یہ عمل حضورِ اقدس سالٹھالیا ہم کی تعلیم کے خلاف ہے، رہے گا۔ میں پھونہیں کرتا۔ یہ عمل حضورِ اقدس سالٹھالیا ہم کی تعلیم کے خلاف ہے، بلکہ حکم یہ ہے کہ جس چیز کے حاصل کرنے کی جو تدبیر ہے اس کو اختیار کرو۔ اس کی اختیار کرو۔ اس کے اختیار کرو۔ اس

#### الله برجمور دو

دوسری بات ہے کہ تقدیر کے عقیدے پر عمل کی واقعے کے پیش آنے کے بعد شروع ہوتا ہے۔ مثلاً کوئی واقعہ پیش آ چکا، تو ایک مؤمن کا کام ہے ہے کہ وہ ہیں نے جو تدبیریں اختیار کرنی تھیں وہ کرلیں اور اب جو واقعہ ہماری تدبیر کے خلاف پیش آیا، وہ اللہ تعالی کا فیصلہ ہے، ہم اس پر راضی ہیں، ہلذا واقعہ پیش آ چکنے کے بعد اس پر بہت زیادہ پریشانی، بہت زیادہ حسرت اور تکلیف کا ظہار کرنا اور یہ کہنا کہ فلال تدبیر اختیار کرلیتا تو یوں ہوجاتا۔ یہ بات تکلیف کا ظہار کرنا اور یہ کہنا کہ فلال تدبیر اختیار کرلیتا تو یوں ہوجاتا۔ یہ بات راہ اعتدال یہ بتادی کہ جب تک تقدیر پیش نہیں آئی، اس وقت تک تمہارا فرض میں اور اعتیاطی تدابیر بھی اختیار کرلو، اس لیے کہ ہمیں ہے کہ این سی پوری کوشش کرلو اور احتیاطی تدابیر بھی اختیار کرلو، اس لیے کہ ہمیں یہ بہیں معلوم کہ تقذیر میں کیا لکھا ہے؟

## حضرت فاروقِ اعظم طالله، كا ايك وا قعه

حضرت فاروقِ اعظم رخالفی ایک مرتبہ شام کے دورے پرتشریف لے جارہ سے میں آپ کواطلاع ملی کہ شام کے علاقے میں طاعون کی وبا پھوٹ پڑی ہے۔ یہ اتنا سخت طاعون تھا کہ انسان بیٹے بیٹے چند گھنٹوں میں ختم ہوجا تا تھا۔ اس طاعون میں ہزارہا صحابہ کرام رفنانگہ شہید ہوئے ہیں۔ آج بھی اردن میں حضرت ابوعبیدہ بن جراح رفافی کے مزار کے پاس پورا قبرستان اُن صحابہ کرام رفنانگہ کی قبروں سے بھرا ہوا ہے جو اس طاعون میں شہید ہوئے۔ مشورہ کیا کہ بہرحال! حضرت فاروقِ اعظم رفافی نے صحابہ کرام رفنانگہ مین شہید ہوئے۔ بہرحال! حضرت فاروقِ اعظم رفافی نے جا سیں۔ اس وقت حضرت عبدالرحمن بن میں جا کیں۔ اس وقت حضرت عبدالرحمن بن

عوف رالنی نے ایک حدیث سنائی کہ حضورِ اقدس سالنا آلیہ ہے نے بیدار شادفر مایا کہ آگر میں علاقے میں طاعون کی دبا پھوٹ پڑے تو جو اوگ اس علاقے سے باہر ہیں وہ اس علاقے کے اندر داخل نہ ہول اور جو لوگ اس علاقے میں مقیم ہیں وہ وہال سے نہ بھاگیں۔ "بیہ حدیث من کر حضرت فاروقِ اعظم رہی ہی نے فر مایا کہ اس حدیث میں آپ کا صاف صاف ارشاد ہے کہ ایسے علاقے میں داخل نہیں ہونا چاہیے، لہذا آپ کا صاف حانی کا ارادہ ملتوی کردیا۔ اس وقت ایک صحافی غالباً حضرت ابوعبیدہ بن جراح رہائی خص انہوں نے حضرت فاروقِ اعظم رہی ہی علی سے فرمایا:

#### "اتفرّمن قدرالله؟"

کیا آپ اللہ کی تقدیر سے بھاگ رہے ہیں؟ لیعنی اگر اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس طاعون کے ذریعے موت کا آنا لکھ دیا ہے تو وہ موت آکر رہے گی اور اگر تقدیر میں موت نہیں لکھی تو جانا اور نہ جانا برابر ہے۔ جواب میں حضرت فاروقِ اعظم زبائین نے فرمایا:

#### "لوغيركقالهاياأباعبيدة"

اے ابوعبیدہ! اگر آپ کے علاوہ کوئی شخص بیہ بات کہتا تو میں اس کو معذور سمجھتا، کیکن آپ تو پوری حقیقت سے آگاہ ہیں۔ آپ بیہ کیمہ رہے ہیں کہ تقدیر سے بھاگ رہا ہوں۔ پھر فرمایا کہ

''نعم!نفر من قدرالله الیٰ قدر الله ''(۱) ''ہاں! ہم اللہ کی تقزیر سے اللہ کی تقزیر کی طرف بھاگ رہے ہیں۔''

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٧/١٣٠ (٥٧٢٩) وصحيح مسلم ٤/١٧٤٠ (٢٢١٩)\_

مطلب یہ تھا کہ جب تک واقعہ پیش نہیں آیا، اس وقت تک ہمیں احتیاطی تدابیر اختیار کرنے کا حکم ہے اور ان احتیاطی تدابیر کو اختیار کرنا ''عقید ہُ نقدین' کے خلاف نہیں، بلکہ''عقید ہُ نقدیر' کے اندر داخل ہے، کیونکہ نبی کریم سالٹھا آپیلم نے خلاف نہیں، بلکہ''عقید ہُ نقدیر' کے اندر داخل ہے، کیونکہ نبی کریم سالٹھا آپیلم نے حکم فرمایا ہے کہ احتیاطی تدابیر اختیار کرو، چنانچہ اس حکم پرعمل کرتے ہوئے واپس جارہے ہیں، لیکن اس کے باوجود اگر تقدیر میں ہمارے لیے طاعون کی باری میں مبتلا ہونا لکھا ہے تو اس کو ہم ٹال نہیں سکتے، لیکن اپنی می تدبیر ہمیں پوری کرنی ہے۔

# و'تقرير'' كالتي مفهوم

تقدیر کاضیح منہوم ہے ہے ایک مؤمن کا عقیدہ کہ اپنی طرف سے تدبیر پوری کی، لیکن تدبیر کرنے کے بعد معاملہ اللہ تعالیٰ کے حوالے کردیا اور ہے کہہ دیا کہ یااللہ ہمارے ہاتھ میں جو تدبیر تھی وہ تو ہم نے اختیار کرلی، اب معاملہ آ پ کے اختیار میں ہے، آپ کا جو فیصلہ ہوگا، ہم اس پر راضی رہیں گے۔ ہمیں اس پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا، لہذا واقعے کے پیش آ نے سے پہلے عقیدہ تقدیر کی کو بے مملی یا بہانہ بنالیتے ہیں اور ہی پر آمادہ نہ کر ہے۔ چیسے بعض لوگ عقیدہ تقدیر کو بے مملی کا بہانہ بنالیتے ہیں اور ہی کہتے ہیں کہ جو تقدیر میں کھا ہے وہ تو ہوکر رہے گا، لہذا ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جائیں۔ کام کیوں کریں؟ ہے درست نہیں، کیونکہ اسلام کی تعلیم ہے ہے کہ اپنی تدبیر جائیں ساری تدابیر اختیار کرنے کے بعد اگر کرتے رہو۔ ہاتھ پاؤں ہلاتے رہو، لیکن ساری تدابیر اختیار کرنے کے بعد اگر واقعہ اپنی مرضی کے خلاف پیش آ جائے تو اس پر راضی رہو، لیکن اگر تم اپنی رضا مندی کا اظہار نہ کرو، بلکہ ہے کہہ دو کہ یہ فیصلہ تو بہت غلط ہوا، بہت بڑا ہوا تو رضا مندی کا اظہار نہ کرو، بلکہ ہے کہہ دو کہ یہ فیصلہ تو بہت غلط ہوا، بہت بڑا ہوا تو

اس کا بتیجہ سوائے پریشانی میں اضافے کے بچھ نہیں ہوگا۔ اس کیے کہ جو واقعہ پیش آ چکا ہے۔ وہ بدل نہیں سکتا اور آخر کارتمہیں سرنسلیم خم کرنا ہی پڑے گا۔ اس کیش آچکا ہے۔ وہ بدل نہیں سکتا اور آخر کارتمہیں سرنسلیم خم کرنا ہی پڑے گا۔ اس لیے پہلے دن ہی اس کوتسلیم کرلینا چاہیے کہ جو اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہے ہم اس پر راضی ہیں۔

# غم اور صدمه کرنا ''رضا بالقصاء'' کے منافی نہیں

### ایک بهترین مثال

مثلاً ایک مریض ایک ڈاکٹر سے آپریشن کرانے کے لیے بہتال جاتا ہے اور ڈاکٹر سے درخواست کرتا ہے، اس کی خوشامد کرتا ہے کہ میرا آپریشن کردو۔ جب ڈاکٹر نے آپریشن شروع کیا تو اب بیرو رہا ہے۔ چی رہا ہے، ہائے ہائے کررہا ہے، اس تکلیف کی وجہ سے اس کو رنج اور صدمہ بھی ہورہا ہے، لین اس کے ساتھ ساتھ وہ ڈاکٹر کو آپریشن کی فیس بھی دیتا ہے، اس کا شکر یہ بھی ادا کرتا ہے کیوں؟ اس لیے کہ وہ عقلی طور پر جانتا ہے کہ جو کچھ ڈاکٹر کر رہا ہے، وہ ٹھیک کر رہا ہے اور میرے فائدے کہ وہ عقلی طور پر جانتا ہے کہ جو پچھ ڈاکٹر کر رہا ہے، وہ ٹھیک کر رہا ہے اور میرے فائدے کے لیے کر رہا ہے۔ بالکل ای طرح ایک مؤمن کو اس دنیا میں جتی تکلیفیں اور جتنے صدمے پہنچتے ہیں، یہ سب اللہ تعالیٰ کی طرف کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کر رہے ہوتو اس کا انجام تمہارے حق میں بہتر کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کر رہے ہوتو اس کا انجام تمہارے حق میں بہتر کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کر رہے ہوتو اس کا انجام تمہارے حق میں بہتر ہونے والا ہے، لہذا عقلیٰ طور پر اگر یہ بات دل میں بیٹھی ہوئی ہے اور پھر انسان محدے اور اس تکلیف پر اظہارِ غم کرے، روۓ، چلاۓ تو اس پر کوئی موافذہ نہیں۔

# کام کا بگرنا بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے

حضرت عبداللہ بن عمر رفای فی فرماتے ہیں کہ بعض اوقات ایک تاجر شخص اس بات کی کوشش میں لگا ہوتا ہے کہ میرا فلاں سودا ہوجائے تو اس کے ذریعے میں بہت نفع کمالوں گایا ایک شخص کسی عہدے اور منصب کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے کہ مجھے فلاں منصب مل جائے تو بڑا اچھا ہو، اب اس سودے کے لیے یا اس منصب کے لیے بھاگ دوڑ اور کوشش کررہا ہے، دعائیں کررہا ہے، دوسروں سے بھی دعائیں کرا رہا ہے،لیکن جب سب کام مکمل ہو چکے اور قریب تھا كه وه سودا موجائ يا وه عهده اور منصب اس كومل جائے، عين اس وقت الله تعالیٰ فرشتوں ہے فرماتے ہیں کہ میرا بیہ نادان اور بے وقوف بندہ اس سود ہے یا منصب کے حاصل کرنے کے پیچھے پڑا ہواہے اور اپنی پوری کوشش صرف کررہا ہے، لیکن میں جانتا ہوں کہ اگریہ سودا یا بیہ منصب اس کو حاصل ہوگیا تو اس سودے یا اس عہدے کے نتیجے میں پیر گناہ میں مبتلا ہوگا، اس کے نتیجے میں مجھے اس کوجہنم میں دھکیلنا پڑے گا۔ اس لیے بیہ منصب بیہ سودا اس سے دور کردیا جائے، چنانچہ عین اُس وقت جب کہ وہ سودا ہونے والاتھا یا وہ عہدہ ملنے ہی والا تھا کہ اجا نک کوئی رکاوٹ کھڑی ہوگئی اور وہ سودانہیں ہوا یا وہ عہدہ نہیں ملا۔ اب یے خص رورہا ہے اور بیرشکایت کررہا ہے کہ فلاں شخص نے بیج میں آ کر میرا کام بگاڑ دیا۔ اب اس بگاڑ کو دوسروں کی طرف منسوب کررہا ہے، حالانکہ اس کو پیر معلوم نہیں کہ جو کچھ کیا وہ اس کے خالق اور ما لک نے کیا ہے، اس کے فائدے کے لیے کیا، کیونکہ اگر عہدہ مل جاتا توجہنم کے عذاب میں مبتلا ہوتا۔ یہ ہے تقذیر اور الله کا فیصله، جس پرعقلی طور پر انسان کو راضی ہونا جا ہیے۔

# تقذیر کے عقیدے پر ایمان لا چکے ہو

عقیدے کے اعتبار سے تو ہرمؤمن کا تقدیر پرایمان ہوتا ہے۔ جب ایک بندہ ایمان لاتا ہے تو اللہ اور اللہ کے رسول سلنٹائیاتی پر ایمان لانے کے بعد وہ تقریر بر بھی ایمان لاتا ہے: اُلَمَنْتُ بِاللّهِ وَمَلَابِكَتِم وَكُتُبِم وَلُشَلِم وَالْيَوْمِ الآخِي الْحَرِي الْمَانِيُ وَالْمَالِم وَالْيَوْمِ الآخِي وَالْقَدُرِ خَيْرِةٍ وَشَرّتٍ مِنَ اللّهِ تَعَالى "

لیکن اس ایمان کا انزعموماً اس کی زندگی پر ظاہر نہیں ہوتا اور اس عقیدے کا استحضار نہیں رہتا اور اس کی طرف دھیان نہیں رہتا۔جس کی وجہ سے وہ دنیا میں یریثان ہوتا رہتا ہے، اس لیے صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ جب تم اس عقیدے پر ایمان لے آئے تو اس عقیدے کو اپنی زندگی کا جزو بناؤ، اس عقیدے کا دھیان پیدا کرو، اس کو یاد رکھو اور جو بھی واقعہ پیش آئے اس وقت اس کو تازہ کرو کہ میں اللہ کی تقدیر پر ایمان لایا تھا، اس لیے مجھے اس پر راضی رہنا چاہے۔ یہی فرق ہے ایک عام آدمی میں اور اس شخص میں جس نے صوفیاءِ کرام کے زیرِ تربیت اس عقیدے کو اپنی زندگی میں اپنانے کی کوشش کی ہو، لہٰذا اس عقیدے کو اس طرح حال بنالیں کہ جب بھی کوئی نا گوار واقعہ پیش آئة تواس وفت 'انالله و انااليه راجعون ' يرشه اورساته مين الله تعالى کے حوالے کردے کہ بیہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہے۔ آگے ہمیں اس کے اندر چون و چرا کرنے کی گنجائش نہیں۔ اس کی مشق کرنی پڑتی ہے، تب جاکر پیے عقیدہ حال بنتا ہے اور جب بیرحال بن جاتا ہے تو پھرایسے شخص کو دنیا میں تبھی پریشانی نہیں ہوتی۔ اللہ تعالیٰ اس عقیدے کو ہم سب کا حال بنادے۔ آمین۔

سے پریشانی کیوں ہے؟ دیکھیے صدمہ اور غم اور چیز ہے، بیتو ہر شخص کو پیش آتی ہے، لیکن ایک ہے پریشانی وہ سے کہ آدمی اس غم اور صدے کی وجہ سے بے تاب اور بے چین ہے۔

کسی کروٹ چین نہیں آرہا ہے سے پریشانی کیوں ہے؟ اس لیے کہ وہ شخص اس فیصلے پرعقلی طور پرراضی نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ ایسے آدمی کو چین اور سکون کیسے میسر آئے؟ اور جس شخص کا اس بات پر ایمان ہے کہ میرے اختیار میں جو پچھ تھا وہ میں نے کرلیا۔ اب آگے میرے اختیار سے باہر تھا، اس لیے میں پچھ نہیں کرسکتا تھا۔ اللہ تعالی نے جو فیصلہ کیا ہے وہ برحق ہے، ایسے شخص کو کبھی پریشانی لوح نہیں ہوگی۔

لاحق نہیں ہوگی۔ غم اور صدمہ ضرور ہوگا، کیکن پریشانی نہیں ہوگی۔

## آبِ زَرے لکھنے کے قابل جملہ

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رائیگیایہ کا انتقال ہوا تو بھے اس پر بہت شدید صدمہ ہوا، زندگی میں اتنا بڑا صدمہ بھی پیش نہیں آیا تھا اور یہ صدمہ ہے چینی کی حد تک پہنچا ہوا تھا، کسی کروٹ کسی حال قرار نہیں آرہا تھا، اس صدے پر رونا بھی نہیں آرہا تھا۔ اس لیے کہ بعض اوقات رونے سے دل کی بھڑاس نکل جاتی ہے۔ اس وقت میں نے اپنے شیخ حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب قدس اللّٰد سرہ کوا پن یہ کیفیت کھی تو انہوں نے جواب میں صرف یہ ایک جملہ میں اورائحد للّٰد آج تک وہ جملہ دل پر نقش ہے، اس ایک جملے نے اتنا فائدہ پہنچایا کہ میں بیان نہیں کرسکتا، وہ جملہ مہتھا:

''صدمہ تو اپنی جگہ پر ہے، لیکن غیر اختیاری اُمور پر اتنی زیادہ پریشانی قابلِ اصلاح ہے۔''

یعنی صدمہ تو اپنی جگہ ہے، وہ ہونا چاہیے۔ اس لیے کہ عظیم باپ کی جدائی

ہوگئ،لیکن بیالیک غیراختیاری واقعہ پیش آیا،اس لیے تم ینہیں کرسکتے ہے کہ موت کے وقت کو ٹلادیتے۔ اب اس غیر اختیاری واقعے پر اتی پریشانی قابلِ اصلات ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ رضابالقصناء کا جو تھم ہے۔ اس پر عمل نہیں ہورہا، اس پر عمل نہ ہونے کی وجہ سے پریشانی ہورہی ہے۔ یقین جانے اس ایک جملے کو پڑھنے کے بعد ایسا محسوس ہوا جیسے کسی نے سینے پر برف رکھ دی اور میری آئکھیں کھول دیں۔

## اوح دل پربیه "جمله" نقش کرلیں

آیک اور موقع پر اپنے دوسرے شیخ حضرت مولانا مسیح اللہ خان صاحب رائیئیہ کو میں نے خط میں لکھا کہ حضرت! فلال بات کی وجہ سے سخت پریشانی ہے۔ جواب میں حضرت والا رائیئیہ نے بیہ جملہ لکھا کہ

'' جس شخص کا اللہ جل جلالۂ ہے تعلق ہو، اس کا پریشانی سے کیا تعلق؟''

یعنی پریشانی اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق مضوط نہیں۔ جب اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق مضبوط ہو تو پھر پریشانی آنے کی مجال نہیں۔ اس لیے کہ جو صدمہ اورغم ہور ہا ہے اس کے لیے اللہ تعالیٰ سے کہو یااللہ! اس کو دور فرمادیں، پھر اللہ تعالیٰ جو فیصلہ فرمائیں اس پر راضی رہو، لیکن پریشانی کس بات کی؟ لہٰذا اگر رضا بالقصناء حال بن جائے اورجسم و جان کے اندر داخل ہوجائے تو پھر پریشانی کا گزرنہیں ہوسکتا۔

#### حضرت ذوالنون مصری راهنیملیہ کے راحت وسکون کا راز

حضرت ذوالنون مصری رالیمید ہے کسی نے جاکر پوچھا کہ حضرت کیا حال ہے؟ فرمایا: بڑے مزے میں ہوں اور اس شخص کے مزے کا کیا پوچھتے ہوکہ اس کا کنات میں کوئی واقعہ اس کی مرضی کے خلاف نہیں ہوتا، بلکہ جو واقعہ بھی پیش آتا ہے، وہ اس کی مرضی کے مطابق ہوتا ہے، لہذا دنیا کے سارے کام میری مرضی کے مطابق ہوتا ہے، لہذا دنیا کے سارے کام میری توانبیاء بلالے ہوتا ہوں۔ ہیں۔ سوال کرنے والے نے کہا کہ حضرت! یہ بات توانبیاء بلالے ہم کو کھی حاصل نہیں ہوئی کہ دنیا کے تمام کام ان کی مرضی کے مطابق ہوجا عیں۔ آپ کو یہ کیسے حاصل ہوئی؟ جواب میں فرمایا کہ میں نے اپنی مرضی کو اللہ کی مرضی مور کے ہوا ہو میری مرضی اور دنیا کے سارے کام اللہ تعالی کی مرضی سے ہور ہے ہیں تومیرے مزے کا کیا پوچھنا۔ پریشانی تو میرے مزے کا کیا پوچھنا۔ پریشانی تو میرے مزے کا کیا پوچھنا۔ پریشانی تو میرے واب کی مرضی کے خلاف کام ہوتے ہوں (۱)۔

## تكاليف بهي حقيقت مين رحمت ہيں

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی جن کو رضا بالقصناء کی دولت عطا فر مادیتے ہیں۔
ان کے پاس پریشانی کا گزرنہیں ہوتا۔ ان کوصد مہضرور ہوتا ہے۔ غم اور تکالیف
ان کے پاس ضرور آتی ہیں، لیکن پریشانی نہیں آتی۔ اس لیے کہ وہ جانتے ہیں
کہ جو پچھٹم یا صدمہ آرہا ہے وہ میرے مالک کی طرف سے آرہا ہے، میرے

<sup>(</sup>۱) اس طرح کا واقعہ خطبات تحکیم الامت ج ۲۱ ص ۲۷۲ پر حضرت بہلول رحمہ اللہ کی نسبت سے بیان کیا گیا ہے واللہ اعلم از مرتب۔

مالک کی حکمت کے مطابق آرہا ہے، میرے مالک کی تقدیر کے مطابق میرا فائدہ بھی اسی میں ہے۔ حتیٰ کہ بعض بزرگوں نے یہاں تک کہددیا کہ

نشود نصیبِ دسمن که شود الاکب سیغت سیر دوستال سلامت که توخخبر آزمائی

یعنی بیہ بات تمہارے دشمن کو نصیب نہ ہو کہ وہ تیری تلوار سے ہلاک ہو، دوستوں کا سرسلامت رہے کہ تو اس پر اپناخنجر آ زمائے۔ یعنی بیہ جو تکلیفیں پہنچ رہی ہیں۔ بیہ بھی ان کی رحمت کا عنوان ہے، جب ان کی رحمت کا عنوان ہے تو دوسروں کو کیوں پہنچیں ہے جھی ہمیں پہنچیں۔

#### ایک مثال

کیم الا مت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدی اللہ سرہ اس کی ایک مثال دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ایک شخص آپ کا محبوب ہے۔ اس سے آپ کو انتہا درجے کی محبت ہے، اس محبوب کے دور ہونے کی وجہ سے بہت عرصے سے اس سے ملاقات نہیں ہوئی۔ اچا نک وہ محبوب آپ کے پاس آتا ہے اور چیکے سے آکر آپ کو بیجھے سے پکڑ کر زور سے دبالیتا ہے، اتی زور سے دباتا ہے کہ پہلیاں ٹوٹے کے قریب ہونے گئی ہیں، آپ کو تکلیف ہوتی ہے، جس کے بیلیاں ٹوٹے کے قریب ہونے گئی ہیں، آپ کو تکلیف ہوتی ہے، جس کے نیجے میں آپ چیخے اور چیلاتے ہیں، اپنے کو چھڑانے کی کوشش کرتے ہیں اور پوچھے ہیں کہتم کون ہو؟ وہ جواب میں کہتا ہے کہ میں تمہارا فلاں محبوب ہوں۔ اگر تمہیں میرا یہ دبانا پہند نہیں ہے تو میں تمہیں چھوڑ دیتا ہوں اور تمہارے رقیب کو دبالیتا ہوں۔ اگر تم عاشقِ صادق ہوتو یہی جواب دو گے کہ میرے رقیب کو مت

ر بانا، بلکہ مجھے ہی د باؤ اور زور ہے د باؤ اور بی<sup>نی ع</sup>ر پڑ ہوگے کہ ہے نشود نصیب دست کہ شود ہلاک بیخت سر دوستال سلامت کہ تو خخب رآ زمانی

اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے ہمیں یہ ادراک عطا فرمادے کہ یہ تکلیفیں بھی اللہ تعالیٰ کی رحمت کا عنوان ہیں، لیکن ہم چونکہ کمزور ہیں، اس لیے ہم ان تکالیف کو مانگتے نہیں، لیکن جب وہ تکلیف آ گئی تو ان کی حکمت اور فیصلے سے آئی ہے،اس لیے وہ ہمارے حق میں بہتر ہے۔

## تکلیف مت مانگو، لیکن آئے تو صبر کرو

ہمارے بس کا بیکام نہیں ہے کہ ہم ان تکالیف کو مانگیں، لیکن جن کو ان تکالیف کی حقیقت کا ادراک ہوتا ہے، وہ بعض اوقات ما نگ بھی لیتے ہیں، چنانچہ بعض صوفیائے کرام سے مانگنا منقول ہے کہ خاص کر وہ تکلیف جو دین کے راستے میں پہنچ، اس کو تو عاشقانِ صادق نے ہزارہا تکالیف پر مقدم اور افضل قرار دیا۔ اس کے بارے میں بیشعرکہا کہ ہے

بحبرم عثق تو می کشند غوغس ایت تو نیز برسر بام آکه خوکشس تمساس ایت

یعنی تیرے عشق کے جرم میں لوگ مجھے مار رہے ہیں اور تھسیٹ رہے ہیں اور ایک شور بریا ہے، آکر دیکھ کہ تماشے کا کیسا شان دار منظر ہے۔

بہ تو بڑے لوگول کی بات ہے، لیکن ہم لوگ چونکہ کمزور ہیں، طافت، قوت اور صلاحیت نہیں ہے۔ اس لیے ان تکالیف کو اللہ تعالیٰ سے ما نگتے نہیں ہیں، بلکہ عافیت مانگتے ہیں کہ یااللہ! عافیت عطا فرمایئے اور جب تکایف آ جاتی ہے تو اس کے ازالے کی بھی دعا کرتے ہیں کہ یااللہ! یہ تکایف اگرچہ آپ کی نعمت ہے، لیکن ہاری کمزوری پر نظر کرتے ہوئے اس نعمت کو عافیت کی نعمت سے بدل ویجیے، لیکن پریشانی نہیں ہونی چاہیے۔ اس کا نام''رضابالقصاء'' ہے۔ تقدیر پر ایمان تو سب کا ہوتا ہے کہ جو کچھ تقتریر میں لکھا تھا وہ ہوگیا،لیکن اس عقیدے کو ا بن زندگی کا حال بنانا چاہیے۔''حال'' بنانے کے بعد ان شاء اللہ پریشانی یاس نہیں بھٹلے گی۔

#### الله والول كا حال



چنانچہ آپ نے اللہ والول کو دیکھا ہوگا کہ ان کو آپ بھی بے تاب اور بے چین اور پریشان نہیں پائیں گے۔ ان کے ساتھ کیسا ہی بڑے سے بڑا نا گوار واقعہ پیش آ جائے اس پر ان کوغم تو ہوگا، لیکن بے تابی اور بے چینی اور پریشانی ان کے پاس بھی نہیں بھٹکتی، اس لیے کہ وہ جانتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہے، اس پر راضی رہنا ضروری ہے، لہذا انسان کی زندگی میں جب بھی کوئی نا گوار واقعہ پیش آ جائے تو اس کو اللہ تعالیٰ کا فیصلہ خیال کرتے ہوئے اس پر راضی رہنے کی فکر کرے غم، صدمہ اور پریشانی کا یہی علاج ہے اور ایسا کرنے سے اس کو اعلیٰ درجے کا صبر حاصل ہوجائے گا اور صبر وہ اعلیٰ عبادت ہے جو ساری عبادتوں سے ا بره کر ہے۔ قرآنِ کریم میں فرمایا:

#### إِنَّهَا يُوَفَّ الصَّابِرُونَ آجْرَهُمْ بِنَيْرِ حِسَابٍ (١)

''یعنی اللہ تعالی صبر کرنے والوں کو بے حساب اجر عطا فرمائیں گے۔''

## كوئي شخص تكليف سے خالی نہيں

ہرتکلیف کے موقع پر بیسو چنا چاہیے کہ اس کا کنات میں کوئی ایساشخص نہیں ہوسکتا جس کو اپنی زندگی میں بھی کوئی تکلیف نہ پہنچی ہو۔ چاہے وہ بڑے سے بڑا سرمایہ دار اور دولت مند ہو، بڑے سے بڑا صاحب منصب ہو، بڑے سے بڑا نیک، ولی اللہ ہو، بڑے سے بڑا نی ہو، لہذا تکلیف تو تہہیں ہو، بڑے سے بڑا نیک، ولی اللہ ہو، بڑے سے بڑا نی ہو، لہذا تکلیف تو تہہیں ضرور پہنچ گی۔ تم چاہوتو بھی پہنچ گی۔ اس لیے کہ یہ دنیا ایک جگہ ہے جہال راحت بھی سے، غم بھی ہے، خوثی بھی ہے، پریشانی بھی ہے۔ فالص راحت بھی کسی کو حاصل نہیں۔ فالص راحت بھی کسی کو حاصل نہیں۔ فالوں نے خدا کے وجود کا انکار کردیا۔ فالص راحت بھی کسی کو حاصل نہیں۔ فالوں نے خدا کے وجود کا انکار کردیا۔ بات ہے۔ حتیٰ کہ خدا کا انکار کرنے والوں نے خدا کے وجود کا انکار کردیا۔ بات ہے۔ کہ کوئی تکلیف پہنچ گی۔ جب بیہ بات سے انکار نہیں کر سکے کہ اس دنیا میں بھی کوئی تکلیف نہیں پہنچ گی۔ جب بیہ بات سے انکار نہیں کر سکے کہ اس دنیا میں بھی کوئی تکلیف خود فیلی تکلیف نہ پہنچ۔ اس کا ایک راستہ تو یہ ہے کہ تم نود فیلی تکلیف نہ پہنچ۔ اس کا ایک راستہ تو یہ ہے کہ تم یہ فیلی میں بہتر ہے دور فیلی تکلیف نہ پہنچ۔ کیا تمہارے اندر اس بات کی طاقت ہے کہ تم یہ فیلی میں بہتر ہے اور فلاں تکلیف نہ پہنچ۔ کیا تمہارے اندر اس بات کی طاقت ہے کہ تم یہ فیلیم سے کہ تم نہیں جانے کہ کون می تکلیف کا اس بات کی طاقت ہے کہ تم یہ فیلیم سے کہ تم نہیں جانے کہ کون می تکلیف کا اور فلاں تکلیف کہ تہ نہیں جانے کہ کون می تکلیف کا اور فلاں تکلیف کہ تو تہیں بہتر ہے۔

<sup>(</sup>۱) سو رةالز مر آیت(٦)۔

انجام میرے حق میں بہتر ہوگا اور کون سی تکایف کا انجام بہتر نہیں ہوگا، لہذا اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں کہ اس کا فیصلہ اللہ تعالیٰ کے حوالے کردو اور سے کہہ دو کہ یا اللہ! آپ اپنے فیصلے کے مطابق جو تکایف دینا چاہیں وہ دے دیجیے اور پھر اس کو برداشت کرنے کی طاقت بھی دے دیجیے اور اس پرصبر بھی عطا فر مائے۔

## چھوٹی تکلیف بڑی تکلیف کوٹال دیت ہے

انسان ہے چارہ اپنی عقل کے دائر ہے میں محدود ہے، اس کو یہ پہتہیں کہ جو تکلیف جھے پہتی ہے اس نے مجھے کی بڑی تکلیف سے بچالیا ہے۔ مثلاً کی شخص کو بخار آ گیا، تو اب اس کو بخار کی تکلیف نظر آ رہی ہے یا کوئی شخص کی ملازمت کے لیے کوشش کررہا تھا، لیکن وہ ملازمت اس کونہیں ملی، اس کو یہ تکلیف نظر آ رہی ہے یا گھر میں سامان چوری ہوگیا۔ اس کو یہ تکلیف نظر آ رہی ہے، لیکن اس کو یہ معلوم نہیں کہ اگر یہ تکلیف نہ پہنچتی تو دوسری کون می تکلیف پہنچتی ؟ اور وہ تکلیف بڑی تھی یا یہ تکلیف بڑی تھی یا یہ تکلیف بڑی ہے؟ چونکہ اس کو اس کا علم نہیں ہے۔ اس لیے جو تکلیف اس کو پہنچی ہے تو اس کو لے کر بیٹے جا تا ہے، اس کا ذکر اور چرچا کرتا جو تکلیف اس کو پہنچی ہے تو اس کو لے کر بیٹے جا تا ہے، اس کا ذکر اور چرچا کرتا ہوا کہ اس چھوٹی می تکلیف پر بات ٹل گئ، ورنہ خدا جانے کتنی بڑی مصیبت آتی ؟ ہوا کہ اس چھوٹی می تکلیف پر بات ٹل گئ، ورنہ خدا جانے کتنی بڑی مصیبت آتی ؟ کیا بلا نازل ہوتی ؟ یہ سوچنے سے انسان کو تبلی ہوجاتی ہے۔ بھی بھی اللہ تعالیٰ انسان کو دکھا بھی دیتے ہیں کہ جس مصیبت کوتم بڑی تکلیف جھے رہے جیں کہ جس مصیبت کوتم بڑی تکلیف سمجھ رہے سے دیکھو وہ کسی رحمت ثابت ہوئی۔

### الله سے مدد مانگو

الله تعالیٰ سے بیاؤ کا سوائے اس کے کوئی راستہ نہیں کہ اسی کی آغوش رحمت میں پناہ لو۔ لیعنی اس کے فیصلے پر راضی رہو، پھر اسی سے مدد مانگو یا اللہ! اس کو دور فرماد بجیے۔ اسی بات کومولا نا رومی راٹٹیلیہ ایک مثال کے ذریعے سمجھاتے ہیں کہ ایک تیر انداز تصور کرو، جس کے یاس اتنی بڑی تیر کمان ہے جس نے ساری کا ئنات کو گھیرے میں لیا ہوا ہے اور اس کمان کے ہر ہر حصے میں تیر لگے ہوئے ہیں اور دنیا میں کوئی جگہ الی محفوظ نہیں ہے، جس جگہ پر وہ تیرنہ پہنچ سکتے ہوں۔ بوری دنیا کا چیہ چیہ اس کی زد میں ہے۔ اب سوال میہ ہے کہ ایسے تیرانداز کے تیروں سے بیخے کی کیا صورت ہے؟ کون سی جگہ ایسی ہے جہاں پر جاکر ان تیروں سے بچا جاسکے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اگرتم تیروں سے بچنا چاہتے ہوتو اس تیرانداز کے پہلو میں جا کر کھڑے ہوجاؤ، اس کے علاوہ کوئی اور : جگہ بحاؤ کی نہیں ہے۔ اس طرح بیمصائب، بیرحواد ثات، بیہ پریشانیاں اللہ تعالیٰ کی تقدیر کے فیصلوں کے تیر ہیں۔ان تیروں سے اگر بچاؤ کی کوئی جگہ ہے تو وہ الله تعالیٰ بی کے دامنِ رحمت میں ہے۔ اس کے علاوہ کوئی جگہ نہیں ہے۔ اس ليے الله تعالیٰ سے دعا كرنى چاہيے كه ياالله! نا قابلِ برداشت تكليف مت ديجي اور جب تکایف دیں تو اس پر صبر بھی عطا فرمادیں،اور اس کو میری مغفرت اور ترقئ درجات كا ذريعه بناد يجيے \_ آمين \_

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲۸۱/(۲٤۷) و ۸۸۸ (۱۳۱۱) و صحیح مسلم ۲۰۸۱/(۲۷۱۰)

#### ایک نادان بیچے سے سبق لیں

آپ نے چھوٹے بچے کو دیکھا ہوگا کہ جب ماں اس کو مارتی ہے، اس وقت بھی وہ ماں ہی کی گود میں اور زیادہ گستا ہے، حالانکہ جانتا ہے کہ میری ماں بھے مار رہی ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ وہ بچہ یہ بھی جانتا ہے کہ ماں بٹائی تو کر رہی ہے، لیکن اس بٹائی کا علاج بھی اس کے پاس ہے، مجھے شفقت اور محبت بھی اس کی آغوش میں مل سکتی ہے، لہذا جب بھی کوئی نا گوار بات یا واقعہ بیش آ جائے تو یہ سوچو کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اور اس کی آغوشِ رحمت میں مجھے بناہ مل سکتی ہے، یہ سوچ کر پھر اس سے اس کے ازالے اور اس پر صبر کی دعا کریں۔ یہ ہے، یہ سوچ کر پھر اس سے اس کے ازالے اور اس پر صبر کی دعا کریں۔ یہ ہے، رضا بالقضاء، '۔ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے ہم سب کو عطا فرمادیں۔ آ مین۔

# اللہ کے فیصلے پر رضامندی خیر کی دلیل ہے

ایک اور حدیث میں حضورِ اقدس سلیٹی ایسی نے ارشاد فرمایا:

"إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِعَبْدٍ خَيْرًا أَرْضَاهُ بِمَا قَسَمَ لَهُ، وَبَارَكَ لَهُ فِيهِ، وَإِذَا لَمْ يُرِدْبِهِ خَيْرًا، لَمْ يُرْضِهِ بِمَا قَسَمَ لَهُ، وَلَمْ يُبَارِكُ لَهُ فِيهِ"(١)

جب الله تعالی کسی بندے کی بھلائی اور خیر کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس کو اپنی قسمت پر راضی کردیتے ہیں اور اس قسمت میں اس کے لیے برکت بھی عطا

<sup>(</sup>۱) الزهد والرقائق لابن المبارك ۳۲/۲ والرضاعن الله بقضاءه لابن ابي الدنياص ۸۳ (۵۰) والقناعة لابن ابي الدنياص ٦٠ (١٣٢) طبع موسسة الكتب الثقافيه-

فرماتے ہیں اور جب کی سے بھلائی کا ارادہ نہ فرمائیں ۔العیاف باللہ۔ آو اس کو اس کی قسمت پر اطمینان اور اس کی قسمت پر راضی نہیں کرتے، یعنی اس کے دل میں قسمت پر اطمینان اور رضا پیدانہیں ہوتی، اس کے نتیج میں یہ ہوتا ہے کہ جو پچھ حاصل ہے اس میں بھی برکت نہیں ہوتی، اس حدیث کے ذریعے یہ بتادیا کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے خیر کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس کوقسمت پر راضی کردیتے ہیں، اس کا نتیجہ پھر یہ ہوتا ہے کہ اگر چہ اس کو تھوڑا ملا ہو، لیکن اس تھوڑے میں ہی اللہ تعالیٰ برکت عطا فرمادیتے ہیں۔

# ركت كا مطلب اورمفهوم

آئ کی دنیا گئتی کی دنیا ہے، ہر چیز کی گئتی گئی جاتی ہے۔ مثلاً ایک شخص کہتا ہے کہ مجھے ایک ہزار روپے ملتے ہیں۔ دوسرا کہتا ہے کہ مجھے دو ہزار روپے ملتے ہیں، لین کوئی شخص بینیں دیکھا ہیں۔ تیسرا کہتا ہے کہ مجھے دس ہزار روپے ملتے ہیں، لین کوئی شخص بینہیں دیکھا کہ اس گئتی کے نتیج میں مجھے کئی راحت ملی؟ کتنا آرام ملا؟ کتنی عافیت حاصل ہوئی؟ اب مثلاً ایک شخص کو بچاس ہزار روپے مل گئے، لیکن گھر کے اندر مبتلا پریشانیاں، بیاریاں ہیں، سکون حاصل نہیں ہے اور ہر وقت پریشانی کے اندر مبتلا ہے۔ اب بتائے وہ بچاس ہزار کس کام کے؟ اس سے بتہ چلا کہ وہ بچاس ہزار روپے برکت والے نہیں شخص ہے جس کو راحت اور آرام و عافیت میسر ہے۔ تو اگر چہ وہ ایک ہزار روپے ملے، لیکن اس کو راحت اور آرام و عافیت میسر ہے۔ تو اگر چہ وہ گئتی میں ایک ہزار ہیں، لیکن اپنے حاصل اور نتائ کے اعتبار سے یہ ایک ہزار والے سے آگے بڑھ گیا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک ہزار والے سے آگے بڑھ گیا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک ہزار والے شے اور اس ایک ہزار سے بشارکام اور فائدے حاصل ہو گئے۔ برکت والے شے اور اس ایک ہزار سے بے شارکام اور فائدے حاصل ہو گئے۔ برکت والے شے اور اس ایک ہزار سے بے شارکام اور فائدے حاصل ہو گئے۔

#### ایک نواب کا وا قعه

حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی قدس اللہ میں نے مواعظ میں لکھا ہے کہ لکھنؤ میں ایک نواب تھے۔ ان کی بڑی زمینیں، جائیدادیں،نوکر چاکر وغیرہ سب کچھتھا۔ایک مرتبہ میری ان سے ملاقات ہوئی تو ان نواب صاحب نے خود مجھے بتایا کہ'' میں اینے بارے میں آپ کو کیا بتاؤں کہ میرے پاس پیرساری دونتیں ہیں، جو آپ دیکھ رہے ہیں،لیکن مجھے ایک ایسی بہاری لاحق ہوگئ ہے کہ اس کی وجہ سے کوئی چیز نہیں کھاسکتا، میرے معالج نے میرے لیے صرف ایک غذا تجویز کی ہے۔ وہ یہ ہے کہ گوشت کا قیمہ بناؤ اور اس قیمہ کو ایک کپڑے میں باندھ کر اس کا رس نکالو اور اس کو جھیجے کے ذریعے پیو۔' اب دیکھیے! دسترخوان پر دنیا بھر کے انواع واقسام کے کھانے چنے ہوئے ہیں، ہزارقتم کی نعمتیں حاصل ہیں،لیکن صاحب بہادر نہیں کھاسکتے، اس لیے کہ بمار ہیں، ڈاکٹر نے منع کردیا ہے۔ بتاؤ وہ دولت کس کام کی جس کو انسان اپنی مرضی سے استعال نہ کر سکے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس نعمت میں برکت نہیں ڈالی، اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ وہ نعت بے کار ہوگئ۔ ایک دوسرا آ دمی جو محنت مزدوری کرتا ہے، ساگ روٹی کھا تا ہے، لیکن بھر پور بھوک کے ساتھ اور بوری لذت کے ساتھ کھاتا ہے اور وہ کھانا اس کے جسم کو جاکر لگتا ہے۔ اب بتائے! یہ مزدور بہتر ہے یا وہ نواب بہتر ہے؟ حالانکہ گنتی اس کی زیادہ ہے اور اس مزدور کی گنتی کم ہے،لیکن راحت اس مزدور کونصیب ہے۔ اس نواب کومیسر نہیں۔اس کا نام ہے برکت۔

#### قسمت برراضی رہو

بہرحال! اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میرا جو بندہ قسمت پر راضی ہوجائے اور قسمت پر راضی ہونے کا میہ مطلب نہیں ہے کہ تدبیر چھوڑ دے اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹے جائے، بلکہ کام کرتا رہے، لیکن ساتھ میں اس پر راضی ہو کہ اس کام کرنے کے نتیج میں جو بچھ مل رہا ہے وہ میرے لیے بہتر ہے تو پھر اللہ تعالی اس کے لیے ای میں برکت عطافر مادیتے ہیں۔ اس کو راحت کا سبب بنا دیتے ہیں اور اگر کوئی شخص قسمت پر راضی نہ ہو، بلکہ ہر وقت ناشکری کرتا رہے اور یہ کہتا رہے کہ جھے تو ملا ہی کیا ہے؟ میں تو بیچھے رہ گیا۔ تو اس کا بیت بیتے بھر یہ ہوتا ہے کہ جو بچھ تھوڑا بہت ملا ہوا ہے، اس کی لذت سے بھی محروم ہوجاتا ہے اور اس میں برکت نہیں ہوتی۔ انجام تو وہی ہوگا جو اللہ تعالی چاہیں ہوجاتا ہے اور اس میں برکت نہیں ہوتی۔ انجام تو وہی ہوگا جو اللہ تعالی چاہیں گے اور اتنا ہی ملے گا جتنا اللہ تعالی چاہیں گے، تمہارے رونے سے ناشکری کرنے سے تمہاری حالت نہیں بدل جائے گی، لیکن اس ناشکری سے نقصان یہ کوگا کہ موجودہ نعمت سے جو نفع حاصل ہوسکتا تھا وہ بھی حاصل نہ ہوا۔

# میرے پیانے میں،لیکن حاصلِ میخانہ ہے

اس کیے اللہ تعالیٰ کی عطا کی ہوئی نعمتوں پر راضی رہو، چاہے وہ مال و دولت کی نعمت ہو، چینے کی نعمت ہو، صحت کی نعمت ہو۔ حسن و جمال کی نعمت ہو، دنیا کی ہر دولت اور ہر نعمت پر راضی رہواور بیسوچو کہ اللہ تعالیٰ نے جو نعمت جس مقدار میں مجھے عطا فر مائی ہے وہ میر بے حق میں بہتر ہے۔ ہمار بے حضرت ڈاکٹر عبدالحیٰ صاحب راٹیٹلیہ کا ایک شعر ہے جو یا در کھنے کے قابل ہے۔ فر مایا

مجھ کو اس سے کیا غرض کس جام میں ہے کتنی ہے میرے پیانے میں، لیکن حاصلِ میخانہ ہے

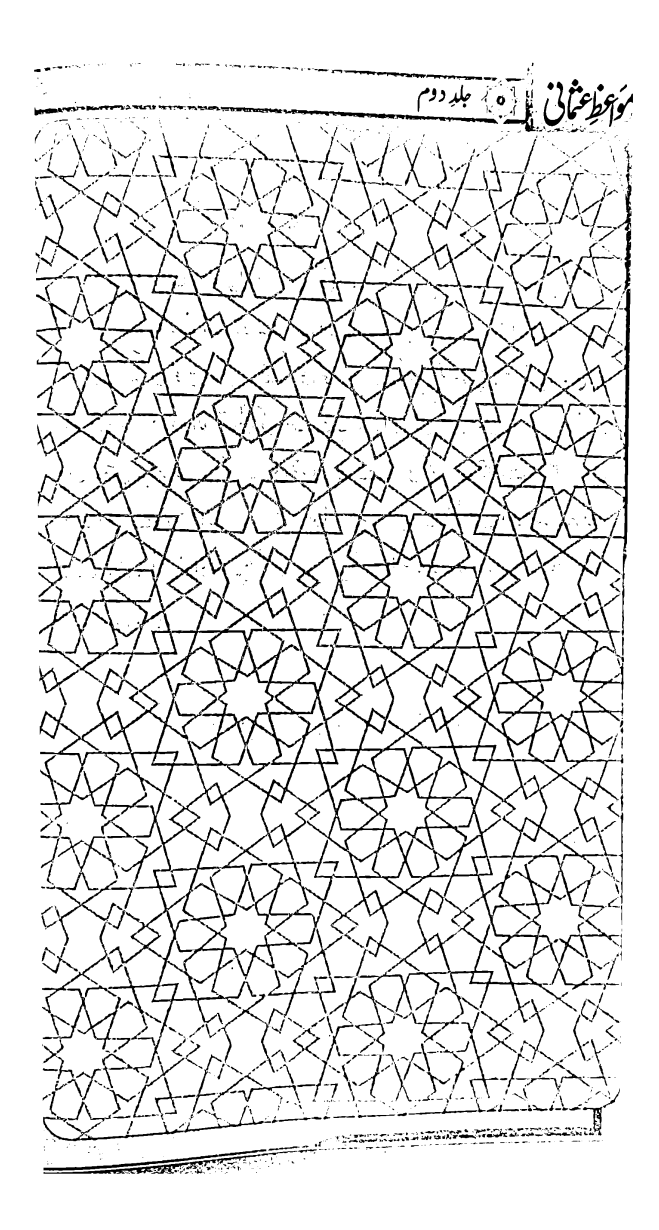
یعنی دوسروں کے پیالوں میں کتنی مے بھری ہے، مجھے اس سے کیا تعلق؟ لیکن میرے پیانے میں جو مے ہے وہ میرے لیے کافی ہے، لہذا مجھے اس سے كيا غرض كه كسى كو ہزار مل گئے۔كسى كو لاكھ ملے، كوئى كروڑ پتى بن گيا،ليكن جو مجھے ملا ہے وہ اللہ تعالیٰ کی عطا ہے۔ میں اس میں مگن ہوں اور اس پرخوش ہوں۔بس بی فکر حاصل کرنے کی ضرورت ہے۔ اسی فکر سے قناعت حاصل ہوتی ہے۔ اسی سے رضابالقصناء حاصل ہوتی ہے۔ اسی سے تکلیفیں اور صدمے دور ہوتے ہیں۔ اللہ تعالی اینے فضل سے بی فکر عطا فرما دے اور اس کو ہمارا حال بنادے۔ آمین۔

وَاخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ يِلُّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ



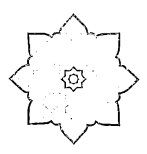






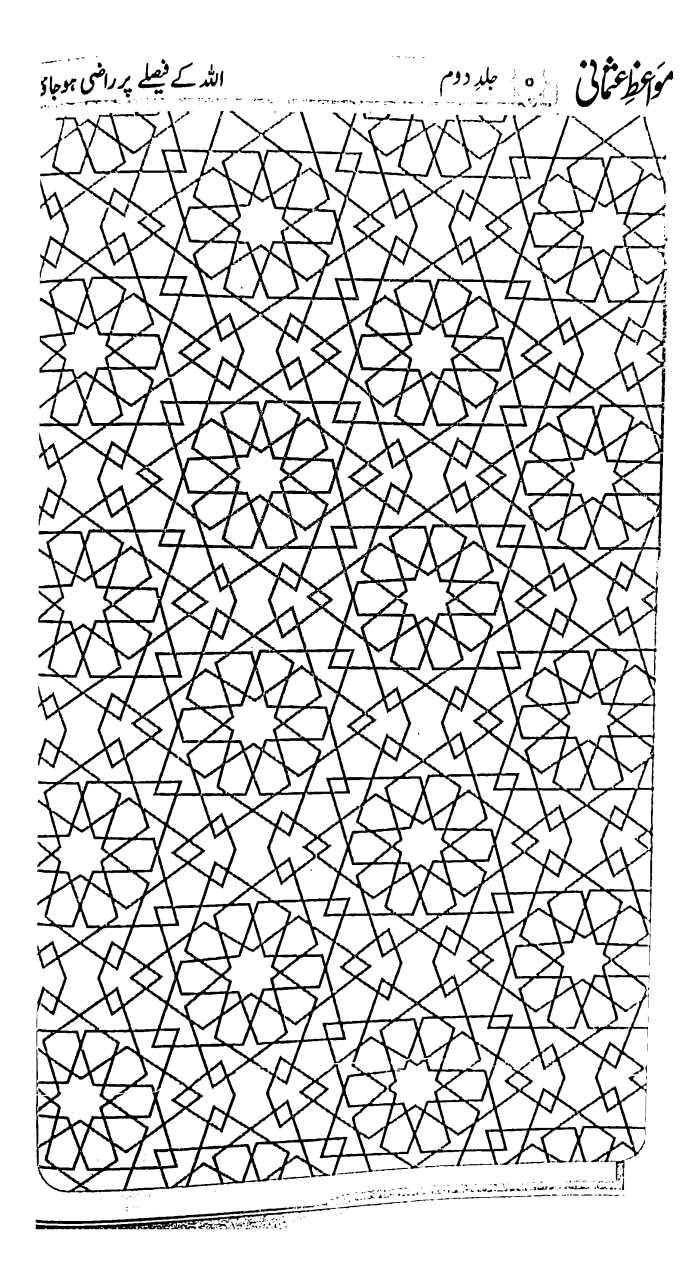
بلد دوم موعظ عمالي

الله کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ



اللہ کے فیصلے پرراضی ہوجاؤ

(اصلاحی خطبات ج ۱۲ص ۱۲۳)



## برالله ارَجرا ارَجَم

# الله کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ



أُمَّابَعُدُ!

فقى قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَّمَ:

"وَارْضَ بِمَاقَسَمَ اللهُ لَكَ تَكُنْ أَغْنَى النَّاسِ"(١)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ١٤٠/٤ (٢٣٠٥) وقال هذا حديث غريب ومسندا حمد ١٣٠٨ (٥٠٩٥) ـ

تمهيد

یہ ایک حدیث ہے جس کا بیان گزشتہ دو تین روز سے چل رہا ہے، جس میں حضورِ اقدسِ ملی اللہ ایک مستقل نصیحت پر حضورِ اقدسِ ملی اللہ ایک مستقل نصیحت پر مشتمل ہے، پہلا جملہ بیہ ارشاد فرمایا:

''اِتَّقِ المَحَارِمَ تَكُنْ أَعُبُدُ النَّاسِ گناہوں سے بچو تو تم ساری دنیا میں سب سے زیادہ عبادت گزار بن جاؤگے۔ دوسرا جملہ بیدارشادفر مایا:

"وَارْضَ بِمَاقَسَمَ اللّٰهُ لَكَ تَكُنْ اَغُنَى النَّاسِ"

یعنی اللّٰدتعالی نے تمہاری قسمت میں جو پچھ لکھا ہے، اس
پر راضی ہوجاؤ توتم سارے انسانوں میں سب سے زیادہ
غنی ہوجاؤ گے۔

میں نے عرض کیا تھا کہ اس دوسرے جملے میں دوسیحتیں ہیں، ایک یہ کہ انسان قناعت اختیار کرہے، یعنی جائز اور حلال طریقے سے جو پچھا سے مل رہا ہے اس پر صبر اور شکر کرے۔ دوسرے یہ کہ اللہ کی تقدیر پر اور اللہ کے فیصلے پر راضی رہے، جس کو '' رضا بالقینا '' کہتے ہیں، قناعت کے بارے میں گزشتہ کل پچھ گزارشات عرض کردی تھیں۔

#### اس كائنات ميں نتين عالم ہيں

اس جملے کا دوسرا پہلو''رضا بالقضائی' ہے، یہ صرف مال و دولت ہیں ۔ معاطع میں نہیں، بلکہ زندگی میں انسان کے ساتھ جننے واقعات پیش آتے ہیں، ان سب میں اللہ کے فیصلے پر راضی رہنا ''رضا بالقضائی' ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا نئات میں تین عالم پیدا فرمائے ہیں، ایک عالم وہ ہے جس میں خوشی ہی خوشی ہی خوشی ہی رخی کا وہاں نام نہیں، تکلیف کا وہاں گزر نہیں، وہ عالم جنت ہے، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم سب کو عطا فرمائے، آمین۔ دوسرا عالم وہ ہے جہاں تکلیف ہی تکلیف ہی درنج ہی رزخ ہی سرخ ہی صدمہ ہی صدمہ ہی صدمہ ہی دوسرا عالم وہ ہے عالم جہنم، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم سب کو اس سے پناہ میں رزخ ہے، صدمہ ہی صدمہ رزخ ہی ہی وہ ہے عالم جہنم، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم سب کو اس سے پناہ میں رزخ ہی ہی، وہ ہی میں خوشی ہی ہے، اس کا نئات میں کوئی انسان ایسا رنج ہی ہی، راحت بھی ہے، تکلیف بھی ہے، اس کا نئات میں کوئی انسان ایسا نہیں ہونی نہ می ہو، بلکہ دنیا میں دونوں چیزیں ملی جلی چلی ہیں۔ خوشی نہ بلکہ دنیا میں دونوں چیزیں ملی جلی چلی ہیں۔

## رنج اور تکلیف ضرور پہنچے گی

الہذا اس دنیا میں ایسے واقعات لازماً پیش آنے ہیں جو انسان کی طبیعت کے خلاف ہوں گے، جن سے انسان کو صدمہ اور رنج پہنچے گا، تکلیف پہنچ گا، تکلیف پہنچ گا، تکلیف الکین اس تکلیف کے نتیج میں چاہے آ دمی روئے، چاہے اظہارِ رنج کرے، لیکن اس کا دل اس بات پر راضی ہو کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے میرے لیے جو فیصلہ کیا ہے، وہ فیصلہ برحق ہے، اگر چہ بظاہر اس سے مجھے تکلیف پہنچ رہی ہے، ای کا نام

''رضا بالقضا'' ہے۔ مثلاً کوئی بیماری آگئ، اب اس بیماری کی وجہ سے تکلیف ہورہی ہے، صدمہ بھی ہے، آہ بھی منہ سے نکل رہی ہے، رونا بھی آ رہا ہے، لیکن ول اس بات پرمطمئن ہے کہ اللہ تعالی نے یہ جو بیماری بھیجی ہے، ان کا فیصلہ برحق ہے، مجھے کوئی شکوہ نہیں، اللہ تعالی کی تقذیر سے مجھے کوئی شکایت نہیں، اس کا نام''رضا بالقضاء'' ہے، جومطلوب ہے۔

## ول میں شکایت نه ہو

حدیث شریف میں آتا ہے کہ جب حضور اقدس سا اللہ اللہ کے صاحبزادے کی وفات ہوئی تو آپ سا اللہ اللہ ہے نظر مایا کہ آکھ سے آنسو جاری ہیں، دل میں صدمہ ہورہا ہے، لیکن ہم چونکہ اللہ جل شانہ کے فیطے پر راضی ہیں، لہذا ہم وہی کہیں گے جو اللہ تعالی نے فرمایا (۱)، لہذا ''رضا بالقضاء'' میں دونوں چیزیں جع ہوجاتی ہیں کہ صدمہ بھی ہے، آنسو بھی بہہ رہے ہیں، تکلیف بھی ہورہی ہے، لیکن دل اللہ تعالیٰ کے فیطے پر مطمئن ہے کہ اس نے تقدیر میں جو پچھ لکھا تھا وہ برش تھا اور حکمت کے مین مطابق تھا، یہ ہے ''رضا بالقضاء'' اللہ تعالیٰ ہم سب کو عطا فرمادے، آمین ۔ خرابی اس وقت پیدا ہوتی ہے جب انسان کو کوئی تکلیف پنچ تو وہ یہ کہنا شروع کردے کہ یہ صعیبت مجھ پر ہی کیوں آئی؟ ایسا میں نے کون سا گئاہ کرلیا جس کی پاداش میں پکڑا گیا ۔ العیاذ باللہ اس قتی پر شکوہ ہے، گئاہ کرلیا جس کی پاداش میں پکڑا گیا ۔ العیاذ باللہ اس قتی پر پر شکوہ ہے، قکل جاتے ہیں، یہ ورحقیقت بے صبری ہے اور اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر شکوہ ہے، فکل جاتے ہیں، یہ ورحقیقت بے صبری ہے اور اللہ تعالیٰ کی تقدیر پر شکوہ ہے، حس سے ہرمسلمان کو پناہ ماگئی چاہے اور بھی ایسا جملہ زبان پر نہیں لانا چاہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۸۳/۲ (۱۳۰۳) و صحیح مسلم ۱۸۰۷/۱ (۲۳۱۵)۔

## رونے کی اجازت دیے دی

سے تو اللہ تبارک و تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ باوجود یکہ ان کا ہر فیملہ حکمت کے عین مطابق ہے، اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے ہمیں مصیبت اور تکایف پر رونے کی اجازت دے رکھی ہے، ورنہ اللہ تعالیٰ بی حکم بھی دے سکتے سے کہ میں نے بیہ فیصلہ اپن حکمت کے مطابق کیا ہے، ای میں تمہارے لیے خیر ہے اور اس پر تمہیں رونے کی اجازت نہیں، لیکن چونکہ اللہ تعالیٰ ہمارے ضعف اور ہماری کروری سے باخر ہیں اور جانتے ہیں کہ اس بندے کو ہماری حکمتوں کا پہنہیں، لہذا اگر بیرور رہا ہے تو رونے دو، بلکہ فرمایا<sup>(۱)</sup> ہم رونے پر اور دل کے صدے پر تمہیں اجر بھی دیں گے بس ایک بات کا مطالبہ ہے، وہ بیہ کہ ہمارے فیصلے پر احتراض نہ کرنا، شکایت نہ کرنا۔

#### جو الله کی مرضی وہی میری مرضی

اسی واسطے حضرت ذوالنون مصری رائیٹید کے بارے میں لکھا ہے کہ ان سے کسی نے پوچھا کہ حضرت! کیسے مزاح ہیں؟ جواب میں فرمایا کہ اس شخص کا کیا مزاج پوچھتے ہو کہ اس کا کنات میں جو کچھ ہورہا ہے اس کی مرضی کے مطابق ہورہا ہے، یعنی اپنے بارے میں فرمایا کہ جو کچھ کا کنات میں ہورہا ہے وہ میرے مزاح کے مطابق ہورہا ہے، اس لیے مجھ سے زیادہ خوشی میں عیش و آرام میں کون ہوگا؟

<sup>(</sup>۱) جیما که بخاری و مسلم کی روایت ہے که "مامن مصیبة تصیب السندم الاکفر الله بهاعنه حتّی الشّوکة بشاکها. ملاظه مو صحیح بخاری ۱۱٤/۷ (۵۲۰) و صحیح مسلم عرب ۱۱۹۲/۷ (۲۵۷۲).

موال کرنے والے نے کہا کہ یہ کیسے ہوسکتا ہے؟ آئ تک کسی شخص کے بارے میں نہ یہ سنا اور نہ یہ دیکھا کہ ہرکام اس کی مرضی کے مطابق ہورہا ہے، یہاں تک کہ انبیاء عبد سنا اور نہ یہ دیکھا کہ ہرکام اس کی مرضی ہوا کہ جو انبیاء کرام عبد ساتھ بھی ایسا نہیں ہوا کہ جو انبیاء کرام عبد ساتھ ہوگیا؟ جواب میں حضرت ذوالنون مصری راٹیا یہ ہوگیا ہو، آپ کے ساتھ یہ کیسے ہوگیا؟ جواب میں حضرت ذوالنون مصری راٹیا یہ فرمایا کہ میں نے اپنی مرضی کو اللہ کی مرضی میں فنا کردیا ہے، یعنی جو میرے مولیٰ کی مشیت، وہ ہی میری بھی مرضی، میرے مولیٰ نے جو فیصلہ کردیا، میں بھی اس پر راضی ہوں، بس اب کا نتات میں جو کچھ ہورہا ہے وہ میری مرضی کے مطابق ہورہا ہے وہ میری مرضی ہے۔

# حضرت خضر عَلَيْهِ للله على ملاقات كاحكم

بھائی! اگر انسان اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی ہوجائے تو اس سے زیادہ راحت کا کوئی اور کام نہیں۔اب سوال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی کیوں ہوجائے؟ جب کہ بظاہر وہ فیصلہ دیکھنے میں برا اور تکلیف دہ معلوم ہور ہا ہے، اس کی وجہ اللہ جل شانہ نے ''سورۃ الکہف'' میں بیان فرمادی، جہاں حضرت موئی اور حضرت خضرت موئی ما قات کا عبب یہ ہوا کہ کسی شخص نے حضرت موئی ما لیا ہے۔ اس ملا قات کا سب یہ ہوا کہ کسی شخص نے حضرت موئی مالیا ہے سوال کیا کہ اس وقت روئے زمین پر ہوا کہ کسی شخص نے حضرت موئی مالیا ہے ہوا کہ کسی شخص نے حضرت موئی مالیا ہی ہم اس وقت موئی مالیا پیم بر سے اور پوری روئے زمین پر آپ کا مقام سب سے اعلیٰ تھا، اس لیے انہوں نے کہہ دیا کہ اس سے بڑا عالم تو کوئی ہوتا نہیں، اس سے بڑا عالم میں ہوں''۔ اس لیے کہ پنیمبر سے بڑا عالم تو کوئی ہوتا نہیں، لیکن اللہ جمل شانہ کو حضرت موئی مالیا کا یہ جواب پند نہیں آیا کہ انہوں نے لیک انہوں نے کہ بینے آپ کوسب سے بڑا عالم کہہ دیا اور ساتھ میں ان کو تندیہ کرنی مقصود تھی کے علم ایٹ آپ کوسب سے بڑا عالم کہہ دیا اور ساتھ میں ان کو تندیہ کرنی مقصود تھی کے علم

کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے حوالے کردینا چاہیے تھا اور یوں کہنا چاہیے تھا کہ ہمیں کیا معلوم کہ کون بڑا عالم ہے، اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے ہیں، اس لیے اللہ تعالیٰ نے ان سے فرمایا کہ ہم تہمیں ایک ایسے بندے کے پاس جھیج ہیں جوتم سے زیادہ علم رکھتا ہے، چنانچہ حضرت موسیٰ عَالِیٰ ایک کو حضرت خضرعَالِیٰ ایک پاس بھیج دیا۔

# حضرت موسى عليه السلام كاخاموش نهرهنا

اور بہتم دیا کہ پچھ دن ان کے پاس رہواور ان کی صحبت حاصل کرو، اب حضرت خضر عَالِيٰلا نے حضرت موسیٰ عَالِيٰلا پر پابندی لگادی کہ اگر میرے ساتھ رہنا ہوگا، مجھ سے کوئی سوال کرنے کی اجازت نہیں۔حضرت موسیٰ علیہ السلام نے آپ سے وعدہ کرلیا کہ اچھی بات ہے، مگر جب ان کے ساتھ سفر پر چلے تو دیکھا کہ حضرت خضر عَالِیٰلا جو کام کررہے ہیں وہ الٹا کررہے ہیں، چنانچہ دریا پار کرنے کے لیے کشتی میں بیٹے تو اس کشتی کے شختے نکال دیے، حضرت موسیٰ عَالِیٰلا پیغمبر سے، آپ سے خاموش نہیں رہا گیا آپ نے فرمایا:

لَقَنْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا (١)

لعنی تم نے ایک عجیب چیز کرلی۔

حضرت خضر عَالِبنا نے کہا کہ میں نے تو پہلے ہی کہہ دیا تھا کہ خاموش رہنا اور کچھ مت بولنا، جب تک میں نہ بتاؤں، حضرت موسی عَالِبنا نے کہا کہ اچھا معاف کردو:

<sup>(</sup>۱) سورةالكهفآيت(۷۱)\_

لَا تُؤَاخِنْ نِي بِمَا نَسِيْتُ وَ لَا تُزْهِقْنِي مِن أَمْرِي عُسْرًا(۱)

میرے بھولنے پر مواخذہ نہ کریں، میرا کام مجھ پر مشکل مت کیجیے۔

جب آگے چلے تو دیکھا کہ ایک بچے کھیل رہا ہے، حضرت خضر عَالَیٰ اللہ نے اس بچے کوتل کردیا، اب وہ بچے نابالغ، معصوم، وہ بچے جو کسی گناہ میں بھی مبتلانہیں ہوا، ایسے بچے کوتل کردینا بڑاسگین گناہ تھا، حضرت موسیٰ عَالَیٰ اللہ تو بیغیبر تھے، ایسے فعل کو کیسے برداشت کر سکتے تھے، فوراً انہوں نے اور زیادہ شدت سے اس عمل پر کیا ہورہا ہے؟

#### لَقُدُ جِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا (٢)

یہ توتم نے بہت براکام کیا کہ ایک بیچے کو مارڈ الا۔حضرت خصر عَلَیْتلا نے کہا کہ میں نے پہلے ہی کہا تھا کہ میرے ساتھ جب چاپ چلنا، حضرت موسی عَلَیْلا نے فرمایا کہ اس فتم کے منظر دیکھنا میرے بس کی بات نہیں، اب اگر بولوں تو آپ کا راستہ الگ، میرا راستہ الگ، میں آپ کے ساتھ نہیں چل سکتا۔

#### ان کی دنیا اور ہے

اس طرح اللہ جل شانہ نے مختلف واقعات دکھائے، اب دیکھیے کہ حضرت موسیٰ عَالِیٰلا وعدہ کرچکے تھے کہ آپ جیسا کہیں گے ویساہی کروں گا، اگر آپ بیہ

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آيت (٧٣)\_

<sup>(</sup>r) سورةالكهفآيت(٧٤).

کہتے ہیں کہ میں سوال نہ کروں تو میں سوال نہیں کروں کا الیکن جب وقت آیا تو ہر جگہ پوچھا، ہر جگہ اعتراض کیا، کیوں؟ اس لیے کہ وعدہ اپنی جگہ تھا، لیکن شریعت کا حکم یہی ہے کہ اگر تم کسی بچ کوقل ہوتا دیکھ شریعت کا حکم این جگہ تھا، شریعت کا حکم یہی ہے کہ اگر تم کسی بچ کوقل ہوتا دیکھ حضرت خضر عَلَیْتِ اس کو روکو، اس وقت خاموش رہنا شریعت کا تقاضا نہیں۔ بعد میں حضرت خضر عَلَیْتِ نے ان تمام امور کی وجہ بیان کی کہ میں نے کون ساکام کیوں کیا تھا؟ اور وہ دیوار کیوں کیا تھا؟ اور وہ دیوار کیوں سیحی کی تھی؟ اس کی تفصیل بتائی کہ اس عمل کے پیچھے کیا مقاصد تھے؟ چنانچہ وہ میاصد بتادیے، سمجھ میں بھی آگئے، پھر بھی حضرت مولی عَلَیْتِ ان کے ساتھ آگ مقاصد بتادیے، سمجھ میں بھی آگئے، پھر بھی حضرت مولی عَلَیْتِ ان کے ساتھ آگ مقاصد بتادیے، سمجھ میں بھی آگئے، پھر بھی حضرت مولی عَلَیْتِ اور ہے، ہمارا تمہارا میل مقاصد بتاد ہے، ہمارا تمہارا میل نہیں ہوسکا۔

## ہر واقعے میں حکمتیں پوشیرہ ہیں

الله تعالی نے حضرت موسی عَالِیلا کو حضرت خضر عَالِیلا کے پاس جو بھیجا تھا
اس کے ذریعے درحقیقت یہ دکھانا تھا اور اس حقیقت کی وضاحت ذہن نشین کرانی
تھی کہ کا نئات میں جو واقعات پیش آ رہے ہیں، تم ان واقعات کے صرف ظاہر
پرمت جاؤ، بلکہ ان کے چیچے اللہ تعالیٰ کی نہ جانے کیا کیا حکمتیں پوشیدہ ہیں، جو
تہماری عقل کی ادراک سے ماوراء ہیں۔ ایک دنیا وہ ہے جس کو'' تشریحی دنیا' کہا
جاتا ہے، یعنی اللہ کی شریعت کی دنیا، جس میں ہم ظاہری احکام کے مکلف ہیں،
مثلاً یہ کہ کسی انسان کو نقصان مت پہنچاؤ، کسی کو تکلیف مت دو، کسی کوقل مت
کرو، کسی کی آ بروریزی نہ کرو، وغیرہ اور ہم ان ظاہری احکام کے مکلف ہیں۔

#### بیچ کوفتل کرنے کی حکمت

لیکن کا کنات میں جو وا قعات ہمیں ہوتے ہوئے نظر آئے ہیں، جن کوہم دکھتے اور سنتے ہیں، ہم ان وا قعات کو اپنے محدود مفاد کے دائر ہے میں رہ کر سوچتے ہیں، جب کہ ان وا قعات کا فیصلہ اس ذات کی طرف سے ہورہا ہوتا ہے جس کے قبضہ قدرت میں پوری کا کنات کی وسعتیں ہیں، وہ اس کے مطابق فیصلہ کرتا ہے۔ اب حضرت خضر عَالِیٰلا کے واقعے میں دیکھیے کہ انہوں نے اس فیصلہ کرتا ہے۔ اب حضرت خضر عَالِیٰلا اس بیح کوقل نہ کرتے بلکہ اچا نک وہ بیچہ مرجاتا یا کوئی دوسرا آ دمی اس کوقل کردیتا تو آپ اس وقت یہی سوچتے کہ یہ بہت برا کام ہوا، اس لیے کہ یہ نابالغ اور معصوم بیچہ تھا اور کسی نے اس کوقل کردیا، آپ اس بیچ کومظام ہیں تو بہت برا تھا، لیکن اس واقعہ کے بیچھے کا کنات کردیا، آپ اس بیچ کومظام میں تو بہت برا تھا، لیکن اس واقعہ کے بیچھے کا کنات کے جموی نظام کے تحت جو حکمت تھی وہ بیچھ اور تھی، اس لیے کہ یہ بیچ بڑا ہوکر کے جموی نظام کے تحت جو حکمت تھی وہ بیچھ اور تھی ، اس لیے کہ یہ یہ بیچ بڑا ہوکر کرش ہونے والا تھا اور یہ بیچ اپنے ماں باپ کو بھی دین سے گراہ کردینے والا تھا، لہذا ہم نے اس بیچ کوختم کردیا اور اس کے بدلے دوسرا بیچہ دے دیا، حضرت خضر مَالِیٰلا نے یہ حکمت بادی۔

### ا پنی عقل کو چیور دو

الیکن اگر انسان اپنی عقل سے سارے فیصلے کرنے لگے تو وہ یہاں پر اعترانس کر سکتا ہے کہ اس بیچے کو پیدا کرکے مار دینے کی کیا ضرورت تھی؟ اللہ تعالیٰ اس بیچے کو پیدا ہی نہ کرتے اور اس کے ماں باپ کو پہلے ہی اچھا بچہ اللہ تعالیٰ اس بیچے کو پیدا ہی نہ کرتے اور اس کے ماں باپ کو پہلے ہی اچھا بچہ دے دیتے، ایسا کیوں نہیں کیا؟ اس کا کیا جواب ہے؟ یادر کھے انسان کے پاس

آ خرکار اس کے سواکوئی چارہ نہیں کہ انسان اپن عقل کے ہتھیار ڈال دے اور یہ کہہ دے کہ یہ سارے فیلے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے ہور ہے ہیں، ہماری محدود عقل اس کی حکمتوں اور اس کے فوائد کا ادراک کر ہی نہیں سکتی۔ بہر حال! بظاہر بچے کے قتل کا واقعہ برانظر آرہا ہے، لیکن پوری کائنات کے مجموعی انتظام کے لحاظ سے وہ عظیم واقعہ ہوتا ہے۔

## موسیٰ عَلیہ لل کی پرورش فرعون کے گھر میں

ان کی حکمت اور مصلحت کو دیکھیے کہ فرعون کے گھر میں مولی عَالِیلا کی برورش برورش کررہے ہیں اور حضرت جبرئیل عَالِیلا کے ذریعے ''سامری'' کی پرورش کرارہے ہیں:

وَمُوْسَى الَّذِي رَبَّاهُ جِبْرِيْلُ كَافِرُ وَمُوْسَى الَّذِي رَبَّاهُ فِرْعُوْنُ مُرْسَلُ (١)

سامری کا نام بھی ''موکا' تھا، اس کی پرورش حضرت جرئیل عَالِمُلُا نے کی تھی، جب فرعون نے بچوں کے قتل کا تھم جاری کیا تو اس وقت سامری کی بیدائش ہوئی تو سامری کی ماں نے اس کو بہاڑ کے ایک غار میں رکھ دیا، اس غار میں اللہ تعالیٰ نے حضرت جرئیل امین کو بھیج دیا کہ اس غار میں ایک بچہ پڑا ہوا ہے اس بچے کو کھلاؤ بلاؤ اور اس کی پرورش کرو، چنانچہ حضرت جرئیل عَالِمُلُا روزانہ اس بچے کو کھلائے بلاؤ اور اس کی پرورش کرو، چنانچہ حضرت جرئیل عَالِمُلُا روزانہ اس بچے کو کھلائے بلاؤ اور اس کی پرورش کرو، جنانچہ حضرت جرئیل عَالِمُلُا روزانہ اس بچے کو کھلاتے بلائے تھے، لیکن وہ بچہ بڑا ہونے کے بعد ''سامری''

<sup>(</sup>۱) روح المعانى ٢١٣/٢ طبع دار الكتب العلمية و ٥٥٠/٨ و ٥٥٤ ـ

جادوگر کافر بن گیاں۔ اس شعر میں یہی کہا جارہا ہے کہ جس موٹی کو جبرئیل امین نے پالا وہ کافر ہوگیا اور جس موٹی کو فرعون نے پالا وہ پیغیبر ہوئے، یہ تو ان کی حکمت اور قدرت کے کر شمے ہیں، جوانسان کی سمجھ سے بالاتر ہیں۔

#### عبرت ناك واقعه

\* 1 1 |

ایک قصہ (۲) کتابوں میں لکھا ہے۔ یہ قصہ کتنا مستند اور درست ہے؟ یہ تو اللہ ہی کومعلوم ہے، لیکن یہ قصہ بڑا عبرتناک ہے، وہ یہ کہ اللہ جل شانہ نے ملک الموت سے بوچھا کہ میں نے تہیں انسانوں کی روعیں قبض کرتے ہو، کیا بھی کی کر رکھا ہے اور تم بے شار انسانوں کی روعیں روزانہ قبض کرتے ہو، کیا بھی کی شخص کی روح قبض کرتے ہوئے ترس بھی آیا؟ جواب میں ملک الموت نے کہا کہ ہاں! ترس آیا، اللہ تعالی نے بوچھا کہ کس پرترس آیا؟ انہوں نے جواب دیا کہ دوآ دمیوں پر مجھے ترس آیا، اللہ تعالی نے بوچھا کہ کس پرترس آیا؟ انہوں نے جواب دیا کہ دوآ دمیوں پر مجھے ترس آیا، اللہ تعالی نے بوچھا کہ کون سے دوآ ومیوں پر مجہیں ترس آیا؟ انہوں نے جواب دیا کہ ایک مرتبہ سمندر میں جہاز جارہا تھا، حفوفان آیا اور طوفان میں وہ جہاز تباہ ہوگیا، لوگ ڈوب گئے، پچھ لوگ جنہیں تختوں کا سہارا مل گیا، وہ بی گئے، ایک عورت جو حاملہ تھی، وہ بھی کسی طرح ایک شختے پر سوار ہوگی اور ای شختے پر وہ کنارے کی طرف جارہی تھی کہ اس کی روح قبض کرلو، ہوگیا، جب بچہ پیدا ہوگیا تو آپ کی طرف سے تم آیا کہ ماں کی روح قبض کرلو، ہوگیا، جب بچہ پیدا ہوگیا تو آپ کی طرف سے تم آیا کہ ماں کی روح قبض کرلو، ہوگیا، جب بچہ پیدا ہوگیا تو آپ کی طرف سے تم آیا کہ ماں کی روح قبض کرلو، ہوگیا، جب بچہ پیدا ہوگیا تو آپ کی طرف سے تم آیا کہ ماں کی روح قبض کرلو،

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۱٤٨/١٦ طبع دار هجر وتفسير الثعالبي ٢٣٨/١ طبع دار احياء التراث العربي، والهدايدالي بلوغ النهايد٤٦٨٩/٧ طبع الشارقة .

رب البته ال جبيها واقعه بغير سند مختلف الفاظ كے ساتھ احياء علوم الدين للغز الى ٤٦٨/٤ طبع دار المعرفة و مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ١٥٧/٩ طبع در الفكر ميں بھي آيا ہے۔

مُواعِظِ عَمَا لِيْ

میں نے سوچا کہ یہ بچہ ابھی دنیا میں آیا ہے، نہ اس بچے کا کوئی گھر ہے، نہ اس کا باپ ہے، نہ کوئی اور رشتہ دار دیکھنے والا ہے، لے دے کر ایک ماں تھی اس کی روح قبض کرنے کا حکم دے دیا، مجھے اس بچے پر ترس آیا کہ یہ بچہ سمندر کے پچ میں شختے پر کس طرح زندگی گزارے گا۔

## شدّاد برملک الموت کا ترس کھانا

اللہ تعالیٰ نے پوچھا کہ اور کس پرترس آیا؟ جواب میں ملک الموت نے کہا کہ ایک بادشاہ تھا، جس نے دنیا میں ایک جنت بنوائی اور اپنا زندگی بھر کا سرمایہ اس جنت کو بنانے پرخرچ کردیا، وہ بڑی عالیشان جنت بنارہا تھا اور اس نے بیہ تہیہ کیا تھا کہ جب تک وہ جنت مکمل طور پر تیار نہیں ہوجائے گی، اس وقت تک اس کے اندر داخل نہیں ہول گا، جب مرتوں کے بعد تیار ہوگئ تو اس وقت اس نے اس جنت کے اندر جانے کا ارادہ کیا، جب وہ اندر داخل ہونے لگا ابھی اس کا ایک پاؤں جنت کے اندر تھا اور ایک پاؤں جنت کے باہر تھا، اس وقت آپ کا تھا کہ اس کی روح قبض کرلو، اس وقت جھے اس پرترس آیا کہ یہ شخص کیا ہی براضچے، لیکن اس نے اتن محنت و مشقت سے وہ جنت بنوائی تھی، کم از کم اندر جاکر اُس جنت کو دیکھ ہی لیتا اور کم از کم اس کی محنت کا پچھ صلہ اس کو دنیا کے اندر بل جاتا۔

# ایک آ دمی پر دومر تبهترس کھانا

الله تعالیٰ نے فرمایا: اے ملک الموت! تم نے ایک ہی آ دمی پر دو مرتبہ ترس کھایا، اس لیے کہ بیہ بادشاہ وہی بچہ تھا جس کو شختے پر تیرتا ہواتم نے دیکھا تھا اور اس کی ماں کی روح قبض کرتے وفت تم نے اس بیچ پر ترس کھا یا تھا، وہی بیچ اب بادشاہ بن گیا تھا اور اب اس بادشاہ کی روح قبض کرتے ہوئے تم نے دوبارہ اس پر ترس کھا یا۔ بہر حال! ان کی حکمت کے بھید کون جان سکتا ہے؟ کس کے ساتھ کیا معاملہ ہور ہا ہے؟ اور کس کی زندگی کس طرح گزررہی ہے؟ یہ بات ان کی عقل سے ماوراء ہے کہ اس کا کنات کا نظام کس طرح چل رہا ہے؟ ایک عقل مند انسان کی عقل سے ماوراء ہے کہ اس کا کنات کا نظام کس طرح چل رہا ہے؟ ایک عقل مند انسان کے لیے اس کے سواکوئی چارہ کارنہیں کہ وہ اللہ تعالی کے فیصلے براضی ہوجائے اور ہتھیار ڈال دے کہ ہاں! جو آپ کا فیصلہ ہے وہی درست کے فیصلے بین بین جان میں کہ بڑے بڑے ہیں کہ اس فیصلے کے پیچھے کیا حکمت پوشیدہ ہے؟ یہ ان بی کو ڈھیل دیتے رہتے ہیں، وہ لوگ اس دنیا میں بڑھ رہے ہیں، ترقی کررہے کو ڈھیل دیتے رہتے ہیں، وہ لوگ اس دنیا میں بڑھ رہے ہیں، ترقی کررہے کے وسائل موجود ہیں اور جو اپنے بیارے ہیں جو اپنے محبوب ہیں ان کو آ روں کے جوایا جارہا ہے۔ حضرت زکریا غالیا ہم کو آ روں سے چروادیا (ا)، بیان کی آ روں سے جروایا جارہا ہے۔ حضرت زکریا غالیا ہم کو آ روں سے چروادیا (ا)، بیان کی این کی اس کے فیصلے ہیں، مولانا روئی رہی نے بین فرماتے ہیں۔

ما پروریم دشمن و مامی کثیم دوست کس را چون و چرا نه رسد در قنسائے ما جم بعض اوقات اپنے دشمن کو پالتے ہیں اور اپنے پیاروں کو مروا دیتے ہیں، ہمارے فیصلے میں کسی کو چون و چرا کی مجال نہیں۔

<sup>(</sup>۱) الخطب والمواعظ لأبي عبيد ١٦٩ (٩٦) طبع مكتبة الثقافية، والمجالسة وجواهر العلم ٢٣٢/١) طبع جمعية دار البر. ٢٣٢/١ (١٥٠٢)، طبع جمعية دار البر.

بل دوم

#### انبیاء عیلالے میں بلائیں سب سے زیادہ

ارے! انبیاء علائے میں نیادہ اللہ تعالیٰ کے لاڈلے کون ہوں گے؟ ایکن حدیث شریف میں آتا ہے کہ

"أَشَدُ النَّاسِ بَلَاءً ٱلْأَنْبِيَاءُ ثُمَّ الْأَمْثُلُ فَالْأَمْثُلُ "(١)

سب سے زیادہ بلائیں اور آ زمائشیں انبیاء علاسطان پر آتی ہیں، پھر جو ان سے جتنا زیادہ قریب ہوتا ہے ان کے اوپر آتی ہیں۔ اس لیے کا مُنات میں واقع ہونے والے واقعات کے بارے میں اس کے سواکوئی چارہ کارنہیں کہ انسان ان واقعات میں اللہ کے فیصلے پر راضی ہوجائے کہ ان کا جو بھی فیصلہ ہے، اس کی حکمتیں وہی جانتے ہیں، ہم نہیں جانتے، بس ہمارا کام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حکمتیں اور قدرتوں کے آگے سر جھکادیں، اس میں کسی رائے زنی کی گنجائش خکمتوں اور قدرتوں کے آگے سر جھکادیں، اس میں کسی رائے زنی کی گنجائش خبیں، اس کا جوفیصلہ ہے وہ برحق ہے۔

#### زلزلہ آنے میں حکمت اور مصلحت

اب ہمارے ملک میں چندروز پہلے زلزلہ آیا، یہ کتنی بڑی آفت اور مصیبت تھی، کتنے شہروں میں ہمارے مسلمان بہن بھائی پریشانی کا شکار ہوگئے، اب بظاہر دیکھنے میں اس واقعے میں کوئی خیر کا پہلونظر نہیں آتا، بظاہر یہ واقعہ براہی برا ہے، ہزاروں انسان اس میں شہید ہوئے، ہزاروں انسان زخمی ہوئے، ہزاروں انسان جگھر ہوئے، لیکن اگر ایک شخص صاحب ایمان ہے تو اس کے ہزاروں انسان ہے تو اس کے

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للنسائى ٤٧/٧ (٧٤٤٠) ومسند البزار ٣٤٩/٣ (١١٥٠) ـ وسنن الترمذى ٢٠٣/٤ (٣٩٨) وقال هذا حديث صحيح.

لیے اس کے سواکوئی چارہ کارنہیں کہ وہ کہے کہ مجھے نہیں معلوم کہ اس واقعہ کے پیچھے کیا مسلحیں کام کررہی ہیں؟ اور اللہ تعالیٰ کا یہ فیصلہ کیا بھلائیاں پیدا کرے گا اور کا نئات کے مجموعی نظام کے اعتبار سے اس کے اندر کیا خیر کا پہلو ہے؟ میں نہیں جانیا، لیکن اتنا جانیا ہوں کہ اس کا نئات کا کوئی ذرہ کوئی پنۃ اللہ تعالیٰ کی مشیت کے بغیر نہیں ہاتیا اور کوئی حرکت اس کا نئات میں اللہ تعالیٰ کی حکمت کے بغیر نہیں ہوتی، لہذا سرتسلیم خم ہے، جو کچھ ہوا وہ ان کی حکمت کے عین مطابق بوا، چاہے ہماری سمجھ میں وہ حکمت آئے یا نہ آئے، ہم اس پر کوئی رائے زنی نہیں کرتے۔

# يەزلزلەعذاب تھا يانہيں

اب آج کل اخبارات میں، رسائل میں اور دوسرے ذرائع ابلاغ میں یہ بحث چل پڑی ہے کہ یہ زلزلہ عذاب ہے یا نہیں؟ ایک قوم کا کہنا یہ ہے کہ یہ عذاب ہونے کی نفی کررہی ہے۔ خوب سمجھ لیس عذاب ہونے کی نفی کررہی ہے۔ خوب سمجھ لیس کہ پورے جزم، وثوق اور یقین کے ساتھ اس زلزلہ کے بارے میں کوئی بات کہنا انسان کی دسترس سے باہر ہے، اس لیے کہ وہ یقین کہاں سے لائے گا؟ کیا تمہارے پاس وحی آئی تھی؟ لہذا کا نئات کے ان واقعات کے بارے میں کس بنیاد پریقین کے ساتھ فیصلہ کرسکتے ہو؟ ارے یہ سارے واقعات تو اس ذات کی بنیاد پریقین کے ساتھ فیصلہ کرسکتے ہو؟ ارے یہ سارے واقعات تو اس ذات کی طرف سے کنٹرول ہورہے ہیں جس کے ہاتھوں میں پوری کا نئات کی باگ دوڑ ہے، وہی فیصلہ کرتا ہے اور وہی جانتا ہے کہ اس فیصلے کے پیچھے کیا اسباب ہیں؟ کیا فائدہ اور حکمتیں ہیں؟ یہ سب ہماری سمجھ سے بالاتر ہے۔

#### تفويض كامل اختيار كرو

سورة الكہف ميں اللہ تعالیٰ نے حضرت خضر عَالِيلُا كا جو واقعہ بيان فرمايا وہ يہی بات سمجھانے کے ليے بيان فرمايا كہ جب اس كائنات ميں غير اختياری واقعات رونما ہوں تو اس ميں اپنی عقل دوڑانے کے بجائے اس كا معاملہ اللہ كے حوالے كرو اور تفويضِ كامل اختيا كرو۔ يہاں بھی ایک مؤمن كا كام بہ ہے كہ وہ جزم اور يقين كے ساتھ كوئی رائے زنی نہ كرے بلكہ يہ كہے كہ ہميں اس كے بارے ميں معلوم نہيں۔ ديكھے! ایک ہوتا ہے "غذاب" جو كافروں پر آتا ہے، بارے ميں معلوم نہيں۔ ديكھے! ایک ہوتا ہے "غذاب" جو كافروں پر آتا ہے، بارے ميں معلوم نہيں وقت تک ہم كسی پر اس طرح كا عذاب عام جاری نہيں كرتے باس نہيں جھيجے اس وقت تک ہم كسی پر اس طرح كا عذاب عام جاری نہيں كرتے اور جو صاحبِ ايمان بيں ان كو بھی ان كی بد اعماليوں كی سزا بعض اوقات اللہ تعالیٰ دنیا ميں بھی ديتے ہیں، جیسے قر آنِ كريم نے فرمایا:

مَا أَصَابُكُمْ مِنْ مُصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ آيْدِيْكُمْ (١)

لیکن وہ عذابِ عام کی شکل میں نہیں ہوتا کہ پوری کی پوری قوم ہلاک ہوجائے، اللہ تعالیٰ نے امتِ محمدیہ کو عذابِ عام سے محفوظ رکھا ہے، ہاں البتہ انفرادی طور پر ایک آ دمی یا ایک قبیلہ، ایک خاندان یا ایک شہر کے لوگ ا بن کسی بڑملی کی وجہ سے کسی عذاب میں مبتلا ہو سکتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورةالشوري آيت (۳۰)-

#### زلزلے میں بے شارفوائد

اب بیا از ازلد آیا، جس میں لاکھوں انسان متاثر ہوئے، اللہ تعالیٰ ہی جانے ہیں کہ کس کا متاثر ہونا سزاتھا، کس کا متاثر ہونا بلندی درجات کا سبب تھا،
اس لیے کہ بعض اوقات اپنے نیک بندوں کو بھی اس قسم کے مصائب میں ڈال دیتے ہیں اور اس سے ان کے درجات کی بلندی مقصود ہوتی ہے، ان کو وسعت کے مقام سے سرفراز کرنا مقصود ہوتا ہے۔ اگر دنیا میں رہتے تو نہ جانے کیا انجام ہوتا۔ کسی شخص کے گناہوں کی مغفرت کا ذریعہ اللہ تعالیٰ ان مصائب کو بنا دیتے ہیں، کسی شخص کے لیے ان واقعات کو تنبیہ اور تازیانہ بنادیتے ہیں، کسی کے دل کا حال پلٹنے کے لیے اس کو ذریعہ بنادیتے ہیں کہ اب تک ایسا منظر اپنی آئکھ سے منبیں دیکھا تھا، اب تک ایسی آوازیں اپنے کا نوں سے نہیں سی تھیں، اس کے منبیں دیکھا تھا، اب تک ایسی بتلا تھا، اب وہ آوازیں سینے کا نوں سے نہیں سی تھیں، اس کے دل میں ڈر پیدا ہوگیا اور تنبیہ ہوگئ، خدا کو معلوم ہے کہ اس واقع میں کس کس کے لیے کیا کیا مقاصد شھے، کیا کیا فوائد تھے جو اللہ تعالیٰ نے عطا کیے۔

# ا کے تخریب کے بعد تعمیر ہوتی ہے

دیکھے! ایک تخریب ہے، ایک تغییر ہے، ہر تخریب کے بعد ایک تغمیر ہوتی ہے، بحیثیت مجموعی پورے نظام کا نئات کے تناظر میں دیکھا جائے تو بسا اوقات تخریب ایک تغمیر کا پیش خیمہ بنتی ہے۔ ایک عمارت منہدم ہوتی ہے، اس کی جگہ دوسری اس دوسری بہتر عمارت کھڑی ہوتی ہے، ایک قوم جاتی ہے، اس کی جگہ دوسری اس سے بہتر قوم آتی ہے، یہ سب فیصلے اللہ تبارک و تعالی اپنی کا نئات کے اندر کرتے سے بہتر قوم آتی ہے، یہ سب فیصلے اللہ تبارک و تعالی اپنی کا نئات کے اندر کرتے

مواطعناذ

رہتے ہیں، لہذا ہم جزم اور وثوق سے بین کہہ سکتے کہ یہ عذاب تھا یا یہ عذاب نہیں تھا، اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے ہیں، ہاں اس بحث میں پڑنے کے بجائے ہمارے کرنے کا کام یہ ہے کہ ہم سے متاثرین کی جبتیٰ مدد ہوسکتی ہے، ہم وہ مدد کریں، جان سے، مال سے اور محنت سے جو خدمت ان کی بن پڑے وہ خدمت كريں، جولوگ دنيا سے چلے گئے ہيں، ان كے ليے دعائے مغفرت كريں، جو موجود ہیں ان کے لیے دعائے صحت کریں اور ساتھ ساتھ توبہ و استغفار اور دعا کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں رجوع کریں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں مزید مصائب اور تکلیفول سے محفوظ فر ماد ہے۔

## اللہ کے فیصلے پر راضی ہوجاؤ



اینے اعمال کے درست کرنے کی فکر کرو، کچھ پیتہ نہیں کہ کس عمل کی بدولت الله تعالی جمیں سزا میں مبتلا کردے، اس لیے بیرسب عبرت حاصل کرنے کے مقامات ہیں، اس عبرت کے ذریعے اینے حالات کی اصلاح کرنے کی فکر کرنی چاہیے۔ جہاں تک اس واقعہ کا تعلق ہے تو اس میں "رضا بالقضاء" مطلوب ہے کہ جوفیصلہ میرے مالک نے کردیا، وہی برحق ہے، ہماری سمجھ میں آئے یا نہ آئے، اس کے سواکوئی چارہ کارنہیں۔اس لیے اس حدیث میں حضور صلّ اللہ تا نے فرمایا:

"وَارْضَ بِمَاقَسَمَ اللهُ لَكَ تَكُنْ أَغُنَى النَّاس"

یعنی اللہ تعالیٰ نے جو کچھتمہاری قسمت میں لکھ دیا، جاہے وہ روپے بیسے ہوں یا دنیا کے دوسرے واقعات ہوں، ان پر راضی ہوجاؤ اور راضی رہنے کا مطلب ہے کہ اس کے خلاف کوئی شکوہ دل میں نہ ہواور اس کو اللہ تعالیٰ کی حکمتِ تکوینیہ کے عین مطابق سمجھو <sub>کے</sub>

نہیں ہے چیز نکمی کوئی زمانے میں کوئی برا نہیں قدرت کے کارخانے میں

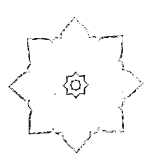
یہ جو پچھ ہورہا ہے ان ہی کی حکمت سے ہورہا ہے، جب ان کی حکمت سے ہورہا ہے تو تم اس پر راضی ہوجاؤ، اس لیے حضورِ اقدس سلیٹیڈیڈ نے فرما یا کہ اگر تم نے رضامندی اختیار کرلی تو تم لوگوں میں سب سے زیادہ ''غنی' ہوجاؤگے، اس لیے کہ تم نے اپنے فیصلے کو اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے تابع کر دیا۔ کا نئات میں سب بچھ ان کے فیصلوں پر کوئی شکوہ سب بچھ ان کے فیصلوں پر کوئی شکوہ شکایت نہیں، لہذا تم سب سے غنی ہوگئے اور کسی کے مختاج نہیں، اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت سے ہمیں رضا بالقضاء عطا فرمائے، اپنے ہر فیصلے پر اضی رہنے کی توفیق عطا فرمائے اور رضا بالقضاء کے جو ثمرات دنیا و آخرت میں راضی رہنے کی توفیق عطا فرمائے اور رضا بالقضاء کے جو ثمرات دنیا و آخرت میں راضی رہنے کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔

وَاخِمُ وَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَدِيْنَ



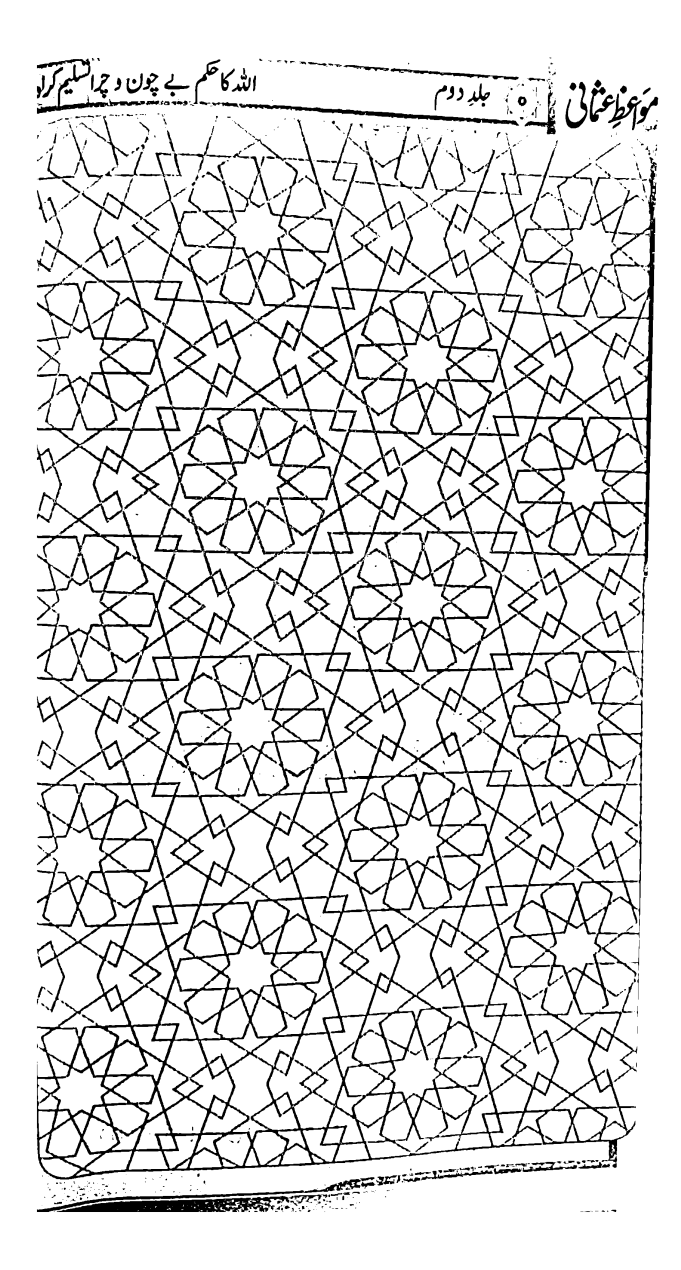
الله كا حكم بي چون و چرانسليم كرلو

بلدون مواوظ عماني



# الله كا حكم بے چون و چراتسليم كرلو

(اصلاحی خطبات ج ۱۲ص۲۹۲)



## برالته ارئجا ارتجم

# الله كاحكم بے چون و چراتسليم كرلو



ٱلْحَمْنُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِيهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُهُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَّهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلْهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَّا إِللهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَةً لَا شَيِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلانَا مُحَبَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْهَا كَثِيْرًا كَثِيْرًا - أَمَّا بَعُدُ!

فَاعُو ذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيْمِ

بسم الله الرَّحْلِن الرَّحِيْمِ

وَاعْلَمُوْآ اَنَّ فِيٰكُمْ رَسُولَ اللهِ " لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَنِيُّتُمْ وَ لَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَ زَبَّيْنَهُ فِي قَانُوْبِكُمْ وَ كَرَّةَ النِّكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْحِصْيَانَ اللهِ وَ الْحِصْيَانَ اللهِ وَ لِحُمَةً وَ اللهُ اللهِ وَ لِحُمَةً وَ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١)

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين -



بزرگانِ محرّم وبرادرانِ عزیز! سورة الحجرات کی تفسیر کا بیان چل رہا ہے،
گزشتہ دو تین جمعول میں آیت نمبر چھ کی تفسیر آپ کے سامنے پیش کی تھی، جس
میں باری تعالی نے فرمایا کہ جب کوئی فاسق شخص کوئی خبر لے کر آئے تو تمہارا
فرض ہے کہ پہلے اس کی تحقیق کرلو، کہیں ایسا نہ ہوکہ تم اس غلط خبر کی بنیاد پر کسی
شخص کو نقصان پہنچادو اور بعد میں تمہیں پشیمانی اور ندامت ہو۔ اس کا
بقدرِ ضرورت بیان الحمد للہ پچھلے دو تین جمعوں میں ہو چکا۔

# تمہاری رائے کا حضور صالته الیہ تم کی رائے سے مختلف ہونا

اگلی آیت میں اللہ تعالیٰ نے ایک عظیم بات کی طرف صحابہ کرام رفی اللہ میں متوجہ فرمایا ہے اور صحابہ کرام رفی اللہ علیہ کرام رفی اللہ کے واسطے سے پوری امت مسلمہ کو متوجہ فرمایا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام رفی اللہ سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ بیہ بات یاد رکھو! کہ تمہارے درمیان اللہ کے رسول صلاح اللہ موجود اور تشریف فرما

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات، آيت (۸,۷).

بدرا مواطر فأرا

ہیں، اگر وہ ہمارے رسول (ملی الیہ الیہ کی باتوں بیں تمہاری اطاعت کرنے کی سیب بین اور پریشان کیس، یعنی جیسا تم کہو، ویسا ہی وہ کرلیں تو تم مصیبت بیں بہتا اور پریشان ہوجاؤ گے۔ اس کے ذریعے یہ بتانا مقصود ہے کہ بعض اوقات ایسے وا تعات پیش آ سکتے ہیں جن میں تمہاری ذاتی رائے رسول الله سلی ایک کی رائے سے مختلف ہوگی۔ مثلاً آپ سلی الیہ ایس بات کا حکم دے رہے ہوں اور تمہاری سمجھ میں وہ بات نہ آ رہی ہے یا ایسا ہوسکتا ہے کہ تمہارے دل میں ایک تقاضا پیدا ہو کہ یہ معاملہ یوں ہونا چاہیے اور تم نے اپنی وہ رائے رسول الله سلی ایک تقاضا پیدا ہو خدمت میں پیش کردی اور حضور سلی الیہ اور تمہاری وہ رائے نہیں مانی اور فر مایا کہ میں تمہاری رائے پر عمل نہیں کرتا، تو ایسی صورت میں یہ خیال دل میں پیدا ہو ہوسکتا ہے کہ حضور اقدس مرور دو عالم سلی ایک صورت میں یہ خیال دل میں پیدا ہو ہوسکتا ہے کہ حضور اقدس مرور دو عالم سلی ایک ایک میں نہیں آ رہا ہے۔

# خبری مخقیق کرلینی چاہیے

جیسا کہ وہ واقعہ جو میں نے گزشتہ آیت کی تفییر میں عرض کیا تھا کہ جب حضورِ اقدس ملی تقالیہ نے حضرت ولید بن عقبہ زائشی کو زکوۃ وصول کرنے کے لیے قبیلہ بنوالمصطلق کی طرف بھیجا اور وہ صحابی غلط بہی میں یہ بھی کر واپس آ گئے کہ جن لوگوں سے زکوۃ وصول کرنے جارہا ہوں، وہ میرے رشمن ہیں، وہ مجھے قبل کرنے کے لیے آبادی سے نکلے ہیں اور انہوں نے واپس آ کر حضور سلی تقالیہ کی ایک کو یہ بات بتادی تو اس وقت صحابہ کرام کو بہت جوش آیا کہ حضور سلی تقالیہ کا ایک نمائندہ جس کو زکوۃ وصول کرنے کے لیے بھیجا گیا اور ان لوگوں نے خود بلایا کہ جمارے یاس زکوۃ وصول کرنے کے لیے بھیجا گیا اور ان لوگوں نے خود بلایا کہ جمارے یاس زکوۃ وصول کرنے کے لیے بھیجا گیا اور ان لوگوں نے خود بلایا کہ جمارے یاس زکوۃ وصول کرنے کے لیے بھیجا گیا اور ان لوگوں نے خود بلایا کہ جمارے یاس زکوۃ وصول کرنے کے لیے ایک آدمی بھیج دیں، پھر وہ لوگ ایک

غداری کریں کہ اس قاصد کو قبل کرنے کے لیے آبادی سے باہر آجائیں، اس وقت صحابہ کرام وی اللہ میں انہوں نے حضہ آیا اور بہت صدمہ پہنچا اور جوش خروش کے عالم میں انہوں نے حضور سالٹالیا ہے فرمایا کہ اب بیداوگ اس لااُق نہیں کہ ان کے ساتھ نرمی برتی جائے، آب فوراً ان پر چڑھائی کا حکم دیں اور ان پر حملہ کرکے ان سے جنگ کریں۔ حضور سالٹالیا ہے فرمایا کہ پہلے ہمیں اس خبر کی تحقیق کرنی چاہیے، اس کے بعد کوئی اقدام کرنا چاہیے، چنانچہ آب نے حضرت خالہ بن ولید زالٹی کو معالم کی تحقیق کے لیے بھیجا۔

# تحقیق کے نتیج میں بات واضح ہوگئ

\*\*\*,(

صحابہ کرام ری انتہا ہیں ہے بعض کے دل میں یہ خیال آرہا تھا کہ یہ تو بالکل واضح بات ہے کہ انہوں نے غداری کی ہے اور حضور اکرم سالٹھالیہ کم نمائند کے تو ہین کی ہے، لہذا اس بارے میں زیادہ تحقیق اور غوروفکر کی ضرورت نہیں تھی، براہِ راست ان پر حملہ کردینا چاہیے تھا، لیکن حضور سالٹھالیہ نے نے صحابہ کرام کی بات نہیں مانی اور حضرت خالد بن ولید رہ انٹین کو پہلے تحقیق کے لیے بھیجا، جس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ اگر حضور سالٹھالیہ لیم کردیتے تو بے گناہ لوگ قتل ہوجاتے، کیونکہ تمہاری بات مان لیت اور فوراً حملہ کردیتے تو بے گناہ لوگ قتل ہوجاتے، کیونکہ حقیقت میں وہ لوگ حضرت ولید بن عقبہ رہائٹین کوقتل کرنے کے ارادے سے شہر حقیقت میں وہ لوگ حضرت ولید بن عقبہ رہائٹین کوقتل کرنے کے ارادے سے شہر سے باہر نہیں نکلے سے، بلکہ وہ تو ان کے استقبال کے لیے باہر نکلے سے، وہ تو کسی نے آکر غلط خبر دے دی تھی کہ ان کے قتل کے ارادے سے نکلے ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۲۸۸/۲۲ طبع موسسة الرسالة و تفسير ابن كثير ۳۷۲/۷ طبع دار طيبة ـ

# رسول براہِ راست الله کی ہدایت پر جلتے ہیں

اگر حضورِ اقدس سالٹھائیہ تمہاری ہربات کو مانا کریں تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ تمہیں ہی نقصان پہنچے گا اور تم خود ہی مشکل میں پڑجاؤ کے اور مصیبتوں میں گرفتار ہوجاؤ گے۔ اس کے ذریعے اس بات کی طرف اشارہ فرمادیا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے ایک رسول بھیجا ہے، وہ رسول سلیٹائیکم جن کا ہروقت اللہ تعالی سے رابطہ قائم ہے، جن پر صبح وشام وحی نازل ہورہی ہے، جنہیں وہ باتیں بتائی جارہی ہیں جوتمہارے علم میں نہیں ہیں، وہ احکام دیے جارہے ہیں جو بسا اوقات تمہاری سمجھ میں نہیں آتے ، اگروہ تمہارے پیچھے چلنے لگیں اور جبیباتم کہو، ویبا ہی وہ کرنے لگیں تو پھر رسول تھیجنے کا منشا ہی فوت ہو گیا، پھر رسول بھیجنے کی ضرورت ہی کیا ہے؟ رسول تو بھیجا ہی اس لیے جارہا ہے تا کہ وہ ان باتوں کے بارے میں تمہیں بتائیں جو بسا اوقات تمہاری سمجھ میں نہیں آسکتیں، اس کیے یہ نہ سمجھنا کہ رسول الله صلى الله على كا كوئى حكم يا آب كا كوئى إقدام يا آب كا كوئى عمل تمهارى سمجه میں نہیں آ رہا ہے توتم اس پر اعتراض کرنے بیٹھ جاؤیا تمہارے دل میں اس پر شبہات پیدا ہونے لگیں۔ارے! رسول تو اسی لیے بھیجا گیا ہے کہ وہ ان باتوں کو بتائے جوتم خود اپنی سمجھ سے اور اپنی عقل سے سمجھ نہیں سکتے۔

## عقل ایک حد تک سیح فیصلہ کرتی ہے

دیکھے! اللہ تعالیٰ نے انسان کوعقل دی ہے اور یہ عقل اللہ تعالیٰ کی بڑی نعمت ہے، اگر انسان اس کو سیح استعال کرے تو اس سے دنیا وآخرت کے بہت سے فوائد انسان کو حاصل ہوتے ہیں، لیکن یہ مت سمجھنا کہ یہ عقل جو تہمیں دی گئ

ہے، یہ ساری کا تنات کی تمام حکمتوں کا احاطہ کرسکتی ہے۔ یہ عقل بڑی کام کی چیز ہے، یہ ساری کا بھی کچھ حدود ہیں، یہ لامحدود نہیں، ایک حد تک یہ کام کرتی ہے، اس حد ہے آگھ ہے، یہ بڑے اعالیٰ درج کی نعمت ہے، لیکن ایک حد تک دیکھے گی، جہاں تک نظر آئے گا، اس سے آگے نیس دیکھے گی۔ اس طرح عقل کی بھی ایک حد ہے، اس حد تک وہ کام کرتی ہے، نہیں دیکھے گی۔ اس طرح عقل کی بھی ایک حد ہے، اس حد تک وہ کام کرتی ہے، اس حد سے آگے وہ کام نہیں کرتی۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول اور پیغیر کو ان باتوں کی تعلیم کے لیے بھیجا ہے، جہاں انسان کی عقل کام نہیں کرسکتی، جہاں انسان کی عقل کام نہیں کرسکتی، جہاں انسان کی عقل دھوکہ کھاسکتی ہے، ٹھوکر کھاسکتی ہے، اس موقع پر اللہ کا رسول ہی بنا تا ہے کہ وہ بات ہے جو اللہ تعالیٰ بناتا ہے کہ وہ بات ہے جو اللہ تعالیٰ بناتا ہے کہ وہ بات ہے کہ وہ بات ہے۔ جو اللہ تعالیٰ بناتا ہے کہ وہ بات ہے کہ وہ بات کے در لیع بتائی۔

# رسول کا حکم مانو، چاہے عقل میں آئے یا نہ آئے

جب یہ بات ہے تو اللہ کا رسول سل جب کہ بی کی بات بتائے یا کی بات کا کہ مدت کا کہ مدت کا کہ مدت کا کہ مدت کی کہ میں نہیں آ رہا ہے کہ بی کم کیوں دیا؟ اس کم کی حکمت اور مصلحت سمجھ میں نہیں آ رہی ہے تو ایس صورت میں اگرتم اپنی عقل کے پیچے چلو گے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ تم نے رسول کو رسول ماننے سے انکار کردیا، رسول تو بھیجا ہی اس لیے گیا تھا کہ جہاں تمہاری عقل کا منہیں کررہی تھی، وہاں پر رسول وی کی رہنمائی سے تمہیں بہر ور کرے۔ اس سے ہمیں یہ ہدایت ملی کہ جب نی کریم سائی ایس کی است کا کھم دے دیں، چاہے قرآنِ کریم کے ذریعے کم دیں دیں، چاہے قرآنِ کریم کے ذریعے کم دیں یا حدیث کے ذریعے کم دیں کہ فلاں کام کرویا فلاں کام نہ کرو، تو اب

garaga da santa da s Santa da sa

چاہے وہ حکم تمہاری سمجھ میں آرہا ہو یا نہ آرہا ہو، اس حکم کی علت اور اس کی حکمت اور اس کی حکمت اور اس کی حکمت اور فائدہ تمہاری سمجھ میں نہ آرہا ہو، پھر بھی تمہارے ذیت ازم ہے کہ اس پر عمل کرو۔ قرآنِ کریم کا ارشاد ہے:

مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُوْلُهُ اَمْرًا اَنْ يَّكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ (١)

یعنی اللہ اور اللہ کا رسول جب کسی بات کا فیصلہ کردیں تو پھر کسی مومن مرد یا عورت کو اس کے ماننے یا نہ ماننے کا اختیار نہیں رہتا۔

اگرمومن ہے تو پھر اس حکم کو ماننا ہی ہوگا اور بیتسلیم کرنا ہوگا کہ میری عقل ناقص ہے اور اللہ اور اللہ کے رسول سلیٹھالیہ ہم کی حکمت کامل ہے، لہذا مجھے اس کے آگے سر جھکانا ہے۔

### '' حکمت'' اور'' فائدیے'' کا سوال

آج ہمارے دور میں یہ ذہنیت بہت کثرت سے پھیلتی جارہی ہے کہ جب لوگوں کو شریعت کا کوئی تھم بتایا جائے کہ فلال چیز حرام ہے، قرآنِ کریم نے اس کو منع کیا ہے یا اللہ کے رسول سل ٹائیل نے اس کو منع کیا ہے تو لوگ فوراً یہ سوال کرتے ہیں کہ کیوں منع کیا ہے؟ اس منع کرنے میں کیا تھمت اور کیا فائدے ہیں؟ گویا کہ وہ زبانِ حال سے یہ کہتے ہیں کہ جب تک ہماری سمجھ میں اس کا فاسفہ نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس کی تھمت اور فائدہ ہماری عقل میں نہیں آئے گا، اس وقت

<sup>(</sup>۱) سورة الاحزاب آيت (٦٣) ـ

تک ہم اس حکم پر عمل نہیں کریں گے۔انیاذ باللہ انظمیہ سے فہانیت عام ہو چکی ہے، خاص طور پر وہ لوگ جو ذرا پڑھ لکھ گئے، تھوڑی بہت تعلیم حاصل کرلی تو اب شریعت کے ہر حکم کے بارے میں بیسوال کرتے ہیں، بید کیول ہے؟ اس میں کیا حکمت معلوم نہیں ہوتی اس وقت تک مانے میں کیا حکمت معلوم نہیں ہوتی اس وقت تک مانے کے لیے تیار نہیں ہوتے۔

### ایما ''نوکر'' ملازمت سے نکال دینے کے قابل ہے

حالانکہ اگر دیکھا جائے تو اللہ اور رسول اللہ سالیۃ کے تکم کے آگے درج کی بے عقلی کی بات ہے، اس لیے کہ ہم تو اللہ کے بندے ہیں اور 'نبذہ' بہت ادنی ورج کی چیز ہوتی ہے۔ دیکھیے! ایک ہوتا ہے 'نفلام' اور ایک ہوتا ہے 'نوکر'۔ ان میں ترتیب اس طرح ہے کہ سب ہوتا ہے 'نفلام' اور ایک ہوتا ہے 'نوکر' دوسرے درج میں 'نبذہ' ۔ اگر کسی نوتیس کو نوکر رکھا ہے تو وہ خاص کا مول کے لیے اور خاص اوقات کے لیے ہوتا ہے، وہ نوکر پوہیں گھنٹے کا غلام نہیں ہوتا، بلکہ وہ صرف آٹھ گھنٹے کا مرک کے اور خاص اوقات کے لیے ہوتا ہے، وہ نوکر پوہیں گھنٹے کا غلام نہیں ہوتا، بلکہ وہ صرف آٹھ گھنٹے کا مرک کا اور متعین کام کرے گا، اب اگر آپ نے نوکر سے کہا کہ آج بازار کے دس کلوگوشت کیوں لاؤں؟ آپ کے گھر میں دو افراد ہیں، ایک کلوگوشت بھی بہت ہوتا ہے، کیوں لاؤں؟ آپ کے گھر میں دو افراد ہیں، ایک کلوگوشت بھی بہت ہوتا ہے، بیا گئا ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ یا اس لائق ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ یا اس لائق ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ یا اس لائق ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ یا اس لائق ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ یا اس لائق ہے کہ اس کوگھر میں رکھا جائے؟ ارب بھائی! تیرا یہ کام نہیں تو ہم کان سے پو چھے کہ یہ چیز کیوں منگوار ہے ہو؟ شجھے اس لیے رکھا ہے کہ جب ضرورت

ہوگی تو باہر سے سودا منگوایا کریں گے، تم اگر کیوں کا سوال کرتے ہوتو تم نوکر رہے کے لاکق نہیں ہے، تمہارا نوکر ہے، تمہارا غلام نہیں ہے، تمہارا بندہ نہیں ہے، تمہارا بندہ نہیں ہے، آپ انسان ہیں، وہ بھی مخلوق ہے، آپ انسان ہیں، وہ بھی آپ انسان ہیں، وہ بھی انسان ہیں، وہ بھی انسان ہیں، وہ بھی آپ انسان ہیں، وہ بھی آپ اس کے اندر ہے، اس کے باوجود ہے، آپ اس کے اندر ہے، اس کے باوجود آپ اس کے اندر ہے، اس کے باوجود آپ اس کے نادر ہے، اس کے باوجود آپ اس کے اندر ہے، اس کے باوجود آپ اس کے نادر ہے، اس کے نادر ہیں کرتے۔

#### ہم اللہ کے ''بندے'' ہیں

جب کہ آپ تو اللہ کے بندے ہیں، نوکر نہیں ہیں، غلام نہیں ہیں، اللہ نے آپ کو پیدا کیا ہے، اللہ آپ کا خالق ہے، آپ اس کی مخلوق ہیں اور آپ کی عقل اور اس کی حکمت میں کوئی مناسبت ہی نہیں، آپ کی عقل محدود ہے، اس کی حکمت اور بھے لامحدود ہے، جب وہ خالق وما لک یہ کہتا ہے کہ فلاں کام کرو، آپ کہتے ہیں کہ میں یہ کام کیوں کروں؟ جب آپ اپنے نوکر سے یہ برداشت نہیں کرتے کہ وہ آپ سے کیوں کا سوال کرتے تو اللہ تبارک تعالیٰ سے کیوں کا سوال کرتے تو اللہ تبارک تعالیٰ سے کیوں کا سوال کرتے ہوئے تہمیں شرم نہیں آتی؟ تم اپنے خالق سے، اپنے مالک سے، اپنے آ قا سے، اپنے پیدا کرنے والے سے یہ پوچھ رہے ہو کہ وہ یہ حکم کیوں دے رہے ہیں؟ یہ انتہا ورج کی بے دے رہے ہیں؟ یہ اللہ اور اس کے رسول کے حکم پر کیوں کا سوال کیا جائے۔

## ''کیوں'' کا سوال بے عقلی کی دلیل ہے

یہ اور بات ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا کوئی حکم بھی حکمت سے خالی نہیں ہوتا،لیکن ضروری نہیں کہ وہ حکمت تمہاری سمجھ میں بھی آ جائے، لہذا اللہ اور اس

ئے رسول سائٹالیا لم کے تعلم کے آھے سر جبر کائے بغیر انسان مؤن ٹنیل : وسلمنا، ال وہ کیوں کا موال کرتا ہے تو وہ ور فنیفت ہے مظلی کا موال ہے ، الرم بات تمہاری عقل میں آ جایا کرتی اور اپنے ہر اجتمعے برے کوتم پہچان سکتے تو اللہ تعالی اونہ پنیمبر مبیعنے کی منبرورت منھی، نہ آسان سے کوئی کتاب نازل کرنے کی ضرورت منھی اور نہ دنیا میں وی کا سلسلہ قائم کرنے کی ضرورت تھی، بیسب اس لیے کیا گیا گیا کہ الله تعالی جانتے ہیں کہ تمہاری عقل حیبوٹی می اور بہت محدود ہے، یہی وجہ ہے کہ ایک کی عقل بچھ کہہ رہی ہے اور دوسرے کی عقل بچھ کہہ رہی ہے، ایک کی عقل میں ایک بات آ رہی ہے اور دوسرے کی عقل میں نہیں آ رہی، یہ سب عقل کے محدود ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اللہ تعالی اپنا تھم ای جگہ بھیجنا ہے جہال عقل کی پرواز رُک جاتی ہے، اس کیے قرآن میہ کہدر ہا ہے کہ نہ تو میہ مونا چاہیے کہ اللہ اور الله کے رسول سال اللہ اللہ اللہ کے حکم کے بارے میں بیسوال کروکہ بید کیوں دیا جارہا ہے؟ اور بیا مم جماری سمجھ میں نہیں آرہا ہے اور اس کے نتیج میں اس حکم کو چھوڑ بیٹواور نہ بیہ ہونا چاہیے کہ جو پچھتمہاری سمجھ میں آرہا ہے، اللّٰد کا رسول اس کو مانتا رے کہ جوتم کہدرہے ہو، وہ درست ہے۔

### آج کل کے لیڈروں کا حال

آج کل لیڈروں کا معاملہ الٹا ہوگیا ہے ''لیڈر' یا ''قائد' اس کو کہا جاتا ہے جو تو م کو لے کر چلے اور ان کی رہنمائی کرے۔ اگر ساری قوم ایک غلط رائے پر جارہی ہے اور وہ لیڈر جانتا ہے کہ وہ غلط رائے پر جارہی ہے تو وہ ان کو بتائے گا کہ یہ رائے جہ نہیں ہے ، جی رائے ہے کہ یہ رائے کا قائد اور رہنما عوام کے بیجی چاتا ہے ، جس سے عوام خوش ہوجائے ، جس سے اس کوعوام کے ووٹ مل

به مر دا

جائیں، لہذا بعض اوقات وہ جانتا ہے کہ یہ بات صحیح نہیں ہے، مصلحت کے مطابق نہیں ہے، مصلحت کے مطابق نہیں ہے، کہ یہ اس لیے وہ نہیں ہے، کہ اس لیے وہ ویہا ہی کرتا ہے جبیبا عوام چاہتے ہیں۔

# ر وصلح حدیبین میں دب کرملے کیوں کی گئی؟

صلح حدیدید کے واقع کو دیکھیے! صحابہ کرام رشی اللہ ہوتی وخروش کی حالت میں ہیں کہ ہم حق پر ہیں اور کفار سے مقابلہ کر کے ان کوشکست دے سکتے ہیں تو پھر دب کرصلح کیوں کی جارہی ہے، لیکن اللہ کا رسول ڈٹا ہوا ہے کہ اس وقت اللہ کا حکم یہی ہے صلح کرلو، چاہے بظاہر دب کرصلح ہوتی نظر آ رہی ہو، تب بھی یہی کرنا ہے۔ اگر حضور صلا اللہ علی ہوتی نظر آ رہی ہو، تب بھی یہی چلو، جنگ کرو، لیکن اس وقت اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ تھا کہ صلح ہوجائے۔ چلو، جنگ کرو، لیکن اس وقت اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ تھا کہ صلح ہوجائے۔ تمام صحابہ میں اور حضرت فاروقِ اعظم ذائی ہوئی جیسے انسان تڑ ہے پھرر ہے ہیں کہ یااللہ! یہ کیا ہوگیا؟ ہم اتی دب کر وشمن سے سلح کررہے ہیں، حضور صلا اللہ! یہ کیا ہوگیا؟ ہم اتی دب کر وشمن سے سلح کرر ہے ہیں، حضور صلاح اللہ ایہ کیا سے جاتے ہیں اور حضرت صدیقِ الجرمی اللہ کی ہوت پر ڈٹا ہوا ہے، کیونکہ اللہ کی وی کے ذریعے اس کو یہی حکم ملا ہے۔

### المن خلاصه

ا بہرحال! یہ آیتِ کریمہ یہ سبق دے رہی ہے کہ جب اللہ اور اللہ کے رسول سلامالیا کے کوئی تھا ہے یہ جب اللہ اور اللہ کے رسول سلامالیا کا کوئی تھم آجائے یا آپ کا کوئی فیصلہ آجائے تو محض سمجھ میں نہ آنے کی وجہ سے اس کے خلاف شکوک وشبہات کو دل میں جگہ نہ دو، سجح راستہ آنے کی وجہ سے اس کے خلاف شکوک وشبہات کو دل میں جگہ نہ دو، سج

وہی ہے جو انہوں نے بتایا، اگر وہ تمہاری ہر بات ماننے لگیں گے تو تم خود پریشانی میں مبتلا ہوجاؤ گے،تم خود دکھ اٹھاؤ گے، انجام کارتمہارے لیے نقصان کا سبب ہوگا۔ اللہ تعالیٰ یہ حقیقت ہمارے دلوں میں ذہن نشین فرمادے کہ اللہ اور اس کے رسول کا حکم ہی درحقیقت بلند وبالا ہے، چاہے وہ ہماری سمجھ میں آ رہا ہو یا نه آر ما ہو، اگر ہمیں بیر بات حاصل ہوجائے تو بے شار اشکالات اور شبہات اور وسوسے جو دلوں میں پیدا ہوتے رہتے ہیں، وہ سب ختم ہوجائیں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ اپنی رحت سے ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔آمین۔

وَاخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْثُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ

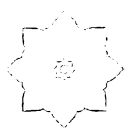






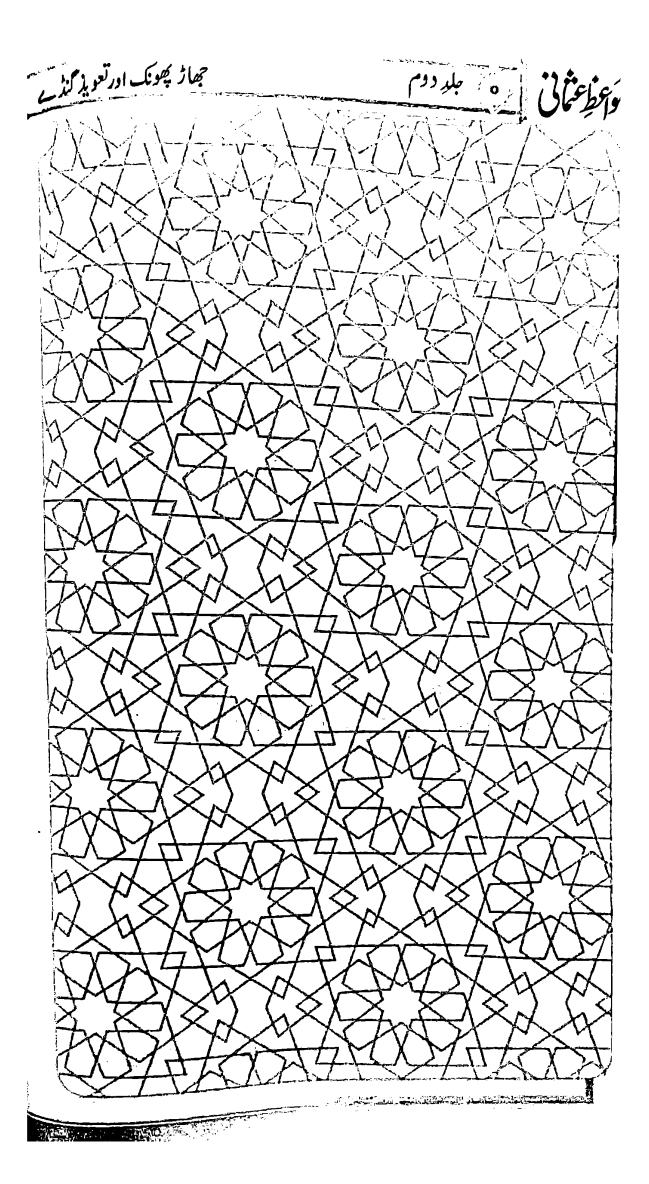
المراز مواطعنان

جماز پھوتك اور تعويذ كندے



# حمار بھونک اور تعویذ گنڈے

(اصلاحی خطبات ج ۱۸ ص ۲۲۹)



## برايته ارتما ارَجَم

# چاڑ پھونک اور تعویز گنڑ ہے



الْحَدُهُ بِلّٰهِ نَحْمَهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَنَسْتَغُفِهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَنَعُودُ بِاللّٰهِ مِنْ شُهُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَّهُدِهِ الله فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ شَيِّئُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَّهُدِهِ الله فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يَّهُدِهِ الله فَلَا مُضِلًا لَهُ وَحُدَهُ يَضُدِلُهُ فَلَا هَادِئ لَهُ وَخُدَهُ لَا فَلَا مُحَدَّلًا الله وَحُدَهُ لَا فَلَا مُحَدَّدًا وَمَوْلَانَا مُحَدَّدًا وَمَوْلانَا مُحَدِّدًا وَمَوْلانَا مُحَدَّدًا وَمُولانَا مُحَدَّدًا لَا عُلَيْدِ وَعَلَى الله وَاصَحَادِهِ وَمَارَكَ وَسَدَّمَ تَسُلِيعُهُ اللهُ وَاللّٰ عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاللّٰ عَلَيْهِ وَاللّٰ عَلَيْهِ وَاللّٰ عَلَيْهِ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَمُولَانًا مُعَالِمُ اللّٰ اللهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَمَا لَا عُلَيْدُ وَمَا اللهُ وَاسَدَّمَ تَسُلِيعُمُ اللّٰ عُلَيْدُ وَمَا اللّٰ اللهُ وَاللّٰ عَلَيْهِ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَالًا عَلَيْهُ وَاللّٰ عَالْمُ عَلَى اللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ فَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّٰ عَلَيْهُ وَاللّٰ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالَا عَلَالْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْ

فَأَعُوۡذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحُلُنِ الرَّحِيْمِ

قُلُ اَعُوْدُ بِرَبِّ النَّاسِ أَ مَلِكِ النَّاسِ أَ اِلْهِ النَّاسِ أَ مِنْ شَيِّ الْوَسُواسِ أَ الْخَنَّاسِ أَ الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُوْدِ النَّاسِ فَ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ أَ (١)

<sup>(</sup>۱) سورةالناس.

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم وصدق رسوله المنت بالله صدق الله مولانا العظيم وصدق رسوله النبى الكريم ونحن على ذلك من الشاهدين والحمد لله ربّ العالمين

الله المهيد

بزرگانِ محترم اور برادرانِ عزیز! بیر آنِ کریم کی آخری سورت ہے جس کی کچھ تشریح کا بیان پچھلے چند جمعوں سے چل رہا ہے،جس کا خلاصہ بیر ہے،قر آنِ کریم كى آخرى دوسورتين "قل اعوذبرب الفلق" اور "قل اعوذبرب الناس" یہ نبی کریم سالٹھالیہ ہم براس وقت نازل (۱) ہوئی تھیں جب کچھ یہودیوں نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیہ تلقین فرمائی گئی کہ آپ ان دوسورتوں کے الفاظ سے الله تبارك و تعالى كى پناه مائليه، پهلى سورت "سورة الفلق" تحى، جس كا بيان بقدرِ ضرورت ہو چکا ہے، دوسری سورت سے "قُلُ اَعُوْ ذُبِرَ بِ النَّاسِ" ہے جس کو "سورة الناس" كہا جاتا ہے اور اس كا ترجمہ يہ ہے كہ نبى كريم سالتقالية م حق تعالى فرمار جه بين "قل" آپ كهيه، كيا كهيج؟ "أعُوذُ بِرَبّ النَّاس" مين پناہ مانگتا ہوں تمام انسانوں کے پروردگارکی، "مَلِكِ النَّاس" تمام انسانوں كے بادشاہ كى، "إلْهِ النَّاس" تمام انسانوں كے معبود كى، اس سے مراوتو حق تعالیٰ ہیں،لیکن یہاں تین صفتیں ذکر فرمائیں کہ جو سارے انسانوں کا پروردگار ہے اس کی، جو سارے انسانوں کا بادشاہ ہے اس کی، جو سارے انسانوں كا معبود ہے اس كى "مِنْ شَرِ الْوَسْوَاسِ الْحَنَّاسِ" الى كى پناه

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدى ص٤٧٣، طبع دار الإصلاح الدمام.

المنافقة الم

مانگنا ہوں اس شیطان کے شرستہ جو او کوں کے داوں میں وسوت ڈالٹا ہوں اور ہیں وسوت ڈالٹا ہوں اور ہیں وسوت ڈالٹا ہو پیچھے ہے جاتا ہے ''من السجنا، و الناسن' جانہ وہ جنات میں سے جو یا انسانوں میں سے ہو، بیراس سورت کا نزجمہ ہے۔

# میری بناه مانگو

پیچلے دوجمعوں میں اس کی تشریح میں عرض کرچکا ہوں، جس کا خلاصہ یہ تھا کہ جب بھی کوئی وسوسہ کوئی برا خیال، گناہ کا ارادہ، گناہ کی خواہش یا اللہ تبارک و تعالیٰ کے بارے میں کوئی بد گمانی ۔الحیاذ باللہ۔ کا کوئی وسوسہ بیدا ہوتو اللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ تلقین فرمائی ہے کہ بندے کو چاہیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بناہ مانگے یا اللہ! میں اس وسوسے کے شرسے آپ کی بناہ مانگتا ہوں، اس میں ہرقتم کا وسوسہ داخل ہے اور جب اللہ تعالیٰ نے یہ خود فرمایا ہے کہ میری بناہ مانگوتو یقینا جو اس پر ممل کرے گاتو اللہ تعالیٰ اس کو ابنی بناہ عطا فرما میں گے، یہ ممکن نہیں جو اس پر ممل کرے گاتو اللہ تعالیٰ اس کو ابنی بناہ مانگو اور جب وہ بناہ مانگے تو ہے کہ ایک کریم ذات کی سے کہ کہ تم میری بناہ مانگو اور جب وہ بناہ مانگے تو ہیں مہیں بناہ نہیں دیتا، ایک معمولی شریف آدمی بھی یہ کام نہیں کرسکا، تو اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات جور حسن و رحیم ہے اس سے یہ کیے مکن سے ؟

# قرآنِ كريم كى دعارة نهيں ہوسكتى

ای لیے حکیم الامت حضرت مولاً نا اشرف علی تھانوی رائٹیلیہ نے فرمایا کہ قرآنِ کریم میں جو دعا تیں بتائی گئی ہیں کہ بید دعا مائلو، بید دعا مائلو، ان دعاؤں کا رد ہونے کے امکان ہی نہیں، کیونکہ جب خود اللہ تعالی فرما رہے ہیں:

قُلْ زَبِ اغْفِرْ وَ الْ حَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّحِمِينَ (١)

یہ کہواہے میرے پروردگار! مجھے بخش دے مجھ پررحم فرما تو بہتزین رحم کرنے والا ہے،

تو جب الله تعالی خود کہہ رہے ہیں کہ یہ کہو، یعنی درخواست کا مضمون بتارہے ہیں، جب کسی کے سامنے درخواست پیش کی جاتی ہے، اس میں ایک شکل تو یہ ہے کہ آ دمی اپنے الفاظ میں پیش کرے، دوسری شکل یہ ہے کہ جس کے سامنے پیش کررہے ہیں وہ خود بتا رہا ہے کہ ان الفاظ سے مجھے درخواست دو، تو وہ کیے رد ہوگی؟ اس واسطے جب انسان اللہ کی پناہ مانگے گا اس قسم کے تمام وساوس کے شرسے تو اللہ تبارک و تعالی اس کو ضرور پناہ عطا فرمائیں گے، بشرطیکہ وساوس کے شرسے تو اللہ تبارک و تعالی اس کو ضرور پناہ عطا فرمائیں گے، بشرطیکہ سے ول سے مانگے۔

# حضرت بوسف عَلَيْهِ الله تعالى كى بناه لى

ریکھیے! حضرت یوسف مَالِنا کا واقعہ قرآنِ کریم نے ذکر کیا ہے، زلیخا نے ان پر ڈورے ڈالے اور چاروں طرف سے دروازے بند کردیے اور گناہ کی وعوت دی جس کو دعوت دی جارہی تھی وہ بھی انسان تھا، بشر تھا، اس کے دل میں بھی بشری تقاضے اور بشری خواہشات موجود تھیں، وہ فرشنہ نہیں تھا، چنانچہ قرآن کریم کہتا ہے:

وَ لَقَلْهُ هَدَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْ لَا أَنْ تَا ابْرُهَانَ رَبِّهِ (٢)

<sup>(</sup>١) سورةالمومنون آيت (١١٨) ـ

<sup>(</sup>۲)سورةيوسفآيت(۲٤)ـ

ایمی عورت اراده از اداده از اداده از اداده از اداده از اداده از ۱۰۱۱ از اداده از ۱۰۱۱ از اداده از ۱۰۱۱ از اداده از اداده از ۱۰۱۱ از اداده از ۱۰۱۱ از ۱۰۱ از ۱۰۱۱ از ۱۰۱ از ۱۰ از ۱۰۱ از ۱۰ از ۱۰۱ از ۱۰ از

وه بشر من اگر خيال نه آنا اور خواجش نه پيدا ،وني اور نق جائة اولي کمال کی بات نہیں تھی ،لیکن مجمر پور جوانی ہے، بشری نفاخ بچری الرت ، دجور ہیں، قوت اور طاقت موجود ہے اور دل میں خواہش بھی پیدا ہور ہی ہے، آیان اس کے بعد بھی بیچے، بیہ ہے کمال جو پیغمبروں کا کمال ہے۔قرآنِ کریم کہتا ہے دو کا م کے، ایک کام بیرکیا جو دل میں خیال آ چلاتھا اللہ سے اس کی پناہ ما تنی، اے اللہ! میرے دل میں بیہ خیال آنے لگاہے، حالات ایسے ہوگئے ہیں، اگر آپ نے نہ بچایا تو میں بچ نہیں سکوں گا، تو پناہ مانگی اللہ تنبارک و نعالیٰ کی اور دوسرا کام یہ کیا کہ میرے بس میں اتنا ہے کہ دروازے تک بھاگ جاؤں، اینے بس میں جتی بیخ کی کوشش تھی وہ پوری کرلی اور اللہ تعالیٰ سے رجوع کیا کہ یا اللہ! میرے بس میں اتنا ہی ہے کہ میں بھاگ کر دروازے تک چلا جاؤں،معلوم بھی ہے کہ دروازے پرتالے پڑے ہوئے ہیں، میں بھاگ کر باہر نہیں نکل سکتا، لیکن میرے بس میں اتنا ہے کہ میں دروازے تک پہنچ جاؤں، تو کسی طرح بھاگ کر دروازے تک پہنچ گئے، جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے دیکھا کہ بندے نے اپنا کام پورا کرلیا، جتنا بھاگ سکتا تھا بھاگ گیا اور پھر میری پناہ مانگ لی تو اب میرا كام ہے، تو اللہ تعالى نے دروازے كے تالے توڑ ديے، مولانا روى رطينيه فرماتے ہیں

گرچه رخن نیت عسالم را پدید خسیره یوست وار می باید دوید لیعنی عورت نے تو ارادہ کر ہی لیا تھا گناہ کرنے کا، ان کے دل میں بھی کچھ کچھ خیال آ چلا تھا، اگر اللہ کی دلیل نہیں دیکھ لی ہوتی۔

وہ بشر تھے اگر خیال نہ آتا اور خواہش نہ پیدا ہوتی اور کی جاتے تو کوئی کمال کی بات نہیں تھی، لیکن بھر پور جوانی ہے، بشری تقاضے پوری طرح موجود ہیں، قوت اور طاقت موجود ہے اور دل میں خواہش بھی پیدا ہورہی ہے، کیکن اس کے بعد بھی بیچے، یہ ہے کمال جو پیغمبروں کا کمال ہے۔قرآنِ کریم کہتا ہے دو کام کیے، ایک کام بیرکیا جو دل میں خیال آچلا تھا اللہ سے اس کی پناہ مانگی، اے اللہ! میرے دل میں بیخیال آنے لگاہے، حالات ایسے ہوگئے ہیں، اگرآپ نے نہ بچایا تو میں چے نہیں سکوں گا، تو پناہ مانگی اللہ تبارک و تعالیٰ کی اور دوسرا کام یہ کیا کہ میرے بس میں اتنا ہے کہ دروازے تک بھاگ جاؤں، اپنے بس میں جتنی بیخ کی کوشش تھی وہ یوری کرلی اور اللہ تعالیٰ سے رجوع کیا کہ یا اللہ! میرے بس میں اتنا ہی ہے کہ میں بھاگ کر دروازے تک چلا جاؤں،معلوم بھی ہے کہ دروازے پر تالے پڑے ہوئے ہیں، میں بھاگ کر باہر نہیں نکل سکتا، لیکن میرے بس میں اتنا ہے کہ میں دروازے تک پہنچ جاؤں، توکسی طرح بھاگ کر دروازے تک پینیج گئے، جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے دیکھا کہ بندے نے اپنا کام پورا کرلیا، جتنا بھاگ سکتا تھا بھاگ گیا اور پھرمیری پناہ مانگ لی تو اب میرا كام ہے، تو اللہ تعالىٰ نے دروازے كے تالے توڑ ديے، مولانا روى رائيكيہ فرماتے ہیں

> گرچه رخن نیست عسالم را پدید خسیره پوسف وار می باید دوید

اگر تمہیں گناہوں سے نگلنے کا راستہ نظر نہ آ رہا ہوتو جب کے جب کے بیا کہ ہو بھاگ حاوّ اور پھر اللہ سے مالگو کہ یا اللہ! میرا کام اتنا تھا آگے تیر نجم ہے۔

#### بر منه جنگ آ زادی کا ایک واقعه

میں نے اینے والدِ ماجد رافیظیہ سے سنا کہ کھمائے کی جنگ آ زادی مٹس جب انگریزوں کے خلاف الرائی ہورہی تھی تو جگہ جگہ کیانسیاں لگائی ہوئی تھیں، لوگوں کو پیانسیاں دی جارہی تھیں اورظلم وتشدد کا بازار گرم تھا، آج ہمیں یہ تشدد بند کہتے ہیں،لیکن ان کی تاریخ ظلم و بربریت سے بھری ہوئی ہے، بربریت کا بازار گرم تھا۔ اسی میں ایک اللہ والے ایک گھر میں ان لوگوں کے شر سے اپنے آپ کو بھیا کر تھہرے ہوئے تھے، کئی دن ای حالت میں گزر گئے، نہ کھانے کو مجهة انه ييني كو يجهة ها، بابرنكل نهيس سكت ته، بابر نكلته تو انگريزون كظم وستم كا نشانه بنتے، جب كئي دن گزر كئے اور بالكل جان لبوں تك آ گئي تو سوچا كه كميا كرون؟ يانى بنهيس، پياس شديدگى موئى ہے، جان يربنى موئى ہے، تو ول ميں یہ سوچا کہ جتنا میرے بس میں کام ہے وہ تو کرلوں اور پھر اللہ سے مانگوں، تو پاس ایک پیالہ پڑا ہوا تھا اور بھوک پیاس کی کمزوری سے چلنا ممکن نہیں تھا، پیالے کو ہاتھ میں لے کر سرک سرک کر صحن تک پہنچ گئے اور صحن میں لے جاکر بیاله رکه دیا اور دعاکی که یا الله! میرے بس میں اتنا ہی نھاکه میں سرک کرپیاله يهال ركھ دول، اب بارش نازل كرنا آپ كا كام ہے، اپنے فضل سے آسان ہے جھے اس میں پانی عطا فرما دیجیے، یہ دعا کی، جب بندہ نے اپنا کام پورا کرلیا اور الله تعالى سے رجوع كرلياتو الله تعالى نے فرمايا، بال اب ميرا كام ہے، بادل آئے، بارش برس اور پیالہ پیانی سے بھر گیا تو اللہ تبارک و تعالیٰ کی پناہ ما لگنے

کے ساتھ ساتھ آ دمی اپنے کرنے کا کام کرلے اور پھر اللہ تعالی ہے مائل ہمتنی جہتی کا کام کرلے اور پھر اللہ تعالی میں موسکتی ہے وہ کرلے پھر اللہ تعالی میں مائل تو ممان نہیں ہے کہ وہ رد کردیں۔

#### اس سورت میں یہی سکھا یا گیا ہے

تو یہ سکھایا ہے اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس سورت میں کہ اپنا کام کرو اور پھر میری پناہ مائکو اور شیطان سے پناہ مائکو، نفس کے شرسے بناہ مائکو، کوئی برا ساتھی مل گیا ہے وہ غلط راستے پر چلا رہا ہے، وہ بھی اس میں شامل ہے، وہ دلوں میں غلط با تیں ڈال رہا ہے، اس سے اپنے آپ کو بچانے کے لیے میری پناہ مائکو۔ حدیث میں رسول اللہ صلیٰ اللہ اللہ! میں آپ کی پناہ مائکا ہوں "من صاحب السوء" (۱) برے ساتھی سے، جس کی صحبت مجھے خراب کردے میں اس سے آپ کی پناہ مائکتا ہوں۔ پناہ مائکتے کی عادت ڈالو اللہ تبارک و تعالیٰ میں اس سے آپ کی پناہ مائکتا ہوں۔ پناہ مائکتے کی عادت ڈالو اللہ تبارک و تعالیٰ میں اس سے آپ کی پناہ مائکتا ہوں۔ پناہ مائکتے کی عادت ڈالو اللہ تبارک و تعالیٰ کی پناہ مائکو۔

## أن نماذِ حاجت يره كر

یہاں بیہ بات بھی عرض کردوں کہ پناہ مانگنے کا اور اللہ تبارک و تعالیٰ سے مدو مانگنے کا سب سے زیادہ بہتر اور سب سے زیادہ مؤثر طریقہ بیہ ہے کہ آ دی براہ راست اللہ سے مانگے، نمانے حاجت پڑھے۔ حدیث میں نبی کریم صلاحاتیا

<sup>(</sup>۱) كتاب الدعاء للطبراني ۲۹۹/۲ (۱۳۳۸) طبع دار البشائر الاسلامية. والمعجم الكبير للطبراني ۲۲۰/۷ (۸۱۰) وقال الهيثمي في "مجمع الزواند"۲۲۰/۷ (۱۱۹۲۱) رواه الطبراني، ورجاله ثقات. طبع مكتبة القدسي. القاهرة.

نے فرمایا کہ جب تہمیں کوئی بھی حاجت پیش آئے، کوئی بھی ضرورت پیش آئے، کوئی بھی ضرورت پیش آئے، کوئی مشکل پیش آجائے اور اللہ تبارک و نعالی کے حضور اُسے پیش کرنا ہوتو دو رکعتیں نماز حاجت کی نیت سے پڑھو اور نماز پڑھ کر پھر اللہ تعالی سے مائلو، اس کے پچھ الفاظ بھی حدیث میں آئے ہیں، وہ یاد کر لیے جا عیں تو اچھا ہے، یہ دعا مناجاتِ مقبول میں بھی لکھی ہوئی ہے اور مسنون دعاؤں کی کتابوں میں بھی لکھی ہوئی ہے اور مسنون دعاؤں کی کتابوں میں بھی لکھی ہوئی ہے، اللہ الفہ العلیٰ الله العلیٰ الله العلیٰ الله العلیٰ الله العلیٰ کے حضور وہ حاجت پیش کرو کہ یا اللہ! مجھے العظیٰ می موجو بیش آرہی ہے اپنے فضل و کرم سے مجھے یہ عطا فرما دیجے، یہ نماز حاجت پڑھ کر دعا مانگئے کا طریقہ تمام حاجات، تمام مشکلات کوحل کرنے کے حاجت پڑھ کر دعا مانگئے کا طریقہ تمام حاجات، تمام مشکلات کوحل کرنے کے لیے سب سے زیادہ افضل، موجب ثواب اور سب سے زیادہ مؤثر ہے، یہ رسول کریم مائل اللہ الفین فرمائی۔ (۱)

# ا ایک تعویذ ہوتا ہے

میں بیاس لیے عرض کررہا ہوں کہ آج کل ہمارے ماحول میں جب کوئی حاجت پیش آتی ہے یا جب کوئی مشکل پیش آتی ہے تو لوگ تعویز گنڑے کی فکر میں لگ جاتے ہیں، کہ کوئی تعویذ ہنادو یا دے دوتو تعویذ کی فکر زیادہ ہوتی ہے اور

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذى ۱۸۹/ (٤٧٩) وقال: هذا حديث غريب، وفي اسناده مقال، فائد بن عبد الرحمن يضعف في الحديث، وفائدهو ابو الورقاء. والزبد لابن المبارك ٣٨٣/١ (١٠٩٤) وقال: فائد بن عبد (١٠٨٤) والمستدرك على الصحيحين للحاكم ١٩٦١ (١١٩٩) وقال: فائد بن عبد الرحمن، عداده في التابعين، وقدرايت جماعة من اعقابه، وبو مستقيم الحديث، الاان الشيخين لم يخرجاعنه، وانها جعلت حديثه بداشا بدالما تقدم.

الله تعالیٰ کی طرف ربوع کر کے نماز عاجت پڑرہ کر دعا کرنے کو پہم مجھتے ہی نہیں، حالانکہ نبی کریم سل الایکا ایک اسے بوطریفنہ ثابت ہے وہ بہہے کہ دورکعت پڑھو اور الله تنارک و تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کرو، بیسب سے زیادہ مؤثر طریقہ ہے، اس میں تواب بھی ہے، اس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف رجوع کرنے کا فا کرہ بھی ہے اور ساتھ ساتھ مؤثر بھی سب سے زیادہ ہے، تعویذ گنڈے سے زیادہ مؤٹر ہے، لیکن ہمارے معاشرے میں تعویذ گنڈے کوسب سے زیادہ مؤثر سمجھ لیا گیا ہے اور لوگوں میں یہ بات بیٹھ گئی کہ بھائی ہر پیز کے لیے کوئی نہ کوئی تعویذ ہونا چاہیے، فلاں چیز کا تعویذ دے دو، فلاں چیز کا تعویذ دے دو، بہاں تک کہ حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی رائیئیہ کے پاس ایک عورت آئی اور آکے اُن کے سر ہوگئی کہ جی میری ما نگ صحیح نہیں لگلتی ، جب میں بال بناتی ہوں تو ٹیڑھی نکتی ہے، کنگھی کرتی ہوں تو مانگ سیدھی نہیں نکلی، تو کوئی تعویذ ایسا دے دو کہ ما تک سیدهی نکلا کرے، انہوں نے کہا کہ اس کا کوئی تعویذ ہے ہی نہیں، اس نے کہانہیں، اس کا کوئی تعویذ دے دو، آپ عالم آ دمی ہو اور کوئی تعویذ دے دو، لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ عالم جو ہوتا ہے وہ ساراعلم دین پڑھتا ہے وہ ساراعلم تعویذ گنڈے کے لیے پڑھتا ہے، جس کو تعویذ گنڈے نہیں آتے وہ عالم ہی نہیں ہے، تو آج کل لوگوں کے ذہن میں علم منحصر ہوگیا ہے، خاص طور سے خواتین کے ذہن میں کہ اگریہ عالم ہے تو کوئی نہ کوئی تعویذ نکالے گا اور ایسا دے گا کہ جس سے میرا مقصد حاصل ہوجائے۔

خوب سمجھ لیجیے کہ ساری زندگی نبی کریم صلی تطالیج نے ایک تعوید نہیں ویا، ہاں

مجھی بھی جھاڑ پھونک کی ہے، کیونکہ قرآن نے بیہ کہا کہ قبل '' کہو، زبان سے کہو، توبعض اوقات بیاروں کے اوپر جھاڑ پھونک کی ہے:

اللَّهُمَّ اَذُهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسِ اشْفِ اَنْتَ الشَّافِيُ لَا اللَّهُمَّ اَذُهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسِ اشْفِ اَنْتَ الشَّافِيُ لَا شِفَاءَ لَا يُغَادِرُ سَقَمًا" (١)

پڑھ کر دم کردیا اور فرمایا:

"اَسُأَلُ اللَّهَ الْعَظِیمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِیمِ اَنْ یَشُفِیکَ" (۲)

یہ کہہ کر دم کردیا اور اس طرح کے کچھ ذکر ہیں ان کو پڑھ کر دم کرنا
حضور اکرم صلی ایکی ہے تابت ہے۔

ان دعاؤں کا ترجمہ یہ ہے کہ اللہ جو سارے انسانوں کا پروردگار ہے یہ بھاری دور فرما: اُنْتَ الشَّافِیْ . آپ ہی شفا دینے والے ہیں: لَاشِفَاءَ اِلَا شَفَاءً لَا يَغَادِرُ سَقَمًا ۔ الی شَفَاءً لَا يَغَادِرُ سَقَمًا ۔ الی شفاءً لَا يغادِرُ سَقَمًا ۔ الی شفا وے دیجے جس کے بعد کوئی بھاری باقی نہ رہے۔ یہ حضور سلِ الله الْعَظِیمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِیمَ اَنْ یَشْفِیکُ ۔ میں اس عظمت ہے: اَسْتَلُ الله الْعَظِیمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِیمَ اَنْ یَشْفِیکُ ۔ میں اس عظمت والے اللہ سے سوال کرتا ہوں جو سارے عرش کا مالک ہے کہ وہ آپ کو شفاء دے دے دے، یہ حضور سل اللہ اللہ سے تابت ہے، تو حضور سل اللہ اللہ اللہ علی چیزوں میں دیا، نہ کی صحابی میں کہیں دیا، نہ کی صحابی کے لیے جھاڑتو کی ہے، دم تو کیا ہے، لیکن تعویز لکھ کر کسی کونہیں دیا، نہ کسی صحابی ہے کہا کہ تم اس کولکھ کردے دو۔

(۱) صحیح البخاری ۱۳۲/۷ (۵۷٤۲) و صحیح مسلم ۱۷۲۱ (۲۱۹۱) ـ

<sup>(</sup>۲) سنن أبى داود ۱۸۷/۳ (۳۱۰٦) وسنن الترمذي ۹۹۳/۳ (۲۰۸۳) وقال: هذا حديث حسن، لانعرفه الامن حديث المهال بن عمرو

#### صحابه كرام رخي النهم كاتعويذ لكصنا

البتہ جولوگ زبان سے خورنہیں پڑھ سکتے ان کے لیے بعض صحابہ کرام رفی نیمہ نے یہ کیا کہ ان کو تو زبان سے یا دنہیں رہے گا کہ یہ پڑھے اور اپ او پر دم کرے، لاؤ اس کو لکھ کر دے دیں تو یہ باندھ لے، اپنے بازو پر باندھ لے، یا گلے میں ڈال لے، یہ بعض صحابہ سے منقول ہے، لہذا وہ نا جائز نہیں ہے، کوئی قرآنی آیات کا تعویذ گلے میں ڈال لے تو ناجائز نہیں ہے، لیکن یہ بھی سمجھ لیں کہ وہی تعویذ جائز ہے جس میں یا تو قرآنِ کریم کی آیات ہوں یا اس میں کوئی دعا ہو، ذکر ہو، اس کے معنی سمجھ میں آتے ہوں۔

#### ایسے تعویذ حرام ہیں

ایے تعویذ جس میں ایس عبارت کھی ہوئی ہے، ایس بات کھی ہوئی ہے، ایس مطلب ہی سمجھ میں نہیں آ رہا تو ایسا تعویذ استعال کرنا ناجائز ہے، بعض تعویذ ایسے ہوتے ہیں جس میں غیر اللہ سے مدد مانگی جاتی ہے، وہ چاہے نبی ہو، چاہے وئی ہو اور چاہے کتنا بڑا بزرگ ہو،اللہ کے سواکس سے مراد نہیں مانگی جاتی اور وہ انسان کو شرک کے قریب پہنچاد یتی ہے، ایسے تعویذ بالکل حرام ہیں اور انسان کو شرک کے قریب پہنچاد سے ہیں، اس لیے فقہائے کرام نے فرمایا کہ انسان کو شرک کے قریب پہنچاد سے ہیں، اس لیے فقہائے کرام نے فرمایا کہ تعویذ میں اگر کوئی ایسی بات کھی ہوئی ہے جو ہم اور آپ سمجھے نہیں ہیں تو کیا پت اس میں کوئی غیر اللہ سے مدد مانگ کی گئی ہو، کوئی شرک کا کلمہ اس کے اندر موجود ہو، اس واسطے ایسا تعویذ استعال کرنا بالکل جائز نہیں ہے، لیکن اگر قرآن کریم کی آیات ہیں، ان کو بھی ادب کے ساتھ استعال کیا جائے یا کوئی ذکر ہے

الله تبارک و تعالیٰ کا یا کوئی دعا ہے جو تعوینہ میں لکھ دی گئی تھی تو وہ جائز ہے، لیکن اس میں کوئی ثواب نہیں۔

### تعویذ دینا روحانی علاج نہیں

لوگ سجھتے ہیں کہ جولوگ بے تعوید گنڈے کرتے ہیں گویا بے روحانی علاج ہے، اس کا نام روحانی علاج رکھا ہوا ہے، بے کوئی روحانی علاج نہیں ہے، وہ ایبا ہی علاج ہومیو بیتھک ہی علاج ہے جیسا کہ آپ حکیم کے پاس گئے، ڈاکٹر کے پاس گئے، ہومیو بیتھک ڈاکٹر کے پاس گئے، اس کو روحانی علاج گئے، اس کو روحانی علاج کہنا ہی غلط ہے، وہ بھی جسمانی علاج ہے اور نہ اس میں کوئی فضیلت ہے، نہ کوئی تقدس اس سے وابستہ ہے، بس ایک جائز کام ہے۔

## الاوت كا ثواب نهيس ملے گا

اور یہ بھی سمجھ لیں، کہ اگر کسی خاص مقصد کے لیے آ دمی قرآن کی آیت پڑھتا ہے تاکہ میری بیاری دور ہوجائے، میرا قرضہ ادا ہوجائے، مجھے روزگار مل جائے، میری اولا د ہوجائے تو اس میں تلاوت کا ثواب نہیں ملتا، وہ ٹھیک ہے کہ جائز ہے، لیکن تلاوت کا ثواب اس وقت ملتا ہے جب خالص اللہ کے لیے جائز ہے، لیکن تلاوت کا تواب اس وقت ملتا ہے جب خالص اللہ کے لیے پڑھے، اللہ کے لیے پڑھے گا تلاوت کرے گا تو ثواب ملے گا، لیکن اگر وہ کی ذاتی مقصد کے لیے پڑھ رہا ہے تو جائز ہے، کوئی گناہ بھی نہیں ہے، لیکن اس پر ذاتی مقصد کے لیے پڑھ رہا ہے تو جائز ہے، کوئی گناہ بھی نہیں ہوئی ہیں۔ ثواب نہیں ملے گا، یہ غلط فہمیاں ہمارے معاشرے میں پھیلی ہوئی ہیں۔

### علاج كالصحيح طريقنه

جوطریقہ اللہ تعالی نے بتایا کہ ''قل اُغوٰ ذُبِرَ بِ النّاسِ ''(۱) پڑھواور جو طریقہ حضور صلّ اللہ تایا کہ دعا کرو اللہ تبارک و تعالی سے اور دعا ایسی چیز ہے کہ اگر دنیاوی مقصد کے لیے بھی کررہے ہوتو اس پر بھی ثواب ہے، اگر کوئی دعا کررہا ہے کہ یا اللہ میرا قرضہ ادا فر مادیجے، یا اللہ مجھے روزگار دلوادیجے، یا اللہ مجھے اولاد دے دیجے یا اللہ مجھے بیاری سے شفا دے دیجے، مانگ رہے ہوا پنے اللہ کی یا اللہ مجھے بیاری سے شفا دے دیجے، مانگ رہے ہوا پنے الیہ اللہ کی یا اللہ مجھے اولاد دے دیجے یا اللہ مجھے بیاری سے شفا دے دیجے، مانگ رہے ہوا پنے اللہ تعالی کے ہاں ثواب لکھا جارہا ہے، بیرعبادت ہے، لیکن تعوید گنڈے تو کوئی عبادت نہیں ہے، ہاں جائز ہے، جیسے اور علاج کرتے ہو یہ بھی علاج ہے۔ ہمارے معاشرے میں ہر چیز کا حل تعوید گنڈے سے حاصل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے اور جو تعوید گنڈا دے وہ بہت بڑا عالم ہے اور وہ بہت بڑا پیر ہے اور اگر نہ دے تو ہمجھیں گے کہ اس نے تو زندگی برباد کردی، پچھ بہت بڑا پیر ہے اور اگر نہ دے تو ہمجھیں گے کہ اس نے تو زندگی برباد کردی، پچھ بڑھا کہا ہما ہی نہیں۔

## عجيب وغريب تعويذ

حضرت گنگوہی رائے یہ فرماتے ہیں کہ ایک شخص میرے پاس آیا اور آکر کہنے الگا کہ کوئی تعویذ دے دو فلال چیز کا، حضرت نے فرمایا کہ مجھے نہیں آتا اس کا کوئی تعویذ، میں دعا کروں گا، کہنے لگا کہ نہیں تعویذ دو تو حضرت نے فرمایا کہ دعا آتی ہے مجھے، تعویذ نہیں آتا مجھے، وہ بیچھے ہی پڑگیا، دیہاتی آدمی تھا، حضرت نے سوچا کہ دیہاتی آدمی ہے اس کو میں رد کروں گا، تو اس کا دل ٹو نے گاتو اللہ تعالی

<sup>(</sup>۱) سورةالناس آيت (۱) ـ

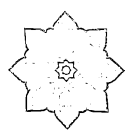
ہے دعا کرکے ایک تعویذ لکھ دیا اور اردو میں لکھ دیا کہ''یا اللہ میں جانتانہیں، یہ مانتانہیں، یہ مانتانہیں، آپ ایخفل وکرم ہے اس کی مراد پوری فرماد پیجیے۔' یہ دعا لکھ کردیا۔
کردے دی، اللہ تعالیٰ نے اس سے فائدہ کردیا۔

#### تعويذكي ابتداء

یہ تعویذ نہ قرآن میں آئے اور نہ حدیث میں آئے، لیکن پیدا ای لیے ہوئے کہ کسی بزرگ نے کو بات کوئی کلمہ کلے کردے دیا، اللہ تعالیٰ نے اس میں تاثیر پیدا کردی فائدہ ہوگیا، تو لوگوں نے کہا کہ بی فلاں چیز کا تعویذ ہوگیا، یہ بخار کا تعویذ ہو گیا، یہ بخار کا تعویذ ہو، یہ سرکے درد کا تعویذ ہے، اس طرح تعویذ پیدا ہوگئے، لیکن اصل بات یہ ہے کہ جب بھی انسان کو کوئی حاجت، کوئی مشکل، کوئی پریشانی آئے تو جو طریقہ قرآن نے بتایا اور نبی کریم سل اللہ اللہ بھی اس کی طرف زیادہ توجہ دو اور اس کو زیادہ اہم سمجھو، اس کو زیادہ مؤر سمجھو اور دوسری چیزوں کو اس کے مقابلے میں کمتر سمجھو، اب الٹ سمجھ لینا کہ تعویذ کو دعا ہے افضل سمجھو، اب الٹ سمجھ لینا کہ تعویذ کو دعا ہے افضل سمجھو، اب الٹ سمجھ لینا کہ تعویذ کو مرتبہ نہ کیٹ ایک تعویذ ہے، نہ گنڈا ایک نعط خیال ہے اور یہ قرآن وسنت کو تھے مرتبہ نہ دیتے کے مترادف ہے۔ میں کہتا ہوں اس سے زیادہ مؤثر نہ تعویذ ہے، نہ گنڈا ہے، نہ کوئی اور جھاڑ بھونک ہے، جو نبی کریم سل اللہ تعالی ایم بارگاہ میں پیش کرنا چاہیے۔ اللہ تعالی ایے قال و یاد کرکے ہر مقصد اللہ تبارک و تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کرنا چاہیے۔ اللہ تعالی ایے فضل وکرم ہے ہمیں اس یمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وأخى دعوانا ان الحمد بلله رب العلمين





# تعویذ گنڈ ہے اور جھاڑ بھونک کی شرعی حیثیت

(اصلاحی خطبات ج۱۵ص ۲۹)



#### برالته ارتما ارتئم

## تعویذ گنڈے اور جھاڑ پھونک کی شرعی حیثیت



ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِيهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئًاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ آنُ لَّا إِلهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَهِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا وَمَوْلِانَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا \_ أَمَّا بَعُدُ !

### امتِ محمد بيه عاصله التاليال كى كثرت

حضرت عبد الله بن مسعود والنفيذ عنه فرمات بين كه ايك مرتبه حضورِ اقدس النفاليكم نے ارشاد فرمایا: میرے سامنے موسم جج کے موقع پر ساری امتیں پیش کی گئیں۔ لیمی بذریعه کشف آپ سالٹا آلیا کو پچھلی تمام امتیں دکھائی گئیں۔مثلاً حضرت موک مَالِنِهَ کی امت، حضرت عیسیٰ عَالِنِهَ کی امت اور دوسرے انبیاء علی بینا ولیہم الصلاۃ والسلام کی امتیں، حضورِ اقدس مالی الیہ کے سامنے پیش کی گئیں اور ان کے ساتھ امتِ محمد یہ بھی آپ کے سامنے پیش کی گئی۔ تو مجھے اپنی امت کی تعداد جو کہ بہت امتِ محمد یہ کی آپ کے سامنے پیش کی گئی۔ تو مجھے اپنی امت کی تعداد جو کہ بہت بڑی تھی، اس کو دیکھ کر میرا دل بہت خوش ہوا۔ (۱) اس لیے کہ دوسرے انبیاء علالے اللہ کے امتیوں کی تعداد اتنی زیادہ نہیں تھی، جتنی حضوراکرم مالی الیہ ہم کی تعداد تھی۔ امت کی تعداد تھی۔

### کثرت امت دیکھ کرآپ صالات اللہ آم کی خوشی

دوسری روایت میں بی تفصیل ہے کہ جب گزشتہ انبیاء بیلسطان کی امتیں آپ

ے سامنے پیش کی جانے لگیں تو بعض انبیاء کی امت میں دو تین آ دمی ہے، کسی

کے ساتھ دیں بارہ ہے، اس لیے کہ بعض انبیاء کرام بیلسطان پر ایمان لانے والے
چند محدود افراد ہے، بعض انبیاء پر ایمان لانے والے دیں بارہ افراد ہے، بعض
پر ایمان لانے والے سوافراد ہے، بعض پر ایمان لانے والے بڑار ہے۔ جب
پر ایمان لانے والے سوافراد ہے، بعض پر ایمان لانے والے بڑا گروہ نظر آیا، آپ نے
یہ امتیں آپ کے سامنے پیش کی گئیں تو آپ کو ایک بڑا گروہ نظر آیا، آپ نے
پوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ آپ کو بتلایا گیا کہ یہ حضرت موئی مَالِیٰ کی امت
ہے، کیونکہ موئی مَالِیٰ کی امت تعداد کے اعتبار سے بہت زیادہ تھی، پھر بعد میں
آپ کے سامنے ایک اور بڑا گروہ پیش کیا گیا جو سارے میدان پر چھا گیا اور

<sup>(</sup>۱) مسنداحمد ۷۸/۷۳ (۴۳۳۹) و اور ده الهیشمی فی "مجمع الزواند" ۲۰٤/۹ (۱۵۲۵) و قال: رواه احمد مطولا و مختصرا، ورواه ابو یعلی کذلک، ورجالها فی المطول رجال الصحیح وروی البخاری ۱۳۲/۷ (۵۷۰۵) و مسلم ۱۹۹/۱ (۲۲۰) من حدیث عبدالله نن عباس رضی الله عنه

سارے پہاڑوں پر چھا گیا، آپ سائٹالآپہ نے بوچھا کہ یہ کون اوگ ہیں؟ آپ کو بتلایا گیا کہ بدآب (سلینفالیم) کی امت ہے۔ پھرآب (سلینفالیم) سے سوال کیا گیا کہ یامحمد! اُرَضیت بکیاآب راضی ہوگئے؟ یعنی کیااس سے خوش ہیں کہ آپ کی امت کی اتنی بڑی تعداد جو کسی اور پینمبر کی امت کی نہیں ہے۔ میں نے جواب دیا: نَعَمْ: یَارَبَی! ہال اے میرے پروردگار، مجھے بڑی خوشی ہوئی کہ الحمدللہ، میری امت کے اندرلوگوں کی اتنی بڑی تعدادموجود ہے (۱)۔

#### ستر ہزار افراد کا بلاحساب جنت میں دخول



اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضورِ اقدس سالٹھالیہ کو یہ خوش خبری سنائی کہ 'إِنَّ مَعَ هُؤُلَاءِ سَبْعِينَ ٱلْفًا يَدْخُلُوْنَ الْجَنَّةَ بِغَيرِ حِسَابِ"

لعنی یہ جو امت آپ کی نظر آرہی ہے اس میں ستر ہزار افراد ایسے ہیں جو بلاحساب جنت میں داخل ہوں گے، ان سے حساب نہیں لیا جائے گا۔ پھر اِس کی شرح فرمائی کہ وہ لوگ جو جنت میں بغیر حساب کے داخل ہوں گے ہے وہ لوگ ہیں جن کے اندر یہ چار صفتیں ہوں گا۔

#### ا چار اوصاف والے

بہلی صفت یہ ہے کہ "هم الَّذِينَ لَا يَسْتَرْ قُونَ"؛ يعنی وہ لوگ جو جمار م پھونک نہیں کرتے۔ دوسری صفت ہیہ ہے کہ وہ لوگ بیاری کا علاج واغ لگا کر

<sup>(1)</sup> amichacy/vor(8773)\_

نہیں کرتے، اہلِ عرب ہیں بیرواج تھا کہ جب کسی بیاری کاکوئی علاج کارگر نہیں ہوتا تھا تو اس وقت وہ لوگ لوہا گرم کر کے بیار کے جسم سے لگاتے ہے۔ تیسری صفت ہے کہ وہ بدشگونی نہیں لیتے کہ فلال بات ہوگئ تو اس سے بُراشگون کے لیا۔ چوتھی صفت ہے کہ وہ لوگ ان باتوں کے بجائے اللہ تبارک وتعالی پر توکل کرتے ہیں۔ جن لوگول میں یہ چا رصفتیں ہوں گی وہ ان ستر ہزار افراد میں واخل ہوں گے جو بلا حساب وکتاب جنت میں داخل ہوں گے۔

# 🗐 ستر ہزار کا عدد کیوں؟

اور یہ جوستر ہزار افراد بلا حماب و کتاب جنت میں داخل ہوں گے، ان کے لیے جو عدد بیان کیا گیا ہے کہ وہ ستر ہزار ہوں گے، بعض حضرات نے اس کی تشریح میں فرمایا کہ واقعۃ وہ ستر ہزار ہوں گے اور بعض حضرات نے فرمایا کہ یہ ستر ہزار افراد کا لفظ یہاں عدد بیان کرنے کے لیے نہیں ہے، بلکہ کثرت کو بیان کرنا مقصود ہے، جیسے کوئی شخص کی چیز کی کثرت کو بیان کرتا ہے تو اس کے بیان کرنا مقصود ہوتی ہے، جب کہ مقصود عدد بیان کرنا نہیں ہوتا، بلکہ کثرت بیان کرنی مقصود ہوتی ہے، اس طرح یہاں بھی اس عدد سے یہ بیان کرنا مقصود ہوتی ہے، اس طرح یہاں بھی اس عدد سے یہ بیان کرنا مقصود ہوتی ہے، اس طرح یہاں بھی اس عدد سے یہ بیان کرنا مقصود ہوتی ہے، اس طرح یہاں بھی اس عدد سے یہ بیان کرنا مقصود ہوتی ہے اس امت کے بے شار افراد کوبلا حماب و کتاب کہ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اس امت کے ساتھ ستر ہزار افراد ہوں گے جن کو افراد ہوں گے جن کو اللہ تعالی جن میں داخل فرما نمیں سے ہرایک کے ساتھ ستر ہزار افراد ہوں گے جن کو اللہ تعالی جنت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت اللہ تعالی جنت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں گے۔ اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں کو جنت میں داخل فرما نمیں کے۔ اللہ تعالی اپنے قسل و کرم سے اپنی رحمت میں داخل فرما نمیں کو جنت میں داخل فرما نمیں کے۔ اللہ تعالی اسے ہم سب کو جنت میں داخل فرما نمیں کو جنت میں داخل کو خور کو کو خور کو کرم

#### ستر ہزار میں شامل ہونے کی دعا

جس وفت حضور اکرم مل الله الله الله علی محابہ کرام وی الله اسے سامنے یہ بات ارشاد فرمائی تو ایک صحابی حضرت عُرکاشہ والله کا مصرے ہوئے عرض کیا کہ

#### "يارَسُولَالله!فَادْعُاللهُأَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ"

یارسول اللہ! میرے لیے آپ دعا فرمادیں کہ اللہ تعالیٰ مجھے ان میں داخل فرمادیں۔ حضورِ اقدس سلی اللہ اللہ اسی وقت ان کے لیے دعا فرمادی کہ یا اللہ! ان کو اُن لوگوں میں داخل فرما دے جو بلا حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہونے والے ہیں۔ بس ان کا تو پہلے مرصلے پر ہی کام بن گیا۔ جب دوسرے صحابہ کرام و کا تنہ نے دیکھا کہ یہ تو بڑا اچھا موقع ہے، تو ایک صاحب اور کھڑے ہوگئے اور کہا یا رسول اللہ! میرے لیے دعا فرما دیں کہ اللہ تعالیٰ مجھے بھی ان میں داخل فرمادیں، اس پر حضورِ اقدس سلی اللہ ایس کے ارشاد فرمایا کہ

#### "سَبَقَكَ بِهَاعُكَاشَةً"

یعنی عکاشہ تم سے سبقت لے گئے۔ مطلب بیرتھا کہ چونکہ سب سے پہلے انہوں نے دعا کی درخواست کردی، میں نے اس کی تغیل کردی، اب بیرسلسلہ مزید دراز نہیں ہوگا، اب اللہ تعالیٰ جس کو چاہیں گے اس کو داخل فرمادیں گے۔

# 🦠 ہرمسلمان کو بیددعا مانگنی چاہیے

بلاحساب و کتاب جنت میں داخل کردی جائے گی۔ ہمارا کیا منہ ہے کہ ہم سے ہمیں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس میں شامل فرمالیں، لیکن ان کی رحمت کے پیش نظر ایک ادنیٰ سے ادنیٰ امتی بھی بیردعا ما تگ سکتا ہے کہ یا اللہ! میں اس قابل تونہیں ہوں، لیکن آپ کی رحمت سے کچھ بعیر نہیں کہ میرے جیسے آ دمی کو بھی باا حساب و کتاب کے جنت میں داخل فرمادیں۔آپ کی رحمت کی وسعت میں کوئی کمی نہیں آتی، لہذا ہرمسلمان کو بیر دعا مانگنی چاہیے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں بلا حساب و کتاب کے جنت میں داخل فر مادیں۔

#### تكليف يقيني اور فائده غيريقيني والاعلاج



بہرحال! اس حدیث میں چار صفات بیان فرمائی ہیں کہ جن میں یہ جار صفات یائی جائیں گی، وہ جنت میں بلاحساب داخل ہوں گے، ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ لوگ علاج کے وقت داغ نہیں لگاتے۔ اس زمانے میں اہلِ عرب کے یہاں پیطریقہ تھا کہ لوگ جب سی بیاری کا علاج کرتے اور کوئی دوا کارگر نہ ہوتی تو ان کے یہال یہ بات مشہور تھی کہ لوہا آگ پرگرم کرکے اس بیار کے جسم پرلگایا جائے، اس کے ذریعے مریض کوسخت تکلیف ہوتی تھی، ظاہر ہے کہ جب جلتا ہوا لوہاجسم سے لگے گا تو کیا قیامت ڈھائے گا۔ان کا خیال بیتھا کہ بیہ علاج ہے اور اس سے بیاری دور ہوتی ہے، جناب رسول الله صلی علیہ ہم نے اس طریقهٔ علاج کو پیندنہیں فرمایا، اس لیے کہ اس طریقهٔ علاج میں تکلیف نقذ ہے اور فائدہ یقین نہیں اور وہ علاج جس میں تکلیف تو نقتر ہوجائے اور فائدہ کا پیتہ نہ ہو کہ فائدہ ہوگا یانہیں، ایبا علاج پندیدہ نہیں، نبی کریم سائٹوالینی نے اس کو ناپيندفرمايا\_

### ا علاج میں بھی اعتدال مطلوب ہے

دوسری وجہ میہ بیان کی جاتی ہے کہ در حقیقت میہ داغنے کا طریقہ علاج کے اندرغلو اور مبالغه ہے، عرب میں بیمقولہ مشہور تھا کہ ''آخِز الدَّوَاءِ اَلْکَیٰ '' لین آخری علاج داغ لگانا ہے۔ بتلانا بیمقصود ہے کہ جب آ دمی بیار ہوجائے تو اس کا علاج کرانا سنت ہے،لیکن علاج ایسا ہونا چاہیے جو اعتدال کے ساتھ ہو، پیہ نہیں کہ علاج کے اندر آپ انہا کو پہنچ جائیں اور مبالغے سے کام لیں، یہ بات پندیدہ نہیں۔ یہ در حقیقت اس بات کی علامت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پر بھروسہ کی کمی ہے،جس کی وجہ سے آ دمی مبالغہ کررہا ہے، انسان اسباب ضرور اختیار کرے، لیکن اعتدال کے ساتھ کرے۔ حدیث میں حضور اکرم سالٹھ ایکٹے نے فرمایا:

#### "أَجُمِلُو افِئ الطَّلَبِ"(١)

یعنی ایک اجمالی کوشش کرو اور پھر اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرو، پیے ہے سنت، لہذا علاج میں اس طرح کا انہاک اور بہت زیادہ غلو پسندیدہ نہیں۔

#### بیشگونی اور بدفالی کوئی چیز نہیں



دوسری صفت جو بیان فرمائی وہ بدشگونی ہے، اس کا بیان پہلے ہو چکا ہے کہ بدشگونی لینا کہ فلاں عمل سے بیہ بدفالی ہوگئ، مثلاً بلی راستہ کاٹ گئ تو اب سفر

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ۵۱۳/۳ (۲۱٤٤) و صحیح ابن حبان ۳۲/۸ (۳۲۳۹) و قال البوصیری فی "مصباح الزجة" ٨/٣: هذا اسناد ضعيف ... لكن لم ينفر دابن ماجه باخراجه من بذا الوجه، فقدرواه ابن حبان في صحيحه .... وله شابد من حديث حذيفة رواه البزار

ملتوی کردیں، وغیرہ۔ بیہ سب باتیں جالمیت کے زمانے کی باتیں ہمیں اور اس کا اصل سبب اللہ تعالی پر ہمرو سے کی کی تھی، اس وجہ سے فرمایا کہ وہ اوگ برشگونی نہیں کرتے۔

#### 🗈 تعویذ گنڈوں میں افراط وتفریط

تیسری صفت یہ بیان فرمائی کہ وہ لوگ جھاڑ چھونک نہیں کرتے، لینی وہ لوگ جواڑ چھونک کے ذریعے علاج نہیں لوگ جو جنت میں بلاسب واخل ہوں گے وہ جھاڑ چھونک کے ذریعے علاج نہیں کرتے۔ اس کے بارے میں تفصیل یہ ہے کہ ہمارے زمانے میں جھاڑ چھونک اور تعویذ گنڈوں کے بارے میں لوگوں کے درمیان افراط وتفریط پائی جارہی ہے، بعض لوگ وہ ہیں جو سرے سے جھاڑ چھونک اور تعویذ گنڈوں کے بالکل ہی قائل نہیں، بلکہ وہ لوگ اس قتم کے تمام کاموں کو ناجائز جھتے ہیں اور بعض لوگ تو اس کام کو شرک قرار دیتے ہیں اور دوسری طرف بعض لوگ ان تعویذ گنڈوں کے استے معقد اور اس میں اسے زیادہ منہمک ہیں کہ ان کے ہرکام کے لیے ایک تعویذ ہونا چاہیے، ایک گنڈا ہونا چاہیے۔ میرے پاس روزانہ بے شارلوگوں کے فون آتے ہیں کہ صاحب چگی کے دشتے نہیں آ رہے روزانہ بے شارلوگوں کے فون آتے ہیں کہ صاحب چگی کے دشتے نہیں آ رہے بیں، اس کے لیے کوئی وظیفہ بتا دیں، میرا قرضہ ادا نہیں ہورہا ہے، اس کے لیے کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفہ بتا دیں، دن رات لوگ بس اس فکر میں رہتے ہیں کہ سارا کام ان کوئی وظیفوں سے اور ان تعویذ گنڈوں سے ہوجائے، ہمیں ہاتھ پاؤں ہلانے کی ضرورت نہ بڑے۔

## الله على الله على الله على الله على مدد

یہ دونوں بانیں افراط وتفریط کے اندر داخل ہیں اور شریعت نے جوراستہ بتایا ہے وہ ان دونوں انتہاؤں کے درمیان ہے، جو قرآن وسنت سے سمجھ میں آتا ہے۔ یہ سمجھنا بھی غلط ہے کہ جھاڑ پھونک کی کوئی حیثیت نہیں اور تعویذ کرنا ناجائز ہے۔ اس کیے کہ اگر جہ اس روایت میں ان لوگوں کی فضیلت بیان کی گئی ہے جو جھاڑ پھونک نہیں کرتے، لیکن خوب سمجھ لیجے کہ اس سے ہرقتم کی جھاڑ پھونک مراد نہیں، بلکہ اس حدیث میں زمانهٔ جاہلیت میں جھاڑ پھونک کا جو طریقہ تھا، اس کی طرف اشارہ ہے۔ زمانۂ جاہلیت میں عجیب وغریب قسم کے منتز لوگوں کو یاد ہوتے تھے اور ممشہور تھا کہ بیمنتر پڑھوتو اس سے فلال بماری سے افاقہ ہوجائے گا، فلال منتر یر هو تو اس سے فلال کام ہوجائے گا، وغیرہ اور ان منترول میں اکثر وبیشتر جنات اور شیاطین سے مدد مانگی جاتی تھی، کسی میں بتو س سے مدد مانگی جاتی تھی۔ بہرحال! ان منتروں میں ایک خرابی تو پیھی کہ ان میں غیر اللہ سے، بتوں ہے اور شیاطین سے مدد مانگی جاتی تھی کہتم ہمارا بیکام کردو، اسی طرح ان منترول میں مشر کانہ الفاظ ہوتے تھے۔

## جماڑ بھونک کے الفاظ کومؤثر سمجھنا



دوسری خرابی بیتھی کہ اہلِ عرب ان الفاظ کو بذات خود مؤثر مانتے تھے، یعنی ان کا بیعقیدہ نہیں تھا کہ اگر اللہ تعالی تا نیر دے گا تو ان میں تا نیر ہوگی اور الله تعالیٰ کی تا خیرے بغیر تا خیر ہا خیر تا خیر ہوگی، بلکہ ان کا عقیدہ بیتھا کہ ان الفاط میں بذاتِ خود تا ثیر ہے اور جو شخص یہ الفاظ بولے گا اس کو شفا ہوجائے گا۔ یہ دو خرابیاں تو تصیب ہی، اس کے علاوہ بسا اوقات وہ الفاظ ایسے ہوتے ہے کہ ان کے معنی ہی سمجھ میں نہیں آتے ہے، بالکل مہمل قسم کے الفاظ ہوتے ہے، جن کے کوئی معنی نہیں ہوتے ہے، وہ الفاظ ہو لے بھی جانے ہے اور ان الفاظ کو تعویذ کے اندر لکھا بھی جاتا تھا۔ در حقیقت ان الفاظ میں بھی اللہ کے سوا شیاطین اور جنات سے مدد مانگی جاتی تھی۔ ظاہر ہے کہ یہ سب شرک کی باتیں تھیں، اس لیے جنات سے مدد مانگی جاتی تھی۔ ظاہر ہے کہ یہ سب شرک کی باتیں تھیں، اس لیے نبی کریم میں شائی ہے نے جا لیت کے جھاڑ پھونک کے طریقے کو منع فرمادیا اور بیون اور تعویذ گنڈوں میں مبتلا نہیں ہوتے، بیروہ لوگ ہوں گے، جولوگ اس قسم کے جھاڑ پھونک اور تعویذ گنڈوں میں مبتلا نہیں ہوتے، بیروہ لوگ ہوں گے، جن کو اللہ تعالی بلا حساب و کتاب جنت میں داخل فرما کیں گے، لہذا اس حدیث میں جس جھاڑ پھونک کا ذکر ہے اس سے وہ جھاڑ پھونک مراد کے جس کا زمانۂ جا بلیت میں رواج تھا۔

## مخلوق کی خاصیت اور طاقت مختلف

اس کی تھوڑی سی حقیقت بھی سمجھ لیجیے کہ یہ کارخانہ حیات اور یہ کا تئات کا پورا نظام اللہ تعالیٰ کا بنایا ہوا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مختلف چیزوں میں مختلف خاصیتیں اور مختلف تا ثیر رکھ دی ہیں، مثلاً پانی کے اندر بیہ تا ثیر رکھی ہے کہ وہ پیاس بجھا تا ہے، آگ کے اندر جلانے کی خاصیت رکھ دی ہے، اگر اللہ تعالیٰ یہ تا ثیر آگ سے نکال دیں تو آگ جلانا چھوڑ دے گی۔ حضرت ابراہیم عَالِیلاً کے ای ای آگ کو اللہ تعالیٰ نے گزار بنادیا تھا۔ ہوا کے اندر تا ثیر الگ رکھی ہے، مئی کی تا ثیر الگ رکھی ہے، مئی کی تا ثیر الگ ہے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے مختلف قتم کی مخلوقات پیدا فرمادی ہیں، انسان، جنات، جانور، شیاطین، وغیرہ اور ان میں سے ہرایک کو بچھ طافت

دے رکھی ہے، انسان کو طاقت دے رکھی ہے، گدھے گھوڑے کو بھی طاقت دے رکھی ہے اور ہر ایک کی طاقت کا معیار اور پیانہ مختلف ہے، شیر جتنا طاقتور ہے، انسان اتنا طاقتور نہیں ہے، سانپ کے اندر زہر رکھ دیا، اگر وہ کسی کو کاٹ لے تو وہ مرجائے، اسی طرح بچھو کے اندر زہر رکھ دیا ہا گر وہ کسی کو کاٹ سے مرتا نہیں، بلکہ تکلیف ہوتی ہے۔ اندر زہر رکھ دیا ہے، لیکن اس کے کاٹے سے مرتا نہیں، بلکہ تکلیف ہوتی ہے۔ بہر حال! ہرکسی کی خاصیتیں مختلف ہیں اور طاقتیں مختلف ہیں۔

# جنات اور شیاطین کی طافت

ای طرح جنات اور شیاطین کوجی الله تعالی نے پچھ طاقتیں دے رکھی ہیں، مثلاً جنات کو اور شیاطین کو یہ طاقت انسان کے لیے باعث تعجب ہوتی ہیں، مثلاً جنات کو اور شیاطین کو یہ طاقت حاصل ہے کہ وہ کسی کو نظر نہ آئیں، یہ طاقت انسان کو حاصل نہیں کرسکتا۔ انسان یہ چاہے کہ میں کسی کو نظر نہ آؤں، تو وہ ایسی صورت حاصل نہیں کرسکتا۔ گر انسان یہ چاہے کہ میں ایک لمحہ میں یہاں سے اڑکر امریکہ چلا جاؤں تو یہ طاقت اس کو حاصل نہیں ہے، لیکن بعض جنات اور شیاطین کو الله تعالی نے یہ طاقت دے رکھی ہے۔ یہ شیاطین لوگوں کو گمراہ کرنے کے لیے اور ان کو الله تعالی کے دین سے پھیر نے کے لیے بعض اوقات انسانوں کو ایسے کلمات کہنے کی ترغیب دیتے ہیں جو شرک والے ہیں، وہ شیاطین انسانوں کو ایسے کلمات کہنے کی ترغیب دیتے ہیں جو شرک والے ہیں، وہ شیاطین انسانوں سے یہ کہتے ہیں کہ اگر ترغیب دیتے ہیں جو شرک والے ہیں، وہ شیاطین انسانوں سے یہ کہتے ہیں کہ اگر ترغیب دیتے ہیں جو شرک والے ہوتے ہیں اور نعوذ بالله۔ الله تعالی کی شان میں گتاخی کرو گے تو ہم خوش ہوں گے اور جو طاقت الله تعالی نے ہمیں دے رکھی ہے، اس کو تمہارے حق میں استعال کریں گے۔

### اسعمل کا دین سے کوئی تعلق نہیں

مثلاً فرض کریں کہ کسی کی کوئی چیز گم ہوگئ ہے اور وہ بے جارہ ڈھونڈ تا پھر رہا ہے، اب اگر کسی جن یا شیطان کو پتہ چل گیا کہ وہ کہاں پڑی ہوئی ہے تو وہ اس چیز کو اٹھا کر ایک منٹ میں لاسکتا ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کو یہ طاقت دی ہے۔ال شیطان نے اپنے معتقدین سے بیا کہدرکھا ہے کداگرتم بیکلمات کہوگے تو میں تمہاری مدد کروں گا اور وہ چیز لاکر دے دول گا۔ اس کا نام'' جادؤ' اس کا نام ''سحر'' اور'' کہانت' ہے اور اسی کو' دسفلی'' عمل بھی کہا جاتا ہے، اس عمل کا تعلق نہ کسی نیکی سے ہے، نہ تقویٰ سے، نہ دین سے ہے اور نہ ہی ایمان سے، بلکہ بدرین کافر بھی اس طرح کے شعبدے دکھادیتے ہیں، اس وجہ سے کہ ان کے ہاتھ میں بعض جنات اور شیاطین مسرِّر ہیں، وہ جنات ان کا کام کردیتے ہیں، لوگ سیجھتے ہیں کہ بیہ بہت پہنچا ہوا آ دمی ہے اور بڑا نیک آ دمی ہے، حالانکہ اس عمل کا روحانیت سے کوئی تعلق نہیں، بلکہ اس عمل کے لیے ایمان بھی ضروری نہیں، ای لیے سفلی عمل اور سحر کو حدیث شریف میں سختی کے ساتھ منع فرمایا ہے اور سحر کرنے والے کی نوبت کفر تک پہنچتی ہے(۱)۔ بہرحال! پیرطریقہ جو زمانهٔ جاہلیت میں رائح تھا، نبی کریم سالٹھالیہ نے اس کومنع فرمایا کہ اگر اللہ پر ایمان ہے، اگر اللہ تعالیٰ کی قدرت پر ایمان ہے تو پھر بیشرکیہ کلمات کہہ کر اور فضول مہمل کلمات ادا کرکے شیاطین کے ذریعے کام کرانا شریعت میں ناجائز اور حرام ہے اور کسی مسلمان کا بیاکا منہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) وقد جاء في الحديث: "من سحر فقد اشرك" اخرجه النسائي ١١٢/٧ (٤٠٧٩) طبع المطبوعات الاسلامية والمعجم الاوسط للطبراني ١٢٧/٢ (١٤٦٩) طبع دار الحرمين القاهره.

#### بیار پر پھو کئنے کے مسنون الفاظ

لیکن ساتھ ہی رسول کریم سلانا پہلے نے اس شم کے منتروں اور شرکیہ کلمات کے بجائے خود اللہ جل شانہ کے نام مبارک سے جمائر کچونک کیا اور صحابہ کرام رفی تعلیم کو بیاطریقنہ سکھایا، چنانچہ آپ نے فرمایا کہ جب کوئی شخص بیار ہوجائے تو یہ کلمات کہو:

"اَللّٰهُمَّ اَذُهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسَ اشْفِ وَاَنْتَ الشَّافِيْ لَا لَيْهُمَّ اَذُهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسَ اشْفِ وَاَنْتَ الشَّافِيْ لَا لِيُغَادِرُسَعَبَا" (١)

اور بعض اوقات آپ نے کلمات سکھا کر فرمایا کہ ان کلمات کو پڑھ کرتھوکو اور اس کے ذریعے جھاڑو، آپ نے خود بھی اس پرعمل فرمایا اور سحابہ کرام کو اس کی تلقین بھی فرمائی۔

## ا معقوزتین کے ذریعے دم کرنے کامعمول

حضرت عائشہ صدیقہ نظافی افرماتی ہیں کہ حضورِ الدس من اللہ کا روزانہ کا معمول تھا کہ رات کو سونے سے پہلے ''معوّز تین' پڑھتے (۱) اور بعض روایات میں ''قُلْ یَا یَنْهَا الْکُفِرُون''کا بھی اضافہ ہے (۳) بعنی ''قُلْ یَا یَنْهَا الْکُفِرُون''

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۲۲/۷ (۵۷٤۲) و صحیح مسلم ۱۷۲۱ (۲۱۹۱) ـ

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ٦٠/١٩٠ (٥٠١٧)-

ی . رواه البزار کمافی "کشف الاستار "۲۷/٤ (۲۱۱۳) من حدیث خباب، قال الهیشمی فی " مجمع الزوائد "۱۲۱/۱ (۱۷۰۳): رواه البزار، وفیه جابر الجعفی، وهو ضعیف ورواه الطبرانی کها فی " جامع المسانیا د لابن کثیر "۵۰۰/ (۵۲۸۸) - طبع دار خضر - من حدیث عبادبن اخضر او احمر قال الهیشمی فی " مجمع الزوائد "۱۲۱/۱۲ (۱۷۰۳۲):

ادر الما المعدد المعدد

### مرضِ وفات میں اس معمول پرعمل

ایک اور حدیث میں حضرت عاکشہ نوائٹی فرماتی ہیں کہ جب رسولِ کریم مانٹی آیکی مرض وفات میں سے اور صاحب فراش سے اور اسنے کمزور ہوگئے سے کہ اپنا دست مبارک پوری طرح اٹھانے پر قادر نہیں سے حضرت عاکشہ نوائٹی بیں کہ مجھے خیال آیا کہ رات کا وقت ہے اور سرکار دوعالم مانٹی آیکی ساری عمر میم ل فرماتے رہے کہ ''معو ڈ تین' پڑھ کر اپنے ہاتھوں پر دم فرماتے سے اور پھران ہاتھوں کو سارے جسم پر پھیرتے سے کہ کن آج آپ مائٹی آیکی کے اندر یہ طاقت نہیں کہ بیمل فرمائیں، چنانچہ میں نے خود ''معو ڈ تین' پڑھ کر رسول کریم مائٹی آیکی مبارک کو آپ کے جسم مبارک پر چھیرتی تو اس پر پھیر دیا، اس لیے کہ اگر میں اپنے ہاتھوں کو آپ کے دست مبارک پر پھیرتی تو اس کی آئی آئی آئی تا تیم اور آپ کے دست مبارک پر پھیرتی تو اس کی آئی تا تیم اور آتا فاکدہ نہ ہوتا جتا فاکدہ خود آپ کے دست مبارک پر پھیرتی تو اس کی آئی تا تیم اور آتا فاکدہ نہ ہوتا جتا فاکدہ خود آپ کے دست مبارک پھیرنی تو اس ہوتا ہے۔ ('') اور بھی متعدد مواقع پر رسول کریم مائٹی تیکھین فرمائی کہ اگر

وفیه پحیی الحمانی، وجابر الجعفی، و کلابها ضعیف قال الجامع: وفی الباب عن فروة بن نوفل، عن ابیه، عند ابن حبان فی "صحیحه "۲۰/۳ (۲۹۰) و عن جبلة بن حارثه عند الطبرانی کهافی " بجمع الزوائد" ۱۲۱/۱۰ (۱۲۰۳۳) و رجاله و تقواد عنایة .

(۱) صحیح مسلم ۱۷۲۳/(۲۱۹۲) و

جھاڑ پھونک کرنی ہے تو اللہ کے کلام سے کرو، اللہ کے نام سے کرو، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے نام میں کہاں ہوسکتی اللہ تعالیٰ کے نام میں کباں ہوسکتی ہے، لہذا آپ نے اس کی اجازت عطا فرمائی۔

### المركبة حضرت ابوسعيد خُدري رضائنيه عنه كا ايك وا قعه

روایات میں حضرت ابوسعید خدری و النی کا ایک واقعہ آتا ہے کہ ایک مرتبہ صحابہ کرام و گانشہ کا ایک قافلہ کہیں سفر پر جارہا تھا، راستے میں ان کا زادِ راہ، لینی کھانے پینے کا سامان ختم ہوگیا، راستے میں غیر مسلموں کی ایک بستی پر اس قافلے کا گزر ہوا، انہوں نے جاکر بستی والوں سے کہا کہ ہم مسافر لوگ ہیں اور کھانے پینے کا سامان ختم ہوگیا ہے، اگر تمہارے پاس کچھ کھانے پینے کا سامان ہوتو ہمیں دے دیں۔ ان لوگوں نے شاید مسلمانوں سے تعصب اور مذہبی و شمنی کے بنیاد پر کھانا دینے سے انکار کردیا کہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گانگہ ہم کھانا دینے سے انکار کردیا کہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گانگہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گانگہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گانگہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گونگہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گونگہ کے ماہ کہ ہم تمہاری مہمانی نہیں کر سکتے۔ صحابہ کرام و گونگہ کی اور جگہ پر کھانا تلاش کریں گے۔

## ا مردار کوسانب نے ڈس لیا

اللہ کا کرنا ایبا ہوا کہ اس بستی کے سردار کو سانپ نے ڈس لیا، اب بستی والوں نے سانپ کے ڈسنے کے جتنے علاج تھے، وہ سب آ زمالیے،لیکن اس کا زہر نہیں اتر تا تھا، کسی نے ان سے کہا کہ سانپ کا زہر اتارنے کے لیے جھاڑ بھونک کی جاتی ہے، اگر جھاڑ بھونک جانے والا ہوتو اس کو بلایا جائے، تاکہ وہ آ کر زہر اتارے۔ انہوں نے کہا کہ بستی میں جھاڑ بھونک کرنے والا

کوئنہیں ہے۔ کسی نے کہا کہ وہ قافلہ جوبستی کے باہر کھمرا: وا ہے، وہ مواوئ شم کے لوگ معلوم ہوتے ہیں، ان کے پاس جا کر معلوم کرو، شایدان میں سے کوئی شخص سانپ کی جھاڑ جانتا ہو، چنانچ بستی کے لوگ حضرت ابوسعید خدری زبالیڈن کے پاس آئے اور پوچھا کہ کیا آپ میں کوئی شخص ہے جوسانپ کے ڈسے کو جھاڑ و ہے، بستی کے ایک شخص کو سانپ نے ڈس لیا ہے۔ حضرت ابوسعید خدری زبالیڈن نے فرمایا کہ شحص کو سانپ نے ڈس لیا ہے۔ حضرت ابوسعید خدری زبالیڈن نے فرمایا کہ شحص کے میں جھاڑ دوں گا، لیکن تم لوگ بہت بخیل ہو کہ ایک مسافر قافلہ آیا ہوا ہے، تم سے کہا کہ ان کے کھانے پینے کا انتظام کردو، تم نے ان کے کھانے کہا کہ ہم بریوں کا پورا گلہ آپ کو دے دیں گے، لیکن ہمارے آ دمی کا تم علاج کردو۔

## التحديم سوره فاتحدي سانپ كا زهراتر كيا

چنانچہ حضرت ابوسعید خدری رہائی خود اپنا واقعہ سناتے ہیں کہ مجھے جھاڑ کھونک تو کچھ نہیں آتا تھا، لیکن میں نے سوچا کہ اللہ تعالیٰ کے کلام میں یقینا برکت ہوگی، اس لیے میں ان لوگوں کے ساتھ بستی میں گیا اور وہاں جاکر ''سورہ فاتحہ' پڑھ کر دم کرتا رہا، سورہ فاتحہ پڑھتا اور دم کرتا، اللہ تعالیٰ کا کرنا ایسا ہوا کہ اس کا زہراتر گیا، اب وہ لوگ بہت خوش ہوئے اور بکریوں کا ایک گلہ ہمیں دے دیا، ہم نے بکریوں کا گلہ ان سے لے تو لیا، لیکن بعد میں خیال آیا کہ مارے لیے طال بھی ہمارے لیے ایسا کرنا جائز بھی ہے یا نہیں؟ اور یہ بکریاں ہمارے لیے طال بھی بیں یا نہیں؟ جب تک حضور اقدس مال اللہ اللہ تھال نہیں کریں گا۔ استعال نہیں کریں گے۔

### جهار بھونک پرمعاوضہ لینا

جنانچه حضرت ابوسعيد خدري رخالنيه حضور اقدس سلي اليهم کي خدمت مين حاضر ہوئے تو سارا وا قعہ سنایا اور پوچھا کہ یا رسول اللہ! اس طرح بکریوں کا گلہ ہمیں حاصل ہوا ہے، ہم اس کو رکھیں یانہ رکھیں؟ حضورِ اقدس سل الناليكي نے فرمایا كەتمہارے ليے اس كو ركھنا جائز ہے،ليكن يە بتاؤ تمہيں يەكسے بية چلاكه سانب کے کا شنے کا بیہ علاج ہے؟ حضرت ابوسعید خدری وی النیو نے فرمایا کہ يارسول الله! ميس نے سوچا كه بے موده قسم كے كلام ميس تا ثير موسكتى ہے تو الله کے کلام میں تو بطریقِ اولی تا نیر ہوگی، اس وجہ سے میں سورہ فاتحہ پڑھتا رہا کے اس عمل سے خوش ہوئے اور ان کی تائید فرمائی اور بکریوں کا گلہ رکھنے کی بھی اجازت عطا فر مائی<sup>(۱)</sup>۔

اب دیکھیے، اس واقع میں حضور اکرم سلانٹالیا نے جھاڑ پھونک کی نہ صرف تائيد فرمائي، بلكه اس عمل كے نتيج ميں بكريوں كا جو گله بطورِ انعام ملاتھا، اس كو رکھنے کی اجازت عطا فرمائی، اس قسم کے بے شار وا قعات ہیں کہ رسولِ کریم سرورِ دو عالم صلَّ اللَّهِ اللَّهِ فَي خود بهي ميمل فرمايا اور صحابه كرام رضَّ الله سي بهي كرايا بيتو جھاڑ کھونک کا قضیہ ہوا۔

## تعویز کے مسنون کلمات



اب تعویذ کی طرف آیئے، تعویذ کا غذ پر کھے جاتے ہیں اور ان کو بھی پیا

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۹۲۱ (۲۲۷۲) و ۱۳۳۷ (۵۷٤۹) و صحیح مسلم ۱۷۲۷ (۲۲۰۱)۔

جاتا ہے اور کبھی گلے اور بازو میں باندھا جاتا ہے، کبھی جسم کے کسی اور جھے پر استعمال کیا جاتا ہے، خوب سمجھ لیں کہ رسول اللہ صلی اللہ سے تو یہ ثابت نہیں کہ آب نے کوئی تعویذ لکھا ہو،لیکن صحابہ کرام زشی اللہم سے تعویذ لکھنا ثابت ہے، چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر فالنا اللہ کی روایت ہے کہ حضور اکرم صلی الیا ہے نے بہت ے صحابہ کرام نی اللہ کو بہ کلمات سکھائے تھے کہ

«اَعُوْذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّمَا خَلَقَ»(١)

چنانچہ حضرت عبداللہ بن سلام واللہ، جو بہودی سے مسلمان ہوئے تھے اور یہودی ان کے ڈنمن تھے اور ان کے خلاف جادو وغیرہ کرتے رہتے تھے، تو حضورِ اقدى سَالِتُعْلَيْكِيْم نِه ان كويه كلمات سكھاتے ہوئے فرمایا تھا كەتم بەكلمات خود پڑھا كرو اور اينے اوپر اس كا دم كرليا كرو، كھر ان شاء الله كوئى جادوتم پر اثر نہيں کرے گا، چنانچہ وہ پیمکمات پڑھا کرتے تھے۔

# ان کلمات کے فائدے

اور حضورِ اقدس من الثالياتي نے بير بھي فرما يا تھا كداگر رات كوسوتے ہوئے كسى کی آئکھ گھبراہٹ سے کھل جائے اور اس کوخوف محسوس ہوتو اُس وفت بیکلمات یڑھ لے، چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر بنائیہا فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی بڑی اولا دکوتو پیرکلمات سکھادیے ہیں اور یاد کرادیے ہیں، تا کہ اس کو پڑھ کر وہ اپنے او پر دم کرتے رہا کریں اور اس کے نتیجے میں وہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں رہیں

<sup>(</sup>۱) ما دظه بو صبحیح مسلم ۲۰۸۱/۶ (۲۷۰۹) و مسند احمد ۲۹۵/۱۱ (۲۹۹۲) و سنن ابی داود ١٢/٤ (٣٨٩٣) والمستدرك للحاكم ٧٣٣/ (٢٠١٠) طبع دار الكتب العلمية.

اور جومیرے جھوٹے بیچے ہیں وہ یے کلمات خود سے نہیں پڑھ سکتے، ان کے لیے میں ڈال دیے ہیں۔ یہ حضرت میں نے یہ کلمات کاغذ پر لکھ کر ان کے گلے میں ڈال دیے ہیں۔ یہ حضرت عبداللہ بن عمر بنائیم کا اثر ہے اور ثابت ہے (۱) اور حضرت عبداللہ بن عباس بنائیم سے منقول ہے کہ اگر کسی عورت کی ولادت کا وقت ہوتو ولادت میں سہولت پیدا کرنے کے لیے تشری یا صاف برتن میں یہ کلمات لکھ کر اِس کو دھوکر اُس فاتون کو پلادیا جائے تو اللہ تعالی اس کی برکت سے ولادت میں سہولت فرمادیتے ہیں (۲)، اس طرح بہت سے صحابہ اور تابعین سے منقول ہے کہ وہ لکھ کر اوگوں کو تعویذ دیا کرتے تھے۔

### اصل سنت '' جھاڑ بھونک'' کاعمل ہے

لیکن ایک بات یاد رکھنی چاہیے جو تھیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رائی ہے اور احادیث سے یقینا وہی بات ثابت ہوتی ہے، وہ یہ کہ تعویذ کا فائدہ ثانوی درجے کا ہے، اصل فائدے کی چیز"جھاڑ چونک" ہے، جو براہِ راست رسول اللہ صلی ٹائی ہے ثابت ہے، یہ مل آپ نے خود فرمایا اور صحابہ کرام رشی تنہ کو اس کی تلقین فرمائی، اس عمل میں زیادہ تا خیر اور زیادہ برکت ہے اور" تعویذ" اس جگہ استعال کیا جائے جہاں آ دمی وہ کلمات خود نہ پڑھ سکتا ہو اور نہ دوسرا شخص پڑھ کر دم کرسکتا ہو، اس موقع پر تعویذ وے دیا

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۱۲/٤ (۳۸۹۳) و سنن الترمذی ۵۰۰۰ (۳۵۲۸۹) قال الترمذی هذا حدیث حسن غریب

<sup>(</sup>۲) حفرت عبد الله بن عباس بناتها سے اس سلیے میں مخلف کلمات منقول ہیں ملاحظہ مومصنف ابن اہی شیبة ۳۹/۵۲۵ (۲۳۵۰۸) و عمل الیوم و اللیة لابن السنی ص ۲۷۵ (۲۱۹) طبع دار القبله بیروت-والدعوات الکبیر للبیہ قی ۲/۸۹۷ (۵۲۵) طبع غراس کویت-از مرتب علی عنہ

جائے، ورنہ اصل تا ثیر'' تھاڑ ﷺ ونک'' میں ہے۔ بہر حال! صحابہ کرام ڈیکائٹیم سے دونوں طریقے ثابت ہیں۔

# ا من كون سے "تمائم" شرك ہيں

## "إِنَّ الرُّفْى وَالتَّهَائِمَ وَالتَّوْلَةَ شِرِكُ"(١)

''تمائم'' تمیمة کی جمع ہے اور عربی زبان میں ''تمیمة' کے جو معنی ہیں اردو میں اس کے لیے کوئی لفظ نہیں تھا، اس لیے لوگوں نے غلطی سے اس کے معنی ''تعویذ'' سے کردیے، اس کے نتیج میں اس حدیث کے معنی میہ ہوئے کہ ''تعویذ شرک ہے' اب لوگوں نے اس بات کو پکڑ لیا کہ ہرقتم کا تعویذ شرک ہے۔ حالانکہ میہ بات صحیح نہیں 'تمیمة' عربی زبان میں سیپ کی ان کوڑیوں کو کہا جاتا ہے جن کو زمانہ جالمیت میں لوگ دھاگے میں پروکے بچوں کے گلوں میں دال دیا کرتے تھے اور ان کوڑیوں پر مشرکانہ منتر پڑھے جاتے تھے اور دوسری طرف میہ کہ ان کوڑیوں کو بذاتِ خود مؤثر سمجھا جاتا تھا، میہ ایک مشرکانہ مل تھا، جس کو 'تمیمة' کہا جاتا تھا اور رسول اللہ صل تھا ہے۔ اس کی ممانعت فرمائی کہ تمائم شرک ہے۔

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ۹/۶ (۳۸۸۳) وسنن ابن ماجه ۱۷۳/۵۰۰) \_

### حمار کھونک کے لیے چند شرائط

لیکن جہاں تک اللہ تعالیٰ کے نام کے ذریعے جھاڑ پھونک کا تعلق ہے، ود خور حضورِ اقدی سال اللہ تعالیٰ کے نام کے خود حضورِ اقدی سال اللہ اور آپ کے صحابہ سے ثابت ہے، اس لیے وہ ٹھیک ہے، لیکن اس کے جواز کے لیے چند شرا لکا انتہائی ضروری ہیں، ان کے بغیر سے عمل جائز نہیں۔

# يبلى شرط

پہلی شرط یہ ہے کہ جوکلمات پڑھے جائیں ان میں کوئی کلمہ ایبا نہ جوجس میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور سے مدد مائلی گئی ہو، اس لیے کہ بعض اوقات ان میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور سے مدد مائلی گئی ہو، اس لیے کہ بعض اور کا نام میں ''یا فلاں'' کے الفاظ ہوتے ہیں اور اس جگہ پر اللہ کے علاوہ کی اور کا نام ہوتا ہے، ایبا تعویذ، ایبا گنڈا، ایسی جھاڑ پھونک حرام ہے، جس میں غیر اللہ سے مدد لی گئی ہو۔

# ورسری شرط 💸

دوسری شرط ہے ہے کہ اگر جھاڑ پھونک کے الفاظ یا تعویذ میں لکھے ہوئے الفاظ ایسے ہیں جن کے معنی ہی معلوم نہیں کہ کیا معنی ہیں، ایسا تعویذ استعال کرنا کھی خیں ناجائز ہے، اس لیے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ کوئی مشرکانہ کلمہ ہوادر اس میں غیر اللہ سے مدد مانگی گئی ہو یا اس میں شیطان سے خطاب ہو، اس لیے ایسے تعویذ بالکل ممنوع اور ناجائز ہیں۔

#### بدر قیدحضور صالنوالیہ ام سے ثابت ہے

البتہ ایک''رقیہ' ایسا ہے جس کے معنی ہمیں معلوم نہیں، لیکن حضورِ اقدی سرورِ دو عالم مل فائیل نے اس کی اجازت دی ہے، چنانچہ حدیث شریف میں آتا ہے کہ ایک صحابی نے حضورِ اقدی ملی فائیل کے سامنے عرض کیا کہ ایک عمل ایسا ہے کہ ایک صحابی نے حضورِ اقدی ملی فائیل کے سامنے عرض کیا کہ ایک عمل ایسا ہے کہ اگر سانپ یا بچھوکسی کو کاٹ لے تو اس کے کاٹے کا اثر زائل کرنے کے لیے ہم یہ الفاظ پڑھتے ہیں کہ

### "شَجَّةْ قَرنِيَةْ مِلْحَةُ بَحْرٍ قَفَطًا"

اب اس کے معنی تو ہمیں معلوم نہیں ، لیکن جب حضور اکرم صلی الیائی پر پیش کیا گیا تو آپ نے اس کو منع نہیں فرما یا، شاید بی عبرانی زبان کے الفاظ ہیں اور بیہ حدیث صحیح سند کی ہے (۱) ، اس لیے علماءِ کرام نے فرما یا کہ صرف بیرا یک' رقیہ' ایسا ہے جس کے معنی معلوم نہ ہونے کے باوجود اس کے ذریعے جھاڑ بھونک بھی

<sup>(</sup>۱) عمل اليوم واللية لابن السنى ص ٥٢٢ (٥٧٣) والمعجم الاوسط ١٦٦٧ (٥٢٢) والمعجم الله وسط ١٦٠٥٠) والمعجم الكبير ١٠٠٥٠) وأوره الفاظ عبرالله بن معود اورعبدالله بن زيد زائم الله على والمعجم الكبير ١٠٠٥٠) والمعجم الكبير عبر الله بن معود رفات كل روايت كل بارك عيل علامه الميثي برات في الاوسط وفيه من لم اعرفه وادر عبر الله بن زيد رفات كل روايت كل بارك عيل فرمايا رواه الطبر انى فى الاوسط واسناده حن ( الماحظ و مجمع الزوائد ١١١١٥) طبع بارك عيل فرمايا رواه الطبر انى فى الاوسط واسناده حن ( الماحظ و موبر بن عبر الله رفائق الله وسلم ١٢٢٦ (٢١٩٩) عيل حضرت جابر بن عبد الله رفائق سروى المقد سي القابره و صحيح مسلم ١٧٢٦ (٢١٩٩) عيل حضرت جابر بن عبد الله رفائق الله موبي كل من تربي كال عرو بن حزم كرفي وكل رسول الله ماني الكبر و ين حزم كرفي الله عن كرفي من كرفي الموبر المها كرفي و تربيل الموبر الموبر الموبر الموبر الله الله كرفي و تربيل الموبر الموب

جائز ہے اور اس کے ذریعے تعویذ لکھنا بھی جائز ہے، البتہ اس پر ایسا بھر وسہ کرنا کہ گویا ان ہی کلمات کے اندر بذاتِ خود تا ثیر ہے، بیر حرام ہے، بلکہ ان کلمات کو ایک تدبیر سمجھے، اس سے زیادہ اس کی کوئی حقیقت نہیں۔

بہرحال! تعویذ اور جھاڑ پھونک کی بیہ شرعی حقیقت ہے، لیکن اس معاملے میں افراط وتفریط ہورہی ہے، ایک طرف تو وہ لوگ ہیں جو اس عمل کو حرام اور ناجائز کہتے ہیں، ان کی تفصیل تو عرض کردی۔

# تعویذ دیناعالم اور متقی ہونے کی دلیل نہیں

دوسری طرف وہ لوگ ہیں جو یہ جھتے ہیں کہ بس سارا دین ان تعویذ گنڈوں

کے اندر شخصر ہے اور جوشخ تعویذ گنڈا کرتا ہے وہ بہت بڑا عالم ہے، وہ بہت بڑا

نیک آ دی ہے، متی اور پر ہیز گار ہے، اس کی تقلید کرنی چاہیے، اس کا معتقد ہونا
چاہیے اور جوشخص تعویذ گنڈا نہیں کرتا یا جس کو تعویذ گنڈا کرنا نہیں آ تا اس کے
بارے میں یہ جھتے ہیں کہ اس کو دین کاعلم ہی نہیں۔ بہت سے لوگ میری طرف
رجوع کرتے ہیں کہ فلال مقصد کے لیے تعویذ دے دیجے، میں ان سے جب کہتا

ہوں کہ مجھے تو تعویذ دینا نہیں آ تا تو وہ لوگ بہت جران ہوتے ہیں، وہ یہ بجھتے
ہیں کہ یہ جواتنا بڑا دارالعلوم بنا ہوا ہے، اس میں تعویذ گنڈے سکھائے جاتے ہیں
اور اس میں جو درس ہوتے ہیں وہ سب تعویذ اور جھاڑ پھونک کے ہوتے ہیں، لہذا
جس کو جھاڑ پھونک اور تعویذ گنڈ انہیں آ تا، وہ یہاں پر اپنا وقت ضائع کررہے
ہیں، اس لیے جواصل کام یہاں پر سکھنے کا تھا، وہ تو اس نے سکھا ہی نہیں۔

### تعویذ گنڑے میں انہاک مناسب نہیں

ان لوگوں نے سارا دین تعوید گنڈے میں سمجھ لیا ہے اور ان لوگوں کا خیال یہ ہے کہ دنیا کی کوئی غرض ایس نہیں ہے جس کا علاج کوئی تعوید نہ ہو، چنانچہ ان کو ہرکام کے لیے ایک تعوید چاہیے، فلال کام نہیں ہورہا ہے، اس کے لیے کیا وظیفہ پڑھوں؟ فلال کام کے لیے ایک تعوید دے دیں، لیکن ہمارے اکابر نے بعتدال کو ملحوظ رکھا کہ جس حد تک حضورِ اقدس سانٹھ ایکٹی نے عمل کیا، اس حد تک ان بعتدال کو ملحوظ رکھا کہ جس حد تک حضورِ اقدس سانٹھ ایکٹی نے عمل کیا، اس حد تک ان برعمل کریں، یہ نہیں کہ دن رات آ دمی یہی کام کرتا رہے اور دین و دنیا کا ہرکام تعوید گنڈے کے ذریعے کرے، یہ بات غلط ہے، اگر یعمل درست ہوتا تو پھر سرکاردوعالم سانٹھ ایکٹی کو جہاد کرنے کی گیا ضرورت تھی، بس کا فرول پر کوئی ایس حضور سانٹھ ایکٹی کے قدموں میں آ کر ڈھیر ہوجاتے۔ جھاڑ بھونک کرتے کہ وہ سب حضور سانٹھ ایکٹی کیا ہے، لیکن اتنا غلو اور انہاک بھی آ پ نے اس جھاڑ بھونک پر بھی بھی عمل بھی کیا ہے، لیکن اتنا غلو اور انہاک بھی نہیں کیا کہ ہرکام کے لیے تعوید گنڈے کو استعال فرماتے۔

## 🐌 ایک انوکھا تعویذ

حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی رائیٹید کے پاس ایک دیہاتی آدمی آیا، اس
کے دماغ میں یہی بسا ہوا تھا کہ مولوی اگر تعویذ گنڈ انہیں جانتا تو وہ بالکل جاہل ہے، اس کو پچھنیں آتا، چنانچہ آپ کو بڑا عالم سمجھ کر آپ کے پاس آیا اور کہا کہ مجھے تعویذ دے دو، مولانا نے فرمایا کہ مجھے تو تعویذ آتانہیں، اس نے کہا کہ اجی نہیں مجھے دے دو، حضرت نے فرمایا کہ مجھے آتانہیں کیا دے دوں؟ لیکن وہ پچھے پڑ گیا کہ مجھے تعویذ دے دو، حضرت نے فرمایا کہ مجھے آتانہیں کیا دے دوں؟ لیکن وہ پچھے پڑ گیا کہ مجھے تعویذ دے دو، حضرت فرماتے ہیں کہ مجھے تو پھسمجھ میں نہیں آیا

کہ کیا لکھوں، تو میں نے اس تعویز میں لکھ دیا کہ''یا اللہ یہ مانتانہیں، میں جانتا نہیں، آپ اپنے فضل وکرم سے اس کا کام کردیجئے'' یہ لکھ کر میں نے اس کو دے دیا کہ یہ لاکا لے، اس نے لاکا لیا اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے اس کا کام بنادیا۔

### ایک پرنرالا تعویذ 💮 میرا

حضرت بی کا واقعہ ہے کہ ایک عورت آئی اور اس نے کہا کہ جب میں سر کے بال بناتی ہول تو ما نگ ٹیڑھی بن جاتی ہے، سیدھی نہیں بنتی، اس کا کوئی تعویذ وے دو۔ حضرت نے فرمایا کہ جھے تعویذ آ تانہیں اور اس کا کیا تعویذ ہوگا کہ مانگ سیرھی نہیں نکلتی، مگر وہ عورت پیچھے پڑگئ، حضرت فرماتے ہیں کہ جب اس نے زیادہ اصرار کیا تو میں نے ایک کاغذ پر لکھ دیا'' بسم الله المرحس المرحسم، الله المرحس المرحسم، الله المرحس المالستقیم '' اس کا تعویذ بنا کر پہن لوتو شاید تمہاری ما نگ سیرھی ہوجائے، امید ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سیرھی کردی ہوگ۔ بعض اوقات اللہ تعالیٰ کا معاملہ اپنے نیک بندوں کے ساتھ یہ ہوتا ہے کہ جب ان کی زبان سے کوئی کلمہ معاملہ اپنے نیک بندوں کے ساتھ یہ ہوتا ہے کہ جب ان کی زبان سے کوئی کلمہ فکل جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کوسچا کردیتے ہیں۔ بہرحال! بزرگوں کے واقعات اور حالات میں یہ جو کھا ہوتا ہے کہ فلال بزرگ نے یہ کلمہ کھ دیا، اس سے فائدہ ہوگیا، وہ اس طرح ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کئی نیک بندے سے کوئی درخواست کی ہوگیا، وہ اس طرح ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کئی نیک بندے سے کوئی درخواست کی موجائے، چنا نیے اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے فائدہ دے دیا، اس سے فائدہ موجائے، چنا نیے اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے فائدہ دے دیا۔

### ہر کام تعویذ کے ذریعے کرانا

آئ کل صورتِ حالِ یہ ہوگئ ہے کہ ہر وقت آ دمی ای جھاڑ پھونک کے دھندے میں لگا رہتا ہے ہہ دھندے میں لگا رہتا ہے، ہر وقت ای تعویذ گذے کے چکر میں لگا رہتا ہے کہ صبح سے شام تک جو بھی کام ہو وہ تعویذ کے ذریعے ہو، فلاں کام کا الگ تعویذ ہونا چاہیے، ملازمت کا الگ تعویذ ہونا چاہیے، مونا چاہیے، فلان کام کا الگ تعویذ ہونا چاہیے، ہر چیز کا الگ تعویذ ہونا چاہیے، ہر چیز کی ایک یاری کا الگ تعویذ ہونا چاہیے، ہر چیز کی ایک الگ دعا ہوئی چاہیے۔ تعویذ گذے میں اتنا انہاک اور غلوسنت کے خلاف ہے، الگ دعا ہوئی چاہیے۔ تعویذ گذر ہے میں اتنا انہاک اور غلوسنت کے خلاف ہے، آپ سی جھاڑ پھونک کی ہے، لیکن یہ ہیں تھا کہ دنیا کے ہرکام کے لیے جھاڑ پھونک کررہے ہیں۔ کا فروں کے ساتھ جہاد ہورہے ہیں، الڑائی ہورہی ہے، کہیں یہ منقول نہیں کہ کفار کو زیر کرنے کے لیے آپ نے کوئی جھاڑ پھونک کی ہو۔

# تعویذ کرنا نه عبادت، نه اس پرتواب

ہاں! دعا ضرور فرماتے تھے، اس لیے کہ سب سے بڑی اور اصل چیز دعا ہے، یاد رکھے! تعویذ اور جھاڑ پھونک کے ذریعے علاج جائز ہے، مگر یہ عبادت نہیں، قرآنِ کریم کی سورتوں کو اور اللہ تعالیٰ کے ناموں کو اچنے کسی دنیوی مقصد کے لیے استعال کرنا زیادہ سے زیادہ جائز ہے، لیکن یہ کام عبادت نہیں اور اس میں تواب نہیں ہے، جیسے آپ کو بخار آیا اور آپ نے دوالی کی، تو یہ دوا پینا جائز ہے، لیکن دوا پینا عبادت نہیں، بلکہ ایک مباح کام ہے، اس طرح تعویذ کرنا اور جھاڑ پھونک کرنا، اس تعویذ اور جھاڑ پھونک میں ہے، اس طرح تعویذ کرنا اور جھاڑ پھونک کرنا، اس تعویذ اور جھاڑ پھونک میں

اگرچہ اللہ کا نام استعال کیا، لیکن جب تم نے اس کو اپنے دنیاوی مقصد کے لیے استعال کیا تو اب بید بذات خود ثواب اور عبادت نہیں۔

### المرك اصل چيز دعا كرنا ہے

لیکن اگر براہ راست اللہ تعالیٰ سے مانگو اور دورکعت 'ملوۃ الحاجۃ' پڑھ کر اللہ تعالیٰ سے دعا کروکہ یا اللہ! اپنی رحمت سے میرا یہ مقصد پورا فرماد یجیے، یا اللہ! میری مشکل حل فرماد یجیے یا اللہ! میری یہ پریشانی دور فرماد یجیے، تو اس دعا کرنے میں ثواب ہی ثواب ہے۔ حضورِ اقدس می شاری کی سنت (۱) یہ ہے کہ جب کوئی حاجت پیش آئے تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کرو اور اگر دورکعت 'مسلوۃ الحاجۃ' عاجہ کر دعا کروتو زیادہ اچھا ہے، اس سے یہ ہوگا کہ جومقصد ہے وہ اگر مفید ہے تو ان شاء اللہ حاصل ہوگا اور ثواب تو ہرحال میں ملے گا، اس لیے کہ دعا کرنا، چاہے دنیا کی غرض سے ہو وہ ثواب کا موجب ہے، اس لیے کہ دعا کے بارے علی رسول اللہ صافی اللہ عالیٰ عالیٰ عالیٰ عالیٰ اللہ عالیٰ اللہ عالیٰ اللہ عالیٰ عالیٰ عالیٰ عالیٰ عالیٰ عالیٰ عا

'ٱلدُّعَاءُهُوَ الْعِبَادَة "(٢) دعا بذات خودعبادت ہے۔

حسن صحيحـ

<sup>(</sup>۱) الزهد لابن المبارك ۲۸۳/۱ (۱۰۸٤) وسنن الترمذي ۶۸۹/۱ (۴۷۹) قال الترمذي: بذا حدیث غریب وفي اسناده مقال، و المستدر ک للحاکم (۱۱۹۹ (۱۱۹۹) ـ ۲) سنن ابي داو د ۲۷۲۷ (۱٤۷۹) و سنن الترمذي ۸۰/۵ (۲۹۲۹) قال الترمذي: هذا حدیث

#### تعویذ کرنے کو اپنا مشغلہ بنالینا

للندا اگر کسی شخص کو ساری عمر جھاڑ چھونک کا طریقہ نہ آئے، تعویذ لکھنے کا طریقہ نہ آئے،لیکن وہ براہِ راست اللہ تعالیٰ سے دعا کرے تو یقیناً اس کا پیمل اس تعویذ اور جھاڑ پھونک سے بدرجہا افضل اور بہتر ہے، لہذا ہر وقت تعویز گنڈے میں لگے رہنا ہے مل سنت کے مطابق نہیں۔ جو بات می کریم سنتھ ہے اور صحابہ کرام وی اللہ سے جس حد تک ثابت ہے اس کو اس حدیر رکھنا چاہیے، اس ہے آ گے نہیں بڑھنا چاہیے۔ اگر بھی ضرورت پیش آئے تو اللہ تعالیٰ کا نام لے کر حِمارٌ پھونک کرنے میں کوئی حرج نہیں،لیکن ہر وقت اس کے اندرانہاک اور غلو کرنا اور اس کو اپنا مشغله بنالینا کسی طرح بھی درست نہیں، بس تعویذ گنڈوں کی یہ حقیقت ہے، اس سے زیادہ کچھنہیں۔

# روحانی علاج کیا ہے؟



اب لوگول نے بیتعویذ گنڈے، بیمملیات، بیہ وظیفے اور جھاڑ پھونک ان کا نام رکھ لیا ہے''روحانی علاج'' ، حالانکہ بیہ بڑے مغالطے اور دھوکے میں ڈالنے والا نام ہے، اس کیے کہ روحانی علاج تو دراصل انسان کے اخلاق کی اصلاح کا نام تھا، اس کے ظاہری اعمال کی اصلاح اور اس کے باطن کے اعمال کی اصلاح کا نام تھا۔ یہ اصل میں 'روحانی علاج'' تھا۔مثلاً ایک شخص کے اندر تکبر ہے، اب بیر تکبر کیسے زائل ہو؟ یا مثلاً حسد پیدا ہوگیا ہے، وہ کیے زائل ہو؟ یا مثلاً بغض پیدا ہوگیا ہے، وہ کیے زائل ہو؟ حقیقت میں اس کا نام' روحانی علاج'' ہے، کیکن آج اس تعویذ گنڈے ا كے علاج كا نام (روحانى علاج) وكو يا ہے، جو برا مے مغالطے والاعمل ہے۔

### مرف تعویذ دینے سے پیر بن جانا

اوراگر کسی شخص کا تعویذ گنڈا اور جھاڑ پھونک اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم سے کامیاب ہوگیا تو یہ اس شخص کے متی اور پر ہیزگار ہونے کی دلیل نہیں اور نہ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ بیشخص دینی اعتبار سے مقتدیٰ بن گیا ہے، وہ تو اللہ تعالیٰ نے الفاظ میں تا ثیر رکھ دی ہے، جوشخص بھی اس کو پڑھے گا، تا ثیر حاصل ہوجائے گی۔ یہ بات اس لیے بتادی کہ بعض اوقات لوگ یہ دیکھ کر کہ اس کے تعویذ بڑے کارگر ہوتے ہیں، اس کی جھاڑ پھونک بڑی کامیاب ہوتی ہے، اس کو بیر صاحب' بنالیتے ہیں اور اس کو اپنا مقتدیٰ قرار دیتے ہیں، چاہے اس کو شخص کی زندگی شریعت کے احکام کے خلاف ہو، چاہے اس کی زندگی سنت کے مطابق نہ ہو، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس کی اتباع کرنے والے بھی خلاف شرع مطابق نہ ہو، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس کی اتباع کرنے والے بھی خلاف شرع مطابق نہ ہو، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس کی اتباع کرنے والے بھی خلاف شرع مطابق نہ ہو، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس کی اتباع کرنے والے بھی خلاف شرع مطابق نہ ہو، اس کا اتباع کرنے ہیں۔

### ایک عامل کا وحشت ناک واقعہ

میں نے خود اپنی آئھوں سے ایک وحشت ناک منظر دیکھا، وہ یہ کہ ایک مسجد میں جانا ہوا، معلوم ہوا کہ یہاں ایک عامل صاحب آئے ہوئے ہیں، نماز اور سنت وغیرہ پڑھ کر باہر نکلا تو دیکھا کہ باہر لوگوں کی دو رویہ لمبی قطار لگی ہوئی ہوئی ہو اور عامل صاحب مسجد سے باہر نکلے، تو لوگ قطار میں کھڑے ہوئے تھے، انہوں نے اپنے منہ کھول دیے اور پھر پیرصاحب نے ایک ایک شخص کے منہ کے اندرتھوکنا شروع کردیا، پہلے دائیں طرف والے، پھر بائیں طرف والے کے منہ میں تھوکتے، اس طرح ہرشخص کے منہ میں اپنا بلغم اور تھوک ڈالتے جارہے تھے میں تیں تھوکتے، اس طرح ہرشخص کے منہ میں اپنا بلغم اور تھوک ڈالتے جارہے تھے

اور پھر آخر میں کچھ لوگ بالٹیاں، ڈو نگے اور جگ لیے کھڑے تھے اور ہر ایک اس انتظار میں تھا کہ بیر صاحب اس کے اندر تھوک دیں، تا کہ اس کی برکتیں اس کو حاصل ہوجائیں۔ یہ بات اس حد تک اس لیے پہنچی تھی کہ اس کے تعویذ گنڈے کار آمد ہوتے تھے۔

## حاصل کلام

<sup>(</sup>١)ردالمحتار ٥٦٢/١طبع دار الفكر بيروت.

تعویذ گنڈے وغیرہ کی شرعی حیثیت

''وہ لوگ بلا حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہوں گے جو جھاڑ پھونگ نہیں کر \_ تر''

اس حدیث کے ایک معنی تو میں نے بتادیے کہ اس سے زمانہ جاہلیت میں کی جانے والی جھاڑ پھونک مرادہے اور بعض علماء نے فرمایا کہ اس حدیث میں یہ اشارہ بھی موجود ہے کہ جو جائز جھاڑ پھونک ہے اس میں بھی غلو اور مبالغہ اور اس میں زیادہ انہاک بھی پسندیدہ نہیں، بلکہ آ دمی اصل بھروسہ اللہ تعالیٰ پررکھے اور جب ضرورت پیش آئے تو اللہ تعالیٰ سے دعا کرے، یہی بہترین علاج ہے، ال کے نتیج میں یہ بشارت بھی حاصل ہوگی، جواس حدیث میں بیان کی گئی ہے۔ الله تعالی این فضل وکرم سے ہم سب کو اس کا مصداق بنادے اور ہم

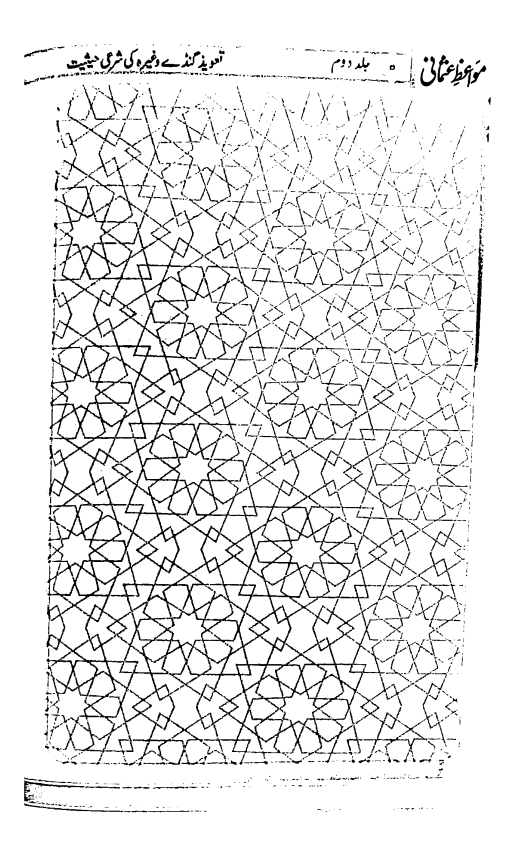
سب كوالله تعالى جنت مين بلاحساب داخله نصيب فرماد \_\_ آمين

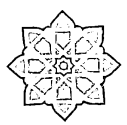
وَاخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ





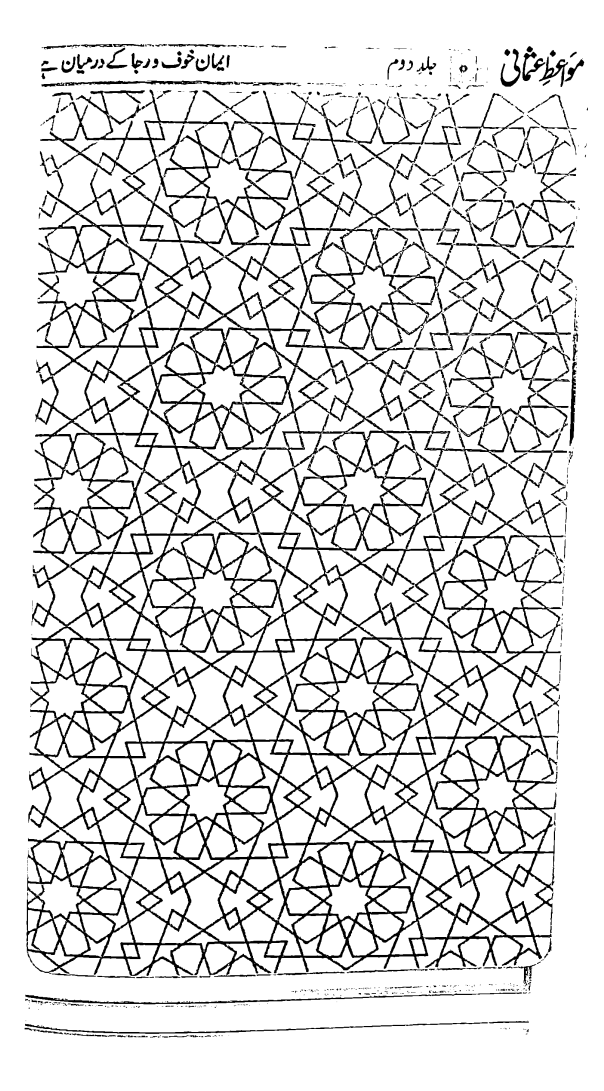






ایمان خوف اور رجا کے درمیان ہے

(اصلاحی مجانس ج۲ ص ۲۷۳)



### برالغه ارتما ارتخم

# خوف اوررجا دونوں مطلوب ہیں



الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلوة والسلام على رسوله الكريم، وعلى آله واصحابه المعين، امّابعدا

گزشتہ رمضان ۲س او میں" انفاسِ عیسیٰ" کے جس ھے کی تشریح کی تھی، وه "تعلق مع الله اور محبت خداوندی" ہے متعلق تھا، الحمد لله! بقدرِ ضرورت اس کی تشریح ہوگئی تھی، آگے ایک نیا باب شروع ہورہا ہے، جس کا عنوان ہے ''خوف ورجا'' اس کے بارے میں حضرت والا کے ملفوظات یہاں پر مذکور ہیں، اللہ کے نام پراس رمضان ۲۲سام صیں سے باب شروع کرتے ہیں۔

## ایمان "خوف" اور "رجا" کے درمیان ہے

جن باطنی اخلاق اور اعمال کا حصول انسان کے لیے ضروری اور مطلوب ہے، ان میں'' خوف ورجا'' بھی ہیں،'' خوف'' کے معنی ہیں''اللہ کا ڈر'' کیونکہ اگر انسان کو اللہ نخالی کا ڈر نہ ہوتو آدمی غفلت میں اور گناہوں میں بہتلا ہوجاتا ہے اور ''رجا'' کے معنی ہیں ''امید' بعنی انسان کے اندر اللہ تعالی کا ڈر بھی ہو، اور اللہ جل شانہ کی ذات سے اور اس کی رحمت سے امید بھی ہو، دونوں چیزیں جب ساتھ ساتھ ہوں تب ایمان کامل ہوتا ہے، بزرگوں نے متعدد احادیث کی بنیاد یرفرمایا کہ

#### "الايمان بين الخوف و الرجاء "(١)

لیعنی ایمان خوف ورجا کے درمیان ہے، اگر ان دونوں میں توازن صحح ہوجائے تو ایمان کامل ہوجائے، جتنا انسان کے اندر اللہ تعالیٰ کا خوف ہونا چاہیے، اتنا ہی خوف ہو، اس سے کم زیادہ نہیں ہو، اس طرح جتنی ''رجا'' ہونی چاہیے، اتنی ہی رجا ہو، اس سے کم زیادہ نہ ہو، تو اس انسان کا ایمان کامل ہے۔

### ا اوررجا دونوں کا ہونا ضروری ہے

امام غزالی رائی استے ہیں کہ ''خوف اور رجا'' دو پر ہیں، جن کے ذریعے صالحین اس دنیا سے جنت کی طرف پرواز کرتے ہیں، جس طرح پرندہ اپنے پرول کے ذریعے پرواز کرتا ہے۔ اس لیے ان دونوں کو حاصل کرنا ضروری ہونے کی طرف ہے۔ قرآنِ کریم میں اللہ تعالی نے جگہ جگہ اس کے ضروری ہونے کی طرف اشارہ فرمایا ہے، چنانچے خوف کے بارے میں فرمایا:

<sup>(</sup>۱) ملاحظه هو فتح البارى ۳۰۱/۱۱ باب الرجاء مع الخوف و فيض البارى ٤٧٦/٤ وقد جاء في الحديث المرفوع: "ما اجتمع الرجاء والخوف في قلب مو من الا اعطاه الله الرجاء وامنه من الخوف". (شعب الايمان للبيه قي ٢/٧١٣ (٩٧٢) طبع الرشد) ـ

<sup>(</sup>r) احياء علوم الدين ١٤٣/٤ كتاب الخوف والرجاء، طبع دار المعرفة.

تَنْجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَنْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَتَجَافًى (بَهُمْ خَوْفًا وَكَلَامُ الْمَضَاجِعِ بَيْنَعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَ كَلَمُعًا (١)

یعنی جو اللہ کے نیک بندے ہیں، ان کے پہلو رات کے وقت اپنے بسر سے جدا رہتے ہیں اور اپنے پروردگار کو اس حالت میں پکارتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ سے ڈربھی رہے ہوتے ہیں اور ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے امید بھی رکھے ہوتے ہیں۔

## 🥏 رحمت کی امیداورجہنم کا خوف

پورے قرآنِ کریم میں آپ کو یہ نظر آئے گا کہ اللہ تعالیٰ نے جنت کا ذکر مایا وہیں علیحہ ہ اور جہنم کا ذکر علیحہ کہیں نہیں کیا، بلکہ جہاں کہیں جنت کا ذکر فرمایا وہیں جہنم کا ذکر بھی فرمایا اور جہاں جہنم کا ذکر فرمایا وہیں جنت کا بھی ذکر فرمایا، مجھے اس میں کہیں استثناء نظر نہیں آتا۔ یہ اس لیے کیا تاکہ ایک مرتبہ جنت کی جھلک دکھا کر لوگوں کے دلوں میں اپنی رحمت سے امید پیدا کریں اور دوسری طرف جہنم کی جھلک دکھا کر لوگوں کے دلوں میں اپنا خوف پیدا کریں، چنانچہ ایک جگه اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

نَبِّئُ عِبَادِئَ آنِّ آنَا الْعَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿ وَ آنَّ عَنَالِنَ هُوَ الْتَعْلَالِي هُوَ الْتَعْلَالِي هُوَ الْتَعْلَالِي هُوَ الْتَعْلَالِي الْكَلِيْمُ ﴿ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة السجدة آيت (١٦)-

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آيت (٤٩-٥٠)-

لیعنی میرے بندوں کو بتادو کہ میں بڑا غفور رحیم ہوں، بڑی مغفرت کرنے والا اور بڑی رحمت کرنے والا ہوں اور ساتھ میں بیہ بتادو کہ میرا عذاب بھی بڑا دردناک ہے۔

دیکھے! دونوں باتیں ساتھ ساتھ بتادیں۔ اب اللہ تعالیٰ کی رحمت کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید باندھے اور اس کے عذاب کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ سے ڈرے، جب انسان دونوں چیزیں ساتھ ساتھ لے کر چلے گاتو اپنا ایمان کامل کرے گا۔

### الله كتنا خوف هونا چاہيے؟

اگرانسان پرتنہا''خوف' طاری ہوجائے تو وہ بھی خطر ناک چیز ہے، جب خوف ہی خوف ہاری ہوگیا اور''امید' بالکل نہیں ہے تو اس کے نتیجے میں ایک طرف تو زندگی اجیرن ہوجائے گی اور دوسرے''یاس' اور''نا امیدی' پیدا ہوجائے گی اور دوسرے''یاس' اور''نا امیدی' بڑی ہوجائے گی اور وہ یہ سوچے گا کہ میرا تو کوئی ٹھکانہ نہیں۔ یہ'نا امیدی' بڑی خطرناک چیز ہے، یہ انسان کو ہلاکت میں ڈال دیتی ہے، اس لیے اگر اللہ کی عظمت کا، اس کے جلال کا، اس کے عذاب کے خوف کا استحضار اس قدر ہوجائے اور کہ ہروقت وہی دماغ پر چھاجائے تو آ دمی کھانے سے، پینے سے رک جائے اور دنیا کے کام بھی نہ کرسکے، ای لیے حضورِ اقدس ساٹھ ایک کے اگر اللہ تعالی سے خوف مانگا، لیکن کتنا مانگا؟ فرمایا:

"اَللّٰهُمَّ اقْسِمُ لَنَا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا تَحُوُلُ بِهِ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيُكَ"(١)

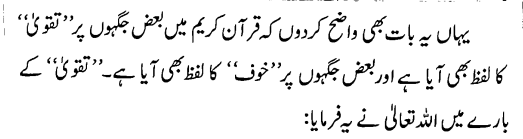
<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۴۸۱/۵(۲۵۰۲) وقال: هذاحديث حسن غريب.

مطلق بینیں کہا کہ مجھے اپنا ڈر دیجے، بلکہ فرمایا کہ یا اللہ! اتنا خوف دے دے جومیرے اور آپ کی معصیت کے درمیان حائل ہوجائے۔ مطلق ڈرنہیں مانگا، اس لیے کہ جن لوگوں پر اللہ نعالی کا مطلق ڈر طاری ہوجاتا ہے اور خوف کا غلبہ ہوجاتا ہے تو اس سے ان کی زندگی اجیرن ہوجاتی ہے، دوسری دعامیں آپ نے فرمایا:

(اللهُمَّ اِنِّ اَسْئَلُكَ مَخَافَةً تَحْجِزُنِ عَنْ مَعَاصِيْكَ)(ا) اے اللہ! میں آپ سے اتنا خوف مانگتا ہوں جو مجھے آپ کی معصیت سے روک دے۔

اس میں آپ سلی ایک نے قید لگا کرخوف مانگا کہ'' اتنا خوف مانگا ہوں جو مجھے آپ کی معصیت سے روک دے''، اس سے زیادہ نہیں مانگا، اس لیے کہ اگر خوف کی زیادتی کے نتیج میں مایوسی پیدا ہوجائے تو انسان کی زندگی اجیرن ہوجائے۔

#### ﴿ خوف ' أور'' تقویٰ ' میں فرق ہے



<sup>(</sup>۱) المعجم الاوسط ۱٤/۳ (۲۳۱۸) وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ۲۸۲/۲ (۳٦٧٩) فيه عبدالقدوس بن حبيب وهو متروك -

#### يَايُهُا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَتَّى تُقْتِهِ (١)

ین اے ایمان والو! اللہ کا تقویٰ اختیار کروجیسا کہ اللہ کا حق ہے۔ جب کہ''خوف'' کے بارے میں یہ نہیں فرما یا کہ اتنا خوف کروجتنا کہ اللہ کا حق ہے، اس لیے کہ''تقویٰ' اور''خوف'' میں فرق ہے،''خوف'' کے معنی ہیں مطلق ڈر۔ جس ہے آ دمی مرعوب ہوجائے اور دل ودماغ پراس کا ڈرمسلط ہوجائے، یہ ہے ''خوف'' جب کہ''تقویٰ' اس کیفیت کا ''خوف'' جب کہ''تقویٰ' اس کیفیت کا نام ہے جو''خوف'' کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے، یعنی یہ فکر کہ جس سے جھے خوف نام ہوبا ہے، میں اس کی مرضی کے خلاف کوئی کام نہ کروں، اس کیفیت کا نام ہورہا ہے، میں اس کی مرضی کے خلاف کوئی کام نہ کروں، اس کیفیت کا نام ''تقویٰ'' ہے، لہذا''خوف'' نام ہے ڈرکا اور اس ڈرکی وجہ سے گناہ سے بچنے کا نام نام'' تقویٰ'' ہے، چنانچہ یہ ڈرکہ اللہ تعالیٰ زبر دست طاقت والے ہیں، بدلہ لینے نام'' تقویٰ' ہے، چنانچہ یہ ڈرکہ اللہ تعالیٰ زبر دست طاقت والے ہیں، بدلہ لینے والے ہیں، اللہ تعالیٰ کا عذاب بڑا شدید ہے، اس نے ایسی جہنم تیار کررکھی ہے، اس تصور کے بعد جو ڈر پیدا ہورہا ہے اس کا نام ہے''خوف'' اور اس ڈرکی وجہ سے اگرتم جھوٹ ہو لئے سے خی گئے تو اس کا نام '' تقویٰ'' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ'' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس ڈر کے نتیج میں تم غیبت سے خی گئے تو اس کا نام'' تقویٰ نام'' تقویٰ' ہے۔ اگر تم خور کی سے کا گئے تو اس کا نام'' تقویٰ' ہے، اگر اس کا نام'' تقویٰ نام'' تقویٰ' ہے۔ اگر تو کا نام '' تقویٰ' ہے۔ اگر تو کا نام '' تقویٰ' ہے۔ اگر تو کی کی کو کی کی کو کر کیا کو کی کو کو کی کو کی

# الثي ناسخ اورمنسوخ

بعض حفرات علماء يوفرمات بين كوقر آنِ كريم كى يه جو آيت ہے كه: يَانَيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا اللَّهُ حَتَّى تُقْتِهِ وَلاَ تَمُوْتُنَّ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) سودة آل عمران آيت (۱۰۲) ـ

وَٱنْتُمْ مُسْلِمُونَ (1)

# یہ آیت منسوخ ہوگئ ہے، اور اس آیت کا ناسخ دوسری آیت ہے:

فَاتَّقُوا الله مَااستطَعْتُمْ (٢)

یعنی پہلے یہ حکم آیا تھا کہ جیہا اللہ تعالیٰ کا حق ہے ویہا تقویٰ اختیار کرو، یہ حکم من کر صحابہ کو بڑی پریشانی ہوگئ کہ یا اللہ! ہم تقویٰ کا حق کیے ادا کر سکتے ہیں؟ ہمارے بس میں نہیں ہے کہ ہم اللہ کے تقویٰ کا حق ادا کریں، صحابہ کرام کی اس پریشانی کے بعد یہ حکم منسوخ ہوگیا اور پھر یہ آیت نازل ہوئی''فَاتَفُوْا اللّٰهَ مَا الله تَطَعُتُمُ "بعنی اتنا تقویٰ اختیار کرو، جتنا تمہاری استطاعت میں ہو، لہذا اب ما الله تا مطالبہ باقی نہیں رہا (۳)۔

## ووسری آیت پہلی آیت کی تفسیر ہے

لیکن دوسرے اہل علم یہ کہتے ہیں کہ ان آیات کو ناسخ اور منسوخ کہنے کی ضرورت نہیں، بلکہ درحقیقت دوسری آیت پہلی آیت کی تفییر ہے، یعنی جب یہ کہا گیا کہ جبیبا اللہ کاحق ہے ویبا تقوی اختیار کرو، اس وقت صحابہ کرام ڈرگئے کہ تقوی کاحق ہم سے کہاں ادا ہوگا؟ تو اُن کے جواب میں اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی کہ تفوی کاحق اتنا ہی ہے جتنی تمہارے اندر طاقت ہے، ہم نے تم سے تقوی کا بہت اونچا مطالبہ نہیں کیا، بلکہ "حق تُقییه" سے مراد "مااستطعتم"

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آيت (۱۰۲)-

<sup>(</sup>٢)سورةالتغابن آيت (١٦)-

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٦٤٢/٥ طبع دار بجر وتفسير عبد الرزاق ٢٠٦/١ (٤٣٩) طبع دار الكتب العلمية والقضاء والقدر للبيهقى ص ٢٣١ (٢٩٤) طبع مكتبة العبيكان السعو دية-

بی ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی استطاعت سے زیادہ مکلف نہیں کرتے " ''لائیکلِفُ اللهٔ نَفُسًا إِلَّا وُسْعَهَا''() للبذاب دوسری آیت بہی آیت کی تفسیر ہے(۲)۔

# ا ﴿ ''احياء العلوم'' كا باب الخوف

خلاصہ یہ نکلتا ہے کہ اتنا ''خوف'' مطلوب نہیں جس کے نتیج میں آدمی کے اندر'' مایوی'' پیدا ہوجائے اور'' تقویٰ ' اتنا مطلوب ہے جو استطاعت کے مطابق ہو۔ امام غزالی رائی یہ کہ کتاب ''احیاء العلوم'' بڑی زبردست کتاب ہے، ہر چیز کے اندر اس کی عجیب شان ہے، کیکن میں نے اپنے والد ماجد حضرت مولا نامفتی محمد شفع صاحب رائیلیہ سے سنا کہ اس کتاب کا باب الخوف ایک مجلس میں پورانہیں پڑھنا چاہیے، اس لیے کہ اگر کوئی بخص پورھنا چاہیے، اس لیے کہ اگر کوئی شخص پورے باب کو ایک مجلس میں پڑھے گا تو بعض اوقات پڑھنے والے پر شخص پورے باب کو ایک مجلس میں پڑھے گا تو بعض اوقات پڑھنے والے پر ''خوف'' کا اتنا غلبہ ہوجائے گا جومطلوبہ خوف سے بڑھ جائے گا، چنانچہ اس باب کو پڑھنے کے نتیج میں بہت سے لوگوں کے حالات خراب ہو گئے، ان کے کہ نات کے اور وہ مایوی کی طرف چل پڑے، یہ تفصیل تو ''خوف'' کے بیت میں تھی۔ بارے میں تھی۔

# النامير' ميں حدِ اعتدال مطلوب ہے

دوسری چیز 'رجا' ہے، جس کے معنی ہیں 'امید' ۔ یہ 'امید' بھی مطلوب ہے، اس لیے کہ اللہ تعالی کی رحمت سے امید رکھنا مطلوب ہے، لیکن یہ 'امید' (۱) سورة البقرة آیت (۲۸٦).

<sup>(</sup>r) تفسير الطبرى ٦٤١/٥ والناسخ والمنسوخ لابن سلام ص ٢٦٠ (٤٧٤) مكتبة الرشد-

بھی اعتدال کے اندر ہو، اگر''امید' اعتدال سے بڑھ جائے تو اس کا نام'' دھوکہ''
اور''غرور'' ہے۔''امید' اعتدال سے کس طرح بڑھ جاتی ہے؟ اس کے بارے
میں ایک حدیث میں حضورِ اقدس صلّ تَعْلَیْهِ نِے ارشاد فرمایا:

"ٱلعُاجِزُ مَنُ ٱتُبَعَ نَفُسَهُ هَو اهَا وَتَمَنِّي عَلَىٰ اللهِ"(١)

یعن ''عاجز'' وہ شخص ہے جو اپنے نفس کو ''خواہشات' کے پیچے لگائے ہوئے ہے،اس کی نفسانی خواہشات اس کو جہاں لے جارہی ہیں، وہ جارہا ہے، گناہ کرنے میں بھی کوئی کھٹک نہیں ہوتی، گناہوں سے بیخے کا کوئی اہتمام نہیں، دل میں خواہش پیدا ہورہی ہے، اس کو پورا کررہا ہے، طال حرام ایک کررہا ہے، ساتھ میں اللہ تعالیٰ پر آرز و باندھے بیڑا ہے، چنانچہ جب اس کو یہ کہا جائے کہ یہ کام ناجائز ہے تو جواب میں کہتا ہے کہ اللہ بڑا غفور رحیم ہو اس شخص کو ''غفور رحیم'' ہونے کا دھوکہ ہوگیا ہے، یہ ''رجا'' نہیں، اس لیے کہ جب''امید'' اپنی حد سے آگے بڑھ جائے تو وہ غرور اور دھوکہ بن جاتا ہے، لہذا ''رجا'' کو اپنی حد پر رکھنا چاہیے، تا کہ یہ دھوکہ نہ سے اور''خوف'' کو اپنی حد میں رکھنا چاہیے، تا کہ یہ دھوکہ نہ سے اور''خوف'' کو اپنی حد میں رکھنا چاہیے، تا کہ یہ دھوکہ نہ سے اور'' خوف'' کو اپنی حد میں رکھنا چاہیے، تا کہ وہ ''یاس' اور ''نا امیدی'' میں تبدیل نہ ہوجائے، دونوں کو اپنی حد پر رکھ کر چلنا چاہیے۔

## وونوں کی حدِ اعتدال کس طرح معلوم ہو؟

اب سوال میہ ہے کہ انسان ان دونوں کو اپنی اپنی حدیر رکھ کر کس طرح طیع؟ کون شخص میہ بتائے گا کہ میہ 'خوف'' اپنی حد کے اندر ہے اور میہ 'رجا'' اپنی

<sup>(</sup>١) الزهدلابن المبارك ١٧١/٥٥(١٧١) وسنن الترمذي ٢٤٦/٤(٢٤٥٩) وقال: هذا حديث حسن.

صد کے اندر ہے؟ اور کون بنائے گا کہ منہیں'' خوف'' کا مطلوبہ درجہ حاصل ہے اور''رجا'' کا بھی مطلوبہ درجہ حاصل ہے؟ بیہ بہتہ لگانے ہی کے لیے''فنِ تصوف'' ہے اور سے بیری مریدی اس کام کے لیے ہے اور شیخ سے رجوع اسی مقصد کے لیے کیا جاتا ہے۔ وہ شنخ بتاتا ہے کہ''خوف'' کا وہ درجہ جومطلوب ہے وہ الحمد لللہ تمهيں حاصل ہو چکا ہے اور جتنی ''رجا'' مطلوب تھی، الله تعالی نے وہ تمہیں عطا فرمادی اورتم اعتدال کے اندر ہواور اگر کوئی شخص اعتدال کی حدے اندر نہیں ہے تو شیخ اس کی اصلاح کر کے اس کو اعتدال کی حد کے اندر لا تاہے، تصوف کا اور کسی شیخ سے رجوع کرنے کا اصل مقصدیہی ہے۔ آج کل لوگوں نے '' تصوف'' كا مقصد يه مجھ ليا ہے كہ شيخ كچھ تبيجات پڑھنے كو بتادے گا كہ مجھ ليہ پڑھا كرو، شام کو بیہ پڑھا کرو یاد رکھئے! بیتسبیجات اصلاح کے اندر معاون ضرور ہیں،لیکن اصل مقصود نہیں۔ تبیع تو آپ شیخ کے بغیر گھر میں بیٹھ کر بھی پڑھ سکتے ہیں، لہذا تصوف کا اور شخ سے تعلق کا اصل مقصود ہیر ہے کہ جو اعمالِ باطنہ مقصود ہیں وہ انسان کے اندر پیدا ہوجائیں اور جن اعمال سے بچنا ضروری ہے انسان ان سے نچ جائے۔ بہر حال! حضرت تھانوی رائیٹییہ نے اس باب میں''خوف' اور''رجا'' دونوں کو بیان کیا ہے، تا کہ ہم دونوں کے درمیان رہتے ہوئے زندگی گزاریں۔

# هایوس اور نا امید ہونا جائز نہیں



چنانچِه ایک ملفوظ میں حضرت والانے ارشاوفر مایا:

''نا امیدی عقلی مذموم ہے، یعنی اگر بیه اعتقاد ہوجائے کہ مجھ پر ہر گز رحمت نہ ہوگی اور میری موجودہ حالت الیی نہیں کہ اس پر رحمت ہو'' (انفاس عيسلي : ۲۰۴)

اگر کسی کے دماغ میں یہ بات بیٹھ جائے کہ مجھ پر اللہ تعالیٰ کی رحمت بھی نہیں ہوگی، تو یہ ''یاں'' ہے، اس کا نام ''نا امیدی'' ہے، یہ مذموم ہے اور کسی مؤمن کے لیے یہ ''یاں'' جائز نہیں، ہرگز نہیں ہونی چاہیے، قرآنِ کریم میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

يْعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسْهَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوا مِن لَا يَعْنَطُوا مِن لَا يَغْفِيُ الذُّنُوبَ جَبِيعًا (١)

اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پرظم کر رکھا ہے اور زیادتیاں کر بیٹے ہو، تم اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہونا، بے شک اللہ تعالی سارے گناہوں کو معاف فرمانے والے ہیں، لہذا اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہ ہو، چاہے انسان نے کتنا ہی بڑے سے بڑا گناہ کرلیا ہواور برے سے برا گناہ کر بیٹھا ہو، تب بھی اللہ تعالیٰ کی رحمت سے کی حال میں مایوس نہ ہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت الی ہے کہ تم نے چاہے کیسا ہی بڑے سے بڑا گناہ کرلیا ہو، ایک مرتبہ جب تم سے دل سے توبہ کرلوگے اور یہ کہو گے "استعفر الله دبتی من کل مرتبہ جب تم سے ول سے توبہ کرلوگے اور یہ کہو گے "استعفر الله دبتی من کل ذنب و اتو ب الیہ "تو ان شاء اللہ ای لمح اللہ تعالیٰ تمہیں سارے گناہوں کے دل میں مایوس کی شہر اور شک نہیں، لہذا ایک مسلمان کے دل میں مایوس کا کہاں گزر ہوسکتا ہے۔

جس کا اللہ ہواس کو پریشانی کیسی؟

مایوی تو اس شخص کو ہوجس کے ساتھ سے وعدے نہ کیے گئے ہول، جس کو

<sup>(</sup>۱) سورة الزمر آيت (۵۳)-

اللہ تغالیٰ نے بیراستے نہ بتائے ہوں۔اللہ تعالیٰ نے بتادیا کہ میں نے تمہارے لیے توبہ کا دروازہ کھولا ہوا ہے اور مرتے دم تک کھلا رہے گا، پھر مایوی کیوں؟ میرے حضرت والا فرمایا کرتے تھے کہ

" جس کا الله ہو، اس کو پریشانی کیسی؟"

البذا جب اللہ تعالی نے یہ وعدے فرما رکھے ہیں اور طریقے بھی بتا رکھے ہیں، پھر کہاں کی پریشانی؟ کیسی مایوی؟ جب گناہ کر کے پریشان ہوں تو فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرو، توبہ کرو، استغفار کرو اور آئندہ اس گناہ سے بچنے کی فکر کرو۔ باتی اپنے گناہ کا مراقبہ بھی مت کرو کہ فلاں گناہ کیا، میں نے فلاں گناہ کیا، فلاں گناہ کیا، ارب جتنا وقت تم اس مراقبے میں گزارو اور توبہ کرو کہ وقت ''اللہ کے ذکر'' میں اور ''سجان اللہ'' پڑھنے میں گزارو اور توبہ کرو کہ یا اللہ! میں نے جو پچھ گناہ کیے، میں ان پر اقرار کی مجرم ہوں، گناہوں کا اقرار کرتا ہوں، لیکن یا اللہ! آپ کی رحمت بڑی وسیع ہے، آپ کی رحمت سے توبہ کرتا ہوں، اللہ! آپ کی رحمت سے نا امید نہ ہو، یہ خیال کہ میں کو راندہ درگاہ ہوں اور میں تو اللہ کی رحمت سے دور ہوں، اللہ کی رحمت مجھ پر تو راندہ درگاہ ہوں اور میں تو اللہ کی رحمت سے دور ہوں، اللہ کی رحمت مجھ پر ہوہی نہیں کتی، یہ سب شیطانی خیالات ہیں۔

# ا نامیدی کے غلبے کا نتیجہ

بعض اوقات غلبہ حال کے نتیج میں''خوف'' کا یا''یاں'' کا انسان پر غلبہ ہوجاتا ہے، یہ غلبہ بڑی خراب چیز ہے، اس لیے کہ اس کے نتیج میں انسان پر قبض کی کیفیت طاری ہوجاتی ہے، عبادت میں دل نہیں لگتا، توبہ کی طرف توجہ

نہیں ہوتی اور وماغ میں یہی خیال سوار ہوجاتا ہے کہ میں اللہ کی رہت ہوں۔ ہوں۔ ایسے موقع پرشخ کی ضرورت ہوتی ہے اور حکمت ہے کام لینا پڑتا ہے، چنانچہ ایک بزرگ کا ایک مرید تھا، اس پر ''قبش'' کی کیفیت طاری ہوئی، اس کے دماغ پر یہ خیال مسلط ہوگیا کہ میں شیطان ہوں اور شیطان کے بارے میں یہ طے ہے کہ وہ جہنمی ہے، اس لیے اسے اپنے جہنمی ہونے کا یقین ہوگیا، جس سے ملاقات ہوتی تو اس سے یہ کہتا کہ میں شیطان ہوں، جب ان کے شخ کو پہ چاتو ان کو بلایا اور پوچھا کہ کیا بات ہے؟ کہنے لگا کہ میں تو شیطان ہوگیا ہوں اور میں اللہ کی رحمت سے دور ہوگیا ہوں، اب سوائے جہنم کے میرا کوئی ٹھکانہ نہیں ہے۔ شخ نے اس سے کہا کہ یہ بتاؤ شیطان کس کی مخلوق ہے؟ ارب شیطان بھی ان ہی کی مخلوق ہے، انہوں نے ہی تو شیطان کو بیدا کیا ہے، پھر کیوں ڈرتا ہے؟ بس یہن کر اس کی گرہ کھل گئی اور اللہ تعالیٰ نے اس کی کیفیت کیوں ڈرتا ہے؟ بس یہن کر اس کی گرہ کھل گئی اور اللہ تعالیٰ نے اس کی کیفیت کے لیے کیا مفید ہوگا؟ اس لیے حضرت والا فرمارہے ہیں کہ یہ اعتقاد کہ مجھ پر زائل کردی۔ بہر حال! علاج کے حضرت والا فرمارہے ہیں کہ یہ اعتقاد کہ مجھ پر زائلہ کی رحمت نہ ہوگی، یہ نا امیدی ہے اور مذموم ہے، اس سے پخنا چاہے۔

### نا امیدی کس طرح پیدا ہوتی ہے؟

یہ نا امیدی کی کیفیت اس طرح پیدا ہوتی ہے کہ جو اعمال کرنے کی اللہ تعالیٰ تو فیق عطا فرمارہے ہیں، ان کی نا قدری کرنے سے رفتہ رفتہ یہ کیفیت پیدا ہوجاتی ہے، اکثر و بیشتر ہماری زبانوں پہ یہ رہتا ہے کہ ہماری نمازیں کیا ہیں؟ یہ تو فکریں مارنا ہے، یہ وفت گزاری کررہے ہیں، یہ سب ناقدری کی باتیں ہیں، یہ ناقدری نہیں کرنی چاہیے، ہمارے حضرت ڈاکٹر صاحب رہی تھیے فرمایا

کرتے ہے کہ ارے بھائی اس عباوت کی ادائیگی کی تو نیق پر پہلے شکر ادا کراو،

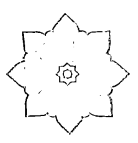
کتے لوگ ایسے ہیں جن کو ایسی عبادت کرنے کی بھی تو نیق میسر نہیں، اس لیے
جب اللہ تعالیٰ نے تہمیں اس عبادت کو انجام دینے کی تو نیق دے دی تو پہلے اس
پرشکر ادا کرلواور ہے کہو: یا اللہ! آپ کی تو نیق اور آپ کے فضل وکرم ہے بھے یہ
تو فیق ملی، آپ مجھے مسجد میں لے آئے، مجھ سے نماز پڑھوادی، اے اللہ! اس پر
آپ کا شکر ہے۔

## ا کے بعد استغفار کرلو

شکر ادا کرنے کے بعد بیکوکہ یا اللہ! مجھ سے بینماز سے طور پرنہیں پڑھی گئی اور اس نماز کے اندر کی کوتا ہی ہوگئی، اس پر میں استغفار کرتا ہوں، البذا نماز پڑھنے کے بعد ''الجمد للہ'' بھی کہواور ' استغفار اللہ'' بھی کہو، اس کے بعد پھر اپنی نماز کی نا قدری مت کرو، اس لیے کہ بین اقدری رفتہ رفتہ انسان کو'' مایوی'' کی طرف لے جاتی ہے اور یہ خیال ہوتا ہے کہ میں پھر بھی عبادت کرلول، لیکن وہ تابل قبول نہیں ہوگی، اس مایوی سے بچواور جوعبادت کرنے کی توفیق ہو، اس پر اللہ تعالی کا شکر ادا کرو اور کہو: اللّٰهُمَّ لَكَ الْمَدُنُ وَلَكَ الشَّکْ، البذا توفیق پر اللہ تعالی کا شکر ادا کرو اور کہو: اللّٰهُمَّ لَكَ الْمَدُنُ وَلَكَ الشَّکْ، البذا توفیق پر ''شکر' اور کوتا ہی پر'' استغفار' کرتے رہو، ساری عمر ہیکرتے رہو، ان شاء اللہ بھر ''مایوی'' پیدا نہیں ہوگی۔ اللہ تعالی مجھے اور آپ سب کو اس کی توفیق عطا فرمائے، آمین۔

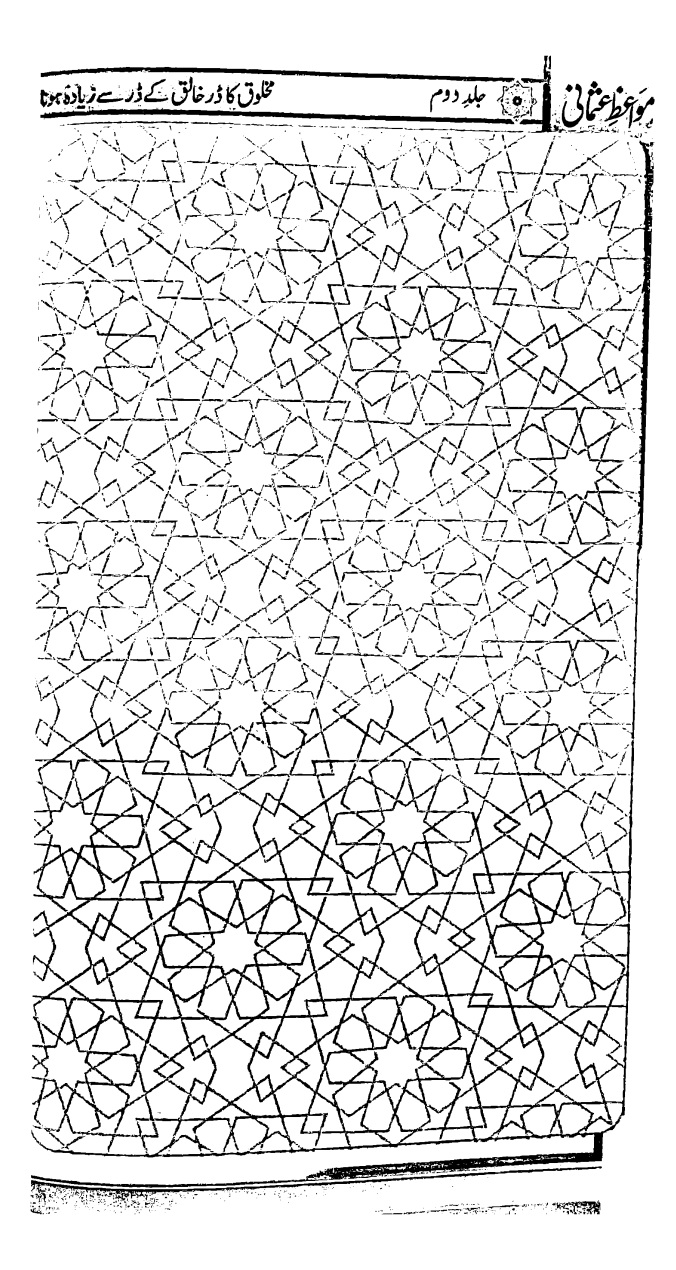
وَاخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لللهِ رَبِّ الْعُلَدِيْنَ

(a) (a)



مخلوق کا ڈر خالق کے ڈرسے زیادہ ہونا

(اصلاحی مجالس ج۲ص ۲۸۹)



#### براينه ارتمرا ارئيم

# خلوق کا ڈرخالق کے ڈرسے زیادہ ہونا



الحمد لله ربّ العلمين، والعاقبة للمتقين والصَّلوٰة والسلام على رسوله الكهيم وعلى آله واصحابه اجمعين، امّابعد!

#### الله فرنا سے زیادہ ڈرنا

ایک صاحب نے حضرت تھانوی رہیئیہ کو خط لکھ کہ'' مجھے ایسا محسوں ہوتا ہے کہ میرے دل میں مخلوق کا ڈر خالق کے ڈر سے زیادہ ہے''۔

یہ حالت اکثر و بیشتر پیش آتی ہے، شاید سب کو پیش آتی ہوگی، مثلاً کسی شخص سے ایک گناہ سرز دہوگیا، اب اس شخص کو بیہ ڈر ہے کہ اگر مخلوق میں کسی کو میں در اس گناہ عظیم کاعلم ہوجائے گا تو بڑی بدنامی ہوگی، بڑی رسوائی ہوگی اور اللہ تعالی کو بیام ہے کہ اس سے بیا گناہ سرز وہواہے، اب طبعی طور پر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس وفت مخلوق کا ڈر اللہ لغالی کے ڈر سے مقابلے میں زیادہ محسوس ہوتا ہے۔

#### مخلوق کا ڈرزیادہ ہونے کی مثال

مثلاً دنیا میں کسی انسان کو بید ڈر ہوتا ہے کہ جھے کوئی درندہ نہ کھالے، کوئی طلم جھے نقصان نہ پہنچادے یا پولیس کا خوف ہے، جیل میں جانے کا خوف ہے یا افسر بالا کا خوف ہے یا دشمن کا خوف ہے، اس قسم کا خوف جب انسان پر طاری ہوتا ہے تو ایک دم سے اس کے دل ودماغ پر چھاجاتا ہے، لیکن بی خوف کہ اگر جھ سے گناہ ہوگیا تو جھے جہنم سے سابقہ پیش آئے گا یا اللہ جل جلالہ کی ناراضگی کا سامنا ہوگا، بی خوف دل و دماغ پر چھاتا نہیں ہے۔ مثلاً اگر گھر کے اندر ڈاکو گس جا تیں اور گردن پر پیتول رکھ کہیں کہ پیسے نکا لوہ تو اس ڈاکو سے جتنا ڈر لگے گا، گناہ کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ سے اس درجے کا بی ڈر نہیں لگا کہ میں اللہ تعالیٰ کے سامنے کیسے پیش ہول گا، کہیں اللہ تعالیٰ جھے عذاب نہ دے میں اللہ تعالیٰ کے سامنے کیسے پیش ہول گا، کہیں اللہ تعالیٰ جھے عذاب نہ دے دیں، کہیں جھے جہنم میں نہ ڈال دیں، اس بات کا ڈر اتنا نہیں ہوتا۔ بہر حال! ان صاحب نے حضرت والا کو بیا کھا ہے کہ بیے حالت بڑی خطرناک ہے، کیونکہ قرآنِ کریم صاحب نے حضرت والا کو بیا کھا ہے کہ بیے حالت بڑی خطرناک ہے، کیونکہ قرآنِ کریم میں تو بیے کم ہے والت بڑی خطرناک ہے، کیونکہ قرآنِ کریم میں تو بیے کہ بیے حالت بڑی خطرناک ہے، کیونکہ قرآنِ کریم میں تو بیے کم ہے:

#### وَ اللَّهُ أَحَتُّ ان تَخْشُدُ (1)

یعنی اللہ تعالی اس بات کے زیادہ حق دار ہیں کہ انسان اللہ سے زیادہ ڈرے اور مجھے مخلوق سے زیادہ ڈرگ ہے، واقعنا ان صاحب نے بڑا اہم سوال کیا، اس لیے کہ مخلوق کا زیادہ ڈرکہیں ایمان کی کمزوری کی علامت تونہیں ہے؟

<sup>(</sup>١) سورةالاحزاب آيت (٣٧).

## طبعاً مخلوق کا ڈرزیادہ ہونا مذموم نہیں

اب حضرت والا كا جواب سنئے! آپ نے جواب میں فرمایا كه ''مخلوق کا ڈر خالق سے طبعاً زیادہ ہونا مذموم نہیں کہ غیر اختیاری ہے اور عقلاً و اعتقاداً زیادہ ہونا البتہ مذموم ہے، ' لاَنْتُمُ اَشَكُّ رَهبَةً فِي صُدُودِ هِمْ مِنَ اللَّهِ ''<sup>(1)</sup> كَا بَحِيمُ مُمَلَ ہے۔ اور طبعاً زیادہ ہونے کی لم تین امر ہیں: ایک یہ کہ مخلوق محسوس ہے اور حق تعالی محسوس نہیں اور طبعاً حاضر کا اثر زیادہ ہوتاہے غائب سے ۔ دوسرے سے کہ مخلوق سے تسامح کی توقع کم ہے اور خالق سے زیادہ ہے۔ تیسرے یہ کہ مخلوق کی نظر میں ذلت نا گوار ہے اور اللہ تعالیٰ کی نظر میں ذلیل ہونا (انفاس عيسى: ۲۰۴) گوارا\_''

یعنی جوطبعی طور پر ایک آ دمی کو مخلوق سے زیادہ ڈرمحسوس ہو رہا ہے، الله تعالی سے ڈر کم محسوس ہو رہا ہے۔ یہ کم اور زیادہ ہونا طبعی معاملہ ہے اور انسان کے اختیار سے باہر ہے، لہذا اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کی گرفت نہیں ہے۔

## حضرت عمر ضافته کا خوف حضور اقدس سالیمالیہ م سے زیادہ



چنانچہ حدیث شریف میں یہ واقعہ آیا ہے کہ ایک مرتبہ ازواج مطہرات بے تکافی کی باتیں کر رہی تھیں، اتنے میں بیراطلاع ملی کہ حضرت عمر رہی تھیں، اتنے میں بیراطلاع ملی کہ حضرت عمر رہی تھیں

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر آيت (۱۳) ـ

ہیں۔ اس وفت تک پردے کا حکم نازل نہیں ہوا تھا، حضرت عمر رضائین کے آنے کی اطلاع سن کر تمام از واج مطہرات وہ بے تکاٹھانہ انداز ختم کر کے ادب سے بیٹھ کئیں۔ جب حضرت عمر رضائین مجلس میں آگئے تو حضورِ اقدس صالح ٹیا آپین نے حضرت عمر رضائین مجلس میں آگئے تو حضورِ اقدس صالح ٹیا آپین کے میا کہ یہ عجیب معاملہ ہے کہ تمہارے آنے سے پہلے یہ بڑی بے تکلفی سے باتیں کر رہی تھیں اور تمہارے آنے پر یہ ڈرگئیں اور مؤدب ہوکر بیٹھ گئیں، اس پر حضرت عمر رضائین نے از واج مطہرات سے کہا کہ

أَى عَدُوَّاتِ اَنفُسِهِنَّ اَتَهَبْنَنِى وَلاَ تَهَبنَ رَسُولَ اللهِ (صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ)

یعنی اے جانوں پرظلم کرنے والیو! تم مجھ سے ڈرتی ہو اور حضورِ اقدس صلافی ایم سے نہیں ڈرتی ہو؟ ازوارِج مطہرات نے جواب دیا۔

"نَعمانت افَظُوا عَلَظُ مِن رَسولِ الله عَيَالِيَّةً"

جی ہاں! اس لیے کہ آپ حضورِ اقدس سلّ اللّٰہ اللّٰہ کے مقالبے میں سخت کلام اور سخت مزاج والے ہیں (۱)۔

اب دیکھے! از داجِ مطہرات کوحضورِ اقدس سالٹی آلیے ہی مقابلے میں حضرت عمر رضائی سے معاملہ ہے۔ عمر رضائی سے معاملہ ہے۔

# ا شیطان کا حضرت عمر ضائنی سے ڈرنا

ایک حدیث میں حضرت عمر ضائفہ کے بارے میں حضورِ اقدس صلی اللہ م

(۱) صحیح البخاری ۱۲٦/٤ (۳۲۹٤) و ۱۱/۵ (۳۲۸۳) و انظر معه فتح الباری ٤٧/٤ ـ

مُوَ وَطِعْمَا فِي

فرمایا کہ جس راستے سے عمر گزرتے ہیں، شیطان ڈرکے مارے اس راستے سے نہیں گزرتا (۱) ۔ میرے والد ماجد رائیٹید فرمایا کرتے سے کہ حضرت شخ الہند رائیٹید سے کسی نے اس حدیث کے بارے میں سوال کیا کہ یہ کیا معاملہ ہے کہ جس راستے سے حضرت عمر زخائیڈ گزرتے ہیں، اس راستے سے شیطان نہیں گزرتا، حضرت صدیقِ اکبر زخائیڈ کے ساتھ یہ معاملہ نہیں تھا اور خود حضورِ اقدس سائٹیٹیلی خضرت صدیقِ اکبر زخائیڈ کے ساتھ یہ معاملہ نہیں تھا اور خود حضورِ اقدس سائٹیٹیلی اور کے بارے میں یہ نہیں آیا کہ جس راستے سے آپ گزری اس راستے پر شیطان نہیں گزرتا، کیا شیطان حضرت عمر زخائیڈ سے ڈرتا ہے اور حضورِ اقدس سائٹیٹیلی اور حضرت صدیقِ اکبر زخائیڈ سے نہیں ڈرتا؟ حضرت شخ البند رائٹیٹید کا یہ معمول تھا کہ بہلے ظرافت کا جواب دیا کرتے سے اور پھر تحقیقی جواب دیا کرتے سے، اس بہلے ظرافت کا جواب دیا کرتے سے اور پہر تحقیقی جواب دیا کرتے سے، اس بیوقوں سے فرمایا: پوچھواس بیوقون سے وہ ایسا کیوں کرتا تھا؟ حضورِ اقدس سائٹیٹیلی سے کیوں نہیں ڈرتا تھا اور حضرت عمر زخائیڈ سے کیوں نہیں ڈرتا تھا اور حضرت عمر زخائیڈ سے کیوں نہیں ڈرتا تھا اور حضرت عمر زخائیڈ سے کیوں نہیں ڈرتا تھا اور حضرت عمر زخائیڈ سے کیوں ڈرتا ہے؟

## کسی سے زیادہ ڈراس کی عظمت کی دلیل نہیں

پھر تحقیقی جواب دیا کہ در اصل ہے ڈر اور خوف طبعی کیفیت ہے اور اس کے مختلف اسباب ہوتے ہیں، لہذا کسی شخص سے ڈر زیادہ ہونا اس کے عظیم ہونے کی دلیل نہیں کہ اس کی عظمت دل میں زیادہ ہے یا اس کی محبت زیادہ ہے، بلکہ اس شخص کی ایک خاص طبیعت ہے، اس طبیعت کی وجہ سے آ دمی کے دل میں رکاوٹ اور ڈر بیدا ہوتا ہے۔ ایک دوسرا آ دمی ہے جو پہلے شخص سے افضل اور عظیم ہے، لیکن اس کے دل میں نرمی ہے، جس کی وجہ سے لوگ اس سے بے عظیم ہے، لیکن اس کے دل میں نرمی ہے، جس کی وجہ سے لوگ اس سے بے

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۱/۵ (۳۲۸۳) و صحیح مسلم ۱۸۲۳/۲۳۹۲) ـ

تکلف ہوجائے ہیں اور اس سے اپنے دل کی بات کہنے میں کوئی بارمحسوس نہیں کرتے، اس وجہ سے ڈرمحسوس نہیں ہوتا، لہذاکس سے ڈرکا زیادہ ہونا اس کے اعظم ہونے کی دلیل نہیں۔ اگر شیطان حضرت عمر خلائیہ سے زیادہ ڈرتا ہے تو یہ ان کا طبعی معاملہ ہے اور اس بات کی دلیل نہیں کہ حضرت عمر خلائیہ حضور اقدس سالٹھ ایکی اور حضرت صدیقِ اکبر ڈلائیہ سے افضل ہوگئے۔ اس لیے اس ملفوظ میں حضرت تھانوی راٹھیے نے فرمایا کہ' مخلوق کا ڈر خالق کے ڈر سے طبعاً زیادہ ہونا غدموم نہیں کہ غیراختیاری ہے۔'

### عقلاً الله تعالى كا دُر زياده مونا چاہيے

آگ فرمایا که ''اور عقلاً اور اعتقاداً زیادہ ہونا البتہ مذموم ہے'، یعنی عقلاً اللہ کا ڈرخلوق کے ڈر سے زیادہ ہونا چاہیے، طبعاً اللہ کا ڈرزیادہ ہونا کوئی ضروری نہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ عقلاً اللہ کا ڈرزیادہ ہونے کا کیا مطلب ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ عقلاً اللہ کا ڈرزیادہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جب آ دمی دل میں یہ سوچ کہ مجھے مخلوق سے زیادہ تکلیف پہنچ سکتی ہے یا اللہ کے عذاب سے میں یہ سوچ کہ مجھے مخلوق سے زیادہ تکلیف پہنچ سکتی ہے یا اللہ کے عذاب سے زیادہ تکلیف پہنچ سکتی ہوگی، لہذا عقلی طور زیادہ تکلیف ہوگی، لہذا عقلی طور پر اللہ کے عذاب سے زیادہ تکلیف ہوگی، لہذا عقلی طور پر اللہ کے عذاب سے زیادہ تکلیف ہوگی، لہذا عقلی طور پر اللہ کے عذاب سے بی اللہ مقصود حاصل ہے۔ اس کے بعد طبعی طور پر خوف کی جو کیفیت ہوتی ہو بی ان، دہل جانا، فکر طاری ہوجانا، دماغ پر خوف کا مسلط ہوجانا، یہ سب غیر اختیاری کیفیات ہیں، لہذا اگر یہ غیر اختیاری کیفیات مخلوق سے ہوجانا، یہ سب غیر اختیاری کیفیات ہیں، لہذا اگر یہ غیر اختیاری کیفیات مخلوق سے موجانا، یہ سب غیر اختیاری کیفیات ہیں، لہذا اگر یہ غیر اختیاری کیفیات محضرت والا معلی دیات محضرت والا دیہ ہوگئی ہیں تو اس میں گھبرانے کی بات نہیں۔ کسی عجیب بات حضرت والا دیادہ ہوگئی ہیں تو اس میں گھبرانے کی بات نہیں۔ کسی عجیب بات حضرت والا دیادہ ہوگئی ہیں تو اس میں گھبرانے کی بات نہیں۔ کسی عجیب بات حضرت والا دیادہ ہوگئی ہیں تو اس میں گھبرانے کی بات نہیں۔ کسی عجیب بات حضرت والا

نے بیان فرمادی اور کتنا بڑا خلجان دور کر دیا، اس لیے که بیض اوقات جب آ دبی سیسوچتا ہے کہ میں خالق کے مقابلے میں مخلوق سے زیادہ ڈرتا ہوں، تو دیاغ میں سیسوچتا ہے کہ میں خالق کے مقابلے میں مخلوق سے زیادہ ڈرتا ہوں، تو دیاغ میں سیخیال آئے گا کہ میرا تو ایمان ہی جاتا رہا، حضرت والا نے اس خلجان اور خیال کو دور فرما دیا۔

# کاوق محسوس ہے، اللہ تعالی محسوس نہیں

پھر جو بات ارشاد فرمائی کہ قرآنِ کریم کی آیت: لائتہ آشکہ رُھبة فی صُدُودِهِ مِن اللهِ (۱) کابھی یہی محمل ہے، یعنی مخلوق کا ڈر خالق کے ڈر سے زیادہ ہونا اعتقاداً مذموم ہے، طبعاً مذموم نہیں اور طبعاً مذموم نہ ہونے کی تین وجوہ ہیں، پہل وجہ یہ ہے کہ مخلوق محسوس ہے، اللہ تعالی محسوس نہیں، یعنی مخلوق نظر آرہی ہے، مثلا ایک شخص پہتول تانے کھڑا ہے تو وہ شخص بھی نظر آرہا ہے اور پہتول بھی نظر آرہا ہے اور پہتول بھی نظر آرہا ہے اور پہتول کا ہے اور پہتول بھی نظر آرہا ہے اور پہتول بھی نظر آرہا ہے اور یہ جسی نظر آرہا ہے کہ اگر یہ پہتول سے گولی چل گئ تو میں مرجاؤں گا۔ جب کہ اللہ جل شانہ بذات خود محسوس نہیں، اللہ تعالی کو نہ آ تکھوں سے دیکھا جا اور جبنم کا عذاب نظر آرہا ہے اور بہتنم کا عذاب نظر آرہا ہے اور بہتنہ میں مورہی ہو، اگر چہ عقلاً اس کے وجود کو مانتا ہے، بنہ ہاتوں کا اثر کے جومحسوس ہورہی ہو، اگر چہ عقلاً اس کے وجود کو مانتا ہے، بنہ بیات اس چیز کے اثر کے جومحسوس نہیں ہوتا جنا محسوس چیز کا ہوتا ہے۔

سورة الحشر آیت (۱۳)-

#### غائب کے مقابلے میں حاضر سے ڈرزیادہ ہوتا ہے

یا مثلاً کی شخص کو اس بات کا خطرہ لگا ہوا ہے کہ کل کو یہ واقعہ پیش آ جائے گا، لیکن ایک واقعہ ابھی آ نکھوں کے سامنے پیش آ رہا ہے تو اس واقعے کا ڈر، خوف اور اس سے بچنے کی فکر اور اس کی گھبراہٹ زیادہ ہوگی، بنسبت اس واقع کے خوف کے جو کل آنے والا ہے، اس لیے جو واقعہ ابھی پیش آ رہا ہے، وہ محسوس ہورہا ہے اور جو واقعہ کل پیش آئے گا وہ محسوس نہیں ہے۔ یہ انسان کی طبعی بات ہو اور اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کے یہاں اس پر مؤاخذہ بھی نہیں ہوگا کہ تمہارے اندر مخلوق کے خوف کی زیادتی کیوں ہے؟ اس لیے کہ ' طبعاً حاضر کا اثر زیادہ ہوتا ہے غائب کی عظمت ول میں زیادہ ہو۔

# مخلوق سے معافی کی امید کم ہے

بلدوم

دوسری وجہ یہ ہے کہ'' مخلوق سے تسامح کی توقع کم ہے اور خالق سے زیادہ ہے۔'' یہ بہت بڑی بات بیان فرما دی اس لیے کہ مخلوق بڑی خراب چیز ہے، یہ کسی کو نہیں بخشی، اگر مخلوق کے سامنے یہ بات آ جائے کہ فلاں نے یہ گناہ کیا ہے، تو یہ مخلوق اس کو نہیں بخشے گی، بلکہ اس کو بدنام اور رسوا کرے گی، اس کو سزا دلوائے گی، کیک اللہ تعالی کا معاملہ ایسا ہے کہ بندہ گناہ بھی کر رہا ہے، لیکن ساتھ میں شرمندہ بھی ہے اور یہ سوچتا ہے کہ میرا معاملہ میرے اللہ سے ہے، اللہ تبارک و تعالی شاید مجھے معاف فرمادیں۔ تو وہاں معافی کی توقع زیادہ ہے، بہ نسبت مخلوق کے، اس لیے بندوں کے سامنے گناہ ظاہر کرنے کے خیال سے انسان کو کپکی طاری ہو جاتی ہے۔

### جہنم میں جانا گوارا کر لے گا

ہارے حضرت ڈاکٹر عبد الحی صاحب عار فی راٹھیے فرمایا کرتے تھے کہ ذرا تصور کرو کہتم اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر ہوئے اور تم نے درخواست کی کہ یا اللہ! مجھ سے گناہ سر ز د ہوئے ہیں، اپنی رحمت سے مجھے معاف فرما۔ اللہ تعالیٰ نے جواب میں فرمایا کہ ہم تمہارے گناہ معاف تو کر دیں گے اور تمہیں جہنم کا عذاب نہیں دیں گے،لیکن ایک شرط ہے، وہ شرط یہ ہے کہ تمہارے اعمال نامہ کی ایک فلم لوگوں کے سامنے چلائیں گے اور اس فلم کو دیکھنے والوں میں تمہارا باپ ہوگا، تمہاری ماں ہوگی، تمہارے بہن بھائی ہوں گے، تمہارے بیوی یجے ہوں گے، تمہارے دوست احباب ہوں گے، تمہارے شاگرد ہوں گے، تمہارے مرید بھی ہوں گے اور فلم چلانے کے بعد ہم تنہیں معاف فرما دیں گے اور تنہیں جنت میں بھیج دیں گے، اگر اللہ تعالی معاف کرنے پر بہشرط لگا دیں گے توکوئی آ دی ایا بھی ہوگا جو کمے گا کہ یا اللہ! آپ مجھے تھوڑی دیر کے لیے جہنم میں بھیج دیں، یہ بہتر ہے اس سے کہ آ یہ ان لوگوں کے سامنے میری فلم چلائیں، اس لیے کہ مخلوق کے سامنے رسوائی سے زیادہ خوف ہوتا ہے اور بیخوف اس لیے ہوتا ہے کہ وہ جانتا ہے کہ بیخلوق بڑی سنگ دل ہے، اگر اس کے علم میں میری کوئی كمزوري آگئ تو يه مجھے نہيں بخشے گی اور اللہ جل جلالہ ميرے خالق و مالک ہیں، اصل عظمت ان ہی کو حاصل ہے،لیکن ان کے بارے میں مجھے بیرامید ہے کہ وہ مجھے معانی فر مادیں گے، ان سے کیا چھپانا، جو پچھ ہے سب ان کے مامنے ہے۔

#### مخلوق کی نظر میں ذلت نا گوار ہے

إلى ٠٠٠

تیسری وجہ ہے ہے کو تخلوق کی نظر میں ذلت نا گوار ہے اور اللہ تعالیٰ کی نظر میں ذلت بیل ہونا گوارا ہے، اس لیے کہ مخلوق کے سامنے کوئی گناہ آ گیا تو ذلت ہوگی، مخلوق ہے ہجا گا دی ہے، بڑا فاسق وفاجرآ دمی ہے، بڑا گناہ گار ہے، بڑا مکار ہے، بڑا منافق ہے اور مخلوق کی نظر میں ذلت بڑی نا گوار بات ہے۔ دوسری طرف اگر اللہ جل شانہ کی نظر میں یہ بات آ جائے کہ بندہ بڑا فات و فاجر ہے، یہ بڑا گناہ گار اور خطا کار ہے، تو یہ بھی ذلت کی بات ہے، لیکن یہ ذلت مطلوب ہے، اس لیے بندہ خود ہی اللہ تعالیٰ کے سامنے اقرار کرتا ہے کہ یا اللہ! میں بڑا گناہ گار ہوں، بڑا خطا کار ہوں، مجھ سے بڑی غلطی ہوگئ، اقراری مجرم موں، بڑا خطا کار ہوں، مجھ سے بڑی غلطی ہوگئ، اقراری مجرم موں، مجھے معاف فرما دیں، لہذا اللہ تعالیٰ کے سامنے ذلیل ہونا مطلوب ہے اور مخلوق کے سامنے ذلیل ہونا مطلوب ہوں، چنانچہ مخلوق کے سامنے ذلیل ہونا نا گوار ہے اور شرعا مجمی ذلت مطلوب نہیں، چنانچہ حضور اقدس سن شائی یہ یہ دعا مائی:

"اَللَّهُمَّ اجْعَلْنِی فِی عَیْنِی صَغِیْرًا وَفِی اَعْیُنِ النَّاسِ کَبِیْرًا" (۱)

اے اللہ! مجھے اپنی نگاہ میں تو چھوٹا بنا اورلوگوں کی نگاہ میں بڑا بنا۔

اس لیے کہ لوگوں کی نگاہ میں عزت مطلوب ہے، ذلت مطلوب نہیں، البتہ اللہ تعالیٰ کے سامنے ذلت عین مطلوب ہے، ای لیے حضرت والا نے فرمایا کہ

<sup>(</sup>۱) مسند البزار ۲۱۵/۱۰ (٤٤٣٩) وقال: وبذا الحديث لا نعلم احدا رواه عن عبد الله بن بريدة عن ابيه الاعقبة الاصم، وهو رجل من ابل البصرة ليس به باس وذكره الهيثمي في "مجسع الزواند" ۱۸۱/۱۰ (۱۷٤۱۲) وقال: وفيه عقبة بن عبد الله الاصم، وبو ضعيف، وقد حسن البزار حديثه.

مخلوق کا ڈرزیادہ ہوتا ہے خالق کے ڈر کے مقابلے میں، نہ یہ ایمان کی کمزوری کی علامت ہے اور نہ گھبرانے کی بات ہے۔

# نتیخ کامل ہی تھے علاج بتا سکتا ہے

یہ باتیں شخ کامل ہی بتا سکتا ہے، ورنہ اگر کسی معمولی آ دمی کے سامنے یہ بات کہی جائے کہ مخلوق سے زیادہ ڈرلگتا ہے خالق کے مقابلے میں، تو وہ جواب میں یہ کہے گا کہ تو کا فر ہوگیا، یہاں سے بھاگ جا، تو اللہ سے نہیں ڈرتا؟ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

#### وَاللَّهُ أَحَتُّ أَنۡ تَخْشُهُ (١)

لیکن جو شخص نفس کی باریکیوں سے واقف ہے اور جو یہ جانتا ہے کہ یہ انسان ہے اور اللہ تعالیٰ نے اس کی طبیعت کے اندر کیا کیا با تیں رکھی ہیں اور حقیقتِ حال کیا ہے؟ اس نے چند لفظوں میں یہ سارا ماجراحل کر دیا اور سارا شک وشبہ دور کر دیا۔ اللہ تعالیٰ محفوظ رکھے، یہ ایک ایسا مقام ہے کہ اگر اس میں ذرا بھی رہنمائی غلط ہوجائے تو آ دمی کفر اور نفاق تک پہنچ جاتا ہے، مایوی تک پہنچ جاتا ہے، مایوی تک پہنچ جاتا ہے، اس کے اوپر یاس طاری ہو جاتا ہے اور شیطان کے ہتھے چڑھ جاتا ہے، اس کے اوپر یاس طاری ہو جاتا ہے اور شیطان کے ہتھے چڑھ جاتا ہے، اس کے اوپر یاس طاری ہو جاتا ہے اور شیطان کے ہتھے چڑھ جاتا جہ کہائی شیخ کامل نے کائل بدل دیا کہ سارے شکوک وشبہات کافور ہوگئے اور جو حقیقت حال ہے وہ بیان کر دی۔

# 🕥 علاج كاايك طريقه" تصور شيخ"

اس وجہ سے ہمارے بزرگوں نے علاج کا جوایک طریقہ تجویز فرمایا ہے،

(۱) سورة الاحزاب آيت (۳۷) ـ

اس میں بعض چیزیں ایس ہیں جولوگوں کے لیے غلط بہی کی وجہ سے اعتراض کا سبب بن گئیں، چنانچہ 'نصور شخ' کا لفظ آپ نے سنا ہوگا، یہ علاق کا ایک طریقہ تھا، جو مشائخ اپ مریدین سے بطور علاج کرایا کرتے تھے اور مشائخ اپ مریدین سے کہتے ہیں کہ جس وقت تم ذکر کروتو ذکر کے وقت اپ شخ کا تصور کرو، اگر کسی گناہ کا تقاضا دل میں پیدا ہورہا ہے تو اس وقت بھی اپ شخ کا تصور کرو۔ اس پرلوگوں نے اعتراض کیا کہ یہ ذکر کے وقت تصور شخ تو ''شرک' نے ہے اس لیے کہ ذکر تو اللہ کے لیے کیا جا رہا ہے، لہذا تصور بھی اللہ کا کرنا چاہیے نہ کہ شخ کا تصور۔

# خضرت سيداحمد شهيدٌ اورتصور شيخ

یہاں تک نوبت آئی کہ حضرت سید احمد شہید رائٹید کے شیخ حضرت مولانا شاہ عبد العزیز رائٹید نے اپنے مرید سید احمد شہید رائٹید کو بہ تجویز کیا کہ آپ "تصور شیخ" کیا کریں۔ جواب میں حضرت سید احمد شہید رائٹید نے فرمایا کہ حضرت! اگر آپ بجھے کی گناہ کے کرنے کا حکم دیتے تو میں اس خیال سے وہ گناہ کر لیتا کہ بعد میں توبہ کرلوں گا،لیکن اس عمل میں مجھے شرک کی ہوآتی ہے، اس کے لیتا کہ بعد میں توبہ کرلوں گا،لیکن اس عمل میں مجھے شرک کی ہوآتی ہے، اس سے لیے بیکام میں نہیں کرسکتا۔ حضرت شاہ صاحب رائٹید نے فرمایا کہ چلوتم اس سے مشتیٰ ہو (۱۱)۔ اب دیکھیے! حضرت سید رائٹیلیہ کو اس کے اندر شرک کی ہوآئی چونکہ ان کے اوپر توحید کا غلبہ تھا اور اللہ تعالی نے توحید پر استقامت عطا فرمائی تھی، اس وجہ سے انہوں نے مہا۔

<sup>(</sup>۱) ارواح ثلاثه یعنی حکایات اولیاء ص ۱۰۳ حکایت (۱۱۲) طبع دار الاشاعت کراچی -

#### " في المعامل المناسخ ا

لیکن بعض لوگوں نے '' تصویہ نے '' پر اعتراض کرتے ہوئے با قاعدہ یہ کہہ دیا کہ شرک ہے اور جو لوگ '' تصویہ '' پر اعتراض کرنے والے ہیں، وہ '' تصویہ شخ' '، بی کی بنیاد پر یہ کہتے ہیں کہ یہ '' تصویہ 'شرک کی تعلیم دیتا ہے، حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ '' تصویہ شخ' '' کا مقصد اس کے علاوہ پچھنیں کہ دماغ کو ذکر اللہ کے وقت یک وکی جائے ، اس لیے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات '' محسوں 'نہیں، کسی محسوں چیز کا تصور انسان کرے گا تو وہ تصور جم جائے گا، غیر محسوں چیز کا تصور نہیں ہے گا۔ مبتدی شخص جس کے دل و دماغ پر اللہ کا ذکر اور فکر چھایا نہیں تصور نہیں جے گا۔ مبتدی شخص جس کے دل و دماغ پر اللہ کا ذکر اور فکر چھایا نہیں ہے، اس کے لیے صوفیاء نے ایک محسوں تجویز کر دی کہ اپنے شخ کا تصور کیا کرو اور پھر جو حصرات اس تصور کو تجویز کرتے ہے، وہ صرف اس حد پر اکتفا نہیں کرتے تھے، وہ صرف اس حد پر اکتفا نہیں کرتے تھے، بلکہ تصویہ شخ کے ذریعے جب ایک مرتبہ یکسوئی حاصل ہوگئ تو بعد میں اس یکسوئی کا زُنْ اللہ تعالیٰ کی جانب پھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب پھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب پھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب پھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شے اور پھر وہ ذاکر اللہ تعالیٰ کی جانب بھیرد سے شعر بیں متوجہ ہوجا تا تھا۔

#### و " "تصور بھینس" سے علاج

جیے میں نے اپنے والد ماجد رائیں سے سنا کہ ایک بزرگ کے بیال ایک دیہاتی ایک و بیاتی ایک دیہاتی ایک ایک دیہاتی این اصلاح کرانے اور مرید ہونے کے لیے گیا، اس نے جاکر کہا کہ حضرت! مجھے مرید کرلو۔ ان بزرگ نے اس کو مرید کرلیا، اس کے بعد اس نے کہا کہ میں کیا کروں، میرانہ ذکر میں ول لگتا ہے، نہ نماز میں ول لگتا ہے، میں تو

بس نماز میں اٹھک بیٹھک کرتا رہتا ہوں۔ ان بزرگ نے اس سے بوجھا کہ ساری دنیا میں تجھے کس چیز سے زیادہ محبت ہے؟ اس دیباتی نے جواب دیا کہ میری بھینس ہے، مجھے اس سے بہت زیادہ محبت ہے، ان بزرگوں نے اس سے کہا کہ تو روزانہ رات کو اپنے کمرے میں بیٹھ کر ایک گھنٹے تک بھینس کا تصور کیا كر۔ اس ديہاتى نے كہا كەميں تو الله مياں كى طرف متوجه ہونا جاہتا ہوں۔ ان بزرگ نے فرمایا کہ میں جو کہہ رہا ہوں تو وہ کر۔ چنانچہ وہ کمرے میں بیڑھ گیا اور تجینس کا تصور کرنے لگا، چنانچہ چند دنوں کے بعد اس کے دل و د ماغ پر جھینس ملط ہوگئ کہ بھینس آرہی ہے، بھینس جارہی ہے، بھینس دودھ دے رہی ہے، بھینس چررہی ہے، بھینس نہارہی ہے، یہاں تک نوبت آ گئ کہ جب شیخ اس کے کمرے میں داخل ہوئے توشیخ سے کہنے لگے کہ ہیں، ابھی یہاں نہ آنا، یہاں بھینس آرہی ہے، جب اس حد تک بھینس اس کے دل و دماغ پر مسلط ہوگئ تو شیخ نے کہا کہ بس، اب کام بن گیا، چنانچہ بھینس کے تصور کے رخ کو اللہ کے تصور کی طرف پلٹ دیا۔ بیرسب اس لیے کیا کہ ابتداء ًاللہ جل شانہ کی طرف دھیان لے جانا اس کے لیے ممکن نہیں تھا، اس لیے کہ اللہ تعالی محسوس نہیں ہیں، اس لیے پہلے اس کے ذہن کو تمام خیالات سے فارغ کرکے یکسوکر دیا، تو اب اس کا رخ موڑنا آسان ہوگیا۔

# ا کیسوئی کے بعدرُخ موڑ دو

یہ "تصور شیخ" بھی اس لیے کرایا جاتا ہے کہ تمام خیالات سے فارغ كركے ذہن كو يكسوكر ديا جائے، پھراس كواللہ تعالیٰ كی طرف موڑ ديا جائے،ليكن اعتراض کرنے والوں نے بیہ کہہ دیا کہ یہ جمینس "کا تصور بھی شرک ہے اور ''شخ'' کا تصور بھی شرک ہے، حالانکہ ذہن کو فارغ کرنے اور اس کو کیسوکرنے کا ایک علاج تھا اور جب ذہن کیسو ہوگیا تو اس کا رخ موڑ دیا، اس کے اندر سے بات نہیں ہے کہ مخلوق کو خالق کے برابر مھہرا دیا، بلکہ بیدایک علاج ہے۔

### بدنظری کا ایک علاج

چنانچہ ہمارے حضرت والا رائیٹیہ فرمایا کرتے تھے کہ جب بھی دل میں بد نظری کا داعیہ بیدا ہوتو اس وقت بیہ تصور کرلیا کر و کہ اگر اس وقت میرے اساذ میرے سامنے آ جا کیں یا میرے والدِ ماجد آ جا کیں یا میری اولاد آ جائے اور وہ مجھے اس حالت میں و کھے لیں کہ میں غیر محرم کو د کھے کر لذت لے رہا ہوں، تو اس وقت وہ لوگ میرے بارے میں کیا رائے قائم کریں گے؟ جب تم بیسوچو گے تو ان شاء اللہ اس گناہ کو کرنے کا داعیہ کمز ور ہوجائے گا۔

### ﴿ الله تعالیٰ کے دیکھنے کا تصور کیوں نہ کر ہے

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت نے یہ تو فرمایا کہ اس گناہ کے وقت یہ سوچے کہ میرا استاذ دیکھ رہا ہے، میرا باپ دیکھ رہا ہے۔ یہ کیوں نہیں فرمایا کہ وہ یہ سوچے کہ میرا اللہ مجھے دیکھ رہا ہے؟ جواب یہ ہے کہ بیعلم تو ہمیں حاصل ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر وقت ہمیں دیکھ رہے ہیں، لیکن چونکہ اللہ جل شانہ کی ذات محسوس نہیں، اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کا تصور قائم کرنے میں دشواری ہوتی ہے۔ اس لیے مبتدی کے لیے آسانی اس میں ہے کہ وہ کسی ایس شخصیت کا تصور کرلے جو محسوس ہمتدی کے لیے آسانی اس میں ہے کہ وہ کسی ایس شخصیت کا تصور کرلے جو محسوس ہمتدی کے بین اور ان حضرات کی ناراضگی اللہ کی ناراضگی کے مقابلے میں زیادہ عظمت والے ہیں اور ان حضرات کی ناراضگی اللہ کی ناراضگی کے مقابلے میں

زیادہ خطرناک ہے، یہ مطلب ہر گزنہیں ہے، بلکہ اس لیے کہ ان کے علم میں آنے سے، زیادہ بر نامی اور زیادہ رسوائی ہے اور بیداوگ اس طرح سے معاف نہیں کر سکتے ہیں۔

#### ۔ ﷺ حضرت معاویہ اور حضرت عمر وین العاص زائشہا کے درمیان مکالمہ

ایک مرتبہ حضرت معاویہ زبالنین کھانا کھا رہے تھے، اتنے میں حضرت عمرو ابن العاص زبالنین ان کے باس بہنچ گئے، یہ حضرت معاویہ زبالنین کے دوست بھی تھے اور ان دونوں کے درمیان لطفے بھی ہوا کرتے تھے، جب وہاں بیٹے تو حضرت معاویہ زبالنین نے فرمایا:

"أذنُ فكُلُ" آوُ كھانا كھالو۔

انہوں نے جواب دیا:

"قَدْ اَكُلْتُ يَا اَمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْن " "اے امیر المونین! میں کھانا کھا چکا ہوں۔"

حضرت معاویه زلانیو نے فرمایا:

"إِنَّ مِن شراهةِ الممَوْءِ أَن لَّا يَدَعَ المَوْءُ فِي بَطُنِهِ مُسْتَزَادُ اللِمُستَزِيدِ"

یہ بڑی طمع اور حرص کی بات ہے کہ آ دمی جب کھانا کھائے تو اپنے پیٹ

میں اتن گنجائش مبھی نہ تیبوڑے کہ دوسرا آ دمی کھلانا چاہے آو اس کی فرہائش جمی قبول نہ کرے۔ اس طرح کھانا تو بری بات ہے، یہ بلیغ جملہ کہا۔ انہوں نے جواب دیا: چونکہ وہ حاضر جواب تو تھے۔

"قَدْفَعَلْتْ يَا أَمِيْرَ الْمَوْمِنِيْنَ!"

امیر المومنین! میں نے ایسا ہی کیا ہے، یعنی میں نے یہ بیس کیا کہ بورا پیٹ بھر لیا ہوا در جگہ نہ چھوڑی ہو، بلکہ بیٹ میں جگہ چھوڑی ہے۔

حضرت معاویه رضاعهٔ نے یو جھا:

"اَلِمَنْ هُوَ اَوْ جَب حَقّاً مِنْ أَمِيْرِ الْمؤمِنِيْنَ"

یعنی یہ جوتم نے جگہ چھوڑی ہے کسی ایے شخص کے لیے چھوڑی ہے جس کی فرمائش پوری کرنا امیر المومنین کے مقابلے میں زیادہ ضروری ہو؟ یعنی جب میں نے تہمیں کھانے کے لیے بلایا توتم نے انکار کر دیا، اب یہ جو جگہ تم نے چھوڑی ہے وہ کس کے لیے چھوڑی ہے؟ اس طرح حضرت معاویہ زمائی نے ان کو پھانس دیا۔

حضرت عمر وبن العاص رالنير نے جواب دیا:

"لَى وَلْكِنْ لِمِنْ لَا يَعْذُرُ عُذُرَ الْمِيْرِ الْمَوْمِنِينَ"

یعنی میں نے یہ جگہ اس شخص کے لیے چھوڑی ہے جو امیر المؤمنین کی طرح

معذرت قبول نہ کرے اور معاف نہ کرے، مطلب یہ ہے کہ آپ تو معاف کر

دیں گے، اور معذرت قبول کر لیں گے، لیکن بعض لوگ ایسے ضدی ہوتے ہیں جو

معذرت قبول نہیں کرتے ، ان کی وجہ سے یہ جگہ چھوڑی ہے، آپ کی وجہ سے نہیں جھوڑی ہے<sup>(۱)</sup>۔

# الله خلاصه

بہر حال! آ دمی بعض اوقات کسی دوسرے سے اس وجہ سے ڈرتا ہے کہ اگر اس کو بہتہ چل گیا تو یہ مجھے نہیں چھوڑے گا، معاف نہیں کرے گا،کیکن دوسرا شخص جو پہلے کے مقابلے میں کتنے ہی بڑے درجے کا کیوں نہ ہو، اس سے اس لیے نہیں ڈرتا کہ اگر اس کو پیتہ لگ گیا تو اس سے معافی مانگ لوں گا، اس کے آگے ہاتھ یاؤں جوڑلوں گا،تو وہ مجھے معاف کردے گا۔اس کا پیمطلب نہیں کہ پہلے والے شخص کی عظمت زیادہ ہے۔ اللہ تعالی اینے فضل وکرم سے ہمارے دلوں میں اپنا خوف اور اپنی رجا دونوں پیدا فرما دے اور دونوں میں اعتدال بھی عطا فرما دے، آمین۔ بعد مین

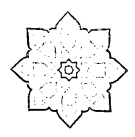
وَاخِي دَعُواْنَا آنِ الحَمِدُ لللهُ رَبِّ العُليينَ





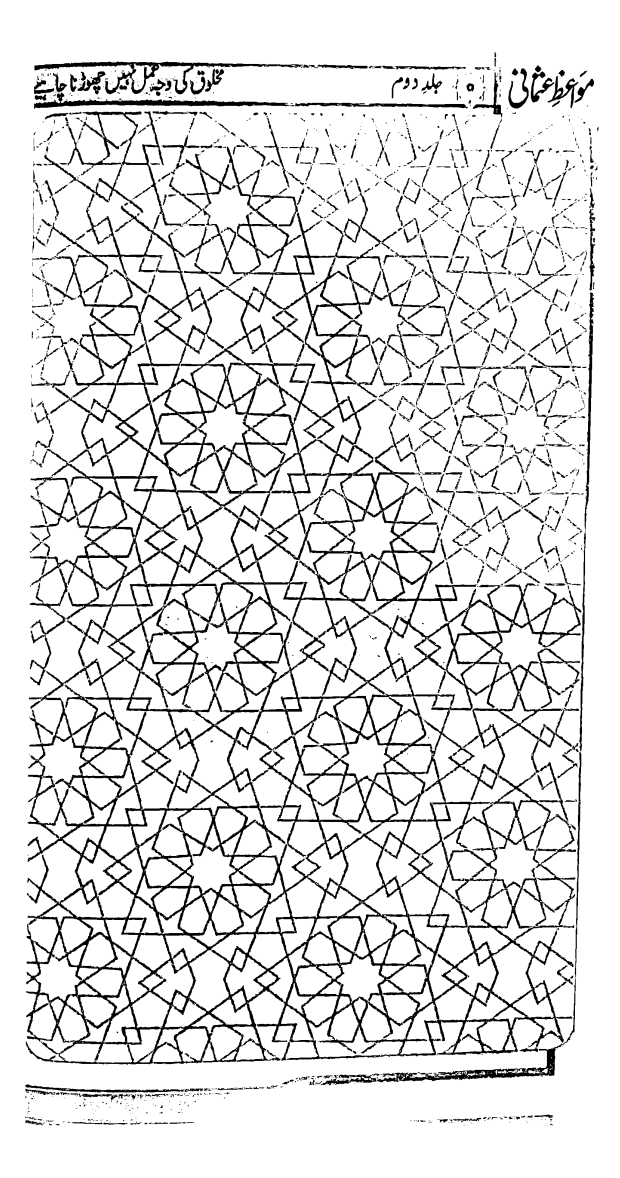


<sup>(</sup>۱) كتاب الصناعتين لابي هلال العسكري ص ١٨ طبع المكتبة العصرية بيروت ـ والتذكرة الحمدونية ٨٧/٩ فقره (١٤٦) طبع دار صادر بيروت.



مخلوق کی وجہ سے مل نہیں جھوڑ نا چاہیے

(اصلاحی مجالس ج۲ ص ۲۹)



#### بِاللّه ارْجِرا ارْجَمَ

# مخلوق کی وجہ سے عمل نہیں چھوڑنا چاہیے

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلوة والسلام على رسوله الكريم وعلى اله واصحابه اجمعين أمّا بعد!

### تكبر مع الله كي صورت

ایک ملفوظ میں حضرت تھانوی رایشیلیہ نے فرمایا:

تکبر میں جب غلو ہوجاتا ہے اور اس کی جڑ پختہ ہوجاتی ہے تو اللہ تعالی کے ساتھ بھی تکبر کرنے لگتا ہے۔ مثلاً دعا میں عاجزی اور خشوع کررہا تھا، رونے کی صورت بناکر گڑا رہاتھا کہ سامنے سے کوئی دوسرا شخص آ گیا تو اب گڑاڑا رہاتھا کہ سامنے سے کوئی دوسرا شخص آ گیا تو اب گڑاڑا نا چھوڑ دیا کہ دیکھنے والے کی نظر میں سکی نہ ہو، یہ تکبر مع اللہ ہے کہ اس کو اللہ کے سامنے عاجزی اور ذلت تکبر مع اللہ ہے کہ اس کو اللہ کے سامنے عاجزی اور ذلت

#### کی صورت بنانے سے بھی دوسروں کی نظر میں ذلت و عار آتی ہے، پس مخلوق کے لیے کسی عملِ عبادت کو ترک کرنا

(انفاسِ عيسلٰ \_ص ١٥٧)

تکبر مع الناس اور تکبر مع انحلق تو بُرا ہے ہی، لیکن اللہ جل شاخہ کے ساتھ تکبر کرنا بدترین قسم کا تکبر ہے۔ مثلاً ایک شخص دعا میں روتا ہے اور گڑ گڑاتا ہے یا رونے کا منہ بناتا ہے، یہ در حقیقت اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی عاجزی کا اظہار ہوتا ہے اور یہ مل کرتے ہور یہ گئل کرتے ہور یہ گئل کرتے ہور کے سامنے اپنی دعا میں یہ ممل کرتے ہوئے اگر انسان یہ محسوس کرے کہ میری ذلت ہور ہی ہے تو اس کا مطلب یہ ہوئے اگر انسان یہ محسوس کرے کہ میری ذلت ہور ہی ہے تو اس کا مطلب یہ ہوئے اگر انسان یہ محسوس کر ہا ہے کہ وہ شخص اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی کرنے میں اپنی خفت محسوس کر رہا ہے ۔ العیاذ باللہ سے بہت خطرناک قسم کا تکبر ہوا۔

# 💮 مخلوق کے لیے عمل کا ترک

مذکورہ ارشاد کے آخر میں حضرتِ والا نے یہ اصول بیان فرمادیا کہ ''بیں مخلوق کے لیے کسی بھی عمل اور عبادت کو ترک کرنا تکبر ہے۔'' جس طرح مخلوق کے لیے مل کرنا ریا کاری اور دکھاوا ہے، یعنی مخلوق کی خاطر عمل کرنا کہ مخلوق مجھے د کھے کر عبادت گزار سمجے، جس طرح یے ممل ریا ہے بلکہ شرک کے قریب پہنچ جاتا ہے، اسی طرح ترک عمل لیلخلق بھی جائز نہیں، اس لیے بیترک عمل یا تو ریا ہوگا یا تکبتر میں داخل ہوگا۔

# تكبر مع الله كي مثال

مثلاً نماز کا وقت آگیا اور آپ اس وقت ایس جگه پر ہیں جہاں نماز کا

ماحول نہیں، اب اگر آپ وہاں نماز پڑھنے ہے اس لیے شرمائیں کہ لوگ مجھے نماز پڑھتا دیکھ کرمعلوم نہیں کیا سمجھیں گے ۔العیاذ باللہ۔ تو یہ ترکِ عمل للخلق ہے جو جائز نہیں۔ آج کل بہت کثرت سے بیصورت پین آتی رہتی ہے، مثلاً جولوگ ہوائی جہاز میں سفر کرتے ہیں انہوں نے بیسمجھ لیا ہے کہ جہاز میں نماز معاف ہے اور نماز کو حچوڑنے کی وجہ صرف پیہ ہوتی ہے کہ سب لوگ تو بیٹھے ہیں، اب اگر میں ان سب کے سامنے کھڑا ہوکر نماز پڑھوں گا تو ایک بھد ی صورت پیدا ہوجائے گی ۔العیاذباللہ۔ نماز تو اللہ تعالیٰ کے حضور عاجزی ظاہر کرنے کا ایک طریقہ ہے، اب جوشخص اس وقت نماز کو ترک کررہا ہے وہ مخلوق کے سامنے اس عاجزی کا اظہار نہیں کرنا جاہ رہا، اس لیے کہ اس سے میری بیٹی ہوگی، تو بہ صورت '' تکبر مع اللہ'' ہے۔

#### ایسے مقامات پر نماز نہ چھوڑیں



غیرمسلم ملکوں میں میرا اکثر جانا ہوتا ہے، وہاں بکثرت پیہ بات ویکھنے میں آتی ہے کہ ایسے مقامات پر جہاں غیرمسلموں کی آمد ورفت ہے یا جہال غیرمسلم کثرت ہے موجود ہیں، وہاں بعض مسلمان نماز پڑھنے سے کتراتے ہیں، اس لیے کتراتے ہیں کہ اگر ہم یہاں نماز پڑھیں گے تو ہم ان کے سامنے تماشہ بن جائیں گے۔ اب اس ڈر سے نماز چھوڑ نا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ بیغیرمسلم لوگ ہمارا مذاق اُڑا ئیں اور ہمیں تماشہ مجھیں اور اس نماز کی ہیئت کو ذلت کی ہیئت سمجھ کر ترک کرنا اور دوسرے لوگوں کے سامنے اس ہیئت میں آنے سے پر ہیز کرنا سے " كَبِرِمع الله" ب- واقعة بعض جكهيس ايسي بيس كه اگر آ دمي وہاں نماز پڑھے تو ایک تماشہ بن جاتا ہے اور لوگ آ کر دیکھتے ہیں کہ بید کیا ہور ہا ہے۔

#### اُندلس (اہبین) کے ایئر بورٹ برنماز

اب تو چونکہ مسلمان ہر جگہ پہنچ گئے ہیں، اس لیے الحمد للد نماز اتی اجنی نہیں رہی۔ مجھے تو ایسی ایس جگہوں پر نماز پڑھنے کا اتفاق ہوا جہاں ایک انسان بھی کلمہ گونہیں تھا، لیکن سب سے زیادہ حسرت مجھے اُندلس (اپین) میں ہوئی، وہ اُندلس جہاں مسلمانوں نے آٹھ سوسال تک حکومت کی اور آٹھ سوسال تک جس کی فضاؤں میں اذان کی آوازیں گونجتی رہیں، جب میں وہاں ایئر پورٹ پر اُٹرا تو نماز کا وقت تھا، نماز پڑھنے کے لیے ایک گوشہ تلاش کیا تاکہ وہاں نماز ادا کریں۔ میرے ساتھ ایک دوست بھی تھے، چنانچہ ایک گوشہ میں ہم دونوں نے نماز شروع کردی، وہ گوشہ ایسا نہیں تھا جو بہت نمایاں ہو، اس لیے کہ آدی نماز کریں۔ میرے ساتھ ایا تو بہت نمایاں ہو، اس لیے کہ آدی نماز لوگوں کے لیے ایسا گوشہ تلاش کرتا ہے جو ذرا آٹر میں ہو، لیکن میں نے دنیا میں لوگوں کے لیے ایسا گوشہ تلاش کرتا ہے جو ذرا آٹر میں ہو، لیکن میں نے دنیا میں لوگوں کے لیے ایسا گوشہ تلاش کرتا ہے جو ذرا آٹر میں ہو، لیکن میں نے دنیا میں ہمیں نماز پڑھتا دیکھ کر دو چار آدی گھڑے ہو گا ، پھر وہ لوگ دوسروں کو بلا بلا میں نمین نماز پڑھتا دیکھ کر دو چار آدی گھڑے ہو با قاعدہ ہمیں دیکھنے کے لیے ٹھٹ کے کیے ٹھٹ کے لیے ٹھٹ کے گئیاں گھٹ لگ گئے، گویا کہ آج تک انہوں نے یہ نظارہ دیکھا ہی نہیں تھا۔

مجھے حسرت اس بات کی ہوئی کہ مجھے امریکہ اور پورپ کے بہت سے ملکوں میں جو کفر کے بڑے بڑے مراکز ہیں ان میں نماز پڑھنے کا اتفاق ہوا، لیکن کہ بیں جو کفر کے بڑے بڑے مراکز ہیں ان میں نماز پڑھنے کا اتفاق ہوا، لیکن کہیں بھی نماز اتنی اجنبی محسوس نہیں کی گئی جتنی اُندلس کے ایئر پورٹ پر محسوس کی گئی جاتی اُندلس کے ایئر پڑھوں گا تو گئی ۔اب اگر آ دمی اس وجہ سے نماز چھوڑ دے کہ اگر میں یہاں نماز پڑھوں گا تو یہ لوگ تماشہ بنائیں گے اور بڑا سمجھیں گے یا نماز پڑھنے سے میری خفت ہوگ، تو یہ خطرناک خیال ہے اور یہ '' تکبر مع اللہ'' ہے۔

# ایسے موقع پر نماز مؤخر کردے

بعض جگہ نماز کومؤخر کرنا اس لیے ضروری ہوتا ہے کہ نماز پڑھنے ہے کہیں اسلام کی غلط نمائندگی نہ ہوجائے۔ مثلاً ایک شخص ریل گاڑی میں سفر کررہا ہے یا جہاز میں سفر کررہا ہے اور نماز پڑھنے کے لیے اتی جگہ ضروری ہے جس میں آ دئی سجدہ کر سکے، لیکن نماز پڑھنے کے لیے اتی جگہ حاصل کرنے کے لیے دوسرے کو تکلیف پہنچانی پڑے گی یا کسی کو اس کی جگہ سے اُٹھانا پڑے گا، تو اگر اس تکلیف سے دوسرے کو بچانے کے لیے آ دمی نماز موخر کردے تو یہ مؤخر کرنا درست ہے، اس لیے کہ دوسرے کو تکلیف دے کر نماز پڑھنے سے غیر مسلموں کے سامنے اسلام کی غلط نمائندگی ہوگی اور لوگ یہ سمجھیں گے کہ اسلام ایسا مذہب ہے جو لوگوں کو تکلیف دیتا ہے، لہذا اس وجہ سے نماز کا مؤخر کرنا صحیح ہے اور اس میں کوئی حرج نہیں۔

# وسرى انتهاء

بہرحال! ایک انہاء تو یہ ہے کہ لوگ جہازوں میں نماز پڑھنے ہے اس لیے گھراتے ہیں کہ کہیں دوسروں کے سامنے تماشہ نہ بن جائیں اور نماز پڑھنے ہے کہیں ہماری خفت نہ ہو۔ العیاذ باللہ۔ یہ تو تکبر مع اللہ ہے۔ دوسری انہاء وہ ہے جواس واقعے سے سامنے آتی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ میں ایک مرتبہ جہاز میں سفر کر رہا تھا، جہاز بھی چھوٹا تھا اور سفر بھی صرف ایک گھٹے کا تھا، نماز کا وقت آگیا تھا، لیکن مزل پر بہنچ کر جہاز سے اُتر کر آرام سے نماز پڑھ سکتے تھے۔ مگر میں میرے کچھ دوست جو میرے ساتھ تھے ان کا اصرار یہ تھا کہ نماز جہاز ہی میں

پڑھنی ہے بہاں وضو کرنا ہے، اذان دین ہے اور پھر جماعت سے نماز پڑھنی ہے، چنانچہ جب وضو کرنے کا ارادہ کیا تو جہاز کے عملے نے منع بھی کیا کہ یہاں وضو کرنا مشکل ہوگا، لیکن وہ لوگ نہیں مانے اور اصرار کیا کہ ہم تو وضو کریں گے، چنانچہ دو آ دمیوں نے عسل خانے کا چنانچہ دو آ دمیوں نے عسل خانے کا سارا فرش گیلا ہوگیا اور اس میں بانی بھر گیا۔ حالانکہ آ دمی جب وضو کرے تو اس طرح وضو کرنا چاہیے کہ بعد میں آنے والے کو عسل خانے کے استعال سے تکلیف نہ ہو، لیکن ان حضرات نے اس کی کوئی پرواہ نہیں گی۔

اس کے بعد اذان دی اور پھر کہا ہم تو جماعت سے نماز پڑھیں گے،
اب کوئی آ رہا ہے، کوئی جارہا ہے، ان سب کے درمیان انہوں نے صف بناکر
نماز شروع کردی، چونکہ بہرحال! جہاز کے عملے کے لوگ مسلمان سے، انہوں
نے ان کی رعایت تو کی، لیکن ہرایک دوسرے سے کہہ رہاتھا کہ دیکھو! انہوں
نے ان کی رعایت تو کی، لیکن ہرایک گھٹے بعد آ رام سے منزلِ مقصود پر پہنچ کر
وضو کر کے نماز پڑھ لیتے تو اس میں کیا حرج ہوجا تا، لیکن اس عمل کے نتیج میں
وضو کر کے نماز پڑھ لیتے تو اس میں کیا حرج ہوجا تا، لیکن اس عمل کے نتیج میں
ایک ہنگامہ پیدا کردیا۔ اس کے نتیج میں غسل خانہ الگ خراب کیا۔ اب جو
شخص بھی غسل خانے میں جارہا ہے وہ ان کو بُرا کہہ رہا ہے کہ ان لوگوں نے یہ
حرکت کی ہے، لوگوں کا راستہ الگ بند کیا۔ میں نے ان کو سمجھا یا کہ ابھی نماز کو
رہنے دو، میں بھی جہاز سے اُر کرنماز پڑھوں گا، لیکن ان لوگوں نے بالکل
رہنے دو، میں بھی جہاز سے اُر کرنماز پڑھوں گا، لیکن ان لوگوں نے بالکل

#### ہوائی جہاز میں وضو کرنے کا طریقنہ

ال دوسری انتہاء میں ہم جیسے لوگ بتلا ہوجاتے ہیں اور ہمیں ان باتو آکا خیال نہیں ہوتا۔ جہاز کا عملہ ہمیشہ لوگوں کو جہاز میں وضو کرنے ہے منع کرتا ہے۔ اگر کسی شخص کے بارے میں یہ معلوم ہوجائے کہ بیشخص غسل خانہ میں جا کر وضو کرے گا تو اس کو روک دیتے ہیں، اس لیے کہ ان کو معلوم ہے کہ جب بیشخص وضو کرے گا تو ساراغسل خانہ خراب کرے آئے گا۔ میں جہازوں میں اکثر سفر کرتا رہتا ہوں اور جہاز کے غسل خانہ میں ہمیشہ وضو کرتا ہوں، جھے آئے تک کی نے وضو کرنے ہوں اور جہاز کے غسل خانہ میں ہمیشہ وضو کرتا ہوں، جھے آئے تک کی رہوں کہ جب میں وضو کرتے ہا ہم نکا اہتمام کرتا ہوں کہ جب میں وضو کرکے باہر نکلوں تو فرش پر پانی کی ایک چھینٹ بھی باتی نہ ہوں کہ جب میں وضو کرکے باہر نکلوں تو فرش پر پانی کی ایک چھینٹ بھی باتی نہ وجہ اس کی حالے کو تکلف نہ ہو۔

لہذا اگر ہم صفائی کا ذرا اہتمام کریں تو کوئی مشکل کام نہیں، عسل خانے میں تو لیے موجود ہوتے ہیں اور ٹیشو پیپر، ٹوائلٹ پیپر ہوتے ہیں۔ آ دمی فرش اور واش بیس کو ان سے صاف کرلے، لیکن ہم تو یہ سوچتے ہیں کہ بس ہم تو لِلّٰہ فی اللّٰہ وضو کرکے آگئے، اب بعد میں آنے والے پر کیا گزرے گی اس سے ہمیں کوئی بحث نہیں۔

دوهرا گناه

حالانکہ اس گندگی کے نتیج میں دوسروں کو تکلیف دینے کا گناہ الگ ہوگا اور اوگوں کو اسلام سے اور دین کے شعائر سے متنفر کرنے کا گناہ الگ ہوگا۔ العیاذ باللہ۔

صریث شریف میں توحضور افدر سالٹلاکیٹم بیفر مارہ ہیں:

'يُسِّرُوْاوَلاَتُعَسِّرُوُاوَبَشِّرُوْاوَلاَتُنَفِّرُوْا"<sup>(١)</sup>

''لوگوں کے لیے دین کو آ سان کرو اور مشکل مت بناؤ۔ لوگول کوخوشخبری سناؤ اور ان کے اندر نفرت مت پیدا کرو۔''

آج ہم نے ان چیزوں کو دین سے خارج ہی کردیا ہے، آج ہاری مسجدوں کے خسل خانوں اور بیت الخلاء کو جا کر دیکھوتو ان کا پیرحال ہوتا ہے کہ اندر داخل ہونا مشکل ہے اور داخل ہونا اس لیے مشکل ہوتا ہے کہ یہاں تومتقی اور پارسا لوگ رہتے ہیں، یہاں رہنے والے علماءِ کرام اور صوفیاءِ عظام ہیں، ان کو صفائی ستھرائی سے کوئی تعلق نہیں، اس لیے ان کاعسل خانہ گندہ ہے اور اس میں داخل ہونا مشکل ہے۔ ان علماء کو بیہ خیال ہی نہیں ہے کہ بیہ بھی کوئی گناہ کا کام ہے یا کوئی ناجائز کام ہے۔

# ا الله المام المام

میرے والدِ ماجد قدس الله سرهٔ کا واقعہ یاد آیا وہ بید کہ ایک مرتبہ ہم نے عنسل خانہ کو استعمال کیا اور اس کو صاف کیے بغیر اور پانی بہائے بغیر باہر آ گئے۔ جب والد صاحب رالتيليد كو يته چلاتو آپ نے جميں بلايا اور يو چھا كهتم كيا سمجھتے ہوکہتم نے بیمعمولی حرکت کی؟ تمہاری بیحرکت گناہ کبیرہ ہے، اس لیے کہ دوسروں کو تکلیف پہنچانا گناہ کبیرہ ہے اورتم میں بھے کرآ گئے کہ ہم نے کوئی بُرا کام نہیں کیا۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲٥/١(٦٩)\_

# التغير مسلمول كي تزقى كاسبب

دیکھے! یہ جو کافر اور غیر مسلم ہیں، ان کا کفر باعثِ نفرت ہے، لیکن انہوں نے کچھ چیزیں ایسی اختیار کرلیں جو ہماری تھیں، ان چیزوں کے اختیار کرنے کی وجہ سے اللہ تبارک و تعالی نے ان کو دنیا میں عروج اور ترقی دے دی۔ میرے والدِ ماجد رائٹھیے بڑے کام کی بات فرمایا کرتے تھے کہ باطل میں یہ طاقت نہیں کہ وہ اُ بھر سکے۔

#### إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا (١)

باطل تو ڈو بنے کے لیے اور ذلیل ہونے کے لیے ہے۔ اس میں اُ بھر نے کی طاقت نہیں، لہذا اگرتم بھی یہ دیکھو کہ باطل اُ بھر رہا ہے، عزت حاصل کر رہا ہے توسمجھ لو کہ کوئی خت چیز اس کے ساتھ لگ گئی ہے، جس نے اس باطل کو اُبھار دیا ہے، حق کے سہارے کے بغیر باطل کھی نہیں اُبھر سکتا۔

لہذا یہ جتی ترقی یافتہ قومیں جو آج کی دنیا میں ترقی کرتی نظر آرہی ہے،

چاہے وہ امریکہ ہو یا یورپ ہو یا کوئی اور ہو۔ یہ ترقی ان کو ان کے کفر کی وجہ
سے اور باطل کی وجہ سے نہیں ہورہی ہے، بلکہ انہوں نے پچھ اچھے کام اختیار
کرلیے۔ مثلاً محنت، امانت، دیانت، حسنِ معاشرت وغیرہ جو اصل میں اسلام کی تعلیمات تھیں۔ ان کو اختیار کرلیا تو اللہ تعالی نے ان کو ترقی دے دی اور فرمایا کہ ٹھیک ہے تم نے اچھا کام کیا، اس کا صلہ ہم تہہیں دنیا میں دے دستے ہیں، کہ ٹھیک ہے تم نے اچھا کام کیا، اس کا صلہ ہم تہہیں دنیا میں دے دستے ہیں، آخرت میں تو تمہارا کوئی حصہ نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء آيت (۸۱)-

#### وَمَالَهُ فِي الأَخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ (١)

#### ایک سبق آموز واقعه

میں ایک مرتبہ برطانیہ میں ریل کا سفر کررہا تھا اور برجھم سے ایڈمنبرا جارہاتھا، پانچ چھ گھنٹے کا سفرتھا، راتے میں مجھے عسل خانہ استعال کرنے کی ضرورت پیش آئی، جب وہاں گیا تو میں نے دیکھا کے خسل خانہ پر ''مشغول' کی شختی لگی ہوئی ہے، میں واپس اپنی جگہ پر آ کر بیٹھ گیا،تھوڑی دیر کے بعد میں پھر گیا تو دیکھا کہ پھر بھی ''مشغول'' کی تختی لگی ہوئی ہے، پھر اپنی جگہ پر آ کر بیٹھ گیا،تھوڑی دیر کے بعد جب گیا تو میں نے دیکھا کہ اب ''خالی'' کی تخی لگی ہوئی ہے،لیکن ایک خاتون باہر انتظار میں کھڑی ہیں، میں سمجھا کہ شاید اِن خاتون کو پتے نہیں ہے کہ بینسل خانہ خالی ہے، اس لیے میں نے ان خاتون سے کہا کہ عسل خانہ خالی ہے، آپ جانا چاہیں تو چلی جائیں۔ اس خاتون نے کہا کہ ہاں، یہ خالی ہے، مگر میں انظار کررہی ہوں؟ میں نے پوچھا کہ اب کس کا انظار ہے؟ خاتون نے کہا کہ میں ابھی اندر سے فارغ ہوکر باہرنگلی ہوں،لیکن جس وقت میں فارغ ہوئی عین اس وقت گاڑی اسٹیشن پررک گئی اور قانون پیر ہے کہ جس وقت الشیشن پر گاڑی رکی ہوئی ہو، اس وقت ' فلش' کرنامنع ہے۔ اس کیے میں اس وقت '' فلش' نہیں کرسکی ، اب میں گاڑی کے روانہ ہونے کا انتظار کررہی ہوں تاکہ جب پیراشیشن سے روانہ ہوجائے تو اس کے بعد فلش کروں اور پھر اپنی سیٹ پر جا کر بیٹھوں، اس لیے انتظار میں کھڑی ہوں۔

<sup>(</sup>۱) سورةالشورى آيت (۲۰) ـ

#### بهارا طرزعمل

جب میں نے اس خاتون کی یہ بات سی تو مجھے بڑی جیرت ہوئی کہ دیھو!

یہ وہ تعلیم ہے جو ہمارے حضرت والد صاحب راٹیلیہ نے فرمائی تھی کہ بغیر فلش کیے بیت الخلاء سے واپس آ جانا گناہ کیاتو اس بات کا اہتمام کیا کہ اسٹیشن پر کو تکلیف بہنچی ہے۔ اس خاتون نے ایک تو اس بات کا اہتمام کیا کہ اسٹیشن پر '' فلش'' نہ ہو۔ ہمارے یہاں کوئی شخص اس کا اہتمام کرے گا؟ حالانکہ ہر خسل خانہ پر بیعبارت لکھی ہوتی ہے کہ'' جب تک گاڑی بلیٹ فارم پر کھڑی ہو، اس فانہ پر بیعبارت لکھی ہوتی ہے کہ'' جب تک گاڑی بلیٹ فارم پر کھڑی ہو، اس لیے وقت تک اس کو استعال نہ کیا جائے''، لیکن کوئی وھیان نہیں کرتا۔ یہ اس لیے موت کوئی شخص خسل خانہ استعال کرے گا تو بلیٹ فارم پر گردگی کھیلے کھتے ہیں بلیٹ فارم پر گردگی کھیلے ہوئی اور اس سے لوگوں کو تکلیف ہوگی اور صحت کے لیے بھی نقصان وہ ہے، گر گی اور اس سے لوگوں کو تکلیف ہوگی اور صحت کے لیے بھی نقصان وہ ہے، گر

## ایک عمل میں کئ گناہ

اور پھراس کا لحاظ نہ کرنے کو کبھی کوئی شخص ہے بھی نہیں سمجھتا کہ میں نے کوئی گناہ کیا ہے، حالانکہ اس ایک عمل میں کئی گناہ شامل ہیں۔ایک گناہ تو ہے کہ جب آپ کی وجہ سے ایس جگہ پر گندگی پھیلی جولوگوں کی گزرگاہ ہے، تو اس کی وجہ سے لوگوں کو تکلیف پہنچے گی۔ دوسرا گناہ سے ہے کہ گاڑی آپ کی ملکیت نہیں ہے، بلکہ آپ کرایہ دے کر اس کو سفر کرنے کے لیے استعمال کررہے ہیں، لہذا جن شرائط پر آپ کو گاڑی استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہے، ان شرائط کی جن شرائط پر آپ کو گاڑی استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہے، ان شرائط کی جن شرائط پر آپ کو گاڑی استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہے، ان شرائط کی

پابندی آپ کے اوپر لازمی ہے، اگر آپ ان شرا اُنظ کی خلاف ورزی کریں گے۔ آو یہ عقدِ اجارہ کی خلاف آپ کے لیے اس یہ عقدِ اجارہ کی خلاف ورزی ہوگی، للہذا ان شرا نُظ کے خلاف آپ کے لیے اس گاڑی کو استعال کرنا جائز نہیں ہوگا۔

### و حق العبد کے ضیاع کا گناہ

اور ان دونوں گناہوں کا تعلق'' حقوق العباد' سے ہے، اب اگر تمہارے اس عمل سے بہت سے لوگوں کو تکلیف پہنچے گی اور تمہیں پتہ بھی نہیں چلے گا تو پھر کس سے معافی مانگو گے؟ اس لیے بید گناہ بڑا سنگین ہے، لیکن اس گناہ کو گناہ بی نہیں سمجھا جاتا۔ بیہ ہم لوگ دوسری انتہاء کو پہنچ ہوئے ہیں، اس کی بڑی فکر کرنے کی ضرورت ہے۔ اللہ تعالی اپنی رحمت سے ہمیں صحیح فکر عطا فرمائے اور صحیح فہم عطا فرمائے۔ آمین۔

# 😭 مساجد کے استنجا خانوں کا حال

اسلام جو لطافت کا، طہارت کا اور نظافت کا دین تھا، آج ہم نے اپنے طرنے مل سے اس دین کو گندگی کا دین بنادیا ہے۔ برطانیہ میں خاص طور پریہ منظر نظر آتا ہے۔ کہ آپ پورے ملک میں کہیں بھی چلے جائیں، چاہے کسی آفس میں چلے جائیں یا کسی تفریح گاہ پر چلے جائیں، ہر جگہ آپ کوصاف سقر نے سل خانے ملیں جائیں یا کسی تفریح گاہ پر چلے جائیں، ہر جگہ آپ کوصاف سقر نے سل خانے ملیں گئے۔ الا ماشاء اللہ، لیکن اگر کسی مسجد کے شمل خانے میں چلے جائیں تو (العیاذ باللہ) اس میں داخل ہونا مشکل ہے۔ سوائے ان چند مساجد کے جو بہت اچھی بنی ہوئی ہوئی ہیں، ان میں صفائی سفرائی کا نظام اچھا ہے، باتی اکثر مساجد میں صفائی کا نظام اچھا ہے، باتی اکثر مساجد میں صفائی کا نظام

خراب ہے اور اس وقت صرف لندن شہر میں ڈھائی تین سومسجدیں ہیں، جب کہ ایک وقت وہ تھا کہ نماز پڑھنے کے لیے جگہ نہیں ملتی تھی، لیکن ان میں صفائی کا اہتمام نہیں ہے۔ پورے لندن میں سب سے گندہ علاقہ مسجد کے قسل خانوں کا ہمنام نہیں ہے۔ بورے لندن میں سب سے گندہ علاقہ مسجد کے قسل خانوں کا ہمنام کے ذریعے ہم اسلام کی غلط نمائندگی کر رہے ہیں، جو دین طہارت کا، نظافت کا دین بناکر پیش کردیا۔

### ایک انگریزمسلمان کا قصه

میرے والد صاحب رطقی ایک قصہ سنایا کرتے سے کہ دبلی کی جامع مہجد میں ایک انگریز مسلمان ہوگیا۔ اب مسلمان ہونے کے بعد نماز پڑھنے کے لیے جامع مسجد میں آنے لگا، اس نے دیکھا کہ وضو خانے کی نالی گندی ہورہی ہے، چند روز تک تو وہ دیکھتا رہا، جب کی اور نے صفائی نہیں کی تو ایک دن وہ جھاڑو لیے کر آیا اور پانی ڈال کر اس کی صفائی شروع کردی۔ ایک صاحب وہاں سے گزرے اور انہوں نے دیکھا کہ وہ انگریز نالی صاف کررہا ہے تو ان صاحب گرے کہا کہ

'' بيه انگريز مسلمان تو هوگيا،ليكن انهى انگريزيت كى خُوبُو نهيں گئی۔''

مطلب بی تفاکہ بیہ جو صفائی کررہا ہے بیرانگریزیت کی خوبو ہے۔العیاذ باللہ۔
بھائی! ہم لوگوں نے اپنا بی گندہ حلیہ بنار کھا ہے، بیہ فی نفسہ ناجائز تو ہے ہی،
لیکن اس کے ساتھ ساتھ اس کے ذریعے سے اسلام کی غلط تصویر لوگوں کے سامنے آرہی ہے، جس کے نتیج میں لوگ دین کے قریب آنے کے بجائے اور

مُوعِظِعْمَ فِي اللهِ دوم

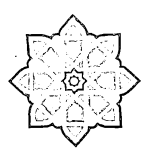
دور ہور ہے ہیں، لہذا ہمیں صفائی کا اور زیادہ اہتمام کرنا چاہیے تا کہ اسلام کی غلط نمائندگی نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان باتوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

وَاخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْثُ للله رَبِّ الْعُلَمِيْنَ



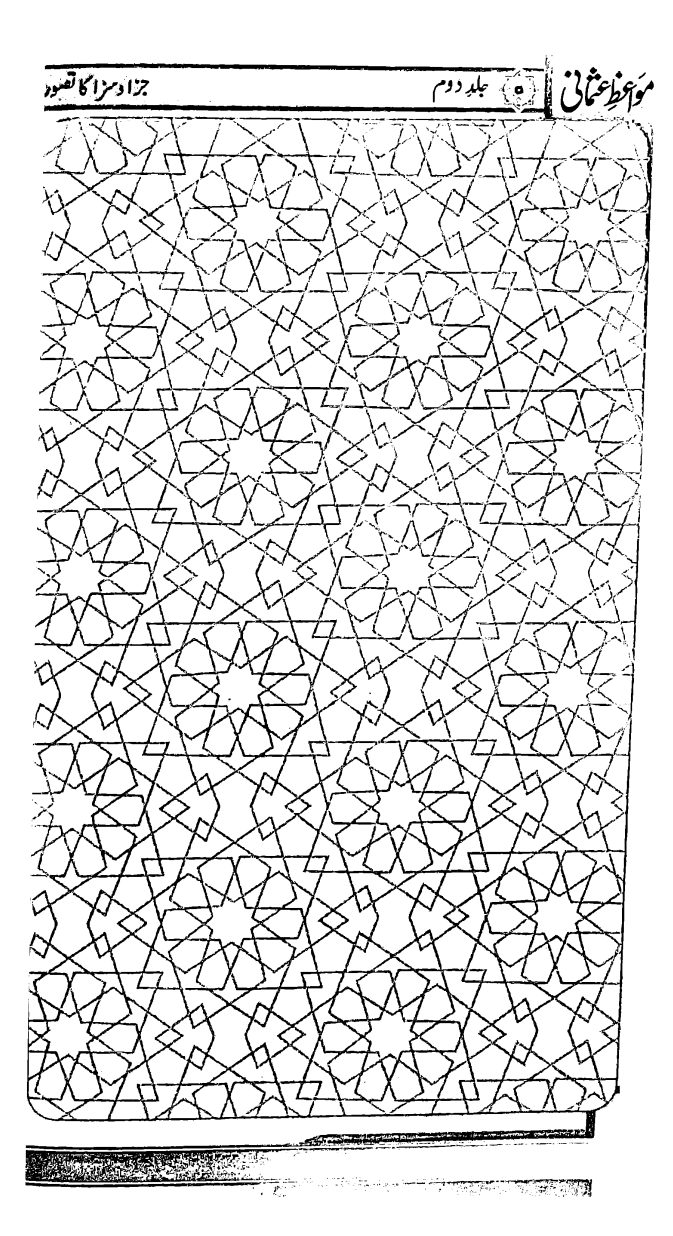






جزا وسزا كانضور

(نشری تقریریس ۱۵، فرد کی اصلاح ص ۲۱)



in the

### براينه الرَبِمُ الرَجْمِ

## جزا وسزا كا تصور



#### نحمده و نصلى على رسوله الكريم اما بعد!

اسلام کی بنیاد جن عقائد پر ہے، ان میں توحید اور رسالت کے بعد اہم ترین عقیدہ آخرت کا عقیدہ ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کے مرنے کے بعد ایک ایک دائمی زندگی سے سابقہ پیش آئے گا جس میں انہیں ان تمام کاموں کا حساب دینا ہوگا جو اس نے دنیا میں انجام دیے، اسی دائمی زندگی کو آخرت کہا جاتا ہے اور قر آنِ کریم نے جا بجا یہ حقیقت واضح فرمائی ہے کہ آخرت میں انسان کو اپنے نیک اور ایجھے کاموں پر انعام اور برے کاموں پر سزادی جائے گی۔

فَهَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَمَّايِرَهُ (١)

پس جو شخص ذرہ برابر نیکی کرے گا وہ اسے (آخرت

ر (۱) سورة الزلز ال آيت (۲-۸)-

میں) دیکھ لے گا اور جوشخص ذرہ برابر بدی کرے گا وہ اسے دیکھے گا۔

آخرت کی دائمی زندگی اگرچه فی الحال ہمیں نظر نہیں آتی، لیکن آخرت کی جزا وسزا در حقیقت ہماری اس دنیوی زندگی کا لازمی تقاضا ہے۔

ہم جب دیکھتے ہیں کہ کائنات کا بیر نظام کتنے مضبوط مستحکم اور تحکیمانہ اصولول پرچل رہا ہے تو لازماً اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ بیرکا ئنات خود بخو د وجود میں نہیں آگئ، بلکہ اسے کسی ایسے علیم و کیم خالق نے پیدا کیا ہے جس کا کوئی کام حکمت سے خالی نہیں، پھر ہم بیر دیکھتے ہیں کہ اس دنیا میں ہر طرح کے لوگ آباد ہیں ان میں شریف بھی ہیں شریر بھی، پر ہیز گار بھی ہیں گنا ہگار بھی، ظالم بھی ہیں مظلوم بھی، لہذا اگر یہ دنیوی زندگی ہی سب کچھ ہو اور اس کے بعد کوئی زندگی آنے والی نہ ہوتو پیسارا کارخانہ بیکار ہو کررہ جاتا ہے، کیونکہ اس طرح نہ اچھے آ دمیوں کو ان کی اچھائی کا کوئی انعام مل سکتا ہے اور نہ گناہ گاروں اور ظالموں کو ان کے ظلم اور زیادتی اور نافر مانی کا بدلہ دیا جا سکتا ہے اور بیہ بات خالقِ کا ئنات کی حکمت سے ممکن نہیں کہ وہ ظالموں اور مظلوموں اور نیکو کاروں اور بد کاروں کے ساتھ ایک ہی جیسا معاملہ کرے، لہذا یہ کا ئنات خود اس بات کی گواہی دیتی ہے کہ مرنے سے انسان کی زندگی ہمیشہ کے لیے ختم نہیں ہو جاتی، بلکہ مرنے کے بعد انسان اس عالم میں جلا جاتا ہے جہاں اس کو اس کی دنیوی زندگی کی جزایا سزاملنی ہے۔

قرآنِ حكيم نے اسى حقيقت كى طرف اشاره كرتے ہوئے ارشادفر مايا ہے كه

افْعَسِبْتُمْ أَنْهَا خَلْقَنْكُمْ عَبَنَّا وَ أَنْهُمْ الْبِيهِ الْأَجْعُونِ ١٠٥٠٠

تو کیاتم یہ بھتے ہو کہ ہم نے تم کو بے فائدہ پیدا کیا ہے؟ اور یہ کہتم ہماری طرف لوٹائے نہیں جاؤ گے؟

ال سے معلوم ہوا کہ آخرت اور جزا وسزا کا قیام ایک عقلی ضرورت ہے اور اللہ کے بغیر کا نتات، یہ پورا کارخانہ بے کار ہوکر رہ جاتا ہے، چنانچہ اللہ تعالی نے انسان کو اُن دیکھے حقائق سے با خبر کرنے اور اپنے احکام کی تعلیم دینے کے لیے جتنے انبیاء عبالے معوث فرمائے، عقیدہ آخرت کی تعلیم نہایت اہتمام کے ساتھ دی ہے اور آخرت کے واقعات کی تفصیل بھی بیان فرمائی ہے، خود قرآن کریم کا کم و بیش ایک تہائی حصہ آخرت اور جزا وسزائی کے بیان پر شتمل ہے۔

قرآن وسنت اور انبیاء علالے کی تعلیمات میں عقیدہ آخرت پر اس قدر اہمیت کے ساتھ اس لیے زور دیا گیا ہے کہ انسان کو انسان بنانے کے لیے جزا وسزا کے پختہ یقین سے زیادہ مؤثر کوئی نہیں، جب تک انسان کے دل و دماغ میں یہ حقیقت پیوست نہ ہو کہ اسے اللہ کے سامنے اپنے ایک ایک قول وفعل کا جواب دینا ہے اس وقت تک وہ اپنی نفسانی خواہشات کا غلام بنا رہتا ہے اور اس کو گناہوں، بری عادتوں اور فاسد اخلاق سے نجات نصیب نہیں ہوتی۔

اگر آخرت کی جوابدہی انسان کے پیشِ نظر نہیں ہے دنیا کا سخت سے سخت قانون بھی اسے جرائم اور بداخلاقی کے ارتکاب سے نہیں روک سکتا، کیونکہ پولیس

<sup>(1)</sup> سورة المومنون آيت (١١٥) ـ

اور عدالت کا خوف زیادہ سے زیادہ دن کی روشنی اور شہر کے ہنگاموں میں ات جرم سے باز رکھ سکتا ہے، لیکن رات کی تاریکی اور جنگل کی تنہائی میں بھی انسان کے دل پر بہرا بٹھانے والی چیز اللہ کا خوف اور فکر آخرت کے سوا کیجھ نہیں۔

سرکارِ دو عالم صلی این این این سال کی مخضر مدت میں جو حیرت انگیز انقلاب بریا فرمایا اس کا ایک رازیه تھا کہ آپ نے اپنی شب و روز کی تعلیمات کے ذریعے لوگوں کے دل میں آخرت کا تصور اس قوت کے ساتھ جاگزیں کر دیا تھا کہ صحابہ کرام رشی این ہم آخرت کے حساب و کتاب کو ہر وقت اس طرح پیشِ نظر رکھتے تھے جیسے وہ اسے کھلی آئکھول دیکھ رہے ہول۔

چنانچہ آخرت کی بیفکر ان سے ایسے ایسے مشکل کام بآسانی کرالیتی تھی جو سالہاسال کی تعلیم وتربیت کے بعد بھی انجام دینے مشکل معلوم ہوتے ہیں۔

مثلاً ایک شراب نوشی ہی کی عادت کو لیجے، آج دنیا کی بیشتر مہذب اقوام اس بات پرمتفق ہیں اور عقلی اور عملی طور پر اس بات کوتسلیم کرتی ہیں، کہ شراب نوشی ایک بری عادت ہے جو انسان کی صحت کو بھی تباہ کرتی ہے اور اخلاق کو بھی، چنانچہ اس موضوع پر بڑے گراں قدر مقالے کصے جاتے رہے ہیں اور بڑی فاصلانہ تحقیقات منظرِ عام پر آتی رہتی ہیں، لیکن آج کی مہذب اقوام جنہیں اپنی عقل وخرد اور سائنلیفک ترقیات پر بڑا ناز ہے، اپنے تمام نا قابلِ تردید دلائلِ مؤثر اعداد وشار، نشر و اشاعت کے ترقی یافتہ ذرائع اور ذہمن بدلنے کے جدید ترین وسائل استعال کرنے کے باوجود شراب کے عادی افراد سے شراب جیشرانے میں قطعی ناکام ہو چکی ہیں، آج کی مہذب دنیا تعلیم و تربیت اور اخلاقی ترغیب سے لے کرتعزیری قوانین تک شراب کا استعال ختم کرانے کے لیے ہر

تدبیر آزما چکی ہے، لیکن شراب نوشی کے اعداد و شار روز بروز بڑھتے ہی چلے جا رہے ہیں۔

اس کے برعکس عرب کے اس معاشرے کا تصور کیجے جس میں سرکارِ دو عالم منا فران کے ابتدائی دور تک عالم منا فران کی اس کے ابتدائی دور تک عربوں کا حال بیت تھا کہ گھر گھر میں شراب پانی کی طرح پی جاتی تھی، اس سے عربوں کی والہانہ محبت کا عالم بیتھا کہ عربی زبان میں شراب کے لیے کم و بیش و ھائی سو الفاظ ملتے ہیں اور شراب نوشی ان کے نزدیک عیب تو کیا ہوتی اس مرمایہ فخر و ناز سمجھا جاتا تھا، لیکن جب قرآنِ کریم نے حرمتِ شراب کا اعلان فرمایا تو اس قوم نے لیکخت اپنے اس محبوب ترین مشروب کو اس طرح جھوڑ دیا کہ تاریخ میں اس کی مثال ملنی مشکل ہے۔

حضرت بریدہ زخالفیٰ فرماتے ہیں کہ جب حرمتِ شراب کی آیات نازل ہوئیں تو ایک مجلس میں شراب کا دور چل رہا تھا، جب میں نے ان کو یہ آیتیں سائی تو بعض لوگوں کے ہونٹ کے ساتھ پیالہ لگا ہوا تھا اور چند گھونٹ منہ میں سخے، انہوں نے آیات سننے کے بعد یہ بھی گوارا نہ کیا کہ وہ گھونٹ منہ میں سے طلق سے اتارلیں، بلکہ کلی کر کے پیالہ بہا دیا (۱)۔

حضرت انس شائیر فرماتے ہیں کہ میں ایک مجلس میں شراب کا ساقی بنا ہوا تھا، اچانک منادی کی آواز سنائی دی کہ شراب حرام کر دی گئ، تو پوری محفل نے شراب کو بہا دیا اور ملکے توڑ ڈالے اور مدینہ کی گلیوں میں شراب پانی کی طرح

<sup>(</sup>۱) تفسیر طبری ۲۲۱/۸ طبع دار هجر-

بنے گی (۱۱) ، عادات و اخلاق کی یہ جبرت انگیز کا یا پلٹ در حقیقت اللہ تعالیٰ کی محبت اور خشیت اور اس جزا و سزا کے عقیدے کی بناء پر ہوئی، جو سرکار دو علیم سالٹھائیل نے صحابہ کرام انگائیلہ کی رگ و پے میں پیوست فرما دیا تھا، اس عقیدے کا نتیجہ تھا کہ اول تو عہدِ رسالت میں جرائم کی شرح گھٹے گھٹے صفر تک بہتے گئی تھی اور اگر بشری نقاضے کی بنا پر کسی سے کوئی جرم سرزد ہوا بھی تو اسے گرفتار کرنے کے لیے کسی پولیس کی ضرورت بھی پیش نہیں آئی، بلکہ خود آرفتار کرنے کے لیے کسی پولیس کی ضرورت بھی پیش نہیں آئی، بلکہ خود آروائی اور اگر ان کے دل میں پیوست تھی کہ دنیا کی سزا آخرت کروائی (۱۲)، کیونکہ یہ حقیقت ان کے دل میں پیوست تھی کہ دنیا کی سزا آخرت کے عذاب کے مقابلے میں کہیں زیادہ آسان اور قابلِ برداشت ہے، آج بھی اگرکوئی چیز دنیا کو جرائم، بداخلاقی، بدامنی اور دھوکہ و فریب سے نجات دلا سکتی اگرکوئی چیز دنیا کو جرائم، بداخلاقی، بدامنی اور دھوکہ و فریب سے نجات دلا سکتی ہے۔ تو وہ صرف اور صرف اللہ کا خوف، فکر آخرت اور جزا وسزا کی تیاری کا دھیان ہے، لیکن اس کے لیے ان عقائد کا محف زبانی اقرار کافی نہیں، بلکہ ان کو ہر وقت ہے۔ کیکن اس کے لیے ان عقائد کا محف زبانی اقرار کافی نہیں، بلکہ ان کو ہر وقت مصرف کی ضرورت ہے۔

جس کا طریقہ یہ ہے کہ قرآن و حدیث میں آخرت کی جو تفصیلات بیان فرمائی گئی ہیں انہیں بار بار پڑھا جاتا رہے اور زندگی کی بے شار مصروفیات میں سے کچھ وقت یہ سوچنے کے لیے نکالا جائے کہ مرنے کے بعد کیا ہوگا؟ چنانچہ سرکار دو عالم مل شاریج کا ارشاد ہے:

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۳۲/۳ (۲٤٦٤) و ۲/۵۵ (٤٦٢٠)

<sup>(</sup>۲) الما خطه 10/2 مسلم ۱۳۲۱/ (۱۲۹۵) و سنن ابی داو د ۱٤٥/٤ (٤٤١٩) \_

"اكثرواذكرهاذماللذات الموت"(١) لذتوں کوختم کرنے والی چیز لینی موت کو کثرت سے یاد رکھا

الله تعالی ہم سب کوسرورِ عالم سل اللہ اللہ علیہ کے ان ارشادات برعمل کرنے کی توفیق کامل عطا فرمائے۔آمین

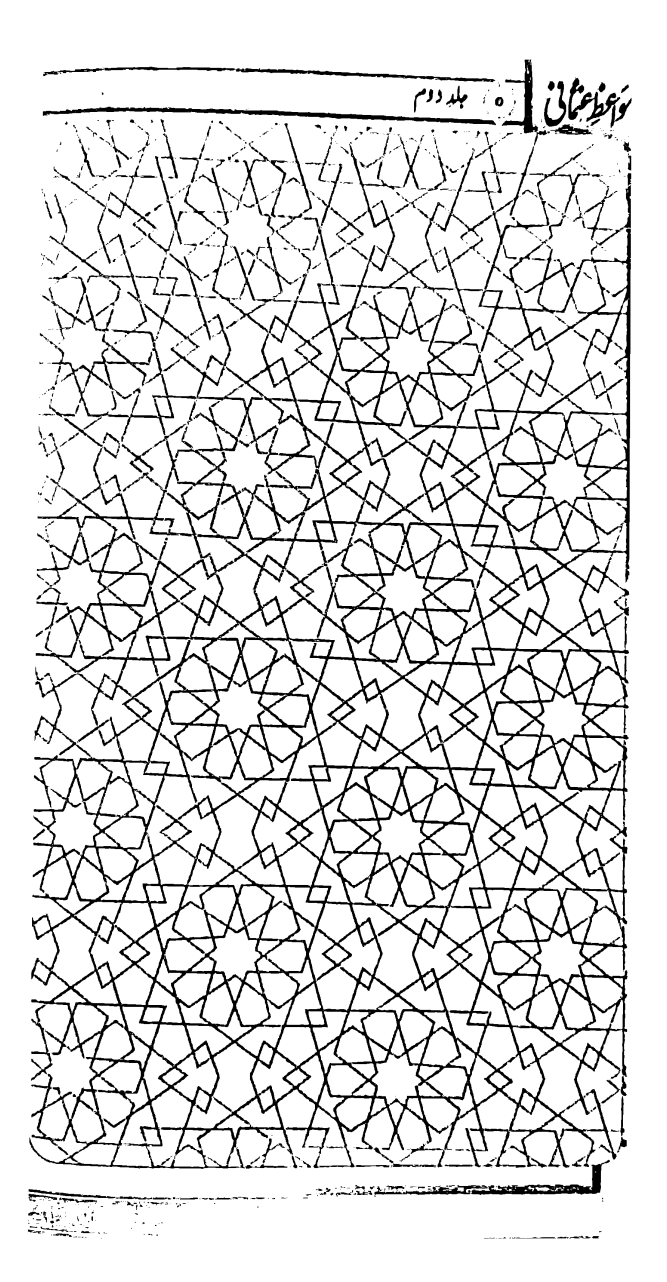
وَاخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ

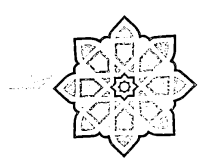






<sup>(</sup>۱) الزهد لابن المبارك ۲۷/۲ و سنن الترمذي ١٤١/٤ (٢٣٠٧) وقال: هذا حديث حسن غريب والسنن الكبرى للنسائى ٢/٩٧٩ (١٩٦٣) ـ





جنت کے مناظر

(اصلاحی خطبات جوص ۲۳۱)

مواعظ عماني المسلدوم جنت کے مناظر The state of the s

### برالله ارَجرا ارَجَمُ

### جنت کے مناظر



الْحَهُ لُ بِلّٰهِ نَحْمَلُ لَا وَنَسْتَعِیْنُ لَا وَنَسْتَغُفِی لَا وَمِنْ وَنَعُونُ بِهِ وَنَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَیِّئُاتِ اَعْمَالِنا، مَنْ یَّهُ بِاللّٰهِ فَلَا مُضِلّ لَا وَمَنْ یَّهُ بِاللّٰهُ فَلَا مُضِلّ لَا وَمَنْ یَّهُ بِاللّٰهُ فَلَا مُضِلّ لَا وَمَنْ یَّهُ بِاللّٰهُ وَلَا مُضِلًا لَا وَمَنْ لَا الله وَمَنْ الله وَمُولِانًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُولِانًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُولِانًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُولِانًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمَنْ الله وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمُنْ الله وَمُولُونًا مُحَدّلًا وَمُنْ الله وَمُولُونًا مُحَدّلًا الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمُولُونًا مُحَدّلًا وَمُولُونًا مُحَدّلًا وَمُولِونًا مُحَدّلًا وَمُولًا الله وَاصْحَالِه وَاصْحَالِه وَاصْدَالِهُ وَاللّه وَال

فَاعُوۡذُبِاللّٰهِ مِنَ الشَّيۡطٰنِ الرَّجِيۡمِ بِسۡمِ الله الرَّحُلٰنِ الرَّحِيۡمِ

وَ تِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي آُوْرِثْتُمُوْهَا بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ ۞ لَكُمْ فَيْهَا وَالْجَنَّةُ الْكُونَ ۞ (١)

<sup>(</sup>١) سورةالزخرفآيت(٧٢-٧٣)\_

امنت بالله صدق الله مولانا العظيم، وصدق رسوله النبى الكريم، ونحن على ذالك من الشاهدين والشاكرين، والحدد لله رب العالمين-

### و آخرت کے حالات جاننے کا راستہ

بزرگانِ محترم وبرادرانِ عزیز! مرنے کے بعد کے حالات جانے کا انسان کے پاس کوئی راستہ نہیں ہے، کوئی علم، کوئی فن اور کوئی معلومات الی نہیں ہیں جو انسان کو مرنے کے بعد کے حالات سے باخبر کرسکیں۔ جوشخص اس دنیا سے وہاں چلا جاتا ہے اس کو وہاں کے حالات کی خبر ہوتی ہے، لیکن ہمیں پھر اس جانے والے کی خبر نہیں رہتی۔

## ایک بزرگ کا عجیب قصہ

میرے والدِ ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ ایک بزرگ کا قصہ سنایا کرتے سے کہ ایک بزرگ سے، ان کے مریدین نے ایک مرتبہ ان بزرگ سے کہا کہ حضرت! جوشخص بھی مرنے کے بعد اس دنیا سے جاتا ہے وہ ایسا جاتا ہے کہ پلٹ کر خبر نہیں لیتا، نہ تو یہ بتا تا ہے کہ کہاں پہنچا اور نہ یہ بتا تا ہے کہ اس کے ساتھ کیا معاملہ ہوا اور نہ یہ بتا تا ہے کہ اس نے کیا مناظر دیجھے، کوئی ایسی تدبیر بتا ہے کہ ہس بھی وہاں کی کوئی خبر مل جائے۔ ان بزرگ نے فرمایا: ایسا کرو کہ جب میرا انقال ہوجائے اور مجھے قبر میں دفن کروتو قبر کے اندر میرے پاس تم ایک کاغذاور ایک قلم رکھ دینا۔ مجھے اگر موقع ملاتو میں لکھ کر متہیں وہاں کی خبر بتلادوں گا کہ وہاں کیا واقعات پیش آئے۔ لوگ بہت خوش

ہوئے کہ چلوکوئی بتانے والا ملا۔

جب ان بزرگ کا انقال ہوا تو ان کی وصیت کے مطابق ان کو دفن کرتے وقت ان کے ساتھ ایک کاغذ اور قلم بھی رکھ دیا۔ ان بزرگ نے یہ بھی وصیت کی تھی کہ دوسرے دن قبر پر آکر وہ کاغذ اُٹھا لینا، اس پر تمہیں لکھا ہوا ملے گا۔ چنانچہ اگلے دن لوگ ان کی قبر پر پہنچ تو دیکھا کہ ایک پر چہ ان کی قبر پر لکھا ہوا پڑا ہے۔ اس پر چے کو دیکھ کر لوگ بہت خوش ہوئے کہ آج ہمیں اس دنیا کی خبر مل جائے گی، لیکن جب پر چے اُٹھا کر پڑھا تو اس پر یہ لکھا ہوا تھا کہ مل جائے گی، لیکن جب پر چے اُٹھا کر پڑھا تو اس پر یہ لکھا ہوا تھا کہ

'' يہال كے حالات و كيھنے والے ہيں، بتانے والے نہيں'

واللہ اعلم، یہ واقعہ کیا ہے؟ سچا یا جھوٹاہے؟ اللہ تعالی کی قدرت میں تو ہے کہ ایسا کردے، اس لیے یہ واقعہ سچا بھی ہوسکتا ہے اور جھوٹا اور من گھڑت بھی ہوسکتا ہے، لیکن حقیقت یہی ہے کہ وہاں کے حالات بتانے کے نہیں ہیں، دکھنے کے ہیں۔ اسی وجہ سے اللہ تعالی نے وہاں کے حالات کو ایسا راز کے اندر رکھا ہے کہ کسی پر بھی ذرا سا ظاہر نہیں ہوتا۔ بس قرآن میں اللہ تعالی نے اور حضورِ اقدس من پر بھی ذرا سا ظاہر نہیں جتنی با تیں بتادیں اس سے زیادہ کسی کو حضورِ اقدس من اللہ تعالی نے احادیث میں معلوم ہونے کا کوئی راستہ نہیں۔ قرآن وصدیث کے در یعے جو حالات ہم تک پہنچ ہیں، ان کو یہاں پر تھوڑا سا بیان کرنا مقصود ہے۔

ادنی جنت کا حال

The same property of the contract of the contr

چنانچه حضرت مغیرة بن شعبه زالله سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں که

حضرت موسیٰ عَلَيْتِه نِے اللہ تعالیٰ سے یو چھا کہ اے پروردگار! اہلِ جنت میں سب سے کم درجہ کس کا ہوگا اور سب سے ادنیٰ آدی جنت میں کون ہوگا؟ جواب میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ جب سارے جنتی جنت میں چلے جائیں گے اور جہنم والے جہنم میں چلے جائیں گے، ایک آدمی جنت میں جانے سے رہ گیا ہوگا اور جنت کے آس میاس کے علاقے میں بیٹھا ہوگا۔ اللہ تعالیٰ اس سے فرمائیں کے کہ جبتم دنیا میں تھے اس وقت تم نے بڑے بڑے بادشاہوں کا ذکر سنا ہوگا، ان بادشاہوں میں سے اپنی مرضی سے چار بادشاہوں کا انتخاب کرکے میرے سامنے بیان کرواور پھران بادشاہوں کی سلطنوں کے جتنے جھے تھے، ان میں سے جتنے حصوں کاتم نام بیان کر سکتے ہو بیان کرو، چنانچہ وہ شخص کہے گا کہ یا الله! میں نے فلاں فلاں بادشاہ کا ذکر سنا تھا، ان کی سلطنت بڑی عظیم تھی، اس کو بڑی تعتیں ملی ہوئی تھیں، میرا دل جاہتا ہے کہ مجھے بھی ولیی ہی سلطنت مل جائے۔اس طرح وہ ایک ایک کر کے چار مختلف بادشاہوں کی سلطنت کا نام لے گا۔ اللہ تعالیٰ اس سے فرمائیں گے کہتم نے ان کی سلطنوں کے اور ان کے علاقے کے نام تو بتادیے، لیکن ان بادشاہوں کو جو لذتیں حاصل تھیں ان کے بارے میں تم نے سنا ہوگا کہ فلال بادشاہ ایسے عیش وآرام میں ہے، ان لذتول میں سے جولنت تم حاصل کرنا چاہتے ہو، ان کا ذکر کرو۔ چنانچہ وہ شخص ان لذتوں کا ذکر کرے گا کہ میں نے سنا تھا کہ فلاں بادشاہ کو بہنمت حاصل تھی، فلاں بادشاہ کو بیرلذت حاصل تھی، بیرلذتیں مجھے بھی مل جا تیں۔

پھر اللہ تعالیٰ اس سے سوال کریں گے کہ جن بادشاہوں کا تم نے نام لیا ہے، ان کی جن سلطنوں کو تم نے گنوایا ہے اور ان کی جن نعمتوں اور لذتوں کا تم

مواز طافتاني

نے ذکر کیا ہے اگر وہ تہمیں مل جائیں تو تم راضی ہوجاؤ کے؟ وہ بندہ ہوت اللہ اللہ! اس سے بڑی اور کیا نعمت ہوسکتی ہے، میں تو ضرور راضی ہوجاؤں گا۔ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ اچھا تم نے جتنی سلطنوں کا نام لیا اور ان کی جن نعمتوں اور لذتوں کا تم نے نام لیا اس سے دس گنا زیادہ تمہیں عطا کرتا ہوں۔ اللہ تعالی حضرت موئی عَالِیٰ سے فرمائیں گے کہ جنت کا سب سے کم تر آ دی جس کوسب سے ادفیٰ درجے کی جنت ملے گی وہ یہ خض ہوگا۔ موئی عَالِیٰ فرمائیں گے کہ جن کا سب سے کم تر آ دی جس کوسب سے ادفیٰ درجے کی جنت ملے گی وہ یہ خض ہوگا۔ موئی عَالِیٰ فرمائیں گے جن کوان کے بہندیدہ بندے ہوں گے جن کوانی ترین درجات عطا کے گئے ہوں گے، ان کا کیا حال ہوگا؟ جواب میں جن کوانی فرمائیں گے کہ اے موئی! جو میرے پندیدہ بندے ہوں گے ان کے اللہ تعالی فرمائیں گے کہ اے موئی! جو میرے پندیدہ بندے ہوں گے ان کے اگرام کی چیزیں تو میں نے اپنے ہاتھ سے بنا کر ان کوخزانوں میں مہر لگا کر محفوظ کرے دکھ دی ہیں اور ان میں وہ چیزیں ہیں کہ

"فَلَمْ تَرَ عَيْنٌ وَلَمْ تَسْمَعْ أَذُنْ وَلَمْ يَخُطُرُ عَلَى قَلْبِبَشَرٍ"(١)

یعنی وہ نعتیں ایسی ہیں کہ جو آج تک کسی آنکھ نے نہیں دیکھیں، آج تک کسی کان نے ان کا تذکرہ نہیں سنا اور آج تک کسی انسان کے دل پر ان کا خیال بھی نہیں گزرا، ایسی نعتیں میں نے تیار کر کے رکھی ہوئی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱/۱۷۱ (۱۸۹) و مصنف ابن ابی شیبه ۲۳/۷ (۳۳۹۹۰) طبع الرشد

### ° ایک اور ادنیٰ جنتی کی جنت

ایک اور حدیث میں خود حضور نبی اکرم سالٹھائیہ نے ایک شخص کا حال بیان فرمایا کہ سب سے آخر میں جو شخص جنت میں داخل ہوگا وہ ایساشخص ہوگا جو اپنے کا میں جہتم میں ڈال دیا جائے گا، کیونکہ اگرچہ آدمی مؤمن ہی کیوں نہ ہو،لیکن اگر اعمال خراب کیے ہیں تو پہلے اس کو ان اعمال کی سز اجملتنی کیوں نہ ہو،لیکن اگر اعمال خراب کیے ہیں تو پہلے اس کو ان اعمال کی سز اجملتنی پڑے گی، اس لیے اس کو پہلے جہتم میں ڈال دیا جائے گا۔ اب وہ شخص جہتم میں شوال دیا جائے گا۔ اب وہ شخص جہتم میں اس کی گرمی نے تو مجھے جملے دیا ہے، آپ کی بڑی مہر بانی ہوگی کہ آپ مجھے تھوڑی ویر کے لیے جہتم سے نکال کر اوپر کنارے پر بٹھادیں تا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے جہتم سے نکال کر اوپر کنارے پر بٹھادیں تا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے جہتم سے نکال کر اوپر کنارے پر بٹھادیں تا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے جہتم سے نکال کر اوپر کنارے پر بٹھادیں تا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے جہتم سے نکال کر اوپر کنارے پر بٹھادیں تا کہ میں تھوڑی دیر کے لیے جائی ۔

اللہ تعالیٰ اس سے فرمائیں گے کہ اگر ہم تہہیں وہاں بٹھادیں گے توتم کہو گے کہ بجھے اور آگے پہنچادو۔ وہ بندہ کہے گا کہ یا اللہ! میں وعدہ کرتا ہوں کہ بس ایک مرتبہ یہاں سے نکال کراُوپر بٹھادیں، پھر آگے جانے کے لیے نہیں کہوں گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے کہ اچھا ہم تمہاری بات مان لیتے ہیں۔ چنانچہ اس کو جہنم سے نکال کراُوپر بٹھادیا جائے گا۔ جب وہاں تھوڑی دیر تک بیٹے گا اور پچھ اس کے ہوش وحواس ٹھکانے پر آئیں گے تو تھوڑی دیر کے بعد کہ گا کہ یا اللہ! آپ نیش میاں بٹھا دیا اور جہنم سے نکال تو دیا، لیکن ابھی جہنم کی لیٹ یہاں تک آرہی ہے، تھوڑی دیر کے لیے اور دور کردیں کہ یہ لیٹ بھی جہتم کی لیٹ یہاں تک آرہی ہے، تھوڑی دیر کے لیے اور دور کردیں کہ یہ لیٹ بھی جہتم کی لیٹ یہاں تک آرہی ہے، تھوڑی دیر کے لیے اور دور کردیں کہ یہ لیٹ بھی جہتم کی لیٹ یہاں

الله تعالی فرمائیس کے کہتم نے ابھی وعدہ کیا تھا کہ آگے جانے کے لیے

نہیں کہوں گا، اب تو وعدہ خلافی کررہا ہے؟ وہ کہے گا: یا اللہ! جھے تھوڑا اور آگے بڑھادیں تو پھر میں پھے نہیں کہوں گا اور پھے نہیں مائلوں گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ اس کو تھوڑا سا اور دور کردیں گے اور اب اس کو اس جگہ سے جنت نظر آنے لگے گ۔ پھر تھوڑی دیر کے بعد کہے گا کہ یا اللہ! آپ نے جھے جہنم سے تو نکال دیا اور جھے یہ جنت نظر آرہی ہے، آپ تھوڑی اجازت دے دیں کہ میں اس جنت کا تھوڑا سا نظارہ کرلوں اور اس کے دروازے کے پاس جاکر دیکھ آؤں کہ یہ جنت کھوڑا سا نظارہ کرلوں اور اس کے دروازے کے پاس جاکر دیکھ آؤں کہ یہ جنت کسی ہے؟ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے کہ تو پھر وعدہ خلافی کررہا ہے۔ وہ شخص کہے گا کہ یا اللہ! جب آپ نے اپنے کرم سے یہاں تک پہنچادیا تو ایک جھاک جھے جنت کی بھی دکھادیں۔ اللہ تعالیٰ فرمائیں گر مائیں گے کہ جب تمہیں ایک نظر جنت کی جھی دکھادیں۔ اللہ تعالیٰ فرمائیں گا کردیں۔ وہ شخص کہے گا: نہیں یا اللہ!

چنانچہ اللہ تعالی اس کو جنت کی ایک جھلک دکھادیں گے، لیکن جنت کی ایک جھلک دیکھنے کے بعد وہ اللہ تعالی سے کہے گا: یا اللہ! آپ ارجم الراحمین ہیں (سب رجم کرنے والوں سے بڑھ کر رجم کرنے والے ہیں) جب آپ نے مجھے جنت کے دروازے تک پہنچا دیا، تو اب اے اللہ! اپنے فضل سے مجھے اندر بھی داخل فرمادیں۔ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ دیکھ ہم تو تجھ سے پہلے ہی کہہ رہے تھے داخل فرمادیں۔ اللہ تعالی فرمائیں چل، جب ہم نے تجھے اپنی رحمت سے یہاں کہ تو وعدہ خلافی کرے گا، لیکن چل، جب ہم نے تجھے اپنی رحمت سے یہاں تک پہنچادیا تو اب ہم تجھے اس میں واخل بھی کردیتے ہیں اور جنت میں تجھے اتنا بڑا رقبہ دیتے ہیں جتنا پوری زمین کا رقبہ ہے۔ وہ شخص کہے گا: یا اللہ! آپ الراحمین ہیں اور جنت کا اتنا ارجم الراحمین ہیں اور جنت کا اتنا

بڑار قبہ کہاں؟ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے کہ میں مذاق نہیں کرتا ہوں، تہبیں واقعی جنت کا اتنا بڑا رقبہ عطا کیا جاتا ہے۔

### مسلسل بالفحك"

حدیث شریف میں آتا ہے کہ حضور اکرم صلی تی ہے کہ حدیث بنتے ہوئے بیان فرمائی اور پھر جن صحابی نے یہ حدیث سی تھی انہوں نے یہ حدیث اپنے شاگردوں کے سامنے بنتے ہوئے بیان فرمائی، پھر انہوں نے اپنے شاگردوں کو بنتے ہوئے بیان فرمائی، پھر انہوں نے اپنے شاگردوں کو بنتے ہوئے بیان فرمائی، یہاں تک کہ حضور اقدس سرور دو عالم صلی تی ایک کہ حضور اقدس سرور دو عالم صلی تی ہوئے وقت سے لے کر آج تک جب بھی یہ حدیث بیان کی جاتی ہے تو بیان کرنے والا بھی بنتا ہے اور سننے والے بھی بنتے ہیں، اس وجہ سے یہ حدیث "مسلسل بنتا ہے اور سننے والے بھی بنتے ہیں، اس وجہ سے یہ حدیث "مسلسل بالضحك" کہلاتی ہے (۱)۔

## ﴿ پورے کرہ زمین کے برابر جنت

بہر حال! یہ وہ شخص ہوگا جو سب سے آخر میں جنت میں داخل کیا جائے گا۔ اب آپ اندازہ کریں کہ سب سے آخر میں جنت میں داخل ہونے والے کے بارے میں یہ جنت میں عطا کے بارے میں یہ جنت میں عطا کیا جائے گا تو پھر اُوپر کے درجات والوں کا کیا حال ہوگا اور ان کو جنت میں کتا بڑا مقام دیا جائے گا۔ بات دراصل یہ ہے کہ ہم اس دنیا کی چار دیواری میں بیٹے ہوئے ہیں، ہمیں اس عالم کی ہوا بھی نہیں گئی، اس وجہ سے اس عالم کی

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۱۷/۸ (۲۵۷۱) و صحیح مسلم ۱۷۳/ (۱۸٦)\_

وسعتوں کا کوئی اندازہ کر ہی نہیں سکتے، اسی لیے ہمیں اس پر تجب ، وتا ہے ا۔
ایک آ دمی کو بورے کرہ ارض کے برابر جگہ کیسے ملے گی؟ اور اگر مل بہی جائے ہا
تو وہ اتنی بڑی زمین کو لے کر کیا کرے گا؟ یہ اشکال بھی اس لیے ہورہا ہے کہ
اس عالم کی ہمیں ہوا بھی نہیں گئی۔

# عالم آخرت کی مثال

اس عالم آخرت کے مقابلے میں ہماری مثال الی ہے جیسے ماں کے پیٹ میں بچہ اس بچہ کو اس دنیا کی ہوائہیں لگی ہوتی، اس لیے وہ بچہ اس دنیا کی وسعتوں کا اندازہ نہیں کرسکتا، وہ بچہ ماں کے پیٹ ہی کوسب بچھ سمجھتا ہے، لیکن جب وہ بچہ دنیا میں آتا ہے تو اس وقت اس کو پتہ چلتا ہے کہ ماں کا پیٹ تو اِس دنیا کے مقابلے میں بچھ بھی نہیں تھا۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو آخرت کا عالم ابنی رضا کے ساتھ دکھا دے، تو پتہ چلے کہ وہ عالم آخرت کیا چیز ہے اور اس کے اندر کتنی وسعت ہے؟ اور وہ عالم مؤمنوں کے لیے تیار کیا گیا ہے۔

## النام المارك ليا ہے

ہمارے حضرت ڈاکٹر عبد الحکی صاحب عارفی رائیٹید فرمایا کرتے تھے کہ الحمد لللہ، جنت مؤمنوں کے لیے تیار کی گئ ہے، صاحب ایمان کے لیے تیار کی گئ ہے، اگرتم اللہ جل جلالہ پر ایمان رکھتے ہوتو یقین کروکہ وہ تمہمارے لیے ہی تیار کی گئ ہے، الرتم اللہ البتہ اس جنت تک پہنچنے کے لیے اور اس کے راستوں کی رکاوٹوں کو دور کرنے کے لیے تھوڑا ساکام کرنا ہے، بس وہ کام کرلوتو ان شاء اللہ

وہ جنت تمہاری ہے اور تمہارے لیے تیار کی گئی ہے۔ اللہ تعالی اپنی رحمت اور اپنے فضل وکرم سے ہم سب کو جنت عطاء فرمائے۔ آمین۔

### حضرت ابو ہریرہ ظائنہ' اور آخرت کا دھیان

ایک روایت میں آتا ہے کہ حضرت سعید بن مسیب راٹیا ہے جو بڑے درج کے تابعین اور بڑے اولیاء اللہ میں سے ہیں، حضرت ابو ہریرہ رفائی کے شاگرد ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں اپنے استاذ حضرت ابو ہریرہ رفائی کے ساتھ جعہ کے دن کی بازار میں چلا گیا، ان کوکوئی چیز خرید نی تھی، چنانچہ بازار جا کروہ چیز خرید لی تھی، چنانچہ بازار ہوں واپس لوٹے لگے تو حضرت ابو ہریرہ رفائی نے جاکروہ چیز خرید لی۔ جب بازار سے واپس لوٹے لگے تو حضرت ابو ہریرہ رفائی نے مجھ سے فرمایا: اے سعید! میں دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالی مجھے اور تمہیں دونوں کو جنت کے بازار میں جع کرے۔ حضرات صحابہ کرام نوٹائی ہی شان دیکھیے کہ وہ ہر آن اور ہر لیح آخرت کی کوئی نہ کوئی بات ادنی کی مناسبت سے نکال کر اس ہر آن اور ہر لیح آخرت کی کوئی نہ کوئی بات ادنی می مناسبت سے نکال کر اس کے دھیان کو اور اس کے ذکر کو تازہ کرتے رہتے تھے، تاکہ دنیا کی مشغولیات انسان کو اس طرح اپنے اندر مشغول نہ کردیں کہ انسان آخرت کو بھول جائے، انسان کو اس طرح اپنے اندر مشغول نہ کردیں کہ انسان آخرت کو بھول جائے، لہذا دنیا کا کام کررہے ہیں، بازار میں خریداری کر رہے ہیں اور خریداری کے دوران شاگرد کے سامنے یہ دعا کردی۔

### جنت کے اندر بازار

حضرت سعید بن مسیب رائیگیه فرماتے ہیں کہ میں نے صحابی رسول حضرت ابو ہریرہ ذالفہ سے بوچھا کہ کیا جنت میں بھی بازار ہوں گے؟ اس لیے کہ ہم نے سیاستا ہے کہ جنت میں ہر چیز مفت ملے گی اور بازار میں خرید و فروخت ہوتی سیاستا ہے کہ جنت میں ہر چیز مفت ملے گی اور بازار میں خرید و فروخت ہوتی

ہے۔ جواب میں حضرت ابو ہر برہ وظالفہ نے فرمایا کہ وہاں پر ہمی بازار :ون اہلِ جنت کے لیے بازار لگا کرے گا۔ پھراس کی تفصیل حضور اقدی سالٹناآئی ہم نے یہ بیان فرمائی کہ جب اہلِ جنت جنت میں چلے جائیں گے اور سب لوگ اپنے اینے ٹھکانوں پر پہنچ جائیں گے، خوب عیش وآرام سے زندگی گزار رہے ہوں گے، وہاں ان کو اتنی نعمتیں دی جائیں گی کہ وہاں سے کہیں اور جانے کا تصور بھی نہیں کریں گے، تو اچانک میراعلان ہوگا کہ تمام اہلِ جنت کو دعوت دی جاتی ہے کہ وہ اپنے اپنے ٹھکانوں سے باہر آجائیں اور ایک بازار کی طرف چلیں، چنانچہ اہلِ جنت اپنے اپنے ٹھکانوں سے باہر نکلیں گے اور بازار کی طرف چل پڑیں گے۔ وہاں جا کر ایک ایبا بازار دیکھیں گےجس میں ایبی عجیب وغریب اشیاءنظر آئیں گی جو اہلِ جنت نے اس سے پہلے بھی دیکھی نہیں ہوں گی، ان اشیاء سے د کا نیں سجی ہوں گی، لیکن خرید وفروخت نہیں ہوگی، بلکہ بیراعلان ہوگا کہ جس جنتی کو جوچیز پیند ہو وہ دکان سے اٹھالے اور لے جائے۔ چنانچہ اہلِ جنت ایک طرف سے دوسری طرف بازار میں دکانوں کے اندر عجیب وغریب اشیاء کا نظارہ کرتے ہوئے جائیں گے اور ایک سے ایک نعمت ان کونظر آئے گی اور جس کو جو چیز پیندآئے گی وہ اس کو اٹھا کر لے جائے گا(۱)۔

## جنت میں اللہ تعالی کا دربار



جب بازار کی خریداری ختم ہوجائے گی تو اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٣٠٨/٤ (٢٥٤٩) وقال بذا حديث غريب لا نعرفه الا من بذا الوجه وسنن ابن ماجه ٦٩٧/٥٦ (٤٣٣٦) وصفة الجنة لابن ابي الدنيا ص ١٨١ (٢٤٥) طبع مكتبة ابن تيمية-القاهرة. وصحيح ابن حبان ١٦/١٦٤ (٧٤٣٨)-

سے پیراعلان ہوگا کہ اب سب اوگوں کا اللہ تعالیٰ کے دربار میں ایک اجتماعٰ: وکا اور پیر کہا جائے گا کہ آج وہ دن ہے کہ جب دنیا میں تم رہتے تھےتو وہاں جمعہ کا دن آیا کرتا تھا توتم لوگ جمعہ کی نماز کے لیے اپنے گھروں سے نکل کر ایک جگہ جمع ہوا کرتے تھے، تو آج جمعہ کے اجماع کا بدل جنت کے اس اجماع کی صورت میں عطا فرمارہے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا دربار لگا ہوا ہے، وہاں پر حاضر ہونے کی دعوت دی جاتی ہے، چنانچے تمام اہلِ جنت، اللہ تعالیٰ کے اس دربار میں بہنجیں گے۔اس دربار میں ہر شخص کے لیے پہلے سے کرسیاں لگی ہول گی،کسی کی کری جواہر سے بن ہوگی، کسی کی کرسی سونے سے بنی ہوگی، کسی کی کرسی موتیوں ہے بن ہوگی اور کسی کی کرسی جاندی سے بنی ہوئی ہوگی، اس طرح حسبِ درجات کرسیاں ہوں گی۔ جو شخص جتنا اعلیٰ درجے کا ہوگا اس کی کرسی اتنی شاندار ہوگی، ان پر اہلِ جنت کو بٹھا یا جائے گا اور ہرشخص اپنی کرسی کو اتنا اچھا سمجھے گا کہ اس کو یہ حسرت نہیں ہوگی کہ کاش مجھے ولیمی کرسی مل جاتی جیسے فلاں شخص کی کرسی ہے، کیونکہ اس جنت کے عالم میں غم اور حسرت کا کوئی تصور نہیں ہے، اس لیے اس کو عدہ کی خواہش ہی نہیں ہوگی۔

جنت میں جوسب سے کم رہنے کے لوگ ہوں گے ان کے لیے کرسیوں کے اردگرد مفک وعنبر کے ٹیلے ہوں گے، ان ٹیلوں پر ان کی نشستیں مقرر ہوں گی، اس پر ان کو بٹھادیا جائے گا۔ جب سب اہلِ جنت اپنی اپنی نشستوں پر بیٹھ جائیں گے تو اس کے بعد در بارِ خداوندی کا آغاز اس طرح ہوگا کہ حضرت ایرا فیل مَالِیٰلاً (جنہوں نے قیامت کا صور پھونکا تھا) سے اللہ تعالی ایسے لین میں ایرا فیل مَالِیٰلاً (جنہوں نے قیامت کا صور پھونکا تھا) سے اللہ تعالی ایسے لین میں اپنا کلام اور نغمہ سنوائیں گے کہ ساری دنیا کے لئن اور موسیقیاں اس کے سامنے اپنا کلام اور نغمہ سنوائیں گے کہ ساری دنیا کے لئن اور موسیقیاں اس کے سامنے

مُواقطِ فَمَالًا

ہیج اور کمتر ہول گی<sup>(۱)</sup>۔

# مشک وزعفران کی بارش

نغمہ اور کلام سنوانے کے بعد آسان پر بادل چھا جائیں گے، جیسے گھٹا آ جاتی ہے اور ایسامحسوں ہوگا کہ اب بارش ہونے والی ہے، لوگ ان بادلوں کی طرف دکھے دہے ہوں گے، اتنے میں تمام اہلِ دربار کے او پر مشک اور زعفران کا چھڑکا وَ ان بادلوں سے کیا جائے گا، اس کے نتیج میں خوشبو سے پورا دربار مہک جائے گا، وہ خوشبو ایسی ہوگی کہ اس سے پہلے نہ کسی نے سوگھی ہوگی اور نہ اس کا قصور کیا ہوگا۔

پھر اللہ تعالیٰ کے تھم سے ایک ہوا چلے گی، اس ہوا کے چلنے کے نتیج میں ہرانسان کو الیک فرحت اور نشاط حاصل ہوگا کہ اس کی وجہ سے اس کا حسن وجمال دوبالا ہوجائے گا، اس کی صورت اور اس کا سرایا پہلے سے کہیں زیادہ حسین اور خوبصورت ہوجائے گا، کی طرف سے جنت کا مشروب تمام حاضرین کو بلایا جائے گا، وہ مشروب ایسا ہوگا کہ دنیا کے سی مشروب سے اس کو تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔

# جنت کی سب سے ظیم نعمت'' اللہ تعالیٰ کا دیدار''

اس کے بعد اللہ تعالیٰ پوچسیں گے اے جنت والو! یہ بتاؤ کہ دنیا میں جو ہم نے تم سے وعدے کیے تھے کہ تمارے اعمالِ صالحہ اور ایمان کے بدلے میں ہم

<sup>(</sup>۱) حواله سابقه

تههیں فلاں فلاں نعمتیں دیں گے، کیا وہ ساری نعمتیں تمہیں مل گنیں یا پہی<sup>ا جہی</sup>تیں باقی ہیں؟ تو سارے اہلِ جنت بیک زبان ہوکرعرض کریں گے کہ یا اللہ! ان سے بڑی نعمت اور کیا ہوگی جو آپ نے ہمیں عطا فرمادی ہیں، آپ نے تو سارے وعدے بورے فرمادیے، ہمارے تمام اعمال کا بدلہ ہم کومل گیا، ساری نعتیں ہم کوعطا فرمادیں، اب اس کے بعد ہمیں کسی نعمت کی خواہش نظر نہیں آتی، ساری راحتیں حاصل ہوگئیں، ساری لذتیں حاصل ہوگئیں، اب اور کیا نعمت باتی ہے؟ اس وفت اللہ تعالی فرمائیں گے کہ ہاں تمہاری ایک نعمت باقی ہے، اب تمہیں اس نعمت سے سرفراز کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ کا دیدار ہوگا اور الله تعالی اینا جلوہ تمام اہلِ جنت کو دکھائیں گے، جلوہ دیکھنے کے بعد ہرجنتی ہے محسوس کرے گا کہ ساری نعمتیں جو اس سے پہلے دی گئی تھیں وہ اس عظیم نعمت کے آ کے بیج در بیج ہیں، اس سے بڑی نعمت کوئی اور نہیں ہوسکتی۔ دیدار کی نعمت سے سرفراز ہونے کے بعد اس دربار کا اختام ہوگا اور پھرتمام اہلِ جنت اپنے اپنے ٹھکانوں کی طرف واپس چلے جائیں گے<sup>(1)</sup>۔

### النبي حسن وجمال ميں اضافيہ



جب وہ اہلِ جنت اپنے ٹھکانوں پر واپس پہنچیں گے تو ان کی بیویاں اور حوریں ان سے کہیں گی کہ آج کیا بات ہوئی کہ تمہاراحسن و جمال پہلے سے کہیں زیادہ ہو چکا ہے، آج توتم بہت حسین وجمیل بن کرلوٹے ہو۔ جواب میں اہلِ جنت اپنی بیوبوں سے کہیں گے کہ ہم تمہیں جس حالت میں چھوڑ کر گئے تھے،تم

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۱٤/۸ (۲۵۲۹) و صحیح مسلم ۲۱۷٦/(۲۸۲۹)\_

اس سے کہیں زیادہ حسین وجمیل اور خوبصورت نظر آرہی ہو۔ عدیث جمراف ہیں نیں سے کہیں زیادہ حسین وجمیل اور خوبصورت نظر آرہی ہو۔ عدیث جمراف ہیں نی کریم سائٹ طالیہ نے فرمایا کہ بید دونوں کے حسن وجمال میں اضافہ اس خوشکوار ہوا کے بدولت ہوگا جو اللہ تعالیٰ نے جلائی تھی۔ (۱)

بہر حال! میہ جنت میں جمعہ کے دن کے اجتماع اور در بارِ خداوندی کی ایک چھوٹی سی منظر کشی ہے جو اللہ تعالی اپنی رحمت سے اپنے نیک بندوں کو عطا فرمائیں گے۔اللہ تعالی ہم سب کو بھی اس کا کچھ حصہ عطا فرمادے۔ آمین۔

# جنت کی نعمتوں کا تصور نہیں کرسکتا

لیکن جیبا کہ میں نے پہلے عرض کیا تھا کہ کوئی بھی لفظ اور کوئی بھی تعبیر اور کوئی بھی تعبیر اور کوئی بھی منظر کشی میں خود اللہ جل شانہ نے فرمایا:

"أَعْدَدْتُ لِعَبَادِى الصَّالِحِيْنَ مَا لاَ عَيْنَ رَأَتْ وَلاَّأَذُنْ سَمِعَتْ، وَلاَ خَطرَ عَلىٰ قَلْبِ بَشَرٍ "(٢)

<sup>(</sup>۱) مسند البزار ۲۸۸۷ (۲۸۸۱) وصفة الجنة لابن ابی الدنیا ص ۲۲۲ (۳۳۳) کلابها من حدیث حذیفة بن الیمان. والحدیث ذکره الهیشمی فی "مجمع الزوائد" ۲۲۲/۱۰ (۲۸۷۲) وقال: رواه البزار، وفیه القاسم بن مطیب، وهو متروک وله شابد من حدیث انس بن مالك عند البزار ۲۸/۱۶ (۲۷۲۷) و ابی یعلی ۲۲۸/۲ (۲۲۸۸) وغیر بها من حدیث انس بن مالك. والحدیث ذکره الهیشمی فی "مجمع الزوائد" ۲۲۱/۱۰ (۱۸۷۷۱) رواه البزار، والطبرانی فی الاوسط بنحوه، وابو یعلی باختصار، ورجال ابی یعلی رجال الصحیح، غیر عبد الرحمن بن رجال الصحیح، غیر عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، و قدو ثقه غیر واحد، و ضعفه غیر به، واسناد البزار فیه خلاف شابت بن ثوبان، و قدو ثقه غیر واحد، و ضعفه غیر به، واسناد البزار فیه خلاف

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١١٨/٤ (٣٢٤٤) و صحيح مسلم ٢١٧٤/٢ (٢٨٢٤)-

یعنی میں نے اپنے نیک بندوں کے لیے وہ چیزیں تیار کر رکھی ہیں جو آج تک کسی آئکھ نے دیکھی نہیں، کسی کان نے سن نہیں اور کسی دل میں ان کا خیال بھی نہیں گزرا۔

اس لیے علاءِ کرام نے فرمایا کہ جنت کی نعمتوں کے نام تو دنیا کی نعمتوں جیسے ہیں، مثلاً وہاں پر طرح طرح کے پھل ہوں گے، انار ہوں گے، کھجور ہوگی، لیکن ان کی حقیقت الیمی ہوگی کہ آج ہم دنیا میں اس کا تصور نہیں کرسکتے کہ وہ کیسی کھجور ہوگی، کیسا انار ہوگا اور کیسے انگور ہول گے، ان کی حقیقت کچھا ور ہوگی۔

روایت میں آتا ہے کہ جنت میں محلات ہوں گے (۱)۔ اب ہم یہ ہمجھتے ہیں کہ دنیا میں جیسے محلات ہوت ہوں گے، لیکن حقیقت میں یہاں بیٹھ کر ان محلات کا تصور ہی نہیں کرسکتے۔ اسی طرح روایات میں آتا ہے کہ شراب، دودھ اور شہد کی نہریں ہوں گی (۱)۔ اب ہم یہ تصور کرتے ہیں کہ دنیا کے دودھ اور شہد کی طرح ہوں گے، جس کی وجہ سے اس کی قدر ومنزلت ہمارے دل میں پیدا نہیں ہوتی، حالانکہ وہاں کے شہد، شراب اور دودھ کا ہم ہمارے دل میں پیدا نہیں ہوتی، حالانکہ وہاں کے شہد، شراب اور دودھ کا ہم یہاں بیٹھ کرتھور ہی نہیں کرسکتے۔

<sup>(</sup>۱) قرآنِ كريم ميں اللہ تعالى كا ارشاد ہے ﴿ لَكِنِ الَّذِيْنَ التَّقَوْ ا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِّنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ قَبْنِيَّةً لَا تَجْرِىٰ مِنْ تَخْتِهَا الْاَنْهُرُ ﴾ سورة الزمر آيت (٢١)

<sup>(</sup>٢) قرآنِ كريم مين بارى تعالى ارشاد فرمانے بين: ﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِى وُعِدَ الْمُتَقَوْنَ لَ فِيهَا اَنْهُدُ وَ اَنْهُدُ مِنْ خَمْدٍ لَذَا فِيهَا اَنْهُدُ وَ وَانْهُدُ مِنْ خَمْدٍ لَذَا فِيهَا اَنْهُدُ مِنْ خَمْدٍ لَذَا فِي اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللَّهُ وَ اللهُ وَا اللهُ وَاللَّهُ وَ اللهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللّهُ وَ اللهُ وَا اللهُ وَاللّهُ وَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّه

### جنت میں خوف اورغم نہیں ہوگا

جنت کی نعمتوں میں سب سے بڑی نعمت جو دنیا کے اندر ہمارے لیے نا قابلِ تصور ہے اور وہ دنیا میں کسی انسان کے تصور میں آئی نہیں مکتی، وہ یہ ہے که وہال نه خوف ہوگا نه حزن اورغم ہوگا، وہال نه ماضی کاغم ہوگا نه مستقبل کا اندیشہ ہوگا۔ بیہ وہ نعمت ہے جو دنیا میں کبھی کسی کومیسر آ ہی نہیں سکتی ، اس لیے کہ یہ عالم ونیا اللہ تعالیٰ نے ایسا بنایا ہے کہ یہاں کوئی خوشی کامل نہیں، کوئی لذت کامل نہیں۔ پھر ہرخوشی کے ساتھی کوئی نہ کوئی غم ضرور لٹکا ہوا ہے، ہرلذت کے ساتھ کوئی نہ کوئی تلخی ضرور لگی ہوئی ہے، مثلاً آپ کھانا کھارہے ہیں، کھانا بڑالذیذ ہے، کھانے میں بڑامزہ آرہا ہے، لیکن بیاندیشہ لگا ہوا ہے، کہ اگرزیادہ کھا لیا تو برختمی ہوجائے گی یا مثلا آپ کوئی مشروب پی رہے ہیں، بڑا اچھا لگ رہا ہے، لیکن ساتھ بیہ اندیشہ لگا ہوا ہے کہ اگر زیادہ پی لیاتو کہیں بھندا نہ لگ جائے ،کسی نہ کسی تکلیف کا،کسی نہ کسی رنج کا،کسی نہ کسی غم کا اندیشہ ضرور لگا ہوا ہے،لیکن الله تعالی نے جنت کے عالم کو ہر اندیشے، ہرنم، ہر تکلیف سے خالی بنایا ہے، وہاں کوئی اندیشہ نہیں ہوگا، کوئی غم نہیں ہوگا، وہاں پر نہ ماضی کاغم ہوگا اور نہ مستقبل کا اندیشہ ہوگا، وہال کسی خواہش کے بورے نہ ہونے کی حسرت نہیں موگی، بلکه جوخواهش موگی وه بوری موگی۔

جنت کی نعمتوں کی دنیا میں جھلک

صدیث شریف میں آتا ہے کہ اہلِ جنت کی ہرخواہش کو پورا کیا جائے

گا، ۱۱ مثلاً به خوانش پیدا ہوئی کہ فلاں انار کا رس پیوں۔ اب بیز بین جوکا ا۔ تمہیں انار توڑ کر اس کا جوس زکالنا پڑے گا، بلکہ انار کا جوس خودتمہارے سامنے حاضر کردیا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے اس جنت کی نعمنوں کی تھوڑی تھوڑی جملکیاں دنیا کے اندر بھی دکھائی ہیں، پہلے جب جنت کی نعمتوں کا تذکرہ کیا جاتا تھا تو لوگ ان کو بہت عجیب نا قابلِ یقین سمجھتے تھے کہ پیر طلسماتی باتیں ہیں اور ان ہاتوں پریقین کرنے میں لوگوں کو تامل ہوتا تھا،لیکن آج اللہ تعالی نے دکھادیا کہ جب انسان نے اپنی محدود سے محدود عقل اور تجربے کے بل بوتے پر ایسے کام کردکھائے کہ اگر سوسال پہلے ان کاموں کے بارے میں لوگوں کو بتادیا جاتا تو لوگ یا گل اور دیوانہ کہتے سوسال تو دور کی بات ہے، مثلاً اگر آج سے صرف بیں سال سلے یہ کہا جاتا کہ ایک ایسا آلہ ایجاد ہونے والا ہے جو ایک منٹ میں تمہارے خط کو امریکہ اور دنیا کے کونے کونے میں پہنچا دے گا تو خبر دینے والے کو یا گل کہا جاتا کہ یا کستان کہاں اور امریکہ کہاں، اگر ہوائی جہاز سے بھی جائے تب بھی کم از کم بیں بائیس گھنٹے لگیں گے، ایک منٹ میں خط کیسے بہنچ جائے گا؟ الله تعالیٰ نے فیکس مشین اور ٹیککس مشین کی ایجاد کے ذریعے دکھا دیا، یہاں فیکس مشین میں خط ڈالا اور وہاں اس کی کانی اسی وقت نکل آئی۔ اس محدود عقل کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے ایسے ایسے آلات ایجاد کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔ جب پیر محدود انسان اپنی محدود عقل کے بل بوتے پر ایسے ایسے کام کرنے پر قدرت رکھتا ہے تو کیا اللہ تعالی اپنی قدرت کاملہ سے اور اپنی رحمتِ کاملہ سے اپنے بندوں

<sup>(</sup>۱) قرآن كريم مين ارشاد باك ہے كه ﴿ وَ فِيهَا مَا تَشْنَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَ تَكُنُّ الْأَعْيُنُ ﴾ ورة الزخرف آيت (۷۱) نيز ملاحظه بو امام ابن الى الدنيا رحمه الله كى كتاب "صفة الجنة" ص ۱۰۸ (۱۰۹) طبع مكتبة ابن تيمية.

مواخط عناكي

کے لیے ایسے اسباب مہیانہیں فر ماسکتے کہ إدھر اِس کے دل میں خواہش پیدا ہوئی اور اُدھروہ خواہش بوری ہوجائے۔

# 

بات دراصل یہ ہے کہ جب تک انسان کے سامنے حقائق نہیں آتے ، اس وقت تک وہ اعلیٰ درجے کی چیزوں کو نا قابلِ یقین تصور کرتا ہے، لیکن حضرات انبیاء علیہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے وہ علم عطا فرما یا جو دنیا کے کسی بھی انسان کو عطا نہیں کیا گیا، انہوں نے ہمیں جنت اور اس کی نعمتوں کے بارے میں یقین خبریں کیا گیا، انہوں سے زیادہ یقینی خبریں اور کوئی نہیں ہوسکتیں۔ لہذا یہ ساری خبریں دی ہیں کہ اس سے زیادہ یقین خبریں اور جنت حق ہے، اس کی نعمتیں حق ہیں، خبریں بی بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرما یا:

وَسَارِعُوْا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمُ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّلْوْتُ وَالْكَرْضُ اعِرَّتُ لِلْمُتَّقِيْنَ (١)

اپنے رب کی مغفرت کی طرف اور اس کی جنت کی طرف دوڑوجس کی وسعت آسان اور زمین کے برابر ہے اور بیہ جنت متقین کے لیے تیار کی گئی ہے جو اللہ سے ڈرنے والے ہوں۔

تقویٰ اختیار کرنے والے ہوں اور اللہ تعالیٰ کے احکام کی پابندی کرنے والے ہوں۔ والے ہوں۔

(1) سورة آل عمران آيت (١٣٣) ـ

### جنت کے گرد'' کانٹوں'' کی باڑ

بہر حال! یہ جنت جو ظلیم الشان ہے اور جس کی نعمتیں عظیم الشان تیں، کیکن ای جنت کے بارے میں ایک حدیث میں نبی کریم صلینٹائیٹیم نے ارشاد فر مایا:

#### "حُقَّتِ الْجَنَّةُ بِالمَكَارِه"(١)

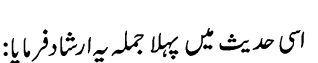
یعنی اللہ تعالیٰ نے اس جنت کو ایسی چیزوں سے گھیرا ہوا ہے جو ظاہری طور یر انسان کے نفس پرشاق اور نا گوار ہوتی ہیں۔ جیسے ایک بہت عالی شان محل ہے، لیکن اس محل کے اردگرد کانٹوں کی باڑ لگی ہوئی ہے، اس محل میں داخل ہونے کے لیے کا نٹوں کی باڑ کوعبور کرنا ہی پڑے گا اور جب تک کا نٹوں کی اس باڑ کو یارنہیں کرو کے اس محل کی لذتیں اور نعمتیں حاصل نہیں ہو سکتیں۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے اس عالی شان جنت کے گرد ان چیزوں کی باڑ لگائی ہے جو انسان کے نفس پر شاق گزرتی ہیں، مثلاً فرائض وواجبات لازم کردیے کہ بیفرائض انجام دو۔ اب آ دمی کے نفس پر بیہ بات شاق گزرتی ہے کہ اپنے سب کام جھوڑ کر مسجد جائے اور مسجد میں جاکر نماز اداکرے۔ اسی طرح بہت سے کام جن کے کرنے کو انسان کا دل چاہتا ہے، کیکن ان کوحرام اور گناہ قرار دے دیا گیا۔مثلاً بیچکم دے دیا گیا کہ اس نگاہ کی حفاظت کرو، یہ نگاہ غلط جگہ پر نہ پڑے، نامحرم پر نہ پڑے اور بیہ نگاہ غلط اور ناجائز پروگرام نہ دیکھے۔ ان سب کامول سے رکنا انسان پرشاق گزرتا ہے، اب اس کا دل تو پیه چاه رہا تھا کہ بیر کام کرے، لیکن اس کو روک دیا گیا۔ یہی کانٹوں کی باڑ ہے جو جنت کے گردگی ہوئی ہے۔ یا مثلاً مجلس میں دوستوں کے ساتھ بیٹے ہوئے ہیں، کسی کا ذکر آگیا، اب دل چاہ رہا ہے کہ اس کی خوب غیبت

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۲۱۷٤/٤ (۲۸۲۲) و سنن التر مذی ۱۹/۴ (۲۵۵۹)\_

م واوطِ عنالي

کریں،لیکن میے مکم دیے دیا گیا کہ ہیں،غیبت مت کرو، اپنی زبان روک او، پیر ہے کانٹوں کی باڑ۔ اگر جنت کو حاصل کرنا ہے تو کانٹوں کی اس باڑ کوعبور کرنا ہوگا، اس کے بغیر جنت کا حصول ممکن نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کی سنت یہی ہے۔

### روزخ کے گردشہوات کی باڑ



### "وَحُفَّتِ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ"(١)

یعنی دوزخ کے گرد اللہ تعالیٰ نے شہوات کی باڑ لگادی ہے، دوزخ کو بڑی خوشنما چیزوں اور دکش خواہشات نے گھیر رکھا ہے، دل ان کی طرف بھا گئے کو چاہتا ہے،لیکن اس کے اندر آگ ہی آگ ہے۔

### 🗐 بیکانٹوں کی باڑبھی پھول بن جاتی ہے



بہر حال! اس جنت کے گرد کانٹوں کی باڑ لگی ہوئی ہے،لیکن میہ کانٹے بھی الله تعالیٰ نے ایسے بنائے ہیں کہ اگر کوئی شخص ہمت اور عزم کرلے کہ مجھے کا نول کی بیہ باڑ عبور کرنی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لیے ان کانٹوں کو بھی پھول بنادیتے ہیں۔ یہ کانٹے اس وقت تک کانٹے ہیں جب تک ان کو دور دور سے دیکھو گے اور جب تک ان کا تصور کرتے رہو گے تو یہ کانٹے ہیں اور ان کا عبور کرنا مشکل نظر آئے گا،لیکن جب ایک مرتبہ ڈٹ کر اور ہمت کر کے ارادہ کرلیا کہ میں تو

کانٹوں کی بیر باڑ عبور کر کے رہوں گا اور مجھے اس کا نٹے کی باڑ کے بیچھے وہ باغ نظر آرہا ہے اور اس کی نعمتیں نظر آرہی ہیں اور مجھے اس کا نٹوں کی باڑ کو پار کر کے اس باغ میں جانا ہے تو اللہ تعالیٰ ان کانٹوں کو بھی پھول بنادیتے ہیں اور اس کو گلزار بنادیتے ہیں۔

### ایک صحابی کا جان دیے دینا

ا یک صحابی (خالٹیز) جہاد میں شریک ہیں، انہوں نے دیکھا کہ دشمن کالشکر بڑی طاقت کے ساتھ مسلمانوں پر حملہ آور ہورہا ہے اور اب بجاؤ کا کوئی راستہ نہیں ہے تو اس وقت بے ساختہ زبان پر جو کلمہ آیا وہ بہتھا کہ

#### محمَّداًقَ حزْبَهُ اليوم اَلْقَى الْاَحِبَهُ

لینی وہ وقت آ گیا کہ ہماری ملاقات اپنے محبوبوں اور دوستوں سے ہوگی یعنی محد صلّ الله اور آپ کے صحابہ سے اس عالم آخرت میں ملاقات ہوگی(۱)۔

گو یا که آگ اور خون کا جو کھیل ہور ہا تھا، جس میں لاشیں تڑپ رہی تھیں اور جان دینا جو سب سے زیادہ مشکل نظر آرہا تھا،لیکن وہ صحابی اس جان دینے کی تکلیف کو خوشی خوشی سہنے کے لیے تیار ہو گئے۔ حدیث شریف میں آتا ہے کہ جب اللہ کے راستے میں لڑنے والا شہید ہوتا ہے اور اس کو

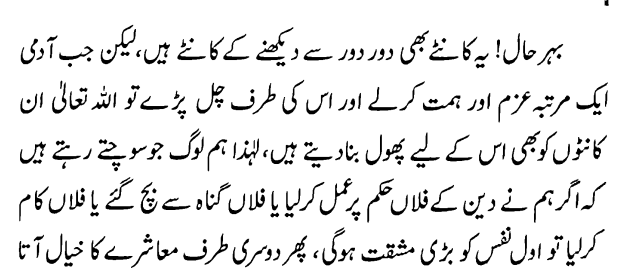
<sup>(</sup>۱) مسند البزار ۲٤٣/٤ (١٤١٠) والطبقات لابن سعد ٢٥٧/٣ طبع دار صادر بيروت ـ والمستدرك للحاكم ٤٤٥/٣ (٥٦٨٧) والحديث ذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" ۲۹۷/۹ (۱۵٦۲۵)معزواإلى الطبراني، وقال: وإسناده حسن ـ

موت آتی ہے تو اس کوموت آنے کی تکایف اتنی بھی نہیں ہوتی جبتی ﴿ وَنَیْ کَ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ

یہ در حقیقت جنت تک پہنچنے کے لیے کانٹے کی باڑ جائل تھی جس کو جبور کرنا تھا، کیکن جب عزم کرلیا کہ بیہ جان تو اللہ تعالی کی دی ہوئی ہے اس کو دینی ہے جات کو دینی ہوئی اسی کی تھی جان دی، دی ہوئی اسی کی تھی حق تو بیہ ہوا

جب بیمزم کرلیا تو اللہ تعالیٰ نے اس کا نٹے کو پھول بنادیا، اگر بستر پر مرتے تو نہ جانے کس طرح ایڑیاں رگڑ کر مرتے، کیا کیا تکلیف اُٹھانی پڑتی، لیکن ہم نے تمہارے لیے قل ہونے کی تکلیف بھی ایسی بنادی جیسی چیونئ کے کاٹنے کی تکلیف ہوتی ہے۔

### دنیا والول کے طعنوں کو قبول کرلو



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۹۸/۳ (۱۶۲۸) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب وسنن النسائي ۳۱/۱۳(۳۱۲۱)وصحيح ابن حبان ۱۲/۱۰(۲۵۵).

الله المنظم ا المنظم المنظ ہے کہ لوگ کیا کہیں گے کہ یہ تو بالکل مولوی ہوگیا، یہ تو پرانے وقت کا آدی ہوگیا، یہ تو پرانے وقت کا آدی ہوگیا، یہ تو زمانے کے ساتھ ساتھ چلنے کو تیار نہیں، اس قسم کے طعنے ملنے کا خیال آتا ہے، یاد رکھو! یہ سب کا نٹے ہیں اور جنت تک پہنچنے کے لیے رائے میں جو کانٹوں کی باڑ لگی ہوئی ہے یہ بھی ان ہی میں سے ہیں۔ جب تم ایک مرتبہ ان کانٹوں کو خندہ پیشانی سے قبول کرلو گے اور ان سے یہ کہد دو گے کہ ہاں! ہم مولوی کانٹوں کو خندہ پیشانی سے قبول کرلو گے اور ان سے یہ کہد دو گے کہ ہاں! ہم مولوی میں اور بیک ورڈ ہیں، لیکن ہم ایسے بیک ورڈ ہیں جو محمد رسول اللہ صلاح اللہ صلاح کی طرف دیکھنے والے ہیں۔ جب تم ایک مرتبہ یہ عزم کرلو گے تو یقین رکھو کہ یہ سب کا نٹے تمہارے لیے بھول بن جا نمیں گے۔

### عزت دین پر چلنے والوں کی ہوتی ہے

الله تعالی اس دنیا کے اندر دکھا دیتے ہیں کہ ان طعنہ دینے والے اور الزام عائد کرنے والوں کی زبانیں رک جاتی ہیں اور بالآخر الله تعالی عزت ان ہی لوگوں کوعطا فرماتے ہیں جو الله تعالی کے آگے سرجھکاتے ہیں۔عزت ان ہی کی ہے جومحمد رسول الله سائٹیلیلی کے تابع فرمان ہوں۔عہدِ رسالت میں منافقین بھی مسلمانوں سے بید کہا کرتے تھے کہ ہم توعزت والے ہیں اور مسلمان ذلیل ہیں اور جب مدینہ منورہ جائیں گے توعزت والے ذلیل لوگوں کو باہر نکال ویں گینی مسلمانوں کو ذلیل ہونے کا طعنہ ویا کرتے بینی مسلمانوں کو۔ چنانچہ یہ منافقین مسلمانوں کو ذلیل ہونے کا طعنہ ویا کرتے تھے، ان کو جواب میں الله تعالی نے ارشاد فرمایا:

وَيِلَٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَلَكِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ لَاكِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ لَايَعْلَمُوْنَ (١)

<sup>(</sup>۱) سورةالمنافقونآيت(۸)ـ

ایعنی عزت تو اللہ کے لیے ہے اور اللہ کے رسول لے لیے ہے اور اللہ کے رسول لے اپنے ، ان ہے اور مؤمنین کے لیے ہے، لیکن منافقین نہیں جانے ، ان کوحقیقتِ حال کا بہنہیں۔

### چرعبادتوں میں لذت آئے گی

تو جنت کے اردگرد کانٹے ضرور ہیں، لیکن یہ آزمائش کے کانٹے ہیں، جب تم اس کے قریب جاؤگے تو اللہ تعالی ان ہی کانٹوں کو پھول بنادیں گے اور پھر بہی عبادتیں جوتم پر شاق گزر رہی تھیں، انہی عبادتوں میں وہ لذت حاصل ہوگی کہ دنیا کے بڑے سے بڑے لذیذ کام میں حاصل نہیں ہوتی، چنانچہ حضورِ اقدس سرورِ دو عالم صلاحی قرمایا کرتے تھے:

"قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصَّلاةَ "<sup>(1)</sup> ميري آنگھوں کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔

یعنی بیرنماز ویسے تو عبادت ہے، لیکن اس میں اللہ تعالیٰ نے مجھے ایسی لذت عطا فرمائی ہے کہ دنیا کی ساری لذتیں اس کے آگے بیج ہیں۔

### کناہ جھوڑنے کی تکلیف

اسی طرح گناہ چھوڑنے میں بے شک مشقت معلوم ہوتی ہے، دل پر آرے چل جاتے ہیں،لیکن دل پر آرے چلنے کے باوجود آدمی اللہ کے لیے بیہ

<sup>(</sup>۱) سنن النسائی ۲۱/۷ (۳۹۳۹)و (۳۹٤۰) ومسند احمد ۳۰۰/۱۹ (۱۲۲۹۳) والمستدرك للحاكم ۲۱/۷۲) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه . ووافقه الذهبي في "التلخيص".

گناہ جھوڑ دے اور یہ کہے کہ میں اپنی ان خواہشات کو اللہ کے آگے قربان کر ہا ہوں تو ابتداء میں ضرور مشقت ہوتی ہے، کیکن بالآخر پھر ان خواہشات کو کیلئے ہی میں مزہ آتا ہے۔ جب بندہ یہ تصور کرتا ہے کہ میں یہ خواہشات اپنے خالق اور مالک کے لیے کچل رہا ہوں تو پھراس کو اسی میں لذت حاصل ہوتی ہے۔

### ی ماں بیج کی تکلیف کیوں برداشت کرتی ہے؟

دیکھیے! ایک مال ہے اور اس کا حجھوٹا سا بچیہ ہے، سردی کی رات ہے اور ماں اینے بچے کے ساتھ لحاف میں لیٹی ہے، اتنے میں بچے نے پیشاب پاخانہ کردیا، اب وہ ماں اس گرم و نرم لحاف اور بستر کو چھوڑ کر اس بچے کے کپڑے بدل رہی ہے، اس کا بستر اور کیڑے ٹھنڈے یانی سے دھو رہی ہے، اب اس وقت میں اپنی نیندخراب کر کے مھنڈے یانی سے بیکام کرنا کتنا مشکل کام ہے، لیکن وہ ماں پیسب کام کرتی ہے اور اس کو اس کام میں مشقت بھی ہوتی ہے، لیکن جب وہ بی تصور کرتی ہے کہ میں میہ کام اپنے بیچے کے لیے کررہی ہول، اینے جگر کے ٹکڑے کے لیے کررہی ہوں تو اس مشقت ہی میں اس کو لطف اور مزہ آنے لگتا ہے۔ اب اگر کوئی شخص اس خاتون سے کیے کہ تھے بڑی مشقت اُٹھانی پڑتی ہے، راتوں کو اُٹھنا پڑتا ہے، سردی کا مقابلہ کرنا پڑتا ہے، اگر تیرا پیہ بچہ تجھ سے چھن جائے تو تیری پیمشقتیں اور تکلیفیں دور ہوجا ئیں تو خاتون یہ کہے گی کہ اس مشقت سے ہزار گنا مشقت اور تکلیف برداشت کرنے کو تیار ہول، لیکن میرا بچه مجھ سے نہ چھن جائے۔ کیوں ایسا کہے گی؟ اس لیے کہ اس خاتون کو اس بیجے سے محبت ہے اور اس کی محبت کی خاطر سخت سے سخت کام کرنے کو نہ صرف تیار ہے، بلکہ اس کو اسی مشقت اور تکلیف میں مزہ آتا ہے۔ بالکل اس

طرح جب ایک بندے کو اللہ تعالیٰ ہے محبت ہوجاتی ہے، تو کھر اللہ کی راہ بیاں اللہ اللہ کی راہ بیاں اللہ کی خواہشات کو کیلئے میں وہ لذت حاصل ہوتی ہے جو خواہشات کے پورا کرنے میں حاصل نہیں ہوتی۔

### جنت اور عالَمِ آخرت کا مرا قبہ کریں

بہر حال! جنت کی بینمتیں جو حضورِ اقدس سالتھ آلیہ نے بیان فرما نمیں اور سارا قرآنِ کریم ان نعمتوں کے تذکرے سے بھرا ہوا ہے، بیاس لیے بیان کی گئی ہیں تاکہ انسان ان کو حاصل کرنے کی کوشش کرے اور کانٹوں کی اس باڑ کو عبور کرے جو اس جنت کے اردگردگی ہوئی ہے۔ اس کے لیے بزرگوں نے بیا طریقہ بتایا ہے کہ اس دنیا میں رہ کر انسان جنت کی ان نعمتوں کا بھی بھی تصور اور دھیان کیا کرے۔

چنانچہ کیم الامت حضرت تھانوی رائے اسپے مواعظ میں فرماتے ہیں کہ ہر مسلمان کو چاہیے کہ روزانہ تھوڑی دیر بیٹھ کر عالم آخرت کا تصور کرے اور خاص طور پر جنت کی نعمتوں کا تصور کیا کرے اور یہ مراقبہ کرے کہ میں دنیا سے جارہا ہوں، قبر میں رکھ دیا گیا ہوں، لوگ مجھے دفن کر کے رخصت ہو گئے ہیں، پھر عالم برزخ میں پہنچ گیا، پھر عالم آخرت شروع ہوگیا، یہاں حساب وکتاب ہورہا ہے، برزخ میں پہنچ گیا، پھر عالم آخرت شروع ہوگیا، یہاں حساب وکتاب ہورہا ہے، میزان لگی ہوئی ہے، پل صراط لگا ہوا ہے، ایک طرف جنت ہے، دوسری طرف جہنم ہے اور پھر جنت کے اندر پہنچ کر ان تمام چیزوں کا تصور اور دھیان کیا کرے ہیں۔ اس طرح تھوڑی دیر پیٹھ کر ان تمام چیزوں کا تصور اور دھیان کیا کر بے اس طرح تھوڑی دیر پیٹھ کر ان تمام چیزوں کا تصور اور دھیان کیا کر بے اس طرح تھوڑی دیر پیٹھ کر ان تمام چیزوں کا تصور اور دھیان کیا کر بے اس طرح تھوڑی دیر پیٹھ کر ان تمام خیزوں کا تصور اور دھیان کیا کر بے اس لیے کہ ہم ضبح سے شام تک دنیا کی زندگی میں مصروف رہنے کی وجہ سے اس

عالم آخرت ہے غافل ہو گئے ہیں۔ الحمد للہ! ہم سب کا بیعقیدہ ہے اور اس پر یقین ہے کہ اس دنیا سے ایک دن جانا ہے اور آخرت آنے والی ہے، لیکن تنہا عقیدہ اوریقین کافی نہیں، بلکہ اس کا استحضار بھی ضروری ہے اور اس کا دھیان بھی ضروری ہے، بید دھیان اور استحضار ہی انسان کو اطاعت پر آمادہ کرتا ہے،معصیت اور گناہ سے روکتا ہے۔ اس وجہ سے تھوڑا وقت نکال کر آخرت کا دھیان اور مراقبہ کرو، اس دھیان اور مراقبہ کے نتیج میں ان شاء اللہ آخرت کا استحضار يىدا ہوگا۔

دنیا کے کاموں کے اندر آخرت کا دھیان اور استحضار تمہیں اللہ کی اطاعت یر آمادہ کرے گا اور معصیت اور گناہ سے بیخے میں مدد دے گا۔ جنت کی ان نعتوں کے بیان کرنے کا یہی مقصود ہے جو قرآن وحدیث میں بھری ہوئی ہیں۔ الله تعالیٰ اپنی رحمت سے اور اینے فضل و کرم سے ہم سب کو جنت کی نعمتوں کا استحضار عطا فرمائے۔ آمین۔

وَاخِمُ وَعُوَانَا آنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَدِينَ



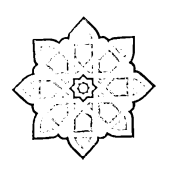




آ فرت کے مقالبے میں و نیا کی فیات

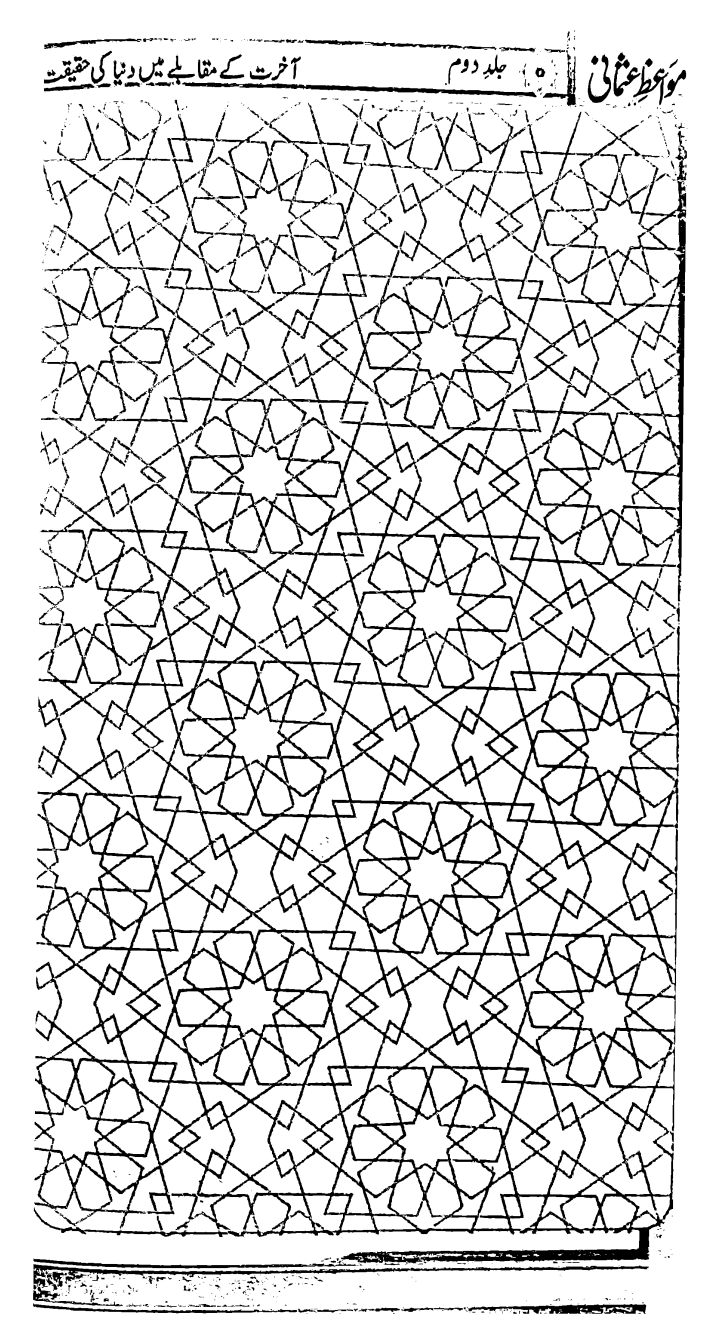
مواظ مناك

ئى د د



آخرت کے مقابلے میں ونیا کی حقیقت

(نشری تقریرین س ۱۰۵)



### برايته ارَجرا ارَجَم

## آخرت کے مقابلے میں دنیا کی حقیقت



#### نحمده ونصلى على رسوله الكريم

### تعجیمسلم کی ایک حدیث ہے:

عن المستورد بن شداد قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلّم يقول: "و الله ما الدنيا في الآخرة الامثل ما يجعل احدكم اصبعه في اليم فلينظربميرجع"(١)

حضرت مستورد بن شداد رظائنه روایت کرتے ہیں کہ آنحضرت سللتُولِيكِم نے ارشاد فرمایا: خدا کی قشم دنیا کی مثال آخرت کے مقابلے میں بس ایس ہے جیسے تم میں سے کوئی ا پنی ایک انگلی سمندر میں ڈال کر نکال لے اور پھر دیکھے کہ اس میں کتنا یانی لگ کرآیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۹۳/۶ (۲۸۵۸)\_

اس عدیت ہے آنحضرت مان اللہ ہے دائیں ہے کا مقصد یہ واضی کرنا ہے کہ آخرت ب مقابلے میں دنیا بالکل بے حقیقت اور بے جیثیت چسینز ہے۔ اعادیث میں رسول کریم مان ایس ہے ایسے بے شار ارشادات مروی ہیں جن میں آپ اللہ این اور اس کی حقارت بیان فرمائی ہے تا کہ سننے والوں کے دنیا کی بے ثاباق اور اس کی حقارت بیان فرمائی ہے تا کہ سننے والوں کے دل میں دنیا کی طرف سے بے رغبتی پیدا ہو، ان تمام احادیث کا صحیح مفہوم سمجھنے کے لیے یہ جاننا ضروری ہے کہ اسلام نے رہانیت یا ترک دنیا کی تعلیم کسمجھنے سے بیدا کرنا نہ صرف جائز، کسمجھنے بیدا کو ایس کے ساتھ ساتھ دنیا کی محبت اور حرص دل میں پیدا کرنے سے حتی کے ساتھ روکا ہے۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ جس طرح ہے دنیا جس میں ہم زندگی گزار رہے ہیں ایک حقیقت ہے، اسی طرح آخرت کی زندگی بھی ایک نا قابلِ انکار حقیقت ہے، جس کی خبر تمام انبیاء بیلا لیا نے دی ہے۔ آخرت کی زندگی ہماری نظروں سے اوجھل ضرور ہے، لیکن اس کی مثال بالکل ایسی ہے جیسے ایک بچہ مال کے پیٹ میں ہوتا ہے تو وہ اس پیٹ ہی کو ساری کا نئات سمجھتا ہے اور دنیا اس کے سامنے نہیں ہوتی، جس طرح اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ دنیا کا کوئی وجود نہیں، اس کے طرح دنیا میں رہتے ہوئے آخرت کے نظر نہ آنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ

<sup>(</sup>۱) ما دظه مومصنف عبد الرزاق ۱۵۸۸۸ (۱۵۸۹)

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارى ٣٨/٣ (١٩٦٨) حيث جاء فيه: "إن لربك عليك حقّا ولنفسك عليك حقّا ولاهلك عليك حقّا فأعط كل ذى حق حقه" وأخرج أبو نعيم فى "حلية الأولياء" ١٢٦/٧ عن عبد الله بن مسعود قال قال رسول المنظمة "كسب الحلال فريضة بعد الفريضة"،

لد دوم « **مُوَا عُمَا لِ** 

کوئی حقیقت نہیں، بلکہ واقعہ رہے کہ دنیا کی یہ چندروزہ زندگی نہایت محدود اور آخرت کی زندگی لامحدود ہے اور دنیا کی زندگی کا اصل مقصد یہی ہے کہ اس کے ذریعے اپنی اخروی مستقبل کی تعمیر کی جائے۔

لیکن عام طور سے ہوتا یہ ہے کہ دنیا چونکہ ہر وقت آنکھوں کے سامنے رہتی ہے اور آخرت آنکھوں سے اوجھل ہے، اس لیے آخرت پر ایمان رکھنے والوں پر بھی دنیا ہی کی فکر غالب ہو جاتی ہے، ان کی ساری جد و جہد، تمام تر تگ و دو اور سوچ بچار کی پوری توانائی دنیا ہی کے مقاصد پر صرف ہوتی ہے، اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ آخرت کی کما حقہ فکر باقی نہیں رہتی، اور انسان دنیوی خوشحالی کے شوق میں ابنی آخرت بر بادکر ڈالتا ہے، اس کی مثال بالکل ایسی ہے جیسے چھوٹے بچوں کی تمام تر دلچیسی عام طور سے کھیل کھلونوں اور سیر و تفری پر مرکوز رہتی ہے اور وہ نعلیمی اور تربیتی مشاغل جو اس کے متنقبل کی تعمیر کرتے ہیں ان کے لیے عموماً نعلیمی اور تربیتی مشاغل جو اس کے متنقبل کی تعمیر کرتے ہیں ان کے لیے عموماً غیر دلچسپ، بلکہ ناگوار ہوتے ہیں، لیکن مشفق ماں باپ کا کام یہ ہوتا ہے کہ وہ شمیر کرتے ہیں اور یہ تعمیر کرتے ہیں کہ یہ کھیل کھلونوں اور تعلیم و تربیت کا حقیقی فرق واضح کریں اور یہ تاکیں کہ یہ کھیل کھلونو نے انجام کے لحاظ سے تعلیم کے مقابلے میں قطعی بے بتاکیں کہ یہ کھیل کھلونے انجام کے لحاظ سے تعلیم کے مقابلے میں قطعی بے بتاکیں کہ یہ کھیل کھلونے انجام کے لحاظ سے تعلیم کے مقابلے میں قطعی ب

بس ای طرح انبیاء علالے ہو انسانوں کے لیے ماں باپ سے بھی زیادہ شفق ہوتے ہیں، اپنے تبعین کے سامنے مختلف مثالوں اور مختلف انداز سے دنیا اور آخرت کی حقیقت واضح کرتے رہتے ہیں، تاکہ وہ دنیا کے مشاغل میں الجھ کر آخرت کی حقیقت واضح کرتے رہتے ہیں، تاکہ وہ دنیا کے مشاغل میں الجھ کر آخرت سے غافل نہ ہو جائیں، اسی مقصد کے تحت آنحضرت صلاتی ایک نے یہ مثال دی ہو جائیں، اسی مقصد کے تحت آنحضرت صلاتی ایک اللہ ہوا پانی دی ہے کہ جس طرح ایک نا پیدا کنار سمندر کے مقابلے میں انگلی پر لگا ہوا پانی

بالکل بے حقیقت اور بے حیثیت چیز ہے اور اسے سمندر سے کوئی نسبت نہیں، اسی طرح آخرت کے مقابلے میں دنیا بھی بالکل بے حقیقت ہے، کیونکہ بیردنیا کی زندگی زیادہ سے زیادہ ساٹھ سنر سال اور بہت ہوئی تو اسی نوے سال میں ختم ہوجاتی ہے، لیکن آخرت کی زندگی لا محدود ہے، اس کی کوئی انتہاء نہیں، لہذا دنیا میں رہتے ہوئے تمہارے لیے تمام جائز اسابِ زندگی سے استفادہ جائز ہے، لیکن ان اسبابِ زندگی میں محو ہو کر آخرت کو فراموش کر دینا اور اس کی فکر سے غافل ہوجانا ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص اپنے پڑھنے لکھنے کا سارا زمانہ کھیل کود ہی میں گزار دے اور وہ اپنے مستقبل کی بہتری کے لیے تعلیم حاصل کرنے کی کوئی فکر نہ کرے، بلکہ بیخص تو جوں توں کر کے زندگی گزار ہی لے گا، آخرت کو بھول جانے والے کا انجام اس سے بھی کہیں زیادہ خطرناک ہے، کیونکہ دنیا سے جانے کے بعد یہاں کی بدعملی کی کوئی تلافی ممکن نہیں۔

الله تعالیٰ ہم سب کو دنیا اور آخرت دونوں کے حقوق ٹھیک ٹھیک انجام دینے کی تو فیق عطا فرمائے ، آمین۔

وَاخِمُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَدِيْنَ

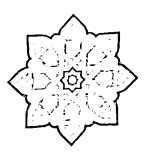






باد ۱۰ موافظ فمالخ

موت کی حقیقت (۱)



موت کی حقیقت (۱) دنیا کے اس پار

( ذکر وفکرص ۳۲۵)



### برالله ارجما ارجم

### موت کی حقیقت (۱)



مرنے کے بعد کیا ہوگا؟ اس سوال کا قطعی اور یقینی جواب صرف قرآنِ کریم اور متواتر احادیث ہی سے معلوم ہوسکتا ہے۔ آج کوئی بھی شخص اپنے مشاہد سے کی بنیاد پر اس سوال کا جواب نہیں دے سکتا، اس لیے کہ جوشخص واقعتاً موت سے ہم کنار ہوجاتا ہے وہ پلٹ کر یہاں نہیں آتا ع

#### كال را كەخبرىثد،خبرش باز نيامد

لیکن چندسال پہلے ایک کتاب میرے مطالعے میں آئی جس میں پچھا لیے لوگوں کے دلچیپ تجربات و مشاہدات جمع کیے گئے ہیں جوموت کی دہلیز تک پہنچ کر واپس آگئے، اور انہوں نے تفصیل سے بتایا کہ انہوں نے موت کے دروازے پر پہنچ کر کیا دیکھا؟ کتاب کا نام ہے Life after life (زندگی کے بعد کی زندگی) اور یہ ایک امریکی ڈاکٹر ریمنڈ اے مودی ، اور یہ ایک امریکی ڈاکٹر مودی اصلاً فلفے کے پی ایکے ڈی ہیں پھر انہوں نے میڈیکل سائنس کے مختلف شعبوں میں کام کیا ہے، بالخصوص نفسیات انہوں نے میڈیکل سائنس کے مختلف شعبوں میں کام کیا ہے، بالخصوص نفسیات

اور فلفہ ادورہ سے انہیں خصوصی شغف ہے۔ ان صاحب کو سب سے پہلے ایک اہر نفیات ڈاکٹر جارج رجی کے بارے میں بیمعلوم ہوا تھا کہ ڈبل نمونیا ک دوران ایک مرحلے پر وہ موت کے بالکل قریب پہنچ گئے اور پھر ڈاکٹرول نے مصنوعی تنفس وغیرہ کے آخری طریقے (Resuscitation) استعال کیے، جن کے بعد وہ واپس آئے اور صحت مند ہو گئے، صحت مند ہونے کے بعد انہوں بتایا کہ جب انہیں مردہ سمجھ لیا گیا تھا، اس وقت انہوں نے پچھ عجیب وغریب مناظر كا مشاہده كيا۔ ڈاكٹر مودى كو اس كے چند مزيد وا قعات علم ميں آئے، تو انہوں نے اہمیت کے ساتھ ایسے لوگوں کی جشجو اور ملاقاتیں شروع کیں، یہاں تک کہ تقریبا ڈیڑھ سو افراد سے انٹرویو کے بعد انہوں نے یہ کتاب لکھی۔ یہ کتاب جب شائع ہوئی تو اس کی تیس لا کھ کا پیاں ایک ہی سال میں فروخت ہو گئیں۔ ڈاکٹر مودی نے اس کے بعد بھی اس مسلے کی مزید تفتیش جاری رکھی اور اس کے بعد اس موضوع پر مزید کئی کتابیں لکھیں، ان میں سے تین کتابیں میں تین چار سال پہلے امریکہ سے خرید لایا تھا، ان کے نام بہ ہیں:

- 1. Life after Life
- 2. The Light Beyond
- 3. Reflaction on Life after Life

اور جو کچھ میں آگے بیان کر رہا ہوں، وہ ان تینوں کتابوں سے ماخوذ ہیں،
ان تینوں کتابوں میں صرف ان لوگوں کے حالات بیان کیے گئے ہیں جنہیں
بیاری کی انتہائی شدت میں مردہ (Clinically dead) قرار دے دیا گیا،لیکن
الین حالت میں آخری چارہ کار کے طور پر ڈاکٹر صاحبان دل کی مالش اور مصنوی

تفس دلانے کی جو کوشش کرتے ہیں، وہ ان پر کامیابی ہے آزمائی آئیں،اور دہ واپس ہوش میں آگئے۔ ڈاکٹر مودی کا کہنا ہے کہ جن لوگوں سے انہوں نے انٹرویو کیا وہ مختلف مذاہب سے تعلق رکھتے تھے اور مختلف جگہوں کے باشندے سخے، ان میں سے ہرایک نے اپنی نظر آنے والی کیفیت کو اپنے اپنے طریق پر بیان کیا، کسی نے کوئی بات کم بتائی، لیکن بحیثیتِ بیان کیا، کسی نے کوئی بات کم بتائی، لیکن بحیثیتِ مجموعی جومشترک باتیں (Common Elements) ان میں سے تقریبا ہر شخص کے بیان میں موجود تھیں، ان کا خلاصہ ہیہ ہے:

ایک شخص مرنے کے قریب ہے، اس کی جسمانی حالت ایک حد پر پہنے جاتی ہے کہ وہ خودستا ہے کہ اس کے ڈاکٹر نے اس کے مردہ ہونے کا اعلان کر دیا۔ اچا نک اسے ایک تکلیف دہ سا شورسنائی دیتا ہے اور اس کے ساتھ ہی اسے بیمحسوس ہوتا ہے کہ وہ انتہائی تیز رفتاری سے ایک طویل اور اندھری سرنگ میں جا رہا ہے، اس کے بعد اچا نک وہ یہ محسوس کرتا ہے کہ وہ اپنے جسم سے باہر آگیا ہے، وہ اپنے ہی جسم کو فاصلے سے ایک تماشائی بن کر دیکھتا ہے، اسے نظر آتا ہے کہ وہ خورکسی نمایاں جگہ پر کھڑا ہے اور اس کا جسم جوں کا توں چار پائی پر ہے اور اس کے ڈاکٹر جسم پر جھے ہوئے اس کے جار پائی پر ہے اور اس کے ڈاکٹر جسم پر جھے ہوئے اس کے دل کی مائش کر رہے ہیں، یا مصنوعی تنفس دینے کی کوشش میں دل کی مائش کر رہے ہیں، یا مصنوعی تنفس دینے کی کوشش میں مصروف ہیں۔

تھوڑی دیر میں وہ اینے حواس بحال کرنے کی کوشش کرتا ہے تو اسے بیمسوس ہونا ہے کہ اس نئی حالت میں بھی اس کا ایک جسم ہے، لیکن وہ جسم اس جسم سے بالکل مختلف ہے، جو وہ جھوڑ آیا ہے، اس کی کیفیات بھی مختلف ہیں اور اس کو حاصل قوتیں بھی کچھ اور طرح کی ہیں، اسی حالت میں کچھ دیر بعداسے اینے وہ عزیز اور دوست نظر آتے ہیں جو مریکے ستھے اور پھر اسے ایک نورانی وجود (being of light) نظر آتا ہے، جواس سے بیکہتا ہے کہتم اپنی زندگی کا جائزہ لو، اس کا بیر کہنا ماوراء الفاظ (non verbal) ہوتا ہے اور چھر وہ خود اس کے سامنے تیزی سے اس کی زندگی کے تمام اہم واقعات لا کر ان کا نظارہ کراتا ہے، ایک مرحلے پر اسے اپنے سامنے کوئی رکاوٹ نظر آتی ہے، جس کے بارے میں وہ یہ مجھتا ہے کہ یہ دنیوی زندگی اور موت کے بعد کی زندگی کے درمیان ایک سرحد ہے، اس سرحد کے قریب پہنچ کر اُسے پتا چلتا ہے کہ اسے اب واپس جانا ہے، ابھی اس کی موت کا وقت نہیں آیا، اس کے بعد کسی انجانے طریقے پر وہ واپس اینے اس جسم میں لوٹ آتا ہے، جو وہ چار پائی پر چھوڑ كر گيا تھا۔

صحت مند ہونے کے بعد وہ اپن یہ کیفیت دوسروں کو بتانا چاہتا ہے، لیکن اول تو اس کیفیت کو بیان کرنے کے لیے اسے تمام انسانی الفاظ ناکافی معلوم ہوتے ہیں، دوسرے اکر وہرے اکر وہرے اکر وہ لوگوں کو بیہ باتیں بنائے ہیں، لاوہ فاموش رہتا ہے۔ لہذا وہ خاموش رہتا ہے۔

به ۱۹۰۸ زا

ڈاکٹر مودی نے ڈیڑھ سو افراد کے انٹرویو کا یہ خلاصہ بیان کرتے ہوئے ساتھ ہی یہ وضاحت بھی کی ہے کہ میرا یہ مطلب نہیں کہ ڈیڑھ سو افراد میں سے ہر شخص نے یہ پوری کہانی اسی ترتیب کے ساتھ بیان کی ، بلکہ ان کا کہنا یہ ہے کہ کسی نے اس کے پچھ جھے بتائے ، پچھ جچوڑ دیے کہ دیے کہ دیے کہ کسی نے اس کے پچھ جھے بتائے ، پچھ جچوڑ دیے کہ دیے کہ دیے کہ کا ترتیب پچھٹی ،کسی کی پچھ اور ، بلکہ اس بات کو بیان کرنے کے لیے اکثر افراد نے مختف الفاظ اور مختلف تعبیرات اختیار کیں اور یہ بات تقریبا ہر شخص نے کہی کہ جو پچھ ہم نے دیکھا ہے ، اسے لفظوں میں تعبیر کرنا ہمارے لیے سخت مشکل ہے۔ ایک خاتون نے اپنی اسی مشکل کو قدر سے فلسفیانہ زبان میں اس مشکل ہے۔ ایک خاتون نے اپنی اسی مشکل کو قدر سے فلسفیانہ زبان میں اس طرح تعبیر کہا:

میں جب آپ کو بیرسب کچھ بتانا چاہتی ہوں تو میرا ایک حقیقی مسئلہ بیہ ہے کہ جتنے الفاظ مجھے معلوم ہیں، وہ سب سہ ابعادی (Three-dimensional) ہیں، (یعنی طول، عرض، ممق کے تصورات میں مقید ہیں) میں نے اب تک جیومیٹری میں یہی پڑھا تھا کہ دنیا میں صرف تین بعد ہیں، دنیا میں حرف تین بعد ہیں، لیک لیک جو میں نے (مردہ قرار دیے جانے کے بعد) دیکھا اس سے پتا چاا کہ یہاں تین سے زیادہ ابعاد ہیں، اسی لیے اس کیفیت کو تھیک تھیک بتانا میرے لیے بہت مشکل ہے، اس کیفیت کو تھیک تھیک بتانا میرے لیے بہت مشکل ہے،

کیونکہ مجھے این مشاہدات کو سہ ابعادی الفاظ میں بیان کرنا پڑرہا ہے۔

بہر کیف! ان مختلف افراد نے جو کیفیات بیان کی ہیں، ان میں سے چند بطورِ خاص اہمیت رکھتی ہیں:

- ن تاریک سرنگ۔
- ا جسم سے علیحدگی۔
- 🗇 مرے ہوئے رشتے داروں اور دوستوں کو دیکھنا۔
  - ایک نورانی وجود\_
- اینے زندگی کے گزرے ہوئے وا قعات کا نظارہ۔

ان تمام باتوں کی جو تفصیل مختلف افراد نے بیان کی ہے، اس کے چند اقتباسات دلچیسی کا باعث ہوں گے:

تاریک سرنگ سے گزرنے کے تجربے کو کسی نے بول تعبیر کیا ہے کہ میں ایک تاریک خلا میں تیررہا ہوں، کسی نے کہا کہ یہ ایک گھٹا ٹوپ اندھیرا تھا اور میں اس میں ینچے بیٹھتا جا رہا تھا، کسی نے اسے ایک کنویں سے تعبیر کیا ہے، کسی نے اسے اندھیرے فار کا نام دیا ہے، کسی نے کہا ہے کہ وہ ایک تاریک وادی سخمی، کوئی کہتا ہے کہ میں اندھیرے میں اوپر اٹھتا چلا گیا، مگریہ بات سب نے کہی ہے کہ یہ افاظ اس کیفیت کو بیان کرنے کے لیے ناکافی ہیں۔

جس مشاہدہ کو تمام افراد نے بڑی حیرت کے ساتھ بیان کیا، وہ بیر تھا کہ وہ اپنے جسم سے الگ ہو گئے، ایک خاتون جو دل کے دورے کی وجہ سے ہپتال میں داخل تھیں، بیان کرتی ہیں کہ اچا نک مجھے ایسا محسوس ہوا کہ میرا دل دھڑ کنا

- \* \* \* . k

بند ہو گیا ہے اور میں اپنے جسم سے بھسل کر باہر نکل رہی ہوں، پہلے ہیں فرش پہنے ہیں فرش پہنے ، پھر آ ہستہ آ ہستہ او پر اٹھنے گئی ، یہاں تک کہ میں ایک کاغذ کے پرزے بی طرح اڑتی ہوئی حجت سے جا گئی ، وہاں سے میں صاف دیھے رہی تھی کہ میراجسم نیچے بستر پر پڑا ہوا ہے اور ڈاکٹر اور نرسیں اس پر اپنی آخری تدبیریں آزما رہ ہیں۔ ایک نرس نے کہا: اوہ خدایا! یہ تو گئی اور دوسری نرس نے میرے جسم کے منہ سے منہ لگا کر اسے سانس دلانے کی کوشش کی ، مجھے اس نرس کی گدی چیچے منہ نظر آ رہی تھی اور اس کے بال مجھے اب تک یاد ہیں، پھر وہ ایک مشین لائے جس نے میرے جسکے والے مشین لائے جس نے میرے جسکے واجھاتا دیکھتی رہی۔

جہم سے باہر آنے کی اس حالت کو بعض افراد نے اس طرح تعبیر کیا ہے کہ ہم ایک نے وجود میں آگئے تھے جوجہم نہیں تھا اور بعض نے کہا ہے کہ وہ بھی ایک دوسری قسم کا جسم تھا جو دوسروں کو دیکھ سکتا تھا، مگر دوسرے اسے نہیں دیکھ سکتا تھا، مگر دوسرے اسے نہیں دیکھ سکتے تھے۔ اس حالت میں بعض افراد نے نظر آنے والے ڈاکٹروں اور نرسوں سے بات کرنے کی بھی کوشش کی، مگر وہ ان کی آ واز نہ ن سکے، یہ بات بھی بہت سے بافراد نے بتائی کہ وہ ایک بے وزنی کی کیفیت تھی اور ہم اس بے وزنی کی حالت میں نہ صرف فضا میں تیرتے رہے، بلکہ اگر ہم نے کی چیز کو چھونے کی کوشش کی تو ہمارا وجود اس شئے کے آر پار ہو گیا، بہت سوں نے یہ بھی بتایا کہ اس حالت میں وقت ساکت ہو گیا تھا اور ہم یہ حسوس کر رہے تھے کہ ہم وقت کی اس حالت میں وقت ساکت ہو گیا تھا اور ہم یہ حسوس کر رہے تھے کہ ہم وقت کی قید سے آزاد ہو چکے ہیں۔

اس حالت میں کئی افراد نے اپنے مرے ہوئے عزیزوں دوستوں کو بھی دیکھا اور پچھ لوگوں نے بتایا کی ہم نے بہت سی بھٹکتی ہوئی روحوں کا مشاہدہ کیا، یہ ہمنگتی ہوئی رومیں انسانی شکل سے ملتی جلتی تھیں، مگر انسانی صورت سے پہر مختلف بھی تھیں، ایک صاحب نے ان کی کچھ تفصیل اس طرح بتائی:

> '' ان کا سرینیچ کی طرف جھکا ہوا تھا، وہ بہت عملین اور افسردہ نظر آتے تھے، وہ سب آپس میں ایک دوسرے میں اس طرح پیوست معلوم ہوتے تھے جیسے زنجیروں میں بندھا ہوا کوئی گروہ ہو، مجھے یا دنہیں آتا کہ میں نے ان کے یاؤں بھی دیکھے ہوں، مجھے معلوم نہیں کہ وہ کیا تھے، مگر ان کے رنگ اڑے ہوئے تھے، وہ بالکل ست تھے اور مٹیالے نظر آتے تھے، ایبالگتا تھا کہ وہ ایک دوسرے کے ساتھ گتھے ہوئے خلاء میں چکر لگا رہے ہوں اور انہیں پتانہیں ہے کہ انہیں کہاں جانا ہے، وہ ایک طرف کو چلنا شروع کرتے ، پھر بائیں کومڑ جاتے، چندقدم چلتے پھر دائیں کومڑ جاتے اور کسی بھی طرف جاتے ، کرتے کچھ نہ تھے، ایبا لگتا تھا کہ وہ کسی چیز کی تلاش میں ہیں، مگر کس چیز کی تلاش میں؟ مجھے معلوم نہیں، ایسا لگتا تھا کہ جیسے وہ خود اینے بارے میں بھی کوئی علم نہیں رکھتے کہ وہ کون اور کیا ہیں؟ ان کی کوئی شاخت نہیں تھی، بعض اوقات ایبا بھی محسوس ہوا کہ ان میں سے کوئی چھ کہنا چاہتا ہے گر کہہ نہیں سکتا۔'(Reflections P.19)

ڈاکٹر مودی نے جتنے لوگوں کا انٹرویو کیا، ان کی اکثریت نے اپنے اس تجربے کے دوران ایک نورانی وجود (Bieng of Light) کا بھی ضرور ذکر کیا مواط فأر

ہے۔ ان لوگول کا بیان ہے کہ اسے دیچہ کریہ بات تو بھینی معاوم ، وتی ہمی کہ وہ کوئی وجود ہے، لیکن اس کا کوئی جسم نہیں تھا وہ سراسر روشی ہی روشی ہمی ، ابتدا، میں وہ روشی ہلکی معلوم ہوتی ،لیکن رفتہ رفتہ نیز ہوتی چلی جاتی ،لیکن اپنی نیم معموم ہوتی ،لیکن رفتہ رفتہ نیز ہوتی چلی جاتی ،لیکن اپنی نیم معموم ہوتی ،لیکن رفتہ رفتہ نیز ہوتی تھیں۔ بہت سے اوگوں نے بتا یا کہ اس نورانی وجود نے ان سے کہا کہ تم اپنی زندگی کا جائزہ او، بعض نے اس کی کہا کہ تم اپنی زندگی کا جائزہ او، بعض نے اس کی وجود نے جو پچھ کہا، وہ لفظوں اور آواز کے ذریعے نہیں کہا، یعنی اس کے کوئی لفظ وجود نے جو پچھ کہا، وہ لفظوں اور آواز کے ذریعے نہیں کہا، یعنی اس کے کوئی لفظ انہیں سنائی نہیں دیتے ، بلکہ یہ بالکل نرالا اندازِ اظہار تھا، جس کے ذریعے اس کی باتیں خود بخو د ہمارے خیالات میں منتقل ہور ہی تھیں۔

جن لوگوں نے اس بے جسمی کی حالت میں ایک نورانی وجود کو د کھنے کا ذکر کیا ہے، ان میں سے اکثر کا کہنا ہے ہے کہ اس نورانی وجود نے ہم سے ہماری سابق زندگی کے بارے میں کچھ سوال کیا۔ سوال کے الفاظ مختلف لوگوں نے مختلف بیان کیے ہیں، مگرمفہوم سب کا تقریبا ہے ہے کہ تمہارے پاس اپنی سابق زندگی میں مجھے دکھانے کے لیے کیا چیز ہے؟

What do you have to show me that you have done with your life?

پھر ان اوگوں کا بیان ہے کہ اس نورانی وجود نے ہماری سابق زندگی کے واقعات ایک ایک کر کے ہمیں دکھانے شروع کیے، یہ واقعات کس طرح دکھائے گئے؟ اس کی

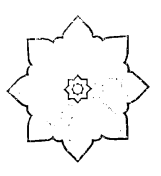
تفصیل اور زیادہ دلچسپ ہے،لیکن وہ میں ان شاء اللہ الله ہفتے بیان کروں گا اور ای کے ساتھ ان واقعات کے بارے میں اپنا تبصرہ بھی۔

> ۱۲ محرم ۱۲ سماه ٠ ٣ مئ ١٩٩٧ء



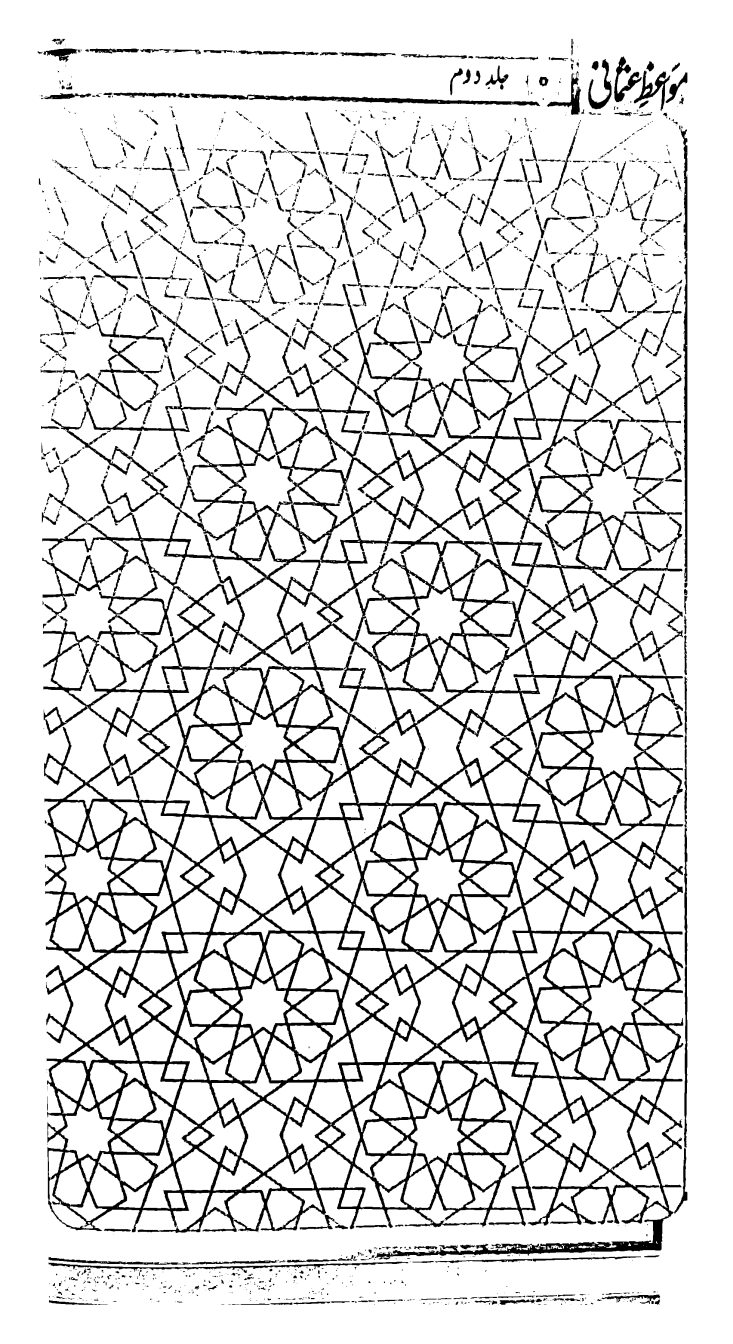
موت کی حقیقت (۲)

المنافي المناف



موت کی حقیقت (۲) دنیا کے اس پار

( ذکر وفکرص ۳۳۳)



### برالله ارتها ارتغم

### موت کی حقیقت (۲)



پچھلے ہفتے میں نے امریکہ کے ڈاکٹر ریمنڈ اے مودی کی کتاب کے حوالے سے ان لوگوں کے پچھ تجربات و مشاہدات ذکر کیے تھے جو کی شدید یماری یا حادثے کے نتیج میں موت کے دروازے تک پہنچ کر واپس آ گئے، ان میں سے بہت سے لوگوں نے یہ بتایا کہ ایک تاریک سرنگ سے گزرنے کے بعد انہیں ایک عجیب وغریب نورانی وجود نظر آیا، اس نے ہم سے ہماری پچھلی زندگی کے بارے میں سوال کیا اور پھر اس نے بل بھر میں خود ہی ہمیں ہماری زندگی کے سارے واقعات ایک ایک کر کے دکھا دیے۔ مثلاً ایک خاتون اپنا مشاہدہ بیان کرتے ہوئے کہتی ہیں:

جب مجھے وہ نورانی وجود نظر آیا تو اس نے سب سے پہلے مجھے سے یہ کہا کہ تمہارے پاس اپنی زندگی میں مجھے وکھانے کے لیے کیا ہے؟ اور اس سوال کے ساتھ ساتھ پچھلی زندگی کے نظارے مجھے نظر آنے نثروع ہو گئے، میں سخت جیران ہوئی کہ یہ کیا ہورہا ہے؟ کیونکہ اچا نک ایبا لگا کہ میں اپنے

بچین کے بالکل ابتدائی دور میں پہنچے گئی ہوں اور پھر میری آج تک کی زندگی کے ہرسال کا نظارہ ایک ساتھ میرے سامنے آگیا۔ میں نے دیکھا کہ میں ایک جھوٹی سی لڑکی ہوں اور اپنے گھر کے قریب ایک چشمے کے یاس کھیل رہی ہوں۔ اسی دور میں بہت سے وا قعات جو میری بہن کے ساتھ پیش آئے تھے، مجھے نظر آئے، اپنے پڑوسیوں کے ساتھ گزرے ہوئے واقعات دیکھے، میں اینے آپ کو کنڈر گارڈن میں نظر آئی، میں نے وہ کھلونا دیکھا جو مجھے بہت پندتھا، میں نے اسے توڑ دیا تھا اور دیر تک روتی رہتی تھی، بھر میں گرلز سکاؤٹ میں شامل ہو گئ اور گرامر اسکول کے وا قعات میرے سامنے آنے لگے، اسی طرح میں جونیر ہائی اسکول اور گریجویشن کے مراحل سے گزرتی رہی، یہاں تک که موجوده دورتک رهنج گئا۔

تمام وا قعات میرے سامنے اسی ترتیب سے آ رہے تھے جس ترتیب سے وہ واقع ہوئے اور یہ سب واقعات انتہائی واضح نظر آ رہے تھے، مناظر بس اس طرح تھے کہ جیسے تم ذرا باہر نکلو اور انہیں دیکھ لو، سب واقعات مکمل طور پر سہ ابعادی (Three-dimensional) تھے اور رنگ بھی نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نظر آ رہے تھے، ان میں حرکت تھی۔ مثلا جب میں نے اپنے آپ کو کھلونا توڑتے دیکھا تو میں اس کی

#### تمام حرکتیں ویکھسکتی تھی۔

جب مجھے یہ مناظر افطر آرنے ہے، اس اقت میں اس اورانی وجود کو دیم نہیں سکتی تھی، وہ یہ کہتے ہی افطر وال ہے اجہل ہو گیا تھا کہتم نے کیا کچھ کیا ہے؟ اس کے باوجود میر ااحساس یہ تھا کہ وہ وہال موجود ہے اور وہی یہ مناظر دکھا رہا ہے، ایسا نہیں تھا کہ وہ خود یہ معلوم کرنا چاہتا ہو، کہ میں نے ابنی زندگی میں کیا کیا ہے؟ وہ پہلے ہی سے یہ ساری باتیں جانتا تھا کہ تھا، لیکن وہ یہ واقعات میرے سامنے لا کر یہ چاہتا تھا کہ میں انہیں یادکروں۔

یہ پورا قصہ ہی بڑا عجیب تھا، میں وہاں موجودتھی، میں واقعتاً یہ سب مناظر دیکھ رہی تھی اور یہ سارے مناظر انتہائی تیزی سے میرے سامنے آرہے تھے، گر تیزی کے باوجود وہ اتنے آہتہ ضرور تھے کہ میں ان کا بخوبی ادراک کرسکتی تھی، پھر بھی وقت کا دورانیہ اتنا زیادہ نہ تھا، مجھے لیمین نہیں آتا، بس ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ایک روشی آئی اور چلی گئی، ایسا لگتا تھا کہ یہ سب بچھ پانچ منٹ سے بھی اور چلی گئی، ایسا لگتا تھا کہ یہ سب بچھ پانچ منٹ سے بھی ہوگا، لیکن میں ہوگی، البتہ غالباً تیس سینڈ سے زیادہ وقت لگا ہوگا،لیکن میں ہوگی، البتہ غالباً تیس سینڈ سے زیادہ وقت لگا ہوگا،لیکن میں آپ کو ٹھیک ٹھیک بتا ہی نہیں سکتی۔

ایک اور صاحب نے اپنے اس مشاہدے کا ذکر اس طرح کیا: جب میں اس طویل اندھیری جگہ سے گزر گیا تو اس سرنگ

کے آخری سرے یر میرے بجین کے تمام خیالات، بلکہ میری بوری زندگی مجھے وہاں نظرآئی جو میرے بالکل سامنے روشنی کی طرح جیک رہی تھی، یہ بالکل تصویروں کی طرح نہیں تھی، بلکہ میرا اندازہ ہے کہ وہ خیالات سے زیادہ ملتی جلتی تھی، میں اس کیفیت کو آپ کے سامنے بیان نہیں کرسکتا، مگر سے بات طے ہے کہ میری ساری زندگی وہاں موجود تھی، وہ سب واقعات ایک ساتھ وہاں نظر آ رہے تھے۔ میرا مطلب ہے کہ ایسانہیں تھا کہ ایک وقت میں ایک چیز نظر آئے اور دوسرے وقت دوسری، بلکہ ہر چیز بیک وقت نظر آرہی تھی، میں وہ چھوٹے چھوٹے برے کام بھی د کیے سکتا تھاجو میں نے کیے تھے اور میرے دل میں سے خواہش پیدا ہورہی تھی کہ کاش میں نے بیکام نہ کیے ہوتے اور کاش میں واپس جا کر ان کاموں کومنسوخ (undo) کرسکتا\_ (Life after Life p.65-69)

جن اوگوں نے اپنے یہ مشاہدات ڈاکٹر مودی کے سامنے بیان کیے، ان
میں ہے بعض نے یہ بھی بتایا کہ اس مشاہدے کے آخری مرحلے پر انہوں نے
کوئی ایسی چیز دیجی جیسے کوئی رکاوٹ ہواور یا توکسی نے کہا یا خود بخو دان کے دل
میں خیال آیا کہ انجی ان کے لیے اس رکاوٹ کوعبور کرنے کا وقت نہیں آیا اور
ان کے بعد وہ دوبارہ اپنے جسم میں واپس آگئے اور معمول کی دنیا کی طرف پلٹ
آئے ۔ بعض اوگوں نے بتایا کہ یہ رکاوٹ پانی کے ایک جسم کی تی تھی، کسی نے کہا
آئے ۔ بعض اوگوں نے بتایا کہ یہ رکاوٹ پانی کے ایک جسم کی تی تھی، کسی نے کہا

کہ بیرایک مٹیالے رنگ کی دھندتھی، کسی نے اسے درواز سے نیجیر کیا، کسی نے کہا کہ وہ اس طرح کی ایک باڑتھی جو کھیت کے گرد لگا دی جاتی ہے اور کسی نے بیچی کہا کہ وہ صرف ایک لکیرتھی۔

ڈاکٹر مودی کی بیر کتاب Life after Life سب سے پہلے ھے 194، میں شائع ہوئی تھی، جس میں انہوں نے آٹھ سال تک تقریباً ڈیڑھ سو افراد ہے انٹرویو کے نتائج بیان کیے تھے، ساتھ ہی انہوں نے بیجی کہا تھا کہ ابھی ان کی یہ ریسرج نہ بوری طرح سائیظفک ثبوت کہلانے کی مستحق ہے، نہ وہ اس قسم کے وا قعات کے ذمہ دارانہ اعداد وشار دینے کی پوزیشن میں ہیں،لیکن ان کی اس کتاب نے دوسرے بہت سے ڈاکٹروں کو اس موضوع کی طرف متوجہ کیا اور ان کے بعد بہت سے لوگوں نے اس قشم کے مشاہدات کو اپنا موضوع بنایا اور اس پر مزید کتابیں لکھیں، ان میں سے ایک کتاب ڈِاکٹر میلون مورس Melvin) (Morse نے کھی ہے جو Closer To The Light کے نام سے شاکع ہوئی ہے، پیصاحب بچول کے امراض کے اسپیٹلسٹ ہیں اور انہوں نے اس بات کی جستجو شروع کی کہ کیا اس قسم کے مشاہدات بچوں کو بھی پیش آئے ہیں؟ ان کا خیال تھا کہ بالغ لوگ اینے ذہنی تصورات سے مغلوب ہو کر کچھ نظارے دیکھ سكتے ہيں، ليكن بيح ال قسم كے تصورات سے خالى الذہن ہوتے ہيں، اس ليے اگر ان میں بھی ان مشاہدات کا ثبوت ملے تو ان نظاروں کی واقعی حیثیت مزید پختہ ہوسکتی ہے، چنانچہ اس کتاب میں انہوں نے بتایا ہے کہ بہت سے بچوں نے بھی اس قسم کے مشاہدات کیے ہیں اور انہوں نے خود ان بچوں سے ملا قات کر کے ان کے بیانات کومختلف طریقے سے ٹیسٹ کیا ہے اور ان کا تاثر بیہ ہے کہ ان بچوں نے حجموث نہیں بولا، بلکہ واقعتا انہوں نے یہ مناظر دیکھے ہیں،۲۳۶ صفحات پر مشتل ای قسم کے بیانات اور ان کے سائنلفک تجزیے پر مشتل ہے۔

ایک اور صاحب پاکسٹر جارج گبلپ Pollster George Gallup نے پورے امریکہ میں ایسے لوگوں کا سروے کیا جو اس قشم کے مشاہدات سے گزر کے تھے، ان کے سروے کا چونکا دینے والا خلاصہ بیہ ہے کہ امریکہ کی کل آبادی کے تقریبا پانچ فیصد افراد موت کے قریب پہنچ کر اس قشم کے مشاہدات سے گزر ھے ہیں۔ ڈاکٹر مودی نے بھی اپن شخفیق مزید جاری رکھی اور اپنی دوسری کتاب The Light Beyond میں انہوں نے لکھا ہے کہ پہلے ڈیڑھ سوافراد کے بعد انہوں نے مزید ایک ہزار افراد سے انٹرویو کیا اور اس کے نتائج بھی کم و بیش وہی تھے، البتہ اس دوران بعض افراد نے کچھنگ باتیں بھی بتائیں۔مثلاً ڈیڑھ سوافراد میں ہے کسی نے صراحتاً جنت یا دوزخ قشم کی کسی چیز کا ذکر نہیں کیا تھا،لیکن اس نئ تحقیق کے دوران کئی افراد نے صاف صاف دوزخ کے مناظر بھی بیان کیے۔ ایک صاحب نے بتایا کہ میں نیچے چلتا گیا، نیچے اندھیرا تھا، لوگ بری طرح چیخ چلا رہے تھے، وہاں آگ تھی، وہ لوگ مجھ سے یینے کے لیے یانی مانگ رہے تھے، انٹرویو کرنے والے نے پوچھا کہ کیا آپ کسی سرنگ کے ذریعے نیچے گئے تھے؟ انہوں نے جواب دیانہیں، وہ سرنگ سے زیادہ بڑی چیز تھی، میں تیرتا ہوا نیچے جا رہا تھا، پوچھا گیا کہ وہاں کتنے آدمی چیخ پکار کر رہے تھے؟ اور ان کے جسم پر کپڑے تھے یا نہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ وہ اتنے تھے کہ آپ انہیں شارنہیں کر سکتے، میرے خیال میں ایک ملین ضرور ہول کے اور ان کے جسم پر کپڑے نہیں نصے۔(The Light Beyond p,26,27) ان تمام مشاہدات کی حقیقت کیا ہے؟ اجمض حضرات کا خیال ہے کہ خربی ملکوں بیں پر اسراریت کا شوق ایک جنون (Crazo) کی عد تک بڑھنا جا رہا ہے اور یہ کتابیں ای جنون کا شاخسانہ ہوسکتی ہیں، اگر چہ اس اختال کو بالکایہ مہ ف نظر نہیں کیا جاسکتا، لیکن ہے 194ء کے بعد سے مختلف سنجیدہ علقوں نے ان واقعات کا نوٹس لیا ہے اور ان پر جس طرح ریسرج کی گئی ہے، اس کے پیش نظم یہ احتال خاصہ بعید ہوتا جا رہا ہے، ڈاکٹر مودی نے اس احتمال پر بھی خاصی تفصیل سے بحث کی ہے کہ جن لوگوں سے انہوں نے انٹرویو کیا وہ بے بنیاد گپ لگانے کے شوقین تونہیں ہے، کی بالآخر نتیجہ یہی نکالا ہے کہ اسے آدمیوں کا جو کے شوقین تونہیں ہے، لیکن بالآخر نتیجہ یہی نکالا ہے کہ اسے مارے آدمیوں کا جو کیشف علاقوں اور مختلف طبقہ ہائے خیال سے تعلق رکھتے ہیں، ایک ہی قسم کی گپ گنا انتہائی بعید از قیاس ہے۔

بعض ڈاکٹروں نے یہ خیال بھی ظاہر کیا کہ بعض منشیات اور دواؤں کے استعال سے بھی اس قسم کی کیفیات پیدا ہو جاتی ہیں، جن میں انسان اپنے آپ کو ماحول سے الگ محسوں کرتا ہے اور بعض اوقات اس کا دماغ جھوٹے تصورات کو مرکی شکل دے دیتا ہے، ایسے میں اسے بعض پر فریب نظارے (hallucinations) نظر آنے لگتے ہیں، ہوسکتا ہے کہ ان افراد کو ای قسم کی کئی کیفیت سے سابقہ پیش نظر آنے لگتے ہیں، ہوسکتا ہے کہ ان افراد کو ای قسم کی کئی کیفیت سے سابقہ پیش آیا ہو، لیکن ڈاکٹر مودی نے دونوں قسم کی کیفیات کا الگ الگ تجزیہ کرنے کے بعد یہی رائے ظاہر کی ہے کہ جن لوگوں سے انہوں نے انٹرویو کیا۔ بظاہر ان کے مشاہدات ان پُر فریب نظاروں سے مختلف سے، ڈاکٹر میلون مورس نے اس اختمال پر زیادہ سائنلگ انداز میں تحقیق کرنے کے بعد اپنا حتمی نتیجہ یہ بتایا ہے۔ اختمال پر زیادہ سائنلگ انداز میں تحقیق کرنے کے بعد اپنا حتمی نتیجہ یہ بتایا ہے۔ اختمال پر زیادہ سائنلگ انداز میں تحقیق کرنے کے بعد اپنا حتمی نتیجہ یہ بتایا ہے۔ کہ یہ مشاہدات (hallucinations) نہیں تھے۔

انہوں نے اس اختال پر بھی گفتگو کی ہے کہ ان او گوں کے مذبی آسورات ان کے ذہن پر اس طرح مسلط سے کہ بے ہوشی یا خواب کے عالم میں وبی تصورات ایک محسوس واقعے کی شکل میں ان کے سامنے آگئے۔ ڈاکٹر مودی نے اس اختال کو بھی بعید قرار دیا جس کی ایک وجہ بیتھی کہ جن لوگوں سے ان کی ملاقات ہوئی، ان میں سے بہت سے لوگ ایسے بھی سے جو مذہب کے قائل نہ سے بہت سے لوگ ایسے بھی تصورات کی کوئی ایسی جھاپ عظار نہیں آسکی تھی۔

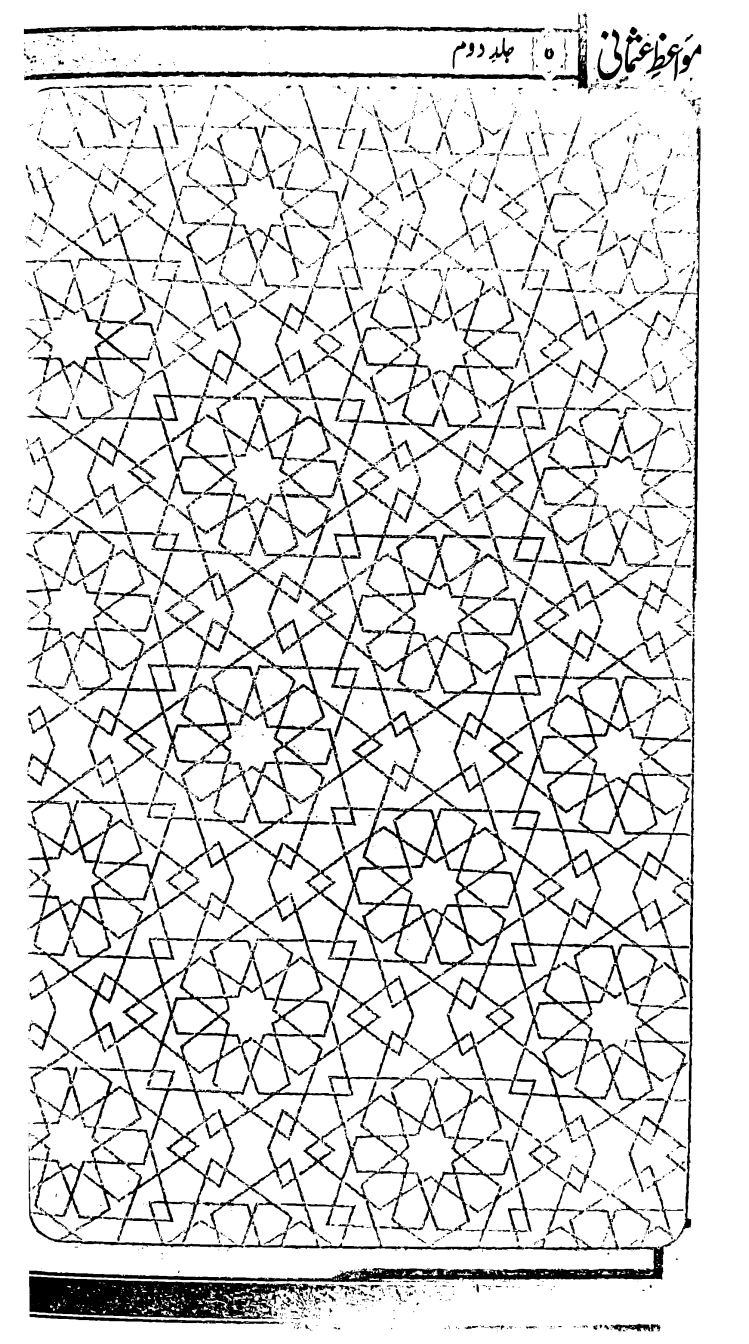
پھر یہ مشاہدات کیا تھے؟ ان سے کیا نتیجہ نکلتا ہے؟ اور اس بارے میں قرآن وسنت سے کیا معلوم ہوتا ہے؟ اس موضوع پر ان شاء اللّٰد آئندہ ہفتے کچھ عرض کروں گا۔

۱۸ محرم <u>سماسیا</u>ه ۵ جون ۱۹۹۲ء



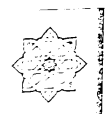
موت کی حقیقت (س) دنیا کے اس پار

( ذکر وفکرص ۴ ۳۳)



### برالله ارَجم ارَجمُ

### موت کی حقیقت (۳)



بچھلی دوقسطوں میں میں نے ان لوگوں کے بیانات کا خلاصہ ذکر کیا تھا جو موت کے دروازے پر پہنچ کر واپس آ گئے، انہوں نے اپنے آپ کو اپنے جسم سے جدا ہوتے ہوئے دیکھا، ایک تاریک سرنگ سے گزرے، ایک نورانی وجود کا مشاہدہ کیا اور پھر اس نورانی وجود نے ان کے سامنے ان کی سابقہ زندگی کا پورا نقشہ پیش کر دیا۔

یہ بات تو واضح ہے کہ ان لوگوں کوموت نہیں آئی تھی، اگر موت آگئ ہوتی تو یہ دوبارہ دنیا میں واپس نہ آتے، خود ڈاکٹر مودی جنہوں نے ان لوگوں کے بیانات قلمبند کیے وہ بھی بہی کہتے ہیں کہ ان لوگوں نے موت نہیں دیکھی، البتہ موت کے بزدیک پہنچ کر کچھ عجیب و غریب مناظر ضرور دیکھے، چنانچہ ان مشاہدات کے لیے انہوں نے جو اصطلاح وضع کی ہے، وہ Experiences (قریب الموت تجربات) جے مخفف کر کے وہ N.D.E سے تعبیر کرتے ہیں اور یہی اصطلاح بعد کے مصنفین نے بھی اپنائی ہے، لہذا اگر ان لوگوں کے بیانات کو پیچ مان لیا جائے اور ڈاکٹر مودی کی حتی رائے یہ ہے کہ اسے لوگوں کے بیانات کو پیچ مان لیا جائے اور ڈاکٹر مودی کی حتی رائے یہ ہے کہ اسے

بہت سے افراد کو بیک وقت حجمالانا ان کے لیے آسان نہیں، تو بھی ہے بات ظاہر ہے کہ انہوں نے موت کے بعد پیش آنے والے وا قعات کا مشاہدہ نہیں کیا، البتہ ہے کہ انہوں نے موت کے بعد پیش آنے والے وا قعات کا مشاہدہ نہیں کیا، البتہ ہے کہ از خود رفتگی کے عالم میں انہیں اس جہال کی بچھ جھلکیاں نظر آئی جس کا دروازہ موت ہے۔

میڈیکل سائنس چونکہ صرف ان چیزوں پریقین رکھتی ہے جو آنکھوں سے
نظر آجائیں، یا دوسرے حواس کے ذریعے محسوس ہوجائیں، اس لیے ابھی تک وہ
انسانی جسم میں روح نامی کسی چیز کو دریافت نہیں کرسکی اور نہ روح کی حقیقت تک
اس کی رسائی ہوسکی ہے، (اور شاید روح کی مکمل حقیقت اسے جیتے جی بھی معلوم
نہ ہو سکے، کیونکہ قرآنِ کریم نے روح کے بارے میں لوگوں کے سوالات کا
جواب دیتے ہوئے یہ فرما دیا ہے کہ روح میرے پروردگار کے حکم سے ہاور
تہمیں بہت تھوڑا علم دیا گیا ہے۔ (اکیکن قرآن و سنت سے یہ بات پوری
وضاحت کے ساتھ معلوم ہوتی ہے کہ زندگی جسم اور روح کے مضبوط تعلق کا نام
ہوارموت اس تعلق کے ٹوٹ جانے کا۔

اس سلسلے میں بینکتہ یادر کھنے کے لائق ہے کہ ہم اپنی بول چال میں موت کے لیے جو وفات کا لفظ استعال کرتے ہیں وہ قرآنِ کریم کے ایک لفظ توفی سے ماخوذ ہے، قرآنِ کریم سے پہلے عربی زبان میں بیلفظ موت کے معنیٰ میں استعال نہیں ہوتا تھا، عربی زبان میں موت کے مفہوم کو ادا کرنے کے لیے تقریباً چوہیں الفاظ استعال ہوتے سے، لیکن وفاۃ یا توفی کا اس معنیٰ میں کوئی وجود نہیں تھا، قرآنِ کریم نے پہلی بار بیلفظ موت کے لیے استعال کیا اور اس کی وجہ بیتھی کہ قرآنِ کریم نے پہلی بار بیلفظ موت کے لیے استعال کیا اور اس کی وجہ بیتھی کہ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آيت (٨٥).

زمانۂ جاہلیت کے عربوں نے موت کے لیے جوالفاظ وضع کیے ہے، وہ ب ان کے اس عقیدے پر مبنی سے کہ موت کے بعد کوئی زندگی نہیں ہے، قرآنِ کریم نے تو فی کا لفظ استعال کر کے لطیف انداز میں ان کے اس عقیدے کی تردید کی، تو فی کا لفظ استعال کر کے لطیف انداز میں ان کے اس عقیدے کی تردید کی، تو فی کے معنیٰ ہیں کسی چیز کو پورا پورا وصول کر لینا اور موت کے لیے اس لفظ کو استعال کرنے سے اس طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ موت کے وقت انسان کی روح کو اس کے جسم سے علیحدہ کر کے واپس بلا لیا جاتا ہے، اس حقیقت کو واضح الفاظ میں بیان کرتے ہوئے سورۂ زمر میں قرآنِ کریم نے ارشاد فرمایا:

اَللّٰهُ يَتَوَفَّ الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَبُتْ فِيُ مَنَامِهَا ۗ فَيُبُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ مَنَامِهَا ۗ فَيُبُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْانْخُماى إِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ لَايْتٍ لِقَوْمٍ لَايْتٍ لِقَوْمٍ لَتَقَدَّمُ وَنَ (١)

لیمی اللہ تعالی انسانوں کی موت کے وقت ان کی رومیں قبض کر لیتا ہے اور جولوگ مرے نہیں ہوتے، ان کی رومیں ان کی نیند کی حالت میں واپس لے لیتا ہے اور دوسری روحوں کو ایک معین وقت تک چھوڑ دیتا ہے، بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے بڑی نشانیاں ہیں جوغور وفکر کرتے ہیں۔

دوسری طرف حضرتِ آدم مَالِيلًا کو زندگی عطا کرنے کے لیے قرآنِ کریم نے ان کے اندر روح پھونکنے سے تعبیر فرمایا ہے ، قرآنِ کریم کے ان

<sup>(</sup>۱) سورةالزمرآيت(٤٢).

<sup>(</sup>٢) لما ظه بوسورة الحجر آيت (٢٩), وسورة صَ آيت (٧٢).

ارشادات سے بیہ بات واضح الور پر معلوم ہوتی ہے کہ زندگی نام ہے جسم ک ساتھ روح کے قوی تعلق کا،جسم کے ساتھ روح کا تعلق جننا مضبوط ہو گا، زندگی کے آثار اسنے ہی زیادہ واضح اور نمایاں ہوں کے اور بیانت جتنا کمزور ہوتا جائے گا زندگی کے آثار اننے ہی کم ہونے جائیں گے۔ بیداری کی حالت میں جسم اور روح کا پیتعلق نہایت مضبوط ہوتا ہے، اس لیے اس حالت میں زندگی ا پنی بھر پور علامات اور مکمل خواص کے ساتھ موجود ہوتی ہے، اس حالت میں انسان کے تمام حواس کام کر رہے ہوتے ہیں، اس کے تمام اعضاء اپنے اپنے عمل کے لیے چوکس اور تیار ہوتے ہیں، انسان اپنے اختیار کو پوری طرح استعال کرتا ہے اور اس کے سوچنے سمجھنے پر کوئی رکاوٹ موجود نہیں ہوتی ،لیکن نیند کی حالت میں جسم کے ساتھ روح کا تعلق قدرے کمزور پڑ جاتا ہے، جس کا نتیجہ یہ ہے کہ سونے کی حالت میں انسان پر زندگی کی تمام علامتوں کا ظہور نہیں ہوتا، وہ اپنے گرد و پیش سے بے خبر ہو جاتا ہے، نیند کی حالت میں وہ اپنے اختیار سے اپنے اعضاء کو استعال نہیں کر سکتا، نہ اس وقت معمول کے مطابق سوچنے سمجھنے کی یوزیش میں ہوتا ہے،لیکن اس حالت میں بھی روح کا تعلق جسم کے ساتھ اتنا مضبوط ضرور ہوتا ہے کہ اس کے جسم پر وارد ہونے والے وا قعات کا احساس باقی رہتا ہے، چنانچہ اگر کوئی شخص اس کے جسم میں سوئی چبھو دیے تو اس کی تکلیف محسوس کر کے وہ بیدار ہو جاتا ہے۔

نیند سے بھی آگے ایک اور کیفیت بے ہوشی کی ہے، اس کیفیت میں جسم کے ساتھ روح کا رشتہ نیند کی حالت سے بھی زیادہ کمزور ہوجا تا ہے، یہی وجہ ہے کے مکمل بے ہوشی کی حالت میں انسان کے جسم پرنشتر بھی چلائے جائیں، تو اسے تنکیف کا احساس نہیں ہوتا اور بے ہوئی کی اسی صفت سے فائدہ اٹھا لر اس حالت کو بڑے بڑے آپریشنوں کے لیے استعمال کیا جاتا ہے، اس حالت میں انسان کے جسم سے زندگی کی بیشتر علامات اور خاصیتیں غائب ہو جاتی ہیں، البتہ دل کی دھڑکن اور سانس کی آمد و رفت باتی رہتی ہے جس سے اس کے زندہ مونے کا پتہ جاتا ہے۔

پھر روح کا تعلق جسم سے جتنا کمزور ہوتا ہے، اتنی ہی وہ جسم کی قیر سے آزاد ہوتی ہے، نیند کی حالت میں بیآزادی کم ہے، بے ہوشی کی حالت میں اس ے زیادہ اور کے کی حالت ہیں اس ہے ہی زیادہ، البذا گئے لی یہ حالت جس میں روح کا تعلق جم کے ساتھ بہت معمولی رہ جاتا ہے اور وہ جسم کی قید ہ فافی حد تک آزاد ہو چکی ہوتی ہے، اس حالت ہیں اگر کسی انسان کا ادراک اپنی روت کے سفر میں شریک ہو جائے اور اسے مادی زندگی کے اس پار دوسرے عالم کی کوئی جھک نظر آ جائے تو بچھ بعید از قیاس نہیں اور تاریخ میں ایسے وا قعات ملتے ہیں جہاں اس قسم کے لوگوں نے عالم بالا کے بچھ مناظر کا مشاہدہ کیا، جن لوگوں کے بیانات میں نے بیچھے ڈاکٹر مودی کے حوالے سے نقل کیے ہیں اگر بہت سلیم کر لیا جائے کہ وہ جھوٹ اور دھوکے کے عمل دخل سے خالی ہیں تو ان کے یہ مشاہدات بھی ای نوعیت کے ہو سکتے ہیں، لیکن ان کے بارے میں چند با تیں مشاہدات بھی ای نوعیت کے ہو سکتے ہیں، لیکن ان کے بارے میں چند با تیں ذہن شین رکھنا ضروری ہیں:

- جن لوگوں کو بیہ مناظر نظر آئے انہیں ابھی موت نہیں آئی تھی، لہذا جو کچھ انہوں نے دیکھا وہ دوسرے جہاں کی جھلکیاں تو ہوسکتی ہیں، لیکن مرنے کے بعد پیش آنے والے واقعات نہیں۔
- جس حالت میں ان لوگوں نے بیمناظر دیکھے وہ زندگی ہی کی ایک حالت تھی اور کم از کم دماغ کے مخفی گوشوں میں ابھی زندگی باتی تھی، حالت تھی اور کم از کم دماغ کے تصرف کا امکان بعید از قیاس نہیں۔ لہٰذا ان نظاروں میں دماغ کے تصرف کا امکان بعید از قیاس نہیں۔
- جن لوگوں نے اپنے مشاہدات بیان کیے وہ سب اس بات پرمتفق ہیں کہ ان مشاہدات کی تفصیل وہ لفظوں میں بیان نہیں کر کتے ،

  پیں کہ ان مشاہدات کی تفصیل وہ لفظوں میں بیان نہیں کر کتے ،

  پھر بھی انہوں نے یہ کیفیات بیان کرنے کے لیے محدودلفظوں ہی
  کا سہارا لیا ہے، چنانچہ یہ بات اب بھی مشکوک ہے کہ وہ الفاظ

موازط عناز

کے ذریعے ان کیفیات کو بیان کرنے میں میں حد تک ۲۰۱۶ ب رہے؟ نیز انہیں کون می بات کتنی صحت کے ساتھ یا در ہی؟

ن، دور

ان وجوہ سے ان مشاہدات کی تمام تفصیات پر نہم و بیہ تو نبیس کیا جا سکتا، نہ انہیں ما بعد الموت کے بارے میں کسی عقیدے کی بنیاد بنایا جاسکتا ہے، ما بعد الموت کے جتنے حقائق ہمیں معلوم ہونے ضروری ہیں وہ وی الہی کے بے غمبار راستے سے آنحضرت صلی تالیہ ہم نے ہمیں پہنچا دیے ہیں اور وہ اپنی تقید ای کے لیے اس قسم کے بیانات کے مختاج نہیں، لیکن ان مشاہدات کی بعض باتوں کی تائید قرآن وسنت کے بیان کردہ حقائق سے ضرور ہوتی ہے۔مثلاً ان تمام بیانات کی یہ قدرِمشترک قرآن وسنت سے کسی شک وشبہ کے بغیر ثابت ہے کہ زندگی صرف اس دنیا کی حد تک محدود نہیں جوہمیں اپنے گرد و پیش میں پھیلی نظر آتی ہے، بلکہ دنیا کے اس پارایک عالم اور ہے،جس کی کیفیات کا ٹھیک ٹھیک اوراک ہم مادی کثافتوں کی قید میں رہتے ہوئے نہیں کر سکتے۔ وہاں پیش آنے والے واقعات زمان و مکان کے ان معروف پیانوں سے بالاتر ہیں جن کے ہم دنیوی زندگی میں عادی ہو چکے ہیں۔ یہاں ہم پیتصور نہیں کر سکتے کہ ایک کام جے انجام دینے کے لیے سالہا سال درکار ہوتے ہیں وہ ایک کمجے میں کیے انجام یا سکتا ہے؟ لیکن وہاں پیش آنے والے وا تعات وقت کی اس قید سے آزاد ہیں، قرآنِ کریم فرماتا ہے:

> وَإِنَّ يَوْمُاعِنُهُ رَبِّكَ كَالْفِ سَنَةِ مِّبَاتَعُدُّون (۱) تمهارے پروردگار کے نزدیک ایک دن تمہاری گنتی کے لحاظ سے ایک ہزارسال کے برابر ہے

The same of the sa

<sup>(</sup>۱) سورةالحج آيت(٤٧)\_

یہ عالم کیا ہے؟ اس کے تفاضے کیا ہیں؟ اس تک پہنچنے کے لیے کس قسم کی تیاری ضروری ہے؟ یہی باتیں بنانے کے لیے انبیاء علائے م کیونکہ پیر باتیں ہم صرف اپنے حواس اور اپنی عقل سے معلوم نہیں کر سکتے ، آخری دور میں ہمیں یہ باتیں حضور نبی کریم صلافالیاتی نے اسلامی شریعت کے ذریعے بتادیں ہیں اور جسے اس عالم کے لیے ٹھیک ٹھیک تیاری کرنی ہو، وہ اس شریعت كوسكھ لے، اس ير اس عالم كے حقائق بھى واضح ہو جائيں گے اور وہاں تك يہنچنے کاصحیح طریقہ بھی آ جائے گا۔

> ۲۵ /محرم کے اسمارہ ۱۲/ جون ۱۹۹۲ء

> > وَآخِهُ دَعْوَانَا آنِ الْحَمْدُ يِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَبِينَ

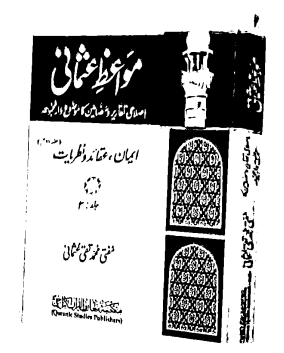






# موعطعاني

إصلاحي نقارير ومضامين كا موضوع وارمح بُوعه



شخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمر تقی عثانی صاحب دامت برکاتهم کے جملہ مواعظ، خطبات اور تحریرات کا تخریخ کا محتدرترین موضوع وار مجموعہ ہے، اس مجموعہ میں حضرت مفتی صاحب دامت برکاتهم کی درج ذیل کتب کا استیعاب کیا گیاہے:

- اصلاحی حضور صابع این اصلاحی خطبات اسلامی مواعظ اصلاحی اصلاحی اصلاحی اصلاحی کالس

鬱the Islamic Months

#### 📦 اس کےعلاوہ

انعام البارى الله المام اور مارى زندگى انعام البارى 🚳 انعام البارى

ه تقرير ترندي ه جهانِ ديده ه تقرير ترندي

و نیام ے آگے اسلام اور جدید معاشی سائل اور جدید معاشی نظام

کے منتخب مضامین، ماہنامہ البلاغ اور دیگر مجموعوں اور رسائل میں شامل شدہ ، اور بعض صوتی صورتوں میں محفوظ شدہ حضرت والا دامت بر کاتہم کے بیانات وخطبات کوشامل کیا گیا ہے، جس سے علماء، طلباء، خطباء اور عام پڑھے کھے حضرات بآسانی استفادہ کرسکتے ہیں۔



