

#### FICTION HOUSE

پنجابی کی مشہور کتاب دسم به دوار: پنجاب تے اوہدے رنگ کا ترجمہ

تاریخ پنجاب کے متنازعہ پہلو

(سیاسی، ثقافتی اور علمی زاوی)



مخدوم ٹیپوسلمان



مخدوم ٹیپوسلمان سپریم کورٹ کے وکیل ہیں اور پچھلے بائیس سال ہے آئین وکالت کررہے ہیں۔اس سے پہلے وہ فلسفہ، قانون، پاکستانی تاریخ، ناول اور کہانیوں کی انگریزی،اردواور پنجابی زبانوں میںسات کتابیں لکھ چکے ہیں۔

#### کتاب کے بارے میں:

- + سنتے آئے ہیں کہ بنجائی ایک بے غیرت قوم ہے۔ جب بھی کسی فوج نے اُن پرحملہ کیا،انہوں نے لڑنے کے بجائے ہتھیارڈ ال دیئے۔
- کیا واقعی ایسا ہوا تھا؟ اگر ایسا نہیں تو تاریخ میں ان جنگوں کا ذکر کیوں نہیں جو پنجا ہوں نے لڑ س؟
  - اگر پنجانی بے غیرت نہیں ہیں تو اپنی مادری زبان کیوں چھوڑتے جارہے ہیں؟
    - + پنجاب نے بھی کوئی بڑاشخص بھی پیدا کیاہے؟
    - پنجاب کی ثقافت کیااس قابل ہے کہاس پرفخر کیاجاسکے؟
      - + يبىسب باتين بين اس كتاب مين +

الله المنتن هاؤس

ولامور وحيدرآباد وكراچي

@fictionhousepublishers www.fictionhouse.com.pk



مصنف کی رائے ہے ادارہ کامتفق ہونا ضروری نہیں کتاب کی کمپوزنگ طباعت 'تھیج اورجلد سازی میں یوری احتیاط کی جاتی ہے۔بشری نقاضے سے اگر کوئی غلطی

رہ گئی ہو یامتن درست نہ ہوتواز راہ کرم مطلع فر مائیں۔ تا کہ اگلے ایڈیشن میں از الد کیا جائے۔ (ناھس)

#### جمله حقوق محفوظ

نام كتاب : تاريخ پنجاب كے متنازعه پهلو (ساي ، ثقافتي او علمي زوايے )

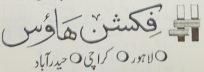
مصنف: مخدوم نیوسلمان بنجابی سے ترجمہ: وفامرزا اہتمام: ظهوراحمدخال پبلشرز: فکشن ہاوس، لاہور کمپوزنگ: فکشن کمپوزنگ اینڈ گرافحس، لاہور پرشزز: سیومجمدشاہ پرسٹرز، لاہور سرورق: ریاض ظہور

اشاعت : 2020ء

قیمت : -/300روپے

# تقسيم كار:

فكش باؤس: نبك سريث 68-مزنگ روڈ لا بور بنون: 1,37249218-1,37249218 فكشن ہاؤس:52,53رابعه سکوائر حیدر چوک حیدر آ باد ،فون: 2780608-022 فكشن باؤس: نوشين منشر ،فرسٹ فلورو و كان نمبر 5ار دوباز اركرا چى ،فون: 32603056-021



e-mail: fictionhouse2004@hotmail.com

### تزتيب

| 7   | پہلی بات<br>م  | .1 |
|-----|----------------|----|
| 23  | ماں بولی       | .2 |
| 35  | پنجاب اور عورت | .3 |
| 50  | علم وادب       | .4 |
| 70  | جنگ            | .5 |
| 86  | ثقافت          | .6 |
| 101 | جليانواله باغ  | .7 |
| 111 | آخری بات       | .8 |
|     |                |    |

كتابيات كتابيات

1

## ىپىلى بات

جوان گھوڑے پر سوار جارہا تھا۔ راستے میں رُک کراُس نے کھیتوں سے مُولیاں توڑ کر کھائیں اور دوبارہ گھوڑے پر جاببیٹا۔ گھر پہنچ کر اس نے اپنی گیڑی اتاری، گھڑے سے پانی پیااور چارپائی پرلیٹ گیا۔

اگر کوئی مجھ سے کہے کہ یہ منظر پنجاب کے ایک گاؤں کا ہے، تناؤیہ کس زمانے کا ہے، تو میں تذبذب میں پڑجاؤں گا۔ پنجاب کے دیہاتوں میں یہ سب پچاس برس پہلے بھی ہوتا تھا، سو برس پہلے بھی، پانچ سوبرس پہلے بھی، ہز اربرس پہلے بھی اور دو ہز اربرس پہلے بھی۔ ہز اربرس پہلے بھی۔ ہز اربرس پہلے بھی۔ ہز اروں سال سے پنجاب کے حالات ایک سے

ہیں۔ وہی کسان، وہی کھیت، وہی ہگل، وہی بیل، وہی گھوڑ ہے، وہی کھڑ ۔ وہی کھٹرے، وہی برادریاں اور وہی خاندان۔ ہزاروں سال سے پنجاب کے حالات ایک سے ہونے کی وجہ سے زندگی بھی ایک سی تھی۔اس لیے ہزاروں برس سے پنجاب کی کہانیاں ایک سی ہوتی تھیں۔ فصلوں پر پانی کی تقسیم کے جھڑے۔ گھڑ دوڑ اور میلوں ٹھیلوں کے معاشقے، پر پانی کی خوشاں اور جنازوں کے بین،۔

ہزاروں برس سے پنجابی زبان کی جو کہانی بھی سنائی جاتی
ہے، وہ یہی تھی۔ پنجاب کا ایک گاؤں تھاجس میں ایک چودھری
اور اُس کا خاند ان برادری تھے، پچھ دوستیاں اور دشمنیاں تھیں۔
گاؤں کے چوپال میں سے ہوا، یا تھیتوں میں ہے۔ یہی ہر کہانی کی بُنت
تھی اور اسی میں تھوڑار دوبدل کر کے نئی کہانیاں بنالی جاتی تھیں۔
ویسے تو یہ کوئی بُری بات نہیں تھی۔ جب حالات ہی ایک سے تھے
تو کہانیاں بھی ایک ہی طرح کی ہونی تھیں۔ صنعتی انقلاب سے پہلے
ساری دُنیا کے حالات ایک جیسے تھے اس لیے ان کی کہانیاں بھی
ایک سی ہوتی تھیں۔ صنعتی انقلاب کے بعد یورپ کی کہانی تبدیل ہو
گئی، نفسیاتی ہوگئی، ٹیکنولوجیکل ہوگئی۔ ڈپریس ہوگئی، عجیب وغریب
ہوگئی۔ ڈسٹورٹ ( Distort ) ہوگئی، نئی اور تبدیل ہو
ایلون ٹوفلر نے اپنی کتاب افیوچے شوک میں کہا ہے کہ
ایلون ٹوفلر نے اپنی کتاب افیوچے شوک میں کہا ہے کہ

ٹیکنولوجی کی تبدیلی کے ساتھ حالات بہت تیزی سے بدل جاتے ہیں۔
اس لیے ایک تو آج کے انسان کے لیے بڑوں کی مثالیں اتنی مفید
نہیں ہو تیں جتنی پہلے زمانے میں ہوتی تھیں اور دوسر ا، ہرپانچ سات
سال کے بعد حالات اتنے بدل جاتے ہیں کہ نہ تو پہلے کی اقد ارلا گو
ہوتی ہیں، اور نہ ہی وہ عقل دانش کام آتی ہے۔ ہر گزرتے سال
کے ساتھ زندگی کو نئے ڈھنگ سے دیکھنا اور سمجھنا پڑتا ہے۔

مغربی دنیانے توزندگی کو دیکھنے اور پر کھنے کے زاویے اپنی حالات کے ساتھ ہی بدل لیے۔ اپنی اقدار بھی بدل لیں اور اپنی کہانیاں بھی۔ مگر پنجاب نے اب تک خود کو نہیں بدلا۔ پنجاب کے حالات بھی دُنیا کے ساتھ تبدیل ہو چکے ہیں، لیکن پنجاب کی کہانیاں اب بھی صدیوں پر انے حالات پر ہی ہوتی ہے۔ پنجابی زبان کی کہانیاں ایک تو پنجاب کے بارے میں ایک تو پنجاب کے بارے میں ہونے کامطلب ہے کہ پنجاب کے گھڑ دوڑ والے دیہات کے بارے میں ہونے کا مطلب ہے کہ پنجاب کے گھڑ دوڑ والے دیہات کے بارے میں میں ہوگی، جہاں چو دھری ہوں گے، مز ارعے ہوں گے اور خاندان ہوگا۔ پنجابی زبان کی ترقی کی راہ میں سب سے بڑی رُکاوٹ بھی کہی ہوگا۔ پنجابی زبان کی ترقی کی راہ میں سب سے بڑی رُکاوٹ بھی کہی

کہانی، زبان کے لیے ضروری ہوتی ہے، لیکن پہلے تو کہانی اس زندگی کے بارے میں ہونی چاہیے جو زبان بولنے والے گزار رہے ہوں۔ جس طرح وہ زندگی کو دیکھتے ہوں اور جس طرح زندگی اُنہیں برت رہی ہو اور دوسر ا، کہانی کے حالات ووا تعات کا تانابانا آج کے مسائل کے بارے میں ہوناچاہیے، نہ کہ پچھلے زمانے کے بارے میں۔

آج تک کی جانے والی انسانی ایجادات میں سب سے بہترین ایجاد'زبان' ہے۔اس لیے کہ انسان نہ توکسی کی سوچ پڑھنے کے قابل ہے،اور نہ اس کے جذبات اور احساسات سمجھ سکتا ہے۔

صرف زبان ہی ایک ایباذریعہ ہے جس کے ذریعے انسان
اپنے احساسات اور سوچ کا اظہار کر سکتا ہے۔ اس طرح انسانی
دماغوں کا زبان کے وسلے سے ایک کمپیوٹر نیٹ ورک کی طرح ، انسانی
جسم میں ایک نظام قائم کر لینا ، انسانی ارتقا کی اولین منزل ہے۔
زبان نہ صرف اس قابل ہونی چاہیے کہ وہ انسانی احساسات اور
جذبات کا اظہار کر سکے ، بلکہ ہر طرح کے علمی ، منطقی ، سائنسی اور
فنی بحث کرنے کے قابل ہونی چاہیے۔ زبان کے وجود کے لیے دو
چیزوں کی ضرورت ہے۔ ایک لفاظی اور دوسر اقواعد کے اصول و
خیزوں کی ضرورت ہے۔ ایک لفاظی اور دوسر اقواعد کے اصول و
ضوابط ۔ کوئی بڑی زبان بنتی ہی تب ہے جب اس کے قواعد کے
اصولوں میں ہی رہے ہوئے اس میں میہ طاقت ہو کہ وہ الفاظ کی
مختلف اور انو کھی بُنت بنا کر ہر طرح کی سوچ اور ہر طرح کے

حذیے کا اظہار کر سکے۔ جس بولی اور زبان میں یہ عضر جتنازیادہ ہو گا،وہ زبان اتنی ہی زیادہ تکنیک اور زاویے پیش کر سکے گی اور نئے سے نئی اور انو کھی بات بھی کر سکے گی۔ زمانہ جدید کے حالات اور ان سے بیدا ہونے والے نئے مسائل، نئے خیالات اور نئے حذبات کو بیان کر سکے گی۔ یعنی زمانے کے ساتھ چل سکے گی اور زندہ رہ سکے گی۔ کسی بھی زبان میں بیہ لیک اور وسعت پیدا کرنے کے لیے اسے آٹے کے پیڑے کی طرح بیلنا پڑتا ہے۔ زیادہ سے زیادہ استعال کرنایر تاہے۔اس میں ہر طرح کی بات ہر ڈھنگ سے کرنایر تی ہے۔اس زبان میں زیادہ سے زیادہ رنگ بھرنے سے اس کا کینوس وسیع ہو جاتا ہے۔اس کام کے لیے صرف کہانیاں لکھناہی ضر وری نہیں، بلکہ ادب، فنون لطیفہ، سائنس،منطق، تاریخ، فلسفہ، سیاست، معیشت اور قانون بر ہر طرح کی بحث کرنے اور کھنے کی ضرورت ہوتی ہے۔

سقر اطسے پہلے یونانی فلسفیوں کا کہنا تھا کہ ہماری زندگی اس طرح گزر رہی ہے جیسے ہم تانگے کی پچھلی نشست پر بیٹھے ہوئے ہیں، اور گھوڑا آگے جارہاہے، ہمارا چہرہ اس منظر کو دیکھتا ہے جو گزر چکاہو تاہے، اسی طرح ہم اپنے ماضی کو دیکھتے ہیں جبکہ مستقبل کی جانب ہماری پشت ہوتی ہے۔ ہم اپنے ماضی سے ہی یہ پیشن گوئیاں کرتے رہتے ہیں کہ حالات یو نہی رہیں گے اور آنے والے وقتوں میں بھی وہی ہوگا، جو پہلے ہو چکا ہے۔ اور پرانے زمانے میں ہوتا بھی یو نہی تھا۔ صدیوں تک حالات ایک سے رہتے تھے۔ جن سے ایک ہی طرح کے مسائل جنم لیتے اور ان کا حل بھی ایک سا ہی ہو تا تھا۔ مسائل سے خمٹنے کے آز مودہ نسنے پچھلی نسلیں بتاجایا کرتی تھیں اور بزرگوں کے بیہ نصائح نسل در نسل کام آتے تھے مگر پچھلی پچاس برس سے کافی پچھ بدل چکا ہے۔ اب حالات بھی پچھ ہی سال بعد تبدیل ہو جاتے ہیں۔ نئے حالات کے مسائل بھی نئے سال بعد تبدیل ہو جاتے ہیں۔ نئے حالات کے مسائل بھی نئے ہیں۔ ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔

یہ زبان ختم ہونے والامسکلہ بھی نیاہے۔ تاریخ میں پہلے کبھی یہ نہیں ہوا کہ بڑی زبانوں کو ختم کر ڈالیں۔ نبین ختم بھی اس طرح ہوتی تھیں کہ آہتہ آہتہ حالات کے ربانیں ختم بھی اس طرح ہوتی تھیں کہ آہتہ آہتہ حالات کے ساتھ تھوڑا بہت بدلتے ہوئے وہ ایک نئی شکل اختیار کرلیتی تھیں مگر ایسا بھی نہیں ہوا کہ کوئی قوم اپنی ماں بولی کو گھٹیا اور کمتر سمجھ کر بولنا ہی چھوڑ دے۔ یہ مسکلہ نئے حالات کا ہے اور دنیا کے گلو بل ویلچ بن جانے کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔

آج کل، ایک ملک کے لوگ بڑی آسانی سے، دوسرے ممالک تعلیم حاصل کرنے، نو کریاں اور کاروبار کرنے اور سیر و تفریخ کرنے جاسکتے ہیں اور جاتے بھی ہیں۔ آج کل کچھ ممالک بہت امیر ہو چکے ہیں اور پچھ بے حد غریب رہ گئے ہیں۔ یہ امیر ممالک علم وادب میں بہت ترقی کررہے ہیں اور یہ زبانیں پوری دنیا پر چھائی ہوئی ہیں اور غریب ملکوں کی زبانوں کو نگلتی جار ہی ہیں۔ کم تر ممالک میں رہنے والے یہ دیکھتے ہیں کہ یہ دنیا پر چھاجانے والی ممالک میں رہنے والے امیر بھی ہیں اور علم وادب کے میدان میں ختے جہ بات کہ لازماً یہ امیر ملکوں کی زبانیں اعلیٰ ہیں اور ہماری زبان گھٹیا اور کمتر ہے۔ یہی سوچ کر وہ اپنی ماں بولی چھوڑ کر ہڑی زبانیں اپناتے جا رہے ہیں۔ اس مسکلہ کو حل کرنے کی اشد ضرورت ہے و گرنہ غریب ملکوں کی زبانیں مسکلہ کو حل کرنے کی اشد ضرورت ہے و گرنہ غریب ملکوں کی زبانیں حتم ہوتی جائیں گی۔

پنجابی، پاکتان کی سب سے بڑی، اور دنیا میں اس وقت ہولی جانے والی سات ہز ارزبانوں میں سے بیسویں سب سے بڑی زبان ہے۔ یہ نہ صرف ہندوستان، آسٹریلیا، انگلستان، مشرق وسطی، فرانس، امریکہ اور دیگر کئی ملکوں میں بولی جاتی ہے بلکہ کینیڈ امیں بولی جانے والی یہ پانچویں بڑی زبان ہے۔ کروڑوں لوگوں کی یہ صدیوں پر انی زبان، جو ہماری ماں بولی ہے، بہت وسیع، سود مند اور بڑھیاز بان ہے، کیا ہم اسے خود اپنے ہی ہاتھوں مارڈ الیں گے؟

پنجاب کے دل، شہر لاہور میں کوئی شخص دھوتی گرتا ہینے د کھائی دے تو عجیب لگتاہے، کوئی کھیہ اور پکڑی باندھے نظر آئے توعجیب لگتاہے۔ کوئی دانشور، علم وادب کے کسی موضوع پر پنجابی زبان میں گفتگو کررہاہو تو عجیب لگتا ہے۔ یہ عجیب لگناہی عجیب سی بات ہے لیکن نجانے کیوں رہے عجیب معلوم نہیں ہوتی؟ اور بھی کافی عجیب باتیں ہور ہی ہیں۔ٹیلی ویژن پر عور توں کو چھاتی کے سرطان سے آگاہ رکھنے کے لیے مختلف اشتہار چلتے ہیں کہ اس کا با قاعد گی سے چیک اپ کر واتے رہنا چاہیے۔عوام الناس کی معلومات کے لیے اس طرح کے اشتہارات د کھانا بہت اچھی بات ہے۔ بیہ اشتہار ہماری قومی زبان ار دومیں بھی د کھایا جاتا ہے تا کہ زیادہ سے ز مادہ لوگ بات سمجھ سکیں۔ بیہ بہت اچھی بات ہے لیکن یہی اشتہار، پنجاب میں، پنجابی زبان میں نہیں چل سکتا۔ اگر چلا، توہر طرف پنجابی لوگ ایک شور ڈال دیں گے کہ جھئی ٹیلی ویژن پر گندی بات کرکے فحاشی بھیلائی جار ہی ہے، کیونکہ پنجابی میں چھاتی کے لئے لفظ ممّااستعال کیاجاتا ہے اور ممّاایک گندااور فخش لفظ ہے۔ گندی بات؟ فحاشی؟ کیوں بھئی؟ اگریہی بات ار دو ہاا نگریزی میں کرتے ہوئے صاف اور معلوماتی ہوسکتی ہے تو پنجابی میں فخش کیو ککر ہو جاتی

یہ ہماری زبان کا نہیں، ہمارااپنا گھٹیا پن ہے کہ ہم نے اپنی ماں بولی کو ایک گندی بولی بنادیا ہے۔ چھاتی یابیتان کے لئے پنجابی میں لفظ ممّا استعال کیا جاتا ہے۔ جہاں تک پنجابی لفظ اممّا استعال کیا جاتا ہے۔ جہاں تک پنجابی لفظ اممّا مطلب کا تعلق ہے تو یہ لفظ بہت پاکیزہ اور مقدس ہے۔ لفظ ممّا ایک ماں اور بیچ کے تعلق کو ظاہر کر تا ہے۔ کیونکہ پیدا ہوتے ہی بیچا پنی ماؤں کے ممول سے ہی خوراک حاصل کرتے ہیں۔ یہ لفظ ماں اور بیچ کے پاکیزہ رشتے کا عکاس ہے۔ اسی لفظ سے ہمارے دو جانے پیچانے لفظ نکلے ہیں۔ ایک امل اور دوسر ا'مامتا'۔ ہماری ماں بولی کا یہ لفظ جو ہمیں ماں اور بیچ کے پاکیزہ رشتے کی یاد دلاتا ہے ہولی کا یہ لفظ جو ہمیں ماں اور خش بنادیا ہے۔

کہتے ہیں کہ ایک جنگل میں ایک لومڑر ہتا تھا۔ ایک روز سے ایک وقت وہ اپنے غارسے باہر آیا۔ ساری رات مست ہو کر سونے کی وجہ سے خاصا تازہ دم تھا۔ صح کی ٹھنڈی ہوا میں سانس لیا اور خوش ہو گیا۔ مز ہے سے ٹہلتے ہوئے شکار کی تلاش میں کیھرنے لگا۔ شکار تو نہ ملا سورج نکل آیا اور اس نے اپناسا یہ زمین پر دیکھا تو خوش سے پھولے نہ سایا۔ خود سے کہنے لگا بھی میں تو بہت بڑا ہوں، میر اشکار تو کم از کم ایک ہا تھی ہونا چا ہیے۔ یہ سوچ کر اس نے ہا تھی کی تلاش شروع کر دی۔ کافی دیر ڈھونڈ نے یہ بھی

ہاتھی نہ مل سکا۔ استے میں سورج کچھ بلند ہو گیا۔ اب جب اس نے
اپناسا یہ دیکھا تو پہلے سے قدرے چھوٹا تھا۔ سوچنے لگا کہ ہاتھی کی
ضرورت نہیں میر اپیٹ بیل سے بھی بھر ہی جائے گا۔ اب اس نے
بیل کی تلاش شروع کر دی۔ کچھ دیر اور گزری اور جب سورج اور
بلند ہو گیا تو اس کا سایہ مزید چھوٹا ہو گیا۔ اب وہ تھک بھی چکا
تھا اور بھوک بھی لگ چکی تھی۔ خود سے کہنے لگا کہ پیٹ بکری سے
بھی بھر جائے گا۔ بکری بھی نہ ملی اور سورج بھی مین سرپر آگیا،
اب کی بار اس کا سایہ بھی بالکل چھوٹا تھا۔ پچھ دیر اپنی پر چھائی کو
دیکھ کر کہنے لگا میر اخیال ہے آج خرگوش سے ہی کام چلالیا

یکی کارپوریٹ کلچر، جو سرمایہ دارانہ نظام کانیا آسیب ہے اور ہمیں سحر کالومڑ بناچکا ہے۔ ہمیں پاگل بنانے کے لیے ہماری پر چھائی بہت بڑی کرکے دکھا تاہے۔ یہ ہمیں بتا تاہے کہ ہم بہت بڑے ہیں، ہمیں جو اپنا آپ دکھائی دیتاہے وہ سب جھوٹ ہے۔ ہم اصل میں بہت عظیم ہیں اور ہماری منزل بہت دور۔ ہم آسمان کو چھونے پائے تو جھونے کے لیے پیدا ہوئے ہیں اور اگر ہم آسمان کو چھونہ پائے تو ہماری زندگی ہے کارجائے گی۔ آسمان کو چھوؤ، چھلا نگیں مارویہ کہہ کر ہمارا دماغ اس کارپوریٹ کلچرنے خراب کر ڈالا ہے۔

سحری کے لومڑکی طرح ہمیں لگتاہے کہ ہم بہت عظیم ہیں اگر ہم نے آسانوں کو مسخر نہیں کیا تو ہماری زندگی ہے کار جائے گی۔

پھر یہ سرمایہ دارانہ نظام کا آسیب ہمیں بتاتا ہے کہ آسان
سے مر اد کامیابی ہے اور کامیابی کامعیار دولت ہے۔ اسی طرح بچپن
سے یہ گردان س س کر ہماری زندگی کا واحد مقصد دولت کے انبار
اکٹھے کرنا ہی رہ جا تا ہے۔ بچپن سے ہی ہمارے ذہمن میں بیہ بات
ڈالی جاتی ہے کہ اگر ہم کامیاب نہ ہوئے تو ہماراوجو دہی بیکارہے۔
کیریئر میں کامیابی کامعیار دولت کے ڈھیروں انبار پرہے۔ یہ اندھیرا
ہمیں چاروں طرف سے شام سویرے اس طرح گھیرے ہوئے ہے
کہ ہماری عقل کا سورج کبھی بھی اوپر آکر ہمیں ہماری او قات نہیں
د کھاسکتا۔

ہم ساری عمریہی سیجھتے رہتے ہیں کہ ہماری زندگی کا واحد مقصد دولت کمانا ہے۔ اگر ہم دولت کماتے ہیں تو ہم کا میاب ہیں ورنہ ناکام اور یوں ہمارے وجو دکی قیمت ہمارے کیر بیڑکے ساتھ جڑ جاتی ہے۔ زندگی کی یہ تصویر ہمارا ہیڑا غرق کرکے رکھ دیتی ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام دولت کے حصول کے چکر میں ہمیں اس موت کے کنویں میں دھکیل کر اپناکام کر تار ہتا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام کی ضرورت ہے کہ لوگ اس نظام میں ایک پرزے کی طرح دن رات کام کرتے رہیں۔ یہ بے رخم نظام چاہتا ہے کہ لوگ انسان نہیں بلکہ مشین کے پرزے بن جائیں۔ ان کی زندگی بیسہ کمانے اور کام کرنے کے علاوہ اور کچھ نہ رہے۔ نہ شوق، نہ رشتے، نہ فن، نہ ادب، نہ علم برائے علم کی طلب، نہ ساجی رابطے اور نہ ہی کچھ اور۔ صرف کام اور کام بھی وہ جس میں دولت کمائی جاسکے اور کس کام میں دولت کمائی جاسکتی ہے، یہ فیصلہ نظام کرتا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام کی بھی میں پس کر ساراساج کنویں کے مینٹرگ کی طرح دولت کی ایک دوڑ میں لگار ہتا ہے جب تک کہ مینٹرگ کی طرح دولت کی ایک دوڑ میں لگار ہتا ہے جب تک کہ قبر کی مٹی اسے اپنی لیسٹے میں لے نہیں لیتی۔

ساتھ میں ہمیں یہ بھی باور کروایا جاتا ہے کہ ہم ہیں بھی اور جو پچھ بھی کرنا ہے ہم ہیں بھی خوراً۔ ہم کسی بڑی اور وہ بھی فوراً۔ ہم کسی بڑی اہر کا حصہ نہیں ہو سکتے۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ ہم اپنے حصے کی شمع جلائیں اور آنے والے اپنے حصے کی ، اور اس طرح ایک بڑا الاؤروشن ہو جائے جس سے ایک بڑا مقصد حاصل کیا جا سکے۔ پہلے تو ہمارا مقصد ہی صرف ایک ہے ، دولت کمانا۔ اس لیے کسی اور مقصد پر شمعیں جلانے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔ دو سرایہ کہ مقصد حاصل کرنے کے لیے بھی آپ کے پاس مہلت صرف آپ مقصد حاصل کرنے کے لیے بھی آپ کے پاس مہلت صرف آپ کی زندگی تک ہی ہے تواگر آپ مرنے سے پہلے دولت کا انبار

اکٹھاکر لیں تو آپ کی زندگی کامیاب ہے، وگرنہ آپ بے موت ہی مرگئے۔

جب زندگی کی ایسی تصویر کے ساتھ زندگی کو گزارا جائے گاتو کون احمق ہو گاجو مروجہ زبان کو چپوڑ کرماں بولی کے پیچیے جائے گا؟ جو زبان پڑھ لکھ اور بول کر دولت کمائی جاسکے وہی کام کی زبان ہو گی، باقی سب برکار ہو جائیں گی۔ آج مغربی پنجاب میں کام کی زبان صرف انگریزی بن چکی ہے۔ بے دولتی پنجابی اب کون بولے؟ ہم خود بھی انگریزی بولنے کی کوشش کرتے ہیں اور بچوں کو بھی یہی سکھاتے ہیں۔ بات وہیں آکرر کتی ہے کہ جب ساری زندگی دولت کے پیچیے ہی بھا گناہے تو پھر کیسی ماں اور کیسی بولی؟ لیکن پھر خیال آتاہے کہ دنیاسر مایہ داروں کی مرضی ہے نہیں چلتی۔موت اگر ہماری ہے توزندگی بھی ہماری ہی ہے۔زندگی اگر ہاری اپنی مرضی سے نہیں گزرنی تو گزرے یانہ گزرے، ایک برابر ہے۔ جب باد شاہت ہمیشہ ایک سی نہیں رہتی تووقت بھی ایک سا نہیں رہتا۔ یہی زندگی کا اصول ہے کہ سامنے نظر آنے والے حالات کچھ اور ہوتے ہیں جنہیں دیکھ کر مستقبل کی پیش گوئی نہیں کی جا سکتی۔ جب سارے طوطے کی مانندایک ہی رٹ لگاتے ہیں کہ انگریزی سیھوانگریزی سیھو تو مجھے رومی کی ایک کہانی یاد آ جاتی

کتے ہیں کہ ایک شخص ایک پیر کے یاس گیااور کہا کہ آپ کو حیوانوں کی زبان آتی ہے بیر زبان مجھے بھی سکھا دیں۔ پیر نے کہا کہ بیہ بڑی باتیں ہیں، تمہارااتناظرف نہیں تم بر داشت نہیں کریاؤ کے لیکن وہ نہ مانااور جانوروں کی بولی سکھ لی۔ یہی شخص صبح سویرے اپنے گھر کے دالان میں کھڑا تھا۔ غلام نے ایک باسی روٹی کا ٹکڑ اہاہر پھینکا۔ ایک کتااس ٹکڑے کی طرف لیکا مگریاس بیٹھے مرغے نے وہ روٹی کا ٹکڑاا جک لیااور دیوارپر جاببیٹھا۔ کتے نے مرغے کی منت کی کہ وہ رات سے بھو کا ہے ، وہ روٹی اسے دے دے۔مرغے نے کہاوہ خو درات سے بھو کا ہے لیکن کتا فکرنہ کرے، آج مالک کااونٹ مر جائے گااور کتے کو وافر گوشت مل جائے گا۔ کتابیہ س کر خاموش ہو گیا۔ بندہ جو جانوروں کی زبان سمجھ رہاتھااس نے فوراً حاکر اینااونٹ فروخت کر ڈالا۔ا گلے دن اسی طرح مرغے نے کتے ہے، مالک کا گھوڑامر حانے کی بات کہی تووہ شخص اینا گھوڑا نیج آیا۔ اگلے روز مرغے نے مالک کے نو کر کے مرنے کی پیش گوئی کتے سے کی تووہ شخص اپناغلام بھی بازار میں ی آیا۔اب کتے نے مرغے سے کہا کہ وہ روزانہ جس کے مرنے کی بات کرتاہے مالک اسے نی آتا ہے۔ مرغے نے جواب دیا کہ ان تینوں کی موت دراصل مالک کی جان کاصد قبہ تھا، جواس نے ٹال دیاہے، اب بیہ مالک خو د ہی مر جائے گا۔ بیہ سن کر اس شخص

کے ہوش اُڑ گئے اور وہ بھا گا بھا گا پیر کے پاس پہنچا اور التجاکی کہ مجھے بچائے۔ پیرنے کہااس نے پہلے ہی بتادیا تھا کہ بیر بہت بڑے ظرف کی بات ہے، وہ بر داشت نہیں کرپائے گا۔ اب وہ صرف اس کے لیے مغفرت کی دعاہی کر سکتا ہے۔

سو بہتریہ ہے کہ فوراً دولت کمانے کے چکر میں ہم اس
کم ظرف شخص کی طرح نہ ہو جائیں جو وقتی فائدے کے عوض اپنا
نقصان کر وابیٹھا۔ ایسانہ ہو کہ لا کی کے چکر میں ہم اپنی نسل کا
نقصان کر جائیں۔ اردوا نگریزی یا کوئی بھی اور زبان، جو کام کاج کے
لیے ضروری اور فائدہ مند ہو وہ ضرور سیسیں لیکن اپنی مال بولی کو
مرنے کے لیے نہ چھوڑ دیں۔

آزادی اچھی چیز ہے لیکن ہر چیز ہر وقت اچھی نہیں ہوتی۔
انتخاب کی آزادی اچھی ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام کا کنزیو مر ازم نامی
آسیب اس آزادی کو بڑھاوا دیتار ہتا ہے۔ آپ کے پاس ایک سے
زائد اشیاء میں سے انتخاب کی سہولت ہونی چاہیے اور فیصلہ بھی آپ
کاہونا چاہیے کہ آپ ان میں سے کیا منتخب کرتے ہیں۔

یہ آسیب ہمیں رٹایا جارہاہے کہ بھئی انتخاب کی آزادی ایک بڑی نعمت ہے۔ یہی توزندگی کا اصل رنگ ہے۔ جب بھی میں یہ گر دان سنتا ہوں مجھے اس روتی پیٹتی ماں کا انٹر ویویاد آ جاتا ہے۔ گوری تھی، آسٹریلین۔ کچھ سال پہلے ان کے علاقے میں سیلاب آ

گیا۔ پوراگھر پانی میں ڈوباہوا تھا اور وہ اپنے دو بچوں کو پکڑے
ہوئے ایک ستون کے سہارے کھڑی تھی کہ اچانک پانی کا ایک
زور دار ریلا آیا۔ بیر یلا اتنازور دار تھا کہ وہ دونوں بچوں کو سنجالے
ستون کو تھام نہیں سکتی تھی لحظہ اسے اپنے ایک بچے کو چھوڑ نا پڑا۔
اب کون سابچہ وہ اپنے پاس رکھے اور کون ساچھوڑے ، اس انتخاب
کی اس کے پاس مکمل آزادی تھی۔ اپنا ایک بچے بچانے کے لیے اسے
اس کر بناک آزادی کا استعال کرنا پڑا۔

ہمتر تو یہی ہے کہ اس طرح کی کر بناک آزادی ہمیں اپنی زبان کے ساتھ نہ ہر تنی پڑے۔ ہم اپنی قومی زبانیں بھی سیھیں اور بین الا قوامی بھی لیکن جب خواب دیکھیں اور خودسے ہم کلام ہوں تو اپنی مال بولی میں ہوں اور جب کسی کو دیکھ کر دل بھر آئے اور بے اختیار آنسونکل آئیں اس وقت بھی زبان سے ماں بولی ہی نکلے۔ خدا کرے!!!

### ماں بولی

اسو(اسوج) اور کتے (کاتک) کاموسم، جسے اردو میں خزال اور انگریزی میں فال کہتے ہیں، اتناہی خوبصورت ہو تاہے جتناچیتر اور وسا کھ ہوتے ہیں، جنہیں اردو میں بہار اور انگریزی میں سپرنگ کہاجا تاہے۔ سخت موسم تبدیل ہو جاتا ہے، در جہ حرارت کم ہو جاتا ہے اور سورج کی تیش بھی کم ہو جاتی ہے۔ ہر چیز کارنگ نکھر سا جاتا ہے۔ طبیعت میں خوشی کی ایک لہرسی دوڑ جاتی ہے اور ہر چیز خاریت گئی ہے۔

پنجاب میں یہ رواج ہے کہ جب بھی موسم بدلتاہے ہم میلا سے کرناچے گاتے ہیں۔ پنجاب کی روایات اس کی زمین سے جنم لیتی ہیں کیونکہ یہاں کے موسم، رُت، جانور، دریاسب اس مٹی سے

#### جڑے ہوئے ہیں۔

ر سوم ورواج کے ساتھ ہمارے جذبات بھی پنجاب کی زمین کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں اور جذبات کا اظہار بھی۔ بیجے کو تکلیف ہو توماں کو تکلیف ہوتی ہے اور وہ جو کچھ بھی کہتی ہے وہی الفاظ اس بچے کاعلاج کرتے ہیں۔ ہماری مائیں کہتی تھیں ہائے میں مرگئی، رب دیاں رکھاں اور خداخیر کرہے، کیونکہ میں نے اپنی ماں کو یہی کہتے ساہے اس لیے مجھے ماں اور بیجے کی تکلیف کے لیے یہی جملے سب سے زیادہ اثر انگیز لگتے ہیں۔ یہ دوسری زبانوں سے بغض نہیں بلکہ اپنی ماں بولی کا اثر ہے جو مجھے میری ثقافت اور اپنی جڑوں کے ساتھ جوڑ تاہے۔ یہ حقیقت ہے کہ ہماری ماں بولی، ہماری سوچ اور ہارے سوچنے کے انداز پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ ہم بات کرنے کے لیے مال بولی اس لیے استعمال کرتے ہیں کہ ہم سوچتے اسی میں ہیں۔جس زبان میں ہم خو د کلامی کرتے ہیں اسی میں سب سے بہتر اظہار کرسکتے ہیں۔ زبان بات اگلتی ہے، پیدا نہیں کرتی۔ بات پیدا انسان کے اندر ہوتی ہے۔ اندر گہر ائی ہو توبات بھی گہری ہو گی، چاہے زبان کوئی بھی ہو۔

میں نے پولش ناول رینبو، جرمن ناول سدھارتھ اور ہندوستانی ناول دلی پڑھے ہوئے ہیں۔ میں سمجھتا تھا کہ میں نے پولش ناول

انگریزی اور جرمن اور ہندوستانی ناول ار دومیں پڑھ رکھے ہیں۔ کچھ عرصہ پہلے جب میں اپنی کتابیں دیکھ رہاتھاتو پتا چلا کہ میں نے روسی ناول پنجابی میں، جر من ناول اردو میں اور ہندوستانی ناول انگریزی میں پڑھے تھے۔ یہ ناول اس قدر متاثر کن تھے کہ مجھے یہ یاد نہیں کہ کس زبان میں پڑھے تھے۔ زبان، بات کوخوبصورت بنا دیتی ہے، بڑھانہیں سکتی۔جس بولی / زبان میں ہم سوچتے ہیں اسی میں سب سے خوبصورت بات بھی کر سکتے ہیں اور سمجھ بھی سکتے ہیں۔ زبان خو د نہیں بولتی ، انسان بولتے ہیں۔ بولیاں / زبانیں بھی بولتے ہیں اور ماں بولی بھی۔ بولی بولتے ہیں تا کہ کام کر سکیں۔ لین دین، حساب کتاب اور ایک دوسرے کے ساتھ بات چیت کر سکیں۔ زبان انسانوں کی سوچ کو جوڑتی ہے اور ماں بولی، جذبات کو۔ لین دین اور حساب کتاب کسی بھی زبان میں ہو سکتا ہے لیکن ڈ کھ سُکھ صرف ماں بولی میں ہی ہو تاہے۔کسی کا ڈکھ ٹن کر رویڑ نااور مذاق سن کریے اختیار ہنس پڑناصرف ماں بولی میں ہی ہو تاہے۔ ماں بولی وہ بولی ہوتی ہے جس میں ماں ہمیں لوریاں سناتی ہے، روئیں تو گیپ کراوتی ہے، لاڈ کرتی ہے۔ یہ وہی زبان ہے جو ہماری مائیں نسلوں سے ہمیں گو دمیں اٹھائے ہمارے ساتھ بولتی تھیں۔ یہی زبان ہمیں وُ نیاہے روشاس کراتی ہے۔ بتاتی ہے کہ د نیائس طرح بنی، کس نے بنائی۔ ہم کون ہیں؟ کہاں سے آئے ہیں اور مرنے کے بعد کد هر جائیں گے؟ رشتے کیا ہوتے ہیں؟ بدی اور نیکی، اچھائی اور بُرائی
کیاہے؟ ماں بولی وہ عینک ہوتی ہے جس سے ہم زندگانی کو دیکھتے
اور پر کھتے ہیں۔ ماں بولی رنگوں کی وہ بساط ہے جس سے ہم اپنی
زندگی کے نقشتے میں رنگ بھرتے ہیں۔

بڑے بزرگ جو زبان بچوں کے ساتھ بولتے ہیں جو پکھ کہتے اور کرتے ہیں وہ بیچے ساری زندگی نہیں بھول یاتے۔ میں تیسری جماعت میں تھا، ہم اسلام آباد میں رہتے تھے۔سارادن مے فیئر Mayfair کی چیو نگم کھا کھا کراس کے سٹیکر جمع کرتے رہتے تھے کہ ایک سے سونمبر تک کے تمام سٹیکر جمع ہوں گے توایک ڈب مفت ملے گا۔ چونی کی چیونگم ہوتی تھی اور وہ ہر وقت ہمارے یاس نه ہوتی، لیکن چیونگم کامز ہ اور مفت ڈ بے کالالج ہمیں سکون نہ لینے دیتاتھا۔ ہر وقت اِد هر اُد هر سے چونیاں اٹھنیاں اکٹھی کر کے چیو نگم لینے کے لیے بھاگ رہے ہوتے۔ اباسر کاری ملازم تھے جو حرام کھاتے نہ تھے۔ چنانچہ ماروی روڈ پر رہتے ہوئے بھی ہم جناح سوير ماركيث ياتوپيدل جاتے يا پھر ماركيث كى پچھلى طرف گاڑى کھڑی کرکے اندرونی راستوں پرپیدل دوسری طرف جایا کرتے۔ پیہ اس لیے کہ گاڑی فالتو دو کلومیٹر نہ چلے اورپٹر ول کی بحت ہو۔اس ير بھی ہر وقت چيونگم چبانايو نہی تھا گويا" پلے نہيں دھيلا، کر دی ميله

ميله " (جيب ميں دھيلانهيں اور چلے ميله ديکھنے)۔ايک دن تاياجی ڈاکٹر اجمل گھر آئے۔ بڑے بھی تھے اور گور نمنٹ کالج لاہور کے یروفیسر بھی رہ چکے تھے۔میری مال نے میری شکایت ان سے کی کہ ایک تونالا کُل ہے اور دوسر اسکول کی کتابیں پڑھنے کے بجائے فضول کہانیاں پڑھتار ہتاہے۔ جھوٹے بچوں کو تواپینے والدین ہی بڑے بڑے اور طاقتور نظر آتے ہیں اور پیہ تھے تایا جی،میرے والدین کے بھی بڑے۔ مجھے تو یوں لگا کہ میں کسی دیو کے سامنے پیش کر دیا گیاہوں۔ میں ڈانٹ سننے کے لیے تبار تھالیکن تا ماجی نے یو چھا کہ بیٹا کیا پڑھ رہے ہو آج کل؟ میں نے حیران ہو کر بتادیا کہ اشتیاق احمہ کے جاسوسی ناول اور عمر وعیار کی طلسم ہوشریا۔اُسیوقت مجھے ساتھ لے کرایف سکس'کورڈ' مار کیٹ لے گئے اور طلسم ہوشر باکی دس جلدیں اور اشتیاق احمہ کے چار جاسوسی ناول لے دیئے۔اس سے دو فائدے ہوئے۔ایک تومیں نے سکول سے تین روز کی چھٹی کر کے ، دن رات ایک کیے اور سات ناول مکمل پڑھ لیے اور دوسر ایہ کہ اس سے میرے پڑھنے کی رفتار ایسی بن گئی کہ پھر مجھے پڑھنے سے مجھی کوئی روک نہ پایا۔

میں نے یہ بھی دیکھا کہ ایک بڑے بزرگ شخص، جن کی عزت میرے والدین بھی کرتے ہیں،میری اس عادت سے خوش ہیں تو مجھے یقین ہو گیا کہ میں کوئی غلط کام نہیں کر رہا۔ یہ صرف میر ا
اور میرے والدین کا اختلاف تھا جس میں ان کے بزر گوں نے میر ا
ساتھ دیا۔ پھر میں گر میوں کی چھٹیوں میں ساری دو پہر بند سٹور میں
رضائیوں کے اوپر بیٹھ کر ناول پڑھا کر تا تھا اور پھر دیکھتے ہی دیکھتے
میں نے ناولوں کے ساتھ تاریخ کی کتابیں بھی پڑھنا شروع کر دیں۔
بچپن میں تایاجی کا یہ باور کر انا کہ میر کی مطالعہ کی عادت انہیں
اچھی گئی، میر ہے مطالعہ کی عادت کا سنگ بنیاد بن گیا۔

انسان چاہے جتنام ضی بڑا کیوں نہ ہو جائے جو کچھ وہ

بچین میں سکھ جاتا ہے وہ یا تواس کے ذہن سے نکل نہیں پاتا یا
اُس کو نکا لئے کے لیے اسے خو دسے جنگ لڑنا پڑتی ہے۔ کافی سال

بہلے ایک دستاویزی فلم دیکھی تھی کہ گورے، مجھلیوں کے بچوں کو

ہیں روز دریا کے پانی میں رکھ کر سمندر میں چھوڑ دیتے ہیں۔
مجھلیاں اپنی ساری زندگی سمندر میں ہی گزارتی ہیں لیکن بچپن ان کا

بچھا نہیں چھوڑ تا۔ بچپن کے اُس دریائی پانی کی خوشبوا نہیں ہر وقت

بے چین رکھتی ہے اور وہ بڑی ہو کر اپنے بچپن کی خلاش میں

سمندر کے اُسی کنارے پر بہنچ جاتی ہیں جہاں سائنس دانوں نے

سمندر کے اُسی کنارے پر بہنچ جاتی ہیں جہاں سائنس دانوں نے

سمندر کے اُسی کنارے پر بہنچ جاتی ہیں جہاں سائنس دانوں نے

اسلام آباد میں ہماری گلی میں ایک خاندان رہتا تھا۔ والدین

اور ان کے تین بیٹے۔ چیوٹے دوبیٹے ہمارے بھی دوست تھے۔ بڑا خوشحال گھرانہ تھا۔ پھر ہم لاہور آ گئے۔ دوسال بعدیۃ چلا کہ سب سے چھوٹا بیٹا، جواس وقت یانچویں جماعت میں تھا، عیدوالے دن اپنی عیدی سے ہوٹل پر تیر اکی کرنے گیااور تالاب میں ڈوب کر مر گیا۔ دوسال بعد اس کی ماں بھی اس کی یاد میں مر گئی۔ ا پنی اولا د کوخو د اینے ہاتھوں سے د فنا کر اُسے کہاں چین مل سکتا تھا۔ پھر سوچاہو گا کہ خدا کے سب ناموں میں سے سب سے بڑا نام "الصمد" ہی ہے تواینے نیچ کے پاس چلی گئ کہ یاتو مل جائے گا یا جان حچیوٹ جائے گی۔ پھر ایک سال بعد خبر ملی کہ اُس کے باپ نے دوسری شادی کرلی۔اُس وقت تو مجھے بہت غصہ آیا کہ کتناغلط کام کیاہے مگر اب سمجھ آتی ہے کہ وہ غصہ میر انہیں تھا بلکه گر دونواح میں جو کچھ کہا جار ہاتھامیں بھی وہی محسوس کررہا تھا کہ انہوں نے کیا کیا؟ چھوٹا بیٹامر گیااور بیوی بھی چل بسی تو اس کا حال تواس بنتیم بچے حبیبا ہو گیا ہو گا جس کے ماں باپ چل بسے ہوں۔اینے جوان بیٹے کا جنازہ اٹھانا پڑ جائے توبڑی بڑی جنتوں کالا کچ ختم ہو جاتا ہے۔اچھا کیاجوزندگی کو جیناشر وع کیا۔ نئ کرنے کی ٹھانی۔ نئی ہوئی تونہ ہو گی لیکن اب مجھے سمجھ آتا ہے کہ بيران كااظهار ہو گاكه خدا كاسب سے عظیم نام ہے.... الصمد، یعنی بے نیاز!!!

وہ چونی والی چیو نگم، ایک سفید کاغذییں لپٹی ہوا کرتی تھی۔ اب اسلام آباد کے بارے میں سوچتا ہوں توبس دو ہی چیزیں ذہن میں آتی ہیں۔ سفید کاغذ میں لپٹی ہوئی چیو نگم اور سفید کفن میں لپٹا ہوا بیٹا۔ جس طرح کوئی مر جائے تو واپس نہیں آتا، اسی طرح ماں بولی مر جائے تو واپس نہیں آتی۔ پھر بچین کی یادیں، چیو نگم اور مرے ہوئے دوست۔ حساب کتاب تو دوسری زبانوں میں بھی ہو جاتا ہے، لیکن مرے ہوئے یار کا بین انسان کس زبان میں کرے؟

را لطے کا

بڑی زبانیں سیھنی ضرور چاہئیں ہے دنیا کے ساتھ ذریعہ ہیں۔ویسے تواب ہے مسئلہ بھی نہیں رہا۔ ٹیکنالوجی کی ترقی کے ساتھ ساتھ،اگلے پانچ سات سالوں میں ہی چینی اور پنجابی، در میان میں ایک ڈبیار کھ کر اپنی اپنی زبان میں بولتے جائیں گے۔ یہ ڈبیا چینی کو پنجابی اور پنجابی کو چینی زبان میں تبدیل کرتی جائے گی۔ یہ کام شروع ہو بھی چکا ہے۔ گوگل ٹر انسلیٹر یہی کام کر رہا ہے۔اب شروع ہو جی چکا ہے۔ گوگل ٹر انسلیٹر یہی کام کر رہا ہے۔اب

پھر بھی ہمارے ہاں انگریزی کاکافی رواج ہے۔ جس کی انگریزی جتنی اچھی ہے وہ اتنا ہی لائق فائق سمجھا جاتا ہے۔ جس کو دیکھو، پنجابی چھوڑ کر، انگریزی سکھنے چلاہے اور انگریزی کام بھی آتی ہے۔ مگریہ ضروری نہیں کہ جو چیز آج کام آرہی ہے ہمیشہ آتی رہے گی۔ جب بھیڑ بکرے قربانی کے لیے لائے جاتے ہیں توخوب خاطر مدارت کی جاتی ہیں۔ مہندی لگاتے ہیں، گھنگر وباند سے اور اچھا کھلاتے ہیں۔ وہ جانور بھی سوچتا ہو گا کہ یہ میرے بڑے سکے ہیں۔ مگر جب اس کی گردن پر چھری رکھ دیتے ہیں تو سوچتا ہو گا کہ یہ میرے ساتھ آخر ہواکیا ہے؟ بڑی زبانیں بھی ہمیں اسی طرح چارہ پانی دے کر ہماری ماں بولی کی گردن پر چھری چھیرنے کا کام کرتی ہیں۔

اٹلی کے گرجاگھروں میں یہوع کے ساتھ بڑے دینی بزرگوں کے اٹلی کے گرجاگھروں میں یہوع کے ساتھ بڑے دینی بزرگوں کے بُت بھی ہوتے تھے۔ایک بڑاعقل مند شخص ایک بڑے بزرگ کا پیروکار تھا۔ وہ دس سال سے مسلسل ہر اتوار گرجاگھر جاکراس بزرگ مجسے کے آگے دعائیں کرتا کہ میری لاٹری نکال دیں۔نہ لاٹری نکلی،نہ مریدی ختم ہوئی۔ایک دن اس بُت میں جان پڑگئ اور اس بزرگ نے مرید کے آگے ہاتھ جوڑے کہ میں تمہاری لاٹری کئل دوں گاخدارا پہلے لاٹری کے مکٹ تو خرید لو۔اسی طرح یہ گورے بھی ہمارے بزرگ بے بیٹھے ہیں۔ بجلی ایجاد کی، کمپیوٹر ایجاد گرید دوسری زبانوں کے سوفٹ ویئر بنائے اور کمپیوٹر میں کیا۔ پنجابی اور کئی دوسری زبانوں کے سوفٹ ویئر بنائے اور کمپیوٹر میں گزال کے ہمارے سامنے رکھ دیئے، اگر ہم اب بھی اپنی ماں بولی کی طرف ڈال کے ہمارے سامنے رکھ دیئے، اگر ہم اب بھی اپنی ماں بولی کی طرف

نه جائیں توہم میں اور سیانے بندر میں کیا فرق رہ جائے گا؟

سیانے بندر کی بھی ایک کہانی ہے۔ کہتے ہیں کہ دس ہزار بندروں کوسٹاک ایکی پیٹی پر بٹھادیا جائے، اور دو بٹن دے دیئے جائیں، ایک بٹن ایک کمپنی کے شیئر خریدنے کے لیے اور دوسرا، دوسری کمپنی کے ، تو دیکھیں کیا ہوتا ہے ۔ یہ بندر بٹن دبائیں گے ۔ آدھے ایک بٹن اور آدھے دوسر الیعنی آدھے بندروں کوفائدہ ہو گا اور آدھوں کو نقصان ۔ نقصان والے بندر نکالتے جائیں اور باقیوں کو دوبارہ

بٹن دہانے دیں تو پھر آدھے بندروں کو منافع ہو گااور آدھے کو

خسارہ۔ پھر نقصان والے بندر نکال دیئے جائیں تو

آخر میں ایک ہی بندررہ جائے گاجس نے ہمیشہ منافع والا بٹن دبایا

ہو گا۔اب ہر انسان،اسی بندر کو ہیر ومان کر نظریات بنانے لگ

حائے گا۔ ایک کیے گا کہ یہ بندر کیلے کھا تا تھا، اس لیے

ہے۔ عقلمند ہونے کے لیے کیانے چاہئیں۔ دوسراکھے گا کہ بیہ

بندر دُم کے ساتھ الٹالٹکتا تھااس لیے عقلمندی کے لیے اُلٹالٹکنا

چاہئے۔ کوئی بھی شخص محنت کرے کمائی کرنا نہیں چاہتا بلکہ ہر بندے کو دولت کے ڈھیروں انبار چاہئیں۔

ہم کام نہیں کرناچاہتے۔محنت نہیں کرناچاہتے بس سیانے

بندر کی طرح ہر کام فوراً اور بہترین چاہے ہے ہیں ۔اس طرح نہ توہو تا

ہے اور نہ مجھی ہو گا۔ مربے بغیر جنت نہیں ملاکرتی، ماں بولی کے تعفظ کے لیے ہمیں ہی قدم اُٹھانا پڑے گا۔ صرف با تیں کرنے اور دکھاوا کرنے سے کام نہیں ہو گا۔ ہم ماں بولی کو اس طرح لیتے ہیں۔ جیسے بڑے بزرگ دولت کو لیا کرتے تھے۔ یعنی ہاتھ کا میل۔ آج ہاتھ سے نکل بھی گئ تو کوئی بات نہیں، کل دوبارہ آ جائے گی۔ ماں بولی بولنی نہیں، پڑھنی نہیں، لکھنی نہیں، اس کی عزت نہیں ماں بولی بولنی نہیں، پڑھنی نہیں، لکھنی نہیں، اس کی بیت سے تو سر اسر سیانے بندروالی بات ہے۔

سناہے سٹیفن ہاکنگ نے کہاہے کہ علم کی سب سے بڑی
دشمن جہالت نہیں، عقلمندی کا احساس ہے۔اس بارے میں سقر اط کی
ایک کہانی خاصی مشہور ہے۔ایتھنز میں ایک بڑی دیوی تھی، جس
کے مندر میں ایک دیو داسی تھی جس سے کوئی بات پوچھتے تو وہ
دیوی سے پوچھ کر بتادیتی تھی۔ سقر اط کے ایک دوست نے دیوی
سے پوچھا کہ ایتھنز میں سب سے عقلمند کون ہے؟ دیوی نے جو اب
دیاسقر اط۔دوست نے بیہ بات سقر اط کو بتائی تو وہ حیران ہوا۔ کہنے
دیاسقر اط۔دوست نے بیہ بات سقر اط کو بتائی تو وہ حیران ہوا۔ کہنے
لگا کہ مجھے تو بچھ بھی نہیں آتا۔ میں تو بالکل عقلمند نہیں ہوں لیکن
دیوی بھی دیوی ہے، جھوٹ تو نہیں کہہ سکتی، پھر کیا بات ہے؟اس
بات کی تہہ تک پہنچنے کے لیے سقر اط ایتھنز کے ایک جانے مانے

دانشور کے پاس گیا۔ کچھ دیراس سے بات کر کے سقر اط کو بیہ اندازہ ہوا کہ بیہ بھی میری طرح ہی ہے ،اسے بھی میری طرح کچھ خاص عقل نہیں ہے ۔اسی طرح دوسرے دانشور کے ساتھ بھی یہی معاملہ ہوا۔ سقر اطنے ایتھنز کے سارے دانشور جھان مارے اور سارے ہی بے عقل نکلے۔ سقر اط سوچ میں پڑ گیااور اس کو پیہ بات سمجھ میں آئی کہ جس شخص کواپنی کم علمی کاعلم نہیں، دراصل سب سے بڑا بے عقل تووہ ہے۔ مجھے دیوی نے عقلمنداسی لیے کہاہے کہ مجھے کم از کم پیراندازه تو ہے کہ مجھے کچھ نہیں آتا۔ یہی حال آج کل ہر پنجابی شخص کا ہے۔ وہ یہی سمجھے بیٹھا ہے کہ پنجابی زبان تواس کے گھر کی کھیتی ہے۔ پنجابی زبان تواس کو آتی ہے، وہ پنجابی جوہے لیکن اگر اُسے کہو کہ پنجانی لکھ کر د کھاؤ تو کہیں گے کہ وہ تو ہمیں آتی نہیں۔ ہم نے مجھی نہیں لکھی، پڑھنے کو کہو تو کہیں گے ہم نے مجھی پڑھی نہیں۔ بولنے کو کہوتو کہیں گے کہ بولتے ہیں، نو کروں کے ساتھ پنجابی میں ہی بات کرتے ہیں،البتہ آہستہ آہستہ انہیں ار دو سکھارہے ہیں اور ایک ہی سانس میں بیہ باور بھی کر وائیں گے کہ وہ

اے انمول ڈیلفی کی دیوی، تم ہمیں بہت یاد آتی ہو۔

پنجابی بولی اور ثقافت سے کتنا پیار کرتے ہیں۔

### پنجاب اور عورت

پنجاب پر بے شار الزامات ہیں۔ کوئی کہتا ہے کہ پنجاب کے لوگ بے غیرت ہوتے ہیں، جب بھی پنجاب پر کسی نے حملہ کیا یہ لڑنے کی بجائے ان کے پاؤں پڑگئے۔ پچھ لوگ پنجابیوں کو بے غیرت اس لیے کہتے ہیں کہ بیراپنی عور توں کو گھرسے باہر بھیج کر کام کرواتے ہیں۔ کوئی کہتاہے کہ پنجابی جاہل اور گنوار قوم ہے اور کوئی کہتاہے کہ بیجابی جاہل اور گنوار قوم ہے اور کوئی کہتاہے کہ بیاس ہیں نہیں ہیں کہ کسی قوم سے مقابلہ کرکے اپنامقام بناسکتے۔

یوں تو پنجاب کے مسائل بھی کافی زیادہ ہیں۔ نئی نسل پنجابی زبان بولناہی نہیں چاہتی، پڑھنا تو دور کی بات ہے اور اگر کوئی پڑھنالکھنا چاہے بھی تورسم الخط کا جھگڑا ہے۔ پنجاب میں کوئی پنجابی نہیں رہتا، ہر کوئی دو سرے دیس سے آیا ہواہے، کوئی عرب سے
آیاہے تو کوئی ایر ان سے، یا پھر کسی اور علاقے سے۔ پنجاب کی
دھرتی بھی تقسیم شدہ ہے۔ ایک حصہ بھارت کے پاس ہے، دو سر ا
پاکستان کے پاس اور پنجابی ساری دنیا میں بکھرے پڑے ہیں۔

مشرقی پنجاب تین صوبوں میں منقسم ہے، پنجاب، ہریانہ اور ہا چل پر دیش۔مغربی پنجاب میں کوئی بہاولپور کو نکالناحا ہتاہے؛ اور کوئی سرائیگی بن کر علیحدہ ہونا چاہتا ہے۔ تیسر اپنجاب دنیامیں بکھرے ہوئے پنجابیوں کاہے، کچھ کینیڈا، کچھ بورپ اور باقی ادھر اُد ھر۔ پنجابی دوسرے ملکوں میں جاکر آباد ہورہے ہیں تو یہ ایک گلوبل فینومناہے۔ہمیشہ سے ایساہی ہو تا آیاہے،جہاں رزق کی فراوانی ہو،لوگ وہیں ہجرت کرتے ہیں، صرف پنجابی ہی نہیں،ساری د نیا کے لوگ اینے وطن کو چھوڑ کر وہاں ہجرت کرتے ہیں جہاں کھانے اور کمانے کے مواقع بہتر ہوں لیکن بیہ کیابات ہوئی کہ پنجاب میں کو کی پنجابی نہیں؟ پر انے وقتوں میں زر خیز ز مین والا دیس سب سے بہتر سمجھا جا تا تھااور پنجاب کی زمین دنیا کی زر خیز ترین زمین ہے، اسی لیے ساری دُنیا ہے لوگ یہاں آکر بستے رہے ہیں، بعض حمله آور ہو کر اور بعض ایسے ہی۔

ہر پنجابی کا شجر منسب اتنابڑاہے کہ پنجاب سے باہر تو نکل

ہی جاتا ہے۔ گجر کہتے ہیں کہ ہم جار جیاسے آئے ہیں، راجپوت اور جٹ کہتے ہیں کہ ہم وسطی ایشیاسے ہیں، مغلوں کے مطابق ان کا تعلق از بکستان سے ہے۔ قریشی، علوی، نقوی وغیرہ وخود کو عربی کہتے ہیں۔ کوئی اپنے اجداد کو ایر ان سے ملا تا ہے اور کوئی ترکی سے۔ کوئی کشمیری ہے اور کوئی افغانی۔ اگر میں ایک پگڑی لے کریہ کہوں کہ یہ اس کے سر پر سبح گی جو خالص پنجابی ہوگا، تو پتا نہیں کتنی دیر مجھے وہ شخص تلاش کرنا پڑے، جس کی جڑیں خالصتاً پنجاب سے ہوں۔ کیا پنجاب اتنا ہی براہے کہ کوئی بھی خود کو پنجابی کہلوانا پیند نہیں کرتا ؟

جینیٹس سے بی پتا چاتا ہے کہ بیچ کی آدھی میراث باپ
کی طرف سے آتی ہے اور آدھی ماں کی طرف سے ۔ یعنی میرے
آباء جب عرب کے ریگ تانوں سے آکر اس زر خیز زمین پر بسے تو
عربی اور پنجابی کے جینز کا ملاپ شروع ہوا۔ جب پہلے عربی شخص
نے یہاں شادی کر لی تو آگی نسل میں آدھے عربی جینز اور آدھے
پنجابی جینز آگئے۔ اس پچاس فیصد عربی جینز والے شخص نے جب
یہاں شادی کی تو تیسر ی نسل والے بیچ میں عربی جینز اپنے باپ
سے بھی آدھے آئے یعنی پچیس فیصد۔ اس سے آگے چو تھی نسل
سے بھی آدھے آئے یعنی پچیس فیصد۔ اس سے آگے چو تھی نسل
میں یہ جینز رہ گئے ساڑھے بارہ فیصد اور یا نچویں نسل میں سواچھ

فیصد۔ تومیرے عرب سے آئے ہوئے خالص عربی باشندوں کی چھٹی نسل میں عربی جینزرہ گئے صرف تین فیصد لیکن آج بھی یہ تین فیصد عربی اور ستانوے فیصد پنجابی جینزوالے صاحبان خود کو قریش لکھواتے ہیں اور کہتے ہیں وہ عربی النسل ہیں۔ جبکہ نسلوں سے وہ پنجاب میں رہتے آئے ہیں، یہیں کانمک کھاکراسی پنجاب کو گالیاں دیتے ہیں، کہتے ہیں پنجابی جاہل ہیں، گنوار ہیں۔

دھوتی گرتاشہر میں کیا، دیہات میں بھی نظر نہیں آتا۔
ساگ، میں روٹی اور چاٹی کی لسی نہ تو گھروں میں بنتی ہے اور نہ ہی
سی ہوٹل پر ملتی ہے۔ سکولوں میں نوٹس جاری کیے جاتے ہیں کہ
اگر کوئی بچہ پنجابی بولتے ہوئے پایا گیا تواسے سکول سے نکال دیا
جائے گا۔ یہ مغربی پنجاب کی بات ہے۔ لوگ پنجابی ثقافت کو اس
لیے چھوڑر ہے ہیں، کیونکہ ان کے نزدیک پنجابی قوم میں عقل اور
غیرت نہیں ہے۔ یہاں کے لوگ گنوار ہیں، ثقافت گھٹیا ہے۔ دنیا
کی ہر دھرتی کا کھانا فاسٹ فوڈ، پہنا واولایتی فیشن اور مادری بولی
انٹر نیشنل زبان کے ہاتھوں ہار رہے ہیں لیکن پنجاب میں خود پنجابی ہی
انٹر نیشنل زبان کے ہاتھوں ہار رہے ہیں۔

زبان کوہی لیجئے، صوفیااور گروؤں کی زبان کو پنجابی خودہی جہلا کی زبان کہتے ہیں کہ اس میں کوئی اعلیٰ بات نہیں ہوسکتی۔

جب کسی علم کے بارے میں پنجابی زبان میں بات ہی نہیں کرے گا، تواس میں علمی بات ہو گی کس طرح؟ جس چیز کے لیے زبان کااستعال ہی نہیں کریں گے ،اس چیز کے لیے زبان توبے کار ہو حائے گی اور اگر ہر چیز کے لیے ہی کسی زبان کا استعال حچیوڑ دیں گے توزبان تومر حائے گی۔ زبان اور ثقافت میں بہت فرق ہو تا ہے۔اگر ہم ایک تاریخی عمارت کو جھوڑ دیتے ہیں اور برسوں بعد ہمیں خیال آئے کہ یہ عمارت تو ہمارے لیے بڑی دولت ہے، تو کچھ نہیں بگڑے گا،وہ عمارت وہیں موجو دہو گی،بس اس کی حالت خراب ہو چکی ہو گی۔اسے رنگ ورو غن کر کے دوبارہ بہتر بناسکتے ہیں، لیکن یہی سلوک ہم زبان کے ساتھ کریں توبیر اہی غرق ہو سکتاہے۔ بیچاس سال تو کیا،اگر ہم یانچ برس ہی زبان بولنا چھوڑ دیں گے تو بہ ختم ہو جائے گی اور اگر زبان ایک مرتبہ مر جائے تو دوبارہ زندہ نہیں ہوتی۔ زبان کی موت کے ساتھ، صرف بولی ہی نہیں مرتی، بلکہ تاریخ اور ثقافت بھی مر جاتے ہیں۔ آج اگر میں مغربی پنجاب میں کالج کے بچوں سے شیسییر ، نیولین اور ' کُوکلکس کلیّن' کے بارے میں یو چھوں توبے شک وہ زیادہ نہ جانتے ہوں، انہوں نے ان کے بارے میں کچھ نہ کچھ سناضر ور ہو گالیکن انہی بچوں سے اگر میں ہری سنگھ نلوا، دُلا بھٹی، استاد دامن اور بھنگی مِسل کے بارے میں یو حیوں تو وہ پریشان ہو جائیں گے۔ انہوں نے بیہ

نام تہھی نہیں سنے ہوں گے۔اسی طرح اگر میں ان سے اہر ام مصر اور ہڑیہ کے بارے میں پوچھوں تووہ اہر ام مصرکے بارے میں دس باتیں جانتے ہوں گے اور ہڑیہ کے بارے میں صرف دو، جن میں سے ایک یقیناغلط ہو گی۔ زبان سے دوری، ہمیں ہمارے ماضی سے بھی دور کر دیتی ہے۔ اپنی تاریخ بھول جانے کا مطلب، اپنی بنیاد بھول جاناہے، اپنی جڑیں بھول جاناہے۔

اینی ثقافت، اینی تاری<sup>خ</sup> اور اینی پنجابی زبان، نئی نسل اس لیے چھوڑتی جارہی ہے، کیوں انہیں معلوم ہی نہیں کہ ان کے ہر ا یک خلیے میں نناوے فیصد جینز پنجابی ہیں،اور نہ ہی یہ علم ہے کہ د نیا کی سب سے پرانی تہذیب کے موجدان کے پنجابی آباء انہیں یہ اس لیے معلوم نہیں کیونکہ نہ توہم اس معیایر پورے اثر سکتے ہیں کہ وہ ہم یر فخر کر سکیں اور نہ ہی ہم اپنے قابلِ فخر آباؤ اجداد کے بارے میں انہیں صحیح طرح کچھ بتایاتے ہیں۔ امریکا کی سب سے یرانی تہذیب'اولمک' کہلائی جاتی ہے،اور بیہ 1500 قبل مسے میں شر وع ہوئی، یعنی آج سے تقریباً ساڑھے تین ہزار سال پہلے۔ عراقیوں نے بابل کاشہر 2300 قبل مسیح یعنی آج سے سواجار ہزار برس پہلے بنایا۔مصرمیں پہلا اہر ام 2700ق – میعنی ساڑھے جار ہز اربرس پہلے بنااور ہمارے پنجاب کی ہڑیہ والی تہذیب مہر گڑھ

ہیں۔

کے دومنزلہ گھروں والی آبادیوں سے شروع ہوتی ہے۔ یہ آبادیاں
7000ق-م یعنی آج سے نوہزار برس پہلے موجود تھیں اور
ق-م میں ہڑ پہ اور مو ہنجو داڑو کے شہروں کی تعمیر کے ساتھ یہ دنیا
کی سب سے قدیم، اپنے وقت کی سب سے بڑی اور سب سے ترقی
یافتہ تہذیب تھی۔ یہ شہر آج سے تقریباً ساڑھے چار پانچ ہزار برس
پہلے پنجاب کی سرزمین پر پنجابیوں نے بنائے تھے۔ کہیں سے نقل
نہیں کیے تھے، کسی سے مدد نہیں لی تھی، خود سوچے اور خود
میں نورپ کے لوگ کچی جھونپڑیوں میں رہتے
تھے۔ اس زمانے میں یورپ کے لوگ کچی جھونپڑیوں میں رہتے
اور تہذیب سے کوسوں دور تھے۔

جب ہم یہ کہتے ہیں کہ ہماری ہڑیہ کی تہذیب میں جب ہم یہ کہتے ہیں کہ ہماری ہڑیہ کی تہذیب میں قبل مسیح میں لوگ ترقی یافتہ شہر وں میں رہتے تھے تواس کامطلب ہے کہ ہم بہت پر انے زمانے کی بات کر رہے ہیں اور یہ کتنے پر انے زمانے کی بات ہے یہ اندازہ کرنے کے لیے آئیے ہم تاریخ کے کچھ بڑے واقعات گنتے ہیں۔

دورِ حاضر کے بڑے واقعات میں 11/9، ہیر وشیما اور ناگا ساکی پر ایٹمی حملہ اور کمپیوٹر کی ایجاد وغیر ہ شامل ہیں۔ آج سے پاپنچ سوبرس قبل، یعنی 1500 عیسوی کے لگ بھگ، 1526ء میں بابر نے ہندوستان میں مغلیہ سلطنت کی بنیادر کھی۔ 1492ء میں فرڈیننڈ اور

ازابیلانے غرناطہ فتح کر کے اُندلس میں مسلمانوں کا دورِ حکومت ختم کر دیا تھا۔ 1492ء میں ہی ملک اندلس کے ایک جہازران کو کمبس نے امریکه دریافت کیا تھااور 1453ء میں ترکی میں سلطنت عثمانیہ کی بنیاد ر کھی گئی۔اس سے بھی یانچ سوبر س پہلے 1000ء کے لگ کھگ، ہندوستان میں محمود غزنوی حملے کررہاتھا،انگلستان میں نور من حملہ کر کے قابض ہو چکے تھے۔ اُندلس میں ابن الہیشم علم وفلفے کی دنیا میں انقلاب لار ہاتھا۔ اس سے یا نچ سوسال پہلے، تقریباً 500ء میں ہندوستان میں وسطی ایشیا کے جنگلی قبائل حملہ کر رہے تھے۔ £537 مایاسوفیا کاچرچ بنوایا، جسے بعد میں رومن شہنشاہ نے استنول میں میں عثانیوں نے مسجد بنالیا، اور آج کل وہ ایک میوزیم بناہواہے۔ عرب میں اسلام کا ظہور 610ء میں ہوا۔اس سے یانچ سوبرس قبل صفر عیسوی میں، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیدائش ہوئی۔ £70 میں رومیوں نے فلسطین پر حملہ کر کے یہودیوں کا دوسراہیکل سلیمانی تباہ کر دیا۔ چین کے مغربی سر حدی علاقے کے بوجی قبائل، ہندوستان یر حملہ کر کے کشان سلطنت کے بنیادر کھ رہے تھے اور اس سے بھی پانچ صدیاں پہلے، پانچ سو قبل مسے میں، یونان میں سقر اطنے علم کی خاطر زہر کا پیالہ پیا۔ سقر اط کاشاگر د افلاطون اور اس کا شاگر دار سطو تھا۔ ار سطو کے شاگر د سکندر اعظم نے 326ق-م میں پنجاب پر حملہ کیا۔ یانچ سو قبل مسیح کے زمانے میں مہاتمابدھ ہندوستان

میں بدھ مت کا پر چار کرتے تھے۔ چین میں کنفیوشیئس اور لاؤزوعلم وفلسفہ کی روشنی پھیلارہے تھے اور ایر ان سے کورش اعظم اور دارا پنجاب پر حملہ کررہے تھے۔

1000 قبل مسيح کے دور میں اسرائیل میں حضرت داؤدعلیہ السلام اور حضرت سليمان عليه السلام كي باد شاہت تھى ، چين ميں رُو سلطنت كاعروج تھااور 1500 قبل مسيح ميں، آريا ہندوستان آ چکے تھے۔ پنجاب میں ہندومت کی بنیادر کھی جا پکی تھی اور ہندومت کی سب سے پہلی کتاب رگ وید پنجاب ہی میں کھی حار ہی تھی۔ ايران مين زرتشة اينے گا تھالكھ رہا تھااور حضرت موسىٰ عليه السلام، اینے عصاسے بحر احمر کے دو ٹکڑے کر کے اپنی قوم کو صحر ائے سینا لے آئے تھے۔اس سے یانچ سوبرس قبل 2000ق-م كازمانه، یہو دیوں کے مطابق وہ زمانہ ہے جب بائیبل کے خدا'یاہوے' نے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کہا کہ وہ عراق کا علاقہ اُر چیوڑ کر کنعان یعنی فلسطین چلے جائیں،اور 'یاہوے' نے ان سے وعدہ کیا تھا کہ فلسطین ان کا اور ان کی آل کا ہے۔ اپنی بندگی کی نشانی کے طور پر 'یاہوے' نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اپنی نسل کے ہر لڑکے کاختنہ کرنے کا حکم دیا تھااور اس سے یانچ صدیاں پہلے 2500 ق-م میں وادئ سندھ کی سرزمین میں آج کے مغربی پنجاب میں ہڑیہ

اور آج کے سندھ میں مہنحوڈاروکے عظیم شہر اپنے عروج پر تھے۔
اس اتنی طویل بات کا مقصد سے تھا کہ ہم اپنے پنجاب کی
تہذیب کی قدامت کا درست اندازہ لگا سکیں کہ ہماری تہذیب سے
قبل دُنیامیں کہیں بھی تہذیب کانام ونشان تک نہ تھا۔ پنجاب دنیا
کو، نسل انسانی کو تہذیب سکھانے والی سب سے پہلی سرزمین ہے اور
اس کی تہذیب، علم و ثقافت اور فن، اپنے وقت میں دنیا پر اپنی
دھاک بٹھائے ہوئے تھے۔

ہڑ یہ کی تہذیب میں علم وفن اپنے عروج پر تھا۔ یہاں
جب میں عروج کہہ رہاہوں تواس کا مطلب ہے کہ دنیا میں سب
سے بہترین۔ ہڑ یہ کی اشیاء کی دنیا میں اتنی مانگ تھی کہ یہاں سے
بے شار چیزیں مصراور بابل (عراق) جاتی تھیں اور وہاں ہاتھوں ہاتھ
بکتی تھیں۔ وہاں ہماری تہذیب کی بہت قدر اور عزت کی جاتی تھی جبکہ
یہ بات بھی نہیں کہ ساری دنیا جانوروں کی طرح رہاکرتی تھی جبکہ
پنجاب میں آئن سٹائن اور ڈاکٹر عبد السلام پیدا ہوتے تھے۔ دنیا کی
پہلی تین تہذیب، دریائے نیل کی مصر کی تہذیب، وجلہ و فرات
بابل و نینوا کی تہذیب اور دریائے سندھ کی ہڑ یہ کی تہذیب، ان سب
نے آگے پیچے ہی جنم لیالیکن یہاں دوبا تیں اہم ہیں۔ ایک تویہ
کہ تاریخ میں عام طور پر بڑی آسانی سے آگے پیچے کہہ دیاجا تا

ہے جس طرح یہ دوچار روزی بات ہو مگر جہاں تک تعلق ان
تہذیبوں کے آگے چیچے ہونے کا ہے تواس سے مراد دو تین
صدیاں ہیں۔اس لیے بے شک ہڑ پہ کی تہذیب کے وقت مصرو
عراق اور بابل کی تہذیبیں اپنے عروج پر تھیں، لیکن ہمارا تاریخ میں
ذراپہلے ہونے کامطلب ہے کہ ہم دو تین سوسال قبل ہی تہذیب
یافتہ ہو چکے تھے۔ یہ کوئی چھوٹی سی بات نہیں۔اب اگر دوصد یوں
کے فرق کا اندازہ کرنا ہو تو یہ بہت آسانی سے کیا جاسکتا ہے۔ آج
سے دوسوسال پہلے نہ کمپیوٹر تھے،نہ فون،نہ بجلی،نہ کاریں اور نہ
ہی بال پوائٹ۔ کسی بھی زمانے میں ایک قوم کا اپنے علم و ثقافت
میں باتی دنیاسے دوسوسال آگے ہونا ایک کمال بات ہے۔

دوسری بات ہے کہ ہڑپہ کی تہذیب دنیا کی اکہلی سبسے
کہتر تہذیب نہ تھی۔ ہر چیز سبسے کہلی نہیں تھی۔ ہر چیز سب
سے بہتر نہیں تھی اور یہ بھی نہیں کہ دنیا کی ہر تہذیب نے ہڑپہ
کی تہذیب ہے ہی سب پچھ سیھا ہے لیکن دنیا کے دوسوسے زائد
ممالک میں سے صرف تین ملکوں نے اپنی تہذیب شروع کی ، اور
اتنی ترقی کی کہ اس کے بعد صدیوں تک کوئی اور قوم ان کے
مقابل نہ آسکی۔ ان تین ملکوں میں سے ایک ہمارا پنجاب ہے
مقابل نہ آسکی۔ ان تین ملکوں میں سے ایک ہمارا پنجاب ہے

اس بات پر ہمیں فخر بھی ہوناچاہیے اور شر مندگی بھی۔ فخر اس لیے کہ ہم اُسی عظیم سر زمین کے سپوت ہیں جو دُنیامیں سب سے پہلی تہذیب کے موجد ہیں اور شرم اس لیے کہ ایسے آباء اولاد ہو کر بھی آج ہم کس قدر پسماندہ اور جاہل ہو چکے ہیں۔

ساڑھے چار ہز ار سال قبل ہڑیہ کے ساتھ ساتھ بابل اور مصر کی تہذیبیں سمجھی اینے اپنے عروج پر تھیں لیکن ہڑیہ کی تہذیب ا تنی بڑی تھی کہ بیہ دونوں تہذیبیں مل کر بھی اس کے مقابل نہ تھیں۔ ہڑیہ تہذیب کے کم از کم ستر شہر تھے جویا پچ لا کھ مر بع میل کے علاقے پر تھیلے ہوئے تھے۔ ہڑیہ اور مو ہنجو داڑوساڑھے چار ہز ار سال پہلے نیو یارک اور پیرس تھے۔ چالیس چالیس ہز ار آبادی کے بہ شہر ، دنیاکے سب سے نفیس شہر تھے۔ایسانہیں تھا کہ ہز اروں لوگ ایک جگہ جمع ہو گئے اور جہاں دل کیاا پنی اپنی حھو نیرٹی بناڈالی، بلکہ یہ شہر ایک منظم نقشے کے تحت بنے ہوئے تھے، کشادہ اور سید ھی سڑ کیں، کمر شل اور رہائشی علاقے، قبرستان، گو دام، ہرچیزاینی مقررہ جگہ پر ایک مرتب کر دہ نظام کے تحت بنائي گئي تھي۔ گھر ول ميں كنويں ہوتے تھے اور ہر گھر ميں نكاسی آب کا نظام موجو د تھا۔ نکاسی کی نالیاں گھروں سے باہر اینٹوں کی مربوط حیت سے ڈھکی ہوئی ہوتی تھیں۔ یہ نظام آج ہمارے گاؤں دیہات

میں نظر نہیں آتاجو ہمارے آباء واجدادنے ہزاروں برس پہلے اپنایا ہوا تھا۔ اس پانچ لاکھ مربع میل کے علاقے میں تغمیر کے لیے اپنایا ہوا تھا۔ اس پانچ لاکھ مربع میل کے علاقے میں تغمیر کے لیے اپنی ایک ہی تناسب کی استعال کی گئی تھیں۔ ہڑ پہنے نے اپنی ایک نئی زبان بھی ایجاد کی تھی جو ہر نئی پر انی زبان سے مختلف تھی۔ کاروباری مال کی پہچان کے لیے خاص شکل کی مُہریں استعال کی جاتی تھیں اور ہر شکل کی مہر، اس کے مالک کا ایک خاص نشان ہوا کرتی تھیں اور ہر دے دور جدید میں ٹریڈ مارک کا نظام ہے۔ ہمارے اجداد اس وقت بھی اپنے مر دے د فن کرتے تھے اور مر دے کے ساتھ روز مر می چیزیں د فن کی جاتی تھیں تا کہ اگلے جنم کے لیے بیدار ہوں وضر ورت کی چیزیں موجود ہوں۔

ہڑ پہ کی تہذیب کی ایک خاص بات یہ تھی کہ یہاں کوئی نظام باد شاہت نہیں ہو تا تھا۔ یہ کسی بھی اور تہذیب میں ممکن نہیں تھا۔ ایک ترقی یافتہ اور بڑی تہذیب اور باد شاہت کے بغیر؟ لگتاہے کہ پنجابی لوگ ہز ارول سال پہلے بھی اتنے سمجھد ار اور باشعور تھے کہ انہیں اکٹھا کرنے کے لیے کسی سیاسی قوت کی ضرورت نہ تھی۔ کہ انہیں اکٹھا کرنے کے لیے کسی سیاسی قوت کی ضرورت نہ تھی۔ ساری قوم باہم مل کر فیصلے کرتی اور صدیوں تک اتنی زیادہ ترتی کرتی رہی۔ باد شاہ تو نہ تھے، لیکن پر وہت ضرور تھے۔ پر وہت تھے اور خدا بھی، دیوی دیو تا بھی لیکن ان سب میں بڑھ کر ایک دیوی

تھی، د ھرتی ماں کی دیوی۔

اس دیوی کے کو لہے اور چھاتیاں تجریدی فن کے لیے بڑے نہیں بنائے ماتے تھے بلکہ جنسی بنانے کے لیے بنائے ماتے۔ جنس سے مراداس وقت گنداکام نہیں بلکہ مقدس کام تھا۔عورت کے ساتھ سونااس کی عزت خراب کرنانہ تھابلکہ زندگی کو قائم رکھنے کے لیے ایک نیامعصوم بچہ جننے کی خواہش کرنا تھا۔ دنیا کاسب سے مقدس کام تھا۔ سب سے بڑی عبادت تھی۔ ہندوؤں کا دیوتا شِوا، جس کانشان یونی پر بنالنگم ہے، وہ بھی ہڑیہ کاہی دیو تاہے جس کی مور تیں ہڑیہ کے کھنڈرات سے دریافت ہوئیں كااظهاراس وقت مز بےلینا پاید معاشی نہیں، بلکہ اس نعمت كااظهار تھا کہ دھرتی ماں نے اسے اس قابل بنایاہے کہ وہ زندگی کی بقا میں اپناحصہ ڈال سکے۔ بیراظہار تشکر تھا کہ وہ صرف زند گی یانے والانہیں بلکہ زندگی بخشنے والا بھی ہے۔اس نے زندگی یائی ہے تووہ زندگی آگے بھی دے گا،اپنے جھے کی زندگی کی قبر نہیں بن جائے گا۔ عورت کے بچہ جننے کی طاقت ایک نعمت سمجھی حاتی تقی اور بڑی چھاتیاں اور بڑے کو لہے اس طاقت کا نشان تھے۔ دھرتی ماں کی مورت تھی د بوی، اور زندگی جننے کی طاقت کی مورت تھے بڑے کو لہے ، بڑی چھاتیاں اور بڑالنگم ۔ یہ گندی چیز وں کی مور تیں نہ

تھیں بلکہ مقدس چیزوں کی مورتیں تھیں اور عورت پنجاب کی طاقت تھی، کمزوری نہیں۔ عورت، حانوروں کی طرح کسی کی حائید ادنہ تھی جے کوئی اور چیین سکتا۔عورت د هرتی ماں کی شبیبہ تھی،جوزندگی کو قائم رکھنے کے لیے خدا کی نعمت تھی۔ عورت قابل عزت تھی، ایک مقدس نعت تھی۔ زندگی اور نسل انسانی کے لیے اتنی ہی ضروری تھی جتنا کہ مر د۔عورت وہ کمزور عزت نہ تھی جسے چھیا کر ر کھنا پڑتا۔ عورت فخرتھی، برابری تھی،کسی کی جائید اد نہیں، زندگی تھی۔ پنجاب کی عورت آزاد تھی۔ وہ پنجاب کی بٹی تھی۔ اس کا عورت ہونااس کی کمز وری نہ تھی۔ پنجاب کی بٹی اپنی دھرتی کامان تھی، فخر تھی۔ وہ اپنی زند گی جیا کرتی تھی، خوش ہوتی تھی، کام میں ایناحصه ڈالتی، ہاتھ بٹاتی تھی۔ پنجاب اُسے بُری نظر سے نہیں دیکھتا تھا، بلکہ اس کی قدر کر تا تھا۔ پنجاب کامر د، کوئی حانور نہ تھابلکہ ہر سانس کے ساتھ عبادت کر تاہواساد ھوتھا۔

# علم وادب

پنجاب پرایک اور الزام ہے کہ یہ جاہل اور گنوار لوگوں
کی سرزمین ہے۔ سنسکرت کی کئی کتب میں پنجابیوں کو گنوار لکھا گیا
ہے۔ کہتے ہیں کہ پنجاب کی زمین نے آج تک کوئی بڑا شخص پیدا
ہنہیں کیا۔ پنجاب کے حکمر ان بھی ایک رنجیت سگھ کے سواسب باہر
ہے، ہی آتے رہے اور نہ ہی کوئی عالی دماغ پنجابی رہاہے۔ نہ فزکار،
نہ سائنس دان، نہ لکھاری اور نہ کوئی دانشور وغیرہ۔ یہ بات بھی
اسی لیے مشہور ہوئی کیونکہ انگریزوں کوسب سے زیادہ مشکل پنجاب
کوفتح کرنے میں ہوئی۔ اس لیے انگریزوں نے تاریخ کو مسخ کرکے
پہابیوں کوانہی کی نظروں میں گرانے کی خاصی کوشش کی اور یہ
ہماری بد قسمتی ہے کہ ہم نو آبادیاتی دور کے پیانوں پر ہی خود کو
پر کھتے چلے آرہے ہیں۔

ویدوں کے زمانے میں پنجاب کانام س پہسندھو تھا یعنی سات
دریاؤں کی زمین۔ سنسکرت میں سندھو، دریاؤں کو کہتے ہیں۔ اس لیے
دریائے سندھ کی وادی ایک ہی دھرتی تھی، پنجاب کی سات دریاؤں
کی دھرتی ، جس میں سے رگ وید کاسب سے مقد س دریا سرسوتی
اب سو کھ چکا ہے۔ وقت کے ساتھ ساتھ جب باہر سے حملہ آ در
آتے گئے تو پنجاب کی زر خیز سرزمین دیکھ کریہیں آ بادہوتے چلے
گئے۔ آہتہ آہتہ خیبر پختو نخوا کے علاقے میں افغانوں کے، اور
بلوچتان میں ایر انیوں کے قبائل آ بادہوتے گئے اور پنجاب
کے لوگوں کو پیچھے دھکیلتے گئے۔

یہ جاہل اور گنوار ہونے کا الزام بھی پنجاب پر علم کی کمی کی وجہ سے ہی لگایاجا تاہے ،ورنہ قدیم دورسے لے کراب تک پنجابیوں نے علم و ثقافت کے ہر میدان میں اپنالوہا آپ منوایا ہے۔ ماضی سے پچھ ہی نام لیس توبات ختم ہو جاتی ہے۔ بہت پرانے زمانے کے نام تو ہمیں نہیں معلوم، کیونکہ یہ لکھائی کی ایجاد سے بھی پہلے کی باتیں ہیں لیکن اس وقت کے حالات سے پتاچلتا ہے کہ پنجابی علم و فنون میں کتنے قابل تھے۔

سون سكيسر 50,000ق م

آ ثار قدیمہ کے کئی ماہرین کا خیال ہے کہ پنجاب کی وادی

سون سکیسر میں ایسے پتھر کے آلات دریافت ہوئے ہیں کہ جو دنیا میں اپنی مثال آپ ہیں اور صرف پنجابیوں کی ایجاد ہیں۔ان کے علاوہ کبھی پتھر کے ایسے بہت سے آلات ملے ہیں جواس بات کا ثبوت ہیں کہ پتھر کے زمانے سے پنجابی اذہان ترقی کی منازل طے کرتے آئے ہیں۔ کچھ ماہرین کا کہنا ہیہ بھی ہے کہ دنیا میں سب سے یہلے زبان کااستعال بھی تہیں کیا گیا تھا۔ یہ کوئی اچینہے کی بات نہیں۔انسان ہمیشہ اپنی بقائے لیے زندگی کی لڑائی لڑتا ہے۔عقل و دانش، غور وفکر، فن وحرفت کی باری اُسی وقت آتی ہے جب کھانے پینے کا انتظام پختہ ہو جاتا ہے۔ دنیا کی تہذیبیں وہیں پیدا ہوئیں جہاں اناج وافر تھا۔ پر انے زمانوں میں اناج، دریاؤں کی زرخیز وادیوں میں ہی وافر ہو تا تھااس لیے دنیا کی سب سے پر انی تہذیبیں بھی انہی وادیوں میں پیداہوئیں۔ چاہے وہ دریائے نیل کی وادی بابل کی تہذیب یا پھر دریائے سندھ کی وادی ہڑیہ کی تہذیب سکیسر میں بچاس ہزار سال پہلے کی ترقی اور ایجادات به گواهی دیتی ہیں کہ پنجابی ہمیشہ سے ہی کتنازر خیز دماغ ہے اور سب سے پہلے زبان کا استعال تو بہت بڑی بات ہے کیونکہ سائنس دانوں کے مطابق آج تک ہونے والی سب ایجادات میں سے سب سے بڑی ایجاد زبان ہی ہے۔

ۍو ،

\_ سون

# مبرگڑھ 7000ق

مہر گڑھ جواب صوبہ بلوچستان کا حصہ ہے، پرانے زمانے میں سات دریاؤں کی وادی کا حصہ تھا اور بعد ازاں مہر گڑھ کا علاقہ ہڑ پہ کی تہذیب کا بھی حصہ رہا۔ اس علاقے میں دنیا کی سب سے قدیم تہذیبی ترقی کی دریافتیں ہوئیں ہیں۔ آج سے نو ہز اربرس قبل، اس علاقے میں لوگوں نے گھر بنا کر رہنے کا طریقہ سیکھ لیا تھا۔ اس زمانے میں جب یورپ اور امریکہ میں لوگ غاروں میں رہتے اور جانوروں کی کھالیں پہنا کرتے تھے، پنجابیوں نے بھیتی باڑی شروع کر پنجابیوں نے بھیتی باڑی شروع کر پنجابیوں نے سے تاہی کہ ہیں بلکہ پنجابیوں نے سرکٹروں کی ٹوکریاں بنانا بھی سیکھ لیا تھا اور مٹی کے بہتا ہوں کو پکا کر پختہ بھی کرلیا کرتے تھے اور جس زمانے کی یہ برتنوں کو پکا کر پختہ بھی کرلیا کرتے تھے اور جس زمانے کی یہ بات ہے ، اس وقت ہندوستان میں تو کیا، مصر اور بابل کے لوگوں بات ہے ، اس وقت ہندوستان میں تو کیا، مصر اور بابل کے لوگوں کے لیے بھی یہ چیزیں عجوبہ تھیں۔

#### ہڑیہ 3000ق

ہڑیہ کی تہذیب دُنیا کی سبسے قدیم تہذیبوں میں سے
ایک ہے۔ مصراور بابل کی تہذیبوں میں بھی ہڑیہ کے آثار دریافت
ہوئے ہیں۔وہ لوگ پنجاب کے ساتھ تجارت کرتے تھے اور یہاں
کی چیزیں انہیں بہت پسند تھیں جنہیں وہ خاصے مہنگے داموں خریدتے

\_*==* 

یہ کوئی حچوٹی تہذیب نہ تھی بلکہ یانچ لا کھ مربع میل پر محیط تقریباً ستر شہروں کی تہذیب تھی۔ بیرسارے شہرایک ہی تناسب کی اینٹ کے بنے ہوئے تھے اور ہر جگہ ناپ تول اور وزن کے لیے ایک ہی تناسب کے پہانے استعال کیے جاتے تھے۔اس زمانے میں پنجاب کے بڑے شہر، جن میں ہڑیہ اور مو ہنجو ڈارو آج کل مشہور ہیں، خاص طور پر ڈیز ائن کیے گئے تھے۔گھر کہاں بنائے حائیں، مازار کد هر ہوں، سڑ کیں چوک، ہر ایک چیز سوچے سمجھے نقشے کے تحت بنائی گئی تھی۔ پور ے کا پوراشہر نقشے کے تحت بسایا گیا تھا۔ سیورج کا نظام اتناز بر دست تھا کہ د نیاا گلے تین ہز ار سالوں میں بھی ایسانظام نکاس نہیں بناسکی۔ہر گھر میں یانی کا کنواں تھااور نکاسی کے لیے نالیاں موجو د تھیں۔ پنجابیوں نے اپنی لکھی زبان بھی ایجاد کی تھی جو آج تک ماہرین پڑھ نہیں سکے۔ بید دنیا کی ایک انو کھی زبان ہے جس کی کوئی مثال نہیں۔ یہ زبان اس طرح لکھی جاتی کہ صفحے پر پہلی سطر میں ہے دائیں سے بائیں لکھی جاتی اور پھر سطر ختم ہونے پریہ بائیں سے دائیں لکھی جایا کرتی تھی۔ پنجاب کی ہڑیہ کی تہذیب دُنیا کی شاید سب سے پر انی اور سب سے بہترین تہذیب تھی۔

#### رگ وید 1500 ق

رگ وید ہندومت کی سب سے پرانی اور مقدس کتاب ہے۔ یہ پنجاب میں لکھی گئی تھی اس لیے اس میں دنیا کاسب سے بہترین دیس پنجاب کو کہا گیاہے اور سب سے مقدس دریاسر سوتی کو۔ ویسے تورگ وید میں بہت سی باتیں پنجابیوں کے خلاف وسطی ایشیاء کے آریاؤں نے لکھی ہیں، لیکن وہ جنگلی لوگ اس قابل نہیں تھے کہ الی عقل و دانش کی باتیں لکھ یاتے۔ماہرین کا خیال ہے کہ پنجاب کے کئی قبائل نے آریاؤں کے ساتھ جنگ کی لیکن کافی قبیلے اور ذا تیںالیی بھی تھیں جن سے آریاؤں کی لڑائی نہ ہو ئی یا پھر آریاء ان سے جیت نہ سکے۔ کیونکہ پنجاب بہت بڑا تھااور دھرتی نہایت زر خیز ، اوپر سے آبادی بھی بہت کم تھی اس لیے آریا اور پنجانی ، پہلی کچھ صدیوں میں انہوں مل جل کررینے لگ گئے اور آہستہ آہستہ نے آپس میں شادیاں بھی کیں۔ پنجابی اور آریاؤں کے ملاپ سے ایک نئی نسل بن گئی جو تھوڑے ہی عرصے بعد جینیاتی طور پر پوری پنجابی تھی لیکن خود کو آریائی کہلواتی تھی۔ یہی پنجابی تھی جنہوں نے رگ وید بھی لکھی اور آگے چل کر گنگا کی تہذیب کی بنیاد بھی ر کھی۔

#### فيكسلا 1000ق

سقر اط، افلاطون اور ارسطوسے چھ سوسال پہلے پنجاب میں ، یعنی ٹکالا آباد تھا۔ یہ تین ہزار سال پہلے کا بوسٹن اور آکسفورڈ تھا ، یعنی یونیور سٹیوں کا شہر۔ یہاں کی جامعات اور ان میں پڑھانے والے اسا تذہ اپنے علم، تحقیق اور عقلمندی کی وجہ سے ساری دنیا میں مقبول تھے۔ ہند وستان سے ہی نہیں بلکہ ساری دنیاسے لوگ پنجاب میں علم حاصل کرنے کے لیے آتے تھے۔ اس وقت بھی پنجاب علم کا گھر عاصل کرنے کے لیے آتے تھے۔ اس وقت بھی پنجاب علم کا گھر تھا۔ پنجابی صرف کھلے دماغ کے ہی نہیں، کھلے دل کے بھی مالک ہوتے ہیں۔ بعد میں جب ایر انی بادشاہوں اور یونانی جرنیلوں کی یہاں حکومت رہی تو نگ نظری سے نہیں بلکہ روشن دماغوں اور کھلے دل سے خوں اور کھلے دل سے انہیں اپنے فن اور ہنر سے ملادیا جس سے مشہور زمانہ گندھارا آرٹ نے جنم لیا۔

# يانيني 700ق

پانینی ہندوسانی آریائی زبانوں کے علم کا استاد مانا جاتا ہے جس نے دنیا میں کسی بھی زبان کی پہلی گر امر لکھی۔ پانینی نے آریائی زبانوں کی گرامر / قواعد کی بنیا در کھی جس پر پر اکرت، سنسکرت، ہندی، اردواور آج کے ہندوستان کی بے شار زبانوں کی قواعد بنی ہوئی ہے۔ پہلا اور اپنے قواعد بنی ہوئی ہے۔ پہلا اور اپنے وقت کاسب سے بڑا عالم تھا، ایک پنجابی تھا۔

#### آتريه 700ق

آتر بيررشي پنجاب كاايك عظيم سپوت تھا ـ وه حکیم بھی تھا اور دانشور بھی۔اس کا کام آبو ویدک علم کی بنیاد بنا۔ آتریہ،ارسطو، افلاطون اور سقر اطسے بھی صدیوں پہلے تھا۔ اس وقت اس نے ہندوستانی حکمت کواس نہج پر بہنچایا کہ آج بھی ساری دنیامیں آیو ویدیک مشہور ومعروف ہے۔اس کے بعد جتنی بھی ترقی آپوویدک علم میں ہندوستانی حکیموں اور عالموں نے کی اس کی بنیاد آتر یہ کی سوچ،اس کی تحقیق اور اس کاعلم تھی۔

# كوتليه جانكيه 300ق

كوتليه جانكيه پنجابی تھا۔وہ تكشالا ليعني ٹيكسلاكي يونيور سٹي ميں استادر ہاجہاں اس سے پڑھنے کے لیے لوگ دور دور سے آیا کرتے تھے۔اس کی مقبولیت کی دووجوہات تھیں۔ایک توبیہ کہ وہ ہندوستانی راجاچندر گیت موریا کاوزیر اعظم تھااور دوسر ااس نے سیاست کی ایک عالمی شہرت یافتہ کتاب ارتھ شاستر لکھی۔ یہ وہی کتاب ہے جس کے بارے میں مشہورہے کہ جواہر لال نہرو اس کتاب کواپنے تکیے کے پنچے رکھ کر سویا کر تاتھا۔

چانکیہ اور چندر گیت کے بارے میں ایک کہانی مشہور ہے

ا یک د فعہ چندر گیت اپنے سیاسی جھمیلوں سے اکتا کر جنگلوں میں گھوم ر ہاتھاتواں نے وہاں ایک کٹیاد کیھی جس کے سامنے جنگلی گھاس اُ گاہوا تھا۔ کٹیا میں ہے ایک ساد ھو نکلااور گھاس کویانی لگانے لگا۔ چندر گیت نے حیران ہو کر اُس سادھوسے دریافت کیا تواس نے کہاوہ گھاس کو میٹھایانی لگار ہاہے تا کہ جنگلی گھاس ختم ہو سکے۔ چندر گیت نے کہا کہ تم ہے گھاس کاٹ کیوں نہیں دیتے۔سادھونے کہا کہ وہ میٹھایانی اسی لیے لگار ہاہے کہ شکر اوریانی گھاس کی جڑوں میں جذب ہو جائمیں گے اور پھر کیڑے شکر کھانے آئیں گے تو ساتھ میں اس گھاس کی جڑیں سمجھی کھاجائیں گے ،اس طرح بید گھاس خود بخو دہی ختم ہو جائے گی۔ چندر گیت نے اُسی وقت یہ فیصلہ کر کہ وہ جب بھی راجا ہے گا اسی سیانے سادھو کو اپناوزیر اعظم بنائے گااور اس نے یہی کیا۔ یہ ساد ھو کو تلبہ جا نکیہ تھا۔

چانگید کی سیاست کی کتاب ارتھ شاستر اس زمانے میں لکھی گئی جب ارسطو کا شاگر د سکندر اعظم ہندوستان پر حملہ آور ہوا تھا۔ اس کے بعد اس پائے کی کتاب اٹلی کے 'نکولو میکاولی' نے لکھی جس کانام" داپرنس" ہے۔ میکاولی نے بیہ کتاب 16 ویں صدی عیسوی میں لکھی۔ بیروہ زمانہ ہے جب ہندوستان میں مغلیہ سلطنت بن رہی تھی، اُندلس سے مسلمانوں کی حکومت ختم ہور ہی تھی اور کو کمبس امریکا دریافت کررہاتھا۔ آسان لفظوں میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ چائدیہ سے کوئی دوہز ارسال بعد ۔ پنجاب کے چائدیہ نے یہ کتاب تب کسی جب افلا طون اپنی کتاب بعنوان ریاست لکھ رہاتھا۔ "ریاست" افلا طون کی فلسفہ ریاست پر شہر ہُ آفاق کتاب ہے اور چائکیہ کی کتاب دُ نیا کی سب سے قدیم کتاب ہے جوریاست اور سیاست پر لکھی گئی۔

#### پيگالا 100ء

پنگالاایک پنجابی ریاضی دان تھا۔ ریاضی میں جو کام اُس نے
کیاوہ صدیوں بعد دُنیا کو ملااس لیے دُنیااس کے کام سے فائدہ
حاصل نہ کر سکی۔ جو کام پنگالا کر چکا تھاوہی کام یور پی عالم ڈیڑھ
ہزار سال بعد کر پائے۔ پنگالا کے کارناموں میں پاسکل ٹرائینگل،
ہزار سال بعد کر پائے۔ پنگالا کے کارناموں میں پاسکل ٹرائینگل،
ہائینومئیل تھیورم اور ریکر سِیو ایگور تھم وغیرہ شامل ہیں۔ پنگالا کو ہائیزی
سٹم کا باوا آ دم مانا جا تا ہے۔ بائیزی سسٹم ریاضی کاوہ نظام ہے
جس پر آج کمپیوٹر، موبائل فون، انٹر نیٹ اور خلائی جہازوں کی بنیاد

# براهاگپتا 600ء

براہاگیتا پنجابی ریاضی دان اور ماہر فلکیات تھا۔

وہال سے بورپ پہنچا اور جدید ریاضی ، الجبر ااور کمپیوٹر کی بنیاد بنا۔
وہال سے بورپ پہنچا اور جدید ریاضی ، الجبر ااور کمپیوٹر کی بنیاد بنا۔
راجاداہر کی راجد ھانی جو کراچی سے لے کر ساہیوال تک تھی ، کے فتح ہونے کے بعد یہاں کا ایک ریاضی دان کا نکا، خلیفہ المنصور کے دربار میں گیا تو براہاگیتا کا کام بھی ساتھ لے گیاجو محمد الفاضاری نے اسندھ ہند ' الجمع و کے نام سے عربی میں ترجمہ کیا۔ یہاں سے اعشاریہ اور صفر کے لئے لئے پوری دنیا میں مقبول ہوئے۔ اس کام پر الخوارز می نے الجمع و لئے گیاجہ کی دیار بیان کے نام سے ایک کتاب کمھی جو بعد از ال لئے میں ترجمہ ہو کریورپ پہنچی۔ یورپ کی ریاضی ، طبیعات اور سائنس کی ترقی کی ایک بڑی بنیاد ، ایک پنجابی ریاضی ، طبیعات اور سائنس کی ترقی کی ایک بڑی بنیاد ، ایک پنجابی ریاضی دان کا کارنامہ سائنس کی ترقی کی ایک بڑی بنیاد ، ایک پنجابی ریاضی دان کا کارنامہ سائنس کی ترقی کی ایک بڑی بنیاد ، ایک پنجابی ریاضی دان کا کارنامہ

# بابا فريد گنج شكر 1200ء

باباجی پنجاب کے عظیم صوفی بزرگ تھے۔ پنجابی زبان میں صوفی شاعری کرکے انہوں نے پنجابی کو ہندوستان کی بڑی زبانوں میں شامل کر دیا۔ باباجی سلطان ناصر الدین محمود کے داماد بھی تھے۔ ابن بطوطہ نے بھی باباجی کا ذکر کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ باباجی ہندوستان کے بادشاہ کے پیر تھے۔ باباجی کا نور پنجاب سے نکل کر

دور دور تک بھیلا۔

گرونانک 1500ء

بابا گرونانک سکھ مت کے بانی تھے۔ آپ نے پنجاب کی دھرتی پر رب کا پر چار کیا اور سکھوں کے پہلے گرو ہے۔

بلھے شاہ 1700ء

بلھے شاہ پنجاب کے عظیم صوفی بزرگ تھے جن کی شاعری آج بھی ہر پنجابی کی زبان پر ہوتی ہے۔

وارث شاه 1700ء

وارث شاہ پنجاب کے عظیم صوفی شاعر تھے۔ آپ کا شاہ کار 'ہیر رانجھا' بہت مقبول و معروف ہے اور ہر موقع پر گایا جاتا ہے۔ ہیر وارث شاہ نے پنجابی شاعری کو ایک اعلیٰ مقام پر پہنچایا ہے، جہاں وہ دنیا کی کسی بھی بڑی زبان کا مقابلہ کر سکتی ہے۔

علامه اقبال 1900ء

ڈاکٹر صاحب اردواور فارسی کے عظیم شاعر تھے۔ آپ نے جرمنی سے فلیفے میں ڈاکٹر یک ٹی ڈگری حاصل کی۔ کہتے ہیں کہ ڈاکٹر صاحب کونوبل انعام دینے پر بھی غور کیاجا تار ہالیکن سے انعام بنگال کے رابندر ناتھ ٹیگور کے جھے آیا۔ اس کا سے ہر گز مطلب نہیں

کہ ڈاکٹر صاحب اس انعام کے معیار پر پورے نہیں اُترے۔ نوبل انعام ہر عظیم ادیب کو نہیں دیا جاسکتا اس لیے کسی ایک ہی کو دیا جا تاہے۔ ٹیگور صاحب اس وقت اپنی نظموں خاص طور پر گیتا نجلی کے انگریزی ترجے کی وجہ سے مغربی دنیامیں خاصے مقبول تھے اس لیے شاید نوبل انعام کاسہر اان کے سرسجا۔

ڈاکٹر صاحب کو پاکستان کا بانی مفکر بھی کہا جاتا ہے۔ بیہ کہا جاتاہے کہ انہوں نے پاکستان کاخواب دیکھاتھا۔ کئی لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ انہوں نے سوتے ہوئے نیند میں یہ خواب دیکھالیکن بہت لو گوں کا خیال ہے کہ یہ خواب ایک خواہش کا اظہار ہے، جس طرح ہم کہتے ہیں کہ میر اخواب ہے میر ابچہ بڑا آد می ہے۔ بہر حال مطالعہ پاکستان کی کتب میں یہی پڑھایاجا تاہے کہ ڈاکٹر صاحب نے 1930ء کے خطبہ الہ آباد میں مسلمانوں کے لیے ایک علیحدہ وطن کا نظریه پیش کیا۔ تاہم برطانیہ کی آکسفورڈ یونیورسٹی کی بود لیئن لا ہریری 1933 کو میں علامہ صاحب کے ایک خط، جو انہوں نے 4مارچ تاریخ دان ایڈورڈ تھامسن کو لکھاتھا، میں وضاحت کی ہے کہ والے خطبے میں انہوں نے ایک الگ علیحدہ وطن کا تصور نہیں دیا تھا بلکه متحده هندوستان میں ایک مسلم صوبے کا نظریہ دیاتھا۔ ڈاکٹر صاحب کو کئی لوگ د نیا کاعظیم فلسفی بھی کہتے ہیں مگر

£1930

بہت سے لو گوں کا خیال ہے کہ ڈاکٹر صاحب عالمی سطح کے فلسفی نہیں بلکہ برصغیر کے ایک بڑے فلسفی کیے حاسکتے ہیں۔اصل میں ڈاکٹر صاحب کو فلسفی کے طور پر پیش کرناان کے ساتھ زیادتی ہے کیونکہ ڈاکٹر صاحب کا اصل کارنامہ ان کی شاعری ہے۔ویسے نثر میں ڈاکٹر صاحب کی تین کتابیں مشہور ہیں۔ایک ان کاڈاکٹریٹ کامقالہ جوایران میں مابعد الطبیعات کے موضوع پر ہے۔ایک ان کی ڈائری ہے جس میں انہوں نے مختلف موضوعات پر جھوٹے جھوٹے پیرے کھے ہیں اور تیسری کتاب اسلام کے فلنے پر سات کیکچروں پر مشمل ہے۔ یہ کتاب خاصی ترقی پیندانہ ہے اور اسلام کے ترقی پیند ہونے کی عکاس ہے۔ بہر حال ، ان کا فلسفہ ان کی شاعری کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ انہیں فلسفی کہنا، ان کی شاعری کو کم تر کرنے کے متر ادف ہے۔ ڈاکٹر صاحب دنیاکے عظیم شاعر تھے اس میں کسی کو اختلاف نہیں۔ آپ کی شاعری، دنیا کی کسی بھی زبان میں کی گئی شاعری کا مقابله کرسکتی ہے۔ ڈاکٹر صاحب کو شاعر مشرق کا خطاب دیا گیا ہے۔ آپ یا کستان کے قومی شاعر بھی ہیں۔ڈاکٹر صاحب کی شاعری ایر ان میں بہت مقبول ہے اور آپ کو ار دوزبان کے سب سے بڑے شعراء میں سے ایک ماناحاتاہے۔

فيض احمد فيض 1900ء

فیض صاحب اردوزبان کے بہت بڑے اور جدید شاعر مانے جاتے ہیں۔ آپ کانام ادب کے نوبل انعام کے لیے تجویز ہوا۔ فیض صاحب نے روس سے لینن ایوارڈ جیتا۔

#### ڈاکٹر عبدالسلام 1900ء

ڈاکٹر صاحب طبیعات کے ماہر سائنس دان تھے۔ فزکس کے میدان میں آپ کی خدمات کے پیش نظر آپ کو نوبل انعام سے نوازا گیا۔ پیرکسی بھی اسلامی ملک کاسائنس میں پہلانوبل انعام تھا۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ ان کی قبر کے کتبے پر لکھاہے کہ وہ دنیا کے پہلے سائنسی "نوبل انعام یافتہ" ہیں۔ہوایوں کہ ان کی قبر کے کتبے پر لکھوایا گیاتھا کہ ڈاکٹر صاحب دنیائے پہلے نوبل انعام یافتہ مسلمان سائنسدان ہیں لیکن ایک صاحب نے کورٹ میں مقدہ دائر کر دیا کہ ڈاکٹر صاحب تواحمہ می تھے اور آئین پاکستان کے مطابق احمہ می تومسلمان نہیں ہوتے ۔ اس لیے ان کی قبرسے مسلمان کالفظ ہٹادیا گیا۔ لہذااب ڈاکٹر صاحب کی قبریر انگریزی میں لکھاہے کہ ڈاکٹر صاحب دنیا کے پہلے نوبل انعام یافتہ سائنس دان ہیں۔ویسے ڈاکٹر صاحب کو پنجاب، پنجابی ثقافت اور پنجابی زبان سے بہت محبت تھی۔ وہ اپناانعام لینے کے لیے پنجاب کی روایتی پگڑی پہن کر گئے تھے۔ ڈاکٹر صاحب پاکستان کے ایٹی پروگرام کے بانی اور روح

روال تھے۔ تاہم جب بھٹو حکومت نے احمدیوں کو غیر مسلم قرار دیا
توڈاکٹر صاحب نے استعفیٰ دے دیا۔ پھر بھی آپ نے پاکستان کے
ایٹمی پروگرام کی مد د جاری رکھی۔ استی کی دہائی میں انہیں اس سلسلے
میں ایک میٹنگ میں خفیہ طور پر پاکستان بلوایا گیا۔ خفیہ اس لیے کہ
اسلام کے سپاہی جزل ضیاء قوم کو کیا جواب دیتے کہ وہ اسلامی بم
بنانے کے لیے ایک احمدی سے مد د طلب کررہے ہیں۔ خیر ، ڈاکٹر
صاحب نے جب یہ میٹنگ شروع کی تو کہا کہ اگر سب لوگ پنجابی
صاحب نے جب یہ میٹنگ شروع کی تو کہا کہ اگر سب لوگ پنجابی
سیحھتے ہوں تو وہ پنجابی میں بات کرناچاہیں گے۔ سب لوگ پنجابی
سیحھتے سے لہذ اڈاکٹر صاحب نے تھیور پٹکل فریس کے گہرے پہلوؤں
پرڈیٹھ گھنٹہ پنجابی میں گفتگو کی۔

#### استاد دامن 1900ء

استاد جی کا اصل نام چراغ دین تھا۔ آپ کی پنجابی شاعری پنجاب کے بیجے کی زبان پر ہوتی تھی۔ ایک مرتبہ لو گوں نے فیض سے پوچھا کہ وہ پنجابی شاعری کیوں نہیں لکھتے تو انہوں نے کہا کہ وہ سلطان باہو، بلھے شاہ اور وارث شاہ کے مقابلے میں پنجابی شاعری نہیں کر سکتے۔ یہ صرف دامن کاہی کمال ہے۔ استاد دامن پرانے کا نگر لیبی تھے اس لیے تقسیم کے وقت لو گوں نے ان کے گھر کا کتب خانہ جلادیا۔ ایک مرتبہ ایک مشاعرے میں استاد دامن

ہندوستان گئے تو پنڈت جو اہر لال نہرونے فون کرکے کہا کہ میں بندہ بھیجے رہاہوں، تم میرے پاس وزیر اعظم ہاؤس آؤ۔استادنے کہا کہ پنڈت اگر تم میرے وہی پر انے دوست ہو توخود آ جاؤ۔ یہ ٹن کر پنڈت جو اہر لال سارے پروٹو کول چیوڑ کرخود استاد دامن کو لینے آئے۔ وہاں مشاعرے میں آپ نے ایک شعر پڑھا اور سب رونے لگ گئے۔ وہ شعم یوں تھا:

لالی اکھیاں دی پئی دسدی اے

روئے تسیں وی او،روئے اسیں وی آں

( آئکھوں کالال رنگ بتا تاہے کہ روئے آپ بھی ہیں اور روئے ہم بھی ہیں )۔

> نہرونے استاد دامن سے کہا کہ ہندوستان آ جاؤییں شہمیں ہندوستانی شہریت دے دول گا۔استاد دامن نے کہا کہ رہوں گاتو میں لاہور ہی ،چاہے جیل میں رہوں۔استاد دامن کا ایک اور مشہور

> > شعرہے:

پاکستان دیاں موجاں ای موجاں

چارے پاسے فوجال ای فوجال

(پاکستان میں بہت موج ہے، ہر طرف فوج ہی فوج ہے)۔

#### منٹو 1900ء

اردوزبان کے عظیم کہانی نویس سعادت حسن منٹو اردو کہانی کو عالمی معیار پر لانے والے افسانہ نگار تھے۔ آپ کی کہانیاں آج بھی اردوزبان کی مشہور ترین کہانیاں سمجھی جاتی ہیں۔

استاد بڑے غلام علی خان 1900ء

استاد بڑے غلام علی خان کلاسکی موسیقی میں ایک عالمی شہرت یافتہ نام ہیں۔

#### خوشونت سنگھ 2000ء

خوشونت سنگه و کیل، صحافی، سفارت کار، سیاست دان اور کھاری تھے۔ آپ انگریزی زبان میں کھتے تھے۔ تاریخ، ثقافت، سیاست اور ادب میں ان کی تصانیف ساری دنیامیں مشہور ہوئیں۔

# گزار 2000ء

گلزار جانے پہچانے ادیب، شاعر اور ہدایت کار ہیں۔ گلز ارکی شہر ہُ آفاق فلموں میں 'موسم'، 'آند هی'، 'ما چس' اور 'ہو تو تو' اور ٹی وی سیریل' مرزاغالب' شامل ہیں۔

#### رومیله تفایر 2000ء

رومیلہ تھاپر ہندوستانی تاریخ کی ایک عالمی شہرت یافتہ محقق ہیں۔ آپ کو قدیم ہندوستانی تاریخ کی سند سمجھاجا تا ہے اور آپ کی سند سمجھاجا تا ہے اور آپ کی سند سمجھاجا تا ہے اور آپ کی سب ساری دنیا میں مشہور ہیں۔ پینگوئن، ہسٹری آف انڈیا کی پہلی جلد، جو قدیم ہندوستان کے بارے میں تھی، رومیلہ نے ہی لکھی اس بارے میں ایک مزے دار واقعہ ہے کہ فیض صاحب ایک دن اپنے داماد شعیب ہاشی سے بیہ کتاب لے کر گئے۔ پچھ دن بعدوہ خاصے خوش ہو کر آئے کہ بیہ تو بہت اچھی کتاب ہے اس کی دوسری جلد کھی دیجئے لیکن جب انہوں نے دیکھا کہ دوسری جلد کسی اور تاریخ دان نے لکھی ہے تو بہت آزر دہ ہوئے اور اُسے پڑھنے سے اور تاریخ دان نے لکھی ہے تو بہت آزر دہ ہوئے اور اُسے پڑھنے سے ہی انکار کر دیا۔

ایک د فعہ کاذکرہے کہ اُندلس میں ایک گڈریار ہتاتھا جسے خواب آیا کہ ایک ہیرے جو اہرات سے بھری دیگ اہرام مصرکے سامنے دفن ہے۔ وہ اپناگھربار چھوڑ کر مصرکے سفر پر روانہ ہو گیا۔ کی ماہ کی سختیوں کے بعد مصر پہنچ گیا۔ خواب میں دکھائی جانے والی جگہہ پر کھد انی کرنے لگالیکن کچھ نہ ملا بلکہ ڈاکوؤں نے اسے پکڑ لیا۔ اس کی تلا شی لی گئی مگر پچھ نہ نکلا۔ اس نے بہت منت ساجت کی اور ساراواقعہ سنایا۔ یہ سن کرڈاکوؤں کے سر دار نے ایک قبقہہ لگایا کہ یہ بندہ تو پاگل ہے اسے چھوڑ دو، مجھے بھی چالیس برس سے لگایا کہ یہ بندہ تو پاگل ہے اسے چھوڑ دو، مجھے بھی چالیس برس سے

یہ خواب آرہاہے کہ اندلس کی فلاں وادی میں ہیرے جواہرات
کی ایک دیگ دفن ہے۔ ڈاکو گڈریے کو چھوڑ کر چلے گئے اور گڈریا
وہیں مٹی کی مورت بنا ہیٹھارہا۔ جس جگہ کی نشانی ڈاکو بتا گئے تھے
وہ اُسی گڈریے کا گھر تھا۔ گڈریا گھر واپس لوٹا اور وہ جگہ کھو دی تو
ہیر وں سے بھری دیگ نکل۔ ہمارا حال بھی اسی گڈریے والا ہے۔
ہمارے اپنے بنجاب میں ہر طرف ہیرے موتیوں جیسے لوگ بکھرے
بڑے ہیں اور ہم انہیں ڈھونڈنے ، چکانے اور ان کی قدر کرنے کی
بجائے سات سمندریار ہیرے موتی ڈھونڈتے رہتے ہیں۔

#### جنگ

لوگ کہتے ہیں کہ پنجابی کہ بنجابی کہی نہیں لڑتا۔ جب بھی کسی قوم
نے ان پر حملہ کیا، پنجابیوں نے سر تسلیم خم کر کے ان کی جی
حضوری شروع کر دی یہی وجہ ہے کہ تاریخ کے اوراق میں پنجاب
ہمیشہ غلام ہی پیش کیا گیا ہے۔ ناکام، شر مندہ، اجنبی حاکموں کا چاکر۔
ویسے تاریخ کا بغور مطالعہ کرنے سے یہ معلوم ہو تاہے کہ
ظہور اسلام کے بعد عربوں نے اندلس سے لے کر مصر، عراق،
شام، وسطی ایشیا اور ایران تک کا اتنا بڑا علاقہ اسٹی سال کی مدت میں
فخ کر لیالیکن 217ء میں پنجاب کا ایک حصہ فنح کرنے کے بعد پورا
پنجاب فنح کرنے میں عرب اور وسطی ایشیائی مسلمانوں کو تین صدیاں
لگ گئیں۔ یہ تاریخی حقائق جو کہانی سنانا چاہتے ہیں، وہ سننے کے لیے
لگ گئیں۔ یہ تاریخی حقائق جو کہانی سنانا چاہتے ہیں، وہ سننے کے لیے

ہمیں جنگ جیتنے والے سر کاری تاریخ دانوں کے نعرے جھوڑ کر ان لاشوں کو پڑھنا پڑے گاجو برسوں سے اپنے دیس کی خاطر قربان ہوتی آئی ہیں۔

پنجاب کاسب سے پر انانام تھا "سمہہ دوار" اس سے مراد ہے بڑا دروازہ لینی "صدر دروازہ"۔ بیہ نام اس لیےر کھا گیا کہ وسطی ایشیا یاایران سے ہندوستان پر حملہ کرنے کاایک ہی راستہ تھا، دریائے سندھ کا دیس پنجاب۔جب بھی کوئی ہندوستان پر حملہ آور ہواوہ پنجاب کے رہتے سے ہوا۔ ہر مریتہ پنجاب نے ہندوستان کا د فاع کیا۔ ہر حملہ آور کومار بھگایا۔ جو جنگیں پنجاب نے جینتیں ان كا تاريخ ميں كوئى ذكر نہيں ماتا كيونكه پنجاب ميں تاريخ لكھنے كى روایت انگریزوں سے پہلے تھی ہی نہیں۔ اپناماضی ، اپنی تاریخ پنجالی ا پنی لوک داستانوں کے ذریعے زندہ رکھتے تھے۔ انگریزوں نے جب پنجابی زبان کو دباناشر وع کیاتو پنجاب کی تاریخ اور لوک داستانیں بھی د فن ہونے لگیں۔ پنجاب کی تاریخ انگریز حکمر انوں شر وع کی تولوک داستانوں کو کوئی اہمیت نه دی بلکه تاریخ کی وہ کتب دیکھیں جو وسطی ایشیائی اور یونانیوں کی لکھی ہو ئی تھیں میں پنجاب کوبُر ااور ناکام اور خو د کو فاتح مر قوم کیا گیا تھا۔اس طرح تاریخ کی جو کتب انگریز دور میں لکھی گئیں ان میں بھی پنجاب

نے لکھنی

، جن

ناکام اور بُراہی رہا۔ تاری کی ایہی رنگ آج بھی پنجاب پر حاوی ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم اُسی وسطی ایشیائی اور یونانی تاریخ کو دوبارہ پڑھیں اور ان میں درج نعرے اور نتائج کی بجائے حقیقت کو تلاش کریں اور پھر غیر جانبدارانہ ذہمن کے ساتھ کسی متجہ پر پہنچیں۔ اس طرح تاریخ کا ایک دوسر ارُخ ہمارے سامنے آئے گا۔ اس دوسری کہانی سے پنجاب کا در د اور کرب معلوم ہوگا۔ یہ معلوم ہوگا کہ جسے پنجاب نے ہر ایااس کا کوئی ذکر نہیں کرتا اور دوسری طرف یہ بھی معلوم ہو تاہے کہ جس کسی سے پنجاب ہوا۔ ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا اور سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا وہ سارا ہند وستان بھی ہارا، وہ اتناطاقتور تھا کہ اس سے وسطی ایشیا وہ سے کہ جس کسی سے پنجاب ہوا۔

سب سے پہلے آریا آئے۔ یہ تقریباً چار ہزار قبل مسے کے خانہ بدوش، جنگل قسم کی قوم تھی۔ روز صبح اٹھ کر جانوروں کا شکار
کرتے تو پیٹ بھر پاتے۔ لڑنا مرنا بی ان کی زندگی تھااس لیے انہوں
نے ہتھیار بھی بنائے اور گھوڑا سدھا کر اس کے پیچے رتھ لگا کر
اس زمانے کے جنگی ٹینک بھی تیار کر
کے ہڑ یہ میں نہ کسی نے گھوڑا سدھا یا تھا نہ ہی جنگی ہتھیار
یہ پنجاب کے تہذیب یافتہ لوگ تھے۔ تجارت ، کھیتی باڑی ، فن اور
ثقافت پر توجہ دیتے تھے۔ آج سے تقریباً ساڑھے یا بی ہزار سال پہلے
ثقافت پر توجہ دیتے تھے۔ آج سے تقریباً ساڑھے یا بی ہزار سال پہلے

یہ آریااپنادیس چھوڑ کر نکلے اور ساری دنیا میں جائیں۔ کچھ یورپ

گ طرف نکل پڑے تو کچھ ترکی۔ کچھ ایران میں جاکر آباد ہو

گئے۔ ایران کانام بھی آریاسے ہی نکلاہے۔ ہزار برسوں میں ایک
شاخ افغانستان سے ہوتی ہوئی بلوچستان آگئی اور
آج سے تقریباً ساڑھے تین ہزار سال قبل، یہاں پنجاب آگئی
ان آریاوں نے پنجاب پر کوئی حملہ نہیں کیا بلکہ پانی کی تلاش اور
ز خیز زمین ڈھونڈتے ہوئے وہ یہیں کے ہو کررہ گئے۔ آریا تہذیب
یافتہ نہ تھے لہذا وہ ہڑ پہسے دوررہے اور شہر کے اردگر داپنے خیمے
لاگالیے۔ خیمے آہستہ آہستہ جھونپڑے بن گئے۔ پنجابیوں سے بھیتی باڑی
سکھ لی۔ اوزار بنانے میں مہارت پہلے سے تھی

ہندومت کی سب سے پہلی کتاب 'رگ وید' میں کہا گیا ہے

کہ ہڑ پہ کے لوگ بہت امیر تھے۔ سونے جو اہر ات کے انبار ان کے
پاس موجو دیتھے اور وہ قلعول میں رہتے تھے۔ رگ وید میں لفظ
سندھ، دریائے سندھ کے لیے بھی استعال کیا گیا ہے اور دریائے سندھ کی
سز مین کے لئے بھی، جس سے مراد پنجاب کاعلاقہ ہے۔ رگ ویدک
مخصوص الفاظ کا ترجمہ کچھ یوں ہے:

"سندھ گھوڑیاں وچ شاہُوکار، کپڑیاں وچ شاہُوکار، ودھیا گھڑے

ہوئے سونے گہنیاں وچ شاہُوکار، خوراک وچ شاہُوکار، سجری اُن وچ شاہُوکار، ایسے بہوں مُنج لبھدی اے تے ماکھیوں دینڈر پھُلاں نال شنگاریا سُبھا گا دریا وگدا اے۔"

(سندھ گھوڑوں میں شاندار ، کپڑوں میں شاندار ، بہترین زیورات میں شاندار ، خوراک کی فراوانی میں شاندار ، عمدہ اون میں شاندار ، یہاں فصل بے تحاشہ ملتی ہے اور دنیاکا عظیم ترین دریابہتاہے )۔

کرانہوں نے شہر وں کو پہلے ہی گھیر رکھا تھا۔ ایک ایک کر کے آریا جنگلیوں نے پنجاب کی رہی سہی تہذیب بھی ختم کر ڈالی۔ بے شار جنگیں ہوئیں اور پنجابیوں نے ڈٹ کر مقابلہ کیالیکن جن جنگلیوں سے پوریی، ترکی، ایرانی اور افغانی نہ جیت سکے، انہیں پنجابی کیسے ہر ا یاتے۔لیکن ڈٹ کر مقابلہ کیا جس کا ذکر رگ وید میں بار ہاماتا ہے اوراسی لیے آریاؤں نے جیتنے کے بعد بھی پنجابیوں کو بہت بدنام کیا۔ کہا کہ بیر داس یعنی غلام ہیں۔ یہ کالے ہیں۔ان کے ہونٹ عجیب ہیں، ناک پیچکے ہیں اور یہ قلعوں میں رہتے ہیں۔ یہ بھی کہا کہ آریاؤں کے دیو تانے پنجابیوں کے قلع تباہ کر ڈالے۔ یہ سب کچھ کہالیکن کہیں نہیں کہا کہ پنجابی ڈریوک ہیں، لڑے نہیں، مقابلہ نہیں کر سکے، پنجابی بے غیرت ہیں۔ یعنی ترکی، پورپ، ایران اور افغانستان میں آریاؤں نے فتوحات اپنے بل بوتے پر کیں، لیکن پنجاب کو ہرانے کے لیے انہیں اپنے دیو تا بھرت کی ضرورت پڑی اور دیو تا کو بھی پنجاب فتح کرنے کے لیے اتنازور لگانایڑا کہ رگ وید میں اس یربڑا فخر کیا گیاہے کہ دیو تانے آریاؤں کو جتوایا۔ رگ وید میں پنجابوں کے بارے میں مر قوم ہے کہ پنجابوں کو ہم نے پیس کر ر کھ دیاہے لیکن بہ ہماری بات نہیں مانتے۔ ہمارے خدا مانتے، ہمارے رسم ورواج نہیں مانتے۔ یہ اپنی سوچ میں آزاد رہتے ہیں اور یہ بات صرف رگ وید میں ہی نہیں لکھی گئی بلکہ صدیوں

ۇل كونېيں

بعد سنسکرت کے عالم پانینی نے جھی لکھا کہ پنجاب مذہبی کٹڑ پن سے
آزاد علاقہ تھا۔ مزید دشمنی آریاؤں نے مہابھارت کی صورت میں
اُکالی، جس میں درج ہے کہ دریائے بیاس کے قریب دو بھوت رہا

کرتے تھے جن کی اولا دیہ پنجابی قوم ہے اور یہ خدا کی مخلوق

نہیں۔ اسی بناء پر ان لوگوں میں ذات پات کی کوئی واضح اور لگی

بندھی تقسیم نہیں۔

ایک بڑی جنگ کا ذکر رگ وید میں کیا گیا ہے۔ اسے دس راجوں کی جنگ یا داس راجیہ کہا جاتا ہے۔ یہ جنگ سرسوتی دریا ہے کنارے آباد آریاؤں اور پنجابیوں کے در میان ہوئی۔ دریا سے ہندوستان کی طرف آباد آریا قبیلے بھرت اور پنجاب کی طرف آباد دس پنجابی قبیلے ۔ جنگ پاڑوسنی یعنی دریائے راوی کے کنارے لڑی گئ کیونکہ مسکلہ بھی پاروسنی کے پائی کاہی تھا۔ یہ جنگ تو بھرت قبیلہ جیت گیالیکن اس قبیلے کے اسے لوگ مارے گئے کہ وہ پاروسنی کا پائی استعال نہ کر سکے۔ اسی جنگ کے بعد سرسوتی دریا کے ایک طرف پنجاب رہ گیا اور دو سری طرف بھرت قبیلے کے نام طرف پنجاب رہ گیا اور دو سری طرف بھرت قبیلے کے نام بھارت ہوگیا۔ آریاؤں نے ہر پنجابی کے ساتھ عداوت نہیں رکھی، بلکہ پچھ پنجابی داس راجوں کی تعریف بھی لکھی ہے کہ وہ اونے کے ماکھ کے دوہ اونے کے ماکھ کے دوہ اور پنجابیوں کاذکر بھی رگ

ير ديس

وید میں کیا گیاہے جنہیں پنی کہاجا تا تھا۔ یہ پنی وہ امر اء تقرجو عراق اور مصر کے ساتھ تحارت کیا کرتے تھے۔ یہ پنی پنجائی ہی تھے جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انہوں نے آریاؤں کو علم و ثقافت اور عقل و دانش دی جس سے گنگاجمنا کی ویدک تہذیب کا جنم ہوا۔ یہ بھی کہا جا تاہے کہ ان پنی لو گوں نے ملک شام میں بحیرہ روم کے کنارے پر تجارت کی غرض سے بستیاں بنائی ہوئی تھیں۔جب پنجاب میں آریاؤں کے ساتھ جنگیں زیادہ ہونے لگیں تو بعض پنی ملک شام جا کربس گئے۔ کہتے ہیں کہ بیہ پنی وہاں پہلے جن سے قدیم یونان نے ساری علم و حکمت اور تہذیب سیھی۔ سارے یونانی فلسفی اور حکیم یہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ فونیشیئن قوم اینے وقتوں کی عظیم ترین قوم تھی اور ساراعلم یو نانیوں نے ان سے سکھ کر ہی آگے بڑھایاجس سے پوریی تہذیب نے جنم لیا۔ فو نیشیئن قوم کا دیس بحیرہُ روم کے کنارے والاملک شام ہی تھااور ان کے عروج کازمانہ 1500 ق-م سے 300ق-م بتایا جاتا ہے۔ یہ بالکل وہی زمانہ بنتا ہے جب پنجاب میں آریاؤں نے تباہی مجائی تھی۔اس طرح دیکھا جائے تو دراصل پنجاب کاعلم ہی ہے جوپنیوں ہے یونان گیااور پھر پور پی علم و تہذیب کی بنیاد بنا۔

پنجاب میں آریافاتح ہو کر حیصا گئے اور شر وع شر وع مدر انہوں نے وہاں شادیاں بھی کیں جس سے ایک نئی نسل تیار ہو گئی جن میں زیادہ ترپنجابی اور کچھ آریائی جینوم تھے لیکن وہ کہلواتے آریا ہی تھے۔ پھران پنجابی آریاؤں نے کچھ ہی صدیوں میں گنگا کی وادی میں ایک نئی ویدک تهذیب کی بنیاد رکھ د ي پي ويدک تہذیب تھی جس نے آہتہ آہتہ آریااور پنجابی داس علیحدہ کر ڈالے۔اب آریااعلیٰ اور داس کمتر ہو گئے۔ بیہ بھی کہا گیا کہ پنجابی اور آریاؤں کی شادی نہیں ہوسکتی۔ یہ رگ وید سے کچھ صدیوں بعد کازمانہ ہے۔رگ وید کے مطابق دنیاکاسب سے بہترین دیس پنجاب تھااور سب سے مقد س دریا، پنجاب کا دریاسر سوتی۔ بعد ازاں جب پہاں سے آر ہاوادیؑ گنگامیں جانسے توبعد کے ویدوں کے مطابق سب سے بہتر سن دیس وادی گنگا تھہری اور سب سے مقد س دریا گنگاوجمناین گئے اور پنجاب کہیں کھو گیا۔

داس راجیہ کے بعد ویدک آریاد وہارہ کبھی پنجاب نہیں آئے لیکن 529ق-م میں ایران کے کورش اعظم نے پنجاب پر حملہ کیا اور منہ کی کھاکر واپس چلا گیا۔ بعد ازاں 516ق-م میں کورش اعظم کے پوتے، دارائے اعظم نے پنجاب پر حملہ کیا۔ اس زمانے میں ایرانی فوج تھی ۔ پنجابیوں نے ڈٹ کر میں ایرانی فوج تھی ۔ پنجابیوں نے ڈٹ کر

مقابلہ کیا تاہم دارانے کافی جدوجہد کے بعد پنجاب کا پچھ حصہ فتخ کرلیا۔ بیہ دارااوّل تھا۔ جب داراسوم پر سکندر اعظم نے حملہ کیا تواُس نے پنجابی راجا پورس سے مد د طلب کی۔ پورس نے دارا کو جنگی ہاتھیوں کا ایک دستہ بھجوایالیکن اس کے ایران پہنچنے سے پہلے ہی دارا قتل ہو گیا۔

326ق-م میں جب سکندر اعظم نے پنجاب پر حملہ کیاتو ،اس سکندر اعظم کا،جو ایران، یونان یورس نے ڈٹ کر مقابلہ کیا اور عراق کافاتح تھا۔ یونانی تاریخ اس بات کی گواہی دیتی ہے کہ پنجابیوں نے بہت دلیری سے بیہ جنگ لڑی۔ سکندر ان سے بہت متاثر ہوااور اس نے پورس کو اس کی ریاست واپس کر کے اپنا دوست بنالیا۔ جنگ جیتنے والے بونانی تاریخ دان یہ بھی کہتے ہیں کہ جنگ والے دن خاصی بارش کی وجہ سے پنجابیوں کے ہتھیار اور جنگی رتھ ہے کار ہو گئے تھے۔اگر اس روز بارش نہ ہوتی اور ہاتھی اپنی ہی فوج پر حملہ نہ کرتے تو یہ جنگ پنجابی جیت چکے ہوتے۔ کچھ نئے ہی نہیں تاریخ دان پیر بھی کہتے ہیں کہ بید جنگ سرے سے ہوئی کیونکہ سکندراعظم پنجابیوں کی طاقت سے آگاہ تھا۔اس لیے ڈر کر اُس نے پورس سے صلح کر لی۔اس نئی تھیوری کے مطابق یونانی تاریخ دانوں نے سکندر کی عزت رکھنے کے لیے پورس کواس کی

ریاست واپس کر دینے والی کہائی گھڑی ہے۔ دونوں صور توں میں یہ پتا چاتا ہے کہ انگریز مور خین نے ہمیں نیچاد کھانے کے لیے صرف اتناہی رقم کیا ہے کہ پنجابی ہار گئے ، وہ بھی اس طرح جیسے پنجابی حملہ آوروں کے استقبال کے لیے بھول لے کر کھڑے تھے کہ خوش آمدید۔ اور ہم میں کہ ذراسی تکلیف اور محنت کرکے اصل حقیقت جانئے کی بجائے خود کو کوستے رہتے ہیں۔

سکندر اعظم کے بعد جب ہندوستان میں چندر گیت موریہ نے سلطنت کی بنیادر کھی تواس کے پوتے اشوک نے ساراہندوستان فنح کر لیا۔اس طرح سارے ہندوستان کے ساتھ پہلی مرتبہ پنجاب بھی وادی گنگا کی راجد ھانی میں آگیا۔

اس کے بعد پنجاب کو کشانوں نے بھی فتح کیا۔ یہ یُو چی قوم کے جنگلی قبائل، چین کے مغربی سرحدی علاقوں میں آباد شھے۔ دوسری صدی ق میں منگول قبیلوں سے بھاگ کر یہ وسطی ایشیا کے رستے ہندوستان آگئے اور یہاں آہستہ آہستہ بہت ساعلاقہ فتح کرلیا۔ ان کی فتوحات میں چین، کر غستان، تا جکستان، از بکستان، تر کمانستان، افغانستان، پاکستان، ہندوستان اور نیپال کے بڑے علاقے شامل ہیں۔ جن سے یہ تمام قومیں نہ جیت پائیں انہی سے پنجابی بھی ہارگئے۔ لڑے ضرور، لیکن ہار گئے۔ پنجاب پر عربوں نے پہلا حملہ 636ء میں کیالیکن ہار کر واپس لوٹ گئے۔ اگلے برس دوبارہ آکر مکران پر حملہ کیااور قابض ہوگئے لیکن پچھ ہی عرصہ میں پنجابیوں نے اپناعلاقہ واپس لے لیا۔
642ء میں پرف عربوں نے حملہ کیااور مکران پر پکا قبضہ کر لیا۔ پھر
662ء اور 664ء میں عربوں نے پنجاب پر حملہ کرکے قلات کو لوٹ لیا۔

712ء میں راجاداہر کی راجد ھانی مکران سے ساہیوال تک پھیلی ہوئی تھی۔ جاج بن یوسف نے دوبارا فواج بھیوائیں مگروہ پخابیوں سے خوفز دہ ہو کرواپس لوٹ گئیں۔ پھر جاج نے محمد بن قاسم کو پھر سیسکنے والی توپ کے ساتھ روانہ کیا۔ اس وقت دیبل شہر کا گور نر راجاداہر کا بھیجا تھا۔ عرب فوج کئی دن کی کوشش کے بعد بھی پنجابیوں کو ہر انے میں ناکام رہی۔ پھر ایک غدار نے عربوں کو جاکر یہ بتایا کہ شہر میں بڑے مندر پر جب تک حجنڈ الگارہے گا یہ پنجابی ہار نہیں مانیں گے۔ عربوں نے توپ سے پھر بھیئک کر جہنڈ اگر اڈالا اور پنجابی ہمت ہار گئے اس طرح عربوں نے شہر فتح کر لیا۔

ویسے تو محمد بن قاسم نے پنجاب میں دیالورویہ رکھالیکن دیبل کے شہر میں ،شایداگلی افواج کوڈرانے کے لیے ،اس نے تین دن تک قتل عام کیا۔عور توں کو کنیزیں اور بچوں کو غلام بنالیا۔ یہاں سے عرب اتنے غلام لے کر گئے کہ عراق میں جٹوں کے بازار لگ گئے۔

راجاداہر کا عربوں کے ساتھ مقابلہ راوڑ کے مقام پر ہوا۔ پنجابی فوج
عربوں کو پے در پے نقصان پہنچارہی تھی کہ اچانک داہر کا ہا تھی زخمی ہو گیا۔ راجہ داہر
نے ہاتھی سے چھلانگ لگا کر ایک تھوڑ ہے پر سوار ہو کر لڑنا نثر وع کر دیا مگر فوج راجہ کا
زخمی ہاتھی فر ار ہوتے دیکھ کر سمجھی کہ راجہ مارا گیا ہے، اور پنجابی فوج میں افر ا تفری چی
گئے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ عرب جنگ جیت گئے۔ راجاداہر نے عربوں کاڈٹ کر
مقابلہ کیا اور آخری سانس تک لڑتارہا۔ راجا کی
پندرہ ہزار پنجابی عور توں کے ساتھ مل کرخود کو قلعہ میں بند کر لیا
اور عربوں پر تیروں اور پھروں کی برسات کر دی لیکن جب دیکھا
کہ مقابلہ ممکن نہیں تو عربوں کی کنیزیں بننے کی بجائے سب نے مل
کرخود کو آگ دائی گاڈالی۔ داہر کی دوسر کی چھوٹی رانی رانی لاڈی نے
البیۃ خود کو آگ نہ لگائی اور مجمد بن قاسم نے اس سے شادی کر

ملتان میں بھی سخت مقابلہ رہااور پنجابی افواج نے ڈٹ کر عربوں کامقابلہ کیا۔ یہاں بھی ایک غدار نے شہر کے خفیہ چشمے کی نشاند ہی کر دی جس پر عربوں نے قبضہ کرلیا ۔ پانی کی کمی کی وجہ سے پنجابی بچے تڑپ تڑپ کر مرنے ل گے اور چار وناچار پنجابیوں کو ہتھیار ڈالنا پڑے۔

انگریزنے جب پنجاب پر قبضہ کرلیاتو پنجاب کو نیچاد کھانے کے لیے اس کی تاریخ مسخ کر دی۔ ہر اچھی بات چھپا کر ہر بری بات کو بڑھا کر برای کیا۔ حالا نکہ اب انگریزی زبان میں جو تاریخ کھھ اور ہی ہے لیکن ہمیں سے بھی گھھ اور ہی ہے لیکن ہمیں سے بھی گوارا نہیں کہ ہم نے شخص تو نہیں کرنی کم از کم وہ کتابیں ہی پڑھ لیں۔

محمود غزنوی کے بارے میں اس طرح لکھاجا تارہا ہے جیسے
وہ سیر سپاٹا کرنے آتا تھا اور ہندوستانیوں کو مار کر چلاجا تا تھا۔
غزنوی ایک زبر دست جرنیل تھا اور ہندوستان کی مختلف ریاستوں پر
اُس نے ستر ہ حملے کیے ۔ 1008ء کے حملے میں پنجاب کے راجا انند
پال نے اس کا ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ پنجابیوں نے افغانیوں سے ایک
جنگ لڑی کہ وہ بھا گئے کا سوچنے لگے مگر بدقشمتی سے راجا انند پال
کا ہاتھی میں وقت پر بدک گیا جس سے پنجابیوں کو پنجابیوں پر اتنا غصہ تھا کہ
جنگ میں ہونے والے نقصان سے افغانیوں کو پنجابیوں پر اتنا غصہ تھا کہ
وہ لگا تار تین دن تک پنجابیوں کا قتل عام کرتے رہے۔
حب غزنوی سومنا تھے کا مندر لوٹ کر جارہا تھا تب بھی پنجابیوں نے

افغان فوج پر دھاوابول دیااور انہیں بھاگنے پر مجبور کر دیا۔ اس سے اگلے سال غزنوی بڑی فوج کے ساتھ پنجابیوں سے بدلہ لینے آیا اور پنجابی جاٹوں کو مار مار کرخون کی نہریں بہادیں۔

پنجابی قوم کبھی جبی چین سے نہیں بیٹھی۔ ہو تایوں ہے کہ تاریخ کی کتب میں ان کے خون کاذکریوں کیا جا تا ہے جس طرح مکھی مرنے کی بات ہو۔ پورے مغل دور میں پنجابی جائے مغلوں کے ساتھ لڑتے رہے۔ انہوں نے کبھی بھی مغلوں کی حکومت کو تسلیم نہیں کیا۔ جب مغل بادشاہ فرخ سیار کے دور میں جاٹوں نے بغاوت کردی تو 1715ء میں سارے ہندوستان کی افواج پنجاب پرچڑھ دوڑیں۔ فوج نے بنداسکھ بہادر پنجابی کو مارا اور پنجاب کو مغلوں کو دوڑیں۔ فوج نے بنداسکھ بہادر پنجابی کو مارا اور پنجاب کو مغلوں کو آگے سرنہ جھکانے کی سزا بھی سنائی۔ اس سزاکے طور پر مغل فوج نے پنجابیوں کا قتل عام کیا اور بے شار پنجابی جائے مار ڈالے۔

1761ء میں جب مرہ طوں کے خلاف پانی پت کی تیسری جنگ جیتنے والے احمد شاہ ابدالی کاڈ نکائی کرہا تھا تو پنجابیوں نے اُس کی شاند ار سلطنت کے خلاف او دھم مچار کھا تھا۔ ابدالی کی شاند ارسلطنت کے خلاف او دھم مچار کھا تھا۔ ابدالی بڑی تھی ۔ مغلوں کی فوج پنجابیوں کے لیے نہ لڑتی تھی اس لیے پنجابیوں کو خود ہی افغانیوں سے لڑنا پڑتا۔ 1761ء میں ایک بارپھر پنجابیوں کو خود ہی افغان جرنیل کے ہاتھ نہ آئے ۔ مجبوراً

1762ء میں احمد شاہ ابدالی کوخو دلا ہور آگر پنجابیوں کے ساتھ لڑنا پڑالیکن پوراسال لڑنے کے باوجو دپنجابیوں کو ہر انہ سکا اور واپس افغانستان لوٹ گیا۔

جب رنجیت سنگھ نے اپنے گوجر انوالوی جرنیل ہری سنگھ نلوا
کو پشاور فتح کرنے کے لیے بھیجا تو پیٹھان بنالڑے ہی بھاگ نکلے۔
پنجابیوں کا اس قدر خوف بھیلا کہ افغانی مائیں بچوں کو بیہ کہہ کر
ڈراتی تھیں کہ سو جاور نہ ہریہ آ جائے گا۔ رنجیت کا بیٹا کھڑک سنگھ
تو بیاری سے مرگیالیکن جب اس کا بیٹا نو نہال سنگھ حبیت گرنے
سے چل بساتو پنجاب کی راجدھائی کمزور پڑگئے۔ یہی وجہ ہے کہ
سے چل بساتو پنجاب کی راجدھائی کمزور پڑگئے۔ یہی وجہ ہے کہ
سے جل بساتو پنجابی انگریزوں سے ہار گئے لیکن ایسامقابلہ کیا کہ
یہ ہندوشتان میں انگریزوں کی سب سے خونی جنگ ثابت ہوئی۔
یہ ہندوشتان میں انگریزوں کی سب سے خونی جنگ ثابت ہوئی۔

تاریخ کوروش دماغ کے ساتھ کھنگالیں توماضی کے رنگ بدلتے جاتے ہیں۔ ہمارے آباء کی ارواح بین کرتی ہوئی دکھائی دیتی ہیں کہ ہم کیا تھے اور کیا بنا کر پیش کیے جاتے ہیں؟ اب کیا کہیں کہ کیوں پنجابی مجھی نہیں لڑتا؟ کتنا بے غیرت ہے؟ جب بھی کسی نے باہر سے حملہ کیااس نے سرتسلیم خم کرکے ، جی حضوری شروع کردی؟

6

## ثقافت

دنیا کی مختلف قوموں کی تاریخ پر نظر دوڑائیں تو پتا چاتا ہے

کہ کوئی قوم پانچ سوہر س پہلے تک جنگی تھی، کوئی ہز ار اور کوئی دو
ہز ارسال پہلے تک ۔ بہت کم اقوام ایسی ہیں جو دوہز ارسال پہلے بھی
ہز ارسال پہلے تک ۔ دہمت کم اقوام ایسی ہیں جو دوہز ارسال پہلے بھی
ہز ارسال قبل تین اقوام ترقی یافتہ نظر آتی ہیں۔ایک
مصر کی قوم، دو سری بابل و نینوا کی قوم اور تیسری ہڑ پہ کی قوم جو
دریائے سندھ کی سرز مین پر آباد تھی ۔ اس وقت پنجاب، س پسندھو
لیخی سات دریاؤں کا دیس کہلا یا جاتا تھا۔ اسے ہز ار ہر س پہلے بھی
علم وادب سے لگاؤ کی وجہ سے پنجابی ذہن شعور کی حد میں بہت

ترقی کرچکا تھا۔ پنجابی اذہان کے لیے زندگی کا مقصد صرف زندہ رہنا نہیں بلکہ زندگی سے لطف اٹھا کر، اس کاشکر اداکر کے، خوشی اور جشن منانا تھا اس لیے پنجاب کے لوگ ہر بات پر میلے لگا کرنا چنے گانے لگتے ہیں۔ یہاں تک کہ موسم کے بدلنے کی بھی خوشیاں منائی جاتی ہیں۔ ویسے پنجاب میں موسم بھی کافی ہیں۔ پنجاب میں کم از کم پانچ موسم ہیں، یعنی ہر ستر دن بعد موسم بدل جاتا ہے۔ بہار کے بعد گرمی۔ گرمی ختم ہو تو بر سات پھر خزاں اور آخر میں سر دی۔ ہر موسم کی آمد پر خوشیاں منائی جاتی ہیں، گیت گائے جاتے ہیں۔ ہر موسم کی آمد پر خوشیاں منائی جاتی ہیں، گیت گائے جاتے ہیں۔ ہر بات کو بہانہ بناکر خوشی منانا پنجاب کی روایت ہے۔

نے سال کے پہلے دن بیسا تھی کامیلہ ہوتا ہے جواپریل

کا وسط بنتا ہے۔اس دن سال کی پہلی فصل

نے کپڑے پہنتے ہیں، کھاتے ہیں، بھنگڑے ڈال کر خوشیاں مناتے

ہیں۔ تیان، برسات کامیلہ ہے جواگست کے وسط میں آتا ہے۔یہ

پہلی بھادوں کو منایا جاتا ہے۔ عور تیں نئے کپڑے پہنتی ہیں

ڈالتی اور جھولے جھولتی ہیں۔ ملن کے گیت گاتی ہیں۔ لوہڑی کامیلہ،

پہلے ماگھ کو منایا جاتا ہے جو جنوری کے وسط میں آتا ہے۔ کہا جاتا

ہے کہ یہ سال کاسب سے ٹھنڈ ادن ہوتا ہے اور اس کے بعد

سال کے بڑے دن شروع ہوجاتے ہیں۔ بڑا الاؤ جلاکر اس میں

سال کے بڑے دن شروع ہوجاتے ہیں۔ بڑا الاؤ جلاکر اس میں

اناج پھینکا جاتا ہے اور اس کے گر دناچ گاناہو تا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس دن دُلے بھٹی نے دوہندولڑ کیوں، سندری اور مندری کو مغل فوج سے بچایا تھا۔ آگ میں سر دیوں کا اناج جیسے گڑ، گیک اور تِل وغیرہ بھی ڈالے جاتے ہیں۔ یہی اناج لوگ آپس میں بانٹتے بھی ہیں۔ مکئی کی روٹی اور سرسوں کا ساگ وغیرہ بھی کھایا جاتا ہے۔ فروری کے وسط میں آتا ہے پھگن جس میں بسنت بہار کا میلہ لگایا جاتا ہے۔ پیلے کپڑے یہن کرناچ گاناہو تا ہے اور نپنگیں میلہ لگایا جاتا ہے۔ پیلے کپڑے یہن کرناچ گاناہو تا ہے اور نپنگیں اڑائی جاتی ہیں۔

پنجاب میں عور توں کالباس شلوار قمیض اور دوپیہ ہے۔ شادی
بیاہ اور خاص مو قعوں پر غرارہ بھی پہنا جاتا ہے۔ شلوار یا سُتھن
پنجابی عورت کاروا بی پہناوا ہے۔ خاص مو قعوں پر گھا گرا بھی پہنا جاتا
ہے۔ دوپٹے کی جگہ سر پر پھلکاری لی جاتی
ہوتا ہے جس پر کڑھائی کی گئ ہوتی
سُتھن۔ باہر جانے یا خاص مواقع کے لیے سُتھن پر گھا گرا جو لہنگ
جیسا ہوتا ہے۔ مر د تواب شلوار قمیض بھی چھوڑتے چلے جارہ
ہیں، گلوبلائزیشن کا زمانہ ہے۔ ویسے مر د دھوتی گرتا پہنتے تھے۔ ثقافت
وقت کے ساتھ ساتھ بدلتی ہے اور بدلتی رہنی چاہیے لیکن میہ بدلاؤ
اپنی پر انی ثقافت میں ہونا چاہیے۔ اپنی ثقافت کو چھوڑ کر کوئی دوسری

ثقافت اپنالینازندہ اقوام کاشیوہ نہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ پنجابی کوئی علیحدہ زبان نہیں گئی یہ تواردو کی ہی ایک شکل ہے۔ کوئی اور اگر یہی بات کر سے توانسان ہر داشت کر بھی لے، لیکن پنجابی خود یہی بات کرتے ہیں تو دل دُکھتا ہے۔

انگریز جب ہندوستان پر قابض ہوئے تو آخری حصہ جس پر انھوں نے قبضہ کیاوہ پنجاب تھا ۔لیکن مسلمانوں نے جب ہندوستان پر قبضہ کیا تو انہوں نے جب ہندوستان پر قبضہ کیا تو انہوں نے جبی اور وسط الشیائی اقوام نے بھی۔عربوں کے پنجاب پر قبضہ کرنے سے پنجاب کی ثقافت پر کوئی اثر نہ پڑا کیونکہ عرب نہایت کم تعداد میں پنجاب کی ثقافت پر کوئی اثر نہ پڑا کیونکہ عرب نہایت کم تعداد میں پنجاب کی ثقافت پر کوئی اثر نہ پڑا کیونکہ عرب نہایت کم تعداد میں پنجابیوں نے وارس چین کی تھی۔

وسط ایشیا کے مسلمانوں نے ہندوستان پر قبضے کا آغاز سلطان محمود غزنوی کے ساتھ بار ہویں صدی عیسوی کے شروع میں کیا۔
غزنویوں نے ہندوستان پر حملے تو بہت کیے لیکن قبضہ صرف پنجاب پر
کیا۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ اس بات سے معلوم ہو تاہے کہ پنجابی
لڑنے سے گھبر اتا تھااور اپنے ملک کی حفاظت نہیں کر سکتا تھا۔ جو
غزنوی ہندوستان کے کسی اور علاقہ پر قبضہ نہ کر سکااس نے پنجاب
پر قبضہ کر لیا، اس کا مطلب یہ ہے کہ پنجاب نے کوئی مز احمت نہ

کی اور اس نے آرام سے پنجابیوں کوزیر کرلیا۔ پھروہی بات کہ بات تولطف لینے والی ہے لیکن جب پنجابی ہی یہ بات کرتے ہیں تو دل دُ کھتا ہے۔ تاریخ میں بیربات یوشیدہ نہیں کہ غزنوی ہندوستان کو تهمى بھى اپنى سلطنت ميں شامل نہيں كرناچاہتا تھا۔اس كاخواب تھا کہ وہ وسط ایشیامیں ایک عظیم سلطنت بنائے جو اس نے بناتھی لی۔ ہندوستان پر حملے وہ یہاں سے سونااور جاندی لوٹنے کے لیے کرتا تھا کیونکہ افغانی غزنویوں کے لیے ہندوستان کی گر می بر داشت کر نامشکل تھااور سر دیوں میں وسط ایشیا کی برف کی وجہ سے وہاں لڑنامشکل تھا۔ اس لیے گرمیوں میں وہ وسط ایشیا کے علاقوں پر حملے کرتا تھا اور سر دیوں میں ہندوستان پر۔ یہ بھی کہاجا تاہے کہ افغانستان اور یا کستان کے در میان پہاڑی سلسلے کا نام ہندو کش اس لیے پڑا کہ جب غزنوی ہندوستانیوں کو غلام بناکر لے جاتا تھاتووہ یہاں کی سر دی بر داشت نه کریاتے اور رہتے میں ہی ہلاک ہو جاتے تھے۔

،اسی لیے پنجاب کاسب سے پر انانام سمہ دوار ، بڑا دروازہ تھا کہ افغانستان یاوسط ایشیاہے ہندوستان میں داخل ہونے کا ایک ہی راستہ تھااور وہ تھا پنجاب۔اس لیے غزنوی جب بھی ہندوستان پر حملے کے لیے آتا تھااسے پنجاب میں سے گزر نابر تا تھا۔ کیونکہ غزنوی کی اتنی بڑی سلطنت اور فوج ہونے کے باوجو دپنجابی

ہر بار اس

کے مقابل کھڑے ہو جاتے تھے ،اس نے پنجاب پر مجبوراً قبضہ کر کے اپنی فوج یہاں رکھ چھوڑی تھی۔ غزنو یوں نے پنجاب پر ڈیڑھ سو سال حکومت کی۔ پنجابی نسل کی غزنوی قدر کرتے تھے کیونکہ پنجابی دلیر بھی تھے اور لڑتے بھی بہت اچھاتھے۔ آہتہ آہتہ غزنویوں کی فوج میں پنجابی بھرتی ہونا شروع ہوگئے اور وقت کے ساتھ غزنوی فوج میں پنجابی کافی تعداد میں شامل ہوگئے۔

غزنوی ترکی بولتے تھے اور فارسی ان کی درباری زبان تھی۔
یہ زبانیں پنجابی میں گھل مل گئیں اور ایک نئی زبان نے جنم لیا۔
پنجابی سپاہی اب غزنوی فوج کالاز می جزو تھے اور غزنوی کے بعد
غوری، خاند ان غلامال، لود ھی پنجاب سے آگ ہندو تان میں بڑھتے
گئے۔ پنجابی فوجیں بھی وہاں جاتی تھیں چنانچہ یہ ملی جلی زبان دکن
تک جا پہنچی۔ آہتہ آہتہ اس میں فارسی کے محاورے اور کہاوتیں ملتی
گئیں۔ پھر اس زبان میں سے پنجابی زبان کے الفاظ نکال کرایک نئی
ترکیب سے زبان بنائی گئی جو اردوزبان بن گئی۔ اس کے بعد اس
زبان کو دیوناگری رسم الخط دیا گیا جس سے یہ ہندی زبان بن گئی۔
اس لیے یہ کہنا تو ٹھیک ہے کہ پنجابی اور اردوزبانیں ملتی جاتی ہیں
لیکن یہ ملتی جاتی اس لیے ہیں کہ اردو بھی پنجابی ہی کی ایک شاخ

پھراس کے بعد قدرت کا پہیہ اُلٹا چلا۔ انگریزوں نے جب
1849ء میں پنجاب پر قبضہ کیا تواس کی فوج میں اردوبولنے والے
بہت سے لوگ تھے۔ بعد میں جب
والے ہندوستانیوں نے انگریزوں کے خلاف جنگ کی تو پنجابیوں نے
انگریزوں کی طرف سے لڑ کر انگریزوں کا دل جیت لیا۔

لیکن اس وقت 1849ء میں انگریز پنجابیوں سے کافی ناراض سے کیونکہ پورے ہندوستان میں انگریز وں پر سب سے زیادہ ضرب پنجابیوں نے ہی لگائی تھی اس لیے پنجاب پر قبضہ کرتے ہی انگریزوں نے سارے انتظامی عہدے اردو بولنے والوں کے دے دیئے جنہوں نے پنجابی کی جگہ اردو کو پنجاب کے مدارس میں رائج کر دیا۔ اس کے بعد آج تک پنجابی زبان پنجاب کے مدارس میں داخل نہ ہو سکی۔

ہندومذہب کی بنیاد پنجاب میں رکھی گئی تھی۔ آریاؤں نے ہندومذہب کی سبسے پہلی کتاب رگ وید پنجاب میں رہتے ہوئے ہی لکھی۔ ہندومذہب نے بنجا بی مذہب سے بہت سے دیوی دیو تا رسمیں اور روایات لیس لیکن آریاؤل کے ہندومذہب اور پنجا بی مذہب میں زمین آسان کا فرق تھا۔ پنجابیوں نے کبھی ہندومذہب کو قبول نہیں کیا۔ اس بات کی شکایت آریا پنڈ توں نے رگ وید میں بھی کی

ہے۔ پنجاب کے لوگ معبودیت پر نہیں بلکہ شکر اور تقدیر پر ایمان رکھتے تھے اس لیے ان کے لیے کوئی ایسا خدا نہیں تھاجو ان پر نگر انی کر رہاہو تا کہ جب کوئی بندہ خدا کی مرضی کے خلاف جائے تو فوراً خدااس کانام جنت کے رجسٹر سے زکال کر دوزخ کے رجسٹر میں ڈال دے۔

پنجابیوں کا مذہب تھازندگی کا جشن۔ وہ ہر طرح زندگی کی قدر کرنے تھے جو زندگی کی قدر کرنے تھے جو زندگی کو آگے لے جاتی ہے۔ اس لیے سورج، زمین، دریا، درخت وغیرہ کی تصویریں بناتے اور ان کی تعریف میں گیت گاتے۔ ان کی ارتھی اتارتے اور ان کی تعریف میں گیت گاتے۔ ان کی ارتھی مطلب ان کی عبادت نہ تھا بلکہ یہ تھا کہ وہ ان سب کی قدر کرتے مطلب ان کی عبادت نہ تھا بلکہ یہ تھا کہ وہ ان سب کی قدر کرتے تھا اور گیت گانا ور سحدہ کرنا شکر ادا کرنے کے اور گیت گانا ور سحدہ کرنا شکر ادا کرنے

پنجابی کے پاؤل ہی نہیں بلکہ اس کا دل بھی ڈھول کی تھاپ پر تھر کناشر وع کر دیتا ہے۔ دھال اور گیت پنجاب کی روح ہے۔ سنگیت کے بغیر پنجابی کی زندگی بے رنگ ہے۔ پنجابی جتنا دلیر ہے اتنا ہی زم دل ہے۔ جبکہ دو سرے لوگ خدا کو جانوروں کی قربانی دے کرخوش کرتے ہیں ، پنجابی خدا کو ناچ کر منانا چاہتا ہے۔ کبھی باجوں پر قوالیاں گا تاہے اور کبھی پاؤں میں گھنگر و باندھ کر دھال ڈالٹا

-4

ہندوستان کے صوبہ اڑیہہ میں ڈو نگریا کو نڈہ قبیلے کے لوگ

نیام گری پہاڑ کو مقد س مانتے ہیں اور ایک طرح سے پوجے ہی

ہیں۔ یہ پوجا جہالت نہیں بلکہ اس بات کا اعتراف ہے کہ اس پہاڑ

نے ہی وہاں کی وادی، جانوروں اور پانی کا نظام بنا

حس نظام پر ان خانہ بدوشوں کی زندگیوں کا دارو مدار ہے۔ یہ شعور

ہزاروں سالوں سے موجو دہے جو گزشتہ پچھ صدیوں سے صنعتی

انقلاب اور سرمایہ داری کے لا کے نے دبادیا تھالیکن اب پھر آہتہ

آہتہ دنیا میں پرورش پارہا ہے اور دنیا ماحولیات کے قدرتی نظام کو

انسانی زندگی کے لیے ضروری قرار دے رہی ہے۔

یپی شعور پنجابیوں کو ہزاروں سالوں سے تھا۔ انہیں بیہ احساس تھا کہ وہ اربی کا حصہ ہیں جہاں زندگی کا ایک ہی چکر چلتا ہے۔ یہ چکر زمین سے نکل کر در ختوں اور جانوروں سے ہو تا ہواخود ان تک پہنچ جاتا ہے اور پھر زمین تک ہی پہنچ جاتا ہے اس لیے ہڑ پہ کی سب سے بڑی اور مقد س دیوی دھرتی ماں یعنی زمین تھی اور ساتھ ہی وہ یہ بھی جانتے تھے کہ یہ چکر سندھ کے زمین تھی اور ساتھ ہی وہ یہ بھی جانتے تھے کہ یہ چکر سندھ کے بغیر نہیں چل سکتا۔ اس لیے سندھ ان کی زندگی کے ہر رنگ میں بیتا تھا خواہ وہ یا کیزگی ہو، لوک داستا نمیں ہوں خدا کا عذا ب یا پھر بستا تھا خواہ وہ یا کیزگی ہو، لوک داستا نمیں ہوں خدا کا عذا ب یا پھر

رب کی نعمت اور اظہارِ فن ہو۔

قوموں کے حالات بدلتے رہتے ہیں اور اس کے ساتھ قوموں کی ثقافت بھی بدلتی رہتی ہے۔ ثقافت زمین کی آب وہوا ساج میں سیاسی قوت ،معاشی نظام ، مذہب اور علم وادب کی جڑوں سے پنپتی ہے۔ دوسری قوموں کے ساتھ میل جول رکھنا بھی ثقافت کی ترقی کے لیے بہتر ہو تاہے۔

قبیلہ تب بنتا ہے جب لوگوں کے آباء واجداد ایک ہوں۔ بہت سارے قبائل مل کر ایک قوم تب بناتے ہیں جب ان کی ثقافت ایک ہو۔ ثقافت میں لوگوں کی بود وباش کا طریقہ بھی ایک ہوتا ہے اور لوگوں کے سوچنے کا انداز بھی۔ لوگ کھاتے پیتے کہ اور کس طرح ہیں۔ کمزور سے چھین لینے کو بہادری سمجھتے ہیں یاطاقتور کی زیادتی کا مقابلہ کرنے کو ، دنیا کو مال غنیمت سمجھ کر لوٹنا چاہتے ہیں یا اُسے زندگی بخش نظام سمجھ کر اس کی حفاظت کرنا چاہتے ہیں۔

جب دنیا کو دیکھنے کی بات ہو تو یہ بات بھی آ جاتی ہے کہ یہ قوم خود کو کس طرح دیکھنے کا مطلب ہے کہ وہ تاریخ میں کیا تھی؟ اب کیا ہے؟ اور آگے کیا کرناچاہتی ہے؟ شاخت کا مسئلہ پیدا ہو جاتا ہے۔ جب کوئی قوم اتنی باشعور ہو جاتی ہے کہ وہ دنیا کوایک قوم کی نظر سے دیکھنے لگے تو وہ دنیا کے

ساتھ اپنار شتہ بنانے کی کوشش بھی کرتی ہے۔ دنیا میں اپنی شاخت بنانے کے لیے قومیں اپنی ثقافت کی پہچان کر اتی ہیں۔ پہچان بھی کر اتی ہیں اور ان کا انتخاب بھی کرتی ہیں۔ جس طرح ایک پچے کی شاخت اس کا خاند ان ہو تاہے، قوم کی شاخت اس کا ور ثہ ہوتی ہے۔

ور شہ وہ چیزیں ہوتی ہیں جو قوم کی ایک نسل، آگے آنے والی نسلوں کے لیے چھوڑ کر جاتی ہیں ۔ جو وراثت قدرت سے ملتی ہے جیسے میدان، پہاڑ، دریا یاسمندریاریگتان وغیرہ انہیں قدرتی ور شہ کہتے ہیں اور جو ثقافت ہمارے آباء ہمارے لیے چھوڑ کر جاتے ہیں وہ ثقافتی ور شہ کہلا تاہے۔

ثقافتی ور شہ کوئی بھی شے ہو سکتی ہے جیسے کہ مورت یا عمارت، یا خیال اور آئیڈیا، کپڑے کاڈیز ائن یاغیرت کامعیار۔ روایتیں بھی ثقافتی ورثے کا اہم حصہ ہوتی ہیں۔

ایک قوم کی معاشر تی اقدار بھی اس کی ثقافت کا حصہ ہوتی ہیں۔ قوم کی تاریخ سے یہ پتا چلتا ہے کہ کسی قوم نے کوئی قدر کیوں اپنائی اور اس کی کیا اہمیت ہے؟

روایات کے ساتھ تاریخ بھی قوم کے ثقافی ورثے کا اہم حصہ ہوتی ہے۔ قوم کی شاخت کے معاملے میں تاریخ اور روایات

گل مل جاتی ہیں۔ قوم کس زمین کی ہے؟ اس کار ہن سہن، کھانا پینا کیسا ہے؟ وہ خدا کو قربانی دے کر راضی کرتی ہے یاناچ گانا کر کے ؟ اس قوم کے ہیر واپنے تھے یابا ہر سے آئے تھے؟ وہ لوٹ مار کرنے والی قوم ہے یا فن وادب پیدا کرنے والی؟ یہ ساری باتیں ایک قوم کواس کی شاخت دیتی ہیں۔ یہ سب باتیں قوم کواس کی روایات بتاتی ہیں۔ تاریخ وہ ماضی ہو تاہے جو قوم پر بیتا ہو تاہے۔ اصل میں تو قوم کی تاریخ اور روایات ایک سی ہونی چا ہمیں لیکن عام طور پر ایسا نہیں ہوتا۔ قومیں اپنی شاخت بنانے کے لیے کئی مرتبہ تاریخ کے کچھ جھے جملادی ہیں اور پچھ نئی روایات گھڑ لیتی ہیں جو تاریخ کو کھا جاتی ہیں۔

جب کوئی قوم اپنی غیر حقیقی شاخت بنانے کی کوشش کرے

تو اُسے اپنی تاریخ بدلنا پڑتی ہے اور کچھ روایات کو چھپا کرنئ

روایات بنانی پڑتی ہیں۔ کئی جنگیں، جوہاری ہوئی

اور جھوٹی روایات کے ملاپ سے جیت میں تبدیل کر دی جاتی تھیں۔

ہم نے بھی اپنی تاریخ کے ساتھ یہ کھلواڑ کیے ہوئے ہیں۔ احمد شاہ

ابدالی، افغانی بادشاہ ، جس نے ہندوستان پر تقریباً دس حملے کیے ہمیشہ

لوٹ کھسوٹ کی۔ پنجاب کا تو اتنا براحال کیا کہ یہاں محاورہ بن گیا،

لوٹ کھسوٹ کی۔ پنجاب کا تو اتنا براحال کیا کہ یہاں محاورہ بن گیا،

کھادا پیتالا ہے دا، باقی احمد شاہے دا' (جو کچھ کھالوگے اور پہن لوگے وہی

تمہاراہے، باقی سب کچھ احمد شاہ ابدالی لوٹ کرلے جائے گا) ۔ اور ایک باد شاہ تھا پنجاب کا، رنجیت سنگھ۔ اس نے پنجاب کو ایک عرصے بعد ہندوستان سے الگ کیا ، پنجاب کی اپنی راجد ھانی بنائی اور انگریز کو د با کرر کھا۔ مسلمان، ہندو میں کبھی فرق نہیں کیالیکن آج ہماراہیر و افغانی لٹیر ااحمد شاہ ابدالی ہے اور ولن ہمارے آباء کا پیارار نجیت سنگھ پنجابی ہے۔

جھوٹی روایات گھڑنے کے علاوہ بھی اقوام اپنی شاخت بدلنے
کے لیے اپنی روایات اور اپنے ورثے سے کھلواڑ کرتی رہتی ہیں۔
مندر اور کھنڈر تباہ ہونے کے لیے چھوڑ دیئے جاتے ہیں۔ کٹاس راج
سے لے کر جین مندر جیسے ہز ارول مندر ہیں جنہیں کوئی پوچھنے والا
نہیں۔ ہڑ پیہ، ٹیکسلا اور مو ہنجو داڑو کے کھنڈرات تباہ ہو گئے ہیں لیکن
پنجاب میں انہیں قبول کرنے کو کوئی تیار نہیں۔ ہم اپنی شاخت
پنجاب کے ورثے میں چھوڑ کرعر بول کے ورثے میں ڈھونڈتے ہیں۔

ور شہ اور ثقافت قوم کو شاخت دیتے ہیں۔ قوم اور قبائل میں واضح فرق یہی ہو تاہے کہ قوم میں کئی نسلیں، کئی بولیاں اور کئی مذاہب جبکہ قبیلے میں ایک ہی مذہب، ایک ہی نسل اور ایک ہی بولی چلتی رہتی ہے۔ قبیلے کا ور شہ اور ثقافت ایک ہی ہوتی ہے جبکہ قوم کا ور شہ اور ثقافت مختلف گر وہوں کے ور ثوں اور ثقافتوں کا ایک

گلدسته ہو تاہے۔

ہر قوم میں بیک وفت کئی ثقافتیں چل رہی ہوتی ہیں۔ امر اء کی، غرباء کی، شہر وں کی، دیہاتوں کی، بیو پاریوں کی، پر وفیشنلز کی، جدا جدامذا ہب کے ماننے والوں کی، علیحدہ جگہوں پر رہنے والوں کی وغیرہ۔ کسی بھی ایک جماعت کی ثقافت کو لے کر پوری قوم پر تھو پا نہیں جاسکتا۔

ہندوستان میں یہ ہوا کہ یہاں نہ ایک ساج تھانہ ایک قوم یہ تو قوموں کا گلدستہ تھا جن میں سے پنجابی قوم ایک گلاب جیسی تھی اور ایسے ہی آگے ہر قوم کی علیحدہ علیحدہ گروہی ثقافتیں تھیں۔ سوائے چندر گیت موریا اور اکبر اعظم جیسے بادشاہوں کے وقت کے یہ ساری اقوام مجھی بھی اکٹھی نہ ہوئیں۔ ایک سیاسی نظام میں بھی نہیں۔ ہمیشہ سے علیحدہ قومیں اپنے علیحدہ دیسوں میں بستی تھیں اور ان میں سے ایک پنجائی تھے۔

جب انگریزوں نے ہندوستان کی ساری ریاستوں پر اور ساری اقوام پر سیاسی فتح حاصل کرلی تو ان کا جائزہ لینا شروع کیا۔ مقصد میے تھا کہ ان اقوام کو سمجھ کر ان کی پالیسیاں مرتب کی جائیں جن سے بیہ قابو میں رہیں۔

جہا نگیر کے دور میں انگریز ہندوستان آئے تو کم وبیش پورا

انگريز

ہندوستان ایک مغل بادشاہ کاہی دیس تھا۔ پھر جب خود ہندوستان پر قابض ہو گئے تو یہ تھیوری کی ہو گئے۔اس تھیوری کے حق میں جو بھی چیزیائی وہ رکھ لی اور جو خلاف ہوئی اُسے ایک طرف کر دیا۔ اس طرح انگریز تاریخ دانوں نے اپنی کالونی کی ایک تاریخ مرتب کر دی جس میں ساراہندوستان ایک دیس تھاجس میں ایک ہی قوم آباد تھی، جس کی ایک ہی ثقافت تھی۔انگریز تھیوری کے مطابق اس ایک دیس میں بعد میں مسلمان قوم آ کر آباد ہو گئی۔اس طرح انگریزوں کے حساب سے آٹھویں صدی عیسوی کے بعد ہندوستان ایک ایساملک بن گیا جہاں دو قوموں کی علیجد ، علیحد ہ ثقافت تھی۔ موجودہ تاریخ کے ساجی علم کے فلفے کے مطابق انگریزوں کی بیہ ڈیڑھ سوسال پرانی تھیوری تقریباً جاہلانہ تھی لیکن ہم آج بھی وہی تھیوری پڑھتے آرہے ہیں اور اُسی عینک سے اپناماضی د مکھتے آئے ہیں۔

7

## جليإنواله باغ

انگریز سرکار کو خطرہ تھا کہ پہلی جنگ عظیم ( 1918ء) کے دوران کہیں ہندوستانی اس کے خلاف بغاوت نہ کر دیں
گرگاند ھی سمیت بہت سارے بڑے ہندوستانی لیڈروں نے جنگ کے
دوران انگریز سرکار کاساتھ دیا۔ ان کاخیال تھا کہ پہلی جنگ عظیم
میں انگریز سرکار کاساتھ دینے سے اور ہندوستانیوں کو انگریز فوج میں
شامل ہو کر جرمنوں ، اطالویوں اور جاپانیوں کے خلاف لڑنے کی
ترغیب دینے کے انعام کے طور پر جنگ جیتنے کے بعد انگریز سرکار
ہندوستان کو بھی ڈو مینیسکن قرار دے کر اسی طرح تقریباً آزاد کر
دے گی جس طرح وہ کینیڈ ااور آسٹریلیا کو پہلے ہی کر پچی تھی۔

اس جنگ میں 13 لا کھ ہندوستانی انگریزوں کی طرف سے

لڑے جن میں سے پچپاس ہزار مارے گئے اور ستر ہزار زخمی ہوئے گر جب جنگ ختم ہوئی توائگریز سر کارنے ہندوستان کو آزاد کرنے سے انکار کر دیا۔ اس لیے ہندوستانیوں اور انگریزوں کے پچستناؤ بڑھنے لگااور انگریز سر کار کے برتاؤمیں بھی واضح تبدیلیاں آنے لگیں۔

جنگ میں ہندوستان کی معیشت تباہ ہو چکی تھی اور ہر طرف مہنگائی اور بیر وزگاری کاطوفان تھا۔ 1918ء میں دنیا بھر میں سپینش فلو کی جان لیواو باء بھیل گئی جس سے دس کروڑ لوگ مارے گئے۔ ہندوستان میں اس بیاری سے دو کروڑ کے قریب لوگ موت کے گھاٹ اتر گئے، جس کی وجہ سے سارے ہندوستان میں افرا تفری سی پڑی ہوئی تھی۔

1919ء میں انگریز سر کار کے سلطنت عثانیہ کو توڑنے کی وجہ سے ہندوستانی مسلمان ناراض تھے اور تحریک خلافت کی شروعات تھی۔

امریکہ میں پنجابیوں نے غدر پارٹی بنائی اور ہندوستان کو آزاد کروانے کے لیے بغاوت کا پلان بنایا۔ بغاوت کی بیہ کوشش کپڑی گئی۔ انگریز سرکارنے باغیوں کو سزائیں دینے کے لیے ڈیفنس آف انڈیاایکٹ 1915ء لاگو کیا جس کے تحت جنگ کے دوران کسی کو بھی بغیر وارنٹ کے گر فتار اور بغیر مقدے کے سزا
دی جاسکتی بھی۔اس کالے قانون کے تحت غدر پارٹی کے پکڑے
گئے لوگوں کو ایکٹر بیونل نے لاہور 'کونسپائر لیمی' (سازش) کیس میں
سزائیں دیں۔ 42 بندوں کو پھانسی لگا دیااور 114 کو عمر قید کی سزا
سنائی۔غدر پارٹی کی بغاوت کی کوشش کے بعد انگریز سرکار نے
انگستانی ہائی کورٹ کے ایک جے سڈنی رولٹ کی سربر اہی میں ایک
کمیٹی بنائی جورولٹ کمیٹی کہلائی۔اس کمیٹی کا مقصد ہندوستان میں
بغاوت کی لہروں کے بارے میں شہاد تیں اکٹھا کرکے سرکار کو
رپورٹ کرنا تھا۔

رولٹ کمیٹی نے رپورٹ دی کہ ہندوستان، خاص کر پنجاب اور بڑگال میں لوگ بخاوت پر آمادہ ہیں اور جرمن حکومت ان کی مدد کررہی ہے۔ بغاوت کورو کئے کے لیے ڈیفنس آف انڈیاایکٹ مدد کررہی ہے۔ بغاوت کورو کئے کے لیے ڈیفنس آف انڈیاایکٹ 1915ء جیسا قانون جنگ ختم ہونے کے بعد، امن کے دور کے لیے بھی پاس کرناچا ہیے۔ رولٹ کمیٹی کی رپورٹ کی وجہ سے 18 مارچ 1919ء کو اینار کمیکل اینڈریو ولوشنری کر ائمز ایکٹ 1919ء پاس ہوا جو رولٹ ایکٹ کہلا یا۔ اس قانون کی وجہ سے انگریز سرکار ہندوستان میں کو بھی بغیر وارنٹ گرفتار اور بغیر مقدے کے سزادے سکتی کشی اور پریس پر بھی سنسر شے لگا دی گئی۔ اس قانون کے خلاف

احتجاج کرتے ہوئے قائد اعظم محمد علی جناح نے لیجسلیٹو کونسل سے استعفٰیٰ دے دیا۔

6 فروری 1919ء کو مہاتما گاندھی نے ہیں بڑے لوگوں کے ہمراہ، جن میں ہندواور مسلمان سب ہی شامل تھے، اعلان کیا کہ اگر رولٹ قانون پاس ہو گیا تو وہ کوئی د نگافساد تو نہیں کریں گے پراس قانون کی تھلم کھلا خلاف ورزی ضروری کریں گے۔ کے بعدیہ پہلی بار ہور ہاتھا کہ ہندوستانی عوام انگریزراج کواس طرح دھڑ لے سے للکار رہے تھے۔ پھر جب 1810ء کو روکٹ قانون پاس ہو کرنافذ ہو گیا تو گاندھی نے 1919ء کو گیر بڑ تال کی کال دے دی۔

1913ء سے لے کر 1919ء تک پنجاب کا گور نرمائیکل اڈوائر تھا۔ مائیکل اڈوائر تھا۔ مائیکل اڈوائر وس میں کام شروع کیا اور 1919ء تک کا تقریباً سارا عرصہ پنجاب میں ہی رہا۔ مائیکل اڈوائر کے مطابق نہ توہندوستانی عوام میں حکومت کرنے کی صلاحیت تھی اور نہ ہی یہ ان کی مائگ تھی۔ اس کاماننا تھا کہ ہندوستانیوں کی طرف سے ہر طرح کے جلسے جلوسوں کو سختی سے کچل دینا چاہیے۔

گاند ھی جی کی کال پر 6 اپریل کولا ہور میں ہڑتال کے

ساتھ دولٹ ایکٹ کے خلاف ایک بہت بڑا جلسہ ہوا۔ پنجاب میں دوسری جگہوں پر بھی جلسے جلوس ہوئے۔ یہ تمام جلسے پوری طرح پر امن رہے اور اس بات کی اخباروں میں بہت تعریف بھی ہوئی گر 7 اپریل کو پنجاب کے گور نرمائیکل اڈوائز کا بیان آیا کہ جب اس نے پہلی جنگ عظیم کے دوران پنجاب میں کوئی گڑ بڑ نہیں ہونے دی تواب جنگ کے بعد وہ پنجاب میں کسی بھی قسم کی گڑ بڑ برداشت نہیں کرے گا۔

9 اپریل 1919ء کولاہور میں رام نومی کامیلہ منایا گیا جس میں بیس ہزار لوگوں نے شرکت کی۔اس میلے میں مسلمانوں نے بھی بڑی تعداد میں شرکت کی اور انگریز سرکار کے خلاف اپنی ایکتا کاپر چار کرنے کے لیے ہندوؤں اور مسلمانوں نے ایک ہی برتن میں پانی بھی بیااور اپنی بگڑیاں بھی ایک دوسرے کے ساتھ تبدیل کیں۔

رولٹ ایکٹ کے خلاف گاندھی کی کال پر امر تسریمیں اولی کے خلاف گاندھی کی کال پر امر تسریمیں مارچ کو کامیاب ہڑ تال کی گئی تھی۔اس دن تیس ہزار لوگوں کا ایک جلسہ بھی ہوا جس کے لیڈرڈا کٹر سیف الدین کچلواورڈا کٹر سنتیاپال تھے۔ڈا کٹر کچلو بیر سٹر تھے اور انہوں نے فلسفے میں ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کررکھی تھی، جب کہ ڈاکٹر ستیاپال ایک میڈیکل

ڈاکٹر تھے۔

6 اپریل کوامر تسر میں لاہور، گوجر انوالہ، پنڈی، حافظ آباد، بٹالہ، سیالکوٹ، جالند ھر، لدھیانہ اور انبالہ کے ساتھ ایک بار پھر ہڑتال اور جلسے کیے گئے۔

پنجاب کاانگریز سر کار کے خلاف اتنازور دارر دعمل دیکھ کر گاندھی جی نے پنجاب کا دورہ کرنے کا فیصلہ کیا، مگر مائیکل اڈوائر نے 9ایریل کی رات کو انہیں دلی سے پیچیے ہی گر فقار کرواکر مال گاڑی کے ذریعے ممبئی بھجوا دیا۔ 10 ایریل کی صبح مائیل اڈوائرنے ڈاکٹر کپلواور ڈاکٹرسیتایال کوامر تسر سے گر فنار کرواکرکسی نامعلوم جگه میں اتنے بڑے جلسے ہوئے کہ مائیکل اڈوائر نے گھبر اکر پنجاب یولیس کو حکم دیا کہ اگر گڑ بڑرو کئے کے لیے ان کوعوام پر گولی بھی چلانی یڑے تووہ اس سے گریزنہ کریں۔ان جلسوں کی خاص بات پیہ تھی کہ ان میں ہندو، مسلمان اور سکھ مل کر شر کت کر رہے تھے۔ لیڈروں کی گر فتاری کے غصے اور عوام کو قابومیں کرنے والے لیڈرول کے نہ ہونے کی وجہ سے 10 ایریل کے لاہور اور امر تسر کے جلسے پرامن نہ رہ سکے۔امر تسر میں لو گوں نے بینکوں

اور ریلوے سٹیشنوں پر حملے کر کے پانچ گورے مار ڈالے۔ یولیس

نے گولی چلادی جس سے کئی بندے مارے گئے اور بہت سے زخمی

ہو گئے۔ 11 اپریل 1919ء کو جمعہ کادن تھا۔ لاہور کی باد شاہی مسجد
میں پینیس ہزار لو گول کا ایک بڑا جلسہ ہوا، جس میں مسلمانوں کے
ساتھ ہندواور سکھ بھی شامل تھے۔ 12 اپریل کو ملٹری نے لاہور
میں گولی چلادی جس سے دس لوگ مارے گئے۔ 13 اپریل کو اتوار
کادن تھا اور بیسا کھی کا میلہ۔ امر تسر کے جلیانوالہ باغ میں دس ہزار
لوگ اکٹھے تھے۔ کچھ لوگ لیڈرول کے بلاوے پر سیاسی جلسہ کرنے
آئے تھے مگر زیادہ تربیسا کھی منار ہے تھے، اس لیے باغ میں

امر تسر کے انچارج بریگیڈیئر جزل ریجیلڈڈائرنے امر تسریمیں جلسوں پر پابندی لگائی ہوئی تھی۔اسے جب جلیانوالہ باغ کے جلسے کی خبر ملی تواس نے پنجابیوں کو سبق سکھانے کی ٹھانی۔

جلیانوالہ باغ شہر کے بچ میں تھا،اس لیے چاروں طرف عمارات اور دیواروں کی وجہ سے بند تھا۔ باغ میں داخلے اور اخراج کا ایک ہی راستہ تھا۔ شام کے ساڑھے چار ہج جزل ڈائر نے باغ کا بیہ واحد راستہ بند کر دیا۔ اس کے ساتھ نوے گور کھے، سکھ اور مسلمان فوجی تھے۔ جزل ڈائر نے آتے ہی نہتے لوگوں پر گولی چلانے کا حکم دے دیا۔ فوجیوں کے یاس 1650 گولیاں تھیں جو انہوں نے دس

منٹوں کے اندر اندر چلادیں۔ دس ہز ار کا نہتا پابند سلاسل مجمع سامنے تھا، ایک بھی گولی ضائع نہ گئی۔ انگریز سر کار کے مطابق مارے گئے اور ہز ارسے زیادہ زخمی ہوئے، جن میں مر د، خواتین اور چھوٹے چھوٹے بچے بھی شامل تھے۔ اس قتل عام کے ساتھ ہی جزل ڈائر نے کرفیولگا دیا اور لوگوں کو لاشیں اٹھانے کی مہلت بھی نہ بخشی۔ رات بھر لاشوں کو گدھ اور کتے کھاتے رہے۔

14 اپریل کو جلیا نوالہ باغ قتل عام کے خلاف گو جر انوالہ میں مظاہرے ہوئے جن پر مائیکل اڈوائر کے حکم پر ہوائی جہازوں سے بم گرائے گئے اور مشین گنوں سے گولیاں برسائی گئیں۔بارہ لوگ مارے گئے اور در جنوں زخمی ہوئے۔

مارے گئے اور در جنوں زخمی ہوئے۔

مظاہر وں کی وجہ سے مارشل لاء لگادیا گیا۔

اجھی انگریز سرکار کاغصہ نہیں اترا تھا۔ امر تسر شہر کی بجلی اور پانی کاٹ دیا گیا۔ ایک گلی، جہال مظاہرین نے مظاہر وں کے دوران ایک انگریز خاتون پر حملہ کیا تھا، اس کے بارے میں آرڈر ہوا کہ اس گلی ہے جو بھی ہندوستانی گزرے وہ دو سوگز تک کتوں کی طرح ہاتھوں پیروں پر چلتا ہوا جائے۔ گو جر انوالہ میں مار شل لاء نوٹس نمبر - 2 کے تحت آرڈر ہوا کہ جو بھی دکاندار سپاہیوں یا فوجیوں کو سوداد یئے سے انکار کرے گااس کو کوڑے

مارے جائیں گے۔مارشل لاء نوٹس نمبر - 7 میں آرڈر ہوا کہ جو بھی
ہندوستانی کسی انگریز افسر کو دیکھے، فوراً کھڑا ہو کر اسے سلیوٹ

کرے۔ لاہور میں کالجول کے طلباء کو آرڈر ہوا کہ وہ ہر روز میلول
دور بنی ملٹری چوکیوں پر جاکر اپنی حاضریاں لگوائیں۔ سارے پنجاب
میں مارشل لاء عدالتوں نے در جنوں پنجابیوں کو مظاہروں، قتل عام
اور توڑ پھوڑ کے الزاموں پر قیداور موت کی سز ائیں سنائیں۔

ان سارے مظالم سے مظاہرے تورُک گئے، پر ہاہاکار اتنی
پڑی کہ مائیکل اڈوائر اور جزل ڈائر، دونوں کو ہندوستان چھوڑ کر
انگلتان جانا پڑا۔ انگلتان میں جزل ڈائر نے استعفیٰ دے دیا۔
انگلتان کی پارلیمنٹ نے جزل ڈائر کے مستعفیٰ ہونے کے بعد کسی اور
سزا کی مخالفت کر دی، پر جزل ڈائر کے جلیانوالہ باغ قتل عام کو
علط قرار دیا۔ انگریز افسروں اور عوام میں بہر حال جزل ڈائر بہت
مقبول رہا، جن کا خیال تھا کہ جلیانوالہ قتل عام ہندوستان میں رہنے
والے انگریزوں کی حفاظت کے لیے بہت ضروری تھا۔ عوام نے چندہ
اکٹھاکر کے جزل ڈائر کو چھبیس ہزار پاؤنڈ کی خطیر رقم دی، جو آج
کل کے دس کروڑ روپے سے بھی زیادہ بنتی ہے۔ اس چندہ مہم میں
مشہور انگریز ادیب رڈیارڈ کہپائگ نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔

دوسری طرف جلیانوالہ قتل عام میں مارے جانے والے

لو گوں کے دار ثان کو انگریز سر کارنے پانچ سوروپیہ فی لاش کا معاوضہ دیا۔ اس پر بنگال کے نوبل انعام یافتہ ادیب رابندر ناتھ ٹیگور نے اپنا"سر" کا خطاب انگریز سر کار کو داپس کر دیا۔

13 مارج 1940ء کو پنجاب کے سپوت ادھم سنگھ نے لندن میں مائیکل اڈوائر کو گولیاں مار کر قتل کر دیا اور اپنی گر فقاری پیش کر دی۔ مقدمے میں ادھم سنگھ نے بیان دیا کہ اس نے مائیکل اڈوائر کو اس لیے مارا کہ اس نے جلیانو الہ باغ میں پنجابیوں کا قتل عام کیا تھا۔ ادھم سنگھ کو پھانسی دے دی گئی۔ ادھم سنگھ بھگت سنگھ کا پرستار اور غدریار ٹی کا ممبر تھا۔

## آخرى بات

واٹس ایپ پر ایک دوست نے مجھے ایک تصویر بھیجی۔ تصویر میں دن کے وقت ایک سڑک پر ایک گاڑی کھڑی تھی جس کی حجست پر ایک کتا کی پشت پر اینی اگلی ٹائلیس رکھ کر کھڑا تھا۔ یہ صاف بات تھی کہ اس تصویر میں ان کا پوز ایک جنسی عمل کی نشاند ہی کر رہا تھا۔ اسی دن کچھ ہی گھنٹوں میں مجھے یہ تصویر کئی اور دوستوں سے واٹس ایپ پر موصول ہوئی۔ میر سے یہ سب دوست آپس میں دوست نہیں ہیں۔ جس کا مطلب بیہ تھا کہ یہ تصویر سوشل میڈیا پر خاصی وائر ل ہوئی تھی۔

تصویر دیکھ کر میں سوچ میں پڑگیا کہ یہ تصویر جھیخے والے سارے ہی دوست تقریباً پچاس سال کے لگ بھگ ہیں۔ اولاد جوان ہے، یونیور سٹیوں میں پڑھتی ہے، اپنی بیویوں کے ساتھ رہتے ہیں،

پڑھے کھے بھی ہیں۔ پھر آخر انہوں نے یہ تصویر مجھے کیوں بھیجی؟
تصویر کو میں نے غور سے دیکھا۔ ایک عام سادن تھا، عام سی
سڑک، عام سی گاڑی، عام ساکتا اور عام سی کتیا۔ کوں کا پوز چاہے
جنسی ہی تھالیکن تھاعام ہی۔ میں نے سوچا کہ
سی ہی تھالیکن تھاعام ہی۔ میں نے سوچا کہ
کی دوہی باتیں ہوسکتی ہیں کہ ایک تو کتا اور کتیا سرعام یہ جنسی
عمل کررہے ہیں اور دوسر ایہ کہ ان کی آپس میں شادی نہیں
ہوئی۔

لیکن کیایہ دونوں باتیں اس قابل تھیں کہ میرے دوست مجھے یہ تصویر جھیجے؟ ادھیڑ عمر افراد جن کے پاس ان کی بیویاں بھی موجود تھیں ، ان کے لیے اس تصویر میں ایس کیا خاص بات تھی؟ کوئی نوجو ان لڑکے ہوتے تو بات بھی تھی۔ لڑکوں کے سامنے تو جنس کی کوئی بات کروتو وہ گدھوں کی طرح یوں بننے لگ جاتے ہیں جیسے انہیں گدگدی کر دی گئی ہو مگر میرے دوستوں کو یہ تصویر کیوں اچھی لگ رہی تھی؟

کچھ نسلوں سے ہم نے بڑھنا پوری طرح قدرت کے حوالے کر دیا ہے۔ کھانی لیا کہ جسم نے جتنا بھی بڑھنا ہو بڑھ جائے۔ اسی طرح دماغی ظرف بھی قدرت پر چپوڑ دیا ہے۔ جب تک اور جتنا اپنے آپ بڑھ جائے، ٹھیک ہے ،ہم نے کوئی زحمت نہیں کرنی۔ سوجسم کے ساتھ بید دماغ بھی اٹھارہ بیس سال تک ہی بڑا ہو تا ہے

اور اس کے بعدرُ ک جاتا ہے۔اس لیے جاہے انسان پچاس برس کا ہو یا پیاسی کا، اکثر دیکھتے ہیں کہ دماغی طور پر کھلنڈ راساہی ہو تا ہے۔ گندے لطائف کاشوقین، بات بات پر ماں بہنوں کی گالیاں دیتااور سوائے مال وزر کے اور کوئی بات نہیں کر سکنے والا به ظرف کا بھی یہی حال ہے۔ جسے دیکھو دو سرے کامال ہڑینے، مزید مال و زر جمع کرنے کے چکروں میں ہیں ہتاہے۔اینے ماضی پر نظر دوڑائیں توبزر گوں میں ہر طرف سیانے اور بڑے ظرف کے لوگ بکھرے پڑے تھے۔ شرم آتی ہے ان کے بارے میں سوچ کر کہ ہم کیاہیں؟ بڑے عہدوں پر چھوٹے لوگ ہیں ہم۔ سوچی پیاتے بندہ گیا(سوچ بیار انسان کو کہیں کا نہیں حچوڑتی)، کتابی کیڑا، کتابی باتیں، جیہڑی مت بندیاں نال بہہ کے آندی اے،اوہ کتاباں نہیں دے سکدیاں (جو سمجھ / عقل انسانوں کے ساتھ بیٹھ کر آتی ہے وہ کتابیں نہیں دے سکتیں) قشم کے محاورے ہارے معاشرے میں عام ہیں۔ بڑے بڑے ڈگری یافتہ لوگ یہی ہاتیں کرتے ہوئے د کھائی دیتے ہیں۔ ایک پر وفیسر صاحب نے ایک واقعه سنایا که سترکی د ہائی میں ان کی نئی لیکچررشپ لگی اور کسی سے دوستی نہ تھی۔وہ کوئی نہ کوئی کتاب کالج لے جاتے اور فارغ

پیریڈ میں بیٹھ کریڑھتے رہا کرتے۔ایک دن سینئر پروفیسر نے ان

سے یو چھا کہ وہ مقابلے کا امتحان کب دے رہے ہیں؟ انہوں نے

وہ تومقابلے کا امتحان نہیں دیے رہے جواب دیا که ۔ اس پر وہ سینئر پروفیسر کہنے لگے کہ پھر آپ ہروفت کتابیں کیوں پڑھتے رہتے ہیں؟ ایساہی ایک اور واقعہ ہے۔میرے ایک دوست نے بتایا کہ یاروں کی محفل میں بیٹھے قیام یا کستان کے موضوع پر بات ہور ہی تھی۔ کچھ دوستوں کا خیال تھا کہ پاکستان دو قومی نظریے کی وجہ سے بناہے اور کچھ کا خیال تھا کہ اس وقت کی سیاست اور معیشت کا اس میں خاصابڑا کر دار تھا۔ سبھی خاصے پڑھے لکھے حضرات تھے اس لیے بیہ بحث علمی تھی اور کتب کے حوالے بھی دیئے جارہے تھے۔ جب دو قومی نظریے والی ٹیم لاجو اب ہو گئی تو دومنٹ تک خاموشی چھائی رہی۔ پھر ایک دو قومی نظریے والا دوست بولا" تیس برس یہلے جب میں ایم اے ہسٹری کررہا تھاتو پر وفیسر صاحب نے ایک دماغ خراب ہوجاتا ہے۔"

ہم جو کہتے رہتے ہیں کہ دوسری قوموں کے تاریخ دان حصوفی تاریخ دان حصوفی تاریخ دان کا تاریخ دان کا تاریخ کا تاریخ دان کا تاریخ اس کے بارے میں جھوٹی تاریخ رقم دان پنجابیوں کی علم دوستی کی ثقافت کے بارے میں جھوٹی تاریخ رقم کرتے رہے ہوں؟ کہاں ہز اربر سوں سے پنجابی قوم دنیا کی سب سے اعلیٰ تہذیب یافتہ قوم ہو۔ پنجابی عالموں نے عرب اور یورپ کو علم و حکمت سکھایا ہو؟ اور اب یہ حال ہے کہ کتاب پڑھنے والے کو کتابی

کیڑا، ہومیو پیتھک قرار دے دیتے ہیں۔ کوئی قوم اتناہی زوال پذیر ہو جائے ؟

اب سوچنے سبحضے کا تکلف بھی ہم نے جھوڑ دیا ہے۔ کہاں ر ہناہے سے لے کر کارن فلیکس کون سے کھانے ہیں تک کے فیصلے ہم ٹی وی کمرشل دیکھ کر کرتے ہیں۔ایک دفعہ ایک دوست کہنے لگا کہ تم نے موبائیل فون ایپل کا کیوں نہیں رکھا؟ میں نے کہا کہ یار وہ خاصام ہنگا ہوتا ہے۔ یہ اس سے چوتھائی قیمت کا ہے اور اچھاکام کر تاہے۔وہ خاموش ہو گیا۔ پھر کہنے لگا، نہیں یار بیہ تمہارے اسٹیٹس کے ساتھ نہیں جاتا۔ ویسے کہہ تووہ صحیح رہاتھا کہ آج کل کیڑے دیکھ کراندازہ لگاتے ہیں کہ بندہ اچھاہے یا گھٹیا؟ ا یک دن ایک دوست نے نیافون لیاتوز بر دستی مجھے د کھانے لگا کہ دیکھواچھاہے نا؟ کافی دیر کے بعد مجھے سمجھ آیا کہ وہ مجھے نون نہیں اپنااسٹیٹس د کھارہاتھا۔ ہمارے ذہن اتنے ماؤف ہو چکے ہیں کہ ہم سوچنے سبھنے کی صلاحیت سے محروم ہو چکے ہیں۔ ہمارے سب فصلے دوسر وں کے دیکھا دیکھی ہی ہوتے ہیں بالو گوں کو دیکھ کریا ٹی وی اشتہار دیچہ کر۔ ٹن سُناکر چیزیں لے لیں۔ برانڈڈ چیزیں لے لیں۔ یہی حال اُس فون والے دوست کا تھا۔ جو لے تو اُس نے لیا تفالیکن اب مجھ سے یوچھ کر تسلی کر رہاتھا کہ جو لیاوہ صحیح لیا ہے یا نہیں؟

کچھ سال پہلے ہمارے ایک جانے والے کا بیٹا تیسری جماعت میں آیاتواس کا سکول بدلا گیا۔ نئے سکول سے پہلے دن واپس آیا توباپ سے لڑنے لگا کہ مجھے لینے کے لیے سکول کیوں آئے؟ ہوا یوں کہ وہ بچہ اپنے جس ہم جماعت کے ساتھ بیٹھااس نے پوچھا کہ وہ کس چیز پر سکول آتا جاتا ہے؟ بچے نے کہا کرولا گاڑی پر۔

ہم جماعت نے اُسے بتایا کہ میں ہونڈا گاڑی پر آتاجاتا ہوں۔جب چھٹی ہوئی تو بچے کی کرولا تھی رکشہ اور ہم جماعت کی ہونڈا تھی موٹر سائیل۔اب بچہ اپنے باپ سے جھڑ رہاتھا۔ جب باپ نے سمجھایا کہ اس کی گاڑی بھی توسائیل نکلی تو بچے کو پچھ قرار آیا۔ اب یہ حال ہے کہ تیسری جماعت کے بچے بھی اسٹیٹس کو نشیئس ہو چکے ہیں۔ ہم کیابن گئے ہیں اور اپنی اولاد کو کیابنارہے ہیں؟

پچوں کی کوئی بھی بات کر لو توایک ہی راگ سنائی دیتا ہے
کہ بڑے اپنے بچوں کا کبھی بُر انہیں چاہتے۔ سننے میں یہ بات اچھی
کھی لگتی ہے۔ ویسے یہ عام بات ہے کہ بچے کوئی بھی سوال پوچھ
لیس توان سے علمی واد بی بحث کرنے کی بجائے ہم انہیں جھڑک دیے بین کہ
دیتے ہیں کہ ہم کو نہیں پتا۔ بس جس طرح بڑے بزرگوں نے کہا
ہے اُسی طرح ٹھیک ہے۔ گھر اور سکول ایک ہی حال ہے۔ اس
طرح بچوں کا دماغ بند کر کے ، ان کی عزت نفس کو چوٹ دے کر
بڑے کس طرح اپنے بچوں کا بھلا کرتے ہیں یہ سمجھ سے باہر ہے۔

پھر ہم کہتے ہیں کہ ساری ایجادات اور تر قیاں انگریزوں کے بیچے کرتے ہیں۔ ننھے دماغوں پر لوہے کے خول چڑھاکر انہیں دولے شاہ کا چوہا بنادیتے ہیں اور پھران کو بتاتے ہیں کہ انہوں نے بڑے ہو کر کیابناہے ،انجینئریاڈاکٹر؟اور معصوم ذہن جو قدرتی طور پر فن کاریاو کیل یا کچھ اور ہو تاہے،ساری عمرکے لیے عذاب میں پڑ جا تاہے اور اس عذاب میں ڈالنے والے اس کے اپنے بڑے ہوتے ہیں۔ پھر اگریڑھے کھے بچے کے امتحان میں کم نمبر آ جائیں تواسے ہر وقت بر ابھلا کہا جا تاہے۔ نالا کُق، فیلیئر، نکھٹو، ناکارہ اور فلاں کے بیچے کو دیکھو، فلال کے بیچ کو دیکھو۔ بیچ بے چارے کو لگتاہے کہ وہ د نیاکاسب سے گھٹیااور نالا کُق بچیہ ہے۔ وہ ایسے احساس کمتری میں مبتلا ہو جا تاہے کہ پھر ساری زندگی اپنی نظروں میں اُٹھ نہیں یا تا۔ یڑھنے کے بعد بھی اگر وہ زیادہ کمانہ سکے توہر وفت کا پتانہیں کون کہتاہے کہ ماں باپ اپنی اولا د کابُر انہیں جاہ مجھے تو آ جکل والدین کم اور جلاد زیاہ نظر آتے ہیں۔اگر بچہ زیادہ لا کُق نہیں، زیادہ پییہ نہیں کماسکتا تو اُسے اس طرح دیکھتے ہیں جیسے کوئی گھٹیا چیز خرید لائے ہوں۔ بچہ نہ ہو گیا، جانور ہو گیا۔ نفع نقصان کے علاوہ کچھ نظر ہی نہیں آتا؟ اپنا بچیہ بھی نہیں؟ اور پھر شادی۔ شادی بیاہ کرتے ہوئے بڑے بڑے حساب لگاتے ہیں۔ ہمارا خاندان کیاہے ،رتبہ کیاہے؟ دوسروں کا کیاہے؟ لڑکے والے فکر

لعن طعن۔ سکتر ؟ کرتے ہیں کہ لڑکی والے کتے امیر ہیں کتنا جہیز دیں گے؟ ان کے کنکشن کتے ہیں؟ ہمارے بیٹے کی ترقی میں کتنی مد دہو سکے گی؟
دوسری طرف لڑکی والے دیکھتے ہیں کہ یہ کتنے امیر ہیں؟ ہماری بیٹی کو کیادے سکیں گے؟ اور دونوں یہ سوچتے ہیں کہ یہ ہمارے مقابلے کے بھی ہیں؟ لوگ کیا کہیں گے؟ اس سارے جھیلے میں یہ نہیں دیکھتے کہ ہمارے نیچ کیسے ہیں؟ ان کے مزاج آپس میں ملتے ہیں یا نہیں ؟ جنہوں نے ساری عمر ساتھ گزار نی ہے وہ کیا چاہتے ہیں؟ کیا سوچتا، کوئی نہیں پوچھتا۔ ہیں؟ کیا سوچتا ہیں کہیں کوئی نہیں پوچھتا۔ پوچھیں بھی کس طرح؟ بھی بھینیوں سے کسی نے پوچھا کہ بھی وہ چاہتی کیا ہیں؟ میا ان کے ملاپ کا فیصلہ بس ان کے مالک کا ہوتا ہے۔

یہ بات ٹھیک ہے کہ بڑے اپنی اولاد کا بُر انہیں چاہتے

لیکن نہ چاہتے ہوئے بھی تو بُر اکیا جاسکتا ہے ، جسے رو کئے کے لیے
عقل کی ضرورت ہوتی ہے۔ ہمارے آج کے بڑے تو جھے صاحباں
جیسے ہی لگتے ہیں جس نے مرزا کے تیر اس لیے توڑ دیئے کہ کہیں
میرے بھائیوں کو مار نہ ڈالے اور میں اپنے بھائیوں کو واسطہ دے
کر مرزا کو مار نے سے روک لوں گی لیکن بھائیوں نے مرزا کو ہی مار
ڈالا اور وہ روتی رہ گئی ۔ اسی طرح بچوں کی زندگی تباہ کر کے والدین
افسوس کرتے ہیں کہ ہماری اولا دخوش نہیں ہے۔ ہمیں سکون نہیں۔
یہ ملک ہی ایسا ہے ، ہماری اولا دخوش نہیں ہے۔ ہمیں سکون نہیں۔
یہ ملک ہی ایسا ہے ، ہماری قسمت ہی خراب ہے ، انہوں نے تو کبھی

اپنی اولا د کابر انہیں چاہا۔ انگریزی کا ایک مقولہ ہے کہ جہنم کی راہ نیک نیق سے اٹی پڑی ہے۔

اسی طرح کے بڑوں کی ٹریننگ کام دکھاتی ہے تولا کچی، خو د غرض اور سوچ سے عاری بچوں کی کھیپ تیار ہو جاتی ہے اور پھر وہ اپنے بڑوں کے ساتھ اچھاسلوک نہیں کرتی۔ بڑوں کے ساتھ اچھا نہیں کرتی اور اپنی اساس کے ساتھ بھی۔ میں سمر قند میں 'ریگستونے' د کھے رہاتھا۔ 'ریگستونے' وہاں ریگستان کو کہتے ہیں۔ یہ جگہ ویسے ریگتان نہیں تھا۔ ایک بڑا ایکامیدان تھاجس کے تین اطراف میں تین تاریخی مدرسے بنے ہوئے تھے اور ایک مدرسہ مر زاالغ بیگ نے بنوایا تھا۔ مر زاالغ بیگ امیر تیمور عرف تیمور لنگ کا یو تا تھا اور سمر قند کا بہت ہی علم دوست باد شاہ بھی تھا۔ اس نے سمر قند میں ایک عظیم الشان رصد گاہ بنوائی تھی جس سے ستاروں کی حیال کا سائنسي مطالعه كباحاتا تقااور كتابين لكھي حاتي تھيں۔الغ بيگ خو د بھی سائنس دان تھااور اس کی کتابیں اس کے ایک ترک شاگر د علی توشیحی نے الغ بیگ کے بیٹے کی جاہلیت سے بحیا کر، ترکی لے جا کرچھیوائیں جو بورپ میں خاصی مقبول ہوئیں۔ میں نے اپنی گائیڈ سے یو چھا کہ یہاں کو ئی ریگستان نہیں ہے ، ماور النهم كاعلاقه تجفي یہاڑی ہے تواس جگہ کوریگستان کیوں کہتے ہیں؟ وہ بتانے گی کہ اس زمانے میں سمر قند تحارت کاعالمی مر کز تھااور دوسر ہے ملکوں

سے یہاں بڑے بڑے قافلے آ کر رُ کا کرتے تھے۔ قافلوں کے ساتھ بے شار گھوڑے اور گدھے اور دوسرے جانور بھی ہوتے تھے جن کے فضلے سے گند گی تھیاتی تھی۔اس لیے دوسرے علا قول سے یہاں بہت ساری ریت پھیلا دی گئی تھی۔اس لیے اس علاقے کا نام ریگتان ہو گیا۔ میں نے نوٹ کیا کہ میری گائیڈ کی انگریزی خاصی اچھی تھی۔ میں نے یو چھاتو اُس نے بتایا کہ ٹوورازم کے کورس میں انگریزی خاص طوریر سکھائی جاتی ہے۔ بات سے بات نکلی میں نے یو چھاکہ کیاوہ ازبک ہے؟ کہنے لگی کہ نہیں میں قازق ہوں۔ میں نے یوچھا کہ آپ کی زبان بھی از بک ہے؟ کہنے گلی کہ نہیں بماري ہیں لیکن این مادری زبان ہے۔ ویسے ہم زیادہ ازبک یاروسی زبان بولتے اب انگریزی مقبول ہوتی جار ہی ہے ۔ کیکن میری ماں بولی قازق زبان ہے۔ میں نے اس کے بچوں کے بارے میں یو چھا۔ وہ یو نیورسٹی میں پڑھتے تھے۔ میں نے یو چھا کہ کیاوہ بچوں کے ساتھ قازق بولتی ہو؟ کہنے لگی ہاں 💎 مگر وہ از بک یاروسی میں جواب دیتے ہیں اور اب انگریزی سکھ رہے ہیں۔ پہلے تو مجھے خیال آیا کہ یہ ہمارے والاہی حساب ہے۔ ہمیں پنجابی آتی ہے لیکن ہم قریبی رشتے داروں یا دوستوں کے علاوہ کسی سے کم ہی پنجابی بولتے ہیں۔ بیج ہمارے ساتھ نہیں بولتے اور ہم انہیں نہیں کہتے کہ پنجابی بولیں۔انہیں اُردو بولٹا دیکھ کرخوش ہوتے ہیں اور انگریزی سکھاتے ہیں۔ پھر مجھے خیال آیا کہ نہیں یہ قاز قوں کا ہمارے والاحساب نہیں۔ دنیا میں بڑی زبانیں چھوٹی زبانوں کو کھا جاتی ہیں۔ نئی نسل میں بچے ماں بولیاں چھوڑ کر بڑی زبانیں سیکھ رہے ہیں لیکن وہ ماں بولی یہ سوچ کر چھوڑتے ہیں کہ ہم اس زبان میں سائنس یاا دب نہیں پڑھ پائیں گے۔ بڑی زبانوں میں سائنس اور ا دب کا کام بھی ہورہا ہے اور وہ دو سری زبانوں کے سارے کام خو د ترجمہ بھی کر رہی ہیں۔ اس لیے بچ شہوسے ہیں کہ بڑی زبان ان سبحتے ہیں کہ بڑی زبان ان ہے۔ پنجابی چھوٹی اور بے کار زبان ہے اور اس میں کوئی کام نہیں ہور ہا کہ بگلہ وہ یہ بھی سبحتے رہائے کہ پنجابی ایک گھٹیاز بان ہے۔

میں پشاور میں تھاتو ہوٹل میں ایک پٹھان کے ساتھ دوستی
ہوگئ۔وہ صوبہ خیبر پختون خواہ کا سرکاری ملازم تھا۔ زبان پر بات
ہوئی تو میں نے اس سے بوچھا کہ آپ لوگ عام طور پر کون سی
زبان استعال کرتے ہیں۔وہ بننے لگا کہنے لگا کہ بازار ہو، فائیوسٹار
ہوٹل، دوست ہوں یا اجنبی، دفتر میں کار کو
گییاں یا چیف سیکرٹری کی سرکاری میٹنگ
بات صرف پشتو میں ہی ہوگی۔ میں نے اپنے پنجاب پر نظر دوڑائی
توجھے اپنی ماں بولی نہیں اپنا آپ گھٹیالگا۔

ہمارے اُستاد ٹیوشن پڑھا پڑھا کر اور سکول کمبی چوڑی فیسیں

لے کربیویاری اور کاروباری ادارے بن گئے ہیں اور ٹھیک ہے ہیں۔ کیونکہ ہم نے خو د اپنی تعلیم کو کاروبار بنالیاہے۔ بیچ کو سکول اس لیے تھیجے ہیں کہ وہ نو کری حاصل کر سکے، پیسه کما سکے۔ سائنس، اکاؤنٹنگ یا مینجنٹ پڑھانی ہے کیونکہ ان میں پیپہ کمانے کے امکانات ز مادہ ہیں۔ ککڑی اوہ لینی جیبڑی گڑ گڑ کر دی اے، تے ڈ گری اوہ لینی جیبڑی ٹمکر دیندی اے (مرغی وہ لینی جو کڑ کڑ بولتی ہواور ڈ گری وہ لینی جو کماکر دیتی ہو)۔ ہم بچوں کو بندہ بنارہے ہیں یا کیکولیٹر؟جوبچیہ آئن سٹائن کے کام کوبڑھاسکتاہے ہم اُسے جوتے مار مار کرایم بی اے کر واتے ہیں اور جو یکاسو حبیبافنکار بن سکتاہے أسے ہم مار مار کر ڈاکٹر بنادیتے ہیں اور پھریہ خو دکوناکارہ سمجھ کر ساری عمر احساس کمتری کا شکار رہتے ہیں ، اور دن رات اینے بزر گوں کے لیے دعائے مغفرت کرتے ہیں۔وہ بھی کیاڈ گری ہے جورٹے اور نقل مار کرلی جائے؟ ہم اپنی اولا دکے ساتھ زیادتی نہیں کررہے بلکہ ان پر ظلم کررہے ہیں۔اس طرح کی تعلیم و تربیت دے کر بچوں کو دنیا کے آگے چینک دینابالکل ایساہی ہے جیسے انہیں فوجی ٹریننگ دیئے بغیر ہی نقلی بند وقیں تھا کر میدان جنگ میں بھیجے دینا۔

> پنجاب دنیا کے عظیم دیسوں میں سے ایک ہے۔خوبصورت ترین دیسوں میں سے ایک۔اس کی زمین زر خیز ہے اس کے باسیوں

کے دماغ زر خیز ہیں۔ اس نے دنیا کی سب سے قدیم اور سب سے عظیم اور سب سے بڑی تہذیب کو جنم دیا۔ اس کی بیٹیاں بیٹے دلیر اور عقلمند ہیں۔ چاہے بچھلے زمانے کی تاریخ دیکھ لیس یاموجو دہ زمانے کی بات کر لیس، دنیا میں پنجابیوں نے ہر میدان میں اپنالوہا منوایا ہے۔ پنجابیوں کا ظرف بھی اتنا بڑا ہے کہ چاہے کوئی قوم ہویا اکیلا بندہ یا ذہب، جو بھی پنجاب میں آیا، پنجابیوں نے اُسے بڑے دل سے خوش آ مدید کہا۔

کسی بھی زاویے سے دیکھ لیں پنجاب کابڑا بن چمکناد مکتا نظر
آتا ہے۔ ہمارے پنجابی آباء ہیرے شے اور ہمارے پنجابی بہن بھائی
ہر طرف موتوں کی طرح بھرے پڑے ہیں۔ پتانہیں کیوں نہ تو
ہم اپناماضی دیکھتے ہیں اور نہ ہی اپنے ارد گر دیکھرے ان موتوں
کی قدر کرتے ہیں۔ یوں معلوم ہوتا ہے جیسے کسی نے ہماری آتکھوں پر
عینک لگادی ہو کہ ہمیں صرف یہی نظر آتا ہے کہ پنجاب بُراہے
اور پنجابی بُرے لوگ ہیں۔ ہمیں ذہنی غلامی کی ان زنجیروں کو توڑنا
ہوگا۔ بصورت دیگر تاریخ میں ہم پنجابیوں کا کہیں ذکر باقی نہ رہے
گا۔

انسان کی ترقی نسلوں کا عمل ہوتی ہے۔ایک نسل ساری زندگی ترقی کرتی ہے اور اپناساراعلم اگلی نسل کو دے جاتی ہے اور ہر نسل کی بیہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ اپنے آباء

ہماری داستان تک نہ ہو گی داستانوں میں۔

آگے بڑھائیں تاکہ ان کے بزرگ بھی ان پر فخر کر سکیں۔ اپنی زبان جھوڑ کر ، اور اپنا تابناک ماضی بھلاکر ہم خود کو بھول رہے ہیں۔ ہم یہ بھول رہے ہیں کہ ہم اپنے دیس کے باسی ہیں اور یہ بھی بھلانے کی کوشش کر رہے ہیں کہ ہمارے آباء واجداد ہزاروں برس سے یہیں بستے تھے۔ ہمارار ہمن سہن ، ہماری سوچ ، ہماری جڑیں اسی زمین میں ہیں۔ ہماری بچیان ، ہماری شاخت پنجاب ہے۔ ہم پاکستانی بھی لیکن ہماری مٹی ، ہمارار ہمن سہن اور ہمارا سوچنے کا انداز پنجابی ہے۔ پنجابی ہوتے ہوئے بھی ہم بہت پچھ ہو سے ہیں لیکن اگر ہم نے اپنی پنجابی ہوتے ہوئے بھی ہم بہت پچھ ہو سے ہیں لیکن اگر ہم نے اپنی پنجابی جڑیں کاٹ ڈالیس تو پھر ہم پچھ سے بہی نہیں رہ جائی گ

• • • • • • •

## كتابيات

- Five Thousand Years of Pakistan, An Archaeological
   Outline by R.E.M. Wheeler. Royal Book Company,
   Karachi, 1950, 1992.
- History of Pakistan, Pakistan Through Ages by Prof. Dr.
   Ahmad Hasan Dani. Sang-e-Meel Publications, Lahore,
   2008.

The Wonder that was India, A. L. Basham. Rupa & Co,
 New Delhi, 1967 (22nd impression, 1994).

- Gem in the Lotus, The seeding of Indian Civilisation,
   Abraham Eraly. Penguin Books, India, 2002 (ed. 2015).
- The First Spring, Life in the Golden Age of India, Part-1,
   Abraham Eraly. Penguin Books, India, 2011 (ed. 2014).
- A New History of India, Stanley Wolpert. Oxford
   University Press, USA, 1977 (2000).
- India An Introduction, Khushwant Singh. Vision Books,
   India, 1990 (2007).
- A short History of Muslim Rule in India, Ishwari Prasad.
   Indian Press, 1965.
- A New History of Indo-Pakistan, K. Ali. Aziz Publishers,
   Lahore, 1978.
- Muslim Rule in India and Pakistan (711-1858 A.C.), Dr.S. M. Ikram. Institute of Islamic Culture, Lahore, 1989.
- The Fall of the Kingdom of the Punjab, Khushwant Singh.Penguin, 1962 (2014).
- The Oxford History of India, Vincent A. Smith. Oxford
   University Press, 1958 (1983).
- 16. A History of India 1, Romila Thapar. Penguin Books, 1966

(1975).

- 17. A History of the Peoples of Pakistan TowardsIndependence, J. Hussain. Oxford University Press, 1997(1999).
- Punjab A History from Aurangzeb to Mountbatten,
   Rajmohan Gandhi. Aleph, 2013.
- 19. www.scribd.com
- 20. www.wikipedia.org
- Indian Cultures as Heritage, Contemporary Pasts, Romila
   Thapar, Aleph, 2018.
- Being Pakistani, Society, Culture and The Arts, Raza Rumi,
   HaperCollins Publishers India, 2018.

اقبال قيصر، پاکستان پنجابی ادبی بورڈ، لاہور، 2017.

27. وحدت الوجودتي پنجابی شاعری، سيد علی عباس جلالپوری، پاکستان پنجابی ادبی بورڈ، لاہور، 1977 (2010).

28. پنجابی بولی دا پچھو کڑ، محمد آصف خال، پاکستان پنجابی ادبی بورڈ، لامور، 2016. (2014).

- The Black Swan, The Impact of the Highly Improbable,
   Nassim Nicholas Taleb, Penguin Books, 2007 (2010).
- 30. www.ted.com
- 31. The Alchemist, Paulo Coelho, HarperCollins, 1993.
- Amritsar 1919, An Empire of Fear & The Making of A
   Massacre, Kim A. Wagner, Yale University Press, 2019.

• • • • •