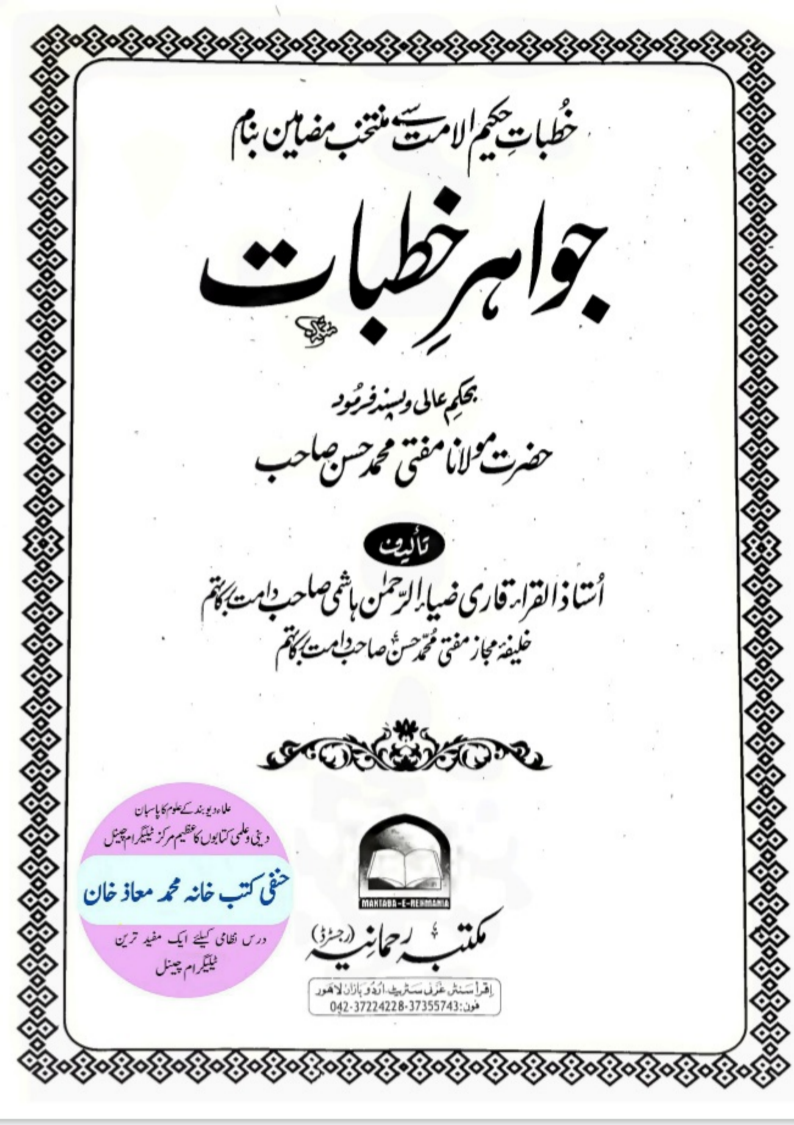
# خطبات على المت منتخب مفاين بنا منظبات على المست منتخب مفاين بنا من المست منتخب من



بحيم عالى ولبدر فرود مصرت ولأمام على ولبدر فرود مصرت ولأمام على محدر سياحب تأليف أشاذ القرارة فارى فيها إلرهم في الحب طيفة مجاز معن موض صاحب مجتم طيفة مجاز معن موض صاحب مجتم







#### ضرورى وضاحت

ایک مسلمان جان بوجھ کرقرآن مجید، احادیث رسول مُگاییم اور دیگر دینی کتابوں میں غلطی کرنے کا تصور بھی نہیں کر سکتا بھول کر ہونے والی غلطیوں کی تصبح و اصلاح کے لیے بھی ہمارے ادارہ میں مستقل شعبہ قائم ہے اور کسی مجھی کتاب کی طباعت کے دوران اغلاط کی تصبح پر سب سے زیادہ توجہ اور عرق ریزی کی جاتی ہے۔ تاہم چونکہ بیسب کام انسانوں کے ہاتھوں ہوتا ہے اس لیے پھر بھی فلطی کے رہ جانے کا امکان ہے۔ لہذا قارئین کرام سے گزارش ہے کہ اگر ایسی کوئی غلطی نظر آئے تو ادارہ کومطلع فرما دیں تا کہ آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح ہو سکے۔ نیکی کے اس کام میں آپ کا تعاون صدقہ ہو سکے۔ نیکی کے اس کام میں آپ کا تعاون صدقہ جاریہ ہوگا۔

#### تنينه

ہارے ادارے کا نام بغیر ہاری تحریری اجازت بطور ملنے کا پتہ ،ڈسڑی بیوٹر، ناشر یاتقسیم کنندگان وغیرہ میں نہ لکھا جائے ۔بصورت دیگراس کی تمام تر ذمہ داری کتاب طبع کروانے والے پرہوگی۔ادارہ ہذااس کا جواب دہ نہ ہوگا اور ایسا کرنے والے کے خلاف ادارہ قانونی کارروائی کاحق رکھتاہے،

# ويَرْاجُ إِسْالًا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ اللّ

جمله حقوق ملكيت تجق ناشر محفوظ بين



مكننب برحانب (دين)

إنام تناب

وابرطبات

﴿ تَأْمِينَ ﴾ اُسّا ذالقرارة قارى ضيا اِلرّحمٰن ہاشمی صاحب ہے ہم

> م ناش کار مکتب رجانبر (مطن مرامطی کور مطن کور خضر جاوید برنظرز لا ہور



اِقرأ سَنتُر عَزَني سَكَرْبيك ارُدُو بَازَارُ لَاهُور فون:37224228-37355743

#### فهرست مضامین

|     | •                                             |    |                                           |
|-----|-----------------------------------------------|----|-------------------------------------------|
| 35  | بيعت كى حقيقت                                 | 17 | تقريظ: مفتی محمد حسن عفی عنه              |
| 36  | توبہ کے بھر وسہ پر گناہ کی ممانعت             | 18 | يين لفظ: ابوزبير ضياءالر حن ہاشمی عفی عنه |
|     | دوسری جلد کے جواہر                            |    | پہلی جلد کے جواہر                         |
| 38  | الفاظ قرآن کی حفاظت                           | 19 | ثمر هٔ نیت                                |
| 38  | خداتعالی سے بے تعلقی                          | 20 | اہمیت<br>اہمیت                            |
| ت39 | حضور صلى الله عليه وآله وسلم كاحا فظه اور قوس | 21 | انسان کی ہے ہی                            |
| 40  | ابل الله کی راحت کاراز                        | 22 | انسان کی مختلف حالتیں                     |
| 41  | اخلاص کی قدر و قیمت                           | 23 | اولاد کا فتنہ                             |
| 42  | ساع کی شر ائط                                 | 24 | اول <mark>اد کانعم</mark> ت ہونا          |
| 43  | پخته قبروں کی ممانعت                          | 25 | ا بلیس کی غلطی کاراز                      |
| 44  | حقیقت قلندری                                  | 26 | ضرورت کے موافق دنیاسے تعلق رکھو           |
| 45  | غُجب و <i>ب</i> ر                             | 27 | غلط تو کل کی مثال                         |
| 46  | نسبت مع الله                                  | 27 | مقصود حال نہیں اعمال ہیں                  |
| 47  | سفلی وعلو ی عمل                               | 29 | ايصال ثواب كاآسان طريقه                   |
| 48  | کشف کے خطرات                                  | 30 | مر د کامل کی ضرورت                        |
| 49  | مجذوب اور سالك كافرق                          | 30 | شيوخ كامل كاطريق عمل                      |
| 50  | خثیت کی حد                                    | 31 | ی<br>اعمال م <i>یں عزیمت ور خص</i> ت      |
| 51  | نسبت کی حقیقت                                 | 34 | امراء کے لچر حیلے                         |
|     |                                               |    | <del>-</del> /· /                         |

| 74 | وعظ کی اہمیت            | . 52 | طلباء کی کوتاہیاب         |
|----|-------------------------|------|---------------------------|
| 75 | اعمال کی نورانیت        | 54   | توسل کی حقیقت             |
| 76 | حقانيت اسلام            | 56   | ذکر لسانی کے درجات        |
| 76 | عجب كاعلاج              | 57   | حقیقت ذکر                 |
| 77 | كاميابى كاظريق          | 57   | تصوف کی صورت              |
| 78 | استغراق اوراس کے آداب   | 58   | تصوف کی منجی              |
| 80 | راز محبوبیت             | 59   | آج کا تصوف                |
| 81 | خواب کی باتیں           | 60   | سلوک کے معنی              |
| 82 | حفاظ كوبدايت            |      | تیسری جلد کے جواہر        |
| 83 | ختم قرآن کی رسوم        | 61   | اخلاص کی ضرورت            |
| 84 | بے زبان کااثر           | 62   | ہماری کو تاہیاں           |
| 86 | عذاب قبر كاواقعه        | 63   | الله سے ہمکلامی           |
| 87 | مفلس کی تعریف           | 64   | جابل متوکل کا قصہ         |
| 87 | ناصح كونفييحت           | 65   | جسم اور روح کا تعلق       |
| 88 | ذ کر جهر کی شرط         | 66   | شهوت بالامار د            |
| 89 | اعتدال شريعت            | 67   | لفظ لواطت كاغلط استنعال   |
| 90 | د عااور تدبیر           | 68   | كامل بننے كاطريقه         |
|    | یانچویں جلد کے جواہر    | 69   | غُر باء کا خلوص           |
| 92 | قوم لوط كا قصه          | 69   | دماغی کمزوری کاعذر        |
| 93 | معيار محبت              | 71   | صاحب کمال کی علامتیں      |
| 94 | عادت الله               | 71   | نیک صحبت کے آ داب         |
| 95 | ظهوراساء جلاليه وجماليه |      | یں<br>چو تھی جلد کے جواہر |
| 96 | نعمت معرفت              | 73   | اصلاح نفس کی ضرورت        |
|    |                         |      |                           |

| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |                                      |        |                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------|--------|---------------------------------------------|
| المعلاد و جہاں گرافت کے جوابر المعلاد کی جوابر المعلاد کے جوابر المعلاد کی جوابر کی جوابر المعلاد کی جوابر کی جوا | 119 | تقاضائے اتباع سنت                    | 97     | مجاہدہ کی حقیقت                             |
| المنافقة ال | 119 | عالم ارواح کی نسبت                   | 98     | مقام علماءوصو فياء                          |
| اللہ تعالیٰ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 120 | نافع توجه                            | 99     | تمهيدبيان                                   |
| اللہ تعالیٰ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 122 | ہدیہ کے آواب                         | 100    | نضي <mark>لت نق</mark> هاء                  |
| اللہ تعالیٰ اللہ علی ہے اور اللہ اللہ علی ہے اور اللہ علیہ اللہ علیہ واللہ علیہ اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ علیہ علیہ علیہ علیہ علیہ ع                                                                                                                                                                                        | 125 | کامل کی پیجیان                       | 101    | سر کار دوجہاں ملتہ لیائم کی بیند            |
| المجاوا الولیت علیت المجاوا الولیت علیت المجاوا الولیت علیت المجاوا المجاوا المجاوا المجاوا المجاوا المجاول ا | 125 | فرعون اور ايمان                      | 103    | مقبوليت درود شريف                           |
| المحقیقت نور اللہ اللہ اللہ کا کہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 126 | غلبه کال                             | ے پیدا | الله تعالی کاعرش حضور مُتَّوَالِيَهِم ك نور |
| المعرف ا |     | ساتویں جلد کے جواہر                  | 104    | هوا؟اوليتعليت                               |
| المرات طاعت المرات طرات طرات طرات طرات طرات طرات طرات ط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 128 | لعنت اور غيبت                        |        | چھٹی جلد کے جواہر                           |
| قبض وبسط 107 حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی توت 132 اور جرمز ان فار کی کاور تعدید 132 اور جرمز ان فار کی کاواقعہ 132 اعلام علام 139 اعلام علام 139 اعلام اللہ 139 اعلام اللہ 139 اعلام 139 اع | 129 | پیر کاحق اس کور ہبر بناناہے          | 106    | حقیقت نور                                   |
| الماع الموں کی جڑ الموں کی جڑ الموں کی جڑ الموں کی جڑ الموں کی جڑا اور جر مزان فارس کا واقعہ مقام علاء الموں اس کی حقیقت الموں اس کی حقیقت الموں کی حقیار الموں کی خوام کی حقیار الموں کی حقیار الموں کی حقیار الموں کی حقیار کی حق | 130 | طريق إصلاح                           | 107    | ثمرا <mark>ت</mark> طاعت                    |
| مقام علماء 109 حضرت عمراً اور ہر مزان فاری کا واقعہ 134 134 110 اللہ اللہ کا اللہ کا اللہ 135 134 135 136 136 137 138 139 139 139 139 139 139 139 139 139 139                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 131 | حضور صلی الله علیه وسلم کی قوت       | 107    | قبض وبسط                                    |
| سفارش اوراس کی حقیقت 110 کھانے کے آداب 135 اوراس کی حقیقت 111 مشائے کے فرائض 135 اوراس کی معیار 137 مشائے کے فرائض 137 اور کست کے معنی 137 متاب 138 متاب اللہ کا کہ کے مقام اور ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 132 | آ داب ہدیہ                           | 108    | گناہوں کی جڑ                                |
| بزرگ کے معیار 111 مشائ کے فرائض 137 بیعت کے معیار 112 صاحب کمال کی شاخت 137 بیعت کے معنی 112 صاحب کمال کی شاخت 137 بیعت رحمت 112 نماز اور و ساوس میں تربیت 138 بیلتہ کا اثر 138 بیلتہ کا اثر 139 بیلتہ کا اثر 139 بیلتہ کا اثر 139 بیلتہ کا طریق 139 بیلتہ کا طریق 140 بیلتہ کا طریق 140 بیلتہ کا میں کہ تدابیر 140 بیلتہ کا قواضع کی مثالیں 140 بیلتہ کا مثالی 140 بیلتہ کا مثالی 140 بیلتہ کی مثالیں 140 بیلتہ کی مثالیں 140 بیلتہ کی مثالیں 140 بیلتہ کا مثالی 140 بیلتہ کی مثالیں 140 بیلتہ کی 140 بیلتہ کی مثالیں 140 بیلتہ کی 140 ب | 132 | حضرت عمراً اور هر مزان فارسی کاواقعه | 109    | مقام علماء                                  |
| بیعت کے معنی 112 صاحب کمال کی شاخت 137 بیعت کے معنی 112 نمازاور وساوس 137 بیعت رحمت 112 نمازاور وساوس 138 بیات 138 بیات 138 بیات 138 بیات 138 بیات 139 بیات | 134 | کھانے کے آداب                        | 110    | سفارش اوراس کی حقیقت                        |
| 137 أمازاوروساوس<br>وسعت رحمت 138 أمازاوروساوس<br>حسن تربيت 113 أمال الله كااثر 139 أمال الله كاطريق 139 أمال 139 أمال الله كاطريق 140 أمال 140 أمال الله كاماريم 140 أمال 140 أمال أمال أمال أمال الله كاماريم 140 أمال أمال أمال أمال أمال أمال أمال أمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 135 | مشائخ کے فرائض                       | 111    | بزرگی کے معیار                              |
| اشاعت اسلام كاسبب 113 تعلق بالله كااثر 139 الله كااثر 139 الله كاطريق 139 الشاعت اسلام كاسبب 113 الله كاطريق 140 الله كاطريق 140 المالة كاتاكيد 140 اصلاح نفس كى تدابير 116 تواضع كى مثاليل 141 مقام ادب فنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 137 | صاحب کمال کی شاخت                    | 112    | بیعت کے معنی                                |
| اشاعت اسلام كاسبب 113 المل الله كاطريق 110 المل الله كاطريق 140 الما لله كاطريق 140 الما كاتبير 116 الملاح نفس كى تدابير 116 الملاح نفس كى تدابير 116 تواضع كى مثاليس مقام ادب فذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 137 | ثمازاور وساوس                        | 112    | و سعت رحمت                                  |
| اشاعت اسلام كاسبب 113 المل الله كاطريق 110 المل الله كاطريق 140 الما الله كاطريق 140 الما الله كالم يتدابير 116 الما المنطق كل تاكيد 141 القواضع كي مثاليل 141 مقام ادب فنونا مثاليل أمثال المنطق الم | 138 | تعلق بالله كااثر                     | 113    | حن تربيت                                    |
| مقام ادب مقام ادب 116 تواضع كي مثاليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 139 | ابل الله كاطريق                      | 113    | اشاعت اسلام كاسبب                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 140 | تواضع کی تا کید                      | 116    | اصلاح نفس کی تدابیر                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 141 | تواضع کی مثالیں                      | 116    | مقام ادب                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 142 | شب كاافضل حصه                        | 117    | •                                           |

| مناه گار مسلمان کو جہنم میں ایک قشم کی موت دے دی | 143                  | عبادت شب براءت                         |
|--------------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------|
| جائے گی۔ 161                                     | 144                  | نیت کی اہمیت                           |
| مراہوا حمل بھی اللہ تعالی سے ضد باندھے گا        | 144                  | حضرت يوسف عليه السلام كاتوكل           |
| آدابِ مصيبت كي تفريعات                           | 145                  | ریل کی نماز                            |
| اوراپے آپ کو کتے سے بھی بدتر سمجھ 162            | 146                  | انحراف سنت كانتيجه                     |
| امتخان حضرت موسلی علیه السلام 163                | 147                  | محبت کا ملہ کے اسباب واثرات            |
| د سویں جلد کے جواہر                              | 148                  | طريق مخصيل محبت                        |
| خشوع کی حقیقت 💮 165                              | ه جوابر              | آ ٹھویں جلد کے                         |
| شخ ابوسعيد گنگون کاواقعه                         | رو فی بناکر          | جنت میں سب سے پہلے زمین کی             |
| حضرت جرتجا گرفقیہ ہوتے!                          | 150                  | کھلائی جائے گی                         |
| زياده عجيب ايمان                                 | •                    | سيرت النبي المنة ليلتم علامه شلى ن     |
| حضرت مولی نے فرمایا حضرت محمد صلی الله علیه      | ے                    | الله تعالی نے اپنے ایک ولی کی کتے      |
| وآلہ وسلم میرے سامنے جوان لڑکے ہیں؟168           | 152                  | اصلاح کروائی                           |
| ماركتومات                                        | ح نہیں ہوا کر تا 153 | وظيفول سے امراض قلب كاعلار             |
| گیار ہویں جلدکے جواہر                            | 154                  | ٠ مراقبه ُموت کی ضرورت                 |
| مال قلب سے باہر رہے تو معین 172                  | ہیں تھے 154          | حضرت تھانوی کے کپڑے قیمتی خ            |
| مسل کی قشمیں 172                                 | 155                  | خر بوزهاور ح <u>چ</u> ری               |
| گناہ کے وقت نفس کورو کو!                         |                      | نویں جلد کے                            |
| حضور ملتٰ اللّٰہ نِم نے فرمایا ہم زیادہ تعریف سے |                      | شهداء پراظهارغم                        |
| خوش نہیں ہوتے!                                   |                      | حضرت امیر معاویه کوشیطان نے            |
| تدابير نجات                                      | 159                  | ليحاثفايا                              |
| بار ہویں جلد کے جواہر                            | 160                  | نماز کی تا کید                         |
| تصوف کی باریکیاں 178                             |                      | •• • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                                  |                      |                                        |

| •        |                                                            |      |                                                               |
|----------|------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------------------|
| 198      | تعبيربازي                                                  | 178  | تدبير تبليغ                                                   |
| 199      | افلا طونی دعوت                                             | 180  | يحيل توحيد                                                    |
| 201      | قرب کی ایک صورت                                            | 180  | آزادی کے غلط <sup>معنی</sup>                                  |
| اير      | پندر هویں جلد کے جوا                                       | 181  | خود بيني وخودراكي                                             |
| 204      | وقت رياء                                                   | 182  | علوم كشفيه كامطالعه                                           |
| 205      | اخفاء ميں رياء                                             | 184  | تكوينيات ميں جن تعالى كاتصر ف                                 |
| 205      | موت ہے قوت روحانی میں اضافہ                                |      | تیر هویں جلد کے جوام                                          |
| 206      | شهر ت اور خلوص                                             | 186  | اخلاص کی برکت                                                 |
| 207      | نعمت ِعقل                                                  | 187  | تبليغ صرف علماء كاكام نهيس                                    |
| 208      | شاها بوسعید می تربیت                                       | 188  | نا قص العقل لڑکی                                              |
| 210      | اخفاء کاملین                                               | 189  | كلمه توحيد زبان سے نه نكلا                                    |
| والرکے ۔ | احمد جام کے پاس ایک مر دعورت اپنے                          | 189  | تجويز محبوب                                                   |
| 212      | كولائے                                                     | 190  | شیطان نے آٹھ لا کھ سال عبادت کی                               |
| 212      | وسعت رحمت                                                  | ſ    | چودھویں جلدکے جواب                                            |
| 213      | مومن کو جہنم میں نیند آ جائے گی                            | 192  | کھانے کی رعایت                                                |
| 214      | تمام مال وجائيداد و قف نه كياجاً ئ                         | 193  | بنیاسرائیل کے شخص کاایک قصہ                                   |
| 214      | رةى مال الله كے نام پر دینا                                | 194  | بلااذن تضرف                                                   |
| اير      | سولہویں جلدکے جوا                                          | ٠ کر | حضرت ثبلی نے شیر کی تصویر پر توجہ ڈال                         |
| 216      | قاضى يحيى بن انتثم محدث كاواقعه                            | 195  | اصلی شیر بنادیا                                               |
| 216      | تراو تح میں اجتہاد                                         | 195  | توجه اور تصرف<br>- توجه اور تصرف                              |
| 217      | ایک زانی کے عسل کا پانی                                    | 196  | شیخےسے استاد کی طرح سوال نہ کڑھے                              |
| 218      | امام غزالی کی والدہ کی ڈانٹ<br>امام غزالی کی والدہ کی ڈانٹ | 197  | آداب شيخ                                                      |
|          | :                                                          | 198  | ښراء ميں اولياء تھی شامل ہيں<br>شہداء ميں اولياء تھی شامل ہيں |
|          |                                                            |      |                                                               |

|     | ·                                            |                  | •                                           |
|-----|----------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------|
| 232 | حقيقت مصيبت                                  | یک مخلوق پیدا کر | جنت کے غرض کرنے پراللہ تعالی ا              |
| 233 | اعتبارنسبت                                   | 219              | کے جنت بھر دے گا                            |
| 234 | مصيبت برمعصوم                                | 219              | رُ کانه پہلوان                              |
| 235 | فراق کی مصیبت                                | 219              | ضردساع                                      |
| 237 | ذ کر کی عجیب خاصیت                           | 220              | ساع سے دھو کہ                               |
| 237 | سلطنت قلب                                    | 220              | قبولیت توبه کی علامت                        |
| 238 | معصيت ماضيه اور عقل                          | 70               | حضرت غوث اعظم کے ایک مرید کو                |
| 239 | عقل کی بےرحیٰ                                | 221              | مر تنبه احتلام ہوا                          |
| 240 | شریعت کی خیر خواہی                           | 222              | ہمارے ظاہر و باطن کی مثال                   |
| 241 | ایک کفن چور کا قصہ                           | 222              | جبليه كاواقعه                               |
|     | حضرت شاہ ولی اللہ کو نبی المتھ المیام نے تین | ابر              | ستر ھویں جلد کے ج                           |
| 241 | باتوں کا حکم دیا                             | بابراً نا224     | روضه أنور التَّهُ يُلَكِمُ سے ہاتھ مبارک كا |
| 242 | اكبرباد شاهايك دن تنها شكار كونكلا           | 224              | پانچ نمازیں کیوج مقرر ہوئیں                 |
| 243 | 40دن کی فضیلت                                | 225              | ثمر وأطاعت                                  |
| ی   | م حضور صلی الله علیه وسلم کے ذمہ ایک یہود    | واهر             | اٹھار ہویں جلد کے ج                         |
|     | كأليجه قرض تها                               | 226              | امير يهودي كاواقعه                          |
|     | انیسویں جلدکے جواہر                          |                  | توبه میں جلدی                               |
|     | شراب کے نومنکے توڑ دیئے                      | 227              | لذت گناه                                    |
| 246 | اے نفس تجھ کو حجرہ میں شہید کر دوں گا!       |                  | ایک ویران گھر میں جن رہتا تھا               |
| 246 | امام غزالی کے حالات                          | کو ئی            | حضرت ابراہیم نے اللّٰہ پاک سے فرمایاً       |
| 247 | ول <i>كاز</i> نا                             | 227 !            | دوست اپنے دوست کومار ابھی کرتاہے            |
| •   | الله تعالی کاکسی مصیبت میں ڈالنانشر کے       | ے 228            | سالک سے کوئی غلطی ہو جائے تو کیا کر         |
| 247 | قائم مقام سمجھے                              |                  | طاعون کیاہے؟                                |
|     |                                              |                  |                                             |

| توكل كامفهوم                                   | حفزت عمراً یک گھر کی پشت پر سے اندر تشریف                         |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| اسباب میں توکل 164                             | ع <u>ع</u> کے ع                                                   |
| اسباب کی تین اقسام                             | فرعون کے جاد و گر                                                 |
| خواص متو کلین کی ایک غلطی 🛚 264                | غصہ کے دیگر علاج                                                  |
| توكل كى حقيقت 265                              | غصہ کیوں آتا ہے 251                                               |
| سبب کی تشر تح                                  | ضبط غضب كاانعام                                                   |
| معمولی چیز بھی اللہ تعالی سے ما نگو            | مر دوعورت کے غصہ کافرق                                            |
| . حضرت خواجه باقی باللداورایک بهمیاره          | انعام بقدر قربانی 253                                             |
| كى حكايت                                       | بیسویں جلدکے جواہر                                                |
| حضرات نقشبندى سلاطين اور حضرات چشتى            | ناشکری و حرص                                                      |
| مساكين بين . 268                               | بر قعہ کے اوپر بیل وغیرہ لگانا حرام ہے۔ 256                       |
| بیاری میں آہ کا منہ سے نگلنا خلاف صبر نہیں 269 | حضرت امال عائشه صديقه ہے حضور ملتي الم                            |
| حضرت خواجه عبيدالله احراراور مولاناجامي        | کی محبت                                                           |
| ک حکایت 270                                    | علم وعمل 256                                                      |
| عجب کاعلاج معصیت سے کرنے کی مثال 270           | لا الله الا الله كا مطلب سجه كله كا الله الا الله كا مطلب سجه كله |
| قرض کی نضیلت                                   | لمرپر شیر کی تصویر 258                                            |
| حکایت حضرت اور نگزیب عالمگیر اور بهر و پیه 271 | يَّة برج تح                                                       |
| اپنے عیوب دوسروں میں نظر آنے کی                | ناح کا تکوین راز                                                  |
| عجيب مثال . 272                                | اکیسویں جلدکے جواہر                                               |
| صبر شکر کی مشتر کہ حالتیں 273                  | مدا کی جانج پڑتال کرنا ہے ادبی ہے 261                             |
| ہمارےاعمال سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو       | علی ہوئی روٹی نہ کھائیں لیکن اہےِ حقیر                            |
| رخ پېنچنا                                      | يستمجعين                                                          |
|                                                | للوت میں نیت                                                      |

| •   | سلاطين كواولياءالله كى روحانى دولت         |              | وصال کے بعد بھی ہمار اآپ مل ایک ایک   |
|-----|--------------------------------------------|--------------|---------------------------------------|
| 288 | كاعلم نهيس                                 | 274          | كورنجيده كرنا                         |
|     | الله تعالى نے انسان كو گناه سے بيخے كى قدر | 274          | کور نجیدہ کرنا<br>طلب بھی عجیب چیڑ ہے |
| 289 | ، عطافرمائی ہے                             | 275          | ایک مندو کا جنت میں جانا              |
|     | ول کھول کر گناہ کرنے سے ار مان نہیں تک     |              | ذكرالله سے ہمت میں بركت ہوتی۔         |
| 290 | نفس شیطان سے زیادہ چالاک ہے                | •            | حق تعالی شانه، کی شکایت کاسب          |
|     | مستحب کی قدر                               |              | بائیسویں جلدکے                        |
|     | ایک عالم کادل ہلادینے والا قصہ             | سبب 278      | مالیخولیامیں علاج سے کم نفع ہونے کا   |
| _   | ایک بزرگ کی لوگ ان کے منہ پر تعریف         |              | دوسرے کے کام میں دخل دینا نقصا        |
| 293 | کردہے تھے                                  |              | کی بات نہیں ہے؟                       |
| 294 | اور اہل اللہ کی خدمت میں بیٹھنے کا ادب     |              | وسوسه کس صورت میں مضر ہو جاتا         |
| 295 | شیطانی نسیان<br>م                          | 280          | وسوسه كاعلاج                          |
| · . | تینسویں جلدکے جواہر                        | ریگرنی       | مسی حسین چہرے میں اللہ تعالیٰ کی کا   |
| 296 | فرعون نے شیطان سے کہا بارش برساؤ           | 280          | ندويكھ                                |
| 296 | كمال عبديت                                 | تا ہے 282    | عارف کاعالم سے تعلق کس قسم کاہو       |
| 297 | الله تعالی ہے دوری کے سات در جات           | 283          | قارون كاواقعه                         |
| ناب | محققین کے علوم انبیاء علیہم السلام کے مث   | لام کی       | ايك جوهر ى اور حضرت خضر عليه السا     |
| 298 | ہوتے ہیں                                   | 283          | ملا قات کی حکایت                      |
| 298 | گناہ ایک عظیم بلاہے                        | 284          | حكايت حفزت حبيب عجمي                  |
| 299 | ساحرین کے ایمان لانے کا سبب                | 285          | اصلاح کاز یادہ مدار قلب پرہے          |
| 299 | ایک نظرمیں کامل کر دینے کامفہوم            | كى حكايت 285 | حضرت سيد ناغوث بإك اور شاه سنجر       |
| 300 | مغفرت کی خاصیت بارود کی مانند ہے           | بوتے 286     | الله والے مصیبت میں پریشان نہیں:      |
| 301 | ،<br>حکایت آصف الٰدوله                     | 287          | a                                     |

| سے          | حضرت امام حسين رضى الله عنه كااپنے غلام-    | 301   | ا یک شخص اپنے آپ کور ب العالمین کہتا تھ  |
|-------------|---------------------------------------------|-------|------------------------------------------|
| 314         | عفوودر گزر                                  | 302   |                                          |
| ب سليمان    | حضور عليه الصلوة السلام كي سلطنت حضرت       |       | عور توں کوصوم وصلوۃ کا پابند کرنے کی     |
| 315         | علیہ السلام کی سلطنت سے معنیاً قویٰ تھی 🧧   | 303   | آسان تدبير                               |
|             | حضورا کرم صلی الله علیه واله وسلم کے        | 304   | ر<br>حکایت حضرت جنید                     |
| 3-1.5       | اخلاق حسنه                                  | 304   | جوارح کے گناہ                            |
| 315         | حضور صلی الله علیه و سلم کی شان محبوبیت     | 304   | گنهگار مومن کی مثال                      |
| 315         | حضور صلی الله علیه و سلم کی از د واجی زندگی | 305   | جميع العلم في القرآن كاجواب              |
|             | ظلم كاانجام                                 |       | ایک بزرگ کوچوروں کے ساتھ جیل میر         |
| ده کا واقعه | حضرت داؤد کے دور کے ایک مصیبت زو            | 305   | ڈال دیا <i>گی</i> ا                      |
| 316         | <u> </u>                                    | 306   | گناه کی شدت                              |
| 316         | مظلوم کی بدد عاقبول ہوتی ہے                 | 307   | مالى حقوق اور قرض                        |
| 317         | بیوی کے الگ رہنے کا مطالبہ اس کا ہے         | 307   | غيرمالي حقوق كاطريق معافى                |
| 317         | والدین کے حقوق میں کو تاہی                  | 308   | مصافحه كرنے كاواقعه                      |
|             | چو بیسویں جلد کے جواہر                      | 308   | تصوف كي اصطلاحات كي دوقتمين              |
| 318         | تين شخصوں پر لعنت                           | 309   | مجاہدہ کی زیادہ ضرورت کب ہے              |
| 3182        | دن میں چالیس مرتبہ موت کو یاد کرنے کا ج     | 310   | عاشق صادق فاسق نہیں ہوتا                 |
| 319         | سات آ دِ می سایه عرش اللی میں               | 311   | نفس ہار اہی نام ہے                       |
| 319         | ایک باد شاه اور فقیر کی حکایت               | 311   | نفس کی تین اقسام                         |
| 320         | حقيقي مجابده                                | 312   | ،<br>فاكيابي؟                            |
|             | بزر گوں کواستقامت مجاہدہ کی بدولت ملی       | يں312 | ساریاصلاح کسی ایک شخص پر مو قوف نه       |
| 320         | (تمام تصوف کاخلاصه)                         | ئ 312 | مولانا قاسم نانوتویؓ کے پیچھے پولیس لگ گ |
| 321         | کفر تکبر کی شاخ ہے                          |       |                                          |

| حضرت عمرتکی و قف مال میں احتیاط 📗 336        | اشد كبر 321                                   |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| حضرات سلف كامذاق                             | مخفی تکبر 322                                 |
| استيذان كاتحكم                               | عالم میں عبودیت ہے یا تکبر 322                |
| مشوره کی شرعی حیثیت مشوره                    | ایک بزرگ کی حکایت                             |
| مشائخ وعلماء كو شفقت ميں اعتدال كى ضرورت 339 | مسلمانوں کابل صراط سے گزرنا 323               |
| شیخاپنی اصلاح کے لیے پڑھے 339                | حفزت سلطال شکاولیاء کے جناز ٰہ پر کسی مرید کے |
| ترتی کامدار محض اسباب پر نہیں 341            | اشعار پڑھنے کی حکایت                          |
| گناہوں سے نفرت عقلی حاصل کرنے کاطریقہ 341    | حضرت غوث اعظم گاابدال مقرر کرنا 324           |
| صرف توجه ہے کام نہیں چلتا 📗 342              | نفس کو عمل پر آمادہ کرنے کاایک حیلہ 🛚 325     |
| ہمت کے لئے گناہوں سے نفرتِ عقلی              | آداب ملاقات 326                               |
| کی ضرورت                                     | امراض قلبی کی پہچان 327                       |
| بلا قصد وسوسه گناه نهیں                      | الله كي صحبت كااثر 328                        |
| حضرات صحابہؓ کے وساوس عظرات                  | كيفيات كيون نا قابل اعتباريين 328             |
| دوسروں کی دلجوئی بھی عبادت ہے 343            | پجیسویں جلد کے جواہر                          |
| ایک بزرگ سے سانپ بیعت ہوا 343                | حضرت تفانوی گاخواب میں ملکہ وکٹوریی           |
| صاحب ہدایہ کاعجیب نکتہ 344                   | كود يكھنا 329                                 |
| محقق کی شان معلق                             | علم خصر عليه السلام كي مثال 331               |
| حضرت مولا ناگنگو ہی می حضرت حاجی             | علم باطن کے شرائط و آ داب                     |
| صاحبؓ ہے محبت                                | تشبه بالكفار كي تفصيل 333                     |
| صدقه میں وسعت سے زیادہ خرچ کرنا              | بدعتی پیر 334                                 |
| مناسب نہیں 345                               | بچوں کو غصہ میں سزانہ دینے کا تھم             |
| جنازه میں چار تکبیرات فرض ہیں 🛚 346          | ضعف قلب منافی ولایت نہیں 335                  |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | حفرت مولی علیه السلام کاخوف طبعی . 335        |
|                                              |                                               |

| 361  | حقوق <i>العب</i> اد کی چار قشمیں                  |       | حیمبیویں جلد کے جواہر                   |
|------|---------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|
| 361  | مفتی اور قاضی میں فرق                             | 347   | احکام شرعیه میں اختلاف کاسبب            |
| 362  | سلطان محمود غزنوی کی بت فکنی                      | 347   | عشق اللي کي حد                          |
|      | ستا کیسوی <b>ں جلد</b> کے جواہر                   | 349   | حصول خوف كاطريق                         |
| 365  | مستقبل کی باتوں کے پہلے جاننے کا انجام            | 350   | الله کی محبت حاصل ہونے کا طریقہ         |
|      | عار فین کی نظر موجودہ کمالات پر نہیں ہوتی آ       | 350   | دعائے مغفرت مطلوب ہے                    |
| 366  | پیشانون کی ساد گی                                 | 351   | حضرت عمرر ضي الله عنه كادبدبه           |
|      | چلتی ریل میں بیٹ <i>ھ کر نماز پڑھنے کی گنجائش</i> | 352   | جناب رسول من المرابع كادبد به وبهيت     |
| 367  | مجھی ہے                                           | 352   | بزرگی                                   |
| 367  | حضرت بایزید بُسطامی کی دودھ والی رات              | 353   | گناہوں میں الجھے ہو ؤں کو وصیت          |
| 368  | حضرت بايزيد مى مغفرت كاسبب                        | 353   | ایک عجیب حکایت                          |
| 368  | ہماری حقیقت ہی کیاہے                              | 354   | اہل اللہ سے ہر حال میں وابستگی کی ضرورت |
| 370, | ہندوستان میں مذہب حنفی کے وجوب کی وج              | 354   | پیروں کے لئے سمجھنے کی بات              |
| 370  | "نااہل کو وعظ کہنے کی اجازت نہیں دینا چاہیے       | 355   | حید بہت مخفی مرض ہے                     |
|      | حضرت نجم الدين كبرى رحمة الله عليه                | 355   | حسداور غبطه مين فرق                     |
| 371  | کی حکایت                                          | 355   | حضرت ماعزبن مالك طخاعشق المبي           |
| 371  | انتظار نماز میں تواب                              | لعد . | حرکت زبان کتنے عضلات کی حرکت کے         |
| 372  | هر عمل کی غایت                                    | 357   | ہوتی ہے                                 |
| 372  | بزر گی کی حقیقت                                   | 357   | مجموعة ُالامراض                         |
| 373  | کم کھانا ہزرگی کی علامت نہیں                      | 358   | بزر گوں کے ازالہ تکبر کے چندوا قعات     |
| 373  | جوختنه نه کرائے                                   | 359   | اینے گناہوں سے غفلت کی عجیب مثال        |
|      | دین کواغراض کاآلہ بنانااوراذ کارکے لیے            | 359   | م<br>مکار پیر                           |
| 374. | اجازت لینے کی حقیقت                               | 360   | وسوسه كاعلاج                            |

| 389 | دل کی معصیت                           | 7375 ع | اہل علم میں اخلاق حسنہ کی کمی پر اظہار افسو |
|-----|---------------------------------------|--------|---------------------------------------------|
| 390 | معصیت قلب اشدہے                       | .376   | ہدیہ میں احتیاط                             |
| 390 | تحسى حسين كاخيال دل ہے نكالنے كاطريقه | (      | حضرت جنيدر حمة الله عليه سے مشكل سوال       |
| 391 | بد نظری ماده کازوال بیه مطلوب نہیں    | 377    | كاجواب                                      |
| 391 | شبيطاني وسوسه                         | 377    | عارف سے نہ گناہ ہو تاہے نہ بُعد ہو تاہے     |
| 392 | ر سول اکرم ملتی آیا کی معرفت          | 379    | عبادات کے مقبول ہونے کی علامت               |
| 393 | براول کی موت میں حکمت                 | ت 379  | حضرت ابراہیم بن اد هم رحمہ اللہ کی حکایر    |
| 394 | بلاضر ورت گفتگو ہے بچنے کی ضرور ت     | 380    | نیت کا جر                                   |
| 394 | گناه سے بچنے کا آسان طریقہ            | 380    | حضور ملتي ييتلم كالهال خديجيه كوياد فرمانا  |
| 395 | عفت کی تفسیر                          |        | اٹھا ئیسویں جلد کے جواج                     |
|     | حضرت تھانوی میں دیا کر مارنے          | 382    | بيت المال ميں ضرورت احتياط                  |
| 396 | کوحرام <u>سجھتے تھے</u>               | 382    | قبروں کی پختگی پر فخر قابل افسوس ہے         |
| 396 | عار فوں کی بصیرت                      | 383    | اظهار لاعلمي كوئي نقص نہيں                  |
| 397 | تصر فات علامت کمال کی نہیں            | 384    | زمین کے لئے دعا کروانا                      |
| 398 | مجتہد کا قول بغیر دلیل کے نہیں ہوتا   | 384    | کامل کی علامت                               |
|     | انتیسویں جلد کے جواہر                 | 385    | خشوع كاطريقه                                |
| 399 | شان رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم | 386    | نماز میں سوچنے کی باتیں                     |
| 400 | حسن محبوب د وعالم مُلْقَ لِلْإِمْ     | 387    | بدنگاہی ہے آئھیں بے نور ہو جاتی ہیں         |
| 400 | طلباء كونفيحت                         |        | شاه عبدالقادر صاحب کی حکایت                 |
| 400 | محبوب کے سامنے 99 کوڑے کھائے          | 387    | متعلق پر ده يو شي                           |
| 401 | اخفاءعبادت ميں ريا                    | 388    | بد نظری بڑی سخت بلاہے                       |
|     | ب<br>شیخ کو حالت وجد میں بھی درست بات | 388    | بد نظری سے سیری نہیں ہوتی                   |
| 401 | کہنی جاہیے                            | 389    | بد نظری کاعلاج                              |
| 701 | <del></del>                           | 307    |                                             |

|                                           | •                |                                            |              |
|-------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------|--------------|
| بڑا بنناسخت خطرہ کی بات ہے                | 402              | علماء کو چاہیے کہ سوال نہ کریں             | 418          |
| حلال میں برکت ہے                          | 403              | اہل علم کو سوال کرنے سے مو نامہتر ہے       | 418          |
| جملہ معاصی میں سخت کُلفت ہے               | 403              | خلوص کے ساتھ کام کرنے میں فاقد کی نوبر     | ت            |
| قلب کو خیالات سے باک رکھنے کی ضرور        | <del>-</del> 404 | نہیں آئے گی                                | 419          |
| دل سے مانع خیالات نکالنے کاعمہ وعلاج      | 405              | ہدای <u>ا لینے</u> میں حضرت والا کاطر زعمل | 419          |
| دل سے خیالات مٹانے کی عمدہ تدبیر          | 406              | ہدیہ کے عام اصول                           | 420          |
| هر وقت ذ کرالله کی ضر ورت                 | 406              | عور توں میں تلاوت قرآن بالکل متر وک۔       | ئے420        |
| مؤكل بھی شیخ کی بات مانتے ہیں             | 407              | ولہن کا قرنطینہ اور دلہن کی کیاگت بنتی ہے  | 420          |
| خلاف رضائے اللی کام نہ کرنے کے عزم        |                  | تمام عمر گزرگئی مگر تلاوت نصیب نہیں ہو     | كَ 421       |
| کی ضرورت                                  | 408              | نری امید کا کہیں تھم نہیں ہے               | 422          |
| جب ذکرے ول آگنا جائے                      | 408              | تیسویں جلد کے جواہر                        | • .          |
| بنثر کی کامفہوم                           | 409              | بزر گوں کی نسبت غلط اعتقاد                 | 423          |
| سکون اللہ تعالی کی فرما نبر داری میں ہے   | 410              | ہندوؤں کوذ کروشغل کی تعلیم سے              |              |
| توبه كرنے كاايك فائده عاجله               | 411              | ممانعت كاراز                               | 424          |
| نقشبندریه، چشتیه اور سهر ور دبیه کاخاصه   | 412              | حقيقت تصوف اوراس كاثمره                    | 424          |
| غير مقلدا پنانام اہل حدیث رکھتے ہیں       | 412              | كيفيت نفساني                               | 424          |
| ا جنبی مر د وعورت کے حجو ٹا کھانے کا حکم  | 413              | عالمگیر جس کاہاتھ بکڑلے وہ ڈوب نہیں س      | 425لك        |
| احسان كأمفهوم                             | 415              | عارف كاحال                                 | 426          |
| مصنوعی شیخ اور واقعی شیخ کو پہچاننے کا طر | يتہ 415          | معرفت بڑھاپے میں کمال ہوتی ہے              | 427          |
| طالب کے لیے کیفیات کی طلب خطرناک          | . 416            | ایک یہودی کے مسلمان ہونے کاواقعہ           | 428          |
| خداتعالی کے نام پراعلیٰ درجے کی شے        |                  | حكايت حفرت سيدآ دم رحمة الله عليه          | 428          |
| د <u>نی چاہ</u> یے                        | 417              | سلوک کا مدار نفس کو شہوت سے رو کنا نے      | <i>۽</i> 429 |
| بھانڈوں کے ہاتھی کا قصبہ                  | 417              |                                            |              |

| 1                                            | • •                                         |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| اکتیسویں جلد کے جواہر                        | خواب میں رسول اکرم ملٹ ایکٹیلم کی صرف زیارت |
| وعظ ونفيحت كاہر شخص اہل نہيں 💮 447           | مدارِ کمال نہیں 429                         |
| ایک شیعه عورت کاماتم                         | حضرت ابوذر غفاریؓ کے اسلام لانے کاواقعہ 431 |
| غزوهٔ تبوك اور واقعه كعب بن مالكٌ 448        | عور توں میں شرک کااثر 432                   |
| بیراپی نیت درست کرے                          | وساوس كاعلاج                                |
| عاشق احسانی                                  | مزاح رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم 434  |
| گیار ہویں کرنے والوں کی ، تاریخی غلطی 451    | ر سول اکرم ملی ایکی مزاح میں حکمت 435       |
| گیار ہویں کی عملی اور اعتقادی خرابیان 452    | تعجب خيز باتيں ، 435                        |
| حور کی صفت                                   | حضرت لقمان ایک شخص کے ہاں باغبانی           |
| اٹک کر مرنے کی حکایت                         | 436                                         |
| جنت میں ہر چیزارادہ کے ساتھ موجود ہو گی 454  | حضرت لقمان کی دیانت وامانت 436              |
| آخرت کی دوحالتیں                             | تواضع سے رفعت حاصل ہوتی ہے 437              |
| جت میں نیند نہیں ہے                          | سرہانے کی طرف بیٹھنے کی حیثیتیں 438         |
| نيند كوئي مقصود بالذات چيز نہيں 455          | جانوروں کوذ <sup>نع</sup> کرناہے رحی نہیں   |
| زیادہ سونے والوں کی حکایت                    | اتحاد کا ہیضہ                               |
| صحیح النسب ہونے کے لیے وجود نکاح کافی ہے 456 | جمال خداوندي                                |
| نسبت محمود                                   | كامل شكر 441                                |
| بزرگی کی علامت 458                           | ایک متقی قاری کی حکایت 442                  |
| كاملين كى حالت ط59                           | شيطان كا جال 442                            |
| حضرت عمر کی حکومت                            | ضروری امور میں محنت سے نہ گھبرانا فی 443    |
| الله والوں کی صحبت ضروری ہے 460              | شريعت ميں خواب كادر جه                      |
| علامات شيخ كامل علامات شيخ كامل              | سیادت کی بناءاولاد حضرت فاطمه پیرے 445      |
| حقوق شيخ 461                                 | ایک جماعت اولیاء کاحال 445                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •      | 000000000000000000000000000000000000000     |

## بسم اللدالرحن الرحيم

اللہ تعالی جزائے خیر نصیب فرمائے ہمارے نیک مخلص بھائی استاذالقراء حضرت قاری ضیاء الرحمن ہاشی صاحب زید مجد هم کو جنہوں نے بڑی محبت اور محنت سے حضرت حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی کے عظیم مواعظ جو خطبات حکیم الامت کے نام سے بتیں (32) جلدوں میں چھپے ہوئے ہیں۔ جو ہماری دنیا اور آخرت کی رشد وہدایت اور خیر خواہی کی باتوں سے بھرے ہوئے ہیں۔ ان نیک مبارک مضامین میں سے ایک مبارک حصہ "جواہر خطبات " کے نام سے مرتب فرمایا ہے۔ تاکہ وہ حضرات جن کی سمندر تک رسائی نہ ہوسکے چلو کم از کم اس کے چلو میں اپنے دلوں کو سیر اب کریں۔

الله تعالی اس نیک کاوش کو حضرت قاری ضیاء الرحمن ہاشی صاحب زید مجد هم کے لیے صدقہ جاریہ اور تمام قارئین کے لیے نافع بنائے۔ امین یار ب العالمین۔

محتاج دعا محمد حسن عفی عنه

#### پیش لفظ

بسم الله الرحمن الرحيم

نحمده ونصلى ونسلم على رسوله الكريم

امابعد:

الله رب العزت كالا كھ لا كھ شكرہے كه اس نے جميں انسان بنايا، مسلمان بنايا ور حضور كريم ملتي آيا كى امت ميں پيدا فرما يا۔ بندہ نے رمضان المبارك اپنے مرشد، صديق وقت، ولى كامل حضرت مولانا مفتى محمد حسن صاحب دامت بركانتم كے باس جامعہ محمد بدچو برجى لا بور ميں گزارا!

حضرت مولانامفتی محمد حسن صاحب دامت برکائتم نے بندہ کے ذمہ لگایا کہ خطبات محکیم الامت سے کچھ اہم مضامین منتخب کریں اور ایک کتاب بنائیں جس سے امت کو فائدہ پنچے! حضرت سیدی و مرشدی دامت برکائتم کے تھم پر خطبات محکیم الامت سے خاص خاص مضامین اللہ کی توفیق ، اسکے فضل اور اس کی رحمت سے منتخب کیے اور میں اللہ پاک کا شکر اداکر تا ہوں کہ اس مکے طالب علم سے اللہ پاک نے یہ کام لیا۔

مرشد کامل حضرت مولانامفتی محمد حسن صاحب دامت برکاشم نے اسکانام "جواہر خطبات"ر کھاہے۔ دعاہے کہ اللہ تعالی اس مجموعہ کا فیض عرب وعجم میں پھیلائے۔

آمين۔

والسلام

فقيرا بوزبير ضياءالرحمن ہاشمی عفی عنه

خاکپائے حضرت مولانامفتی محمد حسن صاحب دامت برکائتم خادم شعبہ تجوید، دار العلوم فاروقیہ قائد اعظم کالونی راولپنڈی

تاريخ: بروزاتوار 4/6/2023 بمطابق 14ذوالقعدة 1444

### پہلی جلد کے جواہر

ثمر ةننيت

ان آیتوں میں جن کو میں نے تلاوت کیا تھا ایک بہت بڑی چیز کاذکر ہے اگرچہ وہ بظاہر چھوٹی معلوم ہو لیخی اس میں د نیا در آخرت کے ساتھ ارادہ کو متعلق کرنے کا ثمرہ بتایا گیا ہے کہ د نیا کا ارادہ کیا جائے تواس کا کیا ثمرہ ہے اور آخرت کا ارادہ کیا جائے تواس کا کیا نفع ہے۔ ہر ایک کوالگ الگ حق تعالی نے بیان فرمایا ہے غرض ان آیتوں میں ارادہ کا ذکر ہے اس امرکی تعیین کے بعد آپ کو معلوم ہوگیا ہوگا کہ واقعی یہ ایک چیز ہے جس کو ہم بہت ہی معمولی اور سرسری می جیتے ہیں مگریہ سرسری چیز ایک ہے جیسے گھڑی کی بال کمانی کہ ویکھنے میں تو ذرائی چیز ہے مگر گھڑی کے چلنے کا دارو مدار اس پر ہے۔ اور وجہ اس بے قدری کی ہیہ کہ ارادہ ایک موجود غیر حس ہے اس لیے ہم کواس کی قدر نہیں مگر واقع میں فکر وارادہ وہ چیز ہے جس کے ترک کر دینے سے ہمارے سب حال بگڑ گئے اور بہت سے اللہ والوں کے حالات و مقامات اس کی بدولت درست ہو گئے۔ صاحبو! ارادہ بہت بڑی چیز ہے اس کو حقیر نہ سمجھا جائے دنیا کے بھی سارے مساس کی بدولت چیز ہے اس کو حقیر نہ سمجھا جائے دنیا کے بھی سارے سکتے ہیں ہی بہت بڑی قیت ہے جوانسان میں رکھی ہوئی ہے ۔ مثال سے آپ اس کو واضح طور پر سمجھ سکتے ہیں یہ بہت بڑی قیت ہے جوانسان میں رکھی ہوئی ہے ۔ مثال سے آپ اس کو واضح طور پر سمجھ سکتے ہیں۔

فرض کیجے کہ ایک شخص کو جاڑے کے موسم میں اس حالت میں کہ بارش بھی ہورہی ہے اور سر دی بھی بہت ہوں کہ مرکے اندر بیٹے بیٹے پیاس معلوم ہوئی اور بیاس بہت شدید معلوم ہوئی مگر بوجہ تند ہوا کے باہر آنے کی ہمت نہیں ہوتی۔ اس در میان میں اس کے پاس حاکم کا حکم پہنچا کہ اسی وقت فلال جگہ آکر جو کہ شہر سے بہت فاصلہ پر ہے ہم سے ملو۔ اب غور کیجے کہ یا تونیہ شخص اس سر دی کی حالت میں اندر سے باہر صحن تک بھی نہیں آسکا تھا، اب وہ کون کی چیز ہے جواس کو گھر کے اندر سے صحن تک اور صحن سے گھر کے باہر اور وہاں سے شہر کے باہر کئی میل تک بارش اور سر دی میں لے جاتی ہے وہ صرف قوتِ ارادہ ہی کہ پہلے ارادہ نہ ہوا تھا کیو نکہ بیاس کوئی قوی محرک نہ تھی اور اب ارادہ ہو گیا کیوں کہ حکم حاکم ہوجہ کی قتم ماکم بوجہ کسی قتم اردازہ ہو کہ بہلے ارادہ نہ ہوا تھا کیونکہ بیاس کوئی قوت ارادہ کو حرکت دے دی گیا کیوں کہ حکم حاکم ہوجہ کسی قتم ماکم بوجہ کسی قتم ماکم بوجہ کسی وبر داشت کرتا ہوا حاکم تک جا پہنچتا ہے۔ (خطبات حکیم الامت جلد 1 صنحہ 23)

#### ابميت نبت

حق تعالی شانه فرماتے ہیں۔

مَّن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَالَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن ثُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلَاهَا مَذْمُومًا مَّن كُورًا ، وَمَنْ أُرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰ ثِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشُكُورًا مَّدُ حُورًا ، وَمَنْ أُرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَٰ ثِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشُكُورًا مَن الله عَلَيْهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَٰ ثِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا (بني السرانيل:18،19)

'جو کوئی عاجلہ کا لیعنی دنیا کا ارادہ کرتا ہے اس کو ہم جلدی اس جگہ جو چاہیں ادر جس کے لیے چاہیں دے دیتے ہیں ذراقیود پر غور سیجے کہ دنیا کے طالب کو دنیا عطافر مانے کا پختہ وعدہ نہیں فرماتے بلکہ اتنی قیدیں ہیں کہ ,, ما ذشاہ لمین فرماتے بلکہ اتنی قیدیں ہیں کہ ,, ما ذشاہ لمین اور جس کے لیے چاہیں عطاکر دیں گے۔ معلوم ہوا کہ ہر طالب دنیا کا مراد کو پہنچنا لازمی اور ضروری نہیں اور اگر دنیا کے دینے کا پختہ وعدہ بھی ہوتا۔ جب بھی تو وہ لینے کے قابل نہ تھی اور میں اس کو دلیل سے بتلاتا ہوں۔

دیکھے اگرایک شخص کو دومکان دکھلائے جائیں ایک خستہ و خراب دوسرانہایت عمرہ اور یہ کہہ دیں کہ خراب تو ای وقت تم کومل سکتا ہے اور بعدایک ماہ کے واپس لے لیاجائے گااور دوسرااس وقت نہیں مل سکتا بلکہ ایک ماہ کے بعد سلے گااور دہ واپس نہیں لیاجائے گااور دونوں اکھے مل نہیں سکتے تو بتلایئے اس صورت میں کیا کیاجائے گا ظاہر ہے کہ کوئی ہو قوف سے بیو قوف بھی اس ویران کو اختیار نہ کرے گااس فیصلہ میں سب کا اتفاق ہے کہ وہ عمرہ ہی گھر لینا چاہے گو بعد مدت ملے۔ صاحبو! اس شخص کو تو آپ جج بن کر یہی فیصلہ سنائیں گے کہ ویران گھر کوہر گزاختیار نہ کرے مگر جب بہی معاملہ آپ کے ساتھ ہواتو آپ اپنے اس فیصلہ کو بھول گئے۔

صاحبو! حق تعالی شانہ نے آپ کے سامنے دوگھر پیش کردیے ہیں ایک دنیاجو کہ اس وقت مل سکتی ہے گر بعد چندے چھین لی جائے گی اور خراب و خستہ وفانی بھی ہے۔ دوسر اگھر آخرت ہے جوعمہ ہے اور باقی رہنے والا ہے یہاں آپ نے آخرت کو کیوں اختیار نہیں کیا؟ گزشتہ مثال میں توایک ماہ کی بھی مہلت تھی اور یہاں بچھ بھی میعاد نہیں شاید ہمیں نفس نفس واپسیں بود '' (شاید یہی سانس تیری زندگی کا آخری سانس ہو) زندگی کا کیا اعتبار ہے ایک منٹ کا مجھی بھروسہ نہیں طاعون کا حال معلوم ہے کہ کس طرح دفعتاً مخلوق کا صفا یا کردیتا ہے کل کا مرنے والا آج کیا جانے کہ

میں کب مروں گاوہ تو آج بہت کچھ امیدیں اپنے دل میں کر تاہو گا گراہے موت کی کچھ بھی خبر نہیں کہ سرپر آچک ہے تو یہاں دنیا کی میعادایک مہینہ کیاایک ہفتہ کیاایک دن بھی نہیں ہے۔

ہر سینڈ میں خطرہ ہے کہ اسی وقت ختم ہو جائے تو کس قدر جیرت کی بات ہے کہ ایسا گھر جس کی اتن کم میعاد ہو اور فناہونے والا ہواور جس کی کوئی راحت بھی نکلیف سے خالی نہیں۔ آپ نے اختیار کیااور آخرت کو جس کے ملنے کے لیے ایک سانس کی دیر ہے اور وہ ہمیشہ کے لئے باقی رہنے والا ہے اور اس میں راحت ہی راحت ہے نکلیف کا نام بھی نہیں۔ آپ نے چھوڑ دی حالا نکہ اگر ایسی صورت کوئی دو سر افتخص آپ سے پوچھنے آئے تو آپ اس کو بہی رائے دیں گے کہ خراب خستہ فانی چیز ہر گزلینے کے قابل نہیں۔ میر ایہ مطلب نہیں کہ آپ دنیا کو بالکل چھوڑ دیجئے۔ شکایت اور افسوس تو اس بات کا ہے کہ اس کو آخرت پر ترجے دے رکھی ہے۔

غرض یہ اچھی طرح ثابت ہو گیا کہ دنیا کے ملنے کا اگر پختہ وعدہ بھی ہوتاتب بھی وہ لینے کے قابل نہ تھی۔ چہ جائیکہ اس کے دینے کا پوراوعدہ بھی نہیں پھر حالت یہ ہے کہ دنیائے فانی کو اختیار کرنے سے بعض او قات آخرت کا حصہ بالکل نہیں ماتا جیسے کہ کفار کو۔ اور آخرت اختیار کرنے سے یہ نہیں ہوتا کہ دنیا بالکل نہ ملے بلکہ آخرت اختیار کرنے والے کو دنیا کم ملتی ہے اور دو سروں کو زیادہ۔ اور یہ فرق کرنے والے کو دنیا کم ملتی ہے اور دو سروں کو زیادہ۔ اور یہ فرق بھی صرف ظاہر ہی میں ہے غریب لوگ امیر وں سے زیادہ کھاتے ہیں اور سب ہضم کر لیتے ہیں، صحت اچھی رہتی ہے، خوش و خرم رہتے ہیں در دسراور نزلہ وزکام کو جانتے بھی نہیں۔ امیر وں کو آئے دن مسہل لینے پڑتے ہیں۔ فوش و خرم رہتے ہیں در دسراور نزلہ وزکام کو جانتے بھی نہیں۔ امیر وں کو آئے دن مسہل لینے پڑتے ہیں۔ (خطبات حکیم الامت جلد 1، صفحہ 30,313)

#### انسان کی ہے ہی

چنانچہ ویکھا جاتا ہے کہ کسی کی آئکھیں چھین کی جاتی ہیں کسی کی زبان ہاؤف ہو جاتی ہے، کسی کی عقل پر آفت آ جاتی ہے، کل جو بڑے عاقل تھے آج ان کے حواس میں فرق آگیا، پاگل ہوگئے، کہاں گئی وہ عقل، کہاں گئے وہ حواس، بعض لوگوں کو دیکھا ہے کہ جنون کے بعد ان کو گوہ، موت میں بھی تمیز نہیں رہتی۔ایک پاگل پاخانہ کھا یا کرتا تھا اور دلیل یہ بیان کرتا تھا کہ کیا وجہ ہے کہ لوگ اس کو برا سیھتے ہیں یہ میرے ہی اندر سے تو نکلا ہے پھر میرے ہی اندرا گر چلا جائے تواس میں کیا خرابی ہے۔ میں ان عقل پر ستوں سے کہا کرتا ہوں کہ تمہاری عقل اس پاگل کی می عقل ہے جلا جائے تواس میں کیا خرابی ہے۔ میں ان عقل پر ستوں سے کہا کرتا ہوں کہ تمہاری عقل اس پاگل کی می عقل ہے اس لئے کہ شریعت اور سلامت فطرت تو تمہارے نزدیک کوئی شے نہیں عقل ہی قبلہ و کعبہ ہے، پس ہم کہتے ہیں کہ اگر عقل ہی مدار ہے تواس شخص کے استدلال کا جواب دو، مگر دیکھو شریعت اور سلامت فطرت کو ضم نہ کرنا، محض عقل سے جواب دو۔ بظاہر تو وہ عقل کی بات کہ دہا ہے کہ میرے ہی اندر سے نکلا ہے میرے ہی اندر چلا جائے تو کیا

حرج ہے۔ اگریہ کہو کہ ہم کو نفرت آتی ہے، میں کہتا ہوں کہ جس کو نفرت نہ آئے کیااس کا کھانا جائز ہو جائے گاوہ یا گل کہتاہے کہ مجھے تو نفرت نہیں ہے تو کیا یہ فعل مستحن ہوجائے گا۔ پچھ نہیں سب خرمستیاں ہیں۔ آپ جس طرح اس یا گل پر ہنتے ہیں اس طرح اہل بصیرت آپ پر ہنتے ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ جس عقل پر آج ناز ہے وہ ذراس آفت سے سلب ہو جاتی ہے۔

میں ایک بار عشاء کے بعد مدرسہ سے گھر کو جارہا تھا، رات بہت تاریک تھی، گھر کارستہ بھول گیا، بہت پریشان رہا، مجھی بھائی کے مکان پر جاتا ہوں اور مجھی اس کے سامنے مکان ہے لطافت علی کا اس پر اور مجھی میاں محمد اختر کے مکان پر جاتا ہوں، غرض بڑی پریشانی کی بعد اپنا مکان ملا۔ حالا نکہ رات دن کی آمد ور فت، اگر آ تکھیں بند کر کے بھی جاناچاہوں توجاسکتاہوں، مگراس روزحق تعالی نے دکھلا دیا کہ تمہارے حواس اور تمہار اادراک اس درجہ کا ہے کہ ہم جب چاہیں بے کار کردیں، تم کچھ نہیں کر سکتے، پھر کس منہ سے کہتے ہو کہ ہماری چیز ہے، ہمارامال ہے،میراگھر ہے، ایساگھرہے کہ جب میعاد ختم ہو جائے گی، پابدست دیگرے دست بدست دیگرے، جہاں چاہیں گے بچینک دیں گے ا گرتم اس وقت فرض کرونه جاناچا هو، تب بھی زبر دستی تم کو بچینک دیں گے۔ایک کلکٹر کا شملہ پر انتقال ہو گیا تھا وہاں ہے اس کی لاش ڈولی میں آرہی تھی،ایک شخص نے دیکھ کربیان کیا کہ سرینچے پتھروں سے ٹکراتا جارہا تھا،ایک ایسا حاکم کہ ضلع میں جوچاہے تھم نافذ کردے آج وہ اپنے سر کو پتھروں کے صدمہ سے نہیں بچاسکا۔

کل پاؤل ایک کاسہ سر پر جو آگیا یک سروہ استخوان شکستہ سے چورتھا بولا سنجل کے چل توذراراہ بے خبر میں بھی تبھی کسی کاسر پر غرور تھا۔

اس پروہ نازہے کہ بچھ حدوحساب نہیں، بعضوں کو تواتنا ناز بڑھا کہ خدائی کادعویٰ کر دیا۔ چنانچہ فرعون نے کہاتھا انا ربکم الاعلیٰ(النازعات،آیت نمبر24)آج کل او گول میں خدائی کے دعویٰ سے کم کبر نہیں ہے۔

انسان کی مختلف حالتیں

چنانچہ کہتے ہیں کہ تم نہیں جانتے کہ ہم کون ہیں ایک بزرگ نے خوب جواب دیا تھا۔ایک شخص اکر تاہوا جارہا تھاان بزرگ نے نصیحت کی کہ دنیا میں اس طرح نہیں چلا کرتے تواضع اور مسکنت سے چلنا چاہیئے کہنے لگا کہ نہیں جانتے ہم کون ہیں فرمایا جانتا ہوں۔

اولك نطفة قنرة وآخرك جيفة منرة وانتبين ذلك تحمل العنرة

(اول تو تیرایہ ہے کہ توایک ناپاک نطفہ تھااور انجام تیرایہ ہے کہ ایک مردار ہوجائے گااور در میانی حالت تیری پیہے کہ کئی سیر پاخانہ تیرے اندرہے اس کواٹھائے پھر تاہے۔)

حق تعالی کی عجیب قدرت ہے کہ آدمی کے بدن میں قتم قتم کی نجاستیں اور گندگیاں بھررہی ہیں اور معدہ اور اندرون جم سے ظاہر بدن تک کی منفذ بھی ہیں گران منافذ سے بو نہیں آئی۔ اگران منفذوں سے بوآنے گئے توآد می کو بڑی مشکل ہو جائے کہیں بیٹنے کے قابل بھی نہ رہے، جہاں جائے دھکے دے دیے جائیں۔ چنانچہ بھی بھی اس کانمونہ دکھلا دیتے ہیں بخر یعنی گندہ دہنی کا بعض لوگوں کو مرض ہو جاتا ہے ایسے شخص کے پاس کھڑا ہو ناموت ہو جاتا ہے۔ جب میں دیو بند میں طالب علمی کرتا تھا نماز میں ایک شخص بھی بھی میرے پاس آکر کھڑے ہوجاتے تو نماز پوری کرنامصیبت ہو جاتی تھی فقہاء سجان اللہ! کیے علیم ہوئی ہی فرماتے ہیں کہ جس شخص کو بخر کی بیاری ہواس کو پوری کرنامصیبت ہو جاتی تھی فقہاء سجان اللہ! کیے علیم ہوئی بی فرماتے ہیں کہ جس شخص کو بخر کی بیاری ہواس کو چاہے کہ جماعت سے نماز نہ پڑھے علیمہ و پڑھا کرے جماعت کا بی ثواب ملے گا پس یہ بخر معدہ بی کی رطوبت سے ہوتا ہے۔ پس انسان کا یہ کلمہ کہ ، نہیں جانتے ہو میں کون ہوں ، بڑے کہراور جہل کی بات ہے پس ہماری جب یہ حالت ہو تو کئی شے کو اپنا کہنا کہنے صبحے ہوگا۔

عدیث شریف میں ہے:

يَقُولُ ابنُ آدَم: مَالى! مَالى! وَهَل لَكَ يَا ابْنَ آدمَ مِنْ مالِكَ إِلَّا مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ، أَو لَبِسْتَ فَأَنْكَيتَ، أَو لَبِسْتَ فَأَنْكَيتَ، أَو لَبِسْتَ فَأَنْكَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ فَأَنْكَيْتَ، أَوْ تَصَدَّقُتَ فَأَمْضَيْتَ؛ رواه مسلم.

ینی آدمی کہتاہے کہ میر امال ہے میر امال ہے تیر اکیاہے گر جو تونے کھاکر فناکر دیا،اور جو پہناوہ پر اناکر دیا اور جو صدقہ دیاوہ آگے بھیج دیا،وہ بے شک تیر اہے۔ (خطبات حکیم الامت جلد 1، صغہ 49,50,51)

#### اولاد كافتنه

صاحبو! آج کل کی اولاد تو پیشتر ایی ہی ہے کہ وہ خداسے فافل کرنے والے ہیں۔ پس جس کے نہ ہو شکر کرے کہ اللہ تعالی نے سب فکروں سے آزاد کیا ہے ان کو تو چاہیے کہ وہ تواطمینان سے اللہ تعالی کی یاد کریں۔ بعض عور توں نے مرید ہو ناچاہاتو میں نے ان سے شرطی کہ دیکھور سمیں چھوڑ ناپڑیں گی کہنے لگیں کہ میرے کچھ ہے ہی نہیں ، بال نہیں، بچہ نہیں، میں کیار سمیں کروں گی۔ میں نے کہا کہ کروگی تو نہیں لیکن صلاح تو دوگی۔ بیپرانی بوڑھیاں شیطان کی فالہ ہوتی ہیں، خودا گرنہ کریں تو دو سروں کو بتلاتی ہیں۔ چنانچہ دیکھا ہوں کہ جن کی اولاد نہیں وہ خود تو پچھ نہیں کر تیں لیکن دو سروں کو تعلیم دیتی ہیں۔ کوئی بوجھے کہ اس کو کیا شامت سوار ہوئی ہے۔ اس کو تو یہ مناسب تھا کہ تسبج کے کہ مسلے پر بیٹھ جاتی ' پچھ فکر تو ہے نہیں، اللہ تعالی نے سب باتوں سے فارغ کیا تھاوقت کی قدر جانتی، مگر یہ ہر گز نہ ہوسکے گا۔ پس یہ مشغلہ ہے کہ کس کی غیبت کر رہی ہیں، کس کورائے دے رہی ہیں۔ گویا یہ بڑی بنتی ہیں، بات بات میں دخل دیتی ہیں۔ یور کھو! زیادہ ہولئے سے بچھ عرت نہیں ہوتی، عرت اس عورت کی ہوتی ہے جو فاموش رہ میں دخل دیتی ہیں۔ یادر کھو! زیادہ ہولئے سے بچھ عرت نہیں ہوتی، عرت اس عورت کی ہوتی ہے جو فاموش رہ میں دخل دیتی ہیں۔ یادر کھو! زیادہ ہولئے ہی گھ بیٹھ کر اللہ کانام لے تو اس کی تو بڑی قدر اور وقعت ہوتی ہے۔ مگر یہ باتوں کا اورا گر ساکت و صامت ہو کر ایک جگہ بیٹھ کر اللہ کانام لے تو اس کی تو بڑی قدر اور وقعت ہوتی ہے۔ مگر یہ باتوں کا

تمباکو کھانے کی جن کوعادت ہے یہ کیسے چھوٹ سکتی ہے خواہ ذلت ہو، خواری ہو، کو کی ان کی بات بھی کان لگا کر نہ سے لیکن ان کواپٹی بڑہا نکنے سے کام۔بس عادت پڑ جاتی ہے جسے نمر ود کو جو تیاں کھانے کی عادت پڑ گئی تھی۔ (خطبات کیم الامت جلد 1، منحہ 53)

#### اولاد كانعمت هونا

ہاں اگر اولاد دین میں مددوے تو سبحان اللہ! ایک بزرگ تھے۔ نکاح نہ کرتے تھے ایک مرتبہ سورہے تھے دفتا چونک پڑے اور کہنے گئے کہ جلدی کوئی لڑکی لاؤ، ایک مخلص مرید حاضر تھے، ان کے ایک لڑکی کواری تھی، لاکر فوراً حاضر کی۔ ای وقت نکاح ہوا اللہ تعالی نے ایک بچہ دیا اور وہ مرگیا۔ بی بی ہے کہا کہ جو میر امطلب تھا پور اہو گیا، اب تجھ کو افتیارہے، اگر تجھ کو دنیا کی خواہش ہے تو میں تجھ کو آزاد کر دوں، کسی سے نکاح کر لے اور اگر اللہ کی یاد میں ابنی عرفتم کرناہوتو یہاں رہو۔ چونکہ وہ بی اللہ کی یاد میں رہے۔ ان سے بعض خواص نے پوچھا کہ حضرت یہ کیا ۔ اب کہیں نہیں جاتی ۔ چنانچہ دونوں میاں ہوی اللہ کی یاد میں رہے۔ ان سے بعض خواص نے پوچھا کہ حضرت یہ کیا ۔ اب کہیں نہیں جاتی ہو تھا کہ حضرت یہ کیا ۔ اب کہیں خواص نے پوچھا کہ حضرت یہ کیا ۔ اب کہیں نہیں جاتا، لڑکھڑ اتا ہوا چل رہا ہے ، ابی وقت ایک بچہ آیا اور ہاتھ پڑ کر آنا گانائیں اس ایک شخص کو دیکھا کہ اس سے چلا نہیں جاتا، لڑکھڑ اتا ہوا چل رہا ہے ، ابی وقت ایک بچہ آیا اور ہاتھ پڑ کر آنا گانائیں اس کو لے گیا، میں نے دریا ہت کیا کہ یہ کون ہے۔ ارشادہوا کہ یہ اس کے بعد میری آئکھ کھل گی اور بچھے خیال آیا کہ میں اس فضیلت سے محروم نہ رہوں۔ شاید بچہ بی میری نجات کا بعث ہو جائے ، اس لیے میں نے نکاح کیا تھا اور میر احقصود حاصل ہوگیا ہے۔

بتلائے! اب بھی کوئی ایساہے کہ بچے کے مرنے کو مقصود کا حاصل ہونا سمجھتا ہو تواب اگر کسی کا کوئی بچہ مرجاتا ہے تو پیٹ پھاڑ پھاڑ کر مررہ جہ ہیں۔ یہ اہل اللہ ہی کی ہمت ہے۔ پس اگر اولا دمر کریاز ندہ رہ کر آخرت کا ذخیرہ ہو توالی اولا د تو بڑی نعمت ہے ورنہ وبال جان ہے۔ حضرت خضر علیہ السلام اور موسلی علیہ السلام نے قرمایا کہ آپ نے یہ کیا کیا؟ کہ ایک کہ حضرت خضر علیہ السلام نے ایک بچہ کو قتل کر دیا تھا تو موسلی علیہ السلام نے فرمایا کہ آپ نے یہ کیا گیا؟ کہ ایک بے گناہ بچہ کو مار ڈالا۔ اول تو خضر علیہ السلام نے موسلی علیہ السلام کو اپنے ساتھ رکھنے کی شرط طے کرلی تھی کہ میر ہے کی فعل پر اعتراض نہ کرنااس لیے انہوں نے فرمایا کہ میں نے تم سے پہلے ہی کہہ دیا تھا کہ تم سے صبر نہ ہو سکے گا۔ اس کے بعد اس واقعہ کی تحکمت بیان فرمائی کہ اس لڑے کے والدین مومن ہیں اور یہ لڑکا بڑا ہو کر کا فر ہو تا اور اس کی محبت میں اس کے مال باپ بھی کا فر ہو جاتے۔ اس لیے ارادہ کو اللہ بن مومن ہیں اور یہ لڑکا مرام کر دیا جائے اور اس کے میں اس کے مال باپ بھی کا فر ہو جاتے۔ اس لیے ارادہ کو اللہ بین مومن ہیں اس کے مال باپ بھی کا فر ہو جاتے۔ اس لیے ارادہ کو اللہ بین مومن ہیں کام تمام کر دیا جائے اور اس کے بعد اس کو سطح کیا وہ کے اور اس کے بیال اور ان کو ملے۔

اس قصہ ہے معلوم ہوا کہ جو بچے بچین میں مر جاتے ہیں ان کا مر جاناہی بہتر ہوتا ہے۔ اس واسطے جو دیندار ہیں ان کو اولاد کے مر جانے کاغم تو ہوتا ہے لیکن پریٹان نہیں ہوتے جو شخص خدا تعالیٰ کو حکیم سمجھے گاوہ کسی واقعہ ہے بھی پریٹان نہ ہوگا۔ ہاں جس کی اس پر نظر نہیں اس پراگر کوئی واقعہ ہوتا ہے۔ مثلاً کوئی بچہ مر جاتا ہے تواس کو بڑااتار چڑھاؤ ہوتا ہے کہ اگر زندہ رہتا تو ایس ہوتا، ول کے اندر سے شعلے اٹھتے ہیں، ار مان آتے ہیں، حسر تیں ہوتی ہیں کہ ہائے! ایس لیاقت کا تھا، ایسا تھا، ایسا ہو جاتا۔ صاحبو! تم کو کیا خبر ہے کہ وہ کیسا ہوتا، غنیمت سمجھواس میں مصلحت تھی، ممکن ہے کہ بڑا ہو کر کافر ہوتا اور تم کو بھی کافر بنادیتا۔ اب لوگ تمنا کرتے ہیں اولاد کی، یادر کھو! جس طرح اولاد ہونا نعمت ہے اس طرح نہ ہوئی ہو یا ہو کر مرگئی ہواس کو اور بھی زیادہ شکر کرنا چاہیے۔

طرح نہ ہونا بھی نعمت ہے بلکہ جس کے نہ ہوئی ہو یا ہو کر مرگئی ہواس کو اور بھی زیادہ شکر کرنا چاہیے۔

(خطبات حکیم الامت، جلد 1 میں 54،54)

#### ابلیس کی غلطی کاراز

صاحبو! حالات غیر را سخہ اور کیفیات کو منتہی سمجھنے ہی ہے بہت لوگ تباہ ہوگئے ہیں۔ بلعم باعور ااور ابلیس و غیر ہ
اسی غلطی میں تباہ ہوئے۔ ان لوگوں کو بھی سر سراہٹ اور کیفیت محسوس ہوگئی تھی۔ بس انہوں نے اس کو منتبی سمجھ لیا دنس کی اصلاح کے در پے نہ رہے اس سے غافل ہوگئے ، آخر کار تباہ ہوئے کیو نکہ ان کانفس ہنوز زندہ تھا۔ یہ کیفیات جو مجاہدہ سے اس میں پیدا ہوئی تھیں در جہ مقام پر نہ پہنچتی تھیں اور اس غلطی میں اب بھی لوگ تباہ ہورہے ہیں۔ مثلاً سی میں خوف خشیت کا بچھ اثر پیدا ہوگیا، دو چار دفعہ رونا آگیا با محبت و معرفت کے آثار پیدا ہوگئے یاذکر ادر صحبت شخ ہے ایک قسم کامشاہدہ حاصل ہوگیا۔ یہ اس کو منتہی سمجھ گئے اور آئندہ کے لیے مجاہدہ و سعی کو چھوڑ بیٹے۔ اس کا نجام یہ ہوتا ہے کہ پچھ دنوں میں کورے کے کورے رہ جاتے ہیں کیونکہ وہ حال غیر راتے تھا اس کی بقائے لیے سعی کی ضرورت تھی۔

اس کی ایسی مثال ہے جیسے کسی نے درخت لگایا، اس کو پرورش کیاتو عرفاً درخت کا منتہی ہے ہے کہ اس پر پھل آجائے۔ اس نے کیا کیا کہ ایک دفعہ جو اس پر پھل آگیاتواس نے اس دن سے پانی دینااور اس کی خدمت کر ناچھوڑ دیا۔ حالا نکہ ایک بار پھل آجانا کافی نہیں کیونکہ بعضے در ختوں پر بہت جلدی پھل آجانا ہے۔ جیسے قلمی آم ایک سال ہی میں پواہی سے پھل دیتا ہے حالا نکہ اس کی بساط کچھ بھی نہیں ہوتی جیسے آئج کل بعض بچے باوا ہوجاتے ہیں۔ گودیکھنے میں پاواہی سے ہوں۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ اخیر زمانہ میں بالشق لوگ ہوں گے۔ شاید وہی لوگ ہیں کیونکہ پہلے زمانہ کے آدمیوں کے سامنے یہ آئج کل کے بچے جو تھوڑی ہی عمر میں بالغ ہوجاتے ہیں بالشت سے زیادہ نہیں۔ پہلے زمانے میں آدمی جلدی بالغ نہ ہوتا تھا، ساٹھ میں میرس کی عمر میں شادی کی فکر ہوتی تھی۔ چنانچہ ساٹھے پاٹھے کا محاورہ اب تک زبان زدہے مگر بالغ نہ ہوتا تھا، ساٹھ ، ستر برس کی عمر میں شادی کی فکر ہوتی تھی۔ چنانچہ ساٹھے پاٹھے کا محاورہ اب تک زبان زدہے مگر

آج کل لوگ ساٹھ برس میں گور کا حریرہ ہوجاتے ہیں تو جیسے آد میوں میں بالشق ہیں ایسے ہی در ختوں میں بھی بالشق ہیں۔ کہ ذراز مین سے ابھرے اور پھل دینے گئے ، در خت لگانے والاخوش ہوگیا کہ بس اب یہ منتمی کو پہنچ گیا ہے اس نے بانی دینامو قوف کر دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کوئی بیل اس کے باس سے گزر گیااور ایک لات ماردی تو در خت گر پڑایا کری کے زمانہ میں خطی نے آد بایااور چندروز میں خشک ہو کر ایند ھن رہ گیا۔ عقل کی بات یہ تھی کہ ایک دفعہ پھل آجانے سے بے فکر نہ ہو تا بلکہ اس در خت کو برابر بانی دیتار ہتا۔ یہاں تک کہ تنا خوب موٹا ہو جائے اور اتنااو نچا ہوجائے کہ جانوروں کا منہ اس تک نہ پہنچ سکے۔ اب بے شک یہ بانی دیتے سے مستغنی ہوجائے گا۔ اس وقت قدرتی بارش ہی اس جانوروں کا منہ اس تک نہ پہنچ سکے۔ اب بے شک یہ بانی دیتے سے مستغنی ہوجائے گا۔ اس وقت قدرتی بارش ہی اس کے لیے کافی ہے۔ اس طرح حال و کیفیت پیدا ہونے سے سالک کوبے فکر نہ ہو تا چا ہے۔ بہاں تک کہ حال مقام ہوجائے۔ اس کے بعد اس صاحبِ مقام کو چلہ و مجاہد ایت شاقہ کی ضرورت نہ رہنا چا ہے۔ یہاں تک کہ حال مقام ہوجائے۔ اس کے بعد اس صاحبِ مقام کو چلہ و مجاہد ایت شاقہ کی ضرورت نہ رہنا گی ہے۔ یہاں تک کہ حال مقام ہوجائے۔ اس کے بعد اس صاحبِ مقام کو چلہ و مجاہد ایت شاقہ کی ضرورت نہ رہنا گیا۔ عمول نافر ماتے ہیں:

خلوت و چله برو لازم نماند (تنهائی اور محنت اس پر ضروری نبیس رمتی)

(خطبات حكيم الامت جلد 1، ص 69،70)

#### ضرورت کے موافق دنیاہے تعلق رکھو

بس اس کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم دی ہے کہ ضرورت کے موافق دنیاسے تعلق رکھو گراس سے دل نہ لگاؤ،اس میں منہمک نہ ہو جاؤنہ تعلقات کو نہ بڑھاؤ بلکہ حتی الا مکان اختصار رکھو۔اس میں نہ تعطل ہے نہ اس پر عمل دشوار ہے گراللہ بھلا کر سے بعض واعظین کا کہ وہ وعظ کے وقت جوز ہدوتو کل کا بیان کریں گے تواس کو ہوااییا بنادیں گے جو ان واعظ صاحب کے باپ سے بھی نہ ہو سکے۔ حالا نکہ شریعت میں ممتنع العمل کوئی بات نہیں ہے۔ پس سے شریعت کی تعلیم نہیں ہے بلکہ واعظوں کی من گھڑت ہے۔ شرعاً زہدوتو کل کے لیے بید لازم نہیں کہ ایک پیسہ بھی شریعت کی تعلیم نہیں ہے بلکہ واعظوں کی من گھڑت ہے۔ شرعاً زہدوتو کل کے لیے بید لازم نہیں کہ ایک پیسہ بھی اسے باس نہ میں کہ ایک بیسہ بھی اسے واس نہ بھی کہ مال کے ساتھ دل سے باس نہ رکھے بلکہ مال جمع کرنے کے ساتھ جھی زہدوتو کل ہو سکتا ہے۔ جس کی صورت سے ہے کہ مال کے ساتھ دل نہ لگائے اور ضرورت سے زیادہ کے در پے نہ ہو۔ پس یہ زہد ہے اور اگر بدوں طلب وانہاک کے ضرورت سے زیادہ مامان حق تعالی عطافر مائیں تو بھی زہد کے خلاف نہیں۔

اور توکل یہ ہے کہ اسباب کو مؤثر نہ سمجھے اور نہ ان پراعتاد کرے بلکہ حق تعالیٰ پر نظرر کھے اور ہر چیز کوانہی کی عطا سمجھے۔ اس کے لیے ترک اسباب اور ترک ملاز مت ضروری نہیں۔ ہاں یہ اور بات ہے کہ کسی کو اسباب کے اختیار کرنے سے البھن ہوتی ہواور ترک اسباب سے قلب کو راحت ہوتی ہواور اس کے قلب میں اتنی قوت ہو کہ ترک اسباب سے پریشانی نہ ہوتواس کو ترک اسباب کی بھی اجازت ہے لیکن توکل اس پر موقوف نہیں بلکہ اختیار اسباب کے ساتھ بھی تو کل ہوسکتا ہے بلکہ جس کو ترک اسباب سے پریشانی میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہواس کو اجازت ہی نہیں۔
صاحبو! بعض طبائع ایسی ہیں کہ اگران کے پاس کچھ مال نہ ہو تو ان کے ایمان جاتے رہنے کا اندیشہ ہے۔ ان لوگوں کو
ترک اسباب حرام ہے ان کو مال جع کر کے ہی تو کل کرنا چاہیے کیو نکہ اسباب میں تا ثیر کچھ نہیں ہے مگر ان سے گونہ
تملی ہو جاتی ہے ، یہ حکمت اختیار اسباب میں ضرور ہے۔ چنا نچہ گوہم بچپن سے یہ دیکھ رہے ہیں کہ حق تعالی ہم کو برابر
کھانا کپڑادے رہے ہیں اور یقین ہے کہ ہمیشہ دیں گے مگر پھر بھی جب کچھ رقم پاس ہوتی ہے تو اطمینان سار ہتا ہے
بدوں رقم کے ویسااطمینان نہیں ہوتا جیسا کہ رقم کے ساتھ ہوتا ہے۔ اسباب میں یہ بڑی حکمت ہے کہ ان سے قلب کو
یکسوئی اور جمعیت رہتی ہے۔ اس کی ایک مثال ہے جیسے تم ریل پر سوار ہو اور کلٹ اپنے پاس ہو۔ ظاہر ہے کہ اس
صورت میں دلجہ بھی کا مل ہوگی اور اگر کھک کھو جائیں گو نمبر وغیر وسب پچھ یا دہو، اس وقت دیکھئے کیا حال ہوتا ہے۔

غلط توكل كي مثال

#### مقصود حال نہیں اعمال ہیں

صاحبو! حال پیدا کرو، بدول حال کے کام نہیں چل سکتا۔ گو حال مقصود نہیں بلکہ مقصد اعمال ہیں، اگر بدول حال کے بھی آدمی عمل پر جمار ہے تو کامیاب ہو جائے گا مگر بدول حال کے عمل پر استقامت د شوار ہے اسکی ایسی مثال ہے جیسے ریل کو آدمی ٹھیلتے ہوں۔ آخر کہاں تک ٹھیلیں گے، تھوڑی دور چل کر رہ جائیں گے۔ پھر پچھ بھی حرکت نہ

ہو گی اور حال کے ساتھ عمل کی الیم مثال ہے جیسے انجن کی اسٹیم گرم ہواور وہ ریل کو لئے جار ہاہو،اب وہ بدول روکے ہوئے تھوڑاہی رکے گا۔اگراس کے روکنے کوراستہ میں لکڑاور پتھر بھی رکھو گے تووہ سب کو پچینک بھانک چل دے گا۔ عراقی ای کی طلب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

صمنا! ره قلندر سردار بمن نمائی کمدرازودورودیدم رهورسم پارسائی "میرے مرشد! مجھے توطریق جذب کارستہ دکھلاوے کیونکہ ریاضت و محنت کاراستہ بہت مشکل معلوم

رہ قلندرسے مراد طریق حالی ہے اور رسم پارسائی ہے عمل محض کا طریق مرادہے تو فرماتے ہیں کہ طریق عمل محض توبہت دور دراز ہے اس میں غوا کل بہت ہیں، آ دمی کہاں تک اپنے کو ٹھیلتارہے اور کہاں تک خلوص واخلاص کی ر عایت کرے ، مجھی ریاء پیدا ہوتا ہے مجھی عجب پیدا ہوتا ہے سب سے الگ الگ کہاں تک بچے۔ چنانچہ اس کو آگے

بطواف کعبہ رفتم بحرم رہم نداوند کہ برون درجیہ کردی کہ درون خانہ آئی بزمیں چوسجدہ کردم ززمیں ندابرآمد کہ مراخراب کردی توبسجد، دیائی بقمار خاندر فتم مه پاکباز دیدم چوبصومع رسیدم مه پاکباز دیدم

طواف کعبہ کے لیے میں گیا تو مجھے حرم کے دروازے پرروک کر کہا کہ باہر کیاہی کیاہے جواندر آکر پوراکرنے کی آرزوہے۔جب زمین پر میں نے سجدہ کیا توزمین ایکاری مجھ کو تونے ریائی سجدہ کرکے گندہ کر دیا، میں جوئے خانہ میں پہنچاتو وہاں سب کو جوئے کے عہد وں پر مخلص پایا، عبادت خانہ میں گیاتوا کثر کو خلوص سے خالی پایا ''

غرض اخلاق عمل بدوں حال کے بسہولت نصیب نہیں ہو تااور حال بدوں کسی شیخ کی صحبت کے حاصل نہیں ہو تا۔ نفس نتوال کشت الاظل پیر دامن آل نفس کش راسخت گیر

«دنفس کا شیخ کامل کی سرپر ستی کے سوا قابو میں آنامشکل ہے اس مصلح نفس کے دامن کومضبوطی سے پکڑلے " بدوں طریق حالی کے ہوائے نفس کا غلبہ رہتا ہے۔ محض عمل میں نفس نہیں دبتا بلکہ غلبہ حال ہی سے دبتا ہے اور حال کیو نکر پیدا ہو تاہے دوام عمل اور کسی قدر ذکر اور صحبت کاملین سے ، میں دعویٰ کرتا ہوں کہ ان تین چیزوں کو اختیار کرلو،ان شاءالله حال بیدا ہو جائے گا۔

پھر ضرورت ہے اس کے ابقاء کی، پھر ترقی کر کے یہی حال مقام ہو جائے گا اور دونوں میں بیہ فرق ہو گا کہ صاحب مقام کی حالت تو ظاہر میں عوام متدین کی طرح ہو گی اور باطناً اس کو ترقی ہو گی۔ منتہی کی حالت بیہ ہو جاتی ہے کہ دل سب سے الگ اور ہاتھ میں سب کچھ۔ اگر سلطنت بھی اس کے ہاتھ میں ہو تواس سے بھی دل کو تعلق نہیں ہوتا۔ اگر ہزاروں لا کھوں روپے بھی اس کے باس ہوں تو دل کوان سے ذرا بھی لگاؤ نہیں ہوتا جب اس سے کہا جائے کہ اٹھو چلو، اس وقت سب کو چھوڑ کر الگ ہو جائے گا کیونکہ وہ اس کو اپنا مال ہی نہیں سمجھتا۔ اس پر تو ہر وقت یہ حال غالب

#### ايصال ثواب كاآسان طريقه

صاحبو! محبت کے طریقے ہی دوسرے ہوتے ہیں۔ شاہ عبدالرجیم صاحب دہلوی رہے الاول میں پجھے کھانا پکا خواب میں دیکھا کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم ان چنوں کو تناول فرمارہ ہیں۔ دیکھے محبت اللہ والوں ہی میں ہوتی خواب میں دیکھا کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم ان چنوں کو تناول فرمادہ ہیں۔ دیکھے محبت اللہ والوں ہی میں ہوتی ہے۔ ان سے سیکھواور ان کے طرز عمل پر چلو میں اس کا بہت آسان طریقہ بتاتا ہوں گر وہ طریقہ نفس کو گوارانہ ہوگا۔ وہ یہ کہ خفیہ خرچ کیا کر ومظار بھی الاول کے مہینہ میں پچاس دی پوار میں اس کا بہت آسان طریقہ بتاتا ہوں گر وہ طریقہ نفس کو گوارانہ ہوگا۔ وہ یہ مسکین کو وے دو۔ اگر واقعی حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مجت ہے تواس طریقے پر عمل کر وگر میں پیشین ایک کہ میاں پچاس دولے بھی خرچ ہو کے اور کی کو خبر تک بھی نہ ہوئی۔ آن کل تو یہ عالمت ہے کہ میں کا نپور میں تھا۔ ایک خض ذکر رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ججھے بلاکر لے سکر بے حد صد مہ ہوا۔ خقیق ہے معلوم ہوا کہ اس کے بہاں شادی تھی اور اصلی مقصود ناچ کرانا تھا لیکن ہوا ہوا کہ اس کے خبیں ہوا سلم ہوا تھا آئی رنڈی کا ناچ ہوا ہے جمیں منظر بے حد صد مہ ہوا۔ خقیق ہے معلوم ہوا کہ اس کے بہاں شادی تھی اور اصلی مقصود ناچ کرانا تھا لیکن بعض تھیں احباب کی خاطر سے ذکر رسول ( ملق آئیل ہم) بھی کرایا تھا۔ تو یہ ذکر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت کی وجہ سے نہیں ہوا کہ اس کے بیس ہوا کہ اس کے بیس ہوا کہ اس کے بیس ہوا کہ اللہ منہ کی وحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت کی وجہ سے نہیں ہوا کہا کہ تھی دوستوں کے لیے ہوا اور اس سے محبت ہے اور ہم محب رسول ملتی گیا ہیں۔

اور میں کا نپور میں سنا کرتا تھا کہ آج فلاں رنڈی کے ہاں مولودہ، آج فلاں کے ہاں ذکر رسول ملٹی النہ ہے۔
افسوس کی بات ہے کہ جب وہاں ضروری مضامین زنا کی مذمت وغیرہ کو کوئی بیان نہیں کرتا تھا تونرے ذکر رسول ملٹی النہ ہے کیا فائدہ کی توقع ہے۔ دیکھو! اگر دستر خوان پرنری چٹنی ہو تو کیا کوئی اس دستر خوان سے سیر ہوسکتا ہے کہا فائدہ کی توقع ہے۔ دیکھو! اگر دستر خوان پرنری چٹنی ہو تو کیا کوئی اس دستر خوان سے سیر ہوسکتا ہے کہا البتہ اگر ذرا کھا ناہواور چٹنی نہ ہو تو وہ کار آمد ہوسکتا ہے اور اگر دونوں چیزیں ہوں تونور علی نور ہے۔ یہ اس پر یاد آگیا تھا کہ لوگ دعویٰ محبت کرتے ہیں تو دیکھ لیس کہ ابوطالب کی کیا حالت ہے کہ اگر چہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدولت صرف دوجوتے آگ کے پیر میں ہوں گے مگر حالت ہے ہوگ کہ یوں سمجھیں گے کہ مجھ سے زیادہ کی

کو تکلیف نہیں۔ دنیا ہی میں دیکھ لو کہ اگر بول کا کا ٹنا بھی لگ جاتا ہے تو کیا حالت ہوتی ہے تواگریہ کوئی کہے گا کہ مجھے تو ہلکا عذاب ہوگا تو خوب سمجھ لے کہ وہاں کا ہلکا بھی نا قابل برداشت ہے تواس ناز میں ہر گزندر ہنا چاہیے کہ مجھے تھوڑی سرزاہوگی یہ شبہات رفع ہوگئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 1 صفحہ 103،104

#### مر د کامل کی ضرورت

حقیقت میں یہی باتیں ہیں جن سے ہم غافل ہیں اور بدایک باریک بات ہے جس کی ہم کو خبر نہیں کہ ہم جو بعضے کام کرتے ہیں کبھی تووہ اپنی قوت سے ہوتا ہے اور کبھی اہل اللہ کی نظر و توجہ سے ہوتا ہے۔ اسی لیے فرماتے ہیں:

یار بایدراه را تنهامر و بے قلاؤزاندریں صحر امر و

یعنی باطنی راستہ کے لیے کوئی رفیق ساتھ لے لو۔ تنہااس راستے کو طے کرنے کاارادہ نہ کرو کیونکہ تم تنہااس کو قطع نہیں کر سکتے۔اس پر شبہ ہو سکتا تھا کہ بعض اہل اللہ کا پیر ومر شد کوئی نہ تھااور وہ بدوں مر شدکے واصل ہوگئے اس کاجواب مولانانے بید دیاہے۔

مرکه تنهانادرای راهرابرید بم بعون مت مردان رسید

کہ جولوگ شاذ و نادر اس راہ کو طے کرنے والے نظر آتے ہیں وہ بھی حقیقت میں تنہا منزل مقصود پر نہیں پہنچے بلکہ کسی کامل مخفی مدداور پوشیدہ نظر کی برکت سے واصل ہوئے ہیں۔ایک تولفظ نادر بڑھا کر بتلادیا کہ اول تو ظاہر میں بھی اس کاو قوع نادر ہے۔دو سرے حقیقت کے لحاظ سے وہ بھی تنہا نہیں چل رہابلکہ کسی کامل کی مدداس کے ساتھ ہے گواس کو خبر نہ ہو کہ کون میر می مدد کر رہا ہے۔ جیسے آفتاب کی حرارت سے پھل پختہ ہوتا ہے مگر کھانے والے کو معلوم نہیں ہوتا کہ میرے لیے اس کو کس چیزنے پکایا، کس چیزنے تیار کیا۔(خطبات عیم الامت جلد 1، ص 149)

#### مولود کے کان میں اذان کہنے کا نکتہ

بعض اہل لطائف نے لکھاہے کہ مولود کے کان میں جواذان کہی جاتی ہے اس میں ایک نکتہ ،اشارہ اس طرف ہے کہ اس کوسنار ہے ہیں کہ اذان و تکبیر ہوگئ ہے۔اب جنازہ کی نماز کے منتظر رہواور بیہ بھی حکمت ہے کہ اذان و تکبیر میں اللہ کانام اس لیے لیاجاتا ہے تاکہ استعداد ایمان کی قوی ہوجائے اور شیطان اس سے دور ہوجائے۔ (خطبات حکیم الامت جلد 1، ص 169)

#### شيوخ كامل كاطريق عمل

ہارے حضرت کا کیا پُر شفقت طرز عمل تھا کہ مریدوں کی حالت کو پیش نظرر کھناان کے ہال سب سے پہلا اصول تھاا گر کوئی قوی الاعضاء سلیم الصحة ہوتا تواس کو پوری مقدار پر وِر داسمِ ذات تعلیم فرماتے۔ کسی کو دس ہزار، کسی کو پانچ ہزار ،کسی کو پانچ سومر تبہ ،غرض جس قدر جس میں وسعت ہوتی اس کے موافق اس سے کام لیتے اور اس تشد د كواجهانهين فبجهته بتقهيه

حضرت فرمایا کرتے تھے کہ یہ جو آج کل دیکھاجاتاہے کہ مساجد میں ہر نماز کے بعدلوگ سلام پھیرتے ہی تین ضربیں لاالہ الااللہ کی لگایا کرتے ہیں توحقیقت اس کی ہیہ ہے کہ کسی شیخ نے اپنے کسی بہت ہی ضعیف و کمزور مرید کے واسطے ہر نماز کے بعدیہ ذکر جہر جو تعلیم فرمایا تھا کہ تم سے زیادہ تو کیا ہو گابس ہر نماز کے بعد تین ضربیں لگالیا کرو۔ دنیا کا قاعدہ ہے کہ خربوزہ کو دیکھ کر خربوزہ رنگ بدلتاہے۔لو گول نے اس کو دیکھ دیکھ کریہ طریق اختیار کر لیا تھا کہ ہر کس و ناکس ہر نماز کے بعداییا ہی کرتا ہے۔ گویاایک رسم ہے اور دنیا کی اور رسموں کی طرح اس کو بھی بورا کرتے ہیں۔ گویا اس ذکرنے بھی ایک رسم کی صورت اختیار کرلی اور جو اصلی حقیقت اس کی تھی وہ مٹ گئی۔ واقعہ بیہ ہے کہ دنیا سے اب حقائق مٹ گئے،رسوم باقی رہ گئے، مگر ابتدااس عادت کی ضعفاء کی رعایت تھی۔اس نداق کے متعلق ہمارے حضرت

بس ہے اپناایک نالہ بھی اگر پہنچ وہاں گرچہ کرتے ہیں بہت سے نالہ وفریاد ہم

یعنی وصول کے لیے توایک د فعہ بھی اللہ کہہ لینا کافی ہو جاتا ہے۔ کچھ زیادہ ضربیں لگانے ہی پر وصول مو قوف نہیں بلکہ اس کی ضرورت ہے کہ تم اپنی ہمت کے موافق طلب ظاہر کرو، جتنی جس میں ہمت ہواس سے زیادہ نہ کرو۔ غرض ہے ہے کہ حضرت کی تعلیم بہت ہی آسان وسہل ہوتی تھی۔جس سے مرید کو کسی قشم کی گرانی معلوم نہیں ہوتی تھی، نہایت خوشی سے اور ادواشغال کو انجام دیتے تھے۔ (خطبات علیم الامت جلد 1، ص 217)

#### اعمال میں عزیمت ورخصت

ان متشد دلو گوں کا نظریہ ہے کہ عزیمت پر عمل کرنااصل حکم شرعی ہے اور موجب اجر کثیر ہے اور رخصت پر عمل کرناموجب تقلیل اجرہے اس لیے وہ رخصت پر عمل کرتے اور خیال کرتے ہیں کہ بیر خصتیں توسخت تنگی کے وقت عوام کے لیے ہیں کہ وہ احکام شریعت کی سختی سے تنگ دل نہ ہوں اور ہم تو خواص ہیں۔ہم خواہ مخواہ کیوں اینے کو اجر قليل كالمستحق بنائيي\_

لیکن بیران کی سخت غلطی ہے کہ وہ رخصت کواصل تھم شرعی نہیں سمجھتے۔ نیزاس کو موجب اجر قلیل خیال کرتے ہیں حالانکہ نصوص فقہیہ صراحتاً اس کے مخالف ہیں۔ بیہ مسئلہ مجمع علیہ ہے کہ رخصت وعزیمت جب کہ اپنے موقع پر ہوں،،اجر میں برابر ہیں اور دونوں تھم شرعی ہیں اور ہر ایک تھم اپنی خاص حالت کے واسطے تھم اصلی ہے

اگرچہ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ خواص کے واسطے عزیمت پر عمل کر نااولی وانسب ہے بنسبت رخصت لیکن اپنا تو ہے۔
خیال ہے کہ خواص کو بھی مواقع رخصت پر بنسبت عزیمت کے رخصت پر ہی عمل کر نااولی وانسب معلوم ہوتا ہے۔

اس وجہ سے کہ خواص کے طرز عمل کو عوام اپنے واسطے نقشہ عمل سمجھتے ہیں، ان کی پیروی جمیجے افعال وعبادات میں کرتے ہیں تو جب کہ خواص ایسے مواقع میں عزیمت پر عمل کریں گے اور عوام کو رخصت پر عمل کرنے کی تعلیم کریں گے تو عوام سمجھیں گے کہ اصلی تھی شریعت کا بہی ہے جس کو یہ لوگ کرتے ہیں اور یہ سہل احکام ہوجہ سہولت واسانی ہم کو تعلیم فرمائے گئے ہیں، پھر اس کے ساتھ ایک مقد مہ وہ اپنی طرف سے لگا لیتے ہیں کہ اچھی سہولت ہوئی کہ ایک طرف جس قدر آسانی بڑھائی دو سری طرف اس قدر تواب کم کرلیا۔ اب وہ عوام چکر میں ہیں کہ اگر عزیمت پر عمل کرتے ہیں تواس میں سہولت بر عمل کرتے ہیں تواس میں سہولت بولگا وارا گر چہ ہے مگرا ہر کشیر ہاتھ سے جاتا ہے ہے توان کو یہ محسوس ہوتا ہے کہ ایسی آسانی سے تو وہ سے تی ہوگ کہ اسے اختیار میں یک کہ اور سانہ کرس میں انہ کرس میں بین کہ انہ کرس میں بین کہ دور سی میں بین کرس بانہ کر سے بسی کیسو کی کھونے کی کو بینے کو بیکھوں کے بانے کو بی کو بھونے کو بیان کو بیانے کو بی کو بی کو بیان کی کو بی کو بیان کی کو بیان کی کہ کی کو بیان کو بیانے کو بیان کی کو بیان کو بیان کو بیان کی کو بیان کو بیان کو بیان کی کو بیان کی کو بیان کر بیان کو بیان کی کو بیان کو بیان کو بیان کر بیان کو بیان

ایے معلوم ہوتاہے کہ شریعت نے ہماری مصلحت و منفعت کی تکمیل نہیں فرمائی للذااس قسم کے شبہات سے بچانے اور اعتقادعوام کو صحیح وسالم رکھنے کے واسطے مناسب سے کہ خواص بھی رخصت پر عمل کریں اور سخت تعجب ہے کہ خواص بھی رخصت پر عمل کریں اور سخت تعجب ہے کہ خواص اپنی خصوصیت کی وجہ سے اپنے واسطے عزیمت کو ترجیح دیتے ہیں حالانکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو کہ اخص الخواص اور احکام خداوندی پر حال دینے والے تھے جن کے نزدیک مشکل سے مشکل کام آسان تھا اور اعلی ورجے کی مشقت بھی سہل تھی آپ نے تواضعاً رخصت ہی پر عمل کیا ہے چنا نچہ حدیث میں ہے۔ ما خیر رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم بین الامرین الا اختار ایسرهما

حتی کہ بعض صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم نے رخصت کو سہل سمجھ کریہ خیال کیا کہ شایدر خصت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہی خاص ہوگی کیونکہ آپ کا بڑا درجہ ہے آپ کوزیادہ مجاہدہ کی ضرورت نہیں اور بیہ خصوصیت ظاہر ہے کہ ہم میں نہیں کجاہم اور کجار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم:

چەنىبت خاكراباعالم پاك (زمين كوعالم پاك سے كيانسبت)

للذا بهم اس آسانی اور سہولت کے مستحق نہیں ہم کوزیادہ مجاہدہ کرناچاہیے چنانچہ انہوں نے رخصت پر عمل کرنے ہے احتراز کیا اور چاہا کہ عزیمت پر ہی عمل کریں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا بیدار ادہ معلوم کرکے فرمایا کہ:

((ما بال اقوالم یتنزهون عن الشیء اصنعه فوالله إنى لا علمه هم بالله و أشده هم له خشیة))
بخاری و مسلم

ترجمہ:ایسے لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ اس کام سے بیختے ہیں جو میں نے خود سر انجام دیا ہے ، اللہ کی قشم! میں ان سے زیادہ علم والا ہوں اور سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہوں۔ اور ایک حدیث میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بعض صحابہ کے ایسے ہی قول وارادہ کے موقع پر

فرماياتھا:

" أَنْتُمُ الَّنِينَ قُلْتُمْ كَنَا وَكَنَا أَمَا وَاللَّهِ إِنِّى لاَّخْشَاكُمْ لِلَّهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، لَكِينَ أَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأُنْطِرُ، وَأَنْفَى عليه)

ترجمہ تم لوگوں میں سے بعض نے ایساایسا کہاہے حالا تکہ اللہ کی قشم میں تم سب سے زیادہ اللہ سے ڈرتا ہوں اور تقویٰ اختیار کرتا ہوں لیکن میں روزہ بھی رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں اور نماز بھی پڑھتا ہوں اور آرام بھی کرتا ہوں اور میں نے عور توں سے نکاح بھی کئے ہیں اور جومیری سنت سے رو گردانی کرے گاوہ مجھ سے نہیں ہے۔

چنانچہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم نے آب صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمانے کے بعد رخصت پر عمل کیا۔ توجب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے رخصت پر عمل کیا اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کو اس پر عمل کرنے کے واسطے امر فرمایا تو یہ خیال کرنا کہ خواص کو مواقع رخصت میں عزیمت پر عمل کرنا مناسب ہے ایک بدیمی غلطی ہے کیا کوئی یہ خیال کر سکتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرام اعمال شاقہ پر عمل کرنے سے دل تنگ ہونے والے یا شدائد میں پڑنے سے جان چرانے والے سے حیال تو کجاالیا وہم بھی معصیت ہے۔

للذا معلوم ہوا کہ مواقع رخصت میں رخصت ہی اصل تھم شرعی ہے۔للذا ہر زمانہ کے خواص کو مناسب ہے کہ وہ خود بھی مسنون مواقع پر رخصتوں پر عمل کرکے فائدہ اٹھائیں اور دوسروں کو بھی تعلیم کریں کہ وہ بھی ان خداداد سہولتوں سے فائدہ مند ہوں،اور بیہ خیال نہ کریں کہ رخصت اصلی تھم شرعی نہیں اور نہ اس کا خیال کسی دوسرے کو ہونے دیں۔نہ کسی اینے قول سے نہ کسی فعل سے تاکہ لوگوں کی اعمال شرعیہ پر عمل پیرا ہونے کی رغبت بڑھے اور نہایت فرحت اور انسباط کے ساتھ احکام کو قبول کریں۔

جیسے دیوبند کے دو ہزرگوں کا واقعہ ہے جن میں ایک اکبر تھے دو سرے کبیر، وہ اکبر مرض وفات میں وضو کیا کرتے تھے ان سے کبیر نے کہا کہ حضرت آپ وضوالی حالت میں کیوں کرتے ہیں آپ کے واسطے تواس وقت تیم کرنا جائز ہے، آپ تیم کیجئے تاکہ اس مشقت سے نجات ملے۔ انہوں نے کہا کہ میں عزیمت پر عمل کرتا ہوں۔ ان کبیر نے کہا کہ مولانا اس وقت آپ کا تیم نہ کرنا اس خیال سے ناشی ہے کہ آپ تیم کو وضو کے برابر طہارت کا ملہ نہیں سمجھتے، ناقص سمجھتے ہیں اور یہ در حقیقت شریعت پر ایک اعتراض ہے کہ شریعت نے ایک عمل ناقص کو ہمارے لئے

تجویز فرمایااور اس خیال سے عزیمت پر عمل کرنا باعث اجر کیوں ہوا، چنانچہ وہ سمجھ گئے اور پھر رخصت پر عمل کرنا م شروع کر دیا۔ تو دیکھیے تیم کرنا جائز تھاان ہزرگ نے اس پر عمل نہ کیااور برابر عزیمت پر عمل کرتے رہے اور وضو کو ہی اصل تھم شرعی سمجھتے رہے حالا نکہ قرآن شریف میں خداوند تعالی نے ایسے مواقع تکلیف میں تیم کرنے کی اجازت عطافرمائی ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ ان مواقع میں تیم وہی کام کرتا ہے جو وضو سے ہوتا ہے۔ یعنی وضو کرنے سے طہارت کا ملہ حاصل ہوتی ہے۔

(خطبات حكيم الامت جلداول مفحد 219ء 230)

#### امراءك كجرحيل

ایک رئیس صاحب کئے گئے کہ معجد میں کس طرح جائیں وہاں نہ چٹائی ٹھیک ہے، نہ وہاں فرش پیٹھے کا انظام ہے، جگہ جگہ کائی جم رہی ہے گھر پر ہر طرح کی آسائش ہے۔ میں نے کہا ذرا سنجل کر شکلیت کرویہ تم کس کی شکلیت کرتے ہوغر بیوں کی بیان استے وسائل نہیں کہ دہ سب سامان کر سکیں۔ خدا تعالیٰ کا اول او کام ہی نہیں تمہارا کام ہے، دہ سب سامان کر سکیں۔ خدا تعالیٰ کا اول او کام ہی نہیں تمہارا کام ہے، دو سرے خدا تعالیٰ فرشتوں سے یہ کام لیں۔ یہ جمی خدا کا کرنا ہے کہ تم کو حکم ویا خدمت مساجد کا۔ اور اس کے لیے وسعت سابی دی۔ معلوم ہوا کہ تمہاری کو تاہی ہے اس لیے تم اپنی ہی شکلیت کررہے ہو۔ آگر تم معجد میں جاتے و تم کو اس کی حس ہوتی اور خیال پیدا ہو تااور لطف یہ کہ بعضے لوگ معجد کی مدد تو کیا کرتے، الٹامجد کی چیزیں بنی ملک کے طور پر سمجھتے ہیں اور منگا منگا کر اپنے اپنی ملک کے طور پر سمجھتے ہیں اور منگا منگا کر اپنے اپنی ملک کے کہ محبد کی تھی ہوتی ہوئی۔ ایس صاحب محبد تمہاری ملک ہے کہ اس کی چیزیں تم خوب استعال کر و بھی مجد میں کچھ دینے کی بھی تو تی ہوئی۔ ایس طور پر سمجھتے ہیں صاحب مجد تمہاری ملک ہے کہ اس کی چیزیں تم خوب استعال کر و بھی مجد میں بھی دینے کہ کہ کر روتی تھی کہ بائے تیری چھریاں کون لے گا؟ تیرے مولی کون دے گا تو وہ صاحب کہنے گے بولو بھائی کس کی باری کہ میں لوں گا۔ اس پر وہ عورت نوحہ میں بولی کہ تیر اقرضہ کون دے گا تو وہ صاحب کہنے گے بولو بھائی کس کی باری

تو یہی حال ہماری مساجد کے ساتھ ہے کہ خدمت کا بار تو دو سروں پر اور چیزیں برتنے والے یہ، حتی کہ بعض لوگ تو شختے بھی اور یہ تو دین داروں میں بھی مرض ہے کہ مسجد کا گرم پانی منگا لیتے ہیں۔ میں نے ان سے کہا کہ مسجد کی یہ حالت تو تمہاری ہی بدولت ہے۔ کہنے لگے مولوی تو مسجد میں فرشی پکھالگانے ہے منع کرتے ہیں۔ میں نے کہا کہ میں اجازت دیتا ہوں تم لگالو۔ کہنے لگے کہ لوگ شوروغل کریں گے اور مجھ پر اعتراض کریں گے۔

میں نے کہااِن شاءاللہ تعالی چار دن میں جب نماز کی برکت سے قلب پر عبدیت کا اثر ہوگاتم خود ہی اس مخدومیت کو چھوڑ دوگے۔ کسی مولوی کو منع کرنے کی ضرورت ہی نہ ہوگی۔

حاصل یہ کہ ای قتم کے لوگ دین صرف ای کوبی کہتے ہیں کہ پچھ روپیہ خیرات کر دیاجائے۔اور بعضے ان سب سے نزالے وہ لوگ ہیں کہ وہ اعمال بدنیہ کریں نہ مالیہ۔ اگران کے پاس پچھ سرمایہ ہواتواس کوبینک میں جمع کر دیا، ان لوگوں کو منع کیا جاتا ہے تو منع کرنے والوں کوبیہ لوگ تاریک خیال کرتے ہیں۔ ایک شخص نے ای قتم کے ایک صاحب سے کہا کہ ہم نے سنا ہے تم سود لیتے ہو تو وہ جو اب میں فرماتے ہیں کہ تم میری ذاتیات پر حملہ کرتے ہو۔ سجان اللہ! امر بالمعروف ذات پر حملہ ہونا ہوگیا۔ آخر جب انہوں نے سمجھایا تو کہنے گئے کہ بھائی ہیہ وقت جائز ناجائز کی تحقیق کا نہیں ہے اس وقت توجس طرح ہو سکے روپیہ کمانا چاہے۔

یہ مذکورہ بالا توان لوگوں کی حالت تھی جو دنیا کے مدارس قائم کرتے ہیں اور جو دین کے مدارس کے حامی ہیں انہوں نے یہ سمجھ رکھا ہے کہ وعظ یا خطابِ خاص سے دوسروں کو ترغیب دی تو ہم کو خو در و پیمہ دینے کی کیا ضرورت

الدال على الخير كفاعله كابى ثواب بهت ب-الحاصل ہر ايك فرقد نے اپنے خيال كے موافق دين كاايك فلاصه تكال ركھا ہے۔ توصاحبو! يد كتنى برسى كوتا ہى ہے۔ (خطبات عليم الامت جلداول صفحہ 337,338)

#### ببعت کی حقیقت

کانپور میں ایک بزرگ تھے شاہ غلام رسول نما۔ اپنی توجہ سے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زیارت کرا دیتے تھے ان کے علاوہ اور بھی ایسے لوگ گزرے ہیں۔ وہ لکھنو اپنے مرشد کے پاس گئے بیعت ہونے کے لئے مرشد نے استخارہ کے لئے فرمایا۔ شاہ صاحب وہاں سے تھوڑی دور ہٹ کر جانیٹے۔ پھر حاضر ہوگئے مرشد نے کہا کہ یہ کیسا استخارہ تھا؟ کہا کہ میں نے بیعت ہونے کے لئے نفس سے کہا کہ بیعت بِک جانے کو کہتے ہیں۔ تو آزادی کو چھوڑ کر غلام بنتا ہے۔ کیوں بے و قوف ہوا ہے۔ اس نے جواب دیا کہ جانے کے بعد خداتو ملے گا۔ میں نے کہا کہ کیا تیر ااجارہ ہے اگر نہ ملے گاتو بلا سے۔ مگر اسے خبر توہوگی کہ ہم کو کسی نے طلب کیا تھا مگر ہم نہ ملے۔ بممان میں نیز از خریدان اویم بممان میں میں کے داند ماہر ویم کے من نیز از خریدان اویم

یمی کافی ہے کہ میرامحبوب جان لے کہ میں اس کے خریداروں میں سے ہوں مولوی صاحب نے فرمایا جزاک اللہ! ایسااستخارہ کسی نے نہیں کیا. ہر کام میں مقصود کام ہی ہو ناچاہیے۔خواہ ثمرہ ملے یانہ ملے ،ہر حالت میں راضی رہنا چاہیے۔اگرایبانہ کیا گیا تو تعبون العاجلة میں من وجہ داخل ہوں گے. مسلمانو! آخرت کے لئے عمل کروورنہ اس شکایت میں داخل ہو جاؤگے۔ (خطبات عیم الامت جلد 1 صغی 378)

## توبہ کے بھروسہ پر گناہ کی ممانعت

اس طرح اگر کسی حسین عورت پر نظر پڑی۔اس وقت ایسے لوگ بہت کم ہیں جو آخرت کے خیال سے نگاہ نیجی کرلیں۔اکٹرلذت نفس کے لیے اس کو گھور گھور کر دیکھتے ہیں۔ یہ بھی ای گناہ کی فرد ہے کہ آخرت سے دنیا کو مقدم کیا گیا۔ یا پھر کوئی توبیہ سمجھ لیتا ہے کہ ہم مجبور ہیں ہم سے نیہ نہیں ہو سکتا کہ آخرت کو دنیا پر مقدم کریں۔ یہ کام تو بزر گوں کا ہے۔ توبیہ لوگ تو گناہ کر کے اپنے کو گناہ گار بھی نہیں سمجھتے۔اور بعض لوگ گناہ کو گناہ سمجھتے ہیں مگر دل کو بیہ سمجھالیتے ہیں کہ بعد میں توبہ کرلیں گے۔اس غلطی میں بہت کم لوگ مبتلا ہیں مگریادر کھویہ سراسر دھوکہ ہے نفس کا۔ ہم نے مانا کہ توبہ گناہ کے لیے تریاق ہے مگر تریاق کے بھروسہ زہر کھا لینا کتنی بڑی حماقت ہے ہم نے کسی کو نہیں دیکھاجو سکھیا2 تولہ اس بھروسہ پر کھاتا ہو کہ میرے پاس تریاق ہے بعد میں اسے کھالوں گااور اگر کوئی ایساکر تا بھی ہے تواس کوسب لوگ بے و قوف بتاتے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ زہر کاضرر توفی الحال تھااور تریاق کا نافع ہونافی المآل تھا۔اور وہ بھی موہَوم کیونکہ ممکن ہے کہ زہر کا اتنا قوی اثر ہو جائے جو تریاق سے بھی زائل نہ ہویاز ہر کا اتنا فوری اثر ہوجائے کہ تم کو تریاق کھانے کی نوبت ہی نہ آئے۔اس طرح توبہ کے بھروسہ گناہ کرنا بھی سراسر حماقت ہے کیونکہ معصیت کاضرر فی الحال ہے اور توبہ کا نفع فی المآل ہے اور وہ بھی موہوم۔ کیا خبر اس گناہ کے بعد حیات بھی ہے یا نہیں چنانچہ بعض لو گوں کے واقعات سے گئے کہ وہ عین حالتِ زنامیں مر گئے۔ گناہ سے فارغ ہونے کی بھی مہلت نہیں ملی دوسرےایک مرتبہ توبہ کے بھروسہ پر گناہ کرکے پھراس گناہ کاچہ کاپڑ جاتا ہے۔ پھر توبہ بھی نصیب نہیں ہوتی ، کیونکہ توبہ کے لوازم میں سے یہ بھی ہے کہ آئندہ کیلئے پختہ عزم کیا جائے کہ پھریہ گناہ مبھی نہیں کریں گے۔ محض لفظی توبہ قابل اعتبار نہیں کہ اے اللہ میری توبہ! گناہ کے بعد جب اس کا چسکالگ جاتا ہے تو توبہ کے وقت یہ کہتا ہے کہ اس توبہ سے کیا نفع۔ کیونکہ کام تو پھر بھی کرناہے۔ تواب توبہ بھی گئی۔اس وقت نفس پیہ وعدہ کرتاہے کہ اس کام سے جی بھر جائے توسب گناہوں سے انکھی تو بہ کرلیں گے مگریہ وعدہ بھی پورانہیں ہو تا کیو نکہ حدیث میں ہے کہ گناہ سے دل پر زنگ لگ جاتاہے جو بار بارگناہ کرنے سے بڑھتار ہتاہے۔مولانافرماتے ہیں:

هرگناه زنگےست بر مرآة دل دل شود زیں زنگها خوار و خجل چوں زیادت گشت دل راتیرگی نفس دوں رابیش گردد خیرگی

''ہر گناہ دل کے آئینہ پرایک زنگ کا داغ ہے۔ جس کی وجہ سے دل ذکیل اور شر مندہ ہو جاتا ہے۔ اور جب دل کی تاریکی زنگ کی زیادتی سے بڑھ جاتی ہے تو کمینے نفس کی حیرانگی بڑھ جاتی ہے۔''
تواس زنگ کی ظلمت اتنی غالب ہوتی ہے کہ توبہ کی توفیق نہیں ہوتی اور اگر کوئی اس سے توبہ کے لیے بھی تو وہ یہ دیتا ہے کہ میاں اسے گناہوں کے سامنے بیچاری توبہ کیا کرے گی۔ اب اس کور حمت خداوندی سے مالوی ہو حاتی ہے۔

جنانچہ بعض محقزین (بعنی جو حالت نزع میں مبتلا ہے) کولوگوں نے کہا کہ اپنے گناہوں سے توبہ کرلوانہوں نے یہی جواب دیا کہ میاں اتنے گناہوں کوایک توبہ کیوں کر مٹاسکتی ہے پھر ظالم اسی حالت میں بدوں توبہ کیے مرگئے توآی نے دیکھا کہ یہ کتنا بڑانفس کا دھوکا ہے کہ توبہ کے بھروسہ گناہ کی رغبت دلاتا ہے۔

صاحبو! خداہے ڈرواور نفس کے دھوکہ میں نہ آؤ۔ حدیث میں ہے کہ اے عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا گناہ کو حقیر نہ مجھو۔ حقیقت میں جولوگ توبہ کے بھروسہ گناہ پر پیش قدمی کرتے ہیں وہ گناہوں کو حقیر سبجھتے ہیں۔ غرض ہر شخص کے پاس معصیت کے اختیار کرنے اور دنیا کو آخرت پر ترجیح دینے کا یک سبب اور داعی موجود ہے۔ کوئی اس سے بچاہوا نہیں۔الاما شاء اللہ ہر شخص کچھ نہ بچھ سبب نکال لیتا ہے۔ کوئی اپنے کو معذور سبجھ لیتا ہے کوئی توبہ کا سہارا ڈھونڈ لیتا ہے۔ ( خطباتِ عیم الامت جلد اصفحہ 391،392)

# دوسری جلد کے جواہر

# الفاظ قرآن کی حفاظت

صاحبو! الفاظ قرآن کواس کی حفاظت میں بہت بڑاد خل ہے کیونکہ الفاظ قرآن کا یہ معجزہ ہے کہ وہ نہایت سہولت سے حفظ ہو جاتے ہیں کہ اگر خدانخواستہ! یہ لکھے ہوئے مصاحف گم ہو جائیں توایک بچہ حافظ قرآن اپنی یادسے اس کو دوبارہ لکھواسکتا ہے، بڑوں کا توکیا ذکر۔ (خطبات عیم الامت جلد 2 صفحہ 37)

خداتعالی ہے بے تعلقی

والله! الله تعالى سے تعلق ہم كوبہت كم ہے۔ لوگوں نے صرف وظیفوں اور مقد موں كے لئے خدا تعالى سے تعلق كرر كھا ہے يوں كہيے كہ صرف روقی كے واسطے خدا سے واسطہ ركھا جاتا ہے۔ اور جب روٹی مل گئ تواب خداكى كيا ضرورت ہے اور قرآن كى كيا ضرورت ہے۔ اى وقت بير مستياں سوجھتى ہيں كہ بدون سمجھے قرآن پڑھنے سے كيا نفع اور جب خدا خود قرآن كا حافظ ہے توہم كواس كى حفاظت كى كياضرورت ہے۔ استغفر الله العظيم!

ہمارے قصبہ میں ایک بڑے زمیندار مالدار کا لڑکا نماز پڑھنے لگا اور رمضان میں اعتکاف بھی کرنے لگا اور پھر نماز کے بعد دعا بھی دیر تک کرتا تواس کا چچا کہنے لگا کہ سوہر ا(سسرا) نماز پڑھ کرہاتھ پھیلا پھیلا کر خداسے کیا مانگا ہے اس کے گھر میں کس چیز کی کمی ہے۔ زمین اس کے پاس ہے۔ گھر اس کے پاس ہے۔ بیل، گائے، بھینس ہے۔ اور کیا مانگا ہے۔ مطلب وہی ہے کہ خداسے توروٹی کے واسطے تعلق ہے۔ جب روٹی کا سب سامان موجود ہے تواب خداسے کیا واسطہ، نعوذ باللہ!

حضرت! اس جابل نے توزبان سے بیہ بات کہہ دی مگر لوگوں کے طرز عمل سے ٹیک رہاہے کہ عام طور پر آج
کل یہی حالت ہے کہ اللہ تعالی سے تعلق بہت کم ہے۔ بس اپنے مطلب کے واسطے تعلق ہے اور جس کام میں اپنا
مطلب کچھ نہ ہواس میں خدا سے بچھ واسطہ نہیں۔ اور جب اللہ تعالی کے ساتھ یہ برتاؤ ہے تو پھر اگر کسی مخلوق کے ساتھ ایہ برتاؤ ہو بچھ بھی تعجب نہیں۔

ساتھ ایسابر تاؤہو کچھ بھی تعجب نہیں۔ ابھی چندر وز کا واقعہ ہے کہ ایک شخص نے ایک رشتہ منظور کرکے توڑ لیااور یہ شخص میر اسلنے والا تھا۔ تومیر ہے نام دوسرے فریق کا خط آیا کہ اپنے مریدوں کو یہی تعلیم دی ہے وغیر ہ وغیر ہ۔ بس یہ حالت ہے کہ اگراپنا مطلب نکل آیا تود و سرے کو غوث اور قطب بنالیں گے۔ اور اپنا مطلب نہ نکلا تود نیا بھر کی برائیاں اس کے واسطے تصنیف کرلیں گے۔ نہ معلوم لوگوں میں سے تہذیب کہاں رخصت ہوگئی۔ بھلااس عقل مند سے کوئی بو چھے کہ لڑکا تمہادا، لڑکی دو سرے کی، نیج میں مجھے گالیاں دینے کو کیوں رکھا گیا۔ اور خود لڑکی والے کو بھی برا بھلا کہنے کا اس کو کیا حق تھا کیونکہ اگرکوئی بیام منظور کرکے توڑو ہے تو اس میں اس نے کون ساجرم کیا۔ تمہادا قرض و بالیا۔ زمین چھین لی۔ آخر کیا کیا؟ ابنا ولاد کے واسطے ہر شخص بھلائی کا طالب ہوتا ہے۔ ممکن ہے کہ اب اس کے نزدیک تمہادا پیام منظور کرنا مصلحت نہ رہا ہو۔ اس میں براہا نے اور دو سرے کو براکہنے کی کیا بات ہے۔ مگر لوگوں سے آج کل تہذیب رخصت ہوگئی۔ اپنے مطلب کے سامنے کئی کی آبروکی کچھ حقیقت سجھتے ہیں نہ ایذار سانی کی پر واہ کرتے ہیں۔

اس کے بعد ابھی ایک و مراخط ایک شخص کا آیا ہے۔ جس میں کم بخت نے حق تعالیٰ کی شان میں بڑی گتاخی کی ہے۔ پھر نام عقول پوچھتا ہے کہ میں کافر تو نہیں ہوا۔ کم بخت مر دودا بھی بھی کفر میں شک کرتا ہے اسلام ایسی سستی چیز ہے کہ تم اس کو دھکے دے دواور وہ لپٹائی رہے۔ جب خدا تعالیٰ کے ساتھ لوگوں کے تعلق کا بیہ حال ہے۔ تو مجھ ناچیز کے ساتھ اگر کوئی ایسا کرے تو کیا شکایت کی جائے۔ اگر اللہ تعالیٰ کسی کو ایک لاکھ روپے دے دیں تو بس اللہ میاں سے خوش ہیں اور اللہ میاں اللہ میاں شکر کے بھی مستحق ہیں اور اللہ میاں شکر کے بھی مستحق ہیں نہ تعریف کے بلکہ اللی شکایت اور گرتا تی پر اتر آتے ہیں۔ نعوذ باللہ نہ شکر کے مستحق ہیں نہ تعریف کے بلکہ اللی شکایت اور گرتا تی پر اتر آتے ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد 2 صفحه 44،43)

## حضور صلى الله عليه وآليه وسلم كاحا فظه اور قوت

دیکھیے سب سے پہلے معانی قرآن کا نزول رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قلب مبارک پر ہواہے مگر وہاں بھی بواسطہ الفاظ کے ہواہے۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوالفاظ کا اس قدر اہتمام تھا کہ جب وحی نازل ہوتی تو جہرائیل علیہ السلام کے ساتھ ساتھ ساتھ باتھ جاتے تھے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حافظ بہت قوی تھا بلکہ سارے ہی توئی مضبوط تھے کہ تر یسٹھ سال کی عمر میں بھی آپ کے بال بچھ ہی سفید ہوئے تھے جو بیس سے زیادہ نے۔ باوجود سے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پرافکار سب سے زیادہ تھے کیو نکہ جس قوم میں آپ ملے المام شروع کی وہ سب کی سب جاہل تھی اور شریعت کے نام سے واقف بھی نہ تھی۔ آپ ملٹھ اللہ اس قوم میں توحید اسلام کی دعوت شروع کی۔ ابتداء میں سب کے سب آپ ملٹھ اللہ کے خالف ہوگئے اور دوچار کے سواکوئی موافق نہ ہوا۔ خیال کر لیجئے کہ ایسی حالت میں تنہا آدمی کو کتنے بڑے فکر کا سامنا ہو تا ہے۔ خصوصاً جب کہ وہ شفیق مہر بان بھی ہوا در ابنی قوم

کی اصلاح کادل سے طالب بھی ہواس کوالیی جاہل قوم کی اصلاح کی تدابیر سوچنے میں کتنے بڑے فکر کا سامنا ہوا ہوگا۔ اللہ تعالیٰ بجاآپ کو فرماتے ہیں :

- لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصِينطِرٍ: ترجمه: تم يحمد النيرزبردسي كرنے والے نہيں ہو۔
  - وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيْلٍ ترجمه: اورائي پنيبرتمان كے ذمه دار نہيں ہو۔
- وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْحْبِ الْجَعِيْمِ: ترجمہ: اورآپ سے سوال نہیں کیاجائے گاجہنیوں کے بارے میں۔
- لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَمَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِيْنَ ترجمه: (اے حبیب!) کہیں آپ اپنی جان کو ختم نہ کردواس غم
   میں کہ یہ لوگ ایمان نہیں لاتے۔

کیاآپ ان کی فکر میں اپنی جان کو ہلاک کردیں گے کہ یہ ایمان کیوں نہیں لاتے۔اور کبھی فرماتے ہیں کہ آپ ان پر مسلط کر کے نہیں بھیجے گئے، آپ سے ان کے متعلق یہ سوال نہ ہوگا کہ یہ لوگ ایمان کیوں نہیں لائے بس آپ کے ذمہ صرف تبلیغ کر دینا ہے۔ إن علیك الا البلاغ ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قوم کا بڑا غم تھا اور سب سے بڑھ کر غم آخرت کا تھا جس کو وہی سمجھ سکتا ہے جس کو فکر آخرت کا بچھ حاصل ہوا ہو۔ کا بڑا غم تھا اور سب سے بڑھ کر غم آخرت کا تھا جس کو وہی سمجھ سکتا ہے جس کو فکر آخرت کا بچھ حاصل ہوا ہو۔ (خطباتِ علیم الامت جلد 2 صفحہ 47،46)

## اہل اللہ کی راحت کاراز

اوران کی دعاکرنے سے تبحویز کاشبہ نہ کیا جائے۔ دعااہل اللہ بھی کرتے ہیں اور دنیاوالے بھی۔ مگر اہل اللہ کی دعا ایک وجہ خاص سے دنیاوالوں کی دعاسے جداہے اور وہ وجہ خاص ایک ایسی چیز ہے جس سے یہ بزرگ ہیں اور تم بزرگ نہیں۔ گوظاہر میں تم ان سے زیادہ ما تھار گڑتے ہواور گھنٹوں ڈعامیں گڑ گڑاتے ہو۔اسی کوشاعر کہتا ہے۔
شاہد آک نیست کہ موئے ومیانے دار د بندہ طلعت آل باش کہ آنے دار د معثوق وہ نہیں جواجھے بال اور تبلی کمرر کھتا ہو۔ حسین وہ کہ اس میں پچھ آن ہو۔
اور کہتے ہیں

نه جرکه چېره برافروخت دلبری داند هزار نکته باریک ترزموای جاست فنه برکه سربتراشد قلندری داند

(یہ ضروری نہیں کہ جو شخص بھی چہرہ روشن کرے وہ دلبری بھی جانتا ہونہ یہ ضروری ہے کہ جس کے پاس آئینہ ہو وہ سکندر بھی ہو۔اس جگہ ہزاروں نکتے بال سے زیادہ باریک تر ہیں نہ یہ ضروری کہ جو شخص سر منڈائے وہ قلندر بھی ہو۔) وہ آن بیہ کہ اہل اللہ دعاکرتے ہیں۔اللہ تعالی سے سب کچھ مانگتے ہیں مگر رضا باللہ کے ساتھ کہ اگر دعا قبول نہ بھی ہوئی تب بھی اللہ تعالی سے اس طرح رہیں گے جیسے دعاسے پہلے تھے۔وہ محض تھم کی وجہ سے اظہار عبد بت کے لیے دعاکرتے ہیں۔

اس واسطے دعانہیں کرتے کہ جوہم نے مانگاہے وہی مل جائے بلکہ ہر حال میں خدا کی رضاپر راضی رہتے ہیں۔ سو جس شخص کا بیہ حال ہواس کے برابر کس کوراحت ہوسکتی ہے۔ واللہ سلاطین کو اہل اللہ کی راحت کی ہوا بھی نہیں گئی۔ پھر جس وقت وہ خلوت میں اللہ تعالیٰ کی طرف میسو ہو کر متوجہ ہوتے ہیں اس وقت کی راحت کو تو پچھے نہ ہو چھے۔ اس کا اندازہ تواہل اللہ کادل ہی کر سکتا ہے۔ جس کا پچھ پیۃ ان کے اقوال سے ملتا ہے۔

عارف فرماتے ہیں۔

گدائے میکدہ ام لیک وقت مستی بیں کہ ناز بر فلک و تکم بستارہ کئم (گدائے میکدہ ہوں لیکن مستی کی حالت میں دیکھو کہ فلک پر ناز اور ستارہ پر تھم کر تاہوں) اور فرماتے ہیں۔

بفراغ دل زمانے نظرے بماہ روئے بہاناں کے چتر شاہی ہمہ روز ہاؤ ہوئے ( ( ایک ساعت ایک لمحہ محبوب کواطمینان سے د کیھنا، دن بھر کی دار و گیر شاہی سے بہتر ہے) یہ توراحت کا حال تھا۔ (خطبات علیم الامت جلد 2، ص 73،74)

#### اخلاص کی قدر و قیمت

مگراہل دنیاان حضرات کواپناوپر قیاس کرتے ہیں کہ معمولی ہدیہ سے پیر صاحب کیاخوش ہوں گے کوئی قیمتی ہدیہ لے جاناچاہئے۔ حالا نکہ میں سچ کہتا ہوں کہ اہل اللہ کے ہاں تمہاری قیمتی چیزوں کی کچھ قیمت نہیں۔ان کے ہاں تو اخلاص کی قدر وقیمت ہے۔اخلاص کے ساتھ اگرایک پیسہ کی چیز بھی لے جاؤتواس کو سرپرر کھیں گے اور خالی ہاتھ چلے جاؤتواس کی بھی قدر کریں گے۔اور بدون اخلاص کے ہزاروں کی بھی ان کی نظر میں خاک و قعت نہیں۔

چنانچہ ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ وہ دوسرے بزرگ سے ملنے کو چلے۔ چونکہ ہاتھ میں پیبہ نہ تھااس لیے خالی ہاتھ ہی چل پڑے۔ کوئی ہدیہ ساتھ نہ لیا۔ آج کل توا گر ہدیہ ساتھ نہ ہو تو بزرگ ں کی زیادت ہی نہیں کرتے یہ قلت محبت کی دلیل ہے۔ غرض راستہ میں ان کے دل نے محبت کی وجہ سے نقاضہ کیا کہ بزرگ کے لیے پچھ ہدیہ ساتھ لینا چاہیے کھر دل میں آیا اور پچھ نہیں تو جنگل سے لکڑیاں ہی جمع کر لینا چاہیے۔ شنخ کے جمام میں کام آجائیں گی۔ چنانچہ ککڑیوں کا ایک گھا جمع کر کے چلے اور پیش کرکے عرض کردیا کہ یہ حضرت کے لیے ہدیہ ہے۔ میں نے راستہ میں سے ککڑیوں کا ایک گھا جمع کرکے چلے اور پیش کرکے عرض کردیا کہ یہ حضرت کے لیے ہدیہ ہے۔ میں نے راستہ میں سے

ساع کی شرائط

ای طرح حضرت شیخ مش الدین ترک یانی پتی رحمۃ اللہ علیہ کی قبر پر ساع اور قوالی نہیں ہوتی محض قرآن خوانی ہوتی ہے۔ اس کی وجہ بھی یہی بتلائی جاتی ہے کہ شیخ متبع سنت بہت تھے۔ اس لئے قبر پر قوالی نہیں ہوتی۔ اس جواب میں ان لوگوں نے یہ تسلیم کرلیا کہ ساع اور قوالی اور پختہ قبر بنانا یہ سب افعال خلاف سنت ہیں۔ جبھی تو تم اس بزرگ کی قبر پر بنایا یہ سب سب کھتے ہو۔ گویہ لوگ اس نیت سے کہ یہ امور خلاف سنت ہیں یہ جواب نہ دیتے بریہ نہیں کرتے جس کو کامل متبع سنت سبحھتے ہو۔ گویہ لوگ اس نیت سے کہ یہ امور خلاف سنت ہیں یہ جواب نہ دیتے ہوں مگل ہی جاتی ہے اور اہل انصاف توصاف صاف اپنی غلطی کا اقرار کر لیتے ہیں۔ ہوں مگر سچی بات تو بے ساختہ منہ سے نکل ہی جاتی ہے اور اہل انصاف توصاف صاف اپنی غلطی کا اقرار کر لیتے ہیں۔

چنانچہ میں ایک بار حضرت شاہ سلطان نظام الدین قدس سرہ کے مزاد پر حاضر ہوا۔ اس وقت وہاں پر ساع کا سامان جمع کیا جارہا تھا۔ میں فاتحہ پڑھ کر چلنے لگا، تو بعض اہل ساع نے مجھے روکا کہ آپ ساع میں شریک کیوں نہیں ہوتے۔ آپ بھی تو چشتی ہیں اور چشتیہ توسب صاحب ساع ہوئے ہیں۔ میں نے کہا کہ میں اس لئے شریک نہیں ہوتا کہ سلطان جی ناراض ہو جائیں گے۔ کہا کیوں؟ سلطان جی تو خود صاحب ساع تھے میں نے کہا ہاں! مگر سلطان جی نے اپنے رسالہ فوائد الفواد میں ساع کی چار شرطیں لکھی ہیں۔

1-سامع\_2-مسمع\_3-مسموع\_4-آله ساع

سامع کے متعلق فرمایا کہ اہل ہوی و شہوت نباشد (خواہش نفسانی اور شہوت پرست نہ ہو) اور مسمع کی سبت ارشاد ہوں اور عور تیں اور نیچ نہ ہوں) مبت ارشاد ہو کہ کہ "مرد تمام باشد، زن و کودک نباشد" (تمام مر د ہوں اور عور تیں اور نیچ نہ ہوں) اور آلہ ساع کے باب اور مسموع میں شرط لگائی ہے کہ "بدول و فحش نباشد" (بے ہودہ اور فحش کلام نہ ہو) اور آلہ ساع کے باب میں فرمایا کہ "چنگ و رباب درمیان نباشد" (آلات ساع وسازنہ ہو)

اور میں دیکھتا ہوں کہ یہاں یہ شرائط مجتمع نہیں۔ تو مجھ میں حضرت کے ناراض کرنے کی ہمت نہیں۔ بس یہ جواب س کر سب شر مندہ ہو گئے۔اگر میں عام مولویوں کی طرح بحث کرنے لگتا کہ ساع مطلقاً حرام ہے تو کوئی میری

بات کونہ سنتا۔ مگراس نرمی کے جواب کا بیا اثر ہوا کہ سب نے اقرار کر لیا کہ واقعی تم سے کہتے ہواور جیبا ساع ہم سنتے ہیں وہ بزرگوں کی شرائط کے خلاف ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 2 صلحہ 80،79)

## پخته قبروں کی ممانعت

غرض اہل انساف تو الترا اہا ور اور اہل عناد لزو ما تن کا اقرار کر ہی لیتے ہیں۔ چناچہ مجاوروں نے من حیث اندوان اقرار کر ہی لیا کہ قبر پختہ بنانا شریعت میں ممنوع ہے۔ اور اس کے ممنوع ہونے کی ایک اور حکمت سمجھو، وہ یہ کہ پی قبر بنانے سے جو شریعت نے منع کیا ہے حقیقت میں یہ ہم پر بڑا احسان کیا۔ کیو نکد اگر ابتدا ہے اس وقت تک سب قبریں بختہ ہی ہو تیں تو آو میوں کو تورہنے کے لیے بھی جگہ نہ ملتی۔ نہ زراعت کے لیے زمین ملتی۔ کیوں کہ مر دے اس قدر مرز چکے ہیں کہ کوئی حصہ زمین کا مردوں ہے خالی نہیں۔ بٹلا ہے اگر سب کی قبریں پختہ ہو تیں تو ہمارے لئے کہاں محکانہ ہوتا۔ بس قبروں کے اور ہو گیا تو اس کے اور مرز لہ سہ منز لہ مکان بناتے جو ایک پہاڑ ساہو جاتا۔ اور پچی قبر میں تو یہ بات ہے کہ جب نشان مٹ گیا تو اب وہاں دو سری قبر بنا سکتے ہیں اور اگر زمین وقف نہ ہو تو اس پر اتن مدت کے بعد زراعت بھی کر سکتے ہیں۔ جس میں یہ تیک مردے ہیں کہ نفروں مردوں کی مردم شاری پر نظر کر کے یہ بات سمجھ میں آسکتی ہے۔ کہ جب ایک زمانہ میں استے آوی مجتمع ہیں تو زراعت کہ ہر جگہ ضروری ہو تی جو نسات ہزار سال کی مدت میں سی کر نظر کرکے اہل سائنس یہ کہتے ہیں کہ اگر آج سب زندہ ہوتے ہیں اس نیس بے بیت ہیں کہ اگر آج سب زندہ ہوتے ہیں اس نیس بیس دے ہیں کہ اگر آج سب زندہ ہوتے والی سب بس دے ہیں کہ اگر آج سب زندہ خودان کے جمد کی مٹی ہے مکان بنار ہے ہیں، بر تن بنار ہے ہیں۔ مکن میں سب بس دے ہیں۔ این بی کے مد فن بیکہ خودان کے جمد کی مٹی ہے مکان بنار ہے ہیں، بر تن بنار ہے ہیں۔ مکن ہیں سب بس دے ہیں۔ این بی کے مد فن بلکہ خودان کے جمد کی مٹی ہے کہ مارے گھر وی ہوں۔

چنانچہ ایک اہل کشف کا قصہ یاد آیا۔ ایک گاؤں میں ایک مولوی صاحب کا گزر ہوا جو صاحب کشف تھے، اس گاؤں میں ایک عجیب آبخورہ تھا جس میں پانی ہر موسم میں گرم رہتا تھا حتی کہ چلہ کے جاڑوں میں بھی۔ ان مولوی صاحب سے اس کی وجہ بوچھی گئ۔ انہوں نے فرمایا اس کو میرے پاس چھوڑدو۔ چنانچہ ایک شب ان کے پاس رہاضبح کو جود یکھا تواس میں پانی ٹھنڈ اتھا۔ لوگوں نے وجہ بوچھی تو فرمایا یہ ایک گنا ہمگار دوز خی کی مٹی کا بنا ہوا تھا آج میں نے دعا کی ، اس کی مغفرت ہوگئی۔ اس کے موت تو مٹانے اس کی مغفرت ہوگئی۔ اس کے موت تو مٹانے ، منصل ہے۔ علاوہ اس کے موت تو مٹانے ، میں کے واسطے ہے۔ اس کے بعد بقاء کا سامان کر ناایک امر فضول ہے۔ (خطبات عیم الامت، جلد 2 ص 8 میں ۔

#### حقيقت قلندري

قلندر صوفیہ کی خاص اصطلاح ہے اس کو اہل فن سے دریافت کرو۔ چنانچہ اس فن میں جو کتابیں لکھی گئی ہیں جن میں بعض کتابیں بہت ہی عمرہ ہیں جیسے عوار ف المعارف وغیرہ ان میں اس اصطلاح کی حقیقت بہت وضاحت سے اکھی گئی ہے قلندراس کو کہتے ہیں جو ظاہری عبادت میں تقلیل کرے کہ جس پر ذکر وفکر۔ نوافل وستحبات سے زیادہ غالب ہولیعنی وہ نفلیں زیادہ نہیں پڑھتا بلکہ ذکر اللّٰدزیادہ کر تاہے۔ یہ معنی نہیں کہ فرائض وواجبات کو بھی ترک کر دیتاہے مگر آج کل تو قلندراہے کہتے ہیں کہ جو چار ابر و کا صفایا کر دے اور سر منڈادے۔ایسی قلندری تو بہت سستی ہے حکام کودوپیہ دے کرجس کاجی چاہے قلندربن جائے۔اسی کو فرماتے ہیں:

نه جرکه چېره برافروخت دلبرې داند نه جرکه آئينه دار د سکندرې داند

ہزار نکتہ باریک ترزموایں جاست نہ ہر کہ سربتر اشد قلندری داند

( یہ ضرور ی نہیں کہ جو شخص بھی چہرہ روش کرے وہ دلبری بھی جانتا ہو، نہ یہ ضروری ہے کہ جس کے یاں آئینہ ہووہ سکندر بھی ہو،اس جگہ ہزاروں تکتے بال سے باریک تربیں، یہ ضروری نہیں کہ جو تخص سر منڈائے وہ قلندری بھی جانتاہو)

اور قلندر کے مقابل ایک دوسر افرقہ بھی ہے جس کو ملامتی کہتے ہیں۔ یہ بھی اصطلاحی لفظ ہے۔ ملامتی وہ ہے جو اعمال میں تکثیر توکرتاہے مگران کے اخفاء کا اہتمام کرتاہے جس سے عام لوگ یہ سجھتے ہیں کہ یہ تو دوسروں سے زیادہ مجھ بھی نہیں کرتے۔ یہ کیسے بزرگ ہیں۔ مگر آج کل اس کے معنی بھی لوگوں نے بگاڑ دیئے۔ اب ملامتی اسے کہتے ہیں جو شراب و کباب اور زناکاری کے ساتھ تصوف کا دم بھر تاہو۔ غرض بیرالفاظ اصطلاحی ہیں۔ان کے معنی اہل فن سے یو چھورتم کواپن طرف سے معنی بیان کرنے کاحق نہیں۔

اورا گرکوئی سے کہ لا مشاحہ فی الاصطلاح ہم کواپن جدااصطلاح قائم کرنے کا حق ہے تو پھر میں کہوں گا کہ تمہاریاصطلاخی قلندری کودین ہے بچھ واسطہ نہیں بلکہ شریعت میںاس کوزند قیہ اور بے دینی کالقب دیا گیاہے۔اور آیت کے جو معنے تم نے بیان کئے ہیں وہ بالکل غلط ہیں کیونکہ یقین سے ولایت کا خاص درجہ مراد لینا تمہاری اصطلاح ہے اور قرآن تمہاری اصطلاحات میں نازل نہیں ہوا۔ بلکہ لغات عرب میں نازل ہواہے اور کتب لغت تمہارے سامنے ہیں۔ لغت کی کتاب سے بتلاؤ کہ یہ معنی کس نے لکھے ہیں ورنہ ہم بتلاتے ہیں کہ جب بیرایقان کا فاعل ہوتا ہے تو اس کے معنی موت کے ہوتے ہیں۔ چنانچہ جمہور مفسرین اسی بناء پر بیان کرتے ہیں کہ لیقین سے موت مراد ہے۔ یہ تو ` لغوی د کیل ہے۔ دوسری ایک شرع دلیل ان کے پاس نہایت قوی موجود ہے یہ کہ خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ترک فراکش پروعیدیں فرمائی ہیں ان سے کسی کو مستثنی نہیں فرمایا۔ پس یہ خیال غلط ہے کی عبادات وطاعات ظاہرہ کسی مقام پر معاف ہو جاتی ہیں۔ بلکہ معاملہ بر عکس ہے کہ جس قدر قرب بڑھتا ہے اتن ہی ذمہ داریاں بڑھ جاتی ہیں۔ عوام سے ترک متحبات وسنن غیر مؤکدہ کے ترک پر موافذہ نہیں ہوتا اور مقرب سے ذراسی مخالفت سنت پر موافذہ ہوتا ہے۔ دنیا میں اس کی نظیر موجود ہے۔ گواروں سے حکام کے اجلاس میں بے تمیزی کی باتیں صادر ہوں تو پچھ موافذہ نہیں کیا جاتا اور پیش کار ذر ابے موقع ایک بات کہہ دے یا بلاوجہ ہنس پڑے تواس کی مصیبت آ جاتی ہے:

نزدیکاں را بیش بود چرانی (مقربین کو چرانی زیادہ ہوتی ہے)

پھر جیرت پر جیرت ہے کہ خداکا مقرب ہو کربندہ بالکل آزاد ہو جائے ہے کبھی نہیں ہو سکتا۔اور بالفرض اگر سے مان بھی لیاجائے کہ صورت مقصود نہیں بلکہ معنی مقصود ہے جب بھی اس سے بہلاز م نہیں آتا کہ نماز روزہ معاف اور ساتھ ہو جائے کیونکہ معنی کی انواع مختلف ہیں۔ جیسے شیر پنی کی اقسام مختلف ہیں ایک شیر پنی امر ودکی ہے۔ ایک انار کی ایک آم کی ایک آخر کے مطاب ہو گئے ہے کہ شیر پنی کی جنس مشتر ک ہے مگر انواع مختلف ہیں۔اب کیا کوئی کہ سکتا ہے کہ گئا چو سے سانداور آم کی شیر پنی حاصل ہو گئے۔ ایک روح موم کی مقصود سمجھے ہوئے ہیں ان کی انواع مختلف ہیں۔ایک روح نماز کی ہے ،وہ نماز ہی سے حاصل ہوگی ۔ ایک روح صوم کی ہے ،وہ روزہ ہی سے حاصل ہوگی ۔ ایک روح حاصل ہوگی ۔ ایک روح طاصل ہوگی ۔ ایک روح طاصل ہوگی ۔ ایک روح طاصل ہوگی ہے نہیں ہو سکتا ہے ،وہ روزہ ہی سے حاصل ہوگی ہے نہیں ہو سکتا ہے مقصود ہیں مگر وہ معنی ہدون ان خاص صور توں کے حاصل نہیں ہو سکتا۔اب جو شخص ہدون نماز کے بید دعوئ کر سے کہ مقصود ہیں مگر وہ معنی ہدون ان خاص صور توں کے حاصل نہیں ہو سکتا۔اب جو شخص ہدون نماز کی ہو کہ ادارہ آم کی مقصود ہیں مگر وہ حاصل ہے ۔ لیں درویش کان کھول کر من لیں کہ نماز اور تلاوت قرآن کی روح حاصل ہے کہ جھے ادارو آم کی بیرون میں مثال ہے جیسے کوئی گنا چوس کر ہیہ کہ جھے ادارو آم کی بیرون میں مثال ہے جیسے کوئی گنا چوس کر ہیہ کہ جھے ادارو آم کی بیرون اس کے قیامت تک ان کی روح حاصل نہیں ہو سکتی۔اس لئے ان کو بھی تلاوت شرآن کی روح حاصل ہوگی۔بدون اس کے قیامت تک ان کی روح حاصل نہیں ہو سکتی۔اس لئے ان کو بھی تلاوت قرآن کی روح حاصل ہوگی۔بدون اس کے قیامت تک ان کی روح حاصل نہیں ہو سکتی۔اس لئے ان کو بھی تلاوت قرآن کی روح حاصل ہوگی۔

## عُجب و کبر

اصل رازایسے گتاخانہ سوالات کا بیہ ہے کہ لوگوں میں آج کل عجب و کبر غالب ہے۔انقیاد کامادہ مفقود ہوتا جاتا ہے۔ای لیے احکام شرعیہ کو عبدیت کے طور پر ماننے پر طبیعت آمادہ نہیں ہوتی۔اور ایک احکام شرعیہ ہی میں کیااس عدم انقیاداور عجب و کبر کا مذاق ہر معاملہ میں جھلک رہاہے۔ حتی کہ اگر کسی امر میں اپنی کوئی غلطی بھی محسوس ہو جائے اور اس غلطی کے اعتراف کے لیے مادہ بھی ایسا تجویز کیاہے جس سے ذرہ برابر ندامت و تواضع نہیں معلوم ہوتی۔ بس چند الفاظ ضابطہ کے دہر الیناکا فی سیجھتے ہیں اور شان کی اس میں بھی حفاظت رکھی جاتی ہے۔ چنانچہ آج کل کی تہذیب میں معافی چاہنے کاایسا ہی عجیب طریقہ مشاہدہ کسی کم بخت کاان کے ہاتھ سے کیسا ہی نقصان ہو جائے۔ بس اتناکہ کر چھوٹ گئے کہ میں نہایت افسوس کر تاہوں کہ میری وجہ سے آپ کا نقصان ہو گیا۔ سبحان اللہ کسی کے جوتے مار لئے اور یہ کہ کرالگ ہوگئے کہ میں افسوس کر تاہوں۔

جھے اس پر ایک حکایت یاد آئی۔ایک شخص کی داڑھ میں در دخا۔وہ ڈاکٹر کے پاس گئے کہ اس داڑھ کو نکال دو۔نہ معلوم ڈاکٹر سے کیا غلطی ہوئی کہ اس نے وہ ڈاڑھ تونہ نکالی اس کے بجائے ایک اچھی ڈاڑھ نکال دی۔جس کے نکالتے ہی یہ شخص فوراً ندھا ہوگیا۔اس نے کہا کہ ڈاکٹر صاحب آپ نے یہ کیا کیا۔وہ بولے کہ میں افسوس کرتا ہوں کہ مجھ سے غلطی ہوگئی۔اس غریب کی تو آنکھ گئی اور انہوں نے افسوس کر کے بزعم خوداس کی تلافی کر دی۔ پھر غضب یہ مجھ سے غلطی ہوگئی۔ان کالہجہ افسوس میں بھی ایسا ہوتا ہے جس سے فرعونیت فیکتی ہے۔

کانپور میں ایک طالب علم نے ایک مدرس کی شان میں گتاخی کی تھی۔ مقد مدمیر ہے پاس آیا۔ میں نے کہا کہ استاد سے معافی ما نگوورنہ تم کو مدرسہ سے نکال دیاجائے گا۔ وہ معافی چاہنے پر راضی ہوا مگر معافی کی یہ صورت تھی کہ آپ دونوں ہاتھ کمر کے پیچھے کر کے تن کر کھڑے ہوگئے اور زبان سے کہا کہ میں آپ سے معافی چاہتا ہوں۔ مجھے یہ صورت دیکھ کر غصہ آگیا۔ میں نے دو تین طمانچ لگائے کہ گتاخ یہ طریقہ ہوتا ہے معافی چاہنے کا۔ آگے ہاتھ جوڑ، پیر کیور، ورنہ ابھی مدرسے سے نکال دوں گا۔ یہ آجکل کی تہذیب کا اثر ہے جوانسوس ہے کہ طلباءاور علماء میں بھی سرایت کی گر، ورنہ ابھی مدرسے جوانسوس ہے کہ طلباءاور علماء میں بھی سرایت کر گیاہے۔ معافی اس طرح چاہتے ہیں جس میں ندامت نام کو بھی نہیں ہوتی۔ (خطبات کیم الامت جلد 2 صفحہ 113،114)

نسبت مع الله

یہ مضمون اس پربیان ہواتھا کہ بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ضرر سے بچنے کے لئے یاکسی دنیوی منفعت کے لیے تعویذ وغیرہ کر نامطلقاً جائز ہے۔خواہ اس میں شیاطین ہی سے استعانت ہو یہ بالکل غلط ہے اور میں نے یہ بیان کیا تھا کہ دنیوی مفرت کا اعتبار نہیں اصل مضرت حق تعالی کی ناراضگی ہے مگر اس کو لوگ ہلکا سمجھتے ہیں یہ خیال کرلیا ہے کہ امھی حق تعالی سے ملاقات تھوڑا ہی ہور ہی ہے گناہ کر کے توبہ کرلیں گے۔

میں کہتاہوں کہ اول توحق تعالی سے ملنے کاوقت کسی کو معلوم نہیں شاید، ہمین نفس واپسی بود،اگرتم کوایساہی زندگی پر بھر وساہے توبیہ کو نسی عقلمندی ہے کہ توبہ کے سہارے گناہوں کاار تکاب کیا جائے تواس کی وہ مثال ہے جیسے کوئی تریاق کے بھروسہ سنکھیا کھاناچاہے یا منتر جاننے کی وجہ سے سانپ سے کٹواناچاہے کہ زہر کھاکر تریاق کھالوں گایا سانپ کے کاشنے کے بعد منتر سے جھاڑلوں گاتو کیا جو لوگ توبہ کے بھروسہ گناہ کرتے ہیں وہ ایسا بھی کر سکتے ہیں۔ ہر گزنہیں!علاوہ اس کے حق تعالی کے ساتھ محبت کا تعلق بھی توہے تو کیااس کا مقتضا یہی ہے۔

صاحبو! اگر کسی عاشق کو یہ معلوم ہو جائے کہ میر امحبوب فلاں کام سے ناراض ہوتا ہے تواس کو یہ خیال ہو سکتا ہو سکتا ہو کہ ابھی تو محبوب کی ملا قات میں دیر ہے لاؤاس کام کو کرلوں صاحبو! عاشق سے یہ کبھی نہیں ہو سکتا اس کی محبت ہر گر محبوب کے خلاف رضا کام کرنے کی اجازت نہیں دے گی۔ گو ملا قات میں کتنی ہی دیر ہو بلکہ گو ملا قات بھی ہونے والی نہ ہو۔ پھر افسوس ہے کہ حق تعالی کے ساتھ ہم اس کے خلاف برتاؤ کرتے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ پوری محبت ہی نہیں ہے تواس صورت میں شکایت اور زیادہ ہو گی کہ ہم کو بیوی اور بال پول سے توکیسی محبت ہے ایک ادنی حسین صورت سے ہم کو کیسا تعلق ہو جاتا ہے اور حق تعالی سے ہم کو اس درجہ کی محبت نہ ہوجو کہ جلال و کمال و نوال میں سب سے زیادہ کامل ہواور جو بچھ دو سروں میں ہے سب اس کا عطاء کیا ہوا ہے۔ (حکیم الامت جلد 2 سفر 121ء 122)

سفلی وعلوی عمل

میں ہے مضمون سحر کے متعلق بیان کررہا تھا کہ نفع کی نیت سے حرام عمل جائز نہیں ہو جاتا پی سفی عمل تو اپنی حقیقت ہی کے اعتبار سے گناہ ہے گونیت کیبی ہی اچھی ہو مگر علوی عمل بھی مطلقاً جائز نہیں اگر کوئی علوی عمل پڑھے یا اس کو دیکھنا چاہئے کہ نیت کیا ہے اگر مباح کام کے واسطے پڑھا جائے تو جائز ہے جیسے حلال نوکری کے واسطے پڑھا ہائے تو خض مقروض ہو وہ ادائے قرض کے واسطے عمل پڑھے۔ اور اگر مثلاً کی اجنبی عورت کو مسخر کرنا ہے واسطے عمل پڑھے۔ اور اگر مثلاً کی اجنبی عورت کو مسخر کرنا ہے تب چو نکہ پڑھا ہے تو حرام ہے۔ اگر بلا تکاح ہی مسخر کرنا مقصود ہے تب تو حرام ہے اور اگر تکاح کے لیے مسخر کرنا ہے تب چو نکہ واسطے عمل پڑھے تو جائز نہیں ہاں اگر کسی کی ہو کی نافر ہان ہو اس کے مسخر کرنے ہے واسطے عمل پڑھے تو جائز ہے۔ ای طرح کی عورت کا شوہر ظالم ہو اس کا مسخر کرنا تھی۔ لیکن بعض افر اداس کے بہت نازک ہیں اکثر لوگ ان کو علی الاطلاق جائز ہجھتے ہیں مگر فقہاء نے ان کو بھی حرام کھا ہے ہے مثلاً گوئی عورت اپنے مشوہر کو تابعد اربنانے کے واسطے عمل پڑھے تو اس میں تفصیل ہے اگر وہ ادائے حقوق میں کمی کرتا ہے تو اس درجہ کے حاصل کرنے کے واسطے عمل پڑھے تو اس میں تفصیل ہے اگر وہ ادائے حقوق میں کمی کرتا ہے تو اس درجہ کے حاصل کرنے کے واسطے عمل پڑھے تو اس میں تفصیل ہے اگر وہ ادائے حقوق میں کمی کرتا ہے تو اس درجہ کے ماصل کرنے کے واسطے عمل پڑھے تا کہ وہ ہم کو 50 دو پے دے ناجائز ہے۔ ہاں اگر کسی امیر پر ہمارے روپ کہ اس غرض سے کیا جائے کہ وہ ہمارا آخر ض ادا کر دے تو جائز ہے لیکن حرام کھی اس عرض سے کیا جائے کہ وہ ہمارا قرض ادا کر دے تو جائز ہے لیکل حرام کھی اس وجہ سے عمل پڑھنا کہ وہ ہمارا آمسخر ہو جائے کہ جب ہم ملا کریں وہ ہم کو بچیاس و بولی کہ دے یہ بالکل حرام کھی اس وجہ سے عمل پڑھنا کہ وہ ہمارا آمسخر ہو جائے کہ جب ہم ملا کریں وہ ہم کو بچیاس و بولی کہ دے دے دے یہ بالکل حرام کھی اس وہ ہم کو بچیاس وجہ سے عمل پڑھی کہ دو ہمارا آمسخر ہو جائے کہ جب ہم ملا کریں وہ ہم کو بچیاس و کے دیت دے یہ بالکل حرام کسی اس کو میں کو بیات کی دو ہمارا اس کو بھی جائز ہے لیک کی دو ہمارا کی جب ہم ملاک کی دو ہمار اور وہ کا کہ دو ہمارا کی کو بھی جائز ہے لیک کو بھی خور کے کو کرنے کی دائے کو کرنا ہے کو کرنا ہے کو کرنے کی کور کے کرنے کے کرنا ہمارا کی کور کی کور کرنا ہمارا کور کور کے کرنا

ہے خواہ اس کے لئے عمل کیا جائے یا تصرف کے طور پر توجہ کی جائے دونوں حرام ہیں گراس کولوگ عموماً حرام نہیں سمجھتے۔ بلکہ اس کو تو مشاکنے کے کمالات میں بیان کیا کرتے ہیں کہ ہمارے حضرت نے ایک عمارت بنانا شروع کی تھی اس میں ہزار روپے کی ضرورت تھی۔ بس ایک رئیس حضرت کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضرت نے ذراسی توجہ اس کے اوپر ڈالی۔ فوراً ہزار روپے کانوٹ نذر کر دیا بڑے ہی صاحب تصرف ہیں۔ یادر کھو کہ جو شخ ایسا ہو وہ درہز ن ہے ، وہ ڈاکو ہے ، توجہ ڈال کر کسی سے روپیہ وصول کر ناایسا ہی ہے جیسے ڈراد ھم کا کر چھین لینا کیو نکہ توجہ دینے سے وہ شخص بالکل مجبور ہو جاتا ہے اور محض توجہ کے دباؤسے نذر پیش کرتا ہے اور مسلمانوں کا مال بدون طیب قلب کے لینا ہر کر جائز نہیں۔ (خطبات علیم الامت جلد 2 صفحہ 130ء 131)

#### کشف کے خطرات

دوسرے جولوگ کشف وغیرہ کے زیادہ معتقد ہوتے ہیں۔ان کے ساتھ شیطان شمسنر بھی کرتاہے۔ بعض اکا بر نے لکھاہے کہ شیطان کو تخیل میں تصرف کرنے کی بڑی قدرت حاصل ہے۔وہ خیالی آسان ذاکر کود کھلادیتاہے جس میں نوراور بخلی اور فرشتے سب بچھ نظر آتے ہیں۔ جس کویہ ذاکر جو کیفیات و کشف وغیرہ کامعتقدہے حقیقی آسان اور سج کے فرشتے سبجھنے لگتاہے۔اس لیے محققین نے لکھاہے کہ کشف کاراستہ بہت خطرناک ہے۔اس میں شیطان کو دھوکادینے کا بہت موقع ملتاہے۔

ای کوعارف شیر ازی علیه الرحمة فرماتے ہیں ہے

درراه عشق وسوسه امر من بسے است مشدار و گوش رابه پیام سروش دار

(طریق باطن میں شیطان کے وساوس اور خطرات ہیں ان سے بچنا چاہتے ہو تو ہوشیار رہواور شریعت کا اتباع کرو)

بعض لوگ حافظ کو رند بتلاتے ہیں مگر معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں کی آئھیں ہی نہیں۔ حافظ کے کلام میں سلوک کے مسائل بکثرت ہیں اور یہ نہیں کہ یہ مسائل محض اعتقاد کی وجہ سے ہم نے ان کے کلام سے سے نکال لیے بلکہ واقعی ان کا کلام تصوف سے بھر اہوا ہے۔ ورنہ کسی دو سرے کے کلام سے سے تو کوئی یہ مسائل نکال دے۔ بات یہ ہے کہ جب تک اندر کچھ نہیں ہوتا اس وقت تک کوئی نکال بھی نہیں سکتا۔ تو حافظ فرماتے ہیں کہ اس راستہ میں شیطان کے وسوسے بہت ہیں بس سالک کو ہوشیار ہو کر پیام سروش کی طرف کان لگائے رہنا چاہے۔ بیام سروش سے مراد ہم ہائف نہیں ہے ممکن ہے بعض لوگ یہی سمجھے ہوں اور اپنے دل میں خوش ہوں کہ اس سے تو کشف پر اعتماد کرنے کی تعلیم حاصل ہوئی۔ نہیں! بلکہ یہاں سروش سے مراد وجی ہے جو کہ تعلیم حاصل ہوئی۔ نہیں! بلکہ یہاں سروش سے مراد جریل علیہ السلام ہیں اور بیام سروش سے مراد وحی ہے جو کہ تعلیم حاصل ہوئی۔ نہیں! بلکہ یہاں سروش سے مراد جریل علیہ السلام ہیں اور بیام سروش سے مراد وحی ہے جو کہ

جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے سے نازل ہوئی تھی۔ مطلب یہ ہوا کہ وحی کا اتباع کرناچا ہیں۔ پھر شیطان کے وسوسے کار گرنہ ہوں گے۔ غرض کشف میں یہ خطرے ہیں اور جس کو کشف ہی نہ ہوتا ہواس کو شیطان کیاد ہو کا دے گا۔ جب یہ بات ثابت ہوئی کہ سحر وغیرہ کا مدار تخیل پر ہے تواب سمجھئے کہ عور توں کا تخیل مرد سے بڑھا ہوا ہوتا ہے۔ کیونکہ اول توان کو عقل کم ہوتی ہے اور کم عقل آدمی کو جو پچھ بتلاد ووہ اس کے خیال میں جلدی جم جاتا ہے اسے جانب مخالف کا وہم ہی نہیں ہوتا۔ ووسرے ان کی معلومات بھی بنسبت مردوں کے کم ہوتی ہیں ان کا خیال زیادہ منتشر جانب مخالف کا وہم ہی نہیں ہوتا۔ ووسرے ان کی معلومات بھی بنسبت مردوں کے کم ہوتی ہیں ان کا خیال زیادہ منتشر جانب موتا۔ (خطبات عیم الامت جلد 2 صفح 138)

#### مجذوب اور سالك كافرق

مگرایسے اقطاب مجذوبین ہوتے ہیں۔ سالک ایسانہیں کر سکتا کیونکہ سالک شریعت کامکلف ہے اور شرعاً کفار کی حمایت واعانت مسلمانوں کے مقابلہ میں بالکل حرام ہے۔اور مجذوبین مکلف نہیں ہوتے مگرر تبہ میں اول سالکین ہی ہیں۔ ہیں۔

مجذوبوں کی مثال ایسی ہے جیسے سپاہی اور کو توال کہ ان کے سپر دشہر کا انتظام ہوتا ہے شہر کے تمام حالات کی اطلاع ان کو ہوتی رہتی ہے۔ اور سالک کی مثال ایسی ہے جیسے بادشاہ کا محبوب کہ اسے شہر کے حالات کی پچھ خبر نہیں ہوتی کہ کیا ہور ہاہے۔ ہاں باد شاہ کامزاج شناس اس درجہ ہوتا ہے کہ کو توال کواس کی ہوا بھی نہیں لگتی۔

سلطان محمود کوایاز سے خاص محبت تھی حالا نکہ اس کی معلومات سلطنت کے متعلق ہر گزوزیر کے برابر نہ تھی بلکہ نظام سلطنت کے متعلق ہزاروں آومی اس سے زیادہ باخبر سے اس لیے لوگوں کو چیرت تھی کہ سلطان ایاز کواتنا کیوں چاہتے ہیں مگرایاز میں ایک ایس بات تھی کہ وزیر کواس کی ہوا بھی نہ لگتی تھی اور وہ یہ کہ سلطان کامزاج شناس تھا اگراس سے شہر کے حالات دریافت کر و تواسے کچھ بھی علم نہ تھالیکن محمود کامزاج بوچھو تواس سے زیادہ اس کا جائے والا کوئی نہ تھا۔ یہی وجہ تھی کہ بعض او قات ایاز ہی محمود سے بات کر سکتا تھا اور کسی کی مجال نہ ہوتی تھی ای طرح سالکین خدا تعالی کے گونہ مزاجی شناس ہوتے ہیں لیخی اللہ تعالی کوراضی کرنے کاطریقہ جائے ہیں قرب حاصل کرنے کا راستہ بتلا سکتے ہیں ہیں اور اگران سے یہ بوچھو کہ خلاف مقدمہ میں کیا نتیجہ ہوگا تواس کا جواب ان کے پاس یہ ہوتا ہے مات سے بیان ہورو دارانہ خواندہ ایم

(ہم نے سکندر وداراکے قصے نہیں پڑھے ہم سے محبت وعشق کی باتوں کے سوااور نہ پوچھ)

نہ ان کے ہال کشش ہے نہ وہ خوابوں کی تعبیر جانتے ہیں نہ وہ عملیات اور تعویذ گنڈے کا شغل رکھتے ہیں وہ صرف رضائے خدااور وصول الیاللہ کاطریقہ جانتے ہیں اور اس کی تعلیم و تبلیغ کے لیے وہ ہر وقت حاضر ہیں اگر کوئی ان سے خواب کی تعبیر پوچھتاہے تو وہی جواب دیتے ہیں۔

نه شم نه شبم نه شب پرستم که حدیث خواب گویم چوغلام آفتا بم ہمه زآفتاب گویم (نه شب ہول نه شب پرست ہول جوخواب کی تعبیر کروں۔ چونکه آفتاب کاغلام ہوں اس لیے بیدار ی کی باتیں کرتاہوں لیعنی محبوبِ حقیقی کاغلام ہوں اس کی باتیں کرتاہوں)

یکی وجہ ہے کہ عوام ان سالکین کے کم معتقد ہوتے ہیں کیونکہ ان کے ہاں ظاہری سامان کچھ نہیں ہوتا۔نہ کشف ہے نہ کرامت نہ رات دن الہام کا تذکرہ نہ ہائے اور ہو، نہ شور وغل اور مجذوبین کے ہاں یہ سامان بہت ہوتا ہے۔ ہال سالکین کے پاس محبت و معرفت اللی کا ایک مخفی خزانہ ہوتا ہے جس کو اہل بصیرت دیکھ لیتے ہیں۔عوام کی نظروہاں تک کم پہنچتی ہے۔اسی طرح کا ملین کی کیفیات متاز نہیں ہو تیں بلکہ ان میں ایسی شیرینی ہوتی ہے جیسے فیرینی میں کہ نہایت لطیف مٹھاس ہوتی ہے جس کو اگر کوئی دیہاتی چھے تو بالکل چیکا بتائے اور مجذوبین کی کیفیات میں ایسی شیرینی ہوتی ہے جس کو اگر کوئی دیہاتی چھے تو بالکل چیکا بتائے اور مجذوبین کی کیفیات میں ایسی شیرینی ہوتی ہے جسے گڑمیں کہ دیہات کے لوگ اس کو میٹھا سمجھتے ہیں مگر نازک مزاج لطیف الطبع لوگ اس کی ایک ڈلی بھی نہیں کھا سکتے۔

جھے فیرین پرایک حکایت یاد آئی کہ دیوبند میں ایک رئیس کے یہاں تقریب تھی جس میں زردہ پلاؤاور فیرین پکائی گئی تھی۔گاؤں سے ان کی رعیت کے چمار بھی آ گئے توان کو بھی انہوں نے یہی کھانادلوایا۔گاؤں والوں کی سمجھ میں یہ لطیف کھانے کیوں آنے لگے تھے۔ پلاؤزردہ کو تو بہت ہی ناک بھوں چڑھاکر انہوں نے کھایا مگر جب فیرینی کا منہر آیاتوان سے نہ رہا گیا۔آخرایک بول ہی اٹھا، اپنے ساتھی سے پوچھنے لگا کہ یہ تھوک ساکے ہے؟ ( کیاہے؟) منہر آیاتوان سے نہ رہا گیا۔آخرایک بول ہی اٹھا، اپنے ساتھی سے پوچھنے لگا کہ یہ تھوک ساکے ہے؟ ( کیاہے؟) دیکھئے آئی لطیف چیز جو دل و دماغ کو تفریخ دیتی چلی جائے مگر اس چمار نے یہ قدر کی اس کو تھوک سے تشبیہ دی۔ اس طرح جو لوگ دیہاتی طبیعت کے ہوتے ہیں ان کو ساکلین کی لطیف کیفیات کی قدر نہیں ہوتی۔ان کو تواسی کی قدر ہوتی ہو، کشف و کر امت ہو، تب اس کو ہزرگ سمجھتے ہیں۔

(خطبات عكيم الامت بهت جلد 2 صفحه 152ء 153)

## خشیت کی حد

قربان جائے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کہ آپ ملٹی لیا ہے خشیت کی بھی ایک حدبیان فرمادی۔ حضور ملٹی لیا ہم کے سوااس کو کوئی نہیں بیان کر سکتا تھا، ہم تو خشیت کے ہر درجہ کو مطلوب سجھتے ہیں۔ کیوں کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنا محمود اور مقصود ہے اور مقصود کا ہر در جہ ظاہر اُمقصود ہوتا ہے ہم کو تو ظاہر میں یہی معلوم ہوتا ہے، مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم فیاس علم عظیم کو ظاہر فرمایا ہے۔ کہ مقصود ہو بلکہ مقاصد بھی این خاص حد تک مطلوب ہیں۔ چنانچہ خثیت کے بارے میں آپ فرماتے ہیں:

و اسالك من خشيتك ما تحول به بيني وبين معاصيك

ترجمہ: اے الله میں آپ کاخوف اتنا چاہتا ہوں جس سے مجھ میں اور معاصی میں رکاوٹ ہو جائے۔

اس سے زیادہ خثیت کو آپ نے طلب نہیں کیا. معلوم ہوا کہ اس کازیادہ غلبہ مقصود نہیں وجہ یہ ہے کہ غلبہ خثیت سے بعض دفعہ جسمانی تکالیف کھڑی ہو جاتی ہیں. جسم مزن وغم سے کھلنے لگتا ہے۔ نیز بعض دفعہ حدود سے تجاوز ہو جاتا ہے ہے جیسے کی غلام پر آ قاکا خوف بہت غالب ہو تواس کے سامنے جاتے ہی اس کے ہاتھ ، پیر پھول جاتے ہیں۔ پھر چاہتا ہے اور زبان سے پچھ کا جاتے ہیں۔ پھر چاہتا ہے اور زبان سے پچھ کا جاتے ہیں۔ پھر چاہتا ہے اور زبان سے پچھ کا جاتے ہیں۔ پھر چاہتا ہے اور زبان سے پچھ کا چھ نکاتا ہے۔ نیز بعض دفعہ اس غلبہ خثیت سے مایوسی تک نوبت پہنی جاتی ہوتے سے مغلوب نہ ہوتے ہے۔ ہاں گاہے لئے کا ملین پر ایسا غلبہ نہیں ہوتا چا نجی انبیاء علیہم السلام غالب علی الکیفیات ہوتے سے مغلوب نہ ہوتے ہے۔ ہاں گاہے کا ملین پر بھی غلبہ ہوتا ہے مگر وہ زیادہ دیر تک نہیں رہتا۔ تھوڑی دیر کو ہوتا ہے پھر حق تعالی جلدی ہی خود سنجال لیتے ہیں اور واقعی ناقص کی سنجال تو کا ملین کے ذریعے سے ہو جاتی ہے۔ کا ملین کی سنجال کون کرے سواخدا تعالی کے ،

#### نسبت کی حقیقت

اب نسبت کی حقیقت کو سمجھو۔ اس کی حقیقت وہی ہے جو آپ نے درسی کتابوں میں پڑھی ہے لیعنی علاقہ معنویہ بین الطرفیس نسبت ایک لگاؤاور تعلق کا نام ہے جو دونوں طرف سے ہوتا ہے بندہ کو خدا تعالیٰ سے تعلق ہواور خدا تعالیٰ کو بندہ سے تعلق ہواب ان صوفی صاحب کی نسبت کا جو کہ محض ملکہ یادداشت کو نسبت سمجھتے ہیں، یہ حال ہے کہ ان کو تو خدا تعالیٰ ہے ذکر کا تعلق ہے، مگر خدا کوان سے تعلق نہیں ہے۔ اس کی الیم مثال ہے جیسے ایک شخص نے کسی طالب علم سے بوچھا تھا کہ آج کل کس شغل میں ہو۔ کہا شہزاد کی سے نکاح کی فکر میں ہوں۔ بوچھا کیا بچھا اس کا سامان ہوگیا۔ کہا ہاں آ دھا سامان تو ہوگیا آدھا سامان ہو چھا ہے کیوں کر؟ کہا نکاح طرفین سے ہوتا ہے تو میں توراضی ہوں مگر وہراضی نہیں اس لئے آدھا سامان ہے۔

اس حکایت پرسب ہنتے ہیں۔اوراس طالب علم کواحمق بناتے ہیں کہ بیہودہ آدمی یہ بھی کوئی سامان ہے کہ میں راضی ہوں مگر اس سے زیادہ ان صوفی صاحب کی حالت پر محقق کو ہنسی آتی ہے کیونکہ طالب علم نے تواپنی رضا کو آدھا ہی کہاتھا،اور یہ حضرت اپنی یاد داشت کو پوراسامان سبھتے ہیں اور اسی پراکتفا کر کے نازاں ہیں کہ ہم صاحب نسبت ہیں ان کی تومثال ایس ہے جیسے کوئی فخص محض اپنی رضا ہے یہ سیجھنے گئے کہ میرا نکاح ہو گیا اور بیس بیوی والا ہوں۔ یادر کھو! خدا تعالیٰ کو بندہ ہے تعالیٰ جس کی حقیقت رضا ہے محض ذکر کی مشق ہے نہیں ہوتا۔ بلکہ ذکر وطاعت دونوں کے مجتمع ہونے سے ان کودہ تعلق ہوتا ہے۔ اور اگریہ بھی تسلیم کر لیاجائے کہ حق تعالیٰ کوذکر ہی سے بندہ کے ساتھ تعلق ہو جاتا ہے تو پھر یہ تسلیم نہیں کہ ذکر محض اس کانام ہے کہ زبان سے اللہ اللہ کر لیا جائے یا اشغال ومرا قبات کر لیے جائیں۔ بلکہ ذکر نام ہے اطاعت کا۔ جس میں یہ ذکر لسانی بھی داخل ہے کیونکہ فاذکرونی کا ایک فردیہ بھی ہے۔ اس لے حصن حصین میں ہے کل مطبع الله فہو ذاکر کہ ذکر تبیع و تحمید و تہلیل ہی میں مخصر نہیں فردیہ بھی ہے۔ اور اس لئے مفسرین بلکہ جو شخص جس کام میں بھی حق تعالیٰ کی اطاعت بجالا رہا ہو وہ اس وقت ذاکر ہی ہے۔ اور اس لئے مفسرین نے فاذکرونی اذکرکم (پس تم مجھے یاد کرومیں اپنی عنایت سے تہہیں یاد کروں گا) کی تفیر میں فرمایا ہے۔ اذکرونی بالطاعة اذکرکم بالاجر والرحمة. (تم مجھے اپنی طاعت سے یاد کرومیں تہمیں اجر ورحمت سے یاد کرول گا)

جب یہ بات سمجھ میں آگئ تواب میں کہتا ہوں کہ جو مخص ملکہ یادداشت کر کے احکام واوامر میں کو تاہی کر تاہے اس نے ذکر کی بھی بھیل نہیں کی کیونکہ ذکر نام ہے طاعت کا اور یہ مطبع نہیں اور اگراس کوذکر کی بھیل کہا جائے جیسا کہ آج کل کی اصطلاح ہے تو پھر میں یہ کہوں گا کہ محض بھیل ذکر سے حق تعالی کو بندہ کے ساتھ تعلق نہیں ہو تا بلکہ اس کے لئے اطاعت کی بھی ضرورت ہے جو یہاں مفقود ہے۔ اس لئے حق تعالی کو اس سے تعلق نہیں اور جب ان کو تعلق نہیں تو نسبت بھی حاصل نہیں کیونکہ وہ تعلق من الطرفین کا نام ہے!

توجیے اپنے کو واصل کہہ دینازبان سے تو آسان ہے گر حقیقت میں واصل ہونابڑی دشوار ونادر چیز ہے۔ اس طرح زبان سے یہ کہہ دیناتو آسان ہے کہ ہم تنخواہ نہیں لیتے بلکہ نفقہ لیتے ہیں گراس کی حقیقت کا مصداق بننا آسان نہیں۔ اس کے لئے کسی حقیقت شناس کو اپنی نبض دکھاؤ۔ اگروہ کہہ دے کہ واقعی تمہاری تنخواہ نفقہ ہے تو پھر آپ ک حالت مبارک ہے۔ اسی طرح ملکہ یادواشت والوں کو چاہیے کہ کسی محقق کے سامنے اپنی حالت پیش کریں اگروہ کہہ دے کہ تم واصل ہوگئے ہو تو پھر اس نعمت کا شکر کروور نہ محض اپنے علم پراعتاد نہ کرواور نہ دو چار جاہلوں کے بزرگ سمجھنے اور بزرگ کہنے سے دھو کا کھاؤ۔ (خطبات علیم الامت، جلد 2 صفحہ 221,222)

## طلباء کی کوتاهیاں

ایک کوتاہی طلباء میں میہ ہے کہ امار دکی طرف نظر کرنے اور ان کے ساتھ اختلاط کرنے سے نہیں بچتے حالا نکہ تقویٰ کے لیے سم قاتل ہے۔ آخرت کا مواخذہ تو شدید ہے ہی اس سے دنیا میں بھی اہل علم کی سخت بدنامی ہوتی ہے۔ علم دین پڑھنے والوں کواس باب میں سخت احتیاط کرناچا میئے۔ ایک کوتا ہی ہے کہ چندہ میں احتیاط نہیں کرتے۔اہل وجاہت کے دباؤسے چندے وصول کرتے ہیں۔
ایک کوتا ہی ہے کہ طلباء میں احتیاط نہیں کرادب نہیں ہے اور جن استادوں کا ادب کرتے ہیں وہ استادی کی وجہ سے نہیں کرتے بلکہ بندگی اور شہرت کی وجہ سے ہے۔استاد کا ادب ہوتا توجو مشہور بزرگ اور مقتداء نہیں ہیں ان کا بھی اوب کیا جاتا۔ کیونکہ استادی کا حق توان کو بھی حاصل ہے۔

کانپور میں ایک مدرسہ کے ایک طالب علم نے مجھ سے خود بیان کیا کہ اس سال استاد نے تصر تک پڑھنے کی رائے دی تھی مگر میری زبان سے شرح چنمین کا نام نکل گیا تھا۔ بس مجھے اس کی ضد ہو گئی اور وہی شر وع کر کے چھوڑ دی۔ اسی طرح مدرسہ میں کسی کتاب کے ختم پر طلباء اور استادکی توبیر رائے ہوئی کہ سٹس بازغہ ہونا چاہئے۔ خیر سٹس بازغہ ہی منظور ہوگیا تو آپ شب کو استاد کے پاس پہنچے۔ ان کو مکان سے باہر بلاکر کہتے ہیں کہ مولوی صاحب خیریت اسی میں ہے کہ صدر ابو۔ انا لله وانا الیه راجعون.

یہ نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے کچھ خاص علوم دوسرے مسلمانوں سے الگ بتلائے ہیں بلکہ اس کا منشاء خاص فہم ہے جوحق تعالی نے قرآن یعنی دین میں مجھے عطا فرمائی ہے۔ یہی ہے حقیقت علم جو تقوی سے حاصل ہوتی ہے اور یہی ہے وہ فقہ جس کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادہے:

فقیہ واحد اشد علی الشیطان من الف عابد

کہ ایک فقیہ شیطان پر ہزار عابدوں سے زیادہ گرال ہے اس سے درسی فقہ مراد نہیں۔ کیونکہ محض کتابیں پڑھنے سے شیطان کی چالیں سمجھ میں نہیں آتیں بلکہ وہ معرفت ہے جو تقویٰ سے حاصل ہوتی ہے۔ جس سے عارف کو دین کی سمجھ بوجھ ایسی کامل ہو جاتی ہے کہ شیطان کے تمام تار و پود کو توڑ دیتا ہے۔ شیطان بعض دفعہ دنیا کو دین کی صورت میں ظاہر کر تا ہے۔ عارف اس دھوکا کو سمجھ کر لوگوں پر ظاہر کر دیتا ہے جس سے لوگ دھوکا سے نیج جاتے ہیں۔ اس لیے وہ شیطان پر گراں ہے۔ اس علم کی فضیات میں یہ حدیث وارد ہے:

من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين

(جس کے لئے اللہ تعالی بہتری کاارادہ کرتے ہیں اس کودین کی سمجھ عطافر مادیتے ہیں)

علم حقیقی کتابیں پڑھنے سے حاصل نہیں ہوتا کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو صحابہؓ کے آن پڑھ ہونے پر فخر فرماتے ہیں:

امة لا نكتب ولا نحسب، بتلايئ صحابة نے كيا لكھا پڑھا تھا بچھ بھى نہيں بلكہ بعضے توان ميں دستخط بھى نہ كر سكتے سے۔اور بعض صحابة فآوى كو تابعين كے حوالے كرديتے ستھے مگر بايں ہمہ علوم ميں وہ سب سے افضل ستھے۔ چنانچہ عبداللہ بن مسعود صحابة كى شان ميں فرماتے ہيں،اعمقہم علما، كہ امت ميں سب سے بڑھ كر صحابة كاعلم

عمین ہے۔ آخر وہ کون ساعلم تھا کیا درسی اور کتابی علم تھا۔ ہر گزنہیں بلکہ علم وہی فہم قرآن تھا جو حق تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کی برکت سے ان کوعطافر ما یا تھا جس میں

ان کے تقوی سے ترقی ہوتی رہتی تھی اور یہی وہ علم ہے جس کے متعلق امام شافعی کا قول ہے۔۔ شکوت إلى وكيع سوء حفظى فا وصاني الى ترك المعاصى

( میں نے حضرت و کی گئے ہے اپنے سوء حافظہ کی شکایت کی توانہوں نے جھے گناہوں سے بچنے کی وصیت کی )

آخروہ کون ساعلم ہے جس میں معاصی حائل ہیں۔ کیاوہ کتابی علم ہے ہر گزنہیں۔ کتابی علم تو جس کا حافظہ تو ک ہوگائی کو زیادہ یاد رہے گا۔ ایک فاسق فاجر کو بڑے سے بڑے متی سے زیادہ قرآن حفظ ہو سکتا ہے بلکہ کافر کو بھی ممکن ہے کہ ہم سے زیادہ مسائل واحادیث یادہ و جائیں۔ چنانچہ ہیر وت میں بعضے عیسائی ہماری حدیث اور فقہ کو بڑے جانے والے ہیں۔ اور جر من کے ایک مدرسہ کا حال ایک شخص نے کسی سیاح سے نقل کیا ہے کہ وہاں علوم اسلامیہ کی تعلیم ہوتی ہے۔ کسی کمرہ کا نام وار الفقہ ہے ، کسی کا نام وار الحدیث ہے اور وہاں بخاری ، ہدایہ سب کتابیں پڑھائی جاتی ہیں اور وہ لوگ اختلافات کو بہت شرح و بسط کے ساتھ بیان کرتے اور پڑے والے پڑھانے والے سب عیسائی کافر ہیں۔ اور وہ لوگ اختلافات کو بہت شرح و بسط کے ساتھ بیان کرتے ہیں کیونکہ جرمن میں کتب خانہ بڑا ہے اس میں ہماری نا یاب کتابیں اس قدر ہیں کہ ہم نے ان کتابوں کا نام بھی نہیں ہیں کیونکہ جرمن میں کتب خانہ بڑا ہے اس میں ہماری نا یاب کتابیں اس قدر ہیں کہ ہم نے ان کتابوں کا نام بھی نہیں

امام شافعی کی مراد کتابی علم میں وہ سوء حفظ کی شکایت نہیں۔امام وکیج کے جواب سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ دو سرے علم میں قلت حفظ کی شکایت نہیں معاصی کود خل تھا یہی حقیقت علم اور یہی وہ چیز ہے جس کی وجہ سے مجتمدین محتہدین سے محتہدین ہے جہتہ معلومات میں تو ممکن ہے بعض مقلدین مجتہدین سے برشھے ہوئے ہوں۔خوب کہاہے:

نه برکه چېره برافروخت دلبری داند \* نه برکه آئینه دار د سکندری داند بزار نکته باریک ترزموایی جاست \* نه برکه سربتر اشد قلندری داند

(جو شخص بھی چہرہ آراستہ کرے یہ لازم نہیں کہ وہ دلبری بھی جانتا ہو جیسے جو شخص آئینہ بناتا ہے یہ لازم نہیں کہ سندری بھی جانتا ہو، اس جگہ ہزاروں باریکیاں بال سے زیادہ باریک ہیں جو شخص سر بھی منڈائے ضروری نہیں کہ قلندری بھی جانتا ہو) (خطبات تھیم الامت، جلد 2 صغہ 239,230)

### توسل کی حقیقت

شایدیہاں کسی کویہ سوال پیدا ہو کہ بزر گوں کے شجرہ کو تم نے ذکر میں کیوں داخل کیا تواس کا جواب ہیہ کہ شجرہ کا حاصل دعاالتوسل ہے اور دعاذ کر کی فرد ہے بیہ تو وہ شجرہ ہے جس میں بزر گوں کے واسطہ سے دعاما نگی جائے۔ جیسے ہمارے ماجی صاحب کا شجرہ ہے اور ایک دو سر اشجرہ ہے کہ پیر کے نام کا وظفے پڑھا جائے۔ (جیسے یا شیخ عبدالقادر شینا لله) بیناجائز ہے۔

اور ابن تیمیہ تو پہلے شجرہ کو بھی ناجائز کہتے ہیں کیونکہ وہ توسل بالاموات کو مطلقاً منع کرتے ہیں۔ گو مسئلہ اجتھادی ہے مگرہم یہ ضرور کہیں گے کہ ان کی رائے صحیح نہیں کیونکہ توسل کا حاصل یہ ہے کہ اے اللہ فلال بزرگ کے طفیل سے ہمارے حال پر رحمت فرما۔اب اس میں صرف اشکال یہ ہے کہ اس بزرگ کی بزرگی کور حمت حق میں کیاد خل اور اس سے کیا تعلق ہے ؟

اس اشکال کو میں نے بہت سے علاء سے کرنا چاہا گرکسی سے حل کی امید نہ تھی ایک جگہ امید تھی کہ یہ اشکال علی ہو جاتا گر وہاں ادب کی وجہ سے زیادہ عرض کرنے کی ہمت نہ ہوئی یعنی جفرت مولانا گنگوہی قد س اللہ سرہ سے حل کی امید تھی گر میں نے حضرت سے جوعرض کیا کہ حضرت توسل کی کیا حقیقت ہے؟ تو فرمایا ساکل کون ہے؟ حضرت نے میری آواز اس وقت نہ بہچانی اور بینائی زائل ہو چکی تھی۔ میں نے عرض کیا اشر ف علی ساکل ہے۔ حضرت نے تعجب سے فرمایا کہ تم توسل کی حقیقت پوچھتے ہو۔ بس میں خاموش ہوگیا۔ پھر عرض کرنے کی ہمت نہ ہوئی۔ یاتواس واسطے کہ مکرر سوال کرنے میں کرکری ہوگی کہ ایبی آسان بات بھی معلوم نہ ہوئی۔ یایوں کہو کہ ادب کی وجہ سے خاموش ہوگیا اور یہ سمجھا کہ حضرت اس وقت اس مسئلہ کو بیان کرنا نہیں چاہتے مگر حضرت کی شان یہ تھی:

کی وجہ سے خاموش ہوگیا اور یہ سمجھا کہ حضرت اس وقت اس مسئلہ کو بیان کرنا نہیں چاہتے مگر حضرت کی شان یہ تھی:

غور سے سینے کیونکہ یہ حقیقت اس عنوان سے کتابوں میں آپ کو تہ ملے گا اور اس کے یاد کر لینے سے بڑا اشکال علی ہوجائے گا وہ یہ کہ توسل بالصلحاء کی جو صورت ہے کہ اے اللہ! فلال شخص میر سے نزدیک آپ کا مقبول ہے اور مقبولین سے محبت رکھنے پر المرء مع من احب میں آپ کا وعدہ رحمت ہے آپ سے اس رحمت کو مانگا ہوں۔ پس توسل میں یہ شخص اپنی محبت کو اولیاء اللہ کے ساتھ ظاہر کر کے اس محبت پر رحمت و تواب مانگا ہے اور محبت اولیاء اللہ کا موجب رحمت و تواب ہونا نصوص سے ثابت ہے۔ چنا نچہ متحابین فی الله کے فضائل سے احادیث بھری ہوئی ہیں۔

اب یہ اشکال جاتارہاکہ بزرگ کی بزرگی کور حمت حق میں کیاد خل ؟ دخل یہ ہواکہ اس بزرگ سے محبت رکھنا حب فی الله کی فرد ہے اور حب فی الله تواب کا وعدہ ہے اس تقریر کے بعد اما بنعمة دبک فحدث پر عمل کر کے تحدیث بالنعمۃ کے طور پر کہتا ہول کہ ابن تیمیہ یہ تقریر سنتے تو توسل کے جواز کا ہر گزانکار نہ کر سکتے کیونکہ اس سب کے مقدمات صحیح ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 2، صفحہ 52، 53)

## ذ کر لسانی کے درجات

چنانچہ ہمارے مشائ چشتہ توذکر اسانی میں بھی تدریج کرتے ہیں کہ بارہ تبیج میں اول لا الله الا الله کی تعلیم ہے۔ یہ مبتدی کے لئے مناسب ہے کیونکہ اس کے دل میں ابھی اغیار بھرے ہوئے ہیں۔ تواس کو چاہئے کہ ان کو ذہن میں پیش کر کے تیج لاسے نفی کر ہے۔ جب اس کی نفی ہوگئ اور دل اغیار سے خالی ہوگیا تو صرف ذکر اثبات الا الله مناسب ہے مگر اثبات میں بھی اغیار کو گونہ استحضار ہے اس لیے اس کے بعد الله ، الله بتلاتے ہیں۔ جس میں محض ذات حق پر توجہ ہے مگر اس میں بھی توجہ بواسطہ اسم کے ہے اس لیے بعضے مشائخ اس کے بعد ذکر ھو ھو کی تعلیم کرتے ہیں جس میں ذات پر توجہ ہوتی ہے اس کے بعد ذکر ھو ھو کی تعلیم کرتے ہیں جس میں ذات پر توجہ ہوتی ہے اس کے بعد ذکر ہوت کے اس کے اس کے اس کے بعد ذکر ہوت کی اس کے بعد دکر ہوت کی اس کے بعد ذکر ہوتے ہیں جس میں ذات پر توجہ ہوتی ہے اس کے بیاں رہتا۔ واللہ تعالی اعلم۔

علامہ ابن تیمیّہ لااللہ الااللہ کے سواان سب اذکار کو بدعت کہتے ہیں کیونکہ سنت ہے ان کا جُوت نہیں۔ اگر میں اس وقت ہوتا توادب کے ساتھ ان سے استفسار کرتا کہ علاء دین اس مسلہ پر کیاار شاد فرماتے ہیں کہ ایک شخص قرآن حفظ کرتے ہوئے اذا السماء انفطرت کے کلمات کوالگ الگ یوں یاد کرتا ہے کہ اول اذا السماء ن، اذا السماء ن یاد کرتا ہے پھر فطرت یاد کرتا ہے۔ اس کے بعد دونوں کو طاکر اذا السماء انفطرت کے کلمات کہتا ہے تو اس کواس طرح یاد کرنا جائز ہے یا نہیں۔ اور شبہ کی وجہ ہے کہ اذا السماء تلفظ بے معنی ہیں۔ تو میں حلفا گہتا ہوں کہ ابن تیبہ اس کو ضرور جائز کہتے اور وجہ بتلاتے کہ یہ تلاوت نہیں ہے اس فضرت بے معنی ہیں۔ تو میں حلفا گہتا ہوں کہ ابن تیبہ اس کو ضرور جائز کہتے اور وجہ بتلاتے کہ یہ تلاوت نہیں ہے اس فضور ذہن میں جمانا ہے تواس پر میں کہتا کہ پھر الا الله اور الا الله وقت اس فخص کو تلاوت مقصود نہیں ہے بلکہ مقصود ذہن میں جمانا ہے تواس پر میں کہتا کہ پھر الا الله اور الا الله کرنا کیوں بدعت ہے۔ اس میں بھی توذکر اللہ کا ذہن میں جمانا ہے اور ہم دعویٰ سے کہتے ہیں کہ بناء ہر تجربہ رسوخ ذکر کے لیے یہ ترتیب بے حد نافع ہے اس کا کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ جس کوشک ہو کر کے دیکھ لے۔

اب اگروہ یہ کہیں کہ جیساوہ قرآن یاد کرنے والا اس حالت میں تالی نہیں متہی للتلاوت ہے۔ اس طرح میں اس حالت میں ذاکر تونہ ہوا متہی للذکر ہواتو میں کہوں گا کہ انتظار صلوۃ بحکم صلوۃ اسلیے وہ حکماً ذاکر ہے۔ انس حالت میں ذاکر تونہ ہوا کہ کسی نے ان کے سامنے یہ مقدمات ذکر نہیں کئے اس لیے وہ اس کو بدعت کہنے میں معذور ہیں۔ بلکہ طرہ یہ ہوا کہ ان کے سامنے جاہل صوفیہ کے غلط مقدمات پیش ہوئے۔ چنانچہ بعض نے قُلِ اللَّهُ ثُمَّ بیں۔ بلکہ طرہ یہ ہوا کہ ان کے سامنے جاہل صوفیہ کے غلط مقدمات پیش ہوئے۔ چنانچہ بعض نے قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ یَلْعَبُونَ سے استدلال کیا ہے۔ اس دلیل پر علامہ ابن تیمیہ نے صوفیاء کے بہت لتے لئے ہیں اور واقعی اس سے استدلال ہو بھی نہیں سکتا۔ کیو نکہ اس میں لفظ اللہ قُل کا مقولہ نہیں کیو نکہ قول کا مقولہ مفرد نہیں ہوتا بلکہ جملہ ہوتا ہے۔

#### حقيقت ذكر

پی ذکر کی حقیقت ہے کہ جیسے بعض لوگ باوجود تقاضا کے چوری نہیں کرتے مال گزاری اداکر نے میں سستی نہیں کرتے کیوں کہ ان کوایک چیزیاد آتی ہے بعنی سزاوقید وغیرہ اسی طرح ایسی چیز کو یادر کھنا جو معاصی سے روک دے اور طاعات پر ہمت کو چست کر دے ذکر اللہ ہے اب اگر کسی کو جنت و دوزخ کی یاد معاصی سے روک اس کے واسطے یہی ذکر اللہ ہے اور جس کو مراقبہ ذات معاصی سے روک اس کے واسطے یہی ذکر ہے۔

اور جس کویہ چیزیں معاصی سے نہ رو کیں اس کے واسطے یہ ذکر اللہ حقیقی نہ ہوں گی بلکہ صورت ذکر میں داخل ہوں گی اس کواپنے مناسب حال ذکر حقیقی کسی محقق سے تبویز کر اناچا ہیئے۔ مثلاً بعضوں کے لیے نفس پر جرمانہ مالی کرنا معاصی سے مانع ہوتا ہے ان کے واسطے بہی ذکر ہے یہ حقیقت ہے ذکر کی اور یہی جڑے تمام طریق کی بلکہ تمام شریعت کی۔ (خطبات کیم الامت جلد2، منی 277)

## تصوف کی صورت

ترجمہ آپ نے سن لیا ۔اب میں بتاتا ہوں کہ وہ انتہائی مرتبہ کیا ہے جس کا اس آیت میں ذکر ہے۔اس کو میں قدرے تفصیل کے ساتھ بیان کروں گا۔ پس جان لیجئے کہ فن سلوک جس کا یہ مسئلہ ہے اس کے ماہرین اور محققین نے اکثر مقامات لیعنی اعمال باطنہ میں ترتیب کا حکم کیا ہے اور ان مقامات کی مثال درسیات کے سبق کی سی ہے کوئی سبق توابیا ہے کہ اس میں اور دو سرے اسباق میں ترتیب ضروری ہے جیسے الف بے اور سیپارہ کہ میں اور دو سرے اسباق میں ترتیب ضروری ہے جیسے الف بے اور سیپارہ کہ میں اور دو سرے اور بیضے سبق ایسے ہیں کہ کئی ہو سکتے ہیں جیسے کا فیہ اور قطبی لوگ اس فن سے چو نکہ نا آشا ہو گئے ہیں اس واسطے قاعدہ اور طریقہ جانے نہیں جو چال سمجھ میں آجاتی ہے اختیار کر لیئے ہیں اور مدتوں پریشان رہتے ہیں اور حاصل کچھ بھی نہیں۔

جیسے کوئی بید نہ جانتا ہوکہ الف بے اور سیپارہ میں ترتیب ضروری ہے اور وہ بلاالف بے پڑھے سیپارہ شروع کر دے اور ایک حصہ عمر کا گزار دے گرسیپارہ میں کماحقہ، کامیاب نہ ہوگا۔ بخلاف اس کے ایک شخص ترتیب سے پڑھے تواس کو نہ اتن محنت کرنی پڑے گی۔ اور نہ اتناوقت صرف ہوگا اور کامیاب بھی ہو جاوے گا اول شخص کے نزدیک سیپارہ اس قدر مشکل چیز ہے کہ اس کے پڑھنے میں وقت بھی زیادہ صرف ہوگیا اور دماغ بھی خالی ہوگیا اور دو سرے کے نزدیک بچھ بھی نہیں آرام سے پڑھا اور وقت زیادہ نہیں لگا اور کامیا بی بھی خاطر خواہ ہوئی۔ یہ طریقہ اچھا ہے یاوہ تصوف کے مشکل ہونے کی بہی اصل ہے۔ ورنہ فی نفسہ بہت ہی سہل ہے اگر شوق ہے تواس کا طریقہ سیکھئے۔ ہر کام

طریقہ ہی سے ٹھیک ہوتا ہے اور بے طریقہ چلنے سے سوائے جیرانی کے پچھ نہیں ہوتا۔اور وہ طریقہ شیوخ محققین جانتے ہیں پس اس کا تباع گویاعین طریق ہے۔

> دامن رہبر بگیر و پس بیا تابیا بی شنج عرفان راکلید

گر ہو آئے این سفر داری دلا وار دات باش صادق اے فرید

(اے دل اگر تو راہ طریقت میں چلنا چاہتا ہے تو کسی شیخ کامل کادامن پکڑاور خودی کو چھوڑ دے، اپنے راہ طریقت کی تلاش میں سچااور ثابت قدم رہ تا کہ اس خزانہ کی چابیاں تجھ کومل جائیں)

اور

بے رفیقے ہر کہ شد در راہ عشق عمر بگذشت ونہ شد آگاہ عشق کر رہ گیااور ( بغیر رہبر اور مرشد کے جس نے اس راہ میں قدم رکھا وہ ساری عمر میں اسی میں گم ہو کر رہ گیااور کامیاب نہ ہوا)

بس کسی کے ساتھ ہو جاؤاوراپنے کواس کے سپر د کر دو۔

تابراه فقر گردی حق شاس همچومولی زیر حکم خضرر و تانگوید خضرر وهذافراق

پیرخودراحانم مطلق شاس چوں گزیدی پیر ہن تسلیم شو صبر کن در راہ خضراے بے نفاق

(اپنے پیر کو پورااپنا حاکم مانو تاکہ فقر کے راستہ سے اللہ تعالیٰ کو پہچان سکو، جب پیر چن لیا تو پھراس کا کہنا مانو حضرت موسلیٰ علیہ السلام کی طرح حضرت خضر علیہ السلام کے ساتھ چلو۔ اے سیچ آدمی خضر کی راہ میں صبر سے کام لے تاکہ حضرت خضر علیہ السلام بیانہ کہہ دیں کہ بس اب مجھ سے جدا ہو جا) (خطبات عکیم الامت جلد 2، صفحہ 2421، 422)

## تصوف کی منجی

گر پیر کو پہلے دیکھ لو۔ ہر شخص کے ساتھ نہ ہو جاؤ۔ اس فرقے میں راہز ن بہت ہیں۔ پیر کامل ہو۔ متبع سنت ہو۔ متبع شیطان نہ ہو۔ کامل مکمل ہواور جامع ہو ظاہر و باطن کا۔ نہ ظاہر اس کا خلاف شرع ہونہ باطن خوب پر کھ لواس میں جلدی نہ کرو۔ اس میں جتنی دیر کگے گی اتناہی نفع زیادہ ہوگا۔ جب ایسا پیر مل جاوے تو ہمہ تن اپنے آپ کواس کے سپر د کردو۔ اور وہ جو کچھ بتلادے اس کو صحیح سمجھ لو۔ پچھ اس میں شک وشبہ نہ کرو۔ اس کے حکم کو خدا کا حکم سمجھواور یہ پیر کردو۔ اور وہ جو پچھ بتاتا ہے وہ خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی کا حکم بہ جا جاتا ہے کہ وہ جو پچھ بتاتا ہے وہ خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی کا حکم

ہوتاہ اور سب قرآن و حدیث کے موافق ہوتا ہے۔ قرآن و حدیث میں تصوف بھر ابڑا ہے اور ایک ایک مسئلہ تصوف کا قرآن و حدیث سے ثابت ہے یہ ہماری سمجھ کا قصور ہے کہ ہم نے نہیں سمجھا مثلاً دیکھئے کہ یہی مسئلہ انتہائی مرتبہ کا کیا ہے۔ اس آیت میں موجود ہے جس کا اس وقت بیان شروع کیا گیا ہے۔ مگر ہمیشہ پڑھا اس آیت کو اور مجھی سمجھ میں نہ آیا جب تک کہ ان لوگوں نے نہ بتلایا۔ یہ سب علوم قرآن و حدیث میں موجود ہیں مگر مقفل ہیں اور مجھی ان کی حضرات جب تک کہ ان لوگوں نے نہ بتلایا۔ یہ سب علوم قرآن و حدیث میں موجود ہیں مگر مقفل ہیں اور مجھی ان کی حضرات اللہ اللہ کے باس ہے۔ ذراسی معمولی بات تک بھی رسائی بلاان کی عنایت کے نبیس ہو سکتی اور ان کی عنایت کے بعد بڑی بڑی بڑی بڑی بڑی بڑی بڑی بڑی ہے۔ دراسی معمولی نظر آتی ہیں۔ اور ہر جزمیں تصوف نظر آتا ہے۔ (خطبات سم الامت جلد 2 صفحہ 423)

#### آج كاتصوف

پی اس بیں اختلاف ہے کہ انتہائی مرتبہ مقامات سلوک کا کیا ہے جب سلوک بیں مقامات ہیں اور مجھے بیان کرنا اس کے انتہائی مقام کا ہے تواول ضرورت ہے کہ لفظ مقام ہی کے معنی بیان کئے جاویں کیونکہ یہبی سے غلطیاں شروع ہوتی ہیں۔ آج کل تصوف میں اول سے آخر تک ایسا خلط کیا گیا ہے کہ مجموعہ اعاجیب اور تکلیف مالا بطاق کانام تصوف ہو گیا ہے۔ اسی واسطے اس کو شریعت سے الگ کیا جاتا ہے کیونکہ شریعت کا تو گیا ہے۔ اسی واسطے اس کو شریعت سے الگ کیا جاتا ہے کیونکہ شریعت کا تو عام اور پہلا اصول ہے ہے۔ لا یُکلف الله تفاشا إلَّا وُسْعَهَا (الله تعالی احکام شرعیہ میں کسی شخص کو مکلف نہیں بناتا مگر اس کا جو اس کی طاقت اور اختیار میں ہو)

اور ان کے مخترع تصوف کا پہلا قدم مالا یطاق ہے پھر دونوں موافق کیے ہوں چنانچہ بہتوں کا گمان حقیقت تصوف کی نسبت ہے کہ عورت کو ترک کردواور مکان اور جائیداد بھی علیحدہ کروتب سلوک میں قدم رکھو۔ (لوگوں نے تصوف کو ہاؤ بنادیا ہے جس سے دور سے ڈر معلوم ہو ) اس واسطے جس کو دیکھیں کہ یہ عورت بھی رکھتے ہیں۔ رہنے کا مکان بھی ان کے پاس ہے۔ اس کو صوفی نہیں سمجھتے اور کہتے ہیں کہ یہ تودنیادار ہے ایسے شخص کو پیر بنانا تودور رہاد فی درجہ میں بھی شار نہیں کرتے۔

حالانکہ کوئی صوفی مطیع سنت مجھی ایسا نہیں کہہ سکتا۔ کیونکہ شریعت ان کے خلاف کے ساتھ وارد ہے۔ چنانچہ تنبل کوشریعت نے منع کیا ہے اور مکان کی اجازت بھی دی ہے۔ چنانچہ سلف نے مکان رکھے ہیں۔ مکان تو مکان گاؤں خرید نے کو بھی اور ایک گاؤل نہیں دودوگاؤل خرید نے اور عورت ایک نہیں چار تک رکھنے کو بھی محقق منع نہ کر بے گا۔ نہ کسی صوفی نے آج تک منع کیا اور کسی حال کے غلبہ میں خود چھوڑ دینا اور بات ہے۔ جیسے بہت سے طالبان خدانے کیا ہے اور سلطنتیں چھوڑ دی ہیں۔ (خطبات سے ملائے ملائے کیا ہے اور بڑے بڑے مجاہدے ان سے منقول ہیں سلطنتیں چھوڑ دی ہیں۔ (خطبات سے ملائے ملائے کا سے منقول ہیں سلطنتیں چھوڑ دی ہیں۔ (خطبات سے ملائے کیا ہے اور بڑے بڑے مجاہدے ان سے منقول ہیں سلطنتیں جھوڑ دی ہیں۔ (خطبات سے ملائے کیا ہے اور بڑے بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے دور بڑے کیا ہے اور بڑے کیا ہے اور بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے کے ایک منع کیا ہے منقول ہیں سلطنتیں جھوڑ دی ہیں۔ (خطبات سے ملائے کیا ہے اور بڑے بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے کا دور بڑے کیا ہے اور بڑے بڑے کیا ہے منقول ہیں سلطنتیں جھوڑ دی ہیں۔ (خطبات کیا ہوں کی کیا ہوں کیا

#### سلوک کے معنی

سلوک اُڑنے کو نہیں کہتے نہ دریا پر چلنے کو کہتے ہیں۔ کیونکہ سالک آد فی ہوتا ہے نہ وہ مچھلی بن جاتا ہے نہ پر ندہ بن جاتا ہے۔ لوگوں نے ان خوارق ہی کو کمال سمجھ لیا ہے اور اس کو غایت سمجھتے ہیں۔ یہ حاصل ہو گیا تو بس سب محنت کو رائیگاں سمجھتے ہیں۔ لیکن قرآن و حدیث میں تو کہیں ان باتوں کا پہتہ نہیں ہے۔ مقامات یعنی اعمال کو قلب کے تصفیہ کے لئے اختیار کیا جاتا ہے۔ اور یہی تصفیہ قلب غایت ہے ان اعمال کی اور یہی برئی چیز ہے رہا پانی پر چلنا اور ہوا پر اڑ نااس کے مقصود سمجھتے کے توبہ معنی ہیں کہ انسانیت سے حیوانیت کی طرف مسخ ہو جاواور آدمی سے مجھلی پاپر ندہ بن جاؤ۔ حاصل یہ کہ بعض اعمال وہ ہیں جن کو اختیار کیا جاتا ہے اور بعض اعمال وہ ہیں جن کو اختیار کیا جاتا ہے اور بعض اعمال وہ ہیں جن کو ترک کیا جاتا ہے۔ مثلاً ریا، تکبر و غیر ہی سب مقامات ہیں اور ان کی تحصیل و شخیل کا نام سلوک ہے اس تحصیل میں ترتیب خصیل مقدم اور مؤخر ہوتے ہیں جیسے میں نے مثال دی تھی کہ الف بے اور سیپارہ کا پڑھنا کہ دونوں میں ترتیب خصیل مقدم اور مؤخر ہوتے ہیں جو سکتے ہیں ہو شیوخ کی رائے پر ہے۔

جیسے طبیب کہ بعض معالجات کو ترتیب دارر کھتاہے جیسے منضج کواور مسہل کہ یہ نہیں ہو سکتا کہ ان میں تقدیم و تاخیر ہواور دونوں کو جمع کر دیا جاوے اور نہ یہ ہو سکتا ہے کہ ترتیب بدل دی جاوے کہ اول مسہل دیدے اور پھر منضج۔اور بعضے کو جمع بھی کرتاہے جیسے مسہل اور مدر کہ ایک ہی دن میں دیئے جاتے ہیں۔

غرض اہل فن جانتے ہیں کہ کون ساکام ترتیب کے ساتھ ہونا چاہئے اور کون کون سے کام مجتمعاً بھی ہو سکتے ہیں۔ اس کے بچھ قواعد بھی ہیں۔ مگر نہ ان کے بیان سے بچھ نفع ہو سکتا ہے اور نہ ان کے بیان کی یہاں گنجائش ہے کیونکہ کوئی چاہے کہ اس وقت ان قواعد کوسن کراپنے معالجہ باطن میں ان سے کام لے لے اور طبیب معالج کی طرف رجوئے سے مستغنی ہو جاوے توبیہ ممکن نہیں۔ (خطبات کیم الامت جلد 2 صفحہ 428)

# تبسری جلد کے جواہر

#### اخلاص کی ضرورت

اب عقلی طور پر سمجھئے۔اخلاص کی ضرورت اس کے ترجمہ سے سمجھ میں آوے گی۔اخلاص کا ترجمہ ہے خالص کردن۔خالص اسے کہتے ہیں جس میں کسی چیز کی آمیزش نہ ہو جیسے عوام خالص کہتے ہیں۔مثلاً خالص تھی وہ ہے جس میں تیل کا ملاؤنہ ہو تواخلاص کے لغوی معنی خالص کرنے کے ہوئے۔اب اپنے برتاؤ کودیکھئے۔

آپ کے ساتھ جب کوئی محبت ظاہر کرتاہے توآپ اس کی نیت کو بھی دیکھتے ہیں یا نہیں دیکھتے۔ اگرایک شخص نذر بھی دے اور پھر کہے کہ میر کی سفارش کر دیجئے توآپ ہی سمجھیں گے کہ یہ نذر غرض کے لئے تھی یا مثلاً گوئی آپ کی دعوت کرے اور چلتے وقت کے کہ میرے ذمہ قرض ہے کیا آپ کو یہ دعوت نا گوار نہ گزرے گی۔ غرض صبح سے شام تک اپنے معاملات پر نظر کر لیجئے کہ جو محبت خالص ہوتی ہے اس کی قدر ہوتی ہے۔ آپ بھی اسی دوستی کو پند کرتے ہیں جس میں آمیزش نہ ہو۔ تو خدا تعالی جو کہ طیب ہے آمیزش دار عبادت و محبت کی کیوں کر قدر کریں گے۔ افسوس محبوبان دنیا کے واسطے تو کو شش کی جاتی ہو اس میں کی چیز کا میل نہ ہواور خدائی در بار میں جو عبادت پیش کی جاتی ہو اس میں کی چیز کا میل نہ ہواور خدائی در بار میں جو عبادت پیش کی جاتی ہو اس کے خالص ہونے کی کو شش نہیں کی جاتی غرض نقلی اور عقلی طور پر اخلاص کی ضرورت ثابت ہو گئی۔ اب دیکھنے کی بات یہ ہے کہ ہمارے اعمال میں اخلاص بھی ہے یا نہیں کیونکہ جب وہ ضرور کی چیز ہے تواس کا دیکھنا ضرور کی ہے جب قرآن میں اس کا بتا کید تھم ہے تو کیا وجہ ہے کہ اس کو فرض نہ سمجھے۔

فإن كنت لاتدري فتلك مصيبة وان كنت تدري فالمصيبة اعظم

لینی اگر جانتے نہ ہو تو یہ ایک ہی مصیبت ہے اور اگر جانتے ہواور پھر عمل نہیں کرتے تو یہ دوہری مصیبت ہے۔ اس کا کوئی بھی تدارک نہیں۔ کیونکہ جتنے افعال اختیار یہ ہیں سب قصد پر مبنی ہیں۔ بدون قصد وارادہ کے متحقق نہیں ہوتے۔اخلاص بھی انہی میں سے ہے۔اگرارادہ ہی نہ کروگے تواخلاص کیسے حاصل ہو جائیگا۔

یہ غلطی بعض طالبان باطن کو بھی پیش آتی ہے کہ در خواست کیا کرتے ہیں کو ٹی دعا کر دیجئے کہ دل سے خطرات دور ہو جائیں۔ان حضرات سے کو ٹی پوچھے کہ فقط در خواست کرنی آتی ہے یا بھی اس کی فکر بھی ہو ئی ہے اصلاح کا قصد بھی کیاہے۔ حالت دیکھو تو سجان اللہ کسی اداسے معلوم نہیں ہوتا کہ ان کو اپنی اصلاح کا خیال ہے۔ اگر اپنی اصلاح کا خیال ہو تواول پختہ ارادہ کر کے اس کے ذرائع بہم پہنچاؤتا کہ تصفیہ میسر ہو۔ (خطبات کیم الامت جلد 3، صفحہ 25,26) ہماری کو تاہیاں

میں یہ نہیں کہتا کہ آپ دین کے لئے اپنافیمی وقت صرف کریں کیونکہ اتنی ہمت کی آپ سے مجھے امید نہیں کیونکہ آخ کل ہاری حالت یہ ہے کہ اللہ کے نام کے لئے خراب سے خراب چیزیں تجویز کی جاتی ہیں تو آپ اپنا اچھاوقت خدا کے لئے کیوں صرف کریں۔

اس پر جھے ایک حکایت یاد آگئ کہ ایک عورت نے کھیر پکاکررکانی میں نکال کرر کھ دی اتفاق ہے اس رکانی میں کتا منہ ڈال گیا تواس نے مٹی کی دوسری رکانی میں اسے نکال کراپنے لڑکے کو دی کہ مسجد کے ملا کو دے آ۔ وہ ملاجی کے پاس لا یا تو بڑے خوش ہوئے اور فوراً ہاتھ مار نے لگے اور ادھر ہی منہ ماراجد ھرسے کتے نے کھائی تھی لڑکے نے کہا کہ ادھر سے نہ کھاؤاد ھرسے کتے کی کھائی ہوئی ہے۔ یہ سن کے ملا جھلا گئے اور رکانی کو بہت دور پھینکا وہ پھوٹ گئ تو بچہ رونے لگا کہ ہا ہے میری ماں میرے چھوٹے بھائی کو رونے لگا کہ ہاری میرے چھوٹے بھائی کو اس میں ہگایا کرتی تھی۔ یہ سن کر تو ملاجی کو متلی ہونے گئی۔ ( ظرف ومظروف دونوں ہی نور بھرے تھے۔)

یہ حالت ہے ہم لوگوں کی۔اللہ کے راستے خراب سے خراب اور ناپاک چیزیں تجویز کرتے ہیں، پھر غضب یہ کہ مسجد کے ملانوں کے ساتھ خود ہی تویہ بر تاؤ کرتے ہیں اور خود ہی ان کو ذلیل سجھتے ہیں۔ارے بھائی جب تم اپنے آپ اچھاسے اچھا کھاؤاور ان کو کبھی نہ پوچھواور جو پوچھو بھی توایسے وقت جب کہ تم خوڈ نہ کھاسکو تو بتلاؤوہ حریص نہیں ہوں گی۔ پھر تنخواہ ان کی ایسی قلیل مقرر کی جاتی ہے۔ جس میں رو کھی روٹی بھی وہ نہیں کھا سکتے تو پھر حریص نہ ہوں تواور کیا ہوں؟

اس لئے میں تو کہا کرتاہوں کہ جب محلہ میں کوئی رئیس بیار ہوتاہے تو مسجد کے مؤذن تواس کی صحت کے لئے ہر گزدعانہ کرتے ہوں گے وہ تو چاہتاہو گا کہ اچھاہے یہ مرے تو تیجے، دسویں اور چالیسویں پر فاتحہ کا کھاناخوب فراغت سے ملے گا۔ کیونکہ خوشی میں ان کو کون پوچھتاہے ایسے مواقع میں پوچھا جاتا ہے تواس کالازمی نتیجہ یہ ہے کہ وہ ان مواقع کے منتظر رہیں گے۔

اس حرص کی نوبت یہاں تک پہنچ گئی ہے کہ کیرانہ میں ایک شخص کا انتقال ہواتو کفن کا چادرہ لو گوں نے قبرستان کے تکیہ دار کونہ دیا کئی دوسرے غریب کو دے دیاوہ تکیہ دار جھکڑنے لگا کہ یہ تومیراحق ہے لو گوں نے کہا بھائی ہمیشہ تم کو دیاجاتاہے آج اس غریب کو دے دو تووہ تکیہ دار کیا کہتاہے کہ واہ حضور! خداخدا کرکے توبہ دن آتاہے

اس میں آپ ہمارا حق دوسروں کو دے دیے ہیں لوگوں نے کہا کم بخت! کیاتواس دن کامتمنی رہتاہے کہ کوئی مرے تو خے کپڑا ملے جوبید دن تیرے لئے خداخدا کرے آتاہے وہ بات بنانے گئے گردل کی بات زبان پر آبی گئی توصاحبو! اس کی جمی کیا خطاء جب تم اس وقت کے سوا بھی اسے نہ یو چھو، جب اس کی آمدنی یوں بی تھہری تو وہ تواس کا و ظیفہ پڑھے گاغرض چونکہ ہماری حالت ہے کہ ہم خدا کی راہ میں نکی سی چیز دیا کرتے ہیں اس لئے میں وقت کے بارہ میں بھی یہی کہتا ہوں کہ یہ تعطیل کا نکمااور فالتو وقت خدا کی راہ میں نکال دواور اگر ساراوقت نہیں دے سکتے تو کم از کم آدھا ہی دواور اس وقت میں بچوں کو محقق کی صحبت میں بھیج دیا کرو۔ کیونکہ

دین ہوتاہے بزر گوں کی نظرسے بیدا

محض کتابیں پڑھنے سے دین پیدا نہیں ہوتا بلکہ اس کے لئے صحبت صالحین کی بھی بہت ضرورت ہے ہیں میں انگریزی پڑھانے سے منع نہیں کرتا بلکہ یہ کہتا ہوں کہ تم علماء سے پوچھ کر اپنے لڑکوں کے دین سنجالنے کا بھی کوئی انظام کرو۔ چنانچہ میں نے اس لڑکے کی اصلاح کا طریقہ بتایا اور بحد اللہ نفع ہوا، اب تو لوگ علماء سے اس لئے نہیں دریافت کرتے کہ یوں سمجھ رکھا ہے کہ وہ سب سے پہلے انگریزی کو حرام بتلائیں گے حالا نکہ ان کو دنیا سے بھے ضد تھوڑا ہی ہے وہ تو یہ چاہتے ہیں کہ آپ دنیا کمائیں مگر دین ہر بادنہ ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 3، م 113،114)

#### الله يستي بمكلامي

پیض لوگ دھوپ کی وجہ ہے جماعت کی نماز ترک کردیتے ہیں لیکن اگراس وقت حاکم بلاوے تو دھوپ کبھی مانع نہ ہو۔ عین دو پہر کے وقت جاویں گے پھر وہاں ہے آکردھوپ کی پچھ شکایت نہ کریں گے بلکہ حاکم ہے ملا قات کرنے پر فخر کریں گے کہ ہم سے آج خوب با تیں ہوئیں۔ حاکم نے فلال مقدمہ کی بابت ہم سے یوں سوالات کئے۔ہارے فلال معاملہ کے متعلق یوں کہا حالا نکہ یہ کوئی فخر کی بات تھی۔ آخر حاکم کون ہے تمہارے جیسا ایک آدمی ہے فخر کی بات تو یہ ہے کہ نماز میں حق تعالی سے با تیں ہوتی ہیں ہم اس قابل تو کہاں سے کہ خدا تعالی ہم سے باتیں کرے۔واللہ ہم تواس قابل بھی نہیں ہیں کہ ہم ان کا نام ہی لیں۔

مزار باربشويم دبن بمشك وگلاب منوزنام تو گفتن كمال بادبی ست

ا گرہم ہزار بار بھی اپنے منہ کومشک اور عرق گلاب سے وھولیں لیکن پھر بھی اس سے اللّٰد کا نام لینا کمال بے ادبی

، گریہ حق تعالیٰ کی رحمت ہے کہ انہوں نے ہم کو اجازت دیے دی کہ نماز میں جب چاہوان سے باتیں کرلو۔ پھر وہ ہماری باتوں پر توجہ بھی فرماتے ہیں۔ہماری عرض ومعروض کا جواب بھی دیتے ہیں۔ پھر نماز میں ہم کو قرآن پڑھنے کی اجازت دی بلکہ اس کو فرض کر دیا۔ جو کہ خدا تعالیٰ کا کلام ہے گویااس طرح حق تعالیٰ بھی ہم سے باتیں کرتے

ہیں پھریہ کس قدر رحت ہے کہ ہم کواس علم سے پکارنے کی یعنی یاللہ کہنے کی اجازت دی کہ ان کا نام لے کر پکار سکتے

ہیں ذراکی حاکم کو تو نام لے کر پکار و فوراً جرم قائم ہو جائے گا پھر نام بھی اتنا آسان کہ بچہ سب سے پہلے اللہ کا نام یاد کر
لیتا ہے۔ افسوس ایسے رحیم و کریم خداسے باتیں کرنے کے لئے لوگوں کو دھوپ مانع ہوتی ہے اور بلاوجہ جماعت کی نماز
چھوڑ دیتے ہیں۔ (خطبات کیم الامت جلد 8، ص 150، 160)

جابل متوكل كاقصه

اگر ہر محض کی رائے پراس کو چھوڑ دیا جائے تو وہ ہوت خوش ہوگا کہ ایک شخص نے ایک مولوی صاحب کے وعظ میں توکل کی فضیلت اور اس کی ضرورت کا مضمون سنا تھا۔ وہ بہت خوش ہوا کہ جب خدا تعالی ہوں بھی روزی پہنچا سکتے ہیں تو محت و مشقت کی کیا ضرورت ہے۔ پس اس نے سار اکار و بار چھوڑ دیا اور جنگل میں لب سڑک جا بیٹھا۔ اتن ہمت بھی نہ ہوئی کہ سڑک سے دور جا بیٹھے۔ یہ خیال کیا کہ سڑک کے کنارے کوئی تو آتا جاتاد کھے گا۔ دو سرے وہاں ایک کنواں بھی پاس تھا جس پر بیٹھ کر مسافر کھانا کھایا کرتے تھے۔ تواس نے یہ جگہ اس لئے تجویز کی کہ ایسا بھی کیا ہے کہ کوئی مسافر بھی جھے کھانا نہ دے گا۔ اب اس کو مسافر وں کا انتظار شروع ہوا کہ شاید کوئی آئے اور جھے کھانا کھا دے۔ ایک آیا اور اس نے کھائی کرسید ھا اپناراستہ لیا۔ سمجھا کہ ان شاءاللہ اس مرتبہ جو کوئی آوے گا وہ ضرور جھے دیکھ کر کھلا وے گا۔ دوسرا آیا اس نے اس شخص کی طرف سے بہت کرلی اور سڑک کی طرف منہ کرکے کھانا کھایا اور وہ بھی چاتا ہوا، اس طرح دو تین دن گزرگے اور کسی نے بھی اس کوایک گلڑانہ دیا۔ اخیر میں ایک مسافر آیا اور اس نے بھی کھائی کر چلئے کا ارادہ کیا تھا کہ اس نے کھنکار آئیں آئیں۔ اس نے مڑکر جو دیکھا تو ایک آدی نظریز اجس کافا قوں کے مارے براحال ہے ارادہ کیا تھا کہ اس نے کھنکار آئیں آئیں۔ اس نے مڑکر جو دیکھا تو ایک آدی نظریز اجس کافا قوں کے مارے براحال ہو کہتری کی اور میں آیا اور جو پھی جاتی کھیں جنہیں کھاکر میاں کے حواس درست ہوئے۔ اس کو ترس آیا اور جو پھی جی کہوئی روٹیاں تھیں اسکے حوالے کیں جنہیں کھاکر میاں کے حواس درست ہوئے۔

بھاگا ہوا مولوی صاحب کی خدمت میں آیا اور کہنے لگا کہ مولوی صاحب آپ نے توکل کے بیان میں ایک قید ضرور چھوڑ دی ہے جس سے لوگوں کو ضرور دھوکا ہوا ہوگا۔ اور نہ معلوم کتنے آدمی اس دھوکا سے پریشان ہوئے ہوں گے۔ وہ تو خدانے خیر کی کہ میں اپنے اجتہاد سے اس قید کو سمجھاور نہ میں بھی ہلاک ہوگیا ہوتا۔ براہ کرم آئندہ آپ جہاں کہیں توکل کا بیان فرمایا کریں اتنی قید اور بڑھا دیا کریں کہ کھنکارنے کی بھی ضرورت ہے۔ پھر اس نے اپنا قصہ بیان کیا۔

تودیکھئے اس شخص نے ترک اسباب کا بیان سن کریہ سمجھ لیا کہ میں بھی ترک اسباب کا اہل ہوں۔اس لئے ہاتھ پیر جوڑ کر بیٹھ گیااور پریشان ہوا۔ حالا نکہ اس کی تشخیص اس کو کسی طبیب روحانی سے کروانی چاہئے تھی کہ میں ترک اسباب کا اہل ہوں یا نہیں۔

ای طرح ایک شخص نے وعظ میں سن لیاتھا کہ اللہ کے راستے میں جوایک روپیہ دے گااس کود س دنیا میں ملیس کے اور ستر آخرت میں۔ اس نے اپنے دل میں کہا کہ اس سے اچھی تجارت کیا ہوگی۔ بس سب کام چھوڑ کر بہی کرنا چاہئے۔ چنا نچہ اس کے پاس ایک روپیہ تھااس نے اسے خیر ات کر دیا اور منتظر رہا کہ اب دس روپے آویں گے۔ گی دن گزرگئے ایک پیسہ بھی نہ آیا بڑا پریشان ہوا۔ یہاں تک کہ میاں کو دست لگ گئے کیونکہ اب اس کو رہ رہ کر اپنے روپ کے جانے کاغم ہوتا تھا اور دل ہی دل میں مولوی صاحب کو برا بھلا کہتا تھا کہ انہوں نے یہ کیسا غلط مسکلہ بیان کیا۔ ب چارے کو اسی فکر میں دست اور پیش لگ گئے۔ بار بارا جابت کے لئے جنگل جاتا تھا۔ ایک و فعہ وہ قضائے حاجت کر رہا تھا اور زمین کو کریدرہا تھا کہ دفعہ وہ قضائے حاجت کر رہا مواور زمین کو کریدرہا تھا کہ دفعہ قسے میں سے ایک بٹوہ ملاجس میں پورے دس روپے تھے۔ بڑاخوش ہوا اور دست فوراً موقون ہوگئے کیونکہ جس علت سے دست آنے شر وع ہوئے تھے وہ علت ہی نہ رہی۔

دوڑا ہوا مولوی صاحب کے پاس آیا کہ مولوی صاحب آپ نے جو کچھ وعظ میں فرمایا تھا بالکل درست ہے مگر

اس میں ایک قید آپ نے چھوڑ دی۔ آئندہ جہاں آپ یہ مسئلہ بیان کریں ساتھ میں یہ بھی فرمادیا کریں کہ مروڑ بھی

لگتے ہیں۔ اس کے بعد جس کو بخل ہوگا ایک کے دس لے گااور جس کو مخل نہ ہوگاوہ اس طریقہ کو اختیار نہ کرے گا۔ یہ

ہے ہے کہ ایک کے دس ملتے ہیں مگر مروڑ غضب کے ہیں۔ غرض یہ بات ضروری ہے کہ ہر شخص کو مخل معزت کی
اجازت نہیں اس کیلئے کچھ شرائط اور محل ہیں۔ مگریہ بات ضرورہ کہ جب دین کا غلبہ ہو جاتا ہے تو دیندار کو دنیوی
مضرت کی پروانہیں رہا کرتی۔ (خطبات عیم الامت جلد 3، ص 170، 170، 171)

# جسم اورروح كاتعلق

اوریہ جو میں نے کہاہے کہ مرنے کے بعد ضرب کا حساس نہیں ہوتا۔ شاید کی کو اس صدیث سے شبہ ہو۔ کسر عظم المومن میتاککسرہ حیا

(مسلمان کی ہڈی کو مرنے کے بعد توڑنااییاہے جیسازندہ کی ہڈی توڑنا) اس کا مطلب یہ نہیں کہ تشبیہ من کل الوجوہ ہے جس سے میت کو بعد موت کے زندہ کے برابراحساس ہونے کاشبہ کیا جائے اگراییا ہو تا توشر عاً اس شخص سے قصاص لیا جاتا بلکہ یہ تشبیہ بعض وجوہ میں ہے۔

ایک وجہ تو یہ ہے کہ بعد موت کے بھی روح کا کسی قدر تعلق جسم سے رہتا ہے اور وہ ایسا تعلق ہے جیسا کہ اس وقت ہمارے جسم کولباس سے تعلق ہے۔ پس اگر کوئی ہمارا اُتراہواکرتہ پھاڑ دے توہم کو کلفت ہوتی ہے۔ نیزاس تعلق کا پیاثر بھی ہے کہ قبر کے پاس جاکر سلام ودعا جو پچھ کی جاتی ہے مردہ اس کو سنتا ہے اور شہداء میں بیہ تعلق عام مومنین سے زیادہ ہوتا ہے جس کا اثر بیہ ہے کہ ان کا جسم بعد موت کے سالم رہتا ہے زمین اس کو کھا نہیں سکتی۔

نیز اس تعلق سے بعض اولیاء کو مرنے کے بعد قوت تصرف بھی عطا ہوتی ہے لیکن اس کے بیہ معنی نہیں کہ ہم ان کے مزاروں پر جاکر ان سے مرادیں مانگاکریں کہ شرعاً بیہ بالکل ناجائز ہے۔ یہاں اس کا مضا نقہ نہیں کہ ان کے وسیلہ سے حق تعالی سے دعام کی جائے۔ باتی ان سے بیہ بھی نہ کہا جائے کہ تم ہمارے واسطے دعاکر و کیونکہ شریعت میں اس کا کہیں ثبوت نہیں کہ دہ ایک دعاؤں کے ماذون ہیں۔

احادیث سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ قبر ستان میں جاکر مردوں کے لئے دعا کی جائے۔ یہ بھی احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ مردوں کو احیاء کی دعا سے نفع ہوتا ہے اور اس کے منتظر رہتے ہیں گر اس کا کہیں ثبوت نہیں کہ اگر ان سے یہ کہا جائے کہ تم ہمارے واسطے دعا کر و تو وہ دعا کر دیتے ہیں اور اولیاء سے زیادہ انبیاء علیہم السلام کی ارواح کو ایٹ اسے یہ کہ جائے کہ ان کی اسے تعلق رہتا ہے جس کے بعض آثار یہ ہیں کہ ان کی میراث تقسیم نہیں ہوتی ایک اثریہ ہے کہ ان کی بیبیوں سے نکاح کرناان کے بعد بھی حرام ہے (گویہ تھم آیات واحادیث میں صرف حضور ملے ایک ہے لئے بیان کیا گیا ہے گر بعض علاء نے تمام انبیاء کے لئے یہ تھم عام مانا ہے۔ واللہ اعلم۔

توکسر عظم سے جسمانی ایذاء نہیں ہوتی روحانی ایذاء ہوسکتی ہے اس لیے حضور ملٹی ایکٹی فرماتے ہیں کہ مردہ کی ہڑی توڑنا ایساہے جیساکہ زندہ کی ہڑی توڑنا۔) (خطبات عیم الامت جلد 3، ص194، 193)

#### شهوت بالامار د

شھوت بالنساء سے بھی اشد شہوت بالامار دہے۔ آج کل امر دول کے ساتھ ابتلاء عام ہور ہاہے جس کی چند وجوہ ہیں۔اول توعور توں میں قدر تی حیا کامادہ زیادہ ہوتا ہے اس لئے ان سے اظہار شہوت کی جرأت ذراد قت سے ہوتی ہے اور لڑکوں میں حیا کامادہ کم ہوتا ہے۔

دوسرے عورتوں کی حفاظت بہت کی جاتی ہے انکے پاس پہنچنا آسان نہیں اور جو کوئی پہنچ بھی جاتا ہے اس کی رسوائی جلد ہو جاتی ہے اور بچوں کی بچھ بھی حفاظت نہیں کی جاتی ان کا کسی سے پر دہ نہیں ہوتا۔ تیسرے اس میں اتہام کم ہوتا ہے بچوں کے سرپر شفقت سے بھی ہاتھ بھیرا جاتا ہے اور شہوت سے بھی اب اگر کسی کے بیچے کو بیار کریں توسب لوگ یہ سمجھیں گے کہ ان کو بچوں پر شفقت زیادہ ہے شہوت کی کسی کو کیا خبر۔

ان وجوہ سے آج کل امار د کے ساتھ ابتلاء بہت زیادہ ہے اور شہوت بالنساء سے یہ شہوت بالر جال اشد ہے کیونکہ عور توں میں محارم کے ساتھ ابتلاء کم ہوتا ہے۔ اکثر غیر محارم سے ہوتا ہے سووہ کسی نہ کسی وقت تمہارے لئے حلال بھی

ہوسکتی ہیں اگروہ کنواری ہے تواسی وقت نکاح کا پیغام دیا جاسکتا ہے اور اگر شوہر والی ہے تو ممکن ہے شوہر مر جائے یا طلاق دے دے تو پھرتم اس سے نکاح کر سکتے ہو۔ بہر حال اس میں حلت کی تو قع تو ہے گو کسی وقت ہواور گو تو قع ضعیف ہی ہو گر امر دوں کا حلال ہو نا تو کسی وقت بھی متو قع نہیں۔ بلکہ بعض گناہ توالیے ہیں جو جنت میں جاکر گناہ نہ رہیں گے۔ مثلاً شر اب پیناد نیا میں گناہ ہے کین جنت میں شر اب ملے گی اور یہ شہوت بالر جال ایسا خبیث فعل ہے کہ جنت میں بھی اس کا و قوع نہ ہو گا لیس خبر نہ ہو گا ہو ہے ہے حر مت ہے شکر جنت میں بھی اس کا و قوع نہ ہو گا پس یہ زنااور شر اب خوری سے بھی ہد تر ہے بلکہ شر اب میں توجو کچھ حر مت ہے کی وجہ سے ہے اگر کسی تدبیر سے شر اب کا شکر (نشہ) زائل ہو جاتا کی وجہ سے ہے اگر کسی تدبیر سے شر اب کا شکر (نشہ) زائل ہو جاتا کہ بیں ہو سکتی پس یہ فعل حر مت میں سب سے بڑھا ہو اے کہ اس میں کسی طرح بھی حالت کی گنجائش نہیں۔

یہ ناپاک فعل سب سے پہلے قوم لوط میں رائج ہوا۔ان سے پہلے آ دمیوں میں اس کاو قوع نہ ہوا تھا چنانچہ لوط علیہ السلام نے ان سے فرمایا۔

أتأتون الفاحشة. ماسبقكم بها من أحد من العلمين (الأعراف:80)

ترجمہ: کیاتم ایسافخش کام کرتے ہو جس کو تم سے پہلے کی نے دنیا جہان والوں میں سے نہیں کیا۔

گو حیوانات میں جس کی نسبت کہا جاتا ہے کہ ان میں پہلے سے اس کا وقوع تھا۔ حق تعالی نے قوم لوط پر جوسٹگین ہے عذاب نازل کیا ہے وہ سب کو معلوم ہے کہ اس کی نظیر نہیں ملتی اس سے معلوم ہو سکتا ہے کہ یہ فعل کیساسٹگین ہے کیونکہ کفر تو تمام کفار میں مشتر ک تھالیکن الواع عذاب کا مختلف ہو نابظاہر خصوصیت افعال ہی کی وجہ سے ہاور سیر سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ فعل بد قوم لوط نے بھی خود نہیں ایجاد کیا بلکہ شیطان نے ان کو سکھایا۔ یہ فعل ایسا خبیث ہے کہ انسان کا نفس باوجود امار ق بالسوء ہونے کے اس کی طرف از خود منتقل نہیں ہوا بلکہ شیطان خبیث نے اس کی طرف از خود منتقل نہیں ہوا بلکہ شیطان خبیث نے اس کی طرف قوم لوط کو متوجہ کیا۔ (خطبات عیم الامت جلد 8، ص 200، 201)

#### لفظ لواطت كاغلط استعال

صاحبو! مجھے تواس فعل کے لئے لفظ لواطت کا استعال بہت ہی ناگوار ہوتا ہے کیونکہ لواطت کا لفظ لوط علیہ السلام کے نام سے بنایا گیا ہے توالیے گندے کام کانام نبی کے نام سے مشتق کرنابہت ہی نازیبا ہے جس نے یہ لفظ ایجاد کیا ہے بہت ستم کیا ہے۔میرے نزدیک یہ لفظ عربیت میں دخیل اور مولد ہے فصحائے عرب کے کلام میں اس کا استعال نظر سے نہیں گزرا۔عربی میں اس کے لئے اتیان فی الدبر کا لفظ معلوم ہوتا ہے یااور کوئی لفظ بھی ہو۔ بہر حال

لواطت کالفظ قابل ترک ہے اور میرے نزدیک اغلام کالفظ بھی مولد ہے عربی قصیح میں اس کا بھی استعال نہیں ہے۔ یہ سب بعد کے گھڑے ہوئے ہیں۔

غرض اس فعل کی خباشت عقل و نقل ہر طرح سے ثابت ہے اور طبیعت سلیمہ اس سے خود ہی انکار کرتی ہے اس فعل پر سوائے بدطینت آدمی کے اور کوئی سبقت نہیں کر سکتا ایک کھلا ہوا فرق شہوت بالنساء اور شہوت بالر جال میں سیہ کہ عورت سے قضائے شہوت کرنے کے بعد اس میں محبت بڑھتی ہے اور مردکی عزت عورت کی نظر میں بڑھ جاتی ہے وہ سجھتی ہے کہ یہ مردہے نامر د نہیں ہے اور لڑکوں سے قضائے شہوت کر کے ایک دوسرے کی نظر میں اس وقت ذلیل وخوار ہو جاتا ہے پھر بہت جلد مفعول کے دل میں عداوت ایس قائم ہو جاتی ہے کہ وہ دوسرے کی صورت سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد مقول کے دل میں عداوت ایس قائم ہو جاتی ہے کہ وہ دوسرے کی صورت سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں عداوت ایس قائم ہو جاتی ہے کہ وہ دوسرے کی صورت سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں عداوت ایس قائم ہو جاتی ہے۔ کہ وہ دوسرے کی صورت سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہوں جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بین الوں ہوں بین میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8 میں 200 سے بیزار ہو جاتا ہوں کی دور میں 200 سے بیزار ہوں جاتا ہوں کی دور میں 200 سے بیزار ہوں جاتا ہوں کی دور میں 200 سے بیزار ہوں کیا ہوں کی دور میں 200 سے بیزار ہوں کی دور میں 200 سے بیر 200 سے بیرار ہوں کی دور میں 200 سے بیرار ہوں کی دور میں 200 سے بیرار ہوں کی دور میں 200 سے بیرار

#### كامل بننے كاطريقه

دین میں کامل ہونے کا طریقہ ہے ہے کہ کاملین کے ساتھ ہوجاؤ۔ صاحبو! جو طریق کمال حاصل ہونے کاحق تعالی نے بتایا ہے واللہ کوئی سالک، کوئی محقق ہر گزنہیں بتلاسکتا۔ یہ بات کسی کی سمجھ میں آئی نہیں سکتی کہ کاملین کی معیت سے بھی کمال حاصل ہو سکتا ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ کاملین کی معیت معیت حصول کمال کے لئے کافی ہے۔ ممکن ہے بعض لوگ یہی سمجھے ہوں مگریہ نہیں کیونکہ اگر کوئی شخص سالہاسال کاملین کے ساتھ رہے اور خود پچھ نہ کرے تواس کو کمال حاصل نہیں ہو سکتا حقیقت ہے کہ اصل طریق تو کمال فی الدین حاصل کرنے کا یہ ہے کہ اعمال میں کمال حاصل کر رہے تانی آیت میں کمال حاصل کر و۔ چنانچہ آیت میں کمال حاصل کر و۔ چنانچہ آیت گئیس کا لیوڈ ان ٹو گوا و جُوھکہ خاصات کو بجالاؤاور معاصی سے اجتناب کرو۔ چنانچہ آیت گئیس کا البقرہ: 177)

میں انہی اعمال کو برکافی فرمایا ہے اور ان کو بیان فرما کر ان لوگوں کا متقی اور صادق ہو نابتایا ہے جو ان اعمال کو اختیار کئے ہوئے ہیں جس سے اعمال پر مدار کامل ہو نابخو بی ظاہر ہے گر اب سوال ہیہ ہے کہ اعمال میں کیسے کامل ہوں کیونکہ کمال فی الاعمال کی تفصیل میں ایک مانع پیش آتا ہے جو نفس ہے ،ہر عمل میں اس کا تقاضا ہوتا ہے شریعت تھم دیتی ہے کہ جاڑوں میں پانچوں وقت وضو کرو، نفس کی آرام طلی اس کی مزاحت کرتی ہے ، شریعت کا تھم ہے کہ زکوة سالانہ اداکرو، نفس کا تقاضائے بخل اس کی مزاحت کرتا ہے ، شریعت کا تھم ہے کہ لاکوں اور نامحرم عور توں کو بری نگاہ سے نہ دیکھو، تقاضائے شہوت ان کی مزاحت کرتا ہے ، شریعت کا تھم ہے کہ لاکوں اور نامحرم عور توں کو بری نگاہ سے نہ دیکھو، تقاضائے شہوت ان کی مزاحت کرتا ہے ۔

ای طرح تھم ہے کہ فقر و تنگد سی میں مخلوق کے مال پر نظر نہ کرو، نقاضائے حرص اس کی مزاحمت کرتا ہے۔ علی ہذاالقیاس جتنے احکام شریعت کے ہیں ہر تھم کے مقابلہ میں اس کے خلاف نفس کا ایک تقاضا ہے جو اس تھم کی مزاحت كرتاب توخداتعالى نے دين كامل حاصل كرنے كاصرف تكم نہيں كرد يابلكه اس كاطريقه بھى بتاديااوروہ طريقه ے 'اعمال كاجمع كرنا' (خطبات عيم الامت جلد 3، ص 214، 213)

## غرباء كاخلوص

لکھنو کا واقعہ ہے کہ وہاں کے ایک عالم ایک ستقے کے گھر تشریف لے جارہے تھے کہ ایک رئیس نے بوچھا کہ مولانا کہاں جارہے ہیں مولوی صاحب نے فرمایا کہ اس نے دعوت کی ہے۔ رئیس نے کہالاحول ولا قوۃ آپ نے تولٹیاہی ڈبودی سَقے کے گھر دعوت کھانے جاتے ہیں۔مولوی صاحب نے کہاہاں صاحب ٹھیک ہے اور سقے سے کہا کہ ا گر توان کو لے چلے تو میں بھی جاؤں گاور نہ میں بھی نہیں جاتاوہ ان رئیس کے سر ہوااور ہاتھ پاؤں جوڑ کر لے چلا۔ مولوی صاحب نے اس تدبیر سے بیہ بات د کھلا دی کہ ان غرباء کا اصرار کس کس طرح کا ہوتاہے اور ان کو کس درجہ خلوص ہوتا ہے۔ حقیقت میں امراء کو خبر نہیں ورنہ اگران کو بھی معلوم ہوجائے کہ غرباء کو اہل اللہ و علاء سے کتنی محبت ہے توان کو مجبور و معذور سمجھیں جیسے خود تھوڑے سے اصرار سے بیر کیس مجبور ہو گئے محبت وہ چیز ہے کہ۔

عشق رانازم که بوسف را ببازار آور د و جمچو صنعاز ابدی رااو بزنار آور د

(میرے عشق کو نازے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کو سرِ بازار لے آیا، صنعاجیسے زاہد کو اتار پہنادیا) توا گر کسی بڑے شخص کو کسی غریب کے گھر پہنچادے تو کیا تعجب ہے۔اس کے عجیب وغریب اس کے تصرفات ہوتے ہیں۔ مگر افسوس ہے کہ امراء کوان کی اطلاع نہیں۔ کیونکہ لوگوں کوان سے محبت ہی نہیں ہے۔ان کی اگر تعظیم بھی کرتے ہیں توایس کہ جیسے بھیٹریئے کی تعظیم کرتے ہیں یا گر کھڑے ہوتے ہیں تو جیسے سانپ کے لئے کھڑے ہو گئے متکبرین سجھتے ہیں کہ ہماری تعظیم کی حالا نکہ تعظیم نہیں ہے بلکہ خوف ہے تو چو نکہ ان سے کسی کو محبت نہیں ہوتی اس واسطے ان کو محبت کا اندازہ نہیں ہوتااور اگر کسی کے ساتھ محبت ہوتواس کے ساتھ ان کا وہی برتاؤ ہوتاہے جو کہ علماء كاعوام \_\_\_ (خطبات كيم الامت جلد 3، ص 252، 251)

## دماغی کمزوری کاعذر

ان ساری باتوں کے علاوہ قرآن مجید کے الفاظ اس قدر شیریں اور با حلاوت ہیں کہ ان کی طرف خود کشش ہونی چاہیےا گراس پر نواب وغیرہ کاوعدہ بھی نہ ہو تاتب بھی اس کو یاد کر ناچاہئے تھا۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ حفظ کرنے سے دماغ کمزور ہو جاتا ہے اس لئے ہم اپنے بچوں کو حفظ نہیں کراتے کیونکہ کمزوری دماغ کے بعد وہ کسی دوسرے کام کے مہیں رہے اس کے جواب میں ڈاکٹر کا قول نقل کر دیناکا فی ہے۔ ایک ڈاکٹرنے مجھ سے کہا کہ دماغ صرف قوت فکریہ سے کمزور ہوتا ہے، حفظ الفاظ سے نہیں ہوتا کیونکہ حفظ دماغ کی اصلی ریاضت نہیں وہ صرف زبان کی ریاضت ہے اور دماغ کی ریاضت غور و فکر ہے تو حفظ سے دماغ نہ تھکے گا۔ اگر تھک سکتی ہے توزبان اور زبان تھکتی نہیں۔

دوسری بات انہوں نے یہ بھی کہی کہ قرآن اس وقت یاد ہو جاتا ہے کہ بچہ اس وقت تک بچھ بھی نہیں کر سکتا لینی اس کے دماغ میں کسی کام کے کرنے اور غور و فکر کی قابلیت ہی نہیں ہوتی اور اگر زبر دستی اس وقت کسی دوسرے کام میں لگادیئے جاتے ہیں تو متیجہ یہ ہوتا ہے کہ مصر تیں اٹھاتے ہیں۔

پی معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص اعتدال کی رفتارہ چلے تو قرآن شریف اس وقت حفظ ہو جائے گا جس وقت تک وہ خود بھی نے کس کے گئے ہیں ہے تک وہ خود بھی نے کسی فکر کے کام میں نہ لگا ٹااورا گر فرض کر بھی لیاجائے کہ دماغ کمزور ہو جائے گا۔ تو میں کہتا ہوں کہ دماغ کس کا ہے۔ دماغ کس کا ہے۔

صاحبو! کتنی شرم کی بات ہے کہ خدا تعالیٰ کاعطا کیا ہوا دماغ ساری عمراہنے لئے اس کو صرف کیا جائے اور خدا تعالیٰ کے لئے دوچار سال بھی نہ دیئے جائیں غرض جس پہلو سے بھی دیکھا جائے قرآن کا یاد کرنانہایت ضروری ثابت ہوتا ہے اورایک بڑا فائد واس میں یہ ہے کہ اس کے حفظ سے دوسرے علوم تھایت درجہ آسان ہو جائے ہیں۔

حضرت مولانا محمد لیتقوب صاحب کے پاس جب کوئی اپنے بچے کولاتا تو دریافت فرماتے کہ اس نے قرآن شریف حفظ کیا ہے یا نہیں اگروہ حافظ ہوتا تو فرماتے کہ ان شاءاللہ میر پڑھ لے گااور اگر حافظ بنہ ہوتا تو وعدہ نہیں کرتے تھے یوں فرماتے تھے کہ میں بھی دعا کروں گاتم بھی دعا کرنا۔

واقعی یہ تجربہ بھی ہے کہ جولوگ حافظ ہیں اکثران کو دوسرے علوم بھی نہایت آسانی سے آجاتے ہیں لیکن اگر حافظ بناؤتواس کا خیال رکھو کہ ان کو یاد بھی رہے کیونکہ اکثر لوگ اگریزی میں اس قدر کھپ جاتے ہیں کہ ماں باپ کی ساری کوشش اور اپنے بچپن کی تمام محنت رائیگاں جاتی ہے ۔ اور ایسے ہی لوگ ہیں جن کی بدولت عقلائے وقت کو یہ خیال پیدا ہوا کہ قرآن پڑھناوقت ضائع کرنا ہے (مطلب یہ کہ جو حفظ قرآن کے بعد نہ پڑھے اور بھلادے تو گویاس نے وقت ضائع کردیا) اس لئے اس کے بقائے حفظ کا ضرور خیال رکھواور کوئی وقت روزانہ اس کی تلاوت کا نکال لو۔

اگر کہو کہ کثرت کام سے وقت نہیں ملتا تو میں کہتا ہوں کہ اگرتم کو کوئی بیاری لگ جائے اور ڈاکٹر اس بیاری میں ہے تجویز کرے کہ ایک گھنٹے تک روزانہ صبح کو قرآن پڑھا کر وتواس وقت تمہارے باس کہاں سے وقت نکل آئے گا۔

تو تھوڑی دیردین کوایہ ہی سمجھ کر اس کے لئے وقت نکال لیا کر و۔ (خطبات عیم الامت جلد 3، می 100،300)

## صاحب كمال كى علامتين

اب میں اپنے بیان کوایک ضروری بات پر ختم کرتا ہوں۔ وہ یہ کہ محبت کیلئے جس شخص کو تجویز کیا جائے وہ کیسا ہواور اس کے صاحب کمال ہونے کی علامتیں کیا ہیں۔ سوعلامتیں اس کی یہ ہیں (۱) ایک تو بقدر ضرورت علم دین جانتا ہو۔ (۲) و سرے شریعت پر پوری طرح کاربند ہو۔ (۳) تیسرے اس میں یہ بات ہو کہ جس امر کوخود نہ جانتا ہو علاء سے رجوع کرتا ہو۔

(۷) چوتھے علماء سے اس کو وحشت نہ ہو۔ (۵) پانچویں یہ کہ اس میں روک ٹوک کی عادت ہو۔ مریدین اور متعلقین کو ان کی حالت پرنہ چھوڑ دیتا ہو۔ (۹) چھٹے یہ کہ اس کی صحبت میں برکت ہو کہ اسکے پاس بیٹھنے سے دنیا کی محبت کم ہوتی جائے۔ (۷) ساتویں یہ کہ اس کی طرف علاء اور دین کے سمجھنے والے لوگ زیادہ متوجہ ہوں اور یہ بڑی علامت ہے کمال کی۔

جس شخص میں یہ علامتیں پائی جائیں وہ مقبول ہے اور کامل ہے اس کے پاس جائے اور اس کی صحبت سے مستقیض ہو جائیں اور اس کی ضرورت نہیں کہ آپ اس سے بیعت ہو جائیں کیو نکہ پیری مریدی کی حقیقت مقصود ہے اور وہ یہی ہے جو مذکور ہوئی اس کی صورت مقصود نہیں ہے جیسے آج کل کہ وہ محض رسم کے طور پر رہ گئی، جیسے کہ بعض جگہ نکا آیک رسم سمجھ کر کیا جاتا ہے گو عنین ہی ہو۔ ایسے ہی بطور رسم کے مرید بھی ہو جاتے ہیں ہاں اگر قلب میں نہایت تقاضا پیدا ہو تو مرید ہونے میں بھی مضا لقتہ نہیں لیکن مرید ہونے کے لئے سخت جانج کی ضرورت ہے ہر کسی کے ہاتھ میں ہاتھ نہ وینا چاہئے یہ سات علاتیں جو اوپر مذکور ہوئیں ضرور دیکھ لیں۔ مولانار وم علیہ الرحمۃ نے ان کو دولفظوں میں اداکر دیا ہے فرماتے ہیں:

کار مرداں روشنی و گرمی ست کار دوناں حیله و بے شرمی ست

(مردول کاکام روشنی اور کرمی اور کمینول کاکام بہانے بنانا اور بے حیائی ہے۔

ایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ:

اے بسا ابلیس آدم روئےست پیس بہر دستے نباید دست

بہت سے لوگ جو آ دمی کے جیسی صورت تور کھتے ہیں مگر شیطان ہیں اس لئے ہر شخص کے ہاتھ میں ہاتھ نہ دینا چاہئے۔

### نیک صحبت کے آداب

البتہ صحبت کے بچھ آ داب بھی ہیں بدون ان کے صحبت نافع نہیں۔ منعملہ ان آ داب صحبت کے ایک یہ بھی ہے کہ اس کے پاس جاکر بھی دنیا بھر کہ اس کے پاس جاکر بھی دنیا بھر

کے قصے، جھڑے، اخبار کے واقعات ذکر کرنا شروع کردیتے ہیں۔ نیز حتی الوسع بزرگوں کو تعویذ گنڈول کی تکلیف بھی نہ دین چاہئے ان حضرات سے تعویذ گنڈے لینا ایسا ہے جیسا کہ سنار کے پاس کھر پایا کلہاڑی بنوا نابعض لوگ یہ سجھتے ہیں کہ جوہاتھ میں ہاتھ لیتا ہے وہ اللہ میاں کا نعوذ باللہ رشتہ دار ہو جاتا ہے کہ جو کام بھی اس سے کہا جائے وہ اللہ میاں سے ضرور پورا کردیتا ہے حالا نکہ ایسا مختار سجھنا خلاف توحید ہے، کسی کی کیا مجال ہے کہ بجز عرض کے ذراد خل دے سکے۔ (خطبات عیم الامت جلد 8، می 510)

# چوتھی جلد کے جواہر

## اصلاح نفس کی ضرورت

پس پہلے طبیب کو تبحویز کرو، کیونکہ ہر علاج کرنے والاطیب نہیں ہوتا بعضے عطائی حکیم بھی ہوتے ہیں نیز طبیب وہ ہے جوخود علیل نہ ہو۔ کیونکہ قاعدہ ہے۔ رأی العلیل علیل- بارکی رائے بھی علیل (بار) ہوتی ہے۔ مگراس کا مطلب سیہ ہے کہ اس پر بیاری غالب نہ ہواور کوئی مرض اس کالازم نہ ہو باقی اتفا قامجی کوئی مرض تھوڑی دیر کے لئے لاحق ہوجانا طبیب ہونے کے منافی نہیں کیونکہ حقیقی صحت تو شاید ہی کسی کو حاصل ہو (انبیاء علیہم السلام کے سوامعصوم کوئی نہیں) مثلاً کسی متواضع ہے بھی کوئی بات تکبر کی نکل جائے توبیہ مضر نہیں ہاں اس کے افعال واحوال میں زیادہ غلبہ تواضع کا ہوناچاہے جو شخص ایسا ہو وہ طبیب ہے اس کو غنیمت سمجھواس کا انتظار نہ کرو کہ پیر جنید بغدادی ہی ہو۔ کیونکہ اگر جنید کو دیکھتے توان میں بھی کوئی نہ کوئی نقص ضرور نکال دیتے پس اس علامت سے طبیب کو تلاش کر کے اپنے کواس کے سپر دکر دواور وہ جو تصرف تمہارے اندر کرے اس پر راضی ہو کر عمل کر و کیو نکہ اگر تمہارے اندر تکبر کا خناس ہو گا تواس کا علاج تذلیل و تحقیر سے کرے گا ایسی تدبیریں بتلائے گا جن سے نفس پامال ہو جائے جیسا سلطان نظام الدین بلخی قدس سرہ نے ابوسعید گنگوہی کاعلاج کیا تھاجب یہ شیخ کے پاس طلب طریق اور اصلاح نفس کے لئے حاضر ہوئے توشیخ نے دیکھا کہ ان میں صاحبزادگی کا اثر بہت کچھ ہے، آپ نے اس کا یہ علاج کیا کہ خانقاہ کا حمام جھونکناان کے سپر دکیا،سال بھرتک بیچارے حمام جھونکتے رہے،ایک سال کے بعد شیخ نے بھنگن کو تھم دیا کہ آج ذرا توابوسعید کے پاس جانااور جو بچھ وہ کہیں مجھے مطلع کرنا، مجنگن نے ایساہی کیا توشیخ ابوسعید نے تیز نگاہ ہے اس کو گھور ؛ اور فرما یا گنگوہ ہوتا تو بچھے مزہ چکھادیتا بھنگن نے شیخ کواطلاع دی کہ ابوسعید نے یوں کہاتھا، فرما یااوہو! ابھی تک گنگوہ کی پیرزادگی کااثر باقی ہے توایک سال تک اور اس کام پر ر کھاسال بھر کے بعد تھنگن کو پھر وہی تھم دیااور فرمایااب کے تھوڑا ساکوڑا بھی ان پر جھاڑ دینااور جو بھی کہیں اس کی خبر مجھے کرنااس نے ایسائی کیا توشیخ ابوسعید نے زبان سے پھھ نہیں کہا صرف غصہ ہے ایک د فعہ گھور کر دیکھا، تھنگن نے شیخ کواطلاع دی فرمایا پچھ کچھ اصلاح ہو چکی ہے مگریوری نہیں ہو ئی،ابھی دماغ میں خناس موجو دہے ایک سال تک اور حمام جُھنکوایا، پھر بھٹگن کو وہی تھم دیااور فرمایااس مرتبہ یوراٹو کراان کے اوپر ڈال دینااس نے ایساہی کیا توشیخ ابوسعیدرونے لگے کہ شاید میری وجہ سے بچھے ٹھو کر لگی ہے اگر

کہیں چوٹ گل ہے تو مجھ سے بدلہ لے لیے یا معاف کر دے۔ غرض اس کی خوشا مدکرنے گئے بھٹان نے شیخ کواطلاع دی تو فرما یا الجمد للداس کی اصلاح ہوگئی۔ اس کے بعد پھریہ خدمت چیڑادی اور پچھ ذکر شغل بتلا یا اور مجلس میں حاضر ہونے کی اجازت نہ تھی تو نفس ان طریقوں سے درست ہوتا ہے اور بیز ذلت اول اول مرید کو بہت ناگوار ہوتی ہے مگر اس کو ہمت کے ساتھ برداشت کرنا چاہے جیسا کہ دوائے تائے ناک اور منہ بند کر کے بیا کرتے ہیں۔

حضرت شبائی گاواقعہ ہے کہ ان کے ایک مرید نے شکایت کی کہ مجھے ذکر ہے نفع نہیں ہوتا شیخ نے توجہ کی تواس کا سبب تکبر معلوم ہوا۔ آپ نے اس کا علاج کرنے کے لئے فرمایا کہ توایک ٹوکراا خروٹوں کا فلاں محلہ میں (جہاں اس کے معتقد بہت تھے) لیے جااور عام طور سے یہ اعلان کر دے کہ جو کوئی میر ہے ایک دھول مارے گا اسے ایک اخروٹ ملے گا، یہ من کر مرید نے کہااللہ اکبر میں ایساکروں؟ شیخ نے فرمایا کمبخت یہ اللہ کانام وہ ہے کہ اگر کافر صد سالہ اس کو کہے تو مسلمان ہوکر جنتی ہو جائے مگر تونے جس موقع پریہ نام کہا ہے اس سے تو کافر ہوگیا کیونکہ اس وقت تونے اللہ اکبر ضدا کی عظمت ظاہر کرنے کے لئے کہا ہے۔ جااپنے ایمان کی تجدید اللہ اکبر ضدا کی عظمت ظاہر کرنے کے لئے کہا ہے۔ جااپنے ایمان کی تجدید کر سوپہلے پہل یہ ذات کے کام نفس کو بہت نا گوار ہوتے ہیں مگر بدون ذات کے کام بھی نہیں بنتا۔ کیونکہ خدا تعالی اور جب تک یہ باتی ہے اس وقت تک اور جب تک یہ باتی ہے اس وقت تک وصول نہیں ہو سکتا۔ (خطبات علیم الامت جلد 4، ص 69،70)

#### وعظ كى اہميت

کرنا چاہے دوسرے وعظ کو اس لئے بھی اختیار کرنا چاہئے کہ جس چیز کو آپ آ جکل مقصود سمجھے ہوئے ہیں یعنی درس وتدریس خوداس کے لئے بھی ہے بہت معین و مفید ہے اس کی تفصیل ہے ہے کہ علاء کو آجکل مدارس کی طرف بہت توجہ ہے اور ہونا بھی چاہئے کیونکہ علوم اسلامیہ کے بقاء کی صورت یہی ہے اور اس کے لئے وہ چندے وغیرہ کرتے ہیں اورامراء پر نظر کرتے ہیں اور بیہ بھی دیکھاہے کہ بدوں امراء سے ملے مدارس نہیں چل سکتے، خیریہ تواپنااپنا خیال ہے مجھے یقین کامل ہے کہ اگر علاء امراء سے بالکل نہ ملیں جب بھی کسی بات میں کمی نہ آئے گی کیونکہ جس خدانے ابتداء میں اسلام میں بدوں امراء کی امداد کے محض چند غریبوں کے ہاتھوں اپنے دین کو پھیلا یا تھاوہ خدااب بھی موجو دہے اور وهاب بھی اینے دین کا محافظ ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد4، ص 96،97)

## اعمال کی نورانیت

رازاس کابیہ ہے کہ اعمال میں سب میں باہم مناسبت ہے نیک اعمال کو نیک سے اور بد کوبدسے خواہ جنس میں اتحاد ہویانہ ہوتو ہر عمل خیر دوسرے عمل خیر کاموید و مقوی ہوتاہے مثلاً آپ کا ایک نو کراور باور جی ہے آپ نے اس کو آوازدی آپ کے پکارنے سے فوراً حاضر ہو گیاسوایک تواس کا حاضر ہونااس وقت ہے اور ایک اس وقت ہے کہ وہ کسی سے لڑ بیٹھا، اتفا قاً اس حالت میں آپ نے اسے بکارا تو وہ حاضر تو ضرور ہو گا مگر اس حاضری اور پہلی حاضری میں فرق ضرور ہو گا باوجود بکہ نوکر کی آ قاسے لڑائی نہیں ہوئی بلکہ دوسرے سے ہوئی مگراس عمل منکر کا بیراثر ہو گا کہ بیر کلام میں ادب و نیاز مندی کی وہ شان نہ ہو گی جو پہلے تھی،اسی طرح اگر نماز سے پہلے کوئی عمل تواضع کا کیا تواس کا نماز میں یہ اثرہوگاکہ نماز میں نورانیت بڑھ جاوے گاورا گرنمازے پہلے کی کے ساتھ تکبر کامعاملہ کیا تھاا گرچہ تکبر جنس صلوة سے نہیں مگر تکبر کا ظلماتی اثر نماز میں ضرور ہوگا اور نماز سے پیشتر وہ تکبر کرنامانع نورانیت صلوۃ ضرور ہوگا۔ یہی مطلب اور مقصود ہے اس حدیث کا۔

حضور صلى الله عليه وسلم كاار شاد ہے۔ الحسد تاكل الحسنات كما تأكل النار الحطب

(حد نیکیوں کواس طرح کھالیتاہے جیسے لکڑی کوآگ)

ا گرچہ اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ باوجود حسد کے بھی حسنات باقی رہتی ہیں مگر معنی پیر ہیں کہ اعمال میں نورانیت نہیں رہتی اسی طرح صوم کے بارہ میں ارشادہے:

وإذا كان يومُ صَومِ أَحَدِكُم فلا يَرفُتُ، ولا يصخَبْ فإن سابَّه أحدٌ، أو قاتَلَه، فلْيِقُل: إنِّي امرؤٌ صَائِم ((وفي روايةٍ أخرى عن أبي هُريرةً رَضِيّ اللهُ عنه أنَّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم قال)) :إذا أصبَتَ أحدُكم يومًا صائمًا، فلا يرفُفُ ولا يَجهَلُ، فإنِ امرؤُ شائمَه أو قاتلَه، فليَقُل: إنِّ صائِمٌ، إنِّ صائِمٌ الْ

مفہوم: اور جب تم میں ہے کسی کاروزہ کادن ہو پس نہ فخش با تیں کیے اور نہ لڑے۔ ( کوئی اور لڑے) تو کہہ دے کہ میں روزہ دار ہوں)

تواس حدیث میں مقصود یہی ہے عمل صوم میں ان افعال کے ارتکاب سے نورانیت نہیں رہتی گوروزہ باطل نہیں ہوتا پس ثابت ہو گیا کہ جواعمال ہم جنس نہیں وہ بھی باہم ایک دوسرے کے مکمل (بھیل کاذریعہ) ہیں لہذا چھوٹی شے کو بے وقعت نہ سمجھنا چاہیے جھوٹی اشیاء بڑوں کی حفاظت کے لئے ہوتی ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد4، ص114،115)

حقانيت اسلام

صاحبوا مسلمانوں کی توبہ حالت تھی کہ حضرت علی گی زرہ چوری ہوگی تھی، آپ نے اس کو ایک یہودی کے پاس دیکھا اس سے مطالبہ کیا، اس نے نہ دی، اور کہا کہ بیہ تو میری ہے، آپ باوجود اس کے کہ خلیفہ تھے مگر اس کو لیکر مدعی بن کر حضرت شریح ( قاضی ) کے یہاں پنچے، قاضی صاحب نے گواہوں کو طلب کیا۔ حضرت علی کرم اللہ و جہہ نے اپنے صاحبزادہ اور ایک آزاد شدہ غلام کو گواہی میں پیش کیا۔ حضرت علی کے نزدیک عادل بیٹے کی گواہی و باپ کے موافق جائز تھی مگر قاضی شریح کے نزدیک جائز نہیں، اس لئے قاضی صاحب نے صاحبزادے کی گواہی رو کردی، اللہ اکبرا ایک بادشاہ وقت کی چیز چوری ہو جائے اور بادشاہ اس کو پیچان لے، اور ایک ادنی آدمی رعیت کا جو کہ مسلمان بھی نہ ہو ہے تفاق اپنی ظاہر کرے پھر بادشاہ اپنے باتحت قاضی کے یہاں محاکمہ کے لئے جاویں اور صاحبزادہ کو گواہی میں پیش کریں جو کہ اہل جنت کے سر دار ہیں اور قاضی صاحب ان کی گواہی قبول نہ کریں اور زرہ یہودی کو دلوادیں اور خلیفہ اس کو قبول کر لیں۔ آخر یہ حقانیت ان کو بجز تعلیم اسلام کے کس نے دی ہے۔ پس اسلام یقیناً می دلوادیں اور خلیفہ اس کو قبول کر لیں۔ آخر یہ حقانیت ان کو بجز تعلیم اسلام کے کس نے دی ہے۔ پس اسلام یقیناً می دلوادیں وار خلیفہ اس کو گھر کو ور آمسلمان ہو گیا اور حضرت سے بیعت ہو گیا اور جنگ صفین میں شہید ہوا۔ (خطبت عیم الامت جلدہ، صفین میں شہید ہوا۔ (خطبت عیم الامت جلدہ، صفین میں شہید ہوا۔ (خطبت عیم الامت جلدہ، صفین میں شہید ہوا۔ (خطبت عیم الامت علیم الامت جلدہ، صفور کا کہ کا خور آمسلمان ہو گیا اور حضرت سے بیعت ہو گیا اور جنگ صفین میں شہید ہوا۔ (خطبت عیم الامت علیم کی کی دور آمسلمان ہو گیا اور حضرت سے بیعت ہو گیا اور جنگ صفین میں شہید ہوا۔

#### عجب كأعلاج

طبیب شفقت کی بناپر لوگوں کے امر اض کا اظہار کرے اور مریض اسے سخق سمجھیں، تو ہتلا ہے کہ علاج کی کیا سبیل ہوسکتی ہے اور امر اض باطنہ کا علاج کس صورت میں ہوسکتا ہے، افسوس اصلاح کے متعلق ہم لوگوں کی توبیہ حالت ہے، کہ اس معاملے میں طبیب روحانی کی ذراسی تدبیر کو بھی سختی سمجھتے ہیں اور سلف صالحین کی یہ حالت تھی کہ تکبر وعجب وغیرہ کی اصلاح میں مریدوں سے بڑے بڑے وجابدے کراتے تھے اور سختی نہیں سمجھی جاتی تھی، چنانچہ

ذوالنون مصری کی حکایت ہے کہ ایک مرید نے ایک دفعہ آکر شیخ سے عرض کیا کہ حضرت فلاں مرید نے شراب پی ر تھی ہےاور شراب کے نشہ میں شراب خانہ کے درواز ہر پڑا ہے۔ حضرت نے فرمایا کہ تم شراب خانہ ہے اس کواٹھا کر لاؤ۔ شیخ کا تھم تھا۔ ہر چند کہ نفس پر ثقیل اور شاق گزرا مگر مجبوراً شراب خانہ کی طرف چلے اور اس کو کمر پر لاد کر واپس ہوئے۔لوگوں نے دیکھ کر دونوں کو برابھلا کہنا شروع کیا کہ میاں دونوں شرابی ہیں مگرایک پر نشہ کا اثر ہو گیا ہے اور دوسرے پرامجی نہیں ہوا۔افسوس یہ مقطع صورت اور تصوف کادعویٰ اور یہ افعال استغفر اللہ ، یہ صاحب سمجھ گئے کہ میں نے جو حضرت سے اس مخص کی شکایت کی تھی اور اپنے کو اس شر ابی سے اچھا سمجھا تھا اس لئے حضرت نے میر ہے نفس کو سزادی ہے کہ مجھے بھی ساتھ میں بدنام کرایاتو پہلے بزرگ ان طریقون سے تکبر وعجب کی اصلاح کرتے تھے۔ کیونکہ جب تک خناس دماغ سے نہیں گیا،اس وقت تک وصول میسر نہیں ہوتا۔

اس طرح حضرت شبلی گاواقعہ ہے کہ ان کے پاس ایک مرید آیااور شمرات کے عدم ترتب کی شکایت کی، شیخ نے جب طریق تزکیہ بدل کر ذیکھا کہ کسی طریق سے نفع مرتب نہیں ہوتا توسمجھ گئے کہ اس کے اندر عجب و تکبر کامر ض ہے وہی نفع سے مانع ہے توشیخ نے ایک ٹوکر ااخروٹ کا بھراہوا دے کر کہاکہ فلاں محلے میں جہاں ان کے معتقدین زیادہ متھے جابیٹھواور اعلان کر دو کہ ایک دھول کے بدلے ایک اخروٹ لے جاؤاس طرح نیہ ٹوکراختم کر دو۔ یہ حالت تھی معالجہ کی مگر ہم لو گوں کی حالت سے کہ اگر ذراس بھی سختی ہوتی ہے نا گوار ہوتی ہے کہ ہم پر یہ سختی کیوں ہوتی ہے۔لاالہ الااللہ کی طلب کا دعویٰ اور بات بات پرنا گواری صاحبو! طلب کا نام بھی کیوں بدنام کرتے ہیں۔

(خطبات تحكيم الامت جلد4، ص 127,128)

#### كامياني كاطريق

بعض لوگ یوں چاہتے ہیں کہ ہمیں کچھ نہ کر ناپڑے پس ایک چھوسے مستی پیدا ہو جائے یہ غلط خیال ہے،اگر کوئی شراب خانہ میں جاکر خمارہے یوں کے کہ ایک پھونک مار کراور چھوکر کے مجھے اس طرح کی شراب دیدے جس سے بدوں ہے ہی مجھ میں مستی پیدا ہو جائے اور کسی قتم کی تلخی بھی نہ معلوم ہو، یقین ہے کہ ساقی بھی یہی جواب دے گا کہ مستی پیدا کرنے کی صورت تو یہی ہے کہ دام خرچ کرو۔اور شراب پیواور میری چھو یہی ہے کہ اسے پی جاؤ، پر حرت ہے کہ ظاہری مستی توجو کہ ایک معمولی چیز ہے بدول کچھ خرج کئے اور بغیر پے حاصل نہ ہو سکے۔اور باطنی مستی جس کے سامنے ہفت اقلیم کی سلطنت بھی مرد ہے ،ایک چھوسے حاصل ہو جائے ،اور تہمیں کچھ نہ کرناپڑے ، آج کل بعض لوگ شیوخ کاملین کے پاس جاتے ہیں اور ان کی خواہش ہوتی ہے کہ ہم کوکسی قشم کی محنت اور مشقت

برداشت نہ کرناپڑے بلامحنت کلفت کے مقصود حاصل ہو جاوے،ایسے لوگوں کو طلب کا نام ہی لینے کی کیاضرورت ہے جب وہ تلخی شراب کا بھی تحمل نہیں کر سکتے۔

چوں نداری طاقت سوزن زدن ازچنیں شیرے ژبال پس دم مزن (ترجمه: جب توسوئی چمبوانے کی طاقت نہیں رکھتاتو پھر شیر کی تصویر گدوانے کا نام نہ لے۔)

مثنوی میں ایک حکایت پر مولانانے میہ شعر فرمایا ہے کہ ایک شخص اپنابدن گدوانے چلااور گودنے والے سے جا کر کہاکہ میرے شاند پر شیر کی تصویر بنادے تاکہ لڑائیوں میں بہادر رہوں اور شجاعت کا مجھ میں اثر رہے ،اس نے اس کے کہنے کے مطابق ایک مقام پر سوئی چھوئی تو آپ (اس) سے سوئی کی تکلیف برداشت نہ ہوسکی شوروعل مچانا شروع کیااوراس سے سوال کیا کہ میاں کیاعضو بناتے ہو۔اس نے جواب دیا کہ ؤم بنار ہاہوں۔فرمانے لگے کہ بے ؤم کا مجی شیر ہوتاہے دم کو چھوڑ دو، بیردم کٹابی سہی۔اس نے دوسری جگہ سے گودناشر وع کیا۔اس دفعہ آپ نے پہلی مرتبہ سے زیادہ شور مجایااور یو جھاکہ اب کونسا حصہ بنتاہے تواس نے جواب دیا کہ کان تو آپ فرمانے لگے کہ کانوں کو جانے دو، بوچا ہی سہی، کیونکہ شیر کا وجود کانوں پر مو قوف نہیں۔اس نے وہ جگہ چھوڑ کر تیسری جگہ سوئی لگائی۔آپ نے دستور سابق دریافت کیا کہ اب کیا بنارہاہے اس نے کہا کہ پیٹ، آپ فرماتے ہیں کہ تصویر کو پیٹ کی کیا حاجت ہے،اسے کوئی کھاناپینا تونہیں ہے،اس نے جھلا کر سوئی زمین پر پٹن دی اور کہنے لگا کہ۔

شیر بے گوش سرواشکم کہ دید ایں چنیں شیرے خداہم نہ فرید

(ترجمه: بغیرکان، پیداور سرکاشیر کس نے دیکھاہے ایساشیر تواللہ نے بھی نہیں پیدا کیا۔)

کہ ایباشیر توخدانے بھی پیدانہیں کیا، میں کس طرح بناؤں، پھرمولا نافرماتے ہیں۔

چوں نداری طاقت سوزن زدن از چنیں شیرے ژیال پن دم مزن

ترجمہ:۔جب توسوئی چھوانے کی طاقت نہیں رکھتا توشیر کی تصویر گدوانے کا نام نہ لے۔ حافظ فرماتے ہیں۔ يامكن باييليانال دوستى ياباكن خانه برانداز بيل

(ترجمه: یاتوماتھی والوں سے یارانہ نہ رکھویاا پناگھر ہاتھی رکھنے کے انداز پر بناؤ)

(خطبات تحكيم الامت جلد4، ص141,142)

## استغراق اوراس کے آداب

باقی ان بزرگ نے کسی خاص مخص کی حالت کے اعتبار سے فرمایا ہے اور حقیقت اس کی بیہ ہے کہ سالکین کو ذکر میں میسوئی ہوتی ہے اور بعض مرتبہ وہ میسوئی اس قدر بڑھتی ہے کہ وہ نیند تو نہیں ہوتی مگر مشابہ نیند کے اس بات میں

ہوتی ہے کہ جیسے نائم کواس عالم سے غیبت ہو جاتی ہے ایسے ہی اس ذاکر کو بھی ہو جاتی ہے اس حالت کا نام استغراق ہے چنانچہ اس کے نیند کے مشابہ ہونے پر مجھے حکایت یاد آئی کہ حضرت مولانا گنگوہی رحمتہ اللہ علیہ تھانہ بھون میں رہ کر ذكروشغل فرماياكرتے تھے چنانچہ ايك مرتبہ حضرت اپنے حجرہ ميں مراقب بيٹھے تھے حضرت حاجی صاحب نے ايك سوار فوجی کوجومہمان آئے تھے ارشاد فرمایا کہ جاؤمولانا کو بلاؤانہوں نے آکر دیکھاتو حضرت کی گردن جھکی ہوئی تھی اور آئکھیں بند، بے چارہ فوج کا آدمی اس کو کیا خبرید کیا کررہے ہیں جاکر عرض کیا کہ حضرت وہ تو ٹول رہے ہیں حضرت حاجی صاحب سمجھ گئے کہ مشغول ہیں پھرنہ بلایااور حضرت کامولانا کونہ بلانے کارازایک بزرگ کے ایک ملفوظ سے معلوم ہوا وہ یہ ہے کہ ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ جو مشغول مع اللہ کو اپنی طرف مشغول کرے "ادر کاه المقت في الوقت " يعنى اس كواس وقت الله تعالى كى ناراضكى لاحق موتى ہے برى زيادتى اور باحتياطى كرتے ہیں وہ لوگ جو کہ مشغول باللہ کواپنی طرف متوجہ کریں اکثر لوگ بزر گوں کے پاس جاتے ہیں اور ان کو مشغول پاتے ہیں تو یہ چاہتے ہیں کہ ان کواپنی طرف متوجہ کریں تواپنی حرکتیں کرتے ہیں جس سے دل بٹ جائے۔ کیا کرتے ہیں بعضے توالسلام علیم پیکار کر کرتے ہیں، یادر کھوجو قرآن مجید پڑھتا ہویاذ کروشغل میں مشغول ہواس کو سلام مت کروجا کر دیکھو کہ وہ کس حالت میں ہے اگر سلام کاموقع ہوتو سلام کر وور نہ چیکے سے ایسے طور سے بیٹھ جاؤ کہ ان کو تمہارے آنے کی بھی خبر نہ ہو جب میں جلسہ دیو بند میں گیا تو علیل تھا کہ ارادہ بھی جانے کا نہ تھاایک بار نماز کے وقت باجازت امام نماز پڑھانے کیلئے مصلی پر جانے لگاراہ میں وہاں مصافحوں کا ہجوم ہوامصا فیحے کرتا کرتا حیران ہو گیا خیر جوں توں کر کے مصلے کے قریب پہنچ کیا تودوسری صف میں سے ایک شخص نے نکل کرہاتھ پکڑ کر گھسیٹااور مصافحہ کر کے جھوڑ دیا، ایک باروطن میں بعد نماز کے بچھ اوراد مصلی پر بیٹھاپڑھ رہا تھاایک شخص سیاہی ساآ کر کھڑا ہو گیااور بآواز بلندپشت کی طرف کہامصافحہ، میں نے کہاو ظیفہ،اور بعض کیاکام کرتے ہیں حلق سے کام لیتے ہیں یعنی کھانستے ہیں مطلب یہ ہے کہ ہم آئے ہیں وظفہ چھوڑ کر ہم سے باتیں کروبعضے ہاتھوں کی آہٹ سے کام لیتے ہیں بعضے باؤں کو زمین پر مارتے ہیں جو شخص کہ مشغول ہوتا ہے اس کو جب معلوم ہوتا ہے کہ کوئی میر امنتظرہے اس کاول بٹ جاتا ہے اور دل پر بوجھ ہوتا ہاور بعضے جوادب سے کام لیتے ہیں وہ چیکے سے ایک جگہ بیٹھ جاتے ہیں مگر بیٹھتے ہیں ایس جگہ کہ اس مشغول شخص کی نظر بارپڑے یادر کھوا گرانتظار کرناہو توالی جگہ بیٹھو جہاں اس کو خبر بھی نہ ہو جب دیکھو کہ اب فارغ ہو گئے ہیں اس وقت ملوہاں خدانخواسته اگر کوئی مرتاہو یا کنویں میں گرتاہو تواس وقت و ظیفہ توالگ رہافرض نماز کا توڑ دیناواجپ ہے گر غضب توبیہ ہے کہ معمولی بات کے لئے آگر حرج کراتے ہیں۔ (خطبات کیم الامت جلد4، ص148)

#### راز محبوبیت

بعض لوگ تنخیر کے لئے عمل کیا کرتے ہیں ہے بھی حرام ہے اور اگر کسی بزرگ کو دیکھاہو کہ وہ میاں ہوی میں محبت ہونے کے لئے عمل کرتے ہیں تووہ اس درجہ کاعمل کرتے ہیں جس سے میاں حقوق واجبہ ادا کرنے گئے یہ نہیں کہ وہ مغلوب الحواس ہو جائے بزرگوں کے پاس تنخیر کامل تو تہذیب اخلاق ہے اس سے بڑھ کر کوئی تنخیر نہیں جس کی نسبت کسی نے کہا ہے۔

اخلاق سب سے کرنا، تسخیر ہے توبیہ فاک آپ کو سمجھنا کسیر ہے توبیہ

جو خداکا مطبع ہوتا ہے وہ سب کا محبوب ہو جاتا ہے اور اگر وہ غصہ بھی کرتا ہے تو اس کو سب سہتے ہیں حضرت مولانا فضل الرحمن صاحب ننج مراد آبادی علیہ الرحمۃ مزاج کے تیز تھے اور جذب بھی تھا، وزیر حیدر آباد آئے، تکم دے دیا کہ نکالو کس نے عرض کیا کہ حضرت وزیر ہیں فرمایا میں کیا کروں جو وزیر ہے جب بہت اصرار کیا تو فرمایا کہ اچھا دو ہے رات تک رہنے کی اجازت ہے حیدر آباد کے امراء بھی اللہ اکبر! بزرگوں کے بہت ہی معتقد ہوتے ہیں اس فحض نے باوجود وزیر ہونے کے برانہیں مانا اور دو ہے رات کو چل دیا اور یہ کہا کہ بھائی اب مولانا کا حکم نہیں ہے۔ تویہ کیا بات تھی ان کے کہنے سے کیوں برانہ مانے تھے بات یہ ہے کہ ان حضرات کا ہر کام اللہ کے واسطے ہے نفس کے واسطے نہیں ہوتا، نرمی کریں جب اور سختی کریں تب، جو بات ہے وہ سب اللہ ہی کے واسطے ہے اور حق تعالی سب کے موسے حقیق ہیں آپ نے بھی نہ دیکھا ہوگا کہ معثوق اگرگائی دے گھونسہ مارے تو عاشق نے برامانا ہو بلکہ گھونسہ کھانے میں بھی مز و آتا ہے اور عاشق یہ کہتا ہے کہ

نشود نصیب دشمنال که شود ہلاک تیعنت سردوستال سلامت که تو خنجر آزمائی (ترجمہ:۔دشمنوں کا بیہ نصیب نہ ہو کہ وہ تیری تلوارسے ہلاک ہوں تیری خنجر آزمائی کے لئے دوستوں کا سرسلامت رہے۔)

اس لئے بھی یہ سب کے محبوب ہیں اس لئے ان کی سب حرکات بھی محبوب ہیں اور اس واسطے جس قدر اہل کمال ہیں ان کے کمالات کے تذکرہ کرنے میں تولذت آتی ہے گر اہل اللہ کے ہیئنے اور رونے اور بیٹھنے اور سونے کے تذکرہ میں بھی مزہ آتا ہے ان کی سب حرکات میں محبوبیت کی شان نظر آتی ہے جس کاراز اصلی یہ ہے کہ حق تعالی کے محب اور محبوب ہوتے ہیں پس اصل تنخیر تو یہ ہے اور تنخیر کے عمل کو وہ حرام جانتے ہیں بہر حال جو شخص مشغول ہواس کی طرف قلب سے بھی متوجہ نہ ہو ناچاہئے یہ وجہ تھی اور یہ راز تھا کہ حضرت حاجی صاحب نے حضرت مولانا کو پھر نہ بلایا پس وہ حالت مثابہ نیند کے ہوتی ہے اور یہ ساکمین مشاغلین کو پیش آتی ہے پس ایس حالت والوں کے کو پھر نہ بلایا پس وہ حالت مثابہ نیند کے ہوتی ہے اور یہ ساکمین مشاغلین کو پیش آتی ہے پس ایس کی حالت والوں کے

اعتبارے وہ نکتہ چل سکتاہے باتی ہم لوگوں کو نیند آنے کی یہ وجہ نہیں، نیند تو آتی ہے اسباب طبعیہ کے لوازم کی وجہ ہے، فرق اتناہے کہ نماز میں تو کوئی شے دفع لوازم موجو نہیں اور ناچ رنگ میں موجود ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 4، م 152،153)

## خواب کی باتیں

بہت اچھا کے لفظ پر ایک بات یاد آگئ کہ وہ اس احقر پر ایک نعمت ہے میں اس کو تفاخر آنہیں کہتا بلکہ تحدیث بالنعمت کے طور پر عرض کرتا ہوں۔ وہ یہ ہے کہ ایک دوست نے خواب میں دیکھا جناب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کواور یہ بھی دیکھا کہ حضور اس شخص سے پچھ پوچھ رہے ہیں۔ اثناء کلام میں اس دوست نے یہ کہا کہ میں اس شخص (حضرت مولا ناصاحب) سے بیعت ہوں حضور نے سن کر فرمایا کہ وہ بہت اچھا آد می ہے۔ اپنا بہت اچھا ہو ناتو سمجھ میں فہ آیا کہ اپنے ظاہر پر ہے یا موؤل ہے اس لئے کہ اپنے اعمال گندے پیش نظر ہیں شہوت، غضب، ریا بہت سی بلائیں اللہ سے بیل اللہ تعالی کا شکر ہے کہ ایمان ہے اور اہل اللہ سے بیل ۔ ان کے ہوتے ہوئے بہت اچھا کس طرح ہو جاؤں گا۔ ہاں یہ اللہ تعالی کا شکر ہے کہ ایمان ہے اور اہل اللہ سے محبت ہے لیکن میں تواس بات سے خوش ہوا کہ حضور کے یہاں تذکرہ توآیا۔ اگرچہ اس خواب کا یہاں موقع بیان کا نہ قااس لئے کہ یہاں جن لوگوں کو بہت اچھا کہا گیا وہ بیدار سے اور یہ خواب ہماں خواب کہاں بیداری اور اول تو بیداری ہی میں ہوتو بھی قابل نز نہیں پھر خواب کا معاملہ ہی جدا ہے پھر دو سرے یہ کہاں خواب کہاں بات ہے۔ اس میں احتمال ہی خواب کی بات ہے۔ اس میں احتمال ہے خیال کے مطلب کی بات ہے۔ اس میں احتمال ہے خیال کے مل جانے کا یعنی زیارت حضور ملے آئی ہمیں نہیں بلکہ کلام کے سمجھنے یا یاور کھنے میں۔

علم سے زیادہ و ثوق ہے میں نہیں کہہ سکتا کہ اس وقت میری بید کیا حالت ہے جب اس حالت سے افاقیہ ہواتو سلطان جی نے فرمایا کہ دیکھاہم نے کہلا بھی دیا قاضی صاحب نے فرمایا کہ ہم نے جواب بھی دے دیا۔ قاضی صاحب نے حقیقت میں بہت عجیب بات کہی محویت کی کہ جو نیندے کم ہے۔اس کے احکام کا محققین نے اعتبار نہیں کیا۔ایسے ہی کشف کا بھی اگر خلاف شریعت ہواس کا بھی اعتبار نہیں اور خواب کا تو بدر جہ اولی اعتبار نہیں۔ چنانچہ ایک د فعہ مصر میں ایک تخف نے خواب میں دیکھا کہ حضور فرمارہے ہیں اشدب المحمد - (شراب پی) اس وقت سب علماءنے کہا کہ اس شخص کے سننے میں غلطی ہوئی حضور نے یقینالا تشرب العمر (شراب نہ پی) فرمایا ہے۔ توصاحبواخواب کوئی قابل فخر تہیں ہے ہاں اس بات کی خوش ہے کہ حضور ملی اللے نے ذکر توفر مایا، یہ بھی بہت بڑی نعت ہے۔ (خطبات حكيم الامت جلد4، ص161،162)

## حفاظ كوبدايت

پس اے حفاظ! آپ اپن قدر سیجئے اور دس دس پندرہ پندرہ روپے پر رال نہ ٹیکائیں بڑاافسوس ہے کہ قرآن کو بیجا بھی تو کتنے میں دس روپیہ میں، مولوی فیض الحن صاحب سہار نپوری بڑے ظریف تھے ایک مرتبہ آپ شیعوں کی مجلس میں پنچے اور فرمانے لگے اللہ تعالیٰ رحم کرے حضرت یزید پر ،اللہ تعالے بخشے حضرت شمر ذی الجوش کو بڑے عالی ہمت تھے شیعہ سن کر کہنے لگے کہ حضرت توبہ بیجئے کن کا فرول کی آپ بات کردہے ہیں کہنے لگے بچھ ہو مگر تھے بڑے عالی ہمت ایمان انہوں نے بیچاتو مگر شام کی سلطنت کے بدلے ،اب تم کم ہمت بھی ہواور بے ایمان بھی کہ آ دھ آ دھ سیر حلوے پرایمان بیچتے ہوشیعہ س کر بہت کچے ہوئے ایک عربی کی مثل مشہور ہے۔

ان سرقت فاسرق الدرة وان زنيت فازن بالحرة

ترجمہ: اگرچوری کرناہے توناڈر موتی چراؤاور اگرزناکرناہی ہے توکسی آزاد سے کرو۔ نعوذ باللہ

امیر احمد صاحب مرحوم تفانوی جلال آباد مین امام عیدین تصایک مرتبه عید کی نماز کے بعد ایک خان صاحب نے پانچے روپیہ نذر پیش کئے قاضی صاحب نے فرما یا کہ بیہ آپ اپنے لائق دیتے ہیں یامیرے لائق اگر آپ اپنے لائق دیتے ہیں توآپ کی لیاقت اس سے بہت زیادہ ہے اگر میرے لائق ویسے تومیری لیاقت تواتنی بھی نہیں اور واپس فرمادیے غرض عوض بھی لیا توا تناکم کہ دس یا پندر وروپے۔

اے حفاظ! تواللہ کے واسطے پڑھواور اپنے ثواب کو ہر بادنہ کر وایک مسئلہ اور ہے اس میں مجھ سے غلطی ہو چکی ہے وہ یہ ہے کہ میں سمجھتا تھا کہ سامع کور و پیہ لینا جائز ہے میں اس کو تعلیم پر قیاس کیا کرتا تھالیکن پھر سمجھ میں آیا کہ سامع کوروپیہ میں داخل کرنا صحیح نہیں اس لئے کہ تعلیم سے نماز فاسد ہو جاتی ہے اور سامع کو بتلانے سے نماز فاسد نہیں ہوتی اور نیز بھولے ہوئے کو بتلانامیہ نماز کی اصلاح ہے اور اصلاح نماز عبادت ہے اس لئے قاری کو جائز ہے اور نہ

ختم قرآن کی رسوم

منجملہ متکرات کے مٹھائی تقییم کرنا ہے اس کولوگ چو تکہ ضروری سیھنے گئے ہیں اس لئے اس کو بھی چھوڑنا چاہئے اگرہم کو قرآن نثر یف ختم ہونے کاشکریہ ادا کرنا ہے گھر جاکراور مٹھائی منگا کر سب کے پہاں حصہ لگا کر بھیج دو، معجد میں تقییم نہ کرواور الیے ہی خرج کرنے والے ہو تواناح تقییم کرو، روپیہ تقییم کرو، کوئی بکراگائے ذرج کر کے تقییم کر دو۔ مٹھائی ہونافرض نہیں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی جب سورۃ البقرۃ ختم ہوئی توانہوں نے ایک اونٹی فزن کی تھی۔ مجد میں تقییم کر نے سے بڑی ہے لطفی اور معجد کی جادئی ہوتی ہے اور بڑا شور وغل ہوتا ہے، تکھنؤ میں ہمارے ایک دوست سے وہ بھی مجلس مولد کیا کرتے سے مگر منکر لت سے خالی گوہم مفائی بھیج دیتے تھے اب جس کا بھی پہند نہیں کرتے غرض وہ یہ ممل کرتے اور جس جس کو بلانا ہوتا فہر ست کے ساتھ مٹھائی بھیج دیتے تھے اب جس کا بی چاہے آ وے اور جس کا بی چاہے نہ آ وے اور نیزا ب جو کوئی آ وے گاتو خلوص ہے آ وے گا۔ مٹھائی کے لالج میں نہ کی چاہے آ وے اور ختم قرآن کے موقع پر بیس بچیس روپے کے بیسے غرباء و مساکین کو تقیم کر دیتے اور پھر پچھ مٹھائی ہونا فردری نہیں ہم نے ایک مرتبہ اپنے ختم قرآن کے شریہ بیس بچیس روپے کے بیسے غرباء و مساکین کو تقیم کر دیتے اور پھر پچھ مٹھائی ہونا فردری نہیں ہم نے ایک مرتبہ اپنے ختم قرآن کے شروب سے وہ گوشت روٹی کی دعوت کیا کرتے تھے اور تقیم کا وقت بھی بدل دیا افطار کے وقت تقیم کر دیے ایک قاری صاحب تھے وہ گوشت روٹی کی دعوت کیا کرتے تھے بعض لوگ کہتے ہیں کہ ان

مولویوں نے سب خرج بند کر دیے صاحبو! خرج کو کون بند کرتا ہے میں نے تو بہت کی صور تیں خرج کی بنادیں مشائی کو جو منع کیا جاتا ہے سمنجملہ متکرات کے یہ بھی ہے کہ اس کاالتزام ہوتا ہے کہ کوئی آدمی محروم نہ جائے ور نہ بڑی برنامی ہوگا عرب کے لوگ خوب ہیں جہاں تک تقسیم ہوسکتی ہے کرتے ہیں ور نہ کہہ دیتے ہیں کہ بس خلاص وہاں اس کی پروانہیں ہے کہ برنامی ہوگا اور اس مشائی کی برولت کیا ہوتا ہے، بھی ایک صاحب امام کے پاس آتے ہیں کہ حافظ بی کچھ عرض کرنا ہے آہتہ ہے کہا کہ بازار آدمی گیا ہے مشائی کے لئے ذرا تھام تھام کر پڑھواب حافظ صاحب اور دنوں میں تو آدھ گھنٹہ میں دوپارہ پڑھتے سے آج خوب کھنٹے کھنٹے کراور آواز بنابنا کر پڑھا ہے ہوتے ہیں جب دیکھا کہ آگیا پھر جلدی جلدی پڑھ کرختم کردیا ایک سب سے بڑھ کر خرابی ہے کہ مشائی کے لئے چندہ ہوتا ہیں جب دیکھا کہ آگیا پھر جلدی جلدی پڑھ کر ختم کردیا ایک سب سے بڑھ کر خرابی ہے کہ مشائی کے لئے چندہ ہوتا ہوتے ہیں جو اپنی وجا ہت سے غرباکو دباکر وصول کرتے ہیں اگر کی نیرہ ہوتا ہیں گے وہ بچارہ شرما جاتا ہے جب نے چار آنے دیے تو کہتے ہیں کہ میاں تم چارہی آنے دیتے ہو تم سے تو ایک روپید لیں گے وہ بچارہ شرما جاتا ہے جب اس مشائی کے اندر بیہ خرابیاں ہیں تو بٹلائے کہاں تک صبر کیا جائے کیوں نہ روکا جائے۔

(خطبات مكيم الامت جلد4، ص180)

#### بے زبان کااثر

ہمارے حاجی صاحب قدس اللہ سرہ العزیز کے پاس ایک ورویش آئے تھے۔ اس وقت حاجی صاحب مثنوی کادر س دے رہے تھے اور حاجی صاحب کی عادت تھی کہ تقریر اردو میں فرما یا کرتے تھے۔ گو حضرت کو فارسی پر بھی پوری قدرت تھی اور وہ شخ فارسی سمجھ بھی لیتے تھے مگر بے تکلف زبان اردو ہی تھی اس لئے اپنی ہی زبان میں تقریر فرمارہ ہے تھے۔ مگر بایں ہمہ وہ روی درس سے مخطوظ ہور ہے تھے حالا نکہ وہ اردو بالکل نہ سمجھتے تھے۔ درس کے وقت کی خادم نے حضرت سے عرض کیا، کہا اگر میداردو سمجھتے تو انہیں کتنا لطف آتا جو بغیر سمجھے بھی اس قدر حظوظ ہو رہے تھے۔ حاجی صاحب نے فرما یا میاں! ان مضامین کے لئے اس زبان کی قید نہیں وہاں تو کوئی دو سری ہی زبان ہے۔ پھر مولانانے شعر بڑھے۔

پارسی گو گوچہ تازی خوشتر است عشق راخود صدر زبان دیگر است بوئے آل دلبر چوپرال می شود این زبانھا جملہ حیران می شود این زبانھا جملہ حیران می شود فارسی میں کہوا گرچہ عربی بہتر ہے عشق کی خود سینکڑوں زبانیں دوسری ہیں، اس دیرکی بُوجب اڑتی ہے تمام زبانیں حیران ہوتی ہیں)

بلکہ بعض او قات بے زبانی میں وہ اثر ہوتاہے جو زبان دانی میں نہیں ہوتا۔ میں نے ابھی وعظ سے پہلے مجمع عام میں کہاتھا کہ ریل کے سفر میں ایک ڈپٹی صاحب مجھ سے ملے اور بہت دیر تک باتیں ہوتی رہیں۔ میں اخلاق کے ساتھ مل کران سے باتیں کررہاتھا کہ اتنے میں مغرب کی نماز کاوقت آگیاتو میں اور خواجہ صاحب اور چندر فقاء نماز کے اہتمام میں مشغول ہوسے۔وہ ڈپٹی صاحب نمازنہ پڑھتے تھے ویسے ہی اپنی جگہ بیٹے رہے۔خواجہ صاحب مجھ سے کہنے لگے کہاں ڈپٹی صاحب کو نماز کے لئے کہنا چاہیے کیونکہ بیر آپ سے محبت ظاہر کرتے ہیں۔ آپ کا کہناان کو نا گوار بھی نہ ہوگا اورامیدہے کہ اثر بھی زیادہ ہو گااور باوجود قدرت کے امر بالمعروف کو ترک کر ناشاید نامناسب ہو، میں نے کہاامر بالمعروف اس موقع پرواجب نہیں کیونکہ ان کو نماز کا فرض ہونامعلوم ہے اور پیر بھی دیکھ رہے ہیں کہ چندآد می نماز کو اٹھے ہیں اب بھی اگران کو توفیق نہ ہو توبیان کی کوتا ہی ہے۔ باقی میں توزبان سے پچھ نہ کہوں گا کیونکہ میرے کہنے سے ا گرانہوں نے نماز پڑھ بھی لی توپڑھیں گے اپنے واسطے اور احسان ہو گامیری گردن پر سومجھ کو تواس سے غیرت آتی ہے کہ دبین کے کام میں ان کا حسان اپنے سرلول، اگر آپ کو امر بالمعروف کا ایسا ہی جوش ہے تو آپ خود کیوں نہیں كہتے؟ باقی اتنامیں كمديتا ہوں كه اس وقت نماز كے لئے كہنے كاان پر وہ اثر نہ ہو گاجونہ كہنے كااثر ہو گا۔ خير خواجہ صاحب نے بھی ان سے پچھ نہ کہااور میں نماز پڑھ کر پھرائے پاس آ بیٹھااور جس بشاشت سے پہلے باتیں کر رہا تھااس بشاشت ے اب بھی کرنے لگا، میں نے ظاہری برتاؤے یہ بات بالکل ان پر ظاہر نہیں ہونے دی کہ مجھے آپ کے نمازنہ پڑھنے سے انقباض ہوا یا آپ کی حقارت میرے دل میں ہے ، ہر گز نہیں اس کے بعد دوسری نماز کا وقت آیا اور ہم اسی طرح نماز کوا تھے اور بعد نماز کے میں انہی ڈپٹی صاحب کے پاس آ بیٹھااور اسی نشاط سے پھر باتیں کرنے لگا۔ اس کاان کے دل پربے حداثر ہوااور وہ نماز کے سخت پابند ہو گئے اور ایک صاحب سے کہتے تھے کہ صاحب ریل کے سفر میں جب مولانا نماز کواٹھے تو مجھے یہ معلوم ہوتا تھا کہ گو یامیرے سرپر جو تیاں پڑر ہی ہیں اور غضب پیہ کہ مولانانے مجھ سے ایک د فعہ بھی زبان سے بیہ نہ فرمایا کہ تم بھی نماز پڑھ لو (اگریہ فرمادیتے تو میں کچھ عذر ہی کر دیتا جس سے شر مندگی کم ہو جاتی ) اوراس وقت میں خیال کر رہاتھا کہ شایداب نماز پڑھ کر جو مولاناآئیں گے تومیرے پاس نہ بیٹھیں گے نہ مجھ سے بات کریں گے مگر جب وہ نماز سے فارغ ہو کر بدستور میرے پاس آ بیٹھے اور اسی بشاشت سے گفتگو کرنے لگے جیسے پہلے کر رہے تھے تو واللہ اس ادانے تو مجھے دیگ کرڈالا۔ بھائی اس روز سے میں نماز کا پورا پابند ہو گیا ہوں۔ (خطبات حكيم الامت جلد 4، ص 194)

## عذاب قبر كاواقعه

تھانہ بھون کا ایک قصہ ہے کہ ایک میاں جی کے پاس دوسور و پیہ جمع ہوگئے تھے جن کو ایک لوٹے میں رکھ کر زمین کے اندرگاڑھ رکھاڑھ رکھا تھا مگر محبت مال کی یہ حالت تھی کہ روزانہ اس کو گنا کر تاتھا۔ کسی دن لڑکوں نے بھانپ لیا، وہ موقع کے منظر رہے۔ آخرایک دن میاں جی کہیں وعوت میں گئے ہوئے تھے پیچھے لڑکوں نے دور و پے نکال لیے اور خوشی موعدہ کھانے پکوائے اور میاں جی کے حال پر اتنار حم کیا کہ ان کی بھی دعوت کر دی۔ میاں جی خالی الذ ہمن تھے خوشی خوشی دعوت کو ویے۔ ملائے اور پوچھے خوشی خوشی دعوت کو چلے گئے، انہیں ایسے عمدہ کھانے کب ملے تھے، بڑے خوش ہوئے، کھاتے جاتے اور پوچھے جاتے کہ بھائی آج کیا تقریب تھی جو ایسے کھانے پکوائے گئے۔ لڑکوں نے کہا حضور سب آپ ہی کی جو توں کے طفیل جاتے کہ بھائی آج کیا تقریب تھی جو ایسے کھانے پکوائے گئے۔ لڑکوں نے کہا حضور سب آپ ہی کی جو توں کے طفیل ہے۔ تھوڑی دیر کے بعد میاں جی لئے یہ اہمام ہواہے، پھر بھی لڑکوں نے وہی جواب دیا کہ سب حضور ہی کا طفیل ہے۔ اس پر ایک لڑکے کو ہنمی آئی تو میاں جی کھٹک گئے کہ شاید میر سے دویوں میں ہاتھ پڑگیا ہے جبھی یہ بار بار اس کومیر اطفیل بتاتے ہیں۔

پس اب تو کھاناپیناسب بھول گئے، اندھے باؤلوں کی طرح سیدھے ججرے میں آئے کھولاتوروپے ندارد، بس فوراً ہی جان نکل گئی، لوگ دوڑے کہ قصہ کیاہے معلوم ہوا کہ روپے گم ہونے کا اتناصد مہ ہوا۔ یہ قصہ بستی میں مشہور ہواتوں وقت تھانہ بھون میں ایک عالم مولانا سعد الدین علی صاحب موجود تھے انہوں نے فرمایا کہ بیہ روپیہ منحوس ہواتوں وقت تھانہ بھون میں ایک عالم مولانا سعد الدین علی صاحب موجود تھے انہوں نے فرمایا کہ بیہ روپیہ منحوس ہواتوں کی جان لے لی اسکو کوئی ہاتھ نہ لگائے بلکہ جنازہ کے ساتھ ہی قبر میں وفن کر دیا جائے۔ چنانچہ اہل محلہ نے اس کی لغمیل کی اور کسی اہل محلہ نے ان روپوں کو ہاتھ نہ لگایا بلکہ سب کو ایک تھیلی میں باندھ کر قبر میں میاں جی کے ساتھ دفن کر دیا۔

کفن چوروں کو خبر لگی انہوں نے کہا کہ مولوی کی توعقل جاتی رہی خواہ مخواہ اتنار و پیہے زمین میں گاڑدیا چلواس کو نکالناچاہیے۔ چنانچہ رات کوایک شخص نے قبر کھودی تودیکھا کہ سب روپے کفن سے باہر سینے کے اوپر ترتیب وارر کھے ہوئے ہیں اور چیک رہے ہیں۔

یہ خوش ہوا کہ اب تواور آسانی ہوگی،اوپر ہی سے سب سمیٹ لول گا۔ پس انگلی ہی روپوں سے لگی تھی کہ چیخ مارتا ہوابھاگا، وہ روپے عالم برزخ کی آگ سے دہک رہے تھے جن سے میت کو عذاب دیا جارہا تھا۔ پھراس کفن چور کی عمر بھر یہ حالت رہی کہ ہر وقت ایک آبخورہ ہاتھ میں لیے پھر تاتھا جس میں وہ انگلی ہر وقت ڈوبی رہتی تھی۔اس طرح کچھ تسکین رہتی اور جہاں پانی بدلنے کو آبخورہ سے نکالی فوراً چینیں مارتا تھا کہ ہائے میں جلاہائے میں مرا۔ تو بعض ایسے ب حس بھی ہیں جومال کے واسطے جان دے دیتے ہیں مگر ایسے کم ہیں زیادہ حالت تو یہی ہے کہ مال سے جان کو زیادہ سبھتے ہیں اور جان سے زیادہ آبر و کو سبھتے ہیں مگر دین کوسب سے کمتر کر رکھا ہے۔

(خطبات عكيم الامت جلد4، ص235،236)

## مفلس کی تعریف

حدیث مسلم میں ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا: من المفلس فیکم تم مفلس کس کو سیجھتے ہو صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم نے عرض کیا کہ ہمارے نزدیک مفلس وہ ہے جس کے بابن درہم و دینار نہ ہو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس سے بڑھ کر مفلس وہ ہے جس نے نمازیں بھی بہت پڑھی تھیں، روزے بھی بہت رکھے تھے، جج بھی کیا تھاز کو ق بھی دی اور صد قات بھی کیے تھے۔

ولكن قذف هذا،واخذ مال هذا فجاء رجل فذهب بصلواته وجاء اخر فذهب بصيامه ليكن تهمت زناكي إس يركاكي، اس كامال لے ليا، پس ايك شخص آياتواس كى نمازيں لے ليس، دوسر اآياس كے روزے لے ليے۔

مگراس کے ساتھ اس نے کسی کو گالی دی تھی کسی کو مار اپیٹا تھا، کسی کا مال لے لیا تھا۔ اب قیامت میں ایک آیاوہ
اس کی نمازیں لے گیاد و سراآیاوہ روزے لے گیا تیسراآیاوہ جج لے گیا، چو تھاآیاوہ زکوۃ وصد قات لے گیا۔ پھر بھی کچھ
حق دار نیچ گئے اور ان کو دینے کو نیکیاں نہ بچیں توان کے گناہ اس پر ڈال دینے گئے اور طاعات سے خالی ہو کر گناہوں
میں لاد کر جہنم میں داخل ہوا۔ یہ سب سے بڑا مفلس ہے۔

پہلی روایت میں اگر پچھ کلام ہو تو یہ حدیث تو بالکل سیحے ہے تو کیا یہ بات تھوڑی ہے کہ ذراذراسے حقوق العباد کے بدلہ میں ساری کی کرائی محنت دوسروں کومل جائے گی۔اب تو آپ کو معلوم ہوا کہ حقوق العباد من وجہ نماز روزہ سے بھی مقدم ہیں ان کا بہت اہتمام کرناچاہے مگرافسوس آج کل لوگوں کوان کا بالکل ہی اہتمام نہیں۔

(خطبات عیم الامت جلد 4، ص 249،250)

#### ناصح كونفيحت

خرابی ہے کہ بعض نصیحت کرنے والوں ہی کو نصیحت کرنے کاسلیقہ نہیں ہوتا پھر عوام پر کیااثر ہودیکھئے لطف ایسا ہوتا ہے کہ کاندھلہ کے ایک مولانا مظفر حسین صاحب تنے وہ گڑھی کے ایک رئیس کے باس تشریف لے گئے انہیں دیکھاتو وہ نماز نہیں پڑھتے تنے۔مولانا نے فرمایا کہ خان صاحب! آپ نماز نہیں پڑھتے ،انہوں نے عرض کیا کہ میں آپ سے سچی بات کے دیتا ہوں مجھکو داڑھی چڑھانے کاشوق ہے اور وضومیں کھولنی پڑتی ہے مجھے بار بار کھو لتے

چڑھاتے وقت معلوم ہوتا ہے اس لئے میں نماز نہیں پڑھتا۔ مولانا نے فرمایا کہ آپ بلا وضوہی نماز پڑھ لیا سیجئے مگر جماعت کی پڑھئےاور مسجد میں۔

مولا ناتویہ فرماکر تشریف لے گئے اب خان صاحب نے نماز شروع کی مگر خیال ہوا کہ مولا ناتومیر کی ہمت بڑھانے کے لئے بیہ اجازت دے گئے ہیں کہ بلاوضوئی نماز پڑھ لیا کر وور نہ بلاوضو نماز تھوڑا ہی ہوتی ہے میں محنت بھی کروں اور نماز نہ ہو، یہ کیا جماقت ہے وضو کر کے نماز پڑھنی چاہیے یہ خیال کر کے انہوں نے وضو سے پڑھنا شروع کردیا مولا ناتواسی لئے کہہ گئے تھے کہ وہ سجھتے تھے کہ نمازان کو خود ہی تھینچ لے گی اور با قاعدہ نماز پڑھیں گے۔ چنانچہ اس نے تھینچ لیا تووضو کرتے اور داڑھی چڑھاتے ، آخر جب روز پانچ مرتبہ کھولنی اور چڑھانی پڑی تو بہت زج ہوئے اور یہ فیصلہ کیا کہ داڑھی چڑھانا تھی چھوٹ گیا۔

توبہ ہیں حکمائے است الی نرمی کی میں سند بیان کرتا ہوں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس بنو ثقیف آئے اور اسلام لانے میں یہ شرط کی کہ نہ جہاد کریں گے نہ زکوۃ دیں گے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اچھا، بعض نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ شرط کیسے منظور فرمائی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس وقت یہ لوگ یہ شرط لگاتے ہیں مسلمان ہونے کے بعد تم دیکھنا کہ خود ہی سب کام کریں گے۔ آخرا نہوں نے سب بچھ کیا، مگریہ نرمی وہاں ہے کہ جہاں قدرت نہ ہو، اب یہ نہیں کہ بیوی بچوں کی بھی خوشا مدکرے وہ اگر نہ مانیں توان کے ساتھ سختی سے کام مرجہاں قدرت نہ ہو وہاں نرمی کرنی چاہیے۔

(خطبات حكيم الامت جلد4، ص 260،261)

## ذ کر جهر کی شرط

ایک قتم اور ہے سب سے بڑھ کر ظاہر میں حسنات ہیں اور پھر ان سے لوگوں کو ایذاء ہوتی ہے تو وہ بھی نہ کرنا چاہیے مثال بعض لوگ نماز تہجد پڑھ کر ذکر کرتے ہیں۔ فقہاءنے لکھاہے کہ اس کے جواز کی شرط یہ ہے کہ کسی سوتے ہوئے کو یا نمازی کو تکلیف نہ ہو تو جہاں اور لوگ سور ہے ہوں وہاں ذکر جہر سے نہ کرنا چاہے، گو کوئی لحاظ سے نہ کھے مگر واقع میں ان کو تکلیف ہوتی ہے اور ناگوار ہوتا ہے۔

کانپور میں ایک صاحب رات کو دو منز لہ مکان میں اونچی جگہ بیٹھ کر ذکر جبر کرتے تھے اور اس میں مشاعرہ بھی کرتے تھے کہ

> بامقیماں کوئے دل داریم رخ بدنیاودیں نے آریم (ہم محبوب کے کوچہ کے مقیم ہیں،رخ دنیااور خشک دین کی طرف نہیں کرتے ہیں)

کبھی شعر پڑھتے کبھی رونے لگتے، میں نے دو تین دن تک توادب کیا، آخرا یک روز کہلا بھیجا کہ آپ کے اس قدر جہر کرنے سے سونے والوں کو تکلیف ہوتی ہے تو حضرت بعض او قات ایسا ہو تا ہے۔ گزشتہ سال رمضان میں ایک نے نمازی صاحب بعد عشاء ہی کے محلہ کی ایک مسجد میں بیٹھ کر ذکر شروع کر دیتے اور اس قدر جہر سے کرتے کہ محلے والوں کو نیندنہ آتی۔ آخران سے بھی کہا گیا۔ تواگر کسی کی عبادت سے تکلیف ہوتی ہوتی ہوتو ایسی عبادت نہیں۔ والوں کو نیندنہ آتی۔ آخران سے بھی کہا گیا۔ تواگر کسی کی عبادت سے تکلیف ہوتی ہوتو ایسی عبادت نہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 4، م) 273،274

#### اعتدال شريعت

ہاں البتہ شریعت نگ نہیں ہے اجازت ہے کہ ورزش سیجے ، اجازت ہے کہ ہنے ہو لیئے ، بات سیجے ، بہال تک اجازت ہے کہ اگر وظیفہ پڑھتے پڑھتے تھک جاؤتو چھوڑ دو، باہر بیٹھ کر ہنس لو، بول لو مگر کوئی ناجائز بات مت کرو، شریعت میں تعلیم نہیں کہ بیوی کو طلاق دے دو، بچول کو عاق کر دواور بس ایک کونے میں بیٹھ کر اللہ اللہ کرنے لگو۔ ایک صاحب قنوج میں کہنے لگے شریعت کا خلاصہ یہ ہے کہ خوشی کی بات پر خوشی نہ ہو، رنج کی بات پر زنجیدہ نہ ہو، اللہ! بھلا شریعت الی کول ہوتی۔

اس کی ایسی ہی مثال ہے کہ کسی نے کہا کہ صاحب نج بڑے خلیق ہیں۔اس کے بعد ایک شخص ملنے کے لئے عدالت گئے اور اتفاق سے اس وقت نج صاحب کسی خونی کو پھانسی کا حکم سنار ہے تھے، پس یہ بھاگا وہاں سے، پو چھا ملے تھے؟ کہا، ہاں! پو چھا پھر کیا ہوا؟ کہا کہ صاحب ہم بازآئے ایسی خوش خلق سے، وہ پھانسی کا حکم سنار ہے تھے۔اگر برخکق ہوتے تو معلوم نہیں کیا کرتے۔اس نے کہاارے دیوانے! صاحب کوان کے بنگلہ پر جاکر دیکھے کہ کیے خلیق ہیں کہ ہرایک سے محبت واخلاق سے پیش آتے ہیں۔احکام شرعیہ کی نسبت توبیہ کہنا ہے تکلف صحیح ہے۔

بهارعالم حسنش دل وجال تازه میدارد برنگ اصحاب صورت را ببوار باب معنی را

(اس کے عالم حسن کی بہار دل و جان کو تازہ رکھتی ہے۔ ظاہر پر ستوں کے دل و جان کورنگ سے اور حقیقت پر ستوں کے دل و جان کو بُوسے )

شریعت کوذراغور سے دیکھو کیسی شفیق ہے۔ توشریعت بیہ نہیں سکھاتی کہ حجرہ میں دروازہ بند ہو کر بیٹے جاؤ۔
ایک شخص تھے صحابہ میں سے کہ وہ مبھی نہ بہتے تھے نہ مبھی بولتے تھے توکسی شخص نے حضرت عائشہ کے سامنے کہا فلان جد کله فلال بڑامتین ہے تو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنھا فرماتی ہیں "ھو ھول کله" یعنی وہ ہزل محض ہے۔

آج کل بزرگائ کو سمجھا جاتا ہے کہ بس منہ پھلا کرایک کونہ میں بیٹھ گئے، نہ کس سے بولنانہ چالنا، کبھی تیوری کے بل ہی نہیں اترتے، یہ بزرگی ہے؟ ہر گزنہیں بزرگی تووہ ہے جس میں انبیاء کی شان پیدا ہو۔ حدیث میں آیا ہے کہ جناب رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم فجر کی نماز پڑھ کر بیٹھ جایا کرتے تھے۔ اس میں ادھر ادھر کی باتیں ہوا کرتی تھے۔ تھے۔ اس میں ادھر ادھر کی باتیں ہوا کرتی تھے۔

بزهد وورع كوش وصدق وصفا وليكن ميفزات برمصطفل

(زہدو تقوی اور صدق وصفاء میں کوشش کرولیکن رسول الله صلی الله علیه وسلم ہے آگے مت برطو) تقوی اختیار کرو مگر کہاتنا کہ جناب رسول الله صلی الله علیه وسلم سے براھ جائے۔

ایک مرتبہ صحابہ کے مجمع میں سے ایک صحابی سب کو ہنسار ہے سے تو جناب رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آکر ان کے پہلو میں انگلی چھودی۔ انہوں نے کہا کہ میں تو آپ سے بدلہ لوں گا، آپ نے مجھے کیوں مارا، آپ مٹھ آپ بھی کرتا اتار ہے، آپ نے کرتا اٹھادیا، آپ مٹھ آپ بھی کرتا اتار ہے، آپ نے کرتا اٹھادیا، بس پھر کیا تھا انہوں نے بوسہ دیا اور لیٹ گئے اور کہنے لگے یارسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) میرا مطلب یہی تھا، بس وہ پوراہ و گیا اور معاذ اللہ! میں آپ سے بدلہ لیتا۔ (خطبات علیم الامت جلد 4، ص 385،386،387)

#### دعااور تذبير

اس طرح دعاکے متعلق بعضوں کوالی ہی غلطی ہور ہی ہے تواس کو بھی سمجھو۔اس کے بڑا ہونے کے معنی بھی بہی ہیں جی اور تدابیر سے مانع نہیں ہے کیونکہ دعامیں وہ تدابیر بھی داخل ہیں۔ایک دعائے قولی ہے ایک دعائے فعلی ہے اور اگرواقع میں یہی معنی ہیں جو تم سمجھتے ہو تو پھر نکاح بھی نہ کرو، کہہ دو ہمیں شاہ صاحب کی دعاپراعتاد ہے،اولاد کی تو ہم کو بڑی تمناہے مگر نکاح نہیں کریں گے۔بس کسی طرح دعاسے اولاد ہوجائے گی کیونکہ اگر نکاح سے اولاد ہوئی تو پھر خداکی قدرت ہی کیا۔

صاحب اپنی دعاکے بھروسہ سے مبھی تم نے ایسا بھی کیا ہے کہ جتنی تدبیریں ہوسکتی ہیں سب کر واور بھی کر واور محض تدبیر پر بھروسہ نہ کرو، بھروسہ دعاپر کرو۔اس کی نظیر میں مولا نافرماتے ہیں :

> برتوکل زانوئے اشتر بہ بند کسب کن پس تکیہ بر جبار کن

گفت پیغمبر باآ وازے بلند مر تو کل می کنی در کار کن پغیبر صلی الله علیه وآله وسلم نے ایک شخص کو (جواونٹ پر سوار ہو کر آیا تھااور در وازہ مسجد پر اس کو چھوڑا تھا) با آواز بلند فرمایا (صرف توکل مت کرو) بلکه توکل کے ساتھ اونٹ کا زانو بھی رسی سے باندھ دو۔ پس اگر توکل کرونوکام کے اندر توکل کرو پھر (اسباب کے اندرا ثر بخشنے میں اور ان پر ہونے پر اللہ تعالی پراعتماد کرو)

مضمون مذکور حدیث شریف کا ہے کہ ایک اعرابی نے پوچھاجناب رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کہ اونٹ باندھ کر توکل کروں یا خدا کے بھر وسہ پر کھلار ہے دوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اعقل ثم توکل (کہ باندھ پھر خدا پر بھر وسہ کر) تو یہ ہے توکل، اب اس میں رسی پر نظر الحاد اور بددینی ہے اور محض خدا کے بھر وسہ پر اسباب کا قطع کرنا جماقت جہل ہے اور دونوں کا جمع عقل اور توکل ہے۔ یہ حقیقت توکل کی ہے۔ بھر وسہ پر اسباب کا قطع کرنا جماقت جہل ہے اور دونوں کا جمع عقل اور توکل ہے۔ یہ حقیقت توکل کی ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 453،454)

# پانچویں جلد کے جواہر

## قوم لوط كاقصه

حق تعالی ار شاد فرماتے ہیں۔

لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِيْ سَكُرَيْهِمْ يَعْمَهُوْنَ ۞

(آپ صلی الله علیه وسلم کی حیات کی قسم! وه لوگ نشه اور مستی مین بهنگ رہے تھے۔)

یہ آیت قوم لوط کے بارہ میں ہے اوپر سے ان کا قصہ چلا آتا ہے خلاصہ یہ ہے کہ قوم لوط کی بدکاری تو مشہورہی ہے ان کے ہلاک کرنے کے لئے فرشتے حسین لڑکول کی شکل میں حضرت لوط علیہ السلام کی ضدمت میں آئے۔ حضرت لوط علیہ السلام نے ان کو پہچانا نہیں سمجھے کہ مہمان ہیں۔ دیکھ کرپریشان ہوئے کہ اب لوگ ان کو دق کریں گے۔ چنانچہ قوم کو خبر ہوئی کہ لوط علیہ السلام کے پہال بڑے حسین حسین حسین لڑکے آئے ہیں یہ سن کر بہت سے بدمعاش آئے ،لوط علیہ السلام بہت گھبرائے اور فرمایا کہ یہ لوگ میرے مہمان ہیں مجھ کو میرے مہمانوں کے روبرو رسوانہ کروتم میں لڑکیاں موجود ہیں ان سے شادی کر لو، قوم نے کہا کہ ہم کو عور توں کی ضرورت نہیں۔ یہ منظر دیکھ کر حضرت لوط علیہ السلام اور بھی زیادہ پریشان ہوئے۔ جب فرشتوں نے دیکھا کہ لوط علیہ السلام کو بہت پریشان ہوئے۔ جب فرشتوں نے کہا کہ اور کہا علیہ السلام کو بہت پریشان ہوئے۔ جب فرشتوں کے تو تمہارے رب کے بھیجے ہوئے فرشتے ہیں۔ لوط فرشتوں کو تو اللہ تعالی نے بڑی قدرت عطافر مائی ہے۔ انسانوں میں آئھوں کو بیور ہوگئے۔ ان کی نسبت ارشاد ہے فیطفہ ننا آغذ بہن کوئی تنجب نہ کرے کہ بازو بھیر دیا۔ سب کے سب اندھے چوہٹ ہوگئے۔ ان کی نسبت ارشاد ہے فیطفہ ننا آغذ بہن کوئی تنجب نہ کرے کہ بازو بھیر دیا۔ سب کے سب اندھے جوہٹ ہوگئے۔ ان کی نسبت ارشاد ہے فیطفہ ننا آغذ بہن کوئی تنجب نہ کرے کہ بازو بھیر دیا۔ سب کے سب اندھے ہوگئے، فرشتوں کو تو اللہ تعالی نے بڑی قدرت عطافر مائی ہے۔ انسانوں میں سے بعضے بندوں کو عجب وغریب تھے خافر مائے ہیں۔

حفزت مولا نافخر نظامی کا قصہ ہے کہ یہ حسین بہت تھے اور ابتداء عمر میں اللہ تعالی نے صاحب نسبت فرمایا تھا جب دہلی پہنچے توبد معاشوں میں شہرت ہوئی کہ ایک لڑ کا بڑا حسین آیا ہے چلو گھوریں۔ چنانچہ سب دیکھنے اور چھیڑنے کے لئے آئے حضرت مولانااس وقت جامع مسجد میں تھے ، جامع مسجد کے در وازے پر ایک حلقہ باندھ کر کھڑے ہو گئے۔ جب مولانا نماز پڑھ کر اترے تو دق کرناچاہا۔ مولانانے ایک نظراٹھا کر دیکھاتوسب کرگئے اور فرمایا آؤگھورو! گھورتے کیوں نہیں۔

بس اس قصہ کے متعلق حق تعالی کا ارشاد ہے تعقرات اِنَّهُمْ لَفِیْ سَتَحْرَیْهُمْ یَعْمَهُوْنَ ﴿ اے محم صلی الله علیہ وآلہ وسلم آپ کی حیات اور جان کی قسم ہے وہ یعنی قوم لوط اپنی مستی اور نشہ میں بھٹک رہے تھے۔ مضمون قوصر ف اتنا ہے اب میں اس سے اپنا مقصود عرض کرتا ہوں۔ وہ یہ ہے کہ اس قسم سے الله تعالی نے آپ کی حیات شریفہ کی عظمت شان بیان فرمادی اور سجان الله۔ بیان بھی فرمائی اپنے طرز سے کہ سننے والوں کو تو معلوم ہوتا ہے کہ مقصود قوم لوط کی حالت کو بیان کرناہے مگر اس کے ضمن میں حضور کی محبوبیت کو عجیب انداز سے بیان فرماگئے۔ والت کو بیان کرناہے مگر اس کے ضمن میں حضور کی محبوبیت کو عجیب انداز سے بیان فرماگئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 5، ص 25,26)

#### معيار محبت

پی محبت کا مقتضای تو ہے کہ آپ کا ہر وقت ذکر ہواور اس کے لئے اس کی ضرورت نہیں کہ اس کی مجالس منعقد کی جاویں اور مضائی منگائی جائے تب ذکر ہو، عاشق اور محبت کو اتن دیر کیسے صبر آسکتا ہے۔ دیکھوا گر کسی سے محبت ہو جاتی ہے تو محب کی کیا حالت ہوتی ہے کہ ہر وقت اس کی یاد میں بے قرار رہتا ہے اگر اس سے کوئی کہے کہ میاں ذرا کھہر جاؤ ہم مجلس آرائی کر لیں اور مضائی منگالیں اس وقت ذکر کیجیو۔ وہ کہے گا معلوم ہوتا ہے تمہاری محبت کاذبہ (جھوٹی) ہے کہ جو اتن دیر تک ذکر محبوب سے صبر کرتے ہو محبت تو وہ شے جیسے مجنوں کی حالت کی۔

در بیابان عمش بنشسته فرد می نویسد بهر کس نامه رقم می نویسی نامه بهر کیست ایس خاطر خود را تسلی مید جم

دید مجنول را یکے صحر انور د ریگ کاغذ بودا گشتال قلم گفت اے مجنول شید اجیست ایں گفت مشق نام کیلی می کیم

(کسی نے مجنوں کو جنگل میں تنہاد یکھا کہ غمگیں بیٹھاہواہے ریت پرانگلیوں سے پچھ لکھرہاہے اس نے پوچھااے مجنوں! کسے خط لکھ رہے ہو کہنے لگا لیگی کے نام کی مشق کر رہاہوں اپنے دل کو تسلی دے رہاہوں۔)

بتلایے! اگر مجنوں کواس حالت میں کوئی ہے کہتا کہ ذرا تھہر جاہم مجلس بنالیں اور مٹھائی منگالیں اس وقت کیلی اکا ذکر کرناتو وہ جواب دے گا کہ سلام ہے ایسی مجلس کو اور ایسی مٹھائی کو جو میرے اور محبوب کے در میان میں حجاب ہو۔ اور ہم نے تواکثر مجالس میں میلاد والوں کو یہی دیکھاہے کہ محبت سے بالکل خالی ہوتے ہیں اس لئے کہ بڑامعیار محبت کامحبوب کی اطاعت ہے کسی نے خوب کہاہے۔

> هذا لعمري في الفعال بديع أنَّ المَحْبِ لمن يحبِ مطيَّع

تعصى الرسول و انت تظهرحبه لوكان حبك صادق لا طعته

(یعنی تورسول الله صلی الله علیه وسلم کی نافرمانی کرتا ہے اور ان کی محبت کو ظاہر کرتا ہے اپنی جان کی فتم! مید اسلام علیه میں سے ہے اگر تیری محبت صادق ہوتی تو حضور کی اطاعت کرتا اس لئے کہ محب محبوب کا مطبع ہوتا ہے۔)

مولد برستوں کو دیکھاہے کہ مجلس میلاد کا اہتمام کرتے ہیں بائس کھڑے کررہے ہیں ان پر کپڑے منڈھ رہے ہیں اور سامان روشنی کا فراہم کررہے ہیں اور اس در میان میں جو نمازوں کے وقت آتے ہیں تو نماز نہیں پڑھتے اور داڑھی کا صفا یا کرتے ہیں کیوں صاحبو! کیا محبین رسول ملٹ ایک ہی صور تیں اور بہی ان کی حالت ہوتی ہے؟ کیا بس حضور کا بہی حق ہے کہ پانچ روپ کی مٹھائی منگا کر تقسیم کردی اور سمجھ لیا کہ ہم نے رسول کا حق ادا کر دیا؟ کیا آپ لوگوں نے حضور کو نعوذ باللہ کوئی پیشہ ور پیرزادہ سمجھ لیا ہے؟ کہ تھوڑی ہی مٹھائی پر خوش ہو جاویں تھوڑے ہے ندر انے پرراضی ہو جاویں توبہ توبہ نعوذ باللہ یادر کھو! حضور ایسے محبین سے خوش نہیں ہیں، سیچ محب وہ ہیں جو اقوال و افعال وضع وانداز ہرشے میں حضور کا اتباع اور اطاعت کرتے ہیں۔ (خطبات سیم الامت جلد 5، ص 54,55)

#### عادت الله

اگرکوئی کے کہ حق تعالی نے سور ۃ مریم میں عیسیٰ علیہ السلام اور یحییٰ علیہ السلام کی ولادت کا قصہ مفصل بیان فرمایا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ قصہ مولد عیسیٰ ویجیٹی علیماالسلام کی تفصیل بیان کرنا بھی قابل خاص اہتمام کے ہراس سے معلوم ہوتا ہے کہ خضور ملتی اللہ کے ذکر ولادت کو بھی قیاس کرتے ہیں۔ بات بیہ کہ حضور ملتی اللہ کے ذکر ولادت کو بھی قیاس کرتے ہیں۔ بات بیہ کہ حضور ملتی اللہ کی مصفوت شینا وغابت عنک اشیاء

#### (ایک چیز تونے یاد کرلی اور بہت سی چیزیں غائب کردیں)

آپ نے یہ تودیکھ لیا کہ ان حضرات کی ولادت کا قصہ اہتمام سے بیان فرمایا ہے۔ مگریہ نہیں دیکھا کہ کیوں اور کس حیثیت سے ذکر فرمایا۔ ان کے قصہ ولادت کے اہتمام کی وجہ بیہ کہ ان دونوں حضرات کی ولادت ایک عجیب طریقہ سے خرق عادت کے طور پر ہوئی ہے۔ یحییٰ علیہ السلام کے ماں باپ تو بوڑھے بہت تھے کہ اسباب ظاہرہ کے اعتبار سے ان میں صلاحیت ہی توالد و تناسل کی نہ تھی۔ چنانچہ ارشاد ہے۔ وَأَصْلَحْنَا لَهُ ذَوْجَهُ (اور ہم نے اس کے اس کے اس کی نہ تھی۔ چنانچہ ارشاد ہے۔ وَأَصْلَحْنَا لَهُ ذَوْجَهُ (اور ہم نے اس کے لئے اس کی ذوجہ کو درست کردیا) اس لئے ان کی ولادت عجیب تھی مَداور عیسی علیہ السلام بے باپ کے بید اہو ہے اس

لئے ان کی ولادت اس سے بھی زیادہ عجیب ہے پس حق تعالی نے ان دونوں قصوں سے قدرت اور توحید پر استدلال فرمایا ہے۔ یہ وجہ ہے ان قصول کے بالا ہتمام ذکر کرنے کی۔ اور حضور کی ولادت شریفہ عادت کے موافق ہوئی۔ پس اس سے مطلقاً ذکر مولد شریف کی تفضیل کاذکر نبوت و ہجرت کے برابر محل اہتمام ہونا ثابت نہیں ہوتا۔

گر آج کل بعض لوگوں نے خوداس مقدمہ میں کام شروع کیا ہے کہ آپ کی ولادت شریفہ بطریق متعارف ہوئی ہے چنانچہ ایک شخص کامیرے پاس خطآیا تھااس میں پوچھاتھا کہ کیا حضوراپٹی والدہ شریفہ کے بطن سے ای طرح پیداہوئے جیسے اور آدمی ہوتے ہیں اور کسی کا قول نقل کیا تھا کہ ان سے پیداہوئے ہیں اس لئے کہ حضور کی شان اس سے ارفع ہے محل غیر طاہر سے پیداہوں اور پوچھاتھا کہ اس کی کیاد لیل ہے کہ طریق معہود سے پیداہوئے ہیں؟
میں کہتاہوں کہ ان ساکلوں کو ایسے امور کے پوچھنے سے شرم نہیں آتی۔ بہت بے حیائی اور بے ادبی اور گتافی کی بات ہے میر اجی تو فیہ چاہتا تھا کہ اس خطر کا جواب کصوں لیکن طوعاً کر ہا کصاتا کہ ان مخالفین کو میہ کہنے کی گئیائش نہ رہے کہ اہل حق کے پاس کوئی دلیل نہیں۔ میں نے جواب میں کسا کہ روایات میں حضور کی ولادت کے متعلق الفاظ رہے کہ اہل حق کے ہیں لائدی صلی الله علیہ وسلم-اور یہ مقدمہ مسلمہ ہے کہ جب تک مجاز کے قرائن نہ ہوں تو الفاظ اپنے مقائن پر محمول ہوتے ہیں لیعنی جب تک معنی حقیق بن سکیں مجاز کی طرف رجوع نہ کیا جو ب اور یہ بھی مسلم ہے کہ علامت حقیقت کی تبادر الی الفہم عند الخلوص عن الفوائن (قرائن سے خالی ہونے پر فہم ہر طرف سبقت کرتی علامت حقیقت کی تبادر الی الفہم عند الخلوص عن الفوائن (قرائن سے خالی ہونے پر فہم ہر طرف سبقت کرتی علامت حقیقت کی تبادر الی الفہم عند الخلوص عن الفوائن (قرائن سے خالی ہونے پر فہم ہر طرف سبقت کرتی علامت حقیقت کی تبادر الی الفہم عند الخلوص عن الفوائن (قرائن سے خالی ہونے پر فہم ہر طرف سبقت کی گیاں اس سب مقدمات سے (لفظ) ولدیت سے ولادت معہود ہی سے پیداہونام ادلیا جائے گا۔ یہ دلیل

اب لوگ اس کی کوشش کرتے ہیں کہ حضور کی ولادت شریفہ کو عجیب طریقہ سے ثابت کریں اور عادت معروفہ کے موافق پیدا ہونے کو قدح جانتے ہیں حالا نکہ اقدب الی الحکمة آپ کی شان کے اعتبار سے بہی ہے کہ جس طرح عادت اللہ جاری ہے آپ اس طرح پیدا ہوں۔ (خطبات علیم الامت جلد 5، ص 66،67)

#### ظهوراساء جلاليه وجماليه

حضرت حاجی صاحب نوراللہ مرقدہ کوچونکہ محبت حق اور توحید میں کمال تھااور توجہ بحق غالب تھی۔ آپ ہر بات کو توحید کی طرف منعطف فرماتے تھے۔ چنانچہ ایک مرتبہ ایک شخص نے حاضر خدمت ہو کر بعض حکام مکہ کے تشد دات کا تذکرہ شروع کیا کہ یوں ظلم کرتے ہیں یوں پریشان کرر کھاہے مگر وہاں تو دل میں ایک ہی بسا ہوا تھااور حالت یہ تھی کہ۔

نوائے لااحب الافلین زن

خلیل آسادر ملک یقین زن

ابراہیم علیہ السلام کی طرح یقین حاصل کرے لا أجِبُ الأفیلین (میں غروب ہوجانے والوں سے محبت نہیں ر کھتا) کی صدالگاؤ۔

اور بیہ حالت تھی کہ

ہمہ شہر پر زخوباں منم وخیال ماہے جہانہ کہ چشم یک بیں نکند بہ کس نگاہے (سازاشهر حسینوں سے بھراپڑاہے میں ہوں اور ایک حسین محبوب کا خیال ہے بدخو آ تکھوں کا کیا کروں کسی طرف نگاها ٹھاکر بھی نہیں دیکھتی۔)

بس معاً ہی فرماتے ہیں کہ آج کل اسائے جلالیہ کا ظہور ہور ہاہے اور اس کے بعد خدا تعالی کے اساء جلالیہ وجمالیہ یعنی لطیفیہ و قہر ریہ کی تحقیق ہونے لگی اور ان اساء جمالیہ جلالیہ کے وہ معنی نہیں جن کو عاملین اسائے جلالیہ و جمالیہ کہتے ہیں اور جن میں ان کے نزدیک گوشت چھوڑ دیناضر وری ہے وہ توایک مخترع اصطلاح ہے بلکہ مراداسائے جلالیہ سے اسائے قہریہ اور اساء جمالیہ سے اسائے لطیفیہ ہیں توبہ سختی وغیرہ جو کچھ ہوتی ہے بیاللہ تعالی کے اساء کا ظہور ہوتا ہے اور اس میں خدا تعالی کی حکمتیں ہوتی ہیں۔

ظلم وستم اگرچہ ہمارے افعال ہونے کی حیثیت سے اور ہمارے اعتبار سے معصیت ہے مگر اس کی تخلیق و تکون میں بھی خداتعالی کے مصالح اور بہت سی حکمتیں ہوتی ہیں۔ حتی کہ میں نے اپنے استاد سے سناہے کہ دنیا میں چوری ہوتی ہے مگراس کا وجود بھی حکمت سے خالی نہیں ہے اگرچہ یہ تواعتقادہے کہ خدا کی حکمت نے چاہا کہ کوئی ایسا ہواور کوئی ایسا ہواوراس فعل میں گناہ بھی ہوگا۔ بوجہاس کے اختیاری ہونے کے مگریہ ایساہے جیسے گھر میں پاخانہ (بیت الخلاء) ہوتا ہے کہ وہ تمام قطعات سے ارذل ہے لیکن مکان بغیراس کے ناتمام ہے۔ایساہی عالم بدوں کفر کے ناتمام ہے۔ایک مر تبہ مجھے خیال ہوا کہ بزر گوں کے بر کات کا تو مقتضابیہ تھا کہ ان کے مزارات پر خرافات نہ ہوا کرتے۔

(خطبات عكيم الامت جلد 5، ص 100، 101)

#### تعمت معرفت

باقی خود حضرت آدم علیہ السلام کے حق میں جو حکمت تھی اس کو حضرت حاجی صاحب نور اللہ مرقدہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ عار فوں کے لئے بڑی نعمت معرفت ہے اور معرفت کی دو قشمیں ہیں۔ایک علمی اور ایک عینی۔ معرفت علمی توبیہ ہے کہ صفات کمال اور اس کے کمال کاعلم ہو جائے۔اور معرفت عینی بیہ ہے کہ اس صفت کے اثر کامشاہدہ ہو جاوے۔ تواس وقت آ دم علیہ السلام کو معرفت علمی تو حاصل تھی لیکن معرفت عینی بعض صفات کی حاصل نہ تھی۔ جیسے کہ منعم کواس صفت کااس وقت مشاہدہ ہور ہاتھالیکن بعض صفات کامشاہدہ اس وقت نہ تھامثلاً تواب کہ اس صفت کی معرفت علمی توحاصل تھی۔ باقی معرفت عینی حاصل نہ تھی اور معرفت عینی افضل ہے معرفت علمی سے۔ توجنت سے علیحدہ کرکے خداتعالی کو حضرت آدم علیہ السلام کی تنکیل عرفان مقصود تھی۔ پس بیا خراج حقیقت میں عقوبت نہ تھی، پنکیل تھی۔

بعض قرائن سے آدم علیہ السلام کواس کا پچھ پنۃ بھی چل گیا تھا۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ جب آدم علیہ السلام کی ناک میں روح داخل ہوئی تو آپ کو چھینک آئی۔ار شاد ہوا کہ کہوالحمد للداور فرشتوں کو حکم ہوا کہ کہویر حمک اللہ۔ تو بعض روایات میں ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام روئے اور کہا کہ دعائے رحمت سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی لغزش ضرور ہوگی اور تو بہ کے بعدر حمت ہوگی۔

اس کمال معرفت کی مصلحت سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جیسا کہ آپ نے ارشاد فرمایا ہے اتنا بخار پڑھتا تھا جتنادوآ دمیوں کو چڑھتا تھا کیونکہ جس اسم کا یہ مظہر ہے اس کی معرفت حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو علی وجہ الکمال عطافر مائی تھی۔ حضرت آدم علیہ السلام کا جنت سے آنا بھی نعمت ہے ہیں یہ بھی وجوہ فضائل جعہ سے ہوا تو دیکھئے جعہ کے بارہ میں باوجو دیہ کہ یہ فضائل خود حدیث سے ثابت ہیں لیکن اس دن میں شخصیص صوم کی ممانعت ہے۔ کہ بارہ میں باوجو دیہ کہ یہ فضائل خود حدیث سے ثابت ہیں لیکن اس دن میں شخصیص صوم کی ممانعت ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 5، ص 118،119)

## مجاہدہ کی حقیقت

لوگ مجاہدہ کے معنی سمجھتے ہیں کہ بیوی بچوں کو چھوڑ دے بس جہاں کوئی شاہ صاحب بنے وہ اس کے ساتھ ہی ساہ صاحب بن جاتے ہیں یعنی ان کا دل ساہ ہو جاتا ہے۔ بیوی بچوں پر ظلم کرنے لگتے اور ان سے الگ ہو جاتے ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں اپنے متعلق بھی اور اپنے مریدوں کے متعلق بھی کہ فلال شخص جب سے ہم سے مرید ہوا ہے بیوی بچوں کومنہ نہیں لگاتا۔

چنانچہ نواب ڈھاکہ کوایسے ہی پیروں نے ایک بیوی کی محبت سے منع کرر کھاتھا کہ یہ سبب بُعد عن الحق ہو گاوہ بے چارے بڑے پریشان تھے جب میں گیاتو مجھ سے پوچھا کہ میں نے ایک نوعمر لڑکی سے شادی کی ہے جس سے میری طبیعت کوانس زیادہ ہے کیایہ محبت مجھے مصر ہوگی! میں نے کہاہر گزنہیں بلکہ سبب قربت اور موجب ثواب ہوگی کہنے لگے کہ مجھے تولوگوں نے ڈرار کھا ہے کہ یہ سبب بُعد ہوگی میں نے کہا سبحان اللہ! سبب بُعد تووہ محبت ہے جورضائے حق کے خلاف ہواور بیوی کے ساتھ محبت کرنے کا توامر ہے یہ سبب بُعد کیوں ہونے لگی بشر طیکہ اس محبت کی وجہ سے حقوق اللہ میں کوتاہی نہ ہواور اگر بیوی سے محبت کر نامطلقاً سبب بُعد ہے تو پھر تو معاذ اللہ حضور مل اُلی اِللہ اِللہ عنور مل اُلی اِللہ کے بات بہنچ گ

(خطبات حكيم الامت جلد5،ص137،136)

کیونکہ حضرت عائشے ہے حضور کوالیی محبت تھی کہ اس کو درجہ عشق کہہ سکتے ہیں اور اگراس وقت لفظ عشق کا استعال مقاد ہو تاتو صحابہ اس کو عشق ہی ہے تعبیر فرماتے۔

ایک و فعہ میں میر تھے گیا چھوٹے گھر میں ، وہال علاج کرانا تھااس وقت بعض مستورات نے بیعت کی درخواست کی ، بعض عور تول نے ان کوبہ کا یک ان سے بیعت نہ ہویہ تو اپنی بیوی کوساتھ ساتھ لئے پھرتے ہیں تم ہمارے پیرے بیعت ہوناا نہوں نے پچاس سال سے بیعت بہوناا نہوں نے پچاس سال سے اپنی بیوی سے بات نہیں کی گو یاوہ ان کے زعم میں بڑے مجابداور تارک تھے ۱۲) وہ مسماۃ بہت سمجھ دار تھیں اس کو سمجھیں کہ وہ تو پچاس سال سے خدا کا نافر بان ہے دہ ہر گزییر بنانے کے قابل نہیں کے ونکہ خدا تعالی نے بیوی پچوں کے حقوق ادار نے کا تھم فرمایا ہے تو جو پچاس سال سے بیوی پچوں کو چھوڑے ہوئے ہوئو کہ ونکہ خدا تعالی نے بیوی پچوں کے حقوق ادار نے کا تھم فرمایا ہے تو جو پچاس سال سے بیوی پچوں کو چھوڑے ہوئے ہوئو مسماۃ مجھ سے بیعت ہو گئیں اور ان کے اس جواب سے ہیں بہت خوش ہوا کہ المحمد للداس کو دین کا فہم حاصل ہے۔ مساقہ مجھ سے بیعت ہو گئیں اور ان کے اس جواب سے ہیں بہت خوش ہوا کہ المحمد للداس کو دین کا فہم حاصل ہے۔ مستحبہ پر مو توف ہے جیسے بہت سونا، بہت کہ معاصی کو مطلقاً ترک کرے اور یہ فنافت واجبہ کا حصول کا مل اس مخالفت مستحبہ پر مو توف ہے جیسے بہت سونا، بہت کھانا، بہت عمرہ کپڑے پہننا، بہت با تین کرنا، لوگوں سے زیادہ ملناملانا، مستحبہ پر مو توف ہے جیسے بہت سونا، بہت کھانا، بہت عمرہ کپڑے پہننا، بہت با تین کرنا، لوگوں سے زیادہ ملناملانا، سوان ہے تھئے سوتا ہو تھی ہو گئینے میں نے تین گھنٹے کم کئے تواب بتلاؤز یادہ مجاہد کوں ہوا کہا گھنٹے سوتا ہے تو تم یہ کہنے لگو کہ ہم مجاہد ہیں اور وہ نہیں۔ ممکن ہے کہ اس کی نیندہ س گھنٹے میں نے تواب بتلاؤز یادہ مجاہد کوں ہوا؟

#### مقام علماءوصو فباء

ای لئے صوفیاء اور علاء میں جب بعض او قات نزاع ہوا ہے تو بعض اہل کشف کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا گوشہ خاطر علاء کی جمایت ورعایت کی طرف معلوم ہوا ہے۔ چنانچہ شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرہ نے ایک واقعہ کھا ہے کہ جب میں مدینہ منورہ میں تھاتو وہاں ایک صوفی نے وحدت الوجو دپر رسالہ لکھا۔ ایک عالم نے اس کار د لکھا۔ شاہ ولی اللہ صاحب چو نکہ بڑے محقق ہیں وہ صوفی کا مطلب صحیح سمجھے ہوئے تھے۔ عالم کار د کھ کرجو کہ حقیقت ناشای شاہ ولی اللہ صاحب چو تک ہوئے ہوئے سے مالم کار د کھ کر جو کہ حقیقت ناشای سے لکھا گیا تھا۔ ان کو جوش ہوا اور صوفی کی حمایت میں عالم کے رد کا جواب لکھنا چاہا۔ یہ ارادہ ہی کر رہے تھے کہ اس زمانہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف ہوئے مفصل واقعہ مجھے یاد نہیں رہا۔ اتنا محفوظ ہے کہ شاہ

صاحب کواس وقت میہ معلوم ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم شاہ صاحب کے جواب لکھنے کو پیند نہیں فرماتے۔ بیہ دیکھ کر شاہ صاحب خاموش ہو گئے اور اس ارادہ سے رک گئے۔

اس سے معلوم ہوا کہ سرکار نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں علاء کی رعایت زیادہ ہے اور وجہ اس کی ظاہر ہے کہ غیر محقق صوفیاء کی نظر صرف ایک پہلوپر ہے کہ اپنے جذبات پر عمل کر کے جی جوش کرلیا۔جو بات معلوم ہوئی کہہ ڈالی اور علاء کی نظر صوفیاء کے جذبات کے ساتھ دوسروں کے جذبات پر بھی ہے کہ نظام اسلام میں فرق نہ آئے اور نظام اسلام سے مراد تدن اور دنیوی مصلحت نہیں ہے جبیا کہ بعض جاہل اسی کو مقصود شریعت سمجھتے ہیں بلکہ خوب سمجھ اوکہ نظام شریعت کی غایت ہے ہے کہ رضائے حق کے اسباب میں خلل ندیڑے۔ گو آج کل بہت اوگ جن میں غیر محقق صوفی بھی داخل ہیں اور لیڈروں کا توبیہ مذہب ہو گیا۔ غرض یہ لوگ نظام شریعت کا حاصل میہ سبھتے ہیں کہ مسلمانوں میں باہم اجتاع واتحاد ہو قوت میں انتشار نہ ہواور صورت اجتاعیہ وہئیت اتحادیہ میں گڑ برٹنہ ہو ،امن وانتظام میں فرق نہآئے حالا نکہ یہ محض غلط عقیدہ ہے۔ یہ توسلطنت کا انتظام ہوااور سلطنت شریعت کی محض ایک خادم ہے۔ منجمله اور خادموں کے۔سلطنت روح شریعت اور مقصود شریعت نہیں ہے البتہ سلطنت سے اس مقصود میں امداد ملتی ہے باقی مقصود وہی نظام معنی رضاء حق کاانتظام ہے تو صرف ان صوفیوں کے جذبات کی رعایت سے اس نظام میں خلل پڑتا ہے کیونکہ دنیامیں کم فہم زیادہ ہیں اور کم فہم لوگ حقیقت کو توسیجھتے نہیں وہ وحدۃ الوجود وغیرہ کے مضامین کوسن کرایے ایسے افعال وا قوال میں مبتلا ہو جاتے ہیں جورضائے حق کے خلاف ہوتے ہیں مثلاً سب کے مال کو مباح سمجھنے لگتے ادر امر دوں اور نامحرم عور توں کو مظہر حق سمجھ کر گھورنے لگتے ہیں۔اس سے رضائے حق کے اسباب میں اختلال واقع ہوتا ہے ای لئے مولانار ومی ایسے صوفیوں سے بڑے خفاہیں جوزبان سے جو جانتے ہیں نکال دیتے ہیں۔ (خطبات عكيم الامت جلد 5، ص 181، 180)

#### تمهيد بيان

تومیر اجو معمول تھا کہ اس ماہ مبارک میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فضائل بیان کیا کرتا تھا وہ دوام کی حد میں تھا التزام کے طور پرنہ تھا۔ چنانچہ چند سال تک تومیں نے کئی و عظوں میں فضائل نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر کیا جن کے نام سب مقفیٰ ہیں۔النور الظہور،السر ورالشذوذ والحبور،اور وہاں ایک ذکر رسول جو کہ اسی سلسلے میں ہے مقفی نہیں، پھرکئی سال سے اس کا اتفاق نہیں ہوا کچھ اسباب بھی ایسے مانع ہوئے جن سے معمول ناغہ ہوگیا نیز ایک وجہ یہی تھی کہ لوگ اس معمول کی بڑی وجہ صرف تھی کہ لوگ اس معمول کی بڑی وجہ صرف سے تھی کہ لوگ اس معمول کی بڑی وجہ صرف سے تھی کہ ان ایام میں حضور مل ہے تھا کی اور دنوں سے زیادہ یاد آتے تھے نہ کہ اس میں شرعی ضرورت کا عقاد

یا عمل تھا۔ سومدت کے بعداب کے سال پھراس یادہے جوش تازہ ہوااس لئے بھی چاہا کہ اس سال بچھ فضائل نبویہ معهوده پھر بیان کروں تاکہ جیسے ذکر کاالتزام نہیں ہواای طرح ترک ذکر کا بھی صورۃ التزام نہ ہو۔اس وقت میر احال یہ ہے جس کو غالباً مولانا فرماتے ہیں۔

> بازدیوانه شدم من اے طبیب باز سودائی شدم من اے حبیب باز گواز نجد وازیاران نجد تادرود بوارراآری بوجد

بازآ مدآب من در جوئے من بازآ مدشاہ من در کوئے من

(اے طبیب پھر میں سودائی بنا،اے طبیب پھر میں سودائی بنا۔ پھر میرے دریائے محبت میں پانی آگیامیر اباد شاہ میرے کوچہ میں پھرآگیا، مجداور یاران مجد کاحال پھر بیان کروتاکہ درود بوار بھی وجد میں آئیں۔)

اس تقاضا کی وجہ ہے جی میں کئی روز سے تھا کہ مختصر سابیان کروں گا۔ کیونکہ مطول کی تواب ہمت نہیں رہی اور منہ میٹھاکرنے کومصری کی ایک ڈلی ہی کافی ہے۔اختصار کا توپہلے ہی سے خیال تھا مگراب رات سے بچھ طبیعت مسل مند ہے۔ بخار کاسااٹر ہے اس لئے اب اور بھی اختصار ہوگا۔ (مگر پھر بھی ماشاء اللہ پورے چار گھنٹے بیان ہوا۔) خیال توبیان کا چندروز سے ہورہا تھا مگراب ایک سبب بیہ بھی داعی ہوا کہ آج کل کچھ عزیز مہمان مجتمع ہیں جو گوعد داً قلیل ہیں مگر چونکہ ان میں ایک کیفیت شوقیہ ہے اور دین کے ساتھ تعلق ہے اس لئے میں ان کو کیفیز کثیر ہی سمجھتا ہوں۔ (خطبات عكيم الامت جلد 5، ص187)

## فضيلت فقهاء

تو حضور وہاں کہاں چین تھا۔ بس وہ حالت تھی جیسے ایک صاحب کا سوال آج کل آیا ہے۔ ہمارے یہاں عجیب عجیب سوالات آتے ہیں۔ سوال میہ ہے کہ ایک مخص کسی عورت پر عاشق تھا۔ عورت شریف خاندان کی تھی اور یہ عاشق صاحب کھٹیا خاندان کے تھے اس کے تفو (برابر)نہ تھے۔جب آپ (اس) نے نکاح کا پیغام دیاتواس نے عدم کفاءت کاعذر کیاکہ تیرے نکاح سے میری نسل بگڑے گی۔عاشق صاحب نے کہاکہ میں تو نکاح کرکے صرف دیدار چاہتا ہوں اور کچھ نہ کروں گا۔ چنانچہ وہ اس شرط پر نکاح کرنے کو آمادہ ہو گئ کہ مجھ سے مقاربت نہ کرنا۔عورت بھی بڑی ہمت کی تھی۔اور ای شرط پر نکاح ہو گیا کچھ دنوں تو عاشق نے صبر کیا مگر پاس لیٹ کر پھر صبر کس ہے ہو۔اب میاں کی جان پر بنی تواستفتاء کیا ہے کہ اگر میں صحبت کر لوں تو خلاف شرط ہونے کے سبب نکاح میں تو خلل نہ آئے گا اور میر بھی لکھا کہ وہ راضی نہیں ہے۔ میں نے لکھا پاگل ہے جواس شرط کی رعایت کرتا ہے۔ بے شرط فاسد ہے اور نکاح تسیح ہو گیااور عورت کی ناراضی کی بچھ پر وانہیں تم کو پورے اختیارات ہیں۔ کیا تم عورت ہو جوایک عورت پر قابویافتہ

نہ ہوسکے۔اگر فقہاءنہ ہوتے اور آج کل کے محدث ہوتے جن کو مخدث (بے وہفو) کہنا چاہئے۔ تو وہ کہتے کہ نکاح ہی صحیح نہیں ہوا کیونکہ حدیث میں ہے نہی عن بیع و شرط حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھے اور شرط سے منع فرمایا ہے۔اس لئے بھے میں شرط کرنے سے بھے بھی فاسد ہو جاتی ہے اور شرط بھی اور نکاح بھی مثل بھے کے ایک معاملہ مالیہ ہے کیونکہ اس میں منافع عورت کو مہر کے معاوضہ میں لیا جاتا ہے۔اس لئے یہاں بھی نکاح اور شرط دونوں فاسد ہونے چاہئیں۔

حضرت اگرفقہاء کا وجود نہ ہوتاتو یہ لوگ بھے اور مشروط بشرط فاسد کی طرح تمام عقود کو فاسد کہتے مگر خدا جزائے خیر دے حضرات فقہاء کو کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مزاح شناس ہیں۔ وہ حضور ملٹی اللہ علیہ والہ وسلم کے مزاح شناس ہیں۔ وہ حضور ملٹی اللہ علیہ کو بہد کو بہجانتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 5، ص 66،67)

## سر كار دوجهال ملتي لالم كى بيند

ورنہ موت تواصل میں معنی حیات ہی ہاوراس سب کی تعیین سے یہ شبہ بھی وفع ہو گیا کہ جب تمہارے تول کے مطابق موت بھی حیات ہی ہے اور نی نفسہ موت کو حیات پر ترجے ہو تھی محابہ کو آپ لمٹی ایٹی اس اشکال کا جواب) اوپ کیوں ہوا۔ خوش ہو ناچا ہے تھا کہ حضور ملٹی آلیا ہم کو افضل حالت نصیب ہوئی۔ وجہ وفع کی (پینی اس اشکال کا جواب) اوپ کی تقریر سے ظاہر ہے کہ صحابہ کو رخ اس لئے نہیں ہوا تھا کہ وہ حضور ملٹی آلیہ ہم سے جدا ہو گئے اور سے اس کی تو صحابہ ہے تصریح ہو عقریب آتی ہے بلکہ رخ اس کا تھا کہ حضور ملٹی آلیہ ہم سے جدا ہو گئے اور آپ ملئی اور اس کی تو صحابہ ہم سے منقطع ہو گئیں۔ چنانچ در مسلم میں ہے) ایک بار حضرات شیخین حضور ملٹی آلیہ کے وصال کو حیات میں میں ہے کا یک بار حضرات شیخین حضور ملٹی آلیہ کے وصال کے قریب ہی حضرت ام ایمن رضی اللہ عنصا کی زیارت کو گئے جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کھلانے پلانے والی شیمیں حضوراکر م ملٹی آلیہ کے معان کو مطابق حضوا کا جو اس کی تعتین حضوراکر م ملٹی آلیہ کے وہ وہ وہ کیا ہم کے مطابق حضرات شیخین نے فرما یا اے اس کی تعتین حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے لئے (وئیا ایکن فی معلوم نہیں کہ خداتعالی کے پاس کی تعتین حضور صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کے لئے (وئیا ایکن فی بہتر ہیں (یہ فرمانا کیا تم کو معلوم نہیں ، اپنے فرمان سے بتارہا ہے کہ یہ صحابہ کے نزدیک اولیت و مسلمات میں سے تھا) اس پر انہوں نے فرمایا ، یہتر ہیں (یہ فرمانا کیا تم کو معلوم نہیں ، اپنے فرمان سے بتارہا ہے کہ یہ صحابہ کے نزدیک اولیت و مسلمات میں سے تھا) اس پر انہوں نے فرمایا ، یہتر ہیں جی جانی ہوں۔

ولکن الوجی انقطع عنا۔ لیکن حضور مُنْ اللّٰهِ کے تشریف لے جانے سے نزول وحی منقطع ہوگئ،اس لئے روقی ہوگئ،اس لئے روقی ہول ہوگئ،اس لئے روقی ہول ہوگئ،اس لئے روقی ہول ہوگئ ہم سے جدا ہو گئے اور حضور مُنْ اللّٰهِ ہم سے جدا ہو گئے اور حضور مُنْ اللّٰهِ ہم سے جدا ہو گئے یعنی برکات نبوت (وحی) منقطع ہو گئیں۔ فبکی لذالک الشیخان. یہ من کُر حضرات شیخین جمی رونے لگے۔

یہاں اہل ظاہر کو شبہ ہو گا کہ بیہ حضرات کیوں رونے لگے۔ یا توان کو بھی رونے سے منع کرتے تھے یا خود بھی رونے لگے۔

صاحبو! یہ رونا بھی ان کے محقق ہونے کی دلیل ہے۔ حضرات صحابہ عارف سے اور عارف بھی کا مل۔ اور عارف بھی کا مل۔ اور عارف کا کی قاعدہ ہے کہ وہ ہر چیز کا حق ادا کرتا ہے عقل کا بھی، طبع کا بھی تو حضرات شیخین نے اول تو عقل کا حق ادا کیا کہ عقلاً عاشق کو محبوب کے لئے وہی بات پیند کرنا چاہئے جس کو محبوب خود پیند کرتا ہواور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو آخرت ہی محبوب ہے چنا نچہ (حدیث متفق علیہ میں ہے کہ وصال سے پہلے ایک بار حضور نے فرمایا۔

ان الله خبر عبدا بین الدنیا و بین ماعندہ فاختار ما عندالله فبکی ابوبکر وقال نفدیک بابائنا و امہاتنا یا رسول الله.

یعنی حق تعالی نے ایک بندہ کو اختیار دیا ہے کہ چاہے دنیا میں رہیں یا خدا تعالی کے پاس جائیں تواب بندہ نے خدا تعالی کے پاس جائیں تواب بندہ نے خدا تعالی کے پاس جانا پیند کیا۔ حضرات صحابہ اس کا مطلب نہ سمجھ۔ یہ خیال کیا کہ حضور ملٹی ایک اور عرض فرمارہ ہیں۔ وہ رونے گے اور عرض فرمارہ ہیں مگر حضرت ابو بکر صدیق سمجھ گئے کہ حضور ملٹی اینا ہی واقعہ بیان فرمارہ ہیں۔ وہ رونے گے اور عرض کیایار سول اللہ! ہمارے مال باب آ ب پر قربان ہول صحابہ اس قصہ میں فرماتے ہیں فکان ابوبکر اعلمنا ابو بکر ہم میں سب سے زیادہ عالم شے کہ وہ مطلب سمجھ گئے۔

اس سے صراحۃ معلوم ہوا کہ حضور ملٹھ آلٹم کو آخرت پیند تھی۔اس کے علاوہ اور بھی احادیث ہیں جن میں یہ امر مصرح ہے۔ چنانچہ بیہ قی کی حدیث میں ہے جب وصال کا وقت قریب آیا تو حضرت عزرائیل علیہ السلام ملک الموت نے عرض کیا کہ مجھے حق تعالٰی کا حکم ہے کہ بدوں آپ کی اجازت کے بچھ نہ کروں۔

فنظر الى جبرئيل فقال يا محمد إن الله قد اشتاق الى لقائك فقال امض ما أمرت به

لینیاس وقت حضور ملٹی آئیم نے حضرت جبر ئیل علیہ السلام کی طرف نظر کی ( کہ بتلاؤ میں کون سی حالت اختیار کروں) انہوں نے عرض کیا یار سول!اللہ تعالیٰ آپ ملٹی آئیم کے ملنے کے مشاق ہیں۔اس کے معنی میں بیہتی نے کہا

قد ارادلقائک بان يردک من دنياک الى معادک زيادته في قربک

توآپ نے فرمایا کسم اللہ! اے عزرائیل! اپناکام شروع کرو کہ مجھے بھی اپنے پرورد گار کے لقاء کاا شتیاق ہے) نیز میں وصال کے وقت آپ فرمار ہے تھے۔

اللهم الرفيق الاعلى- اوربي بهى فرمارب عقد مع الذين انعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين

یعنی اے اللہ! میں رفیق اعلی کو تلاش کرتا ہوں جہاں ان لوگوں کا ساتھ ہوگا۔ جن پر آپ نے انعام فرما یا ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ یہ س کر میں نے سمجھ لیا کہ حضور ملٹی ایکی کواس وقت اختیار دیا گیا تھا اور آپ ملٹی ایک سلے منظور نہیں۔ اور آپ ملٹی ایک منظور نہیں۔ اور آپ ملٹی ایک منظور نہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 5، م 234،235،236)

#### مقبوليت درود شريف

اگر کہو کہ ہم درود شریف پڑھتے ہیں حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کو نفع ہوتا ہے تو میں کہتا ہوں کہ حضور والا کواتنا نفع نہیں ہوتا جتنا آپ لو گول کو ہوتا ہے ہمیں ارشادہے حق تعالی کا کہ

يْآيُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا:

اے ایمان والو! آپ صلی الله علیه وسلم پردرود وسلام سجیجو۔

اگرآپاپ نوکرے کہیں کہ یہ ہزارروپ ہیں ہم سے کہو کہ ہم اپنے بیٹے کو دے دیں تواس نوکر کے مقبول بنانے کواوراس کی عزت بڑھانے کویہ صورت تجویز کی ہے نہ کہ بیٹاروپ ملنے میں اس نوکر کا مختاج ہے اگر نوکر نہ بھی کے تب بھی روپیہ بیٹے کے لئے تجویز کر لیا گیا ہے۔ صرف نوکر کی عزت افزائی لئے ایسا کیا ہے۔ یہی حال درود شریف کا ہے کہ حق تعالی کا فرمانا کہ رحمت کی دعاکر ورسول ملڑ ایکٹی کے لئے، رحمت بھیجنا تو منظور ہی ہے (خواہ ہم درود بھیجیں یا نہیں چنانچہ اس کے قبل اِنَّ الله وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهِ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهِ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكُولُى اللَّهُ عَلَى الْكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

موجودہے گر ہاری قدر بڑھانے کو ہمیں کہہ دیا کہ درود بھیجو کہ تمہارا بھی بھلا ہو جائے گا۔ کوئی شخص کیا منہ لے کر کہہ سکتاہے کی آپ ہمارے مختاج ہیں اور اس کہنے سے آپ پر رحمت ہوگی۔ بیر شبہ شاید کسی خشک مزاح کو ہوتا اس لئے رفع کر دیا۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جو معاملہ حق تعالیٰ کا ہے وہ ہماری درخواست پر موقوف نہیں۔اس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ علماء نے لکھا ہے کہ اور عبادات بعض دفعہ مقبول ہوتی ہیں اور بعض دفعہ مر دود لیکن درود شریف ہمیشہ مقبول ہوتا ہے۔ سوا گر ہمارے عمل کا آپ ملے آئی پر رحمت نازل ہونے میں کوئی اثر ہوتا ہے توجیسے اور اعمال ہیں یہ بھی ہمارا عمل ایساہی ہو ناچاہئے تھا۔ (مجھی مقبول اور مجھی مر دود) سو ہمیشہ مقبول ہو نادلیل ہے اس کی کہ ہمارے عمل کا اس میں کوئی اثر نہیں۔ حق تعالیٰ ضرور حمت بھیجے ہی ہیں ہم در دو بھیجیں یانہ بھیجیں،اس لئے درود شریف مجھی غیر مقبول نہیں ہوتا۔ بس خدا تعالیٰ کور حمت بھیجنا تو ہے ہی ہم کوجو تھم دیاتو صرف ہماری عزت بڑھانے کے لئے۔

نیز ہمارے اعمال ظاہر ہے کہ مقبول ہونے کے قابل ہیں نہیں اور جو عمل قبول نہ ہووہ کالعدم ہے۔ پھر ہمارا در ود پڑ ھناکا لعدم ہوا مگر پھر بھی آپ ملٹ الآئی ہے ہوتی ہے کوئی شخص یہ احسان نہ سمجھے کہ میں در ود بھی جنا ہوں تب ہی رحمت ہو گئے تو آفاب نے ہم کو منور کر دیا۔ آفاب ہمارا محتاج میں نہیں ہیں علماء کے قول سے بھی اس کی تائید ہوگئے ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کسی کے نفع کے محتاج نہیں۔

البته اس مقام پرایک شبہ اور ہوسکتا ہے وہ بیہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو دین کی تعلیم کی ہے اور ہمارے عمل کرنے سے آپ کو بھی تواب پہنچا ہے توا گر ہم عمل نہ کریں تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ تواب کیسے ملے گا؟ پس ہمارے عمل کواس میں دخل ہوا۔

جواب اس کابیہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جب اس نیت سے تعلیم فرمائی کہ امتی عمل کریں اور نیت پراجر مل جاتا ہے۔ پس جب حضور صلی اللہ علیہ سلم نے اس کی نیت فرمائی تو آپ ہر حال میں ماجور تو ہو گئے۔ پراجر مل جاتا ہے۔ پس جب حضور صلی اللہ علیہ سلم نے اس کی نیت فرمائی تو آپ ہر حال میں ماجور تو ہو گئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 5، ص 298، 299)

# الله تعالی کاعرش حضور الله ایکیالیم کے نورسے پیداہوا؟ اولیت علیت

آپ جمیع کمالات انبیاء علیہم السلام کے جامع ہیں اب میں اس دعوے کو ثابت کر تاہوں کہ ان جمیع کمالات کا فیض حضرات انبیاء علیہم السلام کو حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم ہی سے پہنچاہے اس پر دلیل بیہ ہے کہ مصنف عبد الرزاق میں ایک حدیث ہے

يا جابر ان الله تعالى خلق قبل الاشياء نور نبيك من نوره (الحديث)

اے جابا! اللہ تعالی نے سب سے پہلے تمہارے نبی کے نور کو اپنے نور سے پیدا کیا پھر جب اللہ تعالی نے اور مخلوق کو پیدا کر ناچاہا تواس نور کے چار ھے گئے اور ایک حصہ سے قلم پیدا کیا اور دو سرے سے لوح اور تیسر ہے عرش – آگے طویل حدیث ہے۔ اب یہ حدیث ان الفاظ سے مشہور ہوگئ ہے اول ما خلق الله نوری مضمون توصیح ہے مگر حدیث کے الفاظ نہیں ہیں۔ سواول تواس حدیث جابر میں تنصیص ہے کہ باتی سب مخلو قات کی تکوین میں جن میں حضرات نبیاء اور ان کے کمالات بھی آگئے آپ کود خل ہے اور یہی حاصل ہے استفادہ کا آپ سے۔

دوسرے یہاں بھی جس طرح مولا نارومی نے خاتمیت کی دونشمیں کی ہیں۔ اوّلیت انبیاء کی بھی دونشمیں کہ ہیں۔ اوّلیت انبیاء کی بھی دونشمیں کہ ہوسکتی ہیں۔ ایک اولیت ذاتیہ کہ آپ ذاتاً سب سے مقدم ہیں کہ تمام مخلو قات اپنے وجود و کمالات میں حضور کی مختاج ہیں، جن میں انبیاء بھی داخل ہیں گر اولیت ذاتیہ کے دہ معنی مراد نہیں جو فلاسفہ کی اصطلاح ہے جس میں مقدم کی ذات متلزم ہے متاخر کے وجود کو بلکہ میر امطلب ہے ہے کہ آپ

میں اولیت زمانی کے ساتھ اولیت علیت بھی ہے کہ آپ دوسری مخلوق کے لئے علت ثبوت کمالات ہیں مگرنہ علت بمعنی مؤثر بالاضطرار بلکہ علت بمعنی توسط کے ہیں۔ جیسے فلاسفہ باری تعالیٰ کو عقل اول کے اعتبار سے مقدم بالذات کہتے ہیں کہ عقل کو مخلوق بالا ختیار نہیں کہتے بلکہ محبول بالاضطراد کہتے ہیں کہ وہ حق تعالیٰ سے بالاضطرار موجود ہوگئ۔ پھر وہ اپنے ماتحت کے لئے اس طرح علت مؤثرہ ہے بلکہ ہمارے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اول مخلوق بالاختیار ہیں۔ جس سے آپ کا حدوث لازم ہے اور پھر آپ دیگر مخلوق کے وجود کمالات میں بھی اس طرح مؤثر نہیں ہیں محض باختیار حق واسطہ ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 5، ص 336)

## چھٹی جلد کے جواہر

#### حقيقت نور

تیری بات ذوق عارفین کے سمجھنے کی ہے وہ یہ ہے کہ اعمال میں ایک برکت خاصہ ہے جس سے قلب میں نور پیدا ہوتا ہے اور وہ نور یہ ہے جس کے لئے تبجد کے وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کی تھی۔ اللّٰہُمَّ اللہ علی نورا اے اللہ! میرے قلب میں نور پیدا کردے۔ وفی سمعی نورا اور میرے کانول میں نور پیدا کردے وفی لحمی نورا اور میرے گودے میں نور پیدا کردے وفی الحمی نورا اور میرے گودے میں نور پیدا کردے۔ وفی عظمی نورا اور میری ہڑیوں میں نور پیدا کردے وفی شعری نورااور میرے بالول میں نور پیدا کردے وفی عصبی نورا اور میری رگول میں اور پھول میں نور پیدا کردے وفی لحمی نورا اور میرے گوشت میں نور پیدا کردے وفی اور پیدا کردے وفی اور پیرا کردے واب کہا کہ اعظم لی نورا بڑھا اس نور کومیرے گئے واجعلی نورا اور میرے نور کردے واجعل من فوقی نورا اور میرے اور نور کردے واجعل من فوقی نورا اور میرے اور نور کردے واجعل من فوقی نورا کردے وعن یمینی نورا میرے دائنے نور کردے وعن میں نورا اور میرے بائی نور کردے (سنن النہ ائی ۲۵۸: ۳ سنن الی داؤد ۱۳۳۰)

اس کاتر جمہ مولانارومی نے کیاہے۔

نوراودریمن ویسر و تحت و فوق برسر و بر گردن مانند طوق (اس کانور دائیں بائیں،اوپر نیجے، چہرے پراور گردن نیس مثل طوق کے)

وہ نور الالئین کی روشی نہیں بلکہ ایک کیفیت خاصہ ہے کیونکہ حقیقت نور کی ہے ہے کہ ظاہر لنفسہ و مظہر لغیرہ (لیعنی خود بھی ظاہر اور دوسرے کو بھی ظاہر کر دے) اللہ نور السموت والأرض (اللہ تعالی نور دینے والا ہے آسانوں کااور زمین کا) میں بھی نور کے بہی معنی ہیں نور کے معنی چمک دمک کے نہیں ہیں تو یہ ہوئی نور کی حقیقت کوخود بین ہوتا ہے اور دوسرے حقائق کو بین کر دیتا ہے اور قلب کے اندراس نور کے پیداہونے سے ظلمت دور ہوجاتی ہے کون می ظلمت مسل کی، ظلمت کینہ کی، ظلمت حسد کی، ظلمت کبر کی، ظلمت عصم کی، ظلمت معصیت کی وغیرہ و فیرہ و اور اس کے اندر نشاط تازگی شکفتگی اور فرحت پیداہوجاتی ہے توابیا شخص بڑھا ہے میں بھی نکما نہیں ہوتا۔

وغیرہ و فیرہ و اور اس کے اندر نشاط تازگی شکفتگی اور فرحت پیداہوجاتی ہے توابیا شخص بڑھا ہے میں بھی نکما نہیں ہوتا۔

#### ثمرات طاعت

حضرت عکرمہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں جو مخص لازماً تلادت قرآن کرتا ہے۔ بڑھاپے میں اس کے حواس خراب نہیں ہوتے۔ بڑھاپے میں عموماً حواس خراب ہوجاتے ہیں اس سے بچنے کی تدبیر تلاوت قرآن ہے۔اللہ والوں کو دیکھا ہوگا کہ باوجود بڑھا باآجانے کے بھی ان کے حواس قائم رہتے ہیں۔ جیسے مولانا فضل الرحمن صاحب قدس سرہ کہ سو برس سے سن متجاوز تھا مگر حواس ویسے ہی تھے۔ یہ سب تلاوت قرآن کی برکت تھی۔اسے عُقلاء نہیں جانے اللی اللہ جانے ہیں کہ رازاس میں کیا ہے

مولا نافر ماتے ہیں۔

خود قوی ترہے شود خرکہن خاصہ آل خرے کہ باشد من لدن

(پرانی شراب تیز ہو جاتی ہے خاص کروہ شراب جواللہ تعالی کی طرف سے ہو) یعنی پرانی شراب تیز ہو جاتی ہے۔ تو یہ بوڑھے میاں پہلے سے بھی تیز ہو جاتے ہیں۔اس میں بیر راز ہے کہ وہ اس وقت اہل مشاہدہ ہیں اور مشاہدہ کے معنی توجہ تام کے ہیں۔ یہ توجہ ہی وہ حظ ہے کہ بڑھا بے کا بھی ضعف نہیں معلوم ہوتا۔

جیسے ایک بوڑھا آدمی قریب المرگ ہوا۔ اس نے اپنے بیٹے کو جو کہیں سفر میں ہے خط لکھا کہ تم فوراً چلے آؤ بیٹا آ گیا۔ تو بڑے میاں کا حال تھا کہ کروٹ بھی کوئی اور بدلوائے بیٹے کی صورت دیکھتے ہی فرط خوش سے چار پائی سے خود بخوداٹھ بیٹھے۔ توجب بیٹے کے مشاہدہ میں پیار اور توت ہے تو محبوب حقیق کے مشاہدہ میں بیراثر کیسے نہ ہوگا بلکہ اس سے بڑھ کر ہوگا۔ (خطبات حکیم الامت جلدہ، ص 18،19)

## قبض وبسط

قبض وبسط دونوں وصل ہی کی قتمیں ہیں۔ چنانچہ جس طرح محبوب کا پاس بلا کر بٹھاناوصل ہے اسی طرح یہ تھم دینا کہ جاؤ آم لاؤیہ بھی وصل ہے یہ نہیں کہ آمول کی جنجو میں جو وقت صرف ہوااور محبوب سے جدار ہناپڑا یہ فراق ہوگیا۔ کسی شاعرنے کہاتھا۔

تا نظر کام کرے روبقضا جاتے ہیں

اسكے كوچەسے جب المحدالل وفاجاتے ہيں

دوسرے نے جواب دیا۔

اسکے کوچہ سے کب اٹھ اہل و فاجاتے ہیں وہ ہوسناک ہیں جور و بقضا جاتے ہیں

مگریہ اس اٹھنے میں ہے جواز خور ہو۔ وہ حقیقت میں خلاف ہے لیکن اس کے علاوہ ایک مرتبہ اور ہے وہ یہ کہ معثوق خود اٹھائے تو یہ اٹھنا عین وفاداری ہے مثلاً اگر معثوق نجو داٹھائے اور اگر چہ لغة یہ زمانہ فراق کا

ہوگا گر اہل عقل کے نزدیک بیہ زمانہ اس وصال سے بھی بڑھ کر ہے کیونکہ اس میں تو محبوب کے ناراض ہوجانے کا بھی جو کہ حقیقی فراق ہے ،اندیشہ ہے اور اس میں اس کے ناراض ہونے کا اندیشہ ہی نہیں بلکہ جتنی دیر آم لانے میں لگے گی اتنی دیر تک اس کے راضی رہنے کا یقین ہے۔ توجوعاشق ہے وہ اس حالت میں بھی مزے میں ہے اور نہایت خوش ہے کہ محبوب کی رضا تو حاصل ہے۔اس حالت میں وہ عاشق ضرور رہے گا۔

فراق ووصل چه باشد رضائے دوست طلب که حیف باشد از وغیر او تمنائے (فراق ووصل کی کیا حقیقت ہے دوست کی خوشنو دی کو طلب کرو۔ دوست سے اس کی خوشنو دی کے علاوہ اور پچھے مانگنا ملامت ہے)

اوریہ وہ فراق ہے کہ جسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی گوارا فرمایا کیا آپ کا دل نہیں چاہتا تھا کہ فراق صوری یعنی توجہ الی الغیر مطلقاً بھی نہ ہو گر آپ ملٹی آئیے ہم کوار شاد ہوا۔

وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ a قُمْ فَآنْذِرْ a فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ a وَ اتْلُ عَلَيْهِمْ a

کہ کفار کے پاس جائے اور انہیں انذار و تبلیغ فرمایئے اور کلام اللی سنایئے اور اس پر آپ اٹھے اور خلوت میں بجائے محبوب حقیقی سے مناجات کرنے کے مشر کین و کفار سے خطاب فرماتے ہیں۔

اب دل کے گناہ سنے۔ حب الدنیا راس کل خطینہ کہ دنیا کی مجت ہر گناہ کی جڑ ہے۔ یہ دل کا اتنابڑا گناہ ہے کہ سارے گناہ اس کی فرع (شاخ) ہیں۔ کیااب بھی کسی کویہ کہنے کی گنجائش ہے کہ باطن کوئی چیز نہیں اور نہ اس کی اصلاح کی ضرورت ہے۔

اس مدیث میں یہ بھی سمجھ لیجئے کہ تمام گناہوں کی جڑد نیا کی محبت ہے گر حضور نے یہ نہیں فرمایا کہ کسب الدنیا راس کل خطیئة! (دنیا کمانا ہر گناہ کی جڑہے) حُب اور چیز ہے کسب اور چیز ہے۔ حب دنیا حرام ہے اور کسب کرنابفر ورت اداء حقوق حدود شرعیہ کے اندر رہ کر بعض کے لئے واجب ہے اگراس کو ترک کر دیاجائے توان بعض کو ملامت ہوگی اور مستی عماب ہوں گے۔ بعض اس لئے کہا کہ حکم کلی نہیں بعض کو ملامت بھی نہیں ہوگ کیونکہ مثلاً سلطنت میں دوقتم کے لوگ ہوتے ہیں۔ بعض کے ذمہ جمہوری تعلق ہوتا ہے ان کو خود کسب کی اجازت نہیں ہوتی۔ ان کی شخواہ بذمہ سلطنت ہوتی ہے اور بعض کے ذمہ ایسا تعلق نہیں ہوتاان کے لئے عدم کسب اور آوارہ کردی جرم ہے کیونکہ جب معاش نہیں تو کھانا پینا کہاں سے ہوگا۔ خواہ خوری، جوا، نقب، لوٹ وغیرہ کرنا شروع

الرے گاجس سے ملک میں فساد اور بر تظمی تھیلنے کا اندیشہ ہے اس حکمت سے آوارہ گردی قانوناممنوع ہے پس عام رعایا کے لئے توعدم الکسب (نہ کمانا جرم ہوااور سر کاری آدمی کیلئے جس کے ذمہ جمہوری تعلق ہے کسب ممنوع ہے اس کو خزانہ شاہی سے تنخواہ دی جاتی ہے چنانچہ اگر کوئی گور نمنٹ کا ملازم تجارت کرے تو مجرم ہو گااور اس سے کہا جائے گا کہ تجارت چھوڑ دویاسر کار کو چھوڑود ونوں ایک ساتھ کرنے کی اجازت نہیں دی جائے گی۔

( خطبات محيم الامت جلد 6، ص92)

مقام علماء

اب بھی بہت لوگ مال اور جاہ کے ناز میں ہیں اور اہل علم کی توہین کرتے ہیں وہ اس جواب کو اچھی طرح سن لیں اور سمجھ لیں کہ بیالوگ سرکاری ملازم ہیں۔اگر کلکٹر کے لباس میں پیوند ہو تواس کی ذلت نہیں کی جاسکتی اور نہ اس ہے اس کی عزت کم ہوتی ہے تو اگر ایک اہل اللہ کے پاس اچھا کیڑانہ ہو تو اس کی ذلت کرنا کب جائز ہو سکتی ہے۔ سر کاری آدمی جس حال میں بھی ہواس کی توہین جرم ہے۔ حق تعالی حدیث قدس میں فرماتے ہیں۔ من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب

کہ جو کوئی میرے ولی سے عداوت رکھے تواس کواعلان جنگ سناتا ہوں۔

صاحبو! اگرایک جھوٹی سی سلطنت اعلان جنگ دے دے تو برسی سلطنوں کے چھکے جھوٹ جاتے ہیں اور اولیاءاللہ کی عداوت پراتھم الحاکمین اعلان جنگ سناتے ہیں مگر اللہ رے غفلت! کہ پھر بھی غافل ہیں کہ اس کے منتظر میں کہ توب خانہ لگادیا جائے۔

صاحبو! احکام دنیا کے ادنی ملازموں کی توہین تو جرم ہواور احکم الحاکمین کے ملازموں کی توہین جرم نہ ہو۔ علماء سركارى آدمى بين ان كيلي كسب كرناايك ورجه مين نالبند ب اورعوام كيلي حكم ب كه كسب الحلال فريضة بعد الفريضة يعنى جينے نمازروزه فرض ہے ایسے ہی حلال رزق حاصل کرنا بھی فرض ہے ان کو ترک اسباب میں بزرگوں کی نقل مناسب نہیں۔

ایک بزرگ ایک مقام پر تھے۔ایک مخص اپنی اولاد کو نصیحت کرنے لگے کہ بھائی پچھ کھانے کمانے کی لیاقت حاصل کرلو۔ انہوں نے کہا کیاضر ورت، دیکھئے حضرت مولا ناگنگو ہی مجھے نہیں کماتے پر کیسے آرام میں ہیں۔ انہوں نے جواب دیاکہ افسوس کہ مولانا کی اس بات کو دیکھا گران کے کمالات کونہ دیکھا۔ یہ ہمت نہ ہوئی کہ ہم بھی دین کی خدمت کریں۔ **توکل سہل معلوم ہوا کیونکہ اس میں پچھ** کرناتو پڑتاہی نہیں مگر خبر بھی ہے توکل ہرایک کاکام نہیں۔ (خطبات مكيم الامت جلد6، ص100، 99)

### سفارش اور اس کی حقیقت

ایک فرع اس کی ہے ہے کہ پیر کو چاہئے کہ اپنے مریدوں کے دنیا کے جھڑوں میں نہ پڑے کیو نکہ اس ہیں بھی خود غرضی کا شبہ ہو جاتا ہے پھر ان کے معاملات میں سے جو کھلی معصیت ہوں اس میں تو نہ پڑنااور شرکت نہ کر ناظاہر ہے اور جو معاملہ ایساہو کہ اس کی شخیق نہیں تواس میں بھی نہ پڑے کہ اس کی تفتیش شروع کر دے اور اس میں بھی نہ پڑے کہ اس کی تفتیش شروع کر دے اور اس میں داخل ہے اپنے معتقدوں کی سفارش کرنا۔ آج کل سفارش بھی نہ کرنا چاہئے اس میں بھی خود غرضی کا شبہ ہے کیونکہ اس زمانہ میں سفارش نہیں رہی۔ سفارش کی حقیقت ایک قصہ سے معلوم ہوگی۔

وہ قصہ یہ ہے کہ حضرت بریرہ لونڈی تھیں۔ حضرت عائشہ انے ان کو خرید کر آزاد کردیااور شرعی قانون یہ ہے کہ لونڈی جب آزاد ہو تواس کو اختیار ہے کہ اپنے خاوند ہے الگہ ہو جائے۔ پس جب یہ آزاد ہو تھیں تواپے شوہر سے علیحہ ہو گئیں حضرت مغیث ان کا نام تھا۔ ان کی یہ کیفیت تھی کہ روتے ہوئے ان کے پیچے پھرتے تا کہ حضرت بریرہ ان سے الگ نہ ہوں۔ ایک مرتبہ حضرت عباس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جھے اس پر تجب ہے کہ مغیث تو بریرہ سے اس قدر محبت رکھتے ہیں اور بریرہ مغیث سے اس قدر بغض رکھتی ہیں۔ چنانچہ پھر بنفس نفیس خود حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے بریرہ سے مغیث کی سفارش کی کہ ان سے علیحہ مت ہو۔ انہوں نے عرض کی یا۔ و سول اللہ ا مان اللہ علیہ و آلہ و سلم نے بریرہ سے مام کرتے ہیں۔ آپ مان اللہ اللہ اللہ ایک سفارش کرتے ہیں۔ آپ مان اللہ اللہ اللہ اللہ اس نہیں کرتا۔ پس انہوں نے جواب دیا کہ جب امر نہیں ہو قیس قبول نہیں کرتی۔

حضرت بریرہ ایسی قانون دان تھیں کہ دریافت کرلیا کہ امر ہے یاسفارش۔ اگرامر ہوتواس کو قبول کر نالازم ہوتو اس کو قبول کر نالازم ہوتو نہیں۔ یہ ہے آزادی، خیال تو پیجئے کیا بریرہ اور کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم مگر نہایت آزاد ہو کر سوال کرتی ہیں کیونکہ جانتی ہیں کہ شریعت نے جود عولی کیا ہے اس پر عمل بھی ہے اور یہ بھی ایک بڑافرق ہے شریعت اور دو سرے قوانین میں جگہ دعوی تو ہے اور دو سرے قوانین میں جگہ جگہ دعوی تو ہے مگراس کے ساتھ عمل نہیں۔

مثلاً مساوات کہ اس وقت اصول تدن میں ہے اور اس کی ایک شاخ خبط آمیزیہ نکلی ہے کہ عورت اور مرد مساوی ہوں سوان لوگوں نے مساوات کامطلقاً دعویٰ کیا ہے اور شریعت بھی ایک حد کے اندر مساوات کا دعویٰ کرتی ہے لیکن شریعت کے دعویٰ میں اور دو سرے لوگوں کے دعویٰ میں دو فرق ہیں ایک تو یہ فرق ہے کہ شریعت نے مطلق مساوات کا دعویٰ نہیں کیا ہے بلکہ اس کی ایک حد مقرر کر دی ہے اور دو سرے لوگ مساوات مطلقہ کے مدعی ہیں اور دوسرا فرق یہ ہے کہ شریعت میں عمل بھی ہے کہ جو متبع شریعت ہیں وہ اس پر عمل کرتے ہیں اور دوسرے لوگوں میں جو مساوات مطلقہ کے مدعی ہیں ان میں عمل نہیں۔

توشریعت نے جو قانون مقرر کیاہے عمل کرنے کے لئے مقرر کیاہے کہ ادنی رعیت سے لے کر پیٹیبر تک کواس پر عمل کرناہوگا۔ خیال تو پیجے کہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم سفارش کرتے ہیں اور حضرت بریرہ اس پر سوال کرتی ہیں کہ امر ہے یا سفارش ہے اور جب کہا جاتا ہے کہ امر نہیں ہے سفارش ہے تو وہ کہتی ہیں کہ میں نہیں مانتی۔ اب تو کوئی کسی استاد سے یا کسی پیرسے یا باپ سے ایسا کر کے دیکھے ، غرض یہ کہ اس قصے سے سفارش کا در جہ معلوم ہوگیا کہ سفارش سے کہ جس کے پاس سفارش لے جائیں اس کو مجبور نہ ہونا پڑے خلاصہ یہ کہ اس پر زور نہ ڈالا جائے۔

اب آج کل سفارش دیکھے کہ اول ہی سے زور دارالفاظ کی فکر ہوتی ہے حالا نکہ سفارش کے لئے لازم ہے کہ زور نہ ہواوریہ قاعدہ ہے کہ ادانتفی اللازم انتفی الملازم مینی جب لازم نہ ہو تو ملزوم بھی نہیں ہو سکتا توجب سفارش کے لئے زور نہ ہو نالازم ہے اور اب زور ڈالا جاتا ہے جو لازم کا نقیض ہے تولازم نہیں پایا گیا پس ملزوم بھی نہیں ہو سکتا۔ اس سے معلوم ہو گیا کہ آج کل کی سفارش سفارش نہیں رہی۔ (خطبات عیم الامت جلد 6، ص 132)

### بزرگی کے معیار 😶

ورنہ یوں تو آج کل معیار بہت ہیں جیسے کشف کہ بعض نے اس کو اتباع کا معیار بنایا اور ہر صاحب کشف کو بزرگ قابل اتباع سمجھا، بعض نے معیار بنایا کر امت کو، بعض نے وجد وساع کو، بعض نے حرارت کو کہ جس کے اندر زیادہ ہواور بہت روتا ہو وہ بزرگ ہے، بعض نے معیار بنایا تصرفات کو کہ ایک نظر اٹھا کر دیکھا اور مد ہوش کر دیا تو سمجھ کہ یہ بڑا بزرگ ہے اور بعض نے معیار بنایا تجرد کو، گو بعض حالتوں میں اس کی اجازت ہے مگریہ معیار تو نہیں۔ بعض نے معیار بنایا تند مزاجی کو ۔ چنانچہ سب سے زیادہ اس کے معتقد ہوتے ہیں جو پھر ڈھیلے مارے ۔ وہ تو ان پر ظلم کرتے ہیں اور جو گالیاں دیتے ہیں یہ ان کو بھی کہتے ہیں کہ مجذوب ہیں، کیونکہ صاحب کشف ہیں اور جو گالیاں ہے حالا نکہ کشف مجنونوں کو بھی ہوتا ہیں کہ مجذوب ہیں، کیونکہ صاحب کشف ہیں ۔ سوکشف ان کے نزدیک بڑا کمال ہے حالا نکہ کشف مجنونوں کو بھی ہوتا ہے۔

چنانچہ میرے ہاں ایک عورت کو جنون ہوا تواس کو کشف ہوتا تھا۔ مگر جب مسہل دیا گیا تواس کے ساتھ ہی کشف بھی ختم ہو گیا۔ شرح اسباب میں لکھاہے کہ مالیخولیا کے مرض مین کشف ہونے لگتاہے بس کشف کوئی کمال کی بات نہیں ہے۔)

خلاصہ یہ کہ لوگ ایسوں کے معتقد ہونے لگتے ہیں جو گالیاں دیتے ہیں۔ میں نے لو گوں کو کہتے ساہے کہ فلاں بزرگ آکر گالیاں نہ دیں تو کام نہیں ہو تاانہیں خود تمنا ہوتی ہے کہ ہمیں گالیاں دیں۔ جیسا ہمارے ہاں ایک عور ت نے جس کے اولاد نہ جیتی تھی نذر مانی تھی کہ اگر میرے لڑکا ہواور وہ لڑکا ماں کی گالی کھا کر آئے تو پانچے روپے کی شیرین تقسیم کروں تو جیسے وہ احمق لڑکے کے گالی کھانے سے خوش ہوتی تھی ایسے ہی یہ مرد بھی گالیاں کھا کرخوش ہوتے ہیں اور ایک حضرت وہ ہیں کہ گالیاں دے کر بھی حضرت رہے۔ میں نے بعض لوگوں کو خودیہ کہتے ہوئے سناہے کہ فلال مجذوب جب سے زم ہو گئے ہیں کام ہی نہیں ہوتے۔ غرض بزرگی کے معیار عجیب وغریب قائم کررکھے ہیں۔ مجذوب جب سے زم ہوگئے ہیں کام ہی نہیں ہوتے۔ غرض بزرگی کے معیار عجیب وغریب قائم کررکھے ہیں۔

### بیعت کے معنی

جھے ایک حکایت یاد آئی۔ ایک درویش سے ان کالقب تھار سول نما۔ اور وجہ لقب کی بیہ تھی کہ ان کو ایک قوت تھرف تھی کہ جو شخص طالب ہوتا تھا کہ جھے کو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کرادو وہ اس پر متوجہ ہوتے سے اس کی نظروں سے در میانی تجاب مر تفع ہو جاتے سے اور وہ زیارت جمال با کمال نبوی کم ٹی این ہی ہوتے سے اس کی نظروں سے در میانی تجاب مر تفع ہو جاتے تھے اور وہ زیارت جمال با کمال نبوی کم ٹی این ہی گوشہ ہوجاتا تھا۔ وہ بزرگ جس وقت اپنے شخ سے بعت ہونے گئے تو شخ نے فرما یا کہ استخارہ کر لو کہ سنت ہے وہ ایک گوشہ میں بیٹے کر 5 منٹ سے بھی کم میں واپس آگے۔ شخ نے پوچھا کہ استخارہ کرلیا۔ کہا کہ حضور کرلیا شخ نے فرما یا کہ اتن دیر سے استخارہ کرلیا۔ کہا کہ میں نے اس طرح سین آپ نے کیے استخارہ کرلیا۔ وضو نہیں کیا نماز نہیں پڑھی دعا استخارہ نہیں پڑھی کہنے گئے کہ میں نے اس طرح استخارہ کیا ہے بکہ طاب کہ اس خواب کہ بالکہ اس خواب دیا کہ بال سے خواب دیا کہ بالکہ خواب دیا کہ بالکہ خواب دیا کہ بالکہ خواب کہا کہ جو کہا کہ جو کہا کہ اس خواب کہا کہ اس خواب کہا کہ اس خواب کہا کہ جو کہا کہ کہا کہ خواب کہا کہ اس خواب کہا کہ کہ کہ کہا کہ خواب کہا کہ کہ بیس خدا کو خبر تو ہوگی کہ فلال شخص نے ہم کو طلب کیا تھا اس پر میں کچھ نہیں کر سکا۔ شخ نے فرما یا کہ خواب کہا کہ بیس خدا کو خبر تو ہوگی کہ فلال شخص نے ہم کو طلب کیا تھا اس پر میں کچھ نہیں کر سکا۔ شخ نے فرما یا کہ تہمار استخارہ سب سے اچھا ہے۔ پس غلا می واقعی طبعاً کراں ہے جس کو پھو ملا ہے اس کی بدولت ملا ہے۔

#### وسعت رحمت

الحاصل اس طبعی گرانی کی ہی وجہ سے اللہ تعالی نے اول دلائل حضور کی اطاعت کے واجب ہونے کے بیان فرماد ہے۔ اس کی ایک مثال ہے کہ ایک شخص کے یہاں مثلاً کوئی مہمان آرہاہو۔ اور کسی قریخ سے معلوم ہو کہ اس کو اگر خبر ہوئی تو گراں گزرے گا۔ تواس کی گرانی دفع کرنے کے لئے کہتے ہیں کہ تم کو خبر بھی ہے تمہارے یہاں کون آرہا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 6، ص 179)

### حسن تربيت

اہل اللہ نے بھی ہمیشہ الیم ہی تدبیر وں سے کام لیاہے بعض علاء خشک ان کی تدابیر پر ہنتے ہیں فیکن سے تدبیریں الی ہیں کہ اگر طبیعت میں ذرا بھی سلامتی ہو تو ضرور ان تدابیر سے اصلاح ہوتی ہے۔

حضرت شیخ فرید کے ایک مرید کوان کی ایک کنیز کے ساتھ تعلق ہو گیااور حضرت کواس کی خبر ہوئی بجائے اس کے کہ اس کو ملامت کریں کیونکہ بعض او قات عشق ملامت سے بڑھ جاتا ہے۔ آپ نے ایک لطیف تدبیر کی۔ وہ یہ کہ اس لونڈی کو دوائے مسہل بلادی۔ چنانچہ مادے کا اخراج شر وع ہوااور بہت سے دست اس کو آئے اور سب مادے کو ایک طشت میں رکھنے کا حکم دیا۔ دست آنے سے اس لونڈی کارنگ وروغن جاتارہا اس کے بعد اس لونڈی کے ہاتھ کھانا اس مرد کے باس بھجا۔ بجائے اس کے کہ اس لونڈی کی طرف ملتفت ہو اس کو ایک نفرت ہوئی۔ اور اس کی طرف النفات بھی نہ کیا اس کے کہ اس کا عشق تواس کے رنگ ہی کے جسے تھا۔ اس کے رنگ ہی کے ماس کے مقال میں کا حقت ہو اس کی وجہ سے تھا۔ اس کے رنگ ہی کے ساتھ عشق رخصت ہو گیا۔

عشقهائے کزیے رنگے بود عشق نبود عاقبت نگے بود

جوعشق محض رنگ وروپ پر ہوتا ہے وہ واقع میں عشق نہیں بلکہ محض ننگ ہوتا ہے بیعنی اس کا انجام حسرت و

ندامت ہے۔

عشق بامر ده نباشد بإئدار عشق را باجي و باقيوم دار

مردہ کے ساتھ عشق کو پائیداری نہیں۔اس لئے اللہ تعالی حی وقیوم کاعشق اختیار کروجو ہمیشہ باقی ہے۔
حضرت شیخ نے بھنگن کو حکم دیا کہ نجاست لے آؤ،وہ لائی گئی اس مریدسے فرمایا کہ یہ کنیز تووہ ہے۔اس میں سے صرف یہ نجاست کم ہوگئی ہے اس سے تمہارامیلان جاتارہا۔ معلوم ہوا کہ تمہارامجوب یہ تھا، محبوب حقیقی کو جھوڑ کرتم اس گندگی پر گرے متحے طبع اس کی سلیم تھی فوراً نائب ہوگیا اور اس سے نفرت ہوگئی۔
کرتم اس گندگی پر گرے متے طبع اس کی سلیم تھی فوراً نائب ہوگیا اور اس سے نفرت ہوگئی۔
(خطبات عیم الامت جلدہ، ص180)

### اشاعت اسلام كاسبب

دین کے بہت سے اجزاء ہیں لوگوں نے جواس کااختصار کرلیا ہے یہ ان کی غلطی ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس زمانہ میں مسلمان زیادہ بدنام ہیں کیونکہ ناواقف غیر مذہب والا یہ سمجھتا ہے کہ جیسے ان کے اعمال ہیں شاید یہی مذہب اسلام کی تعلیم بھی ہے ہماری وہ حالت ہے کہ اس کود مکھ کر غیر مذہب والے اسلام سے نفرت کرنے لگے۔ کیونکہ ہر مذہب کے لوگ اس مذہب کے معر ہیں۔ دیکھنے والا آ دمیوں کے افعال ہے نہ ہب کی عمدگی یا خرابی پر استدلال کیا کرتا ہے۔ چنانچہ اہل یورپ نے بہت سے دھے اسلام پرلگائے ہیں جس کا سبب یاعنادہ یا یاداتفی ہے کہ انہوں نے ظالم سلاطین کے طرزوعمل کو یا ہمارے افعال واخلاص کو دیکھ کریہ سمجھ لیا کہ یہ اسلام کی تعلیم ہے صاحبو! کوئی ہمارے خلفائے راشدین کو دیکھے اور آج کسی جگہ میں ان کی نظیر دکھادے۔ اخلاق میں سیاست میں عدل وانصاف میں ان شاء اللہ تعالی مخالف اگر انصاف سے بتلائے توہر گزان کی نظیر نہیں دکھا سکتا اور ہماری صفات کا جیسے یہ اثر ہے کہ اسلام پر الزام لگتا ہے ان حضرات کی صفات کا اثر تھا کہ اسلام محبوب ہو کر پھیلتا جاتا تھا۔ اور یہی اصل سبب ہے اشاعت اسلام کا۔

اہل پورپ کا یہ خیال ہے کہ اسلام کی اشاعت میں تلوار کے زور سے کام لیا گیا ہے اور اس کے لئے دلیل میں واقعات جنگ وہ پیش کرتے ہیں کہ سلاطین اسلام نے کس قدر خونریزیاں کی ہیں۔ میں ان سے پوچھتا ہوں کہ یہ توکوئی عاقل نہیں کہہ سکتا کہ جنگ مطلقاً تمدن کے خلاف ہے آج متمدن قومیں بھی ضرورت کے وقت جنگ کرتی ہیں معلوم ہوا کہ بوقت ضرورت لڑائی کرنا تہذیب و تمدن کے اعتبار سے جائز ہے پس اب میں ظالم سلاطین کی طرفداری تو نہیں کرتا البتہ خلفائے راشدین کی بابت و عویٰ سے کہتا ہوں کہ انہوں نے بناء ضعیف پر بھی جنگ نہیں کی ، کسی قوی سب کی بناء پر وہ لڑائی کرتے تھے اور لڑائی کے متعلق اسلامی قانون اگر مخالفین کی نظر سے گزرا ہوتا تو بھی یہ لفظ زبان سب کی بناء پر وہ لڑائی کرتے تھے اور لڑائی کے متعلق اسلامی قانون اگر مخالفین کی نظر سے گزرا ہوتا تو بھی یہ لفظ زبان سب کی بناء پر وہ لڑائی کرتے تھے اور لڑائی کے متعلق اسلامی قانون اگر مخالفین کی نظر سے گزرا ہوتا تو بھی یہ لفظ زبان

قوانین جنگ اسلام نے بہت ہے بتلائے ہیں گر میں اس وقت ایک مخضر قانون بیان کرتاہوں، اسلام کامسکلہ ہے اور خلفائے راشدین کا بمیشہ اس پر عملار آ مدرہاہے کہ اگر کوئی شخص مقابلہ کے وقت تمہارے باپ کو تمہارے بیٹے کو تمہارے بھائی کو غرض سب متعلقین کو قتل کر ڈالے اور عرصہ تک خونریزی کرتارہے پھر کسی وقت قابو میں آ جائے اور تم اس سے بدلہ لینا چاہواور وہ زبان سے لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ کہہ دے تو تھم ہوتاہے کہ اس کو فوراً چھوڑ دوا گرچہ تم کو یقین کامل ہو کہ اس نے جان کے خوف سے کہاہے اور دل سے اسلام نہیں لایاجب بھی فوراً تلوارا ٹھالو اورا گراس کو مارا گیا تو تم جہنم میں جاؤگے اگرچہ ہی خطرہ ہو کہ بیاس وقت جان بچا کر پھرتم کو قتل کر دے گا جو پچھ چاہتے ہوا ب اس کامار ناہر گرجائز نہیں۔

توجس نہ ہب نے اتن بڑی سپر دوسروں کے ہاتھوں میں دے دی ہے اب بھی اس کے بارے میں کوئی کہہ سکتا ہے کہ وہ بزور شمشیر پھیلا ہے اور اس قانون پر ہمارے سلف صالحین پوری طرح عمل کرتے ہیں۔ ہر مزان نے مسلمانوں کو بہت سی ایذائیں پہنچائی تھیں۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس گرفتار کر کے لا یا گیا۔ حضرت عمر نے اس بیش کیا مگر اس نے نہ مانا۔ آپ نے اس کے قتل کا تھم دیا۔ اس نے ایک چال چلی کہ حضرت عمر سے مسلمانوں کو بہت کیا مگر اس نے نہ مانا۔ آپ نے اس کے قتل کا تھم دیا۔ اس نے ایک چال چلی کہ حضرت عمر سے

عرض کیا کہ آپ جھے قل توکرتے ہی ہیں تھوڑا پانی منگاد یجئے آپ نے پانی منگایا اس نے پانی گراد یااور کہا کہ میں کیا فاک پانی ہیوں۔ سر پر تو تلوار سی ہوئی ہے آپ نے تسلی کے لئے فرمایا لاباس علیک (پھے خوف نہ کرو) کہ تم اطمینان سے ہیوڈرو نہیں۔ اس کے بعد جو پانی آیاتواس نے اس کواطمینان سے پیااور کہا کہ امیر المومنین! اب آپ مجھ کو قل نہیں کر سکتے۔ آپ مجھ کوامن دے چکے ہیں۔ آپ مجھ سے فرما چکے ہیں کہ لاباس علیک کہ پھے خوف نہ کرو یہ گلہ امن کا ہے اور میں نے آپ کیا پانی ہیا ہے تو میں آپ کا مہمان ہو چکا ہوں۔ آپ نے انکار فرمایا نہیں میں نے تم کو امن نہیں دیا۔ صرف پانی پینے کی اجازت وی تھی مگر صحابہ رضی اللہ عنہم نے بھی ہر مزان کی تائید کی کہ واقعی آپ نے اس کلمہ سے امن دے دیا ہے آگرچہ نیت نہ ہو۔ چنانچہ حضرت عمرؓ اسکو قبل نہیں کر سکے اور فرمایا کہ مجھ کوایک فارس نے آج دھو کہ دے دیا۔

ہر مزان کوابئی چال پراتنا بھر وسہ تھا کہ وہ خوب جانبا تھا کہ حضرت عمر امن کا کلمہ کہہ کر پھر ہر گز قتل نہ کریں

گے۔ آخر حضرت عمر نے اس سے فرما یا کہ جاؤتم آزاد ہو۔ یہ واقعہ دیکھ کر ہر مزان فوراً اسلام لے آیا کہ واقعی یہ دین ہی حق ہے جس میں مخالف کے ساتھ بھی اتناسلوک کیا جاتا ہے کہ بلاقصد بھی کلمہ امن کہہ دینے سے اس کی جان جی جاور ہے اور اس کو پھر کوئی قتل نہیں کر سکتا۔ اس واقعہ کے بیان کرنے سے میر المقصود یہ ہے کہ اسلام کی یہ تعلیم ہے اور اس پر خلفاء نے اسطر حیابندی کی ہے کہ ان کی نظیر آج کوئی دکھا نہیں سکتا، ہاں پچھلے باد شاہوں کے ہم ذمہ دار نہیں ہیں اگرانہوں نے ظلم کیا ہے، بھلتیں گے، ہمارے اسلاف نے ان قوانین پر پورا عمل کیا اور ان کو ترقی و عروج بھی ایسا نصیب ہوا کہ جو کسی قوم کو نصیب نہیں ہوا صحابہ کے طرز عمل کا دوسری قوموں پر ایسا اثر تھا کہ بہت لوگ جاسوس بن کر آئے مگران حضرات کو دیکھ کر مسلمان ہوگئے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی زرہ ایک یہودی نے چرالی۔ آپ نے اپنے قاضی شریح کے یہاں اس پر دعویٰ کیا قاضی نے گواہ طلب کئے تو حضرت علی نے اپنے آزاد کر دہ غلام اور امام حسن رضی اللہ عنہ کو پیش کیا شریح نے حضرت حسن کی گواہی قبول نہیں ہوتی اور مقدمہ یہودی کے موافق فیصل ہوا۔ حسن کی گواہی بول نہیں ہوتی اور مقدمہ یہودی کے موافق فیصل ہوا۔ اس پر یہودی فوراً اسلام لے آیا کہ واقعی ہے دین برحق ہے جس میں خلیفہ کے مقابلہ میں ایک رعیت کا یہودی مقدمہ جیت سکتا ہے۔ اس پر میں کہتا ہوں کہ ہمارے اسلاف توایسے سے کہ ان کو دیکھ کر لوگوں کو اسلام کی طرف رغبت ہوتی تھی۔ (خطبات عیم الامت جلدہ، ص18)

## اصلاح نفس کی تدابیر

اپنے نفس کی اصلاح کرو۔ جس کا طریقہ یہ ہے کہ تواضع پیدا کر واور جی چاہتا ہے کہ تواضع حاصل کرنے کی تدابیر بھی بتلا دوں اس کی دوند بیر نیں ہیں۔ ایک توآسان ہے ایک مشکل ، آسان تو یہ ہے کہ کسی وقت بیٹے کر اپنے عیوب اور دوسرے کے کمالات کو سوچا کرے۔ اور دوسرااس سے مشکل ہے وہ یہ ہے کہ جس کو اپنے سے کم سمجھتا ہے اس کی تعظیم کرے ، اس کی جو تیاں سیدھی کرے اور اصل بات تو یہ ہے کہ تواضع پوری طرح اس دوسرے طریق سے حاصل ہوگی۔

قدم بایداندر طریقت نه دم که اصلے ندار ددم به قدم (عمل کی راه چلناچا ہے نه دعویٰ کی که دعویٰ بغیر ثبوت کچھ حقیقت نہیں رکھتا) کارکن کار بگذاراز گفتار کاندریں راه کار دار د کار

(لیعنی با تیں بنانی حیور و کام میں لگو۔اس لئے کہ اس راہ سلوک میں کام ہی مقصود ہے۔)

ہم کو ہاتیں بنانی تو بہت آتی ہیں گر صرف باتوں سے کام نہیں چلتا کچھ کرنا بھی چاہئے اپنے سے جھوٹے کی تعظیم کروت یہ خناس دل سے نکلے گا۔ اور عور توں میں تو یہ مرض تکبر کا مر دوں سے بھی زیادہ ہوتا ہے گریہ کہیں کرسکتیں۔ کیونکہ ان کی حکومت نہیں ہے گرجب کہیں جائیں گی زیور کو ظاہر کریں گی یہاں تک کہ اگر جھو مکوں پر کسی کی نگاہ نہ پہنچی ہو تو کان کھجلانے کے بہانہ سے دو پٹہ کانوں پر سے ہٹادیں گی اور سب کی سب ایک ہی مذاق کی ہیں۔ کی نگاہ نہ پہنچی ہو تو کان کھہر ست سب کو زبانی یاد ہے۔ غرض ہر چیز پر ان کی نظر ہوتی ہے اور یہ سب تکبر ہے جو خدا کو ناپند ہے۔ (خطبات محیم الامت جلد 6، ص 214)

مقام ادب

 ر ہتا کہ اس بات کو بیان کروں یانہ کروں۔ کہیں مصلحت کے خلاف تو نہیں۔ مجھی لوگ خدا تعالی کی ایسی رحمت و مهربانی کو سن کر دلیرنه ہو جائیں۔

جیسے حضرت غوث اعظم نے چالیس سال تک رحمت الهی کابیان فرمایا پھر خیال ہوا کہ شاید لوگ دلیر ہو گئے ہوں گے۔ توایک دن غضب اللی کابیان فرمایا۔ وہ ایساغضب کابیان تھا کہ مجلس میں سے چند جنازے اٹھے۔ کئ آ دمی خوف ہے مرکئے توآپ پر بذریعہ الہام کے عماب ہوا کہ تم نے ہارے بندوں کادل توڑ دیا۔ کیا ہماری رحت اتن ہی ذراس تھی کہ تمہارے چالیس سال کے بیان میں ختم ہوگئ۔

میں کہتا ہوں کہ اگرر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی یہ خیال ہوتا جو حضرت غوث اعظم م کو ہوا تو ہم کو حق تعالی کی رحت ولطف و صحک کی خبر کیو نکر ہوتی گر حضور صلی الله علیه وسلم کوائے بیان میں ذرایس وپیش نہیں ہوا۔ تو الله تعالی ایسے اور رسول صلی الله علیه وسلم ہمارے ایسے ۔ پس میه شعر پڑھنے کودل چاہتا ہے۔

یارب توکریم میان دوکریم صد شکر که مستیم میان دوکریم (اےرب! توکر میماور تیرار سول کر میم صلی الله علیه وسلم، سو(100)شکرہے کہ میں دو کر میوں کے در میان ہوں)

اور سعدی فرماتے ہیں۔

نماند بعصیاں کے در گرو کہ دار دچنیں سید پیش رو

(وہ شخص گناہوں کے باعث رہن نہیں رہے گاجوایسا پیش روسر دارر کھتاہو) (خطبات عیم الامت جلد6، ص226)

چنانچہ حضرت علی سے یو جھاگیا کہ آپ کو بچین میں مرجانااور خطرات سے محفوظ ہونا پندہے یا بالغ ہو کر خطرہ میں پڑنا پیند ہے۔ فرمایا کہ مجھے بالغ ہو کر خطرہ میں پڑنازیادہ پیند ہے۔ بچین کی موت پیند نہیں کیونکہ بلوغ کے بعد معرفت حق عزوجل زیادہ ہوتی ہے جو بچین میں نہیں ہوتی۔ حضرت غوث اعظم رحمۃ الله علیہ اسی معرفت پرخوش

آ فریں باد بریں ہمت مر دانہ ہا شكر للدكه نمر ديم ورسيديم بدوست (الله تعالی کاشکرے کہ ہم خیریت ہے دوست تک پہنچ کئے ہماری اس ہمت مردان پر آفرین ہے) میں نے حضرت شاہ نضل الرحمن صاحب رحمۃ اللّٰہ علیہ سے سناہے فرماتے تھے کہ بھائی جنت کامز ہ برحق ، کو ثر کا مزہ برحق مگر نماز میں جومزہ ہے وہ کسی چیز میں نہیں۔ جب ہم سجدہ میں جاتے ہیں توابیا معلوم ہوتاہے گو یااللہ تعالی نے پیار کر لیا۔ایک مرتبہ فرمایا کہ جب ہم جنت میں جائیں گے اور حوریں آئیں گی تو ہم ان سے کہہ دیں گے کہ بی اگر قرآن سناؤ بیٹھوور نہ چکتی بنو۔ تو حضرت معرفت الی لذیذ شے ہے کہ عار فین کے نزدیک جنت اور حوروں میں بھی وہ مزہ نہیں جواس میں ہے۔اوراس سے نعمائے دنیا کا کہ ان میں معرفت بھی ہے نعمائے جنت سے افضل ہو نالازم نہیں آتا۔ کیونکہ جنت میں بیہ معرفت ایسی ہو گی کہ وہاں کی نعمت تھیں اگروہ بھی نہ چاہتی تھیں تو پھر دوسری عور توں کا کیا

اس کاجواب میہ ہے کہ حضرت عائشہ اٹھنا چاہتی تھیں گر اخیر شب کو اور اس واقعہ میں حضورَ ملتَّ اللّٰہِ مویرے المے تھاس کے ان کو جگانا نہیں جا ہخاری میں حضرت عائشہ کا قول مذکور ہے۔ فاذاوتر ایقظنی کہ حضور صلی الله عليه وسلم جب وتريرٌ هنا چاہتے تو مجھے جگاديتے يايه كه حضور المُثَالِيَّم نے ان سے زيادہ محنت لينا گوارانه كى ان كو تھوڑی سی محنت میں کامیاب کر دیاہو۔

جیسے حضرت حاجی صاحب رحمۃ الله علیہ کا واقعہ ہے کہ آپ نے مولانا محمد یعقوب صاحب سے محنت کم لی تھی۔ ا یک باریه سب حضرات خانقاه تھانہ بھون میں مجتمع تھے۔ مولانارشید احمد صاحب وغیرہ تو دو بجے اٹھے۔ مولانامحمد یعقوب صاحب نے بھی دو بجے اٹھنے کا قصد کیا۔ حاجی صاحب نے منع فرمایا کہ بھٹی نہیں ابھی رات بہت ہے سوجاؤ جب ایک گھنٹہ رات رہ گئی اس وقت جگادیا کہ اب اٹھو۔ کیونکہ مولانا بہت ناز ک مزاح تھے۔اگرزیادہ محنت کرتے تو دماغ پر تعب ہوتا۔

اس طرح المر حضور صلی الله علیه وسلم نے بھی ایساہی کیا، عجب ہے کہ حضرت عائشہ صفی الله عنھا سے محنت کم لی ہو محقق وہی ہے جو ہر شخص سے اس کے مناسب کام لے۔ بیہ نہیں کہ سب کو چو بیس ہزار ہی اسم ذات بتلایا کرے ہارے حاجی صاحب نے بعض لو گوں سے صرف اتناکام لیا کہ تم خانقاہ دالوں کی کچھ خدمت کر دیا کر واور کسی کوایک ہزار دوہزاراسم ذات بتلایااور کمال بیہ ہے کہ ہر شخص کامیاب تھا۔ تھوڑی محنت کرنے والا بھی۔ تھوڑی محنت کرنے والے کو منزل پراس طرح پہنچاتے تھے کہ اسے خبر بھی نہ ہوتی تھی اس کو فرماتے ہیں۔

نقشبندىية عجب قافله سالاراند كه برندازره پنهال بحرم قافله را

نقشبندی حضرات بھی عجب سالار قافلہ ہیں کہ یوشیدہ رائے سے قافلہ کو حرم تک پہنچاد ہے ہیں۔ محقق کی یہی شان ہے خواہ نقشبندی ہو یا چشتی ہو۔ پس اتباع سنت کی حقیقت بیہ نہیں کہ اپنی طبیعت کے تقاضے یر عمل کیا جائے اور اس کی تائید میں ایک دو حدیث ڈھونڈھ لی جائیں۔ (خطبات <sup>حکیم</sup> الامت جلد6، ص229)

#### تقاضا تا اتباع سنت

بلکہ اتباع سنت یہ ہے کہ حضور ملٹھ ایہ کا اتباع کیا جائے اور اس کے لئے مطالعہ سیرت نبوی ملٹھ ایہ کا اتباع کیا جائے اور اس کے لئے مطالعہ سیر ت نبوی میں میر ارسالہ نشر الطیب مفصل ہے۔ اگراتی فرصت نہ ہوتو حیوة المسلمین کا نسخہ مطالعہ کر لیاجائے اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کا خلاصہ ہے۔ اسلئے جوش محبت میں یہ اعلان بھی کر دیا ہے ختم ماہ رہج الاول تک جس کی فرمائش آئے گی اس سے محصول ڈاک بھی نہ لیاجائے گا۔ اور یہ سخاوت میں اس لئے کر رہا ہوں کہ مجھے اطمینان ہے کہ ورخواسیں آئیں گی ہی نہیں۔ مسلمان پچھے ایے بے فکرے ہیں کہ ہر شخض اپنے کو بنا بنایا کا مل سمجھتا ہے۔ اصلاح حال کی فکر ہی نہیں۔ حیات المسلمین کا نسخہ اگر لیس کے بھی عمل کے کہ ہر شخض اپنے کو بنا بنایا کا مل سمجھتا ہے۔ اصلاح حال کی فکر ہی نہیں۔ حیات المسلمین کا نسخہ اگر لیس گے بھی عمل کے لئے نہیں بلکہ محض ہر کت کے لئے۔ جیسے شجرہ پڑھا کرتے ہیں۔ ہمارے حاجی صاحب کا شجرہ تو عمدہ ہے مگرا کشر شجرے تو محض فصول ہیں جن میں بے تکے اشعار ہیں۔ وہ تو تول علی حزین کے تذکر ۃ الاولیا ہی ہیں اور صاحبو! آپ کو تمرہ کو تی کہ وہ تے ہوئے شجرہ کی کیا ضرورت ہے۔ ہاں اگر شمرہ ایسا ہوتا جس کے خراب ہونے کا اندیشہ ہوتا تو شجرہ کی میں ضرورت ہوسکتی تھی۔ (خطبات عیم الامت جلدہ میں 25)

عالم ارواح كى نسبت

حضرت مرزاصاحب کاایک اور واقعہ یاد آیا کہ آپ کی خدمت میں مولا ناغلام یحیل بہاری جن کا حاشیہ رسالہ قطبیہ پر مشہور ہے حاضر ہوئے ان کی ڈاڑھی بہت بڑی تھی کہ ایک مشت سے بھی بہت زیادہ تھی، بعض لوگوں کو ڈاڑھی بڑھانے کا شوق ہوا کرتا ہے بس مرزاصاحب کے سامنے پنچے اور آپ کی نظران کی ڈاڑھی پر پڑی اور آ تکھوں پر ہاتھ دھر لیا اور فرما یا جلدی کہو جو کچھ کہنا ہے۔ کسے آئے ہو۔ عرض کیا بیعت ہونے آیا ہوں۔ فرما یا پیرو مرید میں مناسبت شرطہ آدمی اور ریچھ میں کوئی مناسبت نہیں۔ مجھ سے آپ کو کوئی فیض نہ ہوگا مولا ناغلام یحیلی نے ایک بات کب سی تھی وہ تو مولا نااور مقتدا ہے ہوئے مناسبت نہیں کہ جہاں میں مرزاصاحب بیعت ہو جائیں گوئی آپ ہی ایک شیخ نہیں رہ گئے۔ کہنے کو تو کہہ گئے مگر سارے جہان میں مرزاصاحب جیسا کوئی نہ ملا۔ یہ مطلب نہیں کہ دنیا میں کوئی اور شیخ ہی نہ تھا کہ مطلب ہے ہے کہ کس سے مناسبت نہ ہوئی بی وہ حال تھا۔ ہمہ شہر پر زخو بال منم و خیال ما ہے چہ کنم کہ چٹم بدخونہ کند بکس نگا ہے۔ اور مناسبت کا ہونانہ ہونا ہے گئے صریت میں ہے واقتیار میں نہیں ہے تو عالم ارواح میں ہو چگی ہے۔ اور مناسبت کا ہونانہ ہونا ہے کہ کا تحقیار میں نہیں ہے تو عالم ارواح میں ہو چگی ہے۔ ویک خونہ کند جس ہے۔

الارواح جنود مجندة ماتعارف منها ائتلف وماتناكر منها اختلف

(ار واح کشکر جمع کردہ ہیں جن میں وہاں آشائی ہو چکی ہے وہ مالوف و مانوس ہیں اور جن میں وہاں تناکر و تنافر ہو چکاہے وہ یہاں بھی اختلاف رکھتے ہیں۔)

عور تیں اس مسلے کو خوب مجھتی ہیں جب کسی لڑکی کا نکاح بری جگہ ہو جاتا ہے توان کو زیادہ رنج نہیں ہوتا بلکہ یوں کہتی ہیں کہ اللہ تعالی نے جوڑیاں ملادی ہیں جس کا جوڑجس کو بنایا ہے اس سے نکاح ہوتا ہے۔ اس طرح مریدین ومشائخ میں بھی جوڑیاں ملی ہوئی ہیں جس کو جس سے مناسبت ہوتی ہے اس سے تعلق حاصل کرتا ہے۔

شیخ سم الدین ترک پانی پی رحمۃ اللہ علیہ ترکتان سے شیخ کی تلاش میں چلے گرکوئی ایسا بزرگ نہ ملاجس سے مناسبت ہو آخر ہندوستان پہنچ کر شیخ علاء الدین صابر رحمۃ اللہ علیہ سے مناسبت ہوئی اور ان ہی سے فیض ہوا، آخر کار مولانا غلام یحیی بعد میں پھر آئے اور اس وقت ڈاڑھی ٹھیک کر کے آئے یعنی ایک مشت سے جوزائد تھی اسکو تر شوا دیا۔ مرزاصاحب نے فرمایا کہ ہاں اب آدمیوں کی صورت سے آئے ہو۔ اب مجھ سے مناسبت ہو جائے گی۔ چنانچہ بیعت فرمایا اور خانقاہ میں رکھا۔ پھر یہ حال ہوگیا۔ جو لکھا پڑھا تھا نیاز نے اسے صاف دل سے بھلادیا۔

چنانچہ مرزاصاحب سے رخصت ہو کر جنب مولاناغلام یحییٰ لکھنو پہنچے تو وہاں ایک استاذشا گرد میں رسالہ قطبیہ کے حاشیہ میں ایک مقام پر اختلاف ہور ہاتھا۔ ان کو معلوم ہوا کہ خود مصنف لکھنؤ میں آئے ہوئے ہیں تو خیال آیا کہ چلو مصنف ہی سے اس کو حل کیا جائے یہاں جو آئے اور مولانا کو وہ مقام دکھایا تو پچھ دیر غور کرکے فرمایا کہ میری بھی سمجھ میں نہیں آیا، اللہ اکبر! علوم رسمیہ کو کیسادل سے نکالا کہ اپنی تصنیف کو بھی سمجھ نہ سکے۔

میں مرزاصاحب کی لطافت مزاج کاذکر کررہاتھا کہ مولاناغلام یحییٰ کی فوق الحد ڈاڑھی دیکھ کر آپ پریشان ہو گئے اور بیعت سے انکار کیا۔ غرض اس قدر نازک مزاج سے کہ بادشاہوں کا دماغ بھی ایسانازک نہ تھا اور اس میں لطافت ذکر کا بھی اثر تھا۔ اللہ کا نام لینے سے مزاج میں طاقت بڑھ جاتی ہے پھر ایسے شخص کو مخلوق کی تیزی سے تکلیف ضرور ہوسکتی ہے اور اس پہ حق تعالٰی کی طرف سے انتقام ہو سکتا ہے اس لئے مرزاصاحب مخلوق سے نہ ملتے تھے۔ ضرور ہوسکتی ہے اور اس پہ حق تعالٰی کی طرف سے انتقام ہو سکتا ہے اس لئے مرزاصاحب مخلوق سے نہ ملتے تھے۔ (خطبات عیم الامت جلد 6، من 315،316)

### نافع توجه

یہاں یہ بھی معلوم ہوا کہ توجہ مرشد کب نافع ہوتی ہے جب کہ اس کی اطاعت کی جائے اور اس کے بتلانے کے موافق عمل کیا جائے اور اس کے ہاتھ میں بشکل مردہ بدست زندہ کر دیا جائے کہ وہ جس طرح تم میں جاہے

تھرف کرے اس کے بعد جو مرشد کی توجہ ہوتی ہے وہ واقعی کیمیا ہوتی ہے اس سے میں ان لوگوں کے کان کھولنا چاہتا ہوں جو ہوسناک ہیں جوایک توجہ سے کامل ہونا چاہتے ہیں تووہ سمجھ لیں کہ توجہ کی دوفتمیں ہیں۔

(1) ایک توجه بلاعمل به عادةً بے اثر ہے۔

(2) ایک توجہ مع عمل پیر مؤثر ہے۔

سویادر کھو کہ توجہ بلاعمل کااثریہ محض موجود ذہنی ہے۔اس کا خارج میں و قوع نہیں اور جہاں تم اس کا و قوع سجھتے ہو وہاں بھی عمل ضر ور موجو دہے شاید تم کواس کی خبر نہ ہو۔ کیو نکہ اعمال کی بھی دوفشمیں ہیں۔

(۱) اعمال جوارح (۲) اعمال قلبيه

اعمال جوارح کی اطلاع تو دو سروں کو ہوسکتی ہے مگر اعمال قلب کی اطلاع خدا کے سوایا خاصان خدا کے سوا و مروں کو نہیں ہوتے نہ وہ کچھ زیادہ دو سروں کو نہیں ہوتے نہ وہ کچھ زیادہ دو سروں کو نہیں ہوتے نہ وہ کچھ زیادہ علی ہوتے ہیں۔ مگر اعمال قلبیہ ان کے زیادہ ہوتے ہیں وہ ہر وقت قلب کی مگہداشت میں مشغول ہوتے ہیں اور یہ ظاہری مشاہدہ سے بھی اشد ہے۔ تو جن کو تم بلا عمل کے توجہ سے کامیاب ہوتاد کھتے ہو وہ اس عمل شدید کے عامل ہیں۔ حقیقت میں وہ بلا عمل کے تجھ سے کامیاب نہیں ہوئے بلکہ توجہ مع العمل ہی سے کامیاب ہوتاد ہوئے ہیں۔ موسے ہیں۔

بس اس توجہ کے نفع کاطریقہ یہ ہے کہ شخ نے ایک کام بتایااور طالب نے اس کے موافق عمل کیا۔ شخ کواس کی اطلاع ہوئی وہ جوش میں آکر اس کے لئے دعاکر تاہے اور اس کی طرف توجہ پہلے سے زیادہ کرتاہے اس سے بے شک نفع ہوتاہے کیونکہ

توچنین خواهی خداخواهد چنین می د بدیزدال مرادمتقیل

(توجو چاہے گاوہی اللہ تعالی چاہیں گے ،اللہ تعالی پر میز گاروں کی مراد پوری فرماتے ہیں)

اللہ تعالی مقبولین کی مراد کو پورا کرتے ہیں جب بھی کسی شخص کی کامیابی چاہتے ہیں توحق تعالی بھی اس کو کامیاب ہی کر دیتے ہیں اس پر شاید کوئی ہے کہ جب عمل کی ہر حالت میں ضرورت ہے اور توجہ بھی عمل ہی سے نافع ہوتی ہے تو پھر توجہ کی کیاضر ورت ہے ؟ تو بات ہے کہ کام دونوں ہی کے مجموعہ سے چاہا ہے عمل اور توجہ دونوں ہی کی ضرورت ہے دیکھو جو طالب علم استاد کے کلام کو شوق سے سنتا ہے استاد کواس پر توجہ زیادہ ہوتی ہے پھر اسی کی ضرورت ہے دیکھو جو طالب علم استاد کے کلام کو شوق سے سنتا ہے استاد کواس پر توجہ زیادہ ہوتی ہے پھر اسی کی توجہ سے اس کو دوسروں سے زیادہ علم حاصل ہوتا ہے کتابیں توسب ہی ختم کر لیتے ہیں مگر جس کا نام علم ہے یعنی فہم سلیم اور فقہ فی الدین وہ اس کو حاصل ہوتا ہے جس نے توجہ سے پڑھااور اساتذہ کوراضی رکھا ہواور جس طالب علم نے سلیم اور فقہ فی الدین وہ اس کو حاصل ہوتا ہے جس نے توجہ سے پڑھااور اساتذہ کوراضی رکھا ہواور جس طالب علم نے

محنت ہی محنت کی ہو مگر اسائذہ کو راضی نہ رکھا ہو تجربہ کر لیا جائے کہ اس کو حقیقی علم حاصل نہ ہو گا گو الفاظ یاد ہو جائیں۔بہر حال توجہ شنخ نہایت ضرور ی ہے مگر وہ بعد العمل ہی مفید ہے۔ قبل از عمل مفید نہیں۔ (خطبات عکیم الامت جلد 6،م 325،326)

#### ہدیہ کے آ داب

دوسری حدیث میں ہے تھا دو اتحابو (السنن الکبری للبیہ قی 169/2) (ہدیہ دوآپی میں مجت بڑھاؤ)
توہدیہ دینے کی مصلحت حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے از دیاد مجت (محبت کا بڑھنا) قرار دیا ہے اور از دیاد محبت اس
وقت ہوتا ہے جب ہدیہ لے کر جی خوش ہواور جی اس وقت خوش ہوتا ہے کہ جب اشراف نفس نہ ہوور نہ مسرت نہیں
ہوتی۔ بلکہ انظار کی جو کلفت تھی وہ رفع ہوگئ تواس حدیث سے بھی یہ بات سمجھ میں آئی کہ بدیہ میں اشراف کی
نوبت نہیں آئی چاہے ، دوسرے اس حدیث سے یہ بات بھی سمجھ میں آئی کہ بیعت کے وقت ہدیہ نہیں لینا چاہئے
کونکہ اس کی بھی یہی حالت ہوتی ہے جیسا کہ حضرت مولانا گنگونی فرماتے سے کہ ہوائی آج کل کے پیروں کی حالت یہ
ہونکہ اس کی بھی یہی حالت ہوتی ہے جیسا کہ حضرت مولانا گنگونی فرماتے سے کہ ہوائی آج کل کے پیروں کی حالت یہ
ہونکہ اس کی بھی یہی حالت ہوتی ہے جیسا کہ حضرت مولانا گنگونی فرماتے سے کہ اگر کوئی دیباتی ان کے سامنے سر تھجلانے لگے تو پیر صاحب کا خیال ہوتا ہے کہ شاید پگڑی میں سے روپیہ نکال
کردے گاوا قعی بالکل سے ہے۔

حرص وطمع نے ہماری وہ حالت بنادی کہ جیسے ایک مرید نے اپنے مرشد سے اپناایک خواب بیان کیا کہ میں نے خواب میں کر خواب بیان کیا کہ میں اور آپ کی انگلیوں پر شہد لگاہے۔ پیر صاحب س کر کہنے لگے کہ اس کی تعبیر ظاہر ہے کہ تو دنیا کا کتا ہے ہم لوگ اللہ والے ہیں۔ مرید نے کہا حضور ابھی خواب پورا نہیں ہوا۔ میں نے اس میں دیکھا کہ آپ کی انگلیاں میں جاٹ رہا ہوں اور میری انگلیاں آپ جاٹ رہے ہیں۔ اس پر پیر صاحب بہت خفا ہوئے۔

غرض یہ صحیح خواب میں ہو یا غلط لیکن اس خواب سے مریدنے جس حالت کا فوٹو کھینچاہے وہ بالکل مطابق واقع کے ہے خلاصہ اس کا یہ ہے کہ مرید تو پیرسے دین حاصل کرنے کے لئے تعلق رکھتا ہے اور پیر مرید سے دنیائے مردار سمیٹنے کی فکر میں ہے۔

ای قسم کے ایک پیر کے کوئی مرید تھے ان میں سے کسی نے پوچھا کہ میاں تم کو پیر سے بچھ فائدہ بھی ہوایاد نہیں۔ مرید نے کہا کہ میاں جہال سقادہ ہی میں بچھ نہ ہو تولوٹوں میں کہاں سے آوے۔ مجھے اس موقع پر ایک دکایت یاد آگئ۔ بلگرام میں بزرگ تھے ان کے پاس ایک شخص پڑھنے کے لئے آیا کرتے تھے۔ حسب معمول ایک روز وہ پڑھنے کے لئے آیا کرتے تھے۔ حسب معمول ایک روز وہ پڑھنے کے لئے آئے تودیکھا کہ استاد صاحب کے چہرے پر ضعف کے آثار نمودار ہیں۔ دیکھ کر سمجھ گئے کہ آج ان کے

ہاں کھانے کو پچھ نہیں ہے۔ یہ دیکھ کرپڑھنے سے عذر کر دیااور گھر واپس گئے اور وہاں سے کھانا پکواکر لائے۔ جب کھانا بیش کیا تو شیخ نے کہا کہ کھانا تو عین حاجت کے وقت آیا ہے لیکن اس کے لینے میں ایک عذر شرعی مانع ہے۔ وہ یہ کہ جب تم واپس گئے تو بچھے اس وقت خیال آیا کہ تم میرے لئے کھانا لینے کو جاتے ہو تو یہ کھانا اشراف نفس کے بعد آیا ہے اور اس کا لینا حدیث کے خلاف ہے وہ شاگر دبھی کیسے مؤدب تھے کہ اصرار نہیں کیااور سینی لے کر فوراً اٹھ کر چل دیے اور تھوڑی دور پہنچ کر پھر لوٹے اور آگر عرض کیا کہ حضرت اب تواشراف نفس نہیں رہا ہوگا کیونکہ میرے واپس لے جانے کے بعد آپ کو یقین ہوگیا ہوگا کہ اب وہ کھانا گیا۔ للذااب تواس کو قبول فرما ہے۔ چنانچہ آپ نے قبول فرمالیا۔ سیحان اللہ! جب دل میں محبت ہوتی ہے خدمت کا طریق خود بخود سمجھ میں آجاتا ہے۔ بقول شخصے قبول فرمالیا۔ سیحان اللہ! جب دل میں محبت ہوتی ہے خدمت کا طریق خود بخود سمجھ میں آجاتا ہے۔ بقول شخصے

شوق در ہر دل کہ باشدر ہبرے در کار نیست

(جس دل میں شوق ہواس کور ہبر کی ضرورت نہیں)

برخلاف آج کل کے کہ اگر کوئی شیخانکار کردے تو مرید باشا گرد پھر بھی اس کوپریشان کرتاہے۔

ایک ادب ہدیہ کا یہ ہے کہ دنیاوی حاجت کی آمیزش اس میں نہ ہو بعض لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ وہ آکر ہدیہ دیتے ہیں اور پھر تعویذ لکھوانے کی فرمائش کرتے ہیں ایسے ہدیہ کو فور آواپس کر دینا چاہئے کہ اس شخص نے دنیوی غرض سے ہدیہ دیا تھا اور اس حدیث سے یہ بات بھی سمجھ میں آئی کہ اکثر لوگوں سے اول ملا قات میں ہدیہ نہا چاہئے کہ اکثر لوگوں سے اول ملا قات میں ہدیہ دینے والے کی کیانیت ہے۔ اس لئے میں نے اپنا معمول مقرر کر کیونکہ اول ملا قات میں یہ معلوم نہیں ہو سکتا کہ ہدیہ دینے والے کی کیانیت ہے۔ اس لئے میں نے اپنا معمول مقرر کر لیا ہے کہ جو نیا شخص آتا ہے اس سے میں ہدیہ نہیں لیتا۔ البتد اگر قرائن قویہ سے اخلاص ثابت ہو جائے تو مضا کقہ نہیں۔

رسم پرست لوگول نے اس ہدیہ لے جانے کی وجہ یہ نکالی ہے کہ اگر پیر کے پاس خالی ہاتھ جائے گا تو وہاں سے بھی خالی ہاتھ آئے گا۔ چنانچہ اس کی نسبت مثل بھی مشہور ہے کہ خالی آئے اور خالی جائے۔اس لئے ضروری ہے کہ جاتے ہی پیر جی کی مشی گرم کر دواور اس مشی گرم کرنے کے محاورہ کی ایک اصل ہے۔وہ یہ کہ پیرزادوں نے اپنا رازچھیانے کے لئے لوگوں کو تعلیم دی کہ مصافحہ میں ہدیہ دیا کریں تاکہ لوگوں کو پتہ نہ چلے۔

صاحبو!اول تو مصافحہ ایک مستقل عبادت ہے اس میں دنیا کے انضام کے کیا معنی، دوسرے اس کی کیا خبر ہے کہ اس شخص کے بعد کوئی دوسرے اس کی کیا خبر ہے کہ اس شخص کے بعد کوئی دوسر اشخص مصافحہ نہ کرے گا۔ تو؟اگر بھی دوسرے نے بھی مصافحہ کر لیا تواس کو معلوم ہوگا کہ پیرصاحب کو یہ ہدید دیا گیا۔ پھر اخفا کہال رہااورا گردوسروں کو مصافحہ سے روکا جائے پھر توخواہی نخواہی دال میں کالے کا شبہ ہوگا۔ کیونکہ بعضی احتیاط سبب ہے احتیاطی کابن جاتی ہے۔

چتانچہ مشہورہ کہ ایک مختص کا نکاح ہونے والا تھااس نے کی دو سرے ہے ایک دو شالہ مستعاد لے لیا۔
جب بارات آگی تولوگ دولہا کو دیکھنے کے لئے آئے۔ایک مختص نے پوچھا کہ دولہا کون ہے توصاحب دو شالہ دولہا کی طرف اشارہ کرکے فرماتے ہیں کہ دولہا توبہ ہیں لیکن دوشالہ میر اہے۔دولہا نے کہا یار تم بھی عجیب آدمی ہواسے ظاہر کرنے کی کیاضرورت تھی۔ کہنے گئے کہ اب ایسانہ کرول گا تھوڑی دیر ہیں اور کسی نے آکر پوچھاتو آپ فرماتے ہیں کہ دولہا توبہ ہیں گردوشالہ میر انہیں۔اس پر دولہا اور بھی جھلا یا کہ بندہ خداتم کواس کے ذکر کی کیاضرورت پڑی تھی کہنے کہ اب ان شاء اللہ تعالی ایسانہ ہوگا کچھ دیر بعد ایک اور صاحب نے آکر پوچھاتو آپ نے فرما یا کہ دوشالہ میر انہیں یا دوشالہ کا کوئی ذکر نہیں اس پر دولہا نے دوشالہ ان کے اوپر بھینک دیا۔ تو جیسے اس مختص کا یہ کہنا کہ دوشالہ میر انہیں یا دوشالہ کا ذکر ہی نہیں بظاہر احتیاط تھی گر باعتبار اثر کے پوری بے احتیاطی تھی۔ای طرح دو سرے سے مصافحہ کرنا کھی اخبار ہوگا ہا تھی ہو کہ باتھ سے لے کربھاگ جائے تو کیا کہ لیا حتیال ہے تو مرید صاحب کو یہ ڈر بھی تو ہونا چاہئے کہ اگر کوئی دلیل نہیں کہ ہمارے ہاتھ میں پھی تھا۔

اگر کہے کہ ہم دوسرے کے مصافحہ کرنے سے پہلے جیب میں رکھ لیں گے تومیں کہوں گا کہ مصافحہ میں لینے کی مصلحت تو فوت ہوگئی۔ کیونکہ جب جیب میں رکھا گیا تو بھانڈا پھوٹ گیا۔اور اگر میری رائے غلط ہے تواس کی غلطی ظاہر کر دی جائے۔غرض بعض لوگ تعلیم کرتے ہیں کہ جب پیر کے پاس جاؤ تو پچھ لے کرضرور جاؤ ورنہ جو خالی جائے وہ خالی آ وے۔

یہ کلمہ تو تھیک ہے گراس کا مطلب لوگوں نے غلط سمجھا، مطلب اس کا بیہ ہے کہ جو خلوص سے خالی جائے گاوہ خالی آئے گا۔اگرچہ پیر کوروپیہ بھی کیوں نہ دیا ہو۔غرض خلوص نہ ہونے سے فیض سے بھی خالی رہااور روپیہ دے کر اس سے بھی خالی ہو گیا۔

ایک اور بات بھی ہدیہ کے متعلق کہنی ضروری ہے کہ بعض او قات جو چیز ہدیہ میں دی جاتی ہے وہ مقدار میں اس قدر زیادہ ہوتی ہے کہ اس کالینا گراں معلوم ہوتا ہے مثلاً ایک شخص نے دس روپیہ لا کرپیش کئے تو بعض دفعہ کی وجہ سے ان کے لینے سے طبیعت پر گرانی ہوتی ہے کہ اس کے متعلق میں مدت سے سوچا کرتا تھا کہ اگر ہم واپس کرنا چاہیں تو کسی شرعی قاعدے کے تحت اس واپسی کو داخل کریں مگر الحمد للدیہ بھی حدیث سے سمجھ میں آگیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے

لا يرد طيب فانه خفيف المحمل المجمع بديه كودا لل نه كيا جائے كيونكه وه لمكا بو جھ ہے۔

اس صدیث میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے رد کرنے کی علت طیب کے خفیف المحمل ہونے کو قرار دیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگریہ علت نہ پائی جائے بلکہ اس کے بر خلاف طبیعت پر گرانی اور بار گزرے توالی چیز کا واپس کر دینا جائز ہوگا۔ (خطبات عیم الامت جلد 6، م 386,387,388)

# کامل کی پہچان

البنۃ اس موقع پر اس کی ضرورت ہے کہ کامل کی کوئی پہچان بتلائی جائے کیونکہ آج کل بہت سے شیطان بھی لباس انسان میں ہیں۔مولا نافر ماتے ہیں۔

### اے بساا بلیس آدم روئے ہست پس بہر دستے نباید داد دست

(بہت سے آدمیوں کی شکل میں شیطان زمین پر بستے ہیں اس لئے ہر کس ونا کس کااندھاہو کر مرید نہ ہے)
تو بہچان اس کی بیہ ہے کہ وہ شریعت کا ضروری علم رکھتا ہو کسی کا مل شیخ کی تربیت میں رہا ہو۔اور اس سے اجازت
تربیت حاصل ہو۔خود شریعت پر عامل ہو۔ شریعت کے خلاف پر اصرار نہ کرتا ہو سنت کا پورا پابند ہو۔اپنے متعلقین پر شفقت کرتا ہو۔

احتساب میں کی نہ کر تاہو، جس میں بیرسب با تیں جمع ہوں وہ کامل ہے اور ایسے ہی لوگوں کی نسبت کہاہے۔.. یک زمانہ صحبت بااولیا بہتر از صد سالہ طاعت بے ریا

یعنی الله والول کی تھوڑی دیر کی صحبت بھی سوسال کی ہے ریاعبادت وطاعت سے بہتر ہے۔

بحمراللہ طبقات کا بیان بفذر ضرورت ہو گیا۔اس سے معلوم ہو گیا ہو گا کہ سبیل نجات صرف ایک ہے اور اس پر چلنے کا طریقہ یہ ہے جو مذکور ہوا۔ا گراس کو پیش نظرر کھا جائے گا توان شاءاللہ تعالیٰ بہت کار آمد ہے اگرچہ لذیذ نہیں۔ اب دعا پیجئے کہ خداعمل کی توفیق دے۔آمین یارب العالمین ۔

فرمایا کہ شریعت نے دوسرے کے دکھ اور تکلیف میں مدد کرنے کا نہایت اہتمام کے ساتھ تھم کیا ہے مگرافسوس ہمیں آج کل بالکل اس کی پرواہ نہیں کہ دوسرے کو نفع پہنچادیں ایسے بخیل اور ایسے خود غرض ہوگئے ہیں کہ اپنے لئے توسب کچھ سامان کر لیتے ہیں۔جو تاکا بھی ،اناج کا بھی کپڑے کا بھی لیکن دوسروں کی فکر مطلق نہیں کرتے کہ مررہے ہیں یا عمکیں ہیں۔(نطبات عیم الامت جلد6، ص 435)

#### فرعون اورا بمان

سمی در جہ میں عشق کا ہونا ضروری بھی ہے اس کے بالکل نہ ہونے سے ایمان پر خطرہ ہے بقول محققین کے شیطان اس کئے گمراہ ہوا کہ اس کو حق تعالی سے محض ضابطہ کا تعلق تھا، محبت نہ تھی اور ملا نکہ میں عشق و محبت کا اثر

موجود تھا۔اس لئے تھم کے ساتھ ہی سب فوراً سجدہ میں گر پڑے۔ بلکہ ملائکہ میں بعض پراستغراقی کیفیت طاری ہے کہ ہر وقت غلبر محبت کی وجہ سے مستغرق رہتے ہیں۔

نیزاحادیث سے بھی ملائکہ میں عشق و محبت کے وجود کا پیۃ چلتا ہے چنانچہ حضرت جبریکل علیہ السلام کا فرعون کے منہ میں کیچڑ تھونسناغلبر محبت حق ہی کی وجہ سے تھا جس سے فرعون کے ساتھ بغض فی الله بدرجہ غلبہ پیدا ہو گیا کیونکہ جب وہ ڈو بے لگاتو کہنے لگا۔

آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلَّا الَّذِي أَمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

(میں ایمان لایا کہ جس (خدا) پر بنی اسرائیل ایمان لائے ہیں اس کے سواکوئی معبود نہیں اور میں فرمانبر داروں میں ہوں)

(مجھ کو طریقت عشق میں چلائے ، نرازُ ہدِ خشک تو بہت دور دراز کاراستہ ہے) حضرت جبرائیل علیہ السلام کو غصہ آیا کہ کم بخت نے ساری عمر تو خدائی کا دعویٰ کیا۔ اب مرتے ہوئے ایمان لاتا ہے وہ اس کم بخت کے لئے رحمت کو گوارانہ کرتے تھے۔ اس لئے منہ میں کیچڑ کھونس دیاتا کہ زبان سے پوری طرح بات نہ نکل سکے مبادا کہیں رحمت متوجہ ہوجائے چنانچہ ترمذی کی روایت میں خود حضرت جبر ئیل علیہ السلام کاار شاد منقول ہے۔ فادسه فی فیه مخافة ان تدرکه الرحمة ..

حفرت جرائیل نے اس کے منہ میں کچھ ٹھونس دیامبادار حمت خدااس کی طرف متوجہ ہوجادے۔ اور اگر اس پر کوئی بیہ اعتراض کرے کہ حضرت جرائیل ٹے ایک شخص کو اسلام سے روکا حالا نکہ اسلام سے روکنا جائز نہیں سواس کا علماءنے بیہ جواب دیاہے کہ حضرت جبرئیل علیہ السلام کو معلوم تھا کہ عذاب دیکھنے کے بعد توبہ قبول نہیں ہوتی حق تعالی فرماتے ہیں۔

فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا

(سوان کوان کایدایمان لانانافع ند مواجب انہوں نے ماراعذاب دیکھا۔)

تو وہ اسلام سے نہ روکتے تھے صورت اسلام سے روکتے تھے جس پر گور حمت فی الآخرۃ مرتب نہیں ہوتی مگر رحمت فی الدنیا متوجہ ہوسکتی ہے جیسے منافقین صورت اسلام کے سبب قتل اور اسر (قید)سے محفوظ رہے ،اسی طرح احتمال تھا کہ وہ بھی غرق وہلاک سے نج جاتا۔ (خطبات عیم الامت جلد 6، ص 444،445)

غلبه حال

پس یہاں سے ان سالکین کی غلطی معلوم ہو گئ جو تربیت میں مختلف لو گوں کے حالات غلبہ ُ خوف و بکا کو دیکھ کر افسوس کیا کرتے ہیں کہ ہم کوایئے ایسے حالات نہیں ہوتے۔رونا نہیں آتا، تووہ س لیس کہ یہ طبعی گریہ ہے جو بعض کو پیش آتا ہے اور یہ مطلوب نہیں، مطلوب عقلی گریہ ہے اور وہ تم کو بھی حاصل ہے کیونکہ نہ رونے پر افسوس ہونا یہ خود گریہ ہے (پس میں افسوس کو منع نہیں کر تابلکہ اس افسوس سے اپنی محرومی کے اعتقاد کو منع کر تاہوں سوتم اپنے کو محروم نہ سمجھو بلکہ اس افسوس کے ہونے سے شکر کرو کہ عقلی گریہ تم کو حاصل ہے۔)

بہر حال میرے نزدیک حب طبعی سے حب عقلی رائج ہے اور اس کا یہ مطلب نہیں کہ حب عقلی والوں میں حب طبعی نہیں ہوتی بلکہ مطلب ہے کہ غلبہ حب عقلی کو ہوتا ہے باتی جن پر حب عقلی کا غلبہ ہوتا ہے بعض او قات ان میں محبت طبعیہ بھی ان لوگوں سے زیادہ ہوتی ہے جن پر محبت طبعیہ کا غلبہ ہے مگر وہاں محبت طبعیہ پر حب عقلی غالب ہوتی ہے۔ اس لئے اکثر جوش د بار ہتا ہے۔ لیکن گاہے کا ملین پر بھی حب طبعی کا غلبہ ہو جاتا ہے اور یہی اس کی د بار ہتا ہے۔ لیکن گاہے کا علبہ نے اس کو د بار کھا تھا۔

احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض دفعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی غلبہ حال ہوا ہے۔واقعہ بدر کے متعلق آیا ہے کہ اس دن حضور صلی اللہ علیہ وسلم عریش میں مسلمانوں کی فتح کے لئے دعافر مار ہے تھے کہ اے اللہ! ان مسلمانوں کو کافروں پر غلبہ دے پھر فرمایا۔

اللهم ان تهلك هذه العصابة لم تعبد بعد اليوم -

(اللی! اگریہ مخضر جماعت ہلاک ہوگئ توآج کے بعدسے دنیامیں آپ کانام کوئی نہ لے گا۔)

بتلایئے یہ کیاتھاغلبہ حال و دلال نہ تھاتواور کیاتھا۔ بہر حال کاملین توحب عقلی و طبعی دونوں کے جامع ہوتے ہیں مگران میں غلبہ حب عقلی کو ہوتا ہے اور ناقصین میں حب طبعی ہوتا ہے اور یہ گو کمال مطلوب نہیں مگر محمود ضرور ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد6، ص450)

# ساتویں جلدکے جواہر

#### لعنت اورغيبت

ایک مخص نے مجھ سے پوچھا کہ یزید پر لعنت کرنا کیاہے ، میں نے کہااس مخص کو جائز ہے جسے بیہ معلوم ہو جائے کہ ہماراخاتمہ یزیدے اچھاہوگا،ارے اپنے کام میں لگو، لعنت کاو ظیفہ پڑھنے کی کیاضرورت ہے۔ حضرت رابعہ سے کسی نے پوچھاآپ اہلیس پر لعنت نہیں کر تیں، کہنے لگین جتنی دیر میں اس پر لعنت کروں میں اینے محبوب کی یاد ہی نہ کروں، لعنت کے باب میں بعضوں کادوسر امذاق بھی ہے۔

ایک مخص ہر روزایک ہزار مرتبہ شیطان پرلعنت کیا کرتا تھا۔ایک دن اس دشمن نے بھی کیسا بدلا لیا کہ دیوار کے نیچے سور ہاتھا،اس نے آکر جگادیا کہ اٹھواٹھو بھا گو! یہ جیسے ہی وہاں سے ہٹادیوار گرپڑی، یہ بہت خوش ہوا کہ یہ تو کوئی بڑا خیر خواہ ہے، یو چھاکون ہو؟ کہانام نہ یو چھو، نام س کرتم خوش نہ ہو گے، کہاصاحب بتلاؤ بھی، کہا میں وہی شیطان ہوں جس پرتم ہزار مرتبدروزانہ لعنت بھیجا کرتے ہو، کہاتم تومیرے بڑے خیر خواہ نکلے۔اس نے کہامیں نے خیر خواہی سے نہیں بچایا بلکہ اس خیال سے بچایا کہ دیوار کے نیچے دب کر مروگے تو شہید ہو جاؤگے اور بے حساب بخشے جاؤے، توجھے فکر ہوئی کسی طرح اتنے بڑے ثواب سے محروم کردوں، دوسرے اگر جیتارہے گاتو تجھ پر خوب مشق کیا کروں گا۔ابھی بہت دن نجاؤں گا جیسے بندر،ریچھ کہ اگر مر جائے توبندروالا پھر کہاں سے کمائے گا۔ بہر حال کسی پر لعنت کر نافضول حرکت ہے جب کہ اپنے ہی حال کی خبر نہیں۔کسی نے خوب کہاہے

كه رشك برد فرشته برياكي ا

ايمان چوسلامت به لب گور بريم احسنت برين چستنگي و چالا کئي ما

( مجھی ہاری پاکی پر فرشتہ رشک کرتاہے اور مجھی ہماری ناپاکی پر شیطان ہنتاہے۔ایمان اگر قبر میں سالم لے جائیں تواس وقت ہاری چستی و چالا کی پر آفرین ہے )

جب خاتمہ ہوااس وقت معلوم ہو گا کہ کس حالت میں گئے بس تو پھر کیا منہ لے کے کسی کو کہیں جس پر پھانسی کا مقدمہ ہو وہ میونسپلی کے چار آنہ، آٹھ آنہ والے جرمانہ کے مجرم پر ہنے تو کیا یہ حماقت ہی نہیں۔جب یزید وابلیس پہ لعنت کر نافضول و خطرناک ہے تو مسلمان کی غیبت کیا بچھ ہو گی اور آج کل تواس سے بڑھ کریہ تما ثناہے کہ غیبت کے لیے بھی صلحاء و اتقیاء ہی تجویز کیے جاتے ہیں۔ چنانچہ مشائخ کی مجلسوں میں اکثر دوسرے مشائخ وعلاء کی غیبتیں ہوا کرتی ہیں جہاں فساق کی بھی پر دہ دری جائز نہیں تھی۔ غرض کسی کو حقیر مت سمجھو، ابھی تمھاری ہی کشتی منجدھار میں ہے البتہ جہاں شریعت اجازت دے وہ مواقع مستثنی ہیں باقی جہاں اجازت نہیں وہاں غیبت کرنا خصوصاً سب کام چھوڑ کے اس کا شغل کر لینا، میں اس کو منع کر رہا ہوں، بالخصوص جبکہ نہ اپناانجام معلوم ہونہ اس کا جس کی غیبت کررہ ہوں۔ (خطبات عیم الامت جلد 74،75)

پیر کاحق اس کور ہبر بناناہے

یہاں سے نیہ بھی سمجھ میں آگیا ہوگا کہ پیرکا حق اس کور ہمر بنانا ہے، پر ستش نہیں کیونکہ معبود بھی علیحدہ نہیں کیا جاتا، اس طرح عشق نفسانی میں جب محبوب کا خیال بلا قصد آئے تواس وقت دوسرے کی مباح التصور امرکا تصور کرے تواس سے محبوب مجازی کی صورت آہت آہت اکھڑ کر جاتی رہتی ہے اور یہ امر بھی قابل تنبیہ ہے کہ جاتے رہنے کی بھی یہی صورت ہوتی ہے کہ اول بندر تج میلان میں کی ہوگی پھر چندروز کے بعد میلان بالکل نہیں رہے گا مگراس کے بعد کچھ کچھ محبت ہوا کرے گی مگراد ٹی اہتمام سے وہ مضمل ہو جائے گی اس میں بھی بعضوں کو غلطی ہوتی مگراس کے بعد کچھ کچھ محبت ہوا کرے گی مگراد ٹی اہتمام سے وہ مضمل ہو جائے گی اس میں بھی بعضوں کو غلطی ہوتی کے جب دوبارہ پھر میلان ہواتو وہ سمجھا کہ میر امر ض پھر عود کر آیا مگر نہیں۔ وہ مطمن رہے کہ مرض نے عود نہیں کیا ور نہ او ٹی اہتمام سے وقع نہ ہوتا، از الدر ذائل کے معنی یہی ہیں کہ غلبہ جاتار ہے باتی جڑ باتی رہتی ہے اور اس قدر اصل کا باتی رہنا بھی محمت اللی ہے کیونکہ اگر رذائل کی اصل ہی نہ رہے تو پھر مقاومت کا اجر کیسے ملے۔ ایک مولانا فرماتے ہیں:

شہوت دنیا مثال گلخن است کہ ازوجمام تقویٰ روشن است (دنیا کی طلب اور خواہش مثل انگلیٹھی کے ہے کیونکہ اس سے تقویٰ کا حمام روشن ہے)

گوبر کے اپلے اور کنڈ نے نجس تو ہیں گریہ نہ ہوں تو جمام کا پانی گرم نہیں ہوسکتا۔ اسی طرح تقویٰ کا نور بھی شہوت ہی ہے ہے بشر طیکہ اس کو جلاتے رہو جمع کر کے دل میں نہ رکھو۔ الحمد لللہ ہر پہلوسے یہ مسئلہ صاف ہو گیا اور عشق کا علاج معلوم ہو گیا، لینی اس طرف النقات نہ کرواس سے محبت مغلوب ہو جائے گی اور مطلق میلان نہ ہونا مطلوب نہیں اگر اتنامیلان بھی نہ ہو تو ہے جسے ہے جسے گلاب میں سے کسی کو خوشبو کی بجائے بد بو آنے لگے تو معلوم ہوااس کی قوت شامہ خراب ہوگئ ہے کیونکہ اچھی چیز تو اچھی ہی لگنی چاہیے، اگر ایسا ہو تو یہ شخص سلیم الحواس نہیں، ہوااس کی قوت شامہ خراب ہوگئ ہے کیونکہ اچھی چیز تو اچھی ہی لگنی چاہیے، اگر ایسا ہو تو یہ شخص سلیم الحواس نہیں، پس میلان سے تو نہ گھبر اؤ، ہاں اس کے مقتضیٰ پر عمل نہ کرو، لینی میلان کے بعد اس کو دیکھنے میں مشغول نہ ہو کہ

خدا تعالی ہے تعلق رکھ کر قصداً دو سری طرف مشغول ہونا بڑی ہے غیرتی کی بات ہے۔ اگر خود غیرت نہیں رہی تو غيرت حق كوسوچو\_

دیکھو!اگرکسی کو باد شاہ کا قرب میسر ہو جائے اور اس کو محل میں جانے کی اجازت ہو جاوے اور وہ وہاں جاکے لونڈیوں کو دیکھنے لگے تو باد شاہ کیا کہے گا۔ای طرح خدا کو بھی غیرت آتی ہے کہ اس کے ہوتے ہوئے لوگ فحش میں مبتلا ہوں، حقیقت میں خدا کے ہوتے ہوئے کسی اور پر نظر کر نابر ای سخت بات ہے۔

اختتام مثنوی میں ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک خوبصورت عورت جارہی تھی ایک شخص اس کے پیچھے ہولیا، وہ سمجھ گی اس نے کہا کہ مجھے کیادیکھتاہے میرے پیچھے میری دوسری بہن آر ہی ہے وہ مجھ سے بہت زیادہ حسین ہے،اس ك ديكھنے كے ليے پلٹااس في ايك و هول رسيد كيا۔ (خطباب عيم الامت جلد7، م 84،85)

طريق اصلاح

مثلاً میر و یکھے کہ میرے اندر تکبر ہے اس کا علاج پوچھ ! کینہ ہے؟ علاج پوچھے! غصہ ہے؟ غیبت کی عادت ہے؟اس كاعلاج يو جھے مال كى محبت ہے كہ فقير كو ديتے ہوئے دم فكتا ہے،اس كاعلاج يو چھے! كيونكه كوئى باطنى بیاری الی نہیں جس کاعلاج نہ ہواس لیے سب کو پوچھنا چاہیے اور جو نہیں پوچھتا وہ گویاا پنے کو بیار نہیں سمجھتا، یہ علا منیں اس لیے میں نے بتادیں کہ بہت سے پیر بھی ایسے ہیں کہ:

از برون چول گور کافر پر حلل واندرول قهر خدائے عزوجل از برول طعنه زدی بر بایزید وزدر ونت ننگ می دار دیزید

(باہرے کافر کی قبر کی طرح مزین اور اندر خدائے عزوجل کا عذاب ہورہاہے، باہر تو حضرت بایزید بسطامی برطعنه زنی کرتاب اور تیری اندرونی حالت بزیدے برترہ)

اور ان امر اض کے علاج سے جیسا مریدوں کو بے فکر نہ ہو ناچاہیے شیوخ مجمی بے فکر نہ رہیں اس لیے کہ ہم جس طرح بیار ہیں اسی طرح بعض او قات شیوخ بھی بیار ہو جاتے ہیں اور اس میں تعجب بئی کیاہے کیا حکیم بیار نہیں ہوتے بلکہ یہ توالیے بیار ہوتے ہیں کہ بعض وفعہ ان کی زندگی بھی خطرہ میں پڑ جاتی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اپنی طب کے محمنٹر پربد پر ہیزی بہت کرتے ہیں ای طرح شیوخ ہیں کہ ان کی بیاری عوام سے بڑھ کر ہوتی ہے ان کے لیے علاج کی صرف میہ صورت ہے کہ میہ بزرگوں کی کتابیں دیکھیں اور ان سے اپناعلاج کریں۔ اور میہ کتابیں مبتدی کو کافی نہیں ہو تیں مگر منتبی کو کافی ہو جاتی ہیں کیونکہ وہ فن جانتاہے اور ایک طریقہ یہ ہے کہ اپنے معاصرین میں سے جے اہل دیکھے اس سے رجوع کرے۔ ایک علامت شیخ کامل کی یہ بھی ہے کہ یہ دیکھے کہ اس کے پاس بیٹے والوں میں اکثر کی حالت روز بروز بہتر ہوتی حاتی ہے یا بیٹے والوں میں اکثر کی حالت بہتر ہوتو وہ شیخ کامل ہے۔ گوسب کی نہ ہو کیونکہ للا کثر حکم المکل اور اگر اکثر کی خراب ہواور ایک آدھ کی اچھی ہوتو وہ شیخ کامل نہیں۔ اس سے ہر گزر جوع نہ کرے ورنہ یہ بھی ناتھ ہی رہے گا کیونکہ پیر میں کمال نہیں، اس میں کہال سے آجائے گا۔ جیسے ایک مریدنے کہاتھا:

ہمارے اطراف میں ایک قصبہ ہے رام پور، وہاں کا ایک شخص کسی پیر کا مرید ہو گیا۔ اس سے کسی نے پوچھا میاں کچھ ملا بھی تواس نے کہا کہ جب سقاوہ ہی میں کچھ نہ ہو توبد ھنی میں کہاں سے آوے۔ واقعی جب پیرہی کی حالت درست نہیں ہے تو بے چارے مرید کی کب اصلاح ہوگی۔

غرض جس کے مریدوں میں اکثر کی حالت درست ہووہ کامل ہے۔ یہ علامت دیکھ کر تب اس سے اصلاح کا تعلق کرنے اور اس کے متعلق ایک اور ضرور کی تنبیہ ہے وہ یہ کہ اگر اس میں سب علامات ہیں اور اس کی تعلیم صحبت سے اکثر کی حالت درست نہیں ہوتی تواس سے یہ تو نہ سمجھے کہ شخ کامل ، نہیں ہے لیکن شخ سے ابنی حالت درست نہ ہو نہیں ہے لیکن شخ سے ابنی حالت درست نہ ہو توبہ گائی توجب کی خالت درست نہ ہو توبہ گائی توجب بھی نہ کرے لیکن اس وقت یہ سمجھے کہ مجھے اس سے مناسبت نہیں پھر اور کوئی مناسبت کی جگہ تلاش کرے اور شخ سے بھی کہ دے۔ (خطبات کی مالامت جلد 7، ص 90، 90)

حضور صلى الله عليه وسلم كي قوت

حضرت صدیق اکبررضی اللہ تعالی عنہ کا واقعہ ہے کہ جس وقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شادی حضرت خدیجہ خدیجہ رضی اللہ تعالی عنہا کی عمر چالیس سال تھی، یہ بیوہ تھیں اور بہت مال دار چنانچہ اپنے تمول کی وجہ سے ملکہ عرب مشہور مضی اللہ تعالی عنہا کی عمر چالیس سال تھی، یہ بیوہ تھیں اور بہت مال دار چنانچہ اپنے تمول کی وجہ سے ملکہ عرب مشہور تھیں اور بہاں سے منافقین اسلام کو شرم کرنا چاہے جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم پراعتراض کرتے ہیں کہ معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عور توں ہی کی فکر رہتی تھی۔ اس واقعہ کود کھ کر کون کہہ سکتا ہے کہ آپ کو عور توں ہی کی فکر رہتی تھی۔ اس واقعہ کود کھ کر کون کہہ سکتا ہے کہ آپ کو عور توں ہی کی فکر رہتی تھیں۔ اس واقعہ کود کھ کر کون کہہ سکتا ہے کہ آپ کو عور توں ہی کی فکر رہتی تھیں۔ عنور ملی خاندان ہونے کے کہ اس امر بن بیشم مکہ کے سر دار تھے۔ آپ مائیلینیم کو کتنی ہی لڑکیاں مل سکتی تھیں عمر معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے کہ آپ نے کہ مدیث بیت نے بادہ تھی کیونکہ حدیث میں آیا ہے کہ آپ مائیلینیم کو تیس مر دوں کی قوت بھی بہت زیادہ تھی کیونکہ حدیث میں آیا ہے کہ آپ مائیلینیم کو تیس مردوں کی قوت عطا ہوئی تھی۔

وفي رواية اربعين وقال مجاهد اعطى قوة اربعين من رجال الجنة

حدیث کوکوئی ندمانے تو حضرت رکانہ گا واقعہ اس کے سامنے پیش کیا جائے گا کہ وہ عرب کے مشہور پہلوان سخے جن کی طاقت و قوت ہزار مر دول کے برابر شار کی جاتی تھی۔ان کو جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کی تبلیغ کی توانہوں نے کہا کہ کوئی بات دکھلاؤ تو میں ایمان لاؤں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بتلاؤ کیا چاہتے ہو کہنے لگے کہ مجھ سے زیادہ طاقتور عرب میں کوئی نہیں۔اگر آپ کشتی میں مجھے بچھاڑ دیں توائیان لے آؤں گا۔ حضور نے فرمایا بہت اچھا: چنانچہ کشتی ہوئی اور حضور نے رکانہ کو بچھاڑ دیا، وہ بڑے جران ہوئے اور کہنے گے یہ اتفاقی بات ہے، فرمایا بہت اچھا: چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھر رکانہ کو بچھاڑ دیا تو وہ اسلام لے آئے۔

جب حضور کی قوت کی بیہ حالت ہے تو حضور مل الم اللہ کے لیے نکاح میں امت سے زیادہ وسعت دیا جاناعین موافقت عقل ہے۔ یہ توجملہ معترضہ تھا۔

#### آ داب ہدیہ

میں ہے کہہ رہاتھا کہ حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالی عنہا کے نکاح کے وقت حضرت صدیق اکر آئو ہے خیال ہوا کہ اس موقع پر حضور ملٹی آئی کی طرف سے بھی مہروغیرہ میں زیادہ خرج ہوناچا ہے تاکہ سکی نہ ہو گر آپ ملٹی آئی کے پاس مال تھا نہیں اس کی تدبیر ہے گی کہ ایک حیلہ سے آپ کو رو پیہ دیا کیونکہ ویسے لینے کی امید نہ تھی، وہ حیلہ یہ کیا کہ حضور ملٹی آئی ہے آکر عرض کیا کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کے داداصاحب نے بچھ رقم میرے دادا کے پاس امانت رکھی تھی، میں نے کئی دفعہ ارادہ کیا کہ حضور ملٹی آئی آئی کے سامنے وہ امانت پیش کروں گر موقع کا منتظر تھا کہ جب آپ ملٹی آئی گرون سرورت زیادہ ہوگا اس وقت پیش کروں گا چنانچہ اب موقع ہے اس لیے پیش کر تاہوں۔

یہ حیلہ حضرت صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے اس واسطے کیا کہ حضور ملٹی اللہ کو ہدیہ کے قبول کرنے سے گرانی نہ ہو۔ دیکھئے حضرت صدیق نے ہو، تو یہ آداب ہیں ہدیہ کہ اس طرح پیش کیا جائے جس سے دوسرے پر گرانی نہ ہو۔ دیکھئے حضرت صدیق نے کس تدبیر سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مجھ سے راحت پہنچ کس تدبیر سے حضور ملٹی اللہ علیہ وسلم کو مجھ سے راحت پہنچ حضرت صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کو نبوت سے پہلے ہی خضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت تھی۔ غرض ہدیہ میں یہ ضرور کی ہے کہ کسی پر گرانی نہ ہو، مہدی پر مہدی علیہ پر۔ (خطبات عیم الامت جلد 7، م 112،113)

### حضرت عمرًّاور ہر مزان فارسی کاواقعہ

ایک واقعہ ای قشم کامجھے یاد آگیا جو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں پیش آیا تھا کہ ہر مزان فارسی سے جو شاہان فارس میں سے ایک باد شاہ تھا، مسلمانوں کی صلح ہوئی تھی مگر اس نے صلح کے بعد غدر کیا بھر مسلمانوں نے اس کے ملک پر خملہ کیا، وہ پھر صلح کے لیے خو شامد کرنے لگا۔ پھر غدر کیا، صحابہؓ نے بھر اس کے ملک پر حملہ کیا تو پھر صلح کی در خواست کرنے لگا، حضرات صحابہ نے اس مرتبہ منظور نہ کی کیونکہ تجربہ ہو چکا تھا تواس نے در خواست کی کہ اچھا مجھ کو حضرت عمرؓ کے پاس بھیج دیا جائے وہ جو فیصلہ میرے حق میں کر دیں گے مجھے منظور ہے۔ چنانچہ اس کو حضرت عمر رضی الله تعالی عنہ کے پاس بھیج دیا گیا۔اس کی صورت دیکھ کر حضرت عمر کو غصہ ہے تاب نہ رہی کیونکہ اس نے صلح کرکے مسلمانوں کے بڑے بڑے بہادراور جلیل القدر صحابہ کو قتل کیا تھا۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے غصہ کے ساتھ اس کو ڈانٹ کر فرمایا کہ تیرے پاس اس غدر کا کیا جواب ہے! بولو؟ ہر مزان نے کہا کہ زندوں کی طرح بولوں یامردوں کی طرح کیونکہ مجھے اندیشہ ہے کہیں بات پورا کرنے سے پہلے ہی آپ مجھ کو قتل کر دیں۔ حضرت عمرؓنے فرمایا تکلم لاماس بولو! ڈرونہیں؟اس نے کہاا چھا جھے یانی بلواد یجئے کہ پیاس سے بے تاب ہوں۔حضرت عمر فاس کے لیے یانی منگوایا جوایک بھدے سے بیالے میں لایا گیا۔ ہر مزان نے کہا کہ میں مرتجی جاؤں گا تواہیے بیالے میں بانی نہ بیوں گا۔ حضرت عمر من عالی کے حق میں پیاس اور قتل کو جمع نہ کرو، اچھے گلاس میں پانی لے آؤ۔ چنانچہ لایا گیا توہر مزان نے گلاس منہ سے لگا کر ہٹالیا کہ پینے کی ہمت نہیں ہوتی۔ مجھے اندیشہ ہے کہیں گلاس منہ کولگاتے ہی میر اسر گردن سے جدا کردیا جائے۔حضرت عمر نے فرمایا: لا تحف حتی تشریه که پانی پینے تک کچھ اندیشہ نہ کرو۔ یہ سنتے ہی ہر مزان نے پانی بھینک دیااور کہا مجھے بیاس نہیں ہے، مجھے تو صرف امن لینامقصود تھا، سووہ مقصود حاصل ہو گیا۔اب آپ مجھ کو قتل نہیں کر سکتے۔حضرت عمرؓ نے فرما یا بھلا میں ایسے شخص کو زندہ جھوڑ سکتا ہوں جس نے براء بن مالک اور فلال فلال جلیل القدر صحابہ کو قتل کیاہے۔ہر مزان نے کہاکہ میں نے کچھ بھی کیاہو مگر آپ مجھ کوامن دے چکے ہیں اب قل نہیں کر سکتے۔حضرت عمر نے فرمایا کہ میں نے تجھ کوامن نہیں دیا۔ ہر مزان نے کہا، آپ واقعی مجھ کوامن دے چکے ہیں اس پر دوسرے صحابہ نے بھی ہر مزان کی تائید کی۔ واقعی آپ اسکوامن دے چکے ہیں کیونکہ آپ نے اسکو تكلم لاباس اور لاتخف حتى تشرب فرمايا ہے اور بيالفاظ موجب امان ہيں۔ حضرت عمرٌ نے بھى اپنے كلام ميں غور فرما یا توسمجھ گئے واقعی میری زبان سے الفاظ امان نکل کیے ہیں۔ توہر مزان کور ہاکر دیااور فرمایا: خدعتني والله لا أنخدع الا لمسلم، فأسلم الهرمزان،

کہ تم نے مجھ کو دھوکہ دیا مگر میں مسلمان کے دھوکے میں آسکتا ہوں کافر کے دھوکے میں نہیں آسکتا۔ چنانچہ تھوڑی ہی دیر کے بعد ہر مزان مسلمان ہوگیا۔ حضرت نے بوچھاکہ تونے جان بچانے کیلئے تدبیریں کیوں کیں۔اول ہی میں اسلام لے آتا تو تیری جان بچ جاتی ، کہااس صورت میں آپ کو میرے اسلام کی قدر نہ ہوتی۔ یہ خیال ہوتا کہ جان بچانے کیلئے مسلمان ہوا ہے اس لیے میں نے دوسرے طریقے سے جان بچالی اور آپ کو اپنے سے روک دیا،اسکے بعد مطمئن ہوکر اسلام لایا۔اب کسی کویہ کہنے کاموقع نہیں کہ جان بچانے کواسلام لایا۔۔

تواس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمرؓ اس قدر شریعت کے پابنداور و قاف عندالحدود تھے۔عبدیت اس کانام ہے بندہ کی شان توبیہ ہے کہ احکام کااتباع کرے مصالح کی پروانہ کرے۔(نطبات عیم الامت جلد7، م 116،117) ` کھانے کے آ داب

مجھے اس کا تجربہ یوں ہوا کہ ایک دفعہ میں نے ایک بڑے عہد یدار کی دعوت کردی اور یہ کام میں نے اصول طریقت کے خلاف کیا۔ حضرت حاجی صاحب فرماتے تھے کہ مجھے ایک بزرگ نے وصیت فرمائی تھی کہ کسی کی دعوت نہ کرنا تو بزرگوں کا یہ اصول ہے مگر چو نکہ وہ عہد یدارا کثر میر بے پاس ملنے آتے تھے اس لیے میں نے شرم سے ان کی دعوت کردی، جب کھانا تیار ہو کر سامنے لایا گیا اور وہ کھانے بیٹھے تو کہنے لگے کہ میں مرچ بالکل نہیں کھانا۔ اس وقت ان کا یہ کہنا جھے بہت ہی گرال گزرا کہ بندہ خدا پہلے سے نہ کہہ دیا۔

سے بھی قلت علم کی خرابی ہے کہ لوگوں کو کھانے کے آداب معلوم نہیں کھانے کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ جس کے یہاں مہمان ہواس کواپنے معمولات کی پہلے اطلاع کردے، دستر خوان پر بیٹھ کراپنے معمولات بیان کرنا تہذیب کے خلاف ہے کہ اس سے میز بان کو تکلیف ہوتی ہے۔ چنانچہ اس وقت واقعی مجھے بہت تکلیف ہوئی وہ تواتفاق سے ہمار کیا لیک عزیزہ اس زمانے میں آئکھیں بنواکر آئی تھیں اور ڈاکٹر نے ان کو مرچ کھانے سے منع کرر کھا تھاان کے ہاں سے بے مرچ کا سالن منگا یا گیا تب عہد یدار صاحب نے کھانا کھا یا۔ اس طرح کھانے کے آداب میں سے یہ ہمان کے میز بان مہمان کے اوپر مسلط ہو کرنہ بیٹھے بلکہ اس کو آزاد چھوڑدے کہ جس طرح چاہے کھائے بعض لوگ مہمان کے کود کھتے ہیں کہ کس طرح کھارہ ہے اس سے مہمان کو تکلیف ہوتی ہے۔

چنانچہ ایک صاحب نے میری دعوت کی اور میرے اوپر مسلط ہو کر دستر خوان پر بیٹے گئے خود تو کھایا نہیں میرے کھانے کو دیکھنے گئے اور ایک ایک کھانامیرے آگے بڑھانے گئے ، میں نے ایک بار تو کہہ دیا کہ میں کھالوں گا، آپ تکلیف نہ کریں مگر وہ کب ماننے والے تھے، پھر وہ کہنے لگے کہ آپ میرے باپ کے ملنے والوں میں ہے ہیں اس لیے بھے آپ سے فاص محبت ہے میں تو آپ کو باپ سمجھتا ہوں، میں نے دل میں کہا مگر میں آپ کو باپ سمجھتا ہوں۔ حضرت معاویہ کا دستر خوان بہت وسیع تھا، ہمیشہ آپ کے دستر خوان پر بہت بہت آدمی کھانے والے ہوتے سے۔ ایک مرتبہ ایک بدوی آپ کے دستر خوان پر تھاجو بڑے بڑے کے دستر خوان پر بہت بہت آدمی کھانے والے ہوتے سے۔ ایک مرتبہ ایک بدوی آپ کے دستر خوان پر تھاجو بڑے بڑے کے دستر خوان پر بہت بہت آدمی کھانے والے ہوتے ہوگیا اس بھر ہر چند حضرت معاویہ نے خوشامہ کی مرد وی سے بھی کہ میں بھنس نہ جائے ، بدوی سے بھی ہے کہ مہمانوں کے لقے دیکھتے ہیں پھر ہر چند حضرت معاویہ نے خوشامہ کی مرد وہ نہ مورے کے مہمانوں کے لقے نہ دیکھے ، ہاں خفیہ طورے کہ مہمان کو معلوم نہ ہو کھیرا۔ تو کھانے کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ مہمانوں کے لقے نہ دیکھے ، ہاں خفیہ طورے کہ مہمان کو معلوم نہ ہو

کہ یہ مجھے دیکھ رہاہے اس بات کی خبر گیری رکھے کہ کئی کو کس چیز کی ضرورت ہے۔ای طرح آ داب الطعام میں سے یہ ہے کہ میز بان کے ہاتھ شروع میں پہلے دھلائے جائیں اور کھانا بھی اول میز بان کے سامنے رکھا جائے۔

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے مہمان ہوئے توامام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے خادم سے فرمایا کہ پہلے میرے ہاتھ دھلاؤاور میرے سامنے کھانا پہلے رکھو کیونکہ مقصود تو مہمان کوراحت دیناہے اور مہمان کوراحت اس مہمان کوراحت دیناہے اور مہمان کوراحت اس مہمان ہے کہ پہلے میز بان ہاتھ دھوئے اور کھانا شروع کرے، اس سے مہمان بے تکلف ہو جاتا ہے مگر ان باتوں کوعوام توعوام مشاکخ بھی نہیں جانتے اور جو جانتے ہیں وہ ان کی تعلیم نہیں کرتے۔

زاہد شدی وشیخ شدی وانش مند ایں جملہ شدی ولیکن انسان نشدی (زاہد وشیخ بننا تو آسان ہے لیکن انسان نشدی (خطبات کیم الامت جلد7، ص120،121) مشائخ کے فرائض

مشائخ کو چاہیے کہ وظیفہ وغیر ہ بتلانے سے پہلے دوکام بتلائیں ،ایک اخلاق کی درستی ، دوسرے بقدر ضرورت علم کی تعمیل۔ پہلے زمانہ میں اسی پر عمل تھا، مرید وں کی برسوں تک اصلاح اخلاق کرتے تھے اس کے بعد وظیفے تعلیم فرماتے تھے اور جو طالب علم دین سے کوراہو تااس کو تحصیل علم کی تاکید فرماتے تھے۔

چانچہ شخ عبدالحق رحمۃ اللہ علیہ کے پاس شخ عبدالقدوس رحمۃ اللہ علیہ حاضر ہوئے توشخ نے پو چھا کہ علم دین اللہ علیہ حاصل کر کے کہاں تک حاصل کیا ہے کہا پھر نہیں۔ فرمایا جاہل ولی نہیں ہوسکتا۔ جاؤپہلے علم دین بقدر ضرورت حاصل کر کے آؤ۔ چنانچہ شخ عبدالقدوس رحمۃ اللہ علیہ والی ہوگئے اور پھر عرصہ کے بعد پھر حاضر ہوئے تو حضرت شخ عبدالحق رحمۃ اللہ علیہ کاوصال ہو چکا تھا تو آپ نے ان کے پوتے ہے بیعت کی درخواست کی۔ انہوں نے بھی وہی سوال کیا کہ کیا بڑھا ہے۔ عرض کیا کافیہ تک پڑھا ہے، فرمایا: کافیہ کافی است باتی در دسر (کافیہ کافی ہے باقی در دسر ہے) اور بیعت فرمالیا۔ پھر گو ظاہر میں پوتے ہے بیعت ہوئے تھے مگر روحانی فیض آپ کوشنے عبدالحق ردولوی رحمۃ اللہ علیہ ہے بہت فرمالیا۔ پھر گو ظاہر میں بوتے ہے بیعت ہوئے تھے مگر روحانی فیض آپ کوشنے عبدالحق ردولوی رحمۃ اللہ علیہ ہے بہت نہ ایورہ ہواتو محققین مشائخ کی عادت تھی کہ ہر شخص کو فوراً بیعت نہ کرتے تھے بلکہ اول اس کو مبادی کی تحصیل کا امر کرتے تھے الکہ اول اس کو مبادی کی تحصیل کا امر بعت فرماتے تھے بلکہ امتحان طلب کے بعد بیعت فرماتے تھے بلکہ امتحان طلب کے ایابواس کو بھی جلدی بیعت نہ کرتے تھے بلکہ امتحان طلب کے بعد بیعت فرماتے تھے۔

چنانچہ ہمارے حضرت حاجی صاحب اور حافظ ضامن صاحب رحمۃ اللّہ علیہ میں باہم یہ قول و قرار ہو چکا تھا کہ دونوں ایک ہی پیرسے بیعت ہوں گے کیو نکہ داؤنوں میں محبت بہت تھی۔ پھر حضرت حاجی صاحب توایک خواب کی وجہ سے کہ رسول اللّہ صلی اللّہ علیہ وسلم نے یا کسی بزرگ نے خواب میں آپ کا ہاتھ میاں جی صاحب کے ہاتھ میں

دے کر فرمایا تھا کہ یہ تمہارے پر ہیں، مدت تک تواس سوچ ہیں رہے کہ یہ بزرگ کون ہیں پھر کس سے حضرت میاں جی صاحب کے مالات من کر لوہادی حاصر ہوئے تو دیکھاتو میاں جی صاحب کی بالکل وہی شکل وصورت تھی جو خواب بیں دیکھی تھی۔ حضرت میاں جی صاحب نے پوچھا کچھ کہناہ، ماجی صاحب نے عرض کیا، کیا آپ کو جر نہیں میاں جی صاحب نے فرمایا کہ خواب و خیال کا کیا عتباراب تو حاجی صاحب کو اور زیادہ اعتقاد ہو گیا کہ آپ کو بھی خبر ہم میاں جی صاحب نے فرمایا کہ خواب و خیال کا کیا عتباراب تو حاجی صاحب نے تسلی فرمائی اور حاجی صاحب کے میں آپ کے حوالہ کیا گیا ہوں، بس رونا شروع کر دیا۔ حضرت میاں جی صاحب نے تو دیکھا کہ حاجی صاحب دوزر وز لوہادی حاج بہنا کچول گئے۔ حافظ صاحب نے جو دیکھا کہ حاجی صاحب روزر وز لوہادی حات ہیں۔ ایک دن پوچھا کہ تم روزر وز کہاں جایا کرتے ہو، حاجی صاحب نے فرمایا کہ بیان جیاں ہے کہ کو بھی ساتھ لے چلو فرمایا بہت اچھا، چنا نچہ دونوں حضرات پہنچ ، تو میاں جی صاحب نے حافظ صاحب سے پوچھا کہ کس ادادہ سے خوفر مایا بہت اچھا، چنا نچہ دونوں حضرات پہنچ ، تو میاں جی صاحب نے حافظ صاحب سے بوچھا کہ کس ادادہ سے تشریف لائے، عرض کیا بہت اچھا ہیں کرتا کہ برزگوں سے اصراد کرنا ہے اوبی فرمایا بی سات بعد اوبی اس سے معاف درکھے۔ کہا جہاں تک کہ عرصہ کے بعد میاں جی صاحب نے فرمایا کہ کیا حافظ صاحب برابر حاضر ہوت میں تو بیاں تک کہ عرصہ کے بعد میاں جی صاحب نے فرمایا کہ کیا حافظ صاحب اب بھی وہی خیال ہے عرض کیا حضرت میں تو اپنی طرف سے اول بی دن بیت ہو چکا ہوں آپ کو اختیار ہے تبول فرمایکیں یانہ فرمایکی، فرمایا بہت اچھا کہ حضرت میں تو اپنی طرف سے اول بی دن بیت ہو چکا ہوں آپ کو اختیار ہے تبول فرمایکیں یانہ فرمایکی، فرمایا بہت اچھا کہ وضوکر کے آ حاہے۔

غرض مشائ کا یہ طرز تھا کہ ہر تخص کے ساتھ اس کے مناسب برتاؤ کرتے تھے۔ یہ نہیں کہ جو آیا فوراً مرید کر لیا اور مرید کرنے کے بعد سب کو وظفے بتلادیے، چاہاں کو نماز کے اور پاکی ناپاکی کے مسائل بھی معلوم نہ ہوں بلکہ آج کل تو غضب سے کہ مریدوں کو علم کی ترغیب تو کیا دیتے التی تعلیم دی جاتی ہے کہ "العلم هو العجاب الانکبر"کہ علم بڑا تجاب ہے اور اس کے غلط معنی مشہور کیے ہیں، علم وصول الی اللہ سے مانع ہے خود اس کے معارض بزرگوں کادومر اار شادہے: ما اتخذالله ولیا جاھلا، کہ خدا تعالی نے کسی جابل کو ولی نہیں بنایا۔

(اور جواہل اللہ أمی سے وہ جاہل نہ سے وہ حضرات صحابہ کی طُرح صحبت کے ذریعے ضروری مسائل واحکام معلوم کیے ہوئے سے ) بلکہ حجاب اکبر شاہی اصطلاح ہے۔ شاہی محاورہ میں حجاب اکبر وہ پر دہ ہے جو بالکل باد شاہ کے باس ہوتا ہے کہ اس کے بعد اور حجاب کوئی نہیں ہوتا جس کالقب دہلی کے قلعہ میں لال پر دہ تھا۔ پس مطلب اس کا یہ ہے کہ علم حاصل کرنے سے حجابات رفع ہوجاتے ہیں اور غایت قرب نصیب ہوجاتا ہے حجاب اکبر کے یہ معنی ہیں:

حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے ایک دوسرے معنی بتلائے کہ العلم میں لام عہدہ مرادعلم غیر حق ہے۔ وہ بے دوسے فیر حق ہے۔ وہ بے کہ علم سے مرادعلم العلم ہے۔ یعنی غیر حق ہے۔ وہ بے شک مانع عن المقصود ہے اور میں نے اس کی یہ تفسیر کی ہے کہ علم سے مرادعلم العلم ہے۔ یعنی دعویٰ علم اپنے آپ کو عالم سمجھنا یہ بڑا حجاب ہے کیونکہ تکبر ہے اور تکبر کا حجاب اکبر ہونا ظاہر ہے مگر اس سے نفس علم کا حجاب ہونالازم نہیں آتا۔ (خطبات عیم الامت جلد7، ص 121،122)

### صاحب كمال كى شاخت

چنانچہ جب رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صاحبزادے حضرت ابراہیم کے انقال پرروئے، حضرت عبدالر حلن بن عوف رضی اللہ تعالی عنہ نے پوچھا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ بھی روتے ہیں؟ آپ نے فرما یا رحمت کا اثر ہے جو بندوں پر رحمت نہیں کر تاخدااس پر رحمت نہیں کرتا۔البتہ زبان سے پچھ کہنا نہیں چاہیے اور بعضے اولیاء متوسطین کے واقعات اس کے خلاف ہیں کہ ان کو لڑے کے مرنے کی خبر ملی تو وہ نس دیئے۔اب اگر کسی سے دونوں واقعے بیان کر دیئے جائیں اور یہ نہ بتایا جائے کہ کون کس کا واقعہ ہے اور پوچھا جائے کہ دونوں واقعے والوں میں کون افضل ہے تو وہ تو ہو تو ہو تاہم کا کیا سبب کہ حضور ملتی ہیں ایک غلط۔ باقی یہ کہ اس کا کیا سبب کہ حضور ملتی ہیں ہیں اور اوقعہ کے اللہ مثال سے سمجھے۔

آپریش دو آدمیوں کا ہوا،ایک کو داروئے بیہوشی سنگھائی گئی اور ایک کو نہیں سنگھائی گئی کیونکہ جس کا دل زیادہ مضیوط ہوتا ہے اور وہ قوی و توانا ہوتا ہے اسے بیہوشی کی دوائی نہیں سنگھائی جاتی۔

#### نمازاور وساوس

میں یہ نہیں کہتا کہ خیالات بالکل نہ آویں گے۔اگر آویں گے توایسے آویں گے جیسے بہتے دریامیں شکے اور بلبلے ہوتے ہیں کہ ادھر آیا ادھر اٹھاادھر بجھا، وہ جمنے نہ پاویں گے اور یہی مطلوب ہے۔ خیالات کا انقطاع کلی مطلوب نہیں، وساوس وخطرات بلا قصد تو مرتے دم تک بھی آویں توخوف کی چیز پنہیں کیونکہ حدیث میں ہے:

ان الله تجاوز عن أمنی ماحدثت به انفسها

(الله تعالی میری امت سے ان گناہوں کے خیالات سے در گزر فرماتے ہیں جوان کے دل پر خود وار دہوں بلا تصدیے)

مگریہ وہی خیالات ہیں جوخود آویں باقی خیالات کالا نااور قصداً جمع کرنایہ إِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللَّهُ (اگرتم ظاہر کرواینے دل کی باتیں یاان کوچھپاؤاللہ تعالیٰ ان کامحاسبہ کریں گے تم ہے۔) میں داخل ہے۔ اس پر مواخذہ ہوگا۔ مثلاً غناکا سننا یک تو ہے اختیار ہے کہ خوا مخواہ کان میں آواز آرہی ہے گریہ تصداً اس طرف توجہ نہیں کرتا۔ یہ تو معاف ہے اور ایک ان کی طرف النفات کرنا، کان لگان، اس سے مزے لینا یہ حرام ہے بلکہ فقہاء نے لکھا ہے کہ "التلذذ بہا کفر" یہ بہت سخت کلمہ ہے جو زجراً استعمال کیا گیا ہے۔ اس طرح کسی عورت یا امر دکی طرف بلاارادہ کے خیال پہنچ جائے۔ یہ معاف ہے اور ایک یہ کہ اس کی صورت کو سوچ سوچ کر یاد کرے یا اس کے عزف نہیں کہ کس درجہ کا گناہ ہے اور نہ اس کی ضرورت ہے کیونکہ صغیرہ کیرہ کاوہ فرق جو صغیرہ پر جری کردے میں نے پہلے ہی رفع کردیا کیونکہ دین کے تباہ کرنے کو دونوں کا فی اس اس طرح نماز میں قصداً خیال لانا براہے اور بلا قصد کے وساوس کا آنا مصر نہیں۔

اب توہاری نماز میں قصداً خیال لائے جاتے ہیں۔ بعض دفعہ ایساہوتاہے کہ ایک خیال آیا تو بے اختیار گراس کو دیر تک باتی رکھتے ہیں۔ ابقاء وساوس بھی امر اختیاری ہے اس پر بھی ملامت کی جائے گی۔ آج کل ہماری نماز سارے حسابات کا محل ہے ، دنیا بھر کے حسابات اس میں ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حساب سے لیے یکسوئی کی ضرورت ہے۔ اب نماز میں سارے حساب اس لیے ہوتے ہیں کہ ہم کواس کی تومشق ہوگئی ہے اس لیے نماز کے ارکان واذکار ادا کرنے کے لیے توجہ کی ضرورت نہیں رہی تو وہ خود بخو دادا ہوتے رہتے ہیں جیسے گھڑی کوک بھرنے کے بعد خود بخود چگئی رہتی ہے تواس میں ایک سوئی پوری ہوتی ہے اس لیے سارے وساوس اس میں آتے ہیں۔

(خطبات تكيم الامت جلد7،ص233،233)

### تعلق باللد كااثر

کالی کا قصہ ہے کہ ایک مسجد میں ایک سب انسپٹر نماز پڑھ رہے تھے، نماز میں تعدیل ارکان نہ کرتے تھے، جلدی جلدی جلدی بلدی بلدی بلا گذشی بھی باہر کا آیا ہوا تھا۔ جب وہ تھانید ارصاحب نماز پڑھ چکے تواس گند ھی نے کہا کہ داروغہ بی آپ کی نماز نہیں ہوئی، آپ نماز پھر پڑھ لیجئے، داروغہ بی نے کہا کہ پابی مر دود تیرامنہ اور تو ہم کونفیحت کرے، بڑا نمازی بن کر آیا ہے۔ اس گند ھی نے کہا، خیر پابی مر دود بی سہی مگر خدا کے واسطے آپ نماز دوبارہ پڑھ لیں، اس کو اور زیادہ غصہ آیا اور اس گند ھی بیچارے کوخوب مارالیکن اس نے بھی بیچانہیں جھوڑا۔ پٹ کر کہا کہ مجھے اپنے پٹنے کاغم نہیں مجھے آپ کی نماز کی بہت فکر ہے میرادل بہت دکھتا ہے کہ آپ کی نماز قبول نہ ہو، میراجہم تواجھا ہو جائے گا مگر آپ کی نماز کا کوئی بدل نہیں۔ اس لیے آپ نماز پڑھ لیں، ان داروغہ بی پر ایسا اثر ہوا کہ میراجم قواجھا ہو جائے گا مگر آپ کی نماز کا کوئی بدل نہیں۔ اس لیے آپ نماز پڑھ لیں، ان داروغہ بی بہاں لے جائے ہو ہوئی جس طرف کو جاتا تو لوگ کہتے تھے یہ وہ شخص جس نے داروغہ کو نماز پڑھوائی تھی، سب اس کی قدر کرتے تھے۔ برکت کے واسطے اپنے یہاں لے جاتے تھے میے وہ شخص جس نے داروغہ کو نماز پڑھوائی تھی، سب اس کی قدر کرتے تھے۔ برکت کے واسطے اپنے یہاں لے جاتے تھے میے وہ شخص جس نے داروغہ کو نماز پڑھوائی تھی، سب اس کی قدر کرتے تھے۔ برکت کے واسطے اپنے یہاں لے جاتے تھے

اوراس کاعطر خریدتے تھے تمام کالبی کا پیر بن گیااور تجارت بھی خوب تھی۔ خدائے تعالی نے د کھادیا کہ جو ہمارے ساتھ تعلق رکھتا ہے خواہ چھوٹاہویا بڑااس کی عزت ہوتی ہے۔

توان کواپنی برائی نظر ہی نہیں آتی اور اگر معلوم بھی ہو تواس کااقرار صریحی کیا معنی، کنایٹا بھی زبان سے نہ نکلے گاجب بیہ حالت ہو تو پھر اصلاح کی نوبت کہاں آوے گی۔اس لیے اول ضرورت اس کی ہے کہ اپنی منقصت پر تنبیہ ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد7، م 254)

### ابل الله كاطريق

حضرات اولیاع اللہ کی بیہ حالت تھی کہ اپنے نفس سے محاسبہ کرتے تھے اور حدیث میں بھی ارشاد آیا ہے "حاسبوا انفسکم قبل أن تحاسبو (اپنے نفس کا خود محاسبہ کرلواس سے پہلے کہ تمہارا حساب لیا جائے) دیکھوا گرکوئی پٹواری اپنے کاغذات کو حاکم کے معائنہ سے پہلے درست کرلے تومعائنہ کے وقت اس کوندامت نہ ہوگی اور معائنہ سے پہلے پیلے ہر وقت اس کوفد آمی کے کہ دیکھتے کیا پیش آتا ہے۔

ایک بزرگ کی حکایت کی ہے کہ انہوں نے اپنے بیٹے سے کہا کہ صاحبزادے دن بھر جو کام کیا کر وشام کو ہم کو اس کا حساب دیا کر و۔ اس کو بڑی دقت ہوئی، اول توہر کام کو سوچ بچار کر کرتا پھر اس کو یادر کھتا پھر اباجان کے سامنے ہر کام کی وجہ اور اس کی ضرورت اور توجیہ بیان کرتا، کئی روز اس پریشانی میں گزرے ایک روز اس نے کہا کہ اب اس سے کیا فائڈ ہے جو پچھ آپ کو نصیحت کرنا ہو ویسے ہی کردیا کروا نہوں نے فرمایا کہ بیٹا اس میں یہ حکمت ہے کہ تم کو یہ معلوم ہوجائے کہ جب میں ایک بڑھے باپ کے سامنے حساب نہیں دے سکتا توحق تعالی جو عالم الغیب والشھادة اور قادر مطلق ہے اس کے سامنے کیسے حساب دول گا۔

تونمی دانی حساب صبح و شام پس حساب عمر چوں گوئی تمام زیں عمل ہائے نہ بر نہج صواب نیست جزشر مندگی روز حساب (توصبح اور شام کا حساب نہیں جانتا ہیں زندگی کا حساب کیسے لگاؤگے، یہ عمل درست نہیں ہے اس سے روز حساب میں سوائے شر مندگی کے اور پچھ نہ ملے گا)

حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه کودیکها گیا که این زبان کو نکال کرمار رہے ہیں اور فرمارہے ہیں کہ اس نے مجھ کو ہلاکت کے مواقع میں اتاراہے اور یہ وہ ابو بکر رضی الله تعالی عنه ہیں جن کی نسبت دنیا ہی میں یہ بشارت ہے ابو بکر فی الجدنه ہم کی یہ حالت ہے کہ اگر خواب ہی میں جنت کی بشارت ہو جائے تواہمی سب چھوڑ بیٹھیں لیکن ان کو صرف جنت میں جانا مقصود نه تھا بلکہ اپنے مالک کو راضی کرنا بھی منظور تھا۔ دیکھو! اگر کوئی آ قااپنے غلام کی

دعوت کردے تو وہ غلام اگروفادارہے تواس کو کھانا کھانے سے زیادہ اس کا اہتمام ہوگا کہ آقاخوش ہواور اگرذرا بھی

اس کواس کا اختال ہوکہ آقا مجھ سے ناراض ہے تو وہ سارا کھانااس کے واسطے زہر ہو جائے گا۔ اگر کوئی کے کہ اللہ تعالی

جنت میں اس کو جمیجیں گے کہ جس سے راضی ہوں گے پھر کیا وجہ ہے کہ ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ کواس قدر فکر تھا۔

جواب یہ ہے کہ بے شک ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ یہ جانے تھے لیکن بسبب خوف اللی کے ان کو یہ احتال ہوتا تھا

کہ خدا جانے اس وقت بھی وہ رضا حاصل ہے یا نہیں۔ ابو بکر ایسادل کہاں سے لاتے کہ اس وقت کی رضا پر کفایت کر

کے بے فکر ہو جاتے۔ ہمارادل تو پھر ہوگیا ہم کو تو فکر نہیں، اب جواس حدیث پر شبہ تھار فع ہوگیا۔

دیکھو! اگر کسی کو کسی سے محبت ہو جاتی ہے تواگر محبوب کی ذرا بھی ناک چڑھتی ہے تو محب کی جان نکل جاتی ہے اور اس کی پوری سعی میہ ہوتی ہے کہ محبوب مجھ سے ایک منٹ کو بھی ناراض نہ ہو، جب محبوب مجازی کے محبین کی میہ کیفیت ہے تو محبوب حقیق کے بدون قرار آ مگیا ہے اس لیے کیفیت ہے تو محبوب حقیق کے بدون قرار آ مگیا ہے اس لیے کہ میدامر ہماری سمجھ میں نہیں آتا۔ (خطبات عیم الامت جلد7، ص 256)

### تواضع کی تاکید

ایک حدیث قدی کا مضمون ہے کہ ہمارے بعض بندے ایسے ہیں کہ ہم نے ان کو غریب پیدا کیا ہے۔ اگران کو ہم امیر کردیتے توامارت میں لگ کروہ ہم کو بھول جاتے اور بعض بندے ایسے ہیں کہ ہم نے ان کوامیر بنایا ہے اگر ہم ان کو غریب کردیں تو فقر وفاقہ کی مصیبت کے سبب وہ ہم کو بھول جاویں اور بعض بندے ایسے ہیں کہ ہم نے ان کو تندرست رکھا ہے اگر ہم ان کو بھار کر دیں تو وہ ہم کو بھول جائیں اور بعضے ایسے ہیں کہ ان کو بھار کر دیں تو وہ ہم کو بھول جائیں اور بعضے ایسے ہیں کہ ان کو بھار رکھتے ہیں اگر وہ تندرست ہو جائیں تو وہ غافل ہو جاویں۔

اس سے آگے فرماتے ہیں "وذلك لانى اعلم بعبادى" (یعنیاس کی وجہ یہ ہے کہ اپنے بندول کے حال سے میں ہی واقف ہوں کہ کس حالت سے ان کور کھنا مناسب ہے) مثل مشہور ہے کہ اپنے بچھڑے کے دانت آدمی بخود ہی خود ہی خود ہی خود ہی خود ہی خدائے تعالی کا شکر کر واور ہر حال میں اس کی حکمت اور رحمت سمجھواور اس کے ساتھ اپنے نقصان امکان و بشریت کو بھی پیش نظر رکھو، نازنہ کرو، یہ نہ سمجھو کہ ہم بزرگ ہیں ہم کو تکبر بھی جائز ہے ساتھ اپنے نقصان امکان و بشریت کو بھی پیش نظر رکھو، نازنہ کرو، یہ نہ سمجھو کہ ہم بزرگ ہیں ہم کو تکبر بھی جائز ہے ساتھ اپنے اگر تم نیک اور بزرگ ہو تو تم کو تواور ہی زیادہ گناہوں سے بچناچا ہیں۔

دیکھو! اگرسفید کپڑے میں دھبہ لگ جاتا ہے تو وہ کتنابد نماہو جاتا ہے اور اگر کپڑ اپہلے ہی سے میلا کچیلا ہے تو میل لگنے سے اس کا میل بڑھے گا تو ضرور لیکن ظاہر نہ ہوگا اس لئے کہ وہ پہلے ہی سے میلا ہے۔ الحمد للہ اس قصبہ میں مستورات کی حالت بہت اچھی ہے ، میرادل بہت خوش ہوا، اس لیے میں نے روزہ ، نماز کے متعلق کچھ بیان نہیں کیا اس لیے کہ بفضلہ تعالی پہلے ہے ہی پابندی ہے میر اجی چاہا کہ اس بات کے متعلق بیان کروں کہ جوان میں ہوتا کہ اس مرض کی بھی اصلاح ہوکر کوئی کی نہ رہے۔ سووہ مرض ہیہ ہوا کثر بیبیوں میں خصوص جو بہت نیک ہوں بوجہ کی علم اور قلت بصیرت کے ہوتا ہے اور وہ اپنے کو بڑا سمجھنے کا مرض ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 7، ص 270،271)

قواضع کی مثالیں

تواضع کی مثالیں

ایک بزرگ تھے ان کی ایک شخص نے وعوت کی۔ جب وہ کھانا کھانے کے لیے بلانے آیا تو اس کے ہمراہ تشریف لے جب گھر پنچے تواس شخص نے کہا کہ آپ کیے تشریف لاے۔ فرمایا کہ بھائی تم نے وعوت کی تھی کہنے اللہ کے جب گھر پنچے تواس شخص نے کہا کہ آپ کیے تشریف لاے۔ وہ بزرگ چلے آئے، وہ شخص پھر آیا اور کہا کہ آپ بھی عجیب شخص ہیں اس قدر نخرہ باز میاں کی دعوت کی تھی، چلتے کیوں نہیں، ساتھ ہو لیے جب پہنچے تو پھر کہا کہ آپ کیوں آئے، فرمایا کہ تم نے دعوت کی ہے، کہنے لگا کہ میں نے نہیں کی، خوا مخواہ آپ آئے۔ مان مان میں تیرامہمان! پھر چلے وہ پھر آیا اور کہا کہ آپ بھی ہیں بڑے متنکہ اب آپ کو دس دس دفعہ بلاؤں، جب آپ قیل میں تے بولئے پھر ساتھ ہو لیے، غرض اس ظالم نے تین چار عرتبہ ایسانی کیا اور وہ بزرگ ہر دفعہ آتے تھے اور لوث جاتے تھے۔ اس کے بعد وہ شخص پاؤں پر گر پڑا اور کہا حضرت خدا کے واسطے میر اقصور معاف فرمائے، میں نے بید عرت تصد آآپ کے امتحان کے لیے گئی کہ بھائی یہ تو کوئی موالئ کہ تو کوئی موالئ کے کہ بھائی یہ تو کوئی موالنا اس طالمت بزرگ ہیں۔ فرمائے گئے کہ بھائی یہ تو کوئی موالنا اساعیل شہیر رحمۃ اللہ علیہ بہت تیز مزاج مشہور تھے۔ ایک شخص آزمانے کے لیے آیا، موالنا مجمع عام میں موالنا اساعیل شہیر رحمۃ اللہ علیہ بہت تیز مزاج مشہور تھے۔ ایک شخص آزمانے کے لیے آیا، موالنا مجمع عام میں اندر ذرا تغیر نہیں آیا، اور بنس کر فرمایاآپ سے کی نے ناط روایت کیا ہے۔ میرے ماں باپ کے نکار کے گواہ تواب تک موجود ہیں۔

حضرت مولانااحمد علی صاحب محدث سہار نپوری رحمۃ اللہ علیہ بیٹے حدیث کادرس دے رہے تھے ایک شخص نے روبر وآکر گالیاں دینااور برابھلا کہنا شروع کیا شاگر دبگڑے اور چاہا کہ اس کی خبرلیس،سب کو منع فرما یااور فرمایا کہ جو کچھ یہ کہتا ہے سب تو غلط نہیں ہے کہ بچھ تو بچ بھی ہے۔الی ایس حکایتیں دیکھا کرو، پھران شاءاللہ دعویٰ اور فخرنہ رہےگا۔

بی صورت میں تو "افٹنی"اور "وَاذِ کَعِی" دونوں کا حاصل ایک ہی ہوگا۔ فرق اس قدر ہوگا کہ وَ اذِ کَعِیٰ مَعَ الزیجعیٰنَ میں تواضع کے حامل ہونے کا طریقہ بھی ارشاد ہواہے اور دوسری توجیہ اور ہوسکتی ہے وہ یہ ہے کہ "افٹنی" میں توتواضع للرب مراد ہے جیماکہ لربک کی قید سے ظاہر ہے اور" وَازْکَعِی "سے تواضع للخلق مراد ہو۔ خلاصہ یہ ہوا کہ خدا کے سامنے بھی عاجزی کرواور مخلوق سے بھی تواضع سے پیش آؤ، اس صورت میں یہ آیت تواضع مع الله اور تواضع مع الله علی اور تواضع مع الله اور تواضع مع الله اور تواضع مع الحلق دونوں کی جامع ہوجائے گی۔ خلاصہ بیہ ہوا کہ آدمی کو تکبر اور عجب کسی کے ساتھ بھی روانہیں۔ (نہ کورہ بالا گفتگو حضرت تعانوی نے سورہ آل عمران کی آیت نمبر 43 " یا مَرْتِمُ اَفْنُدِی لِرَبِّكِ وَاسْجُدِی وَارْجَعِی " کے حوالے سے بطور كندار شادفرمائی ہے)

شخ شیرازی فرماتے ہیں:

زخاکِ آفریدت خداوند پاک پس اے بندہ افتاد گی کن چوشخاک (الله پاک نے بندہ کو مٹی سے پیدافر مایا، پس اسے زمین میں تواضع اختیار کرناچاہیے)

(خطبات محيم الامت جلد7، ص 272،273)

#### . شب كاافضل جصيه

اب بات قابل غور رہے کہ کون سے حصہ شب میں جاگنازیادہ افضل ہے اس کا فیصلہ قرآن سے بھی ہوتا ہے اور حدیث سے بھی کیونکہ قرآن سے معلوم ہوتاہے کہ آخر شب میں جاگنااشد ہے چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں۔

چنانچہ اس موقع پر وسوے ڈالتاہے کہ اخیر شب میں زیادہ فضیلت ملے گی اس لئے اخیر ہی میں جاگنا چاہئے ،اول میں

جاگئے سے کیافائدہ سواول شب سے تو یوں محروم رہے جب اخیر شب ہوئی اُٹھانہ گیا۔ دونوں طرف سے محرومی ہوئی، پوری کے پیچھے لگ کراد ھوری بھی گئ۔ (خطابت عیم الامت جلد7، ص393،394)

#### عيادت شب براءت

صاحبو! وقت کوضائع مت کروہر ہر وقت کی قدر کرو، خاص کرایی شب کہ جس کا بیان ہور ہاہے ایک بات یہ بھی سمجھنے کی ہے کہ یہ جو بعض اور اوکی کتابوں مین پندر ھویں شب شعبان میں خاص نوافل پڑھنے کو لکھ دیاہے یہ کوئی قید نہیں جو چیز شرعاً بے قید ہے اس کو بے قید ہی رکھو، حدیث میں نوافل کی کوئی قید نہیں آئی بلکہ جو عبادت آسان ہووہ کر لو۔اس میں نوافل بھی آگئے اور وہ بھی کسی ہیئت کے ساتھ نہیں۔

باقی بزرگوں کے کلام میں جو خاص ہیئت کے نوافل کاذکر آیا ہے اس کا سبب یہ ہے کہ کسی بزرگ نے کسی مرید کے لئے اس کی خاص حالت کے اقتضاء سے اس کو تجویز کیا ہو گااور اس کے حق میں یہی مصلحت ہو گااب اس کو عام کر لینا یہ بدعت ہے۔ باقی بزرگوں کو بُرانہ کے ، غرض حدیث میں کوئی خاص عمل وارد نہیں ، چاہے قرآن شریف پڑھویا لینا یہ بدعت ہے۔ باقی بزرگوں کو بُرانہ کے ، غرض حدیث میں کوئی خاص عمل وارد نہیں ، چاہے قرآن شریف پڑھویا اللہ کرویانوافل پڑھو۔ خواہ وعظ کہوسنو۔ چنانچہ کانپور میں اس شب کے اندر ہم وعظ کہلواتے تھے۔ کیونکہ وعظ کے شغل میں جاگناذراآسان ہوتا ہے اگرچہ بعض اس میں بھی سور ہے ہیں۔

ایک شاہ صاحب تصان سے کسی نے پوچھا کہ اس کی کیاوجہ ہے کہ وعظ میں نیند آتی ہے اور ناج میں نہیں آتی۔ انہوں نے جواب دیا کہ نیند پھولوں پر آیا کرتی ہے کا نٹوں پر نہیں۔ مگر سایک لطیفہ ہے حقیقت یہ نہیں ورنہ پاخانہ میں کیوں نیند آتی ہے وہاں پھول کہاں رکھے ہیں۔ دوسرے عبادات ظاہرہ میں پھول کہاں ہیں وہ تونفس پر نہایت شاق اور گراں ہیں۔

ان میں بظاہر حظ اور لذت نہیں اور کھیل تماشے نفس کے موافق ہیں اور ان میں حظ ہے اس بناء پر معاملہ بر عکس ہوناچاہے تھابلکہ حقیقت اس کی دوسری ہے وہ یہ کہ نیند کیسوئی سے آتی ہے کھیل تماشے میں کیسوئی نہیں ہوتی ہر جزو میں جداجد الذت ہوتی ہے جس پر مستقل توجہ کی جاتی ہے۔ اس سے توجہ منقسم ہوجاتی ہے اس لئے نیند نہیں آتی۔ بخلاف نماز کے کہ جب اس کو شروع کر دیا چو نکہ وہ ہم کو ایسی یاد ہوتی ہے کہ سوچنے اور غور کرنے کی اس میں حاجت ہی نہیں ہوتی جیسے گھڑی کی کوک بھر کر رکھ دی کہ بس ایک طریقہ پر چلتی رہتی ہے اس لئے بالکلیہ نماز میں توجہ کو متجد دکر نے والی کوئی چیز نہیں اس میں کیسوئی ہوجاتی ہے اس لئے نیند آجاتی ہے، اس طرت وعظ کو کہ جہاں شروع ہو گیا اور اس طرف کان لگ گئے۔ بس کیسوئی ہو جاتی ہے اس لئے نیند آجاتی ہم اس طرف کان لگ گئے۔ بس کیسوئی ہوئی اور نیند آنے گی اور کھیل تماشے میں توجہ بلتی رہتی ہے شروع ہوگی اور اس طرف کان لگ گئے۔ بس کیسوئی ہوئی اور نیند آنے گی اور کھیل تماشے میں توجہ بلتی رہتی ہے

کیسوئی نہیں ہوتی اس لئے نیند بھی نہیں آتی۔ باقی شاہ صاحب کا کلام مخاطب کی خاص حالت کے اعتبار سے ایک لطیفہ ہے۔(خطبات علیم الامت جلد7، ص393،394)

# نيت كىابميت

اگر عمل رخصت پراس نیت ہے ہویہ بھی براور جہ ہے حضرت حاجی صاحب قدس سرہ ہے کی نے عرض کیا حضرت میں چاہتاہوں کہ حضرت سرور کا نئات علیہ الصلاۃ والسلام کی مجھے زیادت ہوجائے آپ نے فرمایا کہ بھائی تم برئی ہمت اور برئے حوصلہ کے ہو کہ زیادت نبوی المرائی آئیل کے طالب ہوہاری لیاقت تو فقط اس قدر ہے کہ اگر گنبر خضراء شریف پر نگاہ پر جائے جو مدینہ منورہ سے چار پانچ میل کے فاصلہ پر نظر آتا ہے تو برئی خوش نصیبی ہے ہماری لیاقت اس قدر کہاں کہ ڈیوڑھی پر حاضر ہو سکیں۔

صدیث میں ہے کہ ایک شخص سب سے اخیر میں دوزنے سے گھسٹا ہوا نکلے گااور وہ جہنم میں شور وغل کرے گاکہ اے اللہ! میں ہی کیوں رہ گیا۔ تھم ہوگا کہ اس کو یہاں سے نکال کر دوزخ کے کنارہ پر بٹھاد و۔ پس ایساہی ہوگا اوراس کا منہ دوزخ کی طرف ہوگا۔ لیٹ لگے فریاد کرے گا، تھم ہوگا کہ دوزخ کی طرف اس کی پشت کر دو۔ پشت کر ناتھا کہ اب جنت نظر آنا ناثر وع ہوئی اوراس کے ایک درخت پر نظر پڑے گی توعرض کرے گا کہ اے اللہ! اس درخت تک بہنچاد یجئے۔ پھر دو سرے درخت پر نظر پڑے گی اس کے لئے بھی یہی تمنا کرے گا۔ ارشاد ہوگا یہ کیا بھی توایک ہی درخت تک کی فرمائش تھی اب دو سرے درخت کی فرمائش ہوگئی مگر اس پر غلبہ خواہش کا ہوگا اور صبر نہ کر سکے گا۔ پس عرض کئے جائے گا۔ غالباً حضرت امام حس بھر ی جو تابعی ہیں یا اور کوئی بزرگ اس صدیث کو بیان کر کے فرما نے لئے کہ کاش میں وہی شخص ہو جاؤں ۔ ان پر کس قدر خشیت تھی۔ اپنے کو کس قدر کم درجہ کا سبجھتے تھے کہ اے اللہ!

پی حدیثوں سے بھی تائید ہو گئی کہ مجھی اونی ورجہ کی نیت کرنا بھی مقبول عنداللہ ہوتی ہے بہر حال اہل صورت کو ان کے مذاق کے موافق حکمتیں دکھلا دیں کہ اہل صورت کو شکم سیر بنادیا اور اہل معنی کو ان کے مذاق کے موافق حکمتیں دکھلا دیں کہ اہل صورت کو شکم سیر بنادیا اور اہل معنی کو قابل حضوری درگاہ بنادیا غرض تمام او قات صلوۃ میں وسعت ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد7، ص416)

#### حضرت يوسف عليه السلام كاتوكل

بہت لوگ ہم نے دیکھے کہ اچھے خاصے نمازی لیکن ریل میں نماز ہی نہیں پڑھتے۔ کہتے ہیں کہ صاحب ریل میں وضو کا معاملہ بھی ٹھیک نہیں، صاحب! قبلہ کا بھی ٹھیک نہیں، بھیڑ بھاڑ میں سجدہ کا بھی موقع نہیں، کھڑے ہونے ک بھی گنجائش نہیں، کیا نماز پڑھیں اور کیسے نماز پڑھیں، حالا نکہ جو نماز پڑھتے ہیں انہیں ریل ہی میں سارے سامان مہیا ہو حاتے ہیں۔

چنانچہ اتناز مانہ ہوا میں نے ریل میں مجھی بے وضویا پیٹھ کریا ہے رخ نماز نہیں پڑھی اور میں اکثر تئیسرے در ہے میں سفر کرتا ہوں، احباب بہت ترغیب دیے ہیں کہ انٹر (اعلیٰ) میں سفر کرو، بعضے اصرار کرتے ہیں کہ سیکنڈ میں بیٹھو مگر غریبوں کو توغریبوں ہی کی طرح رہناچا ہے۔ اپنی حیثیت سے زیادہ نہیں بڑھناچاہے، غرض اکثر تئیسرے درجہ ہی میں سفر کرنے کا اتفاق ہوتا ہے جس میں اکثر مسافروں کی بہتات ہوتی ہے اور بہت بھیڑ بھاڑر ہتی ہے لیکن بفضلہ تعالیٰ ہیں سفر کرنے کا اتفاق ہوتا ہے جس میں اکثر مسافروں کی بہتات ہوتی ہے اور بہت بھیڑ بھاڑر ہتی ہے لیکن بفضلہ تعالیٰ ہیشہ نماز پڑھی۔ نیز وضو کے ساتھ رکوع و سجود کے ساتھ قبلہ رخ ہو کر، بات یہ ہے کہ اگر انسان ارادہ کرے تو حق تعالیٰ ساری رکاوٹوں کو دور کرتے ہے جاتے ہیں۔ خوب فرماتے ہیں مولانا:

گرچەر خنەنىست عالم راپدىد خىرەيوسف دار مى بايد دويد (گوراستە نظر نە آوپ لىكن تم دوڑوتو سىمى راستەخود بخود پيدا ہوتا چلاجائے گا)

حضرت یوسف علیہ السلام کا بھی تو یہی مقصود تھا، ان کے واسطے بھی داستہ کہاں تھا، سات تقل آ گے پیچھے گئے ہوئے سے جوئے سے جوئے سے جائے مکن تھایا کی کواس کی امید ہو سکتی تھی کہ میں ہوئے سے این حالت میں کوئی کہہ سکتا ہے کہ وہاں سے بھا گ جانا ممکن تھایا کی کواس کی امید ہو سکتی تھی کہ میں باہر نکل جاؤں گا جبکہ زلیخا نے ساتوں کواڑ بھی محل کے بند کردیئے سے اور اوپر سے بڑے بڑے تقل بھی لگادیئے سے، پھر وہاں سے خ کر نکل جانے کی کیاصورت ہو سکتی تھی۔ مگر اللہ اکبر! حضرت یوسف علیہ السلام کا تو کل دیکھیے بس بات بیہ ہے کہ وہ مسللہ جانے تھے کہ آدئی کے قبضہ میں جتنا ہووہ کرے، آگے جو پچھ ہواسے حق تعالی کے سپر د کرے ،اتنا تو کل تھا کہ باوجود اس کے کہ جانے تھے کہ میں تفلوں کے اندر مجوس ہوں لیکن پھر بھی مایوس نہیں ہوئے اور جو کام اس وقت ان کی قدرت میں تھا، وہ کیا، یعنی زلیخا سے دامن چیڑا کر دروازہ کی طرف کو چھے ،اب ان سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں رہے ہیں وہاں تو نقل لگا ہوا ہے لیکن جناب حق تعالی کو توسب قدرت ہے، پس دروازہ کے پاس پنچ خود بخود تقل ٹوٹ کر گریڑے اور کھٹ سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں دروازہ وہ کے باس کا جھے خود بخود تقل ٹوٹ کر گریڑے اور کھٹ سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں دروازہ وہ کے باس جنج خود بخود تھل ٹوٹ کر گریڑے اور کھٹ سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں دروازہ کی طرف کو جسے دروازہ کی جا سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں دروازہ کی طرف کو جسے دروازہ کی جا سے کوئی پوچھے کہ آپ جا کہاں دروازہ کی خور کور کور کور کور کور کی ہوئی تھاں کہ جوئے کور کھٹ کے خور میں ساتوں دروازہ دی کے پاس جنج خود بخود کور کور کی کیا سے کور کی کور کے کا میں میں کور کھٹ کے خور میں ساتوں دروازہ دی کے پاس جنج خود بخود کور کور کھٹ کور کھٹ کے خور کی کور کھٹ کی کی کھٹ کور کے کہ کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کے خور کور کور کھٹ کور کھٹ کی کھٹ کور کی کھٹ کور کھٹ کے خور کھٹ کور کی کور کھٹ کے کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کی کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کی کور کھٹ کی کور کھٹ کے کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کور کھٹ کی کھٹ کے کھٹ کور کھٹ کے کھٹ کی کھٹ کور کھٹ کے کور کھٹ کی کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کور کھٹ کی کور کھٹ کور

#### ریل کی نماز

کہتے ہیں کہ صاحب ریل میں نماز پڑھنے کی کیاصورت ہوسکتی ہے اور حالت رہے کہ نہ اہتمام کرتے ہیں نہ مسافروں ہے کہتے ہیں کہ بھائی ہمیں تھوڑی سی جگہ دے دو، تھوڑی دیر کے لیے کھڑے ہو جاؤمیں نے نماز پڑھنی ہے، بس بیٹے کرخود ہی فیصلہ کرلیا کہ چاروں طرف توآدمی ہیں کہاں نماز پڑھیں، بس ایس حالت میں نماز معاف ہے، بیر بڑے بڑے نمازی جوہیں ان کا حال ہے۔

بعضوں نے ایک اور مسئلہ گھڑر کھاہے کہ چاہے کھڑے ہونے پر قدرت ہو لیکن ریل میں بیٹھ کر نماز پڑھنا جائز ہے، بس بیٹھے اور ٹکریں مارلیں حالا نگہ فرض نماز میں بشر ط قدرت قیام فرض ہے۔

بعض نے یہ مسلہ گھڑر کھا ہے کہ تشہد میں بیضائی ضروری نہیں۔ پس پاؤں لاکا کراطمینان سے دوسرے شختے پر سر ٹیک دیااورا پنے نزدیک نمازاداکرلی، ذرامشقت بھی تو گوارا نہیں، چاہے فرض سرسے اتر ہے یانہ اتر ہے، بعضوں کودیکھا کہ قبلہ رخ ہونا بھی ضروری نہیں سمجھتے، ریل میں کیا بیٹے گویا پنے نزدیک خانہ کعبہ کے اندر پہنچ گئے۔ وہاں بڑا لطف آتا ہے۔ خدا تعالی نے ہمیں بھی اندر پہنچ انھیب کیا تھا ہم نماز پڑھ رہے تھے، بھیڑ بہت تھی، سجدہ کاموقع نہ ملاتو ہم نے گھوم کردوسری طرف سجدہ کر لیا کیونکہ وہاں تو چاروں طرف کعبہ ہی کعبہ ہے ہر طرف سجدہ کر ناجائز ہے مثلاً چار رکعتیں پڑھنی ہوں تو چاروں سجدے چار مختلف سمتوں میں کرسکتا ہے۔ ایک ادھر ، ایک اس طرف، مگریہ آزادی صرف اندر اندر ہی ہے، باہر پہنچ کردنیا میں کوئی ایس جہاں یہ آزادی ہو کہ جس طرف عاہم سجدہ کر سکے۔ مولانافرہاتے ہیں:

در درون کعہ رسم قبلہ نیست چہ غم ار غواص راچبلہ نیست (کعبہ رسم قبلہ نیست چہ غم ار غواص راچبلہ نیست (کعبہ کے اندر قبلہ ہے۔) (کعبہ کے اندر قبلہ رخ ہونے کے اہتمام کی ضرورت نہیں، ہر طرف قبلہ ہے۔) (خطبات کیم الامت جلد7، ص455)

#### انحراف سنت كانتيجه

حضرات نے یہ نتیجہ نکالا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو کیاضر درت ہے عبادت کی ، اس واسطے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں توحق تعالی خو د فرما چکے ہیں : لِیَغْفِرَ لَكَ اللّٰهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا تَاَخَّرَ

#### (تاكه الله تعالى آپ كى سب اكلى بچھلى خطائيں معاف فرمادے۔)

پھر حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو کیا ضرورت ہے مصیبت بھرنے کی۔ حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تواگلی پچھلی سب خطائیں حق تعالی نے بخش دی ہیں، ہم گنہگار ہیں ضرورت توعبادت کی ہم کو ہے۔ للذا ہم اپنے کو حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ عبادت کرنی چاہیے۔ وہاں یہ اثر

چنانچہ انہوں نے آپس میں مختلف عہد کئے۔ ایک جماعت نے توبہ کہا کہ ہم عور توں سے ہمیشہ الگ رہیں گے۔

یعیٰ ذکاح ہی نہ کریں گے، بعض نے کہا کہ ہم ہمیشہ روزے ہی رکھا کریں گے ، کوئی بولا کہ بس میں رات بھر جاگاہی کوں گا، اتنے میں حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی تشریف نے آئے۔ آپ ملٹی آئی نے فرما یاجو کچھ تم آپس میں کہدرہ ہووہ میں نے بھی سنا مگر یادر کھو کہ ہم توروزہ بھی رکھتے ہیں، افطار بھی کرتے ہیں، بھو کے بھی رہتے ہیں، بیا بھرے بھی رہتے ہیں، فطار بھی کرتے ہیں، بھو کے بھی رہتے ہیں، بیا بھرے بھی رہتے ہیں، سوتے بھی ہیں، جاگتے بھی ہیں، پھر فرمایا: "ذالک من سنتی " بس میراطریقہ یہ ہم رکھیے سنت ہے۔ "فمن رغب عن سنتی فلیس منی "پس یادر کھو! جواعراض کرے گامیرے طریقہ سے اور میری سنت سے اس کو مجھ سے کوئی علاقہ نہیں، تو آپ ملٹی کی آئی اسب کو منع فرمادیا کہ اپنی ان تجویزوں پر ہم گڑ عمل نہ کریں بلکہ اس طرح رہو جیسے ہم رہتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 7، ص 460،461)

#### محبت کا ملہ کے اسباب واثرات

خلاصہ بیہ ہے کہ کامل محبت کے دواثر ہیں ایک دوام ذکر اور دوسرے سہولت اطاعت اور یہی علامت کامل ایمان کی ہے۔ اگر ہم میں بید دونوں باتیں نہیں پائی جاتیں توہم کواپنی حالت پرافسوس کرناچا ہیے۔ صاحبو! یہ تو بفضلہ تعالی بلاغبار ثابت ہو گیا کہ خدا تعالیٰ کی محبت کامل کا دعو کی بدون ذکر دائم وسہولت اطاعت کے غلط ہے۔ ایسی ایسی اور باقی رہی کہ آباخد اتعالیٰ اس محت کا ملہ کے مستحق بھی ہیں بانہیں، سواس کو بھی سمجھ لو کہ در حقیقت

اب بیہ بات باقی رہی کہ آیا خدا تعالیٰ اس محبت کا ملہ کے مستحق بھی ہیں یا نہیں، سواس کو بھی سمجھ لو کہ در حقیقت خدا تعالیٰ ہی تو مستحق محبت ہیں اور بیہ ایسی ظاہر بات ہے کہ شریعت کے علاوہ عقل بھی اس کا فتویٰ دیتی ہے اس لیے کہ محبت کے تین اسباب ہواکرتے ہیں۔

یایہ کہ کوئی شخص ہم پر احسان کرتا ہو اور اس کے احسان کی وجہ سے ہم کو اس سے محبت ہے۔ یابیہ کہ وہ خور نہایت حسین جمیل ہواوراس کے حسن و جمال کی وجہ سے اس کی طرف میلان خاطر ہو۔ یابیہ کہ اس میں کوئی کمال پایاجاتا ہواور وہ کمال باعث محبت ہو، جیسے حاتم طائی سے اس کی سخاوت کے سبب اور رستم سے اس کی قوت کے سبب اور کی عالم فاضل سے اس کے علم و فضل کے سبب سے محبت ہے۔

اب غور سیجے کہ ان تینوں وجوہ محبت میں سے کوئی وجہ ہے جو کہ خدا تعالیٰ میں نہ پائی جاتی ہو، منعم وہ استے بڑے ہیں کہ کوئیان کے برابر ہو ہی نہیں سکتا کیو نکہ سب ان کی مخلوق و مملوک ومحتاج ہیں۔ جمال ان کااس حد تک ہے کہ کمی کو حاصل ہونا ممکن ہی نہیں۔ بڑے بڑے حسین و جمیل ان ہی کے حسن و جمال کے فیض سے حسین و جمیل بنے بیٹھے ہیں۔

چه باشد آل نگار خود که بنددای نگاریها

#### (جس نے ایسے خوب صورت نقش و نگار بنائے ہیں وہ خود کتنا حسین و جمیل ہوگا)

علی ہذاصاحب کمال استے بڑے ہیں کہ علم کامل انہیں کو ہے۔ نیز ہر صفت کمال علی وجہ الکمال ان ہی میں پائی جاتی ہے تو انتخاب و جال اور حسن و جمال اور فضل و کمال ہر طرح سے عقلاً و نقلاً ان ہی میں ہے۔ پس وہی تو مستحق محبت ہیں، بس اب اپنے قلب کو ٹٹولو کہ خدا تعالی سے محبت کا ملہ ہے یا نہیں۔ (خطبات سیم الامت جلد 7، ص 486،487)

### طريق تحصيل محبت

تواس کی تحصیل کی تدبیر کرواور تدبیر بھی میں بتلاتا ہوں اور اسی پران شاءاللہ بیان کو ختم کردوں گالیکن بیر نہیں کے لیجینو کہ مجھ لیجینو کہ مجت امر غیر اختیاری ہے اس کا پیدا کرنا ہمارے اختیار میں نہیں ہے، پھراس کی تدبیر کیا ہو تو کیونکہ بیر گمان غلط ہے، محبت گاغاد قاضر ورمی ہے اور ایسے امور میں خدا تعالی نے ہرام کی تدبیر بتلائی ہے

سووہ تدبیر ہیہ ہے کہ تم چند باتوں کاالتزام کرلو، ایک توبیہ کہ تھوڑی دیر خلوت میں بیٹھ کر اللہ اللہ کر لیا کرو۔ اگرچہ بندرہ بیس منٹ کی ہولیکن اس نیت سے ہو کہ اس کے ذریعے خدا تعالیٰ کی مجبت پیدا ہو۔

دوسرے یہ کیا کرو کہ کسی وقت تنہائی میں بیٹھ کر خدا تعالیٰ کی نعمتوں کو سوچا کر واور پھر اپنے بر تاؤ کو غور کیا کر و کہ ان انعامات پر خدا تعالیٰ کے ساتھ ہم کیا معاملہ کر رہے ہیں اور ہمارے اس معاملے کے باوجود بھی خدا تعالیٰ ہم سے کس طرح پیش آرہے ہیں۔

تیسرے یہ کرو کہ جولوگ محبان خدا ہیں ان سے علاقہ پیدا کرلو، اگران کے باس آنا جاناد شوار ہو تو خطو کتابت ہی جاری رکھولیکن اس خیال کار کھنا ضروری ہے کہ اہل اللہ کے باس اپنے دنیا کے جھڑ ہے نہ لے جاؤ، نہ دنیا پوری ہونے کی نیت سے ان سے ملوبلکہ خداکار استدان سے دریا فت کرو، اپنے باطنی امراض کاعلاج کراؤاور ان سے دعاکراؤ۔ چوشے یہ کرو کہ خداتعالی کے احکام کی پوری پوری اطاعت کیا کروکیونکہ یہ قاعدہ ہے کہ جس کا کہنامانا جاتا ہے اس سے محبت بڑھ جاتی ہے، وقت میں گنجائش نہیں ہے ورنہ میں اس کو مفصل طور پر بتلاتا۔

بإنجويں ميہ كه خداتعالى سے دعاكيا كروكه وہ اپنى محبت عطافر ماديں۔

یہ پانچ جز کانسخداس کواستعال کر کے دیکھئے،ان شاءاللہ تعالی بہت تھوڑے دنوں میں خداتعالی سے کامل محبت ہو جائے گیاور تمام امراض باطنی سے نجات حاصل ہو جائے گیاور آپ "وَالنَّدِینَ آمَنُوا اَسْمَالُہ حُبُّا لِلَّهِ "(اور ایمان والے سب سے بڑھ کراللہ سے محبت رکھتے ہیں) کے پورے مصداق ہو جائیں گے گران پانچ اجزاء میں جوایک جزو ہےاطاعت وواس وقت ہوسکتی ہے کہ جب احکام کاعلم ہواور احکام کاعلم اس وقت ہوتا ہے کہ جب ان کو سیکھا جائے۔ للذاایک چیٹے جزوگی اور ضرورت ہوگی۔

وہ یہ ہے کہ علم دین سیکھا جائے گراس کے یہ معنی نہیں کہ ہر شخص مولوی، عالم بنے کے لیے صرف وہ لوگ مناسب ہیں جن کو خدا تعالی نے فراغ اور وقت دیا ہے۔ آپ صرف اتناکریں کہ اردو کے چھوٹے چھوٹے رسائل دینیہ جواسی غرض سے لکھے گئے ہیں کسی سے پڑھ لیں اور اگر پڑھنے کیلئے وقت نہ ہو یا عمر زیادہ ہو جانے کی وجہ سے یہ دشوار معلوم ہو تو کسی سے س لیں۔ سواس کے لیے اس کی ضرورت ہے کہ ہر شہر میں ایک دوعالم ایسے رہیں کہ جن سے یہ دوکام لیمنی ان سے پڑھنے اور سننے کے لیے جائیں اور ان دونوں کا موں کے لینے کی چار صور تیں ہوں گی۔ دول تو یہ ماران سے کوئی شخص پڑھنے جائے تو پڑھائیں۔

دوم بدكة اكران سے كوئى مسئلہ يو جماحات توده بتلائيں۔

تیسرے ہر ہفتے میں ایک دن ایسا نکالیں کہ لوگوں کو جمع کر کے کوئی کتاب مسکوں کی ، لے کر خوداس کے مسائل پڑھا کریں اور عام لوگ ان کوسنا کریں اور مسائل میں نماز، روزہ،، زکوۃ، معاشرت، معاملات وغیرہ سب کے احکام داخل ہیں۔ سب سنائیں۔

چو تفاکام ان کابیه موکه مر مفته یا بندر مویں دن ترغیب و تر میب کاوعظ کہا کریں۔

وعظ کی مجلس کو بیان مسائل کی مجلس سے علیحدہ کرنے کی ضرورت اس لیے پڑی کہ یہ تجربے سے ثابت ہو گیا ہے کہ وعظ میں مسائل فقہ یہ کا زیادہ بیان نہیں ہو سکتا۔ اکثر یاد میں بھی غلط ہو جاتا ہے اور بالخصوص اس لیے بھی کہ وعظ میں اکثر لوگ مزید ارمضامین سننے کی غرض سے آتے ہیں۔ اس لیے وعظ میں زیادہ ترغیب و تر ہیب کے مضامین ہول۔۔

یہ چار کام ان کے سپر د ہوں اور ان کی تنخواہ اہل شہر خود اپنے ذمہ لیں اور بیہ کوئی مشکل بات نہیں ہے۔ دیکھئے جس مقام پر طبیب نہیں ہو تا اہل شہر چندہ کر کے کسی طبیب کو بلاتے ہیں اور تنخواہ دیتے ہیں تو کیا باطنی امر اض کا از الہ بدنی امر اض کے برابر بھی ضروری نہیں ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد7، ص487،488)

# آ تھویں جلد کے جواہر

## جنت میں سب سے پہلے زمین کی روٹی بناکر کھلائی جائے گ

وہ حدیث یہ ہے کہ حضور ملتی اللہ نے فرمایا ہے کہ جنت میں سب سے پہلی غذاز مین کی روثی ہوگی۔حق تعالیٰ زمین کی روٹی بنا کر جنت والوں کو کھلائیں گے۔ ظاہر اس حدیث پر کوئی بنسے گا کہ اچھے جنت میں گئے کہ ڈھیلے اور پتھر کھانے کو ملے اس سے تو دنیاہی میں اچھے تھے۔ وہاں توروٹی کھاتے تھے اور یہاں ڈھیلے اور پتھر نصیب ہوئے کسی کے ھے میں کوہ منصوری کا پتھر اور کسی کے حصہ میں کوہ شملہ کا۔اچھے جنت میں آئے کہ ایسی چیزیں کھانی پڑیں۔اس حدیث کی شرح بجزابل اسرار اور اہل اللہ کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔ اس کی شرح سن کر آپ کو اہل اللہ کی قدر معلوم ہوگی کہ حق تعالی نے ان کو کیا انعام دیا ہے حقیقت میں طل الله فی الأرض كالقب بورا ان ہى حضرات برصادق آتا ہے سووہ حضرات یوں کہتے ہیں کہ دنیامیں جتنی چیزیں اچھی سے اچھی کھارہے ہیں اور اچھے سے اچھے کیڑے پہن رہے ہیں سے کہاں سے آئے۔ زمین ہی سے تو نکلے ہیں۔ اگر اونی کیڑے ہیں تواون ہوتی ہے حیوانات سے اور حیوانات نے زمین ہی کے تواجزاء کھائے ہیں جن سے وہ اون پیدا ہوئی ہے۔ غرض جس چیز کو بھی لیجئے گا اجزائے زمین ہی اس کی حقیقت نکلے گی۔ زمین میں پانچ سیر گیہوں ڈالے تھے اور پیدا ہوئے پانچ من تووہ پانچ سیر سے زیادہ جو پیدا ہوئے وہ زمین ہی کے تواجزاء ہیں۔ انہی کی توصورت بدل گئ ہے یا آم کادر خت نکلااور اس میں ہزاروں آم پیدا ہوئے یاغلہ پیدا ہوایا کسی قشم کا پھل اتراسب زمین ہی کے تواجزاء ہیں عناصرے مرکب ہو کر جس میں جزوغالب ارضی ہے اس شکل سے نمودار ہو گئے ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ زمین کے اندر سب چیز موجود ہے پس سے کہنا غلط ہو گیا کہ زمین میں بس ڈھیلے اور پتھر ہی ہیں۔ زمین میں انار بھی ہیں، آم بھی ہیں اور انگور بھی ہیں، کھٹائی بھی مٹھائی بھی۔ سب چیزیں زمین کے اندر موجود ہیں۔ ہر طرح کامادہ اس میں رکھاہوا ہے۔ یہ وہی مادہ ہے جوان رنگ برنگ صور توں میں ظاہر ہوتا ہایک مقدمہ توبیہ ہوا کہ زمین کے اندرسب کچھ ہے۔

دوسرامقدمہ بیہ ہے کہ جب کوئی کسی کے یہاں مہمان ہو کر جاتا ہے تواس کو بے چھنا آٹا تک نہیں کھلاتے۔اور لوگ جائیں گے خداکے مہمان ہو کر تواللہ تعالیٰ پریہ گمان کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ زمین کو بے چھانے کھلا دینگے بس وہ اپنی قدرت کی مشین سے شملہ اور منصوری کے پتھر سے جو فضلہ ہے وہ الگ کر دیں گے اور ان میں جواجزاء قابل کھانے کے ہیں وہ رہنے دیں گے۔ (خطبات عیم الامت جلد8، ص100، 99)

# سيرت النبي التي المين المالي ا

آئے کل بعض نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت میں کتاب لکھی ہے اور آپ کو جائے اوصاف کمالات قرار دے کراس کو آٹر بنایا ہے دوسرے انبیاء کی تو ہین کا۔ آپ کے تو کمالات ظاہر کئے ہیں اور دوسرے انبیاء پر حملہ کیا ہے۔
ان کی تنقیص کی ہے لکھتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم میں سیاست تھی حکومت تھی ترحم تھا، باقی اور انبیاء میں سے کسی میں سیاست نہ تھی، کسی میں ترحم نہ تھا کسی میں یہ صفت نہ تھی اور کسی میں وہ صفت نہ تھی۔ گو یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تواہی نزدیک مدح کی اور دوسرے انبیاء کی تنقیص کی۔ ان لوگوں کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بھائیوں کے ساتھ ، معاملہ سے۔

اس کی مثال تواہی ہے کہ ہم باپ کی تعظیم کریں اور اس کوراضی کریں اور اس کے بھائی کی توہین کریں۔ تواہی مرح سے حضور کب خوش ہو سکتے ہیں۔ اپنے دعوے کی شہادت پیش کی ہے۔ دیکھونوٹ میں ترحم نہیں رحم کامادہ کم تھا۔ عہیں علیہ السلام میں سیاست کا مادہ کم تھا۔ در ویشانہ زندگی تھی۔ میرے سامنے یہ کتاب (سیر ۃ النبی اس کا نام ہے مولانا شبلی نعمانی کی تصنیف ہے) لائی گئی۔ کاغذاس کا نہایت عمدہ سفید، قیمتی، خطنہ ایت نفیس پر رونق۔ ظاہر تواس کا ایسا اور اندر اس میں یہ خرافات بھری ہے کہ نوح علیہ السلام میں ترحم نہ تھا۔ عیسی علیہ السلام میں سیاست نہ تھی۔ کس قدر ہے ادبی ہے ادبی ہے انہیاء کی شان میں۔ اے صاحبویہ کیسے معلوم ہوا کہ ان انبیاء میں یہ مادے نہ تھے۔ کیا مادہ کے لئے ظہور بھی

اگرایک شخص کی بابت معلوم ہوا کہ بڑا سخی ہے۔ آپ اس کے پاس گئے اس وقت دیکھا کہ وہ کچھ بھی خرج نہیں کر رہاتھا۔ بس آپ نے عکم لگادیا کہ یہ جھوٹ ہے کہ وہ بڑا سخی ہے۔ اس کو یہی کہا جادے گا کہ جس وقت آپ گئے ظہور کامو قع نہ ہوگا۔ ظہور سخاوت کے موقع پر جاکر دیکھو تو معلوم ہوگا کہ کتنا بڑا سخی ہے۔ ایسے ہی انبیاء کرام میں سب کمالات موجود ہوتے ہیں مگر خدا تعالی جس کے ظہور کا حکم فرماتے ہیں اس کا ظہور ہوتا ہے۔ نوح علیہ السلام تو ایسے رحیم تھے کہ نوسو پیاس برس تک قوم کے ہاتھ سے مصائب اٹھاتے رہے۔ امگر بدد عانہیں کی۔ اس سے زیادہ اور کیا ترحم ہوگا۔ کیا نظیر ہوسکتی ہے اس ترحم کی۔ پھر بدد عااس وقت فرمائی جب کہ حق تعالی کی طرف سے حکم آگیا۔

کیا ترحم ہوگا۔ کیا نظیر ہوسکتی ہے اس ترحم کی۔ پھر بدد عااس وقت فرمائی جب کہ حق تعالی کی طرف سے حکم آگیا۔

اُنّا کُهُ لَن یُؤمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ آمَنَ (کہ تمہاری قوم میں سے اب کوئی اور ایمان نہیں لایگا)

معلوم ہوا کہ ان میں دونوں مشینیں تھیں۔نوسو بچپاس برس تک ترحم کی مشین چلائی اس کے بعد حق تعالی نے تعم دیا کہ دوسری مشین کو بھی چلا دو۔اب جدھر اللہ تعالی ادھر وہ، دیکھو تو نوح میں ترحم کیسا تھا کہ نوسو بچپاس برس تک قوم کی تکلیف پر صبر کیااور بددعا نہیں گی۔(خطبات علیم الامت جلد 8،ص356،356)

## الله تعالیٰ نے اپنے ایک ولی کی کتے سے اصلاح کروائی

اس پراس وقت حضرت شاہ عبدالرجیم صاحب والد حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کا ایک واقعہ یاد آیا۔ مقصود تو یہی واقعہ ہے مگراس سے پہلے ایک اور واقعہ ان ہی کا بیان کرتا ہوں کیو نکہ اس واقعہ کا مقصود سے متعلق ہے۔

وہ تمہیدی واقعہ یہ ہے کہ ایک بار بادشاہ دبلی نے آپ کو بلا یااور یہ حضرات سلاطین کی توہین نہ کرتے ہے بلکہ
ان کے حقوق حاکمانہ کی رعایت فرماتے ہے چنانچہ بادشاہ کے بلانے پر آپ چلے اور فیمتی لباس پہن کر چلے۔ راستہ میں
ایک سے کا بچہ ایک گندی نالی میں سر دی سے سکڑ اہو اپڑا و یکھا اول خادم سے فرمایا اس کو باہر نکالے وہ ذرا منقبض ساہوا
آپ سے نہ رہاگیا۔ فوراً اپنے ہاتھ سے نکالا اور جمام وہاں قریب تھا وہاں لے جاکر اس کو گرم پانی سے عسل دیا اس کو گرم پانی ہے علی اس کو تر گیری کا وعدہ کر و تو میں اس کو گرہ بیٹری تو وہ حرکت کرنے لگا پھر اس محلہ کے آدمیوں سے فرمایا کہ اگر تم اس کی خبر گیری کا وعدہ کر و تو میں اس کو یہاں چھوڑ دوں ور نہ اپنے ساتھ لے جاؤں۔ کس نے ذمہ لے لیا تب آپ اس کے حوالے کر کے در بار شاہی میں تشریف لے گئے۔

اس واقعہ نے بعد دوسرا واقعہ مقصودہ یہ ہوا کہ ایک دن آپ جنگل میں بٹیا کے داستے جارہے تھے ایک ایسی جگیہ پہنچ جہاں بٹیا کے دونوں طرف پانی اور کیچڑ تھا۔ صرف بٹیا کا راستہ خشک تھا کہ سامنے سے ایک کتا اس بٹیا پر آگیا۔

بیٹا تی بٹی تھی کہ شاہ صاحب کتے سے بڑی کرنہ نکل سکتے تھے بلکہ دونوں بیں سے ایک کو پانی کیچڑ میں اتر ناپڑتا تھا۔ اب
شاہ صاحب تھہر گئے اور کتا بھی سامنے کھڑا ہو گیا۔ شاہ صاحب نے اس سے فرمایا کہ بھائی تم کیچڑ میں اتر و۔ کہا کیوں میں
ایک کیوں اتروں؟ کیا تم اپنے کو مجھ سے افضل سمجھتے ہو۔ فرمایا نہیں صرف اس لئے تم سے اتر نے کو کہہ رہا ہوں کہ میں
مکلف ہوں نماز وغیر ہوٹر ہتا ہوں کیچڑ میں میڑے کو اب ہو جائیں گے۔ توغیر مکلف ہے پانی سے نکل کر سوکھ
جائے گا تیر ااس پر خرج نہ ہوگا، کتے نے جواب دیا کہ ہاں میرے اتر نے سے کوئی حرج نہیں لیکن میہ سمجھ لو کہ اگر تم
وائے گا تیر ااس پر خرج نہ ہوگا، کتے نے جواب دیا کہ ہاں میرے اتر نے سے کوئی حرج نہیں لیکن میہ سمجھ لو کہ اگر تم
وصوسہ آگیا کہ میں اس سے افضل ہوں تو تمہارادل انتانا پاک ہوجائے گا کہ سات سمندروں سے بھی اس کی نجاست نائل نہ ہوگی۔ اب تم کو اختیار ہے جس شق کو چاہوا ختیار کرو۔ بس یہ س کر شاہ صاحب نے کپڑے سنجا لے اور بسم اللہ کرکے خود ہی کیچڑ میں اتر گئے اور کہ بٹیا کے دراستے سے چاگیا۔

اس کے بعد شاہ صاحب کو الہام ہوا کہ عبدالرجیم خبر بھی ہے کہ یہ علم عظیم تم پر کتے کی زبان سے کیوں ظاہر کیا گیاتم نے جو فلال دن ایک کتے کے بچہ کی خدمت کی تھی۔ یہ اس کی برکت سے عطا ہوا اور ہم نے کتے ہی کے واسطہ سے تم کو علم دیاتا کہ تمہارا اس کتے کے بچے پراحسان نہ رہے کیونکہ اس کی برادری کے ایک فرد نے اس کی مکافات کردی، حضرات اہل اللہ کی یوں اصلاح ہوتی ہے، کسی کو کیا خبر ہے کہ ان حضرات کے ساتھ کیا کیا واقعات پیش آتے ہیں۔

اے تراخارے بیانہ شکتہ کے دانی کہ چیست عال شیر انے کہ شمشیر بالا بر سر خورند (تمہارے باؤں میں کا ٹانھی نہیں لگاہے ان لو گوں کا حال کیا سمجھ سکتے ہو جن کے سروں پر بلاو مصیبت کی تلوار چل رہی ہے۔)

ان کوپریشانی بھی الیمی پیش آتی ہے کہ اہل دنیا کی پریشانی اس کے سامنے کچھ حقیقت نہیں رکھتی اور خوشی بھی الیم ہوتی ہے کہ دنیاداروں کواس کی ہوانہیں لگی۔ (خطبات عیم الامت جلد8، ص414،413)

#### وظيفول سے امراض قلب كاعلاج نہيں ہواكر تا

ایک صاحب نے مجھ سے شکایت کی کہ رات کوآ کھ نہیں تھاتی کوئی وظیفہ بتلاؤ میں نے کہاا گراس وظیفہ کو پورا نہ کرسکے تو پھر دو مراو ظیفہ اس وظیفہ کی پیکسل کے واسطے پو چینے آؤگے اور اگر آ نکھ کھل بھی گئی اور اٹھنے میں سستی رہی تو پھر سستی کے لئے وظیفہ پو چھو گے۔ بس ایک دن یوں ہی مجموعة الوظائف ہو جاؤ گے۔ اس طرح کام نہیں چلاکرتا۔ پابندی تہجد کا طریقہ یہ ہے کہ ایک دن ناغہ ہو تو چار آنے نفس پر جرمانہ کر کے کسی غریب کو دے دو اور جماعت میں کی قضاہو تو آٹھ آئے اور غیبت ہو جائے تو بیس رکعت پڑھو۔ چند دن میں ان شاءاللہ تہجد کی عادت اور نماز باجماعت کی عادت ہو جائے گی وظیفوں سے بھی کہیں امر اض قلب کا علاج ہوا ہے۔ ان کا علاج بجز مجاہدہ کے پچھ نہیں، ہاں ایک تدبیر اور ہے جو اس سے بھی زیادہ ضرور کی ہے اور مجاہدہ میں بھی برکت و تا ثیراس کی بدولت ہوتی ہو تہیں، ہاں ایک تدبیر اور ہے جو اس سے بھی زیادہ ضرور کی ہے اور مجاہدہ میں بھی برکت و تا ثیراس کی بدولت ہوتی ہوتی ہو تا تیں ان ساماللہ کی صحبت اختیار کر واور ان کے پاس جایا کروا گرجانہ سکو خطو دکتابت ہی رکھواور غیبت (غائبانہ طور پر) کی مالت میں ان کے ملفوظات و مواعظ روز ان مطالعہ کیا کرو، ناول ہی سمجھ کر ان کو دیکھ لیا بھی جسے ایک گھنٹہ ناولوں کے دیکھنے میں صرف کرتے ہو تھوڑ اساوقت اس میں سے اہل اللہ کے مواعظ کا مطالعہ کے گئے بھی نکالو۔ ان شاءاللہ چندر وز میں وزین وز آسان کافرق نظر آئے گا۔

### مراقبه موت کی ضرورت

ایک کام اس کے ساتھ یہ بھی کرو کہ رات کو لیٹے ہوئے اپنا اگا کا سبہ کیا کرو۔ اس کے بعد سونے سے پہلے موت کا تصور کر لیا کروآن ہم نے کتے گناہ کے ہیں اور کتے نیک کام گناہوں سے توبہ استغفار کرو، اللہ تعالیٰ سے معافی ما نگواور رونے کی صورت ہی بنالوا گررونانہ آئے اور نیک کاموں پر شکر کیا کرو۔ اس کے بعد سونے سے پہلے موت کا تصور کر لیا کرو کہ جیسے ہم آج سور ہے ہیں اس طرح ایک دن ایسے سوئیں گے کہ قیامت ہی میں آ تھے کھلے گی۔ پھر ملک الموت کے آنے کا اور وح قبض کرنے کا اور قبر میں تنہاد فن ہونے کا تصور کرو۔ اس سے دنیا کی مجت اور اس کے ساتھ دلی وابستگی کم ہوگی اور گناہوں سے نفرت ہوگی۔ کیونکہ گناہوں کی منشا غفلہ عن الاخرہ ہی تو ہے۔ جب موت اور آخرت کا دھیان غالب ہوگا تو گناہ خود بخود چھوٹے لگیں گے۔ اس کو کر کے دیکھو پھر تو آپ بچوں کی طرح تھنچ کر آخرت کا دھیان غالب ہوگا تو گناہ خود بخود چھوٹے لگیں گے۔ اس کو کر کے دیکھو پھر تو آپ بچوں کی طرح تھنچ کر بلائے جائیں گے۔ کہ پابدست د گرے دست بدست د گرے۔ پھر ان شاء اللہ ایک دن وہ بھی ہوگا کہ آپ بچپن سے نکل کر بلوغ کی حدیثی و خطرات عیم الامت جلد 8، م 422،423)

### حضرت تھانوی کے کیڑے قیمتی نہیں تھے

نااہل کو منتظم یا مہتم بنانا: حدیث میں ہے اذا وسد الامر الی غیر اہلہ فانتظر الساعة جبکہ کام کوائ کے غیر اہل کے سپر دکر وقع قیامت کا انظار کرو) آج کل یہی حالت ہے کہ نا قابل کے کام سپر دکر ویتے ہیں اور اہل کے اس واسطے سپر دنہیں کرتے کہ یہ بیان کیا جاتا ہے کہ جن لوگوں کو آپ اہل کہتے ہیں ایک کرتے پاجا ہے پھٹے ہوئے ہیں۔ وضع قطع غیر مناسب ہے۔ ایسے لوگوں سے ہماری مجلس کی بے قدری ہوگ۔ اس لباس پر نظر کرنے پر ایک واقعہ یاد آگیا جھے ایک مرتبہ مدعو ہو کر اپنا حراب کے ساتھ شملہ جانے کا اتفاق ہوا۔ بعد جمعہ میر ابیان تھا۔ کرنل عبد المجید خان جن کی طرف سے وعظ کا اعلان تھا ان سے ایک صاحب نے دریافت کیا کہ کیا انہیں کا بیان ہوگا۔ انہوں نے کہاہاں۔ تو وہ صاحب ہولے کہ ان کا لباس کیسا ہے جیسے پاخانہ میں سے آئے ہوں۔ انہوں نے کہا کہ بعد وعظ کے کہا۔ چنانچہ انہوں نے بیان سنا۔ بعد وعظ کے ہولے کہ میں تو یہ سمجھا تھا کہ جیسے کپڑے ہیں ویکی لیافت ہوگی مگر یہاں تو بر عکس قصہ ہے۔

یہ قصہ مجھے بھی معلوم ہوا تو دوسرے بیان میں، میں نے کہا کہ صاحبو! بعضے لو گول کا خیال ہے کہ مولو یوں کو اعلیٰ درجہ کے اور قیمتی کپڑے بہننا چاہئیں۔ میں اس رائے کی تائید کر تاہوں کیوں کہ اس کا منشاء محض دینی مصلحت ہے کہ باو قعت لہاس سے واعظ کی باتوں کی و قعت ہوگی مگر مشکل سے ہے کہ ہم لو گوں کو قیمتی کپڑے بنانے د شوار ہیں اس لئے کہ اگر جائز آمدنی ہے روپے کمانا چاہیں تو کوئی مولوی شحشیہ کتب کا کرکے کھاتا ہے اور کوئی تدریس میں مشغول ہے

جن میں کوئی دس کا ملازم ہے اور کوئی بیس کا۔ انتہائی معراج اور نہایت عزت ہوئی تو پیاس روپے ماہوار تخواہ ہوگ۔

اور ظاہر ہے کہ اس آمدنی میں توقیق کیڑے بناناد شوار ہیں اور اگراس کے سواد وسرے طریق اختیار کریں کہ وعظ کے
اور وصول کرتے پھریں۔ سووہ عقلاً نقلاً دونوں طرح ناجائزہے۔ بس اس حالت میں صرفہ ایک بیہ طریقہ رہ گیا کہ
آپ لوگ ایک جوڑا بناد یجئے اور جنٹی قیمت کا چاہے بنواد یجئے اور ہم وعدہ کرتے ہیں کہ اسے اپنے گھرنہ لے جائیں گے
بلکہ شملا میں رکھ جاویں گے اور جب یہاں آناہوا کرے گا تواسے بہن کر وعظ کہہ دیا کریں گے اور اگر کی دوسری جگہ مجمول سے جنہوں نے آدمی ملیں گے ہم ان سے بھی جوڑا بنوا کر رکھ لیس گے۔ اب میں منتظر ہوں کہ یہ معترض صاحب مجنہوں نے فیر خواہی کی وجہ سے ہمارے لباس پراعتراض کیا ہے کیسا فیتی جوڑا بناکر لاتے ہیں۔ ان معترض صاحب کو جنہوں نے فیر خواہی کی وجہ سے ہمارے لباس پراعتراض کیا ہے کیسا فیتی جوڑا بناکر لاتے ہیں۔ ان معترض صاحب کو منہوں کہ جو غیر ت آئی۔

بس آج کل لباس کو دیکھا جاتا ہے جس کے کپڑے اچھے ہوئے ان کولیڈراور سیکرٹری بنالیا جنہیں کام کا طریقہ بھی معلوم نہیں محض تکے لوگ انجمن کے منتظم ہیں ایسے مواقع میں کام کے آدمی رکھے نہیں جاتے۔ چنانچہ آج کل ایسے منتظم بیں ایسے مواقع میں کام کے آدمی رکھے نہیں جاتے۔ چنانچہ آج کل ایسے متعلق متعلق متعلق حدیث میں آتا ہے کرنے لگتے ہیں۔ یہ حالت ہے آج کل کے کام کرنے ورلوں کی ،ای کے متعلق حدیث میں آیا ہے۔

اذا وسد الامرالي غير اهله فانتظر الساعة

(جب كام غيرول كے سير دكردياجائے توقيامت كانتظار كرو) (خطبات كيم الامت جلد8، ص100،99)

#### خر بوزه ادر حچری

مسلمان بہت کچھ ہٹ رہے ہیں اسلئے مخالفوں کا بھی ان پر غلبہ ہو جاتا ہے اگر مسلمان اس حچری کو تیز کر لیس یعنی خدا تعالیٰ کوراضی کرنے کی کوشش کریں تو پھر وہی نمونہ سامنے آ جائے گاجو تبھی پہلے تھا۔

غرض ان لوگول نے انجمن کی نیت سے مسجد کی شکل میں ایک مکان اس غرض سے بنایا کہ اس میں تخریب اسلام کامشورہ کیا کریں گے ، مسجد کی نیت سے نہیں بنایا تھا۔ صرف صورۃ مسجد کی شکل تھی۔غرض جب وہ مکان تیار ہواتو حضور کی خدمت میں حاضر ہو کر درخواست کی کہ ایک بار وہاں چل کر نماز پڑھ لیجئے تو پھر وہاں نماز ہونے لگے گی۔تو گویامقصودر جسٹری کرانا تھا جیسے نیج نامہ کی رجسٹری کرائی جاتی ہے۔

حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے جداگانہ مسجد بنانے کی وجہ بھی پوچھی، کہنے لگے کہ ہماری نیت بالکل نیک ہے۔ محض عام مسلمانوں کی آسائش کی غرض سے بنائی تھی تاکہ وسعت وسہولت ہو گرمی ، سردی ہیں سابہ کی ضرورت ہوتی ہے ایک مسجد میں سب سانہیں سکتے۔اس سے گنجائش ہوگئی نیز کوئی بیار ضعف دورنہ جاسکے تو پاس کے پاس اس میں نماز پڑھ لے۔ حضور مل گئی آئی ہے بنا برحسن ظن تقدیق فرماکر وعدہ کر لیا، غرض حضور نے بعد وعدہ فرما یا کہ تبوک سے آکراس میں نماز پڑھوں گا۔اللہ تعالی نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حقیقت حال کی اطلاع کر دی اور وہاں نماز پڑھوں گا۔اللہ تعالی نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حقیقت حال کی اطلاع کر دی اور وہاں نماز پڑھوں گا۔

وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا يَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِأَنْ حَارَبَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَخْلِفُنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ 0 لا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا وَلَيْ فَيْلِ وَلَيَخْلِفُنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ 0 لا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمِ أَحَقُ أَنْ تَقُومَ فِيهِ وَجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا عَلَى اللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَرِّرِينَ وَالتوبة 107،108)

(اور بعضے ایسے ہیں کہ جنہوں نے ان اغراض کے لئے مسجد بنائی ہے کہ ضرر پہنچائیں اور کفر کی باتیں کریں۔اورایمانداروں میں تفریق ڈالیں اوراس شخص کے قیام کاسامان کریں جواس کے قبل سے خدااور رسول کا مخالف ہے اور قسمیں کھا جاویں گے کہ بجز بھلائی کے ہماری اور پچھ نیت نہیں اور اللہ گواہ ہے کہ وہ بالکل جھوٹے ہیں۔ آپ اس میں تبھی نہ کھڑے ہوں، البتہ جس مسجد کی بنیاد اول دن سے تقویٰ پررکھی گئی ہے وہ اس لا کق ہے کہ آپ اس میں کھڑے ہوں۔اس میں ایسے آدمی ہیں کہ وہ خوب پاک ہونے کو پہند کرتا ہے۔

غرض آیت میں خدا کے یہاں سے اس مسجد کی مذمت ظاہر کی گئی کہ یہ مسجد صرف صورۃ ہے اور واقع میں کفر کی قوت کے واسطے اور مسلمانوں کو ضرر پہنچانے اور ان میں تفریق ڈالنے کے واسطے تیار ہوئی ہے اور ابو عامر راہب کے کشہر نے کے لئے اور اس کی پناہ کے داسطے تیار کی گئی ہے۔ غرض اس مسجد میں نماز کی نیت سے جانے کی ممانعت ہوگئی چنانچہ حضور ملڑ کی تیا ہے کہ وہ مسجد کی نیت سے نہ بنائی گئی تھی اور اسکے علاوہ مفاسد کثیرہ اس سے ہوگئی چنانچہ حضور ملڑ کی توجہ اس کے کہ وہ مسجد کی نیت سے نہ بنائی گئی تھی اور اسکے علاوہ مفاسد کثیرہ اس سے

ناشی ہوتے تھے چند صحابہ کو بھیج کر اس میں آگ لگوادی اور منہدم کرادی۔اس مسجد کالقب مسجد ضرار مشہور ہے کیونکہ وہ اضرار کے لئے بنائی گئی تھی۔(خطبات علیم الامت جلد8،ص445،446)

## نویں جلد کے جواہر

## شهداء براظهارغم

صاحبوا میں کہہ چکاہوں کہ صدمہ اس واقعہ پی ہوتا ہے جو مبتلا کے ظاف مرضی ہوتو کیا آپ کا یہ خیال ہے کہ یہ واقعہ ان حضرات کے ظالب سے تو اللہ بنہ ہوتا ہے ہوا ہوا ہوا ہوا ور شہادت کے طالب نہ سے ہو گر نہیں! توجب وہ شہادت کے طالب سے تو مائی مراد کو پہنچ گئے۔ اس کے لئے نوحہ مائم کیا آپ یہ چاہتے ہیں کہ اللہ تعالی ان حضرات شہداء کو وہ مراتب و منازل عطانہ فرماتے جواب حاصل ہوئے۔ کیا آپ کے نزدیک ان حضرات کو اس واقعہ ہے اجر نہیں ملا اور بھلایہ تو بتلاؤ کہ اگر آپ کے سلف دین کے لئے ہمت کیو نکر بتاؤ کہ اگر آپ کے سلف دین کے لئے ایک جاناری اور جال فروشی نہ کرتے۔ آج آپ کو اس کے لئے ہمت کیو نکر ہوتی اور اگر یہ نظیریں آپ کے سامنے نہ ہو تیل تو ایسے مواقع میں دین کے لئے جان دینے کو تمہارے ول کیے برختے۔ قاعدہ ہے کہ نظائر سے انسان کی ہمت بلند ہوتی ہوا ور سلف کے کارناموں کو یاد کرتے پچھلوں کو ان کے اتباع کاشوق ہوتا ہے اگر اس واقعہ کا ظہور نہ ہوتا تو یہ سبق ہم کو کیسے حاصل ہوتا۔ جب اس واقعہ میں ہمارے لئے بھی حکمت ہوگائی کہ اور ان کو اس کے خلاف نہ ہوگا؟ مثابار ناموں کو یاد ہا ہو مشاحق کے خلاف نہ ہوگا؟ شایداس پر انجی کو یہ شربہ ہو کہ پھر تو اس واقعہ کے وقت بھی غم نہ کرناچا ہے تھا کیونکہ یہ بات تو اس وقت بھی تھی۔ یہ واقعہ تو اس وقت بھی اور اس وقت بھی ہوگا۔ یہ واقعہ تو اس وقت بھی ہوگا۔ کہ اس میں حکمت تھی ؟

اس شبہ کا جواب رہے ہے کہ اس وقت غم کرناغیر اختیاری ہوتا۔ قاعدہ ہے کہ ظہور حادثہ کے وقت طبعی غم بلا اختیار ہوا کرتاہے اور امر غیر اختیاری میں انسان معذور ہے لیکن جب طبعی غم کی حد گزر جائے اس کے بعد غم کو لے کر بیٹھنا یہ مذموم ہے۔بس اب اس کی حکمتوں پر نظر کرناچاہئے۔

اں فرق کوایک مثال سے سمجھے۔ مثلاً ایک شخص ڈاکٹر سے خود کہے کہ میر اآپریشن کر دو۔ اس کیلئے وہ ڈاکٹر کو فیسس بھی دیتا ہے اسکی خوشامد بھی کرتا ہے۔ مگر آپریشن کے وقت اس کے منہ سے آہ اور جیخ بھی نکلتی ہے۔ کیا آپ اس شخص کواس آہ پر بچھ ملامت کریں گے ہر مگر نہیں۔ آخر کیوں؟ محض اس وجہ سے کہ یہ غیر اختیاری بات ہے۔ بس اسی طرح یہاں سبحے کہ گووقت و قوع بھی اس واقعہ کی حکمتیں عقلاء کے پیش نظر ہوتی ہیں مگراس وقت غیر اختیاری غم بھی ساتھ ساتھ ہوتا ہے اور اس میں وہ معذور ہوتے ہیں، لیکن اب جو ہم رنج و صدمہ ظاہر کرتے ہیں میں عقلی غم ہے طبعی نہیں اور اس کی ممانعت نہیں۔ جیسے مثال مذکور میں آپریشن ختم ہونے اور زخم کے اچھا ہونے کے بعد بھی اگر کوئی آپریشن کا غم کر تارہے اور ہر سال اس پر ماتم کیا کرے تواس کو یقیناً سب لوگ ہیو قوف کہیں گے اور اس رنج وغم میں اسے کوئی معذور نہ کے گا۔ (خطبات عیم الامت جلد 9، ص 72،73)

حضرت امير معاوية كوشيطان نے تہجد کے لیے اٹھایا

ایک و فعہ حضرت مولانا محمد لیقوب صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو وضو کے بعد شبہ ہوگیا کہ شاید حفین پر مسح نہیں کیا حضرت نے دویارہ پھر مسح کرلیا، بس دوبارہ مسح کرناغضب ہوگیا فرماتے ہے کہ پھر توحالت ہوئی کہ ہر دفعہ وضو کر کے جب نماز شر وع کروں یہی وسوسہ آوے کہ مسح نہیں کیا، مہینہ بھر تک پریشان رہا، ایک مہینے کے بعد جو مولانا مصلے پر نماز پڑھانے کے لئے کھڑے ہوئے پھر وہی وسوسہ آیا۔ مولانانے دوبارہ اعادہ نہیں کیا اور نماز کی نیت باندھ لی شیطان نے کہا کہ بو فو نماز پڑھ کرکا فرہو شیطان نے کہا کہ بوضو نماز ہوگی مولانانے فرمایا کہ ہونے دے تیری بلاسے ،اس نے کہا بے وضو نماز پڑھ کرکا فرہو جاؤگے ، کیونکہ تم عمداً کر رہے ہو، مولانانے فرمایا کہ تیری بلاسے تو بڑا آدمیوں کوکافر ہونے سے بچانے والا فکلاہ جاؤگے ، کیونکہ تم عمداً کر رہے ہو، مولانانے فرمایا کہ تیری بلاسے تو بڑا آدمیوں کوکافر ہونے سے بچانے والا فکلاہ اتنی دنیا کو توکافر بنار کھا ہے ،ان کی فکر نہ ہوئی سب سے زیادہ میرے کفر کی فکر ہوئی جاچاہے نماز ہویانہ وضو سے ہویا ہے وضو میں تواب مسح کرتا نہیں، فرماتے تھے کہ بس اس دن کے بعد شیطان نے پھر وسوسہ نہیں ڈالا۔

#### نماز کی تا کید

نماز کی تاکید کے متعلق ایک حدیث میں وارد ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں ارادہ کر تاہوں کہ ایک شخص کو مسجد میں امام بناؤں اور خودان لوگوں کو تلاش کروں جو عشاء کی جماعت میں حاضر نہیں ہوتے اوران کو کو کئی عذر نہیں) پھرا پنے غلاموں کو تھم دوں کہ لکڑیاں جمع کر کے ان لوگوں کے گھروں میں آگ لگادیں۔عشاء کی شخصیص اس لئے فرمائی کہ منافقین اس وقت کی جماعت میں نہیں آتے ہتھے

الله الله! حضور صلی الله علیه وآله وسلم کی توالیی شفقت ورحت ہے که باوجودیکه کفار کو بھی آگ ہے جلاناآپ کو گوارانہ تھا۔ جبیباحدیثوں میں وار دہے مگز تارک جماعت کیلئے آپ نے اس کاارادہ فرمایا۔

اس سے سمجھ لیجئے کہ جماعت کا شریعت میں کس قدر اہتمام ہے پس نماز کی پابندی کے لئے جماعت کی پابندی کرناچاہئے۔اگر کوئی عذر مانع ہوتو خیر ، مگر عذر بھی آپ کا تراشاہوا نہ ہو۔ بلکہ شریعت کاماناہوا عذر ہو۔ یہ توآپ کے لئے حکم ہے یعنی ہر مکلف کیلئے کہ ترک جماعت پر عذر شرعی سے اقدام کرے بدوں اس کے نہ کرے۔

ناصح کے لئے یہ تھم ہے کہ اگر کوئی مسلمان جماعت سے نماز نہ پڑھتا ہوا س پر بلاوجہ بر گمانی نہ کرے۔ بلکہ حتی الامکان مسلمان کی حالت محل حسن پر محمول کرے کہ شاید اس کو کوئی عذر شرعی ہوگا جو مجھے معلوم نہیں کیونکہ بعض اعذار مخفی بھی ہوتے ہیں جن کا علم ہر شخص کو نہیں ہو سکتا۔ (مثلاً کسی کے مخفی جگہ زخم ہے جو ہر وقت بہتا ہے ، گر تھوڑی دیر کو بند بھی ہو جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے اس شخص کو خون کے بند ہونے کا انظار لازم ہے جماعت کی پابندی تھوڑی دیر کو بند بھی ہو جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے اس شخص کو خون کے بند ہونے کا انظار لازم ہے جماعت کی پابندی لازم نہیں پر سکتا۔ اس لئے اس نے اوٹی درجہ ہی پر نفس سے صلح کر لی ہے۔ اگروہ نفس کو پابندی جماعت پر مجبور کرے تواندیشہ ہے کہ نماز ہی سے رہ جائے گا۔ اس چور نفس سے ہیر اپھیری پر صلح کر لی تھی۔ اگر یہ بھی نہ کرتا تو سرقہ میں مبتا احتیاط اور ہو خیاری کی ضرورت ہے جو امر اطلاع دو سروں کو نہیں ہو سکتی۔ اسلے اس کو امر بالمعروف میں بہت احتیاط اور ہو خیاری کی ضرورت ہے جو امر بالمعروف میں سیاست سے کام نہ لے اس کو امر بالمعروف میں بہت احتیاط اور ہو خیاری کی ضرورت ہے جو امر بالمعروف میں سیاست سے کام نہ لے اس کو امر بالمعروف میں بہت احتیاط اور ہو خیاری کی ضرورت ہے جو امر بالمعروف میں سیاست سے کام نہ لے اس کو امر بالمعروف میں بہت احتیاط اور ہو خیاری کی صرورت ہو کو اسلے بالمعروف میں سیاست سے کام نہ لے اس کو امر بالمعروف میں بہت احتیاط اور ہو خیار نہیں۔)

چنانچہ کانپور میں ایک رکیس نماز پڑھتے تھے مگر تبھی موخر کر دیتے تھے، اتفاق سے ایک واعظ ان کے یہاں مہمان ہوئے انہوں نے رکیس کواس کے متعلق تاکید کی اور سختی سے تاکید کی۔

رئیس نے کہا حضرت ہم دنیادار لوگ ہیں کزیادہ ہمت نہیں۔ سختی نہ کیا سیجئے مگر داعظ صاحب نے ان کا ایسا پیچپا کیا کہ صبح کی نماز کے لئے بہت سویرے سے ان کو جگادیتے اور سخت الفاظ سے ان کو ملامت کرتے کہ جانوروں کی طرح پڑے سورہے ہیں جگانے سے بھی نہیں اٹھتے۔ایک دوروز تور کیس نے صبر کیا۔ گرجب وہ اس سے بازنہ آئے تو ایک دن رکیس کو غصہ آگیا اور اس نے جو اب دیا کہ نمازتمہاری نہیں نہ تمہارے باوا کی۔جاؤہم نمازی نہیں پڑھتے۔

بعد میں حیر کیس کہتے تھے کہ اس کلمہ کی ایسی نموست ہوئی کہ مجھے بیس برس تک نماز ہی کی توفیق نہ ہوئی۔اور گواس میں میری بھی خطا تھی گرمیں سمجھتا ہوں کہ اس کا و بال ان واعظ صاحب پر زیادہ پڑے گا۔ کیونکہ ان کی سختی ہی نے مجھے اس کلمہ پر مجبور کیا۔

توناصح کوالی سختی نه کرنی چاہئے کیونکہ شریعت کاحق ہر مسلمان پرہے تنہا ہمارے ہی ذمہ نہیں۔ پس ہم کوایک دوبار نرمی سے نصیحت کر دیناچاہئے۔اب اگر مخاطب عمل نه کرے تو پیچے پڑنے کی ہم کو کیاضر ورت ہے۔
(خطبات علیم الامت جلد 9، ص 156،157)

گناہ گار مسلمان کو جہنم میں ایک قشم کی موت دے دی جائے گی۔

تو مسلم شریف میں ایک حدیث ہے جس میں عصاۃ مسلمین کے متعلق ارشاد ہے"اما ہم الله فی الناد الماتة" یعنی جن گنهگار مسلمانوں کو جہنم میں داخل کیا جائےگا توانہیں ایک قسم کی موت دے دی جائیگی جس سے جسم پر تو عذاب کا اثر ہوگا مگر دوح کو شدید احساس نہ ہوگا۔ اور بعض اہل کشف کا کشف ہیہ ہے کہ گنهگار مسلمانوں پر دوزخ میں گری نیند مسلط کی جائیگی جس میں وہ خواب ایساد یکھتے رہیں گے گویا جنت میں ہیں۔ وہاں کی نعتوں سے متبتع ہور ہے ہیں توروح اس خواب داحت میں مشغول ہوگا اور جسم عذاب میں ہوگا۔

اگراس کشف کو حدیث کی تفییر کہا جائے تو پچر ہیں۔ بس عشاق کے نزیک تو یہاں کی راحت سے وہاں کی مصیبت بھی بہر حال اچھی ہے کیونکہ وہاں کی مصیبت کا خطرہ ہے۔ نیر محبوب کے پاس بینی کر راحت ہو یا مصیبت، مگر اس حدیث کے بعد توعشاق وغیر عشاق سب یہی کہیں گے کہ دنیاسے بہر حال آخرت اچھی ہے کیونکہ وہاں کی جنت توراحت ہے بی دوزخ میں بھی مسلمان کے لئے راحت بی ہے۔ پس انا لله وإنا إليه راجعون میں ایک وجہ تسلی تو یہ ہوئی کہ موت سے مصائب دنیا کا خاتمہ ہو جائے گااور آخرت کی راحت شروع ہوجائے گی۔ دوسری وجہ یہ کہ اناصیغہ جم میں وہ میت بھی داخل ہے جس کی موت پر نفس کو تسلی دی جارہی ہے۔ تو مطلب یہ ہوا کہ ہم سب وہیں جانے والے ہیں۔ جہاں وہ گیا ہے وہاں پہنچ کر اس سے ملنا ہو جائے گااور ایساملنا ہوگا کہ پھر بھی جدائی نہ ہوگی۔ ان مضامین کے سویے سے ان شاء اللہ نفس کو تسلی ہو جائے گاور ایساملنا ہوگا کہ پھر بھی جدائی نہ ہوگی۔ ان مضامین کے سویے سے ان شاء اللہ نفس کو تسلی ہو جائے گی۔ (خطبات عیم الامت جلد 8، ص 318)

# گراہوا حمل بھی اللہ تعالی سے ضد باندھے گا آداب مصیبت کی تفریعات

حدیثوں میں مختلف امراض کی مختلف فضیلتیں وار دہیں۔ بخار کی فضیلت میں آیا ہے کہ وہ مسلمان کو گناہوں سے باک کر دیتا ہے۔ اس طرح خاص خاص امراض کے متعلق امید کی جداجدا فضائل ہیں ان کو یاد کر کے میت کے متعلق امید کی جائے کہ ان شاءاللہ اس کو فضائل حاصل ہوئے ہیں۔

ای طرح مصیبت کے اجر کو یاد کر کے اپنے آپ کو تسلی دی جائے کہ اللہ تعالیٰ کو ہمیں یہ تواب دینامقصود تھااس لئے رنج وغم دیا۔ حدیثوں میں ہر ہر مصیبت پر تواب کا وعدہ ہے حتی کہ کا ٹٹالگ جائے یا جیب میں رکھ کر کوئی چیز بھول جائے تواس ادنی سی تکلیف پر بھی تواب کا وعدہ ہے۔

بچوں کے مرنے پر شفاعت کا وعدہ ہے کہ بچاہیے والدین کے لئے حشر میں شفاعت کریں گے اور بچہ وہاں بھی بچہ بی ہے اور وہاں بھی ضد کرے گااور اس کی ضد پیند کی جائے گی۔

ایک حدیث میں آتا ہے کہ گراہوا حمل بھی اللہ تعالی سے ضد باند ہے گاجب اس کے ماں باید ووزخ میں واخل کئے جائیں گے ارشاد ہوگا ایہا السقط المراغم ربه ادخل ابویک الجنة فیجر هما بسرده حتی ید خلهما الجنة (السنف لابن ابی شیم: ۳۵۳۰۳) اے ضدی نے ! اپنے رب سے ضد کرنے والے، لے اپنے ماں باپ کو بھی جنت میں لے جا۔ (خطبات کیم الامت جلد 9، ص 320)

### ادراین آپ کوکتے سے بھی برتر سمجھے

تصرت مجد دالف نائی قدس سره فرماتے ہیں کہ مومن مومن نہیں ہو سکتاجب تک کافر فرنگ سے اپنے کوبد تر سمجھ شاہ جی تو کل شاہ صاحب فرمایا کرتے کہ اپنے کو کتے سے بھی بدتر سمجھنا چاہے ، حصرت مولانا محریعقوب صاحب نے اس کی توجیہ میں فرمایا کہ کتے میں اندیشہ ہے ایمانی کا نہیں اور مسلمان کو بے ایمانی کا اندیشہ ہے اس لئے مسلمان کو جا ایمانی کا اندیشہ ہے اس لئے مسلمان کو چھ حق نہیں اپنے کو اچھا سمجھنے کا۔

چاہئے کہ اپنے کو کتے سے بھی بدتر سمجھے ، حقیقت میں زندگی ختم ہونے تک انسان کو بچھ حق نہیں اپنے کو اچھا سمجھنے کا۔

رات دن تبدیل و تغیر ہوتی رہتی ہے۔ کوئی آج عابد و زاہد ہے اور کل کو شیطان ہو جاتا ہے۔ کوئی آج کا فر ہے اور کل کو مسلمان ہو جاتا ہے۔ کوئی آج کا فر سے اور کل کو مسلمان ہو جاتا ہے اس لئے زندگی میں اپنے کو کسی سے اچھا سمجھنے کا پچھ حق نہیں۔ ہاں مرنے کے بعد اگر اسلام پر خاتمہ ہوگیا تو جو بچھ چاہے سمجھ لینا۔ (خطبات عیم الامت جلد 9، صفحہ کا کہھ حق نہیں۔ ہاں مرنے کے بعد اگر اسلام پر خاتمہ ہوگیا تو جو بچھ چاہے سمجھ لینا۔ (خطبات عیم الامت جلد 9، صفحہ کا کہھ

امتحان حضرت موسى عليه السلام

چنانچہ فرعون کی حالت اس لئے خطر ناک تھی کہ اس نے بلااور بے تعظیمی بھی دیکھی نہ تھی اس لئے اس نے انا دبکم الاعلی کا دعویٰ کیا۔ جب مولیٰ نے اس کی داڑھی نوچ لی توفرعون غصہ ہے بے تاب ہو کر کہنے لگا کہ ہونہ ہو یہ وہ ہی بچہ ہے جو میر کی سلطنت کے زوال کا باعث ہو گااور اس قشم کی واہی تباہی باتیں ہا نئے لگا۔اور آماد ہ قتل ہو گیا۔ حضرت آسیہ کہنے لگیں کہ تم تو بے و توف ہو گئے ہو۔ یہ توناسمجھ بچہ ہاس نے اپنی فہم کے مطابق نا سمجھ سے یہ فعل کیا ہے۔ بچہ میں کہاں سمجھ ہوتی ہے جو وہ کوئی کام سمجھ کر کرے۔ فرعون بولا ہر گزنہیں۔ یہ بچہ نا سمجھ نہیں ہے اس نے دانستہ یہ فعل کیا ہے۔ حضرت آسیہ نے اس کی نفی کی توفرعون نے کہا کہ اچھا میں اس کی فہم وعدم فہم کا امتحان کرتا ہوں۔ ایک طشت آگ کا اور ایک طشت جو اہر ات کا منگوایا۔اور دونوں مولیٰ کے سامنے رکھ دیے کہ اگر یہ ناسمجھ ہیں تو آگ کا اور ایک طشت جو اہر ات کی طرف میلان کریں گے۔

یہ بھی فرعون کی جماقت تھی۔ کیونکہ جب بچہ میں عقل نہیں ہوتی تواتفا قا جس طرف بھی چاہے متوجہ ہو جادے مگر مولئی سمجھ دار تھے وہ سمجھ گئے کہ آگ قابل توجہ نہیں۔ چنانچہ جواہرات کے طشت کی طرف ہاتھ دوڑانا چاہا مگر جریل کو تھم ہوا کہ ان کا ہاتھ آگ کی طرف بھیر دو۔ چنانچہ حضرت جبریل نے آگ کے طشت کی طرف منہ بھیر دیا۔ تومولی نے انگارے صرف ہاتھ ہی میں نہیں گئے بلکہ منہ میں رکھ لئے جس کی وجہ سے زبان میں لکنت ہوگئی۔

یه قصه مسدرک حاکم جلد ثانی، کتاب التاریخ، ذکر مولی میس مفصل مذکور ہے:-

من قوله فبينا هو يلعب بين يدى فرعون الى قوله وكان امر بقتله ورواه مختصرا في الدر المنثور سوره طه بروايت عبد بن حميد وابن المنذر وابن ابى حاتم عن سعيد بن حبه

مگر بقول مشہور بعد نبوت کے بیہ لکنت جاتی رہی تھی۔ بعضوں نے کہاہے کہ نبوت کے بعد بھی خفیف اثر باقی رہاتھا۔اور زیادہا ثرزائل ہو گیاتھا۔ جس سے بات سمجھ میں آنے لگی تھی۔

اب فرعون کواطمینان ہو گیا کہ بچے نے میرے ساتھ بھی یہ حرکت ناسمجھی سے کی ہے اور پھر شفقت و محبت برستور کرنے لگا۔ ایک حرکت تو بجین میں یہ کی اور بڑے ہو کر یہ کیا کہ ایک قبطی کو مار ڈالا۔ فرعون نے اس قصہ کومن کروار نٹ مگر فقاری کا نکال دیا اشتہار دے دیا کہ موٹی جہاں ہوں بکڑ لئے جائیں۔ موٹی کو جب معلوم ہواتو مصرے سفر شروع کر دیااور تن تنہا بناء کسی رہبر کے روانہ ہوگئے۔

انبیاء علیہم السلام کو تمام اُمور من جانب اللہ سہل ہو جاتے ہیں۔ چنانچہ باوجوداس کے کہ راستہ معلوم نہ تھا، کبھی سفر نہ کیا تھا۔ مگر خدا تعالی پر بھر وسہ کر کے چل پڑے اور کامیاب ہو گئے۔ توکل کی ہی بر کت ہے۔ متوکل کے ساتھ بے دست ویا بچوں کاسامعاملہ کیا جاتا ہے جس کو مولا نافر ماتے ہیں طفل تا گویاوتا ہے وہ مرکبش جز گردن بابانہ بود

"بچہ جب تک بولنے لگے اور چلے پھرنے کے قابل نہ ہواس کی سواری باباکی گردن پر ہوتی ہے۔" (خطبات عیم الامت جلد8، صغہ 456-457)

## د سویں جلد کے جواہر

### خشوع کی حقیقت

اب جہاں حق تعالی نے ہمارے مرض کا بیان کیا ہے (کہ نماز بھاری ہے) وہاں اس کا علاج بھی بتلادیا چنانچہ فرماتے ہیں۔

وَإِنَّهَا لَكَيِنِرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخُشِعِنِنَ ، الَّذِيْنَ يَظُنُّوْنَ أَنَّهُمْ مُلْقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ النّهِ رَجِعُونَ (لِيحَى نَمازسب بر بھاری ہے مگر خشوع کرنے والوں پر بھاری نہیں جن کو یقین ہے اس بات کا کہ وہ اپنے رب سے ملنے والے ہیں اور وہ ای کی طرف جانے والے ہیں۔)

مطلب یہ ہے کہ نماز بھاری ضرورہے بوجہ قیود کے مگر جولوگ اپنے اندر خشوع پیدا کر لیتے ہیں اور حق تعالی سے ملنے اور ان کے بات ہیں اور حق تعالی سے ملنے اور ان کے پاس جانے کا خیال جمالیتے ہیں۔ ان پر بھاری نہیں رہتی۔ سواس کے اندر ہمارے مرض کا پوراعلاج بتلادیا کہ طریقہ ء خشوع پر نماز پڑھو تو کچھ گرانی نہیں رہے گی۔

اب خشوع کولوگ جانے کیا سیحتے ہیں حتی کہ اس کواختیاری بھی نہیں سیحتے سوخشوع کی حقیقت لوگ یہ سیحتے ہیں کہ سوائے حق کے کسی قسم کا خطرہ نہ آئے یہ غلط ہے۔ خشوع کی حقیقت یہ ہے کہ خطرہ خود نہ لاوے گواز خود آجائے اور یہ نہ آناتو غیر اختیاری ہے لیکن نہ لانااختیار میں ہے۔ آور دخطرات منافی خشوع ہے۔ آمد خطرات منافی نہیں۔ آمدوآور دمیں فرق ظاہر ہے ہاں البتہ یہ بھی کرناچاہیے کہ جب وسوسہ بلا قصد آئے تواس میں باقصد مشغول نہ ہوجائے، بعض ایسا کرتے ہیں کہ وسوسہ خود لاتے تونہیں لیکن جب آتا ہے تواس میں مشغول ہوجاتے ہیں۔ یہ بھی غلطی ہے، نہ قصد سے لاناہواور نہ قصد سے ابقاء ہو۔ کیونکہ بقصد باتی رکھنا بھی منافی خشوع ہے بس جب وسوسہ آئے تو اس کور کھے نہیں دفع کر دے۔ (خطبات عیم الامت جلد 10 می 53)

#### شيخ ابوسعيد گنگو ہي کا واقعہ

اس مثال میں حکایت شیخ ابوسعید گنگوئی سیئے کہ حضرت عبدالقدوس گنگوئی کے بوتے ہیں۔ابتدائے شباب میں کچھ عرصہ تک لاا بالی پھرتے تھے۔ایک روزایک جولاہے نے بطور طعن کے بیہ کہا کہ بڑاافسوس ہے کہ آپ کے آباؤ اجداد ایسے تھے اور آپ کی حالت ایسی ہے۔ بیہ بات ان کے دل کو کھاگئی۔اور لوگوں سے دریافت کر کے بلخ حضرت نظام الدین کی تلاش میں پہنچے کہ وہ ان کے دادا سے فیض پائے ہوئے تھے۔ حضرت نظام الدین کو آنے کی خبر معلوم ہوئی تو وہ مع باد شاہ وقت کے (جو حضرت کے معتقدین میں سے تھا) استقبال کو آئے اور اپنے ہمراہ لے گئے کچھ عرصہ عیش و عشرت میں رہ کر اپنی اصلی غرض کو ظاہر کیا۔ حضرت نظام الدین نے فرمایا کہ اس حالت کو ترک کر دو تو وہ حاصل ہو۔ انہوں نے اپنی رضا ظاہر کی تو حضرت نے با تکلف سامان بدن سے اتر واکر گاڑھے کے کپڑے پہنائے اور فرمایا کہ ہمارا جمام جھونکا کر واور ہمارے سامنے آنے کی کوئی حاجت نہیں۔ جب ہم بلائیں گے تو آنا۔ غرض اس حالت میں ایک طویل مدت گزرگئی۔

شیخ نے ایک روز بھنگن سے پوشیدہ کہا کہ ان پر کل کو کوڑاڈال دینا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ان کی زبان سے نکلا کہ گنگوہ نہ ہوئی جومیں بتاتاخبر پہنچنے پر شیخ نے فرمایا کہ ابھی قابلیت نہیں ہوئی۔وہی خدمت سپر در ہی۔

ایک عرصہ کے بعدیہ ہواکہ شخ کی لڑکی نے کبوتر پال رکھے تھے ان کو بلی کھاجا یا کرتی تھی۔ شخ نے ایک روز بلی سے حفاظت کرنے کی خدمت ان کے میر و کروی۔ یہ رات بھر جاگ کر مکان کے آس پاس حفاظت کرتے۔ پھر بھی شکایت ہوئی کہ بلی کبوتر کھا گئی۔ اور رات کا وقت تھا انہوں نے اس کی جنجو کی کہ بلی کہاں کو جاتی ہے۔ معلوم ہوا کہ پائی آنے کا جو راستہ ہے اس میں سے جاتی ہے۔ اس وقت وہاں کوئی چیز اس میں بند کرنے کونہ ملی۔ انہوں نے اس میں اپنی آنے کا جو راستہ ہے اس میں سے جاتی ہے۔ اس وقت وہاں کوئی چیز اس میں بند کرنے کونہ ملی۔ انہوں نے اس میں اپنی آئی۔ اتفاق سے بارش ہوئی اور پانی رکا۔ گھرکی مامانے بانس ڈال کر پانی خون آلود ہو گیا اور ان کے منہ سے یہ آواز نکلی کہ بلی صاف کر ناچا ہا اور اس نے اس زور سے بانی مارا کہ سر میں لگ کر پانی خون آلود ہو گیا اور ان کے منہ سے یہ آواز نکلی کہ بلی تو نہیں آئی۔ وہ ما اول نہ ہو۔ چنا نچہ لوگ ان کو اٹھا کر لائے۔ شخ نے دیکھا کہ صفائی ہو چکی ہے۔ اس وقت ذکر شغل میں لگایا۔ (خطبات عیم الامت جلد 10، ص 79،80)

#### حضرت جرتج اگرفقیہ ہوتے!

حضرت بہاں سے ثابت ہوتی ہے ضرورت نقہ: حضرت جرت کا یک عابد سے اہم سابقہ کے۔ان کا قصہ جناب رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم نے نقل فرما یا ہے کہ وہ کسی صومعہ میں رہ کر عبادت کیا کرتے سے ایک دن ان کی ماں آئی اور صومعہ سے باہر پکارنے گئی ارسے جرت کی ارب جرت کی این بزرگ کا نام تھا۔ وہ اس وقت نقلیں بڑھ رہے سے بیچارے بڑے گھبرائے کہ اللہ کیا کروں کیانہ کروں۔ادھر ماں ہے اگر جواب نہیں دیا تو ماں کی دل کھئی ہوتی ہے اور ماں کا دل توڑنا گناہ ہے ادھر نمازے اگر بولتا ہوں تو نماز جاتی ہے اور نماز کا توڑنا بھی گناہ ہے۔ بیچارے نقیہ نہ سے ورنہ پریشان نہ ہوتے خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے لو کان فقیہا لانجاب امه۔ بالآخران کی سمجھ میں بہی آیا کہ ماں کا حق اللہ کے برابر نہیں ہوسکتا۔ماں کا دل توڑنا اتنا برانہیں جتنا خداکی نماز کا توڑنا للہ داوہ نہ بولے اور میں بہی آیا کہ ماں کا حق اللہ کے برابر نہیں ہوسکتا۔ماں کا دل توڑنا اتنا برانہیں جتنا خداکی نماز کا توڑنا للہ داوہ نہ بولے اور

نماز میں مشغول رہے۔ جب دیر تک کوئی جواب نہ ملا تو مال غصہ میں یہ بدعاد یکر چلی گئی کہ اللہ جیسا یہ میرے پکار نے سے نہیں بولا اور مجھے پریشان کیا کہ میں تواتن دور سے اس کے دیکھنے کے اشتیاق سے آئی تھی اور اس نے میری بات بھی نہ پوچھی اسی طرح تواسے پریشان کیجیواور یہ بدعادی کہ اے اللہ اسے موت نہ آئے جب تک کہ یہ رنڈیوں کا منہ نہ پر دیکھ لے۔ بھلی مانس نے کوسا بھی تو غضب کا۔ آخر تجربہ کار تھی سمجھتی تھی کہ تقذی ہی کی وجہ سے اس نے مجھ سے بے رخی کی ہے۔ خدا کرے تقدی ہی اسکاملیامیٹ ہو جس پر اسے بڑا ناز ہے۔

بس حضرت! چونکہ مال کا حق تھااس وقت واقع میں کہ نماز میں بھی بولتا۔ بس اس کی دعا قبول ہوگئ۔ وہال ایک عورت تھی۔ قریب کے گاؤں میں رہتی تھی اور دیہائن تھی آوارہ ہوئی تھی۔ اس کے ایک بچے پیدا ہوا حرام کا لوگوں نے پوچھا کہ یہ کس کا ہے؟ اس نے سمجھا کہ اگراور کسی کا نام لیتی ہوں تو جھڑ ابڑھتا ہے پوچھ بچھ ، لا گواہ لاؤ ، شھادت دو ، یہ وہ سو بکھیڑ ہے۔ ایسے کا نام کیوں نہ لے دوں جو کوئی جھڑ ابی نہ پھیلے۔ جو سب سے الگ تھلگ رہتا ہواور جس کا کوئی ھائی اور مددگار ہی نہ ہوتا کہ جلدی سے معاملہ دب دباجائے زیادہ فضیحت نہ ہو۔ بس جناب اس گدھی نے کہا کہا کہا کہ بیا کہا تھا کہ اس کے یہ کر توت۔ لوگوں کی یہ عادت تو ہے ہی کہ بلا تحقیق روایات کو معتبر سمجھ لیتے ہیں چنا نچہ اب بھی دیکھ لیجئے۔ بالخصوس اس معاسلے میں تو تحقیق عادت تو ہے ہی کہ بلا تحقیق روایات کو معتبر سمجھ لیتے ہیں چنا نچہ اب بھی دیکھ لیجئے۔ بالخصوس اس معاسلے میں تو تحقیق عادت تو ہے ہی کہ بلا تحقیق روایات کو معتبر سمجھ لیتے ہیں جنا نچہ اب بھی دیکھ لیجئے۔ بالخصوس اس معاسلے میں تو تحقیق خانہ۔ اس نے ہمیں استخد دنوں دھو کے میں رکھا۔ خلوت خانہ توڑ پھوڑ کر زبر دستی اس کو نکالا اور کہنے لگے کیوں نالا کن تیری یہ حرکتیں۔ تھے ہم سمجھتے تھے کہ بڑا عاہر ہے بڑا زاہد ہے۔ تیرے یہ انتمال ، وہ سمجھ گیا کہ ماں کی بدد عا قبول ہوگئے۔ یہ سمجھتے تھے کہ بڑا عاہر ہے بڑا زاہد ہے۔ تیرے یہ انتمال ، وہ سمجھ گیا کہ ماں کی بدد عا قبول ہوگئے۔ یہ سب اس کا متبجہ ہے۔

گر حضرت! آخر مقبول بندہ تھا۔ بس فضل اللی کے ناز پر کیونکہ اس طریق میں اگر کوئی گرتا بھی ہے تو اپنے درجہ سے تب بھی بالکل نہیں گر جاتا۔ گو بادشاہ بادشاہی سے معزول ہو کر وزارت پر آجائے گر وہ نازاور وہ دماغ شاہی کا پھر بھی رہتا ہے، لڑکے سے پوچھا بتلارے تیرا باپ کون ہے؟ اس نے کہا فلا ناچر واہا ہے جو جنگل میں فلاں جگہ رہتا ہے اب تولوگ بڑے معتقد ہوئے اور بڑے گھر ائے۔ قدم چومنے لگے کہ للہ حضور ہماری خطا معاف فرمادیں۔ لاسیے ہم آپ کا عبادت خانہ سونے کا بنادیں، چاندی کا بنادیں، انہوں نے کہا بھائی میر اتو وہی گوندی کا جھو نیڑا اچھا ہے۔ جھے سونے چاندی کا مکان نہیں چاہے ہے جھے توا پنے ایک جھو نیڑے سے بیں پڑار ہے دو۔

اس کو فرما کر حضور ملی این مرماتے ہیں او کان فقیها لاجاب امه-اگروہ فقیہ ہوتاتوا پی مال کو جواب دیتا۔اور نماز کو توڑدیتا۔اب یہ کہ آیا یہ تھم عام ہے خواہ فرض نماز ہویا نفل یا خاص ہے نفل ہی کے ساتھ۔اس کا فقہاء نے فیصلہ کیا ہے جیسااس واقعہ میں ایک غیر فقیہ سے بیہ حرکت صادر ہوئی ہے ایسے ہی اس حدیث کو سن کرا گر کوئی غیر فقیہ ہر جگہ بولنے لگے پڑپڑ، خواہ فرض نماز ہو یا نفل توبیہ کام فقہاء کا تھا کہ انہوں نے اس کو طے کر دیا کہ بیہ تھم خاص ہے نوافل کے ساتھ۔اس شرطسے کہ مال باپ کو خبر نہ ہو کہ بیہ نماز پڑھ رہا ہے۔ فرض نماز کے دوران میں اگرماں بھی بولے تو جواب نہ دے۔ہاں اضطراری احوال اس سے مستثنیٰ ہیں۔ جیسے کوئی اندھا کنوئیں میں گرتا ہو۔ سبحان اللہ! جواب نہ دے۔ہاں اضطراری احوال اس سے مستثنیٰ ہیں۔ جیسے کوئی اندھا کنوئیں میں گرتا ہو۔ سبحان اللہ!

#### زياده عجيب أيمان

حدیث میں ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایاای الخلق اعجبہم ایمانا ۔ یعنی تمام خلق میں سب سے زیادہ عجیب ایمان کس کا ہے؟ صحابہ نے عرض کیا الملائکة یار سول الله. الخی بیعنی فرشتوں کا ایمان سب سے زیادہ عجیب ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ان کے ایمان نہ لانے کی کیا وجہ ہوتی جب کہ ہر وقت کلام واحکام سے مشرف ہوتے ہیں۔ صحابہ نے کہا کہ پھر انبیاء علیہم السلام کا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کیوں ایمان لاتے۔ ہر وقت توان پروحی نازل ہوتی ہے صحابہ نے کہا کہ پھر ہمارا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم کیوں ایمان نہ لاتے۔ ہر وقت محصد دیکھتے ہو۔ مجھے سنتے ہوآ خرصحابہ نے عرض کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پھر کون لوگ ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمایا وہ لوگ ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا وہ لوگ جو میرے بعد آئیں گے جنہوں نے نہ مجھ کود یکھا ہوگانہ نزول قرآن کی کیفیت و سلی ہوگی محض چند کھے ہوئے کاغذہ کھ کرایمان لائیں گے۔ان کا ایمان زیادہ عجیب ہے۔

مقصوداس سے یہ ظاہر کرناہے کہ مکاشفہ کی نسبت عدم مکاشفہ کی حالت زیادہ افضل اور اسلم ہے لیکن اس سے یہ نہ سمجھنا چاہیے کہ مطلقاً غیر مکاشفین مکاشفین سے افضل ہیں۔اگر اہل کشف میں اور فضائل بھی ہوں جیسے انبیاء علیہم السلام تووہ افضل ہوں گے اور اعجب ہوناد وسری بات ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 10، ص 275)

حضرت موسی نے فرما باحضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میر ہے سامنے جوان لڑ کے ہیں؟

یہاں سے ایک بات پر متنبہ کرتا ہوں یہ کہ قصہ معراج میں یہ بھی آیا ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم حالت عروج میں موٹی علیہ السلام رونے لگے کسی نے پوچھا حالت عروج میں موٹی علیہ السلام رونے لگے کسی نے پوچھا کہ آپ کیوں روتے ہیں تو فرمایا کہ میں اسلئے روتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم میرے بعد مبعوث ہوئے ہیں اور یہ میرے سامنے جوان لڑ کے ہیں مگران کی امت جنت میں میری امت سے زیادہ داخل ہوگ۔

اس پر بعض جہلاء کو شبہ ہوا کہ موٹی علیہ السلام کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر حسد ہوا ہے بالکل غلط ہے۔ بلکہ موٹی علیہ السلام کوابنی امت کی جیسے امت محمدیہ

محموسلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کرے گی۔ (قلت أو بکی تحسرا علی مافات منه من رؤیته تعالی مع تمنیه ایاها، وتشرف بها محمد صلی الله علیه وسلم فی الاسراء والله تعالیٰ اعلم ۱۲ )اوران جہاء کے خیال کی تردید خود واقعہ معراج بی میں موئی علیہ السلام کے اس دو سرے واقعہ سے ہوتی ہے کہ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ ابنی امت کے لئے تخفیف کی در خواست کیجئے۔ اگر معاذ اللہ! ان کو حسد ہوا ہو تا تو وہ تخفیف کی در خواست کیلئے کیوں کہتے۔ بلکہ وہ پچاس کے عکم سے خوش ہوتے کہ اچھاہان کی امت پر پچاس نمازیں فرض ہو تی کہ او مان کی امت بر پچاس نمازیں فرض ہو تی کہ او مان کہ وہ نباہ نہوں ہے حال بر نبایت شفقت فرمائی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے بار بار تخفیف کی درخواست کرائی۔ یہاں تک کہ اخیر میں پانچ نمازیں رہ گئیں تو موسلی علیہ السلام نے اس میں بھی تخفیف کی درخواست کی۔ لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ بس میں بار بار مراجعت کرنے سے شرماگیا ہوں اس وقت حق تعالیٰ کی طرف سے ندا آئی

امضیت فریضتی و خففت عن عبادی هن خمس وهي خمسون

کہ میں نے اپنافریضہ بھی پوراکر دیااور بندوں سے تخفیف بھی کردی یہ پانچ نمازیں ہیں اور حقیقت میں یہ بچاس ہی ہیں۔ کیونکہ ایک بمنزلہ دس نمازوں کے ہے۔ (خطبات کلیم الامت جلد10، ص371،372)

#### ہارے توہات

ایسے ہی سورج گرہن کے بھی اپنی طرف سے پچھ احکام مقرر کئے ہیں۔ چنانچہ مشہور ہے کہ سورج گرہن کے وقت کھانانہ کھاؤ۔اصل تواس کی بیہ تھی کہ وہ وقت جب مشغولی مع اللہ اور ذکر کا ہے تو ظاہر ہے کہ کھاناخود ہی اس وقت ترک ہوجائے گالیکن ذکر اللہ اور نوافل کولو گوں نے اڑا دیا۔اب بجائے اس کے بریکار بیٹے رہیں گے۔ شطر نج اور گخفہ کھیلیں گے مگرا تنی تو فیق نہ ہوگی کہ اللہ کی یاد کریں۔اسی طرح جب کوئی محلہ میں مرجاتا ہے تو مشہور ہے کہ کھانا کھاناجائز نہیں۔ عیبتیں کریں گے ،دغابازی کی گفتگو کریں گے ہاں کھانانہ کھائی گے۔

اس کی اصل میہ تھی کہ ایسے وقت جب کہ اپنے پاس والوں کو غم ہوااور خود اپنے کو بھی ہوتا ہے تو کھانا کھانا طبعاً مکر وہ ہے شرعاً مکر وہ نہیں۔ لیکن جب دنیا بھر کے قصے اور گناہ تک تو کریں تو کھانا جو کہ فی نفسہ مباح ہے اس سے کیوں احر از کیا جائے۔

ایسے ہی یہ بھی مشہور ہے کہ عصر اور مغرب کے در میان کھانانہ کھاؤ۔اصل تواس کی یہ تھی کہ وہ وقت فضیلت کا ہے اور اکثر بزرگوں کی عادت رہی ہے کہ عصر کے بعد سے مغرب تک ذکر اللہ میں مشغول رہے ہیں۔ جب ان کو

عام لوگوں نے مشغول دیکھاتواس سے یہ سمجھا کہ اس وقت کھانا کھانا ممنوع ہے اور وجہ اس کی بیہ تراشی ہے کہ مرتے وقت عصر کا وقت نظر آتا ہے اور شیطان مرنے کے وقت پیشاب کا بیالہ لاتا ہے اور اس شخص کو بیاس بہت ہوتی ہے۔ تواگراس وقت کھانے بینے کی عادت ہوگی توبیہ شخص پی جائے گا۔

نعوذباللہ: بالکل غلط اور جھوٹ بات ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو بہت چھوٹی چھوٹی باتیں جن سے ادنی سے ضرر دینی بلکہ اکثر دنیوی کا احمال بھی ہوا ہے وہ بتلائی ہیں۔ چہ جائیکہ اتنا بڑا نقصان عظیم جس شے سے لازم آتا ہوا ور آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہم کو منع نہ کریں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہاں تک ہم کو منع فرمایا ہے کہ ایک باؤں میں جوتی پہن کر مت چلو۔ اس لئے کہ اس طرح چلنے سے احمال کر جانے کا ہے۔ پس جو پیغمبر اسنے بڑے شفق ہوں کیا وہ ایسے عمل سے منع نہ کریں گے جسکا اختیار کر لینے سے شیطان کے پیشا جپنے کا احمال ہو۔ بالکل غلط ہے ہاں اتنا آیا ہے کہ قبر میں جب سوال ہوتا ہے مثلت لہ الشمس یعنی دھوپ نگی ہوئی اس کو نظر آتی ہے اور وہ کہتا ہے کہ مجمعے نماز کو دیر ہوتی ہے۔ میں نماز پڑھ لوں۔ باتی مرنے کے وقت پاس دکھائی دینا نہیں آیا ہے۔ اور اگر بالفرض ایسا ہو بھی تو وجہ اس کی یہ ہو سکتی ہے کہ چونکہ اس کی عمر کا خاتمہ ہوگیا ہے اس لئے اگر اس کو دن بھی ختم ہوتا ہو انظر آتا ہو تو بھی تجب نہیں لیکن یہ بیشا بینے کا مضمون قابل اعتبار نہیں ہے۔

اگرکہاجائے کہ ہم نے خود دیکھائے کہ مرتے وقت لوگوں نے اس واقعہ کو بیان کیاہے تو جناب خداخیر کرے ہم نے ایسے مردے بھی دیکھے ہیں کہ جنہوں نے بیان کیا کہ ہم مر گئے تھے اور جب ہماری جان فرشتے لے گئے تو ہم نے دیکھا کہ ایک بڑھا ہما آدمی بیٹھا ہوا ہے اور اس کے سامنے ایک رجسٹر کھلا ہوار کھا ہے اس نے اس میں دیکھ بھال کر کہا کہ اس کو ہم نے نہیں بلایاوہ دو ہرا شخص ہے۔ اس لئے واپس کردیئے گئے چنانچہ وہ زندہ ہوگئے۔

اس حکایت سے لازم آتا ہے کہ عزرائیل علیہ السلام غلطی کرتے ہیں اور آگر عزرائیل علیہ السلام غلطی کرتے ہیں اور آگر عزرائیل علیہ السلام میں کچھ فرق نہیں وہ بھی ضرور غلطی کرتے ہول گے اور جب کسی کے مارنے میں غلطی کی توکسی شے کے پہنچانے میں بھی غلطی کا اخمال ہے اور وی بھی ایک شے ہے۔ اس کے پہنچانے میں جرائیل علیہ السلام نے ضرور اختال ہے کہ شاید غلطی کی ہو۔ جناب ایسے اختالات سے تو قرآن سے بھی نعوذ باللہ ایمان اٹھ جاتا ہے۔ اور غالی شیعوں کا ذہب حق معلوم ہوتا ہے کہ "جر ئیل غلط کردہ مقصود علی بود (حضرت جرائیل علیہ السلام نے غلطی کی ورنہ مقصود حضرت علی رضی اللہ عنہ تھے، نعوذ باللہ)

توبہ کروایسے قصول سے بیہ سب دماغ کا تصرف ہے۔ دماغ میں جیسے خیالات گھومتے ہیں اس قسم کے سامنے متمثل ہوجاتے ہیں۔ باقی فرشتوں سے غلطی اور خطاکا اختال نہیں ہے جس کی موت آتی ہے اور جس کی نسبت حکم ہوتا ہے اس کی جان قبض کرتے ہیں۔ بیا حتمال نہیں کہ دوسرے کی جان قبض کرلیں چنانچہ صاف ارشادہے

حَمَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمُؤْتُ تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُم لَا يُفَرِطُون (يہال تک کہ جب تم بیل سے کی کوموت آتی ہے تو ہارے فرشے اس کی جان لیے ہیں اور وہ اس بیل تقصیر نہیں کرتے۔) دو سرے مقام پراد شادہ جس سے عموماً معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی کسی حکم کے خلاف نہیں کرتے۔ لَا یَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْدِهِ يَعْمَلُونَ عَصْب کی بات ہے کہ قرآن کا انکار عقل کے خلاف ایے امور کا اعتقاد کر لیے ہیں۔ پس اگریہ قصہ صحیح بھی ہو تو قوت تخیلہ کا تصرف ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 10، صحیح کا کھر کے اور کا عقاد کر کیے ہیں۔ پس اگریہ قصہ صحیح بھی ہو تو قوت تخیلہ کا تصرف ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 10، صحیح کے اور کی کا قور کی کھر کیا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 10، صحیح کی کھر کی کے در خطبات کی الامت جلد 20، طبات کی مقال کے خلاف ایک کے در خطبات کی مقال کے خلاف ایک کے در خلاف ایک کا تقال کے خلاف ایک کا تو کو کا کو کھر کی کھر کی کی کھر کی کھر کی کو کھر کی کھر کی کھر کی کہ کو کھر کی کھر کی کھر کی کی کھر کو کھر کی کھر کی کھر کی کھر کو کھر کی کھر کو کھر کی کھر کی کھر کی کھر کر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کھر کی کھر کو کھر کی کھر کھر کی کھر کے کھر کی کھر کے کہ کھر کھر کے کہ کھر کی کھر کی کھر کھر کی کھر کھر کھر کھر کی کھر کی کھر کے کہر کھر کی کھر کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کا کھر کی کھر کھر کی کھر کر کے کھر کھر کھر کو کھر کے کھر کھر کھر کھر کے کھر کھر کھر کھر کھر کے کھر کھر کھر کھر کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کھر کھر کے کھر کھر کھر کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کھر کے کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کے کھر کے کھر کے کھر کھر کھر کھر کھر کھر کے کھر کے کھر کھر کھر کھر کھر کھر کھر کے کھر

# گیار ہویں جلد کے جواہر

#### مال قلب سے باہررہے تومعین

ہمارے حضرت نے اس کی ایک مثال دی ہے کہ مال مثل پانی کے ہے اور قلب مثل کشتی کے اور آب در کشتی ہلاکت کشتی ست آب اندر زیر کشتی پستی ست

یعنی کہ بانی کشتی کا معین بھی ہے اور اس کوڈ بونے والا بھی ہے اس طرح کہ کشتی سے باہر رہے تو معین ورنہ مہلک اس طرح مال ہے کہ اگر مال قلب سے باہر صرف ہاتھ میں ہے تو معین اور اگر قلب کے اندر اس کی محبت ہے تو مہلک اور اس کو کہا ہے۔

#### مال رانوبېر دىي باشى حمول نعم مال صالح گفت آل رسول

ُ مدیث میں ہے نعم المال الصالح للرجل الصالح نیک مرد کی پاک کمائی اچھامال ہے ایسی حالت میں وہ لوگ مال اقارب کو دیں گے چندہ دیں گے تو حاصل فیصلہ کا یہ ہوا کہ علاء حب دنیا کو منع کرتے ہیں کسب دنیا کو منع نہیں کرتے تو شخصے حاجت کا مضاکفتہ نہیں شخص براہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس راز کوخوب سمجھا کہ جب فارس کا خزانہ آپ کے سامنے آیا تو آپ نے آیت رفتی فرنی للٹانس خب الشہ ہونے: پڑھی اور فرمایا کہ اے اللہ اس سے معلوم ہوا کہ ہم بیں ای کی رغبت تو پیدا کی گئی ہے تواس کا از الہ تو نہیں چاہے۔ مگریہ دعاہے کہ یہ محبت آپ کی محبت میں معین ہوجاوے۔ غرض گرنا پڑنا اور قبلہ بنانا درست نہیں اب میں ختم کرتا ہوں دیکھے خدا تعالی نے کن کن شفقتوں سے ہمار اعلاج فرمایا ہے کہ ظاہر و باطن سب بنانا درست نہیں اب میں ختم کرتا ہوں دیکھے خدا تعالی نے کن کن شفقتوں سے ہمار اعلاج فرمایا ہے کہ ظاہر و باطن سب کی درستی ہوجاوے اب ہمار اکام ہے کہ ہم سب مل کر ہمت کریں اور علم وعمل کا اہتمام کریں اور یہ سب تدابیر ہیں لیکن تدابیر کانافع ہو ناخدا کی مد دسے ہوتا ہے تو دعا تیجئے کہ وہ اس کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین ثم آمین کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین ثم آمین کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین شرایس کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین شراعی کی کہ کو دہ اس کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین شراعی کی کہ دواس کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین شراعی کی کہ کی دواس کی توفیق دے اور ہماری مد فرماوے۔ آمین شراعی کی کو خلیات علی میں المت جلد 11، ص 41)

### مسل کی قشمیں

اب سنے ایک تو طبعی کسل ہے جس کا منشاء منازعت نفس ہے بیہ منافقین کے ساتھ خاص نہیں اور دوسری اعتقادی کسل ہے کہ اس مخص کو نماز کی فرضیت پر اور خدااور رسول پر ہی ایمان نہیں ہے محض کسی مصلحت کی وجہ سے نماز پڑھ رہاہے تو ظاہر ہے کہ وہ دل سے نہ پڑھے گا بلکہ بے گاری ٹالے گااور کسل کے ساتھ نماز ادا کرے گاہیہ کسل منافقین کی شان ہو۔ بہر حال اعمال شرعیہ میں مجاہدہ کی ضرورت عمر بھر سک منافقین کی شان ہو۔ بہر حال اعمال شرعیہ میں مجاہدہ کی ضرورت عمر بھر کے لئے ہے مبتدی کو بھی اور دونوں کو بھی بھی اعمال میں منازعت نفس کی وجہ سے کسل بھی پیش آتا ہے مبتدی کو زیادہ منتہی کو کم ،اس کسل کے رفع کے لئے مجاہدہ کی ضرورت ہے

نیز کسی وقت دونوں کانفس معاصی کا تقاضا کرتاہے اس کے مقابلہ کے لئے بھی مجاہدہ کی دونوں کو ضرورت ہے۔توایک غلطی تومبتدی کرتاہے کہ وہ اپنے کو مشقت سے بچانا چاہتا ہے اور مجاہدہ کرتاہی نہیں بلکہ اس انتظار میں ہے کہ ساراکام بدون مشقت کے ہو جائے اور ایک غلطی منتنی کرتاہے کہ وہ ابتداء میں مجاہدہ کرے آئندہ کے لئے مجاہدہ سے اپنے کو مستغنی سمجھتا ہے اور یہ سخت غلطی ہے کیونکہ طبائع بشریہ پھر عود کرتے ہیں اور اس وقت منتہی کو بھی معاصی کا تقاضا ہوتاہے اور اس کا نفس بھی طاعات میں بعض د فعہ کسل کرنے لگتاہے اس وقت اس کو بھی مجاہدہ کی ضرورت ہوتی ہے گر مبتدی اور منتبی کے مجاہدہ میں بڑا فرق ہے جس کی مثال اوپر گذر چکی ہے کہ جیسے ایک مختص تو شائستہ گھوڑے پر سوار ہو اور ایک ایسے گھوڑے پر سوار ہو جس پر آج ہی سواری کی گئی ہے شائشتہ گھوڑے کے سوار کو بھی ہوشیار بیٹھنے کی ضرورت ہے کیونکہ شائستہ گھوڑا بھی مجھی شوخی شرارت کرنے لگتاہے مگراس کے دبانے میں اس قدر مشقت نہیں ہوتی جس قدر نئے گھوڑے کے دبانے میں ہوتی ہے اس لئے منتہی کا اپنے گذشہ مجاہدہ وریاضت کو بیکار و بے سود سمجھنا بھی غلط ہے اور آئندہ کے لئے بھی وہ مجاہدہ سے مستغنی نہیں اور اعمال صالحہ کا کرناکسی وقت بھی مشقت سے خالی نہیں ہے۔ چنانچہ فروع میں اس کی ایک اور مثال یاد آئی مثلاً کسی شخص کے اندر کبر ہے تواس کے د وعلاج ہیں ایک علمی اور ایک عملی۔علمی علاج تو مثلاً یہ ہے کہ اپنے عیوب کو سوچا کرے اور یوں سمجھے کہ مجھے اپنے عیوب کا یقین کے ساتھ علم ہےاور دوسروں کے عیوب کا نظن کے ساتھ علم ہےاور جو شخص یقینی معیوب ہو وہ معیوب ظنی سے بدتر ہے اس لئے مجھے اپنے کوسب سے کم تر سمجھنا چاہے اور علاج میہ ہے کہ جس کواپنے سے چھوٹا سمجھتے ہواس کے ساتھ تعظیم و تکریم سے پیش آ واور یہ عملی علاج جزواعظم ہے بدوں اس کے علمی علاج تنہاکا فی نہیں مگر اس کا بجالانا د شوار ضرور ہے۔ ہر مخص سے آسان نہیں مگر تجربہ سے بیہ ثابت ہواہے کہ جب تک بیہ عملی علاج نہ کیا جائے گا تکبر دور نہ ہوگا۔ ایسے ہی حسد کاعلاج یہ ہے کہ جس سے حسد ہواس کے لئے ترقی خیر کی خوب دعا کیا کرے اور اس کے ساتھ احسان بھی کر تارہے چند دن میں حسد دور ہو جائے گا مگریہ بات آسان نہیں گوفی نفسہ یہ سب اعمال آسان ہیں مکر نفس کی منازعت کی وجہ سے د شوار ہورہے ہیں۔ مگران میں د شواری اول اول ہی ہے کیونکہ نفس کی کشاکشی ابتداء میں زیادہ ہوتی ہے پھر زیادہ منازعت نہیں رہتی مگرایک دو مرتبہ عملی علاج کر کے بے فکر نہ ہونا جا ہیے بلکہ اس کو

مدت دراز تک جُس کوشنخ محقق سجویز کرنے کرنا چاہیے کیونکہ ایک دو دفعہ سے مرض کی جڑ نہیں جاتی اس کوایک عارف فرماتے ہیں۔

> صوفی نشود صافی تادر نکشد جامے بسیار سفر باید تایخن، شود خامے

(ترجمہ) صوفی جب تک بہت سے مجاہدے نہ کرے خام ہی رہتا ہے پختگی مجاہدات کے بعد حاصل ہوتی ہے غرض میہ طریقہ ہے اعمال کا اور باطن کی اصلاح کا کہ نفس کے جذبات کی مخالفت کی جائے اور اس کو مشقت کا عادی بنایا جائے گر آج کل لوگوں سے مشقت تو ہوتی نہیں یوں چاہتے ہیں کہ ہمارے آرام میں بھی خلل نہ آوے اور اعمال کی بھی اصلاح ہوجائے۔ (خطبات علیم الامت جلد 11، م 118، 118)

### گناہ کے وقت نفس کور و کو!

میرا مقصوداس وقت مجاہدہ جسمانیہ کابیان کرنا نہیں ہے بلکہ مجاہدہ نقسانی کابیان مقصود ہے کہ گناہ کے وقت نفس کورو کواوراس میں جو مشقت لاحق ہوتی ہے اس کو برداشت کرناچا ہے کو نکہ بدون مشقت کے کوئی کام نہیں ہوسکاند دنیا کاند دنیا کا نفت کرو۔اور سے بات اس وقت آپ کو حاصل ہوگی جبکہ نفس کی جائز خواہشوں کی بھی مخالفت کیا کرو۔ مثلاً کی در خواہش کو پورانہ کیا جائے بلکہ اس کی در خواہشوں کی بھی مخالفت کیا کرو۔ مثلاً کی در نواست کورد کر دیا جائے دہی ہو سے ایک دفعہ اس کی در نواست کورد کر دیا جائے دہی ہو گئے اس وقت معاصی کے تقاضے کی مخالفت پر آسمانی سے قادر ہو گئے اور جو شخص مباحات میں نفس کو جائز کو اس کا آزاد رکھتا ہے وہ بعض او قات تقاضا کے معصیت کے وقت اس کو نہیں دیا سکتا تجربہ کر کے دکھ لیاجائے یہاں کے معلوم ہوا کہ صوفیہ نے جوار کان اربعہ مجاہدہ کے تجویز کئے ہیں اس بیں انہوں نے ابتداع نہیں کیاول تواحاد بیت میں غور کرنے ہے ہر رکن کی اصل مل سکتی ہے دو سرے انہوں نے تسہیل مخالفت نفس عندارادۃ المحصیت کے لئے میں غور کرنے ہو ہواکہ وہ کی جو رہے کہ دین کی کاموں میں مشقت پر داشت کرنے کی ضرورت نہیں غلط ہے بلکہ خلاصہ سے کہ لوگوں نے جو یہ کیونکہ دین نام ہے بابندی نفس کو گراں ہے۔ پس بدون مجاہدہ کی ضرورت نہیں علامے کہ دین عام ہے بابندی نفس کو گراں ہے۔ پس بدون مجاہدہ کی طرورت نہیں علامے بلکہ دین مارا مجاہدہ کی ہوں سے اس حالات عبرالات عبرالات عبرالات عبرالات جارالات کا نہیں ہو سکتا کی تو اس حالات عبرالات عبرالات جارالات کا نہیں دین تام ہے بابندی کا لوئی نہیں ہو سکتا۔ (خطبات عبرالات جارالات میں 120)

# حضور ملت الماليم نياده تعريف سے خوش نہيں ہوت!

جب سلاسل ولایت میں بھی تفاضل سے اکابر نے منع کیا ہے تفاضل انبیاء تو یقیناً اشد ہے اور سید نارسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مذاق پر نظر کرنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جو اپنے فضائل احادیث میں بیان فرمائے ہیں اس سے آپ کا مقصود یہ ہے کہ ان کے معلوم ہوجانے سے بھی متبعین کو تسلی ہوگی کہ اللہ تعالی نے ہم کو ایسا متبوع دیا اور اتباع پر زیادہ رغبت ہوگی۔ گویہ علوم خود بھی مقصود ہیں مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا مقصود تر غیب اتباع ہی معلوم ہوتا ہے۔

(اویحتمل ان یکون امتثالا لأمره تعالی واما بنعمة ربک فحدث ۱۴)

کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا فداق ہے تھا کہ آپ کو اتباع احکام کاسب سے بڑھ کرا ہتمام تھا اور جس چیز کو اس میں و خل ہوتا آپ اس کو اختیار کرنے کی کوشش فرماتے اس کے متعلق کہ آپ کو اتباع کا زیادہ اہتمام ہے۔ بنسبت بیان فضائل کے ایک مروصالح کا خواب بھی ہے جو بعض رسائل میں طبع بھی کر دیا ہے ان کو مولود و غیرہ کا بہت شوق تھا محض محبت نبویہ مٹھائیڈ کم کی وجہ سے تو انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ آپ فرمار ہے ہیں ہم زیادہ تعریف کے خواب میں دیکھا کہ آپ فرمار ہے ہیں ہم زیادہ تعریف سے خوش نہیں بلکہ ہم اس سے خوش ہوتے ہیں جو ہمار سے احکام کا اتباع کرے مگر آج کل حالت سے ہے کہ شعر اوا کی نہیں ہو تا ہیں ہو تا ہیں ہو تا ہیں ہو ہمار سے احکام کا اتباع کرے مگر آج کل حالت سے ہی شعر اوا کہ تا گئے ہیں حالا نکہ عملیہ کی بیا حالت کہ خور صلی اللہ علیہ وسلم نے وسلم کے بدائی خلاف ہے۔ یقینا کہی تعریف سے دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدائی پر نظر کرنے سے بہی سمجھ میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم خوش نہیں ہو سکتے ہیں ہی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مذائی پر نظر کرنے سے بہی سمجھ میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نیان فرمایا ہے اس پر بہ شہد نہ کیا جائے کہ بیہ فضائل تو عقائد کی قبیل سے ہیں جو خود مقصود ہوتے ہیں اور تم ان کو مقصود بغیرہ بتاتے ہو، میں کہتا ہوں کہ اس میں چھ حرج نہیں کہ ایک ہے مقصود بالذات ہو بالذات ہو مقصود بالذات ہو بالذات ہو مقصود الاعمال ہونے کہ ہر مقصود دو سرے کا جاذب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلات ہو نافلہ ہو نے کہ ہر مقصود دو سرے کا جاذب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلوں کی حالت ہے کہ ہر مقصود دو سرے کا جاذب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلوں کی حالت ہے کہ ہر مقصود دو سرے کا جاذب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلوں کی حالت ہے کہ ہر مقصود دو سرے کا جاذب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلوں کی حالت ہے کہ ہر مقصود کے منافی نہیں ۔ خواب اور اس میں معین ہے۔ پس عقائد کا مقصود بالذات ہو نافلوں کی حالت ہے کہ ہر مقصود کے منافی نہیں ۔ خواب اور اس میں کی حالت ہے کہ ہر مقصود کے منافی نہیں کی حالت ہے۔ پس عقائد کا مقصود کی میں کی حالت ہے کہ ہر مقصود کی میں کی کی دور کی کی

#### تدابير نجات

یہاں سے ایک بات اور نکلتی ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمارے ساتھ اتنی شفقت ہے کہ اتنی بات مجمی گوار انہیں کہ ہمارے د ماغ کو بد بوسے تکلیف پہنچے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے جسم کو جہنم میں کیے چھوڑیں گے۔ان شاءاللہ بہت کچھ امیدیں ہیں۔ نماند بہ عصیاں کیے در گرد کہ دار دچنیں سید پیش رو

(جو شخص ایساسر دارپیش رور کھتا ہو وہ گنا ہوں کی وجہ سے دوزخ میں نہ رہے گا)

اس کے معنی بیر نہیں کہ جہنم میں جانے نہ دیں گے جس سے ہم لوگ تکیہ کر بیٹھیں کہ بس حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے سروں پر موجود ہیں، فرشتوں کے ہاتھ ہے ہم کو چھڑالیں گے اور عذاب نہ ہونے دیں گے بلکہ اس کااثر یہ ہے کہ آپ نے دوزخ میں جانے کے اسباب سے منع فرمایا ہے جیسے بد بوسے بچنے کی تدبیر بتائی ہے کہ جلدی دفن کرو مردہ کوسڑنے نہیں دیا۔ یہ بھی ممکن تھا کہ آپ ملٹی آیا ہم حق تعالی سے دعا کر دیتے کہ مسلمانوں کا مردہ سڑانہ کرے مگر یے نہیں ہوابلکہ تدابیر تعلیم فرمائیں جن کے ذریعے سے سڑنے سے حفاظت رہے اسی طرح وہ اعمال تعلیم فرمائے جن کے ذریعے دوزخ سے نجات رہم تعلیم سے میہ بات ٹیکتی ہے کہ ایس شفقت ہے جیسے باپ کو بیٹے کے ساتھ ہوتی ہے کہ ہر موقع پر بیٹے کو وہی تدبیریں بتلاتا ہے جواس کے نزدیک اعلیٰ سے اعلیٰ ہوں اور ذراسی بھی تکلیف بیٹے کی نہیں دیکھ سکتا تو گو حضور صلی الله علیه وسلم ہمارے پاس نہیں مگر تدابیر نجات سب بتا گئے ہیں کوئی بیہ نہ سمجھے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم کی شفقت موجود نہیں۔ حالتِ حیات ہی کے ساتھ خاص تھی نہیں بلکہ آپ ملے ایم کی شفقت سب کو عام ہے حاضرین کو بھی غائبین کو بھی۔ چنانچیہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات اب تک ویسی ہی موجود ہیں اور قیامت تک ر ہیں گی۔ یہ توزندوں کا نفع بیان ہوا، تعجیل، تجہیز و تکفین میں ایک فائدہ کا بھی بیان ہوا کہ اگر مقتول ہے تو جلدی اپنے مھانے پہنچادیا جائے گااور مردہ کاایک نفع اور بھی ہے اور وہ ایک ذراباریک بات ہے اس کے لیے اول ایک مقدمہ کی ضرورت ہے وہ بیر کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے باذن اللہ خبر دی کہ مردہ کو ایصال ثواب صدقہ خیرات وغیرہ کا ہوسکتاہے اس طرح زندہ مردہ کو فائدہ پہنچا سکتے ہیں۔اورایک دوسرامقدمہ یہ ہے کہ ارادہ ایصال تواب کا جب ہوتاہے جب مردہ سے محبت ہواور مردہ کی تکفین میں تاخیر سے بدبو آ جائے گی تو آپ کو اس سے اذبت اور نفرت ہو گی۔ پھر ہر گزہر گزاس کے تصور کو بھی جی نہ چاہے گا ایصال ثواب تو کیسا۔ تو وہ غریب ایصال ثواب سے محروم رہے گا اس واسطے تھم دیا گیا نفرت بیدا ہونے سے پہلے ہی دفن کردو، بلکہ مسلمانوں کے مردوں کو خوب دھونی دین جاہیے خوشبودار کا فور بھی ملاجاتا ہے کا فور میں بھی حکمت ہے کہ اس سے کیڑے بھاگتے ہیں۔اس کا خاص طور پر تھم ہے تا کہ کچھ دیرتک تو حفاظت رہے اور نظروں سے پوشیدہ ہونے کے وقت تک کوئی بات موجب نفرت نہ ہونے پائے، غرض سینکڑوں مصلحتیں ہیں جلدی دفن کرنے میں ،سب کی سب واقعی مصلحتیں ہیں۔لے چلنے میں بھی جلدی کا حکم ہے اور نماز میں بھی جلدی کا حکم ہے۔ دیکھئے حق تعالی نے ہماری کتنی حفاظت کی ہے اور ہمارے عیوب کو تسطرح ڈھا نکاہے اور

زندگی میں گندگیوں کو ہمارے جسم میں اس حفاظت سے رکھاہے کہیں کو پھوٹے نہیں دیاا گراتی حفاظتیں نہ ہوں تو ہم کواپنی حقیقت نظر آ جاوے۔ غرض ہیہے کہ اگراپنے ہی حالات ہم کو ملحوظ رہیں تو بھی کبر نہ آ وے۔ (خطبات عیم الامت جلد 11، ص 305،306)

# بارہویں جلدکے جواہر

### تصوف کی باریکیاں

(تصوف کی باریکیاں فولادی تلوار سے بھی زیادہ تیز ہیں جب تمہار سے پاس ڈھال نہیں ہے واپس آؤ، اس تلوار کے سامنے بغیر ڈھال نہ آؤاس لئے کہ تلوار کو کا شنے سے حیانہیں آتی)

اور یہ جو میں نے کہا ہے کہ عامل اور ابحاث سے تسلی نہیں ہوتی بلکہ اطمینان اس سے ہوتا ہے کہ اللہ ور سول اللہ علیہ وسلم کا یہ تھم ہے۔ اس کی تائید اس قصہ سے تو ہوتی ہی ہے جو ابھی بیان کیا گیا ہے۔ حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے و سوسہ کا علاج یہ بتلایا ہے کہ و سوسہ کے وقت اُمَنَتُ باللہ وَ رَسُولِه (میں اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم پر ایمان لایا) کہو، کیا حضور صلی اللہ علیہ و سلم کو دلائل معلوم نہ تھے یقیناً معلوم سے مر دلائل میں غور کرنے کی تعلیم اس لئے نہیں فرمائی کہ یہ سلسلہ غیر متناہی ہے۔ اس سلسلہ میں شبہات پر شبہات نکلتے چلے آئیں گے۔ (خطبات علیم الامت جلد 12، ص 357)

#### تدبير تبليغ

جس کاطریقہ یہ ہے کہ اس جوش کی حالت میں ہوش سے کام لے کرائی تدبیریں نکالیں جس سے تبلیخ کاکام ہیشہ چاتارہے اور زمانہ جوش تک مخضر نہ رہے جس کی صورت آسان یہ ہے کہ جس طرح مسلمانوں نے اسلامی مدارس تعلیم عربی کے لئے قائم کر رکھے ہیں جو بدون کسی جوش کے زمانہ دراز سے چلے آرہے ہیں اس طرح کچھ مدارس محض تبلیغ کے لئے قائم کر دیں جن میں صرف اس کام کی تعلیم دی جائے اور مبلغین تیار کئے جائیں۔ مدارس عربیہ کے ساتھ اس کام کو ملحق نہ کیا جائے۔ اس سے تعلیم علوم دین کے کام میں نقص پیدا ہونے کا اندیشہ ہے۔ چنا نچہ تجربہ سے معلوم ہو جائے گا۔

دوسری صورت میہ ہے کہ آج کل تعلیم یافتہ مسلمانوں میں اور علماء میں دوفتم کے لوگ ہیں ایک وہ جو فکر معاش و غیر ہوں مگر و غیر ہوں مگر معاش سے فارغ نہ ہوں مگر و غیر ہ سے فارغ ہیں وہ تو اس بیت کو تبلیغ کے لئے وقف کر دیں اور جو لوگ فکر معاش سے فارغ نہ ہوں مگر اس وقت کسی اور کام میں بھی مشغول نہیں وہ بھی اس کام میں لگ جائیں اور اہل تمول ان کی اعانت کریں اور جو لوگ ملازمت و غیر ہیا درس و تدریس میں مشغول ہیں وہ اپنے کام کو ترک نہ کریں مگر تعطیل کے زمانہ میں یا بچھ رخصت بلا

وضع تنخواہ مل سکے تور خصت لے کران ایام میں تبلیغ کاکام کیا کریں اس طرح ہزادوں مبلغ مفت مل جائیں مے مگراس کی ضرورت ہے کہ ہر شخص اس کام کی اہمیت کا حساس کر کے اس پر توجہ کرے۔ ایک صورت چندہ کی ہے کہ عام لوگ چندہ دیں اور خاص لوگ تبلیغ کا کام کریں مگریہ صورت بہت بدنام ہوئی ہے اور ہم نے خود اس کوبدنام کیاہے کہ مخلوق کاروپیہ لے کرکام کچھ بھی نہ کیا اور روپیہ کھا پی کرسب برابر کر دیا۔ ورنہ یہ صورت بہت اچھی ہے اور آسان مجھے۔ تمام قومیں نہ ہبی کام اس طرز پر کررہی ہیں مگر مین اس صورت کی رائے نہیں دیتا۔

میرے نزدیک چندہ کی بہتر صورت ہے کہ ہررئیس اپنی حیثیت کے موافق ایک مبلغ کا خرج اپنے ذمہ رکھ لیے ذمہ رکھ لیے نامری حیثیت کے موافق ایک مبلغ کا خرج اپنے ذمہ رکھ لیں اور ہر مہینہ اس کو تنخواہ خود دے دیا کریں۔ کسی انجمن وغیرہ میں چندہ سجیجے کی ضرورت نہیں مگر یہ ضروری ہے کہ مبلغ کا انتخاب خود نہ کریں بلکہ علماء سے مشورہ کر کے کسی کو ملازم میں۔ کیکن اس کے ساتھ ملازم کاسابر تاؤنہ کریں بلکہ اس کو اپنا مخدوم سمجھیں۔

اگریہ بھی نہ ہوسکے توجوا بجمنیں تبلیغ کاکام کر رہی ہیں ان کی ہی اعانت مال سے کرتے رہیں۔ اگراس کے کارکن خیانت کریں گے خدا کے یہاں بھگتیں گے مگر جس کی خیانت کا علم ہوجائے اس کو پھر چندہ نہ دیں بلکہ اب اس کو دیں جس کی خیانت کا ہنوز علم نہیں ہوا۔ وعلی ہذا۔ اور جولوگ مالی اعانت نہ کر سکیں وہ دعا کرتے رہیں یہ بھی بڑی امداد ہے۔
لا خیل عندك تهدیها ولا مال فلیسعد النطق ان لم یسعد الحمال

اور جس سے دعا بھی نہ ہوسکے تو دہ اس پر عمل کریں۔

مرا بخير تواميد نيست بدمرسال

(لیعنی وہ خداکے واسطے اس کام میں روڑے تونہ الکائیں۔)

آج کل ایسے بھی مسلمان ہیں جو تبلیغ کے کام میں روڑے اٹکاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کام چھوڑ دو۔ اس سے ہندو مسلم اتحاد میں فرق آتا ہے اناللہ وانا الیہ داجعون ان کے یہاں اب بھی ہندوتوان کی ذرا بھی رعایت نہیں کرتے۔ مزویہ ہے کہ اتحاد تو جانبین سے ہواکر تاہے مگر ان کا اتحاد یک طرفہ ہے کہ ہندوتوان کی ذرا بھی رعایت نہیں کرتے۔ جہاں ان کو موقع ملا ہے مسلمانوں کو مرتد کر لیتے ہیں۔ آبروریزی کیا جان ومال کے در بے ہوجاتے ہیں مگران حضرت کا اتحاد اب بھی باقی ہے۔ بھلاان سے کوئی بوچھے کہ جب مسلمانوں کو ہندو مرتد بنارہ ہیں تو کیا مسلمانوں کو مرتد ہونے دیا جائے اس کو سنجا لیے کی کوشش نہ کی جائے۔ اگران کی بھی دائے ہے تواس کا قومطلب ہوا کہ چاہے ایمان جاتا ہے گئی دائے ہے تواس کا قومطلب ہوا کہ چاہے ایمان جاتا ہے گئی دائے دہ جن صاحبوں کی بیرائے ہوئے دہ خود تبلیغ نہ کریں مگر جولوگ کام کرنا چاہتے ہیں ان کو یہ کس لئے روکتے ہیں؟

پی مسلمانوں کواللہ کے نام پر کام شروع کرناچاہیے اور ان لوگوں کی باتوں پر توجہ نہ کرناچاہیے تبلیغ میں بحث و مباحث یا ہلڑ کی ضرورت نہیں۔ سکون وو قار سے کام کرو۔ جہاں مباحث کی دوسری طرف سے تحریک ہو، وہاں کرو، خود چھیٹر نہ اٹھاؤ۔ بلکہ صاف کہہ دو کہ ہم اپناکام کریں۔ تم اپناکرو۔ جس کا نہ ہب حق ہوگا اس کی حقانیت خود واضح ہو جائے گی۔ (خطبات تھیم الامت جلد 12، ص266،267)

## يحميل توحير

دوسری بخیل توحید کی اسلام میں بہ ہے کہ تصویر کو حرام کر دیا گیا۔ تصویر کا بنانا بھی حرام ہے اور گھر میں رکھنا بھی حرام ہے حالا نکہ تصویر قابل پر ستش نہیں۔نہ تو کفار تصویر کو پوجتے ہیں بلکہ وہ تو مجسم مور توں کو پوجتے ہیں۔اس وقت بھی کفار کی یہی حالت ہے اور پہلے بھی یہی دستور تھا

چنانچه حق تعالی فرماتے ہیں

#### أتَعْبُدُوْنَ مَا تَنْحِتُوْنَ

یہ نہیں فرمایا ۱ تعبدون ماتصورون گربایں ہمہ اسلام نے شرک سے اتنا بچایا ہے کہ تصویر کو بھی حرام کر دیا۔ کیونکہ گواس کی عبادت نہیں ہوتی گرمفضی الی العبادة ہونے کا اختال اس میں ضرور ہے کیونکہ جب تصویر کی اجازت ہوتی تولوگ حضور ملٹی آئیلم کی صحابہ و بزرگان دین کی تصویریں بھی اتارتے اور عادة تصویر کا اثر قلب پروہی ہوتا ہے جو صاحب تصویر کا اثر ہوتا ہے تو وہ تصویروں کی تعظیم بھی کرتے۔ پھر رفتہ رفتہ رفتہ خہلاء شرک میں مبتلا ہوجاتے چنانچہ پہلے زمانہ میں اس سے شرک کی بنیاد قائم ہوئی۔ (خطبات عیم الامت جلد 12، ص 283)

### آزادی کے غلط معنی

اب توہر امر میں اپنااثر ڈال کر دو سرے کو مجبور کرنا چاہتے ہیں ہم نے ریل میں ایک مدعی آزادی کو دیکھا کہ تھی ہوئی دونی قلی کو دی اس نے کہا کہ بدل دیجئے۔انکار کر دیااس نے کہا کہ یہ نہیں چلے گی کہا کہ چلا دینااس نے کہا کہ یہ کیوں کر چلادوں کہا جس طرح ہم نے چلادی ہے۔ارے تم تو ظالم تھے اس واسطے تم نے چلالی وہ غریب تمہاری طرح کیے چلاسکتاہے، وہ بیچارہ روتا ہوا چلا گیا۔ یہ کیا تعلیم ہے، کیا تہذیب ہے تم معاشر ت میں جن کی حرص کرتے ہو وہ تو ایسا نہیں کرتے کہ خوا مخواہ کسی غریب پر اس طرح کا ظلم کریں۔ کیا یہی معنی ہیں آزادی کے کہ ہم پر تو کسی کا بوجھ نہ پڑے،اصل آزادی وہی ہے جو اسلام نے تعلیم فرمائی ہے جس کا خلاصہ ہے۔

پڑے،اصل آزادی وہی ہے جو اسلام نے تعلیم فرمائی ہے جس کا فلاصہ ہے۔

ان واقعات سے بڑھ کرایک اور قصہ مسلم شریف میں ہے کہ ایک صحابی نے شور با پکایا تھا حضور صلی اللہ علیہ و سکم کی دعوت کی آپ مٹائیاتیم نے فرمایا کہ بھی عائشہ تھی چلیں گی انہوں نے کہا نہیں، فقط آپ مٹائیاتیم ہے۔ آپ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ گئے تیسری مرتبہ میں انہوں نے حضرت عائشہ کی بھی دعوت منظور کی، سبحان اللہ کیا آزادی ہے، کیسا بے تکلف کہہ دیا کہ نہ سہی اور جب وہ اس قدر آزاد ہتھے تو بعد میں جو انہوں نے حضرت عائشہ کی دعوت بھی کر دی تھی تو وہ اس وقت ان کی رائے بدل گئی مقی جرکی کوئی بات بھی نہ تھی، اللہ اکبریہ ہے آزادی کوئی ایساکر کے تود کھلا دے۔ ہمارے استاد زادہ ہیں تھیم معین الدین صاحب ان کے یہاں مولانا گنگوہی تشریف لائے اس روزان کے گھر میں سناٹا تھا عرض کیا میرے یہاں توآج کھے ہے نہیں، اگرآپ فرمائیں توکسی اور کو دعوت کی ترغیب دوں۔ مولانانے فرمایا کہ میں تمہارا مہمان تمہارے گھر فاقد ہے تو میں بھی فاقہ کروں گاہیہ ہیں متبع سنت ،وہ تھوڑا ہی کہ دو چاراختلا فی مسکوں میں شور کر دیابس منبع سنت ہو گئے، مولانا کی برکت سے شام کے وقت ایک شخص آیا تکیم صاحب کو پچھ رویے نذردے گیااب کیا تھا مولانانے فرمایا بھیڑانہ کرنا تھیم صاحب نے عرض کیاواہ فاقہ کے بعد بھی بھیڑانہ ہو۔ تکلف کا کھانا تیار کرایا۔ حضرت! كيابي آزار زندگى ہے گاڑھے كے كيڑے ہيں اس ميں بھى راضى ہيں دوشالہ ہے تواس ميں بھى خوش ہيں اوراصلی آزادی تواہل اللہ میں ہے مگر دنیاداروں میں بھی پرانی وضع میں یدنسبت نئی وضع کے پھر کسی قدر آزادی ہے جوجی جاہے پہن لیجئے آج کل اگر کوٹ پہنیں تو لنگی فیشن کے خلاف، لنگی باندھیں تو کوٹ فیشن کے بالکل خلاف بخلاف پرانی وضع کے کہ لنگے زیر ول لنگے بالا (ایک تہ بنداوپراورایک نیچے)سب کھیتا ہے پس آزادی توبہ ہے اور وہ تو حکر بندی ہے خدا جانے اس کا نام آزادی کس نے رکھاہے جب فیشن ہے تو آزادی کہاں وہ تواجھی خاصی قید ہے۔ (خطبات عكيم الامت جلد 12، ص 332، 331)

## خودبيني وخودرائي

غرض اسلام کی حقیقت اور اس کی تعلیمات کو دیکھئے تو پھر اس کا حسن و جمال معلوم ہو اور جولوگ اس سے کور ہے ہیں انہوں نے حقیقت ہی نہیں سمجھی سواسلام کے معنی ہیں اپنے کو خدا کے سپر دکر دینا اور جب سپر دگی کھہری تو ایک ذرہ برابر جزو میں بھی اگر خو در ائی ہوئی تو سپر دگی کہال رہے گا۔ اب بالکل سمجھ میں آجائے گاکہ بإجامہ شخنوں سے نیچے بہننا اسلام کے خلاف کیوں ہے اور ڈاڑھی کٹانا یا منڈ انا اسلام کے خلاف کیوں ہے یا بإجامہ کرتہ ٹو پی کی خاص اوضاع اسلام کے خلاف کیوں ہے۔

اوراس سپردگی کی ایک مثال ہے کہ کوئی مقدمہ ایک و کیل کے سپردکر دیتے ہیں یا بچے کے سپردکر دیتے ہیں اس عارضی سپردگی کا بید اس میں کوئی رائے نہیں دیتا۔ وہ جو کہے مانتا ہے جو وہ کرلے کرتا ہے اسی طرح خدا کے سپردگر نے کے بعد بھی رائے زنی نہ کرنی چا ہیے ، یہ ہے تفویض الی اللہ ، اسی کو عارف شیر ازی کہتے ہیں :

كفرست دريں مذہب خود بینی وخو درائی

فكرخود ورائح خود درعالم رندي نيست

(عالم عاشقی میں اپن فکر اور اپنی رائے بالکل بے کارہے اس طریق میں خود بینی اور خود رائی کفرہے)

اس زمانہ میں دونوں مرض مرض عام ہیں عام طور سے اسلامی مسائل میں رائے دیے ہیں کہ ہمارے خیال میں یوں ہونا چا ہے ادے تم ہوکیا چیز تمہاری الی ہی مثال ہے کہ ایک کاغذی بل (کارخانہ) ہے اس میں سیکڑوں آدمی نوکر ہیں اس میں حوض بھی ہوتے ہیں اور حوض میں پانی بھی ہوتا ہے ، جدید تحقیقات سے یہ ثابت ہوا ہے کہ پانی کے ایک قطرہ میں لا کھوں کیڑے ہوتے ہیں خورد بین سے نظر آتے ہیں ان کیڑوں میں سے ایک کیڑا آپ سے یہ کہ میری رائے میں آپ اس کارک کے بجائے فلال کارک کور کھ لیجئے آپ بہت ہنسیں گے کہ وہ کیڑا ہوکہ پانی کے ایک قطرہ سے بھی لا کھوں حصہ چھوٹا ہے ہمیں رائے دیتا ہے اسے کیا خبر کہ کیا ہونا چا ہے جواس کیڑے کی رائے آپ کی کاغذ کے کارخانے میں وقعت رکھتی ہے۔ واللہ خدا کے کارخانے میں آپ کی رائے کا بھی وہی درجہ ہیں آتی کہ خدا کو جہازیادہ ذلیل وخوار ہے واللہ بغاوت عظیم ہے کہ ہمارے خیال میں۔ہمارا خیال ہی کیا چیز ہے شرم نہیں آتی کہ خدا کو جہازیادہ ذلیل وخوار ہے واللہ بغاوت عظیم ہے کہ ہمارے خیال میں۔ہمارا خیال ہی کیا چیز ہے شرم نہیں آتی کہ خدا کو خیر شناہی ہیں اور تم متناہی اور وہ کیڑا بھی مثل تمہارے متناہی۔ تورائے ہماری کیا ہے ؟

(خطبات مكيم الامت جلد12،ص332)

## علوم كشفيه كامطالعه

اور میں محقق ہونے کادعویٰ نہیں کر تابلکہ محض شفقت کی بناء پر کہتا ہوں کہ میر اعمر بھر کا تجربہ یہ ہے کہ علوم کشفیہ کا مطالعہ مفرہ ان کا مطالعہ نہ کرے نہ ان کی شخیق کے دریے ہو۔ ہاں اجمالا اہل کشف کی بزرگی کا معتقد رہ اور اجمالا ان کی تصدیق بھی کرے۔ گر تفصیل کی فکر میں نہ پڑے۔ حضرت مجد دصاحب رحمۃ اللہ علیہ تو بڑے رہبہ کے ہیں وہ تو ہوئے دھڑک فرماتے ہیں۔ کہ شیخ اکبر از مقبولان المہی نظرمی آید مگر علوم اونا مقبول اند (شخ اکبر مقبولان اللہی معلوم ہوتے ہیں گر ان کے علوم نامقبول ہیں) گر مشکل ہماری ہے کہ ہم شیخ کی باتوں کو اکبر مقبول کیے کہیں ہمارا تو یہ رہبہ نہیں۔ سوالحمد للہ کچھ دن ہوئے ہیں کہ اس اشکال کا جواب سمجھ میں آگیا۔ گر ایک مسئلہ سمجھ میں آجانے کے بھر وسہ دو سرے مسائل کا مطالعہ یہ سمجھ کرنہ کرنا چاہیے کہ ہم کو تو دا من چھڑانا آتا ہے مسئلہ سمجھ میں آجانے کے بھر وسہ دو سرے مسائل کا مطالعہ یہ سمجھ کرنہ کرنا چاہیے کہ ہم کو تو دا من چھڑانا آتا ہے

کیونکہ بعض دفعہ ایسافار لگتاہے کہ پیچھا چھڑانامشکل ہوجاتاہے وہ دامن کو بھی پھاڑ کے رکھ دیتاہے اور خود نہیں نکلتا۔
دیکھوا گرایک شخص کو نگاہ نیجی کر لینے کی مشق ہے تواس کو بیہ تو مناسب نہیں کہ اس کے بھروسے خود قصد کر کے بازار
میں ایسی جگہ کو نکلا کرے جہاں بازاری عور توں کا مجمع رہتا ہے۔ صاحبو! بہتر تو یہی ہے کہ بازار ہی میں نہ جائے تاکہ
کوئی عورت نظر ہی نہ پڑے۔ ورنہ بھی توالی نظر پڑے گی کہ یہ ساری مشق رکھی رہ جائے گی۔ تم ہزار نگاہ نیجی کرنا
چاہو گے وہ پھراوپر کوآ نکھ اٹھاوے گی اور نگاہ نیجی کر بھی لی توایک بارکی نظر سے بعض دفعہ دل پرایسا تیر لگتاہے کہ عمر
بھردل سے نہیں نکلتا۔ پھریوں کہو گئے۔

درون سینه من زخم بے نشان زدہ بحیرتم چہ عجب تیر بے کمال زدہ

تونے میرے سینے میں بے نشان زخم مارا ہے۔ جیرت ہے کہ کیا عجیب تیر بلا کمان کے مارا ہے۔ اس لئے اہل تجربہ کا قول ہے راہ راست بروا گرچہ دوراست (سیدھے راستہ پر چلوا گرچہ دور ہو)

اس قول پر الل اقلیدس کوشبہ ہواہے کہ خط متنقیم تو بوجه اقصر الخطوط الواصله بین النقطین (دو نقطوں کے در میان جو خطوط ہیں ان سب سے چھوٹے خط کو خط متنقیم کہتے ہیں) ہونے کے اقرب الطرق (راستوں میں قریب تر) ہوگا۔ وہ دور کیو نکر ہوسکتا ہے؟ ای خرابی کا نتیجہ ہے کہ محاورات کو تدقیقات پر محمول کرنے گا محاورہ میں راہ راست کہتے ہیں راہ بے خطر کو۔ مطلب بیہ ہے کہ جس راستے میں خطرہ نہ ہواس کو اختیار کرو اگرچہ دور ہی کیوں نہ ہواب کچھ شبہ نہیں۔ پس علوم کشنی کا مطالعہ ہر گزنہ کرناچا ہیے کیونکہ وہ خطرہ سے خالی نہیں۔ بلکہ صرف علوم معاملہ کا مطالعہ کرے کہ وہ بے خطر ہیں۔ اور میں نے وہ قول کشف صحیح کے مامون عن التلبیس ہونے کا قصد انہیں دیکھا تھا بلکہ نظر سے گذر گیا اور آفت آگئی اور کہیں جاشیہ یا شرح میں اس کا حل بھی نہ تھا لیکن خدا کا شکر ہے کہ باوجود کسی شخص کی عدم اعانت کے اشکال حل ہوگیا۔

وہ حل سے ہے کہ ہم نے مانا کہ صاحب کشف صحیح تلمیں سے مامون ہو جاتا ہے لیکن باوجودا من عن التلمیس کے جت شرعیہ اس کولازم نہیں۔ کیونکہ ایسی نظائر موجود ہیں جہاں باوجودا من عن التلمیس کے شرعاً ایک شئے جت نہیں۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے ابصار بالنظر گواکٹراو قات مامون عن التلمیس ہے۔ جس کی نگاہ درست ہواس کا ابصار عموماً غلطی نہیں کرتا۔ گر پھر بھی وہ شرعاً جت نہیں۔ نہاس کے مقتضاء پراعتقاد واجب ہے نہ اس کے خلاف کا احتال کناہ ہے۔ مثلاً ہم کو چاند سورج سے چھوٹا نظر آتا ہے گراس پراعتقاد لازم نہیں ممکن ہے کہ واقع میں بڑا ہوا ور ہم کو چھوٹا نظر آتا ہو۔ ہاں وہ مواقع مستثنیٰ ہیں جن میں شریعت نے ابصار کو ججت مانا ہے۔ جیسے رؤیت ہلال وغیر ہاس نظیر کاذبن میں آنا تھا کہ بادل سابھٹا اور اشکال کی ظلمت رفع ہو کر دل میں نور چکا اور حق تعالی کا بار بار شکر ادا کیا۔ ور نہ

دل پر بہاڑ سار کھا تھااور بیہ معلوم ہوتا تھا کہ اگر پہاڑ پر بیہ تقل ہو تا تو پھٹ جاتا۔بس خطرات میں قصداً پڑ کر پھر نکلنا یہ عقل مندی نہیں، بلکہ سلامتیاسی میں ہے کہ خطرات کے پاس نہ جاؤ۔

مر كز بكندى گول لا تقر بواكه زهرست حال پدر بياوازام الكتاب دار م

گندمی رنگ کے ہر گز قریب مت جاؤ کہ زہرہے ام الکتاب حال پدر کی یاد رکھتا ہوں) وہ تو شیخ اکبر سے مگر کہیں تم ان کے علوم کشفیہ کود کیھ کر شیخ اکفر نہ ہو جاوجیسے عالمگیر رحمۃ اللہ علیہ اکبر شاہ کے متعلق کہا کرتے جدماا کفر بود۔ (ہماراداداکا فرتھا) وہاں تو خود اکبر کوا کفر کہہ رہے ہیں۔ یہاں اکبر تو اکبر ہی رہیں گے۔ہاں ان کے کلام کو دیکھنے والا اکفر ہو جائے گا۔

اکبر کے درباری کچھ ایسے بے دین واقع ہوئے تھے کہ ہمیشہ اس غریب کو نئے نئے طریقے سے کافر بنانے کی کوشش کرتے تھے۔ چنانچہ ایک مرتبہ سب نے مل کراس کو نبی بنایا ایک شخص ابو بکر بنااور ایک عمر بنا۔ ملاد و پیازہ بھی اس مجلس میں موجود تھے۔ جب ان کی باری آئی اور ان سے بوچھا گیا کہ ملاجی آپ کیا بننا چاہتے ہیں؟ تو ہولے میں اس امت کا ابوجہل ہوں۔ میں تم سب کی تکذیب کرتا ہوں کہ تمہارا نبی بھی جھوٹا اور اس کے ساتھی بھی جھوٹے۔ کیونکہ نبی کے واسطے اس کی بھی ضرورت ہے کہ کوئی اس کا مکذب بھی تو ہو۔

وکَذَلِكَ جَعَلْنا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُقًا شَياطِينَ الإنْسِ والجِنِ يُوجِي بَعْضُهُم إلى بَعْضِ زُخْرُفَ القَوْلِ عُرُورًا (اس طرح ہم نے ہر نبی کے دشمن بہت سے شیاطین کئے تھے پچھ آدمی اور پچھ جن ، جن میں سے بعضے دو سرے بعض کوچکنی چیڑی باتوں کا وسوسہ ڈالتے رہتے تھے تاکہ ان کودھو کہ میں ڈال دیں۔)

ملاجی کی اس بات پر در بار میں قبقہہ پڑگیا۔ وہ نبوت در ہم ہوگئ اور یہ حکایات ہی ہیں۔ ابوالفضل میں اکبر فے ایک مکتوب میں ان سب خرافات سے اپنا تبریہ بھی کیا جو اس کی طرف منسوب کی جاتی ہیں۔ پس خلاصہ جو اب کا یہ ہوا کہ ہم نے مانا کہ کشف صحیح کو تلبیس نہیں ہوتی گر پھر بھی کشف شرعاً جحت نہیں۔ نہ خو د صاحب کشف پر نہ دو سروں پر، جیسے میں نے ابھی کہا کہ چاند کو ہم آفاب سے جھوٹاد کھتے ہیں گر شرعاً یہ جحت نہیں۔ نہ اس پر اعتقاد رکھنا واجب، نہ اس کے خلاف کا عقاد حرام۔ (خطبات عیم الامت جلد 12، ص 345،346،347)

## تكوينيات ميں حق تعالی كاتصر ف

اے آزادلوگو!اس میں غور کروکہ تم کوان دونوں حالتوں میں کس قسم کا ختیار ہے۔ معلوم ہو گا کہ ان میں ذرا بھی اختیار نہیں ہے ان دونوں میں پورااختیار اور تصرف حق تعالیٰ ہی کو حاصل ہے تواس نظیر سے سمجھ لو کہ دوسری حالت میں بھی اختیار ہم ہی کو ہوناچا ہے کہ ہم جو چاہیں تھم دیں اور جسے چاہیں منع کریں۔ دیکھو وہ حالت غیر اختیار ی حالت میں بھی اختیار ہم ہی طرح ہمارے قبضہ میں ہے کہ کسی تمہاری مصلحت اور مضرت کے تابع نہیں ایسے ہی اس

حالت اختیاریہ کو بھی سمجھو۔اوراس میں تعلیلیں اور تاویلیں مت نکالو، حالت تکوینی اور تشریعی دونوں ہم نے اپنے قبضہ میں رکھی ہیں اگرتم حالت تشریعی میں آزادی چاہتے ہو تو حالت تکوینی میں بھی کرکے دکھاؤلیکن وہاں آزادی نہیں چلی توامور تشریعیہ میں کیوں آزادی کادم بھرتے ہو ہمارے اختیار دینے پر موت مت بھولو ہم نے تم کو فی الجملہ اختیار امتخان کے لئے دیا ہے دیکھیں کون ہمارا تھم اپنے قصد ہے بے چون چرامانتا ہے اور کون اس میں تاویلیس کرتا ہے اختیار دینے کا بھی اختیار ہے تم اس در جہ کے فاعل مختار نہیں ہو۔ اختیار دینے کا بھی اختیار کو اس حالت میں دیکھو جس میں ہم بالجبر حکومت کرتے ہیں اس میں خور کر اس کے شوت کے لئے اپنے اختیار کو اس حالت میں دیکھو جس میں ہم بالجبر حکومت کرتے ہیں اس میں خور کر کے تم کو معلوم ہو جائے گا کہ تم بالکل بے بس ہو ذرہ برابر تم کو اپنے اوپر اختیار نہیں کبھی ہم ایک شخص کو مارتے ہیں ای حالت میں کہ اس کی صدیا مصلحتین فوت ہو جائی ہیں اس نے کیا کیا مضوبے دل میں گانٹھ رکھے تھے کہ یوں کروں گا اور یوں کروں گا جب ہمارا تھم پہنچاان سب کو ناتمام چھوڑ کر اور ایک دم قطع کرکے چل دینا پڑا ہز اروں آدمی روتے اور کہیے بھاڑتے رہ گئے کی سے بینہ ہو ساگا کہ ایک لی کی مہلت دلادے بچر دوتے رہ گئے کی بسر چینٹی رہی احب منہ تاتے رہ گئے اور ہم نے انہیں سب کے ہا تھوں بلالیا، اے انسان! اس سے سمجھ لے کہ تجھ کو اپنے اوپر قبضہ نہیں تو بالکل دو سرے کے قبضہ میں ہے۔

لائی حیات، آئے، قضالے چلی، چلے اپن خوشی نہ آئے نہ اپنی خوشی چلے

یہ موت کی حالت ہے زندگی میں دیکھئے کہ انسان کو اپنے اوپر اتنا بھی اختیار حاصل نہیں کہ جو چیز بھول جائے اس کو پھر اپنے اختیار سے یاد کرلے یا جو چیز یاد ہواس کو اپنے قصد سے بھلادے جب اپنی کسی تکوین حالت پر اتنا بھی قبضہ اور اختیار نہیں تو دو سری حالت پر یعنی تشریعی پر کیوں اختیار سجھتے ہواور اس میں کیوں آزادی ڈھونڈتے ہواس میں کھی اپنے آپ کو ہمارے تصرف میں سمجھواور جو کہیں بے چون و چرامان لو۔ یہ نکتہ و محیای و مماتی کے اضافہ میں کہ ایک ایس نظیر بتلاکر کہ جس میں آزاد نہ ہونا مسلم اور مشاہد ہے۔ سمجھادیا کہ دو سری حالت میں بھی اپنے آپ کو آزاد نہ سمجھواور احکام شرعیہ میں تعہاری تراشی ہوئی نہ سمجھواور احکام شرعیہ میں تعلیل اور جت سے کام نکان ہے۔ (خطیات عیم الامت جلد 12، م 443،444)

## تیر هویں جلد کے جواہر

## اخلاص کی برکت

اس ہمت کی برکت پرایک حکایت یاد آئی۔ کہ ایک بزرگ تھے کہ لیے سفر میں تو نماز وجماعت کے خیال سے
ایک دوآد می ہمراہ رکھتے تھے اور چھوٹے سفر میں ایسے انداز سے سفر کرتے تھے کہ نماز کے وقت منز ل پر پہنچ جاویں۔
انفاق سے ایک چھوٹے سفر میں راستہ میں کچھ حرج ہوگیا اور ظہر کا وقت آگیا۔ گاڑی بان ہند و تھا۔ انہوں نے وضو کیا۔
سنتیں پڑھیں، کوئی اور نمازی نہ دکھائی دیا۔ انہوں نے دعامائی کہ اے اللہ! ہمیشہ میں جماعت سے نماز پڑھتا ہوں اور
اس وقت میں مجبور ہوں۔ اگر آپ چاہیں تواس وقت بھی جماعت سے مشرف کر سکتے ہیں۔ مصلی بچھا کے یہ دعائی کر
رہے تھے کہ گاڑی بان سامنے آیا۔ کہ میاں مجھے تم مسلمان کر لو۔ بڑی مسرت ہوئی۔ سمجھ گئے کہ دعا قبول ہوگئ۔ کیا
یوچھنا ہے اس مسرت کا۔ وجد ہور ہاہوگا۔ اس وقت مسلمان کیا اور وضو کر اگر کہا کہ جس طرح میں کروں اس طرح تو

ادراس طرح محض سبحان الله سبحان الله سبح المارى نماز تو نہيں ہوگی گر نومسلم کی ہو جائے گی۔ جب تک اسے سور تیں اور دعائیں یاد نہوں۔ جتنی جتنی یاد ہوتی جائیں۔ اتنی اسے بھی پڑھنا واجب ہو گااور بقیہ مواقع میں سے ۔ جن موقع کی دعایاذ کریاد نہ ہوئی ہو، وہاں سبحان اللہ سبحان اللہ کہہ لیناکا فی ہوگا۔

دیکھے شریعت نہاہت آسان ہے مجبوری میں زبردسی نہیں ہے۔ آسان پریاد آیاکہ بعض ویہات میں اس قدر وین کی کی ہے کہ کوئی جنازہ کی نمازتک نہیں جانتا۔ ایک جگہ کے متعلق مجھے معلوم ہوا کہ جنازہ کو بے نماز پڑھے دفن کردیا۔ یہ سن کرمیر ابہت دل کو کھا۔ میں نے ان کی آسانی کیلئے شریعت کامسکہ عام مجمع میں ظاہر کیا کہ جب تک جنازہ کی نماز کی دعایاد نہ ہواس ترکیب سے جنازہ کی نماز پڑھ لیا کرو۔ کہ وضوء استقبال قبلہ اور حضور میت توشر طہ اور سب مماز کی دعایاد نہ ہواس ترکیب سے جنازہ کی نماز پڑھ لیا کرو۔ کہ وضوء استقبال قبلہ اور حضور میت توشر طہ اور سب سمل ہیں مگر ارکان صرف تجییرات اربعہ ہیں اور شرط کے بعدر کن کے اداہو جانے سے عبادت اداہو جاتی ہے۔ تومیت کورو برور کھ کرچارم تبداللہ اکبر اللہ اکبر کہہ کے سلام پھیر لیا کرو۔ بس نماز ہوگئ۔ (خطبات عیم الامت جلد 13، ص 45)

## تبليغ صرف علاء كاكام نهيس

آج کل لوگوں نے یہ سمجھ رکھا ہے۔ کہ یہ تو مولویوں کے ذمہ ہے۔ سوا گریہ کام تنہا مولویوں کے ذمہ ہے۔ تو پھر نماز روزہ کو بھی پیروں کے ذمہ سمجھواور تم آزاد زندگی گزارو۔ جیسے بعض دیہات والوں کا خیال تھااور شایداب بھی کوئی موضع ایساہو جہاں یہ خیال ہو۔

چنانچه ایک پیرگاؤں میں پہنچے تو وہاں کا چود هری اس کو دیکھ کر کہنے لگا۔ کہ پیر توں، تو بہت دبلا ہو گیا۔ تیر اجی مجى اچھاہے۔ بيرنے كہا۔ وبلاكيوں كرنہ ہوں تم لوگ نماز شہيں پڑھتے۔ تمہارے بدلے ميں نمازيں پڑھتا ہوں۔روزہ نہیں رکھتے۔سب کے بدلے میں روزے رکھتا ہوں۔اورسب سے مشکل کام بیہے کہ سب کی طرف سے پل صراط پر مجھے چلنا پڑتا ہے۔جو بال سے باریک اور تلوار سے تیز ہے۔ چود هری نے کہا واہرے (کلمہ تعجب کا ہے) تو ل تو بہت کام کرے ہے۔ جامیں نے بچھے مو تجی کا کھیت دیا۔ پیر کو خیال ہوا کہ گاؤں والوں کی بات کا کیااعتبار جلدی سے کھیت پر قبضه کرلینا چاہیے تو چود هری سے کہا۔ که خان صاحب! پھر کھیت پر میرا قبضه کرادو۔ کہا ہاں ہاں چل تجھے قبضہ بھی کرادوں۔ تووہ چود ھری پیر کو ڈول ڈوال لے گیا ( یعنی کھیتوں کے در میان جو نٹلی نٹلی مینڈ ہوتی ہے )۔اس راستہ سے لے گیا۔ یہ ڈول بہت تبلی ہوتی ہے۔ جس پر چلنا ہر ایک کو آسان نہیں۔ چنانچہ ایک جگہ پیر کاپیر (یاؤں) پھلااور وہ کھیت کے اندر گرا۔ چود ھری مریدنے پیر کی کمر میں ایک لات رسید کی۔ کہ توں تو کیے تھا کہ میں بل صراط پر چلتا ہوں حجوبال سے باریک مکوار سے تیز ہے، تجھ سے ایک بالشت کی ڈول پر تو چلانہ کیا۔ بل صراط پر کیا خاک چلتا ہوگا۔ تو جھوٹا ہے۔جاہم کھیت بخمے نہیں دیتے۔ تو گاؤں والوں نے بیہ سمجھ رکھاہے کہ نمازروزہ پیروں کے ذمہ ہے ہمارے ذمہ نہیں۔ جیسے عیسائیوں کاعقیدہ ہے کہ عیلی علیہ السلام سب کی طرف سے کفارہ ہو گئے۔اس کے بعد سونے پر سہا گہ یہ ہوگیا کہ بعض بزرگوں کو بیہ منکشف ہوگیا تھا کہ تمہارے سلسلہ والے سب بخش دیئے جائیں گے۔ بیہ بات ان پیرزادوں کے ہاتھ آگئ اس سے مخلوق کواور بہکاتے ہیں۔ حالا نکہ اس کابیہ تو مطلب نہیں کہ سلسلہ میں داخل ہونے کے بعد نماز کی بھی ضرورت نہیں۔روزہ کی بھی ضرورت نہیں۔ آخر حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے بھی تو وعدہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کی مغفرت کر دی جائے گی تو کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ نماز وغیرہ کی امت کو ضرورت ہی نہیں رہی حضور صلی الله علیہ وسلم ہے ایک صحابی نے درخواست کی تھی کہ میں جنت میں آپ صلی الله عليه وآله وسلم كے ساتھ مرافقت جا ہتا ہوں تو حضور صلی الله علیه وسلم نے فرمایا بہت اچھا ولكن اعنى على نفسك بكثرة السجود

کہ تم کو بھی اس میں کچھ سہارالگانا چاہیے۔اور وہ سہارا ہیہ کہ تم نماز کی کثرت کرتے رہنا۔ یہ حدیث صاف بتاتی ہے کہ بزرگوں کے سلسلہ سے جو نفع ہوتا ہے۔اس میں یہ شرط ہے کہ ان بزرگ کے طریقہ پر چلتا رہے۔ بہر حال میں یہ کہہ رہاتھا کہ اگر تواصی بالحق اور تبلیغ صرف علاء کے ذمہ ہے تو پھر نماز روزہ کو پیروں کے ذمہ کر کے آزاد ہو جاؤ۔ یہ علاء ہی سار ابو جھ لادنے کیلئے کیوں منتخب کئے گئے اور انہیں پر لادا جائے۔

میں نہیں کہتا کہ اس کام میں علاء کو عوام سے انتیاز نہیں ہے انتیاز ضرورہے گر سارا کام انہی کے ذمہ نہیں ہے۔

تفصیل اس کی یہ ہے کہ خطاب کی ووقشمیں ہیں۔ ایک خطاب عام ، دوسرے خطاب خاص۔ دوسری تقسیم یہ ہے کہ

ایک خطاب بالنصوص ہے ایک خطاب بالاجتھاد۔ پس خطاب عام بصورت وعظ تو علاء کائی کام ہے۔ انہی کے خطاب

عام میں اثر ہوتا ہے۔ کیونکہ لوگ ان کو مقتراء سمجھتے ہیں اور عامی کو مقترا کوئی نہیں سمجھتا۔ اس کے وعظ عام میں اثر نہیں ہوتا گر انفرادی خطاب میں علاء کی شخصیص نہیں۔ انفرادی طور پر ہر مسلمان ایک دوسرے کو نصیحت کر سکتا

ہے۔ اس طرح خطاب بالنصوص علاء کے ساتھ خاص نہیں۔ (یعنی جو مسائل صاف صاف شریعت میں نہ کور ہیں۔ ان

می تبلیخ صرف علاء سے خاص نہیں۔) ہر شخص باآ واز بلند کہہ سکتا ہے۔ کہ ایمان لا نافر ض ہے۔ نماز ور وز ہاور زکوۃ

و ج فرض ہے، امور اجتھادیہ سے خطاب کر ناعلاء کے ساتھ خاص ہے ، عوام اس میں غلطی کریں گے۔ عالم کو اول تو

جزئیات بہت یاد ہوں گے۔ وہ اس میں غلطی نہ کرے گا۔ اور اگر جزئیات یاد بھی نہ ہوئے تو علم کی شان کے اعتبار سے

اس کو یا ادری (کہ میں نہیں جانتا) کہنے میں عار نہ ہوگا۔ (خطبات عیم الامت جلد 130، 140، 130)

## ناقص العقل لركي

صاحبو! میں آپ کوایک عبرت ناک کثیر الوقوع واقعہ ساتا ہوں کہ ایک چودہ برس کی ناقص العقل لڑکی جس نے ماں باپ کی گودوں میں پرورش پائی اور ان کے گھر کو اپناگھر، ان کے دوست کو اپنادوست، ان کے دشمن کو اپنا دوست، ان کے دشمن کو اپنا دوست ہوں جات ہو جاتی ہوں ہو جاتی اس کے منہ پر سے ہاتھ اترا اب شوہر کا گھر اس کا گھر ہے۔ اس کا دوست ہے۔ اس کا دوست ہی کیوں نہ ہو اور شوہر کا دوست ہی باپ کا دوست ہی کیوں نہ ہو۔ بلکہ اگر کسی وقت دوست اس کے باپ کا دوست ہی کیوں نہ ہو اور شوہر کا دشمن اس کے باپ کا دوست ہی کیوں نہ ہو۔ بلکہ اگر کسی وقت اس کا باپ بھی اس کے شوہر کا دشمن ہو جائے۔ تو عموماً عور تیں اپنے شوہر کا ساتھ دیتی ہیں۔ افسوس اس لڑکی نے تو عقد کے ایجاب و قبول کو اس پختگی سے نبھا یا اور ایس مردانگی دکھائی اور ہم لوگ باوجود مرد ہونے کے خدا تعالی سے معالمہ منعقد کر کے اس کو نہیں نبھاتے۔ کہ لا الله محمد دسول الله کہہ کر خدا تعالی کے دوست کو اپنا درخدا کے دشمن کو اپناد شمن نہیں سبھتے۔ غضب ہے کہ ناقص العقل لڑکی تو ایک انسان سے تعلق جوڑ کر صرف اس کے نہیں ہوتے۔ میں پھر کہتا ہوں کہ آپ کا یہ حال مون اس کی ہو جاتی ہے اور ہم خداسے علاقہ جوڑ کر صرف اس کے نہیں ہوتے۔ میں پھر کہتا ہوں کہ آپ کا یہ حال ہونا چاہی۔

## دلارای که داری دل در و بند (جب محبوب حقیقی سے اپنادل لگالیا تو پھر تمام د نیا سے اپنی آئکھیں بند کر لو)

بس تمام عالم سے کہہ دو کہ ہم نے ایک ذات سے علاقہ جوڑ لیا ہے۔جواس سے ملے وہ ہماراد وست ہے جواس سے الگ ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 13، 154)

### كلمه توحيد زبان سے نه نكلا

چنانچہ ایک بزرگ کا قصہ ہے۔ کہ انہوں نے ایک دفعہ کلمہ توحید زبان سے نکالناچاہا گر زبان نہ چلی اور سب
باتوں میں زبان چلی تھی گر کلمہ زبان سے نہ نکاتا تھا۔ یہ عارف تھے۔ گھبراگئے۔ اللہ تعالی کی جناب میں عرض کیا کہ
اس کا کیا سبب ہے۔ الہام ہوا کہ فلال دن جس کو اسنے سال ہوئے تم نے ایک بے جاکلمہ زبان سے نکالا تھا اور اب تک
اس سے توبہ نہیں کی۔ آج اس کی یہ سزامل رہی ہے۔ کہ کلمر حق کی توفیق سلب ہوئی۔ اس گناہ سے توبہ کروتو عذاب
طلے۔ چنانچہ انہوں نے توبہ کی، توبہ قبول ہوئی اور یہ وبال رفع ہوا۔ حضرت! اس کو معمولی بات نہ سیجھئے۔ کہ آپ کو
ذکر کی توفیق ہوگئی۔ واللہ یہ بڑی دولت ہے۔ ور نہ ہزاروں لاکھوں جو تیاں چھاتے پھرتے ہیں۔ جن کی زبان کو خدانے
توفیق ہوگئی۔ واللہ یہ بڑی دولت ہے۔ ور نہ ہزاروں لاکھوں جو تیاں چھاتے پھرتے ہیں۔ جن کی زبان کو خدانے
توفیق ذکر سے بند کر دیا ہے۔

جیسے ایک حکایت ہے۔ کہ غلام اور آقا بازار کو گئے۔ راستہ میں مسجد آگئ۔ غلام نمازی تھا۔ آقابے نمازی۔ غلام نے نماز پر بیٹھ گیا۔ جب نے نماز پڑھئے کے لئے آقا سے اجازت چاہی۔ اس نے اس کو اجازت دے دی اور خود مسجد کے دروازہ پر بیٹھ گیا۔ جب نماز ختم ہو گئی اور نمازی مسجد سے نکلنے لگے تو آقاصا حب کو انتظار ہوا کہ اب غلام بھی آتا ہو گا گروہ نہ آیا اور بہت دیر لگا دی۔ اس پر آقانے جھلا کر پکارا۔ کہ میاں کہاں رہ گئے۔ آتے کیوں نہیں۔ غلام نے جواب دیا۔

کہ آنے نہیں دیتے۔ کہا! کون نہیں آنے دیتا۔ کہا جوتم کواندر نہیں آنے دیتا، وہ مجھ کو باہر نہیں آنے دیتا۔ صاحبو! توفیق اور عدم توفیق ہی توہے۔ کہ غلام مسجد کے اندر نواب بنا بیٹھااور آقاصاحب باہر سیڑ ھیوں پر منتظر نو کر بے بیٹھے ہیں۔ (خطبات علیم الامت جلد 13، ص 204)

#### تبحو يزمحبوب

اور چونکہ انسان کواللہ تعالی سے محبت ہے۔اس کئے اس مقام پر فرماتے ہیں:

وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْنَقِيمًا كه به ميراراسة ہے سيدھا۔ جس ميں ال راستے كو اپنی طرف ال لئے منسوب فرما يا۔ كه سننے والوں كو حظ آئے۔ كه به محبوب كاراستہ ہے۔ ال عنوان سے سب كواس كی طرف حركت ہو گی۔ خواہ السافافت كا يه مطلب ہو كہ اللہ چل كرتم مجھ تك السافافت كا يه مطلب ہو كہ اللہ چل كرتم مجھ تك

یعنی میری رضاتک پہنچ سکتے ہو۔خواہ کچھ ہی مطلب ہو مگر ہر حال میں محبت کا ہی اثر ہے کہ جب ان کو یہ معلوم ہو جائے کہ فلاں کام کرنے سے محبوب مجھ سے راضی ہو جائے گا۔ تو اس کو اس کام میں سب مشقتیں آسان ہو جاتی ہیں۔ بلکہ اس سے بڑھ کرا گرمجوب کی تجویز رضاکا بھی علم نہ ہو مگر اس کا علم ہو جادے کہ وہ میری مشقتوں کو دیکھ رہا ہے۔ تب بھی یہی اثر ہوتا ہے۔

چنانچہ ایک عاشق رسوائی عشق کی وجہ سے پٹ رہاتھا اور ذرااف نہ کرتا۔ ننانوے کوڑوں کے بعد جوایک کوڑا اور لگا تو آہ کی۔ کسی نے پوچھا کہ اس کی کیا وجہ تھی۔ کہ ننانوے کوڑوں پر آہ نہ کی، اخیر میں ایک کوڑے پر آہ کی۔ کہا ننانوے کوڑوں تک تو محبوب میرے سامنے تھا۔ میری حالت کو دیکھ رہاتھا۔ کہ اس کی محبت میں مجھ پر یہ مصیبت آتی ہے۔ تواس وقت تک مجھے مصیبت کا حساس ہی نہیں ہوا۔ بلکہ میں یوں کہہ رہاتھا۔

بجرم عشق توام می کشند و غوغائمیت تو نیز بر سربام آکه خوشنما شائمیت (تیرے عشق کے جرم میں مجھے کھنچ چلے جاتے ہیں اور بھیڑ لگی ہوئی ہے تو بھی تو کو مٹھے پر آکر دیکھ لے کہ کتنااچھاتماشہ ہورہاہے)

اس کے بعد وہ وہاں سے چلا گیا۔ تواس وقت مجھے کلفت کا حساس ہوا۔ جب اطلاع محبوب کے علم میں بیا ترہے تورضاو تجویز محبوب کے علم میں توکیا کچھ اثر ہوگا۔ (خطبات علیم الامت جلد 13، ص 279،280)

## شيطان في الحمد لا كوسال عبادت كى

ای طرح شیطان کودیکھو، کہ خدا کی قدرت ہے۔ آٹھ لاکھ برس تک عبادت کرتارہا۔ مگرایک بات سے انکار کر کے مردود و مطرود ہوگیا۔ میں نے اس مقام پر لوگوں کو کہتے سنا ہے کہ وہاں تو ذرامیں پکڑ لے۔ ذرامیں نواز دے۔ میں کہتا ہوں یہ اللہ میاں پر تہمت ہے۔ کہ ذرامیں پکڑ لیتے ہیں۔ اس سے توبہ کرو۔ وہاں تو سبقت دحمتی علی غضبی ہے۔ ہاں یہ بالکل صحیح بات ہے کہ ذرامیں نواز دیتے ہیں۔ باقی یہ خبیں ہوتا کہ ذرامیں پکڑ لیس۔ یہ شاہ اور دم نہیں ہیں۔ باقی ہے خبیں ہوتا کہ ذرامیں پکڑ لیس۔ یہ شاہ اور دم نہیں ہیں۔ کہ اندھیر نگری چوبٹ راج ہوکہ ذراکس سے ناخوشی ہوئی۔ اب پھانی کے ادھر اسے معز نہیں۔ شیطان جو راندہ گیا۔ تو یہ کوئی تھوڑی بات نہیں۔ جس پر راندہ گیا تھم ہوا کہ سجدہ کر و تو کہتا ہے نہیں کرتے۔ اگر آپ کا کوئی نوکر اس طرح کرے۔ تو بتا ہے کہ آپ کوکس قدر طیش ہوگا اور وہ نالا کن تو جت بھی کرتا ہے۔ کہ

خَلَقْتَنِيْ مِنْ نَادٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِنِنِ. (تونے مجھے آگ سے پیداکیااوراسے می سے پیداکیا)

کہ میں آدم کو سَجدہ کیسے کروں؟ مجھے نار سے پیدا کیا ہے اور انہیں خاک سے۔ تواس کی رائے میں یوں ہو نا چاہیے تھا۔ کہ آدم اسے سجدہ کرتے۔ ججت کے ساتھ انکار کرتا ہے۔ گویاخدا کے امر کو بے و قوفی سمجھتا ہے۔ پھریہ کتنی بڑی بات ہے کہ حکیم مطلق ایک امر کرے اور بیراس کا مبنی حماقت سمجھ کراس کے انتثال سے انکار کرے۔ تو دیکھو اتن عبادت بھی کی، پھر بھی ہونے والی بات ہوئی۔ تواے نفس! کیاناز کرتاہے اپنی عبادت پر، خاقانی کہتے ہیں:۔

ابلیس گفت طاعت من بیکراز بود سيمرغ وصل رادل وجان آشيانه بود آدم زخاك بود من از نور پاك او تفتم منم يكانه واوخود يكانه بود درلوح بدنوشته که ملعون شودیکے هردم گمان بهر کس برخود گمان نبود

شیطان کہتاہے کہ میں نے لوح محفوظ میں لکھادیکھا تھا۔ کہ آدم مخلوق ہوں گے۔ پھران کوسجدہ کا تھم ہو گااور ا یک شخص سجدہ سے انکار کر کے ملعون ہو گا۔ مجھے ہر شخص پر شبہ تھا کہ شاٌید بیہ ملعون ہو مگر خود اپنے اوپر شبہ نہ ہوا۔

كيونكه اپنى عبادت كى وجه مساييخ ساتھ حسن ظن بہت بردها مواتھا اور برانازتھا۔

حضرت عمرر ضی الله عنه فرماتے ہیں کہ اگر حکم ہو جائے کہ سوائے ایک ھخص کے کوئی دوزخ میں نہ جائے گا۔ تو میر اگمان نه فرعون پر مو، نه هاان پر، نه قارون پر، نمرود پر - بلکه مجھے ہی خوف ہو گا که کہیں وہ ایک میں ہی نه ہوں۔ای طرح اگر تھم ہوجائے کہ سوائے ایک کے کوئی جنت میں نہ جائے گاتو جھے بیا اختال ہوگا کہ شاید وہ ایک میں ہی ہوں:

اوخواست تافسانه لعنت كندمرا كردآنچه خواست آدم خاكى بهانه بود

نزديک اہل معرفت ايں چه بہانه بود

گویند جاہلان کہ نہ کر دے توسحبرہ

(اس نے چاہا کہ اس فسانہ سے مجھ پر لعنت کرے،جو چاہاخود کیا آدم خاکی تو بہانہ تھا،جہلاء کہتے ہیں کہ تونے سجدہ نہیں کیالیکن اہل معرفت کے نزدیک بیر بہانہ تھا) جہلاء کہتے ہیں کہ تونے سجدہ نہ کیا مگر اہل جوش جانتے ہیں کہ جف القلم بما هو كائن. (المعجم الكبير للطبراني: ٢٢٣:١١)

یہ براقطعہ ہے مجھے سب تویاد نہیں رہا۔ مقطع کہتے ہیں۔

خاقانیاتو تکیه به طاعات خود مکن سکیس بنده بهر دانش ابل زمانه بود

(خاقانی تواین عبادت پر بھروسہ نہ کر، زمانہ کے اہل دانش لوگوں نے بھی ایسا کیا ہے)

تواپنے ظاہری تقدس پر نظر کر کے مجھی کسی کو حقیر نہ سمجھو تہہیں کیا خبر ہے۔ کہ

تا مار كراخوا بدوميلش يكه باشد

( نطبات حكيم الامت جلد 13، ص 316، 317)

# چود ھویں جلد کے جواہر

## . کھانے کی رعایت

فقہاءنے کھانے کی یہاں تک رعایت کی ہے کہ اگر ٹھنڈا ہونے سے اس کی لذت زائل ہو جانے کا اندیشہ ہو جب بھی نماز کومؤخر کر دینا جائزہے اور منشااس کا وہی ہے کہ اس حالت میں نماز پڑھنے سے جمعیت قلب فوت ہو گی بار باریمی خیال آئے گاکہ نماز جلدی پڑھوتا کہ کھانا مختدانہ ہو جائے معلوم ہوااصل مطلوب جعیت قلب ہے کہ اسی سے تشبه بالملائكة حاصل موتاب، كم كھانامطلوب نہيں اور پہلے صوفيہ سے جو تقليل غذاكے واقعات منقول ہيں آج كل ان پر عمل نہیں ہوسکتا کیونکہ ان حضرات میں قوت زیادہ تھی ان کوغذابہت کم کرنے سے بھی جمعیت قلب فوت نہ ہوتی تھی ان کی قوت کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ ان سے بعضے ایسے اشغال منقول ہیں جو آج کل کوئی کرے تو مر ہی جائے چنانچہ ایک شغل صلوۃ معکوس کا ہے اور اس کو اصطلاحاً صلوۃ کہہ دیا گیا ہے ورنہ وہ نماز نہیں ہے بلکہ اس کی حقیقت یہ ہے کہ الٹالٹک کر شغل کرتے ہیں، بابافرید سنج شکر سے یہ مراقبہ منقول ہے کہ کسی کتاب میں تو دیکھانہیں گرمشہور ہے کہ وہ رات کوایک کنوئیں میں الٹالٹک کر شغل کرتے تھے اور نماز کے وقت مؤذن ان کو نکال لیا کرتا تھا، آج کل ایک جاال شیخ نے اپنے ایک مرید کو یہی شغل تعلیم کیااس نے شکایت کی کہ مجھے تواس سے بہت تکلیف ہوتی ہے جو برداشت سے باہر ہے کہا کچھ پرواہ نہیں مجاہدہ توہے ہی تکلیف کے لئے ،انجام یہ ہواکہ ایک دن غریب کی جان نکل گئی۔ مگر شیخ جاہل کو بچھ بھی پر وانہیں ہوئی، سمجھ لیاہو گا کہ شہید ہوا،اور واقعی جب کافر کامارا شہید ہے تو تیراماراہوا کیو نکر شہید نہ ہو گاوہ تو شہید ہی ہوا مگر تو جہنمی ہو گیا۔ جیسے ایک جاہل طبیب نے کسی مریض کو مسہل دیا تھا کہ اس کو دست بہت آئے طبیب کواطلاع دی گئی کہ دست بہت آرہے ہیں بند کرنے کی تدبیر کرناچاہئے کہا آنے دومادہ نکل رہا ہے۔ دوسرے دن پھر کہا گیا کہ اب بھی دست بند نہیں ہوئے کہا کچھ پروا نہیں اس میں مادہ بہت ہے نکلنے دو، تیسرے دن وہ مر گیا تو طبیب کہتاہے اللہ رہے مادہ نکل کر توبیہ نتیجہ کیا، اندر رہتا تونہ معلوم کیا کرتا کوئی اس احمق سے بوجھے کہ موت سے زیادہ کیا کرتاہاں شاید طبیب کو بیرا حمال ہو کہ اندررہ کر دوسروں کو بھی مار دیتا کہ ڈاکٹر بعض امراض کومتعدی مانتے ہیں غرض پہلے بزر گواں پراپنے کو قیاس کر کے تم ان کی طرح غذا کم کرنے کی تدبیر نہ کرو،ان میں قوت بہت زیادہ تھی تم کمزور ہوتم کو نیادہ تقلیل سے تکلیف ہوگی جس سے جمعیت قلب فوت ہو جائے گ۔ ( خطبات حكيم الامت جلد 14 ، ص 26)

# بن اسرائیل کے شخص کاایک قصہ

اس رحت کی یہ حالت ہے کہ حدیث شریف میں آتا ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے رحت کے 10 جھے کرکے ایک حصہ تو دیا میں رکھا جس کا اثر یہ ہے کہ کا فروں گنا ہگاروں کو بھی رزق پہنچنا ہے اوراس کا یہ اثر ہے کہ لوگ باہم ایک دو سرے سے محبت کرتے اور ماں بچوں پر اور جانور اپنی اولا د پر جان دیتے ہیں اور حشر میں اللہ تبارک و تعالی اس ایک حصہ کو ننانوے حصوں کے ساتھ ملا کر پورے 100 حصوں سے مو منین پر رحت فرمائیں گے نیز حدیث میں بنی اسرائیل کے ایک حضوں کے ساتھ ملا کر پورے 100 حصوں سے مو منین پر رحت فرمائیں گے نیز حدیث میں بنی اسرائیل کے ایک حضوں کے تعداس کو تغذہ ہوااور تو ہو کی فر ہوئی اسرائیل کے ایک حضوں کا قصہ آیا ہے کہ اس نے ننانوے قتی میں میر کی تو بہ قبول ہو سکتی ہے یا نہیں ؟ وہ زاہد خشک وہ ایک عالم کے پاس گیا اور استفتاء کیا کہ میں نے ننانوے گئی ہیں ہیر کی تو بہ قبول ہو سکتی ہے یا نہیں ؟ وہ زاہد خشک سے اس کا کام سنے ہی بگر گیا اور کہا کہ میں نے 100 خون کے ہیں اور تو بہ کرنا چاہتا ہوں میر سے بعد کسی و مسرے عالم کے پاس گیا اور اس سے جا کر کہا کہ میں نے 100 خون کے ہیں اور تو بہ کرنا چاہتا ہوں میر سے بعد کسی و مسرے عالم کے پاس گیا اور اس سے جا کر کہا کہ میں نے 100 خون کے ہیں اور تو بہ کا روازہ بھی بند نہیں لیے تو بہ ہوں ہو تھا ہوں ہو تھا ہوں کی حرت کر جاؤشاید اس کی بستی کو گی ہوں ہوں گیا سے اس لئے عالم نے حجو اس و بی ہوں ہوں کی اس کے عمر و روازہ بھی نو نہ ہوں کی ورنہ بروں کی صحب میں رہ کر تو بہ پھر ٹوٹ جاتی چو نکہ یہ خضص طالب بن چکا تھا اس کے اس شرط کو منظور کا تو ایک بستی سے دورنہ بروں کی صحب میں رہ کر تو بہ پھر ٹوٹ جاتی چو نکہ یہ خضص طالب بن چکا تھا اس کے اس شرط کو منظور کرلیا اور اپنی بستی کی طرف بھر تو کی طرف بھر تی کی طرف بھر گیا تھا کہ موت کا فرشتہ ساسے آگیا۔

حیف در چثم زدن صحبت یار آخر شد (افسوس چثم زدن ہی میں صحبت یار ختم ہو گئی، ہم گل کی سیر بھی کرنے نہ پائے تھے سبز موسم بہار ختم ہو گیا)

جب موت سرپر آگئ تو چلنے کی ہمت کہاں ہے بے چارہ لیٹ گیااور نزع کی حالت شروع ہوگئ مگراس نے اس وقت بھی اپناکام نہ چھوڑا نزع کی حالت میں بھی صلحاء کی بستی کی طرف گھسٹتار ہااور اپنے سینہ کو اور او هر بڑھادیا اب رحت حق کو جوش آیاز مین کو حکم ہوا کہ اس شخص کی بستی دور ہو جائے اور صلحاء کی بستی قریب ہو جائے چنا نچہ زمین کی طنامیں گھنچ گئیں اور صلحاء کی بستی ایک ہاتھ دور ہوگئ۔ جب اس کی روح پر واز ہوگئ تو ملائکہ کہ محت و ملائکہ عذاب دنوں آئے اور باہم جھگڑنے گئے ملائکہ کہ حمت نے کہا کہ اس کی روح کو ہم لے جائیں گے کو نکہ یہ تو بہ کر کے اللہ کے راستہ میں نکل چکا ہے۔

ومن يخرج من بيته مهاجرا إلى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع اجره على الله

(اور جو مخض الله اور اس کے رسول صلی الله علیہ وسلم کی طرف ہجرت کی غرض سے نکلے پھر اس کی موت واقع ہو جائے تواس کا جرالله تبارک و تعالی کے ذمہ ہے)

ملا تکہ عذاب نے کہا کہ اس کی توبہ کی بخیل کے لئے صلیاء کی بستی میں پہنچنا شرط تھااور شرط نہیں پائی گئا اس لئے یہ جہنی ہے اور اس کی روح کو ہم نکالیں گے۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ ملا تکہ بھی اجتہاد کرتے ہیں اور مسائل اجتھاد میں ان کے در میان اختلاف نزاع ہوتا ہے اور اس سے بھی معلوم ہوا کہ مخدوبین بھی اجتہاد کرتے ہیں اور ان میں بھی اختلاف ہو سکتا ہے کیو تکہ مخدوبین کی شان مثل ملا تکہ کے ہے بہر حال حق تعالی نے اس اختلاف کا یوں فیصلہ میں بھی اختلاف ہو سکتا ہے کیو تکہ مخدوبین کی شان مثل ملا تکہ کے ہے بہر حال حق تعالی نے اس اختلاف کا یوں فیصلہ کیا کہ ایک فرشتہ کو بھیجا کہ ان دونوں جماعتوں سے کہہ دو کہ دونوں بستیوں کی مسافت کی پیائش کریں اگر یہ صلیاء کی بستی سے قریب ہو تو جہنی ہے اور بستی سے قریب ہوتو جنتی ہے اور ملا تکہ رحمت اس کولے جائیں اور اگر اشر ادکی بستی سے قریب ہو تو جہنی ہو اور کیا تھی بیائش کی گئی توبہ شخص بقدر سینہ بڑھاد سے کے صلیاء کی بستی سے قریب تھا کیو تکہ اس کا سامان تو اللہ تبارک و تعالی نے پہلے ہی کر دیا تھا بس ملا تکہ رحمت اس کولے گئے۔ پی

رحت حق بہانہ می جوید (اللہ تعالیٰ کی رحمت بہانہ ڈھونڈتی ہے رحمت حق قیمت طلب نہیں کرتی)

مسلمانو! حق تعالیٰ کی رحمت سے قوی امید ہے کہ جنت میں توان شااللہ پہنچے ہی جاؤگے مگر پھر بھی اعمال سے بے فکری نہ کرو۔

#### بلااذن تصرف

دوسرے بلااذن تصرف کرنا کمال عبدیت کے بھی خلاف ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بڑھ کر کون صاحب تقرف ہوگا گرآپ صلی اللہ علیہ وسلم تصرف کرتے توسارے عالم کوایک دم سے ولی بنادیتے کسی کی مجال نہ تھی جو کفر کر سکتا مگرآپ ملے اُلڑ کے اس سے کام نہیں لیا۔

حضرت ابوطالب کے متعلق آپ کی خواہش بھی تھی کہ یہ ایمان لے آئیں گر آپ ملے اللہ ہے قوت تھرف کو استعال نہیں کیا۔ تواللہ معاف کرے کہ ابوطالب کے نام کے ساتھ زبان سے حضرت ہی نکاتا ہے حالا نکہ وہ ایمان نہیں لائے گر چونکہ ان کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت تھی اور محبت بھی الی کہ جانثار تھے اور چیا بھی تھے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی ان سے محبت تھی اس لئے زبان پران کے نام کے ساتھ جھزت نکل جاتا ہے ابوجہل کے نام کے ساتھ بھی نہیں نکلتا کیونکہ وہ آپ کا چیا تھا اگر چہ حقیقی نہ تھا گر اس کے ساتھ ہی موذی بھی بہت

تھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کواس نے بہت ایذادی ہے اس لئے اس کے نام کے ساتھ کوئی تعظیمی لفظ نہیں نکلتا، ایسے ہی ابولہب کے نام کے ساتھ بھی نہیں نکلتا گووہ حقیقی چچاہے مگر ایذامیں ابوجہل کے مثل تھا۔ (خطبات تھیم الامت جلد 14، ص159)

حضرت شبکی نے شیر کی تصویر پر توجہ ڈال کراصلی شیر بنادیا

حضرت جنیدر حمد اللہ کا واقعہ ہے کہ آپ ایک دفعہ کی بادشاہ سے گفتگو کررہے تھے ساتھ میں حضرت شکی تھی اشاء گفتگو میں بادشاہ نے حضرت جنید کو کی سخت کلمہ کہاوہ تخل سے کام لیتے رہے۔ گر حضرت شکی تے نہ دہا گیا و کی تخت کلمہ کہاوہ تخل سے کام لیتے رہے۔ گر حضرت شکی تے نہ دہا گیا و کی تخت کلمہ کہاوہ تخل سے کام لیتے رہے۔ گااثر ڈالا تو وہ کی گاشر بن گیا، حضرت جنید نے و کیے لیا انہوں نے فوراً اس پر ہاتھ رکھ دیاوہ مٹ گیا اور تصویر بی تصویر رہ گئی، بادشاہ نے پھر کی بات پر کوئی شخت کلمہ کہا حضرت شکی بادشاہ تے پھر کی اس سے دوبارہ وہ تصویر شیر کی خورت بن گئی، حضرت جنید نے اس پر ہاتھ رکھ کر اس کو پھر مثادیا گئی بارایساہوا حتی کہ آپ نہ تھرائیں اس کی مجال نہیں کہ میرے ہوتے آپ کو اس بے بھی گیا اس اس کی مجال نہیں کہ میرے ہوتے آپ کو کی جب کی بھی کہ سے ہو گائیں کہ میرے ہوتے آپ کو کر کی جب کی بھی کہ سے ہی آپ ہمارے بادشاہ ہیں آپ کو حق ہے کہ جمیں جو چاہیں کہیں ہی کہی آپ کے مقابلہ میں تھرف نئر کہی گئی رہیں، حضرت جنید نے تو اس کو حق آپ کو حق ہے کہ جمیں جو چاہیں کہیں آپ کے مقابلہ میں تھرف نئر کو لگئی تھر کو آپ پر چلئے نہ دوں گا، پاکل بے فکر رہیں، حضرت جنید نے تو اس کو بے فکر کر دیا مگر اس کو ان حضرات کی حقیقت بھی معلوم ہو گئی کہ اللہ بالکل بے فکر رہیں، حضرت جنید نے تو اس کو بیاں کی جو لے نے کیا بھی تو اس کو مثاویا تو شورف تبیں کو جو نے نے کیا بھی تو اس کو مثاویا تو ضور وہ ہو تی کہ اس لئے نہیں کرتے کہ اول تو اس میں سالک کو نعت کی قدر نہیں ہوتی کو نکہ قدر تو بعد مشقت ہی کے ہوتی ہو اس لئی سالک کو نعت کی قدر نہیں ہوتی کو نکہ قدر تو بعد مشقت ہی کے ہوتی ہو دو ہمت تو ڈو دیتا ہے بی تو جو ہی کہا ہے۔ (خطبات کیم الامت جاد 10 کی کی کو تو کی دو ہمت تو رو دیا ہے کہی تو اس جی سالک کو نعت کی قدر نہیں ہوتی کو نکہ قدر تو بعد مشقت ہی کے ہوتی ہو دو ہمت تو رو دیا ہے کہی تھر ان حضرت جاد ہو کہی کہی کو دو ہمت تو رو دیا ہے کہیں کے سال کو نعت کی قدر نہیں ہوتی کو نکہ قدر تو بعد مشقت ہی کے ہوتی ہو دو کہی ہو کے دی کی دور تو تھر نے کہیں ہوتی کیا ہو کہیں کی کو نہ تو رو دیا ہی کو دو تو تھر نے کہیں کے دور ان کی کو نہ تو دور تو تھر نے کی کہیں کی کو نہ تو دور تو تھر نے کی کو نہ تو دور تو تھر نے کی کو نہ تو دور تو تو تو تو تو تو تو کر کر تو کر تو تو

### توجهاور تصرف

تیسرے یہ طریقہ خلاف سنت بھی ہے حضرات انبیاء علیہم السلام بھی تصرف سے کام نہ لیتے ہے اس مقام پر پہنچ کر حضرت مولانا کو ما قبل کاربط یاد نہ رہا تو جامع وعظ سے دریافت فرمایا تواس نے اطلاع کی کہ مضمون اس پر چلاتھا کہ اللہ تبارک و تعالی کامواخذہ بھی رحمت ہے ،خواہ دنیا میں ہویا آخرت میں اس پر فرمایا کہ (جامع) میں یہ بیان کر رہاتھا کہ حق تعالی کی طرف سے بندہ پر گرفت ہو جانا بھی رحمت ہے ، جیسے حضرت شاہ عبد القادر صاحب کے ساتھ معاملہ پیش آیا، جس کی تفصیل ابھی آتی ہے اس پر یہ مضمون چل پڑاتھا کہ وصول میں تاخیر ہونا بھی رحمت ہے اس میں بھی

بہت سی حکمتیں ہیں اور اس حکمت کے ضمن میں اپنے اکا بر کے تصرف نہ کرنے کی وجہ بھی بتلادی تھی اب میں اصل مضمون کی طرف عود کرتا ہوں کہ شاہ عبدالقادر صاحب نے اس غریب کا ہدیہ جو دھیلے کی کوڑیاں تھیں واپس کر دیا تو اس پرحق تعالیٰ کی طرف سے عماب ہوا کہ اس دن سے تمام فقوعات بند ہو گئیں اور فاقہ پر فاقہ گزرنے لگا اول تو انہوں نے اس کو حکمت خاص پر محمول کیا کہ شایدر فع در جات کے لئے یہ معاملہ ہور ہاہے مگر پھر تنبہ ہوا کہ نہیں یہ تو عماب ہور ہاہے مگر پھر تنبہ ہوا کہ نہیں یہ تو عماب ہور ہاہے مگر پھر تنبہ ہوا کہ نہیں یہ تو عماب ہوں کو حکمت خاص پر محمول کیا کہ شایدر فع در جات کے لئے آئی ہے اور ہوات کو اللہ تعالیٰ نے ایک نور دیا ہے وہ اس سے سمجھ لیتا ہے کہ کون سی مصیبت رفع در جات کے لئے آئی ہے اور کون سی عماب کی وجہ سے آئی ہے۔

جس کی ایک علامت ہے کہ جس مصیبت کا منشاء عتاب ہوتا ہے اس ہے ہے چینی اور پریشانی بڑھتی ہے) غرض آثار سے وہ سمجھ گئے کہ بیہ فتوحات کی بندش کسی عتاب کی وجہ سے ہے پھر سوچنے سے خیال آیا کہ فلال دن اس غریب کی کوڑیاں واپس کردی تھیں کہ شاید ہے بات ناپیند ہوئی ہے، بس اس وقت گھبر اکر بلایا اور خود سوال کیا کہ بھائی وہ دسیلہ کی کوڑیاں ہمیں دے دو کہاں تودیئے سے بھی نہ لیا تھا، اب خود اس سے مانگ رہے ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد 14، ص 161)

## شیخےسے استاد کی طرح سوال نہ کرے

بلکہ میں ایک اور بات پر متنبہ کرتا ہوں وہ یہ کہ طالب کو شخ کے ساتھ علمی مباحث میں بھی گفتگونہ کرنا چاہئے کیونکہ اس میں ردوقدح کا انکار واقرار کی صورت ہوتی ہے جو شان طلب کے منافی ہے، ہاں طالب علم کو استاد سے . خوب چوں چرال کرنا چاہئے کیونکہ استاد اشکالات علمیہ کے حل کرنے کو پہلے سے آمادہ ہو کر بیٹھتا ہے اور شیخ اس کام کے لئے ہے جہال عمل کی ضرورت ہے باتوں کی ضرورت نہیں پس شیخ کے ساتھ کان ہو کر دہنا چاہئے اور استاد کے ساتھ کان ہو کر دہنا چاہئے اور استاد کے ساتھ کان ہو کر دہنا چاہئے اور استاد کے ساتھ کان ہو کر دہنا چاہئے اور استاد کے ساتھ ذبان ہو کر ہمارے مولانا فرماتے ستھے کہ

ہر طالب کہ چوں وچرا نکند وہر در ویشے کہ چوں وچرا کند ہر دورا بچراگاہ باید فرستاد (ہر طالب علم جو چوں وچراں و بحث مباحثہ نہ کرے اور ہر در ویش جو چوں وچراں کرے تو طالب علم کو مدر سہ سے اور در ویش کو خانقاہ سے نکال دینا چاہئے )

پس شخ سے استاد کا کام نہ لو اور سنار سے لوہار کا کام نہ لو اس کے سامنے لوہامت لا وُبلکہ سوناچاندی لاوُتا کہ وہ خوبصورت جھکے اور کرن چھول اور جھومر تیار کرکے تمہارے کان اور سرپر لگادے، پس یہ بڑی غلطی ہے کہ کسی کے پاس طالب بن کرنہ جائیں اور اس کو شنخ بنائیں پھر اس سے کام لیں، دوسرے صاحبو! مال سے ماما کا کام نہ لوگواس میں ایک میم اور ایک الف زیادہ ہو گئے مگر عزت تو گھٹ گئی کیونکہ مال کو ماما بناناذلت تجویز کرنا ہے۔ للذا شیخ سے علمی

مباحث میں گفتگونہ کرناچاہے مگر آج کل طالبین اس کا خیال نہیں رکھتے ، ہاں گاہے گاہے ادب کے ساتھ ہو تواس کا مباحث میں گفتگونہ کرناچاہے مگر آج کل طالبین اس کا خیال نہیں رکھتے ، ہاں گاہے گاہے ادب کے ساتھ ہو تواس کا مجمی مضا نقتہ ایک مضا نقتہ ایک نازگی می حالت ہو جاتی ہے اور مقام ناز کے احکام جدا ہیں ، اسوقت جتنا چاہے بولواور جو چاہے بوچھو کچھ مضا نقتہ نہیں اس کو کہتے ہیں۔

اے خامہ نیاز نہ چلنے سے تو مچل لیعنی مقام ناز ہے جس چال جل سے خامہ نیاز نہ چلنے سے تو مچل مگر ایسے لوگوں کو شیخ کے ساتھ مباحث علمیہ میں گفتگو کرتا ہواد مکھ کر دوسرے اپنے کوان پر قیاس نہ کریں۔ (خطبات علیم الامت جلد 14، ص183،184)

آداب شيخ

طالب کوشیخ کے سامنے نہایت ادب سے رہنا چاہئے اور کسی کواس کے سامنے بولتا ہواد کھ کراپنے کواس پر قیاس نہ کرنا چاہئے کیونکہ وہ ایک خاص حالت انشراح پا چکاہے، اس کا بولنا اور بحث کرناسب ادب میں داخل ہے اور تمہار ابولنا بے ادبی میں داخل ہوگا اور بے ادب کااس طریق میں پچھ کام نہیں۔

بادبرااندری ره بارنیست جائے اوبر دار شدور دارنیست

(بادب کے لئے اس راہ میں کچھ حصہ نہیں ہے، اس کا مقام دار پر ہے نہ کہ در بار میں ہے)

یعنی بے ادب کی جگہ دار پر ہے (یعنی سولی پر) اور دار کے اندر (یعنی گھر میں اس کے لئے جگہ نہیں،
صاحبو! بزرگوں نے جو شیوخ کے آداب لکھے ہیں وہ لغو نہیں اور ان تمام آداب کا خلاصہ یہ ہے کہ شخ کا جی برانہ کرو،
اس کے قلب کو مکدرنہ کروورنہ تم کو فیض بھی گدلاہی پہنچ گا حضرت حاجی صاحب قدس اللہ سرہ فرماتے سے شخ میزاب رحمت ہو میلامت کروورنہ فیض بھی گدلاہو کر میزاب رحمت کو میلامت کروورنہ فیض بھی گدلاہو کر آئے گا۔ یہ خلاصہ ہے ان آداب کامشائ نے اپنی پرستش نہیں کرائی بلکہ تم کو خالص و مصفی زلال رحمت بلانا چاہتے ہیں اور اس کا یہی طریقہ ہے کہ ان کا دل میلانہ کرو پس ایک حق شخ کا یہ بھی ہے کہ طالب اپنی رائے اور تجویز کود خل نہ اور اس کا یہی طریقہ ہے کہ ان کا دل میلانہ کرو پس ایک حق شخ کا یہ بھی ہے کہ طالب اپنی رائے اور تجویز کود خل نہ

تم بیر مت سوچو کہ میرے واسطے غلبہ شوق مناسب تھااور اب تک حاصل نہیں ہوا۔ یاالتہاب واضطراب کی مجھے ضرورت تھی اور بیہ بات پیدا نہیں ہوئی پس تم تواطلاع وا تباع سے کام رکھو۔ (خطبات حکیم الامت جلد 14، ص185)

## شهداء میں اولیاء تھی شامل ہیں

اے صاحب جس راست پر وہ چل رہے ہیں واللہ وہ تلوارسے تیز بال سے باریک ہے ان کی جان پر جو بنتی ہے اس کی کسی کو کیا خبر لوگ سیجھتے ہیں کہ یہ مشاکع بڑے مزہ میں ہیں لوگ ان کے ہاتھ چو متے ہیں تعظیم و تکریم کرتے ہیں ہرایا تحالف لاتے ہیں بس یہ سب سے زیادہ بے فکر ہیں ارے تم کوان کے دل کی کیا خبر کہ اللہ تعالی کے کیا کیا معاملات ان کے ساتھ پیش آتے ہیں اور کیے کیسے خطرات ان پر گزرتے رہتے ہیں بھلا جس کے سرپر تلوار کھڑی ہواس کو کسی تعظیم و تکریم کا ہاتھ پیرچو منے سے بھی لطف آسکتا ہے ، میں محض برگمانی ہے اولیاء اللہ کے ساتھ تو جب ان کی یہ حالت ہے تو کیا مقتول سیف اور حریق و غریق تو شہید ہوں اور یہ لوگ شہید نہ ہوں یہ بھی ضرور مقتول فی سیل اللہ کی طرح شہید ہیں اور یہ میں قرآن کی تفیر نہیں کرتا کہ

وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَخْيَاءٌ

(جو تشخص الله تعالی کے رائے میں ماراجائے اسے مردہ مت کہوبلکہ وہ زندہ ہے)

میں اولیاء بھی داخل ہیں بلکہ علم اعتبار و قیاس کے طور پر کہتاہوں کہ یہ بھی انہیں کے حکم میں ہیں اور کوئی تہا میری دائے نہیں بلکہ قاضی شاءاللہ صاحب نے بھی تفیر مظہری میں شہداء کے ذکر کے ساتھ فرمایا ہے۔ اذا کان هذا حال المقتول بسیف الکفار فکیف بقتیل سیف الجبار کہ جب مقوّل سیف کفار کی یہ فضیلت ہے توجو سیف جبار سے مقول ہوا ہوا ہوا کہ میں اس مسئلہ میں جبار سے مقول ہوا ہوا ہوا کہ میں اس مسئلہ میں متفرد نہیں ہوں بل نی فید سلف، سلف میں بھی بعض کی بھی دائے ہوگی اس سے معلوم ہوا کہ میں اس مسئلہ میں متفرد نہیں ہوں بل نی فید سلف، سلف میں بھی بعض کی بھی دائے ہوا کہ صورت میں وہ حریق ہے اور دوسری ہر حال میں واصل ہے یا شہید ہے خواہ نسبت شوقیہ ہو یا نسبت انسیہ ہوا یک صورت میں وہ حریق ہے اور دوسری صورت میں غریق ہے اور دونوں کے لئے بشارت شہادت ہے (یہاں پہنچ کر پھر حضرت مولانا نے کا تب سے ما قبل کا مورت میں غریق ہے اور دونوں کے لئے بشارت شہادت ہے (یہاں پہنچ کر پھر حضرت مولانا نے کا تب سے ما قبل کا مورت میں غریق ہونا ہوا تھا کہ امور غیر اختیار کی پرمواخذہ نہیں ہوتا۔ (خطبات عیم الامت جلد 14، ص 200، 190)

## تعبيربازي

ای طرح تعبیر کے متعلق کہہ دیں اگریوں بھی کہہ دیا کریں تب بھی غنیمت ہے لوگوں کے عقیدے تو خراب نہ ہوں ،اس کی ایک مثال ہے کہ ہم لوگ یہاں قربانی کی کھال اور سری پائے سقہ کو دیا کرتے ہے کیونکہ یہ محض رسم ہے شرعاً اس کا کوئی حق نہیں لیکن جب سقول نے بہت برا مانا تب میں نے یہ کیا کہ ان سے صاف کہہ دیا کہ شرعاً تمہاراکوئی حق نہیں ہے مگران کو پھر پہنے دید ہے ، یہ ہمارے درجے کی بات ہے بس اب ہم تو یہ ہی کرتے ہیں کہ اٹھا

کر پیسے دے دیئے قربانی کا گوشت یا کھال نہیں دیتے یا سری بائے دے دیئے اور کہہ دیا کہ غریب سمجھ کر دے دیتے ہیں تمہارا کچھ حق نہیں، غرض اتنا بھی کریں توغنیمت ہے مگر بزر گوں کے اخلاق کہ جی برانہ ہو بس جی اگر جی براہونے میں اتنی بی وسعت ہے تو پھر حق واضح ہو چکا اور اس میں جی براہونے کی کیابات ہے اجی نرمی کے ساتھ کہہ دو کہ سمجھ میں نہیں آئی تعبیر۔اسی واسطے اگر کوئی مجھے خواب لکھ کر بھیجتا ہے تو میں تجربوں کی بناپر اکثریہ شعر جواب میں لکھ دیتا ہوں

نه شبم نه شب پرستم که حدیث خواب گویم چوغلام آفتا بم بهمه زآفتاب گویم (نه میں شب بول نه شب پرست که خواب کی تعبیر بیان کروں، محبوب حقیقی کا غلام بول پس انہیں کی باتیں کرتا ہوں) ۔

#### افلا طونی دعوت

اسی بناء پر باد شاہ نے عذر کیاافلا طون کواس خیال کا ادراک تھااس لئے افلا طون نے کہا تھا، میں آپ کی دعوت کرنا چاہتا ہوں یہ سن کر باد شاہ نے دل میں تو یہی کہا کہ واقعی اس کے دماغ میں خلل معلوم ہوتا ہے اس کے پاس ضروری سامان تک نہیں یہ مجھے کھلاوے گا کیا، لیکن زبان سے یہ بات توادب کی وجہ سے کہہ نہ سکا کہ یہ عذر کیا کہ آپ کو فضول تکلیف ہوگی ، افلا طون نے کہا کہ نہیں مجھے بچھ تکلیف نہیں ہوگی، میراجی چاہتا ہے۔ جب اصرار دیکھا تو

باد شاہ نے دعوت منظور کرلی کہ اچھا آ جاؤں گااور ایک آ دھ ہمراہی بھی میرے ساتھ ہو گاا فلا طون نے کہانہیں مع کشکر ادر وزراءامراءسب کی دعوت ہے۔غرض ایک ساتھ دس ہزار کی دعوت کر دی اور لشکر معمولی نہیں خاص شاہی لشکر، بادشاہ نے کہا خیر خط توہے ہی ہے بھی سہی، غرض تاریخ معین پر بادشاہ مع نشکر اور جملہ امراء کے افلا طون کے یاس جانے کے لئے شہرسے باہر نکلاتو کئی میل پہلے دیکھا کہ چاروں طرف استقبال کا سامان نہایت تزک واحتشام کے ساتھ كيا كيا ہے ہرايك كے درجہ كے موافق الگ الگ كمرہ موجود ہے اور دوطر فه باغ لگے ہوئے ہيں، رات كا وقت تھا، ہزاروں قندیل، جگہ جگہ ناچ رنگ نہریں اور یہ وہ ایک عجیب منظر پیش نظر تھا، اب باد شاہ نہایت حیران کہ یااللہ یہاں تو تمجی کوئی ایساشهر تھانہیں، غرض ہر هخص کو مختلف کمروں میں اتارا گیااور ہر جگہ نہایت اعلیٰ در جہ کا سامان فرش فروش جھاڑ فانوس، افلاطون نے خود آکر مدارت کی اور بادشاہ کا شکریہ اداکیا، ایک بہت بڑا مکان تھااس میں سب کو جمع کر کے کھانا کھلا یا گیا کھانے ایسے لذیذ کہ عمر بھر بھی نصیب نہ ہوئے تھے، باد شاہ کو بڑی جیرت کہ معلوم نہیں اس شخص نے اس قدر جلدیہ انتظامات کہاں سے کر لئے ، بظاہر اس کے پاس کھھ جمع یو نجی بھی نہیں معلوم ہوتی ، یہاں تک کہ جب سب کھائی چکے توعیش وطرب کاسامان ہواہر شخص کوایک الگ کمرہ سونے کے لئے دیا گیاجو ہر قسم کے ساز وسامان سے آراستہ پیراستہ ،اندر گئے تو دیکھا کہ تتمیم لطف اور بھیل عیش کے لئے ایک ایک حسین عورت بھی ہر جگہ موجود ہے۔غرض سارے سامان عیش وطرب کے موجود تھے، خیر وہ لوگ کوئی متقی پر ہیز گار تو تھے نہیں اہل خانقاہ تھوڑاہی تھے بلکہ خواہ مخواہ کے آ دمی تھے، جیسے مشہور ہے الفر بہ خواہ مخواہ مر د آ دمی، بیر نگ مہمانی کادیکھ کر بڑے خوش ہوئے اور رات بھر خوب عیش اڑائے کیونکہ ایس رات انہیں پھر کہاں نصیب ہوتی، یہاں تک کہ سوگئے۔

جب آن کھ کھلی تو دیکھتے کیا ہیں کہ نہ باغ ہے بلکہ نرا راغ ہے، نہ درخت ہیں بلکہ نرے کرخت ہیں یعنی بجائے درختوں کے دیکھا کہ پھر کھڑے ہوئے ہیں اور ایک جو تاسب کی بغل میں ہے اور پاجامہ خراب ہے، یہ عور تیں تھیں بڑے شر مندہ ہوئے کہ لاحول ولا قوۃ یہ کیا قصہ ہے، بادشاہ کی بھی یہی حالت تھی، افلا طون نے بادشاہ سے کہا کہ تم نے دیکھا یہ ساری دنیا جس پر تمہیں اتناناز ہے ایک عالم خیال ہے اور حقیقت اس کی پچھ بھی نہیں، اس قدر قوی تصرف تھا، افلا طون کے خیال کا کہ اس نے یہ خیال جمالیا کہ ان سب کے متخیلہ میں یہ ساری چیزیں موجود ہو جائیں بسسب کوہی نظر آنے لگیں جب وہ لوگ سوگے اس نے اس خیال کوہٹالیا، پھر اٹھ کر جو انہوں نے دیکھا تو پچھ بھی نہ تھا، افلا طون مجاہدہ وریاضت بہت کئے ہوئے تھا، اس لئے اس کی قوت اس کے خیال میں پیدا ہوگئی تھی، یہ تصوف نہیں ہے تصرف میں مزہ وہ کیا، افلا طون نے کہا کہ جیسے تہہیں ان چیزوں میں مزہ اس کے تعارف نے بالکل نہیں آتا کیوں کہ جھے ان کی حقیقت معلوم ہے تووا قعی جو پچھ نظر آیاوہ عالم خیال تھا مسمریز میں میں مزہ آتا ہے جھے بالکل نہیں آتا کیوں کہ جھے ان کی حقیقت معلوم ہے تووا قعی جو پچھ نظر آیاوہ عالم خیال تھا مسمریز م

میں بھی جو پچھ نظر آتا ہے وہ بھی عالم خیال ہی ہوتا ہے اور پہ جو حاضر ات واضر ات ہے بیہ بھی وہی ہے محض قوت خیالیہ کااثر ہوتا ہے روح ووح کچھ نہیں ہوتی ،اس واسطے بچوں پریہ عمل جلتا ہے بچہ کو آئینہ دکھاکر پوچھتے ہیں کہ دیکھو بھتگی آیاسقہ آیااہے بچ می نظر آنے لگتاہے کہ بھنگی آیاسقہ آیا،عور توں پریہ عمل چلتاہے کیونکہ ان میں بھی عقل کم ہوتی ہے یا کوئی مر دہوجو بہت ہی ہے و قوف ہواس پر بھی چل جاتاہے اور اثر ڈالنے کے لئے بڑی بڑی تر کیبیں کرتے ہیں ناخن پر بانی لگا کر کہتے ہیں کہ نہایت غور کے ساتھ اس سیائی کے اندر دیکھتے رہو، یہ اس وجہ سے کرتے ہیں تاکہ خیالات بالکل یکسوہو جائیں، چنانچہ طلمسی انگو تھی میں جو چیزیں نظر آتی ہیں اس کا بھی یہی رازہے ایک صاحب کے پاس طلسمی انگو تھی تھیان کے ایک دوست تھانہ دار سے ان کے یہاں پیشانی پر زخم لگا تھا پھر وہ زخم اچھا ہو گیا تھا، وہاں بھی سے شرط تھی کہ دیکھنے والا کوئی بچے ہو یاعورت اور بہ عجیب بات ہے کہ خود عامل کو کچھ نظر آتانہیں معمول کو نظر آتاہے ان صاحب نے بے سے پوچھاکہ داروغہ آئے تھوڑی دیر کے بعداس نے کہاہاں ایک شخص آئے توہیں انہوں نے پوچھاکیسی شکل ہے اس نے ساراحلیہ دار وغہ ہی کا بتادیااوریہ مجھی کہا کہ ان کے ماتھے پر ایک لکیرس ہے اس پر وہ صاحب بہت حیران ہوئے مجھ سے کہنے لگے کہ ایس صورت میں ہم کیسے مجھیں کہ یہ مکروفریب ہے، میں نے کہایہ تمہارا خیال تھاوا قع میں روح نہ تھی، انہوں نے کہا کہ ہاں صاحب واقع میں ٹھیک ہے میں نے کہاتم نے ایسی جلدی کیسے تقیدیق کر دی کہنے لگے کہ دوران عمل میں جب میں کتاب دیکھنے لگتا تو وہ اس وقت کہتا کہ اب تو پچھ بھی نظر نہیں آتا، میں نے ان صاحب سے کہا کہ پھر بتلایئے اس کی کیاوجہ تھی ، کیا آتے جاتے روح تھک گئی تھی یالاحول لکھی ہوگی اس کتاب میں تواس طرح سے ایسے تخیلات اور تصر فات ہوا کرتے ہیں غرض دنیا کی حالت کو تواہیا ہی سمجھئے۔

(خطبات تحكيم الامت جلد14، ص332،333، 331)

#### قرب کی ایک صورت

بات یہ ہے کہ قرب کی مختلف صور تیں ہیں بھی بصورت عروج ہوتا ہے اور بھی بصورت نزول، جنت میں قرب بصورت عروج ہوتا ہے اور بھی بصورت نزول، جنت میں قرب بصورت عروج ہوگااور یہاں سجدہ میں بصورت نزول ہوتا ہے اس مضمون کو مولانار ومی نے کیاخوب بیان فرمایا چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں۔

گفت پنیمبرکه معراج مرا نیست از معراج یونس اجتبا

(پیغیر صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا که میری معراج کو حضرت یونس علیه السلام کی معراج پر ترجیح مت دو) مولانااس مقام پر حدیث لا تفضلونی علی یونس بن متی کی تفییر فرمار ہے ہیں چنانچه سرخی میں بھی بہی حدیث لکھی ہے یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں که مجھ کو یونس علیه السلام پر فضیلت نه دواور معراج کے قصہ کو بطور مثال لائے ہیں، پس فرماتے ہیں کہ یونس علیہ السلام کا جو قصہ قرآن مجید میں مذکور ہے کہ بدوں صریح اجازت خداوندی کے تبلیغ چھوڑ کروہ اپنے شہر سے چلے گئے یہاں تک کہ کشتی میں سوار ہوئے اور کشتی چکر میں آگئ پھر ان کو پانی میں ڈال دیا گیا اور مچھل نے نگل لیا توان کی اس حالت کو نقص پر محمول نہ کرو کیونکہ بیران کے لئے وہی ہی معراج تھی جیسے مجھے معراج ہوئی ہے پس تم میر کی معراج کوان کی معراج پر ایسی فضیلت نہ دو جس سے ان کی معراج کو ان کی معراج پر ایسی فضیلت نہ دو جس سے ان کی معراج کو گھٹا دو اور اس کا نقص نہ تھی گو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج انکس تھی اب یہاں عام لوگوں کو شبہ ہوتا ہے کہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم کو آسانوں پر عروج ہوا، اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس جالت کو معراج کہنا درست ہے مگر حضرت یونس علیہ السلام کو تو عروج نہیں ہوا بلکہ نزول ہوا تھا اس کو معراج کہنا کیوں کر صبح ہوگا مولانا نے اس کا جواب دیا ہے۔

قرب از پستی ببالار فتن ست قرب اس کانام نہیں کہ پنچے سے اوپر چلے جاؤ بلکہ قرب ہیہے کہ ہستی سے چھوٹ جاؤ)

فرماتے ہیں کہ قرب کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ ینچے سے اوپر کوبلا یا جائے اور ایک صورت یہ بھی ہے کہ اوپر سے نیچے کو بلا یا جائے کیونکہ قرب کسی خاص صورت کے ساتھ مقید نہیں وجہ اس کی یہ ہے کہ خود اللہ تعالی کسی خاص جہت کے ساتھ مقید نہیں ہیں۔

نورادازیمن ویسر و تحت و فوق بر سر و برگردنم مانند طوق (اس کانوردائیں، بائیں اوپر نیچ ہر طرف ہے جیسے گلے کا ہار گردن کو گھیرے ہوتا ہے) ان کی بخلی تو ہر جہت میں ہے اس لئے ہر سمت میں معراج ہوسکتی ہے خود ایک حدیث میں آیا ہے لودلیتم محبل الی الارض السفلی لهبط علی الله (رواه التر مذی)

لیکن اگرایک رسی کوارض سفلی تک لؤکایاجائے توحق تعالی پر پہنچ گی مطلب سے کہ وہاں بھی بجلی حق موجود ہے کوئی جگہ اور کوئی سمت ان کی بجلی سے خالی نہیں رہی ، عرش کی شخصیص المرحمن علی العوش استوی میں تواس پر سب کا اجماع ہے کہ حق تعالی مکان سے منزہ ہیں عرش مستقر اللی المتعارف ہر گزنہیں پھر استوی علی العرش کے کیا معنی ہیں اس کے متعلق سلف نے تو سکوت کیا ہے ( اور بہی اسلم ہے ) اور خلف نے مناسب تاویلیں بیان کی ہیں ان میں سے حضرت حاجی صاحب کی ایک تاویل ہے فرمایا کہ نصوص میں الله استوی علی العوش نہیں فرمایا بکہ جابجا المرحمن علی العوش استوی آیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رحمت کی بجلی عرش پر زیادہ ہے ہیں شخصیص الک خاص صفت کی بجلی کے اعتبار سے ہیں اس کے احکام سب عرش سے آتے ہیں کیونکہ ایک خاص صفت کی بجلی کے اعتبار سے ہیں اس کے احکام سب عرش سے آتے ہیں کیونکہ

احکام میں رحمت کاخاص ظہورہے، بہر حال قرب ہی کانام نہیں کہ نیچے سے اوپر جاناہ وبکہ اوپر سے نیچے جانے میں بھی قرب ہوسکتا ہے تو یونس علیہ السلام کو اسی صورت سے قرب عطا ہوا ان کی بھی معراج تھی تو یہی صورت قرب ک دنیا میں نماز کے اندر ہوتی ہے کہ سجدہ میں بندہ کو قرب بصورت نزول ہوتا ہے جب حقیقت قرب ان اعمال میں موجود ہے توہ بھی خود مطلوب ہیں جیسے جنت مطلوب ہے کیونکہ وہ بھی قرب ہی کی وجہ سے مطلوب ہا گر جنت میں اللہ تعالی کا قرب نہ ہوتا تو مطلوب نہ ہوتی اور اگر دخول جنت پر ہی قبول و قرب کا مدار ہوتو نعوذ باللہ ان ملائکہ کو غیر مقبول کہ ہنت کہ نیز ہے گاجو جہنم کے منتظم ہیں حالانکہ فرضتے سب مقبول ہیں ان میں غیر مقبول کوئی نہیں پس ثابت ہوگیا کہ جنت پر قرب کا مدار نہیں، دو سری جگہ اور دو سری صورت میں بھی قرب ہوسکتا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ وہ دو رسری صورت میں بھی قرب ہوسکتا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ وہ دو رسری صورت میں جی قرب ہوسکتا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ وہ دو رسری صورت میں جی قرب ہوسکتا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ وہ دو رسری صورت میں جوت تھا۔ (خطبات سے مالامت جلد 14، ص 369،370)

# بندر هویں جلد کے جواہر

#### وقت رباء

حضرت بایزید بسطامی نے ایک مرتبہ سورہ کطاپڑھی پھر خواب میں دیکھا کہ نامہ اعمال میں سورۃ ملہ پوری لکھی ہوئی تھی۔ گرایک آیت کی جگہ خالی ہے۔ آپ نے فرشتوں سے بوچھاکہ اس آیت کی جگہ کیوں خالی رہی۔ میں نے تو اس کو بھی پڑھاتھا۔جواب ملاکہ جس وقت تم نے اس آیت کوپڑھناچاہا۔اس وقت ایک تمخص اس جگہ سے گزررہاتھا توتم نے اس کوسنانے کو بیر آیت ذرا بناسنوار کر پڑھی جس سے ریاء ہو گیا۔ اس لئے اس آیت کی تلاوت قبول نہیں ہوئی۔اس سے معلوم ہوا کہ ریاء کس قدر دقیق ہے کہ بعض دفعہ عارفین کاملین کو بھی پیتہ نہیں چاتا کہ ریاء ہو گیا۔اسلے اس کاعلاج اور علاج کے بعد ہمیشہ نفس کی نگہداشت ضروری ہے ورنہ بعض د فعہ ریاء ایسا بڑھ جاتا ہے کہ انسان مخلوق سے گزر کر خالق کے ساتھ ریاء کرنے لگتا ہے اور تمام عادات ذمیمہ کی یہی حالت ہے کہ جب ان کی جراجم جاتی ہے تو خالق کے ساتھ بھی ان عادات کو استعال کرتا ہے۔اس پر شاید سامعین کو تعجب ہوا ہوگا۔ کہ اللہ تعالی کے ساتھ ریاء کر نے کی کیاصورت ہے۔ سنے مثلاً ایک شخص مخضر نماز پڑھ رہا تھا پھراس وقت اس کا کوئی معتقد آگیا تواس نے نماز کہی کردی۔ یہ تو کھلی ریاء ہے جوریاء مع الخلق ہے۔ پھراس نے خلوت میں نماز پڑھی تواب بھی نماز کو کمبی کرتا ہے اس خیال سے کہ مخلوق کے سامنے تو پھر بھی طویل ہی نماز پڑھناضروری ہے۔سومبھی حق تعالیٰ بیہ نہ کہیں کہ مخلوق کے سامنے تو ممی نماز پڑھتا ہے اور میرے سامنے مخضر پڑھتاہے توبہ لمبی نماز خداکے لئے نہیں ہے بلکہ مخلوق کے سامنے ریاء باقی رکھنے کے لئے ہے۔ یہ ریاء مع اللہ ہے۔ایسے ہی تکبر میں جب غلو ہو جاتا ہے اور اس کی جڑپختہ ہو جاتی ہے تو بھی اللہ تعالی کے ساتھ بھی تکبر کرنے لگتا ہے۔ مثلاً دعامیں عاجزی اور خشوع کر رہاہے۔ رونے کی سی صورت بناکر گڑ گڑارہا تھا کہ سامنے سے کوئی دوسرا ہخص آگیا تواب گر گرانا جھوڑ دیا کہ دیکھنے والے کی نظر میں سکی نہ ہویہ تکبر مع اللہ ہے کہ اس کواللہ تعالی کے سامنے عاجزی اور ذلت کی صورت بنانے سے بھی دوسروں کی نظر میں ذلت وعار آئی ہے۔ اس سے تصوف کا بیہ مسئلہ بھی ثابت ہو گیا کہ مخلوق کے لئے عمل کرنا بھی ریاء ہے اور ترک کرنا بھی ریاء ہے

مخلوق کے لئے کسی عبادت کو ترک کرنا تکبر توہے، جبیبا کہ اوپر کی مثال میں گزراریاءاس لئے ہے کہ عین اشتغال بالعبادت کے وقت مخلوق پراس کی نظرر ہی اور اس کی نظرییں معظم رہنا چاہا۔

#### اخفاءميں رياء

ایک فرع تواس مسکلہ کی یہ تھی ہے تو تھی ہوئی ہے ایک شعبہ ریاء کااور ہے جو بہت دقی ہے وہ یہ کہ محققین کے خزد یک عبادات کے انتفاء کااہتمام کرنا بھی ریاء ہے۔ یہ شعبہ ایسا دقی ہے کہ اہل ظاہر نے اس کوریاء نہیں سمجھا مگر مصرین طریق کے نزدیک یہ بھی ریاء ہے وہ کہتے ہیں کہ اخفاء عن الخلق کا اہتمام وہی کرے گا جس کی نظر مخلوق پر ہو اور جس کی نظر مخلوق سے اٹھ جائے اور اپنے ہے بھی اٹھ جائے کہ عبادت کو اپنا عمل نہ سمجھے بلکہ محض تو فیق حق سمجھے لکہ محض تو فیق حق سمجھے لکہ محض تو فیق حق سمجھے کہ اللہ تعالی مجھ سے کام لے رہے ہیں۔ میں خود پھر نہیں کر سکتا تھا۔ وہ اخفاء کا اہتمام نہ کرے گا۔ کو کہ جب وہ مخلوق کو الاش عرص سمجھتا ہے تو ان سے اخفاء کوں کرے گا۔ اور جب اپنے عمل کو اپنا عمل ہی نہیں سمجھتا بلکہ فضل حق سمجھتا ہے تو اس سے اخفاء کمل کو گا۔ لیکن اس شعبہ کاریاء ہونا پہلے شعبہ کے برابر نہیں پہلی صورت تو مطلقاً ریاء ہونا پہلے شعبہ کے برابر نہیں پہلی صورت تو مطلقاً ریاء ہونا ہوگا۔ لیکن اس شعبہ کاریاء ہونا پہلے شعبہ کے برابر نہیں پہلی صورت تو مطلقاً ریاء ہونا کہ کو ایفاء عمل کبھی ریاء ہونا ہو گا۔ کے نزدیک اپنے لئے نفاء عمل کی ضرورت ہواں کے لئے اخفاء عمل ریاء نہیں یا یہ شخص خود مجتہد ہواور اس کے نزدیک اپنے لئے اخفاء عمل ریاء نہیں، مگر جبتہد وہ وہ جبتہ ہواور اس کے نزدیک اپنے لئے اخفاء عمل ریاء نہیں، مگر جبتہد وہ ہوں کا مہمر ہونا کی مصر کے قول سے معلوم ہواہو ور نہ خود اپنے اعتقادے یا عوام کے معتقد ہو جانے سے کوئی مبصر نہیں ہو سکتا۔

(خطبات عكيم الامت جلد15،ص18،19)

#### موت سے قوت روحانی میں اضافہ

شاید کوئی کیے کہ بیہ ساری مستیاں موت سے پہلے ہی تھیں جب موت آئی ہوگی نانی یاد آگئی ہوگی تو حضرت یقین رکھتے کہ ان کو نہ نانی یاد آگئی نہ دادی بلکہ اللہ تعالیٰ ہی یاد آئے اور اسی مستی کے ساتھ ان کو موت آئی۔ چنانچہ ایک نقشبندی بزرگ نے مرتے ہوئے وصیت فرمائی تھی کہ ہمار سے جنازہ کے ساتھ ایک شعر پڑھتا ہوا چلے مفلسانیم آمدہ در کوئے تو مشیکاللہ از جمال روئے تو مست بھنا جانب زنبیل ما آفرین بردست و بربازوئے تو دست بھنا جانب زنبیل ما آفرین بردست و بربازوئے تو

آپ کے دربار میں مفلس ہو کر آئے ہیں اپنے جمال کے صدقہ میں سے پچھ عنایت کیجئے۔ہماری زنبیل کی طرف ہاتھ بڑھا ہے آپ کے دست وباز و پر آفرین ہے۔

رے ہو ہے۔ بات سیب سیب بات ہیں۔ چشتیہ کا مذاق توجلنا مرنا ہے ہی ان کے یہاں تواخفاء حالات ہے ہی نہیں مگر تبھی تبھی نقشبندی بھی اپنا جوش ظاہر کر دیتے ہیں کیونکہ محبت وعشق توسب ہی میں ہے گوالوان (رنگ) مختلف ہیں۔ توجس کو مرتے ہوئے نانی یاد آتی ہے اس کوالیی وصیتول کی مستی نہیں سو جھا کرتی۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان کو موت کے وقت وہی انشراح وانسباط وجوش و خروش تھاجوزندگی میں تھا۔

اور واقعات سے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کو موت کے بعد بھی یہ انبیاط وجوش باقی رہتا ہے اور قاعدہ کے موافق ہونا بھی چاہئے کیونکہ موت سے تُوکی باطنیہ ضعیف نہیں ہو تیں بلکہ قوت روحانی بڑھ جاتی ہے چنانچہ حضرت سلطان جی کے جنازہ کے ساتھ ایک مرید نے غلبہ حزن میں جو کہ انقال کے وقت مریدوں پر طاری ہوتا ہے۔ یہ اشعار پڑھے۔
مر و سیمینا بھے دامی روی سخت بے مہری کہ بے مامی روی اے تماشاگاہ عالم روئے تو تو کجا بہر تماشا می روی

اے محبوب آپ جنگل میں جارہ ہیں سخت بے مہری ہے کہ آپ بغیر ہمارے جارہ ہیں آے محبوب آیکارخ انور جہاں کا تماشہ گاہ ہے آپ تماشہ کیلئے کہاں جارہے ہیں۔

اس نے جس وقت بیہ اشعار پڑھے توسلطان کے جنازہ پر وجدی کیفیت طاری ہوگئی اور ہاتھ کفن سے باہر نکل کر بلند ہوگیا پھر لوگوں نے اس مرید کواشعار پڑھنے سے روکا کہ نہ معلوم کیا ہو جائے گابس خاموش رہو۔ معلوم ہوا کہ بیہ لوگ موت کے بعد بھی مطمئن رہتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 15، ص 37)

## شهر ت اور خلوص

امام صاحب کا واقعہ ہے کہ آپ چلے جارہے تھے کہ ایک شخص نے کہا کہ بیہ امام ابو حنیفہ ہیں۔ بیہ پانچ سو رکعتیں روزانہ پڑھتے ہیں آپ اس کو س کر رونے لگے اور اسی روز سے اتناہی عمل شروع کر دیا۔ کیوں کہ جانتے تھے مخلوق تودھو کہ میں آسکتی ہے لیکن خالق کے ساتھ کوئی دھو کہ نہیں چل سکتا۔

آج یہ حالت ہے کہ لوگ اپنی نسبت تقوی وطہارت کے مشہور ہونے کی کوشش کرتے ہیں اور اس کے لئے تھوڑ دیے کہ تدابیر کی جاتی ہیں۔ ایک مخص کلکتہ ہیں گیااور اس نے یہ تدبیر کی کہ اپنے چند گرگے اس غرض کے لئے جھوڑ دیے کہ اس کو مشہور کریں۔ بہر حال علم میں خواہ حال و قال میں ، مگر کرناسخت غلطی ہے۔ غرض جو حال یاسر ہے بدوں حصول سمجھ میں نہیں آتااور جو سمجھ میں نہ آوے اس کے پیچھے نہ پڑنا چاہئے نہ دو سرے کو بتلانا چاہئے تعلیم اسی چیز کی دین چاہے کہ جس کی ضرورت ہے ور نہ مجلس گرم کرنے کے لئے بے ضرورت باتیں یا محمل الضرر مسائل کو ہر گزیان نہ کرنا چاہئے اور حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے قدر کے بارہ میں گفتگو کرنے کی ممانعت سے سبق لینا چاہے۔ دیکھو بچ چاہئے اور حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے قدر کے بارہ میں گفتگو کرنے کی ممانعت سے سبق لینا چاہے۔ دیکھو بچ کے سامنے کتنے ہی نفیس کھانے ہوں لیکن جب کا فی مقدار پیٹ میں جاتی ہے توشفیق ماں کھانے سے روک دیتی ہے بچ

ضد کرتاہے لیکن اس کی پروانہیں کرتی۔اسکی نظر مصلحت اور فائدہ پر ہوتی ہے اس طرح ہم کو چاہئے کہ جن امور کو ہمارے م ہمارے لئے غیر ضروری یامضر قرار دیاہے۔ان کے دریے ہم نہ ہوں اور اپنا مذہب بیدر کھیں۔

بدر دوصاف تراحكم نيست دم دركش

كه آنچه ساتى مار يخته عين الطاف است

(تلچھٹ ہو کہ صاف شراب تہ ہیں مجال نہیں کہ بچالوساتی نے جو کچھ دیاہے وہ عین الطاف ہے) (خطبات علیم الامت جلد 15، ص123، 124)

نعمت عقل

دوسرے عام لوگ متی کو بھی بڑی چیز سیھتے ہیں لیکن اگر حقیقت پر نظر کی جائے تو یہ کوئی چیز بھی نہیں کیونکہ معتی نام ہے عقل کے مغلوب ہو جانے کا۔اوریہ کوئی محود شے نہیں۔ایک فقیر سے میر سے سامنے کسی نے سوال کیا کہ مجذ وب افضل ہے یاسالک تواس نے جواب دیا کہ عقل کے مغلوب ہو جانے کی خرابی کی وجہ سے حق تعالی نے شراب کو حرام کیا تو معلوم ہوا کہ عقل کا مغلوب ہونا اتن بری چیز ہے کہ اس کی وجہ سے شراب اتن پلید اور ناپاک ہوگئی تواب تم فیصلہ خود کر لوگے افضل مجذ وب ہے یاسالک۔ ظاہر ہے کہ جس کی عقل غالب ہووہ ہی افضل ہے۔ ایک مرتبہ سید نارسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ سے پوچھا کہ اسے عمر! جب و وفر شتے مئر نکیر قبر میں کڑتے و گرجے آویں گے تو کیا حال ہوگا۔ آپ نے عرض کیا کہ یارسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم نے وکیا حال ہوگا۔ آپ نے عرض کیا کہ یارسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) اس وقت ہم کو عقل بھی ہوگی یا نہیں۔ فرمایا تم اس وقت دنیا سے بھی زیادہ عاقل ہوگے تو اس پر حضرت عمر شے غرض کیا کہ یارسول اللہ طاف تھی ہوگی وف نہیں، کی نے خوب کہا۔

مر نکیر آید دیر سد که بگورب توکیت گویم آنکس که ربوداین دل دیوانه ءما

(اگر نکیر آئیں اور دریافت کریں کہ تیرارب کون ہے؟ توجواب دوں گاوہ ہے جس نے ہمارے اس دل دیوانہ کو چھین لیا ہے) حضرت رابعہ بھری رحمۃ اللہ علیہا کی حکایت ہے کہ کسی کو مکشوف ہوا کہ جب آپ کی وفات ہوئی اور قبر میں مد فون ہوئیں تو فر شتوں نے پوچھا کہ من ربک (تیرارب کون ہے) آپ نے فرمایا کہ ابھی تو میں دوگر ہی زمین کے نیچے آئی ہوں۔ کیا تی دیر میں اپنے خدا کو بھول جاؤں گی۔ غرض عقل بڑی بھاری نعمت ہے تو مستی اور شکر وغیرہ کوئی کمال نہیں۔ اسی لئے انہیاء علیہم السلام کو ایساوجہ جس میں کو دبھاند ہواور عقل مغلوب ہو جائے نہ ہوتا تھا۔ وغیرہ کوئی کمال نہیں۔ اسی لئے انہیاء علیہم السلام کو ایساوجہ جس میں کو دبھاند ہواور عقل مغلوب ہو جائے نہ ہوتا تھا۔ (خطبات علیم الامت جلد 153، 154)

## شاہ آبو سعید کی تربیت

نقشبندیہ کا مذات ہے کہ وہ پہلے ہی دن ذکر کی تلقین کر کے تخم ریزی شروع کر دیتے ہیں۔ اور چشتہ اول ازالہ رزائل کاکام شروع کرکے ناک چنے چبواتے ہیں گر چبواتے نہیں۔ بلکہ چبواتے تھے۔ کیو نکہ اب تو وہ بھی طالب علموں کی ضعف ہمت کی وجہ سے نقشبندیہ کے طریق پر عمل کرنے گلے ور نہ پہلے یہ حالت تھی کہ حضرت ابوسعیر سنگوہی رحمۃ اللہ علیہ جب طلب طریق سلطان نظام الدین بلخی رحمہ اللہ کی خدمت میں پاپیادہ سنگوہ ہے نئے پنچے اور حضرت شخ کو اطلاع ہوئی تواول تو بڑی خاطر کی۔ شہر کے باہر تک استقبال کو تشریف لا بے اور ساتھ میں سلطان بلخ بھی تھا۔ کیونکہ وہ شخ کا معتقد تھا۔ غرض مر شد زادہ کا بڑی شان سے استقبال کیا۔ اور شہر میں لے جا کرخوب خدمت کی۔ اور کی روز تک باد شاہ اور وزراء وامر اء کے یہاں ان کی دعو تیں ہوتی رہیں۔ جب کئی دن ہو گئے تو شاہ ابو سعید صاحب رحمہ اللہ نے باد شاہ اور وزراء وام با یہ عیل سلطاب ہو وہ بیان فرما ہے۔ کہا میں تو وہ دولت لینے آیا ہوں۔ جو آپ میرے گھر سے لائے ہیں۔ بس یہ سنتے ہی شخ کا مطلب ہو وہ بیان فرما ہے۔ کہا میں تو وہ دولت لینے آیا ہوں۔ جو آپ میرے گھر سے لائے ہیں۔ بس یہ سنتے ہی شخ کا رنگ بدل گیا۔ اور بزبان حال فرمایا۔

ناز پر ور دہ تنعم نبر دراہ بدوست عاشقی شیو کارندانِ بلاکش باشد ناز نعمت میں پڑاہواد وست تک نہیں پہنچ سکتا۔ عاشقی تورندان جفاکش ہی کا حصہ ہے۔

فرمایاصاحبزادے اگر وہ دولت لیہ اپاچاہتے ہو تو پھریہ شان و شوکت رخصت کرو۔ اور آئ سے عوام کی خدمت تمہارے سپر دہے۔ جاکر جمام جھو کاواور نقیب خانقاہ سے فرمادیا کہ ان کو لنگر کی روٹی صبح و شام دے دیا کر واور فرمایا کہ جب تک ہم اجازت نہ دیں اس وقت تک ہمارے سامنے نہ آؤ ، ذکر بتلایانہ شغل۔ پس نماز روزہ کرتے اور جمام جھو نکتے رہو۔ ای حالت میں ایک عرصہ گزر گیا۔ اس کے بعد حضرت نے بھنگن سے فرمایا کہ آج کو ڈاابوسعید کے سر پر ڈال دینا بھنگن نے ایسانی کیا تو شاہ ابوسعید نے غصہ سے فرمایا کہ گنگوہ نہ ہوا جو آج تجھے حقیقت معلوم ہو جاتی بھنگن نے عرض کر دیا کہ ابوسعید نے یہ کہا تھا۔ فرمایا ارے ابھی تو خناس دماغ میں گھسا ہوا ہے۔ گنگوہ کی بوئے ریاست نہیں نگی ابھی اور جمام جمو نکیس۔ چنانچہ اور عرصہ گزر گیا۔ پھر دوبارہ جنگن کو وہی حکم دیا۔ چنانچہ اس نے پھر ایسانی کیا، اس دفعہ شاہ ابوسعید نے زبان سے بچھ نہیں کہا گر تیز نظروں سے گھور کر دیکھا۔ شخ نے یہ حال س کر فرمایا کہ ابھی کسر دفعہ شاہ ابوسعید نے زبان سے بچھ نہیں کہا گر تیز نظروں سے گھور کر دیکھا۔ شخ نے یہ حال س کر فرمایا کہ ابھی کسر باقی ہے۔ چنانچہ ایک عرصہ تک اور یکی خدمت جاری رکھی اس کے بعد پھر وہی حکم دیا اس نے پھر ایسانی کیا۔ اس باقی ہے۔ چنانچہ ایک عرصہ تک اور گیا تھا۔ کوڑا جو گر گیا تھا۔ اپنے اوپر ڈالنے گئے بھنگن نے جاکر شخے سے ہال وقت شاہ ابوسعید کا نفس بالکل مل دل گیا تھا۔ کوڑا جو گر گیا تھا۔ اپنے اوپر ڈالنے گئے بھنگن نے جاکر شخے سے حال وقت شاہ ابوسعید کا نفس بالکل مل دل گیا تھا۔ کوڑا جو گر گیا تھا۔ اپنے اوپر ڈالنے گا بھی کسے خاکم شخو سے جاکہ کوٹا جو کوڑا جو گر گیا تھا۔ اپنے اوپر ڈالنے گئے بھنگن نے جاکر شخو سے بو می کھی دور کی معملی نے جاکہ کوٹا جو کر گیا تھا۔ اپنے اوپر ڈالنے گئے بھنگن نے جاکر شخو سے بھول

عرض کیا تو فرما یا الحمد لله اول قدم توطے ہوا۔ واقعی یہ تکبر راستہ میں حائل ہے۔ نکل جائے تو پھر بہت جلد طریق طے ہوجاتا ہے۔ عارف فرماتے ہیں۔

میان عاشق ومعثوق بیچ حال نیست توخود حجاب خودی حافظ از میان برخیز

ای حالت میں ان پر غیبی فضل ہوا کہ ایک جگی خاص ان کے اوپر ہوئی جس کی لذت نے تمام تکلیف کو بھلادیا۔
ادھر حضرت شیخ کو بیہ حالت منکشف ہوئی اور انہوں نے خدام سے فرمایا کہ اس وقت ابوسعید پر فضل ہو گیا۔ اور ایک خاص بخل سے حق تعالی نے ان کو مشرف فرمادیا۔ جاؤجنگل سے ان کو اٹھالاؤ، خدام توادھر دوڑے اور ادھر سلطان نظام الدین رحمۃ اللہ علیہ پر شیخ الثیوخ حضرت شاہ عبدالقدوس قدس اللہ سرہ کی روحانیت منکشف ہوئی اور فرمایا نظام الدین تم کواس سے زیادہ مشقت لیے کا بھی حق تقام کر ہم نے تو تم سے اتنی مشقت نہ کی تھی۔ یہ ایک محبت آمیز عماب تھا۔ جس سے سلطان نظام الدین کے دل پر بہت بڑا اثر ہوا۔ چنانچہ اب جو شاہ ابوسعید سامنے آئے ہیں تو سلطان نے ان کو محبت سے سینے سے لگایا اور پھر ذکر و شغل میں لگادیا۔ اور اس طرح خاطر مدادت ہونے گی۔ شاہ ابو سعید کواس روز کی محبت سے مشاق رہتے تھے جب کئی روز تک نہ ہوئی توایک جن حب بک وہ جن کی اور بختہ ارادہ کر لیا کہ جب تک وہ مخلی نہ ہوگی سانس نہ چھوڑوں گا، چاہے دم نکل جائے دن حبی رہ کر رہے اس کے مشاق رہتے تھے جب کئی روز تک نہ ہوئی توایک دن حبی رہ کر کے اس کے مشاق رہتے تھے جب کئی روز تک نہ ہوئی توایک حالے کہ کہ بہوئی تالیں بیش آتی ہیں جس پر گزرتی ہے وہی جانتا کی کو کہ ایس کے دیا تاہیں بیش آتی ہیں جس پر گزرتی ہے وہی جانتا کی دیا تاہیں بیش آتی ہیں جس پر گزرتی ہے وہی جانتا کی کو کہ ایس کے دیا تاہیں زندگی سے مر جانا ہی اچھا ہے۔ اس طریق میں بھی کیا کیا حالتیں پیش آتی ہیں جس پر گزرتی ہے وہی جانتا

ہے۔ چنانچہ کئی گھنٹے تک سانس روکے بیٹے رہے بالآخروہ بخلی شروع ہوئی اور اس کی مسرت میں سانس اس زور سے جھوٹا کہ پہلی پر ضرب پڑی اور ٹوٹ گئی،اس وقت غیب سے ایک ہاتھ نمود ار ہواجس میں چمچہ میں کوئی دوائی تھی وہ ان کے منہ میں لگادی گئی۔اس کے کھاتے ہی پہلی فور اً جڑگئی وہی حالت غیر ہوگئی کہ۔

دردم نهفته زطبیبان مدعی باشد که از خانه غیبش دواکند

خودساختہ اطباء سے اپندرد کو چھپائے ہوئے ہوں اس امید پر کہ وہ اپنے خزانہ غیبی میں سے میری دواکریں۔
اور اس کے ساتھ ہی ارشاد ہواکہ چوزہ کا شور باچندروز تک پینا۔ انہوں نے حالت فروہونے کے بعدیہ قصہ شخ سے عرض کیا، شخ نے فوراً چوزوں کا انظام کر دیا، اور کئی روز تک چوزے کھلائے گئے۔ اب حق تعالی کی طرف سے خود میم ہوتا ہے کہ عمدہ عمدہ غذائیں کھاؤ اور پہلے وہ مشقت تھی کہ جمام جھونکو، جوکی روٹی کھاؤ، اس کے بعد خلافت عطا ہوئی اور کامل بن کر گنگوہ آئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 15، ص 209،210،211)

#### اخفاء كاملين

دوسراراز نعماء کے استعال میں بیہ ہے کہ اس سے شہرت نہیں ہوتی۔ جب لوگ اس کو لذائذ و نعم کھاتے ہوئے دیکھیں گے بول کہیں گے کہ بیہ کیسے بزرگ ہیں جو عمرہ کھانے کھاتے ہیں تواس سے ایک گونہ حالت کااخفاء رہتا ہے مگر اس کے ساتھ بیہ بھی سمجھ لو کہ کاملین اخفاء کا بھی زیادہ اہتمام نہیں کرتے کیونکہ اس اہتمام اخفاء سے بھی شہرت ہو جاتی ہے۔

چنانچہ جنگل میں جاکر بیٹھو تو میلہ لگ جائے گا۔ چلہ کشی کر واور عزلت اختیار کرو، تو مخلوق کا ججوم ہو جائے گا۔ اس لئے اخفاء کازیادہ اہتمام بھی طلب شہرت میں داخل ہے۔ صائب کہتا ہے

اگرشہرت ہوس داری اسیر دام عزلت شو کہ درپر واز دارد گوشہ گیری نام عنقارا (اگرتم کوشہرت کی تمناہے تو گوشہ تنہائی کے دام میں اسیر ہوجاؤ کیونکہ گوشہ گیری کی وجہ سے نام عنقا ہو گیا) اس لئے کاملین ایسااخفاء بھی نہیں کرتے جس سے شہرت ہو کیونکہ اصل چیز بچنے کی یہی شہرت ہے جوایک بلاء ہے جس کی بابت مولا نافر ماتے ہیں۔

تن تفس شکل است اماخار جال از فریب داخلال وخار جهال انیش گوید نے منم امراز آتش گوید نے منم انباز نو او چوبیند خلق را سر مست خویش از تکبر می روداز دست خویش

(تن قفس کے مثل ہے اس وجہ سے وہ جان اور روح کیلئے مثل خار کے ہور ہاہے ایک اس کو کہہ رہاہے میں آپ کا ہمراز ہوں دوسرا کہتا ہے نہیں صاحب میں آپ کا شریک حال ہوں وہ شخص بے چارہ جب ایک مخلوق کو اپناسر مست اور عاشق دیکھتا ہے بس تکبر کی وجہ سے ہاتھوں سے نکل جاتا ہے ) آگے شہرت سے بیجنے کا امر فرماتے ہیں ہے۔

ب مرابط میں سے خویش رار نجور سازوزارزار تاتہار اشتھار خلق بند محکم است بندایں از بندآ ہن کے کم است

(اپنے آپ کورنجور اور گمنام رکھوتا کہ لوگ تم کو شہرت سے بازر کھیں مخلوق کی شہرت اللہ اور ان کے بندہ کے در میان مضبوط بند ہے یہ بندلوہے کی بند سے کیا کم ہے) آگے فرماتے ہیں کہ شہرت سے بعض معاصرین کو حسد بھی ہوجاتا ہے۔

چشمهاوخشمها برسرت ریز دچوآب از متلها

(غصاور آ تکھیں اور اشک تیرے سرے اس طرح ٹیکتے ہیں جس طرح مشکوں سے پانی ٹیکتا ہے)

مگریہ شہرت مذمومہ وہ ہے جو طلب سے حاصل کی جائے اور جو بدوں طلب بلکہ باوجود طلب عدم کے حاصل ہو وہ بلا نہیں ہے۔ حق تعالیٰ اس میں اعانت فرماتے ہیں اور غوائل سے محفوظ رکھتے ہیں بہر حال کاملین اعتدال کے ساتھ اپنی حالت کا اخفاء کرتے ہیں۔اس لئے بھی نعتین کھاتے ہیں۔

حضرت غوث اعظم کا قصہ ہے کہ ایک بردھیانے اپنے لڑے کو آپ کے حوالہ کیا کہ اس کو اپنی خدمت میں رکھنے وہ یہ سمجھی ہوگی کہ حضرت کے بہاں ہدایا بہت آتے ہیں۔ میر الڑکا کھا کھا کر خوب تیار ہو جائے گا۔ گر چندروز کے بعد دیکھا کہ وہ تو پہلے سے بھی زیادہ دبلا تھا اور معلوم ہوا کہ اس کو جو کی دوروٹیاں صبح وشام ملتی ہیں۔ پہلے تواس کو خیال ہوا کہ شاید حضرت کے بہاں آخ کل فقوعات کم ہوگئ ہوں گی۔ اس لئے میرے بیٹے کو عمدہ غذا کیل نہیں ملیں۔ گر جب وہ حضرت کے بہاں آئ تو دیکھا کہ آپ مرغ کھا رہے ہیں۔ یہ دیکھ کر جھلا ہی تو گئ اور کہا حضرت یہ کیا مروت کی مرغ کھا نے کے کہ آپ تو مرغ کھا تیں۔ اور میرے بیٹے کو بجو کی روٹیاں دیں۔ حضرت نے فرمایا کھم برغ کھانے کے تابل نہیں ہوا۔ اس نے کہا کیوں کیا میرے بیٹے کو کھانا نہیں آتا۔ آپ نے فرمایا کھم جو ایا تاہوں جب آپ کھانا کے تو مرغ کی ہڈیوں کو جمع کرکے فرمایا۔ قدم باذن اللہ و قدرت خداوندی سے ای وقت وہ زندہ ہو گیا اور پر جھاڑ کر چا نظر آیا۔ حضرت غوث اعظم نے فرمایا کہ جب تیرابیٹا ایسا ہو جائے گا۔ اس وقت وہ بھی مرغ کھایا کرے گا۔ کر چا بھر جو اب تو آپ نے بڑھیا کی عقل کے موافق دیا۔

كَلِّمُوا الَّناسَ عَلَىٰ قَدْرِ عُقُولِهِمْ. (لو گول سے انكی عقل کے مطابق كلام كرو) کے قاعد ہے پر۔ (خطبات علیمالامت - جلد 15، صفحہ 241،242)

## احد جام کے پاس ایک مردعورت اپنے لڑکے کولائے

شکرلله که نمر دیم ورسیدیم بدوست آفری باد برین همت مر دانه ما

(الله تعالی کاشکرے کہ ہم خیریت ہے دوست تک پہنچ گئے ہماری اس ہمت مر دانہ پر آفریں)

جب سالک تعلق بالحق کے سبب اپنے اعضاء اور اپنی ذات کو خدا کا سیجنے لگتاہے۔ تو پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا کا کیوں نہ سمجھیں گے۔ یہ معنی ہیں آپ کے غیر حق نہ ہونے کے اور اسی درجہ میں نفس کی حفاظت بھی مطلوب ہوگی کیونکہ وہ نفس من حیث ہی نفس کی حفاظت نہیں۔ بلکہ اس حیثیت سے اس کی حفاظت کی جاتی ہے کہ وہ خدا کی چیز ہے اور خدا تعالی نے اس کی حفاظت کا امر فرمایا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 15، ص 251)

#### وسعت رحمت

ناامیدی مانع عطاء ہے گر خدائے تعالی کے یہاں وہ بھی مانع نہیں۔ بلکہ ناامیدی کے بعد بھی فضل فرماتے ہیں۔ دو سرامقدمہ سے کہ خدائے تعالی کو خفایا کی اطلاع مثل ظواہر کے ہے۔ فالقلب عندہ للسان ان کے نزدیک دل کی بات ایس ہوئی ہوئی ہوئی جیسے زبان سے کہی ہوئی۔ اس لئے قلب کی ناامیدی مانع ہوئی چاہئے تھی۔ گر خدا تعالی کے ہاں بالکل مانع

نہیں اور بیہ واقعی ہے کہ معاملہ اللہ تعالی کا ہندوں کے ساتھ ایسا ہی ہے کہ وہ باوجود موانع کے بھی فضل فرماتے رہے ہیں۔

غور سے دیکھے تو معلوم ہوگا کہ دہ روز مرہ ہارے ساتھ ایسائی کرتے ہیں کچھ بارش ہی کے ساتھ خاص نہیں۔
بلکہ اس سے بڑھ کر نظیریں موجود ہیں۔ خدا تعالیٰ کی رحمت ایسی وسیع ہے کہ ایک بزرگ کے الہاموں میں سے ایک
الہام یہ بھی ہے کہ رزق میر اایسا ہے کہ اگر کوئی شخص پانچوں وقت نماز کے بعد دعا کرے کہ اَللُہُمَّ لا قَرْدُ قَنِی یعنی
الہام یہ بھی رزق مت دیجو، تب بھی میں رزق نہ بند کروں تو مانگنے پر کیوں نہ دوں گا۔ اب خیال کیجے کہ ہمارایہ
گمان کتنا غلط ہے کہ ہم خدا تعالی سے ناامید ہوں غرض کہ جو پچھ کی ہے ہماری طرف سے میں ادھر سے کوئی دریغ
نہیں ہے۔

مومن کوجہنم میں نیندآ جائے گی

امام غزالی نے کھاہے کہ جہنم میں مکث طویل کااد فی درجہ سات ہزار برس ہیں۔ حضرت جہنم کے اندر توسات دن جھی کوئی عذاب کا تخل نہیں کر سکتا۔ گر میں مسلمانوں کوبشارت دیتاہوں کہ ان کوعذاب جہنم کااحساس کفار سے بہت کم ہوگا۔ جس کی حقیقت مسلم کی ایک حدیث میں ان لفظوں سے بیان کی گئی ہے۔ اماته الله فیہا اماته کہ حق تعالی ان کو جہنم میں ایک قسم کی موت دیدیں گے۔ حدیث میں تواتناہی ہے۔ شخابین عربی نے اس کی تفسیریوں کی ہے کہ مومنین کو جہنم میں ایک مدت کے لئے ہلکی سی نیند آجائے گی۔ حدیث المنوم اخوالموت سے اس کی تائید بھی ہوتی ہے۔ نیزاس سے بھی کہ اماته الله فیہا اماته کاسیاق کلام بتلارہاہے کہ حقیقی موت تومر اد نہیں۔ ورنہ اماته براھانے کی ضرورت نہ ہوتی۔ صرف اماته ما فی تھابی طرز کلام بتلارہاہے کہ خاص قسم کی مراد ہے جو موت کے مشابہ ہے حقیقی موت مراد نہیں واللہ اُعلم

شنخ عربی نے اس کے بعد یہ بھی فرمایا ہے کہ اس نیندگی حالت میں وہ یوں خواب دیکھے گا کہ میں جنت میں ہوں اور خوداس کے باس ہوں۔ یہ بات کہنے کی تونہ تھی کہیں مسلمان بے فکر نہ ہو جائیں۔ کہ بس جہنم میں جا کر مزے سے سوئیں سے ! ہاں کبھی جا گو گئے تو ہاؤی نہیں سکتا اگر تھوڑی دیر کو بھی جاگ گئے تو نانی یاد آ جائے گی۔ غرض کہ یہ مال ہے خود کشی کا۔ مگر اس کو انہان سوچتا نہیں ہے۔ اس لئے خود کشی کو حالت موجودہ سے بہتر سمجھ کر اختیار کر تاہے۔ پس مخص اپنے نزدیک خیر ہی کا طالب ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 15 م 357)

### تمام مال وجائيداد وقف نه كياجائے

حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حضرت ابو طلح ہے خصور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے موافق اس باغ
کو حضرت حسان اور الی بن کعب کے در میان تقسیم کر دیا کیونکہ وہ مجھ سے زیادہ ان کے قریب تھے اور ایک روایت
میں یہ آیا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں ان دونوں سے زیادہ قریب تھا مگر مجھے اس میں سے پچھ
نہیں دیا۔ ان روایتوں میں بظاہر تعارض ہے مگر محد ثین نے دونوں میں تطبیق یوں دی ہے کہ حضرت انس باعتبار
خدمت واختکا ط کے قریب تھے۔ کیونکہ ہر وقت ایک ہی گھر میں ان کے پاس رہتے تھے۔ اور حضرت حسان و ابی بن
کعب باعتبار نسب کے قریب تھے۔ سبحان اللہ خوب تطبیق ہے اور یہ بھی ایک عظیم الشان فن ہے جو اللہ تعالی نے
محد ثین وفقہاء کے ساتھ مخصوص کیا ہے۔ جس کی بنیاد محض تحلیل و تاویل ہی پر نہیں جیسا بعض نادانوں کا خیال ہے
محد ثین وفقہاء کے ساتھ مخصوص کیا ہے۔ جس کی بنیاد محض تحلیل و تاویل ہی پر نہیں جیسا بعض نادانوں کا خیال ہے
ملکہ وہ واقعی طور پر تطبیق دیتے ہیں اور اس کی ضرورت ہے۔ بدون اس کے چارہ نہیں کیونکہ یہ قاعدہ مسلمہ ہے کہ
صاد قین میں تعارض نہیں ہو سکتا۔ تو جب دو حدیثیں سند صحیح کے ساتھ مروی ہوں اور دونوں میں تعارض ہو تور فع
تعارض لازم ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 16، ص 363)

## رةى مال الله كے نام پروينا

میں سے کہدرہاتھا کہ ردی چیز اللہ کے نام پر صدقہ نہ کر ناچاہے اس سے بر حاصل نہ ہوگا۔ جیسے آج کل عادت ہے کہ خدا کے نام کی وہی چیز نکالی جاتی ہے جو سب سے ردی ہو۔ جیسا ہمارے ماموں صاحب نے ایک حکایت بیان کی تھی کہ ایک رکائی میں کے نے منہ ڈال دیاتواس کی ہیوی نے اسی مٹی کی رکائی میں کہ ایک شخص کے یہاں کھیر پکی تھی، کھیر کی ایک رکائی میں کے نے منہ ڈال دیاتواس کی ہیوی نے مہینوں میں کھیر کی اس کولوٹ دیا اور بچ سے کہا کہ مسجد کے کملاکو دے آ، وہ میاں جی کے پاس لایا۔ میاں جی نے منہ ڈال تھا۔ لڑ کے نے کہا صورت نہ دیکھی تھی فوراً ہاتھ مارنے گئے اور اسی طرف سے کھانا شروع کیا جد هر کتے نے منہ ڈال تھا۔ لڑ کے نے کہا میاں جی اور تاکیوں ہے ایک تو جھے کے منہ ڈال دیا تھا۔ میاں جی کو غصہ آیا اور رکائی دور چھینک کر ماری ۔ لڑکارونے لگا، ہے روتا ہے۔ بیچنے نے کہا کہ تم نے رکائی توڑ دی۔ میری مال جمعے مارے گی۔ کہا مئی ہی کورکائی تھی کہنے لگا کہ میری مال میرے بھائی کا گوہ اس میں اُٹھاتی تھی اب وہ جھے مارے گی۔ کہا مئی ہی کہ ظرف و مظروف دونوں ہی نور بھرے سے تو ایسا نفاق تو حرام ہے اس سے مارے گی۔ اب تو ملاجی کو تے ہونے گی کہ ظرف و مظروف دونوں ہی نور بھرے سے تو ایسا نفاق تو حرام ہے اس سے مرکائل ہر گرخاصل نہ ہوگا بلکہ اللہ کے نام پراچھی چیز کو خرج کروجو بیاری ہو۔

ہاں میہ ضروری نہیں کہ سب سے زیادہ پیاری ہو سو پیارا توایک پیسہ بھی ہے مجھے خود اپنی حالت معلوم ہے کہ ایک پیسہ ضائع ہو جاتا ہے تو دوچار منٹ تک مجھے تر د د ہوتا ہے اور اس کے ضائع ہونے کا قلق بھی ہوتا ہے توایک پیسہ کا

خرچ كرنائجى انفاق مما تحبون ميں داخل بے بساس كالحاظ انفاق ميں ضرورى ہے كہ جو چيز خرچ كرووہ تم كو محبوب ہو گوكى دوسرے دولت مندكے نزديك وہ غير محبوب ہوكيونكہ حق تعالى فرماتے ہيں۔ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ

(ائے ایمان والو! خرچ کیا کروعمہ ہیز کو اپنی کمائی میں سے اور اس میں سے جو کہ ہم نے تمہارے لئے زمین سے پیدا کیا ہے اور ردی چیز کی طرف نیت مت لے جایا کرو۔ (پارہ ۱۳۔ رکوع نمبر ۵)

کہ اپنی کمائی میں سے پاکیزہ کو خرچ کرواور اس میں سے خبیث کا قصد نہ کرو۔ بس ہر شخص اپنی کمائی میں سے پاکیزہ کو خرچ کرواور اس میں سے خبیث کا قصد نہ کرو۔ بس ہر شخص اپنی کمائی میں سے پاکیزہ کو خرچ کرے گووہ کسی نواب اور بادشاہ کے نزدیک خبیث ہی ہو گر تمہارے نزدیک خبیث نہ ہونا چاہے۔
پاکیزہ کو خرچ کرے گووہ کسی نواب اور بادشاہ کے نزدیک خبیث ہی ہو گر تمہارے نزدیک خبیث نہ ہونا چاہے۔
(خطبات عیم الامت جلد 15، ص 382)

# سولہویں جلد کے جواہر

قاضى يحيى بن التثم محدث كاواقعه

### تراويح ميں اجتہاد

ایک تحق دہلی کے بخے مجتمدین ہے آٹھ تراوت کس کر مولانا شخ محمدصاحب کے پاس آئے تھے اور انہیں تردد تھا کہ آٹھ ہیں یا ہیں۔ یہ بخے مجتمد اپنے کو عامل بالحدیث کہتے ہیں کیوں صاحب صدیث میں ہیں بھی تو آئی ہیں ان پر کیوں نہ ممل کیا کہ ان کے ضمن میں آٹھ پر بھی عمل ہو جاتا۔ بات کیا ہے نفس کو سہولت تو آٹھ ہی میں ہے۔ بیس کو تکر پڑھیں اصل ہے ہے کہ جو پچھان کے جی میں آتا ہے کرتے ہیں اور شاذ اور ضعف احادیث کو بھی سہار ابنالیت ہیں۔ قاری عبد الرحمان صاحب ان کے غلاق (غلو کرنے والے) کی نسبت فرمایا کرتے تھے کہ ہے بے شک عامل ہیں۔ قاری عبد الرحمان صاحب ان کے غلاق (غلو کرنے والے) کی نسبت فرمایا کرتے تھے کہ ہے بے شک عامل الحدیث ہیں لیکن الف لام الحدیث میں عوض مضاف الیہ کے ہاور وہ مضاف الیہ نفس ہے یعنی عامل بحدیث انفس کے اور وہ مضاف اللہ علیہ وسلم کے عامل نہیں یہ لوگ اپنے نفس کے موافق احادیث تلاش کیا کرتے ہیں جیسے کی کی حکایت مشہور ہے کہ اس سے پو چھا گیا کہ تہمیں قرآن کا کون ساتھم موافق احادیث تلاش کیا کرتے ہیں جیسے کی کی مخام احادیث میں سے صرف آٹھ رکھت والی حدیث پہند کی حالا نکہ نازل فرما) تو اسی طرح انہوں نے بھی تراو تک کی تمام احادیث میں سے صرف آٹھ رکھت والی حدیث پہند کی حالا نکہ نازل فرما) تو اسی طرح انہوں نے بھی تراو تک کی تمام احادیث میں سے صرف آٹھ رکھت والی حدیث پہند کی حالا نکہ نازل فرما) تو اسی طرح انہوں نے بھی تراو تک کی تمام احادیث میں سے صرف آٹھ رکھت والی حدیث پہند کی حالا نکہ نازل فرما) تو اسی طرح انہوں نے بھی تراو تک کی تمام احادیث میں سے صرف آٹھ رکھت والی حدیث پہند کی حالانکہ

بارہ بھی آئی ہیں اور و ترکی تمام احادیث میں ہے ایک رکعت والی حدیث پندکی حالا نکہ تین رکعتیں بھی آئی ہیں پانچ بھی آئی ہیں اور و ترکی ہیں سات بھی آئی ہیں خیر تو وہ بیچارے ان کے بہکانے ہے تر دو میں پڑگئے تھے۔ مولانا ہے پو چھامولانا نے فرمایا کہ بھی سنو! اگر محکمہ مال ہے اطلاع آئے کہ مال گزاری واخل کرواور تمہیں معلوم نہ ہو گئی ہے تم نے ایک نمبر دار سے بو چھا اس نے کہا آٹھر دو پے پھر تم نے دو سرے نمبر دار سے بو چھا اس نے کہا آٹھر دو پے پھر تم نے دو سرے نمبر دار سے بو چھا اس نے کہا بارہ دو پے اس ہے تر دو بر حقاتم نے تیسرے سے بو چھا اس نے کہا ہیں رو پے تواب بناؤ تمہیں کے بری گئی رقم کے کہا بارہ دو پے اس سے تر دو بر حقاتم نے تیسرے سے بو چھا اس نے کہا ہیں رو پے تواب بناؤ تمہیں کے بری گئی رقم کم ہوئی تو آئی تھی ہوئی تو کہا صاحب ہیں رو پے لے کر جانا چا ہے آگرا تی ہوئی تو کس سے مانگنا نہر سے گا اور اگر میں سے کم لے گیا اور وہاں ہوئی زیادہ تو کس سے مانگنا پھر وں گا۔ مولانا نے فرما یا بس خوب سمجھ لوا گروہاں ہیں رکعتیں طلب کی گئیں اور ہیں تمہار سے پاس آٹھ تو کہاں سے لاکر دو گے۔ اگر ہیس ہیں اور ہیں تمہار سے پاس آٹھ تو کہاں سے لاکر دو گے۔ اگر ہیس ہیں وحلال کہ کی ہیں تو گیا ہیں ہیں ہوئی تھی ہوئی۔ سمجھانے کا مقت ہوئے کا حقیقت میں یہ لوگ حکما ہے است ہوئے ہیں۔ کروں گا۔ بس بالکل تسلی ہوگئی۔ سمجھانے کا حقیقت میں یہ لوگ حکما ہے است ہوئے ہیں۔ ایک اور عام شخص نے مولانا سے پوچھاتھ کہا ولا المضالین کہا تر آن میں لکھا ہے وہ کی ٹھیک ہے۔ واقتی ایسے عامی کواس سے زیادہ سمجھانے کا اس نے کہا تر آن میں لکھا ہے وہ کا المضالین کھا ہے۔ آپ نے فرما یا بس جو تر آن میں لکھا ہے وہ کی ٹھیک ہے۔ واقتی ایسے عامی کواس سے زیادہ سمجھانے کا اس سے بہتر کیا ہو سمجھانے کا اس سے بہتر کیا ہو المضالین کھا ہے۔ آپ نے فرما یا بس جو تر آن میں لکھا ہے وہ کی ٹھیک ہے۔ واقتی ایسے عامی کواس سے دیادہ سمجھانے کا اس سے بہتر کیا ہوگا۔

بہر حال تراوت کی میں اختصار ان لوگوں نے کیا ہے جو پہلے سے نمازی ہیں افسوس ہے اس سے بڑھ کر یہ ہے کہ کہتے ہیں جماعت تو سنت موکدہ علی الکفایہ ہے بس محلہ کے تیلی جولا ہے پڑھ لیں گے ہم پرسے بھی ادا ہو جائے گ۔
کیا ظلم وستم ہے تم خدا کے ساتھ قانون بگھارتے ہو۔ اگر خدا تعالیٰ عطاء کے وقت بھی قانون بر تیں کہ جس طرح تم ارکان ضروری ادا کرتے ہو وہ بھی ضرورت کے موافق دیدیا کریں تو بتاؤکہ تمہار اکیا حال ہوگا۔ مثلاً ایک دن تمہیں آدھ سیر اناج سے زیادہ نہ دیں یو تم کیا کروگے بلکہ وہ تو اتنا بھی نہ دیں تو تم کیا کر لوگو نکہ ان پر کسی کادیناواجب تو ہے نہیں محض اپنے فضل ورحت واحسان سے دیتے ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد16،ص80)

## ایک زانی کے عسل کا پانی

ایک زانی کی حکایت ہے کہ زنا کر کے عنسل کر رہاتھااس کا پانی نالی سے بہہ رہاتھا۔ایک بزرگ کااد ھرسے گزر ہوااس پانی کودیکھ کر کہااس میں زنابہہ رہاہے۔ پوچھاحضرت آپ کو کیو نکر معلوم ہوافر مایا کوئی زانی عنسل کر رہاہے۔ مجھے پانی کے ہر ہر قطرہ میں زناکی تصویر نظر آتی ہے۔ تو حضرت تمام اعمال کے آثار اس میں پیدا ہو جاتے ہیں تو جوصورت صلوتیہ پہلی ہیں وہ سب اس شخص کے اندر موجود ہیں توبہ صلوۃ جس میں تفنج ہوار وح کاای سے سب میں روح پھیل جائے گی۔ دیکھو جس وقت ایک آئینہ پر روشنی کا عکس پڑتا ہے تو وہ اپنے پاس کے آئینوں کو بھی روشن کر دیتا ہے بشر طیکہ کوئی مانع نہ ہو جو صورت ایک آئینہ کے اندر آتی ہے سب میں پہنچ جاتی ہے اس طرح اگر پہلی نمازوں میں قابلیت ہے تو بھی ایک روح ان میں بھی پہنچ جائے گی کما قبل۔

### آ فتاہے در ہزاراں آ بگینہ تافتہ (ایک سورج ہزار وں شیشوں میں چمکتاہے)

اس واسطے میں کہتا ہوں کہ صورت کی حفاظت کی بہت ضرورت ہے مگر صرف صورت ہی پر قناعت نہ کرواس کی بھی کوشش کروکہ روح کواس سے متعلق کردواوروہ روح کیا ہے قاقیم الصلوة لذِنخوِیٰ (اور میرکی یاد کے واسطے نماز کو قائم رکھو) نماز حق تعالی کاذکرہے اب اپنی اپنی نماز کودیکھنا چاہیے کہ ہے بھی ذکر۔

(خطبات تحكيم الامت جلد 16، ص102)

## امام غزالي كي والده كي ڈانٹ

امام غزالی کے ایک بھائی صاحب کشف تھے۔ وہ ان کے پیچھے نماز نہیں پڑھتے تھے۔ امام غزالی کے اندی والدہ سے اس کی شکایت کی والدہ نے انہیں ساتھ پڑھنے کی تاکید کی۔ خیر انہوں نے امام غزالی کی اقداء کی اتفا قا نماز میں انہیں سے خیال آیا کہ کتاب الحیض کا ایک مسئلہ لکھنے سے رہ گیابس جھٹ سے نیت توڑ کر الگ ہو گئے۔ امام غزالی نے پھراس واقعہ کی اپنی والدہ سے شکایت کی والدہ نے ان سے پوچھا کہ تم نے ایسا کیوں کیا۔ انہوں نے کہا کہ میں ایسے شخص کے پیچھے نماز نہیں پڑھتا جس کا قلب خون حیض میں آلودہ ہے۔ انہوں نے کہا تم نے خدا کی طرف سے توجہ چھوڑ کر ان کے نماز نہیں پڑھتا جس کا قلب خون آلودہ سے آلودہ ہے تو تمہارا قلب بھی تواس قلب خون آلودہ سے آلودہ ہے تو تمہارا قلب بھی تواس قلب خون آلودہ سے آلودہ ہے تو تمہارا قلب بھی تواس قلب خون آلودہ سے ذکر حقیقی کے سامنے پسند نہیں کیا۔ ایک ہمارے قلوب ہیں کہ نماز کا بھی خیال نہیں اور وہ صاحب حال سے ورنہ نماز کر حقیقی کے سامنے پسند نہیں کیا۔ ایک ہمارے قلوب ہیں کہ نماز کا بھی خیال نہیں اور وہ صاحب حال سے ورنہ نماز کر میں دوکان کا خیال ہے کہیں مکان کا خیال ہے سوذ کر کا میں دوکان کا خیال ہے کہیں مکان کا خیال ہے سوذ کر کا بھی ذکر نہیں باتی اول درجہ تو وہی تھا کہ ذکر بھی ذکر نہ ہو فقط نہ کور ہی کاذکر ہو۔

(خطبات حكيم الامت جلد16،ص105،104)

## جنت کے عرض کرنے پر اللہ تعالی ایک مخلوق بید اکر کے جنت بھر دے گا

حدیث شریف میں ہے کہ جنت جب خالی رہ جائے گی تو حق تعالی ہے عرض کرے گی کہ آپ نے مجھے ہمر نے کا وعدہ کیا تھا۔ حق تعالی اپنا وعدہ پورا کرنے کے لئے ای وقت ایک مخلوق پیدا کر کے اس ہے جنت کو بھر دے گا۔ مولانا محمد یعقوب صاحب فرماتے تھے اس قوم کو جنت کا اتنامزہ نہیں آئے گا چتنا ہمیں آئے گا۔ کیونکہ انہوں نے بھی تکلیف نہیں اٹھائی اور ہم دنیا کی مصیبیں حجیل چلیں گے۔ اس لئے ہمیں اس راحت کی پوری پوری قدر ہوگی۔ سے کے لئے انگور میوہ دائد نہ خداوند میوہ (انگور کی لذت میوہ جانت ہنہ مالک میوہ) مولانا فیض الحن صاحب کو دہلی کے ایک شاہز ادہ نے اپنے ہاتھ سے کھانا پکا کر کھلا یا۔ اس کے بعد مولانا ہے داد چاہی۔ مولانا نے فرمایا کہ ایک مرتبہ کے کھانے سے کیو تکر اندازہ ہو سکتا ہے کہ کیسا ہے ممکن ہے کہ اپنی نوع کے لحاظ سے اچھا ہو، ممکن ہے کہ براہو، کئی بار پکا کر کھلاؤ تواندازہ ہو سکتا ہے۔ (خطبات سے ممالامت جلد 133،132)

#### ز کانه پېلوان

اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں قوت جسمانی بھی بہت تھی۔ چنانچہ ایک شخص رکانہ بہت بڑے پہلوان سخے کہ ہزاروں آد میوں کا مقابلہ کرنے والے سمجھے جاتے۔ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے عرض کیا کہ اگر آپ مجھے کشتی میں پچھاڑ دیں تو میں مسلمان ہو جاؤں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا آؤوہ آئے آپ نے انہیں پچھاڑ دیا۔ عرض کیا یہ تواتفا قا پچھاڑ دیااب کے پچھاڑ ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اچھا پھر سہی پھر آئے بھراٹھا کر بچینک دیا۔ پھروہ مسلمان ہو گئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 16، صفحہ 225)

#### ضردساع

اس مقام میں سائے کے متعلق سمجھو کہ اس میں بعض یہ عذر کرتے ہیں کہ جب گناہ نہیں ہے تو حرج کیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ سلمنا گناہ نہیں ہے لیکن کوئی نفع بھی اس کے اندر نہیں بتاسکتا۔ بہت سے بہت کوئی بڑی عرق ریزی سے معز نہ ہو ناثابت کرے گالیکن نافع ہو ناتو کوئی ثابت ہی نہیں کر سکتا اور بڑی صاف دلیل اس کے نافع نہ ہونے کی یہ ہے کہ کسی شیخ کے ہاں باوجود ساع ہونے کے اپنے مریدوں کواس کی تعلیم نہیں دی کہیں کتب تصوف میں اور بزرگوں کے ملفوظات میں اس کانشان نہیں کہ کسی شیخ نے اپنے مرید کو یہ کہا ہو کہ گاناسنا کرو۔ پس جوشے ایسی ہو کہ اس میں نہیں مونے ہوئے اپنے مرید کو یہ کہا ہو کہ گاناسنا کرو۔ پس جوشے ایسی ہو کہ اس میں نفع ہونہ نقصان وہ فضول ہے اور فضول کا چھوڑ نا ہمارے اسلام کی تعلیم ہے۔ حضور مشرید ہم کا ارشاد ہے من حسن اسلام المرء ترکہ مالا یعنیه (اسلام میں انسان کی خوبی ہیہ ہے کہ وہ لا یعنی کو ترک کروے) اور حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں وَالَّذِینَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ (اور وہ لا یعنی سے اعراض کرتے ہیں)(نطبات عیم الاست جد 16، س 348)

#### ساع ہے وھو کہ

بعض دفعہ یہ دھوکہ ہوتا ہے کہ ساع ہے ہم کو جمعیت قلب ہوتی ہے میں بتلاتاہوں کہ وہ جمعیت کیسی ہوتی ہے جناب من وہ جمعیت ایسی ہوتی ہے۔ کہ بجز شطر نج کے کسی شے میں دل نہیں جناب من وہ جمعیت ایسی ہوتی ہے۔ کہ بجز شطر نج ہی ہوتی ہے کہ تمام تر لگا۔ شطر نج ہی میں سب خیالات آکر جمع ہوجاتے ہیں۔ اس طرح صاحب ساع کوگانے میں جمعیت ہوتی ہے کہ تمام تر توجہ ان کی اس میں صروف ہوتی ہے اس کو وہ جمعیت سمجھتے ہیں، جمعیت مطلوبہ تو وہ ہے کہ ذکر اللہ میں جمعیت ہو غرض اس ہے بھی کان کورو کنا چاہیے ہے معنی ہیں گوش بند کے اور لب بند کے بھی یہی معنی ہیں کہ معاصی اور فضو لیات سے اس ہد کر ویہ معنی ہیں مولانا کے اس شعر کے حبس دم اس کا مدلول نہیں اس لئے کہ حبس دم کوئی ایسی شخر بیں اس کے کہ جبس دم کوئی ایسی شخر کے مثنوی شریف اس رتبہ کی کتاب ہے کہ جس کی بدولت مولانا جامی فرماتے ہیں۔

مننوى مولوى عنوى مست قرآن درزبان ببلوى

حضرت مولاناروم کی مثنوی فارس زبان میں قرآن (یعنی الہامی کتاب) ہے) : لیکن اس کا نفع اس شخص کے لئے ہے جس کا فہم سلیم ہو ور نہ یہ کتاب مومن سے کافر بنادینے والی ہے اور اگر فہم درست ہو تو کافر ہے مومن بنادینے والی بھی یہی ہے لوگ براکرتے ہیں کہ جس کو دیکھو مثنوی لئے بیشا ہے۔ ہر شخص کو سے مفید نہیں ہے۔ غرض مولانا کی تعلیم کے یہ معنی نہیں۔ معنی ہے ہیں جو میں نے عرض کئے حاصل ہے ہے کہ خلوت میں اسباب مشوشہ للقلب جب کم ہوں گے تو حضور قلب میسر ہوگا قلب کا انجلاء ہوگا غدا تعالی کی معرفت اور خشیت پیداہوگی نور حق سے مولانا کے شعر میں یہی مراد ہے اور یہ مطلب نہیں ہے کہ کوئی روشنی لا لئین کی نظر آنے لگے گی نور کے معنی اصل میں ظاہر کے شعر میں یہی مراد ہے اور یہ مطلب نہیں ہے کہ کوئی روشنی لا لئین کی نظر آنے لگے گی نور کے معنی اصل میں ظاہر بفیہ اور مظہر لغیرہ ہیں۔ پس نور سے مراد قوت ادر اکیہ ہے چنانچہ اس کا خاصہ ہے کہ اس سے حقائق کمائی کا قلب کو ادراک ہوتا ہے اور خود اس کا ظاہر ہو ناظاہر ہی ہے۔ غرض یہ فائدہ ہے خلوت میں کہ خلوت میں کہ خلوت کی معین ہے۔ ادراک ہوتا ہے اور خود اس کا ظاہر ہو ناظاہر ہی ہے۔ غرض یہ فائدہ ہے خلوت میں کہ خلوت میں کہ خلوت کی معین ہے۔ ادراک ہوتا ہے اور خود اس کا ظاہر ہو ناظاہر ہی ہے۔ غرض یہ فائدہ ہے خلوت میں کہ خلوت میں المت جلہ 16 میں 250،350

### قبولیت توبه کی علامت

اس واسطے بے ضرورت گناہوں کو باد کرنااپنے ہاتھوں وحشت کاسامان کرناہے اس کے متعلق شیخ ابن عربی نے لکھا ہے کہ گناہ معاف ہو جانے کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ وہ گناہ دل سے مٹ جائے اور جب تک وہ مٹے گانہیں قلب پر وحشت سوار رہے گی جو اس گناہ کی سزاہے اس کی شرح میں مشاکخ طریق کاار شادہ کہ گناہ کے بعد جی بھر بھر کے توبہ کرے بھر اس کو جان جان کر یادنہ کرے اس سے بندہ اور خدا کے در میان ایک حجاب سامعلوم ہونے لگتا ہے جو محبت اور ترقی سے مانع ہے۔ ایسی ہی دودوستوں میں بچھ رنجش ہو جائے بھر صفائی کے بعد اس کو بار باریادنہ کرے۔

غرض توبہ کے لئے تو گناہ کو یاد کرے مگر توبہ کے بعد پھر اس کو یاد نہ کرے بلکہ دل ہے نکال دے ورنہ اس کی الیمی مثال ہوگی جیسے ایک شخص کو تحصیلداری مل جائے اور وہ روز روز اپنے افسر سے یوں کہے آپ جھے برخاست تو نہیں کریں گے ظاہر ہے کہ اس حرکت سے افسر کادل ضر ور افسر دہ ہوگا اور پہلے خود اس کادل افسر دہ ہوگا جب ہی تواس کی زبان سے بار بار بار گناہ کو یاد کر کے دل کو زبان سے بار بار بار گناہ کو یاد کر کے دل کو افسر دہ کر لوگے اور محبت میں ترقی نہ کر سکو گے تواس کا اثر یہ ہوگا کہ وہاں سے بھی عطاء میں کی ہوگی کیونکہ جزاو شمر اس کا ترتب عمل پر ہوتا ہے خواہ عمل جوارح ہویا عمل قلب ہو خوب سمجھ لو۔ (خطبات عیم الامت جلد 61 م 411)

# حضرت غوث اعظم کے ایک مرید کو70 مرتبہ احتلام ہوا

اور بھی گناہ کی وجہ سے بھی طاعات بند ہو جاتی ہیں چنانچہ حق تعالی فرماتے ہیں إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا

اور جیسے گناہوں میں یہ اثر ہے کہ طاعات کو بند کر دیتے ہیں ایسے ہی طاعات میں بھی اثر ہے کہ ان کی وجہ سے دوسری طاعات ہونے گئی ہیں۔ بلکہ اس کا اثر اولاد میں بھی پنچتا ہے باپ کی طاعات سے اولاد کو بھی طاعات کی توفیق ہوتی ہے گئی ہاتی ہے طاعات کا یہ بھی اثر ہے کہ ان کی برکت ہوتی ہے گناہ کا سلسلہ بند ہو جاتا ہے بلکہ بعض دفعہ گناہ معتدر (بتقدیر معلق) بھی ٹل جاتا ہے چنانچہ حضرت غوث اعظم رحمت اللہ علیہ کا ایک مرید تھا بہت نماز تبجد گزار پابند ذکر و شغل اس کو ایک رات میں ستر باراحتلام ہواوہ پڑاپریشان ہوا کہ یہ کیا مصیبت ہے ساری رات عشل ہی میں گزرگئ نہ تبجدر ہانہ ذکر و شغل ، شبح حضرت سے حالت عرض کی فرمایا کہ تم کیا مصیبت ہے ساری رات عشل ہی میں گزرگئ نہ تبجدر ہانہ ذکر و شغل ، شبح حضرت سے حالت عرض کی فرمایا کہ تم اس حالت سے مغموم مت ہو بچھے معلوم ہوا تھا کہ تیر کی نقتر پر میں ستر وفع زنا کر نا لکھا ہوا ہے میں نے دعا کی تھی کہ اس حالت سے مغموم مت ہو بچھے معلوم ہوا تھا کہ تیر کی نقتر پر میں ستر وفع زنا کر نا لکھا ہوا ہے میں نے دعا کی تھی کہ ہر میا تھا کہ جو بچھ ہم ذکر وغیرہ کر رہے ہیں اور اس ان سے خابت دے اللہ تعالی نے میری دعا ہے ورنہ بہت کی مخلوق الی بھی ہے جس کو بکر کی توفیق نہیں اور ان کے جس میں ہوتا ہے بہر حال آپ کو جو کلمہ شریف پڑھنا آسان ہے خدا کی بہت بڑی نعمت ہورنہ بھی رہونے کا سب عایت قرب بھی ہوتا ہے بہر حال آپ کو جو کلمہ شریف پڑھنا آسان ہے خدا کی بہت بڑی نعمت ہورنہ بھی رہونے کا مسب ہورنہ بھی ہوتا ہے ۔ (خطبات عیم الامت جد کا م سب غایت قرب بھی ہوتا ہے ۔ (خطبات عیم الامت جد کا م سب غایت قرب بھی ہوتا ہے ۔ (خطبات عیم الامت جد کا م سب غایت قرب بھی ہوتا ہے ۔ (خطبات عیم الامت جد کا م

### ہمارے ظاہر وباطن کی مثال

صورت تواتی مقطع کہ معلوم ہو کہ اگر وحی منقطع نہ ہو چکی ہوتی تو حضرت جبر کیل انہیں کی خدمت میں آتے۔اورول کی بیرحالت کہ شیطان کے بھی شیطان۔ جیسا حدیث میں ہے۔
یلبسون للناس جُلُودَ الضَّأْنِ مِن اللِّینِ، السنتُهم أحلی مِن السُّکَّرِ، وقلوبُهم قلوبُ الذِنابِ
یلبسون للناس جُلُودَ الضَّانِ مِن اللِّینِ، السنتُهم أحلی مِن السُّکَّرِ، وقلوبُهم قلوبُ الذِنابِ
ترجمہ: زبانیں شکرسے بھی میٹی اورول بھیڑیوں سے زیادہ کڑو ہے۔ بھیڑوں کی کھال میں بھیڑیے۔
ترجمہ: زبانیں شکرسے بھی میٹی اورول بھیڑیوں سے زیادہ کڑو ہے۔ بھیڑوں کی کھال میں بھیڑیے۔
(خطبات کیم الامت جلد 16، ص 431)

#### جبله كاواقعه

حضرت عمر بن الخطاب کے زمانہ خلافت میں جبلہ ابن ایم عنمانی جو کہ ملوک عنمان میں سے تھا مسلمان ہوا موسم جج میں خانہ کعبہ کا طواف کر رہا تھا ایک دوسر اغریب آدمی بھی ساتھ ساتھ طواف کر تا تھا اتفاق سے اس غریب آدمی بھی ساتھ ساتھ طواف کر تا تھا اتفاق سے اس غریب آدمی بیاؤں کے باؤل کے اس کی ازار کا کنارہ دب گیا جبلہ جب آ کے بڑھا تواس کی لنگی کھل گئی اور بر ہنہ رہ گیا چو نکہ وہ اپنے کو بہت بڑا آدمی سمجھتا تھا اور یہ دوسر اشخص نہایت غریب آدمی تھا لہذا اس کو بہت عصہ آیا اور اس نے ایک طمانچہ اس زور سے مارا کہ اس بیچارے کا دانت ٹوٹ گیا وہ شخص اس حالت کو لئے ہوئے حضرت عمر سے کی خدمت میں پہنچا اور عرض

کیا کہ امیر المومنین جبلہ نے میر ادانت توڑدیا۔ حضرت نے فرمایا کہ جبلہ کو ہمارے پاس بلالاؤ۔ صاحبو غور سیجے امتحان کا مقام ہے کہ ایک بادشاہ کو الیا گیا۔ حضرت نے واقعہ دریافت فرماکراس غریب شخص کو اجازت دی کہ جبلہ سے اپنابدلہ لے لے۔ جبلہ نے جب بیساتو طیش میں آکر کہا کہ امیر المومنین مجھ کو اور ایک معمولی بازاری غریب آدمی کو کس چیز نے برابر کر دیا۔ حضرت نے فرمایا کہ اسلام نے اور اس میں امیر غریب سب برابر ہیں تم نے اس کا دانت توڑا تمہازادانت ضرور توڑا جائے گا۔

(خطبات کیم الامت جلد 16م) معمولی بازاری خریب توڑا تمہازادانت ضرور توڑا جائے گا۔

(خطبات کیم الامت جلد 16م) میں امیر غریب سب برابر ہیں تم نے اس کا دانت توڑا تمہازادانت ضرور توڑا جائے گا۔

# ستر ھویں جلد کے جواہر

## روضه انور طلق اللهم سے ہاتھ مبارک کا باہر آنا

حضرت سیداحمد کبیر رفاعی رحمۃ اللہ علیہ یہ بہت بڑے شخص ہیں سادات میں سے ہیں اور اس رتبہ کے ہیں کہ جس وقت مدینہ طیبہ پہنچے توروضہ اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر حاضر ہو کر عرض کیا کہ السلام علیم یاجّدی وہاں سے جواب آیاوعلیم السلام یاؤلدی چونکہ امیداور عادت کے خلاف یہ جواب سناتو حضرت سیدصاحب پر ایک حالت طاری ہوئی اور اس حالت میں یہ شعر پڑھا۔

في حالة البعد روحى كنت ارسلها تقبل الأرض عني و هي نائبتى و هذا نوبة الأشباح قد حضرت فامد ديمينك كے تخطى بها شفتى

ترجمہ: (ان اشعار کا یہ ہے کہ آپ سے دوری کی حالت میں اپنی روح کو بھیجنا تھا کہ وہ میری طرف سے میرے نائب ہو کر زمین ہوسی کرتی تھی اور اب نوبت ظاہری جسد کے حاضری کی آئی۔ تو آپ مل ایک ایک این اوست مبارک دراز سیجے تاکہ میرے لب اس سے متمتع ہوں)

حضرت سیرصاحب نے جوان اشعار کا تکرار جوش و خروش کے ساتھ کیاتو عیب قدرت حق تعالیٰ کی ظاہر ہوئی۔
چنانچہ راوی حکایت لکھتے ہیں حرجت یدہ الکریمة صلی الله علیه وآله وسلم لیخی آپ ملٹی آبائی کا دست
کریم نکلااور یہ حالت ہوئی کہ اس کے نکلنے سے آفاب مائد پڑگیا اور تمام مسجد منور ہوئی اس وقت نوے ہزار آدی وہاں
موجود سے۔ سیرصاحب کی برکت سے سب کوزیارت ہوئی اور سیدصاحب نے دوڑ کر دست شریف کو بوسہ دیاس
کے بعد سیدصاحب کو خیال ہوا کہ چو نکہ مجھ سے ایک عجیب واقعہ ظاہر ہواہے کہ ایباواقعہ کی سے ظاہر نہیں ہوا ممکن
ہے کہ اس سے میرے نفس میں عجب پیدا ہو جائے مسجد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے پر آکر لیٹ رہ اور کہا کہ سب میرے اوپر کو پھاند کر جائیں اس درجہ کے توبہ شخص سے۔ انہوں نے ایک مرتبہ ایک کتے کو دیکھا
کہ خارش ہور ہی ہے اور پیپ اور خون میں آلودہ ہے ایک دوابنائی اور دونوں وقت اپنے ہاتھ سے لیپ کرتے سے
غرض یہ حالت ہے اہل اسلام کے ترحم کی پھر باوجودا س رحم کے ان سب بزرگوں نے بھی فاذبحوا البقرہ پر عمل
کیا۔ (خطبات کیم الامت جلہ 170 می 130 وی 110)

## پانچ نمازیں کیوں مقرر ہوئیں

کیرانہ کا قصہ ہے کہ ایک صاحب نے مجھ سے بوچھاکہ نماز پانچ وقت کیوں مقرر ہوئی اس میں کیا مصلحت ہے۔ میں نے ان سے بوچھاکہ تمہاری ناک آ گے کیوں لگی ہے بیچھے کیوں نہ لگی، یہ سن کر بڑے د بگ ہوئے اور کہنے لگے کہ الله میاں نے ایسی ہی بنادی میں نے کہا کہ میں قسم کھاتا ہوں کہ نماز بھی میرے اباجان کی بنائی ہوئی نہیں ہے یہ بھی الله میاں کی ہی بنائی ہوئی ہے۔ کیالو گوں کا بیہ خیال ہے کہ بیہ احکام مولویوں کے تصنیف کر دہ ہیں۔

ایک بڑھیا کی حکایت یاد آئی جب ج میں صفام وہ کے دو تین چکر لگا چکی توہاتھ جوڑ کر مطوف سے کہتی ہے کہ مولوی صاحب اب چلا نہیں جاتا اللہ کے واسطے معاف کر دو۔ اس نے جو اب دیا کہ میرے گھر کی تو بات نہیں مت چل تجھے اختیار ہے غرض احکام شرعیہ سب اللہ میاں کے بنائے ہوئے ہیں۔ انہیں سے حکمتیں پوچھ لیناوہ یا تو زبان سے جو اب دیں گے۔ فقط آئی بات کہ خدا کا حکم ہے جو اب دیں گے۔ فقط آئی بات کہ خدا کا حکم ہے یا نہیں یہ تو تحقیق کر لو۔ پھریہ مت دیکھو کہ اس میں کیا حکمتیں ہیں حکمتیں مقرد کرنے والا جانے ہمیں امتثال سے مطلب۔ اس طرز کی برکت سے ان شاء اللہ ایک دن وہ بھی آجائے گا کہ حکمتیں اور اسرار بھی معلوم ہوجائیں گے۔ مطلب۔ اس طرز کی برکت سے ان شاء اللہ ایک دن وہ بھی آجائے گا کہ حکمتیں اور اسرار بھی معلوم ہوجائیں گے۔

ثمرهاطاعت

شاید کسی کو بہت ہی شوق ہو۔ میری تقریر سن کروہ کہتا ہوگا کہ انہوں نے تو بالکل ہی بند کر دیا جی میں ارمان ہی رہ گیا۔ سومیں بشارت دیتا ہوں کہ اگر اسرار جاننے کا شوق ہے تو طرزیعنی اطاعت اختیار سیجئے۔ میں وعدہ بلکہ دعویٰ تجربہ کی بناء پر کرتا ہوں کہ اطاعت سے ایک نوراس کے قلب میں ایسا پیدا ہوگا جس سے بیہ حالت ہوگی کہ بنی اندر خودعلوم انبیاء بے کتاب و بے معید واوستا

(اپنے اندر بے کتاب و بے مدد گار واستاد ، انبیاء کے جیسے علوم دیکھوگے) خود بخود اس کے قلب میں اسرار بھلکیں گے۔

اس کوایک مثال سے سبجھتے کہ ایک شخص بغاوت کرتا ہے اور پھر چاہتا ہے کہ میں شاہی اسرار پر مطلع ہو جاؤں خزانہ شاہی کے حالات معلوم ہو جائیں بلکہ شاہی بیبیوں کے خطو خال اور حسن وجمال کامشاہدہ کر لوں تو باد شاہ اس کے استے لگاوے گا کہ یہ بھی یادر کھے گا۔ اگر اسرار معلوم کرناچاہتے ہو تو فدا ہو جاؤباد شاہ پر۔ فدوی جو آج کل لکھا جاتا ہے معنی یہ شاہی زمانہ میں بڑار تبہ تھا جس سے بہت ہی زیادہ خصوصیت ہوتی تھی اس کو فدوی کا منصب دیا جاتا تھا۔ اس کے معنی یہ ہوتے تھے کہ باد شاہ کے فدائیوں اور جال ثاروں میں ہیں۔ پر انے زمانہ کی مہریں میں نے بھی ان میں بعض ناموں کے ساتھ فدوی لکھا ہے۔ یہ بڑی خصوصیت کار تبہ تھا عاشق کا ہم معنی ہے تو بس تم بھی حق کے فدوی ہو جاؤ۔ کامل اطاعت اور جا ثاری کی شان پیدا کرو۔ عجب نہیں کہ وہ دن آوے کہ باد شاہ خوش ہو کر خود ہی کہے کہ آؤ میں تہہیں اپنا خزانہ دکھلادوں۔ اور خزانہ شاہی پر لے جاکر گھڑ اگر دے کہ یہ جو ہر ات ہیں اور یہ محلات ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد 17، ص 330،331)

# اٹھار ہویں جلد کے جواہر

### امير يهودي كاواقعه

چنانچہ اس زمانے کے ایک متمول کی حکایت ہے کہ دہ ایک روز اپنے خزانے کو دیکھنے گیا جوزیر زمین بڑے مکان میں تھا اور وہ مکان گاہ گاہ کھنتا تھا اتفاق سے اس کو دہاں دیر لگ گئی اور کسی کو خبر تھی نہیں ملاز موں نے در وازہ بند کر لیا اور وہ بہت بڑا مکان تھا اور در وازوں کا سلسلہ بڑی دور تک تھا اور یہ اتنی دور تھا کہ دہاں سے آواز باہر نہیں آسکتی تھی۔ الغرض وہ یہودی وہاں جو اہر ات کے ڈیروں میں بھو کا پیاسا مرگیا۔ اس وقت کوئی اس سے پوچھتا تو اس کے نزدیک ایک الغرض وہ یہودی وہاں کے مارا خزانہ بھے تھا۔ ایس ہی حکایت ہے کہ کسی بھو کے کو ایک تھیلی ملی کھول کر دیکھا تو اشر فیاں جھینک کر زمین پرماریں اور افسوس کیا اور کہا کہ اگر گیہوں کے دانے ہوتے تو پچھکام آتے۔

### توبير ميں جلدي

الغرض فراغ اور صحت اور ضروری سامانِ خرج به بهت غنیمت چیزیں ہیں۔ به ہروقت میسر نہیں آئیں۔ اس لیے اس کوغنیمت سیجھے۔ اس وقت کی فرصت کو ہاتھ سے نہ جانے دے اور توبہ بہت جلدی کرلے۔ بعض لوگ الله تعالیٰ کی رحمت اور مغفرت کے ناز پر توبہ نہیں کرتے حالا نکہ رحمت اور مغفرت کی خبریں اس لیے دی گئی ہیں کہ تائب کو یاس نہ ہو۔ کہا گیا ہے

> باز آباز آبر آنچه بستی باز آ این در گه مادر گه نومیدی نیست صد بار اگر توبه شکستی باز آ

(والیس آ والیس آ جو کچھ بھی توہے والیس آ جا، اگر کا فر آتش پرست اور بت پرست ہے تو بھی واپس آ، یہ ہما رادر بار ناامیدی کادر بار نہیں ہے اگر سوبار تونے توبہ توڑی ہے تو واپس آ جا)

اور جرائت اور دلیری کے واسطے نہیں کہ اور دلیر ہو کر گناہ کر وبلکہ احسان اور رحمت خداوندی کی اطلاع کا مقتضاء یہ تھا کہ متاثر ہو کر اور بھی طاعت اور فرمانبر داری کرتے نہ کہ اور جرائت اور گتاخی اور نافرمانی کی جائے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ دنیامیں کوئی کسی کے ساتھ احسان کرتاہے تو وہ اور زیادہ محبت واطاعت کرتاہے نہ کہ مخالفت و سرکشی۔

#### لذت كناه

رہا یہ اشکال کہ واقعی اس کا مقتضاء تو یہی تھا گر ایک دو سرامقتضاء کہ لذت ہے وہ غالب ہو گیا۔ چنانچہ گناہ میں ظاہر ہے کہ کیسامزہ اور لذت ہے اس کو چھوڑنا اس لیے مشکل ہے سواگرادراک صحیح ہوتو یہ اشکال بالکل ٹھیک نہیں کیونکہ گناہ میں جولذت ہیں محض مرض کی وجہ سے لذت کیونکہ گناہ میں جولذت ہیں محض مرض کی وجہ سے لذت معلوم ہوتی ہے بھر فوراً ہی سوزش پیدا ہوتی ہے۔ سویہ دراصل مرض ہے جیساسانپ کے کئے ہوئے کو کڑوا بھی میشا معلوم ہونی ہے۔ سویہ دراصل مرض ہے جیساسانپ کے کئے ہوئے کو کڑوا بھی میشا معلوم ہونے گئا ہے سوکسی عاقل کو یہ لذت علاج سے نافع نہیں ہوتی۔ (خطبات کیم الامت جلد 18، ص 22،23)

## ایک ویران گھر میں جن رہتاتھا

جناب پیرو مرشد حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی حکایت ہے کہ ایک دن پیران پیر سے واپس ہوتے ہوئے سھارن پور تشریف لائے لوگوں نے آپ کوایک ایسے مکان میں اتر وایا کہ وہاں ایک جن نے سخت آزار پہنچا رکھا تھا۔ حتی کہ وہ مکان بالکل معطل چھوڑ دیا گیا تھا۔ جب حضرت رات کواشے دیکھتے کیا ہیں کہ ایک آدمی آیا اور سلام کیا اور مصافحہ کر کے بیٹے گیا۔ حضرت نے تعجب سے پوچھا کہ تم کون ہو کیونکہ مکان بند تھااس نے عرض کیا ہیں ایک جن ہوں اور میری ہی وجہ سے یہ مکان خالی پڑا ہے۔ حضرت حاجی صاحب نے فرمایا تم کو خدا کا خوف نہیں کہ لوگوں کو تکی صاحب نے فرمایا تم کو خدا کا خوف نہیں کہ لوگوں کو تکی فور اور میری میں وجہ سے یہ مکان خالی پڑا ہے۔ حضرت حاجی صاحب نے فرمایا تم کو خدا کا خوف نہیں کہ لوگوں کو تکی فور کو تا اس مکان سے چلا گیا اور وہ مکان آباد کو گیا تو یہ اثر جن پر حضرت کی طاعت ہی کا تھا۔ (خطبات سے مالامت جلد 18، ص 25)

حضرت ابراہیم نے اللہ پاک سے فرما یا کوئی دوست اپنے دوست کومارا بھی کرتا ہے!

جس وقت یہ گناہ کررہاہے اس کویہ کیا خبرہے کہ میری عمراتی متدہوگی کہ میں بعداس گناہ کے زندہ رہوں گا

اور جو مصلحت تو ہو و خلونفس کی میں نے سوچی ہے وہ مرتب ہی ہو جائے گی۔ بعض مرتبہ آدی دفعہ ہی مرجاتا ہے۔

کان پور میں ایک شخص اپنے گھر آئے اور کھانا اٹگا چنا نچہ ماما کھانالائی دیکھاتو مرے پڑے ہیں ایسے واقعات ہزاروں ہیں

کہ آدی فوراً تیم فرمالیت تھے کوئی سبب ظاہری بھی موت کا نہیں ہوتا۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم استنج سے فارغ

ہوکر فوراً تیم فرمالیت تھے کسی نے عرض کیا کہ یارسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) پانی موجود ہے فرمایا کہ کیا خبرہے کہ

ہوئی لینے تک میں زندہ رہوں گایا نہیں حالا نکہ انبیاء علیم السلام کی موت دفعہ نہیں آئی بلکہ ان سے اول پوچھا جاتا ہے کہ

ہمارے ہاس آنا چاہتے ہو یاد نیا میں رہنا پند کرتے ہو۔ چنا نچہ حضرت ابراھیم علی نبینا وعلیہ الصلوة والسلام کے پاس

ہمارے ہاس آنا چاہتے ہو یاد نیا میں رہنا پند کرتے ہو۔ چنا نچہ حضرت ابراھیم علی نبینا وعلیہ الصلوة والسلام کے پاس

حسب یہ اطلاع آئی تو فرمایا کہ جناب باری تعالی سے عرض کرو کہ کوئی دوست اپند وست کومارا بھی کرتا ہے۔ وہاں سے

حکم ہوا کہ کوئی دوست اپنے دوست سے ملئے سے عذر بھی کیا کرتا ہے۔ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی

یو چھا کیا تھا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جبر ئیل علیہ السلام سے جب مشورہ کیاانہوں نے فرمایا کہ تشریف لے چلئے حق تعالی مشاق ہیں۔ چنانچہ آپ نے اپناا شتیاق ظاہر کیا اور تشریف لے گئے تو باوجود یکہ آپ کی وفات اس اطلاع کے بعد ہوئی۔جب بھی خداتعالی کی عظمت کے غلبہ کا یہ اثر تھا کہ موت کو ہر وقت حاضر سمجھتے تھے اور ہمارے باس تو کوئی نوشتہ بھی نہیں کہ ہم دس برس یاد س ماہ یا ہفتہ یاد و ہفتے بلکہ یانچ منٹ تک بھی زندہ رہیں گے پھریہ دھو کہ کس بناپر کہ سناو کرے توبہ کرلوں گااور بعض او قات تووہ گناہ بھی نصیب نہیں ہو تاخواہ مخواہ نیت بگاڑ کر ہی گناہ گار ہوتے ہیں۔ایک عورت کے ہاں ایک شادی تھی اس احمق نے باوجودسب کی فہمائش کے رسوم شادی پوری کرنے کے لیے اپنی جائیداد فروخت کردی اور روپے نفذ لا کر گھر میں رکھارات کو تمام روپیہ چور لے گئے گناہ بھی ہوااور مقصود بھی حاصل نہ ہوااس کیے کہ جب آدمی پکاار ادہ گناہ کا کرلیتاہے تووہ گناہ تو لکھاہی جاتاہے بڑاسخت دھو کہ ہے۔

(خطبات عكيم الامت جلد18، ص53،54)

### سالک سے کوئی علطی ہو جائے تو کیا کرے

کہنے کی بات تو نہیں تھی لیکن چو نکہ نافع ہے اس لیے کہتا ہوں تا کہ بعض سالکین کی جو حالت پیش آئی ہے کہ ۔ جب ان سے کوئی گناہ ہو جاتا ہے تواس کے بیچھے پڑ جاتے ہیں کہ ہائے ہم سے یہ کیوں ہوااور اس عم میں اپناشب وروز صرف کرتے ہیں، یہ پیندیدہ نہیں بس نادم ہو کراس ہے توبہ کر کے دل کو خالی کرے۔ اگریہ اس مطالعہ میں رہاتو خدائے تعالی کا مطالعہ کب کرے گااور یہاں سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حق تعالی کی یہ بھی رحمت ہے کہ گناہ بعد تو بہ کے اس قدر ہجوم کے ساتھ یادنہ آئیں ورنہ سخت مصیبت ہوتی ہے اور اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ بیہ سخت مجاہدہ ہے کہ گناہ یاد آویں اور اس سے انقباض بھی ہواور پھر بھی طاعت میں مشغول رہے۔ پس علاج اس کا بیہ ہے کہ گناہوں سے تو یہ کر کے پھراس کی طرف التفات نہ کرے۔

چِنانچِه صريث شريف ميں اس واسطے يه دعا آئی ہے: رَبِّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخَرْتُ وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ وَمَا أَسْرَفْتُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي (یااللہ بخش دے جو بچھ پہلے کیا میں نے اور جو بچھ بعد میں کیا اور جو بچھ یوشیدہ کیا اور جو بچھ اعلانیہ کیا اور جو کھے تواسے زیادہ جانتاہے مجھ سے)

میر نه فرمایا که بیر میں نے کیے بالکل میہ فرمایا کہ جو گناہ میں جانتا ہوں یا نہیں جانتا، تا کہ گنا ہوں کی فہرست مستحضر نہ کر ناپڑے کہ اس میں مشغول ہو ناتشاغل عن الحق ہے پس شان طالب کی یہ ہے کہ گناہ گویاد آویں مگراپنے کام کو خراب نہ کرےاور خداکے سواکسی چیز کو بھی گو وہ گناہ ہی کی یاد ہو دل میں جگہ نہ دے۔

( خطبات عكيم الامت جلد 18، ص 104، 103)

### طاعون کیاہے؟ شعور فی الجماد

بس یہی کہاجاسکتاہے کہ حادث اور بندے ہیں اور خداکے مسخر ہیں تو وہاں کا توبہ قانون ہے۔ نیار دہواتا نگوئی ببار نیار دہواتا نگوئی ببار

یعنی کوئی چیز بھی بلا تھم خدا کے کچھ نہیں کر سکتی۔اسی کو مولا نافر ماتے ہیں ایک حکایت کے ضمن میں وہ حکایت یہود یوں کی ہے کہ انہوں نے اہل ایمان کو آگ میں ڈالا مگر وہ نہ جلے تو باد شاہ نے غصے میں آکر آگ سے خطاب کیا کہ تھے کیا ہو آتو آگ نہیں رہی آگ نے جواب دیا:

گفت آتش من هانم اندر آتاتو بنی تابشم طبع من دیگر نگشت و عضر م تنج آشتم حقم هم پدستوری بر م

(آگ نے کہا کہ میں آگ ہی ہوں آپ تشریف لائے تا کہ میری تیزی حرارت کو دیکھو۔ نہ میری خاصیت میں فرق پڑااور میرے عضر میں تغیر آیا، میں آگ ہوں اور جلانابد ستور میر اکام ہے) آگے مولانافرماتے ہیں:

باد و خاک و آب و آتش بنده اند بامن و تومر ده باحق زنده اند

اب مزید تقریب الی الفہم کے لیے کہتا ہوں کہ اسباب دوقتم کے ہوتے ہیں قریب اور بعید اور دونوں کی طرف مسبب کی نسبت ہوتی ہے۔مثلاً پھانسی ایک فعل ہے اس کے سبب ظاہر میں کئی ہو سکتے ہیں مگر ایک ایسے مخص سے جو عالم ہوخواص افعال کا اس سے اگر سوال کریں کہ اس شخص کی موت کیوں ہوئی تووہ جواب دے گاکہ اس کا سبب حقیقی ڈیتی ہے سواس مخص کی نظراصلی سبب پرہاور اگر سائنس والوں سے جو محض خواص اشیاء سے واقف ہیں یہی سوال کیا جائے توان کا جواب یہ ہوگا کہ رس کا پھنداسب حقیق ہے موت کا۔ میں یو چھتا ہوں کہ دونوں میں سے سیحے جواب کس کا ہے۔غالباً سب ہی کہیں گے کہ پہلا جواب صحیح ہے حالا نکہ اس جواب کے صحیح ماننے میں کئی وسائط چے میں ماننے پڑتے ہیں۔مثلاً میہ کہ اس نے اول ڈکیتی کی اس میں خون کیا، پھر گر فآر ہوااسکے بعد چالان ہوا پھر مقدمہ ثابت ہوا پھر میانسی کا تھم دیا گیااور طریقه اس کابیراستعال میں آیا کہ ملے میں رسی کا بھندا ڈالا گیا۔ پس اس سلسلہ میں سبب قریب واقعی رسی کا پھنداہے اور سائنس والے کی نظراس تک مٹی سبب بعید تک نہیں مٹی اس لیے اس نے اس کو سبب کہہ دیالیکناس عالم کی نظرسبب بعید تک می وه سب کونی میں سے اڑا کراس سبب کی طرف جودر حقیقت سبب ہے موت کا، کی طرف نسبت کرتاہے اور ان تمام وسائط کو بھی اس کی طرف راجع کرتاہے۔اب دیکھتے! ہر ایک اس کی تحقیق کو پند کرتاہے اور سائنس والے کو کوتاہ نظر بناتاہے۔ دوسری مثال یہ ہے کہ ایک مخص نے بہت کھالیا جس سے ہیضہ ہو میااور موت کی نوبت آگئ تواب کہا جاتا ہے کہ بہت کھانا کھالیا تھا۔اس وجہ سے مرکیا تو کیا محض اس وجہ سے کہ سبب قریب توہیضہ ہے اور کھاناتو سبب السبب ہے رہے کہنا غلط ہو گااور کھانے کی طرف موت کی نسبت صحیح نہ ہو گی لیکن پھر تھی کہتا ہر مخص یہی ہے کہ کھانے سے مرکیا۔معلوم ہوا کہ صحیح مذاق یہی ہے کہ سبب اصلی کی طرف نسبت کی جائے موبعيد ہوكيونكه ويكے اور اسباب بھى اسى ير مبنى بين اگروہ سبب اصلى نہ ہوتا توان وسائط كا وجود ہى نہ ہوتااور اثر بھى نہ ہوتااور سبب قریب کی طرف کر ناقصور نظرہے۔اس طرح طاعون کے بھی دوسبب ہیں ایک سبب بعید ناراضی حق اور دوسراسبب قریب یعنی جراشیم کا پیداہوناشریعت کی نظر سبب بعید پرہے جو کہ اصلی سبب ہے اگروہ نہ ہو تاتو جراحیم بھی ہر گزیدانہ ہوتے اور اہل سائنس کی نظر سبب قریب پرہے توان کا جراشیم کو طاعون کا سبب کہناایہ ای ہے جیساموت کا سبب پھانسی کی رس کے بھندے کو کہا جائے مگر کون نہیں جانتا کہ قصور نظرہے۔واللہ بیہ ناتمام علم ایساامرہے کہ اس سے جہل مرکب پیداہوتاہے جولاعلاج مرض ہے۔ دیکھئے! آج کل کے سائنس دان اس پر کس قدراشکال کرتے ہیں کہ مناہوں کوسب مصائب کا بتا یا جاتا ہے لیکن یہ مسئلہ کس قدر صاف ہے کہ سبب مجھی قریب ہوتا ہے اور مجھی بعیداور نسبت دونوں کی طرف ہوتی ہے اور دونوں نسبتوں میں سے صحیح ترسبب بعید کی طَرف نسبت ہے جب وہ اصلی ہو چنانچہ ا**س لیے بیہ کہنا صحیح ہواکہ بیمانسی اس واسطے ہوئی کہ ڈاکہ ڈالا تھااس کوسب پسند کرتے ہیں نہاس کو کہ پھانسی اس واسطے** 

ہوئی کہ مکلے میں رس کا پھنداتھا سائنس کی تحقیقات ہے ہم کوانکار نہیں۔ پس جیسے ہم یہ نہیں کہتے کہ پھالسی والے کے کلے میں رسی کا پھندا نہیں تھا بلکہ اس کو بھی تسلیم کرتے ہیں مگرایک سبب بعیدادر بھی مانتے ہیں جوراس الاسباب، اورسبب الاسباب ہے یعنی ڈاکہ۔اس طرح رس کے مجندے کے قائل ہونے والے کوراس الاسباب سے یعنی ڈاکہ کے سبب ہونے سے انکار کا کوئی حق نہیں۔اسی طرح اگرسائنس کی محقیق ہے کہ طاعون کے کیڑے ہوتے ہیں اور وہ سبب ہیں طاعون کے توہم اس کے منکر نہیں اور یہ نہیں کہتے کہ کیڑوں کا وجود نہیں کیڑے ہوں مگران کے اوپر ایک سبب جوراس الاسباب ہے اور بھی ہواور وہ گناہ ہے۔ سائنس دان کو بھی اس سے انکار کا کوئی حق نہیں ہے اور جو آج کل کے لوگ انکار کر بیٹے ہیں اس کی وجہ قصور علم ہے۔اس تقریر کے بعد کوئی صاحب بتائیں کہ کیو کران کو شرعی شخفیق سے انکار کاحق ہے۔ در حقیقت شریعت اور سائنس میں شخالف ہی نہیں یہ ناتمام سائنس کے نتائج ہیں کہ ایس موثی موٹی باتیں سمجھ میں نہیں آتیں۔شرعی تحقیق بہی توہے کہ معاصی سبب ہیں طاعون کے، سوسائنس کی اس میں کوئی مخالفت نہیں، مناہ کرنے سے حق تعالی ناراض ہوئے اور جراشیم کو پیدا کر دیا اور آدمی ہلاک ہوگیا۔ گویا جراشیم سرکاری فوج ہیں فوج کولہ باری سرکار کے تھم سے کرتی ہے اگر کہیں گولہ باری ہونے لگے تو وہاں نسبت فوج کی طرف ہوگی پاسلطان کی طرف اور آ یا علاج ہے ہوگا کہ فوج کا مقابلہ کیا جائے یا یہ ہوگا کہ سلطان سے چارہ جوئی کی جاوے۔ ظاہر ہے کہ نسبت کسی معنی میں فوج کی طرف بھی صحیح ہوگی مگر فہیم آدمی یہی کے گاکہ بادشاہ نے فلال جگہ پر گولہ باری کی ، کوئی نہیں کہتا کہ اصل میں فوج نے کی اور فوج سے اگر مقابلہ کیا گیا تو متیجہ مجھ بھی نہیں کیونکہ اگر مقابلہ میں کسی نے ہمت کی بھی کہ فوج پر غالب آگیااور سب کوتہ تیج کر دیاتو کیا ہوگا باد شاہ کے پاس فوج کی کمی نہیں۔ دوسری فوج اسی قشم کی بیاور قشم کی آجائے گی برخلاف اس کے اگر یول کیا جائے کہ جیسے ہی گولہ باری شروع ہو سلطان کی خوشا مدور آمد کی جائے اور معانی جائے جاوے یا صلح کرلی جاوے تو نتیجہ اچھا برآمد ہوگا۔ یہی فوج گولہ باری بند کر سے چلتی ہو جائے گی اور دوسری بھی نہ آوے گی اور بادشاہ کی رضاجو ئی کے ساتھ عقلاً اتن بھی اجازت ہے کہ مولہ باری کی زویے بیخے کے لیے کسی محفوظ و مستحکم مکان میں یا تہہ خانے میں گھس جاؤ مگر ہر حال فوخ کا مقابلہ نہ کرو كيونكديد بيد سود بلكه زياده ابتمام سلطان سے معافی چاہنے كاكرويد ب صحيح طريقه شريعت كى تعليم ب اور علاج معالجہ کی مجی اجازت اور اس کے حدود اس بیان سے نکل آئے کہ بطور تشکین قلب علاج کی مجی اجازت ہے بلکہ سنت ہے کیونکہ دنیا عالم اسباب ہے یہ وہ صد ہے جس کو میں نے مکان میں کھس جانااور گولہ سے بچنا کہا ہے اور علاج براتنا بمروسه كرليس جس ہے اصلى تدبير يعنى طلب عنوعن السلطان سے غفلت ہو جائے بلكه اس كى ضرورت ہى ہے انکار ہو جاوے ندموم ہے اور بیہ وہ ہے جس کو فوج کا مقابلہ کہا گیا کہ ہر گزکار آمد نہیں فوج کے پیچھے دوسری فوج اور

اس کے پیچھے تیسری اور چو بھی فوج ہے طاعونی کیڑوں کو ہلاک کر دو گے بخار کے کیڑے پیدا ہو جادیں گے ان کو ہلاک كردو م قوميضه كے كيڑے پيدا ہو جاويں مے جاكم اوراتھم الحاكمين ہے كہاں تك جيتو م ي تحقيق ہوئى معاصى كے سبب بلیات ہونے کی۔

#### حقيقت مصيبت

اب دوسراسوال باقی رہاکہ اگر معاصی سبب ہیں طاعون کے تونیک آدمی طاعون میں کیوں مرتے ہیں اس کے جواب کے لیے ایک مقدمہ کی ضرورت ہے جو ذراد قت ہے وہ یہ کہ جس چیز کو مصیبت کہتے ہیں آیاوہ اپنی صورت سے مصیبت ہے یا حقیقت ہے۔ میں اس بات کو نظائر سے صاف کروں گا۔ سودعویٰ سے کہا جاسکتا ہے کہ مصیبت جبھی مصیبت ہے جبکہ اس میں حقیقت مصیبت کی موجود ہو۔ صرف صورت مصیبت کے وجود سے اس کو مصیبت نہیں گہا جاسکتا۔ میں اس کی مثال پیش کرتا ہوں وہ یہ کہ کسی کو بغل میں زور سے دبایا تو ظاہر ہے کہ یہ فعل تکلیف دہ ہے مگر سوال کیا جاتاہے کہ کیااس کوہر جگہ جہاں اس کی صورت کا وجود ہو مصیبت ہی کہیں گے اگر کہیں ایساہو کہ صورت تو یہی ہے مگر حقیقت اس کی بعنی اذبت قلب نہ ہو تو وہاں اس کا نام اور کہیں گے۔ مثلاً فرض سیجئے کہ ایک محبوب ہو اور ایسے ناز نخرے والا ہو کہ کسی کو منہ نہیں لگا تا اور ایک شخص مدت سے اس کی ملا قات کی فکر میں ہو مگر مبھی رسائی نہیں ہوتی اور د فعتاً ایک دن وہ محبوب بیچھے سے آگر اس کو بغل میں د بائے اور ایساد بائے کہ ہڈی پہلی ٹوٹی جاتی ہو تواس وقت صورت تووہی موجودہ جس کانام مصیبت تھا مگر میں یو چھتا ہوں کہ کیاآپ اس کانام مصیبت رکھیں گے ؟اگر نہیں ۔ رکھیں گے تو کیوں اور میں کہتا ہوں کہ آپ تو صرف دور سے دیکھنے والے ہیں اگر خوداس شخص سے جس پریہ تکلیف گزررہی ہے اور دبانے کاالم پارہاہے یو چھاجائے کہ یہ مصیبت ہے یاراحت؟ تووہ کیا کہے گا! مثلاً محبوب اس سے کہے کہ ا كرتكليف موتى موتوجهور دول تواس وقت كيا كم كااس كى تويه حالت موكى كه قالاً ورحالاً به كهتامو كا:

سربوقت ذرج اپنااس کے زیر پائے ہے کی جائے ہے نکل جائے دم تیرے قدموں کے نیچ یہی دل کی حسرت یہی آرزو ہے

یہ بات بلامبالغہ ہے کہ دم نکلنا بھی گواراہو گااور جھوڑ نا گوارانہ ہو گااور یہی کیے گا کہ میرے کہاں نصیب جو یہ موقع ملااور خصوصاً جبکہ ایساد بایا ہو کہ موت کا اندیشہ بھی نہ ہو تواس کو مصیبت کسی طرح بھی نہ کہے گا۔ بتلایے کہ جب صورت اس کی بعینہ وہی ہے جس کا نام دوسری جگہ مصیبت تھا پھریہاں اس صورت خاص میں اس کو مصیبت کیوں نہیں کہتے ایک ہی لغل ہے گر ایک وقت میں تواس کا نام مصیبت ہے اور ایک وقت میں راحت اس کی وجہ سوائے اسکے کیا ہے کہ صورت مصیبت کو مصیبت نہیں کہتے بلکہ معنی مصیبت کو مصیبت کہتے ہیں۔ایک وقت میں وہ

معنی موجود ہیں اور ایک وقت میں نہیں حتی کہ اس صورت میں اگر محبوب کیے کہ اگر بچھے تکلیف ہوتی ہوتو میں بچھے چھوڑ کرر قیب کو نیاں ساط ہو جانا چھوڑ کرر قیب کو بخل میں د بالوں سواگریہ مصیبت ہے تو کیوں اپنے اوپر سے اسکاٹلنا اور اپنے د شمن پراس کامسلط ہو جانا گوار انہیں کر تااس صورت میں تو وہ یہی کے گا:

کشود نصیب دشمن که شود ہلاک تیعت سر دوستاں سلامت که تو خنجر آزمائی (دشمن کابیہ نصیب نہ ہو کہ تیری تلوارہ ہلاک ہو، دوستوں کا سرتیری خنجر آزمائی کے لیے سلامت) بحمداللّٰداس تقریر سے میر ادعولی مبر ہن ہو گیا کہ صورت مصیبت پر مصیبت کا تھم کر دینا صحیح نہیں بلکہ معنی کا اعتبار ہے۔

#### اعتبارنسبت

وہ ایک تھی سی چیز ہے جو نظر بھی نہیں آتی جیسے گھڑی میں بال کمانی کہ ذراسی نامعلوم سی چیز ہے مگر گھڑی کی جال کادار و مداراسی پر ہے۔اگر وہ نہ ہو تو گھڑی بیکار ہے یاوہ خراب ہو تو چال صحیح نہیں ہو سکتی وہ ننھی سی چیز نسبت ہے۔ ایک ہی فعل کی نسبت ایک کی طرف ہوتو مصیبت بن جائے اور اس فعل کی نسبت دوسرے کی طرف ہوتوراحت بن جائے، دبانے کی نسبت صدیق لیخی دوست کی طرف ہوئی تو عین راحت ہے اور عدولینی مخالف کی طرف ہوئی تو مصیبت ہے اس نسبت سے کھانا بھی زہر بن جاتا ہے اور اسی نسبت سے زہر شکر ہوجاتا ہے۔اب یہ شبہ حل ہو گیا کہ طاعون میں اولیاءاور نیک لوگ بھی مرتے ہیں تو کیاحق تعالی اپنے دوستوں کو عذاب دیتے ہیں۔حاصل اس کا یہی ہے کہ طاعون اپنی ذات میں مصیبت نہیں اس کے اندر ایک اور چیز ہے جس سے وہ مصیبت بن جاتا ہے اور وہ چیز وہی نسبت ہے۔ جب طاعون مطیع پر آتا ہے تواس نسبت سے آتا ہے جس سے وہ دباناراحت ہواتھالیعنی دوستی اور محبت و ر حمت کے ساتھ آتا ہے اس لیے راحت ہوتا ہے اور جب غیر مطیع پر آتا ہے تواس نسبت سے آتا ہے جس سے وہ دبانا باعث ازیت ہوا تھا یعنی و شمنی اور قہر کے ساتھ آتا ہے اس لیے مصیبت ہوتا ہے۔مطیع پر حق تعالی کی نظر رحمت ہوتی ہے لندا ہر بات اس کے لیے باعث راحت ہوتی ہے۔اس واسطے دعویٰ سے کہا جاتا ہے کہ مصیبت اہل اللہ پر آتی ہی نہیں کیا منہ ہے مصیبت کا جوان کے پاس بھی آسکے اور جس کو آپ مصیبت سجھتے ہیں یہ آپ کی غلطی ہے وہ مصیبت نہیں ہاں صورت مصیبت ہے۔ میں ایک اور مثال مشاہدات سے دیتا ہوں جس کے بعد اس کے سمجھنے میں ذرا بھی وقت نہ رہے گی۔مصیبت کی مثال لوہ کی سی ہے کہ کیسی ناگوار اور تکلیف دینے والی چیز ہے لیکن سے ضروری بات نہیں کہ وہ سب کو تکلیف ہی دے کسی کے لیے لوہ تکلیف دینے والی ہے اور کسی کے لیے آرام دینے والی۔ وہ کون شخص ہے جس کولوہ آرام دیتی ہے وہ وہ ہے جو خس خانہ میں بیٹھا ہے کہ لوہ جتنی سخت اور تیز ہو گیا تناہی اس کو آرام پہنچے گا۔ ایک

کوتاہ نظر جسنے خس کی ڈی کو نہیں دیکھا وہ دیکھ کر کہہ سکتے ہیں کہ وہ شخص کے میدان میں ہے وہ اس کو میدان میں چاروں طرف سے بھون دے گی اور رحم کرے گا کہ بچارہ کس مصیبت میں ہے اور یہ خبر نہیں کہ وہ کس قدر آرام میں بیٹھا ہے وہ اس کو ذرانا گوار نہیں بلکہ باعث راحت ہے حتی کہ خواہش کر رہا ہے کہ لوہ خوب چلے کیو تکہ خس کی ٹی کا لطف لوہ بی میں آتا ہے۔ جتی لوہ ذیبات اللی اللہ کی ہے کہ اللہ دنیا لطف لوہ بی میں آتا ہے۔ جتی لوہ ذیبات اللی اللہ کی ہے کہ اللہ دنیا مصائب کی لوہ دیکھ کران پر حم کرتے ہیں اور اس خدر مزہ میں بیٹھ ہیں کہ تمنا کرتے ہیں کہ یہ لوگ مصائب کا شکار ہیں اور اس قدر مزہ میں بیٹھ ہیں کہ تمنا کرتے ہیں کہ لوہ اور چلے تاکہ خس خانہ رضا کا لطف آوے ان کے پاس کھاتے ہیں اور اس قدر مزہ میں بیٹھ ہیں کہ تمنا کرتے ہیں کہ دو اور چلے تاکہ خس خانہ ہو النہ ہی ہو تھا اس سے مصیبت مصیبت نہیں رہتی جس کی مثال بالکل خس کی ٹی سے ، واقعات آتے ہیں گر چھنکر اور گری چھوڑ کر سر وہو کر اور اذیت سے خالی ہو کر عین راحت بن کر ، اس مصیبت کے وقت ان کے حالات و کھی کر صاف پیتہ چل سکتا ہے کہ وہ تکلیف میں ہیں باآرام میں بعضوں پر توابیا غلبہ ہو الذت کا کہ موت کے وقت قبقہہ مارت سے کی آنگلیف میں کوئی تھتے ہارا کرتا ہے اور اکا بر اہل اللہ کا تو کہنا ہی کیا ہے اور فی مسلمان کی حالت میں بھی مصیبت کی تکلیف کم ہو تی سے کیا تکلیف میں ہوتی صحیبت کی تکلیف کم ہو تی ہے۔ اب شبہ جاتار ہا اور وہ وہ وکی صحیح ہوا کہ اہل اللہ پر مصیبت نہیں آتی۔

مصيبت برمعصوم

اب ایک شہریدرہاکہ اگر مصیبت معصیت ہی ہے آتی ہے تو بچوں کو تکلیف کیوں ہوتی ہے؟ نزع میں دیکھا ہوگا کہ بچوں کو بہت تکلیف ہوتی ہے حالا نکہ ابھی بچوں نے کوئی گناہ نہیں کیا کیونکہ وہ ابھی مکلف ہی نہیں ہیں اس میں بھی شہر کی خرابی غور نہ کرنے ہی سے ہے بلکہ دنیامیں جو کوئی اختلافات ہیں وہ فہم سے کام نہ لینے ہی سے ہیں۔

جنگ هفتاد و دولت همدراعذر چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدند می میستاه کردند سمجهری در این کرختی تاریخ میساند

(بہتر فرقوں کی جنگ میں تمام کو معذور سمجھو جبان کو حقیقت کا پتہ نہ چل سکا توانہوں نے ڈھکوسلوں کیراہ اختیار کی)

سنے! ہم کہتے ہیں کہ بچوں کے لیے بھی مصائب تکلیف دہ نہیں وہ جسم کو تکلیف ہو گرروح کو تکلیف نہیں ہوتی کیونکہ ان کی روح کو تعلق مع اللہ حاصل ہے کیونکہ تعلق مع اللہ قطع ہوتا ہے معصیت سے اور ان سے معصیت اب تک ہوئی نہیں تو تعلق ہاتی ہے لیکن روح سے مراد روح طبتی نہیں ہے بلکہ روح اللی مراد ہے نزع سے یادیگر تکالیف سے روح طبتی کو بے فک صغط ہوتا ہے یہ روح طبتی کو یا مرکب ہے روح اللی سے اور ان دونوں میں تعلق سوار اور کھوڑے کاما ہے گھوڑے کو اگر چا بک مارا جائے تو سوار کو کوئی نقصان یا تکلیف نہیں ہوتی بلکہ گھوڑا تیز ہو جاتا ہے اور

يغشى البلاد مشارقا و مغاربا

كالشمس في كبد السماء ونورها

روح کوابیائی علاقہ ہے جسم سے کہ گوروح جسم کے اندر نہ ہو گر جسم پراٹر کرتی ہے اور ان دونوں مثالوں میں پوری ٹھیک دوسری مثال ہے لین آفاب اور زمین والی اور بادشاہ اور ملک والی مثال پوری ٹھیک نہیں کیونکہ بادشاہ کو ملک سے علاقہ صرف حکومت کا ہے جو بواسطہ خدم حشم کے ہوتی ہے اور آفناب کا اثر زمین پر بلا واسطہ ہے اور روح حقیقی کا اثر بھی جسم پر بلا واسطہ ہے اس لیے دوسری مثال زیادہ صحیح ہے۔ غرض اس روح پر جسم کی تکلیف وراحت کا اثر نہیں پر تا۔ سو بچوں کو جو تکلیف محسوس ہوتی ہے وہ صرف روح طبی کے تغیرات ہیں نہ کہ اصلی اور حقیقی روح کے۔

#### فراق کی مصیبت

اس روح کی تکلیف دراحت کا مدار تو صرف بُعد عن الله اور قُرب الی الله ہے اور بُعد ہوتا ہے معصیت سے اور بچوں سے معصیت ہوتی نہیں توان کو بُعد عن الله نہیں للذا تکلیف بھی نہیں۔اس بُعد کوعُشاق فراق سے تعبیر کرتے ہیں اور ان کے نزدیک بس فراق بی ایک مصیبت ہے اگر فراق نہ ہو تو پھر کوئی مصیبت مہیں۔عارف رومی نے خوب کہا ہے: خوب کہا ہے:

از فراق تلخ میگوئی سخن ہر چہ خواہی کن ولیکن ایں کمن (جدائی کی تلخ بات مت کر واور جو چاہے کر ولیکن یہ نہ کر و)

عارف شیر ازی فرماتے ہیں:

فراق یارنه آل میکند که بتوال گفت کنائےست که ازروز گار ججرال گفت

شنیدهام سخنے خوش کہ پیر کنعان گفت حدیث ہول قیامت کہ گفت واعظ شہر

(پیر کنعال نے یہ نہایت کیا عمدہ بات کہی وہ یہ کہ فراق محبوب ایسی مصیبت ہے جس کو بیان نہیں کیا جاسکتا، واعظ شمر نے جو قیامت کی گھبراہٹ کی بات کی اس میں اشارہ اس طرف ہے کہ اس نے زمانہ کے فراق کا تذکرہ کیا)

يں اصل تكليف بُعد عن المحبوب ہے اور محبوب پاس ہو تو پھر بیہ حالت ہے:

فوق گردوں است نے قصر زمیں جنت است آل گرچہ قعرچاہ باتوزندال گلشن است اے دلر با

ہر کجا دلبر بود خرم نشیں ہر کجابو سف رہنے باشد چوماہ باتودوز خ جنت است ای جانفزا

(جس جگہ محبوب خوش وخرم بیٹے اہو وہ جگہ مرتبہ میں آسان سے بلند ترہے نہ کہ پست زمیں جہاں محبوب ہووہ جگہ جنت ہے اور محبوب ہووہ جگہ جنت ہے اور محبوب ہووہ جگہ جنت ہے اور تیرے بغیر جنت بھی دوزخ ہے)
تیرے بغیر جنت بھی دوزخ ہے)

غرض اصل دولت قرب محبوب ہے اگر یہ حاصل ہو توسب کچھ حاصل ہے اس کے ساتھ کیسے ہی واقعات پیش آویں تکلیف نہیں ہوگی اہل اللہ کو موت کا بلاوا بھی آ جائے توپر واہ نہیں بلکہ وہ تو موت کو ڈھونڈتے اور بلاتے پھرتے ہیں۔ عارف شیر ازی فرماتے ہیں:

خرم آل روز کزیں منزل ویرال بروم راحت جاں طلبم وزیعے جانال بروم (وہ دن بہت اچھا ہوگا کہ اس ویرانے مکان (دنیا) سے جاؤں جان کو آرام مل جائے اور محبوب کے دیدار کے لیے چلا جاؤں)۔

موت جس سے لوگ بھا گتے پھرتے ہیں ان کے یہاں اس کی خوشیاں منائی جاتی ہیں اور نذریں مانی جاتی ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں: نذر کر دم کہ گرآید بسر ایں غم روز ہے تادر میکدہ شاداں وغز لخواں بروم (میں نے یہ نذر کی ہے کہ اگریہ دن نصیب ہو جائے توخوش و خرم اور غزل پڑھتا ہوا جاؤں) جن پر موت کا یہ اثر ہوان پر دیگر معمولی واقعات کا کیا اثر ہو سکتا ہے۔ اب سمجھ میں آگیا ہوگا کہ اہل اللہ بر مصیبت نہ آنے کے معنی یہ نہیں کہ ان کو واقعات پیش نہیں آتے۔

### ذكركي عجيب خاصيت

واقعات سب پیش آتے ہیں جیل خانہ، موت، بہاری، فاقے بلکہ بعض او قات بیران کو اور ول سے زیادہ پیش آتے ہیں گریہ سب چیزیں باہر رہتی ہیں اور اندرونی حالت ان کی یہ ہوتی ہے جس کو ایک شاعر نے دکھایا ہے۔ عندل العواذل حول قلب التانه وهوی الأحبة منه في سودانه

(ملامت كرول كى ملامت قلب كے ارد كرد ہے اور محبوب كى محبت قلب ميں جا كزيں ہے)

یہ شعر صرف ملامت کے بارے میں ہے۔ گو ملامت بھی ایک مصیبت ہے گر اہل اللہ کے لیے تو ہر مصیبت کی حالت یہی ہے کہ باہر ہی باہر رہتی ہے قلب کو اس کی ہوا بھی نہیں گئی ان کے قلب کی مثال ایسی ہے جیسے ایک صاف ہوتل کے اندر کوئی میٹھی چیزر کھی ہوئی ہے اگر اس پر کھی آ بھی جاوے تو چاروں طرف گھومتی پھرتی ہے گر مجال نہیں کہ اندر چلی جائے ناواقف آدمی اور دور سے دیکھنے والا جو ہوتل کی اس خاصیت کو نہ جانتا ہو کہ سے جرم شفاف ہے جس میں نظر بھی پار ہوسکتی ہے کوئی اور چیز نہیں جاسکتی وہ دیکھ کر جمہ سکتا ہے کہ اس چیز پر کھیاں بھنک رہی ہیں اور ضرور اس کو خراب کرتی ہوں گی گر جو ہوتل کی فاصیت سے واقف ہے وہ جانتا ہے کہ اس چیز پر کھیاں بھنک رہی ہیں اور ضرور اس کو خراب کرتی ہوں گی گر جو ہوتا کی خاصیت کو جانتے نہیں اس واسطے اہل اللہ پر واقعات کا بجوم دیکھ کر اعتراض کرتے ہیں یا افسوس اور رحم کرتے ہیں کہ بیچارے سخت تکلیف میں ہیں اور سے خرنہیں کہ یہ سب کھیاں باہر ہی باہر ہیں اندر مجال نہیں کہ چلی جاویں۔

#### سلطنت قلب

اندرایک ایبی ذات کی سلطنت ہے جس کے سامنے کوئی فرشتہ اور جن بھی دم نہیں مار سکتا اور جس کے سامنے تمام عالم سربسجود ہے وہ حق تعالی ہے ان کے ہوتے ہوئے وہاں دوسرے کی گنجائش ہی نہیں ہے۔ دوسری چیز آ ہی نہیں سکتی اور ان کی وسعت کی یہ حالت ہے کہ تمام دنیا بھی اس کے سامنے کوئی چیز نہیں۔ ۔

اگر آ فا باست یک ذرہ نیست و گر ہفت دریاست یک قطرہ نیست اگر آ فا باست یک ذرہ نیست و گر ہفت دریاست یک قطرہ نیست (اگر تمام مخلوق مثل آ فا ب کے ہے خدا تعالی کے سامنے ایک ذرہ ہمے بھی برابر نہیں۔ ای طرح سات دریاحت سے نہ و تعالی کے سامنے ایک ذرہ کے بھی برابر نہیں۔ ای طرح سات دریاحت سے نہ و تعالی کے بہاں ایک ذرہ کے بھی برابر نہیں)

چوسلطان عزت علم برکشد جہاں سربجیب عدم در کشد (جب محبوب حقیقی کی بجلی قلب پر وار دہوتی ہے توسب چیزیں فناہو جاتی ہیں) انہوں نے عالم سے اپنے کو مستور کر دیاہے اگر موقع مجلی سے پر دہا ٹھادیتے توسار اجہاں مٹ جاتا۔

مريث أيل م: "حجابه النور لوكشف الحجاب لا حرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره" (اس کا حجاب نورہے اگر حجاب اٹھالیا جائے تو جملہ اطراف جہاں تک نظیر پہنچی ہے سب کو جلا دے) اور بیہ حجاب اجسام پرہے مگر قلب میں ایک خاص بچلی ہے۔ گو آخرت جیسی نہ سہی، سوجہاں انوار اللی موجود ہیں وہاں ظلمات اور تکدر کا کیاکام،اورجب منبع سکون اور اطمینان وہال موجود ہے توپریشانی کا کیاذ کر۔واقعات و مصائب موجود ہیں مگر اثر نہیں کرتے۔ دیکھنے والاجو ناوا قف ہووہ جو چاہے سمجھے اس کا کون ذمہ دار ہے غرض مطیعین کے لیے مصیبت واقع میں مصیبت نہیں۔ توبیہ شبہ رفع ہو گیا کہ نیک لو گوں پر طاعون یااور مصائب کیوں آتے ہیںاور اس کاجواب پہلے ہی ہو چکاکہ اسباب طبعیہ کو مصائب میں کہاں تک و خل ہے میں نے ثابت کر دیاہے کہ اسباب طبعی کو مصائب کے آنے میں د خل صرف اتناہے جتنارس کو پھانسی میں کہ اصل سبب پھانسی کا ڈیتی ہے مثلاً اور رسی صرف ایک ذریعہ ہے سزا کا۔ اسی طرح اصلی سبب مصائب کا خدا تعالی کے معاصی اور حق تعالی کی ناراضی ہے اور ان معاصی کے لازمی اور متعدی مفاسد بھی سب بیاں ہو چکے غرض سب شبھات حل ہو کراچھی طرح سبھ میں آگیاہو گاکہ تمام مفاسد کی جڑمعصیت ہے خواہ وہ مفاسد دنیوی ہوں یادینی۔جب معصیت تمام مفاسد کی جڑے تواس کا مقابل اطاعت ہمیشہ سبب ہوگی ہر قسم کی راحت کی۔جب وہ شبہات جو حاکل تھے معاصی کے موجب فساد ہونے میں رفع ہو گئے تو وہ دعویٰ ثابت ہو گیا کہ فقط معصیت ہی مرض ہے اور ظاہر ہے کہ بیر مرض مسلمانوں میں بھی موجود ہے اس کی وجہ سے خود بھی پریشان ہوتے ہیں اور دوسرے بھی پریشان ہوتے ہیں۔ توبتلائے! اس کے وفعیہ اور علاج وتدبیر کی ضرورت ہے یانہیں؟ ضرور ہے اور ظاہر ہے کہ جب اصل مرض معصیت تھہر اتو علاج تمام مفاسد کاازالہ معصیت ہی ہو سکتا ہے کماہو ظاہر۔

### معصيت ماضيه اور عقل

اب ایک اور بات سمجھے کہ معصیت دوقتم کی ہیں ایک وہ جن کا تعلق زمانہ ماضی سے ہے لیمی وہ گناہ جو کیے جا چکے اور ایک وہ جن کا تعلق زمانہ مستقبل سے ہے آئندہ کیے جاسکتے ہیں اور گوایک زمانہ حال بھی ہے اس کے لحاظ سے ایک تیسری قسم اور بھی ہونی چاہیے لیکن زمانہ حال خود منقسم الی الجزء میں ہے ایک جزواس کا ماضی ہے اور ایک مستقبل اور دونوں اجزاء کے بچ میں کوئی جزوابی انہیں جس میں کوئی عمل کیا جاسکے وہ صرف ایک آن ہے جو محل عمل نہیں ہوسکتی للذا تیسری قسم نکالنا فضول ہے۔ غرض ایک قسم تو وہ ہے معصیت کی جس کا تعلق ہو زمانہ ماضی سے اس کا

مقضایہ ہے کہ وہ اب آپ کے اختیار میں نہ رہے اور جو اثر اس پر مرتب ہونے والا ہو وہ ضرور مرتب ہو۔ مثلاً ایک مخص ڈکیتی کر چکا تواب کچھ نہیں ہو سکتا سوائے اس کے کہ سزاہو۔ گویا اس معصیت کی جس کوزمانہ اضی ہے تعلق ہو عقلا یہ خاصیت ہے کہ اس پر سزا ضرور ہونی چاہے اور اگریہ قاعدہ نہ مانا جائے تو کسی جرم پر سزا ضرور ہونی چاہے اور تعزیرات بے کار ہی ہوں بس مجرم یہ کر چھوٹ جاوے کہ زمانہ تو گزر گیا اور فعل زمانہ کے ساتھ ساتھ تعادہ بھی گزر گیا تو تمایک معدوم فعل پر جھے سزاکیوں دیتے ہو؟ اس وقت مجھ میں جرم کا وجود کہاں ہے اگر کوئی مجرم یہ کہ تو نے جرم کو ایساموقع کیوں دیا جو وہ تھ میں موجود ہو کر معدوم ہو اتو یہ سزامعدوم محض اس کا جو اب بھی دیا ہو اس کے سرامعدوم جھنل کے بیات ہے کہ زمانہ اختیار میں نہ رہا تو زمانی بھی پر نہیں بلکہ معدوم بعد الوجود پر ہے تو مقتضائے عقل یہ ہوا کہ اگرچہ یہ بات ہے کہ زمانہ اختیار میں نہ رہا تو زمانی بھی الیہ مطلق وجودا کرچہ اس پر عرم طاری ہو گیا ہو سراکے لیے کانی ہاس لیے گزشتہ جرم پر سزا ضرور ہوئی چاہے۔ بلکہ مطلق وجودا کرچہ اس پر عدم طاری ہوگیا ہو سراکے لیے کانی ہاس لیے گزشتہ جرم پر سزا ضرور ہوئی چاہے۔ بلکہ مطلق وجودا کرچہ اس پر عدم طاری ہوگیا ہو سراکے لیے کانی ہے اس لیے گزشتہ جرم پر سزا ضرور ہوئی چاہے۔ بھلکہ مطلق وجودا کرچہ اس پر عدم طاری ہوگیا ہو سراکے کے کانی ہے اس لیے گزشتہ جرم پر سزا ضرور ہوئی چاہے۔ بھلکہ مطلق وجودا کرچہ اس پر عدم طاری ہوگیا ہو سراکے کے مقتل کی بے رحمی

یہاں بطور جملہ معترضہ کہا جاتا ہے کہ آج کل عقل کا زمانہ ہے لوگ عقل کے ایسے دلدادہ ہوئے ہیں اور ایسی دوستی کی ہے عقل سے کہ شریعت کو بوجہ خلافِ عقل فتو کا دینے کے چھوڑ دیتے ہیں گر عقل کی درستی دیکھ لی آپ نے کہ اس نے یہ فتو کا دیا ہے کہ گزشتہ جرم پر سزا ہونا چاہے گر حق تعالی نے یہ فتو کا منظور نہیں کیا اور کہہ دیا ہم بہت سے گناہوں کی سزا معاف کر دیں گے۔ شریعت جو آپ کو ناگوار ہے وہ اس قدر آپ کی خیر خواہ ہے اور رحم کرتی ہے اور عقل جس کے آپ مرید ہیں وہ ایسی آپ کی دشمن ہے مقابلہ کر کے فیصلہ سیجے جس نے دونوں کو دیکھا ہے اس نے تو کہہ دیا۔

آزمودم عقل دوراندیش را بعدازی دیوانه سازم خویش را (پس نے عقل دوراندیش کوبار ہاآزمایا بعد میں اپنے آپ کودیوانه بنالیا) اور کہد دیاکہ:

اوست دیوانه که دیوانه نه شد مرعسس رادید و در خانه نه شد

(وہ دیوانہ دیوانہ نہیں ہے جو کو توال کو دیکھا ہے اور اس کے ڈنڈے سے بچنے کے لیے) گھر چلا جاتا ہے۔ یہ خیر خواہ صاحب ایسے ہیں جیسے الف لیلی کے نائی نے اپنے آقا کی خیر خواہی کی تھی کہ وہ کسی باوجا ہت شخص کی بٹی سے تعلق رکھتا تھا اور خفیہ اس کے پاس گیا تھا، یہ نائی صاحب بھی خدمت کے لیے ساتھ تھے وہ شخص گھر آیا تو چور صاحب حجیب گئے اتفاق سے وہ شخص اپنے نوکر کو کسی قصور پر مارنے لگا نائی سمجھا میر اآقابٹ رہا ہے آب حمایت کے لیے دوڑے اور اس مخص سے کہلا بھیجا کیا میر ا آقا خود آیا ہے؟ تیری بیٹی نے بلایا ہے پھر میرے آقا کو کیا کہتا ہے غرض نائی صاحب نے بتلایا کہ میر ا آقا تیرے گھر میں ہے پھر تواس کو تلاش کر کے نکالا گیااور خوب رسوائی اور کندہ کاری ہوئی یہ قصے بچپن میں دیکھے تھے۔ ہیں تو یہ لغویات گر بچپن کا شغل بھی اس وقت کام دکھا گیااور بنتیجہ اس سے اچھانکل آیا غرض عقل ایسی خیر خواہ ہے سیکڑوں قصے اس قسم کے موجود ہیں جن سے عقل کی بدخواہی اور بے رحمی ثابت ہوتی ہے۔

شریعت کی خیر خواہی

میں ایک نظیر اور دیتا ہوں اس بات کی کہ عقل آپ کے ساتھ ہدر دی کرتی ہے یاشریعت۔ دیکھتے عقل کا مقتضیٰ ہے کہ جتنی بڑی چیز مقصود ہواتن ہی کوشش بھی زیادہ چاہیے۔ایک مقدمہ بیہ ہوااور اس کے ساتھ دوسرا مقدمہ بیہ ہے کہ آخرت کی دنیاسے کیانسبت ہے ظاہر ہے کہ دنیافانی ہے اور آخرت باقی ہے اور فانی اور باقی میں کیانسبت ہو سکتی ہے۔ چہ نسبت خاک را باعالم پاک۔اور ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا کے بعض اعلیٰ مقاصد بھی اتنی کو ششوں کے محتاج ہیں کہ تمام عمران میں کھیے جاتی ہے پھر بھی بعض وقت میسر نہیں ہوتے تواس حساب سے آخرت کے کسی ادنی مقصد کے لیے بھی کوشش اس دنیوی مقصد سے زیادہ ہی ہوناچاہیے کیونکہ وہ کیساہی ادفی ہو مگر باقی ہونے کی وجہ سے فانی سے تو اعلیٰ ہی ہے۔ادنی کہناکسی مقصد آخرت کو صرف بنسبت دیگر مقاصد آخرت کے ہے ورنہ دنیا کے توکسی اعلیٰ سے اعلیٰ مقصد کو بھی اس سے مچھ لگاؤ نہیں ہو سکتا۔ غرض عقل تھم کرتی ہے کہ آخرت اس وقت حاصل ہو سکتی ہے جب کہ کوشش اس کے اندازہ کے موافق ہواور شریعت کا تھم ہیہ ہے کہ تھوڑی کوشش بھی کافی ہے پھروہ تھوڑی کوشش بھی دس جھے تک بڑھادی جاتی ہے بلکہ رعایات کو اگر دیکھا جائے توبیہ کہنا بالکل صحیح ہے کہ صرف بہانہ دیکھا جاتا ہے کہ ذرای کوشش کرے بلکہ کوشش کا ارادہ ہی کرے بلکہ ذرارخ بھی اوپر کو کرے تواس کے اوپر انعامات کی بارش کر دیں۔اب دیکھ لیجئے اکہ عقل کی خیر خواہی بڑھی ہوئی ہے یاشریعت کی۔پھرافسوس ہے کہ اس کو خیر خواہ کہیں جس کے یہاں ضابطہ کے سوار عایت کا نام ہی نہیں اور واقعی خیر خواہ کو دشمن سمجھیں۔اس سے کوئی بیہ نہ سمجھے کہ عقل بری چیز ہے نہیں عقل کام کی چیز بھی ہے مگر اس قید ہے کہ اس سے زیادہ دوستی نہ کرو تھوڑا کام لووہ کام یہ کہ اس کے ذریعے سے اصول دین کو سمجھ لو باقی فروع میں یہ بریارہے فروع میں اس کے فتویٰ پر عمل نہ کرو۔

(خطبات حكيم الامت جلد 18، ص137 تا 150)

### ایک کفن چور کا قصہ

ایک کفن چور کا قصہ ہے اس کی ایک بزرگ ہے دوستی تھی ایک دفعہ ان بزرگ نے اس ہے کہا کہ بھائی ہم کو اندیشہ ہے کہ تم ہمارا کفن بھی چراؤگے اس نے کہاتو بہ توبہ آپ سے ایسی گتائی بھی نہیں کروں گا۔ انہوں نے فرمایا ہم کواطمینان نہیں البتہ ایک صورت اطمینان کی ہے کہ ہم ہے تم کفن کی قیمت لے لواور وعدہ کر لو! اس نے اس سے انکار کیا۔ انہوں نے اصرار کرکے قیمت سپر دکر دی اور فرمایا بس اصل مقصود تمہارا یہی روپیہ ہے سوتم کو بیہ حاصل ہی ہوگیا اب مت چرانا اس نے کہااول تو اس کی حاجت نہ تھی مگر خیر اب تو کوئی احتال ہی نہ رہا۔ اتفاق سے ان بزرگ کا انقال ہوگیا یہ صاحب وہاں پنچے اور وہی حرکت نثر وع کی ان بزرگ کی کر امت ظاہر ہوئی کہ اس کا ہاتھ پکڑ لیا کہ کیوں صاحب یہی تھہر کی تھی ؟ بیہ خوف سے وہاں ہی گرگیا اور دم نکل گیا کسی خلیفہ نے ان بزرگ کو خواب میں دیکھا فرمات سے میں کہ ہم نے تو بنسی میں اس سے کہا تھاور نہ کفن چورانے سے ہمارا کیا ضرر تھا گروہ ایسا بزدل نکلا کہ مر ہی گیا گوہ ہا تی سے مگر ہم نے اس کا بازو پکڑ لیا ہے اس کی لاج آتی ہے اب میں اس کی سفار ش کر کے بخشوانے کی کو شش کر تا ہوں اور تم اس کی بھی تجمیز و تکفین کر و۔ (خطبات عیم الامت جلد 18، ص 223)

حضرت شاہ ولی اللہ کو نبی طبی اللہ ہے تین باتوں کا حکم دیا

اسی خدمت دین کی بدولت شیخین رضی الله تعالی عنهما کو دوسرے صحابہ رضی الله تعالی عنهم سے افضل کہاجاتا ہے ورنہ عبادت کی کثرت اور قلت کسی کی مدون نہیں اورا گر کسی نے ظاہری فضائل کی چھان بین کی بھی ہے تواس کو حضرت علی رضی الله تعالی عنه کا کثیر الفضائل ہو نامعلوم ہوا ہے۔ محد ثین نے اس کی تشر تک کی ہے۔ اب یا تو دوسرے صحابہ رضی الله تعالی عنهم کے اس قسم کے فضائل اس قدر مدون کم ہوئے ہیں یا فی الواقع حضرت علی رضی الله تعالی عنهم سے زائد ہوں لیکن پھر بھی محققین اور اہل نظر یہی کہتے ہیں عنہ ایسے فضائل میں دوسرے صحابہ رضی الله تعالی عنهم سے زائد ہوں لیکن پھر بھی محققین اور اہل نظر یہی کہتے ہیں کہ شیخین رضی الله تعالی عنهم سے افضل ہیں۔

اور اس نظر کی تائید حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات عالم شہادت اور برزخ دونوں سے ہوتی ہے۔
سواحادیث توسب کے پیش نظر ہیں اور نہ ہوں تو وہ مدون ہیں ہر ایک دیچھ سکتاہے ہاں برزخی اقوال سے ایک قول نقل
کرتا ہوں۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے تین
باتوں کا تھم فرما یا اور یہ تینوں باتیں میری مرضی کے خلاف ہیں مگر ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے میں نے
ابنی مرضی کو چھوڑ دیا۔

ایک توبید که میرار جمان حضرت علی رضی الله تعالی عنه کی تفضیل کی طرف تھالیکن حضور صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که شیخین رضی الله تعالی عنهم سمجھو۔ دوسرے میر امیلان ترک تقلید کی جانب تھاار شاد نبوی صلی الله علیه وآله وسلم ہوا کہ مذا ہب اربعہ سے باہر نہ ہو۔ تیسرے میں ترک اسباب کو ببند کرتا تھا، حضور صلی الله علیه وسلم نے اس سے روک کر تشبث بالا سباب کا تھم فرمایا۔

ان تینول حکمول میں بہت سے راز ہیں لیکن یہ وقت ان کی تفصیل کا نہیں لہذااس کو بہیں چھوڑا جاتا ہے۔ مقصود یہ ہے کہ عالم برزخ میں بھی ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے یہی معلوم ہوا کہ شیخین رضی اللہ تعالی عنہما کو حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ سے افضل سمجھو! غرض حدیث ہے، کشف ہے، محققین کی رائے سے ہر طرح شیخین رضی اللہ تعالی عنہما کی فضیلت ثابت ہوتی ہے اور اگر کسی کو اس مسکلے کی زیادہ تحقیق منظور ہو تو از الة الخفاء کا مطالعہ کرے وہ ان شاء اللہ تعالی خاص اس متن کی پوری طرح شرح ہوگی۔ خلاصہ سب کا بیہ ہے کہ ان دونوں کے ہاتھ سے اسلام کی خدمت بہت زیادہ ہوئی۔ پس علم کی افضلیت کی تو یہ حالت لیکن باوجود افضل العبادات ہونے کے اس کی صورت معاوت کی نہیں ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 18م) میں عبادت کی نوبی علم کی افضلیت کی تو یہ حالت لیکن باوجود افضل العبادات ہونے کے اس کی صورت معاوت کی نہیں ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 18م) میں حورت کی نہیں ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 18م) میں میں عبادت کی نہیں ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 18م)

### اكبرباد شاه ايك دن تنها شكار كونكلا

اکبرباد شاہ کی حکایت مشہورہے کہ ایک مرتبہ شکار میں گیااتفا قائن تنہا کہیں دور نکل گیاایک دیہاتی کے یہاں مہمان ہواجب چلنے لگاتواس دیہاتی سے کہا کہ اگرتم کو بھی حاجت واقع ہوتو تم دارالسلطنت میں ہمارے پاس آناچنانچہ وہ ایک بار آیا کہ اس وقت نماز پڑھ رہاتھا نماز سے فارغ ہو کر اس نے دعاما نگی جب دعاسے بھی فراغت کر چکاتواس دیہاتی نے بوچھا کہ تم کیا کررہے تھے اکبرنے کہا کہ میں خداتعالی سے دعاما نگ رہاتھا۔ دیہاتی نے کہاتم کو بھی مانگنے کی ضرورت ہے۔ کہنے لگا کہ پھر مجھے تم سے حاجت کہنے کی کیا ضرورت ؟ مرودت ہے دیکھی ہی ضرورت ہے۔ کہنے لگا کہ پھر مجھے تم سے حاجت کہنے کی کیا ضرورت ؟ جو شخص تمہارے ثابانہ سوالات کو پوراکرے گا کیا وہ میرے غریبانہ سوالات کو پورانہ کرے گا؟ تو یہ استغناء اس توحید ہی کہ دولت تھاجو کہ چھک اٹھااسی کو کہتے ہیں:

موقد چه بر پائے ریزی زرش چه فولاد هندی نهی بر سرش امید و هراسش نباشد زکس همیں ست بنیاد تو حید و بس

(ایک الله تعالی پریقین اور بھروسه رکھنے والا سونے چاندی کو مھوکرے مارتاہے خواہ تم اس کے قد موں میں زروسیم رکھ دویااس کے سرپر ہندی لوہے کی مشہور تلوارر کھ دو)

ای طرح عقائد کے ہر مسکلہ کی ایک غایت علاوہ نجات کے قرآن شریف وحدیث شریف میں ملے گی توان غایات کو بالکل نظر انداز کر دینا بڑاظلم ہے ان کو بھی لینا چاہے۔ اس تقریر سے یہ بات ثابت ہوگئی کہ جس طرح ہر علم کو بھی عمل سے تعلق ہے۔ گو کیفیت تعلق کی مختلف ہوالمذا بڑی کی ہوگ کہ صرف علم کو بیان کر کے چھوڑ دیا جائے اور اس کے متعلق عمل کو بیان نہ کیا جائے۔ یہاں تک تمہید تھی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ بحث علمی کے بعد ضرورت اس کی بھی ہے کہ اعمال سے بحث کی جائے۔ اس واسطے میں نے اس آیت خلاصہ یہ ہے کہ بحث علمی کے بعد ضرورت اس کی بھی ہے کہ اعمال سے بحث کی جائے۔ اس واسطے میں نے اس آیت کواس وقت پڑھا ہے تا کہ مولوی شبیر احمد صاحب کے بیان علمی کے بعد اس آیت کا بیان عملی بھی ہو جائے۔ (خطبات علی اس جلد 18، ص 137،318)

#### 40دن كى فضيلت

غرض علاء ہے وحشت یاان پراعتراضات یا مسائل اسلام میں شکوک اس وقت تک ہیں کہ جب تک آپ ان کے پاس جاکر نہیں رہے گر نہایت افسوس ہے کہ اظہار طلب اور شکوک ہونے کے باوجود بھی یہ نہیں ہوتا کہ چالیس دن کسی کے پاس جاکر رہ لین۔ قصبہ کیرانہ میں ایک تحصیلدار صاحب نے ایک صاحب کو پیش کر کے کہا کہ ان کو پحض مسائل اسلام میں شکوک ہیں میں نے کہاان شکوک کا علاج نہیں کہ اس مخضر جلسہ میں یہ ان کو پیش کریں اور میں جو اب دے دوں اور من کر چلے جائیں۔ ان کا علاج یہ ہی کہ چندر وز کے لیے میرے پاس تھانہ بھون میں آکر رہیں اور میں میں جو کہا کروں اس میں غور کیا کریں ان صاحب نے نہایت زور کے ساتھ تھانہ بھون آکر رہنے کا وعدہ کیا تھا لیکن مدت گزرگئی اور ان کا وعدہ و فا نہیں ہوا۔ اصل بات یہ ہے کہ لوگ ابنی اس حالت کو مرض نہیں سیجھتے حالا تکہ یہ اتنا بڑا مرض بھی اس کے برابر نہیں۔ نیز مرض بھی پرانا ہے للذا ایک دوجلسہ میں اس کا از الہ ممکن نہیں مرض ہے کہ کوئی مرض بھی اس کے برابر نہیں۔ نیز مرض بھی پرانا ہے للذا ایک دوجلسہ میں اس کا از الہ ممکن نہیں علیہ نے گویا ترجمہ کیا ہے :

شنیدم روہروی در سرزمین ہے۔ گفت ایں معمادا قریخ کہ اے صوفی شراب انگہ شود صاف کہ در شیشہ بماند اربعینے کہ اے صوفی شراب انگہ شود صاف کہ در شیشہ بماند اربعینے (کسی ملک میں میں نے ایک راستہ چلنے والے شخص سے یہ بات سی وہ اس بات کو بڑے قاعدے اور مزے ہے کہتا تھا کہ اے صوفی شراب اس وقت صاف ہوتی ہے جبکہ شیشے کے اندر چالیس روز رہے) شیشے سے مراد قلب ہے اور شراب سے مراد محبت اللی ہے۔ معلوم ہوا کہ ایک چلہ علاج کرنے سے ان شاء اللہ اس مرض جاتارہے گا اور بھران شاء اللہ عمر مقویات بہنچتی رہیں گی۔ گویا مسہل تو طبیب کے باس رہ کر ہو جائے گا

اورازالہ ُمرض کے بعد تقویت پہنچانے والی دوائیں دوررہ کر بھی پہنچتی رہیں گی۔خداکے لیے صاحبو!اس علاج کو آزما کر تو دیکھواور چو نکہ میں نے اصل علاج بتلادیا ہے للذا مجھے اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے کہ میں لوگوں کے جزوی شکوک اور شبہات کا جواب دوں۔(خطبات علیم الامت جلد 18،ص321، 320،321)

حضور صلی الله علیه وسلم کے ذمہ ایک یہودی کا کچھ قرض تھا

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ حالت تھی کہ ایک یہودی کا پچھ قرض آپ کے ذمہ تھا ایک روز اس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں بے باکانہ پچھ الفاظ کہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ تعلیہ وسلم کی شان میں بے باکانہ پچھ الفاظ کہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ تعلیہ وسلم نے فرمایا" ان لصاحب الحق مقالا" (جس کسی کا کسی تعالی عنہم نے اس کو دھمکایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا" ان لصاحب الحق مقالا" (جس کسی کا کسی دوسرے پر پچھ حق ہوتا ہے اس کو کہنے کا حق حاصل ہے) تو آزادی ہے کہ حکومت کرکے رعایا کو اتنا آزاد کر دیں۔ دوسرے پر پچھ حق ہوتا ہے اس کو کہنے کا حق حاصل ہے) تو آزادی ہے کہ حکومت کرکے رعایا کو اتنا آزاد کر دیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 18، ص 355)

# انیسویں جلد کے جواہر

### شراب کے نومظے توڑدیئے

امراء سے ملنااور ثابت قدم رہنا بڑے قوی آدی کاکام ہے۔ جس کی شان حضرت ابوالحن نور کار حمۃ اللہ علیہ کی ہو۔ ان کی حکابت ہے کہ ایک بار ایک موقع پر چلے جارہ ہے تھے۔ چلتے چلتے دجلہ کے کنارے پیچھے دیکھا کہ شراب کے منکے کشتیوں سے اتر رہے ہیں پوچھا کہ ان میں کیاہے کشتی والے نے کہا کہ شراب ہے۔ خلیفہ وقت معتصم باللہ کے لئے آئی ہے اور وہ دس منکے تھے۔ شیخ کو غصہ آیا اور کشتی والے کی ککڑی مانگ کرانہوں نے نومنکے یکے بعد دیگرے توڑ ڈالے اور ایک منکا چھوڑ دیا۔ چو مکہ یہ شراب خلیفہ کیلے لائی گئی تھی اس لئے ان کا براہ راست خلیفہ کے ہاں چالان کر دیا گیا۔ معتصد نہایت ہیہ ناک صورت میں بیٹے کر اجلاس کیا کرتا تھا۔ لوہے کی ٹوپی اوڑ ھتا تھا اور لوہے کی زرہ اور لوہے کی گری ہوتا تھا اور لوہے کی کرسی پر بیٹھتا تھا۔

معتضد نے نہایت کڑک کر ہولناک آواز سے پوچھاکہ تم نے یہ کیا کیا۔ حضرت شخ نے فرمایا کہ جو پچھ میں نے کیا ہے۔ آپ کو معلوم ہے دریافت کرنے کی ضرورت نہیں ورنہ میں یہاں تک نہ لایا جانا۔ معتضد یہ جواب سن کر بر ہم ہوااور پوچھاکہ تم نے یہ حرکت کیوں کی کیاتم محتسب ہو؟ شخ نے فرمایا کہ ہاں محتسب ہوں خلیفہ نے پوچھا کہ تم کو کس نے محتسب بنایا ہے۔ فرمایا کہ جس نے تجھ کو خلیفہ بنایا ہے خلیفہ نے یوچھاکہ کوئی دلیل ہے فرمایا کہ

یّا بُنَیَّ أَقِیمِ الصّلَاةَ وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَدِ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ( قَائم كر نماز كو حَكم كر نيك باتول كاراورروك لوگول كوبرى باتول سے اور اس ہے جو تجھ كو تكيف پنچ اس پر صبر كر)۔

معتضدیہ بے باکی کی باتیں سن کر متاثر ہوااور کہا کہ ہم نے تم کو آج سے محتسب بنایا۔ مگرایک بات بتاؤ کہ ایک مئکہ تم نے کیوں چھوڑ دیا۔ فرمایا کہ جب میں نے نومنکے توڑ ڈالے تو نفس میں خیال آیا کہ اے ابوالحن! تو نے بڑی ہمت کا کام کیا کہ خلیفہ وقت سے بھی نہ ڈرامیں نے اس وقت ہاتھ روک لیا کیونکہ اس سے پہلے تو اللہ تعالیٰ کی رضامندی کے لئے توڑے تھے۔ اگراب توڑوں گاتووہ اس کیلئے ہوگا اس لئے دسوال مٹکا چھوڑ دیا۔

الیی ہی حکایت حضرت علی رضی اللہ عنہ کی لکھی ہے کہ آپ ایک کافر کے قتل کرنے کے واسطے اس کے سینہ پر چڑھ بیٹھے۔اس نے آپ کے چہرہ مبارک پر تھوک دیا آپ فوراً اتر پڑے اور اس کو جھوڑ دیا۔ اس نے پوچھا کہ آپ باوجوداس کے کہ مجھ پر غالب ہو گئے تھے۔اور میں پوری طرح آپ کے قبضہ میں آگیا تھا، پھر گتاخی بھی سخت کی باوجودان مقتضیات کے پھر کیا وجہ پیش آئی کہ الگ ہو گئے اور قتل نہیں کیا فرمایا کہ تیرے تھو کئے سے پہلے تومیر کی نیت اللہ کے واسطے تجھ کومارنے کی تھی اور جب تونے تھو کا تو غصہ آگیا اور نفس نے کہا کہ جلدی اس گتاخ کا کام تمام کر دو۔ تواب نفس کی آمیزش ہوگی اگر قتل کرتا تو خالص اللہ تعالی کیلئے نہ ہوتا۔ اس لئے میں نے چھوڑ دیاوہ یہ دیکھ کر مسلمان ہوگیا۔

یہ حکایت خلوص کی مناسبت سے بیان کی گئی۔اصل قصہ حضرت ابوالحن نوری کی حق گوئی کا بیان کیا گیا تھا۔ حاصل میہ کہ اگر علاءامراء کے پاس جاکرامر بالمعروف و نہی عن المنکر کر سکیں تو خیر ان سے ملنے کا ڈر نہیں اور ان کی ہاں میں ہاں ملانا پڑے اور حق گوئی نہ کر سکے تواجتناب ہی بہتر ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 19، ص 24،25) اے نفس منجھ کو حجرہ میں شہبید کردول گا!

ایک بزرگ ایک جمرہ میں عزات نشین سے اور ذکر اللہ کیا کرتے ہے۔ اتفا قا کفار و مسلمین میں مقابلہ پیش ہوا۔ ان بزرگ کے نفس میں خیال آیا کہ چلو جہاد کریں اور شہید ہوں گے پھر سوچا کہ یہ کیابات ہے اس نے یہ کیوں تجویز کیا ضرور اس میں کوئی کید خفی ہے بہت سوچنے سے معلوم ہوا نفس نے اس میں اپنے لئے نجات سمجھ کریہ بات تجویز کی تھی اور سوچا تھا کہ یہ شخص رات دن مجھ کوستاتا ہے اور میرے سربر نا گوار امور کے ہر وقت آرے چلاتار ہتا ہے اور طاعات میں ہر وقت مجھ کو گھوٹنا ہے اور کسی وقت چین لینے نہیں دیتا۔ شہید ہونے میں ایک دفعہ پاپ کٹ جائے گااور اس مصیبت سے نجات ہو جاوے گی جب یہ مکر معلوم ہوا توانہوں نے اس کو جواب دیا کہ میں تجھ کو اس مصیبت سے بھی نجات نہ دو نگا۔ میں تجھ کو اس مصیبت سے بھی نجات نہ دو نگا۔ میں تجھ کو باس جمرہ میں شہید کر دوں گا۔ (خطبات عیم الامت جلد 19، ص 13)

امام غزالی کے حالات

امام غزالی جب مدرسہ نظامیہ سے فارغ ہو کرنگلے تو بہت بڑے عالم ہوئے تین سوعلاءان کے ساتھ چلتے تھے۔
ایک مدت تک ای حالت میں رہے اس کے بعد خدا طبی کا جوش ہوااور دل میں آیا کہ سب چھوڑ کر خلوت اختیار کریں،
ایک مدت امر وز و فردامیں رہے ۔ آخرا یک بارسب ترک کر کے صحر اقد س میں جاکے معتکف ہو گئے اور مدت تک سخت مجاہدہ وریاضت کی ۔ اور دس برس تک ان پر قبض واقع رہااور بجز پوست اور استخوال کے بچھ باتی نہ رہا۔ قریب المرگ ہو گئے بعض آس باس کے رہنے والے ان کی حالت دیکھ کرکسی نفرانی ڈاکٹر کولائے اور ان کی نبض دکھائی اس نے نبض دکھائی اس کے دہنے والے ان کی حالت دیکھ کرکسی نفرانی ڈاکٹر کولائے اور ان کی نبض دکھائی اس نے نبض دیکھ کرکہا کہ ان کو محبت کا مرض ہے اور محبت بھی مخلوق کی نہیں بلکہ خالق کی ہے جب تک ان کو وصل میسر نہ ہوگاشفانہ ہوگی۔

فلا طبیب لها ولا راقی فعنده رقیتی وتُریاقی قد لسعت حية الهوى كبدي إلا الحبيب الذي شغفت به

(میرے جگر کوعشق کے سانب نے کاف لیاہے نہ اس کیلئے کوئی طبیب ہے نہ جھاڑ پھو نکنے والا بجزاس محبوب کے جس کی محبت نے میرے دل میں جگہ کرلی ہے اس کے پاس میری جھاڑ پھونک اور میرے لیے تریاق ہے)۔
لیے تریاق ہے)۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ چیخ مار کر ہے ہوش ہو گئے غرض مد توں کے مجاہدے وریاضت کے بعد کامل ہوئے اور پھر بغداد میں آئے اور الیمی شان سے آئے کہ علماء وطلباء وصوفیہ سب کے امراض روحانی بیان فرماتے تھے۔ اس پر بعض علماء دشمن ہو گئے اور کفر کافتو کی ان پرلگا یا گیا۔احیاء العلوم جلائی گئی۔

"الحمد للد! بيه سنت امام غزالى كى جم كو نبعى نصيب بهوئى كه مجھ پر كفر كافتوى بھى ديا گيا اور ميرى كتاب بہشى زيور جلائى گئى۔ حاصل بير كه كسى كيليخ ذوق وشوق مصلحت ہے كسى كيليے گھلنا اور بچھلنا ہى حكمت ہے۔ اس لئے ان خيالات كوچھوڑ كركام ميں لگناچا ہيے۔ (خطبات حكيم الامت جلد 19، ص 36)

#### دل كازنا

جس کا خیال قصداً دل میں لائے گاخواہ کسی اجنبی عورت کا یا کسی امر دکا۔ تواس پر مواخذہ ہوگا۔ کیونکہ قلب کو دوسری طرف متوجہ کرنااس کے اختیار میں تھااسی کو فرماتے ہیں والقلب یزنی کہ دل بھی زناکر تاہے لیعنی سوچ سوچ کرمزے لیتا ہے ایسے وقت میں واجب ہوگا کہ اپنے قلب کو دوسری طرف متوجہ کردے پھرا گردوسری طرف متوجہ کرنے کی حالت میں بھی پہلی توجہ کا اثر رہے جس کا دور کرنااس کے اختیار میں نہیں تواس پر مواخذہ نہیں اس کے بارہ

یں ہے۔ اللہ انگاف اللہ نفسا اللہ وسنعہا نیہ حقیقت ہے اس کی۔اب بتلایئ یہ کہنا کیے ہوگا کہ قلب پر اختیار نہیں ہے ہے اس کی اس سے عافل ہیں وہ فعل قلب کو مطلقاً گناہ ہی نہیں سیجھے اور بعض اس کو گناہ تو سیجھے ہیں قلب پر اختیار ہے مگر بہت لوگ اس کی شرعی تدبیر نہیں کرتے۔(خطبات عیم الامت جلد 19، ص 60)

الله تعالی کاکسی مصیبت میں ڈالنانشز کے قائم مقام سمجھے

تیسرے اس معرفت ہے ہیے معلوم ہو گا کہ خدا تعالیٰ کو ہم سے محبت ہے۔اور کوئی محب محبوب کو تکلیف نہیں دیا کر تاللذا ہم پر جو ظاہراً تکلیف آئی ہے ہیہ ایسی ہی ہے جیسے کہ ماں باپ کا پچے کے دنبل میں جس نے اس کو ب حد تکلیف دے رکھی ہویا آئندہ تکلیف پہنچانے کااندیشہ ہونشر لگواتے ہیں کہ وہ ظاہراً تو تکلیف ہوتی ہے لیکن واقع میں کامل راحت کاسامان ہوتاہے۔اس تکلیف کی وہ حالت ہوتی ہے کہ

)ہوتاہے۔اس تکلیف کی وہ حالت ہوئی ہے کہ طفل می لرزد زنیش احتجام مادر مشفق ازاں غم شاد کام

کہ بچہ توڈر تاہے لرزتاہے اور مال خوش ہور ہی ہے حتی کہ نشتر لگانے والے کو انعام دیتے ہیں۔ سواگر کوئی اجنبی تعجب کرنے لگے اور کہے کہ بید انعام کس بات کا دیاہے اس شخص نے تو نکلیف پہنچائی ہے اس کو سزادینی چاہیے تو ماں باپ کہیں گے کہ احمق ! نکلیف نہیں ہے بلکہ یہ عین راحت ہے جس کی بدولت لڑکے کی زندگی کی امید ہوگئی۔ ورنہ یہ و نبل بڑھتااور اس کا زہریلامادہ تمام جسم میں سرایت کرجاتااور لڑکا ہلاک ہوجاتا۔

توجب مال باپ کانشر لگوانااوراس کو تکلیف دینا بوجہ راحت ہونے کے ناگوار نہیں ہے تو خدا تعالیٰ کو مال باپ
سے بدرجہ زیادہ محبت اپنے بندول سے ہے پھراگروہ فقر وفاقہ ڈال دیں یا کسی اور مصیبت میں گرفتار کر دیں تواس
کونشر کے قائم مقام کیول نہیں سمجھاجاتا۔ تو علم سے یہ فائڈے ہیں جو کہ مال سے نہیں ہو سکتے اور یہ فائڈے تو دنیا میں
ہوتے ہیں اور سب سے بڑافائدہ یہ ہے کہ ایمان پر خاتمہ ہواور یہ علم کی بدولت ہوتا ہے۔ جاہل آدمی کا خاتمہ خراب ہوتا
ہے لیکن جاہل سے مراد وہ ہے کہ نہ تو خود بڑھے اور نہ اہل علم سے ملے نہ کسی سے پوچھے توایسے شخص کے ایمان کا
بھروسہ نہیں کیونکہ جب یہ شخص مرتا ہے تو شیطان اس کو یہ سمجھاتا ہے کہ تواس وقت اپنی سب پیاری چیزوں سے
چھوٹ رہا ہے اور خدا تعالیٰ تم کوان چیزوں سے چھڑار ہے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ خدا تعالیٰ سے بغض ہو جاتا ہے اور کفر

برخلاف اس کے اگر علم ہو تواہی قشم کے اندیشے نہیں رہتے لیکن عالم سے خاص وہی مراد نہیں جو عربی ہی پڑھا ہو۔ بلکہ یاپڑھا ہو یا علاء کی صحبت میں بیٹھ کر علم حاصل کر لیا ہو۔ یا علاء سے پوچھ پوچھ کر قدرے ضروری معلوم کرلیا ہو۔ غرض علم ایک نتمت ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 19، ص104، 104)

# حضرت عمراً یک گھر کی پشت پرسے اندر تشریف لے گئے

صاحبو! اگر کوئی بُراہے تو تم کو کیاغرض اور اچھاہے تو تم کیا مطلب؟ تمہیں اپنی اچھائی برائی کی فکر ہونی چاہے۔
باقی ہر شخص کی خبر رکھنا یا اس کا خیال ہونا یہ کام خدا تعالیٰ کا ہے یا اس کے بندے کا کام ہے جس کے سپر دخدا تعالیٰ نے اصلاح خلق کا کام کردیا ہو کہ اس شخص کو بھی تفتیش حالات کی ضرورت ہے کیونکہ بغیر علم حالات اصلاح ممکن نہیں ہے اور اسی وجہ سے میں نے بلاضرورت کی قیدلگادی تھی اس لئے کہ مثلاً حاکم وقت جب تک تفتیش حالات نہ کریگا مجرموں کو مزانہ دے سکے گا مگر اس کو بھی ایسے امور میں اجازت ہے کہ جن میں تفتیش نہ کرنے سے فساد کا حمّال ہو

اور جوامور ایسے نہیں ہیں ان میں حاکم کو بھی تجس کی اجازت نہیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا قصہ ہے کہ آپ رات کے وقت گشت لگارہ ہے تھے کہ ایک گھر میں ہے گانے کی آواز آئی۔ آپ نے دروازہ کھلواناچاہا گر وہ لوگ اس قدر منہمک تھے کہ آپ کی آواز بھی سن نہ سکے آخر آپ مکان کی پشت پر سے اندر تشریف لے گئے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی صورت دکھے کروہ سب لوگ سہم گئے لیکن چو نکہ جانے تھے کہ خلاف سے حضرت عمر کوہر گر غصہ نہ آئے گا۔ اس لئے ایک شخص نے جر اُت کر کے عرض کیا کہ اے امیر المو منین! ہم لوگوں نے صرف ایک ہی گاہ کیا لیکن آپ نے تین گناہ کیا ایک تو بیہ کہ آپ بغیر اجازت ہمارے گھر میں چلے آئے۔ حالا نکہ قرآن شریف میں صاف تھم ہے تو تھے کہ فلان کہ قرآن شریف میں صاف تھم ہے تو تھے نہ فاؤد دو سروں کے گھروں میں واخل نہ ہو یہاں تک کہ ان سے اجازت لے لواور ان گھر والوں کو سلام کر لو) دو سرا ہے کہ آپ نے تجس کیا اور قرآن میں تجس کی ممانعت ہے والا تھے تائیو الذینون میں اخراب کہ آپ میں ارشاد ہے تشریف الذینو الذینون میں اپنے گناہ سے قرآن شریف میں ارشاد ہے وائیس نہ کرو) تیسرا ہے کہ آپ میان کی پشت پر سے تشریف لائے حالانکہ قرآن شریف میں ارشاد ہو وائیس نہ کرو) تیسرا ہے کہ آپ کے خال کے الائکہ قرآن شریف میں ارشاد ہو وائیس نہ کرو) تیسرا ہے کہ آپ کی نہیں کہ آپ گھروں میں ان کی پشت سے داخل ہو) حضرت عروضی اللہ عنہ نہ نو بیا کہ میں اپنے گناہ سے قربہ کرتاہوں تم بھی اپنے گناہ سے قوبہ کرتاہوں کم بھی اپنے گناہ سے قوبہ کرتاہوں کم جمی اسے گناہ سے قوبہ کرتاہوں کم جمی اسے گناہ سے قوبہ کرلو۔

آزادی کا دم بھرنے والوں کو اس حکایت سے عبرت حاصل کرنی چاہیے کہ آزادی ان حضرات میں تھی یاان مدعیان آزادی میں کہ بہائم کی طرح نہ نماز کے نہ روزے کے کھالیااور ہواپر ستی میں عمر گزاری۔

صاحبو! واللہ بیہ آزادی نہیں نفس کی شرارت اور اتباع ہو کی اور مطلق العنانی ہے اور بیہ آزادی سانڈ کی سی آزادی ہے کہ جس کھیت میں چاہا منہ مار و یا جد ھر چاہا چل و یا جو چاہا کر لیا تو کیا کوئی آزاد صاحب سانڈ صاحب کو پند کرتے ہیں اگراس کا جواب نعم ہے تو آج ہے آپ بھی ہماری طرف سے یہی لقب لیجئے اور اگر لا میں جواب ہے تو پھر ذرامہر بانی کر کے اپنے اور سانڈ میں کچھ فرق بتلا ہے اسی طرح اگر کوئی شخص اتالیق یا نگران ہو تواس کی تفتیش حالات کی ضرورت ہے کیو نکہ اس کے بغیر اصلاح غیر ممکن ہے۔ یا شوہر ہو کراس کو بھی ہوی کے حالات کی تفتیش کی ضرورت ہے کیونکہ اس کے متعلق اس کی اصلاح ہے یا کوئی شخص مصلح قوم ہو کہ اس کو بھی مجموعی طور سے قوم کے حالات کا علم حاصل اس کے متعلق اس کی اصلاح ہے یا کوئی شخص مصلح قوم ہو کہ اس کو بھی مجموعی طور سے قوم کے حالات کا علم حاصل کرنے کی ضرورت ہے ورنہ وعظ بھی نہ کرسکے گا۔ (خطبات کیم الامت جلد 19، ص 111،112)

### فرعون کے جاد و گر

صرف وضع کی در منتگی اور ظاہر کی آرائنگی کا نام آ جکل دینداری رکھ لیاہے باقی اعمال واخلاق وہ چاہے کیسے بھی ہوں اور عوام کی حالت پر ایک اعتبار سے اس سے بھی زیادہ افسوس ہے کہ ان کا ظاہر بھی درست نہیں دینداروں میں ا گرایک کمی ہے توان میں دو ہیں اور یادر کھو کہ ظاہر کی در ستی بھی بے کار نہیں ہے اس کا بھی باطن پر بہت زیادہ اثر ہوتا ہے۔

حضرت مولی جب ساحران فرعون کے مقابلے کیلئے تشریف لے گئے تو مقابلے کے بعد ساحر توسب مسلمان ہوگئے سے لیکن فرعوب نہیں ہوا تھا۔ حضرت مولی نے خدا تعالیٰ سے اس کا سبب پوچھاار شاد ہوا کہ اے مولی ! ہوگئے سے لیکن فرعون اس وقت تمہار الباس پہن کر آئے سے ہماری رحمت نے گوارانہ کیا کہ تمہارے ہم لباس دوزخ میں ساحران فرعون اس وقت تمہار الباس پہن کر آئے سے ہماری رحمت نے گوارانہ کیا کہ تمہارے ہم لباس دوزخ میں جائیں اس لئے ہم نے ان کوایمان کی توفیق دیدی اور فرعون محروم رہا۔ پس خلاصہ یہ نکلا کہ ظاہر کی درستی بھی اچھی چیز ہے۔ ہم مراس کی درست وآراستہ بنانے کی فکر ہوئی چا ہے۔ ہم مراس کی درستی پراکتفانہ کرناچا ہے بلکہ اس کے ساتھ باطن کو بھی درست وآراستہ بنانے کی فکر ہوئی چا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 19، ص 117)

### غصہ کے دیگر علاج

غرض ایک علاج عصه کا علماءنے میہ کہاہے کہ اس جگہ سے علیحدہ ہو جائے ظاہر ہے کہ جب دوسری حکیہ چلا جائے گاتونہ وہ مخف موجود ہو گاجس پر غصہ آیانہ وہ اسباب وہاں موجود ہوں گے جو باعث غصہ کے ہوئے تھے۔ غصہ آپ ٹھنڈا ہو جائے گا۔ اور ایک علاج ہے کہ جس کو غصہ زیادہ آتا ہوایک کاغذ پر بیا لفظ لکھ کر کسی ایسے موقع پر لگادے کہ اس پر ضرور نظریر تی ہو وہ لفظ ہیہے "خدا تعالی کو تجھ پراس سے زیادہ قدرت ہے کہ جتنی تجھ کواس پر ہے۔"غصہ جھی آتاہے کہ جب دوسرے کواپنے سامنے کمزور پاتاہے اور جب دوسراز بردست ہوتاہے توغصہ نہیں آتا۔ بلکہ اگر تیسر ابھی ایک زبر دست موجود ہواس کے سامنے بھی تو غصہ نہیں آتا۔ کہیں ایک ہاتھی مست ہو گیا تھااور لو گوں کو مار ناشر وع کیا بہت تدبیریں کیں مگر قابومیں نہ آیا۔ یہاں تک کہ مالک نے اجازت دیدی کہ گولی سے مار دیا جائے ایک یرانے فیل بان نے بیہ تدبیر بتلائی کہ ایک شیر ببر کاکٹگڑاس کے سامنے لا کرر کھ دو۔بس شیر کالا ناتھا کہ وہ مستی اور شور سب جاتار ہااور ہاتھی چپ چاپ کھڑا ہو گیا۔ ہاتھی کی بھی جان نے گئی اور مالک کا بھی نقصان نہ ہوا۔اسی طرح جب اس عبارت کو دیکھ کرایک قادر قوی کااستحضار ہوگا۔ یعنی حق تعالی کی عظمت اور جبروت ذہن میں گزرے گی۔ بس پھر غصہ کا نام کہاں۔اور ایک علاج بیہ ہے کہ گوغصہ اپنے سے کم مرتبہ والے پر آیا ہے مگر انسان سوچے کہ اس کی کیادلیل ہے کہ میں بڑاہوں اور بیہ چھوٹا ہے۔اس وقت میں زبر دست ہوں لیکن ممکن ہے ابھی ذراد پر میں بیہ شخص زبر دست ہو جائے اور میں زیر دست ہو جاؤں ایسے واقعات دنیا میں دن رات رہتے ہیں۔ یہ ہماری صرف کو تاہ نظری اور غفلت ہے کہ یاد نہیں رکھتے اور اگرمان بھی لیا جائے کہ وہ جخص زبر دست نہیں ہو سکتا تود نیامیں نہیں ہو سکتا۔ یہ سو چنا جاہے کہ وہ ممکن ہے کہ آخرت میں مجھ سے بہتر ہواور بلکہ دنیاہی میں خدا تعالٰی کے نزدیک مقرب ہواور حق تعالٰی کے اولیاء

میں ہے ہوکسی کی نیکی اور بدی پیشانی پر لکھی ہوئی نہیں ہوتی۔ اگر وہ خدا تعالیٰ کے اولیاء میں ہے ہے تواس کی نسبت حق تعالیٰ کا بید اعلان ہے کہ میر ہے اولیاء کو جو کوئی ساتا ہے تو میں اس کو اس نظر سے دیکھا ہوں جس سے شیر اس شخص کو دیکھا ہے جو ان کے بچوں کو چھٹر تا ہے اور ایک حدیث ہے من عادی نی ولیا فقد آذنته بالحرب فلیغرم بحرب من الله ( بیر وایت تفیر مظہری کی ہے) یعنی جو شخص میر ہے کسی مقرب بندہ سے عداوت رکھ میں اس کو اعلان جنگ دیتا ہوں۔ وہ مجھ سے لڑنے کے لئے تیار رہے، العظمة لله جب کسی دنیا کے حاکم سے بگاڑ ہو جاتا ہے تو کسی کی بیاں کو اعلان کے مامنے کیا کوئی پیش لے جاسکتا ہے۔ تو گووہ شخص ضعیف ہے مگر اس کی پناہ پر سب سے بڑا زیر دست موجود ہے۔

غرض اس مضمون کے استحضار سے بھی وہی کام نکلے گاجو شیر کاکٹگڑ ہاتھی کے سامنے رکھنے سے نکلاتھا۔غرض اتنے علاج علاء نے لکھے ہیں گو کلام کو طول ہو گیا۔اور بظاہر زائد مضامین بیان ہوئے لیکن ان کی قدر وہی جان سکتا ہے جوغھے کو براسمجھتا ہواور جس کو غصے کا علاج کرنا منظور ہو غصے کی برائی کوئی معمولی برائی نہیں ہے۔

ایک روایت میں آیا ہے کہ ایک شخص نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ بچھے کوئی خاص نصیحت کیجئے حضور ملڑ ایکٹی نے فرمایا لا تغضب اس نے پھر اور درخواست کی آپ ملڑ ایکٹی نے فرمایا لا تغضب اس نے پھر اور درخواست کی آپ ملڑ ایکٹی نے فرمایا لا تغضب لینی غصہ نہ کر ،اور غصہ نہ کر ،تاکید کے واسطے تین وقع مکر ر فرمایا۔ اس شخص کی درخواست پرایک بارجواب دینے سے جو پچھ غصہ کی برائی ثابت ہوتی ہے وہی کیا کم تھی کیونکہ قرینہ مقام بتارہا ہے کہ کوئی خاص فضیلت اور کام کی باتوں کا لب لباب ہے۔ چہ جائیکہ تاکید پر تاکید فرمائی۔ (خطبات کیم الامت جلد 19، میں 230،231)

#### غصه کیول آتاہے

یہاں کوئی سوال کر سکتا ہے کہ جب غصہ ایک بری چیز ہے توانسان میں اس کی ترکیب کیوں رکھی گئی ہے اس کا جواب حضرت جاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے اصول سے دیتا ہوں۔ حضرت فرماتے تھے ہر چیز میں برائی اور بھلائی دونوں میں موقع استعال کے فرق سے ایک ہی چیز خیر اور شر ہو جاتی ہے جیسے روپیہ کہ اسی سے آدمی کی بسر معاش ہو اورای کو جرائم میں خرچ کیا جائے تو آدمی مجر م بن جاتا ہے تواسی روپیہ کی بدولت جس سے آرام پاتا تھا۔ اب قسم قسم کی تکالیف اٹھاتا ہے وجہ یہی ہے کہ بے موقع خرچ کیا گیا۔ اس طرح غصے کو حق تعالی نے مضرب کیلئے پیدا کیا ہے۔ اس میں دفعہ کا ایسا اثر ہے جیسے تلوار میں کا شخ کا کسی اپنے عزیز کے گئے پر تلوار رکھ دوجب بھی کا ٹے گی اور کسی دشمن کے میں دفعہ کا ایسا اثر ہے جیسے تلوار میں کا شخ کا کسی اپنے عزیز کے گئے پر تلوار رکھ دوجب بھی کا ٹے گی اور کسی دشمن کے گئے پر رکھو۔ جب بھی کا ٹے گی لیس غصہ میں فی ذاتہ کوئی برائی نہیں بلکہ قصور کام لینے والے کا ہے۔ اعداء اللہ کے

مقابلہ میں اس سے کتاکام لے سکتے ہیں اور اگر اس کاموقع نہ ہوتو حضرت حاجی صاحب اس کے استعال کاموقع بتاتے ہیں کہ اپنے نفس پر اس سے کام لو کیو نکہ سب سے بڑادشمن تمہارا نفس ہے چنانچہ فرمایا گیا اعدی عدوك التی بین جنبیک سب سے بڑا تمہارادشمن وہ ہے جو تمہارے دونوں پہلوؤں کے در میان ہے۔) جب غصہ میں تکوار کی طرح سے دشمن کے دفع کرنے کی خاصیت ہے تواس موقع پر بڑاا چھاکام دیگا غصہ دوسر وں پر چلانے سے پہلے اپناس بڑے دشمن کی دفع کرنے کی خاصیت ہے تواس موقع پر بڑاا چھاکام دیگا غصہ دوسر وں پر چلانے سے پہلے اپناس بڑے کہ کمل کو شمنی کی خبر بھی نہیں ہوتی۔ دوسرے دشمن آپ کے تعلم کملا مخالف ہوتے ہیں اور بید جو کام آپ سے کراتا ہے لذات اور شہوات کے پر دہ میں کراتا ہے تواس کی ایسی مثال ہوئی جسے آپ کا ایک مثال ہوئی جسے آپ کا ایک مثالف آپ کو عکھیا دے اور کے کہ یہ کھا لیجے آپ اس کو ہر گزنہ کھا بیس گے اور ایک آپ کا دوست جو در حقیقت دشمن ہواور آپ کے قبل کی فکر میں ہو، لڈو میں ملاکر زہر دیدے تو آپ اس کو بڑے شوق سے کھالیں جو در حقیقت دشمن ہواور آپ کے قبل کی فکر میں ہو، لڈو میں ملاکر زہر دیدے تو آپ اس کو بڑے شوق سے کھالیں گے اور جب تک اس زہر کا اثر نہ ہوگا۔

ای طرح نفس آپ سے لذات اور شہوات کی آڈیس ایسے بڑے کام کرادیتا ہے کہ ان کے نتیج بہت ہی خراب بیں اور آپ کو پہتہ بھی نہیں چلا جس وقت وہ نتائج ظاہر ہوں گے توان کا تدارک مشکل ہو جائے گا۔ مثلاً کسی سے ناخوش ہو کر آپ نے اس کی غیبت کی تواس وقت تو آپ کو ایک قشم کی لذت حاصل ہو کی لیکن وہ کام ہو گیا جس کا تدارک اب آپ کے ہاتھ میں نہیں جیسا کہ تیر کمان سے چھو شنے کے بعد تیر انداز کے قبضہ میں نہیں رہتا۔ اب یہ گناہ اپنے نتائج ضرور لائے گا تو بہ سے بھی معاف نہیں ہو سکتا چو نکہ حق العبد ہے اس سے معاف کرائے جس کی غیبت کی محاف نہیں ہو سکتا۔ اور معاف نہیں کی صورت میں اس کو نیکیاں ملیں گی۔ دیکھئے نفس نے لذت کی آمیز ش سے آپ کو کس خطر ناک بات میں ڈال و یا تواس کی دشمن کی بچھ گہری ہو ئی اس ہتھیار کو جو خدا نے دفع مصرت کیلئے دیا ہے یعنی غصہ کو ایسے دشمن کے مقالمہ میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ دی ہو خدا نے دفع مصرت کیلئے دیا ہے یعنی غصہ کو ایسے دشمن کے مقالمہ میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ میں دور است سے میں المت جلد میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے میں المت جلد میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے تواعل درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے میں المیں درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے میں استعال سے تواعل درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے میں استعال سے تواعل درجہ کی مقالمہ میں درخلال سے میں استعال سے تواعل درجہ کی مقالمہ میں میں اس کو میں درخلال سے میں استعال سے تواعلی درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی مقالمہ میں دور اسے میں درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی مقالمہ میں دور میں درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی میں درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی دور میں درجہ کی درجہ کی درجہ کی درجہ کی درجہ کی درجہ کی مقالمہ میں درجہ کی درجہ کی درجہ کی درجہ کی

ضبط غضب كاانعام

مگر کوئی آسان کام نہیں نفس پر تواس کا استعال بہت ہی مشکل ہے نفس کی خواہش کی جگہ سے غصہ کورو کنا بھی پچھ آسان نہیں۔ای واسطے اس کا اجر بھی بہت ہے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو اپنے غصے کو روک لے ایس حالت میں کہ وہ اس کے اجراء پر قادر ہے اس کو خدائے تعالی قیامت کے دن علی رؤس الخلائق بااختیار کر دیں گے کہ جس حور کو چاہے پیند کرے جیساعمل ہوتا ہے ویساہی اجر ہواکر تا ہے اجر کا بڑا ہو نااس امرکی ولیل ہے کہ یہ مشکل ہے اور واقعی غصہ کاروکنا کوئی آسان بات نہیں آدمی غصہ میں اپنا قتل تک بھی کر ڈالنا ہے مگر سے میں اپنا قتل تک بھی کر ڈالنا ہے مگر

آدمی ہمت کرے اور خیال رکھے تو پچھ دشوار بھی نہیں خدا تعالی نے انسان کو قدرت بھی دی ہے غصہ سے مجبور نہیں پیدا کیا۔ ہاں ہمت شرط ہے نفس کے کہنے کے موافق نہ کیا کرے یہ غصہ کا بیان ہوا۔ اس کو طول اس واسطے دیا گیا کہ عور تیں اس میں بہت مبتلاہیں۔

#### مر دوعورت کے غصہ کافرق

#### انعام بقدر قربانى

حضرت سلطان ابراہیم بن ادھم رحمۃ اللہ علیہ کی حکایت کھی ہے کہ جب باخ کی سلطنت چھوڑ کر نکلے ہیں تو اول ہی دن ایک جنگل میں پہنچ وہاں شام ہوگئی۔ ایک مقام پرلیٹ رہے۔ بھو کے بیاسے تھے۔ اور قریب ہی ایک اور درویش بھی رہتا تھا۔ شب کے وقت ان کے واسطے غیب سے ایک خوان آیا کہ کھانوں کی خوشبو سے تمام جنگل مہک اٹھا۔ اور اس درویش کے واسطے دوروٹی بجو کی آیا کرتی تھی۔ حسب معمول وہی آئی وہ درویش یہ دکھ کر جل گیا۔ اور حق تعالی کی جناب میں عرض کیا کہ مجھے تو یہاں پڑے ہوئے استے سال ہو گئے میرے واسطے تو یہی جو کی روٹی ہے آج تک ترقی نہ ہوئی اور یہ آیا۔ اس کے واسطے ایسے کھانے بھیج ، ہاتف کے ذریعہ سے نداآئی کہ یاد کر کہ تو کون تھا۔ اور اس کور کھے یہ کون ہے تو ایس کے داخل سے مشقت اس کور کھے یہ کون ہے تو ایس کے داخل سے مشقت اس کور کھے یہ کون ہے تو ایس کے داخل سے مشقت اس

ے زیادہ ملتا ہے غنیمت نہیں سمجھتا۔ اگر پسند نہیں فلاں در خت کے نیچے تیر اکھر پہ جالی رکھا ہے نکل ادر گھاس کھود نا

غرض تو کل میں تونے کون سا کمال کیا۔ کمال تواس شخص کا ہے کہ سلطنت اور حشم وخدم کو ہمارے واسطے اس نے چھوڑ دیا۔ بہر حال اگر تجھ کوسید ھی طرح کھاناہے کھا۔ ورنہ کھریہ جالی تیرار کھاہے جا! اور سنجال! بیاس کر لرز کیااور بہت توبہ استغفار کی پس روٹیوں کے واسطے گوشہ اختیار کرناتو کل نہیں شخ شیر ازی فرماتے ہیں۔

نان از برائے تنج عبادت گرفته اند صاحبدلان نه تنج عبادت برائے نان

(روتی اہل اللہ نے گوشہ عبادت کے لئے لی ہے نہ گوشہ عبادت روٹی کے لئے ہے) یعنی روٹی اس واسطے لیتے ہیں کہ اللہ اللہ کریں نہ کہ اللہ اللہ اس کئے کریں کہ روٹی ملے۔ یہ خداع اور مکاری

ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 19،ص 380)

# ببیبویں جلد کے جواہر

# ناشكرى وحرص

اوراس کا منشاء یہ ہے کہ عور توں میں ناشکری کا مادہ زیادہ ہے اگر خدا تعالی ان کو ضرورت کے موافق سامان عطا فرمادیں توبیاس کو غنیمت نہیں سمجھتیں نہ اس پر خداکا شکر کرتی ہیں بلکہ ناشکری کرتی رہتی ہیں کہ ہائے ہمارے پاس کیا ہے کچھ بھی نہیں۔ حدیث میں بھی ان کی اس صفت کا تذکرہ آیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ناشکری کامادہ عور توں مِن بميشه ع ج حضور صلى الله عليه وسلم فرمات بيل و أخستنت إلى إخدَاهُنَّ الدَّهْرَ، ثُمَّ رَأْتْ مِنْكَ شيئًا، فالَتْ: ما زأنتُ مِنْكَ خَنِرًا قَطُّ. كه الركى عورت كے ساتھ عمر بھر اچھا برتاؤ كرتے رہو پھر بھی ايك دفعہ كوئى خلاف مزاج بات دیکھ لے تووہ یوں کیے گی کہ میں نے تجھ سے تبھی بھلائی نہیں دیکھی بس ذراسی بات میں ساری عمر کے احسانات فراموش کر جاتی ہیں۔ جہال کسی دن ان کو شوہر کے گھر میں کھانے پہننے کی تنگی ہوئی اور انہوں نے اس کو منه پرلاناشر وع کیا که اس نگوڑے کے گھر میں آگر تو میں نے سدا تنگی ہی دیکھی، باپ مال نے مجھے جان بوجھ کر کنویں میں د ھکادے دیا، میں نے اس منحوس کے گھر میں کیا آرام دیکھا۔غرض جو منہ میں آتا ہے کہہ ڈالتی ہیں اور اس کاذرا خیال نہیں کر تیں کہ آخراس گھر میں ساری عمر میں نے عیش برتا ہے۔ مجھے اس کو نہ بھولنا چاہئے اور خدا کا شکر کرنا چاہیے کہ اس نے کلفت آج ہی د کھلائی اور زیادہ زمانہ عیش میں گزارا۔ سوعور توں میں چو نکہ ناشکری کا مادہ زیادہ ہے اس لئے ان کو تھوڑے سامان پر قناعت نہیں ہوتی چنانچہ دیکھا جاتا ہے کہ بعض عور توں کے پاس سال بھر کے کپڑے موجود ہوتے ہیں جو صندوق میں بھرے ورکھے ہیں۔لیکن پھر بھی کیا مجال ہے کہ پھیری والا بزازان کے گھر کے سامنے ہے خالی گزر چائے جہاں بزاز کی آواز سنیں گی فوراً اس کوور واز ہیر بٹھلا کراور کپڑا پھڑ والیں گی۔ برتن گھر میں ضرورت ہے زیادہ ہوں گے مگر پھر بھی ان کی فرمائشوں کا سلسلہ ختم نہ ہوگا۔ واعظوں کا بیان بڑا کیھے دار ہوتا ہے۔ دہلی بیس مولا ناعبدالرب صاحب ایک واعظ تھے وہ عور تول کی اس صفت کو بڑے لچھے دار فقروں میں بیان کیا کرتے تھے کہ ان عور توں کی بیر عادت ہے کہ ان کے پاس چاہے کتنے ہی کپڑے ہوں مگر جب بوچھے کہ تمہارے پاس کتنے کپڑے ہیں تو یوں ہی کہیں گی کہ میرے پاس کیاہیں دو چیتھڑے اور جو تول کے چاہے کتنے ہی جو ڑے ہوں مگر جب یو چھو یول ہی کہیں گی کیا ہیں دولیتھڑے اور برتن چاہے کتنے ہی ضرورت سے زیادہ ہوں مگر جب یو چھویوں ہی کہیں گی کیا ہیں

دو تھیکرے۔ خیریہ تومولوی صاحب کالطیفہ ہے گر حقیقت میں عور توں کی عادت کا فوٹوا نہوں نے خوب تھینچا۔ غرض ان کو دنیا کی جمکیل کی بہت زیادہ فکر ہے ہر وقت اس و ھن میں رہتی ہیں ان کی ہوس بھی پوری نہیں ہوتی، زیور کی ہوس کا بیہ حال ہے کہ بعض عور تیں سرسے پیر تک لدی رہتی ہیں مگر پھر بھی بس نہیں اگر نیازیورنہ بنوائے گی توپہلے ہی زیور کی توڑ پھوڑ میں روپے برباد کرتی رہیں گی۔ آج ایک زیور بڑے شوق سے بنوایا تھا۔ کل کو کسی عورت کے پاس وہی زیور دوسرے نمونہ کادیکھ لیاتواب ان کو توڑ پھوڑ کی بی کلی لگتی ہے کہ میں بھی اسی نمونہ کا بنواؤں گی۔

(خطبات حكيم الامت جلد20،ص65)

#### برقعہ کے اوپر بیل وغیر ہلگاناحرام ہے۔

خذوا زینتکم-اینالباس پین لیا-اس میں توسب مفسرین کا تفاق ہے کہ اس سے مرادلباس ہی ہے اس لئے حضرت ابن مسعود نے اس آیت کی تفسیر یہی کی ہے کہ عور تیں خوب بن تھن کر بھڑ کدار بر قعہ اوڑھ کر باہر نگلتی ہیں اور زینت کو تو ہر قعہ چھپالیتا ہے مگر ہر قعہ میں ایسی چین بیل لگی ہوتی ہے کہ اس کو دیکھ کر ہی د وسرے کا دل بے چین ہو جائے۔ واقعی وہ برقعہ ایسا ہوتا ہے جسے دیکھ کر لوگ یوں سمجھتے ہیں کہ اس کے اندر کوئی حور کی بچی ہوگی گو کہ منہ کھولنے کے بعد چرایل ہی کی مال نکلے تو شریعت نے ایسی زینت کے لباس کا ظاہر کرنا حرام کہا ہے کہ پھر بھلا چہرہ اور گلا کھولنامطلقا کیو کر جائز ہوسکتا ہے جو مجمع المحاس ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 20، ص139)

# حضرت امال عائشة صديقه سے حضور الله المالم كى محبت

ا یک مرتبه حضور صلی الله علیه وسلم بیبیول سے روٹھے گئے۔ایک دفعہ ایساہوا کہ حضرت صدیق اکبر حضور صلی الله عليه وسلم كے گھر آئے تو دروازہ میں سے حضرت عائشہ كو حضور صلى الله عليه وسلم كے ساتھ چلا چلا كربات كرتے ہوئے سناغصہ آیاجب اندر پہنچے توصاحبزادی (عائشہ) سے کہتے ہیں میں بھی سن رہاہوں کہ تو حضور صلی الله علیہ وسلم کے سامنے زور سے بول رہی ہے۔ یہ کہہ کر طمانچہ مارنے کو ہاتھ اٹھایا فوراً حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے روک لیاجب حضرت ابو بكر صديق حلے گئے۔ تو حضور مل التي الم حضرت عائشہ سے فرماتے ہیں دیکھامیں نے تم كو كيسا بجاليا ور ند بٹ گئ ہو تیں۔ (خطبات حکیم الامت جلد20،ص224،223)

. پس چو نکہ اس اعتبار خاص سے عمل مقدم ہے علم پراس لئے المحصنات کو پہلے لائے اور المو منات کو بعد میں یہاں میہ نکتہ ہے مقدم لانے میں اور اعتبار خاص ہے میں نے اس لئے کہا کہ دوسرے اعتبارے علم مقدم ہے عمل پروہ ہے کہ بدوں علم کے عمل نہیں ہو سکتا۔ گر ہیں دونوں ضروری علم بھیاور عمل بھی۔ یہ نہیں کہ جو عمل نہ کر تاہو دہ علم بھی حاصل نہ کرے جبیبا بہت لوگ سمجھتے ہیں کہ جب عمل ہی نہیں ہوسکتا تواحکام جانے سے وعظ سننے سے کیا فائدہ۔ بات میہ ہے کہ جب دونوں فرض ہیں توجس نے علم حاصل کیا گوعمل نہ کیاتووہ ایک ہی جرم کا مجرم ہوا کیونکہ اس نے ایک ہی ضروری چیز کو چھوڑ ااور جس نے علم بھی حاصل نہ کیا وہ دو جرم کا مجرم ہوا کیو نکہ اس نے دوضروری چیزوں کو ترک کیااور اس کا یہ عذر مقبول نہ ہوگا کہ علم اس لئے حاصل نہیں کیاتا کہ علم سے پھر عمل کرناپڑے گا کیونکہ عمل تو پھر بھی فرض ہی رہے گا۔اس جاہلانہ عقیدہ پر ایک حکایت یاد آئی ایک شخص نے مسئلہ سناتھا کہ چاند دیکھ کرروزہ فرض ہو جاتا ہے۔ آپ گھر کے اندر گھس کر بیٹھ رہے کواڑ بند کر لئے کہ نہ جاند دیکھوں گانہ روزہ فرض ہو گا۔ كئىروزو بين گزرگئے وہاں ہى كھاناوہاں ہى ہگنا۔ بى بى پاخانداٹھاتے اٹھاتے تنگ ہوئی۔ بس ہاتھ كپڑ كر نكال باہر كياجنگل میں آپ بہنچ، قضائے حاجت کی ضرورت ہوئی تالاب کے کنارہ پر پہنچ سر جھکائے ہوئے تھے کہیں چاند نظرنہ پڑجائے بیجارہ اتناجانتانہ تھاکہ پانی کے اندر عکس ہوتاہے تالاب کے کنارے بیٹے تو پانی میں چاند نظر پڑااورروزہ فرض ہو گیاآپ کتے بھلے ہیں ہم تو تجھے دیکھتے نہیں توز بردستی آئکھوں میں گھساجاتا ہے۔ پس جیسے اس نے سمجھا تھا کہ جو چاند نہ دیکھے روزہ فرض نہیں ہوتا ایسے ہی بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ اگر علم حاصل نہ کریں گے توعمل ہی فرض نہ ہوگا۔ سویاد رکھنے کہ فرض دونوں چیزیں ہیں علم بھی عمل بھی،اوراس اعتبار سے علم کا حاصل کر لینے والا گواس نے عمل نہ کیا ہو اس سے اچھاہے جس نے علم وعمل دونوں حاصل نہ کئے ہوں ہاں زیادہ مقصود بے شک عمل ہے اور اسی وجہ سے المحصنات كو مقدم لائے المومنات پر گویااس میں عمل کی مقصودیت کی طرف اشارہ كر دیا كه ہم يہاں اس كواس لئے مقدم کرتے ہیں کہ عمل کو زیادہ مقصود سمجھواور اس میں ردہو گیاان لو گوں کا جو تعلیم ہی کو مقصود سمجھتے ہیں اول کا اہتمام نہیں کرتے۔ چنانچہ بعض لوگ علم دین حاصل کر کے سجھتے ہیں کہ ہم نے بڑا کمال حاصل کر لیامیں نے اس مذاق کے علاء دیکھے ہیں کہ بس علم حاصل کر کے اپنے کوسب کچھ سمجھنے لگتے ہیں اور سارے مسلمانوں کو ہیج در ہیج سمجھتے ہیں اور انکوناز ہوتا ہے اینے علم پر حق تعالی ایسے ہی لو گول کے بارہ میں فرماتے ہیں فَرحُوْا بِمَا عِندَهُمْ مِّنَ الْعِلْم - كه جوعلم ان کے پاس تھااس پراترانے گے۔ (خطبات علیم الامت جلد20، ص256،257)

#### لا اله الا الله كامطلب سجه

اب فرض سیجے کہ یہ شخص ناکے اس مذاق کا تھا کہ من قبال لا إلله إلا الله کے محض لفظی معنی کا قائل تھا نکاح کے چندروز بعد ماں باپ نے علیحدہ کر دیا کہ کماؤ کھاؤجب علیحدہ ہوئے توبی بی نے کہا میاں تھی چاہیے آٹا چاہیے دسوں مسم کے جھڑے بتادیے اس نے س کر کہا نکاح میں یہ کب تھہرایا تھا کہ یہ بھی لاؤں گااور وہ بھی لاؤں گااس کا توذکر تک بھی نہ ہوا تھانہ اس کو میں نے قبول کیا تھا۔ غرض تکرار بڑھا سارا محلہ جمع ہوگیا میں ان صاحب سے یو جھتا ہوں کہ

اگرآپ کے سامنے ایسے مخص کا مقدمہ پیٹی ہواور آپ نیج ہوں تو آپ کیا فیصلہ کریں۔ ظاہر ہے کہ آپ بہی فیصلہ کریں کہ بیں ہی میں نے آثالانا کریں کہ بیں ہی ہیں کہ بیں کہ بیں کہ بیں نے آثالانا ہی جیل ہوں کیا ہوں کیا گار کے جول کرنے ہیں بی سب چیزیں بھی آگئیں بسائی طرح لا إلله إلا الله کے معنی مجھے لوگر کہ جس نے لا إلله إلا الله کا قرار کیا تواسیمیں بی سب اقرار بھی آگئیں بسائی طرح لا إلله إلا الله کے معنی مجھے لو کہ جس نے لا إلله إلا الله کا قرار کیا تواسیمیں بی سب اقرار بھی آگئیں بسائی طرح لا إلله إلا الله کے معنی محوں گا، زکوۃ بھی دوں گا، تی بھی کروں گا تمام احکام کا قرار اس بیس آگیا۔ اب صدیث بیس جو ہے دخل المجند کہ وہ تو جنت بیں واغل ہوگا تو یہ بالکل صحیح ہے اس پر اگر کوئی یوں شبہ کرے کہ اس صدیث بیس بی بھی تو ہوان زنی وان سرق کہ جس نے لا إلله إلا الله کہہ لیاتو وہ جنت بیں واغل ہوگا آگرچہ زنا اور چور کی کرے اس سے قومعلوم ہوتا ہے کہ لا إلله إلا الله کہہ کرچا ہے جو کرے سمجھ لیجے کہ مطلب اس کا بیہ کہ ان ان فعال پر اصرار نہ کرے لیکن اگر گران بھی ہو جائے تو تو جب کر کے کوئکہ تو ہہ بھی تو لا إلله إلا الله بی کرفار بی موائے تو تو جب کرنے کو خرور کی کر ایس کی جو کہ کہ کرفار غمو گے اور مید تو مور ف داخل ہے۔ بس تو ہو کے بعد پھر پہلی صالت ہو جائے گی اور یہ معنی خبیں کہ فقط لا إلله إلا الله کہہ کرفار غمو گے اور میر میں خبیں کہ کرفار غمو گی اور مید تو مور ف داخل ہے۔ بس تو ہو نے کوئی تو خوداس ایمان کی بھی خبر خبیں کہ کیا چیز ہے؟ مسلمان کے گھر پیدا ہونے کو بی کا فی سمجھتے ہیں اور بعض کوخوداس ایمان کی بھی خبر خبیں کہ کیا چیز ہے؟ مسلمان کے گھر پیدا ہونے کو بی کا فی سمجھتے ہیں اور بعض کوخوداس ایمان کی بھی خبر خبیں کہ کیا جس سے میں است میں دور میں اس سے میں سے میں ہو اس سے میں اس سے میں اس سے میں اس سے میں کی میں سے میں سے میں اس سے میں سے میں

تمرير شيركي تصوير

مولانانے ایک تصہ لکھاہے کہ کوئی شخص کسی گودنے والے کے پاس ابنی کمرپر شیر کی تصویر بنوانے گیاتا کہ کمر میں قوت رہے۔ چنانچہ وہ بدن نگا کر کے تصویر بنوانے بیٹھا گودنے والے نے تصویر بناناشر وع کی دم سے ابتداء کی۔ کیج سے پیوئی چبھوئی تو آپ کہتے ہیں آہ، پھر پوچھتے ہیں کہ کیا بنارہ ہواس نے کہادم بنارہ ہوں آپ نے کہا یہ شیر کھیاں تھوڑائی جھلے گاضر ورت ہی کیا ہے دم کی۔ اس نے دم چھوڑ کر پیٹ بناناشر وع کیا۔ دوسری جگہ کچے سے سوئی چبھوئی پیٹ کھا آہ اور پوچھااب کیا بناتے ہواس نے کہا پیٹ بناناہوں آپ بولے کہ یہ کوئی کھائے گا تھوڑائی پیٹ بھی جانے دو اس نے کہا پیٹ بناناہوں آپ بولے کہ یہ کوئی کھائے گا تھوڑائی پیٹ بھی جانے گا تھوڑا ہی اس نے تیسری جگہ سوئی چبھوئی۔ پوچھااب کیا بناتے ہواس نے کہا سر بناتاہوں۔ آپ بولے کہ یہ دیکھے یاسے گا تھوڑا ہی اس کو بھی رہنے دواس پر گودنے والے نے جھلا کر سوئی بھینک دی اور کہنے لگا

شیر بے گوش وسروشکم کہ دید ایں چنیں شیرے خداخود نافرید (شیر بغیر کان، سراور پیٹ کے کس نے دیکھاہے ایساشیر توخدانے بھی پیدانہیں کیا) کہ ایساشیر توخدانے بھی پیدانہیں کیا کہ جس کے کان ہوں اور نہ سر نہ پیٹ۔ پھر میں کیا بناؤں تمہارا سر۔ توجیے اس تصویر بنوانے والے نے چاہا تھا کہ تکلیف تو ہو نہیں اور شیر کی تصویر بن جائے ایسے ہی ہم لوگوں کی حالت ہے کہ کچھ تکلیف تو ہو نہیں اور کام ہو جاوے ای کو مولا نافر ماتے ہیں۔

چوں نداری طاقت سوزن زدن پس تواز شیر ژیاں ہال دم مزن (جب تم کو سوئی چینے کی برداشت نہیں ہے تو پھر ایسے شیر کا نام مت لیں یعنی اگر مشقت وریاضت کا مخل نہیں ہے تو طلب حق کادعولی مت کرنا)

جاری توبیہ حالت ہے کہ ذراشی نئیر کی اور شکایتیں پیدا ہونے لگیں۔ لا حول ولا قوہ یہ کیا لغوبات ہے کیا تناہی تخل نہیں اس کو فرماتے ہیں۔

توبیک زخے گریزانی زعشق تو بجزنامے چہ میدانی زعشق (جب تم عشق کے ایک ہی زخم سے بھاگتے ہو تو تم بجزعشق کے نام کے پچھ نہیں جانتے) (خطبات علیم الامت جلد 20، م275، 276)

#### قطة برجرت

غرض جرت کایک عابد تھے۔ایک مرتبہ اپنی عبادت گاہ میں نماز پڑھ رہے تھے کہ ان کی مال نے آکر پکارا، سخت پریٹان ہوئے کہ جواب دول یو نماز جاتی ہے، نہ دول تو مال کی خفگی کااندیشہ، آخر انہول نے جواب نہیں دیا،اس نے دو تین آوازیں دیں اور بددعادے کرچلی گئی کہ اللہم لا تمته حتی تدیه وجوہ المومسات (کہ اے اللہ جب تک یہ کسی زانیہ کامنہ نہ دیکھ لے اس کی موت نہ آئے)

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ حکایت بیان فرمائی کہ لو کان فقہا لاجاب امہ (اگر فقیہ ہوتا تواپنی مال کو ضرور جواب دیتا) اور بیاس کا قرینہ ہے کہ نماز نفل تھی کیونکہ فرض کو بالا جماع توڑنے کی اجازت نہیں ،البتہ اگر کسی پر کوئی مصیبت آوے مثلاً جلنے لگے تواس وقت اس کے بچانے کے لئے نماز فرض بھی توڑدینا واجب ہے۔خواہ مال ہویا کوئی غیر ہو۔صاحبو! آپ نے شریعت کی تعلیم کودیکھاہے۔اللہ اکبر کس قدر رحمت کا قانون ہے۔

شریعت توالی حسین وخوبصورت ہے کہ اس کی جس چیز کودیکھود کرباہے، جس اداکودیکھود کش ہے آپ نے ملاحظہ کیا کہ کس قدر ضرورت کے قوانین ہیں کہ جب کسی کو گرفبار مصیبت دیکھوتو نماز فرض بھی توڑ دواور ایسے موقع پر پہنچواور نفل میں توا گر بلاضرورت بھی ماں باپ پکاریں تونیت توڑ دینا چاہئے۔ بشر طیکہ ماں باپ کواطلاع نہ ہو کہ یہ نماز پڑھ رہا ہے۔ مگر جر ج چونکہ نقیہ نہ تھے اس کئے جواب نہ دیا۔ اور مال کی بدد عالگ گئی اور یہ واقعہ ہوا کہ

قریب ایک آوارہ عورت تھی۔ اس کو کسی کا حمل رہ گیا تھا۔ پچھ لوگ جرتی کے دھمن تھے۔ انہوں نے اس سے کہا کہ تو جرتی کا نام لے دینا کہ اس کا بچہ ہے اس کم بخت نے ایسانی کیا، لوگ اس کے عبادت خانہ پر چڑھ آئے اور اس کو توڑ نے لگے اور جرتی کو پیٹنا چاہا اس نے پوچھا کہ آخر اس حرکت کا کوئی سبب بھی ہے یا نہیں کہنے گئے کہ توریا کارہے عبادت خانہ بنا کر زنا کرتا ہے فلال عورت سے تو نے زنا کیا ہے اس کے بچہ ہوا ہے ، عبادت خانہ سے نیچے اترے آخر اللہ کے مقبول بندے تھے۔ رحمت خدا کو جوش ہوا اور ان کی ایک کر امت ظاہر ہوئی۔ حضرت جرتی نے اس لڑکے سے پوچھا کہ بتلاتو کس کا ہے۔ اس سے مال کا کتنا بڑا حق معلوم ہوا، مگر اس پر اجماع ہے کہ آگر بیر پکارے تو نماز نفل کا بھی توڑنا جائز نہیں تو بیر کا حق مال سے زیادہ نہیں۔ اور یہ کسے بیر صاحب ہیں کہ دوسرے کے پائے پلائے پر قبضہ کر لیا۔ کیا بیری مریدی کے بہی معنی ہیں۔ اور میاں ہی بھی سے مسیحتے ہیں کہ لاکے ہماری ملک ہیں اس لئے مار نے میں در لیے نہیں کرتے۔ آگریوں کہو کہ خطابر پیٹتے ہیں توصاحب! یہ مسیحتے ہیں کہ لاکے ہماری ملک ہیں اس لئے مار نے میں در لیے نہیں کرتے۔ آگریوں کہو کہ خطابر پیٹتے ہیں توصاحب! یہ مصنی غلط ہے ، غصہ پر مارتے ہو۔ جب تک غصہ ختم نہ ہواس وقت تک مار ختم نہیں ہوتی ، خطابر پیٹتے ہیں توصاحب! یہ مصنی غلط ہے ، غصہ پر مارتے ہو۔ جب تک غصہ ختم نہ ہواس وقت تک مار ختم نہیں ہوتی ، خطابر پائے کہ اس کے مصنی غلط ہے ، غصہ پر مارتے ہو۔ جب تک غصہ ختم نہ ہواس وقت تک مار ختم نہیں ہوتی ، خطاب پر میاں کوئی نہیں کرتا۔

(خطرات عیم الامت جادری می کوئی نہیں کرتا۔ (خطرات عیم الامت جادری می 2006)

#### نكاح كالتكويني راز

اس کے بعد میں ایک تکوین راز نکاح کابیان کرتا ہوں وہ یہ کہ بندہ کا کمال ہے ہے کہ وہ مظہر اتم حق تعالیٰ کا بن جائے سوبدوں نکاح کے یہ مظہریت اتم نہیں ہوتی کے ونکہ حق تعالیٰ کی ایک شان ہے بھی ہے اِذِ اَرَادَ شَنِیْ اَن یَقُولَ لَهُ کُن فَیَکُونُ (کہ وہ جب کسی چیز کو بنانا چاہتے ہیں تواس سے کہہ دیتے ہیں ہو جاتو وہ فوراً پیدا ہو جاتی ہے) یعنی اللہ تعالیٰ بدوں احتیاج اسباب کے محض ارادہ ہی سے جس چیز کو چاہتے ہیں پیدا کر دیتے ہیں اور اس شان کا ظہور بندہ میں نکاح ہی سے ہوتا ہے کہ بنج کے پیدا ہونے میں بندہ بھی زیادہ اسباب کے اہتمام کا محتاج نہیں بے مشقت ایک فعل کیا اور اگر کی فار فن ہوا حمل رہ گیا اور بحی بن گیا۔ گو واقع میں یہاں بھی اسباب ہوتے ہیں گر وہ اسباب ایسے نہیں ہیں جن کی تلاش اور فکر کی ضرورت ہو، بس اب میں ختم کر چکا۔ (خطبات عیم الامت جلد 20، می 305، 306)

# اکیسویں جلد کے جواہر

# خدا کی جانچ پڑتال کرنا ہے ادبی ہے

حضرت علی کا قصہ ہے کہ آپ ہے ایک ملحد نے پوچھا کہ کیا آپ کا یہ عقیدہ ہے کہ بے وقت موت نہیں آئی آپ نے فرمایا کہ ہدا کی آپ نے فرمایا کہ ہدا کی آپ نے فرمایا کہ ہدا کی جب آپ کا عقیدہ ہے تو پھر حبیت کے اوپر سے کودیے آپ نے فرمایا کہ خدا کی جانج کرنا بھی بے اوبی ہے۔ یہ تو خدا کی جانج ہے۔ ہاں البتہ آگراتفاق سے گریڑیں گے تو گرتے وقت یہ عقیدہ لے کر چلیں گے کہ اگراس وقت موت نہیں تو ہم مر نہیں سکتے۔ حضرت علی کے اس جواب سے بھی معلوم ہوا کہ تدبیر کی مزاحمت کرنا تھیک نہیں، تدبیر ہواورائ کے ساتھ توکل ۔

#### الرتوكل مے كنى دركاركن كسبكن پس تكيه برجباركن

(اگرتوکل کروتوکام کے اندر توکل کرویعنی کسب اور کام کرو۔ اور ان کے اثر بخشے میں اللہ تعالیٰ پراعتماد کرو)
حتی کہ جو تارک اسباب ہیں ان کیلئے بھی مطلق ترک کرنے کی اجازت نہیں ہے بلکہ اس میں تفصیل کی ہے
بعض اسباب کے ترک کی اجازت ہے اور بعض کی نہیں مثلاً امام غزالیؓ نے لکھا ہے کہ جو ترک اسباب کرے اس کو
دروازہ بالکل بند کر کے بیٹھنا جائز نہیں اگر ایسا کرے گا توگناہ گار ہوگا۔ پس دروازہ بند کر نامتوکل کیلئے بھی ناجائز ہے
دروازہ توکھلارہے ہاں کواڑوں پر نظر نہ ہو۔ نظر صرف حق تعالیٰ پر ہو۔ لیکن ان دونوں باتوں کا جمع کرنا ہے بہت
دشوار، ہر شخص کاکام نہیں ہے۔
۔

ہر ہوسناکے نداند جام وسنداں باختن

بر کف جام شریعت بر کفے سندان عشق (شریعت اور عشق دونوں کے مقتضیٰ پر عمل کر ناہر ہوسناک کا کام نہیں)

مباشرت اسباب (اسباب میں لگ جانا) کاعلم انسان کے واسطے تو ہے ہی خدانے تو یہاں تک اس کی رعایت کی مباشرت اسباب را اسباب ہی کے واسطے دیا جاتا ہے۔ چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اگر تم خدار نظر کر و تو تم کو ایسار زق ملے کہ جیسے پرندوں کو ملتا ہے تغدو خداصا و تروح بطانا صبح کو بھو کے جاتے ہیں اور شام کو چھکے (پیٹ بھرے) ہوئے آتے ہیں محققین نے لکھا ہے کہ تدبیر کی طرف یہاں بھی اشارہ ہے کہ میں اور شام کو چھکے (پیٹ بھرے) ہوئے آتے ہیں محققین نے لکھا ہے کہ تدبیر کی طرف یہاں بھی اشارہ ہے کہ محونسلہ سے نکانا ان کیلئے بھی شرط ہے تو جب رزق جانوروں کو بھی تدبیر ہی کے واسطے دیا جاتا ہے۔ تو خیال فرمایے گھونسلہ سے نکانا ان کیلئے بھی شرط ہے تو جب رزق جانوروں کو بھی تدبیر ہی کے واسطے دیا جاتا ہے۔ تو خیال فرمایے

تدبیر کو کون باطل کرسکتاہے۔ آخر وہ بھی تو سرکاری اوزارہے، پھراس کو معطل کرنے کی کب اجازت ہوسکتی ہے۔
پس جب توکل بھی حق تعالی کی نعمت ہے اور تدبیر بھی تو دونوں کو جمع کرناچاہئے۔اب بیہ بات کہ کس طرح سے جمع ہو۔ یہ جرایک کیلئے جداہے جیسی کسی میں قابلیت ہوگیاس کے موافق اس کواسباب اختیار کرنے کا تھم ہوگا۔
ہو۔ یہ جرایک کیلئے جداہے جیسی کسی میں قابلیت ہوگیاس کے موافق اس کواسباب اختیار کرنے کا تھم ہوگا۔
(خطبات کیم الامت جلد 21، م 21، 22)

جلی ہوئی روٹی نہ کھائیں لیکن اسے حقیر نہ سمجھیں

جھے ایک حکایت یاد آئی، خواجہ بہاءالدین نقشبندی کی کہ آپ کی نظر سے یہ حدیث گزری کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم بجو کی روثی کھاتے تھے اور بغیر چھانے ہوئے۔ بس یہ طریقہ تھا کہ آٹے بیس پھونک مار کر بھوسی اٹرادی جورہ گیا اس کی روٹیاں پکالیس حضورا کرم ملی آئی ہے جھانے کا طریقہ نہ تھا۔ جب آپ نے یہ حدیث د کیمی توخدام سے فرما یا کہ سنت یہ ہے کہ جو کا آٹا ہے چھنا ہو۔ یہ چھانا فلاف سنت ہے۔ پس آج سے چھانانہ جائے۔ چنا نچہ آپ کے حکم کے بعوجب ایسانی کیا گیا اور بے چھنے بحو کے آئے گی روٹی پکائی گئی مگر اس کو جو کھایا توسب کے بیٹ میں دروہو گیا۔ اب موجب ایسانی کیا گیا اور بے چھنے بحو کے آئے گی روٹی پکائی گئی مگر اس کو جو کھایا توسب کے بیٹ میں دروہو گیا۔ اب سے کہنے گئے کہ در حقیقت ہم نے بادب تو یہ کہتا کہ اچھا اتباع سنت کیا۔ جس سے تکلیف ہوئی مگر وہ لوگ نہایت مؤدب کے اس تھا ہوا کو گئی گئی ہم عمل میں کا موجب کی کا در حقیقت ہم نے بادبی کی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ برابری کا دعویٰ کیا کہ ہر عمل میں کمال حاصل کرناچا ہاور ہم نے کا مل اتباع سنت کا دعفور صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک در جے نیچے رہنا چا ہے سے ان کرناچا ہے۔ پس آٹا تو بحوبی کا ہو لیکن چھنا ہوا ہو، ہم کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک در جے نیچے رہنا چا ہے سے ان کہ کہ موٹے موٹے موٹے موٹے موٹے موٹے موٹے بی آٹا تو بحوبی کا کہولیکن چھنا ہوا ہو، ہم کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک در جے نیچے رہنا چا ہے سے ان موٹے پر استخفاف (خفیف جانا) کرتے ہیں، اور تھی کی جو تی اور یہ تو دیتی ادب تھا اب تو بہت موٹے موٹے موٹے پیں۔ موٹے پر استخفاف (خفیف جانا) کرتے ہیں، اور تھیں۔

خلاصہ میہ کہ خواجہ بہاؤالدین نقشبندگ نے بیراد ب کیا کہ سنت میں کسی طرح کی کمی نہیں نکالی بلکہ خودا پنے اندر ضعف سمجھا۔ (خطبات علیم الامت جلد 21، ص25،26)

#### خلوت میں نبیت

جھے صوفیاء کااس کے مناسب ایک لطیفہ نہایت پند آیا کہ وہ کہتے کہ اگر کوئی خلوت اختیار کرے تواس میں دوسرول کے شرسے بچنے کی نیت نہ کرے۔ بلکہ یہ نیت رکھے کہ میں اپنے شرسے خلقت کو بچاتا ہوں اپنے کو سانپ سمجھ کر بھٹ میں رکھے اور واقعی اگر غور کر کے دیکھا جائے توہم سے دوسروں کو زیادہ تکلیف ہے۔ کیونکہ خدا تعالی نے تو دخمن کو دوست بنانے کا لنخہ بتایا ہے۔ کہ اذفع بِالَّتِی هِیَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَیْنَكَ وَبَیْنَهُ عَدَاوَةٌ کَانَهُ وَلِیْ حَمِیمٌ۔ برائی کو ایسے طریقے سے رد کر وجو کہ عمدہ ہے۔ یعنی نرمی سے، پس یکا یک کہ وہ محف کہ تمہارے اور اس کے حمیم ہے۔ برائی کو ایسے طریقے سے رد کر وجو کہ عمدہ ہے۔ یعنی نرمی سے، پس یکا یک کہ وہ محف کہ تمہارے اور اس کے

در میان عداوت تھی ایساہو جاوے گا کہ جیسے مخلص دوست ہے۔ توجب ایسانہیں ہوااور پھر بھی وہ تمہاراد همن ہی رہا۔ تومعلوم ہواکہ ہم سے اس کو کوئی صدمہ پہنچاہے یاآئندہ کسی ضرر کا اندیشہ ہے۔ بہر حال سبب اس کی عداوت کاجوہے وہ ہم سے ضرر پہنچنا ہے خواہ وہ ضرر بالفعل (یعنی اسی وقت) ہویا بالقوہ (آئندہ) پس ثابت ہوا کہ زیادہ تکلیف ہم ہی سے دومروں کو پہنچی ہے۔ توجب یہ بات واقع کے مطابق ہے توسمجھ لے کہ میں چونکہ صاحب شر ہوں اس واسطے خلوت اختیار کرتا ہوں تاکہ مخلوق میرے شرسے مامون ہو جاوے۔خلاصہ بیک نقص اینے اندر سمجھے نہ کہ دوسروں میں، توجیسے صوفیاء کی بیہ تعلیم ہے اس طرح خواجہ بہاؤالدین نے یہ نہیں کہا کہ سنت میں کوئی کی ہے بلکہ اپنے کو ضعیف اور غیر متحمل فرمایا پس اس طرح ہم کو بھی مصر چیز کے چھوڑنے میں یہی نیت کرنی چاہئے کہ ہم ضعیف ہیں۔ بہر حال الیی شی کے ترک کی اجازت تو ہوئی خواہ تم میں تضرر ( نقصان بانا) کامادہ زیادہ ہویا اس میں اضرار کامادہ ہو۔ باقی محض شان اور تفاخر کے لئے کسی چیز کا چھوڑ دینا یہ سمجھ کر کہ یہ تہذیب کے خلاف ہے جائز نہیں۔ چنانچہ بعض لوگ اس خیال سے انگلیاں نہیں چائے کہ یہ خلاف تہذیب ہے حالا نکہ یہ سنت ہے توالیا سمجھنا نرا تکبر ہے۔ پس اس خیال سے کسی چیز کا چھوڑ ناہر گز جائز نہیں ہے ہاں اگر مصر ہو تو چھوڑ دواور اگر چھوڑنے میں کوئی ادب کی نیت نہ ہو تو مصر ہی ہونے کی نیت سہی ہم لوگوں کیلئے یہ بھی کافی ہے اور بڑے لوگوں کی حالت دوسری ہے۔ان کوہر بات میں ادب کی رعایت لازم ہوتی ہے۔ اگران سے ذرائجی کوتاہی ہوتی ہے تواس پر مواخذہ ہوتاہے۔ غرض میہ مضمون تواستطراداً بیان ہو گیا۔ میں یہ بیان کررہاتھا کہ ان بزرگ برجلے ہوئے مکڑے چھوڑنے پرعتاب ہوا۔ پس وہ اس سے کب خوش ہوں گے کہ تدبیر جوان کیلئے ایک بڑی بھاری نعت ہے اس کو بالکل چھوڑ دیا جاوے۔اور بیراس وجہ سے ہے کہ تدبیر حق تعالی نے مشروع کی ہے ہر کام کے اندر تدبیر کی رعایت رکھی ہے حتی کہ معجزات بھی جو کہ بلااسباب ہوتے ہیں ، اکثر صور تأن کا بھی اقتران (ملنا نزدیک ہونا) اسباب ہی ہے ہوتائے۔ گووہ اسباب مؤثر نہیں ہوتے مگر اقتران ان کے ساتھ ضرور ہوتا ہے۔ چنانچہ حدیثوں میں موجود ہے کہ حضرت جابرنے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کی انہوں نے غزوہ خندق میں دیکھا تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو پچھ بھوک گئی ہے۔ بس وہ جاکر اپنی بیوی سے کھانا يكانے كو كہد آئے۔ اور آكر حضور صلى الله عليه وسلم سے عرض كياكه ميں نے آپ ملتاليكم كيلئے بچھ كھانا تيار كرايا ہے تشریف لے چلئے،آپ مٹھی کیلئے سے محابہ سے فرمایا کہ جابڑنے دعوت کی ہے ان کے یہاں کھانے کیلئے ،یہ س کر جابر بہت تھبرائے کیونکہ انہوں نے کھانا تھوڑا ہی تیار کرایا تھا۔اور آکر ہیوی سے کہا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم مع صحابہ کے تشریف لارہے ہیں۔اور کھاناہے تھوڑا،اب کیا کرناچاہئے۔ بیوی نے کہاتم گھبراؤنہیں حضور صلی الله علیہ وسلم کو 

اوراپنالعاب دہن آئے میں اور ہنڈیا میں ڈالدیا پھر فرمایااب پکاناشر وع کر دو غرض روٹیاں بکتی گئیں اور سب لوگ کھاتے گئے حضرت جابر کہتے ہیں کہ تمام آدمی کھانا کھا بچے اور جتنا کھانا تھا اس میں پچھ بھی کی نہیں آئی۔ یہ معجزہ ہے۔ (خطبات تھیم الامت جلد 21، ص 26،27)

توكل كامفهوم

پی ایسے اسباب کو ترک کردینا جائز نہیں ہاں ایسی تقلیل جو مفضی الی الفعف المفرط نہ ہو جائز ہے اور جس طرح ترک اسباب ناجائز ہے اس طرح اسباب میں انہاک بھی ناجائز ہے۔ مثلاً گھانے ہی کی صورت میں نہ یہ جائز ہے کہ بالکل ترک کردے اور نہ ایسا انہاک جائز ہے جو ملے کھا جائے ، نہ حرام کی تمیز کرے نہ حلال کی ایسے امور میں اسی توسط کانام توکل ہے ایک قشم اسباب کی یہ ہوئی اور بعض اسباب وہ ہیں کہ مسبب ان پر بلا اسباب کے بھی مرتب ہو جاتا ہے جسے کسب مال کے ذرائع تحصیل مال کے لئے مسبب ان ذرائع پر مو قوف نہیں ہے بلا ان اسباب کے بھی بکثر ت ترتب ہو جاتا ہے۔

#### اسباب میں تو کل

اسباب میں توکل بیہ ہے کہ اگراپے نفس میں قوت بائے اور پریشانی نہ ہو تو ترک کر دینا جائز ہے تیسرے اسباب وہمیہ کہ سبب کامر تب ہو ناان پر بہت بعید ہے جیساد ور در از کاسامان کرنا کہ فلاں جگہ سے روپیہ مل جاوے تو جائیداد خریدوں گا۔ اور اس جائیداد کی آمدنی سے ایک تجارت کا کار خانہ کھولوں گااس کے بعد فلاں کام کروں گا یہ سوچ کران اسباب میں ایسامشغول ومنہمک ہوگیا کہ حلال وحرام کی بھی تمیز نہ رہی ایسے اسباب کا ترک واجب ہے۔

#### اسباب کی تین اقسام

پی اسباب کی کل تین قشمیں ہوئیں ، اسباب قطعیہ ، اسباب ظنیہ ، اسباب وہمیہ۔ اسباب قطعیہ کا ترک حرام اور اسباب ظنیہ کا ترک بشرط قوت نفس مندوب اور اسباب وہمیہ کا ترک واجب، صوفیہ کرام توکل سے مراد اسباب ظنیہ کا ترک لیتے ہیں اور قرآن مجید اور احادیث میں جہاں توکل کا امر ہے اس سے کہیں تو تقلیل یا ترک اسباب ظنیہ مراد ہے اور کسی جگہ ترک اسباب طنیہ مقصود ہے یہ تقریر تونفس توکل کے متعلق تھی۔

#### خواص متو کلین کی ایک غلطی

اس کے بعد سنے کہ توکل کے متعلق بعضے خواص متوکلین ایک غلطی میں، مبتلا ہیں وہ غلطی ہے ہے کہ متوکلین کی حالت باعتبار توکل کے تمام احوال میں یکساں نہیں دیکھی جاتی حالا نکہ توکل کاا قضاء ہے ہے کہ تمام احوال میں حت تعالیٰ

پریکساں نظر ہولیکن ان کے مختلف احوال میں بڑافرق دیکھا جاتا ہے اور اس فرق کا احساس خود ان کو بھی نہیں ہوتا اور وہ فرق یہ ہے کہ اسباب کے ترک میں جتنی انکی نظر حق تعالی پر ہے اس قدر نظر اسباب کے اختیار کرنے کی صورت میں نہیں ہوتی حالانکہ دونوں مواقع توکل کے ہیں کہ دونوں میں تفویض الی الحق یکساں ہونا چاہیے گو اسباب کے اختیار کرنے کو اصطلاحاً توکل نہیں کہا جاتا۔

#### ر توکل کی حقیقت

کیکن توکل کی حقیقت جو تفویض الی لحق ہے وہ اختیار اسباب اور عدم اختیار اسباب دونوں میں بکسال ظاہر ہونا چاہیاں گئے کہ الشی اذا ثبت نبت بلوازمہ تو تو کل کے لوازم بلکہ حقیقت اس کی یہی تفویض الی الحق ہے کہ ہر موطن میں اس کا ظہور ہونا ضروری ہے گو اعتقاداتو بکسال حالت ہے لیکن حالاً بکسال نہیں ہے دیکھ لیجئے اور اپنے وجدان کی طرف رجوع کر کیجئے متو کلین اور غیر متو کلین سب اس بات کواحساس کر سکتے ہیں کہ ترک اسباب جو کیفیت قلب کی تفویض کے اعتبار سے ہوتی ہے اس درجہ کی کیفیت اسباب کے اختیار کرنے میں نہیں ہوتی مثلاً ایک شخص نوکری یا تجارت چھوڑ کر بیٹھ گیا تو جیسی نظراس صورت میں حق تعالی پر ہوتی ہے اس مرتبہ کی نظراس صورت میں نہیں ہے کہ کھانا کھارہے ہیں اس صورت میں حالاً نظراس پرہے کہ کھانا کھانے سے شبع ہو گایہ حالت نہیں ہے کہ خدا تعالی اگر چاہیں گے توشیع اور قوت حاصل ہو گاورنہ نہیں۔ یا مثلاً مکان بنوارہے ہیں یہاں اس قتم کی نگاہ حق تعالی پر نہیں بلکہ اسباب پر نظر ہے جتنار و پیہ پاس ہے اس پر نظر ہے اور آئندہ کے لئے فکر ہے کہ کیسے اس کی پیمیل ہوگی، پس اس فرق کے کیا معنے، یہ ہے وہ غلطی جواول میرے ذہن میں آئی اس کے بعد تلاش ہوئی کہ کہیں شریعت میں بھی اس کا پیتہ ہے یا نہیں چنانچہ بعد تلاش کے معلوم ہوا کہ سب سے زیادہ صر تک دلالت اس مضمون پراس آیت کو ب تفصیل اس اجمال کی بی ہے کہ حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں وَشَاوِدْهُمْ فِي الْأَمْرِ وَأَوْدَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ یعنی ان سے کام میں مشورہ کیجئے پھر جب آپ عزم کریں گے تواللہ پر بھروسہ کیجئے اس آیت میں ایک مرتبہ تو ہے مشورہ کااور دوسرامر تبہ ہے عزم کالیکن جب مشورہ میں پختہ ارادہ ایک جانب کا طے ہوجائے اس کے بعد تھم ہے کہ الله تعالی پر بھروسہ میجئے یہ ظاہر بات ہے کہ مشورہ ایک تدبیر ہے پس مشورہ کا محل وہ امر ہو گاجو محل تدبیر ہواوراس کا تعلق اسباب اور تدبیر سے ہو غیر اختیاری نہ ہو نیز عزم کا حاصل ہے ترجیح احد المقدورین،اس سے بھی واضح ہو جاتا ہے کہ امر اختیاری کے متعلق بیار شاد ہے ہیں حاصل بیہ ہوا کہ جن امور کا تعلق اسباب سے ہے انکی نسبت ارشاد ہے کہ ان کے اسباب اور تدبیر میں اول آپ ملے اللہ مشورہ فرمایئے اور مشورہ میں جو امر طے ہولینی جس سبب کی مباشرت قرار ا عجب آپ مل المالية اس سبب كاعزم فرماوي توالله تعالى پر بھروسه يجئے پس اس آيت سے معلوم ہو كيا كه توكل كھ

اسی موقع کیساتھ خاص نہیں ہے کہ جس میں اسباب کو ترک کر دیا جائے بلکہ اسباب کے اختیار کرنے کی صورت میں بھی توکل مع اپنے آثار ولوازم کے ہوناچاہئے اب دیکھ لیجئے کہ اس حالت میں توکل کس کے اندر ہے عوام توعوام خواص جو تارک اسباب یا مقلل اسباب ہیں ان میں بھی یہ کو تاہی و کیھی جاتی ہے جیسے ان کی نظر ترک اسباب کی صورت میں اللہ تعالیٰ پر ہوتی ہے اس در جہ کی نظر اسباب کے اختیار کرنے کی حالت میں نہیں ہوتی تو بڑی کو تاہی ہے۔ اللہ تعالیٰ پر ہوتی ہے اس در جہ کی نظر اسباب کے اختیار کرنے کی حالت میں نہیں ہوتی تو بڑی کو تاہی ہے۔ (خطبات سے مالامت جلد 21) میں 85،86،87

## سبب کی تشریح

اب عملی کوتاہی رہ گئی اس کو آپ رفع کریں جس کا طریقہ یہ ہے کہ ہر حاجت میں دعا کیا کریں اور دل سے دعا کیا کریں اور اس کے ساتھ تدبیر بھی کرو کیونکہ تدبیر امر مشاہد ہے اور مشاہد ہے سے تسلی زیادہ ہوتی ہے اور دعا کوتد بیر کہنا تو برائے ظاہر ہے ورنہ حقیقت میں اسکا در جہ تدبیر سے آگے ہے۔ دعا کو تقذیر سے زیادہ قرب ہے کیونکہ اس میں اس ذات سے درخواست و سوال ہے جس کے قبضہ میں تقذیر ہے باتی اسبب و تدابیر کا در جہ صرف اتنا ہے جسے دیلوے کا ملازم جھنڈی دکھلا دے جس سے دیل گاڑی فوراً رک جائے گی۔ ظاہر ہے کہ لال جھنڈی میں تاثر کی قوت نہیں اگر ڈرائیور انجن کونہ دو کے توہز ار لال جھنڈیاں بھی پامال ہو جائیں گی پس لال جھنڈی کا در جہ صرف اتنا ہے کہ یہ ڈرائیور فرائیور انجن کونہ دو کر کی ہے داور دو سری قتم سے چلاویں گے لیکن فرائیور انگر کی وقت وہ اس قرار داد کے خلاف کرنا چاہے تو جھنڈی میں اس کوروک نی گیا صل طاقت نہیں ہے اس طرح اللہ تعالیٰ نے یہ قاعدہ مقرر فرمادیا ہے کہ جو اسباب کو اختیار کرے گا ہم مسببات کوان پر فائف کر دیں گے لیکن اگر کسی وقت وہ مسببات کو پیدانہ کرنا چاہیں تو اسبب سے بھی نہیں ہو سکتا۔ (خطبات عیم الامت جلد 21، میں 11)

## معمولی چیز بھی اللہ تعالی سے مالکو

اور کی حاجت کے لئے بھی مت سوچو کہ یہ تو معمولی ہی بات ہے اس کے واسطے اللہ تعالی سے کیا دعا کریں کیونکہ حدیث ہیں ہے کہ اللہ تعالی سے نمک تک ما گو، اس حدیث ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شبہ کور فع کیا ہے وہ یہ کہ بعض لوگ چھوٹی ہی چیز ما نگی شانِ خداوندی کے خلاف سیحے ہیں جیسے سکندر سے کسی نے ایک روپ کاسوال کیا تھا سکندر نے کہا کہ ایک روپ ما نگنامیری شان کے خلاف ہے ساکل نے کہا پھر سلطنت دے دو کہا یہ تیری شان کے خلاف ہے ساکل نے کہا پھر سلطنت دے دو کہا یہ تیری شان کے خلاف ہے ساکل نے کہا پھر سلطنت دے دو کہا یہ تیری شان کے خلاف ہوا کہ شاید اللہ تعالی بھی چھوٹی چیز کے سوال شان کے خلاف ہوں جی موٹی چیز کے سوال سے ناخوش ہوتے ہیں کہ ان کے سے ناخوش ہول گے مگر یہ غلط ہے کیونکہ سلاطین چھوٹی چیز کے سوال سے اس واسطے ناخوش ہوتے ہیں کہ ان کے نزد یک کوئی چیز بڑی بھی ہے دو قعت نہیں ان کے نزد یک عرش اور نمک کی نزد یک کوئی چیز بڑی بھی ہے اور حق تعالی کے سامنے کسی چیز کی بھی پچھ و قعت نہیں ان کے نزد یک عرش اور نمک کی

ڈلی برابر ہے حالا نکہ عرش اتنا بڑا ہے کہ ساتوں آسان زمین اس کے سامنے بے حقیقت ہیں۔ شیخ عبد الکریم جیلی بڑے صاحب کشف ہیں ان کوا یک دریا کمشوف ہوا ہے جس کی ایک ایک موج آتی بڑی ہے کہ ساتوں آسانوں اور زمینوں کو غرق کر دے مگر ملا تکہ انکے محافظ ہیں وہ اس کی موجوں سے زمین و آساں کو بچاتے ہیں مگر عرش اس سے بھی بڑا ہے عرش کے برابر کوئی چیز نہیں ہے عرش کا پیدا کر نااور نمک کی ڈلی کا پیدا کر ناخدا تعالی کے نزد یک برابر ہے کیو نکہ ان کو قوصرف تھم کر ناپڑتا ہے ایک کلمہ کن سے وہ عرش بھی بنادیتے ہیں اور نمک کی ڈلی بھی۔ پس جو شخص نمک کی ڈلی مائے کو شان خداوندی کے خلاف سمجھتا ہے وہ کسی چیز کو خدا تعالی کے سامنے عظیم ووقع بھی سمجھتا ہے اور یہ خیال غلط ہے اس لئے حق تعالی سے ہر چیز ما گلواسکا یہ مطلب یہ ہے کہ بڑی کو ہوئی چیز دشوار و مشکل نہیں تواس سے کو بڑی ہیں جھوٹی چیز دشوار و مشکل نہیں تواس سے کوں نہیں ماقدروا الله حق قدرہ۔

یہ گفتگو تواعیان سے متعلق تھی حق تعالی کے نزدیک بڑی سے بڑی چیز بھی بے حقیقت ہے اوراب اعراض کے متعلق یہ بٹاتا ہوں کہ گناہ بھی بڑے سے بڑاحی تعالی کی مغفرت ورحمت کے سامنے بے حقیقت ہے حدیث میں حق تعالی کی طرف سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے با ابن ادم لو انبینی بقواب الارض ذنوبا ثم استغفرتنی لغفوتها لك ولا ابالی او کیما قال یعنی اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ اے ابن آدم اگر توروئے زمین کے برابر میرے پاس گناہ لیکر آئے پھر مجھ سے مغفرت چاہے تو میں سب گناہوں کو بخش دوں گا اور ذرا بھی (اس کثرت کی پرواہ نہ کروں گا ہی ضرور ہے کہ تو بہ واستغفار کے وقت یہ عزم کر لیاجائے کہ آئندہ گناہ نہ کریں گے گر محققین کے نزدیک یہ بھی شرط نہیں بلکہ یہ عزم مستقل طاعت ہے، صحت تو بہ کا مو قوف علیہ نہیں، محققین کے نزدیک تو بہ کی حقیقت صرف شرط نہیں بلکہ یہ عزم مستقل طاعت ہے، صحت تو بہ کا مو قوف علیہ نہیں، محققین کے نزدیک تو بہ کی حقیقت صرف شراح نہیں جالتو بھ المندم (ندامت اور شر مندگی کا نام تو بہ ہے) ہاں یہ ضرور ہے کہ تو بہ کے وقت مضاد تو بہ کاعزم نہ ہو یعنی جس گناہ سے تو بہ کر رہا ہے تو بہ کے وقت دل میں تصد نہ ہو کہ یہ گناہ پھر بھی کر دوں گا۔ وقت مضاد تو بہ کاعزم نہ ہو یعنی جس گناہ ہے تو بہ کے وقت دل میں تصد نہ ہو کہ یہ گناہ پھر بھی کر دوں گا۔ (نظبات عکیم الامت جلد 12، مند 115،116)

## حضرت خواجه باقی بالله اورایک به تهمیاره کی حکایت

چنانچہ حضرت خواجہ باقی باللہ کی توجہ سے ایک شخص مر کیا تھا۔ حضرت خاتم مثنوی نے یہ قصہ لکھا ہے کہ حضرت خواجہ مالہ باللہ کی توجہ سے ایک شخص مر کیا تھا۔ حضرت خواجہ صاحب متنوی نے یہ قصا، اتفاق سے ای حضرت خواجہ صاحب متوکل تھے بعض دفعہ فاقہ بھی ہوتا۔ چنانچہ ایک دن حضرت کے یہاں فاقہ تھا، اتفاق سے ای دن مہمان آ گئے حضرت کو مہمانوں کی وجہ سے فکر ہوئی۔ ایک بھٹیارہ حضرت کا معتقد تھا اس کو حضرت کی فکر کا احداس ہوا تو وہ فوراً کھاناسب مہمانوں کے لئے تیار کرکے لایا۔ حضرت کو اس سے بے حد خوشی ہوئی اور جوش مسرت

میں فرمایا کہ مانگ کیامانگتاہے۔ بھٹیارہ نے کہا کہ حضرت وعدہ کر لیجئے کہ جو میں مانگوں گا آپ دیں گے فرمایا میرے پاس جو پچھ ہے اس میں سے مانگو گے دوں گا۔ کہامیں ایسی چیز مانگوں گاجو آپ کے پاس ہے۔ فرمایا ہاں ہاں مانگو۔ کہا مجھے اپنے جیسا کرد بچئے ، حضرت نے فرمایا

> برنتابد کوہ رایک برگ کاہ گھاس کاایک پیتہ پہاڑ نہیں اکھاڑ سکتا

آرزومی خواه لیک اندازه خواه جو کچھ ما گواندازه سے مانگو

بہت سمجھایاکہ بیہ بات تمہارے تحل سے زیادہ ہے۔ اس ہوس سے باز آؤ مگراس نے نہ مانا۔ جب اس کااصرار بڑھتاہی گیا تواہی ججرہ بیں لے جاکر توجہ اتحادی ڈالی جس کااثر ہوا کہ توجہ کون سے ہیں اور بھٹیارہ کو نساہے صرف بیہ صورت میں بھی اتحاد ہو گیا تھا۔ کسی کو بھی امتیاز نہ ہوتا تھا کہ خواجہ صاحب کون سے ہیں اور بھٹیارہ کو نساہے صرف بیہ فرق تھا کہ بھٹیارہ پر اضراب غالب تھا اور حفزت پر سکون، مگر نتیجہ یہ ہوا کہ تھوڑی دیر کے بعد بھٹیارہ مر گیا اس سے خل نہ ہوسکا کیو نکہ دو سور کا بیا ہو سکا کیو نکہ دوسکا کیو نکہ دوسکا کیو نکہ سلوک سے جذب قوی وار دہو گیا تھا۔ رہا ہے کہ پھر خواجہ صاحب نے اس کی در خواست کو کیوں منظور کیا اور ایس توجہ کیوں دی جس سے ہلاکت واقع ہوئی۔ اس کا جواب ہیہ ہے کہ حضرت خواجہ صاحب کو بھی معلوم نہیں اور جہ ضعف کاعلم نہ تھا کہ زندہ بھی نہ رہے گا کہ وزئے دو سرے کاضعف یوری طرح معلوم نہیں ہو سکتا۔

حضرات نقشبندي سلاطين اور حضرات چشتی مساكين ہيں

نقشبندیہ کے یہاں توجہ اور تصرف بہت زیادہ ہے۔ یہ حضرات سلاطین ہیں دوسروں پر بھی تصرف کرتے ہیں اور چشتیہ مساکین ہیںان کاساراتصرف اپنی ہی ذات پر ہوتا ہے ضرب بھی اپنی ہی ذات پر ہے اور سوزش وشورش بھی ان کا تووہ حال ہے ہے

افروختن سوختن وجامه دریدن پروانه زمن شمع زمن گل زمن آموخت (روشن ہو نااور چلنااور کپڑے پھاڑنا، پروانه اور شمع و گل نے مجھ سے سیکھاہے)

پی جذب اگرسلوک سے مقدم ہوتا ہے تو یا ہلاک ہوتی ہے یا اعمال سے تغطل ہوتا ہے اور دونوں حالتوں میں ترقی بند۔ کیونکہ ترقی اعمال سے ہوتی ہے اور اس لئے مسلمان کے لئے طول حیات موت سے افضل ہے جبکہ وہ اپنی زندگی میں اعمال صالحہ کرے کیونکہ اعمال سے ترقی ہوتی ہے۔ (خطبات کیم الاست جلد 21، م 138،139)

بیاری میں آہ کا منہ سے نکلنا خلاف صبر نہیں

جیسے یقوب کا قول ہے قال اِنگا آشکوا یکنی و حُزین اِلی اللهِ (پی تواپے رنج و عُم کی صرف اللہ سے شکایت کرتاہوں) ای طرح آنسو بہانا آہ آہ منہ سے نکلنا بھی خلاف صبر نہیں ورنہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سب سے زیادہ اس کے مستق سے بلکہ رو لینے سے صبر حقیقی زیادہ آسمان ہوجاتا ہے کیونکہ دل کا غبار نکل جاتا ہے تودل میں خداسے شکایت پیدا نہیں ہوتی بعض لوگوں کو تقوی کا ہمینے ہوجاتا ہے وہ یماری میں آہ آہ کرنے کو خلاف صبر سمجھتے ہیں اس لیے اللہ اللہ کرتے ہیں تاکہ قوت قلب ظاہر ہو مگریہ معرفت کے خلاف ہے اس پر مولانا مفتی اللی بخش صاحب کی حکایت مجھے یاد آئی کہ ایک بار وہ یماری میں اللہ اللہ کررہے سے کہ ان کے بھائی آگئے وہ بھی بڑے بزرگ سے انہوں نے فرما یا بھائی بیا جو انہوں نے قرما یا بھائی بیاتی ہوں نے آہ آہ شروع کی اور بہت جلد صحت ہوگئی کیونکہ مقصود پوراہو گیا تھا۔ اللہ تعالی کو عجز و نیاز اور تضرع وزاری بہت جلد صحت ہوگئی کیونکہ مقصود پوراہو گیا تھا۔ اللہ تعالی کو عجز و نیاز اور تضرع وزاری بہت پند ہے۔ اور یہ ہوگئی کیونکہ مقصود پوراہو گیا تھا۔ اللہ تعالی کو عجز و نیاز اور تضرع وزاری بہت بیں۔

بحر بخشایش نمی آید بجوش

تا نگرید کودک حلوافروش

(جب تک حلوائی کالز کانه روئے اسکی شخشش کادریا جوش میں نہیں آتا)

اور فرماتے ہیں:

اے خوشاآں دل کہ ال بریان اوست مرد آخر بین مبارک بندہ ایست اے خوشاچشے کہ آل گریان اوست در پس ہر گرمیہ آخر خندہ ایست

(ہرغم کے بعد خوشی ہوتی ہے انجام پر نظرر کھنے والا مر دبہت اچھاہے۔)

اس کئے ایک بار حضرت عمر سے بہاری میں جب کسی نے یہ پوچھا کہ کیسی طبیعت ہے فرمایا اچھی نہیں سائل نے کہا کیا آپ شکایت کرتے ہیں فرمایا کیا میں خدا کے سامنے اپنی بہادری ظاہر کروں کہ وہ تو بیار کریں اور میں کہوں نہیں میں تواچھا ہوں۔اس سے معلوم ہوگیا کہ شکایت منافی صبر وہ جو خود مقصود ہواور جو کسی حکمت سے ہووہ عبدیت ہے ان مقامات کو عارفین سجھتے ہیں کہ اس وقت کیا مطلوب ہے اور دو سرے وقت کیا مطلوب

(خطبات عكيم الامت جلد أ2،ص159)

# حضرت خواجه عبيداللداحراراً ورمولاناجامي كي حكايت

اں پر مجھے حضرت مولا نا جامی ؓ کی حکایت یاد آئی کہ جب وہ حضرت خواجہ عبید اللہ احرار کی خدمت میں حاضر ہوئے اور وہاں امیر انہ ٹھاٹ دیکھا تو بہت جھلائے کہ یہ کیسے بزرگ ہیں جن کے پاس اس قدر دنیا بھری ہوئی ہے آپ نے ای وقت جھلا کریہ مصرع پڑھا۔

#### نه مر دست آنکه د نیاد وست دار د

(وہ اللہ والانہیں جور نیا کوروست رکھتاہے)

اور یہ کہہ کر چل دیئے اور ایک مسجد میں آگر سور ہے خواب میں دیکھا کہ قیامت قائم ہے اور ایک شخص ان کے سر ہو گیا کہ میرے بیسے دلواؤجو تمہارے ذمہ ہیں مولانا جامی بڑے پریشان ہوئے کہ یہاں اس کو کہاں سے بیسے دوں اس نے کہا پھر نیکیاں دلواؤ۔ یہ اس مشکش میں تھے کہ ایک طرف سے حضرت خواجہ عبیداللہ احرار می سواری بڑی شان سے آتی ہوئی نظریری خواجہ صاحب نے مولانا جامی گویریشان دیکھ کر سواری روکی قرض خواہ کو دھمکایا کہ فقیر کو کیوں تنگ کرتے ہو جاؤجو کچھ تمہارا مطالبہ ہو ہمارے خزانہ سے وصول کر لوجو ہم نے یہاں پہلے سے جمع کرر کھاہے یہ کہہ کر مولاناجامی گواینے ساتھ سوار کرلیایہ دیکھ کر آنکھ کھل گئی۔اب توان کو تینبہ ہوا کہ خواجہ صاحب بڑے درجہ کے در ویش ہیں اور میں نے سخت غلطی کی جوان پر اعتراض کیا یہ اس سوچ میں تھے کہ اتنے میں خواجہ صاحب نماز کے لئے مسجد میں تشریف لائے یہ دوڑ کر قدموں میں گریڑے اور خطامعاف کرائی خواجہ صاحب نے فرمایا کہ ذراوہ اپنامصر عہ تو پھر سناؤجو آتے ہی سنایا تھامولا ناجامی نے شر مندہ ہو کر عرض کیا کہ حضرت وہ تومیری حماقت تھی فرمایا کہ ایک بارتم نے اپنی خواہش سے حماقت کی تھی اب ہماری خوش کے لئے وہ حماقت کر لوچنانچہ آپ نے پڑھا کہ نه مرداست آنکه دنیاد وست دارد (وه الله والانهیں جودنیا کودوست رکھتاہے) تو حضرت خواجہ صاحب نے فرمایا۔

ا مردارد برائے دوست دارد (اگروہ مال رکھتا ہے تواللہ کی خاطر رکھتا ہے)

غرض مال کی محبت کا بید در جه خلاف زېد نهیں اور نه مال کا جمع کر نامطلقاً خلاف زُ ہد ہے البتہ اس کو ذریعیہ معاصی بنانایہ خلاف زہدہے اگریہ نہ ہوتو پھر کچھ حرج نہیں بلکہ بعضوں کے لئے مالدار ہو نامفید ہے۔

(نطبات مكيم الامت جلد 21، ص162 (161)

### عجب کاعلاج معصیت سے کرنے کی مثال

علی ہذااہل دل کو بھی بسااو قات اس قسم کاد ھو کہ ہوتا ہے چنانچہ اگر عجب پیدا ہوتا ہے تواس کاعلاج کسی معصیت سے کیا جاتا ہے اور مصلحت میں سمجھی جاتی ہے کہ ایسا کرنے سے ہم اپنی نظروں میں ذلیل رہیں گے اور اس سے عجب کی جڑکٹ جائے گی۔صاحبوا یہ ایساعلاج ہے جیسا کہ کوئی شخص بدن سے پافانے کو بذریعہ پیشاب دھونے گئے نیز در پر دہ لوگ شریعت محمد می کا للہ علیہ وسلم کو ہنوز کا مل نہیں سیھتے کیونکہ شریعت محمد یہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہنوز کا مل نہیں سیھتے کیونکہ شریعت محمد یہ صلی اللہ علیہ وسلم نے گاہ سے بیخے کی ترکیب یہ کہیں نہیں بنائی کہ ایساگناہ میں مبتلا ہو جاؤاور یہ لوگ اس ترکیب کو علاج سی حقتے ہیں تو معلوم ہوا کہ شریعت محمد یہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو امراض باطن کے علاج میں ناقص سیھتے ہیں اور مقابلہ ہے۔الیوم آکھنٹ کہ دینکہ و آئمنٹ علیکہ نیغمتی (آج کے دن تمہارے لئے تمہارے دین کو میں نے کا مل کر دیا اور میں نے تم پر اپنا انعام تمام کر دیا) اور کہتے ہیں کہ بعض بزر گوں نے بھی اس کو علاج بیا کہ بعض بزر گوں نے بھی اس کو علاج بیا کی ہونے مہیں ہے کہ جس شخص کا نام کتاب بتا یا ہے تو ہم کہیں گے آگر حکایت صبح ہے تو انہوں نے غلطی کی اور کوئی ضروری نہیں ہے کہ جس شخص کا نام کتاب میں لکھا ہو ضرور شیخ قابل تربیت ہویا اس قابل ہو جائے کہ اس کی تقلید کریں۔ (خطبات عیم الامت جلد 216ء می 216ء)

قرض كى فضيلت

قرض دینے کی فضیلت من کرایک رقم قرضہ علیحدہ کر دیتے تھے کیونکہ قرض دینے کی فضیلت صدقہ سے زیادہ ہمیں حدیث ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جنت کے دروازے پر لکھا دیکھا کہ قرض میں ایک کے عوض اٹھارہ ملیں گے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جریل ہے پوچھا کہ اے جریل کیا بات ہے کہ قرض کا تواب صدقہ سے زیادہ کیا، اچھا جواب دیا کہ صدقہ تو وہ شخص بھی لے لیتا ہے جس کو ضرورت نہ ہواور قرض وہی لیتا ہے جس کی جان پر بنی ہو توا لیے شخص کی امداد زیادہ باعث فضیلت ہے صاحبو! اس وقت نہ معلوم کتنے اللہ کے بندے ہوں گے جن کی جان پر بنی ہو توا لیے شخص کی امداد زیادہ باعث فضیلت ہے صاحبو! اس وقت نہ معلوم کتنے اللہ کے بندے ہوں گے جن کی جان پر بن رہی ہے مگر جمیں کیا ہم تو آرام سے دونوں وقت کی کھاتے پیتے ہیں اور رات کو سور ہے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 21ء می 298)

حکایت حضرت اور نگزیب عالمگیراور بهر و پیپه

اس نقل پر مجھے ایک حکایت یاد آئی کہ جب عالمگیر تخت نشین ہوئے توایک بہر و پیہ آیا جیسا کہ دستور ہوتا ہے کہ ایسے لوگ خوش کے وقت انعام کے امید وار ہواکرتے تھے عالمگیر متی شخص تھے ان خرافات کی ان کے دل میں قدر نہ تھی ایسے دینے کو اسراف سبھتے تھے اس لئے ایک لطافت کے ساتھ دفع الوقتی کی کہ اپنا کمال دکھلا کر مستحق انعام ہو سکتے ہو تمہارا کمال یہ ہم تم کو نہ بہچان سکیں وہ مختلف اشکال میں آیا اور بہچانا گیا اتفاق سے عالمگیر کو سفر دکن کا چیش آیا اس بہر و پیہے کو اطلاع ہوگی وہ پہلے سے آگے جاکر ایک گاؤل میں صوفی بن کر بیٹھ گیا عالمگیر فقراء کی بہت تعظیم کرتے تھے راستہ میں جہاں کی بزرگ کا نام سنتے ان کی زیارت کرتے اور نذر پیش کرتے اس گاؤل پر بھی گزر ہوا۔ (یہ حکایت کتابی نہیں سُنی ہوئی ہے) معلوم ہوتا ہے کہ یہاں بھی ایک بزرگ رہتے ہیں تو اول وزیر کو بھجا کہ ان

بزرگ کود کھ کر آؤکہ کیے ہیں اس کو بھی دھو کہ ہوا کہ اس نے کہاوا قعی بہت بڑے صوفی ہیں اس کے بعد عالمگیر خود گئے ان کو بھی بہت اثر معلوم ہوااور آبدیدہ ہو گئے اور چلتے ہوئے ایک ہزار کا توڑہ پیش کیا اس نے انکار کیا بادشاہ نے بہت ہی اس نے ایک نہ مانی باد شاہ اپنے اور چلتے ہوئے ایک ہزار کا توڑہ پیش کیا اس نے ایک نہ مانی بہتے تو پیچھے پیچھے پیچھے بیچھے بیچھ کی کر میلام کیا عالمگیر نے پیچان لیا کہ اس بہر و پیہ نے جھی کئے اور ہادشاہ کو دعائیں کر میٹھا تھا اور جھے کہ تھی نہ بھی نہ چا معمولی انعام کیلئے تھم دیا اس نے سر آگھوں پر رکھ کر قبول کئے ۔ اور بادشاہ کو دعائیں دینے لگا۔ عالمگیر نے کہا کہ ہم تمہارے کمال کے قائل ہو گئے گرسا تھ ہی جاقت کے بھی قائل ہیں ہماری سمجھ میں یہ حریت انگیز جواب دیا ہے کہ حضورا گرمیں اس وقت نے لیتا تو نقل ٹھیک نہ ہوتی اس وقت تو میں درویشوں کا بہر و پ بنائے ہوئے تھا اس کا بہی مقتصاتھ جو میں نے کیا وہ درویش کیا جس کی ذراسی بات پر دال فیک پڑے صاحبو! ہم اس بہر و پیہ کے بھی برابر نہیں۔ اس سے بھی برتر ہیں اس نے تو اپنے بہر و پ کی رعایت اس قدر کی کہ دنیا پر لات مار دی بہر و پیہ کے بھی برابر نہیں۔ اس سے بھی برتر ہیں اس نے تو اپنے بہر و پ کی رعایت اس قدر کی کہ دنیا پر لات مار دی بہر و پہر کی مقداوندی کی بھی رعایت نہیں کرتے حرص و طبع کے مارے مال کھر میں جع کئے ہوئے ہیں تھی وادر ہم تھی خواد کھی تھیں تھی و تے ہیں تھی مالی کے بعد بھی حص کو نہیں تھی و تے ہیں تھی میں کرتے در خطبت تھی مالا کھر میں جع کئے ہوئے ہیں تھی مالی کی بھی میں جع کئے ہوئے ہیں تھی میں تو بیس کرتے در خطبت تھی مال کھر میں جع کئے ہوئے ہیں تھی کے بھی کہ تو تی ہیں تو تو اپنے تو اس کے تھی در کیا ہو تو تو بھی کے مارے مال کھر میں جع کئے ہوئے ہیں تھی الی کے بعد بھی تو تو ہیں کہ تو تو ہیں تھی کی در اس کی تو تو ہیں کہ تو تو ہیں تو ہیں کہ کیں کہ تو تو ہیں کہ کہ تو تو ہیں کہ کہ دیا ہو تو تو تو کی کی در تو اس کیا کہ تو تو ہیں کہ تو تو ہیں تو تو تو کو تو تو کی کہ دوروں کی کے در کھی کی کو تو کیا تھی کے در کھی کی کی دوروں کی کیا کی کور کوروں کی کورا کی کور کے کی کور کی کی کور کی کور کے کور کور کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کور کی کی کور کی کی کور کی کور کی ک

#### اینے عیوب دوسروں میں نظرآنے کی عجیب مثال

جھے اس حالت پرایک اور حکایت یاد آئی کہ ایک احمق بڑھا بیٹا ہواتھا اس کا بچہ روٹی کھارہا تھا ایک کلڑا لوٹے میں گرپڑا اس نے لوٹے میں سے وہ کلڑا نکالناچاہا تواسے اپنی شکل لوٹے میں نظر آئی یہ سمجھا کہ اس نے کلڑا چھین لیا ہے قواس نے باپ ساحب جواس لوٹے میں سے کلڑا تھیں لیا ہے باپ ساحب جواس لوٹے میں سے کلڑا تھیں سے کلڑا تھیں کہ تق ہے تیری نکا لئے گئے توان کو بھی اپنی صورت معریش مبارک نظر پڑی تو آپ اس کو مخاطب کر کے کہتے ہیں کہ تف ہے تیری او قات پر کم بخت اس کمی ڈاڑھی کے ساتھ نے کا کلڑا لیتے ہوئے شرم نہ آئی تو ہماری مثال اس احمق کی سے کہ ہم خود اپنے ہی کو برا کہہ رہے ہیں اور اپنے ہی عبوں کا پر دہ فاش کررہے ہیں ذات حق اس سے بہت بر ترہے کہ اس کی طرف ذرا بھی کی عیب کی نسبت ہو سکے اس کی ذات تمام عیبوں سے پاک ہم مے نے اپنے عیبوں سے یہاں تک آئی تھیں بند ذرا بھی کی عیب کی نسبت ہو سکے اس کی ذات تمام عیبوں سے پاک ہم ہم نے اپنے عیبوں سے یہاں تک آئی تھیں بند کو بی مارٹ کو دیکھو اور پھر اپنے کو خدا کا گروہ کہتے ہوئے شرماؤ۔ صاحبو! اگر آج حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے وقت کا کوئی مردہ زندہ ہو جائے اور ہماری اس حالت کو دیکھے تو شاید وہ ہمیں مسلمان اور امت محمدی صلی اللہ علیہ و سلم بھی نہ سمجھے اس کواس وقت کی اور اس وقت کی حالت و دیکھے تو شاید وہ ہمیں مسلمان اور امت محمدی صلی اللہ علیہ و سلم بھی نہ سمجھے اس کواس وقت کی اور اس وقت کی حالت

میں زمین آسان کا تفاوت نظر آئے گا۔ کیاصا جو!اس وقت یہی حالت تھی ہاری آمدنی کی جو آج ہے کہ حلال وحرام کا بھی خیال نہیں۔ کیا یہی حالت تھی ہارے اخلاق کی جو آج ہے کہ دیگر اقوام بھی دیکھ کر طعنہ دیتی ہیں۔ بھی خیال نہیں۔ کیا یہی حالت تھی ہارے اخلاق کی جو آج ہے کہ دیگر اقوام بھی دیکھ کر طعنہ دیتی ہیں۔ (خطبات تھیم الامت جلد 21م 308)

صبر شکر کی مشتر که حالتیں

تیسری ایک قشم عقلی اور ہے بیٹی وہ حالت جس کے متعلق صبر وشکر دونوں ہوں اور وہ حالت کوئی جداگانہ نہیں بلکہ جو مواقع صبر کے ہیں وہ صبر کے ہیں ہوں اور اس طرح جو حالتیں شکر کی ہیں وہ صبر کی ہیں ہوں اور اگرچہ ظاہر تقسیم کا مقتضی تو یہ تھا کہ تین قسمیں جداجدا ہو تیں اول جس سے شکر محض کا تعلق ہو۔ دو سرے جس سے صبر محض کا، تیسرے مرکب لیکن الیک کوئی حالت نہیں کہ جس میں صبر محض یا شکر محض ہو بطاہر مصیبت الی حالت ہے کہ اس مل صبر محض یا شکر محض ہو بطاہر مصیبت الی حالت ہے کہ اس مل صبر محض یا شکر محض ہو بطاہر مصیبت الی حالت ہے کہ اس مل حرف شکر سے بھی ہو اور اس کو ایک مثال سے سجھنا چاہئے مثلاً ایک مخض پیار ہوا اور طبیب نے مسہل تجویز کیا لیکن وہ طبیب کی وجہ سے ناراض ہو گیا نیخہ مسہل کا لکھ کر نہیں ورجہ نے برای کوشش کے بعد وہ راضی ہو کیا اس خیری کی اور دستوں میں سخت تکلیف ہے لیکن اس پر بھی ہے۔ چنا نچہ اس طبیب کا شکر کی اوائی جاتا ہے حالا نکہ مسہل پینے میں اور دستوں میں سخت تکلیف ہے لیکن اس پر بھی شکر یہ طبیب کا کیا جاتا ہے وہ وہ جہ کیا ہے؟ وجہ یہی ہے کہ مادہ فاسدہ کا ازالہ ہو کر یہ بیار بالکل صبح و تندرست ہو جاتے ہوں کہ بی جات کی بات کہ مرض اور مصیبت مسہل کیوں کر ہے۔ اس کو میں بتاتا ہوں۔ صاحبو یہ روحائی مسہل ہے۔ اس کی طبیب اگر نہ کر بیں۔ اس محان ہو تیں چنا نچہ مرض اور مصیبت مسہل کیوں کر ہے۔ اس کو میں بتاتا ہوں۔ صاحبو یہ روحائی مسہل ہے۔ اس کی کی رضا بڑھتی ہے کہ کا ماہ معاف ہوت کی مرض اور مصیبت مسہل کیوں کر ہے۔ اس کو میں بتاتا ہوں۔ صاحبو یہ روحائی میں بھی ہی ہی ہی ہو جہ بھی جات کہ دبیت الحمد بیت بیت الحمد بیت الحمد بیت الحمد بیت بیت الحمد بیت بیت الحمد

ہمارے اعمال سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کورنج پہنچنا

تحصیلدار کواپی فکر توہوتی ہے اپنے عملہ کی بھی فکر ہوتی ہے اگر عملہ میں کوئی خرابی ہوتی ہے تواس سے تحصیلدار کو بھی ندامت اور شر مندگی ہوتی ہے اس لئے حدیث میں ہے لا تسودوا وجہی یوم القیمة کہ قیامت کے دن میرامنہ کالامت کر دینا یعنی مجھ کوشر مندہ مت کر ناہمارے اعمال بدسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوشر مندگی کیسی آپ کو یہ ندامت کیوں ہوگی ہے وہی سنت اللی ہے جس کو سعدی اس شعر میں فرماتے ہیں۔

کرم بین ولطف خداوندگار گنه بنده کردهاست واوشر مسار (بیخی حق تعالی کالطف و کرم دیکھو که بنده گناه کرے اور حق تعالی شر مند ہوں اور حق تعالی کو بیہ حیااس وجہ ہے کہ ہماراہو کریہ حرکت)

سنت حضور صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ ہم کو قیامت کے دن شر مندہ نہ کرنا لیعنی شر مندگی کہ ہمارے کہلا کریہ جز کت، غرض کہ آپ کواس فکرنے گھلادیا تھا کہ میں اپنے آپ تو منتقیم بن سکتا ہوں مگرساتھوں کا ذمہ دار کون ہواس غم نے آپ کو بوڑھا کر دیا، پھریہ غم زندگی ختم ہونے کے ساتھ ختم نہیں ہوگیا۔

وصال کے بعد بھی ہمار اآپ المٹھ کا آئے کہ کور نجیدہ کرنا

افسوس بہے کہ ہمارے ہاتھوں ایے رہم وکر یم و شفقت ورافت کرنے والے بی صلی اللہ علیہ وسلم کو وصال کے بعد بھی رخ پہنچتا ہے۔ جدیث میں آتا ہے کہ ہفتہ میں دو تین مر تبہ میرے پاس امت کے اعمال پیش ہوتے ہیں ایک اعمال کو دیکھ کر عملیں، یہی وہ حقیقت ہے جواس ایر انی پر مکشف بکوئی تھی جو مرزا قتیل وہلوی کے دیوان کو دیکھ کر اس کو صوفی وعارف سمجھ کر ایران ہے اس کی زیارت کو چلاتھا کو نکہ قتیل کا کلام تصوف کے مضامین لئے ہوئے ہوتا تھا پھر جب دہلی پہنچا اور مرزا قتیل سے ملاتواس کو واڑھی منڈاتے پایا طالب چو نکہ آزاد ہوتا ہے اس لئے فوراً سوال کیا کہ آغاریش می تراشی، قتیل نے اس کا بواب بھی تصوف کے رنگ میں دیا بلے ریش می تراشم ولیکن دل کسی نمی خراشم ،ایرانی نے اس کا ایسا پایزہ جواب دیا کہ قتیل کا سارا بناوٹی تصوف کے مراش کیا اس کے نما ارب دیا کہ قتیل کا سارا بناوٹی تصوف کے مسلم می خراش سے بیا اس کے سامنے پیش ہوتا ہے تواس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم می خراش لینی جب تیرایہ فعل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے پیش ہوتا ہے تواس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو صدمہ پہنچا ہے کہ تم کویہ بھی خرنہیں کہ کتے بڑے دل کو صدمہ پہنچا ہے ہو۔ یہ حقیقت مرزا قتیل پرجب منکشف صدمہ پہنچا ہے کہ تم کویہ بھی خرنہیں کہ کتے بڑے دل کو صدمہ پہنچا ہے ہو۔ یہ حقیقت مرزا قتیل پرجب منکشف مور کا تو دوالیک بینچا ہے کہ تم کویہ بھی خرنہیں کہ کتے بڑے دل کو صدمہ پہنچا ہے ہو۔ یہ حقیقت مرزا قتیل پرجب منکشف مور کی تو دوالیک بینچا ہے کہ تم کویہ بھی خرنہیں کہ کتے بڑے دل کو صدمہ پہنچا ہے ہو۔ یہ حقیقت مرزا قتیل پرجب منکشف مورکی تو دوالی کے بینچا ہے کہ تم کویہ بھی خرنہیں کہ کتے بڑے دل کا تو برنان حال ہے شعر اس کی زبان پر تھا۔

جزاک الله که چشم باز کردی مرا باجانجان همراز کردی

(الله تعالى تجھے جزائے خیر دے تونے میری آئکھیں کھول دیں اور مجھے محبوب حقیقی تک پہنچادیا)

طلب بھی عجیب چیز ہے

واقعی طلب بھی عجیب چیز ہے ہیہ ہے کار نہیں جاتی وہ ایرانی اینی اصلاح کے واسطے مرزا قتیل کے باس آرہا تھا اس کی وہ صورت دیکھ کراس کو افسوس ہوا ہوگا کہ میری ساری محنت را نگاں گئی مگر حق تعالی نے اس کی محنت کو دنیا میں بھی ضائع نہ کیا اس کے ذریعہ سے مرزا قتیل ہی کی اصلاح کر دی جس کا اس کو اجر عظیم ملا ہوگا اور اپنا طلب اور سعی کا تواب

جدار ہا۔ میں بیہ بیان کرر ہاتھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قویٰ ایسے عمدہ تھے کہ اگر بیہ اسباب نہ ہوتے تو آپ کو غالباً خیر عمرتک بھی بڑھا پانہ پہنچااب اس سے اندازہ کیجئے کہ ان اسباب کے ہوتے ہوئے جو حقیقت میں انسان کو گھلا دینے والے ہیں پھر بھی آپ کے قولی کیسے زبر دست تھے کہ اخیر عمر میں آپ کے معدودے چند بال سفید ہو گئے تھے جوبیس سے زیادہ نہ ہول گے اس لئے ہجرت کے وقت بظاہر حضرت ابو بکر بڑے معلوم ہوتے تھے کیونکہ ان کے بال زیاده سفید ہو گئے تھے تواکٹر لوگ انہی کور سول الله صلی الله علیه وسلم سمجھ کر مصافحہ ان سے کرتے تھے۔ (خطبات عكيم الامت جلد 21، ص372)

#### ا بک ہند و کا جنت میں جانا

حضرت مولانا محمہ قاسم صاحب ؓ کے پڑوس میں ایک بنیار ہتا تھاوہ مر گیا تو مولانانے اس کو جنت میں پھر تادیکھا یو چھا کہ لالہ جی تم یہاں کہاں؟ کہنے لگامولوی جی مرتے وقت میں نے ان کہنی (یعنی کلمہ شریف) کہہ لی تھی اس وقت تک فرشتے نظر آئے تھے وہ ان کہنی قبول ہو گئی لیجئے ، لالہ جی نے ساری عمر تو کفر میں گزاری اور اخیر عمر میں جنت لے کے مرے ، تو خاتمہ کا حال کسی کو معلوم نہیں اس لئے کسی خاص شخص سے خواہ وہ کا فرہی ہوائے کو افضل نہ سمجھے ، البته اجمالا بیر عقیدہ رکھے کہ جن کا خاتمہ ایمان پر ہو گاوہ ان لو گوں سے اچھے ہیں جو کافر مریں گے۔ نیز دل میں کسی مسلمان سے دنیاوی معاملات کی وجہ سے عداوت نہ رکھے ، بیدول کاشکرہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 21، ص386)

ذکراللہ سے ہمت میں برکت ہوتی ہے

قیامت میں بیہ برادری کام نہ آئے گی تمہاری ہمت ہی کام آئے گی۔ پھر اس ہمت کو برکت اور قوت الله الله كرنے ہے ہوتی ہے اس لئے کچھ ذكر شروع كر دواور بير مت سمجھو كہ اصلاح كے لئے بس تسبيح پڑھ ليناكا في ہے بيہ تنہا کافی نہیں اس سے تو صرف ہمت کو قوت ہو جاتی ہے دل میں انوار پیدا ہوتے ہیں اور ان سے عمل میں برکت ہوتی ہے اور اصل ضرورت عمل کی ہے۔اس طرح میہ خیال نہ کیا جائے کہ ذکر وشغل کرنے سے پھر ہمت کی ضرورت نہیں رہے گی۔ ہمت سے تو پھر بھی کام لینا ہو گا۔ اگر ہمت ہی ہار دی تو پھر بیچاری شبیج کیا کر لے گی۔ پھر اس سب کی امانت کے لئے ایک کام کرو کہ سوتے ہوئے موت کا مراقبہ کرو۔سوچو کہ ایک دن ہم دنیاسے جانے والے ہیں موت کے فرشتے ہماری جان نکالیں گے اس وقت دنیا کے تمام د ھندے خود بخود جھوٹ جائیں گے اور اس وقت ہم کونیک کاموں کی حسرت ہو گی کہ ہم نے نیک کام بہت زیادہ کیوں نہ کئے توہم کو چاہئے کہ ابھی سے برے کاموں کو چھوڑ دیں اور نیک کاموں کا شوق کے ساتھ اہتمام کریں اللہ تعالی کی یاد میں لگیں پھر قبر کا حال سوچو پھر حساب و کتاب اور قیامت کا تصور

کرو۔ یہ سمجھو کہ ایک دن خداتعالی کے سامنے جانا ہے حق تعالیٰ سب کاموں سے سوال کریں گے قیامت میں گناہ گاروں کورسوائی ہوگی اس مراقبہ سے خداتعالی کاخوف دل میں پیدا ہوگا بہت سے کام خوف سے درست ہو جاتے ہیں۔ گاروں کورسوائی ہوگی اس مراقبہ سے خداتعالی کاخوف دل میں پیدا ہوگا بہت سے کام خوف سے درست ہو جاتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 21، ص 387)

### حق تعالی شانه، کی شکایت کاسب

ہم نے بعضوں کویہ کہتے ساہے کہ فلاں تووقت سے پہلے مرگیاا بھی اس نے دیکھائی کیا تھااب بیرائے دینا نہیں تواور کیاہے گویاخداکے احکام میں نقص نکالتے ہیں گویایہ شخص موت کے وقت کوخداسے زیادہ جانتا ہے جو کہتا ہے کہ فلال وقت سے پہلے مرگیا۔

توصاحبو! بات سے کہ ہم لوگوں کے دماغ سر گئے ہیں ہم اپنے آپ کو بہت بڑا سمجھتے ہیں مثل مشہورہ کہ اونٹ جب تک پہاڑ کے پنچے سے نہیں گزرتااپے آپ کو سب سے بڑا سمجھتا ہے۔ ایک حکایت بھی مشہور ہے کہ ایک اونٹ کی اور چوہے کی دوستی ہوگئی تھی۔ایک مرتبہ دونوں سیر کو چلے راستے میں دریامل کیا تواونٹ تواس میں گھس کیا چوہاکنارہ ہی پررہ گیا تواونٹ نے اس سے کہا کہ چلے آؤیانی بہت کم ہے صرف مخنوں تک بانی ہے چوہے نے کہا اجی حضور ذراابنی ٹاگوں پر نظر سیخے تمہار ہے شخوں تک پانی ہے میں تو ڈوب ہی جاؤں گا چوہے کی بیہ بات س کراونٹ کا وماغ کہاں تھاسمجھا کہ میں بہت ہی بڑا ہوں مگر خدا کی رحمت ہوئی کہ راستہ میں ایک پہاڑ پڑ گیااب اونٹ کی گردن نیجی ہوئی کہ نہیں کوئی مجھ سے بھی اونجاہے۔ صاحبو! ہماری حالت اس اونٹ کی سی ہور ہی ہے ایک تو خود ہم میں خناس سار ہاتھااوپر سے لوگوں کی تعظیم نے ہماراناس کر دیااب ہم اپنے آپ کو بہت بڑا سمجھنے لگے یہاں تک دماغ سزا کہ حق تعالی کے افعال و تصرفات میں عیب نکالتے ہیں اور اعتراض شکوہ شکایت کرتے ہیں۔ گویاخدانے ہماری مرضی کے خلاف کیوں کام کیا۔ صاحبو! اگر حاکم دنیوی کسی مقدمہ میں آپ کے خلاف ڈگری کردے اگرچہ اس سے غلطی ہی ہو گئی مگر سامنے یہی کہو گے کہ حضور بجا کیا، درست کیا، مجھے ایک اپنے دوست کی حکایت یاد آئی کہ جن کا نام اس وقت بیان کرنامناسب نہیں جانتا کہ حاکم کے یہاں ان کا مقدمہ تھا، اتفاق سے حاکم نے ان کے خلاف فیصلہ کر دیا پھر اس حاکم نے سے معلوم کرناچاہا کہ اس شخص کامیری طرف کیا گمان ہے اس نے ٹیلیفون کے ذریعہ سے ان سے گفتگو کی اور د هو که دیا که اپنانام اس کے کسی دوست کے نام پر بدل دیا کیونکہ اس میں آواز نہیں پہچانی جاتی اور پھر کہا کہ فلاں حاکم نے بڑا ظلم کیا کہ آپ کوہرادیاہے حالا نکہ آپ حق پرتھے مجھے اس کاسخت افسوس ہے اس وقت ان کے دل میں خدا کی طرف سے بات آئی کہ کہیں ایسانہ ہو کہ گفتگو کر نیوالا خود وہی حاکم ہواس لئے کوئی ایسی بات نہ ہونی چاہئے جس يم كرفت ہوسكے انہوں نے يہ جواب دياكہ نہيں صاحب ہميں حكام سے بد گمانی نہيں كرنی چاہيے وہ ظلم نہيں كر سكتے وہ ابی طرف ہے معلوم کرنے کی پوری کوشش کرتے ہیں انہوں نے جو بھی فیصلہ کیاوہ عین عدل ہے تو صاحبو! دیکھئے اس اخمال پر کہ کہیں حاکم نہ سن رہا ہو ہمت نہیں پڑتی کہ ان کے کام پر اعتراض کیا جائے اور حاکم حقیقی جس کے بارہ میں یقین ہے کہ وہ سنتا اور دیکھتا ہے بے باکانہ گتا خیاں کرتے ہیں اور اسی کے فیصلوں میں عیوب اور نقائص نکالتے ہیں۔ (خطبات عکیم الامت جلد 21، م 394،395)

# بائیسویں جلد کے جواہر

مالیخولیامیں علاج سے کم نفع ہونے کا سبب

چنانچہ مالیخولیا میں جو نفع کم ہوتا ہے اس کی وجہ یہی ہے کہ مریض کو اعتقاد نہیں ہوتا کیو نکہ اعتقاد صحت خیال سے ہوتا ہے اور مالیخولیا فساد خیال کا نام ہے اور اس کے جملہ خیالات فاسد ہیں بلکہ مجنون کو توالٹی ہی سو جھتی ہے اس لیے مجنون کے علاج میں بڑے ہوشیار اور عاقل طبیب کی ضرورت ہے تاکہ وہ تدبیر سے خیال کو بدلے۔ ایک قصہ ہے کہ ایک شخص کو وہم ہوگیا کہ میر اجسم شیشہ کا ہوگیا ہے۔ اس وجہ سے سب سے الگ رہتا تھا اور ذرا کوئی پاس کو نکلتا تو بچتا کہ میں ٹوٹ جاؤں گا'' اطباء اس کے علاج سے عاجز تھے، مشہور ہے کہ وہم کی دار ولقمان کے باس بھی نہیں۔ ایسے علاجوں میں قابلیت دیکھی جائی ہے۔

يك من علم راده من عقل بايد

(ایک من علم کے لیے دس من عقل کی ضرورت ہے)

ایک طبیب ایے بھی مل گئے جن کے خیال میں تدبیر آگئی۔انہوں نے نبض دیکھناچاہاتو مریض نے کہا کہ ہاتھ نہ لگائے میر ابدن شیشہ کا بے ٹوٹ جاؤں گا۔انہوں نے یہ کیا کہ کسی موقع پر اس کے اوپر لحاف ڈلوا کر سب بدن ڈھانک دیا اور کچھ ناکارہ ہو تلیں پہلے سے مہیا کر رکھی تھیں ان ہو تلوں کو لحاف کے اوپر رکھ کر تؤوادیا لحاف اوڑھانے میں یہ بھی مصلحت تھی کہ بدن کو آزار نہ پہنچ۔ (شریف طبیب بھی کیا چیز ہے جسماتی ہویار وحانی وہ نہیں چاہتا کہ مریض کو تکلیف پہنچ) وہ ہو تلیں ٹوٹے کے وقت یہ سمجھاکہ میر ابدن ٹوٹ رہا ہے بہت شور مچایا پھر طبیب نے لحاف اتروا کر مریض ہے کہادیکھویہ مرض تھاوا تھی تمہارے جسم پر ایک خول شیشہ کا پیدا ہو گیا تھا اس کو طبیب نے لحاف اتروا کر مریض ہے کہادیکھویہ مرض تھاوا تھی تمہارے جسم پر ایک خول شیشہ کا پیدا ہو گیا تھا اس کو میں نے تزوادیا یہ کانچ اس محالح نے خیال میں تصرف کیا اور اس کو صبح کر دیا۔ یہی مانع تھا، نفع سے اب علاج جو پچھ کرے گا مفید ہوگایہ بڑے درباور حاذق کا کام ہے تو خیال کاد غل نفع میں اس درجہ ہے اب سمجھ میں آگیا ہوگا۔

(خطبات عكيم الامت جلد22، ص71،72)

# دوسرے کے کام میں وخل دینانقصان عقل کی بات نہیں ہے؟

میں کہتا ہوں کہ نقصان عقل کی دلیل ہے کہ اس کام میں دخل دیا جائے جس کو آ دمی جانتا نہ ہو کتنا ہی کو ئی عاقل ہواس کوایک اوٹی در جیکے کام میں بھی جس کو جانتانہ ہود خل نہ دینا چاہیے۔ایک بی اے پاس کوجولا ہاکے کام میں بھی وخل دینے کا حق نہیں اور اگرایسا کرے گاوہ جولاہااس کی غلطی پکڑے گا۔اس وقت ثابت ہوجائے گا کہ تعلیم سے جولا ہاکی برابر بھی عقل پیدانہیں ہوتی اور آج کل توبید مسئلہ تمام جہان کے نزدیک مسلم ہوگیا ہے کہ تقسیم عمل سے چارہ نہیں اور ترقی کامداریمی ہے۔ چنانچہ جس فن کاجو آ دمی ہوتا ہے اس کا فیصلہ اس فن کے متعلق نافذ مانا جاتا ہے۔ ایک ڈاکٹرایک مخص کو کہد دیتاہے کہ اس کے قولی قابل ملازمت نہیں تواس کو ملازمت نہیں مل سکتی خواہ ڈاکٹرنے یہ عم سی غرض فاسد سے غلط ہی لگافایا ہو یا ایک انجینئر ایک لا کھ روپے کی عمارت کو کہہ دے کہ بیہ گرادینے کے قابل ہے تو گرادی جاتی ہے۔ خواہ اس نے بدویانت ہی ہے کہاہو مگر چونکہ اس کوایک فن میں ماہر تسلیم کرلیا گیاہے اس لیے اس کے احکام میں مزاحت نہیں کی جاتی غور کرنے ہے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ جتنا کمال عقل حاصل ہواعقل اتناہی مزاحت ہے روکے گی نہ ہے کہ عقل جو ں جو ں بڑھتی جائے اتن ہی اس کام میں دخل دینے کی اجازت ہوتی جائے جیسے آج كل كے تعليم يافتوں كا مذاق ہو كياہے۔ گفتگويہ تھى كہ اعمال ميں بھى ادويہ كى مانند خواص ہيں اور بعض اعمال كے خواص کاعلم صرف وجی سے ہو سکتا ہے اور ان کا بتانے والا بھی حق تعالی نے پیدا کیا ہے اور وہی اس فن کا آدمی ہے اس کو نبی کہتے ہیں تواس سے مزاحت کاکسی کوحق نہیں۔ تواب غلطی ان لوگوں کی واضح ہوگئی جو تھوڑا سرمایہ عقل لے كرنى سے مزاحت كى مت كرنے لكتے ہیں۔ جيساآج كل مذاق ہو كياہ اس سے كوئى صاحب بين سمجھيں كه آج كل کوئی نبی موجود ہے نبوت ختم ہو چکی ہے لانبی بعدی تصریحاً حدیث میں آچکا ہے جو کوئی مدعی نبوت موجود ہو یا پیدا مواس كو جهونا سمجهو\_ (خطبات عكيم الامت جلد22، ص75)

#### وسوسه مس صورت میں مضر ہوجاتاہے؟

پھر حدیث النفس سے عزم اور فعل کی نوبت آتی ہے وہ دسوسہ کے مرتبہ میں تو مفرنہ تھا مگراس پراتنے مرتبہ اور متفرع ہو گئے اب وہ وسوسہ مضر ہوگیا یعنی بواسطہ عزم اور فعل کے اور بواسطہ کی قید میں نے اس لیے بڑھادی کہ کوئی یہ نہ کہے کہ وسوسے کو تو ابھی غیر مفر کہا تھا اور اب مفر کہہ دیا اور یہ تعارض ہے اس قید سے جو اب نکل آیا کہ وسوسہ فی نفسہ خود تو مفر نہیں ہاں بواسطہ مفر ہوگیا۔ یعنی وسوسہ غیر مفراس وقت تک ہے جب تک کہ وسوسہ رب اور جب عزم و فعل کے مرتبہ میں آگیا اب مفر ہے تو وسوسہ کی دو حالتیں ہیں کبھی تو یہ نوبت ہوتی ہے کہ دل میں جم کیا اور عزم و فعل کے مرتبہ میں آگیا اب مفر ہے اور اس کامصداق ہوتا ہے۔

ان کی مدح میں ارشاد فرماتے ہیں کہ (جب ان کو شیطان کی طرف سے کسی وسوسہ کا اثر ہوتا ہے تو وہ فوراً ہوشیار ان کی مدح میں ارشاد فرماتے ہیں کہ (جب ان کو شیطان کی طرف سے کسی وسوسہ کا اثر ہوتا ہے تو وہ فوراً ہوشیار ہوجاتے ہیں ادران کی آئکھیں کھل جاتی ہیں اور اس سے وہ صاحب بصیرت بن جاتے ہیں۔) اس آیت سے معلوم ہوا کہ وسوسہ بعض حالتوں میں مصر نہیں ہوتا ہے وہ صورت ہے کہ شیطان نے وسوسہ ڈالا مگر تم نے اس کو قلب سے معاق وفع کردیا اور اس دفع سے میری ہے مراد نہیں کہ وسوسہ کے بیچھے پڑ گئے اس کا بالکلیہ استیصال ہوجائے کیونکہ بے توسسہ والے کو بہت مصر ہوتا ہے اور جول جول وہ دفع کرتا ہے اتی ہی اس میں زیادتی ہوتی ہے۔

#### وسوسه كاعلاج

وسوسے کاعلاج تو بہی ہے کہ براہ راست اس کے دفع کی طرف بھی توجہ نہ کی جائے بلکہ مراد دفع سے یہ ہے کہ وسادس سے توجہ کو ہٹاکر ذکر کی طرف بھیر دے اور کام میں لگ جائے اور وسوسہ کی طرف النفات ہی نہ کرے اس وسادس سے نقصان نہیں ہوتا یہی مرادہ تذکر واسے اس آیت میں اور اسی پر متقین کی مدح کی گئے ہے۔ ورجہ میں وسوسہ سے نقصان نہیں ہوتا یہی مرادہ تذکر واسے اس آیت میں اور اسی پر متقین کی مدح کی گئے ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 22، ص 94)

# مسى حسين چرے ميں الله تعالیٰ کی کاریگری نه دیکھے

للذا نظربہ حسن حرام ہے جبکہ اس کی طرف وہ خاص کشش ہوجو شہوت سے ناشی ہوتی ہے جس کے معیار کے لیے صحیح بصیرت کی ضرورت ہے ہر شخص کا فیصلہ اس کے لیے کافی نہیں اور وہ معیاریہ ہے کہ اگر اس حسین میں کوئی ایساعیب پڑجائے جس سے وہ فتیج النظر ہو جائے تودیکھا جائے کہ اس کی محبت تھٹتی ہے یابڑ ھتی ہے اگر گھٹ جائے توبیہ

علامت ہے اس محبت میں شہوت کی شرکت کی اور اگر بڑھ جائے تو علامت ہے خلوعن الشہوت کی اور کسی محل میں دونوں محبتیں جمع ہو جاتی ہیں وہاں دونوں آثار مختلف حیثیتوں سے جمع ہوں گے جیسے اپنی بی بی کوئی ایسا عیب پڑ جانے کے وقت۔۔۔اگراس جواب کے بعد بھی کوئی یہی کہے کہ حینوں کی طرف نظر کرنا نظر بخداہے کیونکہ حسن دیاہواتوخداہی کاہے توان کو دیکھ کر صنعت خدایہ نظر پہنچ گئی للذاجائز ہوناچاہیے تواس کے لیے ایک دوسر اجواب ہے وہ یہ کہ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ اس سے صنعت خدا کا نظارہ ہوتا ہے مگر اس کی مثال ایس ہے کہ کسی محبوب نے اپنے سامنے دس آئینے کھڑے کیے ہوں جس میں سے اس کاعکس دیکھا جاسکے لیکن ایک آئینہ ان میں سے آتشیں بھی ہے اس سے محبوب نے منع کیا ہے کہ اس میں مجھے نہ دیکھنا کیو نکہ اس میں خاصیت ہے جلادینے کی جبیباکہ آفتاب کو معمولی شیشہ میں دیکھیں آنکھ کوچنداں صدمہ نہیں پہنچااور آتشیں شینے میں دیکھیں تو گواس میں بھی وہی نور آفتاب کا ہے مگر اس کی خاصیت ہے ہے کہ جس چیز پر اس کا عکس پڑ جائے گا جلادے گا تو یہی حسین بھی جمال حق کے لیے آئینے بے شک ہیں مگر آتشیں شیشے ہیں کہ نور حق کاجب ان میں ہو کریڑے گاتو جلانے کااثر رکھے گا۔

نداند صاحب دلال ول به يوست وكر ابله دادب مغز اوست

بر گزنه گند می گون لا تقربوا که زهرست حال پدر بیاوازام الکتاب دارم

(حسینوں کے قریب مت جاؤ کہ زہرہے، باپ کا حال میں ام الکتاب میں رکھتا ہوں صاحب دل اپنادل حطکے کے بدلے نہیں دیتے ، دو سرے بیو توف بغیر مغز کے اسے دے دیتے ہیں )

اور میں کہتا ہوں کہ محبوب نے جب خودا پنی تجلیات کے مشاہدہ کے لیے اس شیشہ کے سواد وسراطریقہ اس سے اچھااور بے خطر بتایا ہے تو خطر ناک طریقہ کو اختیار کرنا کیا عقل کی بات ہے یہ حسین ان تجلیات کے سامنے کیا چیز ہیں ان میں ہو کر وہ تجلیات بالکل میلی اور و هندلی ہو جاتی ہیں ان کی طرف نظر کر ناعلامت ہے اس کی کہ اصل تجلیات کی جھلک اس شخص پر نہیں پڑی ہے ورنہ آفتاب کے سامنے چراغ کو کون پوچھتا ہے۔ خلاصہ بیہ ہے کہ حسینان جہاں توجہ آتی ہونے کی بناء پر خاص خاصیات عادیہ کے منظر خداہونے سے مستثنی ہیں باقی تمام عالم منظر اور آئین خداوندی ہے توان کی طرف بھی توجہ بخدا کہی جاسکتی ہے۔ بشر طیکہ حثیت منظریت کی ملحوظ ہے۔اس تقریر پر کہ ہر منظر پر نظر اور توجہ محبوب ہی کی یاد ہے۔اس سوال کا جواب ہو گیا کہ ذکرایک چیز ہے اور ایک چیز کا استمرار عادةً قلب میں نہیں موسكتا\_ (خطبات حكيم الامت جلد22، ص121،122)

عارف کاعالم سے تعلق کس قسم کا ہوتا ہے

عارف کا تعلق عالم کے ساتھ اور ہی طرح کا ہوتا ہے اس کو مصوعات کے ساتھ تعلق رکھنے ہے بھی ترتی ہوتی ہے کیو نکہ وہ در حقیقت تعلق بالصالغ ہے وہ ہر چیز پر خدا کے علاقہ سے نظر کرتا ہے بدون اس علاقہ کے نظر ہی نہیں کرتا اس لیے ہر چیز سے اس کو ترتی ہوتی ہے اور اس علاقہ سے ہار ف کو اپنی ذات سے بھی مجت ہو جاتی ہے وہ اس وقت اپنی ذات کو سرکار کی چیز سمجھتا ہے اور اسکے لیے ضروری ہے کہ اس کی حفاظت کرے جیسے خزافجی کہ سرکاری دوپیہ کا کا فظ ہے تواس کو دوپے کی دیکھ بھال رکھنا اور اس کے دھندے ہیں نگار ہنا اور جائج پڑتال کرتے رہنا برا نہیں بلکہ ضروری ہے اور اس کو طمع یا حرص نہیں کہ سکتے یہ تواس کا عین فرض منصی ہے۔ یہ باریک بات ہے لوگ اہل اللہ کو ویا کے تعلقات میں دیکھ کر اپنے تعلقات پر تیاس کر لیتے ہیں حالا نکہ دونوں میں زمین آسان کا فرق ہوتا ہے جیسے اس خزافجی کے بار بارر و پیہ شادر کرنے میں اور ایک بنے کے شار کرنے میں بڑا فرق ہے۔ خزافجی کو تواجر ملتا ہے اور بنے کو اج خزافجی کی تواج واسطے نہیں متا بلکہ اور بچھ سرکاری فیکس مقرر ہو جاتا ہے کیونکہ خزافجی تواسے نہیں گئا اور بنیا اپنے واسطے اپنامال سمجھ نہیں متا بلکہ اور بچھ سرکاری فیکس مقرر ہو جاتا ہے کیونکہ خزافجی تواسے داسے نہیں اور اس کے لیے بچھ خاص علامات ہیں کر گنتا ہے۔ جب آدمی کو معلوم ہونے گئے کہ ہم اپنے نہیں ہیں بلکہ خدا کے ہیں اور اس کے لیے بچھ خاص علامات ہیں قراس کو اپنے تھی تعلق بغیر اللہ ہات واس کو اپنے آپ سے بھی محبت کرنا چا ہے اور جب تک بید حال پیدانہ ہو تو اپنی چیز سے بھی تعلق تعلق بغیر اللہ ہات طالت عدم تعلق میں کہا ہے:

بخدار شکم آیدز چشم روش خود که نظر در کیخ باشد بچنیں لطیف روئے (خداکی قتم مجھے اپنی دونوں آنکھوں پر رشک آتا ہے کہ ایسے حسین سے میری نظر دور رہتی ہے) مطلب میہ ہے کہ میری آنکھ بحیثیت میری آنکھ ہونے کے لیکن جب تک میری ہے آپ کے دیکھنے کے قابل نہیں اور جب آپ کی ہو جائے تواس حالت کا حکم ہے۔

نازم بچشم خود که جمال تودیده است افتم بپائے خود که بکویت رسیده است مردم بزار بوسه زنم دست خویش را کودامنت گرفته بسویم کشیده است (مجھ کواپنی آنکھوں پر ناز ہے کہ انہوں نے تیرے جمال کودیکھا ہے اور اپنے پیروں پر شک کرتا ہوں کہ وہ تیرے کو چ میں پہنچتے ہیں ہر گھڑی اپنے ہاتھوں کو ہزار بوسہ دیتا ہوں کہ انہوں نے تیرادامن پکڑ کرمیری طرف کھینج ہے)

اس مرتبہ میں آنکھ کی طرف توجہ اور اس کی حفاظت کی تدابیر کرنا توجہ الی غیر اللہ نہیں بلکہ سرکاری چیز کی حفاظت ہے حفاظت ہے اور توجہ الی اللہ ہی ہے۔ یہ فرق اہل اللہ کے دنیوی تعلقات میں اور ہمارے دنیوی تعلقات میں ہے موصورةً دونوں متثابہ ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 22، ص75)

#### قارون كاواقعه

چنانچ جب قارون نے حضرت مولی علیہ السلام پر تنہت لگائی دراصل وہ ذکوۃ کی وجہ سے مخالف ہوگیا تھا کہنے لگا کہ یہ مال تو میں نے اپنی تداہیر سے جمع کیا ہے کہ کااس میں کیا حق ؟ بناء مخاصت تو یہ تھی لیکن کم بخت نے و شمنی میں کیا حق ؟ بناء مخاصت تو یہ تھی لیکن کم بخت نے و شمنی میں کیا حت جمع میں حضرت مولی علیہ السلام پر تبہت لگادے۔ ایک ون حضرت مولی علیہ السلام نے وعظ میں زناسے ممانعت فرمائی اور تورات کا حکم سنایا کہ جو کوئی زنا کے علیہ مال کورج کریں گے۔ تارون نے کہا کہ یہ تھم عام ہے یا خاص جواب میں فرمایا عام ہے قارون نے کہا کہ یہ تھم عام ہے یا خاص جواب میں فرمایا عام ہے قارون نے کہا فلال عورت سے وریافت کیجئے کیا کہ یہ تھی عام السلام نے قارون کو بدوعا کی۔ ارشاد ہوا کہ میں نے زمین کو آپ کے قبضے لگانا اب تو بہ کرتی ہوں۔ حضرت ہو سی علیہ السلام نے قارون کو بدوعا کی۔ ارشاد ہوا کہ میں نے زمین کو آپ کے قبضے میں کردیا آپ نے خاص ویا تا المورک کے اسلام کے قارون کو بدوعا کی۔ ارشاد ہوا کہ میں نے زمین کو آپ کے قبضے میں کردیا آپ نے خاص ویا بالمورک کے اسلام کے اللہ تعالی نے زمین کو حکم دیا کہ اس کامال کبی لے کو پکار تارہا گروہ مجھ کو پکارتا تو اس پر مرم ہو جاتا۔ صاحوا یہ اس کی عنایہ ہے کہ ہم کو بدون ہماری دعائی۔ المراک می کے کو پکارتا ہوا سی عرض کر چکاہوں کہ یہ شفقت ہے اللہ تعالی نے فرمایا کہ کسی غرض کے ہماراکام کر دیتے ہیں جو کہ جم ہے بیٹوق کا احسان مانے ہیں جو کہ سب کاموں میں اپنے اغراض کا بھی مختاج ہے تو خدا کی عنایہ بے علت میں غور کر کے قواس پر جان قربان کر بان کر ویا ہو ہو ہیں۔ دو طبات سی مالام میں اپنے اغراض کا بھی مختاج ہے تو خدا کی عنایہ بے علت میں خور کر کے قواس پر جان قربان کر بان کر دین چاہے۔ (خطبات سی مالات علی کہ می کوردون ہماری کا موں عن سب کاموں میں اپنے اغراض کا بھی مختاج ہے تو خدا کی عنایات بے علت میں خور کر کے قوان کوردون ہماری کر بی چاہے۔ (خطبات سی میں البنے اغراض کا کری تور کر کے قوان کی دور کوردوں ہماری کر کے خاص کی خور کوردوں ہماری کری خور کی کے کہ اس کاموں میں اپنے اغراض کی خور کوردوں ہماری کروں کوردوں ہماری کوردوں ہماری کروں ہماری کی خور کوردوں ہماری کی خور کی کے کہ کروں ہماری کروں ہماری کروں ہماری کروں ہماری کروں ہماری

# ایک جوہری اور حضرت خضر علیہ السلام کی ملا قات کی حکایت

میرے استادر حمۃ اللہ علیہ نے ایک حکایت بیان فرمائی تھی کہ کوئی شخص حضرت خضر کی ملا قات کے لیے دعا کیا کرتا تھاایک روز خضر علیہ السلام تشریف لائے اور دریافت کیا کہ کیا چاہتے ہو۔ اس نے کہاا سکی دعا کر دیجیئے کہ دنیا میں مجھے کوئی غم نہ ہو، فرمایا یہ دعا تو کر نہیں سکتا البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ تو دنیا میں جس شخص کو سب ہے زیادہ بے غم دیکھے اس کے موافق تیری حالت ہونے کی دعا کر دول توالیے شخص کو منتخب کر لے۔ وہ پھرتا پھرتا جیران ہوگیا اور کوئی امیر و رئیس بے غم نہ ملاآ خرایک جوہری کو دیکھا جو صبح کو دکان پر آتا خوبصورت لاکے (بیٹے) اس کے ساتھ ہوتے بہت سے رئیس بے غم نہ ملاآ خرایک جوہری کو دیکھا جو صبح کو دکان پر آتا خوبصورت لاکے (بیٹے) اس کے ساتھ ہوتے بہت سے

نوکر چاکر بھی ہمراہ آتے صبح ہے شام تک خرید و فروخت کر تااور غرباء کو بہت بھے خیر ات کر تااس نے اس کو مجمو گل حالت ہے خیال کیا ضرور ہے غم ہو گا میں ایسا ہونے کی دعا کر الوں پھر دل میں کہا کہ قبل دعا کر الینے ہے اس ہے توحال دریافت کر لینا چاہے شاید کوئی مخفی حالت ہو۔ چنا نچہ اس ہے تمام واقعہ بیان کیا اور کہا بھائی صاحب مجھ کو خفر علیہ السلام ہے دعا کر افن ہے کہ تمہارے جیسا ہو جاؤں بٹلاؤ تو سہی تم کو تو کوئی غم خہیں ہے اس نے سرد آہ بھری اور کہا بھائی صاحب تھی خوت علیہ السلام ہے دعا کر افن ہے کہ تمہارے جیسا ہو جاؤں بٹلاؤ تو سہی تم کو تو کوئی غم خہیں ہے اس نے سرد آہ بھری اور کہا بھائی محبوب تھی سخت بھائی مجھ کو تو ایسا غم ہے کہ کسی دھمن کو بھی نہ ہواور قصہ سنایا کہ ایک بار میری بوی جو میری بڑی ہو کہو سنگ ہو سکتا۔ بیار ہوگئی میں رونے لگا اس نے کہا دور تھیں مر جاؤں گی تم اور شادی کر لینا میں نے کہا ایسا ہر گر خہیں ہو سکتا۔ وہ بولی ممکن ہے اب تو تیر االیا ہی خیال ہے گر پھر خہیں رہ سکتا بہت دیکھا یہ سب با تیں ہی با تیں ہیں۔ جب اس کو کسی خور سنگ ہو گئی اور بھی نہ تیا ہوں ہوگئی اور میں بیکار ہوگیا اب وہ کم بخت نو کروں ہے سازش رکھتی ہے اور یہ سب بچے دو سروں ہی ہی ہیں۔ بیل خیال سنگ ہیا ہو گئی اور میں بیکار ہوگیا اب وہ کم بخت نو کروں ہے سازش رکھتی ہے اور یہ سب بچے دو سروں ہی ہی ہوگئی اور میں میکار وہ گیا ہوں اس نے کہا بھائی تو تو بڑے ہی گذرے غم میں مبتلا ہے اللہ بچاوے ہے۔ آخر حضر سنگ معلیہ السلام کے پاس گیا اور سارا حال سنایا۔ بو چھا اب کیا خیال ہے اس نے کہا بس دی کی دعا کر دیں۔ غرض اہل دنیا کی اس نے دیک چین جس کانام ہے دنیا اور آخر ت دونوں کا دینداروں ہی کو میسر ہوتا ہے۔ حق تعائی ارشاد

الله إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (62) الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّفُونَ (63) لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ اللهُ فَيَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### عررت حبیب مجمی حکایت حضرت حبیب مجمی

حضرت حبیب عجمی ایک مرتبہ تہجد کی نماز پڑھ رہے تھے حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کااد ھرسے گزر ہوا دیکھا توان کے الفاظ درست نہیں ہیں اس لیےان کی اقتداء نہ کی خواب میں حق تعالیٰ کو دیکھا تو پوچھا کہ اے اللہ بہترین ا مال کیا ہیں تھم ہوا کہ حبیب عجمی کے پیچیے نماز پڑھنا،اس سے معلوم ہوا کہ اصل شے اخلاص ہے، کوئی یہ نہ کہے کہ فقہاء نے توبیہ لکھاہے

کہ "اونہ مبالامامة اقرافهم"کہ اولی امات کے لیے وہ ہے جواقر عہو، بات ہے کہ یہاں اقتداءاورامامت کی بحث نہیں ہے کیونکہ وہ پہلے سے کھڑے پڑھ رہے تھے اس حکایت کی غرض ہے ہے کہ خداوند تعالی کے ہاں وہ عمل مقبول ہے جو دل سے ہوالبتہ حروف کی تصحیح بے شک واجبات سے ہوان کی اقتداء جائز ہوگی تو مطلب ہے نہیں کہ حرفوں کو بھی صحیح نہ کرے، لیکن شکایت تواس کی ہے کہ اصلاح قلب کولوگوں نے بالکل ہی پس پشت ڈال دیا ہے اس کی طرف مطلق النقات نہیں ہے حالا نکہ مدار قلب پر ہے بہت سے اللہ کے بندے ایسے ہیں کہ ظاہر ی حالت انکی اچی نہیں ہوتی ہے لیکن چو نکہ قلوب ان کے اللہ تعالیٰ کی محبت سے پُر ہیں اس لیے وہ مقبول ہیں اور بہت سے ایسے ہیں کہ ظاہر ان کا بہت اچھا ہے لیکن قلب میں چو نکہ حب دنیا ہے اس لیے مطرود ہیں۔

اصلاح کازیادہ مدار قلب پرہے

یہاں سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ کسی شخص کو صرف اپنے اعمال ظاہرہ پر نظر کر کے اس کی بناء پر اپنی حالت کو دوسرے سے اچھی نہ سمجھنا چاہیے اس لیے کہ زیادہ مدار قلب پر ہے اور قلب کا حال اکثر خود کو بھی معلوم نہیں ہو تا تو اپنے کو کیسے اچھا سمجھے اسی طرح دوسرے کے قلب کا حال معلوم نہیں تواس کو کیسے برا سمجھے۔ مثنوی شریف میں شبان مولی کی حکایت اس کی شاہد ہے کہ بظاہر وہ کلمات بے ادبی کہ رہا تھا لیکن چو نکہ دل سے اور رغبت سے کہنا تھا اس لیے مولی علیہ السلام سے بوجہ ان کوروک دینے کے پرسش ہوئی اور ارشاد ہوا کہ

سنديال رااصطلاح سندمدح

منديال رااصطلاح مندمدح

ہندیوں کے لیے ہند کی اصطلاح مدح ہے اور سندیوں کے لیے سند کی اصطلاح مدح ہے۔

(خطبات حكيم الامت جلد22،ص184،183)

# حضرت سيد ناغوث يإك اور شاه سنجر كي حكايت

ایک اور حکایت یاد آئی سید ناغوث پاک کی خدمت میں بادشاہ سنجرنے عربینہ لکھا کہ ایک حصہ میرے ملک کا ہے نیمروز ، وہ میں آپ کی نذر کرتا ہوں کیو نکہ آپ کی خانقاہ کا خرج بہت زیادہ ہے مہمانوں کی کثرت رہتی ہے وار دین صادرین کثرت ہے آتے رہتے ہیں۔ حضرت غوث پاک اُس کے جواب میں نہایت بے پروائی کے ساتھ لکھتے

چوں چتر سنجری رخ بختم سیاه باد ، در دل اگر بود ہوس ملک سنجر م

زانگہ کہ یافتم خبراز ملک نیم شب من ملک نیمروز بیک جو نمی خرم لیخی آدھی رات کو اٹھ کر جو نفلیں پڑھتا ہوں اور اللہ کی یاد میں مشغول رہتا ہوں اس کے لطف کے

یعنی مجھی ہوائیں مخالف ہوتی ہیں جو کشتی کے مقضا کے خلاف ہے لیکن اگر ہر شخص اپنی سب تمنائیں حاصل بھی کر لے تب بھی راحت نہیں یعنی فرض کر وایک شخص ایسا ہے کہ اس کی سب تمنائیں پوری ہو گئیں یعنی سامان راحت جسے وہ سمجھتا تھا وہ سب جمع ہو گیا لیکن خود راحت تو خدا ہی کے قبضہ میں ہے یعنی دیکھنا یہ ہے کہ سعی سے کیا چیز جمع ہو گیا لیکن خود راحت تو خدا ہی کے قبضہ میں ہے یعنی دیکھنا یہ ہے کہ سعی سے کیا چیز جمع ہو سکتی ہے راحت یا سامان راحت ۔ (خطبات علیم الامت جلد 22، ص 221، 212)

#### الله والے مصیبت میں پریشان نہیں ہوتے

اسی طرح اہل اللہ کواگر کوئی صدمہ پیش آتا ہے توان کی وہی حالت ہوتی ہے۔ جیسی میں نے ابھی بیان کی کہ عاشق کو معثوق کے دبوچنے سے تکلیف تو ہے لیکن اندر سے قلب نہایت راضی ہے نہایت خوش ہے اس کے جسم کو تکلیف ہے لیکن روح کو آرام ہے اگران کا بیٹا مر جائے تو وہ محزول بھی ہول گے ، آنکھ سے آنسو بھی جاری ہو جائیں گے لیکن قلب کے اندر پریشانی نہ ہوگی کہ ہائے بیہ کیا ہوگیا، اب کیسی ہوگی۔ ایسانہ ہوتا تواجھا ہوتا، میں بقسم کہتا ہوں ، پھر

بقسم کہتا ہوں اور پھر بقسم کہتا ہوں کہ یہ نہیں ہوتا کہ حسرت ہواور ارمان ہو کہ ہائے یہ رہتا بلکہ ان کا قلب نہاہت مطمئن ہوتا ہے کہ یہ بالکل مناسب ہوا۔ الحمد للہ جو کچھ ہوا بہت ٹھیک ہوا بالکل حکمت ہے، سراسر رحمت ہے بلکہ ان کو انہیں تفصیلاً حکمتیں معلوم ہو جاتی ہیں ایمان ان کا در جہ حال میں ہوتا ہے۔ در جہ اعتقاد میں توسب مسلمانوں کا ہے ان کو حال کا در جہ حاصل ہوتا ہے بہی راز ہے کہ انہیں خداسے زیادہ محبت ہوتی ہے بنسبت مخلوق کے یہ نہیں کہ انہیں مخلوق کی محبت نہیں ہوتا ہے جہ بنسبت مخلوق کی محبت نہیں ہوتی ہے لیکن واللہ ثم واللہ مخلوق کی محبت نہیں ہوتی ہے مقابلے میں بالکل مغلوب۔ گویا معدوم ہو جاتی ہے۔ موازنہ کے وقت معلوم ہوتا ہے کہ غالب غالب ہی ہے اور مغلوب مغلوب۔

چوسلطان عزت علم برکشد جهال سر بجیب عدم در کشد اگرآ فاب است یک ذره نیست د گرمفت دریاست یک قطره نیست

(جب عزت کا بادشاہ لینی خداو ندعالم ظاہر ہوتا ہے تو تمام دنیا معدوم ہوجاتی ہے جب سورج نکلاہواس
وقت ذرہ کی کوئی حقیقت نہیں اور جس وقت سات سمندر موجود ہوں توایک قطرہ قابل توجہ نہیں)
جس وقت محبوب حق کا غلبہ ہوتا ہے چاہے محبت مخلوق بھی ہواور مخلوق کے کسی صدمہ سے کلفت بھی ہولیکن
اندر سے پریشانی نہیں ہوتی وہ کلفت پر بھی راضی ہے اور وہ خوش ہے کہ ہمارے لیے یہی مصلحت ہے اس میں حکمت
ہے۔ یہی حال اس کا دعا کے ساتھ ہے کہ عین دعا کے وقت بھی تقاضا نہیں ہوتا کہ ایساضر ور ہو ہی جائے اگر نہ ہوتو بھی
شکی نہیں ہوتی وہ اس پر بھی دل سے راضی ہے کہ خدا کی بہی رحمت ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 22، 222، 222)
حکایت حضرت فرید الدین عطار

حضرت فریدالدین عطار پہلے عطاری کی دکان کیا کرتے تھے ایک دن اپنی دکان پر بیٹے نیخے باندھ رہے تھے ایک در ویش کمبل پوش دو کان کے آگے کھڑے ہو کر انہیں تکنے لگے دیر تک اس حالت میں دیکھ کر حضرت عطار نے فرما یا کہ بھائی جو کچھ لینا ہولود کیھ کیا رہے ہو ، درویش نے کہا میں یہ دیکھ رہا ہوں کہ تمھاری دکان میں خمیرے ، شربت ، معجو نیں بہت سی چیکی ہوئی چیزیں بھری پڑی ہیں میں سوچ رہا ہوں کہ مرتے وقت تمہاری روح کیے نکلے گی جو اتی چیکی ہوئی چیزوں میں بھنسی ہوئی ہے ، اس پر حضرت عطار کو تو باطن کا چیکا تھا ہی نہیں بے دھڑک کہہ بیٹھ کہ جسے خہاری نکلے گی و لیے ہی ہماری بھی نکل جائے گی ، درویش نے کہا کہ میاں ہماراکیا ہے اور کمبل اوڑھ کروہیں دوکان کے مہاری نکلے گی و یہ ہوا پاس جا کہ کمبل اٹھایا تو صفرت عطاریہ سمجھ کہ مزاق کر رہا ہے لیکن جب بہت دیرگئ تو شبہ ہوا پاس جا کہ کمبل اٹھایا تو درویش و تعی مردہ تھا۔ بس ایک چوٹ دل پر گی اوروہیں ایک چینماری اور بیہوش ہو کر گریڑے افاقہ ہوا تو دیکھا کہ دل

د نیاہے بالکل سر دہو چکا تھاای وقت وکان لٹا کر کسی پیر کی تلاش میں نکلے، پھروہ طریق کے اندر کتنے بڑے عارف ہوئے ہیں کہ مولانافرماتے ہیں:

ھفت شہر عشق راعطار گشت ماہنو زاندر خم یک کوچہ ایم (حضرت عطار رحمۃ اللّٰدعلیہ نے عشق کے ساتوں ملکوں کی سیر کی اور ہم ابھی تک ایک ہی گلی میں پڑے ہوئے ہیں) (خطبات علیم الامت جلد 22، ص 226)

سلاطين كواولياءالله كى روحانى دولت كاعلم نهيس

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ اگر سلاطین کواس دولت کی خبر ہو جائے جو ہمارے پاس ہے تلواریں لے کر ہم پر چڑھ آئیں کہ لاؤ ہمیں دو۔واللہ یہی بات ہے اس دولت کے سامنے کچھ حقیقت نہیں سلطنت کی، حضرت حافظ فرماتے ہیں اور مجھ سے سوائے اس کے کہ جن کا بیر حال تھاان کے اقوال نقل کروں اور کیا ہو سکتا ہے۔فرماتے ہیں:

بفراغ دل زمانے نظرے بماہ روئے ہاہ ہوئے (دل کے اطمینان کے ساتھ تھوڑی دیر نظرایک معثوق پر کرنااس سے بہتر ہے کہ بادشاہت کی چھتری سرپر ہواور دن رات شور وغل مچاہو) اس کو خاقانی کہتے ہیں:

پس ازسی سال ایں معنی محقق شد بہ خاقانی کہ یکدم باخد ابود ن بہ از ملک سلیمانی (خاقانی کو تیس سال کے بعد اس بات کی تحقیق ہوئی کہ خدا کے ساتھ ایک گھڑی مشغول ہونا حضرت سلیمان علیہ السلام کی بادشاہت ہے بہتر ہے)

بعض عوام کا عقادہ اور واقعی میلان کا ہونا بھی تو کمال ہے۔ گناہوں سے بچنے میں فرشتوں کا کیا کمال ہے کیونکہ انہیں میلان ہی نہیں ہوتااس غرہ میں نہ رہنا۔ حضرت ان کو میلان بھی ایسا ہوتا ہے جیسا اور وں کو بلکہ بعض دفعہ اور وں سے بھی زیادہ کیونکہ اللہ تعالی سے بورا تعلق ہے اس بھی زیادہ کیونکہ اللہ تعالی سے بورا تعلق ہے اس لیے تقاضائے نفس کے روکنے میں جو کلفت ہوتی ہے اس کو برداشت کرتے ہیں اور واللہ اس کلفت میں بھی ایک لذت ہوتی ہے سلطنت کی لذت کی کچھ حقیقت نہیں مثلاً ابتلاء ہوگیا کسی صورت کے ساتھ بلا قصد و باوجود اہتمام احتراز ہوتا ہے ایسا کیونکہ او ھر توان کا ادراک لطیف ہوتا ہے اور پھر کسی کی تحقیر قلب میں ہوتی نہیں اس لیے ان کو جس سے ہوتا ہے ایسا کیونکہ اور کا بیاں سے ہوتا ہے جد میلان ہوتا ہے۔ (خطبات سیم الامت جلد 22، ص 227)

الله تعالى نے انسان كو گناه سے بچنے كى قدرت عطافرمائى ہے

قرآن و حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ انسان کو حق تعالی نے گناہ سے بچنے کی قدرت عطافر مائی ہے اس قدرت سے کام لوجب تم عامل ہو گے تہ ہیں خود معلوم ہو جائے گا کہ واقعی ہمیں قدرت حاصل ہے رہا شیطان سو بخدائے لا یرال میں سینکڑوں قسمیں کھاتا ہوں کہ مو من پر شیطان کا غلبہ نہیں ہو سکتا ہر مو من ہر شیطان پر غالب ہے۔ مثلاً نظر حرام کے موقع پر آنکھ اپنی نچی رکھیں۔ پھر شیطان کیاز بردسی آس پر کرے گا۔ ہاں شاید کوئی شیطان الانس ایسا بھی کردے تو آسکھیں بند کر لے اور اگر اس پر بھی نہ مانے اور زبردسی آسکھیں چر کر کھولے تو نظر کی شعاع کو آگے نہ بڑھے وے ۔ یہ تو اس جابر کے اختیار میں نہیں غرض کوئی بات نہیں جو انسان نہیں کر سکتا، ہاں نکلیف ضرور ہوتی ہے تو اس کو برداشت کر ناچا ہے خدا کے ساتھ نسبت اور پھر تکلیف سے بچنا چاہو۔ حضرت بلا تکلیف اٹھائے تو بھی بچھ نہیں ہو سکتا۔

ناز پر ور دہ تتعم نہ بر دراہ بدوست عاشقی شیوہ رنداں بلاکش باشد (عیش و عشرت میں پر ورش پائے ہوئے دوست تک راہ نہیں لیے جاتالینی راہ قطع کر کے دوست تک

ر می بینچ سکتا۔عاشقی تو مصیبت جھیلنے والے رندوں کا شیوہ ہے ) نہیں پہنچ سکتا۔عاشقی تو مصیبت جھیلنے والے رندوں کا شیوہ ہے )

ا پنی طرف ہے توساری عمر تکلیف میں رہنے کے لیے آمادہ ہو جانا چاہیے پھر مالک چاہے دودن بھی تکلیف میں نہ رکھے تم کو تجویز کرنے کا کیاحق حاصل ہے۔ یہ خدائی ہے یا بندگی ہے۔ جناب یہ بندگی ہے کوئی کھیل نہیں ہے۔ بس ابنا نہ ہب یہ رکھنا چاہیے۔

چونکہ بر میختہ بہ بندوبستہ ہاش چوں کشاید چا بک وبرجستہ ہاش (جس وقت تجھ کو میخ سے باندھ دیں، بندھ جااور جس وقت کھول دیں تواجھل کود) سوچا کہ اگر خدا نا کردہ ساری عمر کے لیے کوئی بیاری لگ جائے مثلاً اندھا ہو جانا ہے تو کیا مرر ہو گے آخر برداشت کروگے اور عمراس طرح ختم کروگے۔(خطبات علیمالامت جلد22،ص230،230) دل کھول کر گناہ کرنے سے ارمان نہیں نکلتا

نافرمانی میں خاص اس وقت تو لطف آ جاتا ہے لیکن پھر بعد کوبس پوری مصیبت کا سامنا ہے۔ مثلاً ون کو ایک حسین عورت سامنے سے گزری نفس نے دیکھنے کا بہت تقاضا کیا لیکن فوراً آئکھیں بند کر لیس نظر کے روکنے میں اس وقت تو بہت تکلیف ہوئی لیکن جب الگ ہو گئے تو واللہ دیکھو گے کہ دل میں ایک بہار ہو گی اور سار ادن اور ساری رات آرام میں گزرے گی اور اگر نظر بھر کر دیکھ لیا اور پھر چار دن نظر نہ آئے تو دوزخی کی زندگی گزرے گی کہتے ہیں صاحب نظر کے روکنے کی کلفت نہیں اٹھی۔ میں کہتا ہوں کہ ایک منٹ کی کلفت نہ اٹھائی اور چار دن کی کلفت اٹھالو ساحب نظر کے روکنے کی کلفت نہیں اٹھی۔ میں کہتا ہوں کہ ایک منٹ کی کلفت نہ اٹھائی اور چیلی دے بھی کی و بعض معاصی کی نسبت یہ غلطی ہوگئی ہے کہ ایک مرتبہ اچھی طرح دل کھول کر گناہ کر لینے سے ادمان نکل جائے گا حالا نکہ یہ بالکل غلط ہے اس سے قلب کے اندر چڑ اور زیادہ جمتی ہے گو اس وقت پچھ تسکین کی سی ہو جائے۔

تمباکو کی سی لت ہے کہ جتنابیہ پیوگے اتنی ہی اور لت بڑھے گی اور اگر ہر بار خواہش کوروک لوگے تو کچھ دن بعد بجھ جائے گی یو نہی نفس کو مارو۔ان شاء اللہ مادہ فاسد جڑ پیڑسے نکل جائے گا خلاصہ عذر کا بیہ ہوتا ہے کہ صاحب ہمت نہیں ہوتی اور دنیا کے واسطے۔۔۔۔۔(خطبات عیم الامت جلد 22، ص 332،331)

نفس شیطان سے زیادہ حالاک ہے

نفس وہ چیزہے جس نے شیطان کو بھی غارت کیا نفس شیطان سے بھی زیادہ چالاک ہے شیطان کو بھی دھو کہ دیتا ہے اس کو وہ چالا کیاں آتی ہیں جن کا پتہ بھی نہیں چلتا بڑے بڑوں کواس نے ہلاک کیا ہے پھر آپ سمجھ سکتے ہیں کہ ایساد شمن جو چالاک بھی ہو کیسا خطر ناک ہوگااس لیے محققین نے نفس کو زیادہ دشمن سمجھا ہے اور اس سے ہوشیار رہنے کی زیادہ تاکید کی ہے۔ مولا نافر ماتے ہیں:

اے شہال کشتیم ما خصم بروں ماند خصمے زوبتر دراندروں کشتن ایں کار عقل وہوش نیست شیر باطن سخرہ خر گوش نیست

(یعنی اے بزر گو! تم نے ظاہر دشمن کو تو ہلاک کردیا مگرایک دشمن جواس سے بدتراور ضرر رساں ہے باطن میں رہ کیا یعنی نفس اس دشمن باطنی کا ہلاک کرنا محض عقل و ہوشیاری کا کام نہیں ہے کیونکہ شیر باطن خرگوش کے قابو کا نہیں ہے جب وہ شیر خرگوش کے داؤمیں آگیا تھا یہ شیر باطن ایسانہیں ہے)

نفس کے بڑے بڑے گھات ہیں جن سے وہ انسان کو ہلاک کرتا ہے بسااد قات یہ معصیت پر ایسار نگ چڑھاتا ہے کہ وہ طاعت معلوم ہونے لگتی ہے پھر کیسے کوئی اس کے مکر سے بیچے نفس کے مکروں پر تمنبہ جھبی ہوسکتا ہے کہ قلب میں نور انبیت ہواور ایسا صحیح حس حق و باطل کے پہچانے کا پیدا ہو گیا ہو جیسے زبان میں ہے کڑوااور میٹھا پہچانے کا۔ جب قلب ایسا ہو جائے گا تواس کو قرآن میں وہ چیزیں ملیں گی جو بیان میں نہیں آسکتیں۔

( خطبات مكيم الامت جلد 22، ص 332)

### مستحب کی قدر

عاشق کا مذاق میہ ہوتا ہے کہ وہ محبوب کی خوشی کی ذراذراسی بات کی تلاش میں رہتا ہے اور جب اس کو معلوم ہو جاتاہے کہ محبوب فلاں فلاں بات سے خوش ہوتاہے تووہ کوشش کرتاہے کہ یہ بھی کرلوں وہ بھی کرلوں اور کوئی بات اس کے خوش کرنے کی مجھ سے رہ نہ جائے۔اگر ہم لو گوں کو یہ مذاق عاشقانہ نصیب ہوجائے تواس وقت ان مستحبات کی قدر معلوم ہو اور ان کے بیان کو خداوند تعالیٰ کی رحت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفقت سمجھیں گے کہ الله ورسول الله صلى الله عليه وسلم نے تس تفصيل سے ان باتوں كو بتلا ديا جو الله تعالى كو خوش كرنے والى ہيں اور اگر شریعت میں صرف ضروریات ہی کا بیان ہوتا متحبات کا ذکر نہ ہوتا توعشاق کو سخت بے چینی ہوتی کیونکہ قاعدہ ہے کہ عاشق محض ضروریات پراکتفاء نہیں کیا کرتاان کو تووہ اپنافرض منصی سمجھتاہے بلکہ وہ توبیہ جاہتاہے کہ فرض منصبی کے علاوہ بھی میں کچھ ایساکام کروں جس سے محبوب کو مجھ پر زیادہ توجہ ہو۔ (دیکھئے ایک نو کر تووہ ہے جو محض تنخواہ کے لیے کسی خاص کام پر آپ کا ملازم ہے۔وہ تو بیہ چاہے گا کہ فرض منصبی کوادا کر تار ہوں۔اس سے زیادہ کی اس کوخواہش نہ ہو گیاور ایک وہ نو کر ہے جس کو بچپین سے آپ نے پالا پرورش کیا ہے اور اس کو آپ کے ساتھ جان نثاری کا تعلق ہے وہ ہر گز فرضی منصی پر اکتفاءنہ کرے گابلکہ وہ اس کی کوشش کرے گا کہ آ قائے خوش کرنے کاجو کام بھی ہووہ میرے ہاتھ سے ہو جائے۔وہ اپنے خاص کام کے علاوہ رات کو آپ کے پیر بھی دبائے گا پنکھا بھی جھلے گااور آپ کے جاگنے سے پہلے تمام ضروریات کے مہیا کرنے کا سامان کرے گااور مجھی خیال نہ کرے گا کہ بید کام تومیرے فرض منصبی سے زیادہ ہیں انہیں کیوں کروں بلکہ اس کی محبت اور جان نثاری مجبور کرے گی کہ جس کام سے بھی آ قاخوش ہو وہ ضرور کر نا چاہیے۔ (نطبات مکیم الامت جلد22، ص337،338)

ایک عالم کادل ہلادینے والا قصہ

چنانچہ میں آپ کوایک عجیب عبرت انگیز دکایت سناتا ہوں جو میں نے مولانا فتح محمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے سی مقل م تھی۔ مولانا فرماتے ہیں کہ شیخ دہان (تاجر روغن) نے جو مکہ مکر مہ کے ایک بڑے عالم تھے فرمایا کہ مکہ مکر مہ میں

ایک عالم کاانقال ہوااور ان کود فن کردیا گیا۔ پچھ عرصہ کے بعد کسی دو سرے شخص کاانقال ہواتواس کے وار نوں نے ان عالم صاحب کی قبر میں ان کو د فن کر ناچاہا مکہ مکر مہ میں یہی دستور ہے کہ ایک قبر میں کئی کئی مر دوں کو د فن کر دیتے ہیں۔ چنانچہ ان عالم صاحب کی قبر کھودی گئی تودیکھا کہ ان کی لاش کی بجائے ایک نہایت حسین لڑکی کی لاش رکھی ہوئی ہے اور صورت دیکھنے سے وہ لڑکی پورپین معلوم ہوتی تھی۔سب کو جیرت ہوئی کہ بیہ کیا معاملہ ہے اتفاق سے اس مجمع میں پورپ سے آنے والاایک شخص بھی موجود تھااس نے جو لڑکی کی صورت دیکھی تو کہامیں اس کو پہچا نتا ہوں یہ لڑ کی فرانس کی رہنے والی اور ایک عیسائی کی بیٹی ہے ہیہ مجھ سے ارد ویڑ ھتی تھی اور درپر دہ مسلمان ہو گئی میں نے اس کو دینیات کے چندرسالے بھی پڑھائے تھے۔اتفاق سے بہار ہو کر انتقال کر گئی اور میں دل بر داشتہ ہو کر نو کری چھوڑ کر یہاں چلاآیا۔ لوگوں نے کہا کہ اس کے بہاں منتقل ہونے کی وجہ تو معلوم ہوئی کہ مسلمان اور نیک تھی لیکن اب بیہ بات دریافت طلب ہے کہ ان عالم صاحب کی لاش کہاں گئی، بعض لو گوں نے کہا کہ شاید عالم کی لاش اس لڑکی کی قبر میں منتقل کر دی گئی ہواس پرلو گول نے اس سیاح سے کہا کہ تم جے سے واپس ہو کریورپ جاؤ تواس لڑکی کی قبر کھود کر ذراد کھنا کہ اس میں مسلمان عالم کی لاش ہے یا نہیں اور کوئی صورت شاس بھی ساتھ کر دیا۔ چنانچہ وہ شخص یورپ واپس کیااور لڑکی کے والدین سے اس کابہ حال بیان کیااس پر ان کو بڑی چیرت ہوئی کہ بھلایہ کیسے ممکن ہے کہ لڑکی کود فن توکیا جائے فرانس میں اور تم اس کی لاش مکہ مکر مہ میں دیکھ لو۔اخیر رائے بیہ قرار بائی کہ اس لڑکی کی قبر کو کھودو۔ چنانچہ اس کے والدین اور چندلوگ اس حیرت انگیز معاملے کی تفتیش کے لیے قبرستان چلے اور لڑکی کی قبر کھودی گئ تو وا قعی اس کے تابوت میں اس کی لاش نہ تھی بلکہ اس کے بجائے وہ مسلمان عالم قطع صورت وہاں د ھرے ہوئے تھے جن کومکہ مکرمہ میں دفن کیا گیا تھا۔ شیخ دہان نے فرمایا کہ اس سیاح نے کسی ذریعہ سے ہم کواطلاع دی کہ اس کی لاش یہاں فرانس میں موجود ہے۔اب مکہ مکر مہ والوں کو فکر ہوئی کہ لڑکی کامکہ پہنچ جانا تواس کے مقبول ہونے کی علامت ۔ ہے اور اس کے مقبول ہونے کی وجہ معلوم ہوگئ مگر اس عالم کا مکہ مکر مہ سے کفر ستان میں پہنچ جانا کس بناپر ہوااس کے مر دود ہونے کی کیا وجہ ہے۔سب نے کہا کہ انسان کی اصلی حالت گھر والوں کو معلوم ہواکرتی ہے۔اس کی بی بی ہے پوچھنا چاہیے چنانچہ لوگ اس کے گھر گئے اور دریافت کیا کہ تیرے شوہر میں اسلام کے خلاف کوئی بات تھی اس نے کہا کچھ نہیں نہیں وہ تو بڑا نمازی اور قرآن کا پڑھنے والا تہجد گزار تھا۔ لوگوں نے کہاسوچ کر بتلاؤ کیو نکہ اس کی لاش دفن کے بعد مکہ مکر مہ سے کفرستان میں پہنچ گئی ہے کوئی بات اسلام کے خلاف اس میں ضرور تھی اس پر بی بی نے کہا ہاں میں اس کی ایک بات پر ہمیشہ کھنگتی تھی وہ میہ کہ جب وہ مجھ سے مشغول ہوااور فراغت کے بعد عنسل کاارادہ کر تا تو یوں کہا کرتا تھاکہ نصاریٰ کے مذہب میں یہ بات بڑی اچھی ہے کہ ان کے یہاں عسل جنابت فرض نہیں لو گوں نے کہا بس

پی بات ہے جس کی وجہ سے خداتعالی نے اس کی لاش کو مکہ کر مہ سے اس قوم کی جگہ چینک دیا جن کے طریقہ کو وہ پہند کرتا تھا۔ حضرات آپ نے دیکھا کہ یہ شخص ظاہر میں عالم تقی اور پورامسلمان تھا گر تفتیش کے بعد معلوم ہوا کہ اس میں ایک بات کفر کی موجود تھی کہ وہ کفار کے ایک طریقے کو اسلامی تھم پر ترجیح دیتا تھا اور استحسان کفر کفر ہے۔ اس لیے وہ تو پہلے ہی سے مسلمان نہ تھا۔ یہ ضرور کی نہیں کہ ہر جگہ لاش منتقل ہو جایا کرے۔ گر خدا تعالی کہیں ایسا بھی کر کے دکھا دیتے ہیں تاکہ لوگوں کو عبرت ہو کہ بد حالی کا نتیجہ یہ ہے۔ اس لیے میں کہتا ہوں کہ جو کافر ہوتا ہے اس میں اول ہی سے کوئی بات کفر کی ہوتی ہے جو تفتیش اور غور کے بعد ہم کو بھی معلوم ہو سکتی ہے گر ہم غور نہیں کرتے اس لیے کہہ دیتے ہیں کہ مسلمان آریہ ہو گیا حالا نکہ وہ پہلے ہی سے آریہ تھا اس میں اسلام تھا ہی نہیں گر ہم کو اس کی بد حالی کا ارشاد ہے: وکان کا علم نہ تھا ور نہ جو مسلمان ہوگا وہ کبھی کافر نہیں ہو سکتا اسی لیے شیطان کے بارے میں حق تعالی کا ارشاد ہے: وکان من الکافرون کہ وہ پہلے ہی کافر نہیں ہو سکتا اسی لیے شیطان کے بارے میں حق تعالی کا ارشاد ہے: وکان من الکافرون کہ وہ پہلے ہی کافر نہیں ہو سکتا اسی لیے شیطان کے بارے میں حق تعالی کا ارشاد ہے: وکان راز اہل شخیق نے اس طرح فرمایا ہے کہ در از اہل شخیق نے اس طرح فرمایا ہے کہ

درلوح بدنوشته که ملعول شودیکے بردم گمال بهر کس و برخود گمال بنور آدم زخاک بودومن از نور پاک او گفتم منم بگانه واوخود بگانه بود

یعنی لوح محفوظ میں پہلے ہی ہے لکھا ہوا تھا کہ آدم علیہ السلام کی پیدائش کے وقت ایک شخص کافر ہوگا ( یعنی اس وقت اس کا کفر ظاہر ہوگا ) اور شیطان لوح محفوظ کو پڑھ کراس واقعہ سے باخبر تھا کہ ایک شخص کافر ہونے والا ہے۔ مگر اس کو مجھی اپنے متعلق یہ احتمال نہ ہوا کہ شاید وہ میں ہی ہوں وہ اپنی طاعت وعبادت کی وجہ سے بے فکر تھا کہ مجلا اتنا بڑاعا بد مجھی کافر ہو سکتا ہے ہر گزنہیں یہ کوئی اور شخص ہوگا۔ (خطبات کیم الامت جلد 22، ص 368، 369)

# ایک بزرگ کی لوگ ان کے منہ پر تعریف کررہے تھے

مولانا فخر الحن صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں مکہ معظمہ میں ایک بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوالوگ ان کے منہ پران کی تعریف کررہے تھے اور وہ خوش ہورہے تھے۔ میں نے اپنے دل میں کہا یہ کیسے بزرگ ہیں جو اپنی تعریف سے مزے لے رہے ہیں ان کو اس خطرہ کی اطلاع ہو گئی فوراً جو اب دیا کہ میری تعریف تھوڑی ہی ہے۔ میرے محبوب کی تعریف جی تعریف میں صافع کی تعریف حقیقت میں صافع کی تعریف ہو تھے تاس نے کس خوبی سے اس چیز کو بنایا ہے اس لیے میں محبوب کی تعریف پرخوش ہورہ ہوں وہ کہنے لگے تعریف ہو اکہ جب یہی بات ہے تو میر ایہ خطرہ بھی محبوب ہی کی طرف سے تھا اس پراتی نا گواری کیوں ہوئی ان کو اس پر بھی اطلاع ہوگئی فرمایا محبوب کی طرف بری باتوں کی نسبت کرنا ہے اور بی ہو ہیں بہت گھرایا کہ یہاں ان کو اس پر بھی اطلاع ہوگئی فرمایا محبوب کی طرف بری باتوں کی نسبت کرنا ہے اور بی بہت گھرایا کہ یہاں

تودل کو سنجال کر بیٹھنا چاہیے یہ توہر خطرے پر مطلع ہو جاتے ہیں۔وا قعی اہل اللہ کے پاس بیٹھ کر برے خیالات سے دل کی حفاظت کر ناچاہیے کیونکہ ان کو گاہے خطرات پر بھی اطلاع ہو جاتی ہے جس سے ان کو ایذا ہوتی ہے۔ پیش اہل دل نگہدارید دل تانباشیداز گمان بدخجل

(اہل دل کے روبرودل کی نگہداشت کروتا کہ بد گمانی سے شر مندہ نہ ہو) اس پر بیہ شبہ ہو گا کہ بعضے خطرات تو بے اختیار آتے ہیں ان سے کیو نکر حفاظت کی جائے۔

(خطبات حكيم الامت جلد22، ص376،376)

#### اور اہل اللہ کی خدمت میں بیٹھنے کا آدب

بس اس کا مطلب تویہ ہوا کہ اہل اللہ کے پاس بیٹھنا ہی نہ چاہیے تو سمجھ لیجئے کہ جن کو خطرات کی اطلاع ہوتی ہے ان کو اللہ تعالیٰ بھی معلوم کرادیتا ہے کہ یہ اختیاری ہوا دیا ہوتی ہے اور یہ غیر اختیاری امور پر مواخذہ کریں اور نہ غیر اختیاری خطرات سے ان کو ایذا ہوتی ہے پس گلہدارید دل کے معنی ہیں کہ اختیاری خطرات سے ان کے پاس بیٹھ کر دل کی حفاظت کر وغرض واقع میں ہم اپنے نہیں ہیں بلکہ خدا تعالیٰ کے ہیں تو خدا کو یاد کرے گا وہ اس کی نظراول خداپر پڑے گی پھر اپنے پر (اوریہ النفات الی الغیر نہیں ہے) اس کی الیی مثال ہے جیسے ایک حسین شخص کے گھر میں آئینہ رکھا ہو جس میں اس کی صورت نظر آ رہی ہو اور ایک عاش بھی وہاں بیٹھا ہوا ہے جو محبوب کی طرف رعب جمال کی وجہ سے نگاہ اٹھا کر نہیں دکھ سکتا اس لیے وہ آئینے میں ماس کی صورت دکھ وں سے اور ایک دو سرا ہے جو عاشق نہیں وہ بھی اس آئینہ کو دکھ رہا ہے گر اس نیت سے کہ دیکھوں سے آئین جلی ہے یا چینی ہے تو یہ دونوں گور ہا ہے گر اس نیت سے کہ دیکھوں میں تبین جلی ہے یا چینی ہے تو یہ دونوں گو خو آئینے کے دیکھوں کے آئین جلی ہے یا چینی ہے تو یہ دونوں گو یہ دونوں کے دیکھوں خوت ہی اس کی سے یا چینی ہے تو یہ دونوں گو یہ دونوں کے دیکھوں خوت ہی ہیں مگر دونوں کے دیکھوں خوت ہی ہیں جلی ہیں مگر دونوں کے دیکھنے میں زمین آسان کا فرق ہے۔

بحر تلخ بحر شیری ہمعناں در میان شان برزخ لا سِغیان کر تلخ اور بحر شیرین ہمعناں کے در میان ایساپر دہ حاکل ہے جس کی وجہ سے باہم مختلط اور متشبہ نہیں ہونے پاتے )

ظاہر میں دونوں بکساں معلوم ہوتے ہیں گر حقیقت میں الگ الگ ہیں عاشق کی نظر اول محبوب کی تصویر پر پڑے گی۔ گو تبعاً آئینہ پر بھی نظرہے اور غیر عاشق کی نظر اول آئینہ پر بڑے گی گو تبعاً حسین کی تصویر پر بھی نظر پڑ جائے گی مگر اس کا مقصود حسین کی تصویر دیکھنا نہیں ہے بلکہ صرف آئینہ کی خوبی دیکھنا مد نظرہے۔اسی طرح عارف بھی مخلو قات کو دیکھتا ہے اور ہم بھی دیکھتے ہیں مگر بڑا فرق ہے۔اس کی نظر اول خداتعالی پر پڑتی ہے پھر تبعا مخلوق بھی اس کے سامنے ہے اور ہماری نظر اولاً مخلوق پر پڑتی ہے۔ گو حق تعالی کی قدرت وصنعت کا بھی خیال آ جائے۔ (خطبات کیم الامت جلد 22، ص 377)

شيطانى نسان

ایک شخص نے امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے بو چھا کہ میں نے گھر میں ایک جگہ رو پیہ و فن کیا تھا اب وہ جگہ بول گیا کمی طرح یاد نہیں آئی کوئی ترکیب بتلایے جس سے جگہ یاد آجائے۔اول توامام صاحب نے عذر کیا کہ بھائی اس کی ترکیب میں کیا بتلاؤں کوئی شرعی مسئلہ بو چھو تو ہیں بتا سکتا ہوں گر جب اس نے زیادہ اصرار کیا تو آپ نے فرمایا کہ جا کہ نزیڑ ھواور یہ عزم کر لو کہ جب تک وہ جگہ یادنہ آئے گی برابر نماز پڑھتار ہوں گا۔ چنا نچہ اس نے دور کعتیں پڑھی تھیں کہ جگہ یاد آگئی۔اس کاراز پوچھنے پر امام صاحب نے فرمایا کہ اس کو شیطان نے پریشان کرنے کے لیے بھلار کھا تھا اس لیے میں نے بیت کہ بیر بتلائی کہ میں جانتا ہوں کہ شیطان کو یہ کب گوار اہوگا کہ ساری رات نماز پڑھے اس لیے اس نے جلدی ہی یاد دلادیا۔ مگریہ ترکیب ہر جگہ کام نہیں وے سکی ترکیب وہاں کام دیتی ہے جہاں نسپان شیطان کے سب ہو طبی نہ ہو یہ امام صاحب کا کمال ادراک تھا کہ اس شخص کی حالت سے سمجھ کئے کہ اس کو طبی نسیان نہیں ہے بلکہ شیطانی نسیان نہیں ہو بیانی نسیان نہیں ہو بلکہ شیطانی نسیان کی ساری دائے گا تو جلدی یادولادے گا۔غرض نماز میں شیطان ایک شیطان ایس نے بریشان کرر کھا ہے اس کا علاج بنا ذیہ آتا ہے جس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ سو جھاتا ہے اس کے حساب بھی نماز میں خوب یاد آتا ہے جس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ اس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ اس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ سال کو طبی اور کا کہ بی خوب آئی ہو جوباتا ہے اس کے حساب بھی نماز میں خوب یاد آتا ہے جس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ اس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔ اس طرح نینہ بھی خوب آئی ہو جہاتا ہے اس کے حساب بھی نماز میں خوب یاد آتا ہے جس طرح نینہ بھی خوب آئی ہو جہاتا ہے اس کے حساب بھی نماز میں خوب یاد آتا ہے جس طرح نینہ بھی خوب آئی ہے۔

# تینسویں جلد کے جواہر

### فرعون نے شیطان سے کہابارش برساؤ

چنانچہ ایک حکایت میں نے ایک کتاب میں دیکھی ہے کہ فرعون خدائی کا دعویٰ کیا کر تاتھا۔ ایک سال بارش نہ ہوئی قط ہوگیالوگوں نے آکر شکایت کی کہ ہم لوگ قط میں ہلاک ہور ہے ہیں تم کیسے خدا ہو بارش کیوں نہیں برساتے فرعون نے شیطان سے کہ کسی وقت اس سے دوستی ہوگئی تھی یہ سب قصہ کہا شیطان نے وعدہ کیا کہ کل بارش ہوگی جی نے اس نے سب شیطانوں کو جمع کر کے کہا کہ سب اوپر جاکر موتو چنانچہ بارش ہوئی لیکن بد ہو کے مارے دماغ پھٹے چنانچہ اس نے سب شیطانوں کو جمع کر کے کہا کہ سب اوپر جاکر موتو چنانچہ بارش ہوئی لیکن بد ہو کے مارے دماغ پھٹے پڑتے تھے۔ فرعون نے پوچھا کہ یہ کیسی بارش، شیطان نے کہا کہ احمق ہوا ہے جیسے تو خدائے باطل ہے وہی ہی تیری بارش ہوئی ان کی بارش ہے۔

(خطبات عليم الامت جلد 23، ص26)

#### كمالعبديت

صاحبو! اگرہم اپنے افعال پر ناز کریں تو ہمارایہ نازاییائی ہوگا۔ جیسااس بچے کا ناز تھا جس کے باپ نے اس کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں لے کر پچھ کھوادیا تھا، جس میں بچے کا کوئی کمال نہ تھاا گرباپ اپنے ہاتھ میں اس کا ہاتھ نہ لیتا تواس کی کیا جال تھی جو ایک حرف بھی لکھ سکتا اس طرح اگر ہم ناز کریں کہ نماز پڑھتے ہیں روزہ رکھتے ہیں وین کی خدمت کرتے ہیں تو محض نادانی ہے۔ کیونکہ تم نے کیابی کیا ہے۔ واللہ اگراس طرف سے مدونہ ہوتی تو کوئی کچھ نہیں کر سکتا ہے۔ میاب کیابی کیا ہے۔ واللہ اگراس طرف سے مدونہ ہوتی تو کوئی کچھ نہیں کر سکتا نفی نہیں کر تا۔ اختیار تو مسلم ہے مگر حضرت وہ اختیار ہی تو وہ سری طرف سے عطا ہوا ہے۔ اختیار کی فی کیسے کی جاسکتی ہے قرآن شریف میں جگہ جگہ اداد اور شاء موجود ہے مگر ساتھ ہی ہے بھی ارشاد ہے قبا مشافون آیا گو اُن مَشاء اللَّهُ یعنی تمہاری غیر مستقل مشیت سے پچھ نہیں ہو سکتا جب تک ان کی مشیت نہ ہو۔ لیض لوگ جبر یہ کے اعقاد کو عبدیت کے قریب سمجھتے ہوں گے مگر حقیقت یہ ہے کہ عبدیت اس میں زیادہ ہے کہ الکل بعض لوگ جبر یہ کے اینی مشیت کی الکل مشیت کو تسلیم کر کے اس کو مشیت می کا تا بع سمجھے۔ اس میں عبدیت بچھ زیادہ نہیں ہے کہ اپنی مشیت کی بالکل فی مشیت کی مقابلے میں غریب سمجھ ہوں گے مقابلے میں غریب سمجھ سمجھ رہا ہے۔ بخلاف نفی ہی کر دے اور جبر کا قائل ہو جائے۔ کمال تو یہ ہے کہ اپنے اختیار کا مشاہدہ کر رہا ہے پھر اس کو ضعیف سمجھ رہا ہے۔ بخلاف بھے کی مختص کے باس لا کہ روپے ہوں مگر وہ اپنے آپ کو چار لا کہ والے کے مقابلے میں غریب سمجھ رہا ہے۔ بخلاف

اس کے جو غریب ہو کراپنے آپ کو غریب سمجھتا ہے یہ کیا کمال ہے۔اس طرح اپنافتیار کی بالکل نفی کرنے میں پچھ عبدیت نہیں۔ بلکہ کمال یہ ہے کہ مشاہدہ ہوا پنے افتیار کا پھر اپنے افتیار کو ماتحت سمجھے دو سرے کے افتیار کا یہ ہے کمال عبدیت۔ دو سری اس سے زیادہ واضح مثال یہ ہے کہ اگر کسی باد شاہ کے سامنے رعیت کا ایک معمولی آدمی اپنے کو کسی قدر باافتیار سمجھے یہ زیادہ کمال نہیں اور اگر کوئی نواب حیدر آباد جیسا اپنے کو کسی قدر باافتیار سمجھے ہوئے بھی اپنے افتیار کو بادشاہ کے افتیار کا تابع بناد ہے یہ کمال عبدیت ہے۔ اس جریہ کی مثال رعیت کی سی ہے اور اہل سنت کی مثال نواب جیسی ہے کہ انسان کو باوجو د خلیفۃ اللہ اور فی الجملہ باافتیار نائب سلطنت سمجھنے کے پھر بھی اس کے افتیار کو اللہ تعالی کے افتیار وارادہ کا تابع مانے ہیں اب انصاف کر لیجے کہ عبدیت زیادہ کس میں ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، ص 50)

#### الله تعالی ہے دوری کے سات درجات

چنانچہ صوفیہ نے جاب کے سات درجے بیان کئے ہیں۔ اول اعراض ، دوسرے جاب ، تیسرے تفاصل ، چوتے سلب مزید ، پانچویں سلب قدیم ، چھٹے تسلی ، ساتویں عداوت یعنی اول اعراض ہوتا ہے اگر معذرت اور توبہ نہ کی جاب ہوگیا اگر اس کے بعد بھی اصرار رہاتفاصل ہوگیا۔ اگر اب بھی استغفار نہ کیا توعبادت میں جو ایک زائد کیفیت ذوق و شوق کی تھی وہ سلب ہوگئ یہ سلب مزید ہے اگر اب بھی اپنی بیہورگی نہ چھوڑی تو جو راحت و طلاوت کیفیات زائد ہے پہلے اصل عبادت میں تھی وہ بھی سلب ہوگی اس کو سلب قدیم کہتے ہیں اگر پھر بھی توبہ میں تقفیم کی توجدائی کو دل گوار اکر نے لگا یہ تسل ہے۔ اگر اب بھی وہی غفلت رہی تو مجت مبدل یہ بغض وعداوت ہوگئ یہ آخری حجاب ہوگا ہے ۔ و نیا میں جو سب سے اشد ہے وہاں بہنچ کر بندہ کو حق جل شانہ سے بغض پیدا ہو جاتا ہے اور کفر تک نوبت بہنچ جاتی ہے۔ و نیا میں بھی بہی ہوتا ہے کہ جب دو طرف سے آپس میں تکدر ہو جاتا ہے تو یہی سات حالتیں کے بعد دیگر ہے وہاں بھی پیش بھی بہی ہوتا ہے کہ جب دو طرف سے آپس میں تکدر ہو جاتا ہے تو یہی سات حالتیں کے بعد دیگر ہے وہاں بھی پیش آتی ہیں۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں۔

احب مناجات الحبيب باوجه ولكن لسان المذنبين كليل

کہ ہم گنہگاروں کی زبان جوہے وہ درماندہ ہے کہ اٹھانے سے اٹھتی ہی نہیں چنانچہ مشاہدہ ہے کہ انسان جس سے شر مندہ ہوتا ہے اس کے سامنے اتنے کہنے کی بھی ہمت نہیں ہوتی کہ میر اقصور معاف کر دو۔ یہ ہے توایک حال لیکن اگراس کے مقتضیٰ پر عمل کر لیا گیا توسخت مصر ہے ایک عذاب ہے وبال ہے۔ خیر یہ بزرگ توصاحب حال تھے ادراس کے مقتضیٰ پر عمل کر لیا گیا توسخت مصر بعض لوگ تواس حال کے مقتضیٰ پر عمل بھی کرتے ہیں۔
کے مقتضیٰ پر عمل کرنے سے بچے ہوئے تھے مگر بعض لوگ تواس حال کے مقتضیٰ پر عمل بھی کرتے ہیں۔
(خطبات عیم الامت جلد 23، م 65،66)

محققین کے علوم انبیاء علیہم السلام کے مشابہ ہوتے ہیں

ابن القيم نے الدواء الكافى ميں الى حكايتيں لكھى ہيں۔ چنانچہ ايك شخص كا قصہ لكھاہے كہ جب اس كا آخرى وقت ہواتواس سے توبہ کیلئے کہا گیاتو کہنے لگا کہ اسنے گناہوں میں توبہ کیاکام دے گی۔اور اسی حالت میں بغیر توبہ کے مر کیا یہ حقیقت میں جہل ہے۔ محققین نے اس کو ایک مثال سے بالکل سمجھا دیاہے۔ محققین کے علوم بھی انبیاء علیہم السلام کے علوم کے مشابہ ہوتے ہیں۔ جیسے انبیاء علیہم السلام کا بیہ طرز ہے کہ وہ معقولات کو محسوسات بناکر بیان فرماتے ہیں۔(اسی طرح ان محققین کی بھی وہی شان (بفضلہ تعالٰی اس شان کا ظہور جبیبا کہ اس وعظ میں متعدد جگہ ہوا ہے اس طرح شیخ المشائخ قطب الا قطاب حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی قدس سرہ کی دیگر تقریروں اور تصانیف میں سینکڑوں اور ہزاروں جگہ ہوا جس کا جی چاہے مشاہدہ کر لے۔ حمید حسن دیوبندی) ہوتی ہے توایک بزرگ ایک مثال سے سمجھاتے ہیں کہ تم کواللہ تعالی سے تعلق پیداکرنے میں کسی گناہ کی وجہ سے دیرنہ کرناچاہئے تمہاری ایسی مثال ہے جیسے ایک گنداناپاک شخص دریا کے پاس گیا تو دریانے کہا تومیرے پاس آ، پاک ہو جائے گااس نے جواب دیا کہ تو پاک اور صاف و شفاف اور میں پلیدونا پاک تیرے پاس ایس حالت میں کیو نکر آؤں۔ دریانے کہاا چھامت آگر بجہ جی ساری عمریوں ہی ناپاک رہوگے۔ کیونکہ دنیامیں کوئی چیز پانی کے سوانہیں جوناپاک کو پاک کردے اگر ناپاک آدمی یاک ہوناچاہے تواسکوچاہئے کہ ایس ناپاکی اور گندگی کی حالت ہی میں دریا کے اندر چلاجائے محققین فرماتے ہیں کہ خواہ . تم کیسے ہی گنہگار ہواوراپنے گناہوں سے تم کتنے ہی شر مندہ ہو مگر تم اس حالت میں اللہ کے دربار میں جا کھڑے ہواور آ تکھیں بند کرکے بیہ کہنا شروع کر دو کہ اے اللہ توبہ ہےاہے اللہ توبہ ہے اور اس قدر کہو کہ وہ حجاب جو تمہارے اور حق تعالی کے در میان واقع ہو گیا ہے۔ وہ بالکل اٹھ جائے یہ حجاب وہ چیز ہے جو توبہ کی توفیق حاصل کرنے کا اہم طریقہ ہاں کے سوایچھ نہیں کہ ایک دفعہ ہمت کر کے زبان سے توبہ شروع کر دواور کرتے رہویہاں تک کہ دل سے توبہ نکلنے لگے

صاحبو!اس وقت کوغنیمت سمجھو کہ زبان سے توبہ کا لفظ نکالنے پرتم کو قدرت حاصل ہے تمبھی پیر بھی سلب نہ ہو جائے۔

# گناہ ایک عظیم بلاہے

ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ ایک دن وہ ذکر کرنے بیٹھے اور انہوں نے زبان سے اللہ کا نام نکالنا چاہا تو نہ نکلا بہت حیران ہوئے کہ کیا بات ہے اور باتیں تو زبان سے نہیں نکلتا، آخر جب مجبور ہو گئے اور کیے اور کیے اور کیے اور بات ہوئے کہ کیا جہر نازل ہوا، الہام کچھ سمجھ میں نہ آیا تو سجدے میں گر کر دل سے دعاکرنے لگے اور بہت گڑ گڑائے کہ اے اللہ یہ کیا قہر نازل ہوا، الہام

ر حیم ہیں چنانچہ ار شاد فرماتے ہیں۔

ہوا کہ فلاں دن ہنسی میں ایک کلمہ تمہاری زبان سے ایسانکلاتھا کہ جس میں دین کا استخفاف تھا۔ آج اس کی میہ سزادی گئ ہے کہ تم کو ہمارانام لینے کی توفیق نہیں ہوئی کیونکہ تم نے اس کلمہ سے توبہ نہ کی تھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ زبان بند کردی جاتی ہے اس وقت سنجلناہر ایک کاکام نہیں، یہ خاص لوگوں کاکام ہے جن پر اللہ تعالی کا خاص فضل ہے تو ہم کو زبانی توبہ کی قدر کرنی چاہیے گرایک بار دو بار پر تو کفایت نہ کرناچاہئے بلکہ اتن کثرت کی جائے کہ دل سے توبہ نگلے گئے۔ اس حکایت سے آپ کو معلوم ہوا ہوگا کہ گناہ گئنی بڑی بلا ہے کہ ذکر سے بھی محروم کر دیتا ہے اور اگر کسی کو ایساہی اتفاق ہو جائے تو وہی کرے جوان بزرگ نے کیا بہر حال توبہ کرنے سے گناہ کا یہ اثر نہیں رہتا وہ تو بڑے غفور

مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَدَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَأَمَنْتُمْ . وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيْمًا ـ

(الله تعالی تم کوسزادے کر کیا کریں گے اگرتم شکر گزاری کر واور ایمان لے آؤاور الله تعالی قدر کرنے والے اور جاننے والے ہیں۔)

اور یہاں شکرے مراد عمل ہے ای عملتم صالحا مثلاً توبہ ہی ہے کہ یہ بھی عمل صالح ہے توان کوتم سے ضد تھوڑا ہی ہے کہ توبہ کر رہے ہواور وہ پھر بھی تم کو عذاب دیں۔ غرض جتنے حجابات ہیں وہ سب اوپر ہی سے ہیں۔ (خطبات کیم الامت جلد 23، ص 66،67)

#### ساحرین کے ایمان لانے کا سبب

آپ نے سناہوگا کہ موسی علیہ السلام نے فرعون کو دعوت ایمان دی مگروہ ایمان نہ لایا اور وہ ساحر جو موسی علیہ السلام سے مقابلہ کرنے کے لئے آئے تھے مشرف بایمان ہو گئے تو حضرت موسی علیہ السلام نے جناب باری سے اس کی وجہ دریافت کرنا چاہی ارشاد ہوا کہ ساحر تمھاری وضع بنا کر آئے تھے لہٰذا ہم نے نہ چاہا کہ جو ہمارے محبوب کی شکل اختیار کرے اس کو محروم چھوڑ دیں اور محبوب نہ بنائیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، ص 73)

# ایک نظرمیں کامل کردینے کامفہوم

" حفرت مرزامظہر جان جانال شہیدا پنے شیخ کے ہمراہ تشریف لے جارہے تھے راستہ میں ویرانہ میں ایک مبید ملی وہاں چند مکار مراقب بنے بیٹھے تھے اور آپس میں ایک دوسرے کو توجہ دے رہے تھے۔ شیخ نے فرما یا کہ اے مرزاا گرتم نے مکاروں کو نہ دیکھا ہو توان کو دیکھ لو۔ خیر بات ختم ہوئی تھوڑی دیر کے بعد مرزاصاحب کو اتفا قا پھر پکارا وہ اس وقت موجود نہ تھے۔ جب تشریف لائے توشیخ نے فرما یا کہاں گئے تھے کہا حضرت آپ کے ارشاد کے بعد مجھ کو خیال ہوا کہ ان پر حضرت کی نظریڑے وہ محروم رہے للد، خیال ہوا کہ ان پر حضرت کی نظریڑے وہ محروم رہے للد،

میں ان کے قلب میں القائے نسبت کر رہاتھا۔ چنانچہ مر زاصاحب نے سب کوایک نظر میں کامل کر دیا۔ اب یہاں ایک شبہ ہوسکتا ہے کہ ایک نظر میں کامل کر دینے کے معنی ایک شبہ ہوسکتا ہے کہ ایک نظر میں کامل کر دینے کے معنی ہیں کہ استعداد کمال کی پیدا ہوگئی یوں شاذو نادر مجھی ایسا بھی ہو جاتا ہے کہ ایک نظر میں کمال حاصل ہو جائے جب پہلے سے استعداد ہوائی واسطے کہا گیا ہے۔

یک چشم زدن غافل ازال شاہ نباشی (پلک جھیکنے کے برابراس شہنشاہ حقیقی ہے غافل مت ہو، شاید اس کی نگاہ لطف تجھ پر پڑتی ہواور تجھ کو خبر نہ ہو)۔ (خطبات علیم الامت جلد 23، ص 73)

مغفرت کی خاصیت بارود کی ما نندہے

اور جب یہ ہے کہ ان کو بھی تم سے محبت ہے تو پھر ذرابہانہ چاہے رحمت کے لئے مگریہ آثار ای وقت ظاہر جوتے ہیں جب ادھر سے بھی طلب ہو لینی تم بھی ارادہ کرو۔ ورنہ ارشادے کہ اُنکنویٹکمئومنا واَنتئم اَبَنا کارِفون (کیا ہم مہیں اپنی رحمت چپادیں جبہ تم اس سے نفرت کرتے ہو) ان کے اندراستغنا بھی ہے۔ اور معثو قوں میں ہوتا ہی ہے اور وہ تواستغنا سے کام بھی نہیں لیتے مگر تمہاری بے رخی اور اعراض، علاج کرنے کی مصلحت سے بھی کبھی کھڑا بھی دیتے ہیں جیسے کوئی معثوق اپنے عاشق کے پاس آیا۔ دیکھا تو عاشق پڑا سورہا ہے اس نے ایک مصلحت سے بھی کر مار کر جگادیا تو شان استغنا ہے مگر یہاں یہ ہے کہ معثوق نے رخم کھاکر اٹھادیا اور ملامت کرکے اس کی بغل میں بیٹھ گئے یہ تو بہت ہی بھی ہی بیٹ سے کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ بچارہ معذور ہے انسان کو نیند سے چارہ نہیں اس لئے اللہ تعالی اپنے خاص بندوں کو جو تبجد کے عادی ہیں وقت پر جگاکر اپنے ساتھ ہم کلام ہونے کا شرف دے دیتے ہیں اور یہ شان توانہیں کی بندوں کو جو تبجد کے عادی ہیں وقت پر جگاکر اپنے ساتھ ہم کلام ہونے کا شرف دے دیتے ہیں اور یہ شان توانہیں کی بندول فرماتے اور یہ ندادی جاتی ہے کوئی طالب مغفر ت ہے کہ میں اس کی مغفر ت کردوں کوئی طالب رزق ہے کہ پر نول فرماتے اور یہ ندادی جاتی ہے کوئی طالب مغفر ت ہے کہ میں اس کی مغفر ت کردوں کوئی طالب رزق ہے کہ اس کورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کی مغفر ت کردوں کوئی طالب رزق ہے کہ اس کورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کی معفر ت کردوں کوئی طالب رزق ہے کہ میں اس کی مورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کورزق دے دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کورزق دوں۔ اس وقت بہت لوگ غافل پڑے سوتے ہیں اس کی مورز نافر ان فراتے ہیں۔

بانگ می آید که اے طالب بیا جود مختاج گدایاں چوں گدا

(آواز آئی کہ اے طالب آ، سخاوت خود مختاج کی مانند فقیروں کو تلاش کرتی ہے)۔

جب یہ بات ہے تو کیا تمہارا گمان ہے کہ وہ توبہ قبول نہ کریں گے بھلاان کے متعلق یہ گمان کیسے ہو سکتا ہے۔ اس جہل کو نکالواور توبہ سے مت رکو کہ صاحب ہمارے تو گناہ بہت بڑے ہیں،ارے صاحب تمہارے گناہ تو کیا بڑے ہوتے تم ہی کہال کے بڑے ہو وہ گناہ تو تمہاری صفت ہے جب موصوف بڑا نہیں توصفت کیسے بڑی ہو جائے گی، بخلاف ان کے کہ ان کاہر فعل چھوٹے سے چھوٹا بھی بڑا ہے یہی معنی ہیں اس کے جو حدیث میں آیا ہے کہ اگر ساری زمین گناہوں سے بھر جائے تو وہ سب کو مٹادیتی ہے۔ دیکھتے بارود ذراسی ہوتی ہے گر بڑے بڑے پہاڑوں کو اڑا دیتی ہے بفرض محال اگر مغفرت چھوٹی بھی ہوتی تو اس کی خاصیت بارود کی سے۔ اگر بندوں کو رحمت کا مشاہدہ ہونے گئے تو گناہوں کو بڑا سجھنے پر شر مندگی ہوگی ناامیدی تو کیا ہوتی۔ گر اس شر مندگی کے مقتضیٰ پر عمل نہ کر ناچا ہیئے۔ کیونکہ گناہ اگرچہ رحمت کے مقابلہ میں چھوٹے ہیں گر تمہارے لئے تو بڑے بی ہیں تولہ شکھیا (زہر) اگرچہ من بھر تریات کے سامنے چھوٹا ہے گر معدہ کے مقابلہ میں بڑا ہے تو گو تریاق کے مقابلہ میں سکھیا اپنا اثر نہیں کرتا گر بغیر تریاق استعال کے تریاتی کا شرک تریاتی کا استعال کے تریاتی کا اثر کہ وسکتا ہے بس اس تریاتی کا استعال بی ہے کہ زبان سے کہو:

اللہم اغفرنی اللہم اغفرنی. (اے اللہ مجھے بخش دے اے اللہ مجھے بخش دے کے لیے ہر وقت تیار ہیں گرتم مغفرت تو ما تا کا اثر ظاہر تو کریں گے وہی گرتم اس تریاق کا استعال تو کرو۔ دیکھوا کر وہ تریاق تمہارے سامنے رکھ دیتے اور ترکیب کھانے کی نہ بتلاتے تو تم کیا کرتے پس کتنی بڑی عنایت ہے کہ زہر گناہ کے لئے تریاق بھی بنایا اور اس کی ترکیب بھی ہم کو بتلادی صرف استعال کی دیر ہے۔

#### حكايت آصف الدوليه

اس مضمون پر مجھے ایک حکایت یاد آگئی۔ آصف الدولہ لکھنو کے بادشاہ کاوزیر تھا۔ اور بہت تنی تھا، عوام میں بطور مثل مشہور تھا کہ ایساخوش نصیب ہے کہ اگر پتھر سے اس کے گھوڑے کی ٹاپ لگ جائے تو وہ سونا بن جائے۔ ایک بڑی بی نے جو سنا توایک سل لے کراصطبل میں پنچیں اور اس کے گھوڑے کے سم سے اس کو ملنے لگیں۔ اتفاق سے آصف الدولہ اوھر آلکا بوچھا بڑی بی کیا کر رہی ہو۔ بڑی بی نے جو سنا تھا بیان کر دیا۔ آصف الدولہ نے کہا مائی تم نے جا مائی من کے سنا مگر اس کی ترکیب تم کو نہیں آتی اس کو ہم جانتے ہیں تم اپنی سل یہیں چھوڑ جاؤ، کل آکر لے جانا ، وہ چھوڑ گئی توس سونے کی بنائی جائے چنانچہ بن گئی۔ اور بڑی بی پہنچیں تو آصف الدولہ نے فوراً تھم دیا کہ ایک سل آئی بڑی تھوس سونے کی بنائی جائے چنانچہ بن گئی۔ اور بڑی بی بھی پہنچیں تو کہالومائی اپنی سل دیکھواب وہ سونے کی بن گئی ہے دیکھیے اس شخص نے احسان بھی نہ جٹلا یا اور اس کو مالا مال کر دیا۔ کہالومائی اپنی سل دیکھواب وہ سونے کی بن گئی ہے دیکھیے اس شخص نے احسان بھی نہ جٹلا یا اور اس کو مالا مال کر دیا۔ (خطبات تھی الامت جلد 23، من 75، 75)

# ایک شخص اینے آپ کورب العالمین کہتا تھا

چنانچدایک دفعہ مولوی صاحب اپنے پیر کے ساتھ جارہے تھے راستے میں ایک مقام پر گزر ہوا جہاں ایک شخص مدعی الوہیت تھا کمبخت اپنے کو خدا کہتا تھا مولوی صاحب کے پیر کو بڑا غصہ آیا اور اس کو مار نابیٹنا چاہا مولوی صاحب نے کہا حضرت مار نے بیٹنے سے کیا ہوگا خواہ خواہ فواہ فساد ہوگا کچھ لوگ اس کے موافق بھی ہوں گے وہ برسر مقابلہ ہوں گے۔ آپ تھہریئے میں جاکراس کی اصلاح کرتا ہوں، چنانچہ آپ کا سم شریف اس نے کہا کہ میں اللہ رب العالمین ہوں ہواسالن رکھ کر پہنچے اور اس شخص سے ملے اور پو جھا کہ آپ کا سم شریف اس نے کہا کہ میں اللہ رب العالمین ہوں مولوی صاحب نے کہا المحمد لله کہ حضور سے دنیا ہی میں ملا قات ہوئی اور ہم کو عرش سلوت طے کرنے نہ پڑے آپ ہی نے عرش سے دنیا میں میں نزول فرمالیا اب بندوں کو بہت آسانی ہوگی اس کے بعد وہ روٹیاں جیب سے نکالیں اور ہدیا بیش کیں اس نے بد بوکیو جہ سے ناک بھوں چڑھائی تو آپ فرماتے ہیں کہ حضور جب خالق آپ ہیں تورازق ہدیا ہی بیش کیں اس نے بد بوکیو جہ سے ناک بھوں چڑھائی تو آپ فرماتے ہیں کہ حضور جب خالق آپ ہیں تورازق کھی آپ ہیں جیسا آپ نے ہم کو دیا ویسائی ہم نے آپ کے سامنے پیش کر دیا۔ اس پر وہ خفیف ہوا، اس کے بعد مولو کی صاحب نے کہا کہ حضور ایک آیت کی تفسیر میں علاء کا بہت اختلاف ہے کسی جانب کو ترجیح نہیں معلوم ہوتی اب اس سے بہتر کیا موقع ہوگا کہ خود صاحب کلام موجود ہیں تو حضور خود ہی اپناس کلام کو حل فرمادیں اور ایسی تقریر فرمادیں جس سے میری تشفی ہوجائے۔

اس کے بعدوہ آیت پڑھی چونکہ وہ شخص بالکل جاہل تھااس لئے بے ساختہ بول اٹھا کہ میں تو جاہل آدمی ہوں فرمایا پھر خداکد ھرسے ہوا کہ اپنے کلام کے معنی بھی معلوم نہیں، کہنے لگامیں خداود ایچھ نہیں، یہ محض میرے نفس کی شرارت تھی اب توبہ کرتا ہوں۔

مولوی صاحب کے ہاں ایسے لطفے بہت ہوتے رہتے تھے اور وہ ہر شخص کواس کے مذاق کے مطابق جواب دیے اور اس سے بند کر دیتے تھے، چنانچہ اس موقع پر گفتگو کا بیہ طرز اختیار نہیں کیا کہ اس کی الوہیت کا انکار کر کے مباحثہ کرتے بلکہ حکیمانہ طرز اختیار کیا کہ اس کو بظاہر تسلیم کر کے پھر جواب دیا اور اس سے توبہ کرالی اسی حکیمانہ طرز کا وہ جواب بھی تھاجو خان صاحب کو دیا کہ جاؤہم نہیں بتلاتے اس طرح کے جواب سے اس بد دماغ کا دماغ درست ہوا۔ (خطبات حکیم الامت جلد 23، ص 117،118)

### خواب میں اللہ تعالیٰ کو دیکھنے کا طالب

حضرت فریدعطار ہے ایک قصہ لکھا ہے کہ ایک طالب علم نے شخ سے عرض کیا کہ مجھے حق تعالیٰ کے دیدار کی بہت تمناہے کوئی تدبیر بتلایے جس سے خواب میں دیدار ہو جائے شخ نے فرمایا کہ آج رات کو عشاء کی نماز جھوڑ دو دیدار ہو جائے گا۔ طالب کواس تدبیر سے بڑاتو حش ہوا کہ شخ نے یہ کیا فرمایاد ولت دیدار معصیت سے حاصل ہوگی پھر چونکہ اسے اس وقت تک بھی نماز قضاء نہ کی تھی اس لئے ہمت نہ ہوئی گر شخ کے قول کا الغاء (لغو سمجھنا) بھی گوارانہ ہواتواس نے یہ فیصلہ کیا کہ لاؤ آج سنتیں چھوڑ دواور فرض و تربڑھ لو، سنتوں کا ترک اہون ہے انہیں چھوڑ کر جو سویا تو رات کو خواب میں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی زیارت ہوئی کہ آپ فرمارہے ہیں کیوں بھائی ہم نے کیا خطاک

جوتم نے آج ہماری سنتوں کو جھوڑ دیااس تنبیہ سے فوراً آنکھ کھل گئی اور اٹھ کر سنتیں پڑھیں صبح کو شیخ سے یہ واقعہ بیان کیا تیخ نے فرمایا کہ اگر فرض جھوڑ دیتے تو خواب میں اللہ تعالی کو یہی فرماتے ہوئے دیکھتے۔ شیخ فریدالدین عطار ؓ نے تو قصہ لکھ کر چھوڑ دیااور اس کی حقیقت مفصل نہ بتلائی کہ فرض چھوڑنے اور دیدار ہونے میں ربط کیا تھا، مجملاً صرف اتنا کھاہے کہ طبیب مجھی زہر سے بھی علاج کر تاہے۔بس اتنا لکھ کر چلے گئے اور علاء ظاہر کو صوفیہ پر طعن کرنے کا موقع مل کیا کہ بیہ مشائخ بھی شریعت کی ذرا تعظیم نہیں کرتے کہ شریعت تو فرض کے چھوڑنے پر وعید سناتی ہے اور بیہ فرض کے چھوڑنے کی اجازت دیتے اور اس پر بشارتیں مرتب کرتے ہیں کہ حق تعالی کا دیدار ہوتااور یوں ہوتا۔ میں حاجی صاحب کوامام وقت اسی لئے کہتا ہوں کہ وہ ایسے ایسے وحشت ناک ذاقعات کو اس خوبی سے حل فرماتے تھے کہ شریعت پر بھی بور اانطباق ہو جاتا تھا جاجی صاحب نے اس حکایت کو بیان کرکے فرمایا کہ وہ طالب مراد تھا شیخ کو معلوم تھا کہ یہ مراد ہے اگر فرض چھوڑ کر سوئے گاتو حق تعالیاس کونہ چھوڑیں کے فور آخواب میں تنبیہ فرماکر وقت کے اندراندر اس سے نماز پڑھوالیں گے پس شیخ نے ترک نماز کی اجازت نہیں دی بلکہ عمر بھر کے لئے اس کو ایسا پابند کرنا چاہا کہ پھر تبھی اس کا وسوسہ بھی نہ آتا کیونکہ حق تعالی کی تنبیہ کاعشاق پر خاص اثر ہوتا ہے۔ بہر حال مراد توا گرخود مجھی رکتا ہے توحق تعالی خوداس کے پاس پہنچ جاتے ہیں گریہ دولت ہراک کو حاصل نہیں ہوتی اور نہاں میں کسب واختیار کو دخل ہے ہمارے اختیار میں مرید بنناہے اور مرید کے لئے یہی قاعدہ ہے کہ خود محبوب کی طرف چلنے کی کوشش کرے اگر یہ اعراض کرے گااد ھرسے بھی اعراض ہو گا۔ پس اس کو شرم نہ کرناچاہئے بلکہ ایسے وقت میں عدوئے شرم کو بلانا

اے عدومے شرم واندیشہ بیا (اے شرم واندیشہ کے دشمن آتو) دوسرامصرع یاد نہیں رہا۔ (خطبات علیم الامت جلد23،ص216،126)

عور توں کوصوم وصلوۃ کا پابند کرنے کی آسان تدبیر

اور میں ایک آسان تدبیراس کی بتلاتا ہوں کہ اس پر عمل کرنے سے ضرور دین کی پابندی ہو جائے گی وہ یہ ہے کہ اس کہ جس روز نماز وغیر ہ میں عور توں کی ذراستی دیکھواس روزان کے ہاتھ کا کھانانہ کھاؤیہ ایس سخت سزاہے کہ اس کے بعد بہت جلد اصلاح ہو جائے گی کیونکہ جس روزتم ان کے ہاتھ کا کھانانہ کھاؤگے اس روزیقیناً ان کا بھی فاقہ ہوگا بس جب دوچار روزایہا ہوگا خود سنجل جائے گی۔ تو طریقہ یہ ہے۔ صاحبو! کام تو کرنے ہی سے ہوتا ہے۔ نرے الفاظ سے نہیں ہوتا توزیادہ تر الزام مر دوں پر ہے بہر حال چو نکہ اسب عور توں کی تعلیم کے کم ہیں اس لئے مناسب ہے کہ جب عور توں کو تجھ سائے توانہیں کی ضرورت کازیادہ کھاظ رکھے ، مردوں کی رعایت نہ کرے اس لئے اس وقت کا بیان

بالکل سادہ ہوگا گرچہ ان میں سہل الفاظ سوچنے میں جھے گونہ دقت ضرورہ اور چونکہ اس وقت عور توں کی طبائع کے انداز پر بیان ہوگا اس لئے جو مضامین صرف مردول سے متعلق ہیں وہ چھوڑ دیے جائیں گے اور بیاس لئے بیان کر دیا کہ آگے بیہ شہر نہ ہوکہ فلال جزوبیان سے رہ گیا ہے دو سرے اس لئے بھی اس وقت خاص عور توں کے مضامین بیان کئے جائیں گے کہ مردول کو بیہ بات معلوم ہو جائے کہ ہم جب عور توں کو نصیحت کیا کریں تو کیا نصیحت کیا کریں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ اس مقام پر توبہ کا تھم ہے اور توبہ گناہ سے ہوتی ہے اور گناہ کا علم دین کے جانے سے ہوتا ہے کہ اس سے بیہ پتہ چل جاتا ہے کہ گناہ کس قدر ہیں اور یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ شاید ہی کوئی وقت ایسا گزر تاہو کہ ہم سے گناہ نہ ہوتے ہوں مثلاً دل ہی ہے کہ اس کے گناہوں کو کوئی گناہ ہی نہیں سمجھتا حالا نکہ اس کے بہت سے گناہ ہیں۔ مثلاً کسی شخص کو بہ نظر حقارت دیکھا یہ بھی گناہ ہے جس کو کوئی گناہ ہی نہیں سمجھتا۔ (خطبات سیم الامت جلد 23 م 144)

#### حکایت حضرت جنید

حضرت جنید کی حکایت ہے کہ آپ نے ایک مرتبہ ایک شخص کو سوال کرتے دیکھاجو کہ سیح اور تندرست تھا آپ نے دل میں فرمایا کہ یہ شخص سیح سالم ہے اور پھر سوال کرتا ہے۔ رات کو آپ نے خواب میں دیکھا کہ ایک شخص آپ کے پاس مر دار لا یا اور کہا کہ اس کو کھا ہے۔ انہوں نے کہا کہ یہ تو مر دہ ہے کیونکر کھاؤں اس نے جواب دیا کہ آج شخص شخ تم نے اپنے ایک بھائی کا گوشت کھایا ہے تو اس کے کھانے میں کیوں تامل ہے انہوں نے کہا کہ میں نے تو فیبت نہیں کی لیکن دل میں اس کو حقیر تو سمجھا اور دل ہی سے تو سب بچھ ہو مہیں کے۔ آخر جنیدر حمۃ اللہ علیہ بہت گھرائے اور اس فقیر کے پاس پنچے وہ کوئی کامل شخص تھا ان کو دیکھتے ہی کہا کو ھو قائن کا قدیم تھیا کہ انہوں کو کہتے ہی کہا کو گھتے ہی کہا کو قوئن کہا کہ قوئن کا فل شخص تھا ان کو دیکھتے ہی کہا کو گھو تھی کہا کو قوئن کے بات کے بات کے بیات گھرائے اور اس فقیر کے پاس پنچے وہ کوئی کامل شخص تھا ان کو دیکھتے ہی کہا کو قوئن کو تاہے کہ کہا کہ تھیا کہ اللّذی یَقْبَلُ اللّذی یَ مَقْبَلُ اللّذی یَقْبَلُ اللّذی یَوں تا اس کے اس کے بیا کی تو بیا کی تو بیا ہی تھی کے اس کی تو بیا کی کی

#### جوارح کے گناہ

سوان گناہوں کی طرف بھی ہماراذ ہن بھی نہیں جاتا کہ یہ بھی گناہ ہیں اس طرح بعض جوارح کے ایسے گناہ ہیں کہ ان کو گناہ نہیں سمجھا جاتا بلکہ نہایت بے تکلف کیا جاتا ہے جیسے زبان کے اکثر گناہ اس طرح اپنے کو بڑا سمجھنااس کو بھی ہم لوگ گناہ نہیں سمجھتے بلکہ خود بنی اور خود داری کو عزت سمجھتے ہیں اور ضروری جانتے ہیں۔

(خطبات حكيم الامت جلد23،ص145)

### گنهگار مومن کی مثال

اگرد وسرے مومن میں کوئی عیب ہے تواس کی مثال ایس سمجھو جیسے ایک حسین شخص ہے کہ اس کا منہ کالا کیا ہواہے وہ حقیقت میں توحسین ہے اور بد صورتی عارضی ہے جس کی نظر ہوگی وہ دونوں حالتوں کوالگ بہچان لے گااور ال عارضی بدصورتی کی وجہ سے اس کو حسین ہونے سے خارج نہ کرے گاور یوں سمجھ لے گا کہ یہ وہی حسین ہے لیکن حاقت سے اس نے منہ کالا کر لیا ہے اور بمقابلہ اس کے اگر اپنے اندر لا کھ ہنر ہوں اور بہت سے اوصاف حمیدہ رکتا ہو تو اپنی ایسی مثال سمجھ کہ در حقیقت تو یہ کالا کلوٹہ ہے گر اس نے پوڈر مل رکھا ہے اگر دونوں کو دھویا جائے تو دونوں کی حالت بر عکس ہو جائے تو صاحب نظر نے سیاہی کو بدصورتی سمجھانہ کہ اس حسین کو۔اسی طرح مومن حسین ہے اور گناہ کا لک اگر اس کا لک کو تو ہہ سے دھوئے تو اچھا خاصا خو بصورت نگل آئے اور اپنی نسبت یہ سمجھ کہ ممکن ہے ہواری طینت ہی خراب ہو اور پوڈر تقوی کا مل رکھا ہو اور جو کچھ حالت اچھی نظر آتی ہے وہ سب تصنع اور تلبیں ہواس واسطے اپنی طرف گمان نیک کرنے میں اور دوسرے کو حقیر سمجھنے میں بڑی احتیاط کی ضرورت ہے دوسرے کو مقیر سمجھنے ہر مومن میں شان مقبولیت ہے چنانچہ اس کا ظہور کبھی نہ کبھی ہوگا اور ضعیف سے ضعیف مومن ہالاً خردوز نے سے نکال لیا جائے گاغر ض کسی مومن پر "قمّا قہ فی انہ خوۃ مِن خکری صادق نہیں آ سکتا یہ شان (حالت) ہون کا فرک ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، مومن پر "قمّا قہ فی انہ خوۃ مِن خکری سادق نہیں آ سکتا یہ شان (حالت) مرف کا فرک ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، مومن پر "قمّا قہ فی انہ خوۃ مِن خکری شادق نہیں آ سکتا یہ شان (حالت) مرف کا فرک ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، مومن پر "قمّا قہ فی انہ خوۃ میں خکری شادق نہیں آ سکتا یہ شان (حالت) مومن کی ساد کو کھوں کیا ہے کہ مومن کی اس کا خور کسی نہ کبھی ہوگا دور نے سے نکال لیا جائے گاغر میں کہ کہ مومن پر "قمّا قہ فی انہ خور موری کیاتھا کی خور کر دون نے سے دونوں کی دونوں کے موالے کا خور کی موری کی دونوں کیا کہ کو میں کی مومن کی دونوں کی دونوں کیا کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی کی دونوں کی دونوں

### جميع العلم في القرآن كاجواب

اس سے مرادعلوم مقصورہ لین علوم دین ہیں اور پھرعلوم دین ہیں کے بھی اصول گو کہیں فروع بھی ہیں گر جملہ فروع نہیں یہ وجہ ہے کہ حدیث میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں۔"اِلاً اِنِی اُفینِتُ الْفُذَانَ وَمِثْلَهُ مَعُهِ" (جمجے قرآن کے ساتھ اسکا مثل (حدیث) بھی دیا گیاہے) چنانچہ میں گدھے کو حرام کرتا ہوں و مکھ لیجئے اس کی حرمت قرآن میں نہیں ہے صرف حدیث سے ثابت ہے غرض اصول اور مہمات دین توسب کے سب فہ کور ہیں قرآن میں اور بعض فروع بھی ہیں فروع کے احاطے کا اہتمام نہیں کیا گیا اور آج کل اس کی کوشش کی جاتی ہر ہر فران میں اور اس کی جم ہر ہر فران میں اور اس کی حسن نہیں رہاد نیا کی باتیں بھی قرآن سے نکا لناچاہے ہیں اور اس کو خشمون چھیتے ہیں مثلاً ایک سوال نوجوانوں کا یہ شائع ہور ہاہے کہ داڑھی کا ثبوت قرآن میں اجماد وی نکہ یہ بات ذہنوں میں نیشی ہوئی ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23ء میں 10ء)

# ایک بزرگ کوچوروں کے ساتھ جیل میں ڈال دیا گیا

سوچنے کے لفظ پر ایک اور حکایت یاد آئی۔ اہل اللہ کسی وقت بیکار نہیں رہتے ہر وقت اپنے حالات کی نگرانی رکھتے ہیں۔ ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ کہیں چور کپڑے جارہے تھے یہ بھی کہیں وہاں موجود تھے یہ بھی کپڑ لئے گئے انہوں نے ول میں سوچا کہ یااللہ میں نے کیا قصور کیا جو چوروں میں داخل کرایا گیا۔ الہام ہوا کہ تم نے دعاما نگی کہ ایسا مامان کر دیجئے کہ مجھے دورو ٹی اس وقت اور دورو ٹی اس وقت مل جایا کریں اور عافیت کو نہیں کہا تھا سو ہم نے اس کا

سامان کردیا۔ اب دوروفی اس وقت اور دوروفی اس وقت مل جایا کریں گی۔ انہوں نے توبہ کی کہ یااللہ غلطی ہوئی اپنی رحت سے معاف کردیجے توبہ کا کرنا تھا کہ حاکم کا پروانہ پہنچا کہ فلاں شخص رہا کیا جائے وہ بے قصور ہے ان لوگوں کو دعامیں بھی اوب سکھلا یاجاتا ہے۔ یہ قصہ سوچنے کے متعلق یاد آگیا ایک بزرگ نے سوچا کہ یہ کس بات کا وبال ہے کہ کلمہ زبان سے نہیں نکلتا الہام ہوا کہ فلاں دن ایک کلمہ دین کے خلاف بطور استہزاء (شمسخر، مُذاق) تم نے کہا تھا آج یہ اس کی ظلمت ہے بس گریڑے سجدے میں اور زار زار دونے لگے ہیں بس کلمہ زبان پر جاری ہوگیا توبہ کا یہ اثر ہے اور گناہ کا یہ اثر ہے اور گناہ کا یہ اثر ہے کہ نورانیت تو کہاں بعض او قات تو فیق بھی نہیں ہوتی طاعت کی اور ایک تیسر ااثر اور گناہ کا ہے کہ ایک گناہ سے دوسر اگناہ پیدا ہوت ہو کہاں بعض او قات تو فیق بھی نہیں رہتی۔ وقت زیادہ جاچکا ہے اس واسطے میں بیان کو مختفر کرتا کی بدولت اور گناہ پیدا ہوتے ہیں گناہ سے بیخے کی ہمت نہیں رہتی۔ وقت زیادہ جاچکا ہے اس واسطے میں بیان کو مختفر کرتا کی بدولت اور گناہ پیدا ہوتے ہیں گناہ وہ ہوگیا ہوگا کہ توبہ کی کس قدر ضرورت ہے حق تعالی نے بہت جگہ اس کی تصر ترح بھی فرمائی ہے۔ ہوں۔ اتنی تقریر سے بیہ تو معلوم ہوگیا ہوگا کہ توبہ کی کس قدر ضرورت ہے حق تعالی نے بہت جگہ اس کی تصر ترح بھی فرمائی ہے۔

#### گناه کی شدت

اوراس حکایت کے سننے سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ گناہ کس قدر بری چیز ہے کہ بلااس سے توبہ کے عبادات کالعدم ہوتی ہیں اور کوئی اثران کا نہیں پیدا ہوتا اور قرآن سے بطور استنباط بھی اس کی ضرورت ثابت ہے جیسا کہ ہیں نے بیان کیا۔ اور حدیث " لَا یَزنِی الزَّانِی جِبنَ یَزنِی وَهُوَ هُوْمِنْ "موجود جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ گناہ اس قدر شدید چیز ہے کہ ایمان کو بھی کھودیتا ہے یہ اگر چہ مبالغہ ہے اور معنی حقیق مراد نہیں لیخی زناسے کفر نہیں ہوتا اور ایمان سے خروج نہیں ہو جاتا اور احکام ارتداد کے جاری نہیں ہوتے جیسا کہ یہ بحث کتب فن میں مبسوط (مفصل) ہے اور بقد رضر ورت میں نے بھی اس کو بیان کر دیاتا ہم زنا کے ساتھ ایمان کا جمع نہ ہونا کسی معنے کر تو حدیث میں ہے ہی وہ بھی ہوتر ضرورت میں نے بھی اس کو بیان کر دیاتا ہم زنا کے ساتھ ایمان کا جمع نہ ہونا کسی محنے کر تو حدیث میں ہے ہی وہ بھی ہے کہ کمال ایمان اور نور انیت ایمان جاتی رہتی ہے اس سے گناہ کی شدت جیسی کچھ ثابت ہوتی ہے ظاہر ہے اور کشف سے اور وجدان (دریافت کرنا) وغیرہ سے بھی ثابت ہے کہ بلا توبہ کے انجمال میں برکت نہیں تو کیسے افسوس کی بات ہے کہ اعمال میں محنت تو پوری کی جائے مثل آنماز کے لیے نیند چھوڑ کر اٹھاجائے وضو کیا جائے، بہت سے کاموں کا حری کیا جائے لیکن شمرہ حاصل نہ ہو (لیخی شمرہ کا اور اگر نا قص حاصل ہو اتو کیا ہوا کیونکہ کا لعدم ہے) اور یہ نہ کر لی حقل مند سے تو یہ بات بہت بعید ہے کہ جب کام کرے تو مونت تی بی جنی سے بدید ہے کہ جب کام کرے تو محنت آئی تی کرے جتنی سے بدرجہ اکمل اس کا شمرہ حاصل ہو سکتا ہے اور ایک ذراسی بات کو نظر انداز کر کے محنت

را نگال کردے اس بات کو ضرور کرنا چاہئے اور اہتمام کے ساتھ کرنا چاہئے تاکہ اس محنت کی راحت باکرول توخوش ہو۔ مجھے مقصود تھا ثابت کرنااس بات کا کہ اول اعمال توبہ ہے اور وہ بحد اللّٰد ثابت ہو گیا۔ (خطبات عیم الاست جلد 236، م 236) مالی حقوق اور قرض

مالی حقوق ادا کروتب ہی معاف ہوں گے اور اگر ایبا اتفاق ہوا کہ بضر ورت قرض لیا تھا پھر اس کے ادا کرنے کی گنجائش نہیں ہوئی تو حق تعالی قلب کو دیکھتے ہیں اگر نیت میں فقور نہیں ہے اور اس کی علامت یہ ہے کہ جتنی گنجائش ہوتی ہے ادا کر دیتا ہے۔ یہ نہیں کہ حلوے اور مٹھائیاں اڑا اواور جب قرض مانگا جاتا ہے تو جو اب دے دو کہ ہے نہیں، نہیں بلکہ ایک روپیہ کا حلوا کھا و توایک قرض میں بھی دے دو توا گر نیت سالم ہے توامید ہے کہ جو ادا ہونے ہے رہ گیا ہوگا وہ قیامت کے دن معاف کر دیا جائے قاضی شاء اللہ صاحب بانی پتی نے ایک روایت کہ ہے کہ مومنین سے حق تعالی قیامت کے دن حقوق باہمی کی معانی اس طرح کر ائیں گے کہ صاحب حق کو بڑے بڑے محل جنت کے دکھلائے جائیں گے اور کہا جائے گا کہ اگر تم اپنے بھائی کو معاف کر دو تو تم کو یہ محل ملیں گے۔ پھر کون ہے کہ معاف نہ کر دے۔ جائیں گے اور کہا جائے گا کہ اگر تم اپنے بھائی کو معاف کر دو تو تم کو یہ محل ملیں گے۔ پھر کون ہے کہ معاف نہ کر دے۔ خاتمیں معافی فی

دیکھے حقوق العباد وہ چیز ہیں کہ جنت میں جانے سے مانع ہوں گے تاو قتیکہ ان سے سبکہ وش نہ ہو جائے جنتی شخص بھی جنت میں نہ جاسکے گااور ان کو حق تعالیٰ براہ راست خود معاف نہ کریں گے بلکہ صاحب حق سے اس ترکیب سے معاف کر وائیں گے یہ بھی محض رحمت ہے جب حاکم چاہے تو معافی ہو ہی جاتی ہے اور بعض حقوق العباد غیر مالی ہیں ان میں کوئی چیز اداکرنے کی نہیں ہے ہاں اس کی ضرورت ہے کہ صاحب حق سے معافی حاصل کرواس کی خوشامہ در آمد کر کے یااس کے ساتھ اچھاسلوک کر کے یاگر گڑا کریا جس طرح ممکن ہواس صورت میں اگر آپ نے خوشامہ در آمد کر کے یااس کے ساتھ اچھاسلوک کر کے یاگر گڑا کریا جس طرح ممکن ہواس صورت میں اگر آپ نے ایپنا مکان بھر کو شش کرلی اور وہ معاف نہیں کرتا تواب وہ گنہگار ہے بعض لوگ ایسے سنگدل اور بے رحم ہوتے ہیں کہ قصور وارکا قصور کسی طرح معاف ہی نہیں کرتے اور اس کو فخر اور شان سبھتے ہیں کہ وہ خوشامہ کررہا ہے اور ان کی ناہاں نہیں ہوتی یہ تکبر ہے سبحھ لینا چا ہیے کہ تم بھی خدائے تعالی کے قصور وار ہو کہیں تمہارے ساتھ بھی یہی معاملہ نہ کیا جائے کہ تم معافی چا ہواور معافی نہ دی جائے تب کیا ہوگا۔

غرض حقوق العبادا گر حقوق مالیہ ہیں توان سے توبہ سے کہ ان کوادا کیا جائے یا معاف کرایا جائے اور اگر حقوق مالیہ نہیں ہیں توان سے توبہ سے کہ صاحب حق سے معاف کرایا جائے۔ (خطبات عیم الامت جلد23، ص239)

#### مصافحه كرنے كاواقعه

بعد ختم وعظ لوگوں نے مصافحہ کرنا چاہاتو فرمایا میں تھک گیا ہوں مصافحہ سے معاف رکھا جائے ایک شخص نے اصرار کیا اور کہاایک ہاتھ اور ایک اُدھر کو ،اس میں کیا تکلیف ہوگی، فرمایا کہہ تو دیا مگرتم کو کرناپڑے تو معلوم ہو کہ ایس میں بھی بچھ تعب ہوتا ہے۔(خطبات علیم الامت جلد 23، ص 241)

# تصوف كي اصطلاحات كي د وقتمين

گرواقعہ بیہ ہے کہ تصوف کی اصطلاحات دو قتم پر ہیں ایک وہ جو مقاصد کے متعلق ہیں وہ تو شریعت سے الگ نہیں ہیں بلکہ مقاصد میں اصطلاحات تصوف کی حقیقت وہی ہے جو شریعت میں مذکور ہے اور دو سرے وہ اصطلاحات ہیں جو امور زوائد کے متعلق ہیں وہ شریعت سے جدا ہو سکتی ہیں جیسے تجد دامثال، تو حید وجو دی، شغل ، رابطہ وغیرہ گر مجاہدہ نفس کشی امور زوائد میں سے نہیں ہے بلکہ مقاصد میں سے ہے کیونکہ بیہ مامود به فی المشرع (شرع میں ان کا تھم کیا گیا ہے) ہے نصوص میں جابح ابدہ کاذکر ہے، کہیں بصورت خبر، کہیں بصیغہ ءامر۔

#### چنانچەارشادىپ

وَ مَنْ جَاهَدَ فَاِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ: (جو تَحْصُ مجاہرہ کرتاہ وہ اپنے ہی لئے مجاہرہ کرتاہ) وَ الَّذِينَ جَاهَدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِه: (جولوگ ہماری راہ میں مشقتیں برداشت کرتے ہیں ہم ان کو اپنے قرب ثواب یعنی جنت کے رائے و کھادیں گے۔اور اللہ تعالی کی راہ میں پوری مشقتیں برداشت کرو) وغیرہ وغیرہ پس اس کی تفیرہ ہی ہونی چاہیے جو شریعت نے بتلائی ہے کیونکہ میں کہہ چکا ہوں کہ مقاصد میں تصوف کی اصطلاحات شریعت کی اصطلاحات سے جدا نہیں ہیں پس اب اس غلطی کا منشا جہل کے سوا پھے نہیں لوگوں نے کتابوں میں خاص خاص لوگوں کے مجاہدات کاذکر دیکھ کریہ سمجھ لیا کہ بس یہی اس کی حقیقت ہے حالاں کہ حقیقت اور چیز ہو اور اس کا طریق تحصیل مختلف بھی ہو سکتے ہیں (مثلاً اور اس کا طریق تحصیل مختلف بھی ہو سکتے ہیں (مثلاً غالاں مریض کو بتلائی تھی کہ وہ ماہ تک پائی نہ ہے کس سے میل جو ل اختلاط نہ کرے اور سواتے دو چپا تیوں کے پچھ نہ فلال مریض کو بتلائی تھی کہ وہ اور کی نے نی نہ ہے کس سے میل جو ل اختلاط نہ کرے اور سواتے دو چپا تیوں کے پچھ نہ فلال مریض کو بتلائی تھی کہ وہ اور لیتہ ای مریض کے ساتھ مخصوص تھا سب کے لئے وہی طریقہ نہیں اور نہ بہیز کی حقیقت اس طریقہ میں مخصر ہے خوب سمجھ لو۔ 12 جائی ۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، ص 20)

### مجاہدہ کی زیادہ ضرورت کب ہے

اور اطباء نے لکھاہے کہ عودِ مرض ابتداء مرض سے زیادہ سخت ہوتا ہے۔اس طرح عار فین نے فرمایا ہے کہ ابتدائی مجاہدہ کے بعد جب نفس اصلاح پذیر ہوجائے تواس وقت مجاہدہ کی پہلے سے زیادہ ضرورت ہے کیونکہ ابتداءً عجابدہ میں توبد پر ہیزی کے ضرر کا حساس جلد ہو جاتا ہے نیز اس وقت چونکہ قوائے نفسانیہ میں قوت ہوتی ہے اس کئے نفانی خواہش کا تقاضا شدت کے ساتھ ہوتا ہے تو نفسانی خواہش پر تنبہ بھی جلد ہو جاتا ہے اور مجاہدہ سے فارغ ہونے کے بعد چونکہ تقاضائے نفس کمزور ہو جاتا ہے اس لئے اس کا احساس دیر میں ہوتا ہے۔ مثلاً پہلے توبہ حالت تھی کہ جہاں غیر محرم پر نظر پڑی فوراً احساس ہو گیا کہ اس نظر میں ہوائے نفس ملی ہوئی ہے اس لئے فوراً متنبہ ہو جاتا تھااور مجاہدہ سے فارغ ہو کر جب غیر محرم پر نظر پڑتی ہے تو فوراً حساس نہیں ہو تا کہ اس میں ہوائے نفس ملی ہوئی ہے کیونکہ اس وقت تقاضائے نفس کمزور ہے۔اب اس کو سوء نظر میں وہ بیجان نہیں ہوتاجو پہلے ہوتا تھااس لئے سالک اس غلطی میں مبتلا ہو جاتا ہے کہ اس نظر میں ہوائے نفس نہیں ہے چروہ اس سے اجتناب (بچنا) کی کوشش بھی نہیں کرتاحتی کہ چند روز میں وہ سوء نظر کا عادی ہو جاتا ہے۔ نیز ابتداء میں اس کے ضرر کا حساس جلدی ہو جاتا تھا کیونکہ قلب میں کیفیات کار سوخ نہیں ہوا تھاذراس بے اعتدالی سے کیفیت قلبی میں تغیر محسوس ہوتا تھا مجاہدہ کے بعد چونکہ کیفیات قلبیہ میں رسوخ ہو چکاہے تواب بعض او قات کسی بدپر ہیزی اور بے اعتدالی سے ضرر کا احساس جلدی نہیں ہوتا جس سے سالک اس غلطی میں مبتلا ہو جاتا ہے کہ اس فعل میں ہوائے نفس کا پچھ دخل نہیں ہے ورنہ میری قلبی کیفیت میں ضرور فرق ہوتا پھر وہ اس کو غیر مضر سمجھ کر اس ہے بیخے کی کوشش نہیں کرتااور نفس کو ڈھیل دے دیتا ہے جس کا ۔ تتیجہ یہ ہوتا ہے کہ نفس اس فعل حرام کاعادی ہو جاتا ہے اور اب کسی وقت سالک کواس کے ضرر کااحساس بھی ہو جائے تووہ بعض او قات نفس کے روکنے پر قادر نہیں ہوتا۔ کیونکہ ابتدائے مجاہدہ میں جس طرح تقاضائے نفس شدید تھاویسے ہی نفس میں قوت کف (رکنا) بھی زیادہ تھی اور مجاہدہ کے بعد جس طرح تقاضائے نفس کمزور ہو گیاہے اس طرح بعض مجاہدات سے قوت کف بھی کمزور ہو جاتی ہے کیونکہ مجاہدہ اولی سے تمام قویٰ میں ضعف پیدا ہو جاتا ہے۔اب آپ کی سمجھ میں آیاکہ فراغ من المجاهده (مجاہدہ سے فارغ ہونا) کے بعد مجاہدہ کی ضرورت پہلے سے زیادہ ہے كيونكه اس وقت ہوائے نفس كا حساس دير ميں ہوتاہے اس لئے اِسْتِرْ سَال (وُ هيل) ہوتار ہتاہے اور استر سال كے بعد جب ہوائے نفس کا احساس ہوتاہے تو بعض د فعہ نفس کور و کئے پر قدرت نہیں پاتا کیو نکہ اس شخص کی قوت کف کمزور ہوچکی ہے۔ (نطبات کیم الامت جلد23، ص274)

# عاشق صادق فاسق نہیں ہوتا

اورا گروہ ایسانہ کرے تو وہ عاشق نہیں بلکہ عاشق فاسق ہے صادق تو نہ کہنا چاہئے اور کیو نکہ عاشق صادق فاسق نہیں ہوا کرتا۔ اور جو فاسق ہوتے ہیں وہ عاشق نہیں بد معاش ہیں عشق کے ساتھ بھی براخیال آہی نہیں سکتا ہیہت محبوب ان وساوس سے مانع ہو جاتی ہے۔ مولا نافر ماتے ہیں۔

عشق ہائے کزیٹے رنگے بود عشق نبود عاقبت نگے بود

(جوعشق رنگ در دب کی دجہ سے ہوتاہے وہ انجام کار عشق نہیں شرم ندامت ہوتی ہے)۔ جس عشق میں فسق کا خیال آئے وہ نفس کی شرارت ہے۔ بہر حال قرب زیادہ اس میں ہے کہ جب محبوب عاشق کواپنے پاس سے اٹھا کر کسی کام میں لگادے تواس کام میں لگ جائے اگروہ عاشق صادق ہے تواس وقت بھی محبوب سے غافل نہ ہو گابلکہ اس کام کو مرآۃ جمال بنالے گااور یقیناًاس وقت وہ محبوب کی نظر میں زیادہ مقرب ہے كيونكه محض محبوب كى رضاكے لئے اس نے اس كام ميں مشغولي اختيار كى ہے ورنداس كى طبيعت كا تقاضا تو يجھ اور ہى تھا یمی حالت ہوتی ہے حضرات انبیاء علیہم السلام کی ارشاد خلق میں کہ وہ اس خدمت میں حق تعالی کی رضا کے لئے مشغول ہوتے ہیں جس میں مخلوق پر توجہ بھی کرناپڑتی ہے۔اس کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم غین فرماتے ہیں۔ چو نکہ عار فین پر یہ حالات گزرتے ہیں اور وہ مقامات فناء وبقاء کا ذوق رکھتے ہیں اس لئے وہ اس غین کو سمجھ گئے علماء ظاہر اول تواس کو سمجھے نہیں اور جو پچھ سبچھتے بھی ہیں تو نامعلوم کہاں کہاں چہنچتے ہیں کوئی کہتاہے کہ انبیاءے گٹاہ تو نہیں ہوتا مگر ذلت کاصد ور ہوسکتاہے یہ غین ای کااثر تھاوغیرہ وغیرہ گریہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان کے مناسب نہیں کیونکہ آپ سے کسی ذلت کا صدور عمداً نہیں ہوابلکہ اگر ہوا بھی ہو تو خطااجتہادی ہے ہوا جس سے قلب پر غین طاری نہ ہو ناچا ہیئے کیونکہ خطاءاجتہادی سے قرب میں کی نہیں ہوتی بلکہ ترقی ہی ہوتی ہے بلکہ اس کی حقیقت وہی ہے جواوپر مذکور ہوئی کہ پیہ غین وہ گرانی ہے جو توجہ الی الخلق ہے آپ کے قلب پر ہوتی تھی اس پر شایدیہ سوال ہو کہ پھر اس ہے استغفار کرنے کی کیاضر ورت تھی ہے تو کوئی گناہ کی بات نہیں جواب ہے ہے کہ وہ جو غیبت واقع ہو گئی تھی اس کا تدار ک حضور بلا واسطہ سے فرماتے تھے اور ہر چند کہ یہ تدارک ہر ذکر سے ہو سکتا تھا مگر وہ غیبت چو نکہ صورۃ اُبعد تھا۔ اس لئے استغفار ہے اس کاندارک مناسب تھااور ایک جواب بیہ ہے کہ ہر چند بیہ گرانی طبعی ہے جس میں عاشق کاول مجبور ہے مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم جوسیدالعاشقین ہیں اس طبعی گرانی سے بھی استغفار کرتے تھے۔اور آپ چاہتے تھے جب مجھ کو توجہ الی الخلق کاامرہے تواب مجھ کو حضور بلاواسطہ کی طرف میلان اور اس حضور بواسطہ سے گرانی کیوں ہواسلئے آپ استغفارِ کرتے تھے اور حق تعالی کی رضایر راضی رہتے تھے)

میں بیہ کہہ رہاتھا کہ تم اپنے لئے مشیحت وغیرہ کچھ تجویزنہ کر و بعض دفعہ حق تعالی کسی کو صاحب ارشاد نہیں بناتے اور اپنامقرب بنالیتے ہیں اور اصل مقصود قربت ہی ہے جو صاحب ارشاد ہونے پر موقوف نہیں سواپنے لئے اس کو کیوں تجویز کرتے ہیں خداکے سپر دکرو۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، ص302،303)

نفس ہاراہی نام ہے

اور اہل لطائف علم اعتبار کے طور پریہ کہتے ہیں کہ گویانس کٹی کاامر ہوا تھا۔ گویابقرہ سے نفس کو تشبیہ دی گئی ہے اور یہ تشبیہ بہت مناسب ہے کیونکہ گائے بیل بھی بہت حریص ہوتے ہیں کھانے پینے کے اور نفس بھی بہت حریص ہوتے ہیں کھانے پینے کے اور نفس بھی بہت حریص ہوتا ہے اس لئے نفس کوبقرہ کہناتو مناسب ہے لیکن آج کل نفس کو کتا کہا جاتا ہے۔ چنانچہ شعراء کے کلام میں سگ نفس بکثرت مستعمل ہے مگریہ واہیات ہے۔ اس طرح بعض لوگ نفس کو کافر کہتے ہیں یہ اس سے بھی واہیات ہے۔ ہمارانفس تو الحمد للدنہ کتا ہے نہ کافر ہے۔ ہاں بقرہ تو تو ہوگا۔ نہ معلوم لوگ نفس کو کیا سمجھتے ہیں، لغت میں تو نفس حقیقت میں نفس ہمارائی نام ہے ہم سے الگ کوئی چیز تھوڑا ہی ہے تو اپنے کو کتا یا کافر کہنا کیا زیبا ہے اور اگر نفس کوئی مستقل چیز بھی ہوتب بھی اول تو وہ ہمیشہ شریر نہیں ہوتا کہ اس کو کتے سے تشبیہ دی جائے۔

نفس کی تین اقسام

نفس تبھی مطمئنہ ہوتا ہے بھی لوامہ بھی ہوتا ہے جھی امارہ ہوتا ہے، چنانچہ نصوص میں یہ بینوں صفات مذکور ہیں۔ایک جگہ ارشاد ہے وَمَا أَبْرِئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ (اور میں اپنے نفس کو بری نہیں بتلاتا، نفس تو بری ہی بات بتلاتا ہے)۔

دوسری جگه ارشاد ہے لا أفسِم بِیوْمِ الْقِیَامَةِ (1) وَلَا أَفْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ (میں قسم کھاتاہوں قیامت کے دن کی اور قسم کھاتاہوں ایسے نفس کی جواپنے اوپر ملامت کرے)۔اور تیسری جگه ارشاد ہے یا آیَتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَةُ ازجِعِی اِلٰی دَبِیکِ دَاضِیَةً مَزضِیَّةً (اے اطمینان والی روح تواپئے پروردگار کی طرف چل اس طرح کہ تواس سے خوش ہوا بھرا گرشریر بھی ہوتب بھی مسلمان تو ہے تو مسلمان کو کافر کہنا یا کتے ہے تشبید دینا کیا مناسب ہے ہاں بقرہ کے ساتھ تشبید دینے کا مضائقہ نہیں غرض جس طرح بقرہ کے ذبے کا امر ہوا تھاای طرح نفس کو بھی مجاہدہ ہے ذبے کرنا چاہدہ کے کا میا بی نہیں ہوتی۔ بعض لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہم کو بچھ کرنا نہیں ہوتی۔ بعض لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہم کو بچھ کرنا نہیٹ بیس ویتے۔ بعض لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہم کو بچھ کرنا نہیٹ بس ویسے ہی کا میاب ہو جائیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 23 می 20)

# فناكيابع؟

توررو گستویہ تو فناہ اور گم شدن گم کن یہ فناءالفناہ کہ ایسافناہو کہ اپنی فنا کی بھی خبر نہ ہواور یہ مبالغہ شاعری انہیں ہے بلکہ حقیقت ہے لوگ اس کو شاعری مبالغہ سمجھے ہوں گے مگر میرے پاس ایک نظیر سوجود ہے جس سے معلوم ہوجائے گاکہ فناء کے لئے فناءالفنالازم ہے وہ فناہی نہیں ہے جس میں اپنے فانی ہونے کی بھی خبر ہودیکھئے نائم وہ ہے جس کولپٹی نوم کی بھی خبر نہ ہوا گر نائم کولپٹی نوم کی خبر نہ ہواور وہ اتنی بات جا نتا ہو کہ میں سور ہاہوں تو وہ نائم نہیں ہے بیدار ہے نیند تواسی طرح فناوہ ہی ہے جس میں اپنی فنا ہے بیدار ہے نیند تواسی کا نام ہے کہ سونے والے کو بھی خبر نہ ہوکہ میں سور ہاہوں اس طرح فناوہ ہی ہے جس میں اپنی فنا کی بھی خبر نہ ہواور جواسی کو فانی سمجھتا ہے وہ فانی نہیں ہے بیدار ہے بلکہ مدعی ہے تو جس پریہ حال غالب ہو فناء الفناکاوہ کی بھی خبر نہ ہواور جواسی کوفانی سمجھتا ہے وہ فانی نہیں ہے بیدار ہے بلکہ مدعی ہے تو جس پریہ حال غالب ہو فناء الفناکاوہ کو کی بھی نیز نیو تی ہوگا کہ کوئی بھی اس کونہ پہچانے۔

معلام تقدین کی زیادتی سے کیا خوش ہو سکتا ہے وہ تواس سے خوش ہوگا کہ کوئی بھی اس کونہ پہچانے۔

(خطبات علیم الامت جلد 23، صحال عالمت علیم الامت جلد 23، صحال عالم تعلیم الامت جلد 23، صحال کے میں سرور کا کھی اس کونہ پہچانے۔

سارى اصلاح كسى أيك شخص يرمو قوف نهيس

اہل قشر کہتے ہیں کہ قصداً این حرکت نہ کر ناچاہے جس سے معتقد کم ہوں کیو نکہ اس سے فیض اصلاح بند ہوتا ہے ہائے وہ ای چکر میں رہتے ہیں کہ کسی طرح معتقد کم نہ ہوں اور دل میں یہ تاویل کرلی ہے کہ ہمارا مقصود نفع خلق ہے میاں بس جانے دوساری اصلاح آپ ہی پر تو مو تو ف ہ بس لوگ آپ کے معتقد نہ ہوں گے تو ان کو کہیں سے فیض ہی نہ سطے گا۔ خدا کے سینکر وں بند سے صاحب ارشاد موجود ہیں تم نے فیض کواپنے ہی اوپر کیوں مخصر سمجھ لیا ہے مادر کھو تمہارے معتقد کم ہونے سے فیض بند نہیں ہوسکتا اس لئے عارف ان تاویلوں پر کبھی توجہ نہیں کر تابلکہ اس کو لوگوں کی بے اعتقادی سے خوشی ہوتی ہے اسے اپنے صاحب فیض ہونے کا وسوسہ بھی نہیں آتا۔ عارفین کا اصلی نہ ان تو گوں کی بے اعتقادی سے خوشی ہوتی ہے اسے اپنے صاحب فیض ہونے کا وسوسہ بھی نہیں آتا۔ عارفین کا اصلی نہ ان تو جب ان کے گئے ہی مڑھ دیا جائے کسی خدمت کو اس وقت وہ مجبور ہو کر اسے انجام دیتے ہیں گر اس حالت میں بھی وہ ہر وقت اس کے گئے آمادہ ہوتے ہیں کہ ان کا دنیا میں ایک بھی معتقد نہ رہے اس لئے کسی کی بے حالت میں بھی وہ ہر وقت اس کے لئے آمادہ ہوتے ہیں کہ ان کا دنیا میں ایک بھی معتقد نہ رہے اس لئے کسی کی بے اعتقادی سے ان کورنج نہیں ہوتا اور نہ کسی کے جائل کہنے سے غصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، مل اس کے کے آمادہ ہوتے ہیں کہ ان کا دنیا میں ایک بھی معتقد نہ رہے اس لئے کسی کی بے اعتقادی سے ان کورنج نہیں ہوتا اور نہ کسی کے جائل کہنے سے غصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے جائل کہنے سے غصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے جائل کہنے سے غصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے جائل کہنے سے غصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے جائل کہنے سے خصہ آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے کہنے آمادہ ہوتے ہیں کہ ان کا دنیا میں ایک کے مالامت جلد 23، میں وہ ہر وقت اس کے جائل کیت سے خصر اسے عصر آتا ہے۔ (خطبات عیم الامت حد 13 میں وہ ہر وقت اس کے دفت وہ ہوتے ہیں کہنے میں وہ ہر وقت اس کے حد اس کی دو ہر وقت اس کے دو میں وہ ہر وقت اس کے حد اس کی دو ہر وقت اس کے دو میں کی دو ہر وقت اس کے دو میں وہ ہر وقت اس کے دو ہر وقت اس کے دو ہر وقت اس کے دو ہر وہ کے دو ہر وہ ہر وہ ہر وہ کی دو ہر وہ کی دو ہر وہ ہر وقت اس کے دو ہر وہ کی ہر وہ ہر وہ

مولانا قاسم نانو توی کے پیچھے پولیس لگ گئ

مولانا محمد قاسم نانوتوی صاحب فرمایا کرتے ہے کہ اگر چار حرفوں کی تہمت نہ لگی ہوتی تو میں ایسا اپنے کو غائب کرتا کہ کوئی یہ بھی نہ جانتا کہ میں دنیا میں پیدا بھی ہوا ہوں گر اس غائب نہ کر سکنے پر بھی آپ کی یہ حالت تھی کہ ایس وضع سے رہتے تھے کہ دیکھ کر کوئی نہ پہچانتا تھا کہ یہ کوئی عالم ہیں۔بس ایک لئگی گاڑھے کی کندھے پر ڈالے ہوئے رہا کرتے تھے۔ غدر میں مولانا کے پیچھے پولیس پھرتی تھی گر کسی نے بھی آپ کو نہ پہچانا ایک بار ایسا اتفاق ہوا کہ مولانا

مبحد میں پیٹے ہوئے تھے پولیس آئی اور خود مولانائی سے پوچھاکہ تم کو معلوم ہے کہ مولوی جمہ قاسم صاحب کہاں ہیں تو آپ فراسالیٹی جگہہ سے کھسک کر فہماتے ہیں کہ انجی تو یہاں تھے، پولیس والیس چلی گئے۔ سفر ہیں جب بہجی جاتے تو ساتھیوں کو نام بتلانے کی ممانعت تھی کہ میرانام کی سے ظاہر نہ کر نااورا گر کوئی آپ سے دریافت کرتا کہ آپ کانام کیا ہے تو فرماتے میرانام خورشید حسن ہے یہ مولاناکا شاید کسی تعرف نام پوچھا تو فرماتے اللہ آباد۔ ایک بار کسی نے عرض کیا مشہور نام جمہ قاسم تھاوہ فہیں بتلایا کرتے تھے اگر کوئی وطن کانام پوچھا تو فرماتے اللہ آباد۔ ایک بار کسی نے عرض کیا کہ حضرت آپ کا وطن نافو تہ ہوا گیا۔ فرمایاناؤتہ بھی تو خدانے آباد کیا ہے۔ بتلادیا کہ معنی لغوی کے اعتبارے وہ بھی اللہ آباد ہے، سجان اللہ آکیسا نفائے حال تھا گر باوجوداس انفائے ہوا تھا تھی ہوگیا۔ فرمایاناؤس کے تھوڑائی رہیں چھپ سکتے۔ نیامین نام روش ہے، بھلاآ فاب کہیں چھپ سکتے۔ خیات خوات تھا بھی نام روش ہے، بھلاآ فاب کہیں چھپ سکتے۔ جب شاہجہانچور میں مباحثہ ہوا ہے مسلمانوں کا تو مسلمانوں نے مولانا کو بھی بلایا تھا، مولانا شیل می موٹ تھی نے گئی میں نظر بھیں تشریف لے گئی موٹ سے کسی نے بھی نہ کہانی کا سادہ حس تکلی سے کسی نے بھی نہ کہانوں آب کی سامنوں کا تو سلمانوں کے حس سے بڑھا ہوا تھا، بڑے بنے۔ لوگ سے کسی نے بھی نہ کہانا کہ یہ کوئی عالم ہیں۔ ایک نیلی لئی موٹی سی سرپر ڈال رکھی تھی آس شان سے آپ پنچے۔ لوگ سے کسی نے بھی نہ کوئی معمولی آد می ہیں گر آپ کا سادہ حس تکلف والوں کے حسن سے بڑھا ہوا تھا، بڑے بڑے جہا کہ دین کھی معمولی آد می ہیں گر آپ کا سادہ حس تکلف والوں کے حسن سے بڑھا ہوا تھا، بڑے بڑے کے مار

حسن الحضارة مجلوب بنظرية وفي البداوة حسن غير مجلوب.

(شهریوں کا حسن بناوٹی ہوتاہے اور دیہاتیوں کا حسن خدادادہے)۔ اور آپ کی شان میر تھی

ول فریبان بناتی مه زیور بستند ولبر ماست که باحسن خداداد آمد

ول فریبان بناتی زیور متعارف سے مزین ہیں ہمارے محبوب میں حسن خداداد ہے)۔ حسن خداداد کے ہوتے ہوئے کیاضر ورت عمامہ کی اور کیاضر ورت ہے، جبہ کی۔

حاجت مشاطه نيست روئے دل آرام رأ

غرض جب آپ تقریر کے لئے اٹھے ہیں اور تقریر فرمائی ہے تو تمام جلسہ محوجیرت تھااس وقت مسلمانوں کی جان میں جان آئی اور مولانا کے تشریف نہ لانے کے خیال سے جور نج ہورہا تھامبدل بخوشی ہوگیا۔ آپ کی تقریر میں ایک خداداد شوکت تھی کہ اس زمانہ میں ایک ہندونے اپنے ایک دوست کو لکھا تھا۔ کہ شاہجہاں پور کے مناظرہ میں ایک نیلی لنگی والا چھوٹے قد کا مولوی سب سے جیت گیا۔ حالا نکہ اس ہندونے شاید مولانا کی تقریر کا ایک لفظ بھی نہ

سمجھاہو گا مگرا تن بات وہ بھی سمجھ گیا کہ یہ سب سے جیت گئے کیونکہ علوم و حقائق میں ایک نور اور ایک شوکت ہوتی سمجھا ہو گا مگرا تن بات وہ بھی نہو۔ ہے جو باطل میں سمجھا بھی نہ ہو۔ ہے جو باطل میں سمجھا بھی نہ ہو۔ (خطبات کیم الامت جلد 23، م 333، م 333)

# حضرت امام حسین رضی الله عنه کااینے غلام سے عفوودر گزر

ایک بار حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کھانا کھارہے تھے اور مہمان بھی حاضر تھے۔ غلام کا باؤل پھسلااور شورہ کا پیالہ حضرت امام کے اوپر گرا۔ حضرت نے اس کو نظرِ تادیب سے دیکھا۔غلام نے فوراً یہ آیت پڑھی و الْک خِلْمِیْنَ الْغَیْظَ یعنی اللہ تعالی مدر فرماتے ہیں غصہ پینے والوں کی۔اللہ اکبراس وقت کے غلام بھی ایسے ہوتے سے کہ اِس وقت آقابلکہ بزرگ بھی ایسے نہیں۔ ہر بات میں قرآن و حدیث ہی ان کی زبان پر تھا۔ قرآن شریف سنے ہی حضرت امام نے فرمایا کے ظمت غیظی لیمنی میں نے اپناغصہ ضبط کر لیا۔ پھر غلام نے پڑھا وَ الْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ۔ پینی اللہ تعالی ان لوگوں کی مدح فرمایا کے بیں جولوگوں کا قصور معاف فرمانے والے ہیں۔فرمایا عفوت عنک لیمنی میں نے تھے کو معاف کیا۔ پھر اس نے آگے پڑھا وَ اللّٰه یُجِبُ الْمُخْسِنِینَ یعنی اور اللہ احسان کرنے والے بندوں کو چاہے ہیں فرمایا عتقتک یعنی میں نے تھے کو آزاد کیا۔

حضور علیہ الصلوۃ السلام کی سلطنت حضرت سلیمان علیہ السلام کی سلطنت سے معنی اُ قولیٰ تھی جناب رسول ملٹی اُلیّا ہے نیادہ کوئی نہیں ہوااور نہ ہوگا کہ آپ نبی ہونے کے ساتھ صاحب سلطنت بھی سے اور سلطنت بھی آپ ملٹی الیّا ہم کی سلطنت بھی آپ ملٹی الیّا ہم کی سلطنت بھی آپ ملٹی الیّا ہم کی سلطنت بھی آپ ملی اُلیّا ہم کی سلطنت بھی ہوگا کہ حضور ملٹی الیّا ہم کی سلطنت معنی سلیمان علیہ السلام سے بڑھ کر تھی۔ گو صورۃ سلیمان علیہ السلام کی سلطنت اشد تھی۔ چنانچہ ایک مرتبہ حضور ملٹی الیّا ہم نماز پڑھتے تھے تو شیطان ایک آگ کا شعلہ لے کراس طرف چلا۔ اللہ اکبراس کی جہارت تو دیکھتے کہ بارگاہ نبوی میں بھی اس کی یہ ہمت ہوگی حضور ملٹی الیّا ہم نہوں میں بھی اس کی یہ ہمت ہوگی حضور ملٹی الیّا ہم نے فرمایا اعوذ باللہ منک (میں تجھ سے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں) یہ فرمانا تھا بھاگ گیا۔ بعد نماز کے حضور ملٹی الیّا ہم نے فرمایا اور یہ فرمایا اور یہ فرمایا کہ اگر میں چاہتا اواس کو کیکڑ لیٹا اور ستون سے باندھ دیتا کہ مدینہ کے لڑے اس سے کھیلے گر قصہ بیان فرمایا اور یہ فرمایا کہ اگر میں چاہتا ہوں نے یہ دعافر مائی تھی تھائی رہے اغفر اِن وَ مَن بِن منک اُن بول کی کہ کی کو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو تصد پر غور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملٹی ایکٹی کی سلطنت اقوی تھی کیونکہ کی کو کیٹو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو تصد پر غور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملٹی اُلیّا کی سلطنت اقوی تھی کیونکہ کی کو کیٹو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو تصد پر غور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملٹی اُلیّا کیا کہ انہوں نے تھی کو نکہ کی کو کیٹو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو تصدین خور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملٹی اُلیّا کے مسلطنت اقوی تھی کو نکہ کی کو کیٹو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو تصور کی کیک کی کو کرکر دہ چوڑ سکتا ہے جس کو

پورااطمینان ہو کہ جب چاہوں گا پھر پکڑلوں گاتو حضرت سلیمان علیہ السلام کاشیطان کو قید کر دیناصور قا تسلط عظیم ہے گریہ چھوڑ دینامعی تسلط اعظم ہے۔

حضورا کرم صلی الله علیه واله وسلم کے اخلاق حسنه

پس آپ ملٹی آئے مالے اللہ علیہ وسلم کی دس برس کا مل خدمت کی ہے ہے ہے اخلاق تو دیکھئے کہ حضرت انس فرماتے ہیں کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دس برس کا مل خدمت کی ہے ہے ہے تھے اور بچپن بھی ایسا کہ فرماتے ہیں کہ مجھے حضور ملٹی آئے آئے کسی کام کو فرماتے تو میں کہہ دیتا تھا کہ میں نہیں جاتا۔ اور دل میں یہ ہوتا تھا کہ جاؤں گا۔ وہ فرماتے ہیں ہیں کہ مجھے کبھی ان دس برس میں حضور ملٹی آئے آئے کسی کام کے متعلق بھی نہیں فرما یا کہ یہ کیوں نہیں کیا۔ اور یہ کیوں کیا۔ اور یہ کیوں کیا۔ اور یہ کیوں کیا۔ حالا نکہ اس سے زیادہ بھی آپ ملٹی آئے معاملہ فرماتے توہر گزاس کونا گوار نہ ہوتا۔

حضور صلی الله علیه وسلم کی شان محبوبیت

کیونکہ آپ مل اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ سے قربان محبوبیت وہ تھی کہ آدمی توآدمی جانورتک بیہ چاہتے تھے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ سے قربان ہو جائیں ، ججۃ الوداع میں سواونٹ کی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قربانی فرمائی جن میں سے 62 اونٹ ایپ دست مبارک سے نحر فرمائے تھے۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ اونٹول کی بیہ حالت بھی کلہن یودلفن الیہ بیٹی ان میں ہر ایک آپ ملی آئیل کے قریب ہوتا تھا کہ مجھ کو نحر فرمادیں گویاوہ حالت کی جو شاعر نے کہا یودلفن الیہ بیٹی ان میں ہر ایک آپ ملی آئیل کے قریب ہوتا تھا کہ مجھ کو نحر فرمادیں گویاوہ حالت کی جو شاعر نے کہا

ہمہ آ ہوان صحر اسرخود نہادہ برکف بامید آنکہ روزے بشکار خواہی آمد (صحر اکے تمام ہر نوں نے اپناسر تھیلی پرر کھ لیاہے اس امید میں کہ کسی دن شکار کو آئے گا)۔ پس اگر حضور ملٹے لیکٹیم کسی کے ساتھ سختی بھی فرماتے تووہ سختی بھی ہزاروں نرمی سے لذیذ تھی۔

(خطبات عكيم الامت جلد23،ص394،393)

# حضور صلی الله علیه وسلم کی از دواجی زندگی

لیکن باوجوداس کے حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے اپن عمر کے 63/سال اس حالت سے گزار دیے کہ کسی کو آف تک نہیں فرمایا۔ اپنے اہل کے ساتھ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس قدر نرم تھے اور اسقدر دلجو کی فرماتے تھے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنھانو ہرس کی عمر میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے یہاں آئی تھیں۔ آپ ایک مرتبہ ان کے حضرت عائشہ رضی اللہ عنھانو ہرس کی عمر میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے یہاں آئی تھیں۔ آپ ایک مرتبہ ان کے

ساتھ دوڑے تھے، نیز آپ مٹھ اُلِیَا مِلْما اِپنے گھر کاخود کام بھی کر لیتے تھے بکری کادودھ نکال لیتے تھے۔ اپنی جوتی سی لیتے تھے جھاڑودے لیتے تھے۔ (خطبات علیم الامت جلد 23، ص394، 393)

ظلم كاانجام

بن اسرائیل میں ایک سپائی نے ایک مجھلی والے کی مجھلی چین لی۔ مجھلی والے نے کہا کہ اے اللہ! میں اس سے آئی یہاں ہی بدلہ لینا چاہتا ہوں۔ وہ سپائی مجھلی گھر لا یا اور بیوی سے کہا کہ اس مسلم کو تکو۔ چنانچہ وہ تلی گئی جب سامنے آئی توجب اس کی طرف ہاتھ بڑھایا اس مجھلی نے ہاتھ میں کاٹ لیا اور اس میں شدت کا در دپیدا ہو گیا۔ اطباء کی رائے ہوئی کہ ہاتھ جب تک نہ کئے گا آرام نہ ہوگا۔ چنانچہ ہاتھ کاٹ ڈالا گیا۔ ہاتھ کا شخ کے بعد وہ در د آگے سر ایت کر گیا کی اہل دل نے کہا کہ جب تک اس مجھلی والے سے دعانہ کراؤ گے اس وقت تک آرام نہ ہوگا۔ اس کو تلاش کیا وہ مل گیا۔ اس نے کہا کہ جب تک اس کو تلاش کیا وہ مل گیا۔ اس فیصلی در د فوراً جاتا رہا اور صبح کو جب سو کرا ٹھاہاتھ بھی سالم پیا۔

#### حضرت داؤد کے دور کے ایک مصیبت زدہ کاواقعہ

حضرت داؤد علیہ السلام کے زبانہ میں ایک شخص نے نقر وفاقہ سے تنگ آکر دعاکی کہ اے اللہ! حلال روزی دے اتفا قاً ایک گائے اس کے گھر میں گھس آئی۔ اس کو کاٹ کر کھاگیا جس کی وہ گائے تھی اس نے داؤد علیہ السلام کے بہاں نالش کی ، داؤد علیہ السلام کو جی سے علم ہوا کہ اس کو چھوڑ دو۔ داؤد علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے اللہ! اس نے تو کھلا ظلم کیا ہے۔ یہ فیصلہ سمجھ میں نہیں آیا، تھم ہوا کہ فلال در خت کے نیچ گڑھا کھد واؤ۔ چنانچہ گڑھا کھودا گیا تواس میں سے ایک مقتول شخص کی لاش نکی اور ایک چھری بھی نکی اس پراس گائے والے کانام کندہ تھا۔ قصہ یہ ہوا تھا کہ یہ مقتول اس مفلس کا باپ تھا اور یہ گائے والا اس کے یہاں نوکر تھا اور گائے بھی اس کی تھی اس نے اس کو قتل کر کے گائے پر بھی اور اس کے تمام املاک پر قبضہ کر لیا تھا چنانچہ اس پر قتل کا مقدمہ قائم ہوا اور قصاص لیا گیا۔

مظلوم کی بددعا قبول ہوتی ہے

اس امت پر حق تعالی کی بیر رحمت ہے کہ تھلم کھلا سزا نہیں ہوتی اس لئے کہ اس میں رسوائی ہے۔ہاں در پر دہ سزاہوتی ہے جس سے ظاہر بین اہل دنیا بیہ نہیں سبھتے کہ بیاس کے گناہوں کی سزاہے بلکہ اسباب ظاہر ہ کی طرف اس کو مضاف کرتے ہیں لیکن واقع میں وہ اس کے ظلم کی سزاہوتی ہے خصوصاً جبکہ وہ مظلوم بدد عابھی کرے کیونکہ مظلوم کی بدد عابہت جلدی قبول ہوتی ہے۔

بترس از آہ مظلوماں کہ ہنگام دعا کردن اجابت از واحق بہر استقبال می آید (مظلوموں کی بدد عاسے ڈروکہ ان کے دعا کرنے کے وقت قبولیت اللّٰہ کی طرف سے استقبال کو آتی ہے )

# حتی کہ کافریر بھی اگر کوئی ظلم کرے اس کی بھی دعا قبول ہوتی ہے۔ بیوی کے الگ رہنے کا مطالبہ اس کا ہے

ایک ظلم بیوی پراور بھی ہوتا ہے جس میں دینداری کے مدعی بکثرت موجود ہیں وہ سے کہ جو پچھ کماتے ہیں مال
باپ کی نذر کر دیتے ہیں اور بیوی کو ان کا دست گر رکھتے ہیں اور مال باپ بھی بعض ایسے ہوتے ہیں کہ وہ اس کی خبر
گیری نہیں کرتے اور بیوی الگ رہنا چاہے توالگ نہیں کرتے کہتے ہیں کہ گھر کی ہوانکل جائے گی۔ پرانی بوڑھیوں کے
زیادہ ترایسے ہی خیالات ہیں یادر کھوحت تعالی کی معصیت میں کسی کی اطاعت نہیں اگر بیوی الگ رہنا چاہے توالگ رکھنا
اسکاحت اور ضروری ہے بلکہ اس زمانہ میں تواسی میں مصلحت ہے کہ الگ رہیں شامل رہنے میں بہت فساد ہیں ہے پرانی
عور تیں اکثر بہوؤں کو بہت ستاتی ہیں اور عجیب بات ہے اگر بیٹا بیوی کی طرف ملتفت ہوتا ہے وہ اس سے بھی جاتی ہیں
اور اگر ملتفت نہ ہو تو نمک پڑھواتی پھرتی ہیں۔ تعویذ کراتی ہیں الگ رہنے میں ان سب بھیڑوں سے نجاح ہوتا ہے اور اگر
ہی ہو کہ بہویں آ جکل نالا نُق ہوتی ہیں ساسوں سے لڑتی ہیں۔ دق کرتی ہیں۔ میں کہتا ہوں کہ اس کا مفتضیٰ بھی بہی ہی

والدین کے حقوق میں کوتاہی

بعض لوگ ماں باپ کے حقوق اداکرنے میں کوتاہی کرتے ہیں ادر بیوی کی جانبداری کرتے ہیں اس کی اصلاح بھی اوپر عرض کرچکاہوں کہ الگ رہیں کہ ایسے معاملات ہی نہ ہوں جن میں جانبداری کی نوبت آئے۔ (خطبات عیم الامت جلد23، ص296،397)

# جو بیسویں جلد کے جواہر

# تين شخصول پر لعنت

حدیث شریف میں تین شخصوں پر لعنت آئی ہے۔اول ملک کذار یعنی جموٹے بادشاہ پراس لئے کہ جب وہ بادشاہ ہے تواس کو جموٹ کی کیا ضرورت جموٹ تو وہ ہولے جو کسی سے دبتاہواور جب اللہ تعالی نے اس کو سلطنت عطا فرمائی ہے تواس کو کیا جاجت ہے۔ دوسرے عاکل متکبر پر لعنت آئی ہے یعنی غریب ہو کر تکبر کرے۔ چنانچہ دیکھا جاتا ہے کہ بعض غریب باوجود اپنی شکستہ حالی کے بھی اپنی مروثہ میں رہتے ہیں۔امیر بے چارے ریجھ جاتے ہیں مگر یہ غریب لبنی شخی میں رہتے ہیں۔ خاص کر تقریب میں اکثر اپنی جاتے ہیں اور بلانے سے بھی نہیں آتے۔ تقریب والے مناتے ہیں، خوشاہدیں کرتے ہیں مگران کی ناک ہی سیدھی نہیں ہوتی۔ہارے یہاں ایک مال دار شخص تھے، والے مناتے ہیں، خوشاہدیں کرتے ہیں محمل شخص کو جو کہ ان کے یہاں دعوت اور انتظار طعمام میں بیٹھے تھے ان کے یہاں کا سامان دیکھ کر بہت حسد ہوا۔ سوچنے گئے کہ کوئی عیب نکلے۔ چنانچہ ایک بات نکلی سقاء کار خانہ میں جارہا تھا۔ اس کی منگ میں ایک سوراخ تھا۔ اس میں سے بانی نکل کر ان کے کہاں دعوت نور انتظار طعمام ہیں بیٹھے تھے ان کی منگ میں ایک سوراخ تھا۔ اس میں سے بانی نکل کر ان کے کپڑوں پر گرا۔ بس شخ صاحب کہاں سے چھنگ کر کہا ہے۔ اس میں سے بانی نکل کر ان کے کپڑوں پر گرا۔ بس شخ صاحب کہاں سے چھنگ کو کی عیب نظرے ہو گور کر ان کے اندر خیال پکانا بھی زناہی میں والے ہو کہا کو کیا کیا کہا۔اب مناتے ہیں منتے نہیں، ایسوں کا علی تو ہے کہ ان کو منہ نہ لگانی اور دل کے اندر خیال پکانا بھی زناہی میں داخل ہے اور وجہ بیہ ہے کہ نقاضا کرنے والی کوئی چیز اندر ہے نہیں جو مجبور کرے۔اس پر بھی کم بخت مبتلا ہوتا ہے، تو یہ داخل ہے اور وجہ بیہ ہے کہ نقاضا کرنے والی کوئی چیز اندر ہے نہیں جو مجبور کرے۔اس پر بھی کم بخت مبتلا ہوتا ہے، تو یہ زیادہ موجب و عید ہے۔یہ وقت تو وہ تھا کہ ذکر و فکر میں گزارتا۔

# دن میں چالیس مرتبہ موت کو یاد کرنے کا جر

چنانچہ حدیث شریف میں وارد ہے کہ اگر کوئی شخص دن بھر میں چالیس مرتبہ موت کو یاد کرے تواس کو شہادت کا مرتبہ ملتا ہے اور شہادت کا مرتبہ معلوم ہے کتنابڑا ہے کہ شہید ہمیشہ زندہ رہتا ہے اور بے حساب و کتاب جنت میں جاتا ہے۔ سوعلاج کے ساتھ انعام بھی، کیسی عنایت ہے۔ اس پر ایک مثال یاد آگئ، مجھ کو ایک مرتبہ بچپن میں والد صاحب نے فرمایا کہ ہم تم کو ایک روبیہ دیں گے اگر تم یہ میں والد صاحب نے فرمایا کہ ہم تم کو ایک روبیہ دیں گے اگر تم یہ کی اور دیکھئے ہمارے بی نفع ہوگانہ پئیں گے تواس کا ضررہم کو ہوگالیکن دوا

پینے پر بھی انعام ویا جاتا ہے۔ یہ غایت شفقت ہے۔ شفاخانہ میں توذرا تجربہ کر کے دیکھو، اس سے حق تعالیٰ کی رحمت اپنے بندول پر رافت وشفقت کا اندازہ ہوتا ہے کہ ہمارے نفع کے لئے ایک علاج تجویز فرما یااور پھر اس پر انعام کا وعدہ بھی بینی شھادت جو کہ اعلیٰ مراتب میں سے ہے، اس کے عطاء کا وعدہ ، یہ توذکر موت کی نفسیلت ہوئی جس کو میں نے انعام سے تعبیر کیا۔ باتی رہے اس کے آثار جن کے ترتب کے اعتبار سے اس کا یادکر ناعلاج قرار دیا گیا ہے۔ سووہ یہ ہیں کہ موت کو جب کثرت سے یاد کرے گا تو دنیا سے دل اس کا سر دہو جائے گا اور دنیا کے بھیڑوں میں پڑنا پندنہ کرے گا اور اس کی مزید ایک نظیر ہے وہ یہ کہ جس زمانے میں طاعون پھیلا تھا اس وقت یہ حالت تھی کہ کام تو دنیا کے سب کرتے سے بازار والے ، تجارت والے ، زراعت والے سب اپنا اپنا کام کرتے سے گر سب میں ایک سونا پن تھا کہ کی کام میں جی نہیں لگتا تھا اذا اصبحت فلا تحدث نفسك بالمساء واذا امسیت فلا تحدث فی نفسك بالمساء واذا امسیت فلا تحدث فی نفسك بالمساء واذا امسیت فلا تحدث فی نفسك کام شہر شخص کو بلا مجابدہ حاصل تھا۔ (خطبات عیم الامت جد 20 واور جب شام کا وقت آوے تو صبح کا انتظار مت کر واور جب شام کا وقت آوے تو صبح کا انتظار مت کرو) ،

### سات آدمی سایه عرش اللی میں

سوائے عرش کے اور وہ سایہ سات آدمیوں کو ملے گا۔ ایک ملک عادل، دو سرے شاب عابد تیسرے جس کادل میں مید میں زیادہ لگتا ہو، چو تھے جو خلوت میں خدا کو باد کر کے رونے گئے، پانچویں جن دوستوں میں اللہ کے واسطے محبت ہو چھٹے جو خفیہ خیر ات کر دے، ساتویں جس کو کوئی عورت حسین بلائے اور وہ خدا کے خوف سے رک جائے۔ پھر سوچ کہ حساب کاوقت آئے گاہم کو الگ الگ بلایا جائے گادہاں کوئی و کیل، بیر سٹر نہ ہوگا۔ جب یہاں کی عدالت کی جرح کا تحل نہیں تو وہاں کیسے ہوگا۔ پھر صراط کو یاد کرے اس پر چلنا ہوگا وہ تلوارسے زیادہ تیز اور بال سے زیادہ بار یک ہوگی اس کے بعد جہنم اور اس کے قتم صرم کے عذاب کو یاد کرے غرض ایک وقت مقرر کر کے اس طرح ہیں۔ بیشہ بلاناغہ کم از کم ایک گفتہ یہ مراقبہ کر لیا کرے۔ اول اول تکلف سے یہ یاد ہوگی اور خاص وقت میں یاد ہوگی پھر رفتہ اکثر وقت میں اور ہر وقت یہ حالت پیش نظر رہنے لگے گی اور معصیت چھوٹ جائے گی۔ چنانچہ جن لوگوں رفتہ رفتہ اکثر وقت میں اور ہر وقت یہ حالت پیش نظر رہنے لگے گی اور معصیت چھوٹ جائے گی۔ چنانچہ جن لوگوں کی پیر حالت غالب ہو جاتی ہے۔ ان سے بھی نافر مانی نہیں ہوتی۔

### أيك باد شاه اور فقير كي حكايت

یہاں مجھ کوایک حکایت یاد آگئ۔ایک باد شاہ ایک فقیر کے معتقد تھے اور ان کی خدمت میں جایا کرتے تھے اور ہمیشہ دیکھتے تھے کہ وہ فقیر ایک گولی روز کھاتے ہیں۔ باد شاہ نے ایک دن پوچھا کہ حضرت یہ گولی کیسی ہے؟ فقیر نے ایک گولی باد شاہ کو بھی دے دی۔ باد شاہ نے وہ گولی کھالی۔ اس کے سبب شہوت اس قدر ہوئی محل میں جس قدر یبیاں، اونڈیاں تھیں سب سے قربت کی لیکن ان سے بھی تسلی نہ ہوئی۔ باد شاہ کے دل میں وسوسہ گزرا کہ میں نے یہ گولی آج ہی کھائی ہے میری یہ حالت ہوئی اور یہ فقیر روزانہ کھاتا ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے پاس عور تیں آتی ہیں اور اس وسوسہ نے اس کو زیادہ پریشان کیا۔ ان بزرگ کو بذریعہ کشف اس خطرہ کی اطلاع ہوئی۔ جب دوسرے روز بادشاہ آئے تو چاہا ایک تدبیر لطیف سے اس کا وسوسہ زائل کریں۔ ان حضرات کی عادت ہوتی ہے کہ زبان سے پچھ نہیں کہتے بلکہ ترکیب سے مرض زائل کرتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 24، ص 35)

#### خقيقي مجابده

ای طرح یہاں بھی ہمت کرکے بار بار نفس کے تقاضوں کی مخالفت کرو۔ چندروز کے بعد پھر مخالفت کی عادبت ہوجائے گی اور عادت سے ہر کام سہل ہوجانا ہے بس اس کانام حقیقی مجاہدہ ہے اس سے اتباع کامل اور استقامت نصیب ہوجاتی ہے اور یہی بڑی کرامت ہے اس کے سامنے ہزار کرامتیں ہے ہیں۔

# بزر گول كواستقامت مجاهده كى بدولت ملى (تمام تصوف كاخلاصه)

یادر کھو! بزرگوں میں یہ استقامت اور گناہوں سے احتیاط کی توجہ سے پیدا نہیں ہوئی بلکہ ان کو یہ دولت مجاہدہ سے ملتی ہے اور مجاہدہ سے مر ادوہی ہے مخالفت نفس۔ بس اسی طریقہ سے تم بھی گناہوں سے بنی معاصی کا تقاضا کرتا ہے اس کو دو کو اور اطاعت میں کسل کرتا ہے اس کا مقابلہ کرو۔ بس یہی خلاصہ ہے تمام تصوف کا اذکار، اشغال اور مر اقبات بھی اسی کئے جاتے ہیں تاکہ نفس کے تقاضوں کا مقابلہ آسان ہو جائے اور ہمت میں تو ت اور برکت پیدا ہو جائے۔ چنانچہ ایک مراقبہ اس آیت میں بھی تعلیم کیا گیا ہے جس کو میں نے تلاوت کیا تھا مَن کان کرکت پیدا ہو جائے۔ چنانچہ ایک مراقبہ اس آیت میں بھی تعلیم کیا گیا ہے جس کو میں نے تلاوت کیا تھا مَن کان خدا سے ملئے کا اشتیاتی یاخوف ہو وہ اس کو سوچا کرے کہ خدا سے ملئے کا وقت ضرور آنے والا ہے۔ جت اور دوزخ کے احوال واہوال کے سوچنے سے دل میں رغبت اور خوف پیدا ہوگا وہ قت وہ موجائے گیا اور طاعات میں مشقت و محنت ثواب کے استحضار سے پہلے کہ وہ تو اس مراقبہ سے دونوں کام بن جائیں گے گناہوں سے بچنے کی بھی ہمت ہو جائے گی اور طاعات میں محصیت کا تقاضا پیدا ہواس وقت پانچ منٹ کے لئے دوزخ کی تصور کر لینا کہا ہو تھوڑی ہی لذت کا نجام ہے ہو گا کہ سخت عذاب میں مبتلا ہو ناپڑے گا اور جس وقت طاعات میں ستی اور کہا ہوں وقت بنت کی نعموں کا تصور کر لینا بھی ہی بدا ہواس وقت جست کی لئے میں اوقت جست کی نوت ہو وہ قرآن کی اس تعلیم پر عمل کرے ہار الآباد کی راحت نفسیہ ہوگی توصاحبو! جس کی گناہوں سے بچنے کا شوق ہو وہ قرآن کی اس تعلیم پر عمل کرے ہارے اندر رغبت نفسیہ ہوگی توصاحبو! جس کی کو گناہوں سے بچنے کا شوق ہو وہ قرآن کی اس تعلیم پر عمل کرے ہارے اندر رغبت نفسیہ ہوگی توصاحبو! جس کی گناہوں سے بچنے کا شوق ہو وہ قرآن کی اس تعلیم پر عمل کرے ہارے اندر رغبت نفسیہ ہوگی توصاحبو! جس کی کو گناہوں سے بچنے کا شوق ہو وہ قرآن کی اس تعلیم پر عمل کرے ہارے اندر رغبت

اور خوف دونوں کی بہت کی ہے اس وجہ سے ہم گناہوں میں مبتلا ہوجاتے ہیں اگریہ دو باتیں پیدا ہو جائیں تو پھر مجھی معاصی کاار تکاب ہی نہ ہواور اطاعت میں سستی نہ ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 24، ص67)

کفر تکبر کی شاخ ہے

اب تکبر اور کفر دونوں میں علاقہ معلوم ہوگیا وہ یہ کہ تکبر سب ہے کفر کا اور کفر سبب ہے دخول جہنم کا تو تکبر ہی سبب ہوا دخول جہنم کا لیکن بواسطہ لیعنی سبب السبب ہوا اور بناء ہر تقریر مذکور متکبرین کے لفظ میں اشارہ ہے تمام عقلد اور اخلاق کی خرابی تکبر ہی سے پیدا ہوتی ہے اور یہی تکبر اصل ہے ہر ذمیمہ کی اور تکبر کا نتیجہ بیان کیا گیا دخول جہنم تواس میں ہر برے عقیدے اور ہر ذمیمہ کی برائی آگئی۔ اس کی مثال ہے ہے کہ کہا جائے کہ میٹھا کھانے سے خون میں گر بھی آگئی اور قبلی بھی آگئی اور قلاقند بھی۔ چنانچہ سب جائے ہیں کہ تکبر ہی سبب ہوا ہے ابلیس کے کفر کا اور اس کے ملعون ہونے کا، تو خیال کرنے کی بات ہے کہ لوگ کفر سے تہیں ڈرتے تو ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تکبر سے نہیں بچتے اور اس سے نہیں ڈرتے ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تکبر سے نہیں بچتے اور اس سے نہیں ڈرتے ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تکبر سے نہیں بچتے اور اس سے نہیں ڈورتے ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تکبر سے نہیں بچتے اور اس سے نہیں ڈرتے ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تکبر سے نہیں بچتے اور اس سے نہیں ڈورتے ہیں جو ایک شاخ ہے تکبر کی اور تو سے دراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقند سے تو ڈراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقند سے تو ڈراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقند سے تو ڈراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقند سے تو ڈراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقت کی تو تو پہلے لیکن گر خوب کھا وے۔

(خطبات علیم الامت جلد 24، میں 120 سے تو ڈراجائے۔ یہ ایسا ہوا جے کوئی جلیجی اور قلاقت کیں تو تو پہلے لیکن گر خوب کھا وے۔

اشدكبر

یہ وہی کبرہے جس کو مولانانے فرمایا کہ بعض کبر بصورت تواضع ہوتاہے صورت توالی کہ بالکل سرایامتواضع معلوم ہوتے ہیں لیکن حقیقت اس کے سوا پھے نہیں کہ لوگ ہم کو متواضع سمجھیں اور اس طرح ان کے دلول میں ہماری و قعت اور بڑائی آجائے تو بڑائی مقصود ہوئی نہ کہ تواضع ، یہ کبر بڑا خطر ناک ہے۔ یہ اس کبر ہے اشدہے جو بعض دنیاداروں میں ہوتاہے کہ کھٹ پیٹے اگرے ، یہ بھی کبرہے مگر دونوں میں فرق ہے اس سے نہ بیٹے والے کا کبراشد ہے کیونکہ وہ چھپا ہے اور یہ ظاہر ہے اس لئے تپ دق اوپر کے (یعنی فاہری) بخار سے نہ بیٹے والے کا کبراشد ہے کیونکہ وہ چھپا ہے اور یہ ظاہر ہے اس لئے تپ دق اوپر کے (یعنی ظاہری) بخار سے زیادہ خطر ناک ہے۔ دوسرے اس لئے اشد ہے کہ یہ فعل صف نعال میں بیٹے جانا اور تواضع کی صورت افتیار کرنا محمود عند الناس ہے اس سے زیادہ رفعت حاصل ہونے کی امید ہے اور اس واسطے اس کو افتیار کیا جاتا ہو اور اس محفی کی وضع جو کہ خود آکر او نجی جگہ پر بیٹے گیا ہے لوگوں کے نزدیک بھی محمود نہیں اس سے اتنی رفعت حاصل ہونے کی امید نہیں جتنی اس میں تھی تو یہ بڑا ہو ااس سے ، اور ایک وجہ یہ ہے کہ اس نے اپنی وضع علی مرکسے حاصل ہونے کی امید نہیں جتنی اس میں تھی تو یہ بڑا ہو ااس سے ، اور ایک وجہ یہ ہے کہ اس نے اپنی وضع علی فرق نہا کے لئے اپنے بھائی کا کہنا نہ مانا یہ صف نعال میں دوسروں کی دل گئی کر کے اس لئے بیٹھتا ہے کہ اپنی وضع عیں فرق نہ اورائے۔

# مخفى تنكبر

خلاصہ یہ کہ ایک کر بشکل کر ہوتا ہے اور ایک کر بشکل تواضع ہوتا ہے اور یہ اہل علم میں زیادہ ہوتا ہے اور یہ السا تکبر ہے کہ اس کا اپنے دو سرول کو تو کیا صاحب من کو بھی پتہ نہیں چاتا، عوام تو علماء کے ساتھ ایسا عقیدہ رکھتے ہیں کہ علم کا نام آتے ہی ان کی ہر بات کو اچھا سیجھنے لگتے ہیں اور یہ عالم صاحب حقیقت سے ناآشا اور افعال کی صورت اچھی پا کر مطمئن ہیں کہ ہم عالم باعمل ہیں، تواضع ہم میں موجود ہے، زہد ہم میں موجود ہے، حالا نکہ نہ تواضع نہ زہد، صرف تکبر ہی تکبر ہی تعلیم ہوتا کہ کیا ہے؟ کچھ تو یہ خوداس غلطی میں مبتلا ہیں اور کچھ لوگوں کے منہ سے تعریف سن کر ان کا دماغ خراب ہوگیا ہے اور سیجھتے ہیں کہ کوئی بات تو ہے جو ہمار کی تعریف کی جاتی ہوگیا ہے اور سیجھتے ہیں کہ کوئی بات تو ہے جو ہمار کی تعریف کی جاتی ہوگیا کہ مرض کو صحت سیجھنے لگے۔ (خطبات عیم الامت جلد 24، میں 139)

عالم میں عبودیت ہے یا تکبر

اس سے قووہ فخض اچھا ہے جس کو مٹھائی بنائی توایک بھی نہیں آتی مگر لڈوکی سے خرید کریا ہائیگ کریا جس طرح بھی ہو گود میں بھرد کھے بین اور کھارہا ہے اور مزے لے رہا ہے اور مقصوداس کو حاصل ہے، یہی حالت ان عالم صاحب کی ہے کہ ساری عرعلم دین کی ضدمت میں صرف کی اور علم کو بڑھاتے چلے جاتے ہیں اور تمام شہر ان کا شاگرد ہے، ہزاروں کو ان سے فیض ہورہا ہے مگر حقیقت حال ہیہ ہے کہ یہ اس حلوائی کی طرح گدی پر چڑھے بیٹے ہیں اور شاگردوں کو بھی بتلارہ ہے ہیں اور مٹھائی تمام شہر کو بھی کھلا رہے ہیں مگر خود کبھی نہیں کھائی ، واللہ باللہ ان کا منہ شاگردوں کو بھی بتلارہ ہے ہیں اور مٹھائی تمام شہر کو بھی کھلا رہے ہیں مگر خود کبھی نہیں کھائی ، واللہ باللہ ان کا منہ مٹھانہیں ہونے کا۔ ہزاروں آدمی ان کی بروات دیندار ہو جاویں گے مگر ان کو دین کا ذائقہ بھی نہیں معلوم ہونے کا، پس وین کا ہم اس کو بین کانام اس تعلق کا ہم ہوئیات کی صد تکبر ہے ، اہل علم اس کو بین کانام اس تعلق کا ہے جو حق تعالی کے ساتھ ہے ، جس کانام عبودیت ہے۔ جس کی ضد تکبر ہے ، اہل علم اس کو غور کرلیں کہ ان میں عبودیت ہے بیاں اس کی کرتا ہوں کہ اپنے احوال میں غور کوں نہیں کرتے اور کیوں نہیں مشورہ کرتے اور کیوں اس کے سامنے اپنے حالات عرض نہیں کرتے تا کہ وہ بتلائے کہ اتنا حصہ اس میں عبودیت کا ہے اور اتنا تکبر کا علم کو کہتا ہے دور کے وال ماسے اور اتنا تکبر کا علم کو کہتا ہے میں اس کی کرتا ہوں کی اس سے اصلاح کرتے ہیں ابنی بھی تو کریں مٹھائی جی تی کہ کو مشہل نے کہ اتنا حصہ اس میں عبودیت کا ہے اور اتنا تکبر کا علم کو دور کی کا منہ میشا کرتے ہیں اپنی بھی تو کریں مٹھائی جی تی کہ کو کو مشہل نے کو کہت ہیں اپنی بھی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کر میں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی کے دور کی کا منہ بیٹھائی جی تو کریں مٹھائی جی تو کریں مٹھائی تو کریں اس کے دور کی کا منہ بیٹھائی کے دائل جی کہ دور کی کا منہ بیٹھائی کے دائل جی کہ دور کی کا منہ بیٹھائی جی تو کریں اس کے دور کی کا منہ بیٹھائی جی تو کریں کی دور کی کا منہ بیٹھائی کے دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی کی کی دور کی کی کو کی کی دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی کی کو کری کی کی دور کی دور کی کی کی

### ایک بزرگ کی حکایت

مسلمانوں کابل صراطے گزرنا

حدیث شریف میں آتا ہے کہ جب مسلمان پل صراط سے گزرین گے جمکاراستہ جہنم کی پشت پر سے ہوگاتو جہنم مسلمانوں سے کہے گی جزیدا مومن فان نور کی اطفأ ناری اے مسلمان جلدی سے پار ہوجا تیر بے نور کی شخنڈک نے تومیری آگ ہی کو بجھادیا۔ جب پشت پر سے گزرنے کا بی اثر ہے توجب مسلمان جہنم کے اندر ہوگائی وقت تو بھلا کیا حال ہوگا کچھ عجب نہیں کہ بردایمان کی وجہ سے نار جہنم اس پر اثر ہی نہ کر سے یا اثر کر سے اور اسکواحساس نہ ہویا احساس ہواور کم ہوگو وہ کم بھی خدا تعالی کی پناہ بہت کچھ ہے میں ان باتوں سے معاصی پر جرائت نہیں دلا تابلکہ مطلب سے ہے کہ موت سے جو آپ کو ایسی و حشت ہے کہ اس کے تصور سے بھی ڈرتے ہوائی کو دور کر و۔

(خطبات عیم الامت جلد 24 میں المت جد میں المت جد کہ اس کے تصور سے بھی ڈرتے ہوائی کو دور کر و۔

حضرت سلطان الاولیاء کے جنازہ پر کسی مرید کے اشعار پڑھنے کی حکایت ای طرح حضرت سلطان الاولیاء سلطان نظام الدین رحمۃ اللّٰہ علیہ کے جنازہ کے ساتھ کسی مریدنے غلبہ محبت میں بارباریہ شعر پڑھا: سخت بے مہری کہ بہ مامیروی تو کجا بہر تماشا می روی سروسیمینا بصحرا میروی اے تماشاگاہ عالم روئے تو

(اے محبوب! آپ صحرامیں جارہے ہیں سخت بے مہری کہ بغیر ہارے جارہے ہیں اے محبوب! آپ کارخ انور جہان کا تماشاگاہ ہے آپ تماشہ کے لئے کہاں جارہے ہیں)

اس کابی اشعار پڑھناتھا کہ سلطان جی کی تغش کو وجد ہوااور ہاتھ کفن سے باہر او نچاہو گیااسپر لو گول نے اس مرید کو خاموش کیا کہ یہ کیا غضب کرتے ہو قیامت بر پاہو جائے گی جنازہ کے ساتھ خاموش سے چلوغرض تھوڑی دیر میں سکون ہوا اور ہاتھ بدستور کفن کے اندر ہو گیا۔ دیکھئے اہل محبت کو موت کے بعد بھی کیسی برتری حاصل ہوتی ہے کہ مرنے کے بعد بھی وجد وحال باتی رہا۔ (خطبات عیم الامت جلد 24، ص 216)

حضرت غوث اعظم كابدال مقرر كرنا

اور سنیے حضرت غوث اعظم رحمہ الله کا قصہ ہے جو غالباً شیخ عبد الحق دہلوی نے کسی رسالہ میں لکھاہے کہ ایک برآپرات کوام اور خانقاہ کے در وازہ کی طرف چلے۔خادم نے دیکھا کہ حضرت خانقاہ کے در وازہ کی طرف جارہ ہیں تووہ بھی ساتھ ساتھ ہولیا، مگراس طرح کہ حضرت کو خبر نہ ہو۔ بیادب ہے مشائخ کا کہ ان کے خاص او قات میں مثلاً تنجد کے وقت ان کے پاس جاکر نہ بیٹے نہ سامنے جاکر کھڑا ہو، بلکہ دور رہ کر دیکھتارہے۔اگران کوئی کام کی ضرورت قرینہ سے معلوم ہو تو وہ کام کر دے ورنہ الگ رہے اور ان کے او قات میں خلل نہ ڈالے، کیونکہ بزرگوں کو تہجد یاخلوت کے وقت کسی کا پاس ہونا گوار انہیں ہوتااور مجھے بھی گومیں کچھ نہیں ہوں صبح کی نماز کے بعد باتیں کرنے والے پر غصہ آتا ہے کہ بیر کیا بے قدر ہے کہ ایسے نورانی وقت کوضائع کرتا ہے۔ صبح کی نماز کے بعد سے طلوع سمس تک بیروقت ذکراللہ کے لئے عجیب ہے،اس کوضائع نہ کرناچاہئے۔غرض حضرت غوث اعظم خانقاہ سے باہر تشریف لے چلے اور خادم ساتھ ساتھ رہااور اس کی کو مشش کرتارہا کہ حضرت کواطلاع نہ ہو، یہاں تک کہ دروازہ شہر پناہ پریہنچے جومقفل تھا گر حضرت کی برکت ہے قفل کھل کیااور دونوں صاحب کیے بعد دیگرے شہر سے باہر تھے۔تھوڑی دیر میں ایک نیاشہر نظریرا۔ خادم کو بڑی حیرت ہوئی کہ بغداد کے متصل کوئی بھی شہر نہیں۔ یہ شہر کہاں سے آگیا مگر وہ اصل میں متصل نہ تھا، بہت دور تھا۔ حق تعالی نے غوث اعظم کی کرامت کے لئے زمین کی طنابیں تھینچ دیں،اس سے قریب ہو گیا، چنانچہ دونوں صاحب ایک مکان میں پہنچے جہاں اولیاءاللہ کا ایک مجمع تھااور اس مکان کے ایک ست میں ایک درجہ تھاجہاں ہے کسی بیار کے کراہنے کی آواز آر ہی تھی، پھروہ آواز منقطع ہو گئی اور یانی کے گرانے کی آواز آنے کلی تھوڑی دیر میں وہاں ہے ایک جنازہ برآ مدہوااور چند آ و می ساتھ تھے جن میں ایک بوڑھے بزرگ گویااس مجمع کے

سردار معلوم ہوتے تھے۔انہوں نے کہاجنازہ تیار ہے۔سب حضرات نے جنازہ کی نماز پڑھی۔حضرت غوث اعظم امام بے۔ نماز کے بعد جنازہ کولے گئے اور جو پہلے سے حضرت کے پاس جمع تھے وہ بدستور حاضر رہے اور انہول نے حضرت غوث اعظم سے کچھ عرض کیااور تھوڑی دیر میں ایک شخص عیسائی حاضر ہوا۔ آپ نے اس کوزنار توڑ کر الگ كااور لا إله إلا الله محمد رسول الله كاس كو تلقين كى-مسلمان كرنے كے بعد فرماياكه يه مخص اس كے قائم مقام ہے،اس کے بعد آپ وہاں سے رخصت ہوئے اور تھوڑی دیر میں بغداد میں داخل ہو گئے۔خادم بھی الگ الگ ساتھ رہا۔ جب صبح کی نمازے فارغ ہوئے تواس وقت کسی کتاب کادرس ہوا کرتا تھا۔ آپ نے خادم سے فرمایا کہ آؤسبق پڑھ لو۔ وہ کتاب لے کر حاضر ہوااور کہنے لگا حضرت! رات کے واقعہ کی حقیقت سمجھ میں نہیں آئی۔اس کئے طبیت کو بہت تشویش ہے، پڑھنے کو بھی دل حاضر نہیں۔ پہلے اس کی حقیقت بتلاد یجئے تب کچھ پڑھوں گا۔ فرمایا کیا تم رات ہمارے ساتھ تھے؟ کہاہاں۔ فرمایایہ مجمع ابدال کا تھااور وہ شہر موصل تھا۔ان میں سے ایک شخص قریب مرگ تھے۔حق تعالی نے مجھے مطلع فرمایا۔ میں کیا، وہ جنازہ ان ہی بزرگ کا تھا، ان کا نتقال ہو گیا۔ وہ بوڑھا حضرت خضر تھے جوان کے جنازہ کے مامور تھے اور چونکہ ابدال کا تھم میرے تحت میں ہے اس لئے مجھ سے بوچھا گیا کہ اس کے قائم مقام اب کون ہوگا۔ میں نے حق تعالی سے دعا کی۔ وہاں سے الہام ہوا کہ قسطنطنیہ کے فلال عیسائی کوان کی جگہ دے دی جائے۔ چنانچہ وہ خرق عادت کے طور پر حاضر ہوا۔ میں نے اس کو مسلمان کیااور مسلمان ہوتے ہی وہ مقام ابدال پر ميان معلوم حق تعالى شانه كواس شخص كاكون عمل پيندآ كيابو گاجواس كواسلام كى توفيق دى اور بهت جلداس مقام عالى ير بيني كيار (خطبات حكيم الامت جلد 24، ص 226،227)

### نفس کو عمل پر آمادہ کرنے کا ایک حیلیہ

یہاں سے صوفیہ نے ایک مراقبہ ایجاد کیااور وہ در حقیقت سنت ند کورہ سے ثابت ہے جیسے احکام اجتھادیہ کے استباط کی نسبت مجتہدین کی طرف کی جاتی ہے گرواقع میں وہ نصوص ہی کے مدلول ہیں اس لئے کہا گیا ہے کہ المقیاس مظہر لاه شبت وہ مراقبہ یہ ہے کہ صوفیہ نے نفس سے کام لینے کے لئے ایک حیلہ تجویز کیا ہے نفس سے اولاً یہ نہ کہو کہ دو گھنٹے کام کرناہو گابلکہ اول سے یہ کہو کہ پاؤگھنٹہ ذکر کر لے جب پاؤگھنٹہ ہوگیا پھر کہو کہ پاؤگھنٹہ اور کر لے۔ اس طرح جتناوقت در کار ہوتا ہے استے وقت تک نفس کو کام میں لگا لیتے ہیں اور نفس پر گرال نہیں ہوتا اس کی اسی مثال مرح جتناوقت در کار ہوتا ہے استے وقت تک نفس کو کام میں لگا لیتے ہیں اور نفس پر گرال نہیں ہوتا اس کی اسی مثال ہے کہ ایک آدمی کے سامنے بچاس روٹیاں رکھ دی جائیں تو وہ دوچار سے زیادہ نہ کھا سکے گااور اگر آو ھی آدھی روٹی لائی جائے تو وہ سیر وں آٹا کھا جائے گا۔ تجربہ کر لیا جائے اس طرح دہ گھنٹوں میں بھی نہ تھکے گا۔ اس طرح سفر میں جاؤ تو نفس سے کہو پیش نہ کروبلکہ پاؤیگونگھنٹ پیش کرتے رہواس طرح وہ گھنٹوں میں بھی نہ تھکے گا۔ اس طرح سفر میں جاؤ تو نفس سے کہو

کہ اس گاؤں تک ذکر کرلے جب وہاں پنچ، پھر کہو کہ اس اسکے گاؤں تک اور کرلے، اس طرح ساراسفر ختم کردیا
ویے تو نفس کام نہ کرتاا گرتم ہے کہ سارے سفر میں ذکر کرناہوگا گراس حیلہ سے کام کر لیااور پھے بار بھی نہ ہوا،
سب اجزاء کو ملاکرد یکھاجائے تو سکھنے تو بہت سے ہو گئے گر نفس آمادہ اس واسطے ہو گیا کہ تم نے ہر جزو میں اس کو تھوڑا
کام دیااور ہر جزو کواس نے کام کا خیر سمجھا تواگر نماز بموجب تعلیم حدیث کے پڑھو گے تو نماز کامل بھی ہوگی اور نفس پ
بار بھی نہ ہوگا معلوم ہوا کہ ہر جزو کو موجب اخیر سمجھنا سہولت بھی ہے۔ یہی اصل ہے اس مراقبہ کی اور سے فصل
صلوة مودع (رخصت ہونے والے کی نماز) سے ثابت ہوگیااور اوپر میں بیان کرآیاہوں کہ بطور استدلال کے قرآن
سے بھی ہے مضمون ثابت ہے تو یہ مراقبہ قرآن و حدیث و ونوں کے موافق ہوا۔ اب یہ بات اور قابل غور ہے کہ فصل
صلوة مودع پر عمل جب ہی ہوگا کہ باتی عمر کو طویل نہ سمجھے جیسا کہ ظاہر ہے اور میں نے یہ بیان اس وقت اس واسط
بھی اختیار کیا ہے کہ کام کی ضرورت کے ساتھ کام کرنے میں سہولت کاطریقہ بھی معلوم ہو۔

(خطبات عكيم الامت جلد 24، ص 270،271)

#### آداب ملاقات

ای طرح ایک تحصیل دار صاحب نے مولانا کی شکایت کی کہ دوپیر کو ملنے گیا تھا مولانا اس وقت جاگ رہے تھے گر جھے دیچہ کر قصد اُپشت پھیر لی اور مجھ سے بات تک نہ کی ۔ ہیں کہتا ہوں کہ اگر بیر روایت صحیح بھی ہو تو مولانا نے بہت اچھاکیا کیو نکہ اس فخص نے بے اصول کام کیا۔ بھلادو پیر کا وقت بھی کوئی طنے کا وقت تھا۔ یہ وقت اہل اللہ کے لئے آرام کا وقت نے کیو نکہ وہ رات اسے صویرے اٹھتے ہیں کہ اہل و نیا کواس وقت نیند کی مستی میں د نیاودین کی کہ فخص رات کو تین چار گھنے جاگتا ہو وہ اگر دو پیر کوایک دو گھنے سوتے تو کیا ظلم ہے بلکہ قبلولہ کچھ خبر نہیں ہوتی۔ اب جو مخص رات کو تین چار گھنے جاگتا ہو وہ اگر دو پیر کوایک دو گھنے سوتے تو کیا ظلم ہے بلکہ قبلولہ تو سنت ہے مگر افسوس یہ ہے کہ لوگ آن کل انگریزوں سے تو ان کی فرصت کا وقت معلوم کر کے مطتے ہیں اور بزرگوں ملاؤں سے اپنی فرصت دیکھ کر راس لئے ضائع کرتے ہیں کہ صاحب کو جس وقت فرصت ہواں وقت فوراً عاضر ہو جائیں اور یہاں اپنے سب کا موں سے فارغ ہو کر جب اپنی فرصت دیکھی جس وقت فرصت ہواں وقت فوراً عاضر ہو جائیں اور یہاں اپنے سب کا موں سے فارغ ہو کر جب اپنی فرصت دیکھی ضرور کی ہوئی ان کا وقت مان کو کر جب اپنی فرصت کا ہو یہ کیا موات کے باس بھی دو پیر کو بھن لوگ ہوتی ہو تو یہ کیا ہو تھے کہا موں سے کہ دو سرے کی فرصت کا بھی ہو۔ حضرت حاجی صاحب کے باس بھی دو پیر کو بھن لوگ ہوتی سے خر مینے آنہ کھوں میں نیند ہوتی سر جھکا جاتا گر محضرت اسے نرم سے کہ سب کے ساتھ بیٹھ رہے اور ان کی با تیں سنتے رہے آنکھوں میں نیند ہوتی سر جھکا جاتا گر محضرت اسے کر جبر کرکے بیٹھ رہے بعض دفعہ کی خادم نے اگر کہد دیا کہ یہ وقت ملا قات کا نہیں ہے حضرت کے آرام گر طبیعت پر جبر کرکے بیٹھ رہے بعض دفعہ کی خاد لے کون ہو ؟ یہ بے چارے بحبت ہے آتے ہیں اگر جھے تھوڑی کا دو تر کے آرام

ی تکلیف ہی ہو جائے گی تو کیا بڑی بات ہے اپنے دوستوں کے لئے آدمی تکلیف بھی گوار اکر لیا کر تاہے۔اس کے بعد خادم خاموش ہو گئے اور لوگوں نے بھی طریقہ اختیار کر لیا کہ اپنے کاموں سے فارغ ہو کر دوپہر کو حضرت کے پاس آ بیٹھتے۔ایک دن حضرت حافظ ضامن صاحب نے دوپہر کو دیکھا کہ ایک صاحب حضرت کی خدمت میں بیٹھے ہیں۔ خوب د همکایا که رات کو تو بیویوں کو بغل میں ر کھواور صبح کو آٹھ بجے سوکراٹھو،نہ تہجد کی پر واہ نہ صبح کی نماز کی، نہ جماعت کا محیال اور دو پہر کواپنے سب کاموں سے فارغ ہو کر آئے بزر گوں کا وقت ضائع کرنے۔رات کو دو بجے سے جاگ اٹھتے ہیں، پھر صبح تک نہیں سوتے۔ تم کو شرم نہیں آتی۔ خبر دار! جو آج سے کوئی دو پہر کو آیا نا تکیں چیر دول گا۔ مافظ صاحب کے دھمکانے پر حضرت کچھ نہیں بولے، پھراس دن سے کوئی ایسے وقت میں نہ آتا تھا۔

(خطبات حكيم الامت جلد24،ص313،313)

امراض قلبی کی پیجان

رہایہ سوال کہ امراض قلب تو مخفی ہوتے ہیں ان کاعلم مشائح کو کیو نکر ہوتا ہے کیاان پروحی نازل ہوتی ہے اس کا جواب میہ ہے کہ نہیں وحی تو نازل نہیں ہوتی بلکہ بعض دفعہ تو اشارات و کنایات سے باطن کا حال معلوم ہو جاتا ہے کیونکہ ظاہر و باطن میں باہم بہت تعلق ہے اور مجھی فراست سے صورت دیکھ کر پہچان لیتے ہیں کہ یہ مخص فلال گناہ میں مبتلا ہے۔ حضرت عثمان کا واقعہ ہے کہ ان کی مجلس میں ایک شخص نظر بد کر کے حاضر ہوا تو آپ نے مجملاً سب کوفرمایاکہ لوگوں کا کیا حال ہے ہمارے باس ایس حالت میں آتے ہیں کہ ان کی آنکھوں سے زنا فیکتا ہے۔ یہ فراست كالمه تقى اور الل الله كواس كا برا حصه عطا موتا ہے۔ حدیث میں بھی وارد ہے اتقوا فراسة المومن فانه ينظر بنور الله (مومن کی فراست سے ڈروبے شک وہ اللہ کے نور سے دیکھاہے) غالباً حضرت شیخ عبدالحق نے لکھاہے کہ ایک مخص ہارے زمانہ میں ایساصاحب فراست ہے کہ صرف صورت دیکھ کر آدمی کا نام بتلادیتا ہے کیونکہ صورت میں اور نام میں خاص تناسب ہوتا ہے جس کو صاحب فراست صحیحہ دریافت کر سکتا ہے مگر ایسی اعلی فراست واقعی قابل حیرت ہے۔ باقی گفتگو اور تحریر سے اندر ونی امر اض کا حال معلوم کرلینا یہ تواب بھی بہت سوں کو حاصل ہے۔ مومیں مشائخ میں سے نہیں ہوں مگر الحمد لله مشائخ کا معتقد ہوں ان کی برکت سے مجھے بھی حق تعالی نے ایسی فہم عطا فرمائی ہے کہ طرز گفتگو سے مجھے انداز طبیعت معلوم ہوجاتا ہے اورایابین طور پر معلوم ہوجاتا ہے کہ میں یہ تودعویٰ نہیں کر سکتا کہ یقین کا درجہ ہوتا ہے در جہ تو ظن ہی کا ہوتا ہے گر ظن مرجوح نہیں بلکہ غالب۔ انہی چندروز ہوئے ایک مخص نے مجھے خط لکھا جس میں بیٹے کے بھو کے مرنے پراس عنوان سے صدمہ ظاہر کیا تھا کہ ایک ستر ہ سالہ نو خیز نوجوان لڑکی کے شوہر کی موت کا بہت بڑا صدمہ ہے۔ میں ستر ہ سالہ نو خیز کالفظ سمجھ گیا کہ اس شخص کو اپنی بہو سے

نفسانی محبت ہے۔ میں نے جواب میں اس کو متنبہ کیا کہ تم توبہ کرو۔ تم کواپنی بہوسے ناجائز نفسانی محبت ہے اب چاہے کوئی اس کوبد گمانی کیے گر مجھے تواس لفظ سے بیہ مرض ایسا کھلا ہوا معلوم ہوا کہ جیسے طبیب کو قارورہ سے بخار۔ چنانچہ اس مخص نے جواب میں اس کا انکار نہیں کیا اور بھر اللہ میں نے تجربہ کیا ہے کہ امراض باطنہ کے متعلق میری سو تجویزوں میں سے اگر کا اقرار توخود مریض نے کیا اور بعض کا ثبوت واقعات سے ہوگیا، البتہ ایساادراک بدون دلیل شرعی کے ججت نہیں۔

(خطبات عليم الامت جلد 24، ص 318،319)

#### اہل اللہ کی صحبت کا اثر

اہل اللہ کی صحبت اختیار کرنی چاہیے گرناقص صحبت سے احتراز کرناچاہیے۔ خیر ضرورت کے واسطے مضائقہ نہیں اختلاط نہ چاہئے۔ اہل اللہ کی صحبت سے ضرور نفع ہوتا ہے۔ خیال یوں ہوا کرتا ہے کہ صاحب ہم فلانے بزرگ کے پاس بیٹے تو کیا کمال ہوا، دل میں جوش تک بھی نہ ہوا۔ یہ غلطی ہے، صحبت کا اصلی اثر یہ ہے کہ دنیا کی محبت گھٹ جائے اور حق سجانہ تعالی کی محبت بڑھ جائے۔ بس پھر بھی کیفیات نفسانی غلبہ بھی اس کے ساتھ پایاجاتا ہے۔ بعض اوگوں کا حال سناہوگا کہ شخ کا کلام سن کر پچھاڑ کھا کر گریڑے، اوگوں کے نزدیک یہی بڑا اثر ہے جہاں یہ پایاجاوے وہی مجلس اچھی شمجھی جاتی ہے۔

#### كيفيات كيون ناقابل اعتباريين

عوام کہا کرتے ہیں کہ میاں ساع تو وہ چیز ہے کہ سانپ کو مست کر دیتا ہے میں کہتا ہوں یہی دلیل ہے کہ یہ کیفیت خاص قابل اعتبار نہیں کیونکہ کیفیت معتبر وہ ہے کہ خواص انسانی سے ہو اور جب سانپ اس سے متاثر ہوا معلوم ہوا کہ اس سے ایس کیفیت ہوتی ہے جو انسان اور دیگر حیوانات میں مشتر ک ہے۔ کمال خاص انسانی تو وہ ہے کہ تمام خلق پر فوقیت لے جائے بلکہ ملا تکہ پر بھی، وہ کمال یہی ہے کہ اتباع کامل و تہذیب نفس پیدا ہو۔ ہاں اگر کیفیت نفسانی بھی اتباع کامل و تہذیب نفس پیدا ہو۔ ہاں اگر کیفیت نفسانی بھی اتباع کے ساتھ پیدا ہو جائے تو اچھا ہے کیونکہ نفس میں اشتعال (جوش دلانا) پیدا کرتی ہے تو اور معین ہو جاتی ہیں ہو جاتی ہیں گر آگ سے زیادہ تیز چلتی ہیں ہو جاتی و بیں معنی کو بیان کیا ہے۔ اتباع پر جیسا کہ انجن میں آگ کہ گاڑیاں بلاآگ ٹھیلنے سے بھی چلتی ہیں گر آگ سے زیادہ تیز چلتی ہیں اس معنی کو بیان کیا ہے۔

صنمارہ قلندر سزاوار بمن نمائی کہ دراز دور دیدم رہ ورسم پارسائی اے شیخ کامل مجھے آپ نے اگر عشق کاراز د کھادیا تو بہتر ہے کیونکہ راہ سلوک تو بہت دور دراز کاراستہ ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 24، ص30،30)

## بجیبویں جلد کے جواہر

حضرت تھانوی گاخواب میں ملکہ و کٹوریہ کودیکھنا

حضور صلی الله علیه وسلم مزاح فرماتے تھے اس میں بھی حکمت تھی۔ایک حکمت توتطیبیب قلوب اصحاب تھی۔ اور دوستوں کادل خوش کرنا بھی عبادت ہے میں نے اپنے استاد مولانا فتح محمد صاحب سے سناہے کہ ایک د فعہ وہ حضرت عاجی صاحب قدس الله سره کی خدمت میں دیر تک بیٹے رہے اور باتیں کرتے رہے جب الحفے لگے تو حضرت سے عرض کیاکہ آج میں نے حضرت کا بہت وقت ضائع کیا حضرت کی عبادت میں خلل ڈالا حاجی صاحب نے فرمایا كيا نفليں ہى پر هناعبادت ہے۔ دوستوں سے باتیں كرناعبادت نہيں؟ يہ تم نے كيا كہاكہ وقت ضائع كيا، نہيں بلكہ يہ ساراوقت عبادت ہی میں گزارااس طرح حضرت مولانا محمد قاسمٌ صاحب صبح کی نماز کے بعد بعض دفعہ مصلے پر بیٹھے رہتے سے اور اشراق کے وقت تک دوستوں سے باتیں کرتے تھے۔آدی توبیہ سمجھتا ہو گاکہ بیہ وقت عبادت سے خالی مزرا مگر مولانااس کو بھی عبادت میں مشغول سمجھتے تھے۔ کیونکہ تطبیب قلب مومن بھی عبادت ہے۔ بس ایک حكمت تو حضور صلى الله عليه وسلم كے مزاح ميں بيہ تھى، دوسرى حكمت وہى جو مجھے خواب ميں بتائى گئى۔ ميں نے شاب میں خواب دیکھا تھا کہ ملکہ و کٹوریہ ایک ایسی سواری میں سوارے جس میں نہ انجن ہے ،نہ گھوڑاہے اور نہ بیل-اس وقت تومیں اس سواری کی حقیقت کو نہیں سمجھا تھا مگر اب موٹر کو دیکھ کر خیال ہو تاہے کہ وہ سواری لاری موٹر کی شکل تھی اور میں نے دیکھا کہ ملکہ کی سواری تھانہ بھون کی گلیوں اور سڑکوں میں پھر رہی ہے پھر تھوڑی دیر کے بعد میں نے اینے کو بھی اس سواری پر سوار دیکھا۔اس وقت ملکہ نے مجھے کہا کہ مجھے حقانیت اسلام میں اور کوئی شبہ نہیں صرف ایک بات تھنگتی ہے۔ اگروہ حل ہو جائے تو پھر اسلام کے حق ہونے میں مجھے کوئی اشکال نہ رہے گامیں نے کہا آپ بیان سیجئے۔ وہ کیا شبہ ہے۔ کہا حدیث میں آتا ہے کہ رسول صلی الله علیہ وسلم مزاح بھی فرماتے ہیں۔ اور مزاح و قار کے خلاف ہے اور نبی کیلئے باو قار ہوناضر وزی ہے یہ اشکال سلاطین ہی کے مذاق کے مناسب ہے کیونکہ و قار خودداری کا سب سے زیادہ اہتمام انہی کو ہوتا ہے میں نے جواب دیا کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مزاح میں ایک بڑی حکمت

تھی۔ وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کور عب و جلال اس درجہ فرمایا تھا کہ ہر قل و کسریٰ اپنے تخت پر بیٹھے ہوئے آپ کے نام سے کراتے تھے۔ صدیث میں ہے نصرت بالرعب مسیرة شہر کہ اللہ تعالی نے میری مدور عب سے بھی کی ہے جوایک مہینہ کی مسافت تک پہنچا ہواہے یعنی اس مخلوق پر بھی آپ کار عب طاری تھا جو بقدر ایک مہینہ کی مسافت کے آپ سے دور تھے۔ پاس والوں کا تو کیاذ کر اور حضور توبری چیز ہیں (یعنی حضور کا مقام تو بہت بلند ہے) حضور صلی الله عليه وسلم كے غلامان غلام كے نام سے بھى سلاطين كا نيتے تھے۔ جيسے حضرت عمراور حضرت خالد۔اور بيد معلوم ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سلطان نہ تھے بلکہ رسول تھے اور رسول کاکام بیہ ہے کہ امت کی ظاہری باطنی اصلاح کرے جس کیلئے افادہ واستفادہ کی ضرورت ہے اور افادہ واستفادہ کی شرط بیہے کہ مستفیدین کادل مربی سے کھلا ہوا ہوتا كه وه ب تكلف ابن حالت كوظامر كرك اصلاح كراسكيس اورجس قدر عب وجلال خدا تعالى في آپ مل التي الم التي الم تھاوہ صحابہ کواستفادہ سے مانع ہوتا تھا۔اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم گاہ گاہ اس مصلحت سے مزاح فرماتے تھے کہ صحابہ گے دل کھل جائیں اور وہ ہر وقت مرعوب رہ کراپنے دل کی باتوں کو بیان کرنے سے نہ رکیں۔اور بیہ مسلم نہیں کہ مزاح خلاف و قار ہے، خلاف و قار صرف وہ مزاح ہے جس میں کوئی مصلحت و حکمت نہ ہو۔اور اس سے بیہ بھی معلوم ہو گیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مزاح سے آپ کے و قار وعظمت میں کمی نہ آتی تھی بلکہ اس کااثر ۔ صرف میر تھاکہ اصحاب کے قلوب میں انشراح پیدا ہوتا اور وہ انقباض جاتار ہتا تھا۔ جو غایت رعب کی وجہ سے قلوب میں عادةً بیداہوتاہے جس کا ثمرہ یہ تھا کہ قلوب میں آپ کی محبت جا گزیں ہوتی تھی اگر آپ مل المالی لیم مزاح نہ فرماتے تو صحابہ کے اوپر آپ ملٹھ کی خوف ہی خوف غالب ہوتا محب غالب نہ ہوتی۔ اور جب مزاح سے آپ ملٹھ کی ایم محبت غالب موئی توآپ مل المالی الم عارو عظمت میں کھے مجھی کی نہ موئی بلکہ پہلے سے مجھی زیادہ مو گئے۔ کیونکہ پہلے توو قار وعظمت کا منشاصرف خوف تھااب محبت وخوف دونوں مل کر کام کرنے لگے۔اور اگر کوئی یوں کیے کہ مزاح سے تو خوف زائل ہو جاتا ہے اس کا جواب سے کہ یہ وہاں ہوتا ہے، جہاں ہزاح کرنے والے میں شان رعب کم ہواور وہ مزاح بكثرت كرے اور اكر شان رعب بہت زيادہ ہو جبيباك حضور صلى الله عليه وسلم كى بابت احاديث ميں وارد ہے اور مزاح بھی کثرت سے بنہ ہو تواس صورت میں مخاطب بے خوف نہیں ہوسکتا چنانچہ مشاہدہ اس کی دلیل ہے اور احادیث سے معلوم ہوسکتا ہے کہ جضرات صحابہ کے قلوب بیل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت کس قدر تھی اور جب بھی کسی بات پرآپ کو غصه آگیا تو محابہ کی کیا حالت ہوتی تھی۔ که حضرت عراجیے قوی القلب شجاع بھی تھرا جاتے اور تحشنوں کے بل بیٹھ کر عاجزانہ التجا کرنے لگتے تھے۔اس جواب کے بعد ملکہ نے کہا کہ اب میر ااطمینان ہو گیااور اب مجھے حقانیت اسلام میں کوئی شبہ نہیں رہا، گفتگواس پر چلی تھی کہ میں نے کہا تھا کہ ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ

علیہ وسلم کا کوئی قول فعل حکمت سے خالی نہیں ہوتا حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو بڑی چیز ہیں (لیعنی حضور ملے آئیلم کا مقام تو بہت بلند ہے) میں کہتا ہوں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے غلامان بھی کوئی فعل عبث نہیں کرتے ان کے ہر فعل میں نیت صالح ہوتی ہے اور اگر کسی فعل میں کوئی خاص نیت ہو۔ (خطبات حکیم الامت جلد 25،060 م 25،26)

علم خضرعليه السلام كي مثال

اور علم خصر کی مثال ان کے سامنے ایسی تھی جیسے وائسرائے کے علم کے سامنے کو توال کا علم کہ جزئیات و قائع کا علم کو توال کو وائسرائے نے زیادہ ہوتا ہے گراصول سلطنت اور کلیات قانون کے علم میں وائسرائے کے برابر کوئی حاکم بھی نہیں ہوتا خصر کا مرتبہ علم باطن میں موٹی سے بڑھا ہوا تھا کیو نکہ علم باطن بھی شریعت کا ایک جزو ہے کیو نکہ شریعت نام ہے مجموعہ احکام ظاہر و باطن کا،اور علم باطن کی حقیقت احکام باطنہ ہے اور جب بیہ بھی علم شریعت ہی کا جزو ہے تو تعینیا آمونی اس میں خصرے المل شے کیو نکہ موٹی انبیاءاور اولوالعز م سے بیں۔اور خصر کی نبوت مختلف فیہ ہے کا مل ہونا ہو اور نبی کے لئے علم شرائع میں غیر نبی سے اور اس طرح اس مختص ہے بھی جس کی نبوت مختلف فیہ ہے کا مل ہونا خور وی کے اور اس طرح اس مختص ہے بھی جس کی نبوت مختلف فیہ ہے کا مل ہونا ہو وہ کہ ہوگیا ہے بعض لوگ خفر کو علم باطن میں بھی موٹی افضل شخص ہے تو اور اس طرح اس مختص ہے کہ بعض اور کسی مہت لوگوں کو وہو کہ ہوگیا ہے بعض لوگ خفر کو علم باطن میں جو موٹی کو ایک اس میں مختلف فیہ بہت لوگوں اس ہوا کہ ہوگیا ہو بعض لوگ خضر کے ذرکور ہیں جس کی حقیقت موٹی کو ابتداء میں معلوم نہیں ہوئی ان حضرات نہ نہیں ہوئی ان وہو کہ ہوا کہ ہوا کہ ہوگیا ہے بعض لوگ خضر کے ذرکور ہیں جس کی حقیقت موٹی کو ابتداء میں معلوم نہیں ہوئی ان حضرات نے ان واقعات کو علم باطن کی قبیل سے سمجھا ہے حالا نکہ ان کو علم باطن سے تعلق نہیں بلکہ ان کا تعلق صرف کشف کو توال کو شہر کے واقعات و حالات کا علم وائسرائے ہے تو بیں برھ جاتا کیونکہ اس علم کو اس علم سے بچھ بھی نسبت نہیں جو وائسرائے کو حاصل ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ علم ظاہر اور علم باطن اور کشف الٰہی میں جس سے اسرار و تھم معلوم ہوتے اور معرفت ذات و صفات میں ترقی ہوتی ہے۔ مولیٰ ہی افضل سے صرف کشف کونی میں جس کو قرب حق میں کچھ بھی دخل نہیں عوبعض مقربین کو عطا ہو جاتا ہے ، بڑھے ہوئے تھے اور اوپر معلوم ہو چکا کہ اس علم کو مولیٰ کے علم سے پچھ بھی نسبت نہ تھی۔ گرچو نکہ ظاہر میں یہ بھی ایک علم ہے اور لذیذ علم ہے جس میں عجیب وغریب تماشے نظر آتے ہیں۔اور اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ کاش مولیٰ بچھ اور صبر فرماتے تاکہ اللہ تعالیٰ ہمارے سامنے ان کے اور

واقعات بیان فرماتے تو حضور صلی الله علیه وسلم کے اس ارشاد کایہ مطلب نہیں کہ کشف کونی علم موسی سے بر صابوا ہے بلکہ یہ تمناآپ نے اس لئے کی کہ اس علم سے عجائبات عالم کا انکشاف زیادہ ہوتاہے پس اس کے علم ہونے میں اور عجيب مونے ميں كلام نہيں۔اس واسطے مولى كوبلاقيد انا اعلم نه فرماناجاہيے تفار بلكه احمال موناچاہيے تفاكه شايد سی دو سرے علم میں گووہ میرے علم سے کمتر ہی ہو کوئی دوسر ابڑھاہواہواور اس اخمال کی رعایت کر کے انااعلم کو قیدے ساتھ مقید کرناچاہے تھاکہ انا اعلم بالشرائع مثلاً باوجودیہ کہ ان کی مراد مطلق سے مقید ہی تھی اور ان کے علم کے سامنے دوسرے علوم کی کوئی حقیقت بھی نہیں۔ موسیٰ پراطلاق کلام کی وجہ سے عمّاب ہوااور ادب کی تعلیم کااس درجہ اہتمام کیا گیا کہ ان کو خضر کی شاگر دی کا حکم ہوا۔ جس کے واسطے مجمع البحرین تک سفر کرناپڑااور خضر ے درخواست کرناپڑی۔ مَلْ أَتَّبِعُکَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا۔ (اگرآپ کہیں توآپ کے ساتھ ر ہوں اس بات پر کہ مجھے سکھلادیں جو بچھ آپ کو مجھی راہ بتلائی گئی ہے۔) بزرگوں نے اس سے بیداد ب مستنط کیا ہے كدكس مخف كے ساتھ رہنے كے لئے بھى اس سے اجازت لينى چاہيے جيساكد موسٰی نے خصر سے اجازت طلب كى اس پر خفرنے جواب دیاإنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا۔ (آپ ميرے ساتھ تھہرنہ سكيں گے۔)كه آپ ميرے ساتھ نہیںرہ سکیں گے و کیف تصبر علی مالم تُحِط بهِ خُبرًا۔اس میں ساتھ نہرہ سکنے کی وجہ بتائی ہے کہ اس کی وجہ رہے کہ میرےافعال کے اسباب و مناشی کا آپ کو علم نہ ہو گا۔اور ظاہری صورت ان کی صورت منکر ہوئی تو آپ سے اس پر کیوں کر صبر ہوگا۔موٹی نے اس پر صبر کاوعدہ کیااور خضرنے اس شرط سے ان کوساتھ رکھنا منظور فرمایا کہ میں جو پچھ بھی کروں اس کے متعلق مجھے پچھ بازیرس نہ کی جائے جب تک میں خود ہی اس کی وجہ نہ بتلا دوں۔ مولیٰ نے اس کو منظور کیااور ساتھ ہولتے پھرانہوں نے راستے میں اول ایک کشتی کا تختہ اکھاڑ دیا پھرایک لڑے کو جان سے مار ڈالا، مولیٰ نے بے ساختہ اس پر باز پرس کی کہ یہ کیا حرکت ہے کہ تم نے ایک معصوم بچہ کو جان سے ناحق مار ڈالا خصرنے وعدہ یاد دلایا کہ آپ نے وعدہ خلافی کی میں تو پہلے ہی کہتا تھا کہ آپ سے صبر نہ ہو گا۔ موسٰیٰ نے فرمایا کہ اب سے اگروعدہ خلافی کروں تو مجھ کو ساتھ نہ رکھئے گا۔اس کے بعد موسیٰ نے پھرایک بات پر بازیر س کی تو خضر نے فرما ياهَٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَ بَيْنِكَ اورايي بات كود كيم كرجس كالسمجها تمهارے قابو ميں نہيں كيو نكر تهم وكے ميرے اور تمہارے در میان اب جدائی ہے۔اور اس کے بعد اینے سب افعال کی حقیقت ظاہر کی جس کا مفصل ذکر قرآن میں مذ کورہے۔

علم باطن کے شرائط وآ داب

یہاں سے بزرگوں نے یہ مسئلہ استنباط کیا ہے کہ شیخ پر مواخذہ وا نکار پر عجلت نہ چاہیے۔ورنہ اس کا نتیجہ وہی ہوگا جواس قصہ میں ہواکہ شیخ بھی خصر کی طرح کہہ دے گاھذا فراق مولانافرماتے ہیں ۔

گرخفر در بحر کشی را شکست \* صد در سی در شکست خفر ہست اگر خفر نے میں سینکڑوں در شکی ہیں۔ اگر خفر نے میں سینکڑوں در شکی ہیں۔

صبر کن در کار خضراے بے نفاق تا تگوید خضرر وہذافراق

اے بے نفاق خصر کے کام میں بھی صبر کرتاآں کہ خصر علیہ السلام اس راہ میں نہ کہ دیں کہ یہ جدائی ہے۔
مولانا کے اس کلام کا یہ مطلب نہیں کہ خصر باطن میں موسلی علیہ السلام سے کامل تھے بلکہ تشبیہ شخ کو خصر قرار
دے کر کلام فرمار ہے ہیں اور مطلب یہ ہے کہ جب علم خصر میں جو علم باطن یعنی علم موسلی کے سامنے بچھ بھی حقیقت
نہیں رکھتااس قدر شر انکط و آ داب ہیں کہ علم باطن میں جو اس سے افضل ہے ضروران آ داب کی رعایت کرنا چا ہے۔
مگر آج کل لوگ ذر اادب نہیں کرتے اور یوں ناویل توہر بات میں ہوتی ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، ص 29،30)
تشبہ مالکفار کی تفصیل

مگراسلام میں تعصب نہیں چنانچہ تشہ بالکفار کے مسلے میں شریعت نے تفصیل کی ہے کہ جو چیز کفارہی کے پاس ہواور مسلمانوں کے بیہاں اس کابدل نہ ہواور وہ شے کفار کی شعار قولی یاامر مذہبی نہ ہو تواس کااختیار کر ناجائز ہوجے بند وق توپ، ہوائی جہاز، موٹر وغیرہ ۔ چنانچہ ایک بزرگ نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کوخواب میں دیکھا کہ آپ کے وست مبارک میں بند وق ہے اور آپ اس کی طرف اشارہ کرکے فرمارہ ہیں "نعم السلاح" کہ بہت اچھا ہتھیارہ ہیں اس خواب سے استدلال نہیں کرتا صرف تائید آبیان کر دیاور نہ اصل استدلال قواعد فقہ ہے ہواور اس قاعدہ کی بناء پر نہ ہم ایجادات سے منع کرتے ہیں اور نہ ایجادات یورپ کے استعال سے منع کرتے ہیں گواسلام میں ایکوات کی تعلیم ہے۔ غیر مقاصد کی تعلیم ہے۔ غیر مقاصد کی تعلیم نہیں ہوتی۔ اور ایس کی آبی مثال ہے جیسے بی اے کہ اس میں حرف مقاصد کی تعلیم ہیں مزال ہے جیسے بی اس کے لئے نقص نہیں بلکہ کہاں ہوتی۔ اور بیانانہ کی تعلیم دی جاتی ہو تو یہ اس کے لئے نقص نہیں بلکہ ہوگا کہال نہ ہوگا۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، صول میں جو تا بینانہ کی بھی تعلیم دی جاتی ہو تو یہ اس کے لئے نقص نہیں بلکہ ہوگا کی اس سکول میں بی اے کہا تھ جو تا بینانہ کی بھی تعلیم دی جاتی ہو تو یہ اس کے لئے نقص نہیں بلکہ ہوگا کی اس میں اس کی جو تا ہوگا۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، صور 28) کا ل نہ ہوگا۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، صور 28)

#### بدعتی پیر

حضرت شاہ ابوالمعالی رحمہ اللہ نے اپنے ایک مرید سے جوسفر کو جار ہاتھا فرمایا (کہ روضہ اقد س) میر اسلام عرض کر دینااس نے سلام عرض کیا توجواب آیا کہ اپنے بدعتی پیر کو ہمارا بھی سلام کہنا، مرید بڑا گھبرایا کہ شخ سے الفاظ کیو نکر عرض کروں واپسی پر شخ نے جو بوچھا کہ ہماراسلام عرض کیا تھا؟ کہا، ہان عرض کیا تھا، حضور ملٹھ اللہ نے بھی آپ کو سلام فرمایا ہے۔ کہاوہ بی کہوجو حضور ملٹھ اللہ نے فرمایا تھا بات کیوں بدلتے ہو کہا جب تو آپ مجھ ہی سے کیوں پوچھتے ہیں فرمایا کہ وہ بات تم تھوڑا ہی کہو گے تم تو قاصد سفیر محض ہوتا ہے اور محبوب کا پیام سنے میں اور مزہ ہے کہ جانے ہیں وہ مزہ کہیں اور نہیں۔ چنانچہ اس نے حضور ملٹھ اللہ تھی کی الفاظ میں پیام کوادا کیا۔ شخ پر وجد طاری ہو گیا اور

بدم گفتی و خرسندم عفاک الله نکو گفتی جواب تلخ می زیبد لب لعل شکر خارا

غرض عاشق کوجوعارف بھی ہوجس وقت ہے وسوسہ نہیں ہوتا کہ محبوب کو چھوڑ دے اس کی طلب ہروقت ترقی پررہتی ہے خواہ قبض ہویابسط،انعام ہویادشام ہو۔ (خطبات علیم الامت جلد25، ص67)

بچوں کو غصہ میں سزانہ دینے کا حکم

ای طرح غصہ میں پچوں کو مار نانہ چاہیے کیونکہ غصہ میں سے خیال نہیں رہتا کہ سے گئی سزاکا مستحق ہے ضرور حد سے تجاوز ہو جاتا ہے کمتب کے میاں بی اس میں زیادہ مبتلا ہیں ان کی حالت سے ہے کہ لڑ کر آئے ہیوی سے اور فیض عام پہنچاسب لڑکوں کو، بس ذرای بات پرایک لڑکے کے چیڑی لگانی تھی کہ ایک طرف سے سبھی کو مارتے چلے گئے۔ خطا کی ایک نے اور سزاد کی سب کو بھلا سے بھی کو کی انسانیت ہے انکو خداکا خوف نہیں آتا کہ آخرت میں اس کی بازپر سہوگی یا کہ در کھولڑکوں کے معاف کر دیں تو سرکار مدی ہوگی اور اول توالیے میاں بی آئی کہ معاف کر نے سے سے ظلم معاف نہیں ہوتا وہ اگر معاف بھی کر دیں تو سرکار مدی ہوگی اور اول توالیے معافی عابی بی آئی کہ کھول کر بیٹھ جاتے اور جس لڑکے کو مارتے اس کے ہاتھ میں پچی دیتے معافی عابا کرتے تھے جس کی صورت یہ تھی کہ اپنی کمرکھول کر بیٹھ جاتے اور جس لڑکے کو مارتے اس کے ہاتھ میں پچی دیتے کہ بھائی تو مجھے مارلے ۔ بعض شریر لڑکے ایسے بھی ہوتے تھے کہ میاں بی کے سڑا اسڑ تمجیاں لگاتے تھے۔ اس سے بھی خرابی ہوئی کہ لڑکے گتان جو گئے۔ بچوں سے معافی کا طریقہ سے ہے کہ ان سے ایسابر تاؤکیا جائے کہ وہ خوش ہو جائیں خوابے کہ وہ خوش کر دینا چاہیے۔ ان کو نہا کہ نہا کہ نہا کہ بچکارو، چوٹ کی جگہ سہلاؤ، دورھ پلادو، پیسے دے۔ بس آئندہ ان کو المعبد میں حق اللہ میں خوت ہو تا ہے۔ ان کے الویسے میا العبد اتر جائے گالیکن اس کے بعد تو بہ استعفار کی بھی ضرورت ہے کو نکہ حق المعبد میں حق اللہ بھی فوت ہو تا ہے۔ ان العبد اتر جائے گالیکن اس کے بعد تو بہ استعفار کی بھی ضرورت ہے کو نکہ حق المعبد میں حق اللہ میں حق اللہ میں خوت ہو تا ہے۔

کیونکہ خدا تعالیٰ کا تھم ہے لا تنظلموا ظلم مت کرو۔ آپ نے اس تھم کی مخالفت کی بیہ خدا تعالیٰ کا حق فوت ہوا، پس طریقہ بیہ ہے کہ پچوں کو غصہ اتر نے کے بعد سزادی جائے اس وقت جو پچھ سزادی جائے گی وہ خطاکے موافق ہوگی حد سے تجاوز نہ ہوگا ہاں بیہ ضروری ہے کہ غصہ فرو ہو جانے کے بعد مارنے میں مزانہیں آئے گا گر جیسا کہ غصہ میں مارنے سے اس وقت مز ہ آتا ہے ایساہی کبھی بعد میں بد مزگی بھی ایسی ہوتی ہے کہ آپ سارامزہ بھول جائیں گے۔ مثلاً آتکھ پھوٹ گئی، کان پھٹ گیا کہیں بے موقع ضرب آئی تو میاں جی کھنچ پھریں گے ،اور ایسانہ بھی ہواتو آخرت کی بدمزگی توضر ور ہوگی۔ غرض غصہ سے وقت فیصلہ ٹھیک نہیں ہوتا۔

(خطبات عكيم الامت جلد 25، ص 102،103)

### ضعف قلب منافی ولایت نہیں

ایک بزرگ کی حکایت ہے کہ وہ ایک بادشاہ سے باتیں کررہے تھے اور بے باکانہ گفتگو کررہے تھے غالباً بادشاہ کوئی ہے اور بزرگ صاحب نے آواز دی کہ ہے کی حرکت پر تنبیہ کررہے تھے بادشاہ کو غصہ آگیا اور اس نے پکارا کہ کوئی ہے اور بزرگ صاحب نے آواز دی کہ ہے کوئی، بس اس کا پکار ناتھا کہ دفعتاً غیب سے ایک شیر نمودار ہو کر بادشاہ کی طرف لپکاجس کود کھے کر بادشاہ تو بھاگاہی تھاوہ بزرگ خود بھی بھاگے حالا نکہ انہی کی کرامت سے وہ آیا تھا گر آپ خود بھی اس سے ڈر کر بھاگے بات کیا تھی بات یہ خشی کہ ان کاول کمزور تھاتو یہ بزرگ کے منافی نہیں۔ بزرگوں کو ضعف قلب اور اختلاج اور خفقان ہو سکتا ہے کیونکہ یہ بھی ایک قتم کا مرض ہے جس طرح ان کو بخار وغیرہ ہو جاتا ہے ضعف قلب اور اختلاج بھی ہو جاتا ہے اس سے ولایت ومعرفت میں کوئی نقص لازم نہیں آتا۔

حضرت موسى علبيه السلام كاخوف طبعي

ویکھے حضرت موٹی علیہ السلام سے حق تعالی کی گفتگو ہور ہی تھی نبوت عطاہ وچکی تھی اس کے بعد حق تعالی نے ان کوایک مجزہ عطافرمانا چاہا تھم ہوا کہ اپنے عصاکو زمین پر ڈال دو۔ چنانچہ ڈال دیااور وہ ہیبت ناک الرّدھا بن گیاموٹی اس کو دیکھ کر ڈر گئے اور پیٹھ موڑ کر ایسے بھاگے کہ پیچھ مڑکر بھی نہ دیکھا فلقا دافقا تہنڈ گائہا جَانٌ وَلَی مُذہِرًا وَ لَمَ يُعَقِبُ (سوانہوں نے جب اس کواس طرح حرکت کرتے دیکھا جسے سانپ ہو تو وہ پیٹھ پھیر کر بھاگے اور پیچھے مڑکر بھی تونہ دیکھا جسے سانپ ہو تو وہ پیٹھ پھیر کر بھاگے اور پیچھے مڑکر بھی تونہ دیکھا) بھلااس سے زیادہ توت قلبی کے اسباب کیا ہوں کے کہ بلاواسطہ حق تعالی سے گفتگو بھی ہو چکی تھی، نبوت عطاہ وچکی تھی، حق تعالی سے گفتگو بھی ہو چکی تھی، نبوت عطاہ وچکی تھی، حق تعالی کے ارشاد سے عصاکو ڈالا تھا مگر پھر بھی بشریت کے اقتضاء سے از دہاکا خوف غالب ہو گیا اور بھاگ گئے معلوم ہوا کہ خوف طبعی نبوت کے بھی منافی نہیں ولایت اور بزرگی کے منافی تو کیا ہوتا بعض لوگ ہے کہا کرتے ہیں کہ علاء کو ایسا ہو نا چا ہے یَخشَوْنَ اَحَدَالِا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه نا کے ایس خدا ہی وریں اور کی سے نہ کہا کہ علاء کو ایسا ہو نا چا ہے یَخشَوْنَ اَحَدَالِا اللّهُ اللّهُ اللّه نام کو ایسا ہو نا چا ہے یَخشَوْنَ اَحَدَالِا اللّهُ اللّهُ اللّه اللّه اللّه نام کو ایسا ہو نا چا ہے یَخشَوْنَ اَحَدَالِا اللّه اللّه فی کر کہ بس خدا ہی سے ڈریں اور کی سے نہ

## حضرت عمرهمي وقف مال ميں احتياط

ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ چراغ جلا کر پچھ کام کررہے ہتے۔ کہ اتنے میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ تشریف لائے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے چراغ فوراً گل کردیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے پوچھا کہ میرے آتے ہی آپ نے چراغ کیوں بجھادیا فرمایا کہ اس میں بیت المال کا تیل ہے اب تک تو میں بیت المال کا کام کر رہا تھا اس لئے میں نے میرے واسطے مباح تھا اور اب ہم دونوں باتیں کریں گے اس لئے بیت المال کا تیل جلانا جائز نہیں۔ اس لئے میں نے میں نے جراغ گل کردیا۔

سبحان اللہ! حضرات صحابہؓ میں کیسی احتیاط تھی اگر آجکل کوئی شخص الیں احتیاط کرنے لگے توعوام تو کیاخواص بھی اسے وہمی کہنے لگیں۔

### حضرات سلف كامداق

میرے ایک دوست کا قصہ ہے کہ وہ ایک اسلامی مدرسہ میں مہمان ہوئے مغرب کے بعد مہتم صاحب نے سی خادم کو تھم دیا کہ ان کے کمرے میں لالٹین روشن کر دے انہوں نے فوراً ہی کہا کہ اگر مہتم صاحب کا تیل ہو تو لانااورا گرمدرسه كامو تومت لانا۔ وہاں ایک بزرگ خان صاحب تشریف فرما تھے جو ہمارے حضرات کے صحبت یافتہ ہیں وہ کہنے لگے کہ یہ شخص اشرف علی کا تعلیم یافتہ معلوم ہوتا ہے کیونکہ ایسی احتیاط اس کے یہاں ہے۔ان باتوں پرلوگ مجھے وہمی کہتے ہیں مگر ایبادہم بھی مبارک ہے جو حضرات سلف کے مذاق کے مطابق ہو توامام سفیان توری استے بڑے تارک الد نیا تھے مگر وہ فرماتے ہیں کہ وہ زمانہ گزر گیا جبکہ روپیہ رکھنامضر تھا آ جکل روپے جمع کرنا مفید ہے کیونکہ آجکل افلاس کاسب سے پہلااثر دین پر ہوتاہے کہ مفلسی میں انسان کو حرام و حلال کی پچھے تمیز نہیں رہتی پھر فرمایا کہ ہمارے پاس میہ در ہم ودینارنہ ہوتے توامراء ہم کو داستمال بنادیتے۔ مگر مال کی بدولت میہ ہم کو پچھ بھی نہیں کہہ سکتے۔اللہ اکبریہ وہ زمانہ ہے جو خیر القرون میں داخل ہے جو صحابہ کے زمانہ سے بہت قریب ہے امام سفیان ثوری اس زمانہ کے بابت فرمارہے ہیں کہ اس وقت مال جمع کرنا مفیدہے اس سے قیاس کرلیا جائے کہ آجکل مال جمع کرنا کتنا ضروری ہے بس جس مسلمان کے پاس کچھ ذخیرہ ہواہے چاہیے کہ احتیاط سے خرچ کرے اسراف نہ کرمے لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا (ثايداس كے بعدالله تعالى كوكى نئ بات بيداكروي)-

شاید کسی وقت ضرورت ہو جائے توپریشان نہ ہو ناپڑے۔اسی طرح بخل بھی نہ کرواس کی علت بھی وہی ہے۔ لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا (شايداس كے بعدالله تعالی کوئی نئ بات پيداكردي) - كيونكه بخل سے بعض د فعہ ضرورت کے موقع میں بھی تنگی کی جاتی ہے اور اتنی تنگی کے بعد پھرندامت ہوتی ہے۔

(خطبات حكيم الامت جلد 25، ص 122)

## استيذان كاحكم

چنانچہ ہمارے حضور ملڑ اللہ کا برتاؤ صحابہ کے ساتھ ایسائی تھاکہ کوئی خاص امتیازی شان آپ نے اپنے واسطے نہیں رکھی تھی۔ حدیث میں ہے کہ ایک بار حضور صلی اللہ علیہ وسلم حضرت سعد بن عبادہ کے مکان پر تشریف لے كَ تُوآبِ في تبن بارالسلام عليكم ادخل؟ مين اندرآؤن؟ فرمايا-يه استيذان تقايعني آپ من المينام کے اجازت طلب کی کہ میں اندر آؤں۔ حضرت سعد بن عبادہ فاموش رہے یہ خیال کیا کہ اچھا حضور ملٹھ اُلیم بار بار سلام فرمائیں جو کہ دعاہے تو ہم کو ہر کت دعا کی زیادہ حاصل ہو۔جب تین بار کے بعیر بھی جواب نہ آیا تو آپ واپس ہو گئے۔ سبحان اللّٰہ کیسی شان تھی بھلاآج کل تو کو ئی ایسا کر کے تو دیکھے اپنے پیر کے ساتھ جوای وقت بیعت قطع نہ کریں

کہ ہم نے تین بار آوازد کااور جواب بھی نہ دیا گر حضور ملٹ الی کے بدوں اجازت کے مت جاؤ گر افسوس آج کل کہ ہم نے تین بار آوازد کااور جواب بھی نہ دیا گا عدہ ہے کہ بدوں اجازت کے مت جاؤ گر افسوس آج کل ملمانوں نے اسلام ہی ہے یہ ملمانوں نے اسلام ہی ہے یہ اس پر غیر قویس عمل کرتی ہیں انہوں نے اسلام ہی ہے یہ قاعدہ سیکھا ہے گر افسوس مسلمانوں کو اسلام اصول کی قدر نہیں البتہ مردانہ مکان میں ایک تفصیل بھی ہے وہ یہ کہ مردانہ مکان دو قتم کے ہیں ایک وہ جس میں ای واسط بیٹے ہوں تاکہ لوگ آکر ملیں وہاں استیزان کی ضرورت نہیں۔ مثلاً مردانہ مکان کے صحن میں جانے کے لیے استیزان کی ضرورت نہیں اور ایک مردانہ مکان وہ ہے جہال ملا قات کے لئے بیٹے ہیں مثلاً مردانہ مکان ہو ہے جہال ملا قات کے لئے بیٹے ہیں مثلاً مردانہ مکان میں کوئی کمرہ جس پر پر دے پڑے ہوئے ہیں گویا کواڑ بند ہے تواس میں بدون استیزان کے داخل نہیں ہونا چاہیے ، خوب سمجھ لواس میں لوگ غلطی کرتے ہیں غرض جب واپس تشریف لے بدون استیزان کے داخل نہیں ہونا چاہی تشریف لے جانے کے حلے اور دھرت سعد نے زاجازت لینے) کی آواز نہ سی تو آپ ملٹ ایکٹی ہے کہ دوڑے اور واپس تشریف لے جانے کے متعلق دریافت کیا آپ ملٹ ایکٹی ہے تو ریافت کیا آپ ملٹ ایکٹی ہے تو ریافت کیا آپ ملٹ ایکٹی ہے تو ریافت کیا آپ می تو کی گھے آپ نے اس قانون کواپئی ذات مبارک کے لیے بھی جاری فرمایا۔

اللہ متعلق دریافت کیا آپ می تو دیکھے آپ نے اس قانون کواپئی ذات مبارک کے لیے بھی جاری فرمایا۔

(خطبات تھی جاری فرمایات جلد 25 سے خواس می فرمایات کی درانہ می داری دریافت کیا درانہ کی دریافت کیا درانہ کا درانہ کواپئی درانہ کیا درانہ کی درانہ کیا کیا ہوں کا درانہ کی درانہ کیا ہوں کیا درانہ کواپئی درانہ کیا درانہ کیا کا درانہ کی درانہ کیا ہے کہ کیانہ کی درانہ کیا ہورانہ کیا ہورانہ کیا ہوری کیا ہورانہ کی درانہ کیا ہورانہ کی درانہ کیا ہورانہ کیا ہورانہ

### مشوره کی شرعی حیثیت

حدیث میں ایک اور واقعہ حضرت بریر گاہے جب وہ آزاد ہوئیں اور شر کی قاعدہ سے ان کو اختیار دیا گیا کہ اپنے پہلے شوہر کے ساتھ (جس سے غلامی کی حالت میں نکاح ہوا تھا) نکاح باتی رکھیں یا فتح کر دیں اور انہوں نے اس اختیار کی بناء پر فتح نکاح کو اختیار کیا تو اگر کی حالت میں نکاح ہوا کیو نکہ ان کو بریر ہ سے محبت تھی اور حضرت بریر ہ کو ان کے شوہر کی حالت کو دیکھ کر بریر ہ سے فرمایا کہ اگرتم مغیث سے نفرت تھی۔ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے ان کے شوہر کی حالت کو دیکھ کر بریر ہ سے فرمایا کہ اگر تم مغیث سے نکاح کر لو تو اچھا ہے۔ حضرت بریر ہ نے عرض کی یار سول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم بیہ آپکا تھم ہے یا مشورہ، حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ عکم نہیں مشورہ ہے تو انہوں نے صاف عرض کر دیا کہ میں اس مشورہ کو قبول نہیں کرتی، حضور صلی اللہ علیہ و سلم کو حضرت بریر ہ کے اس جواب سے مطلق ناگواری نہیں ہوئی۔ کیونکہ مشورہ کا قانون یہی ہے کہ دوسرے خض کو اس پر عمل کرنے یانہ کرنے کا پور ااختیار ہوتا ہے۔ لیکن آ جکل تو اس قاعدہ پر کوئی عمل کر کے دیکھے کیا حال ہو لیکن شرعاً اس پر کوئی مشورہ دیں یا کسی کی سفارش کریں اور مرید نہ مانے تو پھر دیکھئے کیا حال ہو لیکن شرعاً اس پر کوئی مشورہ کی کہ جبر صاحب کوئی مشورہ دیں یا کسی کی سفارش کریں اور مرید نہ مانے تو پھر دیکھئے کیا حال ہو لیکن شرعاً اس پر کوئی مشورہ پر عمل کرنا واجب نہیں تھا تو پیر صاحب کے مشورہ پر عمل کرنا واجب نہیں تھا تو پیر صاحب کے مشورہ پر عمل کرنا واجب نہیں تھا تو پیر صاحب کے مشورہ پر عمل کرنا واجب نہیں تھا تو پیر صاحب کو بھی داخل

فرمایا۔ خلاصہ میہ کہ احبب حبیک الخ (دوست سے اعتدال کے ساتھ دوستی رکھو) سے بزر گوں نے اپنے کو بھی مستثنیٰ نہیں فرمایا پس اس بناء پر بجز خاص اسرار کے جن کواصلاح حال میں دخل ہو باقی اسرار پیرسے بھی نہ کہو۔ مستثنیٰ نہیں فرمایا پس اس بناء پر بجز خاص اسرار کے جن کواصلاح حال میں دخل ہو باقی اسرار پیرسے بھی نہ کہو۔ (خطبات سمیم الامت جلد 25، ص 137)

مشائخ وعلاء كوشفقت ميں اعتدال كى ضِرورت

بعض مشائخ وعلاء کی حالت بیہ ہے کہ غلبہ شفقت میں ہر شخص کے کام میں گھس جاتے ہیں پھر معاملہ میں مشورہ بھی دیتے ہیں اور ہر شخص کی خدمت کو تیار ہو جاتے ہیں اور اس سے وہ اپنا نقصان کر لیتے ہیں کہ معمولات کا انضباط رہتا ہے نہ کسی وقت کیسوئی حاصل ہوتی ہے۔ کوئی وقت تنہائی کا ان کو نہیں ملتا ہے۔ ہر وقت مجلس جمائے بیٹھے رہتے ہیں اور دوسروں کی دنیا سنوارنے میں اپنادین برباد کر دیتے ہیں یہ حالت قابل اصلاح ہے مگر آ جکل مشائخ اس کو عین طاعت سجھتے ہیں۔ ہمارے ماموں صاحب جن پر آزادی غالب تھی گر باتیں حکیمانہ فرماتے ہے توان کی کوئی بات حکمت کی ہو تواس کے بیان کرنے میں کیاحرج ہے وہ مجھے فرماتے تھے کہ دوسروں کے جو توں کی حفاظت میں اپنی یو نجی کو بربادنہ کر دینا جیسے بنارس کی حکایت سن ہے کہ وہاں نہانے کے موقع پرایک رئیس نے اپنے ملازم کوسامان کے پاس بٹھادیااور خود نہانے چلا گیاسامان بہت قیمتی تھااور نقدر و پیدیجی ساتھ تھا چوروں نے دیکھ لیااور کوشش کی کہ کسی طرح ملازم یہاں ہے اٹھے توسامان پر قبضہ کریں توانہوں نے بیہ تدبیر کی کہ پینل کی اشرفیاں جیب میں بھر کراس ملازم کے سامنے سے زمین پر گراتے ہوئے گزرے ملازم بیہ سمجھا کہ سونے کی انٹر فیال ہیں اور بے خبری میں جیب کے بھٹ جانے سے گررہی ہیں وہ حرص میں سامان کے باس سے اٹھا کہ قریب تو ہوں ہی اور اشر فیاں جمع کرنے لگا چوروں کی ایک جماعت جواسی انتظار میں تھی آئی اور رئیس کا سامان اٹھا کر چلتی ہوئی تو جیسے اس شخص نے پیتل کی اشر فیوں کے لئے قیمتی سامان کو ہر باد کیااسی طرح بعض مشائخ غلطی کرتے ہیں۔ بہر حال ہمارے ماموں صاحب کا ہیہ ارشاد تهااور واقعی سیحی بات تھی۔ (خطبات حکیم الامت جلد 25،ص 153)

## شیخ اپن اصلاح کے لیے پڑھے

گراس کو مبصر شیخ ہی ادراک کرتا ہے کہ تمہارے اس فعل کا منشاء کیا ہے وہ تمہاری صورت سے بہچان لیتا ہے کہ تم جلسوں میں اس لئے شریک ہوتے ہو کہ حظ نفس ہے وعظ اس لئے کہتے ہو کہ اس سے دل خوش ہوتا ہے تمہار ادل تعلقات ماسوی اللہ میں بھنسا ہوا ہے۔ یکسوئی سے کورا ہے۔ خدا کے ساتھ تعلق بہت کم ہے اس لئے ایسے فخص کو نماز پڑھنے میں حظ نہیں آتا ہاں وعظ جتنا چاہو کہا اواس میں بہت حظ آتا ہے جلسوں میں جتنا چاہو بلالو فوراً تیار ہو جائیں گے اور اس کے متعلق بچھ احادیث یاد کر کے اپنے جی میں خوش ہیں اور وعظ کہتے ہوئے یہ سیجھتے ہیں کہ میرے جائیں گے اور اس کے متعلق بچھ احادیث یاد کر کے اپنے جی میں خوش ہیں اور وعظ کہتے ہوئے یہ سیجھتے ہیں کہ میرے

سامنے سب جاہل ہیں اور دل دل میں کے رہے ہیں کہ آج بڑاا چھابیان ہوایہ حالت دل کے تباہ ہونے کی علامت ہے مولا نافر ماتے ہیں۔

منصب تعلیم نوع شہوتیت \* ہر خیالے شہوتے در رہ تبے است

(منصب تعلیم تیری ایک قسم کی شہوت ہے ہر خیال تیر ااس راہ میں شہوت ہے)

پھر بعض دفعہ یہ لوگوں کو اپنی تعظیم سے بھی منع کرتے ہیں گراس میں بھی نفس کا ایک کید ہوتا ہے جس کا کبھی جھے اپنے اوپر بھی شبہ ہو جاتا ہے گر میں اپنے کو متم نہیں کرتا صرف شبہ ہی ہوتا ہے کہ یہ انکار عن الخد مت آیا اس لئے ہے کہ دو سرے کو اتنا حقیر سمجھا جاتا ہے کہ اس کو اپنی خد مت کے قابل نہیں سمجھتے۔ اور جس کام میں حظ نفس ہو وہ اخلاص سے خال ہے اور بجائے ثواب کے اس میں گناہ کا اندیشہ ہوئی تو دیکھا کہ نفس میں بچھ عجب قسم کے آثار نظر آنے گئے ہیں انہوں نے اس کا یوں علاج کیا کہ ایک روز تعظیم ہوئی تو دیکھا کہ نفس میں پچھ عجب قسم کے آثار نظر آنے گئے ہیں انہوں نے اس کا یوں علاج کیا کہ ایک روز ناشا ساتھام میں گئے اور ایک شہزادے کا قبر الیا اور جا کر وہیں ایک طرف کھڑے ہوگئے۔ ( کیونکہ سرقہ کا قوقسد تھا، نہیں بلکہ نفس کی بڑائی توڑنے کا قصد تھا)۔ جب شہزادے نے قبا کو غائب پایا تلاش کرنے کا حکم دیاان بزرگ کے بیاس سے ملاقوان کی خوب درگت ہوئی۔ اس طرح مولانا فیض حسن صاحب سہار نپور کی نے ایک بار وعظ فرما یا وعظ کے ایس سے بھاتوں کی خوب درگت ہوئی۔ اس کو راہی ایک ساتھی سے کہا کہ بھائی اس وقت فلائی جگہ مجر اہے کے بیاس سے بھاتھ نہیں جو ہے۔ گر آپ آس میں جیلی سب لوگ ہی کلمہ س کر لاحول پڑھتے ہوئے جیل دیئے کسی نے ان کے ہاتھ نہیں جو ہے۔ گر آپ آن وی ویل چلیں سب لوگ ہی کلمہ س کر لاحول پڑھتے ہوئے جل دیئے کسی نے ان کے ہاتھ نہیں جو ہے۔ گر آپ آن ویل کے ان افعال کی تقلید نہ کرنے لگیں کیونکہ تمہارے اس فعل میں بھی حظ نفس ہوگا۔

توصاحب غرضیاے غافل میاں خاک وخوں میخور کہ صاحب دل اگرزہری خور د آن انگبیں باشد

مولا نافر ماتے ہیں۔

لقمه ونكته است كامل راحلال تونه كامل مخوري بإش لال

ای کئے مثائے نے مبتدی کو وعظ کہنے سے منع کیا ہے کیونکہ وہ حظ نفس کے لئے وعظ کہے گااس کانفس پابندی معمولات اور تنہائی سے بھاگتا ہے، مجمع میں باتیں بنانے کو دل چاہتا ہے۔ اس لئے وعظ میں اس کو مز ہ آتا ہے، دوسر سے ایک وجہ میرے نزدیک اور بھی ہے وہ یہ کہ ابتداء میں احوال کا طریان زیادہ ہوتا ہے اس وقت اگریہ شخص وعظ کہے گاتو اس حالات ہی کا بیان کرے گا کیونکہ ایساضبط مبتدی کو کہاں کہ دل پر آرہ چلے۔

( خطبات مكيم الامت جلد 25، ص 160،161)

### ترقی کا مدار محض اسباب پر نہیں

# گناہوں سے نفرت عقلی حاصل کرنے کاطریقہ

البتہ اگر وسوسہ کیساتھ اس کے مقتضیٰ پر عمل بھی ہوتاہو تواس کی دلیل ہے کہ اس شخص کو گناہوں سے نفرت عقل بھی نہیں اس کے علاج کی بیٹک ضرورت ہے اور وہ ہمت ہے جس کی تقویت کا طریقہ بیہ ہے کہ آیات عذاب ووعید میں فور کرے اور وقت موت اور عذاب قبر اور میدان حشر کا تصور کیا کرے۔ پھر سوچے کہ گناہوں سے موت کے وقت سخت پریشانی ہوگی۔ قبر میں عذاب ہوگا۔ قیامت میں سب کے سامنے ذلت ورسوائی ہوگی اور دوزخ کا عذاب الگ بھگتناہوگار وزانہ ایک وقت میں بے مراقبہ اور تصور کیا کرے اور روزانہ کے اعمال کا محاسبہ کر کے گناہوں سے بچی توبہ کیا کرے اس سے چندر وزمین ہمت میں قوت ہو کر نفس کی مخالفت سہل ہو جائے گی۔ اب تم اس کی فکر سے بچی توبہ کیا کہ سام ہو جائے گی۔ اب تم اس کی فکر اس خواب ہو ہے ہوں اس کی فکر اس کی مخالف نہیں ہور ہا ہے ہوں و ساوس کا آنا گو مصر نہیں اور ان کا قطع کر ناتمہارے اختیار سے باہر ہے تم اس کے مکلف نہیں ہور ہا ہے ہوں اس کی محال ہو اس کے مکلف نہیں ہور ہا ہے ہوں آتے ہیں اس کی خواب ہے ہوں اس کے مکلف نہیں ہور ہا ہے ہوں آتے ہیں کہ حق تعالی تم کو اجر عظیم دینا چاہے ہیں آگر تم کو گناہوں کا خطرہ بھی نہ آیا کر تنا نہ کرے تو کیا کمال ہے اور اب گناہوں سے بچنے میں تمہارا کیا کمال قالم ہوتا ہے کہ میں تمہارا کیا کمال تھا۔ نامر د آگر زبانہ کرے تو کیا کمال ہے اور اب گناہوں سے بچنے میں تمہارا کمال ظاہر ہوتا ہے کہ اگراس میں قبالوں کا تقاضا بھی نہ ہوتاتو پھراس میں اور فرشتوں میں فرق ہی کیا ہوتا۔

مولا نافر ماتے ہیں۔

شہوت دنیامثال کلخن است کہ از وجمام تقوی روش است شہوت دنیامثل کوڑے کر کٹ کے ہے کہ اس سے تقوی کا حمام روشن رہے۔
(خطبات کیم الامت جلد 25، ص 219)

صرف توجه سے کام نہیں جلتا

سائلین کی حالت یہ ہے کہ بعض لوگ دین کے طالب بن کر شخ کے پاس آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حضرت گناہوں سے نفرت نہیں ہوتی کچھ توجہ فرماد یجئے غنیمت ہے کہ یہ لوگ عمل کو کچھ تو ضروری سیجھتے ہیں۔ای لئے گناہوں سے نفرت کا اہتمام بھی ہے مگریوں چاہتے ہیں کہ ہمیں خود کچھ نہ کر ناپڑے ساراکام توجہ سے چل جائے۔اگر توجہ سے اس طرح کام چلا کریں تو پھر نکاح بھی نہ کیا ہوتا بس توجہ کرالی ہوتی اس سے بچا بکا یا بچہ تم کومل جاتا۔خوب سمجھ لوکہ کام قاعدہ بی سے ہوتا ہے فری توجہ سے کام نہیں چلا کرتا۔

#### ہمت کے لئے گناہوں سے نفرتِ عقلی کی ضرورت

سو قاعدہ کی روسے گناہوں سے بیخے کیلئے ہمت کی ضرورت ہے چند دنوں ہمت کر کے دیکھوان شاءاللہ گناہ خود ہی کم ہوجائیں گے اور جب تم ہی ہمت نہ کروتو توجہ کیا کرے گی اور اگر کسی کو شبہ ہو کہ ہمت بھی کی اور گناہوں سے اس وقت نے بھی گئے مگر گناہوں سے نفرت نہیں ہوتی تو ہمت بھی اس کی تدبیر نہ نکلی تواس کی حقیقت سمجھ لووہ یہ کہ ہمت کے لئے گناہوں سے نفرت عقلی لازم ہے نفرت طبعی لازم نہیں۔

#### بلا قصد وسوسه گناه تهیس

اس فلطی میں بہت سے سالکین مبتلا ہیں کہ وہ گناہوں سے نفرت طبعی کولا زم سیجھتے ہیں کہ بس مجھی ول پر وسوسہ کناہ کے مقتضلی پر وسوسہ بھی نہ آئے اس لئے ہمت کے بعد اپنے کو ناکام سیجھتے ہیں سویہ بالکل غلط خیال ہے، وسوسہ گناہ کے مقتضلی پر عمل نہ ہو تو چاہے لا کھ پر عمل نہ ہو تو چاہے لا کھ پر عمل نہ ہو تو چاہے لا کھ خطرات آتے ہوں اور کیسے گندے وسوسے آتے ہوں واللہ وہ شخص ولی کامل ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، ص 218)

### حضرات صحابہ کے وساوس

حدیث میں مضمون موجودہ کہ صحابہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بعض دفعہ ہمارے دل میں ایسے خیالات آتے ہیں کہ ہم جل کر کو کلہ ہو جانا پند کرتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ذلک صدیح الایمان ۔ یہ تو خالص ایمان کی علامت ہے۔ مگر آج کل لوگ در خواست کرتے ہیں کہ ہم سے وساوی قطع ہو جائیں اور ہم کو گناہوں سے بھی نفرت ہو جائے حالا نکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس کو صریح

الایمان فرمارہے ہیں۔اس میں ہزاروں سالک مبتلائے غم ہیں بعض لوگ مشائخ کے پاس آتے ہیں کہ حضور دعا کیجئے ہم مقبول ہو جائیں مگر خود مقبول بننے کے کام نہیں کرتے تو بڑی غلطی ہے اور دین دار بکثر ت اس مرض میں تھنسے ہوئے ہیں۔(خطبات کیم الامت جلد 25، ص 223)

دوسروں کی دلجوئی بھی عبادت ہے

حضرت حاجی صاحب کی ایک حکایت میں نے اپنے بچیپن کے استاد سے سی ہے کہ ایک دفعہ وہ دیر تک حضرت حاجی صاحب کے پاس بیٹھے رہے پھر اٹھتے ہوئے عرض کیا کہ حضرت آئی میں نے حضرت کی عبادت کا بہت حرج کیا تو فرمایا کیا عبادت صرف نفلیں ہی پڑھنے کا نام ہے دوستوں کی دلجو کی اور ان کے ساتھ با تیں کر نامجی تو عبادت ہے۔ یہ حکایت ہم لوگوں کے لئے معز ہوگئی کہ ہم اپنی حالت کو حاجی صاحب کی حالت پر قیاس کر کے دوسروں کی دلجو کی کو مطلق عبادت سیجھنے گئے اور اس کے لئے اپنے معمولات کو بر باد کرنے گئے۔ صاحبو! حضرت حاجی صاحب کی حالت کو دوسرے واقعات سے سمجھو کہ وہ کس مقام پر تھے کیونکہ واقعات ہی سے قبلی حالت کا پیتہ چاتا ہے۔ چنانچہ ایک باد حضرت کی مجلس میں تذکرہ ہور ہاتھا کہ جمعہ و عید کے دن عظر کس نیت سے لگانا چا ہے۔ ہر ایک نے مختلف وجوہ بیان کئے۔ حاجی صاحب نے فرمایا کہ ہم تواس نیت سے لگاتے ہیں کہ اللہ میاں کو اچھے گئیں۔ یہ بات میں نے اور کی بزرگ کے کام میں نہیں دیکھی۔ (خطبات عیم الامت جلد 25 می 24)

ایک بزرگ سے سانپ بیعت ہوا

ایک بزرگ سے سانپ بیعت ہوگیا تھا آپ نے اس سے عہد لیا کہ کسی کے کا ٹائنیں اس نے عہد کر لیا یہ خبر ایا کہ ہو ہوگئی تو سب نے آکر اسے تنگ کر نااور نو چنا کھنوٹنا شروع کر دیا کیونکہ اس سے تواطمینان تھا کہ یہ کا ٹے گائیوں چندروز کے بعد ان بزرگ کا جنگل میں سے گزر ہوا تو سانپ کوزخی برے حال میں دیکھا یو چھا کیا ہوا تو مردہ کیوں ہورہا ہے کہا حضرت میری بیعت وعہد کا حال جانوروں کو معلوم ہوگیا اب سب جھے مارتے اور تنگ کرتے ہیں اگر میں کچھ کہوں تو بیعت ٹوٹتی ہے۔ فرمایا میں نے کا شخصے منع کیا ہے بھنکار نے سے منع نہیں کیا اب کے کوئی تیرے پاس آئے تو بھن اٹھا کر پھنکار دیا کر جس سے دیکھنے والے کو یہ شبہ ہو کہ کا ٹناچا ہتا ہے اب غریب کو چین ہوا اور تیر روز بھا گئے گئے اسی طرح بزرگوں کو بھی بعض دفعہ پھنکار نے کی ضرور ت ہے تاکہ لوگ سرنہ جڑھ جائیں۔ جانور دور بھا گئے گئے اسی طرح بزرگوں کو بھی بعض دفعہ پھنکار نے کی ضرور ت ہے تاکہ لوگ سرنہ جڑھ جائیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، م 165)

#### صاحب ہدایہ کاعجیب نکتہ

لیکن صاحب ہدایہ نے جو تکتہ تکھا ہے وہ ایسا ہے کہ اگراس سے کام لیا جائے تو کسی قدر ریٹم پہننا طاعت بھی ہو جائے گا اور اس نیت سے ریٹم پہنے پر ثواب ملے گا۔ چنانچہ فرماتے ہیں لیکون انموذ جالحدید الجنة یعنی قدر قلیل حریر کی اجازت اس لئے دی گئی تاکہ اس کود کھ کر حریر جنت یاد آئے اور اس کی تحصیل کی کوشش کریں۔ اب اگر کوئی اس نیت کو کام میں لائے اور ریٹم کا استعال حریر جنت کا نمونہ سمجھ کر کرے اس کو ضرور اس نیت پر ثواب ملے گا۔ صواقعی صاحب ہدایہ نے کیسا عجیب کتہ بیان فرمایا جس سے ایک مباح کو طاعت بنانے کا طریقہ بتلا دیا پھر یہ کتہ حریری کے ساتھ خاص نہیں اس سے تمام نعتوں میں کام لیا جاسکتا ہے۔ آپ ایک لذیذ کھانا اپنی حیثیت کے موافق حریری کے ساتھ خاص نہیں اس سے تمام نعتوں میں کام لیا جاسکتا ہے۔ آپ ایک لذیذ کھانا اپنی حیثیت کے موافق کھائیں تو اس کا کھانا صرف مباح ہو اور اس حیثیت سے کھائیں کہ نعماء جنت کا نمونہ ہے اس سے آخرت کی طرف رغبت ہوتی ہے تو اس میں ثواب بھی ملے گا حقیقت میں فقہاء اور صوفی حکماء امت ہیں اور آج کل چاہے کوئی کتناپڑھے گروہ بات کہاں سے لائے گوان حضرات میں تھی۔ خوب کہا ہے۔

بندہ طلعت آں باش کہ آنے دار د

شاہدآں نیست کہ موی دمیانے دارد

محبوب وہ نہیں جس کے بال عمدہ کمرینگی ہو بلکہ محبوب وہ ہے جوایک آن اورادار کھنا ہوجو محبوب اور دلکش ہوتی

ہے۔اور سے کہ نہ ہر کہ چہرہ برافروخت ولبری داند نہ ہر کہ آئینہ دار د سکندر ی داند

جو شخص بھی چہرہ کو برافروختہ کرلے لازم نہیں کہ اس میں دلبری کی شان ہو جیسے جو شخص بھی آئینہ بناناجانتا ہو نیر دری نہیں کہ سکندری بھی جانتا ہو۔

> ہزار نکتہ باریک ترزموای جاست + نہ ہر کہ سر بتر اشد قلندری داند سر منڈوانے سے قلندر نہیں ہوتا بلکہ اس جگہ ہزاروں تکتے بال سے زیادہ باریک ہیں۔ محقق کی شان

یہ بات نہیں کہ جو کوئی کتابیں پڑھ لے وہ محقق ہو جائے اور خدا تعالیٰ نے اس امت میں ہر زمانے کے اندر محقق پیدا کئے ہیں ان کی بیہ شان ہوئی ہے کہ کتابیں پڑھنے والے ان کے برابر نہیں ہو سکتے نہ کوئی ان کے ساتھ مزاحمت کر سکتا ہے اور وہ وہاں پہنچتے ہیں جہاں کوئی نہیں پہنچتااس کو کہتے ہیں

بنی اندرخو دعلوم انبیاء \* بنی اندرخو دعلوم انبیاء \* بنی اندر انبیاء جیسے علوم یاوے گے۔ بلاواسطہ کتاب و معین واستادا پنے اندر انبیاء جیسے علوم یاوے گے۔ کہ ان کواستاد کی ضرورت ہے نہ کتاب کی مگر علوم کا دریابلاواسطہ قلب پر موجزن ہے۔لوگ غزالی اوررازی کو یادریابلاواسطہ قلب پر موجزن ہے۔لوگ غزالی اور رازی موجود ہیں لیکن لوگ ان کی قدر نہیں کرتے۔حالا ککہ ان کی قدر زیادہ کرنی چاہئے کیونکہ جتنا نفع ہم کوان سے ہوسکتا ہے غزالی اور رازی سے ہم کونہیں ہوسکتا۔

حضرت مولانا گنگوہی مضرت حاجی صاحب سے محبت

حضرت مولانا گنگوبی فرمائے تھے کہ اگرا یک مجلس میں جنید بغدادی اور ہمارے حضرت حاجی صاحب جمع ہوں تو ہم تو جنید بغدادی کا درکارے حضرت حاجی صاحب تو ہم تو جنید بغدادی کی طرف آئکھ اٹھا کر بھی نہ دیکھیں بس ہم تو حاجی صاحب بی کودیکھنے رہیں گے۔ ہاں حاجی صاحب اگرچاہیں تو حضرت جنید کو حاج بی اور ان کے لئے جنید ہو سکتے ہیں۔ ہمارے جنید تو حاجی صاحب بی ہیں۔ اگرچاہیں تو حضرت جنید کی طرف دیکھیں وہ ان کے لئے جنید ہو سکتے ہیں۔ ہمارے جنید تو حاجی صاحب بی ہیں۔ کا مرح کا میں میں کا میں میں کا میں کی کی کے دور کے میں کا میں کا میں کا میں کی کا میں کی کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کے دور کی کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کی کے دور کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کی کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کی کی کے دور کی کے دور کی کے دور کی کی

### صدقه میں وسعت سے زیادہ خرچ کرنامناسب تہیں

حدود شرعیہ میں سے ایک علم ہے جمہ وسعت سے زیادہ خرج نہ کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں افضل الصدفة ماکان عن ظہر غنی بہتر صدقہ وہ ہے کہ دے کر بھی بچھ پاس رہ وابدأ بمن تعول۔ شروع کروان لوگوں سے جن کا نفقہ تمھارے ذمہ لازم ہے، ایک مقدمہ توبہ ہوا کہ صدقہ میں وسعت سے زیادہ خرج کرنانہ چاہئے۔ دوسرامقدمہ اس کے ساتھ اور ملا لیجئے وہ ہے کہ صدقہ تمام نفقات سے افضل ہے اب نتیجہ یہ نکلا کہ جب صدقہ میں قید ہے کہ وسعت سے زائد خرج نہ کیا جائے تو پھر اپنے لباس میں اس کی کہاں اجازت ہوگی کہ وسعت سے زیادہ خرج کیا جائے یہ تو حدیث کا مضمون ہے رہی ہے بات کہ اس حدیث کا راز کیا ہے وسعت سے زیادہ خرج کرنامہ والا قرض کے گاور قرض لینا بلا ضرورت جائز کرنامہ وی کہ وسعت سے زیادہ خرج کرنے والا قرض کے گاور قرض لینا بلا ضرورت جائز نہیں کیونکہ اس سے پریشانی ہوتی ہے اور خوا مخواہ اپنے کوپریشانی میں ڈالنا جائز نہیں نیز بعض دفع قرض لینے سے ذلت نہیں کیونکہ اس سے پریشانی ہوتی ہے اور خوا مخواہ اپنے کوپریشانی میں ڈالنا جائز نہیں نیز بعض دفع قرض لینے سے ذلت کھی ہوتی ہے اور اپنے کوزلیل کرنا بھی جائز نہیں حدیث میں ہوتی ہے اور اپنے کوزلیل کرنا بھی جائز نہیں حدیث میں ہوتی ہے اور اپنے کوزلیل کرنا بھی جائز نہیں حدیث میں ہوتی ہے اور اپنے کوزلیل کرنا بھی جائز نہیں حدیث میں ہوتی ہے اور اپنے کوزلیل کرنا بھی جائز نہیں حدیث میں ج

لا ینبغی للمؤمنین ان بذل نفسها مسلمان کو مناسب نہیں کہ اپنے کوذلیل کرے قالوا یارسول الله وکیف بذل نفسه قال تحمل من البلاء کمالا یطیقه صحابہ نے عرض کیایارسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسلمان اپنے کوذلیل کیو کر کیا کرتاہے فرمایا کہ اپنے سرپرالی بلالے لے جس کے تحل کی اس میں طاقت نہیں ہے۔

ویکھے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو آپ کے ساتھ کس درجہ کی محبت ہے کہ آپ کی ذلت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو گوارانہیں اس پر بھی مسلمان احکام شریعہ کی قدر نہیں کرتے توقرض کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ابواب غیر مباحہ کی طرف نظر جائے گا کہیں جو اکھیلے گا ، کہیں حجو ٹی شہادت دے گا ، کہیں رشوت لے گا۔ دھو کہ دے جائے گی ذلیل کام کرنے لگے گا کہیں جو اکھیلے گا ، کہیں جھو ٹی شہادت دے گا ، کہیں رشوت لے گا۔ دھو کہ دے

کر، مجھی ظلم کر کے لوگوں کامال دبانا چاہے گا۔ چنانچہ ایک زمیندار کی حکایت کی ہے کہ وہ کسی بنے کا قرض دار تھااور قرض بھی سود کی تھااور باس کچھ تھا نہیں۔ یہ کا ہے کی بدولت فقط اسراف کی بدولت کہ مخبائش زیادہ نہیں اور خرچ بہت کر تا تھا۔ جب قرض زیادہ ہوگیا۔ مہاجن نے مطالبہ کیا کہلا بھیجا کہ اچھابھائی لے آؤاور مجھ سے وصول کر کے اس پردستخط کر دووہ لا کچ کے مارے بھائی کو لے کر پہنچا۔ اس زمیندار نے وہاں ایک قبر کھدوار کھی تھی، مہاجن سے کہا کہ یا تووصولیانی کے دستخط کر دوور نہ یہ قبر تمہارے لئے ہے۔ آخر دستخط کر ناپڑے۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ کافرکامال لینے اور دبانے میں کیا حرج ہے گر محققین توبہ کہتے ہیں کہ اگرمال مارناہے تو مسلمان ہی کامارو۔ کیونکہ قیامت میں اگر کسی کا حق تمہارے ذمہ ہو تو وہ تمہاری نیکیاں لے لے گا۔ تو نیکیاں دیناہے تو بھائی مسلمان ہی کو دوکافر کو کیوں دیتے ہو تو خوب سمجھ لو کہ شریعت اسلامیہ ایسی نہیں کہ وہ اپنے ہی لوگوں کی رعایت کرے۔ دوسرے کی رعایت نہ کرے۔ شریعت اسلامیہ نے اپنے مخالفین کی جیسی رعایت کی ہے کسی نے بھی ایسی رعایت نہیں کی یوں دعوی تو جس کا جی چاہے کر دے گر عمل کر کے بھی تو کوئی دکھلائے گر افسوس ہے کہ اہل اسلام کی قدر دوسری قوموں نے بہت کم کی ہے چنا نچہ آج دیکھتے ان کے ساتھ کیسے کسے معاملات کئے گئے ہیں۔

(خطبات عیم الامت مجد 25 میں 27 میں 27 میں 27 میں 28 میں الامت مجد 25 میں 27 میں 27 میں 28 میں 28 میں 28 میں 29 م

بنازه میں چار تکبیرات فرض ہیں

اس کے میں نے یہ مسئلہ بیان کیا کہ اگر جنازہ کی نماز کی دعائیں یاد نہ ہوں تو وضو کر کے جنازہ پر چار مرتبہ اللہ اکبر کہد دیا کر و نماز ہو جائے گیاس کئے کہ چار تکبیریں ہی اس میں فرض ہیں اور در ودود عائیں سنت ہیں۔ بعض نے میر بے اس مسئلے پر انکار کیا اور وہ بھی ایسے لوگوں نے جو جائل، علم دین سے کبھی مس نہیں رکھتے۔ بات یہ کہ جانے والوں پر اعتاد نہیں، خود علم نہیں توجودل میں آئے گا کہیں گے۔ (خطبات عیم الامت جلد 25، ص 404)

# حیبیویں جلد کے جواہر

احكام شرعيه مين اختلاف كاسبب

رہایہ سوال کہ جب وحی ہر چیز کا تھم ہے تردد بیان کرتی ہے تو شر کی احکام میں اختلاف کیوں ہوتا ہے ایک عالم کسی بات کو فرض کہتا ہے اور دو سرانا جائزاس کا جواب یہ ہے کہ یہ اختلاف و تردد خود وحی میں نہیں بلکہ اس کے سمجھنے میں فہم مختلف ہوتا ہے اس سے یہ اختلاف پیدا ہو جاتا ہے۔ اس کی مثال نور آفتاب ہے کہ نورا یک ہے لیکن قوی البھر کو سب چیزیں صاف نظر آتی ہیں اور ضعف البھر کو دھندلی اور رکھیں۔ تو یہ اختلاف نور کا اختلاف نہیں بلکہ ابصاراکا اختلاف ہے اس طرح وحی میں قصور نہیں فہم کا تصور ہے۔ الحاصل ہر حالت کے حسن وقبح کو وحی سے دریافت کرنا چاہئے عقل پراس کا مدار ندر کھنا چاہئے۔ (خطبات میں الامت جلد 26، ص 29)

عشق الى كى حد

شوق لقاء اللہ جس کا ترجہ عشق اللی سے کرنابہت مناسب ہاس کے لئے کوئی حد کمی کے ذہن میں نہیں ہوگی چنانچہ اہل اللہ کی فضیلت میں بیان کیا جاتا ہے کہ فلال صاحب ہمہ تن غرق سے عشق خداوندی میں اور محو عشق اللی میں ۔ اور و نیا و مافیہا سے بے خبر سے ۔ غرض یہ الیی چیز مانی جاتی ہے کہ جس درجہ میں بھی ہواس کو محمود اور مطلوب سمجھا جاتا ہے لیکن شریعت نے اس کی بھی حد بیان فرمائی ہے۔ جہال شوق اللی لقاء اللہ کو عاہ وہاں دو حدیں بھی اس کی بیان فرمائی ہیں وہ یہ ہیں فی غیر ضواء مضوۃ ولا فتند مصلحة یعنی شوق لقاء اللہ ہو مگر اس کے ساتھ نقصان دینے والی مصرت، مگر اہ کرنے والا فتند نہ ہو ۔ یعنی عجبت اس درجہ نہ بڑھ جائے کہ ان دونوں کی نوبت آ جائے۔ یہ بالکل غی بات معلوم ہوتی ہے کہ عشق اللی کے لئے بھی کوئی حد مقرر کی جائے لیکن جب آ پ اس کی حقیقت سیں یہ بالکل غی بات معلوم ہوتی ہے کہ عشق اللی کے لئے بھی کوئی حد مقرر کی جائے لیکن جب آ پ اس کی حقیقت سیں کے تو یہ جیب جاتا رہے گا۔ یہ تحقیق علماء ظاہر کا حصہ نہیں ہے۔ اس کو صوفیہ سے یو چھو وہ ان دونوں نقصانوں کو بیان کرتے ہیں ضراء معزہ کا بیان یہ ہے کہ شوق میں حرارت بڑھی ہادر یہ جب حدافراط کو بہنی جاتا ہے تو حرارت بدن کو گھلادی ہیں ہیں مراء معزہ کی بات اصلیہ کے کہ سیلے نماز کھڑے ہو کی خیر سیاتھ الب بیٹھ کر پڑھنے کی نوبت آ می پھر میں موق کے در طوبات

تخلیل ہو گئیں اور دم نکل گیابس خاتمہ ہو گیا اور سارے اعمال بند ہو گئے۔ اگر زندہ رہتے تو نماز روزہ تلاوت سب اعمال بڑھتے اور ان کے مدارج بڑھتے رہتے ہے سب ندار دہو گئے غرض نقصان پہنچا۔ عمر گئی ہوئی پھر کہاں آتی ہے۔ یہ مرادم ضداء مضدة سے، كه اتناشوق نه هو كه جسم كومضرت پنچے ـ نقصان دنيا كانهيں ہے بلكه دين كام كيونكه دين تو اعمال ہی کا نام ہے اور وہ جسم کی بناء پر موقوف ہیں اور افراط شوق سے جسم باقی نہیں رہتا تو اعمال واقع نہیں ہوتے اور دین کا نقصان ہوتا ہے اس واسطے اس سے پناہ مانگی ہے۔ ایک حد توبیہ ہوئی۔ دوسری حد فتنہ مضلہ ہے اس کا بیان بھی اہل ظاہر نہیں کر سکتے۔ پھر صوفیہ کے پاس چلو۔ صوفیہ کہتے ہیں کہ جب شوق حدسے بڑھتاہے توادب نہیں رہتااس سے بے تکلفی اور اس کے بعد گتاخی کی نوبت آ جاتی ہے اور یہ مضر ہے کیونکہ کہاں بندہ کہاں خدا، کہاں حادث کہاں قدیم، کہاں فانی کہاں باقی دونوں میں کیا مناسبت کیسی بے تکلفی، بے تکلفی برابر والوں کے ساتھ ہوا کرتی ہے گولوگ گتاخی اور بے تکلفی کے کلمات کہنے کو کمال سجھتے ہیں اور کہتے ہیں فلانے مست ہیں اور مجذوب ہیں اور خداکے بیارے ہیں۔ صاحبو! یه خیال اسی وقت تک ہے جب تک کہ اس کی حقیقت ذہن میں نہیں آتی۔اور اس کی حقیقت اس وقت ذہن میں آسکتی ہے جبکہ اپنی نسبت حق تعالی کے ساتھ ذہن میں آوے۔ سوبندے کو خدا کے ساتھ کیانسبت۔اس کی کوئی نظیر نہیں ہے جس کو بیان کر کے سمجھایا جائے اور اس نظیر سے بیہ نسبت کچھ ذہن میں آسکے ، بلا تشبیہ یوں سمجھ لیجئے کہ ایک ادنی در جه کابندہ نجاست میں آلودہ، بھنگی چمار، ایک ہفت اقلیم کے باد شاہ کے ساتھ دعویٰ محبت کا کرے اور بے تکلفی و گتاخی کے الفاظ مکنے لگے۔ یہ بھی ایک بالکل ناتمام اور کالعدم نظیر ہے کیونکہ بھنگی یا چمار گو کیا ہی ذلیل خوار گندہ اور بری حالت میں ہے لیکن بادشاہ کے ساتھ بہت سی باتوں میں مجانست اور مناسبت اور مشابہت رکھتا ہے مثلاً انسان وہ بھی ہے اور یہ بھی۔جسطرح ماں باپ سے وہ پیدا ہواہے یہ بھی پیدا ہواہے جس طرح وہ کھاتا پیتا ہے اس طرح یہ بھی۔غرض بہت سی باتوں میں اس کو مما ثلت ہے اور جس کے واسطے یہ نظیر دی گئی ہے یعنی بندہ اور خدا۔ان دونوں میں کسی بات میں بھی مما ثلت نہیں توالی صورت میں یہ نظیر بالکل بے کار اور کا لعدم ہے لیکن کیا کیا جاوے حقیقی نظیر توکوئی ہو ہی نہیں سکتی للذا تقریب الفہم کے لئے اس کو پیش کیا جاتا ہے۔اس ناتمام نظیر ہی میں فرمایے کہ کیا کوئی عقمنداس کو معذور سمجھے گاادراس بے تکلفی کواس کے کمال کہے گااور کیااس صاحب جلال و جمال باد شاہ کواس پر غیظ نہیں آئے گاسوائے اثبات کے جواب نفی میں نہیں ہو سکتا تواب میں کہتا ہوں۔صاحبو! ذراہوش کی باتیں کرو! کہاں بندہ اور کہاں ذات حق جل جلالہ اپنے سے برابر والے اور اپنے ہم جنس محبوب کے ساتھ بھی بے تکلفی کے کلمات کہنا بعض وقت باعث ملال خاطر ہو جاتاہے پھر کہاں وہ محبوب جس سے بندہ کو کوئی تعلق سوا تعلق تبائن کے نہیں اور کسی

قتم کی مناسبت اور مجانست اور مشابہت نہیں اس کے ساتھ گتاخی جس قدر بری ہوسکتی ہے وہ ظاہر ہے محتاج بیان نہیں۔ (خطبات علیم الامت جلد 26، من 69،70، 68،69)

### حصول خوف كاطريق

اب میں آپ کوخوف (کہ جس سے تمام اعمال درست ہوجاتے ہیں)اس کے حاصل ہونے کا طریقہ بتلا تاہوں اور وہ طریقہ گویاایک گرہے اور میرے تمام وعظ کا گویا خلاصہ ہے اور وہ اپنی طرف سے نہیں کہتا بلکہ وہ بھی حق تعالی کا ارشادے وہ پیہے

وَ لْتَنْظُوْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِعَدِّ- يعنى فكر آخرت كيا كرو اور فكر آخرت كا طريقه يه ہے كه ايك وقت مقرر کرلومثلاً سوتے وقت بلاناغہ بیٹھ کر سوچا کروکہ معاد کیا ہے اور مرکز ہم کو کیا پیش آنے والاہے مرنے سے لے كر جنت ميں داخل ہونے تك جو واقعات ہونے والے ہيں سب كوسوچا كروكہ ايك دن وہ آئے گا كہ ايك دن مير ااس دار فانی سے کوچ ہوگاسب سامان ،مال اسباب ، باغ ،نوکر ، چاکر ،اولاد ، بیٹا، بیٹی ، مال ، باپ ، بھائی د خویش ، اقارب ، دوست دشمن سب بہیں رہ جاویں گے میں تن تنہاسب کو جھوڑ کر قبرے گڑھے میں جالیٹوں گااور وہاں دوفرشتے آویں کے اگر میرے دن بھلے ہیں تواجھی صورت میں ورنہ خدانخواستہ ڈراونی صورت میں نہایت ہولناک آوازے آکر سوالات كريں كے پس اے نفس! اس وقت كوئى تيرا مددگار نہيں ہو گا تيرے اعمال ہى وہاں كام آويں كے اگر سوالات کے جواب درست ہو گئے سجان اللہ جنت کی طرف کی کھڑ کی کھل جائے گی اور اگر خدانخواستہ امتحان میں ناکام رہاتو قبر حفرہ من حفر النار (دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا) ہوگی اس کے بعد تُو قبر سے اٹھا یا جائے گا اور نامہ اعمال اڑائے جاویں گے۔ حساب کتاب کے لئے پیش کیا جائے گابل صراط پر چلنا ہو گانفس تو کس دھو کے میں ہے ادر ان سب واقعات پر تیر اایمان ہے اور یقیناً جانتا ہے کہ بیہ ہو کر رہیں گے ، پھر کیوں غفلت ہے اور کس وجہ سے گناہوں کے اندر دلیری ہے کیاد نیامیں ہمیشہ رہناہے۔اے نفس! توہی اپنا عمخوار بن اگراپنی عمخواری نہ کرے گاتو تجھ سے زیادہ کون تیر اخیر خواہ ہو گاای طرح گھنٹہ ڈیڑھ گھنٹہ روزانہ ان واقعات کو تفصیل ہے سوچا کرے، میں دعویٰ سے کہتاہوں کہ ان شاءاللہ چند ہی روز کے بعد دیکھو گے کہ خوف پیداہو گااور خوف پیداہونے کے بعد آپ کو ماضی ہے تو به كى فكر مو گى اور آئنده كے لئے اطاعت كى توفيق موكى اس وقت آپ كومشاہده مو گااتقوا الله پركيے اصلاح اعمال و محوذ نوب مرتب مو كم آك فرمات بيل وَمَن يُطِع الله وَرَسُولَه فَقَد فَازَ فَوْدًا عَظِيمًا يَعْنَ جو تَحْص الله ورسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت کرے وہ بے شک بڑی کا میابی کو پہنچا، ٹیطِع میں اشارہ ہے کہ جو شخص خوشی سے کہنا مانے اس کے لئے بطوع سے مشتق ہے اور خوشی ہے کہناماننا بدون محبت اللّٰہ ور سول صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے نہیں ہوتا۔

## الله کی محبت حاصل ہونے کا طریقتہ

اوراللہ کی محبت کے حاصل ہونے کا طریقہ اللہ تعالیٰ کی نعموں کا یاد کرنا ہے اس کے لئے بھی ایک وقت مقرر کر کے سوچا کرو کہ ہم پراللہ تعالیٰ کی کس قدر نعمتیں ہیں چندروز کے بعد آپ کو مشاہدہ ہوگا کہ ہم سرتاسر عنایات اور نعموں میں غرق ہیں اس سے آپ کے قلب میں حق تعالیٰ کی محبت اور اپنی ناکارگی اور تقصیر جا گزیں ہوگی اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فیصلے کا تعلق آپ سے بھی ہے آپ کے ساتھ محبت کا طریقہ بھی یہی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی فیصلے کا تعلق آپ سے بھی ہے آپ کے ساتھ محبت کا طریقہ بھی یہی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جو ہمارے لئے مشقتیں اٹھائیں اور اپنی امت پر شفقت فرمائی اس کو سوچا کر وجب محبت پیدا ہوگی۔ اللہ علیہ وسلم نے جو ہمارے لئے مشقتیں اٹھائیں اور اپنی امت پر شفقت فرمائی اس کو حوف ہوگا یہ دونوں شی آپ کے دین دنیا اطاعت خوشی سے ہوگی اور بڑی کا ممیا بی سے ہی مراد ہے۔ (خطبات عکیم الامت جلد 26، م 146،146)

### دعائے مغفرت مطلوب ہے

ال وقت مجھے یادآگیا قصہ حضرت ابراہیم بن ادہم کا کہ ایک مرتبہ انہوں نے دعا کی اللہم اعصمنی کہ اے الله مجھے گناہوں سے بچاہیے ارشاد ہوا کہ اگر سب یہی دعا کرنے لگیں تورحت ومغفرت کا ظہور کہاں ہوگا۔اللہم اغفدلی (اے اللہ! میری مغفرت کر) کیوں نہیں کہتے وہ اس میں بتلادیا گیاہے کہ جس طرح حفاظت مطلوب ہے مغفرت بھی مطلوب ہے۔ یہی مطلب ہے اس صریث کا لو لم تذنبوا لجاء الله بقوم یذنبون فیستغفرون الله فیغفد اہم، (ترجمہ)ا گرتم گناہ نہ کروحق تعالی ایسی جماعت کو پیدا کریں گے جو گناہ کریں پھر استغفار کریں اور ان کی مغفرت کی جائے )اسکایہ مطلب نہیں ہے کہ گناہ ہم سے مقصود ہے اور حق تعالی چاہتے ہیں کہ ہم گناہ کیا کریں۔ بلکہ گناہ سے جوضعف و عجز ظاہر ہوتا ہے وہ مقصود ہے پس اگر کہیں بدون صدور گناہ ہی کے ضعف و عجز پیدا ہو جائے جیسے انبیاء علیہم السلام باوجود عصمت کے جس قدر اپنے کو گنہگار خطاوار سمجھتے ہیں ہم گنہگار ہو کر بھی اپنے کو اتنا گنہگار نہیں سجھتے اور جس قدر وہ حق تعالی ہے خوف و خشیت رکھتے ہیں ہم مجرم ہو کر بھی اتنا تو کیااس کا ہزارواں حصہ بھی خوف نہیں رکھتے توا گرہم لوگ گناہوں میں مبتلانہ کیے جاتے تونہ معلوم ہماری کیا حالت ہوتی، جب ہم گنہگار ہو کر بھی اپنے کو کچھ زیادہ گنہگار نہیں سبچھتے تو معصوم ہو کرنہ معلوم ہم اپنے کو کیا کچھ مقدس سبچھتے اور ہمارے عجب کی کیا حالت ہوتی۔ اس کتے بھی ہم کو گناہ میں مبتلا کر دیاجاتا ہے۔جس سے ہماراوہ عجب توڑ دیاجاتا ہے جو طاعات واذ کار سے مجھی پیدا ہونے لگتاہے۔اور وہ خیال تقدس بارہ بارہ ہو جاتاہے جو کچھ دنوں تہجد اور مراقبات کی بابندی سے دل پر گزرنے لگتاہے۔ تو جیسے ہم کو حفاظت کی ضرورت ہے اس طرح مغفرت کی بھی ضرورت ہے۔اس طرح حضرت ابراہیم بن ادہم کو تنبیہ كى ممنى عصمت كى دعا كيوں كرتے ہو۔ اس كے ساتھ دعائے مغفرت كيوں نہيں ملاتے۔ اس كے علاوہ اللہم

اعصمنی (اے اللہ! مجھے گناہوں سے بچاہیے کے ساتھ اللہم اغفرلی اے رب! مجھے بخش دیجئے) لانے میں ایک اور بھی حکمت ہے جس پر نظر کر کے اس کا ملانا بہت ضروری ہو گیاوہ یہ کہ سب مسلمانوں کا عقیدہ ہے حق تعالی مجیب الدعوات ہیں۔ (خطبات حکیم الامت جلد 26، ص 150)

حفزت عمرر ضي اللدعنه كادبدبه

جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے غلامان غلام کی ہے حالت تھی کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ایک مرتبہ ایک جماعت کے ساتھ چلے جارہے تھے کہ دفعتہ آپ نے پیچے مڑکر دیکھا توسب مارے ہمیت کے گھٹٹوں کے بل گربڑے حالانکہ یہ وہ حضرات تھے جو حضرت عمر کے مرید نہ تھے بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ پیربھائی تھے جن میں گونہ مساوات ہوا کر تی ہے مگران پر بھی آپ کااس قدر رعب تھا مگر شایداس میں کوئی یہ شبہ نکالے کہ وہ حضرات معتقد تو تھے تو سنے کہ غیر معتقد ین پر بھی آپ کا ایک شان تھی کہ ایک مرتبہ سفیر روم بڑی شان و شوکت کے ساتھ مدینہ منورہ میں آپ کی خدمت میں آیا اور شہر میں داخل ہو کر لوگوں سے دریافت کیا کہ خلیفہ کا قصر کہاں ہے۔

میں آپ کی خدمت میں آیا اور شہر میں داخل ہو کر لوگوں سے دریافت کیا کہ خلیفہ کا قصر کہاں ہے۔

گفت کو قصر خلیفہ اے حشم تامن اسپ در خت راآ نجاکشم

قوم گفتندش كه ادراقصر نيست مر عمر راقصر جان روشنے ست

(کہنے لگانے لوگو! خلیفہ کا محل کہاں ہے تاکہ میں وہاں حاضر ہوں لوگوں نے کہا کہ ان کا کوئی محل ظاہری نہیں ہے ان کا محل ان کا قلب روشن ہے)۔

اس موقع پر حضرت مولا ناپر گریہ طاری ہوگیا گربہت ضبط سے کام لیا) لوگوں نے کہا کہ عمر کے لئے نہ قصر ہے نہ ایوان ہے بس ان کا تودل ہی قصر وایوان ہے۔ قاصد کو بڑی جیرت ہوئی کہ وہ خلیفہ جس کے نام سے سلاطین کا خیتے ہیں اس کے نہ محل نہ قصر یہ کیا معاملہ ہے پھراس نے پوچھا کہ آخروہ کہاں بیشا کرتے ہیں لوگوں نے کہا مسجد میں آ کر بیشا کرتے ہیں اور مجھی بازار وں میں ،گلی کوچوں میں اور مجھی جنگل میدانوں میں گھومتے پھرتے ہیں تلاش کر لو مجہیں مل جائیں گے۔ اب وہ آپ کی تلاش میں چلا معلوم ہوا کہ ابھی جنگل کی طرف تشریف لے گئے ہیں سفیر کو بڑی حیرت ہوئی کہ یہ بھی بادشاہ ہے جو تنہا بازار وں جنگلوں میں پھر تا ہے۔ ساتھ میں پہرہ دوار ہیں نہ پولیس آخروہ جنگل کی طرف چلا جس وقت اس باغ کی حد میں قدم رکھا جہاں حضرت عمر رضی اللہ عنہ پڑے سور ہے تھے قدم رکھتے ہی اس کے دل پر ہیبت ور عب نے غلبہ کیا کیونکہ جنگل میں ایک خداکا شیر پڑا ہوا تھا اور قاعدہ ہے کہ جہاں شیر پڑا ہوتا ہے اس حکم کی برے بڑے براے براے براے میں اس خوص کے پاس نہ کوئی پہرہ چوکی ہے نہ جاہ دوش ہے نہ ساز و سامان ہے پھریہ کیا بات ہے کہ صورت دیکھنے سے پہلے ہی

میرادل ہاتھوں سے نکلاجاتا ہے یہاں تک کہ جب قریب پہنچاتود یکھا کہ ایک خداکا شیر جنگل میں تن تنہا پڑاسورہا ہے نہ

اسے کسی دشمن کا خوف ہے نہ جاسوس کاڈر، سرکے نیچے ایک اینٹ تکیہ کے بجائے رکھی ہے نہ کوئی فرش ہے نہ بستر بس
گلے میں ایک تلوار پڑی ہوئی ہے اور بے فکر سور ہے ہیں۔ اس حالت کا مقتضیٰ یہ تھا کہ سفیر کے دل میں خلیفہ کی

بے وقعتی ہوتی مگر یہاں برعکس معاملہ یہ ہوا کہ صورت دیکھتے ہی سفیر روم لرزنے لگاجو نہی نظر پڑی ہے پیراٹھانے کی

ہمت نہ رہی۔ مولا نافر ماتے ہیں کہ اس وقت وہ سفیر اپنے دل میں کہ رہا تھا کہ میں نے تو بڑے بڑے سلاطین کے در

بار دیکھے ہیں جن کے در بار میں رعب وداب کے ہزار سامان ہوتے تھے مگر مجھ پر کسی کار عب طاری نہ ہوا آج کیا بات

ہرگ میں اس کے دیکھنے سے لرزہ پیدا ہوگیا، بے شک۔

رگ میں اس کے دیکھنے سے لرزہ پیدا ہوگیا، بے شک۔

ہیبت حق است واین از خلق نیست ہیبت آن مر دصاحب دلق نیست (میہ ہیبت در حقیقت حق تعالی کی ہوتی ہے اس مخلوق یا اس گدڑی والے کی نہیں ہوتی )

یے خدائی رعب و جلال تھاجو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے چہرے سے ظاہر ہور ہاتھا۔ بالآخر سفیر روم کو ہمت نہ ہوئی کہ حضرت کو خود جگائے وہ تواپن جگہ دیر تک کھڑاکا نیتار ہا، کچھ دیر کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ خود ہی بیدار ہوئے تودیکھا کہ ایک پر دلیمی اجنبی کھڑاکا نپ رہاہے۔ آپ نے اس کو پاس بلایااور تسلی دی۔

جناب رسول صلى الله عليه واله وسلم كادبدبه وبهيب

جس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دو سفیروں کو مرعوب دیکھ کر فرمایا تھا کہ تم مجھ سے اتنا کیوں ڈرتے ہو میں تواس غریب عورت کا بچہ ہوں جو سو کھا گوشت کھایا کرتی تھی۔ حضرت عمر کی باتیں سننے کے بعد ہیبت مبدل بہ محبت ہوگئ اور سفیر کو آگے بڑھنے اور بات چیت کرنے کی ہمت ہوئی جس کے بعد وہ سمجھ گیا کہ واقعی نہ ہب اسلام حق ہے۔ پھر وہ اسلام سے مشرف ہوگیا یہ تو حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی حالت تھی ہم نے اپنے بزرگوں کو دیکھا ہے کہ خدا تعالی نے ان کو ایسار عب عطافر ما یا تھا کہ بڑے بڑے لوگوں کوان سے بات کرنے کی ہمت نہ ہوتی تھی۔ ہے کہ خدا تعالی نے ان کو ایسار عب عطافر ما یا تھا کہ بڑے بڑے لوگوں کوان سے بات کرنے کی ہمت نہ ہوتی تھی۔ (خطبات علیم الامت جلد 26 می 167 میں 167 میں اللہ علیم الامت جلد 26 میں 167 میں اللہ علیم الامت جلد 26 میں کے اس کو ایسار عب عطافر ما یا تھا کہ بڑے بڑے اوگوں کو ان سے بات کرنے کی ہمت نہ ہوتی تھی۔

#### بزر گی

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ توا گر کسی نے خلاف قاعدہ اور کج خلقی کا بھی برتاؤ کیا تواس سے بھی چین بجبیں نہیں ہوئے ایک مرتبہ چند بدویوں نے آگھیرا کہ بچھ دلوائے۔ آپ ملٹی کیا تہم نے فرمایا کہ اس وقت میرے باس بچھ نہیں ہے۔ ہوگا تود سے انکار نہیں۔ بدویوں نے چادر مبارک پڑ کر گھسیٹا جس سے کنی کے نشان گردن مبارک پر پڑ گئے۔

اور آپ مل آیا آن ماتے ہیں و دواعلی دوانی یعنی میری چادر تودے دو، نہیں معلوم آج کل کیسی بزرگی بزرگوں میں آگئی ہے کہ اگر کسی سے اپنے نفس کے خلاف کوئی بات سنتے ہیں تو قابو سے باہر ہو جاتے ہیں۔اورائی تعلیمیں دی جاتی ہیں کہ جس سے کبر بڑھے۔ یادر کھو کہ یہ سب سنت کے خلاف ہے۔ بزرگی اس لئے نہیں ہے کہ اس سے کچھ دنیوی نفع ہو۔ (خطبات کیم الامت جلد 26، ص 216)

### گناہوں میں الجھے ہو ؤں کو وصیت

جولوگ سیئات میں البجھے ہوئے ہیں ان کو میں دو باتوں کی وصیت کر تاہوں کہ جو وقت فرصت کا ہے اس میں ذکر اللہ کی کثرت کریں۔ کہ اس سے عمل میں برکت ہوتی ہے۔ اور عمل کی توفیق ہوتی ہے۔ اور ہر عمل صالح میں اس کی نیت رکھیں کہ اس سے باطن کی اصلاح ہو کہ اس سے وہ عمل موصوف بصالح ہوتا ہے۔ پھر ممکن نہیں کہ اس کا اثر مختلف ہو۔ اور دو سرے بید کہ گناہ ہو جائے تو فوراً توبہ کرلیا کریں کہ بیا عمراف ہے۔

حدیث شریف میں ہے

كلكم خطاؤن وخير الخطائين التوابون

بعنی تم سب خطاکار ہواور بہتر خطاکار وں کے توبہ کرنے والے ہیں۔ سبحان اللہ کیا شفقت ہے کہ خطااور جرائم بھی کریں۔اوران کو خیر بھی کہا جاوے۔ یہ صرف برکت توبہ کی ہے اور حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:

والنوب الذنوب إذا فعلُوا فاحِشة أو ظلَمُوا أنفُسهُم ذكرُوا اللَّه فاسْتَغفَرُوا لِذُنُوبِم وَمَنْ يَغفِرُ الذُنُوبِ (لِيسنَ وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي لِللَّمِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

#### ایک عجیب حکایت

مولانار ومی رحمۃ اللہ علیہ نے حکایت لکھی ہے کہ ایک شخص آلودہ نجاسات چلا جارہا تھا۔ دریانے کہا کہ میرے پاس آمیں تجھے پاک کر دوں۔اس نے کہا کہ میں آلودہ ہوں کیسے آؤں پاک ہو کر آؤں گا۔ دریانے کہا کہ میاں صاحب شرم کو جھوڑو جب پاک ہو گے مجھ ہی سے یامیرے ہی کسی جزوسے ہوگے۔ادرا کر شرم ہی شرم میں رہوگے تو تمام عمرنا پاکی اور آلودگی میں گزر جائے گی توصاحبو! خدا تعالی کا تعلق ہی ایک ایسی شے ہے کہ جوتم کو پاک صاف کرے گی۔ پھر تعلق و توجہ میں پاکی کا انتظار کیا معنے۔ پس کیسے ہی برہے ہو جاؤ گر اللہ تعالی سے تعلق نہ چھوڑ دے گناہوں کا ہو جانا عجیب نہیں۔ گر خدا کے ساتھ تعلق اور اللہ والوں سے تعلق بھی خداہی سے تعلق رکھنا ہے۔

## اہل اللہ سے ہر حال میں وابستگی کی ضرور ت

پھر کسی حال میں اہل اللہ سے بھی قطع تعلق نہ کرو بعض آدمی شرمایا کرتے ہیں کہ ہماری داڑھی کئی ہوئی ہے۔
پاکٹی شخنوں سے بنیچے ہیں۔ شب وروز گذاہوں میں مبتلا ہیں ہم بزرگوں کی خدمت میں کس طرح جاویں تواس کا پچھ خیال نہ کرناچاہے تم اس حال میں ان کے پاس حاضر ہوا کرو۔اورا گراس کا انتظار کروگے کہ جب حالت درست ہوگی تو حالین کے توساری عمرای حالت میں گزرجائے گی۔اس لئے کہ حالت تو درست ان کے پاس جانے ہی ہوگ۔ جب آتے جاتے رہوگے توضر ورشرم آوے گی۔اوران گذاہوں کا ترک آسان ہوجائے گا۔اوران کو بھی ان کے حال بہت جوگی توجہ ہوگی نہ بھی دعا کرویں گے۔(خطبات عیم الامت جلد 26، م 126،126)

### پیروں کے لئے سجھنے کی بات

مطلب ہے ہے کہ گو تمہارے قلب کی حیات معاصی اور مباحات کے کشرت اشتغال سے ضعیف ہوگئ ہے لین تم ناامید نہ ہواس کی تدبیر اور علائ ہے کہ اس کے استعال سے وہ دولت پھر عود کر کتی ہے اور وہ تدبیر مجاہدہ ریاضت اور کشرت ذکر و شغل اور کشرت مرا قبات سے اس تدبیر سے قلب کی حیات رفتہ رفتہ پھر عود کر آئے گی اور اس کا نمونہ موجود ہے وہ یہ ہے کہ دیکھوز بین بالکل خشک ہو جاتی ہے کہ خشک ہو جانا بمنزلہ موت کے ہے حق تعالی اس کو معرب خر و شاداب فرماد ہے ہیں جو بمنزلہ اس کی حیات کے ہاور قاعدہ ہے کہ نمونہ کے حال سے ذی نمونہ کا حال معلوم ہوا کرتا ہے تو نمونہ یعنی زبین کے اندرو کھو کہ کیا کیا تدبیر ہیں کی جائی ہیں جس سے وہ زندہ ہو جاتی ہے جو تدبیر اس کی ذیل کی جائی ہوں گی زبین کو اول کھودتے ہیں اس میں بال چلاتے ہیں کی زندگی کی ہے اس کے مشابہ قلب کی حیات کی تدبیر ہیں ہوال گر زبین کو اول کھودتے ہیں اس میں بال چلاتے ہیں کی زندگی کی ہے اس کے مشابہ مجاہدہ وریاضت ہے تنم ہا تی تدبیر ہیں بہال ذکر کا تخم ڈالوجب اس میں کھیتی پیدا ہو جاتی ہے تو اس کی مشابہ مجاہدہ وریاضت ہے تخم ہا تی گر کہ دولت پیدا ہو جائے تو اسکی مشابہ مجاہدہ وریاضت ہے تنہ ہوا کہ قبال ہوگی تدبیر ہے زندہ ہو جائے گا۔ حاصل ہو نہیں ہیں بیائی ڈالے ہیں تا کہ کھیتی بڑھے یہاں ہائی تو یہ کا اور اخلاق حمیدہ کا دواور ناامیدی مت کر و تدبیر کر و جس طرح خشک زمین تداہیر سے سر سبز و شاداب ہوگی ہے اس طرح تنہارا قلب بھی تدبیر سے زندہ ہو جائے گا۔ حاصل ہمام تقریر کا یہ ہوا کہ معاصی کے علاوہ تساوت کے دوسب اور ہیں مباحات کے اندر و سعت کر نااور مباحات میں حد نیادہ تکی کرنااور معالجہ استغفار اور مجاہدہ وذکر ہے۔ (خطبات کیم الامت جدا کہ کی کا اداور عالجہ استخفار اور مجاہدہ وذکر ہے۔ (خطبات کیم الامت جدا کہ کیمور کیا گیا تھیں کیا تعاور کیا ہو ان کے اس کے معاصی کے علاوہ تساوت کے دوسب اور ہیں مباحات کے اندر و سعت کر نااور مباحات میں حد نیا دور دور کیا ہو دور کیا ہو کہ کیا تعاور کیا ہو کہ کیا ہو دور کیا ہو دور کیا ہو کہ کیا تعاور کیا ہو کہ کیا تعاور کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کو کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کیا ہو

## حسد بہت مخفی مرض ہے

حد بہت مخفی مرض ہے بہت ہوشیاری سے کام لینے کی ضرورت ہے اور حدای کا نام نہیں کہ دوسرے کی مصیبت دیکھ کرجی خوش ہوبلکہ یہ بھی حد ہے کہ دوسرے کی چیز دیکھ کراس کے باس سے زوال کی خواہش ہو تو دیکھنے ہم لوگوں کی یہ حالت ہے یا نہیں کہ کسی کاسامان دیکھ لیا یا گھوڑا دیکھ لیا یازبور دیکھ لیا تو خواہش ہوتی ہے کہ یہی بعینہ ہمارے باس آجائے۔اس کے کیا معنی ہیں سوائے اس کے کہ ان سے چھن جائے۔

#### حسداور غبطه مين فرق

ورنداس کے بعینہ منتقل ہونے کی خواہش کیوں ہے اور اگرید نہ ہوتو حب مال تو جبلی چزہے اگراس کو دوسرے کازیور پاسامان دیکھ کراس جبلی عادت کو بیجان ہوتا ہے کہ جمعے بھی ایسانی مل جائے نہ کہ بہی آجائے اس کا پچھ ڈر نہیں۔

اس کو غبطہ کہتے ہیں کہ دوسرے کی اچھی حالت کی تمنا کرے کہ بااللہ ہم کو بھی ایسی حالت نصیب فرما۔ اور یہ پچھ گاہ بہیں بلکہ کہیں گناہ کہیں ستحب ہے۔ گرہم لوگوں کو اتنی تمیز کہاں کہ غبطہ اور حد کوالگ الگ پہچا نیس۔ آپ نے دیکھ الیا کہ بہت سے گاہ ایس مستحب ہے۔ گرہم لوگوں کو اتنی تمین بیسی۔ اور یہ غلطی ہے۔ میں ایک موٹی تی بات پوچھتا ہوں کہ گناہ کا گناہ ہونا کیسے معلوم ہوا یقیناً اللہ تعالی کے منع کرنے سے اور رسول اللہ طرفی ہو آپھی کہ بتائے سے۔ اس کے سوااور کوئی بھی حقیقت گناہ کی ہے جب اس کی حقیقت پر انفاق ہے تو اس کے افراد اور مصادیق میں کیوں اختلاف ہو جاتا ہے۔ اب حدیث اور قرآن کو دیکھا ہے کہ حمد اور تکبر اور ریاد تفاخر وغیرہ سے منع کیا ہے یا نہیں تمام قرآن و حدیث ہو ۔ اس کی ممانعت سے بھر بے بیں پھراس کے کیا معنی کہ گناہ کی حقیقت تو تسلیم کرلی جائے کہ جس کو خدا اور سول اللہ طرفی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی کی مناہ کے جب کو خدا اور رسول میں داخل ہے تکبر بھی اس میں داخل ہے تکبر بھی اس میں داخل ہے تکبر بھی اس میں شامل ہے۔ ریا بھی اس کا شعبہ ہے اس کے گناہ ہونے میں کیانا مل کیا جاوے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26، ص 2002) شامل کیا عشق الهی عشق الهی

حضرت ماعز بن مالک سے زناہو گیا تھا تو بمقتضائے بشریت ہو گیااس میں تو وہ اور سب گنہگار برابر ہیں لیکن فوراً متنبہ ہو گیااس متنبہ کو سنئے ذرا ہمیں بھی تو کوئی گنہگاران کے برابر کرکے دکھلا وے لیکن کیا منہ ہے کسی کاجواس میں برابری کر سکے بیران ہی کی آتش ایمانی تھی کہ رک نہ سکی جیسے بارود ہوتی ہے کہ پہاڑ کے اندر بھی رک نہیں سکتی ذراسی بارود سے سر بگ اڑائی جاتی ہے جووز ن میں پچھ ماشوں سے زیادہ نہیں ہوتی لیکن ہزاروں من کے پتھروں کو ایسا اڑادیتی ہے جیسے روئی کے گالے اڑتے ہیں۔ حضرت ماعزر ضی اللہ عنہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے اور ا پنے منہ سے اپنی خطا کا اقرار کیا ایسے حیادار آ د می سے ایسے گناہ کا اظہار ہی مشکل ہے گر وہاں سب مشکلیں آ سان تھیں وہاں توعشق الٰہی تھا۔

مر حبااے عشق خود سودائے ما اے طبیب جملہ علت ہائے ما اے دوائے نخوت و ناموس ما اے توا فلا طون و جالینوس ما

(مر حبااے عشق توالیا ہے کہ تیری ہدولت خیالات درست ہو جاتے ہیں تجھ سے تمام امر اض کا علاج ہو جاتے ہیں تجھ سے تمام امر اض کا علاج ہو جاتا ہے نخوت و ناموس کا د فعیہ ہوتا ہے گویا تو ہمارے لئے افلا طون و جالینوس ہے )

سب جانتے ہیں کہ جہال عشق ہے وہاں ناموس کا کیا پتہ ، خودا پنے منہ سے اقرار کیا اور ایک اقرار تہیں بلکہ حضور صلی الله علیه وسلم نے ایک د فعہ سن کر چہرہ مبار ک پھیر لیاا نہوں نے دوبارہ پھر اقرار کیا پھر حضور صلی الله علیه وسلم نے چہرہ مبارک پھیر لیاسہ بار پھر اقرار کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بمقتضائے شان رحمت للعالمین ان کورجم ہے بچانا چاہا تھالیکن کیا کہتے کہ عشق ان کی جان پر کھیل چکا تھا کسی طرح تسلی نہ ہوئی سوائے اس کے کہ رجم کا تھم کیا جائے تین دفعہ اقرار کیا پھر چوتھی دفعہ اقرار کیاجب حضور صلی اللہ علیہ وسلم مجبور ہوئے اور رجم کا تھکم دے دیاان کے دل میں اس بات کا وسوسہ تک نہ گزرا کہ توبہ کر کے خاموش ہو جاتے توبہ تووہ چیز ہے کہ شرک تک کومٹادیتی ہے زناتو کس درجہ میں کیا بیہ مسئلہ ان کو معلوم نہ تھا کہ توبہ سے ہر گناہ بڑے سے بڑا بھی معاف ہو جاتا ہے ہم کو تو مسئلہ روایتاً معلوم ہے صحابہ پر توخود گزراہوا تھاجو واقعہ اپنے اوپر گزر جاتا ہے اس کا حکم آدی کوخوب یادر ہتا ہے بخلاف سے سنائے اور کتاب میں پڑھے ہوئے مسکلہ کے ، حضرات صحابہ پہلے اسلام سے علیحدہ تھے پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بدولت اسلام سے مشرف ہوئے سب سے پہلا جوان کومسئلہ معلوم ہواوہ یہی تھاکہ اوپر سے کفروشرک معاف ہوگیا پھریہ کہے کہ کہاں گنجائش ہے کہ حضرت ماعزر ضی اللہ عنہ کو معلوم نہ تھا کہ توبہ سے گناہ معاف ہو سکتا ہے ضرور معلوم تھالیکن غلبہ خداوندی نے اس کو بھلادیا جیسے کوئی شخص شیر کے شکار کو جائے اور بندوق اور کار توس اور سب کچھ سامان اس کے یاں ہولیکن شیر جس وقت سامنے آتا ہے تواس کی ہیبت تمام دماغی خیالات کو مٹادیتی ہے اور یہ بھی یاد نہیں رہتا کہ اس کی مدافعت کے لئے کیا آلات میرے پاس موجود ہیں میں بے ضرورت کلام کو طول دینا نہیں جا ہتا بس اس مثال سے اس اشکال کاجواب بخوبی موجود ہے کہ حضرت ماعزر ضی اللہ عنہ نے توبہ کیوں نہ کرلی اور رجم کی بلا کیوں سرلی خوف خداتو وہ چیز ہے کہ تمام ضابطوں کو بھلادیتا ہے چنانچہ حضور صلی الله علیہ وسلم کے تھم سے ان کو ختم کیا گیااور اس بندہ خدانے ایک مناہ کے عوض جان دے دی اب اس کام میں بھی تو وہ لوگ ان کی برابری کریں جو ان کی برابری گناہ میں کرتے ہیں جان تو بڑی چیز ہے دو چار پیسے جرمانہ ہی کے گناہ پر دے دیں تو ہم جانیں پیه فرق ہے اور طالب خداادر غیر

طالب خداکے گناہ میں حق تعالی نے نفس و شیطان سب کے ساتھ لگایا ہے مجھی اس کاداؤنیک بندوں پر بھی چل جاتا ہے اور لیکن طالب کے اندر نفس و شیطان کے ساتھ ذکر رحم<sup>ا</sup>ن لگا ہوا ہے گناہ سر زد ہوتے وہ بھی حرکت میں آ جاتا ہے اور بدون شیطانی اثر کے مٹائے چین نہیں لیتا۔

حضور فرماا مے کہ ماعزنے ایسی توبہ کی ہے کہ اگروہ ستر گناہ گاروں پر ڈال دی جائے توسب کو کافی ہو جائے دیکھئے

ریے متنبہ۔

# حرکت زبان کتنے عضلات کی حرکت کے بعد ہوتی ہے

جن کے بیان کے لئے اور سمجھنے کے لئے کتابیں کی کتابیں اور بہت سے علوم اور ایک کافی وقت چاہئے زبان جو بہت ہی ہے تکان حرکت کرتی ہے نہ معلوم کتنے پھوں سے مرکب ہے جو دماغ سے آتے ہیں پھر وہ کس خوبی اور کس ترتیب کے ساتھ حرکت کرتے ہیں کہ اس سے ایک ایک حرف الگ الگ اداہو جاتا ہے۔ صرف تین حرف سے مرکب کلمہ میں زبان کے کتنے اجزاء کوانقباض اور کتنے کوانسباط ہو جاتا ہے اور کتنی دفعہ زبان عرض میں بڑھتی ہے اور کتنی دفعہ طول میں اور کتنے اجزاء کو انخفاض ہو جاتا ہے اور کتنے کوار تفاع، طب کی کتابوں کو اٹھا کر دیکھئے تو معلوم ہو گا کہ ہر عضو کو حرکت عضلات کی حرکت سے ہوتی ہے اور عضلات کی حرکت دماغی پیٹوں کی حرکت ہے۔ اور دماغی پیٹوں کی حرکت قوت ارادی کی حرکت ہے ہوتی ہے توکسی عضو کی حرکت اتنی حرکتوں کے بعد انجام باتی ہے اب سمجھ لیجئے کہ ایک حرف کے اداکرنے میں کس قدر آلات کو حرکت ہوتی ہے پھرایک مرکب لفظ کے بولنے میں کتنی حرکتوں کی ضرورت ہوئی،اور ایک جملہ بولنے میں کتنی حرکتوں کی اور چند جملوں سے مرکب تقریراداکرنے میں کتنی حرکتوں کی ضرورت ہوئی ذراغور وانصاف سے کام لیجئے تارکی مشین میں تو دو چار ہی پرزے ہوں گے زبان میں نہ معلوم کتنے پرزے اور اجزاء ہیں پھر وہ کس خوبی سے کام کرتی ہے کہ کس جزو کی حرکت کی ترتیب میں ذرافرق نہیں آنے یا تااور سارے آلات اپنااپناکام اس پھرتی ہے کر جاتے ہیں کہ لکھنے والااس کاساتھ نہیں دے سکتا۔ سجان اللہ کتنی اچھی مشین ہے ایسی مشین کی توبڑی قدر کرنی چاہئے تھی اور یہ بھی سمجھ لیجئے کہ جیساتار کی مشین کوحر کت دینے سے صرف پر زے ہی حرکت نہیں کرتے بلکہ بجلی بھی خرچ ہوتی ہے ایسے زبان کو حرکت دینے میں بھی ایک بجلی خرچ ہوتی ہے جواس بجل سے زیادہ قیمتی ہے اس بجلی کا نام نور قلب ہے زبان سے بولنے میں قلب کی توجہ ہمتی ہے اور فراغِ قلب نہیں رہتاجو بڑے کام کی اور ضروری چیز ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 26، ص 295)

مجموعة الامراض

پی اپنی بڑائی نظر آنے کا وہی وقت ہے جب حق تعالی سے غفلت ہواور کثرت کلام اسی وقت ہوسکتی ہے جبکہ اپنی بڑائی ذہن میں ہو نتیجہ یہ نکلا کہ کثرت کلام اسی وقت ہوسکتی ہے جب حق تعالی سے غفلت ہواور خدا سے غفلت ایک مرض نہیں بلکہ مجموعة الا مراض ہے تو جس شخص کو کثرت کلام میں مبتلاد یکھو سمجھ لو کہ ایک مرض میں مبتلا نہیں ہے بلکہ بہت سے امراض میں مبتلا ہے۔ یہی با تیں ہیں جن سے عارفین کو ذراسی بات میں آدمی کی پوری حالت معلوم ہو جاتی ہی فرق ہے ظاہری تعلیم اور باطنی تعلیم کرنے والوں میں کہ وہ جڑکود یکھتے ہیں۔ وہ کثرت کلام کو دیکھ کر سمجھ جاتے ہیں کہ اس شخص میں وہ تمام امراض موجود ہیں جو ترقع اور تکبر کی فرع ہیں۔

(خطبات عكيم الامت جلد26، ص333)

#### بزر گول کے ازالہ تکبر کے چندوا قعات

ایک بزرگ کا قصہ ہے کہ آپ چلے جاتے تھے۔ اس یکی صورت تھی کہ یا تو یہ کیچڑ میں اترتے یادہ اترا تھا اور آس کی کی ملادہ سامنے سے آتا تھارات تھی کہ دور تھی دونوں ایک دم سے نہیں جاسکتے تھے۔ اس یکی صورت تھی کہ یا تو یہ کیچڑ میں اترتے یادہ اترا ہے کہا کہ داستہ چھوڑ کر کیچڑ میں اتر جااس نے کہا تم کیوں نہیں اترتے انہوں نے کہا اگر اس مکلف ہوں میرے کپڑے یا بدن ناپاک ہو جائیں گے تو نماز نہیں ہوگی۔ اس نے کہا اگر کہ جن ہوگئے تو پانی سے ذرای دیر میں پاک ہو سکتے ہیں لیکن میرے اتر نے سے جو آپ کے باطن میں نجاست کپڑے نے بی اور کیچڑ میں نہ اترے تو یہ ناپاکی ہز ار سمندروں سے پاک نہ ہوگی۔ میں تواتر ہی جاؤں گا میرا کیا بگڑے گا اور تہارا قلب بگڑ جائے گا اور وہ سمندر میں نبی دھرنے سے پاک نہ ہوگا۔ یہ س کران بالک حالت طاری ہوئی اور بہت روے اور کیچڑ میں اتر پڑے۔ حضرت بایزید کی حکایت ہے کہ ایک بارراستہ میں ایک ہیں جاتے سے دامن بچا کرنے کے کہا میری ظاہری نجاست کو دیکھا اور ایک باطنی نجاست کو نہ دیکھا۔ انہوں نے فرمایا کہا ہے سے دامن بچا کرنے کے کہا میری کا ایس نے جواب دیا کہ تمہارا میرا کیا ساتھ تمہاری تعظیم و تحریم ہوتی ہوتی ہوتی وار مجھ کو میں حتیاں کیا جاتے حوال نہیں کرتا تو حق تعالی کے مقبول میں جاتا ہوں کہا کہ جب ایک کتا بچھ دوستی میں قبول نہیں کرتا تو حق تعالی کے مقبول نہیں کرتا تو حق تو تعالی کے مقبول نہیں کرتا تو حق تو تعالی کے مقبول نہیں کرتا تو حق تو تا تعیل کیا جاتے کیا کہا کہا کہا کہا کہا کہ جب ایک کتا بچھ دوستی میں قبول نہیں کرتا تو حق تو تعالی کیا جنہ کا کہتے خیال کیا جاتے دیاں کہا کہ جب ایک کتا بچھ دوستی میں قبول نہیں کرتا تو حق تو تعالی کیا جب کرتا گورتا تو حق تعالی کیا جو تو تا کہا کہ جب ایک کتا تو تالی کیا تو تالی کیا کہا کہ جب ایک کتا بھور کو تھی نے دیاں کیا کہا کہ جب ایک کیا گورتا کیا کہا کہ جب ایک کیا گورتا کیا کہا کہا کہا کہا کہ جب ایک کیا گورتا کو کرتا کو تو تا کہا کہ جب ایک کیا کہا کہا کہ جب کی کورتا کہا کہ جب کیا کہا کہا کہ جب کیا کہا کہ کرتا کو تو تا کہا کہ جب کیا کہا کہا کہ جب کیا کہا کہ کورتا کیا کہا کہ کرتا کو تو تا کہا کہ کرتا کو تا کہا کہا کہ کرتا کو تا کورتا

شنیدم که روزے سحرگاه عید زگرمابر آمد بروں بایزید

(میں نے سناکہ ایک روز عید کی صبح کے وقت بایزید حمام سے باہر نکلے)

قصہ یہ ہے کہ حضرت بایزیدایک دفعہ عید کے روز جمام میں سے عنسل کر کے کپڑے بدل کر نکلے راستہ میں جارہ سے کہ کسی نے کو شھے پر سے کوڑے کاٹو کرا سر پر پھینک دیا یہ ایسی بات تھی کہ اس اتنے بڑے شخص کو غصہ

آنا کم تھا گران بزرگ نے پچھ نہیں کہااور سیدھے گھر کو چلے آئے اور نہاد ھوکر دوسرے کپڑے پہن لئے پیشانی پر بل بھی نہیں پڑے ایک توبیان حضرات کے حالات ہیں اور ایک ہمارے حالات ہیں کہ ٹوکر اتو کہاں اگر کوئی بات بھی خلاف مزاج کہہ دے تو آپے میں نہ رہیں، رگیس پھول جائیں، آئکھیں سرخ ہو جائیں، منہ میں جھاگ آجائے اور بلا انقام لیے ہر گزنہ ما نیں اور سزامیں بھی یہ نہ ہوکہ جرم کے برابر ہی سزادی اور بدلہ پراکتفاکریں بلکہ جہاں تک بھی قابو چلے اس کی عقوبت میں کمی نہ کریں ترفع کا مادہ انسان میں طبعاً رکھا ہوا ہے بڑے بڑے براے مجامدوں سے اصلاح ہوتی ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26، ص 335)

### اینے گناہوں سے غفلت کی عجیب مثال

صاحبو! اپنے گناہوں سے غفلت کرنابہت بڑا مرض ہے جس میں ہم سب مبتلا ہیں اور بعض ایسے بھی ہیں کہ دوسرے لوگ بھی ان کے معتقد ہیں ایسے لوگ اور بھی زیادہ تباہ ہوتے ہیں کیونکہ ان کے پاس اپنے تقدس کی گویا دلیل بھی موجود ہوتی ہے کہ جب استے لوگ ہم کواچھا کہتے ہیں تو یقیناً ہم اچھے ہوں گے ہماری بالکل وہ حالت ہے جیسا کہ مشہور ہے کہ ایک مکتب کے لڑکوں نے انفاق کیا کہ آج اساد صاحب سے چھٹی لینی چاہئے اور تو کوئی سہیل نہ نکل سکی آخراس پر دائے تھہری کہ جب استاد صاحب آئیں توسب مل کران کی مزائ پری کر واور ان کو بیمار ہلاؤ چنا نچہ سب نے ایسانی کیا، دوچار لڑکوں کو استاد صاحب نے جھڑک دیالیکن جب متواتر سب نے بہی کہا تواستاد صاحب کو بھی خیال ہوا آخر سب کو لے کر گھر چلے گئے اور تھم کیا کہ تم دہلیز میں بیٹے کر پڑھو میں گھر میں آدام کر تاہوں لڑکوں نے دیکھا ہوا آخر سب کو لیے گئے اور تھم کیا کہ تم دہلیز میں بیٹے کر پڑھو میں گھر میں آدام کر تاہوں لڑکوں نے دیکھا کہ مقصوداب بھی حاصل نہ ہوا تو آخر نہایت زور سے چلا کر پڑھو میں گھر میں آدام کر تاہوں لڑکوں نے دیکھا گیا تھا چلا کے پڑھنے سے اس میں واقعی ترقی ہونے لگی مجبور ہو کر سب کو چھوڑ دیا، جیسا وہ معلم لڑکوں کے کہنے سے مبتل کے وہم مرض جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں 37، وہ بیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں 37، وہ بیل ہوتھیں گھر میں آدام کر تاہوں لڑکوں کے کہنے سے مبتل کے وہم مرض جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، میں 37، وہ کیا تادہ میں میں جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں جسمانی ہوگیا تھا۔ (خطب سے عیم الامت جلد 26، مور میں جسمانی ہوگیا تھا۔

#### مكاربير

صاحب کی گاؤں میں پنچے اتفاق سے بہت ہی نجیف ہور ہے تھے مریدوں نے پوچھا کہ پیرتم اس قدر ضعیف کیوں ہو، پیرصاحب نے جواب دیا کہ ظالمو تہہیں میرے ضعف کی خبر نہیں دیکھو میں اپنا بھی کام کرتا ہوں اور تمہارا بھی، تم نماز نہیں پڑھتے میں تمہاری طرف سے نماز پڑھتا ہوں تم روزہ نہیں رکھتے میں تمہاری طرف سے روزے رکھتا ہوں اور سب سے بردی مشقت ہے کہ سب کی طرف سے پل صراط پر چلتا ہوں جو بال سے باریک اور تلوار سے تیز ہوں اور سب سے بردی مشقت ہے کہ سب کی طرف سے پل صراط پر چلتا ہوں جو بال سے باریک اور تلوار سے تیز ہوں اور میں ان فکروں نے لاغر کردیا۔ مریدیہ من کر بہت خوش ہوئے اور ایک گو جرنے خوش ہوکر کہا کہ پیر میں نے تجھے اپنامونجی کا کھیت بخش دیا پیر کو خیال ہوا کہ دیہاتی لوگوں کا اعتبار نہیں ہے اس وقت چل کر قبضہ کر لینا چاہئے۔ کہا بھائی

انجی چل کردے دو چنانچہ وہ گو جرساتھ ہولیا، رہے میں انقاق ہے کسی ڈول ہے پیر صاحب کا پیر بھیل گیا۔ اور گر گئے، گرنے کے ساتھ ہی اس گو جرنے ایک لات رسید کی اور کہا کہ توجب آئی چوڑی منڈیر پر نہیں چل سکاتو پل صراط پر کس طرح چانا ہوگا تو جموٹا ہے جاہم تہمیں اپنا کھیت نہیں دہتے، تو صاحبو ایچ بات یہی ہے کہ کام اپنے ہی گئے ہے ہوتا ہے کسی دوسرے کے کئے کوئی کام نہیں ہوتا اور میں کہتا ہوں کہ اگر دوسرے کے کرنے سے کام ہو جاتا ہے اور اپنے کرنے کی ضرورت نہیں رہتی تواس کی کیا وجہ کہ یہ قاعدہ دین ہی کے کاموں میں برتا جاتا ہے دنیا کے کاموں سے بھی کیوں ہاتھ نہیں اٹھالیا جاتا اور ان کو بھی کیوں پیر صاحب کے بھروسے پر نہیں چھوڑ دیا جاتا بس نہ کھاؤنہ پیونہ کھی کروسب کام تمہاری طرف سے پیر ہی کرلیا کریں گے ان ہی کے کھانے سے تمہار اپیٹ بھر جائے گاا نہی کے پائی پینے سے تمہیں تسکین ہو جائے گی۔ افسوس ان کاموں میں تواس قاعدے پر عمل نہ کیا گیا بلکہ اپنے کرنے کو ضرور کی سمجھا گیا اور دین کے کام کواس قدر ستا اور بے وقعت سمجھاگیا کہ اس میں اس قتم کے قاعدے بر تے گئے۔ (خطبات کیم الامت جلد 26، م

#### وسوسه كاعلاج

بس وسوسہ کاعلاج یہی ہے کہ اس سے اصلا پریٹان نہ ہو ہمارے حاتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرما یا کرتے تھے کہ جس کو وساد س بکٹرت آتے ہوں اور دفع نہ ہوتے ہوں اسے چاہئے کہ ان وساوس ہی کو جمال حق کا مر آۃ بنالے کو تکر؟اس طرح کہ یوں مراقبہ کرے کہ اللہ تعالیٰ کا سیسی عجیب قدر صف ہے کہ دل میں ایک دریا خیالات کا پیدا کر دیا ہو کہ جس کی کہیں انتہا نہیں اور جور کا ہی نہیں اب وساوس کو قدرت کی معرفت کا وسیلہ بناؤان شاءاللہ خود ہی بند ہو جائیں گے (کیونکہ شیطان کا مقصود قو وساوس سے خداسے بعید کرنا تفاجیب اس نے ان کو بھی قرب کا وسیلہ بنالیا تو اب شیطان وسوسے ڈالنا بند کر دے گا غالباً شخ ابو سلیمان دار انی کا ارشاد ہے کہ وساوس سے خوش ہوا کرو، دینی خوشی ظاہر کروگے تو وہ بھی سمجھے گا کہ دل سے خوش ہوا کرو، دینی خوشی ظاہر کروگے تو وہ بھی سمجھے گا کہ دل سے خوش ہوا ہا ہے۔ (پس کم غلب وساوس کے وقت زبان سے اتنا کہ دیا کرو کہ میں اس سے نہیں گھر اتا تو اور وسوسے ڈال دے میں نہیا ہو توش ہوں گا ہوں گا اور شیطان مسلمان کو خوش نہیں کر ناچا ہتا اس لئے وسوسے ڈالنا بند کر دے گا یہ معالجات ہیں جو محققین نے ہوں گا ) اور شیطان مسلمان کو خوش نہیں کر ناچا ہتا اس کے وسوسے ڈالنا بند کر دے گا یہ معالجات ہیں جو محققین نے ہونا ہر گزنافع نہیں اور یہ معالجات تد بیرات طبعیہ کی قبیل سے ہیں اس لئے ان کے بارے میں بیک میں ورد خیس میں اس سے ممانعت نہ ہونا ہی کہاں ہیں کیو کئے ایس ایس کے ان کے بارے میں بلکہ حدیث میں ان حدیث میں اس سے ممانعت نہ ہونا ہی ان کے درد فی الشرع کے لئے جزئی تفصیل کی ضرورت نہیں بلکہ حدیث میں ان صدید شمان نہ معانوت نہ ہونا ہی ان سے وردو فی الشرع کے لئے کافی ہے حضرت عبداللہ بن محدود شے نہ مقانجات و متنصورات خوس میں اس سے ممانعت نہ ہونا ہی ان سے وردو فی الشرع کے لئے کافی ہے حضرت عبداللہ بن محدود شرف میں سے ممانعت نہ ہونا ہی ان سے وردو فی الشرع کے لئے کافی ہے حضرت عبداللہ بن محدود شرف نے متنصورات نو میں اس کے سے ممانعت نہ ہونا ہی ان سے وردو فی الشرع کے لئے کافی ہے حضرت عبداللہ بن مصور شرف کے میں اس کے حضرت عبداللہ بن کو حشوں کے دورو فی الشرع کے حسور کو کھر کے حسور سے عبد اللہ بن کو حسور کی کو کھر کے دورو کی اس کے دورو کی الزم کے کے حسور کے عرب عبد اللہ ہو کھر کے دورو کی الم کو کھر کے دورو کی اس کو کی کو کھر کے دورو کی اس کو کے اس کو کی کو کھر کے دورو ک

پر لعنت فرمائی (یعنی ان عور توں پر جودانتوں کوریتی ہے باریک بناتی ہیں اور منقاش سے چرہ کارواں صاف کرتی ہیں اللہ ایک عورت نے سوال کیا کہ آپ ان پر کیسے لعنت کرتے ہیں فرما یا ہیں ان پر کیوں لعنت نہ کروں جن پر قرآن ہیں اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی ہے عورت نے کہا ہیں نے توسار اقرآن پڑھا ہے کہیں بھی ان پر لعنت نہیں و کیھی، فرما یا گرتونے قرآن (سمجھ کر) پڑھا ہو تا تو ضرور دیکھتی، اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ وَهَا آئیکُمُ الرّسُولُ فَحُدُوهُ وَهَا نَهٰکُم عَنهُ فَانتَهُوا۔ (رسول تم کوجو تھم وغیرہ دیں اس کو اختیار کرو۔ اور جس سے روک دیں اس سے رک جاؤ) اور رسول ملی ایک اور دروا۔ چیزوں سے روکا ہے اور ان عور توں پر لعنت فرمائی ہے۔ قرآن میں بھی ان کا بدرجہ لعنت منی عنہ ہو ناکلیا وار دہوا۔ (خطبات کیم الامت علم 26) م 419)

## حقوق العباد كي حيار قشمين

پی حقوق العباد چار ہیں نمبر 1 کس کے دین کو نقصان پہنچانا، آبر و کو نقصان پہنچانا، جان کو نقصان پہنچانا، مال کو نقصان پہنچانا ان سب سے پخاواجب ہے اور سب میں ڈیادہ سخت دین کو نقصان پہنچانا ہے اس کی بیہ صورت ہے کہ کی مسلمان کو مسئلہ غلط بتلادیا اس کو بدعت میں مبتلا کر دیا مگر اس کو حق العباد میں کوئی شار نہیں کر تابلکہ محض حق اللہ سے سمجھتے ہیں مگر نصوص میں غور کرنے سے معلوم ہوگا کہ یہ حق العبد بھی ہے ایک حدیث میں غلط مشورہ دینے کو خیانت فرمایا گیا ہے اور مشورہ میں و نیا کی شخصیص نہیں اور خیانت کاحق العبد ہونا ظاہر ہے۔ نیز جب اس پر حق العبد کی تعریف صادق آتی ہے جس میں عبد کا ضرر ہو پھر حق العبد ہونے میں کیا شبہ ہے اور دین کا ضرر سب ضرروں سے اشد ہے پھر دین کے بعد آبر و کی شقیص جان ومال کی شقیص سے بھی اشد ہے مگر آج کل اس کی ذرا پر وانہیں کی جاتی چیا نے ہاں میں رات دن مبتلا ہیں حتٰی کہ وہ اتقیاء بھی جو کسی کا ایک بیسہ مارنا بھی جرم سمجھتے ہیں غیبت سے احتراز مبیں کرتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 میں 26 میں 26 میں کا ایک بیسہ مارنا بھی جرم سمجھتے ہیں غیبت سے احتراز مبیں کرتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 میں 26 میں 27 کو تھیں خوبی کا ایک بیسہ مارنا بھی جرم سمجھتے ہیں غیبت سے احتراز مبیں کرتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 میں 28 میں جو کسی کا ایک بیسہ مارنا بھی جرم سمجھتے ہیں غیبت سے احتراز مبیں کرتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 میں 26 میں 28 میں میں کرتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 میں 26 میں 28 میں 28 میں عبد کی دوران میں 28 میں 20 میں

## مفتی اور قاضی میں فرق

مفق اور قاضی میں فرق یہ ہے کہ مفتی کا جواب توجملہ شرطیہ ہوتا ہے کہ اگریہ واقعہ صحیحہ ہوتا سے کا فیصلہ جملہ انشائیہ ہوتا ہے کہ اس معاملے کی صورت اس طرح ہو جانا چاہے اسی لئے مفتی صرف ایک شق کے بیان پر فقول نہیں کر سکتا بلکہ اس کو دونوں طرف کا بیان کے بیان پر فقول نہیں کر سکتا بلکہ اس کو دونوں طرف کا بیان سنا ضروری ہے پھر شہادت و حلف کے بعد فیصلہ کرمے قاضی یاسلطان کو یہ جائز نہیں ہے کہ صرف مدعی کا بیان سنا کر فیصلہ کرنے یک طرفہ بیان سن کر قاضی وسلطان کو قضیہ شرطیہ کے دریافت نہ کرے یک طرفہ بیان سن کر قاضی وسلطان کو قضیہ شرطیہ کے ارادہ ہے بھی تھم بیان کرنا جائز نہیں کیو نکہ اس میں احدالفریقین کی حمایت ظاہر ہوگی اور قاضی وسلطان کو فریقین

میں تسویہ کاعلم ہے بخلاف مفتی کے کہ اس کوایک محض کابیان سن کر بھی فقی دے دینا جائز ہے کیونکہ اس کا فقو کا واقعہ کا فیصلہ نہیں بلکہ اس کا مطلب صرف ہے کہ اگر واقعہ یوں ہی ہے تو مسئلہ ہے جاور اگر یوں نہیں تو جواب دو سراہے آج کل لوگ بڑی غلطی کرتے ہیں کہ مفتی کے فقو کی کو فیصلہ سیجھتے ہیں اور جب ایک واقعہ میں دو محض استفتاء کرتے ہیں اور جواب مختلف دیا جاتا ہے تو علماء کوبدنام کرتے ہیں کہ اس کو پچھ جواب دیا اس کو پچھ جواب دے دیا اور یہ نہیں ویکھتے کہ سوال کرنے والوں نے سوال مختلف کیا ہے اور مفتی کا جواب جملہ شرطیہ ہوتا ہے تو سوال کے بدان کو جواب کا حاصل یہ ہوگا کہ واقعہ ہے ہے تو جواب یہ ہوا کہ وار دوسری طرف واقعہ ہے تو جواب و مرک طرف واقعہ ہے تو جواب دوسری میں دوسری

سلطان محمود غزنوي كي بت هكني

محمود بادشاہ نے جب مندوستان کوفتح کیااور سومنات کا مندر توڑاتو تمام بت توڑ ڈالے جو بت سب سے بڑا تھااس کو بھی توڑنا چاہا۔ پجاریوں نے بہت الحاح و زاری کی اور کہا اس کے برابر ہم سے سونا لے لیا جائے اور اس کونہ توڑا جائے۔ محمود نے ارکان سے مشورہ کیاسب نے کہاہم کو فتح ہو چکی ہے اب ایک بت کے چھوڑ دیے سے ہمارا کیا جاتا ہے اس قدر مال ملتا ہے لشکر اسلام کے کام آئے گا چھوڑ دینا چاہئے مجلس میں سید سالار مسعود غازی بھی تھے فرمایا یہ بت فروشی ہے اب تک بادشاہ بت شکن مشہور تھااب بت فروش کہلائے گامحمود کے دل کو یہ بات لگ گئی مگر گونہ تردد باقی تفاد و پہر کوسویا توخواب میں دیکھا کہ میدان حشرہ اور ایک فہر شتہ ان کودوزخ کی طرف بیہ کر تھینج رہاہے کہ بیہ بت فروش ہے دوسرے فرشتے نے کہانہیں یہ بت شکن ہے اس کو جنت میں لے جاؤاتے میں آئکھ کھل گئی اور تھم دیابت توڑ ڈالا جائے اس کو جو توڑا تمام پیٹ میں جواہرات بھرے ہوئے تھے حق تعالیٰ کاشکر کیا کہ بت فروش سے بھی بحااور جس مال کی طمع میں بت فروشی اختیار کرتا تھااس سے زیادہ مال بھی مل گیا۔ یہ جنت اور دوزخ کی طرف تھینجا جانا اس تردد کی صورت دکھائی گئی جو محمود کے قلب میں تھا۔ خیال کرنے کی بات ہے کہ بت کو چھوڑ دینا حقیقت میں بت فروشی نہ تھالیکن صورةً بت فروشوں کی مشابہت تھی جس کا یہی تتیجہ ہواخدا پناہ دے مسلمانو! اس میں سب کفار کی رسمين بين مزيد برآل مل كياب ان مين تفاخراور رسول الله صلى الله عليه وسلم كى مخالفت اور بدعات ظلمات بعضها فوق بعض تہدبہ تہد تاریکیاں، شرکے اندرشر گساہواہے۔ ہاں سنئے بی بی صاحبہ کی منگنی کیونکر ہوئی۔ حضرت علی رضی الله عنه نے خود جاکر حضور صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں عرض کیا که فاطمه رضی الله عنها کا نکاح مجھ سے کر دیجئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے وحی سے منظور فرمالیا۔ منگنی ہؤگئ۔ یہاں کچھ بھی نہ ہو فقط دولہا مجمع میں بول بھی اٹھے تو غضب آجائے کیسا بے حیاد ولہاہے۔اب بی بی صاحبہ کے نکاح کی سننے اور بارات کا سامان سننے۔ حضور صلی اللہ

عليه وسلم نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کواور چند صحابہ رضی اللہ عنہم کو بلا بھیجااور نکاح پڑھ دیا۔ مواہب لدنیہ میں ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اس وقت موجو دبھی نہ ہے نکاح ہوجانے کے بعد آپ کو خبر پہنجی تب آپ نے قبول کیا۔ یہ بارات تھی کہ نوشاہ بھی ندار د۔ پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ام ایمن کو حکم دیا۔ (یہ ایک لونڈی تھیں) کہ فاطمہ رضی اللہ عنہ کا کھر پہنچا آؤ۔ بی بی صاحبہ منہ لیٹے ہوئے ہاتھ پکڑااور اپنے گھر پہنچا گئیں۔ یہ رخصتی ہوئی۔ (خطبات عیم الامت جلد 26 م 447)

## ستائیسویں جلدکے جواہر

مستقبل کی باتوں نے پہلے جانے کا انجام

ا یک مخص نے مولی علیہ السلام سے درخواست کی تھی کہ حق تعالی سے دعا کر دیجئے کہ مجھ کواپنے متعلق آنے والی بات کی خبر ہوجایا کرے۔مولی علیہ السلام پروحی نازل ہوئی کہ اس سے فرماد یجئے کہ تیری مصلحت اس میں ہے کہ تجھے آنے والی بات کی اطلاع نہ ہو تیری مصلحتوں کو تجھ سے زیادہ ہم جانتے ہیں آپ نے اس شخص کو اطلاع کر دی اس نے پھراصرار کیا کہ میراجی بہت چاہتا ہے۔ مولی علیہ السلام نے پھر دعا کی جو قبول ہو گئے۔ چنانچہ اس کو آئندہ واقعات کی اطلاع پہلے ہی ہو جابا کرتی تھی۔ایک مرتبہ اس کو معلوم ہوا کہ میر اگھوڑامرنے والاہے اس نے جلدی سے بازار میں جاکراسے فروخت کر دیااور نفع سے فروخت کیااوراہےجی میں بہت خوش ہواکہ دیکھواس علم سے میر اکتنابرا تفع ہوا کہ جانور میرے گھر میں نہیں مرادوسرے کے یہاں جاکر مرے گااور مجھے اس کی قیمت مع شی زائد وصول ہو گئی۔ پھراس کو یہ معلوم ہوا کہ اب میر اغلام مرنے والاہے اس نے غلام کو بھی جاکر فروخت کر دیااور اپنے دل میں بہت ہی خوش ہوا۔ پھریہ معلوم ہوا کہ اب میں خود مرنے والا ہوں اب تو بڑاپریشان ہوا کہ اپنے کو کہاں جا کر چھیا دوں۔ آخر موسی علیہ السلام کے پاس دوڑا ہوا آیا کہ شاید وہ اس مصیبت سے نجات کی کوئی صورت بتلادیں۔موسی علیہ السلام پروی نازل ہوئی کہ اس شخص سے فرمادیں کہ اس نے اپنی موت اپنے ہاتھوں خریدی ہے۔ بات بیہ ہے کہ اس کی تقذیر میں لکھاہوا تھا کہ اس عرصہ میں اس کے گھر پر ایک مصیبت نازل ہو گی ہم نے اول اس کے جانور پر ڈالناچاہا اس نے ہوشیاری کر کے اس کواپنے سے الگ کر دیا پھر ہم نے اس کے غلام پر اس کو ٹالنا چاہا س نے اس کو بھی چے کر نفع حاصل کرلیااب خود ہی رہ گیاہے للذااب وہ مصیبت اس کے اوپر ضرور آوے گی ٹل نہیں سکتی۔اس سے کہہ دیں کہ بس اب حسن خاتمہ کی دعاکرے موت ضرور آوے گی۔ تؤ آپ نے دیکھا کہ انسان کی مرضی پر کام چھوڑنے کا کیا تیجہ ہوا کہ خوداینے ہاتھوں ہلاکت مول لے لی۔بس حق تعالیٰ کی یہی بڑی رحت ہے کہ سب کام اپنے قبضہ میں رکھااور ہم کو کچھ بھی خبر نہیں دی کہ کل کو کیا ہونے والا ہے۔ لوگ علم غیب کی تمنا کیا کرتے کشف کو کمال سمجھتے ہیں مگر دیکھ لیجئے کہ یہ ایسی چیز ہے کہ بعض د فعہ و بال جان ہو جاتی ہے غیب کا علم محیط ، شاید کسی کو پیراشکال ہو کہ قرآن میں تو علم غیب کواستکثار خیر ود فع مصرے کاسب بتلایا گیاہے اور تم کہتے ہو کہ کشف بعض دفعہ و بال جان ہو جاتا ہے۔ قرآن کی آیت

یہ ہے: "ولَوْ کُنْتُ اعلَمُ العَیْبَ لاسْتَکْنُونُ مِنَ العَیْرِ وِما مَسْنِی السُّوء.) (ترجمہ) اورا گرمیں غیب کو جانتا ہوتا تو خیر بہت زیادہ حاصل کرلیتا اور مجھ کو کوئی مصرت نہ پہنچی ۔اس کے چند جوابات ہیں اول تو یہ کہ آیت میں تضیہ کلیہ بنیں ہے بلکہ جزئیہ ہے یعنی بھی ایسا بھی ہو جاتا کہ خیر ہی خیر حاصل ہوتی اور شرمس بھی نہ کرتا، دو سرے یہ کہ آیت میں غیب سے مراد جمیع الغیب ہے۔ حاصل یہ ہوا کہ اگر مجھ کو غیب کا علم محیط حاصل ہوتا النے۔۔۔اور ظاہر ہے کہ غیب کا علم محیط حاصل ہوتا النے۔۔۔اور ظاہر ہے کہ غیب کا علم محیط حاصل ہونا استکثار خیر و دفع مصرت کا ضرور سبب ہوسکتا ہے اور اس قصہ میں جواس شخص کو مصیبت غیب کا علم محیط حاصل ہو جاتی تو وہ جان لیتا کہ اگر میں گوڑے اور غلام کو فروخت کروں گاتو پھر یہ بلامیر ہے اوپر آوے گی۔)

پی کشف کے بعض دفعہ وبال جان ہونے پر کوئی اشکال نہیں کیونکہ کشف میں علم محیط نہیں ہوتااد هوراعلم ہوتا ہوا ملم محیط بشر کے لیے حاصل ہونا محال بھی ہے اور اس جگہ اس سے بحث ہی نہیں بلکہ اس قدر غیب کا علم انسان کو ہوسکتا ہے اس کے متعلق میں نے یہ کہا تھا کہ بعض دفعہ وہ وبال جان ہو جاتا ہے اور اس میں پھھ شک نہیں خوب سمجھ لو سیر ساری گفتگو اس پر شر وع ہوئی تھی کہ میں یہ کہہ رہا تھا کہ اگر انسان کے لیے پی پکائی روٹی اور سلے سلائے کپڑے پیدا ہوا کرتے تو وہ گھر اجاتا کیونکہ ممکن ہے کہ ایک وقت میں ایکن پیدا ہوتا اور آپ کا جی قمیص کو چاہتا ہو، دو سرے وقت میں پاجامہ پیدا ہوتا اور آپ کا جی قبیا ہو، دو سرے وقت میں پاجامہ پیدا ہوتا اور آپ کی طبیعت لگی کو چاہتی ہے اور انسان اس سے بھی گھر اجاتا ہے کہ کوئی چیز اس کے سر پر سوار ہو جائے۔ اب خدا کا شکر ہے کہ اس کے سر پر سوار کوئی چیز نہیں، وہ جیسا چاہے خود بناسکتا ہے اور اگر کسی چیز کی ضرور سے نہ ہوتو یہ بھی افتیار ہے کہ کھی نہ بنائے۔ یہ حکمت ہے اس میں کہ حق تعالی نے تحلیل و ترکیب کا کام انسان پر چیوڑ دیا ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 27 میں 35،36)

عار فین کی نظر موجودہ کمالات پر نہیں ہوتی

ایک شخص کی حالت پر جس نے مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کے ایک خطیس دیکھا تھا کہ مولانا قسم کھا کر لکھتے ہیں کہ واللہ میں کچھے نہیں تو ہم بھی یہی سبجھتے ہیں اور وہ لکھتے ہیں کہ میں کچھ نہیں تو ہم بھی یہی سبجھتے ہیں کہ وہ کچھ بھی نہیں اور حیرت یہ کہ مولانا کے ایک معتقد بھی شبہ میں پڑے ہوئے تھے کہ حضرت نے یہ جھوٹی قسم کیوں کھائی اس میں کیا تاویل کی جائے۔ میں نے کہا بندہ خدا ترتی توانبیاء علیم السلام کو بھی ہوتی رہتی ہے اور وہ بھی ترتی کے وار وہ بھی ترتی کے وار وہ بھی موتی رہتی ہے اور وہ بھی ترتی کے وار وہ بھی مراتے ہیں: "وقل دب زدنی علما، (اور کہیئے میرے پروردگارزیادہ دیجئے مجھ کو علم) اس طرح اولیاء کو بھی ترتی ہوتی رہتی ہے اور وہ انبیاء سے زیادہ ترتی کی وجہ سے ہیں۔ پس مولانا کی نیے قسم کمالات حقیقہ انتہائیہ کے اعتبار سے ہے، کیونکہ مولانا کی نظر طلب ترتی کی وجہ سے ہیں۔ پس مولانا کی نیے قسم کمالات حقیقہ انتہائیہ کے اعتبار سے ہے، کیونکہ مولانا کی نظر طلب ترتی کی وجہ سے

کالاتِ مستقبلہ پر ہے ان پر نظر کر کے مولانا فرماتے ہیں کہ واللہ میں کھے نہیں اور ہمار اعتقاد مولانا کے ساتھ کمالات موجودہ کے اعتبار سے ہے ان پر نظر کر کے مولانا سب کھے ہیں اور عارفین کی نظر کبھی اپنے کمالات موجودہ پر نظر کر کے مولانا سب کھے ہیں اور عارفین کی نظر کبھی اپنے کہ ہم کچھ نہیں ہیں۔ پس ان کی قشم کما کر کہہ دیتے ہیں کہ ہم کچھ نہیں ہیں۔ پس ان کی قشم بھی سچی اور ہمار ااعتقاد بھی سچا ( دونوں میں تعارض کچھ نہیں کیونکہ ناقض کے لیے وحدت موضوع بھی شرط ہو اور بھی سے کہی سے مہل موضوع مختلف ہے 11) بلکہ اگر ان کو تمام کمالات میں الحصول حالیہ واستقبالیہ بھی حاصل ہو جائیں جس سے ترتی بھی ممکن نہ ہوتب بھی چونکہ ان کی نظر کمالات حق پر ہوتی ہے ان کے اعتبار سے پھر بھی وہ قشم کھا کر بہی کہتے ہیں کہ ہم پچھ نہیں۔

اس تقریر سے ان کاشبہ جانارہااور بہت خوش ہوئے۔معتقد کا شبہ تو ذراسے اشارے میں رفع ہو جانا ہے مگر افسوس اس مخالف کی بدحالی پر ہے جو سمجھانے ہے بھی نہ سمجھااور یہی کہتارہا کہ آپ کی معتقدانہ تاویلات ہیں ہم تو مولاناکوسچا سمجھتے ہیں۔(خطبات عیم الامت جلد27،ص110)

### پھانوں کی ساد گی

( خطبات حكيم الامت جلد27، ص 111)

# چلتی ریل میں بیٹھ کر نماز پڑھنے کی گنجائش بھی ہے

انبی حضرت کایہ واقعہ ہے کہ ایک دفعہ موٹر میں سوار سے نماز کاوقت آگیا موٹر کھنر ایا گیااور اس میں بیٹے بیٹے نماز پڑھ لی حالا نکہ سامنے سڑک پر ایک طرف کھڑے ہو کر نماز پڑھ سکتے سے گرانہوں نے موٹر کے اندر ہی بیٹھ کر پڑھی۔ بھلا موٹر میں ترک قیام کس طرح جائز ہوگیا جبکہ موٹر کھڑا ہوا تھا، چلتی ریل میں تواگر کرنے کااندیشہ ہوتو بیٹھ کر نماز کی مخبائش نہیں کیونکہ اس کا تھہر الینا ہر وقت مر نماز کی مخبائش نہیں کیونکہ اس کا تھہر الینا ہر وقت ہارے اختیار میں نہیں اور اگر موٹر کھڑا ہوا ہوت تو کسی طرح ترک قیام کی مخبائش نہیں گران لوگوں نے تو محض لیڈر بننے کے لیے نماز شروع کی ہے اس لیے نماز بھی لیڈری ہوتی ہے۔ شر کی نماز کی ان کو کیا ضرورت ہے۔ (نطبات عیم الامت جلد 27، می 119)

حضرت بايزيد بُسطامي كي دوده والي رات

حضرت بایزید بسطامی کا قصہ ہے کہ ان کو کس نے بعد وفات کے خواب میں دیکھا، پوچھا آپ کے ساتھ کیا معالمہ ہوا۔ فرمایا مجھ سے سوال ہوا تھا کہ ہمارے واسطے کیالائے میں نے سوچا کہ اور اعمال تو میرے ناقص ہیں ان کا تو کیا نام لوں البتہ میں مسلمان ہوں اور بھر اللہ توحید میری کا مل ہے اس کو پیش کردوں۔ چنانچہ میں نے عرض کیا کہ توحید لا یاہوں ارشاد ہوا ما تذکر لیلة اللبن (وہ دورہ والی رات بھی یاد نہیں رہی) ایک واقعہ کی طرف اشارہ تھا کہ ایک رات حضرت بایزید نے دورہ پیا تھا اس کے بعد پیٹ میں در دہوگیا توآپ کے منہ سے نکل گیا کہ دورہ پینے سے ایک رات حضرت بایزید نے دودھ پیا تھا اس کے بعد پیٹ میں در دہوگیا توآپ کے منہ سے نکل گیا کہ دودھ کی ہمتی ہے کہ کچھ تا ثیر نہیں یہ تو محض علامات وامارات ہیں۔ مؤثر حقیقت میں حق تعالیٰ ہیں اور کچھ تا ثیر نہیں ہے تو محض علامات وامارات ہیں۔ مؤثر حقیقت میں حق تعالیٰ ہیں اور کو آثار کی نسبت اسباب کی طرف کر دینا شرعاً جائز ہے مگر کا ملین سے بعض مباحات پر بھی مواخذہ ہوتا ہے کیو نکہ ان کی ظرف مسببات کی اسناد حقیق نہیں ہو سے تان کی تو حالت مشاہدہ کی ہیں۔ :

نیار د ہو انا تگوئی بیار زمین نادر د تا تگوئی بیار

(جب آپ ہواسے یہ نہ کہیں کہ برس اس وقت تک ہوانہیں برساتی) اسباب بدون حکم کے پچھے نہیں کر سکتے

عارف كاتونداق بيهوتا --

که ندراحت رسدز خلق ندرنج که دل هر دودر تصر ف اوست

نمر مرندت رسد زحلق مرنج از خدادال خلاف د شمن دوست (اگر مخلوق سے تجھ کو کو کی تکلیف پنچے تورنجیدہ نہ ہواس لیے کہ مخلوق سے نہ راحت پنچے علی ہے نہ رنج دوست اور دشمن کے خلاف کو خدا کی طرف سے جان کیونکہ دونوں کے دل اللہ تعالیٰ کے تصرف میں ہیں)

جس کابیہ نداق ہواور جس پریہ حقیقت منکشف ہو چکی ہواس کی زبان سے یہ بات کیو نکر نکل سکتی ہے کہ دودھ سے پیٹ میں در دہو گیا۔ (خطبات کیم الامت جلد 27، ص 120)

حضرت بايزيد مكى مغفرت كاسبب

حضرت بایزید میں کر گھبرا گئے اور عرض کیااللی میرے پاس تو کچھ بھی نہیں ار شاد ہوا کہ راہ پر آ گئے تو جاؤاب ہم تم کوایسے عمل سے بخشتے ہیں جس پر تمہارا گمان بھی نہ تھا کہ اس سے بخشش ہو جائے گی وہ یہ کہ تم نے ایک رات ایک بلی کے بیچے کو سر دی میں اکڑتے ہوئے دیکھا تھاتم کو اس پر رحم آیااور اپنے لحاف میں لا کر سلالیا اس بیچ نے دعا کی کہ اے اللہ! اس کو بھی الیں ہی راحت دیجئے جیسے اس نے مجھے راحت دی جاؤ آج ہم تم کو اس بلی کے بیچے کی دعاسے بخشة ہیں ساراتصوف گاؤخور دہو گیاسارے مراقبے اور مجاہدے رکھے رہ گئے اور ایک بلی کے بیچے کی سفارش سے بخشے گئے۔آپ نے دیکھا کہ ذراسے دعوے میں حقیقت کھل گئی اور معلوم ہو گیا کہ ہماری توحید بھی ناقص ہے وہ بھی اس قابل نہیں کہ جو خدا تعالی کے سامنے پیش کی جاسکے حالا نکہ حضرت بایزید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ واقع میں عارف کامل تھے ان میں تو محض ایک معنی کراضافی نقص تھا جب ان سے ذراسے دعویٰ پر مواخذہ ہواتو ہمارا کیا حال ہو گا۔ جہال اضافی نقص کیا معنے حقیقی نقص موجود ہے بلکہ سرسے پیر تک نقص ہی نقص ہے اور اس پر دعوے ایسے لمبے چوڑے کہ اپنے کو تعلیم یافتہ اور عالم اور مقتدااور مجتهد سب کچھ سمجھتے ہیں اور عمل کی بیہ حالت ہے کہ رات دن گناہوں میں اضافہ ہوتاجارہاہے جو دیندار بھی کہلاتے ہیں وہ کسی ایک کام کے اعتبار سے دیندار ہیں دوسرے کاموں میں وہ دینداری کی ذرایر واہ نہیں کرتے جیسے آج کل ڈاکٹر ہوتے ہیں کہ کوئی آئکھ کے علاج میں ماہر ہو جاتا ہے وہ یہی کام کرتا ہے اور اس میں مشہور ہو جاتا ہے آنکھ کے سواوہ کسی عضو کاعلاج نہیں کرتا۔ دوسر ادانت کے علاج میں ماہر ہے وہ اس کا کام کرتا ہے کوئی چیر پھاڑ کامشاق ہے وہ زخموں ہی کاعلاج کرتاہے۔اسی طرح ہم نے بھی دین کے شعبوں میں انتخاب کر لیاہے جیسے گلستان، بوستان کا متخاب کیا گیاہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 27، ص 123)

### ہاری حقیقت ہی کیاہے

صاحبو! اگر کسی جمار کو باد شاہ ایک بیش قیمت موتی ویدے جواس کی کیاقت سے کہیں زیادہ ہے تو بتلایے وہ کیا کہے ، کیاوہ اپنے کو موتی والانہ کہے نہیں موتی والا ضرور کہے مگر ساتھ ہی ہے کہ باد شاہ کی بڑی عنایت ہے کہ ایک

ر اور اگر ہم چاہیں تواس وحی کو بالکل سلب کر لیں جو آپ کی طرف بھیجی گئی ہے پھر آپ ہمارے مقابلہ میں کسی کو کار سازنہ پائیں۔)

آہ! حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا خطاب ولیل ہے قرآن کے کلام اللہ ہونے کی خدا تعالیٰ کے سواکسی کی ہمت نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا خطاب کر سکے نہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ایسا مضمون خود بنا سکتے سے جس سے آپ کے کمالات کے زوال کا امکان ظاہر ہو پھر چو نکہ اس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کانپ اٹھنے کا موقع تھا اس لیے آگے تعلی فرماتے ہیں: اِلها رَخمة عَن رَبّت لیعنی صرف رحمت کار سازی کر سکتی ہے پھر چو نکہ رحمت مشیت کے تابع ہے اور مشیت ہر مقد ور کے ساتھ متعلق ہو سکتی ہے تو یہ کیسے معلوم ہو کہ یہاں مشیت کا تعلق بصورت کے تابع ہو اور مشیت ہر مقد ور کے ساتھ فرماتے ہیں نہ اِن فَضلَهُ کَانَ عَلَیکَ کَینِبرُا (بیشک خدا تعالیٰ کا فضل آپ کے حال پر بہت کچھ ہے۔) اب پوری تبلی ہوئی کہ گوحق تعالیٰ کو سلب وحی پر پوری قدرت ہے مگر بوجہ کمال فضل کے حال پر بہت پچھ ہے۔) اب پوری تبلی ہوئی کہ گوحق تعالیٰ کو سلب وحی پر پوری قدرت ہے مگر بوجہ کمال فضل کے سلب کا وقوع کبھی نہ ہوگا۔ پس وہ ممتنع بالذات نہیں ممتنع بالغیر ضرور ہے اور فضل ور حمت کے ساتھ سلب پر قدرت ہونا کی کہ ایک بات پر قدرت ہے مگر فضل وانعام کی وجہ سے قدرت کو قدرت کے قدرت کے قدرت کو قدرت کو قدرت کے قدرت کو قدرت کے قدرت کو قدرت کو قدرت کو قدرت کو قدرت کے قدرت کو قدرت

ظاہر نہیں کرتے اور اگرسلب پر قدرت نہ ہوتی تواضطرار ہوتااور اضطرار کی صورت میں وجی کاسلب نہ ہوناد کیل رحمت فضل نہ ہوتی۔ غرض ایک و فعہ کو حق تعالی نے اپنے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی فرمادیا کہ ہم ایسے قادر ہیں کہ آپ جیسے کامل ان کمل کے کمالات بھی سلب کر سکتے ہیں گو کریں گے بھی نہیں۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے میدار شاد ہے پھر ہم تو کیا چیز ہیں جو دعویٰ کر سکیں۔ ہماری نماز کیا اور ہمارا علم کیا اگر حق تعالی چاہیں تو دم بھر میں سب سلب کرلیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، م 127، 128)

## ہندوستان میں مذہب حنفی کے وجوب کی وجہ

ہداریہ میں بعض مسائل کی نسبت دوسرے امام کی طرف غلط کردی گئی اسی طرح شافعیہ کی کتابوں میں حنفیہ کی طرف بعض مسائل غلط منسوب کیے گئے۔ یہ بھی ایک وجہ ہے ہندوستان میں تقلید مذہب حنفی کے وجوب کی کہ یہال رہ کر کسی دوسرے مذہب میں عمل نہیں ہوسکتا کیونکہ ہندوستان کے اکثر علماء حنفی ہیں اور یہال کتابیں بھی فقہ حنفی کی زیادہ ملتی ہیں اسائذہ بھی اسی فقہ کے میسر ہو سکتے ہیں۔ دوسرے فقہ کی نہ زیادہ کتابیں یہال موجود ہیں نہ ان کے پڑھانے والے میسر آسکتے ہیں تو پھر عمل کی کیاصورت ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، م 146)

نااہل کو وعظ کہنے کی اجازت نہیں دینا جا ہیے

الحمد للد میرے دل میں کی طرف سے کینہ مجھی نہیں ہوتاہاں دوستانہ شکایت مجھی پیدا ہو جاتی ہے وہ بھی قائم نہیں رہتی جلدی ذاکل ہو جاتی ہے۔ میں یہ کہہ رہا تھا کہ ایسے مسائل میں جوایک جگہ مطلق ہوں دوسری جگہ مقید ہوں جابل واعظ ضرور غلطی کرے گا اور اس کے امتحان کی آسان صورت یہ ہے کہ جابل کے وعظ میں ایک عالم کو دو چار دفعہ پر دہ میں بٹھلاؤ دو چار دفعہ کی اس لیے ضرورت ہے کہ ایک دفع تو غلطی سے محفوظ رہ جانا ممکن ہے گر ہمیشہ مختوظ رہنا جابل سے دشوار ہے دو چار دفعہ کے بعد ان عالم صاحب سے پوچھ لینا کہ اس نے کتنی غلطیاں کی ہیں ان شاء مختوظ رہنا جابل سے دشوار ہے دو چار دفعہ کے بعد ان عالم مصاحب سے پوچھ لینا کہ اس نے کتنی غلطیاں کی ہیں کرتا کہ عالم سے غلطی نہیں ہوتی عالم کو موجئے گی۔ اس سے بھی غلطی ہوسکتی ہے گر وہ خفیف اور قلیل غلطی کرے گاشدید اور کہرت غلطی نہیں ہوتی عالم کو دو مرے وات اپنی غلطی ہوسکتی ہے گر وہ خفیف اور قلیل غلطی کرے گاشدید اور کہرت خلطیاں ہوں گی۔ پھر عالم کو دو مرے وقت اپنی غلطی پر تنبہ ہوسکتا ہے اور دو سرے بیان میں اس کی اصلاح بھی کرسکتا ہے اور جابل کو تنبہ بھی نہیں ہوتا کہ میں بائی ہوں گی ہے اس لیے یہ اس سے اشد ہے۔ خوب سمجھ لوصاحب کرسکتا ہے اور جابل کو تنبہ بھی نہیں ہوتا کہ میں بائی ہیں کہتا ہوں کہ ناائل کو وعظ کی اجازت نہ دینا چاہے واللہ جہل کی وجہ سری کہتا ہوں کہ ناائل کو وعظ کی اجازت نہ دینا چاہے واللہ جہل کی وجہ سے خالی اس ہور ہی ہیں۔ کان پور میں ایک شخص نے ایک ایسے بکرے کی قربانی کی جس کا کوئی عضو عیب نائل کو وعظ کی اجازت نہ دینا چاہے واللہ جہل کی وجب خوب نہیں۔ کان پور میں ایک شخص نے ایک ایسے بکرے کی قربانی کی جس کا کوئی عضو عیب عالی سے بڑی خرابیاں ہور ہی ہیں۔ کان پور میں ایک شخص نے ایک ایسے بکرے کی قربانی کی جس کا کوئی عضو عیب عالی سے بڑی خرابی کی خربانی کی جس کی کوئی عضو عیب عالی اس کی خرابی کی جس کا کوئی عضو عیب عالی سے خوب سمجھ خوب سے خوب سے خوب سے خوب سمجھ خوب سے خوب سمجھ خوب سے خوب سمجھ خوب سے خوب س

نہ تھالوگوں نے اس سے کہا کہ اس کی قربانی جائز نہیں تو وہ کہتا ہے ہماری بی بی صاحبہ نے نتو کار یا ہے کہ اس کی قربانی جائز ہے۔ پھراس نے بیوی سے جاکر کہا کہ لوگ تمہارے فتو کی میں غلطی نکالتے ہیں۔ اس نے شرح و قایہ کاار دو ترجمہ پڑھا تھا اس میں مسئلہ کاموقع نکال کر باہر دیا کہ دیکھواس میں لکھا ہے کہ تہائی عضو سے کم کٹا ہوا ہو تو قربانی جائز ہے اور اس بحرے کا کوئی عضو تہائی سے زائد نہیں کٹا بلکہ کم ہی ہے کہ مجموعہ مل کر بہت زیادہ تھا پچھ ٹھکانا ہے اس نامعقول مرکز کے اور عمل کی عورت بھی شرح و قایہ کا ترجمہ پڑھ کر مفتی بن گئی۔ اب میں مکر رخلاصہ مقام کا عرض کر تا ہوں کہ تیت کا حاصل مدلول یہ ہوا کہ تحصیل علم کی بھی سخت ضرورت ہے اور عمل کی بھی۔

(خطبات عليم الامت جلد 27، ص147)

## حضرت منجم الدين كبرى رحمة الله عليه كى حكايت

حضرت بخم الدین کری حمد الله کی حکایت ہے کہ ان کے سامنے کسی نے یہ پڑھ دیا۔ (جال بدہ وجال درہ و الله مجبوب جان طلب کر رہاہے مگر افسوس کوئی جان دینے والا نہیں اور پھر فرمایا کہ (جال دادم و جال دادم و جال دادم و جال دادم و جال دادم ) اور یہ کہتے ہی جان نکل گئی۔ لیکن پھر بھی ایسے لوگ بہت کم ہیں فرماتے ہیں: . ولو أنا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أوا خرجوا من دیار كم مافعلوہ إلا قليل منهم

(اگر ہم ان پر فرض کر دیے کہ تم اپنی جان کو مارویا اپنے گھروں سے نکل جائو تھوڑ ہے ہی لوگوں نے ایساکیا)
اورا گر سب کے سب ایسے ہی ہوتے بھی توایک سال میں سب کے سب ختم ہوجاتے۔ یہ تور حمت ہے کہ اگر خیر جانور
ہی دید و تو وہ بھی کا فی ہے گر اس کے ساتھ ہی ہے گھم ہے کہ جانور عزیز ہو۔ حدیث میں ہے: "سمنوا ضحاباکم
ہی دید و تو وہ بھی کا فی ہے گر اس کے ساتھ ہی ہے گھم ہے کہ جانور عزیز ہو۔ حدیث میں ہے: "سمنوا ضحاباکم
فانها علی الصواط مطابا کم" تم موئی تازی قربانی کیا کرو صراط متقیم پر یہی تمہاری سواریاں ہوں گی۔ حضرت عمر
رضی اللہ تعالی عنہ نے جب سور و بقرہ ختم کی توایک او ٹی ذرج کی تھی جس کی قیمت تین سواشر فی بنتی تھی۔ الحاصل سے
معلوم ہوگیا کہ حکمت قربانی کی وہ نہیں ہے جو کہ اس وقت لوگوں نے تراش رکھی ہے بلکہ یہ حکمت ہے اور یہ بھی ہم
نے تبرعاً تلادیا ور نہ اصل مسلک ہمارا ہے کہ

حدیث از مطرب و مئے گوؤراز وہر کمتر جو کہ کس مشکود و بکشاید بھکت ایں معمار ا (ساقی شر اب کی بات کر و گردش ایام کو پچھ نہ کہواس معمے کونہ کوئی کھول سکا ہے نہ کھول سکے گا) (خطبات علیم الامت جلد 27، ص170،171)

### انتظار نماز میں ثواب

ای طرح اگر کوئی شخص اول وقت نماز پڑھنا چاہے اور اس کو شدت سے بھوک لگی ہو تو شریعت تھم کرے گ کہ نماز کو مؤخر کرواور کھانا کھاؤ۔ اس راز کو امام ابو حنیفہ رحمۃ اللّٰہ علیہ نہایت پاکیزہ الفاظ میں فرماتے ہیں: "لأن بكون اکلی کله صلوة خبر من أن یکون صلونی کلها اکلا( کھانا کھاتے رہنااور خیال نماز کی طرف رہنا ہجتر ہے اس بات سے کہ نماز پڑھتارہ اورنیت کھانے کی طرف رہے) کیونکہ جب کھانا کھانے میں نماز کا برابر خیال رہاتو یہ ساراوقت انظار صلوة میں گزرااور انظار صلوة میں صلوة کا ثواب ہے۔ برخلاف اس کے اگر بھوک میں نماز شروع کردی جائے تو جوارح تو نماز میں مشغول ہوں گے اور دل کھانے میں پڑا ہوگاتو نماز کھانے کی نذر ہوگی اور یہی فہم ہے جس کی بدولت بان حضرات کو فقیہ اور مجتمد کہا جاتا ہے آج ہے فہم مفقود ہے ہم لوگ کتابیں ان سے زیادہ پڑھتے ہیں مگر وہ بات حاصل نہیں۔

### نه ہر که آئینه دارد سکندری داند (ہروہ شخص جو آئینه ز کھتاہے ضروری نہیں که سکندری فن سے واقف ہو) ہر عمل کی غایت

اوراسی رازکی بناء پر ہمارے حضرت حاجی امداداللہ صاحب قبلہ نوراللہ مرقدہ فرمایا کرتے ہے کہ اگر جہم ہند میں رہے اور دل ہندوستان میں۔ غزض انسان کے لیے کوئی میں رہے اور دل ہندوستان میں۔ غزض انسان کے لیے کوئی خاص عبادت مقرر نہیں کیونکہ اس کی شمان عبد کی ہے اور جب بیہ ہے توایک تو وہ شخص ہے کہ نماز پڑھ کر کسی دیہاتی سے باتوں میں مشغول ہے اور کھیتی باڑی کے حالات پوچھ رہاہے اور دوسر اشخص لاالہ الااللہ کی تسبیح میں مصروف ہے تو بطاہر بید دوسر اضخص افضل اور اکمل معلوم ہوتا ہے لیکن غور کریں تو معلوم ہوکہ اگر پہلے شخص کی نیت درست ہے مثلاً مسافر کے انسباط خاطر کے لیے ایساکر رہاہے یاکوئی دوسر می ایسی ہی نیت ہے تو یہ باتیں زیادہ افضل اور مقبول ہیں کیونکہ ہر عمل ای غایت دیکھنا چاہیے لیکن عوام الناس اس کو نہیں سیجھتے۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، م 187)

## بزر گی کی حقیقت

صاحبو! بزرگی تووہ چیزہے کہ

میان عاشق ومعثوق رمزیست کراما کاتبین را ہم خبر نیست

(عاشق اور معثوق کے در میان بعض رازایے پنہا ہوتے ہیں کہ کراماکا تین دوفر شتے ہیں جو نیکی اور بدی لکھتے ہیں کو بھی خبر نہیں ہوتی) یعنی بزرگی نسبت مع اللہ کانام ہے جس کی پوری حقیقت کا بعض دفعہ فرشتوں کو بھی پہتہ نہیں لگتا۔البتہ اس کی ظاہری علامت سے ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تمام افعال اقوال حرکات میں زیادہ تشبہ ہولیکن جس طرح نماز اداکرنے میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پوری متابعت کی کوشش کی جائے اسی طرح تشبہ ہولیکن جس طرح نماز اداکرنے میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پوری متابعت کی کوشش کی جائے اسی طرح

آپ کے برتاؤ، روز مرہ کی باتوں میں سونے میں، جاگئے میں غرض ہر ہر بات میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اتباع کی کوشش کی جائے اور بیہ اتباع عادت ہوجائے کہ بے تکلف سنت کے موافق افعال صادر ہونے لگیں اور عادات کواس عموم میں اس لیے داخل کیا گیا کہ حدیث میں ما أنا علیه و اصحابی (جس راستے پر میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور میرے صحابہ میں) آیا ہے اور ماعام ہے عبادت اور عادت دونوں کو، تو بزرگی اور نسبت کی علامت سے ہوادت اور عادت دونوں کو، تو بزرگی اور نسبت کی علامت سے ہواد کیا نے کویا کم بینے کواس میں دخل نہیں۔

کم کھانابزرگی کی علامت نہیں

دوسرے کی شخص کی نسبت نہ بھی نہیں کہا جاسکا کہ سے بہت کھاتا ہے یا کم کھاتا ہے قطع نظر بزرگی کی علامت ہونے سے خوداس کا علم بھی مشکل ہے کیونکہ کم کھانا یہ ہے کہ بھوک سے کم کھائے تو ممکن ہے کہ جس کو تم بہت کھانے والا سمجھے ہواس کی بھوک اس خوراک سے دونی ہوتو وہ تو کم کھانے والا ہوا۔ ایک شخے سان کے مریدوں نے ایک دوسرے مرید کی شکایت کی کہ حضرت یہ بہت کھاتا ہے چالیس بچاس دو ٹیاں کھا جاتا ہے۔ شخ نے اس کو بلا کر کہا کہ وہائی اتنا نہیں کھایا کرتے۔ (خیر الامود اوسطہا) تمام کاموں میں میانہ روی بہتر ہے، اس مرید نے کہا کہ حضرت ہر ایک کا اوسط الگ ہے یہ صحیح ہے کہ میں اتنی مقد ارکھا جاتا ہوں لیکن یہ غلط ہے کہ میں زیادہ کھاتا ہوں کیونکہ اصلی خوراک میری اس سے بہت زیادہ ہے جب تک مرید نہ ہوا تھا اس سے دونی کھایا کرتا تھاتواس حکایت سے معلوم ہوا ہوگا کہ بھی آد میوں کی خوراک بہت زیادہ ہوتی ہے اور اصلی خوراک کے اعتبار سے وہ بہت کم کھاتے ہیں تو یہ معیار صحیح کہ بھی آد میوں کی خوراک بہت زیادہ ہوتی ہے اور اصلی خوراک کے اعتبار سے وہ بہت کم کھاتے ہیں تو یہ معیار صحیح کہ بھی آد میوں کی خوراک بہت زیادہ ہوتی ہے اور اصلی خوراک کے اعتبار سے وہ بہت کم کھاتے ہیں تو یہ معیار صحیح کہ بیر ایک کا دسط الگ

اگر کسی کو شبہ ہو کہ بزرگوں نے قلۃ الطعام اور قلت المنام کا تھم فرمایا ہے تو سمجھو کہ اول توہر ایک کی قلت جدا ہے جیسا حکایت بالا سے معلوم ہوا دوسر سے ہر ایک کے لیے قلت کو تجویز بھی نہیں کیا جاتا بلکہ بعض لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں کہ ان کے لیے کسی بڑے مفسد ہے وفع کرنے کے لیے کسی خفیف مکروہ کے ارتکاب کو بھی جائز رکھا جاتا ہے جبکہ اس کے ذریعے سے کسی کو گناہ کبیرہ سے بچانا منظور ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، م 190،191)

### جوختنه نه كرائ

ابھی میرے پاس اس سفر میں خط آیا تھا کہ ایک نفرانی مع اپنے گھر بار کے مسلمان ہواہے لوگ اس کو مجبور کرتے ہیں کہ ختنہ کراؤلیکن اگرزیادہ مجبور کیا گیا تواندیشہ ہے دین سے پھر جانے کا میں نے جواب میں لکھ دیاہے کہ ختنہ کرانااسلام کارکن نہیں ہے اول توفقہاء نے لکھاہے کہ جن کو تخل نہ ہواس کواس کا ترک جائز ہے۔ دوسرے وہ ختنہ نہ کرانے سے زیادہ سے زیادہ گنہگار رہے گا مرتد تونہ ہوگا۔ غرض واقعات کا جاننا ضروری ہے مثلاً کوئی شخص نیج

وشراکا مسلہ پوچھتا ہے تواول ہم سمجھ تولیں کہ اس کی کیاصورت ہے۔ اگر سمجھیں گے ہی نہیں تو فتوئی کیادیں گے اور سمجھنے کے لیے واقعات سے مناسبت کی ضرورت ہے ایک شخص مجھ سے ملے عامل بالحدیث وہ اکثر مجھ سے زمینداری کے مسلے پوچھا کرتے تھے وہ کہتے تھے کہ ہمارے علماء توبس آمین بالجسر اور رفع یدین ہی کے مسلے جانے بیں اور معاملات کو تو سمجھتے بھی نہیں، تھم بتلانا تو در کنار، غرض واقعات جب سمجھ میں نہ آویں گے تو فتوئی کیادیں گے توان کا جاننا بھی لواحق شلم سے ہے اور انہیں علم واقعات کے ذیل میں بعض قانون انگریزی کی کتابیں بھی داخل ہیں کیونکہ بہت سے احکام شرعیہ پرعمل کرنا قانون کے جانئے پر موقوف ہے۔

(علبت عبر الاحت میں عبر پرعمل کرنا قانون کے جانئے پر موقوف ہے۔

(علبت عبر الاحت میں عبر پرعمل کرنا قانون کے جانئے پر موقوف ہے۔

(علبت عبر الاحت میں علیہ کا کرنا قانون کے جانئے پر موقوف ہے۔

(علبت عبر الاحت میں عبر عمل کرنا قانون کے جانئے پر موقوف ہے۔

### دین کواغراض کاآلہ بنانااور اذکار کے لیے اجازت لینے کی حقیقت

ایک بزرگ حکایت فرماتے تھے کہ ایک مقام پر مسجد میں ایک بڑھیا کھانالائی وہاں اس وقت اتفاق سے مُلا (مولا ناصاحب) نہیں تھاایک اور مسکین مسافر بیٹا تھااس نے کہا کہ آج اسی کودے دومُلا تو نہیں ہے مطلب تو ثواب سے ہے وہ مسافر کو کھانے دے کر واپس جارہی تھی کہ راستہ میں ٹلاملااس نے کہا بڑی بی کہاں سے آرہی ہواس نے کہا کہ میں کھانا لے کر گئی تھی تم ملے نہیں ایک اور مسکین کو دے کر چلی آئی ملانے دل میں کہا کہ بیہ تو بڑا ہے ڈھب راستہ نکلااب توروزاییا ہی ہواکرے گااس کاانسداد کرناچاہیے۔بس مسجد میں جاکرایک کھی ہاتھ میں لے کراچھلنا کو دناشروع كيااور جاروں طرف لاٹھياں مارناشر وع كيا، تبھى فرش پر، تبھى ديواروں پراور خوب اود ھم مچايااور اخير ميں دھرام سے مريزا، محله كے سب لوگ شوروغل من كر جمع ہو گئے جب اس كو ہوش آيا يو چھا، ارے بھى كيا ہوا، كہا تمہيں كياجو يجھ ہواوہ ہوا،ارے بھی کچھ تو کہو کیا کہوں آج بڑی بی نے کھاناکسی اور کودے دیا بے چارہ تمہارے مر دوں کو جانتانہ تھاخدا جانے کس کس کودے دیا بھی سارے مردے مجھ سے لڑنے لگے کیونکہ ہمیشہ میرے ہی ہاتھ سے ان کوماتا تھا۔ پہلے تو میں نے ان کو مارا پیٹا بھگا یا مگر کہاں تک میں اکیلا اور وہ سینکڑوں آخر میں ہی ہارا بھٹی میں تو یہاں سے جاتا ہوں کیونکہ روزروز کی مار ببیٹ کون سے، لو گول نے خوشامد کی کہ نہیں تم جاؤنہیں ہم ان سے عہد کرتے ہیں کہ سوائے تمہارے ، سمی اور کو مجھی نہ دیں گے اس آمدنی کی خاطریہ سب کرناپڑا۔ غرض بعض لو گوں نے قرآن کوان اغراض کا آلہ بنار کھا ہے اس کام میں مخصوص کرلیا ہے اس طرح ایسے ہی اغراض کے لیے تعویذ گنڈوں میں عاملوں نے اپنی دکان کی حفاظت کے لیے یہ مسئلہ بنار کھاہے کہ جب تک اجازت نہ ہو توعمل چلتا ہی نہیں تو یہ سب مہمل باتیں ہیں ان کی پچھ اصل نہیں ہے کہ اجازت ہوتو عمل کااثر ہواور غضب بیہ ہے کہ اب تواس رسم کا یہاں تک اثر ہو گیاہے کہ لوگ دین میں بھی اجازت لیتے ہیں مثلاً مناجات مقبول پڑھنے کی اجازت ما تکتے ہیں اس میں تمام ادعیہ ماثورہ جمع کر دی گئی ہیں اور د عاخود مامور بہ ہے۔ چنانچہ اُذعُوٰنی میں بصیغہ امر فرمایا گیا ہے کہ دعاکر و،اسی طرح دلائل الخیرات کی اجازت چاہتے

ہیں حالا نکہ وہ درود کی کتاب ہے اور درود پڑھنا بھی مامور بہ ہے۔ چنانچہ صلوا علیه وسلموا تسلیما میں اس کا امر ہے توامر خالق کے سامنے امر مخلوق کی کیا ضرورت رہی لیکن اس کی ایک توجیہ کرتے ہیں کہ اجازت سے برکت ہوتی ہے عمل میں، چنانچہ جس سے اجازت لیتے ہیں اگروہ یوں دعا کر دے کہ اے اللہ! اس کے پڑھنے میں برکت دے دے . تو- حالا بكه جتنی بر كت اس د عاميس موگى اس اجازت ميس مر گزند موگى \_ (خطبات عيم الامت جلد 27، م 256،257)

اہل علم میں اخلاق حسنہ کی کمی پر اظہار افسوس

اے صاحبو! اہل علم میں جو فضائل ہونا چاہیے وہ ہمارے اندر کہاں ہیں صبر کہاں ہے، شکر کہاں ہے، تواضع کہاں، حب جاہ سے نفرت اور خمول کی رغبت جو مسلمان ہم سے ملتے ہیں ہم خودان سے تعظیم کے طالب ہوتے ہیں اگر کوئی ایک مرتبہ ہم کوبلاوے اور نذر دے دوسری دفعہ اگربلائے گاتو خیال ہوتاہے کہ اب کی مرتبہ بھی نذر ملے گی اور ا مر نہیں دیتا تو قلب میں شکایت ہوتی ہے اور بعض زبان سے بھی ظاہر کر دیتے ہیں اور یہ حالت میں عام واعظوں کی بیان نہیں کر تاان کے حالات تواس سے بھی زیادہ ناگفتہ بہ ہیں۔ یہ توان علماء کی حالت ہے جو علم کے ساتھ مشیخیت کی مند پر بھی بیٹے ہیں اور لو گول کے مقتدا ہے ہیں توآخریہ کیا بات ہے یہ کیاآ فت ہے۔ بس بات میہ ہے کہ علم ہمارے صرف زبان پرہے ہمارے اندر نہیں پہنچا۔ اگر قلب میں اس کا اثر ہوتااور قلب اس سے رسکین ہوتاتو ہماری سے حالت نہ

علم چوں برتن زنی مارے بود علم چوں بردل زنی یارے بود (علم کوا گردل پر مار و تود وست بن جاتا ہے اور علم کوا گربدن پر مار و توسانپ بن جاتا ہے) زنگ گراهی زول بزدایدت علم چه بود آنکه ره بنایدت (علم وہ ہے جو تخفے راستہ د کھادے اور تیرے دل سے گمر ابی کازیگ دور کرے) ای ہوسہااز سرت بیرون کند خوف و خثیت در دلت افنروں کند (پیام تمام خواہشات نفسانی کو باہر نکال دیتاہے اور خوف وعاجزی کو تیرے دل کے اندر زیادہ کرتاہے) خودندانی که توحوری یا عجوز تونداني جزيجوز ولايجوز

(توسوائے جائزاور ناجائز کے کچھ نہیں جانتااور تو نہیں جانتا کہ تودوشیزہ ہے یابوڑ ھی عورت)

ہارے اندر کبراس درجہ ہے کہ اگرراہ میں کوئی مسلمان مل جائے توخود سلام نہ کریں محے منتظر رہیں سے کہ بیہ خود ہم کوسلام کرے اگر کسی مسئلہ میں ہم سے غلطی ہو جاتی ہے توہر گزنہ ما نیں گے۔اگر تدریس کے وقت کوئی طالب علم حق بات کہے اور وہ ہمارے خلاف ہو تواپنی بات کی چ کریں گے ہر گزاس کی بات کو تسلیم نہ کریں سے تو آ فت کس

شے کی ہے اور میہ حالت ہماری کیوں ہے۔ بس قلب میں کوئی چیز نہیں ہے اس لیے میں اہل علم کو بالخصوص خطاب کرتا ہوں کہ علم تو آپ لوگوں نے حاصل کرلیا اور عمل بھی کم و بیش بفضلہ تعالی کرتے ہواب اس کی کوشش کرو کہ تمہارے اندر ملکہ راسخہ پیدا ہوجاوے۔ (خطبات علیم الامت جلد 27، ص336)

### بدبيه مين احتياط

ایک صاحب نے دوسور و پیہ مدرسہ میں جھیجاور لکھا کہ میراجی تمہارے لانے کو چاہتا ہے میں خود آگر تمہارے آنے کی تحریک کرول گامیں نے ان کو لکھ دیا کہ اگر میرے بلانے کے متعلق آپ مضمون نہ لکھتے تو میں بیر روپے وصول کرلیتااوراب اس مضمون کے ہونے سے مجھ کو آپ کے خلوص میں شبہ پڑ گیا کہ روپیہ بھیجنے سے شاید آپ کا مقصودیہ ہے کہ میں آنے کے متعلق آزادانہ جواب نہ دے سکوں روپیہ آنے سے اثر ہو،اس لیے بیہ روپیہ ڈاک خانہ میں امانت رکھاہے وصول نہیں کیااور میں واپس ہی کر دیتالیکن آپ کی دل آزاری کے خیال سے واپس نہیں کیاا گر اس کاجواب میرے مذاق کے موافق آیاتور کھوں گاور نہ واپس کر دوں گا۔ حضرت ہم لو گوں کے تساہل سے یا طمع سے یا ہاری خوش اخلاقی سے ان بڑے لوگوں کے دماغ بگڑ گئے ہیں واللہ بیہ لوگ سمجھتے ہیں کہ سود وسور و پییہ د کھا کر ہم نے ان کلانوں کو خرید لیا ہے اس کا جواب یہ آیا کہ بلانے کی تحریک سے دست بردار ہوتا ہوں میں آپ کو نہیں بلاتا آپ بیہ روپیہ قبول کر لیجئے میں نے ان کو لکھ دیا کہ مجھے آپ کی اس تہذیب کے برتاؤسے بہت مسرت ہوئی اور آپ سے اس قدر محبت ہو گئی کہ اب مجھے خود آپ سے ملنے کاا شتیاق ہو گیاہے میں آؤں گالیکن یہ عہد کر لیجئے کہ وہاں بلا کر مجھ کو پچھ دیانہ جاوے۔ چنانچہ وہاں جاناہوااور انہوں نے کچھ پیش کرناچاہامیں نے کہاکہ میں آپ کا بھی برانہیں کرناچاہتالیکن میرے معمول کے خلاف ہے کہ کہیں جاکر کچھ لوں اگرتم کو دیناہے تووہاں آکر دویا بھیجے دو۔ چنانچہ ایک عرصہ کے بعد وہ آئے اور ہدیتاً کچھ دیاان کے واقعہ سے ان کے خلوص کا امتحان ہو گیا بعضے ایسے بھی ہیں کہ ایک بار کے عُذر کے پھروہ کروٹ بھی نہیں لیتے جس سے ان کے خلوص کااندازہ ہو جاتا ہے کہ وہ محض رسم کے طور پر دیتے تھے تو مجھ کو تو تجربہ نے دکھلا دیاہے کہ اکثر لوگوں کے اندر اس زمانہ میں خلوص بہت کم ہے کوئی دباؤسے کچھ دیتاہے ، کوئی اپنی جاہ کی حفاظت کے لیے، کوئی رسم ورواج کی پابندی ہے اس لیے میں اس باب خاص میں ذرازیادہ احتیاط رکھتا ہوں اور سب اہل علم کو یہی مشورہ دیتا ہوں کہ اس مادہ خاص میں ذرا کشیرگی اختیار کریں اور وہ بات دل میں پیدا کریں کہ ہفت اقلیم کی سلطنت بھی تمہارے سامنے گرد ہواس لیے کہ

فرزندوعزيزوجان ومال راچه كند

آن راکس تراشاخت جال راچه کند

(جس کو حق سبحانہ و تعالیٰ کی معرفت حاصل ہو گئی وہ جان کو کیا کرے، بیٹے، رشتہ دار اور منصب ومال کو کیا کرے گا)

والله اگر حق تعالی کی معرفت اور نسبت ہم کو نصیب ہو جائے تو کیا چیز ہے روپے اور کیا چیز ہے جان۔ مگر افسوس کہ ہمارا قلب اس دولت سے خالی ہے اس لیے بھٹکتا پھر تا ہے اور اگر میہ دولت ہوتی تو ہمارے سامنے کسی شے کی کوئی و قعت نہ ہوتی۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، ص 340،341)

## حضرت جنیدر حمة الله علیه سے مشکل سوال کاجواب،

حضرت جنیدر حمة الله علیہ سے کس نے پوچھا آئزنی افعاد ف لین کیاعار ف زناکر تاہے؟ یہ سوال نہایت ٹیڑھا تھا اور مزل الاقدام ہے اگرہم سے پوچھا جاتاتو ہم تواس کے جواب سے عاجز ہوجاتے۔اس لیے کہ اگراس کے جواب میں نعم کہا جائے تو یہ اشکال ہوتا ہے کہ عارف عارف نہ رہے گا اور اگر لا کہا جائے تو تسلیم وعبدیت کے خلاف اور قدرت کا مقابلہ ہے آگر کس اہل ظاہر سے ایساسوال کیا جاتاتو وہ تنگ ہوکر یہ کہہ ویتا۔

در میان قعردر یا تخته بندم کروه بازمی گوئی که دامن تر مکن موشیار باش

(دریای گرائی میں تختہ سے باندھ دیااور پھر کہددیاکہ دامن ترنہ ہو، ہوشیارر سنا)

اور صاف کہہ دیتا کہ جواب نہیں ہوسکتا لیکن جنید "سید الطائفہ کیوں ہوتے اگرایسے اشکالات کونہ سلجھاتے پھر کھی یہ اشکال اس درجہ کا تھا حضرت جنید رحمۃ اللہ علیہ کو بھی اس کے جواب میں تامل کر ناپڑا۔ چنانچہ آیا ہے "فاطرق ملیائم رفع راسه وقال وکان امر الله قدرا مقدورا لیعنی جنید رحمۃ اللہ علیہ نے بہت دیر تک سرجھکایا پھر سراٹھا کر فرمایا"وکان امر الله قدرا مقدورا» (لیعنی خدائے تعالی جو تجویز کر چکتا ہے وہ ہو کر رہتا ہے) خدائے تعالی کے سامنے کون دعوی کر سکتا ہے کہ فلال گناہ نہیں کر سکتا سوائے تسلیم ورضا کے ،اس کے سامنے کوئی چارہ نہیں ،یہ ایسا بجیب جواب ہے کہ اس میں ہر پہلوکی رعایت ہے اور پچھ تعارض و تناقض بھی لازم نہیں آتا ہے اس تحقیق کی بھی روایت ہے کہ اس میں ہر پہلوکی رعایت ہے اور پچھ تعارض و تناقض بھی لازم نہیں آتا ہے اس تحقیق کی بھی روایت ہے کہ اس میں ہوسکتا اس لیے کہ خدائے تعالی ایسے لوگوں کے واسطے گناہ کو مقدر ،ی نہیں فرماتا اور تسلیم ورضاء اور عبدیت کا پہلو بھی نہیں چھوڑا کما ہو ظاہر۔حضرت جنیدر حمۃ اللہ علیہ کے اس جواب سے کمال علم اور معرفت فلام ہوتی ہے اور یہی توہ ہے کہ جس سے وہ شخ الطاکھ ہوئے۔

## عارف سے نہ گناہ ہو تاہے نہ بُعد ہو تاہے

یس حقیقت یہی ہے کہ عارف سے نہ گناہ ہو تا ہے اور نہ اس کو بُعد ہو تا ہے۔ مولا نار و می رحمہ اللہ نے اس کی عجیب مثال لکھی ہے وہ لکھتے ہیں کہ جیسے کو ئی بالغ بعد بلوغ کے نابالغ نہیں ہو تااس طرح عارف بھی بعد معرفت کے راجع نہیں ہوتااور یہ مثال نہایت چیاں اور مطابق ہے اس لیے کہ حقیقی بالغ عارف ہے۔عارف کے سواسب نابالغ بیں۔مولانافرماتے ہیں:

م خلق اطفاالله جزمت خدا نیست بالغ جزر میدهاز موا مربر میرین برای محلوق بجوری طرح میرجس برخی دور میرانی کا

(سوائے مست خدا کے ساری مخلوق بچوں کی طرح ہے جس نے خواہشات نفسانی کو ترک نہیں کیا وہ بالغ ہے، نہیں ہے)

خوب کہاہے صوفیاء نے کہ اہل گفت کے نزدیک توبالغ وہ ہے جو منی والا ہو جائے اور ہمارے نزدیک بالغ وہ ہے جو منی سے نکل گیا ہے اول منی جمعنی ماء ہے اور دوسری منی جمعنی من شدن یعنی خودی ہے، پس جیسے بالغ نابالغ نہیں ہوتااسی طرح کامل دراصل راجع نہیں ہوتااور مقبول ہو کر مر دود نہیں ہوتااور جیسے پھل جب پک جاتا ہے تو پھر وہ کچا نہیں ہوتا اور اس اخیر مثال میں اس طرف اشارہ ہے کہ جسطرح پکا پھل گوخام نہیں ہو مگر متغیر تو ہو سکتا ہے۔ اس طرح عارف سے بھی بھی لغز شیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہی اجتہادی اور بھی بمقتضائے بشریت، مگران کی وہ غلطی کیسی ہے، وہ غلطی اس ہے۔ وہ غلطی اس ہے۔

خوں شہیداں راز آب اولی ترست ایں خطااز صد صواب اول ترست (شہید وں کاخون آب حیات سے افضل ہے، یہ غلطی سینکڑوں درستگیوں سے بہتر ہے) اور ان غلطیوں پرائلی گوشالی ہوتی ہے اور یہ گوشالی سالکین ہی کو ہوتی ہے، مجاذیب کو نہیں ہوتی لیکن ان غلطیوں پر قیاس نہ کریں اس لیے کہ غلطیوں کو ہم اپنی غلطیوں پر قیاس نہ کریں اس لیے کہ

به یا در اقیاس از خود مگیر گرچه ماند در نوشتن شیر و شیر کار پاکال را قیاس از خود مگیر

(نیک لوگوں کے کام کو اپنی طرح نہ سمجھ جو ہماری عبادت ہے وہ ان کے لیے لغزش ہے اور جو ہماری لغزش ہے وہ ان کے لیے کفر کا تھم رکھتی ہے)

ایک بزرگ ایک جنگل میں رہا کرتے تھے ایک روز بارش ہو کی ان کے منہ سے بے اختیار نکل گیا کہ سجان اللہ کی ایک بڑرگ ایک جنگل میں رہا کرتے تھے ایک روز بارش ہو تی ہے۔ معاً ندا آئی کہ او بے ادب بتا بے موقع کس روز ہو کی تھی۔ بادشاہوں کے سامنے بولنا سکھ! سن کر رنگ ہوا ہو گیا، بدن پر لرزہ پڑگیا۔ صاحبو! مدح کے لیے بھی سلیقہ چاہیے، مدح بھی ہرایک نہیں کر سکتا۔

ایک اور بزرگ تھے وہ پاؤں پھیلا کر بیٹھے تھے ندا آئی، اوبے ادب! باد شاہ کے سامنے پاؤں پھیلا یا کرتے ہیں حضرت تمام عمر گزر گئی تبھی پاؤں نہیں پھیلائے۔ آپ س کر سجھتے ہوں گے کہ بیچارے بڑی تکلیف میں تھے صاحبو! یہ شبہ اس لیے واقع ہوا کہ ہم نے ان بزرگ کو اپنے اوپر قیاس کیا وہ تکلیف میں نہیں تھے ان کو اس خطاب کی لذت نے ایسا بے خود بنادیا کہ ان کو اس حالت میں صد ہاآر ام سے بڑھ کر ذوق تھا۔

(خطمات عیم الامت جلد 27، ص 349،350)

### عبادات کے مقبول ہونے کی علامت

اس مضمون کو ہمارے حضرت حاجی صاحب ؓنے ایک باراس طرح بیان فرمایا کہ اگرایک آ دمی تمہارے گھر پر روزانہ آتاہواورتم کواس کے روک دینے کی قدرت ہو توا گرتم کواس کا آنانا گوار ہو گا تو تم اس کو صاف صاف روک دو گے کہ آپ یہاں نہ آیا کریں مجھے نکلیف ہوتی ہے اور اگر باوجود قدرت کے تم اس کونہ رو کو توبیا اس کی علامت ہے کہ اس كاآناتم كونا گوار نهيس بلكه تم اس كاآناچا ہے ہواس طرح اگر حق تعالی كوتمہار امسجد میں آنااور نماز پڑھنا پسند نہ ہوتاوہ تم کوخودروک دیتے مگر جب پانچ وقت مسجد میں آنے کی اور نماز میں اپنے سے بات چیت کرنے کی تم کو توفیق دے ر کھی ہے تو سمجھ لو کہ تمہارا آنان کو نا گوار نہیں ہے اور تمہاری عبادت خداکے یہاں مقبول ہے، رہایہ کہ حق تعالی اگر رو کناچاہیں تو کس طرح رو کیں گے کیاوہاں سے کوئی سیاہی آئے گاہاں وہاس طرح روک دیں گے کہ تم کو نماز کی تو فیق » ہینہ ہو گی وہ سیابی یہی ہے جیسے ایک اور غلام کا قصہ ہے کہ غلام آقاکے ساتھ بازار میں گیاراستے میں نماز کا وقت آگیا علام نمازی تھاوہ آ قاسے اجازت لے کرمسجد میں نمازے لیے گیااور آ قاصاحب مسجد کے باہر بیٹھ گئے اب تمام نمازی نمازیڑھ کر مسجد سے جارہے ہیں مگر غلام باہر ہی نہیں آتااس نے اطمینان سے فرض پڑھے پھر نفلیں شر وع کر دیں پھر وظیفہ میں لگ گیاجب بہت دیر ہو گئ توآ قانے آواز دی میال اتن دیر کہال لگادی باہر کیوں نہیں آتے غلام نے کہا کہ ہنے نہیں دیتے کہا کون نہیں آنے دیتے ، کہا جو تم کواندر نہیں آنے دیتاوہ مجھ کو باہر نہیں آنے دیتا۔ واقعی جب ان کو کسی کامسجد میں آنانا گوار ہوتاہے تواس کومسجد میں قدم رکھنے کی بھی توفیق نہیں ہوتی بہت لوگ برسوں مسجد کے دروازے پر کباب بناکر بیچتے ہیں مگرایک دن بھی مسجد کے اندر جانے کی توفیق نہیں ہوتی یہی ہے ان کارو کنا، وہ اس طرح رو کا کرتے ہیں پس جن کو یانچوں وقت نماز کی تو فیق ہور ہی ہے وہ امیدر تھیں کہ ان شاءاللہ تعالی ان کی عبادات مقبول ہور ہی ہیں۔ گو ہماری عبادات اس قابل تو نہیں ہیں مگر محض رحمت سے قبول ہو جاتی ہیں۔ ( خطبات حكيم الامت جلد 27، ص 395)

حضرت ابراہیم بن ادھم رحمہ الله کی حکایت

حضرت ابراہیم بن ادھم رحمۃ اللہ علیہ کو کمسی نے خواب میں دیکھا، پوچھا حضرت آپ کے ساتھ کیا معاملہ ہوا فرمایا کہ خدا تعالی نے مجھے بخش دیااور نہایت چین میں ہوں مگر ہمارا پڑوسی ہم سے بھی بڑھ گیا حالا نکہ نہ اس نے وہ مجاہدات کئے جوہم نے کئے تھے نہ طریق سلوک طے کیا، وہ بیچارااہل وعیال والا تھاسوائے ضروریات واجبات وفرائض کے پچھ نہ کرتا تھا۔ دن بھراہل وعیال کے لیے کسب معاش کرتا تھالیکن ہر وقت اس میں رہتا تھا کہ کاش میرے لیے بھی بھی بھی دون آئے کہ ابراہیم بن او ھم رحمہ اللہ کی طرح مطمئن ہو کراللہ کانام لوں اور بیہ حال ہو۔

بھی بھی بھی دون آئے کہ ابراہیم بن او ھم رحمہ اللہ کی طرح مطمئن ہو کراللہ کانام لوں اور بیہ حال ہو۔

بفراغ دل زماغ دل زمانے نظرے بماہ روئے

ہوہ پر ڈالنا اس شاہی چھتری سے بہتر ہے کہ سلطنت کی ہے ہوہ پر ڈالنا اس شاہی چھتری سے بہتر ہے کہ سلطنت کی ہائے ہوئے کاشور وغوغاہو)

اورنيه حال مو:

چہ خوش است باتو بزمے بہنفتہ ساز کردن درخانہ بند کردن سرشیشہ باز کردن کردن سرشیشہ باز کردن کردن سرشیشہ باز کردن کردن سر شیشہ باز کردن کر کے جام شراب کی مہر کھولی جائے) ساری عمروہ اسکی تمنامیں رہا مگر ایک دن بھی اسے فراغ نصیب نہ ہوالیکن آج جواس کو در جات ملے ہیں ابراہیم ان کو ترس رہاہے۔ (خطبات تھیم الامت جلد 27، ص 405)

#### نیت کااجر

اور حق تعالی نے اس کی نیت پر نظر فرمائی گوعمل قلیل تھا مگراس کاارادہ توہر وقت یہی تھا کہ ذرافراغ نصیب ہوتو ہوں ذکر کروں اس طرح نماز میں پڑھوں اور اس طرح مجاہدات کروں۔ بس اس کی یہ نیت قبول ہوگئ اب کیا حقیر سیحتے ہوا ہے صوفیو! تم ان گاؤں والوں کو ممکن ہے کہ یہ تصوف میں بھی تم سے افضل ہوں کیونکہ تصوف نام خلوص فی الاعمال کا ہے تو ممکن ہے کہ بعض گاؤں والے خلوص میں تم سے بڑھے ہوئے ہوں پھر جس مشقت سے وہ اپنی اہل وعیال کے لیے کسب معاش کرتے ہیں اور اس کے ساتھ خلوص میں جوان کو دقت پیش آتی ہے اس کی وجہ سے ان کے در جات آخرت میں تم سے بڑھ جائیں۔ یہ حق تعالی کاراستہ ہے جو ہر ایک کے لیے مختلف ہے کسی کو کھیتی اور ہل جو سے ہی میں مقصود تک پہنچا ویا، کسی کو خانقاہ میں رکھ کر پہنچا یا، کسی کو مشقت سے ، کسی کو بسط کی راہ سے لئے ، کسی کو قبض کی راہ سے۔ (خطبات عیم الامت جلد 27، ص 405)

## حضور التي ينتيم كالمال خديجة كوياد فرمانا

احادیث میں وارد ہے کہ ایک بار حضور اقد س صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے حضرت خدیجہ رضی الله تعالی عنہا کو یا و خرما یا کرتے ہیں جبکہ الله یاد فرمایا تو حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنہانے عرض کیا کہ آپ مل الله الله الله عنہانے عرض کیا کہ آپ مل الله الله عنہ الله تعالی نے ان سے اچھی آپ کو دیدیں۔ حدیث میں ہے: "فغضب حتی قلت والذی بعثك بالحق لااذكرها بعد

هذا الا بخير» يعني آپ كوغصه آكياجس سے حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها در كئيں اور قسم كھاكر عرض كياكه اب سے جب بھی ان کاذ کر کروں گی جملائی سے کروں گی۔ یہ حالت رعب کی حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا پر تھی جن کوسب سے زیادہ ناز تھا تودوسری ازواج کی تو کیا حالت ہوگی، تو ناز برداری کے ساتھ رعب کا جمع کرنا سرسری بات نہیں۔ تیسرے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے چند نکاح کرکے بھی بتلادیا کہ جس کے چند بیبیاں ہوں اسے سب کے ساتھ کس طرح عدل کرناچاہیے۔ خصوصاً اگرایک کے ساتھ محبت زیادہ ہواور دوسروں سے کم ہوتواس وقت اپنی طرف سے کوئی بات ایسی نہ کرے جس سے ایک کی ترجیح ظاہر ہو بلکہ امور اختیاریہ میں برابری کا پوراخیال رکھے۔ چنانچہ آپ ملتہ اللہ تعالی عنہا سے دکھادیا کہ باوجودیکہ آپ کو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا سے سب سے زیادہ یوری رعایت فرماتے تھے باقی دل کا ایک طرف زیادہ مائل ہوناآپ کے اختیار سے باہر تھا۔اس میں برابری کیے کرتے اس لي آب مل المكالم فرما ياكرت تص "اللهم هذا قسمي في ما املك فلا تلمني فيما تملك ولا املك الساسي میری برابری ہے اس چیز میں جس پر مجھے قدرت ہے اپس مجھ سے اس بات میں مواخذہ نہ کیا جائے جس چیز پر مجھے قدرت نہیں)اس میں میلان قلبی کی طرف اشارہ ہے جو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی طرف زیادہ تھا۔اور بیہ بات آپ مل المالية ملى طرف سے نہيں بلكه غيب سے ايسے سامان كئے گئے كه خواہ مخواہ آپ ملتی المالی كو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی طرف زیادہ میلان ہو چنانچہ تکاح سے پہلے حق تعالی نے خود ایک حریر کے کیڑے میں فرشتہ کے ذریعے سے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی تصویر بھیجی تھی کہ یہ آیکی بیبی ہیں جب آپ نے اس کو کھولا تو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی تصویر پر نظر پڑی اور وہاں لینی عالم آخرت میں تصویر جائز ہے۔ اگرتم وہاں اپنافوٹو کھنچواؤ کے تو ہم منع نہ کریں گے یہ معاملہ حق تعالی نے کسی اور بی بی کے ساتھ نہیں کیا۔ دوسری وحی میں یہ معاملہ تھا کہ کسی دوسری بیوی کے لحاف میں آپ پروحی نہ آتی تھی بجز حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کے کہ ان کے لیاف میں بھی آپ ہوتے تو بے تکلف وحی آتی تھی توبہ باتیں تھیں جن کی وجہ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوحق تعالی ہی نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی جانب زیادہ مائل فرمادیا پھر اس پران کی قدر تی ذہانت و فقاہت اور حسن سيرت سونے يرسها كه- (خطبات عليم الامت جلد27، ص413)

# اٹھا ئیسویں جلد کے جواہر

### بيت المال مين ضرورت احتياط

حضرت غمر فاروق کا واقعہ ہے کہ ایک و فعہ رات کے وقت حضرت علی کرم اللہ وجہہ ان سے ملنے کو آئے حضرت نے ان کو اندر بلالیا اور ان کے آتے ہی چراغ گل کر دیا۔ حضرت نے پوچھا کہ میرے آتے ہی آپ نے چراغ کی کر دیا۔ حضرت نے پوچھا کہ میرے آتے ہی آپ نے چراغ کیوں گل کر دیافرمایا کہ اس میں بیت المال کا تیل ہے اور میں اس وقت بیت المال کا کام کر رہا تھا اب چو نکہ ہم اور آپ با تیں کریں گے اور یہ کام بیت المال کا نہیں ہے اس لئے اس تیل سے بات چیت میں انتفاع نہیں کر سکتے حضرت آپ کو اس پر بھی تعجب ہوگا گراس کی وجہ بھی وہی ہے کہ آپ کو شریعت کے اصول و قواعد معلوم نہیں اور جو معلوم بھی ہیں توان کے عمل کا اہتمام نہیں ہے ، شاید یہال کی کویہ خیال پیدا ہوا ہو کہ اتن احتیاط کس سے ہو سکتی ہے یہ تو قدرت سے باہر ہے تو من لیجئے کہ قدرت سے باہر تو نہیں ہاں و شوار ضرور ہے گروشوار کی اس وقت تک ہے جب تک آپ نے ہمت نہیں کی ذراہمت کرکے عمل شروع کیجئے ان شاء اللہ قدم قدم پر غیب سے اعانت ہوگی۔

(خطبات حكيم الامت جلد 28، ص 32،33)

قبروں کی بختگی پر فخر قابل افسوس ہے

شخ سعدی ؓ نے لکھا ہے، ایک رئیس زادے اور غریب زادے میں گفتگو ہوئی رئیس زادے نے کہا کہ دیکھو ہمارے باپ کی قبر کیسی عمدہاور مضبوط ہے جس پر شان و شوکت برسی ہے اور تمہارے باپ کی قبر کی اور شکستہ ہم جس پر کیسی ہے۔ غریب زادہ نے کہا ہے شک سے فرق تو ہے لیکن قیامت کے دن میر اباپ تو قبر میں سے آسانی ہے نکل آئے گااور تمہارا باپ پھر بی ہٹانے میں لگارہے گاوہ اسے چٹانوں اور پھر وں کو ہی ہٹاتار ہے گامیر اباب جنت میں جا پہنے گا، پھے ٹھکانا ہے اس تفاخر کا کہ قبروں کی پچٹگی پر بھی فخر کیاجاتا ہے۔ اس کو تو حق تعالی نے فرمایا آلہ اکھ اللّہ کا اللّه کا کہ فروں کی پچٹگی پر بھی فخر کیاجاتا ہے۔ اس کو تو حق تعالی نے فرمایا آلہ اکھ اللّه کا اللّه کا کہ تم قبروں میں پہنچ گئے کئی مرکبے یا یہ کہ تم تفاخر کے لئے اللّه کا اُن دُنهُم اللّه اللّه ہوں میں بہنچ گئے یعنی مرکبے یا یہ کہ تم تفاخر کے لئے قبروں کود کھنے گئے۔ جاہلیت میں عرب کی عیب حالت تھی بعض دفعہ جب دو قبیلے باہم فخر کرتے ایک کہتا کہ ہماری قوم زیادہ ہے دو سرا کہتا کہ ہمار اجتماد زیادہ ہے اور اس کے بعد مردم شاری ہوتی اور ان میں ہے کوئی ایک قبیلہ شار میں قوم زیادہ ہے دو سرا کہتا کہ ہمار اجتماد زیادہ ہے اور اس کے بعد مردم شاری ہوتی اور ان میں سے کوئی ایک قبیلہ شار میں قوم زیادہ ہو دو سرا کہتا کہ ہمار اجتماد زیادہ ہے اور اس کے بعد مردم شاری ہوتی اور ان میں سے کوئی ایک قبیلہ شار میں

کم ہو جاتا تو وہ کہتا کہ ہمارے آدمی لڑائی میں زیادہ کام آئے ہیں اس لئے ہم کم ہو گئے در نہ ہماری شار زیادہ تھی، دو سرا قبیلہ کہتا کہ یہ بھی غلط ہے تمہارے مردے ہمارے مردوں سے زیادہ نہیں ہیں اس کے فیصلے کے لئے قبریں شار کی جاتی تھیں۔اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ یہ تو کفار کی یہ حالت تھی مگرافسوس آج کل مسلمانوں میں بھی یہ مرض پیدا ہو گیا ہے تو وہ قبروں کو شار تو نہیں کرتے مگر ان کی پختگی اور خوبصورتی پر فخر کرتے ہیں چنانچہ اس لئے بعض لوگ خودا پنی قبر کے پختہ کرنے کی وصیت کر جاتے ہیں۔اس تفاخر ہی کی وجہ سے یہ تمام تکلفات پیدا ہوئے ہیں کہیں زیادہ روشنی کا اہتمام کیا جاتا ہے کہیں جھاڑ فانوس اور قندیل لئکائے جاتے ہیں۔(خطبات عیم الامت جلد 28، ص 47،48) اظہار لا علمی کوئی نقص نہیں

صاحبو! کسی بات کے متعلق لاعلمی ظاہر کر دینا کوئی نقص نہیں نہ کوئی عیب ہے ہم اور آپ تو کیا چیز ہیں بعض و فعه حضور صلی الله علیه وآله وسلم نے کسی سوال پر لاا دری (میں نہیں جانتا) فرمایا چنانچہ ایک شخص نے حضور صلی الله عليه وسلم سے بوچھا كه سب سے اچھى جگه كون سى ہے اور سب سے برى جگه كون سى ہے۔ آپ نے فرما يا مجھے معلوم نہیں۔حضرت جبریل علیہ السلام ہے پوچھ کر بتلاؤں گا۔ چنانچہ حضرت جبریکل سے پوچھاانہوں نے کہامجھے بھی معلوم نہیں حق تعالی سے یوچھ کر بتاؤں گاحق تعالی سے یوچھاتوار شاد مواخیر البقاع المسجد و شر البقاع السوق (سب سے اچھی جگہ مسجد ہے اور سب سے بدتر بازار ہے۔) دیکھئے بعض د فعہ انبیاءاور ملا تکہ نے بھی لاادری (مجھے معلوم نہیں) فرمایا ہے تو پھر آپ کی اس میں کیاشان گھٹی ہے مگر افسوس ہم سے تبھی یہ نہیں ہوسکا۔ پس اگر کسی عالم میں بیہ وصف موجو د ہو تو بیٹک فخر کی بات ہے اور واقعی اس میں تصنع و تکلف نہیں ہے اور اگر بیہ بات نہیں ہے تواس کو ا پناندر پیدا کرناچاہے باتی میہ کوئی فخر نہیں کہ ہم نے عمامہ نہیں باندھاجبہ نہیں پہنا، ننگے پیر چل لئے کیونکہ ان باتوں ہے تو تعریف ہوتی ہے لوگ کہتے ہیں کہ فلانا بہت بے نفس اور متواضع ہے اور جس بات سے تعریف ہوتی ہواس کا اختیار کرنابڑا کمال نہیں اور اگریہ کہو کہ لا ادری مجھے معلوم نہیں، کہنے میں بھی تو تعریف ہوتی ہے۔ توبیہ سچ ہے مگراس وقت توزلت ہی ہوتی ہے گوبعد میں تعریف ہو۔ یہ ساری گفتگواس پر چلی تھی کہ میں نے بعض صاحبوں کوروشنی زیادہ کرنے کے اہتمام میں دیکھا تھااس پر میں نے یہ سب باتیں عرض کی ہیں کہ ہم میں بے تکلفی اور سادگی ہونی چاہیئے گواس مضمون کا آیت ہے کوئی تعلق نہ تھاویسے ہی در میان میں ایک ضروری بات پر متنبہ کرناچاہا تھا۔اور دیر تک اس کومتد کرنے کا قصد نہ تھا یہ خداساز بات ہے کہ اس پر گفتگو بڑھ گئی ممکن ہے کہ اس میں کوئی مصلحت ہوا پنی طرف ہے تو میں بیان میں ار تباط کا لحاظ ر کھتا ہوں لیکن جب حق تعالی کسی خاص مضمون کو بیان کرانا چاہتے ہیں تو پھر ربط وغیرہ کا خیال نہیں رہتاا س وقت وہی کہنا پڑتا ہے جو وہ کہلواتے ہیں جبیبا کہ مولانارومی نے بیان فرمایا ہے

قافیہ اندیشم ودلدار من گویدم مندیش جزدیدار من (میں قافیہ سوچتا ہوں اور میر امجوب مجھ سے کہتاہے کہ میرے دیدار کے سوا پچھ مت سوچ) (خطبات کیم الامت جلد28، ص64،65)

### زمین کے لئے دعا کروانا 🛚

حضرت حاجی صاحب کی خدمت میں ایک خان صاحب کی جائیداد کے مقدمہ میں دعاکرانے آیا کرتے تھے ایک بار آئے اور عرض کیا حضرت اب تو فلال بنیئے نے میری زمین دباہی لی ہے، حضرت نے فرمایا بھائی جانے دواور اللہ پر نظر کرکے صبر کرو خدا کچھ اور سامان کر دے گا، حضرت حافظ محمہ ضامن صاحب نے اپنے ججرہ میں سن لیا اور باہر منکل آئے اور خان صاحب سے فرمایا ہر گرصبر نہ کرنا، جاؤ مقدمہ کرو، عدالت میں دعوی کردو، ہم دعاکریں گے۔ اور حضرت حاجی صاحب نے فرمایا کہ سمحان اللہ آپ اپنی طرح ساری مخلوق سے صبر کرانا چاہتے ہیں چاہے کی کو ہمت ہو مضرت حاجی صاحب نے تو ہوی ہوئے ہیں وہ ان یا دور ان میں میں ہوگا ور توکل کی ہمت نہیں ہے تو کسی کی کے مال پر نظر کے فقر وفاقہ پر کیسے صبر کرے گا۔ انجام یہ ہوگا کہ پریشان ہوگا اور توکل کی ہمت نہیں ہے تو کسی کسی کے مال پر نظر دوڑائے گا۔ اب توآپ کو معلوم ہوگیا ہوگا کہ مولوی ترک دنیا نہیں کراتے بلکہ ترک بغاوت کراتے ہیں۔ دوڑائے گا۔ اب توآپ کو معلوم ہوگیا ہوگا کہ مولوی ترک دنیا نہیں کراتے بلکہ ترک بغاوت کراتے ہیں۔ (خطبات سے مالامت جلد 28، ص 90،91)

## کامل کی علامت

ائی گئے کامل وہ ہے جو اپنے اعمال صالحہ کو ظاہر کرے اخفاء کا اہتمام نہ کرے تاکہ اما ہنعمة دبک فحدث کر عمل ہوجائے ہاں متوسط کواظہار مفر ہوتا ہے مگر وہ اس کئے کہ اس کی نظر میں اغیار ہیں اور کامل کی نظر سے اغیار مفقود ہو بچے ہیں وہ نہ کسی کے واسطے کوئی عمل کرتا ہے نہ کسی کی وجہ سے کوئی عمل ترک کرتا ہے اس کی نظر صرف ایک ذات پر ہے باقی سب مخلوق اس کی نظر سے غائب ہے اس کے نزدیک آدمی میں اور مسجد کی دیوار اور بورے میں کچھ فرق نہیں پھر وہ کسی سے جھپ کر عمل کیول کرے، کسی نے مسجد کی دیوار سے بھی اخفاء کا اہتمام کیا ہے دو سرے عارف کو کبر جزو مظہر حق اور مرآة جمال حق نظر آتی ہے اور اخفاء ہوتا ہے غیر سے اس لئے اس کو کسی سے دو سرے عارف کو کبر جزو مظہر حق اور مرآة جمال حق نظر آتی ہے اور اخفاء ہوتا ہے غیر سے اس لئے اس کو کسی سے اخفاء کا اہتمام نہیں اس کو ایک عارف فرماتے ہیں

ہر چہ بینم در جہاں غیر تونیست یا توئے یاخوئے تو یابوئے تو (تمام عالم آپ کی صفات کامظہر ہے ہرچیز کو آپ سے تعلق ہے غیر کا دجو د ہی نہیں، بلکہ ہر جگہ آپ کا ظہور ہے ) توئی ہے ذات مراد ہے اور خوئی توسے صفات اور بوئے توسے افعال مراد ہیں مطلب ہے ہے کہ عالم میں بعض دفعہ تو عارف کوذات حق کا مشاہدہ بلا کیف ہوتا ہے مثلاً او قات خلوت وعبادت میں، بھی بواسطہ ہوتا ہے کہ ختنی مخلو قات ہیں ان میں صفت حق کا ظہور ہورہاہے اور تصرفات حق جلوہ نما ہیں پس عارف ہر چیز پر نظر ڈولتے ہوئے دیکھتا ہے کہ اس میں خدا تعالی کی کس صفت کا ظہور ہوا ہے صفت جمال کا یاصفت جلال کا اور حق تعالی نے اس کے ساتھ کیا برتاؤ کیا ہے اور کس طرح تصرف فرمارہے ہیں تواب کوئی چیزاس کے لئے حاجب حق نہیں بلکہ مرآ ق جمال وجلال حق ہے اس کے ساتھ کیا برتاؤ کیا ہے اور کس طرح تصرف فرمارہے ہیں تواب کوئی چیزاس کے لئے حاجب حق نہیں بلکہ مرآ ق

نہ تیری سی رنگت نہ تیری سی بوہے

گلستاں میں جا کرہرایک گل کو دیکھا

توفوراً سى كى يون اصلاح كى-

تیری ہی سی رنگت تیری ہی سی بوہے (خطبات علیم الامت جلد 28، ص104،105) گلتان میں جا کرایک گل کودیکھا

### خشوع كاطريقه

حق تعالی نے خشوع کا یہی طریقہ تعلیم فرمایا ہے کہ فاشعین وہ ہیں جو لقاء اللہ کا یقین رکھتے ہیں لیعنی مراقبہ آخرت مشاہد نہیں اور مراقبہ آخرت مشاہد نہیں اور مراقبہ آخرت مشاہد نہیں اور مراقبہ کیا جائے اس کا طریقہ یہ بتلایا کہ انہم الله داجعون کا مراقبہ کیا جائے لیتی موت کا اور موت کے واقعات رات دن مشاہدہ سے گذرتے رہتے ہیں، پس اول تو موت کا مراقبہ کیا جائے اور اس کو رائح کر لیا جائے یہ ایسا مراقبہ ہے جو دنیا ہے دل مرد کر دے گا اور تمام خیالات کو ختم کردے گا پھر لقاء اللہ کا مراقبہ کیا جائے کہ مرنے کے بعد ہم خدا کے سامنے کھڑے ہوں گے وہاں حساب کتاب اعمال کا ہوگا جو شخص اس مراقبہ کا عادی ہوجائے گا اس کو سکون قلب حاصل ہوجائے گا کیونکہ جس دل میں خدا کی یاد جم جاتی ہے پھر سب خیالات اس کے اندر سے نکل جاتے سکون قلب حاصل ہوجائے گا کیونکہ جس دل میں خدا کی یاد جم جاتی ہے پھر سب خیالات اس کے اندر سے نکل جاتے

ماندالاالله وباقی جملہ رفت مرحبااے عشق شرکت سوزر فت الاالله باقی ہے گیا، باقی ہمام فناہو گئے، مرحبااے عشق شرکت سوز، تجھیر سوائے محبوب حقیقی کے سب فناکر دیا گیا) (خطبات عیم الامت جلد 28، ص 111)

## نمازمیں سوچنے کی باتیں

عین نماز کے اندر بھی اس مراقبہ میں قلب کومشغول کیا جائے جس کی صورت یہ ہے کہ نمازی نماز کی ہیئت میں غور کرے کہ میں جو تمام دنیاہے رخ پھیر کر ہاتھ باندھ کراس طرح کھڑا ہوں کہ نہ کسی سے بات کر سکتا ہوں نہ کسی کی طرف دیکھ سکتا ہوں نہ کھا پی سکتا ہوں اس کی وجہ یہی ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر ہوں اور ان سے عرض معروض کررہاہوں پھر قیام کی حالت میں یہ سویے کہ خداتعالی کے مجھ پر کس قدراحسانات وانعامات ہیں جن کا شكريه ميرے ذمه واجب ہے اور سورة فاتحه پر صفح ہوئے يہ سونے كه ميں الله تعالى كے انعامات كاشكريه اداكر رہاموں اوراس کی ربوبیت کا قرار اور اپنی عبریت کا عتراف کر رہاہوں اور اسی عبدیت پر قائم رہنے اور اہل عبدیت کے طریقے پر چلنے کی دعا کر رہا ہوں اور جولوگ طریق عبریت سے ممک گئے اور لعنت وغضب کے تحت ہو گئے ہیں ان کے طریقے سے بیزاری کا ظہار کر رہا ہوں اور جو قانون اللی تعمیل طریق عبدیت کے لئے نازل ہوا ہے اس پر ہمیشہ چلنے کا عہد کررہا ہوں فاتحہ کے بعد سورت پڑھنے کا یہی مطلب ہے پھر جب رکوع میں جائے توبیہ سویے کہ میری پیدائش اسی مٹی اور زمین سے ہے جومیرے پاؤل تلے ہے زمین کی خاک سے جیتا جاگتا سمیع وبصیر انسان پیدا ہو جانا محض خالق جل وعلا کی قدرت ہے اور جس کی پیدائش زمین کی خاک اور اس کی نباتات وغیرہ سے ہواس کو عبدیت اور بندگی کے سوا کچھ زیبانہیں ، بڑائی اور بزرگی صرف خالق جل وعلا کو زیباہے جو تمام عیوب سے بری ہے اس لئے نماز میں باربار الله اكبر كہاجاتا ہے كہ اے خدا! ہم نے آپ كى عظمت كے سامنے اپنی خيالی عزت كو قربان كر ديا پھر سجدہ ميں جاتے ہوئے میہ سویے کہ مجھے ایک دن زمین کے اندر پیوند ہوناہے اور اس وقت خداکے سوامیر اساتھ دینے والا کوئی نہ ہوگا د نیاسے میر انام بھی مٹ جائے گااور نشان بھی اس کے بعد دوسرے سجدے میں تصور کرے کہ گویامیں مرچ کااور خدا سے مل کیا ہوں اب خدا کے سواکوئی میرے ساتھ نہیں پھر جلسہ تشہد میں بیہ سویچے کہ مرنے کے بعد پھر ایک زندگی ہو گی جہاں اسلام اور اعمال وا قوال واحوال صالحہ ہی کام آئیں گے جواللہ کے واسطے کئے گئے ہوں اور سیر ناصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جملہ انبیاء حضرات ملا نکہ اور تمام نیک بندوں کی عزت ظاہر ہو گی کہ وہ گنہگاروں کی شفاعت کریں گے للذاان پر سلام بھیج کران سے تعلق پیدا کرناچا بیئے پھر چو نکہ امت محمریہ کوسید ناصلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سب سے زیادہ تعلق ہےاس لیج اخیر رکعت میں آپ پر خصوصیت کے ساتھ در ود شریف پڑھناچاہئے جب یہ تصور جم جائے تو اس کے بعد میں یوں تصور کرہے کہ گویامرنے کے بعد ہی میدان قیامت حاضر ہواہے اور تمام اعمال وافعال واقوال جو و نیامیں کتے ہیں اس کے سامنے ہیں جن میں سے وہی کام آرہے ہیں جواللہ کے واسطے کئے گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاءوعلماءوملا تکہ کی جماعت کے سامنے ہے جو در باراللی میں حاضر ہوںاور میں ان سب پر در ود شریف

سلام بھیج رہاہوں اور آخر میں اپنے لئے کامیابی و نجات و فلاح کی دعاکر رہاہوں اور اس واسطے آیت میں لفظ یہ خلنون افتیار کیا گیا ہے حالا نکہ لقاء اللہ کا تواعتقاد جازم فرض ہے محض خلن کافی نہیں مگر چونکہ مقصود ہے کہ نماز میں لقاء اللہ ورجوع الی اللہ کا استحضار کیا جائے اور یہ استحضار درجہ و قوع میں لازم نہیں بلکہ اس کا تصور بھی نماز میں کافی ہے کہ گویا میں اس وقت عالم آخرت میں گویا میں اس وقت عالم آخرت میں حاضر ہوں اور مرگیا ہوں یا مرنے والا ہوں اور گویا میں اس وقت عالم آخرت میں حاضر ہوں اس واسطے لفظ خلن اختیار کیا گیا اس طرح نماز پڑھنے سے خشوع خاص ہو جائے گا اور تمام خیالات ووساوس قلب سے نکل جائیں گے۔ (خطبات عیم الامت جلد 28، می 112،113)

### بدنگاہی سے آئکھیں بے نور ہو جاتی ہیں

حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی خدمت میں ایک شخص آیا اور وہ کسی کوبری نگاہ سے دیکھ کر آیا تھاتو حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے خطاب خاص سے تواس کو کچھ نہ فرمایا لیکن یہ فرمایا مابال اقوام یہ دشت الزنا من اعینہم لیخی لوگوں کا کیا حال ہے کہ ان کی آئکھوں سے زنا شیکتا ہے تو عنوان ایسا ہے کہ اس میں رسوائی کچھ نہیں لیکن جو کرنے والا ہے وہ سمجھ جائے گاکہ مجھے فرماد ہے ہیں اہل کشف نے لکھا ہے کہ بد نگاہی سے آئکھوں میں ایک ایسی ظلمت ہو جاتی ہے کہ جس کو تھوڑی سی بصیرت ہو وہ بیچان لے گاکہ اس شخص کی نگاہ پاک نہیں ہے اگردو شخص ایسے لئے جاویں کہ عمر میں بحس و جمال میں اور ہر امر میں وہ برابر ہوں فرق ان میں صرف اس قدر ہو کہ ایک فاجر ہودو سرا متی ہوجب چاہے و کیو متنی ہو جب چاہے د کھے لو متقی کی آئکھ میں رونق اور دل فر بی ہوگی اور فاست کی آئکھ میں ایک قسم کی ظلمت اور بے رو نقی ہوگی لیکن اہل کشف خصوصیت سے کسی کو کہتے نہیں بلکہ عیب یوشی کرتے ہیں۔

## شاه عبدالقادر صاحب محكيت متعلق پرده بوشي

اس امریہ مجھے مولانا شاہ عبدالقادر صاحب رحمہ اللہ کی حکایت یاد آئی شاہ صاحب مسجد میں بیٹھ کر صدیث کادر س ہورہا تھا کہ ایک طالب علم وقت سے دیر کر کے سبق کے لئے دیارتے تھے ایک مرتبہ حسب معمول حدیث کادرس ہورہا تھا کہ ایک طالب علم معقولی تھے معقولی ایسے ہی لا پروا ہوتے ہیں شاہ صاحب کو منکشف ہوگیا کہ جنبی ہے عنسل نہیں کیا وہ طالب علم معقولی تھے معقولی ایسے ہی لا پروا ہوتے ہیں شاہ صاحب نے مسجد سے باہر ہی روک دیا اور فرمایا کہ آج تو طبیعت ست ہے جمنا پر چل کر نہائیں گے سب لنگیاں لے کر چلوسب لنگیاں لے کر چلو اور سب نے عنسل کیا اور وہاں سے آگر فرمایا کہ ناغہ مت کرو پچھ پڑھو وہ طالب علم ندامت سے بانی پانی ہوگیا اہل اللہ کی یہ شان ہوتی ہے کیے لطیف انداز سے اس کو امر بالمعروف فرمایا اور جب بزرگون کی شان معلوم ہوئی کہ وہ کسی کورسوانہیں کرتے تواب مستفیدین کو بھی چا ہے کہ ایسے شیوخ سے اپنے عیب کونہ چھپایا کریں اس لئے کہ عیب ظاہر نہ کرنادووجہ سے ہوتا ہے یا تو خوف ہوتا ہے کہ یہ ہم کو حقیر سمجھیں گے سوان

حضرات میں نہ تو یہ بات ہے کہ کسی کو حقیر سمجھیں اس لئے کہ یہ حضرات سوائے اپنے نفس کے کسی کو حقیر نہیں سمجھتے اور یاخوف ہوتا ہے کہ کسی کو اطلاع کر دیں گے سونہ ان حضرات میں یہ بات ہے اس لئے ان سے صاف کہہ دینا چاہئے مگریہ اظہار معالجہ کے لئے ہے نہ کہ بلا ضرورت کیونکہ بلا ضرورت گناہ کو ظاہر کرنا بھی گناہ ہے اور بفرورت طاہر کرنا بھی گناہ ہے اور بفرورت ظاہر کرنا بھی گناہ ہے اور بفرورت ظاہر کرنے کے حق میں حضرت عارف شیر از فرماتے ہیں۔

درمان نکردند مسکیس غریبان نتوان نهفتن درد از جیبان چندان که گفتیم غم باطبیبان ماحال دل را بایار گفتیم

(ہر چند کہ طبیبوں کے باس ہم نے اپناغم بیان کیالیکن انہوں نے ہم مسکینوں، غریبوں کے درد کادر مال نہ کیا، ہم اپنے دل کادر داپنے محبوب دوست سے بیان کریں گے ، محبوبوں سے اپنادر دنہ چھپانا چاہیے ) غرض چونکہ وہ لوگ کسی کو فضیحت نہیں کرتے اور جو فضیحت کرنے والے ہیں ان کو اطلاع نہیں ہوتی اس لئے بیے گناہ بدنگاہی کا اکثر چھپاہی رہتا ہے اس لئے لوگ بے دھڑک اس کو کرتے ہیں۔

(خطبات عكيم الامت جلد28، ص194، 194)

### بد نظری برای سخت بلاہے

ہمارے بزرگوں نے بھی جواس کے آثار لکھے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ بڑی سخت بلا ہے ایک بزرگ مطلق نظر کے لئے فرماتے ہیں النظر سہم من سہام ابلیس (یعنی نگاہ ابلیس کے تیروں میں سے ایک تیر ہے) حضرت ابوالقاسم قشیری دونوں امرکی نسبت فرماتے ہیں کہ سالک کے لئے امر دوں اور عور توں کی مخالطت رہزن ہے ایک بزرگ کا خاص امر دوں کے حق میں قول ہے کہ اللہ تعالی جس کو اپنی بارگاہ سے مر دود کرنا چاہتے ہیں اس کو لڑکوں کی محبت میں مبتلا کردیے ہیں، غرض نہایت مضرت کی چیز ہے۔

## بد نظری ہے سیری نہیں ہوتی

اور دوسرے معاصی اور بدنگاہی کی معصیت میں ایک اور فرق ہے وہ یہ کہ صدور کے بعد سب گناہوں کا اثر ختم ہوجاتا ہے اور دل بھر جاتا ہے مگر بدنگاہی ایسی شئے ہے کہ جب صادر ہوتی ہے اور زیادہ تفاضا ہوتا ہے کہ اور دیکھو، آدمی کھانا کھاتا ہے سیر ہوجاتا ہے، پانی بیتا ہے، پیاس بچھ جاتی ہے مگر بد نظری ایسی بلا ہے کہ اس سے سیری نہیں ہوتی اس حیثیت خاص سے تمام گناہوں سے بڑھ کر ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 28، ص)

بد نظرى كاعلاج

فلاصہ یہ کہ آتھوں کا گاناہ سخت ہے اوراس میں بہت ابتلا ہورہا ہے اس کا بہت انظام کرنا چاہیے اپنا بھی اور گھر والوں کا بھی اور اس کا علاج سبل ہے ، یہ ہے کہ راہ میں چلنے کے وقت نجی نگاہ کرکے چلنا چاہیے ، ادھر ادھر ندد یکھے ان شاہ اللہ تعالیٰ محفوظ رہے گا۔ شیطان جب مر دور ہوا تواس نے کہا تھا تفقد دُن اَنہ خدو الله المند تقیم ، اُنہ اَنہ تیت ہم وَن اَنہ اَنہ وَن اَنہ اَنہ وَنَ اَنہ اَنہ وَن اَنہ اِنہ وَں کے اور داہے اور داہے اور داہے اور باکس ہے )چار سمتیں تواس نے بتا کی میں اور داہے اور داہے اور باکس ہے کا اور دستیں تواس نے بتیا کی اور دوسمتیں باتی رہیں اور داہے اور داہے اور داہے اور داہے کا اور دوسمتیں تواس نے بیل کیا کہ اور دوسمتیں باتی رہیں اور دوسمتیں باتی رہیں کیا کہ وصور تیس ہیں یا تواویہ دیکھ کر چلو یا نیچ دیکھ کر مگر اور دیکھنے میں تو گر کرا کہ اللہ المور اور اس کے بائی کا اللہ المور اور اس کہ بیل ہو دیکھ کی انہ وار دوسمتیں ہوئی کہ نیچ دیکھ کر چلیں ، قال اللہ بیں ۔ کو اور ایکھ میں بچون اور اور میکھ کی انہ وار میل کے ایک اور ایکھ کی انہ کی خواس بچون اور دوسمرے وہ جن کو ہیں ہی نے اس کی وجہ یو چھی، فرما یا کہ دو قسم کے لوگ ہیں ایک تووہ جن کو میں بچون اور دوسمرے وہ جن کو شیس بچون اور اور دوسمرے وہ جن کو شیس بچون اور دوسمرے وہ جن کو شیس بچون اور دوسمرے وہ جن کو میں بچون اور دوسمرے دو جن کو میں بچون اور دوسمر کی خواس بچون اور دوسمرے وہ جن کو میں بھی توار جن کو میں بچون کو میں بھی توار جن کو میں بھی توار جن کو میں بھی توار جن کو میں ہوئی کو چھوڑ دے کی کے عال اس کو کہتے ہیں، بعض بزر گوں نے اس نظرے گناہ ہے بھی کی واسط جنگل میں میں اسلام المرا تو کی کہ مالا یعدید (انسان کے اسلام کی خوبی سے کہ لایک کو چھوڑ دے ) پر عمل اس کو کہتے ہیں، بعض بزر گوں نے اس نظرے گناہ ہے بچنے کے واسط جنگل میں دور انسان کے اسلام کی خوبی سے کہ لایک کو چھوڑ دے ) پر عمل اس کو کہتے ہیں، بعض بزر گوں نے اس نظرے گناہ ہے بچنے کے واسط جنگل میں دور ہوں کے دور کو سے کا کی کو کی کی اور کی کیا کو کی کی کی کی کو کی کو کی کی کی کی کو کی کی کی کی کو کی کی کی کی کی کی کی کی کی کی

قناعت کرد از دنیا بغارے کہ بارے بندے ازدل بر کشائی چو گل بسیار شد پیلاں بلغزند

ہزرگے دیدم اندر کوہسارے چرا گفتم بشہر اندر نیائی گفت آنجا پریرویان نغرند

(میں نے ایک بزرگ کو پہاڑ کے ایک غار کے کونے میں بیٹے دیکھا، میں نے اس سے کہا کہ آپ شہر کے اندر کیوں نہیں آتے وہاں بندہ کا دل باغ باغ ہو جاتا ہے۔ اس نے کہا کہ وہاں کے حسیں نفرت کرتے ہیں جب بھول زیادہ ہو جاتے ہیں توریشم کے کیڑے گرتے ہیں۔) (خطبات علیم الامت جلد 208 م 208) دل کی معصیت ول کی معصیت

خلاصہ یہ ہے کہ کسی کے پاس کوئی دلیل اور سہار ابد نگاہی کے متعلق نہیں بدنگاہی ہر پہلوسے حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔آگے فرماتے ہیں وَمَا تُخفِي الصُّدُودُ (لِعِنى جس شے کو سینے میں چھپاتے ہیں) اللہ تعالی اس کو بھی جانتے ہیں ہے۔

پہلے سے اشد ہے لیتنی معصیت صرف نگاہ سے نہیں بلکہ ول سے بھی ہوتی ہے بہت لوگ دل سے سوچا کرتے ہیں اور عور توں وامر دوں کا تصور کرتے ہیں اور خیال سے مزے لیتے ہیں اور یوں سجھتے ہیں کہ ہم متق ہیں خوب سمجھ لو کہ یہ سب تلبیں لعین ہے۔

معصیت قلب اشدہے

بعض مرتبہ ول کے اندر سوچنے سے اور دل کے اندر باتیں اگر نے سے اور زیادہ فتنہ ہوتا ہے کیونکہ نگاہ کرنے میں تو بعض مرتبہ فتیج وہد صورت ثابت ہوتا ہے اور دل کے اندر باتیں کرنے میں تو طبیعت کو زیادہ لگائی ہو جاتا ہے اور قلب سے کی طرح وہ بات نہیں نکلتی بلکہ محض نگاہ نہ کرنے سے اپنے کو صاحب مجاہدہ سمجھ کر زیادہ مقرب سمجھتا ہے اور یہ نہیں دیکھتا کہ دل میں متبتع ہور ہاہوں تو مجاہدہ کہاں رہا، غرض اس کا انسداد بھی بہت ضروری ہے اور چونکہ قلب کے اندر کانوں کے واسطے سے بھی باتیں اس قتم کی ہوتی ہیں اس لئے جس طرح آتھوں کی مفاظت ضروری ہے کانوں کی نگہداشت بھی ضروری ہے کہ ایسے قصاور حکا بات نہ سے نہ ایسے مقام پر جادے جہاں گانا بجانا ہور ہاہو بعض کانوں کی نگہداشت بھی ضروری ہے کہ ایسے قصاور حکا بات نہ سے نہ ایسے مقام پر جادے جہاں گانا بجانا ہور ہاہو بعض مرتبہ خود قلب ہی سے معصیت صادر ہوتی ہے صدور کے وقت آتھ کان کا واسطہ نہیں ہوتا مثلاً بہلی دیکھی ہوئی صور تیں یاد آتی ہیں اور ان سے التذاذ ہوتا ہے اور معصیت قلب کا معصیت میں سے اشد ہونا ایک اور وجہ سے بھی ہوئی وہ یہ یہ قلب میں تو نفس فعل کو کوئی دو ہے ہی نہیں سکتا اس کی اطلاع سوا کا اللہ تعالی کے کی کو نہیں اس سے وہی بے گا جس کے قلب میں تقوی ہو۔

# کسی حسین کاخیال دل سے نکالنے کاطریقہ

اس کے بعد سمجھنا چاہیئے کہ اس مرض کے ازالہ میں تین درجہ ہیں قلب کو باوجود تقاضے کے روکنا، تقاضے کو ضعیف کردینا اور قلع المقتضی لیعنی مادہ ہی کا قلع قمع کردینا ان میں سے قلب کوروکنا لیعنی دل کو خود اس طرح متوجہ نہ ہونے دینا بیامر قواختیاری ہے کہ اگر آپ سے آپ آئے تو تم اس کوروکو اور اس کا مہل طریقہ بیہ ہے کہ جب قلب کسی حسین کی طرف مائل ہو تو اس کا علاج بیہ ہے کو فوراً کسی کریہ المنظر، بدشکل، بدصورت، بدہیئت کی طرف دیکھوا گرکوئی موجود نہ ہو کسی ایسے بدصورت کا خیال باندھو کہ ایک محض ہے ، کالارنگ ہے، چیک کے داغ ہیں، آنکھول سے اندھا ہے، مرسے گنجا ہے، رال بہہ رہی ہے ، دانت آگے کو نکلے ہوئے ہیں، ناک سے نکٹا ہے، ہونٹ بڑے بڑے بڑے بیں، سک بہہ رہا ہے اور کھیاں اس پر بیٹی ہیں گوالیا شخص دیکھانہ ہوگر قوت متخیلہ سے تراش لو کیونکہ تمہارے دماغ میں ایک قوت متخیلہ ہے آخراس سے کسی روز کام قولو گے متخیلہ کاکام توجوڑ کا ہے جب ایسا شخص فرض تمہارے دماغ میں ایک قوت متخیلہ ہے آخراس سے کسی روز کام تولو گے متخیلہ کاکام توجوڑ کا ہے جب ایسا شخص فرض کیا جا سکتا ہے اس کامر اقبہ کرو، ان شاء اللہ تعالی وہ فساد جو حسین کے دیکھنے سے قلب میں ہوا ہے وہ جاتار ہے گا اور اگر

پھر خیال آوے پھر وہی تصور کرواورا گریہ مراقبہ کفایت کے درجہ میں نافع نہ ہواور بار بار پھرای حسین کا تصور ساوے تو یوں خیال کرو کہ محبوب ایک روز مرے گااور قبر میں جاوے گا وہاں اس کا نازک بدن سڑگل جاوے گا کیڑے اس کو کھالیں گے۔ یہ خیال تو فوری علاج ہے اور آئندہ کے لئے تقاضا پیدا ہونے کا علاج یہ ہے کہ ذکر اللہ کی کثرت کرو، دو مرے یہ کہ عذاب اللی کا تصور کرو، تیسرے یہ کہ یہ تصور کرو کہ اللہ تعالی جانتا ہے اور اس کو مجھ پہ پوری قدرت ہے، طول مراقبات اور کثرت مجاہدات سے یہ چور دل میں سے نکلے گا۔ جلدی نہ جاوے گا۔ جلدی نہ جاور کر سے اس کئے کہ ایساپر انامر ض ایک دن یا ایک ہفتہ میں نہیں جاتا۔

بد نظری ماده کازوال بیه مطلوب تهیس

تیسرادر جہ یہ کہ مادہ ہی منقطع ہو جاوے ، کینی بالکل میلان ہی پیدانہ ہو، یہ وہ مرتبہ ہے کہ جس کو نادان سالک مطلوب سمجھتے ہیں اور اس کے حاصل نہ ہونے پر پریشان ہوتے ہیں لینی جب اپنے اندر کسی وقت ایسامیلان باتے ہیں تو ہس سمجھتے ہیں کہ ہمار اسب شغل و مجاہدہ ضائع گیا حتی کہ ایسے کلمات پریشانی میں ان کے منہ سے نکل جاتے ہیں کہ بے ادبی اور گتاخی ہو جاتی ہے مثلاً ہم اتنے روز سے طلب حق میں رہے مگر ہم پر رحم نہیں آتا کہ ویسے ہی محروم ہیں۔

شيطاني وسوسه

یادر کھو! کہ بیہ شیطانی وسوسہ ہے میہ ہر گرمطلوب نہیں کہ مادہ منقطع ہوجائے اورا گرمادہ جاتارہ تو گناہ ہے بچئے میں کوئی کمال نہیں، اندھاا گر فخر کرے کہ میں دیھتا نہیں، کوئی فخر کی بات ہے ؟ دیکھے گا کیادیکھنے کا آلہ نہیں، عنین اگر عفت کادعویٰ کرے تو کیا کمال ہے لطف اور کمال مطلوب تو یہ ہے کہ گناہ کر سکواور پھر اپنے دل کور و کو، جس کا میں نے فوری علاج اور تقاضار و کئے کی تدبیر دونوں بیان کر دیئے رہا ادہ ذائل کر دینا یہ مطلوب ہی نہیں بلکہ اس کاذائل کر نا عظور ہے اس لئے کہ اس گناہ کا ابتلاء عام تھا حتی کہ جو نیک جو نیک جائز ہی نہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ مجھے اس گناہ پر متنبہ کرنا منظور ہے اس لئے کہ اس گناہ کا ابتلاء عام تھا حتی کہ جو نیک کہلاتے ہیں وہ بھی اس میں مبتلا ہیں خدا کے واسطے اس کا انتظام کرنا چا ہے ، افسوس منہ ہے تو حق تعالی کی مجت کا دعویٰ اور غیر پر نظر افسوس صدافسوس ، اس وقت مجھ کو ایک حکایت یاد آئی کہ ایک عورت جارہی تھی کو کی ہواپرست اس کے ساتھ ہو لیااس عورت نے پوچھا آئی کہ ایک عورت جارہ کی تھی کو کی ہواپرست اس ہوں عورت نے جو اب دیا کہ پیچھے ایک میر کی بہن آر ہی ہے وہ مجھ سے زیادہ حسین ہے اس کے دیکھنے کو پیچھے چلااس مورت نے جو اب دیا کہ دھول دی اور کہا۔

در بیان دعویٰ خود صادقی این بوددعویٰ عشق اے بے ہنر گفت اے ابلہ اگر توعاشقی پس چرار ہبر غیر الکندی نظر (اس نے کہاکہ اے احمق! اگر توعاش ہے اور اپنے دعویٰ عشق میں سپاہے پھر کس واسطے غیر کی طرف متوجہ ہوا، اے بہتریہ محض دعویٰ عشق ہے) (خطبات علیم الامت جلد 28، مسلم 213،214،215) رسول اگرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی معرفت

حَقْ تَعَالَى بَعْنُوان مَعْرِفْت فرمات بين أَمْ يَعْدِفُوا رَسُوْلَهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنْكِرُوْنَ (كياان لو گول في اين رسول كو نہیں بیجانااس کئے ان کا انکار کرتے ہیں) یہ سوال انکاری ہے مطلب یہ ہے بل قد عرفوہ کہ یہ لوگ رسول کو ضرور بہچانتے ہیں اور بہچان کرانکار کرتے ہیں منشاءانکار کاعدم معرفت نہیں بلکہ ضد وعنادہ یاعار واستکبارہے کیونکہ رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كي معرفت مجي امورجزئيه كي معرفت سے بود امور جزئيه ميں غلطي بہت كم ہوتي ہے، کفار کے واقعات سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ان کور سول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی معرفت یقیناً حاصل تھی چنانچہ حدیث میں ہے کہ ایک مرتبہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نماز پڑھارہے تھے جب آپ سجدہ میں گئے تو چند کفار نے آپ کی گردن پر گندگی رکھ دی حضور صلی الله علیہ وسلم تلویث ثیاب کے اندیشہ سے دیر تک سجدہ ہی میں رہے یہ حال و کھ کر کفار بنی کے مارے ایک دوسرے پر گررہے تھے کہ اتنے میں کسی نے حضرت سیدہ فاظمة الزہرار ضی اللہ عنہا کواطلاع دی ہے اس وقت بجی سی تھیں فوراً دوڑی ہوئی آئیں اور رؤساء کفار کوان کے منہ پر برابھلا کہا اور گندگی کواٹھا کر بچینک دیااب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے سجدہ سے سراٹھا یااور ان کا فروں کے نام لے لے کر رسول الله صلى الله عليه وسلم في بددعا فرمائي حديث مين آتا ہے كه جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كى زبان سے بددعانكلي تو كفاركے رنگ فق ہوگئے كيونكه جانتے تھے كه بيه جو كچھ كهه ديں كے ضرور ہوكررہے گا حالانكه مسلمانوں کا توخود حضور صلی الله علیه وسلم ہی کے ارشاد سے بیہ عقیدہ بھی ہے کہ حضور صلی الله علیه وسلم کی ہر بدوعا کا لگنا ضروری نہیں چاہے لگے بانہ لگے مگر کفار کاتو یہی خیال تھا کہ آپ جو کچھ کہہ دیں گے ضرور پوراہو کر رہے گا پس اگریہ لوگ آپ ملٹائیلیم کی رسالت کونہ پہچانتے تھے تو آپ ملٹائیلیم کی بددعاسے اتنے خانف کیوں تھے؟ معلوم ہوا کہ پہچانتے تھے مگر عناد وعار کی وجہ سے انکار کرتے تھے چنانچہ اس عار کی بناء پر کہا کرتے کہ کیار سالت کے لئے بیتیم ابی طالب ہی رہ گئے تھے اگر خدا تعالی کو رسول بھیجنا ہی تھا تو مکہ اور طائف کے کسی مالدار دولت مند کو رسول ہونا جا ہے تھا-وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (اور انہول نے کہا کہ خدا تعالی فے اس قرآن کو دونوں مقاموں (مکہ وطائف) کے کسی بڑے مالدار پر کیوں نہیں اتارا) حق تعالی جواب دیتے ہیں۔

أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ، نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مُعِيشَةَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ، وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ خَات

(کیابہ لوگ نبوت کو بانٹے ہیں، کیااس کی تقیم ان کے ہاتھ میں ہے جواپی طرف سے تجویزیں پاس کرتے ہیں ہم نے ایک ذلیل چیز معیشت دنیا کی تقسیم کا تواختیاران کو دیاہی نہیں بلکہ اس کو بھی ہم نے خود تقسیم کیا ہے پھر نبوت کویہ لوگ کیا بانٹیں سے ، غرض ان کو محض عار مانع تھی ولانہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت میں ان کوشبہ نہ تھا، چنانچہ بعض نے مرتے ہوئے اقرار کیا کہ میں جانتا ہوں کہ آپ ملٹی آیل نبی ہیں اور آپ ملٹی آیل کا دین حق ہے مگر مجھے اسلام لانے میں اس کا خوف ہے کہ قریش کی بوڑھی عور تیں کہیں گی کہ دوزخ کے خوف سے اپنے باپ داداکا دین بدل دیا گویا کفریر جے رہنے کا منشا بہادری تھی کہ لوگ یوں کہیں کہ بڑے بہادر ہیں کہ دوزخ سے بھی نہیں ڈرتے واقعی بڑا بہادر تو وہی ہے جو یوں کے کہ میں دوزخ سے بھی نہیں ڈر تافیۃ اَ صَبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ (سودوزخ کے لئے کیے باہمت ہیں) جیسے ایک شخص نے کسی اکھڑ قوم کے ایک بزرگ کی تعریف کی تھی کہ بڑے ولی ہیں، پنچے ہوئے ہیں تو ایک ظریف نے کہامیاں اس قوم میں بھی کہیں کوئی ولی ہواہے دیکھو میں ابھی ان کی قلعی کھولے دیتا ہوں وہ بزرگ صاحب جنگل میں رہتے تھے ظریف اس شخص کو ہمراہ لے کر پہنچااور جاکر ملاقات کی اول ادھر ادھر کی باتیں کر کے کہنے لگا کہ حضرت آپ کو جنگل میں اکیلے تو بہت ڈر لگتا ہو گا بزرگ صاحب کو اس کی کہاں تاب تھی جوش آگیا تو کہتے ہیں کہ میاں میں خداسے تو ڈرتائی نہیں (نعوذ باللہ) اور کسی سے تو کیا ڈرنا،اس ظریف نے اس معتقد سے کہا کہ دیکھ لیاتم اس کو ولی اور بزرگ کہتے ہو۔ تو جیسے اس نے بہادری ظاہر کی تھی ایسے ہی بعض کفار بہادری کی وجہ سے ایمان نہ لاتے تھے آخراس حالت پر مرگئے یہاں سے یہ سبق بھی حاصل ہوا کہ اپنے اسلام اور ایمان کواپنا فعل مکتسب اور من کل الوجوہ (ہر طرح سے) اپنے اختیار میں بھی نہ سمجھا جائے اور بیراکتساب بھی جب ہی ہواجب وہال سے رحم ہوا، انسان کو مجھی علم وعقل پر نازنہ کر ناچاہئے آخر وہ رئیس عاقل بھی تھے اور تمام مقدمات سے واقف بھی تھا، پھر کیوں نہ اسلام لے آیا گریہ سب مقدمات عقلیہ وعلمیہ اسلام لانے میں مؤثر تام ہیں تواس جگہ پر مقدمات کیا ہوگئے تھے اس کو فرماتے ہیں

نیاور دم از خانہ چیزے نخست تو وادی ہمہ چیز من چیز تست (میں گھر سے کوئی چیز نہیں لایا آپ ہی نے سب چیزیں عطاکی ہیں میں بھی آپ ہی کا ہوں) (خطبات علیم الامت جلد 28، ص 232،233)

### براول کی موت میں حکمت

حضرت استاذ علیہ الرحمۃ نے اس کا مطلب عجیب بیان فرمایا کہ اگر موت نہ ہوتی تو آج پہلے زمانہ کے اسخیاء حاتم وغیرہ اور پہلے زمانہ کے اتقیاء حضرات انبیاء علیہم السلام وصحابۂ وغیرہ ادر پہلے زمانہ کے بہادر حضرت خالد بن ولیڈ اور رستم وغیرہ سب موجود ہوتے پھرائے ہوتے ہوئے ہماری سخاوت و شجاعت واستقلال کی کیا خاک قدر ہوتی پھر بھی نہیں اس وقت جو ہمارے کمالات کی قدر ہے وہ موت ہی کی برکت ہے ہے کہ پہلے زمانہ کے اہل کمال اس وقت مفقود ہیں پس شعر کا حاصل سے ہوا کہ کبرنی موت الکبواء (بڑول کی موت نے ہمیں بڑا بنادیا ہے) پھر فرمایا کہ مطلب تو یہی ہی شعر کا حاصل سے ہوا کہ کبرنی موت الکبواء (بڑول کی موت نے ہمیں بڑا بنادیا ہے) پھر فرمایا کہ مطلب تو یہی ہے چاہے متنبی نے بھی نہ سمجھا ہو، واقعی اس وقت سے شعر ایک علمی پاکیزہ مضمون پر مشمل ہو گیا وھو کما قال أبو حدیقة فی جواب میں فرمایا ہے جس کہ ابو حدیقة فی جواب میں فرمایا ہے جس نے آپ کی تعریف اور ثناء کی ہے)

ومن الشقاء قفر دى بالسودد

خلت الديار فسدت غير مسود

(كذافى مناقب الامام للقارى) (يه شعرامام اعظم كے مناقب ميں جو قارى نے لکھے ہيں مذكور ہے) (خطبات حكيم الامت جلد 28م ص 246)

بلاضر ورت گفتگوے بینے کی ضرورت

اوراس مطلب کے سامنے عام شراح کی توجیہ بالکل پیسپھی ہے۔ غرض بعض دفعہ دو سراشخص کی کے کلام کی توجیہ ایسی عمدہ کر دیتا ہے کہ خود مصنف اور مشکلم کا ذہن بھی وہاں تک نہیں پہنچا، بہر حال بزرگوں نے تو بے فائدہ باتوں سے یہاں تک احتراز کیا ہے کہ حضرت رابعہ بے ضرورت شیطان پر بھی لعنت نہ کر تیں اور بے ضرورت دنیا کی فرمت کو بھی پیند نہ کر تیں، حالا نکہ بظاہر بید دو نوں کام مستحب معلوم ہوتے ہیں گر جب ایک مستحب سے دو سرے اہم کام میں خلل پیدا ہوتو وہ مستحب نہیں رہا کر تابلکہ اس سے منع کیا جاتا ہے اس سے یہ اشکال بھی رفع ہوگیا کہ پھر حضرات انبیاء علیہم السلام نے دنیا کی فرمت تفصیل کے ساتھ کیوں کی ہے جواب بیہ ہے کہ وہ ضرورت تبلیغ کے لئے مشرات انبیاء علیہم السلام نے دنیا کی فرمت تفصیل کے ساتھ کیوں کی ہے جواب بیہ ہے کہ وہ ضرورت تبلیغ کے لئے ساتھ کیونکہ اس سے اہم ہے اس لئے وہاں اس فرمت سے کسی اہم کام میں خلل نہ ہوتا تھا بخلاف ان صوفیوں کے جو حضرت رابعہ کی مجل میں دنیا کی فدمت کر رہے تھے کہ وہاں تبلیغ کا محل نہ تھا کیونکہ وہاں تو بخلاف ان صوفیوں کے جو حضرت رابعہ کی مجل میں دنیا کی فدمت کر رہے تھے کہ وہاں تبلیغ کا محل نہ تھا کیونکہ وہاں تو بخل سے سب عابد و زاہد ہی جمع سے مہر حال بے ضرورت بات کو منہ سے نہ نکالنا چاہئے۔

(خطبات عكيم الامت جلد28، ص247)

## كناه سے بيخ كاآسان طريقه

لیجے میں نے ایسی بات بتائی ہے جس میں نہ مجاہدہ ہے نہ کچھ مشقت ہے ایسانسخہ ہے جس کوسب استعمال کر سکتے ہیں گر بعض کا نفس بڑا شریر ہوتا ہے دور کعت سے زیر نہ ہو گاسوا گر کسی کو دور کعت کا فی نہ ہوں تو وہ ہر گناہ کے بعد چار پڑھا کر سے چار بھی کا فی نہ ہوں تو آٹھ پڑھا کر وجیسے ایک حکیم صاحب کی حکایت ہے کہ وہ گاؤں میں گئے توایک دیہاتی

نہ جنبش غایتے دار دنہ سعدی راسخن پایاں بمیر دنشنہ مستسقی و دریا ہم چنال ہاتی (نہان کے حسن کی کوئی انتہاہے نہ سعدی کے کلام کی کوئی انتہاہے جیسے جلند هر والا بیاسامر جاتا ہے اور دریا ہاتی رہ جاتا ہے ایسے ہی محبوب حقیقی کا بیان ہاتی رہ گیا) (خطبات حکیم الامت جلد 28، ص 260) عفیت کی تفسیر

حدیث سے عفت کی تفیر مفہوم ہوتی ہے العینان تزنیان والرجلان تزنیان والبدان تزنیان لیخی ہاتھ باؤل اور آنکھ سب زناکر تے ہیں پس معلوم ہوا کہ عفت میں ان سب کا محفوظ رکھنالازم ہے نیزائی حدیث میں القلب بزنی بھی فرمایا ہے اس سے معلوم ہوا کہ محبوب کا تصور بھی قصد اً نہ کرے کہ یہ قلب کا زنا ہے اور اس تصور کا حدوث غیر اختیاری تو معاف ہے مگر اس کا بقائے اختیاری معاف نہیں جیسا کہ نظر فجاءۃ حکم ہے کہ اگر اس کو باقی رکھا جائے تو معصیت ہے لوگ تصور کو ممنوع ہی نہیں سمجھتے حالا نکہ یہ جڑ ہے سارے مرض کی اور اس قلب میں گھر ہو جاتا ہے بس عفت ہوئے کہ اس کا تصور تک نہ کرے اور اس کے بعد کتم ومات فرمایا کہ اس مشقت میں مرکیا اور آئر تک عفیف رہاتو شہید ہوگا۔ اس حدیث کا مضمون تو قواعد سے ہے کو نکہ وہ شخص سخت مجاہدہ میں رہا اس واسطے شہادت کا در جہ ملے گا لیکن سند اس حدیث کی مشکلم فیہ ہے بعض نے موضوع تک کہا ہے غرض یہ ہے کہ اگر اس

حضرت تھانوی سرٹانگوں میں دباکر مارنے کو حرام سمجھتے تھے

اورجواستاد صاحب کوئی قصائی مل گئے تو پچھ نہ پوچھے، صورت دیکھ کرکانپ اٹھتے ہیں اور جو کسی دن ان کا ہاتھ پڑ گیا تو خیر نہیں، خاص کرا گروہ استاد صاحب اندھے بھی ہوئے تب تو مصیبت بلکہ مصائب پر مصائب ہیں، میں نے خود دیکھا ہے کہ ایک اندھے حافظ جی لڑکے کے سر کوٹا گلوں میں دبالیتے تھے اور بے تحاشا کمر میں گھونسے مارا کرتے تھے میں تو اتنا مارنے کو حرام سمجھتا ہوں کیا یہ تھوڑی مشقت ہے پھر تھوڑے دنوں میں اونٹ کے گلے میں بلی باندھ دی جاتی ہے جس کوشادی کرنا کہتے ہیں اور شادی کو خوش کی بات سمجھا جاتا ہے لیکن در حقیقت سخت تکلیف کی چیز ہے۔ جاتی ہے جس کوشادی کرنا کہتے ہیں اور شادی کو خوش کی بات سمجھا جاتا ہے لیکن در حقیقت سخت تکلیف کی چیز ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 28ء میں 298ء میں 298ء میں 298ء میں اور خطبات عیم الامت جلد 298ء میں 298

## عار فول کی بصیرت

بعضے کہتے ہیں کہ حضرت ہم کو نماز پڑھتے نظر نہیں آتے کیونکہ دوسرے جسد سے پڑھتے ہیں ہے جسم ہمیں لوگوں کے سامنے رہتا ہے اور شاہ صاحب نماز دوسرے جسم سے پڑھ لیتے ہیں سوگو ہے امر ممکن ہے کہ آیک شخص دو جسم سے متحبد ہو جاوے مگریہ کرامت ہوگی اور کرامت اختیار سے نہیں ہوتی بلا اختیار ایک کام خرق عادت حق تعالیٰ کی طرف سے ہو جاتا ہے اس طرح تعدد جسد بزرگوں کے واسطے بطور کرامت ہوا بھی ہے چنانچہ ایک بزرگ ہیں تفالی کی طرف سے ہو جاتا ہے اس طرح تعدد جسد بزرگوں کے واسطے بطور کرامت ہوا بھی ہے چنانچہ ایک بزرگ ہیں تفسیب البان ،ان پر کو کی الزام لگا کر لوگوں نے قاضی کے یہاں چغلی پہنچادی، قاضی ان کو گرفتار کرنے چلے سامنے

سے کیاد مکھتے ہیں کہ وہ ستر قالب سے چلے آرہے ہیں اور کہتے ہیں کہ ان میں سے اپنے مجرم کو پکڑلو قاضی حیران رہ گیا۔

۔ سوالیے خوارق اکثر توبلااختیار ہوتے ہیں، اگریہ ہے توبہ توجیہ بالکل لغو تھہری ادر ایسا تصرف بالاختیار بھی ہؤا ہے گراس میں یہ ہے کہ جس دوسرے جسد سے نماز پڑھنے کا دعویٰ کیا جاتا ہے، وہ جسم مثالی ہے ادر نماز فرض ہے اس جسم عضری پر۔

چنانچہ ایک بزرگ تھے کہ مسجد میں جماعت ہونے گی توبہ شریک نہ ہوئے جہاں بیٹے تھے وہیں بیٹے رہے،
ایک عالم نے اعتراض کیا کہ آپ نماز نہیں پڑھتے ؟ انہوں نے صف کی طرف اشارہ کیا تودیکھاوہ موجود ہیں اور جماعت
میں شریک ہیں ان عالم صاحب نے فرما یا کہ جو جسد نماز میں شریک ہے وہ مثالی ہے اس پر نماز فرض نہیں وہ پڑھ رہا ہے
اس سے تمہارے ذمہ سے فرض ساقط نہ ہوگا۔ عار فوں کی بصیرت دیکھئے کہ پہچان لیا کہ جماعت میں جو شریک ہے وہ جسد عضری نہیں ہے، جسد عضری وہ ہے جو جیٹا ہے اور وہ جسد مثالی ہے ورنہ کوئی کہہ سکتا ہے کہ یہ بھی تو ممکن ہے کہ جد عضری نہیں ہے، جسد عضری ہو اور جو جیٹا ہے وہ مثالی ہو اور اس صورت میں فرض ادا ہو جائے گا مگر انہوں جو جسم نماز میں شریک ہے وہ عضری ہو اور جو جیٹھا ہے وہ مثالی ہو اور اس صورت میں فرض ادا ہو جائے گا مگر انہوں نے بہچان لیا اور ان کا کہنا تھی نکلاء ان بزرگ نے توبہ کی کہ ہاں بڑی غلطی ہے نماز اس طرح ادا نہیں ہوتی۔
نے بہچان لیا اور ان کا کہنا تھی نکلاء ان بزرگ نے توبہ کی کہ ہاں بڑی غلطی ہے نماز اس طرح ادا نہیں ہوتی۔

## تصرفات علامت كمال كي نهيس

ناحق الیی حکایتیں بزرگوں ہے منقول ہیں اور ایسا ممکن ہے گر ہر مخفی نہ ایساتھرف کر سکتا ہے اور نہ یہ تھر فات ہر وقت اولیاء کے اختیار میں ہیں اور جو تھر ف اختیاری بھی ہو وہ عارف ہونے کی وجہ سے ایسے تھر ف نہیں کرتے کیونکہ ان کو شعبد ہے دکھلانا نہیں، غرض یہ تھر فات ان کے نزدیک پچھ کمال نہیں کمال تواور ہی چیز ہے۔ ان تھر فات کی نسبت خواجہ عبد اللہ انصاری فرماتے ہیں:

برآبروی فے باش برہوار کھے باشی دل برست آرکہ کے باشی

دل سے مراد اپنادل ہے بعنی اصلاح قلب کرو کہ آدمی بن جاؤ، پانی پر چلنااور ہوا پر اڑنا تو جمادات اور حیوانات کا کام ہے پس جوان تصرفات کو پسند کرتاہے وہ بزرگ نہیں اور جو بزرگ ہے وہ پسند نہ کرے گا۔

سب سے بڑے اور بزرگ تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں آپ نے تبھی ایسانہ کیا کہ گھر میں بیٹے رہے ہوں اور دوسرے جسم سے جماعت میں شرکت کی ہو۔

غرض چونکہ ان شعبدہ بازوں کے معتقدین بہت ہیں اگر چیہ خودیہ شعبدہ بازبہت نہیں۔

اس واسطے اس مضمون کے بیان کی ضرورت ہے اور گو اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ توجہ قلب کی بھی ضرورت ہے زاعمل کافی نہیں۔(خطبات عیم الامت جلد 28، ص 332،333)

# مجہد کا قول بغیر دلیل کے نہیں ہوتا

اسی طرح مجتهد کواصول فقہ سے الزام دینا صحیح نہیں ہو سکتا بلکہ ایسے موقع پر جہاں مجتهد کا قول اصول پر منطبق نہ ہوتاہویہ کہناچاہئے کہ علم اصول ناقص رہا،اس تقریر کے بعدیہ کہناذرامشکل ہے کہ مجتدکے پاس اس کے قول کی کوئی دلیل نہیں اس واسطے یہ کہا جاتا ہے کہ اگر قلب ذرا بھی گواہی دے کہ مجتہد کے پاس اپنے قول کی دلیل ہو گی تو ترک تقلید جائزنہ ہوگا۔ اگرچہ درجہ امکان عقلی میں یہ بھی ہے کہ مجتہد کے پاس دلیل نہ ہویااس نے غلطی کی ہو جیسے کہ درجہ امکان میں یہ بھی ہے کہ طبیب کیسا ہی بڑا ماہر کیوں نہ ہو غلطی کر سکتا ہے لیکن اگر ایسی فرضی صور توں سے مجتهد كااتباع جيورٌ ديا جائے توكار خانہ دين در ہم بر ہم ہو جائے جيساكہ اسى كى نظير يعنى امر معالجہ ميں فرضى صورت جاری کرنے سے کہ طبیب معصوم نہیں ہے غلطی کر سکتا ہے اور اس کا اتباع جیوڑ دیے سے امر معالجہ در ہم برہم ہوتا ہے وہاں توامر معالجہ کا نظام قائم رکھنے کے لئے یہ بات عام طور سے مان لی گئی ہے کہ طبیب زہر بھی کھلائے تو چوں وچرا نہ کرناچاہے حالانکہ یہ عقل کے خلاف ہے جب ایک چیز کوزہر کہاتوزہر کے معنے قاتل نفس ہے۔ پھراسکے کھانے کے جواز کے کیا معنی مگراس جملے کامطلب میہ ہوتاہے کہ وہ زہر جو طبیب کھلاتاہے اس کونہ اس واسطے کھالینا چاہئے کہ وہ زہر ے بلکہ اس واسطے کہ گووہ صور تاز ہر ہے مگر حقیقت میں زہر نہیں طبیب پراطمینان ہے کہ وہ قاتل نفس شے نہ کھلائے گاای طرح جب ایک شخص کو مجتهد مانا گیا تو (لفظ تو براہے) مگریہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ تواس کے زعم میں خلاف دلیل بات بھی بتلائے تو کر لی جائے جیسا کہ کہا گیاہے کہ طبیب زہر تھی کھلائے تو کھالینا چاہئے جو تاویل وہاں تھی وہی یہاں مجی ہے کہ طبیب زہر نہیں کھلائے گاایاہی مجتد خلاف دلیل بات نہ بتلائے گا۔ پھریہ کہنا بڑا مشکل ہے کہ مجتد کے یاں اپنے قول کی دلیل نہ ہو گی۔ای وجہ سے میں نے بیہ کہاا کر قلب ذرا بھی گواہی دے کہ مجتہد کے یاس کو ئی نہ کو ئی دلیل ضرور ہو گی تو ترک تقلید جائز نہیںالبتہ کوئی متبحر عالم اگر کسی مسئلہ کو خلاف دلیل سمجھے تواس کا سمجھنامعتبر ہو گا۔ ( خطبات حكيم الامت جلد28، ص425)

## اتتيسويں جلد کے جواہر

شان رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم

ہمارے حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی شان دیکھئے کہ آپ لباس ہمیشہ موٹا پہنتے تھے اور کمبل اوڑھا کرتے تھے گر اس کمبل ہی میں رعب و جلال کی بیہ حالت تھی کہ سفر اء دُوَل آپ سے کا نیتے تھے۔ایک مریثبہ کسی باد شاہ کا سفیر حضور اکرم صلی الله علیه وسلم کے سامنے آیا توصورت دیکھ کر تھر تھر کا نینے لگا۔اس کی بیہ حالت تھی اور حضور صلی الله علیہ وسلم کی بیرحالت کہ آپ اپنے رعب کو کم کرناچاہتے تھے کوئی دنیا کا باد شاہ ہو تاتواس حالت سے خوش ہو تا کہ مجھے د کچھ کر سفر اء دول کانیتے ہیں مگر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تو دین کے بادشاہ تھے آپ خود اس کی خواہش کیوں كرتے۔ چنانچہ سفير كى حالت ديكھ كر حضور اكرم صلى الله عليه وسلم نے اس كو تسلى دى اور فرما ياكه بھائى مجھ سے كيول ڈرتے ہو میں تواپی عورت کا بیٹا ہوں جو سو کھا گوشت کھا یا کرتی تھی۔ یعنی غریب تھی جو گوشت کو سکھا کر دو سرے او قات کے لیے رکھتی تھیں۔حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت اپنی تواضع کو ظاہر فرمایا شاید کوئی کہے کہ گولباس حضور اکرم صلی الله علیه وسلم کاساده تھا مگر شاید کوئی اور بیئت رعب کی ہوگی توسنے! حدیث میں آتاہے کہ حضور نبی اکرم صلی الله علیه وسلم مجلس میں اس طرح بیٹھا کرتے تھے کہ نو وار د کھوید بھی خبر نہ ہوتی تھی کہ ان میں سر دار کون ہیں اور خادم کون ہیں۔ کوئی صورت امتیاز کی نہ تھی اس لیے نو وار دمکو پوچھناپڑتا تھا۔ "من محمد فیکم (تم میں محمد صلی الله علیه وسلم کون ہیں۔) صحابہ فرماتے: "هذا الأبيض المتكئى (به گورے چیے جو سہارالگائے بیٹھے ہیں۔) پیر تو نشست و برخاست کی سادگی تھی اور گفتگو کی سادگی پیر تھی کہ دیہات والے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے یامحمد ابن عبدالمطلب کہہ کر گفتگو کرتے تھے صاف نام لیا کرتے تھے القاب و آ داب کچھ نہ استعال کرتے تھے اس میں کچھ توان کے دِیہاتی ہونے کااثر تھااور کچھ عرب میں سادگی ہے۔ بھٹی سناہے کہ اب تک بھی ان کی یہی معاشرت ہے کہ وہ اپنے امراء وسلاطین کو نام لے کر خطاب کرتے ہیں۔ شیوخ عرب، شریف مکہ کو یا حسین یا حسین کہہ کر خطاب کرتے ہیں اور آج کل ابن مسعود کے متعلق بھی سنا گیا ہے کہ ان کے بعض آ دمی یا ابن مسعود کہہ کر ان سے خطاب کرتے ہیں اور چلنے میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ سادگی تھی کہ آپ اکثر صحابہ کے پیچھے چلتے تھے اور تبھی در میان میں ہو جاتے تھے۔غرض میمنہ میسرہ اور مقدمہ ساقہ کی کوئی ترتیب نہ تھی بلکہ تبھی کوئی حضور اکر م

صلی اللہ علیہ وسلم سے آگے ہوجاتا کبھی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم آگے ہوجاتے اور کبھی سب سے پیچھے ہوجاتے۔
شاید کوئی کیے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کاحسن ایسا تھا جس سے دیکھنے والے پررعب پڑتا ہوگا کیونکہ حسن کا بھی
رعب ہوتا ہے توسنے حسن کی دوقتمیں ہیں ایک وہ جواول نظر میں دیکھنے والے کو مغلوب کر دے مگر بار بار دیکھنے سے
رعب کم ہوجائے دوسرے وہ جواول نظر میں مرعوب نہ کرے اور جوں جوں نظر کرتا جائے دل میں کھُبتا چلاجائے۔
رعب کم ہوجائے دوسرے وہ جواول نظر میں مرعوب نہ کرے اور جوں جو ل نظر کرتا جائے دل میں کھُبتا چلاجائے۔
یزید کی وجھہ حسنا اذا مازدته نظراً

(جبکہ اس کو جس قدر زیادہ دیکھو گے اس کے چبرہ میں حسن زیادہ نظر آئے گا)

(خطبات عكيم الامت جلد 29، ص 26،27)

حسن محبوب دوعاكم ملتقليلهم

اور حضور اکرم صلی الله علیه وسلم کاحسن دوسری قشم کا تھا کہ اول نظر میں مرعوب نہ کرتا تھا۔ ہاں جتنا زیادہ قریب ہوتااتنا ہی دل میں گھر کرتا چلا جاتا تھااور بیہ جو حدیث میں آیا ہے۔

من داه بداهه هابه (جوآپ کوبراه راست دیکھتااس پر ہیب طاری ہو جاتی تھی) وہ ہیب محض حسن کی نہ تھی بلکہ کمالات نبوت کی تھی۔

#### طلماء كونفيحت

چنانچہ یہی شان حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطہ سے اہل اللہ کو عطاب وتی ہے کہ وہ جیل خانہ میں بھی اور شکتہ حالت میں ورس میں آ شکتہ حالت میں ورس میں آ شکتہ حالت میں ورس میں آ جیٹ حالت میں ہوتے ہیں۔ چنانچہ اس شخص نے جس کا اوپر ذکر ہوا تھا کہ شکتہ حالت میں ورس میں آ بیٹا تھا جب درس میں سوال کیا اور اس کا کمال ظاہر ہوا توسب اس کی عظمت کرنے گئے۔ بس میں طلباء سے کہتا ہوں کہ تمہارا فخر یہی ہے کہ جس جماعت میں تمہارا شار ہے اس کی اصطلاح اور وضع اور طرز اختیار کرو تمہاری اس میں عزت وعظمت ہے اور اگر مخلوق میں اس سے عزت نہ ہوئی تو کیا پر واہے خالق کے یہاں تو ضرور عزت ہوگی بھر تم اپنی وضع کوں بدلتے ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 27)

#### محبوب کے سامنے 99کوڑے کھائے

ابن عطاء اسکندری نے ایک عاشق مجازی کی حکایت اس مضمون پر لکھی ہے کہ آو گوں نے تہمت عشق پراس کے سوکوڑے مارے تو ننانوے کوڑے کا تو تخل سوکوڑے مارے تو ننانوے کوڑے کا تو تخل کر لیا اور اخیر کے ایک کوڑے کا تخل نہ ہوا؟ اس کی کیا وجہ ہے؟ کہاننانوے تک تو محبوب میرے سامنے تھا اور وہ کھڑا ہوا تماشاد کھے رہا تھا کہ میری محبت ہیں اس کو یہ مصیبت پیش آئی اس لذت میں مجھے آلم ضرب کا احساس نہ ہوا ننانوے

کے بعد وہ چلاگیا تو مجھے الم کا احساس ہوا اس لیے آہ نکل گئی۔ تواے صاحبو! یہ اس کا محبوب تھاجو غائب ہو گیا اور آپ کا محبوب توہر دم آپ کے ساتھ ہے ہر حالت میں آپ کو دیکھ رہاہے جس کی شان میہ ہے کہ تکا قافحۂ مُ سِنَہٗ وُ تکا مَوْمُ اس کواو نگھ آتی ہے نہ نیند) پھر آپ کو ملامت اغیار میں زیادہ لذت آناچاہیے۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 33)

#### اخفاءعبادت ميس ريا

عام صوفیاء کا منشہور قول ہے کہ اظہار عبادت مخلوق پر ریاہے اور محققین حضرات کاار شاد ہے کہ اخفاء عبادت خلق سے ریاہے کیونکہ مخلوق پر نظر ہی کیوں گئی جو اس سے اخفاء کا اہتمام کیا۔ اگرتم مخلوق کو ایسا سیجھے جیسی مسجد کی صفیں توان سے اخفاء نہ کرتے۔ کوئی مسجد کی صفوں سے بھی اخفاء کا اہتمام کیا کرتاہے بس تم مخلوق کو کا لعدم اور لاشے محض سمجھ کسی پر نظر نہ کرو صرف ایک ذات پر نظر رکھو۔

ولارامے که داری دل دروبن د کرچیثم از ہمہ عالم فروبند

(جس دل آرام یعنی محبوب سے تم نے دل لگار کھائے تو پھر تمام دنیاسے آ تکھیں بند کرلو)

یہ ہی تو وحد ۃ الوجود ہے جو کسی کی زبان سے کسی طرح نکل گیاوہ کافر کہلائے گا کیو نکہ اس نے زبان عشق میں اس کو ظاہر کیا اور عاشق کی زبان کافی نہیں ہوتی توضیح مراد کے لیے عاقل کی زبان کافی ہوتی ہے چنانچہ محققین اسی وحدت الوجود کو زبان عقل سے ظاہر کرتے ہیں ان پر کوئی فتو کی نہیں لگا سکتا مگر جن پر فتو کی لگایا گیا ہے ان کو اس کی بھی پروا نہیں وہ اپنے کلام میں تاویل نہیں کرتے کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ ایمان و کفر مخلوق کے ہاتھ میں نہیں ہے اور تاویل وہ کرے جو مخلوق پر بھی نظر کرتا ہواور جس کی نظر مخلوق پر بالکل نہ ہواس کو اس کی بھی ضرورت نہیں۔

(خطبات عیم الامت جلد 29، ص 26، 35، وہ جائے گئیں کہ ایمان و کفر مخلوق پر بالکل نہ ہواس کو اس کی بھی ضرورت نہیں۔

# شیخ کو حالت وجد میں بھی درست بات کہنی جا ہیے

اور یہیں سے ایک حکایت کی حقیقت معلوم ہوئی جو مولوی مظہر صاحب رام پوری نے جو میر ہے ساتھ حضرت مولانا محر یعقوب صاحب قدس سرہ کی خدمت میں موجز میں شریک تھے۔ (میں نے موجز کو موجز ہی پڑھا ہے ور نہ مطول ہو جاتی) رام پور ریاست کا قصہ بیان کیا کہ ایک شخص صاحب قبض ایک صاحب ارشاد کے پاس گیا۔ انہوں نے بوچھاتم کون ہو کہا میں شیطان ہوں فرمایا اگر شیطان ہو تو "لاحول ولا قوۃ الابالله" یہ جواب سن کر اس کو مردودیت کا یقین ہوگیا کہ جب ایک صاحب ارشاد نے بھی مجھ پر لاحول پڑھ دی تو میرے مردود ہونے میں پچھ شبہ نہیں تواس نے خادم سے کہا کہ اب اس زندگی سے موت بہتر ہاس لیے میں خود کشی کروں گا۔ اگر پچھ کسر رہ توتم پوری کر دینا۔ چنانچہ اس نے خود کشی کی اور جان فکنے کے بعد مرید نے البھی ہوئی کھال کوالگ کر دیا۔ ای حالت توتم پوری کر دینا۔ چنانچہ اس نے خود کشی کی اور جان فکنے کے بعد مرید نے البھی ہوئی کھال کوالگ کر دیا۔ ای حالت

میں وہ گرفتار کیا گیااس نے کہاتم مجھے کیا گرفتار کرتے ہو میں توخود زندگی سے بیزار ہوں جب میر اپیر ندر ہاتو میں زندہ رہ کر کیا کروں کی تار ہوں جب میر اپیر ندر ہاتو میں زندہ رہ کر کیا کروں گاتم شوق سے مجھے پھانسی دے دو۔اس بیان سے حاکم کواس کے قاتل ہوئے میں شبہ پیدا ہوا تواس نے واقعہ دریافت کیا اس نے سب واقعہ بتلادیا یہ خبر ان صاحب ارشاد شیخ کو بھی پہنی۔انہوں نے بھی تقدیق کی کہ ہاں وہ قبض میں مبتلا تھا اور میرے یاس آیا تھا بچھ تعجب نہیں کہ اس نے خود کشی کرلی ہو۔

یہ حکایت مولانامحمد یعقوب صاحب نے سن تو فرمایا کہ ہم توان صاحب ارشاد کو شخ سمجھے تھے گر معلوم ہوا کہ وہ کچھ بھی خبیں ۔ ان کوچا ہیے تھا کہ جب اس نے کہاتھا کہ میں شیطان ہوں توجواب میں یوں کہتے کہ پھر کیا حرج ہے شیطان بھی تواب میں یوں کہتے کہ پھر کیا حرج ہے شیطان بھی تواب کی تواب تھی قطع نہیں ہوئی اس سے تسلی ہوجاتی شاید تم یہ کہو کہ ان الفاظ سے کیا ہوتا، تو تم اس کو کیا جانو! (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 83)

#### برابنناسخت خطره کی بات ہے

علاء کوایک بات کی اور نصیحت کرتا ہوں وہ بیر کہ جس کے سرپر بڑے موجود ہوں اس کواپنی شہرت کی کوشش نہ کرنا چاہیے بلکہ جہاں تک ہواپنے کو گم کرو، گمنامی میں رہو کیونکہ بڑا بنناسخت خطرہ کی بات ہے اور شہرت سے دنیوی مصائب کاور وازہ بھی کھل جاتا ہے۔مولانا فرماتے ہیں:

تاترابیروں کنندازاشتہار بندایںاز بندآ ہن کے کم است برسرت ریز دچوآب از منکھا

خویش رار رنجور سازوزار زار اشتہار خلق بند محکم است چشمهاؤ حشمهاؤائشکها

(اپنے آپ کور نجور اور گمنام رکھوتا کہ لوگ تم کوشہرت سے بازر کھیں۔ مخلوق کی شہرت اللہ اور ان کے بندہ کے در میان مضبوط بندہ، یہ بند لوہے کے بندسے کیا کم ہے، غصے اور آئکھیں اور اشک تیرے سر پراس طرح ٹیکتے ہیں جیسے مشکول سے پانی ٹیکتا ہے)

یعنی اشتہاری آدمی مجرم ہوتا ہے (بیہ لطیفہ ہے) بیہ تو آج کل قانون بھی ہے۔ پس سلامتی اسی میں ہے کہ چھوٹے بین کر رہواس میں دین کی سلامتی اور دنیا کی بھی اور جسکے سرپر کوئی بڑانہ ہواس کے لیے میں دوسر اطریقہ بتلاتا ہوں اور اس کے مستحسن ہونے پر قشم کھا سکتا ہوں وہ بیہ کہ اپنے چھوٹوں سے مشورہ کیا کرے۔ ان شاءاللہ غلطیوں سے محفوظ رہے گا۔ اس کے بعد میں ایک نئی بات کہتا ہوں جو اکثر لوگوں کے ذہن میں نہیں ہے کہ مرید کوشنے کی رائے سے مخفوظ رہے گا۔ اس کے بعد میں ایک نئی بات کہتا ہوں جو اکثر لوگوں کے ذہن میں نہیں ہے کہ مرید کوشنے کی رائے سے مخالفت کا حق نہیں، اگر چہ دوسری شق بھی مباح ہو کیونکہ مرید کا تعلق شیخ سے استاد شاگر د جیسا نہیں ہے بلکہ اس طریق میں مرید شیخ کا معاملہ ایسا ہے جیسے مریض اور طبیب کا معاملہ ہے کہ مریض کو فتو کی طبیب کی مخالفت

جائز نہیں ایسے ہی یہاں مرید مریض ہے اور شیخ طبیب ہے اس لیے مریض کو شیخ کی مخالفت جائز نہیں ہاں دو سرا شیخ کے اجتہاد سے مزاحت کر سکتا ہے جسے ایک طبیب دو سرے طبیب سے مزاحت کر سکتا ہے مگر مرید تو تربیت میں طبیب نہیں اور جب تک طبیب نہیں اس وقت تک مریض ہے۔ پس اس کے ذمہ اتباع قول طبیب لازم ہے ہاں میں طبیب نہیں اور جب کہ اس کا قول خلاف شریعت نہ ہو۔ اگر مرید کے نزدیک شیخ کا قول خلاف شرع ہو تو مخالفت جائز بلکہ لازم ہے مگر ادب کے ساتھ (گووا قع میں خلاف شریعت نہ ہو مگریہ تواپنے علم کامکلف ہے)۔

#### حلال میں برکت ہے۔

حلال کی آمدنی میں حق تعالی وہ برکت عطافر ماتے ہیں کہ اس میں بہت ہے کام بن جاتے ہیں اور تمام روپیہ اپنے ہیں کہ اس میں بہت ہے کہ بادجود کثرت ظاہر کی کے روپیہ ضائع ہوتا ہے اور حام کی آمدنی میں ایسی ہے برکتی ہوتی ہے کہ بادجود کثرت ظاہر کی کے روپیہ ضائع ہوتا ہے اور عاجتیں باقی رہ جاتی ہیں ہم نے بہت دیکھا ہے کہ ایسے لوگوں کاروپیہ اکثران کے کام نہیں آتالیکن ہم نے تسلیم کرلیا کہ بغیرر شوت کے کام نہیں چلتا ہے لیکن اس کو حرام سجھنے سے تو کوئی کام بند نہیں ہوتا اس لیتے رہیں مگر ساتھ ہی اس کو گناہ اور اپنے کو عاصی اور نافر مان بھی سمجھو، اس کے حلال سجھنے پر تو کوئی کارروائی مو قوف نہیں ہے میں نے واک دھا کہ میں اس مضمون کو بیان کیا تھا وہاں ریش کے دشمن بہت سے جھ کو نظر آئے میں نے کہا تھا جھے آپ صاحبوں کو میں اس مضمون کو بیان کیا تھا وہاں ریش کے دشمن بہت سے جھ کو نظر آئے میں نے کہا تھا جھے آپ صاحبول سے یہ امید تو ہے نہیں کہ میرے کہنے سے آپ ڈاڑھی رکھ لیس کے گر خدا کے واسطے اس کو حرام تو سمجھو بعض لوگ سے بیاں کہ قرآن میں تو کہیں ڈاڑھی رکھنے کا حکم ہی نہیں پھر ہم کیوں رکھیں ان حضرات کا بیہ عذراس وقت مسموع ہوتے۔ قرآن مجید میں بہت سے مسائل منصوص نہیں ہیں۔ آئ ہوتا جبکہ دلاکن شر عیہ قرآن شریف ہی مسلم کی دلیل قرآن مجید سے مانگتے ہیں اور ہمارے بعض علاء بھی ایسے خلیق ہیں کہ وہ جس سے کر ذکا لتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 20 می 105،100)

## جملہ معاصی میں سخت کُلفت ہے

جی قدر گناہ ہیں ان کے نہ کرنے میں اس قدر تکلیف نہیں جس قدر کہ ان کے کرنے میں ہے نہ کرنے سے تو تھوڑ ہے دنوں کی کلفت ہے اور اس کے بعد حلاوت ہی حلاوت ہے اور کرنے سے فوراً تو کوئی حظ ہوتا ہے اس کے بعد روح کو سخت پریشانی ہوتی ہے۔ چنانچہ جس نے اول بار کوئی گناہ کیا ہواور اس سے پہلے اس گناہ کاوہ شخص مر تکب نہ ہوا ہووہ اس کو خوب سمجھ سکتا ہے کہ پہلے میر سے اندر کیا تھا اور اب کیا ہوگا۔ واللہ وہ اپنے اندر سخت کدورت محسوس کر سے گااور اپنے کو سخت لعنت و ملامت کرے گااور اپنی موت کو زندگی پر ترجے دے گا۔

باتی ہم لوگوں کواس لیے احساس نہیں رہا کہ گناہ کرتے کرتے قلب کااحساس باطل ہوگیا ہے اس لیے گناہ کے اندرجو کلفت اور کدورت ہے وہ محسوس نہیں ہوتی جس نے آ کھ کھول کر بھی راحت حقیق نہ دیکھی ہواس کو تکلیف کا احساس نہ ہوگالیکن اگر آپ اس کا تجربہ کر ناچا ہے ہیں تواس کا ایک طریقہ ہے کہ جس کو ہیں نے پہلے بھی بیان کیا ہے وہ یہ ہے کہ اپنے نفس سے چالیس روز مستعار لے لواور ان دنوں ہیں اس سے صلح کر لواور اس کو کہو کہ صرف ان چالیس روز کے لیے تو معاصی کو چھوڑ دے اور اطاعت اختیار کرنے اس کے بعد پھر تجھ کو آزادی ہے اور بیچ لیس روز کے ایس وضل کام ، غیبت، نضول میل جول ، بد نگاہی غرض تمام اس طرح گزار دو کہ کسی قسم کی معصیت اس میں سرز دنہ ہو، فضول کلام ، غیبت، نضول میل جول ، بد نگاہی غرض تمام گناہوں کی چالیس دن کے لیے تعطیل کر دو لیکن بداعتقادی کے ساتھ نہیں، ہیں یہ بھی نہیں کہتا کہ اعتقاد ایسا کر ویحن کی ساتھ نہیں، ہیں یہ بھی نہیں کہتا کہ اعتقاد ایسا کر ویحن کی ساتھ نہیں ، ہیں یہ بھی نہیں کہتا کہ اعتقاد ایسا کر ویحن کی ساتھ نہیں ، ہیں یہ بھی نہیں کہتا کہ اعتقاد ایسا کر ویحن کی سے تعداد کہ اس سے نورانیت ہوگی بلکہ ان دونوں امر سے خالی کر لو ۔ جب یہ چالیس دن اس حالت سے گزر جائیں اس وقت ایک اس کے بعد اندازہ کر لو کہ ہمارے قلب کی پہلے کیا کیفیت تھی اور معلوم ہوگا کہ ہم تو جہنم میں تھی اب جنت میں ہیں۔ اس حالوت اور لطف یاؤ گے جواس چالیس دوزے ہیں کیا کہت میں کسی طاوت ہے ۔ غرض گناہ کے چھوڑنے میں تھوڑے میں کیا کشفت ہے اور طاعت میں کسی طاوت ہے ۔ غرض گناہ کے چھوڑنے میں تھوڑے میں کیا کشفت ہے اور طاعت میں کسی طاوت ہے ۔ غرض گناہ کے چھوڑنے میں تھوڑے میں کیا کشفت ہے اس کے بعد راحت داگی ہے۔

#### چندروزے جہد کن باقی بجند

( كيجهدون جدوجهد كر چرآرام سےره) (خطبات حكيم الامت جلد29، ص107،108)

## قلب كوخيالات سے پاك ركھنے كى ضرورت

اس کا جواب ہے ہے کہ ایک تو خیال ہوتا ہے مقرون بالفعل یعن وہ خیال جو کسی کام کے کرنے سے ذراد پر پہلے دل میں پیدا ہوتا ہے کام کے لیے یہ خیال تو ضروری ہے اور یہ خیال مانع مقصود سے نہیں، اس سے منع نہیں کیا جاتا مگر یہ خیال کام کے قریب ہوا کرتا ہے اور واقعی بدون اس کے کام نہیں ہو سکتا کیو نکہ کام فعل اعضاء کا ہے اور اعضاء تا بع ہیں خیال کام کے جب تک قلب میں ارادہ خب پیدا ہوتا ہے جبکہ اول اس قلب کے جب تک قلب میں ارادہ نہ ہوا عضاء فعل نہیں کر سکتے اور قلب میں ارادہ جب پیدا ہوتا ہے جبکہ اول اس فعل کا خیال پیدا ہوتا ہے تو خیال کا قلب میں پیدا ہونا ہر فعل سے پہلے ضروری ہوا۔ پس یہ تو مسلم ہے کہ ہر کام سے پہلے خروری ہوا۔ پس یہ تو مسلم ہے کہ ہر کام سے پہلے خیال کی ضرورت ہے گئ ضرورت ہے گئو نگل ہو ہوتا کہ ہو اوت نہیں ہوتا کہ قلب میں ہر وقت خیال کے دہنے کی ضرورت ہو نکل سے خالی ہو ، سواس خیال کی ضرورت فعل کے لیے ہے اور فعل ہر وقت نہیں ہوتا کوئی وقت ایسا بھی تو نکات ہو فعل سے خالی ہو ، سواس وقت قلب بھی خیال سے خالی ہو ناتوں کے تصور فرضی خیالات آئندہ کی لمبی چوڑی بے ضرورت باتیں اس سے کہ کوئی کام کرنا ہویانہ ہوگزری ہوئی باتوں کے تصور فرضی خیالات آئندہ کی لمبی چوڑی بے ضرورت باتیں اس سے کہ کوئی کام کرنا ہویانہ ہوگزری ہوئی باتوں کے تصور فرضی خیالات آئندہ کی لمبی چوڑی بے ضرورت باتیں

دل میں بھری رہتی ہیں، یہ ضرور روکنے کے قابل ہیں اور یہ ضرور دل سے بالکل بھلادینے کی ہے جس کے ہم لوگ عادی ہور ہے ہیں اور ہم کواس سے ایساانس ہواہے کہ بلااس کے چین ہی نہیں آتا، کسی وقت خالی بیٹھے ہوں تو وحشت ہوتی ہے اور فورادل کواس کے ساتھ مشغول کر لیتے ہیں۔ (خطبات علیم الامت جلد 29، ص 170،171)

دل سے مانع خیالات نکا لئے کا عمدہ علاج

سومیں اس عذر کا بھی جواب دیتا ہوں اور ایک مزے دار چیز کا جس کی نظیر کہ تم نے دیکھا بھی ہے پتہ بتاتا ہوں اس کی ہی یاد کیا کرووہ کیا ہے تمہارا گھر جنت جہاں ہے تم دنیا میں آئے ہواس کو یاد کرواس کی یاد تو مزے دار ہے اور اس کی نعمتوں کے نظائر دیکھے ہوئے بھی ہیں۔ان کا خیال جم بھی جائے گائم اس کوایک دفعہ بقصد واہتمام دل میں لاؤ کے تودل اس کے مزے کی وجہ سے دس د فعہ اعادہ کا تقاضا کرے گا، لیجئے اس میں تو بہت سہولت ہو گئی اگر خدا کی یاد ویے نہیں بستی ہے تولویوں چلوابتداءاس سے کروانتہاخدا کی یاد پھر ہو جائے گی۔اس پر بھی شایدیوں کہا جائے کہ جنت بھی بہت دور ہے کیونکہ وہ آخرت ہے اور اس کا دور ہونا ظاہر ہے ذہن وہاں تک جہنچنے میں لنگڑاتا ہے۔اس کاجواب بیہ ہے کہ تم کو دھو کہ ہوا کہ جنت ایک مکان کا نام ہے دور نہیں البتہ اس کا ملنا کہ متعلق زمان کے ہے ضرور دورہے پس زمان آخرت بیشک دور ہوا خدا جانے کتنی صدیاں ابھی باقی ہیں مگر مکان آخرت دور نہیں وہ مکان آسان پر ہے ادر سے ثابت ہے کہ جنت موجود بالفعل ہے: وَفِي السَّمَاءِ دِذْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ كے عموم میں وہ بھی داخل ہیں تواب اس کے سوچنے میں تو پچھ د شواری نہیں یوں سوچا کروکہ ہمارے سرکے اوپر آسان میں جنت ایک جگہ ہے جود نیاسے کہیں اچھی ہے، دنیااس کے سامنے کوئی چیز نہیں اس میں حوریں ہیں، محلات ہیں،اشجار ہیں،انہار ہیں،یہ الیی چیزیں ہیں کہ ان کا تصور آیا پھر دل اس کو جھوڑنے ہی کا نہیں اور بارباریاد کرے گا اور اس میں زیادہ سوچنا بھی نہیں پڑے گا، کیونکہ سرکے اوپر موجود ہے بعید زمانی کاسو چناالبتہ مشکل ہوتا ہے وہ آخرت کا زمانہ گرچہ وہ بہت بھی بہت بعید نہیں ہے کیونکہ جو چیز آنے والی ہے وہ ضرور آ جاوئے گی۔اس کا بُعد قابل لحاظ نہیں ہو تا مگر خیر وہ بعید سہی تم ایسی چیز کو سوچو جواس وقت بھی موجود ہے۔ صاحبو! ویکھئے کتنی آسانی ہوگئ جب خالی بیٹھو بجائے اس کے کہ اور فضول خیالات کے ساتھ دل کو مشغول رکھویہ سوچا کرو کہ ہمارے اوپر ایک مکان ہے جس کا نام جنت ہے اس میں انگور ہیں، حوریں ہیں، نہریں ہیں، طرح طرح کی نعمتیں ہیں اس خیال سے شوق پیدا ہو گا پھریہ سوچو کہ ان چیزوں کے ملنے کا مدار اعمال پر ہے اعمال ہوں مے توبیہ چیزیں ملیں گیاور نہیں تو حسرت ہی حسرت ہو گیاس سے ہمت پیدا ہو گیاور قلب اور اعضاء مستعد ہو جائیں محے اندال کے لیے جب اندال ہوں گے تو خدا تعالیٰ کا وعدہ ہے جنت کیوں نہ ملے گی دیکھو کیسا مہل راستہ ہو گیا کیونکہ ممکن نہیں کہ جنت کا تصور کیا جائے بھر دل یہ نہ کہے کہ اس باغ کو اپنا بناؤاور اپنا بنانامو قوف ہے اعمال پر ، پھراعمال کی

برکت سے خداکے ساتھ تعلق پیداہوگا۔ جب خداسے تعلق پیداہو گیاای کانام یاد خداہے لیجئے جنت کی یاد کیا ہوئی تمام بھلائیوں کی جزہو گئی اور دل سے مانع خیالات نکالنے کاعمرہ علاج ہو گیا۔

## دل سے خیالات مٹانے کی عمدہ تدبیر

اس طرح سے کہ جب دل میں دنیا کی کوئی چیز آوے تو فوراً یہ سوچو کہ ہاری بی بی وہاں منتظرہ کہ دو سرے سب ملاقات ہو تی ہو تائے یہ خیال ایسا ہے کہ دو سرے سب خیالوں کو فوراً دبالے گاکیو نکہ دنیا میں ایسا کوئی نہیں جس کو بی بی کا شوق نہ ہواور وہ بی بی بھی کیسی جس کی صفت حدیث میں یہ آئی ہے کہ اگراس کے دامن کا ایک کنارہ دنیا میں لئکادیں تواس کی روشن کے سامنے چاند سورج مائد ہو جائیں یہ توان کے کپڑے کی صفت ہوادران کے جسم کی یہ کیفیت آئی ہے کہ متعدد محلوں اور گوشت پوست اور ہڈی کے اندر سے اور انظر آئے گااس کی نظیر کہیں بھی دنیا میں ہی دنیا میں ہی دنیا میں جس کہ سردسے سرد تھی اور کی کو بھی ایمال کے لیے مستعدنہ بنادے اس کے سامنے کوئی خیال دل میں نہیں رہ سکتا۔

لیجئے یہ آسال تدبیر ہے خیالات کے دل سے مٹانے کی اور لوگ ذکر اللہ کی تعلیم کرتے ہیں اور میں ذکر الزوجة کی تعلیم کرتا ہوں گریہ ہے دیتا ہوں کہ اس کے بعد آگے بھی چلوز وجہ ہی تک ندرہ جاؤاور میر ہے اس کہنے کی کہ آگے کو چلوچندال ضرورت بھی نہیں کیونکہ یہ زوجہ اپنی طرف کھنچے گی اور اس کی طرف کھنچنے کاراستہ صرف اعمال ہیں اعمال کی خیرہاتھ نہیں آسکتی توجس کو اس کا شوق پیدا ہوگا اس کو اعمال کا شوق پہلے پیدا ہوگا تو میں نے در حقیقت ذکر الزوجة کی نہیں تعلیم کی بلکہ اس کی آڑ میں تمام اعمال کی اور تعلق مع اللہ کی تعلیم کی ہے۔

( خطبات حكيم الامت جلد29، ص184،183،184)

### ہر وقت ذکراللہ کی ضرورت

نتیجہ یہ لکلا کہ ہروقت ضرورت ہوئی ذکر کی اور توجہ الی اللہ کی کوئی وقت ایسانہیں ہوناچاہیے جس میں ذکر نہ ہواور غفلت ہو آپ کہیں گے اچھے بھنے کسی وقت بھی فرصت نہیں ذکر کی ضرورت تو تھی عبادت کے وقت مگر ساراوقت اس میں آگیا یہ خیال آپ کا تھیجے ہے ذکر اللہ کی حقیقت ہے تعلق مع اللہ اور تعلق مع اللہ واقعی ایسی چیز ہے کہ اس سے کسی وقت فراغ نہیں ہو سکتا۔

بحرے است بحر عشق کہ ہیجیش کنارہ نیست اینجا جز آنکہ جال بسیارند چارہ نیست

(بحرعشق ایسادریاہے کہ اس کا کوئی کنارہ نہیں اس جگہ سوائے اپنی جان سونینے کے کوئی دوسراچارہ نہیں) یہ تو جنم روگ ہے اس سے تبھی پیچیا نہیں چھوٹ سکتااور نہ پیچیا چھوٹنا چاہیے ہم جواس سے گھبراتے ہیں اس کی وجدیہ نہیں ہے کہ یہ (نعوذ باللہ) کوئی گھرانے کی چیزہے بلکہ وجہ یہ ہے کہ ہم لوگوں کوحس نہیں ہے ہماری حس الثی ہو گئی ہے کہ جو چیز گھبرانے کی ہے اس سے تو گھبراتے نہیں اور جو چیز گھبرانے کی نہیں ہے بلکہ تمام چیز وں سے بڑھ کر راحت کی چیز اور لذیذہے اور ہر چیز کی جان اور ضرورت ہاس سے گھراتے ہیں۔صاحبو! یہ تعلق مع اللہ تو واقعی ایی ہی چیزے کہ ایک لمحے کے لیے بھی اس سے خالی نہ ہوناچا ہیں۔

ٔ شاید که نگاه کند آگاه نه باشی یک چیثم زدن غافل ازال شام نه باشی (پیک جھیکنے کے برابر بھی شہنشاہ سے غافل مت ہو ممکن ہے کہ اس کی نگاہ لطف تجھ پر پڑتی ہواور تجھ کو

جن لو گوں کو پیر امر گئ ان کے حالات پڑھئے کہ بات کرنے سے بھی وہ گھبراتے تھے اور ملنے جلنے سے بھی وہ گھبراتے تھے دیکھنے والاان کو وحش سمجھتالیکن وہ ایسے وحشی تھے کہ تمام دنیا کے عاقل ان کے سامنے سرجھکاتے تھے یہ وحشت ان کی اس واسطے تھی کہ ان کی حس صحیح ہوگئی تھی گھبرانے کی چیز سے گھبراتے تھے اور انس کی چیز سے انس کرتے تھے انس کی چیز کیا ہے اللہ اور ذکر اللہ سے انس رکھتے تھے اور گھبرانے کی چیز کیا ہے ماسوی اللہ اور ماسوی الله کاذ کر،اس سے ان کو وحشت اور نفرت ہوتی تھی سوحضرت میہ جنم روگ بے شک آپ کے پیچھے لگ کیا مگر اس سے گھبرایے نہیں بلکہ حس کو صحیح کر لیجئے پھر معلوم ہو جائے گا کہ یہ کس قدر راحت کی چیز ہے پھراس وقت اگر کوئی آپ ہے اس کو چھڑائے گاتوآپ جان دینا پسند کریں گے مگراس کو چھوڑ ناپسند نہ کریں گے۔

(خطبات عكيم الامت جلد 29، ص 204، 203)

# مؤكل بھى شيخ كى بات مانتے ہيں

واقعی عبودیت عجیب چیزہے دوسروں کو تابع بناناتھی فضول ہے اور اگر کسی در جہ میں اس کی ضرورت بھی ہے تو اس کی تدبیر بھی یہی ہے کہ آدمی خدا کا بندہ بن جائے،غالباً حضرت شیخ عبدالقدوس منگوہی قدس سرہ کے وقت میں محدث محمد غوث بڑے عامل تھے گوالیار میں انہوں نے ایک بارشنے کی اشتیاق زیارت میں مؤکلوں کو تھم دیا کہ حضرت شیخ کو یہاں اٹھالاؤ مؤکل شیخ کے یہاں پہنچے تودیکھا کہ حضرت نماز میں ہیں ان کی ہمت نہ پڑی کہ پچھ تصرف كر سكيس باادب ايك طرف كھڑے ہو گئے سے ہے۔ ہر کہ ترسیداز حق و تقویٰ **ک**زید

ترسدازوے جن دانس وہر کہ دید

(جوالله تعالى سے ڈرااور تقوى اختيار كياتواس سے جن اور انسان اور ہر چيز ڈرتی ہے۔)

جب حضرت فارغ ہوئے توان پر نظر پڑی پوچھا کیا ہے عرض کیا ہم اس واسطے بھیجے گئے ہیں حضرت نے فرمایا: ہاں اچھا ہم تھم دیتے ہیں کہ ان کو ہی پکڑلاؤ چنا نچہ وہ لوٹ کر گئے اور ان کو پکڑنے لگے انہوں نے پوچھا کہ کیا کرتے ہو تم میرے تابع ہووہ بولے بے شک مگراوروں کے مقابلہ میں نہ کہ شنخ کے مقابلہ میں چنانچہ لاحاضر کیا۔

خداکانام وہ چیز ہے کہ ہر چیز کو مسخر کر لیتا ہے مؤکل تابع تھے کس کے اور کام دے رہے ہیں کس کو، حضرت شیخ نے عامل صاحب سے پوچھا یہ کیا حرکت تھی، عرض کیا حضرت زیارت کو دل چاہتا تھا۔ فرمایا: زیارت کا بھی طریقہ ہوتا ہے کہ نوکروں سے پکڑ کر بلواؤ پھر فرمایا کہ تم کس خرافات میں مبتلا ہو بندگان خدا کو مجبور کر کے اپنامحکوم کیوں بنار کھا ہے ان کی آئمیں کھلیں اور حضرت سے بیعت ہوئے اور عملیات سے توبہ کی۔

(خطبات عكيم الامت جلد29، ص182،183،184)

## خلاف رضائے اللی کام نہ کرنے کے عزم کی ضرورت

حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ہم تو عطراس لیے لگاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کو پہند آوے ایک مرتبہ فرمایا کہ جب بانی ہیو محمد اللہ علیہ فرمایا کہ جب بانی ہیو محمد اللہ علیہ فرمایا کہ جب بانی ہیو محمد اللہ علی اللہ علیہ اللہ اللہ وہ ہم شخص سے نہیں ہو سکتا۔ مثلاً کھانا کھانے ، کپڑا امر میں بہی ہو تی ہے کہ حق تعالیٰ راضی ہوں اور شکر کامل ادا ہو یہ ہر شخص سے نہیں ہو سکتا۔ مثلاً کھانا کھانے ، کپڑا کہ یہ خالف مرضی حق تعالیٰ تو نہیں ہے غرض ہر کام اگرچہ للرضانہ ہو گریہ خیال تو ضرور رہے کہ میں خلاف رضانہ کہ یہ خلاف مرضی حق تعالیٰ تو نہیں ہے غرض ہر کام اگرچہ للرضانہ ہو گریہ خیال تو ضرور رہے کہ میں خلاف رضانہ کروں یہ مرتبہ فرض دائم ہے سو سمجھ میں آگیا ہوگا کہ یہ مشکل نہیں ہے یہ بھی واضح ہو گیا کہ دلا کل وجو ب کے بالکل کینان فلا ہوگیا ہوگا کہ واقعی ہم لوگ بڑی کوتا ہی کرتے ہیں یہ حوصلہ تو کہاں ہے کہ ہر کام ہمارا للرضا ہولیکن ہم کو تو یہ درجہ وجو ب بھی میسر نہیں کہ ہمارے کام خلاف رضانہ ہوں چنا نچہ اس کا مطلق خیال ہی الرضا ہولیکن ہم کو تو یہ درجہ وجو ب بھی میسر نہیں کہ ہمارے کام خلاف رضانہ ہوں چنا نچہ اس کا مطلق خیال ہی نہیں، شب وروز معصیت میں گزر جاتے ہیں اگر بھی خیال آتا بھی ہے توشیطان کہتا ہے:

إن الله غفور رحيم (ب شك الله تعالى بهت بخشف والے بے حدم بربان بيں) حالا نكه اس كے معنے يہ نہيں كه جوچا موكيے جاؤالله تعالى بخش ديں گے۔ (خطبات عيم الامت جلد 29، ص 224،225)

### جب ذكرسے دل أكتا جائے

انسان کا خاصہ طبعی ہے کہ ہر وقت ایک کام نہیں کر سکتا طبیعت اکتا جاتی ہے جیسے کوئی رات دن پڑھے اور کسی وقت بھی فارغ نہ ہو اور سیر و تفر تک سے جی نہ بہلا وے تولاز می بات ہے کہ طبیعت اس کی اکتا جاوے گی اور بعض مرتبہ ایسی پردمر دہ ہوگی کہ وہ بالکل معطل محض ہوجائے گا۔ اسی واسطے ہمارے استاد مولانا محمہ لیقوب صاحب رحمۃ اللہ تعالی علیہ فرما یا کرتے تھے کہ اگر سبق دس و فعہ کہنے کا شوق ہو تو آٹھ د فعہ کہود ود فعہ چھوڑ دوتا کہ شوق باتی رہے اور اس شوق ہے پھر کام کیا جائے۔ اسی طرح عابدین ذاکرین کو بھی یہ امر پیش آیا ہے کہ کشرت ذکر سے ان کو ایک قسم کا ملال اور اکتا ذبیش آبات ہو تو اس کا نتیجہ آخرہ غفلت و تعطل ہوجاتا ہے اس وقت یہ ضرور ی اور اکتا ذبیش آبات ہو تو اس کا نتیجہ آخرہ غفلت و تعطل ہوجاتا ہے اس وقت یہ ضرور ی ہے کہ سب کام خلوت کا چھوڑ دے اور باغ میں دوستوں کے مجمع میں بیٹھے اور پچھو دیر بائیں کرے، مزاح کرے تو وہ نظام مابق پھر عود کر آئے گا اور اس ہے کوئی یہ نہ سمجھے کہ یہ غفلت کی اجازت ہے۔ صاحبو! یہ غفلت نہیں اس کو بھی ذکر ہی میں شار کریں گے اس لیے کہ معین ذکر ہے اس کی ایسی مثال ہے کہ مثلاً کوئی شخص پوچھے کہ تمہارے یہاں کہ اس فیار میں کیا ہوتا ہے اور کس صاب ہے ہوتا ہے تو تم کہو کہ جنس اس قدر اور مصالحے اس قدر اور ککڑیاں آئی، تو وہ شخص اعتراض کرے کہ کیا آپ لکڑیاں بھی کھاتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہے اس لیے کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہے اس لیے کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہے اس لیے کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہے اس لیے کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہے اس لیے کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ معرض احتی ہو کہ جس سے کھانے میں اعانت ہو وہ کھانے ہیں۔ خطاب میں شار کی جائی ہے۔ (خطاب عیم الامت جاد 228)

بنثر كاكامفهوم

حکایت سنے اور دیکھنے ہیں آئی ہے۔ ایک دوست بیان کرتے تھے کہ ایک گاؤں ہیں ایک تیلن تھی جو بالکل ان پڑھ جاہل تھی جب وہ مرنے لگی تو نہایت عربی کے الفاظ اس کے منہ سے نکلے اس کے عزیز وقریب سمجھے کہ ہذیان ہیں بک رہی ہے وہاں ایک شخص ذی علم ملازم سرکاری شھے کوئی ان کے پاس آیا اور کہا ذرا آپ تشریف لے چلئے اور سنے کہ وہ کہ رہی تھی "هذان الرجلان یقولان ادخلی الجنة (لیخی یہ دو آ د می مجھ کو کہتے ہیں کہ جنت میں چل) میں نے ان لوگوں سے پوچھا یہ کیا عمل کرتی تھیں لوگوں نے کہا کہ جناب پچھ بھی عمل نہ کرتی تھی اور بڑی لوا کا تھیں البتہ ایک خصلت اس میں تھی وہ یہ کہ جب اذان ہوتی تھی تو کسی کو بولئے نہ دیتی تھی اور تمام لوائی اس کی اسی پر تھی اور کہا کرتی تھی کہ اللہ کا نام لیا جاتا ہے اور تم ہولئے ہوحق تعالیٰ کی رحمت ہے جس عمل کوچا ہے پند فرمالیں۔ اس قسم کے بہت سے تھے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ موت کے وقت بی بیارت ہوتی ہے۔ غرض صدیث فرمالیں۔ اس قسم کے بہت سے تھے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ موت کے وقت بی بیارت مرادلی ہوتی ہے۔ عرض صدیث میں بشریٰ سے موادر ویاء صالحہ آیا اور بعض نے بشری یہاں عام ہے اور اس کے بیسب محتلف افراد ہیں یہاں تو منیسین کے بیسب محتلف افراد ہیں یہاں تو منیسین کے بیسب محتلف افراد ہیں یہاں تو منیسین کے لیے دنیا وا ترت کی خوشی آیت سے تابت ہوئی۔ (نطبات عیم الامت جلد 23 میں جن کے سے میان تو تی بیارت میں اور اس کے بیسب محتلف افراد ہیں یہاں تو منیسین کے لیے دنیا وا ترت کی خوشی آیت سے تابت ہوئی۔ (نطبات عیم الامت جلد 29 میں ہوں کی

# سکون الله تعالی کی فرمانبر داری میں ہے

دنیا کی تمام چیزوں سے مقصود جمعیت و سکون قلب ہے اب میں قتم کھا کر کہتا ہوں کہ جمعیت کی ایسی شے میں نہیں جس کوراحت و سکون لوگ سجھے ہیں یہ سب عین پریشانی ہے۔ چنانچہ اہل دنیا کو دکھے لو کہ رات دن ان کو ادھیر بئن تو گئی رہتی ہیں کی وقت آرام میسر نہیں، میں قتم کھا کر کہتا ہوں کہ جمعیت و سکون حقیق صرف اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری گر کے دیکھے لواور یہ الترام کر و کہ تمام منہیات سے تمن دن تک مجتنب رہیں گئی ہے اگر شک ہوتو تین دن بی فرمانبر داری کر کے دیکھے لواور یہ الترام کر و کہ تمام منہیات سے تمن دن تک مجتنب رہیں گئی جالت اور موجودہ حالت میں موازنہ کر لویقینا فرق معلوم ہو گااور اگر پھر بھی نہوتو پھر اپنی مثال ایسی سجھے لو کہ جو مینڈک تمام عمر گندہ چو پچے میں رہا ہواس کو کیا معلوم ہو کہ سمندر میں کیا ہے۔ اس طرح جس نے طلوت باطن نہ دیکھی ہووہ اس کا کیاادراک کرے اگر کوئی کے کہ ہم توشب وروز اپنے دنیا کے کامول طرح جس نے طلوت باطن نہ و تقی رہی ہی بھی ہوں گائی داللہ علی اس در بال پچوں میں ہن خوشی رہتے ہیں ہم کو تو پچھ بھی پریشانی نہیں تو اس کے جواب میں پھر بھی کہوں گا کہ واللہ حسن نہیں دنیا کے اندرا تناانہاک ہے کہ حس بھی باطل ہوگئی اس کا فیصلہ بہت سہل ہے تم ایک ہفتے کے واسطے اپنے صغیرہ و کبیرہ گناہوں سے تو بہ کر واور واجبات و فرائفنی کا الترام کروا یک بفتے اس حالت میں گزار نے کے بعد جو پھر اپنی حالی حالت میں گزار نے کے بعد جو پھر اپنی الترام کروا یک بفتے اس حالت میں گزار نے کے بعد جو پھر اپنی اس کی حالت میں گزار نے کے بعد جو پھر اپنی اسلی حالت میں گزار نے کے بعد جو پھر اپنی حالت قبیمہ کی طرف عود کر و گے تواس حالت حسن کو یاد کر کے یہ کہو گ

خوشاوقتی و خرم روزگارے کہ یارے برخور واز وصل یارے

اوراس ہفتے کی لذت یاد آئے گی حتی کہ اس کا بی اثر ہوگا کہ پھر اسی ہفتے کی طرف عود کرو گے ممکن نہیں کہ مقناطیس کشش نہ کرے تو یہ کیا شے ہے جس کو وہ ڈھونڈتا ہے وہ یہی جمیت خاطر ہے اور ایک بڑی خاصیت فرمانبرداری میں بیہ ہے کہ دل بڑا توی رہتا ہے اور حق تعالیٰ سے اس کو وحشت نہیں ہوتی۔ ایک عیسائی لکھتا ہے کہ مسلمان کے پاس بیب بڑی دولت ہے کہ وہ اپنے خدا ہے شر مندہ نہیں یعنی جیسے نافرمان وحشت سے جان چھڑاتا ہے منہ چھپاتا ہے مطبح اس سے محفوظ ہے دیکھ لیجئے کہ کسی تحصیل میں تحصیلدار اپنا منصی کام نہ کرتا ہو یار شوت سانی میں بدنام ہو یاست ہو کام اس کا خراب ہو اور ایک دو سری تحصیل کا تحصیلدار کار گزار اور ہر کام کو وقت پر کرنے والا ہو اور دونوں تحصیلوں میں صاحب کلکٹر اطلاع کریں کہ ہم فلال تاریخ کو تحصیل کا معائنہ کریں گے تو اول تحصیلدار کی تو س کربی روح فناہو جائے گی اور اسی وقت سے وحشت سوار ہوگی کہ دیکھئے کیا پیش آتا ہے اور اپنے سزایاب ہونے کا خیال ہوگا اس لیے وہ بھی نہ چاہے گا کہ حاکم کا سامنا ہو اور جو تحصیلدار اپناکام کرتا ہے اس کو خوشی اور مسرت ہوگی کہ مدت

کے بعد وہ وقت آیا کہ میری کار گزاری حاکم کے روبر و پیش ہو گا۔ گو حاکم کے حاکمانہ انداز سے وہ بھی ڈرتا ہے لیکن اس کا ڈرنااور نوع کا ہے اس طرح فرمانبر دار اور نافرمان بندے کو سمجھ لیجئے اور بیرنہ سمجھا جائے کہ مطبع کو اپنے اعمال پرناز ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 29، م 257، 258)

#### توبه کرنے کاایک فائدہ عاجلہ

اور ایک فائدہ عاجلہ بھی ہے وہ یہ کہ بار بار توبہ کرنے میں اللہ تعالی نے یہ خاصیت رکھی ہے کہ چند روز میں بندر تنجوہ گراہ چھوٹ جاتا ہے۔ بن یہ توبہ کی برکت ہے کہ اس سے تائب آخر کار متقی پر ہیز گار ہو جاتا ہے۔ غرض اگر گناہ اور توبہ دونوں کے سلسلے برابر جاری رہیں تب بھی ان شاء اللہ تعالی گناہ کا سلسلہ مث جائے گا اور توبہ کا سلسلہ "بمقتضائے" سبقت رحمتی علی غضبی"

(میری رحمت میرے غضب ہے براہ گئی) غالب آجائے گا جیے سلیٹ کی لکھائی ہے کہ پائی ہے من جائی ہے اس طرح گذاہ جی آب رحمت ہے من جائیں گے لیکن اس ہے گذاہوں پر دلیر نہ ہونا جا ہے اس لیے کہ میر امقعود تواس ہے یہ ہے کہ جو شخص چاہتا ہے کہ میں گذاہ نہ کر وں اور نفس ہے کشا کش ہوتی ہے جبھی یہ غالب ہوتا ہے کہ باوجود تقاضائے شدیدے نفس کے مقتضاء پر عمل نہیں کر تااور کبھی بقتضاء پشریت اس کا نفس غالب آجاتا ہے اس ہے کہ باوجود تقاضائے شدیدے نفس کے مقتضاء پر عمل نہیں کر تااور کبھی بقتضاء پشریت اس کا نفس غالب آجاتا ہے اس ہے کہ وحتی ہے اور تو ہہ کرتا ہے اور تو ہہ کرتا ہے اور تو ہم کرتا ہے اور اس کی ہمت تو شخص کی ہمت تو شخص کی ہمت ہو گا۔ ایک دن ضر ور متقی و پر ہیر گار ہو جائے گا۔ اگر نہ بھی ہو لیکن مغفور توان شاء اللہ ہو گا۔ باتی جو پہلے ہے گناہ میں دلیر ہے اور اس کو پھھ غم ہی نہیں اس کے غم کے علاج تن کی کیاضر ورت ہے اس کو سے خطاب نہیں کہ گناہ ہے گناہ ہوا اس کا علاج ہی سے ہر مقصود گناہ کی اجازت و بینا نہیں۔ نیز ظاہر ہے کہ جس ہے گناہ بوالک نہ ہو اور جس ہے گناہ ہوا کہ سے گناہ بوا کس نہ ہو کہ و کسے گناہ ہوا کہ کہ جس ہے گناہ ہوا کہ سے کہ نوداس حدیث میں بڑا فرق ہے۔ اگر کوئی طالب علم شبہ کرے کہ حدیث میں تو آیا ہے: التانب من الذنب کمن لا ذنب له (گناہ ہے تو ہہ کرنے والا مشل اس خوض کے ہے جس نے گناہ نہیں کیا) جس سے مما ثلت معلوم ہوتی ہے جواب یہ ہے کہ خوداس حدیث ہیں قرق معلوم ہوتا ہے اس لیے کہ مشبہ ہو ، وجہ شبہ میں مرتب نیاد زیادہ ہے۔ پس من لا ذنب له (جس نے گناہ نہیں کیاور تانب من الذنوب (گناہ ہے تو ہہ کرنے والا ہے) میں فرق معلوم ہوتا ہے کی مشبہ ہوتا ہے کی مشبہ ہوتا ہے کی مشبہ ہوتا ہے کی المت جد والا ہے گناہ نہیں کیاور تانب من الذنوب (گناہ ہے تو ہہ کرنے والا ہے) میں فرق معلوم ہوتا ہے اس کے کہ مشبہ ہوت وہ شبہ میں فرق میں درخود اس میں کیاور تانب من الذنوب (گناہ ہے تو ہہ کرنے والا ہے) میں فرق ہے۔ در نطاب عیم الامت جدود و کروں کے کوراس کیاور تانب من الذنوب (گناہ ہے تو ہر کرنے والا ہے)

نقشبندىيە، چشتبە اور سهر وردىيە كاخاصە

حضرت مولانانے فرمایا ہے تو چھوٹا منہ بڑی بات ہے تشخیص کہ آپ کو نقشہندیت ہے مناسبت ہے میرے دل کو بالک نہیں گئی آپ کی مناسبت چشتہ ہے اتن صاف ہے کہ حک کرنا بھی مشکل ہے۔ آپ کی طبیعت میں فطر تا شور شاور دار فسنگی موجود ہے۔ عشق اور مجت کا مادہ ہے اور یہی چشت کا حصل ہے ایسے مخص کو نقشبندیت کی تعلیم کرنا فطرت کو بدلنا ہے جس ہے بھی نفع نہیں ہو سکتا نقشبندی وہ لوگ ہوتے ہیں جن کی طبیعت میں متانت ہوتی ہے ان کے مزان سلاطین کے ہوتے ہیں۔ نقشبندی سلوک اہتمام کا ہے اس میں سب کام ضابطہ کے ہیں آپ کے مزاج کے مناسب تو بے سرو پاسلوک ہے۔ آپ کو ضابطہ میں مقید کرنا تکیف مالایطاق ہے۔ عرض کیا آپ کی محبت میں تو جھ کو سکون تھا اس کے بعد کہیں سکون نہیں فرمایا: "سبوح لها منها علیها شواهد الحمد لله "خود آپ کوال میں است کا اقرار ہے معلوم ہوتا ہے کہ میری تشخیص صحیح تھی پھر آپ کو کیا ہو جھی تھی کہ دو سری جگہ مارے مارے لیے پھرے مگراس میں بھی ایک نفع ہے۔ "اکشیاء تعدف ہاضدادھا" (اشیاء اپنی ضدسے پیچائی جاتی ہیں) اب آپ کو زیادہ نفع ہوا تھا تب ہی توانہوں نے جھی کو بھی کھینچا۔ فرمایا ہے جہ بات ہے کہ دو بھا کیوں کا مزان ایسانی ہوتا کو دو سری جگہ رفع ہوا تھا تب ہی توانہوں نے بھی کو بھی کھینچا۔ فرمایا ہے جب بات ہے کہ دو بھا کیوں کا مزان ایسانی ہوتا ہوت کے دو بھا کیوں کا مزان ایسانی ہوتا ہوتے نہیں ہوگا دیست عاقان اور حکیمانہ ہو اور چشتیہ مجونانہ ہوتا ہوتے کہ یہ اس اور چشتیہ مجونانہ ہوتا ہوتے کہ یہ اس اور چشتیہ مجونانہ ہوتا ہوتے کہ بیں اب تو آپ کے حسب حال ہے۔

. بعدازیں دیوانہ سازم خویش را

آزمودم عقل دوراندیش را

(میں نے عقل دور اندیش کو بہت آزمایااس کے بعد اپنے آپ کو دیوانہ عاشق بنالیا)

(خطبات مكيم الامت جلد29، ص273)

غير مقلدا بنانام الل حديث ركفت بي

غیر مقلدلوگ اپنانام اہل حدیث رکھتے ہیں لیکن حدیث سے ان کو مس بھی نہیں ہوتا صرف الفاظ پر رہتے ہیں اور حدیث میں جو بات سمجھنے کی ہے جس کی نسبت وارد ہے: من یرد الله به خیرا یفقهه فی الدین» (جس شخص سے اللہ تعالی بھلائی کا ارادہ کرتے ہیں اس کو دین کی سمجھ عطافر ماتے ہیں) وہ اور چیز ہے اگر وہ صرف الفاظ کا سمجھنا ہوتا تو کفار بھی توالفاظ سمجھتے تھے، وہ بھی فقیہ ہوتے اور اہل خیر ہوتے۔ تفقه فی الدین بہ ہے کہ الفاظ کے ساتھ دین کی حقیقت کی پوری معرفت ہوتوا لیے لوگ حفیہ میں بکثرت ہیں۔ حضرت حاجی صاحب ایک شیخ تھے، عالم ظاہری

پورے نہ تھے گر حقیق کی شان یہ تھی کہ ایک فحص بھو پال ہے ج کرنے آئے تھے حضرت ہے بیعت ہوئان کے ساتھ ایک دوسرے فحض بھو پال کے تھے جو سخت غیر مقلد تھے اور ان پہلے صاحب کو بھی وہ غیر مقلد سجھتے تھے۔ ان بھو پالی غیر مقلد صاحب نے اس سے سمجھا کہ حضرت غیر مقلد کو بھی بیعت کر لیتے ہیں۔ انہوں نے ان صاحب کی معرفت حضرت حاجی صاحب سے دریافت کرایا کہ میں بھی بیعت ہو ناچا ہتا ہوں گر غیر مقلد ہی رہوں گا۔ حضرت نے اس شرط کو منظور فرمایا پھر وہ خود حاضر ہوئے اور تصریحاً پوچھا فرمایا ہاں پچھ حرج نہیں۔ بس بیعت کرلیا لیکن بیعت ہو ناتھا خدا جانے کیااثر ہوا کہ اس کے بعد اول ہی وقت نماز میں نہ آمین کی نہ رفع یدین کیا۔ حضرت کو خبر ہوئی تو حضرت چو تک الحے اور بلا کران سے پوچھا کہ اگر آپ کی حقیق اور رائے بدل گئ تب تو خیر اور اگر میری خاطر سے ایسا کیاتو میں ترک سنت کا وہال اپنے اوپر، نہیں لیا۔ دیکھئے تحقیق کی شان ہے اور سنت سے ہمارے حضرات کو اور خصوصاً ایسا کیاتو میں ترک سنت کا وہال اپنے اوپر، نہیں لیا۔ دیکھئے تحقیق کی شان ہے اور سنت سے ہمارے حضرات کو اور خصوصاً عضرت میں ہن تو تیں۔ تو تعسب کہا جائے تو کس قدر ظلم ہے ہاں متعسب کہا جائے تو کس قدر قطم ہی بیل متعسب نہیں۔ تصلب ہیں متعسب ناحق ہٹ کی سے دو الے کو کہتے ہیں۔ (نطبات عیم الامت جلد 29 می کو کہتے ہیں۔ (نطبات عیم الامت جلد 29 می کو کہتے ہیں۔ (نطبات کیم الامت جلد 29 می کو کہتے ہیں۔ در خطبات کیم الامت جد 29 کو کہتے ہیں۔ در خطبات کیم الامت جد 29 کو کہتے ہیں۔ در خطبات کیم الامت جد 29 کو کہتے ہیں۔ در خطبات کیم الامت جد 29 کو کہتے ہیں۔ در خطبات کیم کا تھم

اس سے بڑھ کراور لیجئے ہار سے فقہاء نے لکھاہے کہ اجبی مرد کا جھوٹاعورت کواورا جنبی عورت کا جھوٹامرد او کھانا مکروہ ہے اس لیے کہ خیال ہوگا کہ اس میں سے فلال شخص نے کھایا ہے پھراستدلال کیا جائے گا کہ بڑے سلیقے سے کھایا ہے۔ مثلاً معلوم ہوتا ہے کہ بڑانازک مزاح ہے اور نیز جس جگہ اس کاہاتھ لگاہے وہاں سے کھانے میں التذاذ ہوگا اور لیجئے امہات المومنین کہ جن سے نکاح ابداً حرام ہے ان کو حکم ہے کہ نرم لہجہ سے بات مت کروبلکہ کڑو ہے لہج سے بات کروتا کہ جس کے دل میں روگ ہے وہ طمع نہ کرے۔ بیبو! آخریہ قرآن وحدیث واحکام کس واسطے ہیں تمہارے عمل کے لیے ہیں جب تم عمل نہیں کروگی تواور کون کرے گا۔

الحاصل یہ جملہ احکام اس لیے ہیں کہ غیر اللہ کی محبت دل میں نہ پیدا ہو جاوعے غرض دیکھنے کی اجازت ہے اور نہ دکھلانے کی مگر بعضے باوجو دیر دہ کے نام کے پھر بھی ایساپر دہ کرتی ہیں کہ وہ مثل بے پر دگی ہی کے ہیں۔ سقہ کو حکم ہوتا ہے کہ اند ھیری منہ پر ڈال کر چلاآ اس کی آئھوں پر تواند ھیری چھے پڑے گی تمہاری عقلوں پر پہلے پڑگئی۔ میں کہتا ہوں کہ اگر اند ھیری ڈال نے سے اس کو نظر نہیں آتا تو گھڑے اس کو کیسے نظر آگئے کہ سیدھا وہیں پہنچتا ہے تو جس طرح کے اگر اند ھیری ڈول کو کیسے نظر آگئے کہ سیدھا وہیں پہنچتا ہے تو جس طرح کے اور کی دی تھڑوں کو دیکھتا ہے اگر کسی بی بی کو کبھی دیکھ لے تو کیا مشکل ہے بیبو! پر دہ توالی چیز ہے کہ اگر شریعت سے بھی اس کا علم نہ ہوتا تب بھی خود غیر سے اور حمیت کا قضاء تھا کہ پر دہ کیا جائے مگر یہ سب متعلق حیا کے ہے سواب توالی ب

حیائی شائع ہوئی ہے کہ پہلے جود نیاداروں میں حیاتھی وہ اب دینداروں میں بھی نہیں ہے عور توں میں ذرار کاوٹ نہیں ر ہی اس طرح مردوں کو شکایت ہے بلکہ مردوں کی شکایت عور توں سے زائد ہے اس لیے کہ عور تیں تو بہت پکی ہوئی ہیں مر دوں میں بہت کم عفیف نکلیں گے اور یادر کھو کہ جس طرح بیہ تعلقات شرعاً مذموم ہیں اسی طرح طریق محبت سے بھی مذموم ہیں کیونکہ حق تعالی کی محبت کے ساتھ غیر پر نظر نہیں ہوسکتی۔ اگر غیر پر نظر ہوتو وہ کاذب اور مدعی ہے۔مولانانے ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک عورت جارہی تھی ایک مرداس کے پیچیے ہولیااس عورت نے پوچھاکہ تم میرے ساتھ کیوں آتے ہو، کہا مجھے تجھ سے محبت ہے اس عورت نے کہا کہ میری بہن مجھ سے زیادہ حسین ہے ميرے يجھے آر ہى ہے وہ مرداس كى طرف چلنے لگااس عورت نے ايك دھول رسيد كى اور كها:

گفت اے ابلہ اگر توعاشقی پس چرا برغیر افکندی نظر این بود دعویٰ عشق اے بے ہنر

در بیان دعوے خود صادتی

(اس نے کہاکہ اے بیو قوف توا گرعاش ہے اور اپنے دعوے عشق میں سیاہے تو پھر غیر پر نظر کیوں کرتا ہاے بہر کیا ہی تیرے عشق کادعویٰ ہے)

حضرت ابراہیم بن ادہم رحمۃ اللہ علیہ بہت بڑے عارف گزرے ہیں اول بادشاہ تھے بادشاہی جھوڑ کر درویتی اختیار کی تھی اور وطن چھوڑ دیا تھاجب گھر سے گئے تھے توبی بی کوامید تھی چنانچہ لڑ کا پیدا ہواجب وہ سیانا ہوااس نے سنا كه ميرے باپ اس طرح حلے كئے اب مكه معظمه ميں ہيں چنانچه بيال كاوہاں پہنچا، حضرت ابراہيم رحمة الله عليه طواف کررہے تھے جب اس لڑکے کو دیکھاتو محبت کاجوش ہوا پتہ نشان پوچھنے سے معلوم ہوا کہ میر اہی بیٹا ہے اور اس نے بھی جانا کہ میراباپ ہے جھک کر سلام کیا۔حضرت ابراہیم رحمۃ الله علیہ نے پوچھا کہ بیٹا تیراند ہب کیاہے کہ مسلمان ہوں اورزیادہ خوش ہوئے اور سینے سے لگالیاای وقت الہام ہوا کہ اے ابراہیم دو تحبیس ایک دل میں جمع کرتے ہو۔ حب حق مودل میں یاحب پسر جمع ان دونوں کو توہر گزنہ کر

اے ابراہیم! اس منہ سے ہماری محبت کادم بھرتے ہواسی وقت دعا کی اے اللہ! اسے اٹھالے، چنانچہ گردہ میں در دہوااور لڑ کا جاں بحق ہو گیا، اہل سیر نے لکھاہے کہ وہ لڑ کا حضرت ابر اہیم کی نگاہ اور توجہ سے ولی کا مل ہو گیا تھا، پس جب بیٹے کی اتنی محبت جائز نہیں کہ جو حق تعالی تو اجنبی ہے جس کا منشا محض خواہش نفسانی ہو محبت کرنا کیسے جائز مو گا\_ (خطبات مكيم الامت جلد 29، ص 310،310)

## احسان كامفهوم

اب یہ سیجھے کہ میں نے اس وقت اس لیے احسان کے بیان کو اختیار کیا ہے کہ اس کی بڑی ضرورت ہے لوگ اس سے بالکل غافل ہورہے ہیں۔احسان کے متعارف معنی جوار دو میں مشہور ہیں وہ یہاں مراد نہیں۔ یہ عرفی لفظ ہے اس کے معنی ہیں اچھا کر نااور یہاں مر ادعبادت کو اچھا کر نا۔اب دیکھے اول تولوگ عبادت ہی سے بھا تے ہیں اس کی طرف متوجہ نہیں ہوتے ، دنیوی کاموں میں دن رات گئے رہتے ہیں ذراذراسی باتوں کے لیے مشقت اٹھاتے ہیں۔ خصوصاً اگر تھوڑی سی دنیاوی امید ہوتی ہے تو بڑی بڑی مختیں کرتے ہیں اور مشقتیں اٹھانے میں دریخ نہیں کرتے ہیں اور مشقتیں اٹھانے میں دریخ نہیں کرتے ہیں اور مشقتیں اٹھانے میں دریخ نہیں کرتے ہیں عبادت عیم الامت جلد 29، می 318)

مصنوعی شیخ اور واقعی شیخ کو پیچاننے کاطریقہ

بس بید دیکھ لو کہ اس کے پاس رہنے سے عبودیت حاصل ہوتی ہے یا نہیں یاخوداس کے خفیہ حالات میں عبودیت غالب ہے یا نہیں۔ بنائی ہوئی بات حجب نہیں سکتی، نہیں ہوسکتا کہ کوئی بنظر غور دیکھے اور تضنع ظاہر نہ ہو جائے، غرض بڑی شکلیت اس بات کی ہے کہ مجھی اس تلاش کے لیے بھی گھرسے قدم نہیں نکالانہ کچھ وقت صرف کیااور نہ بچھ مال صرف کیا، میں کہتا ہوں

کہ آج کل تواس قدر سہولتیں ہیں کہ اس سے پہلے بھی نہیں ہوئی ہوں گا۔ سفر بہت آسان ہے وقت بھی تھوڑالگتاہے دام بھی تھوڑ کے خرچ ہوتے ہیں لوگوں میں ہم نے یہ خبط تود یکھاہے کہ ذرای بڑی بوئی کی تحقیق کے لیے بڑے سفر کرتے ہیں اور اس کو بڑا فخر سبھتے ہیں اور نہ کرنے والوں کو کہتے ہیں کہ ان کی طبیعت میں جمود ہے، تحقیقات کا مادہ ہی نہیں اسی وجہ سے ترقی نہیں ہوتی، بعضوں کو یہاں تک بھی دیکھا کہ جب ملاز مت سے چھٹی اور تعطیل ہوتی ہے تو تبدیل آب و ہوااور تفریح طبع کے لیے شملہ یا منصوری یا نینی تال جاتے ہیں اور اس میں بڑی رقم خرچ کرتے ہیں تو فضول کا اہتمام اور ضروری دین کا اس سے عشر عشیر بھی نہیں۔

صاحبوااب میں تواس پر کیا فتو کی لگاؤں آپ خود ہی اس فعل کے نیک وبد ہونے کا فیصلہ کر لیجئے، میں اس لیے فتو کی نہیں لگاسکٹا کہ فتو کی دینے میں مجھے اس کا ثبوت دینا پڑے گا کہ شملہ جانااور نینی تال جانا جائز ہے اور فقہ میں کوئی جزئیہ ایسا ہے نہیں جو میں آپ کے سامنے پیش کر کے آپ کو مجموج کردول اور اگر قواعد سے فتو کی دیا جائے تواس کو مانا کون ہے مگر میں آپ سے ایک مثال فرض کر کے بوچھتا ہوں کہ جس شخص کو کھانے کی ضرورت ہواور وہ کھانانہ کھائے بلکہ اس کے بجائے تفر تک کے لیے بازار میں ٹہلتا پھرے اور سرمایہ وہاں فضول اشیاء میں فنا کردے تو کیا اس تفریخ ہو جائیں تو بازار میں ٹہلنے کی ممانعت صراحتا تابت نہیں کر تفریخ ہو جائیں تو بازار میں ٹہلنے کی ممانعت صراحتا تابت نہیں کر

سکتے۔اگراس نے بہی عمل رکھا تو میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ اس عمل کا انجام ہے ہوگا کہ وہ بھوک کے مارے مر جائے گااس کی وجہ کیا ہے حالا نکہ اس نے کوئی ناجائز عمل نہیں کیا، دونوں عمل ظاہر میں شرعاً جائز تھے کھانا بھی اور بازار میں پھر نا بھی مگر پھر بھی اس فعل کے فدموم ہونے کی وجہ اگر ہو سکتی ہے تو بہی ہو سکتی ہے کہ دونوں فعل اگر چہ مباح تھے لیکن ان میں ترتیب کی ضرورت تھی ضروری کو اول اور غیر ضروری کو بعد میں رکھنا چاہیے تھا۔ مباح تھے لیکن ان میں ترتیب کی ضرورت تھی ضروری کو اول اور غیر ضروری کو بعد میں رکھنا چاہیے تھا۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 354)

طالب کے لیے کیفیات کی طلب خطرناک ہے

طالبین کو میہ یاد رکھنا چاہیے کہ کیفیات کے پیچے نہ پڑیں اس میں بہت دھو کہ ہوتا ہے بعض وقت آدمی کی کیفیت سے بہت مسرور ہوتا ہے اور انجام اس کا میہ ہوتا ہے کہ اس کو مقصود سمجھنے لگتا ہے پھرا گروہ جاتی رہے تو مالیوس ہوتا ہے اور اگروہ نہ جائے تو تمام عمراس کا ہور ہتا ہے حالا نکہ میہ خفی شرک ہے کیونکہ کیفیت کوئی بھی ہو غیر اللہ ہواور طالب اللہ کا ہونا چاہیے نہ کہ غیر اللہ کا میر اللہ کا میں بڑاد ھو کہ ہے اس سے آدمی بلااعانت شخ کا مل کے بڑی مشکل سے بچتا ہے جس کا مقصود کیفیات ہوتے ہیں ان کے جاتے رہنے کے وقت ان کو ایسا صدمہ ہوتا ہے جیسے اپناکوئی محبوب مرگیا۔ دیکھئے حق تعالیٰ تو فانی نہیں جو طالب اللہ کا ہے اس کو میہ وقت مجھی پیش نہیں آتا کیونکہ اس کا محبوب تو موجود ہے اس کی اگر تمام کیفیات بھی سلب ہو جاویں تو وہ یہ کے گا۔

روز ہا گررفت گوروباک نیس توبمال اے آنکہ چول توباک نیست

(سارے دن ہی گزر جائیں تو گزر جائیں کچھ ڈر نہیں ، ہاں آپ رہ جائیں کیونکہ آپ کے سواکوئی پاک نہیں) جولوگ چار دن میں شکایت کرنے لگتے ہیں حقیقت میں ان کی نظر مقصود پر پڑی ہی نہیں اگر نظر پڑی ہوتی تو
دو حال سے خالی نہیں یا تو وہ مقصود حاصل ہو چکا ہے تب سے شکایت کس بات کی اور اگر حاصل نہیں ہو چکا ہے تب بھی
شکایت کا موقع نہیں اس واسطے کہ مقصود جتناذی و قعت ہوتا ہے اتن ہی وصول میں دیر لگتی ہے اور شکایت کا موقع
نہیں ہوتا۔ اگر حق تعالیٰ پر نظر پڑی ہے توان کی و قعت کے سامنے کوئی مدت بھی دیر میں داخل نہیں پھر جلدی کرنا کیا
معنی۔

یس یاتو مقصود کی و قعت ہی ان کے ذہن میں نہیں یا مقصود پر نظر ہی نہیں کی۔ کیفیات کے دھیان میں لگنے کے یہ نتائج ہیں ایس جلدی جب ہی ہوتی ہے جبکہ مقصود متعین نہ ہو یااس کی عظمت ذہن میں نہ ہو۔ دیکھئے ڈپٹی کلکٹری کے لیے کتنی مدت کی ضرورت تھی جس کواس مدت میں کامیابی ہو جائے تو وہ اس کو دیر میں کامیابی نہ کیے گا پھر جیرت ہے کہ خد، مطلوب ہے اور دیر کے لیے آمادگی نہیں کہ ادھر رات کو اللہ اللہ کیااور صبح تک معراج کا فرشتہ نہ آگیا تو کہتے ہیں

که ساری محنت اکارت ہے یہ تو وہی قصہ ہوا کہ "إذا صلی يومين انتظر الوحی» (دودن نماز پڑھی اور وحی کا انتظار شروع کردیا) (خطبات علیم الامت جلد 29، ص 358،359)

خداتعالی کے نام پر اعلی درجے کی شے دین چاہیے

صاحبو! خداتعالی کے نام کی اتن بے وقعتی نہ کرو، خدا کے نام کی چیز تووہ نکالنی چاہیے جوسب سے اعلی درجہ کی ہو خداواسطے کھانا دو تواعلی درجہ کا دو، کیڑا دو تواعلی درجہ کا دو، کیڑا دو تواعلی درجہ کا دو، کیڑا دو تواعلی درجہ کا دو، کیٹر او تواعلی درجہ کا دو، مالی حوصلہ ہو، لوگ کہتے توہیں کہ آج کل غزالی اور دازی پیدا نہیں ہوتے۔ میں بقسم کہتا ہوں کہ اب بھی ان سے بڑھ کر پیدا ہو سکتے ہیں لیکن ہاں آج کل ایسے کم پیدا ہوتے ہیں پیدا نہیں ہوتے۔ میں بقسم کہتا ہوں کہ اب بھی ان سے بڑھ کر پیدا ہو سکتے ہیں لیکن ہاں آج کل ایسے کم پیدا ہوتے ہیں اور اس کی وجہ آپ کی غلطی ہے کہ آپ تندرست صحیح الدماغ لوگوں کو عربی نہیں پڑھاتے ایسے لوگوں کو انگریزی میں در التے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، م 392،393)

بھانڈوں کے ہاتھی کا قصہ

قصہ اس کا بیہ ہے کہ اکبر بادشاہ نے ایک دفعہ بھانڈوں کو انعام میں ہاتھی دیا گرہاتھی کو کہاں تک کھلاتے۔ پس انہوں نے کیا کیا کہ اس کے گلے میں ڈھول ڈال کر بازار میں چھوڑ دیا اس ہاتھی نے بازار میں بہت فساد مجایا یہاں تک کہ بادشاہ کو خبر پہنچی، بادشاہ نے ان کو بلایا اور پوچھا کہ یہ کیا حرکت ہے؟ انہوں نے کہا حضور ہم غریب لوگ ہیں ہاتھی کے کھلانے کو کہاں سے لاتے اور پیشہ ہمار امانگنا کھانا، ہم نے اس سے بھی کہہ دیا کہ تو بھی مانگ اور کھا بادشاہ بہت خفیف ہوئے اور اس کی خور اک اپنے یہاں سے مقرر کردی۔

حضرت آج کل ہماری قوم نے مولویوں کو اکبر بادشاہ کا ہاتھی بنایا ہے کہ دین کی خدمت بھی کرو، مدرسے بھی قائم کرو، مخالفین اسلام کا جواب بھی دواور جھیک ہانگواور کھاؤ۔ اگر کوئی بات دین پر آئے تو مولویوں پر الزام کہ یہ مذہب کی خبر نہیں لیتے، یہ نہیں کرتے وہ نہیں کرتے ان سے کوئی پوچھے کہ تم نے بھی کسی دن مذہب کی خبر لی کہ مولوی صاحب یہ تم لواور اس سے دین کا کام چلاؤجب تم خبر نہیں لیتے اور خود مولوی صاحب کو گھر چندہ مانگنا پڑتا ہے تو وہ بھیک ما گئیں یاسارے کام کریں پھر چندہ میں بھی قوم فراخ دلی سے حصہ نہیں لیت ۔ حالت یہ ہے کہ جب کوئی عالم چندہ مانگنا ہے تورکیس صاحب یہ کہ جب کوئی عالم چندہ مانگنا ہے تورکیس صاحب یہ کہہ کر چل دیتے ہیں کہ میں ذرا گھر جاتا ہوں اور وہاں جاکر خدا ہی کے یہاں پہنچ جاتے ہیں پھر جب تک مولوی صاحب کے بیٹھے رہنے کا احتمال رہے گانگئے ہی کے نہیں۔ میر اخیال تو یہ ہے کہ خیر قوم خوج کیے کیاوہ کیا مگر علماء کا بھی ان کے ساتھ یہ رہنے کا احتمال رہے گانگئے ہی کے نہیں۔ میر اخیال تو یہ ہے کہ خیر قوم خوج کیے کیاوہ کیا مگر علماء کا بھی ان کے ساتھ یہ رہنے گا احتمال رہے گانگئے ہی کے نہیں۔ میر اخیال تو یہ ہے کہ خیر قوم خوج کیے کیاوہ کیا مگر علماء کا بھی ان کے ساتھ یہ رہنگ ہونا چاہیے۔

بے زر و منج بصد حشمت قارول باشی

اے دل آں بہ کہ خراب ازے گلگوں باشی

در رہ منزل کیلی کہ خطرہاست بجال شرطاول قدم آنست کہ مجنوں باشی (اے دل اس سرخ رنگ کی شراب سے دل لگانا بہتر ہے ، بغیر سونے ، خزانے کے تنہیں قارون کا سا دبد بہ حاصل ہوجائے ، کیلی کے رائے میں اگر چہ جان کے بہت سے خطرات ہیں مگر اس رائے میں قدم رکھنے کی پہلی شرط بیہ ہے کہ تم مجنوں ہو)

## علماء کوچاہیے کہ سوال نہ کریں

سوال کرناتونہایت ہی ذات کاکام ہے جو کرناہو خود خدا کے نام پر کریں اور قوم کو منہ بھی نہ لگائیں۔ اچھا ہے جیسا یہ دین کی خدمت سے محروم ہیں ہیں۔ بس خداہی پر نظرر کھیں حق تعالی ابناکام آپ ہی کریں گے۔ اس سوال ہی نے علاء کو بے قدر کر دیا۔ علاء کی بے قدری ، سادگی سے اور پھٹے ہوئے کرتے سے اور پھٹے ہوئے ہوئے اس کی تو وہ پھے بھی پر وانہ کریں مگر خدا کے لیے مستغنی ہو کر رہیں۔ اگر یہ ایسا اور پھٹے ہوئے جو تبیں ہوتی اس کی تو وہ پھے بھی پر وانہ کریں مگر خدا کے لیے مستغنی ہو کر رہیں۔ اگر یہ ایسا کریں تو مسلمان استے بے حس نہیں کہ حقیقت کونہ سمجھیں گے۔ ایک شخص پھٹے ہوئے لباس میں ہولیکن عالم ہو اور متقی ہوتو ممکن نہیں کہ مسلمانوں کی نظر میں اس کی عزت نہ ہو، بر خلاف اس کے جولوگ عبا قبا میں ہوتے ہیں اور متقی ہوتو ممکن نہیں کہ مسلمانوں کی نظر میں اس کی عزت نہ ہو، بر خلاف اس کے جولوگ عبا قبا میں ہوتے ہیں چاہے کیے ہی مہذب طریقے سے سوال کریں مگر ذلت ضرور ہوتی ہے خاص کر اس وقت جبکہ سوال بھی اپنی ذات خرور ہوتی ہے۔ اس پر اہل مدار س کہہ دیتے ہیں کہ اگراس طرح سے سوال نہ کیا جائے توکام کیسے ہیے ؟

# اہل علم کو سوال کرنے سے مرنابہتر ہے

میں کہتاہوں سوال ضرور ذلت ہے ہاں تحریک عام کامضا نقد نہیں اور اگر خلوص سے کام کیا گیا تواس تحریک کا تھی اثر ضرور ہو گااور اگر اثر نہ ہو تو نہ سہی، ہر شخص مکلف اپنے کام کا ہے جو اس کے بس کا ہو آپ اپنا کام کر چکے کوئی نہیں دیتامت دے۔ رہا کہ کام توبند ہو گیا میں کہتا ہوں کہ جتنا تھوڑا بہت ہو سکے کر واور جو بدون بڑی بڑی رقوں کے نہ ہو چھوڑ دواور اگر مدر سے بھی مٹ جانے دو۔

میں علاء سے کہتا ہوں کہ اس حالت میں تم اپنے گھر بیٹھو، مز دوری کرکے کھاؤ، کوئی آوے توپڑھادو کھانے کونہ سلے تواسی کونے میں مر جاؤ مگر ہاتھ مت بھیلاؤاور خدا تعالیٰ کے سامنے کہہ دینا کہ جتنا ہم سے ہو سکا اتنا ہم نے کیا اس سے نیادہ کے لیے سرمایہ کی ضرورت تھی، جو ہمارے پاس تھا نہیں جن کے پاس تھا انہوں نے دیا نہیں۔ سے زیادہ کے لیے سرمایہ کی ضرورت تھی، جو ہمارے پاس تھا نہیں جن کے پاس تھا انہوں نے دیا نہیں۔ (خطبات حکیم الامت جلد 29، ص 400،401)

خلوص کے ساتھ کام کرنے میں فاقد کی نوبت نہیں آئے گی

اور حضرت میں خدا پر توکل کر کے کہتا ہوں کہ ان شاء اللہ فاقد کی نوبت آئے گی ہی نہیں، کام سیجے، کام خود لوگوں کو متوجہ کر لیتاہے گر براہ خداللہ یت کے ساتھ سیجے یہ بھی نیت ندر کھئے کہ لو گون کار جوع ہو۔ خیر یہ تو دور کی بات ہے کس کس کورائے دوں اور کیے دل میں ڈال دوں؟ آج کل اہل علم کواس چندہ سے رو کناتو مشکل ہے اور یہ سوال کہ رسم د نیاسے اٹھناد شوار ہے کیونکہ ضعفاء کو ظاہراً تکلیف کا قوی اختال ہوتا ہے گر میں قوم سے کہتا ہوں کہ اپنے دین کی بے عزتی کیوں کرتے ہو علماء کے سپر دتم نے یہ چندہ کی خدمت کیوں کی ہے جن سے وہ ذلیل ہوئے اور ان کے ساتھ علم اور دین بھی ذلیل ہوا۔ غیرت قومی کیے تفاضا کرتی ہے کہ اپنے علماء کولوگوں کی نظروں میں بے وقعت دیکھا جائے۔ (خطبات علیم الامت جلد 29، م 402)

## بداياليني مين حضرت والاكاطرز عمل

اس میں توشک نہیں کہ میں لیتا ہوں میر ااور کوئی ذریعہ معاش نہیں گر چند شرطوں کے ساتھ لیتا ہوں مثلاً جب تک یہ نہ دیکھ لوں کہ اس ہدیہ دینے والے کو محبت کا جوش ہے اور بلا کسی غرض کے دیتا ہے اور ہدیہ قبول کر لینے میں کوئی خرابی اس وقت اس کے لیے یامیر سے لیے یاکسی شخص کے لیے نہیں ہے نہ آئندہ کی خرابی کا اختال ہے نہ کسی قشم کا دباؤ پڑے گانہ اس شخص کو حق بات کہنے میں وہ ہدیہ مجھے کچھ مانع ہوگا۔ یہ سب باتیں دیکھ لیتا ہوں اور مقدار بھی اس کی ہدیہ کی ہدیہ کی ہدیہ کی ہدیہ کی اس وعظ ہوتا ہے اس کی ہدیہ کی ہدیہ کی ہدیہ کی ہدیہ کی اس سے اگلے دن بھی کھانا نہیں کھاتا ہوں۔

غرض لیتا ضرور ہوں گراس طرح کہ نہ ایمان فروشی، نہ حیافروشی، نہ عزت فروشی ہو ورنہ ہے اگراخمالا بھی معلوم ہو جائے کہ ذرا آنکھ نیجی ہوگی تو ہفت اقلیم کی سلطنت بھی بحد اللہ میرے نزدیک کچھ نہیں۔ مجھے فاقہ سے بیٹھا رہنا اور گھر کے اندر مر جانا گوارا ہے گرکسی کے سامنے مہذب یا غیر مہذب پیرا یہ میں بھی اپنی حالت کا ظاہر کرنا گوارہ نہیں اور یہ فخر نہیں، شکر ہے جور قم آن بان کے ساتھ آوے وہ عطیہ اللی ہے اس سے ناک بھوں چڑھانا تکبر اور ناشکری ہے۔ گویہ مضمون بحث سے خارج ہے گراس وجہ سے زبان پر آگیا کہ مفید ہے اور میں چاہتا ہوں کہ میرے دوست بھی ایساکریں اس لیے بیان کردیا۔

ایک شخص نے میرے باس بانچ روپے بھیجے اور لکھا کہ یہ روپے طالب علموں کے واسطے ہیں اور میری فلال حاجت کے لیے ان سے دعا کراد بجئے۔ میں نے وہ روپیہ واپس کر دیااور لکھ دیا کہ طالب علم اس کام کے لیے نہیں ہیں، وہ روپیہ واپس آیااور اس نے لکھا کہ میں دعا بھی نہیں چاہتا طالب علموں کے لیے بھیجنا ہوں تب میں نے لے لیے۔ دیکھے اب ہواہدیہ، وہ کیاہدیہ ہے جس میں اپنی غرض بھی شامل ہو۔ حق تعالی کاار شاد تو یہ ہے إِنَّمَا نُطُعِهُ کُم لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِیدُ مِنکُم جَزَاءً وَلَا شُکُودَا ( ہم تم کو محض خداکی رضامندی کے لیے کھانا کھلاتے ہیں نہ تم سے بدلہ چاہیں اور شکریہ۔) اس میں جزائکرہ ہے بینی کوئی بھی بدلہ نہیں چاہتے حتی کہ دعا بھی نہیں اور شکور کے لفظ سے اس کی اور تاکید ہوگئ۔مطلب یہ ہواکہ اور کسی قشم کابدلہ تو در کناروہ خالی شکریہ بھی نہیں چاہتے۔

(خطبات حكيم الامت جلد29، ص404)

#### ہدیہ کے عام اصول

چنانچہ میں ہدیہ کے عام اصول عرض کرتاہوں وہ یہ ہیں کہ ہدیہ کسی کے مکان پر نہ لے، اپنے صدر مقام پر لے۔
اپنامقام ہدیہ کے لیے ہیڈ کوارٹرر کھے بابذریعہ منی آرڈر بھیجے تولے نے، کوئی گھر پر بلا کر دے توہر گزنہ لے۔ ایک جگھ ایک مختص مجھے گھر پر لے گئے اور بچھ پھل سامنے رکھ دیئے میں نے کھالیے پھر بچھ رو پید دینے گئے میں نے وہ نہ لیے
بہت اصرار کیا، مگر میں نے کہا کہ میری مصلحوں میں دخل نہ دیں، وہ مصلحت یہ تھی کہ ان کے علاوہ بھی بعض اہال
محبت مجھے اپنے گھر لے جانا چاہتے ہیں مگر وہ غریب ہیں، پچھ ہدیہ نقد نہیں دے سکتے اس واسطے وہ مجھے نہ لے جائیں
گے۔ جب یہ بات لوگوں کو معلوم ہوگئی کہ مکان پر جاکر میں نہیں لیتا ہوں توسینکڑوں بلانے والے پیدا ہوگئے مگر وہ
بہت خفا ہوئے کہ یہ بچ اور چال ہے تا کہ شہر ت زیادہ ہو۔ میں نے کہا چال اور بچ ہی سہی مگر ایڈاءر سال چال اور بچ تو
نہیں، لوگوں کو پچھ فائدہ ہی پہنچا۔ یہ ہیں اصول ہدیہ کے نیز لینے والے کو چاہے کہ دینے والے کی گنجائش بھی دیمے اگرچہ دینے واللامیر ہی ہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 407)

# عور توں میں تلاوت قرآن بالکل متر وک ہے

غرض تلاوت بڑی چیز ہے جس کی طرف سے لوگوں میں عام غفلت ہے۔ بالخصوص عور تیں تواس سے بہت ہی غفلت کرتی ہیں۔ بس عور توں کو تورسموں سے کام ہے۔ بہی ان کادین ہے اور بہی ان کا قرآن ہے۔ یہ رسم ضرور ہے کہ قرآن جہیز میں دیا جاتا ہے مگر کا ہے کے لیے دیا جاتا ہے صرف رسم پوری کرنے کے لیے بس گھر پہنچتے ہی وہ قرآن طاق نسیان پرر کھ دیا جاتا ہے اور بڑی حفاظت کے ساتھ مجھی اس کو جزودان میں سے نکلنے اور ہوا لگنے کی نوبت نہیں آتی۔ اس میں اس کا قصور تو ہے لیکن اوپر والوں کا بھی ہے کہ اس کوپڑھنے نہیں دیتے۔

# دلہن کا قرنطینہ اور دلہن کی کیاگت بنتی ہے

کونکہ ان کو کچھ دنوں تک قرنطینہ میں رکھا جاتا ہے۔اس طرح سے کو کھڑی میں بند کی جاتی ہے کہ ہوا کو بھی ترس جاتی ہے۔ایک مدت منہ پر ہاتھ رہتا ہے اور یہ قیداس بیچاری کی بیاہ سے پہلے ہی سے شر وع ہو جاتی ہے۔مائیوں بھلائی جاتی ہے اس طرح کہ ایک جگہ سے نہیں نکل سکتی اور بیاہ ہونے کے بعد تووہ عجائب المخلو قات میں سے ہو جاتی ہے ہے دور دور سے اس کودیکھنے والیاں آتی ہیں اور وہ اس طرح انسان سے جماد بنائی جاتی ہے کہ اس کے آئکھ رہے نہ زبان رہے نہ کسی طرف دیکھ سکتی ہے بیشاب پا خانہ کو بھی جانا ہو تو دوسرے پکڑ کرلے جاتے ہیں۔

صاحبوا بیہ کیاخرافات ہیں کون سی عقل ان باتوں کواچھا بتاتی ہے خیر اگران باتوں سے شریعت میں خلل نہ پڑتاتو حرج بھی نہ تھا، مگر حالت بیہ ہے کہ اس قرنطینہ کے زمانہ میں نماز تو بالکل ہی ناجائز ہو جاتی ہے اور تلاوت وغیرہ کا تو ذکر ہی کیا، قرنطینہ کے بعد منہ پر ہاتھ ہوتا ہے میں کہا کرتا ہوں کہ منہ پر ہاتھ نہیں بلکہ ہاتھ پر منہ ہوتا ہے کیونکہ دلہن دونوں گھنوں پر ہاتھ رکھ کر ہاتھوں پر منہ رکھ دیتی ہے۔

اس وقت دلہن بالکل مر دہ بدست زندہ ہوجاتی ہے اور ان کی دین داری کی بید حالت ہوتی ہے کہ دلہن سے پردہ میں وہ کام تو کرادیں گے جو صدسے زیادہ بے حیائی کے ہیں (چنانچہ بعض رسمیں ایس فخش ہیں کہ ان کاذکر ہی نہیں کیا جاسکتا) یہ سب کام تو ہوں گے لیکن جب نماز کاوقت آوے گا تو وہ خلاف حیاہے نماز کیسے پڑھوائیں؟ اور خو در لہن تو بول بھی نہیں سکتی اگر کوئی دلہن نماز کانام لے اور پائی بھی وضو کے لیے مائے تو بوڑھی عور تیں کائیں کائیں کر کے اس کے بیچھے پڑ جائیں کہ نوج اب تو وہ زمانہ آگیا کہ نئی دلہنوں کا دیدہ بھی نہیں جھیکتا۔ غرض نے دنوں تک تو یہ مجبور کار ہی جب نماز ہی نہیں تو تلاوت قرآن کہاں۔ پھر چندروز تک اس طرح معمول متر وک ہوگیا پھراس کا اعادہ عادة دشوار ہو جاتا ہے۔ سواس طرح سے دوسروں کا بھی اس ترک تلاوت میں دخل ہوا۔ پھر مجھی ایسا ہوتا ہے کہ رخصتی کے بعد ہوجاتا ہے۔ سواس طرح سے دوسروں کا بھی اس ترک تلاوت میں دخل ہوا۔ پھر مجھی ایسا ہوتا ہے کہ رخصتی کے بعد ہی امید ہوجاتی ہے۔ پھر طبیعت اچھی نہیں رہتی، تلاوت کیسے ہو؟ پھر بچے ہوگئے پھر گھر کی مالک بن گئیں، کھانا پکانا، بھر بڑھی بھر بڑھی ہوگئی یہاں تک کہ مرگئیں، سب کام ہوگئے گھر تلاوت نصیب نہیں ہوئی۔

تمام عمر گزرگئی مگر تلاوت نصیب نہیں ہوئی

کوئی زمانہ ایسانہ آیا جس میں اس قرآن کو جو جہیز میں آیا تھاطاق نسیان پرسے اتار کر کھولنے کی نوبت آجاتی۔
ساری عمر شیطان نے راہ ماری اور ہمیشہ حیلے بہانوں میں رکھا اور تلاوت ہی نہ کرنے دی حالا نکہ سب حیلے فرضی تھے
اور صرف سستی اور بد نصیبی تھی میری والدہ نے ہم دونوں بھائیوں کو پالا، مگر سوائے ایام مجبوری کے معمولات کو ناغہ نہون و یا۔ اصل بات ہے کہ آخرت کی طرف سے ذہول ہو گیا اور تواب کو پچھ نہیں سمجھا جاتا۔ میں کہتا ہوں اگر فاوند دلہن سے نہ کہہ دے کہ قرآن شریف پڑھا کر میں فی سیپارہ سور و پید کا زیور بنوا کر دوں گا توسب حافظ ہو جائیں اور سب حیلے بہانے ندار دہو جائیں کیونکہ عور توں کو زیور کی بڑی حرص ہوتی ہے۔

(خطبات عكيم الامت جلد 29، ص 416،417)

نری امید کا کہیں تھم نہیں ہے

آخریہ بات قرآن میں کس جگہ ہے کہ امید ہی امید رکھو۔ یہ آیت جو میں نے تلاوت کی ہے قرآن ہی کی آیت ہے اور رجاء ہی کے بارے میں ہے اس کا مدلول تو یہ ہے کہ جو لوگ فلاں فلاں عمل کرتے ہیں وہ امید وار سمجھے جاسکتے ہیں اس مضمون کو میں نے بقدر کفایت بسط کے ساتھ بیان کر دیا۔ خلاصہ یہ ہے کہ حق تعالی نے رجاء کا طریق بھی بتا دی۔ وہ یہ کہ اعمال شرعی کرواور رحمت کے امید وار رہونہ یہ کہ خیال خام میں بھنے رہو۔ (خطبات عیم الامت جلد 29، ص 423)

# تیسویں جلد کے جواہر

#### بزر گوں کی نسبت غلط اعتقاد

بعض لوگ بزرگوں سے اس لئے تعلق رکھتے ہیں کہ ان سے دنیاکاکام بن جائے گااور ان کی نسبت یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ جو پچھ ان کے منہ سے نکلے گاوہ ی ہو جائے گاایک شخص مولانا فضل الرحمن صاحب منج مراد آبادی کی خدمت میں آیااور پچھ حاجت پیش کی حضرت نے فرمایا کہ میں دعا کروں گا کہنے لگا کہ دعا تو میں بھی کر سکتا ہوں یوں کہہ دیجئے کہ اس طرح کردیا۔

یادر کھو! بزرگوں کے اختیار میں کوئی شے نہیں ہے ان کا کام محض دعاکا ہے دعا کے سواپھے نہیں کر سکتے۔ پیلی بھیت میں ایک بزرگ سے ان کی خدمت میں ایک بڑھیا آئی اور اس نے اپنی کوئی حاجت پیش کی انہوں نے اپنے خاد م سے کہا کہ بڑھیا ہے کہ دو کہ اللہ تعالیٰ فضل کرے اس خادم نے یہ کہا کہ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فضل کرے گا۔ فقط کرے گا۔ میر از ور کیا ہے، میں کیا چیز ہوں پھر جاکر کہو کہ یہ کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ فضل کرے۔ دیکھے جو بزرگ ہیں وہ خوداپ کو محتاج اور مجبور سجھے ہیں سے ہوں پھر جاکر کہو کہ یہ کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ فضل کرے۔ دیکھے جو بزرگ ہیں وہ خوداپ کو محتاج اور مجبور سجھے ہیں سے بیل کے واسط میں ایک بزرگ مجدور ہیں سے والوں بیل سے والوں کو بزرگ بیل سے والوں کو بیل سے والوں کو بیل کے استعباط کر لیے ہیں یا مجند و بوں سے اعتقاد رکھتے ہیں وہ بھی محتاج بڑھا تک دیتے ہیں اور یہ لوگ ان میں سے بچھ الفاظ نکال کر ان سے بچھ استعباط کر لیے ہیں یادر کھو مجازیب سے تعلق آئ کو ہو گا جو دنیادار ہواس لئے کہ مجند وب سے دین کا تو پچھ استعباط کر لیے ہیں یادر کھو مجازیب سے تعلق آئ کو ہو گا جو دنیادار ہواس لئے کہ مجند وب سے دین کا تو پچھ ہیں کہ فائد ہ بھی صرف لوگوں کے زعم میں ہے۔ واقع میں وہ بھی نہیں، لوگ سجھتے ہیں کہ ان کے منہ سے وہ بو بیل میالا نکہ ان کے منہ سے وہ بی باتیں نکلتی ہیں جو ہونے والی ماری وہ حالت ہیں۔ اگروہ نہ بھی گئے جب بھی وہ بات ہوتی۔ غرض صحبت نیک کی طرف تو جہ بھی ہوئی تواس ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود کی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود کی کو موات ہود گی کہ ماتھ ماری وہ حالت ہود گی کو موات ہود گی کہ ماتھ میں وہ حالت ہود گی کو موات ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کو موات ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کے ساتھ ماری وہ میں ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کو موات ہود گی کی طرف تو جہ بھی ہوئی تواس ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کے ساتھ ماری وہ حالت ہود گی کے ساتھ ماری وہ اس میں کو موات ہود گی کے ساتھ میں وہ ساتھ کی کی طرف تو جہ بھی ہوئی تواس میں کو موات ہود گی کے ساتھ میں کو موات ہود گی کی کی طرف تو جو بیا دار ہوں کی کو موات ہود گی کو موات ہود گی کو موات ہود گی کو کی کو موات ہود گی کو کو کو کو کو موات ہود گیا کو کو کو کو کو

چوں گرسنہ میشوی سگ میشوی چوں کہ خوردی تندوبدرگ میشوی ( اگر بھو کے ہوتے ہو تو سگ ہو جاتے ہو)

یعنی یا توصحبت کی طرف توجہ ہی نہ تھی، صحبت مجھی اختیار کی تووہ بھی دنیا ہی کے واسطے، دینداروں سے دنیا طلبی بہی سخت غلطی ہے، نیک صحبت سے دین کا فائدہ حاصل کرنا چاہیے الحاصل نیک صحبت کا اختیار کرنانہایت ضروری ہے ہم شخص کو چاہیے کہ اپنی صحبت موجودہ پر نظر ثانی کرے اور بری صحبت جھوڑ کرنیک صحبت اختیار کرے۔ ہر شخص کو چاہیے کہ اپنی صحبت موجودہ پر نظر ثانی کرے اور بری صحبت جھوڑ کرنیک صحبت اختیار کرے۔ (خطبات علیم الامت جلد 30، م 30)

# ہندوؤں کوذ کروشغل کی تعلیم سے ممانعت کاراز

سے راز ہے اس میں کہ ہمارے حضرات نے ہندوؤں کو ذکر شغل کی تعلیم کرنے سے منع فرمایا ہے گو ناواقف لوگوں کی بھی رائے ہے کہ ان کو خداکا نام بتادینا چاہیے اس میں حرج کیا ہے شاید کسی وقت رفتہ اسلام کی طرف آ جائے مگر محقق جانتا ہے کہ حالت کفر میں ذکر شغل کرنے سے وہ اسلام سے قریب نہ ہو گا بلکہ پہلے سے زیادہ دور ہوگا کہ میں کیونکہ ذکر شغل سے اس پر کیفیات نفسانیہ کا ورود ہوگا جن کو وہ مقصود سمجھے گا اس کے بعد یہ خیال جم جائے گا کہ میں اپنے کفر پر رہ کر بھی مقصود کو حاصل کر سکتا ہوں تو اب اس کے اسلام کی کوئی امید نہیں۔ یہاں سے ان لوگوں کی غلطی واضح ہوگئی جوان جو گیوں کو عام کفار سے اچھا سمجھتے ہیں۔

#### حقيقت تصوف اوراس كاثمره

اور بعض لوگ غضب کرتے ہیں کہ ان لوگوں کو صاحب باطن سیھتے ہیں، چنانچہ آج کل ایک رئیس المشرکین کے ساتھ بہت سے مسلمانوں کو اس قسم کا عقاد ہے اور اس کی کر امتیں بیان کی جاتی ہیں۔ إنا لله وإنا إليه واجعون ان لوگوں نے بس مطلق مجاہدات کا نام تصوف رکھ لیا ہے اور چند تصرفات کو ثمر و تصوف سیجھ لیا ہے حالا نکہ تصوف نام ہے مجاہدہ بطریق الاسلام کا جس کا ثمرہ و ضاو قرب حق ہے، کفار کے مجاہدوں کو تصوف سے کیا نسبت اور ان نفسانی تصرفات کو قرب سے کیا تعلق ، یہ تو اونی مشت ہے، ایک مسمریزم والا بھی کر سکتا ہے تو بس وہ بھی صوفی ہو گئے۔ افسوس یہ ہے کہ اس غلطی میں بہت سے کھے پڑھے مبتلا ہیں جس کی وجہ بہے کہ ان لوگوں نے مسائل تصوف کو کسی مقت سے حاصل نہیں کیا محض سی سائل باتوں پر اعتماد کر لیا ہے اور یہ سیمھ میں نہیں آتا کہ اس کا فر کو ان لوگوں نے موحد کد ھرسے بنالیا حالا نکہ وہ صاف صاف کہتا ہے کہ میں پکا ہند وہوں بس وہی مثال ہے مدعی سے گواہ چست۔

#### كيفيت نفساني

اور یہاں سے ان سالکین کی غلطی بھی واضح ہو گئی جوان کیفیات و تصرفات اور کشف وغیرہ کو مقصود سمجھتے ہیں یادر کھو کہ ان کیفیات اور کشف کو مقصود سے بچھ تعلق نہیں کیونکہ یہ نفسانی کیفیات تو بکسوئی سے ہرشخص کو حاصل ہوسکتی ہیں (جن کیفیات کو قرب میں بچھ دخل ہے وہ ان نفسانی کیفیات سے بالکل جدا ہیں اور یہ وہ کیفیات ہیں جو تجلی

صفات الليہ سے سالک پر وارد ہوتی ہیں باقی ذوق وشوق کا غلبہ یا کیسوئی کا بڑھ جانا یہ سب نفسانی کیفیات ہیں ان کو مقصود سے کچھ نسبت نہیں ہاں اگر یہ مخص صحیح راستہ پر چل رہاہے توان نفسانی کیفیات سے طریق میں سہولت ہو جاتی ہے باقی انہیں کو مقصود سمجھ لینامقصود سے بے خبری کی دلیل ہے۔)

اور یادر کھوتصوف سے اصل مقصود ہے کہ اکمال شرعیہ یعنی طاعات واجبہ و مستحبہ کا بجالانا اور معاصی سے اجتناب کرنایہ بندہ کی طبیعت ثانیہ بن جائے بس ہے وہ چیز ہے جس سے قرب ورضاحق حاصل ہوتی ہے ، کیفیات و سفیات کواس سے پچھ تعلق نہیں اگر ایک شخص ادائے طاعات واجتناب عن العاصی میں پختہ ہو وہ کامل صوفی سفیات بھی اس پر وار دنہ ہوتی ہوں اور جس پر کیفیات بکثرت وار دہوتی ہوں۔ کشف و تصرف میں بھی ملکہ رکھتا ہو گر اوامر و نواہی میں پختگی حاصل نہ ہو وہ صوفی نہیں، خوب سمجھ لوبس ہے وہ معیار ہے جس میں مجھی غلطی نہیں ہوستی۔ اس کے بعد ارشاد ہواں الله لمع المحسنین بعض نے اس کواس مجاہدہ کے مقصود پر محمول کیا ہے ان کے ہوستی۔ اس کے بعد ارشاد ہواں الله لمع المحسنین بعض نے اس کواس مجاہدہ کے مقصود پر محمول کیا ہے ان کے نزد یک مطلب ہے کہ جو لوگ مجاہدہ کرتے ہیں اول ان کوراستہ بٹلاد یا جاتا ہے پھر جب وہ راستہ طے کر لیتے ہیں اس وقت ان کو نسبت احسان حاصل ہو جاتی ہے جس سے ان کے ساتھ معیت اللہ یہ قائم ہو جاتی ہے۔

(خطبات محکم الامت جادرہ میں مقال ہو جاتی ہو جس سے ان کے ساتھ معیت اللہ یہ قائم ہو جاتی ہے۔

# عالمگیرجس کاہاتھ بکڑلے وہ ڈوب نہیں سکتا

عالمگیر کے زمانہ میں ایک راجہ کا انقال ہو گیااس کے ایک نابالغ لڑکا تھااس لئے تخت کا مد کی بھائی ہوا مگر وزراء

چاہتے تھے کہ تخت کا مالک لڑ کا ہو لیکن اس کی امید کسی کونہ تھی سب کا یہی خیال تھا کہ عالمگیر تخت کا مالک بھائی کو بنا

دیں گے اور نابالغ لڑکے کو محروم کردیں گے۔ وزراء نے یہ تدبیر کی کہ اس نابالغ لڑکے کو اپنے ساتھ لے کر دہ بلی چلے

کہ شاید عالمگیر کو صورت دیکھ کرر تم آجائے تمام راستہ وزیراعظم اس لڑک کو آداب شاہی و ضروریات سکھاتا جارہا تھا

کہ یوں سلام کر نااور عالمگیریہ سوال کریں تو یہ جو اب دینا، یہ بات پوچھیں تو تم یہ کہنا جب وزیر سب پھی پڑھاچ کا اور دہ بلی

میں داخل ہوئے تو لڑکے نے کہا کہ بھلاا گرعا کمگیر نے ان سوالات کے علاوہ کوئی اور سوال کیا تو بیس کیا جو اب دوں گا۔

وزیر اس ذہانت سے دیگ رہ گیااس نے کہا صاحبرادے جس خدا نے تمہارے دل میں اس وقت یہ سوال ڈالا ہے وہ

وقت پر عالمگیر کی بات کا جو اب بھی تیرے دل میں ڈال دے گا۔ بس اب میں مطمئن ہوں غرض یہ لوگ ہے کو لے

وقت پر عالمگیر کے باس حاضر ہوئے عالمگیراس وقت زنانہ محل میں حوض کے کنارے عنسل کررہے شے اطلاع ہونے پر

زیران بلالیاوہ حاضر ہوااور سلام کیاا نہوں نے کھیل کے طور پر اس بچہ کے دونوں ہاتھ پکڑے حوض میں لائکادیااور کہا

چھوڑ دوں بچے بنیا عالمگیر سمجھے کہ بے و قوف معلوم ہوتا ہے۔ بھلا یہ بننے کا کون ساموقع تھا پوچھا بنتے کیوں ہو بات کا

### عارف كإحال

آج کل کیا حالت ہورہی ہے کہ دھمن بھی ان پر ہنتے ہیں۔ تو عارف ایسے موقع پر ضرور اپنی جان و آبروکی حفاظت کرے گا کہ جہان شریعت نے جان کو خطرہ میں ڈالنے اور اپنے کو ذلیل کرنے سے منع فرما یا ہوخوب سمجھ لویہ ساری گفتگواس پر چلی تھی کہ لوگ ملاؤں کو مسجد کے مینڈھے کہتے ہیں میں نے کہا تھا کہ یہ اب تو ہارے لئے باعث فخر ہے ہماس سے برانہیں مانتے کیو نکہ اس میں ہمارے لئے آیک اقراری فضیلت ہے پھر میں کہتا ہوں کہ یہ مسجد کے مینڈھے تم سے ظاہری مساکن میں بھی اچھے ہیں کیونکہ مسجد خداکا گھر تو ہے ہی اس لئے برکات میں تو دو سرے مساکن سے مساکن میں بھی اچھے ہیں کیونکہ مسجد خداکا گھر تو ہے ہی اس لئے برکات میں تو دو سرے مساکن سے دونراس کی صفائی ہوتی رہتی جھاڑو دی جاتی ہی تمہارے اکثر گھروں سے افضل ہے عمارت بھی چونہ بھی کی ہم ہر دونراس کی صفائی ہوتی رہتی جھاڑو دی جاتی ہے اور ہر سال ایک مر تبہ پوتا پھیرا جاتا ہے پھر بعض مسجدوں میں مینار اور گذیہ بھی ہوتے ہیں جیسے بادشاہ کا قلعہ ہو پھر بادشاہوں کے قلعہ میں تو گھوڑوں ، بیلوں فچروں کے پیشاب پاخانہ کی بد بو بھی ہوتی ہے۔ مسجد اس سے بھی پاک ہے اور زیادہ فضائل بیان کرنے کو جی بھی نہیں چا ہتا کیونکہ بھی جاتی کے در اس سے بھی پاک ہے اور زیادہ فضائل بیان کرنے کو جی بھی نہیں چا ہتا کیونکہ بین جاتا کیونکہ دو بی بیشا ہوتی ہے۔ مسجد اس سے بھی پاک ہے اور زیادہ فضائل بیان کرنے کو جی بھی نہیں چا ہتا کیونکہ

بامدى مكوئيداسرار عشق ومستى بكذار تابمير ددررنج خود برستى

(مدعی سے اسرار عشق ومسی مت کہواس متکبر خود ہیں کو خود پر سی کے رنج میں مرنے دو) کہیں فضائل معلوم کر کے تم بھی مسجد ہی میں نہ پڑو پھر ہماری راحت میں خلل پڑے۔ پس تم اپنے محلوں ہی میں خوش رہواور ہمیں مسجد دل ہی میں رہنے دو۔ (خطبات عیم الامت جلد 30، 103، 100)

معرفت برمھایے میں کمال ہوتی ہے

اور راز اس میں بیہ ہے کہ عشق عقلی کا تعلق روح نے ہے اور عشق طبعی کا نفس سے اور بڑھا ہے میں نفس تو کمزور ہو جاتا ہے مگرروح کمزور نہیں ہوتی بلکہ عارف کی روح بڑھا ہے میں جوانی سے بھی زیادہ قوی ہو جاتی ہے کیونکہ قوت روح کا مدار معرفت پر ہے اور معرفت بڑھا ہے میں کامل ہوتی ہے اس کو مولا نافرہاتے ہیں۔ خود قوی تر میشود خرکہن خاصہ آل خرے کہ باشد من لدن

(پرانی شراب قوی ہو جاتی ہے خاص کروہ شراب (یعنی وہ روحانی کیف اور لذت طاعات جو من جانب الله عطاہوئی ہے وہ بڑھایے میں اور تیز ہو جاتی ہے)

شراب معرفت کا تو خاصہ بیہ ہے کہ بیہ جتنی پرانی ہوتی ہے اتن ہی تیز ہوتی ہے۔ پس بڑھاپے میں طاعات کی روحانی لذت کم نہیں ہوتی بلکہ زیادہ ہوتی ہے۔ (خطبات تھیم الامت جلد 30، ص106)

### ایک یہودی کے مسلمان ہونے کا واقعہ

ایک یہودی کا قصہ نم کہ اس کا قرض جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذمہ آتا تھاایک دن آکر تقاضا كرنے لگا حضور صلى الله عليه وسلم نے فرمايا كه جب آوے گاديديں كے اس نے كہاميں تو آج لے كر جاؤں گااور آپ كو ر گھر بھی جانے نہ دول گا حضور صلی الله علیہ وسلم باوجوداس کے کہ صاحب سلطنت بنے اس کو پچھ نہیں کہا، صحابہ نے عرض بھی کیا مگر حضور صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ صاحب حق کو کہنے کا حق حاصل ہے۔ دیکھتے اس کو کہتے ہیں ریاست اب تومیں دیکھتا ہوں کہ نہ کچھ اختیار ات ہیں نہ ریاست ہے لیکن مجال کیا ہے کہ کوئی غریب آدمی اپنار ہا ہوا بھی مانگ لے۔ آجکل کی ریاست ہے ہے کہ کسی غریب کی گھانس چھین لی کسی پر چو کیدارہ اور فیکسس بڑھوا دیا۔ دیکھئے ادھر ایک یمودی دلیل اوراُد هر ایک دین دنیا کے بادشاہ اور پھر قانون سے بھی آپ کویہ حق حاصل ہے کہ مہلت لے لیں، گر باوجوداس کے آپ کے اخلاق نے اجازت نہ دی کہ اس کے ساتھ کچھ در شتی فرماویں۔اس لئے کہ مقصود تعلیم دینا تھاامت کو، چنانچہ دن بھر وہ یہودی وہاں جمار ہااور رات کو بھی حضور ملٹھ کیا تم ولت خانہ پر تشریف نہ لے گئے حتی کہ صبح ہو گئی صبح کو بعد نماز وہ سامنے حاضر ہوااور اس نے عرض کیا کہ میں نے اپنی کتابوں میں پڑھاتھا کہ نبی آخرالزمال صلی الله علیہ وسلم کی شان یہ ہوگی کہ وہ برائی کرنے والے کو برائی کابدلہ نہ دیں گے لکن یعفو ویصفح (یعنی معاف كرديں كے اور در گزر كريں كے ) ميں نے قصداً آپ مل التي اللہ على كا متحان كيا تھااب مجھے تحقيق ہو كيا كہ وہ نبي (صلى الله عليه وسلم) آب بى بير -اب مير مسلمان بوتا بول اور كهاكه اشهدان لا إله إلا الله واشهدان محمدا رسول الله، حدیث میں آیاہے کہ وہ یہودی بڑا کثیر المال تھااور مسلمان ہونے کے بعد اسلام نے اپنی خاصیت ظاہر کی چنانچہ حاضر ہو کر عرض کیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے باس بہت مال ہے میں اس سب مال کا آپ کو اختیار دیتا ہوں آب جہال چاہیں خرج کریں۔(خطبات عیم الامت جلد30، ص125)

#### حكايت حضرت سيرآ دم رحمة الله عليه

علیہ وسلم نے فرمایا کہ علماء دین کے امین ہیں جب تک امراء سے نہیں ملتے اور جب ان سے ملئے آئیں تو وہ دین کے رہزن ہیں ان سے بچو) وہ دنیاوار عالم جھلا اٹھے اور بادشاہ سے ایک ایک کی چار چار لگائیں، بادشاہ دھو کہ ہیں آگئے اور حضرت سیر آدم می خدمت میں کہلا بھیجا کہ حضور سے ہندوستان دار ظلمت ہے اگر حضور کہ معظمہ تشریف لے جاویں تو یہ مناسب ہے۔ جب بہ حکم حضرت کے باس پہنچا حضرت نے ایک خطشکر بید کا لکھ بھیجا کہ مجھے آپ نے دار ظلمت سے نکالا چنانچہ بہت اگر ام کے ساتھ آپ کوروانہ کر دیا۔ جب حضرت سورت پہنچ قوہاں کا صوبیدار حضرت کا مرید تھا، بہت اگر ام سے جہاز میں سوار کرادیا جس روز ہندوستان کے حدود سے نکلے ، شابجہاں نے خواب میں دیکھا کہ کی نے چار پائی سے گرادیا معجروں نے تعبیر دی کہ تمہاری سلطنت کا قطب چلاگیابس وہ زائل ہونیوالی ہے اور وہ قطب سلطنت سیر آدم شے۔ یادر کھویہ دنیاجو قائم ہے یہ صرف اللہ والوں سے ہے۔ چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ جب کوئی زمین پر اللہ اللہ کہنے والا نہ رہے گا قیامت قائم ہو جاوے گی۔ شابجہاں بہت خائف ہواای وقت سوار دوڑا نے مگر وہ حدود سلطنت سے نکل چکے تھے۔ (خطبات عیم الامت جاد 30 ہو اس علی میں ایک میں تیں ہوا کی وقت سوار دوڑا نے مگر وہ حدود سلطنت سے نکل چکے تھے۔ (خطبات عیم الامت جاد 30 ہو اور 20 ہو اللہ دورات کی ہو تا کو سلطنت سے نکل چکے تھے۔ (خطبات عیم الامت جاد 30 ہو اور 20 ہو اللہ کو تھوں کی میں آبی ہو اللہ کہت خانف ہوا ای وقت سوار دوڑا نے مگر وہ حدود سلطنت سے نکل چکے تھے۔ (خطبات عیم الامت جاد 30 ہو ایک کے دورات کیا ہو تا کہ دورات کی ہو تا کہ دورات کی دورات کی دورات کا کھوں کی دورات کی دورات کی دورات کی دورات کو کو دورات کیا ہو تھوں کی دورات کی دورات کو دورات کی دورا

## سلوك كامدار نفس كوشهوت سے روكناہے

بڑی بلاہ ارے اندر ہے کہ ہم شہوات کے پابند ہیں اور اس کا علاج ترک شہوات کے سوا پچھ نہیں اس لئے ہم سب کو ترک شہوات کی ضرورت ہے خصوصاً سالکین کو کیونکہ سلوک کا تو مدار اسی پر ہے کہ نفس کو شہوات سے روکا جائے جس میں معاصی سے تو بالکلیہ ہی رو کناضر وری ہے اور مباحات کی بھی تقلیل ضروری ہے، یہی مجاہدہ ہے مثلاً راستہ میں کسی عورت یامر دکو آتا ہوا دیکھا اور جی میں آیا کہ اس کو گھورواس وقت اکثر لوگ نفس کو شہوت سے نہیں روکتے، بس جی میں دیکھنے کا خیال آیا اور فوراً دیکھ لیا خواہ دیکھنے کے بعد نفرت ہی ہو جائے کیونکہ سب حسین نہیں ہوتے گراس سے بدون دیکھے نہیں رہاجاتا۔ (خطبات عیم الامت جلد 30 میں 170)

# خواب میں رسول اکرم ملتی ایکم کی صرف زیارت مدارِ کمال نہیں

جب زیارت فی الحیات میں بھی ہے بات ہے کہ عدم زیارت موجب نقص نہیں توخواب کی زیارت پر کمال کا مدار کیو نکر ہوسکتا ہے اور ان کا نہ ہوناموجب نقص کیے ہوگا۔ اس لئے اس کو مقصود نہ سمجھنا چاہئے بلکہ مقصود وہ اعمال ہیں جن کا بندہ کو مکلف کیا گیا ہے جو اس کے اختیار میں ہیں، پس اگرا یک شخص اعمال میں پختہ ہو گوخواب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت اسے بھی نہ ہوئی ہو وہ اس شخص سے اکمل ہے جس کو زیارت نبوی اللہ بھی خواب میں بکثر تہوتی ہے گراعمال اختیاری میں کو تاہی کرتا ہے۔ خوب سمجھ لویہ تو بھی میں ایک غلطی کار فع تھا لیکن اس میں کیا شک ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت بڑی محبوب اور لذیذ چیز ہے جس کی حسرت ہر مسلمان کے دل میں کیا شک ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت بڑی محبوب اور لذیذ چیز ہے جس کی حسرت ہر مسلمان کے دل میں

ہے تواگر بعض علاء کے قول پرامیدر کھی جائے کہ ہم کو قبر میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوگی تو کیا عجب ہے

کہ بیدامید پوری ہو جائے اور انا عند ظن عبدی ہی کے وعدہ پر نظر کرکے تو بہت ہی قریب امید ہے کہ ان شاء اللہ
اس گمان والے کو ضرور زیارت ہوگی۔ حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس کاراز فرماتے ہے کہ حق تو

یہ تھا کہ ہم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے جان دیتے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے جنازے کی نماز پڑھتے
گریہ تو مقدر نہ تھا جس میں ایک حکمت یہ تھی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

آنا فوط الکم کہ میں تمہارے لئے پیش خیمہ بن کر جارہاہوں پہلے جاکر تمہارے لئے راحت کاسامان کروں گا۔ اے صاحبو! تم بے فکر رہواور خوش رہو کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تمہازے لئے سامان کر رہے ہیں تو حق تعالیٰ نے اس کے بجائے میہ کر دیا کہ بعد مرنے کے قبر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہو جائے گی اس کے بعد میہ شعر بڑھتے تھے۔

> کشتے کہ عشق دار دنگذار دت بد ئیساں بجنازہ گرینائی بمزار خواہی آمد (عشق کی کشش تجھ کواس طرح نہ چھوڑنے گیا گر تو جنازہ پر نہ آئے تو مزار پر ضرور آئے گا)

اور جب قبر میں مومن کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیادت ہوگی تو چروہاں ظلمت کا کیاکام وہ قبر توان شاءاللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے انوار سے منور ہو جائے گی مضمون اکبر شاہ کی حکایت پر چلا تھا کہ ان کوایک رات قد بلوں کے گل ہونے سے سخت و حشت ہوئی اور قبر کی ظلمت یاد آکر بہت فکر ہوئی جس پر بیر بل نے ایک لطیفہ سے تسلی کی، میں نے کہا تھا کہ یہ بات محض لطیفہ ہی نہیں بلکہ اقوال علاء سے مؤید ہے گو قائم کو اس کی خبر بھی نہ ہو بہر حال جن لوگوں کو نور سے زیادہ و تلب ہوتا ہے ان کو ظلمت سے زیادہ و حشت ہوتی ہے بس چو مکہ ہر مومن میں نورایمان ضرور ہوتی ہے ۔ اس لئے گناہوں کی ظلمت سے ہر مسلمان کو و حشت ضرور ہوتی ہے ، مومن بے نور نہیں ہوتا گوضعیف النور ہوسکتا ہے اور اس ضعف نور ہی کی وجہ سے بعض کو ظلمت معصیت سے و حشت کم ہوتی ہے اگران کا نور کا مل ہوتا تو گناہوں سے بہت زیادہ و حشت ہو جاتا ہے جس مسلمان تو خوا مخواہ ہی گناہ کرتا ہے کہ اس کا نور باطن مبدل بہ ظلمت اور انشراح قلب مبدل بہ و حشت ہو جاتا ہے جس مسلمان تو خوا مخواہ ہی گناہ کرتا ہے کہ اس کا نور باطن مبدل بہ ظلمت اور انشراح قلب مبدل بہ و حشت ہو جاتا ہے جس مسلمان تو خوا مخواہ ہی گناہ کرتا ہو گئاہ کرتا ہے کہ اس کا نور باطن مبدل بہ ظلمت اور انشراح قلب مبدل بہ و حشت ہو جاتا ہے جس مسلمان تو خوا مخواہ ہی گناہ کرتا ہو گئاہ کہ ہوتا ہے بالضد ، اور گناہ کا منشا شہوت ہے اور اس کی ضد مجاہدہ ، چس محتلف ہیں اس لیے ان کا علاج دیجی مجاہدہ ، چس محتلف ہیں اس لیے ان کا علاج دیجی مجاہدہ ۔ جس محتلف ہیں۔ (مطب سے عکم الام محتلف ہیں۔ (مطب سے عکم الام علی محتلف ہیں۔ (مطب سے عکم الامت جلد 30 میں 178 میں ا

# حضرت ابوذر غفارى رضى الله عنه كے اسلام لانے كاوا قعه

حضرت ابوذر غفاریٌ ایک صحابی ہیں۔انہوں نے اسلام کا چرچاسنا تواینے گاؤں سے اپنے بھائی کو مکہ مکرمہ ہیجا تاکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات کی تفتیش کریں تاکہ حق کی شخفیق ہو جائے۔انہوں نے واپس جاکر پچھ حالات بیان کئے مگران سے ان کو تسلی نہ ہوئی آخر خود مکہ مکر مہ آئے مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے نہ مل سکے کیونکہ اس وقت میں حضور صلی الله علیه وسلم تک پہنچنا بہت مشکل تھا بچہ بچہ اسلام اور مسلمانوں کا دشمن تھا، یہ پر دلیم آ دمی، کوئی ان کا مکان بھی مکہ میں نہ تھا جہاں کھہرتے اور کھانے پینے کا آرام ہوتا مگر زمزم شریف عجیب دولت ہے انہوں نے ایک مہینے تک ای پر گزر کی جب بھوک لگتی تواسی کو پی لیتے جب بیاس لگتی تواسی کو پی لیتے ایک روایت میں ہے کہ ابوذر ایسے موٹے ہو گئے کہ پیٹ میں بٹ پڑ گئے مدت کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ان سے یو چھاتم یہال کیسے تظہرے ہو،انہوں نے اپناسارا قصہ ان سے کہہ دیا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کہا کہ چلو حضور صلی اللہ علیہ وسلم تک تمہیں میں پہنچادوں مگر زمانہ خوف کا ہے اس طرح چلو کہ کوئی رہے نہ پہچانے کہ تم میرے ساتھ چل رہے ہو میں آ کے آگے تھوڑے فاصلے پر چلوں گااور تم میرے پیچھے آنااور اس پر بھی اگر کوئی شخص مل کیاتو میں پیشاب کرنے کے بہانے سے راستہ کے کنارے بیٹھ جاؤں گا مگرتم گزرتے چلے جاناکسی طرح یہ ثابت نہ ہو کہ تم میرے ساتھ ہو ورنہ تمہارے واسطے بھی براہو گااور میرے واسطے بھی، یہ وہ وقت تھا کہ مسلمان کے ساتھ ہونا بھی جرم تھا۔ دیکھئے کس قدر خطرناک وقت تھا کہ مسلمان کے ساتھ ہونا بھی جرم تھا مگر دل کی لگی اس کو کہتے ہیں کہ اس ترکیب سے سیدھے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس پہنچے اور اول ہی جلنے میں مسلمان ہو گئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس وقت تم اپنے گاؤں کو چلے جاؤ ہمیں امیدہے کہ ہجرت کی اجازت ہو جائے گی۔ تب وہاں آ جانااور اپنے اسلام کو یہاں ظاہر نہ کر ناابوذر ؓنے عرض کیا کہ حضرت کفر کو تو ہمیشہ ظاہر کیااسلام کو کیا چھیاؤں گا۔ یہاں یہ سمجھ لینا چاہئے کہ یہ مخالفت امر نہیں ہے کیونکہ اظہار سے نہی شفقہ تھی اس خیال سے کہ مباداکوئی مخالف ایذا پہنچاوے اس صورت میں تعمیل امرنه کرنا مخالفت نہیں ہے بلکہ عمل علی العزیمت ہے اور اسی لئے یہ قصہ بیان کیا گیاہے) غرض انہوں نے گوارانہ کیا کہ اخفاءاسلام کریں اور اظہار کے لئے بھی بیہ غضب کیا کہ وہ صورت اختیار کی جس میں جان کا خطرہ تھا۔ مسجد حرام میں پہنچے وہیں کفار کی بیٹھک تھی جس کا نام دارالندوہ تھاجواب حرم شریف کا جزوہے وہاں سب کفار تھے آپ نے کیا کیا کہ اینے ایمان کی اذان دیدی۔اذان بالمعنی المصطلح نہیں بلکہ جمعنی اعلان ایمان کے ہے یعنی سب کے سامنے کھڑے ہو کر علی الاعلان کلمہ شھادت پڑھا پھر کیا تھا کفار تومسلمانوں کے خون کے بیاسے تھے سب لیٹ پڑے اور بہت مارا۔

بجرم عشق توام میکشند وغوغائمیت تو نیز برسر بام آکه خوش تماشائمیت (تیرے عشق کے جرم میں مجھے کھیئے لئے جاتے ہیں اور بھیٹر لگی ہوئی ہے تو بھی تو کو تھے پر آکر دیکھ لے کہ کتنااچھاتماشہ ہورہاہے)

اوراس سے پچھ تعجب نہ سیجے کہ ایک شخص دین کے واسطے اتنی ہمت کرے کیونکہ ایک مخلوق کی محبت میں دیکھا ہوگا کہ کیا کیا ہو جاتا ہے۔ ایک بازار کی عورت کے پیچھے لوگوں کی بعض دفعہ کیا کیا گتیں بنتی ہیں اس مار کی قدر وہی شخص جان سکتا ہے جس کو عشق کا مزہ آ چکا ہو، حضرت ابوذررضی اللہ عنہ نے غل مچایانہ پچھان کی خوشا مدور آ مدکی بلکہ چپ چاپ کھڑے ہے۔ نہ تھا کہ کفار مار ہی ڈالنے گر قدرت خدا کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ آگئے یہ بڑے رحمل تھے اور بڑے قوی تھان کی آواز بارہ میل تک جاتی تھی اور کیوں نہ ہوہاشمی تھے۔

(خطبات مكيم الامت جلد30، ص202-203)

#### عور توں میں شرک کااثر

ویہات میں شرک بھی کھڑت ہے جہ خصوصاً عور توں میں شرک کااثر بہت ہے مسلمانوں کے گھروں میں ہیں بدا ہے کہ دیوی اور سیتلا کی بوجی ہیں ہے جی بین کس کے چیک نکلتی ہے تواس ہے ڈرتی ہیں اور اس کو کوئی متصرف چیز بجھی ہیں اور سیتلا کی بوجا کرتی ہیں ہے کیا خرافات ہیں جیہے اور مرض ہیں ایسے چیک بھی ہے اور مرضوں کو کیوں نہیں بوجے اور مسلمان کے نزدیک تو کوئی باار ادہ اور مؤثر چیز خواہ وہ کئی ہی بڑی باتصر ف کیوں نہ ہو بوجے کے قابل نہیں ہو سی مسلمان کے نزدیک تو کوئی باار ادہ اور مؤثر چیز خواہ وہ کئی ہی بڑی باتصر ف کیوں نہ ہو بوجے کے قابل نہیں ہو سی مسلمان کے نزدیک تو پوجے کے قابل نہیں ہو کاس مسلمان کے نزدیک تو پوجے کے قابل بس ایک خدا ہے۔ اس کا اس کوخوف ہو سکتا ہے اور اس سامنے ایس ہی بندی کے سوا اور کوئی چیز مسلمان کی نظر میں قابل خوف اور قابل استعانت نہیں تمام دنیا خدا تعلیٰ کے سامنے ایس ہی بندی ہو جیسے ہم ہیں پھر ہم کو اپنے جیسے عاجزوں کا کیاخوف گر جہالت نے راہ ماری ہے فرضی چیز وں کی پوجا کرتے ہیں۔ ہو جیسے ہم ہیں پھر ہم کو اپنے جیسے عاجزوں کا کیاخوف گر جہالت نے راہ ماری ہے فرضی چیز وں کی پوجا کرتے ہیں۔ ہوں کو مغوس سیمھتے ہیں۔ بعض لوگ شگون لیتے ہیں اور بعض کہتے ہیں کہ شہید لیٹتے پیر نے ہیں اور بعن کہ شہید مرد وں کے مواس کے خلا اور ان کے چڑھا ہے ہیں۔ پھر ان شہید مرد مات کے لئے لوگوں کو متانے ہیں۔ پھر ان شہید مرد اس کی کیا خواس کی کیا ہوں کو متانے ہیں۔ پھر ان شہید مرد اس کی کیا ضرور ت ہے کہ دنیا میں آویں اور آویں بھی کا ہے کے لئے لوگوں کو متانے کے لئے ، جنہوں نے اللہ اور سے کہ خلق خدا کو ساتے پھریں ہو تھری کا لائد علیہ و سلم کے حکم کے خلاف ہے اور معمولی گناہ نہیں بلکہ بہت سے گارہ میں ہو کہ کو نکہ و سرح کاللہ اللہ علیہ و سلم کے حکم کے خلاف ہے اور معمولی گناہ نہیں بلکہ بہت سے گارہ کارہ میں کو نکہ کو نکہ و تو سے اور معمولی گناہ نہیں بلکہ بہت سے گارہ کی کو نکہ تو تو کو تانے کے گئاہ ہو کہ کو نکہ و تو کو نک کو نکہ و تو کو تانے کے گئاہ کہ کو نکہ و تو کو نکہ کو نکہ و تو کو نک کی کو نکہ و تو کو نک کو نکہ کو

حق العبر ہے جو تو ہہ کرنے ہے بھی معاف نہیں ہوتاان کی نسبت یہ خیال جنہوں نے اللہ کے لئے گرد نیس کوائی ہیں کس قدر لغو خیال ہے اور ان کو عالم الخیب سجھنا یہ دوسری غلطی ہے کیا شہید ہو جانے سے غیب کا علم ہوجاتا ہے۔

الاحول والا قوۃ الا بالله شریعت نے ان بتوں کورد کردیا ہے شہیدوں کالپنا جس کو کہتے ہیں صرف شیطانی اثر ہے بھی دہ قامے اور کبھی کوئی مشہور نام لے دیتا ہے کہ میں سدو ہوں یا فلانا ہوں ، سلمان کو بڑا پکاہو ناچا ہے شیاطین کا کیا در بیسب شرک کی باتیں ہیں مردعورت سب اس میں مبتلا ہیں۔ صاحبو! ہمارے حالات کس قدر ابتر ہیں۔ دین کا کوئی جزو بھی باقی نہیں، عقائد کی تو یہ حالت اور اعمال کودیکھئے کہ فعل اول اعمال ہے بعنی نماز علی العبوم وہ بھی متروک ہے مسلمان آدھے سے مسلمانوں کی بستی ہے اور مشکل ہے دو چار نمازی نکلتے ہیں ہرکام میں حکم اکثر پر ہواکر تاہے مسلمان آدھے سے نمازی نکلتے ہیں تو ہوائی الک کہ مسلمان آدھے سے نمازی نمیس فیصدی دوچار ہی مشکل نے دو چار ہی مشکل ہے جنازی نکا تھے ہیں لیکن آدھے سے کم بھی نمازی نمیس فیصدی دوچار ہی مشکل ہے میان نماز پڑھتے ہیں لیکن آدھے سے کم بھی نمازی نمیس فیصدی دوچار ہی مشکل ہے ور بات کی حالت ہے نمازی نمیس فیصدی دوچار ہی مشکل ہے ہوئی ایک عمل میں خور توں نے منازی کی حالت یہ کوئی نہیں کے میاں کوئی چڑے ہو گاکہ مسلمان ہو نے جب ان دوز مرہ کے اعمال کی سے کہ بعض عور توں نے منازی خور ہیں مسلمانوں سے یہاں کوئی چڑے۔ جب ان روز مرہ کے اعمال کی سے حالت ہے تو ان اعمال اسلام کی نسبت کیا کہا جائے جن کا کوئی معین وقت نہیں جیسے زکوۃ اور جج انمال کی حالت سے مولئ ہوائے کیم الامت جگر الامت علی میں میں معاور وقت نہیں جیسے زکوۃ اور جج انمال کی حالت ہے وان اعمال اسلام کی نسبت کیا کہا جائے جن کا کوئی معین وقت نہیں جیسے زکوۃ اور جج انمال کی حالت سے میں دو خور کی ان کوئی معین وقت نہیں جیسے زکوۃ اور جج انمال کی حالت سے میں دو اس کے میں ادر میں کوئی دو خور کی دو خور کی دو خور کی دو کا کوئی معین وقت نہیں جیسے دو کو قائد کے اس کی طرف سے تعمر انہوں کی دو کوئی دو خور کی کوئی معین وقت نہیں جی کے دور کی کوئی دو خور کی کوئی دو خور کی کوئی دور کی کوئ

#### وساوس كاعلاج

اہل سلوک کو بھی بعض مرتبہ ایسے وساوس آتے ہیں چنانچہ جوان میں جاہل ہیں وہ خود کشی کر بھی لیتے ہیں اور جو واقف ہیں وہ صبر کرتے ہیں اور راز اور علت وسوسہ کی ہیہ ہے کہ جب سالک اللہ کی راہ میں قدم رکھتا ہے توشیطان کو بڑا رخج ہوتا ہے اور چاہتا ہے کہ اس کو ضرر پہنچاؤں اول نماز روزہ فرائض واجبات کے ترک کی کو شش میں لگتا ہے کہ وی فرر ہے جب جانتا ہے کہ اس میں مجھ کو کامیابی نہ ہوگی اس وقت جسمانی ضرر اور پریشانیوں کو غنیمت سمجھ کر اس کے گوش قلب میں برے برے وسوسے پھو نکتا ہے سالک اس سے پریشان ہوتا ہے اور رخج کرتا ہے کہ اللہ اکبر میرے تو ایمان ہی میں نقص ہے کہ مجھ کو ایسے خطرات گزرتے ہیں حالا نکہ ان وسوسوں کا آنااس کو مطلق مضر نہیں ہاں موجب پریشانی کا ہے اور پریشانی کا موجب بھی اس سبب سے کہ اس میں ایک غلطی ہوتی ہے وہ یہ کہ سالک سمجھتا ہے کہ یہ وسوسے میرے قلب سے پیدا ہوتے ہیں منشاء ان کامیر اقلب ہے حالا نکہ یہ غلط ہے منشاء اس کا شیطان ہے کہ دی قلب میں پھو نکتا ہے قلب محض محل اور گزرگاہ وسوسہ ہے اس راز کے سمجھنے اور ذہمی نشین ہونے ہے کہ بعد ان شاء اللہ مطلق پریشانی نہ ہوگی بلکہ وسوسہ ہی کی جڑ کٹ جائے گی کیونکہ شیطان وسوسہ اس کے پریشان

کرنے کے لئے ڈالٹاہے جب وہ پریٹان ہی نہ ہوگا وہ وسوسہ ڈالنا چھوڑ دے گاتویہ علمی علاج ہے کہ جب وسوسہ آوے اعوذ باللہ پڑھے کیونکہ یہ ثابت ہو چکاہے کہ یہ فعل شیطان ہے اور تعوذ سے بلکہ مطلق ذکر سے شیطان دفع ہوتا ہے نیز جب ذکر کی طرف خوب متوجہ ہوگیا اور کامل توجہ دو طرف ہوتی نہیں تو وسوسہ کی طرف التفات نہ رہے گا اور بالفرض اگراس پر بھی وسوسہ آویں اور دفع نہ ہوں اور بالا ضطرار پریٹانی ہو تویہ بھی ایک مجاہدہ ہے تب بھی نفع ہی ہوا اس لئے رنجے نہ کرے اور جو شخص اسی فکر میں لگاہے کہ وسوسے دفع ہوں اور عبادت وذکر اللہ میں مزاآ وے جیسا کہ آج کل اکثر اہل سلوک کا حال ہے تو سمجھنا چاہئے کہ یہ شخص اسی غرے کے لئے ذکر کرتا ہے رضائے حق کے لئے نہیں کرتا۔

دوسراعلاج وسوسہ کا مطلق ذکر اللہ جیسا اوپر بھی اشارہ ہوا سوجب وسوسہ آوے ذکر شروع کردے۔
حدیث میں ہے اذا ذکر الله خنس لین جب مومن ذکر اللہ کرتا ہے توشیطان ہٹ جاتا ہے۔ واذا غفل وسوس
حدیث میں ہے اذا ذکر الله خنس لین جب مومن ذکر اللہ کرتا ہے توشیطان ہٹ جاتا ہے۔ واذا غفل وسوس
(جب غافل ہوتا ہے تو وسوسہ ڈالٹ ہے) اوپر اس کے عقلی لم (دلیل) بھی نہ کور ہوئی ہے اور وسوسہ آنے کی ایک
حکمت یہی ہے کہ اس میں حق تعالی کی طرف سے ملک کا امتحان ہے اس کی عبادت اس کے لئے تھی یا ہے کہ اس
کشاکشی اور بے لطفی میں بھی عبادت کرتا ہے اور ہے کہ سے وسوسہ کے وقت کس طرف متوجہ ہوتا ہے بعض توجب
شیطان وسوسے ڈالٹ ہے اس سے مناظرہ میں مشغول ہو جاتے ہیں سوالیا شخص عارف نہیں ہے اگر عارف ہوتا تواس
طرف ہر گزمتوجہ نہ ہوتا، لہذاان وسوسوں سے ہر گزپریشان نہ ہواور کام میں لگار ہے آج کل ہے بھی اہل سلوک کو خبط
ہوگیا ہے کہ مزہ کے طالب ہیں سے چاہتے ہیں کہ ذکر میں کوئی وسوسہ نہ آوے اور مزہ آوے طالب صادق کی ہر گزیہ
شان نہیں، صادق وہی ہے مزہ آوے نہ آوے ، کلفت ہو یاراحت ہو ہر حالت میں طالب رضاکا ہو۔

(خطبات حكيم الامت جلد30،ص232)

مزاح رسول اكرم صلى الله عليه وآله وسلم

اس مقام پرایک حکایت یاد آئی حضرت زاہر رضی اللہ تعالی عنہ ایک صحابی ہیں گاؤں میں رہا کرتے ہے کبھی کبھی مدینہ طیبہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتے اور گاؤں کی چیزیں ہدیۃ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کرتے ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کوشہر کی چیزیں مرحمت فرما یا کرتے اور یہ فرما یا کرتے کہ زاہر ماراگاؤں ہے اور ہم زاہر کے شہر ہیں ایک مرتبہ حضرت زاہر رضی اللہ عنہ بازار میں چلے جارہے تھے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آکر پیچے سے ان کو آغوش میں پکڑ کر د بایا آئھوں پر ہاتھ نہیں رکھا جیسا آج کل کرتے ہیں کیونکہ اس سے توایذ ااور وحشت ہوتی ہے حضرت زاہر اللہ علیہ وسلم نے آگر پیچے سے ان کو آغوش میں پکڑ کر د بایا آئھوں پر ہاتھ نہیں رکھا جیسا آج کل کرتے ہیں کیونکہ اس

ہیں پھر توانہوں نے غنیمت سمجھا کہ آج کادن پھر کہاں نصیب اپنی پیٹے کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جسد اطہر سے خوب ملنا شروع کر دیااس کے بعد حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مزاحاً فرمایا کہ کوئی ہے جواس غلام کو خریدے حضرت زاہر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ بارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میر اگا کہ کون ہے میں تو کم قیمت ہوں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اللہ کے نزدیک تو کم قیمت نہیں ہو، دیکھئے آپ ملٹ ایک کے ساتھ کس طرح پیش آئے اور ان کے وش کرنے کومزاح بھی فرمایا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم اسی مصلحت کے لئے گاہ گاہ مزاح بھی فرمایا کرتے تھے۔

ر سول اکرم صلی الله علیه وسلم کے مزاح میں حکمت ا

ایک پورپ کے بادشاہ کو میں نے خواب میں دیکھااس نے بیاعتراض کیا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت پر جھے صرف ایک شبہ ہے اور پھے نہیں وہ بہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ ہے مزاح فرما یا کرتے سے اور مزاح و قار کے خلاف بنیں بلکہ خلاف وہ ہم میں کوئی معتد ہہ مصلحت نہ ہواور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مزاح میں مصلحت وحکمت نہیں بلکہ خلاف وہ ہم کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حق تعالی نے ہیت اور رعب ایسا عطافر ما یا تھا کہ بڑے بڑے شان و شوکت اور جمات واللہ علیہ وسلم کے مزاح میں مصلحت و حکمت بھی وہ یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حق تعالی نے ہیت اور رعب ایسا عطافر ما یا تھا کہ بڑے برائ مرائ و شوکت اور عب جمالہ حدیثوں میں آیا ہے بین اگر حضور صلی اللہ علیہ و سلم صحابہ ہے ایس ہے تھے دریافت کریں اور ہیت اور عب حصابہ سے ایس ہے تعلق کا برتاؤ نہ فرماتے تو صحابہ کو جرات نہ ہوتی کہ آپ ہے بھی دریافت کریں اور ہیت اور عب کی وجہ سے الگ الگ رہنے اور اس حال ہوت کا ایک بڑا باب جو کہ استفسار ہے بند ہو جاتا اور تعلیم و تعلم کا بڑا حصہ مدود ہو جاتا اس لئے حضور صلی اللہ علیہ و سلم مراح وہ جو جاتا ہیں مزاح وہ جو جلکے بن اور چھچور بن پر دلالت کرے اس سے حضور صلی اللہ علیہ و سلم مزاح ہو تھے اور تیسرے وہ کہ و قار اور متانت سے ہو کذب اور خلاف میں اس میں نہ ہو چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا مزاح ای قسم کا ہوتا تھا جیسا کہ احادیث سے معلوم ہوتا ہے غرض کہ عضور صلی اللہ علیہ و سلم کا برتاؤ عربات تیں الامت جلد 20 کہ و تا دیث سے معلوم ہوتا ہے غرض کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا برتاؤ عربات تھا والد علیہ کا مدیث سے معلوم ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا تھا جیس اللہ علیہ و سلم کا برتاؤ عربات تھی اللہ تعلیہ کی معلوم ہوتا ہے غرض کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم کا برتاؤ عربات تھی اللہ تعلیہ کی دو تا کر اس کے کہ کو تا تو اور اور میں کے کہ کو تا کہ کو تا کو دو تا کہ و تا کہ کو کہ کو تا کہ کو کو تا کہ کر کے کا تو تا کہ کو تا

### تعجب خيزباتيں

جب حق تعالی کی طرف ہے کوئی کلفت ہمارے اوپر ڈالی جائے تو ہم کو سمجھنا چاہئے کہ یہ کسی باطن دل کے لئے نشر ہے مگر اب تو یہ حالت ہے کہ جہاں کوئی ناگوار بات پیش آتی ہیں کہتے ہیں کہ اے ہم کس گناہ میں پکڑے گئے اس میں دو باتیں تعجب خیز ہیں ایک یہ کہ جو شخص یہ کلمہ کہتا ہے وہ اپنے آپ کو بے گناہ سمجھتا ہے جھی تو کہتا ہے کس گناہ میں پکڑے گئے اگر اپنے کو سرا باگناہ سمجھتا تو یہ کہتے ہیں میں پکڑے گئے اگر اپنے کو سرا باگناہ سمجھتا تو یہ کلمہ ہر گزز بان سے نہ نکاتا، صاحبو! آپ مصیبت کے وقت یہ کہتے ہیں

کہ ہم کس گناہ میں بکڑے گئے۔ میں کہتا ہوں کہ تم پرا گرانعام ہوتو یوں کہو کہ ہم نے کون سانیک کام کیا تھا جو یہ انعام ہمارے اوپر انعام ہونا تعجب خیز ہے، سزا ہونے میں کیا تعجب ہے۔ ہمارا کون ساہ وقت اور کون ساکام گناہ ہے خالی ہے دوسری بات اس کلہ میں بیہ ہے کہ جو لوگ ایسا کہتے ہیں وہ شاید خدا تعالیٰ کو حکیم نہیں سمجھتے ور نہ بجائے تعجب و شکلیت کے اس کی حکمتیں ضرور معلوم ور معلوم ہو جاتی ہیں۔ اگر بالکل معلوم نہ ہو تیں تب بھی اعتقاد بھی ہو جاتی ہیں اگر اس وقت معلوم نہ ہوں تو بعد کو معلوم ہو جاتی ہیں۔ اگر بالکل معلوم نہ ہو تیں تب بھی اعتقاد اجمال حکمت کاکائی تھا غرض حق تعالی مالک بھی ہیں حجوب بھی ہیں اور ان میں سے ہر صفت کا مقتضای تو یہ کہ ان کی طرف ہو جو بہی ہیں اور ان میں سے ہر صفت کا مقتضای تو یہ کہ ان کی طرف ہو جو بہی ہوں ایک ہو جو بائیکہ بعض عضات کا مقتضای تو یہ ہو بھی ہوا ہے۔ چہ جائیکہ ان میں تمام صفات مجتمع ہیں بلکہ بعض صفات کا مقتضای تو یہ ہو کہ اگر حق تعالی کی طرف ہے کوئی ناگوار معالمہ بلاوجہ بھی ہمارے ساتھ ہو جب بھی ناگوار کی نہوں ہو تا ہواں کے تصرف کے لئے کسی وجہ کی ضرور ت ضفات کا مقتضای تو یہ ہو کہ کہ کہ اگر حق تعالی کی طرف ہو جو ب کو محب کے امتحان کا ہر وقت حق حاصل ہوتا ہے اس کے نہر بون ہو جو بہ کہ فیر وجہ کی خداتعالی کی شکایت کا متحان کا ہر وقت حق حاصل ہوتا ہے اس کے نہر بیں وجہ کائی ہے کہ وہ محبوب ہے گر یہاں تو وجہ بھی موجود ہے۔ پھر اس کے بعد بتلا ہے کہ غداتعالی کی شکایت کا کیا حق بی وجہ کائی ہے کہ وہ محبوب ہو گر یہاں تو وجہ بھی موجود ہے۔ پھر اس کے بعد بتلا ہے کہ غداتعالی کی شکایت کا کیا حق بیں ہوں کیا ہوت سے خال نہیں۔

کیا حق ہو ہو کہا ہے ہار کی نافر مانی سرکشی ، چنا نچے ہمارا کوئی کام بھی معصیت سے خالی نہیں۔ (خطبات عیم الامت جامد کی نافر کی میں کور کیا کیا کہ معصیت سے خالی نہیں۔ (خطبات عیم الامت جامد کی کیا کیا کیا کہا کور کیا کیا کہا کہ کیا کہ کیا کیا کیا کیا کہا کہ کور کیا کیا کہا کہا کور کیا کہا کور کیا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کی معصیت سے خالی نہیں۔ کیا کہا کیا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کور کیا کیا کہا کے کور کیا کور کیا کہا کہا کور کیا کہا کیا کہا کہا کہا کیا کہا کیا کہا کہا کہا کیا کہا کہا کہا کہا کی کور کیا کور کیا کہا کہا کیا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کی کور کیا کیا کہا کہ کور کیا کہا کور

حضرت لقمان ایک شخص کے ہاں باغبانی کرتے تھے

حضرت لقمان علیہ السلام کا قصہ ہے کہ وہ ابتداء میں ایک شخص کے یہاں باغبانی کرتے تھے ایک د فعہ مالک باغ کی سیر کو آیا اور اس نے حضرت لقمان سے کہا کہ ذرا کوئی شیریں ککڑی توڑ کر لاؤ، یہ توڑ کر لائے اور آقانے اس کی قاشیں کر کے ایک قاش ان کو بھی دی منہ میں رکھا تو نہایت تلخ تھی مگر حضرت لقمان نے ذرا منہ نہ بنایا خوشی خوشی کھالی آقا سمجھا کہ شیریں ہوگی جبھی تو خوشی خوشی کھارہے ہیں ایک قاش اس نے بھی منہ میں رکھی تو نہایت تلخ تھی اس نے حضرت لقمان سے کہا کہ میاں یہ تو نہایت تلخ ہے آم نے تواسے بڑی خوشی ہے کھایا ڈرا بھی منہ نہ بنایا جواب دیا کہ حضور آپ کے ہاتھ سے بہت دفعہ مٹھائیاں بھی کھائی ہیں اگر ایک وفعہ کر قبی چیز بھی کھالی تو کیا اس کو زبان پر لاتا اس جواب سے آقا کو بہت قدر ہوئی۔

## حضرت لقمان کی دیانت وامانت

پھراس نے بوجھا کہ تم اتنے دنوں سے باغبانی کرتے ہو تم کواب تک اتنی پہچان نہیں ہوئی کہ کون سا پھل شیریں ہے اور کون ساتلخ، فرمایا کہ حضوریہ پہچان تواس کو ہوجو سارے بھلوں کو چکھتا ہواس کوالبتہ معلوم ہو سکتا ہے کہ فلاں شیریں اور فلاں تلخ ہے اور جس نے آج سے پہلے کسی کھل کو چکھاہی نہ ہواسے کیو نکر معلوم ہو سکتا ہے کہ ان میں شیریں کون ساہے اور تلخ کون ساہے کہا پھر تم کو چکھنے سے منع کس نے کیا تھا فرمایا حضور منع تو نہیں کیا تھا گر اجازت بھی نہیں دی تھی مجھے تو باغ کی خدمت کا امر کیا گیا تھا چکھنے کو نہیں کہا گیا تھا اس لئے میں خدمت کر تارہا آج تک چکھا کسی کو بھی نہیں اس جو اب سے اس کو حضرت لقمان کی دیانت وامانت کا اندازہ ہوا۔

غرض دیسے حضرت لقمان نے ایک ادنی محس کے ہاتھ سے تلخ چیز چینچے پر ناگواری نہیں ظاہر کی پھر جیرت ہے کہ ہم حق تعالی سے ناگواری ظاہر کریں جس کی طرف سے ہر وقت انعامات کی بارش ہمارے اوپر ہور ہی ہے۔ میں نہیں کہتا کہ اگر کوئی تکلیف پہنچے توبدن کو کلفت یا قلب کوپریشانی نہ ہو ناچا ہے یہ تو طبعی امور ہیں میر امطلب یہ ہے کہ عقلی ناگواری تو نہ ہونی چاہئے بلکہ عقلی ناگواری تو نہ ہونی چاہئے بلکہ عقلی ناگواری تو نہ ہونی چاہئے بلکہ عقلاً ڈاکٹر کے پہلے سے زیادہ ممنون ہوتے ہیں کم از کم خدا تعالی کے ساتھ اتنا تعلق تو ہو ناچاہئے تو اناللہ میں ہم کو یہ تعلیم دی گئی ہے اس کے استحضار کے بعد بتلا ہے حزن رہ سکتا ہے ہر گز نہیں۔ اب وہ لوگ رہ گئے جن کو کسی محبوب کی مفارقت سے غم ہو تا ہے مثلاً ہووی مرگئی یا ولاد مرگئی ان لوگوں کو اناللہ کے مضمون سے یہ بات تو حاصل ہوگئی کہ حق تعالی کی شکلیت نہ کریں گے بلکہ سمجھیں گے کہ خدا تعالی کو سب طرح تصرف کا اختیار ہے اس کی چیز تھی اس نے لے تعالی کی شکلیت نہ کریں گے بلکہ سمجھیں گے کہ خدا تعالی کو سب طرح تصرف کا اختیار ہے اس کی چیز تھی اس نے لے لی مگر فراق محبوب سے جودل کوایک ہے چینی ہوتی ہے۔ وہ وہ ایک وقت تک رہے گی۔

(خطبات عكيم الامت جلد 30، ص 294)

### تواضع سے رفعت حاصل ہوتی ہے

ایک اور بزرگ کی حکایت ہے کہ کس نے ان کی دعوت کی اور کہہ دیا کہ فلال وقت مکان پر تشریف لے آئے گا چنا نچہ جب وہ وقت پر آئے تو وائی نے کہا، کیوں آئے کیے آئے فرمایا بھائی تم نے دعوت کی تھی کہا کس نے دعوت کی تھی خوا مخواہ لوگوں کے سر ہوتے بھرتے ہویہ سن کو وہ بے چارے لوٹ چلے تو وہ کہتا ہے جاتے کہاں ہو ہم نے تو دعوت کی تھی تم نخرے کرتے ہو وہ پھر واپس چلے آئے تو کہنے لگا سجان اللہ آپ تو کھانے کے لئے ہاتھ دھوتے پھرتے ہو، وہ بے چارے پھر اور جانے کے بعد کہتا ہے عجیب آدمی ہو ہم نے تو تمہاری دعوت کی تھی میاں چلے جارہے ہیں کئی بار ایسا ہی کیا وہ بار بار چلے جاتے تھے اور چلے آتے تھے۔ وہ پیروں میں گر پڑا کہ حضرت میں تو کھنا چاہتا تھا پس میں نے آزمالیا کہ واقعی آپ بزرگ ہیں فرمایا میاں اس سے دھو کہ نہ کھانا بزرگ تو وہ ہے جو انسان کے اوصاف میں ہواور جو بات تم نے میرے اندرد کیھی ہے۔ یہ صفت تو کتے کے اندر بھی ہے کہ دھمکاد و تو چلا جائے گا اور رو ٹی دکھلا و تو آجائے گا (یہ بات پہلے سے بھی زیادہ تو اضع کی ہے)

### سرہانے کی طرف بیٹھنے کی حیثیتیں

حضرت مولانامحم مظہر صاحب نانوتوی (جو مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور کے مدرس اول سے) ایک بارچار پائی پر پائنتی کی طرف بیٹے تھے کہ جام خط بنانے آیااور آکر کھڑا ہو گیاوہ اس کا منتظر تھا کہ مولانا سر ہانے کی طرف بیٹھ جائیں تومیں بائنتی کی طرف بیٹھوں مگر مولانا سرہانے کی طرف نہ ہوئے اور اس سے فرمایا کہ کھڑا کیوں ہے بیٹھتا کیول نہیں اس نے کہاحضور میری کیا مجال جوسر ہانے بیٹھوں فرمایا اچھابہ بات ہے تو پھر جب بھی مجھے سر ہانے بیٹھا ہوادیکھواس وقت خط بناجانااب تومیں سر ہانے نہیں بیٹھتا۔ وہاں کوئی دوسرے بزرگ بھی موجود تھے انہوں نے حجام سے کہا کہ بھائی یہ توسر ہانے نہ بیٹھیں گے تو یہی سر ہانے بیٹھ کر اپناکام کر چنانچہ مجبور ہو کر وہی سر ہانے بیٹھااور خط بناکر چلا گیا تو کیا اس سے کچھ مولانا کی وقعت کم ہو گئیان کی تووہ وقعت ہوئی کہ آج تک ان کا بیہ فعل مقام مدح میں بیان کیا جارہا ہے باقی میں نہیں کہتا کہ آپ بھی ایساہی کریں نہیں آپ کو اجازت ہے کہ سرہانے بیٹھ کر خط بنوالیا کریں مگر سرہانے کی طرف بیٹھنے کی دوحیثیتیں ہیں ایک پیر کہ اپنے کواس سے افضل سمجھواس لئے سرہانے بیٹھو تو تکبر اور حرام ہے اور ایک مید که انتظاماً سر ہانے بیٹھوتا که دوسرے کادماغ نه بگڑ جاوے پھروہ اس عادت کی وجہ سے کسی موقع پر ذلیل ہو گااس پراپناواقعہ یاد آیاکہ طالب علمی کے زمانہ میں ایک بار میں گھرپر آیاتوایک بڑے میاں غریب قوم کے میرے پاس آئے میں نے اصرار کر کے ان کو قالین پر بٹھایا تنے میں والد صاحب تشریف لے آئے انہوں نے نہایت تیز لہجہ میں اس سے فرمایا کہ تجھے یہاں بیٹھنے کو کس نے کہااٹھ اور نیچے بیٹھ، میرے دل میں خیال گزرا کہ والد صاحب نے بہت زیادتی کی آخر ہم کواس غریب پر کون سی فضیلت حاصل ہے۔خداکے نزدیک نہ معلوم کون بڑاہے جب وہ بڑے میاں چلے گئے تو والد صاحب نے فرمایاتم نے اپنے نزدیک میہ کام تواضع کا کیا تھا مگراس غریب کے حق میں تم نے بدخواہی کی کیونکہ آج یہاں قالین پر بیٹےاکل کو دوسری جگہ بھی بیہ قالین ہی چاہے گا پھر وہاں اس کی کمبختی آئے گی کیونکہ سب آدمی تمهاری طرح متواضع نہیں ہیں جوہر شخص کواپنے سرپر بٹھالیں اس وقت معلوم ہوا کہ والد صاحب کا فعل حکمت وانتظام پر مشتمل تھاپس جو شخص ننتظم ہو وہ تو حفظ مراتب کی رعایت کرے۔

(خطبات حكيم الامت جلد 30، ص 224،225، 223)

### جانوروں کوذنج کرناہے رحمی نہیں

اسی طرح مسلمان جب جانوروں کو ذرئے کرتے ہیں توان کے دل پر آرہ چلتاہے مگر تھم کی وجہ سے ذرئے کرتے ہیں سے بڑا کمال ہے کہ دل کڑھ رہاہے اور پھر تھم کا امتثال کررہے ہیں بعض قومیں اس پر اعتراض کرتی ہیں مگر اس میں شریک وہ بھی ہیں کیونکہ جانور جانور سب برابر ہیں اور بعض جانوروں کو وہ بھی مارتے ہیں کوئی جوں کو مار تاہے کوئی

کھٹل کو مار تاہے کوئی چوہے کو، کوئی سانپ بچھو کو، کیوں صاحب کیا یہ جانور نہیں ہیں اور بعض ہندو کمال کرتے ہیں خود اینے ہاتھ سے تو نہیں مارتے بلکہ ہمارے محلے میں چوہوں کو چھوڑ جاتے ہیں تاکہ ہم ماردیں۔ دوسر اجواب بیہ ہے کہ اگر جانوروں کامار نا بے رحمی ہے تو ہم پوچھتے ہیں کہ تمہارے نزدیک حق تعالیٰ بھی رحیم ہیں یانہیں یقیناً ہیں تو پھر بتلاؤ کہ حق تعالی بھی جانوروں کو مارتے ہیں یا نہیں۔ یقیناً مارتے ہیں تو کیااس کو بھی بے رحمی کہو گے ہر گز نہیں جب یہ بے ر حمی نہیں تو مسلمان ہی کیوں بے رحم ہیں وہ تو وہی کام کرتے ہیں جو حق تعالی کرتے ہیں۔اللہ تعالی مالک ہیں چاہے وہ خود بلاواسطہ مار دیں یااپنے نو کراور غلام کے ہاتھ سے مار دیں اب بیہ سوال باقی رہا کہ اس کی کیاد کیل ہے کہ مسلمان خدا کے تھم سے مارتے ہیں تواس کا ثبوت ہم ہر وقت دینے کو تیار ہیں ہم دلائل سے قرآن کا کلام اللہ ہونااور رسول اللہ المراتية كارسول برحق مونام وقت ثابت كرسكتے بين اور قرآن وحديث مين حكم ذرح موجود ب تومسلمان يقيناً حكم اللي ہے ذبح کرتے ہیں۔ تیسر اجواب میہ ہے کہ ذبح کرنے والوں کو بے رحم کہنا فلسفہ کے قاعدہ سے بھی بالکل غلط ہے بلکہ قاعدہ فلفہ کا مقتضیٰ ہے ہے کہ جولوگ ذبح نہیں کرتے وہ زیادہ بے رحم ہوتے ہیں۔ کیونکہ اطباء و فلاسفہ کا اس پراتفاق ہے کہ جس قوت سے کام نہ لیا جائے وہ رفتہ رفتہ زائل ہوجاتی ہے جیسے ترک جماع عِظیت کاسبب ہوجاتا ہے اس طرح انسان میں ایک صفت کڑہنے کی ہے اگر اس کا کوئی سبب واقع نہ ہو تو عفت زائل ہو جائے گی۔ ہندو چو نکہ ذرج نہیں كرتے اس لئے ان كى يہ صفت معطل رہتى ہے اور مسلمانوں كى يہ صفت ذرى كے وقت حركت ميں آتى ہے۔ ميں بقسم ۔ کہتاہوں کہ ذائج سے زیادہ رحم غیر ذائح کو تبھی نہیں ہو سکتا اس لئے حق تعالی انسان پر مصائب نازل کرتے ہیں تا کہ اس کواہل مصیبت پررحم وشفقت بڑھے اور جس میں بیہ صفت نہ ہواس میں پیداہو جائے کیونکہ جس شخص پر نزول مصائب نہ ہو وہ سنگدل ہو جاتا ہے اس لئے حضرت یوسف علیہ السلام قحط کے زمانہ میں خود بھی کم کھایا کرتے اور اکثر او قات بھوکے رہا کرتے تھے تاکہ قحط زدوں پررحم آئے کہ ان کو بھی بھوک سے دلی ہی تکلیف ہوتی ہوگی جیسے مجھے ہور ہی ہے۔ حالانکہ آپ کے یہاں اناج کے کوشھے بھرے ہوئے تھے اور جو شخص دونوں وقت پیٹ بھرکے کھائے گا اہے بھوکوں پر کیاخاک رحم آئے گا کیونکہ اسے تو بھوک کی حقیقت ہی معلوم نہیں۔ میں پیر کہہ رہاتھا کہ اگر کسی شخص ک اصلاح سختی پر مو قوف ہو تو وہاں سختی کی بھی اجازت ہے گراس کا طریقہ یہ ہے کہ اول مرہم سے کام لواور اگر مرہم سے کام نہ چلے بلکہ آپریشن ہی کی ضرورت ہوتو آپریشن کرو مگر چند ماہروں کو مشورہ میں شریک کرلوگو وہ تم سے جھوٹے ہی ہوں جیسے ڈاکٹر آپریشن کے وقت اسسٹنٹ کو بھی بلاکیتاہے حالا نکہ وہ درجہ میں اس سے جھوٹا ہے۔مضمون اس ير جِلاتُهاكم آيت إذفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيْم يريه اشكال مُوتاتُهاكم بعض د فعہ نرمی سے فائدہ ہوتا ہے میں نے اس کا ایک جواب سے دیا تھا کہ یہ آیت سلامت طبع مخاطب کے ساتھ مقید ہے

اور جن کی طبیعت میں سلامتی نہ ہو توان کے لئے دوسرا تھم ہے گر مسلمانوں میں توزیادہ ترسلیم الطبع ہی ہیں اس لیے تم اپنے مخالفوں کو کج طبع نہ سمجھو اور نہ اپنے کام کا مخالف سمجھو بلکہ ان کی مخالفت کو غلط فہمی پر محمول کرومثلاً نیہ کہ وہ تمہاری نسبت بڑا بننے اور طالب جاہ ہونے کا خیال کرتے ہیں اس لیے شرکت نہیں کرتے ان کے عمل کو اس پر محمول کر کے ان کے ساتھ فرمی کر واور فرمی سے اصلاح کی کوشش کرو ۔ (خطبات عیم الامت جلد 30،331، 30،330)

#### انتحاد كابيضه

مگر آج کل جوا تحادی جلسوں اور ترقی قومی کے مشور وں میں نمازیں قضا کی جاتی ہیں ان پر کون ساحملہ ہوتا ہے کہ ان کو نماز کی مہلت ہی نہیں ملتی افسوس باتیں بنانے اور دوراز کار ریز ولیشنوں کے پاس کرنے میں تو نمازیں قضا ہوتی ہیں اور ان کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعات پر قیاس کیا جاتا ہے۔ان لو گوں کو پچھ تو شرم کرنا چاہے۔ پس خوب سمجھ لو کہ بیہ مسائل ادریپہ دلائل سب غلط تھے۔اور تماشا پیہ کیا گیا کہ ان لو گوں کوا تحاد کا ایسامیضہ ہوا کہ کفار کو بھی بھائی بنایااوران کی رعایت میں احکام شرعیہ کو جھوڑا گیااوراس کی مصلحت بیان کی جاتی تھی کہ اس سے گفار کو اسلام کی طرف انجذاب ہو گااور اگران کو بھائی نہ بنایا گیا تواسلام سے بعیداور اجنبی رہیں گے۔ صاحبو! یہ خیال محض لغو تھا۔اسلام توالیی حسین چیزہے کہ جس کسی آنکھ میں مجھی نہ ہو تواس کا حسن ضرور اپنی طرف تھنچے گاچاہے تم اس کو بھائی بھی نہ کہوبلکہ دشمن ہی کہو،ابوجہل کی آنکھ میں مجی تھی اس لئے اس کوہدایت نہ ہوئی اور جن کی نگاہ میں مجی نہ تھی وہ کسی نہ کسی وقت اسلام کی طرف آئے اور پھرآئے حالا نکہ عمر بھر اسلام سے عداوت ہی ظاہر کرتے رہے تھے اور مسلمان بھی ہر موقع پران سے مقابلہ کرتے رہے تھے پس اسلام کواپنی طرف منجذب کرنے کیلئے کسی کو بھائی بنانے کی ضرورت نہیں وہ دشمن کو دشمن کہد کر بھی اپنی طرف محینج سکتاہے کیونکہ اسلام نے دوسری قوموں کے حقوق کی بھی پوری رعایت کی ہے وہی حقوق اور وہی رعایت سب کے جذب کے لئے کافی ہے بیس میں میہ بھی نہ کہوں گا کہ کفار ہارہے بھائی ہیں ہاں بیہ کہوں گا کہ مسلمان بھائی بھائی ہیں اور وہ ہمارے پڑوسی ہیں اور اسلام میں ہمسایہ کے بھی حقوق ہیں گووہ کا فرہی ہواورا گران کو بھائی کہا جاوے توبہ بات چل نہیں سکتی اور نہان کوبے جا خوشامد کا یقین آ سکتاہے اور قرآن کے بھی بالکل خلاف ہے۔ پس کفار سے ایساا تحاد شر عا جائز نہیں ہے جس میں احکام اللی کی بھی مخالفت کی جاوے عملا اگرایسااتحاد محمود ہوتاتو حضور صلی الله علیه وسلم نے کہ آپ کی عقل کامل پر تمام عالم کا اتفاق ہے لا الله الا الله كى تعليم كيول دى موتى جس سے تمام عالم ميں تهلكه في كيا اور كفار كہنے كئے أجَعَلَ الألِهَةَ اِلْهَا وَاحِدًا إِنَّ هٰذَا لَشَيٰءٌ عُجَابٌ وَ انْطَلَقَ الْمَلَا مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَ اصْبِرُوا عَلَى الْهَتِكُمْ إِنَّ هٰذَا لَشَيْءٌ يُرَادُّ أَ اللَّ تَعْلَيم سے يہلے سب كفار آپ کے ساتھ متحد تھے گر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس اتفاق کی بنیاد کو اکھاڑ ڈالا کیونکہ کفار کے اس موافقت کی

بنیاد کفرپر تھی وہ سمجھتے تھے کہ ہمارے کفرسے ہم کو نہیں روکا گیااس لئے خوش تھے اور ظاہر ہے یہ بنیاد نہایت کمزورادر لچر بنیاد تھی آپ نے اس کی نیویں نکالیں پھر نگ بنیاد ڈال کر اس پر عالیشان عمارت لے گئے مگر ہماری حالت اس وقت یہ ہور ہی ہے کہ ترقی واتحاد بھی کرتے ہیں تو اس طریقہ پر جس پر کفار نے ترقی کی ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر نہ ہماری ترقی ہے نہ اتحاد ہے حالا نکہ ہم کو کفار کی چیزوں کی طرف تو آنکھ اٹھا کر دیکھنے کی بھی ممانعت ہے۔ طریقہ پر نہ ہماری ترقی ہے نہ اتحاد ہے حالا نکہ ہم کو کفار کی چیزوں کی طرف تو آنکھ اٹھا کر دیکھنے کی بھی ممانعت ہے۔

#### جمال خداوندي

کیونکہ وہ بھی ایک آئینہ جمال اللی ہے

عاشقال جنت برائے دوست می دارند دوست

(الله سے محبت رکھنے والے جنت کواس لئے پیند کرتے ہیں کہ بیر مقام الله کو محبوب ہے۔)

ہاں اہل شکرنے جو اس سے استغناء ظاہر کیا ہے اس کی وجہ سے کہ وہ محض دیدار بلاواسطہ کے طالب ہیں اس لئے عثاق مجاذیب کلوا واشربوا میں بھی الجمیں گے کہ اس کی کیاضرورت ہے مگر عارف جامع ان کی بھی قدر کرتا ہے کیو نکہ وہ ان کو مرآۃ سمجھتا ہے اور ان کو کھانے پنے میں بھی تجلیات اللی کا انکشاف ہوتا ہے ہی بید مذاق اگر آپ کو حاصل ہو جائے تو پھر آپ بھی مشقت طاعات و شکر سے نہ گھرائیں گے کیونکہ یہ مشقتیں معین ہیں مشاہدہ کی جیما توی مرد بیوی کو دیکھ کر خوشی خوشی اس کے سارے اخراجات برداشت کرتا ہے۔ اس وقت تک میں نے اُشٹی وا لیله کی ایک تفییر بیان کی ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ شکر یہاں کفران کا مقابل ہے اب دو سری تفییر جورائے ہے بیان کرتا ہوں وہ یہ کہ یہاں شکر سے عملی کا مقابل ہے۔

(خطبات حكيم الامت جلد30،ص363)

### كامل شكر

کامل شکر ہے ہے کہ سرسے پاؤں تک خداہی کا ہوجائے ہر بن موسے شکر ظاہر ہو۔ بہر حال وَاشْکُرُوا لِله کی تفسیر رائح وَاغْمَلُوا صَلِاحا ہے اب ضرورت عمل اچھی طرح ظاہر ہوگئ کیونکہ معلوم ہوگیا کہ حق تعالی نے عمل کا بہت اہتمام فرمایا ہے کہ اِدھر رسولوں کو عمل کا تھم دیااُدھر مسلمانوں کو بھی اسی کا تھم کیا، معلوم ہوا عمل سے استغناء انبیاء کو بھی نہیں ہوا پھر ہم او 7 آپ اس سے استغناء کرنے والے کون ہیں پی وہ لوگ بڑی غلطی میں ہیں جو احوال و کیفیات کو اصل مقصود سمجھے ہوئے ہیں اور اعمال میں کو تاہی کرتے ہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 30، 366، 366)

### ایک متقی قاری کی حکایت

ایک کھنوکے قاری صاحب کا قصہ سنا ہے کہ وہ جج کے سفر ہیں تھے راستے ہیں ڈاکوؤں نے لوٹ لیا بے چارے ایک بہتی کی معجد ہیں جا تھی ہرے مرف ایک لنگی ہدن پر رہ گئی تھی اور پھے نہ تھا، لوگوں نے ان کا قرآن سنا تو عجیب وغیب پڑھتے تھے وہاں ایک مسلمان رئیس تھے لوگوں نے ان کو خبر کی کہ ایک قاری نہایت عمدہ قرآن پڑھتے ہیں اور فلاں معجد میں تھبرے ہوئے ہیں ہے چاروں کو ڈاکووں نے لوٹ لیا ہے رئیس کو ان کا قرآن سنے کا شوق ہواتو اپنے ساتھ پھی کپڑے اور پھی روپے لے کر معجد میں گئے اور قاری صاحب سے قرآن سنانے کی درخواست کی انہوں نے ساتھ پھی کپڑے اور پھی روپے لے کر معجد میں گئے اور وہ چو ماتھ لائے تھے پیش کیا۔ انہوں نے کہا کہ جو پھی نے سازیا تور ٹیس پر بہت اثر ہوا اور وہ کپڑے اور روپے وغیرہ جو ساتھ لائے تھے پیش کیا۔ انہوں نے کہا کہ جو پھی کیا۔ انہوں نے کہا کہ جو پھی دے رہے ہیں اس لئے میں نہیں آپ بھی دے تو میں کردے رہے ہیں اس لئے میں نہیں معاوضہ حقیر مت لو) اگر آپ قرآن سنے سے پہلے دیتے تو میں لے لیتا۔ سجان اللہ مخلص اور متھی ایے مشائح بھی نہیں کرتے۔ میں سے کہ رہا تھا کہ اعمال میں ایک کو تابی سے موربی ہے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں ہوربی ہے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں اب اس مضمون کی طرف عور کرتا ہوں کہ ایک کو تابی سے ہوربی ہے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں اب اس مضمون کی طرف عور کرتا ہوں کہ ایک کو تابی سے ہوربی ہے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں کرتے اول تو ہمارے امال میں محض نقل بی قرارہ گئے تابی سے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں کرتے اول تو ہمارے اعمال میں محض نقل بی قرارہ گئے نہیں۔ درور کا پیانہیں۔ (خطبات عیم الامت جام 10 میں میں میں ان کو میں نقل بی قرارہ کی کو تابی سے کہ ہم اعمال میں محض نقل بی قرارہ کو تابی سے دور کا پیانہیں۔ (خطبات عیم الامت جام 10 میں میں میں کو کو تابی سے کہ ہم اعمال کی صورت کو بھی درست نہیں کرتے اول تو ہمارے کی کو تابی سے درکر کا پر کو تابی سے دور کو کیانہیں۔ درور کا پیانہیں۔ درور کیانہیں۔ درور کیانہیں۔ درور کیانہیں درور کیانہیں میں درور کیانہیں۔ درور کیانہیں درور کیانہیں میں درور کیانہیں میں کیانہیں۔ درور کیانہیں کو کر کرتا ہوں کیانہیں میں دیانہیں کی کی کر کیانہیں کی درور کیانہیں کیانہیں۔ درور کیانہی کی کر کرتا ہوں کی کرتا ہوں کر کرتا ہوں کی درور کیانہیں کی کرتا ہوں کیانہیں کرتا

#### شيطان كاجال

مولانانے ایک حکایت لکھی ہے کہ دریا کے پاس ایک ناپاک کا گزر ہوادریانے کہا کہ میرے پاس آجامیں تجھ کو پاک کر دوں اس نے کہا کہ میں ناپاک ہوں کیے تجھ جینے طاھر مطہر کے پاس آؤں مجھ کو شرم آتی ہے دریانے کہا کہ بچہ اگر شرم ہی شرم میں رہو گے تو تمام عمرای ناپاکی میں گزر جاوے گی اور جب بھی پاک ہو گے مجھ ہی سے ہو گے یا میری کسی موج سے شرم نہ کر مجھ سے شرم میری کسی موج سے شرم نہ کر مجھ سے شرم کروگے تو کہاں جاؤگے کہیں ٹھکانا نہیں ہے

ہرچه بینم در جہال غیر تونیست یاتو کی یاخو کے تو یابو کے تو

(یعنی تمام عالم آپ کی صفات کا مظہر ہے ہر چیز کو آپ سے تعلق ہے غیر کا وجود ہی نہیں بلکہ ہر جگہ آپ کا ظہور ہے) پس حق تعالی سے اگر حجاب کر وگے تو کہاں ٹھکانا ہے ، شیطان بہکاتا ہے کہ تمہاری ایسی ردی حالت ہے کہ تم اگر : کر کر وگے تو کھی نہ ہوگا اس کے جال میں نہ آؤیہ ہمیشہ نئے نئے جال پھیلاتا ہے)

مولانافرماتے ہیں'۔

صد ہزار ال دام ودانہ است اے خداما چومر غان حریص بے نوا دمیدم بابستہ دام تو ایم گرہمہ شہباز سیم شویم ے رہائی ہردے مارا وباز سوئے داھے میرویم اے بے نیاز

(اے خدالا کھوں جال اور دانے ہیں اور ہم لا کچی بھو کے پر ندوں کی طرح ہیں ہم ہر وقت ایک سے ایک جال کی جال میں گر فقار ہیں اگر ہم شہباز اور سیمرغ بن جائیں تو ہمیں ہر وقت چھڑ اتا ہے اور پھر ہم کسی جال کی طرف چل دیتے ہیں)

ذاکرین کو تواس طرح رو کتاہے اور غیر ذاکر کو اس طرح رو کتاہے کہ ان کو ذکر ہی نہیں کرنے دیتاغرؓ ض شیطان کی بڑی کوشش بیہ ہوتی ہے کہ ذکر نہ کرے۔(خطبات عیم الامت جلد30،ص395)

### ضروری امور میں محنت سے نہ گھبرانا

ا بھی آج کل کا قصہ ہے کہ ایک شخص میرے پاس سلسلہ میں داخل ہونے کے لئے آپاچو نکہ اس کی برادری میر اور توں کو میر اے نہ دینے کارواج تھااس لئے پہلے حقوق العبادے سبکدوش ہونے کی اے تعلیم کی گئی کہ پہلے اس گناہ ہے نجات حاصل کر و پھر سلسلہ میں داخل ہونے کا قصد کر ناوہ بے چارہ طالب تھااس لئے خوشی سے اس پر تیار ہو گیا اور اس نے سب کے حقوق اداکر نے کا تہیہ کر لیا چو نکہ کئی پشتوں سے عور توں کو میر اث نہیں دی گئی تھی اس لئے جہاں تک پتا چال سکاوہاں تک ور ثاء کے نام لکھے گئے معلوم ہوا کہ پر دادا کے بھی اوپر سے عور تیں محروم ہیں تو گئی بطن کا لمبامنا سخہ ہوااور ور ثاء کی تحقیق اور فرائص نکالنے میں دو ہفتے لگ گئے مگر ہم اس سے نہیں گھر اتے دو تین آدمیوں کو اپنے ساتھ لے کر میں نے مناسخہ نکالا اور سب کے سہام الگ الگ بتلائے اس اللہ کے بندے نے سب ور ثاء محروم میں کو مین کو ان کا حق اداکیا ان لوگوں نے لینے سے انکار بھی کیا کیو نکہ بعض کے بہت ہی معمولی تھے تھے کسی کے دور و پیر کسی کیا جو بیت کی عبار دوییہ گراس نے معانی کو منظور نہیں کیا بلکہ سب کو پیہ پیسہ اداکر دیا۔ غرض ضروری ہاتوں میں مخت سے ہم کو وقت کی نہ ہو گئر آج کل لوگ وقت کی تعرب ہی نہیں کھی جاتی۔ اس کا احساس وہ شخص کر تاہے جس کو وقت کی تدر ہو گر آج کل لوگ وقت کی قدر ہی نہیں جانے حالا نکہ زندگی کی ہم ہم گھڑی سے کہا ہما تا بڑا خوانہ نصول ہر باد ہو گیا اس کی قدر معلوم ہوگی کہ ہائے ہم سے کتا بڑا خوانہ نصول ہر باد ہو گیا اس وقت آپ تمار کی گئر ہو گیا ہوں حبلت مل جائے تو بیں توبہ واستغفار کر کے گناہوں سے اس وقت آپ تمار کی گر کہ کاش مجھے کو ایک دومنٹ کی اور مہلت مل جائے تو بیں توبہ واستغفار کر کے گناہوں سے اس وقت آپ تمار کی گھر اس تعرب کو میں تو وقت اس کی تعرب تا ہو گیں تو بیات تو بیں توبہ واستغفار کر کے گناہوں سے اس وقت آپ تمار کی گھر اس کے کہ کر اس کے دومنٹ کی اور مہلت میں جائے تو بیں توبہ واستغفار کر کے گناہوں سے اس وقت آپ تمار کی گی اس کر کے گناہوں سے دور کی کہ ہو توبہ کی اس کو توبہ کی اس کر کے گناہوں سے دور کی کہ بات کی کہ کیا توبہ کہ کہ کے کہ کاش مجمولی تھے دور کے گناہوں سے دور کی کی توبہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کو کے کہ کو کے کہ کو کی کی دومنٹ کی اور مہلت میں جو توبہ کی کور کی کور کی کی کور کے کور کے کی کور کی کی کور کی کور کور کے کور کی کی کور کی کور کی کی کور کی کی کور

یاک ہو جاؤل حقوق العباد کے متعلق ورثاء کو وصیت کر دول گر اس وقت مہلت کہال فاذا جَاءَ اَجَلُهُمْ لَا يُسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَفْدِمُوْنَ (وقت آنے کے بعد ایک منث ادھر ہوسکے گاندادھر۔)

(خطبات عیم الامت جلد 30، صلح 424)

#### شريعت ميں خواب کادر جہ

خواب کادرجہ شریعت میں صرف اتناہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اچھے خواب کو مبشرات سے فرمایا ہے کہ یہ دل خوش کن چیز ہے اور برے خواب کو تعزین من الشیطان (شیطان کی طرف سے حزن و ملال میں ڈالنا) کہا گیاہے بعنی شیطان برے خواب د کھلا کر مسلمان کو پریشان کرنا چاہتاہے تواس سے پریشان و مبغلوب نہ ہونا چاہئے۔ ورنہ شیطان اور تنگ کرئے گا، خواب سے نہ کوئی جنت میں جائیگانہ دوزخ میں کیونکہ اسکا مدار اعمال اختیاری پرہے اور خواب اختیاری نہیں اگر کوئی آدمی ساری عمر برے خواب دیکھارہے تواس کا کیا قصورہے اور جو ساری عمراجھے خواب دیکھے اس کا کیا کمال ہے۔خلاصہ سے کہ خواب علت نہیں علامت ہے وہ بھی جبکہ خواب خواب ہی ہو تبخیر دماغ نہ ہو اور آج کل اکثر خواب تواہیے ہی ہوتے ہیں کہ تبخیر دماغ سے پریشان خیالات نظر آنے لگے ہیں مگر لوگوں نے اسکو مقاصد میں داخل کر لیاہے اور خواب کے اوپر اعتاد کر کے فیصلے کر لیتے ہیں۔ بعض لوگ جاہتے ہیں کہ مردہ کو خواب میں دیکھ لیا جائے اور جب تک وہ نظر نہیں آتا اس وقت تک متفکر رہتے ہیں۔ حالا نکہ اس میں ایک ضرر ہے وہ یہ کہ مردہ اگر اچھی حالت میں نظر آیاتو اسکے بعد ایصال ثواب سے غفلت ہو جاتی ہے گویا ان کے نزدیک ثواب پہنچانے کیلئے معذب ہو ناتھی ضروری ہے۔اور اگراہے معذب دیکھا تو مسلمان سے خواہ مخواہ بد گمانی ہو گی حالا نکہ محض خواب کی بناء پر کسی سے بد گمان ہو ناجائز نہیں یہ ساری گفتگواس پر شر وع ہوئی تھی کہ جملہ خبر یہ سے بھی انشاء ہی مقصود ہوتی ہے اور جس جملہ سے انشاء مقصود نہ ہو وہ مہمل ہے بیہ مرض آج کل ہی ہواہے کہ اخبار کو بھی مقصود سمجھتے ہیں۔ پس ہر چند کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام میں اس جگہ جملہ خبریہ وار دہے مگر جب خبر خود مقصود نہیں ہوسکتی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم جوسید الحکماء والفصحاء ہیں آپ کے کلام میں خبر سے مقصود انشاء کیوں نہ ہو گا۔اگراس يركوني اشكال كرے كه قل هو الله أحد (فرماد يجئي! الله ايك ب) مين خبرے كيا مقصود بے ميں كهوں گاكه مقصودیہ ہے کہ اللہ تعالی واحدہے تم اسکو واحد ہی سمجھو۔ غرض حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام میں بھی اس جگہ خبر مقصود نہیں بلکہ انشاء مقصود ہے اور مطلب بیہ ہے کہ اے لوگو! تم اپنے اسلام کی پیمیل میں کوشش کرواور درجہ کمال حاصل کرنے کی فکر کرو۔ایسانہ ہو کہ وہ نام کااسلام رہ جائے یا محض صورت ہی صورت رہ جائے اور بید در جہ نہ کا فی ہے نه مطلوب، کیونکه مقاصد میں ہمیشه در جه کمال مطلوب ہوا کر تاہے اور اس حدیث میں صنمناً ان لو گوں کی شکایت بھی

ہوگئ جو محض درجہ صورت یادر جہ اسم پراکتفاکر لیں گے اسی کو آپ بطور شکایت کے بیان فرماتے ہیں کہ عنقریب ایک زمانہ ایسا آئے گا کہ اسلام کا نام ہی نام رہ جادیگا اور قر آن کے صرف نقوش رہ جائیگے۔اس کلام نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بات تو صراحة معلوم ہوگئ کہ آپ اسلام کے مراتب ودر جات بیان فرمارہ ہیں البتہ ان در جات کی تعیین ہے بعض کی اشارۃ ہے اور بعض کی صراحة ۔ (خطبات عیم الامت جلد 30، م 426،427)

#### سیادت کی بناءاولاد حضرت فاطمه رضی الله عنها پر ہے

البته اولاد فاطمه میں ماں کا عتبار کیا گیاہے کیونکہ سیادت کا مدار حضرت فاطمہ رضی اللہ عنھا پرہے اور سیدوں کاشر ف دوسوے قبائل پرانہی کی وجہ سے ہے اور یہاں سے بعض علویوں کی غلطی واضح ہوگئ کہ وہ بھی اپنے کوسید کہتے ہیں حالا نکہ سیادت کی بناء حضرت علیؓ پر نہیں ہے بلکہ حضرت فاطمہؓ پر ہے پھر حضرت علیؓ کی جواولاد حضرت فاطمہؓ سے ہے وہ توسیر ہے اور جو دوسری بی بی سے ہے وہ سیر نہیں ہے اب ایک سوال یہاں ہوتا ہے وہ سے کہ اگر ایک سخص کا باب سید نہ ہواور مال سید ہو تو وہ سید ہے یا نہیں تو قواعد کے موافق سے شخص سید نہیں ہے ہاں مال کی سیادت کی وجہ سے ا یک گونہ شرف اس کو ضرور حاصل ہے مگریہ اپنے کو سید نہیں کہہ سکتااور اس کے لئے زکوۃ لینا بھی جائز ہے اگر صاحب نصاب نه موبهر حال مان كانسب مين اعتبارينهين، البته حريت (آزادي) اوريق (غلامي) مين اولا وشرعا مان کی قائم ہوتی ہے اور اسے ایک اشکال کا بھی جواب ہو گیاوہ یہ کہ بعض احادیث میں وارد ہے کہ من عمل کذا فله اجرمن اعتق اربعة من ولد اسمعیل (جس شخص نے ایساعمل کیا اسے حضرت اساعیل علیہ السلام کی نسل میں ہے چالیس غلام آزاد کرنے کا تواب ملے گا) کا عماق ہی متصور نہ ہو گاتو پھر صدیث میں اعتاق ولد اسماعیل کا کیا مطلب ہے بعض نے تو کہا ہے کہ بطور فرض کے ہے کہ اگراہل عرب کااستر قاق جائز ہوتا توان کا اعتاق سب سے افضل ہوتااس کا تواب اس عمل سے ملے گا، مگر جواب صحیح اور بے تکلف اس قاعدہ مذکورہ سے حاصل ہو گیاوہ سے کہ کسی عربی نے عجمیہ رقیقہ سے نکاح کیا تواولاد نسب میں تو باپ کے تابع ہو کر ولدا ساعیل ہو گئ اور مال کے تابع ہو کر محل اعتاق ہو سکے گی یہ چیج میں استطراداً کلام تھا،اصل مقصودیہ تھا کہ نسب کاشر ف شرعاً بھی معتبر ہے اور ایک بہت بڑی رولت ونعمت ہے۔ (خطبات علیم الامت جلد 30، ص 424)

#### ایک جماعت اولیاء کاحال

مولانا رومی نے ایک جماعت اولیاء کا حال لکھاہے کہ وہ پل صراط سے گزر کر جب جنت میں پہنچ جائیں گے تو حق تعالی یا ملا نکہ ہے سوال کریں گے کہ ہم نے سناتھا کہ بل صراط سے گزرتے ہوئے جہنم بھی راہتے میں آتا ہے مگر ہم کو تو ملاہی نہیں توار شاد ہو گا کہ تم نے ایک باغ سر سبز و شاداب دیکھا تھا یا نہیں وہ کہیں گے ہاں باغ دیکھا تھا ار شاد ہوگا کہ وہی جہنم تھی جو تمہارے ایمان کی برکت سے گلزار ہوگئ، جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لئے دنیامیں آگ گلزار ہوگئی۔

گلتان کند آتشے بر خلیل گروہے بآتش بردز آب نیل اور نیز قیامت میں گھس کر دوز خیوں اور نیز قیامت میں آھس کا دوز خیوں اور نیز قیامت میں انبیاء علیہم السلام اور بعض مومنین اِذن شفاعت کے بعد جہنم میں گھس کر دوز خیوں کو نکالیس کے مگر جہنم ان کا کچھ بھی نہ کر سکے گی اور اس وقت بھی زبانیہ جہنم دوزخ میں موجود ہیں مگران کو اس سے کچھ ضرر نہیں ہے۔ یہ توان لوگوں کی حالت ہے جو کامل الایمان ہیں اور جن میں ایمان ضعیف ہے ان کو بھی جہنم پورے ضرر نہیں ہے۔ یہ توان لوگوں کی حالت ہے جو کامل الایمان ہیں اور جن میں ایمان ضعیف ہے ان کو بھی جہنم پورے

طرح نہ جلاسکے گی کیونکہ ان کے دل میں ایمان ہے مومن کے قلب پرآگ کا اثر نہ پہنچے گااور حدیث مسلم میں ہے کہ اماتہم الله اماته کہ گنہگار مسلمانوں کو حق تعالی جہنم میں داخل کر کے ایک قتم کی موت یعنی نیند کاسا اثر دیدیں

کے پھران کوعذاب جہنم کاکافر کے برابراحساس نہ ہو گالغرض اصل جہنم توخدا کی ناراضی ہے۔

(خطبات عكيم الامت جلد30، ص472)

# اکتیسویں جلد کے جواہر

# وعظ ونصيحت كاهر شخص ابل نهيس

ان سے متعلق مجھ کواپنا ایک واقعہ یاد آگیا کہ یہاں ایک ذاکر نے دوسرے ذاکر کو ترفع اور تحقیر کے لہجہ میں پچھ نصیحت کی مجھ کواطلاع ہوئی میں نے بلاکر پوچھا کہ آپ اپناکام کرنے آئے ہیں یادوسرے کا۔انہوں نے جو جواب دیا اس سے یہ مفہوم ہوا کہ امر بالمعروف توعبادت ہے تو یہ بھی اپنائی کام ہے۔مولوی سے جیتنا بڑا مشکل ہے مگر میں نے کہا کہ عبادت میں پچھ شرطیں بھی ہوتی ہیں یا نہیں؟ کہا باں! میں نے کہا امر بالمعروف (نیک باتوں کا تھم کرنا) کی شرطیں آپ کو معلوم ہیں جواب دیا کہ اس کی شرطیں تو معلوم نہیں میں نے کہا سنے ان شرائط میں سے ادفی شرطیہ ہوگی اور معلوم بیں جواب دیا کہ اس کی شرطیں تو معلوم نہیں میں نے کہا سنے ان شرائط میں سے ادفی شرطیہ کہ عین امر بالمعروف کے وقت اپنے کو اس سے حقیر سمجھے ورنہ دہ نصیحت اللہ کے لیے نہ ہوگی نفس کے لیے ہوگی اور جس عبادت میں خلوص نہ ہو وہ عبادت ہی نہیں ہے۔

کلید در دوزخ ست آل نماز کہ در پیش مردم گزاری دراز (وہ نماز دوزخ کے دروازے کی کنجی ہے جولو گول کے دکھانے کو لمبی اور دراز کی جائے)

یہ مقدمات منوانے کے بعد ان سے کہا کہ آپ نے جو دوسروں کو نصیحت کی تھی اس نصیحت کی حالت میں تم نے اپنے کوافضل اور دوسرے کو حقیر سمجھا تھا کہ نہیں؟ اقرار کیا کہ واقعی ایسا ہوا میں نے کہا اب امر بالمعروف سے ممانعت کی وجہ سمجھ میں آئی کہا ہاں آگئ۔ - غرض اتنے دلائل کے بعد اس خدا کے بندہ نے مانا کہ بے شک غلطی ہوئی میں نے کہا کہ اس غلطی کاعلاج کیا؟ کہنے گئے جو تجویز کیا جائے۔ (خطبات علیم الامت جلد 31، ص 42،43)

ایک شبعه عورت کاماتم

ایک خادمہ کی حکایت یاد آگئ جو ہمارے گھر نوکر تھی اور یہاں سے پہلے ایک شیعی نواب کے یہاں رہتی تھی وہ ایک بار ماتم میں شریک ہوئی تھوڑ اساماتم کر کے شیرین تقسیم ہوتی تھی ایک بار تقسیم میں اس کو بھول گئے اس کو شیرین میں حصہ نہ ملا اس کے بعد پھر ماتم شروع ہوا ہائے حسین ہائے حسین اس نے بجائے ماتم کے ہائے جلیبی ہائے رکیبی کہنا شروع کیا۔ عور توں کو معلوم ہوا کہ اس کو جلیبی نہیں ملی تواس کو بھی حصہ دیا گیا۔ اس بچاری نے ظاہر کر دیا کہ اصل تو جلیبی تھی نہ کہ ماتم ، اور وں نے گوظاہر نہ کیا ہو گر مقصود سب کا مٹھائی ہی ہوتی ہے جس کا امتحان ہو سکتا ہے

کہ ماتم میں شیرینی تقسیم نہ کرو پھر دیکھو کتنے آدمی آتے ہیں۔ بس گویا ان کے مذاق پرایک رکیبی اور چار جلیبی مل کر
پنجتن ہو جاتے ہیں ورنہ پچھ بھی نہیں۔ یہ حقیقت ہے ماتم کی پھراس کو دین کہا جاتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ جس غم کے اظہار
کا اجتمام ہو وہ تو تصنع ہے جبیبااس قصہ میں مذکور ہوالیکن اللہ والے اس غم کا اظہار بھی نہیں کرتے اس میں بھی وہ خوش
ہی ہیں اور غم کے وقت بھی صرف اس لیے طبعاً عملیں ہوتے ہیں کہ محبوب کو انہیں عملیں دیکھنا منظور ہے باتی
اندرون دل سے عقلا وہ اس وقت بھی رضا کے ساتھ مسرور ہوتے ہیں اور سے تو یہ ہے اہل اللہ نے جو چیز دیکھی ہے اس
کے ہوتے ہوئے ہر حال میں ان کا خوش رہنا کیا کمال ہے ، خدا کا احسان مانو جس نے یہ حقائق منکشف کیے اور مقامات
عطافرمائے۔ (خطبات عکیم الامت جلد 31، م 42،43)

#### غزوهٔ تبوک اور واقعه کعب بن مالک

تبوک میں جو جنگ ہے بہت مؤخر ہے یہ واقعہ ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام شہر کے مسلمانوں کو منع فرمایا کہ کعب بن مالک اور ہلال بن امیہ اور مرارہ بن الربح ہے نہ بولیں کیونکہ یہ حضرات بدون کی عذر توی کے غزوہ تبوک ہے خلف (پیچھے) رہے تھے جس میں شرکت کاسب کوامر ہوا تھا پھر پیچاس روز تک ہے تھے مرہا۔اس عماب ہے ان حضرات کی یہ حالت ہوگئی تھی کہ جس کو قرآن شریف میں بھی اس طرح بیان فرمایا گیا ہے: "وضافت علیہ ماڈوض بمار حبیت، (یعنی ان کوز مین نگ نظر آتی تھی باوجود و سعت کے) کوئی دو سرا شخص یہ حالت بیان کرتا تو غالباً مبالغہ پر محمول کیا جاتا مگر جب خود خدا تعالیٰ نے ان کی حالت بیان فرمائی ہے تواندازہ کر لو کہ ان حضرات پر کیا گرزتی ہوگی اور خطاصر ف یہ تھی کہ جنگ تبوک میں شریک نہ ہوئے تھے کچھ منافقین بھی پیچھے رہ گئے تھے گر وہ کیا گرزتی ہوگی اور خطاصر ف یہ تھی کہ جنگ تبوک میں شریک نہ ہوئے تھے کچھ منافقین بھی پیچھے رہ گئے تھے گر وہ عفر رہنی تھا تحلف کا باعث سستی تھی اس پر ان کا مقد مہ ملتوی کیا گیا تھا اور مسلمانوں کوان سے کلام و سلام قطع کرنے کا تھم ہوا تھا۔اس زمانہ میں حضرت کعب کے پاس ایک نصرانی باد شاہ کا خط آیا کہ ہم کو معلوم ہوا کہ تبہارے آتا نے تہم تمہارے ساتھ بہت بے قدری کا برتاؤ کیا تم یہاں چلے آو ہم تمہاری بہت عزت کریں گے۔غرض یہ کہ ابتاء پر ابتاء ہوا کس قدر سخت امتحان تھا۔

بیم سریابیم جال یا بیم دیں امتحانے نیست مارامشل ایں (سر کاخوف، جان کاڈر، دین کاخطرہ ہمارے لیے اس کی مثل کوئی امتحان نہیں ہے) مگران کی ہمت کہ جواب تک نہیں دیا بلکہ اس کوپڑھتے ہی ایک تنور میں جو قریب تھافوراً جھونک دیا۔ گو ہزبان حال قاصد سے یہ کہا کہ آنست جوابش کہ جوابش ند ہم (اس کا جواب یہ ہے کہ اس کو میں جواب نہ دوں) حضور صلی الله علیہ وسلم کواس خط کی اطلاع ہوئی گر اس واقعہ پر بھی آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے اپنی رائے مبارک نہیں بدلی کیونکہ وہاں توسب کام تھم سے تھا، وہاں تھم کے سامنے کوئی پرواہ نہیں تھی کہ کوئی بگڑ جائے گایا کوئی مخالف ہوجاوے گااس دربار کی توبیر شان ہے:

ہر کہ خواہد گوبیاؤہر کہ خواہد گوبرو داروگیر وحاجب ودر بال دریں درگاہ نیست (جو آناچاہے آجائے جو جاناچاہے چلاجائے اس در بار میں چوبدار، چو کیدار، داروگیر نہیں ہیں)

وہاں احسان کس پر تھا کسی کو ہزار غرض ہو تو در بار میں ناک رگڑے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خداکا فی تھا۔
حضور صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کے مختاج نہ تھے اس لیے آپ نے اس کی پچھ پر واہ نہ کی کہ ان کوایک دشمن بلارہا ہے لاؤ
میں ان کے ساتھ پچھ نرمی کروں ہر گزنہیں۔ جب پورے بچاس دن ہو چکے تب آیت نازل ہو کی اور حضرت کعب بن
مالک کے ہتے ہیں جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ بڑا غم یہ تھا کہ خدا نخواستہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم اسی حالت میں اس
عالم سے تشریف لے گئے تو بعد میں میر اکیا حال ہوگا کیونکہ جانے تھے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جانثار صحابہ تھم
کے خلاف ہر گزنہ کریں گے تو بس ساری عمر مسلمانوں سے بول چال بندر ہے گی اور اب تو تبدیل تھم کی امید بھی ہے
کہ وتی آجاوے بھر تو یہ احتمال بھی منقطع ہو جائے گا اور اگر میر اانتقال اسی حالت میں ہوگیا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم
میرے جنازہ کی نماز نہ پڑھیں گے۔

یران کے لیے زیادتی غم کی ایک اور وجہ یہ تھی کہ وہ دونوں ساتھی تو بوڑھے تھے وہ تو گھر میں بیٹھ رہ جس سے ایک قتم کی میسوئی ہوئی اور جہ سے تھی کہ وہ دونوں ساتھی تو بوڑھے تھے وہ جسور صلی اللہ علیہ وسلم میں نماز کے لیے حاضر ہوتے تھے اور جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کو دیکھ کر نظر پھیر لیتے تھے تو ان پر کیا گزرتی ہوگ۔ گریہ کن انکھوں سے دیکھ رہتے تھے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم مجھ کو دیکھا کرتا جب نماز پڑھاکرتا جب نماز کی طرف متوجہ ہوتا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم مجھ کو دیکھا کرتے تھے اور جب میں آپ ملی اللہ علیہ وسلم مجھ کو دیکھا کرتے تھے اور جب میں آپ ملی ان کی طرف دیکھا تو آپ ملی اللہ علیہ وسلم می طرف دیکھا کہ جب یہ دیکھتے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کی طرف دیکھا آپ ملی اللہ علیہ وسلم کی طرف دیکھا مو قوف کر دیتے ہوں کیونکہ اگریہ بھی دیکھتے رہتے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف دیکھا مو قوف کر دیتے ہوں کیونکہ اگریہ بھی دیکھتے رہتے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم عادت کے موافق اپنی نظر ہٹا لیتے اور یہی ایک مجو بانہ انداز تھا:

خوبی ہمیں کر شمہ ناز و خرام نیست بسیار شیوہاست بتال را کہ نام نیست (حسن اس ناز و خرام اور کر شمہ کا نام نہیں ہے حسینوں کی بہت ادائیں ایس ہیں جن کا نام نہیں ہے) اور حضرت کعب اصول عشق سے اپنے دیکھنے سے زیادہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دیکھنے کو لذیذ سبجھتے ہوں گے اس لیے خود نہ دیکھتے ہوں گے جس کو محبت کا چسکا لگاہے اس کے مزہ کو وہی جانتا ہے۔
(خطبات عیم الامت جلد 31، م 75، 76، 77)

#### پیر اپنی نیت درست کرنے

ظاہر میں تو حضور صلی اللہ علیہ و سلم اس عالم سے تشریف لے ہی گئے اور پھر بھی ہدایت کا سلسلہ جاری ہے تواہ پیرا کیا تیرے بغیر ہدایت گم ہو جائے گی ہر گز نہیں بس بیٹے اپناکام کر۔ بس تمہارایہ کہنا کہ نری میں ہماری یہ نیت ہے کہ مخلوق کو ہدایت ہو لفظی نیت ہے قابی نیت نہیں ہے۔ نیت ملفو ظی پر جھے اپنا ایک واقعہ یاد آگیا کہ ایک جگہ میں سفر میں تھا لوگوں نے مجھ سے نماز پڑھانے کی در خواست کی۔ میں نے عذر کیا کہ میں مسافر ہوں نماز میں قصر کروں گا اور عوام قصر کی وجہ سے گڑ بڑ میں پڑ جاتے ہیں اس لیے کوئی مقیم نماز پڑھاوے تو بہتر ہے۔ توایک صاحب نے اس وقت مجھے نیت اقامت کا مشورہ دیا کہ اقامت کی نیت کریں اور چارر کعت پڑھادیں۔ میں نے کہا سجان اللہ بھلااس حالت میں کہ میں سواری کے لیے آدمی بھیج چکا اور نکٹ کے لیے دوسرا آدمی بھیج چکا ہوں اقامت کی نیت کس طرح کرسکا ہوں اور اگر کروں گا تو وہ الفاظ ہی الفاظ ہوں گئیت کدھر سے ہو جائے گی۔ بس ایس بی ہدایت کی نیت کی مسلل کی ہے کہ اس کے نزدیک اصل چیز تو مال یا جاہ ہے مانعة الخلوکے طور پر ، یعنی کہیں مال وجاہ دونوں مقصود ہوتے ہیں کہیں ایک ، مگر زبان سے نیت ہدایت اور اخوش خلقی کادعوی ہے۔

شیخ جی صاحب اول تو دنیا میں سارے ہو توف نہیں ہے ،سب دھو کہ میں نہیں آسکتے۔دوسرے تم کو تواپئی حالت بخوبی معلوم ہے اگر تمام مخلوق دھو کہ میں آگئ تاہم خداسے تو مخفی نہیں اس کے سامنے کیا جواب دو گے۔ کیا وہاں بھی یہ تصنیفی وجہ چل سکتی ہے ہر گز نہیں رہی نرمی کی دوسری وجہ جو شرعا مطلوب ہے بینی لوگوں کی دینی مصلحت ہے نرمی اختیار کرنا وہ وجہ ہر موقع کے لیے عام نہیں ہوسکتی کیونکہ جہاں اصلاح کے واسطے سختی کی ضرورت ہواں نرمی کرنے میں دوسروں کی کیا مصلحت ہے۔ (خطبات عیم الامت جلد 3، م 80)

#### عاشق احساني

اس لیے حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ ہم لوگ عاشق احسانی ہیں عاشق ذاتی یا صفاتی نہیں کیونکہ عاشق کی تین قشمیں ہیں ایک عاشق ذاتی، ایک عاشق صفاتی،ایک عاشق احسانی۔

عاشق ذاتی تو محض محبوب کی ذات ہی کو محبت کے قابل سمجھتا ہے چاہے اس میں کوئی بھی کمال نہ ہواور عاشق صفاتی محبوب سے بوجہ اس کے کمالات کے محبت کرتا ہے اور عاشق احسانی وہ ہے جو بوجہ محبوب کے احسانات کے اس

ہے محبت کرتاہے تو فرمایا کہ بھائی ہم لوگ عاشق احسانی ہیں جب تک راحت سے گزرتی رہے تو محبت قائم رہتی ہے اور ا گرذرا اد هرے عطامیں کمی ہو جائے تو ہماری محبت کمزور ہو جاتی ہے اس لیے حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ ترک لذات امرنه فرماتے تھے بلکہ فرمایا کرتے تھے کہ خوب کھاؤ پیواور کام بھی خوب کرو۔اس کارازیہ ہے کہ پہلے زمانہ میں لو گوں میں قوت تھیاس لیے راحت و تکلیف دونوں حالت میں ان کوحق تعالی سے تعلق یکسال رہتاتھا اور اب ضعف ہے ا گر مزیدار نعتیں ملتی رہیں تب توحق تعالی سے محبت بردھتی رہتی ہے اور نہیں تو مشقت و تکلیف میں وہ حالت نہیں رہتی اور فرمایا کہ یہی راز ہے کہ شریعت نے حج کے واسطے زادوراحلہ کی شرط لگائی کیونکہ ہم لوگ عاشق احسانی ہیں جب راحت کے ساتھ جج کریں گے توخداتعالی کے ساتھ محبت زیادہ ہوگی اور اگرزاد وراحلہ نہ ہوا اور سفر میں کلفت در پیش ہوئی تو بجائے محبت کے اور ول میں رکاوٹ پیدا ہوگی مگریہ زاد و راحلہ کی قیدان ہی ضعفاء کے لیے ہے جو کہ عاشق احماني بين ورنه اقوياء كى بابت تو خود نص مين ذكر ہے۔ " وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجَ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ صَامِدٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقِ حَقّ تعالَى شانه نے ابراہیم علیہ السلام کو حکم فرمایا تھا کہ لوگوں میں جج کا اعلان کر دو لوگ آپ کے پاس پیدل اور دبلی او نٹینوں پر سوار ہو کر آویں گے۔ معلوم ہوا کہ بعض لوگ پیدل بھی آویں گے جن کے پاس زاد وراحلہ نہ ہو گااور ان کو پیدل جانے میں گناہ بھی ند ہو گا کیونکد حق تعالیٰ اس مقام پران آنے والوں کی مدح فرمارہے ہیں تو معلوم ہوا کہ پیدل آنے والے بھی حق تعالیٰ کے یہاں ممدوح ہوں گے توبیہ لوگ ضعفاء نہیں ہیں سے لوگ اقویاء ہیں جن کے واسطے زاد وراحلہ کی کوئی قید نہیں ،ان کواس سفر کی کسی کلفت سے پریشانی نہیں ہوتی۔ (خطبات عكيم الامت جلد 31، ص140)

# گیار ہویں کرنے والوں کی، تاریخی غلطی

دوسرے بیتاریخ حضرت کی وفات کی کسی مؤرخ نے نہیں لکھی نہ معلوم عوام نے گیار ہویں تاریخ کس کشف والہام ہے معلوم کر لی بعض لوگ ایک روایت نقل کرتے ہیں حضرت غوث الاعظم خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی گیار ہویں کیا کرتے تھے تواول توبیہ روایت ثابت نہیں اس کا ثبوت دینا چاہئے دوسرے اگر ہوئی تو کیا تم حضرت غوث اعظم کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر کرتے ہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی گیار ہویں جھوڑ کر بڑے ہیر صاحب کی گیار ہویں کرتے ہوتو یہ ان کے بھی خلاف ہے کیونکہ اگر بالفرض وہ گیار ہویں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کیار ہویں کو ہر گروہ گوارانہ کر سکتے تھے کہ میرے بعد بجائے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے میری کیار ہویں کی جائے۔ تیسرے اس میں عقیدہ بھی فاسد ہے کہ لوگ حضرت غوث اعظم کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے میری کے برابر سمجھے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کامیلاد کرتے ہیں تو بڑے ہیر کی گیار ہویں بلکہ بعض جگہ حضرت غوث

اعظم کامیلاد بھی ہونے لگا، گویا بالکل ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مساوی ہو گئے اور غضب ہے ہے کہ کرنے والوں کاعقیدہ یہ ہوتا ہے کہ اگر گیار ہویں نہ کریں گے تو بلا نازل ہوگی، بڑے پیر صاحب ناخوش ہو جائیں گے اور پھر نا معلوم کیا ہے کہ اگر گیار ہویں کرنے کو مال واولاد معلوم کیا ہے کہ ایس کے ۔ گویا (نعوز باللہ) وہ مخلوق کو تکلیف دیتے پھرتے ہیں۔ نیز گیار ہویں کرنے کو مال واولاد کی ترقی کا باعث سمجھتے ہیں اس میں حضرت غوث اعظم سے دنیا کے لیے تعلق رکھنا ہوا یہ کیسی بے حیائی ہے کہ جس مردار کو چھوڑ کر الگ ہوگئے تھا ہی کے لیے ان سے تعلق کیا جائے۔

# گیار ہویں کی عملی اور اعتقادی خرابیاں

غرض گیار ہویں کے اندر بھی عملی اور اعتقادی بہت می خرابیاں ہیں اس کو جھوڑنا چاہیے اگر کسی کو حضرت خوش اعظم کے ساتھ محبت کا دعوٰی ہو تو قرآن پڑھ کران کی روح کو ثواب بخش دے پابلا تعین تاریخ وغیرہ غربا کو کھانا کھلادے۔اب بیس وعظ کو ختم کرتا ہوں اور اس دو سرے حصہ وعظ کا نام ، الحضور الامور الصدور رکھتا ہوں اس میں معلی مصدور جمع ہے صدر کی ، جس کے معنی ہیں عظیم الشان چو نکہ اس بیس تبرکات کی زیارت وغیرہ کاذکر ہے اس لیے یہ مام مناسب ہے یہ تو ہر صے کا الگ الگ نام ہے بھر جی چاہائے ہو مجموعے کا نام راس الربیعین ہے وجہ اس نام کی ہہے کہ جزواول اس نام کا لیعنی راس بمعنی طرف ہے جس کا اطلاق مجمی طرف اول اس نام کا لیعنی راس بمعنی طرف ہے جس کا اطلاق مجمی طرف اول پر بھی طرف افران کے معنی ظاہر ہیں اور لطیفہ اس میں یہ بھی ہے کہ بین نام اس سے پہلے والے وعظ کے نام کے بھی لیعنی اساس الربیعین کے معنی ظاہر ہیں اور کوئی صاحب شائع کریں تو دونوں کو الگ الگ شائع نہ کریں کیو تکہ میر الطیف ربیعین کا ضائع ہو جائے گا اس کے متعلق میں نے ایک خواب کا نیور میں سنا تھا۔جب جامع مجد کا نپور کے وسیع کرنے کا خیال ہوا تو ایک ہو جائے گا اس کی متعلق میں نے ایک خواب کا نپور میں سنا تھا۔جب جامع مجد کا نپور کے وسیع کرنے کا خیال ہوا تو ایک ہو جائے گا اس کی متعلق میں نے ایک خواب کی نیار دونوں ہونا کو گرائی کی دوسیع کرنے کا خیال ہوا تو ایک ہو جائے گا اس کی متعلق میں دونوں بینار قلی ملک کر دور ہے ہیں۔اللہ انجر جمادات میں بھی انس کا مادہ کہ ایک کو دو سرے کی جدائی کا صدمہ ہوتا ہے۔اس طرح دونوں وعظ باہم متناسب اور موزوں ہیں اور قریب قریب مضمون کے ہی ہیں اور جدائی کا صدمہ ہوتا ہے۔اس طرح دونوں وعظ باہم متناسب اور موزوں ہیں اور قریب قریب میں میں اور کی بیں اور ایک ہوں کے اگر کی جو کی ایک ان میں بھی میں اور خواب کی ایک ہوں وعظ باہم میں اس اس اور موزوں ہیں اور قریب قریب میں ہوتا ہے۔اس طرح دونوں وعظ باہم متناسب اور موزوں ہیں اور قریب قریب میں ہوتا ہے۔اس طرح دونوں وعظ باہم میں اس اس کی کو ایک اگر کی جائے اگر گریہ ہوتا ہے۔اس طرح دونوں وعظ باہم میں اس کی کو ایک اگر کو گریہ کی اور کی کو ایک ان میں میں اور کیار کی کو کیار کی کو کیار کی کو کیوں کو کیار کو کی کو کیار کی کو کیوں کو کیار کو کیار کو کی کو کو کیار کو کی کو کیار کو کیار کو کو کیار کو کو کی کو کیار کو کو کی کو کو کیار

(خطبات حكيم الامت جلد 31، ص 204، 204)

### حور کی صفت

جنت کی عور تیں جو حور کہلاتی ہیں ان کا نام س کر خیال ہوتا ہے کہ دنیا کی حسین عور توں کی نوع ہے ہوں گ خود دنیامیں بھی ایک سے ایک حسین موجود ہیں مگر حدیث میں جوان کی صفات آگئی ہیں ان کو سننے سے معلوم ہوتا ہے

کہ حور سی اور ہی نوع سے ہیں۔ حدیث میں آیاہے کہ اگر حور عین کے کیڑے کا ایک کونہ دنیامیں لئکا دیں تواس کی روشن سے سورج اور چاند ماند ہو جائیں جس کے کیڑے کا یہ حسن ہواس کی ذات کا کیا حسن ہوگااس کا حسن تو وہم و گان سے باہر ہے۔ چنانچہ صدیث میں ان کے حسن کی نسبت آیا ہے" یری من سوقہن من ودانهن کینان کا جسم اییاصاف شفاف ہوگا کہ کپڑوں کے اندر سے اور کھال کے اندر سے اور ہڈی کے اندر سے پنڈلی کا گودا نظر آئے گا۔ بیہ مبالغہ نہیں ہے بلکہ سچی بات ہے کیونکہ حدیث میں آچکی ہے۔ قرآن وحدیث میں مبالغہ سے کام نہیں لیا گیا، سچ سچی اور سید ھی باتیں بیان ہوئی ہیں ،حور واقع میں ایسی ہی ہوگی پیه خبرالی نہیں ہے جیسے کہ یہاں ہم نے سنا تھا کہ ایک حسین آدمی ایبا ہے کہ جب وہ پان کھاتا ہے تواس کار نگ گلے میں اتر تا نظر آتا ہے۔ یہ قصہ غلط ہے بھلاد نیامیں ایساکون ہوسکتا ہے آخر گلے میں اوپر کھال ہے اس کے نیچے گوشت ہے اس کے نیچے نر خڑے کی ہڑیاں ہیں ایسی بھی کیا لطافت ہے کہ ان میں سے کوئی بھی حاجب نہ ہوا یک جلد ہی شعاع نظر کوروکنے کے لیے کافی ہے چہ جائیکہ کہ تین تین چیزیں ہوں۔غالباً کسی نے مبالغہ سے کام لیا ہے۔ بہر حال جو یہاں مبالغہ ہے وہ وہاں حقیقت ہوگی اور بیہ کوئی تعجب کی بات نہیں کیونکہ وہاں کے حالات میں اور یہاں کے حالات میں بڑافرق ہے وہاں کے حالات یہاں ذہن میں آہی نہیں سکتے اس واسطے کہ ان کی کوئی نظیر بھی نظرے نہیں گزری،اس دقیقہ سے غافل ہونے کے سبب لو گوں نے حور کو محبوبان د نیا کی طرح سمجھ لیااور بعضوں نے تو یہاں تک بیہودگی کی کہ براہ تمسخر گھو سنوں سے اور کشمیر کے حیکے کی رنڈیوں سے تثبیه دی (نعوذ بالله) بات بیرے که لوگوں میں مادہ قیاس الغائب علی الشاہد کا ہے اس لیے حور کو بھی اگر قیاس کیا تو اس پر کہ جس کو دیکھاہے یا جواینے خیال میں ہے اب جن کے خیالات گندے ہیں رنڈیوں اور گوسنوں تک ان کا ذ بن يهنيا\_ (خطبات عكيم الامت جلد 31، ص216)

# اٹک کر مرنے کی حکایت

ہمارے وطن میں یہی قصہ ایک دفعہ پیش آیا ایک صاحب کے یہاں کوئی تقریب تھی بڑا مجمع تھا۔ خوشی ہور ہی تھی کھانا کھانے بیٹے توایک شخص کو بچندا لگااور گلابند ہو گیا۔ لقمہ انک گیااور کھانا کیا تھاچاول، سننے والوں کو تعجب ہوتا ہے کہ کہیں چاول سے بھی ایسا ہو سکتا ہے چاول تو نہایت نرم غذا ہے حتی کہ اس کو چبانے کی بھی ضرورت نہیں ہوتی گر قدرت خداکی کہ لقمہ حلق سے نہ اترا اور جان پر بن گئ چاروں طرف سے لوگ دوڑے کوئی پائی لاتا ہے کوئی ان کو کھڑا کرتا ہے اور ہلاتا جاتا ہے گر وہاں کام ہی تمام ہوگیا تمام مجلس کا عیش مکدر ہوگیا۔ ان کے بھائی نے رات کو خواب میں دیکھا تھا کہ ایک جنازہ باہر سے گھر میں آیا ہے تعجب ہوا تھا کہ جنازہ تو گھر میں سے باہر جایا کرتا ہے یہ الٹاکیا دکھائی دیا گر ایسائی ہوا کہ باہر محفل میں ان کادم نکل اور جنازہ گھر میں لایا گیا۔

غرض بھی ایسا بھی ہوجاتا ہے کہ کھانا کھانا ایک معمولی کام ہے گراس میں بھی ایسے خطرے پیش آ جاتے ہیں یہ کلفت ہوئی کھانے میں تو کھانا کھانا کیسی راحت کی چیز ہے گر وہ بھی شائبہ الم (ہلی پھلکی تکلیف) سے خالی نہیں الیک کلفت تو بھی اتفاقیہ پیش آ جاتی ہے بعض کلفت تو بھی اتفاقیہ پیش آ جاتی ہے بعض کلفتیں ایس ہیں کہ اکثر پیش آ جاتی ہیں مثلاً کھانا کھاتے میں ہوٹی کاریشہ دانتوں کے اندررہ گیاتو کس قدراو کلودیتا ہے جب تک وہ نگل نہ جاوے چین ہی نہیں آتااس کو بیکے سے نکالا جاتا ہے بھی ایسا ہوتا ہے کہ بیٹی ہوتا ہے کہ بیٹی سے اس المجھن میں اور اضافہ ہوا۔ یہ وہ کلفتیں ہیں جو اسے کہ بیٹی سے اس المجھن میں اور اضافہ ہوا۔ یہ وہ کلفتیں ہیں جبی کی تو اور دو سری مشقت شر وع ہوئی۔ ایک لقمہ زیادہ کھالیا تو گرانی ہوگئی جس کا انجام ہے ہے کہ قبض ہوگا یادست آ گئے پیٹ میں مروڑ ہوگئی یا جلن ہونے لگی اب حکیم کو جلاؤ یاڈا کٹر کرانی ہوگئی جس سینک ہور ہی ہے کہ قبض ہوگا یادست آ گئے پیٹ میں مروڑ ہوگئی یا جلن ہونے لگی اب حکیم کو جلاؤ یاڈا کٹر کرانی ہوتا، قے ہوجاتی ہے اور بسااو قات اس سے بھی کھانا ہضم مہیں ہوتا، قدیم ہوجاتی ہے اور بھی ہیضہ تک کی نوبت آ جاتی ہے۔ خدا بچاوے۔ (نطبات سے مالامت جلد 3، میں جو کو ہوگی

جس بات کودل چاہے بلاکلفت اور بلا محنت اور بلا توسط اسباب فوراً موجود ہے مثلاً ایک پر ندسامنے بیشاہے کی جنتی کا جی چاہا کہ اس کا کباب کھائے ہیں وہ فوراً کباب بن کر تیار ہو کر سامنے آگیا نہ اس کے واسطے غلیل کی ضرورت ہوگی نہ بندوق کی نہ ذن کی کی نہ کھال اتار نے کی نہ پکانے کی نہ گھی کی نہ مصالحہ کی ، بنابنا یا کباب سامنے آگیا یا مثلاً ایک مکان میں بیٹے ہیں اور وہ مکان آراستہ اور پیراستہ جھے تھی کی مرصع ہے گر جی چاہا کہ کھلا ہوا مکان ہوتا تواس کے لیے آپ کواس مکان سے اٹھنے اور دو سرے مکان میں جانے کی ضرورت نہیں کیونکہ یہ بھی ایک تکلیف ہے وہاں یہ ہوگا کہ جھت غائب اور کھلا ہوا مکان موجود قرآن شریف میں ہے وَلَکُمْ فِیْهَا مَا تَشْتَهِیْ اَنْفُسُنْکُم لِیمْ جنت میں ہروہ چیز ہوگی جس کواہل جنت کا جی چاہے غرض راحت بھی ہرقتم کی ہوگی اور پھر کوئی راحت کی الم کے شائبہ سے ملی ہوئی نہوگی بلکہ راحت محصنہ ہوگی۔

## آخرت کی دوحالتیں

اور جیسے دنیا میں دو حالتیں ہیں ایک راحت اور ایک تکلیف ایسے ہی آخرت میں بھی دونوں حالتیں ہیں ایک راحت کی حالت جس کی جگہ دوزخ ہے مگر اتنافرق ہے کہ دنیا کی ہر بات میں الم ہے اور ہر الم میں کچھ راحت بھی مگر آخرت میں نہ راحت کے ساتھ الم ہے نہ الم کے ساتھ راحت، چنانچہ ونیا کی راحت اور آخرت کی راحت کا مضمون تو سن لیااب دونوں جگہ کی تکلیف کی کیفیت سنئے دنیا کی کوئی تکلیف ایسی مہیں کوئی شائبہ راحت کا نہ ہو مثلاً مرض ہوتا ہے تواس کے واسطے طبیب موجود ہے ، دوا موجود ہے ، مکان

مثلاً صاف آیا ہے لا یَمَسُن فینا نَصَبُ یعنی اہل جنت کہیں گے کہ حق تعالی نے ہم کوایسے گھر میں پہنچادیا کہ اب ہم کو کسی قشم کی تکلیف نہیں پنچے گی، دنیا میں آدمی کام کاج میں تھک جاتا ہے تواس کو نیند آنے لگتی ہے وہاں نیند بھی نہیں۔ حدیث میں آیا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی نے یو چھا کہ جنت میں سوئیں گے بھی؟ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا" المنوم اخ الموت یعنی نیند توایک قشم کی موت ہے۔

نيند كوئي مقصود بالذات چيز نهيس

اور یہ معلوم ہو چکاہے کہ جنت میں موت ہے نہیں للذا نیند بھی نہ ہوگی اور واقعی جنت میں نیند ہوئی بھی نہیں چاہیے کیونکہ نیند خود کوئی مقصود بالذات چیز نہیں بلکہ رفع تکان کے واسطے ہوتی ہے اور جنت میں تکان ہے نہیں تو نیند کی بھی کیا ضرورت ہے۔ اب یہاں ایک سوال ہوتا ہے وہ یہ کہ یہ بات ثابت ہے کہ جنت میں جملہ وہ چیزیں ہول گی جس کو کسی کادل چاہے وفیہا ما تشتہیه الانفس تواگر کسی کادل نیندہی کوچاہے تو نیند بھی ہونی چاہے اور بعض لوگوں کے نزدیک تو نیند بھی ہونی چاہے اور بعض لوگوں کے نزدیک تو نیند سب سے زیادہ محبوب چیز ہے۔

### زیادہ سونے والوں کی حکایت

ہم نے ایک قصہ سناہے کہ ایک شخص تھے ان کو سونے کا بہت شوق تھاایک دن مکان کے تہہ خانہ میں جا کر سور ہے اور کسی کو خبر نہ کی، کھانے کے وقت ان کی تلاش پڑی تو کہیں پتہ نہ چلا غیر معمولی تلاش کے بعد گھر والے

خاموش ہورہے کہ کہیں گئے ہول گے آ جائیں گے لیکن وہ نہیں آئے یہاں تک کہ شام ہوئی شام کو کھانے کے وقت پھر تلاش ہوئی مگر پھر پتہ نہیں اب تو گھر والوں کو فکر ہوئی اور جہاں جہاں خیال ہوا تلاش کرایا گیا پتہ نہ چلا۔اگلاد ن ہوا اب ان کی تلاش بڑے اہتمام کے ساتھ شر ذع ہوئی اور بچاس بچاس کوس تک آ دمی دوڑے اور جہاں جہاں خیال پہنچا سب ہی جگہ ڈھونڈلیا مگر وہ حضرت گھرسے باہر کہیں گئے ہول تو ملیں سب آدمی واپس آ گئے اور گھر میں رونا پیٹنا پڑ گیاا آخر ما يوس ہو كر بيٹھ رہے كه خدا جانے جنگل چلے گئے اور وہاں بھيڑيا كھا گيا كہيں پانی ميں ڈوب گئے يا كيا ہواغرض ماتم ۔ کر کرا کر بیٹھ رہے ، تین دن کے بعدان حضرت کی آنکھ کھلی اور آپ نہ خانہ میں سے بخیریت نکل آئے۔معلوم ہوا کہ يهال سب روپيث بھي چکے توآپ فرماتے ہيں ميں تو يہيں تہ خانہ ميں سور ہاتھا كيوں اتناپريشان ہوئے۔على ہذااناوہ ميں ایک رئیس تھے میرے ایک عزیزان کے یہاں رہتے تھے وہ بیان کرتے تھے کہ ایک روز وہ ایسے موقع پر سوگئے جہاں سامیہ بھی تھا مگر پر نالہ بھی گرتا تھااور اتفاق سے بارش ہوئی اور پر نالہ رات بھران کی چھاتی پر گرتار ہا مگران کو خبر نہیں ہوئی صبح کوآئکھ کھلی تومعلوم ہواکہ رات بھر پر نالہ گرتار ہااور بھیگے پڑے ہیں تب کپڑے اتارے میرے زمانہ قیام د یو بند میں ایک طالب علم تھے۔ فیض محمد نام ان کے باپ کسی ریاست میں نوکر تھے ان کا بھی قصہ ایساہی ہے کہ وہ ایس گہری نیندسوتے تھے کہ ہلاؤ جلاؤ غل مجاؤ کچھ کرو مگران کو خبر نہیں ہوتی تھی جب تک ان کے کان کے پاس بندوق کا فائرنہ کیا جاتاان کی آنکھ نہیں تھلتی تھی ریاست میں ان کی قدر تھی اور ایک فائرروزانہ کی ان کے جگانے کے واسطے منظوری ہوئی تھی ایسے اور بھی قصے بہت ہیں۔ ظاہر ہے کہ ایسے سونے والوں کے نزدیک نیندسے زیادہ کون سی نعمت ہوسکتی ہے۔ (خطبات کیم الامت جلد 31، ص 232)

# صحیح النسب ہونے کے لیے وجود نکاح کافی ہے

کتب فقہ سے اور ادلہ شرعیہ سے ثابت ہے کہ اس صورت میں کہ مرودس برس سے باہر ہے اور ان کی عورت کے بچے بیدا ہوا تو یہ بچے جہول النسب نہیں ہے بلکہ اس کا نسب اس شخص سے مانا جائے گا اور تمام احکام نسب کے جاری ہوں گے۔ اس حکم میں تعجب کیا جاتا ہے کہ کیسا حکم ہے سوگواس تعجب کار فع کرناکسی طرح ہمارے ذمہ نہیں مگر میں تبرعاً اس کو بھی حل کر رہا ہوں کہ اس کہنے کا کہ یہ بچے اس خاوند کا ہے یہ مطلب نہیں ہے کہ حقیقت میں اس کا ہے بلکہ یہ مطلب ہے کہ قانون میں اس کا ہے اب سارے اشکال اور تعجب رفع ہو گئے اور نسب جب ثابت ہوگا اس کا ثبوت یہ مطلب ہے کہ قانون میں اس کا ہے اب سارے اشکال اور تعجب رفع ہو گئے اور نسب جب ثابت ہوگا اس کا ثبوت وانون ہی ہا میں بناء بالکل ایک خفی امریعنی جماع پر ہے۔ للذا اس کے ثبوت کے لیے اس کے ظاہر کی فرید ہی کوکا فی مانا جائے گا یعنی نکاح کو اور میں ترقی کر کے کہتا ہوں کہ جس کو بالا تفاق صحیح النسب کہا جاتا ہے اور اس کو ذریعہ ہی کوکا فی مانا جائے گا یعنی نکاح موجود ہے اس وجہ اس کے باپ کی طرف منسوب کرتے ہیں اس میں بھی تو یہی ماننا پڑتا ہے کہ ظاہر کی سبب یعنی نکاح موجود ہے اس وجہ اس کے باپ کی طرف منسوب کرتے ہیں اس میں بھی تو یہی ماننا پڑتا ہے کہ ظاہر کی سبب یعنی نکاح موجود ہے اس وجہ اس کے باپ کی طرف منسوب کرتے ہیں اس میں بھی تو یہی مانا پڑتا ہے کہ ظاہر کی سبب یعنی نکاح موجود ہے اس وجہ اس کے باپ کی طرف منسوب کرتے ہیں اس میں بھی تو یہی ماننا پڑتا ہے کہ ظاہر کی سبب یعنی نکاح موجود ہے اس وجہ د

ہے حقیقی سبب یعنی جماع کو بھی مان لیا گیااور اس کی نسبت ناکح کی طرف کی گئیاور اس کو باپ کہا گیاور نہ رہے علم کیے ہوا کہ وہ بچپہ واقع میں کس کاہے حقیقی سبب کو توکسی نے دیکھا نہیں اور ایسے واقعات ہوتے ہیں کہ خاوند کے ہوتے ہوئے بھی دو سرے کاحمل ہو گیا۔

#### نسبت محمود

نسبت اگر قابل شاراور مطلوب ہے تو دوسری قسم کی ہے یعنی یہ کہ بندہ کو خداسے ہواور خدا کو بندہ سے ہواس میں رضا ہوتی ہے یہ ہے تحقیق نسبت کی اور نسبت اعمال میں اہتمام کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ ای واسطے آگ فرماتے ہیں" وَهُوَ وَلَيُّهُمْ بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ لِيعَنَ جَو بِجَھ يہ عطابو گاوہ اس کی بدولت ہوگا کہ جو وہ عمل کرتے ہیں لیمی آفات سے حفاظت اور راحتوں کانصیب ہو نااور ہمارا قرب، یہ سب اعمال سے ہوگا کوئی خالی محبت میں مغرور نہ ہوجائے خوب سمجھ لے کہ ہم بلا عمل نہیں مل سکتے اور ان کی تو بڑی شان ہے کبھی کی کو دنیا میں بھی کوئی محبوب بلا عمل ملاہ فرر اساطیعت کالگاؤ کسی سے ہوجاتا ہے تو اس کی کتی ناز برداریاں کرنی پڑتی ہیں اور کتی مشقتیں اٹھانی پڑتی ہیں روبیہ می کردیا جاتا ہے، جان خاک میں مل جاتی ہے، مدتوں حیر ان رہنا پڑتا ہے، دن کو چین نہ رات کو نیند، مال دولت سب برباد ہو جاتا ہے تا ہاں عاشق کی جو گت بنتی ہے دنیا جہان کو معلوم ہے کسی شرح کی ضرورت نہیں عشق کا جو جاتا ہے تا ہاک اور برباد ہونا۔ جب دنیا کااد نی سامجوب مردیا عورت بھی بلامحنت نہیں ما تاتو جرت نہیں ما تاتو جرت کی بات ہے کہ خداکی نسبت یوں خیال رکھا جائے کہ بلامحنت مل سکتا ہے عمل اس محنت ہی کو تو کہتے ہیں اور بچ تو یہ ہو کی بات ہے کہ خداکی نسبت یوں خیال رکھا جائے کہ بلامحنت مل سکتا ہے عمل اس محنت ہی کو تو کہتے ہیں اور بچ تو یہ ہو

کہ حق تعالی نے اپنی تلاش میں کچھ بھی محنتیں نہیں رکھیں وہ طریقے بتلائے ہیں جن کو اگران مشقتوں کے ساتھ موازنہ کرکے دیکھا جائے جواد فی سے ادفی اور گندے ایک دنیاوی محبوب کے لیے کرناپڑتی ہیں تو معلوم ہو سکتا ہے کہ کچھ بھی مشقت نہیں ہے دنیاکا محبوب روپیہ بھی مانگتا ہے اور اس کے لیے کوئی مقدار مقرر نہیں کرتا۔ کوئی نصاب ہے نہ کوئی وقت ہے جس کا مطلب یہی ہے کہ ساراہی روپیہ چاہیے اور جان بھی مانگتا ہے اس کے لیے بھی کوئی قاعدہ یا کوئی وقت مقرر نہیں اس کا بھی مطلب یہی ہوا کہ جان بھی بلاعذر ہمارے اوپر قربان کر دوخواہ تمہارا کوئی کام دنیا یا دین کا بھی مطلب یہی ہوا کہ جان بھی بلاعذر ہمارے اوپر قربان کر دوخواہ تمہارا کوئی کام دنیا یا دین کا بھی بلاعد کے بات جم کواس سے بحث نہیں۔ (خطبات عیم الامت جلد 3 میں 2000)

## بزر گی کی علامت

حضرت سلطان جی کے زمانے میں ایک بزرگ تھے ان پر اتفاق سے ایساافلاس آیا کہ تمام مال ومتاع ختم ہو کر صرف ایک لونڈی روگئی جب اس لونڈی نے دیکھا کہ اب کچھ نہیں توان سے عرض کیا کہ اب مجھے نے دیجئے۔ آخر میں کس کام کی ہوں۔ گویہ ضرور ہے کہ

ترابنده چول من بيفتد لبے مراچول توخواجه نباشد كسے

مگر کی دیندار نہیں۔ یعنی حضرت نظام الدین سلطان جی کے ہاتھ، اسے فخض کے ہاتھوں بچوں گا کہ اس سے زیادہ اس وقت کوئی دیندار نہیں۔ یعنی حضرت نظام الدین سلطان جی کے ہاتھ، اس نے عرض کیا کہ حضور ہے تو گتائی لیکن ان برزگ کی بزرگی میں تو بچھے شبہ ہے کو نکہ بزرگی کی علامت سے بیات بھی ہے کہ کوئی نہ کوئی تواس کو برا کہے اور میں دیکھتی ہوں کہ ان کو کوئی بھی برا نہیں کہتا۔ افسوس آج کل بیہ علامت بزرگی سے سمجھا جاتا ہے کہ جہاں گئے اس رنگ کے ہوگئے کہ ساری دنیاخوش رہے ، آنگا پر گئے آنگارام جمنا پر گئے جمنارام۔ نیز حضرت سلطان جی کے در پر بڑے بڑے اکا بردنیا سلاطین ووزرا تک دست بتہ آتے سے اس لیے بھی اس کوشبہ ہوا۔ اس موقع پر ایک حکایت یادآگئ کہ ایک مرتبہ آپ کے ہاں ایک وزیر حاضر تھا کھانے کا وقت آیا خادم نے کھانالانے کی اجازت چاہی ، وزیر کے دل میں بیہ خطرہ پیدا ہوا کہ اگر آج مچھل کے کہا بہوں تو خوب ہو۔ حضرت سلطان بی اس کے خطرے پر مطلع ہوگئے خادم سے فرمایاذ رافعہ و گئے خادم سے فرمایاذ میں مجھل کے کہا ب ہوں آپ نے ور تر خوان میں مجھل کے کہا ب حاضر ہیں مگر ذراوقت کی میں مجھل کے کہا ب حاضر ہیں مگر ذراوقت کی میں مجھل کے کہا ب حاضر ہیں مگر ذراوقت کی میں مجھل کے کہا ب حاضر ہیں مگر ذراوقت کی مرائش کی کوئی کے کہا ب حاضر ہیں مجورت علاؤالدین سے کہ مرائش کی کئی کی میں میں مجھل کے کہا ب حاضر ہیں مجورت کی شان تھی۔ ایک حضرت علاؤالدین سے کہ مرائش کی کی کہا ب حاضر ہیں مجورت کی شان تھی۔ ایک حضرت علاؤالدین سے کہ مرائش کی کی مورت کی اس کوئی کی میں میں میں مجی وہ میں نہ ہوتے۔ اصل یہ سے کہ میں مجھل کے کہا کہ میں میں مجھل کے کہا میں کہ میں میں میں میں میں میں دور وہ میں نہ ہوتے۔ اصل یہ سے کہ

بہ عندلیب چہ فرمودہ کہ نالان ست بہ عندلیب چہ فرمودہ کہ نالان ست کے کان میں جو بات تو کیے کہ وہ تیرا تابعدار ہے اور عندلیب سے جو کچھ بھی آوے کہتے ہیں وہ شکوہ کرتاہے)

ہرایک کارنگ و بوالگ ہے کوئی کسی شان کا ہے کوئی کسی شان کا ہے تو تھرت سلطان جی کی یہ حالت تھی کہ آپ کے در پر سب سرنیاز خم کرتے تھاس لیے اس لونٹری کوآپ کی بزرگی میں شبہ ہوا۔ ان بزرگ نے اس سے کہا کہ میں تجھے بھے خیار کے طور پر بیچوں گاد و تین دن کے اندر توان کی حالت و کھے لینا، پھرا کر تیری مرضی ہوگی تورہناور نہ میں تجھے واپس لے لوں گا۔ غرض اپنے حضرت سلطان جی کے ہاتھ اس کو فروخت کر دیاوہ چو نکہ آپ کی پورے طور پر معتقد نہ تھی اس فکر میں گی رہی۔ حضرت سلطان جی کو کشف کے ذریعے سے اس کے وسوسہ پراطلاع ہوگئی آپ نے اس سے فرمایا جا کر پڑوس سے آگ لے آؤ، پڑوس کے ہاں گئی اور کہا کہ دوشرت جی کہاں تھوڑی آگ کی ضرورت اس سے فرمایا جا کر پڑوس نے حضرت کا گئی ہور گئی ہور کہا کہ ڈاکو کو حضرت جی بیں ؟ لونڈی یہ س کر بہت خواہوں کی اور بگڑ کر واپس چلی آئی۔ حضرت سلطان جی نے فرمایا کہ اب تو معلوم ہوگیا کہ مجھے سب اچھا نہیں سمجھے ، دو کھے میں بڑوس نے کہا کہ حضرت سے میری پڑوس نی جھے سب اچھا نہیں سمجھے ، دو کھے میں بڑوس نے کہا کہ حضور ت سے میری پڑوس نی مجھے کو کیسا برا سمجھتی ہے اس نے کہا کہ حضرت سے میری پڑوس نی مجھے کو کیسا برا سمجھتی ہے اس نے کہا کہ حضرت سے میری پڑوس نی مجھے کو کیسا برا سمجھتی ہے اس نے کہا کہ حضرت سے میری جھا اس نے عرض کیا کہ حضور واقعی ہے بزرگ میں ابرا ہے کو واپس لینے کی ضرورت نہیں۔

### كاملين كي حالت

غرض مقبول عام ہونا کوئی بزرگی کی علامت نہیں ہے بلکہ یہ عدم کمال کی علامت ہے۔کاملین کی یہ حالت ہوتی ہے کہ ان کواگر سب بھی برا کہیں تب بھی یہ کسی کو پچھ نہ کہیں، میں یہ نہیں کہتا کہ ان حضرات کو غصہ نہیں آتا، غصہ ضرور آتا ہے مگر وہ غصہ خدا کے لیے ہوتا ہے اپنے نفس کے لیے نہیں ہوتا، اپنے نفس کے لیے ان کی وہی حالت ہوتی ہے جس کو حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں جو کہ دس برس تک حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہے کہ ماقال نی قط کما فعلت کہ مجھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے نہیں فرمایا کہ فلاں کام تو نے اس طرح کیوں کیا اس طرح کیوں نہیں کہیا جنین کے یہ اس قدر بے تکلف تھے کہ ایک مرتبہ آپ نے کسی جگہ ان کو جانے کو فرمایا تو انہوں نے صاف کہد دیا کہ میں تو نہیں جاتا مگر دل میں یہ تھا کہ ضرور جاؤں گا۔ چنانچہ گئے، لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم ان کے انکار پر خفان نہیں ہوئے اگر کوئی کام ان سے بگڑ جاتا تو آپ ملے انگر ان کے کہ تقدیر میں یوں ہی تھا گر ان پر خفانہ ہوتے تھے۔

## محفرت عمرهمي حكومت

حضرت عمررضی اللہ تعالی عنہ دو پہر کے وقت گرمی میں چلے جارہے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ نے دیکھا پوچھا کہ امیر المومنین کہاں چلے؟ آپ نے فرمایا کہ بیت المال کا ایک اونٹ غائب ہو گیاہے اس کی تلاش کو جارہا ہوں حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا کہ حضرت آپ نے اس گرمی میں کیوں تکلیف کی کسی کو حکم دیا ہوتا کہ وہ تلاش کر لیتا آپ نے فرمایا کہ اے عثمان اللہ میدان قیامت کی گرمی اس گرمی سے اشد ہے۔

غرض کیا کوئی کہہ سکتا ہے کہ یہ لوگ ترتی پر نہ تھے۔ یہ حضرات اس ترتی پر تھے کہ ساری دنیا جانی ہے بلکہ مانی ہوتی واقعہ پر موک میں جو کہ ایک عظیم الثان جنگ سے حالا نکہ نہ ان کے پاس فٹن تھی نہ سامان آرائش اور فٹن تو کیا ہوتی واقعہ پر موک میں جو کہ ایک عظیم الثان جنگ تھی جب ایک شخص او نٹنی پر سوار فٹح کی خوشنجری لے کر آیا تو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ سے جو کہ روزانہ انظار خبر میں باہر جاکر گھنٹوں کھڑے رہتے تھے جنگل میں ملا قات ہوئی آپ نے اس سے پوچھا کہ تو کہاں سے آیا ہے معلوم ہوایر موک سے، آپ نے جنگ کا حال پوچھاوہ چو نکہ پہچانانہ تھااس لیے کہ کوئی نشان خلافت نہ تھا، کوئی تائ نہ تھااس نے ان کی طرف النقات نہیں کیا اور او نٹنی دوڑا ہے ہوئے چلا جاتا تھااور یہ او نٹنی کے ساتھ دوڑتے جاتے تھے۔ جب آبادی کی طرف قریب آئے تو لوگوں نے پہچانااور امیر المومنین کو سلام کیا اس وقت اس کو معلوم ہوا تو اس نے جبت معذرت کی۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے جو قدم بھی اٹھایا ہے تواب کے لیے اٹھایا ہے تجھے عذر کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ یہ صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم کی حالت تھی۔ ایک ہماری حالت ہے کہ جو قدم اٹھتا ہے خود بنی اور خود داری کیلئے۔ (خطبات عیم الامت جلد 350)

# الله والول کی صحبت ضروری ہے

اس لیے سہل کر دیا ہے میں نے راستہ کی ایسی بات بتائی ہے جس میں تکلیف ہی نہ ہو جس میں سہولت ہی سہولت ہو۔ یعنی دن بھر گناہ ہونے کے بعد رات کو حق تعالی سے دعااور استغفار کر لیا کرو۔ جیسا کہ میں نے تفصیل کے ساتھ بیان کیا مگر ایک چیز کی اور ضرور ت ہوگی وہ ہے ہے کہ میں نے اب تک تخم باشی یعنی نے ڈالنے کی ترکیب بتائی ہے میں نے ایک چھوٹا ساایسا نے بتایا ہے جس کی کاشت بہت آسان ہے لیکن جیساتخم باشی کے بعد آب باشی کی بھی منرورت ہوتی ہوٹا نہیں اور بڑھتا نہیں ای طرح اس میں بھی ایک چیز کی اور ضرورت ہے اور فرورت ہو دہ بھی آسان ہے۔ یعنی اللہ والوں کی صحبت ، خدا کے ان مقبول بندوں کی صحبت جن کو یہ در جہ نصیب ہو چکا ہے یہ آب باشی ہے ای تخم باشی نے بعد مگر اس میں جانچ کی بہت زیادہ ضرورت ہے۔ ہر شخص کو دیکھ کر عاشق نہ ہو جانا یعنی باشی ہے ای تنہ ہو جانا یعنی

لوگوں کی عجیب حالت ہے کہ ہر شخص کے معتقد ہو جاتے ہیں۔ ذاق بگڑا ہواہے آج کل بہت سے سیاح پھرتے ہیں اور لوگوں کی بھی یہ حالت ہے:

یں میں قاش فروش دل صدیارہ خویشم کنے بردازدل گزردہر کہ زیشیم من قاش فروش دل صدیارہ خویشم (میرے سامنے سے ہر گزرنے والادل کا ایک مکڑا کے جارہاہے میں اپنے دل صدیارہ کی ایک پھا تک بیتیا ہوں)

ہر ''فخص کے معتقد ہو جاتے ہیں ایساہر گزنہ چاہیے۔ہر شخص اللہ والا نہیں ہے بلکہ اس کی پچھ پہچان بھی ہے۔ علامات شیخ کا مل

اس کا مختر بیان ہے ہے کہ سب سے اول دیکھنے کی بات تو ہے ہے کہ وہ شریعت کا بھی پابند ہے ، دوسرے ہے کہ دنیا کال کچ تواس میں نہیں ، یہ بچپانیں میں اس لیے بتلائے دیتا ہوں کہ دھوکے میں نہ آویں، رہزن کور ہبر نہ سمجھ لیں۔ تیسری بات دیکھنے کی ہے ہے کہ اس کی صحبت میں ہے دیکھے کہ دنیا کی محبت کتنی گھٹی حق تعالی کی محبت کتنی بڑھی؟ چو تھی بات ہے ہے کہ اس کے پاس رہنے والوں میں سے اکثر کی حالت با متیاز ترک معاصی و تقوی واہتمام حلال وحرام کے بات ہے ہے کہ وہ اپنے متعلقین کوروک ٹوک بھی کرتا ہو۔ چھٹی علامت ہے کہ بیہ ضرورت کے کہیں ہے۔ پانچویں علامت ہے کہ وہ اپنے متعلقین کوروک ٹوک بھی کرتا ہو۔ چھٹی علامت ہے کہ بیہ ضرورت کے موافق علم دین رکھتا ہو اور علماء سے محبت رکھتا ہو۔ ساتویں علامت ہے کہ اہل علم وصلاح بنسبت عوام کے اس کی طرف زیادہ ماکل ہوں۔ اگر میہ علامتیں موجود ہیں تو وہ صحبت کے قابل ہے ورنہ:

اے بساابلیس آدم روئے ہست پس بہر دستے نباید داد دست

(یعنی بہت ہے آدمیوں کی شکل میں شیطان زمین پر بستے ہیں اس لیے ہر کس وناکس کا اندھا ہو کر مرید نہ بنے)

اور اس زمانے میں بالخصوص اس شخص کے ظاہری اعمال کے صالح ہونے پر نظر کرنے کی بھی سخت ضرورت
ہے۔ بعض بدعقیدہ لوگ کہتے ہیں کہ بس صاحب اہل باطن ہو ناچاہیے، نمازروزہ کی کیاضرورت ہے صرف خدا کی یاد
اپنے قلب کے اندر ہونے کی ضرورت ہے۔ اس دھو کہ میں ہر گزنہ آنا۔ (خطبات عیم الامت جلد 31، ص 404،405)
حقوق شیخ

غرض دو چیزوں کا سلسلہ عمر بھر جاری رکھواطلاع اور اتباع یعنی احوال کی اطلاع اور اوامر کا اتباع۔ ای طرح اتباع کے بعد بھراطلاع ، پھراطلاع ، پھراطلاع ، پھراطلاع ، پھراطلاع ، پھراطلاع ، پھراطلاع پھراتباع غرض اندریں رہ می تراش ومی خراش تادم آخر دے فارغ مباش (اس راستہ میں خوب کو شش کر ، آخر دم تک بے کار مت رہ) یہ توساری عمر کاد ھندا ہے۔جب بیاری ساری عمر کی ہے تو علاج ساری عمر کا کیوں نہ ہوگا۔ گو تشم پہٹم ہی سہی حتی کہ دو مبینے ہی میں ایک خط لکھو مگر لکھو ضرور اور یہ لکھتے ہوئے شر ماؤ نہیں کہ وظیفہ جو بتایا تھا وہ چھوٹ گیا تھا یا مطالعہ کتب جو تجویز کیا تھا اسے نباہا نہیں۔ یہاں تک کہ فرض نماز بھی فرض کر وقضا ہونے گئی ہو تب بھی بشر ماؤ نہیں ملکہ اب پھر پڑھنا شروع کر دواور اطلاع کر دو، شرما نااس رہتے میں ہر گز نہیں چاہیے۔ خواہ کیسی ہی گندی عالت کیوں نہ ہوجائے اس کی بھی اطلاع کر دو۔ایک دریا تھا اس کے کنارے کے باس سے ایک نایاک آدی گزرا دریانے اس سے کہا کہ آمیں تجھے پاک کر دوں اس نے کہا توصاف و شفاف اور میں پلیدو ناپاک، میر امنہ کیا کہ میں تیرے پاس آؤں ، پاک ہو کہ توساری عمر ناپاک ہوگر تیرے پاس آؤں گا، دریانے کہا ہی جی پاک کروں گا بھی میں ہی آگر تم مجھ سے شرماؤگ توساری عمر ناپاک تہاری ہوگر ترب ہو کر اتر جائے گی اور تمہیں ایک دم میں پاک صاف کردے کی توائل اللہ سے اپنا کچا چھا کہہ دو، بہت تہارے سر پر ہو کر اتر جائے گی اور تمہیں ایک دم میں پاک صاف کردے گی توائل اللہ سے اپنا کچا چھا کہہ دو، بہت سے لوگ اس لیے نہیں کہتے کہ ہماری شان گھٹ جائے گی۔ارے ان کے نزدیک تیری شان ہی کیا ہے جو گھٹ جاوے گی بین بیں کہتے کہ ہماری شان گھٹ جائے گی۔ارے ان کے نزدیک تیری شان ہی کیا ہے جو گھٹ جاوے گی بعضے ڈرتے ہیں کہ خفا ہو نگے ارے ان کی خفا ہو بھائی بھی دھت ہے یہ ساری تکبر کی با تیں ہیں ارے دہ پیا کہا تھا ہو گی اس واسطے کہ دیریں گے تواس میں بھی تیری بہتری ہو گی اس واسطے کہ دیریں گے تواس میں بھی تیری بہتری بہتری ہو گی اس واسطے کہ

ہمجواساعیل پیشش سربنہ شاد و خنداں پیش تیغش جاں برہ (حضرت اساعیل علیہ السلام کی طرح اس کے سامنے اپنا سر جھکا دے ہنتے کھیلتے اس کی تلوار کے سامنے حان دے دے)

آنکہ جال بختدا گر بکشدر واست نائب ست اود ست خداست (جو جان دینے والا ہے وہ اگر مار ڈالے تو جب اللہ تعالیٰ کے لیے یہ فعل جائز ہے تو مجھی خود کرتے ہیں کبھی نائب سے کراتے ہیں)

تواس سے بڑھ کر کیا ہوگا۔ غرض خفگی وغیرہ کا بالکل خیال نہ کرو۔بس اس طرح سے تعلق رکھو کہ اگراس کی طرف سے خفگی ہو، نکال دے تو تم مت نکالو،اس وقت تو نکل جاؤ گر پھر آ جاؤ گر نکل دے تو تم مت نکالو،اس وقت تو نکل جاؤ گر آ جاؤ گر نکال دے پھر نکل جاؤ پھر آ جاؤ، پھر نکل جاؤ پھر آ جاؤ غرض اسے جھوڑ ومت وہ قصائی نہیں ہے وہ اگر سختی بھی کرتا ہے محض تمہاری مصلحت سے کیونکہ

در شتی ونر می بہم در بہاست چور گ زن کہ جراح ومر ہم بہ است (سختی اور نر می ساتھ ساتھ اچھی ہوتی ہیں جس طرح فصد کھو لنے والا کہ نشتر بھی لگاتا ہے اور مر ہم بھی ر کھتا ہے ) سیر کی روایت ہے کہ حضرت مولی علیہ السلام کو خطاب ہوا کہ اے مولی المیرے ساتھ اس طرح رہ دہس طرح بچہ ماں کے ساتھ رہتا ہے انہوں نے تفسیر بوچھی، ارشاد ہوا کہ بچہ کوماں مارتی ہے مگر وہ بچہ پھراسی سے چہنتا ہے مگریہ علاقہ صرف اس سے رکھو جو واقعی اہل اللہ ہولیکن چو نکہ یہاں سے ہر روز تو خط جاتا نہیں اور وہاں سے ہر روز خط آتا نہیں پھراس در میان میں کیا کرویہ کرو کہ حکایات اور ملفو ظاتِ اہل تقویٰ کے مطالعہ میں رکھو۔ بس خلاصہ یہ کہ اہل اللہ کی صحبت میں رہو۔

#### خاتميه

اے اللہ! اے ارحم الراحمین! اے اکرم الا کرمین! جیسا کہ آپ نے اپنے فضل و کرم ہے اس کتاب کو خاتمہ تک پہنچانے کی توفیق عطافر مائی ہے ، اس طرح اپنی عنایت اور فضل واحسان سے اس کو شائع کراکر اس کے نفع کو بھی عام اور تام بنادیجئے۔

وما ذلك على الله بعزيز كرتبول افتدزے عزو شرف دعاكى درخواست

اس کتاب کے پڑھنے والوں سے اخیر میں پھر استدعا کروں گاکہ فقیر پُر تفقیر کے لیے حسن خاتمہ، فلاح دارین اور حصول رضاء اللی کی دعا فرمائیں۔ اور اگر میرے مرنے کے بعد کوئی سالک اس کتاب سے استفادہ کرے تو درو مندانہ اپیل ہے کہ میرے گناہوں کی معافی، آخرت کی مشکل منزلوں (موت کی سختی سے نجات، قبراور حشر میں کامیابی، پل صراط پر کامیابی سے گزرنے) شفاعت سیدنا محمدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور دخول جنت کے لئے ضرور دعافرما سے گا۔

والسلام

فقير ضياءالر حمن ہاشى عفى عنه ، خادم شعبه تبجويد ، دار العلوم فاروقيه ، قائدًا عظم كالونى ، راولپنڈى 30 شوال المكرم 1443 ھ ، 11 جون 2021ء ، جمعة المبارك ، بعد از نماز عشاء ، رات 43 : 10

| يادواشت |
|---------|
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |
|         |

~ \$.

.

.

