

на и постава по предвержива и постава и поста

# علم ومشكل القرآن

و و تفسير بيان القرآن اورتفسير عثماني كي روشني ميں "

يندفرموده

پيدر طبريقت ربب رسشريعت استاذ العلى، مفتى محمد من صاحب استاد العالى حنست مولانا كى محمد من صاحب السالى شخ الحديث جامعه محمديد. چوبر جى لا ہور۔

> مصنف حا فظهضوفشال نصیر

نامشی **دارالمعسارف** - G 10 ابادید پیمسه سنٹر بخسنرنی سسٹریٹ ،اُردو بازارلا ہور۔

042-37321526 / 0302-4284770

# شيخ زايداسلا مكسينٹر، پنجاب يو نيورسي، لا ہور \_

نام كتاب\_\_\_\_علم "مشكل القرآن" (تغيير بيان القرآن اورتغيير عثاني كي روشي ميس)

مصنفه \_\_\_\_\_ حا فظر ضوفشال نصير

ترتیب و کمپوزنگ \_\_\_\_محمصادق بث 0321-4093927

مطبع \_\_\_\_\_ پریس اینڈ پلی کیشنز ڈیپار منث

علاد بویند کے علوم کا پاسیان ویٹی وعلمی کتابوں کاعظیم مرکز فیلیگرام چیش

ناشر\_\_\_\_\_دارالمعسارف

حفى كتب خانه محمد معاذ خان

مفحات \_\_\_\_\_ 432

درس ظامی کیلئے ایک مفید ترین فیلگرام چینل

طنے کے پتے

دارالمعارف،L-G، بادبیر طیمه سنتر، غزنی سٹریٹ، اُردوباز ارلا ہور۔ 042-37321526 / 0302-4284770

مكتبه سيداحد شهيد،الكريم ماركيث،أردوبازار،لا بور ـ 37228196-042

متازا کیڈی فضل الہی مارکیٹ چوک اُردو بازار ، لا ہور۔37229506-042

اسلامی کتب خانه، الحمد مارکیث أردو بازار، لا بهور - 37116257-042

مكتبه احياء العلوم ،غزني سريث أردو بإزار ، لا بهور -7361232-0423

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ

# إنتساب

الله ولرسوله (ابنیمرومهوالده کے نام)

## فهرستمضاميرن

| مضامین                                                |
|-------------------------------------------------------|
| اظهارتشكر                                             |
| مقدمه                                                 |
| باب اول :علم مشكل القرآن كا تعارف بحكم ،ارتقاء وتدوين |
| فصل اول :علم مشكل القرآن كا تعارف                     |
| مشكل كے لغوی معنی                                     |
| مشكل كاصطلاهي معني                                    |
| منشابه کے لغوی معنی                                   |
| مشكل اورمتشابه مين موازنه                             |
| مفسرین کے ہال مشکل القرآن کی مختلف صورتیں             |
| مشكل بلحاظ لفظ                                        |
| مشكل بلحاظ معنى                                       |
| مشكل بلحاظ قرأت                                       |
| مشكل بلحاظ اعراب                                      |
| مشكل بلحاظ تعارض آيات                                 |
| فصل ثانی:مشکل القرآن کی حکمت وعلم                     |
| قرآن کریم میں مشکل القرآن کے وجود کی حکمت             |
| مشكل آيات كي تحقيق وجستجو كاحكم                       |
| فصل ثالث: مشكل القرآن كي تاريخ وارتقاء                |
|                                                       |

| ·  |                                              |
|----|----------------------------------------------|
| 49 | پهلادور:ایک جمری تا ۹۳ جمری                  |
| 49 | عهد نبوی و صحابه                             |
| 41 | صحابه میں علمی تفاوت                         |
| 4  | عهد صحابہ کے مصاور                           |
| ۷۳ | قرآن کریم                                    |
| 2m | دوم: نبی کریم صلی الله علیه وسلم             |
| 44 | اجتها دوقوت استنباط                          |
| ۷9 | اہل کتا ب                                    |
| ۸۰ | چندمشهورمفسرصحابه                            |
| ٨١ | دوسرادور:عهد تابعین ۲۱ ججری تا ۱۳۳۳ ججری     |
| ٨١ | عہد تا بعین کےمصا در                         |
| ٨٢ | عهد تا بعین میں مدارس تفسیر                  |
| ۸۳ | مكه كا كمتب تفسير                            |
| ۸۳ | مدينه كالمتب تفسير                           |
| ۸۳ | عراق کا مکتب تفسیر                           |
| ۸۳ | عهد تا بعین کی چندخصوصیات                    |
| ۸۵ | تیسرادور:عهدندوین ایما ججری تا ۱۷ سا ججری    |
| ΥΛ | تفسير تقلي                                   |
| ۲۸ | تفبيرلساني                                   |
| ۸۸ | مشکل القرآن پرکھی جانے والی اہم کتب کا تعارف |
|    |                                              |

| ۸۸     | تمہيد                                                                    |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|
| 9+     | چندناور کتب                                                              |
| 98     | چندمطبوعه کتب                                                            |
| 1+14   | باب دوم: مشكل القرآن كے اسباب اور اُن كے طل كے بنيا دى اصول              |
| 1+7    | مشکل القرآن کے اسباب مفسرین کے اقوال کی روشنی میں                        |
| 1+7    | تمہید                                                                    |
| 114    | فصل اول:مشكل القرآن كے اسباب كى پہلى نوع                                 |
| 114    | مسئله تعارض آیات                                                         |
| 177    | آیات قرآنیکا آپس میں تغارض اور اس کے اسباب                               |
| 177    | اختلاف موضوع                                                             |
| ۱۲۵    | اختلاف مکال                                                              |
| 172    | مخبريه كےمختلف اطوار واحوال                                              |
| ۱۲۸    | اختلاف زماں                                                              |
| ٠ ١٩٠٠ | اختلاف جهت فعل                                                           |
| 177    | اختلاف باعتبار جهات ووجوه                                                |
| 1100   | اختلاف قرأت                                                              |
| IM2    | آیات کا سیح حدیث نبوی سے تعارض                                           |
| ۲۳۱    | فصل دوم: مشكل القرآن كے اسباب كى دوسرى نوع -لغوى بنحوى اور بلاغى اشكالات |
| 104    | قرآن کے غریب الفاظ                                                       |
| 10+    | تقذيم وتاخير                                                             |
|        |                                                                          |

216

خلاصه كلام

| ,   |                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 774 | باب سوم : تفسير عثاني تفسير بيان القرآن اوران كے مؤلفين كا تعارف اوراشكالات |
|     | قرآنی کے حل میں مذکورہ تفاسیر کامنیج                                        |
| 771 | فصل اول بتفسير عثاني اوراس كے مؤلفین كا تعارف                               |
| 777 | تفسيرعثاني كااجمالي تعارف                                                   |
| ۲۲۳ | تفسيرعثماني ابل علم كي نظريين                                               |
| rra | تفسيرعثاني كي خصوصيات                                                       |
| 14. | تفسيرعثماني كيمولفين كالتعارف                                               |
| 14. | شيخ الهندمولا نامحبود الحسن كي مختصر سوانح حيات                             |
| 14. | ولادت                                                                       |
| ۲۳۰ | تعليم وتربيت                                                                |
| rmi | دینی علمی خد مات                                                            |
| ۲۳۳ | سیای خد مات                                                                 |
| 444 | وفات                                                                        |
| rra | متازترین تلامذه                                                             |
| 200 | اخلاق وعادات                                                                |
| 444 | تصانیف                                                                      |
| 12  | مولا ناشبیراحمه عثمانی کی سوانح حیات                                        |
| r=2 | پیدائش، نام ونسب، تعلیم وتربیت                                              |
| 12  | تدر کی خدمات                                                                |
| rmn | دین ولمی خدمات                                                              |

| ·   |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| 149 | سیاسی خدمات                                  |
| ١٣١ | علامه صاحب کے اخلاق واوصاف                   |
| 777 | وفات                                         |
| 777 | تلامذه                                       |
| ٣٣٣ | تصانیف کامخضر جائزه -                        |
| ۲۳۸ | تفسير بيان القرآن كااجمالي تعارف             |
| 444 | وجبة تاليف                                   |
| 100 | تفسير كا آغاز واختأم                         |
| 10. | تفسیری ماخذ                                  |
| 100 | تر جمه وتفسير کی زبان                        |
| 101 | ترجمه کی خصوصیات                             |
| 101 | ترجمه برابل علم کی آراء                      |
| rar | تفسیر کے جملہ اجزاء کا تعارف                 |
| rar | تفسير كى چند نمايال خصوصيات                  |
| raa | مصنف کی اپنی تفسیر کے بارے میں رائے          |
| ray | تفسير پراہل علم کی آ راء                     |
| ran | مولا ناانشرف علی تھا نوی کی مختصر سوانح حیات |
| ran | ولا دت، وطن مالوف، نام ونسب                  |
| ran | تحصيل علم                                    |
| 777 | مولا نا کے اخلاق واوصاف                      |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |

| 744    | اساتذه                                                             |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| 775    | تلانده                                                             |
| 444    | مولانا کی علمی خد مات                                              |
| 771    | تصنیف و تالیف                                                      |
| 777    | علوم القرآن اورعلم تفسير پرلکھی جانے والی کتب                      |
| רץץ    | مختلف موضوعات پرتصانیف                                             |
| 774    | مولا نا نظانوی کی رحلت                                             |
| 141    | فصل سوم: اشكالات قرآنى كے حل ميں تفسير عثانی اوربيان القرآن كامنىج |
| 121    | رفع اشكال بذريعه قر آن كريم                                        |
| ۲۸۱    | رفع اشكال بذريعه احاديث نبوية                                      |
| ۲۸۵    | رفع اشكال بذريعه اقوال مفسرين                                      |
| 114    | رفع اشكال بذريعهم لغت                                              |
| ۲۸۸    | رفع اشكال بذريعةكم نحوو بلاغه                                      |
| ۲۸۸    | رفع اشكال بذريعه شان نزول                                          |
| 191    | رفع اشكال بذريعه نظم قرآن                                          |
| 190    | رفع اشكال بذر يعدروزمره كي عمومي امثله                             |
| p- +p- | باب چہارم :تفسیرعثانی اور بیان القرآن سے چندمشکل آیات کی توجیہات   |
| r·a    | تمہید                                                              |
| ۳٠۵    | فصل اول: چند متعارض آیات کی توجیهات                                |
| r • ۵  | مذکورہ تفاسیر میں تعارض کے طل کے چنداسلوب                          |
|        |                                                                    |

|                                                  | 11       |                                            |
|--------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------|
| •                                                | ~14      | آیات کا حدیث نبوی سے تعارض اور اس کی وضاحت |
| <del>                                     </del> | ~ pp     | فصل دوم :علمی اشکالات                      |
| -                                                |          | لغوى اشكالات - چندغريب الفاظ كى شرح        |
| -                                                | ~ pp     | امثله تفسير بيان القرآن كي روشن مين        |
| -                                                | mm •     | امثله بقسير عثماني كي روشني ميس            |
| -                                                | mm •     | چندنحوی مسائل کی وضاحت                     |
| -                                                | mm •     | امثله تفسيرعثاني كي روشني ميس              |
| -                                                |          | تفسير بيان القرآن سے ايك مثال              |
| -                                                | rra      | تقذيم وتاخير                               |
| -                                                | rra      | امثله تفسيرعثاني كي روشني مين              |
| -                                                | mm2      | امثله، بیان القرآن کی روشنی میں            |
|                                                  | ٠ ١٨ سا  | اطناب وتكرار                               |
|                                                  | m~.      | امثله تفسيرعثاني كي روشني مين              |
|                                                  | ا ما سا  | امثلية تفسير بيان القرآن كي روشني مين      |
|                                                  | rra      | ايجازواختضار                               |
|                                                  | rra      | امثله تفسير عثاني كي روشني مين             |
|                                                  | 444      | امثله تفسير بيان القرآن كي روشني ميس       |
| V .                                              | m m A    | ا مجاز                                     |
|                                                  | MAY      | امثله تفسيرعثاني كي روشني ميس              |
|                                                  | rs.      | امثله ہنسیر بیان القرآن کی روشنی میں       |
|                                                  | <u> </u> |                                            |

| rar         | كنابيه وتعريض                                         |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| rar         | امثله ;تفسيرعثماني كي روشني مين                       |
| rar         | امثله، بیان القرآن کی روشنی میں                       |
| ray         | انتشارضائر                                            |
| ray         | تفسيرعثاني كى روشنى ميں ايك مثال                      |
| ran         | اسم ظاہر کی جگہ اسم ضمیر اور اسم ضمیر کی جگہ اسم ظاہر |
| ۳۵۸         | امثله، بیان القرآن کی روشنی میں                       |
| m41         | حفر                                                   |
| ٣٩٢         | تفسير عثاني سے ايك مثال                               |
| mym         | تفسيربيان القرآن سے ايك مثال                          |
| m4m         | التفات                                                |
| 777         | امثلة نفسيرعثاني كي روشني مين                         |
| 240         | تفسیر بیان القرآن ہے چندامثلہ                         |
| <b>٣</b> 44 | اختلاف قرأت                                           |
| <b>٣</b> 44 | امثله تفسيرعثاني كي روشني ميں                         |
| <b>77</b>   | امثله ،تفسیر بیان القرآن کی روشنی میں                 |
| m20         | فصل سوم: چند متفرق مشكل آيات كى توجيهات               |
| r20         | عمومی اشکالات                                         |
| r_0         | امثله بقسيرعثاني كي روشني ميں                         |
| m29         | امثله بفسير بيان القرآن كي روشني ميں                  |
| 1           | [                                                     |

| TAO          | فرق باطله كارو                                               |
|--------------|--------------------------------------------------------------|
| ۳۸۲          | متشابه آیات کی تاویل کااصل اصول اور باطل تاویلات کرنے کی وجه |
| ۳۸۲          | مقام اول                                                     |
| <b>7</b> 1/2 | مقام دوم                                                     |
| ۳۸۹          | چندامثلة نفسيرعثاني كي روشني ميں                             |
| ۳91··        | عصمت انبياء                                                  |
| rgr          | ا ثبات عداب قبر                                              |
| mgm          | امثله بیان القرآن کی روشنی میں                               |
| ۳۹۳          | و فات عيسيٰ                                                  |
| ٣٩٣          | جہنم میں گناہ گارمومن کا ہمیشہ رہنا                          |
| 790          | آخرت میں شفاعت کا قبول ہونا                                  |
| ۳۹۲          | ا ثبات معجزات                                                |
| ۳۹۲          | ا ثبات وجود جنت                                              |
| 14.0         | خلاصه بحث                                                    |
| ۳٠۵          | مصادرومراجع                                                  |

# نقريظ

## دِسُمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

نحمده ونصلى على رسول الكريم-

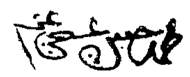
اماً بعد!

اللهرب ذوالجلال کابہت بڑااحسان اور فضل وکرم ہے۔ کہ انہوں نے اپنے دین مبین کی حفاظت کا ذمہ خود لے رکھا ہے۔ جیسے ارشاد ربانی ہے۔ انا نحن نزلنا الذکو وانا له لحفظون الایة اور عالم اسباب میں اس کی حفاظت کا بول انتظام فرمایا کہ اہل حق کی ایک جماعت کو چن لیا ہے جو قیامت تک دین متین کے تمام شعبوں کی پاسداری کا فریضہ سرانجام دین رہے گ۔

پھرجس طرح دین کی مبین کی پاسداری کے لیے مردوں سے مبارک شخصیات کو چناای طرح خواتین میں سے بھی اللہ تعالی نے بہت کا ابنی نیک بند یوں کو چنا ہے جیسے میر سے حضرت ہیرو مردشد حضرت صوفی سرور صاحب دامت بر کاتبم فرمانے گے دین کے تین حصے ہیں دو حصے اُمّت تک پہنچانے والی حضرت امیر المؤمنین اماں جان سیدہ عائشہ وٹائٹھا ہیں۔اور ایسے ہی قیامت تک اللہ تعالی کی بہت ہی خوش نصیب بندیاں دین کی خدمت اور اشاعت میں حصہ ڈالتی رہیں گی ۔

اللہ تعالیٰ کی اپنی خوش نصیب بندیوں میں سے ایک محتر مہ حافظہ ضوفشاں نصیر صاحبہ سلمھا اللہ ہیں جنہوں نے بڑی عقیدت اور محنت سے مشکلات القرآن کے موضوع پرعمدہ مقالہ مرتب کیا ہے۔اللہ تعالیٰ محتر مہ کی اس نیک کاوش کواپنی بارگاہ میں قبول فرمائے۔

محترم جناب مفتی محمد حسن صاحب مهنتم جامعه محمد بیر، چو برجی



## م تقريظ

## دِسُوِاللهِ الرَّمْنِ الرَّحِيْوِ

یدایک بدیمی حقیقت ہے کہ قرآن حکیم علوم دینیہ وعقلیہ کامنیج وہرچشمہ ہے۔لیکن وقت کے ساتھ ساتھ یہ بات مبرھن ہوکر سامنے آرہی ہے کہ علوم عقلیہ بالخصوص بے شارجدید سائنسی علوم کا تا نابا نابھی اس ابدی وسرمدی کتاب سے عملاً جڑجا تار ہاہے۔موجودہ دور کے ذراکع ابلاغ وترسیل،کائنات کا ایک عالمی گاؤں کی شکل اختیار کرلینا ان سب کی طرف قرآن حکیم میں واضح اشارات ملتے ہیں۔

کلامِ اللی ہونے کی نسبت سے قرآن کیم کی عظمت، اعجاز واسراراس طرح لامحدود ہیں۔ جس طرح ذات باری تعالیٰ کی شانِ علوو برترجس کی قدرت واختیارات کا احصاء محال و ناممکن ہے۔ قرآن کیم کو کلامِ اللی ہونے کے سبب ہی ابدی معجزہ کی حیثیت حاصل ہے۔ عہدِ نبوی صلان آن کیم میں غور وفکر کرتے ہوئے نے علوم دریافت ملی ناتی ہوئے سے لے کرآج تک مسلمان قرآن کیم میں غور وفکر کرتے ہوئے سے عنداللہ خادمینِ قرآن کررہے ہیں ادراس کے اسرار وعجائبات کو منکشف کرنے کی سعی حسنہ سے عنداللہ خادمینِ قرآن کی فہرست میں شامل ہونے کی سعادت حاصل کررہے ہیں۔

عصرِ حاضرتک خدمتِ قرآن کے حوالے سے جومسائی ہمارے سامنے آئی ہیں ان کی متنوع اور ہمہ گیر جہات ہیں۔ان میں تفاسیر قرآن بھی ہیں،علوم قرآن سے متعلق کلی وجزوی کتب بھی ہیں۔ اور انسانی زندگی کے مختلف پہلوؤں کے بارے میں قرآنی ہدایات سے مرقع موضوعاتی کتب بھی۔الغرض قرآن وعلوم القرآن کی خدمت کے حوالے سے وافر علمی سرمایہ موجود ہے۔اس دین سرمایہ میں علوم قرآن میں سے ایک اہم ''علم مشکل القرآن' پر علاء کی تالیفات بھی شامل ہیں۔قرآن حکیم کے معانی ومفاہیم جاننے کے لیے ایک عالم اور عامی کو در پیش مشکلات میں فرق ہے۔ایک عامی کے لیے علائے کرام کی بیان کردہ توضیحات فہم آیات کا موثر ذریعہ ہیں البتہ ایک عالم جوعلوم اسلامیہ وعربیہ سے واقف ہواس کے لیے قرآن حکیم کے موثر ذریعہ ہیں البتہ ایک عالم جوعلوم اسلامیہ وعربیہ سے واقف ہواس کے لیے قرآن حکیم کے موثر ذریعہ ہیں البتہ ایک عالم جوعلوم اسلامیہ وعربیہ سے واقف ہواس کے لیے قرآن حکیم کے

مشکل مقامات کی نوعیت مختلف ہوگی۔ صحابہ کرام جو کہ اہلِ زبان ہے اور جن کورسول اللہ سان شاہی ایٹی اللہ مقامات کی صحبت ورفاقت میسر تھی ، انہیں بھی بعض مقامات پر قر آنِ حکیم کا مطلوب و مقصور سمجھنے میں مشکل پیش آتی تو وہ رسول اللہ سان شائی ایل کے حیات مبار کہ میں ان سے استفسار کرتے۔ آپ سان شائی ایل کے بعد بالعموم باہم ایک دوسرے سے استفسار کرتے۔ بعض صورتوں میں شعر عرب کی طرف بھی رجوع کرتے ہے۔

زیر نظر کتاب علمہ مشکل القرآن (تفسیر بیان القرآن اور تفسیر عثمانی کی روشنی میں) عزیزہ حافظ ضوفتاں نصیر کی تحقیق کاوش کا نتیجہ ہے ہے۔
انہوں نے ایم فل علومِ اسلامیہ شخ زاید اسلا کم سنٹر، پنجاب یو نیورٹی میں اپنی تحقیق کا موضوع بنایا۔ انہوں نے ایم فل علومِ اسلامیہ شخ زاید اسلا کم سنٹر، پنجاب یو نیورٹی میں اپنی تحقیق کا موضوع بنایا۔ انہوں نے اس میں مشکل القرآن کا تعارف، اس کی مختلف صورتوں اور وجوہ پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ مولا ناانٹرف علی تھا نوگ اور مولا ناشبیر احمد عثمانی نے دورانِ تفیر مشکل مقامات کا نہ صرف تعارف کرایا بلکہ وارد ہونے والے اشکالات کو رفع بھی کیا ۔ حافظ ضوفتاں نے اس موضوع سے متعلق مباحث کو جامع اور مدل انداز میں پیش کیا ہے۔ جواب عام استفاد ہے کے لیے کتابی صورت میں پیش کیا جارہا ہے۔ اللہ تعالی سے دعا گوہوں کہ وہ اس کتاب کوقر آن حکیم کے پڑھنے اور بیجھ کا ذریعہ بنائے تا کہ ہم پیش آ مدہ نت نئے مسائل کو بچھ سکیں اور ان کے طل کے لیے اہلی علم کی طرف رجوع کر سکیں۔

الله تعالیٰ عزیزہ ضوفشاں نصیر کوقر آن حکیم کی اس خدمت پراجرِ جزیل عطافر مائے اور انہیں اس کتاب ِمبین کی مزید خدمت کی تو فیق عطافر مائے اور دارین کی کامیابیوں و کامرانیوں سے نواز ہے۔

ڈاکٹر جمیلہ شوکت استاذ ۃ الاسا تذہ پروفیسر آف امریطس پنجاب یو نیورشی ، لا ہور

# تقريظ

تمام تعریفیں اللدرب العالمین کے لیے ہیں جس نے ہماری ہدایت کے لیے قرآن مجید نازل فرمایا۔ درود وسلام اللہ کے رسول سالٹھائیے ہم جن کامقصدِ بعثت قرآن، تزکیہ نفوس اور تعلیم قر آن وحکمت قرار دیا گیا۔علائے کرام اورمفسرین کرام نے قر آن کے مختلف گوشوں کو کھول کر بیان کر کے ہمار نے لیے اس کتاب ہدایت سے استفادہ ممکن بنایا۔علم مشکل القرآن علوم القرآن کا ایک اہم موضوع ہے جس علم کے تحت علماء نے قرآن کے اندر بلحاظ لفظ یامعنی پائے جانے والے اشکالات کو رفع کرنے کی کوشش کی ہے اور رفع اشکال کے اصول وضع کیے ہیں۔ پھر مفسرین نے اُن اصولوں کی جزئیات پراپنے اپنے انداز میں تطبیق کرتے ہوئے کلامی وفقہی مباحث کی ہیں۔اس حوالے سے تفسیر بیان القرآن اور تفسیر عثانی کوایک منفر دمقام حاصل ہے۔ حا فظه ضوفشال نصير نے پروفيسر ڈاکٹر جميله شوکت صاحبہ کی زيرنگرانی شيخ زايداسلا مک سنشر، جامعہ پنچاب میں اس موضوع پر بہت وقع تحقیقی مقالہ تحریر کیا ہے جسے کتابی شکل میں شاکع کیا جارہا ہے۔علم مشکل القرآن پرعر بی میں بہت کام ہو چکا ہے۔مگر اردو میں اس موضوع پر بہت کم لٹریچرموجود ہے۔اس امر کی ضرورت محسوں ہورہی تھی کہ برصغیر کے تناظر میں اس موضوع پر بحث کی جائے۔ان شاء اللہ میہ کتاب علوم اسلامیہ کے اردولٹر بچر میں ایک خوبصورت اضافہ متصور ہوگا۔علوم اسلامیہ کے اساتذہ اور طلبہ اس کتاب سے بہت مستفید ہوئے۔ دعاہے کہ اللہ تعالی حافظ ضوفشّاں نصیر کی اس کاوش کو قبول فر مائے اور ہم سب کے لیے تو شد آخرت بنائے۔

ڈاکٹرمجمداعجاز ڈائر بکٹر،شیخ زایداسلا مکسنٹر جامعہ پنچاب،لاہور

#### تقريظ

علم''مشکل القرآن (تفسیر بیان القرآن اورتفسیرعثانی کی روشنی میں)
امت مسلمہ (علی صاحبھا الف الف صلاةِ وسلام) کی من جملہ خصوصیات میں سے
ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس نے اپنے نبی پر نازل ہونے والی کتاب بعنی قرآن مجید کی
حفاظت وخدمت اس انداز اور اس بڑے بیانے پر کی ہے کہ دوسری امتیں اس کے عشر عشیر پر بھی
قادر نہ ہوئیں اور یہ سلسلہ تا حال جاری ہے اور قیامت تک ان شاء اللہ جاری رہے گا۔

حفاظت بصورت حفظ یا بصورت کتاب، بطریق استنباط احکام ہو یا بطریق تفسیر و تشریح، مفردات وغرائب، بطریق تفصیلِ اجمال ہو یا بطریق توضیح مبہم علوم القرآن کی بچپاس سے زائدا نواع واقسام اس خدمت قرآنی کی ادنی سی جھلک ہیں۔ ہر ہرنوع پر ہیسیول مستقل تصانیف اس امت کی قرآن کے ساتھ قبلی وابستگی پرشا ہدعدل ہیں۔ پھرتفسیر قرآن کا نہتم ہونے والاسلسلہ" لا تنقضی عجا شبه "(ایک ہمی حدیث کا نکزا ہے جس کامعنی ہے" اس کتاب الی کے جائب میں حدیث کا نکزا ہے جس کامعنی ہے" اس کتاب الی کے جائب میں ختم نہوں گے۔") کا مظہر صد ق ہے۔

علم''مشکل القرآن' انہی انواع علوم القرآن میں سے ایک نوع ہے۔ عربی میں زبان میں اس نوع ہے۔ عربی میں زبان میں اس نوع پرمستقل کتب تالیف کی گئی ہیں لیکن اس کی وسعت اور تنوع کسی جامع تعریف کا متقاضی ہے۔ پھر اس تعریف کے اعتبار سے متن قرآنی پر اس کا انطباق اور مخصوص کتب تفسیر سے ان مقامات کی توضیح یقینا ہجائے خودا یک مشکل کام ہے۔

شیخ زایداسلا کسنٹر میں ایم فل کے طلبہ کو ایک طرف علوم القرآن کا مضمون پڑھایا جاتا ہے اور دوسری طرف مخصوص تفاسیر کا با قاعدہ عربی متن بھی مستقل مضمون کے طور پر شامل نصاب ہے۔ اس سے طلبہ میں کتب تفسیر اور علوم القرآن کی مختلف انواع پر تحقیق کام کا ذوق پیدا ہوتا ہے۔ بطور جملہ معترضہ بیعرض کرنا ضروری ہے کہ آج ملک بھر میں ایم فل کی سطح پر علوم بیدا ہوتا ہے۔ بطور جملہ معترضہ بیعرض کرنا ضروری ہے کہ آج ملک بھر میں ایم فل کی سطح پر علوم اسلامیہ کی درس و تدریس کا رجحان بہت تیزی سے بڑھ رہا ہے اور عین ممکن ہے کہ آئندہ وقتوں

میں اس سطح پرطلبہ کی تعدادا بم۔اے کی سطح پران کی تعداد سے بڑھ جائے لیکن کمیت کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ کیفین میں جو تنزل ہے وہ کسی واقف حال سے مخفی نہیں۔

حافظه ضوفشال نصیر کاایم فل کامقاله کم'' مشکل القرآن' (تفسیر بیان القرآن اورتفسیر عثانی کی روشنی میس) بلا شبه اعلی پائے کی تحقیقی کاوش ہے جس پر طالبه اوران کی نگران مقاله استاذة الاساتذہ پروفیسر آف امریطس پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت صاحبہ مبار کہادگی مستحق ہیں۔

حافظ ضوفتال نے اولاً مشکل القرآن کی فئی واصطلاحی تعین وتعریف بردی تحقیق وجتجو سے کی ہے۔ ثانیاً مشکل القرآن کی حکمت، تاریخ، اسباب اور حل کے بنیادی اصول، تمام مکن میسر مصادر اصلیہ سے قال کے ہیں اور پھر بردی محنت سے قافلہ علم وعرفان کے راہر واور حکمتِ نانوتوی کے امین مولا ناائر ف علی تھا نوی اور مولا ناشبیرا حمد عثمانی (جمھما اللہ) کی شہرہ آفاق تفاسیر سے ان منتخب آیات کی توضیح کی ہے جومشکل شار ہوتی ہے۔

اللّٰد كريم الله كاوش كو قبول فرما ئيں،مؤلفہ ومُشرِفهُ وجميع معاونين كو جزائے خير عطا فرما ئيں اورروز قيامت خدام قرآن ميں شارفر ما ئيں۔

> ار ڈاکٹر حافظ عبدالباسط خان اسسٹنٹ پروفیسر، شیخ زایداسلا مکسنٹر، جامعہ پنجاب، لاہور

## تقريظ

الحمد لله دخشکل القرآن 'کے حوالے سے عصرِ حاضر میں جو بھی کام ہوا ہے اور جس تک رسائی ہونا ممکن نظر آتا ہے، اس مواد میں محتر مہ ضوفتال نصیر صاحبہ کی تحقیق و تدقیق سے لبریز تحریر، ایک بہترین کاوش، اور لا جواب اضافہ ہے، محتر مہنے جن شخصیات کی علمی دنیا میں دھاک اور چھاپ، کئی نسلوں سے ہے اور آئندہ کئی نسلوں تک رہے گی۔ عیم الامت حضرت تھا نوگ اور حضرت شخ الاسلام کی شخصیات ناں تو کسی تعارف کی محتاج ہیں اور نہ ہی ان کی علمی تحقیقات کسی حاشیے اور تشریح کی منتظر ہیں۔

محترمہ نے انتہائی مشکل عنوان کو چن کر، انتہائی سلیقہ مندی اور مہل اُسلوب تحریر میں انتہائی اہم عنوانات پر قلم اٹھا یا، جستہ، جستہ دیکھنے کا اتفاق ہوا مگر جہال سے بھی تحریر نظر آئی۔ الحمد للہ بہت خوب نظر آئی۔ علم تفسیر کے شائقین ، اور علوم قر آن کے ذوق رکھنے والے حضرات کے لید بہت خوب نظر آئی۔ علم تعلیم اللہ کریم محتر مہ کے علم ونہم کومزید برکات عظافر مائے۔ اللہ کریم محتر مہ کے علم ونہم کومزید برکات عظافر مائے۔ آئین یا رب العالمین۔ اور قات عطافر مائے۔ آئین یا رب العالمین۔

بنده حقیر محر گفیل خان صاحب استاذ جامعه اشرفیه ، لا ہور

## اظهارتشكر

الله رب العزت فرماتے ہیں:

رب مہربان تے سب مہربان

پس اللہ رب العزت نے میرے اساتذہ والدین بہن بھائیوں میرے شریک سفر اور بیٹیوں سے شریک سفر اور بیٹیوں سب کومیرے شریک سفر اور جنٹو اور جنٹو الرم صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادگرای ہے۔ ''مَنْ لَّهُ یَشْکُرِ النَّاسَ لَهُ یَشْکُرِ اللَّهَ۔''

پس اللدرب العزت کے بعد بندول میں سے اپنے والدین، ادارے کے اساتذہ کرام بالخصوص اپنی نگران مقالہ ڈاکٹر جمیلہ شوکت کاشکر بیادا کرتی ہوں جنہوں نے اپنی بے پناہ مصروفیات کی وجہ مصروفیات کے باوجود قدم قدم پرمیری رہنمائی کی اگر میں اپنی نجی یا تدریسی مصروفیات کی وجہ سے تیو نیور سی نہیں بھی پہنچ پاتی تھی تو وہ مجھے اپنے گھر پروفت دیتی تھیں۔اللدرب العزت انہیں اس کا اجرعطافر مائے۔

ال موقع پرسب سے بڑھ کر میں سپاس گزار ہوں اپنے رفیق حیات کامران اختر کی جن کی حوصلہ افزائی ، معاونت اور بے حدصبر وقتل نے مجھے اس منزل کی پیکمیل تک پہنچا یا گئی بار جب میں بہت زیادہ ذمہ داریوں کے باعث ہمت ہار چکی تو فقط انہی کی حوصلہ افزائی نے میری ڈھارس بندھائی۔ اللہ تعالی انہیں دونوں جہانوں میں راحت نصیب کرے اس کے علاوہ میں دوھارس بندھائی۔ اللہ تعالی انہیں دونوں جہانوں میں راحت نصیب کرے اس کے علاوہ میں

144404

شکرگزارہوں اپنی ساس صاحبہ عذر ااختر کی جن کی معاونت بھی ہروقت میر سے شامل حال رہی۔ میں اپنی تین معصوم بیٹیوں کو بھی فراموش نہیں کرسکتی جن کے معصوم چہروں اور شھی نشی شرارتوں نے ہمیشہ میری تھکاوٹ دور کی ، پس زینب، حفصہ اور مریم اور ان تینوں کا صبر اور محبت بھی میرے لیے منزل کی تکمیل کی آسانی کا سامان کرتارہا ہے۔

میں اپنے والد بزرگوار جو میرے لیے انتہائی مہربان اور شفیق ہستی ہیں، ان کی بھی شکر گزار ہوں جن کی خصوصی دعا عیں اور ہلکی ہلکی سرزنش بھی مجھے اس کام کی آ مادگی پراُ بھارتی رہی اور ہمیشہ ان سے ملا قات میرے لیے ایک اسمبرکا کام دیتی تھی اور نیاعزم وحوصلہ عطا کرتی تھی۔ اللہ رب العزت ان کاسایہ شفقت ہم پر ہمیشہ سلامت رکھے۔ ایک اور ہستی جو میرے لیے میری مال کی جگہ ہے اور بے حدمخلص ہے وہ میری بڑی بہن ارم شاہد ہیں ان کی محبول اور تعاون پراُن کی شکر گزار ہوں۔

لائبریریوں کے عملہ کا ذکرنہ کرناانتہائی ناسپاس گزاری ہوگی اس حوالے سے میں تمام لائبریریوں خصوصاً ادارہ ہذاکی لائبریری، ادارہ علوم اسلامیہ کی لائبریری، محدث لائبریری اور جامعہ انٹر فیہ کی لائبریری کے تمام حضرات کی تہہدل سے شکر گزارہوں۔

مقالے کی کمپوزنگ کے حوالے سے میں عادل شہز آد کا بہت شکریہ اداکرتی ہوں کہ انھوں نے بھر پور تعاون کرتے ہوئے محنت اور لگن کے ساتھ کام کو پایئے تھمیل تک پہنچانے میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی۔ اس کے علاوہ میں اپنی تمام دینی بہنوں، طالبات اور دیگر اقارب و متعلقین کی بھی ہیاں گزار ہوں جوتمام اس کام میں میرے لیے دعا گور ہے اللہ تعالی ان سب کو دارین کی عزتیں و برکتیں اور خوشیاں نصیب فرمائے۔ (آمین)

حافظهضوفشال نصير

## Marfat.com

#### مقدمه

#### موضوع کا تعارف: به

الله رب العزت کے بنی آدم پر بے شار احسانات ہیں خاص طور پر امت مصطفی صلی اللہ بیں خاص طور پر امت مصطفی صلی اللہ جا ہا اللہ جل جلالہ نے اس امت کو حضرت محمد ملی تفاییہ ہم جیسے عظیم المرتبت رسول نصیب فرمائے جن کی رسالت عالمگیر ہے جیسا کہ ارشا در بانی ہے:۔

وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ۞ (الانبياء:١٠٤/٢١)

اور جوعظیم الشان کتاب اس بن معظم کے وسلے سے اس امت کوعنایت فر مائی اس کی شان ہے ہے کہ کتاب ہرز مانے میں ہرقوم کے لئے قیامت تک کے لئے ہدایت کا ذریعہ ہے۔ اس لئے ارشاد فر مایا: اِن هُوَ اِلاَّ ذِکْرُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ (التویر ۲۷:۸۱) ایک لئے ارشاد فر مایا: اِن هُوَ اِلاَّ ذِکْرُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ (التویر ۲۷:۸۱) ایک اور جگہ اللہ رب العزت ارشاد فر ماتے ہیں:

هندا بیکان لِلنگاس و هنگی و موعظت لِلْمُتَّقِین ﴿ آلْ عَران ١٣٨:١٠) ان آیات سے قرآن کی عالمگیریت اور نزول کا مقصد واضح ہوتا ہے کہ اس کا مقصد سقین کی ہدایت ہے۔ قرآن مجیداللدرب العزت کی طرف سے نبی اکرم صلی الیّن کا زندہ جاوید مملی مجزہ ہے یہ کتاب اپنے اسلوب بیان، قوت استدلال بظم وضبط، تذکیراوررشدو ہدایت کے اعتبار سے ایک مجزہ ہے اورکوئی بھی اس کلام کا مقابلہ نہ کرسکا ہے نہ کر سکے گاخود الله تعالی کا ارشاد ہے۔

فَاتُواْ بِسُورَةٍ هِنْ هِنْ قِنْ الله وَ الْمُحُوا شُهَا اَءَكُدُ هِنْ دُونِ اللّٰهِ إِنْ كُنْتُدُ طَلَقَ اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ طَلَقَ اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ طَلَق اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ طَلَق اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ صَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اِنْ كُنْتُدُ صَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

گرآج تک کوئی قرآن کی ایک آیت کا بھی مثل نہ لاسکا ہے نہ یہی قیامت تک لاسکتا ہے۔ قرآن میں عربوں کے محاوروں کے عین مطابق نازل ہوایہ بات خود قرآن اس طرح بیان کرتا ہے۔ اس طرح بیان کرتا ہے۔

وَّ هٰذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ صَّبِيْنٌ ﴿ (الْحَل ١٠٣:١٦)

قرآن مجید میں مسائل اوراحکام کا ذکر بڑی صاف، سادہ اورآسان زبان میں کیا گیا ہے لہذا اہل عرب عربی زبان سے واقف ہونے کی بناء پرقرآن کے مضامین کوآسانی سے سمجھ لیتے تھے نبی اکرم میں فیلی بیلی جاہتے تھے کہ قرآن مجید کے اس مفہوم اورمطانب ومعانی پر توجہ مرکوز رکھی جائے جو پہلی نظر میں سمجھ آجاتے ہیں متثابہ آیات کی تاویل کی گہرائیوں سے واقفیت، صفات باری تعالیٰ کے باریک اور پیچیدہ ، حقائی سے بحث اورقصوں کی تفصیلات جائے میں اپنا وقت صرف نہ کیا جائے لہذا دور نبوی میں فیلی گئی ہیں ان مسائل کے بارے میں بہت کم سوالات کئے گئے اور بہت کم جوابات دیئے گئے چرجب اسلام میں مجمی عناصر کا اضافہ ہوا تو انہیں قرآن نبی میں دشوار یوں اور مشکلات کا سامنا کرنا پڑا کیونکہ جمیوں کی مادری زبان عربی نہ ضی ۔ انہیں اکثر مقامات پرقرآن کا شیح مفہوم سمجھنے میں دشوار یاں پیش آنے لگیں ۔ اس بات کی ضرورت محسوں ہونے لگی کہ پہلے عربی زبان کی لغت اور اس کے قواعد کا علم حاصل ہو پھرا اس کے فرورت کو پورا کرنے کے لئے تحقیق و تلاش اور سوالات

ال مقصد کی مزید وضاحت کے لئے دومعتبر اردو تفاسیر سے مشکل آیات کی توجیہات کوبطورامثلہ ذکر کیا گیا ہے تا کہ عام قاری بھی قرآن کے اصل مفہوم سے واقف ہوسکے اور قرآن کی تیج مراد کو پاسکے۔

## موضّوع کی ضرورت واہمیت: ـ

قرآن کریم کی آیات میں پائی جانے والی مشکلات کی معرفت اوران اشکالات کو دفع کرنا ایک انتہائی اہم امر ہے جو انتہائی کوشش بصیرت، اجتہاد اور تدبر کا متقاضی ہے۔ اس موضوع کی اہمیت اس اعتبار سے اور بھی بڑھ جاتی ہے کہ جب ایک قاری قرآن کوکوئی اشکال پیش آتا ہے تواس اشکال کے دفع ہونے تک وہ آیات قرآن ہے تدبر میں رہتا ہے اور قرآن مجید میں

غور وفكر كاحكم خود الله رب العزت في ما يا ب جبيا كمارشا در بانى ب:

أَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُرُانَ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْدِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ۞ (الناء ٨٣:٣٨)

سورة محديين الله رب العزت ارشا دفر مات بير \_

أَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُرْانَ آمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ (مُمنا)

البذا تد بر کالازی نتیج قرآن نبی ہاور قرآن کریم کے مطالب ومعانی کی تنہیم ہی علم تفیر کی غرض وغایت ہے۔ یہ 'علم مشکل القرآن ' علم تفیر کی فروعات میں سے ایک ہات لئے ہرمفسر کے لئے اس کا جاننا اور سیمنا ضروری ہے تا کہ وہ قرآن سیم میں پائی جانے والی مشکلات کے اسباب جان لے اوران مشکلات کو دور کرنے کے طریقے اچھی طرح پیچان لے۔ مشکلات کے اسباب جان لے اوران مشکلات کو دور کرنے کے طریقے اچھی طرح پیچان لے۔ اس علم کاسیمنا ایمان میں زیادتی کا سبب ہے وہ اس طرح کہ جب کوئی خص قرآن سیم کے مفہوم اور سیح تاویل جان لے گا۔ اس کو اطمینان قلب حاصل ہوجائے گا کہ مید کلام حق ہے اور اس میں کوئی تضاد اور اختلاف نہیں ہے ای بات سے اس کا ایمان مزید بڑھے گا۔ اس موضوع کی اہمیت کوئی تضاد اور اختلاف نہیں ہے کہ یہ اہل برعت ، زنادقہ اور طحد بن کے رد میں بے حد معاون علم ہے۔ زنادقہ قرآن کریم کے اندر حقیقی تعارض اور تناقض کا دیوگی کرتے ہیں۔ امام احمد بن خبل رحمۃ اللہ زنادقہ قرآن کریم کے اندر حقیقی تعارض اور تناقض کا دیوگی کرتے ہیں۔ امام احمد بن خبل رحمۃ اللہ علیہ نے این کتاب 'الروعلی الزناد قہ والحجمیہ' میں زناد قہ کے اس دعوی کا درکیا ہے اور جن آبیات کے متعلق وہ تعارض کا دعوی کرتے تھے اُن میں جمع و تالیف کے ذریعہ سی محمد مفہوم کو واضح کیا ہے۔ کے متعلق وہ تعارض کا دعوی کرتے تھے اُن میں جمع و تالیف کے ذریعہ سی مقرم کو واضح کیا ہے۔ کے متعلق وہ تعارض کا دعوی کرتے ہیں۔ اس طرح ابوالحس الملطی اپنی کتاب 'التبیہ والرعلی اہل الدا ہواء والبدع''' میں فرماتے ہیں۔ اس طرح ابوالحس الملطی اپنی کتاب 'التبیہ والرعلی اہل الدا ہواء والبدع''' میں فرماتے ہیں۔ اس طرح ابوالحس الملطی اپنی کتاب 'التبیہ والرعلی اہل الدا ہواء والبدع''' میں فرماتے ہیں۔ اس طرح ابوالحس الملطی اپنی کتاب 'التبیہ والرعلی اہل الدا ہواء والبدع''' میں فرماتے ہیں۔

"هلكت الزنادقة، وشكوا في القرآن، حتى زعبوا ان بعضه ينقض بعضاً في تفسير الآي المتشابه كذبا وافتراء على الله جل اسبه، من جهلهم بالتفسير

للآی المحکم فمن طلب علم ما اشکل علیه من ذلک
عند اہل العلم به من تفات العلماء وجدّ مطلبه"

د'زنادقه برباد ہوئے انہول نے قرآن میں شک کیا اور اللہ پرجھوٹ باندھتے ہوئے
کہنے لگا کہ آیات متنا بہات کی تفیر میں بعض آیات بعض سے متعارض ومتناقض ہیں۔ حالانکہ ان
کایہ گمان آیات محکم کی تفیر سے نابلد ہونے کی بناء پر ہے جو شخص ان مشکل معانی کو ثقہ اہل علم
کے یاس تلاش کر لے گاتو وہ اپنی مرادیا لے گائ۔

الله رب العزت كی نازل كرده كتاب قرآن مجیدتمام انسانوں كے لئے ذریعہ ہدایت ہوایت ہوایت الله رب نا کتاب سے فائدہ تب ہی اُٹھایا جاسكتا ہے۔ جب اس كے معنی ومفہوم سے آگاہی حاصل ہوایک مسلمان جب قرآن كاضیح مفہوم مجھ لے گا تواس كے لئے الله رب العزت كی توفق سے عمل كرنا بھی آسان ہوجائے گا۔ اس موضوع كی اہمیت اس اعتبار سے ہے كہ الله كے بندوں كو كتاب الله سے روشناس كروایا جائے۔ تاكہ اصلاح اور عمل كا جذبہ زیادہ سے برطرح كی گراہی سے بیا تاویل اور اصل معنی مرادی تک رسائی كاطریق كارواضح ہوتا ہے تاكہ برطرح كی گراہی سے بیا جائے اس اور اصل معنی مرادی تک رسائی كاطریق كارواضح ہوتا ہے تاكہ برطرح كی گراہی سے بیا جائے اس علم سے قرآن كے دقتی معانی ظاہر ہوتے ہیں۔ اعجاز كے پہلواجا گرہوتے ہیں اور قرآن كی فصاحت و بلاغت خوبصورت انداز میں سامنے آتی ہے۔ یہ وہ اسباب ہیں جس سے اس علم كی اہمیت اجا گرہوتی ہے اور اس علم میں محنت اور کوشش مختلف علوم مثلاً علم تغیرہ علی قرآن سے علم حدیث واصول حدیث بھم فقہ واصول فقہ علم بلاغہ مصرف وخواور علم لفت وغیرہ میں قرآن سے متعلق منتشر مباحث کو جمع کرتی ہے اور اس مجمد کے لئے ان علوم میں مہارت پیدا کرنے میں معاون شاہر ہوتی ہے۔ اور مجمد کے لئے ان علوم میں مہارت پیدا کرنے میں معاون شاہر ہوتی ہے۔

ال موضوع كواختيار كرنے كاسبب:\_

مندرجہذیل چنداساب کی وجہسے میں نے اسموضوع کا انتخاب کیا۔

- 1۔ تمام علوم میں سے علوم القرآن اور علم تفسیر کی عظمت اور شرافت کی وجہ سے تا کہ میں اس عظیم اور بابر کت علم سے مکمل طور پر فیض یاب ہوسکوں اور قرآن جو تمام علوم کا مرچشمہ اور لوگوں کی ہدایت کا ذریعہ ہے اس سے زیادہ سے زیادہ واقفیت اور معرفت حاصل کر کے ہرفتم کے فتنہ اور گراہی سے نے سکوں۔
- 2۔ دوسراسبب قرآن کی خدمت اور اس سے تعلق حاصل کرنا تھا۔ تا کہ تدبر قرآن اور قرآن میں مشغولیت کے فضائل کا بھی حصول ہوسکے نیز مشکل آیات کی تفسیر کا صحیح طریقہ واضح ہوجائے۔
- 3۔ اس موضوع کا یا اس علم 'مشکل القرآن' کا دوسرے علوم سے جیسے علم تو حید ،علم اصول تفسیر ،علم حدیث واصول حدیث اور علم فقد اور اصول فقد سے ربط کے باعث بیعلم قابل توجہ اور قابل تحقیق ہے۔
- 4۔ چوتھاسبب بیہ کے مختلف تفاسیراور مفسرین کے اسلوب اور منا تھے سے واقفیت حاصل ہوسکے اور ان سے استفادہ کرنے کا طریقہ اور سعادت نصیب ہو۔
- 5۔ پانچوال اور اہم سبب اس موضوع کے اختیار کرنے کا بیہ ہے کہ اس پر تالیفات بہت کم ہیں۔ بلکہ اردوزبان میں کوئی ایس شخفیقی کاوش میری نظر سے نہیں گزری جو جامعیت اور اختصار کے ساتھ ''مشکل القرآن' کے کئی پہلوؤں کو ظاہر کرتی ہو۔ پس اس ضرورت کی وجہ سے خواہش ہوئی کہ اس علم کواس کی تعریف کواور تمام پہلوؤں کو اختصار کے ساتھ ظاہر کہیا جائے۔

## دورانِ مخقیق پیش آنے والی مشکلات:۔

ال موضوع کی تحقیق کے دوران کئی مشکلات کا سامنا کرنا پڑااور کئی دفعہ دلبر داشتہ ہو کر اس کام کو چھوڑنے کا بھی پکاارادہ کرلیالیکن اللّٰدرب العزت کے کرم سے اساتذہ کی شفقت اور ا پنے رفیق حیات کی مہر بانیوں اور تعاون کے باعث بیرکام اپنی تکمیل کو پہنچا۔ اس سلسلے میں سب سے پہلی مشکل میری کم علمی اور عربی زبان پر عبور کی کمی تھی اور اس موضوع سے متعلق تمام کتب عربي زبان ميں ہی تھیں ۔مشکل القرآن کی تلاش میں علوم القرآن کی کئی کتب کو جھیا نا اور مطالعہ کیا لیکن پھر بھی بیداصطلاح واضح نہ ہوسکی اور میری سب سے بڑی کمزوری بیہ ہے کہ جب تک کوئی کام اچھی طرح مجھے بمجھ نیہ آ جائے مجھ سے وہ کا منہیں کیا جاتا۔مشکل القرآن کے معنی جانبے کے لئے كئى تفاسير كامطالعه كيا اور خاص كر أن كتب كامطالعه كياجن ميں فقط مشكل آيات كى تفسير مذكور ہے۔مثلاً باہرالبرھان فی مشکلات القرآن ازبیان الحق نیسا پوری، ابن تیمیہ کی تفسیر آیات التی اشكلت على كثير من العلماء العطرة عزبن عبدالسلام كي فوائد في مشكل القرآن علامه كر مانى كى متشابه القرآن، زكريا انصاري كى فتح الرحن مايلتبس من الرحمن، ابن قتيبه كى تاويل مشكل القرآن انورشاه كاشميري كي مشكلات القرآن وغيره مطالعه كبيا تا كهمعلوم ہوسكے كه ان علاء نے مشکل سے کیا مراد لی ہے۔ابتمام علماء کے ہال مشکل کی اصلاح عام ہے خواہ اُس کا تعلق علم لغت سے ہو، علم كلام سے علم صرف وتو سے علم بلاغہ علم قرائت علم تعارض آبات سے علم فقہ يا اصول فقہ سے غرض ہرفتم کاعلم اس اصطلاح میں شامل تھا اس لئے مشکل کی تعیین اور تحدید میرے لئے بے حددشوارتھی کیونکہ بیایک اجتہادی میدان ہے اور ہرمفسر نے اپنا کم کے مطابق اس ميدان ميں جولا نياں دکھائی ہيں۔علامہ سيوطي رحمۃ الله عليه کی الا تقان اور زرکشی کی البرھان فی علوم القرآن کی تمام کی تمام انواع مشکل کی ہی انواع معلوم ہوتی تھی۔ کئی علماء سے اس سلسلے میں مشورے کیے آخر تمام کی متفقہ رائے سے میرے دل میں بیہ بات آئی کہ تفسیر عثانی اور بیان القرآن کا بالتفصیل مطالعه کیا جائے ہیں بار ہاان دونوں تفاسیر کا مطالعه کیا اورسب سے پہلے مشکل آیات کوالگ کیا پھر دوسری کتب جس میں فقط مشکل آیات کی تفسیر تھی ان کی تمام آیات کوان مذکورہ تفاسیر میں بھی دیکھااگر کوئی آیت مشکل القرآن کے حوالہ سے قابل ذکر ملی تو اُن آیات کو بھی الگ کرلیا پھرغور کیا کہ ان آیات میں اشکال کا سبب کیا ہے اور دونوں مفسرین نے اس

اشکال کوکسے دورکیا ہے۔ اس طرح مشکل کے اسباب کی تحدید ممکن ہو تکی اور انہی اسباب کولیا گیا جن کی امثلہ تفسیر عثانی اور بیان القرآن میں موجود تھیں۔ پھر ان میں سے پچھ اسباب کو بے حد معروف ومشہور ہونے اور گہرے تدبر کا محتاج نہ ہونے کی وجہ سے چھوڑ دیا گیا مثلاً عام، خاص، مطلق مقید، مجمل مفسر، حقیقت مجاز وغیرہ اور ان اشکالات کو مدار بنایا گیا جو گہرے تدبر اور غور و فکر کے حتاج ہیں۔ پھرآسانی کی خاطر ان اسباب کو دو انواع میں تقسیم کر دیا گیا مشکل کے اسباب کی ہوئے تو ارض آیات سے متعلق ذکر کی اور دوسری نوع میں لغوی بخوی، بلاغی اور عموی اشکالات کو داخل کیا گیا۔ یہ میں اس وجہ سے بے حدودت بھی صرف ہوا۔ مگر اللہ کی توفیق سے یہ کو داخل کیا گیا۔ یہ کام آخر کاریا یہ بچیل تک پہنچ گیا۔

سابقه کام کاجائزہ:۔

علوم القرآن کی جتی بھی کتب متقد مین اور متائزین کی موجود ہیں اُن میں اس موضوع دعلم مشکل القرآن ' پر جزوی طور پر بحث کی گئی ہے۔ اس ضمن میں حضرت شاہ ولی اللہ ک کتاب ' الفوز الکییر' میں بھی قرآن فہمی میں دشورای کے اسباب کے نام سے جزوی بحث موجود ہے۔ اس کے علاوہ اس موضوع پر زیادہ ترکتب عربی زبان میں ہیں اور اُن کتب میں مشکل آیات کو ذکر کر کے ان کے مفہوم کی وضاحت ملتی ہے جیسے فوائد فی مشکل القرآن از عزبن عبد القرآن از بیان الحق نیسا پوری ، تاویل مشکل عبدالسلام ، باہر البرهان فی معانی مشکلات القرآن از بیان الحق نیسا پوری ، تاویل مشکل القرآن از ابوالمعالی بن منصور الحیلی ، متثاب القرآن از القرآن از ابوالمعالی بن منصور الحیلی ، متثاب القرآن از کر مائی اور مشکل تا یات القرآن از مولا نا انور شاہ کشمیری وغیرہ ۔ ان کتب میں فقط مشکل آیات کی تفیر مائی کو جہاور اشکال کو حجاور اشکال کو کل کرنے کے اصول کہیں ذکر نہیں کے گئے ۔خود انور شاہ کا شمیری کی کتاب میں یہ بات موجود ہے مولا نا یوسف بنوری رحمۃ اللہ کے گئے ۔خود انور شاہ کا شمیری کی کتاب میں یہ بات موجود ہے مولا نا یوسف بنوری رحمۃ اللہ کی اللہ کرمائے ہیں۔

"وكان يقول ان مشكلات القرآن تربوا على مشكلات

الحديث، بيد ان الاسف على ان الامة المرحومة لم تخدم القرآن مثل خدمة الحديث وكان الاعتناء به اهم منه بالحديث وقد مر قوله من انه ليس فى ذخيرة التفاسير المطبوعة تفسير للقرآن يوازى فى الرتبة فتح البارى لصحيح البخارى حاويا للمزاياه وصادعا بغوا مضه"

"مولانا انورشاہ کشمیری فرمایا کرتے ہے کہ آن کی مشکلات حدیث کی مشکلات سے زیادہ ہیں۔ مگر افسوس بیہ کہ امت محمدید نے حدیث کی جتنی خدمت انجام دی ہے آئی قرآن کی نہیں دی۔ حالانکہ حدیث سے زیادہ قرآن سے اعتناء کرنا اہم اور ضروری تھا۔ مطبوعہ فرآن کی نہیں دی۔ حالانکہ حدیث سے زیادہ قرآن سے اعتناء کرنا اہم اور ضروری تھا۔ مطبوعہ فرقت نفسیر میں کوالی تفسیر نہیں جوعلم حدیث میں ابن حجر کی فتح الباری کے برابر ہواور جوقرآن کے تمام پہلوؤں پر محیط ہواور اس کے غوامض کھول دینے والی ہو"۔

پس اردوزبان میں کوئی ایساتحقیقی مقالہ یا کتاب میری نظر سے نہیں گزراجس میں ' علم مشکل القرآن' سے متعلق تمام امور پر تفصیلی بحث کی گئی ہو۔ عربی زبان میں چند مقالے جو میری نظر سے گزرے ہیں وہ درج ذبل ہیں۔

1- جامعہ ام القریٰ میں ایم۔ اے۔ کی سطح کا ایک مقالہ جس کا عنوان موہم الاختلاف والتناقض فی القرآن الکریم۔ اس موضوع سے متعلق ہے جو کہ یاسر بن احمد الشمالی کا ہے۔ لیکن یہ شکل القرآن کے ایک پہلو متعارض آیات کے درمیان تطبیق سے متعلق ہے۔ اس میں قرآن کی مشکلات کے باقی پہلو مفقو دہیں۔

2- دوسرامقالہ بھی ایم ۔ اے کی سطح پر مولانا عبدالعزیز بن علی الحربی کا لکھا ہوا ہے جو کہ جامعہ ام القرئ کے طالب علم ہیں۔ اس کاعنوان مشکل القرائت العشریة الفرشیة لغة تفسیراً واعراباہے یہ بھی مشکل القرآن کی فقط ایک نوع سے متعلق ہے اس میں مشکل

قر اُت کی توجیہ اور ان کے درمیان تطبیق دینے کا اہتمام کیا گیا ہے۔

3۔ تیسراتحقیقی مقدمہ ہے جو کہ علامہ کر مانی کی کتاب منشابہ القرآن پرعدنان محمد زرزور نے سیسراتحقیقی مقدمہ ہے جس میں مشکل اور منشا بہہ میں ربط کو ذکر کیا گیا ہے۔ یہ کافی مفصل مقدمہ ہے جس میں مشکل اور منشا بہہ میں ربط کو ذکر کیا گیا ہے۔ نیز آیات میں مکر رالفاظ کے بیان ، تقدیم و تاخیر ، الفاظ کی زیادتی و کمی وغیرہ کی حکمت ہے ۔ یہ بھی تمام اسباب یا مشکل کی تمام انواع کو محیط نہیں ہے۔

4۔ ڈاکٹر عبدالجبار العبیدی کامضمون ''مشکل القرآن' جو کہ 20 صفحات پرمشمل ہے اور'' مجلہ الرسالة الاسلامیۂ' شارہ محرم وصفر 1409 ھیں شائع ہوا۔ اس مضمون میں مشکل کی تعریف اس کے نزول کی علت ،مشکل کی تفسیر میں صحابہ کے رک جانے کا سبب اور مشکل کی اقسام کاذکر ہے لیکن یہ بہت مختصر بحث ہے۔

5۔ باہر البرھان فی معانی مشکلات القرآن ازبیان الحق نیسا پوری کے مقدمہ التحقیق کی تیسری فصل اس موضوع ہے متعلق ہے۔ لیکن اس میں فقط مشکل اور متشابہ کی تعریف اور اس کاعلم شامل ہے۔

زیرنظرمقاله کوچارابواب میں منقسم کیا گیاہے:

باب اول: علم مشکل القرآن تعارف اہمیت ارتقاء و تدوین' میں تین فصول ذکر کی گئیں ہیں پہلی فصل تعارف پر مشتمل ہے اس میں مشکل کی لغوی اصطلاحی تعریف اور مفسرین کے ہاں مشکل کی مختلف صور توں کا بیان ہے۔ دوسری فصل اس علم کی اہمیت و حکمت نیز مشکل آیات کی شخص و جبتو کے تیم پر مبنی ہے جب کہ تیسری فصل میں اس موضوع سے متعلق چیز مطبوعہ و نا در کتب کا تذکرہ ہے۔

باب دوم: "مشكل القرآن"كاسباب اوران كاهل كے بنيادى اصول سے متعلق ہے۔

باب سوم: تفسیر عثانی ،تفسیر بیان القرآن اوران کے مؤلفین کے تعارف پر مبنی ہے۔ پہلی فصل میں تفسیر عثانی اور ان کے مؤلفین کا تعارف ذکر کیا گیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ اس تفسیر کی چند خصوصیات کا بیان ہے۔

دوسری فصل تفسیر بیان القرآن کے تعارف،خصوصیات اورمؤلف کے تعارف پر مبنی

تیسری فصل میں''علم مشکل القرآن' کے حوالے سے مذکورہ تفاسیر کے نبج کو مثالوں کے ساتھ واضح کیا گیاہے۔

باب چہارم: چوتھے اور آخری باب میں دونوں تفاسیر کی روشیٰ میں قرآن کی چند مشکل آیات کی توجیہات کوذکر کیا گیاہے۔

اسلوب شخفیق:۔

☆

مقالہ ہذامیں تحقیق کا جواسلوب اختیار کیا گیاہے وہ درج ذیل نکات پر مشمل ہے:

اس مقالہ میں تفسیر عثانی اور مؤلف کی زندگی کے حالات سے متعلق تفصیلات کے لئے
تفسیر عثانی کے مقدمہ سے بھی مدد لی گئ ہے جو مدینہ پریس بجنور، یو پی۔ انڈیا سے
شائع ہوا نیز تمام امثلہ کے لئے تفسیر عثانی کا وہ ایڈیشن استعال کیا گیا ہے جو کہ مکتبہ
بشر کی کراجی والوں کا ہے۔ ای طرح تفسیر بیان القرآن کے دو تین ایڈیشن اس مقالہ
میں استعال کئے گئے ہیں۔ ایک ایجے۔ ایم سعید کراجی والوں کا ہے۔

حکا دوسراادارہ تالیفات اشر فیہ ملتان والوں کا ہےان دونوں ایڈیشنوں کے مقدمہ سے تفسیر اوراس کے مقدمہ سے تفسیر اوراس کے مؤلف سے متعلق معلومات لی گئیں ہیں اور شروع تا آخرتمام امثلہ کے لئے بیان القرآن کا وہ ایڈیشن استعال کیا گیا ہے جو کہ مکتبہ رحمانیہ لا ہور والوں کا ہے۔

روسرے باب میں مشکل القرآن کے اسباب اور ان کے حل کے جواصول ذکر ہوئے موں وہاں وضاحت کے لئے مختلف قدیم تفاسیر سے مدد لی گئی ہے اور چو تھے باب میں ان دوتفاسیر سے امثلہ ذکر کی گئیں ہیں تا کہ اس علم کے حوالے سے قدیم تفاسیر کا منہے بھی سامنے آ جائے نیز قدیم اور جدید تفاسیر میں اس ' علم مشکل القرآن' کے حوالہ سے موازنہ بھی ہوجائے آخر میں گفتگو کو سمیلتے ہوئے خلاصہ بحث کوذکر کیا گیا ہے۔

اور بعدازاں کے حوالہ جات میں پہلے مصنف کا نام، پھر کتاب کا نام پھر جلد نمبر (اگر ہے تو) اور بعدازاں صفحہ نمبر کو ۲۶/۳ کے انداز میں لکھا گیا ہے۔

اس کسی کتاب ہے پہلی باراستفادہ کرتے ہوئے اس کامکمل حوالہ دیا گیاہے بعدازاں ای کی کتاب کے حوالے کے لیے فقط معروف نام درج کیا گیاہے۔

اگرایک ہی بیان کے دویا دوسے زیادہ حوالے دیئے گئے ہیں تو ان کے مابین سیمی کون ہے (؛) استعمال کی گئی ہے۔

ا یات کاحوالہ دیتے وقت پہلے سورۃ کانام،اس کانمبراور پھرآیت نمبرذ کر کیا گیا ہے۔

احادیث کے حوالہ میں کتاب کا نام، باب کاعنوان، حدیث نمبر اور صفحہ نمبر بھی ذکر کیا گیا ہے۔

کے دوحوالوں کے یکسال ہونے کی صورت میں ایضاً کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے اور اگر کتاب کی سال ہواور صفح نمبر مختلف ہوتو چھر کتاب کے نام کی جگہ ایضاً اور پھر صفح نمبر لکھا گیا ہے۔

کے فہرست مصادر میں اُن تمام کتب کوبھی ڈالا گیا ہے جن کا اس موضوع کے حوالے سے مطالعہ کیا گیا اوراس میں بہت وقت کا بھی صرف ہوااگر چپہ کتاب کے اندراس کا حوالہ موجود نہیں بھی ہے۔

مقالہ ہذامیں عربی نصوص کامفہوم یا ترجمہ دیا گیا ہے اور حتی المقدور کوشش کی گئے ہے کہ ترجمہ یا مفہوم اپنے کسی اُستاد سے چیک اور اصلاح کرائے بغیر نہ لکھے جائیں لیکن کرجمہ یا مفہوم اپنے کسی اُستاد سے چیک اور اصلاح کرائے بغیر نہ لکھے جائیں لیکن پر پھربھی اگر ترجمہ میں کوئی نقص یا خامی پائے جائے تو امید ہے کہ اسے میری کم علمی پر محمول کرتے ہوئے اس سے درگز رکیا جائے گا۔

☆

اوراس کام میں آپنی ہمت اور موجودہ وسائل کے تحت لا ہور کی اکثر و بیشتر لائبریریوں سے استفادہ کیا گیا ہے مثلاً بیت الحکمة مرکزی لائبریری جامعہ پنجاب، شخ زاہد اسلامک سنشر لائبریری، شعبه علوم اسلامیه لائبریری، دیال سنگه ترست لائبریری، ا قبال اكيرى لائبريرى، قائد اعظم لائبريرى، پنجاب پبلك لائبريرى، محدث لائبریری، اداره معارف اسلامیهلائبریری، جامعهاشرفیهلائبریری، مکتبه رحمانیه، مکتبه سيد احمد شهيد، مكتبه ضياء القرآن منصوره لائبريري وغيره ان تمام سے الحمد لله استفاده كرنے كى سعادت حاصل كى اس كے علاوہ موضوع كے حوالے سے مختلف مجلّات وجرائداوررسائل میں شائع شدہ مضامین وغیرہ ہے بھی بھر پور مدد حاصل کرنے کی کوشش کی گئ نیز انٹرنیٹ کے ذریعہ بھی اس موضوع سے متعلق مواد اکٹھا کیا گیا۔ الغرض موضوع كي ضرورت واہميت كے پيش نظرتمام مكنه ذرائع بروئے كار لائے گئے اوراپنے موضوع سے انصاف کرنے کی بھر پورکوشش کی گئی علوم عالیہ میں ہے علم تفسیر یر کام کرنا بیالتدرب العالمین کا خاص فضل وکرم ہے جواللہ کی مدد نبی اکرم علیہ کے وسیلے اور معزز اساتذہ کی شفقت خاص طور میری نگران مقالہ ڈاکٹر شوکت کی رہنمائی سے ہی یا پیمکیل کو بینے سکا ہے۔ اپنی کم علمی ونا پختہ کاری کا مجھے شدیدا حساس ہے اور ممکن ہے کئی جگہاس تحقیق میں مجھ سے کمی اور کوتا ہی سرز د ہوئی ہوگی اور اس میدان میں مزید تحقیق وجتجو ابھی بھی تشنہ گام ہے پھر بھی میں اللہ سے امید کرتی ہوں کہ وہ میری غلطیوں اور کوتا ہیوں سے صرف نظر کرتے ہوئے اس کاوش کوشرف قبولیت بخشے، اس کے فائدے کو عام کرے اور دونوں جہانوں میں میری اور میرے متعلقین کی نحات کا ماعث بنائے ۔ آمین ۔

حا فظرضوفشال نصير

باب اول علم مشكل القرآن كا تعارف بحكم ،ارتقاء وتدوين فصل اول: علم مشكل القرآن، تعارف، تهم، ارتقاء وتدوين فصل دوم: مشكل القرآن كي تحكمت وتحكم فصل سوم: "دمشكل القرآن" كي تاريخ وارتقاء

# إب اول علم مشكل القرآن كا تعارف علم مشكل القرآن ، تعارف علم مشكل القرآن ، تعارف علم ، ارتقاء وتدوين

مشكل القرآن اورمتشابه القرآن إن دونوں اصطلاحات كا تذكر ه علوم القرآن كى كتب ميں ملتا ہے۔ متقد مین سلف صالحین کے ہاں اِن دونوں اصطلاحات میں کوئی فرق نہیں پایا جاتا جبکہ متاخرین خاص طور پر علمائے اصولیین میں سے اصحاب احناف نے ان دونوں میں فرق کیا ہے اوران کوالگ الگ فن کی حیثیت سے واضح کیا ہے۔ بہر حال مشکل القرآن اور متشابہ القرآن دوالگ الگ فنون ہیںا گر چہ بعض باتوں میں دونوں میں موافقت بھی پائی جاتی ہے۔

اس لیے پہلے ''مشکل القرآن'' کے لغوی اور اصطلاحی معنی ذکر ہوں گے اس کے بعد '' متشابہ القرآن'' کے لغوی واصطلاحی معنی ذکر کر کے ان دونوں کے درمیان موازنہ کیا جائے گا۔

#### مشکل کے لغوی معنی:۔

يه باب افعال سے اسم فاعل کا صیغہ ہے۔

"المشكل: اسمر الفاعل من أشكل" - (١)

اس كاماده ش،ك، ل ہے اور فتح كے ساتھ ''اكشّْكُل'' پڑھا جاتا ہے يعنی الشبہ' والمثل۔اس کی جمع ''اشکال''اور''شکول'' آتی ہے۔لغت میں مشتبہاورغیرواضح معاملہ کومشکل کہتے

صاحب تاج العروس نے اسکے لغوی معنی اسطرح بیان کیے ہیں۔

والشكل: المثل: تقول: "هذا على شكل هذا اي على مثاله و فلان شكل فلان اي مثله في حالاته '' (٢) اس سے پیۃ چلتا ہے کہ مشکل کے معنی''مثل یا مانند'' کے ہیں جیسا کہ کہا جاتا ہے ھذا علی شکل هذا لینی بیاسکی طرح ہے اور فلاں اپنے حالات میں فلال کے شل ہے۔

ابن منظور نے بھی ہے ہی معنی ذکر کیے ہیں۔

"هذا من شكل هذا أى من ضربه نحوه، هذا أشكل بهذا أي أشبكه" (٣)

امام ازهری نے اپنی کتاب ''تھذیب اللغة'' میں اُشکل کامعی'' اختلاط' اور''التباس'' ذکر کیاہےوہ کہتے ہیں:۔

يقال: أشكل على الامر: اذا اختلط، التبس، مشكل: مشبّه ملتبس" (٣)

یعنی جب کوئی معاملہ آپس میں خلط ملط ہوجائے تو اُشکل علی الامر کہا جاتا ہے۔ مشکل کی اصل''مماثلت' ہے جیسا کہ ابن فارس نے کہاہے:

"الشين، الكاف والام معظم بآبه: البماثلة، تقول هذا شكله اى مثله ومن ذلك يقال: أمر مشكل كمايقال: أمر مشتبه، اى هذا مشابه هذا و هذا دخل في شكل هذا" (۵)

امام راغب نے اشکال کی وضاحت اس طرح کی ہے۔

''الاشكال فى الامر استعاره، كالا شتباً ه من الشبه به '' (٢) اشكال كے معانی (بطور استعاره) کسى كام كے پيچيده ہوجانے كے ہیں جيسا كه اشتباه كالفظ شبہ سے مشق ہے اورمجاز اكسى امر كے مشتبہ ہونے پر بولا جاتا ہے۔ الحاصل:

> مشکل کالفظ درج ذیل معنول میں استعمال ہوتا ہے۔ المستبس ۲ مختلط سے مشتبہ المشلب ۵ مماثلت وغیرہ

#### مشكل كاصطلاحي معنى:-

مشکل کالفظ بہت سے علوم مثلاً اصول فقہ، اصول حدیث، اصول تفییر اور علوم القرآن وغیرہ میں مشکل کالفظ بہت سے علوم مثلاً اصول فقہ، اصول حدیث، اصول تفییر اور تمام علماء نے اپنے اپنے ن کے مطابق اس کی وضاحت کی ہے ہیں ان تمام تعریفات کو ذکر کر کے ان کے درمیان ربط ومناسبت کو ذکر کیا جائے گا اور ''مشکل القرآن' کی مناسب تعریف اختیار کرنے کی کوشش کی جائے گا۔

🖈 امام طحاوی مشکل کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:۔

"انى نظرت فى الآثار المروية على الله المقبوله التى نقلها ذو والتثبت فيها، والا مانة عليها، وحسن الاداء لها، فوجلات فيها أشياء مما يسقط معرفتها والعلم فيها عن اكثر الناس، فمال قلبى الى تأملها و تبيان ما قدرت عليه من مشكلها، ومن استخراج الاحكام التى فيها" ......(2)

اس عبارت کا خلاصہ بیہ ہے کہ امام طحاوی کے نزدیک مشکل احادیث میں صرف باہم متعارض احادیث میں صرف باہم متعارض احادیث شامل نہیں ہیں بلکہ ایسی تمام احادیث جو کسی بھی اعتبار سے مشکل ہوں مثلاً الفاظ کی غرابت، ظاہری معنی کی پوشیدگی ،احکام کا استخراج واستنباط وغیرہ سب مشکل کے مفہوم میں داخل ہیں اوران کی کتاب کے مطالعہ سے بھی ہے، ہی بات ثابت ہوتی ہے۔

ابن الجوزى نے بھى يہى بات نقل كى ہے۔(٨)

امام سرخسی نے مشکل کی تعریف اس طرح ذکری ہے۔

"هو اسم لما يشتبه المراد منه بدخوله في أشكاله على وجه لا يعرف المراد الله بدليل يتميّز به من بين

سائر الاشكال\_" (٩)

یعنی مشکل کا اطلاق ایسے مفہوم میں ہوتا ہے کہ جس کی مرادا ہے ہم شکل معانی میں خلط ملط ہوجانے کی بنا پر مشتبہ ہوجائے اور جب تک کوئی ایسی دلیل نہ آجائے کہ جو اُسکو دیگر ہم شکل معانی سے ممتاز نہ کردے اسکی مرادمعلوم نہ کی جاسکے۔

اس کےعلاوہ بھی فقہاء نے کئ تعریفات ذکر کی ہیں۔(۱۰)

المنتريف جرجاني لكھتے ہيں:

''هو مالا ینال المرادمنه الابتامّل بعد الطلب المشکل:
هوالداخل فی أشکاله، أی فی امثاله، و أشباهه به (۱۱)
مشکل وه ہے کہ جس کی مراد تلاش بسیار اورغور و فکر کے بعد ہی معلوم ہو مشکل کے معنی یہ ہیں کہ وہ
اینے ہم شل اور ہم شکل میں داخل ہوجا تا ہے۔

ابن قتیہ نے مشکل کی تعریف اس طرح ذکر کی ہے:

"ثم قد يقال لكل ماغيض ودق: المتشابه: وان لم تقع الحيرة فيه من جهة الشبه بغيره، ألاترى أنه قد قيل لحروف المقطعه في أوائل السور: متشابه وليس الشك فيها، والوقوف عندها لمشاكلتها غيرها، والتباسهابها ومثل المتشابه المشكل، وسمى مشكلا: لانه أشكل، أى دخل في شكل غيره فأشبهه وشاكله ثم قد يقال لماغمض وان لم يكن غموضه من هذه الجهة قد يقال لماغمض وان لم يكن غموضه من هذه الجهة مشكل ."(١٢)

بسااوقات ہراُس چیز کومتشا بہ کہہ دیا جاتا ہے کہ جسکامفہوم پیچیدہ ہو۔اگرچہ اسمیں پیچیدگی

اور حیرانی کاسبب کسی چیز کے ساتھ منتئابہت نہ بھی ہوآپ دیکھتے نہیں کہ سورتوں کی ابتداء میں آنے والے حروف ومقطعات کو منتئابہ کہد دیا جاتا ہے حالانکہ ان میں نہ کوئی شک ہے اور نہ ہی ان کے ملتبس اور غیر کے ساتھ مشاکلت کی بناء پران کا سمجھنا مشکل ہے۔

متثابہ کی مانندمشکل ہے اسے مشکل اس بناء پر کہتے ہیں کہ بیغیر کے مشابہ اور ہم مشکل ہو کراسکے مفہوم میں داخل ہوجا تا ہے چنانچہ بسااوقات ایسے لفظ کو بھی مشکل کہددیا جاتا ہے کہ جسمیں غموض ہواگر چہ بیغموض اس قسم کا نہ بھی ہو۔''

یم محقق ابن امیر الحاج لکھتے ہیں:

''المشكل اصطلاحاً من اشكل الامر اذاد خل فی اشكاله۔'' (۱۳) اصطلاح میں مشكل سے مرادوہ معاملہ ہے جواپنے ہم مثل وہم مشكل میں داخل ہونے كی وجہ سے مثنتہ ہوجائے۔

☆ محب الله البهارى (۱۱۱۹ه) كاكهناہے:

"ان يدرك المراد بالعقل فهوالمشكلي" (١٣) كان يدرك المراد بالعقل فهوالمشكل "(١٣) كلم كان المرد المرد المردد عثمان لكهة بين:

''المشكل هو الذى يحتاج فى فهمد المراد به الى تفكر وتأمّل '' (١٥) مشكل أس بات كو كهتے ہیں جسكی مراد بجھنے کے لیے غور وفکر کی ضرورت پڑتی ہے۔ ای طرح ڈاکٹر محمود احمد غازی نے ''محاضرات قرآنی'' میں مشكلات القرآن کی وضاحت اسطرح کی ہے۔

''مشکل القرآن یا مشکلات القرآن سے مراد وہ مباحث ہیں جنگو سمجھنے کے لیے بڑی غیر معمولی احتیاط اورغور وفکر کی ضرورت ہے بیوہ مباحث ہیں کہ جن کے بارے میں غور وفکر اور احتیاط ہے کام نہ لیا جائے تو بہت می غلطیاں اور

الجصنیں پیداہوسکتی ہیں۔'(۱۲)

الغرض مندرجہ بالا بحث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ علائے لغت، اور علائے اصول کی تعریفات آپس میں ملتی جلتی ہیں جنگی روشن میں مشکل القرآن کی درج ذیل جامع تعریف کی جاسکتی ہے۔
''مشکل القرآن سے مراد وہ آیات قرآنیہ ہیں جنگی مراد، مفہوم اور مطلب سمجھنے میں التباس ، اختاء ، ابہام ، اشتباہ اور بیچیدگی بیائی جاتی ہو۔ اس کا سبب آیات کا باہم تعارض بھی ہوسکتا ہے۔ اسکے علاوہ کوئی دوسرا سبب بھی کا رفر ماہوسکتا ہے۔''

متشابه کے لغوی معنی:

متشابہ اسکامادہ ش-ب-ہ-آتا ہے بیشین کے فتہ اور کسرہ دونوں کے ساتھ آتا ہے اکشِبہ وَ الشُّبُہ اوراس سے ایک لفظ تشبیہ ہے جمعنی ''مثل'' اِسکی جمع'' اُشباہ'' آتی ہے لسان العرب میں متشابہ کے معنی اسطرح نقل کیے گئے ہیں:

"المشكلات: والمتشابهات: المتماثلات والتشبيه: التمثيل" اللطرح والشُّبهَته: الالتباس أمورٌ مشتبهة ومشبهة: مشكلة يشبّه بعضها بعضاً"

اوراس طرح و شبّه علیه: خلّط علیه الامر " -(۱۷) امام ازهری نے بھی متثابہ کے کم وبیش یہ بی معنی ذکر کیے ہیں:

"شبه الشئ: اذاأشكل" (١٨)

امام ازهری نے لیث کا قول نقل کیا ہے وہ فرماتے ہیں:

"وقال الليث: المتشابهات من الامور: المشكلات" (١٩) المام ازهرى في متشابه كي وضاحت كرت موئلها معاند

''شبّهُتَ عَلَى يأفلان: اذاخلط عليك وأشتبه الامر: اذااختلط'' (۲۰) اس طرح شبكالفظ' التباس' اور''مثل' كمعنى كے ليے بھى آتا ہے۔

حبيها كهصاحب تاج العروس رقمطرازين:

''والشبهة، الالتبأس وأيضًا: المثل'' \_ (۲۱) متثابهه كى اس لغوى وضاحت سے معلوم ہوا كه بيدرج ذيل معنوں ميں استعال ہوتا ہے۔

1\_ مثل اور ما نند ہونا

2\_ اختلاط،التباس وغيره

3۔ نیزیہ شکل کے معانی میں بھی آتا ہے۔

#### منشابه کے اصطلاحی معنی:۔

امام راغب الاصفهانی نے مفردات القرآن میں اس کی تعریف اس طرح بیان کی ہے:

''و المتشابه من القرآن: ما أشكل تفسيرة لمتشابهته

بغیرة، إمّا من جهة اللفظ، أو من حیث المعنی''۔ (۲۲)

''تثابهات سے مرادوہ آیات ہیں جن کی لفظی اور معنوی مماثلت کی وجہ سے تفسیر بیان

کرنامشکل ہو'۔

ابن جريرطبري نے متشابهات کے ذکر میں پانچ اقوال ذکر کیے ہیں۔

الاول: أن المنشابهات: المنسوخات، قال به أبن عباس وأبن مسعود رضى الله عنهما

الثانى: أن المتشابه من آى الكتاب: ما أشبه بعضه بعضاً في المعاني، وان اختلفت الفاظه، وهو قول مجاهد.

الثالث: أن المتشابه: ما احتمل من التاويل أوجها، وهو قول محمد بن جعفر بن زبير

الرابع: أن المتشابه: هو مااشتبهت الالفاظ به من القصص عند التكر ير في السور، بقصِّه باتفاق الالفاظ واختلاف المعاني، وبقصِّه باختلاف

الالفاظ واتفاق المعانى، وهو قول عبدالرحين بن زيد بن اسلم الخامس: أن المتشابه: مألم يكن لاحد الى علمه سبيل مهااستاثر الله بعلمه دون خلقه، وهو قول جأبر بن عبدالله بن رئاب (٢٣) يعلمه دون خلقه، وهو قول جأبر بن عبدالله بن رئاب (٢٣) يعنى (١) متثابهات مرادوه آيات بين جومنوخ بين بيابن عباس اورابن معود دكا قول بهد لا مرادوه آيات م جومعاني مين ايك دوسر كا عاهد كا قول أيه م كمثابه بين مرادوه آيات م جومعاني مين ايك دوسر كمثابه بين -

(۳) محمد بن جعفر بن زبیر کا قول بیہ ہے کہ متشا بہہ سے مرادوہ ہے جو بہت سی تاویلات کا احمال رکھتا ہو۔

(۳) عبدالرحمن بن زید بن اسلم کاقول ہے کہ متشا بہہ سے مراد سورتوں میں تکرار کے وقت جوفقص قرآنی مذکور ہیں ان کے مشابہ الفاظ ہیں بھی الفاظ (فقص کے ) ایک جیسے ہوتے ہیں اور معانی مختلف ہوتے ہیں اور معانی مختلف ہوتے ہیں۔

(۵) جابر بن عبداللہ بن رئاب فرماتے ہیں کہ متشابہہ سے مرادوہ ہے جواللہ کے علم میں ہے اور اس کے علاوہ مخلوق اُس سے واقف نہیں اور نہ ہے اسکی معرفت کی کوئی سبیل اُن کے ہاں ہے۔

علامہ جلال الدین السیوطی نے اپنی کتاب ''الا تقان فی علومر القرآن '' میں متنابہہ کی اصطلاحی تعریف میں کئی ایک اقوال نقل کئے ہیں جن میں چنداقوال درج ذیل ہیں:

انجم کم وہ ہے جس کی مرادصاف طور پریا تاویل کے ذریعہ سے معلوم ہوجائے اور متنابہ وہ ہے جس چیز کاعلم اللہ نے اپنے لیے خاص کیا ہے جیسے قیامت کا قائم ہونا اور دجال کا خروج اور سورتوں کے اوائل کے حروف مقطعہ وغیرہ۔

۲: جس کے معنی واضح اور کھلے ہوں وہ محکم ہے اور جواسکے برعکس ہے وہ متشابہہ ہے۔ ۳: جس امر کی ایک ہی درجہ پر تاویل ہوسکے وہ محکم اور جس کی تاویل کئی وجوہ کا احتمال رکھتی ہووہ متشابہہ ہے۔ ہےوہ متشابہہہے۔

۵: جو شے متقل بنفسہ ہے وہ محکم ہے اور جو چیز فہم معنی میں غیر کی محتاج ہوا ورمستقل بنفسہ نہ ہواور اینے معانی پر دلالت نہ کرتی ہووہ متثابہہہے۔(۲۴)

الحاصل متشابهه كى إن اصطلاحى تعريفات سے يه بات سامنے آتى ہے كه آيت ميں تشابه درج ذیل باتوں سے ہوسکتا ہے۔

غیر کے ساتھ معانی یالفظ کے لحاظ سے التباس اور مماثلت کی وجہ سے

تاویل کی متعددوجوه کی وجہسے ۲

معنی کے غیرواضح ہونے کی وجہ سے ٣

ا بنی وضاحت میں متثابہہ آیت کاغیر کی محتاج ہونے اور فی نفسہ اپنے معنی پر دلالت نہ مها\_ کرنے کی وجہسے

آیت کے منسوخ ہونے کی وجہ سے

نیزیہاں امام راغب نے متثابہ کے لیے مشکل کا لفظ استعال کیا ہے۔اس سے پنہ چلتا ہے کہ امام راغب کے نز دیک بید دونوں اصطلاحات ایک ہی ہیں۔

#### مشكل اورمتشابه مين موازنه:

در حقیت متشابدوا قسام پر مبنی ہے۔

ا \_ متشابه بلحاظ لفظ: ایسے الفاظ یا کلمات جن کامفہوم لفظ کے اعتبار سے پوشیدہ ہوتا ہے اورغور وفکر سے سمجھ میں جاتا ہے۔

۲\_متشابه بلحا ظمعنی: جیسے صفات باری تعالی ، احوال قیامت که بیاوصاف نه محسوس کیے جاسکتے ہیں اور نہ ہی محسوسات کی جنس سے ہیں اس لیے انکا تصور ہمارے لیے ناممکن ہوتا ہے۔

سلف صالحین اورعلائے اصولیین (احناف کےعلاوہ) نے ہمیشہ مشکل کومتشا بہ نظی میں ہی

شامل رکھااور اُس کوایک الگ نوع کے اعتبار سے ذکر نہیں کیا جیسا کہ امام راغب اصفہانی کا متشابہ کے متعلق قول گزر چکا ہے اُن کے نزدیک بھی دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ اس طرح ابوالولیدالباحی کا قول ہے:

"المتشابه: "هو المشكل الذي يحتاج في فهم المرادبه الى تفكّروتأمّل "(٢٥)
"العن قد الله عن المنظم المنطقة المنطق

"لین متشابہ سے مرادوہ مشکل ہے جنکامعنی سجھنے کے لیے بہت غوروفکر کی ضرورت ہوتی

ای طرح امام شاطبی نے بھی ان دونوں کوایک قرار دیا ہے۔

"المتشابه: ما أشكل معناه، ولم يبين مغزاه." (٢٦) اى طرح علامه زرشى اپنى كتاب" البرهان فى علوم القرآن" كى چھتيويں نوع جركانام "معرفة المحكم من المتشابه" بيش كھتے ہيں:

"المتشابه مثل المشكل\_" (۲۷) ای طرح سیوطی نے بھی ان دونوں کوایک قرار دیا ہے۔

البته متأخرین اورعلائے احناف نے ان کوالگ الگ قرار دیا ہے جیسا کہ ابن عقیلہ نے ابنی کتاب ''الزیادة والاحسان فی علوم القرآن '' میں اس طریق کواختیار کیا ہے۔ پس ابن عقیلہ نے اپنی کتاب میں سوویں ((100 نوع کی ابتدا میں مشکل کی تعریف ذکر کی ہے اور اس نوع کانام ''علمہ نصه و مشکله'' رکھا ہے، وہ فرماتے ہیں۔

"وامآالمشكل: فهوماأشكل معناه على السامع ولمريصل الى ادراكه الآبدليل آخر\_" (٢٨)
مشكل وه بجس كمعنى ميس سامع كواشكال واقع بواوراً سكواس كمعنى كاكسى دوسرى دليل كم بغيرادراك نه وسكهـ"

اى طرح امام زبيدى نے "تاج العروى" ميں مشكل اور متنا بكوالگ الگ ذكركيا ہے۔ (٢٩)
متنابہ بلحاظ معنى يريحكم كے مقابلے ميں ہے جركاذكر سورت اآل عمرآن كى آيت نمبر ك ميں موجود ہے:
هُو الَّذِنِ كَ اَنْزَلَ عَكَيْكَ الْكِتٰبَ مِنْهُ أَيْتٌ مُّحْكَلَتُ هُنَّ أُمُّر الْكِتٰبِ وَ
الْحَرُ مُتَشْبِهِ لَيُّ فَاهَا الَّذِيْنَ فِى قُلُوبِهِمْ ذَيْعٌ فَيَنَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ
مِنْهُ ابْتِعَا الْفِتْنَةِ وَ ابْتِعَا الَّذِيْنَ فِى قُلُوبِهِمْ ذَيْعٌ فَيَنَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ
مِنْهُ ابْتِعَا الْفِتْنَةِ وَ ابْتِعَا اللهِ تَا وَيُلِهِ وَ مَا يَعْلَمُ تَا وَيُلَةً الآاللهُ أَنَّ وَ الرَّاللهُ أَنَّ وَ الْمَالِكَةِ فَى الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمَنَا بِهِ "كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُلُّ مِنْ عَنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُلُّ مُنْ عَنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُلُّ مُنْ عَنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُلُّ مُنْ عَنْدِ رَبِّنَا " وَ مَا يَكُنُ كُونُ الْكَالِي قَلْ ( آلُهُ وَلُو الْلَّالُهُ الْهُ الْمُؤَالُونَ الْمَالَ الْبَعِلَى الْمِلْدُ اللهُ اللهُ الْمُؤْلُونَ الْمَالِ فَيَا الْسَالِهُ الْمُؤْلُونَ الْمَالِدُ اللهُ الْعَلَامُ الْمُؤْلُونَ الْمَالِدُ اللهُ الْمُؤْلُونَ الْمَالِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

اس متشابہ کے معنی تک عقلاً ،نقلاً یا کسی اور ذرائع سے بھی رسائی ممکن نہیں ہے۔ مثلاً حروف مقطعات صفات باری تعالی اور احوال قیامت وغیرہ۔ راتخین فی العلم کا اِن آیات کے مفہوم سے آگاہ ہونے کے بارے میں شدید اختلاف پایاجا تا ہے ان آیات کا تھم یہ ہے کہ ان کاعلم اللہ کے سپر دکر کے ان پرائیمان لایاجائے اور اِن سے بحث کرنے اور ان کی بہجا تا ویلات بیان کرنے سے اجتناب کیاجائے۔''

الحاصل اس ساری بحث سے چند باتیں سامنے آتی ہیں۔

ا۔ متقد مین اور اصولیین نے متشابہ اور مشکل کو ایک قرار دیا ہے جبکہ متاخرین کے نز دیک بید دونوں الگ الگ ہیں۔

۲۔علماء جہاں ان دونوں کوایک کہتے ہیں۔وہاں ان کے نزدیک متشابہ سے مراد متشابہ فظی ہوتا ہے۔ سے مراد اللہ کا مشکل یا متشابہ لفظی سے مراد اللی آیات ہیں جنکامفہوم یا معنی غیر واضح ہوتا ہے اور بیا ابہام غور وفکر سے دور ہوسکتا ہے اس لیے متشابہ بلحاظ معنی اس بحث سے خارج ہے جبیبا کہ شنخ الاسلام ابن تیمیہ کہتے ہیں:

"ولاقال قط أحد من السلف الصالحين ولامن الائمة المتبوعين: ان في القرآن آيات لا يعم معناها ولا يفهمها

رسول على العلم والايمان جبيعهم وانما قد ينفون علم بعض ذلك عن بعض الناس، وهذالاريب فيهن" (٣٠)

لین امت کے سلف صالحین اوراُن کے پیروکارآئمہ میں سے کسی نے بھی بھی بینیں کہا کہ قرآن میں کچھآ یا ہت ایسی بھی ہیں جنکا مفہوم ومعنی نہ تو رسول اللہ صلی تنایی ہوا ہتے ہے اور نہ ہی سارے کے سارے اہل علم وایمان اس سے ناواقف ہیں البتہ بعض لوگوں کاعلم دوسرے لوگوں سے بڑھا ہوا ہے اور نہ بیں۔ بڑھا ہوا ہے اور اس میں شک کی کوئی بات نہیں۔

# مفسرین کے ہال "مشکل القرآن" کی مختلف صورتیں

محدثین کی طرح مفسرین نے بھی''مشکل'' کی اصطلاح کو عام رکھا ہے اور ہرالی چیز کو جس سے قرآن کریم کی آیت کا سمجھنا دشوار ہوجائے اور اسکامعنی مرادی واضح نہ ہو''مشکل'' میں شامل کیا ہے۔ کتب تفییر اور علوم القرآن کی کتابوں کے مطالعہ سے یہ ہی بات ثابت ہوتی ہے۔ چناچ مفسرین کے ہال'' قرآن کریم کی آیت میں''اشکال'' کی درج ذیل صور تیں ہیں۔ «مشکل'' بلحاظ الفظ:

لفظ یا کسی بھی کلمہ سے متعلق درج ذیل اسباب کی وجہ سے اشکال پیدا ہوتا ہے۔

(۱) لفظ کاغریب ہونا: اگر کسی لفظ کامعنی واضح نہ ہوتو یہ چیز بھی مفسرین کے نز دیک آیت کومشکل بنادیتی ہے۔

(۲) اگرایک لفظ کئی معنوں میں مشترک ہو۔ تو یہ بھی مفسرین کے ہاں آیت کے اشکال کا باعث ہے کہ اِن مشترک معنوں میں سے کونسامعنی آیت کی وضاحت کرتا ہے اس لئے ایسی آیات کو بھی وہ مشکل کہددیتے ہیں۔

(۳) اگرایک لفظ کا اطلاق حقیقی اور مجازی دونوں معنوں میں یکساں ہو۔ توبیہ چیز بھی مفسرین کے ہاں آیت کے مفہوم کومشکل کردیتی ہے۔ سکی بے شارمثالیں کتب تفاسیر میں منتشر ہیں تمام کو یہاں ذکر کرناممکن نہیں اس لیے یہاں ایک دومثالیں ذکر کی جائیں گت کہ ان سے واضح ہوجائے کہ واقعی مفسرین لفظ سے متعلق ان اسباب کو آیات قر آنی کے مفہوم کے اشکال کا سبب گردانتے ہیں۔

ا: امام طبری اپنی تفسیر ' جامع البیان ' میں اللہ رب العزت کے اس ارشادگرامی کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:۔

وَالْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُوْءٍ (القره٢٠٨:٢١)

اس آیت مبارکہ میں لفظ'' قروء'' کامعنی واضح نہ ہونے کی وجہ سے مفسرین کے ہاں اللہ رب العزت کے اس قول کی وضاحت مشکل ہوگئ ہے۔اس کے بعدوہ علماء کے لفظ'' قروء'' سے متعلق اقوال ذکر کرتے ہیں۔(۳۱)

۲: مکی بن ابی طالب نے اپنی تفسیر کانام'' تفسیر المشکل من غریب القرآن العظیم' رکھا ہے۔ اِس کتاب کے نام سے ظاہر ہوتا ہے کہ اُن کے ہال'' غریب القرآن' بھی'' مشکل القرآن' کی ایک صورت ہے۔

#### مشكل بلحاظ معنی:۔

اگرالفاظ اپنے لغوی معنی کے اعتبار سے تو واضح ہوں لیکن بیمعلوم نہ ہوتا ہو کہ لغوی معنی کا آیت قرآنیہ میں اطلاق کس طرح کیا گیا ہے یا پھر کلام کے بلاغی اسلوب کے دقیق ہونے کی بناء پر بھی مفسرین آیت کے مفہوم کومشکل قرار دیتے ہیں مثلاً:

ا: امام طبری اپنی تفسیر جامع البیان میں الله رب العزت کے اس قول

فَهَنْ خَافَ مِنْ مُّوْسٍ جَنَفًا أَوْ إِنُّمَّا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا آنِهُمْ عَلَيْهِ اللَّهِ

إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ (البقره١٨٢:٢١)

کے معانی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

"فأن أشكل مأقلنا من ذلك على بعض الناس فقال:

مهاوجه الاصلاح حينئذ والاصلاح انهايكون بين المختلفين في الشئى؟ قيل\_\_\_\_الخ (٣٢)

" بعض لوگوں کواس آیت کے متعلق اشکال ہواوہ ہے کہ یہاں صلاح کی کیاصورت ہوگی جبکہ تو کسی جزئے کے بارے میں دواختلاف کرنے والوں کے درمیان کرائی جاتی ہے۔ اس کے بعد امام طبری آیت کی مفصل تشریح کرتے ہیں۔ یہاں تفصیل کا موقع نہیں صاحب ذوق تفسیر میں وضاحت ملاحظہ فرمالیس۔ پس اس مثال میں " صلح" کا لغوی معنی معلوم ہونے کے باوجود آیت کے مفہوم میں ابہام فرمالیس۔ پس اس مثال میں " صلح" کا لغوی معنی معلوم ہونے کے باوجود آیت کے مفہوم میں ابہام سے جیسا کہ امام طبری نے اسکے لیے" اشکل" کا لفظ استعمال کیا ہے۔

۱:۱ بن کثیرا پی تفسیرالقرآن العظیم "میں سورہ یوسف کی اس آیت کے تمن میں فرماتے ہیں:۔ اُوَی اِلَیْہِ اَبُویْہِ وَ قَالَ ادْ خُلُوا مِصْوَ (یوسف ۹۹:۱۲)

"وقد أشكل لقوله تعالى على كثير من المفسرين، فقال

بعضهمه: هذا من المقدم والمؤخر \_ \_ \_ \_ الخ" (۳۳) بهت سے مفسرین کواس آیت میں اشکال پیدا ہوا ہے پس ان میں سے بعض فر ماتے ہیں کہاس آیت میں نقذیم و تاخیریا کی جاتی ہے۔اسکے بعدا بن کثیر بہت سے اقوال اِسکی وضاحت میں

عرب الماري الموساوة مربي عن الماري الماري مير المن مير المنت الوال إلى وصاحت. ذكر كريت بين -

پس اس مثال سے معلوم ہوا کہ آیت کریمہ کے تمام الفاظ کے لغوی معنی ظاھر ہونے کے باوجودعبارت کے اندر تقذیم و تاخیر کی وجہ سے مفہوم غیرواضح اور مشکل ہوگیا۔

نمبر ٣: - ابوحيان ابن تفير 'البحر المحيط' سي جب سورة يوس كي اس آيت تك ينتي بين

وَ مَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لَا فِي السَّهَاءِ وَ

لاَّ أَصْغَرَ مِنْ ذَٰلِكَ وَ لاَ أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتْبِ مُّبِيْنٍ ﴿ (يَانِ ١١:١٠)

اسکے شمن میں وہ علامہ زمحشری کا کلام نقل کرتے ہیں اور پھر فرماتے ہیں کہ اس آیت میں اشکال یا یا جاتا ہےاوروہ یہ ہے: "وانهاأشكل عنده لان التقدير يصير: الا في كتاب فيغرب، وهذاكلام لا يصح وخرّجه ابوالبقاء على أنه استثناء منقطع تقديره: لكن هو في كتاب مبين ويزول بهذا التقدير الاشكال-" (٣٣)

"زوخشری کے نزدیک بیہ مقام مشکل المعنی ہے کیونکہ تقدیری عبارت بول بن رہی ہے (الا فی کتاب فیعزب) اور بیکلام ٹھیک نہیں ہے۔ ابوالبقاء نے اسکی توجیہہ بیک ہے کہ یہاں استناء منقطع ہے، تقدیری عبارت بول ہے۔ لکن ھو فی کناب مبین۔ بول اس تقدیری عبارت ہے جا دہ میان ہوجائے گا۔

پی سورة یونس کی اس آیت مین 'حذف' کی وجہ سے کلام غیر واضح ہے اور مفسرین نے اسکے لیے بھی اشکال کالفظ استعمال کیا ہے گویا یہ بھی ''مشکل القرآن' کی ایک صورت ہے۔ د'مشکل بلحاظ قرائت''

بعض دفعه سی آیت مبار که میں ایک لفظ کی مختلف قر اُتیں بھی اشکال پیدا کردیتی ہیں اور مفہوم کودشوار بنادیتی ہیں۔ای لیے مفسرین نے قر اُت کے اختلاف کے سلسلے میں بھی ''مشکل'' کی اصطلاح استعمال کی ہے اسکی مثالیس درج ذیل ہیں۔

ا: عزبن عبدالسلام نے اپنی کتاب ' فوائد فی مشکل القرآن 'میں سورۃ البقرہ کی بیآیت نقل کی ہے: ''قوله عزوجل:

وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿ (القره:٢١٠)

بضم التاء ''مشكل، لأنة : لا أحد يرجع الامور الى الله\_'' (٣۵)

یہاں عزبن عبدالسلام نے ترجع میں دوقر اُ توں کا ذکر کیا ہے اور فرماتے ہیں کہ تاء کے ضمہ کے ساتھ قرائت بیر (مفہوم کے اعتبار سے ) آیت کومشکل بنادیتی ہے ہوئی ساتے کہ کوئی ایک بھی اللہ کی طرف

معاملات كولوثانهين سكتا\_

نمبر ٢: ابن تيميه لکھتے ہيں:

''قوله تعالى (وَمَا يُشُعِرُكُمُ لَا النَّهَا إِذَا جَاءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞) (الانعام:١٠٩)

وفی (أنها) قرأتان، فقرأة النصب أحسن القرأتين، وهی التی 'الله کلت' علی کثیر من أهل العربیه" (۳۲)

ینی أنها میں دوقر أتیں ہیں ایک نصب کے ساتھ اور دوسری کسرہ کے ساتھ پی نصب کی قر اُت دونوں سے بہتر ہے اور یہ بی بات اہل عرب کے ہاں اشکال کا باعث ہے پس یہاں ایک قرائت کی توجیہہ کومشکل قرار دیا جارہا ہے۔ پس ان مثالوں سے یہ بھی بات واضح ہوتی ہے کہ مفسرین نے قرائت کے اختلاف کے لیے بھی 'دمشکل' کی اصطلاح استعال کی ہے اور اُس کو اشکال کی صور توں میں سے ایک صور تراردیا ہے۔

# «مشكل بلحاظ اعراب"

مفسرین کے ہال''اعراب'' کی وجہ سے بعض آیات کے مفہوم میں جو پیچیدگی اور ابہام پیدا ہوتا ہے وہ بھی''مشکل القرآن'' کی صورتوں میں سے ایک ہے اس لیے اکثر کتب کا نام ہی ''مشکل اعراب القرآن' ہے مثلاً

نمبر ا: مکی بن ابی طالب القیسی نے اپنی کتاب کا نام''مشکل اعراب القران''رکھا ہے اس کتاب کےمقدمہ میں وہ اعراب سے متعلق اشکالات کو دور کرنے کی اہمیت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اذ بمعرفة حقائق الاعراب تعرف اكثر المعانى، وينجلى الاشكال، فتظهر الفوائد، ويفهم الخطاب، وتصح معرفة حقيقة المراد." (٣٤) لين جباعراب كمائل كمعرفت عاصل بوجائة اكثر معانى معلوم بوجاتے بيں،

مشکل حل ہو جاتی ہے،فوائد ظاھر ہوتے ہیں خطاب سمجھ میں آجا تا ہے اور حقیقی معنی مراد کی معرفت درست ہوجاتی ہے۔

نمبر ٢: \_عزبن عبدالسلام لكصة بين:

"قوله عزوجل: (قُلُ إِنِ افْتَرَنْتُهُ فَعَلَّ إِجْرَامِیُ ) (سوراا: ۳۵) مشكل. لأن المشر كين قالوا: افترى القرآن، فهذايقتضى أن يكون "افتريته ماضيا على بابه لكن أثبة العربية أجمعوا على أنّ الشرط لايكون الآمستقبلا، فأن كان المراد المضى أخل بالشرط، وان كان الاستقبال أخل بالجواب اذا لا يكون مطابقا والجواب دالخ (٣٨)

پس الله رب العزت کا بی قول (قل ان افتریته فعلی اجوامی) نوی اعتبار سے مشکل ہے اس لیے کہ شرکین کہا کرتے تھے کہ قرآن گھڑا گیا ہے۔ پس اُن کی یہ بات تقاضا کرتی ہے کہ یہاں اس آیت میں افتویت اپنے باب افتعال سے 'ماضی' واقع ہو۔ جبکہ تمام آئمہ عرب اس بات پر شفق ہیں کہ شرط ہمیشہ فعل مضارع ہوا کرتی ہے۔ پس اگر مراد کے مطابق یہاں پر ماضی کا بی صیغہ ہوتو پھر یہاں شرط کا معنی نہیں پایا جائے گا اور اگر فعل مضارع کو یہاں مانا جائے تواس شرط کا جواب مفقو دہوگا۔ پس یہاں مطابقت کی کوئی صورت نہیں۔ اسکے بعد عبد السلام اس اشکال کا جواب ذکر کرتے ہیں:

بیں نحوی اعتبار سے بھی بعض اوقات آیات کامفہوم سمجھنامشکل ہوتا ہے اور اسکے لیے بھی مفسرین کے ہاں مشکل کی اصطلاح رائج ہے۔

#### مشكل بلحاظ تعارض آيات: ـ

ایسے اشکالات جن کا تعلق اُن آیات سے ہے جن میں تعارض کا وہم ہوتا ہے مفسرین کے ہاں وہ بھی ''مشکل القرآن' کی ایک صورت ہے اور اسکی بحث میں بیاشکالات بھی داخل ہیں مثلاً نمبر ا: ابن قتیبہ نے اپنی کتاب'' تاویل مشکل القرآن' میں ایک باب باندھا ہے جسکانام انہوں نے''باب التناقض والاختلاف'' رکھاہے پھراِں باب میں اُن آیات کوذکر کیاہے جن کے بارے میں تعارض اور اختلاف کا گمان کیا جاتا ہے پھراُن کے جوابات ذکر کیے ہیں۔ نمبر ٢: امام رازي اپن تفسير "مفاتيج الغيب" ميں جب اس آيت پر پنجيج ہيں تو ذكر كرتے ہيں: ''ظاهر قوله تعالى : (قَالُوْا لاَ عِلْمَ لَنَا ۚ إِنَّكَ ٱنْتَ عَلَّامُرُ الْغَيُوبِ ۞) (المائده٥:١٠٩)

يدل على أن الانبياء لايشهدون لاممهم، والجمح بين هذا وبين قوله تعالى: (فَكَيْفَ إِذَاجِئْنَامِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَ جِئْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلِاءِ شَهِيْدًا ﴿) (الناء ١٠:١٣) مشكل '\_ " (٣٩) خلاصہ بیہ ہے کہ امام رازی فرماتے ہیں کہ سورۃ نساء کی آیات کامفہوم بظاہرایک دوسرے کے خالف ہے اس لیے ان کوجمع کرنا''مشکل'' ہے۔اس کے بعدامام رازی اس اشکال کے جوابات ذ كركرتے ہيں۔طوالت كى وجہ سے تفصيل كوحذف كيا جار ہاہے تفصيل كے ليے تفسير كابيہ مقام ملاحظہ کرلیاجائے۔

اسى طرح امام قرطبى اپنى تفسير مىں سورة بقره كى اس آيت كے من ميں لكھتے ہيں۔ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعُضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ م (القره:٢٥٣) "هذا آية مشكلة، والاحاديث ثابتة بأن النبي طَالِقُيَّةُ قال: لاتخير وابين الانبياء ـ " (۴۰) "سورة بقره كى بيآيات اس وجهسے مشكل ہے كه اس ميں بعض انبياء كى بعض يرفضيلت ثابت ہوتی ہے جبکہ ایک صحیح حدیث میں آتا ہے کہ انبیاء کو ایک دوسرے پر فضیلت نددو۔ اسکے بعدامام قرطبی نے اس اشکال کے جوابات ذکر کیے ہیں طوالت کے خوف کی وجہ سے یہاں ذکر نہیں کیا جارہا۔

#### حواله جات وحواثي

- (۱) الحملاوى، احمد بن محمد، شذ العرف في فن الصرف: ص٩٥، دار ابن كثير،ط١، ١١٣١١ه
- (۲) زبیدی، محمد مرتضی، <u>تاج العروس من جواهر القاموس،</u> ۱۳/۳۸۰ دار الفکر، بیروت، لبنان، ۱۳۱۳ه
- (r) ابن منظور، <u>لسان العرب، ۲۵۱/</u>۵، دار احیاء التراث العربی. بیروت، لبنان، ۱۳۰۸ه
- (٣) الازهرى، ابومنصور محمد بن احمد، <u>معجم تهذيب اللغة:</u> ۱۹۱۷-۱۹۱۷ دار المعروفة، بيروت، لبنان، ۱۳۲۲ه
- (۵) ابن فارس، ابو الحسن احمد بن فارس، <u>معجم مقاییس اللغة:</u> ۳/۲۰۳ مکتبه دار الفکر، بیروت، لبنان، ۱۳۹۹
- (۲) الاصفهانی، الراغب، العلامة، المفردات فی غریب القرآن: ۲۲۹، قدیمی کتب خانه، کراچی، سدن
- (2) طحاوى، ابوجعفر احمد بن محمد بن سلامة الازدى (م ٣٢١ه)؛ شرح مشكل الآثار: ١/١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٣١٥ه
- (۸) ابن الجوزی، ابو الفرج عبد الرحین بن علی محمد القرشی التیبی، (م ۵۹۷ه)، کشف المشکل من حدیث الصحیحین: ۲/۱، دار الوطن، سعودی عرب، ط۱، ۱/۱۸
- (۹) سرخس، محمد بن احمد بن ابى بكر، اصول السرخسى: ۱/۱۸، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، سـن
- (١٠) المنظم فرمائي: رفيق العجم، ذاكثر، موسوعة مصطلحات اصول

الفقه عند البسليين: ١٢١٨، مكتبه لبنان، بيروت، ط ١، ١٩٩٨؛ محمد اديب صالح، تفسير النصوص في الفقه الاسلامي: ١/٢٥٣، المكتب الاسلامي، ط٣، ١٢٠٨ه

- (۱۱) جرجانی، محمد بن علی، التعریفات: ۱۹۵،۱۹۲، دار المعرفة، بیروت، لبنان، ۱۳۲۸ه
- (۱۲) ابن قتیبه، عبد الله بن مسلم، ابومحمد، <u>تاویل مشکل القرآن: ۱۰۲</u>، مکتبة العلمیه، بیروت، لبنان، سن
- (۱۳) ابن امير الحاج، محمد بن محمد، <u>التقرير والتحبير شرح التحرير:</u> ۱/۱۵۹م دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان، ۱۹۸۳م
- (۱۲) البهارى، محب الله بن عبد الشكور، الهندى، فواتح الرحبوت شرح مسلم الثبوت: ۲/۵، البطابع الانصارى، دهلى، ۱۸۹۹م
- (۱۵) محبود حامد، ذا كثر، القاموس القويم في اصطلاحات الاصوليين: ۲۳۵، دار الحديث، قاهرة، ۱۹۹۲م
- (۱۲) غازی، محمود احمد، ڈاکٹر، محاضرات قرآنی: ۲۰۲، الفیصل ناشران و تاجران کتب، غزنی سٹریٹ، اردو بازار لاہور

55

- (۱۷) لسان العرب: ۲/۲۳
- (۱۸) معجم تهذيب اللغة، ۲/۱۸۲۳
  - (۱۹) أيضاً
  - (۲۰) أيضاً
- (٢١) تأج العروس من جواهر القاموس: ١٩/٥١
  - (٢٢) المفردات في غريب القرآن: ٢٥٧

- (۲۲) طبری، محمد بن جریر بن یزید، ابوجعفر، جامع البیان عن تاویل آی القرآن: ۲/۱۷۳ تا ۱۸۰۰، دار الفکر، بیروت، ۱۳۰۸
- (۲۳) یتریفات "الاتقان" سے ماخوذ کی گئی ہیں کمل حوالہ درج ذیل ہیں۔ سیوطی، عبد الرحس بن ابی بکر، الاتقان فی علوم القرآن: ۲/۳، قدیمی کتب خانه، آرام باغ، کراچی، سن
- (۲۵) الباجی، سلیمان بن خلف القرطبی، ابو الولید، احکام الفصول فی أحکام الاصول: ۱/۱۲۸ دار العرب الاسلامی، دمشق، ط۲، ۱۳۱۵ه
- (۲۹) شاطبی، ابراهیم بن موسی بن محمد، ابواسحاق، امام، (۲۲) شاطبی، الاعتصام: ۲/۲۲، دار ابن عفان، المملكة العربیه السعودیه، ط۱، ۱۳۱۲ه
- (۲۷) زركشى، محمد بن عبد الله بن بهادر المصرى الشافعى، ابو عبد الله (م ۸۷۱ه)، بدر الدين، امام، البرهان في علوم القرآن، ۲/۲۰۰، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط۲، ۱۳۱۵
- (۲۸) ابن عقیله، محمل بن احمل بن سعیل (م۱۵۰ه)، الزیادة والحسان فی علوم القرآن: ۳/۹۲۱ بحواله عبل الله بن حمل المنصور، مشكل القرآن الكریم: ۲۷، مكتبه ابن الجوزیه للنشر والتوزیع، امام، سعودی عرب، ۱۳۲۲ه
  - (۲۹) ملاحظه فرمائيه: تأج العروس: ۱۹/۵۱
- (۳۰) ابن تيبيه، تقى الدين احمد، ابو العباس. شيخ الاسلام، مجبوع فتأوى ابن تيبيه: ۱۳/۲۸۵، جمع: عبد الرحمن بن قاسم، مجمع الملك فهد للطباعة المصحف الشريف، الرياض، ۱۲۱۲۱۵

- (٣١) جأمع البيان: ٣/٥١٢
- (٣٢) جأمع البيان: ٣/٣٠٨
- (۳۳) ابن کثیر عباد الدین ابوالفداء اسباعیل بن عبر، حافظ. تفسیر ابن کثیر: ۳/۳۲۹. دار طیبه، ط۱، ۱۳۱۸ه
- (۳۳) ابوحیان. محمد بن یوسف بن علی بن یوسف، البحر المحیط: ماره دار احیاء التراث العربی، بیروت، ط۲، ۵/۱۲۳
- (۳۵) عزبن عبد السلام. فوائد في مشكل القرآن: ۹۷، دار الشروق.
   جده. ط۲، ۱۳۰۲ه
- (۳۷) ابن تيميه، تقى الدين احمد، ابو العباس، شيخ الإسلام، تفسير آيات التى اشكلت على كثير من العلماء: ۱/۱۳۵ تا ۱۳۱، مكتبه الرشد، السعودية، ط۱، ۱۳۱۵
- (۳۷) القیسی، مکی بن ابی طالب حبوش بن محمد، مشکل اعراب القرآن: ۹۲، مؤسسة الرسالة، بیروت، ط۳، ۱۳۰۸
  - (۳۸) فوائد في مشكل القرآن: ۱۳۸ تا ۱۳۹
- (۳۹) الرازى، فخر الدين محمد بن ضياء الدين عمر بن الحسن. (م۲۰۲۵)، مفاتيح الغيب: ۱۲/۱۰۱، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان، ط۱، ۱۳۱۱
- (۴۰) قرطبی، محمد بن احمد بن ابی بکر، الجامع لاحکام القرآن: ۱۳۰۵ دار احیاء التراث العربی، بیروت، لبنان، ۱۳۰۵ دار احیاء دار احیاء

# فصل ثانى:مشكل القرآن كى حكمت وحكم

## قرآن کریم میں "مشکل القرآن" کے وجود کی حکمت:۔

قرآن کریم میں دوطرح کی آیات ہیں ایک وہ آیات ہیں جوفقط ایک ہی میہ بات واضح ہوچکی ہے کہ قرآن کریم میں دوطرح کی آیات ہیں ایک وہ آیات ہیں جوفقط ایک ہی معنی کا احمال رکھتی ہیں اور ان کا کوئی دوسرامعنی نہیں ہوتا اور دوسری وہ آیات جو کئی معنی کا احمال رکھتی ہیں ہون میں غور وفکر کر کے مفسرین مختلف معنی متعین کرتے ہیں ۔اب سوال سے بیدا ہوتا ہے کہ قرآن میں واقع ہونے والے اشکالات کا مقصد کیا ہے اور ان کے قرآن میں پائے جانے کی حکمت کیا ہے؟ نیز یہ اعتراض بھی ہوسکتا ہے کہ اللہ رب العزت نے قرآن میں کیا حکمت تھی کہ متناب ہم ہوسکتا ہے کہ اللہ دب اس بات میں کیا حکمت تھی کہ متناب ہم آیات نازل کی آئیں جن سے بیان اور ہدایت کا پورا فائدہ حاصل نہیں ہوتا۔ اس کا جواب ہید یا جاتا ہے کہ ایسا متنابہہ جرکا ملم ممکن ہو اس ہوتا۔ اس کا جواب ہید یا جاتا ہے کہ ایسا متنابہہ جرکا ملم ممکن ہے تو اُس کے فائدے ہیں اُن میں سے چنزفوائداور حکمتیں درج ذمیل ہیں۔

ا:۔اسلام سے قبل اہل عرب اپنے آپ کو نصحاء اور بلغاء کہلاتے سے اور اپنے مقابلے میں دوسری اقوام کو مجمی (گونگا) کہتے سے ۔عربوں کے ہاں بڑے بڑے ادبی مقابلے منعقد ہوتے سے اور ان مقابلوں میں مختلف قبائل کے نصحاء اور ادباء شرکت کرتے سے ۔اور آپس میں ایک دوسرے ان مقابلوں میں مختلف قبائل کے نصحاء اور ان مقابلوں کے باعث اِن کے درمیان الفاظ اور سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے سے اور ان مقابلوں کے باعث اِن کے درمیان الفاظ اور اسلوب کا بھی تبادلہ ہوتا پھر آ ہتہ آ ہتہ ادب وفصاحت کے تمام مراکز اور گفتگو کی تمام جو لانیاں قریش کی لغت میں ضم ہو گئیں اور یہی وہ لغت ہے جس میں قرآن نازل ہوا۔ پس قرآن نے جو اپنا مثل لانے کا چلین کی لئے قاوہ فقط ایک خاص قبیلہ کے لیے نہ تھا بلکہ تمام عرب کے لیے وہ چیننے کیا گیا مثل لانے کا چلین کر ہے کہ قرآن کر ہے کہ قرآن کر ہے کہ قرآن کر ہے جب میں مثل اختصار ، اطناب ، تقذیم و تا خیر اور میں علم المعانی ادب ، علم البیان کی تمام ترخو بیاں موجود تھیں مثل اختصار ، اطناب ، تقذیم و تا خیر اور میں علم المعانی ادب ، علم آئیوان کی تمام ترخو بیاں موجود تھیں مثل اختصار ، اطناب ، تقذیم و تا خیر اور میں علم المعانی ادب ، علم آئیوان کی تمام ترخو بیاں موجود تھیں مثل اختصار ، اطناب ، تقذیم و تا خیر اور میں علم المعانی ادب ، علم آئیوان کی تمام ترخو بیاں موجود تھیں مثل اختصار ، اطناب ، تقذیم و تا خیر اور میں علم المعانی ادب ، علم آئی تر قبیر از وغیرہ ۔ لیکن قرآن کر میم نے عربوں کے دل ود ماغ پر عجیب اثر کیا یہاں تک کہ اکثر

عرب قرآن كريم سنتے اوراُس سے متاثر ہوتے يہاں تك كماسلام ميں داخل ہوجاتے۔

اہل عرب کے پاس اسانی اسب اور قوت بیان کی فراوانی تھی انہوں نے قرآن کی آیات کو خوب پر کھا، ہر لحاظ سے الٹ پلٹ کردیکھا، آمیں شعرونٹر کودیکھالیکن اُنہیں چھیٹر چھاڑ کی کوئی راہ نہ کی کوئی ایسارات ملاجس سے بالآخروہ قرآن کریم کامعارضہ کرنے سے عاجز آگئے حالانکہ وہ اُن کے طرز کلام سے باہر نہ تھا۔ نہ لفظوں میں نہ حروف میں ، نہ ترکیب میں اور نہ ہی اسلوب میں ، لیکن حروف کا ملانا ، خوشنما عبارت ، شیریں اسلوب ، آیات کی تنبیہ ، بیان میں ہرفتم کی صورت حال کی رعایت ، اسمیہ اور فعلیہ جملے نفی اور اثبات ، ذکر وحذف ، معرفہ و کرہ کا استعال ، تقذیم و تا خیر ، حقیقت و جاز ، طول واختصار ، عام و خاص کی رعایت نص اور مفہوم سے مقصد کو واضح کرنا ای طرح اور بہت سارے امور ہیں جن میں قرآن کریم کو وہ عظمت و رفعت حاصل ہے کہ انسانی لغوی طاقتیں اسکے سارے املاک عاجز ہیں۔

پی اگرسارے کا سارا قرآن واضح اور محکم ہوتا یہاں تک کہ سی ایک بھی سننے والے پر اسکی مراد مخفی نہ رہتی تو پھر چیلنج کا کیا فائدہ ہوتا؟ یا پھر اہل عرب اُس کوکوئی اہمیت ہی نہ دیتے۔ پس قرآن میں بیغوی معنوی اور اسلوب بیان کی مشکلات ہی تھیں جنہوں نے عربوں کو ورطہ تیرت میں ڈال دیا اور قرآن کے معارضہ سے عاجز کر دیا۔

۲: ۔ مشکلات کی قرآن کریم میں پائے جانے کی دوسری حکمت یہ ہے کہ بیعلاء کوا یسے غور وفکر پرآ مادہ
 کرنے کا موجب ہے جس سے قرآن مجید کی مخفی باتوں کا علم حاصل ہوتا ہے اوراُسکی باریکیوں کو
 کریدنے کا شوق پیدا ہوتا ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن مجید کے دقائق کی معرفت کی طرف مائل ہونا قرب وثواب کا باعث ہوا کرتا ہے۔

س:۔اس طرح کے اشکالات کے پیش آنے سے انسانوں کافہم میں باہم کم وہیش ہونا اور اُن کے درجوں کا تفاوت عیاں ہوتا ہے ورندا گرتمام قرآن پاک اس طرح کامحکم ہی ہوتا جس میں تاویل اور غورفکر کی ضرورت نہ ہوتی تو اُس کے سجھنے میں تمام مخلوق کا درجہ یکساں اور مساوی ہوجا تا اور عالم کی

بزرگ غير عالم پرظا هرنه هوسكتى ـ

ان اشکالات کا مقصد اللہ رب العزت کی طرف سے اپنے بندوں کی آز ماکش ہے تا کہ ناپاک لوگ ہے اور مومن منافق لوگوں سے الگ ہوجا کیں۔ کیونکہ جولوگ قرآن شکوک وشبہات اور تعارض کو ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں ان کے نفاق اور لحاد میں کوئی شک باقی نہیں رھتا۔

ای وجہ سے امام احمد بن عنبل نے ایسے لوگوں کے رد کے لیے جو کتاب لکھی اُسکا نام
"الرد تُعلی الزنادقة والجهبیة فیماً شکت فیه من متشابه القرآن" اوراک طرح محمد المعروف" قطرب" نے اپنی کتاب کا نام "الرّدعلی الملحدین فی متشابه القرآن" رکھا ہے۔

3: مشکلات القرآن کے وجود کی پانچویں حکمت بیہ ہے کہ جب مشکلات کے حل کی کوشش کی جائے گی تو قرآن کے احکام ظاہر ہوں گے نیز قرآن مجید کی فصاحت و بلاغت، ربط آیات اور الفاظ کی حقیقت بھی لوگوں پرعیاں ہوگی جس سے قرآن کی عظمت ثابت ہوگی۔

۲: مشکلات کاحل کرنااور معنی مراد کی تهه تک پهنچنا مزید مشقت و محنت کا موجب ہے اور جتنی مشقت زیادہ ہوا تناہی تو اب زیادہ ہوگا۔

2: پس ان کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ قرآن شریف میں مشکل آیتوں کے وجود ہی سے اُس کی تاویل کے طریقوں کا علم اور بعض آیت کو بعض دوسری آیت پرتر جیجے دینے کے اصول معلوم کرنے کی حاجت پرتی ہے۔ اور اِس بات کو معلوم کرنا زباندانی علم نحو علم معانی علم بیان ، اور اصول فقہ وغیرہ بہت سے علوم کو حاصل کرنے پر موقوف ہے پس اگر قرآن میں ایسی مشکل آیات نہ ہوتیں تو ان بہت سے علوم کو حاصل کرنے کی کیا حاجت ہوتی ؟ پس بیان متشابر آیات کی برکت ہے کہ لوگ اِن علوم کو سے اور ان سے فائدہ حاصل کرتے ہیں۔

۸:۔ ان مشکل آیات کے وجود میں مسلمانوں کے لیے تواضع کا سامان موجود ہے اور اُ کئی تربیت بھی

مقصود ہے۔ پس جب ایک شخص کو بیہ پنتہ چلے گا کہ قر آن مجید کی کچھ با تیں ایسی بھی ہیں جواُس کومعلوم نہیں البتہ اُس کے علاوہ کوئی دوسرااِن سے واقف ہے تو بیہ چیز اُسکومزیدعلم حاصل کرنے اور اپنی کم علمی کااعتراف کرنے پراُ بھارے گی۔

9: پی مشکل آیات کی تاویل معلوم کرنایہ چیز قرآن مجید کے طالبعلم کوغور وفکراور تدبر کی طرف مائل کرتی ہے اوراُسکود لائل سمجھنے پرآ مادہ کرتی ہے۔اور یہ ہی وہ چیز ہے جس سے اندھی تقلید سے نجات حاصل ہوتی ہے

•ا:۔اگر سارا قرآن محکم ہی ہوتا تو اِس سے فقط ایک ہی مذہب کی تائید ہوتی۔ بلکہ وہ صراحتا اُس ایک مذہب کے ماسواباتی تمام مذاہب کو باطل مشہرا تا۔اوریہ بات ایسی تھی جو کہ اور مذہب والوں کو قرآن شریف دیکھنے،اُس پرغور کرنے،اُسے قبول کرنے اوراُس سے نفع اٹھانے سے نفرت دلاتی۔ قرآن شریف دیکھنے،اُس پرغور کرنے،اُسے قبول کرنے اوراُس سے نفع اٹھانے سے نفرت دلاتی۔ لہذا جب کہ قرآن شریف محکم اور منتابہ دونوں قتم کی آیتوں پرمشمل ہے تو اب ہرایک مذہب کے آدمی کواس میں کوئی اپنے عقیدہ کی تائید اور طرف داری کرنے والی بات مل جانے کی طمع ہوگ اور جملہ اہل مذاہب اس کو دیکھیں گے اور خصر ف داری کرنے والی بات مل جانے کی طمع معانی اور مطالب سمجھنے کی سعی کریں گے بھرجس وقت وہ فہم قرآن شریف کی جدو جہد میں ذرا بھی مبالغہ کریں گے تو محکم آیتیں منتابہ آیتوں کی تفیر بن کراُن کوتمام مطالب بخو بی بتادیں گی اور اس طرح سے ایک بھکے ہوئے تھی کو فویت کے بھندے سے نکل کرمزل حق پر پہنچ جانا نصیب ہوجائے گا۔

مشكل آيات كي تحقيق وستجو كاحكم:

اللدرب العزت كاارشادگرامى ہے۔

وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ اِلاَرِجَالَا نُّوْجِئَ اِلْيُهِمُ فَسُعُلُوْا اَهْلَ النِّكُو اِنْ كُولِ اِنْ كُولِ اِنْ كُولِ اِنْ النِّكُ النِّكُ النِّكُ النِّكُ النِّكُ النِّكُ النِّكُ التُبَيِّنَ وَالزَّبُولُ وَ اَنْزَلْنَا النِّكَ النِّكُ النِّكَ لِتُبَيِّنَ كُولُونَ ﴿ اَنْزَلْنَا النِّكَ النِّكُ النِّكَ لِتُبَيِّنَ لَلْنَاسِ مَا نُزِّلَ النِيهِمُ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ (الحل ٣٣،٣٣١) لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ النِيهِمُ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ (الحل ٣٣،٣٣١) اللَّالَ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

"وقوله (لتبیّن) یحتمل أن یرید لتبیّن بسردك نص القرآن مأنزل، ویحتمل أن یرید بتفسیرك المجمل، وشرحك مأشكل مّها نزل، فیدخل فی هذا مابیّنته السنة من أمر الشریعة، وهذاقول مجاهد"(۱) «لتبین"كی احمّال ركه ایک معن تویی کرقرآن کی جوآیت نازل بوتی به ایک را یک احمّال یه به کرقرآن کی جوآیت نازل بوتی به این کرین ایک احمّال یه به کرآب این تفیر کوریع قرآن کی محمّا ییچیده به ان کی شرح کرین، اور جن معانی کا مجمّا ییچیده به ان کی شرح کرین، اس مفهوم میں وه تمام چیزیں وافل ہو جاتی ہیں کہ جن احکام شریعت کی سنت مظہرہ وضاحت کرتی بایم هدکا قول ہے۔

پس جب بھی قرآن پڑھنے والے کوکوئی مشکل پیش آتی ہے تو بہ لازی بات ہے کہ وہ پڑھنے والا اُس مشکل کاحل جا ننا چاہتا ہے۔ جیسا کہ بھی احادیث سے یہ بات ثابت ہے کہ جب بھی صحابہ کوقر آن کریم میں کوئی اشکال پیدا ہوتا تو نبی کریم سائٹائیل اپنے بیان سے اُس اشکال کو دور فرماتے۔ بس اس میں یہ دلیل پائی جاتی ہے کہ جب بھی مسلمان کوکوئی اشکال واقع ہوتو وہ فور اُ اِس اشکال کو دور اشکال کو دور کرنے کے لیے اہل علم سے رجوع کرے۔ اشکال کو دور کرنے کے لیے اہل علم سے رجوع کرے۔ ایس کشیرسورۃ انتحل کی اس آیت کی اس طرح وضاحت کرتے ہیں۔

ترجمہ :- ''و اَنْزَائناً اِلَيْكَ النِّكُو'' ذكر سے مراد ہے قرآن ۔ '' لِتُبَيِّن لِلنَّاسِ مَا نُوِّلَ اللَّهِمُ '' يعنى رب كى طرف سے جونازل كيا گيا ہے اس كى وضاحت كريں كيونكہ آپ اس كے معنى كوجانتے ہيں اسے بيان كرنے كے آپ مشاق ہيں اور اسكى اتباع بھى كرتے ہيں۔ كيونكہ ہميں معلوم ہے كہ آپ افضل مخلوقات ہيں اولاد آدم كے سردار ہيں۔ سوآپ ہى مجمل كى وضاحت ميں معلوم ہے كہ آپ افضل مخلوقات ہيں اولاد آدم كے سردار ہيں۔ سوآپ ہى مجمل كى وضاحت كريں گے اور مشكل كو بيان كريں گے ۔ ''لعله مدين فكرون ''تا كہ وہ اس چيز ميں غور كريں كہ جوان كے ليے سود مند ہے تا كہ وہ ہدايت اور كاميا بى سے ہمكنار ہوں۔

بیں مندرجہ بالا دلائل سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مشکل کی تحقیق اور جمتجوا یک مستحن امر ہے۔البتہ ایسا شخص اور اسکافعل قابل مذمت ہے جو کہ مشکل کی تحقیق غلط نیت اور اراد ہے سے کرتا ہے ایسے شخص کا قصد عوام میں مغالطہ ڈالنا اور مسلمانوں کے دل ود ماغ میں قرآن کریم سے متعلق شکوک وشبہات ڈالنا ہوتا ہے۔ پس ایسے شخص کا متثابہات کے متعلق سوال کرنا غلط اراد ہے ہوتا ہے جیسا کہ ابن تیمیہ کہتے ہیں:۔

"امّا الذم فأنها وقع على من يتبع المتشابه لا بتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وهو حال أهل القصد الفاسد الذين يريدون القدل في القرآن فلا يطلبون الا المتشابه لإفساد القلوب، وهي فتنة له، ويطلبون تأويله وليس طلبهم لتأويله لأجل العلم والاهتداء. بل هذا لأجل الفتنة، وكذلك صبيغ بن عسل ضربه عمر والله لا قصد عمر والله عن المتشابه كان لابتغاء لان قصد لا بالسوال عن المتشابه كان لابتغاء الفتنة. "(٣)

قابل مذمت تو وہ ہے جومتشا ہہ کی جتجو میں فتنہ برپا کرنے اور اس کی نلط تشریح کرنے کی غرض سے لگے۔بدارادہ لوگوں کا یہی حال ہے وہ قرآن پر اعتراض کرنے کی غرض سے اور دلوں میں فساد برپاکرنے کی غرض سے متنابہ کی ٹوہ میں لگتے ہیں۔ بیاسکے لیے آز مائش ہے۔ وہ جوان کامعنی تلاش کرنے کے دریے رہتے ہیں ان کامقصد فتنہ برپا کرنے کے دریے رہتے ہیں ان کامقصد فتنہ برپا کرنا ہوتا ہے۔ صبیغ بن مسل کو حضرت عمر شنے ای بنا پر مارا تھا کیوں کہ متنا بہ کے حوالے سے اس کے سوالات کامقصد فتنہ برپاکرنا تھا۔

پی جو شخص مشکلات القرآن کے متعلق اس نیت سے سوال کرتا ہے تا کہ اُسکوآیات
مرآنیہ میں جو شبہ اور اشکال بیدا ہواہے وہ دور ہوجائے اور اُسے مرادی معنی کی معرفت بھی حاصل
ہو۔ نیز ایسا شخص خود محکم آیات کوجانے والا ہو، متنابہ آیات پر ایمان رکھنے والا ہواور اسکی نیت فتنہ
بر پاکرنے کی بھی نہ ہوتو ایسے شخص کی اللہ رب العزت نے مذمت نہیں فر مائی ہے۔ نیز کئی سے جے احادیث
سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ صحابہ کرام نبی کریم صلی شائیل سے مشکل آیات کا مفہوم جانے کی خاطر
سوال کیا کرتے ہے۔

امام نووی نبی کریم صلّ تلایید کم کان دان:

''اذا رأیتم الذین یتبعون ماتشابه منه، فاولنگ الذین ستی الله فاحدروهم ث'' کشرح اس طرح فرماتے ہیں:

"وفى هذاالحديث التخذير من مخالطة أهل الزيغ. وأهل البدع، ومن يتبع المشكلات للفتنة، فأمّامن سأل عماأشكل عليه منها للاسترشاد، وتلطف فى ذلك، فلابأس عليه، وجوابه واجب، وأمّا الاول فلا يُجاب بل يزجرو يعزر، كمّاعزّر عمربن الخطاب والمنه منها عسل حين كان يتبع المتشابه" (٣)

ترجمہ: اس حدیث میں مجے رول، بدعتیوں اور فتنہ بریا کرنے کی غرض ہے مشکلات

کے دریے ہونے والوں سے بچنے کا تھم دیا گیا ہے۔ البتہ جو نیک نیتی اور تلاش ہدایت کی غرض سے کسی مشکل (مفہوم) کے بارے میں سوال کر ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اس کا جواب دینا واجب ہے۔ جبکہ اول الذکر کو جواب تو در کنار الٹاڈ انٹا جائے گا اور سزادی جائے گی۔ جس طرح حضرت عمر شنے میں کوئی میں کوئی میں پڑنے سے سزادی تھی۔

### حواله جات وحواشي

- (۱) ابن عطيه، ابو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن، المحرر الوجيز: ۱۸/۱۸۹، مكتبه ابن تيميه عن المجلس العلى. فاس، سن
  - $r/\Delta L^{\alpha}$ : تفسیر ابن کثیر (۲)
  - (r) مجموع فتأوى ابن تيميه: 14/rar
- (۳) نووی، ابوزکریا یحیی بن شرف (م۲۷۲ه)، محی الدین، البنهاج فی شرح صحیح مسلم: ۱۲/۳۳، کتاب العلم، باب النهی عن اتباع متشابه القرآن، الحدیث الاول فی الباب، دار المعرفة بیروت، لبنان، سن

# فصل سوم: ''مشكل القرآن'' تاريخ وارتقاء

علم مشکل القرآن کاتعلق علم تفیر سے ہے۔ اس لیے کہ بیآ یات قرآ نیے کی توضیح اور تشریح کا علم ہے اور اسکی تاویل کی مختلف صور توں کو جانے کا نام ہے۔ جیبا کہ علم تفییر و تاویل کی لغوی واصطلاحی تعریفات سے ثابت ہوتا ہے البتہ ان تعریفات کو ذکر کرنا اور ان کی وضاحت اس کا ہمارے موضوع سے نتعلق ہے اور نہ ہی یہاں تفصیل کا موقع ہے اور اس سے متعلق بہت سامواد یعنی مشکل آیات کی تاویلات کت تفاسیر میں منتشر ہیں البتہ مرور زمانہ کے ساتھ ساتھ یہا کے مستقل علم کی حیثیت سے ظاھر ہوا علوم اسلامیہ کا کوئی بھی علم ہوا سکی ابتداء اور آغاز رسول اللہ سٹنٹیا ہیں کہ حیثیت نے ہی ہوتا ہے۔ بسا اوقات وہ علم رسول اللہ سٹنٹیا ہی کے زمانے میں بڑا واضح طور پر موجود ہوتا ہے۔ مثلاً کتابت حدیث اور علم قر اُت وغیرہ اور بسا اوقات اُس علم کی صرف بنیاد میں رسول اللہ سٹنٹیا ہی ہوتا ہے۔ مثلاً گر آن مجید کے مواد پر وہ بعد میں ظہور پذیر ہوتا ہے۔ مثلاً قر آن مجید کے امراب کاعلم ، رسول اللہ سٹنٹیا ہی کے زمانے میں اسکاخیال رکھا جا تا تھا البتہ ہے۔ مثلاً قر آن مجید کے اعراب کاعلم ، رسول اللہ سٹنٹیا ہی کے زمانے میں اسکاخیال رکھا جا تا تھا البتہ ہے۔ مثلاً قر آن مجید کے اعراب کاعلم ، رسول اللہ سٹنٹیا ہی بعد میں بیش ہے۔ مثلاً قر آن مجید کے اعراب کاعلم ، رسول اللہ سٹنٹیا ہی بیر براعراب لگانے کا معاملہ بھی بعد میں بیش ہے۔ مشکل القرآن ، مشکل القران ، مشکل القرآن ، مشکل القران کی مشکل القران ، مشکل القر

اں علم نے علم تفسیر کی ترقی کے ساتھ ساتھ ترقی کی۔اس مناسبت سے ہم اس کے ارتقاء کو امام ذہبی کی تقسیم کے مطابق درج ذیل ادوار میں تقسیم کر سکتے ہیں

(۱)عهدنبوی وصحابه۔اه تا ۹۳ هه ۱۱ که

(۲)عهد تابعین ۱۲ ه تا ۳۳ اه ۲۸ و تا ۲۰ ک

(۳)عهدتدوین اسماء تا ۱۷ ساھ • ۲۸ تا ۱۸۹۹

بهلادور: \_اهتاسهم

عبدنبوي وصحابه

قرآن کریم اگر چه ایک نبی اتی پر نازل ہوا اور اُئکی قوم بھی تقریباً ناخواندہ تھی مگریہ قوم

nostr G زبان وقلب سے محروم نہ تھی۔ان کے کلام کا اسلوب انداز تکلم اور طرز تنخاطب میں حقیقت مجاز ،تصریح و کنابیا بجاز واطناب سب انواع سخن شامل تھے۔

قرآن مجید نے اپنے اسلوب وانداز میں حقیقت ومجاز، تصریح و کنایہ، ایجاز واطناب، النفات، نقدیم و تاخیر وغیرہ بھی سے کام لیا ہے۔البتہ بیا پنی معجزانہ خصوصیات کی بناء پرعربی کلام پر فاکق ہے۔

رسول التُدصْلَ التَّالِيمِ كَا فريضِه رسالت سيب\_

لَقُلُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِّنَ اَنْفُسِهِمُ لَقُلْمِهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ الل

ترجمہ: اللہ کا مومنین پراحسان عظیم ہے کہ اس نے خود اُنہی میں سے ایک رسول بھیجا جو اُن پراللہ کی آیات کی تلاوت کرتا ہے اور اُن کا تزکیہ کی تعلیم دیتا ہے۔ بے شک اس سے پہلے یہ لوگ کھلی گراہی میں تھے۔

اس آیت کی روشنی میں فرائض نبوت حسبِ ذیل ہیں۔

- (۱) تلاوت آیات قرآنیه (۲) تزکیه نفوس
  - (۳) تعلیم کتاب وحکمت

نبی کریم صلّ الله این بعثت ورسالت کے بعدان تین میدانوں میں کام کیا جس ہے تین علوم عالیہ ظہور پرآئے۔

- (۱) تلاوت آیات الله کی بناء پراس کے تلفظ وقرات کے قواعد وضوابط پرمشمل علم قرات و تجوید ظاہر ہوئے۔
- (٢) تزكيه نفول كے حوالے ہے عمل وتربيت كے تمام علوم جن ميں علم فقه، اصول فقه اور علم

تصوف واحسان شامل ہیں ،معرض وجود میں آئے۔

(۳) تعلیم کتاب و حکمت کی بناء پر علم تفسیر و حدیث ظهور پذیر ہوئے۔اور اس میں کشف ومشکلات القرآن بھی شامل ہے۔

نبی کریم سال ٹھالیے ہے قرآن کو اجمالاً وتفصیلاً سبھتے ہتھے۔حضور سالٹھالیے ہی کے ذہن میں قرآن کو محفوظ کرنے اوراُ سکے مطالب کو سمجھانے کی ذمہ داری اللہ رب المعزت نے لی تھی۔ارشا دربانی ہے۔

إِنَّ عَكَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْانَهُ فَي (القيامة ١٤:٤٥)

قرآن کوآپ کے سینہ میں جمع کرنااور پڑھادینا ہمارے ذمہہے۔

ثُمَّ إِنَّ عَكَيْنَا بَيَانَهُ أَنَّ (القيامة ١٩:٤٥)

بھراس کوواضح کرنا بھی ہمارے ذمہہے۔

نی کریم سآن شائیر کی تعلیم کا ذمہ جب خود پرور دِگار نے اٹھایا تو کیسے ممکن ہے کہ وہ قر آن کے متعلق مشکل اور دقیق مضامین سے واقف نہ ہوتے اور جبکہ خوداُن کا سینہ مبارک بھی رب العالمین نے علم ومعارف کے لیے کھول دیا تھا ارشاد ہے جبیبا کہ

اَكُمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدْرَكَ أَنْ (الانشرة ٢:٩٣)

قرآن کے ظاہری احکام اور مسائل کو صحابہ بھی سمجھتے تھے۔ جہاں تک قرآن کو تفصیلاً سمجھنے اور اسکے باطنی اسرار وحکم کو معلوم کرنے کا تعلق ہے تو بیر صرف زبان دانی کے بل بوتے پر ممکن نہ سھے۔ اس ضمن میں عربی دانی کے ساتھ ساتھ بحث ونظر اور مشکلات قرآن کا حل معلوم کرنے کے سلسلہ میں بھی نبی کریم صلاح ایج کے طرف رجوع ضروری تھا اسکی وجہ بیہ ہے کہ قرآن میں مجمل ومشکل اور متشکل اور متشابہ بھی قشم کے احکام ہیں جن کے بیھنے کے لیے صرف زبان دانی کا فی نہیں ہے۔

### صحابه میں علمی تفاوت: ـ

یہ بات پہلے بھی گزر چکی ہے کہ''مشکل''یہایک''بنیتی اصطلاح'' ہے۔تمام لوگ اس میں علمی تفاوت کی بنا پر یکسال نہیں ہو سکتے۔ یہ ہی حال صحابہ کا تھا وہ فہم قرآن میں مساوی الدرجہ نہ

سے۔ بلکہ مختلف مراتب کے حامل سے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض سحابہ کے لیے جو چیزیں پیچیدہ تھیں دوسروں کے لیے نہایت آسان تھی۔ اس کی وجہ قوت عقلی میں فرقِ مراتب اور قرآن کے احوال و ظروف کا تعددو تنوع ہے بلکہ یہاں تک کہا جاسکتا ہے کہ مفردات جن معانی کے لیے موضوع ہوتے ہیں صحابہ اُن کے فہم وادراک میں بھی یکسال مرتبہ کے حامل نہ تھے۔ چنانچ قرآن کے بعض مفردات ایسے ہیں جس کے معانی سے کئ صحابہ آشانہ تھے اور اسمیں کوئی حرج بھی نہیں ہے۔ اس لیے کہ آج ایسے ہیں جس کے معانی سے کئی صحابہ آشانہ تھے اور اسمیں کوئی حرج بھی نہیں ہے۔ اس لیے کہ آج تک کسی نے بھی بیدوی نہیں کیا کہ اُمت کا ہر فردا پنی زبان کے تمام مفردات سے واقف ہے۔

جیبا که حفرت عمر فاروق نے منبر پر بیآیت پڑھی'' فَاکِهَةً وَّ ٱبَّاقُ'' (عس۱۱۸۰) فرمانے لگے فَاکِهَةً سے تو ہم واقف ہیں وہ پھل کو کہتے ہیں بی' آبگا'' کیا چیز ہے؟ پھرخود ہی فرمانے لگے عمریہ تو تکلف پر مبنی ہے (کہ ہرمفر دلفظ کامفہوم معلوم کیا جائے) (۱)

اس کی مزیدمثالیں''الاتقان''میں دیکھی جاسکتی ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام بھی بعض مفردات کے معنی سے واقف نہ تھے۔ (۲)

علم'' مشکل القرآن' کے ارتقائی مراحل میں پہلام حلہ چونکہ عہد نبوی اور عہد صحابہ پر مشمل ہے۔ اس حوالے سے اس دور کے ما خذ ذکر کیے جائیں گے۔ علم'' مشکل القرآن' کی بنیادواساس صحابہ کرام گئی گئی فیر فید مات ہیں۔ صحابہ کے آثارواقوال، نبی کریم صلّ ٹائیلینی کی طرف سے وارد توضیحات، پر مشمل روایات ہی کسی تفسیر کی بنیادواساس قراردی جاسکتی ہیں۔ اور'' مشکل القرآن' کے حوالے سے وہی توجیہات قابل اعتبار اور لائق قبول ہیں جو نبی کریم صلّ ٹائیلینی کی احادیث اور آثار صحابہ کی روشنی میں تالیف کی گئی ہوں۔

### عهد صحابه کے مصاور:۔

ال دور میں صحابہ اشکالات کو دور کرنے کے لیے اور دقیق مقامات کی تشریح وتبیین کے لیے درج ذیل مصادر پراعتماد کرتے تھے۔ لیے درج ذیل مصادر پراعتماد کرتے تھے۔ الاول: القرآن الکریم دوم: نبی کریم صلاح اللیج چهارم: اہل کتاب (یہودونصاری کی روایات)

سوم:اجتها دوقوت استنباط

قرآن کریم:۔

قرآن کریم میں غور وفکر کرنے والوں پر بیہ بات عیاں ہوتی ہے کہ قرآن مجید حقائق ومجازات،استعارات،تشبیهات ایجاز واطناب،اجمال تفصیل،اطلاق وتقیید،عموم وخصوص سے معمور ہے ایک مقام پر بات کو اسطرح کہا گیا کہ دریا کو کوزے میں بند کردیا گیا۔ اور پھرکسی دوسرے مقام پر ای کوزه کو دریا بلکه سمندر میں تبدیل کر دیا گیا۔ اِسی طرح ایک مقام پرایک حکم کوعام طور بیان کیا گیااور دوسرے مقام پراس میں بچھ شخصصات کو ذکر کیا گیا چنانچہ قر آن کریم کے مختلف مقامات کو دیکھنے سے بھی بعض اوقات قاری کو پیش آنے والے تمام تعارضات واشکالات حل ہوجاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایک مفسر کے لیے کسی آیت کی تفسیر کے حمن میں بیہ بات ضروری ہے کہ وہ ایک جیسے مضمون ومفہوم اورمعانی کی تمام آیات سے بھی واقف ہو۔ پھران آیات کے مجموعے سے جو حکم ماخوذ ہواس کو بیان کرے۔جس طرح کسی جملے کوسیاق وسباق سے نکال دیا جائے تواس کامفہوم بدل جاتا ہے اس طرح قرآن کریم کی کسی آیت کولے کراس مضمون کی دوسری آیات سے صرف نظر کرلی جائے تواس کامفہوم بدل سکتا ہے۔اور جب قرآن کریم کی ایک آیت کی توضیح کوئی دوسری آیت کر رہی ہوتو ایسی صورت میں ثانی الذکرآیت ہے اعراض کسی طور پر جائز نہ ہوگا اوراس طرح اشکال کی جوتو جیہ کی جائے گی اگر وہ آیت سے ماخوذمفہوم سے مختلف ہے تو قابل قبول نہیں کیونکہ جب متکلم اپنے کلام کی خود وضاحت کرر ہا ہوتو دوسری توضیحات ثانوی حیثیت اختیار کرجاتی ہیں۔(۳)

اسی طرح قراً توں اور کتابت کا اختلاف بھی بعض اشکالات کے حل میں معاون وممد

ثابت ہوتا ہے۔

دوم: نبي كريم مالنظالياتم

قرآن کریم کے اگر چہ بعض مشکل مقامات کی توضیح دوسرے مقامات سے ہوجاتی ہے اور قرآن پاک اپنی توضیح وتفسیر میں میکاو بے مثال ہے۔اسکے مضامین کی جامعیت میں کوئی کلام ہے نہ اسکے حسن بیان میں اور نہ ہی کسی مضمون کی توضیح وتفسیر میں کوئی شبہ ہے تا ہم دوبا تیں قابل غور ہیں۔
(۱) ایسے مقامات قرآن مجید میں چند ہی ہیں کہ جس میں قرآن اپنی وضاحت وتفسیر کر رہا ہو۔ للہذا قرآن کریم کی مکمل تفسیر وتوضیح اور اس کی کامل عملی شکل کو بیجھنے کے لیے انسان نبی کریم سال تاہیج کا آپ کے اقوال کا اور آپ کے افعال کا محتاج ہے۔ آپ کی سنت اور طریقہ کو بنیا دواساس بنائے بغیر کوئی شخص قرآن کریم پرکامل دسترس نہیں رکھ سکتا۔

> وَ اَنْزُلْنَا اللَّهُ اللِّهُ لَوْ التَّكُورُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِللَّهِمُ وَ لَعَلَّهُمُ يَتَفَكَّرُوْنَ ۞ (الخل٢١:٣٣)

> "اور ہم نے آپ پریہ کتاب نفیحت اسی لیے اتاری ہے کہ آپ اسے لوگوں کے سامنے وضاحت سے بیان کردیں۔

یہ بیان آپ کا وظیفہ نبوت و رسالت ہے۔ چنانچہ آئمہ صحاح ستہ نے اپنی کتب میں ابواب تفسیر قائم کیے ہیں اور تفسیری روایات کو جمع کیا ہے۔ آپ صحابہؓ کی رہنمائی کرتے اور آیت سے بیدا ہونے والے اشکال کا جواب مرحمت فرماتے نمونے کے طور پر چند مثالیں درج ذیل ہیں۔ امثلہ:

ا-امام بخارى نے اپنى تى مىں بدوا قعد لكيا ہے كہ جب بيآيت نازل ہو كى۔ كَتْنَى يَنْبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْاَبُيْصُ مِنَ الْخَيْطِ الْاَسُودِ مِنَ الْفَجْرِ " تُمَّرَّ

اَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى الَّيْلِ ۚ وَ لَا تُبَاشِرُوْهُنَّ وَ اَنْتُمْ عَٰكِفُوْنَ ۖ فِي اَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ۚ وَ لَا تُبَاشِرُوْهُنَّ وَ اَنْتُمْ عَٰكِفُوْنَ اللهُ الْيَبِهِ الْمُسْجِدِ لِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا لَّ كَالْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ الْيَبِهِ الْمُسْجِدِ لِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا لَا كَالْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ الْيَبِهِ الْمُسْجِدِ لِ تَلْكُ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا لَا كَالْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ الْيَتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ۞ (القرة ١٨٥:١٨٥)

توعدی بن حاتم فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے تکیہ کے پنچے ایک سفید دھا گہ اور ایک سیاہ دھا گہ دکھ لیا تا کہ رمضان کی انتہاء سحر کو جان سکوں پس میں رات بھراُن کو دیکھتا رہا مگر سفید دھا گہ سیاہ دھاگے سے جد انظر نہیں آیا۔ پس صبح کے وقت میں نبی کریم ملی ٹی آیا ہے پاس گیا اور سارا واقعہ ذکر فرمایا آپ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: یہاں سواد سے مراد رات اور بیاض سے مراد دن ہے۔ (ہ)

۲-امام بخاریؓ نے اپنی شیح میں ایک اور روایت ذکر کی ہے جس میں صحابہ کرام ٹرکو ایک آیت کے بارے میں اشکال ہوا۔اور انہوں نے اِس کی بابت نبی کریم صلافی آیا ہے۔

عبدالله بن مسعود فرماتے ہیں کہ جب بیآیت نازل ہوئی ''وہ لوگ جوایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان میں ظلم شامل نہیں کیا۔'' تو یہ آیت مسلمانوں کو بڑی بھاری محسوس ہوئی اور انہوں نے اپنے ایمان میں ظلم شامل نہیں کیا۔'' تو یہ آیت مسلمانوں کو بڑی بھاری محسوس ہوئی اور انہوں نے عرض کی یارسول اللہ صافح آیا ہے ہم میں سے ایسا کون ہے جس نے اپنے نفس پرظلم نہ کیا ہو؟ آپ علی ہے نے فرما یا کہ اِس سے گناہ مراد نہیں بلکہ شرک مراد ہے کیا تم نے نہیں سنا کہ لقمان نے اپنے بیٹے کونسیحت کرتے ہوئے جوفر مایا: ''اے میرے بیٹے اللہ کے ساتھ شرکے مت مشہرانا ہے

شک شرک بہت بڑاظلم ہے۔'(لقمان:۱۳)

س- ماأخرجه البخارى في صحيحه ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

امام بخاریؓ نے صحیح میں ایک اور حدیث ذکر کی ہے جسمیں حضرت عائشہؓ کوایک آیت میں اشکال واقع ہوا۔

اورانہوں نے اُسکے متعلق نبی کریم صلی تقالیہ ہے سوال فرمایا:

أن عائشة رضى الله عنها، كانت لاتسمع شيئًا لا تعرفه الآراجعت فيه حتى تعرفه، وأن النبي عُلِيْقُلُمُ قال: ''من حوسب عذّب' قالت عائشه: قلت: أوليس يقول الله تعالى: (فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا فَ) (الانتقاق ١٨٠٨) قالت: فقال: ''انّما ذلك العرض، ولكن من نوقش الحساب معلك ثن ''انّما ذلك العرض، ولكن من نوقش الحساب معلك ثن '')

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کی یارسول اللہ کیا اللہ دب العزت نے یہ ارشاد نہیں فرمایا:
عنقریب اُن سے آسان حساب لیا جائے گا) حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آپ ساہ اللہ ہے ارشاد
فرمایا: اس آیت سے مراد ہے کہ اعمال نامہ اس مخض کے سامنے رکھ دیا جائے لیکن جس سے حساب
کتاب میں یو چھ کچھ کی گئ تو وہ ہلاک ہو گیا۔

سم۔ امام ترمذی نے حضرت عائشہ سے ایک مدیث نقل کی ہے

"قالت: سالتُ رسول الله طَلْقَلَقُهُم هذه الآية: (وَ الَّذِينَ ) يُؤْتُونَ مَا اتَوْا وَ قُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ) (المومنون ٢٣: ٢٠) قالت

عائشه: أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال: "لإيابنت الصديق. ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتحدقون، وهم يخافون أن لانقبل منهم: (أوللم يُلرعُونَ فِي الْخَيْرُتِ وَهُمْ لَهَا للبِقُونَ ﴿) (المؤمنون ١١:٢٣) (٤) ترجمه: حضرت عائشفر ماتى بين كمين في رسول الله مل الله مل الله عنه المات كيا:

وَالَّذِيْنَ يُوْتُونَ مَا ٓ اٰتَوْا وَّقُلُو بُهُمْ وَجِلَة

فرماتی ہیں: کیا بیلوگ شراب پینے والے اور چوری کرئے والے ہیں؟ تو آپ علیہ فی نے فرمایا: صدیق کی بیٹی بینیں، بلکہ بیوہ لوگ ہیں کہ جونماز روزہ کرتے ہیں اور صدقے کرتے ہیں اور اس اندیشے میں رہے ہیں کہ بیاعمال قبول نہ کیے جائیں۔

أولِنَّكَ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَهُمْ لَهَا سُبِقُونَ

هـ امام بخاريٌ نے ابن محجے بخاری میں حضرت انس بن مالک سے ایک صدیت نقل کی ہے۔

اُن رجلاقال: یا نبی الله: کیف یحشر الکافر علی وجهه؟

قال: اُلیس الذی امشاہ علی الرجلین فی الدنیا قادرا علی

ان یہ شیہ علی وجهه یوم القیامه" قال قتاده: بلی وعزّه

ربنات "(۸)

ایک آدمی نے نبی کریم ملی نی آریج سے بوچھا: اے اللہ کے نبی ملی نی آریج نی ملی نی آریج کے نبی ملی نی آریج کے است دن چہرے کے بل کس طرح اٹھا یا جائے گا؟ آپ ملی نی آریٹا دفر ما یا: کیاوہ ذات جواُس شخص کواس دنیا میں دویا وی پر چلاتی ہے اس بات پر قادر نہیں کہ قیامت کے دن اُس کو چہرے کے بل چلائے؟ قادہ "نے فر مایا: کیوں نہیں ہمارے رب کی عزت کی قشم (ایسا ہی ہے)۔

سوم:اجتها دوتوت استنباط: \_

قرآن کریم میں بعض مشکل مقامات ایسے بھی ہیں جن کی توضیح وتشریح خود نہ قرآن نے ذکر

کی اور نہ ہی نبی کریم سال طاقیۃ کے اقوال وافعال میں اسکی کوئی قطعی توضیح وتفییر دستیاب ہوئی ایسے مواقع پرصحابہ کرام نے اپنے اجتہاداور قوت استنباط کے ذریعہ مراد قرآنی کو پایا اور اسکو بیان کیا۔ اُن کا بیا جتہادا شکال یا مراد قرآنی کے وسیح تر تصور ، کلام عرب ، لغت عربی اور اسکے اشتقا قات پر گہری دسترس اور دین اسلام کے مجموع طرز زندگی کو مدنظر رکھ کر ہوتا تھا۔ صحابہ کرام اس اجتہاد میں جن حقائق کو اپنے اجتہادی بنیا دو اساس بناتے سے اُن کو حسب ذیل انواع میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ، جن حقائق کو اپنے اجتہادی بنیا دو اساس بناتے سے اُن کو حسب ذیل انواع میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ، والی معنوی تبدیلیاں فہم قرآن یا عل ''مشکل القرآن' میں سب سے پہلی اساس و بنیا دہیں۔ ان جیزوں پر کامل دسترس رکھے بغیر کوئی شخص قرآن کے ظاہری مفہوم کو بھی نہیں سمجھ سکتا۔ معنی کا ادراک ، کمی شم کا اجتہادیا کی مسئلہ کا استنباط تو بعید تر چیز ہے۔

(۲) عرب کی عادات: قر آن حکیم عربوں میں نازل ہوا، اسکے سب سے پہلے مخاطب عرب ہیں یہی وجہ ہے کہ احکام قر آنی میں عربول کی تہذیب وثقافت اور ان کی عادات کا بہت بڑا حصہ ہے۔ اِن کو بیجھنا ضروری ہے۔ ۔ اِن کو بیجھنا ضروری ہے۔

امام راغب اصفهانی اور شاہ ولی اللہ اور علامہ زرقانی نے بھی آیات قرآن کے تشابہ ''اشکال''اور التباس کی وجوہات میں سے ایک وجہ عربوں کی عادت سے ناوا قفیت کوقر اردیا ہے اسکا مفصل تذکرہ دوسرے باب میں آئے گا۔ اسکی مثال بیآیت ہے۔

كَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبَيُّوْتَ مِنْ ظُهُوْدِهَا (البقره ١٨٩:٢) يَكُل مَهْ الْبِيلُ كُمْ الْبِيغُ هُرول كو پشت كى جانب سے آؤ۔

آیت مبارکہ میں کوئی الیں لغت نہیں جسکے فہم میں کوئی مشکل یا دفت پیش آرہی ہواسکے باوجود آیت مبارکہ میں کوئی الیں لغت نہیں جسکے فہم میں کوئی مشکل یا دفت پیش آرہی ہواسکے باوجود آیت مبارکہ اُس وفت تک سمجھ میں نہیں آسکتی جب تک کہ قرآن حکیم سے استفادہ کرنے والا بین خربول کی بیرعادت تھی کہ دوران حج اپنے گھر میں آمدورفت کے لیے معمول کاراستہ اختیار کرنے کی بجائے پشت کی جانب سے دیوار پھاند کر گھر میں جاتے اور فلفہ بیرتھا کہ جس

دروازے کوسارے سال گناہ کی حالت میں آمدورفت کے لیے استعمال کرتے ہیں جج کے دوران اِسے استعمال نہ کریں۔

اسباب نزول: ۔ بیجی صحابہ کے ہاں مشکل کی توضیح اور مغلق کی وضاحت میں ایک اہم ذریعہ تھا۔اور شاہ ولی اللہ نے بھی قر آن فہمی میں دشواری کے اسباب میں سے ایک سبب شان نزول سے عدم واقفیت کوبھی قرار دیاہے اسکا تذکرہ بھی دوسرے باب کی قصل ثانی میں آئے گا۔ واحدی کے بقول''تفسیرآیت کی معرفت بغیرشان نزول معلوم کیے ممکن نہیں ہے۔ (۹) ابن تیمیہ کے ہاں بھی شان نزول کاعلم معنی کو بھھنے میں معین ومد د گار ہوتا ہے۔ (۱۰) قوت فہم وادراک: \_كسى آيت ہے كوئى مسكه اخذ كرنے يا اسكے معنى سمجھنے ميں فہم وادراك كى وسعت ایک بڑی بنیاد واساس کا درجہ رکھتی ہے۔ کیونکہ بہت سی آیات الیبی ہوتی ہیں جن کے معنی میں بہت زیادہ گہرائی اورمراد میں بہت زیادہ اخفاء ہوتا ہے ایسے مشکل معنی اورالیی مرادصرف وہی شخص سمجھ سکتا ہےجسکواللہ تعالی نے زبر دست قوت فہم وا دراک سے نوازا ہوا وراُسکا قلب نوربصیرت سے منور ہو۔ اس سلسلہ میں ابن عباس کی شخصیت اعلی ترین مثال سمجھی جاسکتی ہے۔ان سے علم ''مشکل القرآن'' ہے متعلق سب ہے زیادہ روایات منقول ہیں خاص طور پرمشکل القرآن کی دو انواع ''غریب القرآن' اور''موهم الاختلاف والتعارض' پران سے بہت سے کلام منقول ہیں۔

چهارم:۔اہل کتاب

قرآن کیم میں انبیاء سابقین کے دا قعات کثرت سے موجود ہیں۔ان دا قعات کے اکثر اجزاء تو قرآن ہی میں منقول ہیں کچھ چیزیں صحابہ کرام اہل کتاب کے علماء سے حاصل کرتے اس سلسلے میں چنداصولوں کو مدنظرر کھا جاتا تھا۔

(۱) قرآن میں واقعات میں سے صرف انہی اجزاء کوذکر کیا گیا ہے جن سے عبرت اور سبق کا پہلونکا تا ہے۔ جبکہ سحابہ میں شخقیق وجستجو بہت زیادہ تھی اس لیے واقعہ کی کممل تفصیلات حاصل کرنے کے لیے وہ اہل کتاب کے علماء سے رجوع کرتے تھے۔ (۲) صرف وہ تی امور دریافت کیے جانے جونہ تو قرآن میں مذکور ہوئے نہ ہی نبی کریم ماہ الماہ اللہ میں اللہ اللہ اللہ نہائے ہے۔ اُنہیں بیان فرما یا۔ جو بھی چیز نبی کریم صلی تفالیہ ہم بیان فرما دیتے اسکے متعلق اہل کتاب سے استفسار نہ کیا جاتا۔ جاتا۔

(۳) صرف ان اہل کتاب سے کسب فیض کیا جاتا تھا جومسلمان ہو چکے تھے۔مثلاً عبداللہ بن سلام، کعب احبار وغیرہ۔

(۴) اہل کتاب سے صرف ایسے امور نقل کیے جاتے جودین اسلام کے اصول وکلیات سے متصادم نہ ہوں جو چیزیں اصول دین کے خلاف ہوتیں انہیں ترک کر دیا جاتا۔

اسطرح فنم قرآنی کے لیے یہ مآخذ آخری درجہ کا ماخذ شارکیا جاتا ہے۔

چندمشهورمفسر صحابه

طوالت کے خوف سے ان میں سے چند صحابہ کا نام ذکر کرنے پر ہی اکتفا کیا جارہا ہے مزید وضاحت کے لیے امام ذہبی کی کتاب ملاحظہ فر مائیے۔(۱۱)

(۱) حضرت ابو بکرصد یق ساله ه (۲) عمر فاروق م ۲۳ هه م سه به

(٤) عبرالله بن مسعودم ٢ سهر (۵) عثمان بن عفان ٢ سهر (٢) على بن ابي طالب و ٢ هر

(۷) زیدین ثابت ۵ م چه (۸) عمران بن حسین ۵۲ چه (۹) سعد بن ابی و قاص ۵۵ چه

(۱۰) حضرت عائشہ کے ہے (۱۱) عبداللہ بن عمرو بن عاص ۲۵ ہے (۱۲) عبداللہ بن

عباس ۲۸ج

(۱۳)عبدالله بن عمر سم مے ہے (۱۴) انس بن مالک م ۹۳ ھ

یہال علم مشکل القرآن کے بیان میں سب سے مشہور صحابی ابن عباسؓ ہیں اور یہ بات اُن روایات سے ثابت ہوتی ہے جو ابن عباسؓ سے بہت سی کتب تفسیر ،سیر اور تراجم میں بیان کی گئی ہیں۔ مشکلات القرآن سے متعلق ابن عباسؓ کاعلم کئی جہات سے اپنے ہم عصروں سے سبقت لے گیا ہے۔ ا۔ان میں سے ایک جہت غریب القرآن کی ہے پس غریب القرآن سے متعلق حضرت ابن عباس اللہ اللہ کے وہ جوابات جو انہوں نے نافع بن الارزق کو دیے ہتھے۔ ان کو امام جلال الدین سیوطی نے "الانقان" میں جمع کیا ہے۔ (۱۲)

1- ابن عباس سے مشکلات القرآن کی دوسری جہت ''المشکل المتعلق یوهم الاختلاف والتناقض'' سے متعلق بہت کھ منقول ہے۔ سیوطی نے ان امثلہ کو اپنی الاختلاف والتناقض'' میں الانقان کی اڑتیسویں نوع (۴۸)''فی مشکله وموهم الاختلاف والتناقض'' میں تفصیل نے ذکر کیا ہے۔ (۱۳))

نیز امام بخاری نے بھی اپنی سیح میں سعید بن جبیر کے حوالے سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں حضرت ابن عباس ایک شخص (جسکو آیات قرآنیہ میں تعارض کا وہم ہوا تھا) کو اُسکے اشکالات کا جو اب دیتے ہیں۔(۱۴)

### دوسرادور عبدتا لجين الاهتاسهاه

صحابہ کے دورختم ہونے کے بعدتفسیر القرآن کے دوسرے مرحلہ کا آغازعہد تابعین سے ہو الہ جنہوں نے صحابہ کی باہ جس طرح صحابہ میں اعلی بائے کے مفسرین گزرے اجتہوں نے صحابہ کی بائے کے مفسرین گزرے سے اس طرح تابعین میں بھی ایسے فضلاء گزرے ہیں جنہوں نے اپنے معاصرین کوقر آن مجید کے بیجیدہ اور طلب مقامات کے مطالب ومعانی سے دوشناس کرایا۔

#### عہدتالعین کےمصادر:۔

تابعین کےعصروعہد میںمصا در وتفسیر حسب ذیل تھے۔

(۲)احادیث مرفوعه

(١) تفسير القرآن بالقرآن

(۴) اہل کتاب اور انکی کتب مقدسہ

(۳) صحابہ کے تفسیری اقوال

(۵) تابعين كااجتهادوااستنباط (۱۵)

رسول کریم اور صحابہ کرام سے جوتفسیر منفول ہے وہ تمام آیات قرآنیہ کوشامل نہیں بلکہ

صرف انہی آیات پرمشمل ہے جن کے معانی ومفہوم میں عموض وخفاء پایا جاتا ہے عہد رسالت اور صحابہ سے جول جول دوری ہوتی گئی پیموض دفت اور قرآن کی مشکلات بڑھتی گئیں۔

اس کے اس دور کے علمی مسائل میں سے ایک اہم مسئلہ مشکل آیات کی تفیر بیان کرنا بھی تھا۔ البتہ سحابہ کرام کے نبی کریم مسئل تالیق سے مشکل آیات سے متعلق سوالات کم ہی تھے۔ اسکے بعد تابعین کے صحابہ کرام سے اس علم کے متعلق سوالات بڑھ گئے اور تبع تابعین کے سوالات تابعین سے بھی ذیادہ بڑھ گئے۔ یہاں تک کے بعد میں کھی جانے والی اکثر تفاسیر میں بھی انہی اشکالات کو دور کرنے کی کثرت ہوتی گئی۔ یہاں پر معاملہ نسبت معکوس کا ہے کہ جب زمانہ علم وفضل کی کثرت کا تھا تو مشکل القرآن کے حل کی ذیادہ ضرورت پیش نہ آتی تھی اور جسے جہالت بڑھتی گئی اور لوگ زمانہ نبوت سے دور ہو گئے تو مشکل کے بیان کی حاجت بڑھتی گئی۔ اسی وجہ سے صحابہ اور تابعین کے زمانہ نبوت سے دور ہو گئے تو مشکل کے بیان کی حاجت بڑھتی گئی۔ اسی وجہ سے صحابہ اور تابعین کے ذمانہ نبوت سے دور ہو گئے تو مشکل کے بیان کی حاجت بڑھتی گئی۔ اسی وجہ سے صحابہ اور تابعین کے دور تک مشکل کا بیان بہت کم ملتا ہے۔

عهدتا بعين ميس مدارس تفسير: \_ شيخ الاسلام ابن تيمية فرمات بين \_

"واما التفسير فأن اعلم الناس به اهل مكه، لاتهم أصحاب ابن عباس وغيرهم، عطاء ابن ابى رباح. وعكرمه مولى ابن عباس وغيرهم، من اصحاب ابن عباس كطاوس. وأبى الشعثاء، وسيعد بن جبير، و امثالهم وكذلك أهل الكوفه من اصحاب عبدالله بن مسعود ومن ذلك ما تميزوا به على غيرهم، وعلماء أهل المدينة في التفسير: مثل زيد بن أسلم الذي أخذ عند مالك التفسير، وأخذ عند أيضا ابنه عبد الرحمن، وعبدالله بن وعبدالله بن وهب" (١٢)

یں اس قول کی روشن میں مدارس تفسیر درج ذیل ہیں۔

### مكه كا كمتب تغيير: -

یہ مکہ کا کمتب حضرت ابن عباس کے زیر سایہ قائم تھا۔ آپ اپنے شاگر دول کے لیے قرآن کے مشکل مطالب کے معانی بیان کرتے تھے۔ ان کے مشہور شاگر دورج ذیل ہیں۔

امجاھد (م ۱۰۱ھ) ۲ سعید بن جبیر (م ۹۵ھ) سے عکر مدمولی ابن عباس (م ۱۰۱ھ)

امجاھد (م ۲۰۱ھ) کے سعید بن جبیر (م ۹۵ھ) سے عکر مدمولی ابن عباس (م ۱۰۱ھ)

ام طاؤس بن کیسان الیمانی (م ۲۰۱ھ) ۵۔عطانی ابن الی رباح (م ۱۱۳ھ)

۲۔ ابوالشعثاء وغیرہ

# مدينه كامكتب تفسير: ـ

اس کے بانی اور موسل ابی بن کعب سے۔ اکثر تابعین نے آپ سے علمی فیض حاصل کیا۔ بکٹرت تفسیری اقوال آپ سے منقول ہو کر ہم تک پہنچے ہیں۔ ان کے نمایاں شاگر دورج ذیل ہیں۔ ا۔ ابوالعالیہ (م ۹۰ھ)

حضرت امام مالک نے ان سے علم تفسیر اخذ کیا اس کے علاوہ ان کے بیٹے عبدالرحمن اور عبداللہ بن وصب نے بھی ان سے علم تفسیر حاصل کیا۔ سے محمد بن کعب القرظی (م ۱۱۸ھ)

### عراق كا كمنب تفسير: ـ

عراتی مکتبہ تفسیر بید حضرت عبداللہ بن مسعود کامر ہون منت ہے۔عراقی کمتب تفسیر کے ساختہ پر ساختہ لوگوں میں درج ذیل نے بہت شہرت پائی۔

ا علقمہ بن قیس (م ۱۲ھ)

۳ مروق (م ۲۲ھ)

سراسود بن یزید (م ۲۵ھ)

۵ عام شعبی (م ۱۹ھ)

۲ حسن بھری (م ۱۱ھ)

۲ حسن بھری (م ۱۱ھ)

۷\_قاره بن دعامه (م کااه)

### عبدتالعين كي چندخصوصيات:\_

اس دور کی چندا ہم خصوصیات درج ذیل ہیں۔

ا۔ وفت وز مانہ کے گزرنے کے ساتھ ساتھ علوم اسلامیہ اورا حادیث نبویہ مقبول عام ہور ہی تھیں اور لوگ خصوصاً صحیح فہم رکھنے والے اہل کتاب اسلام میں داخل ہورہے تھے۔

ان اہل کتاب میں عبداللہ بن سلام، کعب احبار، وهب منبہ، عبدالملک بن عبدالعزیز بن جرت کے شامل ہیں۔ یہ حضرات اہل کتاب کے علاء ہے۔ امم سابقہ کے ان قصص واقعات میں گہری دسترس تفصیلی اور جزئیاتی معلومات رکھتے تھے۔ جن کی طرف قرآن کریم نے اختصار کے ساتھ اشارات کیے۔ تابعین کرام خصوصاً علم تفسیر سے شغف رکھنے والے حضرات میں تحقیق وجتجو کا شوق بہت زیادہ تھا جسکی وجہ سے یہ حضرات ان لوگوں سے بکثرت استفادہ کرتے جو ترک یہودیت یا نفرانیت کے بعد مسلمان ہوئے تھے۔

اسى وجهسے اس عهد میں اسرائیلیات کثرت سے تفییر کا حصه بن گئیں۔

۲۔ عبداللہ بن عباس ، ابی بن کعب اور عبداللہ بن مسعود ان تینوں حضرات سے منقولہ روایات اور ان کا نداز تدریس ایک دوسر ہے سے مختلف تھا۔ ابن عباس تفسیری نکات اور قرآن کے الفاظ کے بطن میں جھیے ہوئے معانی میں غور وخوض میں مہارت رکھتے تھے۔

ا بی بن کعب محروایات تلفظ و قرائت سے زیادہ دلچیسی تھی جب کہ عبداللہ میں مسعود کا مسعود کا مسعود کا میں بعث کی طرف تھا۔ان تینوں حضرات کے تلامذہ میں بھی بیر تینوں رنگ علیحدہ نظراً ہے۔

الی بن کعب کے تلامذہ میں زیادہ قراء نظر آئیں گے۔ ابن مسعود کے تلامذہ میں حسن بھری اور قادہ جیسے لوگ نظر آئیں گے۔جو قضاد قدر کے میدان میں جولانی کرتے نظر آتے ہیں۔ای طرح تفسیر میں تنوع بیدا ہوا۔

ساعہد صحابہ میں تفسیری نکات کی توضیح کے لیے ہرایک کا مرجع نبی کریم مان ٹالیے ہم کی ذات تھی۔ آپ کے

وصال کے بعد مراجع متعدد ہوگئے۔ جس کی وجہ سے تغییر میں آراء کا اختلاف بھی نظر آنے لگا۔ لیکن سے اختلافات محض اظہار و بیان کا اختلاف تھا۔ مصداق ومراد اور معنی و مفہوم کے اعتبار سے تضاد نہیں ہوتا تھا۔ مثلاً صراط متنقیم کی تغییر میں کسی کی رائے بیہوتی ہے کہ بیا تباع قر آن کریم کا راستہ ہے کسی نے کہا اتباع سنت کا راستہ صراط متنقیم ہے اور کسی کے نز دیک اللہ اور اسکے رسول کی اطاعت کا راستہ صراط متنقیم کا مصدق تھہرا۔ بیہ بیان وانداز کا اختلاف ہے۔ مراد و مقصود سب کا ایک ہی محسوں ہوتا ہے۔ عہد صحابہ میں تغییر میں بالکل بھی اختلاف نہ تھا۔ عصر تابعین میں اختلاف کی خلیج بہت وسیع ہوگئی۔ تاہم تابعین کا ریخا ہے۔ ہوگئی۔ تاہم تابعین کا ریخا ہے۔ مہد صحابہ میں اختلاف کی خلیج بہت وسیع ہوگئی۔ تاہم تابعین کا ریخا ہے۔ مہد صحابہ کے دور میں بیہ بات بیان کی گئی تھی کہ صحابہ میں تفسیر علی حد منظم نہ تھا بلکہ حدیث نبوی کے ایک حصہ کی حیثیت رکھتا تھا۔ اور صحابہ کے عہد میں پورے قرآن کی تفسیر کے جا موجود نہ تھی۔ عہد تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں تابعین میں کچھا ہے حضرات گزرے ہیں جن سے تفسیر کی روایات مجموعہ کی شکل میں منقول ہیں۔

اس لیے عہد تابعین، عہد صحابہ اور عہد تدوین کے درمیان ایک رابطہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ بالفاظ دیگر عہد تدوین میں تفسیر کی ایسی کتب تالیف کی گئیں جوخود بھی امر ہوگئیں اور اپنے مولف کو بھی زندہ جاوید کر گئیں۔ اس عہد کا آغاز عہد تابعین میں ہی ہوگیا تھا۔ البتہ عہد تدوین میں تفسیری رجحانات متعدد ہوگئے۔

تيسرادور:\_

#### عهد تدوين \_ 141 هـ تا 1317 هـ

اس دورکا آغاز اموی خلافت کے اواخر سے لے کرخلافتِ عباسیہ کے اوائل تک پھیلا ہوا ہے۔
علم مشکل القرآن چونکہ علم تفسیر کا ہی حصہ ہے لہذاعلم تفسیر کے ارتقاء کے ساتھ اس نے بھی
ارتقاء کی منازل طے کیس اور دوسری صدی ہجری کے نصف سے علم تفسیر کی تدوین وتر تیب کے ساتھ
ہی اس علم کی تدوین کا بھی آغاز ہوا۔ جب بھی کسی علم کی تدوین وتر تیب کا مرحلہ سامنے آتا ہے تواس علم

کی بھی مختلف انواع واقسام سامنے آتی ہیں۔ علم مشکل القرآن کے حوالے سے ابتدائی طور پرتفسیر کی دواقسام مدون ہوئیں۔ اتفسیرنقلی ۲\_تفسیر لسانی

تفسيرنكى: ـ

یہ ساری تفسیر بالما تو رکھی۔جس میں منسوخ ، اسباب ، نزول ، ادر آیات کے مقاصد وغیرہ رسول سائن آلیج صحابہ کرام اور تابعین سے قتل کیے جاتے ہے۔ اس سلسلے میں کئ صحفوں کا تذکرہ ماتا ہے۔ لیکن پہلی مرتب تفسیر بالما تو را بن جریر طبری کی ہے (م ۱۳۱۰ھ) جو مکمل ہم تک پہنچی ہے۔ مشکلات القرآن کے حوالے سے اس قسم کی بڑی اہمیت ہے کیونکہ اقوال رسول ، صحابہ اور تابعین مشکلات القرآن کے حوالے سے اس قسم کی بڑی اہمیت ہے کیونکہ اقوال رسول ، صحابہ اور تابعین کشف المشکلات میں معاون ہوتے ہیں۔

### تغبيرلساني: ـ

ان تفاسیر کاموضوع علم لغت علم اعراب اورعلم بلاغہ وغیرہ تھا۔اس سے الفاظ قرآنیہ کے معنی کی مختلف انداز میں ادائیگی اورعبارت کے اسلوب واضح ہوئے۔

پی ماقبل بیربات گزر چکی ہے کہ مفسرین نے "مشکل" کوعام رکھا ہے خواہ قرآن کی لغت سے متعلق ہو،اعراب سے، بلاغت سے یا پھراسلوب سے پس اسطرح اس علم نے الگ الگ حیثیت سے ترقی حاصل کی۔اس صنف میں پہلی تفییر معمر بن مثنی (م ۱۰ مھ) کی" مجاز القرآن" ہے جو کہ مطبوع ہے۔اسکے علاوہ مشکل القرآن کے باب میں قطرب ابن المسیز جو کہ سیبو یہ کا شاگر دھا۔اس کی کتاب" معانی القرآن "تھی جو کہ مفقو د ہے۔

ال کے بعد اُخفش سعید بن مسعدہ (م ۲۱۵ھ) کا ذکر ہے بیجی امام سیبویہ کا شاگر دتھا۔

امام کسائی علی بن حزہ (۱۸۹ھ) نے ''المشتبه فی القرآن ''کھی ان کی ایک اور کتاب ہے جسکانام' 'کتاب مااشتہ من لفظ القرآن و تناظر من کلمات الفرقان' ہے اور یہ جی مفقود ہے اس کے بعد امام کسائی کے شاگر دالفراء ابوز کریا یہ جی بن زیاد (م ۲۰۷ھ) کی' معانی القرآن'

ہے جو کہ تین اجزاء کی شکل میں چھا پی گئے ہے۔

اسکے بعدا بوعبیدالقاسم بن سلام (۲۲۳ھ) کی تفسیر ہے یہ پہلے تھی تھے جنہوں نے تفسیر کی ان دونوں انواع بعنی تفسیر بالما تو راور تفسیر اللغة والنحوکو یکجا کیالیکن پیفسیر بھی مفقو دہے۔ (۱۷)

پی اسکے بعد مختلف علوم پیدا ہوئے اور فقہاء کا اختلاف ظاہر ہوا اور علم کلام کے مسائل سامنے آئے اور کئی فرق اسلامیہ کاظہور ہوا۔ اور ہر فرقہ قرآن سے ہی اپنے عقیدہ کی صحت پر دلیل دیتا تھا اور باطل تا ویلات سے قرآن کو اپنے حق میں ثابت کرتا تھا۔ ای طرح بہت ی فلسفہ کی کتب کا بھی عربی زبان میں ترجمہ ہوا اس طرح ہر طرح کے علم کوتفیر کی بحث میں شامل کیا جانے لگا۔ اس سے تفسیر کے درج ذبل رجانات سامنے آئے۔

(۳) تفییر بالرای

(۲) تفسير بالراي المحمود

(١)تفسير بالماثور ـ

المذموم

(۲) تفسير فقبهاء

(۵) تفسير فلاسفه

(۴) تفسير صوفياء

(۷) تفسير بالعلوم

لیکن ان رجمانات کی تفصیل سے بحث ہمارے موضوع سے خارج ہے اسلیے ان کی وضاحت بخوف طوالت نہیں کی جائے گی۔

الحاصل: اس ساری بحث سے مین نتیجہ نکاتا ہے کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام سے علم ''مشکل القرآن'
سے متعلق کلام ثابت ہے آ ہتہ آ ہتہ اس علم نے ارتقاء کی منازل طے کیں نیزیہ بات بھی معلوم ہوئی
کہ وقت کے ساتھ ساتھ جوں جوں عربی زبان سے عدم واقفیت اور عجمیوں کا عربول سے اختلاط
بڑھتا گیا اتنا ہی قرآن کی آیات کا مفہوم بھے نالوگوں کے لیے مشکل ہوتا گیا کیونکہ میں ایک''امر
نبتی'' ہے تمام لوگ آمیں برابر نہیں ہو سکتے ممکن ہے کہ ایک آیت یا قرآن کا ایک لفظ ایک شخص کے
نزدیک مشکل ہواور وہی لفظ دو سرے کے نزدیک آسان ہو۔

نیز ریکه پہلے''علم مشکل القرآن' کے مختلف انواع پرمستقل کتب موجود تھیں جیسے''معانی

القرآن 'کے بارے میں پیچھے گزر چکاہے اسکے علاوہ

''اعراب القرآن لابی جعفر النحاس، التبیان فی أعراب القرآن الانباری وغیره۔
لابی البقاء البکری، البیان فی اعراب القرآن ابن الانباری وغیره۔
اک طرح علم قرأت میں قرأسبخه مثلاً امام حزه بن حبیب،امام نافع بن عبدالرحن،امام علی
بن حمزه اور کسائی وغیره کی تصنیفات''مشکل القرآن' کی ایک نوع''علم قرأت کی مشکلات سے
بحث کرتی ہیں۔ اسکے بعد الی کتب بھی تصنیف کی گئیں جس میں ''علم مشکل القرآن' کی تمام
صورتوں کو شامل کیا گیام شکل وضع البرهان فی معانی مشکلات القرآن ازبیان الحق نیسا پوری فوائد فی
مشکلات القرآن ازعز بن عبدالسلام، تفییر آیات التی اشکلت علی کثیر من العلماء از ابن تیمید وغیره۔
اس موضوع یرتفصیلی بحث درج ذیل ہے۔

مشكل القرآن پركهی جانے والی اہم كتب كا تعارف

### تمهيد:

اس علم سے متعلق تصنیفات کا ذکر کرنے سے قبل بطور تمہید چند با تیں قابل ذکر ہیں:

ا- ماقبل یہ بات گزر چکی ہے کہ مشکل اور متشابہ میں عام خاص من وجہ کی نسبت ہے اور اکثر علماء نے مشکل اور متشابہ میں عام علماء نے مشکل اور متشابہ لفظی ہے جو مشکل کے علماء نے مشکل اور متشابہ لفظی ہے جو مشکل کے ہم معنی ہے۔

پی منشابهالقرآن پرعلاءاورائمہ نے جو کتب کھیں ہیں اُن کی دوا قسام ہیں۔ ا۔ منشابہ نظی: علوم القرآن میں اس علم کو'علم الآیات المتشابہات' یاعلم المتشابہ کا نام دیا گیاہے اور میلم علوم تفسیر میں سے ایک ہے:

۲ علم الحکم والمتشابہ یا متشابہ معنوی: یہال متشابہ سے مراد آیات صفات وافعال، حروف مقطعات وغیرہ ہیں اور بیلم الکلام کا ایک موضوع ہے۔

۲- سن و اوراس سے پہلے مفسرین علماء کی اکثر تصانیف متثابہہ لفظی جمعنی مشکل کے

ضمن میں موجود ہیں اس کے بعد بھی چند علماء نے اس تقسیم کالحاظ رکھا ہے۔ مثلاً علامہ زرکشی نے اپنی ستاب ' البرھان فی علوم القرآن' میں پانچویں نوع' 'علم المتشاب' یعنی متشابہ نفظی کی ذکر کی ہے اور آگا کے ایک مستقل نوع' ' المحکم والمتشاب' ذکر کی ہے۔ آگے ایک مستقل نوع' ' الحکم والمتشاب' ذکر کی ہے۔

اس طرح جلال الدین سیوطی نے اپنی کتاب "الاتقان فی علوم القرآن" میں تر یسھویں نوع" الآیات المتشابہات" کی جمعنی متشابہہ فظی کے نام سے ذکر کی ہے اور تینتالیسویں نوع" الحکم والمتشابہ، "کے لیے فاص کی ہے۔

آہتہ آہتہ نوع ٹانی متشابہہ بالمقابل محکم میں تصنیفات بڑھتی چلی گئیں اوراب آج کل جب متشابہہ کالفظ ذکر کیا جاتا ہے تو سنے والافوراً اس سے متشابہ معنوی ہی مراد لیتا ہے اس کی وجہ اس متشابہہ میں تصنیفات کی کثرت ہے اس کثرت کا سبب عجمیوں میں اسلام کا بڑھ جانا ،اسلام میں نئے متشابہہ میں اظہوراور ملحدین میں اہل باطل کا اپنے فدا ہب کو ثابت کرنے کے لیے قرآن کی ایک سے زیادہ معنی کا اختال رکھنے والی آیات کی باطل تا ویلات کرنا تھا پس ان زنا دقداور مبطلین کے کلام کورد کرنے کے لیے علم الکلام میں اس ہی متشابہہ کو بکثرت موضوع بنایا گیا۔

کرنے کے لیے علم الکلام میں اس ہی متشابہہ کو بکثرت موضوع بنایا گیا۔
پس ان ملحدین کارد کرنے والے مشہور علماء درج ذیل ہیں۔

ا\_ابوالحن الاشعرى (م ٣٣٣ه) ٢\_ابومنصور الماتريدى (م ٣٣٣ه) سرابو بكر القطيعي (م ٣٣٨ه) ٢\_ابوالحن محمد بن احمد الملطى الثافعي (م ٣٣٧ه) ٥-الخطابي (م ٣٣٨ه)

پس ۱۰۰ھ ہے ۵۰۰ء تک علم مشکلات القرآن کے موضوع ہے متعلق بہت سی کتب متشابہ القرآن کے نام سے بھی مستقل کتب متشابہ القرآن کے نام سے بھی مستقل کتب موجود ہیں۔ اس کے علاوہ مشکلات القرآن کے نام سے بھی مستقل کتب موجود ہیں۔ (۱۸)

س۔ اگرمشکلات القرآن کی تمام انواع سے متعلق کتب کا ذکر کیا جائے تو ان سب کا احاطہ کرنا کثرت کی وجہ سے مشکل ہے لہٰذا اس مقالہ میں شخصیص کے ساتھ صرف انہی اہم کتب کا ذکر کیا

جائے گاجو خاص طور پرعلم مشکل القرآن یا متنابہ القرآن سے متعلق ہیں نیز قرآن کی بعض آیات کے متعلق کچھا فراد کواشکال ہوااور انہوں نے آن کوآپس میں متعارض سمجھا پس اہل علم نے اس باب میں متعلق کچھا فراد کواشکال ہوااور انہوں نے آن کو آپس میں متعارض سمجھا پس اہل علم نے اس باب میں بھی کچھ کتب لکھی ہیں اور قرآن کریم پڑھنے والے کو جواختلاف یا اشکال کا وہم پیدا ہوتا ہے ان کو دور کرنے کی کوشش کی ہے۔

المان پر جھی اہم بات ہے کہ اس مقالہ میں صرف انہی علاء کی کتب کا ذکر کیا جائے گا جنہوں نے اس عنوان پر مستقل کتب کھی ہیں۔ البتہ جن علاء نے اس موضوع پر کلام کیا ہے لیکن کتاب نہیں کھی اُن کی تعداد کوشار کرنامشکل ہے ہیں ہزاروں تفاسیر ہی ایسی ہیں جن میں آیات کی مشکلات کو حل کیا گیا ہے نیز آیات کے اندر درمیان پیدا ہونے والے شبہات اور اشکالات کو دور کیا گیا ہے۔ میتفاسیر چاہے صحابہ سے منقول ہوں ، تا بعین سے یا بعد میں آنے والے علاء سے ، ان کا احاطہ کرنا میں میں مکن نہیں۔

### چندنادركتب:

چونکہ بیہ موضوع؛ علوم قرآن، کے کئی موضوعات کو گھیرتا ہے اور کئی انواع کا مجوعہ ہے اس
لیے اس پر پہلی صدی ہجری سے ہی کئی کتب کی تصنیف کا عمل شروع ہو چکا تھا اور بیہ بات بھی تمہید میں
گزر چکی ہے کہ پہلے اس فن پر ،، متثابہ القرآن ،، کے نام سے کتب لکھی جاتی تھیں یہاں اُن کتب کو
اختصار کے ساتھ ذکر کیا جائے گا۔ جو حوادث زمانہ کے باعث مفقود ہو چکی ہیں اور ہم تک نہیں پہنچ
سکیس البتہ دوسری کتب میں اُن کا تذکرہ ملتا ہے اُن تمام کتب کا احاطہ مکن نہیں ہے اس لئے چند کے
ذکر پر اکتفا کیا جاتا ہے۔

ترتیب اس طرح ہوگی: پہلے کتاب کا نام اور پھرمصنف کا نام درج کیا جائے گا اور حاشیہ میں وہ حوالے مذکور ہوں گے جہاں اُن کتب کاذ کرماتا ہے۔

ا- متشابه القرآن: مقاتل ابن حیان البخی (م ۱۵۰ هـ) (۱۹)

۱- جوابات القرآن: امام سفيان بن عيينه (م ۱۹۸ه) (۲۰)

#### Marfat.com

(م۳۰۱۵) (۲۳)

9- كشف المعانى عن منشابه المثانى: بدر الدين محمد بن ابراهيم المعروف ابن الجماعة (م ٣٤٥هـ) (٣٤)

٠٠- كشف غوامض القرآن: ابن طرح الرماني النجفي (م١٠٨٥ه) (٣٨)

۲۱- مشكل القرآن: ابن الانباري كمال الدين عبد الرحن بن محمد النحوي (م ٥٥٥ه) (٣٩)

۲۲- متشابهالقرآن: ابوالحن بن المنادي (م٢٣٥ه) (٠٨)

۲۳- مجالس فی المتشابه من آیات القرآنیه: ابوالفرج عبدالرحمن بن علی البکری المعروف ابن الجوزی، (م ۵۹۷هه) (۴۱)

۲۴- کشف المشکلات والی**نهاح المعضلات فی تفسیر القرآن:** کمال الدین ابوالفتاح موسی بن ایوس پینس بن منعة الموصلی الشافعی (۲۳)

۲۵۔ کشف غوامض المنقول فی مشکل الآیات والآثارواخبارالرسول: زین العابدین محمد بسط المرصفی (۳۳)

۲۷- درء الكلمات على غرر الآيات الموهمة للتعارض المضمات: بيان الحق نيساپوري (م۵۵هه)(۴۴)

٢٧ - المسائل في القرآن: الم جاحظ (م٢٢٥) (٢٥)

۲۸ - جوابات القرآن: امام احد بن عنبل (۲۸)

۲۹- متشابهالقرآن:بشربن معتمر (م۲۱۰ه) (۲۸)

• س- منشابه القرآن: جعفر بن حرب الهمد انی (م٢٣٦ه) (٣٨)

اس متشابهالقرآن: ابوالبقاءعبدالله بن حسين (م١١٧هـ) (١٩٩)

٣٢ مشابرالقرآن: حزة الزيات (م٣٣٥ هـ) (٥٠)

سس- متشابرالقرآن: نافع رحمدالله (م م 2 اه) (۵۱)

سس- متثابالقرآن:امام خلف بن جشام (م٢٢٩ه) (٥٢)

ه من التناج القرآن يسكى مَنْ فَعُرِان بَتَعْنَى (مسمة مع أوسمة)

٢٣ من المنت المرأنة المعديل العلاف (من ١٠٠٠ مر) ١٠٠٠)

ع مل مستخد به القرآن: ابيني جياني معترو (مسم سهد كرندند)

۳۸ ستاب المشكسين: مشكل القرآن واسنة: اليوبكر محد تن عبد الله تن محمد تند رشهيد «كل معروف الن العرق (مسهديد) (۴۵)

١٩ منابه قرآن بشرة مستمر (١٠١٠ من ١٤٥)

و من المشكل: دا دُورة ن على الناهر كي (مو ٢٥٠هـ) (١٥٥)

اس مثابالترآن: اوالبقاء العكبرى (١٦٥ هـ) (٥٩)

٣٢ مشكل القرآن: النامطرف الكناني (١٠)

١١٧٠ البرهان في مشكلات القرآن: ابوالمه أني بن منصور الجيل المعروف يشيز له (م، ٩٠٠) (١١)

۱۲۳ مینابدالترآن بحودوالوارق (م۲۳۰ه) (۱۲)

۳۵ - سیجان المتبیان فی مشکلات القرآن: محمد امین خطیب عمری (م ۱۲۰۳ هـ) ( ۱۳ )

٢٧ - تاويل مقتابهات القرآن: ابن محصر آشوب (م٥٨٨ه) (١٢)

۲۷- اُجوبة الاقتاع والاحتساب فی مشکلات مسائل القرآن: کمی بن ابی طالب حموش محمد بن مختارا بومحمد القیسی (م۲۳۷هه) (۲۵)

٨٧- مشكل القرآن وغريب القرآن: ابن نجيح النفزى (م٢٣) (٢١)

# چندمطبوعه كتب:

ال میں وہ کتب ذکر کی جائیں گی جواس موضوع پر ہیں اور سب مطبوعہ ہیں یہاں پہلے کتاب کا نام پھراس کے مصنف کا نام اور مکتبہ اور سن اشاعت اگر موجود ہے تو ذکر کیا جائے گا۔ تمام کتب کا احاطہ شکل ہے ان میں سے چندا ہم درج ذیل ہیں:

ا-اس ضمن میں صحابہ کرام میں سب سے پہلے ترجمان القرآن حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا نام

آتا ہے انہوں نے مشکل کی دوانواع کے متعلق کلام کیا ہے۔

#### الغريب:

ال نوع ہے متعلق وہ مجموعہ سب سے اہم ہے جونافع بن الدا زرق کے سوالوں اور ابن عبال سے اس کے جونافع بن الدا زرق کے سوالوں اور ابن عبال سے جونافع بن الدین السیوطی نے '' الا تقان' میں جمع کیا ہے۔ اس کو امام جلال الدین السیوطی نے '' الا تقان' میں جمع کیا ہے۔ اس کے بعد اس مجموعہ پرمستقل کتب بھی شائع ہوئی ہیں مثلاً:

ابوتراب نے ابنی کتاب''شواہد القرآن' کے پہلے حصہ میں ان الفاظ کو جمع کیا ہے اور ان کی مزید وضاحت بھی کی ہے۔(۲۷)

# موهم الاختلاف والتناقض:

اس نوع پر بھی ابن عباس کا کلام موجود ہے۔امام بخاری نے اپنی صحیح میں سعید بن جبیر سے قال کیا ہے ،سعید کہتے ہیں:

قال الرجل لابن عباس المنظمة الله أجد في القرآن أشياء تختلف على ــــ (٢٨)

# الرعلى الزنا دقة والجمية :

یہ کتاب امام احمد بن منبل (۱۳۲ه) کی ہے۔ یہ کتاب بھی''موہم الاختلاف والمتناقض'' کے موضوع پر ہے۔ اس میں امام احمد زنادقہ اور ملحدین کا رد کرتے ہیں کیونکہ ان کا یہ دعویٰ ہے کہ قرآن میں موجودا ختلاف اور تناقض حقیقی ہے۔

### تأويل مشكل القرآن:

یدابن قتیبہ کی مشہور کتاب ہے۔ (۲۷۷ھ) یہ کئ مکتبوں سے کئی بار حیوب چکی ہے ان میں زیادہ اہم سیداحم سقر کی تحقیق کے ساتھ مکتبہ علمیہ سے شائع ہوئی۔

### فوائد في مشكلات القرآن:

یہ کتاب سلطان العلماءعز بن عبد السلام (۴۴۴ھ) کی ہے یہ کتاب سب سے پہلے ۱۳۸۷ھ میں شائع ہوئی۔اس کے بعد''سیدرضوان ندوی'' کی تحقیق کے ساتھ ۴۰۴اھ میں دار

الشروق جده سے شائع ہوئی۔

#### متثابه القرآن:

یے عبد البجبار الہمد انی (۱۵ مهره) کی ہے جوعد نان زرزور' کی تحقیق کے ساتھ مکتبہ التراث قاہرہ سے ۱۹۲۹ میں شائع ہوئی اور + ۱۹۷ میں ہے ہی کتاب عدنان زرزور کی تحقیق کے ساتھ مکتبہ دار المعارف دمشق سے شائع ہوئی۔

# تغيير المشكل من غريب القرآن العظيم:

ریجی کمی بن ابی طالب کی لکھی ہوئی ہے اور بیہ کتاب علی حسین البواب کی تحقیق کے ساتھ ۱۴۰۷ ھیں مکتبہ معارف سے شائع ہوئی۔

### القرطين:

یہ کتاب محد بن احمد بن مطرف الکنانی (۳۵۴ه) کی ہے جس میں انہوں نے ابن قتیبہ کی دو کتابوں " تاویل مشکل القرآن "اور "تفسیر غریب القرآن "کوجمع کیاہے، یہ مکتبہ دار المعرفة بیروت سے شائع ہوئی ہے۔

## المسائل والداً جوبة في الحديث والتفسير:

یابن قتیبی کتاب ہے یہ کتاب مکتبہ ابن کثیر دشت سے سب سے پہلے ۱۹۹۰ء میں شائع ہوئی۔ متشابہ النزیل:

یه کتاب مکتبه منیریه، مکه مکرمه سے ۱۱ سا ه میں شائع ہوئی۔مصنف نامعلوم ہیں۔

# فتح الرحن بكشف ما يلتبس من القرآن:

یہ کتاب اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ہے۔ یہ کتاب ۴۳ میں میں کہ کھی ہوئی ہے۔ یہ کتاب ۴۳ میں میں محمد الصابونی کی تحقیق کے ساتھ مکتبہ دار القرآن الکریم ، بیروت سے شائع ہوئی۔

# بأهرالبرهان في معانى مشكلات القرآن:

یہ بیان الحق نیسا پوری کی کتاب ہے۔ان کا پورا نام علامہ محود بن ابی الحسن بن الحسین

(باب اول بعلم مشكل القرآن كا تعارف بهم ،ارتقاء و تدوين } النيسا بورى الغزنوى ہے۔ يه كتاب سعاد بن صالح بابقى كى تحقیق كے ساتھ پہلی دفعہ ١٩٩٧ء جامعہ ام القرى سعودى عرب سے شائع ہوئی۔

# مخل تفسير القرآن والردعلي الملحدين:

یہ کتاب مرادی کی کھی ہوئی ہے۔اس کی تحقیق صفوان داؤدی نے کی ہے۔ بیمکتبۃ القلم دشق ہےشائع ہوئی۔

## وضع البرهان في مشكلات القرآن:

یه کتاب بھی بیان الحق نیسا پوری (م۵۵۵ھ) کی لکھی ہوئی ہے۔ مکتبہ شامیہ، بیروت، لبنان ہے ۱۳۱ھ میں شائع ہوئی۔

### أضواعلى متشابهات القرآن:

خلیل پاسین کی کھی ہوئی کتاب ہے جومکتبہ ہلال، بیروت سے دوسری مرتبہ ۱۹۸۰ء میں شائع ہوئی۔

## الدأ مكيل في المتشابه والتاويل:

بیابن تیمیہ کی کتاب ہے جو قاہرہ سے ۹۴ سااھ میں ایک چھوٹے رسالے کی شکل میں

# درة النزيل وغرة التاويل في بيان الآيات المتشابهات في كتاب الله العزيز:

ال کے مصنف خطیب اسکانی (م۲۰سه) ہیں ان کی بیر کتاب ۵۴۴ صفحات پر مشمل ہے اور مکتبہ آفاق الجدیدہ، بیروت، لبنان سے ۱۹۷۹ء میں ایک جلد میں شاکع ہوئی۔

# المسأئل والأجوبة في الحديث والتفسير:

بیابن قتیبر کی کتاب ہے جومکتبہ ابن کثیر دمشق سے پہلی مرتبہ ۱۹۹۰ء میں شائع ہوئی۔

### تنزيدالقرآ نعن المطاعن:

یہ بھی عبد الجبار ہمدانی معتزلی (م ۱۵ م ۵ م سے۔ یہ کتاب بھی عدنان زرزور کی تحقیق

کے ساتھ مکتبہ نہضة بیروت سے شائع ہوئی ہے۔

### متثابه القرآن:

یہ امام جلال الدین سیوطی (ماا9ھ) کی لکھی ہوئی ہے اور قاہرہ سے شائع ہوئی۔س اشاعت تحریز نہیں ہے۔

# دفع ايهام الاضطراب عن آيات الكتاب:

محدامین تقیطی کی ہے اس کو پہلی مرتبہ مکتبہ ابن تیمیہ نے 1992ء میں شاکع کیا۔

### ملاك الرأ ويل:

یہ ابن زبیر الغرناطی کی لکھی ہوئی کتاب ہے جس کو مکتبہ نہضۃ نے بیروت سے ۱۹۸۵ء بیں شائع کیا۔

## الروض الريان في اسئلة القرآن:

یہ کتاب شرف الدین ریان کی لکھی ہوئی ہے جو مکتبہ دارالعلوم والحکم، مدینہ منورہ سے پہلی مرتبہ ۱۹۹۴ء میں شائع ہوئی۔

### مشكلات القرآن:

یدانورشاہ کاشمیری (م ۱۳۳۱ھ) کی ہے اور اس کوسلسلہ مطبوعات مجلس علمی نے ہند سے شائع کیا۔ شائع کیا۔

# تفسيرآ يات التي أصكلت على كثير من العلماء:

یہ کتاب احمد بن عبد العنیم بن عبد السلام ابن تیمیہ (م ۲۷ھ) کی ہے۔ یہ مکتبہ اصمعی للنشر والتوزیع سے ۱۳۲۸ھ/۲۰۰۱ء میں شائع ہوئی۔

### البرهان في متشابه القرآن:

یہ کتاب امام محمود بن حمزہ بن نصر الکر مانی (م ۰۰ ۵ ھ) کی ہے۔اس کی تحقیق احمد عز الدین عبداللہ خلف اللہ نے کی ہے۔اس موضوع پر بڑی بہترین کتاب ہے اور اس کامقدمۃ التحقیق اس علم

ے متعلق اہم مباحث پر مشمل ہے بید مکتبہ دار الوفاء سے ۱۳۲۸ ھین شاکع ہوئی۔

معترك الاقران في اعجاز القرآن:

یہ علامہ جلال الدین سیوطی کی ہے۔ دار الکتب العلمیہ بیروت سے ۰۸ ۱۳ میں شائع نی۔

#### الضاح المشكلات:

یہ کتاب امام کشانی کی ہے اور زرکلی نے اس کے مطبوع ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ (۱۹) البتة اس کے مکتبہ کاعلم نہیں ہوسکا۔

### حواله جات وحواشي

- (١) بحواله الاتقان: ١/٢٢٩
  - (۲) الاتقان: ۲۲۹، ۲۲۹
- (۳) جگہ کی قلت کے باعث تغیر القرآن بالقرآن کی مثالوں کوذکر کرناممکن نہیں اس کے لیے ملاحظہ فرمائیے، ذھبی، محمد حسین، ڈاکٹر، تاریخ التفسیر والمفسرون:

عرائي، ذهبي، محمد حسين، ذا نثر، <u>تاريخ التفسير والمفسرون؛</u> 1/r2 ووروه متاسم، دار الكتب الحديثه، بغداد، ط۲، ۱۳۹۲ه

- (۵) الجامع الصحيح البخارى: ۱/۲۰۹، ح ۳۳۲۸، كتاب الانبياء، باب قول الله تعالى. {ولقداتينا لقمان الحكمة } (لقمان: ۱۲)
- (۲) الجامع الصحيح: ١/٨٠. ح ١٠٦، كتاب العلم، باب من سمع شيئا فراجع حتى يعرفه
- (2) الترمذى، ابوعيلى، محمل بن عيسى بن سورة، السنن الترمذى: ۱/۱۵۱ ابواب تفسير القرآن، سورة مومنون، مكتبه اقراء قرآن كمينى، لاهور، ۱۲۲۱ه
- (۸) الجامع الصحيح البخارى: ١/١٩٤، ح ٢٤٦٠، كتاب التفسير، بأب قول الله تعالى: "الذين يحشرون على وجوههم" (الفرقان: ٣٣)
- (۹) واحدى، ابوالحسن على بن احمد نيساپورى، <u>اسباب النزول:</u> ۵، دارالكتب العلميه، بيروت، سن
  - (۱۰) الاتقان: ۱/۲۸
  - (۱۱) تاریخ التفسیر والمفسرون: ۱/۱۳ ۹۳

- (۱۲) الاتقان في علوم القرآن: ۲۳۰ تا ۲۳۲
  - (۱۳) الاتقان: ۲/۵۲تا ۵۵
- (۱۳) ابن حجر، شهاب الدین، احمد بن علی بن محمد، فتح الباری بشرح صحیح بخاری: ۸/۵۵۵ کتاب التفسیر، سورة حم سجده، مکتبه السلفیه، قاهره، ۱۳۸۰ه
  - (۱۵) تاریخ التفسیر والمفسرون: ۱/۹۹، ۱۰۰
- (۱۲) ابن تيميه. ابو العباس، تقى الدين احمد، شيخ الاسلام، مقدمه في اصول التفسير: ۲۱، دار القرآن الكريم، بيروت، ط۲، ۱۲۹۹
- (۱۷) یہ ساری تفصیل بیان الحق نیسا پوری (م۵۵۵ھ) کی کتاب ''وضع البوھان فی معانی معانی مشکلات القرآن'' کے مقدمہ تحقیق سے لی گئے:
- وضع البرهان في معانى مشكلات القرآن: 1/11-٢٠، دار القلم، دمشق، سن
- (۱۸) سیساری تفصیل علامه کرمانی کی کتاب "البوهان فی متشابه القرآن کے مقدمه تحقیق میساندگی گئی ہے جو:
- مقدمه التحقيق، احمد عز الدين عبد الله خلف الله: ٥٨ـ٥٦. مكتبه دار الوفاء، ط٣٨،٢٨ه
- (۱۹) داؤدی، محمدین علی بن احمدالمالکی (م ۱۹۵۵)، امام، طبقات المفسرین: ۲/۲۲۱، دارالکتب العلمیه، بیروت. لبنان، سن
- (۲۰) ابن النديم، ابوالفرج الوارق، <u>الفهرست: ۸۸</u>، مترجم: مولاناً محمد اسحاق بهنی، اداره ثقافت اسلامیه، کلب روڈ، لاہور، ۱۹۲۹ء
  - (٢١) البرهان في علوم القرآن: ٢/١٤٢
    - (۲۲) الجامع لاحكام القرآن: ١٥/٣٢
      - (۲۳) الفهرست: ۸۵

- (۲۳) داؤدی، طبقات المفسرین: ۲/۲۳۱
  - (۲۵) الفهرست: ۸۵
- (۲۹) زر كلى، خير الدين بن محبود بن محبد، امام، <u>الاعلام: ۲</u>۷۳۲). دارالعلم الملايين، بيروت، لبنان،س،ن
- (۲۷) یاقوت حبوی، شهاب الدین، ابو عبدالله یاقوت بن عبدالله الحبوی، معجم البلدان: ۱/۲۳۷، مکتبه دارالفکر، بیروت، لبنان، سـن
- (۲۸) حاجی خلیفه، کاتب جلپی، ملا، <u>کشف الظنون:</u> ۲/۱۲۹۵، دارالکتب العلمیه، بیروت، ۱۳۱۳ه
- (۲۹) اسماعیل، پاشا بن محمد امین بن میر سلیم، ای<u>ضاح المکنون:</u> «۲۹) منشورات مکتبة المثنی، بغداد، سن
  - (r٠) ايضاح المكنون: ٣/٣٢١
  - (۲۱) داؤدي، طبقات المفسرين: ۱/۵۵
- (۳۲) سيوطى، اسماعيل بن كثير، ابو الفداء (م ١٤٧ه)، البداية والنهاية: ۱۳۰۸ مار، ۱۳۰۸ه دار احياء التراث العربي، ط۱، ۱۳۰۸ه
- (۳۲) فواد سیزگین، ڈاکٹر، <u>تاریخ التراث العربی:</u> ۱/۱۱۲. ادارة ثقافت و نشریات جامعه امام محمد بن سعود الاسلامیه، سعودی عرب،
  - (٣٣) الاعلام: ١/٩٢
  - (٣٥) ايضاح المكنون: ٣/٢٠٣
  - (ry) ايضاح المكنون المكنون: ٣/٢٠)
    - (٢٤) ايضاح المكنون: ٢/٢١٤
      - (٣٨) الاعلام: ٥/٣٢٤

(۲۹) ذہبی، محمد بن احمد بن عثبان، شمس الدین، علامه، (م ۵۲۸۵).

<u>سیر الاعلام النبلاء:</u> ۱۵/۵۱۲، مؤسسة الرسالة، بیروت، ط۳، ۱۳۰۲۵

(۴۰) تأريخ التراث العربي: ۱/۱۰۲

(۱۱) الاعلام: ۱۸۹

(۳۲) ايضاح المكنون: ۲/۲۹۷

(٣٣) ايضاح المكنون: ٣/٣٩٣

(۳۳) ایضاح البکنون: ۳/۳۲۸

(۳۵) داؤدی، طبقات المفسرین: ۲/۱۲

(٣١) داؤدي، طبقات المفسرين: ١/٢٢

(٣٤) طبقات المفسرين: ١/١١٤

(٣٨) طبقات المفسرين: ١/١٢٧

(۴۹) أيضاً: ۱/۲۳۲

(۵۰) الفهرست، ص۸۸

(۵۱) أيضاً

(۵۲) أيضاً

(۵r) أيضاً

(۵۲) أيضاً

(۵۵) أيضاً

(۵۲) داؤدي، طبقات المفسرين: ۲/۱۲۹

(۵۷) داؤدی، طبقات المفسرین: ۱/۱۱۷

(۵۸) أيضاً، ۱/۱۷۳

(۵۹) طبقات المفسرين: ۱/۲۲۲

(۲۰) الاعلام، ۲۰۱/۲

### {باب اول علم مشكل القرآن كا تعارف بحكم ، ارتقاء وتدوين }

(۱۱) الاعلام، ۳/۲۲۲؛ كشف الظنون، ۱/۱۲

(۱۲) الفهرست، ۸۸

(١٣) الاعلام. ١٦/١

(٦٢) الاعلام، ١٢١/٤

(۲۵) داؤدي، طبقات المفسرين: ۲/۲۱۲

(۲۲) ایضاً، ۲/۲۲۸

(١/١) تأريخ التراث العربي: ١/١٤

(۸۲) فتح الباری، ۵۵۵/۸

(۲۹) الاعلام: ۱۲/۲

\*\*\*

باب دوم مشکل القرآن کے اسباب اور اُن کے طل کے بنیا دی اصول فصل اول: مشکل القرآن کے اسباب کی پہلی نوع فصل دوم: مشکل القرآن کے اسباب کی دوسری نوع - لغوی بخوی اور بلاغی اشکالات بلاغی اشکالات فصل سوم: مشکل القرآن کے طل کے بنیا دی اصول

# «مشكل القرآن كے اسباب مفسرين كے اقوال كى روشى ميں: \_

تمهيد:

قرآن کریم کی آیات کے اندرجواشتباہ یااشکال پایاجا تاہے اسکے مفسرین نے کئی اسباب ذکر کیے ہیں۔ یہاں دوبا تیں قابل ذکر ہیں۔ پہلی ہے کہ متقد مین مفسرین کے ہاں مشکل اور منشا ہدا یک ہ ہی معنی میں استعمال ہوتے تھے جیسا کہ آسکی تفصیل باب اول میں گزر چکی ہے۔

دوسری بات بیہ ہے کہ قرآن کریم کے مشکل ہونے کا بیہ مطلب ہر گزنہیں کہ وہ بالکل سمجھ اسے بالات ہے۔ بیات پہلے بھی گزر چکی ہے کہ قرآن فہنی میں سب لوگ برابرنہیں ہیں ضروری نہیں کہ الاتر ہے۔ بیہ بات پہلے بھی گزر چکی ہے کہ قرآن فہنی میں سب لوگ برابرنہیں ہیں ضروری نہیں کہ ایک آیت اگرایک قاری کومشکل محسوس ہوتی ہے تو وہ سب کے لیے ہی مشکل ہوگی۔

لہٰذااں بات پرمفسرین کا اتفاق ہے کہ مشکل القرآن میں وہ ہی آیات شامل ہیں جنگا معنی گہرے تد براورغور وفکر سے معلوم کیا جاسکتا ہے۔

ایسا ہرگزنہیں کہ اُن کے معانی تک رسائی ناممکن ہے پس مشکل القرآن ایک اجتہادی میدان ہے۔

قرآن کریم میں اِن آیات کے وجود کی حکمت کیا ہے؟ اس پر باب اول میں بحث ہو چکی ہے۔ اللہ رب العزت قادر مطلق اور حکیم ودانا ہیں اُن کا کوئی بھی فعل عبث نہیں ہے لہذا الی آیات کا قرآن میں وجود بے شار مقاصد اور معانی قرآن کے دائرہ کی وسعت کے لیے ہے۔ ہر مشکل آیت کے مقصد کی وضاحت اور متعدد معانی کا تذکرہ یہاں موضوع کا مقصود نہیں ہے۔ کئ تفاسیر میں ان پر مفسرین نے روشنی ڈالی ہے۔

یہاں اس باب میں مشکل القرآن کے اسباب کو اختصار کے ساتھ ذکر کرنا مقصود ہے۔ اس ضمن میں مفسرین نے جو اسباب ذکر کیے ہیں ان میں سے چندمفسرین کے اقوال کو پہلے ذکر کیا جائے گا۔

امام راغب اصفہانی کی وضاحت مفردات ِالقرآن کے حوالے سے درج ذیل ہے۔

"المتشابه بالجملة ثلاثة أضرب:متشابه من جهة اللفظ فقط، ومن جهه المعنى فقط، ومن جهتهمان (فالاول) ضربان، أحدهما يرجع الى الألفاظ المفردة، امّاً من جهة الغرابة، نحوالأبّ ويزفّون أوالاشتراك كاليدواليمين-(وثانيهما) يرجع الى جملة الكلام المركب، وذلك ثلاثة أضرب ضرب لاختصار الكلام، نحو (وَ إِنْ خِفْتُمُ اللَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْلَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآء (الناء٣:٣) وضرب لبسطه نحو (ليس كَمَثْلِهِ شَيْءٌ) (الثوري١١:٣٢) لانه لوقيل: ليس مثله شي كان أظهر للسامع، وضرب لنظم الكلام، نحو (اَلْحَمْدُ يِتَّهِ الَّذِي اَنْزَلَ عَلَى عَبْدِيهِ الْكِتْبَ وَ لَمْ يَجْعَلُ لَّهُ عِوَجًا أَنَّ قِيِّمًا) (الكسف ٢٠١١١) تقديره: أنزل على عبده الكناب قيتا ولمريجعل له عوجا\_ والمتشابه من جهة المعنى أوصاف الله تعالى وأوصاف القيامة، فأن تلك الأوصاف لاتتصور لنا، اذكان لا يحصل فى نفوسنا صورته مالم نعسه اوليس من جنسه ت والمتشابه من جهتهماً''\_\_\_\_. امام راغب نے یہاں مشکل کی جگہ متشابہ کا لفظ ذکر کیا ہے اس سے پیتہ جلتا ہے کہ مشکل متشابہ کی ایک قشم ہے اور ان دونوں کا آپس میں عام خاص من وجہ کا تعلق ہے۔ (٢) علامه زرقانی نے اپنی کتاب'' مناهل العرفان فی علوم القرآن' میں آیات قر آنی میں اشتباہ یا اشکال کے جواساب ذکر کیے ہیں اسکا خلاصہ درّج ذیل ہے۔

قرآن کی کسی بھی آیت کے معنی یا تاویل میں جوابہام یا پوشیدگی پائی جاتی ہے وہ یا تو

آیت کے کسی بھی لفظ کے سبب سے ہوگی اور پھراُس مفر دلفظ میں ابہام دووجہوں سے ہوگا۔ ا:۔ یا تووہ مفر دکلمہ غریب ہوگا۔مثلاً

سورة عبس کی آیت (وَ فَاکِهَةً وَّ اَبَّا) (عبس • ۲۰۱۸) میں لفظ (الاتِ) باء کی تشدید کے ساتھ اپنے کلیل الاستعال اور نامانوس ہونے کی وجہ سے خریب القرآن میں شامل ہے۔

۲: - یا پھروہ مفردکلمہدو یا دو سے زیادہ معنوں میں مشترک ہوگا اوراس لفظ کی کسی ایک معنی پر دلالت کی کوئی دلیل تر کی کوئی دلیل ترجیح بھی موجود نہ ہوگی ۔ مثلاً لفظ ''بیں'' اور ''عین'' بیدونوں مختلف معانی کے لیے موضوع ہیں۔

یا پھرآیت قرآنیہ کے کلام مرکب میں اشکال پایا جائے گا اور کلام مرکب میں ابہام تین اقسام پر موجود ہے۔

(۱) - بوجه اختصار کلام کے مثلاً (وَ اِنْ خِفْتُمْ اَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْلَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ) (النماء٣:٣) يهال آيت كے معنى ميں پوشيدگى کلام كے مختصر ہونے كى وجہ سے پائى جاتى ہے يہاں اصل عبارت البيئقى۔

(وَ إِنْ خِفْتُمْ اللَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتْلَى فَانْكِحُوْا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ) (الناء٣:٣)

مطلب اسکایہ ہے کہ اگرتم ینتیم لڑکیوں سے نکاح کواس وجہ سے گناہ مجھوکہ تم اُن پرظلم کرنے لگو گے توتم اُن کے علاوہ جن کو پبند کرواُن سے نکاح کرلو۔

(۲)۔اور بھی کلام میں الفاظ کی زیادتی اور بسط کی وجہسے پوشید گی اور اشکال پیدا ہوجا تا ہے۔ جیسے (کیس کھٹیلہ شکی عُ<sup>ع</sup>) (الثوری ۱۱:۳۲)

ال مثال میں اگر کاف نه بڑھایا جاتا اور فقط'' کیس کو شینی عُنْ اِکْ میں اگر کاف نه بڑھایا جاتا تو پیسننے والے کے لیے زیادہ صاف اور واضح ہوتا۔

(٣)-اوربهی بهی کلام میں ترتیب کے تغیر کی وجہ سے اشتباہ پیدا ہوجا تا ہے مثلاً:

( ٱلْحَمْدُ لِيلِهِ الَّذِي آنُزَلَ عَلَى عَبْدِةِ الْكِتْبَ وَ لَمْ يَجْعَلَ لَّهُ عِوَجًا أَنَّ قَتَمًا ) (الكهند٢٠١١)

تمام تعریفیں اُس ذات کے لیے ہیں جس نے اپنے بندے پر کتاب اتاری اور اس میں کسی بھی طرح کی پیچیدگی نہیں رکھی بلکہ لیس اور سیدھی اتاری پیجبارت اصل ترتیب کے لحاظ ہے {ولمہ یہ جعل له عوجاً} تھی۔

اور بھی بھی کلام میں اشتباہ معنی کے اعتبار سے ہوتا ہے مثلاً صفات باری تعالی، قیامت کے اعتبار سے ہوتا ہے مثلاً صفات باری تعالی، قیامت کے احوال، جنت کی نعمتیں اور جہنم کے عذاب وغیرہ کیونکہ کوئی بھی عقل انسانی ان چیزوں کے حقائق کا اصاطر نہیں کرسکتی ہے۔لیکن بیشم ہماری بحث سے خارج ہے

(۴) \_ اور بھی کلام میں اشتباہ یا اشکال لفظ اور معنی دونوں اعتبار ہے ہوتا ہے جبیبا کہ:

وَ لَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ ظُهُوْدِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَ لَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ أَبُوابِهَا وَ اتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴿ (البَرْةَ ١٨٩:٢٥)

ال آیت میں ابہام لفظ اور معناً دونوں اعتبار سے ہے۔لفظا تو کلام کے مخضر ہونے کی وجہ سے ہے اور معناً اس اعتبار سے کہا گرقر آن میں بیآیت وضاحت اور بسط کے ساتھ بھی موجود ہوتی تو پھر بھی اسکا سمجھنا اُس شخص کے لیے مشکل ہوتا جو اہل عرب کی زمانہ جاہلیت کی عادت سے واقف نہ ہوتا۔

دراصل بیآیت اُن انصار یوں کے متعلق تھی کہ جب وہ تج یا عمرے کا احرام باندھ لیتے تووہ اسپنے گھریا خیموں میں اُن کے دروازوں سے داخل نہ ہوتے بلکہ ان کے بیچھے سے داخل ہوتے۔ دراصل لفظ ابسط کے ساتھ آیت کواس طرح سے ہونا چاہیے تھا۔

''ولیس البربان تأتوا البیوت من ظهورها اذا کنتم محرمین لحج أوعمرة نُ' علامه زرقانی نے جواساب ذکر کیے ہیں وہ درحقیقت امام راغب کی عبارت کی تشریح ہے

اس کیےوہ بیسارا کلام نقل کرنے کے بعدا پن کتاب میں ''مفردات القرآن'' کی یہ ہی عبارت بطور اقتباس لائے ہیں۔(۲)

ایت معنی کی پوشیدگی کے چنداسباب ذکر کیے ہیں جو کہ درج ذیل ہیں۔ پس حضرت شاہ ولی الله فرماتے ہیں:

وكان من مرضى الشارع الحكيم عدم الخوض في تأويل المتشابهات القرآنية، وتصوير حقائق الصفات الالهية، وتسمية المبهم، واستقصاء القصص، وماأشبه ذلك، ولذلك قلماكانوا يشالونه والمالية عن مثل ذلك ولهذ الم يرفع في هذا الباب من الأحاديث الاشئ قليلن

ولكن ما مضت تلك الطبقة وتدخل العجم، وتُركت تلك اللغة الأصلية. واستعصى فهم المراد في عبض المواضع، ومست الحاجة الى تفتيش اللغة والنحو، وجرت الأسلة والأجوبة فيمابين الناس، وصنفت كتب التفسير، لزم ان نذكرهذه المواضع الصعبة اجمالاً،

ونور دلها أمثلة حتى لا يحتاج المفسر عندالخوض فيها الى زيادة بيان، ولا يصطر الى المبالغة في الكشف عنها وشرحها ـ

أسباب صعوبة فهم المرادمن الكلام:

ا- بسبب استعمال لفظ غريب

٢- وأحيانا للغفلة عن أسباب النزول

سبب حذف المضاف أوالموصوف أوغيرهماـ

٣- واحيانا لابدال شئ بشيء، أوابدال حرف بحرف، أواسم باسم أوفعل بفعل، أولذكر الجمع مكان المفرد، أوبالعكس، أو للالتفات عن الخطأب الى الغيبة ـ

۵- لتقديم ماحقه التأخير أوبالعكس

٧- بسبب انتشار الضمائر، اوتعدد المراد من اللفظة الواحدة ـ

4- بسبب التكرار والاطناب

- بسبب الاختصار والایجاز

9- بسبب أستعمال الكناية والتعريض، والمتشابه والمجاز العقلى. (٣)

اس عبارت کا مطلب میہ ہے کہ قرِ آن کریم ٹھیک ٹھیک محاورہ اہل عرب کے مطابق نازل ہوا۔عرب قدرتی طور پراسکے جے معنی سمجھ لیتے تھے چنانچہاس کیے اللہ تعالی نے اس کتاب کے متعلق فرمایا:

ا-الكتاب المبين كول كربيان كرنے والى كتاب المبين عربي العلكم تعقلون عربي قرآن، تا كر بچولو

ساحکمت آیاته شمّر فصلت اسکی آییس محکم ہیں پھراُن کی تفصیل ذکر کی گئی ہے۔
منصور کرنے میں۔ مبہم امور کی تخصیص اور قصوں وغیرہ کی تفصیل میں غور وحوض نہ کیا جائے۔ بہی وجہ
منصور کرنے میں۔ مبہم امور کی تخصیص اور قصوں وغیرہ کی تفصیل میں غور وحوض نہ کیا جائے۔ یہی وجہ
ہے کہ صحابہ آنحضرت می الموالی ہے سوالات بہت کم کرتے تھے۔ اسی لیے سوالات کم ہی نقل کیے گئے
ہیں۔ لیکن جب صحابہ کا دور گزرگیا اور عجمیوں کی مداخلت سے پہلی زبان متروک ہوگئی تب بعض
مقامات پر شارع کی مراد کو بھی اور تو اور گئی اس لیے لغت اور علم نحو کی چھان بین کی حاجت ہوئی۔
سوال وجواب کا سلسلہ شروع ہوا اور تفسیری کتب کی تصنیف کا آغاز ہوا۔ اس وجہ سے ہمیں لازم ہے
سوال وجواب کا سلسلہ شروع ہوا اور تفسیری کتب کی تصنیف کا آغاز ہوا۔ اس وجہ سے ہمیں لازم ہے
کہ مشکل مقامات کا اجمالاً ذکر کر دیں اور اُس کے ساتھ مثالیں بھی پیش کر دیں تا کہ غور وخوض کے
وقت طول بیانی کی ضرورت نہ رہے اور وہ مقامات خود طل ہوجا نمیں۔

پس کلام کامفہوم مجھ میں نہ آنے کے اسباب درج ذیل ہیں۔

(۱) کسی لفظ کے معنی معلوم نہ ہونے کا سبب اس کاغیر مانوس یا اجنبی ہونا ، ہوتا ہے۔

(۲) مجھی اس کا سبب ناسخ ومنسوخ کی تمیز نہ کرنے سے ہوتا ہے۔

(۳) مجھی سبب نزول کے بھول جانے سے

(۴) \_ بھی مضاف اور موصوف وغیرہ کے محذوف ہونے سے

(۵)۔ بھی کسی چیز کوکسی چیز سے یا کسی حرف کوکسی اور حرف سے یا اسم کوکسی اور اسم سے یا فعل کوکسی فعل سے یا جمع کو واحد سے اور واحد کو جمع سے یا غائب کے اسلوب کومخاطب سے بدل دینے کی وجہ سے اصل مفہوم ذہن میں نہیں آتا۔

(٢) \_اس طرح بھی مقدم کے مؤخر ہونے سے یا مؤخر مقامات کے مقدم ہونے سے

(2)۔ بھی ضائر کے انتشار سے

(۸) مجھی ایک لفظ کے متعدد معنی ہونے سے بھی تکرار واطناب سے

(۹) \_ بھی اختصار اور بعض وقت کنایہ، استعارہ، متشابہ اور مجازعقلی کے سبب ہے اصل مطلب مخفی رہتا ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی ؒنے ابن ''الاتقان'' کی تریسطویں (۱۳) نوع میں جو کہ''آیات المتشابہات' کے نام سے موسوم ہے۔

تثابہ کے اسباب ذکر کیے ہیں۔ اس نوع میں متثابہ بمعنی مشکل ہے۔ اور یہاں بھی علامہ سیوطی ؓ نے متثابہ معنوی جو کہ محکم کے مقابلے میں ہے اسکواپنی بحث سے خارج کیا ہے۔

پس آیات میں تثابہ کے اسباب بیان کرتے ہوئے علامہ جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں۔

"والقصد به: ايراد القصة الواحدة في صورشتى، وفواصل مختلفة، بل تأتى في موضع واحد مقدّما، وفي آخر موخراً وفي آخر منكرّا، اومفردًا وفي آخر جمعاً، أوبحرف وفي آخر بحرف آخر، أومدغيًا وفي آخر مفكوكاً، وهذا النوع سيتداخل مع نوع المناسبات." (٣)

آیات کے باہم مشابدلانے کا مقصد بیہ وتا ہے کہ ایک ہی قصہ کومتفرق صورتوں میں وارد اور مختلف فواصل کے ساتھ بیان کیا جائے بلکہ کوئی قصہ ایک موضع میں مقدم اور دوسری جگہ میں مؤخر بھی آیا کرتا ہے مثلاً سورة بقرہ میں اللہ رب العزت فرماتے ہیں۔ (وَادْ خُلُوا الْہَابَ سُجَّلًا وَ قُوْلُوا حِظَامٌ ) (البقرہ ۲۰۱۹) اور سورة اعراف میں ارشاد ہوتا ہے۔

(وَ قُوْلُواْ حِطَّلَةٌ وَّادُخُلُواالْبَابَ سُجَّنَا) (الاعراف2:١٦١) اى طرح سورة بقره مين (وَ مَا أَهِلَّ بِهِ لِغَنِيرِ اللهِ ٤٠) (بقره٢:١٤٣)

اور باقی ہرجگہ قرآن میں (وَ مَآ اُهِلَّ بِهِ لِغَنْدِ اللهِ عَ) (بقرہ ۱۷۳:۲۰) وارد ہواہے یا یہ کہ ایک موضع میں کسی حرف کی زیادتی کے ساتھ اور دوسری جگہ بغیراُس زیادتی کے آیا ہے مثلاً (وَ سَوَاءً عَلَیْهِمْ عَانَنَادْتَهُمْ اَمْرَ لَمْرٌ) (یلین ۱۰:۳۷) اور سورة بقرہ میں بغیر واؤکے اس طرح آیا ہے۔

سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَانْنَارْتَهُمْ (بقرة ۲:۲) ای طرح سورة بقره میں (وَّ يَکُوْنَ البِّينُ يِلْهِ ١) (بقره ١٩٣:۲) اورسورة انفال میں (گُلُّهُ بِلَّهِ ٤) (انفال ۹:۸) یا پھراس طرح که ایک جگه اسم معرفہ اور دوسری جگہ اسم نکرہ آیا ہو یا ایک جگہ مفرد اور دوسری جگہ جمع ہو یا ایک موضع میں کسی ایک حرف کے ساتھ اور دوسری جگہ دوسرے حرف کے ساتھ وار دہوا ہو یا بید کہ ایک جگہ مذم اور دوسری جگہ مفکوک ہو۔ اور بینوع مناسبات کی نوع کے ساتھ متداخل ہوتی ہے۔''

ال طرح کرنے کی مختلف توجیہات کتب تفییر میں علمائے تفییر سے منقول ہیں اسکے علاوہ جلال الدین سیوطی نے فصل کی ابتداء میں ذکر کیا ہے کہ 'اس نوع کے بارے میں بہت ہے لوگوں نے جداگا نہ اور مستقل کتابیں لکھی ہیں۔''جن میں میراگان ہے کہ پہلا شخص کسائی ہے اور سخاوی نے جداگا نہ اور مستقل کتابیں لکھی ہیں۔''جن میں میراگان ہے کہ پہلا شخص کسائی ہے اور سخاوی نے اسکونظم کیا ہے۔علامہ کر مانی نے اپنی کتاب 'البوھان فی متشابہ القرآن'' ای نوع کی توجہیہ میں تالیف کی ہے۔

اور ال سے بہتر کتاب'' در قالتزیل وغرۃ التاویل''ابوعبراللہ الرازی کی تالیف ہے جما نام'' ملاک تالیف ہے جما نام'' ملاک النویل'' ہے۔ التاویل'' ہے۔

ای موضوع پر ایک اور کتاب'' کشف المعانی عن متثابه المثانی'' ہے۔ اسکے مصنف قاضی بدرالدین بن جماعة ہیں۔''

علامہ جلال الدین نے الانقان میں "مشکل القرآن" کے حوالے سے ایک اور سبب کو ایک نوع کے طور پر ذکر کیا ہے۔ اور اسکا نام "فی مشکله و موهم الاختلاف والتناقض" (۵) رکھا ہے۔

پس اس ساری بحث سے یہ نتیجہ نکلا کہ آیات قر آنی میں جواشکال پایا جاتا ہے اسکے درج ذیل اسباب ہیں۔

- (۱) ـ تعارض آيات
- (۲) ـ قرآن کے غریب الفاظ
- (m) قرآن كے دويا دوسے زيادہ معنوں ميں مشترك الفاظ

- (۴) ـ تقتريم وتاخير
- (۵)\_ایجاز داطناب
- (۲) ـ استعاره اورمجاز عقلی
- (۷)\_اہل عرب کی عادات سے عدم وا تفیت
  - (٨)\_التفات
- (۹)۔ابدال(ایک حرف کی دوسرے حرف سے تبدیلی مفرد کی جگہ جمع اور جمع کی جگہ مفرد آنا ،ایک جگہ معرفہ ذکر کرنا اور دوسری جگہ کرہ)
  - (۱۰) ـ کنابیاورتعریض
  - (۱۱) ـ انتشار ضائر، وغيره

اں باب میں ان تمام اسباب کی وضاحت مع امثلہ نیز ان اسباب کے قر آن میں لانے کے مقاصد اِن سب سے بحث کرناممکن نہیں ہے۔

یہاں اس موضوع میں ''مشکل القرآن' کی بحث چونکہ دو تفاسیر تفییر عثانی اور بیان القرآن کے حوالے سے ہے۔ اس لیے اُنہی اسباب کو ذکر کیا جائے گاجن کا تذکرہ اِن تفاسیر میں ملتا ہے کہ اِن تفاسیر کے مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ اِن میں زیادہ مثالیں اُن اشکالات سے متعلق ہیں جوعام نوعیت کے ہیں۔ مثلاً مسئلہ تقدیر جفل خیروشر، اصحاب کہف، خضر، صائبین ،لقمان، مسئلہ عصمت انبیاء، وغیرہ ۔ نیز متعارض آیات کی توجیہات بھی بکشرت ہیں علمی اشکالات مثلاً لغوی، مسئلہ عصمت انبیاء، وغیرہ آن القرآن میں اِسکی کافی مثالیس موجود ہیں البتہ تفسیر عثانی میں انتہائی کم مقامات پر اِن کا تذکرہ ملتا ہے۔ مثلاً قرائت سے مختلف اختلاف پوری تفسیر میں فقط دویا تین جگہ پر مقامات پر اِن کا تذکرہ ملتا ہے۔ مثلاً قرائت سے مختلف اختلاف پوری تفسیر میں فقط دویا تین جگہ پر آیا ہے۔ اِن تفاسیر سے حاصل ہونے والی مثالوں کی روشنی میں آسانی کی خاطر ''مشکل القرآن'' کے اسباب کودوانواع میں تقسیم کیا جارہا ہے۔ اور اِن دوانواع کودونصول میں ذکر کیا جائے گا۔

مسكله تعارض آيات

نوع اول:

لغوى ،نحوى ، بلاغى اشكالات

نوع ثانی:

وجہتسم ہے کہ ان تفاسیر میں زیادہ تر مثالین آن آیات کی توجیہات سے متعلق ہیں جو کسی دوسری آیت سے یا حدیث سے متعارض محسوس ہوتی ہیں نیز تعارض آیات اور غریب القرآن ہے، ہی وہ دو بنیادی انواع ہیں جن کے متعلق سب سے پہلے ابن عباس کا کلام ثابت ہے۔ اور دوسری نوع میں اختصار کی خاطر بقیہ تمام اسباب (لغوی ، نحوی اور بلاغی) کو اکھٹا کر دیا کیونکہ اس نوع کی ذیل میں آنے والے اسباب کا فقط تعارف کر انامقصود ہے تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔

# فصل اول: مشکل القرآن کے اسباب کی پہلی نوع مسکلہ تعارض آیات

قرآن کریم کا تفناد یا تعارض مفسرین کے ہاں ایک معرکة الآراء مسکدرہا ہے۔
اگرچہ حقیقت میں کوئی تفناد یا تعارض نہیں پایا جاتا۔ کیونکہ دوآیات کا آپس میں ایک دوسرے کے خالف ہونا مانا جائے تو اس سے مشکلم کے لیے حالات سے ناواقفی یا مجرکا اثبات ہوتا ہے اور اللہ رب العزت اِن نقائص سے منز ہ ہیں۔ لیکن بھی بھی کوتاہ نظری اور کم عقلی کی بناء پر آیات میں تعارض کا وہم پیدا ہوتا ہے۔ تمام مفسرین نے اپنے آپ ذوق کے مطابق اس مسئلہ کو سی کیا ہے۔ تغیر عثانی اور بیان القرآن میں نہایت آسان اور عمدہ طریقے سے ایسی متعارض آیات کی توجیہات بکر سے ملتی بیاں۔ انسان اصل میں جاہل ہے وہ جتنا بھی علم حاصل کر لے پھر بھی اُسکاجہ ل اُس پر حاوی رہتا ہے۔ اُسکاجہ ل ہر حالت میں اُس کے علم سے دیا وہ ہوتا ہے۔ علم کے حصول کے ساتھ ساتھ اُسکے جہل میں اُسکاجہ ل میں اسکے جہل میں ہو بطاہر تعارض نظر آتا ہے کی آتی رہتی ہے لیکن اسکاعلم اُس کے جہل سے بڑھتا نہیں اسلیے انسان کے علم میں ہو بظاہر تعارض نظر آتا ہے وہ انسان کے اس ذاتی وصف جہالت کا متیجہ ہے۔ اللہ تعالی کے علم میں تو اختلافات کا سوال ہی نہیں وہ انسان کے اس ذاتی وصف جہالت کا متیجہ ہے۔ اللہ تعالی کے علم میں تو اختلافات کا سوال ہی نہیں وہ انسان کے اس ذاتی وصف جہالت کا متیجہ ہے۔ اللہ تعالی کے علم میں تو اختلافات کا سوال ہی نہیں۔ پیدا ہوتا ہے۔

تعارض یا تناقض کی تعریف: تعارض یا تناقض سے کیا مراد ہے اسکی مختلف علماء نے تعریفات ذکر کیں ہیں۔مثلاً

عبداللطيف برزنجي لكصته بين: ـ

"التمانع بين الأدلة الشرعية مطلقاً، بحيث يقتضى أحد هماعدم ما يقضيه الآخر-" (١) ترجمه: الدشرعيه كم ما ين مطلق تعارض كهتم بين كما يك جن اموركا تقاضه كررها م دوسراان كعلاوه ديراموركا مقتضى هو\_

ای طرح جمال الدین الاسنوی فرماتے ہیں:

"فعلی هذا یکون التعارض بین الأمرین: تقابلهها علی وجه یمنع کل واحد منهها مقتضی صاحبه" (۷) ترجمه: ای بنیاد پر دو چیزول کے مابین تعارض کا معنی ہوگا کہ وہ ایک دوسرے کے یوں مدمقابل ہوں کہ ایک کا دوسرے کے قضی کے ساتھ جمع ہونا ممنوع ہو۔

امام غزالی اور ابن قدامہ دونوں کے نزدیک تعارض اور تناقض ہم معنی ہیں۔ ''التعارض، هو التناقض'' (۸)

### تعارض کی حقیقت:۔

قر آن مجید میں ظاہر تعارض ہے حقیقی تعارض نہیں ہے۔ کیونکہ حقیقی تعارض کے لیے آٹھ چیزوں میں اتحاد ضروری ہے اگر اِن میں سے کوئی وحدت فوت ہوجائے تو تناقض نہیں ہوگا۔

#### (۱)\_موضوع كااتحاد:\_

اگر دونوں جملوں میں مختلف موضوع ذکر کیے جارہے ہوں تو کوئی تناقض نہیں ہوگا۔اگر ایک موضوع ہے بس جملے کی ترتیب بدلی ہے توبیة ناقض ہوگا مثلاً

يهلاجمله:زيده قائمر

دوسراجمله:عمروليس بقائمر

پہلے جملے کامطلب ہے کہ زید کھڑاہے اور دوسرا جملہ بتار ہاہے کہ عمر و کھڑا نہیں ہے۔ یہاں دونوں جملوں میں موضوع کا اختلاف ہے۔لہذا کوئی تناقض نہیں ہے۔

#### (٢) محمول كااتحاد:

اس کی مثال ہے۔

زید قائمٌ وزیدٌ لیس بضاحك\_

لینی زید کھڑا ہے اور زید ہنس نہیں رہا ہے یہاں پہلے جملہ میں قیام کوزید پرمحمول کیا جارہا ہے اور دوسرے جملہ میں عدم شحک کوزید پرمحمول کیا جا رہا ہے۔ پس کوئی تناقض نہیں اسلیے کہمول مختلف فیہے۔

#### (٣)\_زمان كااتحاد:

مثلً زيدٌ نائم ليلاً وزيد ليس بنائم نهارًا إ

پہلے جملہ میں زید کے لیے نیند کا اثبات ہے اور دوسرے جملہ میں زید سے نیند کی نفی کی جارہ ہیں۔ نیند کی نفی کی جارہ ہیں۔ بظاہر تناقض ہے لیکن حقیقة نہیں ہے اسلیے کہ یہاں زمانے کا اختلاف ہے وہ اس طرح سے کہ رات میں زید کے لیے نیند کا اثبات ہے اور دن میں زید سے نیند کی نفی کی جارہی ہے۔

#### (۴)\_مكان كااتحاد:

مثلاً زید جالس فی الدار وزید لیس بجالس فی السوق و یک لیس بجالس فی السوق و یک ماتھ ایس نین زید گریس بیٹا ہے اور بازار میں نہیں بیٹھا ہے۔ یہاں زید کا بیٹھنا گھر کے ساتھ منسلک ہے اور نہیٹھنا بازار سے متعلق ہے۔ لہذا کوئی تعارض نہیں اسلیے کہ مکان کا اختلاف ہے۔
(۵)۔ شرط کا اتحاد:

## كل حيوان انسان بشرط كونه ناطقاً وبعض الحيوان ليس بانسان بشرط كونه لأناطقاً ث

اس جملہ کا مطلب ہیہ ہے کہ'' ہر حیوان انسان ہے بشرطیکہ وہ بولنے والا ہو۔ اور بعض حیوان انسان ہے بشرطیکہ وہ بولنے والا ہو۔ اور بعض حیوان انسان ہیں ہیں بشرطیکہ کہ وہ نہ بولنے والے ہوں ، یہاں کوئی اختلاف نہیں اس لیے کہ دونوں جملوں میں شرط مختلف ہے۔

#### (٢) اضافت كااتحاد:

"زيداب لعمرو وزيد ليس باب حاملٍ"

یعنی زیدعمرو کاباپ ہے اور زید حامد کا باپ نہیں ہے۔ یہاں بھی تناقض نہیں ہے اسلیے کہ اضافت مختلف فیہ ہے۔

## (4) قوت وفعل كالتحاد:

"كل انسان كاتب بالقوة وبعض الانسان ليس بكاتب بالفعل" -

لیعنی ہرانسان لکھنے کی قوت اور طاقت رکھتا ہے اور بعض انسان فعل کے اعتبار سے کا تب نہیں ہیں۔ یہال قوت اور فعل میں اختلاف ہے لہذا تناقض نہیں ہے۔

## (۸)\_جزودکل کااتحاد:

مثلاً ''بعض الزنجی اسو دوکل زنجی لیس با سود' ٔ ق یعنی زنجی کا بعض بدن اسود ہے اسلیے کہ دانت سفید ہیں اورکل زنجی اسود اسلیے نہیں کہ دانت سفید ہیں۔ یہاں جزواورکل کا اختلاف ہے۔

## (٩)\_انتحارتميز:

مجھی بھی بھی تمیز کے اختلاف کی وجہ سے بھی تعارض دفع ہوجاتا ہے۔ مثلاً زیں طیب نسباً کہ زیرنسب کے اعتبار سے اچھا ہے وزیں لیس بطیب خلقاً اور زیداخلاق کے لحاظ سے اچھانہیں ہے ہی دونوں میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ (۸۔الف)

## "اختلاف، تعارض یا تناقض کے ردی تقلی دلیل"

سورة النساء ميں الله رب العزت ارشا دفر ماتے ہیں۔

وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوْا فِيْدِ اخْتِلاَ فَا كَثِيْرًا ۞ (الناء ٨٢:٣) اگريه کلام کی انسان کا بوتا اور الله رب العزت کی طرف سے نازل نه بوتا جیسا که مشرکین اور منافقین اپنی باطنی جہالت کی بنا پر اِسکے کلام الٰہی ہونے کا انکار کرتے ہیں تو آئمیں شدید تضاد اور اضطراب پایاجا تا جبکہ ایسانہیں ہے ہیں بیمنزل من اللہ ہے۔ ابن عباس "قادہ اور ابن زید کے قول کے مطابق اس آیت میں اختلاف سے مراد تناقض ہے۔ (9) امام شافعی اس ضمن میں فرماتے ہیں:

"ان الاختلاف بين المكلفين في بعض معانيه أومسائله لا يستلزم أن يكون فيه نفسه اختلاف، فقد اختلفت الأمم في النبوات ولم يكن ذلك دليلاً على وقوع الاختلاف في نفس النبوات، واختلفت في مسائل كثيرة من علوم التوحيد، ولم يكن اختلافهم دليلاً على وقوع الاختلاف فيما اختلفوافيه، فكذلك مانحن فيه، واذا ثبت هذا، صح منه ان القرآن في نفسه لااختلاف فيهن "(١٠)

"قرآن کے بعض معانی اور سائل کے بارے میں مکلفین کا آپس میں اختلاف اس بات کو ضروری اور لازمی نہیں قرار دیتا کہ قرآن میں نی نفسہ بھی اختلاف پایا جائے جیسا کہتمام امتیں نبوت کے اعتبار سے مختلف تھیں یعنی ہرامت کی طرف الگ نبی آیا۔ یہ بات نفسِ نبوت میں اختلاف کے واقع ہونے پردلیل نہیں بنتی۔ اسی طرح علوم توحید کے بہت سے سائل میں حقیقاً میں مکلفین کا اختلاف موجود ہے۔ اُن کا یہ اختلاف ان سائل میں حقیقاً اختلاف کے بائے جانے کی دلیل نہیں ہے۔ اسی طرح اس مسئلے میں جو اختلاف کے بائے جانے کی دلیل نہیں ہے۔ اسی طرح اس مسئلے میں جو زیر کتب ہے۔ جب یہ بات ثابت ہوگئ تو یہ کہنا بھی صحیح ہے کو نفس قرآن میں زیر کتب ہے۔ جب یہ بات ثابت ہوگئ تو یہ کہنا بھی صحیح ہے کو نفس قرآن میں کسی قشم کا اختلاف نہیں'۔

## آیات میں تعارض یا تناقض کے رد کے عقلی دلائل:۔

عقلی اعتبار ہے بھی آیات کا آپس میں متعارض یا تناقض ہونا محال ہے، چند ایک عقلی

دلائل ذكر كيے جارہے ہيں۔

اول: قرآن کی آیات میں تعارض کے پائے جانے یاان کے مفہوم میں تضاد کے ہونے سے اللہ رب العزت کے لیے ایسے شرعی امور کو قائم کرنے سے عاجز ہوتا جو تعارض یا اختلاف سے خالی ہول۔ اور معاملات کے انجام سے جاہل ہونا ثابت ہوتا ہے ہیں عجز و جہالت دونوں کا عقلی اور شرعی کا ظ سے ذات باری تعالی سے انکار واجب ہے۔

دوم: - شریعت کواسلیے نازل کیا گیا ہے تا کہلوگوں کے درمیان سے اختلافات کوختم کیا جائے۔ پس اگرآیات میں اختلاف اور تعارض پایا جائے گاتو قرآن کا نزول ہی لوگوں میں فتنہ کا باعث ہوگا۔ اِس صورت میں لوگوں کے لیے فتنہ سے بچاؤ کی صورت بیہوگی کہوہ شریعت پڑمل نہ کریں۔ حالانکہ کسی بھی عاقل کا بیقول نہیں ہے جو کہ اللہ تعالی کی حکمت اور مخلوق پر آسکی رحمت اور لطف وعنایت سے واقف ہو۔

سوم: ۔ ادلہ شرعیہ میں تعارض یا اختلاف کا پایا جانا اِن چاراحقالات میں ہے کسی ایک سے خالی نہ ہوگا اور بیہ چاروں احتمالات ہی باطل ہیں۔

ا:۔ان دومتعارض نصوص پرعمل کرنے سے متناقضین کا اجتماع لازم آئے گا جو کہ نہ صرف باطل ہے بلکہ تکلیف مالا بطاق ہے۔

۲:۔اگران دونوں متعارض نصوص پر عمل نہ کیا جائے تو اس سے بیہ بات لازمی طور پر سامنے آئے گی کہ اللہ تعالی نے ان دونوں احکامات کوعبث اور بے کارنازل کیا ہے۔

سا:۔اگرمتعین طور پر اِن میں سے کی ایک نص پر ممل کیا جائے جسکی ترجیح کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ توبیہ چیز دین میں خواہش اورنفس کی پیروی کی علامت ہے۔

سن۔ بغیرتعیین کے تخییر کے طور پر اِن میں سے کسی ایک نص پر عمل کرنا اُس فعل کے جائز ہونے اور دوسرے فعل کے جائز ہونے اور دوسرے فعل کے جائز ہونے اور متضاد دوسرے کے مخالف اور متضاد

-4

پی اس ساری بحث سے ثابت ہوا ہے کہ قر آن کریم کی آیات میں حقیقاً اختلاف اور تعارض کا پایا جانا عقلاً اور شرعاً قمنع ہے۔ زنادقہ اور طحدین نے قر آن میں حقیقاً تعارض کے وقوع کا دعوی کیا تھا۔ اُن کے ردمیں کئی علاء نے کتب تکھیں۔ اور ایسی آیات جن میں بظاہر تعارض کا وهم پیدا ہوتا تھا۔ اُن آیات کی تاویلات ذکر کیں صحابہ میں سب سے پہلے ابن عباس سے اس بارے میں کلام ثابت ہے اور علامہ جلال الدین سیوطی لکھتے ہیں کہ اس سلسلے میں سب سے پہلے قطرب نے کتاب کھی تھی ۔ (۱۱)

## آيات كي اقسام:

يس آيات كے تعارض يا تناقض كى درج ذيل دواقسام ہيں۔

ا\_آيات ِقرانيكا آيس مين تعارض

٢- آيات قِرانيه كالشيخ حديث نبوى مالى تَلاَيْكِم سے تعارض

## اول: آیات قرآنیکاآپس میس تعارض اوراً سکے اسباب:۔

ال سلسلے میں علامہ زرکشیؒ نے اپنی کتاب'' البرهان' میں چندا سباب ذکر کیے ہیں جن کو علامہ سیوطی نے اپنی 'الا تقان' میں نقل کیا ہے۔ (۱۲) جو کہ درج ذیل ہیں۔

۲۔اختلاف ِزمال

۸ مخبر به کے مختلف اطوار واحوال

۲-انتلاف قراءت

ا\_اختلاف موضوع

س اختلاف مكال

۵-اختلاف باعتبار جهات یاوجوه

۷۔اختلاف جہت فعل

#### اختلاف موضوع: \_

اس کامیمطلب ہے کہ ایک قرآن پڑھنے والابعض اوقات دوآیات کو جنکامفہوم بظاہر ایک دوسرے کے مخالف ہوتا ہے ایک ہی موضوع سے متعلق سمجھتا ہے اور اُسے اُن کے درمیان تعارض یا تضاد کا وہم ہوتا ہے حالانکہ وہ دونوں آیات اپنے خاص معنی پر دلالت کررہی ہوتی ہیں اور

موضوع کے اعتبار سے بھی ایک دوسرے سے جدا ہوتی ہیں۔ اسکی الانقان سے دومثالیں ذکر کی جارہی ہیں جو کہ درج ذیل ہیں۔

#### امثله:

ا- (فَإِنْ خِفْتُمْ ٱلْآتَعْبِالُوْافَوَاحِدَةً)(الناء٣:٣)

اس ہے متعلق دو سری آیت ہیہ۔

وَ كُنْ تَسْتَطِيعُوْا أَنْ تَعْدِيلُوا بِكِنَ النِّسَاءِ وَكُو حَرَضَتُمُ (الناء ١٢٩٠)

یہاں اس مثال میں پہلی آیت سے عدل کاممکن ہونا سمجھ میں آتا ہے اور دوسری آیت ہے۔ عدل کی نفی ہور ہی ہے لہذا یہاں ان دونوں آیات کا مفہوم بھی مخالف ہے اور یہ دونوں ایک ہی ا موضوع سے متعلق محسوس ہوتی ہیں۔

پس اس اشکال کا جواب بید میا گیا ہے کہ یہاں پہلی آیت بیویوں کے حقوق کوادا کرنے کے اعتبار سے ہے اور دوسری آیت دلی میلان کی بابت ہے کیونکہ اسی معاملے میں انسان اپنے او پر قدرت نہیں رکھتا ہے۔ (۱۳)

۲: - الله رب العزت كاارشاد بـ

يَاكِيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا التَّقُواالله كَتَّ تُفْتِهِ (ٱلمران ١٠٢:٣)

اورسورة التغابن میں ارشاد ہوتا ہے۔

فَأَتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْنُمُ (التفابن ١٦:١٢)

پہلی آیت میں ایمان والوں کو تھم دیا جارہا ہے کہ اللہ سے ڈرو، جیسا کہ ڈرنے کا حق ہے۔
اور دوسری آیت میں استطاعت اور طاقت کے مطابق تقوی اختیار کرنے کا تھم ہورہا ہے بظاہر دونوں
آیات ایک دوسرے کے مخالف معلوم ہوتی ہیں۔
جلال الدین سیوطی اسکے جواب میں نقل کرتے ہیں۔

"حمل الشيخ ابوالحسن الشاذلي الآية الاولى على

التوحيد. بدليل قوله بعد ها: (وَ لاَ تَمُوْتُنَّ إِلاَّ وَ اَنْتُمْ اللَّهُ وَ اَنْتُمْ اللَّهُ وَ اَنْتُمْ اللَّهُ وَ اَنْتُمُ اللَّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

یعنی ابوالحسن شاذلی فرماتے ہیں کہ پہلی آیت تو حید سے متعلق ہے۔ (یعنی اللہ کی وحدانیت میں کسی قسم کی کوتا ہی یا کمی کی گنجائش نہیں ہے) اور دوسری آیت اعمال سے متعلق ہے کہ ایمان اور معرفت کامل ہونی چاہیے۔ البتہ اعمال میں تم اپنی استطاعت کے مطابق کوشش کرو۔ اور ایک قول اس تعارض کو دور کرنے میں نسخ کا ہے یعنی دوسری آیت نے پہلی آیت کومنسوخ کردیا ہے۔

#### (٢) داختلاف مكان:

مثلاً بعض اوقات کھھ آیات مفہوم کے اعتبار سے ایک دوسرے کے خالف محسوں ہورہی ہورہی ہوتی ہیں حالانکہ حقیقاً ایسانہیں ہوتا کیونکہ یہ باہم متعارض آیات میں سے ایک آیت ایک خاص جگہ یا مقام کے ساتھ خاص ہوتی ہے یا مقام کے ساتھ خاص ہوتی ہے یا مقام کے ساتھ خاص ہوتی ہے ہیں اس طرح سے پیش آنے والا اشکال ختم ہوجاتا ہے۔

#### امثله:

الله رب العزت فرماتے ہیں۔

ال آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے دن گنہگاروں اور کافروں کو اندھا' گونگااور بہرااٹھایا جائے گا۔ حالانکہ دوسری گئ آیات میں کافروں کادیکھنا، سنتااور بولنا ثابت ہوتا ہے۔ جیسے وَ رَاَ الْہُ جُرِمُونَ النَّارَ فَظَنَّوْاً اَنَّهُمْ قُواقِعُوها (الکہفہ ۱۹۳۱) اور گنہگار جھنی کہ دواسی میں جھو نکے جانے والے ہیں۔ اور گنہگار جھنامعلوم ہوتا ہے۔ اس آیت سے کافروں کادیکھنامعلوم ہوتا ہے۔

إِذَا رَاتُهُمْ مِنْ مَّكَانٍ بَعِيْدٍ سَبِعُوْالَهَا تَغَيُّظًا وَّ زَفِيْرًا ۞ وَ إِذَا الْفَاتُهُمُ مِنْ مَّكَانًا ضَيِّقًا مُّقَرَّنِيْنَ دَعُواهُنَا لِكَ ثُبُوْرًا ۞ الْفَرَقَانَ ١٣٠٤٥)

اوران دونوں آیتوں سے ان کاسننا اور بولنامعلوم ہوتا ہے۔اس اشکال کا جواب امام ابن جریر طبری اپنی تفسیر میں اس طرح ہے دیتے ہیں۔

قيل: جائزان يكون ماوصفهم الله به من العبى والبكم والصم يكون صفتهم في حال حشر هم الى موقف القيامته. ثمّ يجعل لهم اسهاع و أبصارو منطق في احوال أخر غير حال الحشر. "(١٥)

لین اس اشکال کا میہ جواب دیا گیاہے کہ ہوسکتاہے کہ اللہ تعالی نے ان کے گونگے ، بہرے اور اندھے ہونے کی جوصفت ذکر کی ہے وہ قیامت کے دن حشر کے ساتھ خاص ہواور پھر حالت حشر کے علاوہ دوسرے احوال میں ان کو قوت ساعت ، بصارت اور قوت گویائی عطا کر دی گئی ہو۔
۲:۔ارشاد ہوتا ہے۔

وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَّسُنُولُونَ ﴿ (السافات: ٢٣) ترجمه: يعنى أنكوهُم اواوران سے يوچھا جائے۔ ايک اور جگہ الله رب العزت فرماتے ہیں۔ فَكُنَسُنَكُنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ اِلْدِيهِمُ وَ لَنَسْنَكَنَّ الْمُرْسَلِينَ ۚ (الاعراف: ١:٧) ترجمہ: پھرہم اُن لوگوں سے ضرور پوچھیں گے جن کے پاس پیغمبر بھیجے گئے۔ اور سورة رحمن میں ارشاد ہوتا ہے۔

فَيَوْمَبِينِ لاَ يُسْتَلُ عَنْ ذَنْبِهَ إِنْسُ وَ لاَجَأَنَّ ﴿ (الرَّن ٥٩:٥٥) "اس دن كى جن وانس سے نہيں يو چھا جائے گا"۔

پہلی دوآیات سے معلوم ہوتا ہے کہ حشر کے دن سب سے سوال وجواب ہوں گے جبکہ سورة الرحمٰن کی آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ کس سے کوئی سوال نہیں کیا جائے گا۔

وحمله غیره علی اختلاف الاماکن، لان فی القیامة مواقف کثیرة ففی موضع لیساً لون و فی آخر لالیساً لون (۱۲) ترجمه: پی امام سیوطیؓ نے اِسکی تادیل اس طرح ذکری ہے کہ یہ آیات جگہوں کے اختلاف پرمحول ہیں۔ کیونکہ قیامت میں وقوف کی جگہیں بکثرت ہوں گان میں ہے کہ پرلوگوں سے سوال کیا جائے گا اور کی مقام پر پرسش نہ ہوگی'۔

## مخربه کے مختلف اطوار واحوال: ۔

ال کامطلب ہے کہ بہت ی آیات میں ایک ہی چیز کاذکر مختلف الفاظ کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ ہے۔ ہہت ی آیات میں ایک ہی چیز کاذکر مختلف الفاظ کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ جس سے قاری قر آن کو اشکال واقع ہوتا ہے حالانکہ در حقیقت اُن آیات میں ایک ہی چیز کی مختلف صور توں اور حالتوں کی خبر دی جارہی ہوتی ہے۔

امثله

اِنَّ مَثَلَ عِنْسَى عِنْدَاللهِ كَمَثَلِ الدَمَ لَخَلَقَة مِنْ ثُرَابٍ ثُمَّرَ قَالَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴿ وَلَا لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ۞ (آل مران ٩:٩٥)

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آ دم علیہ السلام کی پیدائش تر اب یعنی مٹی سے ہوئی۔

دوسری آیت میں پیدائش آدم کاذکراس طرح ہے۔

وَ لَقَالُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ مِّنْ حَمَاٍ مَّسَنُوْنٍ ﴿ (الجر ٢١:١٥) ال آیت سے پت چلتا ہے کہ آدم کا مادہ خلیق صلصال یعنی خشک می ہے پھرایک جگدار شادفر مایا۔ فَاسْتَفْتِهِمْ اَهُمْ اَشَدُّ خَلْقًا اَمْ مَّنْ خَلَقْنَا اللَّا خَلَقَنْهُمْ مِّنْ طِيْنٍ لَاّذِبْ ﴿ (المافات ٢١:٣٤)

یہاں طین لازب سے مراد' چکنی مٹی' ہے۔ اِی طرح سورۃ رحمن میں ارشادہوتا ہے۔ خکنی الْاِنسکان مِن صَلْصَالِ کَالْفَحَّادِ ﴿ (الرحمن ۱۳:۵۵) یعنی انسان کو کھنکھناتی مٹی (یعنی شیکرا) سے پیدافر مایا۔

اب ان تمام آیات میں مخبر بہ یعنی آ دم کے مادہ تخلیق کا ذکر ہے اب یہاں اس شمن میں نہ صرف الفاظ مختلف ہیں بلکہ ان کے معانی بھی مختلف ہیں۔ کیونکہ صلصال حماء کے علاوہ دوسری چیز ہے اور حماء تر اب کے سواشے دیگر ہے۔

"انه ذكر اطوار ذلك التراب، فذكرطورة الأول بقوله: (من تراب) ثمّ بل فصار طينالازبا، تمّ خمّرفصار حماء مسنونا، ثم يبس فصار صلصالاًكالفخار، وهذا واضح والعلم عندالله تعالى" (١٤)

بعض اوقات ایک قاری قر آن کی کھھ آیات پڑھتاہے اور ان میں ایک ہی مضمون ذکر

ہوتا ہے کیکن اُن میں الفاظ کا اختلاف پایاجاتا ہے جسکی وجہ سے پڑھنے والے کو تعارض کا وہم ہوتا ہے۔ حالانکہ حقیقت میں وہ تعارض نہیں ہوتا ہے۔ بلکہ وہ آیات مختلف اوقات سے متعلق ہوتی ہیں کہ پہلے ایک آیت نازل ہوئی اُسکامفہوم کچھاورتھا پھر دوسری آیت دوسرے وقت میں اتری اُسکا مفہوم پہلی سے مختلف تھا۔ پس بیا ختلاف وقت یاز مانے کے اختلاف سے متعلق ہوتا ہے۔

مثال: ـ

اللدرب العزت كاارشاد موتا ہے۔

وَ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَاعَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثُلِهِ

(البقره ۲۳:۲۳)

ال آیت مبارکہ میں کافروں کو جیلنج کیا جارہا ہے کہ اگر شمصیں ہمارے نازل کردہ قر آن کے بارے میں جو ہم نے اپنے بندے پراُ تارا کچھ شک ہے توتم اس جیسی ایک سورت لے آؤ۔ میں جو ہم نے اپنے بندے پراُ تارا کچھ شک ہے توتم اس جیسی ایک سورت لے آؤ۔ سورة یونس میں ارشاد ہوتا ہے۔

> أَمْرِ يَقُولُونَ افْتَرَامُ عَلَى فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّتُلِهِ (يِسْ ١٠٠٠) يهال بهي ايك سورة كلان كالجيانج كيا جار ها ہے۔

أَمْرِ يَقُوْلُونَ افْتَرْمِهُ لِقُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيْتِ (حوداا:۱۳) اس آیت مبارکه میں کا فرول کوقر آن کی دس سورتوں جیسی سورتیں لانے کا چیلنج کیا جارہا ہے۔ قُلُ لَیْنِ اَجْتَمْعَتِ الْإِنْسُ وَ الْجِنَّ عَلَیٰ اَنْ یَاْتُوْا بِعِنْدِلِ هٰذَا الْقُرْاٰنِ لَا

يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ (نِي الرائيل ١٤:٨٨)

سورة اسراء کی اس آیت مبار که میں اللہ رب العزت فرماتے ہیں کہ اے نبی صلی اللہ آپ آپ کہ دیجے کہ اگر سارے جن وانس ملکر اِس بات پرجمع ہوجا ئیں کہ اس قر آن کا مثل لے کرآئی تیں تووہ نہیں لا سکتے۔

اس آیت ''لمثل هذاالقر آن''کهر پورے قر آن کے متعلق چیلنے کیا جارہا ہے ان آیات میں بظاہرانتلاف نظر آرہا ہے۔

#### تعارض كاحل:\_

مولا نامحمدانورکنگوبی نے اپنی کتاب 'مشکلات القرآن 'میں اسکاحل اس طرح پیش کیا ہے۔
'' بیاختلاف زمان پرمحمول ہے متعدد و متعارض چیننج ایک بی زمانہ میں نہیں کے
گیے بلکہ مختلف زمانوں میں کے بعد دیگرے کیے گئے اور جب دو متعارض
چیزوں کا زمانہ جدا جدا ہوتو تعارض نہیں رھتا بیا ایس ہے کہ کوئی شخص اپنی
تصنیف کے بارے میں چیننج کرے کہ کوئی اس جیسی کتاب تصنیف کر کے
دکھا کے اور ک کتاب نہیں کھ سکتا تو اس جیسی آدھی کتاب کھودے اگر یہ بھی
نہیں تو کم از کم ثلث یار بع یا کم از کم اس کتاب کے کسی ایک مسئلہ کامثل پیش کر
کے دکھا کے اور ایس صورت میں ظاہر ہے کہ کوئی تعارض نہیں ۔' (۱۸)

پی قرآن مجید میں اختلاف زمان سے متعلق اور بھی بہت میں مثالیں موجود ہیں۔ اِن تمام
کواگر مختلف اوقات کی طرف منسوب کردیا جائے تو باسانی تعارض علی ہوجا تا ہے۔

## ۵\_اختلاف جہت فعل

بعض دفعهایک آیت میں فعل اور اس کا فاعل ذکر ہوتا ہے پھر دوسری آیت یا اُسی آیت میں فعل وہی مذکورہ ہوتا ہے۔لیکن اسکا فاعل دوسرا ہوتا ہے اس کوفعل کی جہتوں کامختلف ہونا کہتے ہیں۔ امثلہ

ا:۔اللّٰدربِالعزت فرماتے ہیں۔

قُلْ يَتُوَفِّىكُمْ مَّلَكُ الْهُوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمُ تُرْجَعُونَ ۚ (المجره ١١:٣٢)

پھراللدرب العزت كادوسراقول مبارك ہے:

الله يَتُوفَّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا (الزمر٣٢:٣٩)

ایک اور جگه الله تعالی ارشا دفر ماتے ہیں۔

وَ هُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِم وَ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً لَا حَتَّى إِذَا جَآءَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُوْنَ ۞ (الانعام٢:١١)

ان آیات کو پڑھنے والے کے ذھن میں اشکال وار دہوتا ہے۔ وہ اس طرح کہ یہاں تینوں جگہ نوفی ) یعنی وفات وینا ایک ہے اور اسکی نسبت تینوں آیات میں مختلف اسماء کی طرف کی گئ جگہ مثلاً بہلی آیت سے بینة جلتا ہے کہ ملک الموت کی طرف فعل توفی کی نسبت کی جار ہی ہے۔ ہے۔ مثلاً بہلی آیت سے بینة جلتا ہے کہ ملک الموت کی طرف فعل توفی کی نسبت کی جار ہی ہے۔

جبکہ دوسری آیت میں اللہ عزوجل کی طرف نسبت ہور ہی ہے اور تیسری آیت میں اللہ کے رسولوں یعنی ملائکہ کی طرف اسکی نسبت ہور ہی ہے اس اشکال کا جواب علامہ تشقیطی این کتاب وقع ایہام الاضطراب میں اس طرح دیتے ہیں۔

"والجواب عن هذا ظاهر وهو أن اسناد التوفى الى نفسه: لأن ملك الموت لا يقدر أن يقبض روح أحد الآباذنه ومشيئته تعالى: (وَمَا كَانَ لِنَفْسِ اَنْ تَمُوْتَ اللَّهِ بِإِذْنِ اللهِ كِتْبًا مُّهُ جَّلًا \*) (آلعران ١٣٥٠٣)

وأسنده لملك الموت: لأنه هوالمامور يقبض الارواح، وأسند للملائكة: لأن ملك الموت له أعوان من الملائكة تحت رئاسته، يفعلون بأمره، وينزعون الروح الى الحلقوم. فيأخذ ها ملك الموت، والعلم عند الله تعالى -

ترجمہ: اس کا جواب بالکل واضح ہے وہ سے کہ فعل تو فی کی نسبت ذاتِ باری کی طرف ہے کیونکہ ملک الموت اللہ کی اجازت اور مشیت کے بغیر کسی کی روح قبض نہیں کر سکتے جیسا کہ اللہ کا فرمان ہے (اور کوئی اللہ کے حکم کے بغیر نہیں کر سکتے جیسا کہ اللہ کا فرمان ہے (اور کوئی اللہ کے حکم کے بغیر نہیں کر سکتا لکھا ہوا ہے ایک وقت مقرر) اور اس کی نسبت ملک الموت کی

طرف کی گئی کیونکہ ارواح کوتبض کرنے پروہی مامور ہے اور فرشتوں کی طرف
نسبت اس لیے کی کہ ملک الموت کے زیر سایہ کئی فرشتے ان کے ہمنوا ہیں جو
ان کے حکم کے مطابق امور سرانجام دیتے ہیں۔ اور روح کوحلق سے تھینچ کر
نکالتے ہیں پھر ملک الموت اُسے تھام لیتے ہیں۔ حقیقی علم اللہ ہی کو ہے۔
کا: اسی قبیل سے یہ مثال بھی ملتی ہے۔

وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَلْمِي (الانفال ١٤:٨)

اس آیت مبارکہ میں پہلے رسول سائٹ آئیے ہم سے فعل رمی کی نفی کی جارہی ہے اور پھراس کے ساتھ ہی (اذرمیت) سے فعل رمی کا اثبات کیا جارہا ہے۔ اس اشکال کا جواب علامہ سیوطی نے الا تقان میں اس طرح ذکر کیا گیا ہے۔

## اختلاف بااعتبار جهات ياوجوه: \_

ال سے مرادیہ ہے کہ مفہوم کے اعتبار سے جوآیات قاری کو ایک دوسرے سے خالف محسوب ہوں ہوں ہوں وہ در حقیقت مختلف جہات پر محمول ہوتی ہیں۔ یاان کامعنی مختلف صور توں کو ظاہر کر رہا ہوتا ہے۔ اگر ایک آیت ایک صورت پر محمول کی جائے گی تو دوسری آیت دوسری صورت پر محمول کی جائے گی تو دوسری آیت دوسری صورت پر محمول کی جائے گی اس طرح تعارض باتی نہیں رہے گا۔

اَکَنِیْنَ اُمَنُواْ وَ نَظْمَیْ فِی قُلُوبُهُمْ بِنِ کُرِ اللّٰهِ ﴿ (الرعد ٢٨:١٣) '' اور جولوگ ایمان لائے ان کے اللّٰہ کے ذکر سے اطمینان حاصل کرتے ہیں''۔

اس کے ساتھ سیار شاد ہوا:

رانتها المُوَّمِنُوْنَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ (الانفال:٢) "بنها المُوَّمِنُونَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ (الانفال:٢) "بنه المان والله والله

ان دونوں آیتوں کو مقابلہ میں لا کر دیکھنے سے بیر گمان پیدا ہوتا ہے کہ وجل (تر سندگی) طمانیت (سکون وسکین قلب) کےخلاف امرہے۔اس کا جواب بیہ ہے کہ:۔

''أن الطمانية تكون بانشراح الصدر بمعرفة التوحيد، والوجل يكون عند خوف الزيغ والذهاب عن الهدى، فتوجل القلوب لذلك، وقد جمع بينهما في قوله: (تَقُشَعِرُ مُنهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ \* ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ اللهِ فَالْرَبُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ وَ اللهِ فَالْمُ اللهِ اللهِ فَالْمُ اللهِ اللهِ اللهِ فَالْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

لیعنی طمانیت معرفت توحید کے ساتھ شرح صدر حاصل ہونے سے پیدا ہوتی ہے اور وجل (خوف، کانپنا) لغزش کا خوف ہونے کے وقت اور راہ راست سے بھٹک جانے کے خیال سے دل کانپ اٹھتے ہیں۔اورایک موقع پر بیدونوں کوایک ہی آیت میں جمع کردیا گیا ہے وہ بیہے۔

تقشعرمنه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلود هم و قلوبهم الى ذكر الله عمر و قلوبهم الى ذكر الله ٢: - اى طرح ان آيات مين بحى اشكال وارد موتا بـ

وَ مَا مَنَعَ النَّاسَ اَنُ يُّؤُمِنُوۤا اِذْ جَاءَهُمُ الْهُلٰى وَ يَسْتَغُفِرُوْا وَ مَا مَنَعَ النَّاسَ اَنُ يُّؤُمِنُوۤا اِذْ جَاءَهُمُ الْهُلٰى وَ يَسْتَغُفِرُوْا وَيَهُمُ الْعَنَابُ قُبُلًا هَ الْكَالِيْنَ اَوْ يَاتِيَهُمُ الْعَنَابُ قُبُلًا هَا الْكَالِيْنَ اَوْ يَاتِيَهُمُ الْعَنَابُ قُبُلًا هَا (اللهفه ۱۸:۵۵)

ترجمه: اورلوگول نہیں روکا ایمان لانے سے جب پہنی اُن کو یہ ہدایت اور گناہ

بخشوا کیں اپنے رب سے مگر صرف اس بات نے کہ پہنچے اُن پر سم پہلوں کی کہ یا آ کھڑا ہوان پروہ عذاب سامنے کا۔

سورۃ کہف کی اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیآیت اپنے اندرذکر کی گئی دو چیزوں میں سے کسی ایک چیز کے ایمان سے منع کرنے والی شے کے ہونے میں حصر پر دلالت کر رہی ہے۔ پھر اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ

وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنَ يُّوْمِنُو ٓ الذِّجَاءَهُمُ الْهُلَى اِلَّا اَنَ قَالُوْاَ اَبَعَثَ اللَّهُ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ: اورلوگوں کوروکا نہیں ایمان لانے سے جب پہنچی اُن کو ہدایت مگرای بات نے کہ کہنے لگے اللہ نے بھیجا آ دمی کو پیغام دے کر۔

سورۃ کہف کی آیت ایمان سے روکنے والی دو چیزوں میں سے کسی ایک کے حصر پر دلالت کررہی تھی اور یہاں سورۃ الاسرآء کی آیت ان دونوں کے علاوہ ایک تیسری چیز کو حصر کے ساتھ مانع ایمان ثابت کررہی ہے اس مقام پرمفسرین نے اس اشکال کو دور کیا ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی نے عبدالسلام کے حوالے سے اس اشکال کا جواب دیا ہے۔

"بأنّ معنى الا ية الاولى: وما منع الناس أن يومنوا الا ارادة أن تأتيهم سنة الاولين من الخسف أوغيره، اويأتيهم العذاب قبلا في الآخرة. فأخبرانه أرادان يصيبهم أحد الأمرين، ولا شك أن ارادة الله مانعة من وقوع ماينا في المرادي فهذا حصر في السبب الحقيقي لأن الله هو الهانع في الحقيقةي

ومعنى الآية الثانية: وما منع الناس أن يومنوا الآ استغراب بعثه بشرا رسولا-لان قولهم ليس مانعاً من الایمان، لاقه لایصلح لذلك وهویدل على الاستغراب بالا لتزام، وهوا لمناسب للمانعیة، واستغرابهم لیس مانع حقیقیاً بل عادیا لجواز وجود الایمان معه بخلاف ارادة الله تعالی فهذا حصر فی المانع العادی، والا ول حصر فی المانع الحقیقی فلاتنا فی أیضاً " (۲۲) پلی آیت کمعن بی لوگول کو بجزای کاورکی چیز کاراده نے ایمان لانے سے متع

نہیں کیا کہ اُن کے پاس بھی زمین کے اندرزندہ اتاردیے جانے یا اس طرح کے وہ دوسرے عذاب آئیں جو کہ اگلوں پر آ چکے ہیں۔ یا ہے کہ ان پر آخرت میں عذاب اُن کے سامنے آ کھڑا ہو۔ پس اللہ تعالی نے یہ خبر دی ہے کہ اس کا ارادہ ایمان نہ لانے والے بندول کو ان دو مذکورہ باتوں میں سے کسی ایک بات کی زدمیں لا ناتھا۔ اس میں شک نہیں کہ اللہ تعالی کا ارادہ مراد کے منافی امر کے وقوع سے مانع ہوتا ہے۔ پس یہ قیقی سبب میں ممانعت کا حصر ہے کیونکہ دراصل ذات باری تعالی ہی مانع ہے۔

دوسری آیت کے معنی یہ ہیں کہ لوگوں کو ایمان لانے سے سوائے اس بات کے سی امر نے معنی ہیں کہ لوگوں کو ایمان لانے سے سوت جرت تھی۔ کیونکہ غیر مونین کا قول ہر گز ایمان سے مانع نہیں ہے۔ کیونکہ وہ اس قابل ہی نہیں۔ اور بیالتزام کے استغراب پر دلالت کرتا ہے۔ مانع کی صلاحیت کے مناسب یہی ہے۔ اور ان کا جیران ہونا (استغراب) حقیقی مانع نہیں بلکہ مجازی مانع ہے۔ کیونکہ استغراب کے ساتھ ساتھ ایمان کا وجود بھی ممکن ہے۔ بخلاف مانع نہیں بلکہ مجازی مانع ہے۔ کیونکہ استغراب کے ساتھ ساتھ ایمان کا وجود بھی ممکن ہے۔ بخلاف ارادہ اللی کے (کہ اس کے ساتھ ایمان کا وجود ناممکن ہے) تو یوں یہ حصر مجازی مانع کے اعتبار سے ہو ارادہ اللی کے (کہ اس کے ساتھ ایمان کا وجود نیمان کے اعتبار سے ہو ارادہ اللی کے (کہ اس کے ساتھ ایمان کا وجود ناممکن ہے) تو یوں یہ حصر مجازی مانع کے اعتبار سے ہو ارادہ اللی کے در کہ اس کے ساتھ ایمان کا وجود ناممکن ہے۔ اور پہلا حصر حقیق مانع کا تھا تو یوں کوئی منا فات نہیں۔

#### اختلاف قرأت: ـ

لفظ قر اُت کی تعریف اس طرح بیان کی گئے ہے

"علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها، معزّواً

لناقله''\_ (۳۳)(۲۳)

ترجمہ: کلمات قرآنی کی ادائیگی اور ادائیگی میں اختلاف کی کیفیت کاعلم جبکہ ادائیگی میں اختلاف کی کیفیت کاعلم جبکہ ادائیگی اس کے ناقل کی طرف منسوب کی گئی ہو۔

اور قرات کا ختلاف تین احوال پر مبنی ہے۔

"احدها: اختلاك اللفظ، والمعنى واحد

والثانى: اختلاف اللفظ والمعنى جبيعاً، مع جواز أن يجتمعا في شي واحد، لعدم تضاداجتماعهما فيه\_

والثالث: اختلاف اللفظ والمعنى مع امتناع جواز أن يجتمعاً في شيء واحد، لاستحالة اجتماعهما فيه \_

(۱) لفظى اختلاف جبكه معنی ایک ہو۔

(۲) لفظ اورمعنی دونوں کا اختلاف ہولیکن وہ دونوں ایک معنی یاایک چیز میں ایکھٹے ہوں ان کے اجتماع میں تضاد نہ ہو۔

(۳) لفظ اورمعنی دونوں کا اختلاف جب که دونوں ایک امر میں جمع نه ہوسکیں کیونکہ ان کا اجتماع محال

امثله:

ا:اس کی واضح مثال الله رب العزت کایہ قول مبارک ہے۔

بَلْ عَجِبْتُ وَ يَسْخُرُونَ ﴿ (الصافات ١٢:٣٧)

اس آیت مبارکہ میں لفظ عجبت کو جمزہ ، کسائی اور خلف نے تاء کے ضمہ کے ساتھ پڑھا ہے۔ (بل عَجِبْتَ وَیَسْخُرُونَ ﴿) اور باقی قراء نے اس کوفتہ کے ساتھ پڑھا ہے جیسا کہ ابن جرزی کے اس قول سے پنہ چلتا ہے۔

" ومن اوضح الامثلة على ذلك، مأور د في قوله تعالى: (بكُ

عَجِبْتَ وَ يَسْخَرُونَ ﴿ السانات ١٣٤ عيث قرأ حمزة، كَرِبْتُ وَ يَسْخَرُونَ ﴿ السانات ١٣٤ عيث قرأ حمزة، كسائى وخلف بضم التاء (بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونِ ﴾ وقرأ الباقون بفتحها ـ " (٢٥)

ضمه كاقرات كما تهرية يت امام معدول كنزديك مشكل بـ جيرا كه وه كهترين:

"ومن ضمّ التاء فهى قرأة مشكلة" ثمّ بيّن رحمه الله وجه الاشكال باعتبار أنها تكثبّ العجب لله وعزوجل." (٢٦)

پی امام محدوی فرماتے ہیں کہ تاء کے ضمہ کے ساتھ بیقر اُت مشکل ہے پھروہ اِس اشکال کی وجہ بیان کرتے ہیں کہ اس قرائت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے لیے عجب کا اثبات ہوتا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ انفعالی کیفیات سے منزہ ہیں۔ شرت کا لحضری المقری سے اس لیے ضمہ والی قرائت کا انکار ضروری ہے۔ یہاں تک کہ وہ فرماتے ہیں۔

"ان الله لا يعجب من شئ، وانها يعجب من لا يعلم" (٢٧)
"ب تنك الله تعالى كوكسى چيز كا تعجب نهيس موتا هم - بيشك تعجب أسى كوموتا هم جوكه جانتانهيس به - "

پس اس مثال سے واضح ہوا کہ قر اُت کا متعد داور مختلف ہونا بھی قر آن کے معنی میں اشکال کاباعث بنتا ہے۔ادرا کثر اھل علم نے بصد شوق ورغبت اس موضوع پرمستقل کتابیں کھی ہیں۔ معے

دوم: آیات کا مجمح حدیث نبوی مقطیلیم سے تعارش:

یہ بھی قرآن کے مفہوم سمجھنے میں اشکال کا باعث ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ بعض دفعہ ایک قرآن پڑھنے والا قراُت کے دوران قرآن کی کسی ایک آیت یا چندآیات کو اُن احادیث نبویہ کے مخالف اور متضاد سمجھتا ہے کہ جن کو وہ پہچانتا ہے۔

پس قرآن اوراجادیث نبویه بیددونوں شریعت کے بنیادی مصادر ہیں۔اس اعتبار سے پیہ

موضوع نہایت اہمیت اور تو جہ کا حامل ہے اس کی مثال درج ذیل ہے۔ سورة بقرہ میں ارشاد ہوتا ہے۔

نِلُكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعُضَهُمُ عَلَى بَعْضٍ (القرة٢٥٣:٢٥)

الله رب العزت کا بیقول بظاہر اس حدیث مبار کہ سے متعارض محسوں ہوتا ہے۔ارشاد ؟ ۔ نبوی سالٹھا کیا ہے۔

"لا تفضّلوا بين انبياء الله" (٢٨)

اں تعارض کے اہل علم نے بہت سے جوابات دیے ہیں ان جوابات کو حافظ ابن کثیر نے ایک جلد میں ذکر کیا ہے۔ مثلاً

احدها: أن هذا كان قبل ان يعلم بالتفضيل، وفي هذا نظر

الثانى: أن هذا قاله من بأب الهضم والتواضع

الثالث: أنّ هذا نهى عن التفضيل في مثل هذه الحالة التي تحاكموا فيها عند التخاصم والتشاجر ن

اربع: لاتفضلوا بمجرد الآراء والعصبية ي

تیسرا بخواب بیہ ہے کہ تفضیل کی نہی اس صورت میں ہے کہ جب انبیاء کے مابین تخاصم اور مشاجرت میں محاسم مقصود ہو۔

چوتھا جواب یہ ہے کہ مخص عصبیت کہ وجہ ہے باہم فضیلت کے معیار پر قائم نہ کرؤ۔ پانچوال جواب یہ ہے کہ فضیلت کا معیار مقرر کرنا ہی تمھارے بس میں نہیں یہ اللہ کا معاملہ ہے تمھارے ذھے مخص انقیاد وتسلیم ہے اور اس پہایمان لانا ہے۔

امام قرطبی اس آیت کے من میں فرماتے ہیں:

"وأحسن من هذا قول من قال: ان المنع من التفضيل انها هو من جهة النبوة التي هي خصلة واحدة لاتفاضل فيها وانها التفضيل في زيادة الأحوال والخصوص والكرامات والألطاف، والمعجزات المتباينات، وأما النبوة في نفسها فلا تتفاضل (٣٠)

ترجمہ: اس حوالے سے سب سے بہترین جواب یہ ہے کہ تفضیل کی ممانعت خاص اس کیفیت نبوت میں ہے کہ نبوت ایک ایبا وصف ہے جس میں باہم کوئی تفاضل نہیں۔ البتہ تفضیل احوال خصوصیات کرامات وانعامات اور مجزات کے باب میں ضرور ہے۔نفس نبوت میں کوئی معیار تفاضل نہیں۔ (اس میں سب یکسال ہیں)۔

اس کی اورکٹی مثالیں ہیں جو تیسرے اور چوتھے باب میں ذکر کی جائیں گی۔

## حواله جات وحواثق

- (۱) مفردات القرآن: ۲۵۷،۲۵۸
- (۲) زرقانى، محمد عبد العظيم، شيخ، مناهل العرفان في علوم القرآن: ۲۲۸\_۲۲۹، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان، ۲۰۱۰م
- (۳) ولی الله، احبد بن عبد الرحیم، محدث، الفوز الکبید: ۲۱، ۲۲، مترجم عربی، سعید احبد پالن پوری، مکتبه البشری، کراچی، پاکستان، ۱۳۲۱ه
  - (٣) الاتقان: ٢/٢٢٣
  - (۵) الاتقان: ۲۳۰\_۱/۲۳۰
- (٢) عبد اللطيف، البرزنجى، التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية: ١/٢٢، دار الكتب العلمية، ١/٢٨ه
- (4) جمال الدين الاسنوى، نهاية السؤال في شرح منهاج الوصول: ٢/٦٥٢، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ١٣٢٠ه
- (^) غزالى، ابوحامل محمل بن محمل بن احمل، امام. المستصفى من علم الاصول: ٢/٢٣٢، موسسة الرسالة، طا، ١٣١٤؛ ابن قدامه، ابومحمل، عبل الله بن احمل، موفق الدين، روضة الناظر: ٣/١٠٢٩، مكتبه الرشل، ط٣، ١٣١٦ه
- (٨-الف) نعماني، ذاكر حسن، مفتى، تطبيق الآيات:١٢١٣، دارالتصنيف، جامعه عثمانيه، يشاور، ١٢٢٥ه
- (۹) زجاج، ابواسحاق، معانى القرآن واعرابه: ۲/۸۲، عالم الكتب، بيروت، ط۱، هماه
  - (۱۰) الاعتصام: ۳/۳۸۱
  - (۱۱) الاتقان في علوم القرآن: ٢/٥٥
    - (۱۲) الاتقان: ۲/۵۵
    - (۱۱) الاتقان: ۲/۵۱
    - (۱۳) الاتقان: ۲/۵۲

- (١٥) جأمع البيان: ١٥/١٦٤
  - (١٦) الاتقان: ١٥/٦
- (١٤) دفع ابهام الاضطراب: ١٤١
- (۱۸) محمد انورگنگوهی، مشکلات القرآن: ۱۱، اداره تالیفات اشرفیه، سدن
  - (۱۹) دفع ایهام الاضطراب: ۲۲۲
    - (۲۰) الاتقان: ۲/۵۱
    - (۲۱) الاتقان: ۲/۵۷
    - (۲۲) الاتقان: ۲/۵۷
- (۲۳) ابن الجرزى، منجد المقرئين ومرشد الطالبين: ۳۹، دار عالم الفوائد. سعوديه، ط۱، ۱۳۱۹ه
- (۲۳) ابوعمرو الداني، <u>الاحرف السبعه للقرآن:</u> ۲۵. مكتبه مناره، سعودیه. ط۱.
- (۲۵) ابن الجرزی، النشرفی القرأت، <u>العشر، ۲/۲۵۲</u>، مکتبه حدیثة ریاض، سعودیه، سـن
- (۲۲) المهدوی: ابوالعباس. <u>شرح الهدایة.</u> ۲/۳۸۸، مکتبه الرشد، السعودیه، ط۱، ۲/۱۱۸
  - (٢٤) جامع لاحكام القرآن: ١٥/٦٩
- (۲۸) بخاری شریف: کتاب الانبیاء، باب قول الله تعالی (وان یونس لمن المرسلین) (صافات: ۱/۱۰۱)، ۱/۱۰۱، ح ۳۳۱۳
  - (۲۹) ابن کثیر: ۱/۱۷۱۱
  - (٢٠) الجامع لاحكام القرآن، ٢/٢٦٢

# فصل دوم: مشکل القرآن کے اسباب کی دوسری نوع۔۔۔ لغوی ہنجوی اور بلاغی اشکالات

اس نوع میں علم لغت ہنحواور بلاغہ سے متعلق وہ اسباب ذکر کیے جائیں گے جن کی وجہ سے قرآن کریم کی آیات کومفہوم کے اعتبار سے مشکل کہا جاتا ہے۔

الیی آیات کی مفسرین بہت می توجیہات ذکر کرتے ہیں بیہ بات پہلے بھی ذکر کی جاچکی ہے کہ ہم صرف انہیں اسباب کو ذکر کریں گے جن کی مثالیں موضوع میں مذکور تفاسیر میں بآسانی مل' جاتی ہیں یہ اسباب درج ذیل ہیں۔

ا۔ قرآن کے غریب الفاظ

۲\_ تقتریم و تاخیر

س ایجازواخضار

سم۔ اطناب وتکرار

۵۔ کنابیوتعریض

۲\_ مجاز عقلی استعاره

ے۔ التفات

۸۔ اسم ظاہر کی جگہ اسم ضمیر اور اسم ضمیر کی جگہ اسم ظاہر

9۔ انتشارضائر

۱۰۔ حصر

یہاں ان اساب کی فقط تعریفات ذکر کی جائیں اورمفسرین کے اقوال کی روشی میں ثابت کیا جائے گا کہ بیا ساب آیات قرآنیہ میں اشکال پیدا کرنے کاسب ہیں۔ ثابت کیا جائے گا کہ بیاساب آیات قرآنیہ میں اشکال پیدا کرنے کاسب ہیں۔ البتہ قرآن تھیم میں ان کولانے کی تھمتیں اور مقاصد کیا ہیں ان کی تفصیل ذکر نہیں کی

حائے گی کیونکہ ہرآیت اور ہرسب کی کئی حکمتیں مفسرین ،فصحاء اور بلغاء نے ذکر کیں ہیں ان سب کوا حاط تحریر میں لا ناممکن نہیں ہے اجمالاً ان سب کا خلاصہ بیہ ہے کہ کلام کے اندر جو اسلوب میں تبدیلی کی جاتی ہے اس کا مقصد کلام میں تا کیدیا مبالغہ پیدا کرنا عظیم الشان وا قعہ کی طرف اشارہ کرنا، مخاطب کوخوف دلانا یا متوجه کرنا، مخاطب سے بات کو چھیانا، اہم چیز کو پہلے ذکر کر کے اس کی عظمت کی طرف اشارہ کرنا ،کسی کی تحقیراور اہانت کی طرف اشارہ کرنا ، بے اعتنائی کرنایا قرآن کا اعجاز ثابت کر کے دوسروں کواس کامثل لانے سے عاجز کرنا وغیرہ ہوتے ہیں مفسرین نے اپنے اپنے مقام یران تمام اسلوب کی حکمتوں سے بحث کی ہے نیز علوم القرآن اور علوم بلاغہ کی کتب میں بھی اس کی تفصیلات موجود ہیں ہمارا مقصدا ختصار کے ساتھ اِن اسالیب کلام کا فقط تعارف کروا ناہے تا کہ قاری قرآن جان سکے کہ آیت قرآنی میں کونسا اسلوب وارد ہواہے جس کی وجہ سے وہ آیت مشکل ہو گئی ہے اس کے بعدا گروہ چاہے تو وہ اس کی حکمت اور مکمل تفسیر مختلف کتب تفاسیر سے معلوم کر لے۔ اس نوع میں خاص عام ،مطلق مقید ،مجمل اورمفسر کوشامل نہیں کیا گیااس لیے کہ اول تو پیہ معلوم ومعروف ہیں نیز اُن کی وجہ ہے آیات قر آنیہ میں ایسااشکال پیدانہیں ہوتا جو گہرےغور وفکر اور تدبر کا مختاج ہو۔اگر ایک آیت میں ایک حکم عام ہے تو اُسی آیت یا کسی دوسری آیت یا پھرکسی حدیث کے ذریعہ ہے اُس کی تخصیص معلوم ہو جائے تو اس سے کوئی مشکل پیدانہیں ہوتی ۔بعض مفسرین کسی آیت کے الفاظ کو عموم پررکھتے ہوئے معنی بیان کردیتے ہیں اور بعض مفسرین اُسی آیت میں کو کی شخصیص ذکر کر کے معنی اُس کے مطابق ذکر کر دیتے ہیں ای طرح ایک مفسر کسی آیت کواس کے اطلاق پر باقی رکھتے ہوئے کہتا ہے کہ اس کامعنی اس طرح ہے اور دوسر امفسر اِس آیت میں کوئی قید ذکر کر کے اُس کامعنی اُس کے مطابق ذکر کر دیتا ہے وعلی صد االقیاس۔

> اس لیےاس نوع میں اِن کوشامل نہیں کیا گیا۔ ا۔قرآن کریم کے غریب الفاظ''

یہاں مناسب بات رہے کہ پہلے لفظ غریب کے لغوی معنی ذکر کیے جائیں غریب کہتے

#### Marfat.com

ہیں''اجنبی''''نامانوس''کواوراُس چیز کوجو پہنچ سے دور ہو مسافر کو بھی غریب اس لیے کہتے ہیں کیونکہ وہ وطن سے دور ہوتا ہے۔ وہ وطن سے دور ہوتا ہے پس غریب لفظ سے مرادوہ لفظ ہے جس کامعنی فہم سے دور ہوتا ہے۔ خلیل احمد فراہیدی کے نزدیک:

> ''الغريب: الغامض من الكلام '' (1) (جوچيژ كلام مين دفت كاباعث ہو) ای طرح امام زمخشری لکھتے ہیں:

"تكلّم فأغرب: اذا جآء بغرائب الكلام ونوادرة، وتقول فلان يُغرَب كلامه ويغرب فيه، وفي كلامه غرابة، وغرُب كلامه، وقد غرُبت هذه الكلمة اى غَمُضت فهى غريبة، ومنه مصنّف الغريب، وقول الأعرابى: ليس هذا بغريب، ولكنكم في الأدب غرباء ـ "(۲)

ترجمہ: تکلم وا غرب: جب کوئی ایسا کلام استعال کرے کہ جوغریب اور نادر الفاظ لغت ہے معمور ہو۔ اس طرح کہتے ہیں: فلان یغرب کلامه ویغرب فیه۔ وفی کلامه غرابة، وغرب کلام، وقد غربت هذه الکلهة یعنی اس لفظ کے مفہوم میں ابہام اور پیچیدگ ہے۔ فهی غریبة۔ الغریب کنام کی تصنیفات اس قبل سے ہیں۔ اعرابی کے قول کامعی بھی یہی ہے۔

"ليس هذا بغريب ولكنكم في الأدب غرباء"

لي الفظ غريب كاصلاى معنى ال كلغوى معنى سے زياده مختلف نيس بيں الى ليے علامه خطائی فرماتے ہيں: "والغريب من الكلام يقال به على وجهين: أحدهما: أن يرادبه أنه بعيد المعنى غامضه لا يتنا وله الفهم الا عن بعد ومعاناة فكر۔

والوجه الآخر: أن يرادبه كلام من بعدت به الدار من شواذقبائل العرب، فأدا وقعت الينا الكلمة من لغاتهم استغر بناها. "(٣) يعن كلام مين غريب دومعنى كاعتبار سے ہے۔

ا۔معنوی بُعد مراد ہویعنی معنی میں پیچیدگی ہو۔تفصیلی غور وفکر کے بغیر سمجھناممکن نہ ہو۔ ۲۔اس آ دمی کا کلام کہ جس کاتعلق عرب کے دور دراز کے قبائل سے ہو۔ جب ایسے کسی شخص کی لغت کی بات ہم تک پہنچتی ہے تو ہم اسے اویرا سمجھتے ہیں۔

فصاحت کلام کے اعتبار سے تمام لوگ آپس میں برابر نہیں ہوتے ہیں خاص طور پر عربی زبان اپنے بے شار لہجات اور مختلف قبائل کی مختلف لغات کی وجہ سے وضاحت میں ایک ممتاز درجہ رکھتی ہے ان تمام عرب قبائل میں قبیلہ قریش کی زبان سب سے زیادہ فصیح ہے۔ قرآن چونکہ لغت قریش پر نازل ہوا اور پہلغت عرب کی تمام لغات سے ظیم ترتھی اور دوسر سے قبائل کی لغات پر فوقیت رکھتی تھی اور دوسر سے قبائل کی لغات پر فوقیت رکھتی تھی ای لیان کی اور دوسر سے قبائل کی لغات پر فوقیت رکھتی تھی اور دوسر سے قبائل کی لغات پر فوقیت رکھتی تھی ای لیان کے لیادہ کو قبائل کی لغات کے لیے زیادہ مشقت اٹھانی نہیں پر تی تھی۔

اسى كيے ابوعبيده معمر بن مثنیٰ فرماتے ہيں:

"لم يحتج السلف، ولاالذين أدركوا وجيه الى النبى النبى المنافية النبى المنافية النبية المنافعة المنافعة

یعنی اسلاف اور حضور صلی نیالی پر اتر نے والی وحی کے مشاہدہ کرنے والے صحابہ کو قرآن کے معانی پوچھنے کی ضرورت نہ تھی۔ کیونکہ وہ اس زبان سے آشنا تھے زبان سے ان کی آشنائی نے

### Marfat.com

انہیں معانی پوچھنے سے بے نیاز کر دیا۔ای طرح کلام عرب میں دیگر وجوہ اور ملخیصات موجود تھیں انہیں ان کے پوچھنے کی حاجت بھی پیش نہ آتی۔البتہ جس طرح کلام عربی میں وجوہ اعراب اور غرابت ہےای طرح قرآن میں بھی ہے۔

پھراس کی فتو حات بڑھ گیں اور عجمی لوگوں کاعربوں کے ساتھ اختلاط ہواان عجمیوں نے عربی زبان تھوڑی بہت سمجھ تو کی لیکن بیلوگ فصاحت کلام کے اصولوں سے نابلد تھے۔اس طرح آ ہتہ آ ہت بخریب القرآن کے علم کاارتقاء شروع ہوا یہ سبب اس علم کی نشو ونما میں ایک اہم سبب تھا۔ علامہ ذرکشی نے ''غریب القرآن' کی تعریف اس طرح ذکر کی ہے۔

"وهو معرفة المدلول وذكر طائفة من الذين ألفوا وصنفوا فيه (أى الغريب) وذكر من أحسنها كتاب: "المفردات" للراغب الاصفهائى، وهو يتصيد المعائى من السياق، لأن مدلولات الألفاظ خاصة ـ " (۵) ترجمه غريب القرآن كا مطلب ہے كه مدلول كى معرفت عاصل كرنا ـ الى تعدزركثى نے ان لوگوں كا تذكره كيا ہے جنھوں نے غريب القرآن ميں تصنب سے عمره كتاب علامه راغب اصفهائى تفنيفات كيں ـ اوران ميں سے سب سے عمره كتاب علامه راغب اصفهائى كى المفردات كا تذكره بھى كيا ہے ـ وه قرآئى سياق وسباق سے معائى اخذ كى المفردات كا تذكره بھى كيا ہے ـ وه قرآئى سياق وسباق سے معائى اخذ كر يہيں كونكه الفاظ كے مدلولات فاص بھى ہوتے ہيں ـ

آ کے چل کرزرکشی لکھتے ہیں۔

"ويحتاج الكاشف عن ذلك الى معرفة علم اللّغة، اسماً وفعلاً وحرفاً: فالحروف لقلتها تكلم النحاة على معانيها، فيؤخذ ذلك من كتبهم، وأماالأسماء والأفعال فيؤخذ ذلك من كتبهم (أماالأسماء والأفعال فيؤخذ ذلك من كتب اللغة (٢)

یعنی غرائب قرآن کی حقیقت کا انکشاف کرنے والاعلم لغت کا محتاج ہوتا ہے اور اساء، افعال اور حروف کوبھی بخو بی جاننے کا حاجت مندر ہتا ہے۔ حروف چونکہ بہت تھوڑے ہیں اس لیے فن نحو کے عالموں نے اُن کے معانی بیان کر دیے ہیں اور بیاان کی کتابوں سے معلوم کیے جاسکتے ہیں۔ کیکن اساء اور افعال کے لیے لغت کی کتابیں دیکھنی لازی تھیں۔''

لغت کی کتابوں میں سب سے بڑی ابن سیدہ کی کتاب المحکم ، قزاز کی کتاب الجامع ، جو ہری کی صحاح ، فارا بی کی الباع اور صاغانی کی'' جمع البحرین' اچھی اور مشہور کتابیں ہیں۔

غريب القرآن كي الهيت: ـ

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ غریب القرآن کی معرفت بیاللہ رب العزت کے کلام کو بیجھنے میں کہ بہت ہے کام کو بیجھنے میں پہلی بنیاد ہے اور ہرمفسر قرآن کی تفسیر اور تاویل میں اس علم کی معرفت کا محتاج ہے۔ اس لیے علماء نے اس علم کوجانے اور سیکھنے کوایک مفسر کے لیے واجب قرار دیا ہے۔علامہ زرکشی فرماتے ہیں:

"ومعرفة هذاالفن للمفسر ضرورية، والآفلا يحل له الاقدام على كتاب الله تعالى قال يحلى بن نضلة المدينى: سبعتُ مألك بن أنس يقول: لا أوق برجل يفسر كتاب الله غير عالم بلغة العرب الآجعلته نكالاً وقال مجاهد: لا يحل لأحديومن بالله واليوم الآخرأن يتكلّم في كتاب الله اذا لم يكن عالماً بلغات العرب (وينبغى العناية بتد برالألفاظ كى لا يقع الخطأ كما وقع لجماعة من الكبار، وهذا الباب عظيم الحظر، ومن هنا تهيب كثير من السلف تفسير القرآن، وتركوا القول فيه حذار أن يزلوا فيذهبوا عن المراد، وان كانوا علماء باللسان فقهاء في الدين)" (2)

### Marfat.com

علامہ ذرکشی فرماتے ہیں کہ ایک مفسر کے لیے اِس فن کی معرفت ضروری ہے اس علم کوسیسے بغیر اللہ کی کتاب کے سلسلے میں کسی بھی قشم کا قدام جائز نہیں ہے بحی بن نضلہ المدین نے کہا کہ میں نے مالک بن انس کی کویڈر ماتے ہوئے سنا۔ جس بھی عالم نے جو کہ لغت عرب کوئییں جانتا جب قرآن کریم کی تفسیر کرنے کی کوشش کی تو وہ ذلیل ہوگیا اور عبرت کا شکار ہوا۔ اِسی طرح مجاہد فرماتے ہیں کہ جو بھی شخص اللہ اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے اُس کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ عرب کی لغات کوسیسے اور جانے بغیر اللہ کی کتاب میں کلام کرے۔

الفاظ کے مدلول ومفہوم میں غور وفکر کرنا ضروری ہے تا کہ خلطی کا احتمال نہ ہوجیسا کہ بعض بڑے بڑے حضرات اس میں گرفتار ہوئے۔ یہ باب بڑی اہمیت کا حامل اور پر خطرہے۔ اسی وجہ سے بہت سے اسلاف قرآن کی تفسیر سے خاکف رہے اور قرآن کی مراد سے پھسلنے کے خطرے سے انہوں نے اپنی رائے کا اظہار نہ کیا۔ اگر چہوہ زبان دان اور فقہائے دین شھے۔

غریب القرآن کے ممن میں ایک اہم بات بہ ہے کہ اس سے مرادیہ ہیں ہے کہ وہ الفاظ منکریا شذوذ میں شامل ہیں بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ بہت سے الفاظ زبان کے ایسے ہوتے ہیں جنہیں اہل زبان اپنے ہاں استعال نہیں کرئے یا اُن کا استعال قلیل ہوتا ہے۔

پس نافر کامطلب بیہ ہے کہ ایسے الفاظ جن کا استعال کسی بھی زبان میں اچھانہیں سمجھاجاتا ہے جیسے اُردوزبان میں اپنے سے بڑے یا مقام ومرتبہ والے شخص کے لیے جمع کا صیغہ ستعمل ہے اور واحد کا صیغہ نافر ہے جیسا کہ ہم کہتے ہیں کہ' ہمارے والدتشریف لائے ہیں'' بجائے اس طرح کہنے کہ' ہماراا بوآیا ہے۔''

شذوذ:اس کامطلب بیہ ہے کہ دائیں بائیں سے گھما کرزبردی معنی بیان کیا جائے۔ جبیما کہ الرافعی کا بیان ہے:

"وفى القرآن ألفاظ اصطلح العلماء على تسبيتها بالغرائب، وليس المراد بغرا بتها أنها منكرة أونافرة أو

شاذة، فأن القران منزّة عن هذا جبيعه، وانها اللفظة الغريبة ههناً: هى التى حسنة مستغربة فى التأويل، بحيث لا يتساوى فى العلم بها أهلها وسائر الناس\_'' (۸)

لیعنی قرآن میں بچھا ہے الفاظ ہیں کہ جنہیں علاء غرائب سے تعبیر کرتے ہیں۔ان کی غرابت سے مراد منکر، نافر اور شاذنہیں کیونکہ قرآن ان سب سے منزہ ومبراہے۔لفظ غریب سے مراد منکر، نافر اور شاذنہیں کیونکہ قرآن ان سب سے منزہ ومبراہے۔لفظ غریب سے یہاں مراد ہے کہ وہ عمدہ ہولیکن تاویل وتفسیر میں استغراب ہو۔ بایں طور کہ اس کی معرفت میں علاء اور دیگرلوگ باہم یکسال نہ ہوں۔

يں شيخ الاسلام ابن تيميه فرماتے ہيں:

لینی قرآن کریم میں الی آیات بھی ہیں جن کے معنی بہت سے علاء بھی نہیں جانتے چہ جائیکہ علاء کے علاوہ اُن سے واقف ہول۔اورایسا کسی ایک معین آیت میں نہیں ہوتا۔ بلکہ بعض دفعہ کوئی آیت جس کووہ جانتے ہوتے ہیں وہ اُن کے ہاں اشکال کا باعث ہوتی ہے بھی تو ایسالفظ کی غرابت کی وجہ سے ہوتا ہے۔''

يساس بحث سے بيہ چلا كەقر آن كريم كالفاظ دونتم پر ہيں:

ا۔ایک شم وہ ہے جس میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور تمام علاء اور اکثر لوگ ان الفاظ کی اپنے معنی پر دلالت سے واقفیت میں مشترک ہیں جیسے آسان ، زمین وغیرہ

۲۔ دوسری قشم وہ ہے جس سے وہ ہی علاء واقف ہیں جوعر نی زبان میں بہت گہرائی رکھتے ہیں اور اِسی

## Marfat.com

قسم پربہت سے اصحاب کی''غریب القرآن' کے نام سے کتب موجود ہیں۔اس میں ابن عباس سے رائے ان شاگردوں نے بہت سے الفاظ تقل کیے ہیں۔علامہ جلال الدین سیوطی نے ابن عباس سے بروایت علی بن ابی طلحہ تقریباً سوغریب الفاظ کے معنی نقل کیے ہیں۔اسکے علاوہ امام راغب اصفہانی کی کتاب ''مفردات القرآن' ابوعبیدہ معمر بن فنی کی کتاب ''مجاز القرآن' غریب الفاظ کا ضحیم سرمایہ ہیں۔

تفريم وتاخير: \_

کلام کے اندربعض اوقات تقدیم و تاخیر کی وجہ سے اشکال یا اشتباہ پیدا ہوجا تا ہے۔ اِس کا مطلب ہے ہے کہ کلام کے اندرجس لفظ نے پہلے آنا تھا اُس کو بعد میں ذکر کیا جائے اورجس نے بعد میں ذکر ہونا تھا اُس کو پہلے ذکر کر دیا جائے۔ ایسا ہونے سے کلام کامفہو فم سمجھ میں نہیں آتا ہے۔ پھر بعد میں غور وفکر سے معلوم ہوتا ہے کہ اِس جگہ پر کلام کے اندر تقذیم و تاخیر ہوئی ہے۔ پس صحیح طریقہ سے کلام کی ترکیب کرنے سے مفہوم واضح ہوجا تا ہے۔ پس تقدیم و تاخیر کی تقریب کرنے سے مفہوم واضح ہوجا تا ہے۔

" وهو جعل اللفظ في رتبة قبل رتبته الأصلية أوبعدها العارض-" (١٠)

یعنی اگر کلام کے اندر کسی ایک لفظ کو اس کی اصل جگہ سے پہلے یا بعد میں ذکر کیا جائے کسی سبب کی وجہ سے تو اس کو تقذیم و تاخیر کہتے ہیں اور عربوں کے کلام میں اِس کی بے شار مثالیں موجود ہیں اور عربوں کا میطریقہ اور عادت ہے کہ وہ کلام میں الفاظ کو ان کی اصلی جگہوں سے آگے بیچھے کرتے رہتے ہیں۔

لہذا کلام کے اندریہ تقذیم وتا خیر بعض مفسرین کے نز دیک آیات قرآنیہ میں اشکال کا سبب ہے۔ پس شیخ الاسلام ابن تیمیه فرماتے ہیں:

"والمقدم في القرآن والمؤخر، بأب من العلم، وقد صنّف فيه العلماء: منهم الامام أحمد وغيره-" (١١) قرآن کے اندر تقذیم و تاخیر کا پایا جانا ہے کم میں ایک باب کی حیثیت رکھتا ہے اور بہت سے علاء نے اس موضوع پر کتابیں لکھی ہیں جن میں سے ایک امام احمد بن عنبل ہیں۔ اس سلسلے میں ابن جریر طبریؒ نے ایک قاعدہ وضع کیا ہے یس وہ فر ماتے ہیں:

"ولا وجه لتقديم شئ من كتاب الله عن موضعه، أوتاخيره عن مكانه الآبحجة واضحة" (١٢) پس كتاب الله كاندركى بحى چيزكواس كى اصلى جگه سے پہلے لانا يابعد ميں لانا بغير وجه كے جائز نہيں پس جب كوئى واضح دليل پائى جائے تو پھر ہى يہ نقد يم وتا خير جائز ہے۔ پس ابن تيمية فرماتے ہيں:

"والتقديم والتأخير على خلاف الأصل، فالأصل اقرار الكلام على نظمه وترتيبه، لا تغيير ترتيبه، "(۱۳) پي تقذيم وتاخير بياُصل (اصول) ك خلاف ہاور كلام كے اندراصل بيہ كه أس كلام كوأس ك ظم اور ترتيب پرقائم ركھا جائے اور أس ميں كى قسم كاتغير نه كيا جائے۔ علامہ جلال الدين سيوطئ فرماتے ہيں كہ علامہ شمس الدين بن الصائغ نے اس قسم كى آيول كى حكمت كے بيان ميں اپنى كتاب المقدمہ فى سرالالفاظ تاليف كى ہے جس ميں وہ بيان كرتا ہے كہ:

''الحکمة الشائعة الذائعة فی ذلك الاهتمام، كماقال سيبويه فی كتابه: كأنهم يقدمون الذی بيانه أهمّن' (۱۴)

ليخى تقديم و تاخير كے بارے ميں جو حكمت مشہور و معروف مانی جاتی ہے وہ اهتمام (توجہ اورخيال كرنے) كا ظہار ہے جيبا كہيبويہ نے اپنى كتاب ميں لكھا ہے كہ اہل زبان أسكوكلام ميں مقدم كردية ہيں جس كابيان ضرورى ہوتا ہے۔

اس کے بعدخودعلامہ جلال الدین سیوطیؓ نے تقدیم وٹا خیر کی حکمت اور اسرار کی دی انواع

ذ کر کی ہیں۔

پس اس تقدیم وتاخیر کے بارے میں اصولی بات یہ ہے کہ اگر تو کلام کے اندر تقدیم یا تاخیر کی وجہ ظاہر اُسمجھ میں آتی ہے اور بغیر کسی تکلف کے اُس کی علت بیان کی جاسکتی ہے تو چاہیے کہ قاری اس کو ذکر کر دے اور اگر علت ظاہر نہیں ہوتی تو اس صورت میں قاری قر آن اِسکے کلام کے مفہوم کے اصل علم کو اُس کے جانے والے کے سپر دکر دے اور خود سے بغیر علم کے اللہ رب العزت کے کلام میں کچھ کہنے سے اپنے آپ کو بچائے۔

يس اس كى مثال سورة عبس كى درج ذيل آيات بين:

يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرُءُ مِنَ اَخِيْهِ ﴿ وَ أُمِّهِ وَ اَبِيْهِ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَ بَنِينُهِ ﴿ ٢-٣٣:٨٠)

ان کامفہوم ہے کہ قیامت کے دن آ دمی اپنے بھائی سے، مال سے، باپ سے، اپنے سے، اپنے سے، اپنے سے، اپنے سے، اور بیٹول سے دور بھا گےگا (تا کہ اپنے نیک اعمال اُن کونہ دینے پڑجا کیں)

المجمل سے اور بیٹول سے دور بھا گےگا (تا کہ اپنے نیک اعمال اُن کونہ دینے پڑجا کیں)

پس بہ آ بت مبار کہ ابن تیمیہ کے زمانے کے بہت سے فضلاء کے لیے مشکل واقع ہوئی پس انہول نے ابن تیمیہ سے اس کے متعلق سوال کیا اُن کے سوال کا مطلب بی تھا کہ عادۃ کلام کے پس انہوں نے ابن تیمیہ سے اس کے متعلق سوال کیا اُن کے سوال کا مطلب بی تھا کہ عادۃ کلام کے

اندراہم چیز سے ابتداء کی جاتی ہے جبکہ یہاں فرار کی ابتداء بھائی سے کی جارہی ہے جبکہ اخ سے زیادہ اہم رشتہ داروں کومؤخر کیا گیا ہے۔

پس ابن تیمیدنے اُن کواس طرح سے جواب دیا:

"الابتداء يكون فى كل مقام بها يناسبه، فتارة يقتضى الابتداء بالأعلى، وتارة بالأدنى، وهنا: المناسبة تقتضى الابتداء بالأدنى، لان المقصود بيان فرارة عن أقاربه مفصلاً شيئاً بعد شئى، فلو ذكر الأقرب أولاً، لم يكن فى

ذكرالاً بعد فأثدة طأئلة، فأنه يعلم أنه اذا فر من الأقرب فرّ من الأبعد، وَلَمَاحصل للمستبع استشعار الشدة مفصّلة، فأبتدئ بنفى الأبعد منتقلاً منه الى الأقرب، فقيل أولاً: {يفرالمر من أخيه} فعلم أن ثمّ شدّة توجب ذلك، وقد يجوز أن يفرمن غيرة، ويجوز أن لايفرفقيل: {وأمّه وأبيه} فعلم أن الشدة اكبر من ذلك، بحيث توجب الفرار من الأبوين، ثم قيل ذلك، بحيث توجب الفرار من الأبوين، ثم قيل إوصاحبته وبنيه} فعلم أنها طامّة بحيث توجب الفرار ممالا يقر منهم الآفى غاية الشدة وهى الزوجة الفرار ممالا يقر منهم الآفى غاية الشدة وهى الزوجة والبنون."(10)

"برمقام بیں ابتداء اس لفظ سے کی جاتی ہے کہ جواس جگہ کے مناسب ہو۔

بھی تقاضا علی سے ابتداء کا ہوتا ہے اور بھی ادنی سے بہاں ادنی سے ابتداء

کا تقاضا ہے کیونکہ یہاں پر مقصوداً س کے فرار کوائس کے اقارب سے ایک

کے بعد ایک تفصیل سے بیان کرنا ہے۔ اگر اقرب کا بیان پہلے ہوجاتا ہے تو
پھراً بعد کے ذکر کا کوئی فائدہ نہ ہوتا۔ کیونکہ جب یہ معلوم ہوگیا کہ اقرب سے
بھا گے گا تو اُبعد سے بھی بھا گے گا تو یوں تخی کا احساس سامع کو کامل نہ ہوتا۔ تو
اس وجہ سے بھی دور کی فئی سے اقرب کی فئی کی طرف انتقال کیا گیا پہلے یوں کہا
اس وجہ سے بھی دور کی فئی سے اقرب کی فئی کی طرف انتقال کیا گیا پہلے یوں کہا
گیا پیفر المعر ء میں اخیہ اس سے معلوم ہوا کہ دہاں کی تخی اسے لازم
کرتی ہے ممکن ہے کہ دہ غیر سے بھی بھا گے ادر یہ بھی ممکن ہے کہ نہ بھا گے ۔ تو
لیں کہا گیا: واقعہ وابیہ ۔ تو اس سے معلوم ہوا کہ ختی اس سے بھی زیادہ
پوں کہا گیا: واقعہ وابیہ ۔ تو اس سے معلوم ہوا کہ ختی اس سے بھی زیادہ
ہے کہ اس کی وجہ سے والدین سے بھاگ رہا ہے پھر کہا گیا و صاحبتہ

ار جمه:

وبنیه تومعلوم ہوا کہ ابشدت کا معاملہ سکین ہوگیا ہے کہ اب اس سے بھی فرار ہور ہا ہے جس سے فرار صرف انتہائی شدت میں ہوتا ہے یعنی بیوی اور اولا د'۔

پی ابن تیمید نے بیان کیا ہے کہ اس آیت میں اُس لفظ کومقدم کیا گیا ہے جس کو بعد میں اُس لفظ کومقدم کیا گیا ہے جس کو بعد میں ۔

آنا چا ہے تھا اور یہ بی بات اُس زمانہ کے فضلاء کے لیے اشکال کا باعث بی ۔

پی ابن تیمید نے اُن کے اس اشکال کا ازالہ اس جواب سے کیا کہ ہر جگہ نقاضا گفتہ کی مناسبت کے اعتبار سے کی جاتی ہے بینی کلام جس چیز کا تقاضا کر رہا ہوتا ہے تو اس کے مناسب الفاظ کو پہلے ذکر کر دیا جاتا ہے۔

#### ۳-ایجاز داختصار:

ایجازواختصار بھی کلام عرب کا ایک منفرداسلوب ہے۔قرآن مجید چونکہ عربی زبان میں نازل ہواتھا۔لہذااس کی آیات میں بھی ایجازیااختصار کے اسلوب کو استعال کیا گیا ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطیؓ نے''الاتقان''میں لکھتے ہے:

"نقل صاحب سر الفصاحة عن بعضهم أنه قال: البلاغة"هي الايجاز والاطناب" (١٦)

صاحب سرالفصاحۃ نے ان بعض اہل بلاغت کا بیقول نقل کیا ہے کہ ایجاز اور اطناب ہی بلاغت ہے اس موضوع کے ممن میں دوبا تیں ذکر کی جائیں گی۔

ا۔ ایجازے کیامرادے؟

۲۔ ایجاز کس طرح آیات قرآنیہ میں اشکال پیدا کرتا ہے۔

### ا يجاز كي تعريف:

الل بلاغت نے اس کی تعریفات ذکر کی ہیں مثلاً ابوالحن الکرمائی فرماتے ہیں:
''الایجاز: تقلیل الکلام من غیر اخلال بالمعنی، واذا

كان المعنى يمكن أن يعبر عنه بالفاظ كثيرة، ويمكن أن يعبر عنه بألفاظ قليلة، فألالفاظ القليلة ايجاز "ووالا

يجاز على وجهين: حذف، قصر

فالحذف: اسقاط كلمة للا جتزاء عنها بدلالة غير هامن الحال أو فحوى الكلام

والقصر: بنية الكلام على تقليل اللفظ و تكثير المعنى من غير حذف'' ـ (١٤)

پس ایجاز کا مطلب بیہ ہے کہ کلام کولیل الفاظ کے ساتھ اس طرح ادا کیا جائے کہ اس کے مفہوم میں کوئی خلل واقع نہ ہو۔ جب کلام کے معنی کوکٹیر الفاظ سے تعبیر کرناممکن ہوتو کلام کولیل الفاظ کے ساتھ ادا کرنے کو ایجاز کہتے ہیں۔

ایجاز کی دوشمیں ہیں: حذف اورقصر

حذف: كلام ميں اس كے كى جزوكواسطرح يے ساقط كرنا كدكوئى قريند يا كلام كامفہوم اس ساقط كلمه كمعنى يردلالت كررہا ہو۔

قصر: اس کا مطلب میہ ہے کہ کلام کے اندر کوئی حذف نہ پایا جائے اور اس کلام کے الفاظ بھی قلیل ہوں لیکن معنی اور مفہوم بہت کثیر ہو۔

امام سيوطئ فرمات ہيں:

"الایجاز والاختصار بعمنی واحد، کما یوخن من المفتاح، وصرح به الطیبی" (۱۸)

لعنی ایجاز اور اختصار کے ایک ہی معنی ہیں جیسا کہ مفتاح سے ماخوذ ہے اور طبی نے اس

کی نقرت کی ہے۔

اس بحث کی مثال الله رب العزت کابی قول ہے۔

وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ يَّا وَلِي الْأَلْبَابِ (القِره ١٢٩:٢٥) يس اس آيت كي تفييرا مام فخر الرازي اس طرح ذكركرتے ہيں۔

"ليس المراد من هذه الآية أن نفس القصاص حياة؛ لان القصاص ازالة الحياة، وازالة الشئي يمتنع ان تكون نفس ذلك الشئى، بل المراد أن شرع القصاص يفضى الى الحياة في حق من يريد أن يكون قاتلاً، وفي حق من يراد جعله مقتولاً، وفي حق غير هما أيضاً ـ أمّا في حق من يريد أن يكون قاتلاً: فلانه اذا علم أنه لو قتل قُتل ترك الفعل، فلايقتل فيبقى حيا واماً في حق من يرادجعله مقتولا: فلان من ارادقتله اذا خاف من القصاص ترك قتله فيبقى غير مقتول واما في حق غيرهما: فلان في شرع القصاص بقاء من همر بالقتل، أومن يهمّ به، وفي بقائهما بقاء من يتعصب لهما؛ لان الفتنه تعظم بسبب القتل فتودى الى المحاربة التي تنهى الى قتل عالمه من الناس". (١٩)

ال آیت سے مرادیہ ہے کہ نفس قصاص زندگی ہے۔ کیونکہ قصاص تو زندگی کو زائل کرتا ہے۔ ازالہ شکنفس کے وجود کو مانع ہے۔ بلکہ مرادیہ ہے کہ قصاص کی مشر وعیت اسے زندگی عطا کرتی ہے۔ ازالہ شکنفس کے وجود کو مانع ہے۔ بلکہ مرادیہ ہونے جارہا ہے اور دیگر لوگوں کے حق میں بھی زندگی کا ارادہ رکھتا ہے۔ اور جومقتول ہونے جارہا ہے اور دیگر لوگوں کے حق میں بھی زندگی کا باعث ہے۔

قاتل کے ق میں یوں کہ اگرا سے معلوم ہوجائے کہ اگراس نے تل کیا تو تل کردیا جائے گا تو پھروہ اپنے اس فعل کوچھوڑ دیے گاورزندہ رہے گا۔ مقتول کے حق میں یوں کہ جواس کوتل کرنا چاہتا ہے وہ قصاص کے ڈریے قتل ترک کر دے گاتو وہ قل نہ ہوگا۔

دیگرلوگوں کے تی میں یوں کہ قصاص کی مشروعیت میں قبل کاارادہ کرنے والے اورجس کے قبل کا ارادہ کیا جارہا ہے دونوں کی بقاء ہے۔ اور اُن کی بقاء میں اُن کے مددگاروں کی بقاء ہے۔ کونکہ قبل کی وجہ سے فتنے کی آگ بھڑتی ہے اور جو جنگ شروع ہوتی ہے وہ قبل عام تک لے جاتی ہے۔

پس امام رازی کے اس کلام سے پنہ چلتا ہے کہ انہوں نے اپنی بات کی ابتداء ہی میں اس معنی کی نفی کی ہے جو اس آیت کو پڑھتے ہی ذھن میں وارد ہوتا ہے۔ وہ یہ کہ قصاص جو کہ خود ایک جان یا زندگی کوختم کرتا ہے وہ کس طرح سے زندگی کی بقاء کا باعث ہوسکتا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کلام کے اندرا یجازیا یا جاتا ہے جو اس کلام کوشکل اور دقیق بنادیتا ہے۔

اس لیے ابوالحن الرمانی کہتے ہیں۔

"واما الا يجاز بالقصر دون الحذف فهو أغمض من الحذف وان كان الحذف غامضاً، للحاجة الى العلم بالبواضع التى يصلح فيها من البواضع التى لا يصلح فيمن ذلك: (وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ) (البقره ١٤٩١٢) ومنه: فمن ذلك: (وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ) (البقره ١٤٩١٢) ومنه: (يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ أَ) (النافقون ١٤٠٣) ومنه (وَ الْخُرى لَكُمْ تَقْبِرُواْ عَلَيْهَا قَلُ الْحَاطُ الله بِها أَ) (النافقون ١٤٠٣)، ومنه (وَ الْخُرى لَكُمْ تَقْبِرُواْ عَلَيْهَا قَلُ الْحَاطُ الله بِها أَ) (الناقون ٢٣:٥٣)، ومنه إنّه يَتَبِعُونَ إلاّ الظّنَّ وَمَا تَهُوى الْأَنْفُسُ أَ) (النم ٢٣:٥٣)، ومنه إنّها (بَغْيُكُمْ عَلَى انْفُسِكُمْ لَكُ (يُونِ ١٤٠٠)، ومنه (وَ لا يَجِيْقُ الْمَكُرُ (بَغْيَكُمُ عَلَى انْفُسِكُمْ لَا) (يون ١٠٠ ته)، ومنه (وَ لا يَجِيْقُ الْمَكُرُ السّيّيّ الْسَيِّيِّ الْسَيِّيِّ الْسَيِّيِّ الْسَيِّيِّ اللّهُ الْعَرَانُ كثير "ر ٢٠٠)

ایجاز قصرا بیجاز کی دوسری قشم ایجاز حذف سے زیادہ مشکل اور دقیق ہے۔اگر چہا یجاز

حذف بھی کلام کی دفت کا باعث ہے۔ کیونکہ حذف بیرتقاضہ کرتا ہے اس بات کا کہ بیہ بات معلوم ہوکہ کس جگہ پر حذف جائز نہیں ہے۔ پس مندرجہ بالا آیات قصر کی مثالیں ہیں اور ایجاز کی اس قسم کی اور بہت مثالیں قر آن میں موجود ہیں۔

اس طرح ابن عاشورا پن تفسیر''التحریر والتنویر''میں وہ سبب ذکر کرتے ہیں جس کی بناء پر ایجازیاا خصار کلام کے مفہوم کو سجھنے میں دشواری پیدا کر دیتے ہے۔ پس وہ لکھتے ہیں۔

"ومن ابدع الاساليب في كلام العرب الا يجاز، وهومتنافسهم وغاية تتبارى اليها فصحاؤهم، وقد جاء القرآن بأبدعه اذكان مع مافيه من الا يجاز المبين في علم المعانى فيه ايجاز عظيم آخرو هوصلوحية معظم آياته لان توخذ منها معان متعددة كلها تصلح لها العبارة باحتمالات لاينا فيها اللفظ، فبعض تلك الاحتمالات ممايمكن اجتماعه، وبعضهاوان كان فرض واحد منه يمنع من فرض آخر، فتحريك الاذهان اليه واخطاره بها يكفى في حصول المقصد من التذكيريه واخطاره بها يكفى في حصول المقصد من التذكيريه للامتثال اوالانتهاء". (۲۱)

کلام عرب کے خوبصورت اسالیب میں سے ایک ایجاز ہے۔ عرب کے فسحاء کے ہاں مرغوب اور مقابلے کے میدان کامنتہی یہی ہیں۔ قرآن سب سے خوبصورت اسلوب لایا۔ کیونکہ اس میں نہ صرف علم المعانی میں بیان کردہ ایجاز موجود ہے بلکہ قرآن میں دوسراعظیم ایجاز بھی موجود ہے جواس کی بہت بڑی آیات کا حامل ہے۔ کیونکہ ان موجز آیات سے جومتعدد مغانی اخذ کیے جاسکتے ہیں وہ سب نہ صرف اس معانی کی عبارت کے مناسب ہیں۔ بلکہ وہ احتمالات لفظ کے منافی بھی نہیں ہیں۔ بلکہ وہ احتمالات لفظ کے منافی بھی نہیں ہیں۔ بلکہ وہ احتمالات کا جمع کرناممکن ہوتا ہے اور بعض کا اگر چہ ایک معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی بین دوسرے کوفرض کی اینا دوسرے کوفرض کی ایسانہ میں۔ بلکہ وہ احتمالات کا جمع کرناممکن ہوتا ہے اور بعض کا اگر چہ ایک معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی است کا جمع کرناممکن ہوتا ہے اور بعض کا اگر چہ ایک معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کو ایک کی معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی اس کے خواس کی معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی بین کے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی اس کی معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کی سے معنی فرض کر لینا دوسرے کوفرض کر لینا دوسرے کوفرض کی کی کرناممکن ہوتا ہے اور بعض کا اگر چہ ایک معنی فرض کر لینا دوسرے کوفر کی کیونکہ کی کوفر کی کی کے کوفر کی کوفر کی کی کی کوفر کی کینا کی کی کوفر کی کی کوفر کی کی کی کوفر کی کی کینا کی کوفر کی کوفر کی کوفر کی کی کوفر کی کی کی کوفر کی کوفر کی کی کوفر کی کوفر کی کی کوفر کی کی کوفر کی کوفر کی کر کی کوفر کی کی کوفر کوفر کی کوفر کی کوفر کی کوفر کی کوفر کوفر کوفر کی کوفر کی کوفر کوفر کی کوفر کوفر کی کوفر کی کوفر کوفر کی کوفر کی کوفر کی کوفر ک

کرنے سے مانع ہوتا ہے۔ ذہن کا ایسے معانی کی طرف جانا کہ جومقصود کے حصول کے لیے کافی ہیں، یہی تذکیر بالا متثال اور منتہائے مقصود ہے۔

پس ای وجہ سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ ایجاز بدکلام کی تفہیم کودشوار بنادیتا ہے۔اوراس دشواری کوغور وفکر بیان ووضاحت کے ساتھ دور کیا جاسکتا ہے۔ایجاز کے اسلوب کولانے کی بہت سی حکمتیں اور مقاصد ہیں ان کی تفصیل کتب بلاغہ میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

# ٧- أطناب وتكرار:

اطناب کی تعریف اس طرح کی جاتی ہے۔

''هو تأدیة المعنی بعبار قزائدة عنه مع الفائدة'' (۲۲) اطناب بیہ کمعنی مرادی کواس کی به نسبت زائد عبارت سے ادا کیا جائے کسی مخصوص فائدہ کے ساتھ جیسا کہ علامہ سیوطیؓ ذکر کرتے ہیں۔ کہ

> "انقسم الاطناب الى: بسط و زيادة" (٢٣) اطناب كى دوتتميں ہيں ايك بسط اور ايك زيادة

بسط سے مراد ''الاطناب بتکثیر الجمل'' (۲۴) ہے یعنی جملوں کی کثرت کے ساتھ اطناب کرنا ہے۔ ساتھ اطناب کرنا ہے۔ اس کی مثال ہے ہے:

وَ وَيُلُّ لِلْمُشْرِكِيْنَ أَنَ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ (مَ عِده،١٣١٢) الزَّكُوةَ (مَ عِده،١٣١٢) الماكت عِمشركول كي الي جولوگ زكوة ادانهيس كرت\_

یہاں پر''الذین لا یوتون الزکوۃ'' سےاطناب کیا گیاہے وجہ یہ ہے کہ شرکوں میں سے کوئی بھی زکوۃ اداکرنے والانہیں ہوتا ہے اس میں حکمت یہ ہے کہ مونین کوادائے زکوۃ پر برا گیختہ کرنا ہے اورزکوۃ ادانہ کرنے والوں کواس کے وبال سے خوف دلایا گیاہے وہ اس طرح سے کہ زکوۃ ادانہ کرنا یہ شرکین کا وصف ہے۔

زیادہ کا مطلب میہ ہے کہ کلام کے اندرزائد حروف یا الفاظ لا کرعبارت کوطویل کیا جائے اوران زائد حروف یا الفاظ کولانے کا فائدہ بھی ہوا گرزائد حروف بلا فائدہ ذکر کیے جائیں تو بیا طناب نہیں کہلاتا بلکہ اسے طوالت کلام کہا جاتا ہے۔

اطناب زیادہ اس کی کئی انواع ''الانقان' میں ذکر کی گئیں ہیں مثلاً حروف تا کید (لام ابتداء وقیرہ) کو کلام میں ذکر کرنا، ای طرح حروف زائد کو کلام میں ذکر کرنا، ای طرح حروف زائد کو کلام میں اگر آنا، تا کیدصناعی (مثلاً حروف تا کید کلا، کلتا، اجمع بکل وغیرہ لانا، ای طرح مترادف حروف کے کرآنا تا کید کو بیان کرنے کے مقصد کے لیے ،مصدر کے ذریعہ تا کید ذکر کرنا، وغیرہ سے اس کے علاوہ صاحب انقان نے زیادہ اطناب کی ستم ہے اس کے علاوہ صاحب انقان نے زیادہ اطناب کی سترہ انواع مزید ذکر کی ہیں لیکن طوالت کی وجہ سے اِن سب کا یہاں ذکر کرنا ممکن نہیں ہے۔

پس اطناب مفسرین کے لیے اس لیے مشکل کا باعث بنتا ہے کہ انہیں وہ حکمیت اور وجوہات تلاش کرنی پڑتی ہیں جو بسط کلام کے اندر پائی جاتی ہیں کہ بیکلام جواطناب کے طور پر ذکر کیا گیا ہے اس کی کیا وجہ ہے؟

پی بھی تواس کی اطناب کا مقصد تا کید ہوتا ہے اور بھی تعظیم اور تہویل کے لیے ، بھی رغبت اور شوق دلانے کے لیے ، بھی ابہام کو دور کرنے کے لیے ، بھی مزید وضاحت کے لیے ، بھی حکم کی علت بیان کرنے کے لیے اور بھی کسی خاص امر پر تنبیہ کرنے کیلئے یہ سب اطناب کے مقاصد یا حکمتیں ہیں۔

پی تکریر یا تکرارکلام بیاطناب کی ایک خاص قتم ہے اس کی اہمیت کے پیش نظر اور قرآن مجید میں اس کی بکثر ت امثلہ کی وجہ سے فقط اس کی وضاحت کی جاتی ہے۔
پی قرآن کریم میں تکرار کلام کی جو مثالیں ذکر ہوئی ہیں اس کی بناء پر ہم کہہ سکتے ہیں کہ اس کی دو قتمیں ہیں:

ا:ایک ہی جگہ پریا قریب قریب کی جگہوں پرایک ہی بات کو بار بار ذکر کرنا۔

۲: بہت ی علیحدہ علیحدہ جگہوں پرایک ہی کلام کو بار بار ذکر کر نااس کی مثال انبیاء کے واقعات ہیں۔
یہاں پراہم بات یہ ہے کہ تکرار کا فائدہ یا حکمت یہ مفسرین پرمخفی ہوتی ہے اور ان کے
لیے اشکال کا باعث بنتی ہے اس لیے تکرار کلام بھی قرآن کریم کی تفہیم کی مشکلات میں سے ایک ہے۔
اس پہلی قسم کی مثال تفسیر ابن کثیر کے حوالے سے درج ذیل ہے:
سورۃ بقرۃ میں ارشاد ہوتا ہے کہ:

وَمِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ الْسَيْجِدِ الْحَرَامِ وَ إِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ مِنْ رَبِّكَ وَمَا الله بِغَافِلِ عَبَّا تَعْمَلُونَ ۞ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ مِنْ رَبِّكَ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَبَّا تَعْمَلُونَ ۞ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ وَجُهَكُ مَنْ كُنْتُمْ فَوَلُواْ وُجُوْهَكُمْ وَجُهَكُ شَعْلَ الْسَيْجِدِ الْحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُواْ وُجُوْهَكُمْ شَعْلَ الْسَيْجِدِ الْحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُواْ وُجُوْهَكُمْ شَعْلَ الله الله الله وَهُوهُ الله الله الله الله الله الله وَمُوهُمُ وَ الْحَقَوْدُ وَ الله الله الله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ وَالْمُوا مِنْهُمُ وَ الله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَله وَالله وَالله وَالل

ابن کثیر فرماتے ہیں کہ اس آیت کے تین مرتبہ نکرار کی حکمت میں مفسرین کا اختلاف وارد ہواہے۔اس کے بعدوہ ان آیات کی تفسیر سے متعلق مختلف اقوال ذکر کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

قیل: تاکید، لانه اول ناسخ وقع فی الاسلام علی ما نص علیه ابن عباس وغیره۔

وقيل: بلهومنزل على أحوال:

فالأمر الاول لمن هو مشاهد الكعبة، والثاني لمن هو في مكة غائباً عنها، والثالث لمن هو في بقية البلدان، هكذا وجهه فخر الدين الرازي، (٢٥)

قال القرطبى: الأول لمن هو بمكة، والثاني لمن هو في بقية

الأمصار، والثالث لمن خرج في الأسفار، ورجّح وهذا الجواب القرطبي (٢٦)

وقيل انها ذكر ذلك لتعلقة بها قبله أو بعده من السياق، فقال اولاً: (قَدُ نَرَى تَقَلَّبَ وَجُهِكَ فِي السَّهَاءِ فَ السَّهَاءِ فَكُنُولِينَكَ قِبُلَةً تَرْضُهَا فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْهَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ فَكُنُ لَكُولِينَكَ قِبُلَةً تَرْضُهَا فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَةً وَ إِنَّ الّذِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ كَيْتُكُونَ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وَجُوهًكُمْ شَطْرَةً وَ إِنَّ الّذِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ كَيْتُكُونَ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وَجُوهًكُمْ شَطْرَةً وَ إِنَّ الّذِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ كَيْتُكُونَ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وَجُوهًكُمْ شَطْرَةً وَ إِنَّ الّذِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ لَيَعْلَمُونَ الله الله الله الله وَ إِنَّ الله الله الله وَ إِنَّ الله الله الله وَ الله الله وَ الله الله الله الله الله وَ الله الله الله الله وَ الله الله الله وَ الله الله وَ الله الله وَ الله الله وَ الله وَ الله الله وَ الله وَالله وَلْ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله و

فذكر في هذا المقام اجابته الى طلبته وأمرة بالقبلة التي كانوا يود التوجه اليها ويرضاها ـ

وقال في الأمر الثاني (ومن حيث خرجت فول وجهك شطر البسجد الحرام وانه للحق من ربك وما الله بغافل عما تعملون) فذكر انه الحق من الله وارتقى عن المقام الاول، حيث كان موافقاً لرضاً الرسول على في فبين انه الحق أيضاً من الله يحبّه ويرتضيه في

وذكر فى الأمر الثالث حكمة قطع حجة المخالف من اليهود الذين كانوا يتحججون بالاستقبال الرسول الى قبلتهم، وقد كانوا يعلمون بما فى كتبهم انه سيصرف الى قبلة ابرابيم عليه السلام الى الكعبة، وكذلك مشركوا العرب انقطعت حجتهم لمّا صرف الرسول على العرب انقطعت حجتهم لمّا صرف الرسول على التي عن قبلة اليهود الى قبلة ابرابيم التى هى أشرف، وقد كانوا

يعظمون الكعبة وأعجبهم استقبال الرسول اليها" وقيل غير ذلك من الأجوبة عن حكمة التكرار، وقد بسطها فخر الدين وغيره، والله سبحانه وتعالى أعلم" (٢2)

یہاں پریہ آیت تین مرتبہ ذکر ہوئی پس یہاں تھم ہور ہاہے کہ روئے زمین کے مسلمانوں کے مسلمانوں کو نماز کے وقت مسجد حرام کی طرف منہ کرنا چاہیے۔ تین مرتبہ تاکیداس لیے کی گئی کہ بیتبدیلی کا تھم پہلی بارواقع ہوا تھا۔

فخرالدین رازی نے اس کی بیدوجہ بیان کی ہے کہ پہلاتھم تو اُن کے لیے ہے جو کعبہ کود کیھ رہے ہیں۔ دوسراتھم ان کے لیے ہے جو مکہ میں ہوں لیکن کعبدان کے سامنے نہ ہو، تیسری بارانہیں تھم دیا جو مکہ کے باہر ہوں روئے زمین پر۔

قرطبی نے ایک توجیہ یہ بیان کی ہے کہ یہ بہلاتھم مکہ دالوں کے لیے ہے دوسراتھم شہر دالوں کے لیے اور تیسراتھم مسافروں کے لیے ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ تینوں حکموں کا تعلق اگلی بچھلی عبارت ہے ہے۔ بہلے ہم میں توحضور من اللہ اللہ کا اور پھراس کی قبولیت کا ذکر ہے اور دوسرے علم میں اس بات کا بیان ہے کہ حضور من اللہ اللہ کی چاہت بھی ہماری چاہت کے مطابق تھی اور تن امریبی تھا اور تیسر ہے کہ میں یہود یوں کی جمت کا جواب ہے کہ ان کی کتابوں میں پہلے سے موجود تھا کہ آپ من شائل کی کتابوں میں پہلے سے موجود تھا کہ آپ من شائل کی تابوں میں اس کے جت بھی قائم میں کہ دہ کعبہ ہوگا تو اس تھی مشرکین کی جت بھی قائم ہوئی کہ دہ کعبہ کو تبرک مانتے تھے اور اب حضور من شائل کی تو جہ بھی اس کی طرف ہوگئ ۔

امام رازی نے یہاں کے اس تھم کو بار بار لانے کی تھمتوں کو بخو بی بسط سے بیان کیا ہے۔ واللہ اعلم تکرار کی دوسری قسم وقصص انبیاء کے تکرار کی تکمتیں:

علامہ زرکشی فرماتے ہیں کہ حضرت آ دم علیہ السلام، موی علیہ السلام اور نوح علیہ السلام کے قصص میں تکرارواردہوئی ہے۔اللہ رب العزت نے موئی کا ذکرایتی کتاب میں ایک سوہیں مرتبہ

فرمايا:

علامه سيوطي فرماتے ہيں:

"وقال ابن العربي في القواصم: ذكر الله قصة نوح في خسس وعشرين آية، وقصة موسى في تسعين آية" (٢٨) ابن العربي في تسعين آية "(٢٨) ابن العربي في كلها م كرنوح كا قصة قرآن مين يجيس آيات مين ذكر كيا اورموى كا قصه نوك آيات مين بيان فرمايا:

پھرعلامہ سیوطی نے بدر بن جماعۃ کی کتاب'' المقتنص فی فوائد تکرارالقصص'' کے حوالے سے قصول کے تکرار کے فوائد لکھے ہیں، یہاں تفصیل کا موقع نہیں،صاحب ذوق الا تقان میں ملاحظہ کرلیں۔(۲۹)

۵\_کنایة

کنایک تعریف' الاتقان 'میں اس طرح ذکر ہوئی ہے۔ ''لفظ أرید به لازم معناه''۔ (۳۰)

کنابیالفظ ہوتا ہے جس سے اس کے معنی لازمی مراد لیے گئے ہوں نیز ڈاکٹر محمد اشقر نے'' دمجم علوم اللغۃ العربیہ'' میں اس کی تعریف یوں ذکر کی ہے:

"لفظ أريد به لازم معناه مع جواز ارادة معناه الاصلى حينئذ" (٣١)

کنابیالفظ ہوتا ہے جس سے اس کے معنی لازمی مراد لیے جاتے ہیں الی صورت میں کہ اس لفظ کے حقیقی معنی بھی ساتھ ہی اس وقت میں مراد لیے جاسکتے ہیں۔ای طرح شاہ ولی اللہ نے اپنی کتاب ''الفوز الکبیر'' میں کنابیہ کی تعریف اس طرح ذکری ہے:

''والكناية هى أن يثبت حكما من الأحكام، ولا يقصد به ثبوت ذلك الأمر بعينه، بل يقصد أن ينتقل ذهن المخاطب الى لازمه بلزوم عادى أو عقلى، كما يفهم معنى

كثرة الضيافة من قولهم، هو عظيم الرماد ويفهم معنى السخاوة من قوله تعالى (بَلُ يَلَاهُ مَبْسُوطَتُنِ (المائده٥: ١٣) (٣٢)

کنایہ ایسے انداز کلام کو کہتے ہیں جس سے کوئی بات کسی کے لیے ثابت کی جائے اس طرح کہ سننے والے کا ذہن ایسی بات کی طرف منتقل ہوجائے جوقدرتی طور پر عقل کے نز دیک لازم ہومثلاً کسی شخص کو عظیم الر ماد (راکھ کے بڑے ڈھیر والا) کہیں اور اس سے مراد بہت مہمان نواز ہوائی طرح اللہ رب العزت کے اس قول (اس کے ہاتھ کشادہ ہیں) سے کرم وسخاوت کا مفہوم ذہن میں آتا ہے۔

اس کی ایک اور مثال اس طرح سے دی جاسکتی ہے:

"فلانة نؤوم الضحى"

کہ فلال عورت چاشت کے وقت سونے والی ہے۔ اس کا مطلب ہیہ کہ اس سے مراد
الی عورت ہے جس کو (خدمت گزار) میسر ہیں جو گھریلو کام کاج میں اس کی جگہ کام کرتے ہیں۔ اس
لیے تو وہ عورت چاشت کے وقت سوجاتی ہے حالا نکہ بیروقت عورتوں کی مصروفیت کا ہوتا ہے جب کہ
ان کو خدمت گزار میسر نہ ہوں۔ اس کے ساتھ ساتھ اس کا حقیقی معنی لینا بھی درست ہے کہ ہوسکتا ہے
کہ کوئی عورت اس وقت میں سوجاتی ہواورا نیے کام کاج بھی مکمل کر لیتی ہو۔

کنابیکااستعال کسی معنی کی پوشیدگی کے لیے کیا جاتا ہے جس کا چھپانا ضروری ہواوراس کی وضاحت نہ کی جاسکتی ہو۔

کلام میں کنامیکا اسلوب اختیار کرنے کے بہت سے اغراض ومقاصد ہوتے ہیں جس سے واقفیت کے لیے بلاغد کی کتابوں کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے ان کو تفصیلاً ذکر کرنا طوالت کا باعث ہوگا۔

جب کسی آیت میں کنایہ کا استعال ہوتا ہے تو اس کے معنی مقصودی کو سمجھنا مفسر کے لیے

مشکل ہوجا تا ہے کیونکہ اس لفظ کنا یہ کی تصریح وہاں موجود نہیں ہوتی لہذامفسر آیت کے اندراس لفظ کنا یہ کی تصریح وہاں موجود نہیں ہوتی لہذامفسر آیت کے اندراس لفظ کنا یہ کے مقصود کی معرفت کا محتاج ہوتا ہے۔ مثال اللّدرب العزت کا قول ہے:

إِنَّ هٰنَاۤ اَخِي لَا تِسْعُ وَ تِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ وَاحِدَةٌ وَاحِدَةً وَاحَدَةً وَاحَدَةً

"فكنى بالنعجة عن المرأة كعادة العرب في ذلك: لان ترك التصريح بذكر النساء أجمل منه، لهذا لم تذكر في القرآن امرأة باسمها الامريم" (٣٣)

یہاں بھیڑ کے ساتھ عورت کی طرف کنا یہ کیا گیا ہے کیونکہ اہل عرب کی عادت الی ہی یہاں بھیڑ کے ساتھ عورت کی طرف کنا یہ کیا گیا ہے کیونکہ اہل عرب کی عادت الی ہی یا گئی ہے اور عور توں کا ذکر تصریحی طور پر نہ کرنا زیادہ اچھا شار ہوتا ہے۔ اس لیے قرآن میں کسی عورت کا ذکر اس کے نام سے نہیں کیا گیا ہے سوائے مریم کے۔

دوسری مثال علامه منتقیطی نے اس طرح ذکری ہے:

علامه مشتقیطی سورة حج کی اس آیت

يَاكِنُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ وَانَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيْمٌ وَ يَوْمَ تَرُونَهَا تَنُهُلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَبَّا اَرْضَعَتُ وَ تَضَعُ كُلُّ ذَاتِ يَوْمَ تَرُونَهَا تَنُهُلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَبَّا اَرْضَعَتُ وَ تَضَعُ كُلُّ ذَاتِ يَوْمَ تَرُونَهَا تَنُهُلُ كُلُّ مُرْضِعةٍ عَبَّا اَرْضَعَتُ وَ تَضَعُ كُلُّ ذَاتِ يَوْمَ تَرُونَهَا تَنُهُ لِكُلُّ مُرْضِعةٍ عَبَّا اَرْضَعَتُ وَ تَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَها وَ تَرَى النَّاسَ سُكُلُى وَ مَا هُمْ بِسُكُلُى وَ لَكِنَّ حَمْلِ حَمْلَها وَ تَرَى النَّاسَ سُكُلُى وَ مَا هُمْ بِسُكُلُى وَ لَكِنَ عَنَابَ اللهِ شَدِينًا فَي النَّاسَ سُكُلُى وَ مَا هُمْ بِسُكُلُى وَ لَكِنَ عَمْلَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهَا وَ تَرَى النَّاسَ سُكُلُى وَ مَا هُمْ بِسُكُلُى وَ لَكِنَ عَنَابَ اللهِ شَدِينًا فَي النَّاسَ اللهِ شَدِينًا فَي النَّاسَ اللهِ شَدِينًا فَي النَّاسَ اللهِ عَلَى اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّ

کی تفسیر بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہاں اس آیت میں جس زلزلہ کاذکر ہوا ہے یہ قیامت کے دن قبروں سے اٹھائے جانے کے بعد واقع ہوگا اس کے یہاں اس آیت پر وار دہونے والے اشکال کوذکر کرتے ہوئے علامہ مشتقیطی فرماتے ہیں:

"فأن قيل هذا النص فيه اشكال، لانه بعد القيام من القبور لا تحمل الاناث، حتى تضع حملها من الفزع، ولا ترضع، حتى تذهل عما أرضعت ترضع، حتى تذهل عما أرضعت المنافقة عنه المنافقة عنه المنافقة عنه المنافقة الم

فألجواب عن ذلك من وجهين

الوجه الاول: ما ذكرة بعض أهل العلم، من أن من ماتت حاملا تبعث حاملا، فتضع حملها من شدة الهول والفزع من ماتت مرضعة بعثت كذلك، ولكن هذا يحتاج الى دليل

والوجه الثانى: أن ذلك كناية عن شدة الهول، كقوله تعالى (يَوْمًا يَّجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا أَنَّ ) (الراسم: ١١) ومثل ذلك من أساليب اللغة المعروفة " (٣٣)

اس آیت مبارکہ کے بارے میں اگر کہا جائے کہ اس میں اشکال واقع ہوا ہے وہ اس طرح کے قبروں سے اٹھائے جائے گھبرا ہٹ طرح کے قبروں سے اٹھائے جانے کے بعد کوئی بھی عورت حمل نہیں اٹھائے گی چہ جائیکہ تھبرا ہٹ کے باعث حمل کوگرادیا جائے اور نہ ہی کوئی عورت بعث بعد الموت کے اپنے نچے کودودھ پلا سکے گی تو پھرمرضعہ کا اپنے بچہ کوگرادینا کہاں ممکن ہے؟

يساس كےدوجواب ديے گئے ہيں:

پہلا میہ کہ بعض اہل علم فرماتے ہیں کہ جوعورت حاملہ مرے گی وہ حاملہ ہی قبر ہے اٹھائی جائے گی ہیں ہولنا کی اور گھبراہٹ کی وجہ ہے وہ اپناحمل گرا دے گی اسی طرح جوعورت حالت رضاعت میں مرے گی وہ اسی طرح اٹھائی جائے گی لیکن یہ جواب بلادلیل ہے۔

دوسراجواب میہ کہ یہ جملے قیامت کی خوفنا کی اور ہولنا کی کے لیے کنایۃ استعال کیے گئے ہیں جیسا کہ اللہ رب العزت کا یہ قول ہے کہ اس دن بچے بوڑ ھے ہوجا نمیں گے اور کلام عرب میں

ال اسلوب كى كئى مثاليس موجود ہيں۔

پس اس سے بیہ بات واضح ہوئی کہ کلام کے اندر کنائی اسلوب کو اختیار کرنا بیہ مفہوم کو سمجھنے میں دشواری پیدا کرتا ہے پس اس کنا بیہ سے کیا مراد ہے اس کو سمجھنا اور کلام میں پیدا ہونے والی دشواری کو دور کرناان امور نے مفسرین کی توجہ اس اسلوب کی طرف پھیردی۔

تعريض:

تعریض کوا کنز علماء نے کناریہ کے ساتھ ہی ڈکر کیا ہے بعض نے ان دونوں میں کوئی فرق نہیں کیااوربعض نے فرق کیا۔

علامہ جلال الدین السیوطی نے تعریض کی تعریف سے متعلق مختلف اقوال ذکر کیے ہیں اور ساتھ کنامہ جلال الدین السیوطی نے تعریض کی وجہ بھی ذکر کی ہے مثلاً علامہ سیوطی ابن اثیر کا کنایہ اور تعریض سے متعلق قول نقل کرتے ہیں۔ تعریض سے متعلق قول نقل کرتے ہیں۔

وقال ابن الاثير، الكناية: ما دل على معنى يجور حمله على الحقيقة والمجاز، بوصف جامع بينهما والتعريض: اللفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحقيقي أو المجازي، كقول من يتوقع صلةً؛ والله ان محتاج، فأنه تعريض بالطلب، مع أنه لم يوضع له حقيقة ولا مجازاً، وانها منهم من عرض اللفظ، أي: جانبه "(۲۵)

''کنابیا بیے معنی پردلالت کرتا ہے جس کوحقیقت ومجاز دونوں معنی پرمحمول کرنا جائز ہوا بیے وصف کے ساتھ جوحقیقت ومجاز کو جمع کرنے والا ہو جب کہ تعریض ایسے معنی پردلالت کرنے والا لفظ ہے جس کی دلالت علی المعنی وضع حقیقی یا مجازی جہت سے نہ ہومثلاً کوئی شخص جو کہ صلہ (انعام) کا متوقع ہووہ

کے''واللہ انی مختاج'' پس بیطلب کے لیے تعریض ہے حالانکہ اس بات کی وضع طلب کے لیے حقیقتا و مجاڈ ا دونوں میں سے کسی ایک طریقہ پر بھی نہیں ہوئی ہے۔ موئی ہے بلکہ بیطلب لفظ کے عرض یعنی اس کے پہلو سے مجھ میں آئی ہے۔ ''ابن قتیبہ نے'' تاویل مشکل القرآن' کی فصل''الکنا بید والتعریض' میں تعریض کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے:

"والعرب تستعمله في كلامها كثيراً، فتبلغ ارادتها بوجه هو ألطف وأحسن من الكشف والتصريح، ويعيبون الرجل اذا كان يكاشف في كل شيء ويقولون لا يحسن التعريض الا ثلباً وقد جعله الله في خطبة النساء في عدتهن جائزا فقال: (وَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْما عَرَّضْتُمْ بِهِ مِن عدتهن جائزا فقال: (وَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْما عَرَّضْتُمْ بِهِ مِن خطبة النساء أو النساء في عدتهن جائزا فقال: (وَلاجُناحَ عَلَيْكُمْ فِيْما عَرَّضْتُمْ بِهِ مِن التعريض في الخطبة: أن يقول الرجل التصريح" والتعريض في الخطبة: أن يقول الرجل المراة: والله انك لجميلة ولعل الله أن يرزقك رجلاً مالحاً" (٣٢))

عرب لوگ اپنے کلام میں تعریض کو بکٹرت استعال کرتے ہیں اور بات کو وضاحت اور کھول کر بیان کرنے کی بجائے کلام میں اس کو (تعریض) کو لے کر آتا ہے (اسلوب کلام میں) زیادہ بار کی اور عمد گی ہے اور اہل عرب ایسے خفس کو اچھا نہیں سمجھتے جو ہر بات کو کھول کر بیان کرے اور وہ کہتے ہیں۔ تعریض عمدہ نہیں ہے سوائے ملامت کے مقام کے اور اللہ تعالی نے عور توں کی عدت میں نکاح کا پیغام تعریف عمدہ نہیں جو تم اشارہ نکاح کا پیغام تعریف کے وہائز قرار دیا ہے جیسا کہ ارشاد ربانی ہے ''تم پر پچھ گناہ نہیں جو تم اشارہ کرتے ہو عور توں کے نکاح کے پیغام میں یا تم اپنے دلوں میں چھپائے ہواور یہاں وضاحت کے کہ اللہ ساتھ پیغام دینا جائز نہیں ہے اور خطبہ (پیغام نکاح) میں تعریف ہے ہے کہ آدمی عورت سے کہا کہ اللہ ساتھ پیغام دینا جائز نہیں ہے اور خطبہ (پیغام نکاح) میں تعریف ہے ہے کہ آدمی عورت سے کہا کہ اللہ

ک قسم! '' توحسین ہے' یا امید ہے کہ اللہ تجھے نیک شوہر عطا کرے۔ حضرت شاہ ولی اللہ تعریض کی تعریف اس طرح کرتے ہیں:

"والتعريض أن يذكر الله حكماً علماً أو منكراً، ويكون الغرض منه الايماء الى حال رجل خاص، أو التنبيه على حال رجل معين" (٣٤)

'' بیہ ہے کہ کوئی عام بات کہیں اور اس سے مقصود کسی شخص کا حال بیان کرنا ہو یا کسی شخص کو نا ہو''۔

پس جب کہ تعریض کامعنی واضح ہوگیا ہے تواب دوسراامریہ ہے کہ تعریض بھی خفائے معنی کی وجہ سے آیت میں اشکال پیدا کر دیتا ہے اور مفہوم کومشکل بنا دیتا ہے کیونکہ غور وفکر سے یہ ہی بات سمجھ میں آتی ہے کہ اس آیت میں کسی کی طرف اشارہ کیا جارہا ہے جبیبا کہ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

"ویأتی فی غضون الکلام بعض خصوصیات ذلك الرجل التی عرّف المخاطب علیه، فیغرق القاری فی الفكر فی مثل هذا الموضع، ویحتاج الی تلك القصة " (۳۸) (تعریض کی صورت میں) بعض اوقات الشخص کی بعض خصوصیات بیان کر دیتے ہیں اور مخاطب کو اس مخص سے مطلع نہیں کرتے الی صورت میں قرآن پڑھنے والا قصے کا منتظر ومحتاج رہتا ہے۔

"ففى هذه الصور ما لم يطلعوا على تلك القصة لا يدركون فحوى الكلام" (٣٩)

اليي صورت ميں جب تک قصه اور واقعه معلوم نه ہومطلب واضح نہيں ہوتا۔

#### مثالين:

(وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ لِذَا قَضَى اللهُ وَ رَسُولُكَ آمُرًا (اللاداب٣٠٣) تعريض لقصة زينب وأخيه \_\_\_ (٣٠)

r: وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ (الور ٣٢:٢٣)

تعريض بأبى بكر الصديق (١٦)

اس آیت میں ابو برصدیق کی طرف تعریضاً اشارہ ہے:

مزید مثالیں، آخری باب میں ذکر کی جائیں گی جس سے واضح ہوگا کہ تعریض کس طرح

کلام کو مجھنے سے قاصر کردیتاہے۔

# ۲\_مجازعقلی،استعاره،تشبیه

کوئی بھی لفظ جس معنی کے لیے وضع کیا جاتا ہے وہ اس کا حقیقی معنی کہلاتا ہے اگر اس حقیقی معنی کہلاتا ہے اگر اس حقیقی معنی کو چھوڑ کر اس لفظ کا کوئی دوسرامعنی مرادلیا جائے تو وہ مجاز کہلائے گا۔ پس کسی بھی لفظ کی وضع کے اعتبار سے جارا قسام ہوتی ہیں۔

ا حقیقت وضعیه یالغوبیه

ا۔ حقیقت شرعیہ

۳۔ حقیقت عرفیہ

ہم۔ مجاز

ان اقسام کی وجہ حصریہ ہے کہ یا تو وہ لفظ اپنے اصلی وضعی معنی پر ہاتی رہے گا یا نہیں اگروہ اپنے اُسی اصلی معنی پر ہاتی رہے جس کے لیے اس کو وضع کیا گیا تھا تو اس کو حقیقت لغویہ یا وضعیہ کہا جائے گا اور اگر اس لفظ کے اصلی معنی میں تغیر آجائے اور وہ تغیر شرعا واقع ہوتو اس کو حقیقت شرعیہ کہا جائے گا اور اگر اس لفظ کے اصلی معنی میں تغیر آجائے اور وہ تغیر شرعا واقع ہوتو اس کو حقیقت شرعیہ کہا جائے گا۔

اگرلفظ کواس کے موضوع لی<sup>ا</sup> کے علاوہ میں استعمال کیا جائے کسی قرینہ کی وجہ سے تو اس کو مجاز کہتے ہیں:

امام رازی فرماتے ہیں:

"وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز صرف الكلام الى

البجأز الابعد تعذر حمله على الحقيقة" (٣٢)

علماء کااس بات پراجماع ہے کہ کلام کومجاز کی طرف اس صورت میں پھیرا جاتا ہے جب حقیقی معنی میں اس کااستعال ممکن نہ ہو۔

امام ابن القيم فرماتے ہيں:

"من أدعى صرف اللفظ عن ظاهره الى مجازه، لم يتم له ذلك الا بعد أربع مقامات:

أحدها: بيان امتناع ارادة الحقيقة

الثانى: بيان صلاحية اللّفظ لذلك المعنى الذى عينهُ، والا كان مفسر با على اللغة

الثالث: بيان تعيين ذلك المجمل ان كان له عدة مجازات

الرابع: الجواب عن الدليل الموجب لارادة الحقيقة

فها لم يقم بهنه الامور الأربعة كانت دعواه صرف اللفظ عن ظاهره دعوى بأطلةً" (٣٣)

جولفظ کے اپنے ظاہری معنی ہے مجاز کی طرف پھیرنے کا دعویٰ کرے تو چار جگہوں کے علاوہ پر بیددعویٰ کامل نہیں۔

ا حقیقت مرادلینامتنع ہو۔

٢ جومعنی اس نے متعین کیا ہے لفظ اس کی صلاحیت رکھتا ہوور نہ بیلغت پر افتر اء ہوگا۔

س\_ اگر کئی مجازات ہوں تواس مجمل کی تعیین \_

سم۔ حقیقی معنی کے وجوب کی دلیل کا جواب۔

جوان چارچیزوں کا اہتمام نہ کرے تواس کا مجاز کا دعویٰ باطل ہے۔

مجازى اقسام:

Marfat.com

مجاز کو دوقسموں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ اے مجازعقلی 1۔

۲\_مجاز لغوی

محازعقلي:

حضرت شاہ ولی اللہ نے ''الفوز الکبیر'' میں مجازعقلی کی تعریف اس طرح بیان کی ہے۔

"والمجاز العقلى: هو أن يسند الفعل الى غير فاعله، أو يجعل المفعول به ما ليس بمفعول به فى الحقيقة لعلاقة المشابهة بينهما، ويدعى المتكلم أنه داخل فى عداده وفرد من أفراده"

كما يقولون: بني الأمير القصر مع أن الباني بعض البنائين"

(٣٣)

یعنی کلام میں کسی فعل کوایسے خص کی طرف منسوب کریں جوحقیقت میں اس کا فاعل نہیں ہے اور ایسی چیز کومفعول بنائیں جوحقیقت میں مفعول بنہیں ہے۔ ان دونوں کے درمیان کسی مشابہت کے تعلق کی وجہ سے ایسا کہا جاتا ہے۔ کہنے والا گویا اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ یہ بھی اس شار میں ہیں اور اسی جنس سے ہیں مثلاً کہا جاتا ہے۔ سے ہیں مثلاً کہا جاتا ہے۔ 'امیر نے کل بنایا'' حالانکہ بنانے والے معمار ہوتے ہیں۔ بیں مثلاً کہا جاتا ہے ''امیر نے کل بنایا'' حالانکہ بنانے والے معمار ہوتے ہیں۔

قرآن میں بھی مجازعقلی کی مثالیں بکثرت آئی ہیں جیسے سورة نقص کی اس آیت مبار کہ میں:

اِنَّ فِرْعُونَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلَ اَهْلَهَا شِيَعًا يَّسُتَفْعِفُ طَآبِفَةً وَنَ فِرْعُونَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلَ اَهْلَهَا شِيَعًا يَّسُتَفْعِفُ طَآبِفَةً وَيَنْتُمُ وَيَسْتَخُى نِسَآءَهُمُ اللَّهُ كَانَ مِنَ وَيُنْهُمُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ال آیت کریمہ سے پتہ چلتا ہے کہ یہاں پر کلمہ یذرج اور کلمہ ستی بیدونوں اپنے حقیقی

Marfat.com

معنوں میں استعال ہوئے ہیں لیکن تذبیح اور الاستحیاء کی نسبت فرعون کی طرف نسبت حقیقی نہیں ہے اس لیے کہ فرعون ان افعال کا فاعل حقیقی نہیں ہے بعنی فرعون خود لڑکوں کو تل نہیں کرتا تھا اور نہ ہی عور توں کو چھوڑتا تھا بلکہ بیاس کے لشکر کے لوگ تھے جو ایسا کرتے تھے اور چونکہ فرعون ان افعال کا سبب تھا وہ اپنے سیا ہیوں کو ایسا کرنے کا تھم دیتا ہے لہذا یہاں مجاز نسبت میں استعال ہوا ہے اور یہاں مجاز کا یا جانا عقلی طور پر ہے نہ کہ لغوی طور پر اسی لیے اس کا نام مجاز عقلی رکھا گیا ہے۔

#### مجاز لغوى:

اس کی دوشمیں ہیں:

۲\_مجازمرسل

اراستعاره

#### استعاره:

اس کومجاز لغوی بھی کہتے ہیں استعارہ میں کسی کلمہ کے حقیقی معنی اور مجازی میں تشبیہ کا علاقہ یا یا جاتا ہے جیسے اللّٰدرب العزت کے اس قول میں:

> اللَّ اللَّهُ كِتُبُ اَنْزَلْنَهُ اللَّكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُلْتِ إِلَى النُّودِ أَ اللَّهُ وَاللّ بِإِذْنِ رَبِيهِمْ اللَّ صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَيْدِينِ أَنْ (ابرائيم ١٠:١٠)

اس آیت مبارکہ میں کلمہ ''الظلہ آت'' اپنے حقیقی معنی''اندھیرے' کی بجائے مجازی معنی''کفز' میں استعال ہوا ہے اور یہاں یہ مجازلغوی استعارہ ہے کیونکہ اندھیر ااور کفر دونوں میں اس اعتبار سے مشابہت پائی جاتی ہے کہ دونوں صورتوں میں ہدایت نہیں پائی جاتی یا راستہ بیں دکھائی دیتا۔ مدن مسل

# مجازمرسل:

مجاز مرسل وہ ہے جس میں حقیقی معنی اور مجازی معنی میں مشابہت کے علاوہ کوئی اور تعلق یا علاقہ پایا جائے اور اس علاقہ میں کئی انواع ہیں جو کتب بلاغہ سے معلوم ہوسکتی ہیں۔اس کی مثال درج ذیل آیات ہیں:

قُور الَّيْلُ إِلَّا قَلِيْلًا أَنْ (الرزل ٢:٢٣)

لاَ تَقَمُّ فِيْهِ أَبُكُّا اللهِ ١٠٨،٩)

ان دونوں آیتوں میں قیام سے مراد''نماز''ہاور قیام اور نماز کے درمیان تعلق جزئیات کاہےوہ اس طرح کہ قیام نماز کا جزء ہے۔

پس لفظ کا اپنے حقیقی معنی کی بجائے مجازی معنی میں استعال ہونا اور پھر مجازی اقسام میں سے سی ایک قشم سے تعلق رکھنا میتمام امور انتہائی دقیق اور مشقت طلب ہیں اور اس کے طلب کے لیے قرآن میں غور وفکر کی سخت ضرورت ہے اسی لیے مجاز کو بھی مشکلات قرآن میں شار کیا گیا ہے۔ قرآن میں غور وفکر کی سخت ضرورت ہے اسی لیے مجاز کو بھی مشکلات قرآن میں شار کیا گیا ہے۔ دور نبوی میں نظر کی اور امام مسلم دونوں نے اس کو این این این بی تھی میں ذکر کیا ہے۔

وَ كُلُوْا وَ اشْرَبُوْا حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْاَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْاَسُودِ (القره١٨٥:٢٥)

اس آیت مبارکہ کامفہوم صحابہ پر مخفی رہاوہ اس طرح کہ اس آیت کے ساتھ (من الفجر)
کے الفاظ نازل ہونے سے پہلے جب کوئی بھی صحابی روزے کا ارادہ کرتے تو وہ اپنے پاؤں کے
ساتھ سفید اور سیاہ دھا گہ باندھ لیتے اور تب تک کھاتے رہتے جب تک طلوع صبح کے ساتھ ان
دونوں دھا گوں کے رنگ ایک دوسرے سے واضح نہ ہوجاتے ہیں جب (من الفجر) کی قید نازل
ہوئی توصحابہ نے جان لیا کہ یہاں مطلب یہ ہے کہ جب رات کے اختام کے بعد طلوع صادق کا
وقت ہوجائے توروزہ کا وقت عین اسی وقت شروع ہوتا ہے۔

پس بیآیت مبارکہ استعارہ کی مثال ہے اور استعارہ یہ مجاز کی ایک قسم ہے اور چونکہ اس آیت نے صحابہ کے لیے اشکال پیدا کردیا تھا اس سے پہتہ چلا کہ مجاز بھی مشکل القرآن میں شامل ہے اور سے تعامل ہوئے تاویل اور تعبیر کا محتاج ہے۔ پس جب (من الفجر) کے الفاظ نازل ہوئے تو اشکال ختم ہوگیا۔ اور صحابہ کے لیے کلام واضح ہوگیا۔

2-التفات: اس اصطلاح كي تعريف "الانقان" مين اس طرح سے بيان كي تى ہے:

"نقل الكلام من أسلوب الى آخر، أعنى: من المتكلم أو الخطأب أو الغيبة الى آخر منها بعد التعبير بالأول وهذا هو المشهور" (٥٥)

ایک اسلوب اول کے ساتھ تعبیر کرنے کے بعد واسلوب اول کے ساتھ تعبیر کرنے کے بعد واسلوب اول کے ساتھ تعبیر کرنے کے بعد واسلوب سے مراد تکلم، خطاب یا غیبت وغیرہ انہیں میں سے ایک کوئسی و وسرے کی طرف نقل کرنا النفات کہلاتا ہے اس النفات کے کئی فوائد ہیں جو کتب بلاغہ میں مذکور ہیں۔علامہ زرشی نے ''برھان' اور علامہ سیوطی نے ''انقان' میں بھی ان کاذکر کیا ہے۔

مجھی تکلم سے غیبت کے اسلوب کی طرف بھی تکلم سے خطاب کے اسلوب کی طرف بھی خطاب سے تکلم کے اسلوب کی طرف النفات کیا جاتا ہے۔

ال اسلوب کے بارے میں اکثر مفسرین کے ہاں اختلاف پایا جاتا ہے کہ اس النفات کی وجہ کیا ہے کہ اس النفات کی وجہ کیا ہے اور اس کی حکمت کیا ہے۔ اس وجہ سے ریجی آیات قرآنیہ میں اشکال کا سبب بنتا ہے اس کی مثالیں قرآن مجید میں بکثرت وارد ہوئی ہیں۔

اس کی مثال سورة فاتحہ کی بیآیت ہے:

إِيَّاكَ نَعْبُ لُو إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ (الفاتحة: ٥)

اس آیت سے پہلے سارا اسلوب غائب کے صیغہ کے ساتھ تھا پھراس آیت سے غیبت سے خطاب کی طرف التفات کیا گیاہے۔

اس کی دوسری مثال ہیہے:

وَمَا لِيَ لاَ اَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَ فِي وَ اللَّهِ تُرْجَعُونَ ﴿ (س٢٢:٣١)

یہاں و مالی، اعبد اور فطرنی بینتکم کے صفے ہیں یہاں کلام کوتکم سے خطاب کی طرف ملتفت کیا گیا ہے۔ اصل میں بیآیت اس طرح ہونی تقی (والیہ اُرجع) یہاں پرعلامہ سیوطی

ال کی حکمت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"أنه خرج الكلام في معرض مناصحته لنفسه وهو يريد نصح قومه، تلطفا واعلاماً انه يريد لهم ما يريد لنفسه، ثم التفت اليهم لكونه في مقام تخويفهم ودعوتهم الى الله تعالى: كذا جعلوا هذه الآية من الالتفات" (٢٩)

لینی اس کا نکتہ ہے کہ متکلم نے خود سے نصیحت کرنے کے معرض میں کلام شروع کیا اور اس کی مراد یہ تھی کہ اپنی قوم کونسیحت کرے مگراس طرح مبر بانی کے انداز سے اور یہ بتاکر کہ وہ جو پچھ اپنے واسطے چاہتا ہے وہ کی ان کے لیے بھی پسند کرتا ہے اور پھراس وجہ سے کہ وہ (مشکلم ) ان کو (ابنی قوم والوں کو ) عذاب اللی سے خوف دلانے اور انہیں اللہ کی طرف بلانے کے مقام میں تھالبذا وہ ان کی جانب ملتفت ہو گیا۔ اس آیت کو یوں التفات کی قتم سے قرار دیا ہے۔ مزید التفات کی حکمتوں سے واقفیت کے لیے علوم بلاغہ اور علوم القرآن کی کتب سے استفادہ کیا جا سکتا ہے یہاں طوالت کے خوف کی وجہ سے بیان کرناممکن نہیں ہے۔ طوالت کے خوف کی وجہ سے بیان کرناممکن نہیں ہے۔

# ٨-اسم ظاہرى جگداس خميركالا نا اور اسم خميرى جگداسم ظاہركالا نا

کلام کاعمومی اسلوب میہ کہ کلام میں اسم ظاہر کوذکر کیا جائے لیکن بعض اوقات کچھا یہے۔ اسباب پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے اسم ظاہر کی بجائے اسم ضمیر کوذکر کیا جاتا ہے۔

اوربعض اوقات کلام میں کوئی جگہ اسم ضمیر کے آنے کی ہوتی ہے اور سامع ضمیر کا منتظر ہوتا ہے لیکن وہال ضمیر کی جگہ اسم ظاہر کوکسی خاص غرض کی وجہ سے ذکر کیا جاتا ہے۔

پی اسم خمیر کی جگہ اسم ظاہر کو لا نا اور اسم ظاہر کی جگہ اسم خمیر کو لانے کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں لیکن یہاں طوالت کی وجہ سے ذکر نہیں کیا جا سکتا ان اسباب کو بلاغت کی کتابیں دیکھنے سے جانا جاسکتا ہے۔

یہاں اس بات کوذکر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ مفسرین کے ہاں یہ بات بھی اشکال کا باعث

بنتی ہے کہ یبال اضاری جگہ اظہار کرنا یا اظہاری جگہ اضار کرنا اس کی کیا حکمت یا سبہ ہے۔ اس کی مثال سورة انبیاء کی درج ذیل آیت ہے:

وَ حَرْمٌ عَلَىٰ قَرْيَةِ اَهُلَكُنْهَا اَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞ (الانبياء ٩٥: ١٥)

ال آیت مبارکه میں اسم ظاہر کی جگہ اسم ضمیر کولا یا گیا ہے جس سے مفہوم سمجھنے میں دشواری پیدا ہوئی ہے اورامام نیحاس فرماتے ہیں:''و آلایہ مشکلہ'' (۲۷)

ال آیت کی تفسیر ذکر کرتے ہوئے امام شوکانی لکھتے ہیں:

"وقيل: حرام: أى مبتنع رجوعهم الى التوبة على أن "لا" زائدة، قال النحاس: والآية مشكلة، ومن أحسن ما قيل فيها وأجله ما رواه ابن عيينة وابن علية وهيشم وابن ادريس ومحمد بن فضيل وسليم بن حبان ومعلى عن داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس في معنى الآية قال: واجب أنهم لا يرجعون، أي لا يتوبون قال الزجاح وابو على الفارسي، ان في الكلام اضهاراً اي وحرام على قرية حكمنا باستئصالها، أو بالختم على قلوب أهلها أن يتقبل منهم عمل. لأنهم لا يرجعون، اي رجعون،

اور کہا یہاں جرام سے مرادیہ ہے کہان کا تو بہ کی طرف رجوع کرناممنوع ہے اور اس بہاں پر''لا'' زائدہ ہے۔ امام نحاس کہتے ہیں: یہ آیت مشکل ہے اور اس کی وضاحت میں سب سے اچھی بات جواس بارے میں کہی گئی وہ ہے جس کو روایت کیا ہے ابن عیدہ میشم ، ابن ادریس ، محمد بن فضل ، سیم بن حیان ، معلی ، داؤد بن ابی ہند سے اور وہ روایت کرتے ہیں عکر مہسے اور عکر مہ

روایت کرتے ہیں ابن عباس ہے اس آیت کے معنی میں ابن عباس کہتے ہیں: بیدواجب ہے کہ وہ نہلوٹیس یعنی تو بہیں کریں گے۔

امام زجاج ، ابوعلی فاری کہتے ہیں کہ یبال کلام میں اضار کیا گیا ہے اصل عبارت اس طرح تھی ' اس بستی پرجس کی تباہی کا ہم نے تکم دیا تھا ، یا جس بستی والوں کے دلوں پر مہرلگ گئ تھی حرام ہے کہان کا کوئی ممل قبول کیا جائے اس لیے کہ وہ نہیں لوٹیس کے یعنی وہ تو بہیں کریں گے۔ اس کی ایک اور مثال ابن تیمیہ نے اپنی تفسیر میں ذکر کی ہے۔ پس وہ سورۃ بقرہ کی اس آیت کے متعلق فرماتے ہیں:

يَسْتَكُوْنَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِرِ قِتَالٍ فِيْهِ \* قُلْ قِتَالٌ فِيْهِ كَبِيْرٌ لَا (البقرة ٢١٤:٢)

"فأن قيل: فما الفائدة في اعادة ذكر القتال بلفظ الظاهر، وهلا اكتفى بضميره، فقال هو كبير؟ وانت اذا قلت سالته عن زيد: هو في الدار؟ كان أوجز من أن تقول: ازيد في الدار؟

قيل: في اعادته بلفظ الظاهر بلاغة بديعة. وهو تعليق الحكم الخبرى بأسم القتال فيه عبوماً. ولو الى بالمضمر فقال: هو كبير، لتوهم اختصاص الحكم بذلك القتال المسئول عنه، وليس الامر كذلك، وانما هو عام في كل قتال وقع في شهر حرام "(٣٩))

اگریہاں کہا جائے کہ یہاں لفظ قبال اسم ظاہر کا دومر تبہ استعال کیوں کیا گیا ہے اور اس کی جگہ میر لانے پراکتفا کیوں نہیں کیا گیا ہے اور اللہ تعالی ایسے فرما دیتے ''ھوکبیر'' جبتم کہتے ہو میں نے زید کے متعلق سوال کیا کہ کیا وہ گھر میں ہے؟ اس طرح کہنا بھی کافی ہوجا تا بجائے اس سے کہتم یوں کہو: کیازید گھر میں ہے؟

پس اس کا جواب ہے دیا گیا ہے کہ یہاں اس ظاہر کے ساتھ قال کا ذکر کرنا ہے بلاغت کی اعلیٰ مثال ہے کہ یہاں پر قال کے اسم کے ساتھ تھم خبری کو معلق کرنے میں عموم پایا جارہا ہے اگر اس قال کی جگہ ضمیر لائی جاتی اور کہا جاتا ''ہو کہ بید'' تو تھم کے خاص ہونے کا وہم پیدا ہوتا اور مطلب ہے ہوتا کہ جس قال کے متعلق سوال کیا جارہا ہے پس وہ ہی حرام ہے حالا نکہ ایسانہیں ہے بلکہ سے تھم عام ہے ہروہ قال جو حرمت والے مہینوں میں واقع ہوگا وہ حرام ہوگا۔ پس بیا اسلوب قرآن سے تھم عام ہے ہروہ قال جو حرمت والے مہینوں میں واقع ہوگا وہ حرام ہوگا۔ پس بیا اسلوب قرآن میں جہال کہیں بھی استعال ہوا ہواس کے وہاں مختف مقاصد اور تھمتیں ہوتی ہیں جو کتب تقییر میں مراجعت کرنے سے معلوم ہو سکتی ہیں ہر ہر چگہ کی یہاں وضاحت کرناممکن نہیں ہے۔

المیان معام نے اسلام کی جاتی ہیں ہر ہر چگہ کی یہاں وضاحت کرناممکن نہیں ہے۔

عربی زبان کابی قاعدہ ہے کہ جہال پراسم ضمیر لا یا جائے وہاں کلام کے اندر ضمیر سے پہلے اس کے مرجع کاذکر کرنا ضروری ہوتا ہے اب بیعام ہے چاہےوہ مرجع (جس کی طرف ضمیر لوٹ رہی ہے ) لفظاً موجود ہویا حکماً موجود ہو۔

بعض دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ اسم ضمیر سے پہلے گئ اسائے ظاہرہ موجود ہوتے ہیں لیکن میہ پتہ نہیں چاتا کہ خمیر کوکس اسم ظاہر کی طرف لوٹانا ہے اس میں اکثر مفسرین کا آپس میں اختلاف بھی پیدا ہوجاتا کہ جمیر کوکس اسم ظاہر کی طرف لوٹانا ہے اس میں وجہ سے آپت کا مفہوم سمجھنا مشکل ہوجاتا کہ مثلاً علامہ سیوطی نے اس کی مثال اس طرح ذکر کی ہے:

النبويضعك الكليم الطّيّب و العبك الصّالِح يرْفَعُهُ (الناطر ١٠:١٥)

"يحتمل عود ضمير الفاعل في (يرفعه) الى ما عاد عليه ضمير (اليه) وهو الله. ويحتمل عودة الى العمل.
والمعنى: أن العمل الصالح هو الذي يرفع الكلم الطيب ويحتمل عودة الى الكلم الطيب وهو التوحيد. يرفع العمل الصالح. لانه لا يصح العمل الا مع الايمان" (٥٠)

آیت کا ترجمہ یہ ہے" پاکیزہ کلمات اس کی طرف چڑھتے ہیں اور عمل صالح ان کو بلند کرتا ہے"۔

اس آیت میں یرفعہ کی خمیر فاعل اس جانب لوٹتی ہے۔جس طرح الیہ کی خمیر نظا ہرہے کہ ان دونوں کا مرجح اللہ کا لفظ ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ بیضمیر العمل کی طرف لوٹتی ہواس صورت میں آیت کے معنی یہ ہوں گے کہ کمہ طیب یعنی تو حید عمل صالح کو بلند کرتی ہے اس لیے کہ ایمان کے بغیر کوئی ممل حیح نہیں ہوتا ۔ پس اس مثال سے واضح ہوا کہ خمیر کا مرجع واضح نہ ہونے کی بناء پر آیت کے اندر کئی تاویلات کا احتمال پیدا ہوگیا اور ایک معنی کی تعیین مشکل ہوگئی۔ اس وجہ سے اختشار صائر اشکال قرآنی کا ماعث ہے۔

#### ۱۰\_حفر:

حصر کی تعریف"الانقان" میں اس طرح ذکر ہوئی ہے۔

"هو تخصیص أمر بآخر بطریق مخصوص ویقال أیضاً: اثبات الحکم للمذکور ونفیه مماعداه" (۵۱)

ینی مخصوص طریق ہے کی امرکوکی امر کے ساتھ فاص کرنا یا کسی امر کے لیے

کوئی تھم ثابت کرنا اور اس کے ماسوا سے اس تھم کی نفی کرنا حمر کہلاتا ہے۔

اور حمر کوقصریا اختصاص بھی کہا جاتا ہے۔

حصر کی بہت می انواع اوراساب ہیں جو کتب بلاغہ میں موجود ہیں وہاں اس کی تفصیل کے لیے رجوع کیا جاسکتاہے۔(۵۲)

علامه زرکشی اپن کتاب البرهان میں فرماتے ہیں:

''ومها استشكلوه فقوله تعالى (وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنَ يُومِنُواَ اِذْ جَاءَهُمُ الْهُلٰى وَ يَسْتَغُفِرُوا رَبَّهُمُ اِلَّا اَنْ تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوْلِينَ اَوْ يَاتِيَهُمْ الْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ ) (الصد ١٥: ٥٥) فانه يه ل على حصر المانع من الايمان في أحد هذين الشيئين، وقد قال الله تعالى في الآية الاخرى: (وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنُ وَقَد قال الله تعالى في الآية الاخرى: (وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنُ يُومِنُوۤ الذِّ جَاءَهُمُ الْهُلَى اللَّا اَنْ قَالُوۡا اَبْعَثَ اللهُ بَشَرًا رَّسُولًا ۞) يُومِنُوۤ الذُّ جَاءَهُمُ الْهُلَى اللَّا اَنْ قَالُوۡا اَبْعَثَ اللهُ بَشَرًا رَّسُولًا ۞) (الابراء ١٤٠٤)

فهذا حصر ثالث في غيرها" (٥٣)

مفسرین کے لیے اللہ کا بی قول اشکال کا باعث بنا (لوگوں کے پاس ہدایت پہنچ چکنے کے بعد ایمان سے رو کنے والی صرف یہی چیز رہی کہ انہوں نے کہا کہ کیااللہ نے ایک انسان کوہی رسول بنا کر بھیجا) اس لیے کہ اس آ بیت مبار کہ میں حصر واقع ہوا ہے وہ اس طرح کہ ایمان سے رو کئے والی چیز آ بیت میں بیان کر دہ دو چیز وں میں سے کوئی ایک ہے اور ایک دوسری آ بیت میں اللہ رب العزت فرماتے ہیں (نہیں روکالوگوں کو کہ وہ ایمان لائیں جب ان کے پاس آئی ہدایت سوائے اس بات کہ کہ کہ وہ کہیں کیا اللہ نے ایک بشر کورسول بنا کر بھیجا ہے ) پس اس آ بیت میں ایمان سے رو کئے والی ایک تیسری چیز کو حصر کے ساتھ ذکر کیا ہے جو کہ پہلی دو چیز وں کے علاوہ ہے۔

ایک تیسری چیز کو حصر کے ساتھ ذکر کیا ہے جو کہ پہلی دو چیز وں کے علاوہ ہے۔

ایک تیسری چیز کو حصر کے ساتھ ذکر کیا ہے جو کہ پہلی دو چیز وں کے علاوہ ہے۔

ایک تیسری چیز کو حصر کے ساتھ ذکر کیا ہے جو کہ پہلی دو چیز وں کے علاوہ ہے۔

اس اشکال کا جواب علامہ شفقیطی نے ذکر کیا ہے:

"ووجه الجمع أن الحصر في آية الاسراء حصر في المانع الحقيقي، العادي، والحصر في آية الكهف في المانع الحقيقي، وأيضاحه: هو ماذكره ابن عبد السلام من أن معنى آية الكهف، {وما منع الناس ان يومنوا } ـــــ الا ان الله اراد أن ياتيهم سنة الاولين من انواع الهلاك في الدنيا، أوياتيهم العذاب قبلا في الآخرة) فأخبر انه اراد ان يصيبهم أحد الأمرين، ولا شك أن ارادة الله مانعة من وقوع ماينافي مرادة، فهذا حصر في المانع الحقيقي، لان

الله هو المأنع في الحقيقة ١

ومعنى آية {سبحان الذى اسرى بعبده} أنه ما منع الناس من الايمان الا استغرابهم أن الله يبعث رسولا من البشر، واستغرابهم لذلك ليس مانعا حقيقيا، بل عادياً يجوز تخلفه فيوجد الايمان معه، بخلاف الأول فهو حقيقى لا يمكن تخلفه ولا وجود الايمان معه " (۵۴)

دونوں آیات میں جمع کی پیصورت ہے کہ سورہ الاسراء کی آیت میں حصر مانع عجازی کے اندر ہے اور سورۃ کہف کی آیت میں حصر مانع حقیقی میں ہے اس کی وضاحت بیہ ہے کہ جو کہ ابن عبد السلام نے ذکر کی ہے کہ سورة کہف کامعنی بیہ ہے لوگوں کو ایمان لانے سے نہیں روکا مگر اللہ کے ارادے نے کہ ان پر پہلوں کی مانند دنیا میں ہلا کت کی انواع میں ہے کوئی ایک نوع واقع ہویاان یرآ خرت میں عذاب متوجہ ہو۔ پس یہاں خبر دی گئی ہے کہ اللّٰہ کا ارادہ ان دو امور میں ہے کسی ایک کاان پرواقع کرنے کا ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ کا ارادہ اس کی مراد کے خلاف واقع ہونے سے مانع ہے۔ پس یہاں مانع حقیقی کے اندر حصر قائم کیا گیا ہے اور بے شک اللہ ہی خود حقیقت میں مانع ہے اور (سبحان الذی اسری) سورۃ میں آیت کے معنی سے ہیں کہ لوگوں کو ایمان ہے ان کی حیرت نے روکا تھا کہ اللہ نے ایک بشر کو کیسے رسول بنا کر بھیجا اور ان کا تعجب یہ مانع حقیقی (ایمان سے رو کنے والاحقیقی سبب ) نہیں ہے بلکہ ایک عام بات ہے کیونکہ ایمان اس استغراب کے ساتھ بھی یایا جا سکتا ہے۔ بخلاف اول کے کہ اس کا حجوڑ ناممکن نہیں اور نہ ہی ایمان اس مانع حقیقی (جو كەللەكاارادە ہے) كے ساتھ يا يا جاسكتا ہے۔

## حواله جات وحواشي

- (۱) فراهیدی، خلیل احمد (م۱۵۰ه)، <u>کتاب العین:</u> ۲/۲۱۱، مؤسسة الأعلی للمطبوعات. بیروت، ط۱،۸۰۰۱ه
  - (۲) زمخشرى. جار الله، أساس البلاغه: ۲۲۲، دار المعرفه، بيروت، سـن
- (r) حاجى خليفه. كاتب جليى، كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون: ۲/۱۲۰۳ دار الكتب العلميه، ۱۳۱۳ه
- (۳) ابوعبیده، معبر بن مثنی، مجاز القرآن: ۱/۸، مؤسسة الرساله، بیروت، ط۲، ۱٬۰۰۱ه
  - (۵) البرهان في علوم القرآن: ۲۹۲ (۵)
  - (٢) البرهان في علوم القرآن: ٢٩١ ـ ٢٩٢
  - (4) البرهان في علوم القرآن: ٢٩١ \_ ٢٩٢
- (۸) رافعی، مصطفی، <u>تاریخ آداب العرب:</u> ۲/۷، دار الکتاب العربی، بیروت، ط۳، ه۱۲۹۳
  - (٩) مجموع الفتأوى: ٠٠٠/٢٠٠
  - (۱۰) طوفي. سليمان. <u>الاكسير في علم التفسير:</u> ۱۸۹. دار الاوزاعي، بيروت، ۱۲۰۹ه
    - (۱۱) مجموع الفتأوى: ۲۱/۱۲۲
      - (۱۲) جامع البيان: ۱۳/۲۹
    - (۱۳) مجبوع الفتأوي: ۱٦/٢١٨
      - (۱۳) الاتقان: ۲/۲۵
    - (١٥) مجموع الفتأوى: ١٦/٤٣، ٥٥
      - (۱۲) الاتقان: ۲/۱۰۵
  - (١٤) رمّاني، ابو الحسن على بن عيسى (م ١٢٨٣هـ)، النكت في اعجاز القرآن: ٢٦،

مكتبه مؤيره. ريأض. ١٣١٢ه

- (١٨) الاتقان: ١٠١/٦
- (۱۹) تفسیر کبیر: ۵/۲۸
- (r٠) النكت في اعجاز القرآن: ٤٤
- (۲۱) ابن عاشور، التحرير والتنوير: ۱/۱۲۱. مكتبه ابن تيميه عن الدار التونسيه للنشر، سـن
- (۲۲) حنفی بیگ ناصف، محمد بك دیاب، سلطان آفندی. مصطفی طبوم المالک، دروس البلاغة: ۵، مكتبه شركت علمیه بیرون. لوهر گیت، ملتان، سـن
  - (rr) الاتقان: ۲/۱۲۹
    - (۲۳) أيضاً
  - (۲۵) تفسیر کبریر: ۱۲۵)
  - (۲۱) تفسیر قرطبی: ۲/۱۲۸
  - (۲۷) تفسیرابن کثیر: ۲۲۰ـ۱۲۲۰
    - (۲۸) الاتقان: ۱/۱۲۳
    - (۲۹) الاتقان: ۲/۱۲۳ تا ۱۲۳
      - (r•) الاتقان: r/٩r
- (۲۱) محمد سليمان الاشقر، ذا كثر، معجم علوم اللغة العربيه: ۲۲۱. مؤسسة الرسالة، بيروت. ط۱، ۱۳۰۳
  - (rr) الفوز الكبير: ٢٢
    - (rr) الاتقان: ۲/۹۲
- (۳۲) شنقیطی، محمد امین، اضواء البیان فی ایضاح القرآن بالقرآن: ۱۲-۵/۱۳ عالم الکتب، دبروت، سدن

- (٣٥) الاتقان: ٢/٩٥
- (۲۹) تاویل مشکل القرآن: ۱۹۳
  - (٣٤) الفوز الكبير ، <sup>20</sup>
    - (۲۸) أيضاً
  - (٢٩) الفوز الكبير: ٢١
  - (۴۰) الفوز الكبير: ۲۵
  - (٣١) الفوز الكبير: ٢٥
  - (۳۲) مفاتيح الغيب: ۳۰/۸۳
  - (۳۳) بدائع الفوائد: ۲/۲۰۵
    - (٣٣) الفوز الكبير: ٢٦
      - (۵م) الاتقان: ۲/۱۲۵
      - (۲۸) الاتقان: ۲/۱۲۱
- (٣٤) نحاس. اعراب القرآن: ٣/٤٩. دار الكتاب المصرى، ط٣، ١٣٢٠ه
  - (۲۸) شوکانی، فتح القدیر: ۳/۵۸۲، دار الوفاء، ط۲، ۱۳۱۸
    - (۳۹) مجموع الفتاوي: ۸۸/۱۳/۸۸
      - (۵۰) الاتقان: ۲/۲۱
      - (۵۱) الاتقان: ۲/۹۷
    - (۵۲) مثلاً ملاحظه فرمائيه. البرهان: ۱۹۲\_۱۹۳
      - (ar) البرهان في علوم القرآن، ١٩٢ ــ ١٩٣
        - (۵۲) دفع ایهام الاضطراب: ۱۸۷

## فصل سوم: مشكلات القرآن كحل كے بنيادى اصول

آیات قرآنیه میں جب اشکال پیدا ہوجائے تو درج ذیل طریقوں سے مفسرین اس کو دور پریپذیریں

کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ا۔ اشکال کی وجہ تلاش کرنا

۲۔ سببزول کی معرفت

س۔ رفع اشکال میں قرآن کے اسلوب سے واقفیت

سم تشابه بمعنی مشکل آیات کو محکم آیات کی طرف لوٹانا

۵۔ ایک موضوع کی تمام آیات کو اکٹھا کرنا

۲۔ سیاق آیات پر غوروفکر

۸۔ مفسرین کے اقوال میں تطبیق یا ترجیح کرنا

ه\_ الشخ

ا۔ توقف

ان طرق کی مخضروضاحت مع امثلہ درج ذیل ہے۔

#### ا \_اشكال كى وجه تلاش كرنا: \_

ایک مفسر کو چاہیے کہ وہ سب سے پہلے اُس سب سے واقف ہوجس کی وجہ ہے کوئی جھی آیت مشکل واقع ہوتی ہے۔ وہ اس سب میں تحری کرے جب اُس پریہ بات واضح ہو جائے کہ یہ آیت مشکل آیات میں داخل ہے تو پھروہ شخص ایسا طریقہ تلاش کرئے جس سے وہ اشکال دور ہوجائے۔

اس لیے کہ بعض اشکال ایسے ہیں جوسرے سے دار دہی نہیں ہوتے البتہ لوگ خود سے اُن اشکالات کو بیدا کر لیتے ہیں۔مثلاً وہ لوگ جوا پنے باطل عقائد اور غلط احکامات کوقر آن سے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ نیز واضح اور کچکم آیات کو مشکل تھم راتے ہیں آسکی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ

آیات قرآنی کو اپنے نظریات پر پیش کر کے اسکے مطابق معنی میں ڈھالنے کی کوشش کرتے ہیں۔
حالانکہ صحیح طریقہ یہ ہے کہ اپنے نظریات وعقا کہ کو آیات قرآنیہ پر پیش کیا جائے اگر تو وہ اسکے موافق موں تو فیما ور نہ نخالف ہونے کی صورت میں اُن نظریات کو چھوڑ دیا جائے۔ ایسا اشکال مردود ہاور اِن افراد کا تکم وہ ہی ہے جو کہ متنا ہہ بالمعنی کی باطل تاویل کرنے والوں کے متعلق سورة آل عمران میں اور دہوا ہے۔ اگرا کثر ایسے مفسرین کے کلام پر غور کیا جائے جو مشکل آیات کے حوالے سے اُن سے کہ منقول ہے تو اُن سب کے کلام میں ایک مشترک اور غالب چیز آیت کے اندر پیدا ہونے والی مشکل منقول ہے تو اُن سب کے کلام میں ایک مشترک اور غالب چیز آیت کے اندر پیدا ہونے والی مشکل کے سب کا بیان ہے۔ بہت کم ہی ایسے مفسر ہیں جنہوں نے اس طریقہ کو چھوڑ ا ہے۔ اکثر مفسرین ذکر کردیتے ہیں کہ یہاں اشکال کا سبب غرابت لفظ ہے ، یا تقدیم و تا خیر ہے۔ یا عراب کے لحاظ سے یہ آیت مشکل ہے وغیرہ وغیرہ وغیرہ و

يس مشكل آيت كے حوالے سے مفسرين درج ذيل طريقه كاركوا ختيار كرتے ہيں۔

ا۔ سیمن یانس کے قائم مقام کے حوالے سے اس بات کی طرف اشارہ کردیتے ہیں کہ بیآیت مشکل ہے۔

۲۔ اشکال کی انواع میں ہے کسی نوع کاذ کر کرتے ہیں۔

س۔ اشکال کی وجہ تلاش کرتے ہیں نیزید دیکھتے ہیں کہ کیااس اشکال کا تعلق اِس آیت کے مماثل دوسری آیات سے بھی ہے یانہیں؟

"- پھراس اشکال کودورکرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بعض مفسرین اس طریقہ کار میں ہے کی ایک چیز کو چھوڑ دیتے ہیں۔ ایک جگہ پر قاری کو مزید غور وفکر اور باریک بینی کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک جیز کو چھوڑ دیتے ہیں۔ ایک جگہ پر قاری کو مزید غور وفکر اور باریک بینی کی ضرورت ہوتی ہے۔ کہ ۔ تاکہ وہ اشکال کا سبب جان لے نیز اسکے لیے اُسے بہت می تفاسر کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔ کہ جوسب اُس نے جانا ہے کیا دوسرے مفسرین کی طرف سے بھی اُسکی تائید ہوتی ہے یا نہیں ہوتی۔ اشکال کا سبب جانے کا ایک فائدہ یہ ہوتا ہے کہ یہ بات مفسر کو کتا ہے اللہ کے صحیح مفہوم

تک پہنچنے میں مدد دیتی ہے اسکا جواب اُس شخص جیسانہیں ہوسکتا ہے جو کہ سوال کی اصل یا مسئلہ کی حقیقت کواچھی طرح جان کراور سمجھ کر جواب دے۔

نیز جومفسرآیات قرآنیہ میں پیدا ہونے والی مشکل کے سبب سے انچھی طرح واقف ہوگا۔ تو وہ مختلف تفاسیر میں مفسرین کی طرف سے اُس آیت کے متعلق بیان کردہ اقوال یا جوابات میں سے کسی ایک کوتر جے دینے کے قابل ہو سکے گایا اُن میں جمع کی صورت پیدا کر سکے گا۔

پی مفسرین کے بنج پرغوروفکر کرنے والا اشکال کے سبب کی تلاش کی اہمیت کو جان جائے گا۔(۱) نیز دوسرے علوم میں بھی اس کی اہمیت سے انکارنہیں کیا جا سکتا ہے۔مثلاً فقہا یسی بھی فقہی مسئلہ میں اختلاف کے اصل محل کوسب سے پہلے تلاش کرتے ہیں۔

## ۲: ـ سبب نزول کی معرفت:

اہل علم ذکر کرتے ہیں کہ سبب نزول کی معرفت ، بیآ یت قر آنی کو بیجھنے کا ایک اہم ذریعہ ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیی ًرحمۃ اللّٰہ فر ماتے ہیں :

''ومعرفة سبب النزول يعُين على فهم الآية، فأنّ العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب '' (٢)

لینی سبب نزول کی معرفت آیت کے بیھنے میں مددی ہے کیونکہ سبب کے علم سے مسبب کا علم حاصل ہونا ضروری ہے۔

اکثر اہل علم ذکر کرتے ہیں کہ سبب نزول کے جانے سے قرآن کی آیات پروارد ہونے والے اشکالات کوزائل کیا جاسکتا ہے۔

امام جلال الدين سيوطيٌ فرمات ہيں:

"زعم زاعم أنه لا طائل تحت هذا الفن يعنى معرفة أسباب النزول للجريانه مجرى التاريخ وأخطأ في أسباب له فوائل ـــومنها: الوقوف على المعنى وازالة

الاشكال\_"(٣)

علامہ فرماتے ہیں کہ سی نے بیر کہ اس فن سے بجز اِسکے کوئی فائدہ نہیں کہ قرآن تاریخ بن سکے ۔ مگریہ قائل کی غلطی ہے کیونکہ اس فن میں بہت سے اعلی درجہ کے فائدے پائے جاتے ہیں۔

اسکے بعد علامہ سیوطیؒ اُن فوائد کو ذکر کرتے ہیں اُن میں سے ایک فائدہ یہ ہے کہ سبب نزول کی معرفت سے آیات کے معانی منکشف ہو جاتے ہیں اور اُن کے بیجھنے میں اُلجھن نہیں پڑتی ہے۔

سبب نزول کی معرفت سے اشکال کے زائل ہونے کی علامہ سیوطیؓ نے پچھ مثالیں ذکر کیں ' ہیں اُن میں سے چند کا ذکر کیا جاتا ہے۔

#### امثله:

ا:عثان بن مظعون اور عمر و بن معد يكرب كم تعلق حكايت بيان كى جاتى ہے كه وہ دونوں كہا كرتے سے كه شراب مباح ہے اور اللہ تعالى كے اس قول كوبطور دليل پيش كرتے ہے۔ سے كه شراب مباح ہے اور اللہ تعالى كے اس قول كوبطور دليل پيش كرتے ہے۔ كيس على الّذِينَ أَمَنُوْا وَ عَمِدُوا الصَّلِحٰتِ جُنَا عَے فِيْمَا طَعِمُوْا (المائدہ ٩٣:٥)

'' اُن لوگوں پر کچھ گناہ نہیں جوایمان لائے اور نیک اعمال کرتے رہے۔اس بارے میں جووہ کھا پی چکے''۔ جووہ کھا پی چکے''۔ سرمتها تا مصاب

اس كے متعلق امام سيوطي لكھتے ہيں:

"ولو علما سبب نزولها لمريقولا ذلك، وهو أنَّ ناسًا قالوا لمّا حُرِّمت الخمر: كيف بهن قتلو في سبيل الله وماتوا وكانوا يشربون الخمر وهي رجس؟ فنزلت " (م) اگر إن دونول حضرات كواس آيت كاسببنزول معلوم موتا تو مركز اليي بات نه كهتے اور اس آیت کا باعث نزول بین کا کہ بہت سے لوگوں نے شراب کی حرمت کا تھم نازل ہونے کے وقت کہا''ان لوگوں کا کیا حال ہوگا جوشراب کو باوجود نجس ہونے کے پیا کرتے ہے اور اب وہ راوِ خدا میں جہاد کرتے ہوئے مارے جا چکے یا طبعی موت سے مرگئے ہیں چنا نچہ اُن لوگوں کی تسکین کی خاطر کے لیے اس آیت کا نزول ہوا تھا۔

٢: - الله كاس قول مين (فَأَيْنَهَا تُوتُواْفَنَمَ وَجُهُ اللهِ اللهِ المالية اللهِ المالية الله المالية الله

"فأناً لو تُركنا مدلول اللفظ لا متقضى أن المصلى لا يجب عليه استقبال القبلة سفراً ولا حضرًا، وهو خلاف الاجماع، فلما عرف سبب نزولها علم أنّها في نافلة السفر، أوفيمن صلى بالاجتهاد وبأن له الخطأ، على اختلاف الروايات في ذلك يَ" (۵)

اگرہم اُس کولفظ کے مدلول پر ہی جھوڑ دیں تو اُس کامقتضی ہے ہوگا کہ نماز پڑھنے والے پر فراور حضر کی حالت میں قبلہ کی طرف رُخ کرنا واجب ہی نہیں اور یہ بات اجماع کے خلاف ہے مجرجب اسکا سبب نزول معلوم ہوا تو پتہ لگا کہ یہ تھم باختلاف روایات سفر کی نفل نماز وں کے مدے میں یا اُس شخص کے بارے میں ہے۔جس نے سمت قبلہ نا معلوم ہونے کے باعث اپنی نماز معلی۔

"-"ومن ذلك: قوله: (إنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْوَةَ مِن شَعَالِمِ اللهِ وَ (البَره ١٥٨:٢٠) فأنّ ظاهر لفظهالا يقتضى أنّ السّعى فرض وقد ذهب بعضهم الى عدم فرضيته تمشَّكاً بذلك. وقد ردّت عالشه على عروة فى فهمه ذلك بسبب نزولها. وهو أنّ الصّحابة تأثّموا من السّعى بينهما لأنة من عمل الجاهليّة. فنزلت "(٢)

ال ارشادمبارکہ کے ظاہر لفظ سے سعی (دوڑنے) کا فرض ہونا معلوم نہیں ہوتا ہے اسلیے بعض علاء اس کے فرض نہ ہونے کے قائل ہو گئے اور اِس آیت سے انہوں نے ہمسک کیا۔ چنانچہ حضرت عائشہ نے عروہ کے آیات کواس طرح سجھنے کی تر دید کرنے کے لیے اس آیت کا سبب نزول ذکر فرمایا وہ یہ ہے کہ صحابہ نے صفا اور مروہ کے درمیان دوڑنے کو زمانہ جاہلیت کا فعل سمجھ کرتصور کیا کہ اگر ہم اِسکے مرتکب ہوئے تو گنہگار ہوں گئوائس وقت بیآیت نازل ہوئی۔

## سا: \_ متشابه معنى مشكل آيات كومحكم آيات يرلونانا:

هُوالَّذِي آنُولَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ مِنْهُ الْتُ مُحْكَلَّتُ هُنَّ الْمُرْبِهِ وَالْفِي مُحْكَلَّتُ هُنَّ الْمُرْبِهِ وَالْمِيْمُ الْمُرْبَعُ وَالْمَا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ الْحُرُ مُتَشْبِهُ وَ الْمِيْعَ وَالْبَيْعَاءَ تَأُولِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِيلَةً الْاللهُ مَ مِنْهُ الْبِيغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبَيْعَاءَ تَأُولِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِيلَةً الْاللهُ مَن عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا وَاللهِ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَكُلُمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

بعض آیتیں محکم ہیں ہیں وہ لوگ جن کے دلوں میں کی ہے وہ متثابہ آیات کے بیجھے پڑجاتے ہیں فتنہ کی غرض سے اور اُسکی تاویل تلاش کرنے کے لیے اور اِن (متثابہ آیات) کی تاویل اللہ ہی جانتا ہے اور جولوگ علم میں پختہ ہیں وہ کہتے ہیں ہم اِن (متثابہ) آیات پر ایمان لائے یہ سب کھ ہمارے دب کی طرف سے ہے اور عقل والے ہی نصیحت حاصل کرتے ہیں'۔

ال آیت مبارکہ میں اللہ رب العزت ارشاد فر مارہے ہیں کہ محکم آیات ہی کتاب اللہ کا اصل ہیں۔ یعنی بیآ یات ہی کتاب اللہ کا اصل ہیں۔ یعنی بیآ یات اپنے مفہوم پرواضح طور پر دلالت کرتی ہیں۔ لوگوں میں سے کسی ایک کے لیے بھی انکے بارے میں التباس بیدا نہیں ہوتا۔ اور دوسری متشابہ آیات میں بہت سے لوگوں یا بعض لوگوں کے بارے میں اشتباہ ہوتا ہے۔

بس جوشخص ان متشابہ آیات کو واضح آیات کی طرف لوٹائے اور محکم آیات کا حکم اِن پر لگائے تو وہ ہی ہدایت پائے گاجواُس کے برعکس کرے گاوہ گمراہ ہوگا۔

نیزاگرا یات کامفہوم بھے نہیں آتا تو کسی عالم سے اُسکے متعلق پوچھ لے۔ حسن بھری کا ایک قول سور ۃ بقرہ کی درج ذیل آیت کے متعلق نقل کیا گیا ہے۔

الَّذِيْنَ النَّيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ الْوَلِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهُ وَلِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَالْفِيرُونَ ﴿ (البَرْهُ النَّالِ) بِهُ وَمَنْ تَيْكُفُرُ بِهِ فَالْوَلِيكَ هُمُ الْخُسِرُونَ ﴿ (البَرْهُ ١٢١:٢١)

''وہ لوگ جن کوہم نے کتاب دی وہ اُسکی ایسے تلاوت کرتے ہیں جس طرح

تلاوت کرنے کاحق ہے یہ ہی وہ لوگ ہیں جواس پر ایمان رکھتے ہیں اور جو

لوگ اِس ( قرآن ) کاانکار کرتے ہیں۔پس وہ ہی لوگ کا فرہیں''۔

"قال: {یتلونه حق تلاوته} یعملون بهحکهه ویؤمنون بهتشابهه، ویکون ما أشکل علیهمه الی عالیه." (2) حسن بقری فرماتے بیں کہ پتلونہ ق تلاوتہ کا مطلب یہ ہے کہ وہ قرآن کے حکمات پرممل کرتے ہیں اور متنتا بھات پرایمان لاتے ہیں اور جو چیزاُن کے لیے اشکال پیدا کرے اُسکووہ اُسکے جانے والے کے سپر دکردیتے ہیں۔

### المرفع اشكال مين قرآن مجيد كاسلوب سے واتفيت:

الله رب العزت کے کلام میں جہاں بھی اشکال کا وہم پیدا ہوتا ہے تو وہاں اشکال کو دور بھی کیا جاتا ہے۔ اس کیے قرآن خود بہت می آیات کی تفسیر بیان کرتا ہے اس لیے مفسرین نے اصول تفسیر میں بہلاما خذقر آن کوقر ار دیا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ قرآن میں اگر ایک جگہ آیت مجمل ہے تو دوسری جگہ اس کا بیان آتا ہے۔

اسی شمن میں ابن القیم فر ماتے ہیں:۔

"مراد المتكلم يعلم من:

لفظه المجرد تأرة، والمقرون تأرة،

ومنه ومن لفظ آخر يفيدان اليقين بمرادة تأرة

ومنه ومن بيان آخر بالفعل أوالقول يحيل المتكلم عليه تأرة،

وليس في القرآن خطاب أريد منه العلم بمدلوله الآوهو

داخل في هذه الاقسام - " (٨)

متکلم کی مراد بھی تومحض اسی لفظ سے معلوم ہو جاتی ہے اور بھی ساتھ والے لفظ (سیاق وسیاق) سے ۔اور بھی سی دوسرے ایسے لفظ سے جومراد کا یقین دے اور بھی کسی اور قولی یا فعلی بیان سے متکلم جس کی طرف اپنی مراد کو پھیرے ۔قرآن کاوہ کلام جس کے مدلول پرآ گہی مقصود ہے وہ ان اقسام میں سے کسی ایک کے تحت داخل ہے۔

یعنی قرآن مجید اِن اشکالات کوحل کرنے کے لیے درج ذیل طریقوں میں سے کوئی ایک طریقہ کاراختیار کرتا ہے۔

امثله:\_

ا: \_ جب کوئی بصیرت والاشخص قرآن پاک اورسنت مطهره کے طریقه پرغور وفکر کرئے گاتو وہ کوئی ایسی

بات پائے گاجو کلام کے ظاہری الفاظ سے پیدا ہونے والے اشکال کے وہم کو دور کرتی ہوگی۔اور ہیر بات قرآن کے بیجھنے میں بڑی لطیف اور بیچیدہ ہے۔

اسكى مثال اللهرب العزت كايةول مباركه:

وَ كُلُّهُ اللَّهُ مُولِمِي تَكْلِيمًا ﴿ (الناء ١٦٣:١)

لعنی الله رب العزت نے موی سے کلام فر مایا۔

ال آیت کو سننے سے ایک وہم پیدا ہوتا ہے کہ یہاں مجاز اُاللہ کے کلام کرنے کی نسبت موت کی طرف کی گئی ہے لیکن آگے ہی اللہ رب العزت (تکلیماً) مصدر لے کرآئے جوتا کیداً ثابت کرتا ہے کہ اللہ کا کلام کرنا حقیقتاً واقع ہوا تھا اس طرح مجاز کا وہم دور ہوجا تا ہے۔ ثابت کرتا ہے کہ اللہ کا کلام کرنا حقیقتاً واقع ہوا تھا اس طرح مجاز کا وہم دور ہوجا تا ہے۔ ۲: اللہ رب العزت کا بیار شادگرامی ہے۔

وَ الَّذِينَ أَمَنُواْ وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ۖ أُولَيْكِ وَ النَّالِ وُسُعَهَا وَلَيْكَ اَصْحُبُ الْجَنَّةِ \* هُمْ فِيْهَا خَلِدُونَ ۞ (الا عراف ٢:٢٣)

ال آیت کے پہلے جملے امنوا و عملوا الصالحات سے یہ وہم پیدا ہوتا ہے کہ ثاید ایمان والے ہرطرح کے نیک اعمال کرتے ہیں چاہان کی طاقت کے مطابق ہوں یا نہ ہوں اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے مکلفین پروہ اعمال بھی واجب ہیں جس کی وہ استطاعت نہیں رکھتے لیکن یہ وہ ہم اس جملام خرضہ { لان کلف نفساً الا وسعها } سے زائل ہو گیا جو کہ مبتد ااور خبر کے درمیان واقع ہوا ہے۔

نمبر ٣: اس طرح الله رب العزت كايةول ہے۔

ھل یُنظُرُونَ اِلاَّ اَنْ تَانِیَھُمُ الْمَلَالِکُ اُو یَانِیَ رَبُّكَ (الانعام ۱۵۸:۱) سورة انعام کی اس آیت کامفہوم اس طرح ہے کہ وہ کیا اس بات کا انظار کررہے ہیں کہ اُن کے پاس فرشتے آجا کیں یا تیرارب اُن کے پاس آجائے۔

ال آیت مبارکہ کے پڑھنے سے قاری کو بیروهم پیدا ہوتا ہے کہ شاید یہاں الله سجانہ

وتعالی کے آنے سے مراداُس کی بعض نشانیوں کا آنا مراد ہے۔لیکن اِسی آیت کے اگلے جملے نے بیہ وقعم زائل کردیا وہ جملہ اس طرح سے ہے (اُؤیاُتی بَعْضُ ایتِ دَیّاک اُس) (الانعام ۱۵۸:۱۵۱) پس اس جملہ کے آنے سے واضح ہوگیا کہ یہاں اللّٰد کا آنا ہی مراد ہے اس کے علاوہ کسی دوسر معنی کا اختال ممکن نہیں کیونکہ اللّٰد کی نشانیوں کے آنے کو الگ سے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں۔

پس ان جیسی آیات پرغور وفکر کرنے سے یہ بات پہنا چلتی ہے کہ قر آن پاک کا یہ اسلوب ہے کہ اکثر ایسی آیات جن میں کوئی اشکال یا وہم پیدا ہور ہا ہوتو اُسی آیت میں اُس اشکال کوز اُئل کر دیا جاتا ہے۔

علامہ شقیطی نے اپنی کتاب 'دفع ایما م الاضطراب ' میں اشکالات کودور کرنے کے لیے قرآن مجید کا پیطریقہ استعال کیا ہے۔ اُس کتاب میں اس کی مثالیں موجود ہیں۔ (۹)

اس طرح شخ عبد الرحمن بن ناصر السعدی نے اپنی کتاب ' القواعد الحسان لتفیر القرآن ' میں قرآن پاک کے اس طریقہ کا ذکر کیا ہے نیز اس کی اہمیت بیان کرتے ہوئے وہ فرماتے ہیں:
میں قرآن پاک کے اس طریقہ کا ذکر کیا ہے نیز اس کی اہمیت بیان کرتے ہوئے وہ فرماتے ہیں:
''وهذا أعلی أنواع التعلیم، فانة لا یبقی اشکالا الإ آز الله،
ولا احتمالا الا أوضحه، وهذا یب کی عظیم فضل الله وبالیغ حکمته، وهوفی القرآن کثیر ﷺ جی اُد اُن کثیر ہوئے۔ ' (۱۰)

یعنی یہ تعلیم کی اعلی شم میں سے ہے۔ پس اسکو ذریعہ ہر طرح کا شکال دورہ وجاتا ہے اور ہر ایک نے سے اسکو ذریعہ ہر طرح کا شکال دورہ وجاتا ہے اور ہر

## ۵-ایک بی موضوع کی تمام آیات کواکھا کرنا:۔

كرتا ہے اور قرآن میں اس طریقہ کو بہت زیادہ اختیار کیا گیا ہے۔

بیطریقه اشکال کودورکرنے میں بے حدمعاون اوراہم ہے اسکی وجہ بیہ کہ قرآن اپنی تفسیر آب بیان کرتا ہے اگرایک آیت میں کوئی بات مختصر ذکر کی گئی ہوتو کسی دوسری آیت میں اُسی بات کو تفصیلاً ذکر کیا گیا ہوگا اس طرح اگرایک آیت ایک جگہ مجمل ہے تو دوسری جگہ اُس کا بیان موجود ہوگا۔

محتمل بات واضح موجاتى ہے اور بياسلوب الله رب العزت كے ظيم فضل اور بے انتہا حكمت بر دلالت

اشکالات کودورکرنے میں نبی کریم صلّ ٹائیلیج اور صحابہ کا بیہ ہی منہج اور طریقہ تھا کہ اشکال پیدا ہونے کی صورت میں وہ ایک موضوع کی آیات کو اکٹھا کر کے مفہوم واضح کرتے تھے۔ منہج نبوی صلّ ٹائیلیج کی مثال درج ذیل ہے:

بخاری شریف میں بیروایت عبداللہ بن مسعود یکے حوالہ سے موجود ہے ابن مسعود یفر ماتے ہیں: جب سورة انعام کی بیآیت نازل ہوئی:

اللَّذِينَ أَمَنُوا وَ لَمْ يَلْبِسُوٓا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ (الانعام٢٠٦٨)

"شقّ ذلك على المسلمين، فقالوا: يا رسول الله، أيّنا لايظلم نفسه؟ قال: "ليس ذلك، انّما هو الشرك، ألم تسمعوا ما قال لقمان لا بنه وهو يعظه: (١١)

يلْبُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ آلِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ ﴿ (القمان ١٣:١١)

(کہ جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان کوظلم کے ساتھ ملوث نہیں کیا) تو مسلمانوں کو یہ آیت بڑی بھاری محسوس ہوئی اور انہوں نے عرض کیا یارسول اللہ: ہم میں سے کون ایسا ہے جس نے اپنے نفس پرظلم نہ کیا ہو؟ (صحابہ نے یہاں ظلم سے مرادگناہ کولیا تھا) نبی کر یم میں نے اپنے فرمایا: کہ اس سے مرادشرک ہے کیا تم نے نہیں سنا کہ لقمان نے اپنے بیٹے کوفیے حت کرتے ہوئے فرمایا: کہ اس سے مرادشرک ہے کیا تم نے نہیں سنا کہ لقمان نے اپنے بیٹے کوفیے حت کرتے ہوئے فرمایا تھا (اے میرے بیارے بیٹے اللہ کے ساتھ شرک نہ کرنا بے شک شرک بہت بڑا ظلم ہے) فرمایا تھا (اے میرے بیارے بیٹے اللہ کے ساتھ شرک نہ کرنا بے شک شرک بہت بڑا ظلم ہے) کہ میں اور یہاں پر ایک آیت کی تفیر نبی کر یم میں شاخی ہے دوسری آیت کے ذریعہ فرمائی اور واضح کردیا کہ دونوں آیتوں میں ظلم سے مرادشرک ہے۔ میں میں طلم سے مرادشرک ہے۔ میں میں طلم سے مرادشرک ہے۔ میں صحابہ کی مثال:

ابن جرير سنے اپن تفسير ميں اس روايت كى تخر تح كى ہے:

"حدثنا ابن المثنى قال حدثنا محمد بن جعفر قال حدثنا شعبة عن سماك بن حزب قال: سمعت خالد بن

عرعرة قال: سبعت عليّا يقول: (وَ السَّقُفِ الْمَرُفُوعِ فَ) (الطور٥:٥٠)هو السبآء، قال: (وَجَعَلْنَا السَّبَآءُ سَقُفًا مُّحُفُوظًا عَقَ هُمْ عَنُ الْيَتِهَا مُعْرِضُونَ ﴿) (الانباء ٢٠:١١)"(١٢)

ہم سے بیان کیا ابن المثنی نے 'ابن المثنیٰ کہتے ہیں کہ ہم سے بیان کیا محمہ بن جعفر نے اور محمہ بن جعفر نے اور محمہ بن جعفر کتے ہیں کہ ہم سے بیان کیا شعبہ نے شعبہ روایت کرتے ہیں ساک بن حرب سے ساک کہتے ہیں کہ میں نے خالد بن عرعرة سے سنا اور خالد کہتے ہیں میں نے حضرت علیٰ کو یہ فرماتے ہوئے سنا (سورة طور کی ) اس آیت (والسقف المرفوع) یعنی جھت بلند کی ہوئی میں جھت سے مراد آسان ہے ۔ پھرانہوں نے فرما یا اسکی وضاحت اللہ رب العزت کے اس ارشاد میں ہے (اور ہم نے آسان کو مضبوط جھت بنا یا اور وہ ہماری آیتوں سے اعراض کرتے ہیں )۔

پس اس مثال میں حضرت علی ؓ نے سقف کی وضاحت سورۃ انبیاء کی آیت ہے کی کہ اس سے مراد آسان ہے۔

بعض دفعہ مختلف آیات میں جوایک ہی موضوع سے متعلق ہوں جن میں بظاہراشکال کاوھم پیدا ہور ہا ہواُن کواگرا کٹھا کیا جائے تو پیۃ چلتا ہے کہ اُن میں کوئی اشکال نہیں ہے بلکہ اُن آیات میں ایک چیز کی مختلف صورتوں یا مختلف اطوار کا تذکرہ ہوتا ہے جبیا کہ پیدائش آدم سے متعلق آیات اور موسی کی لاٹھی سے متعلق قرآن میں مختلف تعبیرات وغیرہ۔ اِن کی مثالیں پہلے تفصیلاً گزر چکی ہیں۔

## مهرسياق آيات يرغور فكر: \_

قرآن پاک کی آیات میں جواشکال یا مشکل واقع ہواُس کودورکرنے کے لیے قرآن کریم کی اُن مشکل آیات کے سیاق وسباق پرغور وفکراور نتیجہ تک پہنچنا ایک اہم ذریعہ ہے۔علامہ ذرکشی آیات کے سیاق پرغورکرنے کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ومها يعين على المعنى عندالاشكال امور ـــــــــ

الرابع: دلالة السياق: فأنها ترشد الى تبيين المجمل، والقطع بعدم احتمال غيرالمراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرآئن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظيره، وغالط في مناظراته، وانظرالي قوله تعالى: (دُقُ النّك انت الْعَزِيْزُ الْكَرِيْمُ ﴿ ) (الدفان ٣٩:٣٣) كيف تجدسياقه يدل على أنة الذليل الحقير ـ " (١٣))

وہ چیزیں جواشکال کے وقت معنی تک پہنچنے میں مدودیتی ہیں اُن میں سے چوتھی چیز سیاق
کی دلالت ہے کیونکہ سیاق آیات ہے مجمل کی وضاحت، معنی مرادی کے علاوہ دیگر معنوں کے اختالات
کے قطع کرتے، عام کی تخصیص، مطلق کی مقیداور مفہوم کی دلالت کی انواع کی طرف رہنمائی کرتا ہے
اور سے چیز متکلم کی مراد پر دلالت کرنے پر سب سے بڑا قرینہ ہے۔ جوشخص سیاق آیات کو جان ہو جھ کر
نظر انداز کرتا ہے وہ ایک جیسی آیات کا مفہوم بچھنے میں غلطی کرتا ہے اور آپس میں مشابہ آیات اُس کو
غلطی میں ڈالتی ہیں۔ اس کی مثال اللہ رب العزت کا بیار شاد ہے۔ (چکھوتم 'تم ہوعزت والے
بزرگی والے) اس آیت کے پس منظر کو جانے بغیر سے بات معلوم نہیں ہوسکتی کہ متکلم مخاطب کو ذکیل اور

ساق کی تعریف اس طرح کی جاتی ہے:

"ويراد بالسياق: هوما قبل الآية وما بعدها، فها قبل الكلام أصلا يسلّى سباق، وما بعده يسلّى لحاق، ومجبوعهما يستى السياق ـ "(١٩)

سیاق سے مرادمطلوبہ آیت سے پہلے اور بعد کی آیات ہیں اور جو کلام آیت سے بل ہو اُس کو''سباق'' کہتے ہیں اور جو کلام آیت کے بعد آئے اُس'' لحاق'' کہتے ہیں اور اِن دونوں کے

مجموعے کوسیاق کہاجا تاہے

اوراس طریقہ کو بہت سے مفسرین نے اشکالات کے دور کرنے میں استعمال کیا ہے۔
سیات کلام سے اشکال دور کرنے کی مثال درج ذیل ہے:
امام شوکانی سے اپنی تفسیر میں ذکر کیا ہے۔

وَ إِنَّ يُونْسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ اَبَقَ إِلَى الْفُلُكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَالْمَعُونِ ﴿ فَالْمُعُونَ ﴿ فَالْمُعُونِ ﴾ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُنْ حَضِيْنَ ﴿ فَالْتَقَمَّهُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِيْنَ ﴿ فَالْمَقَامُ الْمُولِي وَمِ فَلَوْ لَا آنَا كُانَ مِنَ الْمُسَبِّحِيْنَ ﴿ لَلَمِثَ فِي الْمُلْتِحِيْنَ ﴿ لَلَهِ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى يَوْمِ لَلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلْكُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ان آیات میں یونس کا قصہ مذکور ہے لینی یونس بھیجے ہوئے لوگوں میں سے تھے، جب بھاگ کر پہنچے بھری کشتی پر، پھر قرعہ اندازی ہوئی تو بیم مغلوب ہو گئے، تو پھرانہیں مچھلی نے نگل لیااور وُہُ خودا پنے آپ کوملامت کرنے لگ گئے۔

پس اگریہ پاکی بیان کرنے والوں میں سے نہ ہوتے ،تو لوگوں کے اُٹھائے جانے کے دن تک اُس کے اُٹھائے جانے کے دن تک اُس کی بیٹ میں ہی رہتے ، پھر ہم نے انھیں چٹیل میدان میں ڈال دیا اور وہ اُس وقت بیار تھے۔

امام شوکائی فرماتے ہیں کہ بعض مفسرین کے نزدیک اِس آیت کو ﴿ فنبن نه بالعد آء و هوسقیم ﴾ جو یہاں واقع ہوئی ہے سورۃ قلم کی آیت ﴿ لَوْ لَاۤ اَنْ تَلَادُکَهُ نِعْبَةٌ مِنْ دَیّتِهٖ کَنُیدَ وَهُو مَنْ مُوْمٌ ﴿ ) (القلم ۱۲۹۸) کے ساتھ جمع کرنامشکل ہے اس لیے کہ سورۃ قلم کی آیت اس بات پردلالت کرتی ہے کہ یونس علیہ اسلام کوچٹیل میدان میں نہیں ڈالا گیاتھا۔

امام نحاسؓ اس اشکال کا جواب اس طرح دیتے ہیں۔

أجاب النحاس وغيره: بأنّ الله سبحانه أخبرها هنا أنّه، نبذ بالعرآء وهو ليس مذموم، ولولا رحمته.

عزوجك لنبذ بالعرآء وهو مذموم (١٥)

الله سبحان وتعالی سورة قلم کی اس آیت میں بی خبر دے رہے ہیں کہ ہم نے یونس کوچیٹیل میں اللہ سبحان وتعالی سورة قلم کی اس آیت میں بی خبر دے رہے ہیں کہ ہم نے یونس کوچیٹیل میدان میں میدان میں داور میں کہ وہ مذموم نہیں ہے۔اگر الله کافضل نہ ہوتا تو اُن کو میدان میں دالا جا تا اِس حال میں کہ وہ مذموم ہوتے۔

اس مثال سے سیاق کلام کی اہمیت واقع ہوتی ہے کہ بیا شکال کودور کرنے میں کتنا معاون ہوتا ہے اور اِی کے ذریعہ سے معنی کے بیان اور مراد کی معرفت میں مددملتی ہے۔ بہت سے مفسرین نے اپنی تفاسیر میں اشکال دور کرنے کے لیے اس طریقہ کواختیار کیا ہے۔

# ۷۔ مجھے احادیث کی جنتجو:۔

شریعت اسلامی میں احادیثِ نبویہ کی بڑی اہمیت ہے شریعت کے ما خذ میں احادیث نبویہ کا دوسرا درجہ ہے۔ مفسرین نے بھی قرآن کی تفسیر کا دوسراما کنڈ احادیث رسول سائٹلالیکٹی کوقر ار دیا ہے۔ اس لیے کہا حادیث مبار کہ قرآن پاک کی تشریح اور وضاحت ہیں اور آیات قرانیہ میں پیدا ہونے والے اشکالات کودور کرنے میں معاون ہوتی ہیں۔

نی کریم من النظالیم پر قرآن مجید نازل مواادراُن کوالله کی طرف سے علم تھا کہ وہ لوگوں پر اسکامفہوم واضح کریں اس اعتبار سے آپ علیہ السلام پہلے شارح قرآن ہیں آیت مبارکہ ہے: وَ اَنْزَلْنَا اَلِیْكَ الذِّلْدَ لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَیْهِمُ وَ لَعَلَّهُمُ اللَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَیْهِمُ وَ لَعَلَّهُمُ

ییذکرہم نے آپ کی طرف اُ تاراہے کہ آپ اسے کھول کھول کر بیان کریں اور ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

> "ومتا ينبغى أن يُعلم أن القرآن والحديث اذا عرُف تفسيره من جهة النبى صلّى الله عليه وسلّم لم يُحتجّ في ذلك أقوال أهل اللّغة"(١٢)

قرآن اورا حادیث میں جو چیزیں ماننے کے لائق ہیں جب اُن کی تفسیر نبی کریم مان تالیم اِلیم اِلیم اِلیم اِلیم اِلی سے منقول ہوتو پھراس کے متعلق اہل لغت کے اقوال جمت نہ ہوں گے۔ اسی طرح علامہ ذرکشی فرماتے ہیں:

'للناظر في القرآن لطلب التفسير مآخذ كثيرة أمهاتها أربعة الأول: النقل عن النبي والنبي المالية المواز الأول، لكن يجب الحذر من الضعيف فيه والموضوع، فأنة كثير۔''(١٤)

قرآن مجید میں اس کی تفسیر معلوم کرنے کے لیے غور وفکر کے بہت سے آخذ ہیں اُن میں چار آخذ بنیا دی حیثیت رکھتے ہیں۔ان میں پہلا مآخذ وہ روایات ہیں جو نبی کریم سل ٹائیز ہے منقول ہیں گئی اس میں ضعیف اور موضوع روایات سے بچناوا جب ہے کیونکہ یہ کثیر تعداد میں موجود ہیں۔ آئم تفسیر نے اشکالات کو دور کرنے کے لیے سب سے پہلے سنت کو معیار بنایا ہے۔ ابن العربی کی کتاب ''احکام القرآن' میں سورة الحجری اس آیت کی تفسیر میں چنداقوال ذکر کرنے کے بعد فرمایا:

وَ لَقَدُ اتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَا فِي وَ الْقُرُ أَنَ الْعَظِيْمَ ﴿ (الْحِر ١٤٠٥). يعنى ہم نے آپ کوسات آيتيں دے رکھی ہیں جو دہرائی جاتی ہیں اور عظیم قرآن بھی دے رکھا ہے۔

يحتمل أن يكون السبع من السور، ويحتمل أن يكون من الآيات، لكن النبي النبي قل كشف قناع الا شكال، وأوضح شعاع البيان، ففي الصحيع عند كل فريق ومن كلّ طريق أنّها أمر الكتاب، والقرآن العظيم، حثيما تقدّم من قول النبي والنبي المناها أله النبي المناها أله النبي النبي المناها النبي النبي النبية النبي النبية النبي النبية النبية

المثاني، والقرآن العظيم الّذي اوتيت''

وبعدهذا، فالسبع المثانى كثير، والكلُّ محتمل، والنصُّ قاطع بالمراد، قاطع بمن أراد التكليف والعناد، وبعد تفسير النبي وليس للمتعرض الى غيره الاّ النبي وقدكان يمكن لولاتفسير النبي وقدكان يمكن لولاتفسير النبي وقدكان يمكن لولاتفسير النبي النبي المعارف أحرّز في ذلك مقالا وجيزاً، وأسبك من سنام المعارف ابريزاً، إلا أن الجوهر الأعلى من عند النبي النبي أولى وأعلى من عند النبي المعارف وأعلى "(١٨))

ہوسکتا ہے کہ سات سورتیں مراد ہوں اور یہ بھی ممکن ہے کہ سات آیات مراد ہوں لیکن آپ ساٹٹالیا ہی ہے۔ کہ سات آیات مراد ہوں لیکن آپ ساٹٹالیا ہے اس اشکال کو واضح فر مادیا۔علاء کے ہرگروہ کے نزدیک صحیح قول یہ ہے کہ اس سے مرادام الکتاب ہے اور قران عظیم ہے۔جیسا کہ ابی بن کعب کے لیے آپ ساٹٹٹالیا ہم کا ارشاد گزر چکا ہے۔ ہیں۔ ہے میں جو مجھے عطا کے گئے ہیں۔

اباس قول کے بعد کہ تع مثانی بہت ی ہیں۔ بیضد کا احمال ہوسکتا ہے۔ نص کی مراد قطعی ہے۔ جو تکلف اور سرکشی کوختم کر دیتی ہے۔ حضور صلی تالیج کی تفسیر کرنے کے بعد کوئی تفسیر ممکن نہیں۔
اگر ایساممکن ہوتا کہ تفسیر نبوی صلی تالیج نہ ہوتی تو میں اس سلسلے میں خاصا کلام جمع کر دیتا اور معلومات کی بلندیوں سے خالص سونا کو ھال دیتا لیکن قیمتی ترین جو ہر جو حضور صلی تالیج کے پاس ہے معلومات کی بلندیوں سے خالص سونا کو ھال دیتا لیکن قیمتی ترین جو ہر جو حضور صلی تالیج کے پاس ہے وہ سب سے اعلی وافضل ہے۔

ال مثال سے احادیث نبویہ کی اہمیت واضح ہوتی ہے اشکال کودور کرنے میں آپ سائٹھ آلیا ہے کہ اسٹھ اللہ کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ احادیث کی بیان کردہ تفسیر کوسب سے زیادہ اہم قرار دیا جائے گا اِس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ احادیث کی صحت کے بارے میں اچھی طرح تحقیق کرلی جائے بس اِس ضمن میں وہ روایات قابل قبول نہ ہوں گی جوضعیف یا موضوع ہوں اگر چہوہ آیات میں بیدا ہونے والے اشکالات کودور بھی کررہی ہوں۔

## ٨\_مفسرين كاقوال مين تطبيق ياترجيح كرنا:\_

جب احادیث میں جمع اور ترجیح کی اصطلاح استعال ہوتی ہے تو اس کا مطلب میہ وتا ہے کہ مختلف یا متعارض احادیث کو اس طرح جمع کیا جائے کہ تمام احادیث پر عمل ہوجائے اگر ایساممکن نہ ہوتو اُن کے درمیان ترجیح کاعمل ہوجائے۔ کسی ایک حدیث کو دوسری حدیث پر ترجیح دی جائے اور ترجیح کے بہت سے طریقے ہیں۔ اس کا حاصل میہ وگا کہ راجی روایات پر عمل کیا جائے گا اور مرجوح کو چھوڑ دیا جائے گا۔

لیکن قرآن کی متعارض آیات کوجمع کیا جائے گااس میں جمع ضروری ہے اور جمع ممکن نہ ہوتو یہاں ترجیح کاعمل ایسانہیں ہوگا کہ ایک آیت کورا حج اور دوسری کو مرجوح قرار دیا جائے بلکہ ترجیح کے عمل کی صورت میں آیات کی تفسیر میں بیان کر دہ مفسرین کے اقوال میں ترجیح دی جائے گی اس طرر کہ اقوال راجح کو اختیار کیا جائے گا اور مرجوح قول کوچھوڑ دیا جائے گا۔ پس بہت سے مفسرین نے اپنی جمع بین الآیات کے طریقہ کو اختیار کیا ہے۔ شخ محمد بن صالح بن عثمین فرماتے ہیں:

> "واذارأيت ما يوهم التعارض من ذلك فحاول الجمع بينهما، كان لم يتبين لك وجب عليك التوقف وتكل الأمرالي عالمه." (١٩)

> "جبتم وہ آیات دیکھوجن میں تعارض کا وہم ہوتو ان کے درمیان جمع کرنے کی کوشش کرو۔اوراگر پھر بھی تم پرمطلب واضح نہ ہوتو تمہارے لیے تو قف کرنا اوراس کا معاملہ اس کے جانبے والے کے سپر دکرنا واجب ہے'۔

پی اس سے معلوم ہوا کہ قرآن کی متعارض آیات میں سب سے پہلے جمع کرناوا جب ہے اس کے بعد مفسرین کے اُقوال میں ترجیح کا عمل کیا جائے گا۔ امام شوکا فی فرماتے ہیں:

"ومن شروط الترجيح التي لا بدمن اعتبار ها أن لا يمكن الجمع بين المتعارضين بوجه مقبول. فأن أمكن ذلك تعين المصير (اليه) ولم يجزالمصير الى الترجيح." (٢٠)

ترجیح کی شرا کط میں سے کہ جن کا اعتبار لازمی ہے یہ بھی ہے کہ متعارض معانی کومعقول طور پر جمع کرناممکن نہ ہو۔اگر جمع کرناممکن ہوتو وہی لازمی ہے اور ترجمع کرناممکن ہوتو وہی لازمی ہے اور ترجمع کی صورت جائز نہیں رہتی۔

، م۔رخ:۔

لغت کے اعتبار سے ننخ دومعنوں میں استعال ہوتا ہے۔ ا۔مناہل العرفان میں علامہ زرقائیؓ فرماتے ہیں۔

"أحدهما: ازالة الشئ واعدامه ومنه قولهم نسخت الشبس الظلّ ونسخ الشيب الشباب " (٢١)
"يعنى بهلامعنى يه كرايك چيز كازائل بوجانا يا معدوم بوجانا جيما كهاجاتا هي "مورج في سائح كوزائل كرديا - اور برها بي في جوانى كوخم كرديا - "
قرآن يس اس كي مثال يه بي :

{وما ارسلنا من قبلك من رسول ولا نبى الآ اذا تمنى القى الشيطان فى أمنيته (فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ تُمَّ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ تُمَّ يُحْكِمُ اللهُ أَيْتِهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ﴿ ) (الْحُمَاتِهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ﴿ ) (الْحُمَاتِهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ﴿ )

''ہم نے آپ سے پہلے جس رسول اور نبی کو بھیجا اس کے ساتھ یہ ہوا کہ جب وہ اپنے دل میں کوئی آرز و میں کچھ ملا وہ اپنے دل میں کوئی آرز و کرنے لگا، شیطان نے اس کی آرز و میں کچھ ملا دیا، بس شیطان کی ملاوٹ کو اللہ دور کر دیتا ہے پھر اپنی باتیں کی کر دیتا ہے

الله دانااور باحكمت ہے'۔

"ولآخر: نقل الشئ وتحویله مع بقائه فی نفسه السخ ما الشئ نقسه السخ السخ ما الشارة بقوله تعالی: (اِنَّا کُنَّانَسْتَنْسِخُ مَا کُنْتُمْ تَعْبَدُونَ ﴿ ) (الجائيه ۲۹:۲۵) والمراد به نقل الاعمال الی الصحف، ومن الصحف الی غیرها۔ " (۲۲) دینا الصحف، ومن الصحف الی غیرها۔ " (۲۲) دینا اور بدل دینا الله طور پر که اس کا وجود باتی رہاور الله رب العزت کا یہ ارشادا سمعن کی طرف اشاره کرتا ہے (ہم تمہارے الله رب العزت کا یہ ارشادا سمعن کی طرف اشاره کرتا ہے (ہم تمہارے الله رب العزت کا یہ ارشادا سمعن کی طرف اشاره کرتا ہے (ہم تمہارے الله کو الله علیہ الله علیہ الله کو الله کو

اس کا مطلب بیہ ہے کہ اعمال کو صحیفے میں نقل کرنا اور صحیفے سے اُس کے علاوہ میں نقل کرنا۔ نسخ کی اصطلاحی تعریف:

علامهزرقانی نے اس طرح ذکر کی ہے:

''دفع الحكم الشرعى بىلىل شرعى ـ'' (٢٣) كى حكم شرى كادلىل شرى كوزريعدا تفاياجانا ـ

ال تعریف میں رفع کی قید سے وہ چیزنقل گئ جس کواُٹھایا نہ گیا ہواوروہ قر آن میں باقی ہو مثلاً شخصیص اس لیے کہاس میں حکم کواٹھایا نہیں جاتا بلکہ بعض افراد پراس کااطلاق کیا جاتا ہے۔ دلیل شری کی قید ہے دلیل عقلی خارج ہوگئ۔

نَّخُ كَا المِيتَ آئمه كَال قول عواضح موسكتى ہے جے علام سيوطى نِ قَلْ كيا ہے: "لا يجوز لأحد أن يفسر كتاب الله الا بعد أن يعرف منه الناسخ والمنسوخ ي" (٢٣)

کسی کے لیے بیرجائز نہیں ہے کہ وہ کتاب اللہ کے ناسخ اور منسوخ کوجانے بغیراُسکی تفسیر کرے۔ نسخ کے متعلق اہم بات بیہ ہے کہ بیداوا مرونو اہی میں واقع ہوتا ہے یعنی احکامات میں عقائد

الله کی صفات وغیرہ میں ننخ واقع نہیں ہوتا ہے ننخ کے متعلق تفصیلی کلام یعنی اس کی اقسام ، انواع ، الله کی صفات وغیرہ میں ننخ واقع نہیں ہوتا ہے ننخ کے متعلق تفصیلی کلام یعنی اس کی اقسام ، انواع ، احکامات ، ننخ کے طریقے جواز عدم جواز کی بحث وغیرہ بہت سی علوم القرآن کی کتب میں موجود ہے اور ہماری بحث سے خارج ہے قدیم وجدید تمام علاء نے اس موضوع پر تحقیقی اور تجزیاتی کتب کھی ہیں۔ ہماری بحث سے خارج ہے قدیم وجدید تمام علاء نے اس موضوع پر تحقیقی اور تجزیاتی کتب کھی ہیں۔

اس باب میں ننج کو ذکر کرنے کا مقصدیہ ہے کہ ننج بھی آیات قرآنیہ میں محسوس ہونے والے تعارض کو دور کرنے کا ایک طریقہ ہے اس موضوع میں ننج کواس ترتیب میں نہیں رکھا گیا کہ جب متعارض آیات کے درمیان جمع وترجیح کی کوئی صورت ممکن نہ ہوتو پھروہاں ننج کو مانا جائے گا بلکہ ننج کی شرا کط کا مکمل طور پر پایا جانا ضروری ہے بصورت دیگر جمع وترجیح کے ناممکن ہونے کی صورت میں توقف کیا جائے گا جس کا بیان آ گے آرہا ہے۔

ننخ کی تین اقسام ہیں:

ا۔ ننخ التلاوۃ والحکم: جس آیت کی تلاوت اور تھم دونوں منسوخ ہوں مثلاً دس قطرے دودھ سے رضاعت کی حرمت کا ثبوت وغیرہ

٢- شخ التلاوة وبقاء الحكم: جس كى تلاوت منبوخ مواور علم باقى مومثلاً آيت رجم

سونخ الحكم وبقاءالتلاوة: لينى جس كاحكم منسوخ هو چكا هومگروه آيت قر آن ميں موجود هو\_مثلأ سورة بقره مين "متو في عنها زوجها" كمتعلق آيت تدبيص ـ

ہماری اس بحث میں نشخ کی پہلی دوشمیں شامل نہیں ہیں اس لیے کہ ہماری بحث قرآن کریم میں پائی جانے والی مشکلات کے اسباب اور اُن کے طل سے متعلق ہے پہلی دونوں قسموں میں اُن کی تلاوت اب منسوخ ہونے کی وجہ سے وہ قرآن کی مشکلات میں شامل نہیں ہے ہماری بحث نشخ کی تیسری قشم سے متعلق ہے۔

کی تیسری قشم سے متعلق ہے۔

اس کی مثال قرآن کریم کی سورة بقره میں موجود ہے مثلاً ابن العربی اپنی کتاب 'الناسخ والمنسوخ''میں الله رب العزت کے اس ارشاد کے متعلق لکھتے ہیں:

وَ الَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ يَنَارُونَ أَزْوَاجًا ۚ وَصِيَّةً لِّا زُوَاجِهِمُ

مَّنَاعًا إِلَى الْحَوْلِ عَيْرَ اِخْرَاجٍ ۚ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحٌ عَلَيْكُمْ فِي مُّنَاعًا إِلَى الْحَوْلِ عَيْرُ الْحَوْلِ عَيْرُ وَفِ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ مَا فَعَلْنَ فِي اللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ مَا فَعَلْنَ فِي اللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿ وَاللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ والبقرة ٢٣٠:٢٣)

یعنی وہ لوگ جوتم میں سے وفات پا جا ئیں اور اپنی بیویاں پیچھے چھوڑ دیں تو وہ اپنی بیویوں کے لیے اپنے گھر والوں کو ایک سال کی وصیت کریں پس اگر وہ نکنا چاہیں تو تم پر بچھ گناہ نہیں جو وہ عور تیں اپنے لیے کریں، دستور کے مطابق اللہ غالب حکمت والے ہیں۔

"هذه آية مشكلة وبيانها ف"الاحكام" والمتعلق بهذا القسم منها أنها منسوخة" (٢٥)

سے آیت معنی کے اعتبار سے مشکل ہے اور کتاب الاحکام میں اس کا تفصیلی بیان موجود ہے اور بیال قسم سے متعلق ہے اور منسوخ ہے۔ اس آیت میں اشکال اس وجہ سے بیدا ہوا ہے کیونکہ یہ آیت اپنی والی آیت کے کا عتبار سے باوجوداس کے کہ دونوں آیتوں میں آیت اپنے سے پہلی والی آیت کے کا فلف ہے تھم کے اعتبار سے باوجوداس کے کہ دونوں آیتوں میں ایک ہی مسئلہ بیان ہوا ہے دوسری آیت بھی سورة بقرہ ہی کی ہے جو کہ درج ذیل ہے:

وَ النَّذِيْنَ يُتُوفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ يَنَادُوْنَ اَزُواجًا يَّتَرَبَّصْنَ بِانْفُسِهِنَّ اَرْبُعَةً اللهُ مُنَاحَ عَلَيْكُمْ الْبُعُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ الْرَبُعَةَ اللهُ مُنَاحَ عَلَيْكُمْ الْبُعُنُ اَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ الْرَبُعَةَ اللهُ مِنَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرُ ﴿ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرُ ﴿ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرُ ﴾ في المُعْرُونِ والله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ﴿ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ﴾ وينها فَعَلْنَ فِي الْمُعْرُونِ واللهُ عِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ﴿ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ﴾ وينه وي الله و

پہلی والی آیت میں وہ عورت جس کا شوہر مرجائے اس کے لیے ایک سال کی وصیت کرنے کا شوہر کو تھے ہور ہاہے گویا اس کی عدت ایک سال ہوگی اور شوہر کے لیے ایک سال کاسکنی اور نفقہ اُس عورت کے لیے واجب ہوگا۔

جب کہ دوسری آیت میں متوفی عنہا زوجھا کی عدت چار ماہ دس دن ذکر کی جارہی ہے۔

دونوں آیتوں میں تغارض کا وہم ہوتا ہے پس جمہورعلماء ومفسرین جن میں ابن العربی بھی شامل ہیں، اُن کا مذہب سیہ ہے کہ پہلی والی آیت ( چار ماہ دس دن کی مدت والی آیت ) ناسخہ ہے اور دوسری آیت منسوخ ہے۔

نائخ آیت کے پہلے ذکر ہونے کا جواب وہ یہ دیتے ہیں کہ بیر آیت جگہ کے اعتبار سے مقدم ہے لیکن نزول کے اعتبار سے مقدم ہے لیکن نزول کے اعتبار سے منسوخ آیت کے بعد بیر آیت نازل ہو کی تھی۔ پس یہال ننخ کے ثابت ہونے سے دونول آیتول کے مضامین میں جو تعارض پیدا ہور ہاہے وہ ختم ہو جا تا ہے۔

#### ٠١ ـ توقف:

ال باب میں توقف سے مرادیہ ہے کہ:

"الامتناع الى أمل عن اصدار حكم يرفع به الاشكال الوارد على معنى الآية لعدم القبول بهذا الحكم عند المتوقف" (٢٦)

پچھ مدت کے لیے ایسے تکم صادر کرنے سے رکنا کہ جس سے آیت کے معنی پر ہونے والے اشکال کو دور کیا جاسکتا ہو۔ اس امتناع کی وجہ متوقف کے ہاں اس تکم کونہ ماننا ہو۔ اس تکم کونہ ماننا ہو۔

ال تعریف میں 'الی أمد' کی قید سے مراد' الی غایۃ ''ہے۔

الله رب العزت کی آیات میں بغیرعلم کے کوئی بات کہنے کی بجائے مفسر کے لیے ایسی آیات میں جن کی مرادواضح نہ ہوتو قف کرنا زیادہ افضل اوراولی ہے۔

علامه سیوطی فرماتے ہیں:

"وان تعارضت الادلة في المراد علم أنه قد اشتبه عليه (اي أشكل عليه)، فيومن بمراد الله منها، ولا يتهجَّم على تعيينه، وينزّله منزلة المجمل قبل تفصيله والمتشابه قبل تبيينه (٢٤)

اگرآیت کی مراد مجھنے کے بارے میں دلیلوں کا تعارض آپڑے اور مفسر جان لے کہ یہ مقام اس پر مشتبہ ہوگیا ہے تواسے چاہیے کہ جو پچھ بھی خدا تعالی نے اس کلام سے مراد لی ہے اس پر ایمان لے آئے اور اس کے معنی کو متعین کرنے پر دلیری نہ کرے بلکہ اسے بمنزلہ اس کی تفصیل کے قبل ہی مجمل اور اس کی تبیین کے بل ہی متثابہ ہونے کے تصور کرے۔

پس کلام الہی کی مراد واضح نہ ہونے پر توقف اختیار کرنے کا قول کتاب اللہ، سنت نبویہ، آثار صحابہ اور اہل کا سے ثابت ہے اور اس پر بید کیل ہے: پس قر آن کی آیات جو توقف پر دلالت کرتی ہیں وہ درج ذیل ہیں:

وَ لَا تَقَفَّ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ السَّلْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَكُلُّ السَّلْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَكُلُّ الْمَانِكَ كَالَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴿ زَنَ الرَائِلَ ١٠١٤٣)

ترجمہ: "جس بات کی تجھے خبر ہی نہ ہواس کے پیچھے مت پڑکیونکہ کان اور آئکھاور دل ان میں سے ہرایک سے پوچھ کچھ کی جانے والی ہے'۔ ایک اور جگہ اللہ رب العزب ارشاد فرماتے ہیں:

قُلُ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّ الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَ الْإِثْمَ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطْنًا وَ الْ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطْنًا وَ الْ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطْنًا وَ اللَّهِ مَا لَا مُنْ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُ اللَّهِ مَالاً تَعْلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَمُ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (اللَّمَانَ عَلَمُ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴿ (اللَّمَانَ عَلَيْهِ مَا لَكُولُولُ اللَّهِ مَا لَكُولُولُ اللَّهِ مَا لَا اللَّهُ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴿ (اللَّمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ مَا لَكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُ اللَّهِ مَا لَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّالَةُ الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ

ترجمہ: آپ فرمائے کہ البتہ میرے رب نے صرف حرام کیا ہے ان تمام فخش با توں کو جواعلانیہ ہیں اور جو پوشیرہ ہیں اور ہرگناہ کی بات کو اور ناحق کسی پرظلم کرنے کو اور اس بات کو کہتم اللہ کے ساتھ الیم چیز کوشر یک تھہراؤ جس کی اللہ نے کوئی سند ناز لنہیں کی اور اس بات کو کہتم لوگ اللہ کے ذھے ایسی بات لگا دوجس کو سند ناز لنہیں کی اور اس بات کو کہتم لوگ اللہ کے ذھے ایسی بات لگا دوجس کو

تم جانتے نہیں۔ ابن جریر طبری فرماتے ہیں:

کہتے ہیں ؛

''القائل فی دین الله بالظن، قائل علی الله مالی بیعلی '' (۲۸)
الله رب العزت کے دین کے متعلق ظن کے ساتھ بات کرنے والا اللہ کے بارے میں
الی بات کہنے والا ہے جس کا اس کو علم نہ ہو۔
بہر حال حدیث میں توقف کی مثال مسلم شریف کی روایت ہے جو کہ شعبہ بن مغیرہ سے روایت ہے وہ

"لها قدمت نجران سألونى، فقالوا! انكم تقرؤون: (يَاكُنُتَ هُرُونَ) (مريم ٢٨:١٩٠) وموسى قبل عيسى بكذا وكذا فلمّا قدمتُ على رسول الله طَلْقَيْنَ سألته عن ذلك فقال انهم كانوا يسبون بأنبيائهم والصالحين قبلهم" (٢٩)

جب میں نجران گیا تو وہاں ان لوگوں نے مجھ سے سوال کیا پی انہوں نے اس آیت (یَا خُتُ کَ هُووْنَ) کے بارے میں کہا کہ موک اور عیسیٰ کے درمیان مدت دراز کا فاصلہ ہے اس لیے یہ کیونکر ہوسکتا ہے کہ ہارون مریم کے بھائی ہوں جب میں رسول اللہ مال نہا ہے کہ خدمت میں آیا تو میں نے اُن سے اس کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے فرمایا کہ بنی اسرائیل ابنی اولاد کے نام اسلاف صالحین کے نام پررکھا کرتے تھے۔

اس حدیث مبارکہ سے پتہ جلتا ہے کہ مغیرہ "سے ایک آیت کے متعلق سوال کیا گیا،ان
کو اس آیت میں اشکال پیدا ہوا اور وہ جواب نہیں جانے تھے پس انہوں نے خود سے کوئی
جواب دینے کی بجائے تو قف کیا یہاں تک کہ وہ آپ سانٹھالیے ہی خدمت میں حاضر ہوئے اور

اُس آیت کے متعلق سوال کیا۔ نبی کریم ملی ٹناآیہ ہم نے اس اشکال کا جواب فر مایا اور اُن کے توقف کرنے کو برانہیں سمجھا۔

پی تفسیر جامع البیان میں امام طبری نے ابن عباس ؓ کے توقف کا ایک واقعہ ذکر کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ:

ایک آدمی نے ابن عباس سے اس دن کے متعلق سوال کیا جو کہ بیجیاں ہزار سال کے برابر ہے اس کے جواب میں ابن عباس نے ارشا دفر مایا:

"هما يومان ذكرهما الله جل وعزا الله أعلم بهما. واكرة أن أقول في كتاب الله بما لا أعلم "(٣٠)

بیددودن الله رب العزت نے قرآن میں ذکر کیے ہیں ان کی مراد سے اللہ ہی واقف ہیں اور میں بیا ہے اللہ ہی واقف ہیں اور میں بیہ بات کہوں جس کا مجھے علم نہیں ہے۔ نہیں ہے۔

ای طرح حضرت عمر فاروق کے متعلق تاریخ میں آتا ہے کہ جب بھی انہیں کتاب اللہ کی کسی آتا ہے کہ جب بھی انہیں کتاب اللہ کی کسی آتیت کے بارے میں اشکال ہوتا تھا تو وہ ابن عباس کو بلواتے تھے اور ان سے کہتے تھے: ''غص غواص'' (۳۱) اے غوطہ خور غوطہ لگاؤیعنی اس کے معنی تلاش کرو۔

پی معلوم ہوا کہ حضرت عمر آیات اللہ میں توقف کرتے تھے اور اس کے حل کے لیے ابن عباس کو بلواتے تھے۔ ابن عبد البرنے اپنی کتاب میں ابن وهب سے روایت کیا ہے کہ:

"سبعت مالكا يقول: ينبغى للعالم أن يألف فيها أشكل عليه قول: لا أدرى فأنه عسى أن يهيأله خير قال ابن وهب: وكنت أسبعه كثيرا ما يقول لا أدرى وقال فى موضع آخر: لو كتبنا عن مالك لا أدرى، لملانا الألواح"
(٣٢)

ابن وہب کہتے ہیں کہ میں نے امام مالک کو بیفر ماتے ہوئے سناایک عالم کو چاہیے کہ جس چیز کے متعلق اسے اشکال یا شبہ پیدا ہوتو وہ اس کے متعلق لکھ دیے'' میں نہیں جانتا'' امید ہے کہ وہ اس کے لیے بہتر ہوگا۔

ابن وهب کہتے ہیں: میں اکثر امام مالک کویہ کہتے ہوئے سنتا تھا:''لا أُدری'' میں نہیں جانتا'' ایک اور جگدا بن وہب کہتے ہیں اگر ہم امام مالک ہے''لا أُدری'' کی روایت کو کھیں گے تو تختیاں بھر جائمیں گی۔

ای طرح شیخ الاسلام ابن تیمیدفر ماتے ہیں:

"وكلام أهل التفسير من الصحابة والتابعين شامل لجميع القرآن، الاماقد يشكل على بعضهم فيقف فيه، لا لأنّ أحداً من الناس لا يعلمه. لكن لأنه هو لم يعلمه "(٣٣)

صحابہ اور تابعین مفسرین کا کلام پورے قر آن کوشامل ہے البتہ اگر کسی جگہ انہیں اشکال پیش آیا تو انہوں نے توقف کیا۔ اس کا مطلب بینہیں کہ لوگوں میں سے کوئی بھی اسے نہیں جانتا بلکہ مطلب بیہ ہے کہ وہ خاص فر داسے نہ مجھ سکا۔

ابن تیمیہ کے اس قول ہے توقف کے متعلق ایک اہم نکته معلوم ہوتا ہے وہ یہ کہ:

توقف کا مطلب ہے کہ '' توقف الی الامد' نا کہ '' الی الدا بد' یعنی ایک مدت تک توقف کیا جائے ہمیشہ کے لیے توقف اختیار نہیں کیا جائے گا پس ہروہ شخص جس کواشکال واقع ہواس کے لیے جائے ہمیشہ کے لیے توقف اختیار نہیں کیا جائے گا پس ہروہ شخص جس کواشکال واقع ہواس کے ذریعہ لیے لازم ہے کہ وہ مسلسل مشکل آیت کی وضاحت کی تلاش میں لگار ہے جب تک کہ تحقیق کے ذریعہ وہ اشکال دور نہ ہوجائے اور اس کا ذریعہ اللہ کی کتاب میں تدبر یعنی مسلسل غور وفکر ہے۔ اس کا مطلب میں اللہ بلی ظامعتی والی آیات کا ہے نیز توقف میں ہے کہ اس مشکل آیت کا کوئی معنی ہی نہیں ہے۔ پس آیت میں پائی جانے والی کا یہ مطلب بھی نہیں ہے کہ اس مشکل آیت کا کوئی معنی ہی نہیں ہے۔ پس آیت میں پائی جانے والی

مشکل اس کے تد براوراس کے مدلول پڑمل کی راہ میں حائل ہوجاتی ہے پس بالا تفاق صحیح مذہب یہ ہی ہے کہ قرآن میں کوئی ایسی آیت نہیں جس کامعنی نہ ہو۔

خلاصہ بیہ کہ اس ساری بحث سے توقف کی اہمیت واضح ہوتی ہے اور پیۃ چلتا ہے کہ بیہ طریقہ بھی اشکال کودورکرنے کا ایک ذریعہ ہے۔

خلاصهكلام

ال فصل میں مشکل آیات کے حل کے حوالے سے جود س امور ذکر کیے گئے ہیں بیہ کوئی قانون یا کلیہ کی حیثیت نہیں رکھتے بلکہ علوم القرآن اور تفاسیر کی کتب کے مطالعہ سے علاء کا مشکلات القرآن کے حل میں جونج اور اسلوب دکھائی دیا اور اس حوالے سے جوان کے اقوال کتب میں موجود ہر تصان کوسا منے رکھتے ہوئے بیدس امور ترتیب سے ذکر کردیئے گئے ہیں۔ پس خلاصہ بیہ کہ ایس آیات جن کی توجیہات واضح نہ ہوں یا وہ کئی معنوں کا اختال رکھتی ہوں ان میں مفسر کیلئے درج ذیل با تیں ملحوظ رکھنا ضروری ہیں۔

مفسر کا سی العقیدہ ہونا نہایت ضروری ہے کیونکہ باطل نظریات کے حامل افراداور ملحدین قرآن کی الی آیات کو ہی نشانہ بناتے ہیں اور ان کی غلط توجیہات سے اپنے باطل نظریات کو ثابت کرتے ہیں جیسامعتزلہ ،خوارج ، جریہ ،مرجیہ ،باطنیہ اور رافضی فرقے یہ سب اپنے باطل نظریات کو قرآن کی آیات سے ہی ثابت کرتے ہیں اور عوام الناس کو مغالطہ دیتے ہیں نیز دھو کے اور فریب کے دام میں پھنسا کر گمراہ کرتے ہیں۔

مشکل آیات کے لیے سب سے پہلے قرآن مجید کو بنیاد بنائے کیونکہ قرآن خودا پنی تفسیر بیان کرتا ہے اور شریعت اسلامیہ کا پہلام اُ خذقرآن مجید ہی ہے لہذامشکل آیت کی وہ تو جیہ قرآن سے تلاش کرے اور قرآن کے طریقہ کارکوا ختیار کرے اور کوئی ایسی تاویل نہ کرے جو قرآن کی دوسری آیات کے مفہوم کے خلاف ہو۔

اگرکسی آیت کی وضاحت مفسر کوقر آن مجیدے نہ ملے اوراس موضوع اور مفہوم کی قرآن

☆

☆

میں دوسری آیت تلاش کرنے سے عاجز آجائے تو پھروہ قرآن مجید کی الیم آیات کے مفہوم کوسنت صحیحہ سے تلاش کرے کیونکہ سنت (حدیث) رسول سان ٹائیلی قرآن کی شارح اوراس کوواضح بنانے والی ہے۔

الله نیزمفسراقوال صحابہ کوبھی مشکلات کے طل میں مدنظر رکھے اور کسی بھی منتابہ آیت کی وہ ہی تفسیر بیان کرے جو اقوال صحابہ میں موجود ہو اگر ایسی آیات کی کوئی تاویل یا باہم متعارض محسوس ہونے والی آیات کے تناقض کا حل صحابہ کے اقوال میں اس کومل جاتا ہے تو وہ خود سے کوئی تو جیہ بیان نہ کرے اور صحابہ کے قول کو ہی ترجیح دے۔

کی صحابہ کے اقوال میں اُسے مشکل کاحل نہ ملے تو تابعین کے اقوال میں اس کو تلاش کر ہے اس کی علت میہ ہے کہ تابعین نے ان اقوال میں سے بیشتر باتوں کی تعلیم صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین سے ہی حاصل کی ہے۔

بسااوقات مفسر کو بیمشکل پیش آسکتی ہے کہ ایک ہی مشکل آیت کی تو جیہ یا متعارض آیات کے تعارض کو دور کرنے بیں صحابہ اور تابعین سے کئی گئی اقوال منقول ہوتے ہیں جن کوئ کرنا سجھ لوگ سجھ لیتے ہیں کہ وہ کوئی ثابت شدہ اختلاف ہے اور انہیں متعدد اقوال کے طور پر بیان کرجاتے ہیں حالانکہ ایسانہیں ہوتا بلکہ واقعی امریہ ہوتا ہے کہ ہرایک نے کی آیت کے ایک ایسے معنی کوذکر کیا ہوتا ہے جواس کے نزدیک ظاہر تر اور سائل کے حال سے لائق تر ہوتا ہے پس اگر وہ مفسر ان اقوال میں سے جس قول کو بھی بالانفر اولے گاوہ اچھا کرے گا، اگر اقوال باہم متعارض ہوں تو ایسے موقع پر وہ کوشش کرے کہ ان کے درمیان اس طرح سے ظیمتی پیدا کرے اور جمع کی ایسی صورت نکالے کہ شکل آیت کے لاظ سے ہرقول اس کا مدلول بن جائے اگر ایسا ممکن نہ ہوتو وہ اقوال میں ترجیح کا عمل کرے ۔ ترجیح کے مل میں درج ذیل طریقے ہیں:

جس قول کے بارے میں سمع (سنی ہوئی بات) ثابت ہوتی ہواس کواس سمع کی طرف راج

کردے۔

اگرسائی شہادت نہیں پائی جاتی ہے لیکن دومختلف اقوال میں ہے کسی ایک کے تقویت دینے کا طریق استدلال تو ی ہو دینے کا طریق استدلال کے ذریعہ سے پایا جاتا ہے توجس امر میں استدلال قوی ہو اس کوتر جے دے دیے مثلاً حروف ہجا کے معنوں میں صحابہ کا اختلاف پایا جاتا ہے ایسے موقع پرمضر کو چاہیے کہ وہ اُس شخص کے قول کوتر جے دے جس نے اُن حروف کو 'دفتم'' قرار دیا ہے۔

س۔ یا دوقولوں میں سے متأخرقول مقدم ہوگا بشرطیکہ قل ہونے میں صحت کے اعتبار سے دونوں کیساں ہوں، ورنہ سے قول کومقدم رکھا جائے گا۔

ایک اہم بات یہ ہے کہ سلف صالحین کے مابین قرآن شریف کے بارہ میں قلیل ہی اختلاف ہے اور جواختلاف اُن سے جے ثابت ہوئے ہیں ان میں سے بیشتر اختلافات کا رجوع اختلاف بنوع کی طرف ہوتا ہے نہ کہ اختلاف تضاد کی جانب۔

پس خلاصہ یہ ہے کہ جس شخص نے بھی مشکل آیات کی تاویل میں صحابہ اور تابعین کے مذاہب اور تغیر سے عدول کر کے اُن کے خلاف راستہ پر قدم رکھا تو وہ اس فعل میں غلطی پر ہے بلکہ بدعتی ہے کیونکہ صحابہ اور تابعین قر آن شریف کی تفسیر اور اس کے معانی کے ویسے ہی اعلی درجہ کے ماننے والے شے جیسے کہ وہ اس حق کو بخوبی جانتے ہے جس کے ساتھ خدائے یاک نے اینے رسول سائنڈ آلیا ہے کہ وہ اس حق فر مایا تھا۔

اگرمشکل آیت کی مراد سمجھنے میں دلیلوں کا تعارض آجائے اور وہ مقام مفسر پرمشتبہ ہو جائے تو اُس پر مشتبہ ہو جائے تو اُس پر ایمان لے آئے اور خود سے کوئی معنی متعین کر کے اللہ کے بارے میں افتر اء سے خود کو بجائے اور الی جگہ پر تو قف کرے۔

معلوم کے ہاں قلیل ہے وہاں غرائب القرآن کے معلوم کے ہاں قلیل ہے وہاں غرائب القرآن کے معلوم کرنے میں استقلال سے کام لینا اور اہل فن کی کتابوں کی طرف رجوع کرنا ضروری ہے

اورظن سے کامنہیں لینا چاہیے۔ اس میں صحابہ اور تابعین کاطریقہ بیتھا کہ وہ کسی لفظ کی تعبیر اس کے لازم معنی سے کرتے تھے اور متاخرین لغت کے تتبع اور مواقع کی تلاش میں قدیم تفسیر کوچھوڑ دیتے تھے پس اس نوع میں سلف کی تفسیروں کی پیروی کرے اور حل نہ ملنے کی صورت میں لغت کی طرف رجوع کرے۔

علامہ سیوطی نے ایک مفسر کے لیے سولہ علوم میں ماہر ہونا ضروری قرار دیا ہے اور مشکل القرآن کے حل کے لیے بھی انہی علوم کا جاننا اور ان کی روشنی میں مشکلات کول کرنا ضروری ہے مثلاً علم لغت ،علم نحو ،علم صرف ،علم اشتقاق ،علوم بلاغہ (علم بیان ، معانی ، بدیع )علم قرائت ،علم اصول دین ، اصول فقہ ، علم فقہ ، اسباب نزول اور فقص کاعلم ،علم ناسخ ومنسوخ ، وغیرہ وغیرہ و

從

## حواله جات وحواشي

(۱) مفسرین کی تفاسیر میں اس کی مثالیں بکثرت ملتی ہیں مثلاً جامع البیان: ۲/۳۲۵، ۲/۳۹۷

معالم التنزيل: (الحج، ١٢) ٥/٢٦٩

مجموع الفتأوى: ١٦/١١.١٥/٢٦٩

بدائع التفسير: ٢/١٦، ١٠١٥

تفسير القرآن العظيم: (يوسف: ٩٩) (القصص: ٨٢) روح المعانى: (البقرة، ١٣)، (آل عمر ان ٩٢)

- (۲) مقدمه اصول تفسير: ص۲۷
- (r) الاتقان في علوم القرآن: ١/٥٩
  - (r) الاتقان: ۱/٦٠
  - (۵) الاتقان: ۱/۱۰
  - (٢) الاتقان: ١/١٠
  - (٤) جامع البيان: ١/٥٢٠
- (۸) ابن القيم، الصواعق المرسله على الجهبية والمعطلة: ٢/٢٥٣، دار العاصمه، سعوديه. ط٢، ١٣١٢ه
  - (٩) دفع ايهام الاضطراب: ١٣٠
- (۱۰) عبد الرحمن السعدى، <u>القواعد الحسان لتفسير القرآن:</u> ۹۹، مكتبه المعارف، رياض، سعوديه، ۱۳۰۰ه
  - (۱۱) صحیح بخاری، <u>کتاب أحادیث الانبیاء: ۱/۲۰۹، ح۲۲۲۸</u>
    - (۱۲) جامع البيان: ۲۷/۱۸
    - (Ir) البرهان في علوم القرآن: rra\_r/rrr
- (۱۲) حسن الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين: ۱/۱۲۱، دار القاسم، سعوديه، ط۱.۱۳۱۱ه
  - (۱۵) نحاس، اعراب القرآن: ۳/۳۳۰

- (۱۱) مجبوع الفتأوى: ١٣/٢٤
- (١٤) البرهان في علوم القرآن: ٢-٢٩٢
- (۱۸) ابوبكر ابن العربي، <u>احكام القرآن: ۳/۱۱۲۹،</u> دار الفكر، بيروت، لبنان،

س۔ن

- (۱۹) محمد بن عثمين، اصول في التفسير: ۲۵، دار ابن قيم، سعوديه، ط۱، ۱۳۰۹ه
- (۲۰) محمد بن على شوكانى، ارشاد الفحول: ٢/٤٨٥، دار السلام، قابرة، ط١، ١٢١٨ه
  - (٢١) مناهل العرفان: ٢٦٧
  - (۲۲) مناهل العرفان: ۲۲۸
  - (۲۳) مناهل العرفان: ۲۲۸
  - (۲۳) الاتقان في علوم القرآن: ۲/۲۰
- (۲۵) ابن العربى، محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله، علامه، حافظ، الناسخ والمنسوخ: ۲/۲۱، مكتبه الثقافة الدينية، ۱۲۱۳
  - (۲۷) سیتعریف امام زرکشی کے قول سے لی گئی ہے جو بحرمحیط میں منقول ہے۔ البحر المحیط: ۱/۲۰۸
    - (۲۷) الاتقان: ۲/۲۵۲
    - (٢٨) جامع البيان: ١/٤٨ (٢٨)
- (۲۹) مسلم، مسلم بن حجاج بن قشیری، امام، الجامع الصحیح المسلم، کتاب الآداب، باب النهی عن التکنی بأبی القاسم وبیان ما یستحب من الآسهاء: ۲/۲۰۷، قدیمی کتب خانه، کراچی، ط۲، ۱۳۲۵
  - (٢٠) جامع البيان: ٢٩/٢٢
  - (٢١) البحر البحيط: ٢/٣٨٥
- (۳۲) ابن عبد البر، ابوعمر يوسف بن عبد الله. حافظ. جامع بيان العلم وفضله: ۸۲/۸۳۹ دار ابن الجوزيه، سعوديه، ط۱، ۱۳۱۲ه
  - (٣٣) مجموع الفتاوي: ١٤/٢٩٦

\*\*\*

# باب سوم تفسیر عثمانی تفسیر بیان القرآن اوران کے مؤلفین کا تعارف اور اشکالات قرآنی کے طل میں مذکورہ تفاسیر کا تھے

فصل اول: تفسير عثمانی اوراس كے مؤلفین كا تعارف فصل دوم: تفسير بيان القرآن اوراس كے مؤلف كا تعارف فصل دوم: تفسير بيان القرآن اوراس كے مؤلف كا تعارف فصل سوم: اشكالات قرآنی كے حل میں تفسير عثمانی اور بيان القرآن كا منهج

# تفسيرعثاني كالجمالي تعارف:

تفسیر عثانی اردو تفاسیر میں بلند پایہ اور آسان فہم تفسیر ہے یہ تفسیر شخ الہند مولا نامحمود الحسن کے مترجم قرآن کریم کے حاشیہ پر لکھوا کر چھائی گئ ہے نیزشخ الہند کے ترجمہ کی بنیاد حضرت شاہ عبدالقادر کا الہامی ترجمہ ہے۔

اس ترجمه کے مطلق شیخ الہند فرماتے ہیں:

''حضرت مولانا شاہ ولی اللہ اور مولانا شاہ رفیع الدین اور مولانا شاہ عبدالقادرصاحب قدس سرہ تعالی اسرارہم کے تراجم کو جوغورے دیکھاتو یہ امر بے تامل معلوم ہوگیا کہ اگر مقدسین اکا برقر آن شریف کی اس خدمت کو انجام نہ دے جاتے تو شدِت ضرورت کے وقت ترجمہ کرنا دشوار ہوتا ۔ علاء کو صحیح اور معتبر ترجمہ کرنا در تقاسیر کا مطالعہ کرنا پڑتا اور بہت ہی فکر کرنا ہوتی اور ان دقتوں کے بعد بھی شایدا یہا ترجمہ نہ کر سکتے ۔'' (۱)

یہاں ایک بات قابل ذکر ہے کہ حضرت شاہ عبدالقادر نے اپنے ترجمہ کے ساتھ کچھ مختصر حواثی بھی تحریر فرمائے تھے۔ جن میں اختصار کے ساتھ انتہائی مفید تفسیری توضیحات شامل تھیں حضرت شخ الہند نے ترجمہ کی تکمیل کے بعد ایک اہم کام بہ بھی شروع کیا کہ انہوں نے جہاں جہاں ضرورت سمجھی وہاں اجمال کی تفصیل فرما دی اور مفید تفسیری وضاحتوں کا اضافہ بھی فرمایا۔ لیکن آپ کی حیات میں پانچ پاروں لیمنی (سورة فاتحہ تا سورة نساء) کے حواثی ہی لکھے گئے۔ آپ کے انتقال کے بعد محمد الله برطابق ۱۹۲۳ء میں ترجمہ قرآن ، مدینہ پرلیس بجنور سے شائع ہواجس میں سورة نساء تک حواثی مولا نامحمود الحن کے اور باقی حواثی شاہ عبدالقادر کے 'موضح قرآن' کے چھاپے گئے۔

اس کے بعد قرآن مجمد کے ترجمہ کا جوایڈ بیش ۵۵ ساتھ بمطابق ۲ ۱۹۳۱ کوشائع ہوا۔ اس میں سورة فاتحہ یا سورة نساء کے حواثی مولا نامحمود الحن کے اور باقی حواثی مولا نامحمود آلئی ہوا۔ اس

وعلم كانتيجه بين ـ (٢)

برصغیر کی اردو تفاسیر میں تفسیر عثانی کانام انتہائی مقبول اور معتبر رہا ہے اس کی وجہ اِن تین اکابر (مولا ناشاہ عبدالقادر،مولا نامحمود الحسن،علامہ شبیراحمد عثانی) کاعلم وفضل،اخلاص وللّہ بیت اور کمال احتیاط وادب کے ساتھ قرآن کریم کی خدمت کی گن ہے۔

بیقسیری نوٹ مختفراور جامع ہیں اور ان میں پورے حزم واحتیاط سے تفسیر بالروایت کا التزام

کیا گیا ہے اور علمی مسائل کے بیان میں علمی آ داب کوجمی ملحوظ رکھا گیا ہے۔ اس لیے اس ترجمہ وتفسیر کو

عالمگیر مقبولیت نصیب ہوئی اور قرآن مجید کے طالب علموں نے اس سے بہت فائدہ اٹھا یا۔ (۳)

مالکیر مقبولیت نصیب ہوئی اور قرآن مجید کے طالب علموں نے اس سے بہت فائدہ اٹھا یا۔ (۳)

مالکیر مقبولیت نصیب ہوئی اور قرآن مجید کے طالب علموں نے اس سے بہت فائدہ اٹھا یا۔ (۳)

الله تعالیٰ نے اس تفسیری حاشیے کو اتنی مقبولیت عطافر مائی کہ پاکستان ، ہندوستان ، چین ، ہا نگ کا نگ اور افغانستان وغیرہ میں (فاری ترجمہ هوکر ) حجیب چکا ہے اور پاک وہند میں چھ سات
اداروں نے نہایت اہتمام کے ساتھ اس کوشائع کیا ہے۔

تفسیرعثانی کو جدید تقاضوں کے مطابق بنانے کے لیے نگ کتابت وطباعت میں تفسیری عنوانات کا اضافہ بھی کیا گیا ہے تا کہ تفسیر سے استفادہ میں آسانی رہے بیرایڈیشن اکتوبر ۱۹۸۹ء میں جھیا۔

مخضرتفاسیر میں بیا پے رنگ کی ایک بہترین تفسیر ہے۔ جس میں سلف صالحین کے مسلک قدیم کی بوری بوری بوری رعایت کی ہے اور نہایت شستداد بی زبان استعال کی گئی ہے نیز انتہائی آسان فہم اور خوبصورت انداز میں دقیق علمی مسائل کوحل کیا ہے اور مخضر حواثی کے ذریعہ قرآن کا مفہوم سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔

یدایک متوسط مجم کی جامع تفسیر ہے جس کی غیر معمولی خصوصیات کا اندازہ اس کے مطالعہ کے بعد ہی ہوتا ہے۔ اس کو پڑھ کر بڑی بڑی خیم تفسیر وں کودیکھنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ تفسیر عثمانی اہل علم کی نظر میں:۔

ال عظیم تفسیری شاہ کارکی عظمت کی گوائی بہت سے اہل علم نے دی ہے جو محققانہ محدثانہ اور مفسرانہ انداز سے اس تفسیر کا بغور مطالعہ کرے گاتو وہ ضروراس کی قدر دمنزلت کا اعتراف کرے گا۔

کیم الامت مولانا اشرف علی تھانویؒ کی نگاہ میں اس تفییر کی جو قدر وقیمت تھی اس کا اندازہ اس بات ہے ہوسکتا ہے کہ علامہ عثانی کی جب تھانہ بھون میں کیم الامت ہے اُن کی وفات سے پہلے حالت مرض میں ملاقات ہوئی تو حضرت تھانوی نے فرمایا کہ میں نے اپناتمام کتب خانہ وقف کر دیا ہے البتہ دو چیزیں جن کو میں مجبوب سمجھتا ہوں اپنے پاس رکھ لی ہیں ایک تو آپ کی تفییر والا قرآن شریف اور دوسری کتاب''جمع الفوائد'' اس واقعہ سے کیم الامت کی نظروں میں تفییر عثانی کی قدرومنزلت کا اندازہ ہوتا ہے۔ (۴)

''مولا ناشبیراحمدعثانی نے تفسیرلکھ کرد نیائے اسلام پر بڑااحسان کیاہے۔''(۵) مولا ناحسین احمد مدنی فر ماتے ہیں کہ:

''مولا ناعثانی نے یقینا بہت ی ضخیم تفسیروں سے مستغنی کر کے سمندر کوکوزے میں بھر دیا ہے۔'' (۲)

مولا ناعبدالصمدصارم نے اپنی کتاب میں اس تفسیر کا تذکرہ ان الفاظ میں کیا ہے: قرآن مجید مترجم شیخ الہند پر بہترین فوائد لکھے گئے ہیں فوائد کیا ہیں مخضرومعترتفسیر ہے۔'(2) مولا ناانور شاہ فرماتے ہیں:

''ہمارے شخ ،صاحب فخ المہم ، محقق العصر مولا ناشیر احمد عثانی ، خدا اُن کی عمر دراز کرے انہوں نے تمام کلمات میں اپنے شخ کے اصولوں کا لحاظ رکھتے ہوئے موتیوں اور گہر کے ساتھ تین سال میں قر آن کے فوائد کو کممل کیا اور اس میں ہروہ چیز شامل کر دی جس کی زمانہ کے لحاظ سے ضرورت تھی ۔ آپ نے زمانہ حاضر کے بعض ملحدین کے کمزور اور مردود اقوال کو باطل کر کے دکھایا۔'' (۸) مولانا گو ہر الرحمن فرماتے ہیں:

"با ایک مخفرتفسیر ہے جوار دوخوال طبقے کے لیے زیادہ افادیت رکھتی ہے اس

لیے کہ اس میں فنی اصطلاحات اور طویل علمی مباحث کی بجائے آیات کے اصل مفہوم کو مختصر اور مفید حواثی کے ذریعہ ذھن شین کرانے کی کوشش کی گئ ہے۔'' (۹) مولانا مالک کا ندھلوی لکھتے ہیں:

'' حضرت شخ (علامہ عثانی) نے بڑے ہی محققانہ انداز میں مطالب کلام اللہ

کا تشریح کی لطائف ومعارف کا ایک سمندر اِن فوائد میں جمع کردیا ہے بہت

سے اشکالات جن کے حل کے لیے بڑے بڑے دفتر بھی شاید کفایت نہ کر

عمیں ان کاحل نہایت ہل اور لطیف انداز میں موتیوں کی طرح چند پاکیزہ

کلمات میں کردیا ہے۔ بالخصوص اہل باطن اور ملوین نے ابنی تفاسیر میں جو جو

تحریفات کی تھیں اُن کا اِس حسن اسلوب سے روفر ما یا ہے کہ دیکھنے والے کواس

کے مطالعہ کے بعداد نی تر دداور التباس نہیں رھتا۔'' (۱۰)

قاضی محمد زاھد الحسین نے ان الفاظ میں علامہ عثانی کی تفییر کوسر اہا ہے۔'' علامہ عثانی کے

مرتب کردہ فوائد دور حاضر کے لیے معلم قرآنیات ہیں۔'' (۱۱)

"جب سے یہ تفسیر چھی ہے اسے ساتھ رکھتا ہوں جب کوئی تعلیم یا فتہ کسی خاص مسئلہ کو بوچھتا ہے اس تفسیر کو کھول کر پڑھ لیتا ہوں جس میں اس کا جواب ہوتا ہے۔"(۱۲)

الغرض علماء کے إن اقوال ہے اس تفسیر کی قدرومنزلت کا اندازہ ہوتا ہے نیز إن اقوال ہے اس تفسیر کی بنیادی خصوصیات کا بھی ادراک ہوتا ہے جواُسے دوسری تفاسیر سے ممتاز کرتی ہے اس کی سب سے بڑی خوبی ہے ہے کہ بیہ ہر خاص وعام میں یکسال معتبر اور مقبول ہے۔
تفسیر عثمانی کی خصوصیات:

تفسيرعثاني كى تمام خصوصيات كااحاطه كرنااور مثالوں ہے واضح كرنا طوالت كے خوف

کی وجہ ہے ممکن نہیں اس لیے چیدہ چیدہ خصوصیات کو مخضراً ذکر کیا جار ہاہے نیز صاحب ذوق کے لیے حاشیہ میں مثالوں کے حوالے مذکور ہیں وہ چاہیں تو وہاں مراجعت کر سکتے ہیں۔

## (١) سلف صالحين كى رائے سے مطابقت:

تفسیر عثانی کی ایک نمایاں خصوصیت ہے ہے کہ یقسیر سلف صالحین کے مسلک کے بین مطابق ہے۔
علامہ عثانی نے آیات قرآنید کی تشریح میں سلف اور متاخرین کے اقوال کا تذکرہ بھی کیا ہے
اورا یسے مقامات جہاں تفسیر کی اختلاف سامنے آتا ہے وہاں خاص طور پرسلف کے مسلک کی تائید
کے لیے دلائل کے ساتھ کلام بھی کیا ہے۔ امام رازی کی''تفسیر کبیر'' امام آلوی کی''روح
المعانی''ابوحیان کی''البحر المحیط''اور ابو بکررازی کی''احکام القرآن' اور تفسیر ابن کشیر کے اقتباسات
تفسیر عثانی کے صفحات کی زینت ہے ہیں اور بیسب ایسی تفاسیر ہیں جوسلف کے تفسیر کی علوم کا خلاصہ
ہیں۔ (۱۳۳)

## (٢) آیات قرآنیے کے مضامین میں دبط:

قرآن کے ایک روش مجزہ ہونے کی دلیل اُس کا اسلوب بیان اور حیرت انگیزظم و تالیف بھی ہے۔

آیات کے باہمی ربط و مناسبت کو بیان کرنے سے تفسیر پڑھنے والے کے لیے اس بات

کی آسانی پیدا ہوجاتی ہے کہ وہ مختلف آیات کے مابین ایک ربط قائم ہونے کی وجہ سے معنی کی گہرائی

تک پہنچ سکے تا کہ قرآنی مفہوم کو بہتر انداز سے مجھا جاسکے۔

علامہ عثانی نے اپنی تفسیر میں جا بجا آیات کا ربط واضح کیا ہے جس سے اس تفسیر کو سمجھنا آسان ہو گیاہے۔

#### (٣) کلای انداز:

تفسیرعثانی کی اید منفردخصوصیت اُس کا کلامی انداز ہے علم الکلام ایسے علم کا نام ہے جس کے ذریعہ عقلی دلائل سے کام لے کردینی عقائد کے دفاع میں استدلال کیا جاتا ہے اور اس ضمن میں شکوک وشبہات کا از الہ کیا جاتا ہے۔ علامہ عثمانی انتہائی مدل اور پراٹر انداز میں عقیدہ سے متعلق آیات پر بحث کرتے ہیں بیان ہی کا خاصہ ہے۔ (۱۴)

#### (٣) فلسفيانه مباحث:

علامه عثانی نے اپنی تغییر میں آیات قرآنیہ کی تشریح میں فلسفیانہ اور منطقی طرز استدلال اختیار کرتے ہوئے مفہوم قرآنی کو سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ آپ نے اسلامی احکام کو فلسفہ یونان اور جدید سائنس سے مطابقت دیتے ہوئے شرعی مسائل کوعقل وحکمت کے ذریعہ حل کرنے کی کوشش کی ہے۔ آپ کی انہی صلاحیتوں کا اعتراف کرتے ہوئے مولانا سراج احمد نے اس بات کا اعتراف کی ایش عشانی فلسفیانہ مسائل عوام کو ایسے عام فہم طرز اداسے سمجھاتے ہیں بات کا اعتراف کی فلسفیانہ مسائل عوام کو ایسے عام فہم طرز اداسے سمجھاتے ہیں کہ جس کی نظیر دوسری جگہ منی مشکل ہے۔ (۱۵)

ان فلسفیانه مباحث کی کئی امثله اس تفسیر میں موجود ہیں۔ (۱۲) (۵) تاریخی وجغرافیائی حقائق:

علامہ عثانی نے اپنی تفسیر میں تاریخی آیات کی نہایت دلکش پیرائے میں تشریح بیان کی ہے۔ علامہ عثانی مفسر تاریخی آیات کے شمن میں متعلقہ فنون کے ماہرین کی تحقیقات بھی پیش کرتے ہیں جن سے آیات کی وضاحت بھی ہوجاتی ہے اور مفہوم بچھنے میں بھی آسانی رہتی ہے۔ (۱۷) منسیر عثمانی اور علم صرف وخو:

(۲) تفسیر عثمانی اور علم صرف وخو:

قرآن کیم کا ترجمہ اور تفسیر کے لیے جہاں دیگر ضروری علوم کا جاننا لازم ہے وہیں مفسر کے لیے بیچی ضروری کے بیچی ضروری ہے کہ وہ علم صرف ونحو ہے آگاہ ہو علم صرف میں لفظوں کی پیچیان اور اُن کے مشتقات کے قاعدوں کا ذکر کیا جاتا ہے جبکہ علم نحو میں الفاظ کے باہمی تعلق اور اُن کی اعرابی حالت کی پیچیان کے قاعدے بیان کیے جاتے ہیں۔

علامہ عثائی نے اپنی تفسیر میں ہر جگہ تونہیں لیکن اکثر مقامات پر قر آنی الفاظ کی صرفی ونوی حیثیت ،اشتقاق اور صیغے کوبھی واضح کیا ہے اور اس کی وضاحت کے لیے دوسری آیات قر آنیہ کوبھی بطور استدلال بیان کیا ہے۔

علامہ عثانی نحوی بحثوں میں اس بات کا بھی اہتمام کرتے ہیں کہ دیگرمفسرین نے آیت کا جومفہوم بیان کیا ہواُس کا بھی تذکرہ کر دیا جائے۔ (۱۸)

# (۷) تفسير عثماني اور اسرار شريعت:

تفسیرعثانی میں جہاں مختلف علوم پر تحقیق و تنقید نظر آتی ہے وہیں دین و شریعت کی اصل روح بھی قاری کونظر آتی ہے اور ہر بھید کھلتا چلا جاتا ہے۔علامہ عثانی اپنے خوبصورت طرز تفہیم سے ایسی بات کہہ جاتے ہیں جو آیات قرآنیہ کے حکمیا نہ اسرار کواجا گر کر دیتی ہے اور دین کا ہر مسئلہ اپنی اصلیت کے ساتھ دل میں اتر تا چلا جاتا ہے۔ (19)

## (٨) لغوى بحثين:

غریب القرآن ایک انتهائی اہم موضوع ہے اکثر کتب فقط اسی موضوع پرلکھی جاتی ہیں تفسیر عثمانی میں بہت زیادہ لغوی ابحاث موجو ذہبیں البتہ کہیں کہیں مولا ناا پنی لغت دانی اور تحقیق کا بے پناہ مظاہرہ کرتے نظر آتے ہیں۔

علامہ عثانی کی لغوی مسائل پر مہارت کا اندازہ سورۃ یوسف کی تفییر پڑھنے ہے ہوتا ہے جس میں انہوں نے ولقد همت به وهما بها حیس لفظ ہمّر پرسیر حاصل تبھرہ کیا ہے۔ (۲۰) سورۃ تحریم میں لفظ''فرج'' کی تشریح لغوی اعتبار سے خوبصورت انداز سے بیان کی ہے۔(۲۱)

الغرض علامہ عثمانیؓ نے اختصار وجامعیت کے ساتھ لغوی شخفین کوبھی شامل تفسیر کیا ہے جو قاری کے نہم میں اضافے کا باعث ہے۔

## (٩)اسرارتصوف:

تصوف کا ذوق رکھنے والے اگر تفسیر عثانی کا مطالعہ کریں تو انہیں پتہ چلے گا کہ تفسیر اس رنگ سے بھی خالی نہیں ہے ہے۔مفسر محقق نے قرآن کی مختلف آیات کے تحت چیدہ چیدہ مقامات پر روحانیت وتصوف کی نکتہ آرائیاں بھی بیان کی ہیں مثلاً سورۃ مزل کی آیت ۸

"وَاذْكُرُ اسْمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلْ اِلَّهِ تَبُيِّيلًا أَن كَتَ اللَّهِ بِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

یعنی علاوہ قیام کیل کے دن میں بھی (گویا بظاہر مخلوق سے معاملات وعلائق رکھنے پڑتے ہیں لیکن دل سے ) اس پروردگار کا علاقہ سب پر غالب رکھیے اور چلتے پھرتے ،اٹھتے ، بیٹھتے اُس کی یا دمیں مشغول رہیے۔

غیراللّٰد کا کوئی تعلق ایک اُن کے لیے اُدھر سے توجہ کو مٹنے نہ دے بلکہ سب تعلقات کٹ کر باطن میں ایک کا تعلق باتی رہ جائے یا یوں کہہ لوکہ سب تعلقات اُسی ایک تعلق میں مدخم ہوجا میں جسے صوفیہ کے ہاں'' بے ہمہ و باہم'' یا'' خلوت درانجمن'' سے تعبیر کرتے ہیں۔'' (۲۲)

## (۱۰) رداسرائيليات:

پہلے زمانے کے مفسرین کی عادت تھی کہ وہ کسی آیت کے ذیل میں ہوت کی روایات لکھ دیتے تھے جو انہیں سند کے ساتھ پہنچی تھیں اُن میں بہت می روایتیں اسرائیلیات سے بھی ہوتی تھیں اور پھر یہی تفصیلات اسرائیلیات کے نام سے تفسیر کی کتابوں میں داخل ہوگئ ہیں۔ جنہیں قر آن مجید کے تضمی کی تشریح میں پیش کیا جاتا ہے۔

مولا ناعثانی نے اپنی تفسیر میں ان روایات کی تر دید کی ہے اور ان کی کمزوری کوظاہر کیا اس ضمن میں مولا نانے بڑا تحقیقی انداز اختیار کیا ہے اور اصول تفسیر واصول حدیث کے اصولوں کے مطابق تقص سے متعلق آیات قرانیہ کی تفسیر بیان کی ہیں۔ (۲۳)

# (۱۱) تفسيرعثاني اورعلوم جديده

" علوم جدیدہ کے لیے ترجمہ وتفیر قرآن میں وسائل آزمائی کی دوصور تیں ہیں ایک توبیکہ جدید علوم کے کسی نظریہ یا نتیجہ بحث وتجربہ کی قرآن سے ہم آھنگی اس انداز سے دکھائی جائے جیسے قرآن تھیم سے اس کا استبناط ہور ہا ہو۔ بیطریقہ قرآن کی ترجمانی یا تفہیم کا کسی قدر حق اداکرنے کی بجائے اصل مقصد کو ہی نگا ہوں سے اوجھل کر دینے کا سبب بن سکتا ہے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ قرآن تھیم کی مرکزی حیثیت اپنی جگہ قائم رکھی جائے اور اس کے کسی اشارہ یا کنایہ یا صرت کے لفظ پر

ِ كُونَى جديدانكشاف يانظريه چسپال كياجائية بات قابل قبول ہے'۔ (٢٣)

تفسيرعثاني ميں بھی علوم جديدہ کی روشني ميں اکثر مقامات پر دنشين انداز ميں عقلی دلائل ا

مہاکے گے ہیں۔ (۲۵)

تفسيرعثاني كمؤلفين كاتعارف:

تفسیرعثانی چونکہ دو بزرگول کی کاوش کا نتیجہ ہے اس لیے ان دونوں حضرات (محمود الحسن، شبیراحمدعثانی کی مختصر سوائح حیات ذکر کی جائے گی تا کہ ملم ومل اور اخلاص وتقوی کے جسم ان اولیاء کے مراتب کا انداز ہ ہوسکے جن کے علم سے بی تظیم شاہ کارتخلیق پایا۔

"فيخ البندمولا نامحود الحن "كمختصر سوائح حيات:

شخ الهندُّ جیسا که اُن کے لقب سے ظاہر ہوتا ہے انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کے اوائل کے متاز عالم دین ،مجاہد، رہنما اور نامور شخ طریقت تھے آپ دیو بند کے عثانی شیوخ کے ایک معزز خاندان سے تعلق رکھتے تھے جسے علم عمل ،شرافت و دینداری کے علاوہ دینوی وجاہت بھی حاصل تھی۔

آپ حضرت مولانا قاسم نانوتویؒ اور رشید احمد گنکو ہی کے سب سے برگزیدہ اور محبوب روحانی فرزند تھے۔

#### ولادت:

آپ کا اسم گرامی محمود حسن اور لقب شیخ الهند تھا جوتحریک خلافت کے زمانے میں قوم کی زبان سے نکلااور مشہور ہوا۔ حضرت ۲۱۸ ارھ بمطابق ۱۸۵ اوکو بریلی میں پیدا ہوئے جہاں اُن کے والد مولا ناذوالفقا رعلی ڈیٹی انسپیٹر مدارس تھے۔

آپ کا تاریخی نام ولد ذوالفقارعلی بھی بتایاجا تاہے۔ (۲۶)

# تعليم وتربيت:

مولا نامحمودحسن نے چھسال کی عمر سے تعلیم کا سلسلہ شروع کیا۔ میاں جی منگلور صاحب

سے اور فاری کی ابتدائی کتب اپنے چچامولا نامہتا بعلی صاحب سے پڑھیں۔(۲۷) مولا نامحمود حسنؓ کے طبعی محاس اور صلاحیتیں لڑ کین کے زمانہ سے ہی ظاہر وہوید اتھیں کو چہ

۔۔ گردی اور رذیل کھیلوں سے ہمیشہ اجتناب ہی برتا البتہ سیر ویژکار سے کافی دلچیسی تھی۔ (۲۸)

اوائل عمری سے ہی دین کی طرف رغبت اور علم کی جستو کی گئن دل میں موجود تھی اور اس لگن اور ترثب سے دینی علوم کے ہر دائر سے میں صلاحتیوں کا لوہا منوایا۔ انہوں نے کتب صحاح ستہ اور بعض دیگر کتابیں بانی دار العلوم دیو بند حضرت مولانا محمد قاسم صاحب ہے پڑھیں حدیث میں محمد بعض دیگر کتابیں بانی دار العلوم دیو بند حضرت مولانا محمد قاسم صاحب ہے پڑھیں حدیث میں محمد قاسم نا نوتو گئی ۔ یعقوب نا نوتو گئی کے علاوہ قطب الار شادمولانا رشید احمد گئگو ہی اور مولانا شاہ عبد الغی دھلو گئے ہے بھی اجازت حاصل ہے۔ (۲۹)

حضرت مولانا کی عمر پندرہ سال تھی جب ۲۸۳ ہے میں دارالعلوم دیوبند قائم ہوا۔ مولانا ملا محد محمود صاحب دیو بندیؒ صدر مدرس مقرر کیے گیے مولانا محمود حسن دارالعلوم کے سب سے پہلے طالب علم سے۔ اس طرح سے سب سے پہلے معلم بھی محمود اور متعلم بھی محمود ہی تھے۔ (۳۰) مطالب علم میں مصل ابن سے کہا ہوئے۔ زمانہ طالب علمی میں معلی میں اب محصیل علم سے فارغ ہوئے۔ زمانہ طالب علمی میں مجمی سلسلہ تدریس جاری تھا اور اس کے بعد پورے طور پر آپ تدریس میں مشغول ہوگئے۔ (۳۱) میں علمی خدمات:

حضرت مولانامحود حسن نے ۱۲۸۸ اوسے دارالعلوم دیو بند میں مدرس چہارم کی حیثیت سے تدریکی خدمات کا آغاز فرمایا اور ۱۳۰۵ او میں صدر مدرس یعنی شیخ الحدیث کے درجہ پر فائز ہوئے سے تدریکی خدمات کا آغاز فرمایا اور ۲۰۰۵ اور میں اللہ علی میں اللہ اللہ میں اللہ علی اللہ اللہ میں کے درجہ پر فائز ہوئے سے سے سلیاء دارالعلوم کوفیض یاب فرمایا۔

آپ نے دارالعلوم دیو بندمیں چالیس برس تک مسلسل درس صدیث دے کر ۱۸۲۰،اعلیٰ استعداد کے صاحب طرز عالم دین ، فاضل علوم اور ماہرین فنون پیدا کیے آپ کا درس حدیث اُس دورمیں امتیازی شان رکھتا تھا اور مرجع علاء تھا آپ کو علاء عصر نے ''محدث عصر'' تسلیم کیا ہے۔ (۳۲)

ساری دنیا میں آپ کے فضل و کمال اور تبحرعلمی کی شہرت تھی بلخ ، بخارا، قندھار، مکہ کرمہ اور مدینہ منورہ اور بمن تک کے لوگ آپ کے علم وفضل سے فیوض پاتے تھے حضرت مولا ناحسن صاحب آپ کی علمیت آپات قر آنیہ اورا حادیث نبویہ کے معانی ومضامین کواس طرح بیان فرماتے کہ سب آپ کی علمیت کے قائل ہوجاتے۔

شخ الهند کے حلقہ درس کی خصوصیات کی نسبت مولا نا میاں اصغر حسین لکھتے ہیں '' حلقہ درس' ' دیکھ کرسلف صالحین واکابر محدثین کے حلقہ تحدیث کا نقشہ نظروں میں پھر جاتا تھا۔ قرآن وصدیث حضرت کی زبان پرتھا اور آئمہ اربعہ کے مذاصب از براور صحابہ وتابعین، فقہاء، ومجہدین کے اقوال محفوظ ،تقریر میں نہ گردن کی رگیں پھولتی تھیں نہ منہ میں کف آتا تھا نہ خلق الفاظ سے تقریر کو جامع المخموض اور بھدی بناتے تھے۔ نہایت سبک اور بہل الفاظ سے بامحاورہ اردو میں اس روانی اور جوش سے تقریر فرماتے کے معلوم ہوتا تھا دریا امنڈتا آرہا ہے (۳۳)

آپ کے درس کی ایک نمایاں خصوصیت جمع بین الاقوال الفقہاء والا حادیث تھی اوریہی شاہ ولی اللہ کے خاندان کا طرز تعلیم تھا۔

ان کے سوانح نگاروں کی رائے یہ ہے کہ ہندوستان میں کیاان آخری قرنوں میں دنیامیں ایسے بہت کم علماء شار ہو سکتے ہیں جنہوں نے اس قدر طویل زماندافادہ تلافدہ اور علوم اسلامیہ کی خدمت میں گزارا ہو۔ (۳۴)

درس وتصنیف، ارشاد وتلقین اور جذبه جهاد میں آپ کی خدمات نا قابل فراموش ہیں آپ اپنے استاد حضرت نا نوتو کُ کے علوم کے امین اور خزیند دار تھے۔ آپ نے اِن علوم کی تشریح وتفہیم میں نمایاں حصدلیا اور عظیم خدمت انجام دی۔

ہردور کے علماء نے آپ کے علم وضل کی گواہی دی ہے۔

مفی محد شخصی نے آپ کو' شیخ العرب والعجم' کا خطاب دیا۔ (۳۵) اشرف السوائح میں حضرت شیخ الهند کے متعلق لکھا ہے: " آپ کے کمالات علمیہ وعلیمسلم ومشہور ہیں۔" (۳۲)

#### سیاسی خدمات:

بیبویں صدی عیسوی کے دوسرے عشرے میں چندایسے حوادث پیش آئے کہ محمود حسن کو سیاست میں علی طور پر حصہ لینا پڑا۔ آپ بنیادی طور پر مصلح عالم اور شیخ طریقت ہے۔ان کا اصل کا م سیاست میں طور پر حصہ لینا پڑا۔ آپ بنیادی طور پر مصلح عالم اور شیخ طریقت ہے۔ان کا اصل کا م درس و تدریس اور تزکیہ و تربیت تھا۔ انہیں بعض حالات اور قومی ضروریات کے تحت عملی سیاست میں حصہ لینا پڑا۔

حفزت شیخ الہندؒ نے عملیٰ زندگی کے آغاز ہی میں ایک نقشہ تیار کرلیا تھا اور اُسے لباس عمل پہنانے کی کوشش انہوں نے اس وقت سے شروع کر دی تھیں جب ہندوستان کے اندر سیاسی سرگرمیاں محض برائے نام تھیں۔(۳۷)

شیخ الہند یے مسلم نوجوانوں کو اسلام کے عقائد وافکار سے روشاس کرانے کے لیے اور الحادواباحیت کے مسلم نوجوانوں کو اسلام کے عقائد وافکار سے روشاس کرانے کے لیے اور الحادواباحیت کے ملوں سے محفوظ رکھنے کے لیے درس گاہیں قائم کیس تا کہ دین علوم کی اشاعت ہواور حکومت برطانیہ کے خلاف بیادارے پردے اور کمین گاہ کا کام دیں۔ (۳۸)

حضرت مولا نامحود صاحب کی زندگی ایک طرف درس وتدریس اور ارشادوتلقین سے عبارت تھی۔تو دوسری طرف محاد نے معمورتھی عبارت تھی۔تو دوسری طرف مجاہدانہ قوت عملی جہاد کے جذبہ سے سرشار اور طلب حریت سے معمورتھی ۔انہوں نے علاء کے اندراس جذبہ جہاد کی روح بجونک دی تھی۔

جنگ بلقان ۱۳۲۹ هتا ۱۳۳۰ هیں آپ نے بڑھ چڑھ کرتر کوں کی مدد کی کے ۳۰ میں آ آپ نے جمیعة الانصار کی بنیاد ڈائی جس کے امیر آپ اور مولا ناعبید اللّه سند هئ تھے۔ خلیق احمد لکھتے ہیں:

> " آزادی وطن کے جس جذیے نے حاجی صاحب کے قلب وجگر و گرمایا تھاوہ شخ الہند مولا نامحمود کے پہلو میں ایک شعلہ بن گیا تھاوہ اُ نکے رفقاء اور تلامذہ نے ہندوستان سے انگریزی حکومت کا اقتد ارختم کرنے کے لیے جن مصائب

كاسامناكيا\_تاريخ هندكاكوني ديانت دارمورخ أن كوبهلانه سكے گا"\_(٣٩)

آپ نے ہندوستان کوغیر ملکیوں سے آزاد کرانے کے لیے ایک زبردست انقلا بی تحریک چلائی جسے ''ریشمی رو مال کی تحریک'' کے نام سے موسوم کیا گیا ہے بیتحریک بہت موثر تھی مگر راز میں نہرہ سکی ۔حضرت شیخ کی حسن اعتمادی اور قوم کی قومیت فقد انی ان دونوں نے مل کر تحریک کو ناکام بنادیا۔ (۴۰م)

مولانا نے علاء اور سلاطین حجاز سے ملکر ہندوستان کو آزاد کرانے کامنصوبہ بھی بنایالیکن وہ منکشف ہوگیااوراسی وجہ سے آپ کو گرفتار کر کے جزیرہ مالٹامیس مقید کردیااور کئی سال وہاں قید کی زندگی گزاری اوراس دوران آپ نے وہاں قرآن کریم کا ترجمہ لکھا۔

مؤلف اسير مالثا لكھتے ہيں:

حقیقت میں مولا نا کو اپنے روحانی کاروبار اور باطنی ترقی اور اپنے محبوب حقیق سے راز و

نیاز کرنے کا فارغ وقت تمام عمر میں بھی ایسا نصیب نہیں ہوا تھا جیسا کہ مالٹا کی اقامت کے ایام میں

ہوا۔ دن رات اُن کو یہی دھن تھی اور یہی مشغلہ تھا۔ نہ بھی اُن کی طبیعت گھبراتی تھی اور نہ کی دوسری

طرف کوئی رغبت ہوتی تھی ۔ بسااو قات تو اِن کو ہم لوگوں سے بات کر نابھی نا گوار ہوتی تھی ۔

مدار جہ سے ایک واقعی اور حقیقی انعام خداوندی تھا۔ جس میں مولا ناکو ترقی معنوی کے مدار ج

طے کرانے تھے۔ کا تب از لی نے جو مقامات از ل سے مقدر فرما دیے تھے ان کے طے کرنے

کا ذریعہ یہ سفر اور اسارت قرار دی گئی طے ہو جانے کے بعد ان کو وطن بھوا کر بہت جلد واپس

بلالیا گیا۔'' (۱۴)

#### وفات:

مالٹا سے رہائی کے بعد جب ہندوستان تشریف لائے تو بیار ہو گئے علاج کے باوجود طبیعت نہ سنجل سکی اور ۱۸ رہیج الاول ۱۳۳۹ھ بمطابق • سنومبر ۱۹۲۰ء کواپنے خالق حقیق سے طبیعت نہ سنجل سکی اور ۱۸ رہیج الاول ۱۳۳۹ھ بمطابق • سنومبر ۱۹۲۰ء کواپنے خالق حقیق سے جا ملے اُن کی میت دھلی سے دیو بندلائی گئی اور مولانا قاسم بانی دارالعلوم دیو بند کے پہلو نیس دفن کیئے جا ملے اُن کی میت دھلی سے دیو بندلائی گئی اور مولانا قاسم بانی دارالعلوم دیو بند کے پہلو نیس دفن کیئے

گئے۔آپ نے اکہترسال کی عمریائی۔

#### متازترين تلامذه:

حضرت کی حلقہ درس سے سینکڑوں نہیں بلکہ ہزاروں طالب علم فارغ التحصیل ہوکر نکلے درج ذیل شیخ الہند کے متاز تلامذہ ہیں۔

مولا نا عبدالله سندهی ، انورشاه کاشمیری ، حبیب الرحمن مهم دارالعلوم دیو بند ، مفتی کفایت الله صدر جمعیة علماء مند ، حسین احمد مدنی ، شبیراحمد عثمانی ، اشرف علی تقانوی ، محمد میاں انصاری ، سید حامد حسن گنگوی ، محمد الیاس ، ثناءالله امرتسری ، عزیز گل ، محمد ابراهیم ملیاوی وغیره -

#### اخلاق وعادات:

حضرت شنخ الہند بہترین اخلاقی اوصاف کے مالک تھے۔ظاہری علم وضل کی طرح باطن بھی آ راستہ تھا۔ آپ کا کوئی قول وفعل خلاف شریعت ہونا تو در کنار مدتوں سے خدمت میں رہنے والے خادم بھی یہ بیس بتلا سکتے کہ کوئی ادنی سافعل بھی آپ سے خلاف سنت سرز د ہوا ہو۔ دن ہویا رات بھت ہویا مرض ،سفر ہویا حضر ،خلوت ہویا جلوت ، ہر حالت میں حضرت کو اتباع سنت کا خیال تھا خود بھی ممل کرتے اور اپنے تبعین ومتوسلین کو تو لا وعملاً اس کی ترغیب دیتے۔ (۲۲)

اعلیٰ درجه کا ضبط و تحل اور حالات و مقامات ،امور قلبیه اور وار دات غیبیه کوانتها کی درجه میں مخفی رکھنااورنوافل وعبادات کو بدرجه غایت پوشیره رکھنا حضرت مولانا کی دائمی عادت تھی۔

آپ کی طبعیت نہایت سادہ اور متواضع تھی۔ فخر و تکبر کا نام تک نہ تھا۔ ظاہری چال ڈھال اور وضع قطع میں ریاء ہمود اور بڑائی کا شائبہ بھی نہ تھا۔ حضرت کا توکل اور اعتماد علی اللہ اس قدر بڑھا ہوا تھا کہ ظاہری سامان معیشت اگر موجود نہ بھی ہوتو آپ کوکوئی پریشانی نہ ہوتی تھی۔

حضرت علیم الامت اپنے استاد کا بے حداحترام کرتے تھے اور انہیں مجسم اخلاق کہا کرتے تھے۔آپ فرماتے تھے کہتم بڑے فخر سے کہتے ہواسیر مالٹاتھے ہم کہتے ہیں کہامیر مالٹاتھے تم کہتے ہوکہ شنخ الہند تھے ہم کہتے ہیں کہشنخ العالم تھے۔ (۳۳) مولانا مناظر احسن گیلائی نے حضرت شیخ الہندگو''نفسیات انسانی کے مبصر حاذق' کا خطاب دیا۔ (۱۲۲۲)

#### تصانیف: ـ

حضرت شیخ الہندگی زیادہ تصانیف تونہیں ہیں کیونکہ ابتدائی پیجیس تیس سال تو درس و تدریس میں مشغول رہے اور اُس کے بعد کی زندگی مجاہدانہ سرگرمیوں میں مصروف نظر آتی ہے تاہم جس قدریا دگار کتابیں ہیں وہ درج ذیل ہیں۔

(۱) ادله کامله اس کاد دسرانام "اظهار حق" ہے۔

(٣)احسن القري

(٢) ايضاح الأدله

(۵)افادات

(۴) جهدالمقل

(٢) الا بوأب والتراجم: يه بخارى شريف كے ابتدائی چندتراجم وابواب كی شرح ہے اور

اسارات مالٹاکی یادگارہے۔

(٨) ماشيه خضرالمعاني

(۷) كليات شيخ الهند

(۱۰) فآويٰ

(9) تصحيح الى داؤر

(۱۲) مكتوبات شيخ الهند (۴۵)

(۱۱) ترجمه قرآن شریف

# "مولانه شبیراحمه عثانی کی سوانح حیات"

پيدائش:\_

حضرت عثانیؒ کی ولادت ۱۰ محرم ۰۵ ۱۳ ه مطابق ۱۸۸۹ ها کو بجنور میں ہوئی جہاں آپ کے والدمحتر م ان دنوں میں ڈپٹی انسپکٹر تعلیمات کے عہدے پر سرفراز تھے۔ (۲۷) **نام ونسب:۔** 

آپ کاشجرہ نسب حضرت عثمان عنی سے تینتالیسویں پشت میں ملتا ہے۔حضرت مولا نامفتی عزیز الرحمن اور حبیب الرحمن دارالعلوم دیو بندآ پ کے علاقی بھائی تھے (۲ م) تعلیم وتربیت:۔

۱۳۱۲ هسات سال کی عمر میں حافظ محمظیم دیو بندی کے سامنے بسم اللہ ہوئی۔آپ نے اُن سے اردو کی ابتدائی کتابیں پڑھیں۔ ۱۳ اھیں منظور احمد دیو بندی مدارس دار العلوم دیو بند اُن سے اردو کی ابتدائی کتابیں پڑھیں۔ ۱۳ اھیں منظور احمد دیو بندی مدارس دار العلوم دیو بند سے فاری پڑھنی شروع کی۔ بعدازاں فاری کی بڑی بڑی کتابیں موالا نامحمہ یلیین صاحب صدر مدرس سے پڑھیں۔

۱۳۱۹ه سے عربی تعلیم دارالعلوم دیو بند میں شروع کی۔ آپ کے عربی اساتذہ میں مولانا محدیلیین صاحبؒ شیر کوئی ، مولاناغلام رسول صاحبؒ ، مولانا تھیم محمد سنؒ صاحب اور بالخصوص حضرت شیخ الہند مولانام محمود حسن اسیر مالٹا تھے۔

۱۳۲۵ هیں دورہ حدیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی ۔ آپ دورہ حدیث کے امتحان میں اول نکلے۔ (۴۸)

تدريي خدمات: ـ

ویسے تو آپ دوران تعلیم ہی طلباء کو پڑھایا کرتے تھے۔مگر با قاعدہ پڑھانے کی ابتداء ۱۳۲۵ ھیں دارالعلوم دیو بند میں ہوئی۔ ۳۲۲ همیں مدرسہ عالیہ فتح پور دھلی میں صدر مدرس کی حیثیت سے تشریف لے گئے۔ ۱۳۲۸ ھیں انہیں دارالعلوم میں بلایا گیا۔ یہاں عرصہ تک درجہ علیاء کی کتب پڑھا کیں۔

مولانا عثائی کے درس مسلم کو بڑی شہرت حاصل تھی۔حضرت نانوتوی کے علوم پر اُن کی خاص نظرتھی۔ ایک عرصہ تک دارالعلوم میں تدریسی خدمات انجام دینے کے بعد ۲ مسا ہے میں دارالعلوم سے بعض اختلا فات کے سبب سے حضرت انورشاہ صاحب اورمفتی عزیز الرحمن کے ساتھ جامعہ اسلامیہ ڈا بھیل (سوات) تشریف لے گئے۔حضرت انورشاہ کا شمیری کی وفات کے بعد حاسمته اسلامیہ ڈا بھیل (سوات) تشریف لے گئے۔حضرت انورشاہ کا شمیری کی وفات کے بعد حدم سالامیہ ڈا بھیل کے شیخ الحدیث مقرر ہوئے۔ ۲۵ ساھ میں حضرت تھانوی اور ۲۵ سا ھیں حضرت تھانوی اور دوسرے اکابر کے ارشاد پر دارالعلوم تشریف لائے اور ۲۷ سا ھ تک بحسشیت صدر مہتم دارالعلوم کی خدمات انجام دیتے رہے۔ (۲۹)

علامہ عثافیؒ نے اپنے عہد معلّی میں ہرعلم ونن کی چھوٹی بڑی کتابیں پڑھا کر ایک خاص تاریخی مقام حاصل کرلیا تھا۔اورعلوم نقلیہ وعقلیہ میں یکساں مہارت حاصل کر لی تھی اورنوعمری میں ہی اس مقام پر پہنچ گئے تھے جہاں عمر کھیا کرانسان پہنچتے ہیں۔

## د بنی اور علمی خدمات: ـ

حضرت علامہ کی دینی اور علمی خدمات نا قابل فراموش ہیں علم وفضل میں آپ کا پایہ بلند تھا۔ اور ہندوستان کے چیدہ علاء میں سے تھے۔ آپ کی ساری عمر دین اسلام کی خدمت میں گزری سعیداحمدا کبرآ بادی رقم طراز ہیں۔

''یوں تو مسلمانوں کی دینی اور عملی زندگی کا کوئی شعبہ ایبانہیں ہے جو براہ راست حضرت الاستاذ کے فیوض و برکات سے مستفید نہ ہوا ہو لیکن اس میں آپ کے سب سے زیادہ شاندار اور دیر پاکارنا ہے دوہیں۔ایک حضرت شخ الہند کے ترجمہ قرآن مجید کی تحمیل اور اس پر حواثی و فوائد اور دوسرے صحیح مسلم کی شرح فتح المحمم ارباب نظر جانتے ہیں کہ حضرت استاذ نے س جامعیت،

اصابت رائے اور دقتِ نگاہ کے ساتھ قرآن وحدیث کی خدمت کے یہ دونوں شاہ کار مرتب کیے ہیں۔ موخر الذکر کا چرچا تو ہندوستان چھوڑ مما لک اسلامیہ تک ہے۔ مصرکے اکابرعلم نے فتح العم کی وادی ہے۔ (۵۰) حضرت مولا نامفتی محمرشفیج فرماتے ہیں کہ 'علامہ عثمانی علم وفضل کے پیماڑ تھے۔'(۵۱) سیرمجبوب رضوی لکھتے ہیں:

' دعلم وضل' فہم وفراست، تدبراوراصابت رائے کے لحاظ سے علامہ عثانی کا شار ہندوستان کے چند مخصوص علاء میں ہوتا تھا۔ وہ زبان وقلم دونوں کے یکساں شہ سوار تھے۔ اردو کے بلند پایہ ادیب اور بڑی سحر انگیز خطابت کے مالک تھے۔ فصاحت وبلاغت، عام فہم دلائل، پر اثر تشیبہات وانداز بیان اور نکتہ آفرینی کے لحاظ سے ان کی تحریروتقریر دونوں منفر دھیں۔ حالات حاضرہ پر بڑی گری نظر رکھتے تھے۔ اس لیے ان کی تحریر اور تقریر عوام وخواص میں بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھی جاتی تھی۔ عظم الثان جلسوں میں ان کی قصیح وبلیغ اور عالمانہ تقریروں کی یاد آج بھی اہل ذوق کے دلوں میں موجود ہے۔ حضرت شیخ البندا پن حیات کے آخری دنوں میں جامعہ ملیہ کی تاسیس کے وقت جو خطب دیا تھا۔ اس کے کسے اور علمی بار حیے کا شرف مولانا عثانی ہی کو حاصل ہوا تھا۔ اس کے کسے اور علمی بار حیے کا شرف مولانا عثانی ہی کو حاصل ہوا تھا۔ اس کے کسے اور علمی بار حیے کا شرف مولانا عثانی ہی کو حاصل ہوا تھا۔ (۵۲)

#### سیاسی خدمات:۔

شخ الاسلام حفرت شیر احمد عثائی متجر عالم، فقیه محدث اور مفسر ہونے کے ساتھ ساتھ اعلیٰ درجہ کے سیاس رہنما بھی ہے ۔ علمی سرگر میوں کے ساتھ ساتھ علامہ عثائی نے عملی سیاست میں گر مجوثی سے حصہ لیا۔ ایام جوانی میں آپ نے تحریک ریشمی رومال کے اکابرین مولا نامحمود حسن ، عبیداللہ سندھی، حاجی تزنگ زئی اور تحریک خلافت کے دوران مولا ناعبدالباری، حکیم اجمل اور علی برادران جیسے صف اول کے قائدین کے ساتھ سیاست میں اپنا کردارادا کیا۔ (۵۳)

آپ کوتحریر و تقریر کا خداداد ملکه حاصل تھا۔ آپ نے ۳۹ ایس سے ۱۳۳۱ ہے تحدید الانصار کے جلسوں میں تقریریں کیں اور مقالے پڑھے تحریک خلافت کے دوران بھی جوش وجذ بے کے ساتھ جمیعت العلماء ہند کے جلسول میں شرکت کی۔ علامہ عثمانی نے حضرت شخ البند کے سیاس اور مذہبی نائب کی حیثیت سے اُن کی تحریک اور خلافت کی بہتر انداز سے ترجمانی کی۔ علامہ عثمانی امت منہبی نائب کی حیثیت سے اُن کی تحریک اور خلافت کی بہتر انداز سے ترجمانی کی۔ علامہ عثمانی امت اسلامیہ کی تو جوانوں میں حقیقی اخوت بیدا کر کے وحدت اسلامی کی دعوت کے لیے راہ ہموار کرنا چاہتے تھے۔ تا کہ سر ماید دارانداور آمرانہ بیدا کر کے وحدت اسلامی کی دعوت کے لیے راہ ہموار کرنا چاہتے تھے۔ تا کہ سر ماید دارانداور آمرانہ فرہنیت کا مقابلہ کیا جاسکے۔ (۵۴)

حضرت شیخ الہندٌ مالٹا ہے رہا ہو کر آئے تو ہندوستان میں تحریک خلافت زوروں پرتھی۔ حضرت شیخ الہندؒ نے ملک کا دورہ کیا اور اس عرصے میں عثانی اپنے استاد کے ہمراہ رہے انہوں نے اپنی تقریروں سے ملک کوگر مادیا۔

سیاست میں علامہ عثمانی اولاً جمیعة العلماء کے ساتھ شریک تصال سے قبل وہ خلافت کمیٹی کے اہم رکن رہ چکے تھے۔ ۱۹۱۳ء میں جنگ بلقان کے زمانہ میں انہوں نے ترکوں کے لیے چندہ جمع کرنے میں بڑی سرگری سے حصہ لیا تھا۔

و ۳۲ با میں علامہ عثائی نے اپنا مقالہ 'نرک موالات' جمیعۃ العلماء ہند کے اجلاس میں پڑھا جوآ پ کاعلمی شاہ کار ہے اور اُسے فقیہ ہند مفتی کفایت اللہ صاحب اور تمام علماء نے بہت سراہا تھا۔ چنانچہ مولا نامحمر میاں صاحب ککھتے ہیں۔

> ''سالانه اجلاس جمعیت علماء ہند، ترک موالات پرزبر دست تقریر ازعثانی براہ راست دفتر سے شائع ہوئی۔ (۵۵)

قیام پاکتان میں علامہ عنائی کابڑا ہاتھ ہے ۲۲ ساء میں سرحدر یفرنڈم کے سلسلے میں آپ نے اپنے شاگر دعلاء کے ذریعہ اہل سرحد کو پاکستان کے قق میں ہموار کیا۔ جس کے نیتجہ میں اہل سرحد نے پاکستان میں شمولیت کا فیصلہ کیا۔ اس کے علاوہ آپ نے کشمیر کی جدوجہد آزادی میں نمایاں حصہ لیا۔ پاکتان میں بھی انہوں نے بہت ی دین اور ملی خدمات انجام دیں۔ پاکتان کے اقتدار اعلیٰ پراُن کی علمی اور سیاسی خدمات کا خاص اثر تھا۔خصوصاً ان کو عالمانہ اور مفکر انہ حیثیت سے خاص عظمت حاصل تھی اور اُن کی دینی رہنمائی کے ساتھ ساتھ سیاسی رہنمائی بھی مسلم بھی جاتی تھی۔ (۵۲) علامہ صاحب کے اخلاق واوصاف:۔

حضرت مولا ناشبیراحمداعثانی کی شخصیت جس طرح علم وضل میں مسلم تھی۔ای طرح اخلاق وعادات میں بھی صاف سخری شخصیت کے مالک تھے۔آپ کے ظاہر و باطن میں یکسانیت تھی۔ مولا نامحمد طیب صاحب آپ کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے تھے:

''اخلاقی طور پرمولانا میں ایک خاص وصف بیرتھا جو بہت ہی اونچاتھا کہ ظاہر وباطن میں مکسانیت تھی۔ وہ اپنے قلبی جذبات کے چھپانے یا اُن کے برخلاف اظہار پرقدرت ندر کھتے تھے۔''(۵۷)

حق تعالیٰ نے علم وضل کا ایک وافر حصہ علامہ صاحب کو عطا فرمایا تھا اس کے ساتھ عجز وا نکساری اور بزرگوں کا ادب واحر ام اُن کے خاص اوصاف ہیں اگران کے بڑوں نے بھری مجلس میں بھی انہیں تہدید آمیز لہج میں کوئی بات کہی تو بھی اف نہیں کرتے تھے۔اگر کوئی بات اُن کے خوق ق کی رعایت روافر ماتے تھے۔(۵۸) کے نزد یک قابل تسلیم نہ بھی ہوتی تب بھی اپنے اکابر کے حقوق کی رعایت روافر ماتے تھے۔(۵۸) مولا ناعثانی اپنے علم وفضل میں اتنا او نچا مقام رکھنے کے ساتھ ساتھ وفنا کیت اور خوف الہی اور تقوی وطہارت میں بھی اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔ نماز انتہائی خشوع وخصوع سے پڑھتے تھے خشیت اللہ اور شرم وحیا کا پیکر تھے، قلب نہایت نازک اور رقیق پایا تھا، لیکن تقریر کے وقت عقل کو بھی جذبات سے مغلوب نہیں ہونے دیتے تھے جو بات کہتے تھے ذمہ داری کے پورے احساس کے مناتھ بہت ناپ تول کرکے کہتے تھے۔(۵۹)

حفرت قاری محمد طیب صاحبٌ فر ماتے ہیں کہ علم کے ساتھ حق تعالیٰ نے بیہ خاص وصف عطا فر مایا تھا جس نے اُن کی بڑائی دلوں میں بٹھا دی تھی قلبی طور پر استغناءاور ناز کی کیفیت کا غلبہ زیادہ تھا۔ کام کےسلسلہ میں جب تک دوسروں کی طرف سے طلب اور کافی طلب ظاہر نہیں ہوتی تھی متوجہ بیں ہوتے تھے۔ (۲۰)

#### وفات: ـ

آپ ۱۹۳۹ ہے وزیراعظم بہاولپور کی درخواست پر جامعہ اسلامیہ بہاولپور کے افتال کے لیے تشریف لے گئے۔ الاصفر کی شب تو بخار ہوا اور ضبح تک طبیعت ٹھیک ہوگئ ۔ لیکن آٹھ بخے صبح پھر سینہ میں نکلیف شروع ہوئی اور سانس میں رکاوٹ ہونے لگی اور بالآخر ۱۹۲۳ء کو بیہ آفنا بعلم عمل ہمیشہ کے لیے غروب ہوگیا۔ افالله وافا البیه راجعون روز نامہ نوائے وقت میں 'موت العالم موت العالم' کے عنوان کے تحت درج ذیل الفاظ لکھے گئے۔ ''کی وفات سے پاکستان علماء کی صف اول میں ایک ایسا خلا پیدا ہوگیا ہے جو شاید ہی پر ہو سکے۔ مولا ناصرف ایک جید عالم مترجم القرآن ،مفسر احادیث ہی نہیں بلکہ ایک ایجھے سیاستدان اور فسیح البیان مقرر بھی تھے۔ پاکستان کی تأسیس میں قائد اعظم کے بعد آ ہے کا بھی بڑا حصد رہا ہے۔ (۱۲)

حضرت شیخ الاسلام کی وفات پر پاکتان اور دیگر مما لک اسلامیه میں بے شارتعزیق جلسے ہوئے۔ سلاطین وزراء سفراء، علماء، امراء، نیز سرکاری وغیر سرکاری حکام نے مسلم وغیر مسلم عوام کے ساتھ خاص طور پراظہار حزن وملال کیا۔

#### تلامذه: ـ

مرحوم کی کوئی ظاہری اولا دنتھی لیکن الحمد للدانہوں نے اپنی کثیر باطنی اولا دچھوڑی ہے۔ بیان کے تلا مذہ ہیں جوزیا دہ تر دیو بنداور بعض ڈانھیل میں اُن کے شرف تلمذ سے مشرف ہوئے ۔ اُن میں مولانا مناظر احسن گیلائی، مولانا حبیب الرحمان اعظمی ، مولانا محمد یوسف بنوری ، مولانا منظور صاحب نعمائی اور مولانا سعیداحمد اکبر آبادی بھی ہیں جن میں سے ہرایک بجائے خود دائر علم ہے۔ (۲۲)

## تصانیف کامخضرجائزه: ـ

علامہ عثانی صاحبؓ نے اپنے علم کا فیضان تقریری اور تحریری دونوں طرح امت مسلمہ کو پہنچا یا ذیل میں آپ کی تصنیفات و مقالات کا فقط نام ذکر کیا جار ہاہے۔

(٢) فتح المهم

(۱) تفسير عثماني

(س)الاسلام

(۳) شرح اردو بخاری شریف

(۲)اعجازالقرآن

(۵)العقل والنقل

(٨)لطا يُف الحديث اورمعارف القرآن

(۷)الشھاب

(۱۰) حجاب شرعی

(٩)القاسم كى قلمى خدمات

(۱۲) سجو داشتمس

(11) الدارالآخرة

(۱۳) خوارق عادت

## حواله جات وحواش

- (۱) محبود حسن مولاناشیخ الهند، عثمانی، شبیر احبد، علامه، حمائل شریف: ۱. مدنیه پریس، بجنور، یو۔پی، انڈیا، ۱۳۵۵ه
- (۲) سبير عبدالحبيد ابراهيم. <u>اتجاهات التراجم والتفاسير القرآنيه:</u> ۱۵۵، مركز الدراسات الشرقيه. جامعه قاهر ۱۵، ۱۹۹۰ء
- (۲) رشید احمد جالندهری، برطانوی بند میں مسلمانوں کا نظام تعلیم: ۱/۱۷ نیشنل بک فائونڈیشن اسلام آباد، ۱۹۸۹ء
- (۳) شیر کوٹی انوار الحسن <u>تجلیات عثمانی:</u> ۱۹۹۰داره نشرالمعارف ملتان ۱۹۹۰ء
- (۵) عثمانی، شبیر احمد، <u>صحیح مسلم مع فتح الملهم: ۱/۲</u> مکتبه رشیدیه. قاری منزل پاکستان چوک کراچی س\_ن
  - (۲) تجلیات عثمانی:۹۰
- (4) الازهرى، عبد الصدد صارم. <u>تأريخ التفسير:</u> ۳۳. مكتبه معين الادب. اردو بأزار لاهور، سـن ـ
- (۸) انور شاه کاشبیری، محمد، مشکلات القرآن: ۲۹. اداره تالیفات اشرفیه،بیرون بوهر گیٹ، ملتان، ۱۳۱۳هـ
- (٩) گوهر الرحمن، علوم القرآن: ٢/٦٣٢. مكتبه تفهيم القرآن، مردان. ٢٠٠٠ء
- (۱۰) کاندهلوی، محمد مالك، التحریرفی اصول تفسیر: ۱۳۳قرآن محل. مولوی مسافر خانه، کراچی،سدن
- (۱۱) زاهد الحسيني، قاضي محمد. تنكرة المفسرين: ۲۰۰. دارالارشاد اثك شهر، پاكستان، ۱۳۰۱ه
  - (۱۲) بحواله تجليات عثماني: ۹۵
- (۱۳) ملاحظه فرمائی سورة مریم :۲/، ۲/۲۵، سورة الصافات:۱۳۳. ۲/۹۵۳.سورة التوبه:۲/۱۲۵، سورة الطلاق: ۲/۱۱۸۲، سورة الضحی:۲/۱۲۵۵
- (١٣) الانبياء:٢٢.٢/٤١٤؛ المائدة: ٢٥٠١/٢٥٢؛ بني اسرائيل:١.

٢١٢/١١ الاعراف: ٢١٦/١.٩٨١ الاحزاب: ٢٠٠.٢/٩١٦

- (١٥) مأهنامه "القاسم" جمادي الأول. ٢/٢٨ (١٥)
  - (۱۹) الدهر:۱. ۲/۱۲۳۲؛ بنی اسرائیل:۸۵. ۱۲۳۸ تا ۱۲۳
    - (١٤) الروم: اتاً ٣. ٢/٨٥٥.٨٤٦ سياً: ١٥٠١/٩٣١
- (۱۸) ملاحظه فرمائی: الکهف: ۱۹،۲/۲۵۵: یوسف: ۵۳،۲/۱۲۲ الفتح: ۲۲،۲/۱۰۹۴الکافرون: ۲/۱۲۹۲،۱۲۹۲ الکهف:۲۲،۲/۲۵۷
  - (١٩) عنكبوت: ٣٥.٢/٨٤٠ ؛ سورة الحج: ٢/٤، ٣٤/٢٤ سورة آل عبران: ٩٤.١/١١٨
    - (۲۰) سورة يوسف: ۲۳، ۱/۵۱۲
  - (۲۱) سورة التحريم: ۱/۲۸۳ سورة البروج: ۱، ۲/۱۲۵۹، سورة هود: ۳۰، ۱/۲۸۳
  - (۲۲) تفسير عثماني: ۲/۲/۱۲۲۱ سورة الجن: ۲۷.۲/۱۲۱۹، سورة النور: ۳۵، ۲/۷۸۱، ۲۸۲
- (۲۲) سورة بود: ۲۸۰۱/۲۸۳ سورة مريم: ۹۵۷، ۲۸۲/۲۱ سورة ص: ۲۱ کا، ۲۸۹۸، ۹۸۱، ۹۸۱، ۹۸۱
  - (۲۲) ابو محفوظ الكريم معصومي، مقاله ''مولانا آزاد كي ترجماني وتفسير: ۲۲
- (۲۵) مزير ملاحظه فرمائيت: سورة الانعام: ۲۵.۱/۲۸۸، سورة الرعر: ۱/۵۳۰، ۱۳، ۱/۵۳۰، ۲/۸۲۳، سورة النحل: ۲/۸۲۳،۱۲ مورة النحل: ۲/۸۲۳،۱۲۱ مورة النحل: ۲/۸۲۳ مورة النحل: ۲/۸۲ مورة النحل
  - (۲۲) اصغر حسین ،سید. حیات شیخ الهند: ۹. مطبع قاسی ، دیوبند.سدن
- (۲۷) تهانوی . اشرف علی ارواح ثلاثه: ۲۲۸ مکتبه رحمانیه .اقراسنثر .غزنی سٹریٹ اردو بازار .لاهور .س\_ن
  - (۲۸) حيات شيخ الهند:٩
- (۲۹) بخاری ،اکبر شاه، اکابر علمائے دیوبند: ۲۹. اداره اسلامیات،انار کلی ،لاهور،سدن
- (۲۰) گیلانی ،مناظراحسن، سوانح قاسی: ۲/۲۱۵،مکتبه رحمانیه ،اردو
   بازار،لاهور،سـن
- (۲۱) محمد میان،سید، علماء بندکا شاندار ماضی: ۵/۹۸،مکتبه رشیدیه،اردو بازار،کراچی، ۱۹۹۲ء
- (rr) فيوض الرحس، حافظ، قارى ، مشاهير علمائة ديويند: ١/٥٦٥. مكتبه

عزيزيه، اردو بأزار، لاهور، ١٩٤٦ء

- (۳۳) حيات شيخ الهند: ۲۳
- (۲۳) ماهنامه، بزم قاسی ، جنوری تأ فروری (۲۰۰۲): ۲/۱۲، دارالعلوم، فاروق اعظم، کراچی، جنوری، فروری۲۰۰۲
- (۲۵) شفیع، مفتی محمد، مجالس حکیم الامت: ۲۲۱، دار الاشاعت مقابل مولوی مسافر خانه، کراچی، ۱۳۲۱ه
- (۲۹) عزیز الحسن و مولوی عبدا لحق، <u>اشرف السوانح: ۱/۱۲۱،محمد عثمان</u> مالك كتب خانه اشرفیه، جامع مسجد، دهلی، ۱۳۵۳
- (۲۷) غلام رسول مهر، مولانا، <u>سر گزشت مجاهدین:</u> ۵۲۹، شیخ غلام علی انیڈ سنز،انارکلی، لاهور،س-ن-
- (۲۸) عبدالله فهد فلاحی، <u>تأریخ دعوت وجهاد: ۱۲۵</u>، مکتبه تعمیر انسانیت، اردو بازار. لاهور، ۱۹۸۷ء
- (۲۹) خلیق احمد نظامی. تاریخ مشائح چشت: ۲۲۳، دارالمؤلفین، اسلام آباد، پاکستان، س-ن-
- (۴۰) مدنی، حسین احمد، مولانا، <u>تحریك ریشی رومال: ۲۲۷، مرتبه، مولانا</u> عبد الرحمن، آغامیر حسین کلاسك، ۲۲، دی مال لاهور، ۱۹۲۱ء
- (۳۱) مدنی، حسین احمد، اسیر مالٹا: ۱۲۰، مکتبه زکریا بالمقابل جامع مسجد، عالمگیر مارکیٹ، لاهور، س-ن
  - (۳۲) حيات شيخ الهذ: ۱۳۳
    - (rr) ارواح ثلاثه: ۲۷۰
- (۳۳) گیلانی، مناظر احسن، سید، احاطه دارالعلوم میں بیتے ہوئے دن: ۱۵۲، مرتبه مولانا اعجاز احمد اعظمی، اداره تألیفات اشرفیه، ملتان، ۱۳۱۸ه
  - (۳۵) مشاہیر علمائے دیوبند: ۱/۵۲۹ تا ۵۵۰
- (۲۹) انوارا لحسن شیر کوٹی، حیات عثمانی: ص ۲۹، مکتبه دار العلوم کراچی،
- (۳۷) عثبانی، شبیر احبد، علامه، تفسیر عثبانی: مقدمه (ز)، مکتبه البشری،

کو اچی، ۱۳۲۰

- (۲۸) مشاہیر علمائے دیوبند: ۱/۲۱۰
  - (۳۹) ایضاً
  - (۵۰) رساله برهان جنوری ۱۹۵۰ء :۲
- (۵۱) مأبنامه البلاغ "مفتى اعظم نببر": ۵۲۱۲،۱۳۹۹
- (۵۲) سید محبوب رضوی، <u>تاریخ دارالعلوم دیوبند: ۲/۹۹</u>، اداره اهتمام دارالعلوم دیوبند، یوپی، ۱۹۷۸ء
  - (ar) مأهنأمه فكر ونظر، اپريل، جون ۱۹۸۹ء: ۹۲، ۹۲
- (۵۲) محمد حسن الاعظى، منشور مؤتمر العالم الاسلامى: ۲۵، مطبع سعيدى قرآن محل، كراچى، س\_ن\_
  - (۵۵) جبیعته العلماء کیا ہے، ج۲، ص۲۹بحواله حیات عثمانی:۲۱۸
    - (۵۲) تاریخ دارالعلوم دیوبند: ۲/۱۰۰
- (۵۷) اکبر شاه بخاری. دارالعلوم دیو بند کی پچاس مثالی شخصیات. ص۱۳۱۰ اداره تالیفات اشرفیه. ملتان. ۱۳۱۸
  - (۵۸) حیات عثمانی: ص۱۹۰
  - (۵۹) رساله برهان، ۲ جنوری ۱۹۵۰
  - (۲۰) رساله دارالعلوم: ۸،۷، مأخوذ حيات عثماني. ص۱۹۲، مئي ۱۹۵۱ء
    - (۱۲) روزنامه نوائے وقت ۱۵ دسیبر ۱۹۲۹ء ص ۳
      - (۱۲) متعارف، جنوری ۱۹۵۰، ص۲۱۲

حیات عثمانی: ص.۱۸۲

''حیات عثمانی: ص ۱۸۳ (بیشرخ کراچی سے 'فضل الباری کے نام سے جھپ چی ہے)

# تفسير بيان القرآن كااجمالي تعارف

تفسیر بیان القرآن کی عظمت اور اعلیٰ علمی مقام کا اعتبار اس لحاظ سے ہوسکتا ہے کہ بیہ مولانا اشرف علی تھانویؒ کے قلم کا شاہکار ہے جن کی ذات گرامی علم وعرفان، دینی بصیرت وفقاصت، تقوی وطہارت اور شریعت وطریقت میں ایسابلند و بالا مقام رکھتی تھی کہ اُن کے علم ،فقر، زہدو تقوی کو دیکھے کراسلاف کی یا د تازہ ہو جاتی تھی وہ سلف صالحین کے علوم و فیوض کے تیجے امین ووارث شھے۔

تفسیر بیان القرآن سب سے پہلے ۱۲۳۱ھ میں مطبع مجتبائی دہلی سے شائع ہوئی اس وقت بید ٹرھڈ پڑھ سو کے صفحات کی ۱۲ جلدوں پر مشتمل تھی اس کے بعد اِس کے سینکڑوں ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں۔

اس کی اہمیت کا اندازہ اس اعتبار سے بھی ہوسکتا ہے کہ اس تفسیر پر تقریباً تین مقالہ جات لکھے جاچکے ہیں اِن میں سے ایک پی ۔ انگی ۔ ڈی کی سطح پر علی گڑھ یو نیورسٹی ، انڈیا سے ڈاکٹر ریحانہ صدیقی کا ہے ، دوسرا مقالہ سندھ یو نیورسٹی ، جامشورو سے ڈاکٹر صلاح الدین ثانی نے لکھا اور تیسرا مقالہ پنجاب یو نیورسٹی لا ہور میں مولا نا عبدالقا در آزاد کا پی ۔ انگی ۔ ڈی کا مقالہ ہے اور ایک مقالہ تونس میں بھی اس تفسیر پر لکھا جا چکا ہے۔

تفیر ہذا کی بیخو بی ہے کہ اس میں ضیح روایات اور اقوال سلف صالحین کا التزام کیا گیا ہے فقہی اور کلامی مسائل کی توضیح کی گئ ہے لغات اور نحوی ترکیبوں کی شخیق کے ساتھ شکوک وشبہات کا از الد کیا گیا ہے۔ صوفیا نہ اور ذوقی معارف بھی درج کیے گئے ہیں قرات وتجوید کے مسائل بھی تفصیل سے نقل کیے گئے ہیں مولانا تھا نوی صاحب کا طریقہ پروقار اور متین ہے کوئی لفظ زائد از ضرورت نہیں ہوتا نیز ان کا ترجمہ قواعد کے مطابق ہونے کے ساتھ ساتھ عربیت کے لفظ زائد از ضرورت نہیں ہوتا نیز ان کا ترجمہ قواعد کے مطابق ہونے کے ساتھ ساتھ عربیت کے لفظ زائد الدیا ہے۔

ال تفسير كى صحيح عظمت ووقعت كا اندازه اوراس كى قدرومنزلت كا احساس ايسے اہل علم

حضرات کوہی ہوسکتا ہے جنہوں نے قرآن کے مطالب جمجھے ہمجھانے میں عمر کا خاص حصہ صرف کیا ہو۔ اور اُن کو تفییر قرآن کر یم سے متعلقہ علوم کا گہری نظر سے مطالعہ کرنے کا موقع میسر آیا ہوجن پر مطالب قرآنی کا صحیح طور پر جمجھنا موقوف ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ'' بیان القرآن' مطالب قرآن پاک سمجھنے کے لیے جس طرح کا فی ہے اُسی طرح شکوک وشبہات کا از الہ، اشکالات، عقلیہ کے حل کے لیے بھی یہ تفییر زمانہ حاضر کی تفییروں میں امتیازی شان کی حامل ہے۔ اس کے حکیمانہ اسلوب بیان اور تحقیقانہ استدلال سے ہر شخص اپنی استعداد وصلاحیت کے مطابق استفادہ اور اپنے شکوک وشبہات کا اُز الہ کرسکتا ہے۔

### وجهةاليف: ـ

مولاناتھانوی تفسیر بیان القرآن کی وجہ تالیف بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''بعض لوگول نے محض تجارت کی غرض سے نہایت بے احتیاطی سے قرآن کے ترجمہ شائع کرنے شروع کر دیے ہیں جن میں بکثرت مضامین خلاف قواعد شرعیہ بھر دیے ۔ جن سے عام مسلمانوں کو بہت مضرت بہنچی ۔ ہر چند کے جھوٹے چھوٹے رسالوں سے ان کے مفاسد پر اطلاع دے کر اِن مفزتوں کے روک تھام کرنے کی کوشش کی گئی گر چونکہ کثرت سے ترجمہ بین کا مذاق پھیل گیا ہے وہ رسالہ اس غرض کی تحمیل کے لیے کافی ثابت نہ ہوئے۔

تاوقتیکہ ابناء زمانہ کوکوئی ترجمہ بھی نہ بتلایا جادے جس میں مشغول ہوکر اِن تراجم مبتد عہ مخترعہ سے بے النفات ہو جادیں۔ ہر چند کہ تراجم وتفاسیر محققین سابقین کے بالخصوص خاندان عزیز سے ہر طرح کافی ودوافی ہیں مگر ناظرین کی حالت وطبیعت کا کیا جائے کہ بعض تفاسیر میں عربی یا فاری نہ جانے کی مجبوری بعض تراجم میں اختصار یاز بان بدل جانے کا عذر مانع دلچیں ہوا۔ تامل ومشورے سے یہی ضرورت ثابت ہوئی کہ ان لوگوں کوکوئی نیا ترجمہ دیا جاوے جس کی زبان وطرز بیان وتقریر مضامین میں اِن کے مذاق وضرورت کاحتی الامکان پورالحاظ رہے اور ساتھ ہی اس کے متعلق ہورہ نہ جائے۔ چند روز تک بیرائے کے کوئی ضروری مضمون خواہ جزوقر آن ہویا اس کے متعلق ہورہ نہ جائے۔ چند روز تک بیرائے

صورت تجویز و پیرایہ تذکرہ میں رہی۔ آخر جب احیاب کا تقاضد زیادہ ہوا اور خود بھی اِس کی ضرورت روز انہ مشاہدہ و معائنہ میں آنے گئی۔ آخر بنام خدامحس تو کلاً علی اللہ پھراس اطمینان پر کہ اگر میں کسی قابل نہیں تو کیا ہوا بزرگانِ عصر اصلاع فرما کر اس کو دیکھنے کے قابل کر دیں گے آخر رہیج الاول بسین تو کیا ہوا بزرگانِ عصر اصلاع فرما کر اس کو دیکھنے کے قابل کر دیں گے آخر رہیج الاول بسین سے میں اس کو شروع کرتا ہوں۔ (۱)

# تفسيركا آغاز واختنام:

اس تفسیر کے ترجمہ کے آغاز واختام کا کوئی سراغ نہیں ملتا صرف اتنا اندازہ ہوتا ہے کہ آغاز واختام کا کوئی سراغ نہیں ملتا صرف اتنا اندازہ ہوتا ہے کہ آء۔ البتہ تفسیر کے بارے میں مکمل رہنمائی ملتی ہے کہ ۱۹۰۲ء بیطابق ۲۳۱ ھیں لکھنی شروع کی مگر صرف ربع پارے تک ہی لکھ سکے تھے کہ سلسلہ منقطع ہو گیا دوبارہ ۱۹۰۵ء۔ ۱۳۲۵ ھیں ڈھائی سال کے عرصہ میں دوبارہ ۱۹۰۵ء۔ ۱۹۰۵ھیں ڈھائی سال کے عرصہ میں مکمل کیا۔ (۲)

## ۲\_تفسیری مأ خذ:۔

مولانانے اپنی تفسیر لکھنے میں جن تفاسیر سے مددلی ہے وہ بقول آپ کے بیہ ہیں:

تفسیر بیضاوئی ہفسیر رحمانی ،معالم النتزیل، روح المعانی ، مدارک ، خازن ہفسیر حقانی ، ابن کثیر ،لباب ، درمنثور ،تفسیر کشاف کے ساتھ بعض تراجم قرآن اور الا تقان ، قاموس القرآن وغیرہ سے بھی مددلی ہے۔ (۳)

لیکن زیادہ اعتماد آلوس کی روح المعانی پر کیا ہے۔ (سم)

## ســترجمه وتفسير کی زبان: ـ

ترجمہ وتفسیر کی زبان اگر چہ اردو ہے لیکن تفسیر میں عربی وفاری کا غلبہ ہے جبکہ ترجمہ کے بارے میں مولا نامجہ عبداللہ چھپراوی کی رائے ہے ''بیتر جمہ باعتبار زبان ومحاورہ کے نہ تو خالص دہلوی ہے اور نہ کھنوی بلکہ پور بی بہاری محاورات سے زیادہ ملتا جاتا ہے جبکہ بیان القرآن کے ترجمہ نگار کے مطابق اس میں یو پی کی اردواستعال کی گئ ہے مثلاً یاویں گے، جاوے گا، بتلایا وغیرہ ۔ (۵)

یہاں ایک بات قابل غورہے کہ ترجمہ وتفسیر کے اسلوب میں بہت فرق ہے ترجمہ عام فہم وآسان زبان میں ہے جبکہ تفسیر میں الفاظ کے ساتھ بکثر ت اصطلاحات کا استعمال ہے۔ مہر جمہ کی خصوصیات:۔

ا۔ ترجمہ بین السطور نقل کیا گیا ہے اور حاشیہ میں توضیحی ترجمہ بھی دیا گیا ہے جس سے آیت کامفہوم تقریباً واضح ہوجا تا ہے۔ توضیح عبارت بریکٹ میں رکھتے ہوئے ترجمہ کونمایاں کرنے کے لیے اُس پرلائن تھنچ دی ہے۔

۲۔ بقول مولا نا اس تر جمد کی دوسری خصوصیت بیہ ہے کہ بیآ سان اور عام فہم ہے اور تحت لفظی کی بھی رعایت رکھی گئی ہے۔

۳۔ ترجمہ میں خالص محاورات استعال نہیں کیے گیے اس لیے کہ محاورے ہر علاقے کے جدا جدا ہوتے ہیں۔

سے ترجمہ میں ترکیب کی رعایت زیادہ کی گئی ہے۔

۵۔ترجمہ میں مروجہ اردوزبان کالحاظ رکھا گیاہے۔

## ۵۔ترجمہ پراہل علم کی آرا:۔

ا۔ بیان القرآن کی مقبولیت کا ایک اہم سبب اس کا ترجمہ ہے شیخ الہذمولا نامحمود الحسن لکھتے ہیں:۔
" بندے کے احباب میں مولوی عاشق الہی میر شھی اور اشرف علی نے جوتر جمہ
کیا ہے احقر نے دونوں ترجموں کو تفصیل سے دیکھا ہے جو خرابیوں سے پاک
صاف اور عمدہ ہیں۔" (۲)

سیرسیلمان ندوی لکھتے ہیں:

''ال ترجمہ میں زبان کی سلاست کے ساتھ بیان کی صحت کی احتیاط الیم کی گئی ہے جس سے حقیر کی نظر میں بڑے بڑے ترجمے خالی ہیں اور اس ترجمہ میں ایک خاص بات بیدر کھی گئی ہے کہ کم علمی یا ترجموں کی عدم احتیاط کی وجہ

## Marfat.com

ہے جوشکوک قرآنی آیات میں عام پڑھنے والوں کومعلوم ہوتے ہیں اُن کا ترجمہاس طرح کیا گیاہے کہ بغیر کسی تاویل کے وہ شک ہی پیش نہآئے۔'' (۷)

مولا ناعبدالماجددريا آباديٌ لكصة بين:

''ترجمہ بامحادرہ ومطلب خیز ہے اور باقی ترجموں سے بے نیاز کردینے والا ہے۔' (۸) عبدالشکورتر مذک ککھتے ہیں:

> "ترجمہ بامحاورہ اور عام نہم ہونے کے ساتھ ساتھ زبان کی سلاست اور بیان کی صحت میں بھی وہ بڑے تراجم سے سبقت لے گیا ہے ترجمہ تی اغلاط سے پاک ہے اور زبان صبح ہے۔"(9).

### تفسیر کے جملہ اجزاء کا تعارف:۔

اس کے اجزاء درج ذیل ہیں اس سے تفسیر کے جملہ پہلونگاہوں کے سامنے آجا نمیں گے۔اورتفسیر کے مطالعہ میں بھی آسانی ہوگی۔

(۱)۔ پہلا حاشیہ بین السطور ترجمہ کے بعد توضیحی ترجمہ دیا گیا ہے اس کی کیفیت میہ ہے کہ توضیحی عبارت

بریکٹ میں دی ہے اور ترجمہ کومزید نمایاں کرنے کے لیے اس پر لائنیں بھی تھینے دی ہیں۔

(۲)۔ دوسرا حاشیہ لفظ ''ن کی کرمتعلقہ آیات کی مختفر تفسیر بیان کی گئی ہے۔

(٣)۔ تیسرا عاشیر میں دونتم کے عنوانات متقلاً لگائے گئے ہیں۔ پہلامضامین منصوصہ قرآنیہ کا

ہے یعنی اگر چندآیات ایک ہی مضمون کی ایک ساتھ آئی ہیں تو ان کامستقل عنوان قائم کردیا ہے مثلاً

سورة بقره کی آیات ۲ تا ۴ هدی للمتقین سے یوقنون تکمسلمانوں کی صفت بیان کی گئ

ہے تواس کاعنوان' صفات المؤمنین' ککھ دیا ہے۔'

۳۔ چوتھا حاشیہ ہرصفحہ پر''لغات''کے نام سے ہے جس میں اہم لغات القرآن بیان کی گئی ہیں۔ میں منصر میں مصنوب نے میں میں دنوں میں '' سے عند میں سے ایک سے میں معتباتہ آیا ہے۔

۵۔ پانچواں حاشیہ بلاغت وفصاحت کا''البلاغہ' کے عنوان سے قائم کیا گیا ہے جس میں متعلقہ آیات

کے حوالہ ہے بحث کی گئی ہے۔

۲۔ چھٹا حاشیہ "ملحقات الترجمہ" کے عنوان سے ہے جس میں ترجمہ کی وجہ اور ترکیب بیان کی ہے۔ کے۔ ساتواں حاشیہ "الکلام" کے عنوان سے ہے جس میں متعلقہ آیات سے جوعقیدہ واضح ہوتا ہے۔ اُسے بیان کیا گیاہے۔

۸۔ آٹھوال حاشیہ' الروایات'' کے عنوان سے ملتا ہے جس میں تفسیری روایات کے طرق مروی عنہ کو بیان کیا گیا ہے۔

9۔ نواں حاشیہ تفسیری صفحہ کے بالکل نچلے حصہ میں'' حواثی'' کے عنوان سے قائم کیا ہے اس میں عمو ما تر جمہ دتفسیر پروار دہونے والے اعتراضات کے جوابات دیے گیے ہیں مثلاً (۱۰)

•ا۔دسوال حاشیہ' النح' کے عنوان ہے ہے اس کے ذیل میں کسی خاص آیت کی تر کیب بیان کی گئ ہے۔ (۱۱)

۱۱۔ گیار ہوال حاشیہ'' ربط'' کے عنوان سے قائم ہے لیعنی ایک سورت کا دوسری سورت سے یا ایک آیت کا دوسری آیت سے ربط کہیں ضمنا بیان کر دیا ہے کہیں با قاعدہ عنوان دے کربیان کیا ہے۔ (۱۲)

۱۲۔ بارہواں حاشیہ' مسائل السلوک من کلام ملک الملوک' کے عنوان سے پہلے عربی میں پھر'' رفع الشکوک ترجمہ مسائل السلوک' کے عنوان سے اردو ترجمہ کے ساتھ منسلک کیا گیا ہے۔ اس میں تصوف کے مسائل کا قرآن سے اثبات کیا گیا ہے۔

سا۔ تیرطوال حاشیہ ہرجلد کے آخر میں منسلک کیا گیا ہے اس کا نام'' وجوہ المثانی مع توجیہ الکلمات والمعانی''اس میں قرآنی ترتیب پر ہرجلد کے متعلقہ قرائت سبعہ کی قرائیں جمع کردی ہیں اصل کتاب عربی میں ہے۔

۱۳- چود ہواں حاشیہ بعض رسائل مفیدہ کی شکل میں جلد کے آخیر میں المحق کردیا گیاہے مثلاً''رسالہ رفع البناء فی نفع انساء''اس میں ایک سائل کے سوال آسان سے کیا فوائد ہیں؟ کا جواب دیا گیاہے۔ (۱۳) تفسیر کے اِن اجزاء کی وضاحت کے بعد مصنف کا اسلوب تحریر واضح ہونے کی بناء پر تفسیر کا مطالعہ اور اُس سے استفادہ آسان ہوجائے گا اور بیہ بات بھی واضح ہوجائے گی کہ متعلقہ مسئلہ کوتفسیر کے کسی جزء میں تلاش کیا جا سکتا ہے۔

## «تفسیر کی چندنما یا ن خصوصیات"

اس تفسیر کی چندخصوصیات کا یہاں تذکرہ کیا جارہا ہے البتہ ''مشکل القرآن' کے حل کے سلسلے میں مذکورہ تفسیر کے جمعے پرفصل ثالث میں تفصیلاً بحث کی جائے گی اور وہیں پرمثالیں بھی ذکر ہوں گی اس لیے یہاں فقط اختصار کے ساتھ نمایاں خصوصیات کی طرف اشارہ کیا جارہا ہے جو کہ خود تفسیر بیان القرآن ( مکتبہ تالیفات اشرفیہ ) کے مقدے سے ماخوذ ہیں۔ (۱۴)

(۱) پہلا اصول اگرتفسیر کسی روایت کی بنیاد پر کی ہے تو کوشش کی گئی ہے کہ وہ روایت صحیح ہولیکن اگر قر آن سے تفسیر واضح تھی تو اس کی مزید وضاحت یا تائید میں پیش کی جانے والی حدیث کی صحت پر زیادہ تو جہیں دی۔

(۲) قرآن مجید کے اول تا آخر تک ماقبل کے ساتھ انتہائی مہل زبان میں ربط بیان کیا گیا ہے۔

(۳) جتنی آیات کی تفسیر مضامین کے تناسب کی وجہ سے ایک جگہ کھی ہے اُن کے شروع میں ایک حامع عنوان لکھ دیا ہے۔ حامع عنوان لکھ دیا ہے۔

(۳) جومضامین متعدد جگه آئے ہیں اُن پر کسی جگه مفصلاً لکھ کر بقیہ مقامات پر حوالہ دے دیا گیا ہے یا پہلی جگه اِس دوسری جگه گاوعدہ کیا گیا ہے۔

(۵) تفسیر کے بیان میں قواعد میزانیہ منطقیہ کی پوری طرح رعایت کی ہے۔

(۲) سلف کےخلاف متاخرین کے اقوال کوہیں لیا گیا۔

(۷) جہاں مفسرین کے متعدد اقوال ہیں اُن میں سے جن کوروایت یا ذوق عربیت سے را جسمجھا اس کواختیار کرلیا گیا جہاں دونوں مساوی معلوم ہوئے وہاں دونوں کونقل کیا ہے۔

(٨) ضرورت ہے زائد کوئی مضمون نہیں لکھا۔

(۹) ترجمه میں محاور ہے کی نسبت ترکیب کی رعایت زیادہ کی ہے۔

(۱۰)سابقہ آسانی کتب ہے متعلق مضامین تفسیر حقانی سے قتل کیے ہیں۔

(۱۱) لطائف، نکات، حکایات اور فضائل کے ذریعہ تفسیر کوطویل نہیں کیا مقصود صرف حل القرآن رکھا گیاہے۔

(۱۲) اختلافی مسائل میں صرف مذھب حنفی کولیا گیا ہے، دوسرے مذاھب کوضرورت کے تحت حاشیے میں لکھ دیا ہے۔

(۱۳) تفسیر میں جہاں استاذی لکھاہے وہاں اس سے مرادمولا نامحمد یعقوبؒ ہیں جہاں مرشدی لکھا ہے وہ جاجی امداداللّٰدمہا جرکیؓ ہیں جہاں کچھنبیں لکھاوہاں ذاتی یا داشت ہیں۔

(۱۴) جہاں شرح صدر نہیں ہوا وہاں تصریح کر دی ہے اور قاری ہے کہاہے کہ اگر اس سے بہتر میسر ہوں تو اُس سے رجوع کرلے۔

(۱۵) فقەادركلام كےمسائل پرأسى قدراكتفا كياجس پرقر آن كى تفسيرموقوف تھى۔

(۱۲) انہی شبہات کے جواب کا اهتمام کیا گیا ہے جن کا منشاء کوئی دلیل صحیح ہو، یعنی کوئی آیت یا حدیث یاامر ثابت بالحس یاعقل ہو۔

(١٧) جن آيات كي تفسير ميں حديث مرفوع آئي ہے اُس كے مقابل كسى كا قول نہيں ليا۔

(۱۸) جہاں کسی کتاب سے من وعن عبارت لی ہے وہاں صرف نام لکھ دیا ہے جہاں متن میں تغیر کر کے لیا ہے یا اس مقام میں تغیر کر کے لیا ہے یا صرف مفہوم اخذ کیا ہے وہاں کتاب کے نام کے ساتھ لفظ ''من' لگا دیا ہے علمی مباحث قر اُت ، لغت ، بلاغت وغیرہ کی زبان عربی رکھی ہے تا کہ عوام اس طرف ملتفت ہو کرمشوش نہ ہوں۔

## مصنف کی اپنی تفسیر کے بارے میں رائے:۔

مولانا تھانوی نے ایک دفعہ خود اپنی تفسیر کے بار نے میں فرمایا کہ' بیان القرآن میں سب الہامی مضامین ہیں بیٹ یے کامل شرح صدر کے ساتھ کھی ہے اِس کی قدرتو اُن لوگوں کو ہوگی جنہوں نے کم از کم بیس معتبر تفاسیر کا مطالعہ کیا ہو۔ (۱۵)

### Marfat.com

تفیر کے بعض مقامات لکھنے ہے قبل میں آ دھ آ دھ گھنٹہ ٹہلتا رہا اور سوچتا رہا اور اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا رہا تب کہیں جا کرشرح صدر ہوا اور جن مقامات کے متعلق بھر بھی شرح صدر نہ ہوا۔ وہاں اس کا صاف اظہار کر دیا اور لکھ دیا اگر اس ہے بہتر تفییر کہیں مل جائے تو اُسی کو اختیار کیا جائے چنا نچ تفییر میں دومقامات ایسے ہی ہیں ایک سور ق جر میں ۔ (۱۲) چنا نچ تفییر میں دومقامات ایسے ہی ہیں ایک سور ق جر میں ۔ (۱۲) تفسیر پر اہل علم کی آزاء:۔

بہت سے اہل علم نے اس تفسیر کی عظمت کا اعتراف کرتے ہوئے اس کوخراج تحسین پیش کیا ہے۔

حضرت سیدسلیمان ندویؓ فر ماتے ہیں۔

''مولانانے اپنی تفسیر میں روایات صحیحہ اور اقوال سلف صالحین کا التزام کیا ہے۔ فقہی اور کلامی مسائل کی توضیح کی گئی ہے۔ شبہات اور شکوک کوحل کیا گیا ہے۔ صوفیا نہ اور ذوقی معارف بھی درج کیے گئے ہیں۔ تمام کتب ِ تفاسیر کو سامنے رکھ کر اُن سے کسی قول کو دلائل سے ترجیح دی گئی ہے۔ یہ نفسیر تیرھویں صدی کے وسط میں لکھی گئی ہے اس لیے تمام قدماء کی تصانیف کا خلاصہ ہے اور مختلف ومنتشر تحقیقات اس میں بیجامل جاتی ہیں۔ ( ۱۵ )

مولا ناانورشاہ کاشمیری نے فرمایا ہے:

''میں سمجھتا تھا کہ یہ تفسیر عوام الناس کے لیے کھی گئی ہے کیان تفسیر دیکھنے سے
معلوم ہوا کہ اِس سے علماء بھی فائدہ حاصل کر سکتے ہیں''۔ (۱۸)
انہی کا ایک قول بیان القرآن (مطبع ادارہ تالیفات اشرفیہ ) کے مقدمہ میں بھی منقول ہے:۔
''میں ہمیشہ یہ بجھتارہا کہ اردو کا دام ن علم و تحقیق سے خالی ہے کیکن مولا نا تھا نوی
کی تفسیر کا مطالعہ کرنے کے بعد مجھے اپنی رائے میں ترمیم کرنا پڑی اور اب میں
سمجھتا ہوں کہ اردو بھی بلند پا یعلمی تحقیقات سے بہرہ ورہے'۔ (۱۹)
مولا نا ادریس کا ندھلو کُ فرماتے ہیں:۔

''تفسیر بیان القرآن ابنی افادیت ، جامعیت اور مقبولیت میں ٹری سے ٹریا تک پہنچ گئی

ے'۔(۲۰)

مفتی اعظم پا کستان مولا نامفتی شفیح ً فر ماتے ہیں:۔

تفسیر''بیان القرآن' میں بڑی بڑی کتابوں کی مسبوط اور مفصل بحثوں کا خلاصہ اور نتیجہ نکال کرر کھ دیا گیاہے''۔(۲۱)

حضرت مفتی تقی عثانی صاحب کھتے ہیں۔

"خضرت مولانا اشرف علی تھانوی صاحب" کی تفسیر بیان القرآن اپنے مضامین کے اعتبار سے بے نظیر ہے اس کی سیح قدرو قیمت کا اندازہ اُسی وقت ہوتا ہے جب انسان تفسیر کی ضخیم جلدیں کھنگا لئے کے بعداس کی طرف رجوع کرئے گا"۔ (۲۲)

مولانا گوہرالرحمن ابنی کتاب 'علوم القرآن 'میں اس طرح اقسطر از ہیں:۔
''حضرت مولانا تھا نویؒ کو چونکہ تمام علوم وفنون میں پختگی اور رسوخ حاصل تھا اس لیے اُن کے ترجے اور تفسیر میں مختلف علوم وفنون کے لطا کف و دقائق کو ملحوظ رکھا گیا ہے'۔ (۲۳)

## ''مولا نااشرف على تفانويٌّ كى مختفرسوانح حيات''

#### ولادت: ـ

حضرت اشرف علی تھانوی کی پیدائش کے بارے میں سوائح نگاروں اور مورضین کے اقوال میں ماہ ولادت کی تعلق میں اختلاف ہے جبکہ تاریخ وسن ولادت میں اتفاق پایا جاتا ہے۔ مولا نااشرف علی تھانوی کی تاریخ بیدائش کے متعلق عزیز الحسن مجذوب کھتے ہیں۔

''حضرت والا کی ولادت باسعادت ۵ رئیج الثانی • ۱۲۸ هے کو چہارشنبہ کے دن بوقت صبح صادق واقع ہوئی''۔ (۲۴)

بعض کے نزدیک رہیے الاول کے مہینہ میں پیدائش ہوئی (۲۵) جبکہ بعض کے مطابق رہیے الآخر (۲۲) اور کچھ کے نزدیک ماہ ولادت جمادی الثانی ہے۔ (۲۷) سن عیسوی کے حساب سے تاریخ پیدائش ۱۹ ستمبر ۱۸۲۳ء ہے۔ (۲۸)

#### وطن مالوف: ـ

مولا ناتھانوی ''تھانہ بھون' میں پیدا ہوئے۔ مسلمانوں کی حکومت سے پہلے راجہ بھیم نے ضلع مظفر نگر میں ایک قلعہ اپنے نام سے آباد کیا جو' تھانہ بھیم' کہلا یا۔ پھرمسلمانوں کی آمدوسکونت پر اس کا نام' محمد پور' ہوا۔ جسکا شبوت اس وقت کے شاہی کا غذات سے ملتا ہے۔ مگریہ نام مقبول ومشہور نہ ہوا اور وہی پرانا نام معروف رہا البتہ تھانہ بھیم سے' تھانہ بھون' ہوگیا۔ اس کی نسبت سے مولا نا تھانوی کہلائے۔ (۲۹)

#### نام ونسب :-

مولانا تھانویؒ کا دادھیالی نام عبدالغنی تھا۔ گرحافظ غلام مرتضی یانی پتی نے جن کی اُن کے نخصیال پرخاص التفات تھی اور ان کے گھر آنا جانا تھا۔ ان کا نام '' اشرف علی'' تجویز کیا۔ چنا چہ آپ اس نام سے مشہور خلائق ہوئے۔ مولانا کے دالدگرامی کا نام منشی عبدالحق تھا۔ آپ کے دالد بڑے اہل دل بزرگ تھے۔ (۳۰)

مولا نااشرف علی تھانوی ایک مقتر دخوشحال خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ جس میں ظاہری شوکت وشرافت کے ساتھ ساتھ علم اور روحانیت بھی سمٹ آئی تھی۔ جب سلطنت غرنویہ پر زوال آیا تو آپ کے جداعلی سلطان شہاب الدین علی فرخ شاہ والی کابل تھے۔ اس پر جذبہ جہاد سے سرشار ہوکر انہوں نے کئی بار ہند کے کافروں کوزیر کیا اور خود با مراد ہوئے لیکن قدرت نے ان کے مقدر میں حکمر انی اور جاہ وجلال کے ساتھ ساتھ دین کی سربلندی وسر فرازی بھی کھی ہوئی تھی۔ چناچہ آخر میں کابل کے کو ہساروں کو گوشد عزلت بنا کریہ بزرگان چشت کے سلسلہ میں منسلک ہوکر ایک عالم کو روحانی فیوضات و برکات سے بہرہ مند کرتے رہے اور آج یہ مقام در ہ شاہ فرخ کے نام سے مشہور و مقبول ہے۔ (۳)

مولا ناتھانویؒ کے والدمحتر م کا تعارف کرواتے ہوئے عزیز الحن بجد وب کی اور نصال کی طرف سے ملوی ہیں۔ مولا ناتھانویؒ دادھیال کی طرف سے علوی ہیں۔ والد کا اسم مبارک عبدالحق تھا آپ قصبہ تھانہ بھون ضلع مظفر نگر کے ایک مقتدر ریئس اور صاحب نفذ و جائیداد سے فاری میں بہت اعلی مہارت رکھتے تھے اور ایکھے انثاء پرداز تھے۔ وہ با قاعدہ عربی خواندہ تو نہ مہارت رکھتے تھے اور ایکھے انثاء پرداز تھے۔ وہ با قاعدہ عربی نظرہ ایسا محصے سے اور ایکھانے میں اوقات حافظوں کو بھی لقمہ دیا کرتے تھے۔ میرٹھ کی ایک رواں تھا کہ بعض اوقات حافظوں کو بھی لقمہ دیا کرتے تھے۔ میرٹھ کی ایک بڑی ریاست کے مختار عام تھے۔ با جازت ریئس باغات اور تعمیرات کے شکے بھی لیا کرتے تھے۔ میرٹھی لیا کرتے تھے۔ اور ایکس باغات اور تعمیرات کے شکے بھی لیا کرتے تھے '۔ (۳۲)

آپ کی والدہ ماجدہ کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ وہ ایک ذکی الفہم صاحب بصیرت اور صاحب نسبت بی بی تھیں۔( mm)

مولا ناتھانوی کالقب'' حکیم الامت''ہے جوسب سے پہلے مرزامحد بیگ مرحوم نے آپ کے پنتہ میں تحریر فرمایا تھا۔ (۳۴)

مولانا تھانویؓ اپناسلسلہ نسب بیان کرتے ہیں۔

"اشرف بن منتی عبدالحق بن حافظ فیض علی بن غلام فرید شهید بن محمه جلال بن رحمت الله بن امام الله (جو ۹۸۳ ه میں موجود سے ) ابن عتبق الله خطیب (صاحب فرمان مصدره ۸ جمادی الاول ۲ جلوس عالمگیری) ابن حافظ حبیب الله (صاحب فرمان عهد جهانگیری) ابن شخ آدم (صاحب فرمان عهد اکبر الله (صاحب فرمان عهد جهانگیری) ابن شخ آدم (صاحب فرمان عهد اکبر اول بشرکت برادرخود فرید) ابن مولا ناصدر جهال جداعلی خطیبان موجود دور عمل بخره نسب سے بیات واضح ہوتی ہے کہ مولا نا عماد کراول (۳۵) شجره نسب سے بیات واضح ہوتی ہے کہ مولا نا تقانوی کے خاندان میں علم وتقوی نسل درنسل چل رہا تھا۔ یہاں دادھیال کے ماموں امدادعلی کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ وہ رکھتے سے جیسا کہ اُن کے ماموں امدادعلی کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ وہ ایک زبر دست صاحب حال وقال بزرگ سے ۔ (۳۳)

ان کے نا نا بھی بہت بڑی علمی شخصیت تھے۔ جن کا تعارف صاحب سیرت اشرف یوں کراتے ہیں۔
'' بیر جی نجابت علی اعلیٰ فارس دانی ، انشاء پر دازی ، لطیفہ گوئی ، حاضر جوابی اور
بذلہ شخی کی وجہ ہے بہت مشہور ومقبول تھے۔ اور ریاست کنچ پورہ میں بعہدہ
وکیل ریاست تھے۔ اُن کی ذات پر ذکر وشغل کا اس قدر غلبہ ہوا کہ انہوں نے

خود کوفکر معاش وا دائے حقوق سے بے نیاز کرلیا''۔ (۳۷)

مولانا تھانویؓ کو دینی فراست،تقوی،ایمان وعمل جیسی نعتیں اپنے دادھیال اور نھیال

دونوں طرف سے ملی۔ انہی صفات جمیلہ کی وجہ سے آپ مرجع خلائق ہے۔

متحصيل علم:

مولانا تھانویؓ کے والد صاحب نے اپنے بڑے بیٹے اشرف علی تھانویؓ کوعربی اور دینیات جبکہ چھوٹے بیٹے اکبرعلی کو انگریزی تعلیم میں لگا دیا چنانچہ ایک مرتبہ مولانا تھانوی کی تائی

صاحبہ نے آپ کے والد مرحوم سے کہا کہ بھائی تم نے چھوٹے لڑکے کوانگریزی تعلیم میں لگا دیا وہ تو خیرا چھا کمائے گا اور بہتر زندگی گزار سے گا جبکہ بڑا عربی پڑھ رہا ہے۔ وہ کہاں سے کھائے گا اور اس کا گزارا کیسے ہوگا۔ اس پر آپ کے والدمحتر م فر مانے لگے۔ بھا بھی صاحبتم یہ بہتی ہو کہ بیم بی پڑھ کر کہاں سے کھائے گا؟ خداکی قتم جس کوتم کمانے والا بچھتی ہوا س جیسے اس کی جو تیوں سے لگے لگے گھریں گے۔ اور بیان کی جانب رخ بھی نہیں کرے گا۔ (۳۸)

اورونت نے اُن کے والد کا کہانچ کر دکھا یا اور مولانا کو اپنوں اور بیگانوں میں مقبول بنادیا۔

آپ کی تعلیم کا آغاز کلام پاک سے ہوا اور قرآن پاک کے چند پارے آپ نے کھتولی ضلع مظفر نگر کے رہنے والے آخون جی سے پڑھے۔ پھر باتی سارا قرآن حافظ حسین علی سے جو دہلی کے باشندے متھا اور میر ٹھر ہاکرتے ہتھ ، اُن سے حفظ کیا اور دس برس کی عمر میں حفظ سے فراغت یالی۔ (۳۹)

یہ وہ دورتھا جس میں تعلیم کا آغاز فاری سے کیا جاتا تھا۔اس لیے آپ نے فاری کی ابتدائی تعلیم میرٹھ کے اساتذہ سے ہی حاصل کی۔متوسطات تھانہ بھون میں مولا نافتح محمد سے پڑھیں اور انتہائی کتب فاری ابوالفضل تک اپنے ماموں واجدعلی سے پڑھیں جن کا شارا دب کے کامل اساتذہ میں ہوتا تھا۔ (۰۳)

عربی کی ابتدائی کتب مولانا نے اپنے تھانہ بھون میں ہی مولانا فتح محد سے پڑھیں مگراس کی با قاعدہ تعلیم دارالعلوم دیو بند پہنچ کر حاصل کی ۔مشکوۃ شریف مختصر المعانی ،نورالانوار ملاحسن سے شروع کی ۔آپ اخیرذی قعدہ ۱۲۹۵ھ میں اِس سلسلہ میں داخل ہوئے یعنی تقریباً پانچ سال کے عرصہ میں جبکہ ابھی ۲۰۱۹ ہرس کے شھے فارغ انتھیل ہوگئے۔ (۱۲)

آپ انتہائی ذھین ، اور محنتی طالب علم ہے۔ مختلف تذکرہ نگاروں نے آپ کی طالب علمی کے زمانے کی خوبیاں ذکر کی ہیں۔ مثلاً مقتی وکیل احمہ نے ایک واقعہ قل کیا ہے وہ فرماتے ہیں:
''مولانا تھانوی وقت ضائع کیے بغیر ہروقت تعلیم میں منہمک رہتے ہے۔ جس کا اندازہ ذیلی واقعہ سے ہوتا ہے۔ دوران تعلیم حضرت کو خارش کا مرض لاحق ہوا جبکہ آپی عمرا ٹھارہ برس کی تھی۔ چھٹی لے

کراپنے مکان تھانہ بھون تشریف لے گئے اور چونکہ طالب علمی کا زمانہ شروع ہو چکا تھا اور خالی رھنا مشکل تھا۔اس لیے بطور مشغلہ کے مثنوی زیرو بم تصنیف فرمائی ۔' (۲۲) مولا ناعبدالرشیدار شدہ کلصے ہیں:

#### مولا ناکے اخلاق واوصاف:۔

مولانا اشرف علی تھانوی اعلی اخلاق واوصاف کے حامل ہے۔ انہی خوبیوں کی بناء پر وہ ہادی مخلوق ہوئے اور ایک رہنما کی حیثیت سے کئی سال لوگوں کو دین حق کے راستہ پر لگایا۔ ان کی نمایاں اخلاقی خصوصیات میں ظاہر وباطن میں مطابقت، ادب، شرم وحیا، تقوی، ایمان کامل، استغناء عن المخلوق، اعتدال وتو ازن، عاجزی وانکساری، زہد، ایثار وقر بانی، حفاظت امت، ترک مالا یعنی اور استقامت وغیرہ شامل ہیں۔ بقول مولا ناعبدالما جدوریا آبادی:

"افراط وتفریط اکثر بزرگول اور اولیائے امت میں ہوا کرتی ہے۔ کوئی کی خصلت میں بہت بڑھا ہوا اور کوئی کسی خصلت میں۔ توازن واعتدال حضرات انبیاء کا خاصہ ہوتا ہے۔ اسی سیرت انبیائی کی جھلک آپ میں دیکھنے میں آئی۔ ہر کام اپنے وقت پر، ہر چیزا بنی جگہ پر۔ کھانے پینے ، چلنے پھر نے ، سونے جاگئے ، اٹھنے بیٹھنے ، سب کے ضا بطے ، سب کے آ داب ، ہر گفتگو ایک مقصد لیے ہوئے ، اٹھنے بیٹھنے ، سب کے ضا بطے ، سب کے آ داب ، ہر گفتگو ایک مقصد لیے ہوئے ، بر مقصد گفتگو جیسے جانتے ہی نہ تھے۔ زبان پر اتنا قابو میں نے کسی بزرگ کانہ یا یا اور وظا کف پر جوز ور دوسرے آسانوں پر دھتا ہے اُس کا یہاں نام ہی نہ تھا۔ رسوم سے اجتزاب ، نمائش تکلفات سے احتراز ، بس اپنے کام سے کام ، دوسروں کو زحمت سے بچانے کا کامل اھتمام ، بندوں کی خدمت عبادت کے درجہ میں ہی

## خصوصیات مجلس اشرفی کے دیکھنے میں آئیں۔" (۴۴)

#### اساتذه:\_

سمی بھی طالب علم کی علمی اور ذھنی صلاحیتوں کا دارومداراسا تذہ پر ہوتا ہے۔ مولانا کی خوش فتم تی تھی کہ اُنہیں اُس وقت کے بہترین اسا تذہ نصیب ہوئے جوعلم ومل کے بہاڑ اور انہائی شفیق مربی ورہنمائی کی حیثیت رکھتے تھے۔ اُن کے نمایاں اسا تذہ میں درج ذیل حضرات شامل ہیں:
مولانا اخون جی مولانا فق میں مولانا فتح محمد تھا نوی مولانا محمد قاسم نا نوتوی مولانا محمد علی مولانا محمد حسن مولانا محمد عبداللہ مہاجر کی مولانا محمد حسن مونیرہ۔

#### تلامذه: ـ

حضرت اشرف علی کی بھی کوئی اولا دنہ تھی۔البتہ بہت می روحانی اولا د آپ نے چھوڑی جو آپ کے لیے صدقہ جاریہ اور دنیا و آخرت میں سر بلندی کا باعث ہے استاد کی قابلیت کا انداز ہ اس کے مونہار اور قابل تلا مذہ سے ہی ہوتا ہے۔ آپ کے نمایاں شاگر دوں میں درج ذیل شخصیات شامل ہیں:

مولانا محمد رشید کا نبوری ، مولانا محمد اسحاق بردوائی ، مولانا احمد علی فتح پوری ، مولانا صادق الیقین کرسوی ، مولانا فضل حق "باره بنکی ، مولانا شاه لطف الرسول باره بنکی ، مولانا حکیم محمد مصطفی مجنوری ، مولانا سیداحد الاوی ، وغیره ۔

## مولانا كى على خدمات:

مولانا کی ساری زندگی درس و تدریس اور تصنیف و تالیف میں صرف ہوئی۔ آپ نے بے شار کتب تصنیف فرمائیں۔

مولاناتھانویا • ۱۳ ھے آغاز میں دارالعلوم دیو بندسے فارغ ہوئے اُس وقت آ کجی عمر اوسے کا تھا اور پوری فضا کووہ ۱۳ • ۲ برس کے لگ بھگ تھی۔مولا ناتھانوی کی شخصیت کا اپنا آپ ایک رنگ تھا اور پوری فضا کووہ اُس رنگ میں رنگ دینا چاہتے تھے اس لیے کہ آپ صرف عالم دین نہ تھے۔ بلکہ صوفی بھی تھے۔

#### Marfat.com

عالم دین کے پاس صرف نظریہ ہوتا ہے وہ اپنے شاگر دول کو علم عطا کر دیتا ہے جبکہ صوفی اس رنگ میں رنگ دیتا ہے۔

بقول پروفيسر يوسف سليم چشتى:

''عالم دین رنگ فروش ہے۔ رنگ بیچاہے گر چڑھانہیں سکتا۔'' ''جبکہ' ''مرشداصل رنگ ریز ہوتا ہے جو سالک کوخدا کے رنگ میں رنگ دیتا ہے۔''(۵م) مولاناتعلیم سے فراغت کے بعد''فیض عام'' کی صدر مدری پر فائز ہوگئے وہاں سے بعض وجوہات کی بناء پراستعفی دے دیا اور پھروہیں کا نبور میں محلہ پڑکا پور میں ایک نیامدر سہ''جامع العلوم'' قائم ہوا اس مدرسہ میں مولانا تقریباً ۱۳ سال تک درس وتدریس کے فرائض سرانجام دیت رہے۔آخرصفر ۱۳۱۵ھ میں اپنے مرشد شخ العرب والجم حاجی امداد اللہ مہاجر کمی رحمۃ اللہ علیہ کے ارشاد پر کا نبور چھوڑ کرتھانہ بھون تشریف لے آئے اور خانقاہ امداد یہ کورونق بخشی اور حضرت شخ نے مکہ مکرمہ سے تحریر فرمایا:

بہتر ہوا کہ آپ تھانہ بھون تشریف لے گئے اُمید ہے کہ خلائق کثیر کو آپ سے فائدہ ظاہری وباطنی ہوگا اور آپ ہمارے مدرسہ اور مسجد کو از سرنو آباد کریں۔ میں ہروفت آپ کے لیے دعا کرتا ہوں۔'(۲۲)

اس طرح کانپورسے مدرسہ کا تعلق ترک کرنے کے بعد حضرت مشقلاً تھانہ بھون میں مقیم ہو گئے۔(۲۷)

اس کے بعد'' خانقاہِ امدادیہ تھانہ بھون میں توکلُا علی اللہ قیام پذیر ہونے کے بعد خضرت کی ساری زندگی تقریباً نصف صدی تک تصنیف و تالیف میں اور مواعظ وملفوظات میں بسر ہوئی۔ (۴۸)

تصنیف و تالیف: به

مولانا تھانویؓ عدیم الفرصت آ دمی تھے۔خانقاہ میں داردین سے ملاقاتیں ہورہی ہیں۔

بیعت واصلاح کاسلسلہ چل رہا ہے۔ مالکین کے خطوط وصول ہور ہے ہیں ان کے سوالات کے جواب دیے جارہے ہیں۔ مقتدر ، معتبر علمی شخصیات اور اپنے اپنے مقام پر مقتداء ، ستیاں کئی اشکالات اذہان میں لیے در بار اشر فیہ میں حاضر ہور رہی ہیں ، عبادات واذکار واشغال کا اہتمام ہور ہا ہے ، ایسے میں تصنیف و تالیف کا کام کرامت سے کسی طرح بھی کم نہیں۔

بیساری مصروفیات ہونے کے باوجود آپ کثیر التصانیف تصے اس سلسلہ میں مورخ اسلام سیرسلیمان ندویؓ کی رائے ہیہے۔

تندگی کے ایام پر بانٹ دیے جائیں تو اوراق کی تعداد زندگی کے ایام پر فوقیت لے جائے۔ حافظ خطیب بغدادی امام رازی ، حافظ ابن جوزی ، حافظ سیوطی وغیرہ متعدد نام اس سلیلے میں لیے جا سکت خطیب بغدادی امام رازی ، حافظ ابن جوزی ، حافظ سیوطی وغیرہ متعدد نام اس سلیلے میں لیے جا سکتے ہیں۔ ہندو ستان میں مولا نا ابوالحسنات عبدالی ، فرگی محل اور نواب صدیت خان مرحوم کے نام بھی اس سلسلہ میں داخل ہیں۔ اس سلسلہ کا آخری نام مولا نا تھا نوی کا ہے۔ ۱۳۵۳ ہو میں مولوی عبدالحق صاحب فتح پوریؒ نے بڑی تقطیع کے ۲۲ صفات کی جوفہرست ' تالیفات اشرفیہ' کے نام سے شاکع صاحب فتح پوریؒ نے بڑی تقطیع کے ۲۲ صفات کی جوفہرست ' تالیفات اشرفیہ' کے نام سے تاکع کے تعداد آٹھ سو کے قریب ہے۔ اوراگر اِس کی تحداد آٹھ سو کے قریب ہے۔ اوراگر اِس فہرست میں اُن کتابوں کو بھی شامل کر لیا جائے جن کے ذریعہ اہل علم نے کی دین غرض سے تو جہو تھر نے مایا یعنی تسہیل مضامین کی مختلف مقامات سے مضامین کا خلاصہ شاکع کیا تو یہ تعداد نوسو سے تصرف فرما یا یعنی تسہیل مضامین کی مختلف مقامات سے مضامین کا خلاصہ شاکع کیا تو یہ تعداد نوسو سے تو جہو اور پرجا پہنچتی ہے۔ ' (۲۹)

مولانا تھانویؒ نے کسی ایک علمی میدان میں قلم آزمائی نہیں فرمائی بلکہ''مسلمانوں کے لیے دین ودنیا کوکوئی شعبہ ایسانہیں ہے جس پر حضرت والا رحمۃ اللہ کی سیر حاصل مستند ومعتبر تصانیف ومواعظ وملفوظات نہ ہول۔نصائح ووصایا کا بھی نہایت جامع ومانع کممل دستور العمل بھی مرتب فرمایا۔''(۵۰)

" آپ نے تفاسیر وا حادیث، تصوف وفقہ کے بڑے بڑے بڑے میں ودقیق علوم کوانتہائی مہل

انداڑ میں بیان فرما دیالطیف نکات کی الیی غائر تحقیقات فرمائیں کہ ایک دنیائے اہل علم انگشت بد نداں ہے۔نظر الیی نکته رس اور عارفانہ کہ بڑے بڑے صوفیاءاور عارفین کی نظر بھی وہاں نہ بینے سکی۔ بڑے بڑے غامض مضامین کومثالوں سے یانی کردیا۔'(۵۱)

الغرض مولانا تھانویؒ کی تصنیفات و تالیفات مختلف النوع اور کثیر الاقسام اور تعداد میں بہت زیادہ ہیں۔ان سب کا تعارف ممکن نہیں ہے۔لہذا اُن میں سے کچھا ہم تصانیف کا فقط نام ذکر کیا جارہا ہے۔

علوم القرآن اورعلم تفسير پرکھی جانے والی کتب:۔

٢\_وجوه المثاني مع توجيه الكلمات والمعاني

٣- تجويدالقرآن

٢ \_ سبق الغايات في نسق الآيات

٨\_مسائل السلوك من كلام ملك الملوك

٠١-ادب القران

ا- منشيط الطبع في اجزاء السبع

٣\_جمال القرآن

۵\_ يا دگارتن القرآن

۷۔اصلاح ترجمه مرزاحیات

9\_التقصير في التفيسر

اا\_بيان القرآن

### مختلف موضوعات برتصانیف: ـ

اس کے علاوہ مختلف موضوعات پریہاں فقط چند کتا ہوں کا نام ذکر کیا جارہا ہے سب کا ذکر کرنا جارہا ہے سب کا ذکر کرنا ممکن نہیں اس لیے کہ اگر ان کی تمام کتب کا فقط نام ہی ذکر کیا جائے تو وہ ایک دفتر کا متقاضی ہوگا۔

۲ نشراً لطیب فی ذکرالنبی الحبیب ۴ تعلیم الدین ۲ التکشف عن مهمات التصوف ۸ اصلاح انقلاب امت

ا بہشتی زبور ۳ حیاۃ المسلمین ۵ بوادرالنوادر ۷ انفاس عیسی

| • ا ـ جامع الاثار             | 9_تربیت السالک                   |
|-------------------------------|----------------------------------|
| ١٢ ـ الانسير في اثبات التقدير | اا_تا لِع الاثار                 |
| ۱۳- يميل التصوف               | سال تعليم الدين                  |
| ١٦_معارفالمعارف               | 1۵۔مسائل السلوک                  |
| 19_اصلاح الرسوم               | ۷۱ ـ آ داب المعاشرت              |
| ٢١ ـ الروضة المناظره          | ٢٠ ـ اغلاط العوام                |
| ۲۳_خيرالدلالة                 | ٣٢_الاقتصاد في التقليد والاجتهاد |
| ٢٥_ احكام الايقان             | ۲۴_اصلاح النساء                  |
| ٢٧_روح الافطار                | ٢٧_روح الحوار                    |
| ٢٩_انوارالسراج                | ٢٨_خيرالمال للرجال               |
| اسل التهذيب (چھھے)            | • سارفوا كدالصحبت                |
|                               |                                  |

## مولا ناتھانویؒ کی رحلت:۔

بیسویں صدی کی بینابغهٔ روزگارشخصیت ۱۱ رجب المرجب ۲۲ سال ه بمطابق ۲۰ جولائی ۱۹۳۳ ء کواس جہاں فانی سے رخصت ہوگئی۔ (۵۲)

مولانا تھانو گا ایک ہمہ جہت شخصیت تھے۔ان کی سیرت کے اتنے الوان تھے کہ ان تمام پہلوؤں کا تذکرہ اور ان تمام الوان کا تعارف ایک مفصل دفتر کا متقاضی ہے۔

## حواله جات وحواشي

- (۱) تهانوی اشرف علی مولانا ،بیان القرآن : ۱۱/۱۱داره تالیفات اشرفیه ملتان،۵۰۰۵ه
  - (r) اشرف السوانح :r/۲۸
  - (r) مقدمه بيان القرآن تاليفات اشرفيه
    - (٣) بيس بڑے مسلمان: ٣٣٢
- (۵) صلاح الدین . داکٹر . بیان القرآن کا تحقیقی جائزی مجله فکره نظر: ۲۲/۲،۳ ص۱۸۵ ـ (۱۹۹۹) . جنوری
  - (۲) مقدمه تفسير عثمانی:۱/۱. مكتبه البشری، كراچی
- (2) سید سلیمان ندوی. <u>یاد رفتگان: ۲۵۳، مجلس نشریات اسلام، کراچی</u> ۱۹۸۲.
  - (۸) مجله فکرو نظر، جنوری ۱۹۹۹ء، ۲۲/۳،۴/۱۸۸
  - (۹) الحسن (مأهنامه)، حضرت تهانوی نمبر: ۲۲۳. اکتوبر، ۱۹۸۷.
- (۱۰) بیان القرآن : ۲۱/۱ (یهال پربیم الله پروارد مونے والے شبکا جواب مذکور ہے) مکتبه رحمانیه ، لاهور۔
  - (۱۱) تفسير بيان القرآن: ۱/۱۱۱ ۱/۵۲۰۱۱ ۱۵۳/۱۱ ۱۱۱۱ -
    - (۱۲) تفسير بيان القرآن: ۱/۱۸۰ تفسير بيان القرآن: ۱/۱۸۰
      - (۱۳) بيان القرآن :۲۱۲ (۱۳
  - (۱۳) مقدمه بيان القرآن: ۱/۱۳ داره تاليفات اشرفيه
  - (١٥) ماهنانه الحسن. تهانوي نهبر: ١٣١، ما بنامه الحسن، تهانوي نهبر: ١٣١
    - (۱۲) ایضاً:۱۳۲
    - (١٤) مأهنانه، الحسن، حضرت تهانوي نبير: ١٢٠
      - (۱۸) تأریخ دارلعلوم دیوبند:۲/۲۰۲
  - (۱۹) مقدمه بيان القرآن: ۱/۱، اداره تاليفات اشرفيه. اداره تاليفات اشرفيه
    - (۲۰) أيضاً

- (٢١) أيضاً
- (۲۲) عثمانی، محمد تقی شیخ الاسلام، علوم القرآن: ۵۰۷، مکتبه دار العلوم، کواچی، ۱۳۲۹ه
  - (٢٢) گوهر الرحس، مولاناً، علوم القرآن: ٢/٢١٦
- (۲۳) مجذوب، عزيز الحسن، خواجه، <u>اشرف السوانح: ۱/۱۹</u>، اداره تأليفات . اشرفيه، ملتأن، ۱/۱۲ه
- (۲۵) شيرواني، وكيل احمد، مفتى، <u>اشرف المقالات: ۱/ ۲۲، مجلس صيانة</u> المسلمين، جامعه اشرفيه، لا بور، ۱۹۹۵ء
  - (۲٦) اشرف المقالات: ١/١٤
  - (٢٤) عبد الرحين خان. منشى. <u>سيرت اشرف: ١/١١</u>. شيخ اكيرهي. لابور، ١٩٤٧ء
  - (۲۸) اکرام، شیخ محمد، موج کوثر: ۲۰۳. اداره ثقافت اسلامیه، لا بور، ۱۹۸۲ء
- (۲۹) ارشد، عبد الرشید، بیس بڑے مسلمان: ۲۰۸، مکتبه رشیدیه لیمٹیڈ، لاهور، سدن۔
  - (ro) اشرف المقالات. ١/٤٢
  - (۲۱) غلام محمد. حیات اشرف: ص۲۱. مکتبه تهانوی، کراچی. ۱۹۹۳ء
    - (rr) اشرف السوانح: ۱۱/۱۱
    - (rr) اشرف السونح: 11/11
    - (rr) اشرف السوانح: ١/٨١
      - (ra) سيرت اشرف: ١/٥٥
    - (۲۲) بیس بڑے مسلمان: ۲۰۹
      - (۳۷) سیرت اشرف: ۱/۲۵
    - (rA) بیس بڑے مسلمان: ron:
      - (۲۹) اشرف البقالات: ۱/۱۱/۱
        - (۴۰) ایضاً

- (۳۱) سيرت اشرف: ۱/ ۲۸
- (٣٢) اشرف المقالات: ١/ ٤٥
- (rr) بیس بڑے مسلمان: rii
- (۳۳) دریا بادی. عبد الهاجد، مولانا، معاصرین: ۱۱، مجلس نشریات اسلام، کراچی اسدن
  - (۳۵) یوسف سلیم چشتی، <u>تاریخ تصوف:</u> ۱۳، دارالکتاب، لاهور، س- ن
- (۲۹) عبد الحی عارفی، ڈاکٹر، مآثر حکیم الامت: ۵۱، ایچ ایم سعید کمپنی، کراچی، ۱۳۹۷
  - (۲۷) ایضاً
    - (۳۸) ایضاً
  - (۳۹) سيرت اشرف: ۳۸۸، ۳۸۸
  - (۵۰) مآثر حكيم الامت: ١٦٣
    - (۵۱) ماً ثـر الامت: ۱۲۰
    - (ar) اشرف السوانح: 1/١٠

فصل سوم:\_

# "اشكالات قرآني كے لي ميں تفسير عثاني اور بيان القرآن كا مجے"

پچھلی فصول میں مذکوہ تفاسیر کا تعارف اور چندامتیازی خصوصیات اختصار سے ذکر کی جا چکی ہیں اس فصل میں خاص اس علم ''مشکل القرآن'' کے حوالے سے إن تفاسیر کے مجھج پر بحث کی جائے گئی کہ قرآن کے اندرجس قسم کا بھی اشکال وار دہوتا ہے اِن مفسرین نے اُس کو کس طرح سے دور کیا ہے۔ دونوں مفسرین کا انداز ایک دوسرے سے کافی مختلف ہے اور یہ بات پہلے بھی گزر چکی ہے کہ تفسیر عثانی ایک عوامی سطح پر کھی جانے والی عام فہم تفسیر ہے جبکہ '' بیان القرآن' علم اورعوام دونوں کے استفادہ کے لیے کیسال مفید ہے۔

تقیرعثانی مخصر ہونے کے باوجود اس لحاظ سے ''حل اشکالات'' میں معاون ہے کہ بڑے بڑے فی مسائل اور تقبل اصطلاحات اور مشکلات کا تذکرہ کیے بغیر الی جامعیت اور خوبصورتی کے ساتھ آیات کی وضاحت کرتی ہے کہ ایک عام قاری کے ذھن میں قر آن پڑھتے ہوئے جوعمومی اشکالات وارد ہوتے ہیں وہ بھی دور ہوتے جاتے ہیں نیز ایک عالم بھی اس سے استفادہ کرسکتا ہے کہ بڑے دقیق نحوی، بلاغی اور لغوی مسائل مثلاً آیات میں تقدیم و تاخیر، حروف کا مختف معنوں میں استعال، اختثار صفائر، تکرار مضامین کی حکمت، اسلوب میں التفات کی وجہ غریب الفاظ کی وضاحت، متعارض آیات کی توجیہات، آیات کے اندر حصر اور ایجاز وغیرہ فقط تفییر کے مطالعہ ہوئی ہوسب بڑی عمر گی اور خوبصورتی سے خود بخو دہل ہوتے جاتے ہیں البتہ بیٹیس کہا جاسکتا کہ اس تقدیم مطالعہ ہوں ان تمام مسائل اور تمام نون سے متعلق مشکلات کا اصاط کیا گیا ہے اور ایسامکن بھی کہا آن شیر میں ان تمام مسائل اور تمام نون سے متعلق مشکلات کا اصاط کیا گیا ہے اور ایسامکن بھی نہیں ہوئی ہیں۔ تفیر عثانی میں نون سے تعلق مشکلات کا اصاط کیا گیا ہے اور ایسامکن بھی نہیں ہوئے ہیں البتہ اس میں نوک کی بلاغی اور لغوی مشکلات کی بچھ بچھ مثالیں مل جاتی ہیں۔ تفیر عثانی میں نوی ہوتے ہیں البتہ اس میں نوک کی بطر عمل کی تو جو عام شخص کے ذھن میں مطالعہ تر آن کے وقت پیدا نہیں جو عام شخص کی ذھن میں مطالعہ تر آن کے وقت پیدا نہر بین ایک بات بھی ایک کم عام شخص کو ایس بین بھی ایک کم عام شخص کو ایک کر مضامین قر آن میں تعارض کا احساس ہوتا ہے بیار بار ایک بات

کی تکرار کی وجہ بچھ میں نہیں آتی یا بہت سے عمومی مسائل مثلاً مسئلہ عصمت انبیاء، جنت دوزخ کے متعلق وضاحت، ساع موتی ،مسئلہ تفتریر،مسئلہ خلق خیر و شروغیرہ کی تحقیق سے واقف ہونا چاہتا ہے۔ تو ایسے مسائل سے متعلق تفسیر ھذا میں بڑی شرح وبسط کے ساتھ کلام کیا گیا ہے اور قرآن، حدیث، اقوال سلف صالحین کی روشنی میں اور روزمرہ کی امثلہ سے اشکالات کے جواب دیے گئے ہیں۔

جہاں تک تفسیر بیان القران کا تعلق ہے تو وہ اِس موضوع کے اعتبار سے نہایت موزوں ہے اس میں ہمیں ہرفتنم کے اشکالات کاحل ملتا ہے خواہ وہ لغوی ابحاث ہوں ،نحوی مشکلات ہوں ، قر اُت کے اختلاف ہوں ، بلاغی اسلوب کی پیچید گیاں ہوں یا متعارض آیات کی توجیہات ہوں یہ ساری علمی مشکلات ہیں۔اس میں بڑی عمر گی ہے اُن سے متعلق اشکالات کوواضح کیا گیا ہے۔

اس کے علاوہ ایک عام خص کا لحاظ رکھتے ہوئے اُن چھوٹے اشکالات اور شہات کے جواب بھی اس تفسیر میں بکثر ت ملتے ہیں جوعمو ما ایک کم علم خص کو مطالعہ قر آن کے دوران لائق ہوتے ہیں بلکہ یوں کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ تفسیر بیان القرآن در حقیقت''تفسیر فی حل مشکلات القرآن' ہے کہ پینی اس کے باوجود یہ دعوی کرنا ممکن نہیں ہے کہ پیفسیر ہر ہر مغلق کو کھولتی ہے،اسلوب کلام کی تمام پیچید گیوں اور دقائق کی گھیوں کو سلجھاتی ہے نیز ہراشکال کو دور کرتی ہے البتہ مولا نانے یہ کوشش ضرور کی ہے کہ اختصار کے ساتھ ہر ہرفن سے متعلق زیادہ سے زیادہ مشکلات کے حل کو احاط تحریر میں کی ہے کہ اختصار کے ساتھ ہر ہرفن سے متعلق زیادہ سے زیادہ مشکلات کے حل کو احاط تحریر میں لا سکیس جو اُن کے ساتھ ور بردست ورمضامین قرآن کے ساتھ زبردست وابستگی کا نیتجہ ہے۔

اس فصل میں دونوں تفاسیر کے بھے کو یکسال ذکر کیاجائے گا کہ مشکلات کے حل میں مذکورہ مفسرین نے کن کن مصادر کو ذریعہ بنایا ہے اور اِن کے بھے کی تمام مثالیں ذکر کر ناممکن نہیں ہے اس لیے دویا تین مثالوں پر اکتفا کر کے باقی امثلہ کی طرف اشارہ کر کے حاشیہ میں اُن کا حوالہ ذکر ہوگا صاحب ذوق اُن کو وہاں ملاحظہ کر سکیں گے۔

يس مذكورهمفسرين درج ذيل طريقول سے اشكالات قرآنى كول كرتے ہيں:

ا\_قرآن کریم سر\_اقوال مفسرین سرے فریب الفاظ کی شرح ۵\_علم نحواور بلاغہ ۲ سبب نزول ک\_ربط یانظم قرآن ۸\_روز مرہ کی عمومی امثلہ

چوتھااور آخری باب دونوں تفاسیر کی روشیٰ میں حل مشکلات کی مثالوں پر مشتل ہے اس لیے یہاں فقط اشکالات کے حل کا تھج یا اسلوب واضح کیا جائے گا کچھ مثالوں کا حوالہ حاشیہ میں ذکر ہوگااور تفصیل سے امثلہ چوتھے باب میں ذکر ہوں گی۔

## رفع اشكال بذريعة قرآن كريم:

قرآن کیم کی تشری و توضیح میں سب سے اولین ما خذخود قرآن کریم ہے اور پہلے بھی یہ بات گزر چکی ہے کہ عہد صحابہ سے لے کرآج تک مفسرین کسی بھی آیت کی تفسیر سب سے پہلے آیات قرآن یہ کی ہی روشنی میں کرتے ہیں اس لیے کہ اگرایک آیت عام یا مطلق ہے تو دوسری کسی آیت میں اسکی شخصیص کا تقیید کا تذکرہ مل جاتا ہے اس طرح قرآن میں کہیں اجمال ہے اور کہیں بیان۔

سلف صالحین کی اقتد ارء کرتے ہوئے مولانا شبیر احمد عنمائی اور مولانا اشرف علی تھا نوگ فی نوگ سنیاد نے بھی قرآن کریم میں پیش آنے والے اشکالات کو دور کرنے میں سب سے پہلے قرآن کو ہی بنیاد بنایا ہے اور اکثر مشکل مقامات کو ای اصول کے تحت حل کیا ہے۔ اس سلسلے میں وہ درج ذیل طریق کا راختیار کرتے ہیں ہر طریقے کی تمام مثالوں کو بالاستیعاب ذکر کرناممکن نہیں ہے اس لیے ہر طریقہ کی ایک مثال ذکر کی جائے گئی اور پھھکا حاشیہ میں حوالہ دے دیا جائے گا۔

#### اسلوب اول:

دونوں حضرات کسی بھی آیت سے متعلق شبہ یا اشکال کو ذکر کرتے ہیں اور اُس اشکال کا مفصل جواب دے کر دوسری آیت مبار کہ کو اُس جواب کی تائید کے لیے بطور دلیل ذکر کرتے ہیں۔

#### Marfat.com

گویا که منشابه آیت کومحکم کی طرف لوٹا کرمفہوم واضح کرتے ہیں۔ امثلہ تفسیرعثانی کی روشنی میں:۔

وَمِنْهُمْ مِّنَ يَسْتَعِعُ اللَّكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قَالُوْبِهِمْ اَكِنَّةً اَنْ يَفْقَهُوْهُ وَ فِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَّهُ اللَّهُ الللْلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ ال

ترجمہ:۔اوربعض اُن میں کان لگائے رہتے ہیں تیری طرف اورہم نے دلوں پر پردے ڈال رکھے ہیں اور رکھ دیا اُن کے کانوں میں بوجھ اور اگر دیکھ لیس تمام نشانیاں تو بھی ایمان نہ لائیں اُن پر''

اشکال: اس آیت سے بیشبہ ہوتا ہے کہ جب اللہ رب العزت نے کافروں کے دلوں پرخود پردے ڈال دیے ہیں تواب وہ ہدایت قبول کرنے سے معذور ہیں مجبور محض ہیں۔

### اشكال كاجواب: ـ

اس کی وضاحت کرتے ہوئے مولا نافر ماتے ہیں:

"بیان لوگوں کی با توں کا ذکر کرتے ہیں جو بغرض اعتراض وعیب جوئی قرآن کریم اور حضور صلّ نظریا ہے ہیں ہدایت سے منتفع ہونا اور حق کو قبول کرنا مقصود نہ تھا تھیجت و ہدایت سے ممتد اعراض اور کان شنس (شعور) کی مسلسل تعطیل کا قدرتی متیجہ بیہ ہوا کہ قبول حق کے وسائل و قوی انجام کار ماؤف ہو کررہ گئے ۔ حق کے جیجھنے سے اُن کے دل محروم کردیے گئے بیغام ہدایت کا سننا کا نوں کو بھاری معلوم ہونے لگا، آئکھیں نظر عبرت سے ایسی خالی ہوگئی کہ ہرفتم کے نشانات دیجھ کربھی ایمان لانے کی توفیق نہیں ہوتی اور لطف بیہ ہے کہ اس حالت موت پر قانع ومسر ور ہیں۔ بلکہ فخر کے لہجہ ہوتی اور لطف بیہ ہے کہ اس حالت موت پر قانع ومسر ور ہیں۔ بلکہ فخر کے لہجہ

میں اس کا اعلان کرتے ہیں۔ سورۃ تم سجدہ میں ہے {فاعرض اکثر هم فهم لا یسمعون (وَقَالُوْاقُلُوْبُنَا فِیْ اَکِنَةٍ مِّمَّا تَکْعُوْنَا اللّهِ وَفِیْ اَکْوَاقُلُوْبُنَا فِیْ اَکِنَةٍ مِّمَّا تَکْعُونَا اللّهِ وَفِیْ اَکْوَاقُلُو بُنَا فِی اَکْوَاقُلُو بُنَا فِی اَکْوَاقُلُو بُنَا فِی اَلْمُونَا وَ اَلَّهُ اللّهِ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَٰهُ اَللّهُ اللّهُ اللّهُ

اسباب پرمسببات کا مرتب کرنا چونکہ خالق جل وعلا کے سواکسی کا کا منہیں ہو سکتا اس لیے آیت حاضرہ {و جعلناً علی قلو بھم } میں پردے وغیرہ ڈالنے کی نسبت حق تعالیٰ کی طرف کردی گئی ہے۔ (۴)

تفسير بيان القرآن كى روشى مين: \_

اس اسلوب کی مثال سورة بقره کی بيآيت ہے:

اسلوب اول:

إِنَّ الَّذِينَ اَمَنُوا وَ الَّذِينَ هَادُوا وَ النَّطٰرَى وَ الصَّبِينَ مَنْ اَمَنَ بِاللهِ وَ النَّالِي اللهِ وَ النَّالِي اللهِ وَ النَّالِي مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ ا

ترجمہ: یہ تحقیقی بات ہے کہ مسلمان اور یہودی اور نصاری اور فرقہ صائبین (ان سب میں) جو شخص یقین رکھتا ہواللہ تعالی (کی ذات اور صفات پر) اور روزِ قیامت پر اور کارگزاری اچھی کرے ایسوں کے لیے اُن کاحق الحذمت بھی ہے اُن کے پروردگار کے پاس اور (وہاں جاکر) کسی طرح کا بھی اندیشہیں اُن پراور نہوہ مغموم ہول گے۔

#### شبه کاجواب: ـ

اس آیت کے فائدہ کے تحت مولانا لکھتے ہیں:

"اور ہمارے ترجمہ میں اس قید سے (کہ وہاں جاکر) پیشبہ بھی رفع ہوگیا کہ مقبول بندے تواکثر خاکف اور حزیں رہا کرتے ہیں وجہ رفع کی ظاہر ہے کہ پیخوف وجزن نہ ہونا قیامت کے دن بوجہ بشارتِ ملائکہ کے ہوگا جیسا کہ سورة انبیاء میں ارشاد ہوتا ہے: (لَا یَحُزُنْهُمُ الْفَزُعُ الْاَکْبَرُ وَ تَتَکَقَّبُهُمُ الْمَلَا لِکَهُ عَلَیْ الْاَکْبَرُ وَ تَتَکَقَّبُهُمُ الْمَلَا لِکَهُ عَلَیْ اللّٰمِیاء انہاں (۵) النبیاء انہیں وقت کھ خوف وغیرہ قیامت میں ہوجائے تو اشکال سواگر قبل بشارت کی وقت کھ خوف وغیرہ قیامت میں ہوجائے تو اشکال لازم نبیں آتا۔" (۱)

اس مثال میں مولانانے شبہ کا تذکرہ کر کے جواب بھی دیا ہے اور سورۃ انبیاء کی آیت کو اپنے جواب کی تائید کے لیے ذکر کررہے ہیں۔

#### اسكوب دوم:

قرآن کی مددسے اشکال کوئل کرنے میں دوسرااسلوب بیہ ہے کہ دونوں مفسرین کسی آیت کے تخت اشکال کا ذکر نہیں کرتے البتہ اُس آیت سے جومخالف مفہوم نکل رہا ہوتا ہے قرآن کی کسی دوسری آیت سے استدلال کرئے ہوئے اُس کی تر دید کرتے ہیں۔

امثله: ـ

## تفسيرعثاني كي روشي ميں: \_

لاَّ إِكْرَاهُ فِي الرِّينِينِ لِلهِ (البقرة٢٥٦:٢٥١)

ترجمہ: ۔ زبردسی نہیں دین کے معاملے میں

اس آیت سے بیمفہوم نکلتا ہے کہ شاید ہرمسلمان اپنے دینی معاملات میں آزاد ہے اور

جبراً اُس سے اعمال نہیں کروائے جاسکتے۔اس مفہوم کے رد کے لیے مولانا نے اس آیت کی توضیح میں تذکرہ کردیا کہ بیآ بیت فقط کا فروں کے لیے ہے کہ اُن کوزبردسی مسلمان نہیں بنایا جاسکتا۔مسلمانوں پراعمال کے معاملے میں زبردسی کرنے سے بیآ بیت متعلق نہیں ہے پس وہ لکھتے ہیں:

"جب دلائل توحید بخوبی بیان فرمادی گئیں جس سے کافر کا کوئی عذر باقی ندر ہا تو اب زور سے کسی کومسلمان کرنے کی کیا حاجت ہوسکتی ہے عقل والوں کو خود بجھ لینا چاہیے اور نہ شریعت کا بہ تھم ہے کہ زبردی کسی کومسلمان بناؤ۔ (افکائٹ ٹکٹوہ النّائس کتی یکونوا مُؤمِنِینَ ۞) (۷) (یونس ۱۰: وافکائٹ ٹکٹوہ النّائس کتی یکونوا مُؤمِنِینَ ۞) (۷) (یونس ۱۰: ومال محفوظ ہوجائرگا"۔ (۸)

## تفسير بيان القرآن كى روشن ميں: \_

ال تفسير ميں اس دوسر مے طریق کار کی مثال درج ذیل ہے۔:

بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَّ أَحَاطَتْ بِهِ خَطِيْئَتُهُ فَأُولِيِكَ أَصْحُبُ النَّارِ \* هُمْ فِيْهَا خُلِدُونِ ۞ (البقره ١:١٨)

ترجمہ:۔ کیوں نہیں، جوشخص قصداً بری باتیں کرتا ہے اور اُس کو اُس کی خطا (اورقصوراس طرح) احاطہ کرلے ( کہ کہیں نیکی کا اثر تک نہ رہے) سو ایسے لوگ اہل دوزخ ہوتے ہیں اوروہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رھیں گے۔

### د فع شبه خلود عاصی: \_

اس آیت سے بیشہ ہوتا ہے کہ تناید بی آیت گنہگار مسلمان کے متعلق ہے کہ وہ بھی اِس کے تحت ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا جیسا کہ معتز لہ اور خوارج کا عقیدہ ہے۔ مولانا نے پورا اشکال ذکر کیے بغیر فقط اِس سرخی ( وقع شبه خلود عاصی ) کے عنوان سے شبہ کی طرف اشارہ کر دیا ہے اور آگے اِس کا جواب دیتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:

''اور جاننا چاہیے کہ اس مقام پر کافر اور مؤمن نیک عمل کا ضابطہ بیان ہواہے اور مومن برعمل کا ضابطہ دوسری آیات واحادیث میں ہے۔مثلاً

إِنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنْ يَّشُرَكَ بِهِ وَ يَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ (9) (النساء ١٨٠٣) اور اس مشيت كا وقوع اس آيت ميس مذكوره ہے: (فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ﴿) (١٠) (الزلز ال ٩٩: ٤) أورا حاديث توبهت صرح بين اور في نفسه صحيح بين ـ'(١١)

### اسلوب سوم: ـ

قرآن کی مددسے اشکال دورکرنے میں تیسرااسلوب بیہے کہ اگرآیت کے مفہوم میں دو احتالات ہیں تو آن کی مددسے اشکال دورکرنے میں تیسرااسلوب بیہے کہ اگرآیت کے مفہوم میں دو احتالات ہیں تو ایک احتال یا تاویل کوتر تیجے دے کر قرآن کی اِس موضوع سے متعلق دیگر آیات کوجمع کردیتے ہیں تا کہ وجہ ترجیح کی دلیل ذکر ہوجائے۔

امثله: \_

## تفسيرعثاني كي روشني ميں: ـ

قَالَ ادْخُلُواْ فِنَ أَمَمِ قَدُ خَلَتُ مِن قَبْلِكُمْ مِّنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ فِي النَّارِ لَ كُلَّمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَّعَنَتُ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا ادَّارَكُواْ فِيهَا النَّارِ لَ كُلَّمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَّعَنَتُ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا ادَّارَكُواْ فِيهَا جَبِيْعًا لَا قَالَتُ أُخُرِيهُمُ لِأُولِهُمْ رَبَّنَا هَؤُلَاءِ آضَلُونَ فَأْتِهِمْ عَنَا بَاضِعْفًا مِّنَ النَّارِ أَقَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِنَ لَا تَعْلَمُونَ ۞ عَنَا بَا ضِعْفًا مِّنَ النَّارِ أَقَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِنَ لَا تَعْلَمُونَ ۞

(الاعراف٤١٤)

فرمائے گا داخل ہوجا ہمراہ اورامتوں کے جوتم سے پہلے ہوچکی ہیں جن اور آدمیوں میں سے دوزخ کے اندر جب داخل ہوگئ ایک امت تولعت کرے گی دوسری اُمت کو یہاں تک کہ جب گزر چکیس گے اُس میں سار ہے تو کہیں گے اُن کے بچھلے پہلوں کوا ہے رب ہمارے ہم کوانہی نے گمراہ کیا سوتو اُن کود ہے دوگنا عذاب آگ کا اور فرمائے گا کہ دونوں کودو گنا ہے لیکن تم نہیں جانے۔ سوتو اُن کود ہے دوگنا عذاب آگ کا اور فرمائے گا کہ دونوں کودو گنا ہے گیا ہوں گے تو ایک سے آیت اس سے متعلق ہے کہ جب سب کفار آگے ہیچھے جہنم میں دُاخل ہوں گے تو ایک

دوسرے پرلعن طعن کریں گے اور اپنے بہلوں پر دو گنا عذاب کی دراخوست کریں گے جواب میں اللہ فر مائیں گے کہ دونوں فریقوں کو پہلوں کوبھی اور تمہیں بھی دو گنا عذاب ہے۔ یہ تقریر اُس صورت میں ہے کہ جب دونوں فریق مراد لیے جائیں۔ پہلے بھی اور پچھلے بھی آ گے مولا نا شبیراحد فرماتے ہیں:۔

"بیتقریران صورت میں ہے کہ"لکل ضعف "سے دونوں فریق مراد لیے جائیں، لیکن ابن کثیر کے نزد یک اس آیت میں پچھلوں کومطلع کیا گیا ہے کہ جائیں، لیکن ابن کثیر کے نزد یک اس آیت میں پچھلوں کومطلع کیا گیا ہے کہ بہلوں میں سے ہرایک کے لیے اسکے درجے کے موافق دوگنائی عذاب رکھا ہے جیسا کہ دوسری جگہ خبردی ہے"۔

اَلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَنَّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ زِدُ نَهُمْ عَنَا ابًا فَوْقَ الْعَنَ الِهِ اللهِ إِذَ نَهُمْ عَنَا ابًا فَوْقَ الْعَنَ الِهِ اللهِ إِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُل

ترجمہ:۔ جولوگ منکر ہوئے ہیں اور روکتے رہے ہیں اللہ کی راہ سے اُن کو ہم بڑھا تیں گے عذاب پر عذاب۔

وَ لَيُحْمِثُنَّ اَتُقَالَهُمْ وَ اَتُقَالًا مَّنَّ اَتُقَالِهِمْ ﴿ (١٢) (العنكبوت٣:١١)

وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِيْنَ يُضِلُّونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمِهِ ١٣) (الخل٢٥:١٦) (١٣)

پس اس مقام پرمولا نانے دواحمالات سے ایک احمال کوتر جیج دے کر اُس مضمون کی

دوسری آیات کو یکجا کردیا ہے۔ تا کہ دوسری تاویل کی دلیل قر آن سے ہی ذکر ہوجائے۔

تفسير بيان القرآن كي روشني مين: \_

سورة بقرہ کی درج ذیل آیت اس اسلوب کی وضاحت کرتی ہے۔

تِلُكَ أُمَّةٌ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَ لَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ وَ لَا تُسْتَلُونَ عَلَاكُ اللَّهُ الْمَا كَسَبْتُمْ وَ لَا تُسْتَلُونَ عَلَا اللَّهِ عَلَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ (البقرة:٣٣)

یہ (ان بزرگوں کی) ایک جماعت تھی جوگز رگئی اُنے کام اُن کا کیا ہوا آ وے گا اور تمہار ا

#### Marfat.com

کام کیا ہواتمہارے کام آوے گااورتم سے اُن کے کیے ہوئے کی پوچھ جھی نہ ہوگ۔ اس آیت کے فائدے کے شمن میں مولا نامیعنوان لکھتے ہیں:۔

## تحقیق اعتبارنسب در آخرت یا در دنیا:۔

''انتساب بالمقبولین کا نافع نه ہونا اُس شخص کے لیے جوعقا کد قطعیہ میں بھی اُن مقبولین کے خالف ہو گوطبعاً ان حضرات سے محبت بھی رکھتا ہواور یہود ونصاری ایسے ہی سخے کہ رسول سائٹیلی بھی کی رسالت جوعقا کد قطعیہ سے ہاورسب انبیاء اس کے مصدق سخے یہ لوگ اس میں مخالف سخے اور جوشخص ایسے عقا کد میں موافق و تتبع ہو گوکسی امر جزئی میں عاصی بھی ہوا یہ شخص کواس انتساب کاکسی درجہ میں نافع ہونا خواہ شفاعت سے یا محبت سے یا بنابر معیت کے حض مشیت سے یہ نصوص صحیحہ سے ثابت ہے اور اس انتساب موشین کو صحیحہ سے ثابت ہے اور اس انتساب کونسب سے تعبیر کیا جا تا ہے خلاصہ یہ ہے کہ انتساب موشین کو نفع ہوگا نہ کہ کفار کو اور نسب اس معنی کے اعتبار سے نافع ہے نہ کہ شرافت بالمعنی العرفی کے اعتبار سے نوعہ ہوگئے ۔ مثل آیت:

{والذين امنوا واتبعتهم ذريتهم بايمان الحقنا بهم ذريتهم} (الى قول تعالى)(١٥) وآيت : {فلاانساب ذريتهم يومئذ} وآيت (١٦) {ان اكرمكم عند الله اتقاكم} وحديث: المرء مع من احب وحديث: المرء مع من احب وحديث: يا فاطمة انقذى نفسك من النار لا اغنى عنك من الله شياء (١٤)

دنیامیں تفاوت انساب اپنے آثار کے اعتبار سے بلا شبہ تضمن مصالح کثیر مشاہدہ ہے لیکن اپنا تفاخراور دوسرے کی تحقیر حرام ہے۔ (۱۸)

پس مثال سے واضح ہوا کہ مولانا نے ایک معنی آیت کا ذکر کرکے اِسی مضمون سے متعلق

دوسری آیات کوبطور دلیل ذکر کرد یا ہے۔

بعض دفعہ مذکورہ تفاسیر میں آیت کے اندر کسی ایک معنی یا احتمال کو ذکر کرتے ہیں اور اس تاویل کو دوسری آیات سے ثابت کرتے ہیں اگر چہوہ اس مضمون سے متعلق نہیں ہوتیں اس کی بہترین مثال تفسیر عثمانی میں ہے مکمل ذکر کرناممکن نہیں اس لیے فقط حوالہ دیا جارہا ہے۔ (۱۹)

اس کےعلاوہ حل اشکال بذریعہ قرآن کی بے شارمثالیں ہیں اِن کے فقط حوالے ذکر کیے جاتے ہیں تمام کو وضاحت سے ذکر کرنا طوالت کی وجہ سے ممکن نہیں ہے۔ فقط حوالے حاشیہ میں ذکر کیے جارہے ہیں۔ (۲۰)

## ٢: رفع اشكال بذريعه احاديث نبويه مال المالية : -

دونوں تفاسیر میں حدیث نبوی صلی اللہ کے ذریعہ بھی بعض شبہات اوراشکالات کا جواب ملتا ہے اوراسلوب اکثر وہی ہے جو پہلے طریق کا تھا کہ بھی شبہ کی وضاحت کرتے ہیں اور جواب ذکر کرکے اس کی تائید میں حدیث نبوی ذکر کرتے ہیں یا فقط حدیث کی روشنی میں اشکال کا از الد کرتے ہیں یا فقط حدیث کی روشنی میں اشکال کا از الد کرتے ہیں یا جب آیت کے چنداحتا لات میں سے ایک احتال کو ذکر کرتے ہیں تو بذریعہ حدیث اس کی توثیق کرتے ہیں نیز اس اسلوب میں سے بات قابل ذکر ہے کہ وہ اُن احادیث کو ذکر کرتے ہیں جو کہ صحیح ہیں اس کی چندمثالیں درج ذیل ہیں۔

''رفع اشکال بذر بعها حادیث' امثله: \_تفسیرعثانی کی روشنی میں

فَيِماً رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمُ وَ لَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَا فَيَما رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَ الْمَتَغْفِرُ لَهُمْ وَ شَاوِرُهُمْ فِي نُفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ الْمَتَغْفِرُ لَهُمْ وَ شَاوِرُهُمْ فِي نُفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ الْمَتَغْفِرُ لَهُمْ وَ شَاوِرُهُمْ فِي نُفَضُّوا مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ﴿ اللهِ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِيْنَ ﴿ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِيْنَ ﴿ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِيْنَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ترجمہ:۔ صحابہ سے کام میں مشورہ لیجیے۔ پھر جب آپ قصد کرلیں تو پھراللہ پر بھروسہ کریں۔اللہ کومحبت ہے توکل والوں ہے۔

صحابہ کو یہاں''عزم'' کے متعلق اشکال ہوا کہ بیر کیا ہے انہوں نے نبی کریم صلّ اللّٰیَا اِیہ ہے۔ اس کے بارے میں یو چھامولا ناسے اس کواس طرح سے ذکر کیا ہے:

> "حضرت علی سے روایت ہے کہ نبی کریم ملی اُلی ہے سوال کیا گیا: "عزم" کیا ہے؟ فرمایا: مشاورة أهل الرای ثمّ اتباعهم۔" (ابن کثیر)" (۲۱)

(یعنی اہل رائے سے مشورہ کرنے اور اُن کی اتباع کرنا یعنی اُن کے مشورے کے مطابق

<sup>ع ا</sup>ل كرنا ـ

نمبر۲:ـ

اَكَنِيْنَ اَمَنُوا وَ لَمْ يَلْبِسُوٓا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمِهِ أُولَلْإِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُّهْتَدُونَ ﴿ (الانعام٢:١٨)

ترجمہ:۔''جولوگ یقین لے آئے اور نہیں ملا دیا انہوں نے اپنے یقین میں کوئی نقصان انہی کے واسطے ہے دلجمعی اور وہی ہیں سیدھی راہ پر''۔

صحابہ کواس آیت سے متعلق اشکال ہوا کہ یہال ظلم سمعنی میں ہے؟ انہوں نے بنی کریم مالی تالیج سے اِس کے متعلق پوچھا تو آپ نے وضاحت فر مائی۔ (کیونکہ صحابہ نے یہال ظلم سے مراد گناہ لیا تھا)

مولانانے اس کی وضاحت ذکر کی ہے۔:

''احادیث صحیحہ میں منقول ہے کہ نبی سائٹھ آئی آئی نے یہاں ظلم کی تفسیر شرک سے فرمائی جیسا کہ سورۃ لقمان میں ہے: (اِنَّ الشِّدُ کَ لَظُلُمٌ عَظِیْمٌ ﴿ ) (آیت: ۱۳) گویا ظلم کی تنوین تعظیم کے لیے ہوئی تو گویا حاصل مضمون بیہ ہوگا کہ

مامون ومہتدی صرف وہی لوگ ہو سکتے ہیں جو یقین لائے اس طرح کہ اس میں شرک کی ملاوٹ بالکل نہ ہو،اورا گرخدا پریقین رکھنے کے باوجود شرک کونہ چھوڑ اتو وہ نہ ایمان شرعی ہے نہ اس کے ذریعہ سے امن وہدایت نصیب ہوسکتی ہے۔'(۲۲)

## تفسير بيان القرآن كى روشى مير\_

نمبرا: - وَ إِذْ آخَنَا رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ الدَّمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرِّبَّتَهُمْ وَ الْمُرافِءِ الْمُوافِيةُ وَ الْمُرافِءِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ:۔(وہ وفت یاد کرو) جب کہ آپ کے رب نے (عالم ارواح میں آدم کی پشت سے توخودان کی اولا دکواور) اولا د آدم کی پشت ہے اُن کی اولا د کو نکالا اور (ان کو مجھ عطا کر کے ) اُن سے انہی کے متعلق اقر ارلیا۔

بیآیت عہدالست جوعالم ارواح میں ہوا اُس کے متعلق ہے اوپر والاتر جمہ مولا ناتھا نوی کا تفسیری ترجمہ ہولا ناتھا نوی کا تفسیری ترجمہ ہے کیونکہ اکثر وہ اشکالات کا جواب اِس کے حمن میں نقل کر دیتے ہیں اور آ گے (ف) کے حاشیہ میں اشارہ کرتے ہیں یہاں بھی وہ ایسا ہی کررہے ہیں۔

"قرآن مجیدیل من بنی آدم من ظهور هم فرمایا به اگرتفیر مذکوره مراد به ق تومن آدم من ظهر ه به تاای کا جواب مدیث مرفوع میل مصرح به - أخرج من صلبه کل ذریة ذراها فنثرها بین یدیه کالزر ثم کلمهم قبلا قال الست بربکم (اخرجه احمد والنسائی والحاکم وصححه وغیر هم عن ابن عباس مرفرعانی)

پی صدیث سے تواخر اج من ظهر آدمر اور قرآن سے اخر اج من ظهور بنی آدمر معلوم ہوااور دونوں میں کھ تعارض ہیں جیسا ترجمہ میں وجہ جمع کی تقریر کر دی گئی ہے اس وجہ

## Marfat.com

جمع کی تائید دوسری روایات سے بھی ہوتی ہے۔ چنانچہ عبداللہ بن عمرو سے مروی ہے۔ اُخذ هم من ظهر هم (اخر جه ابن ابی شیبه و عبد بن حمید وابن جریر و غیر هم) اور ابن عباس سے عود الی الحالة الاولی کومعلوم ہوا کہ اخراج بھی اصلاب آباء سے ہوا تھا۔ پس حدیث میں تو دونوں صورتیں مذکور ہوئیں رہایہ کہ قرآن میں ایک ہی صورت کا کیول ذکر ہے سویا تو بنا پرغایت ظہور کے چھوڑ دیا کیونکہ جب یقینا معلوم ہے کہ تمام ذریت نسل آدم سے ہی پس خروج من صلبہ امر جلی و شہور تھا اس لیے ذکر کی ضرورت نہ ہوئی جو جزو فخی وغیرہ معلوم تھا اُس کو بیان فرمادیا۔" (۲۳)

نمبر۷:

وَ إِذَآ اللَّهُوا مِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُّقَرَّنِيْنَ دَعُواهُنَا لِكَ ثُبُورًا ۞ (الفرقان١٣:٢٥)

ترجمہ:۔ جبوہ اُس (دوزخ) کی کسی تنگ جگہ میں ہاتھ پاؤں جکڑ کرڈال دیے جائیں گے تو وہاں موت موت پکاریں گے۔

یہ آیت کافروں کوجہنم میں ڈالنے سے متعلق ہے اس پرایک اشکال ہوتا ہے کہ احادیث میں توجہنم کی وسعت کا تذکرہ ہے جبکہ یہاں اس کو مکاناً ضیقاً سے تعبیر کیا گیا ہے۔علامہ تھا نوی اس کا جواب دیتے ہیں اور اپنے جواب کی تائید میں حدیث نبوی صافی تا گیا ہے۔

''بعد تامل حقیقت ظاہر ہے کہ خین نہیں فر مایا بلکہ باوجوداُس کی وسعت کے جس خاص خاص جگہ پر جہنمی رہیگاوہ جگہ خوب تنگ ہوگی جیسے جیل خانہ بہت بڑا ہو مگر ہر قیدی کے واسطے الگ الگ کوٹھری تنگ ہوجیسیاروح میں ابن ابی حاتم سے مرفوعاً اس کی تفسیر میں منقول ہے:

انهم لیستکرهون افی النار کمایستکره الوتد فی الحائط۔'' (۲۴) ان دونوں تفاسیر کی باقی امثلہ کو بخوف طوالت حذف کیا جار ہاہے اور ان کے حوالے حاشیہ میں ذکر کیے جارہے ہیں۔(۲۵)

## ٣: ـ "رفع اشكال بذريعه اقوال مفسرين"

یبال مفسرین سے مرادعام ہے دونوں حضرات اکثر صحابہ اور تابعین کے اقوال نقل کرتے ہیں بحوالہ تفاسیر قدیم یعنی تفسیر عثمانی میں زیادہ ترتفسیر ابن کثیر از جلال الدین سیوطی اور ابوحیان کی البحر المحیط کے حوالے ملتے ہیں اس کے علاوہ امام بغوی ، علامہ آلوسی وغیرہ کے بھی اقتباسات مذکور ہیں۔ جبکہ بیان القرآن میں جیسا کہ فصل دوم میں اس کے ما خذ ذکر ہوتے ہیں اُن تفاسیر کے حوالے بکثر ت ملتے ہیں۔

یہاں دونوں مفسرین آیت کے تحت جو اشکال ہوتا ہے اس کو ذکر کر کے مفسرین کے اقوال مساوی طور پراس کے تحت ہیں اور بھی اشکال ذکر نہیں کرتے اس کو قاری کے نہم پر چھوڑ دیتے ہیں۔ چھوڑ دیتے ہیں۔

اورا کثرمفسرین کے اقوال میں اپنی رائے سے ترجیح کاعمل بھی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ سیررائے میں اور کہتے ہیں کہ سیررائے میر سے زدیکے دی ہے۔ میرائے میر سے نزدیک رائج ہے یا فلال مفسر نے اپنی تفسیر میں اِس احمال کوتر جیح دی ہے۔ امثلہ:۔

## تفسيرعثاني كي روشني ميں: ـ

ا: وَ مَا مِنْ دَاْتِهِ فِی الْاَدْضِ إِلاَّ عَلَی اللهِ دِ زَقْهَا وَ یَعْلَمُ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَّهَا وَ مُستَقَرَ عَهَا عُلِي فِی کِتْبِ شَبِینِ وَ (هودانه)

ترجمہ:۔اورکوئی نہیں چلنے والا زمین پر مگر اللہ پر ہے اُس کی روزی اور جا ہیں۔
جہال وہ مُشہر تا ہے اور جہال سونیا جا تا ہے سب پچھموجود ہے کھلی کتاب میں۔
یہال اس آیت مبارکہ میں دوالفاظ''مستقر'' اور''مستودع'' کے مصداق کاعلم نہ ہونے کے باعث اشکال ہوتا ہے''مستقر'' سے مراد کھا جگہر نے کی جگہ ہے اور''مستودع'' سے مراد امانت رکھے جا نے اور بہر دکھے جا نے کی جگہ کو کہتے ہیں یہ تو ان کے مصداق میں مفسرین کا جانے اور سپرد کیے جانے اور بہر دکھے جان کے مصداق میں مفسرین کا جانے اور سپرد کیے جانے کی جگہ کو کہتے ہیں یہ تو ان کے مصداق میں مفسرین کا

اختلاف ہے۔ مولا ناعثانی یہاں بلاتر نیچ مفسرین کے اقوال جمع کرتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں:

"حضرت شاہ صاحبؓ لکھتے ہیں" مستقر" (جہاں تھہرتا ہے) بہشت ودوز خ اور مستودع (جہاں سونیاجا تا ہے) اُس کی قبر ہے پہلے "و ما من دابة" میں دنیوی زندگی کابیان تھا یہاں برز خ اور آخرت کا بیان ہوا مطلب یہ ہوا کہ خدا ابتداء سے انتہا تک تمہاری ہستی کے تمام درجات کاعلم رکھتا ہے "ہستقر" اور" مستودع" کی تعیین میں مفسرین کے بہت اقوال ہیں پہلے سورة انعام (آیت: ۹۸ صفحہ ۱۹۳) میں بھی ہم کچھ کھھ چکے ہیں۔ ابن کثیر نے کہا کہ زمین میں جہاں تک چلے پھرے اُس کے منتہا کے سیر کو" مستقر" اور پھر پھرا کرجس ٹھکانے پر آئے اُسے" مستودع" کے بعد جہاں کہتے ہیں۔ ابن عباس اُسے بعد جہاں کہتے ہیں۔ ابن عباس اُسے بعد جہاں دے وہ" مستقر" اور موت کے بعد جہاں دفن کیا جائے وہ" مستودع" ہے جاہد نے" مستقر" سے رحم مادراور" مستودع سے صلب بیدر مراد لی میں جہاں رہے وہ" مستودع سے صلب بیدر مراد لی میں عطاء نے اس کے عشم کا دعوی کیا ہے۔

بعض متفلسفین کا خیال ہے کہ زمین میں حیوانات کا جوسکن ہے اُسے "مستقر" اور وجود فعلی ہے پہلے جن مواد ومقار میں رہ کرآئے اُنہیں "مستودع" کہا گیا ہے بیخی حق تعالی اُن تمام مختلف مواد واطوار وادوار کا عالم ہے جن میں سے کوئی حیوان گزر کراپنی موجودہ ہیت کذائی تک پہنچا ہے۔ "(۲۲)

نمبر ٢: قَلُوْ لَا كَانَتْ قَرْبَةٌ أَمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيْمَانُهَا إِلَا قَوْمَ يُونُسُ لَبَا أَمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيْوةِ الدَّانِيَا وَ مُتَّعْنَٰهُمْ إِلَى حِيْنِ ۞ (يِسْ١٠٨٠)

ترجمہ:۔''سو کیوں نہ ہوئی کوئی بستی کہ ایمان لاتی پھر کام آتا اُن کو ایمان
لانا مگریونس کی قوم جب وہ ایمان لائی تو اٹھا لیا ہم نے اُن پرسے ذلت کا
عذاب دنیا کی زندگانی میں اور فائدہ پہنچایا ہم نے اُن کو ایک وقت تک'
یہاں دواشکال اس آیت مبار کہ سے متعلق ہیں:

(۱) عذاب کے مشاہدے یا موت کے غرغرہ کے وقت عذاب لانا نافع اور مقبول نہیں ہوتا یہ نصوص سے ثابت ہے جبکہ یہاں قوم یونس کا ایمان باس معتبر مانا جار ہاہے۔ (۲) ان کا ایمان فقط دنیا میں موجب نجات تھا یا آخرت میں بھی ؟

مولانا عثانی نے اقوال مفسرین کے حوالے سے ان دونوں اشکالات کو رفع کیا ہے اور دوسرے اشکال کے جواب میں مفسرین کے اقوال میں ترجیح کا بھی ذکر کیا ہے ہیں: اشکال کے جواب میں مفسرین کے اقوال میں ترجیح کا بھی ذکر کیا ہے ہیں وہ لکھتے ہیں:

"----- حق تعالی نے اُن کے تفرع وبکا پررخم فرمایا اور آثار عذاب جو ہو یدا ہو چکے تھے اٹھا لیے گئے یہاں پہنچ کرعلائے سلف کے دوقول ہیں:

(۱) اکثر علماء کہتے ہیں کہ ابھی اصلی عذاب کا معائنہ اُن کو نہ ہوا تھا صرف علامات وآثار فظرآئے تھے ایسے وفت کا ایمان شرعاً نافع اور معتبر ہے۔'' ایمان باُس' جومعتبر ومقبول نہیں اُس سے مرادیہ ہے کہ عین عذاب کو دیکھ کر اور اُس میں پھنس کر ایمان لائے جیسے کہ فرعون نے سمندر کی موجوں میں پھنس کراقر ارکیا تھا۔

(۲) بعض علاء کے نزدیک قوم یونس کا ایمان بھی فرعون کی طرح '' ایمان باس' تھا جو عام ضابطہ کے موافق نافع نہ ہونا چاہیے تھا لیکن حق تعالیٰ نے محض اپنے فضل سے خلاف قاعدہ، بطور استشناء اُس قوم کا بیان معتبر رکھا، فرعون کے ایمان کی طرح رد نہیں فر مایا پھر اختلاف ہوا ہے کہ آیا اُن کے ایمان کامعتبر ہونا صرف دنیوی زندگی تک محدودتھا کہ دنیا میں آنے والا عذاب لل ہے کہ آیا اُن کے ایمان کامعتبر ہونا صرف دنیوی زندگی تک محدودتھا کہ دنیا میں آنے والا عذاب لل گرت میں بھی موجب نجات ہوگا؟ ابن کیشر نے دوسرے احتمال کوتر جے دی ہے۔ یعنی دنیا اور آخرت دونوں جگہ مفید ومعتبر ہوگا۔ واللہ اعلم۔'(۲۷)

یہاں اس منھے کی فقط چندامثلہ وضاحت کے ساتھ ذکر ہوں گی اور باقی کے حوالے حاشیہ میں ذکر کر دیے جائیں گے۔ (۲۸)

۳ ـ رفع اشكال بذريعهم لغت: ـ

باب دوم میں گزر چکا ہے کہ آیات قرآنیہ میں اشتباہ اور اشکال کے اسباب میں سے ایک

سبب الفاظ مفرده کا نامانوش اورغریب ہونا ہے اور''غریب القران'' کے موضوع پر کئی کتب لکھی جا چکی ہیں۔

مذکورہ تفاسیرمیں بھی بعض الفاظ کے لغوی معنی بیان کیے گیے ہیں یہ بھی مشکل الفاظ کے طل کا ایک ذریعہ ہے۔

تفسیر عثانی اور بیان القرآن میں بیمعانی معاجم یا دوسری تفسیر کے حوالے سے فتل کیے گئے ہیں نیز بیان القرآن میں اتقان کے حوالے سے غریب الفاظ کے معنی ذکر ہوئے ہیں جہال علامہ جلال الدین سیوطیؓ نے اُن غریب الفاظ کے معانی کو جمع کیا ہے جو حضرت ابن عباسؓ سے منقول ہیں اس کے علاوہ تفسیر بیضاوی کے حوالے بکثرت موجود ہیں تفسیر عثمانی میں اُردو کے اندرغریب الفاظ کی وضاحت ہے اور چندالفاظ کے ہی معانی ملتے ہیں۔

جبکہ بیان القرآن میں مولا ناچند آیات کے تحت اللغات کاعنوان تحریر کرتے ہیں ااور مشکل الفاظ کے معانی عربی میں ہی ذکر کرتے ہیں۔

اس اسلوب کی مثالیں باب چہارم میں ہی ذکر ہوں گی یہاں ان کو ذکر کرنا طوالت اور تکرار کاسبب بنے گا۔

# ۵\_رفع اشكال بذريعهم نحود بلاغه: \_

اس کوبھی حل مشکلات کا ایک ذریعہ بنایا گیا ہے تفسیر عثانی میں اس کی گنتی کی مثالیں ہیں جبکہ بیان القرآن میں مولانا چندآیات کے تحت با قاعدہ'' النحو' اور'' البلاغہ' کاعنوان ذکر کر کے تحوی الجھنیں سلجھاتے ہیں اور آیات کے اسلوب بیان کے بلاغی بیجے وخم کی وضاحت کرتے ہیں۔ اس کی مثالیں بھی باب چہارم میں ذکر کی جائیں گی۔ (ان شاءاللہ)

#### ۲ ـ رفع اشكال بذريعه شان نزول: ـ

باب دوم کی فصل اول میں''الفوز الکبیر'' کے حوالے سے قر آن فہمی میں دشواری کے جو اسباب ذکر ہوئے ہیں اُن میں ایک سبب نز ول سے عدم واقفیت بھی ہے اوراشکال کے طل میں سبب نزول کی معرفت ایک اہم سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہے۔ باب دوم کی نصل ثالث میں اس کی اہمیت گزرچکی ہے۔

مذكورہ تفاسير ميں بھي كئ آيات كاشان نزول ذكركيا كيا ہے۔

مولانااشرف علی تھانوی ''لباب النقول' کے حوالہ سے شان نزول نقل کرتے ہیں اور اکثر عربی عبارت ہی نقل کردیتے ہیں در حقیقت جب ایک عام شخص بھی شان نزول سے واقف ہوجائے گاتو آیت اُس کے لیے اشکال کے جواب باب دوم گاتو آیت اُس کے لیے اشکال کے جواب باب دوم کی نصل دوم میں تفصیلاً ذکر ہوئے ہیں اُس میں اس کو شامل نہیں کیا گیا البتة ان تفاسیر کے حوالہ سے کی فصل دوم میں تفصیلاً ذکر ہوئے ہیں اُس میں اس کو شامل نہیں کیا گیا البتة ان تفاسیر میں اس کا اھتمام اس کا تذکرہ کیا ہے کہ بہر حال یہ ''حل اشکال' کا ایک طریقہ ہے اور دونوں تفاسیر میں اس کا اھتمام بھی کیا گیا ہے لہذا سمجھنے کے لیے دونوں تفاسیر سے چندامثلہ ذکر کی جار ہی ہیں۔

امثله: ـ

مُبرا:- إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرُوةَ مِنْ شَعَابِرِ اللهِ ۚ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ اَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ آَنُ يَظَوِّفَ بِهِمَا ۖ وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا ۗ فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ جُنَاحٌ عَلَيْهِ آَنْ يَظَوِّفَ بِهِمَا ۖ وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا ۗ فَإِنَّ اللهُ شَاكِرٌ عَلَيْهُ ﴿ وَ اللهُ مَا يَكُولُ اللهُ شَاكِرٌ عَلَيْهُ ﴿ وَ البقره ١٥٨:٢)

ترجمہ:۔ بے شک صفاء مروۃ اللہ کی نشانیوں میں سے ہیں سوکوئی جج کرئے بیت اللہ کا یاعمرہ کرئے دونوں میں اور جو بیت اللہ کا یاعمرہ کرئے دونوں میں اور جو کوئی اپنی خوشی سے کرئے بچھ نیکی تو اللہ قدر دان ہے سب بچھ جانے والا۔

اس آیت سے بظاہر میں معلوم ہوتا ہے کہ فج اور عمرہ کے دوران دونوں مقامات کے درمیان سعی کرنا ضروری نہیں اگر کوئی ترک کر دیتا ہے تو اس کوکوئی گناہ نہیں ہے۔ یہی اشکال حضرت عروہ "کو ہوا تو حضرت عائشہ نے اس آیت کا شان نزول ذکر کر کے اُن کو بیر آیت سمجھائی۔ اسی شان نزول کا تذکرہ تفسیر عثانی اور بیان القرآن دونوں میں فرکور ہے۔

''صفاءاورمروہ ددیہاڑیاں ہیں مکہ میں''اہل عرب حضرت ابراهیم کے وقت

سے ہمیشہ مج کرتے رہے اور مج کرتے تو ان دو بہاڑیوں کا بھی طواف کرتے ، کفر کے زمانے میں ان دو پہاڑیوں پر کفارنے دوبت رکھے تھے۔ اُن کی تعظیم کرتے تھے اور سمجھتے تھے کہ پیطواف ان دوبتوں کی تعظیم کے لیے ہے۔ جب لوگ مسلمان ہوئے اور بت برستی سے تائب ہوئے تو خیال ہوا کہ صفااور مروہ کا طواف تو ان دوبتوں کی تعظیم کے لیے تھاجب بتوں کی تعظیم حرام ہوتی تو صفااور مروہ کا طواف بھی ممنوع ہونا چاہیے بیان کومعلوم نہ تھا کہ صفااور مردہ کا طواف تو اصل میں حج کے لیے تھا، کفار نے اپنی جہالت سے بت چیوڑ رکھے تھےوہ دور ہو گئے اور انصار مدینہ چونکہ کفر کے زمانے میں بھی صفااور مروہ کے طواف کوبرُ اجائے تھے تو اسلام کے بعد بھی اُن کواس طواف میں خلجان ہوااور آپ سائٹٹالیاتی سے عرض کیا کہ ہم پہلے سے اس کو مذموم جانتے ہیں اس پریہ آیت نازل ہوئی اور فریق اول اور ثانی دونوں کو بتلا دیا گیا کہ صفا اور مروہ کے طواف میں کوئی گناہ اور خرابی نہیں بیتو اصل سے اللہ کی نشانیاں بیں اُن کا طواف کرنا چاہیے۔'(۲۹)

اسى آيت كاشان نزول مولانا اشرف على تقانوى في بحواله لباب النقول ذكركيا به بس كا يهم مفهوم به تكرارك باعث يهال ذكركرنا عبث به فقط حواله ذكركيا جارها به - (۳۰) ۲:- كيس على الذّين أمّنُوا و عبد لوا الصّلِحٰتِ جُنَاحٌ فِيْما طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقَوْا وَّ امْنُوا وَ عَبِدُوا الصّلِحٰتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَ امْنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وَ امْنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وَ اَحْسَنُوا وَ السَّدُوا وَ السَّنُوا وَ السَّنَا وَ السَّنَ وَ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلِحْتِ وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلِحْتِ وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلِحْتِ وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلِحْتِ وَ السَّنَا وَ عَبِيلُ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلِحَاتِ وَ السَّالَةُ وَ السَّنَا وَ عَبِيلُ السَّنَا وَ السَّنَا وَ عَبِيلُوا الصَّلَحَ فَيْ السَّنَا وَ السَّالَةُ وَ السَّالَةُ وَ السَّالَةُ وَ السَّالِحُونَ وَ السَّنَا وَ السَّالَةُ وَالْعَالَةُ السَّالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ الْعَلَالَةُ السَّالَةُ وَالْعَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَالَةُ وَالْعَالَةُ السَّالَةُ وَالْعَالَةُ السَّالَةُ وَالْعَالِعَالَةُ الْعَلَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالِقَالَةُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالِمُ الْعَالِعَالَةُ وَالْعَالِمُ الْعَلَالَةُ الْعَلَاقُ الْعَلَاعِ الْعَالِعَالِمُ الْعَلَاقُولُوالِمُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ الْعَلَا

ترجمہ:۔ جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کیے ان پر گناہ ہیں اس میں جو کچھ پہلے کھا چکے جبکہ آئندہ کوڈر گئے اور ایمان لائے اور نیک اعمال کیے پھر ڈرڈر کے اور نیکی کی اور اللہ دوست رکھتا ہے نیکی ڈرر ہے اور نیکی کی اور اللہ دوست رکھتا ہے نیکی

کرنے والوں کو۔

بیآیت شراب کے بارے میں نازل ہوئی اوراس آیت سے شراب پینے کی اباحت معلوم ہوتی ہے اور دلیل ہوتی ہے اور دلیل ہوتی ہے اور دلیل میں جا ہوں نے اس آیت سے یہ بھے بھی لیا اور کہنے لگے کہ شراب مباح ہے اور دلیل میں بیآیت بیش کرتے ہیں۔ پس اگر اس آیت کا شان نزول معلوم ہوجائے توکسی قسم کا خلجان باتی نہیں رہ سکتا۔

مولا نااشرف علی تفانوی نے اس کے متعلق فر مایا:

"لباب میں منداحہ سے بروایت ابو ہریرہ" منقول ہے کہ جب اوپر کی آیت (آیائیگا الکینی اُمنُوْآ اِنْکا الْکُفُرُ وَ الْکَنْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ)

(المائدہ ۵۰: ۹۰) میں تحریم خرومیسر نازل ہو چکی تو بعض لوگون نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ بہت سے آدی جو شراب پیتے تھا ور تمار کا مال کھاتے تھے تریم سے پہلے مرگے اور اب معلوم ہوا کہ وہ حرام ہوا نکی جو شراب پیتے تھا اور تمار کا مال کھاتے تھے تھے کہ سے پہلے مرگے اور اب معلوم ہوا کہ وہ حرام ہوا نکی جو شراب پیتے میں بروایت نسائی سوال کے قصہ میں پیلفظ ہے (فقال ناس من ہے المت کلفین ھی رجس و ھی فی بطن فلان و قد قتل ہوم احد) (۱۳) اِس پر سے المت کلفین ھی رجس و ھی فی بطن فلان و قد قتل ہوم احد) (۱۳) اِس پر سے آیت نازل ہوئی جس میں ان پر گناہ نہ ہونا فہ کور ہے۔ "(۳۲)

تفسیرعثانی میں اس آیت کا شان نزول بھی مذکور ہے اور اس پر مفصل تقریر بھی کی گئی ہے۔ (۳۳) رفع اشکال بذریعہ نظم قرآن:

بعض اوقات آیات اور سور توں کا آپس میں ربط ومناسبت کے واضح نہ ہونے کی وجہ سے کئی اشکالات پیدا ہوتے ہیں جب ان کا باہم ربط ذکر کر دیا جائے تو وہ اشکال دور ہوجا تا ہے اور عام قاری بھی ربط کے جانے کے بعد کسی قسم کے ذہنی خلجان میں مبتلا نہیں رہتا اس لیے اس کی تفصیل کو بھی باب دوم کی فصل دوم سے حذف کر دیا گیا تھا۔ البتہ فصل ثالث میں اشکالات کے طرق میں اس کوذکر کیا گیا ہے۔ اور اس کی اہمیت بھی وہاں مذکور ہے۔

تفسیرعثانی اور بیان القرآن میں آیات کا ربط بیان کرنے کا اہتمام کیا گیا ہے خاص

طور پرمولا نااشرف علی تھانویؒ نے خاص اہتمام کے ساتھ ہر ہرآیت کا دوسری آیت کے ساتھ اور تمام سورتوں کا آپس میں ربط قائم کرنے کی کوشش کی ہے اور با قاعدہ اپنی تفسیر میں'' ربط''کا عنوان ذکر کرئے آیات کی بڑک علمی ، پڑھکمت اور دقیق مناسبت ذکر کرتے ہیں۔اس کی کئی مثالیں تفسیر میں جا بجاموجود ہیں۔

مولا ناعثانی بھی ذکر کرتے ہیں لیکن انہوں نے ہر ہر آیت کاربط ذکر نہیں کیا سورتوں کے مضامین کا مجموعی طور پرخلاصہ ذکر کرتے ہوئے ربط قائم کردیتے ہیں وضاحت کے لیے چندامثلہ درج ذیل ہیں۔

امثله:\_

### تفسيرعثاني كي روشني مين:

ا: اِنَّمَا يُرِيْدُ اللهُ لِيُنُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ الرَّجُسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ الرَّجُسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ الرَّجُسَ الْهَالِيَّةُ الرَّجُسَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترجمہ:۔ اللہ بیہ بی چاہتا ہے کہ دور کرئے تم سے گندی باتیں اے نبی کے گھروالوں اور سخر اکردے تم کوایک سخرائی سے

اس سے قبل آیت نمبر ۲۸ تا ۳۳ اوراس کے بعد آیت نمبر ۱۳۳ ان تمام میں ازواج مطہرات سے متعلقہ احکامات نازل ہوئے ہیں اُن میں بیشبہ ہوتا ہے کہ شاید بیا حکامات صرف ازواج مطہرات کے ساتھ خاص ہیں اور تمام عور تیں اس سے متثنی ہیں۔

دوسراشہ یہ ہے کہ آیت نمبر ۳۳ کے اس حصہ میں جہاں اُھل بیت کا تذکرہ ہے تو نبی کریم مل اُٹھالیا کی ازواج بھی اہل بیت میں شامل ہیں یا نہیں؟ بعض روافض جو اُن کے شامل نہ ہونے کا دعوی کرتے ہیں اور اُن احادیث کو دلیل بناتے ہیں جس میں اہل بیت سے مراد حضرت فاطمہ " حضرت علی "اور اُن کی اولا دکو کہا گیا ہے وہ باطل ہے۔

مولا ناعثانی ان دونوں اشکالات کوظم قرآن کے ذریعہ ل کرتے ہیں ان آیات کی تفسیر

عبارت ملاخطه دو:

کے بعد دو تنبیہات کے تحت وہ لکھتے ہیں: ''جواحکام اِن آیات میں بیان کے گیے ہیں تمام عورتوں کے لیے ہیں از وان مطہرات کے تق میں چونکہ اِن کا تذکرہ اہتمام زائد تھا اس لیے لفظوں میں خصوصیات کے ساتھ مخاطب اُن کو بنایا گیا میر ہے نزدیک {ینساء الذبی من یات منکن بفاحشة مبینة } سے {لستن کا حد من النساء } تک اِن احکام کی تمہید تھی تمہید میں وشقیں ذکر کی تھیں: ایک بے حیائی کی بات کا ارتکاب، اُس کی روک تھام فلا تخضعن بالقول سے تبر ج الجا ھلیة الاولی تک گئ: دوسری اللہ اور رسول کی اطاعت اور ممل مبائح، آگ اُقمن الصلوة سے واجر اعظیماتک اس کا سلمہ چلاگیا فلاصہ یہ ہوا کہ برائی صبائح، آگ اُقمن الصلوة سے واجر اعظیمات کی اس کے لیے ضروری ہے۔ مگر از واج مطہرات کے کے مواقع سے بچنا اور نیکی کی طرف سبقت کرنا سب کے لیے ضروری ہے۔ مگر از واج مطہرات کے لیے سب عورتوں سے زیادہ ضروری ہے۔ ان کی ہرایک بھلائی برائی وزن میں دوگئ قرار دی گئی۔ اس تقریر کے موافق بھائی ہوائی ہوگئی۔ اس کے تکلف جو میں آگئی ہوگی۔'' (۳۳) میں تو تھا پہلے اشکال کا جواب اور دوسرے اشکال کے جواب میں تفیر عثانی کی درج ذیل میں تو تھا پہلے اشکال کا جواب اور دوسرے اشکال کے جواب میں تفیر عثانی کی درج ذیل

''نظم قرآن میں تدبرکرنے والے وایک لمحہ کے لیے اس میں شک وشبہیں ہوسکتا کہ یہاں الل بیت کے مدلول میں ازواج مطہرات یقینا واخل ہیں۔ کیونکہ آ بیت ہذا ہے پہلے اور پیچے پورے رکوع میں تمام تر خطابات اُن بی ہے ہوئے ہیں اور بیوت کی نسبت بھی پہلے { وقون فی بیبوت کی میں اور آگے { واذ کرن ما یتلی فی بیبوت کی } میں اُن بی کی طرف کی گئی ہاں کے علاوہ قرآن میں یہ لفظ عموما اس ساق میں مستعمل ہوا ہے حضرت ابراهیم کی بیوی سارہ کو خطاب کرتے ہوئے ملائکہ میں یہ لفظ عموما اس ساق میں مستعمل ہوا ہے حضرت ابراهیم کی بیوی سارہ کو خطاب کرتے ہوئے ملائکہ نے فرمایا: (اَنَعُجُبِیْنَ مِنَ اَمْرِ اللّٰهِ رَحْمَتُ اللّٰهِ وَ بَرَکُتُهُ عَلَیْکُمْ اَهُلُ الْبَیْتِ اُن وَرِوراا: ۲۲) مطلقہ عورت باوجود یک نام سے نکل چکی مگر عدت منقصی ہونے سے پہلے بیوت کی نسبت اُس کی طرف کی گئی چنا نچہ فرمایا: (اَن تُحْفِر جُوهُنَّ مِنْ بُیُوتِ ہِیْنَ ) (طلاق ۱:۱۵) حضرت یوسف کے قصہ میں کی گئی چنا نچہ فرمایا: (اَن تُحْفِر جُوهُنَّ مِنْ بُیُوتِ ہِیْنَ ) (طلاق ۱:۱۵) حضرت یوسف کے قصہ میں کی گئی چنا نچہ فرمایا: (اَن تُحْفِر جُوهُنَّ مِنْ بُیُوتِ ہِیْنَ ) (طلاق ۱:۱۵) حضرت یوسف کے قصہ میں ''بہر حال کی بہر حال ''بہر حال ''بہر حال ''بہر حال ''بیت'' کوز لیخا کی طرف منسوب کیا گیا (وَ رَاوَدَ تُنُهُ الَّتِیْ هُوَ فِیْ بَیْتِهَا) (بیسنہ ۲۳: ۲۳) بہر حال ''بیت'' کوز لیخا کی طرف منسوب کیا گیا (وَ رَاوَدَ تُنُهُ الَّتِیْ هُو فِیْ بَیْتِهَا) (بیسنہ ۲۳: ۲۳) بہر حال ''بیت'' کوز لیخا کی طرف منسوب کیا گیا (وَ رَاوَدَ تُنُهُ الَّتِیْ هُو فِیْ بَیْتِهَا) (بیسنہ ۲۳: ۲۳) بہر حال

الل بیت میں اُس جگہ از واج مطہرات کا داخل ہونا یقینی ہے بلکہ آیت کا خطاب اولا اُن ہی ہے ہو لیکن چونکہ اولا دو داماد بھی بجائے خود اہل بیت ( گھر والوں) میں شامل ہیں بلکہ بعض حیثیات ہے وہ اس لفظ کے زیادہ سخق ہیں جیسا کہ منداحمہ کی ایک روایت میں ''اخق'' کے لفظ سے ظاہر ہوتا ہے۔ اس لفظ کے زیادہ سخورت فاطمہ ' علی حسن حسین کوایک چادر میں لے کر اللہ ہم ھؤلا ء اھل بیتی وغیرہ فرمایا حضرت فاطمہ ' کے مکان کے قریب سے گزرتے ہوئے الصلوة اُھل البیت اور وغیرہ فرمایا حضرت فاطمہ ' کے مکان کے قریب سے گزرتے ہوئے الصلوة اُھل البیت اور ایس وغیرہ فرمایا حضرت فاطمہ عنکم الرجس اس کے خطاب کرنااس حقیقت کوظاہر کرنے کے لیے محال کو آیت کا نزول بظاہر از واج کے حق میں ہوا اور الن ہی سے شخاطب ہورہا ہے مگر یہ حضرات بھی بطریق اولی اس لقب کے سخق اور فضلیت تطبیر کے اہل ہیں۔ باتی از واج مطہرات چونکہ خطاب قرآنی کی اولین مخاطب تھیں اس لیے اُن کی نسبت اس قسم کے اظہار اور تصریح کی ضرورت نہیں سمجھی قرآنی کی اولین مخاطب تھیں اس لیے اُن کی نسبت اس قسم کے اظہار اور تصریح کی ضرورت نہیں سمجھی قرآنی کی اولین مخاطب تھیں اس لیے اُن کی نسبت اس قسم کے اظہار اور تصریح کی ضرورت نہیں سمجھی گئی۔ (۳۵)

## ٢: تفسير بيان القرآن كي روشي مين:

وَ مَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْهًا بَعْنَ إِذْ هَلْ لَهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَّا يَتَقَوُنَ اللهُ بِكُلِّ شَكَيْءِ عَلِيْمٌ ﴿ (التوبه١٥١١) ترجمہ: اور الله ایسانہیں کرتا کہ کی قوم کوہدایت کے لیے پیچے گراہ کردے جب تک کہ اُن چیزوں کوصاف صاف نہ بتلادے جس سے وہ بیخے رہیں۔ (پس جب ہم نے تم مسلمانوں کوہدایت کی اوراس کے قبل استغفار کمشر کین کیم کی ممانعت بتلائی نہی تواس کے کرنے سے تم کوییسز انہیں دی جائے گئی کہ تم میں گرائی کا مادہ پیدا کرد یا جاوے ) بے شک الله ہر چیز کو خوب جائے ہیں کر سووہ یہ بھی جائے ہیں کہ بدول ہمارے بتلائے ہوئے ایسے احکام کوکوئی نہیں جانسکتا اس لئے اِن افعال سے مفرت بھی نہیں جہنے دیے )

یہ سورۃ توبہ کی آیت ہے جہال ایک شبہ پیدا ہوتا ہے مولا نااشرف علی اُس شبہ کا ذکر کر کے ربط قرآنیہ کے ذریعہ اِس کاحل ذکر کرتے ہیں۔ مولا نااس آیت کے تحت بیعنوان قائم کرتے ہیں۔

#### «وتفسيري ربط<sup>4</sup>

اس سے اوپر کی آیت میں مشرکین کے لیے استغفار کونا جائز فر مایا تھا چونکہ نا جائز افعال کا خاصہ ہے کہ اُن کے کرنے سے قلب میں ایک ظلمت پیدا ہوجاتی ہے اور بار بار کرنے سے اس میں اور قوت ہوتی ہے جیسا کہ آیت {بیل ران علی قلو بیھی } کی تفسیر میں تر مذی اور نسائی نے حضرت ابوھریرہ سے مرفوعاً بیم ضمون روایت کیا ہے اس پر نظر کر کے مومن خاکف کو بیتو ہم ہوسکتا ہے کہ ہم کواس استغفار نا جائز سے کہیں بیضرر مذکور نہ پہنچا ہو اِس کے متعلق آگے تعلی فر ماتے ہیں جس کا حاصل بیہے کہ بیما ترکمی فعل میں اِسکے متعلق ممنوع ہونے کے بعد ہے نہ کہ بل ممنوع ہونے کے، کونکہ عدم جواز بعد نہی کے حادث ہے اور اگر قبل نہی کے ہوتا اور نہی سے صرف اس کا ظہور ہوتا تو کیونکہ عدم جواز بعد نہی کے حادث ہے اور اگر قبل نہی کے ہوتا اور نہی سے صرف اس کا ظہور ہوتا تو اس احتمال کی گنجائش تھی کہ اثر تو اس میں ہے ہی اس لیے ضرر ہوا ہوگا اور تسلی کے بعد اپنا صفات کمال کے ساتھ موصوف ہونا بیان فر ماتے ہیں تا کہ نہی اور تسلیہ سب کی تاکید ہوجائے۔'' (۲۷)

## رفع اشكال بذريعه روزمره كي عمومي امثله: ـ

دونوں مفسرین کا ایک انتہائی کمال میہ ہے کہ وہ بڑے بڑے اشکالات کو عام فہم مثالوں سے حل کر دیتے ہیں اور سنت سے بھی میہ طریقہ ثابت ہے کہ اکثر اوقات آنحضور سائٹ الیہ ہم مشکل اور پیچیدہ بات کو عام فہم مثال سے صحابہ کو سمجھاتے تھے۔

· اس اسلوب کی چندامثله درج ذیل ہیں:

امثله: \_

## تفسيرعثاني كي روشن مين:

مرا: وَ مَنْ يُرِدِ اللهُ فِتُنَتَهُ فَكُنْ تَمُلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْعًا الْوَلِيكَ الَّذِينَ لَكُمُ مِنَ اللهِ شَيْعًا الْوَلِيكَ الَّذِينَ لَكُمُ مِنَ اللهِ شَيْعًا الْوَلِيكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ان کے تقدیر سے متعلق جوعام ذھنوں میں اشکال آتے ہیں ہے آیت اس سے متعلق ہے مولانا عثانی مثالوں کے ذریعہ اس آیت کی تفسیر الیی خوبصورت ذکر کرتے ہیں کہ قاری فوراً مفہوم سمجھ جاتا ہے مثالوں کے ذریعہ اس آیت کی تفسیر الیی خوبصورت ذکر کرتے ہیں کہ قاری فوراً مفہوم سمجھ جاتا ہے اور کمی چوڑی دقیق ابحاث جومسکلہ تقدیر سے متعلق علاء کرتے ہیں اُن کی طرف رجوع کرنے کی اُسے حاجت نہیں رہتی ۔ پس مولانا لکھتے ہیں:

''اول منافقين اوريبود كاطرزعمل بيآن فرمايا جس مين پيه چنداعمال بالخصوص ذكر کیے گئے ہمیشہ جھوٹ اور باطل کی طرف جھکنا اہل جن کےخلاف جاسوس کرنا۔ بد باطن اورشرير جماعتوں كومدد پہنجانا۔ ہدايت كى باتوں كوتحريف كر كے بدل ڈالنا۔ ا پنی خواهش اور مرضی کے خلاف کسی حق بات کو قبول نه کرنا جس قوم میں بیہ خصال یائی جائیں اُن کی مثال ایسے مریض کی سمجھو، جونہ دوااستعال کرئے نہ مہلک اور مضر چیزوں سے پرہیز قائم رکھ سکے اطباء اور ڈاکٹروں کا مذاق اُڑائے، فہمائش كرنے والوں كو گالياں دے بنخه بھاڑ كر بھينك دے ، ياا پني رائے سے إس كے اجزاءبدل ڈالےاور بیعهد بھی کرے کہ جودوامیری خواہش اور مذاق کے خلاف ہو گى بھى استعال نەكرول گاان حالات مىں كوئى ڈاكٹر يا طبيب خواہ أس كاباپ ہى کیول نہ ہو۔اگر معالجہ سے دست بردار ہوکر بدارادہ کرئے کہ اب ایسے مریض کو أس كى باعتداليون غلط كاريون، ضداور بهث كاخميازه بھكتنے دوتو كيا بيطبيب كى ہے رحمی پایے اعتنائی کا ثبوت ہوگا۔ یا خود مریض کی خود کشی مجھی جائے گی اب اگر مریض اس بیاری سے ہلاک ہوگیا توطبیب کومور دِالزام ہیں کھہراسکتے کہ اُس نے علاج نه کیااور تندرست کرنانه جام بلکه بارخود ملزم ہے که اُس نے این ہاتھوں سے این آپ کوتباه کیا اور طبیب کوموقع نه دیا که وه اس کی صحت واپس لانے کی کوشش كرتا \_ طهيك اى طرح يهال يهود كي شرارت، موايرسي، ضد اور مث دهري كوبيان فرماكرجوبيلفظفرمائ: ومن يود الله فتنته (جسكوالله في مراه كرناجام) اور (او لئك الذين لم يرد الله ان يظهر قلوبهم } (ين وه لوگ بين وه لوگ بين جن كوالله نه يا كرك )\_

اس کابیہ بی مطلب ہے کہ خدانے اُن کی سوئے استعداداور بدکار بوں کی وجہسے اپنی نظر لطف وعنایت اُن پر سے اُٹھالی جس کے بعدان کے راہ پر آنے اور پاکی قبول کرنے کی کوئی تو قع نہیں رہی۔''(۳۷)

تفسیر عثانی سے اس اسلوب کی چنداور مثالوں کے فقط حوالے حاشیہ میں ذکر کیے جارہے ہیں صاحب ذوق بصد شوق اِن کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔ (۳۸)
تفسیر بیان القرآن کی روشنی میں:

- وَعَلَّمَ أَدَمَ الْأَسْهَاءَ كُلَّهَا (القره mi: r)

ترجمہ: علم دے دیااللہ نے (حضرت) آ دم کوسب چیزوں کے اساء کا۔

سورة بقرہ میں آدم اور فرشتوں کے قصہ کا تذکرہ ہے کہ اِن کے درمیان امتحان کی صورت پیدا کی گئی تا کہ ملائکہ پر فضلیت آدم ثابت ہوجائے یہاں جواشکال پیدا ہوتا ہے مولانا تھا نوی اس کی وضاحت کر کے ایک مثال سے جواب سمجھاتے ہیں اور بیعنوان قائم کرتے ہیں:

> "دفع شبه عدم اعطاء استعداد علم من كور ملائكه" العنوان كے تحت مولانار قمطراز ہيں:

''اگریدکہاجائے کہ پھروہ استعداد جوشرط حصول اس علم خاص کی ہے فرشتوں کو کیوں نہ دیدی۔ بات یہ ہے کہ وہ استعداد خاصہ بشر کا ہے اگر ملائکہ میں وہ استعداد بیدا کر دی جاتی تو وہ فرشتے ،فرشتے نہ رہتے۔ جیسے س وحرکت خاصہ حیوان کا ہے سواللہ تعالی کوقد رت ہے کہ جماد میں یہ صفت پیدا کر دیں مگریہ ظاہر ہے کہ وہ اس وقت جماد نہ رہے گا جوان ہوجائے گا تواس سوال کا حاصل ظاہر ہے کہ وہ اس وقت جماد نہ رہے گا جیوان ہوجائے گا تواس سوال کا حاصل گویا یہ ہوا کہ اللہ تعالی نے اِن فرشتوں کو بشر کیوں نہ بنادیا سوظاہر ہے کہ یہ

سوال بالكل بے معنی ہے اور ااس كا جواب ظاہر ہے كہ اس صورت ميں جو حكمت تخليق ملائكہ ميں ہے وہ معطل ہوجاتی۔ "(۳۹)

إِنَّ الله لا يَسْتَعُمَّ اَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مِنَّا بَعُوْضَةً فَهَا فَوْقَهَا ۖ فَامَّا الَّذِيْنَ الله لا يَسْتَعُمَّ اَنْ يُنِ يَضِرِبَ مَثَلًا مِنَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَا الْمَنُوا فَيَعُولُونَ مَا الْمَنُوا فَيَعُولُونَ مَا الله الله يَعْدُوا فَيَعُولُونَ مَا خَلَا الله الله الله يَعْدُوا فَي عُولِي الله عَلَيْدًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ الله الفسِقِينَ فَي (البقرة ٢١:٢١)

اللہ ربالعزت نہیں شرمات اس بات ہے کہ بیان کردیں کوئی مثال بھی خواہ مچھر ہوخواہ اس ہے بھی بڑھی ہویعیٰ حقیر ہونے میں سوجولوگ ایمان لائے ہیں خواہ بچھ بی ہووہ تو بیہ ہی یقین کریں گے کہ بیشک پرمثال بہت ہی موقع کی ہے ان کے رب کی جانب سے کافر مخص ضد کی وجہ سے الیی مثالوں کی حکمت کی نفی کرتے اور اُن کا تمسخر کرتے ہیں اس لیے جواب میں حکمت کا بیان کرتا جس کا بیان کرتا جس کا بیان جلا '' اُنہ الحق'' میں ہو بھی چکا ہے ضروری نہ شہر ااس لیے اللہ تعالی نے جواب میں دوسرا طرز اختیار فرما یا جس کا اختیار کرنا ایسے ضدی اور معاند لوگوں کے مقابلے میں مناسب ہے سوفر ماتے ہیں کہتم یہ پوچھتے ہو کہ ایسی مثالوں کے بیان میں اللہ کا کیا مطلب ہے سوہم سے مطلب سنووہ سے ہیں کہتم یہ پوچھتے ہو کہ ایسی مثالوں سے بہتوں کو ہے کہ: پیضل بہ کیشو او بھوں یہوں کو اس ساری وضاحت کے بعد مولا نا ای مضمون ہے اور ہدایت کرتے ہیں اس کی وجہ سے بہتوں کو اس ساری وضاحت کے بعد مولا نا ای مضمون ہے متعلق ایک مثال اس طرح سے ذکر کرتے ہیں:

''اس مضمون کی ایسی مثال ہے کہ کسی طبیب شفیق نے عینک کے بہت سے شیشے تراش تراش کے رکھے کہ اپنے ضعیف البصر مریضوں کو تسیم کرے گا کہ باریک چیزوں کو دیکھنے میں معین ہوں گے ان مریضوں باریک چیزوں کو دیکھنے میں معین ہوں گے ان مریضوں میں میں سے ایک کوڑھ مغز مریض نے وہ شیشے اُٹھا اُٹھا کر اپنی آنکھوں میں چھونے شروع کے اور رہی سہی آنکھیں بھی چھوٹے گئیں اور یہ کہنا شروع کیا چھونے شروع کے اور رہی سہی آنکھیں بھی چھوٹے گئیں اور یہ کہنا شروع کیا

کہ چشے تو کسی کام ہی کے نہیں بلکہ بینکڑے شیشے کے آنکھیں پھوڑ دیتے ہیں طبیب نے بین کراُسے سمجھادیا کہ بیہ اِس کام کے ہیں مگر پھر بھی وہ اپنی ہی گائے جاتا ہے اور جان ہو جھ کر طبیب کی ضد میں بیہ ہی پوچھے جاتا ہے کہ صاحب اِن شیشوں کے بنانے سے آپ کا کیا مطلب ہے اس صورت میں اس جاہل بدمغز کو یہی جواب دیا جائے گا کہ مطلب ان شیشوں سے ہی ہے کہ فلانے کی آنکھی روشی بڑھادیں اور تیری آنکھیں پھوڑ دیں حالانکہ غرض اصلی فلانے کی آنکھی روشی بڑھادیں اور تیری آنکھیں پھوڑ دیں حالانکہ غرض اصلی صرف روشی ہی ہے اور جو اثر اس بدمغز مریض پر ظاہر ہوا یہ اُس کے سوء استعمال کا نیتجہ ہے اس طرح مقصود اصلی یہاں صرف بدایت ہی ہے جس کے استعمال کا نیتجہ ہے اس طرح مقصود اصلی یہاں صرف بدایت ہی ہے جس کے واسطے قرآن نازل ہوا مگر بید دوسرا نیتجہ اس بدمغز کی عنادہ جہالت کا جواب جا۔ دوسرا

چنداورمثالیں جو بیان القرآن میں موجود ہیں ان کے حوالے حاشیے میں ذکر کیے جارہے ہیں۔ (۱۲)

### حواله جات وحواثي

| (1)              | الانعام: ٢٤٠٤                                                                                   |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( <b>r</b> )     | : اور کہتے ہیں کہ ہمارے دل غلاف میں ہیں اُس بات سے جس کی طرف تو ہم کو بلاتا ہے اور ہمارے        |
|                  | کانوں میں بوجھ ہےاور ہمارےاور تیرے چے میں پردہ ہے سواپنا کام کرہم اپنا کام کرتے ہیں۔            |
| (r)              | اور جب سنائے اسکو ہماری آیتیں پیٹے پھیر جائے غرور سے گویا اُن کوسنائی ہی نہیں گویا اُس کے دونوں |
| , ,              | کان بہرے ہیں سوخوشنجری دے اس کو در دناک عذاب کی۔                                                |
| ·<br>(")         | تفسير عثماني:١/٢٤٦: مكتبه بشرى؛ كراچي                                                           |
| (۵)              | ترجمہ: نهٔم ہوگا اُن کواُس بڑی گھبراہٹ میں اور لینے آئیں گےاُن کوفر شتے۔                        |
| ·· (Y)           | بيان القرآن :۱/۵۸٬۵۹                                                                            |
| (4)              | ترجمہ؛اب کیا توز بردی کرنے گالوگوں پر کہ ہوجا نمیں باایمان۔                                     |
| ΄.<br>(Λ)        | تفسير عثماني :1/20                                                                              |
| ( <del>9</del> ) | بے شک اللہ تعالیٰ اس بات کو نہ بخشیں گے کہ اُن کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے اور اُس کے سوا  |
|                  | اور جتنے گناہ ہیں جس کیلئے منظور ہو گاوہ گناہ بخش دیں گے                                        |
| (1+)             | جو خض ( د نیامیں ) زرہ برابر نیکی کریگاوہ (وہاں )اسکود مکھے لے گا                               |
| (11)             | بيان القرآن: ٢٦/١                                                                               |
| (IT)             | اورالبنة أٹھائیں گےاپنے بوجھاور کتنے بوجھ ساتھا پنے بوجھ کے۔                                    |
| (Ir)             | تا كه أللها كيل بوجھا ہے پورے دن قيامت كے اور كچھ بوجھ أن كے جن كو بہكاتے ہيں بلا تحقيق -       |
| (II'')           | تفسیر عثبانی:۱ـ۲۲۲                                                                              |
| (10)             | الطور :۵۲،۲۱                                                                                    |
| •                |                                                                                                 |

- (١٤) الحجرات ٩٩:١٢
- (۱۸) بيان القرآن:۱/۹۲
- (۱۹) سورة آل عمر آن،۳:۲۸ تفسير عثماني:۱/۹۵
- (۲۰) تفسیر عثمانی: البقر ۱/۳۲، ۲:۱۸۳۱ آل عمر آن۱/۳۲:۱۳۳ آل عمر آن۱۸۳:۳. ۱/۱۳۸ الم

النساء١/٢١١.١/١٦٨٤ الاعراف١/٢١٨١ الاعراف٢٢١.١/١٢٨١

ابراهيم ٢٥٠٥/١٠٠١؛ المومن: ٨٠٢/١٠٠٤ المومن: ١١.١/١٠٠٨

تفسيربيان القرآن، الفأتحه: تسميه، ١/٢١؛ البقره٢:١، ١/٤٩؛ البقره٢: ٩٠.٣/٣٠؛ البقره٣: ٨٣، ٢٥٠.٣/٣٠؛ الأعراف: ٨٣ تأ ٩٠.٣/٣٠؛ الشعراء: ٨٣ تأ ٩٠.٣/٣٠؛ الحديد٥٤: ٨٣ ما ٤/٥١٣؛ الحديد٥٤: ٨٣ ما ٤/٥١٣؛ الحديد٥٤: ٨٣ ما ٥٤:٢٨.٣/٥١٩

- (۲۱) تفسیر عثبانی. ۱/۱۲۰
- (۲۲) تفسیر عثبانی، ۱/۲۸۹
  - (۲۳) بيان القرآن، ۲/۲۸
  - (۲۳) بيان القرآن، ۲/۱۸
- (۲۵) تفسير عثمانى، النساء ۳: ۱۱، ۱۲۱/۱۱؛ الطور ۱۲: ۱۱/۱۱؛ الانفال ۱/۱۲، ۱۲۱/۱۱؛ الانفال ۱/۱۲، ۱۸۰/۱۱؛ النور ۳: ۳: یوسف ۱۲: ۱۱، ۲۵/۱۱؛ الحجر ۱۵: ۸۵، ۱۸۵/۱۱؛ النور ۳: ۳: ۱/۱۲ النور ۱/۱۲؛ الاسراء ۱/۱۲، ۱۸، ۱۳۴/۱۱

تفسير بيان القرآن: البقرة: ١٨٥، ١٦١/١؛ البقرة: ٢٨٦، ١٠٩/١؛ النور٢٣: ٢٦. ٢/٥٩

- (۲۲) تفسیر عثبانی. ۱/۳۲۳
- (۲۷) تفسیر عثبانی: ۱/۳۹۹
- (۲۸) تفسیر عثبانی: آل عبران۱: ۱۱۱، ۱۲۱/؛ البائن۵: ۲۵، ۱/۲۲۵ آل عبران۱: ۲/۲۱ مریم۱۱: ۱۲/۲۵ طه-۲: ۱۲۳، ۱۲/۲۱؛ طه-۲: ۱۲۳، ۱۲/۲۱؛ الکهف۸۱: ۲۵، ۲۲۲/۱؛ مریم۱/۱: الاعراف: ۲۸، ۱/۲۲ الاعراف: ۲۱/۲۲۰ الاعراف: ۲۹، ۱/۲۲۲، الاعراف:

٢٣. ٢٣٨/١: هو د ١٠٠٠ ١١ ١٨٣/١٤ المائل ١٥٥: ١٠١، ١٢٦/١٠

تفسير بيان القرآن: البقرة ٢: ١٢، ١/١٠ (اللغات)؛ البقرة ٢: ١٣١، ١٠١/١٤ المائدة ١٥٥: ١٩٥، ١٢/١٤ الاعراف: ١١٠٥ المائدة ١٥٥: ١٩٥، ١٢/١٤ الاعراف: ١٠٥ المائدة ١٥٥ المائدة ١٥٠ الما

- (۲۹) تفسیر عنبانی، ۱/۳۸
- (۲۰) تفسير بيان القرآن: ۱/۱۱۳
- (۲۱) لوگوں میں سے بعض متکلفین نے کھا کہ یہ (شراب) گندگی ہے اور فلاں فلاں کے پیٹ میں تھی جب وہ غزوہ احد میں شھید ہوئے۔
  - (۲۲) تفسيربيان القرآن: ۱/۵۳
  - (rr) ملاحظه فرمائي: تفسير عثماني: ۲۵۹،۱/۲۵۸
    - (rr) تفسیرغثمان: ۱/۹۱۲
      - (ra) تفسیر عثمانی: ۱/۹۱۲
    - (۲۲) تفسيربيان القرآن: ۲/۱۲۵
      - (r4) تفسیر عثمانی: ۱/۲۲۸
- (۲۸) البقرة ۲: ۲۸، ۱۱/۱: الانعام ۲: ۱/۳۸، ۱۳۰۷: الاعراف: ۹، ۲۱۱/۱: الاعراف: ۲۳، ۲۲۰/۱: الحاقة ۲۵؛ ۲/۱۰ الحاقة ۲/۱۲۰۹، ۲/۱۰۸
  - (۲۹) بيأن القرآن، ۱/۴۱
  - (۲۰) بيان القرآن: ۱/۲۵

\*\*\*

باب چہارم تفسیر عثمانی اور بیان القرآن کی روشنی میں مشکل آیات کی توجیہات

فصل اول: چند متعارض آیات کی توجیهات فصل دوم: علمی اشکالات فصل دوم: چند متفرق مشکل آیات کی توجیهات فصل سوم: چند متفرق مشکل آیات کی توجیهات

تمهيد:\_

ال باب میں دونوں تفاسیر سے اشکالات کے حل کی چندامشلہ ذکر ہوں گی دونوں تفاسیر اشکالات کو دور کر ہوں گی دونوں تفاسیر اشکالات میں مذکورہ تفاسیر کے تھے کی وضاحت باب سوم میں گزرچکی ہے۔

اس باب میں متین فصول ذکر ہوں گی فصل اول میں چند متعارض آیات کی توجیہات بیان کی جائیں گی۔فصل دوم میں اُن اشکالات کی امثلہ ذکر ہوں گی جن کا تعلق علم نحو، لغت، اور علم بلاغہ سے ہے۔تیسری فصل میں متفرق امثلہ کوذکر کیا جائے گا۔

فصل اول:'' چندمتعارض آیات کی توجیهات''

مسکہ تعارض آیات ایک اہم مسکہ ہے اور ہر دور کے مفسرین نے اِس کوخصوصی اہمیت دیتے ہوئے اپنی اپنی تفاسیر میں آیات کواس طرح واضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ تمام آیات مفہوم کے اعتبار سے ایک دوسرے کے موافق ومطابق ہوجا کیں۔ تعارض کا وہم ایک عام ذہنی سطح کے مخص کوزیادہ لاحق ہوتا ہے کیونکہ علم کی کمی اور ناقض فہم اِس وہم کو بڑھاتے ہیں۔ اس کے متعلق تفصیلی بحث باب دوم کی فصل اول میں گزر چکی ہے۔

تفسیرعثانی کے مطالعے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ مولا ناشبیر احمد کا انداز تعارض کے حل میں انتہائی سہل اور دلنشین ہے اگر ہم متعارض محسوس ہونے والی آیات کی اپنی اپنی جگہ پر اس تفسیر سے وضاحت پڑھ لیس تو خود بخو دمطابقت ذھن میں پیدا ہوجاتی ہے اگر چہ بعض دفعہ مولا نا متعارض آیات کو یکجا کر کے تعارض کی وضاحت کرتے ہیں اور پھراس کی تو جیہ بیان کرتے ہیں۔

جبکه مولانا اشرف علی تھانوی کسی آیت کا قرآن کی دوسری کسی آیت سے ذراسا بھی تعارض کا شبہ یا دھم ہوتا ہے تو مولانا فوراً اُس آیت کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں اور وضاحت کرتے ہیں کہ زیرمطالعہ آیت کا فلاں آیت سے تعارض کا شبہ نہ کیا جائے اور آ گے تعارض کی توجیہ ذکر کر دیتے ہیں۔

مذكوره تفاسير ميس تعارض كحل كے چنداسلوب:

آیات قرآنیکاایک دوسرے کے ساتھ تعارض ذکر کرنے اور اُس کوحل کرنے میں دونوں

تفاسیر میں تین طرح کے اسلوب ملتے ہیں۔

ا۔زیر بحث آیت کے تحت اُس کی معارض آیت ذکر کر کے با قاعدہ تعارض کی وضاحت کرتے ہیں اِس کے بعد جواب ذکر کرتے ہیں۔

۲۔ کس آیت کی تفسیر کے تحت اِس سے متعلق تمام متعارض آیات کوایک جگہ جمع کر کے اُن کے درمیان تطبیق یا جمع کی صورت پیدا کرتے ہیں۔ یہاں وجہ تعارض کا صراحة ذکر نہیں ہوتا۔

س بعض اوقات کسی آیت کے ممن میں با قاعدہ تعارض کا نہ ذکر کرتے ہیں نہ اس کی طرف اشارہ کرتے ہیں نہ اس کی طرف اشارہ کرتے ہیں نہ اس کی طرف اشارہ کرتے ہیں فقط اُسی آیت کی ایسی دنشین اور قابل فہم وضاحت کرتے ہیں کہ قاری قر آن کے ذھن میں اس آیت کا اگر دوسری آیات سے تعارض کا شبہ ہوتو وہ خود بخو ددور ہوجا تا ہے۔

الم \_ آیات کا حدیث نبوی سال الی ایسی سے تعارض

اس کی بھی چندمثالیں دونوں تفاسیر میں ملتی ہیں البتہ بہت کم ہیں۔اُن میں جتنی مجھے مل سکی ہیں اُن سب کوذکر کر دیا جائے گا۔

اسلوب اول کی چندامثلہ:۔

تفسيرعثاني كي روشني مين: \_

ا: ۔ مولا ناسورۃ بقرہ کی درج ذیل آیت کے حاشیہ میں اُس آیت کی معارض آیت بھی ذکر کرتے ہیں اور تعارض کا جواب بھی دیتے ہیں۔

وَ اِذْ اَخَنْ نَا مِیْتَاقَکُمْ وَ رَفَعْنَا فَوْقَکُمُ الطُّوْرَ الْحُنْ وَامَا اِنْدُنگُمْ الطُّوْرَ الْحَنْ وَامَا فِيْ لِهِ لَعَلَّکُمْ تَتَقُون ﴿ (البقره،١٣٠٢) بِقُوَّةٍ وَّاذْکُرُواْ مَا فِیْ لِهِ لَعَلَّکُمْ تَتَقُون ﴿ (البقره،١٣٠٢) ترجمہ:۔ اور جب لیا ہم نے تم سے قرار اور بلند کیا تمہارے او پرکوه طور کوکہ پکڑو جو کتاب ہم نے تم کودی زور سے اور یا در کھو جو اس میں ہے تا کہ تم ورو۔ یہاں تفیر عثانی سے اس آیت کا حاشیہ ذکر کیا جارہا ہے۔ یہاں تفیر عثانی سے اس آیت کا حاشیہ ذکر کیا جارہا ہے۔ کہنے کے کہ "

"کہتے ہیں کہ توریت نازل ہوئی تو بنی اسرائیل شرارت سے کہنے کے کہ"

توریت کے حکم تومشکل اور بھاری ہیں ہم سے نہیں ہو سکتے۔'' تب اللہ تعالیٰ نے ایک پہاڑ کو حکم کیا جو اُن کے سرول پر آن کر اُنز نے لگا اور سامنے آگ پیدا ہوئی۔ گنجائش سرتا بی اصلاً نہ رہی مجبوراً احکام توریت کوقبول کیا۔ باقی پیہ شبه كه "بها ژسرول پرمعلق كركتسليم كرانا توريت كاپيتوصريج اجباروا كراه ہے جوآیت لا اِکُواکا فِی البِّ بن الله (سورة البقره ۲۵۱:۲) اور نیز قاعده تکلیف کے بالکل خلاف ہے کیونکہ بنائے تکلیف تو اختیار پر ہے اور اکراہ مناقض اختیار ہے''اس کا جواب پیہ ہے کہ اکراہ دوبارہ قبول دین ہر گزنہیں۔'' دین تو بن اسرائیل پہلے سے قبول کیے ہوئے تھے۔'' اور بار بار حضرت موسی سے تقاضا کرتے تھے کہ' کوئی کتاب متضمن احکام ہم کولا کر دو کہ اس پرعمل کریں۔''اوراس پرمعاہدہ کر چکے تھے۔ جب توریت اُن کو دی گئی تو اب یہاڑ کامعلّق کرنانقض عہدرو کئے کے لیئے تھانہ کہ قبول دین کے لیے۔'(۱) نمبر ٢: - وَ لَمَّا جَاءَ آمُرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَّ الَّذِينَ أَمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَ أَخَذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جُيْمِينَ ﴿ (حوداا: ۹۲)

ترجمہ:۔ اور جب پہنچا ہمارا تھم ہچا دیا ہم نے شعیب کو اور جو ایمان لائے سے اس کے ساتھ اپنی مہر بانی سے اور آ پکڑا اُن ظالموں کوکڑک نے پھر صبح کو رہ گئے اپنے گھروں میں اوند ھے پڑے ہوئے۔''
اس آیت کے تحت مولانا لکھتے ہیں:۔

"يہال قوم شعيب كاكرك (فرشته كى تيخ) سے ہلاك ہونا مذكور ہے اور "يہال قوم شعيب كاكرك (فرشته كى تيخ) سے ہلاك ہونا مذكور ہے اور "اعراف" (آيت: ۱۹) ميں "رجفه" كالفظ آيا ہے يعنى زلزله سے ہلاك ہوئ اورسورة" شعراء" (آيت: ۱۸۹) ميں "عذاب يومر الظلة" آيا

ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ عذاب کے بادل سائباں کی طرح ان پر محیط ہوگئے۔ ابن کثیر کلکھتے ہیں کہ یتینوں قسم کے عذاب اُس قوم کے ق میں جمع کر دیے گئے تھے۔ پھر ہر سورت میں وہاں کے سیاق کے مناسب عذاب کاذکر کیا گیا'' (اعراف'' آیت: ۸۸) میں تھا کہ اُن لوگوں نے شعیب سے کہا کہ ہم تم کو تمہار ہے ساتھیوں کوا پن سر زمین سے نکال دیں گے وہاں بتلا دیا کہ جس زمین سے نکال دیں گے وہاں بتلا دیا کہ جس خت گتا خان مقالات کا ذکر تھا اِس لیے بالمقابل آسانی ''صیح' (کوک) کا فر فرما یا سورة ''شعراء) میں اُن کا یہ قول نقل کیا ہے: (فَاسُقِطُ عَلَیْنَا کِسَفًا فَرَنَّ اِسْسَفًا عَلَیْنَا کِسَفًا فَرَنْ السَّبَاءِ إِنْ کُنْتَ مِنَ الصَّدِ قِیْنَ فَی ) (الشراء ۲۱ : ۱۸۷)۔ یعنی اگر توسیا ہے تو ہم پر آسان کا ایک گئرا گراد ہے، اُس کے مقابے میں ''عذاب یو می الطّدّة'' کا تذکرہ فرما یا۔'(۲)

س- وَ لَقُلُ ذَرَ أَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيبُرًا صِّنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ ﴿ (الاعراف، ١٤٩) ترجمه: - ہم نے پیداکیا دوز خ کے واسطے بہت سے جن اور آدمی۔ مولانا فرماتے ہیں:

''یہ آنت بظاہر آیت (وَ مَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ اِلَّا لِیَعْبُدُونِ ﴿ الْرَارِیاتِ اِجْلَا ہِی مِعارضِ معلوم ہوتی ہے اس لیے بعض مفسرین نے وہاں لیعبدون میں لازم غایت اور یہال لیجھند میں لام عاقبت مرادلیا ہے یعنی سب کو پیدا کرنے سے مطلوب اصلی توعبادت ہے لیکن بہت سے جن وانس چونکہ اس مطلب کو پورانہ کریں گے اور انجام کاردوز خ میں بیجے جا کیں گے اس انجام کے لحاظ سے کہ سکتے ہیں کہ گویا وہ دوز خ ہی کے لیے پیدا ہوئے کما فی قولہ تعالی: فَالْتَقَطَلَةَ اللّٰ فِرْعُونَ لِیکُونَ لَهُمْ عَدُواً وَ حَزَنَا اللّٰ فَاللّٰهُ وَلَا قَالُ فَرْعُونَ لِیکُونَ لَهُمْ عَدُواً وَ حَزَنَا اللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَرْعُونَ لِیکُونَ لَهُمْ عَدُواً وَ حَزَنَا اللّٰ اللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَرْعُونَ لِیکُونَ لَهُمْ عَدُواً وَ حَزَنَا اللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَاللّٰ فَرْعُونَ لِیکُونَ لَهُمْ عَدُواً وَ حَزَنَا اللّٰ فَاللّٰ فَا

(انقص ۱۹:۸) باقی محققین کے نزدیک اس تکلف کی حاجت نہیں وہ دونوں جگہ''لام غایت'، بی کاارادہ کرتے ہیں گر لیعبدون میں''غایت تشریعی''
اوریہال اجھت میں''غایت تکویٰی' بیان کی گئی ہے۔'' (س)
اس کی مزیدامثلہ کا حاشیہ میں فقط حوالہ دیا جارہا ہے۔(س)
تقسیر بیان القرآن کی روشیٰ میں:۔

ا:- وَ يَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا تُثَمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ ٱشْرَكُوْاَ اَيْنَ شُركَاً وُكُمُ. الَّذِينَ كُنْتُمْ تَوْعُمُوْنَ ۞ (الانعام٢٢:١)

وہ وقت بھی یاد کرنے کے قابل ہے جس دن ہم خلائق کو جمع کریں گے پھر ہم اُن مشرکین سے کہیں گئے تھے وہ کہاں گئے۔
سے کہیں گئے تھارے وہ شرکاء جن کے معبود ہونے کاتم دعوی کرتے تھے وہ کہاں گئے۔
مولا نااس آیت کے فائدہ کے تحت دو تعارض ذکر کرتے ہیں اور اُس کا جواب بھی دیتے ہیں جیسے:
"یہاں معلوم ہوتا ہے کہ وہ شرکاء وہاں نہ ہوں گے اور دوسری آیت سے جیسا
اُخشروا الّذِین ظَلَمُوْا وَ اُذُواجَہُمُّہُ وَ مَا کَانُوا یَعْبُدُون ﴿ (الصافات ۲۲:۳۷)
سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی موجود ہوں گے۔

جواب: - یہال مقصوداُن کا بحسٹیت شریک وشفیع ہونے کے غائب ہونا ہے یعنی اس وصف کا انقغاء فاہر ہوجائے گا اور دوسری آیات میں مقصوداُن کی ذات کا حاضر ہونا ہے ہیں کچھ تعارض ہیں اور بعض نے جواب دیا ہے کہ حاضر ہوجانے کے بعد یہ گفتگو ہوگی اور نے جواب دیا ہے کہ حاضر ہوجانے کے بعد باہم تفریق مکانی کردیے جانے کے بعد یہ گفتگو ہوگی اور فر یہا نے بین بھر ہے کہی ہے، معنی کے ہیں۔

دوم: - یہال سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اُن کفار سے بولیں گے اور دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ نہ بولیں گے اور دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ نہ بولیں گے لا یہ کلٹ ہے ہواللہ (البقرہ ۲: ۱۲۳) جواب: ۔ جو کلام بطور تشریف واکرام ہو اُس کی نفی کی گئی ہے اور یہاں اثبات ہے کلام تو بینی کا پس کوئی تعارض نہیں یا نفی بلا وسطہ کی ہے اور اثبات بواسطہ کا۔'(۵)

٢: قَالَ اَنْظِرْ نِنَ اِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ اِنَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ ۞ الْمُونِيْنَ ۞ الْمُونِيْنَ ۞ الْمُوانَ ٤:٣:٥١)

"اس آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ کافری دعا بھی گاہے قبول ہوجاتی ہے اور سے متلزم اکرام و محبت نہیں اور و ما دُعائی الکافرین الا فی ضلال (المومن • ۴: • ۵) ہے جواس کے خلاف کا شبہ ہوتا ہے سواس کا مطلب یہ ہوگا ور نہوں اور یہ قول بعید معلوم ہوتا ہے کہ یہ جواب درخواست کی منظوری نہیں ہے بلکہ اخبار ہے کہ تو کیا درخواست کرتا ہے تو تو پہلے ہی ہے ہمارے مقتضائے حکمت سے ہمارے علم میں مہلت دیا گیا ہے وجہ بُعد یہ کہ دوسری آیت میں فائل آیا ہے جس سے ظاہر انظار کا ترتب اِس کے سوال پر ہی معلوم ہوتا ہے۔ "(۱)

٣: - خُشَّعًا اَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ الْكَجْدَاثِ كَانَّهُمْ جَرَادٌ مُّنْتَشِرٌ فَ (القر ٤:٥٠)

ترجمہ:۔ اور آئکھیں (مارے ذلت کے) جھکی ہوئی ہوں گی اور قبروں سے اس طرح نکل رہے ہوں گے جیسے ٹڈی بھیل جاتی ہے۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے روز کافروں کی آنکھیں جھی ہوئی ہوں گی جبکہ
ایک اور آیت جو کہ سورۃ ابراہیم کی ۲۳ ویں آیت ہے (دوڑتے ہوں گے او پراُٹھائے اپنے سے پھر
کرنہیں آئیں گی اور اُن کی طرف اُن کی آنکھیں اور دل اُن کے اڑ گئے ہوں گے) سے معلوم ہوتا
ہے کہ آنکھیں او پرکوائھی ہوں گی اِس تعارض کومولانا نے ذکر کر کے جواب دیا ہے:

''اور ایک آیت میں ہے: {مقنعی رؤسھم لا یو تن الھیم

طرفهم (ابراهیم ۱۳ ۳۳) سوطیق بیه که دمان مختلف حالیت مول گ مجھی حیرت اوراُس کے آثار کا غلبہ ہوگا اور بھی ہیبت و ذلت اوراُن کے آثار کا غلبہ ہوگا۔'(2)

مزیدامثله کاحواله حاشیه میں ہے صاحب ذوق ان کی طرف مراجعت کرسکتے ہیں۔'(۸) دومرے اسلوب کی امثلہ:۔

تفسيرعثاني كي روشني مين:

نَبرا: مُهْطِعِيْنَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَكُ اليَهِمُ طَرُفْهُمْ وَ وَسِهِمْ لَا يَرْتَكُ اليَهِمُ طَرُفْهُمْ وَ وَالرائِمِ ٣٣:١٣)

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے روز لوگ گھبراھٹ میں ہوں گے اس کے تحت مولا نااس سے متعارض آیت ذکر کر کے دونوں میں تطبیق کی صورت پیدافر ماتے ہیں جیسے:

'' لینی محشر میں سخت پریشانی اور خوف وجیرت سے او پر کوسر اٹھائے کمٹنگی باندھے گھبرائے ہوئے چلے آئیں گے۔۔۔۔۔۔فرض ظالموں کے لیے وہ سخت حسرت ناک وقت ہوگا، رہے مؤمنین قانتین،سواُن کے ق میں دوسری جگہ آچکا ہے۔

لا يَحُزُنْهُمُ الْفَزَعُ الْآكْبَرُ وَ تَتَكَقَّبُهُمُ الْمَلَيْكَةُ الْمَالِيكَةُ الْمَالِيكَةُ الْمَالِيكَةُ

اَذُ اللَّهُ الل

ترجمہ:۔ اے ایمان والومت بناؤیہود اور نصاری کو دوست وہ آپس میں دوست ہیں ایک دوسرے کے اور جو کوئی تم میں سے دوست کرئے اُن سے تو وہ انہی میں ہے۔اللہ ہدایت نہیں کرتا ظالموں کو۔

مولانانے اس سے متعارض آیات کو جمع کر کے سب کی الگ الگ وضاحت کردی ہے تاکہ تعارض نہ رہے البتہ تعارض کا تذکرہ نہیں کیا وہ فرماتے ہیں: ''اولیاء ولی کی جمع ہے۔''ولی'' دوست کو بھی کہتے ہیں قریب کو بھی ناصراور مددگار کو بھی۔غرض ریہ ہے کہ

" بہودونصاری" بلکہ تمام کفار سے جیسا کہ سورۃ "نساء" میں تصریح کی گئی ہے مسلمان دوستانہ تعلقات قائم نہ کریں۔

اس موقع پر بی طوظ رکھنا چاہیے کہ موالات، مروت، وحسن سلوک، مصالحت، رواداری اور عدل و انصاف بیسب چیزیں الگ الگ ہیں اہل اسلام اگر مصلحت سمجھیں تو ہر کافر سے سلح اور عہد و پیان مشروع طریقہ پر کر سکتے ہیں و اِن جَنَحُوْا لِلسّائِمِهِ فَاجْتَحُ کَهَا و تَوَکِّلُ عَلَی اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

پس یہاں مختلف آیات کوجع کر کے اُن کے درمیان تطبیق کی صورت پیدافر مادی گئی۔ مزیدامثلہ کا حوالہ حاشیہ میں ہے۔(۱۰) بیان القرآن کی روشنی میں

:- اِنَّ الَّذِيْنَ تَوَفِّهُمُّ الْمَلَا لِكَهُ ظَالِمِی اَنْفُسِهِمُ (الناء ١٩٤) بِشُک جب ایسے لوگوں کی جان فرشتے قبض کرتے ہیں جنہوں نے اپنے آپ کو گنہگار کررکھا ہے۔

مولا نااس آیت کے فائدے میں لکھتے ہیں۔

یہاں (اس آیت میں) جان قبض کرنے کوفرشتوں کی طرف منسوب فرمایا جیسے ایک اور آیت میں ملک الموت کی طرف الله یتوفی آیت میں ملک الموت کی طرف الله یتوفی الانفس سووجہ جمع ہے کہ قابض حقیقی اللہ تعالی اور ظاہری ملک الموت اور دوسرے ملائکہ ان کے معین وشریک ہوا کرتے ہیں۔'(۱۱)

ال مقام پرمولانا نے متعارض آیات کو یکجا کر کے اُن کے درمیان تطبیق بیدا کی ہے اور کسی تعارض کی طرف اشارہ ہیں کیا۔ مزیدا مثلہ کا فقط حوالہ دیا جارہ ہے۔(۱۲) تغییر سے اسلوب کی امثلہ:۔ تغییر عثانی کی روشنی میں:۔ تغییر عثانی کی روشنی میں:۔

ا: مولانااس طریقے میں نہ تو تعارض کا ذکر کرتے ہیں نہ ہی متعارض آیات کو جمع کرتے ہیں البته اس کو قاری کے اوپر چھوڑ دیتے ہیں اگر ایسے تعارض کا اشکال کسی کو پیدا ہوتو وہ اُن آیات کی وضاحت اگراس تفییر سے دیکھ لے گا تو خود بخو داُس کو تطبیق کی صورت معلوم ہوجائے گئی۔
اگر اس تفییر سے دیکھ لے گا تو خود بخو داُس کو تطبیق کی صورت معلوم ہوجائے گئی۔
ا۔ وَ لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ مِنْ حَدَيا هَنْ نُونِ ﴿

(الحجر ١٤:١٥)

ترجمہ:۔ اور بنایا ہم نے آدمی کو گھنگھناتے سنے ہوئے گارے سے
اس آیت میں تخلیق انسان کا مادہ {صلصال من حیاصسنون } کہا ہے دیگر آیات
میں تر اب، کالفخار وغیرہ کاذکر ہے یہاں تعارض معلوم ہوتا ہے۔

مولا ناشبیراحم عثانی نے یہاں تعارض کا نہ صراحة ذکر کیا ہے نہ اُس کی طرف اشارہ کیا ہے فقط اِس آیت کی تفسیر ذکر کی ہے جس کو پڑھنے سے خود بخو د تعارض دور ہوجا تا ہے وہ لکھتے ہیں:۔
'' آدمی کی پیدائش کے متعلق یہاں دو لفظ فرمائے صلصال (بجنے والی کھنکھناتی مٹی جو آگ میں پکنے سے اِس حالت کو پہنچتی ہے اِس کو دوسری جگہ

کالفخار فرمایا) اور حیامسنون (سرا ہوا گاراجس سے بوآتی ہو) خیال یہ ہوتا ہے کہ اس سے ہوئے گارے سے آدم کا بتلا تیار کیا، پھر جب خیال یہ ہوکراور بک کرکھن کھن بجنے لگا تب مختلف تطورات کے بعداس درجہ پر بہنچا کہ انسانی روح پھوئی جائے۔روح المعانی میں بعض علاء کا قول نقل کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

"كأنه سبحانه افرغ الحمأ فصور من ذلك تبثال انسان اجوف فيبس حتى اذا نقرصوت ثمّ غيرة طورًا بعد طور حتى نفغ فيه من روحه فتبارك الله أحسن الخالقين "

حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ٹی پانی میں ترکی اور خمیر اٹھا یا کہ ہن ہو لئے گی وہی بدل ہوا انسان کا، اُس کی خاصیتیں شخی اور بوجھ اس میں رہ گئیں۔ اسی طرح گرم ہوا کی خاصیت (حدت وخفت) جن کی پیدائش میں رہی۔ راغب اصفہانی نے ایک طویل مضمون کے شمن میں متنبہ کیا ہے کہ حما مسنون اور طین لازب وغیرہ الفاظ ظاہر کرتے ہیں کہ پانی کو ملا کر اسے خشک کیا اور 'فیار' کالفظ دلالت کرتا ہے کہ کسی درجہ میں آگ سے پکایا گیا ہے ہی ناری جزء آدی کی شیطنت کا منشاء ہے اِسی مناسبت سے ایک جگہ فرمایا خکتی الْإنسان مِن صَلْصَالِ کی شیطنت کا منشاء ہے اِسی مناسبت سے ایک جگہ فرمایا خکتی الْإنسان مِن صَلْصَالِ کی شیطنت کا منشاء ہے اِسی مناسبت سے ایک جگہ فرمایا خکتی الْإنسان مِن صَلْصَالِ کا لَفْظُور اِسْ ہوں میں آگ ہوں کا یہ مضمون بہت کا لَفْظُور ﴿ وَ خَکْنَ الْجَآنَ مِنْ مَارِح مِنْ نَادٍ ﴿ (الرحن ۵۵: ۱۵،۱۵) راغب کا یہ ضمون بہت طویل اور دلیسے ہے۔' (۱۲)

۲:- اُولِیِكَ الَّذِیْنَ كَفَرُوا بِالْتِ دَبِیِهِمْ وَ لِقَایِهِ فَحَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِیْمُ لَهُمْ یَوْمَ الْقِیلَةِ وَزْنَا ﴿ (الصف ۱۰۵:۱۸) نَقِیمُ لَهُمْ یَوْمَ الْقِیلَةِ وَزْنَا ﴿ (الصف ۱۰۵:۱۸) ترجمہ:۔ وہی ہیں جومنکر ہوئے اپنے رب کی نشانیوں سے اور اُس کے ملئے سے سو برباد کیا اُن کا کیا ہوا پھر نہ کھڑی کریں گے ہم اُن کے واسطے قیامت سے سو برباد کیا اُن کا کیا ہوا پھر نہ کھڑی کریں گے ہم اُن کے واسطے قیامت

کے دن تول۔

اس آیت سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے دن میزان قائم نہ کیا جائے گا حالانکہ دوسری آیت میں قائم کیا جانا ثابت ہے جیسے:

وَ الْوَزْنُ يَوْمَيِنِ إِلْحَقُّ (الاعراف. ٨:٧)

مولاناصاحب بہاں اس آیت کی وضاحت اس طرح کررہے ہیں کہ تعارض کا شبہ خود ہی ختم ہوجا تا ہے وہ لکھتے ہیں:

"کفرول کی حسنات مردہ ہیں اس ابدی زندگی میں کسی کام کی نہیں اب محض کفریات وسئیات رہ گئیں سوایک پلہ کیا تلے! تولنا تو مواز نے کے لیے تھا۔ مواز نہ متقابل چیزوں میں ہوتا ہے۔ یہاں سئیات کے بالمقابل حسنہ کا وجود ہی نہیں۔ پھرتو لنے کا کیا مطلب۔" (۱۴)

مزیدامثله کے دوالے ماشیے میں ذکر کیے جارہ ہیں۔ (۱۵) تغییر بیان القرآن کی روشن میں:

ا:- وَ إِذْ وْعَلَىٰنَا مُوْسَى ٱرْبَعِيْنَ لَيْلَةً تُمَّ اتَّخَذَ تُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْلِهٖ وَ الْخَرِهُ وَ الْعَرْمَانَا مُوْسَى (البقرة ١٠٠٥)

ترجمہ: اور (وہ زمانہ یاد کرو) جب وعدہ کیا تھا ہم نے موی سے چالیس رات کا۔ پھرتم لوگوں نے تجویز کرلیا گوسالہ کوموی کے جانے کے بعداور تم ہی ظالم ہو۔

ال آیت سے معلوم ہوتا ہے مولی نے ۴۰ دن تک اللہ کی عبادت کی ۔ جبکہ سورۃ اعراف کی آیت نمبر ۲ ہما میں ۴ سون کے وعدہ کا تذکرہ ہے ( واعد ناموس ثلثین للیةً) بظاہر تعارض معلوم ہوتا ہے۔ مولا نااشرف علیؒ نے تعارض کا ذکر کیے بغیر یہاں سورۃ بقرہ کی ایسی وضاحت کی ہے کہ تعارض ختم ہوجاتا ہے وہ لکھتے ہیں:

'' بہقصہاُس وقت ہوا جب فرعون کے غرق ہونے کے بعد بنی اسرائیل بقول ' بعض مصرمیں واپس آ کررھنے لگے یا بقول بعض کسی اور مقام پرکھہر گئے تو انہوں نے موتی سے عرض کیا کہ اب ہم بالکل مطمن ہو گئے۔اگر کوئی شریعت ہمارے لیے مقرر ہوتو اُس کو اپنا دستور العمل بنا دیں۔موسی کی عرض پرحق تعالی نے وعدہ فرمایا کتم کوہ طور برآ کرایک مہینہ ہماری عبادت میں مشغول رہوایک کتابتم کو دیں گے آپ نے ایسا ہی کیا اور توریت مل گئی مگر دیں روزہ عبادت میں مشغول رہنے کا اس کیے حکم ہوا کہ موی نے ایک ماہ روزے رکھنے کے بعد افطار فرمالیا تھا۔ اللہ تعالیٰ کوروزے دار کے منہ کا رائچہ (جو کہ خلومعدہ کی تبخیر سے پیدا ہوجا تاہے ) پیند ہے۔اس لیےموسی کو تھم ہوا کہ دس روز ہے اور رکھیں تا کہ وہ رائحہ پھر پیدا ہوجائے اس طرح پیر جالیس روزے ہو گئے۔موتی تو یہاں رہے اور وہاں سامری ایک شخص تھا۔ اُس نے جاندی یاسونے کا ایک بچھڑے کا قالب بنا کراس کے اندرایک مٹی جوحضرت جبرئیل کے گھوڑے کے قدم کے نیچے سے اٹھائی ہوئی تھی اُس کے ا یاس ڈال دی تھی اس میں جان پڑگئی۔ جہلائے بنی اسرائیل نے اس کی پرستش شروع کردی ـ"(۱۶)

کی طرف کی طرف رجوع فرمالیجیے۔(۱۷)

### آیات کا حدیث نبوی سے تعارض اور اس کی وضاحت

دونوں تفاسیر میں بھی بھی کسی آیت کا حدیث نبوی سے تعارض ذکر کر کے جواب دیے جاتے ہیں۔ بھی تعارض کا صراحة ذکر ہوتا ہے اور بھی اشارۃ اور بھی تعارض کے ذکر کیے بغیر فقط وضاحت سے تعارض دور ہوجا تاہے۔

# تفسير عثاني كي روشن مين:

امثله: ـ

ا: الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبِكُ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوْتُواالْكِتْبَ حِلُّ لَكُمْ وَ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوْتُواالْكِتْبَ حِلُّ لَكُمْ وَوَ طَعَامُ اللَّذِينَ أُوْتُواالْكِتْبَ حِلُّ لَكُمْ الطَّيْبِ اللهِ هَاءَهُ وَ اللهُ مَا مُعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ اللهُ اللهُ هَا هُوهُ وَ اللهُ مَا مُعَامُكُمْ عِلَّ لَهُمْ اللهُ اللهُ هَا هُوهُ وَ اللهُ مَا مُعَامُكُمْ عِلَّ لَهُمْ اللهُ اللهُ هَا مُعَامُكُمْ عِلَّا لَهُمْ اللهُ اللهُ هَا اللهُ الطّينَ اللهُ الل

اورتمهارا کھانا (اہل کتاب) اُن کوحلال ہے۔

اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل کتاب کا کھانا مسلمانوں کے لیے اور مسلمانوں کا ہل کتاب کے لیے حلال ہے۔

ایک حدیث سے اس کا اختلاف معلوم ہوتا ہے مولا نانے اُس حدیث کا ذکر کر کے دونوں میں تطبیق کی صورت پیدا کی ہے۔

''اس مقام پراس کا ذکر بطور مجازات و مکافات کے استطر اڈ افر ما دیا بعض اصادیث میں جوآیا ہے' 'لایا گئل طعامک الاتنقی۔ (تیرا کھانا نہ کھائے گر پر میزگار) اس کا مطلب بینیں کہ غیر پر میزگاروں کے لیے تمھارا کھانا حرام ہے۔ جب مسلمان کے لیے کافرکتا بی کے ذبیحہ کی اجازت ہوگئ توایک موحد مسلم کا ذبیحہ اور کھانا دو سروں کے لیے کیوں حرام ہوگا۔' (۱۸)

٢:- وَنُوْدُوْا اَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُوْرِثْتُمُوْهَا بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ ۞ (الاعراف٢:٣٣)

ترجمہ:۔ اور آواز آئے گئی کہ بیہ جنت ہے وارث ہوئے تم اس کے بدلے میں اپنے اعمال کے۔ میں اپنے اعمال کے۔

سورۃ اعراف کی اِس آیت مبار کہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت میں دخول کا سبب اعمال ہیں۔ جبکہ حدیث میں اس کی نفی کی گئ ہے اِس کا تذکرہ مولا نانے اِس آیت کے عمن میں اس طرح کیا ہے: کیا ہے:

" یہ آواز دینے والا خدا کی طرف سے کوئی فرشتہ ہوگا یعنی آج ساری عملی جدو جہد ٹھکانے لگ گئی اور تم نے کوشش کر کے خدا کے فضل سے اپنے باپ آدم کی میراث ہمیشہ کے لیے حاصل کر لی۔ حدیث میں ہے کہ "کی شخص کا عمل ہرگز اُس کو جنت میں داخل نہ کرئے گا۔" اس کا مطلب یہ ہے کہ ممل مرفول جنت کا حقیق سبب خول جنت کا حقیق سبب خدا کی رحمت کا ملہ ہے جیسا کہ ای حدیث میں: الاان یہ تعمد ان الله بوحہ تھے۔ کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہاں بندہ پر رحمتِ الہیہ کا نزول بی قدر ہوتا ہے جس قدر ممل کی روح اُس میں موجود ہو۔ متر جم زبانی فرما یا کرتے تھے کہ گاڑی تو رحمتِ الہیہ کے زور سے چلق ہے۔ عمل وہ جھنڈی ہے کہ کا شارے پر چلاتے اور روکتے ہیں۔" (۱۹)

س: اِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّلْوَتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ المَانَدِينَ عَنَا اللهُ ال

ترجمہ: بے شک تمہارارب اللہ ہے جس نے آسان اور زمین چودن میں پیدا کیے۔

اس آیت سے خلیق زمین وآسان کا دورانیہ چھودن معلوم ہوتا ہے جبکہ ایک روایت میں سات دن کا ذکر ہے مولانا نے اگر چہ معارض حدیث ذکر نہیں کی لیکن اس آیت کی وضاحت سے سے معمول ہوجا تا ہے وہ رقمطراز ہیں:

"لین اسے وقت میں جو چھدن کے برابرتھا۔ پیدا کیا کیونکہ یہ متعارف دن اوررات تو آ قاب کے طلوع وغروب سے وابستہ ہیں جب اُس وقت آ قاب می پیدانہ ہوا تھا تو دن رات کہاں سے ہوتا؟ یا بیکہا جائے کہ عالم شہادت کے دن رات مراد ہیں، عالم غیب کے دن رات مراد ہیں۔" (۲۰)

ان۔ یتَوِنْزُیْ وَیوِتُ مِنْ الِ یَعْقُونِ وَ اَجْعَلُهُ رَبِّ رَضِیًا ﴿ (مریم۱۱۹) مریم۱۱۹ کرمی و یوٹ مِن الل یعقوب کی اولاد کی اور کرائس کوا ہے رب من مانتا۔ یہاں حضرت زکر یا اپنے لیے اور اولا دیعقوب کے لیے وارث مانگ رہے ہیں حالانکہ احادیث سے ثابت ہے کہ انبیاء کے مال میں وراثت جاری نہیں ہوتی۔ اس کی بھی مولا ناعمہ ہ تو جیہہ اس طرح ذکر کرتے ہیں:

"آ حادیث صححہ سے ثابت ہے کہ انبیاء کے مال میں وراثت جاری نہیں ہوتی۔ اُکی وراثت دولت علم میں چلتی ہے۔ خودشیعوں کی مستند کتاب "کافی کلینی" سے بھی" روح المعانی" میں اس مضمون کی روایات نقل کی ہیں لہذا متعین ہے کہ پیر ثنی ویوث من آل بیعقوب میں وراثت مالی مراد نہیں۔ جس کی تائید خودلفظ" آل یعقوب" سے ہورہی ہے۔ کیونکہ ظاہر ہے کہ تمام آل یعقوب کے احوال واملاک کاوارث تنہا حضرت ذکر یا کابیٹا کسے ہوسکتا تھا۔ بلکہ نفس وراثت کا ذکر ہی اس موقع پر ظاہر کرتا ہے کہ مالی وراثت مراد نہیں۔ کیونکہ بیتو تمام دنیا کے نزدیک مسلم ہے کہ بیٹا باپ کے مال کاوارث نہیں۔ کیونکہ بیتو تمام دنیا کے نزدیک مسلم ہے کہ بیٹا باپ کے مال کاوارث ہوتا ہے چردعا میں اس کاذکر کرنا محض ہے کہ بیٹا باپ کے مال کاوارث ہوتا ہے چردعا میں اس کاذکر کرنا محض ہے کہ بیٹا باپ کے مال کاوارث

# تفسير بيان القرآن كى روشى ميں:

ا:۔ فَهُنْ تَنِيعٌ هُدَای فَلا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ (القرة ٣٨:٢٣) جُوفُ سَيْرِي كَلَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ (القرة ٣٨:٢٣) جُوفُ عَلَيْ بِيروى كرئے گاميرى اس ہدايت كى تو نہ بچھانديشہ ہوگا اُن پراور نه السے لوگ عُملين ہوں گے۔ السے لوگ عُملين ہوں گے۔

مولانااس آیت کاحدیث کے ساتھ تعارض ذکر کر کے جواب اس طرح دیتے ہیں:
''لیعنی قیامت کے دن اُن کو بیٹمرہ ملے گا اور بیضلجان نہ ہو کہ حدیثوں سے
معلوم ہوتا ہے کہ اس روز بڑے بڑے مقبول ومقرب لوگ خوفز دہ ہوں گے

بات یہ ہے کہ اللہ نے یوں نہیں فرما یا کہ وہ خوفناک نہ ہوں گے تا کہ اِس شبک گنجائش ہو بلکہ اس طرح فرما یا ہے کہ اُن پر پچھاندیشہ وخوف نہ ہوگا۔ یعنی اُن پر پچھاندیشہ وخوف نہ ہوگا۔ یعنی اُن پر کوئی خوفناک واقعہ نہیں پڑے گا خود اپنے دل میں وہ کتنا ہی ڈرا کریں۔'
(۲۲)

ان وَنُوْدُوْ اَنَ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوْهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴿ الْعُرافِ ٢٠٠٠)

اس آیت کا ترجمہ اور وضاحت ماقبل گزر چکا ہے یہاں تھانوی حدیث سے اشکال کا تذکرہ کر کے وہی جواب دیتے ہیں جومولا ناشبیراحمرعثانیؒ نے قتل کیا ہے جیسے:

"بہاکنتھ تعملون سے ظاہراً اعمال کا سب دخول جنت ہونا معلوم ہوتا ہے اور حدیث میں آیا ہے کہ اعمال کے سبب جاویں حدیث میں آیا ہے کہ اعمال کے سبب جاویں گے۔ اصل میہ ہے کہ آیت میں سبب ظاہری مراد ہے اور حدیث میں سبب حقیقی پس ظاہری کے اثبات اور حقیقی نفی میں کوئی تعارض نہیں۔" (۲۳)

س: وَقَالُوْامَالِ هٰذَالرَّسُوْلِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَ يَهْشِي فِي الْاَسُوَاقِ لَوُ الْوَالِيَّالُ الطَّعَامَ وَ يَهْشِي فِي الْاَسُوَاقِ لَوَ الْوَالِيَّةِ مُلَكُ فَيَكُوْنَ مَعَهُ نَوْيُولُ (الفرقان ٢٥٠٤)

وَ مَا اللَّهُ مِلَكُ فَيَكُوْنَ مَعَهُ نَوْيُولُ (الفرقان ٢٥٠٤)

ترجمہ: اور بیر (کافر) لوگ (رسول اللہ صلی تقاییم کی نسبت) یوں کہتے ہیں کہ اس رسول

کو (یعنی جو کہ برعم خودرسول ہے) کیا ہوا کہ وہ (ہماری طرح) کھانا بھی کھاتا

ہے اور انظام معاش کے واسطے ہماری طرح بازاروں میں بھی چلتا پھرتا ہے۔

اس آیت کا حدیث سے جوتعارض ہے اس کو مولا ناتھا نویؒ نے اس طرح دور کیا ہے۔

''اس آیت سے مشی فی الاسواتی کا غیر مکر وہ ہونا ثابت ہوتا ہے اور حدیثوں

سے جو کرا ھت معلوم ہوتی ہے تو بلا ضرورت جانا مراد ہے بلکہ اگرمشی فی

الاسواتی براہ تکبر ہوتو خود عدم مشی مذموم اور مشی محمود ہے۔'' (۲۲۲)

#### حواله جات وحواشي

- (۱) تفسیر عثمانی: ۱/۱۱
- (۲) تفسیر عثمانی: ۱/۲۹۸
  - (٣) تفسر عثبانی: ١/٣٦٢
- (۳) تفسیر عثمانی، یونس۱: ۵۸، ۱/ ۲۵۸، حمر سجه۱۳: ۱۹ ۱۱، ۲/ ۱۰۲۲: البقر ۲۵: (۳) ۲۱، ۱/ ۱۲۳: البقر ۲۵: (۳)
  - (۵) بيان القرآن: ۵۳۲/۱
    - (٦) بيان القرآن: ١٥/٢
  - (٤) بيأن القرآن: ٢٨٣/٣
- (٨) الاعراف2: ١٤٩، ١٤/١؛ الرعاب ٢٨: ٢٨ ٢٨: ١/٢٨١؛ البومنون: ١٨. ٦/ ١٥٥٠ الفرقان: ١٩٠.
   ٢/ ٢٣: البومن: ٢/٣٢٥ . ٢/٣٢٥
  - (۹) عثبانی: ۱/۲۳۲
- (۱۰) آل عبران۳: ۱۱۱، ۱/ ۱۲۳؛ البومن۲۰: ۸، ۱/ ۱۰۰۷؛ الانعام ۲: ۱۲، ۱/ ۲۲۹؛ البقر ۲۵: ۲/۱،۲
  - (۱۱) بيأن القرآن: ۲۹۹/۱
- (۱۲) البقره۲: ۹۲، ۲۵۹؛ آل عبران۳: ۲۸، ۱/ ۲۲۲، ۲۲۲؛ البقره۳: ۲۵۳، ۱/ ۱۸۲ الاعراف: ۲/ ۱۲، ۱۲؛ عرسجه۳۱:۵،۳۵/۳۲
  - (۱۲) تفسیرعثمانی:۱/۵۷۲
  - (۱۲) تفسیر عثبانی: ۲/۲۲
- - (۱۲) بيأن القرآن: ۵۲/۱
- (۱۷) البقره۲: ۲۱۳، ۱/ ۱/۱۷ التوبه9: ۱۱۳، ۲/ ۱۲۳ /۱۲۳؛ مومنون۴۰۰، ۹۲، ۲/ ۲۵۵۰ الجأثیه۳۵: ۲۸، ۳۹۲/۳

- (۱۸) تفسیر عثمانی: ۱/۲۱۹
- (۱۹) تفسیر عثبانی: ۱/۲۲۷
- (۲۰) تفسیر عثمانی: ۱/۳۳۰
- (۲۱) تفسیر عثمانی: ۲/۲۷
- (۲۲) تفسیر بیان القرآن: ۲۷/۱
  - (۲۲) بيأن القرآن: ۲۲/۲
  - (۲۳) بيان القرآن: ۱۵/۳

# فصل دوم: علمي اشكالات مصمتعلق آيات كي توجيهات

ا:\_لغوىاشكالات

۲: نحوى اشكالات

m:\_بلاغی اشکالات

علمى اشكالات

ال فصل میں اُن اشکالات کی وضاحت ہے جوعام طور پرصاحب علم حضرات کو پیش آتے ہیں اور جن کا تعلق علم لغت ، نحواور علم بلاغہ سے ہے مثلاً آیت میں الفاظ کی اس تر تیب کوعلم النحو کے اصولوں سے مطابقت کیوں نہیں ہے؟ یا اسلوب میں جو کنایہ، النفات یا ایجاز واطناب اختیار کیا گیا ہے اُس کا مذکورہ آیت میں کیا مقصد ہے؟ وغیرہ وغیرہ بان کا الگ الگ بیان درج ذیل ہے۔

العنوی اشکالات:۔

چندغریب الفاظ کی شرح:\_

یہاں تفسیر بیان القرآن اور تفسیر عثانی سے چند مشکل اور غریب الفاظ کے معانی ذکر کیے جائیں گے۔ امثلہ:

## تفسير بيان القرآن كي روشني مين: \_

بیان القرآن میں زیادہ تر الفاظ کے معانی تفییر کشاف، بیضاوی، جلالین، روح المعانی، درمنثور، مقاموں اللّغة ، الا تقان اور ابوالسعو دی حوالے سے عربی زبان میں ہی نقل کیے گئے ہیں ہر چند آیات کی وضاحت کے تحت مولانا''اللّغات' کے عنوان کے تحت مشکل الفاظ کی شرح ذکر کرتے ہیں، اگر تفییر کے حاشیے سے ان تمام الفاظ کو الگ کیا جائے تو ایک چھوٹی می کتاب تیار ہوسکتی ہے۔ اِن تمام کا احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے یہاں فقط امثلہ ذکر کی جار ہی ہیں۔ الشّفه آء : مولانا تھا نوی اس کے معنی اس طرح ذکر کرتے ہیں۔

"السفاسخافة العقل وخفة الحلمه كشاف،" (١) سفه يم رادعقل كاموثا مونا و ربر دباري كالم مونا م بحوالة فسير كشاف.

٢-القنطار:

قال "البيضاوي القنطار المال الكثير-" (٢)

مولانا تھانوی اس لفظ کی وضاحت میں لکھتے ہیں امام بیضاوی کہتے ہیں کہ قنطار سے مراد

مال کی کثرت ہے۔

س-للمنقين: \_ مولا ناتھانوي اتقان كے حوالے سے اس كامعنی اس طرح ذكركرتے ہيں -

للمتقین للمؤمنین الذین یتقون الشرک و یعملون بطاعتی (۳) متقین سے مرادمؤمنین ہیں جو شرک سے بچتے ہیں اور میری اطاعت کے کام کرتے

ہیں۔

م-تقلُّك:

مولا ناتھانوی قاموں کے حوالے سے لکھتے ہیں۔

''فی القاموس تقلب فی الامور تصرف فیها کیف شآء۔'' (۳) لغت قاموں میں ذکر ہے کہ معالات میں تقلیب کامعنی اُن میں اپنی مرضی کے مطابق

تصرف کرناہے۔

۵-نینه:

مولا ناتھا نوگ تفسیر بیضاوی کے حوالے سے اس کامعنی اسطرح کرتے ہیں۔

"نبذه اصل النبذ الطرح لكنه يغلب فيها ينسى " (بيضاوى)

(4)

نبذی اصل'' طرح'' یعنی پھینکنا ہے کیکن اس بارے میں بھی پیلفظ استعال ہوتا ہے جب۔ بھولنے کا غلبہ ہوجائے۔

٧-الجبت:

فی القاموس الجبت الضمر وکل ما عبد من دون الله (۲)

لغت قاموں میں ہے کہ جبت سے مرادبت ہے اور ہروہ چیز ہے جس کی عبادت اللہ کے علاوہ کی جائے۔

۷-البزوغ: (بازغةً) بازغه آیت میں ہے یہ بزوغ سے ہے۔

''البزوغ الطلوع من البزغ وهو الشق كانة بنوره يشق الظلمة ً۔ (2) مولا نافر ماتے ہیں كه بزوغ بمعن طلوع ہے اوراس لفظ كى اصل البزغ ہے جس كامطلب شق كرنا يا بچاڑنا ہوتا ہے گويا كه اُس كى روشن سے اندھير ايھٹ جاتا ہے يعنی دور ہوجاتا ہے۔ ۸-الريش:

''الریش الزینة اخذاً من ریش الطیر الذی هو زینةً له۔'' (۸) ریش سے مرادزینت ہے اور اس کولیا گیاہے پرندے کے پرسے اور وجہ استعارہ یہے کہ پرندے کے پراس کے لیے زینت کا باعث ہوتے ہیں۔

9-اعناق، بنان:

"فوق الاعناق قيل على الاعناق ففوق بمعنى على وقيل على الرؤس التي هي فوق الاعناق البنان اطراف الاصابع وبلغة هذيل الجسد كله كذا في الدر المنثور عن ابن عباس" (9)

یہاں فوق الاعناق کے متعلق کہا گیا ہے کہ گردن کے اوپر پس یہاں فوق یہ 'علی' کے معنی میں ہے اور ایک قول میہ ہے کہ کا الرؤس یعنی گردن کے اوپر سے مراد المروں پر مارنا ہے کیونکہ یہ ہی سر گردن سے اوپر واقع ہوتا ہے۔ گردن سے اوپر واقع ہوتا ہے۔ ''بنان' بیدانگیول کے اطراف یا پورول کو کہتے ہیں اور قبیلہ ہذیل کی لغت کے مطابق بنان سے پوراجسم مراد ہے جبیبا کر تفسیر درمنثور میں ابن عباس سے منقول ہے۔

١٠-الكنز:

''الجمع سواء دفن اولیرید فن من الروح۔'' (۱۰) مولاناتھانوگی تفییرروح المعانی کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ کنز سے مراد''جمع شدہ'' ہے (یعنی خزانہ) چاہے زمین میں فن ہویا فن نہ ہوا ہو۔

اا-السائحون: ـ

"السائحون من السياحة وفسربالصيام مرفوعاً اخرجه ابن مردويه عن ابن مسعود وابي هريره لان الصوم يعوق عن الشهوات كمان السياحة تمنع منها في الاكثر-"(١١)

سائحون کالفظ سیاحت سے ماخوذ ہے اور اس کی تفسیر روز ہے سے کی گئی ہے حدیث مرفوع کی وجہ سے جس کی تخریج ابن مردویہ نے ابن مسعود "اور ابوھریرہ "کے حوالے سے نقل کی ہے وجہ یہ ہے کہ جس طرح روزہ شہوات کے پورا کرنے میں حائل ہوتا ہے اِسی طرح سیاحت یعنی سفر میں ہونا بھی شہوت کی گرت کو پورا کرنے میں مانع ہے۔

۱۲- تهوی:

تمعنی تسقط (۱۲) یعنی ساقط ہوجانا گرجانا ہے۔

السحيق:

ای بعید:\_(۱۳) بمعنی دور

المال شعاك:

"فى الروح جمع شعيرة اوشعارة بمعنى العلامة كالشعارو اطلقت على البدن الهداياكما قال ابن عباس لا نها من معالم الحج اوالدين." (١١٠)

تفسیرروح المعانی میں ذکرہے کہ یہاں شعائر بیشعیرۃ یا شعارۃ کی جمع ہے اس کامعنی ہے ''علامت' اور اس کا اطلاق بعد میں قربانی کے جانور (ہدی) کے جسم پر ہونے لگا جیسا کہ ابن عباس نے فرمایا اس لیے کہ بیہ جج یا دین کے معالم'' یعنی نشان ہیں۔

1<sup>0</sup>-التدمير:ـ

''اصله کسر الشئی علی وجه لایمکن اصلاحه\_'' (۱۵) تدمیر کی اصل بیه که کسی چیز کواس طرح سے توڑ دینا که بعد میں اُس کی اصلاح یا اس کو درست کرناممکن نه ہو۔

١٧-تعساً:\_

'فى القاموس الهلاك والعشار والسقوط والشر والبعل والانحطاط ''(١٦)

<sup>21</sup>-لايلتكم:

لات یلیت اجوف بمعنی النقص (۱۵) بمعنی کمی کرنا۔ (یعل اجوف ہے)

<sup>۱۸</sup>-ريب المنون: ـ

"فى الخازن يعنى حوادث الدهرو المنون اسم للموت وللد هر واصله القطع سيماً بذلك لانهما يقطعان الاجل" (١٨)

تفسیرخازن میں ہے کہاس سے مرادز مانے کے حوادثات ہیں اور والمنون کالفظ موت اور زمانے دونوں کے زمانے دونوں کے زمانے دونوں کے لیے آتا ہے اور اس کی اصل''قطع کرنا'' ہے اور بیموت اور زمانے دونوں کے لیے علامت ہے اس لیے کہ بید دونوں زندگی کوظع (ختم) کردیتی ہیں۔

پی تمام آیات کے ذیل میں جوعر بی حواثی ذکر کیے گئے ہیں ان میں ایک حاشیہ اللغات کے نام سے مشکل الفاظ کی شرح کے لیے قائم کیا گیا ہے اس کی مثالیں وہاں سے دیکھی جاسکتی ہیں۔ تفسیر عثانی کی روشن میں:۔

#### اروسطا:

"وسط بعنی معتدل کا میمطلب ہے کہ بیامت ٹھیک سیدھی راہ پر ہے جس میں کی کھی معتدل کا میمطلب ہے کہ بیامت ٹھیک سیدھی راہ پر ہے جس میں کچھ بھی بھی بھی بھی کچھ بھی بھی اور افراط وتفریط ( کمی وزیادتی) سے بالکل بری ہے۔"(١٩)

#### ٢\_اسلام:

"اسلام کے اصل معنی سونپ دینے کے ہیں" ندھب اسلام کو بھی اس کے اطلاء اسلام کہا جاتا ہے کہ ایک مسلم اپنے کو ہمہ تن خدائے واحد کے سپر دکر دینے اور اسلام کہا جاتا ہے کہ ایک مسلم اپنے کو ہمہ تن خدائے واحد کے سپر دکر دینے اور اُس کے احکام کے سامنے گردن ڈال دینے کا اقر ارکرتا ہے۔ گویا" اسلام" انقیادو تسلیم کا اور "مسلمانی" تھم برداری کا دوسرانام ہوا۔" (۲۰)

#### سو کر: ـ

"مرکتے ہیں لطیف وخفیہ تدبیر کو۔ اگروہ اچھے مقصد کے لیے ہوتو اچھا ہے اور برائی کے لیے ہوتو برا ہے۔ اس لیے ولایحیق الملکو السّی میں کی قیدلگائی اور یہاں خدا کو خیر الماکرین کہا۔"(۲۱)

#### ۳ منکر: ـ

''برے کاموں میں کفر،شرک، بدعات، رسوم قبیحہ،فسق وفجور اور ہرفتیم کی بداخلاقی اور نامعقول باتیں شامل ہیں'''(۲۲)

#### ۵۔خلف: \_

''خلو'' سے مشتق ہے جس کے معنی''ہو چکنے''''گذرنے''اور''حچوڑ کر چلے جانے'' کے ہیں اس کے لیے موت لازم نہیں۔(۲۳) '

٢\_لعن:\_

''لعن کے معنی طرد دابعاد کے ہیں۔ لیعنی عہد شکنی اور غداری کی وجہ ہے ہم نے اپنی رحمت سے انہیں دور بچینک دیا۔''(۲۴) کے سٹھو اور :۔۔

'' کے معنی ہیں بہت زیادہ سننے والے اور کان دھرنے والے پھر'' بہت زیادہ سننے "کے معنی ہوتے ہیں" بہت سننا" بھی جاسوی پراطلاق کیاجا تا ہے اور بھی اس کے معنی ہوتے ہیں" بہت زیادہ قبول کرنے والا جیسے مع اللہ لمن حمدہ ، میں سننے کے معنی قبول کرنے کے ہیں۔ "(۲۵)

٨\_مُحْيِمناً:

"اس کے گئی معنی ہیں: امین، غالب، حاکم ، محافظ، نگہبان وغیرہ۔ "(۲۷)

٩\_رتق:

"رتق کے اصل معنی ملنے اور ایک دوسرے میں گھنے کے ہیں۔" (۲۷)

١٠ خشوع:

''خشوع'' کے معنی ہیں کسی کے سامنے خوف وہبیت کے ساتھ ساکن اور بیت ہونا چنا نچہ ابن عباس ؓ نے خاشعون کی تفسیر خالفون ساکنون' سے کی ہے۔' (۲۸) اا۔امشاج:۔

اس کے معنی مخلوط کے ہیں۔ نطفہ جن غذاؤں کا خلاصہ ہوتا ہے وہ مختلف چیزوں سے مرکب ہوتی ہیں اس لیے عورت کے پانی سے قطع نظر کر کے بھی اس کوامشاج کہد سکتے ہیں۔'(۲۹) ۱۱۔ حمّالة الحطب:۔

بعض نے حمالۃ الحطب کے معنی چغل خور کے لیے ہیں اور محاورات عرب میں یہ لفظ اکر معنی میں میں اور محاورات عرب میں یہ لفظ اکر معنی میں مزیدا مثلہ کے لیے درج ذیل مقامات ملاحظ فرما ہے۔ (۳۱)

### چند نحوی مسائل کی وضاحت:

بعض دفعہ اعراب کی وجہ ہے بھی قرآن کی آیت میں اشکال پیدا ہوجا تا ہے۔ وہاں پھر
ترکیب نوی کے ذریعہ یا حروف معانی کے جے استعال ہے آیت کا مفہوم واضح کیاجا تا ہے۔
مولانا تھا نوی نے ہر آیت کے حاشیہ میں ''النو'' کی سرخی قائم کی ہے اور اُس کے تحت
آیت ہے متعلق نوی مسائل واضح کرتے ہیں۔ مثلاً آیت کی ترکیب ، محذوف کی نشاندہ ی ، حروف
کے معنی کا بیان یعنی یہاں حرف جارہ باء سبیت کے لیے ہے یا وضاحت کے لیے وغیرہ وغیرہ اِس سے
قرآن کو بچھنے میں کافی سہولت ہوتی ہے اُن کا پی حاشیہ عربی زبان میں ہے۔
قرآن کو بچھنے میں کافی سہولت ہوتی ہے اُن کا پی حاشیہ عربی زبان میں ہے۔

مولانا عثانی میں کہیں کہیں اپنی تفسیر میں نحو کے مسائل سے بحث کرتے ہیں ذیل میں چند

امثله ذكر كى جار بى بير-

## امثلة فسيرعثاني كاروشي من :-

ا:۔ وَمَا مُحَمَّنُ إِلاَ رَسُولٌ ۚ قَلُ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ الْأَابِنُ مَاتَ اَوْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ الْأَابِنُ مَاتَ اَوْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ الْأَابِنُ مَاتَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللِهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللِمُ اللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْ

آیت هذا کے تحت نحوی مسئلہ اس طرح بیان کیا گیا:

۔ ''قد خلت من قبله الرسل میں''خلت''خلوے شتق جس کے معنی''ہو چکنے'' ''گزرنے''اور'' چھوڑ کر چلے جانے'' کے ہیں۔اس کے لیے موت لازم نہیں۔ جیسے فرمایا: وَ إِذَا لَقُوْكُمْ قَالُوْآ أَمَنَّا ۚ وَ إِذَا خَلُواْ عَضُّواْ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ

(العمران ١١٩:٣)

یعنی جب شخص چھوڑ کرعلیحدہ ہوتے ہیں۔ نیز الرسل میں لام استغراق نہیں، لام جنس ہے کیونکہ اثبات مدعامیں استغراق کوکوئی دخل نہیں۔ بعینہ ای قشم کا جملہ حضرت سے علیہ اسلام کی نسبت فرمایا:

مَا الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ ۚ قَلُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمُعَالُ الْمَالُ الْمُعَالِي (ماعده ٥٥٠)

کیالام استغراق کے لیے اس کے بیمعنی هوں گے کہ تمام پیغیر سے سے پہلے گزر بچے،
کوئی ان کے بعد آنے والانہ رھا۔ لامحالہ لام جنس لینا ہوگاوہ ہی یہاں لیا جائے۔اس کی تائیداس
سے ہوتی ہے کہ عبد لللہ بن مسعود "کے مصحف اور ابن عباس" کی قرات میں ''الرسل' نہیں ،رسل 'نمیں ،رسل 'کرہ ہے۔' (۳۲)

٢:- وَجَاءَ اَهُلُ الْهَلِي يُنَاتِ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ (الجرها: ١٤)

ترجمہ:۔ اورآئے شہر کےلوگ خوشیاں کرتے۔

اس آیت میں نحوی مسئلہ مولا ناعثانی اس طرح بیان فرماتے ہیں۔

(وَ جَآءُ اَهُلُ الْمَدِينَاةِ) آلاية مين واؤمطلق جمع کے ليے ہے يہاں ترتيب واقعات بيان ميں ملحوظ نہيں۔''(٣٣)

ترجمہ:۔ پھر ہاتھ سے بتلایا اُس لڑکے کو، بولے ہم کیونکر بات کریں اُس شخص سے کہوہ ہے گود میں لڑکا۔

آیت هذامیں مولاناعثانی نے تحوی مسئلہ کی اس طرح وضاحت کی ہے۔

ترجمہ:۔ اورسلوک کرنے والاا پنی مال سے،اورنہیں بنایا مجھ کوز بردست بدبخت۔

آیت هذامین بھی نحوی مسلمولاناعثانی نے اس طرح بیان فرمایا ہے:

یہ جملے جوبصیغہ ماضی لائے گئے، بے شک اُس کے معنی ماضی ہی کے لیے جا ئیں گے لیکن اس طرح کہ ستقل متیقن الوقوع کو گویا ماضی فرض کرلیا گیا جیسے:

(آتی اَمْرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهٔ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيه اللهِ عَليه اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْ

### تفسير بيان القرآن سے ايك مثال:-

مولانا اشرف على تفانوى كانفير بيان القرآن سے ايك آيت كى تركيب نوى ذكركى جاربى ہے۔ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمُ فَوَلُواْ وُجُوْهَكُمْ شَطْرَةً لِللَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّهُ اللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ وَ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَ اخْشُونِ وَ لِاُتِعَمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَ لَعَلَكُمْ

تَهْتَكُونَ أَنْ (البقرة ١٥٠:١٥١)

ترجمہ:۔اورآپجس جگہ ہے بھی (سفر میں) باہر جائیں،ا پناچہرہ محبر حرام کی طرف رکھا کرو طرف رکھا کہ جہال کہیں موجود ہو، اپناچہرہ ای کی طرف رکھا کرو تاکہ(اِن مخالف) لوگوں کوتھارے مقالبے میں گفتگو کی مجال ندرہے۔ مگران میں (جو بالکل ہی) بانصاف ہیں تو ایسے لوگوں سے (اصلاً) اندیشہ نہ کرو اور مجھ سے ڈرتے رہواور تاکہ تم پر جو بچھ میرا انعام ہے، اُس کی تکمیل کر دوں اور تاکہ دنیا میں تم راہ (حق) پررہو۔

تھیم الامت مولا نااشرف علی تھانوی اس آیت کے تحت نحوی مسئلہ کی اس طرح وضاحت فرماتے ہیں کہ:

''گویہ ترکیب کی تفیر میں نہیں دیکھی لیکن اوّل تو اس مقام کے لکھنے تک میرے پاس زیادہ تفاسیر نہ تھیں، بعد میں جمع ہو عیں۔ چنا نچہ میں نے جلد کے نائیل میں اس کو ظاہر بھی کردیا۔ ممکن ہے کہ اس وقت اگر تفاسیر متعدد ہو تیں تو کہھا وررائے ہو جاتی۔ دوسرے میں نے تفاسیر کے آنے کے بعد بھی اس کا الزام تو کیا ہے کہ عربیت اور شریعت کے خلاف نہ ہواور ای طرح مواضع منقولہ میں سلف کے خلاف نہ ہو باتی تراکیب وغیرہ کے مواقع میں توسع رکھا ہورشرح صدروذ وتی کو اختیار کیا ہے۔ چنا نچہ اس مقام پر لاتھ نعمتی ہواورشرح صدروذ وتی کو اختیار کیا ہے۔ چنا نچہ اس مقام پر لاتھ نعمتی اور لعلکھ کا عطف لئلا یکون پر اس لیے پند نہ آیا کہ اِس کو تو یل قبلہ کی علیت میں کوئی خاص دخل نہیں تھا اور چونکہ تو یل قبلہ کے خاطب ایسے لوگ ہیں جن کی شان میں اس مقام پر فرمایا ہے کہ و کہ لگ جعلن کھ لوگ ہیں جن کی شان میں اس مقام پر فرمایا ہے کہ و کہ لگ جعلن کھ اُمۃ و سطا الآیة جس سے اطاعت ان پر مفہوم ہوتی ہے جو موقو ف ہے اُمۃ و سطا الآیة جس سے اطاعت ان پر مفہوم ہوتی ہے جو موقو ف ہے تو فیق پر اس لیے اس کا عامل و فقکم مقدر مان کر جس کی نظیر قرآن مجید میں تو فیق پر اس لیے اس کا عامل و فقکم مقدر مان کر جس کی نظیر قرآن مجید میں تو فیق پر اس لیے اس کا عامل و فقکم مقدر مان کر جس کی نظیر قرآن مجید میں تو فیق پر اس لیے اس کا عامل و فقکم مقدر مان کر جس کی نظیر قرآن مجید میں تو فیق پر اس لیے اس کا عامل و فقکم مقدر مان کر جس کی نظیر قرآن مجید میں

بکثرت ہے مضمون کا عطف مضمون پر قرار دیا اور کما ارسلنا کا آنا جودال ہے ایک دعا کے قبول پر ذوق مقتضی ہوا کہ اس قبول دعا کو تشبید دی جائے دوسری دعا کے قبول کے ساتھ چنا نچہ میری تقریر وجہ ربط میں اس پر دال ہے یا بعنوان دیگر یوں کہولعلکھ تھتلاون تک تحویل قبلہ کا ذکر تھا جس کے مجموعہ سے حولنا القبلة بیکنا و کنامنہوم ہوا آگے ای حولنا کا معمول ہے محموعہ سے حولنا القبلة بیکنا و کنامنہوم ہوا آگے ای حولنا کا معمول ہے دونوں میں وجہ جامع ترتیب علی دعا ابراہیم ہے۔ اور ہر چند کہ دعا ابراہیم دونوں میں وجہ جامع ترتیب علی دعا ابراہیم ہے۔ اور ہر چند کہ دعا ابراہیم اور وہ موقوف تھا تحویل قبلہ کی تو بکنا یہ قبلہ کی تو بکنا یہ قبول بناء دعا تھی اور وہ موقوف تھا تحویل قبلہ کی اور ارسال رسول کی دعاء توصری تھی اور چونکہ حاصل اس تشبیہ کا دونوں امر کا ایقاع بدعاء ابراہیم تھا اس لیے میں نے دینکہ حاصل اس تشبیہ کا دونوں امر کا ایقاع بدعاء ابراہیم تھا اس لیے میں نے اس عبارت سے تعبیر کردیا ای است جبنا دعاء ابراہیم تھا اس لیے میں نے اس عبارت سے تعبیر کردیا ای است جبنا دعاء ابراہیم تھا اس لیے میں است جبنا دعاء ابراہیم تھا اس لیے میں است جبنا دعاء ابراہیم تھا اس لیے میں نے اس عبارت سے تعبیر کردیا ای است جبنا دعاء ابراہیم تھا اسے النے۔

قرائیں کیے ثابت ہوتیں اور محض احمال پر توائر کا دعویٰ ناجائز ہے ہی صاف معلوم ہوا کہ آپ نے کہمی وقف کیا ہے اور بھی نہیں کیا اور اس صورت میں بھی ضمہ پڑھا ہے گی ان مصفة للمضاف اور کبھی کسرہ پڑھا ہے گی ان مصفة للمضاف الیہ غرض ہرآیت پروقف ثابت نہیں اور نہ ہروقف برآیت ہی وقف ثابت نہیں اور نہ ہروقف پر آیت ہی ہے ہی اوقاف کی عدم توقیفیت سے آیات کی عدم توقیفیت لازم نہ آئی۔ ای طرح آیات کی توقیفیت سے اوقاف کی عدم توقیفیت لازم نہیں۔ (۳۲)

ال کے علاوہ بیان القرآن میں مولانا آیات کے حاشیہ میں 'النحو' کاعنوان قائم کر کے علم النحو سے متعلق مشکلات کی وضاحت کرتے ہیں۔ بیرحاشیہ عربی زبان میں ہے۔ کئ نحوی مسائل کاحل اور آیات کی تراکیب وہاں ہے دیکھی جاسکتی ہیں۔

چند بلاغی اسلوب کی امثله:

#### ا\_تقديم وتاخير:

اس اصطلاح کی تعریف اور وضاحت ماقبل دوسرے باب میں گزر چکی ہے یہاں دونوں تفاسیر سے اس کی مثالیں ذکر کی جارہ ہی ہو سکیں۔ تفاسیر سے اس کی مثالیں ذکر کی جارہ ہی ہو سکیں۔ امثلہ تفسیر عثانی کی روشتی میں:

تقذيم وتاخير كى مثاليل تفسير عثاني كى روشى ميس ذكر كى جارى ہيں۔

ا "وامراته قائمة فضحكت فبشرنها باسحق ومن ورآء اسحق يعقوب" (هوراا:۵۱)

ترجمہ:۔ ''ادراس کی عورت کھڑی تب وہ ہنس پڑی پھرہم نے خوشخری دی اُس کو اسکاق کے بیٹے یعقوب کی۔ اسکاق کے بیٹے یعقوب کی۔

ال آیت میں فکبشکو نہا میں محکت ہے مقدم ہے مولانا عنائی اکثر اصطلاحات کا استعالٰ نہیں کرتے لیکن ان کی بیان کردہ تفییراس تقذیم وتا خیر کوظا ہر کر رہی ہے کہ حضرت سارہ کا ہنا خوشنجری کے باعث تھا۔

'دینی حضرت سارہ "جومہمانوں کی خدمت گزاری یا اور کسی کام کے لیے وہاں کھڑی تھیں اُس ڈر کے رفع ہونے سے خوش ہو کر ہنس پڑیں۔ حق تعالیٰ نے خوشی پر اور خوشیاں سنا کیں کہ تجھ کواس عمر میں بیٹا ملے گا۔ آسخی اور اس کی نسل سے ایک پوتا یعقوب عطا ہوگا جس سے ایک بڑی بھاری قوم بنی اسرائیل المضنے والی ہے یہ بیٹارت حضرت سارہ "کواس لیے سنائی گئی کہ حضرت ابراہیم کے ایک بیٹا (اساعیل) حضرت ہا جرہ "کے بطن سے پہلے ہی موجود تھا۔ کے ایک بیٹا (اساعیل) حضرت ہا جرہ "کے بطن سے پہلے ہی موجود تھا۔ سارہ "کو تمناتھی کہ جھے بھی بیٹا ملے مگر بوڑھی ہو کر مایوس ہو چی تھی۔ اس وقت یہ بیٹارت ملی۔ بعض علاء نے حضرت سارہ "کے بننے کی اور بھی توجیعات کی ہیں۔ مگر ظاہر وہ ہی ہے جو ہم نے بیان کیا علاء نے و من قریب سے اسمدلال کیا ہے کہ حضرت آسخی" ذین "نہ تھے،"معیل سے یہ تھے، آسمعیل سے یہ تھے، آسمعیل سے یہ تھے، آسمعیل سے یہ دورت اسکی "کے" نہ تھے، آسمعیل سے یہ دورت اسکی سے تھے، آسمعیل سے تھے۔ "کور کا کیا کیا تھے تھوں سے استدلال کیا ہے کہ حضرت آسمعیل سے تھے، آسمعیل سے تھے۔ "کور کا کور کھر سے تھوں سے استدلال کیا ہے کہ حضرت آسمیل سے تھوں سے استدلال کیا ہے کہ حضرت آسمیل سے تھوں سے

رِيمَ كَانُوكَ مَتَتَ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْ لَا أَنْ تَا بُرُهَانَ رَبِّهِ كَانُوكَ وَ هُمَّ بِهَا لَوْ لَا أَنْ تَا بُرُهَانَ رَبِّهِ كَانُوكَ وَالْفَحْشَاءَ اللَّهُ وَالْفَحْشَاءَ النَّا الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ النَّا اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ لِنَا اللَّهُ فَكَصِيْنَ ﴿ لِنَا اللَّهُ فَكَصِيْنَ ﴿ لِنَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ وَالْفَحْشَاءَ اللَّهُ وَالْفَحْشَاءَ اللَّهُ وَالْفَحْشَاءَ اللَّهُ وَالْفَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْفَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ

ترجمہ:۔اورعورت نے فکر کیا اس کا اور اُسنے فکر کیا عورت کا اگر نہ ہوتا ہے کہ دیکھے قدرت اپنے رب کی۔ یوں ہی ہوا تا کہ ہٹا کیں ہم اُس سے بڑائی اور بے حیائی البتہ وہ ہے ہمارے برگزیدہ بندوں میں۔

یہاں اس آیت میں و همتر بھاکولولا ان رابر هان ربه کے متعلق کر کے مولانا عثمانی نے نقسیر ذکر کی ہےتا کہ تمام اشکالات کا خاتمہ ہوجائے چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

''یعنی عورت نے بچانسنے کی فکر کی اور اُس نے فکر کی کہ عورت کا داؤ چلنے نہ پائے۔اگر ایپ نرب کی جمت وقدرت کا معائنہ نہ کرتا تو ثابت قدم رہنا مشکل تھا۔ بعض مفسرین نے و همد

بھا کو ولقد ھتت بہ سے علیمرہ کرکے لولا ان رّا برھان ربہ سے تعلق کیا ہے۔ جیسے اِن کادت لتبدی به لولا ان ربطنا علی قلبھا کی ترکیب ہے۔

ال ونت مقصود یوسف کے حق میں ہمر کا ثابت کرنانہیں، بلکے نفی کرنا ہے۔تر جمہ یوں ہوگا کہ عورت نے یوسف کا ارادہ کیا اور یوسف بھی عورت کا ارادہ کرتا۔اگراپنے پروردگار کی قدرت وجحت نہ دیکھ لیتا بعض نے و همتر بها میں لفظ همتر کو بمعنی میلان ورغبت کے لیا ہے۔ یعنی یوسف کے دل میں رغبت ومیلان بے اختیار بیدا ہوا، جیسے روزہ دار کوگری میں ٹھنڈے یانی کی طرف طبعاً رغبت ہوتی ہے لیکن نہوہ پینے کا ارادہ کرتا ہے۔ نہ یہ بے اختیاری رغبت کچھمفنر ہے۔ بلکہ باوجود رغبت طبعی کے اس سے قطعاً محتر زر ہنا مزیدا جروثو اب کا موجب ہے اس طرح سمجھ لو کہ ایسے اسباب ودواعی قوریہ کی موجودگی سے طبع بشری کے موافق بلااختیار وارادہ پوسف کے دل میں کسی قتم کی رغبت ومیلان کا پایا جانا نہ عصمت کے منافی ہے نہ اُن کے مرتبہ کو گھٹا تا ہے بلکہ صحیح مسلم میں ابوھریرہ "کی حدیث ہے کہ اگر بندہ کا میلان کسی بڑائی کی طرف ہوالیکن اس پڑمل نہ کیا تو اُس کے فردحسنات میں الگ نیکی کھی جاتی ہے۔خدا فرما تا ہے کہ اُس نے (بوجود رغبت ومیلان) میرےخوف سے اُس برائی کو ہاتھ نہ لگایا۔ بہر حال باوجود اشتر اک لفظی کے زینجا کے هم اور پوسف کے هم کوایک ہی لفظ میں جمع نہیں کیا۔ اور نہ زلیخا کے هم کی طرح یوسف کے هم پر 'لام' 'اور' قد' داخل کیا گیا۔ بلکہ سیاق لحاق میں بہت سے دلائل بوسف کی طھارت ونزاکت پر قائم فرمائے جوغور کرنے والوں پر یوشیده نہیں ۔تفصیل''روح المعانی''اور کبیر دغیرہ میں موجود ہے۔''(۳۸)

## امثله بيان القرآن كي روشني:\_

حکیم الامت مولا نااشرف علی تھانویؒ نے اپنی تفسیر'' بیان القرآن' میں تقدیم و تاخیر سے متعلق اشکالات کی اس طرح وضاحت فر مائی ہے۔ چند مثالیس درج ذیل ہیں

- اِيَّاكَ نَعْبُ لُو إِيَّاكَ نَسْتَعِينٌ ﴿ (الفاتحة: ٣)

ترجمہ:۔ہم آپ ہی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ ہی سے درخواست کی اعانت کرتے ہیں۔ اس عبارت میں مفعول کوستیعن پر مقدم کیا گیا ہے مولانا نے اس تقدیم کی وجداس طرح ذکر کی ہے۔

''قوله تعالیٰ ایا گ نعب ایا گ نستعین تقدیم المفعول
لقصد الاختصاص کقوله قل افغیر الله تأمرونی اعبد قل
اغیر الله ابغی ربا والمعنی نخصک بطلب المعونة۔'' (۳۹)
ترجمہ:۔ اللہ رب العزت کے اس قول میں ایا گ نعبد و ایا گ
نستعین میں مفعول کو اختصاص کے لیے مقدم کیا گیا ہے (یعنی ہم فاص
تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور فاص تجھ ہی سے مدد مانگتے ہیں)
عبیا کہ ان دوآیات میں مفعول کو مقدم کیا گیا ہے۔

ر وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَا يُقْبِلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَا يُقْبِلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لَا يُفْرِينُ فَيْضَرُونَ ﴿ (البَرَةَ ٢٣:١٢٣) لَا تَنْفُعُهُا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴿ (البَرَةَ ٢٠:١٢٣)

ر مل مل مل المرتم فرروا سے دن سے جس میں کوئی شخص کسی شخص کی طرف سے نہ کوئی مطالبہ (حق واجب) ادا کرنے پائے گا اور نہ کسی طرف سے کوئی معاوضہ قبول کیا جائے گا اور نہ کسی کوکوئی سفارش (جبکہ ایمان نہ ہو) مفید ہوگ اور نہ ان لوگوں کو بیجا سکے گا۔

اس آیت کے من میں مولا ناتھا نوی اپنے استاد کے حوالے سے آیت میں تقدیم و تاخیر کی حکمت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"سئل استاذى رحبة الله عليه عن النكة فى تقديم الشفاعة فى السابق وتاخير ها ههنا فاجاب بأن القوم كانوا اولاد الانبياء والائبة فكانوا يثقون بالشفاعة اكثر من الثقة بغيرها فكان الابتداء بنفيها والانتهاء به اولى حسباً لزعبهم-"(٠٠)

میرے استاد سے اس سے پہلے آیت میں شفاعت کو مقدم کرنے اور یہاں
اس آیت میں شفاعت کو موخر کرنے کی حکمت دریافت کی گئ تو انہوں نے
جواب دیا کہ وہ قوم انبیاء اور آئمہ کی اولا دمیں سے تھی۔ وہ سب اپنی نجات
کے تمام طریقوں میں سے سب سے زیادہ شفاعت پر اعتمادر کھتے ہتھے پس
ابتداء اور انتہا میں اس کی نفی کرنا اُن کے اس گمان کو جڑ سے اُ کھاڑنے کے
لیے زیادہ بہتر تھی۔

سَـ قُلُ لاَ يَسُتَوى الْخَبِيْثُ وَ الطَّيِّبُ وَ لَوْ اَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيْثِ ۚ فَاتَّاقُوا اللَّامِ الله يَالُولِي الْوَلْمِابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ (المائده ٥٠٠:١٠)

ترجمہ:۔ آپ فرما دیجے کہ ناپاک اور پاک برابرنہیں گو تجھ کو ناپاک کی کثرت تعجب میں ڈالتی ہوتو خدا تعالیٰ سے ڈرتے رہوائے عظمندو تا کہ تم کامیاب ہو۔ اس آیت کی وضاحت مولا نانے اس طرح فرمائی ہے:

"تقديم الخبيث للايذان بأن عدم الاستواء منشاء ه النقصان في الخبيث لاالطيب-" (١٦)

ال آیت میں خبیث کوطیب پرمقدم کیا گیا ہے اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ان دونوں میں برابری نہ ہونے کا منشاء خبیث میں نقصان کا یا یا جانا ہے نہ کہ یاک چیزوں میں۔

م- وَ قَالَ الْمَلَا مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ كَذَبُوا بِلِقَاءِ الْاخِرَةِ وَ الْمَخْرَةِ وَ الْمَكُونُ مِن الْحَيْوةِ اللَّانْيَا لَا مَا هٰذَا اللَّا بَشَرٌ مِّنْلُكُمُ لَا يَاكُلُ مِمَّا الْمُنْ اللَّهُ مَا هٰذَا اللَّا بَشَرٌ مِّنْلُكُمُ لَا يَاكُلُ مِمَّا تَشُرَبُونَ فَي (الرمون ٣٣:٢٣) تَاكُلُونَ مِنْهُ وَ يَشُرَبُ مِمَّا تَشُرَبُونَ فَي (الرمون ٣٣:٢٣)

ترجمہ:۔ اور (ان پیغمبر کی بات س کر) ان کی قوم کے جور کیس تھے جنہوں نے خدااور اس کے رسول کے ساتھ کفر کیا تھا اور آخرت کے آنے کو جھٹلا یا تھا اور ہم نے ان کو دنیاوی زندگی میں عیش ہی دیا تھا کہنے لگے کہ یہ توبس ہماری

طرح معمولی آدمی ہے چنانچہ بیروہی کھاتے ہیں جوتم کھاتے ہواور وہی پیتے ہیں جوتم پیتے ہو۔''

اس آیت میں لفظ قوم جو کہ موصول ہے اپنے صلہ پر تقدیم کی وجہ مولانا تھا نوی اس طرح بیان کرتے ہیں۔

"قوله من قوله تقديمه على الصلة لئلا يطول الفصل بين المبين والبيان ـ " (٣٢)

یہاں اس قول میں قوم کواس کےصلہ (الذین کفروا) پرمقدم کیا گیا تا کہ بین اور بیان میں فاصلہ طویل ہوجاتے۔

اطناب وتكرار: \_

اس اسلوب کی چندامثله دونون تفاسیر سے الگ الگ ذکر کی جارہی ہیں۔ امثلة نسيرعثانی کی روشن میں:

اطناب وتکرار کی چندمثالیں تفسیرعثانی کی روشنی میں ذکر کی جارہی ہیں۔

وَ مِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْسَجِدِ الْحَرَامِ الْوَكَامِ الْحَرَامِ الْحَرَامِ الْحَرَامِ الْحَرَامِ الْحَدَامِ الْحَرَامِ الْحَدَامِ الْحَدَامِ الْحَدَامِ الْحَدَامِ الْحَدَامُ الْمُنْتُمُ فَوَلُّواْ وَجُوْهَكُمْ شَطْرَهُ الْطَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً اللَّا الْمُنْدُونَ فَوَلَا الْحَشَوُهُمْ وَ اخْشُونِ وَ لِالْتِمَ نِعُمَتِي لِللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَ اخْشُونِ وَ الْمُتَوَامِ الْمُعْدَى فَلَا تَخْشُوهُمْ وَ اخْشُونِ وَ لِالْتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَ لَلْمُتَالُونَ فَي (البَرَةَ ١٥٠:١٥)

ترجمہ:۔ اور جہال سے تو نکلے منہ کرا پنامسجدالحرام کی طرف اور جس جگہتم ہوا کرومنہ کرو اُسی کی طرف تا کہ نہ رہے لوگوں کوتم سے جھگڑ ہے کا موقع مگر جواُس میں بے انصاف ہیں سواُن سے نہ ڈرواور مجھ سے ڈرو۔ (۳۳) یہاں تحویل قبلہ کے تھم میں جو تکرار آئی آیا ہے اس کی تھمت مولانا اس طرح فرماتے ہیں:۔ ''خویل قبلہ کا علم سر مرریا تو کرریا تواس واسطے بیان فرمایا کہ اسکی علل متعدد تھیں تو ہرعلت کو بتلانے کے لیے اس علم کا اعادہ فرمایا قدن دی تقلب و جھک الآیۃ ہے معلوم ہوتا ہے کہ اپنے رسول کی رضا جوئی اور اظہار تکریم کے لیے اللہ تعالی نے ایسا کیا اور لکل و جھۃ ھو مولیھا ہے معلوم ہوا کہ عادت اللہ یکی ہے کہ مناسب ایک قبلہ مقرر ہونا چاہیے۔ اور لٹلا یک عادت اللہ یکی ہے کہ مناسب ایک قبلہ مقرر ہونا چاہیے۔ اور لٹلا یکون للناس علیکھ حجّۃ ہے معلوم ہوا کہ علم مذکور کی علت ہے ہے کہ اول تو قبلہ قابل اہتمام ، دوسرے احکام الہیہ میں نئے ہونا بیوتو فوں کی سجھ سے باہر، پھر تحویل قبلہ اول نئے ہے جو شریعت محمدی میں ظاہر ہوا۔ اس لیے اس کی تاکید درتا کید میں حکمت و بلاغت ہے یا یہ وجہ ہے کہ اول آیت میں تعمیم کی تاکید درتا کید میں حکمت و بلاغت ہے یا یہ وجہ ہے کہ اول آیت میں تعمیم امکنہ اور تیسر کی میں تعمیم از منہ مراد ہے۔'' (۴۲)

ان آیات میں جو تکرار ہےاں کی وجہ تفسیر عثانی میں اس طرح ذکر کی گئی ہے۔

''بعض علمآء نے بہال تکرارکوتا کید پرحمل کیا ہے اور بعض نے پہلے دو جملوں میں حال واستقبال کی نفی ،اور اخیر کے دو جملوں میں ماضی کی نفی مراد لی ہے کما صرح بہالزمخشری۔اور بعض نے پہلے جملول میں حال کا اور اخیر کے جملوں میں استقبال کا ارادہ کیا ہے کما ینظھر من الترجمۃ لیکن بعض محققین نے پہلے دو جملوں میں'' ما'' کو موصولہ اور دوسرے دونوں جملوں میں'' ما'' کو مصدریہ لے کر معان تے پہلے دو جملوں میں '' ما'' کو موصولہ اور دوسرے دونوں جملوں میں '' ما'' کو مصدریہ لے کر معان تے پہلے دو جملوں میں نے بہلے دو جملوں میں ' ما'' کو موسولہ اور دوسرے دونوں جملوں میں نے بہلے دو جملوں میں اشتراک ہے نہ طریق عبادت میں ہے دوساتھ کے دوساتھ کی دوسا

بتوں کو بوجتے ہو، وہ میرے معبوز ہیں۔ میں اُس خدا کو بوجتا ہوں جس کی شان وصفت میں کوئی شریک نه ہو سکے، ایسا خداتمھا رامعبور نہیں علی ھذاالقیاس تم جس طرح عبادت کرتے ہومثلاً ننگے ہوکر کعبہ كردنا جنے لكے ياذكرالله كى جگه سٹياں اور تالياں بجانے لكے، ميں اس طرح كى عبادت كرنے والا نہیں۔اور میں جس شان ہے اللہ کی عبادت بجالا تا ہوں تم کواس کی تو فیق نہیں ،لہذا میر ااور تمھا راراستہ بالكل الگ الگ ہے۔ اور احقر کے خیال میں یوں آتا ہے کہ پہلے جملے کو حال واستقبال کی نفی رکھا جائے۔ یعنی میں اب یا آئندہ تمھارے معبودوں کی پرستشنہیں کرسکتا جیسا کہتم مجھ سے جاہتے ہو۔ اور ولاآنا عَابِلٌ ما عبدتم كامطلب (بقول حافظ ابن تيميه) يدليا جائے كه (جب مين خداكا رسول ہوں تو) میری شان پیہیں اور نہ کسی وقت مجھ سے ممکن ہے (بامکان شرعی ) کہ شرک کا ار تکاب کروں حتی کہ گزشتہ زمانہ میں نزول وحی سے پہلے بھی جبتم سب پتھروں اور درختوں کو پوج رہے ہے، میں نے کسی غیر اللہ کی پرستش نہیں گی۔ پھراب اللہ کی طرف سے نور وحی وبینات وہدی وغیرہ آنے کے بعد کہاں ممکن ہے کہ شرکیات میں تمھارا ہمنوا ہو جاوں۔ شاید اس کیے یہاں ولاآناً عاب میں جملہ اسمیہ اور ماعبرتم میں صیغہ ماضی کاعنوان اختیار فرمایا۔ رہا کفار کا حال ، اُس کا بیان ، دونوں مرتبہ ایک ہی عنوان سے فرمایا: وَلا أَنتم عابدون ما آعبد لعنى تم لوگ تو ابنى سوء استعداد اور انتهائی بد بختی ہے اس لائق نہیں کہ سی وقت اور کسی حال میں خدائے واحد کی بلاشر کت غیرے پرستش کرنے والے بنوحتی کہ عین گفتگوئے سلح کے وقت بھی شرک کا وُم چھلا ساتھ لگائے رکھتے ہواورایک جگہ ماتعبدون بصیغهٔ مضارع اور دوسری جگہ ماعبرتم بصیغهٔ ماضی لانے میں شاید اس طرف اشارہ ہو کہ اُن کے معبود ہر روز بدلتے رہتے ہیں جو چیز عجیب سی نظر آئی یا کوئی خوبصورت سا پتھر نظر پڑا اُس کواُٹھا کرمعبود بنالیااور پہلے کورخصت کیا۔ پھر ہرموسم کااور ہر کام کا جدامعبود ہے، ایک سفر کا،ایک حضر کا،کوئی روثی دینے والا،کوئی اولا ددینے والا، وس علی صفرا'۔ (۴۵)

امثلة فسيربيان القران كى روشنى ميں: \_

تفسير بيان القرآن ميں آيات كے حاشيہ كے تحت مولانا'' البلاغہ' كا جوعنوان قائم كرتے

ہیں وہاں اس کی مثالیں بکثر ت موجود ہیں اور اکثر جگہ مولا نا اطناب یا تکرار کی وجہ اور حکمت کی بھی وضاحت کرتے ہیں یہاں چندایک مثالیں درج ذیل ہیں۔

ا: وَمِنْ حَيْثُ خَرَجُتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْسَجِدِ الْحَرَامِ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَتُواْ وُجُوْهَكُمْ شَطْرَهُ ﴿ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ۗ اللَّهُ اللَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ۗ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ وَجُوْهَكُمْ شَطْرَهُ ﴿ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ۗ اللَّهُ اللَّهُ وَ وَكُونَةُ وَ لَا يَتَمَ نِعُمَتِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ لَكُنْتُمْ وَ لَكُنْتُمْ وَ لَكُنْتُمْ وَ لَكُنُونَ فَي (البَرة ١٥٠:١٥٠)

عَلَيْكُمْ وَ لَعَلَكُمْ تَهْتَكُونَ فَي (البَرة ١٥٠:١٥٠)

اورآپ جس جگہ ہے بھی باہر جائیں ،اپنا چہرہ مسجد حرام کی طرف رکھیے اورتم لوگ جہال کہیں بھی ہو،اپنا چہرہ اس کی طرف رکھا کروتا کہ (ان مخالف) لوگوں کو تمھارے مقابلہ میں گفتگو کی مجال نہ رہے۔ مگران میں بے انصاف ہیں تو ایسے لوگوں سے اندیشہ نہ کرواور مجھ سے ڈرتے رہواور تاکتم پرجو (یکھے) میرانعام ہے اس کی تکمیل کروں اور تاکتم راہ حق پررہو۔

''چونکہ امر قبلہ نہایت مہتم بالثان تھا۔ نیز اس میں خالفین کا شعب بھی زیادہ تھا اور نیز اس کے بعض جزئیات خاصہ کی تعیین میں تر در بھی ہوسکتا تھا اس لیے گئی کئی پہلووں سے بیان کیا اور حکمتیں بھی متعدد ارشادہ و نیں اور حضر وسفر کے لیے عام عنوان حیث ها کنت هر بھی لائے اور حکم حضر کی تخصیص کا ایک الگ اشارہ کیا اور اس کے ساتھ سفر کے حکم کی الگ تصریح کی تا کہ حضر میں توجہ الی الکعبہ کے حکم سے وہم مقصودیت جہت جنوب کا جس طرح مدینہ سے کعبدواقع ہے نہ پڑجائے اور سفر کاموقع زیادہ شبہ کا تھا کہ شاید میراہ خدا کا حکم جدا ہواور منزل کا جدا ہواس لیے اس کا مکر رلائے اور کا موقع زیادہ شبہ کا تھا کہ شاید میراہ خدا کا حکم جدا ہواور منزل کا جدا ہواس لیے اس کا مکر رلائے اور خطاب غاص الگ کیا اور خطاب عام الگ کیا حضر کے متعلق بھی لائے۔'' خطاب عام الگ کیا حضر کے متعلق بھی اس خاص و عام کولائے اور سفر کے متعلق بھی لائے۔'' خطاب عام الگ کیا حضر کے متعلق بھی اس خاص و عام کولائے اور سفر کے متعلق بھی لائے۔''

"قوله مكرر اشارة الى حمله على التكرار للتأكيد للاعتناء بشان القبلة ـ" یہاں ارشاد کو مکرر لایا گیا کلام کو تکرار پرتا کید کے لیے محمول کرنے کی غرض سے تا کہ استان ہونامعلوم ہوسکے'۔(۲۸)

٢٠٠٠ اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ زِيْنَهُ الْحَلُوةِ اللَّانْيَا وَالْلِقِيْتُ الصَّلِحْتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَّخَيْرٌ اَمَلًا ۞ (الكفف ١٠١٨)

ترجمہ:۔ مال اور اولا دحیات دنیا کی ایک رونق ہے اور جو اعمال صالح باقی رہے والے اللہ میں۔ وہ آپ کے رب کے نزدیک تو اب کے اعتبار سے بھی ہزار درجہ بہتر ہیں۔ درجہ بہتر ہیں اور اُمید کے اعتبار سے بھی ہزار درجہ بہتر ہیں۔

اس آیت مبارکہ میں'' خیر'' کالفظ بار بارلا یا گیاہے۔اس کے تکرار کی وجہ مولا نااس طرح ذکر کرتے ہیں۔

س- وَ إِنَّا لَتَنْزِيْلُ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿ (الشراء١٩٢:٢١)

ترجمہ:۔ اور بیقر آن تمام جہانوں کے پالنے والے کی طرف سے نازل کیا گیا ہے۔

السورة "رب العالمين" كالفظ بار بار لا يا گيا ہے اس كے تكرار كى حكمت بيان كرتے ہوئے مولا ناتھانوى لكھتے ہيں:

'کوره فی هذه السورة کلمة ربّ العالمین مالمه یکور فی غیر ها اشارة الی عظم نعمة وعظم کفرها'' (۴۸)

السورة میں لفظ' رب العالمین' کوبار بارلایا گیا ہے اوراس کے علاوہ کی اورسورة میں ایسا سلوب اختیار نہیں کیا گیا اس میں اس نعمت کے ظیم ہونے اوران کے کفر کے بھی بڑے ہونے کی طرف اشارہ ہے۔

#### ایجازواختصار: به

ایجاز کا مطلب کم الفاظ سے وسیع مفہوم کی آدائیگی ہے اب ایجاز کبھی فقط الفاظ کی قلت سے ہوتا ہے اور بھی عبارت میں کوئی لفظ یا جملہ کے حذف ہونے کی وجہ سے اس کی مکمل تفصیل ماقبل گزر چکی ہے ان تفاسیر کی امثلہ درج ذیل ہیں:

## امثلة نسيرعثاني كي روشي مين:

ایجاز واختصار کی چندمثالیں تفسیرعثانی کی روشن میں ذکر کی جارہی ہیں۔

هَلُ يَنْظُرُوْنَ الِلَّ اَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلَيْكَةُ اَوْ يَأْتِي رَبُّكَ اَوْ يَأْتِي رَبُّكَ اَوْ يَأْتِي بَعْضُ الْمِتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا بَعْضُ الْمِتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَهُ تَكُنُ الْمَنْتُ مِنْ قَبْلُ اَوْ كَسَبَتْ فِنْ آيِمَانِهَا خَيْرًا وَل انْتَظِرُوْنَ لَا يَامَنُ طُرُوْنَ وَ (الانعام ٢٠٨٥)

ترجمہ:۔ کاہے کی راہ دیکھتے ہیں لوگ گریہی کہ اُن پر آئی فرشتے یا آئے تیرارب یا آئے کوئی نشانی تیرے رب کی جس دن آئے گی ایک نشانی تیرے رب کی جس دن آئے گی ایک نشانی تیرے رب کی ایک نشانی تیرے رب کی کام نہ آئے گائی کے اُس کا ایمان لا ناجو کہ پہلے ہے ایمان نہ لا یا تھا یا اپنے ایمان میں کچھ نیکی نہ کی تھی ۔ تو کہہ دے تم راہ دیکھو ہم جم جی راہ دیکھتے ہیں۔

یہاں اس آیت میں الفاظ کو حدف کیا گیا ہے محذوف عبارت اور مکمل وضاحت مولانا عثافیؓ اس طرح بیان کرتے ہیں۔

"جملهاو کسبت فی ایسانها خیرا کاعطف امنت من قبل پر ہے اور تقزیر عبارت کی ابن المنیر وغیرہ

محققین کے نزدیک یوں ہے: 'لا ینفغ نفسا ایمانها اوکسبها خیرالم

تكن امنت من قبل اولمر تكن كسبت فى ايمانها خيراً" بعنى جو پہلے سے ايمان نہيں امنت من قبل اولمر تكن كسبت فى ايمانها خيراً" بعنى جو پہلے سے ايمان نہيں لاياس وقت اس كا ايمان نافع نه ہوگا اور جس نے پہلے سے كسب خير نه كيا اُس كاكسب خير نافع نه ہوگا - ( يعنى توبة بول نه ہوگا)" - ( ۴۹ )

۲۔ وَ لَكُورُ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ يَّا وَلِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ۞ (القرة ١٤٩:١٥)
 ترجمہ:۔ اور خمارے واسطے قصاص میں بڑی زندگی ہے اے عقل مندو تا کہ تم بچتے رہو۔
 اس آیت میں کوئی لفظ محذوف نہیں ہے بلکہ فصاحت و بلاغت کی اعلیٰ مظہریہ آیت اپنے کم الفاظ کے باوجود ایک وسیع مفہوم کو اپنے اندر سموئے ہوئے ہے۔ گویا دریا کوزے میں بند ہے۔
 مولانا اس کے متعلق لکھتے ہیں:

''لین کام قصاص بظاہر نظر اگر چہ بھاری معلوم ہولیکن علمند سجھ سکتے ہیں کہ بیتھم بڑی زندگانی کی سبب ہے کیونکہ قصاص کے خوف سے ہرکوئی کسی کوئل کرنے سے رُکے گاتو دونوں کی جان محفوظ رہے گی اور قصاص کے سبب قاتل اور مقتول دونوں کی جماعتیں بھی قتل ہے محفوظ اور مطمئن رہیں گی۔ عرب میں ایسا ہوتا تھا کہ قاتل اور غیر قاتل کا لحاظ نہیں کرتے سے جو ہاتھ آجا تا مقتول کے وارث آئی کوئل کر ڈالتے سے اور فریقین میں اُس کے باعث ایک خون کی وجہ سے ہزاروں جانیں ضائع ہونے کی نوبت آتی تھی جب خاص قاتل ہی سے قصاص لیا گیاتو بیتمام جانیں نے گئیں اور بیمعنی بھی ہوسکتے ہیں کہ قصاص قاتل کے جن میں باعثِ حیات اُخروی ہے۔''(۵۰)

## امثلة نسير بيان القرآن كى روشى مين:

ا۔ وَكُنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّطْرَى حَتَّى تَتَبَعَ مِلَّتَهُمُ عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّطْرَى حَتَّى تَتَبَعَ مِلَّتَهُمُ عَلَّا الْيَهُودُ وَلَا النَّطْرَى حَتَّى تَتَبَعَ مِلَّتَهُمُ عَلَا الَّذِي عَلَا الْيَكُمُ وَلَيْنِ النَّبَعْتَ الْهُواءَ هُمُ بَعْلَ الَّذِي جَاءَكَ هُلَا مَا اللهِ هُو الْهُلَى عَنَ اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَلَا نَصِيْرٍ ﴿ (البقرة ٢٠:١١) مِنَ الْعِلْمِ لَمَا لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِيِّ وَلا نَصِيْرٍ ﴿ (البقرة ٢٠:١١)

ترجمہ:۔ اور بھی نہ خوش ہوئے آپ سے یہ یہودی اور نہ یہ نصالای جب تک کہ آپ (خدانخواستہ) ان کے مذھب کے (بالکل) پیرو نہ ہوجائیں (آپ صاف) کہہ دیجیے کہ (بھلائی) حقیقت میں تو ہدایت کا وہی راستہ ہے جس کو خدا نے بتلایا ہے اوراگر آپ اتباع کرنے لگیں ان کے غلط خیالات کا ، علم (قطعی ثابت بالوی) آ کھنے کے بعد تو آپ کوکوئی خدا سے بچانے والا نہ یار نکلے نہ مددگار۔ اس آیت میں ایجاز کی تصریح مولا نا تھا نوی اس طرح فرماتے ہیں۔

''فی روح المعانی وحدت الملة وان كان لهم ملتان للایجاز اولانهایجمعهما الكفروهو ملة واحدة۔'' (۵۱) تفیرروح مین''ملت كی وحدت كابیان ہاگرچہوہ زیادہ ملتیں ہوئی یہاں ایجاز كی خاطرایها كیا گیاہے۔اس لیے كہ یہ سب كفر پرمجتمع ہیں اس لحاظ ہے ان كوا یک ملت قرار دیا گیاہے۔ جبکہ ایجاز بالحذف كی چندمثالیں درج ذیل ہیں۔

٢- اِيَّاكَ نَعْبُ دُو اِيَّاكَ نَسْتَعِينٌ ﴿ (الفاتح: ٣)

ترجمہ:۔ ہم آپ ہی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ ہی سے درخوست اعانت کی کرتے ہیں۔ اس آیت کے تحت مولانا تھانوی لکھتے ہیں: `

''وفی قوله تعالیٰ ایاك نستعین ایجاز حذف ایضاً لقصد العموم ای علی العبادة وعلیٰ امور ناكلها۔'' (۵۲) الله تعالیٰ کے اس قول میں وایاک نستعین یہاں ایجاز حذف ہے اور ایباس لیے کیا گیا ہے تا کہ عبادت کے اندر عموم کو ثابت کیا جائے نیز یہ بتانے کے لیے کہ تمام معاملات میں بھی اور عبادت میں بھی ہم اللہ کے سواکس سے مدنہیں مانگتے۔

نمبر ٣- صُمَّ بُكُم عُني فَهُم لا يَرْجِعُونَ ﴿ (القرة١٨:١١)

ترجمہ:۔ بہرے ہیں، گونگے ہیں، اندھے ہیں سوبیاب رجوع نہ هونگے۔

اس آیت میں بھی مبتدا حذف کیا گیا ہے مولا ناتھا نوی اس کی توجیہہاں طرح ذکر فرماتے ہیں۔

"قوله تعالی صمر بکم فیه ایجاز حذف کذف المبتدا ای هم اوالهنا فقون صیانة اللسان عن ذکره تحقیراله "(۵۳)
"مم بم می "می مبتدا کو حذف کیا گیا ہے اصل عبارت اس طرح تھی "هم صمر بکم" هم عن "می کمنافق لوگ گونگے بہرے بیل یہال مبتدا کو اس لیے حذف کیا گیا تا کہ منافقین کی تحقیر ظاہر ہوا ور تحقیراً زبان کو اُن کے تذکرے سے محفوظ رکھا جائے۔

مجاز:\_

مجازلغوی اورمجازعقلی کی وضاحت ماقبل گزر چکی ہے یہاں تفسیرعثانی اور بیان القرآن سے چندمقامات کے ذریعہ کلام میں مجاز کولانے کی وجہ ذکر کی جار ہی ہے۔

امثلة نسيرعهاني كي روشي مين: \_

مجازی مثال تفسیر عثانی کی روشنی میں درج ذیل ہے:

قَالَ الْمَلَاُ الَّذِيْنَ اسْتَكُبَرُوْا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ لِشُعَيْبُ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوْا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنَا ۗ اَوْ لَتَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا ۗ قَالَ اَوْ لَوْ كُنَا الْمَنُوْا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنَا ۗ اَوْ لَتَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا ۗ قَالَ اَوْ لَوْ كُنَا لَا مِنْ قَرْيَتِنَا ۗ اَوْ لَا تَعُوْدُنَّ فِي مِلَّتِنَا ۗ قَالَ اَوْ لَوْ كُنَا لَا مِنْ قَرْيَتِنَا ۗ اَوْ لَوْ كُنَا لَا مِنْ قَرْيَتِنَا ۗ اَوْ لَا تَعُوْدُنَ فِي مِلَّتِنَا اللهِ اللهُ الْعُلَالُ اللهُ ا

ترجمہ:۔ بولے سردار جومنکر تھے اس کی قوم میں ہم ضرور نکال دیں گے اے شعیب تجھ کو اور اُن کو جو کہ ایمان لائے تیرے ساتھ اپنے شہر سے یا بیہ کہتم لوث آؤ مارے دین میں بولا کیا ہم بیز ار ہول تو بھی۔

یہاں لفظ ''عود' کے مولانا پہلے حقیقی معنی ذکر کرتے ہیں اُس کے بعد اس آیت میں اس

کے مجاز پراطلاق کی وضاحت اس طرح سے بیان فرماتے ہیں۔

''عود'' کے معنی کسی چیز سے نکل کر دوبارہ اس کی طرف جانے کے ہیں۔حضرت شعیب کے ساتھیوں کی نسبت تو بیلفظ حقیقتاً صادق ہوسکتا ہے۔ کیونکہ وہ لوگ کفر سے نکل کر اسلام میں داخل

ہوئے تھے۔ باتی خود حفرت شعیب کی نسبت بی تصور نہیں ہوسکتا کہ وہ پہلے (معاذاللہ) ملت کفار میں داخل تھے، پھر مسلمان ہوئے۔ لامحالہ یا تو ان کے اعتبار سے بیخطاب تغلیباً ہوگا یعنی عام موسنیں کے حق میں جوالفاظ استعال ہوئے اکثریت غالبہ کو مرنج سمجھ کر حضرت شعیب کے لیے علیحہ ہ الفاظ اختیار نہیں کیے اور بیلفظ ان کے حق میں کفار کے زعم کے موافق کہا گیا کیونکہ بعثت سے پہلے جب اختیار نہیں کیے اور بیلفظ ان کے حق میں کفار کے زعم کے موافق کہا گیا کیونکہ بعثت سے پہلے جب تک حضرت شعیب نے دعوت و تبلیغ شروع نہ کی تھی اہل مدین کی گفریات کے متعلق ان کی خاموثی تک حضرت شعیب نے دعوت و تبلیغ شروع نہ کی تھی اہل مدین کی گفریات کے متعلق ان کی خاموثی دکھ کر شایدوہ یہی گمان کرتے ہوں گے کہ یہ تھی ہمارے شامل حال اور ہمارے طور وطریق پر راضی بیل ۔ اور یا 'دعود'' کو مجاز آ بمعنی مطلق میرورت کے لیا جائے کما قالہ بفض المفسرین ۔ ' (۵۴)

تحکیم الامت مولانا اشرف علی تھانویؓ کی تفسیر'' بیان القرآن'' میں ہے''مجاز لغوی'' کی مثالین درج ذیل ہیں۔

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلَافِ النَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَ الْفُلُكِ

النَّتِى تَخْرِی فِی الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ

مِنْ مَّاءٍ فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا وَ بَتَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَ قَصْرِنْهِ الرِّيْحِ وَ السَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَا يُتِ تَصْرِنْهِ الرِّيْحِ وَ السَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَا يُتِ لِي لِيَّا وَ الْمَرْضِ لَا يَتِ لِي الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَا يَتِ لِي الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَا يَتِ اللَّهِ لِي السَّمَاءِ وَ الْمُسَجِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ لَا يَتِ اللَّهِ الْمُسَاءِ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ اللَّهُ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ اللَّهُ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ الْمُسَاءِ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ اللَّهُ وَلَائِقُ وَ الْمُرْضِ لَا يَتِ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْمِ لَا يَتَعْفِلُونَ ﴿ (البَرِيْرَةِ ) وَ البَّرِيْمِ الْمُسَافِقِ وَ الْمُنْ السَّمَاءِ وَ الْمُنْ فَى الْمُنْ السَّمَاءِ وَ الْمُنْ فِي الْمُنْ السَّمَاءِ وَ الْمُنْ السَّمَاءِ وَ الْمُنْ السَّمَاءِ وَ الْمُنْ فِي الْمُنْ الْمُنْ السَّمَاءُ وَ الْمُنْ فَلَالْهُ وَلِيْتِ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

ترجمہ:۔ بلاشہ آسانوں اور زمینوں کے بنانے میں اور یکے بعدد گرے رات اور دن

کے آنے میں اور جہازوں میں جو کہ سمندر میں چلتے ہیں آدمیوں کے نفع کی
چیزیں لے کر اور پانی میں جس کو اللہ تعالیٰ نے آسان سے برسایا پھراس سے
زمین کو تروتازہ کیا اور ہرفتم کے حیوانات اس میں پھیلاد یے اور ہواؤں کے
بدلنے میں اور ابر میں جوزمین و آسان کے درمیان مسخر ہے، دلائل ہیں اُن
لوگوں کے لیے، جو عقل رکھتے ہیں۔

احیاءارض کاحقیق معنی زمین کوزندہ کرنا ہے کیکن یہاں اس آیت میں بیرمجازی معنی میں استعال ہوا ہے۔ چنانچے مولا نااس کی وضاحت اس طرح کرتے ہیں۔

"قوله فاحياء به الارض (تروتازه کيا) حملا على المجاز-" (۵۵) بارش كي ذريعه زمين كوزنده كياليين تروتازه كيايها ل بيلفظ مجاز پرمحمول ہے۔

٢ فَصَبَّ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابِ أَ (الفجر:١٣)

ترجمه: سوآپ کےرب نے ان پرعذاب کا کوڑ ابرسایا۔

یہاں 'فصب علیهم ربك سوط عذاب'' ایخ مجازی معنی میں ہے اس کی وضاحت مولانا تھانویؒ اس طرح کرتے ہیں۔

صب عليهم ربك سوط عذاب في المدارك مجاز عن ايقاع العذاب بهم على ابلغ الوجوه اذا الصب يشعر بالدوام والسوط بزيادة الايلام اى عذبوا عذاباً مولماً دائماً وفي الروح الآية من قبيل قوله تعالى فأذا قهم الله لباس الجوع آلخ (٥٢)

"صب عليهم رب سوط عناب" تفير مدارك مين ہے كہ يہ بليخ طريقے كے ساتھ عذاب واقع كرنے سے مجاز ہے كيونكہ صب ميں دوام كامعنى پايا جا تا ہے اور سوط ميں زيادہ تكليف كی طرف اشارہ ہے بعنی أخيس دردناك دائمی عذاب ميں مبتلا كيا گيا ہے اور روح المعانی ميں ہے كہ يہ آيت فأذا وهم الله لباس الجوع كے قبيل ہے ہے (كہ جس طرح اس آيت ميں لباس الجوع عذاب سے كنايہ ہے اس طرح يہاں بھی صب دردناك عذاب سے كنايہ ہے اس طرح يہاں بھی صب دردناك عذاب سے كنايہ ہے۔

Marfat.com

محاز عقلی کی مثال درج ذیل ہے:

اَلَّنِ يَنَ اَتَكِنَهُ هُمُ الْكِتْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ اَبَنَاءَهُمْ وَ اِنَّ فَرِيُقًا مِّمْهُمُ لَيَكُتُنُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ (البقرة:١٣١) مرجمہ:۔ جن لوگوں کو ہم نے کتاب (تورات وانجیل) دی ہے، وہ لوگ رسول الله مال الله مال الله مال الله مال الله على الله الله على الله على

> اس میں ایک بنا پراہل علم کواور ایک بنا پرغیراہل علم کوایک شبہ ہوسکتا ہے۔وہ بیہ کہ بعض اوقات کسی وجہ ہے جیٹے کے بیٹا ہونے میں شبہ ہوجا تا ہے چنانچیہ وا قعات اس پرشاہد ہیں۔ چنانچے حضرت عبداللہ بن سلام ﷺ نے جو پہلے بڑے علماء يهوديء يتصاور بهرحضور صالغاليلم كي صحابيت كانثرف حاصل كيا\_حضرت عمر کے سوال کے جواب میں فر ما یا کہ بیوی میں تواختال خیانت کا بھی ہےجس سے بیٹا ہونے میں شبہ ہوسکتا ہے اور آپ سانٹھ کیا ہے کی نبوت میں تو اتنا بھی شبہ نہیں پس بیتنبیدامریقینی کی امرمحمل مشتبہ کے ساتھ ہوئی جس سے مثبہ کا یقینی ہونا درست ہوگیااحقرنے اس شبہ کے دفع کرنے کے واسطے بین القوسین اس قید کا (ان کی صورت ہے ) اضافہ کردیا جس سے تقریر جواب کی ظاہر ہوگئی كة تشبيه ميل بيني كابينا مونا ملحوظ نهيس بلكه بيني كي صورت ملحوظ ہے سو چونكه بينا گود میں پرورش یا تا ہے ہر وفت آ دمی اس کو دیکھتا ہے۔ اس لیے اس کی صورت میں عاد تأشبہ ہیں ہوتا کہ بیفلاں لڑ کا یا فلاں لڑ کا۔ چنانچہ اثنائے تفسیر میں خوداس کی توضیح بھی کر دی گئی اور اس نکتہ کی وجہ ہے بیٹوں کی معرفت ہے

تشبین دی که کیونکه عرفا بینازیاده بیارا بوتا ہے اس کو باب اپ ساتھ زیاده رکھتا ہے اور اس نکتہ سے یہ بیں فرمایا کہ جیسا ابنی ذات کو جانتے کیونکہ انسان پر ایساز مانہ تو گزرتا ہے جس میں اس کومعرفت حاصل نہیں ہوتی جیسا کہ بالکل ہے بوشی کی عمر بخلاف اپ بیٹے کے کہ وہاں اس کی نوعیت نہیں آتی ۔ یہ سب روح المعانی میں ہے '۔

اس کے بعد مولا ناتھانوی تفسیر روح المعانی کی پیمبارت نقل کرتے ہیں:

'كما يعرفون ابناء هم في روح المعاني هو تشبيه للمعرفة العقلية الحاصلة من مطالعه الكتب السماوية بالمعرفة الحسية في ان كلامنهما يتعذر الاشتباه فيه.'' (۵۷)

جیبا کہ وہ بہچانتے ہیں اپنے بیٹوں کو''روح المعانی'' میں ہے کہ یہ معرفہ عقلیہ جو کتب
ساویہ کے مطالعہ سے حاصل ہوتی ہے اس کوتشبیہ دینا ہے معرفۃ حسیہ کے ساتھ اس بات میں کہ ان
دونوں (معرفۃ عقلیہ اورمعرفۃ حسیہ ) میں اشتباہ مشکل ہے (مقصدیہ ہے کہ اہل کتاب کو کتب ساویہ
سے آپ سائٹوائی کے آخری علامات کی معرفت اس قدر واضح تھی کہ جیسے اپنی حسی اولا دکو پہچانے میں
انسان کو اشتباہ نہیں ہوتا اسی طرح آپ سائٹوائی کو پہچا نے میں بھی اہل کتاب کو اشتباہ نہیں تھا فقط بغض
وعنا دکی وجہ سے ایمان نہیں لاتے ہے )

### كنامياورتعريض: ـ

اس کی مثالیں درج ذیل ہیں ان کے ذریعہ کلام میں ان کے استعال کی حکمت سمجھنا آسان ہوجائے گا۔

## امثلة تفسيرعثاني كى روشني ميں: ـ

كنايهاورتعريض كى مثاليل تفسيرعنانى كى روشى مين ذكر كى جاربى بي-وَ مَدْيَهَ ابْنَتَ عِنْدِكَ الَّذِي آخْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيْهِ مِنْ دُّوْجِنَا وَ صَدَّقَتْ بِكَلِمْتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانَتُ مِنَ الْقُنِتِيْنَ ﴿

(التحريم، ١٢)

ترجمہ:۔ اور مریم بیٹی عمر آن کی جس نے رو کے رکھا اپنی شہوت کی جگہ کو پھر ہم نے جمہ:۔ نے بوک کی جگہ کو پھر ہم نے بوک کی باتوں کو نے پھونک دی اس میں ایک اپنی طرف سے جان اور سچا جانا اپنے رب کی باتوں کو اور اس کی کتابوں کو اور وہ تھی بندگی کرنے والوں میں۔

یہاں اس آیت مبارکہ میں ''احصنت فرجھا'' سے کنایہ کیا گیاہے حضرت مریم کی انتہادرجہ کی پاکدامنی سے اس کی وضاحت مولاناعثانی اس طرح کرتے ہیں:

''نقی کا نسبت این طرف اس لیے کی کہ فاعل حقیقی اور مورثوعلی الاطلاق وہی ہے۔ آخر ہر عورت کے رحم میں جو بچے بنتا ہے اُس کا بنانے والا اُس کے سواکون ہے۔ بعض محققین نے یہاں ''فرج'' کے معنی چاک گریبان کے لیے ہیں۔ اس وقت احصنت فر جھا کے معنی یہ ہونگ کہ کسی کا ہاتھ اپنے گریبان تک نہیں جنچنے ویا۔ اور بینہایت بلیغ کنامیان کی عصمت وعفت سے ہوگا جسے ہمارے محاورات میں کہتے ہیں کہ فلال عورت بہت پاک دامن ہے۔ اور عرب میں کہاجا تا ہے مختفی النفس ہونا مراد ہوتا ہے۔ کپڑے کا دامن مراد 'نقی الجیب طاہر الذیل'' اس سے عفیف النفس ہونا مراد ہوتا ہے۔ کپڑے کا دامن مراد منبیں ہوتا۔ اس تقدیر پرفنف خنا فید میں ضمیر لفظ' فرج'' کی طرف اس کے لغوی معنی کے اعتبار سے داجع ہوگی۔ واللہ اعلم بالصواب۔'(۵۸)

## تعریض کی مثال:

س- يَاكِتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ عَكَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبِلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ (البقرة ١٨٣: ١٨٣)

ترجمہ:۔ اے ایمان والوں فرض کیا گیاتم پرروزہ جینے فرض کیا گیاتم سے الگول پرتا کہتم پر میزگار ہوجاؤ۔

يهال لعلكم تتقون ميں جوتعريض ہائس كى وضاحت مولاناعثانى نے اس طرح كى ہيں:

''ینی روزہ سے نفس کواس کی مرغوبات سے روکنے کی عادت پڑگی تو پھراس کوان مرغوبات سے جوشر عاحرام ہیں روک سکو گے۔اورروزہ سے نفس کی قوت و جہوت میں ضعف بھی آئیگا تو ابتم متقی ہوجاؤ گے۔ بڑی حکمت روزہ میں یہی ہے کنفس سرکش کی اصلاح ہواور شریعت کے احکام جونفس کو بھاری معلوم ہوتے ہیں اُن کا کرنا مہل ہوجائے۔اور متقی بن جاؤ جاننا چاہیے کہ یہود ونصال کی پرجھی رمضان کے روز نے فرض ہوتے تھے۔ گرانھوں نے اپنی خواہشات کے موافق اُن میں اپنی رائے سے تغیرو تبدل کیا تو لعلکھ تتقون میں اُن پرتعریض ہے۔معنی میہو نگے کہ اے مسلمانوں تم نافر مانی سے بچویعنی مثل یہوداور نصاری کے اس حکم میں خلل نے ڈالو۔'' (۵۹)

تفسير بيان القرآن كي روشني مين "كنابي" كي مثالين درج ذيل بين-

ترجمہ:۔ تم لوگوں کے لیےروزہ کی شب میں اپنی بیویوں سے مشغول ہونا حلال کردیا گیا ہے کیونکہ وہ تمھارے اوڑھنے بچھونے ہیں اورتم اُن کے اوڑھنے بچھونے ہیں۔ ہو۔خدا تعالیٰ کو اس کی خبرتھی کہتم خیانت کے گناہ میں اپنے کو مبتلا کررہے سے ۔خدا تعالیٰ کو اس کی خبرتھی کہتم خیانت کے گناہ میں اپنے کو مبتلا کررہ سے ۔گرخیر اللہ تعالیٰ نے تم پرعنایت فرمائی اورتم سے گناہ دھودیا۔ سواب اِن سے ملوملا دُ اور جوتمھارے لیے تجویز کردیا ہے، اس کا سامان کرو۔

اس آیت میں لفظ''مباشرت'' اور''رفٹ'' دونول کے متعلق مولانا تھانوی اس طرح وضاحت فرماتے ہیں۔

''قوله فالئن باشروهن (ملو ملاو) هی اصل لغة المباشرة فانها الزاق البشرة بالبشرة كنی به عن الجماع۔'' (۲۰) قوله (فالن باشروهن) مباشره كالغوى معنى ہے' جلد كوجلد كے ساتھ چپكانا'' جماع ہے كنايہ ہے۔

"قال البيضاوى الرفث كناية عن الجماع لانه لايكاد يخلو من رفث وهو الافصاح والتصريح بما يجب ان يكنى عنه وعدى بألى لتضمنه معنى الافضاء (والافاصل الرفث يتعدى بألباء) وايثاره ههنا لتقبيح ما ارتكبوه ولذلك سماة خيانة "(١٢)

بیفادی تا نے کہا ہے کہ ''الرفٹ' جماع سے کنایہ ہے کیونکہ جماع رفث (مشغول ہونے) کے بغیر محقق نہیں ہوتا اور اس میں (لیعنی جماع کی بجائے رفث کا لفظ لانے میں) فصاحت ہے۔ اور تصریح ہے اس بات پر کہ یہاں جماع سے کنایہ ہے اور متعدی ہے الی کے ساتھ معنی افضاء (جماع) کو متضمن ہونے کی وجہ سے وگر نہ اصل میں رفث کا لفظ متعدی بالباء ہوتا ہے متضمن ہونے کی وجہ سے وگر نہ اصل میں رفث کا لفظ متعدی بالباء ہوتا ہے (یہاں چونکہ رفث جماع کے معنی میں ہے اس لیے متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بالے متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں ہوئے کے متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں ہوئے کے متعدی بالباء نہیں ہوئے کے متعدی بالباء نہیں بلکہ متعدی بالباء نہیں ہوئے کی بالباء نہیں ہوئے کے متعدی بالباء نہیں ہوئے کے کہ نہ ہوئے کے کہ نہیں ہوئے کے کہ نہ ہوئے کے کہ کہ نہ ہوئے کے کہ نہ ہوئے کے کہ نہ ہوئے کے کہ نہ ہوئے کے کہ کہ نہ ہوئے کے کہ

ترجمہ: ان کی بیمارت جوانہوں نے بنائی ہے ہمیشہ ان کے دلوں میں کھئلتی رہے گ ہاں مگر ان کے وہ دل ہی اگر فنا ہوجا نمیں تو خیر اور اللہ تعالیٰ بڑے علم والے بڑی حکمت والے ہیں۔

اس آیت مبارکہ میں ''الاان تقطع قلوبھم'' سے جو کنایہ کیا گیا ہے اس کی وضاحت مولانا تھانوی اُن الفاظ میں کرتے ہیں۔

''الا ان تقطع قلوبھم کا مطلب نہیں کہ فنا وموت کے بعدراحت ہوجائے گی بلکہ یہ محاورات میں کنایہ ہے دوام حسرت سے اور یہ بھی کہنا ممکن ہے کہ حقیقة دام حسرت کومفید ہو کیونکہ موت سے کل ادراک یعنی قلب حقیقی کوموت نہیں آتی پس تقطع کبھی محقق ہی نہ ہوگا اس لیے حسرت بھی کبھی منقطع نہ ہوگی۔''(۱۲)

#### انتشارضائر:\_

اس کی وضاحت میں تفسیر عثمانی سے ایک مثال درج ذیل ذکر کی جارہی ہے۔ تفسیر عثمانی کی روشی میں ایک مثال:۔

مَنُ كَانَ يُرِيْدُ الْعِزَّةَ فَلِلهِ الْعِزَّةُ جَبِيْعًا لِلَيْهِ يَضْعَلُ الْكَلِمُ الْكَلِمُ الْكَلِمُ الْطَيِّبُ وَ الْفِيْنَ يَمْكُرُونَ السَّيِّاتِ لَهُمْ الطَّيِّبُ وَ الْفِيْنَ يَمْكُرُونَ السَّيِّاتِ لَهُمْ عَنَابُ شَدِيْدٌ وَ مَكُرُ أُولِيِكَ هُو يَبُورُ ۞ (فاطر ١٠:٣٥)

ترجمہ:۔ جس کو چاہیے عزت تو اللہ کے لیے ہے ساری عزت۔ اس کی طرف چڑھتا ہے کلام سخر ااور کام نیک اُس کو اُٹھالیتا ہے۔ اور جولوگ داؤمیں ہیں برائیوں کے اُن کے لیے سخت عذاب ہے اور ان کا داؤ ہے لوٹے گا۔

اس آیت مبارکه مین' یرفعه' کی هنمیر کے مرجع میں اختلاف ہے اس کی وضاحت مولانا عثمانیؒ اس طرح فرماتے ہیں:

''ستھرے کلام (ذکراللّٰہ وغیرہ) کا ذاتی اقتضا ہے اوپر چڑھنا۔ اس کے ساتھ دوسرے

انگال صالحہ ہوں تو دہ اُس کو سہارا دے کر اور زیادہ اُبھارتے اور بلند کرتے رہتے ہیں۔ اجھے کلام کو بدون اچھے کاموں کے پوری رفعت شان حاصل نہیں ہوتی۔ بعض مفسرین نے والعمل الصالع بدو فعدہ کی شمیروں کا مرجع بدل کر بیم معنی لیتے ہیں کہ تھرا کلام اچھے کام کو اونچا اور بلند کرتا ہے بیمی درست ہے۔ اور بعض نے برفع کی شمیر اللہ کی طرف لوٹائی ہے۔ یعنی اللہ عمل صالح کو بلند کرتا اور معراج قبول پر پہنچا تا ہے، بہر حال غرض بیہ کہ بھلے کام اور اچھے کلام دونوں علوور فعت کو چاہتے معراج قبول پر پہنچا تا ہے، بہر حال غرض بیہ کہ بھلے کام اور اچھے کلام دونوں علوور فعت کو چاہتے ہیں۔ ہیں لہذا جو تھی اللہ تعالیٰ سے عزت کا طالب ہو وہ ان چیز ول کے ذریعہ سے حاصل کر بے حضر ت شاہ صاحب تھے ہیں: ''دیعنی عزت اللہ کے ہاتھ ہے، تھارے ذکر اور بھلے کام چڑھتے جاتے ہیں۔ جب اپنی حدکو پہنچیں گے۔ تب بدی پر (پورا) غلبہ (حاصل) کر سے گے کفر دفع ہوگا۔ اسلام کوعزت ہوگی۔ 'کاروں کے سب داوگھات باطل اور بے کار ہوکر رہ جا تھی گے۔'' (۱۳۲)

انتشار ضائر کے تحت ہی دو سری مثال ہے:۔

۲۔ انتشار ضائر کی دو سری مثال ورج ذیل ہے۔

مَنْ كَانَ يَظُنُّ أَنُ تَّنُ تَيْنُصُرَهُ اللهُ فِي النَّانِيَا وَ الْأَخِرَةِ فَلْيَمْلُدُ بِسَبَبِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لَيَقُطَعُ فَلْيَنُظُرُ هَلُ يُنْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِينُظُ ۞ (الْحَات:١٥)

ترجمہ:۔ جس کو بینخیال ہوکہ ہرگز نہ مدد کرے گا اُس کی اللہ دنیا میں اور آخرت میں تو تان لے ایک رسی آسان کو پھر کاٹ ڈالے اب دیکھے کچھ جاتارہا۔

ال آیت میں "بنصرہ" کی وضاحت مولا نااس طرح فرماتے ہیں:

''لن ینصر ہ'' میں ضمیر مفعول نبی کریم سال ٹالیکی کی طرف راجع ہے جن کا تصور قرآن پڑھے والے کے ذبن میں گویا ہمہ وفت موجود رہتا ہے، کیونکہ آپ ہی قرآن کے اولین مخاطب ہیں۔ گویا مونین کا انجام ذکر کرنے کے بعد بیان کے بغیر کے منتقبل کا بیان ہوا۔ حاصل بیہ کہ حق تعالی اپنے رسول سے دینوی اور اخروی فتح ونصرت کے جووعد نے کر چکا ہے وہ ضرور پورے ہو

کررہیں گے۔خواہ کفاروحاسدین کتناہی غیظ کھائیں اورنصرت ربانی کےرو کنے کی کیسی ہی تدبیریں كرليس،ليكن حضور صلى نيلاييلى كى نصرت وكاميا بي كسي طرح رُكن بيس سكتى يقيبنا آكرر ہے گی۔اگران کفار وحاسدین کواس پرزیا دہ غصہ ہے اور سجھتے ہیں کہ ہم کسی کوشش سے خدا کی مشیت کوروک سکیل گے۔تواپنی انتہائی کوشش صرف کر کے دیکھ لیں۔حتی کہایک ری اوپر حیجت پراٹکا کر گلے میں ڈال لیں اورخود بھانی لے کرغیظ سے مرجائیں۔ یا ہوسکتا ہوتو آسان میں رسی تان کراو پر چڑھیں اور وہا ں ہے آسان امداد کومنقطع کرآئیں، پھر دیکھیں کہان تدبیروں سے وہ چیز آنی بند ہوجاتی ہے جس پر انہیں اسقد رغصہ اور بیج و تاب ہے۔اکثر مفسرین نے آیت کی تفسیراسی طرح کی ہے کیکن حضرت شاہ صاحب من يعبدُ الله على حرف الأية كمضمون على حرف الأية كمضمون س مربوط کر کے نہایت لطیف تقریر فرمائی ہے۔ اُکے نزدیک من کان یظن ان تن ینصوہ الایة میں ضمیر مفعول' من' کی طرف لوٹتی ہے۔مطلب ریہ ہے کہ دنیا کی تکلیف میں جو کوئی خدا ہے نا اُمید ہوکر اُسکی بندگی جھوڑ دے اور جھوٹی چیزیں پوجنے لگے وہ اپنے دل کے ٹھرانے کو یہ قیاس كرلے جيسے ايک شخص اونچي نکتی رسی سے لٹک رہاہے ، اگر چڑھ نہیں سکتا تو قع توہے کہ رسی اوپر تھنچ تو چڑھ جائے۔جب رسی توڑ دی تو کیا توقع رہی ، کیا خدا کی رحمت سے نا اُمید ہوکر کا میا بی حاصل کرسکے گا؟ گویا''رسی'' کہا اللہ تعالیٰ کی اُمید کو، اُس کا کاٹ دینا نا اُمید ہوجانا اور آسان سے مراد بلندی ہے۔واللہ اعلم!"(۱۲۲)

> اسم ظاہر کی جگہ میر اور اسم ضمیر کی جگہ اسم ظاہر:۔ امثلہ بیان القرآن کی روشن میں:۔

حکیم الامت مولا نا اشرف علی تھانویؓ کی تفسیر بیان القرآن سے اخذ کردہ اسم ظاہر کی جگہ ضمیر کی مثال درج ذیل ہے۔

وَّلُ مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِجِبْرِيْلَ فَانَّهُ نَزَّلَهُ عَلْ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَرِّقًا لِيَا بَيْنَ يَكَ يُكِ وَهُدًى وَ اللهِ مُصَرِّقًا لِيَا بَيْنَ يَكَ يُهِ وَهُدًى وَ اللهُ وَمِنِيْنَ أَنْ (البقرة ٢٠١٢) لِيَا بَيْنَ فَي (البقرة ٢٠١٢)

ترجمہ:۔ آپ یہ کہے کہ جو تخص جبریل سے عداوت رکھے سوانہوں نے یہ قرآن آپ

کے قلب تک پہنچا دیا۔ خداوندی حکم سے اس کی بیرحالت ہے کہ تصدیق کر

رہا ہے اپنے سے قبل والی کتابوں کی اور رہنمائی کر رہا ہے اور خوشخبری منارہا
ہے ایمان والوں کو۔

اس آیت میں'' ہ'' ضمیر کو اسم ظاہر'' قرابی'' کی جگہ لایا گیا ہے اس کی توجیہہ مولانا تھانوی اس طرح فرہاتے ہیں۔

"نزله الضمير للقران ونحو هذا الاضمار فيه فخامة لشان صاحبه حيث يجعل لفرط شهرته كانه يدل على نفسه" (٢٥)

نزلہ میں '' ہون میر قرآن کی طرف راجع ہے اور یہاں ضمیر دیناعظمت شان کی وجہ سے ہے اس حیثیت سے کہ شہرت کی بنا پر گویا کہ اسم ضمیر خود لفظ قرآن پر دلالت کر رہا ہے ( کہ عام طور سے تنزیل قرآن ہی کی مشہور ہے ) جبکہ اسم ضمیر کی جبکہ کی حسال کی جبکہ اسم ضمیر کی جبکہ کی حسال کی

وَّ جَعَلْنَا عَلَى قَانُوبِهِمْ اَكِنَّةً اَنْ يَفْقَهُوهُ وَ فِي اَذَانِهِمْ وَقُراا وَ اِذَا كَمْ وَلَوْا عَلَى اَدُبَارِهِمْ نَفُورا وَ وَ اِذَا عَلَى اَدُبَارِهِمْ نَفُورا وَ نَحْنُ وَكُوا عَلَى اَدُبَارِهِمْ نَفُورا وَ نَحْنُ الْكُنْ وَ اِذْ هُمْ نَعُوَى اِذْ يَقُولُ الْكُنْ وَ اِذْ هُمْ نَجُوَى اِذْ يَقُولُ الْكُلُونُ اِنَ تَتَبِعُونَ اِلاَ رَجُلًا مَسْحُورًا وَ (بَنَامِرا عَلَى ١٠٤٨ صَلَى) الظّلِمُونُ اِنْ تَتَبِعُونَ اللَّا رَجُلًا مَسْحُورًا وَ (بَنَامِرا عَلَى ١٤٤٠ صَلَى ١٤٤ مَر صَلَى اللَّهُ الللَّلْ ا

کہتے ہیں کہتم لوگ محض ایسے تخص کا ساتھ دے رہے ہو، جس پر جادو کا اثر ہو گیاہے۔

اس آیت میں اس اسلوب کی وضاحت مولانا تھانوی اس طرح فرماتے ہیں:

"قوله الذين لا يؤمنون بالاخرة وقوله الظلمون في كليهما وضع البظهر موضع المضمر ايذا نابالتقبيح" (٢٢)

قوله الذین لایومنون بالاخره اور قوله الظلمون دونوں جگه ال ضمیر لانے کی بجائے ال اسم ظاہرلائے گئے ہیں قباحت بتلانے کی وجہ سے۔

٢- اِذْ اَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَا اَتِنَا مِنْ لَّدُنْكَ رَحْمَةً وَّ الْمُنْ الْمُونَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الل

ترجمہ:۔ جب ان نوجوانوں نے اس غار میں جاکر پناہ لی پھر کہا ہمارے پرودگار ہم کواپنے پاس سے رحمت کا سامان عطافر مائے اور ہمارے لیے کام میں دوستی کا سامان مہیا تیجیے۔

یہاں اس آیت میں 'فتیۃ' 'سم ظاہر کو اسم ضمیر کی جگہ لایا گیاہے اس کی توجیہ مولانا تھا نوی اس طرح فرماتے ہیں:

"قوله اذاوی الفتیة فیه وضع المظهر موضع المضهر تنبیهاً علی انهم کانوا فتیة اماسنالیدل علی کمال طلبهم للحق حیث اتبعوه فی حالة یشتغلون فیه باللهوواللعب واما اخلاقالیدل علی کمال قوتهم العملیة-" (۲۷)

قولم اذاوی الفته اس میں (یعنی لفظ فیته) اسم خمیر کی جگماسم ظاہر کولایا گیا ہے (یعنی فیتہ کے لفظ کے بچائے ضمیر لائے جوفیتہ کی طرف لوئی) اس بات پر تنبیہ کرنے کی وجہ سے کہ وہ نوعمر ہے تاکہ لفظ فتیہ دلالت کرئے ان کے قل کے لیے کمال طلب پر اس حیثیت سے کہ انھوں نے حق کی

تَزَوَّدُوْا فِإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰي وَ اتَّقُوٰنِ يَا ولِي الْأَلْبَابِ

(البقرة ۲:۲۶)

ترجمہ:۔ جے کے چند مہینے جو کہ معلوم ہیں سو جو شخص ان میں جے کرئے تو پھر (اس کو) نہ

کوئی فخش بات جائز ہے نہ کوئی بے حکمی اور نہ کسی قسم کا نزاع زیبا ہے اور جو

نیک کام کرو گے ، خدا تعالیٰ کواس کی اطلاع ہوتی ہے اور خرج ضرور لے لیا کرو

کیونکہ سب سے بڑی خرج میں (گداگری سے) بچار ہنا ہے اور اے عقل
والوں مجھ سے ڈرتے رہو۔اس کے متعلق مولانا لکھتے ہیں:

"في الحج والاظهار في مقام الاضبار لاظهار كمال الاعتناء بشانه والاشعار بعلة الحكم فأن زيارة البيت المعظم من موجبات ترك الامور المدنسة." (١٨)

(آیت مبارکہ میں لفظ مج کو دوبارہ ذکر کیا) لفظ مج میں ضمیر کی بجائے دوبارہ لفظ مج کولانا کمال اہتمام کی وجہ سے ہے اور اس بات کی خبر دینا ہے یہ تھم (فسوق، رفٹ وجدال وغیرہ) کی علت ہے کیونکہ بیت معظم کی زیارت بھی امور معیوبہ کے ترک کے اسباب میں سے ایک سبب ہے (جس طرح نماز میں ہونافسوق وجدال کے ترک کا سبب ہے ای طرح نریا دہ بیت اللہ بھی فسوق وجدال کے ترک کا سبب ہے ای طرح زیادہ بیت اللہ بھی فسوق وجدال کے ترک کا سبب ہے ای طرح زیادہ بیت اللہ بھی فسوق وجدال

حفر:\_

حصر کی وضاحت ماقبل گزر چکی ہے یہاں اس کو دوبارہ ذکر کرنا تکرار کا باعث ہوگا اس کی

فقط چندامثله ذكركي جاري بي:

تغيير عماني سايك مثال:

اس کی مثال درج ذیل آیت ہے۔

إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالتَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ عَنْمِن اضْطُرَّ عَيْرَ بَاغَ وَ لا عَادٍ فَلاَ اثْمَ عَلَيْهِ اللهِ عَنْمِ الْعَلَيْدِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ترجمہ:۔ اُس نے توتم پر بہی حرام کیا ہے مردہ جانوراور لہواور گوشت مُور کااور جس جانور پر نام پکارا جائے اللہ کے سواکسی اور کا پھر جو کوئی بے اختیار ہو جائے نہ تو نافر مانی کرے اور نہ زیادتی تو اُس پر پچھ گناہ نہیں۔

یہاں کلمہ 'انما'' کے ذریعہ آیت میں حصر کیا گیا ہے اس کی وضاحت تفسیر عثانی میں اس

طرح مذكورے:

"بہاں بہ شبہ ہوتا ہے کہ آیت میں تھم حرمت کواشیائے مذکورہ میں مخصر کرکے بیان فرما یا ہے جس کا مطلب سے سمجھا جاتا ہے کہ اشیائے مذکورہ کے سواکوئی جانور حرام نہیں حالانکہ جملہ در ندے اور گدھا اور کتا وغیرہ سے کھانا حرام ہے۔ اس کا جواب ایک توبیہ ہے کہ اس حصر سے تھم حرمت کواشیائے مذکورہ میں مخصر کرنا ہرگز مراد نہیں کہ کسی کو اعتراض کی شخائش ہو بلکہ تھم حرمت کوصحت وصدافت کے ساتھ مخصوص فرما کر اس تھم کی جانب مخالف کا بطلان منظور ہے لیعنی بس بات یہ ہے کہ یہ چیزیں اللہ پاک نے تم پر حرام کر دیں اس میں دوسرا احتمال ہی نہیں یعنی اُن کا حلال سمجھنا بالکل باطل اور غلط ہے۔ دوسرا جواب سے ہے کہ مم کواشیائے مذکورہ ہی میں مخصر مانا جائے مگر اس حمرکو اضافی یعنی خاص انہی چیزوں کے لحاظ ہے تسلیم کیا جائے ۔ جن کوشر کمین نے اضافی یعنی خاص انہی چیزوں کے لحاظ سے تسلیم کیا جائے ۔ جن کوشر کمین نے اضافی یعنی خاص انہی چیزوں کے لحاظ سے تسلیم کیا جائے ۔ جن کوشر کمین نے اضافی یعنی خاص انہی چیزوں کے لحاظ سے تسلیم کیا جائے ۔ جن کوشر کمین نے

ا بن طرف سے حرام کر لیا تھا جیسے بحیرہ اور سائبہ وغیرہ۔ جن کا ذکر آئندہ آئیگا۔
مطلب بیہ ہوا کہ ہم نے توتم پر فقط میں اور خنزیر وغیرہ کوحرام کیا تھا تم جو سائڈ
وغیرہ کی تحریم اور تعظیم کے قائل ہو یہ محض تمھا راافتر اء ہے۔ باقی رہے ورندے
اور خبیث جانوران کے حرام ہونے میں مشرکین بھی نزاع نہ کرتے تھے۔ سو
یہ حصراً نہی جانوروں کے لحاظ سے ہے جن کومشرکین نے خلاف تھم الہی اپنی
طرف سے حرام تھہرالیا تھا، تمام جہان کے جانوروں سے اُس کو کیا تعلق جو
اعتراض مذکور کی نوبت آئے۔ " (۲۹)

## تفسير بيان القرآن عايك مثال:

نمبرا:۔ اُولِیاک علیٰ هُدًی مِنْ رَبِیهِ فُو اُولِیاک هُمُ الْمُفْلِحُون ﴿ (البقرة ٢٠٠٠) ترجمہ:۔ پس بیلوگ ہیں ٹھیک راہ پر جوان کے پروردگار کی طرف سے ملی ہے اور بیلوگ ہیں پورے کا میاب۔

یہاں اس آیت میں ''حصر'' کی وضاحت مولا ناتھا نوی اس طرح فرماتے ہیں۔

"قوله تعالى اولئك هم المفلحون المرادبه الفلاح الكامل المستفاد من الاطلاق فالحصر للفلاح المطلق لامطلق المستفاد عن الاطلاق فالحصر للفلاح فلاينا في فلاح المخلصين بالاعمال\_" (20)

قولہ تعالی اولئک ھمر المفلحون ال سے مراد فلاح کامل ہے جواطلاق سے سمجھ آرہی ہے بس دو فلاح مطلق کے لیے بس مذکورہ آیت مخلصین بالاعمال کے منافی نہیں۔

التفات: ـ

امثلة فسيرعثاني كاروشي مين: ـ

قَلَتَا أَثْهُما صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكًا ءَ فِيماً أَثْهُما ۚ فَتَعْلَى اللهُ عَبّاً فَتَعْلَى اللهُ عَبّا فَيُما فَتَعْلَى اللهُ عَبّا فَيُما فَتَعْلَى اللهُ عَبّا فَيُمْرَكُونَ ۞ (الاعراف 2:19٠)

ترجمہ:۔ پھرجب ان کودیا چنگا بھلاتو بنانے گئے اس کے لیے شریک اس کی بخشی ہوئی چیز میں۔ سواللہ برتر ہے اُن کے شریک بنانے سے۔

'' بِ شَكَ ابتداء مَيْنَ هو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها مين بطورتمہیدا دم وحوا کا ذکرتھا مگراس کے بعد مطلق مردوعورت کے ذکر کی طرف منتقل ہو گئے اور ایسابہت جگہ ہوتا ہے کہ مخص کے ذکر سے جنس کے ذکر کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں۔جیسے {ولقد زیناً السماء الدنيا بمصابيح وجعلنها رجوماً للشيطين } (الملك: ٥) جن سيارول كو مصابیع فرمایا وہ ٹوٹنے والے ستارے نہیں جن سے''رجم شیاطین'' ہوتا ہے مگر شخص''مصابیح'' سے جن ' مصابیح'' کی طرف کلام کونتقل کردیا گیاہے۔اُس تفسیر کے موافق جعلاله شرکاء میں سیجھاشکال نہیں ،مگر اکڑ سلف سے یہی منقول ہے کہ ان آیات میں صرف آ دم وحوا کا قصہ بیان فرمایا ہے۔ کہتے ہیں کہ ابلیس ایک نیک مخلوق کی صورت میں حوا کے پاس آیا اور فریب دے کران سے وعدہ لےلیا کہا گرلڑ کا پیدا ہوتو اس کا نام عبدالحارث رکھیں۔حوانے آ دم کوبھی راضی کرلیا اور جب بچیہ پیدا ہوا تو دونوں نے اس کا نام عبدالحارث رکھا۔ (''حارث' ابلیس کا نام تھاجس سے وہ گروہ ملائکہ میں پہچانا جاتا تھا)۔ظاہر ہے کہ اسائے اعلام میں لغوی معنی معتبر نہیں ہوتے اور ہوں بھی تو''عبد'' کی اضافت ' حارث' كى طرف ال كوستلزم نبيل كه ' حارث' كومعاذ الله معبود سمجه ليا جائے ۔ ايك مهمان نوازآ دی کوعرب 'عبدالضیف'' کہدیتے ہیں۔ یعنی مہمان کاغلام ،اس کا پیمطلب ہر گرنہیں ہوتا کہ نام رکھنے کا بیوا قعدتے ہے تونہیں کہا جاسکتا کہ آدم نے معاذ اللہ! حقیقتاً شرک کا ارتکاب کیا جوانبیاء کی شان عصمت کے منافی ہے۔ ہاں! بچیکا ایساغیر موزوں نام رکھناجس سے بظاہر شرک کی بوآتی ہو نبی معصوم کی شان رفیع اور جذبہ توحید کے مناسب نہ تھا۔ قرآن کریم کی عادت ہے کہ انبیائے مقربین کی حیوثی س معزش اور ادنی ترین زلت کو ''حسنات الابر ار سیات المقربین' کے قاعدہ

کے مطابق اکش سخت عنوان سے تعبیر کرتا ہے جینے یونس کے قصہ میں فرمایا (فظن آن آن آن تَنْ نَقْدِدَ عَلَیْهِ) (انبیاء ۸۷۱۱) یا فرمایا (حَتَّی إِذَا اسْتَیْعُسَ الرَّسُلُ وَ ظَنُّوْآ اَنَّهُمْ قَدُ گُذِبُوْا) عَلَیْهِ) (انبیاء ۸۷۱۱) یا فرمایا (حَتَّی اِذَا اسْتَیْعُسَ الرَّسُلُ وَ ظَنُّوْآ اَنَّهُمْ قَدُ گُذِبُوا) (یسف ۱۱۰۱۱) علی توجیہ بعض المفسرین اسی طرح یہاں بھی آدم کے رتبہ کے لحاظ سے اس موهم شرک تعمیہ وتعلیم اتا هما یعنی ان کی شان کے لائق نہ تعمیہ وتعلیم اسلام کا عنوان کے لائق نہ تھا۔ کہ ایسانا مرکمیں جس کی سطح سے شرک کا وهم ہوتا ہے گو حقیقتا شرک نہیں۔ شایدا سی لیے ' فقد اشرکا ' وفیرہ مختفر عبارت چھوڑ کر بیطویل عنوان جعلالہ، شرکاءَ فیبھا اتا هما اضام اختیار فرمایا۔ واللہ اعلیم' (۱۷)

# تفسيربيان القرآن سے چندامثلہ:

ترجمہ:۔ وہ پاک ذات ہے جوابے بندہ کوشب کے وقت میجر حرام سے اقطی تک جس کے گردا گردہم نے برکتیں کررکھی ہیں لے گیا تا کہ ہم ان کو این علی تک جس کے گردا گردہم نے برکتیں کررکھی ہیں لے گیا تا کہ ہم ان کو این علی بڑے عبا نبات قدرت دکھلا دیں بے شک اللہ تعالیٰ بڑے سننے والے ، بڑے دیکھنے والے ہیں۔

''اسری میں ضمیر غائب کی ہے اس سے شروع کیا گیااور انہ، ھوالسمع پر کہ اس میں بھی ضمیر غائب کی ہے۔ اس میں مشکم کہ دال تعظیم پر بھی ہے لائی گئی۔ اس میں نکات یہ ہیں۔ نکات یہ ہیں۔

ا- تجديد كلام و منشيط سامع

۲ بركات اورآيات اوراراءت كاعظيم هونا

س۔ اسریٰ کے بعد قرب کے زیادہ ہونے کی طرف اشارہ اور قرب کے وقت اصل تکلم

ر۲)"\_ح

ع لَوْ لاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا لاَ وَ لَهُ وَمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا لاَ وَ لَهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ وَ الْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا لاَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِنْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ:۔ جبتم لوگوں نے یہ بات سی تھی تومسلمان مردوں اور مسلمان عورتوں نے اپنے آپس والوں کے ساتھ نیک گمان کیوں نہ کیا اور یوں کیوں نہ کیا اور یوں کیوں نہ کہا کہ بیصر تکے جھوٹ ہے۔

"قوله سمعتموه فيه التفات واشارة الى ان متولى كبرة لم يكن اهلا للخطاب لبعدة عن الحضرة فعبر عنه بالغائب في قوله والذي تولى ثم خاطب غيرة من المومنين المخطئين- "(٣٤)

(اس قول کا مقصد ہے کہ بہتان لگانے والوں میں بعض کفار سے اور بعض مومن تو کفار
کا وہ ذکر غائب کے صیغہ والذی قولی سے کیا جبکہ مومنین کا ذکر مخاطب سمعتم کے صیغہ سے کیوں کیا)
قولہ سمعتمو ہ اس میں التفات ہے (غائب سے مخاطب کی طرف) اور اشارہ اس بات کی طرف کہ تکبر
سے منہ پھیرنے والے خطاب کے اهل ہی نہیں رسالت کے مکر ہونے کی وجہ سے پس ان کا ذکر
غائب کے صیغے سے کیا (کیونکہ وہ تو بڑے گناہ کفر کے مرتکب ہیں بہتان لگانا تو کفر سے چھوٹا گناہ
غائب کے صیغے سے کیا (کیونکہ وہ تو بڑے گناہ کفر کے مرتکب ہیں بہتان لگانا تو کفر سے چھوٹا گناہ
ہے اس لیے انھیں مخاطب کرنے کی ضرورت ہی نہیں پھرمخاطب کے صیغہ سے خطا کار مونیون کومخاطب
کیا (کیونکہ یہ ایمان کی وجہ سے خطاب کے اہل ہے اس لیے ان کومخاطب کے صیغے سے متنبہ
کیا (کیونکہ یہ ایمان کی وجہ سے خطاب کے اہل ہے اس لیے ان کومخاطب کے صیغے سے متنبہ

اختلاف قرأت: ـ

امثلة فسيرعثاني كي روشي مين:-

لَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنُواۤ إِذَا قُهُتُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوْهَكُمْ وَ

Marfat.com

اَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُءُ وْسِكُمْ وَ اَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبِيَنِ الْمَالِدِهِ ؟ (المائده ٢:٥)

ترجمہ: اے ایمان والول جب تم اُٹھوتو دھولوا پنے منہ اور ہاتھ کہنیوں تک اور مل لوا پنے سرکواوریا وک شخنے تک ۔

''مترجم محقق نے پاؤں کے بعد لفظ''کو''نہ لکھ کر نہایت لطیف اشارہ فرمایا دیا کہ ارجا کم کا عطف مغسولات پر ہے۔ یعنی جس طرح منہ ہاتھ دھونے کا تھم ہے، پاؤں بھی شخنوں تک دھونے چاہیں سر کی طرح مسے کافی نہیں۔ چنا نچہ اہل سنت والجماعت کا اس پر اجماع ہے اور احادیث کثیرہ سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ اگر یاؤں میں موزے نہوں تو دھونا ضروری ہے۔ وہاں''موزوں''پر ان شرائط کے موافق جو کتب فقہ میں مذکور ہیں۔ مقیم ایک دن رات اور مسافر تین دن تک مسے کرسکتا ہے۔''( ہم کے )

وَ مَا مُحَتَّنَّ إِلَّا رَسُولٌ عَلَى خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ الْفَايِنَ مَّاتَ اَوُ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى اَعْقَابِكُمْ (العران ١٣٣٠)

ترجمہ:۔ ادر محمد تو ایک رسول ہیں۔ ہو چکے اس سے پہلے بہت رسول پھر کیا اگروہ مرگیا یا مارا گیا توتم پھر جاؤگے اُلٹے یا دُں۔

 سے پہلے گزر چکے کوئی اُن کے بعد آنے والا نہ دیا۔ لامحالہ لام جنس لینا ہوگا۔ وہ ہی یہاں لیا جائے۔ اس کی تائید اس سے ہوتی ہے۔ کہ عبداللہ بن مسعود "کے مصحف اور ابن عباس کی قرائت میں "دارسل' نہیں، سل نکرہ ہے۔'(۵۵)

# امثلة فسيربيان القرآن كى روشنى مين:

ا۔ بَدِنْ السَّنْوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيكُونُ ﴿ (القرة ٢٤:٢١)

موجد ہیں آسانوں اور زمین کے اور جب کسی کام کا پورا کرنا چاہتے ہیں توبس اس کام کی نسبت (اتنا) فرمادیتے ہیں کہ ہوجا،بس وہ ہوجا تا ہے۔اس آیت کے تحت مولا نا اختلاف قر اُت اس طرح ذکر کرتے ہیں:

قرأ ابن عامر فيكون بالنصب بيضاوى قال المحشى وهو مشكل لان جواب الامريقتضى ان يكون للمكون كو نان احدهما سبب للاخر فنصبه حملاعلى صورة اللفظ وان كان معناه الخبر۔ (٢٦)

تُطَوِّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ ۚ وَ أَنْ تَصُوْمُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ۞ (الِقرة٢:١٨٣)

ترجمہ:۔ تھوڑ ہے دن روزہ رکھ لیا کرو پھر بیار ہو یا سفر میں ہوتو دوسرے ایام کا شارکر کے ان میں روزہ رکھنا کہ جولوگ روز ہے کی طاقت رکھتے ہوں، ان کے ذمہ فدریہ ہے کہ وہ ایک غریب کو کھانا کھلا دینا یا دے دینا ہے اور جو شخص خوشی سے خیر کرئے تو اس شخص کے لیے اور بھی بہتر ہے اور تمھا را روزہ رکھنا زیادہ بہتر ہے اگر تم خبرر کھتے ہو۔

"قرأ نافع وابن عامر باضافة فدية الى طعام وجبع المسكين والاضافة حنيئذ من اضافة الشئى الى جنسه كخأتم فضة لان طعام المسكين يكون فدية وغيرها وجبع المسكين لانه جبع في الذين يطيقونه مقابل الجبع بالجبع ولم يجبع فدية لانهامصدر" (22)

نافع اورابن عامر نے لفظ فدیة کو طعام کی طرف مضاف کر کے پڑھا ہے اور مکین کے لفظ کو بھی جع کے صغیر (پینی مساکین) سے پڑھا ہے اور اس وقت اضافت اضافت اشی الی خبر کے قبیل سے ہوگی جیسے لفظ خاتم کی اضافت فضہ کی طرف (بھی اضافت اشی الی خبر ہے اس طرح یہاں مجمی اضافت اشی الی خبر ہوگی ) کیونکہ طعام مساکین بھی فدیہ ہے اور اس کے علاوہ بھی (پینی روز بھی اضافت اشی الی خبر ہوگی ) کیونکہ طعام مساکین بھی فدیہ ہے کہ 'الذیبن یبطیقہ نه ' دونوں لفظ جع کے ہیں تو حب مساکین کے لفظ کو جع کے مقابل ہوجائے گی (جس کی جب مساکین کے لفظ کو جع کے صیفہ سے پڑھیں گئے تو جع جمع کے مقابل ہوجائے گی (جس کی وجہ سے کلام میں وضاحت بیدا ہوجائی ہے ) اور فدیہ کے لفظ کو جمع اس لیے نہیں لائے کیونکہ فدیہ یہ مصدر ہے (اور مصدر کی تثنیہ وجع خبیں آتی )

| البقرة: ١٣، ١٣٠       | (1)              |
|-----------------------|------------------|
| آل عبر انr: ۱/۲۲۲ ،۱۲ | (r)              |
| البقرة: ٢، ١/٢٣       | (r)              |
| آل عبر ان: ١٩٦. ١٩٦١  | (r)              |
| البقرة٢: ١٠٠٠ ٢٥/١    | (4)              |
| النساءم: ٥١. ٢٢٦/١    | (۲)              |
| الانعام ١/٥٤٠ ، ١/٥٤٠ | (4)              |
| الاعرث2:۲۲،۲۲         | <sub>.</sub> (A) |
| الانفاله: ۱۲، ۲/۸۷    | (9)              |
| التوبهه: ۲/۱۳۱ ،۳۵    | (1•)             |
| التوبه ١٠: ١١٢، ١٢٢/٢ | (11)             |
| الحج: ۲/۵۲۱،۲۱        | (11)             |
| حج: ۲/۵۲۱،۲۱          | (11")            |
| الحج:۲/۵۲۱            | (II")            |
| الفرقان٢٥: ٣٦، ٣٨/٣   | (14)             |
| محيد ۲/۳۱۳ .۸ ۳/۳۱۳   | (F1)             |
| الحجر ات٢٩: ١٢، ٣/٣٢١ | (14)             |
| الطور ۵۲: ۲۰، ۲/۳۷۲   | (IA)             |
| البقرة: ١/٣٣ ،١٣٣     | (19)             |
| آل عبران۳: ۱/۹۲ ۱۹۰   | (ř*)             |
| آل عبر آن۳:۵۳:۳۰۸     | (ři)             |
| آل عبر آنr: ۱۱، ۱۲۲/۱ | (rr)             |
| آل عبر آنr: ۱/۱۲۲ آل  | (rr)             |

- (۲۳) المائن ۱/۲۲۵ (۲۳)
- (٢٥) المائدة: ١/٢٢٧ (٢٥)
- (۲۲) البائده ۱/۲۳۱ (۲۲)
- (۲۷) الانبياء ۲۱: ۲۰. ۱۹/۱۹
- (۲۸) المومنون۲۳: ۲/۵۵۳ (۲۸)
  - (۲۹) الدهر ۲/۱۲۲۳، ۲/۱۲۲۳
  - (٣٠) اللهب ٢/١٢٩٣ .٣
- - (۲۲) تفسیر عثبانی: ۱/۱۳۳
  - (۳۲) تفسیر عثبانی: ۱/۵۷۷
  - (rr) تفسیر عثبانی: ۲/۲۸۰
  - (۳۵) تفسیر عثمانی: ۲/۱۸۱ مزید ملاحظه فرمائیدن:

الاعراف، ٢٣، ١/؛ ابراهيم ١٣: ٢٦، ٥٥٥/١؛ ابراهيم ١٢: ٢٦، ٢٢٥/١؛ الشعراء ٢٦: ٢٨. ١١/٥٢؛ النحل ٢/٨٩٠ الكهف ١٢. ٥٥٢/٦؛ السجر ٢/٨٩٠ ٥. ٨٩٨/٦

- (ra) تفسير بيان القرآن: ١/٩٩
  - (۲۵) تفسیر عثمانی: ۱/۲۹۱
  - (۲۸) تفسیر عثمانی: ۱/۲۹۱
  - (۲۹) تفسیر عثمانی: ۱/۵۱۲

مزيد ملا خط فرمائيس: التوبه: ۵۵، ۱۱/۲۱۳ المائدة: ۸، ۱/۲۲۲ الكهف: ۱،

### Marfat.com

ا ۱۵۲/۲۵ ظه: ۱۲۹ ۱۲۹

(۳۰) تفسیربیان القرآن: ۱/۲۱

(٣١) بيأن القرآن: ١/٩٠

. (۳۲) بيان القرآن: ١/٥٢٠

(٣٣) بيأن القرآن: ٢/٥٣٨ مزيد ملاحظه فرمائيس\_

البقرة ٢: ١٥٥، ١٥٥١ البقرة ٢: ١٨، ١٩١١ البقرة ٢: ١٥١، ١١/١١؛ البقرة ٢: ١/١١٨ ١١/١١ البقرة ١/٢١١ ١١/١١٨ البقرة ٢: ١/٢٣١ ١/١٢٨ البقرة ٢: ١/٢٣١ ١/١٢٨ ١٢١٢ ١

(۳۳) تفسیر عثمانی: ۱/۲۷

(۵۹) تفسیر عثبانی: ۲/۱۲۹۲

مزیدتفصیل کے لیے ملاخط کیجے۔ البقر ۱۳: ۱۱، ۱/۲۷؛ المائد ۵۵۵: ۱۱، ۱/۲۷؛ فاطر ۲۳: ۲/۹۲۵

(٣١) بيأن القرآن: ١/١٠٤

(۳۷) تفسيربيان القرآن: ۲/۲۱۹

(۳۸) تفسیر بیان القرآن ۲/۵۲ مزید ملاحظه فرمائیں۔ البقرة۲: ۵۹، ۱/۵۷؛ ال عبر آن۳: ۱۰۸، ۱/۲۱؛ الاعراف: ۱۸۵، ۱۸۲؛ الشعراء: ۲/۲۲، ۱۰۸

(۴۹) تفسیر عثبانی: ۱/۲۱۲

(۵۰) تفسیر عثمانی: ۱/۲۷

(۵۱) تفسيربيان القرآن: ۹۰/۱

(۵۲) تفسير بيان القرآن: ۱/۲۱

(۵۳) تفسير بيان القرآن: ۱/۱۱ مزيد ملاحظه فرمائيد البقرة: ۲، ۲۳۱؛ البقرة: ۲/۳۹۲ البقرة: ۲/۳۹۲ البقرة: ۲/۳۹۲ الفرقان ۱/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۹۲ الانبياء ۲/۳۹۲ الفرقان ۲/۳۸ الفر

(۵۲) تفسیر عثبانی: ۱/۳۳۹

(۵۵) تفسیر بیان القرآن: ۱/۱۱۲

(۵۲) تفسيربيان القرآن: ۲/۲۵۲مزيد ملاخطه فرمائير\_

البقرةً٢: ١/١٥ •١/١٦

(۵۷) تفسیر بیان القرآن: ۱۰۸/۱ مزید ملاحظه فرمائیں۔

البقرة: ٥، ١/٢٤؛ نوح ١١/: ٢، ٥٩٤

(۵۸) تفسیر عثمانی: ۲/۱۱۹۲

مزيد طلاحظه فرمائية: هو داا: ۳۰، ۱/۳۸۳؛ يونس١: ۳۹، ۲۵۱/۱۱ الكهف١: ۲۰، ۲۵۵/۱ ؛ الكهف٢/١٠ ؛ ۲/۲۵۵ ؛ ۲۰ مريد طلاحظه فرمانية و ۱/۵۵۵ ا

(۵۹) تفسیر عثمانی: ۱/۲۸

(۱۰) تفسيربيان القرآن: ۱/۱۲۲

(۱۲) تفسير بيان القرآن: ۱/۱۲۲

(۱۲) تفسيربيان القرآن: ۱۲/۱۲۱

مزيد ملاحظه فرمائيس

البقرة: ٢٢٢. ١٥٩١ آل عمر آن،: ١١٩. ١/٢٤٤

بني اسرائيل١: ١٢. ١٢/١٤؛ الكهف١: ٢٨. ٢/٢١٨

الحج ٢٢: ٢٦. ٢٢/٥٢٢؛ النور ٢٣: ١١. ١٢/٥٩٥؛ الفرقان ٢٥: ٢٥، ٢٥، ٢/٢

(۱۲) تفسیر عثمانی: ۲/۹۳۲ منید ملاحظه کریں۔

الحج: ١٥. ٢/٢٢٤ يوسف: ٥٦. ١/٥٢٢ الرعه: ٢٣. ١/٥٣٩ الصافات: ١١٣. ١/٥٢٩ الصافات: ١١٣. ٢/٩٤٢

تفسير عثماني: ٢/٢٢

(۱۳) تفسيربيان القرآن: ۲/۲۲

(١/٩٤) بيان القرآن: ١/٩٤

(۲۲) تفسيربيان القرآن: ۲/۲۸۲

(۲/) بيأن القرآن: ۲/۲۰۸

(۱/۲۱) تفسيربيان القرآن: ۱/۲۱

مزيد ملاحظه فرمائيس: البقرة ٢: ١/١٤٥، ٢٢٩؛ آل عبر آن ٢: ١/٢٥٨، ٨١

## Marfat.com

الاعراف: ١٤٠، ٢/٦٤ مريم ١١: ٢٨، ٢٣/٣٤ طه ٢٠: ٢٠ ، ٢٥٨/٢؛ الحج ٢٢: ٥٥، ٢٥٩/٢ الفرقان ٢٥: ٣/٢١ ، ٣/٢٢

- (۱۹) تفسیر عثبانی: ۱/۳۳
- (۵) تفسيربيان القرآن: ۱/۲٦
  - ر(۱) تفسیر عثبانی: ۱/۳۲۱
- (۲) تفسير بيأن القرآن: ۲/۲۹۳
- (۲۲) تفسیر بیان القرآن: ۲/۵۷۰ مزید ملاحظه فرمائین:

الفاتحه: ٣، ١١/١١ البقرة٢: ١٤٠، ١١/١١ آل عبر ان٦: ١٩٥، ١٩٥/١

الانبياء ١٦: ٣٥، ٢/٢٩٢؛ الانبياء ٢١: ٩٢، ٥٠٥/١؛ القصص ١٩٤. ٥٩، ١٩٥٥

- (۲۲) تفسیر عثبانی: ۱/۲۲۰
- (۵۵) تفسیر عثبانی: ۱/۱۲۳
- (۲۷) تفسیربیان القرآن: ۱/۸۸
- (۷۷) بیان القرآن: ۱/۱۲۸ مذید ملاحظه فرمائیں۔

البقرة: ٢٨٢، ٢٠٦١؛ بني اسرائيل: ٤، ٢، ٢١، ٢/٢١؛ المائدة: ٥٣. ١/٣٩١

# فصل سوم: چندمتفرق مشكل آيات كي توجيهات

ال فصل میں دوطرح کے اشکالات سے متعلق مشکل آیات کی توجیہات ذکر ہوں گی ایک وہ اشکالات جن کا تعلق عقلیات سے ہے اور عوامی سطح پر ذھن میں پیدا ہوتے ہیں! ن اشکالات کے جوابات بھی اقوال نبی مان النظیالیم ، صحابہ کرام ، تابعین عظام ، تبع تابعین میں ملتے ہیں نیز قدیم وجدید تقاسیر میں بھی!ن میں سے اکثر کا تذکرہ باسانی مل جاتا ہے۔

دوسری امثلہ فرق باطلہ کے رد کی ہول گی کیونکہ کی معانی کا احتال رکھنے والی آیات جو اپنے مغہوم ومصداق میں واضح نہ ہول مطلبین ولمحدین نے ان کونشانہ بنا کر ان کی باطل تاویلات کے ذریعہ اپنے مذھب کو ثابت کیا ہے۔ بس ان کی تر دیداور آیت کے اصل مصداق کی چندمثالیں دونوں تفاسیر سے بیان کی جا نمیں گی۔

#### ا عمومي الشكالات: \_

ان اشکالات کودونوں تفاسیر میں بھی سوالاً جواباً نقل کیا جاتا ہے اور بھی شبھات کہہ کر اِن کے جواب ذکر ہوتے ہیں اور بھی اشکال یا شبہ کا ذکر نہیں کیا جاتا اُس کو قاری پر چھوڑ دیا جاتا ہے اور فقط اِن تفاسیر میں موجود وضاحت سے وہ اشکال دور ہوجاتا ہے۔ یہاں نمو نے کے طور پر چندامثلہ ذکر کی جا تھی گی اور پچھے کے فقط حوالے ذکر کرنے پراکتفا کیا جائے گاتا کہ طوالت سے بچتے ہوئے ایس بحث کو سمیٹا جاسکے۔

امثله:\_

# تفسير عثاني كي روشي مين: ـ

نمبرا- یَایَهٔ الَّذِینَ اَمَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْلَ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَرَاكُ وَ الْحُرِّ وَ الْحُرِّ وَ الْحُرْدُ وَ الْحُرُدُ وَ الْحُرْدُ وَ الْمُعْرُونُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُعْتُمُ اللَّهُ وَالْحُرْدُ وَالْحُرْدُ وَالْمُوالِ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الْمُلْعُلِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

بدلے آزاد،غلام کے بدلے غلام اورغورت کے بدلے غورت۔'' اس آیت میں جواشکال ہوتا ہے اس کومولا ناعثمانی سوال جواب کی شکل میں اس طرح ذکر کرتے ہیں۔

"ابربایدامرکهآزادکی غلام کو یامرد کی عورت کول کردیتواس سے قصاص لیا جائے گا یا نہیں؟ سویدآیت کریمہ اِس سے ساکت ہے اور آئمہ کا اس میں اختلاف ہے امام ابوطنیفہ آیت گا یا نہیں؟ سویدآیت کریمہ اِس سے ساکت ہے اور آئمہ کا اس میں اختلاف ہے امام ابوطنیفہ آیت اَنَّ النَّفُس بِالنَّفُس بِالنَّورة مِن قصاص ہوگا اور جیسے قوی اور ضعیف صحیح اور مریض ،معذور اس کے قائل ہیں کہ ہر دوصورت مذکورہ میں قصاص ہوگا اور جیسے قوی اور ضعیف صحیح اور مریض معذور اور غیر معذور وغیرہ محم قصاص میں برابر فرماتے ہیں۔ بشرطیکہ غلام وہ مقول کا غلام نہ ہوکہ وہ تھم قصاص سے اُن کے نزد یک مشکی ہے اور اگر کوئی مسلمان کا فر ذمی کوئل کرڈالے تو اُس پر بھی قصاص ہوگا امام ابوطنیفہ کے نزد یک البتہ مسلمان اور کا فرح کی میں کوئی قصاص کا قائل نہیں۔ "(۱)

البرا: یکعنشکر الْجِنِ وَالْإِنْسِ الکُرْ یَا اُتِکُدُّ رُسُلٌ مِّنْکُرُ (الانعام۱۳۰:۱۳) ترجمہ: اے جماعت جنول اور انسول کی کیا نہیں پنچے تھے تمہارے پاس رسول تم ہی میں ہے۔

ال آیت میں ''یأتکم رسل منکم'' یکل اشکال ہمولانا اشکال ذکر کر سے جواب اس طرح دیتے ہیں۔

"بیخطاب بلکعتشکو الجون و الوئیس قیامت کے دن ہوگا اور مخاطب جن وانس کا بعنی کل مکلفین کا مجموعہ ہے ہر جماعت الگ الگ مخاطب نہیں جو بیہ اعتراض ہو کہ رسول تو ہمیشہ انسانوں میں آئے قوم جن میں سے وئی پیغیر نہیں ہمیجا گیا۔ پھر رسل منکم (رسول تم ہی میں سے) کہنا کیے صحیح ہوگا ؟ اصل بیہ ہمی کے جموعہ بخاطبین میں سے اگر کسی نوع میں بھی اتیان رسل مخقق ہوجائے جس

کی غرض تمام خاطبین کو بلآ تحضیص فائدہ پہنچانا ہوتو مجموعہ کو خطاب کرنے میں کوئی اشکال نہیں رھتا۔ مثلاً کوئی ہے کے 'اے عرب وعجم کے باشندواور پورب ویجم کے رہنے والوں کیاتم ہی میں سے خدانے محمر مان فالیج جیسے کامل انسان کو پیدا نہیں کیا۔ 'اس عبارت کا مطلب کسی کے زویک پہنیں ہوسکتا کہ ایک محمد مین فالیج تو تو ب میں پیدا کیے گئے اور دوسر نے جم میں ہونے چاہیں۔ ای طرح پورب کے لیحدہ اور پچتم کے لیحدہ محمد مان فالیج ہوں تب بیعبارت صحیح ہو کی علی بذا القیاس یہاں سمجھ لیے کہ یہ عیشت والدن والانس المد گی علی بذا القیاس یہاں سمجھ لیے کہ یہ عیشت والدن والانس المد یہ تاتک کہ (الایة) کا مدلول صرف اس قدر ہے کہ جن وانس کے مجموعے میں یہاتک کہ (الایة) کا مدلول صرف اس قدر ہے کہ جن وانس کے مجموعے میں یہاتک کہ (الایة) کا مدلول صرف اس قدر ہے کہ جن وانس کے مجموعے میں یہ یہ بیغیر بیسے گئے۔ ''(۲)

قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَهُوْتُونَ وَمِنْهَا تُخُرَجُونَ ﴿ (الا عراف ٢٥:٧) فَرَمَا يَا تَعْمُ وَلَيْ اللهُ وَالْمُولُونَ وَمِنْهَا تُخُرَجُونَ ﴿ (الا عراف ٢٥:٤) فَرَمَا يَا تُمْ وَالْمُولِ فَي الراس مِن مُ مُروكُ اوراس مِن مُ مُروكُ اوراس مِن مُ مُروكُ اوراس مِن مُ مُروكُ اوراس مِن مُ مُراكِ مَا اللهُ الله

اس آیت میں لفظ دفیھا تموتون 'محل اشکال ہے مثلاً بعض اوقات کسی کی موت زمین پر واقع نہیں ہوتی ہے جیسے ہوائی جہاز وغیرہ میں کسی کا مرنا اس کی وضاحت تغییر عثانی میں اس طرح ہے:

د یعنی عموماً تمہار امسکن اصلی ومعتادیہ ہی زمین ہے۔ اگر خرق عادت کے طور
پرکوئی فخص کسی وفت ایک معین مدت کے لیے اس سے او پراُٹھا لیا جائے مثلاً

حضرت سے تو وہ اِس آیت کے منافی نہیں۔ کیا جو شخص چندروزیا چند گھنے کے
لیے زمین سے جدا ہو کر ہوائی جہاز میں مقیم ہویا فرض کیجیے وہ وہ ہیں مرجائے وہ
فیما تحیون و فیما تموتون کے خلاف ہوگا؟ کیونکہ وہ اُس وفت
زمین پرنہیں ہے۔ دوسری جگہارشاد ہے۔ مِنْهَا خَکَقُنْکُمْ وَ فِیْهَا نُعِیْلُکُمْ وَ مِنْهَا مُعْلَالُوں نہ ہوان کو فیما

Marfat.com

نعید کم میں کیے داخل کیا جائے گا؟ معلوم ہوا کہ اِس تنم کے قضا یا کلیہ کے رنگ میں استعال نہیں ہوئے۔'(۳)

سم إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالتَّامَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ النَّهُ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ النَّالَةِ لَا يَعْدُرُ اللَّهِ عَلَيْهِ النَّالَةُ لَا يَعْدُرُ اللَّهِ عَلَيْهِ النَّالَةُ لَا يَعْدُرُ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّالَةُ لَا يَعْدُرُ اللَّهِ عَلَيْهِ النَّالَةُ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّالَةُ اللهُ عَنْدُو اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَفُودٌ لَيْحِيْمُ ﴿ (البَرْةِ ١٤٣:١٤)

ترجمہ:۔ اوراُس نے توتم پر بین حرام کیا ہے۔ مردہ جانور اور لہوا ور سور کا گوشت اور جمہ:۔ جس جانور پر نام پکاراجائے اللہ کے سواکسی اور کا پھر جو کوئی بے اختیار ہو جائے نہونافر مانی کرے اور نہ بی زیادتی تو اُس پر بچھ گناہ ہیں۔ جائے نہونافر مانی کرے اور نہ بی زیادتی تو اُس پر بچھ گناہ ہیں۔ اس آیت سے متعلق مولانا ایک فائدہ کے تحت اس طرح کیسے ہیں:

ترجمہ:۔ اور چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت کاٹ ڈالوان کے ہاتھ۔ اس آیت کے متعلق مولانا لکھتے ہیں: ''کی طحد نے پرانے زمانہ میں اس مدسرقہ پر یہ بھی شہکیاتھا کہ جب شریعت نے ایک ہاتھ کی دیت پانسودینارر کھی ہے تو اتنا قیمتی ہاتھ جس کے کئنے پر ۵۰۰ دینارواجب ہوں دس پانچ روپید کی چوری پر کس طرح کا ٹا جا سکتا ہے ایک عالم نے اس کے جواب میں کیا خوب فرمایا: اقبھا لما کانت امینة کانت شمینة فلما خانت ھانت یعنی جو ہاتھ امین تھا وہ قیمتی تھا (چوری کرکے) خائن ہواتو ذلیل ہوا۔'(۵)

# تفسيربيان القرآن كى روشى مين: \_

نَمِرا قَالَ فَانَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمُ ٱرْبَعِيْنَ سَنَةً عَيَنِهُونَ فِي الْأَرْضِ الْمُرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ ﴿ (المائد،٢١٥)

ترجمہ: ارشادہوا توبیہ ملک ان کے ہاتھ چالیس برس تک نہ لگےگا۔ یوں ہی زمین میں میں میں میں میں میں میں میں میں می

ال آیت کالبل منظریہ ہے کہ قوم موئ نے موئ کے ساتھ مل کر جہاد کرنے سے انکار کر

دیا تو اللہ نے بطور سز ابنی اسرائیل کو وادی تیہ میں بھٹکا دیا اور وہ چالیس سال تک اس میں بھٹکتے

رہے۔ اس کی وضاحت میں مولانا اشرف تھا نوی پانچ سوالات اور اُن کے جوابات اس طرح

ذکر کرتے ہیں۔

موال: - ال دادی تیه میں رھنا سزاتھا توموی اور ہارون اس میں کیوں رکھے گئے حضوصاً دعائے فافرق کے بعد۔

جواب:۔ اصل عقوبت قلب کی تنگی اور پریشانی تھی اور یہ خاص بنی اسرائیل کے ساتھ تھی۔ اور حضرت موسی اور حضرت موسی اور خضرت کا وہاں تشریف رکھنا قوم کی اصلاح وہدایت کے لیے تھا جو کہان کامنعبی کام اور عین سرماید راحت تھا جیسا دوزخ کے اندر دوزخیوں کا ہونا اور طور پر ہے اور ملائکہ عذاب کا ہونا اور طور پر۔

سوال: یہ بات قیاس سے بعید ہے کہ دن میں سورج اور رات کوستار سے بیعلامات توعلوی ہیں اور خور مین پر در خت اور بہاڑ وغیرہ علامات موجود ہوں اور پھر بنی اسرائیل ان نشانیوں سے نکلنے کی راہ نہ پاسکیں اگر کسی ستارہ ہی کی سیدھ باندھ کر چلتے بھی نہ بھی نکل ہی جاتے۔

جواب:۔ کسی علامت کا موجود ہونا موقوف ہے قوئی مدر کہ کے سلامت اور صحت پرجس میں امراض سے گاہ گاہ فتورآ جانا مشاہد ہے سواگر قہر خداوندی سے بیقوائے مدر کہ ماؤف ہوجا نمیں تولیل تعجب کیا ہے۔ تعجب کیا ہے۔

سوال:۔ حضرت مویؓ نے دعامیں اپنے آپ کو اور اپنے بھائی کومشنی فرمایا حالانکہ اِن دونوں بزرگوں پربھی بوجہان کے مطیع ہونے کے آپ کواختیار حاصل تھا۔

جواب: ۔ یہ کلام آپ نے تنگد لی میں فر ما یا اور تنگد لی کے وقت کلام بھی لفظ تنگ اور مختصر ہوتا ہے گود لالت اس میں عموم اور توسیع ہو۔ چونکہ وہ دونوں بزرگ بھی تابع ہے اس لیے معنی استشناء میں ان کو تبعاً داخل سمجھ لینا کافی ہے یا یوں کہا جائے کہ چونکہ ان بارہ میں سے دس کی حالت خلاف توقع نامحمود پائی غایت رنج میں یہ اختال ہوا گو بعید ہی ہی کہ یہ اس وقت تو تابع ہیں مگر آئندہ عین وقت پر کیا بھر وسہ اور بیا ختال ہارون میں اس لیے نہیں ہوسکتا کہ نبی کے لیے عصمت لازم ہے۔

سوال:۔ کتب الله لکھ کے جولوگ مخاطب تنے ان کوتو وہ ملک نہیں ملا جو کہ تخلف وعدہ کو موہم ہوتا ہے) موہم ہے (وعدہ خلافی کا دھم ہوتا ہے)

جواب: ۔ اگرلکم میں مخاطب خاص اشخاص کو کہا جائے تو کتب الله مشروط تھا جہاد کے ساتھ فاذا فات الشوط فات المشروط ۔ اور اگرقوم کو مخاطب کہا جائے تو ان کی اولاد بھی قوم میں داخل ہے اور اُن کووہ ملک عنایت ہوگیا پس تخلف وعدہ کی صورت میں لازم نہیں آیا۔

سوال: بن اسرائیل کایقول فاکدهب أنت وربك كفر به یانهین؟

جواب: اگر تاویل نه کی جائے تو کفر ہے اور اگر اس تاویل سے کہا ہو کہ آپ لڑیئے اور اللہ تعالیٰ مدد کریں اور مجاز اس کو بھی ذہاب کہہ دیا تو کفرنہیں البتہ معصیت مخالفت امر کی ظاہر ہے اور ہر حال میں غالباً ان سے تو بہ بھی کرائی گئی ہوگی گو مذکور نہیں باقی اس شریعت کے قواعد وفروع جزئیہ کا پوراا حاطہ نہیں کہاس کے کیا تھم موافق ہوگا۔'' (۲)

نَمِر ٢: وَ وَيُكُ لِلْمُشْرِكِيْنَ أَنْ الَّذِيْنَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَ هُمْ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَالْخِرَةِ هُمْ كَالْخِرَةِ هُمْ كَالْخِرَةِ هُمْ كَالْخِرَةِ هُمْ كَالْخِرَةِ هُمْ كَالْخِرُةُ نَ۞ (مَجِمُوهُ ٢٠٢٠)

ترجمہ: ایسے مشرکوں کے لیے بڑی خرابی ہے جوزکوۃ نہیں دیتے جوآخرت ہی کے منکر دھتے ہیں۔

حضرت تقانويٌ فرماتے ہیں:

"يہال لا يُؤتُون الزَّكُوة سے متعلق دوسوال بين ايك يه كه كفار برترك زكوة سے وعيد كے كيا معنى ؟ دوسرے زكوة مدينه مين فرض ہوئى تقى اوريه سورت مكى ہے۔

جواب: سوال اول کا بیہ ہے کہ ترک من حیث الذات مذمت مقصود نہیں بلکہ اس حیثیت سے کہ بیہ ترک کفار میں بوجہ ایمان نہ لانے کے علامت عدم ایمان کی ہے پس اصل مقصود ذم علی الکفر ہے اور من جملہ دوسری علامات کے اس کی تخصیص شاید اس لیے ہے کہ ایمان نہ لانے کے اسباب میں سے ایک حب مال بھی ہے جوسبب ہے ترک ذکو ہ کا۔

دوسرے سوال کا جواب ہیہ کہ بیالغت (زکوۃ) معنی انفاق فی الخیر میں اہل عرب میں اہلے سے بھی معروف تھا چنانچے شعر احمیہ الفاعلون للزکوۃ منقول ہے اور مطلق انفاق فی الخیر بعض مواقع میں مکہ میں بھی واجب تھا اور بالمعنی المخصوص و بالشرط المخصوص فرض ہونامختص ہے مدینہ کے ساتھ۔ (۷)

نمبر ٣: سُبُخُنَ الَّذِي آسُرَى بِعَبْدِهٖ لَيْلًا مِّنَ الْسَجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسَجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسَجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسَجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسَبِيعِ الْمَصِيْرُ وَ الْسَبِيعُ الْبَصِيْرُ وَ الْاَقْصَاالَّذِي الْمَارِيةُ مِنْ الْيَتِنَا الْآيَةُ هُوَ السَّمِيتِعُ الْبَصِيْرُ وَ الْمَارِيةُ مِنْ الْيَتِنَا الْآيَةُ هُوَ السَّمِيتِعُ الْبَصِيْرُ وَ الْمَالِمِينَ الْمَارِيةُ وَلَهُ لِنُرِيةُ مِنْ الْيَتِنَا الْآيَةُ هُوَ السَّمِيتِيعُ الْبَصِيرُ وَلَهُ لِنُرِيةُ مِنْ الْيَتِنَا الْآيَةُ هُوَ السَّمِيتِيعُ الْبَصِيرُ وَلَهُ لِنُرِيةُ مِنْ الْيَتِنَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللْكُولِي الللللْكُولِي اللللْكُولِي الللللْكُولِي اللللْكُولِي اللللْكُولِي اللللْكُولِي اللللْكُولِي اللللْكُولِي الللللْكُولِي الْمُلِمُ اللللْكُولِي اللْلِلْكُولِي الللللْلِلْكُولِي الللللْلِي اللللْلِي اللللْكُولِي اللللْلُولِي اللللللْكُولِي الللللْكُولِي اللللْكُولِي اللللْكُولِي الللللْكُولِي الللللْكُولِي اللللللْلُ

سورۃ بن اسرائیل کی اس پہلی آیت میں واقعہ معراج کا تذکرہ ہے اس کی وضاحت میں بھی مولانا چندا شکالات سوال جواب کی شکل میں ذکر کرتے ہیں۔ اشکال اول: بعض کو وسوسہ ہوا ہے کہ ابراھیم کے باب میں فر مایا ہے

نُرِي إِبْرَهِيْمَ مَلَكُونَ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ (الانعام٤٥)

اورآپ مل الماليام كے ليمن "تبعيضيه"، كيول فرمايا؟

جواب: \_ملکوت السموات والارض کل آیات تونہیں ہیں اور ممکن ہے کہ جوبعض رسول اللّد صلّ نُعَالَیّا ہُم کو دکھلا یا گیا ہوا س بعض سے اعظم ہو۔

> اشکال دوم: بعض ظاہر پرست شبہ کرتے ہیں کہ خرق والتیام افلاک پرمحال ہے۔ جواب: ۔اس دلیل کے سب مقد مات باطل ہیں جیساا پنے کل میں فدکور ہے۔ اشکال سوم: ۔بعض کہتے ہیں کہ اس قدر سریع (سفر معراج) کیونکر ممکن ہے۔

جواب: \_بعض کوکب باوجوداسقدر عظیم ہونے کے نہایت سریع ہیں اور سرعت کی عقلاً کوئی حد ہیں

، اشکال چہارم:۔بعض کہتے ہیں کہ آسان کے نیچے ہوانہیں ہے اور حرارت شاید ہے جسم عضری سلامت نہیں روسکتا۔

جواب: ۔ جواب یہ ہے کہ محال ممکن نہیں ہوتالیکن مستعبد واقع ہوسکتا ہے۔'(۸)

م وَ لَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِى اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِى اللَّهِمَ اللهُ الل

ترجمہ:۔ اور اگر اللہ تعالیٰ لوگوں پر ان کے جلدی مجانے کے موافق جلدی سے نقصان واقع کر دیا کرتا جس طرح وہ فائدے کے لیے جلدی مجاتے ہیں تو آن سے وعدہ (عذاب) بھی کا پورا ہو چکا ہوتا۔

یہاں اس آیت سے جوشبہ پیدا ہوتا ہے مولانا تھا نوگ اس طرح اس کی وضاحت کرتے ہیں۔
''اگر کسی کوشبہ ہو کہ آیت سے امر مفہوم ہوتے ہیں ایک یہ کہ شرمائلنے سے بھی
جلدی واقع نہیں ہوتا دوسرا یہ کہ مائلنے سے خیر جلدی واقع ہوتی ہے حالا نکہ اس
کاعکس بھی بکشرت واقع ہوتا ہے۔
کاعکس بھی بکشرت واقع ہوتا ہے۔

ال کا جواب ہے کہ مقصود آیت کا ہے ہے کہ بمقتضائے رحمت اصل خیر میں تعجیل وقوع ہے اور شریس عدم تعجیل وقوع کے اور شریس عدم تعجیل وقوع لیکن کسی عارض ہے اگر عکس ہوجائے تو منافی مدلول آیت کے نہیں پس آیت میں تعجیل وعدم تعجیل باعتبارا قتضائے اصل لے ہے یا یوں کہا جائے کہ جو شرونقصان واقع ہوتا ہے اس میں باعتبار عامہ مصالح کے کوئی خیر مضم ہوئی ہے اور جس خیر میں توقف ہوتا ہے اس میں باعتبار عامہ موتا ہے بس اس شرکا وقوع واقع میں خیر کا وقوع ہے اور اِس خیر کا وقوع ہے اور اِس خیر کا وقوع ہے اور اِس خیر کا وقوع ہے تارہ وہ کا وقوع واقع میں شرکا عدم وقوع ہے۔ "(9)

٥- مَا كَانَ لِنَبِيِّ آنَ يَكُوْنَ لَهَ آسُرٰى حَتَّى يُثَخِنَ فِى الْاَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْدُ عَرَضَ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْدُ اللهُ عَزِيْدُ عَرَفَ اللهُ عَزِيْدُ عَرَفَ اللهُ عَزِيْدُ اللهُ عَرَبُيْدُ هَ (الانفال ١٤٠٨)

ترجمہ:۔ نبی کی شان کے لائق نہیں کہ اُن کے قیدی باقی رہیں (بلکہ آل کردیے جائیں)
جب تک کہ وہ زمین میں اچھی طرح (کفار کی) خور بری نہ کرلیں ہے تو دنیا
کا مال اسباب چاہتے ہواور اللہ تعالیٰ آخرت کی مصلحت کو چاہتے ہیں۔ اللہ
تعالیٰ بڑے زبر دست حکمت والے ہیں۔

یہ آبت اور اس سے اگلی آبات غزوہ بدر کے قیدیوں کے فیصلہ سے متعلق ہیں۔ صحابہ کے مشورے سے یہ طلب آباتھا مشورے سے یہ طلب پایا کہ ان قیدیوں کورہا کردیا جائے اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے عماب آباتھا ان تمام آبات کی وضاحت کے بعد مولانا چند شہبات کا جواب اس طرح دیتے ہیں۔ ان تمام آبات کی وضاحت کے بعد مولانا چند شہبات کا جواب اس طرح دیتے ہیں۔ "اس قصہ میں صحابہ نے آباکی نص کے ہوتے ہوئے قیاس کیا یا بدوں نص کے قیاس کیا

شق اول تو یہ اشکال ہے کہ جناب رسول الله سال الل

عبواب یہ ہے کہ ہم شق ٹانی کواختیار کرتے ہیں اور وجہ عمّاب یہ ہے کہ ایک جزواس رائے کے مبنی کامصلحت ڈینو یہ یعنی اخذ مال بھی تھاجس کے منشاء یعنی جب دنیا کا مذموم ہونا پہلے سے معلوم تقااس كي طرف تديدون عرض الدنيا مين صاف اشاره برباصحابه كاس طرف مبادرت كرنااس مين غلطي بيهوئي كه دوسراجزواس مين مصلحت دينيه يعني اختال أن كے اسلام لانے سے جمی مل گیا۔ پس غالباً یوں سمجھے کہ جس امر میں خواہش دنیا تمام علت ہووہ تو برااور جس امر میں جز وعلت ہواس کا مضا نقہبیں یہ خیال سبب مبادرت کا ہوسکتا ہے مگر پھر وجہ عتاب قلت تامل ہے کیونکہ ادنی تامل ہے معلوم ہوسکتا ہے کہ حسن اور فتیج سے مرکب فتیج ہوتا ہے اور دین میں دنیا مل جانے سے اخلاص واجرفوت ہوتا ہے پس مجموعہ خواہش دنیا احمال اسلام کاحسن نہ ہوگا اس لیے تیرید ہون عرض الدنيا پراکتفاکيا گيا أن كاحتال اسلام كے خيال كومعتد بنہيں قرار ديا گيا پس اشكال اول تورفع ہوگیار ہا کہ وحی ہے اختیار دے دیا گیا تھا۔ جواب بیے کہ وہ صیغہ تخییر کا تھامقصود تخییر نہ تھی کیونکہ جس طرح امر گاہے تو نیخ کے لیے ہوتا ہے اس طرح صورت تخییر گاہے امتحان کے لیے ہوتی ہے وجہ رہے کہ تخییر مباطین میں ہوتی ہے۔ ایک مباح اور ایک غیر مباح میں تخییر نہیں ہوا کرتی اور یہال قل مباح تھااور فداء بوجہ مذکور کہ غالب منشاء اس کا خواہش دنیا تھااور نیز اس وجہ سے کہ اثر اس کا ستر ٠ ٧ مسلمانوں كامارا جانا تھا جيسا كەدى ميں بيربات بتلادى گئىتھى غيرمباح تھا۔ پس بيصورة تخيير تھی اور معنی شق غیر مرضی کے ضرر پر اطلاع دینا صحابہ کوصورت تخییر سے شبہ ہو گیا اس لیے مبادرت کی ۔ مگر چونکہ شبضعیف تھا ادنیٰ تامل سے زائل ہوسکتا تھا جبیا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے اس کے عتاب ہوا۔ تیسرے اشکال کا جواب میہ ہے کہ مبنی ان کے لیے مذموم تھاوہ جناب رسول سائٹ تالیا ہم کے لیے محمود تھا کیونکہان کوتومقصود نفع بہچانااپنے غیر کو کہ وہ صحابہ ہیں اور میمحود ہے جیسا کہ ظاہر ہے یہ قصد کرنا کہ

مجھ کواتنارہ پیمل جائے حرص ہےاور بیقصد کرنا کہ فلا ل غریب کواتنارہ پیمل جاوے شفقت اور جودہ کرم ہے رہا آپ سال تفایی کا گریہ فر مانا یا تو غایت ہیبت سے اور یا صحابہ کی محبت سے ہے کہ اُن کوضرر پہنچا''۔(۱۰)

اس کےعلاوہ چندامثلہ کے اشارے ذکر کیے جارے ہیں یہاں اشکال ذکر کردیا جائے گا اور جواب ان تفاسیر میں ملا خطہ فر مالیجے۔

یہاں اُن چندگروہوں یا اشخاص کی طرف فقط اشارہ کیا جارہا ہے تفصیااً جوابات نقل کرنا طوالت کی وجہ سے ممکن نہیں فقط حاشیے میں حوالہ ذکر کیا جارہا ہے تا کہ صاحب ذوق حضرات وہاں سے مطالعہ کر سکیں۔ کیونکہ ان سے عدم واقفیت بھی قرآن کی آیت میں اشکال پیدا کردیتی ہے اور پچھ مفسرین نے مشکلات القرآن کی کتابوں میں ان کے ذریعہ اشکال کاذکر کیا ہے اور ان کے مصداق کو متعین کرنے کی کوشش کی ہے۔

٢: \_مثلاً: صابئين سے كون ساگروه مراد ب\_ (١١)

2: \_ای طرح اصحاب اعراف سے کون مراد ہیں؟ (۱۲)

۸: ـ اصحاب کہف کی شخقیق ۔ (۱۳)

9: ۔ یا جوج ماجوج کون ہیں ذوالقرینن نے ان کورو کئے کے لیے جود یوار بنائی وہ کہاں ہے اور اس کی تحقیق کیا ہے؟ (۱۴)

١٠: - حضرت خضر رسول تصے یانہیں؟ (١٥)

اا: \_حضرت لقمانً نبي تتح ياولي تتح؟ (١٧)

اس کےعلاوہ ان عمومی اشکالات اور ان کے جوابات کی چنداور امثلہ کے فقط حوالے ذکر کیے جارہے ہیں۔(۱۷)

## فرق باطل كارد:

مشكل القرآن كے حوالے ہے آيات كے مفہوم كو داضح كرنے كا اصل مقصد فرق باطليہ

کے پیروکاروں کی باطل تاویلات کوردکرتا ہے۔ مولانا شبیراحم عثاثی نے ابنی تفسیر میں دومقامات پر ان باطل پرست لوگوں کی سخت فرمت کی ہے اُن کا آیات قرآنیہ کا ابنی مرضی کے مطابق رُن موڑ نے کی وجہ بیان کی ہے نیز اِس سلسلے میں وہ چنداصول بھی ذکر کرتے ہیں کہ س طرح سے قرآن کی ایسی مشکل آیات کو واضح کرتا چاہیے نیز چندامثلہ بھی بیان فرمائی ہیں۔ ان دونوں مقامات کی اس موضوع کے حوالے سے اہمیت کے پیش نظر دونوں کو یہاں نقل کیا جارہ ہے۔ اس کے بعد تفسیر عثانی اور بیان القرآن کے حوالے سے اہمیت کے پیش نظر دونوں کو یہاں نقل کیا جارہ کی جاتیں گا۔ بیان القرآن کے حوالے سے فرق باطلہ کے ددکی چندامثلہ ذکر کی جاتیں گا۔

متابة يات كى تاويل كاصل اصول اور باطل تاويلات كرنے كى وجه:

تفسيرعثاني كحوالے سے وہ دومقامات درج ذیل ہیں:

## مقام اول:

''قرآن کریم بلکہ تمام کتب البیہ میں دوسم کی آیات پائی جاتی ہیں۔ایک وہ جن کی مراد
معلوم و تعین ہو، خواہ اس لیے کہ لغت و ترکیب وغیرہ کے لحاظ سے الفاظ میں کوئی ابہام واجمال نہیں،
معلوم و تعین ہو، خواہ اس لیے کہ لغت و ترکیب وغیرہ کے لحاظ سے الفاظ میں کوئی ابہام واجمال نہیں،
معہوم سے معالی کا حقال رکھتی ہے نہ جو مدلول سمجھا گیاوہ عام قواعد مسلمہ کے خالف ہے اور یا اس لیے
معصوم یا غرصب کے عام اصول مسلمہ سے قطعاً متعین ہو چکا کہ متکلم کی مرادوہ معنی نہیں، یہ ہے۔الیک
آیات کو '' تکمات' کہتے ہیں۔اور فی الحقیقت کتاب کی ساری تعلیمات کی جڑاور اصل اصول یہ بی
آیات ہوتی ہیں۔ دوسری قسم آیات کی '' متشابہات' کہلاتی ہیں جن کی مراد معلوم و تعین کرنے میں
کچھا شتباہ والتباس واقع ہوجائے۔ شیخ طریقہ یہ ہے کہ اس دوسری قسم کی آیات کو پہلی قسم کی طرف
راجح کر کے دیکھنا چاہے جو معنی اُس کے ظاف پڑیں اُن کی قطعاً نفی کی جائے اور شکلم کی مراد کی لوری لوری
جائے جو '' آیات تکمات' کے تکالف نہ ہو۔اگر باوجودا جتہا دوسی بلنغ کے مشکلم کی مراد کی لوری لوری
تعیین نہ کر سے تروی ہمہ دوائی (واقفیت) کر کے ہم کو صدے گزر تائیس چاہے۔ جہاں قلب علم اور
تصورا ستعداد کی وجہ ہے ہوں واقع ہو ہو تی ہر ہم دستر ٹیس پا سے اِس کو ہی اُن فی جست میں شال کر تصورا ستعداد کی وجہ سے ہوں تا ہوں ہم دستر ٹیس پا سے اِس کو ہوں اُن فی جست میں شال کر تصورا ستعداد کی وجہ سے ہوں تا ہوں۔

لیں۔ مگرزنہار (ہرگز) ایک تاویلات اور ہیر پھیرنہ کریں جو مذھب کے اصول مسلمہ اور آیات محکمہ
کے خلاف ہوں مثلاً قرآن کریم نے سے کی نسبت تصریح کردی۔ اِن هُو اِلاَ عَبْدُ اَنْعَمْنَا عَلَیْهِ
(الزفرف ۹۹:۳۳) اِنَّ مَثَلَ عِنْسُی عِنْدَ اللهِ کَمْثَلِ اُدَمَ الْحَلَّ مُنْ ثُوابِ (ال عَران ۹۹:۵۹)
ذٰلِكَ عِنْسَى ابْنُ مَرْيَمَ \* قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِی فِیْهِ یَمْتُرُونَ ۞ مَا كَانَ بِلْهِ اَنْ یَتَخِذَ مِن
قُلْبِ السُبْحَنَهُ اِنْ مَرْیَمَ \* قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِی فِیْهِ یَمْتُرُونَ ۞ مَا كَانَ بِلْهِ اَنْ یَتَخِذَ مِن
قُلْبِ السُبْحَنَهُ اِنْ مَرْیَمَ \* قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِی فِیْهِ یَمْتُرُونَ ۞ مَا كَانَ بِلْهِ اَنْ یَتَخِذَ مِن

اورجا بجاأن كى الوهيت وابنيت كاردكيااب ايك شخص ان سب محكمات ہے آئكھيں بندكر كَ كُلِمَتُهُ ۚ ٱلْقُلْهَآ إِلَى مَرْيَهَ وَرُوْحٌ مِنْهُ ﴿ (النَّاءَ ١٤١٠) وغيره متثابهات كولي دورْب اور اُس کے وہ معنی جھوڑ کر جو محکمات کے موافق ہول ایسے سطی معنی لینے لگے جو کتاب کی عام تصریحات اور متواتر بیانات کے منافی ہوں ، یہ مجروی اور هث دھرمی نہیں تو اور کیا ہو گی بعض قاسی القلب(سخت دل) تو چاہتے ہیں کہاں طرح مغالطہ دے کرلوگوں کو گمراہی میں پھنسادیں اور بعض كمزورعقيده دالے، دهمل يقين (ضعيف الاعقاد) ايسے متنابهات سے اپني رائے وہوا كے مطابق تھنچ تان کرمطلب نکالناچاہتے ہیں۔حالانکہاُن کا سیح مطلب صرف اللہ ہی کومعلوم ہے۔ وہی ایخ كرم سے جس كوجس قدر حصه پرآگاہ كرنا چاہے كرديتا ہے جولوگ مضبوط علم ركھتے ہيں وہ تحكمات ومتشابہات سب کو جانتے ہیں انہیں یقین ہے کہ دونوں قسم کی آیات ایک ہی سرچشمہ ہے آئی ہیں۔ جن میں تناقض وتہافت (پرانا ہونا) کا امکان نہیں ، ای لیے وہ متشابہات کومحکمات کی طرف لوٹا کر مطلب سجھتے ہیں اور جوان کے دائرہ فہم سے باہر ہوتا ہے اسے اللہ پر چھوڑ دیتے ہیں کہ وہ ہی بہتر جانے ہم کوایمان سے کام ہے۔" (۱۸)

مقام دوم: \_

یہاں منشا بہہ سے مراد متشا بہ لفظی یا مشکل آیات ہیں پس مولانا عثانی اس کے متعلق لکھتے ہیں: ''شیطان بعض باتوں کے متعلق بہت لوگوں کے دلوں میں وسوسہ اندازی کر

كے شكوك وشبهات بيدا كرتا ہے مثلاً نبى نے آیت حَدَّمَر عَلَيْكُمُ الْهَيْتَةَ (بقرة ۲: ۱۷۳) يڙھ کرسنائي شيطان نے شيد ڈالا که ديکھوا پنا مارا ہواتو حلال اور الله كا مارا مواحرام كہتے ہيں يا آپ سالنفالية في اِنگُر وَ مَا تَعْمِلُ وَنَ مِنْ دُونِ اللهِ حَيصَبُ جَهَنَّمَ اللهِ بِيام ١٩٨٠) يرهاأس في شهدُ الاكه {وما تعبدون من دون الله } مين حضرت مي وعزير اور ملا تكه الله بھی شامل ہیں یا آپ نے حضرت مسے کے متعلق پڑھا ( کیلیکٹہ ہ اُلفہ کا الى مَرْيَحُ وَرُوعٌ مِنْهُ ) (الناء ١٤١٠) شيطان في مجمايا كماس حضرت مسيح كي ابنيت والوهيت ثابت ہوتی ہے اس القاء شيطانی كے ابطال وردمیں پیغیبر اللہ کی وہ آیات سناتے ہیں جو بالکل صاف اور محکم ہوں اور ایسی کی یا تیں بتلاتے ہیں جن کوس کرشک وشبہ کی قطعاً گنجائش نہ رہے۔ گویا '' متشابہات'' کی ظاہری سطح کو لے کر شیطان جواغوا کر تاہے'' آیات محکمات'' اُس کی جڑ کاٹ دیتی ہیں۔جنہیں من کرتمام شکوک وشبہات ایک دم کافور ہو جاتے ہیں۔ بیدوقشم کی آیتیں کیوں اتاری جاتی ہیں؟ شیاطین کواتی وسوسہ اندازی اورتصرف کا موقع کیوں دیا جاتا ہے؟ اور آیات میں جواحکام بعد کو کیے جاتے ہے ابتداء ہی سے کیوں نہیں کردیے جاتے ؟ پیسب امور حق تعالیٰ ی غیر محدود علم و حکمت سے ناشی ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کوعلماً وعملاً دادامتخان بنایاہے چنانچہ اس قسم کی کاروائی میں بندوں کی جانچ ہے کہ کون مخص اینے دل کی بیاری یا سختی کی وجہ سے یا در ہوا ( ہوا میں یا وَل النکائے ) شکوک وشبہات کی دلدل میں پھنس کررہ جا تا ہے اور کون سمجھ دار آ دمی اپنے علم وتحقیق کی قوت ہے ایمان وجنات کے مقام بلند پر پہنچ کر دم لیتا ہے تچ تو پی ہے کہ آ دی نیک نیتی اور ایما نداری ہے سمجھنا جائے تو اللہ تعالی دستگیری فر ماکر

اُس کوسیدهی راه پر قائم فر مادیتے ہیں رہے منکرین ومشککین اُن کو قیامت تک اطمینان حاصل نہیں ہوسکتا۔

، ہماری اس تقریر میں دور تک کئی آیتوں کا مطلب بیان ہو گیا سمجھدار آ دمی اُس کے اجزاء کو آیات کے اجزاء پر بے تکلف منطبق کرسکتا ہے' (۱۹)

چندامثلة تفسيرعثاني كي روشي مين: ـ

تفسیرعثانی کی چندامثله درج ذیل ہیں سورة النساء کی آیت میں ارشاد ہوتا ہے۔

اِنْ تَجْتَنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّاٰتِكُمْ وَ نُدُخِلُكُمُ مُّذُخَلًا كَرِيْبًا ﴿ (الناء٣١:٣)

ترجمہ:۔ اگرتم بچتے رہوگے ان چیز وں سے جو گنا ہوں میں بڑی ہیں تو ہم معاف کریں
گئم سے چھوٹے گناہ تمہارے اور داخل کریں گئے کم کوعزت کے مقام میں۔
مسئلہ بیہ ہے کہ صغیرہ گناہ کی معافی کی شرط کبائر سے بچنا ہے یا پھر فقط تو ہہ ہے یا نیک اعمال سے بھی وہ صغیرہ گناہ معاف ہو سکتے ہیں اس میں معز لہ کو غلطی لگی ہے مولا نا اس آیت کا صحیح مفہوم ذکر کے ان کے عقیدے کور دکررہے ہیں ہیں وہ لکھتے ہیں:

"اس آیت میں گناہوں سے بچنے کی ترغیب اور گناہوں سے اجتناب کرنے پر وعدہ مغفرت اور جنت کی تو قع اور طبع دلائی جارہی ہے تا کہ اس کو معلوم ہو کے ہرایک آ دمی گناہوں سے احتراز کرنے میں کوشش کرنے اور معلوم ہو جائے کہ جو کبیرہ گناہ مثلاً کسی کا مال غصب یا سرقہ کرنے یا کسی کوظلماً قتل کرنے سے نیج گیا جن کا ذکر ابھی گزرا تو اس کے وہ تمام صغیرہ گناہ بخشے جائیں گے جن کا مرتکب بغرض تحصیل و تکمیل سرقہ اور قتل ہوا تھا۔ اس آیت ہیں چند با تیں بحث طلب مگر اصل سب کی ہے ہی ہے کہ آیت کا اصلی اور عمہ میں چند با تیں بحث طلب مگر اصل سب کی ہے ہی ہے کہ آیت کا اصلی اور عمہ میں چند با تیں بحث طلب مگر اصل سب کی ہے ہی ہے کہ آیت کا اصلی اور عمہ میں چند با تیں بحث طلب مگر اصل سب کی ہے ہی ہے کہ آیت کا اصلی اور عمہ میں

مطلب معلوم ہوجائے جس سے تمام امور کا جان لینا مہل ہوجائے اور اُن کے موافقین نے سرسری طور یر اس آیت کا بیمضمون سمجھ لیا کہ اگر کبیرہ گناہوں سے بیتے رہو کے یعنی کبیرہ گناہ ایک بھی نہ کرو کے تومحض صغیرہ گو کتنے ہی ہوں ضرور معاف کر دیے جائیں گے اور اگر صغائر کے ساتھ کبیرہ كيف ما تقق ايك يا دوجهي شامل ہو گيا تواب معافی ممکن نہيں بلکه سب کی سزا ضروری ہو گی ۔اور اہل سنت فرماتے ہیں کہ ان دونوں صورتوں میں اللہ کو معافی اور مواخذہ کا اختیار برستور محقق ہے۔ اول صورت میں معافی کا لازم ہونااور دوسری صورت میں مواخذہ کو داجب سمجھنامعتزلہ کی بدنہی اور کم فہمی ہے اوراس آیت کے ظاہری الفاظ اورسرسری مضمون سے جومعتز لدکا مذھب راجح نظرآتا ہے اُس کا جواب کسی نے توبید یا کہ انتفاء شرط سے انتفاء مشروط کوئی ضروری امر ہرگزنہیں ہے کی نے بیکھا کہ لفظ کیائر سے جوآیت میں مذکور ہے ا كبرالكيارُ يعنى خاص شرك مراد لياجائ اورلفظ كبارًكى جمع لانے كى وجہ تعدد انواع شرک کو قرار دیا اور ای کے ذیل میں چنداور یا تیں بھی زیر بحث آ گئیں مگر ہم ان سب امور کرنظر انداز کر کے صرف اس آیت کے مقت اورعده معنی ایسے بیان کیے دیتے ہیں جونصوص ادر عقل کے مطابق اور قواعد وارشاد محققین کے موافق ہوں اور بشرط فہم وانصاف معنی مذکور کے بعدتمام منی باتين خود بخو دحل ہوجائيں اور خلاف معتزله خود بخو دمصحمل ہو کرمعتزلہ کے عدم تد براور کم منہی پر جحت قوی بن جائے اور اہل حق کو اس سے ابطال وتر دید کی طرف توجه کرنے کی حاجت ہی ندرہے۔ "(۲۰)

اس کے بعد مولا نااس آیت پر مفصل بیان کرتے ہیں طوالت کے خوف کی وجہ سے یہاں ذکر نہیں کیا جار ہاتفصیل کے لیے بیہ مقام دیکھ لیا جائے۔

## ۲ عصمت انبیاء: ـ

سورة ما نده میں نبی کریم منی اللی کو چند ہدایات اللہ کی طرف سے کی جارہی ہیں مثلاً اہل کتاب کے درمیان اللہ کے حکم کے موافق فیصلہ کریں اور ای ضمن میں سورة ما ندہ کی آیت نمبر ۸ م میں بیا کہا گیا ہے۔

> وَلَا تَتَنَبِعُ الْهُوَاءُهُمْ عَمَّاجَاءُكَ مِنَ الْحَقِّ (المائده:۸۵) ترجمہ:۔ اور آپ اُن کی خواہشات کی پیروی نہ کریں وہ سیدھارستہ چھوڑ کر جوآپ کے یاس آیا۔

آیت کے اِس کلڑے کی وضاحت کرتے ہوئے مولانا فرماتے ہیں:

" آیات کے شان نزول سے صاف عیاں ہے کہ آیت کا نزول بعدای کے ہوا کہ آپ اُن کی خوشی اور خواہش پر چلنے سے انکار فرما چکے تھے تو ریر آیات آپ کی استقامت کی تصویب اور آئندہ بھی ایسی ہی شان عصمت پر ثابت قدم رہنے کی تاکید کے لیے نازل ہوئیں جولوگ اس قتم کی آیات کو شان عصمت کےخلاف تصور کرتے ہیں وہ نہایت ہی قاصرالفہم ہیں اول توکسی چیز ہے منع کرنااسکی دلیل نہیں کہ جس کونع کیا جار ہاہے وہ اِی ممنوع چیز کاار تکاب كرنا چاہتا ہے۔ دوسرے بدكه انبياء كى معصوميت كا مطلب بدہ كه خداكى معصیت اُن سے صادر نہیں ہوسکتی۔ یعنی کسی کام کو یہ بچھتے ہوئے کہ خدا کو ناپند ہے ہرگز اختیار نہیں کر سکتے۔ادر اگر اتفا قاکسی وقت بھول چھوک یا راكئ واجتهاد كي غلطي سے رائح وافضل كى جگه مرجوح ومفضول كواختيار كرليس یا غیرمرضی کومرضی تمجھ کرعمل کرلیں جس کو اصطلاح میں'' زلیہ'' کہتے ہیں تو اس طرح کے واقعات مسکلۂ عصمت کے منافی نہیں جیسا کہ حضرت آ دم اور بعض دیگرانبیاء کے دا قعات شاہد ہیں'۔ (۲۱)

#### ٣-ا ثبات عذاب قبر: ـ

اکثر لوگ عالم بزرح میں عذاب وثواب کے منکر ہیں مولا ناعثانی نے اس ضمن میں سورة مون کی آیت نمبر ۲ میں کچھکلام کیا ہے۔

النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُرُوا عَشِيًا \* وَ يَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ \* اَدْخِلُوْا النَّاعَةُ \* الْمُونِ ١٠٠٠ \* النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاقِ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ الْخِلُوا النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ النَّاعَةُ النَّاعَةُ النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَّاعَةُ النَّاعَةُ النَّاعِةُ النَاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ النَّاعِةُ الْعَلَالِي الْمَاعِمُ الْمَاعِلَاعِلَاعِ الْمَاعِلَةُ الْمُعْلَاعِمِي الْمَاعِلَاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَّاعِلُولُ الْمَاعِلَةُ الْمَاعِلُولُولُولُولُولُولِي الْمُعَلِّقُولُ الْمَاعِلَاعِلَاعِلَاعِلَاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَاعِلَّاعِلَّاعِلَّاعِلَّاعِلَّاعِمُ الْمَاعِلَّةُ الْمَاعِلَةُ الْمَاعِلَةُ الْمَاعِلَةُ الْمُعْلَاعِمُ الْمُعَلِّةُ الْمَاعِم

وہ آگ ہے کہ دکھلا دیتے ہیں اُن کوشیح اور شام اور جس دن قائم ہوگی قیامت تھم ہوگا داخل

کر وفرعون والول کوسخت ہے سخت عذاب میں۔

مولانا لکھتے ہیں:۔

"آیت هذا مصرف فرعونیوں کا عالم برزخ میں معذب ہونا ثابت ہوا تھا۔ اس کے بعد حضور سال تھا ہے ہوا کہ معلوم کرادیا گیا کہ جملہ کفار بلکہ عصاۃ مونین معذب ہوتے ہیں (اعاذ نااللہ منہ)

کماوردفی الاحادیث الصحیحة اوربعض آثار سے ظاہر ہوتا ہے کہ جس طرح جنتوں میں سے شہدا کی روحیں ' طیورخفز' کے'' حواصل'' میں داخل ہو کر جنت کی سیر کریں گا ای طرح دوز خیوں میں سے فرعو نیوں کی ارواح کو'' طیورسود' کے'' حواصل'' میں داخل کر کے ہرض شام دوز خی کی طرف بھیجا جاتا ہے (البتہ ارواح کا مع اُن کے احباب کے جنت یا دوز خ میں اقامت پذیر ہونا یہ آخرت میں ہوگا۔ اگر مصیح ہوتو فرعو نیوں کے متعلق (اکنگار یُغرضُون عَکَیْهَا عُنُ وَّا وَ عَیْشِیًا عَنَّ الله الله والعشی کے عشیقیا عَنْ الله الله والعشی کے عشیقیا عام دوز خیوں کے متعلق صدیث: عرض علیه مقعدہ بالغدا اقوالعشی کے الفاظ کا تفاوت شاہدا کی بنا پر ہوگا۔ واللہ اعلم تعالی (۲۲)

## امثله بيان القرآن كى روشى مين: \_

#### ا ـ وفات عيييٌّ : ـ

تفير بيان القرآن يم مولاندا شرف على تقانوي آل عمران كى آيت نمبر ٥٥ اِذْ قَالَ الله ليعينسَى إِنِّى مُتَوقِيْكَ وَ رَافِعُكَ إِلَى وَ مُطَهِّدُكَ مِنَ الله يُعِينسَى إِنِّى مُتَوقِيْكَ وَ رَافِعُكَ إِلَى وَ مُطَهِّدُكَ مِنَ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ جَاعِلُ الَّذِينَ التَّبَعُوٰكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ جَاعِلُ الَّذِينَ التَّبَعُوٰكَ فَوْقَ النَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ النَّذِينَ كَفُرُوا وَ جَاعِلُ النَّذِينَ التَّبَعُوٰكَ فَوْقَ النَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ النَّذِينَ النَّهُ وَيُهِ النِّينَ كَفَرُوا وَ جَاعِلُ النَّذِينَ النَّهُ وَيُهُ اللهِ الله وَمُعَلِّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَرْجِعُكُم فَا حُكُم اللهُ ا

کی وضاحت میں احمد یوں پررداس طرح سے کرتے ہیں:۔

" تقریر تفیر سے بعض اُن لوگوں کی غلطی ظاہر ہوگی جوآئ کل دعوی بلا دلیل کرتے ہیں کہ حضرت عین کی وفات ہوگئی ہا درائی بناء پر جواحادیث عین کی قیامت کے قریب تشریف نہ لاویں گے۔ادرائی بناء پر جواحادیث عین کی تشریف آوری کے متعلق آئی ہیں ان میں تحریف کی ہے کہ مراداس سے مثل عین ہے اور پھر اس تمثیل کا مصداق اپنے کو قرار دیا ہے اس مدی کے کل شہبات کے دوامر ہیں ایک نقلی اور دوسراعقلی نقلی ہے ہے کہ حق تعالی نے آپ کے بارے میں متوفیک فرمایا ہے ۔عقلی ہے ہے کہ جمد عضری کا آسان پر جانا کے بارے میں متوفیک فرمایا ہے ۔عقلی ہے ہے کہ جمد عضری کا آسان پر جانا کا ہواب ہے اور اس بنا پر قصہ معراج میں تاویل کی ہے نقلی دلیل کا جواب کا جواب خلام ہوگیا کہ اگر متوفیک کے معنی وفات کے بھی لیے جادیں تب بھی ہے وعد ہا باعتبار وفت نزول من السمآء ہے اس سے وقوع موت کا یانٹی رفع یا حیات ٹی الحال کی لازم نہیں آئی اور دوسرے دلائل سے رفع وحیات ثابت ہے ۔پس

رفع تو آیت رنعه الله الیہ سے جواپے حقیقی معنی کے اعتبار سے نص ہے رفع مع الجسد میں

اور بلاتعذر معنی حقیقی کے مجازی لیناممتنع ہے اور دکیل تعذر مفقود ہے اور حیات احادیث واجماع سے تابت ہے چتاچہ سول میں نظر میں اور شاد ہے۔

ان عیسی الطینی السیوطی فی الدراالمنشور واخرج ابن القیامة اوردة السیوطی فی الدراالمنشور واخرج ابن کثیر من آل عمر آن وقال ابن ابی حاتم ۔۔۔۔۔الخ اوراجاع نہایت ظاہر ہے کہ کی متعمالم سے سلفاً وظفاً اس کے ظلاف متقول نہیں اور اگروفات کے معنی نہ لیے جا کی جیے اور علاء اس طرف کئے ہیں کہ توفی کے معانی پورالے لینے کے ہیں۔ مراداس سے یہ ہے کہ ش تم کو آسان پر پورالیمن مجابحہ دلوں گا۔ تو جواب میں استدلال کی بناء بی منہدم ہوجائے گی یاوفات کے معانی لیس اور بھر بعد حیات رفع کے قائل ہوں۔ بعض اس طرف بھی گئے ہیں تو بھی حیات فی الحال کی نفی لازم نہیں آتی اور عقلی دلیل کے جواب کے لیے ان طرف بھی گئے ہیں تو بھی حیات فی الحال کی نفی لازم نہیں آتی اور عقلی دلیل کے جواب کے لیے ان الله علی کل شی قدید کافی ہے۔ (۲۳)

# (٢) -جبنم مل منهارمومن كابيشهرهنا-

سورة بقره کی آیت نمبر ۱۸ اور ۸۲ میں دوقتم کےلوگوں کا تذکرہ ہے ایک وہ جو گناہ کریں اور گناہ اُن کاا حاطہ کرلیں۔

دوسرے وہ جوابمان لائمیں اور نیک اعمال کریں اور دونوں کا تھم اس طرح ذکر کیا گیاہے میلے گروہ کے لیے ارشاد ہوتا ہے

فَاُولِيِكَ اَصْحَبُ النَّارِ عَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ (البَرَةِ ١٠٠٢) اُولِیِكَ اَصْحَبُ الْجَنَّةِ عَهُمْ فِیهَا خَلِدُونَ ۞ (البَرَة ٨٢:٢٦) معتزله اورخوارج نے اس آیت سے استدلال کرتے ہوئے عاصی موکن کی سزاہمیشہ جہم میں رھناذکر کی ہے مولانا اشرف ان کارد اِن الفاظ میں کرتے ہیں:۔

بلى من كسب استدل المعترلة بالآية على خلود العاصى في

النار لان القسمة ثنائية فمن لم يعمل الصالحات دخل في من كسب الذي يستحق الخلود وانا اشرت الى الجواب بتقسير الاحاطة وجعل القسمة ثلاثية ذكر منها اثنان ولم يذكر الثالث ههنا۔ (٢٥)

'بلی من کسب'اس آیت سے معزلہ نے عاصی مومن کے ہمیشہ جہنم میں رہنے پراستدلال کی مطابق کیا ہے کیونکہ لوگوں کی دومری قتم وہ ہے جونیک اعمال نہیں کرتے ہیں وہ اپنے اعمال کے مطابق جہال داخل کیے جا کیں گے اسکا استحقاق خلود ہے لیعنی ہمیشہ رھنا ہے۔ (تھانوی جواب دیج ہیں) میں نے لفظ''الا حاطة'' کی تفسیر میں اس کا جواب دے دیا ہے وہ یہ ہے کہ: ضابطہ یہ ہے کہ جوشخص قصداً بری با تیں کرتا رہے اور اسکواس کی خطاا حاطہ کر لے اس طرح کہ کہیں نیکی کا اثر تک نہ رہے مراداس سے کفار ہیں:۔

اور یہال لوگوں کی ایک تیسری قسم بھی ہے جو کہ مومن گنہگار ہیں یہاں ان آیات میں دو قسموں کا تذکرہ ہے( کا فرادرمومن کا) قسم ثالث کا حکم یہاں ذکرنہیں کیا گیا۔

## ٣- آخرت میں شفاعت کا قبول ہونا: \_

سورة بقره کی آیت نمبر ۸۸ (وَ اتَّقُواْ یَوُمَّا لَا تَخْذِی نَفْسُ عَنْ نَفْسِ شَیْعًا وَّ لَا يُومًا لَا تَخْذِی نَفْسُ عَنْ نَفْسِ شَیْعًا وَ لَا يُومًا لَا تَخْذُ مِنْهَا عَلَالٌ وَ لَا هُمْ يُنْصَرُونُ ۞) میں ذکر ہوتا ہے کہ کوئی یفنیک مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَ لَا یُوخَذُ مِنْهَا عَلَالٌ وَ لَا هُمْ یُنْصَرُون ۞) میں ذکر ہوتا ہے کہ کوئی سفارش اُس (قیامت کے) دن قبول نہ کی جائے گی جبکہ اکثر نصوص سے شفاعت اور سفارش کا نافع ہونا ثابت ہے اس آیت کے جواب یرمولا ناتھانوی فرماتے ہیں۔

"استدال المعتزلة بقوله تعالى لا يقبل منها شفاعة على نفى الشفاعة واجيب بأن هذا النفى في حق الكفار خاصةً كما اشرت اليه في الترجمة" (٢٦)

ال آیت کے جملہ "لایقبل منها شفاعة" سے معزلہنے قیامت کے روز

شفاعت کی نفی ہے انکار کیا ہے اور میں اس کا جواب بیدیتا ہوں کہ یہاں نفی کفار کے حق میں ہے گویا یہ یت کفار کے ساتھ خاص ہے جبیا کہ میں نے ترجمہ میں اس معنی کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ۲۔ اثبات مجزات:۔

سے بات مسلم ہے کہ انبیاء ہے مجزات کا صادر ہونا ثابت ہے۔ اس میں کوئی شک وشبہ کی بات نہیں اور آیات مجزات کا انکار یا باطل طریقے ہے اُن کا مدلول کچھاور بتلانا ہے تفرہے۔ پس سورة بقرة کی آیت نمبر ۵۰ میں حضرت موسی کے لیے سمندر کے بھٹنے کا تذکرہ ہے (وا ذفو قنا بکھ الجر۔۔۔۔۔النجی (البقرة: ۵۰)

بعض فلسفیوں نے اس کا انکار کیا ہے اور آیت کا غلط مفہوم لیا ہے۔مولانا تھانوی اس بارے میں فرماتے ہیں:۔

"دل فلق البحر على صدور الخوارق من الانبياء عليهم السلام ولا حجة على امتناعها عند المنكر كما انكر ها متفلسوا ذماننا تقليداً للملاحد للملاحد الأروبيين" (٢٤) متفلسوا ذماننا تقليداً للملاحد للملاحد الأروبيين" و(٢٤) سمندركا بهث جانا انبياء من خرق عادت واقعات كصادر بوني پردلالت كرتا م اورمكرين كے لياس كے انكار كے خلاف يہ بڑى دليل م جيا كرتا ميان مارے زمانے كے فاسفيوں نے يورپ كے محدين كى تقليد كرتے مول مارے زمانے كے فاسفيوں نے يورپ كے محدين كى تقليد كرتے مول مارئكاركيا ہے۔

### ۵\_اثبات وجود جنت:

بعض لوگ جیسے فرقہ مرجیہ کے لوگ جنت کے وجود سے انکار کرتے ہیں مولانا سور ہ فقص کی آیت نمبر ۸۳

تِلْكَ التَّارُ الْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا يُرِيْدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَ لَا يَلِكَ التَّارُ الْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا يُرِيْدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَ لَا فَسَادًا وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ۞ (القص ٨٣:٢٨)

کے تحت ایسے لوگوں کارد کرتے ہیں:۔

"استدل بقوله نجعلها على عدم وجود الجنة بالفعل والجواب ان الجعل ليس بمعنى الخلق بل بمعنى التخصيص والاعطا"\_(٢٨)

اس آیت کے لفظ مجعل سے بعض لوگوں نے جنت کے بالفعل موجود نہ ہونے پر استدلال کیا ہے یہاں اس کا جواب میہ ہے کہ جعل میہ خلق'' پیدا کرنے'' کے معنی میں نہیں ہے بلکہ اعطا اور شخصیص کے معنی کے ساتھ خاص ہے۔

# حواله جات وحواثي

| 1/17:  | عثباني | تفسير | (1 |
|--------|--------|-------|----|
| 1/17:( | عتباق  | تفسير | (1 |

- (۲) تفسیر عثبانی: ۱/۳۰۲
- (r) تفسیر عثمانی: ۱/۲۲۰
- (۳) تفسیر عثبانی: ۱/۲۳
- (۵) تفسیر عثمانی: ۱/۲۲۹
- (٢) تفسيربيان القرآن: ١/٣٦٦/١
- (٤) تفسير بيان القرآن: ٣/٣٢٩
  - (٨) بيأن القرآن: ١/٣٢١
- (٩) تفسيربيان القرآن: ١/١٤٥
- (۱۰) تفسير بيان القرآن: ۲/۱۰۷
- (۱۱) اس كا جواب ملاحظه فرمائين/ البقرة: ۱۲، تفسير عثماني: ۱/۱؛ بيان القرآن: ۱/۲۰
  - (۱۲) اس کا جواب ملا فرمائیں: الاعرف: ۲۹، عثمانی: ۱/۲۲۸؛ بیان القرآن: ۲/۲۷
    - (۱۲) الكهف١١: ٩. عثماني: ٢/٢٥٣؛ بيان القرآن: ٥٠/٢/
    - (۱۲) الكهف١١: ٩٠. عثماني: ٢/٦٤٠. ١٢٢؛ بيان القرآن: ٢/٣٢٢
      - (١٥) الكهف١١: ٢٥، عثبأني: ٢٢٢/٦
      - (۱۲) لقبان۱۳: ۱۲، عثبانی: ۲/۸۹۰؛ بیان القرآن: ۲/۱۳۹
- (12) تفسير عثماني: الانفالم: ٧٤، ١/٢٩٠ الاعراف: ١/٢١: ١/٢١؛ التوبه: ٢٣.

١/٢١٠ التوبه: ٨١، ٢٢٢/١؛ توبه: ١٠١، ٢٢٩/١؛ يونس١: ٢٩، ١٥٥/١؛ يوسف١: ١٠٠.

١/٥٢٢ يوسف١١: ١١٠. ١٢/٥٢١ الحجر: ٥٥. ٥٦. ٢/٥٤١؛ النور: ٢/ ١/٥٢٠ النور: ٢/٥٤٠

تفسير بيان القرآن: مائدة: ١٩. ١٣٣٨؛ الانعام: ٢٦تا ٢٣. ١/٥٣٢؛ الانعام: ٢٥؛ الانعام: ٢٥؛ الانعام: ٢٥؛ الانعام: ٢٨؛ الانعام: ٢٠/١؛ الانعام: ٢٠/١؛ الانعام: ٢/١٠؛ توبه:

١٠١تا ٢٠١، ٢/٥٨؛ يونس: ١١، ١١/٥٤ يوسف: ٨٥تا ١٨: ٢/٢٦١، ٢٢٦٤ الرعار١١: ١٦٠

۱۹۶/۲۱؛ طله: ۲۵تا ۵۰. ۱۹۶/۲۱؛ الانبياء: ۲۰. ۱۹۶/۲۱؛ حج:۱۹ تا ۲۲: ۲۱۵/۱۱؛ الانفال: ۱۲، ۱۹۰/۲۱؛ الطك: ۲، ۱۵۵/۱۱؛ لقبان: ۲، ۲/۱۵۲

- (۱۸) تفسیر عثمانی: ۸۸.۱/۸۷
  - (۱۹) تفسير عثماني: ۲/۲۸
  - (ro) تفسیر عثمانی: ۱/۲۱۸
  - (۱) تفسير عثباني: ۱/۲۳۲
  - (rr) تفسیر عثبانی: دا۱۰۱۵
- ۲/۷۲ ۲۲ : تفسير عثماني. المائل ۱۵۵: ۱۱۸ ۱۲/۱۱ هو د۱۱: ۸۰۱. ۱۰۰/۱۱ النور ۲۳: ۲۳. ۲۷/۱۱ هو د۱۱: ۸۰۱. ۱۰۸ النور ۲۳: ۲۳ النور ۲۳ النور ۲۳: ۲۳ النور ۲۳ النو
  - (۲۲) بيأن القرآن: ۲۲۲
    - (ra) بيأن القرآن: ١/٦٤/١
    - (۲۹) بيأن القرآن: ١/١١
    - (٢٤) بيأن القرآن: ١/٥٢
  - (۲۸) بيأن القرآن: ۲/۱۰۹

مريد الأطفر اسية: بقر ۱۶: ۲۰ ۱/۲؛ بقر ۱۶: ۱/۱۰ بقر ۱۶: ۵۵، ۵۵ مه/ بقر ۱۰۳ ۱۰۳. ۱/۱۷ بقر ۱/۲: ۲: ۱/۹۲ بقر ۲۵: ۲۹۰، ۱۹۰/۱۰ مأثل ۵:۵۵:۵۰ ۱۴۶/۱

\*\*\*\*

### خلاصه بحث

میرے لیے تحقیق کے اعتبار سے یہ موضوع بڑا دقیق اور مشقت طلب تھا۔ میں نے کوشش کی ہے کہ اس کے ساتھ انصاف کر سکوں البتہ میری پیچقیق اور کا وش حرف آخر نہیں ہے اور یقینا اس میدان میں مزید تحقیق کے درواز ہے بند نہیں ہوئے۔ اس ساری بحث کا خلاصہ چند نکات کی صورت میں درج ذیل ہے۔

مشکل سے مرادقر آن کی وہ آیات ہیں جن کا سمجھنا کسی بھی وجہ سے دشوار ہوجائے خواہ افظ کی غرابت کے باعث یا جملہ کی ترکیب کے سبب، اختلاف قرائت کی وجہ سے یا اسلوب کلام ، کی چید گیوں کے باعث یا آیات کے باہم تعارض کی وجہ سے پس ان تمام اسلوب کی بنا پر مفسرین کسی آیت کوشکل کہہ دیتے ہیں۔

- کے مشکل کی اصطلاح دوسرے تمام علوم مثلاً علم حدیث ،علم فقہ اور اصول حدیث میں یکساں معنی میں مستعمل ہے۔
- مشکل سے ملی جلی ایک اور اصطلاح بھی علوم القرآن اور کتب تفاسیر میں مذکور ہے جسے متنابہ کہا جاتا ہے متفد مین کے ہال مشکل اور متنابہ میں کوئی فرق نہیں ہے جبکہ متاخرین نے اس میں فرق کیا ہے جہال مشکل اور متنابہ میں فرق نہیں کیا گیا وہاں متنابہ سے مراد متنابہ لفظی ہے جہال مشکل اور متنابہ میں قرق نہیں کیا گیا وہاں متنابہ سے مراد متنابہ لفظی ہے جس کامعنی خور وفکر سے بچھ میں آجائے۔
- مشکل آیات سے یہ ہرگز مراد نہیں کہ ان آیات کامفہوم بھنا ناممکن ہے ایسی تمام آیات قابل وضاحت ہیں البتہ گہرے تد ہر اور غور وفکر کی مختاج ہیں جب کہ متثابہ معنوی (یعنی حروف مقطعات، صفات باری تعالی احوال قیامت وغیرہ) کاعلم فقط اللہ کے پاس ہے اور اُس کو سمجھانہیں جاسکتا۔

المنتاب تنتاب لفظی یامشکل آیات کی جستجواور اصل معنی تک رسائی باعث ثواب اور نجات ہے۔

ﷺ جو خص کلام الله کی تفسیر کاارادہ کرلے تواس کے لیے قرآن کریم میں پائی جانے وائی مشکلات کی معرفت اوران اشکالات کودور کرنے کی کیفیت میں کمال حاصل ہونا ضروری ہے۔

کے مشکل بیالک نبتی اصطلاح ہے۔ ہوسکتا ہے کہ ایک آیت کسی ایک کے لیے مشکل ہوجب کہ دہی آیت دوسرے کے لیے آسان ہو۔

کہ قرآن کی آیات میں پائی جانے والی مشکل کا تعلق علم فقہ ہے بھی ہوسکتا ہے علم لغت سے بھی۔ علم الصرف والنحو ہے بھی ، علم بلاغہ اور علم کلام سے بھی لہذا اُس مشکل آیت کو متعلقہ علوم یا متعلقہ تفاسیر میں تلاش کر ہے۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ اُس مفسر کو تمام علوم دینیہ اور خاص کرعلم تفسیر میں کمال حاصل ہو۔

کے علم تفییر کی تاریخ دیکھنے سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ جوں جوں زمانہ نبوی سے اورعلم کے زمانے نبوی سے اورعلم کے زمانے سے دوری ہوتی گئی اور جہالت کی کثرت ہوتی گئی تو وہاں مشکل کے بیان کی حاجت بڑھتی گئی جب کے علم وفضل کے زمانے میں بیرجاجت قلیل تھی۔

ارتقاء کی منازل طے کی ہیں۔ کے ارتقاء کے ساتھ ہی ارتقاء کی منازل طے کی ہیں۔ صحابہ بھی قرآن ہمی میں مختلف درجات پر تھے۔ درجات میں اس تفاوت کا سبب اُن کاعلم میں ایک دوسرے سے مختلف ہونا تھا۔

کم قرآن کی الی آیات جومتعدد معانی کا احتمال رکھتی ہیں اور اپنے مطلب میں غور وفکر کے بغیر واضح نہیں ہوتیں ملحدین ، اہل باطل و بدعت اور زناد قد الی ہی آیات کونشا نہ بناتے ہیں اور اپنے عقیدے کے مطابق اُن کی باطل تاویل کر کے اپنے حق میں دلیل بناتے ہیں لہذا مشکل آیات کی ضحے توضیح و تاویل ایسے لوگوں کے رد کے لیے بے حدضروری ہے اور اس کے لیے قل سلیم اور نیت صالح کی ضرورت ہے۔

جہ قرآن کی اصل لوگوں کے لیے ہدایت اوران کی نجات کا ذریعہ ہونا ہے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ سارا قرآن واضح اور محکم ہوتا کہ لوگ اس سے پورا فائدہ اٹھا سکیس۔اس کے باوجود ایسی مشکل آیات کا قرآن میں وجود کئی محمتوں کا حاصل ہے۔جس کو تفصیلی طور پر ماقبل ذکر کیا جا چکا ہے۔ان محمتوں میں سے ایک تو اہل عرب کوان کی فصاحت و بلاغت کے باوجود اس کا مثل لانے سے قاجز کرنا تھا۔ نیز عالم کی جاہل پر اور اہل فضل کی عام لوگوں پر عظمت کو ظاہر کرنا تھا اس کے ساتھ ساتھ ان آیات کے ذریعہ اللہ اپنے بندوں کی آز ماکش کرتا ہے کہ کون ان آیات کو حکم آیات کی طرف لوٹا کر سلف صالحین کی پیروی کرتے ہوئے جم مفہوم اخذ کرتا ہے اور کون باطل تاویل کا راستہ اختیار کر کے گمراہ ہوتا کرتے ہوئے جم مفہوم اخذ کرتا ہے اور کون باطل تاویل کا راستہ اختیار کر کے گمراہ ہوتا

اسعلم پرکتب کی کنزت جو که اکثر عربی زبان میں ہیں اسعلم کی اہمیت اور علماء کی اس کی طرف توجہ کو ظاہر کرتی ہے۔ تمام کتب تفاسیر میں ہے بھی تمام مشکل آیات کے مفہوم کو دیکھا جاسکتا ہے۔

مشکل القرآن کی کئی انواع ہیں لیکن میں نے اپنے موضوع میں فدکورہ دو تفاسیر کے اعتبار سے اس کی فقط دوانواع کو ذکر کیا ہے۔ ایک نوع تعارض آیات سے متعلق ہے اور دوسری نوع لغوی نحوی بلاغی اشکالات سے متعلق ہے۔ وجہ تقسیم سے ہے کہ تفسیر عثمانی اور بیان القرآن میں زیادہ اُن مشکل آیات کی وضاحت مذکور ہے جن کا تعلق تعارض سے ہے۔ اس لیے اس کوایک نوع کے طور پر ذکر کیا گیا ہے۔

مشکل آیات میں اشکال کو دور کرنے کے لئے جوطریقے ذکر کیے گئے ہیں وہ اس انداز میں اصولوں کے طور پر با قاعدہ علوم القرآن یا اصول تفسیر کی کتب میں موجود نہیں ہیں البتہ مفسرین کے منہج اور طریقہ کارکود کھتے ہوئے کہ وہ مشکل آیت کی وضاحت کس طرح كرتے ہيں بياصول ترتيب واردوسرے باب كى تيسرى فصل ميں ذكر كيے گئے ہيں۔مثلاً

ا۔ سب سے پہلے اشکال کی وجہ تلاش کی جائے۔

۲- ایک موضوع کی تمام آیات کواکشا کیا جائے۔

س۔ قرآن سے اُس مشکل حل کو تلاش کیا جائے۔

سم۔ احادیث سیحے کواشکال کے لیے بنیاد بنایا جائے۔

۵۔ متثابہ آیات کو محکم آیات کی طرف لوٹا یا جائے۔

٧- ناسخ ومنسوخ کے ذریعہ اشکال دفع کیا جائے۔

2- شانِ نزول سے واقف ہوکر تلاش کیا جائے۔

۸۔ اگرمفہوم واضح نہ ہوتو پھروہاں توقف کیا جائے۔

القرآن کے بار ہامطالعہ سے یہ بات مجھ پرظاہر ہوئی کہ یہ تفاسیر تفییر عثانی اور تفییر بیان القرآن کے بار ہامطالعہ سے یہ بات مجھ پرظاہر ہوئی کہ یہ تفاسیر ایک عام شخص کے لیے متفابہ آیات کے اصل مفہوم کے لیے بے حدمعاون ہیں ان تفاسیر میں مشکل اصل مفہوم سے آگا ہی کے لیے بے حدمعاون ہیں ان تفاسیر میں مشکل آیات کی وضاحت میں سلف سے آگا ہی کے لیے بے حدمعاون ہیں ان تفاسیر میں مشکل آیات کی وضاحت میں سلف صالحین اور آئمہ مجہدین کے طریق کی مکمل پیروی کی گئی ہے اور آیات کا وہی مفہوم بیان کیا گیا ہے جوسلف صالحین سے منقول ہے۔

ان تفاسیر کامطالعہ کئی بڑی بڑی نخیم اور مشکل تفاسیر سے ایک آ دمی کو مستغنی کر دیتا ہے اور وہ بڑی آسانی سے قرآن کو سمجھ لیتا ہے۔ خاص کر تفسیر عثانی کو کھول کر دیکھیں تو بڑے منظم خوبصورت اور دلنشیں انداز میں مشکل آیات کے حل کا منبج دکھائی دیتا ہے اور زبان بھی اس قدر آسان اور سادہ ہے کہ عام سے عام شخص کو بھی کسی قشم کی دشواری کا سامنا نہیں کرنا پڑتا۔

تفسر بیان القرآن کی زبان مشکل اور انداز قدر ہے دقیق ہے۔ نیز لغوی بخوی ، بلاغی اور تمام کلامی اشکالات کاحل اُن کے ذکر کردہ عربی حاشیے میں موجود ہے۔ جوایک عالم خف بی سمجھ سکتا ہے۔ البتہ یہ تفسیر مشکل القرآن کے حل میں کسی مجون سے کم نہیں اس کا نام ' حل مشکلات القرآن' ہونا چا ہے ہوئے مے اشکال کا جواب اس تفسیر میں با آسانی مل جا تا ہے اور مولا نااس میں حوالے بھی قشل کرتے ہیں۔ تا کہ کوئی چا ہے تو اُن قدیم تفاسیر میں بھی ان کود کھے لے۔ جگہ اور وقت کی قلت کے باعث میں اپنے مقالہ میں اس تفسیر کے چند مشکل مقامات کا بی ترجمہ کرسکی ہوں۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ تفسیر بیان القرآن کے عربی حاشی کو خالہ سے اردو زبان میں منتقل کیا جائے تا کہ لوگ مشکل حاشے کو '' مشکل القرآن' کے حوالہ سے اردو زبان میں منتقل کیا جائے تا کہ لوگ مشکل آیات کی اصل تاویل اور مفہوم سے آگاہ ہو سکیس اور اس تفسیر سے جے معنوں میں استفادہ حاصل کرسکیں۔

اردوزبان میں مشکل القرآن کے موضوع پرکوئی مرتب اور منظم کام موجود نہیں ہے۔ اردو

تفاسیر سے ہی ان آیات کو دیکھا جاسکتا ہے۔ میری رائے بیہ ہے کہ اردو تفاسیر سے اور عربی

تفاسیر سے مشکل آیات کو الگ کیا جائے اور اس میں اشکال کی وجہ ظاہر کی جائے اور مفسر

نے جس اسلوب کے تحت اُس مشکل کوئل کیا ہے اس کو واضح کیا جائے اور اس کام کوئر تیب

دیا جائے۔

والله أعلم بالصواب واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين- مصادرومراجع

Marfat.com

# مصادرومراجع

- القرآن الكريم
- ابراهيم بن منصور التركى، البحث البلاغي عند ابن تيبيه. منشورات نسادى القصيم الادبي، ط١، ١٣٢١ه
- ابن ابى الاصبح، تحرير التحبير، نشر لجنة احياء التراث الاسلامى بالبحلس الاعلى للشؤن الاسلاميه، بالجمهورية العربة المتحدة، الكتاب الثاني، س-ن-
- ابن الاثير، على المتقى، علامه، الكامل فى التاريخ، دارالفكر عن طبعة دارصادر، س-ن-
- ابن الانبارى، ابوالبركات، البيان في غريب اعراب القرآن. الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٣٠٠ه
- ابن الجوزى، عبدالرحين بن على، ابوالفرج. كشف المشكل من حديث الصحيحين، دار الوطن، السعودية، ط١، ١٣١٨هـ
- ابن العربی، محمد بن عبدالله بن محمد، ابو بکر. حافظ، علامه، احکام القرآن، دارالفکر، بیروت، لبنان، س-ن-
- ابن العربي، محمد بن عبدالله بن محمد، ابوبكر، حافظ، علامه، الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، مكتبه الثقافة الدينية، ١٣١٣ه
- ابن الكحاله، عبر، معجم البؤلفين، مكتب التحقيق في مؤسسة

- الرسالة، بيروت، ط١، ١٣١٣ه
- ابن المنادى، احمد بن المنادى، ابوالحسين، علامه، متشابه القرآن العظيم، مكتبة لينة، مصر، ١٣١٣هـ
- ابن امير الحاج، محمد بن محمد، التقرير والتجبير، شرح التحرير، دارالكتب العلميه، بيروت، لبنان، ١٩٨٣ء
- ابن تيميه، تقى الدين احمد، ابوالعباس، شيخ الاسلام، تفسير آيات اشكلت على كثير من العلماء، مكتبة الرشد، السعودية، طا، ١٣١٤ه
- ابن تيمية، تقى الدين احمد، ابوالعباس، شيخ الاسلام، مقدمة في اصول التفسير، دار القرآن الكريم، بيروت، ط٣، ١٣٩٩ه
- ابن تيميه، درء تعارض العقل والنقل، جامعه الامام محمد بن مسعود. ط۱، ۱۳۹۹
- ابن حجر العسقلانى. احمد بن على بن محمد، ابوالفضل، شهاب الدين، حافظ، الأصابة في تمييز الصحابة، بيروت، لبنان، ط١،
- ابن حجر العسقلانى، احمد بن على بن محمد ابوالفضل، شهاب الدين، حأفظ، تهذيب التهذيب، مؤسسة الرسالة، بيرت، لبنأن، ط١،٢١٦ه
- ابن حجر العسقلاني، احمد بن على بن محمد، ابوالفضل، شهاب

الدين، حافظ، فتح البارى بشرح بصحيح الامام البخارى، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٨٠ه

- ابن سعد، الطبقات الكبرى، دارالفكر، سين
- ابن عاشور، التحرير والتنوير، مكتبه ابن تيبيه عن الدار التونسيه للنشر. سـن -
- ابن عبدالبر، القرطى، جامع بيان العلم وفضله، دارابن الجوزى، السعودية، ط١، ١٣١٣ه
- ابن فارس، احمد بن فارس، ابوالحسن، معجم مقاییس اللغة.
  دارالفکر، بیروت، لبنان، ۱۳۹۹
- ابن فورك الاصفهان، محمد بن الحسن، ابوبكر، شيخ المتكلمين، امام، مشكل الحديث وبيانه، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت، سـن
- ابن قتیبة الدینوری، عبدالله بن مسلم بن قتیبه، تفسیر غریب القرآن، مکتبة توحید وسنة. یا کستان، ۱۳۹۸
- ابن قتيبة الدينورى. عبدالله بن مسلم بن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، المكتبة العلمية، بيروت لبنان، سدن -
- ابن قدامة المقدس، عبدالله بن احمد، روضة الناظر، مكتبة الرشد. طم، ١١٦١ه
- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابي بكر بن ايوب الزرعى،

ابوعبدالله، امام، التبيان في اقسام القرآن، مكتبة الرياض الحديثة، سدن

- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر بن ايوب الزرعى. ابوعبدالله، امأم، الصواعق المرسله على الجهمية والمعطلة، دار العاصمه، سعوديه، ط۲، ۱۳۱۲ه
- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر بن ايوب الزرعى، ابوعبدالله، امأم، بدائع الفوائد، دارالكتاب العربى، بيروت،س-ن-
- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر بن ايوب الزرعى. أبوعبدالله، امام، زاد المعاد في هدى خير العباد. موسسة الرسالة ومكتبة المنار الاسلامية، ط١٠٠٦،١٨٨
- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر بن ايوب الزرعى. ابوعبدالله، امام، الفوائد المشوق الى علوم القرآن وعلم البيان، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، سـن
- ابن قيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر بن ايوب الزرعى، ابوعبدالله، امام، اعلام الموقعين عن رب العالمين، المكتبة العصرية، بيروت، ١٣٠٤ه
- ابن كثير، اسماعيل بن عمر بن كثير، ابوالفداء، عماد الدين. حافظ، تفسير القرآن العظيم، دارطيبة، ط١،٨١٨٨

- ابن منظور محمد بن مكرم بن على، ابوالفضل، جمال الدين، على منظور محمد بن مكرم بن على ابوالفضل، جمال الدين، علامه لسان العرب، داراحياء التراث العربى، بيروت، لبنان، مساه
- ابن نادیم، ابوالفرج الوارق، الفهرست، مترجم محمد بن اسحاق به اداره ثقافت اسلامیه، کلب رود ، لا بور ، ۱۹۲۹م
- ابوالحسن الباقولى، كشف المشكلات وايضاح المعضلات، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ط1، 1990م
- ابوالحسين الملطى الشافعى، التنبيه والرد على اهل الاهواء والبدع. رمادى اللنشر، السعوديه، ط۲، ۱۳۱۳هم
- ابوالعباس المهدوى، شرح الهداية، مكتبة الرشد، السعودية، طا، ١١٦١ه
- ابوبكر الانبارى، الزاهر في معانى كلمات الناس، موسسة الرسالة، طا، ١٣١٢ه
- ابوتراب الظاهرى، شواب القرآن، منشورات: النادى الادبى، هواب القرآن، منشورات: النادى الادبى، هواب القرآن، منشورات: النادى الادبى، هواب الظاهرى، شواب القرآن، منشورات: النادى الادبى،
- ابوحبان، محمد بن يوسف بن على بن يوسف، البحر المحيط، البحر المحيط، بيروت، ط٢، ١١٦١ه
- ابوطاهر محمد اسحاق خان، عمدة البيان في تفسير القرآن، دارالعلوم الاسلامية، بكشمر الحرة، ١٣٢٦ه

- ابوعبیده، معمر بن المثنی، فضائل القرآن، دارابن کثیر، بیروت، ط۱، ۱۳۱۷ه
- ابو عبیده، معمر بن المثنی، مجاز القرآن، مؤسسة الرسالة. بیروت، ط۲، ۱۳۰۱ه
  - ابويعلى، قاضى، طبقات الحنابله، دار المعرفة، بيروت، سـن
- ابوداؤد، سليمان بن اشعث السجستاني، سنن ابي داؤد. دارالسلام، السعودية، ط۱، ۱۳۲۰ه
- احمد بن حنبل، امام، الرد على الزنادقة والجهمية، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٩٣ه
- احمد بن حنبل، امام، فضائل الصحابة، طبع مؤسسة الرسالة. مركز البحث العلى بجامعة امر القرى، ط١، ١٣٠٣ه
- احمد بن حنبل، امام، مسند امام احمد، مؤسسة الرسالة. توزيع، وزارة الشؤن الاسلامية في السعودية. سـنــ
- احمد بن على ابو بكر ، تفسير غريب القرآن العظيم ، والديانة التركي ، ط١ ، ١٩٩٤م
- احمد شاه منظور، ابوالنصر، علامه، علم القرآن، مكتبه نظأمیه، ساهیوال. سـن
- احمد فرحات، معانى المحكم ومتشابه فى القرآن الكريم. دارعمار، الاردن، ط١،٩١١ه

- احمد محمد جمال، القرآن الكريم كتاب احكمت آياته. مطبوعات رابطة العالم الاسلامي، سلسله دعوة الحق، ١٣٠٢ه رمضان (١٨) السنة الثانية
- احمد موسى، سيد، الردعلى المشكل، المكتبة الثقافية، بيروت، طا، ١٠٠٨ه
- ارشد، عبدالرشید، بیس بڑے مسلمان، مکتبة الرشیدیه لمیٹٹ، لاہور، ۱۹۸۳ء
- الازهرى، ابومنصور محمد بن احمد، معجم تهذيب اللغة. دارالمعرفة. بيروت، لبنان، ١٣٢٢ه
- الازهرى، عبدالصد صارم، تاريخ التفسير، مكتبه معين الادب، اردوبازار، لابور، سـن
- اسماعیل پاشا بن محمد امین، ایضاح المکنون، منشورات مکتبه المثنی، بغداد. سـن
- اسماعيل پاشا بن محمد امين، هدية العارفين اسماء المؤلفين و اسماعيل پاشا بن محمد امين، هدية العارفين اسماء المؤلفين و آثار المصنفين من كشف الظنون، دارالاكتب العلمية، بيروت،
- الاسنوى، جمال الدين، نهاية السؤال في شرح منهاج الوصول، دارابن حزم، بيروت، ط۱، ۱۳۲۰
- اصغر حسين، سيد، حيات شيخ الهند، مطبع قاسى، دار العلوم

ديوبند، سـن

- اکبر شاه بخاری، اکابر علماء دیوبند، اداره اسلامیات ۱۹۰ انارکلی، لاهور، س-ن
- اکبر شاه بخاری، تحریك پاکستان اور علمائے دیوبند، ایچ ایم سعید ادب منزل، پاکستان چوک، سـن
- ۱ کبر شاه بخاری، دارالعلوم دیوبندگی پچاس مثالی شخصیات.
  اداره تالیفات اشرفیة. ملتان، ۱۳۱۸
- ا كرام، شيخ محمد، موج الكوثر، ادارة ثقافت اسلاميه، لا بور،
  - الاجرى، ابوبكر، الشريعة، دارالوطن، السعودية ط١٠٨١١٨ الله
- الاحام البعلى، المختصر في اصول الفقه، جامعه الملك عبدالعزيز، مركزالبحث العلى، مكة المكرمة، ١٣٠٠ه
- انوار الحسن شیر کوٹی، حیات عثمانی، مکتبة دارالعلوم، کراچی، جون ۱۹۷۸ء
- انوارالحسین شیر کوٹی، انوار قاسی، اداریه سعیدیه مجددیه ۱۹۲۹ء
- ایچ، بی. خان. برصغیر پاك و هند كی سیاست میں علماء كا كردار، قومی اداره برائے تحقیق تاریخ و ثقافت اسلام آباد،

- الوسى، محمود بن عبدالله، شهاب الدين، علامه، روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، دار الفكر، بيروت، ١٣٠٨ه
- الباجي، سليمان بن خلف، ابوالوليد، احكام الفصول في احكام الاصول، دار الغرب الاسلامي، ط۲، ۱۳۱۵
- البخارى، محمد بن اسماعیل، ابوعبدالله، امام، الجامع الصحیح البخاری، مكتبه رحمانیه، لاهور، س-ن
- په وی، طبانة، معجم البلاغة العربیة، دارالمنارة بجده ودار
   ابن حزم، بیروت، ط۳، ۱۳۱۸
- البهارى، محب الله بن عبدالشكور، الهندى، مسلم الثبوت شرح فواتح الرحبوت، المطابع الانصارى، دہلى، ۱۸۹۹م
- الترمذى، ابوعيسى محمد بن عيسى بن سورة، سنن الترمذى،
  اقرأقرآن كمپنى، لابور، ۱۳۳۱ه
- العلوم، كراچى، على عثمانى، مفتى، علوم القرآن، مكتبه دار العلوم، كراچى، سـن
- التهانوى، اشرف على، حكيم الامت، مولاناً، بيان القرآن، ادارة تاليفات اشرفيه، ملتان، ٢٠٠٥ء
- التهانوي، اشرف على، حكيم الامت، مولاناً، تفسير بيان

القرآن، اداره تأليفات اشرفيه. چوک فواره، ملتان، پاکستان، هستان، ۱۳۲۸

- التهانوی، اشرف علی، حکیم الامت، مولاناً، معاصرین، مجلس نشریات اسلام، کراچی، س۔ن
- الله قاضی، تفسیر مظهری، مکتبه رشیدیه، کوئٹه. عبد مینان، ۱۹۲۷م
- ه جرجانی، محمد بن علی، التعریفات، دارالمعرفة، بیروت. لبنان،۱۳۲۸ه
- الجزرى، النشرفي القرأت العشر، مكتبة الرياض المدينية. س-ن
- الجزرى، منجد المقرئين ومرشد الطالبين، دار عالم الفوائد السعودية، ط١، ١٢١٩ه
- ه حاجی خلیفه، کاتب جلیی، ملا، کشف الظنون عن اسامی الکتب والفنون، دار الکتب العلمیه. ۱۳۱۳ه
- الجوزي، السعودية، ط١، ١٣٢٠هه الجوزي، السعودية، ط١، ١٣٢٠ه
- السعودية. طا، ١٣١٤هـ الترجيح عند المفسرين. دارالقاسم،
- الحملاوي، محمد بن احمد، شذالعرف في فن الصرف، داربن 🖠

#### كثير، طا، ١١١١ه

- اسعودية، ط۱. عفان السعودية، ط۱. عفان السعودية، ط۱. السعودية
- خطيب الاسكان، درق التنزيل وغرة التأويل في بيان الآيات المتشابهات في كتأب الله العزيز، دارالكتب العلمية، بيروت.
- العلمية، تأريخ بغداد، دارالكتب العلمية، بيروت،سدن
- الأيضاح في علوم البلاغة، دارلجيل، بيروت. ط٣، ١٢١٨ه
- العين، مؤسسة الاعلى للمطبوعات. على المطبوعات. بيروت، ط١، ١٣٠٨ه
- الدامغانى، حسين بن محمد، ابوعبدالله. امام، الشيخ، الوجوة والنظائر لالفاظ كتاب العزيز، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، سـن
- الدانى، ابوعمرو، الأحرف السبعة للقرآن، مكتبه المنارة، السعوديه، ط١،٨٠٨ه

- المفسرين، دارالكتب العلميه، بيروت، لبنان، س-ن
- النهبی، محمد بن احمد بن عثمان، علامه، سیراعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة، بیروت، ط۳،۲۰۱۱ه
- الرازى، محمد بن عمر بن الحسين، ابو عبدالله، فخر الدين، الرازى، محمد بن عمر بن الحسين، ابو عبدالله، فخر الدين، المام مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، طا، ١٣١١ه
- وراشد الفرحان، تفسير مشكل القرآن، جمعية الدعوة الاسلامية العالمية. ليبيا، ط۱٬۳۸۳م
- البفردات في غريب القرآن، قديمي كتب خانه، كراچي، س-ن
- رشید احمد جالندهری، برطانوی هند میں مسلمانوں کا نظام تعلیم. نیشنل بک فاؤنڈیشن، اسلام آباد، ۱۹۸۹م
- رفيق العجم، موسوعة مصطلاحات اصول الفقه عند المسلمين.
  مكتبة لينان، بيروت، ط١، ١٩٩٨ء
- الرمّاني، على بن عيسى. ابوالحسن، النكت في اعجازالقرآن. مكتبه مؤيد، رياض، ١٣١٢ه
- المن الحسيني، قاجي، تذكرة المفسرين، دارالارشاد، الله الله الك. ياكستان، ط٣٠٥ ه
- الزبيدى، محمد بن محمد بن عبدالرزاق، ابوالفيض، علامه،

تاج العروس من جواهر القامس، دارالفكر، بيروت، لبنان،

- الزجاج، ابراهیم بن السری بن سهل، ابواسحاق، امام، اعراب القرآن، دارالکتاب المصری ودارالکتاب البنانی، ط، اعراب القرآن، دارالکتاب المصری ودارالکتاب البنانی، ط،
- الزجاج. ابراهيم بن السرى بن سهل، ابواسحاق، امام، معانى القرآن واعرابه. عالم الكتب. بيروت، ط١، ١٣٠٨ه
- الزرقاني. محمد بن عبدالعظيم، شيخ، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ۲۰۱۰م
- الزركش، محمد بن عبدالله بن بهادر، ابو عبدالله، بدرالدين، علامه، البرهان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٢١٥ه
- الزركلى، خير الدين بن محمود بن محمد، امام، الأعلام، دارالعلم للملايين، بيروت، ط٩. ١٩٩٠م
- الانصارى، فتح الرحمن بكشف مايلتبس في القرآن، مكتبة الرياض الحديثة، طا، ١٣١٨ه
- البلاغة، علامه، اساس البلاغة، علامه، اساس البلاغة، علامه، اساس البلاغة، دارالبعرفة، بيروت، لبنان، سَـن
- التنزيل وعيون الاتأويل في وجوه التأويل، دارالفكر، بيروت،

- و مخشرى، محبود بن عبر، جار الله، علامه، الكشاف عن حقائق غوامص التنزيل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط۲، ۱۳۰۷ه
- السخاوى، محمد بن عبدالرحس، ابوالحسن، علامه، هداية البرتاب وغاية الحفاظ والطلاب في تبيين، متشابه الكتاب، دارالفكر المعاصر، بيروت، ط١٠ ١٣١٨
- السخاوى، محمد بن عبدالرحس، امام، فتح المغيث بشرح الفية الحديث، دار الامام الطبرى، ط۲، ۱۳۱۲
- السرخسى. ابوبكر محمد بن احمد بن ابى بكر، ابوبكر، امأم، اصول السرخسى. دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، س-ن
- سعود الفنسيان، شيخ، اختلاف المفسرين اسبابه و آثاره،
   داراشبيليا السعودية، ط۱، ۱۳۱۸
- القرآنيه، مركز الدراسات الشرقيه، جامعه قاهره، ۱۹۹۰م
- الكتب. بيروت، ط١. ١٣١٣ه
- المكنون، الحلبي، الدرالمصون في علوم الكتأب المكنون، دارالقلم، دمشق، ط١٠٢٠١١ه
- السيوطى، عبدالرحين بن ابى بكر، جلال الدين، علامه،

الاتقان في علوم القرآن، قديمي كتب خانه، آرام باغ. كراچي، سـن

- السيوطى، عبدالرحين بن ابى بكر، جلال الدين. علامه، الاشباه و النظائر في النحو، مؤسسة الرسالة. بيروت. ط١٠٢٠١ه
- السيوطى، عبدالرحس بن ابى بكر، جلال الدين. علامه. الدرالمنثور في التفسير المأثور، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٠٣ه
- السيوطى، عبدالرحين بن ابى بكر، جلال الدين. علامه، طبقات الحفاظ، مكتبة وهبه، مصر، ط۱، ۱۳۹۳
- الشاطبي، ابراهيم، بن موسى بن محمد، ابواسحاق، امام. الاعتصام، دار ابن عفان، السعوديه، ط١، ١٣١٢ه
- الشافعي، محمد بن ادريس. امام. الأم، دارالكتب العلميه. بيروت، ط١، ١٣١٣ه
- شاه ولی الله، احمد بن عبدالرحیم، محدث، الفوز الکبیر. مترجم عربی، سعید احمد پالن پوری، مکتبه البشری، کراچی، پاکستان، ۱۳۳۱
- الكتب، التبيان في علم المعانى، عالم الكتب، عالم الكتب، بيروت، ط١،٥٠٠ه
- الشنقيط، محمد امين، عالم الكتب، علامه، اضواء البيان في ايضاح القرآن بالقرآن، بيروت. سـن

- الشوكاني. محمد بن على بن عبدالله، امام، فتح القدير، دار الوفاء. ط١٠٣٠٠ه
- الشوكاني، محمد بن على بن عبدالله، امام، ارشاد الفحول الي تحقيق الحق من علم الاصول، دار السلام، القابرة، طا، ١٣١٨ه
- المسلمين، جامعه اشرفية. لا بور، ١٩٩٥م مجلس صيانة المسلمين، جامعه اشرفية. لا بور، ١٩٩٥م
  - السين، ڈاکٹر، تحریک مجاہدین، مردن، سدن السين، مردن، سدن
- الصالح، دارالعلم علوم القرآن، دارالعلم للمايين، بيروت، ط ۱۹۸۳،۱۵م
- العصرية. بيروت، ۱۳۱۲هم مقاصد القرآن. المكتبة
- الطبرى. محمد بن جرير بن يزيد. جامع البيان عن تأويل القرآن. دارالفكر. بيروت، ۱۳۰۸
- الطحاوى. احمد بن محمد بن سلامة الازدى ابوجعفر. شرح مشكل الآثار. موسسة الرسالة، بيروت، ط١. ١٣١٠ه
- عبدالباق بن عبدالمجيد ابوالمحاس، تاج الدين، علامه. الترجمان عن غريب القرآن، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ۲۰۰۳ه
- المعتزلي، القاضي، تنزيه القرآن عن المطاعن، عبدالجبار المعتزلي، القاضي، تنزيه القرآن عن المطاعن،

- دارالنهضة، بيروت، ط٢، ١٣١٦ه
- الشرعية، دارالكتب العلمية، ١٣١٤هه والترجيح بين الادلة الشرعية، دارالكتب العلمية، ١٣١٤ه
- عبدالله بن حمد المنصور، مشكل القرآن الكريم، مكتبه ابن الجوزيه للنشر والتوزيع، دمام سعوديه، ١٣٢٧ه
- انسانیت، اردو بازار، لا بور، ۱۹۸۷م
- عبدالجبار، قاض، متشابه القرآن، دار التراث، القابرة، س-ن
- ایچ ایم سعید کمینی، کراچی، داکٹر، مأثر حکیم الامت، ایچ ایم سعید کمینی، کراچی، ۱۳۹۷
- ا عبد الرحمان خان، مفتى، سيرت اشرف، شيخ اكيدهى، لا بور، عبد المداء عبد المداء
- القرآن، عبدالرحمن السعدى، القواعد الحسان لتفسير القرآن، مكتبة المعارف، الرياض، ١٣٠٠ه
- عبدالعلى الانصارى، فواتح الرحبوت شرح مسلم الثبوت. مطبوع بهامش المستصفى للغزالى عن المطبعة الاميرية ببولاق، س-ن
- ه عبدالوباب سبكى، طبقات الشافعيه، بجرللطباعة والنشر، ط٢، اساله

- العبكرى، عبدالله بن الحسين، ابوالبقاء، التبيان في اعراب القرآن، دارالفكر، بيروت، لبنان، ١٣١٨ه
- عثمانى، شبير احمد، شيخ الاسلام، علامه، اعجاز القرآن، اداره اسلاميات، لا بور، ١٩٤٥ء
- عثهانى، شبير احمد، شيخ الاسلام، علامه، تفسير عثمانى، معهد امرالقرى، جامعه اشرفيه، لا بور، ۱۳۲۵
- المان، شبیر احمد، شیخ الاسلام، علامه، تفسیر عثمانی، مکتبه البشری، کراچی، س-ن
- ه عثمانی، شبیر احمد، شیخ الاسلام، علامه، حیات شیخ الاسلام، اداره سیرت پاکستان، به له روڈ، لا هور، س-ن
- عثمانی، شبیر احمد، شیخ الاسلام، علامه، صحیح مسلم مع شرح فتح الملهم، مکتبه رشیدیه، قاری منزل کراچی، س-ن
  - عدنان زرزور، علوم القرآن، المكتب الاسلامي، ط٢٠،٣٠٠ه
- الله عدنان زرزور، متشابه القرآن، دراسة موضوعية، مكتبة دارالفتح، دمشق، ط۱، ۱۳۸۹
- عدنان زرزور، مدخل الى تفسير القرآن وعلومه. دارالقلم بدمشق، ودارالشامية، بيروت، ط١،٢١٦١ه
- عز ابن عبدالسلام، فوائد في مشكلات القرآن، دارالشروق، جدة، ط۲،۲۰۱۱ه

- عزیز الحسن ومولوی عبدالحق، اشرف السوانح، محمد عثمان مالك كتب خانه اشرفیه، جامع مسجد، دیلی، ۱۳۵۲ه
- عزیز الرحمان، مفتی، تذکره مشائخ دیوبند، محمد سعید ایند سنز تاجران کتب، قرآن محل، مولوی مسافر کتب خانه، کراچی، ۱۹۲۴ء
- عطية الاندلسى، ابومحمد عبدالحق بن غالب بن عبدالرحمان، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، مكتبه ابن تيمية عن المجلس العلمي بفارسي، سـن
- المنان الهندى، كنز العمال في سنن أقوال والافعال. مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٣٩٩م
- العريض، فتح المنان في نسخ القرآن، مكتبة الخانجي، مصر، طا، ١٩٤٣م
- على بن سليمان العبيد، تفسير القرآن الكريم، اصوله و ضوابطه مكتبة التوبة الرياض، ط١، ١٣١٨ه
- ه عماد الدين الحنبلى، شذرات النهب في اخبار من النهب، دارابن كثير، ط١،٢٠٦ه
- گازی، محمود احمد، ڈاکٹر، محاضرات قرآنی، الفیصل ناشران و تاجران کتب، غزنی سٹریٹ اردو بازار، لاہور، س۔ن
- الغزالى، محمل بن محمل بن محمد بن احمد، ابو حامد، زين

الدين، امام، المستفصى من علم الاصول، مؤسسة الرسالة. طا، ١٣١٤ه

- الزاهد، يأقوته الصراط فى تفسير غريب القرآن، س-ن
- اینڈ سنز، لاہور، سون اسرگزشت مجاہدین، شیخ غلام علی اینڈ سنز، لاہور، سون
- شعلام محمد، مولانا، حیات اشرف، مکتبة تهانوی، کراچی، ۱۹۲۳ء
- القرآن، ملک سنز لاہور، علام مرتضی، ڈاکٹر، انوار القرآن، ملک سنز لاہور، یاکستان، ط۱، جنوری۱۹۹۱ء
- النشر فواد سيزگن، تاريخ التراث العربي، ادارة الثقافة والنشر بجامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية، ۱۳۰۳
- المكتبه على الرحمان، حافظ، قارى، مشاهير علماء ديوبند، المكتبه العزيزية، اردوبازار، لابور، ١٩٤٢ء
- گ فیوض الرحمان، حافظ، قاری، مشاهیر علمائے دیوبند، عزیز پبلشنگ کمپنی، اردو بازار، لاهور، سدن
- الناسخ والمنسوخ عبدالله، ابوعبيد، امام، الناسخ والمنسوخ في القرآن العزيز، مكتبه الرشيد السعودية، ط١، ١٣١١ه
- الخواص، على الحريرى، درة الغواص في أوهام الخواص. الخواص. دارالفكر العربي القابرة، ١٩٩٤ء

- الانصارى، الجامع لاحكام القرآن، داراحياء التراث العربي، الجامع لاحكام القرآن، داراحياء التراث العربي، بيروت، ۱۳۰۵ه
- ه قطب شهید، سید، فی ظلال القرآن، دار الشروق، بیروت، لبنان، ۱۳۲۱
- ه قطب شهید، سید، قرآن مجید کااسلوب بیان، مترجم: غلام احمد، طارق اکیدهی، فیصل آباد، ۱۹۸۳م
- القرآن، والنور الاسلامي، ط١، ١٩٠٨ه المشكل من غريب القرآن، والنور الاسلامي، ط١، ١٣٠٨ه
- ه قیسی، مکی ابن ابی طالب، امام، مشکل اعراب القرآن مؤسسة الرسالة، بیروت، ط۲، ۴۰۸۱۵
- اداره کاشهیری، محمد انور شاه اسید، مشکلات القرآن، اداره تالیفات اشرفیه، ملتان، پاکستان، ۱۳۵۲
- افیجی، محمد بن سلیمان، التیسیر فی قواعد علم التفسیر، دارالقلم، دمشق و دارالرفاعی، الریاض، ط۱، ۱۳۱۰
- البرهان في متشابه القرآن، دارصادر بيروت، طع، ١٢١٤ه
- الكسائي، على بن حمزه، ابوالحسن، امام، متشابه القرآن كلية الدعوة الاسلامية، ليبياً، ط١٠٢٠١١ه

- القرآن، مكتبه تفهيم القرآن، مكتبه تفهيم القرآن، مكتبه مولانا، علوم القرآن، مردان، ٢٠٠٢م
- اللبأن المشقى، ازالة الشبهات عن الآيات والاحاديث البتشايهات، دارطويق، السعودية، ط١٠١٦١٨
- اشرفیه، لاهور، اکتوبر ۱۹۸۷ء حضرت تهانوی نمبر، جامعه اشرفیه، لاهور، اکتوبر ۱۹۸۷ء
- ه محبوب رضوی، سید، تاریخ دارالعلوم دیوبند، اداره ابتمام دارالعلوم، دیوبند، یوپی، ۱۹۷۸ء
- السلامي، المكتب المكتب السلامي، المكتب المكتب المكتب المكتب المكتب
- ه محمد اسلم شیخوپوری، تسهیل البیان فی تفسیر القرآن، مکتبه رحمانیه. کراچی، ط۳۲۲،۳۸
- ه محمد انور گنگوهی، مولانا، مشکلات القرآن، اداره تالیفات اشرفیه، ملتان، یاکستان، س-ن
- هممد بن حسن بن عقيل موسى، اعجاز الفقرآن الكريم بين الامام السيوطى والعلماء، دارالاندلس الخضراء، السعودية، طا. ١٣١٤ه

- ه محمد بن سليمان الاشقر، معجم علوم اللغة العربية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ۱۳۰۳۱
- تمحمل بن عثيمين، اصول في التفسير، دارابن القيم، السعودية، ط١،٩٠٩ه
- ه محمد ثناء الله عثماني. اشرف التفاسير، اداره تاليفات اشرفيه. چوک فواره ملتان، يا كستان، سـن
- الاعظى. منشور مؤتبر العالم الاسلامي، مطبع سعيدى قرآن محل. كراچى، سـن
- ه محمد حسين النهبي، داكثر، تأريخ التفسير والمفسرون، دارالكتب الحديثيه، بغداد، ط۱۳۹۲، ه
- الله محمد شفیع، مفتی، مجالس حکیم الامت، دارالاشاعت، کراچی،۱۳۲۲ه
- القرآن، اداره معارف کراچی، معارف کراچی، محمد شفیع. مفتی، معارف کراچی، یا کستان، ۱۳۲۷ه
- الكريم، عبدالخالق عضيمة، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، دارالحديث، القابرة، س-ن
- القرآن، منشورات دار مكتبة الحيأة، منشورات دار مكتبة الحيأة، بيروت، ۱۹۷۹م
- شحما على التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مكتبة

#### لبنأن، ط۱، ۱۹۹۲ء

- محمد على صابونى، علوم القرآن، مترجم: ظفر اقبال كليار.
  ضياء القرآن پبلى كيشنز. كراچى، ٢٠٠١م
- ه محمد فتحى الدريني. المناهج الاصولية. مؤسسة الرسالة. بيروت.ط۳، ۱۳۱۸ه
- گ محمد مالک کاندهلوی. التحریر فی اصول التفسیر. قرآن محل. مولوی مسافر خانه. کراچی، سدن
- الله محمد میان، سید. علمائے بند کا شاندار ماضی مکتبه رشیدیه، اردوبازار، کراچی، ۱۹۹۲م
- محمود السيد، شيخون. اسرار التقديم والتأخير في لغة القرآن الكريم، مكتبة الكليأت الازهرية. القابرة. ط١، ١٣٠٢ه
- ه محمود الغزنوى. بأهر البرهان في معاني مشكلات القرآن. منشوارت معهد البحوث العلمية بجامعة امر القرى. ١٣١٨ه
- محمود حامد دا كثر. القاموس القويم في اصطلاحات الاصولين. دار الحديث، قابر ١٩٩٢م
- ه محبود صافی، اعراب القرآن وصرفه وبیانه مع فوائد نحویه هامة، انتشارات مدین مطبعة النهضة، ۱۲۱۲ه
- ه مدنی، حسین احمد، مولانا، اسیر مالٹا، مکتبه زکریا بالمقابل جامع مسجد عالمگیر مارکیٹ، لاہور، س۔ن

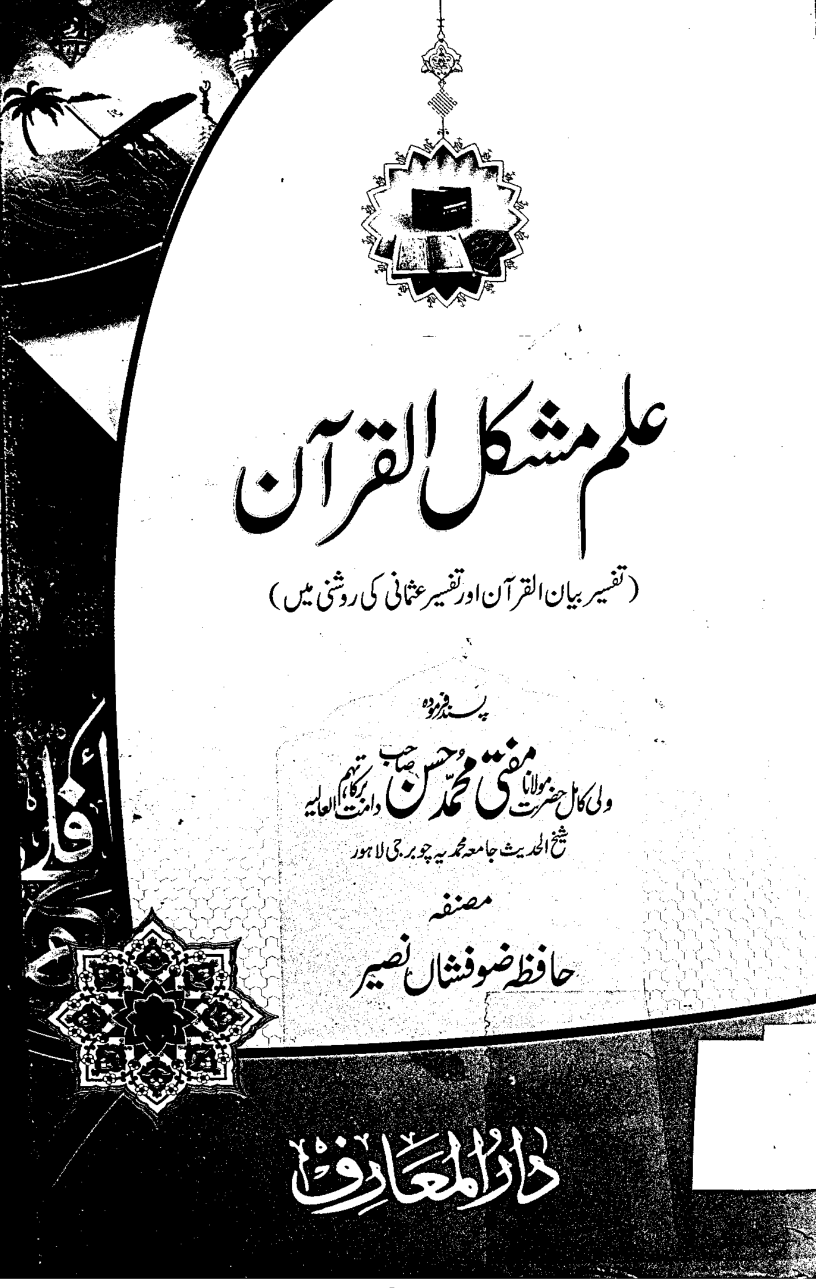
### Marfat.com

- ه مدنی، حسین احمد، مولانا، تحریک ریشنی رومال، دی مال، لا بور، ۱۹۲۱م
- السعودية، ط١، ١٣١٣هـ فصول في اصول التفسير، دارالنشر الدولي
- امام، الجامع الصحيح، قديس كتب خانه، كراچى، ط۲، ۱۳۷۵
- ه مصطفی الرافعی، تاریخ آداب العرب، دار الکتاب العربی. بیروت، ط۸. ۳۹۳ه
- ه مصطفى زير. النسخ فى القرآن الكريم، دارالوفاء، مصر، ط٣.
- اختلاف الفقهاء. مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٤، ١٢١٨ه
  - شرف الكتاني. القرطين، مكتبة الخانجي، القابرة. ١٩٣١م
- اردو مناظر احسن گیلانی، سوانح قاسی، مکتبه رحمانیه، اردو بازار، لاهور، س-ن
- القطان، مباحث في علوم القرآن، مكتبه وهبه، القاهرة، طد، ١٣٠٨ه
- النجار الفتوى الحنبلى. شرح الكواكب المنير، مكتبه العبيكان، السعودية، ١٣١٨ه

- النحاس، احمد بن محمد بن اسماعيل، ابوجعفر، امام، الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عزوجل، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،
- النحاس، احمد بن محمد، ابوجعفر، امام، علامه، اعراب القرآن، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٣٢١ه
- النووى، يحيابن شرف، ابوزكريا، معى الدين، امام، المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج، دار المعرفة، بيروت، س-ن-
- ريشا پورى، محمود بن الحسن، علامه، وضع البرهان في معانى مشكلات القرآن، دارالقلم، دمشق، س-ن
- النزول، واحدى، ابوالحسن على بن نيساپورى، اسباب النزول، دارالكتب العلميه، بيروت، س-ن
- الحموى، شهاب الدين، ابوعبدالله، معجم البلدان، هاب الدين، ابوعبدالله، معجم البلدان، دارالبيروت للطباعة والنشر، بيروت، ١٠٠٨ه
  - رسائل و جرائد و سائل و سائل
- ه ماهنامه، البرهان، مرتبه سعيد احمد اكبر آبادى، مطبوعه ندوه المصنفين، دہلى، جنورى ۱۹۸۰ء
- ه ماهنامه، البلاغ، مرتبه محمد تقی عثمانی، مطبع مشهور آفست پریس، کراچی، جهادی الثانی تاشعبان، ۱۳۹۹ء

- ه ماهنامه، الرشید، مدیر اعلی، حبیب الله رشیدی، جامعه رشیدی، جامعه رشیدیه، جامعه رشیدیه، ساهیوال، ایریل، ۱۹۸۰ء
- شامه، الفاروق، جامعه مكتبه فاروقیه، كراچی. جولائی ۲۰۰۱ء
- القاسم، جامعه ابوهریرة، نوشهره، سرحد ماهنامه، القاسم، جامعه ابوهریرة، نوشهره، سرحد القاسم، دسببر ۱۹۹۹، جون ۲۰۰۲ء
- اداره هاهنامه، فکرونظر، مدیر صاحبزاده ساجد الرحمان، اداره تحقیقات اسلامی، اسلام آباد، اپریل، جون ۱۹۸۹ء
- القاسم، مدير مولانا حبيب الرحمان، مطبع قاسى، معدم جهادي الاول، ١٣٣٠ء

œ



Marfat.com