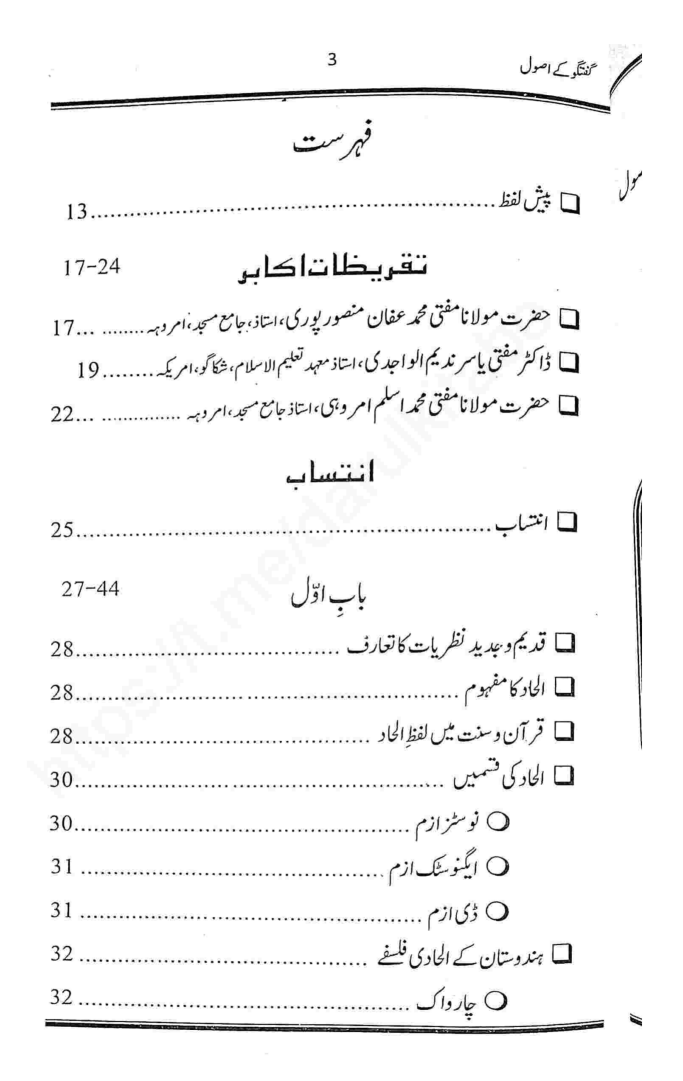


التتكو 2 اصول ﴿ وَجَادِلُهُمُ بِالَّتِى هِى آحُسَنُ ﴾ (النحل: ١٢٥) ادر (اے رسول!)ان ہے بحث کاسب سے بہترین انداز اختیار کیجیے۔ ملحدین، متشککین اور معترضین اسلام سے (00)° 000150 حسب، بدايت: مشفق ومكرم حضرت الاستاذ مفتي محمد اسلم دامت بركاتهم العاليه استاذتفسير وحديث علاءديو بتدك علومكا بإسبان مدرسه اسلاميه عربيه، جامع محبر، امر وبهه دينى وللى كتابون كاعظيم مركز فيليكرام جينل حفى كتب خانه محمد معاذ خان ورس فظامى كيك ايك مفيد ترين (مفتی) محد جنید قاسمی فيتيكرام چينل نگراں ادارما دبالا طفال، ا مرو هم (یو \_پی\_)

گفتگو کے اصول اشاعت کی عام اجازت ہے ملحدین، متشککین و مغتر ضین اسلام سے گفتگو کے اصول كتاب كانام: مفتى محمد جبند قاسمي م تب: صفر ۲۴۴۵ه-اگست ۲۰۲۳ء ین اشاعت: 🗖 صفحات: 112 داراالكتاب، ديوبند ناشر:  $\square$ تقشيم كار: ادارهادب الإطفال، محليه ملانا، امر وبيهر ضروری گذارش دین اسلام کا دفاع ایک اہم دینی فریضہ ہے اور موجودہ وقت کا بہت ضروری تقاضاب، ای لیے اس اہم فریضے کی ادائیگی میں حسب تو فیق حصہ لیں اور اس کتاب کو چھیوا کر علماء وطلبہ میں تقشیم کریں۔ اشاعت کے خواہش مند حضرات مندر جہ ذیل ای۔ میل پر رابطہ کریں۔ [junaidjunaid6139@gmail.com] ملنے کے بیتے: 🔾 اداره ادب الاطفال، محليه ملانا، امر وہے۔ • مکتبه فاروق، شاملی O داراالکتاب، دیوبند 🔾 دیوبند کے ہر بڑے کتب خانے میں دستیاب



| 0 آجيونيک                               |
|-----------------------------------------|
| 0 سانگھيڊ                               |
| <u>م</u> ل ذاہ .                        |
| ي ملحد مذا <i>ت</i> ېب                  |
| O جلين مذهب                             |
| يودھ مذہب 🔾 بودھ مذہب                   |
| ם ماڈرن ازم 33                          |
| . · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 0 ريشنل ازم                             |
| ۵ ڈیمو کریسی                            |
| 0 سکولرازم                              |
| 0 سيکولرازم                             |
| 0 انڈیووژول ازم                         |
| 0 لبرل ازم                              |
| 0 الريٹيرازم                            |
| O ريلے ٹوازم                            |
| 🔿 گلوبلائز یشن                          |
| 38 O فيمن ازم                           |
| الأرن ازم نے مسلم معاشرے پر اثر المشن   |
| 0 متجددين                               |
| O متجد دین و مجبر دین میں فرئق          |
| عملرين حديث                             |
| مسلم الترية                             |
| 40                                      |

| 5                                                              | <sup>*</sup> انتگو کے اصول |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------|
| ) روايت پېند                                                   | C C                        |
| نخ والے مذاہب 41                                               | : 🛛 خداکوما۔               |
| ) ہند'ومت 41                                                   | C                          |
| ) آرہے سان                                                     | )                          |
| ) سکھ مت                                                       | )                          |
| ) عيسائيت                                                      | <b>)</b>                   |
| مادرن ازم 43                                                   | •                          |
| 43                                                             |                            |
| رنم44                                                          | 🗖 اور ينظ                  |
| باب دوم<br>باب                                                 |                            |
| 46                                                             |                            |
| رحله (اصل:۱) 46                                                | -                          |
| 46                                                             | F                          |
| O حجر اسود کے عبادت کی حقیقت                                   |                            |
| امر حليه(اصل:۲)                                                | 🗖 دو <i>س</i>              |
| )<br>مثال(1): حضرت عثان رظانتي پر اقرباء پر وري کاالزام 49     |                            |
| O حضرت عثمان ریکنٹین پر اقرباء پر دری کے الزام کی حقیقت 49     |                            |
| ام جله (اصل:۳)                                                 | 🗖 تيرا                     |
| 🔾 مثال(1): قرائن میں امر اءالقیس کے اشعار کی تقل کادعویٰ 51    |                            |
| 🔉 قر آن میں ام اءالقیس کے اشعار کی تقل کے دعویٰ کی پول کھول 22 |                            |
| <ul> <li>۲) در ال یک الرام یک در کا الرام</li></ul>            |                            |

:+:

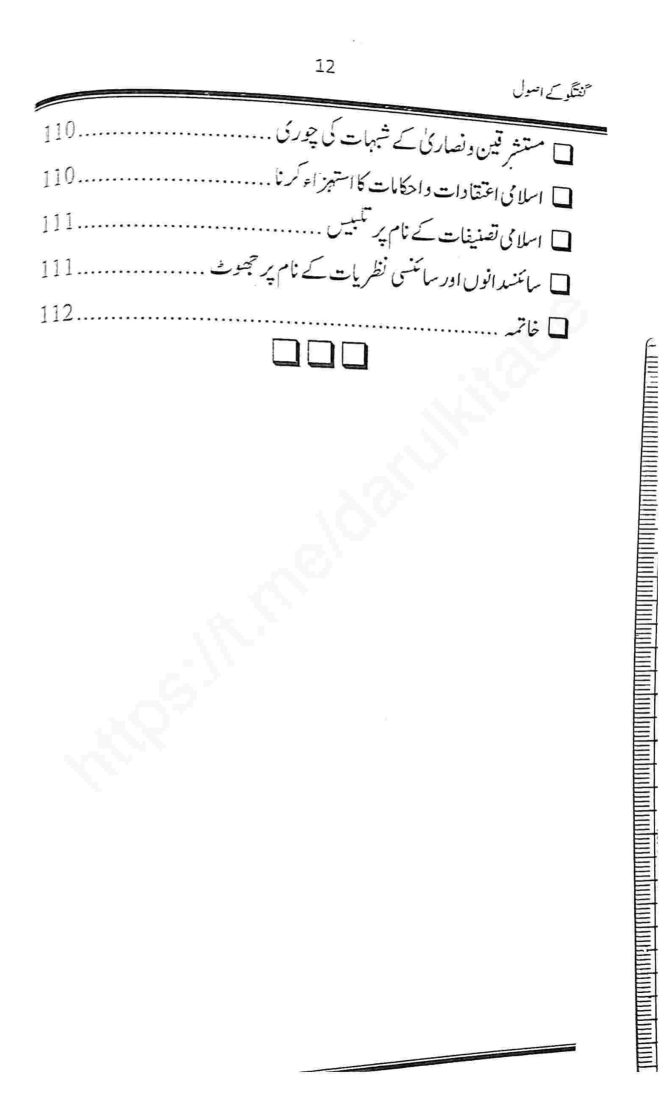
| 6                                                                                        | گفتگو کے اصول        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| حله (اصل: ۴)                                                                             | 🗖 چوتھام             |
| مثال(۱): منگرین حدیث کااستدلال                                                           | 0                    |
| آنخصرت مَنْكَظَنِيْمَ کے ارادہ خود کُشی کی حقیقت                                         | 0                    |
| مفتی سعید احمد پالنیور ٹی کی رائے بلاغاتِ زہر ی کے بارے میں 55                           | 0                    |
| مثال(۲): قصه غرانیق سے استدلال                                                           | 0                    |
| قصه <sup>ر</sup> غرانیق کی حقیقت                                                         | 0                    |
| قصہ غرانیق کے متعلق علماء کی آراء                                                        | 0                    |
| رحله (اصل:۵)                                                                             | <b>ل</b> ا پا چواں م |
| مثال(۱):اہل ادیانِ باطلہ کی عدم تکفیر60                                                  |                      |
| لیااسلام کے علاوہ دیگر اہل ادیان پر لفظِ کا فر کا اطلاق درست نہیں ؟ 60<br>مثالہ دری قالہ |                      |
| ىثال(۲):ناقلىن حديث پرىثان رسالت مىں گىتاخى كى تہمت61<br>پېنېنې شەر                      |                      |
| لیانبیز شراب ہے؟61                                                                       | ا جرامه ما           |
| (اصل:۲)                                                                                  | ت پھا کر علم<br>م    |
| شال(1): دين ميں اکراہ<br>مربالمعر دف اور نہی عن المنکر کی اہمیت                          | 10                   |
| رب کردنی ارز بن کن اسٹر کی اہمیت                                                         | · O                  |
| عله(اصل:۷)                                                                               | 🗖 ساتواں مر          |
| نثال (1): عقلی دلائل کاانگار                                                             | · O                  |
| تال(۲):مصدروحی میں شک                                                                    |                      |
| حليه(العل:٨)                                                                             | ف الشوال مر          |
| مان <sup>(1)</sup> بخبيت حديث كاانكار                                                    |                      |
| میااحادیث دین میں حجت نہیں؟                                                              | 0                    |

| تنقتگو کے ،صول                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>مثال: فاروقِ اعظم پر کتب اسکندریہ کو جلاکر خاکستر</li> </ul>    |
| كرني كابلزام                                                             |
| <ul> <li>فاروقِ اعظم في ركتب اسكندريد كو جلانے كے الزام كى</li> </ul>    |
| حقيقت                                                                    |
| • غلطی(۲)                                                                |
| • غلطی (۳) 92                                                            |
| 🔾 نوعِ ثالث(اجماعِ امّت سے متعلق شبہات)                                  |
| • غلطی(۱)                                                                |
| <ul> <li>مثال: اجماع کی شرعی حیثیت کو مخدوش کرنے کی کو شش. 93</li> </ul> |
| • كىيا <i>جد</i> بن <sup>حن</sup> بل <sup>ت</sup> منكر اجماع تھے؟        |
| <ul> <li>امام احد کے قول "من ادعی الاجماع فقد کذب" کی</li> </ul>         |
| صحيح توجيه                                                               |
| • غلطی(۲)                                                                |
| 🔾 نوعِ رابع (حدود شرعیہ سے متعلق شبہات)                                  |
| • غلطی(۱) 97                                                             |
| • مثال: حدّر جم کاانکار 97                                               |
| • غلطی(۲)                                                                |
| • مثال: اسلامی سزاؤں کاانکار 98                                          |
| <ul> <li>حد زنامیں اجبار برعفّت مضمر ہے</li> </ul>                       |
| 🗖 بااعتبار دلیل اصولی غلطیان                                             |
| 🖵 اقسام دلیل                                                             |
| 🗖 د کیل نقلی پر مبنی شبہات میں پائی جانے والی غلطیاں 99                  |

,

*گفتگ*و کے اصول

| 100     | د لیل عقلی پر مبنی شبهات پر پائی جانے والی غالب غلطیاں |
|---------|--------------------------------------------------------|
| 100     | • غلطى(1)• • غلطى(1)                                   |
| 100     | ) غلطي(٢)                                              |
| 100     | O غلطی(۲)                                              |
| 100     | ())) 🔾                                                 |
| 101     | م ممان: جزاتِ انبياء كاانكار                           |
| 101     | 🔿 نجربایی دسیل پر مبنی شبهات میں بنیادی اخطا           |
| 102     | • خطا(۱)                                               |
| 102     | • خطا(۲)                                               |
| 102     | • خطا(۳)                                               |
| 102     | • خطا(٣)                                               |
| 103     |                                                        |
| 105-112 | بابِ چہارم                                             |
| 106     | 🗖 الحادی حربے اور حیلے                                 |
| 106     | 🗖 قضیہ سالبہ کو بغیر ثبوت کے اصل باور کرانا            |
| 106     | اصل وجود خدایاعدم؟ بارِ ثبوت کس پر؟                    |
| 107     | 🗖 عميق فقرات پيش کرتے وقت ابہام اختيار کرنا            |
| 107     | 🗖 اجمال                                                |
| 107     | 🗖 اطناب مُمل                                           |
| 108     | 🗖 طے شدہ موضوع سے ہٹنا                                 |
|         |                                                        |
| 109     | □ انجان بننا                                           |
| 109     | 🗖 کسی فروعی مسئلے پر توجہ مر کوز کرنا                  |
| 109     | 🗖 اسلامی کتب کے گہرے مطالعے کادعویٰ                    |



## يبش لفظ

13

نحمدهو نصلّيعلىرسولهالكريم\_\_\_أمّابعد! اسلام اور اس کی کلیات و جزئیات کے خلاف اُٹھائے جانے والے بے ہودہ اعترضات و شُبہات کا بڑے پیانے پر "پرچار و پر سار" کیا جارہا ہے، میڈیا اور سوشل میڈیا کے ذریعے بیہ اسلام مخالف، اعتراضات و شبہات گھر گھر پہنچ چکے ہیں، مسلمانوں کو وجود باری،صفاتِ الہی، نبوت و رسالت، حُجّیتِ حدیث و سنت جیسے ثابت شُدہ حقائق ے تعلق سے شکوک و شُبہات میں مبتلا کیا جارہا ہے، ہز اروں کتابیں ایس ککھی جاچکی ہیں، جن میں رسالت مآب صَنَّاتَتُنْجَم کی کر دار کشی کی گئی، قر آن و سنت سے خود ساختہ مفاجيم اخذكي مسيح اور اسلام كي واضح وصاف وشفاف اور رحيانه تعليمات حقه كو مسخ کرے دنیاکے سامنے اس طرح رکھا جارہاہے کہ ایک بڑاطبقہ مسلمانوں اور غیر مسلموں میں ایسا پیدا ہو گیاہے، جو اِن فریب کاریوں اور دجل سنجیوں سے اثر لے کر اسلام اور مسلمانوں سے متنفر ہو گیا ہے، "ایکس مسلم (Ex-Muslim)" یعنی سابقہ مسلمانوں ادر مریزین کا گروہ وجو دیمیں آگیاہے، جنہیں فسطائی طاقتوں کا تحفظ حاصل ہے ادر وہ قانون اور آئین ہند کی پر داہ نہ کرتے ہوئے سوشل میڈیا پر علی الاعلان مسلمانوں کے ہزر گوں کی شان میں گستاخیاں کرتے ہیں اور اسلام پر طرح طرح کے باطل دعاوی و اعتراضات کرتے ہیں، اسلام کے خلاف اس نظریاتی اور متعصبانہ مہم کے دام تزویر سے متکثر ہونے والے سادہ لوح افراد کا دائر ہوسیع تر ہو تا جارہاہے، اس نازُک صورتِ حال میں ضروری ہے کہ اہل علم آگے آئیں اوراسلام پر مسلمانوں کا اعتماد بحال کریں اور ظاہر ہے کہ فکر میدان میں مدافعین اسلام کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے مخالفین کے تظریات و عقائد اور طریقة استدلال سے واقفیت حاصل کریں، اس کتاب میں راقم الحروف نے ایسے اصول ذکر کر دیے ہیں، جن کو سامنے رکھ کر ایک عام قاری بھی

غلطیوں کی گرفت کر سکے گا۔ واضح رہے کہ "ملحدین و متشکین اور معتر ضین اسلام سے گفتگو کے اصول" کوئی سنتقل کتاب نہیں؛ بلکہ مختلف کتابوں کے مطالعے کے دوران راقم الحروف نے کچر نوٹس بنائے تھے، جنہیں مخلص احباب نے دیکھا، تو افادۂ عام کے لیے طباعت پر اصرار کیا، اس کتاب میں انہی نوٹس کو یکجا کر دیا گیاہے، جن کتابوں کو پڑھنے کے دوران بیہ نوٹس بنائے تھے، ان میں مختلف کتب د

رسائل شامل ہیں جسے: احتراق العقل (از د. ابرائيم)، منهج القرآن الكريم في دحض شبهات الملحدين (از افان بنت حمر بن محمد الغماس)، بؤس التلفيق، تناقضات منهجية، (از يوسف سمرين)، أفي النبوة شك, (از د. ساميه بنت ياسين البرري)، المرأة بين الداروينية والالحاد, (از يوسف سمرين)، دلالة العقل على ثبوت السنة, (از محمد خليف رباح)، نقد اشكالات هيوم على مفهوم المعجزة, (از رضا زير ان)، لماذا نحن هنا, (از اساعيل عرفه)،أقوى بداهين في الردعلي الالحاد، (ازجون لنكس (عربي))،أسس غائبة ٢٥ مسألة في مشكلة الشر (از احم <sup>حس</sup>ن)، اصول الخطا في الشبهات المثارة ضدالاسلام (ازاحربن يوسف سير)\_

کتاب ہذامیں مذکور دوسرے باب کے اصول اس کتاب سے مستفاد ہیں: کیف تحاور ملحدا، (از امین بن عبر الہادی خربوع)، ستیارتھ پر کاش، (از پنڈت دیانند سر سوتی)، گلوبلائزیشن اور اسلام، (از مفتی یاسر ندیم الواجدی دامت برکانه)<sup>،</sup> عیسائیت کیاہے؟(از مفتی تقی عثانی دامت بر کانہ)، کلام رب العالمین بجواب قر آن کے مصنفين (پيشكش:الحاد ڈاٹ كام)،الإنتباهات المفيدہ، (از مولاناا شرف على تھانو گُ)، انسان، اسلام اور مغربی مکاتب فکر، (از ڈاکٹر علی شریعتی)، اسلامی حدود د تعزیرات کے

منعلق متنشر قین کی آراء کا تحقیقی جائزہ، (از عمر بن مساعد)، فکرِ استشراق، (از ڈاکٹر محمد شهباز مُنج)، اسلام ادر مستشر قبین، (از ڈاکٹر حافظ محمد زُبیر)، مابعد جدیدیت ادر اسلام، (ازاحدنديم كمهلن) اس میں کچھانگریزی کُتُ بھی شامل ہیں:

Faith of the fatherless (The Psychology of Atheism), (by Paulc. Vitz), The Tyranny of science, (by Paul Feyerabend),

Born Believers, (by Justin L . Baret)

اور ان کے علاوہ بہت تی کُتُب کو پڑھ کر میں نے یہ نوٹس تیار کیے تھے، اب افادہ عام کی غرض سے یہ نوٹس طباعت کے مراحل سے گذر کر آپ کے ہاتھوں میں ہیں، کتاب کو چند ابواب میں تقسیم کیا گیاہے، بابِ اوّل میں بالاخصار اِن نظریات واَوْکار کو ذکر کر دیا گیاہے، جن کے حاملین اسلام کے خلاف اعتر اضات بیش کرتے ہیں، بابِ دوم میں صاحبانِ ادیانہ باطلہ سے گفتگو کے اصول ذکر کیے گیے ہیں، یہ اصول مر حلہ دار ذکر کیے گیے ہیں اور ایک کا سمجھنا دو سرے پر مو قوف ہے کہ تمام اصولوں کے در میان ایک ربط ہے، اصولوں کو سمجھنا دو سرے پر مو قوف ہے کہ تمام اصولوں کے در میان میں شُبہات جدیدہ میں نمایاں استدلالی غلطیوں کی نشان دہی کی گئی ہے اور چھوتے باب میں اُن حربوں اور مخالطوں کو بیان کیا گیا ہے، جو اکثر و بیشتر ملحدین، دوران گفتگو استعال

آخریں قارئین ے درخواست ہے کہ کتاب کمی حد تک مفید ہو، تو راقم الحروف کو دعاؤں میں ضروریاد رکھیں۔ اظہارِ تشکر:

لوگ، جو ہم پر احسنات کرتے ہیں، در اصل اللہ رب العزت کی مرضی اور اس کے تصرف سے ہی کرتے ہیں، اسی لیے اصل شکر گذاری تو اسی کا حق ہے؛ تاہم، اللہ تعالیٰ کے احسانات کا واسطہ بننے والے اکابرین و اسانڈہ اور مخلص دوست و احباب کا شکر یہ ادا کر نا اور اُن کی سپاس گذاری بھی بالطبع ہم پر اخلاقی طور پر فرض ہے اور کیوں نہ ہو کہ بند گلک آلہی کی احسان مندی کے بغیر خدائے تعالیٰ کی شکر گذاری کی توفیق نہیں ملتی؛ چناں چہ رسالت ماب مُنگان کی اُنہ اُن کے ارشاد فرمایا: '' لَا يَشْکُو اللهَ مَنْ لَا يَشُکُو النّاس۔ ''، یعنی ''جو لو گوں کا شکر ادانہیں کرتا، اللہ کا (بھی) شکر ادانہیں کرتا۔ ''(سن اب داؤد: ۵۱ م، کتاب الادب، باب فی شکر ادانہیں کرتا، اللہ کا جو کی اُن کر کار انہیں کرتا۔ ''سن اب اللہ اللہ میں ان سبھی مخلص احباب کا متہ ول سے شکر گذار ہوں، جنہوں نے

کتاب کی تیاری میں تعاون دیا، میں استاذِ محترم "جناب مفتی اسلم صاحب، دامت برکاتہ (استاذِ تفسیر وحدیث، مدرسہ اسلامیہ عربیہ، جامع مسجد امر وہہہ)"کا بھی شکر گذار ہوں کہ حضرتِ والا کی ہی حوصلہ افزائی اور تعاون کے سبب کتاب تیار ہو پائی۔

میں مناظر اسلام مدافع قر آن دسنت "جناب ڈاکٹریاسر ندیم الواجدی، دامت بیری، پرچین میں مفتر میں دیران تاسم جن جرباط میں میں محصر بلاد میں جزئر ہو

ПĪ 51 

برکاند "اور " حضرت مولانا مفتی محمد موسیٰ قاسمی مفتاحی بلر وی، مجاز محسن الامت حضرت مولانا عمر ان صاحب کاند هلوی مد ظله "کا بھی شکر گذار ہوں کہ ان حضر ات نے ہمت افزائی سے ساتھ ساتھ کتاب کی طباعت کی بھی ذمہ داری لی، آخر میں ان تمام اکا بر عظام کی خدمت میں تشکر بجالاتا ہوں، جنہوں نے اپنا قیمتی وقت نکال کر کتاب پر تائید ک کلمات تحریر فرمائے کہ ان اکا برین کی تائید کام میں برکت اور عند الله مقبولیت ک علامت ہے، ان علاء خیر کا بھی شکر بیہ، جنہوں نے کتاب کے بارے میں زبانی مسرت کا اظہار فرمایا، رب العالمین ان تمام اکا برین و مخلصین کا سایہ دراز فرمائے اور انہیں اپنی شایانِ شان جزائے خیر عطافرمائے اور اس کتاب کو مقبول خواص وعام بنائے۔ آمین

()

تفتگہ کے اصول



گفتگو کے اصول

HT,

باعث مرت ہے کہ اس موضوع پر عزیز القدر مفتی محمد جنید سلمہ، تمر ال ادارہ ادب الاطفال، امر وہہ نے محنت کی اور بہت قیمتی معلومات کا ذخیرہ مرتب انداز میں اس کتاب کے اندر جنح کر دیا، کتاب کانام ھے: "ملحدین، متشککین اور معتر ضین اسلام سے گفتگو کے اصول"، موصوف نے کتاب کو چار ابواب میں تقسیم کیا ہے: پہلا باب: قدیم وجدید مذاہب و نظریات کے بیان میں ۔ دوسر اباب: صاحبان ادیان باطلہ سے گفتگو کے اصول۔ تیسر اباب: شبہات جدیدہ میں پائی جانے والی استد لالی غلطیاں۔ چوتھا باب: دوران گفتگو ملحدین و معترضین کی جانب سے استعمال کیے جانے والے حیلے حربوں اور مغالطوں کا بیان اور اُن سے تعامل کا طریقہ۔

18

کتاب کے نام اور ابواب کے عناوین سے بہ آسانی موضوع کی وُسعت کا اندازہ لگایاجا سکتاہے، جس کا احاطہ کرنے کی کا میاب کو شش کی گئی ہے۔

طبقۂ اہل علم کو اس مواد کا مطالعہ کرنا چاہیے، پھر نسلِ نو تک اِن پیغامات کو آسان زبان میں پہنچانے کی سعی کرنی چاہیے؛ تا کہ ہمارے نوجو ان اپنے مذہبی عقائکہ و اُصول کے سلسلے میں ایسے پُراعتماد اور مطمئن ہوں کہ باطل گروہ اُن کو اپنے دام تزویر میں پچانس کرراہِ حق سے برگشتہ کرنے میں کامیاب نہ ہوں۔

مفتی محمد جنید صاحب کی اِس کاوش پر ہم اُن کو دل کی گہر ائیوں سے مبارک باد پیش کرتے ہیں ادر دعا گوہیں باری تعالی اِس کتاب کو نافع بنائیں اور قبولیت سے نوازیں۔

والسلام معالا حترام (حضرت مولانامفت) محمد عفان منصور پوری (مدخلّه العالی)

صدرالمدرسين

مدرسه اسلاميه عربيه ، جامع مسجد ، امر و به • ارمجرم الحرام ٢٥ ١٣ ١٨ به مطابق ۲۹رجولائی ۲۰۴۳ء

## تفتكوك اصول

تائيدي كلهات ڈاکٹر مفتی یاسر ندیم الواجد ی دامت بر کا تہم استاذِ حديث، معہد تعليم الإسلام شِيْكا كُو، امريكيه ومدير دارالعلوم آن لائن نحمدهو نصلّي علىرسولهالكريم\_\_\_أمّابعد! زیر نظر کتاب "ملحدین، متشککین اور معترضین اسلام سے گفتگو کے اصول" نوجوان عالم دین ''مفتی محمد جنید قاسمی'' کی تازہ ترین کاوش ہے، سالِ گذشتہ اُنہوں نے " وسیم رضوی ملعون" کی جانب ہے قر آن کی ۲۲؍ آیتوں پر اعتراضات کی میر ی جوابی ویڈیو کو تحریر ی شکل میں منتقل کیا اور پھر اس پر ایک وقیع مقد مہ بھی لکھا، اُس کتاب کا ہندی وَرِزَن به شکل بی ڈی ایف افادۂ عام کے لیے انٹر نیٹ پر دستیاب ہے اور ان شاء

الله جلد ہی کتاب کاار دونسخہ کتب خانوں نے شائع ہو گا۔

موصوف کی بیہ تازہ ترین کاوش وقت کی ضرورت ہے، اس دور میں اسلام دشمن طاقتیں اپنی تمام تر کو ششیں اس بابت صَرف کر رہی ہیں کہ مسلم نوجوان شکوک و شبہات کا شکار ہو جائیں اور اسلام اور اس کے آفاقی پیغام سے بد خلن ہو جائیں، دنیا بھر کے نوجوانوں کی اکثریت چوں کہ سوشل میڈیا ہے تُرٹ ہوئی ہے، اس لیے اِن طاقتوں نے سوشل میڈیا پر ایسے افراد کو کھڑا کر دیا ہے، جو دن رات اسلام پر اعتراضات کر رہے ہیں اور مسلم نوجوانوں کے دلوں میں شکوک و شُبہات کے نیچ ہو نے میں ملقِ شرافت اور ایسی صورتِ حال میں ان نوجوان علماء کی سخت ضرورت ہے، جو دن اعتراضات اور تر ہوں سے واقف ہوں اور پھر اُصولی طور پر اُن کارَ د کر سکیں، مولانا موصوف اُردوادر اس کتاب میں انہوں نے جس منہج کو اختیار کیاہے، وہ اس بات کا نٹماز ہے کہ مولاناایک منجھے ہوئے قلم کارہیں، تصنیف کے میدان کے فَوْ داردان کے لیے اِس پختر ادر اصولی منہج پر لکھنا جوئے شیر لانے سے کم نہیں ہے، مولانانے کتاب کے دوسرے باب میں ملحدین سے گفتگو کے نو اصول ذکر کیے ہیں اور ہر اصول کے تحت متعد د مثالیں ہیں جو کہ در حقیقت ملحدین دمر تدّین کے اعتراضات ہیں، جن کا ان اصولوں کی رو ثنی میں رَد پیش کیا گیاہے، مثلاً: انہوں نے اس باب کے تحت ساتواں اصول میہ ذکر کیا ہے ۔ کہ ملحدین سے گفتگو کرتے وقت بیہ بات ذ<sup>ہ</sup>ن میں رکھنی جاہیے کہ معترض اپنے دعوے پر ایسی دلیل سے تو استدلال نہیں کر رہا ہے کہ اس نوع کے دیگر دلائل خو د اس کے نزدیک معتبر نہیں ہیں، پھر مثال دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ملحدین کا دعویٰ ہے کہ یقینی علم ومعرفت صرف تجرباتی ومشاہداتی دلائل سے ثابت ہے، اسی لیے ان کے نز دیک وُجودِ خداکے اثبات میں پیش کیے جانے والے عقلی دلائل خواہ کتنے ہی بدیہی ہوں، معتبر و قابل قبول نہیں ہیں؛ لیکن عین گفتگو کے دوران یہی لوگ خدا تعالیٰ کے وجو دکی نفی کرتے ہوئے قوانین فطرت سے استدلال کرتے ہیں کہ کا مُنات کو اپنی پیدائش اور نظم میں کسی خالق کی ضرورت نہیں ہے ، کا سَنات کی تخلیق و تنظیم قوانین فطرت سے وابستہ ہے ؛حالاں کہ کا مُنات کی پیدائش، قوانین فطرت سے ہوئی ہے، اس پر کوئی بھی تجرباتی د مشاہداتی دلیل موجو د نہیں ہے۔

نوجوان علاء اگر اس طرز استدلال کو سیھ کیں، تو محدین کی طرف سے بنائے گئے ریت کے قلعوں کوبہ آسانی زمین بوس کر دیں، کتنے ہی نوجوان مجھ سے رابطہ کرتے ہیں اور یہ جانے کی خواہش رکھتے ہیں کہ رَدِّ الحاد اور اِر تداد پر کیسے مطالعہ کیا جائے، ان کے سامنے سب سے بڑی پریشانی سہ ہے کہ اس موضوع پر کوئی جامع کتاب نہیں ہے۔ اردوزبان میں اس موضوع پر بہت کم مواد دستیاب ہے، مجھے امید ہے کہ موصوف کی یہ کتاب اُن افراد کے لیے ایک بہترین مرجع ثابت ہو گی جو اس مید ان میں کام کرنا چائے

تفتكوك اصول

ہیں، میں دعا گو ہوں کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کا نفع عام فرمائے اور مؤلف سے مزید کام لے۔ آمین

والسلاممعالاحترام (ڈاکٹر مفتی) یاسرندیم الواجدی (مدخلنہ العالی) استاذحديث معهد تعليم الاسلام يثكاكو، امريكه ومُدير دارالعلوم آن لائن ۲۱۱ محرم الحرام ۱۳۳۵ه به مطابق ۱۷ اگست ۲۰۲۳ء

22 <sup>گر</sup> نتگو کے اسول اظهارمسرت حضرت مولانامفتي محمد اسلم امر وہي دامت بر کا تہم استاذ تفسير وحديث، جامع مسجد، امر وہہ نحمدهو نصلىعلىرسولهالكريم\_\_\_أمّابعد! اسلام دین فطرت ہے اور صحیح اور سلیم الفطرت انسان کو اپنی طرف تھینچ لیتا ہے، یہی وجہ ہے کہ آج اسلام سب سے تیزی سے پھیلنے والامذ بہ ہے، جو لوگ اسلام اقبول کررہے ہیں، وہ اُس کے مکمل اور ہمہ گیر نظام ہونے ہی کی وجہ سے کررہے ہیں۔ بیہ بات د شمنانِ اسلام کو کسی بھی زمانے میں بر داشت نہیں ہو کی اور نہ آج ہو رہی ہے؛ چناں چہ با قاعدہ پر و پگنڈے کے تحت اسلام اور شعائرِ اسلام پر اعتر اضات کر ے اسلام اور مسلمانوں کو بدنام کرنے کی نایاک کو ششیں ہوتی رہی ہیں اور آج اُس میں بہت تیزی کے ساتھ اضافہ ہو تاجارہاہے۔

T.

ì

سوال وجواب، اشکال و اعتراض، بحث و مباحثہ، صحت مند معاشرے کی علامت ہے، یہ سوال وجواب کا سلسلہ حدود وقیود کے ساتھ افہام و تفہیم کی غرض سے ہو، توبہت مفید بھی ہے ادر نفع بخش بھی ادر اگر اس کا مقصد اعتراض برائے اعتراض ادر بحث برائے بحث ہو، تو معاشر ہے کی پُر امن فضاء کو مکدر کرنے میں اس سے زیادہ مفر ادر نقصان دہ کوئی چیز نہیں۔

سوال عام طور پر اشکال کو دُور اور حل کرنے کے لیے کیا جا تا ہے اور اعتراض، اشکال پیدا کرنے کے لیے، مسلے کو پیچیدہ بنانے کے لیے اور سامنے والے کی بات کو نہ ماننے اور اُسے بے وزن بنانے کے لیے ہو تاہے، فر شتوں کا تخلیق آدمؓ پر سوال سمجھنے کے لیے تھا اور شیطان کا آدمؓ کو سمجدہ کرنے سے انکار اعتراض کے لیے تھا؛ چناں چہ آج تک سلیم الفطرت لوگ فرشتوں کے نقتے پر ادر ٹیڑھی فطرت کے لوگ شیطان کے نقشے کی پیروی کررہے ہیں، اسی وجہ سے سوال کرنامد درح اور اعتراض کرنامذ موم ہے۔ معتر ضین دو طرح کے ہوتے ہیں:

[1] ایک قشم معترض کی وہ ہے، جو اعتراض برائے اعتراض کرتے ہیں؛ تاکہ لوگوں میں اسلام اور مسلمانوں کے شیئ خوف و ہراس، شک و اضطراب پیدا ہو اور لوگوں کی نظر میں اسلام اور مسلمانوں کی شبیہ خراب ہو؛ تاکہ لوگ اسلام کے دامن رحت میں جگہ نہ پاسکیں۔

[۲] معترض کی دوسری قسم وہ سادہ لوح مسلمان ہیں، جن کے سامنے اسلام کی صحیح تصویر نہیں آسکی اور اِن لو گوں کے پر ویگنڈے کے نیتیج میں وہ غلط قنہی کا شکار ہو گئے اور اُن کو اسلام اور اسلامی احکامات پر اشکالات پید اہو گئے، اِن حضرات کی غلط قنہی دُور کرنا بہت آسان ہے۔

انہیں لو گوں کی غلط <sup>ونہ</sup>می دور کرنے کے لیے عزیز م مفتی محمد جنید زیدہ علمہ و عملہ نے اپنی بساط کے مطابق کو شش کی ہے کہ اُن کے سامنے اسلام کی صحیح تصویر آئے اور وہ اپنے نظریات سے تائب ہو کر اپنے اور اپنی نسلوں کے دین وایمان کی حفاظت کر سکیں اور اُنہیں اسلام پر اعتراض برائے اعتراض کرنے والوں سے گفتگو کے اصول معلوم ہوں ؛ تاکہ اُن کے دامِ فریب سے نیچ سکیں۔

بہت وقت سے خواہش تھی کہ ایک ایسا چھوٹاسار سالہ ترتیب دیا جائے، جس میں اس وقت کے معتر ضین کے اعتر اضات کے جوابات ہوں ادر اُس میں "دعوت کے اصولِ ثلاثہ: حکمت، موعظت اور مجادلۂ حسنہ "کا بھر بُور خیال رکھا گیا ہو؛ تا کہ پڑھنے والے اپنے غلط نظریات سے تائب ہوں ادر اسلام کی حقانیت کی طرف مائل ہوں۔

<sup>گفت</sup>گو کے اصول

<u>مجھے</u> خوش ہے کہ موصوف اس میں پوری طرح کامیاب ہیں، دعا گو ہوں ک<sup>ک</sup> الله تعالى موصوف كى اس محنت كو قبوُل فرمائ اورييه كتاب امت ميس يحيلنے والے نزته یے شکوک وشبہات میں مبتلالو گوں کے لیے نفع بخش ہو۔ آمین۔ والسلاممعالاحترام (حضرت مولانامفتی) محمد اسلم امر دبی(مدخلّهٔ العالی) استاذتفسير وحديث مدرسه اسلامیه عربیه، جامع مسجد، امر وبهه • ارمحرم الحرام ۱۳۳۵ ه به مطابق۲۹ جولائی ۲۰۲۳ء 

تفتكو م اصول 25 انتساب

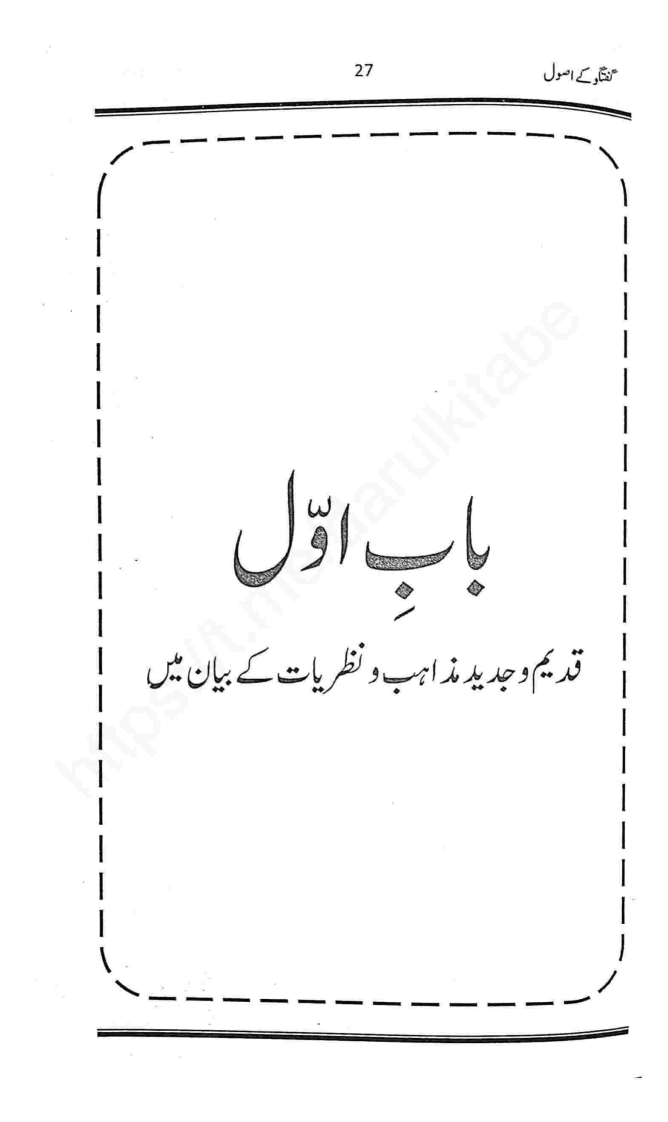
مادرِ علمی دارالعلوم دیوبند اور اُس کی نیک نام انجمن " تقویت الاسلام ر شعبهٔ مناظرہ" کے نام، جس کی آغوشِ تربیت نے خارجی فتنوں کی سر کُوبی کے جذبے کو تحریک دی۔

این دالدین کے نام، جنہوں نے خود کو سرتا پیر بچھے پڑھانے، بنانے اور پالنے پوسے میں کھپادیا اور میرے لیے بہ وقت سحر، خدا کی بارگاہ میں آہ و بُکا کی۔ )ن اساتذہ کے نام، جنہوں نے الف، ب، ت ہے لے کر ختم بخاری تک میری شخصیت اور ذہنیت پر اسلامی رنگ، رنگنے میں اپنا کر دار ادا کیا۔ مدافعین اسلام کے نام، جو الحادود ہریت اور نے پُرانے فتنوں کے سامنے سیسہ مدافعین اسلام کے نام، جو الحادود ہریت اور نے پُرانے فتنوں کے سامنے سیسہ

**\$** @ **\$** 

یلائی ہوئی دیوارین کر کھڑے ہیں۔

26 ترفتتكو کے اسول ﴿ٱدْعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ أَحْسَنُ أَانَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَن سَبِيُلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِيْنَ ﴾ (النحل:١٢٥) (اے رسول!) آپ اینے پر دردگار کے راہتے کی طرف حکمت ادر عمدہ نصیحت کے ذریعہ بلایئے اور ان سے بہتر طریقے پر بحث سیجیے ، یقیناً آپ کے یر در د گار اس شخص ہے بھی واقف ہیں ، جو اپنے راہتے ہے بھٹک گیا اور راہ راست پر لگنے والوں کو بھی خوب جانتے ہیں۔ امام رازی فرماتے ہیں: إِنَّ الْمُنَاظَرَةَفِيْ تَقْرِيُرِ الدِّيْنِ وَإِزَالَةَ الشُّبْهَاتِ حِرْ فَةُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ الصَّلَاقُوَ السَّلَام\_ (مفاتح الغيب المعروف التفسير الكبير : سورة آل عمران: ۱) بلاشیہ دینی عقائلہ کے اثبات کے لیے اور شبہات کے جوابات دینے کے لیے مناظرہ کرناحضرات انبیاء کر ام علیظہٰ کا طریقہ ہے۔ محمر جنيد قاسمي 2 ار ذی الحجہ <sup>مہم مہ</sup>ا ہا <sub>دھ</sub>



قر یم وجد ید نظریات کا تعارف اصل گفتگو یے قبل مناب معلوم ہوتا ہے کہ ان نظریات ومذاہب کو سرر قرطاس کر دیا جائے جن کے حاملین اسلام یا اسلام سے متعلق شخصیات، تعلیمات و احکامات، اور کتب پر بے جااعتراضات، رکیک شبہات اور بے ہو دانشکیکات پیش کرتے بیں، واضح رہے کہ دنیا میں دو قشم کے لوگ پائے جاتے ہیں: (1) خدا کو مانے والے (۲) خدا کا انکار کرنے والوں میں دو قشم کے لوگ ہیں: (1) خدا کو مانے والے منسوب کرنے والے (۲) تمام ذاہب کا انکار کرنے والے ۔ انکار خدا کے نظر یہ کو عام زبان میں ۔" الحاد"، انگلش میں " ایتھزم" اور ہند کی میں "ناسک واد" کہا جاتا ہے، اور اس قشم کا نظر یہ رکھنے والے کو بالتر تیب میں "ناسک واد" کہا جاتا ہے، اور اس قشم کا نظر یہ رکھنے والے کو بالتر تیب

الحاد كامفهوم

لغوی اعتبار سے الحاد کے کئی معانی آتے ہیں مثلاً؛ منحرف ہونا، کج روی اختیار کرنا، سید حلی راہ سے بھٹکناوغیرہ۔(تھذیب اللغة: ۲/۲۰ للاؤدھری) اصطلاح میں الحاد کی تعریف یوں کی گئ ہے Atheism is denial of God or" یعنی ''الحاد نام ہے خدایا بہت سے خداؤں کے انکار کرنے کا''(برٹانیکا)بالفاظ دیگر الحاد میں مابعد الطبعیات حقیقتوں کی کوئی تخبایش نہیں۔ قر آن و سنت میں لفظ الحاد

قر آن کریم کے پانچ مقامات ایسے ہیں جہاں لفظ الحاد کے مشتقات کا استعال ہوا ہے (۱) چناں چہ سور ہ اعراف آیت نمبر ۱۸۰ میں فرمایا گیا: "وَ لِلَّهِ الْاَسْعَاَمُ الْحُسْنَى فَادْعُوْ لَا بِهَا ۖ وَ ذَرُوا الَّذِبْنَ بِلَحِدُوْنَ فِي ٓاَسْهَا َئِهِ۔ "(ترجمہ)"اللہ ے بہت سے اچھے اچھے نام ہیں تو تم ان ناموں سے اس کو پکارو، اور ان لو گوں کو چھوڑ دو جواللہ کے ناموں میں کجی تلاش کرتے ہیں۔"

"الحاد فی أسماءاللہ" کا مطلب ہے : اللہ کے ناموں کا انکار کرنا، یا اس کے ناموں میں تحریف کرنا، جیسے اپنے خود ساختہ بتوں کے نام اللہ کے نام پر رکھنا، نیز باطل تاویلوں کے ذریعے اللہ کے ناموں میں بیان کی گئیں صفات کا انکار کرنا، یہ تمام صور تیں الحاد فی اُساءاللہ

توالی میں داخل ہیں۔(الارشادالیٰصحیحالاعتقادوالردعلیٰ اُھل الشرکوالالحاد: ۱۳۲) (۲)سورہ فصلت آیت نمبر ۱۳۰۰ میں ہے: ''اِنَّ الَّذِيْنَ يُلْحِدُوْنَ فِيْ

(٣) سوره تحل ایت نمبر ١٠٣ میں ہے: "وَ لَقَلُ نَحْلَمُ اَنَّهُمُ يَقُولُوْنَ إِنَّهَا يُحَلِّمُهُ بَشَرٌ للسَانُ الَّنِ ى يُلْحِلُوْنَ إِلَيْهِ اَعْجَمِيٌّ وَ هٰذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌ مُنْبِيُنْ - "(ترجمه) اور الله جانتا ہے کہ یہ (کافر) یہ جھوٹ ہولتے ہیں کہ (حمد مَنَّا يَنْيَام) کو قرآن فلال شخص سکھا تا ہے ، حالا نکہ جس شخص کی جانب یہ لوگ منسوب کرتے اس کی زبان مجمی ہے اور یہ قرآن فضیح عربی میں ہے۔" لویا کی چیز کی حقیقت کو چھپاکر اسے کسی باطل کی طرف منسوب کرنا بھی الحاد ہے۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں ہے " مَنْ يَثُو دُفِيْتُهِ بِإِلْحَادٍ بِطْلَمِ ۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں جس ہے " مَنْ يَثُو دُفِيْتُهِ بِإِلْحَادٍ بِطْلَمِ ۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں جس ہے تو میں الحال کی طرف منسوب کرنا بھی الحاد ہے۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں جر کی باطل کی طرف منسوب کرنا بھی الحاد ہے۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں ہے " مَنْ يَثُو دُفِيْتِهِ بِالْحَادِ ہِ اللّٰ کی ہوں اللہ میں الحاد ہے۔ (م) سورہ رجح آیت نمبر ۲۵ میں جن میں جاتھ تیڑ میں اہ کا ارادہ کرے۔"

 $\overline{1}$ 

(۵) سورہ کہف آیت نمبر ۲۵ میں ہے: "وَ لَنْ تَجِ مَ مِنْ دُوْنِهٖ مُلْتَحَمَّا۔" ای طرح سورہ جن آیت نمبر ۲۰ میں ہے: "وَ لَنْ اَجِلَا مِنْ دُوْنِهٖ مُلْتَحَمَّا۔ " ای طرح بے شار احادیث میں "الخاد "کالفظ وارد ہوا ہے چند احادیث مندر جہ ذیل

Ut (۱) اللہ کے نزدیک سب سے ناپسندیدہ بندوں کا ذکر کرتے ہوے پیغمبر <sup>من</sup>اطبے ا نے فرمایاان میں سے ایک'' ملحد فی الحرم''یعنی حرم شریف میں گناہ کرکے ظلم کرنے والا می ہے۔ (صحیح البخاری رقم: ۱۸۸۲ کتاب اللہ یات ، باب من طلب دم امرئ بغیر حق) (٢) ایک حدیث میں بے: "احتکار الطعام فی الحرم الحاد فیه ... (ترجمہ) حرم میں ذخیرہ اندوزی کرناوہاں الحاد (ظلم) کرنے کے متر ادف ہے (سننابىداۋد: ٢٠٢٠ كتابالمناسك، بابتحريم مكة) الجاد کې قشمېين: الحاد کی بہت سی فتمیں ہیں ان میں سے تین بنیادی قسموں کو مندرجہ ذیل سطور میں بیان کیا جارہاہے۔ (۱)نوسٹزازم /Gnosticism: نوسٹز کے معنیٰ علم د معرفت کے ہیں، دوسر ی صدی عیسو ی میں عیسایوں کے یہاں خداکے علم ادر اس کی معرفت کے لیے صوفیانہ طریقتہ وجو دیں آیا، جس کو نوسٹز ازم کہا گیا (آنسفورڈ لینگو بنج) کیکن موجودہ وقت میں یہ اصطلاح 'الحاد مطلق' کے لیے

ارم کہا لیار استفور دیکون) یکن موجودہ وقت میں یہ اصطلاح الحاد سلس کے لیے استعال ہوتی ہے، جس کا مطلب مابعد الطبعیات حقیقتوں کا انکار کرنا ہے؛ چناں چہ اس نظریہ کے لوگ خدا، آخرت، حساب و کتاب، اور فر شتوں جیسی حقیقتوں کو تسلیم نہیں کرتے، ان کے نظریہ کے مطابق کا سکات خود بخود بن گئی ہے اور اب اسے فطری قوانین [نیچرل لاز]چلار ہے ہیں۔

تفتكر بح اصول

سمی دلیل کی بنیاد پر اس نظریہ کا دفاع نہیں کیا جاسکتا۔ کوئی ایسی دلیل نہیں ؛جو <sub>خدا</sub>کے نہ ہونے کو ثابت کر سکے۔ (٢) ایگنوسٹک ازم: به نظریه کهتاے:

The doctrine that humans cannot know of the existence of anything beyond the phenomena of their experience.

یعنی یہ بات انسان بالیقین نہیں جان سکتا کہ جو چیزیں ہمیں نظر نہیں آتیں، یا ہمارے تجربے میں نہیں آسکتیں[خدا، فرضتے وغیرہ] وہ وجو در کھتی ہیں یا نہیں۔ یہ نظر یہ ایک قسم کے عجز کا اظہار ہے، اس نظر یہ کے حاملین خدا کے وجو داور عدم وجو دکے بارے میں خامو شی اختیار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم نہیں جانے کہ خدا ہے یا نہیں، اس نظر یہ کومانے والے ار دو وعربی میں "لا ادر یہ "کہلاتے ہیں۔ استاذ محترم "مفتی سعید پالنیوری رحمہ اللہ تعالیٰ "کی تصنیف کر دہ نصابی کتاب مرادی الفلسفہ "کے حاشیہ میں لکھا ہوا ہے " یہ فرقہ ہر چیز کے اثبات و نفی اور شوت و عدم ثبوت کا انگار کر تا ہے ان لو گوں کو منشک کین بھی کہا جاتا ہے یہ ہر بات میں شک مرارتی سنہیں اس بات میں بھی شک ہے کہ یہ ختک کر رہے ہیں پھر یہ ختک در شک کا ملہ تسلسل کے ساتھ چلتا ہے کہیں رکنے کانام نہیں لیتا۔ (ص: ۲) ملہ سلسل کے ساتھ چلتا ہے کہیں رکنے کانام نہیں لیتا۔ (ص: ۲)

Belief in the existence of a supreme being specifically of a creator who does not intervene in the universe.

لیعنی میہ نظریہ ایک اعلیٰ <sup>م</sup>ستی خاص طور پر ایسے خدا پر یقین رکھتا ہے جس نے کائنات تخلیق کی مگر اس میں کسی طرح کی مد اخلت نہیں کر تا۔(آسفورڈلینگون<sup>ع</sup>)

اس نظریہ کے حاملین مانتے ہیں کہ خداکا نئات تخلیق کرکے اس سے پالکل الگ تھلگ ہو گیا، کا مُنات اب فطری قوانین[نیچرل لاز]سے خو د بخو د چل رہی ہے۔ ہندوستان کے الحادی فلیفے ہندوستان میں ہمیشہ سے ہی رشی ، منی حقیقت کی تلاش میں غور و فکر کرتے رہے ہیں،ان کے لیے غور وفکر کے بعد دس بنیادی فلسفے وجو دمیں آئے ، جن میں سے کچھ خدا کومانتے ہیں اور کچھ خداکے وجو د کا انکار کرتے ہیں ثانی الذ کر فلسفوں کو ''ناستک فلسفے ''کہاجاتاہے مشہور ناستک فلسفے مند رجہ ذیل ہیں: (۱) چارداک : حیارداک فلسفے کو ''لوکایت'' کے نام ہے بھی جانا جاتا ہے ، اس نظر سے کے حاملین خدا،جنت وجہنم کے تصور کو نکارتے ہیں۔ (درشن شاستر کا پر پیچے ص: ۹۹ داكثر ديوراج د داكثر تيواري) (٢) آجيو يک اس نظریہ کے حاملین خداکے وجود پر ایمان نہ رکھنے کے باوجود '' نیتی'' یعنی تقدیر پر ایمان رکھتے تھے نیز ان لوگوں کا ماننا تھا کہ ہر جاندار ایک آتما ہے۔ (دی أكسفور دهيندبك أفايتهزم: ٢٥٣ استيفن بوليونث ومائيكل روز ماخو داز انسائيكلو پيديا) (۳)سانگھیہ اس در شن[فلسفے] کوماننے والوں کا کلمہ ہی '' ایشور اسد ہیہ '' ہے جس کا مطلب ب کہ خداکو ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ ملحد مذابب کچھ ایسے مذاہب بھی ہیں جن میں خداکا تصور نہیں یا یا جاتا،ا گرچہ مانے والو<sup>ں</sup> نے ان مذاہب کے بانیوں کی ویسے ہی پر ستش شر دع کر دی جیسی دوسرے مذاہب میں خداکی کی جاتی ہے۔

ول کی وجہ سے کسی نہ کسی صورت میں لو کوں کے اندر مذہب سے -دور کا پیراہوئی، واضح رہے کہ ماڈرن ازم کے ماننے والوں میں ملحد وغیر ملحد، اہل مذہب الالامذہب ہر قشم کے لوگ پائے جاتے ہیں، جدیدیت کی گود میں بہت سے نظریات پ<sup>روان</sup> چڑے ہیں جو مندر جہ ذیل ہیں:

والے لوگ یا جماعتیں اسی نظریہ سے متاثر ہیں جن کے نزدیک مذہبی تشریحات میں عقل کو حتمی اتھار ٹی حاصل ہے۔ (مجد دین کاذکر آگے آئے گا، ان شاءاللہ تعالیٰ) عقل پر ستوں (ریشنلٹ) کا مانتا ہے کہ انسانی عقل و فہم سچائی کی کھونج کے لیے کانی ہے اسے کسی غیبی رہنمائی کی ضرورت نہیں۔ (m) ڈیموکر لیکی (جمہوریت) حکومت سازی کا ایک نظام ہے جہاں عوام اپنے دوٹوں کے ذریعے اپنا حاکم چُنتی ہے، 'یو۔ایس' کے سابق صدر جمہوریہ " ابراہیم لنکن''

Government of the people, by the people and for the people.

لین جمہوریت نام ہے ''عوامی حاکمیت کا، عوام پر، عوام کے ذریعے''۔ U.S President Abraham Lincoln, The Gettysbury Address, November 19, 1863)

(۴) سيکولرازم

The principle of separation of the state from religious institutions.

لیعنی سیکولر ازم (لا مذہبیت) مذہبی اداروں سے ریاست کی علیحد گی کا نام ہے۔ (آكسفور ڈلينگو ترج)

میہ نظریہ کہتاہے کہ مذہب، فرد کا نجی معاملہ ہے،این ذات کی حد تک اگر کوئی شخص مذہب کی اقتداء کرے تو کر سکتاہے تاہم اجتماعی اور سیاسی زندگی سے مذہب کو دور رکھاجائے گا، نیز ریاست کا کوئی مذہب نہیں ہو گا۔

(۵)انڈیوو ژول ازم:

"انفرادیت" ایساسماجی نظریہ ہے جو اجتماعیت کے بجائے ،انفرادیت پر زور دیتا ہے،اس نظریہ کے حاملین فرد کے لیے اجتماع کی بلی چڑھا سکتے ہیں، یہ ایک باغیانہ نظریہ ہے، جو فرد کو ساج کے خلاف کھڑ اکر کے اُسے ہر طرح کے خیال وعمل کی آزادی دیتا ہے اور حکومتوں کو مجبور کرتاہے کہ وہ ساج کی قربانی دے کر فرد کی آزادی کو تحفظ فراہم کریں۔ (٢) كبرل ازم: مطلق آزادی یا آزاد خیالی کی تعریف کچھ یوں کی گئ ہے: Willingness to respect or accept behaviour or opinions different from one's own; openness to new ideas. یعنی اپنے سے مختلف نظریہ وعمل کا احترام قبولیت کی خواہش اور نئے خیالات کے لیے دل میں کشادگی کانام لبرل ازم ہے. لبرل ازم کی سیاسی تعریف بھی ہے: A political and social philosophy that promotes individual rights, civil liberties, democracy, and free enterprise. یعنی لِبرل ازم ایک سای، ساجی فلسفہ ہے، جو انفرادی حقوق، شہریت کی آزادی، جمہوریت اور کاروبار کی آزادی کو فروغ دیتاہے۔ (آسفور ڈلینگو ج) بیہ مکتب فکر مانتا ہے کہ حکومت وسلطنت کا کام انفرادی آزادی کو تحفظ فراہم کرناہے، اس نظریہ کے تحت حکومت کو پابند کیا جاتا ہے اور فر د کو آزاد جھوڑا جاتا ہے (ستفاديريثانكا، موضوع كبرلزم) اول اول اس نظرید کی شروعات حکومتی استبداد کے خلاف ہوئی تھی؛ لیکن د هیرے د هیرے اس نے اپنے پر پھیلانے شروع کیے اور مذہب کو انفرادی آزادی میں خارراہ سمجھ کراس کی مخالفت شروع کی، اور انسان کوہر طرح کی بند ش۔ آزاد کرناچاہا۔ مسلمانوں میں بہت سے لوگ اسی نظریہ سے متاثر ہو کر منحرف ہوئے ادر انہوں نے مذہبی احکامات میں تاویلات کرکے علماء حق کی فہم دین کو پس پشت ڈال کر، حرام کو حلال، اور حلال کو حرام کرکے دین میں "اباحیت پیندی" کے نام سے نے فتنے کی داغ بیل ڈالی۔

(۷) ایٹر بیٹیر ازم / Utilitarianism بہ نظریہ کہتاہے کہ:

The doctrine that actions are right if they are useful or for the benefit of a majority.

یعنی نتمام اعمال درست ہیں اگر دہ فرد کے لیے نافع یا کثریت کے لیے مفید ہوں۔ افادیت پسندی کا بیہ فلسفہ ہر اس چیز کو اچھا سمجھتا ہے، جو خوش میں اضافہ اور تلاف میں کمی کرے، کمی کا عمل خوش کو بڑھانے اور تلایف کو کم کرنے کا ذریعہ بن رہا ہواں سے بحث نہیں کی جائے گی کہ مذہبی رہنمائی اس عمل کے بارے میں کیا ہے؟ بلکہ اس عمل کو اچھا ہی کہا جائے گا، لذت اندوزی ہر انسان کو خوش کرتی ہے لہٰ زااس اصول کے مطابق جو چاہے جیسے چاہے اینی لذتیں پوری کرے۔ (۸) ریلے ٹوزم:

The doctrine that knowledge, truth, and morality exist in relation to culture, society, or historical context, and are not absolute.

یہ نظریہ کہتا ہے کہ علم، صدافت اور اخلاقیات کی تہذیب، سان اور تاریخی تناظر سے متعلق ہو کر موجو د ہوتے ہیں ان کا وجو د مطلق نہیں۔ اس اجمال کو مثال سے سمجھیے : اس نظریہ کے مطابق شرک ہندو سان کی بنسبت اچھاہے، جب کہ مسلم سمان کے بنست براہے شرک مطلقاً برانہیں، اسی طرح کوئی اخلاق عمل ایک سمان کے لیے اچھا اور دوسرے سمان کے لیے براہو سکتا ہے، کوئی بھی اچھائی اور برائی مطلقاً اچھائی اور برائی نہیں ہے، حالانکہ شرک مطلقاً برا ہے خواہ کوئی اچھا سمجھے یابرا۔

"عالم گیریت" کسی مقامی نظام زندگی، سیاست، اقتصادیات، معاشرت، تهذب و تدن، ثقافت اور ضابطه حیات کو اس حد تک توسیع دینے کا نام ہے کہ وہ مقامی نیے ر، کر ''عالمی فنومِنا''بن جائے، اس کی مثال ہیہ ہے کہ مغرب اپنی مقامی تہذیب، نظر پر حیات اور ضابطہ حیات کو عالمگیر باور کراتاہے اور جو ان کا نظریہ حیات قبول نہ کرے اسے د قیانوی یا قدامت پرست جیسے توہین آمیز القابات سے پکارا جاتا ہے، دوس ی مثال انگریزی کی ہے، انگریزی ایک خاص علاقے کی زبان ہے؛ کیکن مغربی دنیا این زبان کو عالمگیر بنانے میں اس حد تک کامیاب ہو گئ کہ آج جو انگریزی نہیں جانتا اے جاہل گنوار کہہ دیا جاتا ہے خواہ وہ کتنا ہی بڑاریاضی دان، سیاست دان اور ماہر فلکیات کیوں نہ ہو، گویا عالمگیریت مقامی تہذیوں کے لیے موت کا پیغام ہے اور یوری دنیا پر مغربی تہذیب کو تھونے کاعمل ہے۔ (عالمگیریت کے موضوع کو تفصیل سے جانے کے لیے مولانا یاسر ندیم الواجدی کی کتاب "گلوبلائزیش ادر اسلام" نہایت مفید ہے۔ کی (٩) فيمن ازم: ہہ ایسا نظر ہہ ہے، جو مرد وزّن میں حقوق و فرائض کے اعتبار ہے عدل کے بجائے مساوات کی بات کر تاہے ، اس نظریے سے متأثر عور تیں اکثر مر دوں کے خلاف زہر اُگلتی دکھائی دیتی ہیں، مرد وزُن کے حقوق سے متعلق قر آن و حدیث کے واضح

نُصوص كاانكار؛ بلكه استهزاء أرُّاتي ہيں۔

ماڈرن ازم کے مسلم معاشر سے بر انٹرات ماڈرن ازم کے رواج کے بعد مسلم معاشر سے میں بہت می ساجی، نظریاتی تبدیلیاں ہوئیں اور کٹی ایسی جماعتیں وجو دمیں آئیں جنہوں نے صحابہ سے منقول روایتی اور قدیم اسلام کی نیچ ٹی کرنے کی کو شش کی، نیچے ایسی جماعتوں کا مختصر انظریاتی تعارف پیش کیا جارہا ہے۔ متجبر دین:

ماڈرن ازم کے پھیلاؤ کے بعد مسلمانوں میں متجددین کا فرقہ وجود میں آیا جنہوں نے اسلام کو جدیدیت سے ہم آہنگ بنانے کے لیے اسلام کی بنیادوں کو ،کی ہلا

## تفتكو کے اصول

ڈالنے کی کوشش کی، "متجدد"، "تجدد الضرع" سے مشتق ہے جس کے معنیٰ بیں: «ذهب لبنه بيعنی "جانور کے دودھ کا جلا جانا۔" (مجم المعانی الجامع) جب جانور کا دودھ جلا جائے گاتھی نیا دودھ آئے، اسلامی تناظر میں تجدد سے مراد ہے ہے کہ جو اسلام امت میں تواتر سے جلا آ رہا ہے اس کی جگہ نیا اسلام آ جائے، متجددین نے اسلام کا ایک نیا وَرُثَرَن بیش کیا جو ماڈرن ازم سے ہم آ ہنگ تھا انہوں نے جہاں چاہا اسلامی نصوص میں بے جا تاویلات سے کام لیا اور تاویلوں سے کام نہیں بناتو انکار کی راہ اختیار کی۔

متجردین و مجد دین میں فرق:

تجدد کے مقابلے میں لفظ "تجدید" ہے جو مثبت معنوں میں استعال ہوتاہے، جس کے معنیٰ ہیں "سی چیز کو نیا بنانا"، حدیث میں آتا ہے:" اِنَّ اللَّٰهُ يَبُعَتُ لِهٰذِهِ الْاُمَةِ عَلَى دَأْسِ كُلِ مِالَةِ سَنَةٍ مَنْ يُتُجَدِّدُلَهَا دِيْنَهَا۔ "(سنن ابی داو د'کتاب الملاحم' باب مایذ کو فی قرن المائة)

"بے شک اللہ تعالیٰ ہر صدی کے آخر میں اس اُمت کے لیے ایک ایسے تخص کو بھیجتے ہیں، جو اُمت کے لیے اس کے دین کی تجدید کر تاہے۔"

پس یہاں تجدید کے معنیٰ ہوں گے "پہلے سے موجود اسلام پر گمراہ و منحرف لوگوں اور اہل سنت والجماعت کے مخالف فر قوں کی جانب سے ڈالے گیے حجابات کور فع کرنا"جو کہ ایتھے معنیٰ ہیں۔ منگر کن جدید ش:

ماڈرن ازم سے متاثر ہو کر بعض لو گوں کی طرف سے ''انکارِ حدیث''کا فتنہ کلڑا کیا گیاان لو گوں نے جمیع امت مسلمہ کے موقف سے خروج کرتے ہوئے حدیث کا جمیت کا انکار کر دیا، زیادہ سے زیادہ حدیث کو صرفِ ایک تاریخی دستاویز کی حیثیت دی اور قرآن پر زور دیا، انہوں نے فہم قرآن کا دعویٰ ضرور کیالیکن ان کی قرآن فہمی کی حقیقت صرف اتنی تھی کہ قرآن کی آیتوں کا وہ مطلب بیان کیا جو ان کی تحریک کو مضبوط کر سکے، قرآن فنہی کے بنیادی اصول و قواعد کو پس پشت ڈال کر اپنی من مرضی کا مفہوم بیان کیا اور اپنے خود ساختہ فنہم کو قرآن بناکر پیش کیا، انہوں نے سادہ لوئ مسلمان کو یہ بادر کرانے کی کو شش کی کہ اہل حق نے قرآن نہیں سمجھا، اہل قرآن نے ہمیشہ امت مسلمہ کو نقصان ہی پہنچایا۔ مسلم انثر افسہ:

یہ وہ طبقہ تھاجس نے مغرب کے نظریات و طرزِ زندگی کو من وعن قبول کمیاادر ہاڈرن ازم کی مکمل پیروی کر کے اسلام کا قلادہ این گر دنوں سے عملی طور پر اتار پھینکا اگر چہ ہیہ لوگ نام سے مسلمان ہی رہے، لیکن اسلام سے ان کا کوئی تعلق نہیں رہا، اس طبقہ میں اسلام تلاش کر نے والا "چیل کے گھونسلے میں ماس تلاش کرنے والے کی طرح ہے کہ جس طرح چیل کے گھونسلے میں ماس تلاش کرنے والے کی طرح ہے کہ جس درم ودام اپنے پاسس کہاں۔ چیل کے گھونسلے میں ماسس کہاں۔ (غیر مددن کلام غالب، ص: 2011 رجمال عبد الواحد)

پیل کے کھونسلے میں ماسس کہاں۔ (غیر مدون کلام غالب، ص: 22راز جمال عبدالواحد) ان کے علاوہ جمہور اہل حق بھی تھے جنہیں "روایت پسند" کہا گیا۔ روایت پسند:

جمہور امت مسلمہ اور ان کے علماء نے ماڈرن ازم کے منفی انڑات کو بھاپ لیا تھا اور ہر وفت مسلم معاشرے کو اس تباہ کن نظریہ سے بچانے کے لیے تاریخی اقد امات کیے ؛ چنال چہ " دار العلوم دیو بند "کا قیام " تبلیغی جماعت "کی بناء اسی وفت عمل میں آلُ جب ماڈرن ازم ہندوستان میں اپنے پیر پسار رہاتھا، مسلمان انگریزیت کی طرف تھنچ چلے جارہے تھے، ردایتی اور حقیقی اسلام سے مسلمانوں کا تعلق کمزور پڑ رہا تھا، اہل حق ک

جاءت نے صحابہ و اسلاف کر ام پر امت مسلمہ کے اعتماد کو بحال کیا اور ای اسلام کی ہ۔ ترجمانی کی جو صحابہ داسلاف سے صحیح سند کے ساتھ ان تک پہنچا تھا۔ خداکوماننے والے مذاہب

ہندومت:

"ہندومت"، جس کو "سناتن دَهر نم" بھی کہا جاتا ہے، ہندوستان کا قدیم ترین ہذہب ہے، جس کی کو کی متعینہ تعریف ممکن نہیں، ہندومت میں ناسیک واد، آسیک واد، توحید و حد انیت شرک و بت پر ستی، و حدث الو جو د و و حدث الشہود، چیسے متضاد نظریات کو بھی شامل مان لیا گیا ہے، ایک خدا کی عبادت کرنے والے بھی ہندو ہیں اور سینکڑوں خداوک و دیو کی دیو تاوک کی یو جاکرنے والے بھی ہندو، غیر مجسم خدا کومانے والے بھی ہندواور مجسم خدا کے قائلین بھی ہندو، گویا ہندو مت مختلف و متضاد نظریات و عقائد کو ہندواور مجسم خدا کے قائلین بھی ہندو، گویا ہندو مت مختلف و متضاد نظریات و عقائد کو مندوں نے این فلریات و حوض سے جن رطب و یابس نظریات کو دریا ون کیا انہیں منیوں نے این فلسفیانہ غور و خوض سے جن رطب و یابس نظریات کو دریافت کیا انہیں کے مجموع کو ہندو مت کہا جاتا ہے۔ (مزید تفصیل کے لیے دیکھے، گلد سے تو حید کر اندارا تم)

آرمیہ سماج، ہندووں کا ایک فرقہ ہے جس کی بنیاد " پنڈت دیا نند سر سوتی " نے رکھی تھی یہ وہی پنڈت ہیں، جن کا رد بانی دار العلوم دیو بند " الامام قاسم نانوتوی رحمہ اللہ" نے کیا، آرمیہ سماج پر مولانا قاسم نانوتو کی گی تنقیدات پڑھنے کے لیے آپ کی "انتصار الإسلام "اور " قبلہ نما" جیسی کتب دیکھی جاسکتی ہیں، پنڈت دیا نند سر سوتی نے اپنی بدنام زمانہ کتاب "ستیارتھ پر کاش " کے سملاس (باب) چودہ میں قرآن مجید کی آیات پر بہت سے اعتراضات کیے ہیں، آرمیہ سماج "ویدوں "کو اپنے ند ہب کا مستند

م انتکو کر ا<sup>ر</sup> ول

عيسائنيت:

حوالہ مانتا ہے، وہ خدا کو ایک مانتا ہے لیکن ساتھ ساتھ پر کتی (مادہ) اور آنما (روٹ) کو بنی ازلی واہد کی مانتا ہے، گو یاخدانے پہلے سے موجو دما دہ دیشیریل سے کا تنات کی تخلیق فرمانی ہے جس طرح کم ہمار پہلے سے موجو دگارے سے برتن بنا تا ہے، گو یا خدا خالق تو ہے لیکن مادے وروح کا خالق نہیں، اس طرح آر سے ساج تو حید پر ستی کا مدعی ہوتے ہوئے بنی نثر ک کر تا ہے، تاہم آر سے ساج میں بت پر ستی سخت منع ہے، ہند وستان میں سب زیادہ آر سے ہتاہ م آر سے ساج میں بت پر ستی سخت منع ہے، ہند وستان میں سب رادہ و روح ان ہتاہ م آر سے ساج میں بت پر ستی سنتا ہے مند و ستان میں سب میں اخری اور باق ہند میں میں بن کہ ماد کر تا ہے، تاہ ماد و خالق میں سب میں میں اعتراضات کو دوہر اتے ہیں، آر سے ساج کے عقائد تفصیل سے جانے کے لیے ستیار تھر پر کاش مصنفہ دیا ند سر سوتی دیکھی جا سکتی ہے۔

ہند کو مت اور اسلام کے در میان ہم آہنگی بید اکرنے کے لیے بر پاکی گن تحریک کانام "سکھ مت" ہے، جس کے مانی "گرونانک " ہیں، یہی وجہ ہے کہ سکھوں ک کتابوں کے اندر جہاں ایک طرف اللہ اور محد کی حمہ و شاملے گی، وہیں ہند کو دیو کی دیو تاؤں کے گن گان کی بھی بکترت ملتے ہیں۔

عیسائیت کا بانی حضرت علیلی علیہ السلام نے کی تقیقت ہے ہے کہ جس مذہب حق کی شروعات سیدنا حضرت علیلی علیہ السلام نے کی تقلی وہ آپ کے آسان پر اٹھائے جانے کے چندروز بعد ہی انسانوں کی تحریفات کا شکار ہو کر این اصلی روح کھو بیٹا آن کی عیسائیت کو آپ علیہ السلام کی تعلیمات سے دور کا بھی واسطہ نہیں، اس عیسائیت کا بانی تو " تیٹنٹ بُول " ہے، جس نے اصل دین میں ردّو بدل کر دیا اور ایک نئے دین کو ایجاد کر کے اُس کی نسبت حضرت مسح علیلی کی جانب کر دی، آج عیسائیت کی پہان

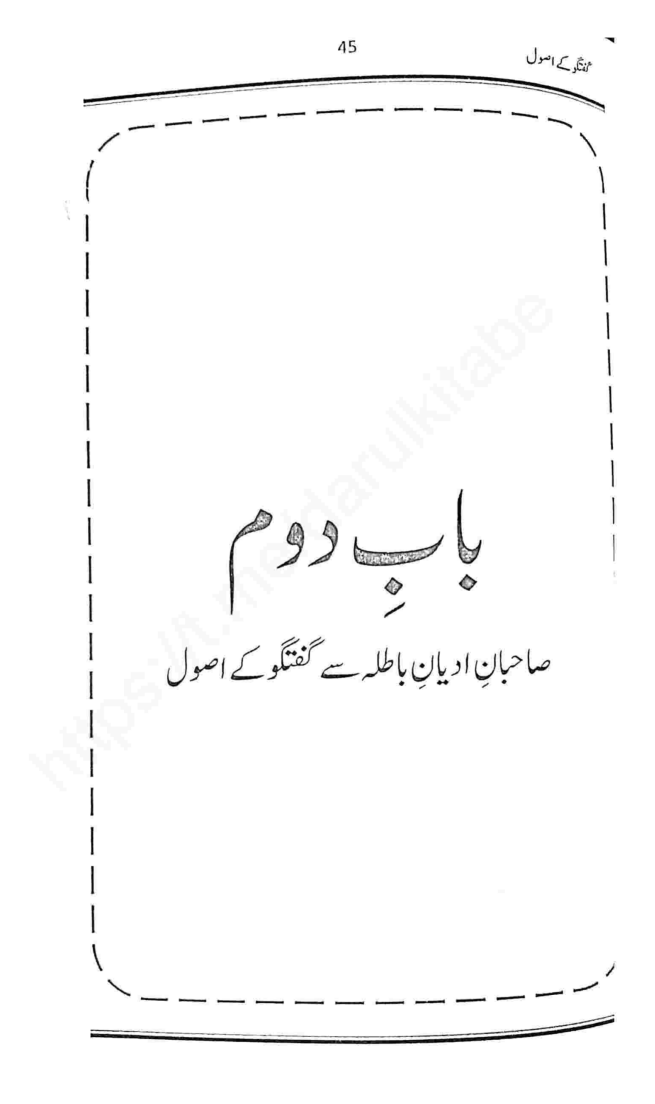
القدس، ایک خدا ہیں اور تنینوں این ذات میں بھی الگ الگ خدا ہیں، یعنی تین ایک بے ان ضربہ الفد من ... ادرایک نین ہے، اگرچہ یہ نظریہ واضح تضاد پر مبنی ہے تاہم دنیا کے تمام عیسا ئیوں کا اس ادر ہیں۔ پر ایمان ہے۔ (تفصیلات کے لیے دیکھیے،عیسائیت کیاہے؟از مفتی تقی عثانی دامت برکانہ العالیہ) يوسٹ ماڈرن ازم: بوسٹ ماڈرن ازم کو اردو میں "مابعد جدیدیت" کہا جاتا ہے، یہ نظریہ ماڈرن ازم(جدیدیت) کے ردعمل کے طور پر وجو دیلیں آیا، اس نظریہ کے مطابق غلط د صحیح کی بحث موضوعی ہے، دو متضاد اشیاء، خیالات اور نقطہائے نظر بیک وقت درست ہو سکتے ہیں، اس نظریہ کے مطابق حقیقت اپنا کوئی وجو دنہیں رکھتی، عوام بدلتی ہے تو حقیقت بھی بدل جاتی ہے، جب کہ مذہب اسلام کا دعویٰ یہ ہے کہ سچائی مطلق (absolute) ادر معروضی وجو د رکھتی ہے، مابعد جدیدیت کاسب سے نمایاں اثریہ ہے کہ نظریات، انکار، آفاتی صداقت، مقصدیت اور آئیڈیالو جی ہے لو گوں کی دلچیں ختم سی ہوتی جارہی ہے، مابعد جدیدیت دور کے انسان کے پاس نہ کوئی آ درش ہے اور نہ کوئی اصول، ای لیے ال نظریہ کے مبلغین اس دور کو "ایج آف نو آئیڈیالوجی ( Age of no ideology) قرار دے رہے ہیں، مسلمان ہونے کی حیثیت سے بیہ ایک خطرناک بات ہے کہ انسان اصول وعقائد پر سے یقین کھو دے، پوسٹ ماڈرن ازم کے دور میں مذہب کے سامنے سب سے بڑا چیلنے بیہ ہے کہ وہ اپنے وجود کو کیے ثابت کر تاہے جبکہ مطلق تچائی کی بنیاد کو ہی تسلیم نہیں کیا جاتا۔(تفصیل کے لیے دیکھے: پوسٹ ماڈرن ازم ادر اسلام) مائنزم:

سائنس "تجربات و مشاہدات کی روشی میں کائنات کا منظم و مربوط مطالعہ رفے کانام ہے۔"گویا سائنس کا دائرہ کار طبعیات تک محدود ہے اور سائنژنم صرف بھی سائنس (Natural Science) کو علم کا واجد ذریعہ ماننے کا نام ہے آسان

گفتگو کے اصول لفظوں میں سائنس میں حد درجہ غلو کو سائنٹزم کہاجاتاہ، مختلف لو گوں نے سائنٹزم ک بيان كياب جبيبا كه "سرر چَرْ ذُوِلِيَم "لَكِصِّ ہيں: Only certifiably scientific knowledge counts as real knowledge. (Robinson, Daniel N., and Richard N. Williams, eds. Scientism: The New Orthodoxy. Bloomsbury Publishing, 2015.P.6) «صرف سائنسی طور پر مصد قنه علم بی حقیقی علم شار ہو تاہے-" اس بیان کی روشی میں تمام مابعد الطبعیاتی حقائق قابلِ انکار ہوں گے اگرچہ دہ یں۔ کتنے ہی معقول ہوں، بیہ بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے کہ سائنس کی بنیاد انسانی تجربات ومشاہدات ہیں اور ماورائے تجربات ومشاہدات حقائق، سائنس کے دائر ہ تحقیق میں نہیں آتے، ای لیے سائنس کے لیے ان کا انکار بھی ممکن نہیں، بس جولوگر سائنس کوبنیاد بناکر خدا، جنت و جہنم ملائکہ وجنات کا انکار کرتے ہیں ، وہ غلو پسند ہیں انہیں سائنس داں کہنے کے بجائے شدّت پسند "سائنٹسٹیک" کہا جانا مناسب ہے۔ ادر يُنظَرَم / استشراق: غیر مشرقی لوگوں کے ذریعے مشرقی لوگوں کی تہذیب و تہدن، نظریات، خیالات اور اُن کے عقائد دمذاہب کا مطالعہ کرنے کو ''استنشر اق کہا جاتا ہے۔''

ò

سیلات اوران سے مطاہد ومذاہب کا مطالعہ تر نے تو استر ان کہا جاتا ہے۔ مستشر قین نے اسلام کے مآخذ: قر آن وسنت، عقائد و نظریات، احکامات و مسائل طرزِ حیات اور پیغیبر اعظم مُنَاظِيَمٌ کی ذاتی و رسالتی زندگی کے تعلق سے بے شار رکیک شہمات، بے جان تشکیکات اور بے جااعتر اضات کو جنم دیاہے، جن سے متأثر ہو کرنہ جانے کن ہی لو گوں نے اپنی گر دنوں سے صحیح و ثابت اسلام کا قلادہ اُتار کر خود کو ناکام و نامر اد بنایا ب علالے اسلام نے مستشر قین کی جانب سے ڈالے گئے اسلام کے صاف و شفاف چرب جابات کور فع کرنے کی کامیاب کو شش کی ہے، جیسا کہ اُن کی کتب اس کی گواہ ہیں۔



تمہيد

ملحدین، معاندین، متشککین اور متحر فین، حق کے خلاف اپنے اعتراضات، شبهات اور استدلالات میں جوبنیادی غلطیاں کرتے ہیں، انہیں ہم چند مر احل میں شیخھنے کی کوشش کریں گے، اِن مراحل کو سمجھنے کے بعد معتر ضین اسلام سے گفتگو کا سلیتر آئے گااور ان کی جانب سے پھیلائے گئے اعتراضات و شبہات کے ساتھ تعامل (ڈِیل) کرنے کے اصول بھی معلوم ہوں گے ، اسی لیے مندرجہ ذیل مر احل کو دوسرے الفاظ میں "اصول" بھی کہا جا سکتا ہے، اِن اصولوں میں سے ہر ایک اصل تنہا ہی اسلام کے خلاف پیدا کیے گئے بہت سے شبہات کی عمارت کو ڈھادینے کے لیے کافی ہے۔ يہلا مرحلہ: اصول نمبر(۱): پہلے مرحلے میں پیربات یقینی بنالیس کیہ مترِ مقابل کی جانب سے پیش کیا گیاشہ یااعتراض اصول اسلام کے معارض بھی ہے یا نہیں؟ تعصب زدہ مشکلین اکثر مواقع پر کوئی شبہ اس انداز سے پیش کرتے ہیں کہ سُننے اور دیکھنے والے کو لگتاہے کہ وہ اسلام کے معارض ہے ؛ حالا نکہ حقیقت میں وہ اسلام کے معارض نہ ہو کر خود معترض کی اس بات کے خلاف ہو تاہے ، جو اس نے خود گھڑ کر اسلام کے ساتھ چسپاں کر دی ہو۔ مثال(۱) "کیا اسلام بنت پرست دین ہے ؟ ": اس کی مثال آرمیہ ساجیوں کا میہ کہنا ہے کہ اسلام ایک بڑت پر ست دین ہے؛ کیوں کہ مسلمان کعبہ شریف اور حجرِ اسود کی عبادت کرتے ہیں۔ درج بالامثال میں ایک نظریہ وضع کیا گیا کہ مسلمان حجرِ اسود اور کعبہ شریف کی عبادت کرتے ہیں، پھر ای وضع کر دہ نظریہ کو مسلمانوں کا مذہب بناکر اسلام کو ڈپنی 📲

ادر بن پرت دین قرار دے دیا گیا؛ حالا نکہ حقیقت میہ ہے کہ جو کوئی خانہ کعبہ ادر حجر <sub>اسود</sub> کی عبادت کرے، وہ مسلمان نہیں۔ ۔ اس قشم کے شبہات و تشکیکات، چوں کہ کذب بیانی اور تلبیں پر مبنی ہوتے ہیں،ای لیے ایسے مواقع پر شبہات کو رَد کرنے کے بجائے بر اُت ظاہر کر دینی چاہے ہے۔ <sub>ادر</sub> سادہ لوح عوام کو تشکیک میں پڑنے سے بچانے کے لیے فریق مخالف کے جھوٹ، فریب اور اس کی تلبیس کو بیان کرنا چاہیے ، مثلاً: مندرجہ بالا شبہ کے وقت بلا تأمل کہہ دیناچاہے کہ الحمد لللہ، ہم مسلمان نہ کعبہ کی عبادت کرتے ہیں اور نہ حجرِ اسود کی؛ بلکہ سلمانوں کا اعتقاد توبیہ ہے کہ شرک وبُت پر ستی کی جتنی مخالفت قر آن وحدیث نے کی <sub>ب</sub> دنیا کی <sup>ک</sup>سی اور مذہبی کتاب نے نہیں کی اور تمہارا یہ کہنا کہ "مسلمان کعبہ اور سیاہ پتھر کاعبادت کرتے ہیں"، توبیہ سراسر تلبیس پر مبنی ہے، حقیقت سہ ہے کہ مسلمان کعبہ کا طواف کرتے ہیں اور مرکزیت و تنظیم کے لیے اُس کی جانب رُخ کرکے نماز پڑھتے ہیں، ملمانوں نے ابتدائے اسلام میں ای تنظیم و مرکزیت کے حصول کے لیے بیت المقدس کی جانب رُخ کرکے بھی نماز پڑھی ہے؛ حالاں کہ اُس وقت کعبہ موجود تھااور جب کعبہ کی جانب نماز پڑھنے کا حکم ملا، تو اس کی جَھت پر چڑھ کر اذان بھی دی ہے، بھلا کون سامذہب اپنے مانے والوں کو معبود پر چڑھ کر نُوِجا کرنے کی اجازت دیتاہے؟ ہاں! کعبر ثریف مسلمانوں کے لیے مرکزِ اتحاد ہے اس کی عظمت اپنی جگہ ہے؛ مگر احترام ادر عبادت میں لزوم نہیں، ایساہو سکتا ہے کہ ہم نسی چیز کا احترام تو کریں، اُس سے عقیدت جمرار کھیں؛ لیکن اُس کی عبادت نہ کریں، جیسے: والدین ہیں کہ تمام مسلمانوں کو اُن کی مزت واحترام کا حکم ہے؛ لیکن کوئی مسلمان بیہ نہیں کہتا کہ ماں باپ کی عزت اُن کی <sup>ئې</sup>ارت ميں ٻي ا<del>ب اي م</del>لك اور ميں ميں ميں وجب<sub>ي</sub>ا ختلاف ٻ، کہيں عبادت اور عظمت روپي م <sup>رزو</sup>ل پائی جائیں گی اور کہیں صرف عظمت واحتر ام پایا جائے گانہ کہ عبادت۔

گفتگو کے اصول

0c

حجر اسود کی عبادت کی حقیقت ؟: رہامستلہ حجر اسود کی عبادت کا، توہم ایسے لو گوں کو بھی مسلمان نہیں کہیں گے، جو حجر اسود کی عبادت کریں، ہاں! سے الگ بات ہے کہ کعبہ میں نصب اُس پتھر کے بوے کواپنی کم فنہی ادر کم علمی کی وجہ سے عبادت سمجھ لیا گیا ہے ؛ حالاں کہ حجر اسود کو خُومنا صرف رسالت مآب مَنْكَنْيَنْهُمْ كي بيروى اور اتباع ميں ہے، اگر پنج مبر اسلام مَنْكَنْيَنْهُمْ حجر اسور کونہ چُومتے، تو دہ تبھی نہ چُوما جاتا، آئکھیں کھولنے کے لیے حضرت عمر رُثّی عَنْہ کا مند رجہ وَبِلِ قُولَ بِي كَافَى ٢: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَرْجِسَ قَالَ رَأَيْتُ الْأَصْلَعَ يَعْنِي عُمَرَ بُنَ الْحَطَّابِ يُقَبِّلُ الْحَجَرَ وَيَقُولُ وَاللَّهِ إِنِّي لَأُقَبِّلُكَ وَ إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَز وَ أَنَّكَ لَا تَصُرُ وَلَا تَنْفَعُ وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ رَلْيَهِ اللَّهِ قَبَلَكَ مَا قَبَلُتُكَ وَفِي رِوَايَة الْمُقَدَّمِيَوَأَبِي كَامِلِرَأَيْتُ الْأُصَيْلِعَ (صحيح مسلم: ٥٧٥) حضرت عبداللد بن سرجس فكالثنة سے روايت ہے، فرمايا: كمه ميں نے حضرت عمر دیکھنڈ کو دیکھا کہ وہ حجرِ اسود کو بوسہ دے رہے ہیں اور فرمارہے ہیں: ''اللّٰد کی قشم! اے جرِاسود! میں تجھے بوسہ دے رہاہوں ادر میں اچھی طرح جانتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے، نہ تو نقصان دے سکتا ہے اور نہ ہی تو نفع دے سکتا ہے اور اگر میں نے رسول الله مُكَاتِنَيْنَ كُوتْتج بوسه ديت ،وئ نه ديكها، وتا، تومين تجھے بوسه نه ديتا۔" اس قشم کے شبہات کی حیثیت محض الزامات کی سی ہوتی ہے۔ دوسرامر حله: اصول(۲) بيريقيني بنالياجائ كه اعتراض حقيقت كوبگاڑ كرياتور مرور كرييش نهيس كيا كياب: بہت ی مرتبہ معترضین اصل حقائق کو توڑ مر وڑ کر اور اُن کی حقیقی صور توں کو بگاڑ کر زبردستی کوئی اعتراض پیدا کرتے ہیں، جس سے مقصود الزام تراشی، مغالط آرائی اور بد گمانیاں پھیلانا ہو تاہے۔

مثال - حضرت عثمان رضائت پر اقرباء پر ورک کا الزام: بہت سے مستشر قین ادر اہل اسلام میں سے منحر فین کہتے ہیں: کہ سید نا عثان رضائت کی بارے میں کتب تاریخ میں لکھاہے کہ انہوں نے فلال فلال موقعوں پر اپنے فلال فلال رشتے دار کو اموال سے نوازاہے اور ایک عہدے دار شخص کا عہدے پر رہتے ہوئے اپنے رشتے داروں پر اس قسم کی دریاد کی اقرباء پر وری کہلاتی ہے، جو کہ بڑا عل ہے۔ (مُنْبُحَانَ اللَّهِ عَمَّاً يَبَصِفُوْنَ) حضرت عثمان غنی رضائت اللَّهِ عَمَّا يَبَصِفُوْنَ)

اس قشم کے اعتراضات کے ساتھ وہی معاملہ ہوگا، جو پہلے مرحلے میں ہواتھا، فریق مخالف سے کہا جائے گا کہ سید نا عثمان رٹی تھنڈ کی ذات گرامی اقرباء پر دری سے پاک ادر بری ہے، رہامسکہ رشتے داروں کو نوازنے کا، توبیہ خلیفہ بننے کے بعد ہی ننہ تھا؛ بلکہ آپ پہلے سے ہی متمول اور تروت ومال دالے تھے، آپ کی ذات گرامی نہایت سخی واقع ہوئی تھی اور چوں کہ اسلام رشتے داروں کے ساتھ صلہ رحمی کا علم دیتاہے، ای لیے آپ ہمیشہ سے ہی اپنے اقرباء پر ابرِ کر م کی طرح بطور صلہ رحمی مال کی بارش کیا کرتے تھے، نیز خلیفہ بننے کے بعد رشتے داروں کو نوازنا، بیت المال میں ہے نہ تھا؛ بلکہ اپنے ذاتی مال میں سے تھا؛ چناں چہ آپ نے اپنے محاصرے کے دنوں میں باغیوں کے سامنے ال حقيقت كوواضح كردياتها، آب نے خطبہ ديتے ہوئے ارشاد فرماياتھا: وقالواإنى أحب أهل بيتى واعطيهم فأماحبي فإنه لم يمل معهم علي جور بل أحمل الخفوق عليهم وأما اعطاءهم فإني ما أعطيهم من مالي، ولا استحل أمو ال المسلمين لنفي ولا لأحد من الناس، ولقد كنت أعطى العطية الكبيرة الرغيبة من صلب مالي ازمان رسول الله صلى اللمعليهوسلموأبي بكروعمر وانايو مئذ شحيح حريص افحين أتيت علي أسنان أهل بيتي وفنى عمري و دعت الذي لي في أهلي، قال الملحدون ماقالو ا\_

۔ تقلیرے اصول

" یہ لوگ کتے ہیں کہ میں اپنے اہل خاند ہے محبت کر تاہوں ادر اُن کو دیتا دلاتا ہوں، توباں میں محبت کر تاہوں؛ لیکن اُن کی محبت مجھ کو، ناانصافی پر آمادہ نہیں کر سکتی؛ ہلکہ میرے اہل بیت پرجو کچھ حقوق ہیں، وہ اُن ے دِلوا تاہوں، رہا اُن کو دینا دلانا، توجو پچھ میں اُن کو دیتاہوں، وہ اپنے مال میں سے دیتاہوں، مسلمانوں کا مال تو میں نہ اپن لیے حلال سمجھتاہوں اور نہ کی اور کے لیے، میں عہد نبو کی اور اس کے بعد عہد شیخین میں بڑے بڑے عطیات اپنی کمائی میں سے دیا کر تا تھا؛ حالاں کہ میں اس زمانے میں کنایت شعاد تھا، تو بچر اب جب کہ میں اپنے خاند ان کی اوسط عمر کو بین چکی چوں اور زندگی پوری ہوگئی ہے اور میرے پاں جو کچھ تھا، وہ میں اپنے ظرواں کو دے چکا ہوں اور یہ میں اور حد ان شاس جو جو ہوں اور کہ میں اپنے خاند ان کی اوسط عمر کو بین چکھ چوں اور زندگی پوری ہوگئی ہے اور میرے پاں جو کچھ تھا، وہ میں اپنے ظرواں کو دے چکا ہوں اور میں رام حلہ: اعبول (س) " میہ یقینی بنالیں کہ معتر ض اسلام کے خلاف کو کی تیسر امر حلہ: اعبول (س) " میہ یقینی بنالیں کہ معتر ض اسلام کے خلاف کو کی

اسلام، اصولِ اسلام اور اس کی تعلیمات کی تنقیر میں پیدا کیے گئے شبہات و ائتراضات دوحال سے خالی نہیں: (1): یا تودہ مطلق دعادی ہوتے ہیں، جن کے اثبات میں مخالفین اسلام کی جانب سے کو کی دلیل تو نم نہیں کی جاتی۔ (1): یا مخالفین اسلام اپنے دعووں پر دلائل بھی دیتے ہیں۔

اگریمیلی صورت ہے (کہ معترض اسلام کے خلاف کوئی دعویٰ کرتاہے؛لیکن دلیل نہیں دیتا) توصاحب شبہ سے دلیل کا مطالبہ کیا جائے گا، اگروہ دلیل دیتا ہے تو فبہا تفتگو آگے بڑھائی جائے گی اور اگر دلیل لانے سے قاصر رہتا ہے، تو اُس کا دعویٰ ساقط الاعتبار: و گا؛ کیوں کہ منطق کا قاعدہ ہے کہ دعویٰ بلادلیل قبول نہیں کیا جاتا، دنیا کی کوئی تہی عد الت 'شامُو ''کو مخض ای وجہ ہے تجرم نہیں سُٹیر اسکتی کہ ''درام ''نے ای

چ<sub>ور ہون</sub>نے کادعویٰ کمیاہے، جب تک کہ "رام"" شامُو" کی چوری پر کوئی ثروت اور د<sup>اییل</sup> چر، الحصب المحالية المح <sup>۱</sup> الم »بینی دلیل دعویٰ کرنے والے کے ذم ہوتی ہے۔ (سنن التربندی: ۱۳۳۱. تماب الأم المتانعی: . <sub>۸۷</sub>۷۲:السنن الصغیر للبسیصقی: ۳۹ر ۱۸۹ – عن ابن عباس <sup>یانیک</sup>نا) یہی وجہ ہے کہ اہل علم، مدعی کے دلیل میش نہ کر سکنے کو اس کی شکست فاش -Util مثال- قرآن میں '' اَمرَ وُُالقلیس '' کے اشعار کی نقل کا دعودٰ): ملحدین و نصار کی کہتے ہیں: کہ قرآن میں "اَمرَ ڈُ القیس" کے مندرجہ ذیل اشعار کی نقل ہے: عن غز ال صادقلبي و نغر دنت الساعة وانشق القمر ناعس الطرف بعينه حور أحور قدحر تفى أوصافه فرماني فتعاطى فعقر مزيومالعيدبيفي زينة فرعنى كهشيم المحتظر بسهممن لحاظ فاتك كانت الساعة ادهى وأمر وإذاماغابعنىساعة سورہُ قمر کی آیت نمبر ایک پہلے شعر کے پہلے مصر محے کی نقل ہے، سورۂ قمر کی ایت نمبر ۲۹/ دوسرے شعر کے پہلے مصر سے کی نقل ہے، سورہ قمر آیت نمبر ۱۳۱ لام سفر کے دوسرے مربعے کی نقل ہے، جب کہ سور وُقمر آیت نمبر ۲۳۹ آخری تعرك يمل مصرع كى نقل ب- (تمام اشعار لكين في بجائ متعلقة اشعار لكود في تشخير ، ازراقم) ایسے مواقع پر دفاع کرنے اور صفائی دینے کے بجائے فرایق مخالف سے فوراً رلیل کا مطالبہ کرنا چاہیے، لہٰذاہم مذکورہ شبہ پر ملحدین و نصاری سے مطالبہ کریں گے کہ روا پنجال دعویٰ پر دلیل قائم کریں کہ مذکورہ اشعار واقعتاً "امر ڈالنٹیں "کے ہیں اور زیر <sup>ران</sup> نے اُن کی نقل کی ہے۔

قرآن میں "امر وَالقیس " کے اشعار کی نقل سے دعوے کی پول کھول: قارئین کو بیہ جان کر جیرانی ہو گی کہ اِن اشعار کا سِرے سے کوئی وُجو د عربی ز**بان دا**دب میں پایاہی نہیں جاتا، " دیوانِ اَمرَ ڈُ<sup>القی</sup>س " کی کسی بھی طباعت م**یں س**ر ابیات موجود نہیں، "امر دَالقیس "اپنِ فَن میں نابغہ روز گارتھا، ماہرین زبان وادب جانتے ہیں کہ وہ اِس قدر غیر فضیح کلام نہیں کہہ سکتا، اِن اشعار کی رکاکت، بے معنی بِن ار پھسپھساپن خود اِس بات کی پنجنلی کر رہاہے کہ بیہ " امر وَ القیس " کے اشعار نہیں ہیں، "امرؤالقیس" کے اشعار ایسے ہوتے ہیں کہ غیر عربی دان شخص بھی سُن کر جھومنے لگ جائے، آج کل سوشل میڈیا پر "اقبال دغالب " کے نام سے ایسے مضحکہ خیز اشعار نظر ے گُذرتے ہیں کہ جنہیں پڑھ کر خود "اقبال و غالب" کی رُوحیں بھی سر پکڑ کر بیڑ جائیں، "امر دّالقیس " کی جانب منسوب مذکورہ اشعار کی بھی یہی حیثیت ہے ، ایسا معلوم ہوتاہے کہ کمی منچلے نے نگلہ آزمائی کرتے ہوئے اپنے اشعار کو '' امر وَ القبیں '' کی جانب منسوب کر دیاہے، "امر وُالقیس" کے دیوان کے کئی نسخ ہیں جیسے: "الاعلم الاشنتمر کی كانسخه،الطوى كانسخه،السكرى كانسخه،البطلوس كانسخه، ابن النحاس كانسخه "؛ليكن ميه ابيات کمی بھی نسخ میں موجود نہیں، "امرؤ القیس" کے اشعار نُزولِ قر آن کے وقت کوئی پوشیدہ خزانہ نہیں تھے،اگر (نعوذ بااللہ) قر آن میں اس کے اشعار کی نقل کی گئی ہوتی، تو . اہل عرب فوراً چوری کا الزام لگاتے؛ لیکن رسالت مآب صَنَّاتَةُ مِنْتَمَ کَ یوری زندگی میں آپ پر ایسا کوئی الزام نہیں لگایا گیا، قارئین کوبے ساختہ ہنسی آگئی ہو گی ہیہ دیکھ کر کہ زمانۂ جاہلیت کاایک شاعر اپنے اشعار میں اسلامی تہوار ''عید'' کا تذکرہ کر رہاہے ، جب کہ <sup>عید</sup> اسلامی تہوارہے، برائے تفنن طبع بیہ کہا کہ جاسکتاہے کہ مذکورہ ابیات نزولِ قر آن 🗢 تقریباً نصف صدی قبل دفات پانے والے "امر وَالقَّبِسِ " کے اشعار نہ ہو کر، "امر<sup>ز</sup> القیس"نامی کسی مسلمان کے ہیں اور یہ صرف مزاح نہیں "امر وَالقیس "کے نام<sup>ے</sup> کمی شعر اء کا تذکرہ کُتُبِ تاریخ میں ملتاہے۔

مثال (۲): اسلام پر د مشت گر دی کا الزام: مثال (۲) "اسلاموفوبز" اکثر اسلام کو بدنام کرنے کے لیے کہتے ہیں کہ اسلام ایک رہنی گرد مذہب ہے (نعوذ بااللہ) اور اپنے اس دعوے پر کوئی دلیل بھی نہیں دیتے، دہنی گرد مذہب ہے (نعوذ بااللہ) اور اپنے اس دعوے پر کوئی دلیل بھی نہیں دیتے، دہے۔ اپدالی قسم سے شبہات سے تعامل کا منطقی طریقہ سے نہیں کہ اسلام کی رداداری وساحت ہدیں پندی بیان کی جائے؛ بلکہ درست رویتہ سیہ ہے کہ الزام تراش ''اسلاموفوبز'' سے اپنے ہدیں. ای دعوب پر دلیل کا مطالبہ کیا جائے، اگر وہ دلیل دیتے ہیں، تو گفتگو آگے جاری رکھی بالے ادر اگر دلیل لانے سے قاصر رہتے ہیں، تو ان کا دعوٰی سرے سے ساقط اور غیر ب معتر ہو گا، مطلق دعوے کومان لینے کی صورت میں دلیل وبر ہان کی حیثیت ہی ہے معنی ہوجاتی ہے؛ کیوں کہ دعویٰ بلاد کیل کے مقابلے میں دوسر ادعویٰ بلاد کیل پیش کیا حاسکتا یہ ہے ۔ یہ ایسی صورت میں حقائق تک رسائی ناممکن ہو جائے گی۔ ا چوتھام حلہ: اصل (۳) یقینی بنائیں کہ معترض کی جانب سے اپنے دعوے پر ا قائم کی جانے والی دلیل فی نفسہ ثابت ہے یا نہیں۔ کی بار ایسا ہو تاہے کہ مخالفین اسلام دعویٰ کرتے ہیں اور دلیل بھی دیتے ہیں؛ الکین دلیل فی نفسہ ثابت نہیں ہوتی یا اِس قدر کمز در ہوتی ہے کہ وہ دعومے کو کوئی سہارا ا نہیں دے سکتی، زیادہ تر مغتر ضین اسلام، مآخذ اسلام کے شیک تشکیکات و شبہات ; پھیلانے کی غرض سے اپنے دعووں میں ایسے دلائل سے استدلال کرتے ہیں، جو درجہ <sup>\* ثر</sup>یت سے ساقط اور فی نفسہ غیر صحیح ہوتے ہیں۔ ، مثل(۱)منگرین حدیث کااستدلال: منگرین حدیث دعویٰ کرتے ہیں کہ اجادیث حجت نہیں ہیں؛ کیوں کہ کنب الارین میں ایک روایات بھی ہیں، جن کو وہ اپنے کمان میں شانِ رسالت مآب ﷺ کے ہندنہ سر خلاف تجھتے ہیں، جیسے کہ امام بخاری نے ایک روایت اپنی کتاب میں ذکر کی ہے، جو بتاتی

54

hin

ہے کہ فَترت وحی کے زمانے میں رسول اللہ مَنَّلَ عَلَيْظُمُ اسْتَنْ عَمَّكَين ہوئے کہ آپ نے پہاڑ کی چوٹی ہے گر کر خود بشی کرنے کاارادہ کیا، منکرین حدیث کہتے ہیں کہ دیکھو! بخاری کی صحت پر تم اتفاق رکھتے ہو اور بخاریؓ نے اس فشم کی گستاخانہ روایات بھی ذکر کی ہیں، جب احادیث کے سب سے مستند مجموعے کی پیر حالت ہے، توباقی مجموعوں کی کیا حالت ہو گی؟ آنحضرت صَلَّا عَلَیْظِمِ کے ارادہ خود کشی کی حقیقت:

مذكوره شبركى حقيقت بيان كرنے سے پہلے حديث مع ترجمه لكصى جار بى ب: وَفَتَوَ الْوَحْى فَتُرَةَّ حَتَى حَزِنَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فِيمَا بَلَغَنَا حُزُنًا غَدًا مِنْهُ مِرَارًا كَى يَتَرَدًى مِن رُءُوسِ شَوَاهِقِ الْجِبَالِ، فَكُلَّمَاأَوْفَى بِذِرُوَقِ جَبَلٍ لِكَى يُلُقِي مِنْهُ نَفْسَهُ، تَبَدَّى لَهُ جِبْرِ يلُفَقَالَ يَا مُحَمَّدُ إِنَّك رَسُولُ اللَهِ حَقًّا. فَيَسْكُنُ لِذَلَك جَأْشُهُ وَتَقِرُ نَفْسُهُ فَيَرُ جِعْ، فَإِذَا طَالَتُ عَلَيْهِ فَتَرَقُالُوحَى غَدَالِمِتُلُ فَكَرَا اللَهِ حَقًا. فَيَسْكُنُ لِذَلَك جَأْشُهُ وَتَقِرُ نَفْسُهُ فَيَرُ جِعْ، فَإِذَا طَالَتُ عَلَيْهِ فَتَرَقُالُوحَى غَذَالِمِتُلُ ذَلَك. (صحيح البحارى ١٩٨٢ كتاب التعبير)

ایک مُدّت تک وحی نازل ہونا بند ہو گئ، جس سے رسول اللہ مَنگا لَیْذِیلَم ایند عَمَلَین ہو گئے (جیسا کہ ہمیں خبر پیچی ہے) کہ کئی بار بلند و بالا پہاڑ کی چوٹی پر تشریف لے گئے کہ دہاں سے لڑھک جائیں؛ لیکن جب آپ کس پہاڑی پر پہنچتے کہ دہاں سے نیچے کُود جائیں، جبریل عَلَیْظِیا نمُودار ہوتے اور فرماتے: "اے محمد مَنَّاتِلْتَذَمِّماً! آپ اللّٰہ تعالیٰ کے برحن رسول ہیں۔ "اور اس کی وجہ سے آپ کا اضطراب تھم جاتا، نفس کو قرار آجاتا، پھر جب وحی کی بند ش طول پکڑ جاتی، آپ اسی طرح پہاڑ پر جاتے؛ لیکن جبریل عَلیْشَلْ آ تکر آپ کو تسلّی دیتے اور آپ تھم جاتے۔

یہ ان روایات میں سے ایک ہے، جن کو بنیاد بنا کر محیّتِ احادیث کے تعلق سے شکو کو شبہات پھیلانے کی ناپاک کو ششیں کی جاتی ہیں۔ منکرین حدیث نے اپنے دعوے کے اثبات میں جس روایت کو دلیل بنایا ہے، سچ سے کہ وہ روایت از رُوئے نقل ثابت نہیں؛ کیوں کہ سے حدیث سنداً مُنقطع ہے، خود امام بخاری نے اس حدیث کو موصولاً ذکر کیا ہے، جس میں خو دکشی کا ذکر نہیں ہے، بعد ف

تفتكو 2 اصول

منقطع سندلے کر آئے ہیں، ہاں! سہ بات بالکل درست ہے کہ بخاری کی صحت پر اہل یہ بن دالجماعت کا اجماع ہے؛ کمیکن سیر یاد رہے کہ سیر بات امام بخاریؓ کی بیان کر دہ ان روابات کی حد تک درست ہے جو آپ سند متصل کے ساتھ لاتے ہیں، باقی وہ احادیث جو ردہیں۔ <sub>اما</sub>م بخار ٹی تبلاغاًلاتے ہیں، اُن کا امام بخار کؓ کی شرط کے مطابق ہو ناضر وری نہیں۔ مذكوره روايت ميں "حزن النبي ﷺ" ﷺ قبل "فيهما بلغنا" كالفظ موجود ب،جس کے قائل، امام زہر کی ہیں۔ (فتح الباری: ٢١٦ ، ٢٩٠) لہذا یہ حدیث ابنِ شِہاب زُہر کت امام بخار کت نے تلاغاً روایت کی ہے، موصولًا نہيں، به الفاظ ديگر روايت ميں "خُو دَكْش" كے الفاظ كى زيادتى امام زُہر كُلّ كے بلاغات میں ہے اور بلاغاتِ زُہر ی قابل قبول نہیں۔ المجہ مفتی سعید احمد یالنپورٹ کی رائے بلاغات زُہری کے بارے میں: استاذِ محترم شيخ الحديث حضرت مفتى سعيد يالنيوري قدس مِزْهْ مذكوره روايت ير تبرہ کڑتے ہوئے بلاغات زُہر ی کے سلسلے میں فرماتے ہیں: " یہ روایت غالِباً صحیح نہیں، ال لیے کہ بیہ ابن شِہاب زُہر کؓ کی مُرسل روایت ہے اور ابنِ شہاب زُہری کے مراسیل بالإِيَّفاق ضعيف ہوتے ہیں، وہ "شِبْهٔ لَا شَيئ "ہوتے ہیں، یعنی صرف پر چھائی ہوتے ہیں، حقیقت میں پچھ نہیں ہوتے۔(تحفۃ القاری شرح ابخاری: ۱۷ ۳۳۱، مکتبہ حجاز دیوبند) خلاصہ بیر ہے کہ مذکورہ روایت میں خود کمشی کی زیادتی ضعیف ہے اور قابلِ التدلال نہیں، لہذا منگرین حدیث اِس روایت کو دلیل میں پیش کرنے کے مجاز نہیں۔ مثال (٢) "قصة غرانيق" ہے استدلال: مُلْحدين اور مذہب بیز ارلوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّاتِيْتُم پر نازل ہونے دالی وی معتبر نہیں؛ کیوں کہ شیطان نتوں کی تعریف پر مبنی کلمات نبئِ معصوم سکان کی <sup>ز</sup>بان پر جاری کرا دیا کرتا تھا – نعوذ باللہ – اور اپنے اِس دعومے پر "قصہ غرانیق" سے

استدلال کرتے ہیں، جس ہے وحی کی حیثیت مخدوش ہو جاتی ہے، اس قصے کی تفسیل رسول الله سَنَاتِيْنِ قَرْيِش كَ اسلام ہے بے رغبتی پر انتہا كَ افسر دہ دغمگين تھے طبرى يى موجود ب: ادر قرایش کے جانب سے دعوتِ اسلام کو پذیر ائی حاصل نہ ہونے پر سخت مائیو س تھے، آپ کے دل میں شِلاَّت سے سیر تمنا تھی کہ اللہ کی جانب سے کوئی ایسا کلام نازِل ہو، جو مُوَحِّدِين اور مُشر كين كے در ميان ذورى كو قُربت ميں تبديل كر دے۔ ایک مرتبہ پیخبر اسلام بیت اللّٰہ میں قریش کی ایک مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے کہ آپ مَنَا ﷺ پر اللہ کی جانب ہے وحی کا نُزول شر دع ہواادر آپ نے سور ہُ نجم کی قراءت شروع كى درجب ان آيات تك پنچ: "أَفَرَءَيْ تُهُرُ اللَّتَ وَ الْحُزَّى - وَ مَنْوِةَ الثَّالِيَّةَ الْانْخُرْي-""کیاتم لوگوں نے لات اور تُرْبَّیٰ کو دیکھا اور تیسر ی اِس دیوی منات کو۔ "تو شيطان في آبِ مَنْكَثِينَةٍ كَازبان سے يہ الفاظ جارى كرادي: "تِلْكَ الْغَوَ انِيْقَ الْعُلَى وَإِنَّ شَفَاعَتْهُنَّ لَنُوْتَجِي ۔ "" بير لات ومنات لمبي لمبي گر دنوں والے بہت بلنديائے کے بُت بيں اوریقیناً ان کی شفاعت بھی اللہ کے ہاں قبول کی جائے گی۔" (طبری، ص:۱۰۸) مُشر کین آپ سَنَا شِیْرِ کم زبان سے اپنے معبودوں کے لیے سے الفاظ سُن کر انتہائی مسرُور ہوئے۔ پیغیر اسلام نے اپنی تلاوت مکمل کرنے کے بعد سجد ہ تلاوت کیا، تو اُس مجلس میں موجود تمام مشر کین بھی سجدہ ریز ہو گئے اور بیت اللّٰہ میں موجو د کوئی کبھی مومن ادر مشرک ایسانه بچا، جو سجده ریزنه بهوا بهو\_ (طبری، ص:۱۰۹) محمه مَنَاتِنَظِم کے بت پر ستوں کے ساتھ یہ دوستانہ تعلقات تھوڑی دیر ،ی رہے، جلد ہی اُنہیں بتادیا گیا کہ بتوں کی تعریف میں آیات، اللہ کی طرف سے نازل نہیں ہو سی بلکہ یہ شیطان کی طرف سے تھیں، پھر شام کو جبر ئیل عَالِيَّلاً، پیغمبر محمد سَنَّالِیْظِ کے یاں آئے اور عرض کیا: کہ "اے محر سَلَالَيْنَةِمُ اللَّهُ آنِ آپ نے یہ کیا کیا؟ آپ نے ۔ قریش کے سامنے وہ کلام، تلادت کیا، جو آپ پر اللہ کی طرف سے نازل ہی نہیں ہوا تھا،



یہ کر آپ سُلاطینی ہے حد تمکین ہو گئے اور آپ پر خشیت اللی کی کیفیت طاری ہو گئے، پر ان کر آپ سُلاطینی کے بیار کہ ایک اور آپ پر خشیت اللی کی کیفیت طاری ہو گئی، چن میں پر رحم آیا اور آپ کی تسلی کیے لیے یہ آیت نازل کی: وَ صَاَّ اَدْسَلْنَا مِنْ الله مِنْ دَّسُولٍ وَ لَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا نَنَتَنَى ٱلْفَى الشَّيْطِنُ فِيَ أَمْنِيَّةٍ، \* فَيَنْسَخُ مة اللهُ مَا يُلْقِي الشَّبُطْنُ ثُمَّرٍ بُحَكِمُ اللَّهُ اليتِهِ \* وَاللَّهُ عَلِيُهَ حَكِنِهَ حَدِ اللہ رہہ: ادر ہم نے آپ سے پہلے تہمی جو رسول اور نبی بھیج، توان کو تہمی سہ بات پیش آئی یں۔ <sub>کہ</sub>جب انھوں نے بچھ پڑھانو شیطان نے (کافروں کے دل میں ) کوئی شبہ ڈال دیا، پس اللہ تعالیٰ شیطان کے ڈالے ہوئے شبہ کو مٹادیتے ہیں، پھر اپنی آیتوں کو پختہ فرمادیتے ہیں ، الله فوب علم والے اور بڑی حکمت والے ہیں۔ (سور ۂ ج: ۵۲) (تاريخ طبري، ص:١١١-٨٠١؛ تفسير بنوي، تحت سورهُ تج: ٥٢) «تصرخر انیق" کی حقیقت: جواب ہیہ ہے کہ "قصبہ غرانیق" سِرے ہے ثابت نہیں، اوّلاً صحت کا التزام کرنے دالے کسی بھی مُحدّث نے اِس قصے کو ذکر نہیں کیا ہے۔ بر کہانی امام قرطبی ؓنے ابنی تفسیر میں لکھی ہے۔ (جامع البیان عن تأدیل آی القرآن) اور فرمايا ب: "لم يدخله البخاري ولا مسلم و لاذكره في علميّ مصنّف مشہور۔"" یعنی اس کہانی کونہ امام بخاری نے ذکر کیاہے اور نہ امام مسلم نے اور نہ کس مشہور علمی کتاب میں اس کہانی کا ذکر موجو دہے۔" یہ قصہ تاریخ طبری میں ہے؛ لیکن تاریخ طبری میں ہر قشم کی رطب ویابس <sup>ردا</sup>یات موجود ہیں، خود علامہ طبر کی کتاب کے مُقدمے میں رقم طراز ہیں: "میں نے الاکتاب میں جو پچھ ذکر کیاہے ، اُس میں میر ااعتماد اپنی اطلاعات ادر رادیوں کے بیان پر <sup>رہ</sup>ا ہے، نہ کہ عقل و فکر کے نتائج پر ، کسی پڑھنے والے کو اگر میری جمع کر دہ خبر وں ادر <sup>ردایتو</sup>ں میں پچھ نا قابلِ فہم اور نا قابلِ قُبول نظر آئے کہ سندے اعتبارے کمزور اور م<sub>تر ر</sub> <sup>ان</sup> کے اعتبار سے ب معنیٰ ہو، تو اُسے جاننا چاہیے کہ میں نے بیر سب اپنی طرف سے

تفتلوكے اصول

نہیں لکھاہے؛ بلکہ پیچھلے لوگوں سے جوبات بچھے جس طرح پینچی ہے میں نے ای طر آگے نقل کر دی ہے (صحت سند کا الترام نہیں کیا)۔"(تاریخ طبری: ۱۷۱۱) یہ کہانی آنحضرت کی طرف بنوں کی تعظیم کو منسوب کرتی ہے، ای لیے الا راز کُنْ نے فرمایا: "من جوز علی الرسول تعظیم الأوثان فقد کفر، لأنَ من المعلز، بالضرور ة أنَ أعظم سعیدہ کان فی نفی الأوثان۔" یعنی جس شخص نے اللّٰہ کے رسول معلوم ہے کہ آپ مُنگظینہ کی شانہ روز کی مختیں بُت پر سی کی نفی کے لیے تھیں۔" معلوم ہے کہ آپ مُنگظین کی شانہ روز کی مختیں بُت پر سی کی نفی کے لیے تھیں۔"

اینِ کثیر کا کہنا ہے: "ولکتھا من طرق کلھا مرسلة ولم أرها مسندة من وجه صحیح۔ "که" اِس کہانی کے تمام طرق مُرسل ہیں اور میں نے اس کہانی کی کوئی بھی روایت صحیح سند کے ساتھ نہیں دیکھی۔ "(تغیر ابنِ کثیر: ۵؍ ۲۳۳-۱۳۳۶) علامہ شوکانی لکھتے ہیں: که "اس واقعے میں کچھ بھی حقیقت نہیں ہے اور کوئی بھی سنداس روایت کی ثابت نہیں۔ (فتخ القدیر: ۱۳۸۵) علامہ ابنِ جوزی لکھتے ہیں: یہ واقعہ درست نہیں ہے۔ (زادالمیسر: ۱۳۹۷)

امام قرطی کہتے ہیں: "ھذا الحدیث منکر منقطع۔۔۔و إندما أولع به و بمنله المفسَرون و المؤرّخون المولعون بحلّ غریب المتلقفون من الصحف کل صحیح وسقیم۔"کہ" یہ حدیث منکر ہے، منقطع ہے، ہر عجیب و غریب چیز وں ک دلد ادہ دہ مفسرین اور مورضین، جو صحاکف سے ہر رطب و یابس اور صحح و سقیم اُٹھا لین ہیں، ان جیسی کہانیوں کو دلچی سے نقل کرتے ہیں۔" (الجامح لا حکام القرآن، سور ہُ ج:۵۰) جب امام خُریمہ سے ایں واقعے کے متعلق یو تجعا گیا، تو اُنہوں نے کہا: "ھذا امن وضع الزنادقة۔"کہ" یہ کہانی ملاحِدہ وزنادِ قد نے گھڑی ہے۔" (تغیر الرازی: ۱۱ مرا)

قاضی عیاضؓ کہتے ہیں:" یہی حقیقت کہ نیز روایت نہ ہی متند احادیث میں جمع ی کی اس روایت کا کوئی مستند راوی ہے، سیر بات اِس کے ضعیف ہونے کے لیے <sub>کی</sub> تما<sub>ا</sub>در نہ ہی اس روایت کا کوئی مستند راوی ہے، سیر بات اِس کے ضعیف ہونے کے لیے كانى ب- "(الشفام ١٢٥) ان کے علاوہ، امام رازی تفسیر رازی میں فرماتے ہیں: "هذه الرواية باطلة موضوعة با که "بير روايت باطل ب، موضوع (گھڑي) ہوئي ہے۔ "(تغير داري: ١٣٥/١١) قاضى ابو بكرابن العربي فرمات يين: "إنّ جميع ماور دفي هذه القصّة لأصل له " ۔ <sub>کہ</sub> "اس کہانی کے سلسلے میں وارد ہونے والی تمام رویات بے اصل ہیں۔"(الشفاہ:۱۲۶/۲) علامه بيضاديٌّ فرماتٍ بين: "هو مر دو د عند المحقِّقين\_" كه "به كهاني محقَّقين *ے ن*زد یک مر دود ہے۔"(انوار التنزیل و اسرار التاویل، از بیضاوی، سور ةالحج: ۵۲) خُلاصۂ کلام ہیہ ہے کہ مُلحدین ومُستسثر قین نے وحی کی حیثیت کو مخد ُوش کرنے کے لیے جس قصے کو دلیل بنایا ہے وہ *سرے سے* ثابت نہیں۔ يانچواں مرجلہ: اصل(۵) ''معترض کی جانب سے پیش کی جانے والی صحیح و ثابت دلیل کے بارے میں یقینی بنالیس کہ وہ اپنی پیش کر دہ دلیل کو درست سمجھا ہے یانہیں۔" لعض اہل شبہات آئینے دعوے پر دلیل صحیح قائم کرتے ہیں؛لیکن دلیل کے تعلق سے اُن کی فہم صحیح نہیں ہوتی؛ چناں چہ وہ اپنے دعوے پر پیش کردہ دلیل کی تشر ت و تفسیر ایسی کرتے ہیں کہ وہ لُغن ، سِیاق و سباق ادر مَعَهُود شرع کے خلاف ہوتی ہ، نخالفین اسلام بیہ رویتہ کئی بار اختیار کرتے ہیں؛ چناں چہ قر آن کی آیاتِ جنگ کے تعاہ ملق سے اُن کے اعتراضات، سِیاق و سباق اور زبان و بیان کے جملہ اصول کا مرم رعایت پر مبنی ہوتے ہیں، لہٰذا مسلم مجادل کو چاہے کہ فریق مخالف کی فہم کو صحت د مربہ پر ا ین سوٹی پر پر کھیلے۔

مینتگو کے اصوں

مثال (٢) نا قلين احاديث پر شان رسالت سَتَّالَيْنَمُ عَلَى مُتَاخى كَمْ مَتَى : بخض لوگ حديث كے راويوں پر يو شمت لگاتے بیل كه أنہوں نے ابن ردايات میں ایس با تنی بيان كر دى بیل، جن ت شان رسالت نتَالَيْنَمُ عَلَى تُسْتَاحى لازم آتى ج، كَنَ روايتوں عين أنہوں نے بيان كيا ہے كه آتحضرت شانيني "نبيذ" (بزعم نويش شراب نعوذ باللہ) بيتے تھے ؛ چناں چه ايك روايت على ہے : عن يعدي بن عبيد أبي عمر البھر انبي، قال : سمعت ابن عباس، يقول : «كان رسول الله رالليظ بيت بنيد لالم المن وي اللہ اليل، فيشر به إذا أصبح يو مه ذلك، و الليلة التي تجيء ، والغا، و الليلة الأخرى، و الغد إلى العصر، فإن بقي شيء سقاه الخادم، أو أمر به فصب۔ (صحت مسلم: ٢٠٠٢ بدار احياء التر الله بي

ابو عمر سَبُر انی قفرماتے ہیں: کہ میں نے حضرت ابنِ عبّاس تلاقیقینا کو یہ فرماتے ہوئے سناہے کہ آپ صَلَّالَیْنَیْمَ کے لیے رات میں "نبیز" بنائی جاتی تھی، تو آپ سَلَّالَیْنَیْمُ اُت الحکے روز نوش فرماتے، پھر آنے والی رات کو بھی پیتے، پھر الحکے دن اور رات کو بھی استعال فرماتے، پھر تیسرے دن کی عصر تک استعال فرماتے، اگر پھر بھی پچھ پنے جاتا، تو خادِم کو پلادیتے یا آپ اُسے گر انے کا تھم دیتے۔

کیا"نبیز"شراب ہے؟ ن

مذکورہ بالا مثال میں معتر ضین نے صحیح دلیل پیش کی؛ لیکن اُے صحیح طور پر سمجھانہیں، معتر ضین کا "نبیذ" کو شر اب سمجھنالُغَت کے مخالف ہے، "نبیذ" دراصل ایک طرن کا شربت ہے، جو کھجور، شہد، گندُم اور جَو وغیرہ کو پانی میں ڈال کر بنایا جاتا ہے۔ (لمان العرب:۱۱/۱۳)

نبیز میں نشہ نہیں ہو تا، اس لیے دیگر بھلوں کے شربت کی طرح یہ بھی ایک <sup>ٹربت</sup> ہی ہے اور پھر مذکورہ استدلال میں پیش کر دہ حدیث سے بھی معلوم ہو تاہے کیے

62 گفتگو کے اصول **آ** محضرت مَثَالِيَّةِ " نبيذ "کو گاڑھا بن پيدا ہونے ے پہلے پہلے پيا کرتے تھے، در نہ بھکوا دیا کرتے تھے؛ کیوں کہ اگر کھجور وغیرہ کے شربت کو کمیٰ روز منگے میں سڑ چنے کے لیے تیجوڑ دیاجائے، تواُس میں نشہ ہیداہو جاتاہے، سڑھنے سے بعد وہ خَمّر ( شراب ) کے ت<sup>حک</sup>م میں ، و تا ہے، پس مذکورہ اعتراض "نبیز" کے مفہوم کوناسمجھ پانے کی وجہ سے پید اہو اہے۔ جھٹامر حلہ: اصل(۲)" یہ یقینی بنالیں کہ مغترض نے اپنے دعویٰ کے اثبات میں ادلۂ باب کی کسی ایک دلیل کو توپیش نہیں کر دیاہے۔" بعض مربتبہ معترضین اپنے دعوے پر صحیح و ثابت دلیل بیش کرتے ہیں اور غور کرنے سے معلوم ہو تاہے کہ دلیل کے الفاظ سے معترض کے دعومے کی تائید ہو رہی ہے؛ لیکن وہ متعلقہ باب کی تمام دلائل کو نظر انداز کر کے اُس باب ہے کوئی ایک ایس دلیل چھانٹے ہیں، جس ہے اُن کا دعویٰ ثابت ہو رہاہے ؛ حالاں کہ اس باب کے بقیہ hin دلائل اُس کے مخالف ہوتے ہیں، جب کہ مسلے کی دُرُست تفہیم تک رسائی اُسی وقت ممکن ہے جب کہ متعلقہ سبھی مُعارض و مُوافق دلائل کو سامنے رکھا جائے اور کوئی ایسا متیجہ نکالا جائے کہ دلائل کا ظاہر ی تعارُض ختم ہو کر نوافق کی شکل پید اہو جائے۔ مثال(۱) دین میں اِکراہ: مثلاً بعض "ایشیائی لبرلز "سورهٔ بقره کی آیت "لَآ اِ کُوّاهَ فِی اللَّهِ یُنِ ۔ "(دین میں کوئی زور زبر دستی نہیں) سے اَمْر بالمعر وف اور نہی عَنِ الْمُنكر کے فریضے کے سْقُوط پر اِستدلال کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہر شخص دینی قُبُودات اور یا بندیوں کو اختیار کرنے اور نہ کرنے میں مکمل مختارہے،اگر کوئی مسلمان بالفرض نماز نہیں پڑ ہتا، تو اُس کے دالدین کو بھی بیہ اجازت نہیں کہ اُس سے نماز کولے کر پچھ کہاسی کریں، یہ الفاظِ دیگر بیہ لوگ آیتِ کریمہ سے "لبرل ازم "کا پرچار پر سار کرتے ہیں۔

63 تفتكو ك اصول ام بالمروف نهى عن المنكر كي ابميت: ر جب کہ حقیقت ہیہ ہے کہ بے شکار آیاتِ کریمہ واحادیثِ شریفہ اَمُرُ بِالمعرُدف بنی عَنِ الْمُنكر كی اہمیت اور ضرورت و افادیت پر صراحتاً دلالت كرتی ہیں اور لعض رہا۔ <sub>موا</sub>نع پر فریصنہ اَمْرُ و نہی کے تارکین کو و عیدیں بھی سُناتی ہیں۔ ر. «لبر لز"نے مسئلے سے متعلَّقَہ دیگر نُصُوص کو نظر انداز کرکے صرف ایک اپنی افتار کردہ نُص سے اِستدلال کرتے ہوئے مذکورہ فریضے کی عدمِ ضرورت کا فیصلہ صادِر ر ردیا،جب که مسئلے کو اُس وقت تک نہیں سمجھا جا سکتا، جب تک تمام دلائل کو سامنے نہ رکھاجائے، مذکورہ اِباحَت پسندی پر مبنی اِستدلال کا جواب ہیے ہے کہ آیتِ کریمہ "لَآ إِكْرَاهَ فِي اللَّهِ يُنِ-"غير مسلموں كو جبر أَاسلام ميں داخل كرنے پر پابندى عائِد كرتى <sup>ے،</sup>نہ کہ امر بالمعر وف والنہی <sup>ع</sup>ن المنکر کے فریضے پر۔ مثال(۲)انسان کے مجبور محض ہونے پر ملحد انہ استدلال: المحدين آيت كريم، "إِنَّاكُلَّ نَنْهَى عِ خَلَقْنَهُ بِقَلَرِ - (سورةالقدر:٣)"كم "بم ن ، چیز کواندازے سے پید اکیا ہے۔" سے استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ خدانے انسان کو جور محض بناکر پیدا کیاہے، اس کیے وہ سز اوجزادینے میں عادل نہیں۔ (نعوذ بااللہ) کیانسان مجبور محض ہے؟: جب كربابٍ تقرير ميں وارِ د ہونے والى تمام آياتِ كريمہ اور احاديث ظينبہ كو لاس کر کھاجائے، توبیہ نتیجہ نگل کر آئے گا کہ خدا تعالیٰ نے انسان کو جمادات کی طرح بر میں بیسے درمیر یوبر س مراح ۵ یہ مدر میں۔ بررمض بناکر پیدا نہیں کیا ہے؛ بلکہ اُس کی جِبِلَّت میں اِرادہ د اختیار کی طاقت (فِرِی اِن ﷺ ال) بر سیچیرا میں کیا ہے: بلد ان ی سِبِب یں بِسَبِین . مُن بر اللہ میں کا ہے، خدا تعالیٰ قر آن مجید میں فرما تاہے: "فَعَنْ شَاءَ فَلَیُوْمِنْ قَدَّ رُنْ شَاءُ فَلَيْ كُفُرُ لا نَنَا اَعْتَدُوا لِلظَّلِبِينَ نَارًا- (سورة الكهف: ٢٩) "كه "جو

نظرت)' سے استدلال کرتے ہیں کہ ''کا نئات کو اپنے نظم ونسق؛ بلکہ پیدائش میں بھی نظرت بنا ہے نہ نہیں نہیں ہے تزایہ جن نظرت ہی خالق و پنظم کی ضرورت نہیں ہے، کا مُنات کی تخلیق و تنظیم صرف قوانین فطرت ی اور این محمد این میں ایک میں میں معالی میں مرامین فطرت سے ہوئی ہے؛ اس پر کوئی ہے دارین فطرت سے ہوئی ہے؛ اس پر کوئی میں۔ بھی تجرباتی دستاہداتی دلیل موجو دنہیں، نہ تو تخلیق کا مُنات کے دقت سائنس دان مشاہدہ ر . . . ر ب بتھے اور نہ اس وقت موجو دیتھے، ملحدین کا مذکورہ عقلی استدلال جہاں نہایت رہے ضعیف ہے، دہیں استدلالات عقلیہ کے تعلق سے خود اُن کے موقف کے بھی متناقض ہ، اس منسم کی منافقت، دوہرے چال جلن، تلون مزاجی اور ایک روش پر نہ رہے گ کیفیت کو «سراج اور نگ آبادی" نے کتنی خوبی سے بیان کیا ہے: دور نگی خوب نئیں یک رنگ ہو جا سراياموم ہويائنگ ہوجا۔ مثال(۲)مصدر وحی میں شک: ملحدین، وحی کی حقانیت میں تشکیکت وشبہات پیداکرنے کی غرض سے کہتے ہیں کہ د کی کامصدر د منبع خدا تعالیٰ کی ذات نہیں، بلکہ بحیرہ راہب ہے، بحیبین میں آنحضرت <sup>مَذَانا</sup> بِنَا ن بحرورا مب سے ملاقات کر کے جو پچھ سیکھا، اُسی کو قرآن بناکر کر پیش کر دیا-العیاذ باللہ-مذکورہ مثال میں ملحدین نے اپنے ہی استدلالی معیار کی مخالفت کرتے ہوئے قدیم تاریخی خبر و دافتے سے استدلال کیا ہے؛ حالال کہ نبوتِ محمد سے مُنَالَقَظِیم کے دہ <sup>رلائل</sup>، جو تاریخ وسِیّر کی کتب میں مذکور ہوئے، باوجو دیہ کہ "قصہ بحیرا"سے زیادہ " اثبت واقوی ہیں، ملحدین کے نز دیک قابلِ قبول نہیں ہیں، لہٰذاواقعۂ بحیرہ کو قبول کرنااور ز <sup>رور</sup>نگی ہے، جو کوئی علمی روبیہ نہیں۔ \_\_\_\_

66 گفتگو کے اصول آ ٹھواں مرحلہ: اصل (۸): " بیہ یقینی بنالیا جائے کہ دلیل و مدلول کے در میان تلازم ہے پانہیں؟" مخالف فریق کی پیش کر دہ دلیل اور اس کے دعوے (مدلول) کے باہمی تعلق میں غور و فکر کرناضر وری ہے، اگر دلیل و مدلول کے در میان تلازم کا علاقہ ہو تو گفتگہ جاری رکھی جائے گی اور اگر دونوں کے در میان تلازم کا علاقہ نہ ہو لیتن ایک لازم ادر دوسر املز دم نہ ہو تو مخالف کے دعوے کو مستر د کر دیا جائے گا۔ مثال(۱) حجّت حديث كاانكار: منکرین حدیث کہتے ہیں کہ حدیث دین میں جحت نہیں؛ کیوں کہ آ تحضرت مَتَالَيْنَيْ في احاديث لكصف منع فرمايا؛ چنال جه روايت ميں ب: لا تَكْتُبُوا عَنِّى شَيْئًاغَيْر الْقُرْآن\_ (رَوَاه مُسْلِم) "مجھ سے قر آن کے علاوہ بچھ مت لکھو۔" کیااحادیث دین میں جحت نہیں ؟: یہاں دوچیزیں ہیں:(۱) احادیث لکھنے کی ممانعت اور (۲) جمیت حدیث کی نفی اور دونوں میں کوئی لزوم نہیں، کتابت ِاحادیث کی ممانعت جحیت حدیث کی نفی کو متلزم نہیں؛ کیوں کہ دونوں بانٹیں الگ الگ ہیں، لازم و ملزوم نہیں؛ چناں چہ رسالت مآب صَلَّاتِثْنِتِم نے ایک حدیث میں کتابت کی نفی فرماکر احادیث بیان کرنے کی اجازت بھی دی ہے،جو کہ احادیث کے خُبت ہونے کی دلیل ہے؛ چناں چہ صحیح مسلم میں ہی<sup>ے:</sup> عَنْ أَبِى سَعِيدٍ الْحُدُرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لا تَكْتُبُوا عَنِي وَمَنْ كَتَبَعَنِّي غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلْيَمْحُهُوَ حَدِّثُواعَنِّي وَلاحَرَجَ (مسلم:٥٣٧٦)

«حضرت ابو سعید خدری دخالتین «حضرت ابو سعید خدری دنگاغنه سے روایت ہے کہ آنحضرت مکانینز نے زمایا: «میری بانتیں لکھامت کرواور جن لوگوں نے لکھ کی ہیں، وہ اسے مٹادیں، ہاں! زمایا: «میر کی بانتیں کسی میں کی ڈرچہ چنہد » ین: ہر <sub>کااعادیث</sub> بیان کرو، اس میں کوئی حرج نہیں۔" رہی قر آن کے ساتھ کتابتِ احادیث سے ممانعت کی وجہ؟ توبیہ ممانعت جیپا <sub>کہ علامہ</sub> نودیؓ نے بیان فرمایا: ابتدائی دور میں اس لیے تھی؛ تا کہ قاری (نومسلم) ایک له منه الاصفح پر قرآن و احادیث لکھا دیکھ کر اشتباہ کا شکار نہ ہوجائے۔ إِنَّمَا نَهَى عَنْ كِتَابَة الا ٥- » الْحَدِيث مَعَ الْقُرُآن فِي صَحِيفَة وَاحِدَة ; لِئَلا يَخْتَلِط , فَيَشْتَبِه عَلَى الْقَارِئ فِي صَحِيفَة وَاحِدَة. (شرح مسلم: ١٢٩/١٢-١٣٠) آنحضرت سَلَّا لللهُ عَلَيْهِمْ فَ قُر آن مجيد کے ساتھ حديث لکھنے سے اس ليے منع ز<sub>الا</sub>؛ تاکہ وہ (قرآن کے ساتھ) مل نہ جائے اور (ایک ہی صفح پر قرآن وحدیث لکھا د کھ کرعام) قاری اشتباہ کا شکار نہ ہو جائے۔ اس ایک وجہ کے علاوہ حدیث لکھنے کی ممانعت میں بے شار مصلحتیں ادر <sup>حکمت</sup>یں تھیں، جوخو د علامہ نو دی ؓ اور دیگر اہل علم نے <sup>لک</sup>ھی ہیں۔ مثال (٢) نظرية ارتقاء ہے عدم خدا پر استدلال: عام طور پر ملاحدہ " بچاڑ کس ڈارون "کے نظریۂ ارتقاءے خدانعالیٰ کے نہ ہونے پراستدلال کرتے ہیں؛حالاں کہ نظریۂ ارتقاءادر وجودِ خدا کی نفی میں کوئی تلازم نہیں۔ کیانظریرًار تقاء خدا کے بہ ہونے کی دلیل بن سکتاہے؟: مذکورہ استدلال صحیح ہے یا درست ؟ یہ جاننے سے قبل "ارتقاء 'کامطلب سمجھنا فروری ہے۔ " "ارتقاء" ایک ایسا نظریہ ہے ، جو رُوئے زمین پر حیاتِ انسانی وحیوانی کے وجو د میں آنے کی وضاحت کرتا ہے، اِس نظریے کے مطابق انسان بھی جانوروں میں بہت ر کہ جسمانی وعقلی ترقیات کے بعد وُجو دیمیں آیاہے، یہی معاملہ تمام جانداروں کا ہے۔ مسلمانی وعقلی ترقیات کے بعد وُجو دیمیں آیاہے، یہی معاملہ تمام جانداروں کا ہے۔

اگر ایس نظریے کو تسلیم بھی کرلیا جائے کہ براہ داست انسان وجود میں نہیں آیا؛ بلکہ وہ مختلف قالبوں میں ہوتے ہوئے موجو دہ صورت کو پہنچا ہے، تب بھی خدا تعالٰ کے وُجود کا انکار درست نہیں؛ کیوں کہ '' نظریۃ ارتقاء'' تو رُوئے زمین پر بسے دارل انسانوں و جانوروں کے وُجود کی نامعقول و غیر سائنسی توجیہ پیش کر تاہے، جب کہ اں وسیچ و عریض کا ننات میں انسانوں و جانوروں کے علاوہ لا محدود مخلو قات: شمس و تر، تارے و سیارے، بحر و بر، ہوا و پانی اور آگ و مٹی و غیر ہ وُجود رکھتی ہیں، لہٰڈا رُدئ زمین پر وُجود کے ایک چھوٹے سے حصے کی ملحد انہ وضاحت ( نظریۃ ارتقاء) سے ان و سیچ و میں پر و بین کا ننات کے خالق کے وجود کی نفی کر نابد عقلی کے سوا کچھ نہیں؛ کیوں کہ نظریز ارتقاء سے بیازم نہیں آتا کہ کا ننات کا بھی کوئی خالق نہ ہو، بہں دلیل و مدلول میں عدم تلازُم سے ملحدین کادعو کی باطل ہے۔

68

ادر اگر نظریۂ ارتقا کو تسلیم بھی کرلیا جائے، تو اس سے بیہ لازم نہیں آتا کہ انسان، موجودہ صورت کو بہ تدریخ ترقی کرتے ہوئے خدا کے حکم ادر تصرُف کے بغیر پہنچاہے، یہ بھی تو کہا جاسکتا ہے کہ یہ ارتقا خدا تعالیٰ کے تصرف ادر اُس کے حکم سے ہوا ہے ادراسی کو "گائڈیڈ اُنیو دلُوْشَن (Guided Evolution)" کہتے ہیں۔ مثال (۳): قوانین فطرت سے عدم وجو دِ خدا پر استد لال

ملحدین کائنات کی تنظیم کے پیچھے کار فرما قوانین فطرت کو دلیل بناکر خالق کے وجود کا انکار کرتے ہوئے کہتے ہیں: کہ کائنات، قوانین فطرت کے سبب خود بخود رواں دوال ہے، اے کی ئدتر و منتظم کی ضرورت نہیں؛ حالال کہ قوانین فطرت کا موجود ہونا ایں بات کو متلزم نہیں کہ کوئی مقنن (قانون ساز) نہ ہو، اس لیے کہ قانون کے ہونے ادر قانون ساز کے نہ ہونے کہ در میان کوئی تلازم نہیں؛ بلکہ قوانین کا ہونا اس بات کی دلیل بناکر خالق کے قانون کے ہوئے کہتے ہیں: کہ کائنات، قوانین فطرت کے سبب خود بخود روال دوال ہے، اے کی ئدتر و منتظم کی ضرورت نہیں؛ حالال کہ قوانین فطرت کے ہوئے ادر ایں بات کو متلزم نہیں کہ کوئی مقنن (قانون ساز) نہ ہو، اس لیے کہ قانون کے ہونے ادر قانون ساز کے نہ ہونے اور جون ساز کے نہ ہونے کہ در میان کوئی تلازم نہیں؛ بلکہ قوانین کا ہونا اس بات کی دلیل میں بلکہ قوانین کا ہونا اس بات کی دلیل جانون ساز کے نہ ہونے کے در میان کوئی تلازم نہیں؛ بلکہ قوانین کا ہونا اس بات کی دلیل

-2100 69 نواں مرحلہ: اصل (۹): ''اس بات کو یقینی بنائیں کہ مدلول کی دلیل سے زیادہ راجح دلیل ہے یانہیں ہے ؟اگر ہے، تو وہی اُرجح دلیل مقدم ہو گی۔" تبھی تبھی فریق مخالف ضجیح دلیل نے استدلال کرتا ہے اور غور کیا جائے، تو اس کااستدلال دُرست بھی ہو تاہے، نیز دلیل ومدلول میں تلازم کی نسبت بھی ہوتی ہے؛ لیکن اس کا اخذ شُدہ نتیجہ (مدلول) ایسی دلیل کے معارض ہو تاہے، جو اس کی پیش کر دہ دلیل سے زیادہ راج ہے ، مخصر أمیہ کہ نتیجہ دلیل، دلیل ارج کے خلاف ہو تاہے، ایس صورت میں صحیح دلیل کے بجائے ارج دلیل کو فوقیت دی جاتی ہے۔ كبابر صحيح دليل قابل استدلال موتى ب؟: ہر صحیح دلیل سے استدلال کرنا درست ہے؛ تاہم ہر صحیح دلیل (خواہ عقلی ہویا تجرباتی) کو <sup>« قطع</sup>ی "نہیں سمجھنا چاہے ، بہت سے صحیح دلائل ثبوت کے اعتبار سے ظنی ہو سَتَةٍ بِينِ ادرابِ " ظنى الثبوت " صحيح دلائل ، وقتأنو قتَّاستدلال بھى كياجاتا ہے؛ ليكن اگریہی صحیح " ظنی الثبوت " دلائل دو سرے " قطعی الثبوت " دلائل کے معارض ہوتے ہوں، توانہیں ترجیح دینے کے بجائے '' قطعی الثبوت '' دلائل کو ترجیح دی جائے گی۔ مثال: ملحدین کااپنے دعوے کے اثبات میں مفروضات سے استدلال: ملحدین کا مُنات سے متعلق بعض ایسے جدید نظریات سے استدلال کرتے ہیں، جمِپایۂ خبوت کو نہیں پہنچے ہوتے ہیں؛ بلکہ ملحدین کے پیش کر دہ بعض نظریات کو '' نظریہ (نَيْنُ)" بھی کہنا سائنسی اُصولوں کی روشنی میں مشکل ہوجاتا ہے، ان کی حیثیت چند <sup>ہائن</sup>ی مفروضات کی سی ہوتی ہے، گویا اُن کے پیش کر دہ دلائل کو حقیقت (فیکٹ) تو <sup>گ</sup><sup>ا، کح</sup>ن نظر میر (تھیوری) بھی نہیں کہا جاسکتا ہے ، باوجو د اس کے ملاحدہ بڑی ہی شد د مد <sup>کے</sup> *ساتھ* ان مفروضات کا د فاع کرتے ہیں، گویا وہ سائنسی حقائق ہوں، ایسی صورت یں مسلم مجادل بالتر تیب چار کام کرے۔ سیسے (۱) ملحدین سے مفروضات کی در شکلی پر دلائل طلب کر بے یاان کی عدم صحت ثابت کر یہ (۱) بلحدین سے مفروضات کی در شکلی طلب کر دہ سائنسی مفروضے کو صحیح مانتے ہوئے، (۲) بر سبیل تنزل ملحدین کی جانب سے پیش کر دہ سائنسی مفروضے کو صحیح مانتے ہوئے، اس کے اور وجودِ خدا کی نفی کے در میان عدم تلازم کو ثابت کر بے (۳) مفروضات کے مقابلے میں وجودِ خدا کے عقلی دلائل پیش کرے، کیوں کہ بہر عال فرضی نظریات کے مقابلے میں عقلی دلائل قطحی و ارزح ہیں فرضی نظریات کے مقابلے میں عقلی دلائل قطحی و ارزح ہیں مذکورہ تینوں طریقے علمائے مناظرہ کے یہاں مقبول ہیں، پہلے کو "مناقصہ ر منع"، دوسر بے کو" نقض"اور تیسر بے کو " معارضہ "کہا جاتا ہے۔ (مثال:۲) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے عمل سے ماتم کے جو از پر اہل تشیع

كاستدلال: ابل تشيخ، محرم الحرام ميں شہادتِ حسين رضى اللہ عنہ كى مناسبت ے ماتم د نوحہ خوانى كرتے ہيں، جس پر ابل سنت والجماعت كلير كرتے ہيں، تو وہ كہتے ہيں كہ ماتم كرنا ابل سنت والجماعت كى كتابوں ے ثابت ہے، اس سلسلے ميں وہ درنے ذيل روايت ے استدلال كرتے ہيں: قالت عائشة مات رسول الله و هو في حجري ثم و ضعت رأسه على و سادة و قمت انتدب مع النسا و أضرب و جھي۔ (مسند احمد: ١٢٥٨) ترجمہ: ام المو منين حضرت سيّد ناعاكشہ صديقہ رضى اللہ عنها نے فرما يا كہ ہى كر كم تك كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تتي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تتي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تتي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى رحلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى احلت ميرى گود ميں ہوئى، پھر ميں نے آپ كاسر أشاكر تي پر ركھ ديا اور خود عور تو ل كى احلار حمال كر رونا اور لينا چيرہ پينا شر ور كر ديا۔ كى احل مين حضرت عاکشہ رضى اللہ عنہا كى درج بالا روايت سے ماتم كے جو از پر استد لال درست ہے ؟ ابل تشيخ كى مختلف كتا ہوں ميں جو از ماتم پر حضرت عاکشہ صديقہ رضى اللہ عنہا كى

مذکورہ بالا روایت سے استدلال کیا جاتا ہے <sup>؛</sup> کیکن افسوس کی بات ریہ ہے کہ روایت م<sup>لل</sup>

0 cm





نه لكم كر خيانت ے كام لياجاتا ، مكمل روايت حوالة قار مين كى جاتى -: يحيى بن عباد بن عبد الله بن الزبير عن أبيه عباد قال سمعت عائشة تقول مات رسول الله صلى الله عليه و سلم بين سحري و نحري و في دولتي لم أظلم فيه أحدا فمن سفهي وحداثة سني أن رسول الله قبض و هو في حجري ثم و ضعت رأسه على و سادة وقمت ألتدم مع النساو أضرب و جهي - (مسند أحمد: ١٢٥٨)

ترجمہ : ام المومنین حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ نبی کریم مَنَّاللَٰ اللَّہِ عَلَی وفات میر کی گر دن اور سینے کے در میان اور میر کی باری کے دن میں ہوئی تھی، اس دن میں میں نے کسی پر کوئی ظلم نہیں کیا تھا؛ لیکن سے میر کی ناسمجھی اور نوعمر کی تھی کہ میر کی گو د میں نبی مَنَّاللَٰ اللَّہِ کَا انتقال ہو ااور بھر میں نے اُن کا سر اُٹھا کر تکیے پر رکھ دیا اور خود عور توں کے ساتھ مل کر رونے اور اپنا چہرہ پیٹنے لگی۔

اس مکمل حدیث کو پڑھنے کے بعد یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ رسالت مآب مُنَّاتَيْنَيْمُ کی وفات کے موقع پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا شدّت غم کے سب اپنا چہرہ پیٹنا شرعی جواز کی بناء پر نہیں تھا، وفات النبی مُنَّاتَيْنَمُ کے وقت صدیقہ ک عرم ۸۱ رسال تھی، آپ کم عمری کے سبب اتنے بڑے حادثے کی تاب نہ لا سکیں، بعد میں خوداس بات کا اعتراف بھی کیا کہ موقع کی مناسبت سے میر اطرزِ عمل درست نہیں قا، ای لیے اپنے اس عمل کو آپ نے شرعی جواز دینے کے بجائے فرمایا: "فَمِنْ مَنْقَلْيَنْهُمْ وَحَدَاتَةِ مِسِنِّي مَنْ رَجْمَ حَدَى وَقَات رسول مَنَّى تَقْتَدَ مَنْ کَالَ مَنْتَ کَ مَنْ اللہ مَن کَال درست نہیں میں خوداس بات کا اعتراف بھی کیا کہ موقع کی مناسبت سے میر اطرزِ عمل درست نہیں میں خوداس بات کا میں ایک میں کو آپ نے شرعی جواز دینے کے بجائے فرمایا: " فَمِنْ مَال در نا میں اخرائی ہو ہوتی سے میں اور نا میں کہ موقع کی موقع کی مناسبت سے میں الرز میں در مان میں میں میں اور نا

لہذا حضرت عائشہ صدیقة رضی اللہ عنہا کی اس عمل سے مروجہ ماتم پر استدلال / ماقطعاً درست نہیں۔ (۲) مذکورہ روایت سے جو از ماتم پر استدلال کے درست نہ ہونے کی دوسر کی وجہ اس کی المادکی حیثیت ہے ؛ چناں چہ مشہور محقق "شیخ شعیب الار ناؤط" فرماتے ہیں : " إسنادہ

حسن من أجل ابن إسحاق -" یہ روایت (درجہ صحت کے بجائے)" ابن اسحاق "کی وجہ سے حسن قرار پاتی ہے۔ محدث ابولیحلیٰ اور امام بیہتی ؓ نے بھی اس حدیث کو روایت کیا ہے ؛ لیکن سرب طرق، اسادی حیثیت سے درجۂ حسن کو پنچتے ہیں۔ (مندابی یعلی: ۲۸۹۳؛ دلائل النبوۃ: ۲۳۳۱) متعلق ایک روایت کو لے کر ماتم کو جائز تظہر ادیا، جب کہ اس کے مقابلے میں ان صحیح روایات کو نظر انداز کر دیا، جو صر احتاماتم کی حر مت پر دلالت کرتی ہیں، چند روایات مندر جدذیل ہیں: عبر اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے نبی مُتَلَقَظَيْم کا میہ ارشار مروی ہے: لیس منا من صوب الحدود دو شق الجیوب و دعابد عو می الجاهلیة۔ (صحیح المحادی: ۲۳۳۸) مندر جدذیل ہیں: "جو شخص (بہ وقت مصیبت) رُخمار پیٹتا، گریبان بچاڑ تا اور جاہلانہ انداز میں چیختا چلا تا ہے، دوہ ہم میں سے نہیں ہے۔"

سيرنا ابو ہريرہ رضى اللّٰد عنہ بيان كرتے ہيں كہ رسول اللّٰد مَنَّا يَنْيَنَمُ حَدْمَايا: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ:قَالَ دَسُولُ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ الْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفُز: الطَّعُنُ فِي النَّسَبِ وَالنِّيَاحَةُ عَلَى الْمَيِّتِ \_

لوگوں میں دوبانتیں ہیں ، وہ دونوں اُن میں کفر (کی بقیہ عاد تیں ) ہیں: (کی کے)نسب پر طعن کرناادرمیت پر نوحہ کرنا۔"(مسلم:۶۷، کتاب الایمان) لیس شاہ ہے بیا تشہید جدہ

پس ثابت ہوا کہ اہل تشیع نے حسن درجہ کی روایت سے استدلال کیا ادر ا<sup>ل</sup> کے مقابل زیادہ را<sup>نج</sup> روایت کو حچوڑ دیا اور ران<sup>ج</sup> کے مقابلے میں مرجوح کو دلیل بنانا استدلالی خامی ہے۔

<sup>گ</sup>فتگو کے اصول

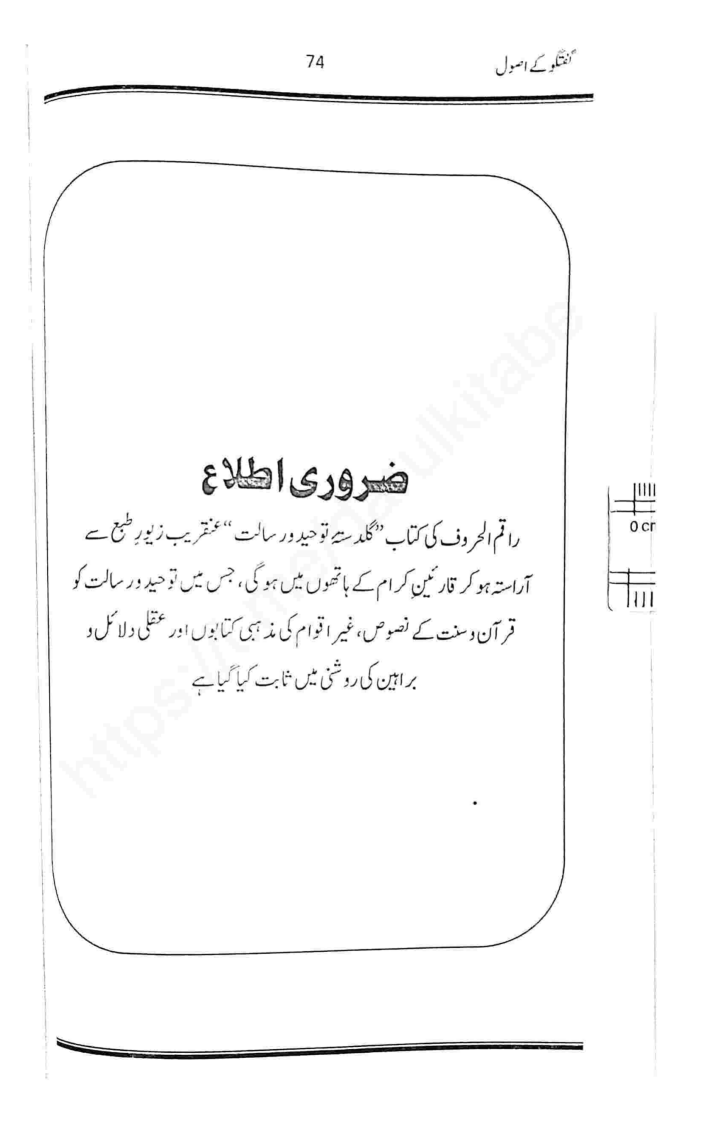
## خلاصة بحث

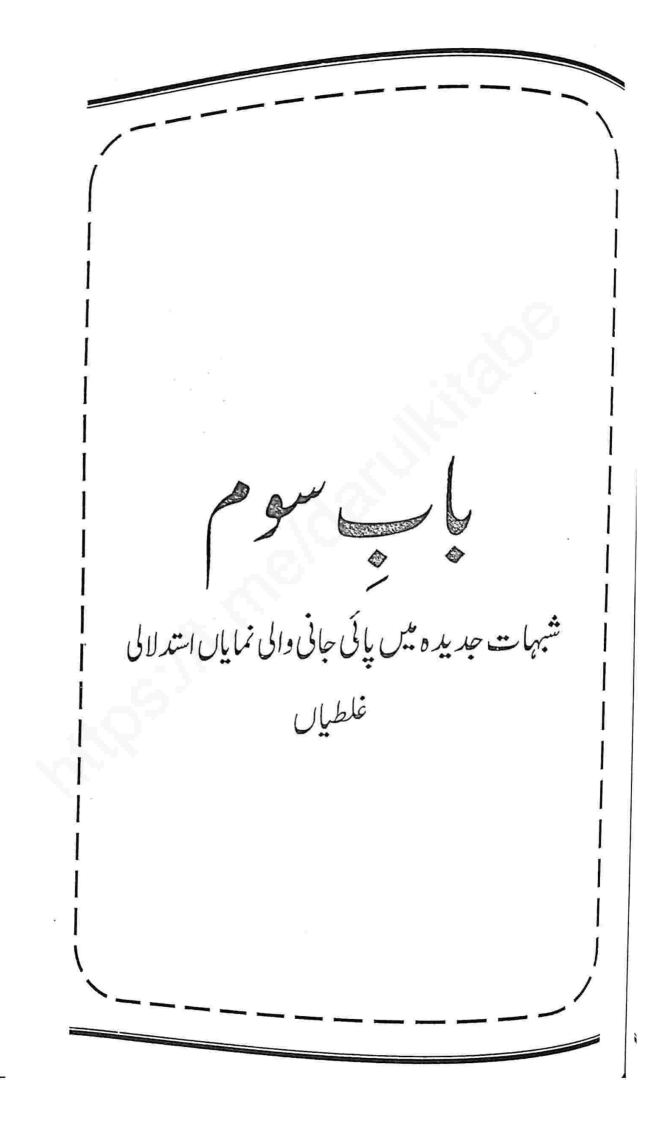
سابقہ مراحل میں غور و تامل کرنے کے بعد ہمارے لیے اسلام مخالف جدید شبہات میں واقع استدلال کی نمایاں غلطیوں کی نشان دہی کرنا آسان ہو جائے گا، اس غرض سے ماقبل میں بیان کر دہ اصولوں سے واضح ہونے والی ملحد انہ استدلال کی بنیادی اخطا کو یہاں پیش کیا جارہا ہے۔

استدلال میں ہونے والی بنیادی غلطیاں:

(۱) دعویٰ بلا دلیل کرنا، (۳) غیر صحیح وغیر ثابت دلائل پر نتائج کی بنیاد قائم کرنایاد عوے کی بناء ایسے مقدمات باطلہ و تصورات فاسدہ پر رکھنا، جو ظاہر اُصحیح دکھائی دیتے ہوں؛ لیکن اصلاً سر اب ہوں، (۳) دعوے کی دلیل کو صحیح طور پر نہ سمجھ سکنا، (۳) دلائل کی تشر تکے و توجیہ سیاق و سباق کے مخالف کرنا، (۵) موضوع سے متعلق تمام دلائل کو نظر انداز کر کے کسی ایک دلیل پر دعوے کی بنیا در کھنا، مثلاً: متثابہ کو دلیل بنان اور محکم کو چھوڑ دینا۔ (۲) منہ استدلال میں کسی معیار کی پابندی نہ کرنا، کسی دلیل سے ایک باب میں استدلال کرنا اور دیگر ابواب میں اُس کا اعتبار نہ کرنا، (۷) و لیل و مدلول میں تلازم کا منتی ہونا، (۸) دلائل معارضہ راجے کا اعتبار نہ کرنا، (۹) سفسط، ضروریات عقلی و بد یہات کا انکار کرنا اور (۱۰) ایل ایمان کے عقیدے، عمل اور قول و فعل کی مقیقت کو درست طریقے پر نہ سمجھنا۔ تِکْلُتَ حَشْرَة مُنَّ کَامِلَةً

واضح رہیں کہ یہاں استدلال میں ہونے والی نمایاں اور بنیادی غلطیوں کو بیان کرنامقصودہے، حصر مقصود نہیں۔





شبہاتِ جدیدہ کے اقسام وانواع موجو د دور میں اسلام سے متعلق پیش کیے جانے والے شبہات و اشکالات اور اعتراضات ونشککات کی دوقشمیں ہیں: (۱)وہ شبہات داعتراضات،جواصل اسلام کے خلاف خلاف کیے جاتے ہیں، (٢)وہ شبہات واعتراضات، جو اصل اسلام کے بجائے تو ابت اسلام کے خلاف کیے جاتے ہیں۔ اوّلُ الذّكر شبهات كي چار انواع ہيں، جو مند رجہ ذيل ہيں: نوعِ اوّل: وجودِ خُد اادر أس كي صفات (كمال، قدرت ادر حكمت وغيره) سے متعلق شبهات: خدا کے وجُود اور اُس کی صفاتِ کمالیہ کے خلاف پیش کیے جانے والے اعتراضات وشبهات میں مندرجہ ذیل نمایاں غلطیاں ہوتی ہیں۔ خداسے متعلق پیش کیے جانے والے اعتراضات و شبہات میں پائی جانے والی نمايان استدلالي غلطيان: غلطی(۱) دلیل و مدلول میں تلازم کاانتفاء۔ مثال:مسئله شرے عدم وجودِ خدا پر استدلال: بعض ملحدین کادعویٰ ہے کہ کا سَناتِ رنگ وبُومیں شر (مصابّب و آلام)کا دجود، وجودِ خدا کی نفی کر تاہے،اگر کوئی خداہو تا، تو شر کا وجو د نہیں ہو تانہ یہاں دلیل ومدلول میں تلازم نداردہے؛ کیوں عقلاً سے ممکن ہے کہ خالق نے عارضی د نیامیں شر کواراد تأپیدافرمایا ہواور کسی دوسرے عالم کو قائم و دائم سکون ولذات کے لیے تخلیق فرمایا ہو۔

التوكو ك المحود

غلم (۲) د لائل معارضه راجحه کا اعتبار نه کرنا۔ میں مثال: مسلہ شر کو بنیاد بناکر وجو د خدا کے قطعی دلائل کو نظر انداز کر دینا بھی اس کی مثال ہے۔ نلطی(۳)بدیہات کا انکار: مثال:خدا کاخالق کون ؟ ز مادہ تر ملحدین سوال کرتے ہیں کہ جب اللہ تعالٰی نے سب پچھ پیدا کیاہے، تو فہ داللہ کو کس نے بید اکیا؟ خالق کے بارے میں سوال کرنا، گویا منطق کے بدیہی جزئیہ "محال عقلی" (تلسل)كاانكارب-فداکے بارے میں مسلمانوں کاعقیرہ: کیوں کہ مسلمان ایک ایسے خالق پر ایمان رکھتے ہیں، جو پیدانہیں ہوا، اس ہے پہلے کچھ نہیں تھا، جو ازلی وابدی ہے ، جس کا دجو دکسی چیز پر مو قوف نہیں، یہ اعتقاد عقل سلیم کے عین مطابق ہے؛ کیوں کہ اگر خدا کا بھی خالق مان لیا جائے، تو اس خالق کے بارے میں بھی یہی سوال ہو گا کہ اے کس نے پیدا کیااور سوالات کا یہ سلسلہ "مالا نہایہ" تک چلتارہے گا، جسے منطق کی اصطلاح میں " شلسل " کہاجا تاہے ادر تسلسل محالِ عقل ہے اور باطل ہے، پس خدا کے خالق کے بارے میں سوال کرنا محالات عقلیہ کو <sup>لار</sup> سانے اور بریہات کے انکار کرنے کے متر ادف ہے۔ پیر <sup>نلط</sup>ی(<sup>۳</sup>)اہل ایمان کے اقوال کونہ سمجھنا: <sup>نٹال(۱</sup>):خالق کا ئنات کا وجو د ضر وری ہے۔ مسلمان منطقی قاعدے (لکل حادث محدث) کی بنیاد پر کہتے ہیں، جو کائنات پتر انہیں تھی بعد میں وجو دمیں آئی اگر اس کا کوئی خالق نہیں تو ترجیح بلامر <sup>ج</sup>لازم آئے،

0 ci

ای لیے کا ننات کا خالق ماننا عقلاً ضروری ہے، اس پر ملحد اپنا وہی فرسودہ اعتراض دوہراتے ہیں کہ جب ہر چیز خدا کی پیدا کر دہ ہے، تو خدا کو کس نے پیدا کیا؟ میہ اعتراض وو مختاف تاعدوں کو ایک سمجھنے کی بنیاد پر پیدا ہوا، پہلا تاعدہ ہے: "لیکلِ مَنْو جُوْدِ مُوْجِدَد (لیتن ہر موجود شیٰ کا کوئی ایجاد کرنے والا ہے)" اور دوسرا تاعدہ ہے "لیکلِ خادِثِ ہُ حُدِثُ العام ہے کا کوئی ایجاد کرنے والا ہے) " اور دوسرا تاعدہ ہے "لیکلِ خادِثِ ہُ حُدِثُ ماں یہ موجود شیٰ کا کوئی ایجاد کرنے والا ہے) " اور دوسرا تاعدہ ہے "لیکلِ کاوجود محدین اتال الذِکر تاعدے کو درست مانتے ہیں، نہ کہ پہلے تاعدے کو، ال اہل ایمان دوسرے تاعدے کو درست مانتے ہیں، نہ کہ پہلے تاعدے کو، ال بے بنیاد شبہات پیدا کر دیتے ہیں، اس طرح کے شبہات دو مختلف تاعدوں کو کیاں سمجھنے کی بنیاد پر پیدا ہوتے ہیں؛ حالاں کہ دونوں تاعدوں میں بنیادی فرق ہے۔ موجو د اور حادث کے در میان فرق:

78

بعض غیر متخصص مسلمان بھی بلاسو ہے سمجھ سے دعویٰ کر دیتے ہیں کہ "ہر تُک موجود کا موجد (ایجاد کرنے والا) ہو تا ہے۔ "حالال کہ وہ قلب وزبان سے ایمان رکھے ہیں کہ اللہ تعالیٰ موجو دہے، اب اگر "لِکُلَ هَوْ جُوْ دِ هُوْ جِدَ۔ "قاعدے کو در ست مان لیا جائے، توسوال سے ہو گا کہ جب ہر موجو دچیز کا موجد ہے، تو اللہ تعالیٰ کا موجد کون ہے؟ العیاذ باللہ - نہ کورہ قاعدہ ذات خدا پر توٹ جائے گا، ای لیے سے کہنا چا ہے کہ مسلمان ہر حادث کا محدث مانے ہیں نہ کہ ہر موجو دکا موجد، جب اللہ تعالیٰ کا موجہ کون ہے؟ کوئی محدث مانے ہیں نہ کہ ہر موجو دکا موجد، جب اللہ تعالیٰ حادث کا موجد کون ہواں مثال (۲): " ہر ٹرینڈ رر سَل " کی خیالی کیتلیٰ مثال (۲): " ہر ٹرینڈ رر سَل " کی خیالی کیتلیٰ دے کر سے سمجھانے کی کو شش کی ہے کہ خداکے متکروں کو خدا کے نہ ہونے پر کوئی دلیل دینے کی ضرورت نہیں، جس کا خلاصہ سے ہے کہ وہ کر تو ارض اور مرت کے در میان ایک سیلی فرض کرتا ہے، جو سورج کے گرد گردش کر رہی ہے، جے قوی ترین دُور بینوں کے ذریعے بھی نہیں دیکھا جاسکتا، کسی سے اگر کیتلی کا ثبوت طلب کر لیا جائے، تو ہو سکتا ہے کہ دہ بنوت نہ دے پائے اور نہ ہی کیتلی کا انکار کرنے والا اُس کے عدم کا ثبوت دے سکتا ہے؛ لیکن اگر اُس مفروضہ کیتلی کے بارے میں اسکول کے نصاب میں بچوں کو پڑھایا جاتار ہے، تو ایک دفت ایسا آئے گا کہ کیتلی کے وجو د کے انکار کرنے والے بچے کو مجنون اور پاگل کہا جانے نگے گا، لہٰذا اگر انسانوں کی اکثریت وجو دِ خدا پر ایمان رکھتی ہے، تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ خدادا قعی میں موجو د ہے، کسی شک کے وجو د کے تابت نہ کرپانے کو اس نٹن کے وجو د کے بثوت کے طور پر میش نہیں کیا جاسکتا۔ (بی۔ بی۔ دار بی دار بی کا بی دی کر دو ایک کے دول کو نہیں کہ

یہاں غور کریں، رَسَل نے ایک خیالی و فرضی کیتلی کو، جس کے وجود کا کائی از نہیں پایا جاتا، اُس عظیم خالق کے بر ابر کر دیا، جس کی عظمتوں کے آثار ہر سُواور ہر ثنی میں انسان پا تاہے، کا سَنات کا ہر ہر ذلاہ اُس کی قدرت کا شاہ کار اور جمالِ جہاں آراء کا نمونہ پیش کر تاہے، کہاں ایک آسمان میں معلّق فرضی کیتلی، جو اپنے وجو د پر آثار نہیں رکھتی اور کہاں اُس عظیم خالق ومالک پر ایمان، جس کے نشانات ذرّے ذرّے میں موجود، بھلا دونوں میں کوئی بر ابر ی ہو سکتی ہے؛ لیکن رَسَل نے دونوں میں بر ابر ی تصوّر کرلی اور یہی اسرلالی غلطی ہے۔

نوعِ ثانی: قرآن کریم سے متعلق شبہات:

قرآن سے متعلق شبہات میں بنیادی استدلالی غلطیاں مندرجہ ذیل ہیں: غلطی(1) دعویٰ بلا دلیل:

نٹال: نبی نے قرآن ''ورقہ بن نوفل ''سے سیکھا؟ بعض لوگ دعویٰ کرتے ہیں کہ ''رسالت مآب ﷺ نے قرآن مجید درقہ بن نوفل سے حاصل کیا'' یہ دعویٰ بلاد لیل ہے۔

غلطی(۲) نتائج کی بنیاد ایسے دلائل پر قائم کرناجس کو صحیح طور پر نہ سمجھاہو: (مثال) قر آن مجید کی آیات کے مابین تناقض وہ تعارض کا دعویٰ کرنا۔ ظاہر ہے قرآن مجید کی آیات کو درست طریقے پر نہ سمجھ سکنے کی بنیاد پر ہی قرآن میں تعارض کاشبہ ہو سکتا ہے۔ غلطی (۳) دلیل و مدلول میں تلازم کانہ ہونا: (مثال) قر آن توریت دانجیل کی نقل ہے؟ بعض قرآني فقص ادر توريت وانجيل ميس موجو د واقعات ميں توافق و تثابہ د مکچہ کر صاحب قرآن صَلَّا عَنْشَمْ پر نقل کا الزام لگانا، دلیل و مدلول میں تلازم کے انتفاء کی مثال ہے، اس لیے کہ تشابہ و توافق اُخذ و نقل کو متلزم نہیں؛ کیوں عقلاً بھی یہ بات ممکن ہے کہ قرآنی فصص اور انجیلی و توراتی واقعات میں تو فق وحدت مصدر کی بنیاد پر ہو، یعنی دونوں کاماخذ وحی الہٰی ہو۔ غلطی (۴۷) د لائل معارضه راجحه کاعدم اعتبار: (مثال)ظنّتات كوبنياد بناكر خداكاانكار \_ چند احمالات و توہمات کو بنیاد بناکر قر آن مجید کی حقانیت کا انکار کر دینا اور قرآن مجید کو کتاب الہی ثابت کرنے والے قطعی دلاکل کا انکار کر دینا اس کی واضح مثال ہے۔ نوع ثالث: (حضرت محمد صَمَّاتَنْ عَلَيْهِمْ سے متعلق شبہات) حضرت محد سَلَّاتِنْتِنَم سے متعلق شبہات میں بنیادی استدلال کی نمایاں غلطیاں مندرجە ذيل ہيں: غلطى(1) دعويٰ بلا دليل: (مثال) شقّ صدر، پیغمبرِ مَنْكَتْنَتْم كاہوایا ''امیّہ بن صلت 'کا؟

بعض ملحدین کابیہ کہنا کہ ''شق صدر''کا داقعہ امیہ بن صلت کے ساتھ پیش آیاتھا ، کہ حضور مَنَّا طَیْبَنِّمْ کے ساتھ؛ بیہ دعویٰ بلادلیل کی مثال ہے اور دعویٰ بلادلیل مر دود ہے۔ ، نلطی(۲)درجہ ثبوت سے ساقط دلائل پر نتائج کی بنیا در کھنا: مثال) صفحات گذشتہ میں بیان کر دہ قصہ غرانیق اس کی مثال ہے (مثال) غلطی(۳) دلیل و مدلول میں عدم تلازم: (مثال) آ مخضرت بحيرہ راہب ہے ملاقات پر بیہ نتیجہ قائم کرنا کہ آپ مُنَّاتِنْتِمْ نے اسلام بھی راہب سے سیکھا- نعوذ بااللہ - اس کی مثال ہے۔ نلطی (۳) دلائل معارضه راجحه کو نظر انداز کرنا: (مثال) چند ظنیات واحتمالات کو بنیا دینا کر نبوت محمد بیه مَنْانَتْهُمْ کاانکار کر دینااور آپ کی نبوت کو ثابت کرنے والے قطعی دلائل کو غیر معتبر کہہ دینااس کی مثال ہے۔ نوع رابع: تشريعات اسلاميه پر شبهات اسلام میں عورت کی مظلومیت کا دعو کٰ۔ تشریعات اسلامیہ کے خلاف ہونے دالے نمایاں شبہات میں سے ایک "اسلام میں عورت کی مظلومیت "کاشبہ ہے، جس میں مندرجہ ذیل استدلالی غلطیاں پائی جاتی ہیں: <sup>غلط</sup>ی(۱) نتائج کی بنیاد ایسے دلائل پر رکھنا جنہیں صحیح طور پر نہ سمجھاہو: (مثال) بعض ملحدین کہتے ہیں کہ اسلام میں عورت کو گدھااور کتا شمجھا جاتا ہے اور دلیل ك طور پر حديث بيش كرتے بين "يقطع الصلاة المرأة والكلب والحطار" يعنى <sup>گور</sup>ت، کتااور گدھا قاطع صلات ہیں۔ مريث "يقطع الصلاة المرأة والكلب والحمار "كادرست مفهوم: حالاں کہ جدیث کی منشاءعورت کو کتے اور گدھے کے مانند قرار دینانہیں ہے؛ بلکہ مطلب سے کہ عورت، کُتّا اور گدھا قطع نماز سے متعلق ایک خاص تھم میں در رسا الترك ہيں على العموم ايك جيسے نہيں۔(ابوداؤد مع عون،ر قم: ٤٠٠)

 $\overline{1}$ 

عورت کے گزرنے سے نماز کا حکم: اس حدیث سے بعض لو گوں کو بیہ شبہ ہو سکتا ہے کہ عورت کا نمازی کے پال سے گذرنانماز کو باطل کر سکتا ہے، اسی لیے ضر دری ہے کہ حدیث کا درست مفہوم نپُرد قرطاس کر دیاجائے۔

82

حدیث میں اِن اُمُور کا بیان ہے، جو آدمی نماز کی خرابی اور نماز میں مطلوب دل جمعی، یکسوئی اور اخلاص کے بگاڑ کا سبب بن سکتے ہیں، ان اشیاء کا گذرنا نماز میں مطلوب خشوع خضوع کو ختم کر سکتا ہے؛ چنان چہ علامہ نووی ؓ فرماتے ہیں: "و تأول هولاء حدیث ابی ذر رضی الله عنه علی ان المر اد بالقطع نقص الصلاة لشغل القلب بھادہ الاشیاءولیس المر اد ابطالھا۔"(شرح مسلم: ۱۳۰۰)

<sup>«یع</sup>نی حدیث ابوذرؓ میں "قطع صلاۃ" ۔ مراد نماز میں کمی واقع ہونا ہے؛ کیوں کہ ان اشیاء کا گزرنا شخل قلب کا باعث ہے اور اس ۔ مراد نماز کا باطل ہونا نہیں ہ اگر نمازی کے پاس آ کر کُتّا بھو نکنا شروع کر دے یا گدھا اپنی مکر وہ آواز میں ہنہنانا شرد نا کردے، تواس میں کوئی شک نہیں کہ نماز میں خشوع خضوع متاثر ہوگا، یہی حالت ال وقت ہوگی جب غیر محرم عورت نمازی کے پاس ۔ گذر جائے۔"

حضرت مولانا شبیر احمر عنمان محدوث الملیم " میں فرماتے ہیں: "المراد بالقطع فی حدیث الباب قطع الوصلة بین العبد وبین الرب جل جلاله لا ابطال الصلاة نفسها۔ " (فتح الملهم شرح صحیح مسلم، ج ۳، ص ۳۳۳) نفسها۔ " (فتح الملهم شرح صحیح مسلم، ج ۳، ص ۳۳۳) ترجمہ: یعنی حدیث الباب میں قطع صلوق ہے مُر اد بندے اور رب کے در میان رابط کا انقطاع کی ترجمہ: یعنی حدیث الباب میں توطع صلوق ہے مُر اد بندے اور رب کے در میان رابط کا انقطاع کی ترجمہ: یعنی محضر مسلم، ج ۳، ص ۳۳۳) ترجمہ: یعنی حدیث الباب میں قطع صلوق ہے مُر اد بندے اور رب کے در میان رابط کا انقطاع کی ترجمہ: یعنی حدیث الباب میں توطع صلوق ہے مُر اد بندے اور رب کے در میان رابط کا انقطاع ہے، نماز کا این ذات کے اعتبار سے باطل ہونا مر اد نہیں۔ "مرور المر أة لا يقطع الصلاق" (ار ۳۵۰ رابق) مرد ترجمہ: "تعورت کا گزرنا نماز کو نہیں توڑ تا۔ "

نلال<sub>ی(۲)</sub> دلائل باب کو نظر اند از کر کے کمی ایک دلیل کی بنیاد پر نتیجہ نگالنا: ں رہاں) (مثال)عورت کی نظریم کے سلسلے ملیں بے شمار نصوص صریحہ وضحیحہ دارد ہوئے ہیں، جو (ما<sup>0)</sup> <sub>ال با</sub>ن پر دلالت کرتے ہیں کہ اسلام میں عورت کو نہایت قدر و منزلت سے نوازا گیا ا<sup>0</sup> ب<sup>- پ</sup> <sub>ارراس کواعلیٰ و ارفع مقام دیا گیا ہے ، مزید بر آ*س کہ خواتین کی تکریم میں وارد ہونے*</sub> اران دالے نصوص اپنے بیان میں محکم تھی ہیں لہذا تنتابہ نصوص کو محکم پر محمول کیا جائے گا، رائے۔ لیکن خالفین اسلام مسلہ سے متعلق محکم نصوص کو جبوڑ کر کسی متثابہ نص کو بنیاد بناکر اہلام کے خلاف پر ویلینڈہ کرتے ہیں۔ نلطی(۳) دلائل معارضه راجحه کو نظر انداز کرنا: سابقه مثال ہی کو یہاں بیش کیا جاسکتا ہے۔ اللام يرد مشت كر دى كاالزام: تشریعات اسلامیہ کے خلاف ہونے والے اعتراضات میں سے ایک بنیادی ائتراض بیہ کہ "اسلام ایک دہشت گر د دین ہے "- نعوذ باللّٰد-ال قسم کے اعتراضات میں موجو د نمایاں غلطیاں مندر جہ ذیل ہیں: <sup>غلط</sup>ی(۱) دعویٰ بلا دلیل: مخالفین اسلام محض تعصب کی بنیاد پریہ دعویٰ کرتے ہیں کہ "اسلام دہشت گردی کی تعلیم دیتا ہے اور معصو موں کا ناحق خون بہانا سکھا تاہے۔"- نعوذ باللہ - حالاں ک<sup>ر</sup>اپنےاں دعویٰ پر قر آن وسنت سے کوئی دلیل نہیں دیتے۔ نلطی (۲) دلیل کی تشریح سیاق وسباق کے مخالف کرنا: <sup>(مثال)</sup>حديث عرشيين: بعض مخالفین اسلام کہتے ہیں کہ ''اہل عر نبین کے ساتھ رہمالت مآب <sup>من</sup>ائینی<sup>ز</sup> کا <sup>موا</sup>لہ ناحن ظلم ستم اور بے گناہوں پر بلاوجہ زیادتی کے زمرہ میں آتاہے۔<sup>ن</sup>عوذ بااللہ۔

گفتگو کے اصول

اہل عر نیپن کے ساتھ رسالت مآب صلّی عید آم کے سخت موقف کی وجہ: مخالفین اسلام بیہ توبتاتے ہیں کہ حضور ﷺ نے اہل عر نیپن کے ہاتھ پر کٹوا دیئے اور آئکھوں میں گرم سلائی پھروادی لیکن اس پورے واقعے کا درست پس منظر چھا ليتے ہیں بخاری شریف میں واقعہ مذکور ہے: عَنٰ أَنَّسٍ: أَنَّ نَاسًا كَانَ بِهِمُ سَقَّمَ، قَالُوا: "<sub>يَا</sub> رَسُولَ اللَّهِ آوِنَا وَأَطْعِمْنَا فَلَمَّا صَحُوا، قَالُوا: إِنَّ الْمَدِينَةَ وَخِمَةً، فَأَنْزَلَهُمُ الْحَزَةَ فِي ذَوْ دِلَهُ, فَقَالَ: اشْرَبُو اأَلْبَانَهَا، فَلَمَّاصَخُو اقْتَلُوا رَاعِيَ النَّبِيِّ شَلالِهُ عَلَمٌ، وَاسْتَاقُوا ذَوْدَهُ فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمُ وَسَمَرَ أَعْيَنَهُمْ، فَرَأَيْتُ الرَّجُلَ مِنْهُمُ يَكْدِمُ الأَرْضَ بِلِسَانِهِ حَتَّى يَمُوتَ ـ "(صحيح البخاري، رقم: ٢٨٥ كتاب المغازي) ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ کچھ لو گوں کو بیاری تھی، انہوں نے کہا: پارسول اللہ ! ہمیں قیام کی جگہ عنایت فرمادیں اور ہمارے کھانے کا انتظام کر دیں پھر جب وہ لوگ تندرست ہو گئے تو انہوں نے کہا کہ مدینہ کی آب و ہوا خراب ہے؛ چناں چہ نبی کریم مَنْا يَنْفِينُ في مقام حرّہ میں او نٹول کے ساتھ ان کے قیام کا انتظام کر دیا اور فرمایا کہ ان کا دودھ پیوجب وہ تندرست ہو گئے توانہوں نے آپ صلی اللہ علیہ دسلم کے چرداہے کو قتل کر دیا اور او نٹوں کو ہانک کر لے گئے۔ نبی کریم مُتَّاتِنَيْنَمْ نے ان کے بیچھے آدمی دوڑائے اور وہ پکڑے گئے (جیسا کہ انہوں نے چرواہے کے ساتھ کیا تھا) آپ مَنْكَنْنَةُ في في ويسابى كياان كے ہاتھ پاؤں كٹواديئے اور ان كى آنگھوں ميں سلاك پھر دادی۔ رادی کہتے ہیں کہ میں نے ان میں سے ایک شخص کو دیکھا کہ زبان <sup>سے زمین</sup> چانثا تھاادر ای حالت میں وہ مر گیا۔

غورے پڑھیے اہل عرنیین کو ملنے والی جس سزا کو مخالفین اسلام نے وخشتنا کا پر محمول کیا اُسے سیاق و سباق کے ساتھ غور کرنے سے دوسر اہی منظر سامنے آتا ج' مکمل حدیث کو سامنے رکھ کر سوچیے کہ جن لو گوں کو اللّٰہ کے رسول نے اپنی چراہ گاہ بیں

تذكلو کے اضول

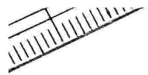
۔ گھردیا، پیٹ بھرنے کے لیے اپنے جانور عطاکیے، انہوں نے آپ کے اس احسان کا بدلہ یہ دیا کہ آپ سے بے گناہ چر داہے کو بے رحیانہ ناحق قمل کر ڈالا، آپ مُنْائِنِیْزُم کی چراہ گاہ یہ۔ ہی نساد مجایاادر اد نٹوں کولے کر بھاگ گیے، ایسے ظالموں اور احسان فراموشوں کو سزا د بناد ختنا کی نہیں عین انصاف تھا، مزید سیر کہ سیر حکومت سے بغاوت کا کیس تھا، د نیا کی رئی حکومت اپنے باغیوں کو آزاد نہیں چھوڑتی، مدینہ کی حکومت کی طرف سے اہل مرنیین کے ساتھ معاملہ کی حیثیت "معاملہ بالمثل" (جیسی کرنی ویسی بھرنی) کی ت تھی، اہل عرنیین نے جبیہا کہاویسا بھکتا۔ دیکھا آپ نے کہ مخالفین، اسلام کو ایک وحشانہ دین ثابت کرنے کے لیے «اہل عرنیین" جیسے ظالموں کو کیسے معصوم بناکر بیش کرتے ہیں! نلطی (۳) دلائل باب سے سمی غیر محکم دلیل کواستدلال میں پیش کرنا: مخالفین اسلام، اسلام کو دہشت گرد اور ظالمانہ دین ثابت کرنے کے لیے ہزاروں دلائل کو نظر انداز کرکے کسی غیر محکم دلیل سے استدلال کرتے ہیں۔ نلطی(<sup>م</sup>) دلائل راجحه معارضه کا اعتبار نه کرنا: (مثال) بذکورہ دونوں قاعدوں کی مثال مذکورہ دعویٰ کے تناظر میں سے کہ معتر ضین، اسلام کو وحشاینہ مذہب قرار دیتے ہوئے قرآن و سنت کے ان بہت سے نسوس کو نظر انداز کرتے ہیں جس میں حدودِ جنگ کا بیان ہے، جن میں جنگ کے ضوابط و تواعد کی وضاحت ہے اور جن میں آداب جنگ کی تفصیل ہے، سے تمام نصوص اسلام میں ایک محکم اور اخلاقی نظام جنگ پیش کرتے ہیں تسم ثانی (وہ شبہات جو اصل اسلام کے بجائے ثوابت شریعت کے خلاف ہو) یا نچ انواع پر مشتل ہے:

<sup>ی</sup>فتگو کے اصول

نوع(1)سنت نبویہ صَلَّى عَلَیْرًا سے متعلق شبہات: سنت نبویہ سَنَاتِیْتُم کے متعلق شبہات میں مندرجہ ذیل بنیادی استرلالی لغزشيں يا کی جاتی ہیں۔ غلطي (1) دعويٰ بلا دليل: (مثال) چو دہ سوسالہ قدامت کی بنیاد پر نصوص دینیہ کا نکار: بعض لوگ دعویٰ کرتے ہیں "چو دہ سوسال پہلے کہے گیے دینی نصوص درست نہیں ہوسکتے، قدامت کی بنیادیران کی صحت کا تحقق ممکن نہیں "اس قشم کا دعویٰ کرنے دالے اپنے دعوب كى اثبات يركونى دليل پيش نہيں كرتے، لہذاان كادعوىٰ ساقط الاعتبار ہے۔ غلطی (۲) فی نفسه غیر ثابت دلائل پر نتائج کی بناءر کھنا: سنت نبویہ پر اعتراض کرتے ہوئے مخالفین اسلام غیر ثابت شدہ ادر غیر سیج دلائل سے استدلال کرتے ہیں۔ (مثال)صديق اكبر كما مجموعه حديث كوجلانا؟: سنت نبوبیہ کی حیثیت کو داغد اربنانے کے لیے اور ناقلین احادیث پر سے امت کے اعتماد کو تھیس پہنچانے والے منکرین حدیث، جحیت حدیث کو مشکوک بنانے کے لیے کہتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ نے پانچ سو (۰۰۰؍)احادیث کا مجموعہ تیار کیا تھالیکن جب صبح ہوئی تواس کو جلادیا، جس سے معلوم ہو تاہے کہ آپ ک نذ دیک احادیث تحریفات کا شکار ہو کر اپنی جحیت کھو چکی تھیں۔ صدیق اکبر سطح مجموعهٔ احادیث کونذر آتش کرنے کی حقیقت: منکرین حدیث نے جس روایت سے استدلال کیاہے وہ غیر صحیح د غیر ثابت ادر جھوٹ کے علاوہ پچھ نہیں، اصل روایت ملاحظہ فرمائیں: جمع أببي الحدیث عن ر سو ل

صحيح "لينى يد خرصيح نہيں ہے۔ (تذكرة الحفاظ،للذهبی، بيروت: ١/٥) روايت مذكوره كو حافظ ذہبی نے حاكم كے حوالے سے درج ذيل مند كے ساتھ نقل كياہے: "حدثني بكر بن محمد الصير في بمرو: أنامحمد بن موسى البر بري، أنامفضل بن غسان ، أنا علي بن صالح ، أنا موسى بن عبد الله بن حسن ن أراهيم بن عمر بن عبيد الله التيمى: حدثني القاسم بن محمد قالت عائشة۔۔۔ "تولى نہيں ہے در موال الم دار قطن "قول نہيں ہے۔ "(موالات الحاكم للد ارقطن ٢٢١)

ٹنتگو کے اسول 88 " علی بن صالح" کے بارے میں حافظ ابن کثیر نے کہا:"لایعر ف" یعنی وو نیم معروف ب\_\_(كنزالعمال:۲۹۲۴) حافظ ابن حجر ؓ کے بقول "علی بن صالح"، "مستور " یعنی "مجہول الحال " ے۔ (تقرير التهذيب:٣٢٥٢) ایک رادی "ابراہیم بن عمر بن عبید اللّٰدالتیمی" ہے، جس کی توثیق نامعلوم ہے۔ حافظ ابن کثیر نے حاکم نیشایوری کی اس روایت کے بارے میں فرمایا: "هذا غريب من هذا الوجه جداً " يعنى بيه حديث اس سند سے بهت زيادہ غريب ب\_ (ئ العمال: ٢٠ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ غلطی (۳) نتائج کی بنیاد ایسے دلائل پر رکھنا جن کو مغتر ضین سے صحیح طور پر نہ شتحطاہو۔ اس کی مثال اور اس کی وضاحت گذشتہ صفحات میں ''کیا نبیز شراب ے؟'' کے عنوان کے تحت بیان کر دی گئی، دہاں دیکھ لیں غلطی (۴) دلائل باب سے کسی غیر موضوعی دلیل پر نتیجہ کی بنیا در کھنا؛حالاں کہ مضمون تمام دلائل میں غور وفکر کے بعد ہی صحیح طور پر سمجھ میں آتاہو۔ (مثال) کتابت ِحدیث کی ممانعت دالی روایات پر اعتماد کر نا اور ان تمام نصوص کو نظر انداز کر دینااس کی مثال ہے جو کتابت ِحدیث کی اجازت دیتے ہیں (تفصیل ما قبل میں گذرگئی)۔ غلطی(۵)استدلال کے متعینہ و معیاری منہج کا فقد ان، کسی مخصوص باب نہما سمی دلیل کااعتبار کرنااور دوسرے باب میں اس دلیل کاانکار کر دینا۔ (مثال) منکرین حدیث جمیت حدیث کا انکار کرتے ہوئے، کتابت ِ حدیث ے <sup>ممالت</sup> والی احادیث سے استدلال کرتے ہیں؛ حالاں کہ منکرین کی متدل روایات تجبی <sup>احادیث</sup> ہی ہیں اور احادیث منگرین سنت کے یہاں غیر معتبر ہیں۔



غلطی (۲) دلیل و مدلول میں عدم تلازم۔ (مثال) منکرین حدیث، جحیت حدیث کے انکار پر ان احادیث سے استدلال کرتے ہیں جن میں احادیث لکھنے کی ممانعت آئی ہے حالانکہ پیہ احادیث کتابت سے ممانعت کو بتاتی ہیں ججیت احادیث کو نہیں (تفصیل گذشتہ صفحات میں گذر چکی) نوع ثانی (صحابه کرام ؓ سے متعلق شبہات): صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم ہے متعلق اعتراضات و شبہات میں مندرجہ ذیل خامیاں یائی جاتی ہیں۔ غلطی(۱) غیر ثابت وغیر صحیح دلائل پر نتائج کی بنیادر کھنا۔ (مثال)فاروق اعظم ثير كتب خانه اسكندريه كوجلا كرخا كستر كرنے كاالزام: امیر المومنین حضرت عمر فاروق رضی اللَّد عنه پر ملحدین به الزام لگاتے ہیں: که "جب مصر کے شہر اسکندر یہ کی فتح کے بعد بطلیمو س کا عظیم کتب خانہ آپ رضی اللّٰہ عنہ کے حکم پر فاتح مصر سید ناعمروبن العاص رضی اللہ عنہ نے جلا کر راکھ کر دیا۔" پھر کہتے ہیں کہ مسلمانوں کے خلیفہ بھی علم وفن کے دشمن تھے-العیاذ باللّٰد-فاروق اعظم ٹیر کتب خانۂ اسکندر بیہ کو جلانے کے الزام کی حقیقت: ملحدین جس واقعہ کو استدلال میں پیش کرکے حضرت عمر شکانیڈ کو علم دشمن بادر کرانے کی کوشش کرتے ہیں، حقیقت بیہ ہے کہ وہ کہانی در اصل گھڑی ہوئی ہے، اس کہانی کامیتند حوالوں میں سے سے کوئی ثبوت ہی نہیں ملتا اور نہ ہی کوئی عینی شاہد ہے، عیسانی و مسلم ہر دو طرح کے ماخذ اس کہانی کے ذکر سے خالی ہیں، فتح اسکندر سے (س: ۲۰ اجری برطابق ۱۳۱۱ء) کے وقت "نیقیوس" نامی عیسائی راہب موجود تھا، اُس نے مسلمانوں کے حالات تفصیل سے لکھے؛ لیکن اس کہانی کا کوئی تذکرہ نہیں کیا۔

89

<sup>7</sup>فتگو کے اصول

سب سے پہلے اس کہانی کو ''عبد اللطیف بغدادی'' نے اپنی کتاب ''الإفادة والاعتبار "میں صیخہ ضعف "یُذُکَرُ "(ذکر کیا جاتا ہے)۔ نقل کی، بقول" مارکل " ر صرف علی سبیل التذکرہ معلوم ہوتا ہے، اس سے کوئی غرض نہیں "علامہ شان کے ہیں:"پہ کوئی مصدقہ روایت نہیں۔" سب ہے پہلے اس کہانی کو عبد اللطیف نے ہی لکھاہے، جو کہ واقعۂ مفرد ضب یا پنج سو برس بعد تھا اور بہی زمانی خلا اس واقع کے جھوٹ ہونے کے لیے کانی ، «پو کس (التوفی ۹۴۰ء)"جو دسویں عیسوی میں اسکندر بیہ کابطریق تھا، اسی طرح "المکین" د واقعة مفروضہ کے تبین سوبر س بعد تھا، اِن دونوں متعصب عیسا سُول نے اسکندر یہ کا نُتَّج کے حالات تفصیل سے لکھے ہیں؛ لیکن واقعۂ مفروضہ کا ذکر نہیں کیا، "مؤرخ تطفی (التوفى: ٢٢٢٦ء) "في يه واقعه اين كتاب "أخبار العلماء باخبر الحكماء (ص: ٢٢٥) " ين عبد اللطيف كى كتاب سے ہى نقل كياہے، اس كہانى كا مدار " يحيٰ نحوى" نامى شخص ہے" ابن ندیم" کی کتاب "الفہرست " کے لاطینی انڈیکس میں "وان گستاؤ" نے اِسے " کچی فلیپونس" لکھاہے، جس کے بارے میں عیسائی محققتین متفق ہیں کہ وہ +20ء کے بعد زندہ نہیں رہا جب کہ فتخ اسکندر سیہ کا داقعہ ۲۴۱ء میں پیش آیا، گویا جسے واقعے کے گواہ کے طور پر پش کیا جاتاہے،وہ مفروضہ واقعے کے رونمُاہونے سے • ۷ رسال پہلے ہی مرچکاتھا۔ «غر يغوريس، ابو الفرن بن مارون، المعر وف بابن العبري (التوني: ١٨٥ه) " ا پنی کتاب «کتاب الدُّوَل (ص: ۱۱۳) " میں اس کہانی کو نقل کیا ہے ، "ابوالفرج "نے تاریخ ب ایک مفصل کتاب (Chronicon syriacum) لاطینی زبان میں لکھی تھی،اس میں ا کہانی کاکہیں پتہ نہیں ہے؛حالاں کہ ''کمابُ الدُّوَل''اسی کمّابِ کا اختصار ہے۔ "علامہ شبل" کہتے ہیں: کہ "ممکن ہے کہ بیہ الحاقات میں ہے ہویا خود ابوالفر<sup>ن</sup> نے بڑھادیاہو، جو کچھ بھی ہو، بہر حال بیہ کہانی تاریخی اعتبار سے ثابت نہیں۔"

تَفْكَو ك اصول ایوالفرج نے تجھی ہوا میں لٹھ چلائے ہیں، واقعے کے ثبوت میں کوئی دلیل نہیں ی ابدالفرج بنے بیہ قصہ لیچی نحوی کے حوالے سے گھڑاہے، جوخود مجہول ہے، ان تین جار ، میں بر میں بھی مؤرخ نے اس کہانی کی طرف اشارہ تک نہیں کیا، بس گنے کئے ا ر دیں زبارہ نین چار حضرات اس واقعے کو ذکر کرتے ہیں، کوئی صیغہ ضعف سے بیان کر دیتاہے، ہ نہ کوئی ہو بہواسے نقل کر دیتا ہے تو کوئی مجہول راوی پر اعتماد کر لیتا ہے، لیں اس واقعۂ مفروضہ کی حقیقت یہی ہے اسی لیے علامہ شبلی کہتے ہیں:"حقیقت ہیہ ہے کہ اس کت خانہ کو نور عیسائیوں نے برباد کیا تھااور بڑے بڑے پیشوایان مذہب اس کی بربادی میں شامل تھے، الددت توبه امر فخر كاباعث تھا؛ ليكن جب كسى قدر تہذيب وشائشتگى كادور آيا، توپورپ نے دیکھا کہ اس کے دامن پر بیر بہت بڑا بد نما داغ ہے، اس کو مٹانے کی سوائے اس کے کوئی تدبیرنہ تھی کہ بیہ الزام کسی اور قوم کے سر منڈ ھاجائے، مسلمانوں نے جب مصر واسکندر س ر ن کیا، توکتب خانہ مذکور کا دہاں نام ونشان بھی نہ تھا، متعصب عیسا ئیوں نے اس کم شدگی کو فاتحان اسلام کی طرف منسوب کر دیا۔ (مضمون "کت خانداسکندریہ "ص:۲،ازشلی نعمانی) ال بات کا اعتراف کہ عیسا ئیوں نے کتب خانہ جلایا؛ انسائیکلو پیڈیا برٹانیکانے ان الفاظ ميں كياب:

These institutions survived until the main museum and library were destroyed during the civil war of the 3rd century AD; a subsidiary library was burned by Christians in AD 391. (I/479)

یہ ادارے اس وقت تک آباد رہے جب تک کہ مرکزی عبائب گھر ادر لائمریری تیسری صدی عیسوی کی خانہ جنگی کے دوران نناہ نہ ہو گئی۔ایک ذیلی لا تبریری کوئیمائیوں نے ۹۱ ساء میں جلادیا تھا۔

Ħ

(مثال) اجماع کی شرعی حیثیت کو مخدوش کرنے کی کوشن: بعض لوگ اجماع کی جحیت شرعی کا انکار کرتے ہیں اور لو گوں میں اجماع امت کے تعلق سے شبہات پھیلانے کی غرض سے کہتے ہیں کہ "امام احمد بن صنبل "، بھی اجماع کی جیت کے متکر تھے، اس سلسلے میں وہ امام احمد بن حنبل گا مندر جہ قول پیش کرتے ہیں: من ادعی الاجماع فقد کذب و مایدریہ و الناس قد اختلفوا۔ "جو شخص اِ جماع کا دعویٰ کرے، اس نے جموف بولا؛ کیوں کہ وہ نہیں جانتا کہ ہو سکتا ہے کہ لو گوں نے اختلاف کیا ہو۔"

مذكوره مثال ميں منكرين اجماع في، اجماع كے جت نہ ہونے پر امام احمد بن حنبل محمل عبر محكم قول سے استد لال كيا ہے اور ان بے شار اقوال كو نظر انداز كر ديا، جو واضح طور پر اس بات پر دلالت كرتے ہيں كہ امام احمد بن حنبل اجماع كى جيت كے نہ صرف قائل تھے ؛ بلكہ بے شمار مسائل ميں اجماع سے استد لال بھى چکڑتے تھے، چناں نہ صرف قائل تھے ؛ بلكہ بے شمار مسائل ميں اجماع سے استد لال بھى چکڑتے تھے، چناں چر امام ابو داؤد تجتانى " مسائل الامام احمد "ميں بيان كيا ہے : قيل له: إن فلانا قال: قرائة فات الحة الكتاب - يعني خلف الإمام - مخصوص من قوله تعالى : " وَإِذَاقُرِي اللَّٰذِ آنُ فَاسْتَمِعُوْ الَهُ اللَّهِ الاَحمان : ٢٠٢) فقال : عمن يقول هذا؟ أجمع الناس أن هذه الآية فى الصلاق

امام ابوداؤر فرماتے ہیں: کہ امام احمد بن حنبل سے کہا گیا کہ ایک شخص کا کہنا ہے کہ امام کے بیجھے سورہ فاتحہ کا پڑھنا اللہ تعالیٰ کے اِس قول سے خاص کر لیا گیا ہے (جب قرآن پڑھا جائے تو غور سے سنو!)، (یعنی ایک شخص کہتا ہے کہ سورہ اُعراف کی فرگورہ آیت امام کے بیچھے سورہ فاتحہ پڑھنے سے متعلق نہیں، گویاامام کے بیچھے سورہ فاتحہ پڑھنی چاہیے)، توامام محترم نے فرمایا: (بیہ بات) وہ شخص کس کے حوالے سے کہتا ہے؟

حالال کہ اس بات پر اجماع ہے کہ مذکورہ آیت کریمہ نماز کے سلسلے میں (نازل ہوئی) بي \_ (مسائل الامام احمدرو اية أبي داؤ دالسجستاني: ٤٨) · "بنيع الدين بالدين" كے سلسلے ميں امام احد "ك قول ك مطابق كوئى تيج حدیث نہیں ہے؛لیکن چوں کہ اس بیچ کے عدم جواز پر بقول امام احمد ؓ اجماع ہو گیاہے، ای لیے یہ تیج ناجائز ہے۔(المغنى:٨٢ ٩٤) ہیں امام احمد ؓ کے اجماع کی ججیت کے سلسلے میں واضح اقوال کو چھوڑ کر غیر واضح قول کو دلیل بنالیناہی استدلالی غلطی ہے۔ امام احد " من ادعى الاجماع فقد كذب " كى صحيح توجيه: امام احمد بن حنبل ؓ نے اجماع کے تعلق ہے جب مذکورہ بات ارشاد فرمائی، اس وفت آب "بشر بن غیاث المر لیی" اور "الأصم" نام کے دو مگر اہوں سے محوِ خطاب یتھے پان دونوں کارّ د فرمار ہے بچھ؛ چناں جیہ امام محترم کے حوالے سے ''صاحب الحلی'' نے مذکورہ بات ذکر کرکے اس باکی بھی وضاحت کر دی کہ " اجماع کا دعویٰ "بشر المركي" اور" أصم" نے كياب "من ادعى الاجماع فقد كذب ومايدريه والناس قد اختلفوا! هذه أخبار الاصم وبشر المريسي\_ (المحلى: ٢٤٦/٣) " كويا امام محترم خاص د دلو گوں کو کسی مخصوص مسئلے میں اجماع کے دعوے میں جھوٹا قرار دے رہے ہیں، یعنی آپ کی مراد مطلقاًاجماع کی نفی نہیں۔ اب آیئے دیکھتے ہیں کہ مذکورہ دونوں شخص کون تھے؟ حافظ ابن حجر "لسان الميز ان (٣٣/٢) "لكصح بين: "بشر بن غياث المريسي مبتدعضال، لاينبغيأن يروى عنه\_" لیعنی "بشر بن غیاث المرلیمی بدعتی اور گمر اہ شخص ہے، اس سے کچھ روایت نہ کیاجائے۔"

خطب بغدادي في للحاب: "حكي عنه أقوال شنيعة أساء أهل العلم قولهم فيه، وكفره أكثرهم لأجلها.. قال أبو زرعة الرازي: بشر المريسي زنديق.. وكان إبراهيم بن المهدي لما غلب على الخليفة ببغداد حبس بشرا وجمع الفقهاء على مناظرته في بدعته.. وقال هارون الرشيد أنه قال: بلغني أن بشر أيقول: القرآن مخلوق، علي إن أظفر ني الله به أن أقتله. ونقل عنه أنه كان ينكر عذاب القبر وسؤال الملكين والصر اطو الميز إن."

بشر المریسی سے بہت سی تھٹیا با تیں نقل کی گئی ہیں جن کو اہل علم نے بر اجانا اور ان باتوں کی وجہ سے اکثر اہل علم نے اس کی تکفیر بھی کی ہے، ابو زرعہ رازی کہتے ہیں :"بشر المریسی "زندیق ہے " جب ابر اہیم مہد کی بغد اد میں خلیفہ ہو اتو اس نے بشر کو قید کرلیا اور علماء کو اس سے اس کی بد عت کے سلسلے میں مناظرے کے لیے جمع کیا، ہارون رشید نے کہا کہ اس نے کہا: کہ " مجھے خبر پہنچی ہے کہ بشر المریسی قرآن کو مخلوق کہتا ہے، اگر اللہ کی توفیق سے میں بشر کو پکڑ لیتا ہوں تو اسے قتل کر دوں گا۔"

وه عذاب قبر، منكر نكير كے سوال، بل صراط ادر ميز ان كا انكار كرتا تھا۔ دو سرا شخص "الأصم" ہے، يہ شخص فرقتہ معتزلہ كا گرو گھنٹال تھا ادر قرآن كو كلوق كہتا تھا، اس سے ثابت ہو تاہے كہ امام احمد بن صنبل كامذكورہ قول ايك خاص تناظر ميں خاص مسئلہ سے تعلق ركھتا ہے، بشر اور الأصم جيسے لوگ اپنے گر اہ عقائد (خلق قرآن وغيرہ) پر اجماع كا دعوىٰ كرتے تھے، امام احمد بن صنبل نے ان لوگوں كو بنياد بناكر قرآن وغيرہ) پر اجماع كا دعوىٰ كرتے تھے، امام احمد بن صنبل نے ان لوگوں كو بنياد بناكر فرايا: كہ "جو (خلق قرآن پر) اجماع كا دعوىٰ كرے وہ محمو ٹاہے۔" فرايا: "وأما ماروي من قول الإمام أحمد: من ادعى الإجماع فقد كذب "فھر إنها قال إنكارا على فقھاء المعتزلة الذين يدَعون إجماع الناس على ما يقولونه، وكانو أقل الناس معر فة بأقو ال الصحابة و التابعين۔"

امام احمد بن حنبل رحمه الله كامذ كوره قول ان معتزلى فقهاء كارد كرتاب،جواي مزعومہ عقائد پر اجماع کا دعویٰ کرتے تھے؛ حالاں کہ انہیں اقوال صحابہ و تابعین کی بهت کم معلومات تھی۔(شرح الترمذی ۱۹۷۹) غلطی (۲) دلیل و مدلول میں عدم تلازم: (مثال)امام احمد بن حنبل نئے مذکورہ قول کی ایک دوسر می توجیہ بھی ہے، جس کی تفصیل یہ ہے کہ آپ کے قول کی مراد جمیت اجماع کی نفی نہیں ہے؛ بلکہ آپؓ غایت در گاور مد درجہ احتیاط کے پیش نظریہ کہناچاہتے ہیں کہ اجماع محل دعویٰ نہیں۔ امام محمد بن الحسن البدخشي نے فرمایا: "و أماقول أحمد: "من ادّعي الإجماع فهو كاذب كأنه استبعد الاطلاع عليه ممن يدعيه دون أن يعلمه غيره، لا إنكار حجته). "(شرحمنها جالوصول إلى علم الأصول - ٢١٣/٢) امام احمد ہے قول کی توجیہ بیر ہے کہ آپ نے اجماع پر اطلاع کو مستبعد سمجا، اس شخص کے لیے، جو اجماع کا دعویٰ کرے، یہ مطلب نہیں کہ اجماع کو دوسراکوئی نہیں جانتاادر نہ ہی جحیت اجماع سے انکار مقصو دہے۔ امام ابن بمامَّ نے "التحرير في أصول الفقه (ص:٤٥) "ميں فرمايا: ويحمل قول أحمد: "من ادعاه -أي الإجماع- كاذب" على استبعاد انفراد اطلاع <sup>ناقله</sup> عليه،إذلو لم يكن كاذباً؛ لنقله غيره أيضاً، كما يشهد به لفظه في رواية ابنه عبدالله. لا إنكار تحقق الإجماع في نفس الأمر.....قال هذا في حق من ليس له معرفة بخلاف السلف؛ لأنأحمد أطلق القول بحجة الإجماع فيمو اضع كثيرة ـ لیعنی امام احمد بن حنبل سطحا قول اس بات پر محمول ہے کہ آپ نے اجماع پر ننہا ناقل اجماع کے واقف ہونے کو مستبعد سمجھا، اس لیے کہ اگر وہ جھوٹانہ ہوتا، نو(ا<sup>ک</sup> خاص مسلہ میں) اس کے علاوہ کوئی اور بھی اجماع نقل کرتا (جب کہ ناقل ننہا اجماع نقاب نقل کررہاہے) اس (توجیہ) کی شاہد امام محترم کے وہ الفاظ ہیں، جو آپ کے بیٹے نے

لفتلوكے اصو( 97 یز کورہ قول نقل کرتے ہوئے لکھے ہیں، گویاامام محترم کا مقصود "نفس الأمر" میں اجماع ے شخفق کا انکار نہیں، امام محترم کا مذکورہ قول اس شخص کے حق میں ہے، جس کو علم و معرفت ہے کچھ لینا دینانہ ہو، سلف کے حق میں نہیں؛ کیوں کہ امام محترم نے بہت ی جگہوں پر جحیت اجماع کے قول کی صراحت کی ہے۔ گویا دونوں باتوں میں تلازم نہیں، اجماع کے محلّ دعویٰ نہ ہونے ہے جحیت اجماع کی نفی لازم نہیں آتی۔ نوع رابع (حدودِ شرعیہ سے متعلق شبہات): حدود شریعت ہے متعلق شبہات میں مندرجہ ذیل بنیادی استدلالی اخطا پائی جانى بير\_ غلطی(1) دلیل کی تشر تے سیاق وسباق کے مخالف کرنا: (مثال)حدرجم كاانكار: منکرین حدیث اور ماڈرن اسلامک اسکالرز حد رجم کا انکار کرتے ہوئے قرآن مجير كى مندرجه ذيل آيت سے استدلال كرتے ہيں۔ فاِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَحَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنْتِ مِنَ الْحَذَابِ (سورة النسآء:) پھراگر(باندیاں) نکاح میں آکر بد کاری کاار تکاب کر بیٹھیں، توجو سزا آزاد عور توں (معترضین کے مطابق شادی شدہ عور توں) کے لیے ہے اس کی آدھی اُن کو( دی جائے)۔ منگرین رجم آیت میں "المحصنات" کی تفسیر "المتز وجات" سے کرتے ہیں، اب اًیت کا مطلب میہ ہو گا کہ شادی شدہ عور نئیں اگر زنا کرتی ہیں، تو اُنہیں سو کوڑے لگائے <sup>جاتے ہ</sup>یں، لہٰذاشادی ہو جانے کے بعد زنا کرنے پر باندیوں کو سوکے بجائے بچا<sup>س</sup> کوڑے « لگائے جائیں گے؛ کیوں کہ کوڑوں کی سز اکاہی نصف ہو سکتا ہے نہ کہ رجم کی سز اکا۔

شخفتگو کے ایسول

حالاں کہ "المحصنات "کی تفسیر "المتزوجات "ت کرنا آیت کے سیاق نے نوا ہے؛ کیوں کہ آیت کانثر وع حصہ دانشج طور پر بیان کررہاہے کہ ''انمسنات'' ہے مراد ن عور تیں ہیں نہ کہ شادی شدہ عور تیں؛ چناں جبہ تفسیر ابن کثیر میں ب<sup>ر م</sup>سنات آئے اپن میں، جو الف لام ہے وہ عہد کا ہے، لیتنی وہ <sup>محص</sup>نات، جن کا بیان آیت کے شروع می<sub>ن</sub> "وَمَنْ لَّمْ يَسْتَطِغْ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَتَنْكَحَ الْمُخصَنْتِ الْمُؤْمِنْتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ آيْبَانُكُمْ مِّن فَتَايِتِكُمُ الْمُؤْمِنْتِ (سورة النسآء:)" ترجمہ: "اور جو شخص تم میں ہے مومن آزاد عور تول ت نہٰ کرنے کی طاقت نہ رہے ج مومن باندیوں میں ہی ہے، جو تمہارے قبنے میں آئنی :وں، نکان کرلے۔ "میں گذری ہے اور مراد صرف آزاد عور نیں ہیں، اس وفت یہاں آزاد عور توں کے نکاح کے منالہ کی بحث نہیں، بحث سے سے کہ (شادی ہے قبل) آزاد عور توں پر زناکاری کی جو سزائتی، اُں ے آدھی سزاان باندیوں پرہے، جو نکاح کے بعد زنامیں مبتلا ہو کئیں، لہٰذا معلوم: دا کہ آیت میں اس سزاکاذ کرہے،جو آد بھی ہوسکتی ہو اور وہ کوڑے ہیں کہ سوت آدھے بچان رہ جائیں گے،جب کہ "رجم "یعنی سنگسار کرناایسی مزاہے، جس کے جصے نہیں ،ویکتے۔ غلطی(۲)ایک دلیل پر نتیجہ کی بنیادر کھنااور بقیہ دلائل کو حچوڑ دینا۔

(مثال)اسلامی سزاؤں کاانکار:

منگرین حدیث بہت سے اسلامی حدود و تعزیر ات کو اسلام کا حصہ نہیں مانی<sup>ن</sup><sup>ادر</sup> آیتِ کریمہ:"لکا اِ کُوَاٰهٔ فِی اللَّدِیْنِ۔"(کہ دین میں زور زبر دستی نہیں ہے۔) سے بہت سی اسلامی سزاؤں، مثلاً: مرتد کی سز اکا انکار کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ مرتد کو سزادین<sup>ا، گوبا</sup> اسے اسلام پر مجبور کرنا ہے، جس کی آیتِ کریمہ میں ممانعت دارد ہوئی ہے۔ حالال کہ آیتِ کریمہ سے اس طرح کا نتیجہ نکالنا، باب میں دارد ان <sup>ز</sup>ام نصوص کو لغو قرار دینے کے مانند ہے، جو اِکراٰہ کے حدود متعین کرتی ہیں۔

تفتكو کے اصول 99 حدِّز ناميں إجبار برعِفْت مضمرب: مثلاً: زانی کو کوڑے مارنے کی سزا کو ہی لے لیچیے، منکرین حدیث بھی زاًنی کی مزاکو منصوص مانتے ہیں؛ کیوں کہ قرآن میں بیان ہوئی ہے، کون کہہ سکتاہے کہ قانون میں زانی کی سز اکا ہونالو گوں کو عفت و پاک دامنی اختیار کرنے پر مجبور نہیں کر تا؟زانی ی سزامیں بھی مین وَجْہِ اِکراہَ پایا جارہا ہے؛ کیکن کیا کہیے کہ جب عقل ماری جاتی ہے، تو بے سرویا کے استدلال سوجھتے ہیں۔ باعتبار دليل اصولى غلطيان: سابقہ صفحات میں شبہات جدیدہ کے اعتبار سے بنیادی غلطیوں کی نشان دہی کی گئ تھی، مناسب معلوم ہو تاہے کہ اب دلیل کے بنیادی تین اقسام میں ہونے دالی غلطیاں سرد قرطاس کر دی جائیں؛لیکن اُس ہے قبل دلیل کی قشمیں لکھ دینامناسب ہے: اقسام دليل: د کیل کی تین قشمیں ہیں: (۱) دلیل نقلی(۲) دلیل عقلی اور (۳) دلیل حِتّی یا تجربی۔ دلیل کی اقسام ثلاثہ میں وہ تمام غلطیاں یائی جا سکتی ہیں، جن کا ذکر گذشتہ <sup>صفحات</sup> میں ہوا؛ چناں چہران شبہات میں ، جن کی بنیاد دلیل خبر ی و نقلی پر معتر ضین نے <sup>ر گ</sup>ی ہوزیادہ ترپانچ بنیادی غلطیاں پائی جاتی ہیں۔ دلیل نقلی پر مبنی شبہات میں پائی جانے والی غلطیاں: (۱) دلیل کا ثابت نه ہونا، (۲) باب میں وارد تمام دلائل کو جمع نه کرنا، <sup>(۳</sup>) منبح استدلال میں سمی معیار پر قائم نہ رہنا، (۳) دلیل و مدلول میں تلازم کی نسبت کانہ ہونااور (۵)معارض راج کااعتبار نه کرنا۔ امثلیه گذشته صفحات میں دیکھ لی جائیں۔

تفتكوك اصول

د لیل عقلی پر مبنی شبہات میں یائی جانے والی غالب غلطیاں: ان شبہات میں جو عقلی دلیل پر قائم ہوتے ہیں زیادہ تر تین اصولی غلطیاں یائی جاتی ہیں۔ غلطی(۱) فساد قدمات: معترضین و مشککین جن عقلی مقدمات پر اپنے دعادی کی بنیاد رکھتے ہیں، غور كرنے پر معلوم ہوتا ہے كہ وہ مقدمات فاسد ہيں؛ چناں چہ ايسا ہميشہ ہوتا ہے كہ محدين خدا تعالیٰ کے وجود اور اس کی صفات کے سلسلے میں تفتگو کے دوران خالق کو مخلوق پر قیاس کرکے اعتراض کرتے ہیں۔ مثال(۱): ملحد بن کابه کهنا که "جب الله تعالیٰ کو بندوں کی عماد توں کانه کوئی فائدہ نہیں ادر نہ اس کو عباد توں کی ضرورت ، تو کیوں وہ عبادت کا حکم کرتاہے ؟ " فسادِ مقدمہ کی دلیل ہے؛ کیوں کہ خدا تعالیٰ کے حق میں حاجت وضر درت اور انتفاع ٰ و فرض کرلینا، خالق کو مخلوق پر قیاس فاسد کرنے کی وجہ سے پید ابوا ہے۔ مثال (۲): ملحدین کہتے ہیں کہ ''اگر خداموجو دہوتا، توزندگی نہایت خوش گوار ہوتی ادر مصائب وہ آلام کا کوئی وجو دینہ ہو تا۔" ہیہ قول بھی فاسد مقدمات پر مبنی ہے۔ (۳) ملحدین کہتے ہیں کہ "جب ہر موجود کا کوئی موجد ہے، تواس سے بیہ لازم آتا ہے کہ اللّٰد کا بھی کوئی موجد ہو؛ کیوں کہ اللّٰد بھی موجو دہے۔ اس استدلال میں مقدمہ (ہر موجود کا موجد ہوتا ہے) باطل ہے، اس لیے مسلم متکلمین ہر حادث کا محدث مانتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی ذات حادث نہیں کہ اس کا کوئی محدث <sup>ہو۔</sup> غلطی (۲) باب میں وارد تمام دلائل کو جمع نہ کرنا: یہ غلطی وجودِ خداکا انکار کرتے ہوئے ملحد <sub>ک</sub>ن کے اکثر استدلالوں میں پائی <sup>جاتی</sup> ہے؛ چناں چہ وہ خدا تعالیٰ کے وجود کا انکار کرتے ہوئے بعض ضعیف عقلی افتراضات ے ابتدلال کرتے ہیں اور اِن صحیح و قوی ترین عقلی دلائل کا انکار کر دیتے ہیں، جودا ضح طور پر خد انعالیٰ کے وجو د پر دلالت کرتی ہیں۔ خداکے انکار پر جو بھی عقلی دلیل دی جائے گی اس میں مذکورہ استدلالی غلطیوں میں ہے کو لُیا ایک ضر در پائی جائے گی، اگر منکرین، وجو دِ خد انعالیٰ کے باب میں انصاف کے ساتھ نورد فکر کریں، تو تبھی بھی اپنے جھوٹے دعوے پر ضعیف دلیلوں سے خیجت نہ پکڑیں۔ ملطی (۳) اہل ایمان کے قول کے درست مفہو م کو نہ سمجھنا: ملطی (۳) اہل ایمان کے قول کے درست مفہو م کو نہ سمجھنا:

غلط نشر تے و تفسیر کرتے ہیں اور پھر اسی محرف نظریہ کے بطلان پر دلیل قائم کرتے ہیں (مثال) معجزات انبیاء کا انکار:

منحرَ فین، معجزات کا انگار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیہ کیے ممکن ہے کہ ایک عصاکی ضرب سے سمندر میں راستے بن جائیں یا کوئی انسان اپنی جسمانی طافت سے ایک ہلی اس آسانوں پر چڑھ جائے ، بیہ عقلاً اس کا تصور محال ہے۔ ض

اس اعتراض کاسب اہل ایمان کے معجزہ کے مفہوم کو صحیح طور پر نہ سمجھنا ہے، ہم بھی ایت ہیں کہ خلاف عادت اُمور کا کسی فر دِ بشر سے سر زد ہو ناعقلاً محال ہے؛ لیکن معجزہ کہتے ہی اس خلاف عادت اَمُر کو ہیں، جو اللہ تعالیٰ کسی نبی کے ہاتھوں پر دکھا تا ہے، لیس اس طرن خلاف عادت امر کسی انسان کے لیے ممکن نہیں؛ لیکن اس خدا کے لیے ممکن ہے، جو کائلت کی تخلیق وہ تدبیر کر تا ہے، معجز ہے میں نبی کی سعی وہ کو شش کو کوئی دخل نہیں ہوتا؛ بلکہ معجزہ اس ذات کے حکم سے نبی کے ہاتھوں پر ظاہر ہو تا ہے، جو ہر چیز پر قادر ہے۔ تر مال و لیل پر مبنی شبہات میں بنیا و کی اخطانہ ان شبہات میں جن کا مدار تجرباتی دلائل ہوتے ہیں، مندرجہ ذیل بنیادی خطائی مالی جاتی ہیں:

الفتكو ك اصول

خطا(۱)عدم ثبوتٍ دليل: اکثر و بیشتر وبتودِ خدا پر اعتراض کرنے والے، چند نظریات یا غیر ثابت شدہ فرضیات سے استدلال کرتے ہیں، ان <sup>کے بر</sup>ض دلا کل کی حیثیت تو افتر اضات و تخمینات کی سی ہوتی ہے، متدر د کا مَنات (ملَّی ئیل یو نیورس) کا تنمینہ اس کی بہترین مثال ہے، جب کہ بھض دلائل اگرچہ "مؤید بالقرائن" ہوتے ہیں؛ تاہم وہ ظن و گمان کے دائرے میں آتے ہیں، انہیں حقائق ادر فیکٹس نہیں کہا جاسکنا، مزید بر آں یہ ظنیات اپنے سے زیادہ رابح دلائل کے معارض بھی ہو بکتنے ہیں، نظریہ تطور دار تقاءاس کی مثال ہے، لہٰذا مسلم مجادل کو مشککین ہے گفتگو کے دوراکن ان تمام باریکیوں کاخوب خیال رکھنا چاہے۔ خطا(۲) دلیل و مدلول میں عدم تلازم: (مثال)سائنسی تحقیقات سے خداکے عدم پر استدلال: ملحدین چند سائنسی تحقیقات سے خداکے عد م پر استدلال کرتے ہیں؛لیکن اگر ان نظریات میں غور د فکر کیا جائے، تو خداکے عدم پر کوئی ایک اشارہ بھی نہیں ہوتا، زیادہ سے زیادہ بیہ تحقیقات کا ئنات کی پیچید گیوں اور اس کے کام کرنے کے طریقوں کو واضح کرتی ہیں، یہی ہے دلیل و مدلول ( نتیجہ ) کے در میان نسبت تلازم کانہ ہونا۔ خطا(٣) منهج استدلال میں کسی متعینہ معیار کی عدم یا بندی: ی متحدینُ اکثر اس بات کی وضاحت کرتے د کھائی دیتے ہیں کہ ذریعۂ علم <sup>صرف</sup> مشاہدہ و تجربہ ہے، اُن کے نذد یک الہام و وحی تو چھوڑیے، نقل و عقل تھی ذرائع علم نہیں ہیں؛ کمیکن یہی ملحدین اپنی دہریت اور انگارِ خدا پر دلا کل تجربیہ کے بجائے عقل دلائل سے استدلال کرتے ہیں، اگر بیہ لوگ چند تجرباتی نظریات سے استدلال کرتے بھی ہیں، توازراہ استنباط، اور استنباط عقلی ہے نہ کہ تجرباتی۔

تفتكو ك اصول 103 (۲) معارض رابح کاعد م اعتبار: (۲) سمبھی ایساہو تاہے کہ جس دلیل تجریبی سے منگرین خدااستدلال کرتے ہیں، دہ ظنی ہوتی ہے اور بیہ ظنی دلیل اُسی باب میں اہل حق کی جانب سے پیش کی جانے والی کمی تلع<sub>ی د</sub>لیل کے معارض ہوتی ہے <sup>؛</sup>لیکن منکرین خدا اہل حق کی قطعی دلیل کا اعتبار نہیں یں۔ کرتے، اپنے شبہات واعتراضات ایسے پیش کرتے ہیں، گویا متعلقہ باب میں ان کی پیش کر دہ دلیل کے معارض کوئی قوی دلیل ہی نہیں ہے، واضح رہے کہ اہل حق کی جانب سے پش کر دہ دلیل تجرباتی بھی ہو سکتی ہے اور نقلی وعقلی بھی۔ (مثال) نظريه ارتقاء سے انکار خدا پر استدلال کرنا: نظرية ارتقاء سے عدم خداير استدلال كياجاتا بے؛ حالاں كه به نظرية ظنى ب،

<sup>2</sup> نفتگو سے اصول \*\* • علم سے انسان کو آگاہی وشعور حاصل ہوتاہے، اسی طرح درست عقائد اور صحیح اعمال کو جاننے کے لیے بھی صحیح علم کاہو ناضر دری ہے ، اس لیے جب آدمی کے پاس اسلام کے تعلق ہے کوئی سوال آئے، تو فور أمستند علماء کرام کی جانب رجوع کرناچاہے۔ \*\* \*\*\*

تفتاو کے اصول 105 107 دورانِ گفتگو ملحدین و معتر ضین کی جانب سے استعمال کیے جانے والے حیلوں، حربوں اور مغالطوں کا بیان اور اُن سے تعامُل کاطریقہ

Jon Ly Fill

الحادي حربے وصلے: منٹرف، اذکار د خیالات کے حاملین، دورانِ گفتگو اپنے دلائل کی کمزوری و بے بضا<sup>ع</sup>تی کی دجہ سے سامعین ادر خو د فریق مسلم کو دھو کہ دینے کے لیے بہ**ت** سے ضلے استزمال کرتے ہیں، جن کا جاننا نہایت ضروری ہے؛ چناں چہ چند حیلے اختصار کے ساتھ آیزرہ سطور میں بیان کے جارہے ہیں۔ قضبہ سمالیہ کو بخیر نبوت کے اصل بادر کر انا: د دران مناظرہ، ملحدین کی جانب سے استعال کیے جانے والا پہلا حیلہ بیہ ہے کہ دہ کی چیز کے انکار کو اصل باؤر کراتے ہیں اور اصل کو تسلیم کرناضر وری ہے، جس کو ثابت کرنے کے لیے کسی دلیل کی بھی ضرورت نہیں ہوتی، بالفاظِ دیگر قضیہ سالبہ بلادليل بى ثابت بوتاب-اصل دجو د خد ایاعد م؟ بار ثبوت کس پر ؟: ملحدین کہتے ہیں کہ ''اصل خدا تعالیٰ کاعد م ہے ، لہٰذاجو اس کے برعکس یعنی خدا کے وجو د کا مدعی ہے، دلیل بھی اسی کے ذم ہے۔ "حالاں کہ وجودِ خدااصل ہے، لہٰذا جو خدا اتعالی کے عدم وجو دکامدعی ہے، دلیل وبر ہان اس کے ذے ہے۔ اب رہایہ سوال کہ خدا تعالیٰ کا وجو د اصل کیوں ہے؟ توجواب سے ہے کہ عقل کائنات کے دجو د کو بغیر کسی داجب الوجو دے محال قرار دیتی ہے، کوئی عقل مند بیہ دعو ک کیے کر سکتا ہے کہ کا مُنات کا نیست سے ہست میں آنا اتفاقی امر تھااور کا مُنات کا بغیر کی صانع کے موجود ہونا اصل کی حیثیت رکھتا ہے اور جب کہ ہم اپنی کھلی آئکھوں سے کائنات کا نظم دنسق دیکھ رہے ہیں، بھلاعقل کیسے اس بات کو ممکن قرار دے سکتی ہے کہ کا ننات کا کوئی صالح نہ ہو؛ بلکہ کا ننات کا ذرّہ ذرّہ خدا تعالیٰ کے وجو دیر دلالت کررہا ہے، لہٰزاجو وجو دِ خدا کومانتاہے، دلیل اُس کے ذمے نہیں؛ بلکہ اُس اصل کے برغکس دعویٰ



کر نے دالے پر بنی دلیل کا بار آتا ہے، اکر طحد بن متذکر ہ بنے کا استعمال کریں، تو فوراً زرکورہ دخشا حت کر دینی چاہیے۔ عمین فضر ات بیش کرتے وفت ابہام اختیبار کرنا: بعض مر شبہ فریق مخالف کو فلسفہ میں ڈست رس حاصل ہوتی ہے، اسی لیے مسلم فریق کو بنچ د کھانے اور سادہ اول عوام کو یہ باقد کرانے کے لیے کہ مسلمان فرایق علم و عفل کے اعتبار ہے اُن کی سرط کا نہیں ہے، فریق مخالف نہایت میں فترے اور مرح فلسفیانہ تصورات نہایت مہم جملوں میں پیش کر تا ہے، معتر خسین کے اس حلیے ہے جنچ کا طریقہ ہی ہے کہ مسلم فریق اُنہیں ہر مہم جملے پر روک کریو بیچھ کہ فلاں جلیے ہے آپ کی کیا مراد ہے؟ جب تک وہ این مراد کی ایک وضاحت نہ کردیں، جو مختلف توجیہات کو قبول نہ کرے، گفتگو آگے نہیں بڑھانی چاہے، فریق مخالف کے سامنا گفتگ گر الط کی وضاحت نہ کہ مسلم فریق اُنہیں بڑھانی چاہے، فریق مخالف کے سامنا گفتگو توجیہات کو قبول نہ کرے، گفتگو آگے نہیں بڑھانی چاہے، فریق مخالف کا ستعال کرے گر الط کی وضاحت کرتے ہوتے یہ بھی بتاد دیا جائے کہ وہ واضح زبان کا استعال کرے گر، چو متعد د معانی کی متحمل نہ ہو۔

اجمال:

"اجمال" ایک مشہور مغالطہ ہے، جو معتر ضین، مکالموں و مباحثوں کے در میان استعال کرتے ہیں؛ چناں چہ جب اُنہیں لگتاہے کہ اہل حق کا تر جمان، اسلام کا دفاع اور الحادی الزامات وہ اعتر اضات کا رَد بحسن و خوبی انجام دے رہاہے اور اس کی جانب سے اُٹھائے جانے والا سوال نہایت قوی ہے، تو وہ جو اب کو گول مول کر دیتے ہیں یاجو اب کے نام پر ایک دو جملے ہو لتے ہیں اور راہِ فرار اختیار کرنے کی کو شش کرتے ہیں، ا*ن حیلے سے بچنے کے لیے مباحثہ کا کو کی حکم ہو* ناضر وری ہے۔ مادرِ علمی، دار العلوم دیو بند میں "انجمن تقویت الاسلام کر شعبتہ مناظرہ" کے تحت ہفتہ واری، ششماہی اور سالانہ مشقی پر و گر ام ہوتے ہیں اور ہر پر و گر ام میں ایک تحکم بنایا جاتاہے، جیسے ہی ایک فریق دوسرے فریق کے سوالات کو گول مول کرنے کی کوشش کر تاہے، حکم صاحب اُسے روکتے ہیں اور جو ابات کا مکلف بناتے ہیں۔ اط**ناب مُمل**:

ملحد بطورِ حیلہ بہت کمبی گفتگو کرتا ہے، سوال و جواب کے دوران دراز نے گفتگو، سُستی اور بوریت کا باعث بنتی ہے، جب غور کمیا جاتا ہے، تو معلوم ہوتا ہے کہ اُس نے پوری گفتگو میں صرف دو تین نکات ،ی رکھے ہیں، ملحد ایسا اسلیے کرتا ہے، کیوں کہ طویل کلام کو اول دہلہ میں بعض سادہ لوح قوتِ دلیل کی علامت سیجھتے ہیں، لہٰذا اہل حق سے ترجمان کو اس کی گفتگو سننے کے بعد فوراً متنبہ کر دینا چاہیے کہ فریق مخالف نے وقت ضائع کیا ہے، جو باتیں چند جملوں میں کہی جا سکتی تھیں، اس کے لیے ایک لمبا وقت لے لیا؛ تا کہ لوگ مغالطے میں پڑ جائیں۔

طے شدہ موضوع سے ہٹنا:

نتیجہ خیز گفتگو جس استحکام واستقلال کی متفاضی ہے، اے ختم کرنے کے لیے دورانِ گفتگو فریق مخالف بار بار طے شدہ موضوع سے ہٹما ہے، گفتگو کارُخ موڑنے کے لیے کٹی ایک موضوعات کو اُٹھاتا ہے، مثلاً: مباحثہ وجو دِباری تعالیٰ پر ہو تاہے؛ لیکن دہ اس متعینہ موضوع پر نہ رہ کر نہایت چابک دستی سے، قضا و قدر، جن و جہنم فر شتے د جنات اور حفاظت قر آن و جیت سنت و غیرہ موضوعات سے متعلق گفتگو کر ناشر در ک<sup>ر</sup> دیتاہے اور استے سوالات کر تاہے کہ مسلم مجادل کے لیے کم وقت میں تمام سوالات کے جو ابات دینانا ممکن ساہو جاتا ہے؛ چناں چہ ایک صورت میں اہل باطل یہ مشہور کر دیت مزور کی ہماراتر جمان مسلم انوں کے گھر میں گھر کر اُنہیں شکست دے کر آیا ہے، الانا مزور کی ہے کہ مسلم محاور اِس حیلے کے تعلق سے بیدار رہے، جیے ہی فریق مخالف موضوع سے ہٹ کر گفتگو کرنے کی کو شش کرے، فوراً اُسے ٹو کے اور ماڈر بڑ کو اعلان

ی<sub>ر د</sub>ینا چاہتے کہ اسلام خالف فرایق کے ترجمان کی گفتگو کا اصل موضوع سے کوئی تعلق انحان بننا: دوران شنقتگو، ملحدین و معتر خین، مسلم فریق کی جانب سے پیش کے حانے دالے بہت ہے افکارت انجان بننے کی کو شش کرتے ہیں، ایساود اسلے کرتے ہیں؛ تاکہ مسلم فراق کے پیش کر دہ سوالات میں ہے جس کا چاہیں جواب دیں اور جس سوال کے جواب میں ڈشواری محسوس : وات تیجوڑ دیں، اسی لیے قبل مناظرہ یہ اصول طے کر لیا جائے کہ مخالف متعینہ موضوع سے متعلق کوئی تہمی نقطہ تشنہ نہیں چوڑے گا ادر ہر سوال کاجواب دے گا۔ کسی فروعی مسئلے پر توجہ مر کوز کرنا: بہت سے ملحدین صرف فروعی مسائل پر گفتگو کرنا پند کرتے ہیں، جس سے مقصد عوام الناس کے عقائمہ کو متز لزل کرنا ہو تا ہے، اصولیات پر وہ کبھی گفتگو نہیں کرتے خاص طور پر اس دفت جب انہیں لگتاہے کہ مسلم محاور قر آن دست کاعمیق علم نہیں رکھتا، ای لیے ضر دری ہے کہ کسی تھی ملحد ہے فرو بل مسائل پر ای دفت گفتگو کی جائے جب کہ اصولی مسائل پر گفتگو ہو چکی ہو۔

اسلامی کتب کے گہرے مطالعے کا دعویٰ:

لیست لیف ملحدین بڑی بی شد مد ے دوران گفتگوید دعویٰ کرتے ہیں کہ انہوں نے اسلامی کتابوں کا مقصد ترجمان اہل حق کو اسلامی کتابوں کا گہر ائی سے مطالعہ کیا ہے، اس دعوے کا مقصد ترجمان اہل حق کو مرعوب کرکے احساس کم تری کا شکار بنانا ہو تاہے، ملحدین کے اس حجوث کوبے نقاب کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ آپ دورانِ گفتگو اس سے کہیں کہ "آپ کو معلوم نہیں فلاں عالم نے اپنی کتاب میں یہ بات لکھی ہے۔"، پھر انتظار کریں اگر دوبات کو بچ مان لیتاہے کہ فلاں بات فلاں مصنف نے لکھی ہے، تو سمجھ جاہیۓ کہ اُس کا جھوٹ پکڑا گیااور اُن بے دعوے کی پول کھل گئی۔ مستنشر قبین و نصار کی کے شبہات کی چور ی:

بر صغیر میں جو ملحدین و معترضین پائے جاتے ہیں، اُن کے پاس اسلام کے خلاف ایسا مواد موجود ہی نہیں ہے، جو اُنہوں نے اپنے مطالع کے نتیج میں حاصل کیا ہو؛ بلکہ ہر اعتراض اور ہر شبہ مستشر قتین و نصاریٰ کی اسلام مخالف کتابوں کا چر یہ ہوت ہے، اگر ملحدین و معترضین کو علم و معرفت کا دعویٰ ہے، اس کے باوجود دہ مستشر قین د نصاریٰ کی کتابوں سے چوری کر کے شبہات پیش کر رہے ہیں، تو مسلم محاور کو اس کی چوری کی پول کھول دینی چاہیے ؛ تا کہ وہ خو دسے شبہات و اعتراضات پید اکر کے مباحثہ کرنے پر مجبور ہوجائے، اگر ایسا ہو جاتا ہے، تو مسلم محاور کے ای ہوا ہو جو ڈر کر از کا؛ کیوں کہ ملحدین کی عقلیں اتنی بلند نہیں ہو تیں کہ مستشر قین و نصاریٰ کو چھوڑ کر از خو دو سے پید اکر دہ نتائج سے گفتگو کر سکے

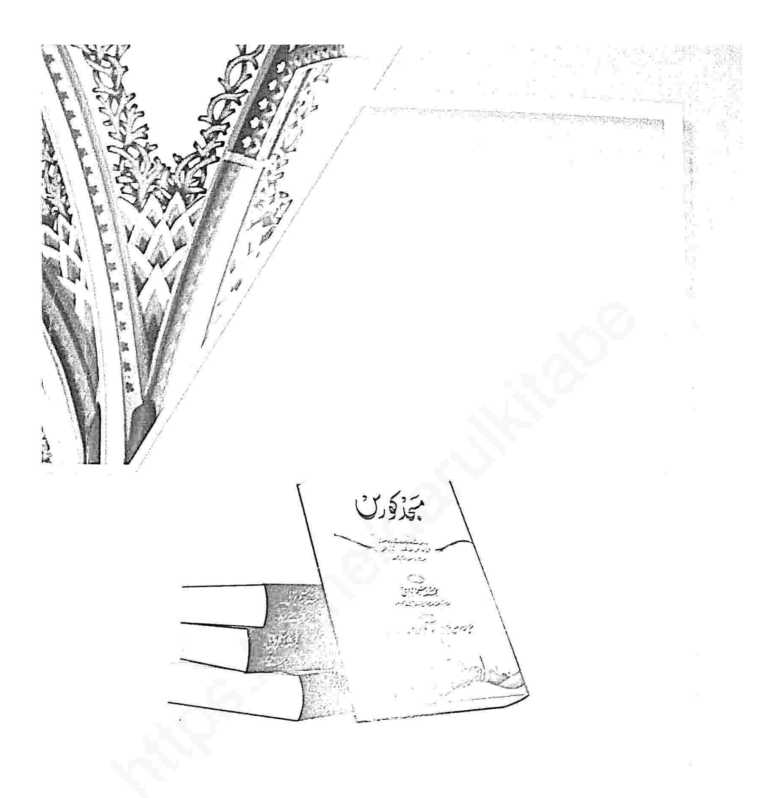
اسلامی اعتقادات واحکامات کااستهز اء کرنا:

بعض ملى من كامباحثة ، مقصد اسلام كے تنبي الي ولى بغض، حدد كينداد تعصب كا اظہار ہو تا ہے، اى ليے وہ دورانِ گفتگو اسلامى عقائد واحكامات كامز ان أراب ہيں، اسلام و پيغير حضرت محد متاقيق من ك شانِ اقد س ميں تُستاخياں كرتے ہيں، ألم ب آدابِ گفتگو كا ذرائجى پاس نہيں ہو تا، نہ وہ على گفتگو كرنے كى شكت ركھتے ہيں، للذا ب ملحدين گستاخانہ رقدية اختيار كريں، تو أن كے ساتھ گفتگو مو قوف كردين چاہے ؟ كيوں ك قرآن و سنت ميں الي مجلسوں ميں بيٹھنے كى ممانحت آئى ہے جہاں اسلامى تعليمات كا استہزاء كيا جارہا ہو؛ چناں چہ قرآن محيد ميں ہے: وَ قَدُ نَذَرَ لَ عَلَيْ كُمْ فِي الْكِنْبِ آن لِنَا الله الله الي تعليمات ك مريختُ مُر أيلتِ الله يُ كُفَرُ بِهَا وَ يُسْتَهُوْ أَبِهَا فَلَا تَقْعُمُ مَتَى يَنْ يَنْ مَدْرِ الله الله من ك

حَدِينٍ غَيْرِ بَ<sup>عَ</sup>الَ كَمْرَ إِذَا مِنْنُلْهُمُ أَنِ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْكُفِرِ يُنَ فِي جَهَنَّهُ جَبْيُعَا- (سورة النساء : ١٣٠) ادر بیشک (اللّدنے) تم پر کتاب میں ہیر (حکم) نازل فرمایا ہے کہ جب تم سنو کہ اللہ کی آیتوں کا انکار کیا جارہاہے اور اُن کا مذاق اُڑایا جارہاہے، توتم اُن لو گوں کے ساتھ مت بیٹھو بیہاں تک کہ دہ (انکار اور تمسخر کو چھوڑ کر) کسی دوسریٰ بات میں مشغول ہو حائیں، درنہ تم بھی اُنہی جیسے ہو جاؤگے ، بینتک اللہ، منافقوں اور کافروں سب کو دوزخ میں جمع *کرنے* والا ہے۔ اسلامی تصنیفات کے نام پر تلبیں: علمی طور پر کمز در ملحدین اکثر اس حیلیہ کا استعال کرتے ہیں، اپنی دعوے کو پختہ کرنے کے لیے وہ کہتے ہیں کہ فلاں کتاب کے فلاں صفحہ سے رجوع کیا جائے،اکثر و بیشتر جب ملحدین اس طرح کا حیلیہ استعال کرتے ہیں، تو مسلم فریق سے جانچنے کا تکلف نہیں کرتے ہیں، کیا واقعی فلاں کتاب کے فلاں صفحے پر ایس کوئی بات لکھی ہوئی بھی ہے کہ نہیں،جو ملحد کے دعومے کی تائید کرتی ہے؟ حالال کہ ملحدین پر حوالوں کے معاملے میں بھروسہ کرنا بہت بڑی غلطی ہے، لہذا ملحدین سے کہا جائے کہ جس اسلامی کتاب سے آپ نے اقتباس نقل کیا ہے، اُس کا حوالہ درکار ہے یا اَز خُود کتاب کی جانب رُجوع کرے،اگر ملحدین کاحوالہ درست ہے توسیاق وسباق کے ساتھ پڑھے اور دوسرے باب میں بیان کر دہ استدلالی مر احل کی پیر دی کرے۔ اگر حوالہ غلط ہو تو ''علی رؤوس الاشہاد '' ملحد کے جھوٹ کوبے نقاب کر دے ؛ تا کہ اِس قشم کے تجھوٹے لو گوں سے اُن کے سادہ لوح متبعین کا اعتماد زائل ہو جائے۔ سائنسدانوں اور سائنسی نظریات کے نام پر حجوہ: بعض ملحدین خود سے کچھ نظریات کا اختراع کرکے اُنہیں کسی بھی مفردضہ سائنسدان کی جانب منسوب کردیتے ہیں، مثلاً: وہ کہتے ہیں کہ بایولوجسٹ "رابرٹ

پیٹرن"نے فلاں نظریہ دیا( نظریہ کانام تہمی گھڑتے ہیں)؛حالاں کہ نہ اذایں نظریہ کا کہیں وجو دہو تاہے اور نہ ہی اس بایولو جسٹ کا۔ مسلم مجادل کو جاہیے کہ ایک صورت میں ملحد ے دلیل و مصدر کا مطالبہ کرے، اگر وہ دلیل و مصدر پیش کرنے سے قاصر ہے تو شمجھ جاپنے کہ اس نے تلبیس ے کام لیا ہے اور اگر اس کا پیش کر دہ حوالہ درست ہے، تو مسلم تنادل اوّلاً تجرباتی و مشاہداتی علم کے حدود بیان کرے، بعدہ سائنسی نظریہ اور سائنسی حقیقت کے در میان فرق کوداضح کرے۔ تمت بالخير في الشهر المبارك: • ٢ / ذو الحجة / ٣ ٢ ٢ ١ ه وفي بداية الأمر ونهايته أسأل الله تعالى أن يجعل هذا الكتاب ذخرأ للمدافعين عن دينه و شريعته و للمصنفين المؤمنين استفدت منهم، ثم أسأله أن يجعلەذخرألىعندە\_ وَالْحَمُدُ لِلَّهِرَبِّ الْعَالَمِيْنَ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدِ النَّبِيَ الْأُمِّتِي وَعَلَى أَلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ ـ لاتنسو افى دعو اتكم المستجابة

محمد جنسید قاسمی ۲۰ د دوالحجه ۲<u>۳ ۱۹ مینی</u> مطابق ۹ رجولائی ۳<u>۲۰۰۳</u> به روز سنیچر بعد نمازِ عصر



DEOBAND, DIST. SAHARANPUR, U.P. (INDIA) PIN-247554 Mobile: 9412557658, 9997520332 Phone: 01336-222558 Email : nadimulwajidi@gmail.com

있는 것 이 이 것 같아? 가지 않는 것 같이 같이 같이 같이 같이 것 같아?

BARUL MELE