

# شامِ الفاتح

شیخ الحدیث والفسیر  
حضرت مولانا قاضی حمید اللہ خان

شیخ الحدیث  
حضرت مولانا دادا احمد صاحب

## منظہر العلوم

چڑھمنڈی فیروزوالہ روڈ۔ گوجرانوالہ

# شکر الفاظ

تألیف

شیخ الحدیث والثفیر حضرت مولانا قاضی حمید اللہ خان رَضِیَ اللہُ عَنْہُ

حاجی محمد شاہ زمان

سرپرست جمیعت علماء اسلام ضلع گوجرانوالہ

ڈاکٹر محمد سلیم صاحب

حقی کتب خانہ محمد معاذ خان

درس نگاتی کیلئے ایک مخفیہ ترین  
ٹیکسٹ کتابوں کا عظیم مرکز  
ٹیکسٹ کتابوں کا عظیم مرکز  
ٹیکسٹ کتابوں کا عظیم مرکز

ناشر

منظہر العلوم

چھڑہ منڈی فیروزوالہ روڈ - گوجرانوالہ

## حقوق اشاعت محفوظ ہیں

|                    |       |           |
|--------------------|-------|-----------|
| شامم الفاتحہ       | ..... | نام کتاب  |
| قاضی حمید اللہ خان | ..... | متوجہ مکر |
| منظہر العلوم       | ..... | ناشر      |
| 2009ء              | ..... | اشاعت اول |
| 2021ء              | ..... | اشاعت دوم |
|                    | ..... | ہمیں      |



دینی کتب کے لیے آپ کا اپنا مرکز



منظہر العلوم

چھڑہ منڈی فیروزوالہ روڈ۔ گوجرانوالہ

## پیش لفظ

سورۃ قاتمی خوطہ کا کر جو موتی احرنے پتے ہیں وہ بہت کم ہیں اور جو ہاتی ہیں بہت زیادہ ہیں۔ قارئین سے درخواست ہے کہ وہ ان موتیوں کا بغور مطالعہ کریں اور قابل صحیح کی اطلاع کریں۔ انشاء اللہ آئندہ ایڈیشن میں اس نے رہنمائی حاصل کی جائے گی۔

احقر

حَمِيدُ اللَّهِ غَفَرَ اللَّهُ وَالْوَالِدُ يَأْمُنُ

# قاضی حمید اللہ خان

عَلَیْهِ  
رَحْمَةُ اللّٰہِ

کا

## مختصر تعاریف خاکہ

”اک صاحب کمال تھا، نہ رہا“

## اک صاحب کمال تھا نہ رہا

آخر سال ہوئے ان درود یوار کو اداس ہوئے جو ایک مرد درویش کے درس میں ہبھتے گوش رہتی تھیں۔ کان وہ آواز سننے کو ترس گئے ہیں جو سیدھا لوں کو دستک دیتی تھی۔ نگاہیں وہ منظر ڈھونڈتی ہیں جہاں رحمت خداوندی برستی نظر آتی تھی۔ وہ فضا میں اور ہوا میں ہم سے روٹھ گئیں جو جنت کا سامان پیدا کرتی تھیں۔ ان کے درس قرآن کی کیفیت جس طرح منفرد ہوا کرتی تھی اسی طرح قاضی صاحب کی ذات بھی منفرد اور مخصوص ہوا کرتی تھی۔ ایک عالم باعمل اور مرد درویش کی سچ دھمکی علیحدہ ہی ہوا کرتی ہے۔ حکم ہے کہ مومن کی فرست سے ڈر کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔ قاضی صاحب مرد درویش بھی تھے اور مرد مجاہد بھی۔ ہر وقت مطمئن اور مسکراتا چہرہ توکل اور تقویٰ کا ایک حسین امتزاج پیش کر رہا ہوتا تھا۔ یہیں تھے وہ لوگ جن کی راتیں اللہ کی یاد میں جا گئے گزر جاتیں اور دن عاجزی اور انساری کا پیکر بن کر اس کی مخلوق کی دینی اور علمی خدمت میں گزر جاتا۔ گورانوالہ شہر کے بڑے دینی مدارس میں تعلیم دینے والا ایک ایسا مرد درویش جس کا اصل مقام لوگوں کی نظریوں سے اوچھل ہی رہا۔ آج ہمیں گورانوالہ اور نواحی میں دینی اقدار کی جو تھوڑی بہت پاسداری نظر آتی ہے وہ انہی فقیروں کی شیانہ روزگارت کا نتیجہ ہے۔ قاضی صاحب بے نیازی کی دولت سے بھی خوب مالا مال تھے۔ قرون اولیٰ کے متین کی جھلک ان میں بہت مناسب نظر آتی تھی۔ ان کی ذات ہر وقت شفیق اور مہربان ہوتی۔ توکل اور تقویٰ کا نور ان کے چہرہ پر یہ گواہی دے رہا ہوتا کہ اللہ کا بندہ عام لوگوں سے کس قدر مختلف ہوتا ہے۔

قاضی حسید اللہ خان صاحب مرحوم ایک بلند پایہ عالم دین، بہترین استاد اور ایک متفق پرہیز گار انسان تھے۔ وہ بیک وقت برمد مومن، مرد درویش اور مرد مجاہد تھے۔ جو ایک طرف

گوجرانوالہ شہر کے مختلف دینی مدارس میں تدریسی خدمات میں معروف رہے اور ساتھ ہی ساتھ شہر کی مختلف مساجد میں روزانہ درس کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔ ان کی زندگی کا اور حنفی پچھونا درس و تدریس قرآن و حدیث تھا۔ تین مدارس میں اسیاق پڑھانے مگر طبیعت پر قلعہ بوجھ محسوس نہ ہوتا۔ کتب حدیث کی تدریس میں خاص مہارت حاصل تھی۔ مکتوبہ شریف اور ترمذی شریف جیسی مشکل کتب کی تدریس میں منفرد مقام حاصل تھا۔ کتب احادیث پر اس قدر عبور حاصل تھا کہ کبھی اسیاق کی تیاری کی ضرورت ہی محسوس نہ ہوتی۔ طلبہ کی ذہنی استعمال اور دلچسپی کا پورا خیال رکھتے۔ اسیاق میں کبھی ناگزیر نہ ہوتا۔ شہر سے باہر جب کبھی درس کے لیے تشریف لے جاتے تو رات کو ضرور مگر واپس لوٹ آتے خواہ لکنی ہی رات گزر گئی ہوتی۔ کئی دفعہ ایسا ہوتا کہ تجدید کے وقت مگر واپس آتے لیکن میچ سات بیجے سبق کے لیے مدرسہ حاضر ہوتے۔ طلبہ کو یہ یقین ہوتا تھا کہ قاضی صاحب سبق کے لیے بہر صورت تشریف لائیں گے۔ بھی وجہ تھی کہ اسیاق وقت سے پہلے ہی ختم ہو جاتے۔ قاضی صاحب کے وہی خلادہ کراچی سے خیبر تک دینی مدارس میں درس و تدریس کے فرائض سراج مددے رہے ہیں۔

قاضی صاحب پیدائشی طور پر پٹھان تھے۔ موضع چینہ ضلع چار سندھ آپ کا آبائی گاؤں تھا۔ ابتدائی تعلیم گاؤں کے مدرسہ میں ہی حاصل کی۔ بعد ازاں اکوڑہ مٹک کے معروف مدرسہ میں پانچ سال زیر تعلیم رہے۔ وہاں سے فارغ ہوئے تو جامعہ اشرفیہ لاہور تشریف لائے اور مولانا اوریں کاندھلوی صاحب کے زیر سایہ درودہ حدیث حمل کیا۔ قاضی صاحب مولانا اوریں کاندھلوی صاحب کے خاص شاگردوں میں شمار ہوتے تھے۔ بھی وجہ تھی کہ قاضی صاحب کے درس میں بھی کاندھلوی صاحب کا طرز استدلال غالب نظر آتا تھا۔ اگرچہ قاضی صاحب کا مزاج بھی شروع ہی سے منطقی تھا اس لیے آپ کے ہر درس میں منطقی پہلو نمایاں نظر آتا تھا۔

جامعہ اشرفیہ لاہور سے فارغ ہو کر گوجرانوالہ تشریف لائے اور پھر تادم حیات گوجرانوالہ ہی کے ہو کر رہ گئے کیونکہ گوجرانوالہ دینی مدارس کے خواہ سے بخوبی کے دوسرے شہروں کی نسبت زیادہ معروف تھا۔ اہالیان گوجرانوالہ نہایت ہی قابل عرصہ میں

آپ کے دلدادہ ہو گئے۔ اور ان کی ذات کے اسیر ہو گئے۔ شیرا نوالہ باغ کی مسجد شہر کی مرکزی مسجد تھی اور یہاں کام مدرسہ (جس کے روح رواں قاضی صاحب تھی تھے) دو دراز علاقوں کے طلبہ کی دینی علوم کی تعلیم کا فریضہ ادا کر رہا تھا۔ اسی دوران قاضی صاحب نصرۃ العلوم میں بھی چند اسماق کے لیے تشریف لے جاتے اور پھر مظاہر العلوم میں بہت زیادہ وقت صرف ہوتا۔ یعنی ایک وقت ایسا بھی تھا کہ آپ تین مدارس میں اسماق پڑھاتے تھے اور کسی مدرسہ میں بھی کسی بہانے سے کبھی ناغذہ نہ ہوتا۔ ان مدرسوں میں پیدل چل کر جانپنے اور اس بات کا پورا خیال رکھتے کہ طلبہ کا وقت ضائع نہ ہو۔ اس طرح پچاس سال تک گوجرانوالہ شہر میں دینی علوم کی تعلیم میں بجتے رہے۔

اسماق کے علاوہ درس قرآن آپ کا محبوب عمل تھا۔ کیونکہ آپ بخوبی واقف تھے کہ مدارس میں تو صرف طلبہ ہوتے ہیں اور بیشتر طلبہ صوبہ خیر پختونخواہ اور قبائلی علاقوں سے آتے تھے۔ لیکن مقامی لوگوں کی تربیت کا ایک یہی طریقہ تھا کہ درس کے ذریعہ عوام الناس تک دین پہنچایا جائے اور جب بیان علمی ہو اور مفہومی بھی ہو اور حالات حاضرہ کا بھی اس میں حوالہ ہو تو سامعین کا کچھ آنا فطری بات تھی۔ چنانچہ ایسا یعنی ہوتا تھا کہ قاضی صاحب نے مغرب کے بعد شیرا نوالہ مسجد میں درس کا سلسلہ شروع کیا جو آخر تک چلتا رہا۔ مسجد نور سٹی لائٹ ٹاؤن میں عشاء کے بعد درس بھی ساتھ ساتھ چلتا رہا اور جب مدینہ مسجد وحدت کا لونی تشریف لائے تو جمعہ کی خطابات کے ساتھ ساتھ نمازوں پر کے بعد باقاعدہ درس قرآن شروع کیا اور دو دفعہ قرآن پاک ختم ہوا۔ عمر کے آخری سال پھر جب درس قرآن دوبارہ سے شروع کیا تو فرمانے لگے اب وقت ساتھ نہ دے گا، اور قرآن ختم ہونے کے کا کیوں نہ اسے مکمل تفسیر اور توضیح کے ساتھ بیان کیا جائے۔ چنانچہ **بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** کی تفسیر پر ایک ماہ تک بیان ہوتا رہا۔ بسم اللہ کی با اور با کا نقطہ یہ سب زیر بحث رہے۔ اس طرح الرحمن اور الرحیم کی تفسیر اور تشریع سے بہت دیر تک سامعین کے ذہنوں کو معرفت کے انوارات سے منور کرتے رہے۔ تقریباً ایک سال سورۃ بقرہ کی ابتدائی چند آیات کی تفسیر ہی چلتی رہی اور بیماری غالب آگئی۔

میں بتاتا یہ چاہتا تھا کہ تین مساجد میں درس کا سلسلہ ایک عرصہ تک معمول رہا اس معمول کے علاوہ گوجرانوالہ کے گرد نواح کے لوگ بھی قاضی صاحب کو درس کے لیے لے جاتے اور قاضی صاحب بغیر کسی تکلف اور مصائب کی کسی بھی شیم کے بغیر اکیلے ہی تشریف لے جاتے۔ بسا اوقات ہمیں اس بات پر کافی تشویش ہوتی کہ دور دراز گاؤں میں لوگ انہیں لے جاتے اور اکیلے کندھے پر رومال رکھے چل پڑتے اور رات دیر تک ان کی واپسی کے انتظار میں گھروالے پریشان ہوتے اور کسی کوئی خبر نہ ہوتی کہ قاضی صاحب کہاں درس کے لیے تشریف لے گئے ہوئے ہیں۔ حالات کا تقاضا کچھ بھی ہوتا کبھی اپنے لئے محافظ کا اہتمام نہ کیا بلکہ اکثر فرماتے کہ اللہ کے بندے کو ان چیزوں کی ضرورت نہیں ہوتی اس کا اللہ ہی اس کے لیے اس کا کفیل و وکیل ہوتا ہے۔

## قاضی صاحب کے دروس

قاضی صاحب کا درس عام مولویانہ انداز سے بالکل مختلف ہوتا۔ روزمرہ کی نہایت ہی سادہ مثال سے بات شروع کرتے اور وہی مثال مضمون بن جاتی۔ اس مضمون کے تحت قرآنی آیات اور احادیث کی تطبیق اس انداز سے فرماتے کہ وہی مضمون ایک مستند درس بن جاتا۔ سامعین پوری دلجمی اور دلچسپی سے درس میں محو ہو جاتے اور انہاک کا یہ عالم ہوتا کہ کہیں سے کسی قسم کی آواز یا حرکت ہشمی جاتی اور سامعین کچھ عرصہ کے لیے بھول جاتے کہ وہ کس دنیا میں بس رہے ہیں۔ ان کی دنیا اس وقت صرف درس کا موضوع اور مضمون ہوتی۔ درس کا دورانیہ میں چیزیں منٹ سے زیادہ نہ ہوتا اور ان بیس منٹوں میں اکثر اوقات کم و بیش میں احادیث اور قرآنی آیات بیان ہو جاتیں۔ ان پڑھ اور جانل قسم کے لوگ بھی اس درس سے اسی قدر مستفید ہوتے اور کبھی کسی کو کسی سے کچھ پوچھنے یا سمجھنے کی ضرورت پیش نہ آتی۔ درس کے مرکزی موضوعات میں ایمانیات (توحید و رسالت) اخلاقیات اور معاملات اہم ہوتے۔ معاملات اور اخلاقیات میں بہت زیادہ زور دیتے۔ ایمانیات کا بیان ساتھ ساتھ چلتا لیکن کہیں بھی تعصب کا شاہرہ تک نہ ہوتا۔ توحید اور

رسالت کا بیان اس قدر جامع ہوتا کہ سامع ایک طرف معرفت الٰہی کی موجود میں مستقر ہوتا اور عارفانہ انداز میں سجدہ ریزی کے لطیف نشے میں مسحور ہوتا تو ساتھ ہی ساتھ عشق رسول ﷺ کی چنگاری اس کے سینے کو اس طرح منور کر رہی ہوتی کہ وہ حتی رسول کی منزل کا رہی بن جاتا۔ خواہ وہ کسی مکتب فکر کا ہوتا اس کے اندر توحید و رسالت سے محبت کا ایسا مقام پیدا ہوتا کہ بندہ موسیٰ کے مقام کو چھوٹا نظر آتا۔ ایسے موقعوں پر قاضی صاحب اقبال کا یہ شعر پڑھتے اور خود بھی وجد سے شرشار ہوتے۔

کی مدد سے وفا تو نے ہم تیرے ہیں یہ جہاں چیز ہے کیا لوح و قلم تیرے ہیں  
اسی وجد میں فرمایا کرتے کہ جنہوں نے وفا کی لوح و قلم بھی تو انہی کے تصرف میں  
رہی۔ شیخین الکریمین (حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ) کے احوال کا اس انداز سے ذکر  
فرماتے کہ محسوس ہوتا کہ لوح و قلم ان کے سامنے تھی اور وہ اس سے راہنمائی لے رہے  
ہوتے تھے۔

حضرت عمرؓ کے احوال کے بیان سے تو ہر آنکھ اٹک بار نظر آتی اور ایمان کی چیخنگی کا  
باعث بنتی۔ عبادات اور اخلاقیات کا گہر اربط مثالوں سے واضح فرماتے۔ اکثر فرماتے کہ  
جس طرح نماز دین کا ستون ہے اور محض ستون کھڑا کرنے سے عمارت مکمل نہیں ہوتی۔  
ستون تو بنائے ہی اس لیے جاتے ہیں کہ اوپر چھت ڈالی جائے اور ستون چھت کو سہارا  
دیتے ہیں اور وہ چھت اخلاق محدث ﷺ میں جس طرح چھت قائم ہوتا ہم اپنے آپ کو  
محفوظ محسوس کرتے ہیں بالکل اسی طرح اگر نمازی اخلاق حسنہ کی چھتری نیچے ہو تو وہ حقیقت  
نماز کو پالیتا ہے۔ قرآن اس فلسفہ کو یوں بیان کرتا ہے ”ان الصلوٰة تنهٰ عن الفحشا و  
المعنکر“ (بے شک نماز فحاشی اور برے کاموں سے روکتی ہے)۔ یعنی اصل نماز تو وہی  
نماز ہے جو اخلاق حسنہ والے اعمال کی بھی نگہبان ہو مگر آج کا نمازی کن کن مکروہ اشغال  
میں معروف ہوتا ہے اور اسی وضو سے نماز پڑھ لیتا ہے۔ تو وہ نماز کیا فائدہ دے گی۔ اس  
طرح جن اخلاقیات کا تعلق معاملات سے ہے وہ تو اور زیادہ حساس ہیں۔ کسی پر ٹلکم، نا  
انسانی یا تحقیر بھی ہو رہی ہو اور نماز بھی ادا ہو رہی ہو تو وہ نمازوں کیت موسیٰ کا معراج نہیں

گی۔ یہی حال امام کا ہوتا ہے کیونکہ وہ بھی اسی معاشرے سے اور ہم میں سے ہی ہوتا ہے یعنی معتقدی اور امام ایک دوسرے سے بڑھ کر اپنے مسائل میں الجھے ہوئے ہوتے ہیں مگر جو حاضری اس بارگاہ میں مقصود ہوتی ہے وہ کہیں نظر نہیں آتی۔ اس پر اقبال نے کہا:

تیر امام بے حضور تیری نماز بے سرور  
ایسی نماز سے گزر آیے امام سے گزر

”نگاہِ مومن سے بدل جاتی ہیں تقدیر یں“

اس کا عملی مظاہرہ بھی اکثر دیکھا گیا۔ جب ہم کسی شخص کو قاضی صاحب کے درس میں شوق سے باقاعدہ بیٹھا دیکھتے تو سمجھ جاتے کہ اس کی دنیا بہت جلد بدلتے والی ہے۔ چنانچہ ایسا ہی ہوتا اور چند ہی دنوں کے بعد اس کی طبیعت میں تواضع کے اثرات نمایاں ہونے شروع ہو جاتے۔ گناہوں میں لمحہ چند ہی دنوں میں کیا سے کیا بن جاتے۔ دن میں دو دفعہ شیوکرنے والے افسران ملکہ تعلیم کے ملازمین یا بینکوں کے افسران وغیرہ تھوڑے ہی دنوں میں اپنی شکل اور لباس میں تبدیلی شروع کر دیتے اور ان میں سنت نبوی کی جگلک نظر آنا شروع ہو جاتی۔ اس طرح دیکھتے ہی دیکھتے وہ آپ کے حلقة احباب میں شامل ہو کر نہایت بے تکلف ہو جاتے۔

## تواضع و انکساری

قاضی صاحب کی ذات نہایت ہی منکسر المزاج تھی۔ حسن اخلاق کا دامن بھی نہ چھوٹا۔ معلوم ہونے کے باوجود آپ کسی گنہگار سے نفرت کا اظہار نہ فرماتے بلکہ اسے اور زیادہ قریب بٹھاتے۔ اس کی دلجموئی اور تواضع نہایت ہی اچھے طریقے سے فرماتے کہ وہ جلد ہی قاضی صاحب کی ذات کا اسیر ہو جاتا اور اس کے دل کی دنیا یکسر بدل جاتی اور اسے خود بھی یہ محسوس نہ ہوتا کہ تبدیلی کب اور کیسے ہوئی۔

قاضی صاحب کا حد درجہ متواضع ہونا ان کی ذات کا خصوصی پہلو تھا۔ بہت زیادہ مودب تھے۔ بزرگوں کی توقیر و تعظیم میں کوئی کسر نہ اتحار کھتے اور مہمان نوازی میں بہت زیادہ اس بات کا خیال رکھتے کہ مہمان کی خدمت میں کسی ملاج بھی کسی نہ رہے۔ اکثر اپنے

ہاتوں سے چائے کھانا وغیرہ ڈال کر دیتے اور مہماںوں کو اپنے بہت قریب بخاتے اور مسکراتے ہوئے ان کی خدمت میں لگتے رہتے۔ کھانے کے دوران کوئی بھی ملنے آ جاتا تو اسے لازماً کھانے میں شامل کرتے اور اس کی تواضع بھی اسی جذبے سے کی جاتی۔ اسی بات کا نتیجہ تھا کہ تلامذہ اور عوام الناس سے جو عزت و حکریم قاضی صاحب کو نصیب ہوئی وہ شاید ہی کسی اور کے حصے میں آئی ہو۔

قاضی صاحب کی انگلی کا ایک پہلویہ بھی تھا کہ انہی کی سادہ تھے۔ جب وہ ستار کا کہیں اہتمام نہ تھا۔ کاندھے پر رومال ڈالے یا کمبل اڈھے سادہ ہی ٹوپی سر پر رکھے نظر میں جھکائے اکثر پیدل جا رہے ہوتے۔ ایم این اے ہونے کے باوجود مزاج میں ذرہ برابر فرق نہ آیا۔ راستے میں کوئی بھی مل جاتا تو حال احوال نظر میں جھکائے ہی پوچھتے اور مختلف دعاوں سے نوازتے چلے جاتے اور اس بات سے قطعاً غرض نہ ہوتی کہ ملنے والا کوئی واقف ہے یا ناداقف، امیر ہے یا غریب، یا کس خاندان سے ہے اور نہ ہی ملنے والے کو یہ احساس ہوتا کہ وہ کسی بڑے عالم دین ایم این اے سے مل رہا ہے بلکہ آپ کی یہ عادت تھی کہ ہر ملنے والے سے اس کی سچھ پر گفتگو فرماتے۔ ہمیں ہی ملاقات میں اسے اپنا سیت کا اس قدر گہرا احساس ہوتا کہ وہ بار بار شرف ملاقات کے بھانے ڈھونڈتا رہتا اور دیکھتے ہی دیکھتے قاضی صاحب کے حلقوں نیابت میں داخل ہو جاتا۔ قاضی صاحب کسی بھی ملنے والے کو کبھی ابھی نہ سمجھتے۔ ہر ایک کے مسائل پوری توجہ اور فکر مندی سے سنتے اور اس مسئلہ کے حل کے لیے پوری کوشش فرماتے اور اکثر ایسا ہوتا کہ جس کے لیے پریشان ہوتے اس کے نام سے بھی واقف نہ ہوتے۔

## ایم این اے ایش

2002ء کے عام انتخابات میں گوجرانوالہ شہر کی مرکزی نشست NA96 پر ایم این اے منتخب ہوئے۔ قریبی امیدوار سے ہبھتالیس ہزار 45000 روپے زیادہ تھے۔ گوجرانوالہ کے سیاسی گمراں (میپل پارٹی اور مسلم لیگ ن) اس بات کا اندازہ نہ لگا سکے

کر قاضی حمید اللہ خان گوجرانوالہ کے شہریوں کے لیے کس قدر محبوب اور محترم ہیں بلکہ وہ تو اپنی انتخابی مہم میں مذاق اڑاتے رہے کہ ایک مولوی ہمارا کیا مقابلہ کرے گا۔ ایکشن والے دن نتائج آنے تک ان کو یقین ہی نہ آیا کہ کتنی بھاری اکثریت قاضی صاحب کے ساتھ ہے۔ انتخابی مہم کے دوران کسی خطاب میں لوگوں سے ووٹ نہیں مانگا۔ خالص دین بیان فرماتے رہے اور اپنی ذات کو بھی کہیں نمایاں نہیں کیا۔ ہم چند لوگ جوان کے ساتھ ہوتے ہیں بھی اس بات کی قطعاً اجازت نہ تھی کہ قاضی صاحب کے تعارف میں لمبی چوڑی تقریر کرتے یا ان کے اوصاف بیان کرتے ہوئے انہیں بہت زیادہ فوکس کرتے بلکہ صرف دین کے حوالہ سے بات کرنے کی اجازت ہوتی۔ قاضی صاحب کی ذات سے کون واقف نہ تھا لہذا ان کا تعارف پیش کرنا اور فی الواقع اس کا حق ادا کرنا ہم میں سے کسی کے بس کا روگ نہ تھا۔ نہایت ہی محدود اخراجات کے ساتھ اس قدر کامیاب انتخابی مہم چلی کہ مقابل امیدوار بے بس نظر آئے۔ کامیابی پر عالمی میڈیا (بی بی سی) بھی اعتراف کئے بغیر نہ رہ سکا کہ گوجرانوالہ کی تاریخ میں پہلی مرتبہ کسی دینی شخصیت نے اپنی ذات و کردار کے بل بوتے پر اتنی بھاری اکثریت حاصل کی ہے۔ انتخابی مہم کے دوران لوگوں کی عقیدت اور والہانہ جذبہ دیدنی تھا۔ وہ از خود انتخابی مہم چلاتے رہے اور عوام نے کسی برادری، جماعت یا ڈیرے کا کوئی دباؤ قبول نہ کیا۔ لوگوں کی عقیدت و محبت اور والہانہ پن نے ایسا سام باندھا کہ جیت ایک معمولی چیز نظر آنے لگی۔ اگرچہ انتخاب قاضی صاحب نے ایم ایم اے کے تحت مولانا فضل الرحمن صاحب کی بے یو آئی کے نکٹ پڑھا۔ لیکن عوام میں صرف قاضی صاحب کی ذات تھی بلکہ اکثر لوگوں کو یہ علم اس وقت ہوا جب ہم لوگوں کو انتخابی نشان کتاب پر مہر لگانے کی ہدایت کرتے۔ بعد ازاں 2008ء میں حالات کمل تبدیل ہو چکے تھے۔ قاضی صاحب ایکشن کے لیے بالکل تیار نہ تھے بلکہ انہوں نے پارلیمنٹ ختم ہونے پر سکھ کا سانس لیا اور اکثر فرماتے کہ یہ کام ہمارے بس کا روگ نہیں اور نہ ہمیں کسی قسم کا کوئی مفاد ہے ہم صرف وین چلتے ہیں جو اس موجودہ نظام میں ممکن نہیں۔ بادل نخواستہ 2008ء کے ایکشن میں حصہ لیا لیکن کامیاب نہ ہوئے اور ہر ایک سے یہی فرماتے کہ بھائی مولانا فضل الرحمن نے نکٹ دے دیا ہے لیکن ہم اپنے آپ کو اس قابل نہیں سمجھتے۔

## میرا تھن ریس

شرف دور کی خرافات میں ایک میرا تھن ریس بھی تھی۔ جس میں لڑکے لڑکیاں، مردوں عورت اکٹھے دوڑ میں حصہ لیتے ہیں۔ اس براہی کے آغاز کے لیے پنجاب میں گوجرانوالہ کا انتخاب کیا گیا۔ قاضی صاحب نے بطور ایم این اے اپنا فرض سمجھا کہ اس خلاف شرع کام کو روکا جائے۔ لہذا ضلعی حکام کو آجہا کر دیا گیا کہ ہم اس ریس کو منعقد نہیں ہونے دیں گے کیونکہ شریعت اس کی قطعاً اجازت نہیں دیتی کہ لڑکے اور لڑکیاں چست لباس میں شارع عام پر دوڑیں لگائیں اور دیسے بھی یہ بیٹیوں کی عزت اور وقار کے خلاف ہے اور چونکہ گوجرانوالہ کی بیٹیاں میری بیٹیاں ہیں اس لیے میرے لیے یہ ممکن ہی نہیں کہ اس غیر شرعی کام کو نہ روکوں۔ قاضی صاحب کی اس وارنگ کو ضلعی حکام نے مذاق سمجھا اور طرح طرح کے نتائج سے ڈراتے رہے اور خاموش رہنے کی تلقین کرتے رہے۔ قاضی صاحب ایک ہی بات بار بار فرماتے کہ ہم نے ارادہ کر لیا ہے اور اب اللہ پر توکل ہے ہم اس ریس کو انشاء اللہ ضرور روکیں گے۔ اس موقع پر گوجرانوالہ کے لوگوں نے قاضی صاحب کے اندر ایک چھپا ہوا نہایت طاقت ور اور نذر مجاہد دیکھا۔ ان دونوں کے دروس میں بھی قاضی صاحب عزم اور توکل اور اس پر اللہ کی مدد کا ذکر کرتے رہے مگر کسی با اثر سے مدد نہیں مانگی کسی کو ساتھ چلنے کو نہیں کہا۔ کسی حسم کا اشتہار نہیں لگایا۔ میڈیا کو استعمال نہیں کیا۔ کسی حفاظتی دستے کا انتظام نہیں کیا اور نہ ہی کسی اسلحہ بردار کو ساتھ رکھا۔ حالانکہ قاضی صاحب کی ذات کی حفاظت کے لیے پٹھان کافی تھے۔ ریس کا آغاز جناح سٹیڈیم گوجرانوالہ سے ہوتا تھا چنانچہ قاضی صاحب مدرسہ مظاہر العلوم کے چند طلباء، بیٹا قاضی کفایت اللہ اور امداد قاضی مراد اللہ پر مشتمل یہ چھوٹا سا قافلہ مشرف کے غیر شرعی پروگرام سے نکرانے کے لیے نکل پڑا اور جوں جوں یہ قافلہ قاضی صاحب کی قیادت میں سٹیڈیم کی طرف بڑھتا گیا۔ لوگ شامل ہوتے گئے اور یہ قافلہ ایک کارروائی بن گیا۔ قاضی صاحب نظر من اللہ وفتح قریب کا درکار تھے ہوئے بڑھتے جا رہے تھے۔ پولیس کی بھاری

نفری آئی اور قاضی صاحب کو روکا۔ آپ نے فرمایا ”بھائی ہم کسی ذاتی مفاد کے لیے نہیں آئے۔ یہ ایک دین کا تقاضا ہے جو ہم سب پر فرض ہے اس لیے آپ ہمارے راستے سے ہٹ جائیں۔“ پولیس نے راستہ دے دیا۔ قاضی صاحب کا قافلہ میں سے یہی کی طرف شیڈیم کے قریب اتر رہا تھا تو پولیس نے پھر رکاوٹ ڈالی لیکن قاضی صاحب نہیں رکے اور قافلہ شیڈیم کے بالکل قریب پہنچ گیا۔ تو پولیس نے گولی چلا دی۔ گولی اگرچہ دھات کی نہیں تھی لیکن سید ہمی قاضی صاحب کے پازو پر گئی اور خون بہنے لگا۔ اس وقت یہ اندازہ نہ ہوا گولی کیسی ہے۔ خون بہنے سے بھی گمان ہوا کہ گولی اصلی ہے۔ آپ خون دیکھ کر بالکل نہیں گمراہے۔ اپنے کاندھ سے رومال اپنال کر خود ہی پازو پر باندھ لیا اور اسی طرح روائی دواں رہے۔ قاضی صاحب کے بیٹھے قاضی کفایت اللہ کے چہرے اور سینے پر گولیاں لگیں ان کے چہرے سے خون بہنے لگا۔ قاضی صاحب ” نے اپنے اکلوتے بیٹھے قاضی کفایت اللہ کی طرف دیکھا اور خون بہتا دیکھ کر خدا کا شکر ادا کیا اور دعا کی ” اے اللہ میرے بیٹھے کا خون تیری راہ میں بہہ رہا ہے تو اسے قبول فرم۔“ قاضی صاحب کے بیٹھے کو گولیاں ناک کی ہڈی میں بالکل آنکھ کے قریب پیوست ہوئی تھیں مگر قاضی صاحب ایک لمحہ کے لیے بھی نہ رکے اور خون آلود ہی کارروائی کی قیادت کرتے رہے۔ گورنوالہ کے عوام نے جب یہ مظہر دیکھا تو کچھ پرواد کیے بغیر قاضی صاحب کے ساتھ ہو لیے۔ نفرہ بکیر کی آوازیں گونجنے لگیں اور ماحول کافی گرم ہو گیا۔ پولیس نے حالات کی سیکھی اور کشیدگی اور لوگوں کے جوش و جذبہ سے حکام بالا کو آگاہ کیا اور جوں ہی حالات قابو سے باہر ہونے لگے تو حکام بالا نے میرا تھن ریس کا اعلان کر دیا۔ قاضی صاحب کو گرفتار کر لیا گیا اور جیل بھیج دیا۔ مگر یہ مجاہد انہ لکار اللہ کو اس قدر مقبول ہوئی کہ اس کے بعد میرا تھن ریس نہ صرف گورنوالہ بلکہ پورے پاکستان میں بند کرنا پڑی اور آج اخبارہ سال سے زائد ہونے کو ہیں مگر اس طرز کی میرا تھن ریس کے انعقاد کی ہمت کسی حکومت کو نہیں ہوئی۔ علامہ اقبال نے کیا خوب ترجمانی کی ہے۔

نقر کے ہیں سمعرات ناج و سریر و سپاہ  
 نقر ہے جگروں کا ہید نقر ہے شاہوں کا شاہ  
 چھٹی ہے جب فقر کی سان پہ تغی خودی  
 ایک سپاہی کی ضرب کرتی ہے کار سپاہ  
 دل اگر اس خاک میں زندہ و بیدار ہو  
 تیری نگہ توڑ دے آئینہ مہر و ماہ

### جذبہ جہاد

قاضی صاحب جذبہ جہاد کو دین کی روح سمجھتے تھے اور جہاد سے کوتاہی کو اللہ کی ناراٹگی کا سبب جانتے تھے۔ اکثر فرماتے جہاد صرف میدان جنگ میں کفار سے بر پر پیار ہونے کا نام نہیں بلکہ قرآن حکیم میں جہاد بہت وسیع معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ اگر کسی دینی عمل میں جذبہ جہاد ناپید ہو تو وہ عمل مقبول اور معتبر نہیں ہوتا۔ جیسے قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا أَتَهُمْ سُبْلًا وَإِنَّ اللَّهَ لَيَعْلَمُ الْمُحْسِنِينَ ○  
 جاہدُوا فِينَا کی تفسیر بہت طویل ہے۔ اس میں کئی معرفت الہی کے پہلو بھی ہیں سادہ معنوں کو لیں تو جو لوگ ہم میں جہاد کرتے ہیں اس ہم میں ہروہ عمل شامل ہے جو اللہ کی رضا کے لیے ہو، اور جب اس کی رضا مقصود ہوگی تو کئی راہیں از خود کھلیں گی اور جب راہیں کھلیں گی تو ہر طرف آسودگی پیدا ہوگی۔ البتہ جہاد کی معراج میدان جنگ میں کفار سے براہ راست لڑنا ہے۔ اب کا حکم قتال کی شکل میں قرآن میں بار بار آیا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اعمال کا غالب حصہ جہاد ہے یعنی اگر سیرت طیبہ سے جہاد کا عمل نکال دیں تو سیرت مطہرہ ناکمل نظر آئے گی۔ دین اسلام کی آبرو، وقار اور تکنیت جہاد ہی سے ہے۔ حدیث پاک کے حوالہ سے اکثر فرماتے کہ دو قطرے اللہ کے نزدیک عرش وکری سے بھی زیادہ قیمتی ہیں۔ ایک قطرہ وہ جو اللہ کی بارگاہ بے نیاز میں نداشت سے مومن کی آنکھ سے نکلتا ہے۔ دوسرا خون کا وہ قطرہ جو میدان جہاد میں مجاہد کے جسم سے لکھتا ہے۔ قاضی

صاحب جہاد کی اہمیت اور فضیلت اس انداز سے بیان فرماتے کہ حاضرین کو یہ یقین ہو جاتا کہ اصل عبادت توجہ جہاد ہی ہے باتی عبادات تو محض جہاد کی تیاری ہیں۔ ”حب الدنیا و کراہیۃ الموت“ کا ذکر فرماتے کہ یہ دونوں چیزوں ایک دوسرے کی ضد ہیں اور لازم و ملزم بھی ہیں کہ جب دنیا سے اور اس کی لذات سے محبت ہو گی تو موت سے نفرت ہو گی۔ اکثر فرماتے یہ ہے چوڑے بکلوں کے تعاون سے چلنے والے کاروبار، یہ بڑی بڑی فیکٹریاں اور کارخانے، فلک بوس عمارت اور پلازا۔ یہ جدید طرز کی پریش و سیچ و عریض رہائش گاہیں۔ یہ سفر کا غیر معمولی انتظام اور آرام اور گرمی سردی سے بچاؤ کے جدید انتظامات کی موجودگی میں مسلمان خواہ کتنا ہی پرہیز گار اور عبادت گزار کیوں نہ ہو۔ اس ماحول سے نکل کر میدان جنگ میں کب جائے گا۔ وہ تو قتال کے نام سے گھبرائے گا، دور بھاگے گا۔ البتہ مال خرچ کرے گا جسے جلوس میں حاضر ہو گا لیکن قتال سے بھاگے گا۔ اس صورت کو اللہ تعالیٰ بیان کرتے ہیں۔

قُلْ إِنْ كَانَ أَبْأَوْ كُفْرٌ وَأَبْنَاوْ كُفْرٌ وَإِخْوَانُكُفْرٌ وَأَرْوَاجُكُفْرٌ وَعَشِيرَاتُكُفْرٌ  
وَأَمْوَالٌ افْتَرَفُتُهُا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنٌ تَرْضُوْتُهَا أَحَبَّ  
إِلَيْكُمْ قِنْ اللَّهُوَرَسُولُهُ وَجَهَادٌ فِي سَبِيلِهِ قَتْرَبَصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا  
يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَسِيقِينَ ○ (سورۃ توبہ، پارہ نمبر ۱۰، آیت نمبر ۲۲)

ترجمہ: ”اے نبی ملکہ نبی فرمادیجئے کہ اگر تمہارے باپ، تمہارے بیٹے، تمہارے بھائی اور بیویاں اور تمہارے عزیز واقارب اور وہ مال جو تم نے کمائے ہیں اور وہ کاروبار جن کے بارے میں تمہیں ڈر ہے کہ وہ ماند پڑ جائیں گے اور وہ گھر جو تمہیں بہت پسند ہیں اللہ اور اس کے رسول ملکہ نبی سے اور اللہ کی راہ میں جہاد سے زیادہ محبوب (پسندیدہ) ہیں تو پھر انتظار کرو یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ صادر کر دے۔ اور اللہ فاسق لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے کھول کر توحید و رسالت و جہاد کا بیان اور اس کی ترتیب اور اللہ اور اس کے محبوب ملکہ نبی سے محبت کی اہمیت اور کیفیت کو بیان کیا ہے اور نہ

ماننے کی صورت میں اللہ نے ان لوگوں کو فاسقوں میں شمار کیا ہے۔

قاضی صاحب حضرت عمرؓ کا ذکر بڑی عقیدت و احترام سے کرتے تھے۔ اکثر دروس میں حضرت عمرؓ کا کوئی نہ کوئی واقعہ ضرور سناتے۔ آپ کے اقوال و افعال کا ذکر بڑے شوق سے فرماتے حضرت عمرؓ کا یہ تاریخی جملہ اکثر فرماتے کہ ”اللہ نے ہمیں عزت دین سے دی ہے۔ دنیا کے مال و متاع سے نہیں۔“ اور فرماتے کہ یہ محض ایک جملہ نہیں بلکہ دین و دنیا کی کامیابی کا وہ فلسفہ ہے جو ہر دور میں بھی ہے اس لیے دنیا کی رنگینیوں اور فریب سے بچنے اور دین کی روح قائم رکھنے کے لیے جذبہ جہاد بنیادی محرک کا کام کرتا ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ جب تک مسلمانوں میں جذبہ جہاد تھا مسلمان ساری دنیا پر حاکم تھا اور جہاد چھوڑ کر کس قدر ذلیل و خوار ہوا۔ آج ہم نے رحمۃ اللعائیں سلیمانیہ کے لائے ہوئے دین کی کیا شکل بنادی ہے یہی وجہ ہے کہ غیر مسلم ہماری عبادات: نماز، روزوں، حج سے قطعاً نہیں ڈرتے۔ بلکہ یہاں تک کہ تبلیغی جماعت کو امریکہ اور یورپ کا آسانی سے ویزہ جاری کر دیتے ہیں اور بظاہر دین پھیل بھی رہا ہے۔ امریکہ، یورپ، فرانس میں لوگ مسلمان بھی ہو رہے ہیں مگر وہ ڈرتے ہیں تو جذبہ جہاد سے۔ وہ مطالبہ کرتے ہیں تو دینیات کی کتب سے جہاد کی آیات نکالنے کا۔ گویا غیر مسلم کو بھی ہم سے زیادہ یقین ہے کہ اگر مسلمان جہاد پر لوٹ آیا تو مسلمانوں کی فتح و نصرت کے آثار کو دکانہیں جا سکے گا اور امریکہ یورپ کی بے پناہ فضائی قوت مسلمانوں کا کچھ بھی نہ بگاڑ سکے گی۔

صحابہ کرامؓ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ صحابہ کرامؓ تین تین سال مسلسل جہاد میں حالت جنگ میں رہے۔ تین سے پانچ ہجری کا عرصہ تو ایک روشن مثال ہے۔ تنگدستی اور فاقہ کشی کی حالت میں بھی جہاد میں مصروف رہے۔ یہی وہ عرصہ ہے کہ سرور کائنات سلیمانیہ کے گھر بھی انہارہ دن تک چولہا نہیں جلا اور یہی وہ عرصہ ہے کہ جس میں دین ایک نئی آب و تاب سے امت مسلمہ کا سرتاج بن کر ابھرا۔ اس وقت کی مخالف قوتوں کے پاس بھی مسلمانوں کے مقابلہ میں قوت اور مادی وسائل بہت زیادہ تھے، لیکن وہ سب کے سب جذبہ جہاد کے آگے ڈھیر ہو گئے۔

## دہشت گردی اور جہاد

یہ واضح کر دینا بھی نہایت ضروری ہے کہ موجودہ دہشت گردی، آتشیں مواد سے دھماکے، بم و دھماکے اور خودکش بمباری کسی شکل میں بھی جہاد کے زمرے میں نہیں آتے۔ قاضی صاحب اکثر فرماتے کہ یہ یہود و نصاریٰ کی چال ہے کہ کسی طریقے سے مسلمانوں کو آپس میں لڑایا جائے اور ان کی طاقت اور صلاحیت کو تباہ کر دیا جائے۔ یہ خودکش حملے یہ بم دھماکے کیا شریعت پیغمبر ﷺ نافذ کر دیں گے یہ سب شیطانی چالیں ہیں۔ شیطانی وساوس انسانی عقل کو مفلونج کر دیتے ہیں۔ اس عصر کو بھی خارج از امکان قرار نہیں دیا جا سکتا کہ جزل مشرف کے خود غرضانہ اور ملک دشمن اقدامات جن میں ڈرون حملوں کی اجازت، پاکستانی ہوائی اڈوں کا استعمال اور افغان طالبان کے خلاف کھلمن کھلا جنگ کا عمل بھی تھا کہ قبائلی عوام ڈرون حملوں کی تباہ کاریوں سے عاجز آپکے تھے ان کے جوان، بچے، خواتین اور بزرگ سب ان حملوں سے متاثر تھے۔ وہ یا تو شہید ہو گئے یا معدور و لاچار ہو گئے۔ کم و بیش سب کو بے گھر ہونا پڑا۔ گویا وہ معدور اور بے بس ہو کر رہ گئے۔ ہر روز ڈرون حملے، دھماکے، آتشیں اسلحہ سے گولہ باری ان کا مقدر بن گیا تھا۔ اب ان کے پاس اس کے سوا کوئی چارہ کا نہیں تھا کہ وہ اپنی جان کا نذر رانہ بد لے کی آگ میں جھونک دیتے۔ چنانچہ کچھ لوگ منظم ہوئے اور طالبان سے مسلک ہو گئے۔ اس طرح طالبان کے گروپ بن گئے اور ان کا کنٹرول کہیں سے کہیں چلا گیا۔ اگرچہ کچھ گروپ دین سے مخلص بھی تھے اور ان کا نعرہ اللہ اکبر ہی تھا اور وہ بہر صورت شرعی نظام کا نفاذ چاہتے تھے۔ لیکن بے گناہ مسلمانوں کو قتل کر کے، معصوم بچوں اور خواتین کی جانوں سے کھیل کر وہ کو نادین لانا چاہتے تھے ان کے قائدین بھی غیر مسلموں کے ہاتھ کھلوٹا بن گئے اور بالخصوص ہمارے ہمسایہ ملک بھارت جو ہمارا ازیٰ دشمن ہے نے موقع غنیمت جانتے ہوئے انہیں افرادی و مادی قوت کے ساتھ جدید اسلحہ بھی مہیا کیا اور طالبان کو مانیا بنا کر اسلام اور

باخصوص پاکستانی مسلمانوں کو دہشت گرد ثابت کرنے کے مختلف پروگراموں پر مأمور کر دیا۔ افہوں نے پاکستان میں اپنی کارروائیوں کو تیز کر دیا اور ہزاروں لاکھوں جانوں کو شہید کیا اور دہشت گردی کا ماحول بنادیا۔ مشرف کی حکومت سے یہ سلسلہ شروع ہوا اور اس کے بعد زرداری حکومت میں بھی یہی سلسلہ عروج پر رہا۔ 2013ء کے عام انتخابات میں نواز شریف حکومت میں بھی یہی کارروائیاں اپنے معمول پر جاری تھیں۔ مگر جب 2014ء میں آرمی پبلک سکول پشاور پر حملہ ہوا اور 150 کے قریب بچے اور اساتذہ شہید ہو گئے۔ ان مخصوصوں کی شہادت سے ہر پاکستانی کا دل دکھی ہوا اور ساری قوم اس بات پر متحد ہو گئی کہ فوج کی مدد سے اس دہشت گردی کو جڑ سے اکھاڑ دیا جائے چنانچہ سول اور ملٹری فورسز نے اس کام کو سنبھالا اور اس مشن کا نام ضرب عصب رکھا۔ اس مشن نے صورت حال کو کشروع کیا اور اپنی جانوں کا نذرانہ پیش کیا پھر ان واقعات میں نمایاں کی محسوس ہوئی۔ کئی اور گروپ بھی مختلف ناموں سے دہشت گردی میں ملوث ہو گئے۔ مگر نام پاکستانیوں کا بد نام ہوا۔ عالمی ایجنسیوں نے بھی دہشت گردی کی حوصلہ افزائی کی اور اپنے مقاصد کے لیے اسے استعمال کیا بھارت اور اسرائیل توکمل کر اس مشن کی آبیاری کرتے رہے اور امریکہ کو ہم سے بذلن کرتے رہے۔ بھارت تو آج بھی بلوجستان اور افغانستان میں امریکہ سے مخصوص مقاصد کے حصول کے لیے بھارتی ایجنسی "را" کے ذریعہ دہشت گردی کے پروگرام بناتا ہے اور بڑھ چڑھ کر کارروائیاں کرتا ہے۔ بلوجستان آج بھی اس آگ میں سلگ رہا ہے۔ بظاہر ہاتھ اپنے لوگوں کے ہوتے ہیں لیکن ان کی ڈور بھارت کے ہاتھ ہوتی ہے سن 2009ء اور 2010ء میں قاضی صاحب کے دروس میں اس کرب کا بر ملا ذکر ہوتا تھا۔ پاکستان میں دہشت گردی کے حملوں کی وجہ سے قاضی صاحب مغموم رہتے اور مسلمانوں کی بے بسی اور بے کسی پر آنسو چھلک جاتے اور مسلمانوں کو توبہ کی تلقین فرماتے۔ ان دلوں کے دروس کے ایک اقتباس سے بخوبی اندازہ ہو جاتا ہے کہ ان کا دل ان واقعات سے کتنا کمی اور پریشان تھا۔

”اللہ کے بندو اور اہوش سے کام لو۔ اس کے ہندے ہو کر اس کے بنائے ہوئے دین سے نکراتے ہو مسلمان ہو کر احکام شرعیہ کا مذاق اڑاتے ہو۔ تمہیں کیا ہو گیا ہے۔ امریکہ تمہاری ان خدمات سے بھی خوش نہ ہوگا۔ امریکہ کی خوشنودی کے لیے تم نے کیا کیا نہیں کیا اور اس کا بدلہ کیا ملا۔ خدا کی ناراضگی۔ دہشت گردی کے مقابلہ کے نام پر افغانستان اور پاکستان کے ہزاروں لاکھوں مسلمانوں کے قتل کے ذمہ دار کون کون سے ہاتھ ہیں۔ کیا لا الہ الا اللہ کے نام پر لیے گئے ارض پاک کے ہوائی اڑوں کو مسلمانوں کے قتل کے لیے استعمال نہیں کیا گیا۔ یہ حساب بالآخر نہیں دینا ہے۔ کیا زلزلے کے جھنکوں اور تباہی نے ہمیں یہ سوچنے پر مجبور نہیں کہ کہ ”ان بطش ربک لشید“ بے شک تیرے رب کی پکڑ بڑی شدید ہے۔“ اب بھی توبہ کر لو۔ وہ بڑا غفور و رحیم ہے۔“

جب بھی دھماکہ ہوتا اور خواتین و حضرات اور بچوں کے جسموں کے چیزوں پر اڑ جاتے تو قاضی صاحب بہت بے قرار ہو جاتے اور فرماتے کہ بتاؤ ایسے واقعات سے شریعت کے کون سے حصے کا نفاذ ہو رہا ہے۔ فرماتے کہ قرآن واضح طور پر ایک قتل کو پوری انسانیت کا قتل قرار دے رہا ہے۔ یہاں تو ہزاروں مسلمان بے گناہ قتل ہو رہے ہیں۔ ان کا حساب کون دے گا اور جو زخمی ہوئے، اپاٹھ ہوئے، معذور ہوئے، دودھ پیتے نپے ماؤں سے محروم ہو گئے۔ ان بے بس اور بے آسرالوگوں کی آہوں اور سکیوں سے دین کا کوئی مقام بلند ہو رہا ہے۔ یہ سراسر جہالت، ضد اور عاقبت نا اندیشی کے سوا کچھ نہیں۔ یہ سبودو ہندو کی چال ہے اور ہم مسلمان آپس کی فرقہ بندی میں مت ایک دوسرے کے لیے دبال جان بننے ہوئے ہیں۔ پتہ نہیں کب آنکھ کھلے گی۔ جب سب کچھ را کہ ہو چکا ہو گا۔ آج وقت ہے اپنے دشمن کو پیچا نہ اور دشمن کے سامنے سب ایک ہو جاؤ۔ اللہ کی مدد و نصرت ہمارے ساتھ ہو گی۔ مشرف کی طرح جو نیل اور آری کا کماٹ رہنے والے ہوئے بزدل نہ نہو۔

باطل کا مقابلہ تو کرو اور بے خوف ہو کر ایمان کی حفاظت کا اعلان تو کرو پھر دیکھو یہ سب طاغوتی طاقتیں کس طرح منہ سنبھال کر بات کریں گی۔ پاکستان اللہ کی دی ہوئی نعمت ہے اسے ذلیل نہ ہونے دو۔

## جہاد بالنفس

قاضی صاحب فرماتے کہ جہاد تو ایک نہایت ہی مقدس اور اعلیٰ جذبہ ہے۔ جب مسلمان کلمہ شہادت پڑھتا ہے اس کے اندر یہی جذبہ جنم لیتا ہے۔ پھر اندر ہی اندر حق و باطل کی جنگ شروع ہوتی ہے۔ صوفیاء نے اسے مختلف انداز میں پیش کیا ہے۔ اندر بولی مشک مچایا، کہیں نبی اشیات کے پانی کا ذکر۔ یہ سب فلسفہ ایک ہی ہے کہ جب اندر جنگ شروع ہوتی ہے تو مسلمان کا ایمان اس کی حفاظت کرتا ہے۔ اس کے اعمال کی نگرانی کرتا ہے اور باطل سے ہر لمحہ نکر اتار رہتا ہے اور جب ایمان غالب ہو جاتا ہے تو ہر لمحہ ہر لمحہ اس کی روحانی ترقی ہوتی رہتی ہے۔

اقبال نے کیا خوب کہا:

ہر لمحہ ہے مومن کی نئی آن نئی شان  
گفتار میں کرداز میں اللہ کی برهان  
جب ایمان غالب ہو گا تو اس کا قول اور عمل چونکہ حق پر ہو گا اور اللہ کے حکم کے تابع  
ہو گا یا وہ اللہ کی برهان و دلیل ہو گا جیسا کہ جہاد تو کلمہ پڑھتے ہی شروع ہو جاتا ہے اور یہی  
کلمہ شہادت مسلمان کو مالی اور جانی جہاد کی طرف لے جاتا ہے اور پھر میدانِ جنگ میں یہی  
جذبہ مسلمان کو شہادت کے اعلیٰ وارفع مقام پر لے جاتا ہے۔ علامہ اقبال کلمے کے اس  
فلسفہ کو یوں بیان کرتے ہیں:

شہادت گہ الفت میں قدم رکھنا ہے  
لوگ آسان سمجھتے ہیں مسلمان ہونا  
قرآن نے جا بجا ایمان اور جہاد کے مختلف مراحل کا ذکر کیا ہے۔ بہت سی آیات

اس مضمون کو بیان کرتی ہیں کہ مسلمان کے مقصد حیات کے لیے کیسی تربیت اور اعمال کی ترتیب کیا ہوگی۔ اللہ تعالیٰ موسیٰ کو پہلے ایمان کی دولت سے مالا مال کرتے ہیں اور شیک بندوں جیسے اعمال صالحہ کی طرف راغب کرتے ہیں اور پھر جب اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے محبت عشق کی حد کو چھو لیتی ہے تو پھر جان پیش کرنے کی باری آتی ہے کیونکہ مقصود تو یہ ہے کہ بندہ اللہ سے جڑا رہے اور اس کا خاتمہ اس کی محبت ہی میں ہو۔ سورہ صاف کی ایک آیت میں اللہ تعالیٰ نے اسی ترتیب کو اس انداز میں پیش کرتے ہیں:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَهْلُ أَكْلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ ثُنْجِيَّكُمْ قِنْ عَذَابٌ أَلِيَّمُ ۝  
تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِهِنَّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ۝ ذِلِّكُمْ

(سورہ صاف، آیت ۱۰-۱۱)

خیزِ لکھم ان گئشم تعلیمون ۝

ترجمہ: ”اے ایمان والو! کیا تمہیں وہ تجارت بتاؤں جو تمہیں دردناک عذاب سے بچائے۔ اللہ پر ایمان لاو اور اس کے رسول ﷺ پر اور اللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کرو۔ یہ ہی تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم جان لو۔“

گویا جب ایمان کے نقاضے پورے ہوں گے مال خرچ ہو گا تو دنیا سے رغبت کم ہوتی جائے گی۔ تو میدانِ جنگ میں سر بکف ہو کر جان آفرینیں کے سامنے جان پیش کرنا آسان ہو گا۔ جس کے ثواب کا تصور اس دنیا میں ممکن نہیں۔ آخرت میں ان لوگوں کی شان ہی نہیں ہوگی۔

شہادت ہے مقصود و مطلوب موسیٰ نہ مال غیمت نہ کشور کشائی

دو عالم سے کرتی ہے بیگانہ دل کو عجب چیز ہے لذت آشائی

بیگانہ سے مراد یکسوئی اور حقِ الیقین کا درجہ ہے۔ لذت آشائی سے مراد اللہ اور اس کے رسول سے اس قدر محبت ہو کہ اس کی شدت موسیٰ کو مجتوں بنا دے۔

جذبہ جہاد کے معاشرتی اور معاشی اثرات

جذبہ جہاد کے معاشرتی اور معاشی اثرات پر بات کرتے ہوئے فرماتے کہ دنیا کی کامیابی کا درود اربھی جذبہ جہاد میں مضر ہے۔ جذبہ جہاد کے ہمارے معاشرت اور

معیشت پر اس قدر ثابت اثرات ہوں گے کہ ہماری دنیاوی زندگی بھی بہت آسان ہو جائے گی۔ جرائم کا نام و نشان تک نہ رہے گا کیونکہ اکثر جرائم تو نام و نہود، شان و شوکت اور دنیاوی زندگی کی الذات کے حصول کے لیے سرزد ہوتے ہیں اور مجاہد کو ان چیزوں کی ضرورت ہی نہیں ہوتی کیونکہ یہ تمام خرافات بے معنی ہو جاتی ہیں۔ بندہ خالص اللہ کا بندہ بن جاتا ہے اور دنیا کی ناپاسیداری کا تلقین اس قدر راست ہو جاتا ہے کہ بندہ ایمان کامل کی صفات سے متصف ہو جاتا ہے اور وہ اللہ کے ہاں معزز و معتر ہو جاتا ہے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ اب یعنی تابعین کس قدر معزز تھے جن کی عزت آج بھی ہر مسلمان کے دل میں ہے۔

عبادات تو آج کل بھی ہو رہی ہیں۔ چالیس لاکھ کا مجمع عرفات کے میدان میں گڑھ کر مسلمانوں اور اسلام کی عزت کی دعا بھیں مانگ رہا ہوتا ہے۔ لاکھوں کے تبلیغی اجتماعات ہوتے ہیں۔ ذکر کی مجالس ہوتی ہیں جن میں اللہ تعالیٰ کے نام کی ضربیں لگائی جاتی ہیں۔ ان سب عبادات کا ہماری معاشرت اور معیشت پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ ہر کوئی پریشان ہے۔ میں الاقوامی طور پر ہم ذلیل ہو رہے ہیں ہم کیوں نہیں سوچتے کہ ہماری اقتصادی اور اجتماعی زندگی اس قدر پریشان کیوں ہے۔ ہمارے جتنے بھی حکمران آئے انہوں نے غیروں کی طرف دیکھا یہود و نصاریٰ کی ترقی کو مشعل راہ بنا یا مگر اپناراست بھول گئے۔ ہمارے حکمرانوں کو دین کا علم ہی نہیں ہوتا وہ اس کی پاسداری کیا کریں گے آپ اکثر فرماتے ”ہم نے اس کا دین چھوڑا اس نے اپنی نصرت کے دروازے ہم پر بند کر لیے۔“ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم جذبہ جہاد کو پھر سے تازہ کریں اس پوئے کی آب یاری کریں پھر اس کی بہار دیکھیں۔ جہاد سے دوری اللہ کی بھیجی ہوئی شریعت نے دوری ہے۔ یہ شیطان کی چال ہے کہ وہ ہمیں شریعت سے ڈراتا ہے اور مسلمانوں کو شریعت سے بالکل غافل رکھنا چاہتا ہے۔ پیغمبر کی شریعت تو وضع ہی اس لیے کی جاتی ہے کہ اس زمانے میں اس سے بہتر اور کوئی نظام نہیں ہوتا۔ چونکہ یہ زمانہ قیامت تک حضور ﷺ کا زمانہ ہے۔ ختم نبوت کا تقاضا ہے کہ نبی کریم ﷺ کی شریعت مطہرہ کی پیروی کی جائے اور شیطان اس سے ڈرata ہے اور طرح طرح کے وساوس ڈالتا ہے کہ موجودہ دور کے تقاضے

یکسر مختلف ہیں اور وہ اعمال قابل عمل نہیں ہیں جو آج سے چودہ سو سال پہلے تھے اور سادہ لوح مسلمان اسی جدیدیت کے شوق میں وہ راستہ بھول جاتے ہیں جو ہماری دین و دنیا کی قلاح کا خاص من تحا اور اب بھی ہے۔ اقبال نے اس بات کو اپنی ایک طویل نظم "ابلیس کی مجلس شوریٰ" میں بڑے حسین انداز میں بیان کیا ہے۔ یاد رہے قاضی صاحب علامہ اقبال کو الہامی شاعر سمجھتے تھے۔ میں جب بھی اقبال کے اشعار بالخصوص فارسی اشعار پڑھتا تو قاضی صاحب پر وجد طاری ہوتا اور فرماتے یہ اقبال کا کلام الہام کے سوا کچھ نہیں۔ فارسی کلام میں جہاں قرآن کی تفسیر کے اشعار ہوتے تو حیرانی کے عالم میں فرماتے۔ "ایسی تفسیر اتنے موزوں انداز میں کوئی اور مفسر قرآن نہیں کر سکا۔ اس نظم میں اقبال ایک ماحدوں پیدا کرتا ہے کہ ابلیس موجودہ صورت حال کا جائزہ لیتے ہوئے اپنے مشیروں، ساتھیوں سے مشورہ لیتا ہے۔ ان کے مشورے کے بعد اپنی ایک حصتی رائے دیتا ہے۔ جس کی جھلک درج ذیل اشعار میں ملاحظہ کیجئے:

جانتا ہوں میں یہ امت حامل قرآن نہیں ہے وہی سرمایہ داری بندہ مومن کا دین

جانتا ہوں کہ مشرق کی اندر ہیری رات میں بے یہ بیضا ہے پیران حرم کی آشین

عصر حاضر کے تقاضاؤں سے ہے لیکن یہ خوف ہونہ جائے آشکار شرع پیغمبر کہیں

یہ ابلیس کا حصتی خیال ہے کہ یہ امت بے عمل ہے۔ بندہ مومن بھی سرمایہ داری میں

جتلاء ہے اور پیران حرم یعنی علماء اور مشائخ بھی راہنمائی کے اہل نہیں ہیں۔ ابلیس کو صرف

ایک ہی خوف ہے کہ آج کل جو سائنس ترقی کر رہی ہے۔ جدید ٹیکنالوژی (الیکٹرونک) کی

مختلف تحقیقات اور اس طرح جدید طبی تحقیقات شرع پیغمبر ہی کوچ ثابت کر رہی ہیں۔ یہ

کمپیوٹر، یہ موبائل اور ویڈیو لنک کالز، اسی طرح طبی تحقیقات میں DNA ٹیسٹ کے حیرت

انگیزستانگ، ماسٹر کمپیوٹر میں دنیا جہان کی معلومات یعنی ایک چھوٹے سے نقطے میں دنیا کے

احوال کی موجودگی کیا یوم آخرت کے حساب کی تصدیق نہیں کرتیں۔ بھی شرع پیغمبر ہے اور

صراط مستقیم ہے۔ گویا اس زمانہ کی ترقی اللہ کے نظام کی تصدیق کر رہی ہے اگرچہ نظام ربی

کی تصدیق کا محتاج نہیں ہے۔ انسان تو دیے ہی ہے بس ہے۔ اللہ تعالیٰ قادر مطلق

ہیں۔ اس کے آگے ان سباب کی کیا اہمیت ہے وہ تو خود مسبب الاباب ہے۔ لیکن شیطانی وساوں جو مسلمانوں کو گراہ کرتے ہیں اس کے ایمان پر ڈاکہ ڈالتے ہیں ان کے آگے جب بیہقیت آشکار ہو جائے گی تو پھر یقین کی منازل طے کرنے میں آسانیاں پیدا ہوتی جائیں گی۔ لہذا ابلیس اس کوشش میں لگا رہتا ہے کہ آئین پیغمبر سے ہر انسان محروم ہی رہے یہاں تک کہ مومن بھی یقین سے محروم رہے۔ علماء و فضلاء و مشائخ بھی یقین کامل کی دولت سے محروم رہیں۔ اس کی نشاندہی اقبال کی زبان میں کرتے ہیں۔

چشم عالم سے رہے پوشیدہ یہ آئین تو خوب یہ غیمت ہے کہ خود مومن ہے محروم یقین  
الخدر آئین پیغمبر سے سوبار الخدر حافظ ناموس زن مردا آزماردا آفرین

شرع پیغمبر کی برکات کی تھوڑی سی جھلک افغانستان میں ملا عمرؑ کی قیادت میں طالبان کی حکومت میں لوگوں میں دیکھی کہ سب چیزیں کھلی پڑی ہیں اور کوئی ہاتھ لگانے والا نہیں۔ عورت کی عزت و توقیر کے ساتھ ساتھ اس کی حفاظت اور ہر طرح کی سہولت کے نظارے بھی لوگوں نے دیکھے۔ لیکن امریکہ اور یورپ کو اسلامی نظام کی یہ کامیابی ایک آنکھ نہ بھائی اور وہ اس کی تباہی اور بربادی کے درپے ہو گئے اور اس کی جزیں کافی شروع کر دیں، لیکن وہ ایسا نہیں کر سکیں گے، کیونکہ اللہ اپنے دین کا خود حافظ ہے۔ کمزوری ہم میں ہے۔ دین میں نہیں۔

آج بھی کر سکتی ہے آگ، انداز گلستان پیدا

یہودیوں اور عیسائیوں نے ہمارے نبی ﷺ کی تعلیمات کو دنیا کے معاملات میں اپنایا اور اس قدر کامیاب ہوئے کہ ہم پر ہیز گار مسلمان ہوتے ہوئے بھی ان ملکوں میں زندگی گزارنا غیمت جانتے ہیں۔ ان کی مصنوعات پر آنکھیں بند کر کے اعتبار کرتے ہیں۔ ان ملکوں میں انسانیت کی قدر، انسانی صحت، سفر، سہولیات، معاشرتی ماحول اور رہمن سہن کے اصول ہمیں بہت پسند ہیں۔ انہوں نے حضرت عمرؓ کے دور کا بغور مطالعہ کیا اور ان کی اصلاحات کو مشعل راہ بنایا اور آج وہ انسانیت کی قدر و فلاح میں ایک منفرد مقام رکھتے ہیں۔ آج بھی ہمارے لیے زندگی گزارنے کا بہترین نمونہ سیرت النبی ﷺ اور شریعت

مطہرہ ہے اور یہی صراط مستقیم ہے اور آج بھی اگر مسلمان اس پر کار بند ہو جائے تو کوئی طاقت اسے دنیا پر غالب آنے سے روک نہیں سکتی۔ ہم شیطان کے ہبکاوے میں آئے ہوئے ہیں اور عبادات میں مشغول ہو کر مت ہیں اور اپنے آپ کو اللہ کا بزرگ زیدہ سمجھتے ہیں۔ ابلیس ہی نے مشورہ دیا تھا کہ:

مست رکھوڑ کر فکر صحیح گا، ہی میں اسے پختہ تر کر دو مزاج غافقائی میں اسے ہے یہی بہتر کہ الہیات میں الجھار ہے۔ یہ کتاب اللہ کی تاویلات میں الجھار ہے گویا اسے اصل دین کی طرف آنے ہی نہ دو۔ یہ اللہ ہو، اللہ ہو ہی میں مست رہے یا پھر اللہ کی کتاب کی مختلف تاویلات کر کے اپنے مطلب کی باتیں ڈھونڈتا رہے اور ظاہری عبادات میں کھویا رہے۔ اسے ہوش ہی نہ آئے کہ اصل کرنے کے کام کچھ اور ہیں۔ قاضی صاحب مسلمانوں کی موجودہ حالت زار پر بہت دکھی نظر آتے۔ فرماتے کہ مسلمان کا معیار زندگی تو کچھ اور تھا یہ ہم نے کیا بنا لیا ہے۔ ہم نے قرآن اور سیرت مطہرہ کو یکسر بھلا دیا اور ان دونوں چیزوں کو چھوڑ کر ہم ذلیل و خوار ہوئے۔ کیا ہم نے جہادی آیات کو قسمی نصاہب سے نہیں نکالا اور کیا ہم قاتل کو فی زمانہ ناقابل عمل ہونے کی تاویل نہیں کرتے۔ ہمارے حکمران اپنے آقاوں کو خوش کرنے کے لیے کیا کیا نہیں سوچتے۔ کیا ہم نے سود کے احکامات کو بھلانہیں دیا۔ کیا ہم نے شراب کے احکامات کا مذاق نہیں اڑایا اور کیا ہم نے پرودہ، حیا اور فحاشی کو روکنے کے احکامات کو تاویلات کی نذر نہیں کر دیا۔ آپ خود فیصلہ کریں کہ ہم تارک قرآن ہوئے کہ نہیں۔ ہم قرآن کی کوئی تعلیم پر پورا عمل کر رہے ہیں۔ ہماری بغلوں میں قرآن ہے ہم روزانہ تلاوت کرتے ہیں لیکن ہمارا دل قرآن کے کسی نظام کو اپنانے کے لیے تیار نہیں۔ بظاہر بندہ مومن ہے۔ اس کا لباس، شکل و صورت طہارت صفائی سترائی فرشتوں جیسی۔ شرعی وضع قطع کے ساتھ بکبیر اولی سے نماز پڑھنے، یا پڑھانے والا بظاہر تو واقعی بندہ مومن نظر آتا ہے۔ لیکن ” ہے وہی سرمایہ داری بندہ مومن کا دین ”۔ جب اس کے معاملات دیکھو تو وہ خالص سرمایہ وارانہ سوچ کا حامل ہو گا۔ غریب کا استھان اس کی سوچ کا بنیادی عنصر ہو گا۔ اشیاء کے نزد مقرر کرنے میں کہیں معمولی سے

نقع میں کی اسے اس قدر گراں گزرتی ہے کہ سارا دن بلکہ کئی کئی دن اس کا واویلا کرتا رہتا ہے۔ اپنے لیے سہولت پیدا کرے گا لیکن کسی غریب، مجبور یا رشتہ دار بھائی کا کوئی فکر نہیں۔ ایک طرف شادیوں یا دیگر موقع پر لاکھوں کروڑوں بے دریغ خرچ کیے جاتے ہیں۔ دوسری طرف غریب دو وقت کی روٹی کو ترستا ہے۔ اپنے ہی بچوں کو دریا میں پھینک دیتا ہے۔ اگرچہ یہ بھی قتل ہے لیکن اگر اس کا سبب غربت اور بے چارگی ہے تو وہ ہاتھ بھی قاتل ہیں جو کن گن کر دوست سنبھالتے ہیں اور غریب کی مدد نہیں کرتے۔ سرمایہ دار، تاجر اور دکاندار تو صحابہ کرام ہم بھی تھے لیکن ان کے خزانوں کے منہ ضرورت مندوں کے لیے ہر وقت کھلے تھے۔ کیونکہ اس میں ”حق للسائل والمحروم“ کا پورا حصہ تھا۔ وہی صحابہ تھے جو اپنی ساری دولت سارا سرمایہ دین پر قربان کرنے کو ہر وقت تیار تھے۔ ان کی سوچ میں غریب یا ضرورت مند کا استھان نہ تھا۔ زکوٰۃ و عشر کی ادائیگی میں نہایت مستعد تھے۔ بے ایمانی، ملاوٹ، کم ناپ تول، ذخیرہ اندوزی جیسی لعنت زدہ بیکاریاں کہیں نہ تھیں۔ اس لیے ہر غریب و امیر مطمئن تھا اور ہر طرف امن ہی امن تھا اور وہ بھیتیت مسلمان نہایت ہی محترم و معزز تھے۔

## اب بھی اصلاح کرلو

آپ اکثر فرمایا کرتے آج بھی توبہ کرلو۔ شیطانی اعمال سے پاڑ آ جاؤ۔ فاشی و عربی کی حوصلہ افزائی بند کر دو۔ شرع پیغمبر ﷺ کی طرف لوٹ آؤ اللہ تعالیٰ پلٹنے کے منتظر ہیں۔ تمہاری دنیا اور دین دونوں سنور جائیں گے۔ لیکن بات کچھ کرنے سے بنے گی۔ اصل دین کی طرف لوٹ آؤ جذبہ جہاد کو زندہ کرو اپنے خون کو اسی جذبہ سے حرارت دو۔

عشق بہاں سے ہاتھ اٹھا اپنی خودی میں ڈوب

نقش و نگار قدیر میں خون چکرنا کر تکف

مشل سلیم ہو اک معرکہ آزم کوئی

اب بھی درخت طور سے آتی ہے باگ لاحق

خیرہ نہ کر سکا مجھے جلوہ دانش فرنگ

سرمد ہے میری آنکھ کا خاک مدنیونجف

مسلمانو! تمہاری جان، تمہارا خون بہت قیمتی ہے۔ یہ اخترنیت، یہ فلمسیا، یہ ذرا مے، یہ فناشی کے پروگرام اور گیت و سنگیت کیا ہیں یہ تمہارے خون جگر کو ضائع کرتے ہیں، تمہاری صحت خون جگر ضائع ہونے سے تباہ ہو رہی ہے۔ جذبہ جہاد سے ان خرافات پر لات مار دو اپنی آنکھ میں خاک مدنیہ کا سرماں گالو۔ نبی کے متواں اور عاشق بن کر شرع پیغمبر مسیح ﷺ کے نفاذ کے لیے سیسہ پلاں دیوار بن جاؤ تو پھر جسمیں کسی جسم کا خوف نہیں ہو گا کیونکہ اللہ کی طرف سے آواز آئے گی لاتھف (متذرو)۔

### تبیغی جماعت

قاضی صاحب تبلیغی جماعت کے ساتھیوں کو بڑی پسندیدگی کی نظر سے دیکھتے تھے۔ خود بھی سہ روزہ کے لیے تشریف لے جاتے اور اسے ایمان کی تازگی کا باعث سمجھتے۔ تبلیغی جماعت کے روح رواں حاجی عبدالوہاب صاحبؒ سے عقیدت کا تعلق تھا۔ ہر سال مدرسہ رائے ونڈ کے بچوں کے امتحان کے لیے تشریف لے جاتے اور بچوں کی تربیت کے لیے انہیں پند و نصائح سے بھی نوازتے۔ جماعت والوں کو از راہ تقنن تبلیغی کہہ کر پکارتے اور ان کو عبادات کے ساتھ ساتھ معاملات اور اعلیٰ اخلاق کی تلقین ضرور فرماتے اور اکثر ساتھیوں کی ناپسندیدہ حرکات کی نشاندہی بھی فرماتے اور قرآن کی تعلیم کی طرف بہت زیادہ راغب کرتے۔ جہاد و قیال کے بارہ میں تبلیغی جماعت کے متعلق غلط پروپیگنڈہ کی سخت مدت فرماتے اور پورے احمداء سے یہ اعلان فرماتے کہ اگر آج حکومت پاکستان سرکاری طور پر کسی غیر مسلم ملک کے ساتھ جہاد کا اعلان کر دے تو میدان جہاد کے لیے جذبہ شہادت کے ساتھ جو لوگ تیار ہوں گے ان کا تعلق کسی نہ کسی واسطے سے تبلیغی جماعت ہی ہے ہو گا۔ جہاد افغانستان کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے کہ جو لوگ شہید ہوئے اور جو کفار سے لڑتے وہ کون

تھے وہ سب تبلیغی جماعتیں سے تو تھے۔ جماعت میں جو وقت آگاتا ہے وہ حالت جہاد میں ہی تو ہوتا ہے۔ اپنا گھر چھوڑ کر کھانے پینے اور آرام کے معمولات چھوڑ کر کون جاتا ہے۔ وہی لوگ جاتے ہیں جو ایمان رکھتے ہیں کہ آج اللہ کا دین یکھیں گے تو کل کسی کو سکھا نہیں گے اس طرح اللہ کا دین زندہ رہے گا اور ہم اس کے دین کو مٹنے نہیں دیں گے اور اس دین کی حفاظت کے لیے جان کی قربانی بھی دینا پڑی تو ضرور اس کے حوالے کر دیں گے جس کی دی ہوئی ہے۔ یہ چلے چار ماہ سات ماہ ایک سال بیرون ملک وغیرہ سب جہاں دین سیکھا جا رہا ہوتا ہے وہاں میدان جہاد کی مشق و تربیت بھی ہو رہی ہوتی ہے۔ جو باتیں میدان جہاد میں جانے سے روکی ہیں وہ تو پہلے ہی چھوڑ کر جماعت کے ساتھ نکلے ہوتے ہیں ان کو جہاد میں جانے سے ان کا مال، اولاد، یا کوئی اور کشش نہیں روکتی۔ تبلیغی جماعت کے نصاب تعلیم میں فضائل اعمال میں جو مولا ناز کر یا صاحبؐ کی مرتبہ کتاب پڑھائی جاتی ہے جس کا اعادہ روزانہ ہر مسجد میں کیا جاتا ہے۔ اس میں واقعات کی اکثریت تو غزوہات سے متعلق ہوتی ہے اور جب ہر روز غزوہات اور جہاد کا ذکر ہو گا تو کیا جہاد سے رغبت پیدا نہ ہوگی۔ یہ ایک فطری تقاضا ہے۔ جماعت کے لوگ آپس میں مشورہ کر کے پروگرام بناتے ہیں اور کسی قسم کی کوئی رازداری نہیں ہوتی۔ سب کا ایک ہی مقصد ہوتا ہے کہ ہمیں دین آجائے ساری دنیا کے مسلمان اور غیر مسلم صحیح دین پر آ جائیں اور اللہ سے مانگنے کا طریقہ آجائے اور دنیا کی کشش اور دلفریبی کی شکل میں ان کے ایمان کو کمزور نہ کر سکے۔

آج کے گئے گزرے دور میں تبلیغی جماعت کی یہ کوشش ہر لحاظ سے غنیمت ہے اگرچہ مسلمانوں کے اعمال میں کمزوری واقع ہوئی ہے۔ آج جماعت کی تعداد تو بہت زیادہ ہے لیکن اعمال میں لگن اور دارفستگی کا وہ عالم نہیں ہے۔ جو مقصود ہے۔ اس کا اظہار اکثر ہوتا رہتا ہے اور اصلاح کی کوشش کی جاتی ہے جس سے اچھے نتائج ضرور برآمد ہوں گے۔ اللہ تعالیٰ توفیق عطا فرمائے کہ ہم تنقید کی بجائے تعمیر کی طرف توجہ دیں۔

## وفات

قاضی صاحب پر توکل غالب تھا۔ کسی مسئلہ پر بھی پریشان نہ ہوتے صحت کے معاملہ میں ان کی طبیعت میں بے نیازی اور توکل ہی نمایاں تھا۔ ادویات پر انحصار بھی نہ کیا اور نہ ہی کسی دوائی کو شفایا کا موجب جانا۔ قاضی صاحب آخری عمر میں بھی نہایت صحت مند اور قد آور جوان دکھائی دیتے تھے اور ان کی شخصیت کا خاصہ تھا کہ آخر تک تونمند ہی نظر آئے مگر جب ذیابنیس کا مرض غالب ہو گیا اور گردے ناکارہ ہو گئے تو قاضی صاحب کافی لاغر نظر آنے لگے اور اسی مرض میں قاضی صاحب 18 اپریل 2012ء بروز بدھ گورانوالہ کی درود یوار کو اشکبار اور سوگوار چھوڑ کر اپنے محبوب حقیقی سے جا طے۔ ان اللہ و انہا الیہ راجعون۔

خدا رحمت کنند ایں عاشقان پاک طفیت را

## احقر حاجی محمد شاہ زمان

سرپرست جمیعت علماء اسلام  
ضلوع گورانوالہ



## تقریط فضیلۃ الشیخ الحاج القاری فضل کریم صاحب مدظلہ العالی

قرآن مجید علم و حکمت کا ایک بھرپور اس ہے۔ سورۃ فاتحہ قرآن حکیم کا دینی یادگار بھی ہے اور خلاصہ بھی۔ اکابر علماء نے سورۃ فاتحہ کی ان سات آیات کی بڑی تفصیل سے تفسیر بیان کی ہے۔ اور یہ کہنا بے جا نہیں کہ سورۃ فاتحہ اپنی جگہ ایک سمندر ہے، جو جا بجا ہیرے جواہرات سے بھرا پڑا ہے۔ جو بھی اس میں غوطہ زن ہوا اس نے زیادہ سے زیادہ ہیرے جواہرات اکٹھا کرنے کی کوشش کی مگر بعد میں بھی محسوس ہوا کہ ابھی تو سمندر حد نظر تک ان جواہرات سے بھرا پڑا ہے۔ یہ تکمیلی مصحابہ کرامہ سے لے کر اکابر علماء اور مفسرین تک محسوس ہوتی رہی۔ انہی لوگوں کا وشوں کا نتیجہ ہے کہ یہ خزانے آج ہمارے ہاتھوں میں ہیں۔

زیرنظر کتاب ”شامم الفاتحہ“ شیخ الحدیث والفسیر قاضی حمید اللہ خان صاحب کے سورۃ فاتحہ پر دروس کا مجموعہ ہے، جس میں قاضی صاحب نے ان جواہرات کے فضائل کا تعارف کرایا ہے جو اکابر علماء نے اکٹھے کئے ہوئے ہیں۔ ان دروس کے مطالعہ سے اندازہ ہو گا کہ اگر ان جواہرات کے فضائل کو کماحتہ، بیان کیا جائے تو اس میں کئی کتابیں ناکافی ہوں گی۔ جیسا کہ سب کو معلوم ہے کہ قاضی حمید اللہ خان صاحب مدظلہ العالی عرصہ دراز سے گو جرانوالہ شہر کی مختلف مساجد میں درس کا سلسلہ جاری رکھے ہوئے ہیں اور اس کی پیاس ختم نہیں ہونے دیتے بلکہ سامع اگلے درس کا منتظر ہی رہتا ہے۔ جب کہ قاضی صاحب سامعین کی مصروفیت کے پیش نظر درس کو زیادہ لمبا نہیں کرتے بلکہ مصروف وقت میں کسی ایک بات یا اس کے کسی جزو کو بیان فرماتے ہیں اور اس کے متعلقہ آیات قرآنی، احادیث نبوی ﷺ، مصحابہ کرام اور اکابر علماء و مفسرین کے ساتھ ساتھ روزمرہ معاملات سیاست، میثاق اور معاشرت کے حالات کا بھی جائزہ پیش کرتے ہیں جو کہ نہایت موزوں اور

بر محل ہوتا ہے، اکابر علماء میں ابن عربی، ابن رجب، ابن قیم، ابن کثیر، امام رازی، امام غزوی اور مجدد الف ثانی حجۃم اللہ قاضی صاحب کے زیر مطالعہ رہے ہیں۔ جن کا حوالہ بھی اکثر شامل درس رہا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ منطقی دلائل اور برعکس مثالیں اور ان کا موضوع سے انطباق آپ کے درس کی منفرد خصوصیت ہے۔ جس سے موضوع کو سمجھنے اور ذہن نشین رکھنے میں کافی مدد ملتی ہے۔ ان مثالوں یا واقعات کا کہیں کہیں تکرار بھی ہوا ہے، لیکن ہر موقع پر ان کا بیان علیحدہ افادیت کا حامل رہا ہے۔

جب مجھے ان دروس کو کتابی شکل دینے کا فریضہ دیا گیا تو میرے لیے بڑی مشکل یہ تھی کہ تقریر کے ماحول کو تحریر میں کس طرح برقرار رکھا جائے جب کہ مجھے صوتی ریکارڈ کی بجائے تحریری مواد دیا گیا۔ میں نے اس مسودہ کو بنیاد بنا کر تمام تر کتابی اور اشاعتی تقاضوں کو سامنے رکھتے ہوئے کتابی شکل دینے کی کوشش کی ہے، اور ادبی نوک پلک سنوارتے ہوئے یہ کوشش کی ہے کہ مفہوم زیادہ واضح ہو جائے اور درس کا ماحول بھی برقرار رہے۔ آپ کی آرام ہی سے معلوم ہو سکے گا کہ کس حد تک کامیاب رہا ہوں..... آپ کی قابل استفادہ آرام سے ضرور ہنمائی حاصل کی جائے گی۔

آج جیسا کہ ہم میڈیا کے لئے چڑھے ہوئے اور میڈیا والے اکثر دین سے بیزار نظر آتے ہیں۔ گناہ کو وقت کی مجبوریوں کا غلاف چڑھا کر اس انداز سے پیش کرتے ہیں کہ دین کا اصل چہرہ مسخ ہو جاتا ہے، ان حالات میں پروردگار کے پسندیدہ دین ”ان الدین عَنْدَ اللَّهِ الْاسْلَامُ“ دین اسلام کو اس کی اصلی شکل میں اسی شان و شوکت کے ساتھ پیش کرنا جہاد سے کم نہیں۔ یہ میڈیا والے کسی مسلمان کے انفرادی فعل کو بنیاد بنا کر اسلام اور مسلمانوں کو ذلیل و رسوا کرنے میں کوئی سر نہیں چھوڑتے جب کہ تمام عالمی طاقتیں مسلمانوں اور اسلام کو ختم کرنے کے ایک نکالی ایجنسڈ اپر ہمہ وقت متفق نظر آتی ہیں اور مسلمان وسائل کی کمی کا بہانہ بنا کر خواب غفلت میں بے سدھ پڑا ہے۔ آج قرآنی تدریس کی جس قدر ضرورت ہے اس سے پہلے شاید کبھی نہ تھی۔ آج مسلمان کو جگانے کی ضرورت ہے۔ اور یہ تمانے کی ضرورت ہے کہ مسلمان کی زندگی میں کہیں ثبات یا جمود

نہیں۔ مایوسی کفر ہے۔ تب و تاب اول، تب و تاب آخر کے مصدق مسلمان ہر لمحہ ہے موسن کی نئی آن نئی شان کا پیکر ہوتا ہے۔ مگر شرط اولیں ہے مسلمان ہوتا ایمان اور یقین کا پختہ ہوتا اور قرآنی علوم سے واقف ہوتا۔ یہی علوم ہمارے ایمان اور یقین کی بنیاد ہوں گے تو ہماری زندگی آسان سے آسان تر ہوتی جائے گی اور ہمارا معاشرہ فلاج کی راہ پر گامزد ہو گا کیونکہ امن کا تعلق ایمان سے ہے ”احق بالامن“ اسی کی طرف اشارہ ہے کہ جب ایمان آئے گا تو امن از خود آئے گا۔

جاتب قاضی صاحب مدظلہ نے ان دروس میں اسی بنیاد کو مضبوط سے مضبوط تر بنانے پر زور دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی عمر، عزت، علم و فضل میں برکت عطا فرمائے۔ آمين ثم آمين

## ﴿ دروسِ قرآن ﴾

### نزول قرآن

اعوذ بالله من الشيطان الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين

ایک ہے نزول قرآن ایک ہے ضرورت قرآن اور ایک ہے صداقت قرآن نزول قرآن کا مطلب یہ ہے کہ ہمیں یہ یقین ہو جائے کہ اس قرآن کو اللہ تعالیٰ نے اتارا ہے اور جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے اتارا ہے اور آپ علیہ السلام کے قلب مبارک پر اتارا ہے۔ سب سے پہلا مسئلہ اور دین کی جو جڑ ہے وہ یہ ہے کہ ہمارے دلوں میں یہ یقین ہو جائے کہ یہ قرآن انسان کے ہاتھ کی ہنائی ہوئی کتاب نہیں ہے اسکا اتارنے والا اللہ ہے جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے آپ علیہ السلام کے قلب مبارک پر اتارا گیا۔ ہمارے اور خدا کے درمیان صرف دو واسطے ہیں جناب نبی کریم علیہ السلام اور جبرائیل علیہ السلام اور آگے خدا ہے آج اس بات پر یقین نہ ہونے کی وجہ سے ہم دین پر چلنے میں سستی دکھاتے ہیں مال کا وجود یقینی ہے اس وجہ سے ہم اس کے کمانے میں جستی دکھاتے ہیں شادی کا وجود یقینی ہے اس لئے ہم اس کے کرنے میں جستی دکھاتے ہیں مکان کا وجود یقینی ہے اس لئے اس کے بنا نے میں ہم لوگ سستی نہیں کرتے آج دین پر چلنے میں جو سستی ہو رہی ہے اس کا سبب یہ ہے کہ ابھی یہ یقین نہیں بنا کہ یہ قرآن اللہ تعالیٰ کا کلام حضرت محمد علیہ السلام کے قلب مبارک پر جبرائیل علیہ السلام کے ذریعے اتارا گیا ہے اور تمام انسانی فلاج و بہبود کی ہدایات اس میں موجود ہیں اور قلبی یقین نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ ہم اس پر چلنے میں سستی دکھاتے ہیں یہ بات کہ میرے سدل میں یقین ہے یا نہیں اس کا پتہ نہیں چلتا۔ ب اگر میں اس پر عمل کرنے میں جستی دکھاؤں تو جستی سے پتہ چلتا ہے کہ یقین پکا

ہے اور اگرستی دکھاؤں تو پتہ چلتا ہے کہ یقین کمزور ہے۔  
 قلبی یقین اور تصدیق کا سب سے بڑا گواہ انسان کا اپنا عمل ہے ایک آدمی کے دل  
 میں شجاعت ہے یا بزدی اس کا پتہ اس کے عمل سے چلتا ہے اگر آدمی میدان جنگ میں کو دپھتا  
 ہے اور کفار کی میں چیر کر آگے بکل جاتا تو اس کے اس عمل سے پتہ چلتا ہے کہ آدمی شجاع ہے  
 اور اگر آدمی جنگ کا نام من کر بھاگ جاتا ہے تو اس کا بھاگ جانا اس بات کی دلیل ہے کہ یہ  
 آدمی بزدی ہے۔

تو دین پر چلنے میں سنتی بے یقینی کی دلیل ہے اور دین پر چلنے میں چستی یقین کی  
 دلیل ہے یقین ہو تو انسان دین پر بلا تامل چلے گا ہر وقت چلے گا ہر حال میں چلے گا جیسے  
 گاڑی میں پڑوں ہو تو چابی گھمانے کی دیری ہے وہ اڑنے لگ جاتی ہے اگر پڑوں نہ ہو تو کب  
 تک دھکا دو گے انسان تھک جاتا ہے دھکا سے گاڑی نہیں چلتی۔ یقین بخوبی پڑوں کے ہے  
 اس لئے جس دل میں یقین ہو تو انسانی زندگی کی گاڑی خود بخود دین کے راستے پر چلتی ہے  
 اور اگر یقین نہیں ہے تو حکومت کے ڈر سے جم سے بچا مال باپ کے ڈر سے مسجد میں گیا  
 جب مال باپ کا ڈر نہ ہو تو بس نماز کی چھٹی اور باقی اعمال بھی گئے۔

اس لئے ہم یہ یقین پکا کر لیں کہ قرآن کا نزول یقینی ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے  
 ہے اور جناب نبی کریم ﷺ کے قلب مبارک پر ہے۔ اور آپ کے کے قلب پر اتارنے کا  
 فائدہ یہ ہے جیسا کہ امام ابن قیم نے لکھا ہے کہ قرآن کریم کی روشنی اتنی تیز تھی کہ آنکھ میں  
 اس کی طرف دیکھنے کی طاقت نہیں تھی۔ اس کا کرنٹ اتنا طاقتور تھا کہ کان میں قرآن سننے کی  
 طاقت نہیں تھی اس کی بھلی اتنی تیز تھی کہ زبان اس کے پڑھنے سے عاجز اور دماغ اس کے  
 سمجھنے سے قاصر تھا۔ یہ قرآن جب رسول اللہ کے قلب مبارک سے گزر گیا تو اس میں شہنشہ پر  
 گئی اب آنکھ اس کو دیکھ سکتی ہے کان اس کو سن سکتے ہیں زبان اس کو پڑھ سکتی ہے اور دل و  
 دماغ اس کو سمجھ سکتے ہیں جس طرح سورج کی شعاعوں کو آنکھ نہیں دیکھ سکتی۔

لیکن رات کے وقت سورج کی شعاعیں جب چاند پر پڑتی ہیں تو شہنشہ ہو جاتی  
 ہیں تو آپ گہری نظر سے بھی چاند کے جسم اور سورج کی روشنی کو چاند کے عکس میں دیکھ سکتے

ہیں تو گویا قرآن بلاشبیہ سورج ہے اور آپ ﷺ کا قلب مبارک بلاشبیہ چاند ہے جیسے سورج کی گرمائش چاند سے گزرے تو اس میں شند پڑ جاتی ہے قرآن کریم حضور ﷺ کے قلب مبارک سے گزر ا تو اس میں شند پڑ گئی اب آنکھ اس کو دیکھنے کے قابل ہے اور کان اس کو سخنے کے قابل ہیں۔ تو پہلے ہم یہ یقین کر لیں کہ یہ کسی کے ہاتھ کی بنی ہوئی کتاب نہیں ہے اس کو رب العالمین نے اتارا ہے رحمۃ العالمین پر اتارا ہے اور ہماری ہدایت فلاح اور بہبود کے لئے اتارا ہے۔

### نوع انسان را پیام آخریں حامل او رحمۃ العالمین

اس کے اتر نے کا طریقہ کیا تھا وہ یہ نہیں کہ جبرائیل ﷺ اپنے مقام سے خدا کے پاس جاتے تھے اور وہاں سے قرآن پڑھتے تھے پھر وہاں سے چل کر حضور ﷺ کے پاس آتے تھے اور اس میں عرصہ دراز لگتا تھا نہیں خدا کا وجود نور ہے جبرائیل ﷺ کا وجود نورانی ہے آپ ﷺ کا قلب مبارک روشن چاند ہے اور نورانی چیزیں آپس میں ایک دوسرے سے لیفٹ حاصل کرتی ہیں اور اس پر وقت نہیں لگتا جیسے (BBC) لندن کے ایشیشن میں ایک آدمی بیٹھا بولتا ہے اور اگر آپ کے گھر میں ٹی وی پڑا ہے جس لمحہ وہ آدمی بولتا ہے اسی لمحہ ٹی وی آپ کے سامنے اس بات کو کرتا ہے جیسے ٹی وی بی بی سی کی بات اسی لمحہ آپ کو پہنچاتا اور سناتا ہے جس لمحہ وہ بی بی لندن سے لیتا ہے اسی طرح جس آن میں جبرائیل ﷺ اللہ تعالیٰ سے قرآن لیتے تھے اسی آن میں آپ کے قلب مبارک پر اتارتے تھے۔

اس لئے یہ یقین کریں کہ قرآن خدا کا نازل شدہ ہے جبرائیل ﷺ کے ذریعہ محمد رسول اللہ ﷺ کے قلب مبارک پر۔ جس وقت اس بات پر ہمیں یقین ہو جائے گا پھر اس پر چلنے میں ہم جستی و کھائیں گے لیکن نماز کا حکم آئے گا تو نماز پڑھیں گے زکوٰۃ کا حکم آئے گا تو زکوٰۃ دیں گے جب گناہوں سے روکنے کا حکم ہو گا تو رک جائیں گے اس لئے کہ یہ حکم الحاکمین کی کتاب ہے اس میں جھوٹ نہیں ہے اس میں کمزوری نہیں ہے اس میں جتنی باتیں ہیں ہماری فلاح و بہبود کے لئے ہیں اور قرآن ہماری ضرورت بھی ہے۔

کونکہ ہم میں سے ہر ایک کا وجود دو چیزوں سے بنا ہے جسم اور روح جسم چونکہ مٹی سے بنا ہوا تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کی ضروریات مٹی سے پیدا کیں آپ کی خوراک زمین سے نکلتی ہے آپ کا پانی زمین سے ہے آپ کا لباس زمین سے ہے آپ کا مکان زمین سے ہے اگر زمین اپنی پیدا اور بند کر دے تو جسم ختم ہو جائے گا۔ اور روح جو ہے ”قل السروح مِنْ أَمْرِنِفِ“ اس کو اپنے سے اللہ نے بھیجا ہے تو اس کی غذا بھی اللہ نے اپنے سے بھیجی اس غذا کا نام ہے قرآن جیسے جسم زمینی پیدا اور ختم ہونے کے بعد مر جاتا ہے ایسے ہی روح آسمانی غذا قرآن کے بغیر مر جاتی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا جن میں قرآن کی روح نہیں ہے ”اموات غیر احیاء“ کہ وہ مردے ہیں اس لئے روم کے ساتھ لڑائی کے وقت جبکہ رومی تین لاکھ تھے اور حضرت خالد ابن ولید کے پاس فوج تیس ہزار تھی اس تیس ہزار نے عذر سے لے کر غروب آفتاب تک تین لاکھ کو برپا کر دیا ایک لاکھ کو مارا دولاکھ بھاگے کچھ قیدی بنے اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ تین لاکھ تھے لیکن لاشیں تھیں مردے تھے اور یہ تیس ہزار تھے لیکن زندہ تھے اور لاکھوں مردوں کی پیٹائی کے لئے ایک زندہ کافی ہے۔

آج چونکہ قرآن کی روح مسلمانوں سے نکل چکی ہے تو ہم لاشیں بن گئے ہیں اس لئے کفار ہماری پٹائی کر رہے ہیں۔ اقبال نے بھی کہا:

بھیجی عشق کی آگ انہیں ہے  
مسلمان نہیں خاک کا ڈھیر ہے

تو قرآن کے نزول کا یقین ہمارے فرائض میں ہے اور قرآن کی ضرورت کہ یہ ہماری ضرورت ہے یعنی جیسے ہمارا جسم زمینی پیدا اوار کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا اسی طرح ہماری روح آسمانی غذا (قرآن) کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتی۔

اس کتاب کا نام قرآن ہے اس کا نام فرقان ہے اس کا نام برحان ہے اس کا نام نور ہے قرآن کا معنی وہ کتاب جو سب سے زیادہ پڑھی جائے اور آسمان کے نیچے گئی کتاب کی تلاوت اتنی نہیں ہوتی تھی قرآن کی ہوتی ہے۔

جتنے مسلمان ہیں نماز پڑھتے ہیں اور نماز قرآن کے بغیر اونہیں ہوتی تو سارے نمازی مسلمان قرآن کریم کی علاوہ کرتے ہیں اس لئے اس کو قرآن کہتے ہیں۔ قرآن جمع کرنے کو بھی کہتے ہیں یہ دنیا اور آخرت کی کامیابیوں کو جمع کرتا ہے قراءہ پھیلنے کو بھی کہتے ہیں یہ بھی انسان کی گندگی اور گناہ پھیلک دیتا ہے اور انسان کو صاف سترابھا تا ہے۔ قرآن کو فرقان بھی کہتے ہیں یعنی حق اور باطل میں فرق کرنے والا نسکی اور برا کی میں فرق۔ شرک اور توحید میں فرق۔ بدعت اور سنت میں فرق کرنے والی یہ واحد کتاب ہے اس لئے اس کا نام فرقان ہے اس کا نام برهان بھی ہے اسی کے ذریعہ انسان وہ راستہ اختیار کرتا ہے کہ جہنم سے نجات میں پہنچ جائے۔ یہ جنت ہے یہ دلیل ہے یہ روشنی ہے جنت پہنچانے تک نور ہے اللہ کی طرف سے سورج کے نور میں یہ فرق کرنے کی صلاحیت نہیں ہے کہ یہ سوکا نوٹ سودا ہے یا یہ حلال خون پسینے کی کمائی ہے سورج کی روشنی میں یہ پتہ نہیں چلا لیکن قرآن آپ کو بتاتا ہے کہ سود کی کمائی حرام ہے اور خون پسینہ کی کمائی جو ہے وہ حلال ہے یہ نور بھی ہے اسلئے امام مالک نے فرمایا جس قرآن کے ذریعے اس امت کے پہلے لوگ یعنی صحابہ اکرام کامیاب ہو گئے تھے اس امت کے آخری لوگ اسی قرآن پر عمل کریں گے تو کامیاب ہو گے اور اگر اس پر عمل نہ کریں تو اپنے گروں کو زمین کی بجائے آسمان پر بنا کیں یعنی نیشن کی وجہ سے انکی نیند اور آرام حرام ہو جائے گا۔

آج لوگ کھاتے پیتے ہیں محلات میں رہتے ہیں نوکر چاکر کھتے ہیں اسکے باوجود پریشان ہیں کیونکہ روح پیاسی ہے روح شکنگی ہے روح بھوکی ہے اس لیے کہ وہ اپنی غذائے محروم ہے۔ اور غذائے قرآن، اور جب تک یہ یقین نہ ہو جائے کہ قرآن خدا کا کلام ہے اور خدا نے اسے تکب محمد ﷺ پر اتارا ہے اس وقت تک ہماری یہ ضرورت پوری نہیں ہو گی اور نہ ہی روح کی بھوک اور پیاس بچھے گی۔ اس لیے ہم یہ یقین کریں کہ قرآن خدا کا کلام ہے اور خدا نے اتارا ہے اور یہ بھی یقین کریں کہ قرآن ہماری ضرورت ہے۔

## ضرورت قرآن

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

مفرین لکھتے ہیں کہ قرآن کا ایک نزول ہے ایک ضرورت ہے اور ایک مدافعت ہے نزول کا ذکر ہو چکا ہے۔ قرآن کریم انسان کی اہم ضرورت بھی ہے کیونکہ انسان دو چیزوں سے بنا ہے ایک جسم اور ایک روح۔ جسم کے چار تقاضے ہیں تین تقاضوں میں جسم کی بقاء ہے اور چوتھے تقاضے میں بدن کی بقاء نسل ہے بدن کے وہ تین تقاضے جس میں بدن کی بقاء ہے وہ ماؤکولات ہیں مشروبات ہیں نظام تنفس ہے انسان جسم کی بقا میں کھانے کا محتاج ہے اگر مسلسل اسکو کھانا نہ ملے تو وہ دم توڑ دیتا ہے انسان کا فطری تقاضہ ہے مشروبات کا اگر اسکو پینے کے لئے پیاس بھانے کے لئے پانی نہ ملے تب بھی یہ دم توڑ دیتا ہے سانس کے لئے یہ جسم ہوا کھجانج ہے اگر ہوا نہ ہو سانس بند ہو جائے تو جسم مر جاتا ہے۔

کھانے کا تقاضہ پینے کا تقاضہ سانس لینے کا تقاضہ جسم اپنی بقاء کے لئے کرتا ہے ان تین چیزوں میں جسم کی بقاء ہے۔ اور لکاح کا تقاضہ بقاء نسل کے لئے ہے اگر انسان صرف کھائے پینے اور سانس لے اور لکاح نہ کرے تو موجودہ انسان میں گے اور آئندہ بیویوں میں ہوں گے تو نوع انسان باقی نہیں رہ سکتی۔ تو اللہ نے انسان کو جسم سے اور روح سے بنایا ہے جسم نے چار یا تین تقاضے کے کھانے کا تقاضہ پینے کا اور سانس لینے کا تقاضہ اور لکاح کا تقاضہ تو اللہ پاک نے جسم کے تقاضے پورے کئے یہ فرش سے لے کر عرش تک جو کارخانہ ہے یہ صرف جسم کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے ہی تو ہے۔ زمین غذا میں اگاتی ہے آسان پانی اتارتا ہے سانس کے لئے ہوا انتظام کرتی ہے تو انسان کا وجود بھی باقی ہے اور انسان کی نوع اور نسل بھی باقی ہے۔ اب جب اللہ نے جسم کے تقاضوں کو پورا کیا تو دوسری جو روح

ہے اس کا بھی تقاضہ ہے جسم کی جان روح ہے۔ اور روح کی بھی جان ہے جس کے بغیر روح زندہ نہیں رہ سکتی اور وہ قرآن ہے کیونکہ جسم اس مادی عالم کی خلوق ہے تو اللہ تعالیٰ نے اس مادی عالم میں اس کے کھانے پینے اور پہنچنے کا انتظام فرمایا اور روح عالم بالا کی لطیف خلوق ہے تو اللہ نے اس کے لیے لطیف غذا قرآن کی شکل میں اتاری۔ اس لیے اگر ہم کہنے ”الْحَيَاةُ بِاللَّهِ“ کہ ہمیں قرآن کی ضرورت نہیں تو یہ ایسی حفاظت ہے جیسے ایک آدمی کہے کہ مجھے اپنی زندگی میں کھانے کی ضرورت نہیں پینے کی ضرورت نہیں ساتھ لینے کی ضرورت نہیں اگر جسم اپنی بقا میں کھانے کا ہتھا ج ہے پینے کا ہتھا ج ہے سانس لینے اور ہوا کا ہتھا ج ہے تو روح اپنی بقا میں قرآن کی ہتھا ج ہے تو جسم کی جان روح ہے اور روح کی جان قرآن ہے یہ ”صلوحُ الرُّوح“ ہے۔ توجہ اللہ تعالیٰ نے اس جسم کے لئے اس کے تقاضوں کا انتظام فرمایا تو روح کے لئے بھی ضرور فرمایا ہے اور وہ قرآن ہے اگر جسم کے تقاضے پورے ہوں اور روح کا تقاضا پورا نہ ہو تو جسم کی مثال جوتا کی ہے اور روح کی مثال پاؤں کی ہے جیسے پاؤں جوتے کے اندر ہوتا ہے اسی طرح روح جسم کے اندر ہے۔ جسم جوتے کی مانند ہے اور روح پاؤں کی مانند ہے اب ایسا بے وقوف آدمی تو کوئی بھی نہیں ہو گا جو جوتے کی تو حفاظت کرے لیکن پاؤں کی حفاظت نہ کرے جب اللہ نے ہمارے جوتے کا انتظام فرمایا ہے تو ہمارے پاؤں جو روح ہے اس کے لئے بھی ضرور انتظام کیا ہو گا اس کے لیے آسمانی کتابیں ہیں تورات، زبور، انجلی، مخالف اور آخر میں قرآن اور انہیاء علیم السلام یہ غذا کیں بہم پہنچاتے ہیں۔

اگر آپ کے پاس کوئی معزز آدمی گھوڑے پر سوار آجائے آپ اس کے گھوڑے کو تو چارہ ڈالیں مگر ہمان کو پانی بھی نہ پوچھیں کھانا بھی نہ پوچھیں بستر بھی نہ پوچھیں تو ہمان ناراض نہ ہو گا کہ گھوڑے کی تخدمت کی ہے اور جو مالک ہے اس کو پانی بھی نہیں پوچھات تو جسم سواری ہے اور روح اس کا سوار ہے یہ خدا کا بیججا ہوا ہمان ہمارے پاس آیا ہے اب اگر ہم اس کے گھوڑے کو کھلا سیں پلا سیں اور پہنٹا سیں اور روح کو نہ پوچھیں تو یہ اسی میزبان کی طرح ہے جو ہمان کے گھوڑے کو تو سب کچھ دے اور جو اصل مہمان ہے اس کو پوچھتے ہی

نہ۔ اس لیے قرآن کریم انسان کی اہم ضرورت ہے حدیث مبارک میں ہے کہ قرآن کی چاہت اس طرح رکھو جیسے بھوک کے وقت کھانا کھانے کی چاہت ہوتی ہے اور کھانے میں لذت ہوتی ہے اسی طرح روح میں قرآن پڑھنے سننے دیکھنے اور عمل کرنے کی چاہت ہو اور عمل کر کے روح لذت محسوس کرے۔ جس طرح جسم کا تقاضہ سانس ہے تو یہ ہوا کا تھاج ہے اور اگر یہ خلاء میں جانا چاہتا ہے تو ہوا اپنے ساتھ اور پر لے جاتا ہے اسی طرح کھانے سے بڑھ کر پینے سے بڑھ کر سانس سے بڑھ کر روح کا تقاضہ قرآن کے بارے میں بلکہ اس سے زیادہ ہے کھانا پانی ہوانہ ملے تو یہ زندگی ختم ہو جائے گی اور یہ محدود زندگی ہے اور اگر روح کو قرآن کا پانی قرآن کی غذاء قرآن کی ہوانہ لگے تو یہ روح "ابد الاباد" تک "اموات غیر احیاء" ہو گی اس لیے انسان قرآن کی اتنی چاہت دل میں پیدا کرنے جتنی چاہت کھانے کی بھوک کے عالم میں ہوتی ہے جتنی چاہت پانی کی پیاس کے عالم میں ہوتی ہے جتنی چاہت ہوا کی سانس لینے کے وقت ہوتی ہے۔

تو قرآن انسان کی بلاشبہ اہم ضرورت ہے دوسری بات یہ کہ قرآن کی اس لیے ضرورت ہے کہ اللہ نے ہر انسان کے دل میں اپنی محبت ڈالی ہے خواہ وہ مسلمان ہو یہودی ہو یہ سائی ہو ہندو ہو ہر ایک کے دل میں اللہ نے محبت اتاری "فطوت اللہ تعالیٰ فطر الشأس علیہا" (اللہ کا دین انسانی فطرت کے عین مطابق ہے جس پر اللہ نے انسانوں کو پیدا کیا) میری محبت وہ جیز ہے کہ میں نے پوری انسانیت اسی پر پیدا کی ہے لجتنی ہر انسان کے دل میں خدا کی محبت ہے یہ اور بات کہ ہم محبوب کا راستہ بھول جائیں تو بھول ہماری ہے ورنہ محبت ہے یہ جو یہ سائی گر جے بناتے ہیں یہ ان کا عبادت خانہ ہے یہ خدا کی تلاش میں بناتے ہیں۔ یہود کنہیے بناتے ہیں یہ خدا کی تلاش میں بناتے ہیں ہندو مندر بناتے ہیں یہ خدا کی تلاش میں بناتے ہیں یہ اور بات ہے کہ وہ راستہ بھول گئے ورنہ محبت ان کے دلوں میں ہے تو انسان محبت ہوا اور خدا محبوب ہوا اور ہر محبت کی چاہت ہے کہ محبوب مجھ سے راضی ہو تو ہر انسان کی چاہت ہے کہ خدا مجھ سے راضی ہو اب وہ رضا کیسے حاصل ہو کہ محبوب تھے کہ ان ان چیزوں میں میری خوشی ہے اور ان ان چیزوں میں میری ناراضی ہے اور

محبوب نے جو بتایا وہ بتایا ہوا یہ قرآن ہے جس میں عبادات بتائیں کہ یہ میری پسندیدہ حیزیں ہیں ان کو اختیار کرو۔ اور گناہ بتائیے کہ یہ میری ناپسندیدہ ہیں ان سے بچوں اب یہ پسند اور ناپسند جو خدا نے بتایا اس بتانے کا نام قرآن ہے قرآن ذریعہ ہے خالق کی رضا کا محبوب کی رضا مندی کا اور محبوب کی رضا مندی اور محبت تو فطرت میں ہے تو قرآن کی ضرورت بھی فطرت میں ہے اس لئے انسان کو چاہیے کہ کھانے سے زیادہ محبت پہنچنے سے زیادہ محبت سانس سے زیادہ محبت اور چاہت اپنے دل میں قرآن کی رکھے یہ سب سے زیادہ اور اہم ضرورت ہے۔

لکھنی محبت رکھے امام غزالی نے فرمایا کہ جتنی محبت پھملی کو پانی کے ساتھ ہے کہ پھملی ساری زندگی پانی میں گزارتی ہے اور اگر آپ کہیں کہ ایک منٹ کے لئے خشکی میں آؤ تو پانی اس کا اتنا محبوب ہے کہ وہ اسکو ایک سینٹنڈ کے لئے چھوڑنے کے لئے تیار نہیں ہے وہ کہتی ہے کہ سند زے سے لکھنا میری موت پانی میں رہنا میری زندگی ہے۔

تو انسان یہ سمجھتے ہیں کہ قرآن سند رہے اور میں اس کی پھملی ہوں جیسے پھملی کی چاہت ہوتی ہے پانی کے ساتھ اور محبت ہوتی ہے اور وہ ایک منٹ پانی سے لکھنا گوارہ نہیں کرتی اسی طرح انسان سمجھے کہ قرآن سند رہے اور میں اس کی پھملی ہوں اگر پھملی اس مادی سند سے لکھنا گوارہ نہیں کرتی تو میں قرآنی زندگی سے کیسے لکھنا گوارہ کروں۔ اس لئے قرآن انسان کی ضرورت ہے۔ بلکہ پھملی تل جائے پک جائے کھالی جائے آپ کا پیٹ اس کی قبرین جائے تو پھملی کھانے والے کو پیاس لکھتی ہے اس عاشق نے وہاں بھی اپنا محبوب ماننا کہ پانی ہے۔

اسی طرح اگر ہم اس دنیا کی زندگی سے نکل جائیں اور قبر میں ہنچ جائیں وہاں بھی قرآن کا بتایا ہوا سبق ہمیں یاد ہو ”ربی اللہ ادیق الاسلام“ نبی مسیح ﷺ بھم پھملی سے گئے گزرے تو نہیں ہیں کہ وہ تلنے کے بعد پیٹ کے قبر میں ہنچ کر بھی اپنے محبوب کو یاد کرتی ہے کہ میں تو جیل میں بھی میرا محبوب پانی میرے پیچے سمجھو۔ اس لئے قرآن انسان کی ضرورت ہے۔

مکونی لفاظ سے بھی قرآن انسان کی ضرورت ہے دیکھو اللہ نے ہمارے اندر دو لائیں لگائی ہیں لیکن یہ دیکھنے کے لئے تاکافی ہیں اس لئے اللہ نے اس اندوں بھلی کے ساتھ باہر آسان میں سورج کی روشنی لگائی دونوں ٹھیک ہوتی ہیں تو چیزیں دکھائی دیتی ہیں اگر وہ سورج ہو یہ نہ ہوں تب بھی چیز دکھائی نہیں دیتی لیکن سورج ڈوب چکا ہے اس کے خلفاء بلب وغیرہ سب بھجھ چکے ہیں اندر ہیرا ہے تو اندر ہیرے میں یہ اندوں نور کام نہیں کرتا یہ عالم ما دیا ستم میں دونوں ٹھیک ہوں گے داخلی جوآنگہ ہے اور خارجی جو آفتاب ہے تب اشیاء رو نہما ہوں گی اسی طرح روحانیات میں اللہ تعالیٰ نے ایک نور عقل پیدا کیا لیکن عقل وحی کے بغیر ایسے ہے جیسے آنکھ سورج کے بغیر تو اللہ تعالیٰ نے عقل کے ساتھ ایک نور باہر سے ملایا وہ قرآن ہے "لقد جأنکم من الله نور و كتاب مبين"

تو جس طرح آنکھیں جو اندر ونی نور ہیں وہ سورج کی محتاج ہیں جو بیرونی نور ہے۔ اسی طرح عقل جو اندر ونی نور ہے وہ بیرونی وحی کا محتاج ہے اور وحی کا نام قرآن ہے اس لئے قرآن کریم صرف تمکن نہ بھیں ضرورت بھیں اور صرف دوائے بھیں غذا بھیں دوالوگ ضرورت کے لئے استعمال کرتے ہیں بغیر ضرورت کے نہیں اور غذا اپر و قوت استعمال کرتے ہیں تو ہم اس کو دار و بحاج کر کبھی کبھار رمضان میں اس کا استعمال نہ کریں بلکہ اس کو غذا بکھو کر شب و روز اس کا استعمال کریں۔ علامہ اقبال نے سچ کہا:

مگر تو مے خواہی مسلمان زیست

نیت ممکن جزپہ قرآن زیست

یعنی قرآن کے بغیر مسلمان کی زندگی ممکن نہیں ہے کیونکہ غذا زندگی کے لیے بنیادی حیثیت رکھتی ہے اور قرآن مسلمان کی غذا ہے۔ آج کل ہم قرآن کا استعمال بطور دوائی کرتے ہیں جیسے دوائی کبھی کبھار پینی پڑتی ہے اسی طرح قرآن رمضان میں جا کر سن لیا اور لس۔

آج یہ قرآن گورنر ہاؤس سے نکالا گیا صدر ہاؤس سے یہ نکالا گیا وزیر اعظم ہاؤس سے یہ نکالا گیا تھا انوں سے نکالا گیا اور مسجد میں نظر بند ہے اگر کسی نے زیارت کرنی ہو تو

رمضان میں قاری کے پیچے مسجد میں آ کر قرآن سن سکتا ہے گورنر ہاؤس میں آپ قرآن نہیں سنبھال سکتے گے نہ صدر ہاؤس میں سنبھال سکتے گے نہ وزیر اعظم ہاؤس میں سنبھال سکتے گے۔

جیسے کسی کارشنہ دار قید ہو جائے تو اس کی زیارت کے لیے جیل جانا پڑتا ہے آج قرآن کریم مسجد میں نظر بند ہے اگر کسی نے اس کی ساعت و تعلیم حاصل کرنی ہے تو مسجد میں آ کرنے گھروں سے یہ نکالا گیا وفات سے یہ نکالا گیا۔



## صداقت قرآن

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم

بسم الله الرحمن الرحيم

ابن عربی کا مضمون شروع تھا کہ ایک نزول قرآن ہے اس کا بیان ہو چکا ایک ضرورت قرآن ہے کہ قرآن ہماری ضرورت ہے اس کا بھی مختصر بیان ہو چکا۔ اب ایک ہے صداقت قرآن۔ کہ قرآن کریم کا ہر نظریہ جو قرآن نے بتایا ہے وہ سچا ہے جن اخلاق کی تعلیم قرآن دیتا ہے وہ اخلاق سچے ہیں اعمال کا جو راستہ سنت بتاتی ہے وہ راستہ سچا ہے اور قرآن کی صداقت یہ ایک ایسا دعویٰ ہے جو دلیل کا ہتھ نہیں بشرطیکہ کہ انسان کی فطرت صحیح ہو۔

انسان کی فطرت درست اور صحیح ہو تو صداقت قرآن اس کے سامنے دلیل کی ہتھ نہیں جس طرح اندھیری رات میں دودھ پیتا پچھے گھبرا تا ہے تو اندھیرے میں ماں آواز دیتی ہے کہ میں پاس ہوں ڈر نہیں تو وہ ماں کی آواز سنتے ہی یقین کر لیتا ہے کہ یہ صحیح ماں کی آواز ہے وہ ماں سے دلیل طلب نہیں کرتا۔ یا جیسے آفتاب نکلنے کے بعد اعلان کرے کہ میں آفتاب ہوں اور لکھا ہوں تو اس سے دلیل طلب نہیں کریں گے کہ تمہارے طلوع کی دلیل کیا ہے وہ تو سامنے موجود ہے۔ ”آفتابِ آمد دلیل آفتاب“

یا ایک آدمی آپ کے سامنے سفید کاغذ پر درخواست لکھتا ہے کہ مجھے فرشی کی ملازمت دو کہ میں بڑا خوش نویں ہوں تو جب آپ اس کی درخواست پڑھیں گے تو آپ دلیل نہیں مانگیں گے کہ آپ خوش نویں کیسے ہیں اس کی وہ لکھی ہوئی درخواست بتاتی ہے کہ یہی دعا ہی ہے اور یہی دلیل ہے اسی طریقہ سے قرآن کریم جب کہے کہ میں سچا ہوں تو یہ ایک ایسا دعا ہی ہے کہ جو ہتھ دلیل نہیں ہے بشرطیکہ انسان کی فطرت صحیح ہو۔

عبداللہ ابن سلام جو یہود کا بہت بڑا عالم تھا وہ فرماتے ہیں کہ میں تجویر کے ہانغ  
میں کام کر رہا تھا میرے بیٹے نے آکر کہا وہ کے کافی تھے ہمارے شہر میں ہائی چنگا ہے میں  
ہانگ سے سید حارسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا میں نے آپ کا چہرہ دیکھا تو مجھے  
یقین ہو گیا کہ آپ نبی ﷺ ہیں ”یس مذا الوجه بوجہ کتاب“ کہ یہ چہرہ جو نہ  
ہیں ہے۔

تو قرآن کا یہ دعا ہے میں سچا ہوں بس یہ دعا ہی بھی ہے اور دلیل بھی ہے اس  
کے بعد دلیل کی ضرورت نہیں پڑتی لیکن شرط ہے کہ سننے والے کامران درست ہو فطرت صحیح  
ہو جیسے میں کہوں کہ سمندر کا پانی کڑوا ہے تو کڑواہٹ دلیل سے ثابت نہیں اس کے لیے  
ذوق چاہیے جس کا ذوق صحیح ہو وہ چکھے گا بس وہ یقین کرے گا کہ کہ سمندر کا پانی کڑوا ہے تو  
جس طرح سمندر کی کڑواہٹ محتاج دلیل نہیں ہے دلیل سے وہ کڑواہٹ سمجھ نہیں آتی بلکہ  
اس کا تعلق ذوق سے ہے جس نے چکھا وہ دلیل کا محتاج دلیل قطعاً نہیں ہے وہ خود بخود کہے گا یہ کڑوا  
ہے اس لئے قرآن کا کہنا ہے کہ میں سچا ہوں یہ محتاج دلیل قطعاً نہیں ہے شرط یہ ہے کہ ہماری  
فطرت صحیح ہو۔ غلام اکھتے ہیں کہ قرآن کریم کی صداقت کی دلیل اس کا اعجاز ہے۔

آل کتاب زندہ قرآن حکیم

حکمت او لایزال است در قدم

حرف او را رب نے تبدیل نے

آیت اش شرمندہ تاویل نے

اعجاز کا معنی مخلوق کو اپنے مقابلے میں عاجز بناانا قرآن نے چار مرتبہ چیخ کیا کہ تم

سب جمع ہو کر میرے جیسی کتاب بناو پوری دنیا کو چیخ کیا

”لَئِنْ اجْمَعُتُ الْجَنَّ وَالْأَسْ عَلَى إِنْ يَأْتُو بِمَثْلِهِ“

القرآن لا یأتون بمثله ولو کان بعضهم لبعض ظہیرا“

فرمایا انسان کے ساتھ جنات بھی مل جائیں اور وہ قرآن کریم جیسی فصح و بیان

کتاب بنانا چاہیں تو نہیں مان سکتے۔ عرصہ دراز تک یہ چیخ تعالیٰ کو پورے قرآن کے مقابلے

سے عاجز ہو گئے تو قرآن نے اپنے دعویٰ میں ذرا تر ترمیم کر دی بنا کہ چلو اگر آپ پورا قرآن نہیں بنانے سکتے یا تم سے نہیں بناتا تو ایک سورت بنالا و "ان کنتہ فی میب میمانز لنا علی عبدنا فاتوا بسورة" ۔

آپ جانتے ہوں گے کہ سبعہ معلقہ کا معنی کہ یہ بیت اللہ کے ساتھ بنا کئے جاتے تھے یہ سات قصیدے تو یہ قرآن کا مثال بنایا فصح و بلغہ اس کے اشعار ہیں لیکن جب دوسرا شاعر آتا تو کہتا ہنوز ولی دور است ابھی دہلی دور ہے کہاں یہ اور کہاں قرآن کی فصاحت اور بلاغت جب وہ سورت کے برابر بھی نہ بن سکے اور ایک سورت ان سے نہ بن سکی تو قرآن نے اور ترمیم کی "فاتوا بایہ" چلو ایک پوری آیت بنالا و لوگ کوشش کرتے رہے مگر ایک آیت ان سے نہ بن سکی تو قرآن نے اور ترمیم کی کہ ایک جملہ تو بنا و "فليا، تواب حديث مثله" قرآن کا ایک جملہ پوری دنیا مل کر اس جیسی فصح اور بلغہ کلام کو نہیں بنائی اس آخری چیلنج سے بھی لوگ قادر ہے حالانکہ مصنوعات کے وجود کے لئے دو چیزیں ہیں ایک یہ ہے اس کا میٹریل موجود ہو جیسے یہ تختہ کہ اس کا میٹریل یہ لکڑی ہے اور یہ کیل ہیں اور دوسرا یہ ہے کہ بنانے والا ماہر موجود ہو۔ اگر لکڑی نہ ہو مادہ نہ ہو تو یہ تختہ بننے گا اگر ہو لیکن ماہر بنانے والا نہ ہو تو پھر بھی نہیں بننے گا۔

اب قرآن کریم نے بتایا کہ میں انتیس حروف سے بنا ہوا ہوں جو الف سے یاء ہیں مادہ تو تمہارے پاس ہے "بلسان عرب میں" اور ماہر شاعر اور فصح شاعر بھی تمہارے پاس ہیں مادہ بھی ہے اور صنعت کا رہ بھی ہیں لیکن ایک آیت نہیں بنانے سکتے تو معلوم ہوا کہ یہ اللہ کا کلام ہے یہ اعجاز دلیل ہے قرآن کی صداقت کی۔

انسانی مصنوعات کو آپ بھی بنانے سکتے ہیں لیکن خدامی مصنوعات کو آپ نہیں بنانے سکتے امر یکہ نے ریل بنائی تو آپ نے بھی بنائی اس لیے کہ وہ ریل مخلوق کی مصنوع ہے تو آپ نے اس جیسا بنایا لیکن اللہ تعالیٰ نے ریل سے بہت چھوٹی مخلوق چیونٹی پیدا کی ساری دنیا مل جائے ایک چیونٹی نہیں بنانے سکتے کیونکہ وہ گاڑی مخلوق کی صنعت ہے اور مخلوق کی نقل مخلوق اس سکتی ہے اور چیونٹی خدا کی صنعت ہے اور خدا کی صنعت کا مقابلہ نہیں ہو سکتا۔

آپ یہ را بنا سکتے ہیں کیونکہ یہ مخلوق کی ایجاد ہے امریکہ نے بنایا تو جاپان نے اس کی نقل اٹاری تو فرانس نے نقل اٹاروی پاکستان نے نقل اٹاری کیونکہ انسانی مصنوع ہے تو ہر ایک نے اسے بنایا لیکن اس کے مقابلے میں رات کے وقت ایک پروانہ جسکو ہم جگنو کہتے ہیں وہ اڑتا ہے اس کی دم کے نیچے لا نیس ہیں وہ جگنو آج تک کوئی نہیں بناسکا اس لیے کہ وہ خدا کی صنعت ہے آپ کہیں گے ہم تو اتنی آگ جلا نیں گے۔ لیکن اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں آگ پیدا کرتا ہوں اور مختنڈی پیدا کرتا ہوں ہم مختنڈی آگ بناتے ہیں ”نہیں“، لیکن خدا نے جگنو کی دم میں جو آگ بنائی ہے وہ مختنڈی ہے کیونکہ اللہ کو علم تھا کہ یہ انسان کے بدن پر بیٹھے گا کپڑوں پر بیٹھے گا اور نوٹ پر بیٹھے گا تو اگر یہ آگ لگانا شروع کرے تو نہ کسی کا بدن محفوظ ہو گا نہ کپڑے محفوظ ہوں گے نہ نوٹ محفوظ ہوں گے تو اللہ نے اس آگ کو مختنڈا بنا دیا ساری دنیا کے لوگ مل جائیں اور مختنڈی آگ کو پیدا کرنا چاہیں تو نہیں پیدا کر سکتے۔

قرآن کریم کا اعجاز قرآن کی صداقت کی دلیل ہے قرآن کریم نے چار مرتبہ چیزیں کیا ہیں اس کا مثال بنانے سے پوری دنیا قاصر اور قرآن کی صداقت اس لئے لیکنی ہے کہ اللہ نے انسان کو جسم سے اور روح سے بنایا اور جسم مادی ہے تو اللہ تعالیٰ نے اس کے تقاضے غذا میں بھی مادی بنا دیئے رہی ہے پانی ہے ہوا یہ اس کے ہم جنس ہیں اور روح مادیات میں سے نہیں ہے وہ روحانی چیز ہے تو اللہ نے اس کی غذار و حافی بنا دی کیونکہ جس جنس کا معاون بن سکتا ہے نا جنس کا معاون نہیں بن سکتا ہے اس لیے اس لئے مولا ناروم نے لکھا تھا کہ اگر دوستی کرتے ہو نیک آدمی کے ساتھ دوستی قائم کر دی برے کے ساتھ نہ کرو برانا جنس ہے نا جنس مصیبت کے وقت ساتھ دینا چھوڑ جاتا ہے اور فرمایا یہ دھوکہ مجھلی کو نہ ہے مجھلی عاشق ہوئی تو پانی پر اور پانی اس کا ہم جنس نہیں یہ جاندار ہے اور وہ جاندار نہیں لیکن مجھلی نے دھوکہ کھالیا کہ یہ پانی میرا دوست ہے آشنا ہے متعلق ہے۔

مولانا روم لکھتے ہیں کہ جب صیاد جاں پھینکتا ہے سند رہیں اور اس میں مجھلی پھنس جاتی ہے اور جب وہ باہر کھینچتا ہے تو اس کے ساتھ پانی بھی نکل آتا ہے لیکن پانی جاں کے

سورا خول سے نکل کر پھر سند رمیں جاتا ہے اور مجھلی کو کہتا ہے الودع خدا حافظ میں آپ کے ساتھ چلنے کو تیار نہیں تھا آپ کا دھوکہ تھا کہ آپ نے میرے ساتھ محبت رکھی تھی تم چلے جاؤ تشریف لے جاؤ وہ نکل کر پھر اپنے سند رمیں چلا جاتا ہے مجھلی رہ جاتی ہے اس لیے کافر کے ساتھ دوستی ناجنس کے ساتھ دوستی ہے فاسق کے ساتھ دوستی ناجنس کے ساتھ دوستی ہے بلکہ خطرہ ہے کہ اگر میں چیزیں بھلکی کے ساتھ دوستی لگاؤں تو معلوم ہو گا کہ میرے اندر بھی خباثت موجود ہیں۔

حدیث مبارکہ میں ہے ایک بھرا ہوا مجمع ہواں میں ننانوے فیصلوگ فاسق ہیں اور ایک فیصلوگ آدمی ہیں اب باہر سے ایک نیک آدمی آئے گا وہ سیدھا جا کر نیک آدمی کے پاس بیٹھنے گا چہی کے پاس نہیں بیٹھنے گا یہ ہم جنس ہے۔ اور اگر ننانوے فیصلوگ لوگ ہوں اور ایک چہری ہو تو باہر سے چہری آئے گا وہ سیدھا چہری کے پاس جا کر بیٹھنے گا۔

”کند ہر جس باہم جس پرواز

کبوتر باکبوتر باز ہے باز“

تو بھائی غذا میں جسم کے ہم جس ہیں تو جسم انکے بغیر نہیں رہ سکتا تو روح قرآن کی ہم جس ہے اس کے بغیر روح نہیں رہ سکتی اگر قرآن کے بغیر رہے تو یہ ایسا ہے جیسے کوئی کہئے کہ میں بغیر کھانے کے پینے کے اور سانس لینے کے رہ سکتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا جو قرآن سے تعلق نہیں رکھتے ”اموات غیر احیاء“ ناجنسوں سے تعلق رکھنا بڑا خطرناک ہے اول تو مصیبت کے وقت ساتھ چھوڑ دیتا ہے نہ چھوڑے تو وہ بھی پھنس جاتا ہے۔

مولانا روم نے لکھا ہے کہ مینڈک اور چوہے میں دوستی ہو گئی اب مینڈک جو ہے وہ پانی میں بھی رہتا ہے اور خلکلی میں بھی رہتا ہے اور چوہا خلکلی کا جانور ہے وہ ناجنس ہے فرمایا ایک مرتبہ چوہے نے کہا کہ یا رآپ پانی کے اندر ہیں مجھے گپ شپ کا جی چاہتا ہے آپ کو کیسے اطلاع کروں اس نے کہا یہ دھا کہ لو ایک طرف سے اپنے پاؤں سے باندھو اور دوسری طرف سے مجھے باندھو جب جی ہو گپ شپ لگانے کا تار کو کھینچو میں پانی سے نکل کر آؤں گا یہ سلسلہ جاری ہوا تار باندھی گئی مینڈک پانی میں چلا گیا چوہا باہر ہے کوئے نے

چو ہے کو دیکھا تو اس کو پنجے میں اٹھا لیا جب اٹھا یا تو مینڈ ک بھی ساتھ نہ لک گیا۔ مولا نے کہا کہ اس مینڈ ک نے کیا قصور کیا فرمایا قصور یہ ہے کہ ناجنس سے یاری کی جب چور جیل میں جائے گا تو میں بھی جاؤں گا جب قاتل کو پھانسی لگے گی تو مجھے بھی لگے گی جب وہ جہنم میں جائے گا میں بھی جاؤں گا۔

گویا قرآن روح کا ہم جنس ہے اور ہم جنس ہم جنس سے فیض حاصل کرتا ہے جس طرح قرآن کا نزول ابن عربی نے بیان کیا اور قرآن کی صداقت بھی بیان فرمائی کہ یہ جو نظریہ بتاتا ہے وہ حق ہے اعمال کا جو راستہ بتاتا ہے وہ حق ہے جن اخلاق کی یہ تعلیم دیتا ہے وہ برق حق ہیں۔

اور چونکہ یہ تمام کمالات کا مجموعہ ہے تو حضور نے فرمایا ساری تخلوقات ایک طرف اپنی تمنا کے مطابق خدا سے مانگئے اور دوسری طرف ایک آدمی قرآن کھول کر حلاوت کرے فرمایا تمام مانگنے والوں کو اللہ اتنا ہی دیتا ہے جتنا قرآن پڑھنے والے کو عطا کرتا ہے اس لئے قرآن کریم کے بتائے ہوئے عقائد ہوں اخلاق ہوں اعمال ہوں یہ تمام سچے ہیں حق ہیں انسان کی دنیا و آخرت کی کامیابی کا ذریعہ ہیں۔



## صداقت قرآن

اعوذ بالله من الشيطون الرجيم

بسم الله الرحمن الرحيم

بات چل رہی تھی صداقت قرآن کی کہ قرآن نے جو نظریات پیش کئے ہیں وہ بحق ہیں جو اخلاق بتاچکا ہے وہ سچے ہیں جن اعمال کی تعلیم دی ہے وہ تعلیم صحیح اور درست ہے یعنی قرآن کریم اول سے لیکر آخر تک ایک ایک حرف ایک ایک کلمہ سچا ہے صادق ہے شاہ ولی اللہ نے صداقت قرآن کے لئے قرآنی اصول پیش کیا ہے۔

ایک قرآنی اصول میں سے سیاست ہے ایک جہاد ہے ایک طلاق ہے ایک منہبیات ہیں فرمایا قرآن سے قبل سیاست کا معنی یہ لیا جاتا تھا کہ حصول اقتدار کے لئے دوسرے کو دھوکہ دینا دوسروں سے جھوٹ بولنا دھوکہ دہی کرنے کا نام سیاست تھا۔ اور زمانہ جالمیت میں سیاست کی تعریف تھی کہ جو شخص اپنے مطلب کو دوسرے کے مطلب میں چھپائے وہ سیاستدان ہے مطلب اپنا ہوگا اپنے دوسروں کے مطالب کا کرے تمیں ہسپتال بنائے دوں گا مکان بنائے دوں گا سٹرک بنائے دوں گا کپڑے کھانے کا انتظام کروں گا یہ مطلب قوم کے ہیں لیکن اپنا مطلب پیش نظر ہوتا ہے کہ اقتدار مل جائے گا۔

قرآنی سیاست یہ ہے کہ "القانون المحافظ لحقوق الله حقوق عبادہ" کہ سیاست ایسے قانون کا نام ہے جس میں خالق کے حقوق بھی محفوظ ہوں اور مخلوق کے حقوق بھی محفوظ ہوں اور ایسا قانون جو فدائی حقوق کو بھی تحفظ دے اور مخلوق کے حقوق کو بھی تحفظ دے وہ صرف قرآن ہے جو لوگ خالق کے حقوق کو ادا کرتے ہیں اور مخلوق کے حقوق کو کھل دیتے ہیں یہ ایسا ہے کہ مہمان کو کھانا کھلائیں اور اس کے غلام اور ڈرائیور کو بھوکا رکھیں تو مالک ناراض ہو گا کہ آپ نے مجھے تو کھلایا میرے ڈرائیور کو نہیں کھلایا جو مخلوق کے حقوق ادا کرے اور خالق کے حقوق کو پامال کرے یہ ایسا ہے کہ میزبان ڈرائیور کو تو کھلانے

لیکن مالک کونہ پوچھے اور جونہ حقوق اللہ کو ادا کرے حقوق العباد ادا کرے صرف اپنے پیش کے ار دگر دمکھو مے اس میزبان کی طرح ہے جس نے نہ مالک کو پوچھا نہ ڈرائیور کو۔

”القانون المحافظ لحقوق الله و حقوق عباده“

قرآنی سیاست ایسا قانون ہے جس میں مالک کے حقوق بھی محفوظ ہیں اور مخلوق کے حقوق بھی محفوظ ہیں قرآن وہ میزبان ہے جس نے مالک کو بھی کھلایا اور ڈرائیور کو بھی کھلایا تو قرآنی سیاست قرآنی صداقت کی سب سے بڑی دلیل ہے دوسرا شاہ ولی اللہ نے فرمایا ہے کہ قرآنی صداقت کی دلیل کہ قرآن کا جنگی نقشہ انہوں نے بیان کیا ہے۔

جنگ جیتنے کے لئے تین اسباب ہیں

۱۔ السلح ۲۔ چلانے والے ہاتھ ۳۔ دل و دماغ

السلح چلتا ہے ہاتھ اس کو چلاتا ہے اور ہاتھ کو دل اور دماغ چلاتا ہے اب یہ تینوں اسباب کفار کے پاس بھی تھے ان کے پاس السلح بھی تھا اور السلح کو چلانے کے لئے ان کے پاس ہاتھ ہیر بھی تھے اور ہاتھ ہیر کو چلانے کے لئے ان کے اندر دل و دماغ بھی تھا لیکن اس کے باوجود بدر میں 313 صحابہ ایک ہزار پر غالب آگئے احمد میں چودہ سو ہزاروں پر غالب آگئے یرموک میں تیس ہزار تین لاکھ پر غالب آگئے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ کفار کے پاس السلح بھی تھا اور اس السلح کو چلانے والے ہاتھ بھی تھے لیکن ہاتھ کو چلانے والا دل نہیں تھا دل کی جان قرآن ہے اور قرآن ان میں نہیں تھا وہ بزر دل تھے اور بزر دل آدمی کے پاس السلح بھی ہوتا تو وہ ہاتھ چلتے نہیں ہیں کیونکہ بنیاد قلب ہے اور مسلمانوں کے دلوں کو اللہ نے قرآن کا پانی پلایا تھا تو ان کے دل مضبوط تھے ان کے دل ان کے ہاتھوں کو چلاتے تھے اور ان کے ہاتھ ان کے السلح کو چلاتے تھے۔ اس لئے بدر میں 313 ایک ہزار پر غالب آگئے اور احمد میں چودہ سو ہزاروں پر غالب آگئے اور یرموک میں تیس ہزار تین لاکھ پر غالب آگئے۔ ان کے دلوں میں قرآن کا پانی تھا اور جب یرموک سے عیسائی مسیح آگئے تو انہوں نے کہا میدان میں تو ہم مسلمانوں سے نہیں لڑ سکتے آؤ تدبیر سے ان کے کماٹر کو قتل کریں تو حضرت خالد ابن ولید کے لئے شہد میں انہوں نے زہر طایا کہ یہ زہر پلا دیں گے تو یہ دم توڑ دیں گے

جب حضرت خالد ابن ولید کو پتہ چلا تو انہوں نے کہا زبرزاً لود شہد نہ پڑا و خالص زہر دے دو انہوں نے غالص زہر سے ایک پیالہ بھرا اور حضرت خالد ابن ولید نے بسم اللہ پڑھ کر اس کو پی لیا ڈکار بھی نہیں آیا فرمایا کہ قرآن نے میرے دل کو لو ہے سے فولاد سے زیادہ مضبوط بنا یا جیسے زہر فولاد پر اثر انداز نہیں ہوتا تو میرے دل پر بھی اثر انداز نہیں ہوتا مگر بن قاسم اخبارہ سال کا لڑکا چھہ ہزار آدمی لے کر عرب سے ہندوستان میں آیا چھہ ہزار نے چالیس کروڑ کو فتح کر لیا۔ کیونکہ اس وقت ہندوستان میں اسلحہ تھا اسلحہ کو چلانے والے ہاتھ تھے لیکن ہاتھوں کو چلانے والا دل نہیں تھا یہ سب قرآن سے محروم تھے اور وہ چھہ ہزار ان کے دلوں میں قرآن بھرا ہوا تھا انہوں نے ہاتھ کو اٹھایا اور ہاتھوں نے اسلحہ کو اٹھایا لہذا چھہ ہزار نے چالیس کروڑ پر فتح حاصل کی۔

طارق ابن زیاد جب اندرس پر حملہ آور ہوئے تو اس وقت ان کے پاس کل تعداد فوج کی سات ہزار تھی اور آگے علاقہ چین پورا ملک تھا لیکن سات ہزار نے پورے چین پر فتح حاصل کی۔

لوگ اسلحہ کی ملی بوتے پڑتے ہیں یہ دینی مدارس میں اسلحہ کی تربینگ نہیں دی جاتی حالانکہ یہ صرف اول میں لڑنے والے لوگ ہیں اصل میں یہاں دلوں پر محنت کی جاتی ہے خدا کا خوف اس میں ڈالا جاتا ہے خدا کی محبت اس میں اتاری جاتی ہے فیر اللہ کا خوف دل سے لکالا جاتا ہے جب دل شفاف ہو جاتے ہیں تو پھر انسان چھڑی سے بھی گوار کا کام لیتا ہے تو یہ قرآن کریم میں جو جنگی اصول پیش کئے ہیں یہ جنگی اصول قرآن کی صداقت کی دلیل ہیں۔

اس کے علاوہ قرآن نے جو اصول پیش کئے ہیں مثلاً طلاق کا مسئلہ ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ اگر بیان یہوی میں اختلاف ہے تو قرآن کہتا ہے کہ خاوند مدد اپرے کام لے ذرا بھی سے بات کرنے میں کمی کرے تاکہ اس کو پتہ چلے کہ میری حرکات سے خاوند ماراض ہے اگر اس سے وہ سمجھے تو پھر اس کے ہاتھ کا پکا ہوانہ کھائے اور اگر اس سے وہ راہ راست پر نہ آئے تو پھر ہم اسٹری سے ہم کناری کرے اگر اس سے بھی نہ آئے تو دو

آدمی مرد کی طرف سے اور دو آدمی عورت کی طرف سے مل کر صلح کروائیں اگر اس میں بھی ناکام ہوں تو اب مرد کو اجازت ہے کہ ایک طلاق دے ایک طلاق کا فائدہ یہ ہے کہ تین ماہ میں جب چاہیے وہ واپس لے لے نکاح بحال ہے۔ اور اگر عدالت تک وہ راہ راست پر نہ آئے تو ایک طلاق ہو گی تو اس پر شور چایا یورپ نے کہ قرآن نے کیا آفت اتاری ہے اس نے طلاق کی اجازت دے دی اب انہوں نے قرآنی اصول طلاق سے انکار کیا مگر ان کا انہا حال یہ تھا کہ جب میاں بیوی کا اختلاف ہوتا ہے تو بیوی طلاق دے دیتی ہے۔

میں نے ایک انگریزی رسالہ پڑھا اس میں دو واقعے میری نظر سے گزرے ایک میں میڈم نے کہا کہ میں نے خاوند کو اس لئے طلاق دی کہ میری محبت میں سے ہے اور میرا شوہر کتے سے محبت کرتا ہے میں نے اس لئے طلاق دے دی یہ قرآنی اصول طلاق سے انحراف کی وجہ ہے دوسری عورت کو اخباری نمائندگان نے پوچھا آپ نے خاوند کو کیوں طلاق دی اس نے کہا مجھے کالا رنگ پسند نہیں ہے اور میرا خاوند کا لاسوت پسند ہے اس لئے میں نے اس کو طلاق دی اب دیکھو یہ قرآنی اصول طلاق سے انحراف تھا اب عورت میں مردوں کو طلاق دے دیتی ہیں اب یورپ کہتا ہے کہ قرآن کریم کا اصول درست تھا۔

قرآن کریم نے شراب نوشی کو حرام قرار دیا تو یورپ نے شور کیا کہ یہ لوگوں کے حقوق میں خل اندازی ہے لوگوں کی خواہشات میں نکام ڈالنے والی بات ہے لوگوں کی آزادی سلب کی جاتی ہے شراب نوشی کو حلال قرار دیا جائے قرآن نے حرمت اور جور و کوک کی ہے یہ درست نہیں "العیاذ بالله" لیکن اب یورپ نے اقرار کیا کہ شراب سے موزی خوارک دنیا میں نہیں ہے۔

ایک انگریز کہتا ہے کہ میں نے کوئی کے پانچ بچے لئے ایک کو میں نے شراب پلانا شروع کی اور چار کو ہاتھ بھی نہیں لگایا جس کوئی شراب پلانا تھا وہ ایک سال کے بعد مر گیا اور وہ چار زندہ رہنے معلوم ہوا کہ شراب سے زندگی گلشتی ہے۔ پھر میں نے ایک اور کوئی کے پانچ بچے لئے ان میں سے میں نے چار بچوں کو شراب پلانا شروع کی اور ایک کوئی نہیں پلانی وہ چار ایک سال میں مر گئے اور وہ جس کو شراب نہیں پلانی تھی وہ فتح میں معلوم ہوا کہ شراب پینے سے

سخت بھر جاتی ہے اندر گل سڑ جاتا ہے زندگی ختم ہوتی ہے۔ پھر اس نے کہا کہ میں نے پانچ  
بچے لیے جو زہن میں حافظہ میں عقل میں برائی تھے پانچ منٹ میں اگر ایک صفحہ یاد کرتا تھا تو  
پانچ ہی منٹ میں باقی بھی ایک صفحہ یاد کرتے تھے تو میں نے ایک کو شراب پلانا شروع کی وہ  
کہتا ہے ایک میسینے کے بعد پانچ منٹ میں ایک حرف بھی یاد نہیں کر سکتا تھا اور وہ چار اپنے  
معیار پر ایک صفحہ پانچ منٹ میں یاد کرتے تھے معلوم ہوا اس سے عقل بھی ختم ہوتی ہے۔

تو شاہ ول اللہؒ نے لکھا ہے کہ صداقت قرآن کے دلائل باہر سے نہ ڈھونڈ دخود  
قرآنی اصول میں قرآن کی صداقت ہے جو اصول اس نے پیش کئے ہیں وہ تمام چے ہیں  
اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن اول تا آخر اللہ کا سچا کلام ہے سچا مانیں گے وہیں کی خواہش  
پیدا ہوگی۔



## صدقۃتِ قرآن

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم

بسم الله الرحمن الرحيم

بات مل رعنی تھی کہ قرآن حق ہے اور سچا ہے۔

امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ بعض خلوقات ایسی ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے صرف وجود سے نوازا ہے و وجود کے علاوہ ان کے پاس کوئی نعمت کوئی کمال کوئی صفت نہیں جیسے زمین پہاڑ آسمان سورج ان کو صرف وجود ملایہ سب سے ادنیٰ قسم کی خلوق ہے۔

دوسری قسم کی خلوق وہ ہے جن کو اللہ تعالیٰ نے دو صفات عنایت فرمائی ہیں ایک وجود کی صفت دوسری صفت نشوونما کی۔ ان کا وجود بروحتا بھی ہے جیسے درخت بنا تات۔ زمین بروحتی نہیں پہاڑ بڑھتے نہیں آسمان بروحتا نہیں ہے سورج بروحتا نہیں ہے ان کے پاس صرف وجود ہے لیکن درخت کے پاس وجود بھی ہے جو خدا داد نعمت ہے اور نشوونما کی صفت بھی ہے درخت بزریاں بڑھتے ہیں چھوٹا پوچھا چند سال کے بعد قد آور درخت بن جاتا ہے۔ یہ دوسری خلوق ہیلی خلوق سے اعلیٰ ہے کیونکہ یہ دو صفات کی حامل ہے۔

تیسرا خلوق وہ ہے جن کو اللہ نے تین کمالات سے نوازا ہے ان کو زمین جیسا وجود بھی ملا ہے درختوں کی طرح نشوونما بھی لیکن ان دو کے علاوہ ان میں نقل و حرکت کی بھی قوت اور طاقت ہے جیسے حیوانات میں زمین جیسا وجود بھی ہے درخت جیسی نشوونما بھی ہے جانور چوپائے بڑھتے ہیں اور ان میں مزید ایک صفت ہے نقل و حرکت۔ حیوانات ایک مکان چھوڑ کر دوسرے اور دوسرا چھوڑ کر تیسرا میں چلے جاتے ہیں درخت میں یہ صفت نہیں ہے وہ جہاں ہیں کٹنے تک وہی رہتے ہیں لہذا جمادات سے بنا تات اعلیٰ ہیں اور بنا تات سے حیوانات اعلیٰ ہیں۔

چوتھی خلوق وہ ہے جو کو اللہ تعالیٰ نے چار صفات سے نوازا ہے ان کو زمین کی

طرح وجود بھی عباتات کی طرح نشوونما بھی اور حیواتات کی طرح نقل و حرکت بھی رہا اور اس کے علاوہ اللہ نے ان کو قلب اور عقل سے نوازا ہے وہ انسان ہیں اب اگر انسان میں صرف وجود ہو تو اس میں اور پھر وہ میں فرق نہیں ہے ”فَكَالْحَجَارَ قَمَأْوَأَشَدَّ قُسْوَةً“ اور اگر انسان میں سے صرف نشوونما ہو اور حرکت ہو اور قلب نہ ہو تو یہ ”اولنکَ كَالْأَنْعَامَ بَلْ  
مَحْأَلَ“ انسان کا ”مَا بِهِ الْأَمْتِيَاز“ جو ہے وہ قلب ہے معلوم ہوا کہ انسان پاؤں کا نام نہیں ہے ہاتھ کا نام نہیں ہے پہیت کا نام نہیں ہے بلکہ انسان قلب کا نام ہے اور انسان کا قلب قرآن سے بنتا ہے۔ ”ذلِكَ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْفَى السَّعْدَ وَهُوَ شَهِيدٌ“  
یہ قرآن ان لوگوں کے لئے ہے جن کے دلوں میں قلب ہے اور قلب حق ہے اور  
قلب سچا ہے ”اسْتَفْتَ قَلْبِكَ فَأَنْ القَلْبُ خَيْرُ الْمُفْتَنِ“ تو اس کی اصلاح کے لئے  
جو قرآن ہے وہ بھی سچا ہے صادق ہے اور وہ برق ہے انسان کے دل میں اللہ نے ایک نور  
پیدا فرمایا وہ نور تیل کی مانند ہے اور قرآن کریم چراغ کی مانند ہے اور جیسے چراغ کی روشنی  
تیل پر ہے اسی طرح قرآن کی روشنی اس نور پر ہے صوفیاء اس کو لطیفہ کہتے ہیں۔

تو انسان کا ”مَا بِهِ الْأَمْتِيَاز“ حکومات سے قلب ہے اور قلب کی اصلاح کے  
لئے قرآن ہے جاتب نبی کریم کا ارشاد ہے ”لَكُلِّ شَيْءٍ صَفَالا وَجْلَالُ الْقُلُوبِ  
الْقُرْآنُ“ کہ ہر چیز کو صاف کرنے والی ایک طاقت ہوتی ہے اور دلوں کو گناہ کی وجہ سے  
زگب چڑھتا ہے اس کا جلاء اور اس کی روشنی قرآن ہے۔

”اَنْ فِي الْجَسَدِ مَضْعُفٌ اِذَا اَصْلَحْتَ مِلْجَدَ كُلِّهِ وَاِذَا فَسَدَتْ  
فَسَدَ الْجَسَدَ كُلِّهِ لَا وَمِنْ الْقَلْبِ“ کہ انسان کا مَا بِهِ الْأَمْتِيَاز قلب ہے جب دل  
بگزتا ہے تو تمام اعضاء آوارگی کا فکار ہوتے ہیں اور جب دل کا قبلہ سیدھا ہوتا ہے اور رخ  
درست ہوتا ہے تو تمام اعضاء درست ہوتے ہیں اور قلب کا رخ اور قبلہ سیدھا کرنے والا  
قرآن ہے۔

تو جیسے قلب ایک حقیقت ہے ایک صفات ہے ایک سچائی ہے اس کی اصلاح  
کرنے کے لئے اللہ نے جو قرآن بیجاوہ بھی حق ہے اس لئے امام رازی فرماتے ہیں کہ

پہلے ہم یہ یقین پیدا کریں قرآن کی حقانیت میں کسی طرح کا کوئی شک نہ ہو۔

انسانی قلب میں ایک نور ہے جب انسان گناہ کرتا ہے تو وہ نور دھیما ہو جاتا ہے اور جب دوسرا گناہ کرتا ہے تو اور دھیما ہو جاتا ہے اور جب تیسرا گناہ کرتا ہے تو اور دھیما ہو جاتا ہے گناہ کرتے کرتے یہاں تک کہ وہ نور بجھ جاتا ہے اور جب وہ نور بجھا تو وہ تو تسلیم قرآنی چراغ کے لئے اور ایمانی چراغ کے لئے تو ایمان بجھ جاتا ہے "اذا اذن عبد نقطت نقطۃ ف قلبہ"

جب انسان گناہ کرتا ہے اس کے دل پر ایک سیاہ دھمہ لگتا ہے پھر کرتا ہے پھر لگتا ہے پھر کرتا ہے پھر دھمہ لگتا ہے یہاں تک کہ دل توے کی طرح سیاہ ہو جاتا ہے اس وقت ایمان اور قرآن کا چراغ بجھ جاتا ہے اگر ہم اپنے قلب کو زندہ کرنا چاہیں تو اس نور کو گناہوں سے نہ بجھائیں اور دل کو زندہ کرنا چاہیں اور حقیقی زندگی دینا چاہیں تو قرآن کا چراغ اس میں روشن کریں۔

یہی قرآن "نور هم بسغی یعنی ایدیہم و بایسائنه" قبر سے اٹھنے کے بعد یہی نور دل سے نکل کر آگے آگے ہو گا آپ یہچے یہچے ہونگے یہ جنت کے گھر میں آپ کو پہنچائے گا اس لئے جنت حق ہے اس کا راستہ حق ہے قلب اور اس کا نور حق ہے تو اس کی اصلاح کے لئے جو قرآن آیا ہے وہ بھی حق ہے صادق ہے اور سچا ہے جتنا کوئی قرآن پر عمل کرے اس قدر اس کو بلندی نصیب ہو گی۔ "يرفع الله به اقوام ويضع به اقوام"

حضرت سعد رضی اللہ عنہ کا انتقال جو صریح سے پہلا ہوا تھا تو نبی ﷺ نے صریح پر جا کر دیکھا تو حضرت سعد رضی اللہ عنہ عرش کے اوپر جا کر بیٹھے ہیں اور خدا کی تجلیات کی بارش ان پر برس رہی ہے۔ تو جبرائیل ﷺ سے پوچھا یہ مقام اس کو کیسے ملا تو فرمایا "کانت تلاه القرآن" یا رسول اللہ ﷺ یہ قرآن بہت پڑھتا تھا قرآن نے اس کو اس مقام پر پہنچا دیا۔

امام رازیؑ نے فرمایا ہے کہ قرآن کی ضرورت بھی ہے قرآن کی صداقت بھی ہے قرآن ہر کامیابی دینے کا خاص کلام بھی ہے پھر اس پر عمل کرنے میں ہم سستی کیوں کرتے ہیں امام رازیؑ نے لکھا کہ قرآن پڑھا تو غریب نے پڑھا اور پڑھایا تو غریب نے اور

معاشرے میں غریب کی بات کی کوئی وقت نہیں ہمارے ہاں سچائی کا معیار دولت ہے۔ اگر یہ قرآن یورپ میں شائع ہوتا اور یورپ بیان کرتا تو اس پر عمل کرنے میں ہم غریب کرتے کیونکہ یورپ امیر ہے لیکن اس کو غریب نے پڑھا اور غریب نے پڑھایا "بِدِ الْاِسْلَامِ غَرِيبًا وَ سَيِّعَوْدْ غَرِيبًا وَ طَوِيلًا لِلْغَرِيبَةِ" اور غریب آدمی کی بات کی کوئی وقت نہیں ہے لیکن یہ ہمارا دھوکہ ہے امیر آدمی اگر جھوٹ بولے تو اس کی امارت کی وجہ سے وہ جھوٹ سچا ہو سکتا ہے اور غریب آدمی اگر حق بولے تو غربت کی وجہ سے اس حق کو کوئی جھٹلا سکتا ہے نہیں۔ امیر آدمی نے کھا دو ضرب دو حاصل پائی ہے امیر آدمی کا کہنا ہے لیکن کیا کوئی اس کو حق کہہ سکتا ہے لیکن اگر غریب آدمی کہے تو دو ضرب دو حاصل پائی ہے اس کو سچا نہیں کہہ سکتا اگرچہ کہنے والا امیر ہو تو قرآن کو کوئی جھٹلا نہیں سکتا اگر بتانے والا غریب ہو اور فحاشی اور عربانی کو کوئی سچا نہیں دیکھ سکتا اگرچہ دکھانے والا امیر ہو۔

موتی موتی ہے اور بیخی بیخی ہے موتی اگر گرد و خبار میں پڑا ہو تو وہ موتی ہے اور بیخی اگر مشرف کی ٹوپی میں پڑی ہو تو وہ بیخی ہے لیکن ہم بیخی کو موتی کہتے ہیں اس لئے کہ وہ مشرف کی ٹوپی میں ہے اور مولوی کو جو موتی ہے اس کو ہم بیخی کہتے ہیں اس لئے کہ وہ گرد و خبار میں پڑا ہے ہم اپنے دماغ کا علاج کروائیں اس لیے امام رازی فرماتے ہیں قرآن حق ہے اور اتنا حق ہے کہ اگر اس پر عمل نہ کیا جائے۔ "اولئک کل لانعالم" انسان جانوروں سے بھی بدتر ہے جو لوگ قرآن پر چلنے والے نہیں ہیں آپ دیکھتے ہیں کہ وہ جانوروں کی طرح نکلے سر پھرتے ہیں کہ نیل کے سر پر ٹوپی نہیں ہوتی ان کے سروں پر ٹوپی نہیں ہوتی وہ جانوروں کی طرح ہائی لٹکاتے ہیں جانوروں کے گلے میں چوبیں کھنتے رہی ہوتی ہے ان کے گلے میں بھی چوبیں کھنتے نہیں لٹکتی ہے جانور کھڑے کھڑے کھاس کھاتے ہیں یہ بھی کھڑے کھڑے کھاتا کھاتے ہیں جانور کھڑے کھڑے پیشتاب کرتے ہیں یہ الوبھی کھڑے کھڑے پیشتاب کرتے ہیں "اولئک کل لانعالم"

اس لئے یہ قرآن پر نہ چلنے کی وجہ سے انسان اس سے بھی بدتر ہو گیا اور قرآن پر

چلنے والا انسان فرشتوں سے بھی آگے "واذقال ربک للملائکة الساجدو الادم" کے اس کی عزت کرو قرآن میں یہ طاقت ہے۔

اس لیے ہم ضرورت قرآن کو محسوس کریں اور اس کی حنافیت پر یقین کریں۔

شہر ہا از گرو پائش ریختند  
صد چمن از یک گلش انگختند



## تعوذ

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم

بسم الله الرحمن الرحيم

قرآن کی ابتداء میں بسم اللہ لکھی جاتی ہے لیکن اعوذ باللہ نہیں لکھی جاتی حالانکہ اعوذ باللہ کا مقام بسم اللہ سے مقدم ہے۔

ایک اس وجہ سے کہ پڑھنے میں "اعوذ بالله" پہلے ہے اور "بسم الله الرحمن الرحيم" بعد میں ہے تو چاہیے کہ لکھنے میں بھی "اعوذ بالله" پہلے اور "بسم الله" بعد میں۔

دوسری وجہ "اعوذ بالله" کی تقدیم کی یہ ہے کہ اعوذ باللہ کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ "فَاذَا قرأتُ الْقُرْآنَ فَأَسْتَعِنُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ" جب آپ قرآن پڑھنا شروع کریں تو پہلے اعوذ باللہ پڑھیں اس وجہ سے بھی اعوذ باللہ کی کتابت بسم اللہ سے پہلے ہونی چاہیے۔

تیسرا وجہ "اعوذ بالله" کے مقدم ہونے کی یہ ہے کہ "اعوذ" سے مراد نقصانات سے بچنا کہ ہم خدا کی پناہ میں آتے ہیں شیطان کے نقصانات سے تو "اعوذ بالله" کا مقصد دفع مضرت ہے اور بسم الله کا معنی منفعت ہے کہ ہم خدا سے مدد مانگ کر نفع حاصل کریں فلاج و بہبود حاصل کریں تو اعوذ باللہ کا مقصد مضرت کا دفاع ہے اور بسم اللہ کا مقصد منفعت کا ہے اور مضرت کا دفاع پہلے ہوتا ہے نفع بعد میں۔

ایک دکان دار کے پاس گاہک آتا اس کو گاہک سے توقع ہے کہ مجھے سور و پیغام نہیں کیں اسی دوران اطلاع آگئی کہ تمہارے گھر میں آگ لگی ہے تو وہ نفع کو لات مارے گا اور پہلے آگ بھائے گا "اعوذ بالله" کا مقصد دفع مضرت ہے اور "بسم الله" کا معنی

جلب منفعت ہے اور دفع مضرت پہلے ہوتا ہے اور منفعت بعد میں ان شیخ و جوہات کی بیاد پر "اعوذ بالله" پہلے ہوتی چاہیے۔

لیکن قرآن کے اول میں "بسم الله" لکھی جاتی ہے "اعوذ بالله" نہیں اس کی وجہ مفسرین نے یہ بیان فرمائی کہ قرآن اللہ کا پاک کلام ہے باعثت کلام ہے اور باکمال کلام ہے اور اعوذ بالله میں شیطان کا نام ہے تو اللہ کو پسند نہیں ہے کیونکہ کلام کی ابتداء شیطان سے ہو۔ اس لئے مفسرین قرآن کے اول میں اعوذ بالله نہیں لکھتے کہ اس میں شیطان کا لفظ ہے اور بسم اللہ کو لکھتے اس میں اللہ کا نام ہے اور شیطان کا ذکر ساتھ نہیں اس لیے بسم الله الرحمن الرحيم لکھی جاتی ہے اور اعوذ بالله من الشیطون نہیں لکھی جاتی شیطان کے دو معنی میں ایک "شیطون" کا معنی ہے دوری اور شیطان بھی خدا سے دور ہے رحمٰن سے دور ہے اور جنت سے دور ہے یا شیطان جانے کو کہتے ہیں "شیطون" کے معنی جاننا یعنی شیطان ہمارا اتنا دشمن ہے کہ اور ہم پر اتنا غصہ میں ہے کہ یہ غصہ کے مارے قریب ہوتا ہے جل جانے کے۔

سامنہ دان شیطان کے وجود کے مکر ہیں وہ کہتے ہیں کہ شیطان ہے ہی نہیں دلیل کہ ہمارے علم کی رسائی اس تک نہیں لیکن یہ ان کی جہالت ہے آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ ہماری عقل ناقص ہے شیطان کی پیچان تک کافی نہیں سکتی ہمارا علم ناقص ہے ہمارے علمی دائرے سے شیطان کی حقیقت باہر ہے اپنے بھر کا اقرار کریں نہ کہ شیطان کے وجود کا انکار۔

جیسے محملی پانی کا جانور ہے ساری زندگی محملی پانی میں گزارتی ہے وہاں پیدا ہوتی ہے وہاں بیٹھتی ہے اس نے کبھی خشکی دیکھی نہیں لیکن اگر محملی انکار کرے کہ خشکی ہے تو نہیں یہ اس کی حیات ہے آپ نے نہیں دیکھی نہ دیکھنے نے نہ ہونا لازم نہیں آتا۔ یا جو خشکی کا جانور ہے اس نے پانی نہیں دیکھا اب اگر وہ انکار کرے کہ پانی ہے نہیں تو یہ اس کی حیات ہے یہ کہہ سکتا ہے کہ وہ ہمارے دائرہ وجود اور دائرہ علم سے باہر ہے وہ نہیں کہہ سکتا کہ سمندر ہے

ہی نہیں اس لیے کہ اس باب کا دائرہ علم مادیات ہیں جو معد نیات اللہ تعالیٰ نے پڑوں کی شکل میں آئیں کی شکل میں سونے کی شکل میں چاندی کی شکل میں ایکشم کی شکل میں گیس کی شکل میں پیدا فرمائے ہیں۔

خدا کی حقیقت پہچانی فرستے کی حقیقت پہچانی جنت اور روزخ کی حقیقت پہچانی شیطان کی حقیقت پہچانی یہ سائنس کے دائرہ علم سے خارج ہے یہ وحی کا کام ہے۔  
ہر چیز کے لئے اللہ نے ایک دائرہ بنایا وہ کچھوچھنے کے لئے یہ منہ بنایا اس میں ٹھوں کی چیز آپ چکھ سکتے ہیں لیکن زبان اگر یہ کہہ دے کہ سوچنے کی حقیقت ہی نہیں ہے وہ غلط ہے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں میں نے اس کے لیے ایک اور دائرہ مقرر کیا تھا سوچنے کے لیے تاک ہے اور اب تاک ٹھوں کی خوبصورتگی سکتی تھی لیکن اگر تاک کہہ کہ دیکھنا کوئی حقیقت نہیں ہے تو یہ اس کی جہالت ہے کیونکہ دیکھنے کے لیے اللہ نے آنکھ کو پیدا کیا۔

اور آنکھ لاکھوں چیزوں کو دیکھ سکتی ہے لیکن اگر آنکھ انکار کرے کہ سننا کوئی حقیقت نہیں ہے تو وہ غلط ہے اللہ نے اس کے لیے کان کا دائرہ پیدا کیا اور اگر کان کہہ کہ یہ سننا کام ہے سمجھنا کچھ بھی نہیں ہے تو یہ اس کی غلطی ہے اس کے لئے اللہ نے سمجھنے کے لیے عقل پیدا کی اور جب عقل زبان کے علاوہ تاک کے علاوہ آنکھ اور کان کے علاوہ ہے تو عقل بھی یہ نہیں کہہ سکتی کہ میرے بعد کوئی علم کا دائرہ نہیں ہے اگر عقل تمام دائروں کے بعد ایک علمی دائرہ ہے۔ تو عقل کے بعد ایک دائرہ ہے وہ وحی کا دائرہ ہے اس لیے سائنسدان کا انکار شیطان سے غلط ہے باقی شیطان کو اللہ نے پیدا کیوں کیا ہے جب یہ خدا کی رحمت سے دور ہے خدا سے دور ہے جنت سے دور ہے اور انسان کو دیکھ کر غصے کے مارے جل جاتا ہے تو اس کا نام شیطان رکھا گیا تو پھر شیطان شر ہے اور شر کا پیدا کرنا خدا کا کام ہے اور خدا کے کام میں خیر و برکت ہے۔ اگر شیطان نہ ہوتا تو چورتہ پیدا ہوتے چورتہ ہوتا نہ کوئی تالا خریدتا نہ کنڈی لگاتا نہ دروازہ لگاتا نہ کوئی چوکیدار رکھتا شیطان نے چور پیدا کیا اتو لوہار کو نکری مل گئی تالا نچ رہا ہے پیسے لے رہا ہے کنڈی نچ رہا ہے مال لے رہا ہے دروازہ بنارہا ہے پیسے لے

رہا ہے۔

رات کو اٹھانے کے لیے اگر کوئی آدمی چور ڈاکونہ ہوتے تو مال باہر پڑا ہوتا کوئی اٹھانے والا نہ ہوتا تو شیطان نے چور ڈاکو قاتل کو پیدا کیا ادھر رات کی نوکری مل گئی اب وہ چوکیداری کر رہا ہے کمرہ بنارہا ہے چھت ڈال رہا ہے اگر شیطان نہ ہوتا تو چوکیدار کو تنخواہ نہ ملتی یہ چوکیداروں پر شیطانوں کا احسان ہے اب جب اس نے چور بنائے تو بندہ ان سے گھبرا گیا جب گھبرا یا تو اس نے چوکیدار کھلایا۔

بلکہ اگر شیطان نہ ہوتا تو یہ نجی وکیل کچھری کے مشی انکو بھی پیسہ تنخواہ نہ ملتی یہ تو شیطان نے دو بندوں کو لڑا دیا اور تم نے عدالت بنائی نجی بٹھایا جو تمہارا فیصلہ کر کے پیسہ لیتا ہے تنخواہ لیتا ہے وکیل رکھ لیے کہ تم ان کے لیے مقدمہ دیکھ کر سناؤ اور مشی کو رکھا کہ تم یہ مقدمہ بیٹھ کر لکھو۔

اب دیکھو شیطان نے ادھر لوہاروں کو پیدا کیا ادھر چوکیداروں کو پیدا کیا ادھر جوں کی روزی لگادی وکیلوں کی روزی لگادی اور مولویوں کی روزی بھی لگائی اگر شیطان نہ ہوتا تو یہ عوام الناس فرشتے ہوتے تو مولوی کو وعظ کرنے کی ضرورت نہ پڑتی یعنی نماز پڑھانے کی ضرورت نہ پڑتی دعوت و تبلیغ کی ضرورت نہ پڑتی سب فرشتے ہوتے۔

شیطان نے آکر سب کو چرسی بنایا جنکی بنایا ڈاکو بنایا اب ان کو سمجھانے کے لیے منبر کی ضرورت ہے تقریب مصلی کی ضرورت ہے مولوی کی تنخواہ لگ گئی تو گویا یہ دنیا کا، بازار گرم ہے تو شیطان کے دم سے مگر شیطان تو شر ہے اور اس کی پیدائش وہ خدا کا کام ہے اس میں شر نہیں ہے اس میں بہت بڑی حکمت ہے

شیطان انسان کے دل کا ڈاکو ہے اور انسان کا دل قلعہ ہے شیطان نے اس قلعے میں گھنے کے لیے تین دروازے بنائے ایک دروازے کا نام رکھا ہے شہوت کہ مرد جب نامرم عورت کے ساتھ تھا اسی میں بینہ جائے تو اب ہاتھ سے تبعیج گر جاتی ہے اس شہوت کے گیٹ سے شیطان انسان کے دل میں گماں گیٹ سے وہ گھس کر اندر جا کر اس کی آنکھ کو آوارہ کرتا

ہے زبان کو آوارہ کرتا ہے ہاتھ کو آوارہ کرتا ہے دل و دماغ کو آوارہ کرتا ہے یہاں تک کہ وہ زنا میں بٹلا ہو جاتا ہے۔

یہ پہلا دروازہ ہے دوسرا دروازہ جو شیطان نے انسانی قلب کے قلعہ میں بنایا ہے وہ غصب ہے انسان کو جب غصہ آتا ہے تو وہ باپ کو بھی معاف نہیں کرتا بھائی کو بھی معاف نہیں کرتا بیوی کو بھی معاف نہیں کرتا اس کو طلاق دے دیتا ہے معاف نہیں کرتا معاشرے میں وہ ایک مست ہاتھی بن جاتا ہے تو شیطان جو انسان کو گمراہ کرنے کے لیے اس کے دل کے قلعہ میں جاتا ہے۔ تو غصب کے گیٹ سے اندر جاتا ہے اور تیرا گیٹ تکبر کا ہے انسان کی عقل کو شیطان اتنا شے پلاتا ہے کہ وہ کہتی ہے کہ یہ دوسرے تو انسان ہی نہیں ہیں اگر ہو تو تم ہو دوسروں کو تو حق ہی نہیں ہے بات کرنے کا اگر بات کرنے کا حق ہے تو تم کو ہے تم حکم چلانے کے قابل ہو باقی تو غلام ہیں تکبر آ جاتا ہے ان تینوں گھنوں کو تالا لگایا جاتا ہے جس چیز سے اس کا نام علم ہے۔

علم کی وجہ سے عقل پست ہو جاتی ہے تکبر سے بچتی ہے غرور سے بچتی ہے دوسروں کی توہین سے بچتی ہے اور اپنے آپ کو سب سے اعلیٰ کا نعرہ نہیں لگاتی شرک سے بچتی ہے علم کا یہ فائدہ ہے۔ علم شخص کے گیٹ پر آتا ہے تو تالا لگا دیتا ہے پھر حرام اور حلال کی تمیز پا لیتا ہے حرام سے بچتا ہے اور زنا سے بچتا ہے جب غصب کے گیٹ پر آتا ہے تو غصب کے گیٹ کو بند کر کے انسان کو لڑنے سے قتل کرنے سے بچتا ہے۔

اس لیے اللہ نے فرمایا جتنی لوگ وہ ہیں "الذین لا يدعون مع الله أهلا آخر" کہ تکبر کر کے اپنے آپ کو خدا نہیں مانتے ولا بقتلون النفس التي حرم الله لا بالحق

اور غصہ نہیں کرتے کہ دوسروں کو قتل کریں "ولایزنون" اور شہوت پر انکا قابو ہوتا ہے وہ زنا سے بچتے ہیں تو گویا کہ انسان سمجھے کہ میرا اول قلعہ ہے اس میں پہلا نقشب شہوت ہے دوسرا نقشب کا نام ہے تکبر تیرے کا نام غصب ہے بلکہ یہ سمجھے کہ میرا اول

تالاب ہے اس تالاب میں جو پرنا لے گرتے ایک شہوت کا پرنا لایک غصب کا پرنا لہ ہے اور ایک عجیب کا پرنا لہ ہے اگر ان پرنا لون کو میں بند نہ کروں تو میرا دل چھپڑ بن جائے گا اس لئے "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" پڑھی جاتی ہے کہ میں خدا کی پناہ میں آتا ہوں اس شیطان رجیم سے۔

بلکہ انسان یہ تصور کرے کہ میرا دل آئینہ ہے آئینہ کے سامنے جو چیز آتی ہے آئینہ اس کا نقش اتار لیتا ہے تو جب خواہشات اس کے سامنے آئیں زنا کی خواہش ہوتی کی خواہش ہو عجیب کی خواہش ہو جس طرح تصور یہ آئینہ کے اندر گھس جاتی ہے اس طرح خواہشات دل کی گہرائیوں میں گھس جاتی ہیں انسان اپنے دل کے سامنے غلط خواہشات کو آنے نہ دے اگر آجائیں تو فوراً پڑھے "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" شیطان کے بعد رجیم کا قلب ہے رجیم اس آدمی کو کہتے ہیں جس کو سگار کیا جائے شیطان کو فرشتے سگار کرتے ہیں "فاتحہ" کہ جب یہ فرشتوں کی بات سننے کے لیے اوپر جاتا ہے تو فرشتے اس کو سگار کرتے ہیں ستاروں کے ذریعے اس کو مارتے ہیں جو ستارہ ثوٹا ہے شیطان کی وجہ سے۔

اپ رعنی یہ بات کہ شیطان اتنا بڑا دشمن ہے اور اعوذ بالله اتنی کم طی ہے کہا "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" کے ذریعہ شیطان سے کیسے نج سکتا ہے تو امام رازیؒ نے فرمایا کہ یہ بہت بڑا اعلان ہے "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" یہ "اعوذ بالله" کا پڑھنا ایسا ہے جیسے ہم یہاں بیٹھے ہیں اور ہمارا چھوٹا بچہ گلی میں ہے اور اس کو کوئی ڈاکوا نہ کرنا خواہ کر لینا چاہتا ہے اور وہ چھوٹا آپ کو پکارے اور اس انخواہ کرنے والے کو پڑھے چلے کہ اس نے پکارا ہے اور اس کو یہ بھی علم ہو کہ جس کو اس نے پکارا ہے اس نے اس کی پکار سئی اور یہ بھی معلوم ہو کہ جس کو پکارا ہے وہ مجھ سے طاقتور ہے تو وہ انخواہ کرے گا یا بھاگ جائے گا ضرور بھاگ جائے گا۔ تو شیطان ہمیں انخواہ کرنے کے لیے آتا ہے تو ہم کہتے ہیں "اعوذ بالله" یا اللہ یا انخواہ کرنا چاہتا ہے۔ شیطان کو علم ہوا کہ اس نے خدا کو پکارا ہے اور یہ بھی

شیطان کو علم ہوا کہ خدا نے اس کی پکار کو سن اور یہ بھی شیطان کو علم ہے کہ خدا مجھ سے طاقتور ہے تو شیطان رہے گا یا بھاگے گا ضرور بھاگے گا اس لیے "اعوذ بالله" یہ معمولی اعلان نہیں لیکن اگر ہم اس کا معنی سمجھ لیں کہ میں بہت بڑی طاقت کا سہارا لیتا ہوں جو کہ اللہ ہے اس سہارا لینے کے بعد پھر شیطان نہیں سکتا وہ بھاگ جاتا ہے

آپ ﷺ نے حضرت عمرؓ کو فرمایا کہ جس گلی سے آپ گزرتے ہیں شیطان وہ گلی چھوڑ دیتا ہے اس کو پتہ ہے کہ جس سہارا کو یہ لے کر بیٹھا ہے اس کا مقابلہ نہیں ہو سکتا تو "اعوذ بالله" لکھی تو نہیں جاتی کہ اس میں لفظ شیطان ہے اور اللہ اپنے کلام پاک کا آغاز شیطان سے نہیں کرتے۔

اس لیے "بسم اللہ" لکھی جاتی ہے اعوذ باللہ نہیں لکھی جاتی۔



## تعوذ

اعوذ بالله من الشيطان الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

شیطان نے اپنی زندگی کے دو مقاصد بنائے ہیں ایک مقصد ہے انسان سے انتقام اور دوسرا مقصد ہے خدا سے بغاوت بس شیطان کے دو مقاصد ہیں انسان سے انتقام بدلہ لیتا اور خدا سے بغاوت۔

انتقام اس لئے لیتا چاہتا ہے کہ انسانیت کے باپ آدم علیہ السلام کی وجہ سے شیطان کو جنت سے آسمانوں سے فرشتوں سے نکال کر ملعون بنایا گیا شیطان کو وہ غصہ تھا کہ نہ یہ پیدا ہوتا نہ مجھے سجدے کا حکم ملتانہ میں سجدے سے انکار کرتا نہ مجھے جنت آسمان فرشتوں سے نکالا جاتا۔ مجھے تو جنت سے نکالا گیا آسمانوں سے اتارا گیا فرشتوں سے نکالا گیا اس کا واحد سبب آدم علیہ السلام کا بدلہ ان کی اولاد سے لوں گا انہوں نے مجھے جنت سے نکالا میں بھی انہیں جنت میں جانے نہیں دوں گا۔ اس لیے شیطان نے اس مقصد حاصل کرنے کے لیے کہا تھا ”انظرن الی یوم یبعثون“ کہ میں نے تو انتقام لیتا ہے اور اس آدم کے بیٹے سے تو قیامت تک مجھے مہلت دوتا کہ قیامت تک جب تک انسانیت ہے میں اس کو گمراہ کروں گا اور آدم کا بدلہ اس کی ساری اولاد سے لوں گا اللہ نے فرمایا ”انك من المنظرين“ کہ تجھے مہلت دے دی گئی حدیث مبارک میں ہے کہ آدم علیہ السلام نے اللہ سے شکایت کی کہ آپ نے شیطان کو مسلح کیا قیامت تک زندگی اور مہلت دی میری

اولاد کو گراہ کرنے کی یہ تو میرا انتقام میری ساری اولاد سے لے گا تو اللہ نے آدم ﷺ کو اس کے جواب میں توبہ کی دولت عطا فرمائی کہ یہ ساری زندگی تمہاری اولاد سے گناہ کروائے لیکن تمہاری اولاد سچی توبہ دل کی گھرائیوں سے کرے تو شیطان کا تمام کیا دھرا ضائع ہو جائے گا۔ یہ پہلا مقصد تھا شیطان کا اور اس کے بارے میں مفتکو تھی ”رب انتظر

اللی یوم یعثون“ اللہ نے فرمایا ”اٹک من المنظرين“

دوسرा مقصد شیطان کا خدا سے بغاوت ہے خدا نے ہمیں حکم دیا ”اٹک نعبد“ کہ مجھے ہی کو معبد بناو شیطان نے خدا کی بغاوت کر کے بہت کی عبادت بزرگ دوخت کی عبادت سورج کی پرستش آگ کی پرستش چلتے پانی کی پرستش انسان سے کروائے غیر اللہ کی عبادت میں مشغول کیا تاکہ خدا سے بغاوت ہو جائے اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”یا بھی آدم لا تعبدوا الشیطون“ ”ایاک نعبد“ پر عمل کرو اور شیطان کا کہا مان کر غیر اللہ کی عبادت مت کرو مت سر جھ کاؤ نہ غیر اللہ کے نام منت مانو نہ غائبانہ حاجات میں غیر اللہ کو پکارو نہ کسی کو مشکل کشا کجھو ”یا بھی آدم لا تعبد الشیطون۔ اللہ لکم عدومیں“ یہ دوسرا مقصد تھا انسان سے انتقام خدا سے بغاوت یہ شیطانی زندگی کے دو مقاصد ہیں۔

ان دو مقاصد میں شیطان چار تدبیر سے کامیابی حاصل کرتا ہے ایک یہ کہ انسانوں کا تعلق قرآن سے توڑے انسانی زندگی کے تمام شجے بلب اور راؤ کی مانند ہیں اور جیسے اس راؤ میں بھلی سمجھنے والی میں بھلی گھر ہے تو اسی طرح انسان کی آنکھ میں نور کان میں نورانی باتیں زبان پر نورانی باتیں دل و دماغ میں نورانی علم پاؤں میں نورانی جگہوں کی طرف چلانا یہ کرنٹ کہاں سے آتا ہے یہ بھلی بنانے والی میں قرآن ہے جیسے بیوں کا کنکشن پاور ہاؤس سے کٹ جائے تو تمام بجھ جاتے ہیں تو انسانی اعضاء اور انسانی زندگی کے شعبوں کا تعلق قرآن یعنی بھلی گھر سے کٹ جائے تو تمام بجھ جاتے ہیں۔

(۱) ان دو مقاصد میں کامیابی حاصل کرنے کے لیے شیطان کی پہلی تدبیر یہ ہے کہ لوگوں کا تعلق قرآن سے توڑے اور آج اس تدبیر میں شیطان کامیاب ہو چکا ہے بڑے

بڑے دینی مدارس میں اتنے طلباء نہیں ہیں جتنے انگریزی پر ائمہ مسکول میں بچے پڑھتے ہیں یہ انگریزی تعلیم کیا ہے لوگوں کا قرآن سے تعلق توڑ دیتا یہ شیطان کی ہمی تدبیر ہے وہاں فیض بھی دیں گے کالج کا یوں نیفارم بھی پہننا کیسے گے آنے جانے کی سواری کا بھی انتقام کریں گے اس کے باوجود کالج اور یونیورسٹیوں میں پڑھنے والوں کے لیے جگہ نہیں ہے اور دینی مدارس میں پڑھنے والے نہیں ہیں۔

معلوم ہوا کہ شیطان اپنی اس تدبیر میں ۹۰ فی صد کامیاب ہو چکا ہے سرکاری تعلیمی اداروں میں لوگوں کو تصحیح کر ان کا تعلق مسجد سے کاٹ دیا مسجد سے انکا تعلق نہیں ہے جتنا کالج اور یونیورسٹی سے ہے باہر انگریزی اداروں سے ہے وہاں کی ڈگریوں کے بچھے لوگ بھاگے جا رہے ہیں ظاہر بات ہے جو روشنی قرآن سے مل سکتی ہے وہ سرکاری اداروں سے نہیں مل سکتی یہ خالص عرش والی کتاب ہے اس میں غلطی گندگی کی ملادث نہیں اور انگریزی اخلاق ان کی عریانیوں کی علامت ہے۔

ملادث والی چیز سے خالص چیز اچھی ہوتی ہے اور ہماری بھی فطرت ہے ہم دل سی مرغ کو پسند کرتے ہیں والا تی مرغ کو پسند نہیں کرتے دل سی کھی کو پسند نہیں کرتے دل سی بزریوں کو پسند کرتے ہیں والا تی بزریوں کو پسند نہیں کرتے دل سی گائے کاٹکا! ہوا دودھ پسند کرتے ہیں لیکن ڈبوں سے نکلا ہوا دودھ پسند نہیں کرتے۔ لیکن یہاں دل سی علم پسند نہیں ہے اور والا تی علم پسند ہے شیطان اس تدبیر میں نوے فیصد کامیاب ہے کہ لوگوں کا تعلق قرآن سے کاٹ دیا اب انسانی اعضاء کی روشنی قرآنی بخلی گھر سے نہیں ہے اندن کی یونیورسٹیوں سے آتی ہے۔

(۲) دوسری تدبیر شیطان کی امت کو علماء سے کاٹا ہے کہ قرآن تو بھلی گھر ہے اور ہر فرد بلب کی مانند ہے اور یہ علماء لائیں میں ہیں کہ ہر انسان کا لکھن قرآن سے جوڑتے ہیں تو انہوں نے کہا کہ پہلے تو بھلی گھر سے ان کا لکھن کاٹو اور اب لائیں میںوں سے ان کو ناواقف کرو۔ آج اگر کسی شہری سے پوچھا جائے کہ شہر میں کتنے علماء ہیں تو کہتے ہیں پچھلیں میرا

ایک دوست ہے کہتا ہے کہ میں چار ماہ کے لئے تبلیغ میں گیا جب واپس آیا تو مسجد کا صدر کہتا ہے کہ مولوی دو تین دن سے نظر نہیں آ رہا اتنی قدر ہے مولوی کی لیکن اگر ان سے پوچھیں کہ شہر میں کتنے تھیز ہیں تو بتائیں گے کتنی فلمیں ہیں تو بتائیں گے اور کتنے ایکٹر ہیں تو بتائیں گے شیطان کی دوسری تدبیر یہ ہے کہ علماء جو قرآنی بیکلی گمراہ کے لائے میں ہیں ان سے تعلق کاٹ دو آج علماء سے تعلق کٹ چکا ہے بس دو کنکشن لگاتے ہیں ایک جنازہ ہو تو آؤ جنازہ پڑھاؤ نکاح ہو تو آؤ پڑھاؤ بس آگے نکاح کے اصول کیا ہیں وہ انگریز بتائے گا۔ یہ دوسری تدبیر شیطان کی ہے کہ لائے میتوں سے امت کا تعلق کاٹ دو اور انہوں نے کاٹ دیا۔

(۳) اور تیسرا تدبیر شیطان کی اپنے مقاصد میں کامیابی کی یہ ہے کہ امت کے ٹکڑے ٹکڑے کرے تاکہ یہ آپس میں لڑیں اور میری اولاد کفار کے ساتھ مصلح میں رہے آج ایسے ہی ہے ایک پارٹی والے امریکہ کو سجدہ کرتے ہیں دوسری پارٹی والے بھی امریکہ کو سجدہ کرتے ہیں کہ دوسروں کو نہ آنے دو اور چیپز پارٹی وہاں جا کر لیٹ جاتی ہے کہ ان دونوں کو اڑا دو شیطان نے کیسی تدبیر کی ان کو آپس میں لڑا کر ہر ایک کو امریکہ کے جوتوں کے سامنے جھکا دیا اور یہ سارے امریکی اولاد ہیں۔

ہر ایک امریکہ سے مدد مانگتا ہے کہ میری مدد کر کے دوسرے کو مار دو وہ کہتا ہے کہ میری مدد کر کے اس کو مار دیسا کہتا ہے میری مدد کر کے ان دونوں کو مار دیا اس بیان نے ہر ایک ٹوپے کو امریکہ کے ساتھ جوڑ دیا اور اپنے بھائی سے توڑ دیا امت کو ٹکڑے ٹکڑے کر دیا۔

(۴) چوتھی تدبیر ایس کی اپنے مقاصد میں کامیابی کے لئے یہ ہے کہ وہ بد اعمال کو حسین بناتا ہے۔ ”ذین لحمد اعسالحمد“ یہ چوتھی تدبیر ہمیں قرآن نے بتائی تاکہ ہمیں متنبہ کرے کہ چونکے رہوانہ تدبیر سے شیطان تمہارے اعمال کو لوٹتا ہے ہرے اعمال کو حسین بنائے گا نا محروم کی صورت ذہن میں لائے گا اس کا تصور دل و دماغ میں جائے گا اس کے خوبصورت لباس خوبصورت جسم سے جذبات کو ابھارے گا اور زنا میں انسان کو جلا

کرے گا اور زندگی جو برائی ہے وہ چھپائے گا یہ نہیں کہے گا کہ اگر پکڑے گئے تو سنگار ہوں گے شرعی زندگی ختم ہو گی جیل میں جاؤ گے بے مرمتی ہو گی نسل تباہ ہو جائیگی۔ چوری، ڈاکہ، جوا، سود حسین ہنانے گا کہ مفت کامال ہے سب کرو لیکن یہ نہیں کہے گا کہ سودے تمہاری آخرت تباہ ہو جاتی ہے تمہاری دنیا وی زندگی صحت بھی بگڑ جائیگی۔ ”وَذِينَ لَهُ اعْمَالٌ هُنَّا“

مقاصد دوستی انسان سے انتقام، خدا سے بغاوت ان دو مقاصد کے لیے یہ چار مد ابیر شیطان نے اختیار کیں اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”اَنَّ الشَّيْطَنَ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ“ سب سے بڑا پہلوان وہ ہے جو شیطان کا مقابلہ کرے حضور ﷺ نے فرمایا کہ پہلوان وہ نہیں ہے کہ مرن کی بجائے وسیں کا پتھر اٹھائے پہلوان وہ ہے کہ شیطان خبر دلانے اور یہ ہضم کر لے شیطان شہوت ابھارے اور یہ قابو پا لے شیطان غرور اور تکبر دلانے اور یہ بحکمتی اور عاجزی کا مظاہرہ کرے وہ پہلوان آدمی ہے جو شیطان کے ساتھ کشتی لڑے اسی شیطان کے بارے میں ہے پڑھو ”اعوذ بالله من الشیطون الرّجیع“۔



## تعوذ

اعوذ بالله من الشيطان الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اعوذ بالله“

شیطانی تدابیر کا بیان تھا انسان کو گراہ کرنے کے لیے شیطان بہت سی تدابیر کرتا

ہے۔

اس میں سے ایک تدابیر ہے کہ اس کوئی سے روکے اور گناہ میں پہنچائے اور یہ اطلاع اپنیس نے روز اول سے کیا تھا۔ ”لَا قَعْدَنَ لَهُمْ صِرَاطُكُمُ الْمُسْتَقِيمُ ثُمَّ لَا تَنْهَمُ مِنْ يَمِنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ يَمِنِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ۔“ یہ ایسے میں بیٹھنا آگے پیچھے دائیں بائیں سے جلوہ کرنا اس لیے ہے کہ انسان کوئی سے روکے اور گناہوں میں پہنچائے۔

انسان کو گراہ کرنے کے لیے شیطان ایک تدابیر یہ کرتا ہے کہ اگر شیطان اس تدابیر میں ناکام ہو جاتا ہے اور انسان نیکی کرنے لگ جاتا ہے تو شیطان اس نیکی کرنے والے کو گراہ کرنے کی یہ تدابیر کرتا ہے کہ لوگوں کے دلوں میں ڈالتا ہے یہ بزرگ ہے اس کو کھلاو پلاو پھر دو شیطان کا مقصود یہ ہے کہ اس کا نفس موٹا ہو یہ خواہش پرست اور نفس پرست بنے تو جب اسکی نفسانی خواہشات بڑھ جائیں گی تو وہ میرے خداگار ہوں گے تو پھر اس کو قابو کرنا آسان ہو گا تو بے علم لوگ جب دیکھتے ہیں کہ لوگ قدر کی گناہ سے دیکھتے ہیں اور مجھے کھلاتے پڑاتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ بس منزل آگئی ہے جو یہ نیکی کی ضرورت نہیں ہے

مفت کی روئی ہے کھارہاں ہوں۔

لیکن جن کو اللہ کی توفیق شامل حال ہو وہ کہتے ہیں کہ یہ کھانا مقصداً نہیں ہے وہ کہتے ہیں میری منزل اس سے آگے ہے آگے کی شیطان تدبیر کرتا ہے کہ اس نیک آدمی سے کوئی کشف و کرامات نمودار ہوتی ہیں تو لوگ اسکے ہاتھ چوتھے ہیں اسکے جو تے سیدھے کرتے ہیں اس کے ساتھ چلنے لگتے ہیں تو شیطان اس کو کہتا ہے اب منزل آگئی ہے اب محنت کرنے کی کیا ضرورت ہے مفت کے نوکر ملے ہیں عزت ہو رہی ہے لوگ ہاتھ پر چوم رہے ہیں تو کم ہمت لوگ وہاں رُک ہو جاتے ہیں۔ لیکن جسکو خدا کی توفیق شامل حال ہوتی ہے وہ ایک قدم آگے بڑھتا ہے کہ کشف و کرامات منزل نہیں ہے۔

شیخ عبدال قادر جیلانی کا قول ہے کہ ہزار کرامتوں سے ایک استقامت بہتر ہے

”مر ہوا پری مکے باشی۔ برآب روی نہے باشی۔ دل بدست آری کے باشی“

اگر آپ کرامت سے ہوائیں اڑیں تو کیا ہو سکی بھی ہوائیں اڑتی ہے آپ اڑے تو کیا ہوا اگر آپ سمندر میں تیرے تو کیا ہوا ایک تنکا بھی پانی کی سطح پر تیرتا ہے ذو بتا نہیں آپ ایک تنکا بننے تو کیا ہوا۔ ”دل بدست آری“ دل سے مراد اللہ ہے اللہ کی اطاعت میں ہو اس کو خوش رکھو تب آپ مرد بنو گے تو جو کم ہمت لوگ ہیں وہ کشف و کرامات کو دیکھ کر رُک جاتے ہیں۔

شیخ خود فرماتے ہیں کہ آدمی رات میں فضا چمک اٹھی یہ چمک شیطان کی تھی مجھے گراہ کرنے کے لئے اللہ نے میرے دل میں القا کیا کہ شیطان ہے بچو تو میں نے ”لا حسول ولا قوۃ الا باللہ“ پڑھا تو شیطان دفع ہوا لیکن بھاگتے بھاگتے اس نے آواز دی کہ میں نے یہاں ہزارہا اولیا کو گراہ کیا تھا مگر تیرے علم نے تھے بچالیا اب بھی اس میں مجھے گراہ کرنے لگا کہ خدا نے نہیں علم نے بچایا تو اللہ نے میرے دل میں ڈالا کہ علم نے نہیں خدا کے فضل نے بچایا۔

جس آدمی کی ہمت زیادہ ہو اور خدا کی توفیق شامل حال ہو وہ کشف و کرامات سے

گزرتا ہے جب گزرتا ہے دین کے راستے میں تو اب اس پر کچھ امتحانات آتے ہیں اور شیطان اس کو گمراہ کرتا ہے حکومت کی طرف سے جیل بیچ دیا جاتا ہے اس کی مارپائی ہوتی ہے اس کی جائیداد اوضبط ہو جاتی ہے اور جو بزدل آدمی ہے وہ وہی مخبر جاتا ہے۔

امام احمد بن حبیلؓ نے فرمایا جب میں نے بادشاہ کے خلاف علماء کا اجلاس بلوایا کہ حکومت خلق قرآن کا مسئلہ اٹھا رہی ہے تو ان کے ساتھ مقابلہ کریں تو ایک ہزار علماء نے رات کو میرے ساتھ دخنخڑ کیے کہ ہم تختہ دار تک جانے کے لیے تیار ہیں مگر آدمی رات میں بادشاہ نے کچھ سونے کی اشرفیاں مولویوں کے گمراہ بیچ دیں صبح پہنچا چلا ہزار میں نو سو پھر گئے انہوں نے کہا ہمارے بس کی بات نہیں ہے دین کا محافظ اللہ ہے ہم کون ہیں نوسو بھاگ گئے لائق کی وجہ سے ایک سورہ گئے وہ ایک سو جنہوں نے جو اشرفیاں ٹھکرائیں تھیں فرمایا ہم چل پڑے تو پولیس آئی انہوں نے کہا کہ دربار میں جلا و کفرے ہیں کوڑے اُنکے ہاتھ میں ہیں چنانی کے تختے تیار ہیں جو توبہ کرے ان کو کوڑے پڑیں گے تختہ دار پر چڑھنیا جائے گا۔ فرمایا کہ زنانوںے مولوی پھر گئے میں بادشاہ کے دربار میں تھا پہنچا یہ شیطان کی تدابیر ہیں مگر اہ کرنے کے لئے حضرت کو جیل میں ڈالا کوڑے مارے ہاتھ چیر باندھے شہیر ہو گئے جب رات کے وقت امام احمد بن حبیلؓ کا جنازہ جیل سے نکالا گیا تو اتنے لوگ دیکھنے کے لئے آئے تھے کہ کچھ لوگ درختوں پر چڑھے تھے کچھ چھتوں پر چڑھے تھے کوڑا، دجلہ کے بحری جہازوں پر چڑھے تھے کہ آپ کا چہرہ دیکھیں درختوں سے چھتوں سے گرنے والے لوگ جو مرے تھے ان کی تعداد بائیس ہزار تھی اور جنازہ میں تاحد نگاہ لوگ تھے اور آسمان سے آواز آئی ”مکذا جنسائز آئندہ السنۃ“ کے جو سنت پر چلتے والے نامے ہیں انکے جنازے اس طرح ہوتے ہیں ان کے جنازے ہے آسمان کے فرشتے پڑھا کرتے ہیں۔

جب ان مصائب میں انسان پہنچتا ہے تو شیطان حکومت وقت کو ابھارتا ہے تدابیر کرتا ہے مگر اہ کرنے کی جو بزدل لوگ ہیں وہ ہزار میں سے نو سو نانوںے بھاگ جاتے ہیں اور جو امام احمد بن حبیلؓ جیسے حق پرست لوگ ہیں وہ کہتے ہیں کہ پر نزل نہیں ہے منزل خدا کا

دیدار ہے۔ ”یا آتیہا لالانسان انک کا دح الی ربک کدھا فلقبہ“ اے انسان آپ مشقت اٹھا اٹھا کرتب خدا سے ملنے والے بنیں گے یہ صرف اہل علم ہی تمام منازل طے کر کے خدا تک پہنچتے ہیں پہنچنے کے بعد اللہ وہاں اعلان کرتے ہیں

”مَلِيْسْتُوی الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ“ لیکن وہ جو ”لَا يَعْلَمُوْنَ“ تھے وہ کھانوں میں پھنس گئے وہ کشف و کرامات میں پھنس گئے حکومت کی رشوت میں پھنس گئے حکومت کی دھمکی میں وہ پھنس گئے لیکن جو ”يَعْلَمُوْنَ“ تھے وہ مجھ تک پہنچ گئے۔

یہ شیطانی تدابیر ہیں کہ نیکی سے رو کے گناہوں میں پھسائے۔ ابن عربی نے لکھا ہے کہ شیطان کا حافظہ خراب تھا اس نے کہا میں آگے سے بھی آؤں گا پیچھے سے بھی داؤں سے بھی بائیں سے بھی یہ نہیں کہا کہ اوپر سے بھی۔ اللہ نے اس کے ذہن سے نکالا کہ اوپر سے میری رحمت برستی ہے۔ لیکن بشرطیکہ انسان ثابت قدم رہے۔

انسان کی تدابیر میں سے یہ ہے کہ انسان خود رائے بن جاتا ہے کہ جو میری عقل میں آئے وہ ٹھیک ہے وہ فوراً کام کر گزرتا ہے لیکن دیکھو اگر پیارا ڈاکٹر کی رائے نہ مانے اپنی رائے پر چلے ڈوب جائے گا ایک معصوم بچہ باپ کا کہانہ مانے اس کی رائے پر نہ چلے اپنی رائے پر چلے تو وہ تو انگارے کو بھی موتی سمجھ کر منہ میں ڈالے گا اور جل جائے گا اگر ایک اندھا بینا کی رائے پر نہ چلے اپنی رائے پر چلے تو وہ کنویں میں گر جائے گا۔

تو اگر ہم اپنی رائے پر چلیں خدا کی رائے کو چھوڑ دیں تو ڈوب جائیں گے۔ اس لئے یہ خود آرائی کہ جو کچھ میری عقل میں آئے وہ ٹھیک ہے یہ خود پسندی بھی شیطان کی گمراہ کرنے کی ایک تدبیر ہے۔ مجھے لال جوڑا پسند ہے تو میں نے لال پہن لیا اب میں نے خود پسندی میں خدا پسندی چھوڑ دی کہ لال جوڑا مرد کے لیے حرام ہے مجھے سونے کی زنجیر پسند ہے سونے کی انگوٹھی پسند ہے یہ خود پسندی ہے جبکہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے کہ مرد کے لئے سونا بدشہم حرام ہے یہ خود پسندی ناجائز ہے۔ اس لیے حضرت عمرؓ نے ایک دن مجلس سے اٹھ کر گمراہ کئے

لور ملکیزہ اٹھلیا اور مسجد نبوی ﷺ سے بھر اور قریبی گھر میں پانی دیا پھر بھر اور سے گھر میں دیا سمجھ نبوی ﷺ کے قریب چالیس گھروں میں پانی پہنچایا واپس آ کر ملکیزہ رکھا اور مجلس میں بیٹھ کے لوگوں نے کہا حضرت کیا ہوا فرمایا قیصر روم کے سفیر آئے تھے انہوں نے میری بڑی تعریف کی تو میر انفس مونا ہو گیا یہ خود پسندی تھی اس خود پسندی کو مارنے کے لیے میں نے عمل کیا۔

حضرت علیؑ نے ایک دن نیا سوت پہننا بڑا پسند آیا سوچا خود پسندی نمیک نہیں ہے تپنچی ملکوائی یہاں سے ایک آستین کاٹا اور یہاں سے ایک پانچ کاٹ دیا اور فرمایا یہ مجھے پسند آیا اور اس پسند کو توزنے کے لئے میں نے یہ قدم اٹھایا اس لئے شیطان ملعون ہے وہ ہمیں بھی خدا کی رحمت سے دور کرنا چاہتا ہے۔ امام غزالیؑ فرماتے ہیں کہ شیطان نے ایک عالم کو کہا کہ اس آیت کا کیا ترجمہ ہے انسانی شکل میں آیا شیطان کے لیے فرشتوں اور جنات کے لیے شکل تبدیل کرنا ایسا آسان ہے جیسے ہمارے لیے کپڑے تبدیل کرنا آسان ہے ایک کو اتارا اور دوسرا بہن لیا۔ اسی طرح شیطان انسان کی شکل، سماںپ کی شکل، پچھوکی شکل درخت کی شکل جو چاہے اختیار کرے ایک بزرگ کی شکل میں ایک عالم کے پاس آیا اور کہا اللہ نے یہ فرمایا ہے۔ ”وَسَعَتْ رَحْمَتِي كُلَّ شَقْ“ کہ میری رحمت ہر شے کو شامل ہے تو ہر شے میں تو شیطان بھی ہے شیطان بھی شامل ہے آپ کیوں ”اعوذ بالله من الشیطُنِ الرَّجِیعِ“ پڑھتے ہیں وہ تو مرحوم مغفور ہے اب اگر آپ کو کہتا تو آپ معافی مانگتے کہ مجھ سے مغلطی ہوئی آئندہ آپ کو مایوس نہیں کروں گا اور آئندہ آپ میرے گھرے دوست ہوئے لیکن وہ عالم تھے اس نے بھی اس کو کہا کہ ”وَسَعَتْ رَحْمَتِي كُلَّ شَقْ“ آگے بھی پڑھوآگے کیا ہے اللہ نے فرمایا ہے کہ ”الَّذِينَ يَتَفَوَّنُ“ میں یہ رحمت دوں گا لیکن ”الَّذِينَ يَتَفَوَّنُ“ وہ لوگ جو کفر، شرک، بدعت اور گناہوں سے بچتے ہیں اس قید نے شیطان کو نکال دیا وہ ”كُلَّ شَقْ“ عام مخصوص بعض ہنا کہ میں یہ رحمت ان کو دوں گا ”الَّذِينَ يَتَفَوَّنُ“ جو ممکن لوگ ہیں۔

اللہ نے شیطانی مذکور سے بچتے کے لئے ہمیں ایک دم بتایا۔ ”اعوذ بالله من

الشیطان الرجیع" اب اس دم میں اتنا اثر کیوں ہے کہ شیطان دفع ہو جاتا ہے بھی اللہ نے فرمایا "ادعو نی استجب لكم" مجھے اپنی مدد کے لئے پکارو میں پہنچ جاؤ گا تو "اعوذ باللہ" ہم نے خدا کو پکارا کہ اے اللہ شیطان کے مقابل میں ہماری مدد کرو تو "استجب لكم" پر اللہ عمل نہیں کرے گا ضرور مدد کرے گا۔

امام غزالی نے فرمایا کہ شیخ ابو الحسن خرقانی سے شیخ ابو علی سینا نے پوچھا کہ جناب ہماری طب کا اصول ہے کہ جو بیماری ٹھنڈی ہو تو ہم گرم دوائے علاج کرتے ہیں اور جو بخار گرم ہو تو ہم ٹھنڈی دوائے اس کا علاج کرتے ہیں اور جو بیماری خشک ہو جیسے خارش تو ہم تر دوائی سے اس کا علاج کرتے ہیں اور جو بیماری تر ہو جیسے نزلہ زکام وغیرہ تو ہم خشک دوائی سے اس کا علاج کرتے ہیں۔

مشہور ہے علم طب کا اصول "علاج بالضد" بیماری گرم ہے بخار ہے تو ٹھنڈی دوا پلا دو ٹھیک ہو جائے گا بیماری ٹھنڈی ہے نزلہ زکام ہے تو اس کو گرم دوا پلا دو بیماری خشک ہے تو ان کو تر چیزیں کھلاؤ کہ ان کی خشکی دور ہو جائے بیماری میں تری ہے تو خشک دوا ان کو پلاو۔

اللہ کے بھی یہی اصول ہیں جب سخت ٹھنڈہ پڑتی ہے تو اللہ نالثا بھیج دیتا ہے کیوں اس لئے انسان کا بدن زمین کی طرح ہے اور زمین سردی میں اندر سے گرم ہوتی ہے تو انسان سردی میں اندر سے گرم ہوتا ہے تو اللہ مالئے کھلاتا ہے تاکہ وہ گرمی ذرا بچ جائے۔ اور گرمی میں انسان کا بدن اندر سے ٹھنڈا ہوتا ہے تو اللہ آم کھلاتا ہے تاکہ زیادہ ٹھنڈا ہو کر جام نہ ہو یہ علاج بالضد اللہ بھی کرتا ہے۔

تو شیخ ابو الحسن خرقانی سے بولی سینا نے پوچھا کہ جناب ٹھنڈی بیماری کے لئے گرم دوا اور گرم بیماری کے لئے ٹھنڈی دوا خشک بیماری کے لیے تر دوا اور تر بیماری کے لئے خشک دوا اور آپ بس اعوذ باللہ پڑھتے ہیں یہ کیا دم ہے گرم بیماری کے لئے بھی ہے ٹھنڈی بیماری کے لئے بھی ہے خشک کے لئے بھی ہے اور تری کے لئے بھی یہ ہے اس نے کہا "گو

ما خور" پا خانہ مت کھاؤ شیخ بوعلی سینا آگ بگولہ ہو گئے شیخ ابو الحسن نے کہا یہ لفظ آگ تو نہیں ہے آپ کیوں گرم ہو گئے انہوں نے کہا یہ تا شیر خدا دالتا ہے۔ "اعوذ بالله من الشیطُن الرَّجِيم" اس میں الفاظ کی بات نہیں ہے اس میں اثر اللہ پیدا کرتا ہے۔

"ادعوْن" اپنی مدد کے لئے مجھے پکارو "استجِبْ لِكُمْ" میں تمیں دیکلم کروں گا لبیک کروں گا تمہاری مدد کے لیے پہنچوں گا اگر آپ "اعوذ بالله" پڑھیں بشرطیکہ پچ دل سے پڑھیں اگر آپ چاہیں اندر سے خود کہ شیطان میرے ساتھ رہے تو لا کھ بار آپ "اعوذ بالله" پڑھیں پھر اڑ نہیں کرے گا۔

آپ دل کی گہرائیوں سے خدا کو پکاریں کہ یا اللہ میں آپ کو پکارتا ہوں شیطان کے مقابل میں میری مدد کر تو اللہ پہنچتا ہے اور جب اللہ پہنچتا ہے تو کیا شیطان نہ ہر سکتا ہے۔" نہیں"

اس لیے حکم ہے "فَإِذَا قِرَأْتِ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ" اور ہم پڑھتے ہیں اعوذ بالله من الشیطُن الرَّجِيم۔



## تعوذ

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اعوذ بالله“

خدا کی پناہ میں آتے ہیں ملعون شیطان سے دو طاقتوں کا جب مفاد اور مقصد ایک ہوتا ہے وہ آپس میں اتحاد کرتے ہیں۔ تو شیطان بھی ایک طاقت ہے اور انسانی نفس بھی ایک طاقت ہے ان دونوں کا مفاد ایک ہے وقتی لذت اس وقتی لذت کی وجہ سے شیطان اور انسانی نفس کا اتحاد ہوتا ہے اور انسان کے خلاف گمراہی پھیلاتا ہے اس نفس اور شیطان کے اتحاد کے بعد جو جملہ ہے اسی جملے سے بچتے کے لئے ہمیں کہا گیا ”اعوذ بالله من الشيطن الرجيم“ اور یہ بہترین علاج ہے۔

جیسے حکیم ہمیں کہے آپ بفسہ پانی میں گھول کر پو تو آپ کا زکام اچھا ہو گا تو اللہ سے بڑا حکیم کون ہے۔ اس نے ہمیں ”اعوذ بالله“ کا بفسہ دیا کہ یہ پڑھو اور دل گھرا یوں سے پڑھو تو شیطان اور نفس کی گمراہی سے بچ جاؤ گے انسانی نفس اور شیطان کا مفاد ایک ہے لذت۔

(۱) امام غزالی نے اس لذت کے بارے میں فرمایا ہے کہ انسانی اعمال کی چار اقسام ہیں۔ ایک وہ ہیں جو دنیا میں بھی لذیذ اور آخرت میں بھی لذیذ ہیں جیسے علم، علم دنیا میں بھی لذیذ ہے بشرطیکہ اگر کوئی اسکو سمجھے۔ امام محمد بن مسلم شرک کے کنارے میں کتاب کا مطالعہ کر رہے تھے وہاں سے سرکاری فوج گزری بہت بڑا قافلہ تھا بعد میں ایک کمانڈرنے

امام محمدؐ سے پوچھا کہ وہ فوج مشرق سے مغرب کی طرف ہے گزری یا مغرب سے مشرق کی طرف گزری تو انہوں نے کہا مجھے تو فوج کا علم ہی نہیں میں تو کتاب دیکھ رہا تھا تو علم دنیا میں بھی لذیذ ہے اور آخرت میں بھی لذیذ ہے۔

(۲) دوسرا عمل دوسری صفت انسان کی یہ ہے کہ دنیا میں بھی کڑوا ہے اور آخرت میں بھی کڑوا ہے جیسے جہالت، جہالت دنیا میں بھی مضر ہے زہر کو اگر انسان نہ جانتا ہو جاتلی ہو اسے دوائی سمجھ کر کھائے تو جہالت نے اسے مار دیا سانپ کو اگر انسان نہ جانتا ہو اور اس کو خوبصورت جانور سمجھ کر اس پر باتھڑا لے گا تو وہ اسکو کائے گا یہ سانپ نے نہیں کاٹا اپنی جہالت نے کاٹ لیا۔ خدا کو رسول کو قرآن کو کوئی نہیں پہچانے گا یہ جہالت ہے یہ آخرت میں اسکون نقصان دے گی پہلی صفت دنیا اور آخرت دونوں میں لذیذ ہے علم اور ایمان اور دوسری صفت دنیا اور آخرت دونوں میں کڑوی ہے جیسے جہالت اور کفر۔

(۳) تیسرا صفت یہ ہے کہ دنیا میں لذیذ ہے اور آخرت میں کڑوی ہو جیسے زنا، چوری کامال، ڈاکے کامال، انہورنس کامال، انعامی بائٹ کامال، سود کامال، دنیا میں لذیذ ہو مفت مال مل رہا ہے لیکن آخرت میں یہ مال بڑا کڑوا ہے شیطان یہاں دھوکہ دے جاتا ہے کہ زنا میں لذت ہے اور چوری میں مفت کامال ہے اس میں لذت ہے وقتی لذت کو بتاتا ہے اور اخروی عذاب کو چھپاتا ہے۔ یہ زنا ایسی صفت ہے اور چوری ایسی صفت ہے کہ دنیا میں لذیذ گمراہ آخرت میں اس میں کڑواہت ہے اسکی مثال ایسے ہے کہ خالص دودھ ہو مگر اس میں زہر طاہرا ہو تو خالص دودھ پینے میں لذت تو ہے پیاس بھی گی بھوک دور ہو گی طاقت آئے گی مگر کب تک دس منٹ تک دس منٹ کے بعد وہ زہر پیٹ میں اثر کرے گا اور انسان کو مار ڈالیگا یہاں اس تیسرا صفت میں شیطان اور نفس اپنی کارروائی دکھاتا ہے کہ جتنی خاشی اور صریانی ہے کرلوان میں وقتی لذت ہے لیکن اس میں آخرت کا عذاب چھپا ہوا ہے۔ یہاں شیطان نفس کے ساتھ اتحاد کرتا ہے کہ آؤ لذت حاصل کریں۔

(۴) چوتھی صفت یہ ہے کہ دنیا میں وہ کڑوی ہو اور آخرت میں پیغمبri ہو دات کے تہجدوں

کاروڑہ مصاہب پر صبر عاجزی تو اسی یہ دنیا میں کڑوی حقیقتیں ہیں مگر موت کے بعد اس سے بڑھ کر کوئی میٹھی چیز نہیں ہے۔ شیطان نفس کے ساتھ اتحاد کر کے یہاں انسان کو ور غلام تا ہے نہ انہو تجد کے لیے، نہ پڑھونماز، نہ رکھو روزہ مت ادا کروز کوہہ مت جاؤ ج پر اس میں تکلیف ہے نہ تکلیف ہے۔

وہ نہ تکلیف دکھاتا ہے اور اس میں جو آخرت کی کمائی ہے۔ اس کو چھپاتا ہے حالانکہ یہ نماز، روزہ، حج، زکوہ تجد کڑوی دوا کی طرح ہے، کڑوی دوا میں کڑواہت ضرور ہے مگر اس میں صحت کا راز چھپا ہے۔ وہ کڑواہت بہت کم ہے۔ منہ سے شروع ہوتی ہے اور ملے کے نیچے دوائی کی کڑواہت ختم ہو جاتی ہے۔ لیکن شفا اور دواہیش کے لیے ہے۔ اس چوتھی صفت میں بھی شیطان اور نفس کا اتحاد ہوتا ہے کہ اس کو نماز سے روکو جو لوگ وقت کی لذت کے دلدادہ ہیں وہ تجد چھوڑتے ہیں، روزہ چھوڑتے ہیں، نماز، حج، زکوہ اور دنی کا ملوں کو چھوڑتے ہیں۔ وہ آخرت کی کمائی کو نہیں وقت کی تکلیف کو دیکھتے ہیں۔

اس لیے امام غزالی نے فرمایا کہ جو تیری صفت میں وقت کی لذت کو اپناتے ہیں اور آخرت کے عذاب کو بھول جاتے ہیں وہ سب نابالغ ہیں۔ نابالغ کو بسکت میں زہر طاکر دو دیکھتے ہیں وقت کی لذت ہے کھالوہ انجام اور عاقبت کو نہیں دیکھتے۔

اس لیے امام غزالی فرماتے ہیں کہ ایک جسم کا بالغ ہے اور ایک روحانی بالغ ہے۔ جسم کا بالغ تو پندرہ سال کے بعد بالغ ہوتا ہے لیکن روحانی طور پر بالغ وہ ہے جو تیری صفت کی لذت کو چھوڑ دے اور اس کے آخرت کے عذاب کو پہچان لے اور چوتھی قسم کو وقتی تکلیف کی پرواہ نہ کرے اور آخرت کی کامیابی کو دیکھے۔ جو لوگ تیری صفت زنا کی لذت کو دیکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے بے خبر ہیں اور جو لوگ چوتھی صفت نماز کی وقتی تکلیف سے گمراہتے ہیں اور آخرت کے عذاب سے بے خبر ہیں وہ نابالغ ہیں چاہے وہ سو سال کا ہی کہو نہ ہو۔ اس لیے مولا ناروم نے لکھا ہے۔ "خلق اطفلا بجز مرد خدا"

یہ سب کاروڑا لوگ جو ہیں۔ نابالغ ہیں بالغ کون ہیں؟ جو مرد خدا جو خدا ہی

انسان ہے وہ بالغ ہے یا اس لیے کہ دنیا داروں نے وقت لذت کو دیکھ کر زنا کیا، شراب لی، جو اکھیلا اور اس عذاب کو نہیں دیکھا۔ حالانکہ لذت اس قابل نہیں ہے کہ انسان اس کی وجہ سے خدا کو چھوڑے رسول ﷺ کو چھوڑے۔

لذت کی اقسام کے بارے میں مرید امام غزالی نے فرمایا کہ لذت تین حرم کی ہے۔ ایک ادنی، ایک درمیانی اور ایک اعلیٰ

ادنی لذت تین چیزوں کی ہے ایک کھانے کی، پینے کی اور ایک شادی کی۔ یہ ادنی حرم کی لذت ہے یا اس قابل نہیں ہے کہ انسان اس کے لیے خدا اور رسول ﷺ کو چھوڑے۔ کیونکہ ان تین لذتوں میں ہمارے ساتھ جانور بھی شریک ہیں۔

کھانے کی لذت اٹھاتا، پینے کی لذت اٹھاتا، جماع کی لذت اٹھاتا۔ یہ اتنی معمولی لذتیں ہیں کہ اس میں تو ہمارے ساتھ گدھے اور کتے اور درندے، جانور بھی شامل ہیں۔ اتنی معمولی لذت کے لیے انسان خدا کو چھوڑے۔ رسول ﷺ کو چھوڑے، جنت کو چھوڑے جس کی ایک بالشت زمین دس دنیاوں سے زیادہ قیمتی ہے کس لذت کی وجہ سے جس لذت میں ہمارے ساتھ درندے بھی شامل ہیں۔ بلکہ وہ تو ہم سے اچھا کھاتے ہیں، ہم تو کما کر کھاتے ہیں ان کو کمالی کی ضرورت نہیں ہے، ہم تو مہر ادا کر کے شادی کرتے ہیں گواہ پیش کر کے شادی کرتے ہیں اور ان کے پاس ہیں ہیں مادہ ہوتی ہیں نہ نکاح کی ضرورت ہے نہ گواہ کی نہ مولوی بلانے کی ضرورت ہے نہ فسیس دینے کی ضرورت ہے۔ یہ تین لذتیں تو درندوں کوٹی ہیں اور ہم سے زیادہ سہولت کے ساتھ ان کوٹی ہیں اس لیے یہ لذت اس قابل نہیں ہے کہ ہم اس کی وجہ سے خدا کو چھوڑ دیں۔

دوسری لذت اس سے ذرا قیمتی ہے وہ یہ ہے کہ صدر، وزیر اعظم، ایم اے اے، ایم الی اے نہیں مجب نہیں ان چیزوں کی بھی لذت ہے لیکن یہ لذت اس قابل نہیں ہے کہ اس کی وجہ سے خدا کو چھوڑ دیا جائے انسان صدر بادشاہ بنے تو بادشاہت میں تو ہمارے ساتھ شیر بھی شریک ہے وہ پورے بیگل کا بادشاہ ہے ہم پانچ سال کے لئے بادشاہ نہیں اور وہ تا

موت بادشاہ ہے۔ ہم و وڑوں کے محتاج ہیں وہ و وڑوں کا محتاج نہیں ہے۔ یہاں صدر پر اسے بھی اعتماد بھی پیش کر سکتی ہیں شیر کے خلاف کیا گیدڑ عدم اعتماد پیش کر سکتے ہیں۔ تو بھی یہ دوسری لذت بھی اس قابل نہیں ہے کہ ہم صدر صدارت حاصل کرنے کے لئے خدا کو چھوڑیں۔ وزارت حاصل کرنے کے لئے رسول ﷺ کو چھوڑیں ہم بادشاہت کو حاصل کرنے کے لئے قرآن اور ایمان کو چھوڑیں۔ یہ بادشاہت تو درندوں میں بھی ہے اور وہ پیدائشی بادشاہ ہیں۔

تیسرا لذت سب سے اعلیٰ اور قیمتی ہے وہ علم اور ایمان کی لذت ہے اور اس کے لئے خدا اور رسول چھوڑنا نہیں پڑتا بلکہ یہ خدا اور رسول ملنے کا ذریعہ ہے۔ تو اللہ نے فرمایا کہ اگر تم لذت کے دلدادوہ ہو تو اس چھوٹی لذت کی وجہ سے مجھے نہ چھوڑو وہ تو گیدڑ بھی کرتے ہیں دوسری حکمرانی کی لذت کی وجہ سے مجھے نہ چھوڑو وہ تو شیر اور درندوں میں بھی ہے اگر تم لذت کے دلدادوہ ہو تو وہ لذت اعلیٰ حاصل کرو۔

”قل بفضل الله و برحمته فذالك فليفر حوا هو خير مما يجمعون“

آپ فرماد تجھے خدا کے فضل سے جو قرآن ہے ”و برحمته“ اور خدا کی رحمت سے جو ایمان ہے ”فذالك فليفر حوا“ اس سے لطف اندوں ہواں سے لذت اٹھالو۔ ”ہو خیر ممای جمیعون“ یہ بہتر ہے ان کھانوں سے ان مشروبات سے ان بیگمات سے جو تم جمع کرتے ہو۔

شیطان نے نفس سے اتحاد کیا یہ اگر یہ بھی چونکہ شیطان کی اولاد ہے جب اگر یہ افغانستان میں داخل ہوا ہے تو پہلے کرزی سے اتحاد کیا ہے ملک پاکستان میں داخل ہوا ہے تو مشرف سے اتحاد کیا ہے تب اس ملک میں گھتا ہے شیطان بھی ہمارے جسم کی حکومت میں تب داخل ہوا کہ اس نے نفس سے گئے جوڑ کیا۔

بلکہ امام غزالی کہتے ہیں کہ نفس شیطان سے بڑا گراہ ہے کیوں، کیونکہ شیطان تو ہم کو گراہ کرتا ہے اور نفس نے شیطان کو گراہ کیا۔ شیطان کو اس نے گراہ کیا شیطانی نفس نے

غزوہ حکیم بڑائی اس کے دل میں پیدا کی تباہ اس نے کہا۔

”اَنَا خَبِيرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ“

پہلے شیطان نے اندر آ کر سمجھوئے کیا۔ اتحاد کیا نفس کے ساتھ پھر مل کر ہماری تباہی کا سامان کیا اس تباہی سے بچنے کے لئے اللہ نے فرمایا۔

”فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعْذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ“



## تعوذ

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اعوذ بالله من الشيطن الرجيم“

خدا کی پناہ مانگتا ہوں شیطان ملعون مرجوم سے مفریں حضرات لکھتے ہیں کہ  
خلوقات میں چار امور ایسے ہیں جو خیر اور برکت ہیں ایک انبیاء کا وجود، دوسرا ایمان، تیسرا  
عبادات اور چوتھی جیز ان تینوں کا نتیجہ جنت۔ یہ چار جیزوں خیز شخص اور برکت شخص ہیں نبی  
صلی اللہ علیہ وسلم کا وجود بھی خیر برکت کا باعث ہے ایمان بھی خیر شخص ہے خدا کی عبادات بھی حسین  
ترین خلوق ہیں اور جنت جوان تینوں کا نتیجہ ہے وہ بھی خیر شخص ہے۔

اور چار خلوقات جو شخص شر ہیں ایک شیطان کا وجود، دوسرا اس کا ایجاد کردہ کفر کا  
وجود، تیسرا اس کے ایجاد کردہ گناہوں کا وجود، اور چوتھی جیز ان تینوں کا نتیجہ ہے جہنم۔

ہم ”اعوذ بالله من الشيطن الرجيم“ پڑھ کر شیطان سے پناہ مانگتے  
ہیں۔ اسکے ایجاد شدہ کفر سے پناہ مانگتے ہیں اس کے ایجاد شدہ گناہوں سے پناہ مانگتے ہیں  
اور اس کی ایجاد اور طاعات کے نتیجہ جہنم سے پناہ مانگتے ہیں۔

خدا شیطان سے پناہ دے گا اور نجات کے سامنے میں پہنچائے گا۔ کفر سے نجات  
اور پناہ دے گا تو ایمان کی پہنچتی کے نتیجے بخاۓ گا۔ گناہوں سے بچائے گا۔ طاعات کی  
تو فیض حطا فرمائے گا اور جہنم سے نجات دے گا تو جنت میں پہنچادے گا تو کویا کہ ”اعوذ“

بِاللَّهِ" میں چار چیزوں سے پناہ ہے اور چار چیزوں کی طلب۔

اہل علم حضرات نہ کہتے ہیں کہ جب جہنم شر محسن ہے اور گناہ شر محسن ہے اور کفر شر محسن ہے اور شیطان کا وجود بھی شر ہے تو پھر ان شرور کو اللہ نے پیدا کیوں کیا پیدا کر کے ہمیں کہتے ہیں کہ میری پناہ مانگو شیطان سے۔ پیدا ہی نہ کرتا جیسے موسیٰ کو اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

"اذْهَبْ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ"

کہ فرعون کے پاس جاؤ اس نے میری بغاوت کی ہے تو موسیٰ نے فرمایا عجیب ہے۔

"إِنَّكَ أَبْيَتَ فَرْعَوْنَ وَ مَلَأَهُ زِينَةٰ"

ایک طرف بادشاہت دیتے ہو دو لٹ دیتے ہو اور جب وہ بغاوت پر ازتا ہے تو مجھے کہتے ہو اس کی اصلاح کرو۔ تو آسان بات تو یہ ہے کہ اس سے دولت جمیں لو حکومت جمیں لو اس کا نشہ اتر جائے گا۔ تو علماء لکھتے ہیں جب شیطان کا وجود شر ہے تو پھر اللہ نے اس کو کیوں پیدا کیا۔

امام غزالیؒ نے اپنی تفسیر میں اس پر طویل تبصرہ فرمایا ہے کہ صحابہ کرامؐ میں جہاد کا بہت جذبہ تھا تو وہ گھوڑوں پر بیٹھ کر گھوڑوں کو دوڑاتے تھے۔ مشق کرتے تھے اور کردا تھے تھا اپنی اولادوں سے ان میں ماہر مجاہد کوں ہوتا تھا تو امام غزالیؒ فرماتے ہیں کہ پہلے صحابہ کرامؐ جب گھوڑے پر سوار ہوتے تھے تو پاؤں رکھنے کیلئے رکاب رکھتے تھے جس پر پاؤں رکھ کر گھوڑے پر چڑھتے اور گھوڑے کی پشت پر زین رکھتے تھے اور گھوڑے کے منہ میں لگام لٹھتے تھے اور ہمار میدان میں گھوڑے کو دوڑاتے تھے۔ یہ مجاہد کا ابتدائی قدم تھا۔ چڑھنے کے لئے رکاب ہے اور گھوڑے پر بیٹھنے کے لئے زین ہے اور گھوڑے کو کنٹرول کرنے کے لئے ایام ہے اور چھلائی سے نچتے کے لئے ہمار میدان جب صحابہؐ یہ مشق کرتے تھے۔

تو پروردہ امر طا یہ تھا کہ گھوڑے سے زین اور رکاب اتنا دیتے اور اس کی غلی کر

پر بیٹھ کر سواری کرتے اور کرتے جب یہ دوسرے مرحلے میں بھی مہارت حاصل کر لیتے تو تیسرے مرحلے پر گھوڑے کے منہ سے لگام نکال دیتے تھے اور رانوں کے ذریعے اس کا رخ موڑتے تھے۔ کبھی یہ دبایا تو ادھر گیا۔ کبھی دبایا تو وہ لگام کا کام اپنی رانوں سے لیتے تھے لوگ کہتے تھے کہ شاہ سوارا بھی ماہر بن رہا ہے اور جب یہ تیسرے مرحلے سے گزرتے تھے تو پھر چھوٹی موٹی دیوار میدان میں رکھتے تھے تاکہ گھوڑا اس سے چھلانگ لگا کر جسپ پر گرتا تو نہیں ہے۔ جب دیوار گھاس پھوس کی بنائی جاتی تھی اور یہ گھوڑے پر بیٹھ کر گھوڑا اس دیوار کو چھلانگ کر گزرتا تھا اور گرتا تو نہیں تھا اب کہتے تھے یہ شاہ سوار ہے یہ مجاز پر چھپنے کے قابل ہے یہ کفار سے لڑنے کی استعداد رکھتا ہے۔

انسان کو قابل بنانے کے لئے شیطان کو وجود دیا گیا تاکہ انسان شیطان کا مقابلہ بار بار کرے اور اپنے آپ کو خدا کے پاس جانے کے قابل بنائے۔ تو امام غزالی نے فرمایا کہ میرا جسم گھوڑا ہے اور میری روح اس کا سوار ہے یہ خدا کی طرف چارہ ہے اور اللہ بھی مش کروار ہے۔ اس گھوڑے کا زین کیا ہے کھانا پینا تو روزتے میں اس گھوڑے کا کھانا پینا روک دیا جاتا ہے کہ روح جو ہے وہ زین کے بغیر سفر کر سکتی ہے کہ نہیں جب یہ روزہ رکھ کر سفر کو ختم نہیں کرتا اور رواں دواں ہے خدا کی طرف تو پھر اللہ تعالیٰ اس گھوڑے کی لگام نکالتا ہے اور رات کے تہجد کے ذریعے کہ یہ نفس کو اپنے قابو میں لگام کے بغیر رکھ سکتا ہے کہ نہیں تو یہ دوسرے مرحلہ ہے تیسرا مرحلہ نفس اور شیطان کی دو دیواریں اللہ کھڑی کر دیتا ہے جو نفس اور شیطان کی دیواروں کو چھلانگ نہیں سکتا اللہ فرماتا ہے کہ یہ ایسے ہی بزرگ بننا پھرتا ہے اور جو ان دیواروں کو چھلانگ کر خدا اسکے ہکنچ جاتا ہے اللہ فرماتا ہے یہ شاہ سوار ہے تو یہ نفس اور شیطان کو پیدا کیا ہماری بہت معلوم کرنے کے لئے یہ ان دو دیواروں کو چھلانگ کر خدا تک ہکنچ سکتے ہیں یا ان دیواروں کو رکاوٹ مانتے ہیں۔

”ان عبادو لیس لک علیهم سلطُن“ میرے جوبندے ہیں وہ روزے کے بغیر بھی سفر کریں گے نیند کے بغیر بھی تہجد پڑھ کر سفر کریں گے اور اگر راتے

میں شیطان اور نفس کی دیواریں کھڑی ہوئیں ان کو پھلانگ کر بھی سفر کریں گے۔  
 ”ان عبادی لیس لک علیہم سلطُن“ گویا کہ یہ ہمارے  
 کھرے کھوئے معلوم کرنے کے لئے امتحان ہے اس امتحان کیلئے اللہ نے شیطان کو پیدا  
 کیا اور پھر فرمایا جب تمہارے سفر میں ”یا ایہا الانسان انک کادح الٰ ربک کدھا  
 ملقبہ“

جب یہ نفس کی دیواریں دوران سفر آمیز تو ”اعوذ بالله من الشیطُن الرُّجِیع“ پڑھ کر ان دیواروں کو پھلانگ کر جاؤ ہم پھلانگ لیتے ہیں یا لیٹ جاتے ہیں۔  
 شیطان کا مقابلہ کون کرتا ہے شخص ہو جاتے ہیں شکر ہے اس دور میں دجال نہیں آیا اور نہ یہ  
 ساری خلائق اس کے پیچھے دوڑ جائے۔

ایک فلسفہ یہ بیان کرتا ہے دوسرا فلسفہ یہ ہے کہ انسان کے اندر دو امیدوار ہیں  
 ایک دل ہے دوسرا نفس ہے دل کہتا ہے یہ مجھے دوٹ دے دے اور نفس کہتا ہے یہ مجھے دے  
 دے جیسا کہ آپ دوٹ دیتے ہیں لیکن نہ دینے میں آپ کافاً نہیں ہے۔ تو آپ اگر مجھے  
 دوٹ دے دیں یہ اتنا بڑا کمال نہیں ہے اور دوسرا آدمی مجھے دوٹ دیتا ہے حالانکہ میرے  
 مقابل میں دوسرا امیدوار اسے کروڑ روپیہ دیتا ہے لیکن وہ اس کروڑ روپے کو ٹھکرا کر مجھے  
 دوٹ دیتا ہے میں دوسرے دوڑ کا زیادہ قدر داں ہوں گا کہ اس نے لائج کو ٹھکرا دیا تو نفس  
 کہتا ہے مجھے دوٹ دورات کو سینما دیکھو اور دل کہتا ہے مجھے دوٹ دورات تجدید پڑھو اللہ  
 تعالیٰ نے شیطان کو لائج دینے کے لئے بھیجا کہ دیکھو اس انسان کو کہو کہ اگر اپنے نفس کو  
 دوٹ دے دیا تو قلم بھی دیکھو گے، شراب چینی بھی نصیب ہو گی آگے اور بھی بہت کچھ ہو گا یہ  
 لائج دو جو انسان اس لائج کو ٹھکرا کر دل کو دوٹ دیتا ہے وہ مغلص ہے وہ خدا کا سچا محبت اور سچا  
 عاشق ہے۔ کہ دوسری طرف سے شیطان لائج موجود ہے اس کو شراب کی لذت کی لائج  
 دے رہا ہے زنا کی لائج دے رہا ہے جیلوں کی لائج دنیا کی لائج دے رہا ہے جھوٹی عزت  
 کی لائج دے رہا ہے اس کے باوجود تمام لامچوں کو ٹھکرا کر دوٹ خدا کو دے دیتا ہے فرمایا یہ

صحیح و درست ہے۔

یہ اللہ تعالیٰ ایمان کا امداد ازہ لگاتا ہے کہ کہاں تک ایمان ہے ہم بھی بازار میں گمرا خریدتے ہیں تو ایسے اخخار کر پیسے نہیں دے دیتے پہلے بھاجتے ہیں شن شن کی آواز آئے تو خریدتے ہیں اور اگر کڑکڑ کی آواز آئے تو ہم کہتے ہیں کہ ٹوٹا ہوا ہے وہ نہیں خریدتے یہ شیطان کے ذریعے اللہ تھیں بھاجاتا ہے کہ یہ بجھتے ہیں کہ نہیں اگر ہم بھیں گے تو

”اَنَّ اللَّهَ اَشْتَرَى مِنَ الْمُوْمِنِينَ لِفَسَدِ وَلِمَوْالِهِ“ فرمایا اس اس کا خریدار ہوا اور جو خراب ہوتے ہیں اور جن سے کڑکڑ کی آواز آئے تو پھر اللہ تھیں کو خریدتا نہیں اس امتحان کے لئے اللہ تعالیٰ نے شیطان کو پیدا کیا۔

تمیر افضل امام غزالی نے فرمایا ہے کہ جیسے ہمارے پاکستان کی حکومت ہے ایسے ہی ہمارے جسم میں بھی حکومت ہے پاکستان میں صدر ہیں کچھ وزراء ہیں کچھ پولیس ہے اور قوم ہے فرمایا اس جسم کے اندر بھی ایک بادشاہ ہے وہ حاصل ہے ایک اس کی وزراء ہیں وہ آنکھ کان زبان اور ناک ہے جو ہر وقت دربار میں اس کے ساتھ پیشے ہوئے ہیں اور کچھ رعایا ہے وہ ہاتھ اور چکر ہیں۔

اب اللہ تعالیٰ نے شیطان کو ڈاکو پیدا کیا وہ اس بادشاہ پر حملہ کرتا ہے کہ اگر اس حمل کو قابو کروں تو اس کی رعایا میرے قابو میں آجائے گی۔ تو یہ انسانی جسم پر حملہ کرنے والا دشمن ہے چور ہے اور ایمان اس کے دل میں دولت ہے اور جس گھر میں دولت نہ ہو تو اس گھر کا مالک شام کو سو جاتا ہے اور سچ کو نہتا ہے اس کوئی چور کا خوف ہے نہ ڈاکو کا خوف ہے اور نہ قاتل کا خوف ہے لیکن جس گھر میں لا کھوں روپے پڑے ہوں وہ بندوق لے کر کری پڑے جاتا ہے کہ چور نہ آئے۔

اب ہمارا دل ایک گھر ہے اس میں اللہ تعالیٰ ایمان کے موئی رکھے ہیں شیطان کو ڈاکو پیدا کیا اگر نہ پیدا کرتا تو ہم مغلظت ہے سو جاتے ہے مفہاد کی نماز سچ کی نماز نہ مغلظت کے بعد سینہ کو ٹوٹنے کی غفلت میں زخمگی کرنا ہے اللہ بنے اس ڈاکو کو کڑکڑ کیا اسکے چھٹے

روہاںال کے ذریعے اپنے ایمان کی حفاظت کرو روزے کے ذریعے اپنے ایمان کی حفاظت کرو ذکر کے ذریعے اپنے ایمان کی حفاظت کرو روزہ پر اکتوبر میں ایمان کی دللت کلوٹ لے گا۔

تو شیطان کو اللہ نے یہاں کیا ہمیں چوکنا کرنے کے لئے جس طرح گھر میں مال ہو تو انسان چوکنا رہتا ہے کہ کہیں ڈاکو ڈاکر نہ ڈال جائے تو اللہ نے ہمارے ہدوں میں ایمان رکھا اب اگر شیطان ڈاکونہ ہوتا تو ہم اس ایمان سے غالب ہوتے اس کا دھیان نہ رکھتے نہ اسکو جو کی تازہ ہوا گتے اور نہ اس کو نماز کا تازہ پانی دیتے تو روزے کی دھوپ اور نیش اس کو پہنچاتے تو یہ ایمان مگر سڑ جاتا تو اللہ نے ڈاکو یہاں کیا کرچو کرنے رہو۔

جب وقت آئے یہ نماز کی کوئی نہ لائے گا کہ نماز پڑھو اور کوئی کو نقصان نہ پہنچاؤ اور رمضان آئے تو یہ روزے کا پھول لٹالے گا تو اس پھول کے ذریعے اس پیغ اور اس دللت کی حفاظت کرو تو شیطان اللہ نے ہمیں چوکنا کرنے کے لیے یہاں کیا اس لئے فرمایا گیا کہ یہ "اعوذ بالله" کے بعد جو "الحمد لله" ہے اس میں "نعبد" اور "نستعين" میں نہ جمع کا آیا ہے اور یہاں نہ عوذ بالله میں نہ جمع کا نہیں ہے بلکہ فرمایا "اعوذ بالله" اشارہ کیا کہ تم خدا کی مدد مانگنے کے لیے جتنے زیادہ جمع ہو جاؤ گے اللہ کی نصرت اتنی ہی زیادہ آئے گی۔

نماز میں جتنی جماعت بڑی ہو گی اتنی ہی فضیلت زیادہ ہو گی لیکن اگر شیطان کے مقابل میں ساری دنیا جمع ہو جائے اور "نعوذ" کہنے تو تمہاری جماعت سے وہ ذرے گا نہیں شیطان کو ڈراتے ہوئے اکیلے ہو لیکن خدا کے ساتھ ہو جاؤ "اعوذ بالله" اس لئے یہاں "نعوذ بالله" نہیں فرمایا یہاں خدا سے مدد مانگنے میں خدا کی حمادت کرنے میں جماعت جتنی بڑی ہو اتنی فضیلت زیادہ ہوتی ہے مدد اللہ زیادہ فرماتے ہیں اس لئے وہاں "نستعين" اور "نعبد" فرمایا۔

پھر آپ کو معلوم ہے کہ اعوذ کے بعد "ہا" آیا ہے اتعلق کے لیے ہے اس میں

اشارہ فرمایا کہ خدا سے تعلق پیدا کرو گے تو شیطان سے فیج جاؤ گے اگر خدا سے تعلق کاٹو گے تو پھر شیطان سے نہیں فیج سکتے اس لیے یہاں "اعوذ" کے بعد "بَا" آیا ہے اور "بَا" کے بعد یہاں "اعوذ بالرحمن" اور "اعوذ بالرحیم" نہیں آیا بلکہ "اعوذ بالله" آیا ہے کیونکہ اللہ ام ذات ہے جو جامع ہے تمام صفات کے لئے۔ ان تمام ناموں میں طالقور نام ہے "اللہ" اس لیے صوفیاء کرام چوبیس گھنٹے میں چھنٹک ہزار مرتبہ اللہ اللہ اللہ کھنٹتے ہیں۔

امام غزالی فرماتے ہیں کہ ایک انسان چوبیس گھنٹے میں جو سائیں لیتا ہے وہ چوبیس ہزار سائیں ہیں تو کم از کم ہر چوبیس گھنٹے میں ہر سانس کے بدالے میں ایک مرتبہ بلوور شکریہ کہے اللہ۔ اس میں اتنی طاقت ہے کہ دنیا اسی سے قائم ہے کہ یہ دنیا والے بھنٹے ہیں کہ یہ دنیا ہماری صنعت کی وجہ سے ہماری تجارت کی وجہ سے ہماری زراعت کی وجہ سے قائم ہے لیکن حدیث میں ہے یہ بات غلط ہے۔ "لَا تَقُومُ الْمَسَاعَةُ حَتَّىٰ يَقْلُلَ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ"

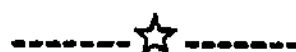
فرمایا جب تک زمین میں ایک بھی بندہ اللہ اللہ کرنے والا موجود ہوگا تو یہ انسان ٹوٹے گا نہیں یہ سورج اور چاند بے نور نہیں ہوں گے اس میں کو اللہ اجازت نے گا نہیں محلوم ہوا کہ اس کائنات کا ستون اللہ اللہ ہے۔ تو یہاں بھی جب شیطان کے ساتھ مقابلہ آیا تو "اعوذ بالرحمن، بالرحیم، باستار، بالغفار" نہیں کہا۔ "اعوذ بالله" یعنی اللہ وہ ایم اعظم ہے جو کائنات اس کی وجہ سے قائم ہے تو جس نے کائنات کو گرنے سے بچایا ہے تو وہ شیطان کی گمراہی سے انسان کو نہیں بچا سکتا اس لیے اس نام مبارک کا انتساب کیا گیا۔ "اعوذ بالله مِن الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ"

امام غزالی فرماتے ہیں کہ بالغون پر ڈاکو حملہ کرے تو وہ باپ کو آواز دیتا ہے اما جی، امی جی لیکن اگر پہلوان پر کوئی ڈاکو حملہ کرے وہ نہ باپ کو اور نہ ماں کو آواز دیتا ہے وہ خود مقابلہ کرتا ہے اس لئے شیخ مہد القادر جیلانی جب "اعوذ بالله مِن الشَّيْطَنِ"

الرجيم" پڑھتے تھے تو شیطان کو لکارتے تھے کہ میں ذرکی وجہ سے یہ کلمہ نہیں پڑھتا یہ تو میں سخت سمجھ کر پڑھ لیتا ہوں اللہ نے فرمایا۔

"فَإِذَا قرأتَ القرآن فَأَسْتَعِذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ"

اور اس سے بڑے پہلوان حضرت عمرؓ تھے امتحان کے لئے اللہ نے شیطان پیدا کیا ہے تو شیطان سے بچنے کے لئے "اعوذ بالله" پڑھتے ہیں لیکن جب حضرت عمرؓ کا ایک مرتبہ امتحان لیا گیا کہ سخت گرمی تھی روزے سے بھی تھے دشمن کا غالبہ بھی تھا کئی امتحانات تھے تو اللہ سے کہنے لگے کہ لو اس سے بھی زیادہ امتحان لے لو وہ یہ کہ آپ دشمن سے میرے جسم کو بولی بولی کرو اور پھر دشمن سے میرے جسم کو جلوادو پھر میرے گوشت کو راکھ بخواو لیکن دیکھ لیتا میرے جسم کی جو راکھ ہو گی وہ تیری چوکھت پر سجدہ ریز ہو گی میں منہ موڑنے والا نہیں ہوں۔



## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”بسم الله“

میں ایک لفظ ہے اس کو دوسرا اللہ تیرا جو حرج اور چوخار حرج۔

اس کے دو مطلب آپ کتابوں میں پڑھ پکے ہیں ایک اس کا معنی علامت ہے اور نام سے بھی آدمی کی پیچان ہوتی ہے نام علامت ہے پیچانے کی اور دوسرا معنی اس کا بلندی ہے اور انسان کی بلندی نام سے ہوتی ہے مسلمان نام ہے اس سے آپ کی بلندی ہوئی کفار پر شتمی نام ہے اس سے آپ کی بلندی ہوئی مسلمانوں پر تبلیغی نام ہے اس سے آپ کی بلندی ہوئی متعین پر مخلص نام ہے اس سے آپ کی بلندی ہوئی عالم نام ہے اس سے آپ کی بلندی ہوئی۔

تو چونکہ انسان کی بلندی رفت خدا کو پسند تھی اس لیے اللہ نے انسانوں کے الگ الگ نام رکھے دوسرے حیوانوں میں الگ الگ نام نہیں ہیں نوع کا ایک نام ہے شیر ہے اور ہر شیر کا جدا جدا نام نہیں ہے ایک نوع کا نام گیڈر پھر ہر ہر فرد کا جدا جدا نام نہیں ہے بس نوع کے نام سے مشہور ہیں تمام کوئی کا نام ہے کوئا پھر ہر کوئے کا الگ الگ نام نہیں ہے ان کی بلندی خدا کو پسند نہیں انسان کی بلندی اور رفت خدا کو پسند تھی اس لیے اللہ نے نام کا سلسلہ انسانوں میں چلا یاد دوسر الفاظ ہے بسم اللہ میں ”الله“ اللہ کا ایک معنی ”الله“ کا ہے معبود اور اللہ بھی قابلِ عبادت ہے ایک اللہ کا معنی ہے چھپا اور اللہ بھی چھپی ہوئی حقیقت ہے کسی آنکھ میں طاقت نہیں ہے کہ دنیا کے اندر بیداری کی حالت میں اس کو دیکھے۔ ”الله“ کا معنی حیرت اور دہشت اور عقول کو بھی حیرت ہے خدا کو پیچانے میں۔

تو دل میں تو آتا ہے سمجھ میں نہیں آتا

بس جان گیا میں تیری بیچان سمجھی ہے

تو "ٹٹے" کا معنی حیرت اور خدا کے بیچانے میں بھی عقول حیران ہیں کہ اس کی

حقیقت کیا ہے اور ایک اللہ کا معنی ہے تسلیم اور دلوں کو سکون ملتا ہے اللہ کا نام لینے سے کیونکہ یہ قانون ہے کہ ہر چیز اپنے مرکز سے بہت جائے تو بے قرار رہتی ہے چیز کا مرکز زمین ہے اس کو آپ بیہاں دھانگے سے لٹکائے تو یہ لٹکے گا یہ بے قرار ہے قرار عرب ملے گا جب اپنے تمکانے پر پہنچ جائے گا آسمان سے بارش کا قطرہ گرتا ہے تو اس کا مرکز زمین ہے جب تک وہ اپنے مرکز تک نہیں پہنچتا تو بے چارہ رواں دواں ہے دوز رہا ہے جیسے ذمین پر پہنچا تو دوڑ ختم ہو گئی۔

ہوا کا مرکز ہے فضا میں آپ اس ناہر میں بند کر دیں آپ نے مرکز سے ہٹایا وہ پریشان ہے کہیں سوراخ ہو جائے تو ٹھس کر کے یہ اس کا روٹا ہے یہ ناہر والی ہوا یہ بچکے ہے فضائی ہوا کا یہ ماں سے جدا ہی تھی جب اس نے راستہ پایا تو ماں نے گلے مل کر چینا اور نکل گیا ہر شے جب اپنے مرکز سے جدا ہو تو وہ پریشان ہوتی ہے بے قرار ہوتی ہے۔

اب انسان سر سے لے کر پھر تک خدا کا عاشق آنکھ خدا کی عاشق نہیں ہے عاشق سوتا نہیں ہے یہ سو جاتی ہیں یہ کان عاشق نہیں ہے سوتے میں یہ بہرے ہو جاتے ہیں ہاتھ میں خدا کے عاشق نہیں ہیں کیونکہ یہ سوتے میں بے کار ہو جاتے ہیں تمام اعضا بے کار ہو جاتے بچتے ہیں ایک عضو جو چوہیں کھنے پیدا ش سے لے کر مرتے دم تک بے قرار رہتا ہے وہ انسان کا دل ہے یہ اس لیے بے قرار رہتا ہے کہ اپنے تمکانے پر نہیں پہنچا جو خدا ہے موت پر خدا سامنے آیا تو دل پھر گیا میت کا دل نہیں ہلتا کیونکہ وہ اپنے مرکز پر پہنچ گیا ہے۔

اس لیے حضرات صوفیاء موت کا انتظار کرتے ہیں کہ ہمارا دل پریشان ہے اپنے مرکز سے جدا ہے جب موت آتی ہے تو اس کو سکون ہوتا ہے تو دنیا میں اگر چہ حرکت میں رہتا ہے لیکن اللہ اللہ کہنے سے اس کو سکون ملتا ہے اللہ کا ایک معنی معبود ہے وہ قائل عبادت ہے ایک اس کا معنی ہے پوشیدہ اللہ بھی آنکھوں سے پوشیدہ ہے ایک اس کا معنی ہے حیرت عقول بھی اس کے بیچانے میں حیران ہیں اور اس کا معنی تسلیم ہے اور اللہ کا ذکر کرنے سے دل کو سکون ملتا ہے۔

یہ کھاتے پیتے لوگ صاحب اولاد کرو فرزند کی گزارنے والے سب کچھ ہونے کے باوجود پریشان ہیں وہی میشن میں بتلا ہیں دنیاوی لوگوں کو رات کو نیند نہیں آتی اس لیے کہ وہ اپنے مرکز سے بہے ہوئے ہیں تو اللہ نے اپنا نام اللہ اس لیے رکھا تاکہ ہمیں بتائے کہ اگر آپ سکون چاہتے ہیں تو میرے ساتھ تعلق رکھو۔

تیرا الفظ "بسم الله" میں "الرحمن" ہے بڑا مہربان اس لیے کہ ملوق میں ہم پر سب سے زیادہ مہربان ماں ہے لیکن اللہ ماں سے بھی بڑا مہربان ہے کیونکہ ماں تو دودھ پلاتی ہے بچہ ہونے کے بعد اور خدا بچے کو پیٹ کے اندر پالتا ہے تو پیدائش کا انتفار نہیں کرتا ماں بچے کو دودھ پلا کر بڑھا رہی ہے اور خدا بنا رہا ہے وہ ایک انج رحم میں خدا کا ہاتھ پہنچتا ہے وہ بڑی ورکشاپ نہیں ہے وہاں روشنی کا انتظام نہیں ہے لیکن خدا کا علم بذات خود روشنی ہے خدا کی قدرت ہے اس ایک انج رحم میں پہنچ کر ایک قطرہ منی سے آنکھ بھی بناتا ہے ہاتھ بھیجی اور سخت سے سخت ہڈی بھی آپ ریشم سے کپڑا بناسکتے ہیں لیکن ریشم سے آپ ٹکوار نہیں بناسکتے یہ خدا کا کام ہے وہ مادہ جو ریشم جیسا زرم ہے اس سے آنکھ بھی بناتا ہے اور سخت سے سخت ہڈی بھی بناتا ہے۔

اس لیے اللہ ماں سے بھی بڑا مہربان ہے اور ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ماں مشق ہے لیکن اس کی شفقت کبھی غصے کی شکل اختیار کرتی ہے اگر بچے کے ہاتھ میں گلاں ہے اور اس نے اس کو توڑ دیا اب ماں کی شفقت نہیں رہے گی تھپڑاٹھا کر مار دیتی ہے لیکن خدا کو غصہ نہیں آتا ہم خدا کے کتنے احکام توڑ رہے ہیں لیکن بھی اللہ نے تھپڑنے نہیں مارا لیکن پھر بھی کہتا ہے کھاؤ، پھیو، سواں لیے ماں سے بڑھ کر خدا بڑا مہربان ہے اس لیے الرحمن بڑا مہربان۔

بڑا مہربان اس لیے بھی ہے ایک احسان ہے اور ایک رحمت ہے احسان جیز دینے کو کہتے ہیں میں نے یہ لوپی دی یہ احسان ہے اور رحمت یہ ہے کہ ایک جیز دے شفقت کے ساتھ اللہ الحسن نہیں اللہ رحمن ہے وہ دیتا ہے شفقت سے دیتا ہے دایا بچے کو دودھ دیتی ہے اور اپنی ماں بھی دودھ دیتی ہے لیکن دایا صرف دودھ دیتی ہے اور شفقت پیار نہیں دیتی اور ماں دودھ کے ساتھ شفقت بھی دیتی ہے اور جس احسان کے ساتھ شفقت ہوا سے رحمت کہتے ہیں اس لیے اللہ صرف محسن نہیں ہے کہ وہ دیتا ہے بلکہ اللہ رحمت والا ہے۔

عوام رحمت اور احسان کا معنی نہیں بھتی ہر یہ میں کہتی ہے کہ آپ کا یہ احسان

ہے یہ اصل میں گالی ہے کہ آپ نے چیز تو دی لیکن شفقت نہیں کی رحمت اس کو کہتے ہیں کہ چیز بھی دے اور شفقت کے ساتھ دے اور بلا عوض دے یہ صرف اللہ ہے بابا اولاد کے ساتھ احسان کرتا ہے شفقت کے ساتھ کرتا ہے لیکن معاوضہ لیتا ہے معاوضہ یہ ہے کہ اس بیٹے سے میرا نام زندہ ہو یہ میرا کام سنجا لے گا یہ میری جائیداد کی حفاظت کرے گا ڈاکٹر بھی بیمار کے ساتھ احسان کرتا ہے لیکن معاوضہ میں کہ پسیے بٹور لے مزدور مالک کے ساتھ احسان کرتا ہے لیکن اس کے بد لے پسیے دے گا مالک احسان کر کے مزدور کو پسیے دیتا ہے لیکن عوض اس کے بد لے اس سے کام لے لیتا ہے ایک تبلیغ آپ کو تبلیغ کرتا ہے وہ بھی لائق کی بنیاد پر کہ اللہ مجھے جنت دے گا یعنی عوض اس نے بھی مانگ لیا۔

بلا عوض دینے والا اللہ ہے رحمن کا اطلاق اللہ کے سوا کسی پر نہیں ہوتا یہاں نام عبد الرحمن ہوتا ہے عبد اڑا کر ہم رحمن کہتے ہیں یہ بالکل شرک ہے اور پھر رحمن کو بھی تو زمود کر کے اس کا نام مانی رکھتے ہیں۔ "الرحیم" چو تھا لفظ ہے "بسم اللہ" میں "مرحیم" نہایت رحم والا اللہ نے خود فرمایا

"اَنَّ رَحْمَتِيٌّ غَلَبَتْ عَلَىٰ غَضَبِيٍّ، اِنَّ رَحْمَنِيٌّ سَبَقَتْ غَضَبِيٍّ" کہ میری رحمت میرے غضب پر غالب ہے علماء لکھتے ہیں ایک دنیاوی امور ہیں اور ایک دینی امور ہیں دنیاوی امور میں بھی خدا کی رحمت خدا کے غضب پر غالب ہے کھانا ملنایا رحمت ہے بھوکار ہنا یہ غضب ہے ہم زیادہ بھوکے رہتے ہیں کہ زیادہ کھاتے رہتے ہیں گویا رحمت غضب پر غالب ہے۔

تندرست رہنا یہ رحمت ہے اور بیمار ہونا یہ غضب ہے زیادہ لوگ بیمار ہیں یا زیادہ لوگ تندرست ہیں زیادہ لوگ تندرست ہیں تو تکونیات کے اندر دنیاوی امور میں بھی خدا کی رحمت خدا کے غضب پر غالب ہے اور شرعی امور میں بھی خدا کی رحمت غالب ہے میں ایک گناہ کرتا ہوں اللہ ایک لکھتا ہے لیکن جب ایک نیکی کرتا ہوں تو اللہ میں لکھتا ہے۔

نیکی کی توقیت یہ خدا کی رحمت ہے گناہ کرتا یہ خدا کا غضب ہے وہ غضب کمزور تھا اس نے ایک گناہ کو دونہیں بنا یا ایک گناہ ایک لکھا جائے گا لیکن رحمت طاقتور ہے اس نے ایک نیکی کو دس بنا یا بلکہ سات سو بنا یا بلکہ "بِضَاعْفَ لِمَنْ يَشَاءُ" خدا کی رحمت دنیاوی امور میں خدا کے غضب پر غالب ہے حکومت میں سانحہ سال کے بعد ریٹائرمنٹ ہو جاتی

ہے بس تحویل ہوتی ہے اللہ کے ہاں اور یہاں رحمت ہے ہی نہیں یہ خدا کی رحمت ہے مرتے دم تک سجدے کر و تحویل ملے گی نیکی کے بعد گناہ کرو نیکی اس سے باطل نہیں ہو گی نماز پڑھ کر گناہ کرو اس سے نماز باطل نہیں ہو گی لیکن نیکی سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔

وضو کرنے سے آنکھ کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں منہ کے گناہ، سر کے گناہ، ہاتھ کے گناہ، پیر کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں تو گناہ سے نیکی باطل نہیں ہوتی اور نیکی سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں پھر اللہ نے گناہ کی معافی کے لیے ایک سلسلہ جاری کیا ہے کہ جب تک سانس نہ اکھڑے تو آپ توبہ کر سکتے ہیں اور اجتنامی توبہ کہ جب تک سورج مغرب سے واپس نہ آئے مجرم توبہ کر سکتا ہے یہ ہے "مرحیم" کے معنی نہایت رحم کرنے والا۔

ہر کام کے شروع میں ہمیں حکم ہے کہ "بسم اللہ الرحمن الرحيم" پڑھو اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان کی فطرت ہے کہ وہ کام کرتا ہے جس میں برکت ہو اور وہ کام نہیں کرتا جس میں نقصان ہو تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا تم کون ہو نفع اور نقصان کو پہچانے والے میرے نام سے شروع کر و نقصان والے کام میں نفع ہو گا اور نفع والا کام کہ اس میں نفع بڑھے گا اس لیے ہر جائز کام کے شروع میں "بسم اللہ الرحمن الرحيم" پڑھو، میں حکم ہے کہ آپ کی توفیرت ہے کہ نفع والے کام کرتے ہو آپ کی فطرت ہے نقصان والے کام سے بچتے ہو۔

تم نفع اور نقصان کا علم نہیں ہے "عسپ ان تکرہوا شیاً وہو خیر لکم" تم ایک چیز کو مکروہ جانتے ہو اس میں برکت ہے "وعسپ ان تعجبوا شیاً وہو شر لکم" اور تم ایک چیز کو پسند کرتے ہو اس میں تمہارے لیے نقصان ہے لہذا تم اپنے علم پر اعتبار نہ کرو "بسم اللہ" کرو میرے نام سے شروع کرو اگر نقصان والا کام ہو وہاں سے بھی میں شہیں نفع دے دوں گا۔

آگ میں جانا نقصان ہے لیکن اللہ نے ابراہیم کو نقصان والی آگ سے فائدہ پہنچایا تسلی میں چھلانگ لگانا نقصان ہے لیکن موسیٰ نے "بسم اللہ" پڑھ کر چھلانگ لگائی اللہ نے تسلی سے اس کو فائدہ دیا گیا کہ پھری پھیرنی یہ نقصان والا کام ہے لیکن ابراہیم نے "بسم اللہ الرحمن الرحيم" پڑھی اس پھری نے اسے عیل گو نقصان نہیں پہنچایا۔ پھری کا معدہ نقصان والا ہے جو جائے اسے ہضم کر لیتا ہے لیکن یونس فیصلہ نے

”لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَّحْنَاكَ إِنْ كَتَ مِنَ الظَّالِمِينَ“ چلائیگ لگا دی اللہ نے فرمایا  
 ”لَوْلَا كَانَ مِنَ الْمُسْتَحِينَ لَلْبَثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُعْثُونَ“ کیونکہ اس  
 نے بسم اللہ الرحمن الرحیم پڑھی اس لیے میں نے اس کی حفاظت کی جگہ بنادی۔  
 تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا اپنے علم پر اعتماد نہ کرو اس کام میں فائدہ ہے اسے شروع کرو  
 اس میں نقصان ہے اس سے بچو نہیں نہیں بسم اللہ پڑھ کر کام شروع کرو اللہ نقصان سے بھی  
 آپ کو نفع دے گا اگر اپنے علم پر اعتماد کیا تو نفع والی چیز سے نقصان ہو گا۔

دوسرانکہ مفسرین فرماتے ہیں کہ شروع میں بسم اللہ پڑھنا اس لیے ضروری ہے کہ  
 انسان ہر کام سے پہلے اسباب کو دیکھتا ہے تجارت ایک کاروبار ہے تو اس سے پہلے دنیاوی  
 لوگ اس کے اسباب تلاش کرتے ہیں پسہ ہوتا کہ کاروبار چلے تو پسہ سبب ہے کاروبار  
 تجارت کا کاشت کار فصل اگانا چاہتا ہے اس سے پہلے اسباب کو دیکھتا ہے تسلی ہوئیج  
 ہوز میں ہو تو پھر کاشتکاری کا کام کروں گا۔

تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تم اسباب کو دیکھتے ہو لیکن اسباب کا مسبب کون ہے  
 مسبب الاسباب اللہ ہے ”بسم اللہ الرحمن الرحیم“ جہاں آپ اسباب کو دیکھتے  
 ہو وہاں آپ مسبب الاسباب کو بھی دیکھیں۔

دیکھو تجارت ایک کشکول ہے گھروالے کچھ ڈالیں گے تو منگ نکال کر کھائے گا  
 اگر گھروالوں نے کچھ ڈالا نہیں تو پھر کچھ نہیں تو تجارت ایک کشکول ہے ہم نے اللہ کے  
 سامنے کپڑلیا اللہ اس میں برکت ڈالے گا ”بسم اللہ“ پڑھنے سے تو ہم کھالیں گے لیکن  
 اگر اللہ نے برکت نہیں ڈالی تو کئی تاجر اجڑ جاتے ہیں کئی کاشتکاروں کی زمین فصل نہیں  
 اگاتی۔

تو اس لیے اللہ نے فرمایا کہم ”بسم اللہ الرحمن الرحیم“ پڑھا کرو اس  
 سے تمہیں ہر کام میں فائدہ ہو گا لیکن ”بسم اللہ الرحمن الرحیم“ جائز کاموں کے  
 ابتداء میں ہے حرام کام سے پہلے ”بسم اللہ“ پڑھی وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے کیونکہ  
 اس نے اللہ کے نام کی تو ہیں کی ہے اور خدا کے نام کی تو ہیں یہ کفر ہے۔

## تہمیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”بسم الله“

اللہ کا ذکر ہے اور اللہ کا ذکر تمام عبادات کی روح اور جان ہے نماز ایک ڈھانچہ ہے ذکر اللہ اس کی جان ہے۔ اگر انسان خاموشی سے کھڑا ہو قرات نہ کرے خدا کا ذکر نہ کرے تسبیح، حمد اور قرآن نہ پڑھے تو اس کی نمازوں نہیں ہو گی اس لیے تمام عبادات کی جان اور روح جو ہے وہ ذکر ہے۔ نماز کے بارے میں ہے: ”وذکر اسم ربہ فصل“ (اللہ کا نام لو اور نماز پڑھو) تو نماز سے پہلے ذکر ہے۔

”وذکر اسم ربہ فصل“ اب ذکر اللہ نماز کی جان ہے اور نماز کی برکت کیا ہے۔ جب آپ دور کعات نماز پڑھتے ہیں تو اس میں درختوں جیسا قیام آپ نے فرمایا جب نماز میں آپ رکوع کرتے ہیں تو جتنے چوپائے ہیں ان جیسا رکوع آپ نے کیا۔ جب آپ سجدہ کرتے ہیں تو جتنے کیڑے مکوڑے زمین پر سر رکھ کر چلتے ہیں ان جیسا سجدہ آپ نے کیا جب آپ بیٹھتے ہیں تو آپ نے پھاڑوں جیسا قعدہ کر لیا۔ اس لیے دور کعات نماز میں ساری مخلوقات کی عبادات کا ثواب ملتا ہے۔

درختوں کی عبادت قیام ہے اگنے سے کتنے تک ایک پاؤں پر کھڑے ہیں چوپاؤں کی عبادت اور نماز رکوع ہے۔ پیدائش سے مرنے تک ان کی کمریں آسمان کی طرف ہیں۔ کیڑے مکوڑوں کی عبادت سجدہ ہے۔ سانپ، بچھو، چوٹیاں، کیڑے ان کا چوہیں کھنٹے سر زمین پر ہوتا ہے۔ پھاڑوں کی عبادت قعدے پر بیٹھنا ہے۔ تو جب مسلمان دور کعات نماز پڑھتا ہے تو تمام درختوں کی عبادت کے بمبارہ ثواب ملتا ہے۔ جب رکوع کرتا ہے تو تمام چوپاؤں کے رکوع کے بمبارہ ثواب ملتا ہے۔ اور جب سجدہ کرتا تو تمام کیڑے مکوڑوں کے

سجدے کے برابر ثواب ملتا ہے اور جب قدمے پر بیٹھتا ہے تو تمام پہاڑوں کے لمبے قدمے کے برابر ثواب ملتا ہے۔ اس لیے دور کعات نماز جود و منش میں ادا ہوتی ہے یہ ساری مخلوقات کی اطاعت اور عبادت کے برابر ہے۔

اس عظیم نماز کی جان ذکر اللہ ہے۔ ”وَذَكْرُ اسْمِ رَبِّهِ فَصَلٌّ“  
 ”وَرَبِّكَ فَكَبِيرٌ“ روزہ ایک عبادت ہے اللہ نے فرمایا کہ روزہ صرف نہیں ہے کہ انسان کھانا پینا اور ایک دخواہش چھوڑ دے۔ ”مَنْ لَمْ يَدْعُ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلُ بِهِ فَلِيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ مِّنْ أَنْ يَدْعُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ“  
 فرمایا کہ اگر زبان کو وہ سیدھا نہیں رکھتے، ذکر اللہ نہیں کرتے تو پھر تمہارے کھانے سے خدا کے خزانوں میں کمی نہیں آتی۔ تو پھر روزہ میں کھانی بھی لیا کرو۔ روزہ تو ذکر اللہ کے لیے ہے۔

”لَا تَكْبِرُ اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ“ خدا کی بڑائی بیان کرو کہ اللہ نے اپنی طرف تمہیں راستہ بتا دیا کہ یہ نہ کھانا، نہ پینا نہ خواہش پوری کرنی یہ فرشتوں کی خصلت ہے۔  
 ”لَا تَكْبِرُ اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ“ اس پر خدا کی بڑائی اور شکر بیان کرو تو روزہ کی درج بھی ذکر اللہ ہے حج ایک عبادت ہے اس کی جان بھی ذکر اللہ ہے۔ ”وَإِذَا افْضَلْتُمْ مِّنْ عِرْفَةَ فَإِذَا كَرِوَ اللَّهُ كَذَكْرَ كَذَبَ آبَاءَكُمْ“  
 اور حج کی ابتداء بھی آپ نیت باندھ کر لیک ذکر اللہ کرتے ہیں۔ بیت اللہ کو دیکھ کر ہاتھ اٹھا کر اللہ اکبر کہتے ہیں۔

چونچی جہاد والی عبادت جہاد کا تو مقصد ہی ہے اللہ کا نام بلند ہو اللہ کے دین کا نام بلند ہو دین زندہ ہو۔ جہاد کا تو مقصد ہے ذکر اللہ اور کلمہ اللہ۔ ہمارا قرآن ہے یہ بھی ذکر ہے اللہ نے فرمایا۔ ”وَالْقُرْآنَ ذِي الذِّكْرِ“ یہ ذکر سکھاتا ہے ذکر کرواتا ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا جب تمام عبادات کی جان میں نے ذکر بنا دی تو تم اپنے کاروبار میں بھی ذکر اللہ کی جان ڈالو۔ ”لَا تَلْهِيْمَ تِجَارَةٌ وَلَا يَعْنِيْ ذِكْرُ اللَّهِ“ کہیں تمہارا کاروبار ذکر اللہ سے خالی نہ ہو ورنہ وہ ڈھانچہ ہو گا اس میں برکت نہیں ہوگی۔ ”لَا تَلْهِيْمَ تِجَارَةٌ وَلَا يَعْنِيْ ذِكْرُ اللَّهِ“ نہ کوئی بڑا لین دین کوئی چھوٹا لین دین کہیں تمہیں خدا کی یاد سے غافل نہ کر دے اس ذکر اللہ کا سبق دینے کے لیے قرآن کی ابتداء میں ہم پڑھتے ہیں۔ ”بِسْمِ

الله الرحمن الرحيم

”الرحمن الرحيم“ کی تحریخ گزر جگی ہے۔ رحمن کی تحریخ یہ ہے کہ ضرورت سے زیادہ چیز دینے والا ہماری ضرورت تو کھانا ہے لیکن اللہ نے ضرورت کی چیز غذا بھی ہمیں کھلادی اور لذت کے لیے اللہ نے پھل بھی دے دیے اگر پھل نہ ہوں تو پھر بھی گاڑی چلتی ہے کئی لوگ سوکھی روٹی کھا کر بھی زندہ رہتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا میں محسن نہیں رحمن ہوں کہ تمہاری ضرورت سے زیادہ چیز جس کی تمہیں ضرورت نہیں ہے اور تمہاری بقاء اس پر موقوف نہیں ہے تمہاری ضرورت کھانا ہے وہ سوکھی روٹی سے بھی یہ ضرورت پوری ہوتی ہے۔ لیکن میں نے کھانے کے ساتھ تمہیں پھل بھی دے دیئے تاکہ زبان ذرالطف اندوز ہو۔ اور فرمایا تمہاری ضرورت تو منہ کے ذریعے کھانے سے پوری ہو گی لیکن میں نے تمہاری آنکھوں کو خوش کرنے کے لیے گلاب کا پھول بھی خوبصورت بنایا کہ تمہاری آنکھ بھی خوش ہو۔ اور صرف آنکھ کو خوش کر کے میں نے بس نہیں کیا اس پھول میں خوبصورت بھر دی تاکہ تمہاری تاک بھی خوش ہو اور تمہارا دماغ بھی معطر ہو۔

یہ ہے رحمن کہ ضرورت کی چیز تو دے دیتا ہے جو کھانا ہے لیکن ضرورت سے زیادہ چیزیں بھی دے دیتا ہے۔ مربے دیئے تاکہ زبان لطف اندوز ہو پھول دے دیئے تاکہ آنکھیں خوش ہوں اور اس میں خوبصورت بھر دی تاکہ ناک ناراض نہ ہو دماغ ناراض نہ ہو یہ بھی معطر ہو جائے۔ اور فرمایا میں نے کان کا بھی گلہ نہیں رکھا۔ میں نے خوبصورت نتوں والے پرندے کو پیدا کیا تاکہ وہ بولیں تو تمہارے کان وہ خوش ہوں۔ اور یقیناً اللہ ضرورت سے زیادہ چیزیں دیتا ہے۔

مناظقہ کہتے ہیں کہ جب ہم چلتے ہیں تو بس ایک دیوار کے برابر زمین پر چلتے ہیں مگر اللہ نے مشرق سے مغرب تک زمین پیدا کی ہے۔ ہم پانی پیتے ہیں تو ایک پاؤ پالی ہمکی میں لیکن اللہ نے تالاب بھر دیا ضرورت سے زیادہ چیز پیدا کی اسکو کہتے ہیں رحمن۔

اب بھی ہم مشوش ہوں کہ پتہ نہیں شام کو کھانا دے گا کہ نہیں دے گا۔ یہ ایسا ہے کہ ہمیں مل کا مالک ہو اور اس کی مل میں ایک کیڑا پریشان ہو اور دوسرے سے کیڑے پوچھتے کیا ہوا تو وہ کیڑا کہے مل بندہ ہو جائے میری خوراک بندہ ہو جائے۔ اتنی بے احتجادی

خدا پر ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے میں نے تمہارے منہ کے لیے بھی لذت کا انظام کیا ہے۔ پہلے بنائے آنکھ کو خوش کرنے کے لیے پھول بنائے، ناک اور دماغ کو خوش کرنے کے لیے اس میں خوبیوں بھری ہے۔ کان کو خوش کرنے کے لیے میں نے پرندے کے لفٹے آپ کو بنائے۔ اس کو کہتے ہیں رحمٰن۔

اور اللہ نے زمین کو آسمان میں لپیٹا اور آسمان کو ایک اور آسمان میں لپیٹا اور اس کو ایک اور آسمان میں اور سات زمینوں اور سات آسمانوں کو ساتوں آسمان میں لپیٹا اور ان سات آسمانوں اور سات زمینوں کو عرش میں لپیٹا اور عرش پر مجھتی لکھی کہ "الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى" کہ میں رحمٰن ایسی ایسی تجویز کر رہا ہوں۔

"الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى" اور وہاں لکھا "اَنْ رَحْمَنُ سَبَقَ عَلَى غَضْبٍ اَوْ غَلْبَتْ عَلَى غَضْبٍ"

یہ اللہ نے فرمایا کہ میں نے ضرورت سے زیادہ چیزوں تمہیں عنایت کیں۔ اور رحمٰم، جو عتیں میں نے دی ہیں تو میں نے اس کی زبان کاٹ لی ہے تاکہ وہ تمہاری شکایت نہ کرے۔ کتنے جانور تم کھاتے ہو ذبح کرتے ہو ان کی زبان ہے لیکن میں نے گوئی کر دی کہ کہیں شور نہ پچائیں کہ یہ مجھے ذبح کرتا ہے یہ ظالم ہے۔ کچھ بڑے بڑے جانور ہیں تمہارے چھوٹے بچے اس پر سوار ہوتے ہیں ان کی ناک میں نکلیل ڈال کر چلاتے ہیں، سوار ہوتے ہیں میں نے ان کی زبان کاٹی کہ یہ بھی تمہاری شکایت میرے سامنے نہ کریں۔

اتنا بڑا سورج اتنا بڑا چاند اتنے بڑے تارے تمہاری خدمت میں لگے ہیں۔ یہ سورج ہمارا باورچی ہے یہ ہماری گندم کو، پھلوں کو پکارتا ہوتا ہے۔ یہ تباورچی ہے وہ بے ڈوف ہے جو سورج کے سامنے سجدہ کرتا ہے۔ یہ چاند یہ ہمارا رنگ ساز ہے ہم رات کو سوتے ہیں یہ ہمارے سیب کو سیب کارنگ دیتا ہے۔ آم کو آم کارنگ دیتا ہے۔ گندم کو گندم کارنگ دیتا ہے۔ جو کو جو کارنگ دیتا ہے۔

اب یہ مختلف رنگ نہ ہوتے ہم کھاتے سیب منہ میں پہنچتا آم تو اللہ پاک نے چاند کو رنگ ساز بنا کیا کہ جدا جدارنگ بھرتا ہے تاکہ انسان کو دھوکہ نہ لگے اور فرمایا یہ بے شمار ستارے یہ میں نے اس لیے بنائے ہیں کہ یہ باورچی ہیں کہ تمہارے کھانوں میں ذائقہ بھریں۔ آم میں آم کا ذائقہ سیب میں سیب کا ذائقہ گوشت میں، گردے کا ذائقہ الگ ہے،

گوشت کا ذائقہ۔ بلکہ ایک بکرے کی بھی کا ذائقہ اور ہے دل کھانے کا ذائقہ الگ ہے، گوشت کھانے کا ذائقہ الگ ہے، پاؤں کھانے کا ذائقہ الگ ہے۔ سر کا ذائقہ الگ ہے اور ان تمام کی میں نے زبان کاٹ لی۔ ”وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ“ تفسیر کا معنی یہ ہے کہ جو تمہاری خدمت میں لگے ہیں میں نے ان کی زبان کاٹ لی کہ کبھی سورج، چاند، ستارے تمہاری شکایت نہ کریں۔ ”فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَكْمَانِ تَكْبِيرٍ“ حضور ﷺ نے فرمایا:

”كُلُّ امْرٍ ذُرْ بَأْلَ لَهُ يَدُأْ يَسْمُ اللَّهُ هُوَ اَقْطَعُ اَوْ اَجْزَمُ اَوْ اَبْتَرُ اَوْ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ“ کہ ہر نیک کام کی ابتداء بسم اللہ الرحمن الرحیم سے کرو۔ اسباب پر اعتماد مت کرو تمہارے اسباب نا کام بھی ہو سکتے ہیں۔ مسبب الاسباب کے نام سے شروع کرو بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ اپنے علم پر اعتماد نہ کرو کہ اس کام میں فائدہ ہے اور اس میں نقصان ہے۔ اللہ نے فرمایا: تم بسم اللہ پڑھو اور کام کرو اس کا نتیجہ ہمارے ذمہ یہ، نفع نقصان کا اور اس کام نہیں کر سکتے وہ ہمارا کام ہے۔

”عَسَىٰ إِنْ تَحْبُوا شَيْئاً وَهُوَ كَرَةٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ إِنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً

وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ“

اس لیے اپنے علم پر اعتماد کرنے کی بجائے اللہ کے مبارک نام سے شروع کرو۔ اٹھتے ہوئے بسم اللہ، بیٹھتے ہوئے بسم اللہ، کھانا کھاتے ہوئے بسم اللہ، چلتے ہوئے بسم اللہ۔



## تہییر

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم

بسم الله الرحمن الرحيم

”بسم الله“ میں تین اسماء حسنی کا ذکر ہے اللہ، رحمٰن اور رحیم۔

مفسرین حضرات لکھتے ہیں کہ دنیاوی زندگی کا دارود مدار ہوا پر ہے۔ ہو امتنی ہے تو ہم سانس لیتے ہیں تو ہم زندہ ہیں۔ اگر اللہ اس کرہ سے ہوانکال لے تو پانچ ہی منٹ کے اندر تمام چانداروم توڑ دیں۔ تو دنیاوی زندگی کا دارود مدار ہوا پر ہے اور آخرت کی زندگی کا دارود از کراللہ پر ہے اور ہوا جو نکہ فانی ہے طبقہ زمہریت میں پنج کرجم بھی جاتی ہے برف اور پانی بھی بن جاتی ہے تو زندگی ہوا سے ملتی ہے وہ زندگی فانی ہے اور آخرت کی زندگی کا دارود از کراللہ پر ہے اور اللہ دائی ہے لہذا آخرت کی زندگی بھی دائی ہے۔ جب یہ فانی زندگی حاصل کرنے کے لیے ہم فانی ہوا سے محبت اور تعلق رکھتے ہیں تو ابدی زندگی کے لیے ابدی ذکراللہ سے ضرور تعلق رکھنا چاہیے۔ اس لیے اللہ نے فرمایا

”اذکر الله ذکر کرا کشیرا“ ایسا نہیں ہے کہ ایک رات تو انسان جاگتا رہے ذکراللہ کرے اور پھر ساری زندگی اللہ کا نام نہ لے۔

حدیث میں ہے کہ: ”احب الاعمال اللہ ادومها“ بہترین عمل خواہ چھوٹا کیوں نہ ہو اللہ کو وہ پسند ہے جو ہمیشہ ادا کیا جائے۔ چمٹ سے اگر ایک بھی قطرہ پتھر پر گرئے لو ہے پر گرے لیکن تسلسل سے گرے تو ایک دن اس لو ہے میں پتھر میں سوراخ ہو جاتا ہے۔ پانی تو انتہائی نرم تھا اور اس کا قطرہ انتہائی ہٹکا ہے اتنے مضبوط پتھر میں، لو ہے میں سوراخ کیوں کیا۔ اس کے تسلسل نے کیا۔ اسی طریقے سے اگر انسان تسلسل کے ساتھ ذکراللہ کرنے تو دل کا

دروازہ کھل جاتا ہے اور جو قطرہ نیچے گرنے سے پتھر میں سوراخ کرتا ہے اگر ان قطرات کا مجموعہ دفعہ پتھر رڈاں دیں تو اس میں سوراخ نہیں کرتے حالانکہ مجموعہ قطرات ایک قطرے سے زیادہ ہیں لیکن وہ بیک وقت آیا اور گیا اس میں تسلسل نہیں ہے وہ پتھر میں اثر نہیں کرتا۔ اس لیے ایک رات ساری ذکر کر لیں اور یا تی غفلت میں گزاریں تو اس کا دل مومنوں میں نہیں ہو گا۔

اللہ نے اس لیے فرمایا "اذ کر اللہ ذکرا کثیرا" اللہ کو کثرت کے ساتھ یاد کرو۔ ایک آدمی کے دونوں کر، ایک کام چور ایک دن آتا ہے دونوں نہیں آتا۔ دو دن آتا ہے تو ایک دن عائب ہو جاتا ہے۔ اور دوسری وقت پڑیوں پر آتا ہے اور وقت پر جاتا ہے اور روز آتا ہے تو مالک کو دوسرا نوکر پسند ہو گا کہ وہ جو ڈیوٹی کی پابندی کرتا ہے اور کام چور نہیں۔ اسی طریقہ سے اگر میں ایک دن ذکر کروں سال بھر غفلت کروں ڈیوٹی پر نہ جاؤں تو اللہ مجھے پسند نہیں کرے گا اور ایک آدمی پر فرض نماز کے بعد 33 مرتبہ سبحان اللہ، الحمد للہ و اللہ اکبر پڑھنا ہے۔

ہر نیک کام کے شروع میں بسم اللہ پڑھتا ہے یہ اس نوکر کی طرح ہے جو پوری ڈیوٹی دے اور کام چور نہ ہو وہ اللہ کو زیادہ پسند ہو گا۔ اور ہمیشہ ذکر اللہ کا نام بندگی ہے اور بندگی فارسی کا لفظ ہے اسکے معنی یہ ہیں کہ خدا کے حکم کے پابند رہ کر، بندہ زندگی گزارے۔ اور اللہ نے فرمایا: میں نے انسان کو بندگی کے لیے پیدا فرمایا "و مَا خلقت الجن والانس الا لیعبدون" بندے کے لیے بندگی فارسی کا لفظ ہے یعنی خدا کے حکم کے اندر بندہ ہو کر زندگی گزار دیتا۔ اور یہ صرف دین ہم سے بندگی نہیں چاہتا بلکہ دنیا کے کام بھی بندگی کے بغیر نہیں ہوتے۔

ایک دکاندار ہے وہ ایک دن دکان کھولتا ہے اور ایک ہفتہ نہیں کھولتا۔ ایک دن کھولتا ہے اور ایک ماہ نہیں کھولتا وہ دکان چلتی نہیں۔ جب تک وہ دکان کا بندہ نہیں رہتا یعنی اپنے آپ کو دکان میں بندگیں رکھتا کہ وقت پر آئے اور سارا دن ڈیوٹی دے کر جائے نہ تو اس کی دکان نہیں چلتی۔ اسلام بھی ہم سے بندگی چاہتا ہے کہ چوہیں گھنٹے میرے احکام میں بند اور قید رہو تب زندگی کا مقصد ادا ہو گا۔ جیسے دکان میں انسان اپنے آپ کو بندگیں رکھتا ایک دن کھولتا ہے اور ایک ہفتہ بند رکھتا ہے تو اگر وہ دکان کے سامنے دکان زندہ باد کے نظرے

لگائے اور دکان کھولے تو کیا دکان چلے گی۔ تو زندہ باد کے نفرے سے دکان نہیں چلتی۔  
یہ عالمگیر مذہب زندہ باد کے نفرے سے کیسے چلے گا۔ اس لیے اسلام زندہ باد کا  
نفرہ نہیں چاہتا یہ بندگی چاہتا ہے جیسے دکان میں بندڑہ کر، ہم دکان چلاتے ہیں اسلام کے  
اندر بندڑہ کر ہم اسلام کو چلا سکیں گے۔

”زندگی آمد برائے بندگی“

”زندگی بے بندگی شرمندگی“

ایک مشین میں پائچ پر زے ہیں اگر ایک پر زہ خراب ہو تو وہ مشین کام نہیں کرے  
گی۔ کپڑوں کی مشین ہے۔ اس میں پائچ پر زے ہیں اگر ایک پر زہ بھی خراب ہو جائے تو وہ  
سلامی کام نہیں کرے گی۔ اگر دو خراب ہو جائے تو مشین خراب ہو جاتی ہے، سارے  
پر زے ہو جائیں پھر تو کام کی توقع نہیں ہے۔

اسلام کو بھی ایک مشین سمجھیں اس کے پر زے بھی پائچ ہیں۔ نماز، روزہ، حج، زکوہ  
اور جہاد۔ اگر ایک پر زہ بھی خراب ہو تو جنت بنانے والی مشین اسلام ہے۔ پھر جنت نہیں بننے  
گی جیسے مشین میں ایک پر زہ خراب ہو تو وہ اپنا سو فیصد کام کرنے میں ناکام ہے تو اگر مشین میں  
سارے پر زے خراب ہوں تو اسلام ایک مشین ہے اس میں اگر نہ نماز ہے، نہ روزہ، نہ حج ہے،  
نہ زکوہ اور نہ جہاد کا نام ہے اور اسلام زندہ باد۔ جس طرح بغیر پر زوں کے مشین نہیں چلتی۔ تو اسی  
طریقہ سے بغیر اعمال کے بغیر اگر کان دین کے اسلام زندہ باد سے نہیں چلے گا۔

اسلام سمجھ لو کہ ہمارے جیسا بدن ہے اس بدن میں اگر ایک آنکھ نہیں ہے تو ہم  
کہتے ہیں کہ کانا ہے۔ کانا نہیں ہے تو ہم کہتے ہیں کان کٹا ہے، بہرا ہے۔ صرف زبان نہیں  
ہے تو ہم کہتے ہیں کہ گونگا ہے۔ ہاؤں نہیں ہے تو ہم کہتے ہیں کہ لکڑا ہے۔ ہاتھ نہیں ہے تو  
ہم کہتے ہیں کہ معدور ہے۔ اور اگر دماغ نہیں ہے پھر تو اچھا خاصاً لیل ہوتا ہے۔ گندگی  
کھاتا ہے، کپڑے پھاڑ کر اپنے آپ کو نگاہ کرتا ہے تو جیسے جسم کے اعضاء نا تمام ہونے کی وجہ  
سے جسم نا تمام ہے تو اسی طرح اسلام بھی ایک جسم ہے یہ نماز اس کے ہاتھوں ہیں یہ علم اس  
کی آنکھ اور عقل ہے اگر اسلام میں یہ چیزیں نہیں ہیں تو پھر اسلام ایسے نا تمام ہے جیسے جسم  
کے اعضاء نا تمام ہوں تو ہم اس جسم کو نا نص سمجھتے ہیں۔ اس لیے اللہ نے ذکر اللہ کے بارے  
میں فرمایا: ”اذْكُر اللَّهَ ذِكْرًا كثِيرًا“ اور نام بھی وہ متفق فرمایا رحمٰن رحیم۔ رحمٰن کون ہے جو

ضرورت سے زیادہ چیزیں دیتا ہے۔ اور حیم اسکو کہتے ہیں کہ نعمت دیتا بھی ہے اور پہنچاتا بھی ہے۔

لوگ کراچی سے مال خریدتے ہیں وہاں یہی اسکو مال دیتا ہے لیکن مال پہنچاتا نہیں۔ خریدار اٹھا کر لے آتا ہے اور اگر اس نے پہنچایا تو کراچی کاٹ لیتا ہے۔ اللہ فرماتا ہے میں نعمت دیتا بھی ہوں اور پہنچاتا بھی ہوں۔ سانس کے لیے اگر میں نے ہوا دی ہے تو ہما پہنچائی بھی ہے، ہم ہوا کو لینے کے لیے کراچی خرچ نہیں کرتے۔ اگر پانی پیاس بچانے کے لیے اس نے دیا ہے تو پانی پہنچایا بھی ہے۔ اگر نیند و ماغی سکون کے لیے اللہ نے عطا کی ہے تو نیند پہنچائی بھی ہے، ہم لیٹھتے ہیں نیند ہمارے پاس آ جاتی ہے، ہم نیند کے پاس نہیں جاتے۔ پھر حُن وہ ہے جو دنیا میں اسکی نعمتیں دیتا ہے جس میں ہمارا کوئی اختیار نہ ہو۔ یہ جسم اور اسکا ایک ایک عضو یہ اللہ کی نعمت ہے۔ حُن اسکو کہتے ہیں جو دنیا میں رحمت کرے دنیا میں رحمت یہ ہے کہ اس نے ہمیں جسم دیا اور بغیر ہمارے اختیار کے دیا۔ جسمانی اعذاء اس میں لگائے۔ ”مَوَالِنِي أَخْرَجْنَكُمْ مِنْ بَطُونِ أَمْهَانِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَكْدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُونَ“ تو یہ جسم حُن کی نعمت ہے اس کا ایک ایک عضو حُن کی نعمت ہے۔ سانس کے لیے ہوا حُن کی نعمت ہے۔ پیاس بچانے کے لیے پانی حُن کی نعمت ہے۔ بھوک دور کرنے کے لیے غذائیہ حُن کی نعمت ہے۔ اور ان نعمتوں میں ہمارا کوئی اختیار نہیں ہے۔ بعض چیزوں میں ہمارا اختیار ہے لیکن وہ بھی نہ ہونے کے برابر۔

ہم نے زراعت کی اپنے اختیار سے، ہم نے مل چلا�ا لیکن مل جن بیلوں کے ذریعے چلا�ا وہ تیل کس نے پیدا کیے۔ جو بیج ڈالا ہے زمین میں وہ بیج کس نے پیدا کیا وہ زمین جس میں بیج ڈالا ہے وہ زمین کس نے دی جس پانی سے فصل بیراب کرتے ہیں وہ پانی کل نے دیا جس ہوانے فصل کو ہلا کیا ہے اور بڑھایا ہے وہ کس نے دی۔

”اَفْرَأَيْتُمْ مَا تَحْرِثُونَ الَّتِي تُرْمِيْنَهُ اَمْ نَحْنُ الْمَرْسُوْنَ“ فرمایا کہ ہر بھاری چیز کی فطرت کہ وہ اوپر سے نیچے گرتی ہے۔ پانی کو اوپر بھیکو تو وہ نیچے گرے گا۔ پتھر کو اوپر رکھو تو وہ نیچے گرے گا۔ اس پتھر کی کنڈی کا سہارا ہٹا لو تو وہ نیچے گرے گا لیکن اتنا بڑا درشت اتنا بار کیک لیکن اللہ اسکو اوپر اٹھایتا ہے یہ تمہارے لیے تاکہ آپ کو پہل لینے میں

غلة لینے میں دشواری نہ ہو یہ اللہ ہے جن چیزوں میں تمہارا فائدہ ہے ان کو نیچے کی بجائے اوپر اٹھا رہا ہے۔

سامنہ دان اس میں جیز ان ہیں کہ اشغال کا میلان اپنے مرکز کی طرف ہوتا ہے اور درخت اور اس کا یہ پھل یہ بھول چیزیں ہیں لیکن یہ زمین کو چیز پھاڑ کر نیچے کی بجائے اوپر کو چلے آتے ہیں۔ یہ آپ کے لیے اللہ بھیجتا ہے۔

”افرأتُم مَا تحرثُونَ أَنْتُمْ تُزَرْعُونَهُ إِمْ نَحْنُ الْمَزَرِعُونَ“ زیادہ سے زیادہ تم کہہ سکتے ہو کہ میں لوہار ہوں میں نے مل تو بنا یا تو بھائی ہل جس لکڑی سے بنا یا وہ لکڑی کس نے پیدا کی اللہ نے پیدا کی۔

یہ سامنہ دان پاگل ہیں اپنے آپ کو خدا مانتے ہیں حالانکہ مفسرین لکھتے ہیں کہ سامنہ دان کی حیثیت ایک کمہار سے زیادہ نہیں ہے۔ کمہار کیا کرتا ہے خدا کی مشی کو گارا بنا کر خدا کا پانی اس میں ڈال کر خدا کی آگ سے پکا کر جگ بنادیتا ہے۔ اب اگر کمہار کہہ کہ میں خالق ہوں میں نے جگ پیدا کیا یہ اس کی حماقت ہے اس جگ کی مشی اللہ نے پیدا کی تھی اس میں جو پانی ملایا وہ اللہ نے بنا یا تھا اسی طریقہ سے سامنہ دان نے فولاد کو لیا اور وہ خدا نے پیدا کیا تھا اس میں تیل ڈالا اور وہ بھی خدا نے پیدا کیا تھا اور اس میں پامیلٹ بھایا وہ خدا نے بنا یا تھا اگر اس کے باوجود سامنہ دان کہتے ہیں کہ میں نے سوچ بچار سے کام لیا تو سوچنے کے لیے جو عقل سامنہ دان نے استعمال کی وہ عقل کس نے دی اللہ نے دی۔

اس لیے اگر انسان دیکھے تو بس کائنات تین چیزوں کا نام ہے۔ ایک انعام کرنے والا وہ اللہ ہے اور ایک وہ جس پر انعام ہوا ہے وہ انسان ہے اور ان دونوں کے علاوہ جتنی بھی چیزوں ہیں وہ نعمتیں ہیں جو خدا انسان کو دیتا ہے۔

”وَمَا بَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِنَّ اللَّهُ“

جو کچھ تمہارے پاس ہے وہ اللہ کا دیا ہوا ہے اس لیے بسم اللہ الرحمن الرحيم میں اسماء حسنی میں سے تین کا انتخاب کیا گیا۔ اللہ، الرحمن، الرحيم اور اس کے بارے میں ہے۔

”اذْكُرِ اللَّهَ ذِكْرًا كثِيرًا“ خدا کو یاد کرو اور کثرت سے یاد کرو۔

## تہمیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

غیظ و غضب انسان کے اندر ایک غصہ ہے جس سے اپنا دفاع کرتا ہے۔

ایک ہے انسان اور ایک ہے انسان میں محبت۔ فطری غصہ اللہ نے اس لیے دیا ہے کہ وہ اپنا دفاع کر سکے اور یہ دفاع اور جنگ اللہ نے ہر جاندار کی فطرت میں پیدا فرمایا۔ انسان کو دفاع کے لیے غصہ دیا، بچھو کو دفاع کے لیے ڈنگ دے دیا، سانپ کو اپنے دفاع کے لیے زہر دے دیا، نیل کو اپنے دفاع کے لیے دو سینگ دے دیئے، درندوں کو اپنے دفاع کے لیے دو دانت دے دیئے۔ یہ ہر جاندار کا دفاع اسکا فطری حق ہے یہ حق ادا کرنے کے لیے اللہ نے ہر جاندار کو مسلح کیا جس آدمی میں دفاع کے لیے غصہ نہ ہو تو وہ انسان نہیں بلکہ جانوروں سے بھی خارج ہے۔

نیل کو تو اللہ نے قوت دفاع کے لیے سینگ دے دیئے، بچھو کو ڈنگ دیا، سانپ کو زہر دے دیا، درندے کو دو دانت دیئے، ملی کو پنجے دیئے تاکہ وہ اپنا دفاع کر سکے۔ انسان کو اللہ تعالیٰ نے قوت غضب دے دی کہ اگر خدا نخواست آپ کی جان، مال، عزت و آبرو پر کوئی حملہ کرے تو آپ اس وقت غصے کا استعمال کریں۔ تمہارا دفاع ہو گا جان بچے گی۔ اب مردے کے اندر غضب نہیں ہے تو اسکا سارا سامان کوئی اٹھا لے اسکو پڑھی نہیں۔

تو اللہ نے انسان میں ایک غضب رکھا ہے تاکہ اس سے اپنا دفاع کر کے دفع مفرت کرے یعنی اپنی جان، مال، عزت و آبرو کو محفوظ کرے۔ اور ایک اللہ نے انسان کو محبت دی ہے تاکہ انسان اس سے منافع حاصل کرے۔ کھانے کی محبت ہو گی تو کھانا کھائے

گا۔ پانی کی محبت ہو گی تو پانی پیے گا۔ شادی کی محبت ہو گی تو شادی کرے گا۔ تو ایک قوت محبت دیتا کہ یہ اپنا منافع حاصل کرے منافع کے بغیر انسان زندہ نہیں رہ سکتا اور غصہ دے دیتا کہ یہ اپنا دفاع کرے اور دفع مضرت کرے۔ اب اپنے غصے اور غصب سے یہ دشمن کا مقابلہ کرے گا تو اللہ نے فرمایا کہ سب سے بڑا دشمن تو شیطان ہے۔

”اَنَّ الشَّيْطَنَ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ“ تو آپ غصب کا اظہار شیطان پر کریں پھر شیطان کے ٹو لے پر کرو اور وہ لوگ جو شیطان کے پیروکار ہیں ان پر غصے کا اظہار کرو اور پھر شیطانی اعمال پر کرو جتنے گناہ ہیں ان پر غصب کا اظہار کرو اس غصب کے اظہار کے لیے اعوذ باللہ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ یہ اظہار غصب ہے۔ غصے کا اظہار ہے شیطان پر۔ نفرت کا اظہار ہے کہ شیطان سے میں خدا کی پناہ مانگتا ہوں۔ شیطانی ٹو لے سے شیطانی اعمال سے اس لیے اعوذ باللہ ہمیں یہ سبق دیتا ہے کہ اپنی قوت غصب کو باپ پر ظاہرنہ کرو۔ مسلمان پر اسکا اظہار نہ کرو۔ بیوی بچوں پر اسکا اظہار مت کرو۔ جو دشمن ہے اسکو پہچانو وہ شیطان ہے ”اعوذ باللہ“ پڑھو کیونکہ سب سے بڑا دشمن شیطان ہے اس کا ٹو لہ اور اسکے بتائے ہوئے اعمال ہیں تو اعوذ میں خدا کی پناہ ہے خدا کو ہم نے سہارا بنا�ا ہے شیطان سے اسکے ٹو لے اور اسکے اعمال سے مقابلہ کے لیے۔

پھر انسان کے اندر ایک محبت بھی ہے فطری طور پر اور انسان کی محبت کے اسباب تین ہیں۔

☆ جب کوئی اس کے ساتھ احسان کرتا ہے تو انسان کو محسن کے ساتھ محبت ہو جاتی ہے۔

☆ جب انسان کسی کا کمال دیکھتا ہے تو اس کمال کے ساتھ اسے محبت ہو جاتی ہے۔

☆ جب انسان کہیں حسن و جمال دیکھتا ہے تو انسان کو اس سے محبت ہو جاتی ہے۔

تو اسباب محبت تین ہیں۔

☆ احسان: جیسے ماں باپ سے محبت ہے اس لیے کافیوں نے ہمیں پالا پس احسان کیا ہے۔

☆ کمال: جیسے انبیاء علیهم السلام، صحابہ کرام، اہل اللہ و علماء کے ساتھ ہماری محبت ہے اس میں ایک علمی کمال موجود ہے اگرچہ بظاہر انہوں نے ہمیں ایک پیسہ بھی نہیں دیا لیکن کمال کی

وجہ سے ان کے ساتھ محبت ہے۔

☆ جمال اور حسن خوبی سے آپ کو محبت ہے اس میں جمال ہے پھول سے آپ کو محبت ہے اس میں جمال ہے۔ تو اللہ فرماتا ہے کہ جب تمہارے اندر محبت کا جذبہ فطرتا موجود ہے اور اس محبت کے اسباب تین ہیں۔ احسان، جمال اور کمال۔

تو مجھ سے بڑھ کر احسان کرنے والا تم پر کون ہے مجھ سے بڑھ کر باکمال کون ہے۔ مجھ سے بڑھ کر جیل اور حسین کون ہے۔ تو اگر آپ محبت کا اظہار کرتے ہو تو ”بسم اللہ الرحمن الرحيم“ پڑھو۔

تو اعوذ نے ہمیں غصب کا مرکز بتایا کہ شیطان ہے اور اسم اللہ نے ہمیں محبت کا ٹھکانہ بتایا کہ وہ اللہ ہے۔ اور اللہ کے متعلقات ہیں۔ رسول، قرآن، دین، اہل علم، اہل اللہ اور اولیاء کرام، اس لیے حضور ﷺ نے فرمایا:

”اللهم انى استلک حبك وحب من يحبك وحب عمل يقرني الى حبك“ تین چیزیں ہیں۔ خدا ہے خدا کے متعلقین کا ٹولہ ہے اور نیک اعمال ہیں۔ ان تینوں کی محبت کا دعویٰ حضور ﷺ نے فرمایا ”اللهم انى استلک حبك“ یا اللہ اپنے آپ کو میراً حب بناوے ”وحب من يحب“ اور جو آپ کے محبین ہیں وہ میرے محبوب بناوے ”وحب عمل يقرني الى حبك“ اور ان اعمال کی محبت میرے دل میں ڈال دو جو مجھے آپ کی محبت تک قریب لے آئیں۔

اب اللہ کا احسان بھی ہے آپ نے پڑھا ہے رحمٰن اور رحیم اور اللہ کا کمال بھی ہے۔ کمال ایسا ہے کہ ہم مادہ کے بغیر کوئی چیز نہیں بناسکتے یہ کری ہم نے بنائی ہے تو پہلے لکڑی کاماڈہ موجود تھا تو ہم نے یہ بنائی۔ یہ لاڈ پیکر ہم نے بنایا ہے تو اسکا مادہ لوہا پہلے موجود تھا تو ہم نے اسکو بنادیا۔ یہ عمارت کاماڈہ ایسٹ، سیمٹ پہلے موجود تھا تو ہم نے عمارت بنائی بغیر مادہ کے چیز بناتا یہ ہمارے بس کی بات نہیں ہے اللہ ایسا کامل ہے کہ اس نے مادہ کے بغیر مادہ کو بنادیا۔ اس نے ہوا بنائی ہے مادہ کے بغیر، پانی بنایا ہے پانی کے بغیر، آگ بنائی ہے

آگ کے بغیر، مٹی کو بنایا ہے مٹی کے بغیر۔ ”بدیع السموت والارض“ اس لیے خدائی مصنوعات بنانے کی طاقت انسان میں نہیں ہے، ہم ریل کا انجن بناسکتے ہیں لیکن جیونٹی نہیں بناسکتے جو اللہ نے بنائی۔ آپ بلب بناسکتے ہیں لیکن جگنوں میں بناسکتے کیونکہ وہ خدا کا بنایا ہوا ہے آپ اتنا بڑا ایک بناسکتے ہیں اُن گندم کا داتا نہیں بناسکتے۔

”بدیع السموت والارض“ اور ہم جو چیز بناتے ہیں اس کا نمونہ سامنے رکھتے ہیں تو پھر بنا دیتے ہیں۔ لیکن اللہ نے آسمان کو بنایا اور آسمان کا ماذل نہیں تھا، سورج بنایا تو سورج کا ماذل نہیں تھا زمین بنائی تو زمین کا نمونہ نہیں تھا۔ پھر اب بنائے تو پھر اڑ کا نمونہ نہیں تھا، بغیر ماڈل کے بنانے والا خدا ہے۔ ”بدیع السموت والارض“

تو نفرتوں کا اور غصے کا مرکز شیطان ہے۔ اور محبت کا مرکز اللہ ہے۔ آج لوگوں نے الٹ کیا ہے اللہ کو مخالفتوں اور نفرت کا مرکز بنایا اور شیطان کو سینے سے لگاتے ہیں اور اس کو محبت کا مرکز بنایا ہوا ہے۔ تو اللہ نے اعوذ باللہ اور بسم اللہ میں ہمیں یہ سبق دیا کہ تمہارے اندر جو غصب ہے اس کا مرکز اور مسْتَحْقِ شیطان ہے۔

”اللہ لکم عدو میں“ اس لیے شیطان سے دور ہو اور تمہارے اندر جو محبت ہے اس محبت کا مرکز اللہ ہے کیونکہ جس محبت کے تین اسباب ہیں وہ اللہ تعالیٰ میں ”عمل وجہ اتم“ موجود ہیں۔ اور اس میں اس طرف بھی اشارہ موجود ہے کہ ہر کام میں خدا پر اختیار کر کے بسم اللہ سے شروع کرو۔ اسباب کو مت دیکھو۔

اسباب کو اللہ نے ضرور پیدا فرمایا ہے لیکن اسباب پیدا کرنے کا مقصد یہ نہیں ہے کہ اسباب مورث ہیں۔ مورث اللہ کی ذات ہے۔ اسباب تو اللہ نے پیدا فرمایا کہ تم کو غلطہ تب ملے گا کہ آپ زراعت کرو آپ کو پھرہ تب ملے گا کہ آپ ملازمت کرو۔ آپ صنعت کریں آپ تجارت کریں۔ یہ اسباب جو اللہ نے پیدا فرمائے ہیں اللہ رزق اور پیسہ دینے میں ان اسباب کا حاج نہیں ہے۔ لیکن اللہ نے یہ اسباب اس لیے پیدا فرمائے کہ لوگ لکھنے نہ بن جائیں۔ اللہ بغیر تجارت، بغیر صنعت، بغیر زراعت، بغیر ملازمت کے رزق دے سکتا تھا۔

لیکن اگر دینے لگ جائے تو یہ تمام ست بن جائیں گے کہ پاپکایاں اسرائیل کی طرح ملے ہے تو محنت کی کیا ضرورت ہے۔ اور ست آدمی کمینہ ہوتا ہے۔

آج عرب بزدل کیوں بن گئے ان کا ملک تقسیم ہو گیا کیوں۔ کیونکہ ان کے ملک میں تیل نکلا اور بغیر محنت کے ہر سہولت میسر ہوئی فرانس سے ذبح شدہ مرغی ان کے پاس آتی ہے۔ ان کے پاس ایک قصائی نہیں ہے کہ ایک بکرے کو ذبح کرے فرانس کے جھکے سے مردار بکرے ان کے پاس آ جاتے ہیں۔ وہاں سے خوبصورت خوبیوں کے پاس آتی ہے۔ لمبی گاڑیاں ان کے پاس آتی ہیں تو وہ اسرائیل سے لڑائی کب لڑ سکتے ہیں۔

اس لیے آپ ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کی علامات میں سے ہے کہ کافر اقوام ایک دوسرے کو آواز دیں گے کہ آؤ مسلمانوں کو ہڑپ کریں تو صحابہ نے پوچھا "امن قلة يومئذ" اے رسول ﷺ کیا اس دن مسلمان کم ہوں گے تو فرمایا نہیں۔ "حب الدنيا و کراہیة الموت" تمہارے اندر و نقصان آئیں گے ایک دنیا سے محبت ہو گی اور ایک راہ خدا میں شہادت سے نفرت کرو گے۔ آج یہ دونوں چیزیں موجود ہیں۔

آج یہاں کا سرمایہ دار جہاد میں نہیں جا سکتا۔ وہ فرج کے کھانے کوں کھائے گا اس میں گلی ہوئی بولیں کون پیے گا اس میں جو گوشت پڑا ہوا ہے اسے بھون کر کون کھائے گا۔

حضور ﷺ نے فرمایا: "حب الدنيا" تمہارے اندر دنیا کی محبت آئے گی" و "کراہیة الموت" اور راہ خدا کی شہادت مکروہ جانو گے۔ اس لیے اللہ نے اسباب پیدا فرمائے۔ کہ یہ لوگ اسباب میں لگیں، تجارت کریں، زراعت کریں، صنعت کریں تاکہ بزدلی سے نکل جائیں۔ مرد نہیں ست نہ ہوں اس سستی کو دور کرنے کے لیے اللہ نے ان اسباب کو پیدا فرمایا ہے ورنہ رزق دینے والا اللہ ہے تجارت نہیں ہے، نہ صنعت ہے نہ زراعت۔ اور اسباب اس لیے بھی پیدا فرمائے ہیں کہ اللہ تو پوشیدہ ہے تو اگر اسباب کے بغیر رزق دیتا تو رزق کے راستے بھی پوشیدہ ہوتے پھر انسان پریشان ہو جاتا کہ کہاں سے کھاؤں گا کہاں سے پیوں گا۔ تو اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ جاؤ تمہارا راستہ تجارت ہے وہاں سے

آپ کو روئی مل جائے گی جاؤ تمہارا راستہ ملازمت ہے ملازمت کے راستے آئکو روئی مل جائے گی۔ صنعت کے راستے تمہیں روئی مل جائے گی زراعت کے راستے تمہیں روئی مل جائے گی۔ یہ لوگوں کی پریشانی دور کرنے کے لیے ہے۔

اس لیے امام غزالی فرماتے ہیں کہا یک بزرگ نے اللہ سے دعا کی کہ اے اللہ موت تک میرا جو رزق تمیرے پاس ہے وہ بیک وقت بیچ دے تاکہ میرے گھر میں شاک ہو اور میں تمہوا تمہوا کھاؤں تو اللہ نے فرمایا کیا میرے اوپر اعتماد نہیں ہے بروقت نہیں بیچ رہا۔ تو فرمایا اعتماد ہے لیکن شیطان بیچ کرتا ہے۔ تو یہاں پیشے اللہ اللہ کرتا ہے اگلے سال کیا ہو گا پھوٹ کا کیا ہو گا تو سارا شاک بیچ دے تاکہ میں شیطان کو جواب دے سکوں کہ پڑا ہوا ہے۔ تو یہ اللہ نے جو اسباب پیدا فرمائے ہیں اس لیے نہیں ہیں کہ اللہ اسباب کا ہتھیار ہے۔ اللہ جب دینے پڑائے تو کاروبار کے بغیر پیسہ دے اور پیسے کے بغیر رزق دے سکتا ہے اور رزق کے بغیر زندگی دے سکتا ہے۔ رزق دینے میں مال کا ہتھیار نہیں ہے اور مال دینے میں اسباب کا ہتھیار نہیں ہے۔

تو اعوذ بالله نے ہمیں سبق دیا کہ شیطان سے دور رہو اور بسم اللہ نے ہمیں سبق دیا کہ تمہاری محبتوں کا مرکز اللہ ہے اسی کو محبوب بناوادا کے متعلقین کو محبوب بناوادا کے احکامات کو محبوب بناوادا اور اسباب پر نظر نہ رکھو مسیب الاسباب پر نظر رکھو۔  
”لا تجعل لاسباب امریاً“ اسباب کو مورثات مت سمجھو۔



## تسمیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اعوذ بالله“، میں ایک سبق دیتا ہے اور ”بسم الله“، میں دوسرا سبق دیتا ہے۔ ایک ملک جب دوسرے ملک سے لڑتا ہے یعنی پاکستان ہندوستان سے لڑتا ہے تو لڑائی کے لیے پاکستان کو دو پالیسیاں بنانی چاہئیں۔ ایک داخلی پالیسی اور دوسرا خارجہ پالیسی داخلی پالیسی یہ ہے کہ اسکی بڑی، بحری، فضائی فوج ہو اور وہ مسلح ہو یہ داخلی پالیسی ہے۔ جس حکومت کی بڑی فوج نہ ہو، بحری نہ ہو، فضائی نہ ہو وہ ملک نہیں لڑ سکتا تو لڑائی کے لیے داخلی پالیسی ضروری ہے کہ فوج ہو اور تینوں قسم کی فوج ہو بڑی، بحری، فضائی اور وہ اسلحہ سے لیس ہو یہ داخلی پالیسی ہے۔

خارجی پالیسی اس کی یہ ہے کہ بیرون طاقتوں کے ساتھ اس کے تعلقات ہوں چائے کے ساتھ دوستی ہو ایران کے ساتھ دوستی ہو، افغانستان اس کا دوست ہو عرب امارات کے ساتھ تعلقات درست ہوں۔ تو جب اسکی دونوں پالیسیاں مضبوط ہوں گی۔ اب یہ ہندوستان سے لڑنے کے قابل ہے اگر داخلی پالیسی نہ ہو تو یہ لڑنے کے قابل نہیں ہے داخلی پالیسی ہے لیکن بیرون ممالک کے ساتھ اس کے تعلقات خراب ہیں تو وہ اس کا تعاون نہیں کریں گے بلکہ چچے سے خطرہ ہے کہ ایران حملہ کرے گا، افغانستان، چائے حملہ کرے گا یہ پھر بھی نہیں لڑ سکتا۔ اسلئے لڑنے والے کو ملک کے لیے پہلے دونوں پالیسیاں بنانی پڑتی ہیں۔ جناب نبی کریم ﷺ پر غزوہ خندق میں احمد میں حملہ ہوا تو آپ ﷺ نے یہ دو

پالیسیاں مضبوط بنائی تھیں اندر وون صحابہ کرام ہو لیس کر دیا اسلحہ سے اور بیرونی طاقتیں یہود کے ساتھ گئے جوڑ کر کے معاہدہ کیا کہ بعد میں دیکھی جائے گی کہ اسوقت بیرون حملے کا دفاع کرتا ہے۔ یہود سے بھی اتحاد کرو تو آپ ﷺ نے خندق میں بھی فتح پائی اور واحد میں بھی فتح پائی۔

اعوذ باللہ ہمیں یہ سبق دیتا ہے کہ تمہاری چوبیں گھنٹے لڑائی شیطان کے ساتھ ہے اس لڑائی کے لیے تم اندر وون پالیسی بھی مضبوط کرو اور بیرونی پالیسی بھی مضبوط کرو۔ داخلی پالیسی بھی مضبوط کرو۔ تمہاری بربی، بحری اور فضائی فوج ہے وہ دل ہے دماغ ہے اور روح ہے ان تین افواج کو مشتمل کرو مضبوط کرو۔ دل میں مقابلہ کی قوت پیدا کرو وغیر اللہ کا خوف اس سے نکالو یہ اسلحہ ہے دل کا، خدا کا خوف دل میں اتارو یہ اسلحہ ہے دل کا غیر اللہ کی محبت نکالو اور خدا کی محبت دلوں میں اتارو۔ دل، دماغ، روح یہ افواج سلیح کرو خدا کی محبت رسول کی محبت اللہ کے خوف سے تمہارے اندر مقابلہ کی قوت پیدا ہو جائے گی۔

حضرت عمر اس لیے فرماتے تھے کہ میں لوگوں کو دیکھتا ہوں پہاڑ سے مکر لیتے ہیں سمندر سے مکر لیتے ہیں عراق سے مکر لیتے ہیں لیکن جب ان کے سامنے تقدیر آ جاتی ہے تو بے بس ہو جاتے ہیں ہتھیار ڈال دیتے ہیں لیکن فرمایا خدا کی قسم میں تقدیر سے نہیں ڈرتا۔

”اَنَّاَزَعَ الْقُدُّسَ بِالْقُدُّسِ الْمُقْدُسِ“ میں تقدیر کے ساتھ لڑتا ہوں تقدیر کے ذریعہ خدا کی رضا کے لیے فرمایا بھوک تقدیری فیصلہ ہے لیکن میں کھانے کے ذریعہ بھوک سے لڑ کر اسے دور کرتا ہوں اور تقدیر کو بخست دیتا ہوں۔ پیاس تقدیر کا فیصلہ ہے لیکن پانی لے کر اندر اتارتا ہوں اس پیاس کی تقدیر کو بھگاتا ہوں۔ گھر میں آگ لگتی ہے یہ تقدیر کا معاملہ ہے لیکن میں پانی لے کر اس تقدیر پر ڈالتا ہوں اسکو بچا دیتا ہوں۔ بیمار ہوتا ہوں یہ تقدیر کا فیصلہ ہے لیکن دوائی لے کر پی لیتا ہوں وہ بیماری جو تقدیر ہے اسے بھگا دیتا ہوں۔

”اَنَّاَزَعَ الْقُدُّسَ بِالْقُدُّسِ الْمُقْدُسِ“ یہاں تک کہ جب دل میں خدا کی محبت ہو تو محبوب کی خاطر انسان اپنی جان بھی قربان کرتا ہے تو دشمن کو نہیں کاٹے گا اور جب غیر اللہ کا خوف لگئے تو اسیں ساری دنیا جو کفر ہے اسکا خوف لگلے گا اور جب لگلے گا تو ذرہ برابر اسکو

خوف نہیں ہو گا۔

تو شیطان سے لڑنے کے لیے داخلہ پالیسی بنانی پڑتی ہے وہ یہ ہے کہ ہم اپنے دل، دماغ اور روح کو اللہ کے خوف سے اور رسول اللہ ﷺ کی محبت سے لیں کریں۔ اب خارجی پالیسی کیا ہے پاکستان کی خارجہ پالیسی یہ ہے کہ باہر ممالک سے تعلقات درست ہوں اور انسان کی خارجہ پالیسی یہ ہے کہ خدا کے ساتھ تعلق درست ہو۔

اس خارجہ پالیسی کے لیے فرمایا: "اعوذ بالله" یا اللہ تیری مدد چاہتے ہیں شیطان رجیم کے مقابلے میں یہ خارجہ پالیسی ہے۔

روح کو اور قلب کو اور دماغ کو خدا کی محبت سے مضبوط کر دیا داخلہ پالیسی ٹھیک ہو گئی اب خارجہ پالیسی کہ اپنے سے بیرون طاقت کے ساتھ اپنا تعلق استوار کریں اور بیرونی طاقت انسان سے خدا کی ذات ہے اس لیے اللہ کو پکارا۔ "اعوذ بالله" یا اللہ تیرا سہارا تیری پناہ تیری مدد کی ضرورت ہے ملعون شیطان کے مقابلے میں۔

مفسرین حضرات لکھتے ہیں کہ شیطان بہت بڑی طاقت ہے لیکن "اعوذ بالله" معمولی طاقت نہیں ہے کیونکہ شیطان نے جب سن۔ "اعوذ بالله" اس نے خدا کو پکارا میرے مقابلے میں اور اسکو معلوم ہوا کہ خدا نے اس کی پکار کوں لیا اور شیطان کو معلوم ہے کہ جس خدا کو پکارا ہے وہ مجھ سے زیادہ طاقت ور ہے تو وہ محاذ چھوڑ کر بھاگ جائیگا۔ لیکن یہ ہے کہ ہمیں "اعوذ بالله" کا پتہ بھی چلے لیکن اگر "اعوذ بالله" ایسے ہی طو طے کی طرح پڑھی تو فائدہ نہیں اس کے لیے نفس مارنا پڑتا ہے جب تک نفس زندہ ہے وہ اندر وون فونج کو مسلیح نہیں ہونے دیتا وہ خدا کے پاس نہیں جانے نہیں دیتا۔ اس لیے نفس کو چھوڑنا پڑتا ہے۔

شیخ عبدالقدور جیلانی فرماتے ہیں کہ مجھے خدا کی زیارت خواب میں ہوئی میں نے کہا یا اللہ شارٹ کٹ راستہ بتا دے میں آتا چاہتا ہوں لیکن لمباراستہ ہے تہجد پڑھونماز پڑھو روزہ رکھو جہاد کرو علم حاصل کرو بڑا مباراستہ ہے شارٹ کٹ راستہ کیا ہے۔ تو اللہ نے فرمایا "دع نفسك و تعال" ایک قدم نفس پر رکھو دوسرا میری گوو میں یا ایک قدم میں

لٹے ہے۔ ”دع نفسك و تعالیٰ“ یہ شارٹ کث راستہ ہے کہ انسان نفس اور خواہشات نفس کو مار دے اس کی فنا میں بقا ہے۔

مولانا روم نے لکھا ہے کہ ایک تاجر نے طو طار کھاتا تھا بھرہ میں سالہا سال سے وہ قید تھا وہ بھرے کے اندر دانہ بھینکتا تھا وہ کھاتا تھا اس کے اندر پانی رکھتا تھا وہ پیٹا تھا یہ ایران کا واقعہ ہے۔ فرمایا وہ تاجر ہندوستان گیا کاروباری سلسلے میں تو طو طے نے اسے کہا ہندوستان میں میری برادری ہے طو طے ہیں انکو میر اسلام کہوا اور انکو کہا کہ آپ کا ایک بھائی بھرہ کے اندر قید بند ہے اسکے لیے دعا کرو۔ اب سووا گر ہندوستان پہنچا ایک باغ پر سے گزرا اس نے دیکھا بڑے طو طے ہیں اس نے طوطوں سے کہا کہ میرے بھرے میں طو طا ہے اس نے تمہیں سلام بھیجا ہے اور حضرت سے کہا ہے کہ میں نو سال سے بھرہ کی جیل میں ہوں میرے لیے دعا کرو جب اس نے یہ کہا تو تمام طو طے مرکر نیچے گر گئے اب وہ تاجر بڑا پریشان ہوا اس نے اپنا سودا اور غیرہ خریدا ایران واپس آیا اور اپنے طو طے کو کہا کہ میں نے تو آپ کی برادری کو آپ کا سلام پہنچایا اور آپ کی جیل کا پیغام بھی پہنچایا وہ تو ساری برادری مر گئی۔ تو وہ طوطا وہاں تڑپ کر مر گیا جب مرا تو تاجر نے اسکو نکال کر باہر کیا جب باہر کیا تو وہ اڑ گیا اور کہا کہ یہ مجھے اپنی برادری نے سبق تباہی ہے کہ اپنے آپ کو مار دے گے تو بقا ہے۔ وہ بھی مرے نہیں تھے انہوں نے مجھے سبق دیا تھا کہ اپنے آپ کو فنا کرو آپ دانے کے چکر میں ہیں۔ ہم بھی کھانے پینے کے چکر میں ہیں کب نفس ہمیں اس طرف آنے دیتا ہے۔

مولانا روم نے لکھا ہے کہ ان طوطوں نے اپنے بھائی کو سبق دیا کہ اپنے نفس کو مارو اس بھرے کے مفت دانوں سے اور پانی سے دل کو مطمئن کرو صبرل جائیگا۔ جب آپ اپنے آپ کو فنا کر دے گے اسکیں تمہاری بقا ہے۔

اس لیے ایک تو یہ ہم اپنی اندر ونی پائی کو مضبوط کریں۔ دل، دماغ اور روح کو نفس کے بھرے سے نکال دیں اور دوسرا یہ کہ بیرونی طاقت کا سہارا لیں جب ہم کہیں ”اعوذ بالله“ یا اللہ تیری مدد چاہتے ہیں تیر اسہارا چاہتے ہیں شیطان کے مقابلے

سے تو شیطان کو علم ہوا کہ اس نے خدا کو پکارا یہ بھی شیطان جانتا ہے کہ اس نے اس کی پکار کو سن لیا اور یہ بھی شیطان جانتا ہے کہ وہ پکار قبول کرتا ہے کیونکہ خدا کا وعدہ ہے۔ ”ادعوف استجب لكم“ یہ دل کی وساطت سے مجھے نہ پکار و سائل کے ذریعہ سے مجھے مت پکارو، ڈائیرکٹ مجھ سے رابطہ کرو میں سن لیتا ہوں۔

تحانے دار کو درخواست دیتے ہیں تو کھڑا ہونا پڑتا ہے بیٹھ کر دے دیں تو وہ نہیں لیتا تم نے بے ادبی کی لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”قیاماً و قعوداً و علی جنوبه“ کھڑے ہو کر مجھے درخواست کرو بیٹھ کر اگر بیٹھ نہیں سکتے تو لیٹ کر ”استجب لكم“ میں تمہاری پکار کو خود سنوں گا جب شیطان کو علم تھا کہ اس نے خدا کو پکارا علم تھا کہ اس نے پکار کو سنا علم تھا کہ وہ قبول کرتا ہے علم تھا کہ وہ مجھ سے طاقتور ہے تو وہ بھاگ جائیگا۔

یہ اللہ نے خارجہ پالیسی مختار بنا نے کے لیے ہمیں ”اعوذ بالله“ دی ہے۔ اب جنگ کے بعد فلاج، نفع، نعمتیں، مال غنیمت ملتا ہے مال غنیمت دنیا ہے اور آخرت ہے تو دنیا کے لیے فرمایا ”الرحمن“ اور آخرت کے لیے ”الرحیم“۔

”بسم الله الرحمن الرحيم“ نعمتیں لوٹو رحمٰن اور رحیم سے رحمٰن جو دنیا میں رحمت کرنے والا رحیم جو آخرت کا رحم کرنے والا ہوا اور چونکہ دنیا آخرت سے مقدم ہے اس لیے رحمٰن کا ذکر رحیم سے مقدم ہے۔

-----☆-----

## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

انسان کے پاس دو خزانے ہیں ایک خزانے کا نام ایمان ہے دوسرے کا نام اعمال صالح ہے شیطان دونوں خزانوں کا ذاکو ہے ایمان لوٹا ہے شبہات کے ذریعے اور اعمال لوٹا ہے خواہشات کے ذریعے مثلاً معراج کا مسئلہ ہے۔ حضور ﷺ فرماتے ہیں کہ میں بیت المقدس کی راہوں سے آسمانوں پر گیا سدرۃ النستی سے ہوتا ہوا الامکاں تک پہنچا پھر حضرات انیماء کے ارواح مقدسہ سے آسمانوں پر ملاقاً تیں بھی کیں واپس آیا تو اٹھتے ہوئے جو بستر گرم چھوڑ چکا تھا وہ ابھی گرم تھا۔ نکلتے ہوئے جو دروازے کی کندھی حرکت کر رہی تھی وہ اسی طرح حرکت میں تھی۔

ہمارا ایمان ہے یہ سب درست ہے اللہ نے اس وقت کائنات کی گاڑی روک رکھی تھی رات کو آگے جانے سے روکا تھا جس لمحہ میں گئے جدھر گاڑی روکی تھی اسی لمحہ میں آپ ﷺ واپس آگئے۔ لیکن شیطان ٹکوک و شبہات ڈالتا ہے کہ آپ کا بھاری جسم ہے اور اشغال کامیلان جو مرکز نیچے کی طرف ہے۔ آپ اور کیسے چلے گئے پھر شبہ ڈالتا ہے کہ اتنے سیکنڈ میں کیسے گئے اور واپس آئے۔

لیکن اشغال کامیلان جو مرکز کی طرف ہے وہ بھی خدا کے حکم سے ہے ورنہ ورخت کتنا بھاری اور ٹھیک ہے لیکن وہ کوئی نکلنے کے بعد نیچے جانے کی بجائے اور پر کی طرف چلا جاتا ہے اللہ کا حکم ہے پھل کے باوجود وہ نیچے کوئی نہیں اور کو جاتا ہے تاکہ انسان کو پھل دے سکے۔ گندم نیچے جانے کی بجائے اسکا بوتا اور پر کی طرف چلا جاتا ہے یہ اللہ کا احسان ہے اور

پھر اللہ اگر گندم کو آم جیسا درخت دے دے تو پرندے جن جن کے اسکو کھا جائیں۔ تو اللہ نے اسکو ایسا معمولی بنکا دیا کہ اگر چڑیا بھی اس پر بیٹھ جائے تو اسکو بیٹھنے نہیں دعایا وہ بتا ہے اس لئے کہ انسان کے لئے یہ دانہ محفوظ ہو جائے۔

تو یہ امثال کا میلان مرکز کی طرف ذاتی نہیں ہے یہ اللہ کے حکم سے ہے جیسے درخت بھاری ہونے کے باوجود نیچے کی بجائے اوپر کو جاتا ہے۔ شیطان کا یہ شبہ غلط ہے رہا یہ شبہ کہ ایک لمحہ میں گئے اور واپس آئے ہمارے لیے تو یہ مشکل ہے خدا کے لیے تو مشکل نہیں ہے۔ سورج کروڑوں میل ہم سے دور ہے۔ بارہ کروڑ نیں لاکھ میل ہم سے دور ہے لیکن ایک سیکنڈ میں اسکی روشنی زمین پر پہنچ جاتی ہے تو سورج کی کیا طاقت ہے جناب نی کریم اللہ کے مقابلہ میں، اگر کروڑوں میل دور سے سورج کی روشنی ہم تک پہنچ سکتی ہے تو کیا آپ اللہ ایک لمحہ میں لامکاں سے یہاں تک نہیں پہنچ سکتے۔؟

ہم یہ کام نہیں کر سکتے اسکا یہ مطلب نہیں ہے کہ خدا بھی نہیں کر سکتا۔ اگر میں جیوٹھوں میں تقریر کروں کہ ہاتھی میں من کا بوجو اٹھا لیتا ہے لب جیوٹھی اجلاس بلائے اور پارلیمنٹ میں تقریر کرے کہ میں من کا بوجہ ہم نہیں اٹھا سکتے تو ہاتھی بھی نہیں اٹھا سکتا یہ جیوٹھوں کی بیوقوفی ہے۔

اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی مشکل نہیں ہے اللہ چاہے تو ہاتھی کو ایک ذرے میں جمع کرے۔ دیکھو ہاتھی کے پاس جتنے اعضاء ہیں وہ چھر میں ہیں۔ بلکہ دو پر مزید اللہ نے لگائے ہیں ہاتھی کے پر نہیں ہیں چھر میں پر بھی ہیں۔ کس کی طاقت زیادہ ہے تو اللہ کے لئے مشکل نہیں ہے۔ تو جو کام ہم نہیں کر سکتے کہ آسمان پر نہیں جاسکتے اور واپس جلدی نہیں آ سکتے تو اسکا معنی یہ نہیں ہے کہ خدا نہیں لے جاسکتا۔

اور ہمارے اعمال کو شیطان لوٹا ہے شہوات کے ذریعے اب ہاتھ میں تجمع ہے زبان پر اللہ، اللہ ہے شیطان نے تاہم حورت کو سامنے سے گزارا اور ہمارے ہاتھ سے تجمع گرادی۔ خواہشات پیش کر کے ہمارے اعمال کو اس نے لوٹ لیا۔ اس لئے اسلام نے

خواہشات پر پابندی لگائی کہ عورت کو گھر سے باہر نہ نکلنے دو۔

دیکھو دودھ کی خواہش ملی میں موجود ہے ملی کے دل میں خواہش ہے کہ میں دودھ پیوں دودھ میں خواہش نہیں ہے کہ مجھے ملی پیے تو ہم دودھ پر ڈھکنا رکھتے ہیں کہ کہیں ملی پی نہ جائے تو مرد اور عورت میں تو خواہش دونوں طرف ہوتی ہے تو عورت کو ڈھکنا نہیں چاہیے تو جیسے ملی میں صرف خواہش ہے دودھ پینے کی دودھ میں خواہش نہیں ہے کہ مجھے ملی پیے تو ہم دودھ پر ڈھکنا رکھتے ہیں اور پھر پھر رکھتے ہیں کہ کہیں ملی ڈھکنا ہٹا کر پی نہ جائے۔ تو مرد اور عورت میں تو خواہش دونوں جانب سے موجود ہے تو کیا عورت کو ڈھکنا نہیں چاہیے۔

تو ہمارے اعمال کو وہ لوٹا ہے خواہشات کے ذریعے تو اللہ نے سبق دیا "اعوذ باللہ من الشیطون الرجیع" یا اللہ ہم تیری پناہ میں آتے ہیں مر جوم، ملعون شیطان سے کہ کہیں شبہات سے ہمارے ایمان پڑا کہ نہ ڈالے اور خواہشات سے ہمارے اعمال پر ڈا کہ نہ ڈالے۔ یہ "اعوذ باللہ" میں سبق ہے۔

"بسم اللہ الرحمن الرحيم" میں اللہ نے سارا قرآن بند کر دیا۔ حدیث میں ہے کہ سورۃ فاتحہ نجیل کے برابر ہے اور سورۃ مائدہ تورات کے برابر ہے اور سورۃ آل عمران زبور کے برابر ہے اور فرمایا کہ یہ ابو بکرؓ میری امت کے ابراہیم ہیں اور یہ عمرؓ میری امت کا موسیٰ اور یہ ابودڑؓ میری امت کا عیسیٰ ہے۔ تو ساری کتابیں قرآن میں ہیں قرآن ان کی ماں ہے اور سارا قرآن سورۃ فاتحہ میں ہے سورۃ فاتحہ قرآن کی ماں ہے اور ساری سورۃ فاتحہ بسم اللہ میں ہے اور بسم اللہ قرآن کی نانی ہے۔

اور آپ یہ نہ سمجھیں کہ یہ تمہیں پارے بسم اللہ میں کیسے جمع ہو گئے آم کے ایک درخت میں ہزاروں پتے، سینکڑوں شانیں، بہت زیادہ پھل یہ سب کچھ اللہ گھنٹھلی میں رکھتا ہے کہ نہیں۔ تو جو اللہ اتنے بڑے درخت کو چھوٹی سی گھنٹھلی میں پیٹھ سکتا ہے تو قرآن کو بسم اللہ میں نہیں رکھ سکتا۔ یہ آپ کی آنکھ کی پتلی چھوٹی سی ہے لیکن اگر آپ اور پر دیکھیں تو ساری چھت اس میں سا جاتی ہے۔ اور اگر کھلی فضاء میں دیکھیں تو سارا آسمان اس میں اتر آتا

ہے۔ بقول اقبال:

خودی کا نشیں تیرے دل میں ہے  
تلک جس طرح آنکھ کے غل میں ہے  
اللہ کے لئے مشکل نہیں ہے کہ سمندر کو کوزے میں بند کر دے آپ کا اتنا سادا ماغ  
ہے لیکن آپ نے جو طک دیکھا ہے شہر کی جو گلی دیکھی اس چھوٹے سے دماغ میں ہے یہ تو  
ایک گز بھی نہیں ہے لیکن دو سویں کی سڑک اس کے اندر موجود ہے۔

”لیس من الہ بستک ان بجمع العالم ف واحد“  
تو ساری آسمانی کتابیں قرآن میں ہیں اور سارا قرآن سورۃ فاتحہ میں ہے اور  
اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک ہمارا وجود ہے ایک ہماری دنیاوی ضرورتیں ہیں ایک ہماری  
آخرت کی ضرورت ہے یہ تین چیزیں ہیں۔

وجود ”بسم اللہ“ میں اللہ نے دنیاوی نعمتیں رحمٰن نے دین اور آخرتی نعمتیں  
رحمٰن نے دین۔

قرآن نے اول تا آخر جنت و وزخ تک تمام راستہ بیان کیا ہے اور سارا جہاں  
”بسم اللہ الرحمن الرحيم“ میں ہے۔ آپ کو وجود کی ضرورت ہے وہ کس نے دیا  
ہے اللہ نے تو یہاں بسم اللہ ہے موت تک آپ کو بے شمار چیزوں کی ضرورت ہے رحمٰن کے  
کہتے ہیں جو دنیاوی ضرورتیں پوری کرے تو دنیا اس میں آگئی اور رحمٰن کے کہتے ہیں جو  
آخرت کی ضرورتیں پوری کرتا ہے اسی وجہ سے اللہ کی بڑی طاقت ہے۔ اور بسم اللہ میں اللہ  
موجود ہے۔

جتاب نبی کریم ﷺ کا ایک صحابی حضرت زید بچاں ہزار کا تمیلہ لے کر ردم جا  
رہے تھے تجارت کے لئے سفر میں چوروں نے کچڑا وہ حوصلہ جیسیں لیا تھا عذر پاندھ دیئے  
جیب سے چہری لکائی اسے ذمہ کرنے کے لیے۔ اس نے کہا پیسے لے لو مجھے کوں قتل کرتے  
ہو۔ اس نے کہا آپ بعد میں لوگوں کو بتائیں گے اس نے کہا اچھا اس نے ایک پار کہا ”اللہ“

پھر کہا ”اللہ“ اتنے میں ایک شاہسوار تیزی سے دوڑتا ہوا آیا اور اس نے آ کر ان تینوں چوروں کو مارڈا۔ حضرت زیدؑ کے ہاتھ پر کھول کر گھوڑے پر بٹھا کر مدینہ واپس کر دیا۔

آپ ﷺ مسجد نبوی میں تعریف فرماتھے حضرت زید وہاں پر پہنچ تو حضرت محمد ﷺ نے دور سے فرمایا زید کون تھا وہ شاہ سوار جو تیری مدد کے لیے آیا۔ حضرت زید نے واقعہ بیان کیا فرمایا مجھے جبرائیل ﷺ نے بتایا جب آپ نے پہلی دفعہ اللہ کہا تو یہ فرشتہ سات تویں آسمان پر تھا و سری بار اللہ کہا تو یہ آسمانوں سے اتر چکا تھا تیسری بار اللہ آپ کی زبان پر تھا کہ اس نے چوروں کو مار بھی ڈالا اور آپ کو کھول بھی دیا اور گھوڑے پر بٹھا بھی دیا۔

آج تو کلاشکوف کا زمانہ ہے مولویوں کے ساتھ بھی کئی کلاشکوفیں ہوتی ہیں۔ یہ ایک عیاشی ہے حدیث شریف میں ہے کہ صبح تین مرتبہ پڑھو

”بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضْرُمُ أَسْمَهُ شَهْفَ الْأَرْضِ وَلَا فَسَادَ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ“ بِسْمِ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ كَانَ الْأَمْرُ هُوَ ”الَّذِي لَا يَضْرُمُ أَسْمَهُ شَهْفَ“ كَمَا كَيْفَيْتُمْ هُوَ تَوْلِيَّ كُلِّ أَسْمَاءٍ وَمِنْ مُنْهَنِيَّاتِي دَعَى عَنِّي - شَامَ تَكْسِيرٌ هُزُارَ فَرَشَتْتَ آنِي حِفَاظَتْ كَرَتْتَ هُنَيْسَ - أَغْرِيَ شَامَ كُوْتَنِيَّ مَرْتَبَهُ پُرَهِيَّسْ تَوْسَارِيَّ رَاتَ فَرَشَتْتَ آنِي حِفَاظَتْ كَرَتْتَ هُنَيْسَ -

یہ ایک فیشن بنا ہوا ہے گاڑی کے چیچے گن میں جا رہے ہیں اکثر وہ ہی گن میں اسے اڑا دیتے ہیں حفاظت اللہ ہی کرتا ہے۔ جناب نبی کریم ﷺ غزوہ تبوک سے واپسی پر ایک کیکر کے درخت کے نیچے دوپہر کے وقت لیٹے تکوار لکھائی ایک کافر نے سوتے میں تکوار پر قبضہ کیا آپؐ کی آنکھ مسارک مکملی کافرنے لے کاراکون بیجائے گا۔

آپ نے فرمایا ”اللہ“ نہیں فرمایا کہ علی ہجویری آپ لوگ داتا گنج بخش کہتے ہیں  
- داتا کا مطلب دینے والا - دینے والا صرف اللہ ہے - عزت وہ دیتا ہے، دولت وہ دیتا ہے  
، سلطنت وہ دیتا ہے، اولاد وہ دیتا ہے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
قُلْ لَهُمْ مَالِكُ الْمَلَكُوْنَ تَوَّنَ الْمَلَكُ مِنْ تَشَاءُ وَتَنْزَعُ الْمَلَكُ

سمن تشاہ و تعز من تشاہ و تذل من تشاہ۔ آپ نے فرمایا اس کے ہاتھ پر کچی طاری ہو گئی اور تکوار گئی۔ آپ صدیق اکبر کو لے کر غار ثور میں آرام فرمائے تھے کفار غار کے دہانے پر پہنچے۔ صدیق اکبر نے کہا حضرت اگر یہ جھک کر دیکھیں تو ہم صاف دکھائی دیں گے۔

حضرت ﷺ نے فرمایا "ما ظنك بالثين الله ثالثهما" ابو بکر آپ کو معلوم نہیں ہے ہمارے ساتھ تیسرا خدا ہے۔ "لو جاؤ و امن مهنا لخر جنامن مهنا" اگر یہ غار کے دہانے داخل ہو گئے ہم اس طرف جائیں گے ابو بکر نے کہا میں نے دیکھا حضور نے پہاڑ کے پیٹ کی طرف اشارہ کیا وہ پھٹ گیا۔ آگے صحرائخادر یا تھادر یا کے کنارے کشی کمری تھی اور ملاج ہماری طرف دیکھ رہا تھا کہ یہ دو مسافر کب آئیں کہ انکو بٹھا کر پار لے جاؤں۔

"ما ظنك بالثين الله ثالثهما" آپ ان دو آدمیوں کو کمزور مرست بھٹنا کیونکہ انکے ساتھ تیسرا خدا ہے تو اس میں تین نام ہیں اللہ اس نے ہمیں وجود دیا اور یہ وجود دیے ہی نہیں دیا حدیث مبارک میں ہے کہ جب حورت کے رحم میں نطفہ پہنچتا ہے تو اللہ چار سو فرشتے رحم میں پہنچتا ہے۔ ایک فرشتہ اس نطفے کے ایک ذرے سے آنکھ بناتا ہے دوسرا کان بناتا ہے۔ تیسرا زبان بناتا ہے چوتھا ہاتھ بناتا ہے پانچواں چھتر بناتا ہے چھٹا ایک ایک انکی بناتا ہے اندر کا نظام ہمارے ہیں اور یہ خدا کی قدرت ہے کہ ہم ریشم سے کپڑا بنا سکتے ہیں لیکن تکوار نہیں بنا سکتے اللہ کے حرم سے وہ زرم قطرے سے آنکھ جیسا زم عضو بھی بنتا ہے اور لو ہے جسکی مضبوط ہڈی بھی بنتی ہے یہ اللہ کا کام ہے۔

شج جوز میں میں بولیا جاتا ہے ایک ایک دانے کو ہاتھ میں لیتے ہیں کہ کیڑا نہ لگے کوئی نکلنے نک یہ سڑنہ جائے اور پھر کوئی کارخ اوپ کرتا ہے یہ تمام کارروائی اللہ کی ہے۔ کہ دو فرشتے کے ہاتھ میں ہے یہ تریوز جو آپ لوگ کھاتے ہیں کتنا ہوتا ہے پنجاب کے اتنے بڑے تریوز ہیں اگر آپ اس کی شاخیں دیکھیں کیا اس کے برائے ہیں۔

یہاں اللہ تعالیٰ اسکے اعد مشرین رکتا ہے کہ وہ زمین کا سفید پانی لال ہنا کرتے تریوز میں

پہنچائے۔ پھیکا پانی میٹھا بنا کر اس میں پہنچائے گند اپالی مشینوں سے گزار کر پا کیزہ بنادے۔ اور اللہ ہمارے جیسا حکیم نہیں ہے ہمارے حکیم کنجوں ہوتے ہیں آپ کو دوائی دیں گے کشتہ دیں گے فارمولہ نہیں بتائیں گے کہ کہیں یہ دکان نہ کھول لیں۔ لیکن اس نے تربوز میں اتنے بیج رکھ لیے کہ اگر یہ آپ کو پسند آئے تو اگلے سال بیج بکو پورا باغ بنالا اور کھاؤ۔ یہ اللہ ہے۔

آپ کلاشنکوف کے پیچھے چلے جاتے ہیں اللہ کو بھول گئے تو انسانی وجود کا سارا انتظام اللہ نے کیا اللہ ایک خالق ہے اب آپ کو دنیا میں نعمت پہنچانے کی ضرورت تھی تو رحمٰن کا ذکر آیا رحمٰن جو دنیا میں رحمت دینے والا ہے آپ کو پانی دیا، آپ کو ہوادی آپ کو اولادی آپ کو مکان دیا آپ کو حکومت دی یہ رحمٰن کی رحمت ہے لیکن ہمارا پیٹ بھرتا نہیں ہے تو مرنے کے بعد بھی جنت کے محتاج ہیں نجات کے محتاج ہیں تکلیف نہیں برداشت کر سکتے تو الرحیم کا ذکر آیا۔ اب یہ بتاؤ جب وجود اللہ نے دیا ضروریات اللہ نے پوری فرمائیں رحمٰن نے دنیا میں پہنچا دیں رحیم نے آخرت میں پہنچا میں آخرت کے بعد بھی کوئی جہان ہے کہ ہم پیر دشکر کو پکاریں کہ وہ ہماری مذکرے۔

تو ”اعوذ بالله من الشیطان الرجیح“ نے ہمیں سبق دیا کہ شیطان ڈاکو ہے ایمان کو لوٹتا ہے شبہات سے اور اعمال کو لوٹتا ہے خواہشات سے۔ تم ”اعوذ بالله“ پڑھو۔ لیکن ہم ”اعوذ بالله“ نہیں پڑھتے ہم تو شیطان کو گلے لگاتے ہیں۔

اور ”بسم اللہ“ نے ہمیں سبق دیا کہ آپ کو آخرت کس چیز کی ضرورت ہے دنیا میں جو اشیاء چاہیں تو میں اللہ ہوں مجھ سے مانگو۔ موت تک جس چیز کی ضرورت ہے میں رحمٰن ہوں پہنچا دیتا ہوں اور مرنے کے بعد لا محدود زندگی ہے اس میں جو ضرورتیں ہیں تو میں الرحیم ہوں۔

اور قرآن اسی کے لیے آیا ہے کہ ہمارے وجود کی اصلاح کرے ہمیں دنیا کی نعمتوں کے لیے راستہ دکھائے اور آخرت کی نعمتوں کا راستہ دکھائے۔

## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”بسم الله“ میں اللہ کی دو صفات ہیں ایک رحمٰن اور ایک رحیم یہ دونوں رحمت سے مشتق ہیں البتہ رحمٰن کی رحمت کا تعلق دنیا سے ہے اور رحیم کی رحمت کا تعلق آخرت سے ہے اسی وجہ سے کہ رحمٰن کا تعلق دنیا کے ساتھ ہے اور رحیم کا آخرت کے ساتھ ہے کیونکہ دنیا آخرت سے مقدم ہے تو بسم اللہ میں رحمٰن کو رحیم پر مقدم رکھا گیا

اب رحمٰن کی رحمت کا تعلق دنیا سے ہے اور رحیم کی رحمت کا تعلق آخرت سے ہے اور آخرت دنیا کی نسبت وسیع ہے اور رحیم کی رحمت رحمٰن کی رحمت سے وسیع ہے رحیم کی رحمت رحمٰن کی رحمت سے وسیع اس لئے ہے کہ حدیث مبارکہ میں ہے کہ اللہ کی رحمت کے ایک سو حصے ہیں ایک سو میں سے ایک حصہ اللہ نے دنیا میں بھیجا جس کی برکت سے فرشتے لے کر عرش تک یہ کائنات موجود ہے اور ہمیں نعمتیں میریں۔

ماں جو اولاد پر رحمت شفقت کرتی ہے یہ اس ایک حصہ رحمت کی چک ہے کیونکہ جب رحمٰن کی رحمت ساری دنیا پر تقسیم ہوتی ہے تو ایک ماں کے حصے میں ایک ذرہ رحمت آتی ہے جس وجہ سے اولاد پر شفقت کرتی ہے اس لئے حدیث شریف میں ہے کہ دنیا بھر کی ماں کی شفقت کو جمع کر لو تو رحمٰن کی رحمت کے برابر نہیں ہے کیونکہ رحمٰن کی رحمت اس ایک حصے کا نام ہے اور ہر ماں کو اس حصے میں سے ذرہ ذرہ ملا ہے اب علماء نے اس میں سے ایک مسئلہ نکالا ہے کہ رحمٰن کی رحمت رحیم کی رحمت سے چھوٹی ہے اور اس چھوٹی رحمت میں اللہ نے ہمیں کتنا بڑا حصہ دیا ہے ان میں سے ایک ایمان ہے یہ رحمٰن کی رحمت ہے۔ اور ایمان دنیا سے زیادہ قیمتی ہے قرآن نے جب کہا ”جنة عرضها كعرض السماء ولا يرى عرض“ کہ جنت کی لمبائی چوڑائی زمین آسمان سے زیادہ ہے اور حضور نے فرمایا ہے

کروں دنیا وؤں کو یقورم اکٹھی کرو اور جنت کی ایک بالشت زمین خریدنا چاہو تو نہیں خرید سکو  
کے لئے حقیقی ہے وہ جنت۔ لیکن حضرت عمرؓ نے کہا میں نے ایمان کے پیانے سے جنت کو ناپا  
جنت چھوٹی لکھی میرا ایمان اس سے بڑا کلا۔ رحمن کی رحمت سو میں سے ایک حصہ سے اس  
ایک حصے میں ہمیں ایمان کی دولت اللہ نے عنایت فرمائی ہم قدر کریں یا نہ کریں لیکن  
ایمان سے بڑی دولت اور کوئی نہیں ہے۔ علماء لکھتے ہیں کہ جب اس ایک حصے میں ہمیں  
ایمان جیسی دولت نصیب ہو گئی تو ننانوے حصے تور جم کے ہیں تو آخرت میں ننانوے میں  
سے ہمیں حصہ نہیں دے گا بلکہ آخرت میں ننانوے کے ساتھ یہ ایک حصہ بھی ملایا جائیگا تو  
پورے سو ہو گلے۔

”لَا يَسْوَى مِنْ سَوْحَ اللَّهِ فَأَنَّهُ لَا يُنْسَى مِنْ سَوْحَ اللَّهِ الْأَقْوَمُ  
الْكُفَّارُونَ“ جب میں نے ایک حصہ رحمت میں میں اتنی بڑی دولت دی آسمان زمین  
چاند سورج ستارے ماں باپ رزق زندگی وجود روح جب ایک حصے میں تقسیم کر کے  
ہمارے حصے میں یہ آیا تو جب ننانوے کے ساتھ یہ ایک حصہ طاکر سو حصے آخرت میں جمع  
ہو جائیں گے تو پھر سو حصوں میں سے ضرور ہم کو دے گا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رحمن کی رحمت چھوٹی ہے اور رحیم کی رحمت بڑی ہے  
کیونکہ رحمت کے سو حصے تھے ایک حصہ دنیا میں بھیجا جو رحمن کی رحمت ہے اور ننانوے حصے جو  
رحیم کے ہیں وہ اللہ نے آخرت کے لئے رکھے ہیں اب دیکھو ایک حصہ رحمت کا جو تمام ماؤں  
میں تقسیم ہوا تو کیا ماں اپنے بیٹے کو جہنم کی آگ میں ڈال سکتی ہے تو جب رحیم کے پاس سو حصے  
ہیں اگر ہم خود جنت جانے سے انکار نہ کریں تو اللہ ہمیں نہیں روکے گا اس حدیث سے معلوم  
ہوا کہ رحیم کی رحمت اور آخرت کی رحمت دنیا اور رحمن کی رحمت سے بہت بڑی ہے۔

دوسری وجہ کہ آخرت دنیا کی نسبت بڑی ہے رحیم کی رحمت رحمن کی رحمت سے  
بڑی ہے وہ قرآن نے بتایا ہے کہ رحمن کی رحمت نے دنیا پیدا کی اور رحیم کی رحمت نے جنت  
پیدا کی اور دنیا کا حال کیا ہے ”مَا عَنِدَكُمْ يَفْدُ“ یہ دنیا ختم ہونے والی ہے اندر اگاندھی  
ایک منٹ پہلے شاہی محل میں اور اس ایک منٹ کے آخر میں جہنم میں کوئی ”مَا عَنِدَكُمْ  
يَفْدُ“ رحمن کی رحمت نے تھیں دنیا وی ہے اور دنیا ”يَفْدُ“ عنقریب ختم ہونے والی ہے اور  
رحیم کی رحمت جو آپ کو جنت میں پہنچائے گی تو ”مَا عَنِدَ اللَّهَ باقٍ“ وہ جنت جو خدا کے

پاس ہے وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ہے اس سے صاف معلوم ہوا کہ آخرت کی رحمت دنیا کی رحمت سے بڑی ہے اس رحمت نے ہمیں جو کچھ دیا ہے وہ "بِنَفْد" "عَنْقَرِیْبِ خَتْمٍ" ہو جاتا ہے اور رحمت کی ہمیں جو کچھ دے گی وہ "بَاقٌ" "ہمیشہ رہے گی۔

تو آخرت بڑی ہو گئی دنیا سے اور رحیم کی رحمت بڑی ہو گئی رحمن کی رحمت سے۔ یہ ہے الرحمن اور الرحیم اس سے علماء نے ایک اور مسئلہ بھی نکالا ہے کہ جب رحمن کی رحمت نے دنیا دی ہے دنیا ختم ہونے والی ہے تو وہ دنیا چھوٹی ہو گئی اور رحیم کی رحمت نے ہمیں آخرت دی ہے اور آخرت کی کوئی انتہا نہیں اتنی لمبی چوڑی ہے اب یہ جو لوگ کہتے ہیں کہ مولوی تجھ نظر ہیں تو تجھ نظر مولوی نہیں ہیں مسٹر ہیں۔ مسٹر کی نظر دنیا پر ہے اور دنیا چھوٹی ہے اور مولوی کی نظر آخرت پر ہے اور آخرت بڑی ہے تو بڑی نظر والے کون بنے وہ مولوی ہیں اور تجھ نظر کوں بنے وہ مسٹر ہیں اصل میں یہ کنوں کے مینڈک ہیں انہیں شراب ہی نظر آتی ہے ان کو ناج گانا ہی نظر آتا ہے ان کو زنا ہی نظر آتا ہے اور جب ہم یہ چھڑانا چاہیں تو کہتا ہے مولوی تجھ نظر ہیں حالانکہ تجھ نظری ان کی ہے دیکھو اللہ نے ہزار قسم کی مشروبات کو حلال کیا ہے پانی پوں، دوہ پوں، لیکی پوں، پیپیکی پوں، سیون اپ پوں، فانٹا پیولامد و مشروبات ہیں صرف ایک شراب حرام ہے اب مسٹر کہتے ہیں اسلام اور مولوی تجھ نظر ہیں یا رتھ تجھ نظر تو ہے کہ تجھ کو ایک شراب ہی نظر آتی ہے ہزار قسم کے مشروبات جو اسلام نے جائز کر دیے ہیں وہ آپ کے ذہن میں نہیں اسلام نے آپ کو ہر ملبوس کی اجازت دی ہے جس قسم کا لباس آپ پہننا چاہتے ہو پہنو صرف ایک ریشم نہ پہنور نہیں پہن سکتے یہ کہتے ہیں مولوی تجھ نظر ہیں یا رتھ نظر آپ ہو سونا چھوڑ کر ریشم چھوڑ کر ہر قسم کے ملبوسات آپ کے لئے ہیں۔

گائے، بھینس، پرندے جنگل کے شکاری جانور ہیں ان لاکھوں قسم کا گوشت اللہ نے حلال کیا صرف سور کو حرام کیا ہے لیکن مسٹر کی گود میں خزر یہ ہے وہ کہتے ہیں کہ اسلام تجھ نظر ہے کیونکہ خزر کو اس نے حرام قرار دیا۔ ابے الو! ایک خزر کو چھوڑ کر ہزاروں قسم کے جانوروں کے گوشت کو اس نے حلال کیا ہے تو تجھ نظر اسلام ہوا کہ مسٹر اسلام کی نظر آخرت پر ہے اور آخرت وسیع ہے تو اسلام وسیع النظر ہے مولوی بھی وسیع النظر ہے اور مسٹر کی نظر دنیا پر ہے اور دنیا تجھ ہے تو مسٹر تجھ نظر ہوا اور پھر اللہ نے فرمایا "مَا عَنِدَكُمْ بِنَفْدٍ" یہ دنیا ختم ہونے والی ہے وہاں سے آخرت شروع ہو گی تو مسٹر کی دنیا پر انتہا ہوتی ہے وہاں سے

مولوی کی آخرت کی ابتداء ہوئی ہے اب بتاؤ ترقی یافتہ کون ہے؟ مولوی یا مسٹر۔ یہ تو پاگل ہے لیکن جس کی لائی اس کی بھیں ان کے لئے سخت گیر حاکم چاہیں شریف آدمی کی کون ستائے۔

محمد بن قاسم نے مہان میں ایک لائی اتحادی تو خبر تک لوگوں نے کہا "لائے لالہ محمد رسول اللہ" اور ہم پچاس سال سے تبلیغ میں لگے ہوئے ہیں لوگوں سے مس نہیں ہو رہے۔ حق بات ہے اگر صاف صاف بات کی جائے تو مولوی کا راستہ الگ ہے اور دنیادار کا راستہ الگ ہے ہم بھی گول مول بات کرتے ہیں سرمایہ دار سے کچھ پیسہ ملتا ہے ہم کہتے ہیں کہ صاحب ناراض نہ ہو جائیں لعنت بھی جو اس پر جو اسلام کے خلاف ہے۔

تو دیکھو دنیا کی انتہا جہاں ہو گی وہاں سے آخرت کی ابتداء ہو گی تو مسٹروں کی انتہا سے ہماری ابتداء ہے ہماری تو انتہا ہے ہمیں اور اللہ نے ایک اور بھی ارشاد فرمایا یہ زمینیں اور یہ ہوایا آگ یا آسمان سب کے اوپر عرش ہے اور عرش کے اوپر ہے "الرحمن علی العرش الستوی" اس کا مطلب یہ دنیا حُن چلا رہا ہے تو اصل چیز آخرت ہے تو آخرت تک چنپتے کا ذریعہ یک اعمال ہیں اور رحیم کی رحمت ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ فرمایا "قل بفضل الله وبرحمته فذالك ظلغير حوا همو خير مما يجمعون"

علماء لکھتے ہیں کہ رحمٰن بھی رحمت سے ہے اور رحیم بھی رحمت سے ہے اور رحمت کا مقابل لعنت کا معنی رحمت سے محروم ہے اس لعنت کے کچھ اسباب قرآن اور حدیث نے بیان کئے ہیں کہ جو آدمی رحمٰن کی رحمت میں اور رحیم کی رحمت میں آنا چاہتے ہیں تو وہ اسباب لعنت سے اپنے آپ کو بچائیں لعنت کا ایک سبب ظلم ہے "لعنت الله علی الظالمین" لیکن مسٹر لوگ ظالم ہیں کسی کامال دبایا کسی کی زمین دبایی کسی کی عزت لوئی کسی کو قتل کیا ثابت ہوا کہ مسٹر آدمی ظالم ہے قرآن نے بتایا "لعنت الله علی الظالمین" اگر انسان رحمت کے سامنے میں آنا چاہتے ہیں تو لعنت کے اسباب سے اپنے آپ کو بچائیں اور لعنت کا ایک سبب ظلم ہے لعنت کا دوسرا سبب سود کھانا اور کھلانا ہے

"لعن رسول الله اکلِ الربو او مولکه" کہ سود کھانے والے اور کھلانے والے پر خدا کی لعنت ہے مولوی نے بھی سود نہیں کھایا مسٹر کھاتے ہیں یہ انعامی باعث یہ انشوں سی نیمے یہ لاثریاں اور یہ بینکاری یہ سارا سود ہے۔

لغت کا ایک سبب رشوت یہا اور یہا ہے "لعن مرسول اللہ الراشد والمرتضی" یہ رشوت کالین دین کون لوگ کرتے ہیں دنیادار۔ یہ انگریزی اداروں میں تعلیم حاصل کرنے والے جب پولیس میں بھرتی ہوتے ہیں تو لاکھوں رشوت دے کر بھرتی ہوتے ہیں آپ نے کبھی امام و خطیب کو دیکھا ہے جس نے مسجد کے صدر کو کہا ہو کہ یہ رشوت لے لو اور مجھے امام و خطیب بنا دو عزت سے امامت کا منصب دے تو بہتر نہ دے تو کوئی بات نہیں دفعہ کرو۔

اور نیک زیب نے کانج کے طالب علموں کو بلا یا اور کہنے لگا اس طلاب میں کتنے بیالے پانی ہے ایک مسٹر نے کہا سو پیالے اس نے کہا نہیں دوسرے نے کہا ہزار پیالے تیسرے نے کہا ایک لاکھ پیالے۔ دینی مدرسے کے ایک طالب علم کو بلا یا اور کہا طلاب میں کتنا پانی ہے اس نے کہا پیالا اگر طلاب کے برابر ہو تو ایک پیالا اگر طلاب کا آدھا ہے تو دوپیالے اور اگر چوتھائی ہے تو چار پیالے یہ آسان مسئلہ ہے۔ مدرسے کا طالب علم سبقت لے گیا نہ کہا مسٹر۔

تو لعنت کے اسباب میں ہے ظلم "لعن اللہ علی الظالمین" قرآن میں ہے لعنت کا سبب ہے رشوت لئی اور دینی جو مسٹر لوگ کرتے ہیں اور لعنت کا سبب ہے سود کھانا اور کھلا لعن رسول اللہ۔

لعنت کا سبب ہے زنا کرنا خواہ وہ زنا آنکھوں کا ہونا محروم کو دیکھ کر، کان کا ہونا محروم کا گانا سن کر، زبان کا ہونا محروم کے ساتھ خواہشات ابھارنے والی باتیں کر کے، زنا ہاتھ کا ہونا محروم کے ساتھ ہاتھ ملائے تھائی میں جائے یہ تمام زنا کے شعبے ہیں یہ لعنت کے اسباب ہیں۔

اس لعنت سے بچنے کے لئے اسلام نے پردے کا اہتمام کیا دیکھو دودھ اور ملی میں عشق کی طرف ہے ملی دودھ پر عاشق ہے دودھ ملی پر عاشق نہیں ہے صرف ایک طرف سے مشق ہے تو ہم ملے بھی دیتے یا تو ملی کو ہاندھ لیتے ہیں تاکہ دودھ کے قریب نہ جائے اور اگر ایسا نہیں ہے کہ ملی ہاندھ سے یا پکڑنے سے قاصر ہیں تو دودھ پر ڈھکنار کہتے ہیں لیکن مردوزن میں مشق دو طرف ہے مرد ہورت کو چاہتا ہے اور ہورت مرد کو چاہتی ہے دونوں طرف سے چاہت فطری ہے اب دو صورتیں ہیں کہ یا تو مسٹر کو ہاندھ ہو اور ہورتؤں کو کھلا

چھوڑ دوزنا سے فجح جائیں گے اور اگر مسٹر قابو میں نہیں آتے تو یہ بد بخت اربوں کھربوں ہیں تو پھر چاہیے کہ عورت پڑھ کنار کھیں اور ان کا ڈھکنا پر وہ ہے انہوں نے بلیوں کو بھی کھلا چھوڑ دیا اور بودھ کو بھی ان کے سامنے رکھ دیا اور پھر کہتے ہیں مت پیو۔

اگر آپ قصاب سے گوشت لو اور ہاتھ پر رکھو اور پر سے چیل دیکھے تو اٹھا لے گی عورت مار کیٹ کا گوشت ہے کہتے ہیں کہ فلاں لڑکی اغوا ہو گئی کیوں نہ ہوتی آپ نے ہتھیلی پر گوشت رکھا ہے اور چیل پھر رہی ہے وہ اٹھائے گی نہیں تو کیا کرے گی۔

یہ تمام لعنت کے اسباب ہیں اس لیے قرآن کی ابتداء میں "بسم الله الرحمن الرحيم" آیا کہ اگر دنیا میں خوشحال اور صحت مند زندگی چاہتے ہو تو قرآن کے سائے میں آ جاؤ "لنسہیتہ حیوۃ طیبہ" اور اگر اس کے سائے میں نہ آئے تو لعنت کے لپیٹ میں آ جاؤ گے "من اعرض عن ذکری فأن له معبشة ضنكها ونحشرة يوم القيمة اعمی" اس لیے ہم رحمن کی رحمت اور رحیم کی رحمت سے فائدہ اٹھا کر حدود کو نہ توڑیں حدود کے اندر رہیں حلال کام کریں حرام سے بچیں جھوٹی بات سے بچیں اور جھوٹی بات کے سنتے سے بچیں بدنظری سے بچیں یہ ہے رحمت کے سائے کے نیچے زندگی گزارنا۔

-----☆-----

## تہمیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

اللہ نے انسان کو دو چیزوں سے بنایا ایک جسم اور ایک روح مگر ان دونوں میں قیمتی روح ہے جسم نہیں ہے۔

جسم کی کوئی قیمت مخلوق میں نہیں ہے یہ جسم جس گوشت سے بنائے ہو ایک پیسہ کلو خریدنے کو کوئی تیار نہیں تو گوشت کے اعتبار سے انسان بیل سے بھی گیا گز را ہے وہ تو ایک سو بیس روپے کلو بک جاتا ہے انسان کا گوشت بیس پیسے کلو نہیں بلکہ انسانی جسم کے بال کار آمد نہیں ہیں جانوروں کے جسم کے بالوں سے مکمل چادریں بننی ہیں انسانی جسم کا چڑا بھی بے کار ہے اس سے تو جانور کا چڑا اچھا ہے اس سے جوتا بنتا ہے انسانی جسم کی ہڈی بھی بے کار دوسرے جانور میں بھی جائیں تو ان کی ہڈی کار آمد ہوتی ہے تو جسمانی لحاظ سے انسان کی کوئی قیمت نہیں ہے۔

اس سے تو جانور اچھا ہے اس کا گوشت کار آمد ہے بال کار آمد ہیں چڑا کار آمد ہے ہڈی کار آمد ہے چربی کار آمد ہے انسان میں ایک بھی چیز قابل استعمال نہیں ہے۔

اس لئے انسانی جسم کی مخلوق قدر نہیں کرتی مخلوق اگر جانتی ہے پہچانتی ہے قدر کرتی ہے تو وہ انسانی روح کی کرتی ہے بلکہ جب تک آپ کے جسم میں روح موجود ہے تو زمین آپ کو پہچانتی ہے آپ شام تک زمین پر سوئے رہیں زمین آپ کو کھائے گی نہیں اس کو پتہ ہے کہ قیمتی چیز اندر موجود ہے ہوا آپ کے جسم پر اثر انداز نہیں ہو گی آپ کا جسم ہوا کے اثر سے پھولے گا نہیں ہوا کو بھی پتہ ہے کہ اندر انسان موجود ہے کیڑے کوڑے بھی آپ کے جسم پر حملہ آور نہیں ہوں گے آپ کے جسم کو نہیں کھائیں گے معلوم ہوا کہ ان کیڑوں کو بھی پتہ ہے کہ اصل انسان جو روح ہے وہ اندر موجود ہے۔

تو زمین اس سے ڈرتی ہے ہوا اس سے ڈرتی ہے کیڑے گھوڑے اس سے ڈرتے ہیں اور یہ روح نکلنے کی دیر ہے جب یہ جسم تین ہو جاتا ہے زمین کو کس نے قون کیا ہے کہ وہ بچان جاتی ہے کہ اب وہ انسان نہیں ہے اور اس کو کھانا شروع کر دیتی ہے۔

میت کے جسم کو چار ماہ کے اندر زمین کھا جاتی ہے ہوا بھی اس پر اثر انداز ہوتی ہے ہوا سے وہ جسم پھول جاتا ہے کیڑے بھی حملہ آور ہوتے ہیں مردے کو کاتھے ہیں اس لئے حکم ہے کہ مردے کو خوبیوں کا وہ خوبیوں سے قبر کے کیڑے بھاگ جاتے ہیں۔ قاب دیکھو جب تک روح اندر موجود تھی زمین قدر کرتی تھی ہو اقدار کرتی تھی جانور قدر کرتے تھے روح نکلنے کی دیر ہے ہمیں پتہ چلتا ہے کہ انسان اس جسم کا نام نہیں ہے انسان روح کا نام ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قوت شدہ انسان کا جسم رشتہ داروں کے اندر چار پائی پر پڑا ہے اور رشتہ دار رو رہے ہیں اگر تمہارا رشتہ دار جسم کا ہے تو جسم تو موجود ہے تم کیوں رور ہے ہوان کے اس طرح رونے سے پتہ چلتا ہے کہ انسان کل چکا ہے آسانوں پر جا چکا ہے۔

تو انسان کے اندر ایک جسم ہے ایک روح ہے جسم سے زیادہ تیقی روح ہے یہ سمجھیں کہ آپ کا جسم پھول ہے اور روح اس کے اندر خوبیوں ہے پھول کی قدر اس کی خوبیوں کی وجہ سے ہے آپ پھول کو ہاتھ میں لیتے ہیں ناک کے ساتھ لگاتے ہیں اور دماغ کو محکر کرتے ہیں اگر پھول میں خوبیوں ہو تو وہ پلاسٹک والا پھول ہوتا ہے اس کو کوئی ہاتھ لگاتا ہے نہ ناک کے ساتھ لگاتا ہے نہ اس میں وہ قوت ہے کہ آپ کے ذہن کو محکر کرے تو جیسے پھول کے جسم سے زیادہ اس کی خوبیوں تھی ہے اسی طرح انسانی جسم سے زیادہ انسانی روح تیقی ہے۔

یہ آپ کا جسم تو بادام کا چھلکا ہے اور اندر جو روح ہے وہ بادام کی گری ہے بادام میں گری وہ زیادہ تیقی چیز ہے چھلکا نہیں ہے اگر آپ دکاندار سے دوسروں پے دے کر ایک کلو بادام خریدتے ہیں اور گری نکال کر کہیں میرے پیسے واپس کر دیے چھلکے لے لو یہ نہیں ہو گا وہ کہے گا بادام اس چیز کا نام نہیں ہے بادام تو آپ کھا گئے۔

اس لئے علماء ان مثالوں سے سمجھاتے ہیں کہ انسان بدن کا نام نہیں ہے انسان روح کا نام ہے یہ تو ایک ڈھانچہ ہے بدن ایک سواری ہے گھوڑا ہے روح شاہی مہمان اس پر سوار ہو کر دنیا میں آیا ہے اب اگر آپ کے پاس گھوڑے پر سوار مہمان آئے اور آپ

گھوڑے کو پانی بھی پلاٹیں چنے بھی کھلائیں اور مہمان سے پانی بھی نہ پوچھیں یہ انسانی  
مردت کے خلاف ہے اسی طرح یہ انسان کا جسم گھوڑا ہے روح خدا کا بیجا ہوا مہمان ہے یہ  
شاہ سوار ہے اب جب یہ شاہ سوار گھوڑے پر بیٹھ کر میرے گھر پہنچا تو میں نے گھوڑے کو پلاٹا  
عمرہ کھلایا اعمدہ مکان میں رکھا یہاڑہ ہواڑا کثر کے پاس گیا لیکن جو مہمان شاہ سوار بن کر آیا تھا  
میں نے اس سے کبھی نہیں پوچھا کہ آپ کو بھی کھانے پینے رہتے ہیں کی ضرورت ہے کہ نہیں  
اور اس کی غذا کا انتظام اللہ نے کیا ہے۔

دیکھو یہ جسم کم قیمت والا ہے اس کم قیمت والے جسم کے لئے اللہ نے یہ پورا  
کارخانہ چلایا زمین سے لے کر آسمان تک یہ جتنی مخلوقات ہیں یہ اس گھوڑے کو پالنے کے  
لئے ہے اس زمین کو حکم دیا کہ تم غذا کا ڈپانی کو حکم دیا کہ اس کو بڑھا دہوا کو حکم دیا کہ تم پرداں  
بڑھا دہوا آسمان کو حکم دیا کہ تم اس پر بارش بر سارہ سورج کو حکم دیا کہ غذا کو پکا دہاند کو حکم دیا کہ  
آدم کا رنگ بھروسیب میں سیب کا رنگ بھروسادا میں بادا م کا بھروس اس کو رنگ ساز بنا لیا۔

اب یہ سارا کارخانہ جو چل رہا ہے یہ ادنیٰ جسم کی غذا کے لئے زمین کو حکم دیا کہ تم  
غذا کا کراس کی جوک دور کرو پانی نکال کر اس کی پیاس کو بچاؤ کہڑے نکال کر اس کو پھاؤ  
اپنے سے اٹھیں بنا کر اس کے لئے مکان بناؤ یہ زمین ہمارے لئے دستِ خوان بھی ہے۔  
یہاں سے غذا میں تلکتی ہیں یہ پانی کی بیکھی بھی ہے سیکن سے پانی لے لیتے ہیں یہ ہمارے  
لیے صندوق بھی ہے جتنی روئی تلکتی ہے زمین میں سے تلکتی ہے وہ ہمارے کپڑوں کا سامان  
بناتا ہے جتنے مکانات ہیں اسی زمین سے بنتے ہیں اور موت کے بعد جب ہم نکلے ہوتے ہیں  
تو یہ میں اپنی گود میں لے کر چھپاتی ہے کہ کسی پران کا شکار پن خاہر ہو جائے

”اللَّهُ نَجْعَلُ لِلأَرْضِ كَفَاتَا احْيَا وَ امْوَاتَا“ اور پھر زمین کا یہ بھی احسان  
ہے کہ اگر حضرت آدم سے آج تک جتنے انسان تھے اگر زمین ان کو بضم بسم نہ کرتی تو ہمیں  
چھوڑ کنے کی جگہ نہ لقہ ایک لقہ ہمیں نصیب نہ ہوتا آپ دیکھتے ہیں کہ یہاں شادی ہو یا عام  
بلے ہوں وہاں قضاۓ حاجت بھی مشکل ہو جاتی ہے

”اللَّهُ نَجْعَلُ لِلأَرْضِ كَفَاتَا احْيَا وَ امْوَاتَا“ توجیب اللہ نے اس ادنیٰ جسم  
کے لئے اتنا بڑا انتظام فرمایا ہے تو یہ خدا کی حکمت کے خلاف ہے کہ جو قیمتی روئی ہے اس کے  
لیے اللہ نے کچھ نہیں کیا ہو گا جو کہ جسم زمین سے نہا ہوا تھا اللہ نے زمین سے اس کی

ضروریات پوری کیں اور روح اور پر سے آیا ہوا مہمان ہے تو اللہ نے اور پر سے غذا بھی یہ قرآن روح کی غذا بھی ہے روح کا پانی بھی ہے روح کا لباس بھی ہے روح کا بستر بھی ہے روح کا مکان بھی ہے۔

روح کو اطمینان عمدہ کھانے سے نہیں ہے ورنہ یہ کھاتے پیتے لوگ پریشان نہ ہوتے جب کہ وہ بیمارے چوبیس گھنٹے ڈھنڈنیں میں بیٹھا رہتے ہیں کیوں کہ انہوں نے گھوڑے کو تو کھلایا لیکن مہمان کو نہیں کھلایا اور ان کی روح بھوکی ہے پیاسی ہے بلکہ گناہ کا زہر پلا کرہم نے اس مہمان کو بیمار کر دیا یہ قرآن کریم زروح کا لباس روح کی خوراک روح کا مشروب روح کا مکان

”وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنَ مَا هُوَ شَفَاءٌ“

چونکہ یہ قرآن انسان کی دنیا آخرت میں کامیابی کا ذریعہ ہے اس لیے اللہ نے فرمایا جب اس کے پڑھنے اور سننے کے لئے آتے ہو تو پڑھو ”اعوذ بالله من الشیطُنِ الرَّجِیْحِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیْمِ“ البتہ میں نے آپ کو کہا تھا ”اعوذ بالله“ نہیں لکھا جاتا قرآن کے اول میں کیونکہ یہ اللہ کا کلام ہے اللہ نہیں چاہتا کہ میرے کلام کا آغاز شیطان کے نام سے ہو ”اعوذ بالله“ میں شیطان کا نام ہے اس لیے یہ ”اعوذ بالله“ کی اجازت علماء نہیں دیتے اور ”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیْمِ“ میں اللہ کے اسماء حسنی کا نام ہے اللہ، الرحمن اور الرحيم ہیں۔ اس لیے ”بِسْمِ اللَّهِ“ لکھی جاتی ہے ”اعوذ بالله“ نہیں لکھی جاتی۔



## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

قرآن کی ابتداء میں ایک "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" پڑھی جاتی ہے اور دوسرا "بسم الله الرحمن الرحيم" پڑھی جاتی ہے۔ ان دونوں کے پڑھنے کا مقصد ایک یہ ہے کہ دنیا میں روز از روز سے ایک سلسلہ خیر کا اور دوسرا سلسلہ شر کا چلا آ رہا ہے یہ جتنے گناہ ہیں یہ سلسلہ شر کی کڑیاں ہیں اور جتنی نیکیاں ہیں یہ سلسلہ خیر کی کڑیاں ہیں شر خیر سے جدا نہیں اور خیر شر سے جدا نہیں بلکہ ایک جگہ میں جب خیر ہو تو اس میں شر بھی ہے۔

آگ سے ہم پکانے کا کام لیتے ہیں روشنی کا کام لیتے ہیں یہ خیر ہے لیکن یہ جلا بھی دیتا ہے یہ شر ہے خاکستر بھی بنا دیتا ہے یہ شر ہے تو ایک سلسلہ ہے خیر کا اور دوسرا سلسلہ ہے شر کا "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" نے ہمیں سبق دیا کہ تم شر کے سلسلے میں نسلک نہ ہو شر سے خدا کی پناہ مانگو "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" اور "بسم الله" ہمیں سبق دیتا ہے کہ تم خیر کے سلسلے کے ساتھ نسلک ہو کیونکہ اس میں اللہ، رحمٰن اور رحیم کا ذکر ہے تو "اعوذ بالله" کا مقصد سلسلہ شر سے محفوظ ہونا ہے اور "بسم الله الرحمن الرحيم" پڑھنے کا مقصد سلسلہ خیر سے نسلک ہونا ہے۔

اس لیے ہم عملاً بھی سلسلہ شر سے بچیں اور سلسلہ خیر میں اپنے آپ کو نسلک کریں اور یہ دو سلسلے کب جدا ہوں گے قیامت کے دن "ان یوم الفصل کاں میقاتا" جس دن شر اور خیر جدا ہو جائیں گے "کان میقاتا" وہ قیامت کا دن ہے اس لیے قرآن کریم میں اللہ نے ہمیں متنبہ فرمایا کہ خیر میں بھی شر سے ذرتے رہو یہ دو سلسلے قیامت تک اکٹھے ہیں مال خیر ہے لیکن اس سے جو سکر ہے وہ شر ہے مال نعمت ہے مگر اس کے

ذریعے غرب، بوڑھے، بیمار کی جو توہین ہے وہ شر ہے مال خیر ہے لیکن اسکے ذریعے ظلم کرنا، شراب پینا، زنا کرنا یہ شر ہے "اعوذ بالله" پڑھ کر تم شر سے جدار ہوا اور "بسم اللہ الرحمن الرحيم الرحيم" پڑھ کر خیر کو اپناو۔

دوسرے سبق یہ ہے کہ سلسلہ شر کا نتیجہ جہنم ہے اور سلسلہ خیر کا نتیجہ جنت ہے جو یہاں سلسلہ شر میں مسلک ہو گا تو وہ بڑھتے بڑھتے اس کا آخری مکانہ جہنم ہو گا اور جو خیر کے ساتھ مسلک ہو کر چلتا ہے تو اس کا آخری مکانہ جنت ہو گا تو "اعوذ بالله" نے ہمیں سبق دیا کہ جہنم سے خدا کی پناہ مانگو جو تمام شر و رکا مجموعہ ہے اور "بسم اللہ الرحمن الرحيم" نے ہمیں سبق دیا کہ تم خیر پر چلتے چلتے جنت کو اپنا مکانہ بناو پہلا بھی بہت بڑا سبق ہے اور دوسرا بھی بہت بڑا سبق ہے۔

تیسرا سبق "اعوذ بالله" اور "بسم اللہ" نے ہمیں یہ دیا کہ ہر چیز کا ایک مرکز ہوتا ہے اگر مرکز سے تعلق ختم ہو جائے تو وہ چیز باقی نہیں رہتی جیسے دنیا میں جتنی روشنیاں ہیں تمام روشنیوں کا مرکز ایک سورج ہے اب آپ یہ کہیں گے کہ دن کی روشنی کا مرکز تو سورج ہے مگر رات کی روشنی کا مرکز تو سورج نہیں ہے اسکا مرکز بھی سورج ہے دیکھو یہ اس موسم میں پہاڑوں پر برف برستی ہے اس برف کو سورج پکھلاتا ہے وہ پکھلی ہوئی برف دریاؤں میں چل پڑتی ہے دریاؤں پر آپ نے ڈیم بنا یا ڈیم سے یہ پکھلی تو پکھلی نکلی پانی سے پانی بنا برف سے برف کو پکھلایا سورج نے تو دنیا بھر کی تمام روشنیوں کا مرکز سورج ہے یہاں تک کہ دو پھرلوں کو تکراو تو اس سے آگ کا شعلہ لکھتا ہے یہ ان پھرلوں میں اللہ نے جاذبیت کا اثر رکھا ہے وہ سورج کی شعاؤں کو جذب کرتا ہے وہی شعائیں اندر موجود ہیں اب اگر آپ کہتے ہیں کہ ہم تو پھر توڑتے ہیں تو اندر شعائیں دکھائی نہیں دیتیں بھائی تم اپنی آنکھوں کا علاج کرو اور شعائیں تو ہیں مگر ہم نہیں دیکھتے۔

یہ ایسے ہے جیسے حافظ قرآن کے ذہن میں سارا قرآن موجود ہے لیکن اس کے سر کا اپریشن کرو تو ایک حرف بھی دکھائی نہیں دیتا قرآن تو حافظ کے ذہن میں موجود ہے لیکن ہماری نظر میں نظریں کمزور ہیں۔

اس لیے تمام روشنیوں کا مرکز سورج ہے اور تمام پانیوں کا مرکز بارش ہے اگر آپ کہتے ہیں کہ نہیں یہ تو دریا ہیں نہیں ہیں کنوئیں ہیں تو بھائی اگر بارش کچھ سال بالکل بند

ہو جائے تو دریا خشک ہو گئے یا نہیں نہریں خشک ہو گئی کہ نہیں زمین کے پھیپھی میں پالی خشک ہو جاتا ہے کتوں میں خشک ہو جاتے ہیں ہر چیز کے لئے اللہ نے مرکز ہالیا ہے جیسے دنیا بھر کے پانیوں کا مرکز بارش ہے اور اللہ نے فرمایا میں نے اس سے تمہارا تکمیر توڑا ہے دنیا بھر تمہاری خوراک تو زمین سے لٹکتی ہے تمہارا بیاس زمین سے لکھتا ہے تمہارا پانی زمین سے لٹکتا ہے اور یہ سارا تمہارا رزق ہے لیکن زمین تب کچھ اگائے گی کہ اوپر سے بارش ہو معلوم ہوا کہ ہمارا رزق اوپر ہے "وَفِي السَّمَاءِ مِرْزَقٌ" تمہارا رزق میں نے اوپر کھا ہے پانی کی شکل میں اگر نیچے ہوتا تو یہ کلاں گوف والے غریب آدمی کو مار دیتے تو میں اسے رسد کے مطابق تقسیم کرتا ہوں "وَفِي السَّمَاءِ مِرْزَقٌ"۔

توجب ہر چیز کا ایک مرکز ہے تو سلسلہ خیرات کا ایک مرکز ہے اور وہ خدا کی ذات ہے اور سلسلہ شر کا بھی ایک مرکز ہے اور وہ شیطان ہے تو "اعوذ بالله من الشیطون الرجیم" نے ہمیں سبق دیا کہ شر کے مرکز شیطان سے دور ہو اور "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" میں ہمیں سبق دیا کہ خیر برکت کے مرکز خدا سے جڑ جاؤ یہ تیرا سبق "اعوذ بالله" اور "بِسْمِ اللَّهِ" نے ہمیں دے دیا۔

چو تھا سبق یہ ہے کہ فرشتوں میں محبت ہے غصہ نہیں اور شیطان میں غصہ ہے محبت نہیں ہے اور انسان کے اندر اللہ نے غصہ بھی رکھا ہے اور محبت بھی رکھی ہے تو "اعوذ بالله" نے ہمیں سبق دیا کہ غصہ کا لانا ہو تو سب سے بڑے دشمن پر غصہ کا لانا اور سب سے بڑا دشمن شیطان ہے "اَنَّ الشَّیطَنَ لَكُمْ عَدُوٰ مِنْنَا" تو "اعوذ بالله" نے فرمایا کہ اپنے خصے کا مظہر مان کو نہ بناو، ہاپ کو نہ بناو مسلمان کو نہ بناو آپ اس پر خصے کا انکھار کر د جاؤ آپ کا سب سے بڑا دشمن اور وہ شیطان ہے۔

دیکھو ایک آدمی میرا جو تا چوری کرتا ہے اور دوسرا آدمی مجھ سے کروڑ روپے چھین لیتا ہے بڑا دشمن کون ہوا جو کروڑ کا ذاکو ہے تو بھائی یہ چور ہمارے مال کو لوٹ لیتا ہے ہمارے گھر پر قبضہ کرتا ہے لیکن شیطان ہمارے ایمان پر قبضہ کرتا ہے اور ایمان سب سے بڑی دولت ہے "اَنَّ الشَّیطَنَ لَكُمْ عَدُوٰ مِنْنَا" تو "اعوذ بالله" نے فرمایا کہ اگر تم نے اپنے خصے کا مظہر بناتا ہے تو وہ بڑے دشمن کو بناو جو شیطان ہے اور فرمایا تمہارے اعد م محبت ہے اور جو تمہارے ساتھ احسان کرتا ہے تو تم اس سے محبت کرتے رہو تو تم سے

بڑا محسن اور احسان کرنے والا کون ہے اللہ تو "بسم الله الرحمن الرحيم" نے ہمیں بتایا کہ اپنی محبت کا مرکز خدا کی ذات کو بنا و اور خدا سے محبت کی نشانی یہ ہے کہ خدا کے قرآن سے محبت، خدا کے گھر سے محبت، خدا کے دین سے محبت ہو اور خدا کا دین وہ ہے جو حضور کے زمانے میں صحابہ کے زمانے میں تابعین کے زمانے میں تبع تابعین کے زمانے میں اس کے بعد وہ پیٹ کے دھنے سے گیارہویں ہے چالیسوائیں ہے تیجہ ہے یہ سارے پیٹ کے دھنے سے ہیں جو حضور ﷺ کے صحابہ تابعین تبع تابعین کے زمانے میں نہ ہو وہ دین نہیں ہے۔

شاہ عبدالعزیز کو مغل بادشاہ نے دربار میں بلایا کہ ایک شیعہ عالم ہے وہ آپ سے مناظرہ کرنا چاہتا ہے آپ نے فرمایا میں آجائوں گا وہ شیعہ عالم پہلے پہنچا شاہ عبدالعزیز بعد میں آئے لیکن جیسے ہی وہ پہنچے انہوں نے اپنا جوتا نکال کر بغل میں رکھ دیا اور مجلس میں بیٹھ کر بھی جوتا بغل میں تھا تو اس شیعہ عالم نے کہا کہ یہ کتابت تہذیب ہے کہ ایک تو شاہی دربار کے آداب نہیں جانتا جوتا دربار کے اندر لے آیا پھر یہ کہ اس نے جوتا بغل میں دبادیا تو بادشاہ نے شاہ صاحب کو گھوڑ کر دیکھا کہ شیعہ کا اعتراض تو تھیک ہے آپ شاہی آداب بھی بجا نہیں لائے پھر اس کو بغل میں دبار کھا ہے تو شاہ صاحب نے کہا کہ حضور ﷺ کی مجلس میں ایک شیعہ اور سنی کا مناظرہ تھا تو شیعہ مناظر نے سنی مناظر کی جوتی چوری کر لی تھی تو مجھے ڈر ہے کہ آج بھی شیعہ مناظر میری جوتی چوری نہ کر لے شیعہ نے کہا تو جھوٹ بولتا ہے حضور ﷺ کے زمانے میں شیعہ نہیں تھے تو شاہ صاحب نے کہا میں بھول گیا کہ وہ حضرت ابو بکرؓ کا زمانہ تھا اس نے کہا یہ بھی جھوٹ ہے ہم ابو بکرؓ کے زمانے میں بھی نہیں تھے انہوں نے کہا اور ہو ابوڑھا ہو گیا ہوں حافظ بھی کمزور ہو گیا ہے وہ حضرت عمرؓ کا دور تھا اس نے کہا دیکھو وہ تو ہمارے دشمن تھے ہم کہاں تھے اگر ہم وہاں ہوتے تو ہم عمرؓ کو امیر المؤمنین نہ بناتے نہ عثمانؓ کے زمانے میں تھے نہ علیؓ کے زمانے میں تھے تو شاہ صاحب نے فرمایا الو کے پھویہاں سے پتہ چلتا ہے کہ تمہارا دین غلط ہے جب تم حضور ﷺ کے زمانے میں بھی نہیں تھے صحابہ کے زمانے میں بھی نہیں تھے تابعین میں بھی نہیں تھے تبع تابعین کے زمانے میں بھی نہیں تھے تو معلوم ہوا کہ تمہارا دین غلط ہے۔

"بسم الله" نے ہمیں سبق دیا کہ آپ اپنی محبت کا مرکز حکومت نہ بناؤ، دولت نہ بناؤ، عہدہ نہ بناؤ، عورت نہ بناؤ، خدا کی ذات نہ بناؤ اور اس کی نشانی یہ ہے کہ اگر

آپ کو خدا سے محبت ہو جائے تو خدا کے رسول ﷺ سے ضرور محبت ہو گی خدا کے قرآن سے ضرور محبت ہو گی خدا کے دین سے ضرور محبت ہو گی جیسے قرآن سے ہماری محبت ہے تو جس کپڑے میں اسے لپیٹا جاتا ہے اسے چوتھے ہیں اس سے بھی محبت ہے۔

تو چوتھا سبق اعوذ بالله یہ دیا کہ اپنے غصے کا مظہر شیطان کو بناو اور "بسم اللہ" نے سبق دیا کہ اپنی محبت کا مرکز خدا اور خدا کے متعلقین قرآن کو، رسول کو، صحابہ کو، دین کو، مسجد کو اور دین والے لوگوں کو بناو آج لوگوں میں محبت یہ ہے کہ دین پر اتنا اعتراض کرتے ہیں یہ نمازیں پانچ کیوں ہیں یہ ظہر اور عصر میں سری نماز کیوں ہے اور مغرب عشاء اور فجر میں جھری نماز کیوں ہے اگر آپ سے کوئی پوچھے آپ کے کان دو کیوں ہیں چار کیوں نہیں ہیں اور دائیں بائیں کیوں ہیں آگے پیچے کیوں نہیں ہیں آپ کامنہ پیٹ کی طرف کیوں ہے پشت کی طرف کیوں نہیں ہے تو یہی جواب دیجئے کہ اللہ کی مریضی تو پانچ نمازیں بھی اللہ نے مقرر کی ہیں۔

کل ایک آدمی نے مجھ سے پوچھا کہ حدیث میں آیا ہے کہ جنتی کو ستر سوت پہنائے جائیں گے یہ تو اس کے لیے عذاب ہے وہ تو انہیں سکے گا ہم سر دیوں میں ایک بنیان اور ایک واںکٹ پہنچتے ہیں تو انہیں سکتے تو ستر سوت کیسے ہیں گے لیکن یہ تو بے دنی کی نہانی ہے دیکھو بوجمل پن ماڈی اشیاء میں ہوتا ہے روحانی اشیاء میں بوجھیں ہمارے سر پر کوئی ایک من لوہار کچھ تو گردن ٹوٹتی ہے لیکن ہمارے سروں پر آسان تک شنوں کی ہوا ہے مگر ہم بوجھ محسوس نہیں کرتے وہ لطیف چیز ہے اور اللہ کو یہ بھی طاقت ہے کہ اگر وہ ماڈی لباس ہوا اور وہ اس سے بوجھ کو ٹھیم کر دے تو اللہ کے لیے کوئی مشکل نہیں ہے۔

دیکھو ایک آدمی طالب میں غوطہ لگائے اور طالب کے فرش پر لیٹ جائے تو اسے سر پر تین چار سکن پانی ہوتا ہے لیکن وہاں سے ہٹا دوہ پانی کا بوجھ محسوس نہیں کرتا یہ بے دنی کی نہانی ہے کہ آج ہم دین کا، اہل دین کا، علم کا، اہل علم کا مدد اور اڑاتے ہیں۔

لہ "اعوذ بالله" نے ہمیں سبق دیا کہ اپنے بغض اور غصے کا مظہر شیطان کو بناو اور اپنی محبت کا مرکز دین کو جن طرح دواہ ہوا اور ڈاکٹر اسکو پلاسک میں لپیٹ کر کھلاتا ہے اسکو کہتے ہیں کہوں تا کہ یہاں تک بھی ہو جائے اور اسکو کز واہٹ بھی محسوس نہ ہو۔ یہ شیطان بھی صردو دمبل کو نیک عمل میں لپیٹ کر انسان سے وادا ہے یہ نہیں کہ برائی، برائی کی کھل

میں کروائے یہ آپ سے براہی نیکی کی شکل میں کروائے گا اب ہمارا یہ ایمان ہے کہ نبی گی محبت کے بغیر کوئی مسلمان مسلمان نہیں ہو سکتا شیطان نے کہا کوئی بات نہیں یہ محبت اپنے پاس رکھو اور پھر اس محبت کو اتنا چڑھا دو کہ پیغمبر ﷺ ہر جگہ حاضر و ناظر ہے علم غیب کو جانتا ہے اب محبت تو ایمان ہے میٹھی چیز ہے لیکن اس بد بخت نے میٹھی چیز کے اندر کفر کو پیش دیا کہ جب وہ محبوب بنتا تو اسکو حاضر بھی ناظر بھی جانو عالم الغیب بھی جانو۔

اب دیکھو اس نے ہم سے کفر کروایا لیکن کفر محبت کی شکل میں کروایا حالانکہ غیب کا علم اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا ہے۔ حضرت عائشہؓ حضور ﷺ کے ساتھ ایک سفر میں تمیں آپکا ہاراونٹ کے نیچے آگیا سحری کا وقت تھا اس جنگل میں پانی نہیں تھا صحابہ اکرمؓ نے حضور ﷺ سے عرض کیا کہ پانی نہیں ہے نماز کا وقت نکل رہا ہے حضرت ابو بکر صدیقؓ نے آکر اپنی بیٹی حضرت عائشہؓ کو مارا بھی کہ جا بھی نہیں سکتے ہار گم ہو چکا ہے اور ٹھہر بھی نہیں سکتے کہ نماز قضاۓ ہو رہی ہے اور پانی نہیں ہے اور تمیم کا حکم اس وقت نہیں تھا اللہ نے فرمایا اگر تمہارے پاس پانی نہیں ہے تو تم مٹی سے تمیم کرو بعد میں جب اونٹ کو اٹھایا گیا تو ہار نیچے تھا اگر حضور ﷺ غائب کا علم جانتے ہو تو اونٹ کے نیچے سے پہلے نہ نکالتے اس لیے غیب کا علم اللہ کے سوا کسی کو نہیں ہے محبت کے لیے ایک حد ہے ”کل شئ عنده بمقدار“

اگر یہ ساری انسانیت جمع ہو جائے یہ ولی کی ایک انگلی کے ناخن کے برابر نہیں ہے اگر سارے اولیاء جمع ہو جائیں تو ایک صحابی کے بال کے برابر نہیں ہیں اور اگر تمام صحابہ جمع ہو جائیں تو وہ نبی ﷺ کی تھوک کے برابر نہیں لیکن اگر تمام انبیاءؐ کو جمع کرو تو اللہ کے سامنے انگلی کوئی نسبت ہی نہیں ہے ہم ولی کو نبی ﷺ کے درجے میں پہنچاتے ہیں اور نبی ﷺ کو اللہ کی صفت میں کھڑا کرتے ہیں یہ شیطان کا دھوکہ ہے کہ یہ ہمیشہ مردود عمل کو نیک عمل میں پیش کر پیش کرتا ہے۔

اس لیے کہا پڑھو ”اعوذ بالله من الشیطون الرجيم، بسم الله

الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“

## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اعوذ بالله“ کے بہت سے مقاصد ہیں ایک مقصد یہ ہے شیطان ہمیشہ برائی نیکی میں پیش کر انسان کے سامنے پیش کرتا ہے برائی کو نیکی میں پیش کر انسان کو گمراہ کرنے کی کوشش کرتا ہے جیسے ڈاکٹر کڑوی دوا کو پلاسٹک میں پیش کر کپسول بنانے کر کھلاتا ہے تاکہ بیمار کڑواہست محسوس نہ کرے اسی طریقہ سے شیطان کڑوا گناہ میشی عبادت میں پیش کر انسان سے گناہ کرواتا ہے۔

اس کی مثال کل میں نے آپ کو بیان کی تھی کہ انبیاء سے محبت بہت بڑی نیکی ہے بلکہ جزا ایمان ہے جس کے دل میں محمد ﷺ کے ساتھ محبت نہ ہو وہ آدمی مسلمان نہیں ہے تو رسول اللہ سے محبت ایک بہت بڑی نیکی ہے لیکن شیطان اس نیکی میں شرک کو پیش کرتا ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ تمہارا محبوب بنا تو محبت محبوب کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتا ہے تو یقیناً بکرا تا بڑھا چڑھا کر پیش کیا کہ ”عالم الغیب“ مانا اور یقیناً بکرا کہ ”عالم الغیب“ مانا کفر ہے قرآن کا انکار ہے قرآن میں ہے ”لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ فِي السُّمُوتِ وَلَا رَضْلَةُ اللَّهِ“ کہ کائنات میں غیب کا علم اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا ایک ہے غیب کی اطلاع میری جیب میں جو چیزیں ہیں وہ آپ سے غائب ہیں میں آپ کو بتاتا ہوں کہ موبائل ہے اور وس روپے ہیں یہ اطلاع علی الغیب ہے غیب جانتا کہ میری اطلاع کے بغیر آپ میری جیب کے حالات معلوم کریں یہ اللہ کے سوا کسی کو معلوم نہیں ہیں۔

دیکھو ڈاکٹر نے میری تیکھیں کی میری بیماری پکڑ لی دوائی بنا کر میرے ایک رشتہ دار کو دے دی کہ یہ اس کو دے دواب ڈاکٹر دوائی بنا نے سے تو ڈاکٹر ہے میرا رشتہ دار دوائی دینے سے ڈاکٹر نہیں ہے اس کو تو اطلاع دی گئی ہے کہ یہ دوائی فلاں وقت دو قلاں وقت یہ

فلاں وقت دے دو تو اطلاع سے کوئی "عالِم الغیب" نہیں ہوتا بلکہ جانے سے "عالِم الغیب" ہوتا ہے اور وہ اللہ کے سوا کوئی نہیں ہے "لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا لِلَّهُ" کہ غیب کا عالم اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

پیغمبر مخلوق ہیں اور خدا خالق ہے مخلوق اور خالق میں فرق ہے جہاں مخلوق کی حدود ختم ہوتیں ہیں وہاں سے خالق کی حدود شروع ہوتی ہیں پیغمبر کو جرأت نہیں ہے کہ وہ خدا کی حدود میں قدم رکھے مخلوق اور خالق میں بھی فرق ہے دیکھو ہاتھی کتنا موٹا ہے مگر اس سے محض طاقتور ہے محض جب چاہے ہاتھی کی سوٹ میں جا کر اس کا خون پی جائے لیکن ہاتھی محض کا خون نہیں پی سکتا ہاتھی ایک بالشت زمین سے اوپر نہیں اڑ سکتا اور محض میلوں اوپری پرواز کرتا ہے۔

تو جب ایک ہاتھی اور محض میں فرق ہے تو مخلوق اور خالق میں فرق نہیں ہو گا گھوڑا پچاس ہزار کا ہے وہ ایک گھنٹے میں پچاس میل طے کرتا ہے اور چڑیاں روپے کی ہے لیکن وہ دس روپے کی چڑی ہو ایں اڑتی ہے کیا گھوڑا اڑ سکتا ہے جب ایک مخلوق دوسری مخلوق کی حد میں قدم نہیں رکھ سکتی تو مخلوق خالق کی حدود میں کیسے قدم رکھ سکتی ہے۔

دیکھو محصلی ایک مخلوق ہے اس کے لیے اللہ نے زندگی گزارنے کا ایک دائرہ بنایا ہے وہ پانی ہے اور گواک جانور ہے ایک مخلوق ہے اس کے لئے زندگی گزارنے کی اللہ نے ایک حد مقرر کی ہے وہ خشکی ہے تو گوپانی میں نہیں اتر سکتی اور محصلی خشکی میں نہیں آسکتی تو جب محصلی گوکی حدود میں داخل نہیں ہو سکتی تو مخلوق تو خالق کی حدود میں کیسے داخل ہو سکتی ہے۔

یہ شیطان کا دھوکہ ہے کہ وہ گناہ کوئی میں لپیٹ کر انسان کے سامنے پیش کرتا ہے کہ جب آپ کو پیغمبر ﷺ سے محبت ہے تو پیغمبر ﷺ محبوب بنا تو محبوب جتنا بڑھا جڑھا کر دکھاؤ گے تو محبت زیادہ ہو گی تو اس نے ہمیں دھوکہ دے کر پیغمبر ﷺ کو حاضر ناظر ہم سے منوا یا۔

دیکھو غزوہ خیبر میں جب آپ نے فتح کیا تو ایک یہودی عورت گوشت میں زہر ملا کر حضور ﷺ کو دعوت دی اب وہ زہر بیلا گوشت حضور ﷺ کے سامنے دستِ خوان پر لایا گیا حضرات صحابہ آپ ﷺ کے ساتھ بیٹھ گے جس نے لقمه منہ میں رکھا اس نے دم توڑ دیا حضور ﷺ کا وصال تو نہیں ہوا لیکن محققین کا قول ہے کہ جب اپنے وقت پر آپ کا وصال ہوا تب وہ زہر غالب آگیا تھا تو اگر حضور ﷺ غیب کا عالم جانے والے ہوتے تو آپ پہلے

معلوم نہیں کرتے کہ اس میں زہر ملا ہوا ہے نہیں اس میں موجود ہے خود نبی ﷺ بھی متاثر ہوتے ہیں ساتھ مجاہب بھی شہید ہو رہے ہیں۔

اسی طریقہ سے غزوہ تبوک سے آپ تحریف لارہے تھے ایک جنگل میں رات گزاری حضرت عائشہ صدیقہؓ بھی ساتھ تھیں مجھ کے وقت جب رواں ہوئی تو مجاہب نے حضرت عائشہ صدیقہؓ کی ڈولی اٹھا کر اونٹ پر رکھی اور قافلہ چل پڑا اس وقت حضرت عائشہ صدیقہؓ حاجت کے لیے جنگل میں جا چکی تھیں اب اگر حضور ﷺ کو غیب کا علم ہوتا تو بتائے کہ بھی ڈولی خالی ہے حضرت عائشہ صدیقہؓ جنگل میں ہیں لیکن وہ خالی ڈولی اونٹ پر رکھ کر سارا دن سفر کیا یہ تو حضور ﷺ کی عادت مبارکہ تھی کہ قافلہ کے پیچے ایک دن کے قابلے پر ایک مجاہبؓ کو چھوڑتے کہ جہاں ہم رات گزاریں تو دوسرے دن تم وہاں پہنچ جاؤ اگر وہاں ہماری گری ہوئی کوئی چیز ہو تو تم وہ اٹھا کر لاؤ اور اسی سے بہت بڑا واقعہ رونما ہوا ب دیکھو حضرت عائشہ صدیقہؓ ڈولی میں نہیں ہیں اور آپ ﷺ کو سمجھ رہے ہیں کہ وہ ڈولی میں ہیں اگر آپ ﷺ غیب کا علم جانتے تو یہ معاملہ کیوں نہیں آتا۔

ایک لڑائی میں حضرت عائشہ صدیقہؓ کا ہاراونٹ کے نیچے تھا تمام جنگل کو شو لا گیا نہیں ملائماز کا وقت نکل رہا تھا قرآن نے احسان کیا: "فَيَسْمُوا صَعِيداً طَيْباً" چلو یقیم کرو لیکن جب اونٹ کو اٹھایا گیا تو ہمارے نیچے پڑا تھا "لَا يَعْلَمُ الْغَيْبُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا اللَّهُ" یہ شیطان نے نیکی میں برائی کو لپیٹ کر ہمیں پیش کر دیا۔

بھی بھی یہ شیطان ہمارے خیالات بدل دیتا ہے حدیث میں ہے کہ پل صراط گوار کی دھار سے تیز ہے اور بال ہے باریک سے تو یہاں شیطان کہتا ہے کہ یہاں تم دیوار پر نہیں چل سکتے تو ہاں بال پر کیسے چلو گے اور جب گوار کی دھار سے تیز ہے تو ہمارے قدم کو کاٹے گا اب جو علم لوگ ہیں وہ حق مجھ جانتے ہیں کہ یہ تو پل صراط کا معاملہ و یہی قدر ہے اس میں تو کوئی حقیقت نہیں

مگر محدثین نے اس کے متعدد جوابات دیئے ہیں کہ دیکھو بال اگر نیچے ہوا اور میں اوپر کھڑا ہوں تو وہ ٹوٹ جائے گا اور اگر پاؤں میرا یہ ہے اور بال اوپر ہے تو بال تو نہیں ٹوٹے گا آپ پل صراط سے اس نیچے سے گز ریں گے اس کے اوپر سے نہیں گز ریں گے اور گوار سے تیز ہے پاؤں تب کئے گا کہ گوار سے تیز پل صراط بچا ہوا ہو اور ہم اوپر سے جائیں

تو پاؤں کے گا اگر وہ لفڑ کی طرح ہم کو اٹھا کر لے جائے تو بھر پاؤں گلنے کا سوال ہی  
نہیں۔

دوسرا جواب امام فرازی نے فرمایا ہے کہ ٹپی صراط بے شک بال سے باریک ہے  
اور گوار سے تیز ہے لیکن شیطان کا یہ شبہ کہ وہ ٹوٹے گا یا ہمارے پاؤں کو کاٹ دے گا یہ فلظ  
ہے دنیا میں جسم اور روح دونوں ہیں لیکن دنیا میں جسم غالب ہے جب یہ کنوں میں گرتا ہے تو  
روح بھی ساتھ گرتی ہے اور سوت کے بعد روح غالب ہے روح کے اعمال اس کے پر  
ہوں گے تو وہ جسم کے بھروسے پن کو ساتھ اٹھائے گی جیسے پرندے میں جسم ایک بھاری چیز ہے  
لیکن وہ پروں کے ذریعے پرواز کر لیتا ہے اس لیے آپ کا وزن قیامت کے دن نہیں ہو گا تو  
آپ ٹپی صراط پر اس طرح گزریں گے جیسے بکلی کا کرنٹ ہمارے گزرتا ہے۔

شیطان کے ان شبہات سے بچنے کے لئے قرآن نے بتایا کہ "اعوذ بالله  
من الشیطون الرجیم" ہم خدا کی پناہ مانگتے ہیں شیطان ملعون سے کہ وہ ہمیں ٹھوک  
شبہات میں نہ ڈالے شیطان کے گمراہ کرنے کا ایک طریقہ خواہشات ہیں خواہشات کے  
ذریعے وہ انسان کے اعمال پر ڈاکہ ڈالتا ہے آپ کی خواہش ہے کہ صبح کونہ اٹھیں تو صبح کی  
نماز پر شیطان ڈاکہ ڈالتا ہے آپ کی خواہش ہے کہ ہر وقت کھانے کے لیے ملے تو اس  
کھانے کی خواہش کی بنیاد پر اس نے آپ کے روزے پر ڈاکہ ڈالا آپ کی خواہش ہے  
لذت حاصل کرنا اس لذت کی خواہش کے ذریعے سے اس نے شراب انسان کو پلا دی زتا  
انسان سے کروایا ایسے خواہشات کی بنیاد پر نیک اعمال کے راستے میں رکاوٹیں ہیں دکا دار  
کو کمائی کی خواہش ہے نماز با جماعت نفل رہی ہے کہ یہاں پر ایک پیسہ کمائی ملے گی نماز  
اکیلے بھی پڑھ سکتا ہوں۔

امام ابوحنیفہؒ کی خدمت میں ایک آدمی آیا اور کہنے لگا کہ حضرت میں نے سونے  
سے بھرا ہوا ایک گھڑا چوروں کے خوف سے ایک جگہ پر زمین میں دیا یا ہے اور وہ جگہ بھول  
گیا ہوں تھویڈے دو کہ وہ کہاں ہے یہ عوام بھی ہر چیز کے لیے تھویڈ مانگتی ہے امام صاحبؒ  
نے تھویڈ کی بجائے اس کو کہا کہ تم وضو کرو اور کسی خالی جگہ پر نماز دور کعت نفل پوری توجہ سے  
لہی قرأت کے ساتھ پڑھو آپ کو سونا یاد آ جائے گا اس نے وضو کیا اور کسی ثویلی پھوٹی مسجد  
میں جا کر خشوع و خضوع کے ساتھ نیت باندھتے ہی اس کو یاد آ گیا کہ گھڑا وہاں

ہے نماز توڑ دی اور گھر انکال لیا اور امام صاحبؒ کے پاس آیا اور اس نے کہا کہ آپ نے تو عجیب علاج نہ تایا اللہ اکبر کہنے کی دیر تھی گھر ایاد آیا اور یہ تھا آپ لے لیں لیکن یہ بتا گئیں کہ نماز میں اور گھر ایاد آنے میں کیا تعلق ہے تو امام صاحبؒ نے جواب دیا کہ جب آپ نے توجہ کے ساتھ نماز پڑھنی شروع کی تو شیطان نے کہا کہ اس دور کعت سے تو اس کو ایسے کروڑوں گھروں کا ثواب ملے گا اس سے تو بہتر ہے کہ اسے گھر ایاد کراؤ تاکہ یہ نماز توڑ دے اور گھر ا لے لے اب دیکھو کہ شیطان نے گھرے کی خواہش کی بنیاد پر اس کی نماز توڑ واوی۔

دور کعت نماز سے جو آپ کو ثواب ملتا ہے وہ ساری تخلوقات کی عبادت کے برابر ثواب ملتا ہے آپ کی نماز میں تمام درختوں کا قیام ہے تمام چوپانیوں کا رکوع ہے تمام کیڑے کھوڑوں کا سجدہ ہے تمام پھاڑوں کا تقدہ ہے تو آپ نے دور کعت پڑھ کر تمام تخلوقات کی عبادت کے برابر ثواب حاصل کیا ایک گھر اسونے کا کیا ہے شیطان نے جلدی سے سونا یاد دلا یا اس نے نماز چھوڑی اب دیکھو اس نے سونے کی خواہش سے عبادت چھڑ دا دی۔

حضرت امیر معاویہؓ کے گھر ایک دن ایک بوڑھا آدمی گھسا اور ان سے کہا کہ حضرت اٹھوا اور تجد پڑھو انہوں نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا کہ تم کون ہو میرے گھر میں داخل ہونے والے اس بوڑھے نے کہا میں آپؓ کا پرانا دوست ہوں آپؓ سوئے ہوئے تھے میں نے کہا کہیں آپؓ ثواب سے محروم نہ ہو جائیں انہوں نے کہا یہ بہانہ ہے سچ مجھ بتاؤ اس نے کہا کہ بات یہ ہے کہ میں شیطان ہوں کل آپؓ رات کو سوئے ہوتے تھے اور تجد کا ناخ ہو گیا تھا آپؓ دن میں اتنا روئے کہ اللہ نے ایک سال کی تجد کا ثواب آپؓ کو دے دیا تو میں نے کہا کہ یہ آج پھر روئے گا اور ایک سال کی تجد کا ثواب حاصل کرے گا تو چلو دو رکعت پڑھ لے۔ تو شیطان سے دستی شہ لگا و "ان الشیطون لکم عدو میں" یہ تھا رے لیے کھلا دشمن ہے اس سے دور ہو۔ اور دور رہنے کا طریقہ یہ ہے کہ خدا کی پناہ میں آ جاؤ "اعوذ بالله من الشیطون الرجیم" کا مقصد شیطان سے دوری کا سبق ہے اور "بسم اللہ الرحمن الرحيم" کا مقصد خدا کا قرب ہے کہ خدا کے قرب میں آ جاؤ۔

## تسبیہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

عقیدہ عمل:- دین دو چیزوں کا نام ہے ایک عقیدہ اور دوسرا عمل۔

عقیدے کا معنی یہ ہے کہ جو چیزیں ہم نے آنکھوں سے نہیں دیکھیں پیغمبر کے کہنے پر اعتماد کیا اور ان کو مانا۔ جیسے اللہ اس کی صفات، فرشتے، قبر کا عذاب، ثواب، قیامت اور اس کا حساب، پل صراط، جنت، جہنم یا ان دیگھی چیزوں لیکن ہم اس لیے مانتے ہیں کہ اللہ کے رسول اور اللہ کے قرآن نے ہمیں بتایا ہے کہ یہ حقائق ہیں۔

یہ ہے عقیدہ اور ایمان دوسرے اعمال یہ جو آپ کرتے ہیں نماز، روزہ، حج۔ گویا کہ دین ایک درخت اور عقیدہ اسکی جڑ ہے آپ کے اعمال اس درخت کی شاخیں ہیں اور درخت کو جو پھل لگتا ہے وہ اس پھل کا نام جنت ہے۔

”ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة اصلها ثابت وفرعها ف  
السماء“ تو دینی درخت کی جڑیں عقیدہ ہے اگر درخت کی جڑ کو کھلی ہو تو اس درخت کو پھل نہیں لگتا۔ اگر دینی درخت کی جڑوں میں شرک ہو بدعت ہو تو یہ درخت اس قابل نہیں ہے کہ جنت کی شاخ میں ہمیں پھل دے۔ اس لیے ہمیں عقیدے کا بھی تحفظ کرنا ہے اور اعمال کی بھی حفاظت کرنی ہے۔ جذبہ ہو تو درخت ہر ابھر انہیں رہ سکتا پھل دینا تو دور کی بات۔ جڑ ہے تا ہے لیکن شاخیں نہیں ہیں تو پھل کس کو لگتے گا۔ اس لیے درخت کے لیے جڑوں کی بھی ضرورت ہے تب درخت پھل اور پھول دینے کے قابل ہے۔ ہمارے دین میں عقائد بھی مفبود ہوں گے اور اعمال بھی کامل ہوں گے تب یہ دین آپ کے لیے جنت کا پھل دینے والا درخت ہو گا۔

ایک مشین میں سو پر زے ہیں جب سو کے سو فٹ ہوں تو وہ چیز ہنانے میں کامیاب ہو گی۔ اگر کپڑا بنانے والی مشین کے سو پر زے ہوں لیکن ایک خراب ہے تو وہ کپڑا نہیں بنائے گی۔ تو اسلام کو بھی ایک مشین سمجھو اس کا بڑا پر زہ عقیدہ ہے اور چھوٹے پر زے اعمال ہیں۔ اگر عقیدے کا پر زہ بھی خراب ہو تو تب بھی جنت نہیں بنے گی اور اگر اعمال کے پر زے خراب ہوں تب بھی جنت نہیں بنے گی۔

اور جب اس دینی درخت کی جڑیں مضبوط ہوں اور شاخیں مکمل ہوں تو ”تائیں اکلہا کل حین۔“ اب یہ جنت کی شکل میں آپ کو پھل ڈے گا دنیا میں بھی، قبر میں بھی اور آخرت میں بھی۔ اس لیے ہم دونوں کا تحفظ کریں گے۔ شیطان دونوں میں شک ڈالا ہے۔

پہ سمجھ لو کہ جنت کا علاقہ ابھی موجود ہے لیکن تعمیرات شروع ہو گئی ہیں بعض کے گھر بن گئے ہیں اور بعض کے بن رہے ہیں۔ جیسے گو جرانوالہ میں واپڈا ہاؤس کا علاقہ موجود ہے لیکن بعض کے گھر بنے ہیں اور بعض کے گھر ابھی بن رہے ہیں اور بعض کے آئندہ میں بنیں گے جب زمین خریدیں گے۔ تو اسی طریقہ سے جنت کا علاقہ موجود ہے اس کی تعمیرات اعمال ہیں جو اعمال کر کرے ہیں دنیا سے جا چکے ہیں انہوں نے اپنے مکانات بنالیے ہیں۔ حضور ﷺ نے فرمایا: مسراج کی رات مجھے جنت چانا ہوا میں نے ایک خوبصورت مکان دیکھا جس کی ایک ایک اینٹ سونے کی تھی سونا خوبصورت تھا ایسا صاف شفاف تھا کہ اس سے آر پار نظر آتا۔ اور سونے کی اینٹ مشک اور عنبر سے جڑی ہوئی تھی مجھے وہ مکان بہت پسند آیا۔ میں سڑھیوں پر چڑھا جب میں گیٹ پر ہنچا تو میں نے جبراہیل ﷺ سے پوچھا ”لمن هذا؟“ یہ مکان کس کا ہے اس نے کہا ”العمر ابن خطاب“ یہ مکان عمر کا ہے مجھے خیال آیا کہ اس میں تو عمر کی بیکامات بھی بیٹھی ہوں گی اور وہ غیور آدمی ہے اگر میں ان کے مکان میں داخل ہو جاؤں تو کہیں ناراض نہ ہو جائے تو میں دروازے سے لوٹ آیا۔ حضرت عمر نے فرمایا یا رسول اللہ ﷺ جاتے مکان میں برکت ہوتی آپ کے جانے سے تو مجھے غیرت نہ آتی مجھے خوشی ہوتی اگر آپ جاتے۔ تو وہ جنت کا جو خالی علاقہ ہے وہ آپ کا عقیدہ ہے اور جو مکانات ہیں وہ آپ کے اعمال ہیں۔

حضرت ﷺ نے فرمایا حضرت ابراهیم ﷺ سے ملاقات ہوئی تو اس نے کہا کہ

بیٹے اپنی امت کو میرا اسلام پہنچاؤ اور ان کو کہو کہ جنت ایک خالی کھلا علاقہ ہے اس میں کوئی باغ شاخ نہیں ہے۔ اگر آپ نے باغات لگانے ہوں تو کثرت سے پڑھو "سبحان اللہ والحمد للہ ولا اللہ الا اللہ واللہ اکبر" جتنے کلمات زیادہ پڑھو گے اتنے زیادہ باغات میں تمہارے درخت زیادہ ہوں گے۔ اس لیے واپڈا ناؤں میں زمین کی بھی ضرورت ہے اور تعمیرات کی بھی ضرورت ہے تو اسلام کے لیے عقیدے کی بھی ضرورت ہے تاکہ جنت کا علاقہ ملے اور اعمال کی بھی ضرورت ہے تاکہ اس سے جنت کی تعمیرات ہو سکیں۔

اس لیے اسلام میں عقیدہ اپنی جگہ اہم ہے اور اعمال اپنی جگہ۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ عقیدہ درست ہونا چاہیے۔ اعمال کی ضرورت نہیں ہے اعمال دوسرے نمبر کی چیز ہے۔ یہ صحیک ہے اعمال کا درجہ دوسرا ہے لیکن دوسرا ہونے کے یہ معنی نہیں ہیں کہ یہ فضول ہے۔ دیکھو درخت میں اول درجہ جڑ کا ہے اور شاخ دوسرے نمبر پر ہے لیکن شاخ اہم ہے اگر درخت پر شاخ نہ ہونہ پھل لگنے کا نہ سایہ ہو گا۔ اس لیے شیطان بھی ہمارے عقیدے میں شبہ ڈالتا ہے اور بھی ہمارے اعمال میں شبہ ڈالتا ہے۔

عقیدہ کو سمجھیں کہ یہ تکوار ہے اور اعمال کو سمجھیں کہ اسکی دھار ہے گناہ شکوہ و شبہات اسکا رنگ جیسے، اگر تکوار ہو دھاری دار ہو تو شیطان کی گردن کو کاٹ سکتی ہے اور اگر اسکا لواہ زنگ آلوہ ہو تو وہ مجھے بھی نہیں کاٹ سکتی۔ اس لیے ایک تو اسلامی تکوار کے لیے لواہ چاہیے فولاد وہ ایمان ہے اور ایک اسکا دھار چاہیے وہ نیک اعمال ہیں اور ایک اسے زنگ سے بچانا چاہیے وہ گناہ شکوہ و شبہات ہیں۔ آج کل شیطان ہمارے اعمال میں بھی شکوہ و شبہات ڈالتا ہے۔ اکثر لوگ کہتے ہیں کہ انجیل بھی تو آسمانی کتاب ہے تو رات بھی آسمانی کتاب ہے۔ زیور بھی آسمانی کتاب ہے تو پھر ہم ان کو دستور کیوں نہ مانیں۔ بھی بات یہ ہے کہ آج تورات اصلی صورت میں نہیں ہے انجیل اصل صورت میں نہیں ہے اور اس کی ایک دلیل یہ ہے کہ تورات اور انجیل سریانی زبان میں اتری تھیں۔ اور آج روئے زمین پر سریانی زبان نہیں ہے اور نہ سریانی زبان میں تورات کا کوئی نسخہ یا انجیل کا کوئی نسخہ ملتا ہے۔ تو جس کتاب کے ساتھ اپنی آسمانی زبان نہ ہو وہ کتاب محفوظ رہے گی کوئی انگریزی میں ہے کوئی اردو میں ہے کوئی جرمنی زبان میں ہے۔

لیکن ہمارا قرآن آج بھی آسمانی زبان کے ساتھ موجود ہے۔ دوسرا قرآن نے فرمایا کہ تورات، زبور کہاں موجود ہے۔ ”سحر فون الکلم من بعض مواضعہ“ یہود اور نصاری نے اپنی آسمانی کتابوں سے آسمانی زبان اور آسمانی کتاب کا کمال کر اپنی خواہشات کے مطابق باقی اس میں داخل کیں تو تورات محفوظ نہیں ہے۔ قرآن محفوظ ہے انجیل غیر محفوظ ہے۔ قرآن محفوظ نہیں ہے قرآن موجود ہے۔

اگر یہ جب ہندوستان میں آیا اس نے قرآن کے میں میں روپے کا نسخہ تین تین ہزار میں خریدنا شروع کیا۔ غریب لوگوں نے گھر سے انہا اٹھا کر قرآن اگر یہ کو دی سوئے کہ لوٹیں ہزار اور قرآن کا نسخہ دے دو۔ اگر یہ سے کسی نے پوچھا آپ قرآن کے نسخے کیوں خرید رہے ہیں۔ اس نے کہا کہ تمام ملک سے میں قرآن کے نسخے خرید کر جلا دوں گا۔ تاکہ اسلام کا نہ بہ ثتم ہو۔ مسلمان کا نام ثتم ہو تو اس وقت ایک عالم نے ایک معصوم بچے کو لا کر کھڑا کیا اور فرمایا کہ قرآن سنا تو اس نے قرآن سنا یادہ قرآن کا حافظ تھا فرمایا اس کے سینے میں قرآن کہاں جلا دے گے۔ آج روئے زمین پر تورات، زبور، انجیل کا ایک حافظ نہیں ہے لیکن قرآن کے کروڑوں حافظ موجود ہیں۔

اس لیے یہ نک اور شبہ ہے کہ انجیل بھی تو آسمانی کتاب ہے۔ دوسرا یہ ہے کتاب میں منسوخ ہیں اور منسوخ قابل عمل نہیں ہے۔ ایک زمانے میں صدر ایوب تھا۔ اس نے ایوبی قانون بنایا۔ آج صدر مشرف ہے۔ صدر مشرف کے دور میں صدر ایوب کا قانون نہیں چل سکتا۔ تو محمد رسول اللہ موجود زمانے کے صدر ہیں اور یہی خلیل اللہ ماضی کے صدر ہیں تو ان کی بات اس دور میں کیسے چل سکتی ہے وہ دور منسوخ ہو چکا ہے۔

اس لیے یہ تمام ٹکوں و شبہات ہیں۔ آج مسٹر لوگ بھی کہتے ہیں کہ قرآن میں ترجمم کیوں نہیں کرتے۔ یہ اس زمانے کے لیے تھا اپنے جدید زمانہ ہے جدید قانون ہے ان کے مطابق قرآن بنانا چاہیے اس میں ترجمم کریں لیکن دیکھو یہ قانون ہے کہ ترجمم کرنے والا قانون ساز سے بڑا عالم ہوتا ہے۔ میں نے قانون بنایا وہ اس میں ترجمم کرتا ہے۔ اس کو ترجمم کا حق حب مامل ہو گا کہ اسکا علم بھی سے زیادہ ہو۔ تو مسٹر لوگ جو قرآن میں ترجمم کرتے ہیں تو قرآن کا قانون ساز خدا ہے اور ترجمم کرنے والا مشرف ہے۔ اب بتاؤ مسٹر کا علم خدا سے بڑا ہے۔ یہ تو ایسا ہوا چیز ہے سرجن آپریشن کرے اور کپڑا رکھے میں اس آپریشن میں ترجمم ہا بتا

ہوں۔ بھی کپوڑ کوں ہے جو سر جن کے آپ نہیں میں ترمیم کرے وہ بے ڈوف ہے۔ اس لیے قرآن خدا کا قانون ہے۔ یہ اس زمانے پر کیا قبر میں بھی منطبق ہے۔ یہ قیامت میں بھی منطبق ہے یہ جنت میں بھی منطبق ہے۔ پاکستان کا قانون افغانستان میں جاری نہیں ہے۔ افغانستان کا قانون سعودیہ میں جاری نہیں لیکن خدا کا قرآن تمام ملک، تمام اقوام تمام جہانوں کے لیے جاری ہے۔ شیطان یہ ٹکوک و شبہات ڈالتا ہے کہ عیسیٰ آسمانوں پر چیز اور حضور ﷺ زمین کے اندر ہیں۔ تو جو اوپر ہے وہ تو اعلیٰ ہوا ہم اس کی بیڑوی کیوں نہ کریں۔

لیکن امام غزالی نے لکھا ہے کہ سمندر کی تہہ میں موتی ہیں اور اس کے اوپر سلسلہ پر خس و خاشاک ہیں تو وہ موتی پیچھے رہنے کی وجہ سے کم قیمت نہیں ہیں اور خس و خاشاک اوپر جانے سے بیش قیمت نہیں ہیں یہ کون سی بات ہے۔ اس لیے شاہ عبدالعزیز سے ایک عیسائی نے سوال کیا۔ مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ حضرت عیسیٰ زندہ ہیں قیامت کے قریب اتریں گے اور ہمارے دین کی اشاعت و تبلیغ کریں گے۔ تو عیسائی پنے شاہ عبدالعزیز سے بادشاہ کے دربار میں سوال کیا کہ حضرت میں راستہ بھول گیا ہوں چلتے چلتے ایک آدمی مجھے طاواہ سورہ ہے اور دوسرا آدمی اس کے سرہانے جاگ رہا ہے۔ تو میں راستے کا سوال کس سے کروں گا سوئے ہوئے سے یا جاگے ہوئے سے۔ اس کا یہ خیال تھا کہ یہ کہیں گے کہ جائے گے وائے سے۔ تو میں کہوں گا کہ رسول اللہ ﷺ سورہ ہے ہیں اور حضرت عیسیٰ جاگ رہے ہیں تو پھر حضور ﷺ سے پوچھنے کی کیا ضرورت ہے ہم عیسیٰ کے کہنے پر جملیں۔ شاہ عبدالعزیز نے کہا کہ سوئے ہوئے کا انتفار کرو کیوں۔ یہ جو جاگ کر بیٹھا ہوا ہے معلوم ہوتا ہے وہ بھی راستہ بھول گیا ہے۔ وہ بھی اس انتفار میں ہے کہ یہ سویا ہوا اٹھے گا تو مجھے راستہ بتائیگا۔ کیسا نی البدیہ جواب دتے دیا۔ لیکن وہ علماء تھے آج کل تو اکثر جانلیں ہیں۔

اس لیے یہ سارے ٹکوک و شبہات ہیں ان سے بچتے کے لیے صوفی کو کہا جلو تو علم کی ٹکوار تو آپ کے پاس نہیں ہے بس یہ کہو۔ ”اعوذ بالله من الشیطین الرجیع“ میں شیطان سے جو میرے ایمان اور اعمال میں ٹکوک و شبہات ڈالتا ہے اس کی پناہ نہیں ہوں۔ اور ”بسم اللہ الرحمن الرحيم الرجیع“ شروع کرتا ہوں اس اللہ کے نام سے جو یہ اسہر یا ان اور نہایت رحم والا ہے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العالمين.“

کتابی ترتیب کے اعتبار سے سورت فاتحہ چہلی سورت ہے علماء کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ قرآن کریم کی تمام سورتیں ایک درجہ ایک مرتبہ کی ہیں یا اسکیں فرق ہے بعض افضل ہیں بعض سے۔

ابو الحسن اشعری اور امام مالک فرماتے ہیں کہ قرآن کی ہر سورت دوسری سورت کے برابر ہے ہر آیت دوسری آیت کے ہم پلہ ہے ان میں فرق نہیں ہے کیونکہ اگر ایک اعلیٰ ہو جائے تو دوسری آٹھ میں کم ادنیٰ ہو جاتا ہے اور قرآن میں ادنیٰ الفاظ نہیں ہیں ناقص نہیں ہیں۔ لہذا قرآن کی ہر سورت دوسری سورت کے برابر ہر آیت دوسری آیت کے ہم پلہ ہے۔

امام غزالی نے لکھا ہے کہ نہیں قرآن کی سورتوں میں بھی فرق ہے بعض افضل ہیں بعض سے اور قرآنی آیات میں بھی فرق ہے بعض آیات بعض سے افضل ہیں۔

لیکن محققین اس لڑائی کو اس طرح ختم کرتے ہیں کہ امام مالک نے جو فرمایا ہے کہ تمام آیات ایک درجے کی ہیں تمام سورتیں برابر ہیں تو یہ برابری کلام اللہ ہونے میں ہے یعنی قرآن کریم کی ہر سورت کلام اللہ ہے ہر آیت کلام اللہ ہے۔ یہ برابری اسکیں ہے کہ ہر آیت اپنی جگہ مجزہ ہے مجزہ کا معنی یہ ہے کہ ہر آیت نے ساری مخلوق کو عاجز بنایا ہے کہ وہ اس آیت کا مقابلہ کرے۔ تو سورتیں اور آیات برابر ہیں کلام اللہ ہونے میں سب کی سب خدا کا کلام ہیں اور مجزہ ہونے میں قرآن کی ہر سورت ہر آیت مخلوق کو عاجز بناتی ہے اپنے مقابلے سے۔

امام غزالی نے جو فرمایا ہے کہ قرآن کی سورتوں میں تفاوت ہے فرق ہے، ثواب کے اعتبار سے ایک کا ثواب زیادہ ہے ایک کا ثواب کم ہے کلام اللہ ہونے میں برابر ہیں ثواب میں کمی بیشی ہے۔ ایک سورت ہے اکیس دنیا کا ذکر ہے ایک سورت ہے اکیس آخرت کا ذکر ہے تو جو تفاوت دنیا و آخرت میں ہے وہ تفاوت دونوں آئتوں میں ہے۔

لہذا ثواب کے اعتبار سے آیت اور آیت میں فرق ہے سورت اور سورت میں فرق ہے۔ ایک سورت میں ہے ”تبت بِدَا ابِ لَهْبٍ لَهْبٍ“ اکیس ابو لہب کا ذکر ہے اور اسکے مقابل سورت اخلاص میں اللہ اور اللہ کی صفات کا ذکر ہے۔ ”قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ“ یہ دونوں برابر ہو سکتی ہیں۔ اگرچہ ”تبت بِدَا ابِ لَهْبٍ لَهْبٍ“ اور ہے اور ”قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ“ اسکے نیچے ہے لیکن اکیس خدا کی صفات ہیں۔

امام خاقانی ”بہت بڑے عالم تھے سفر پر جا رہے تھے ایک شہر سے گزرے پتہ چلا بادشاہ نے مشاعرے کا اہتمام کیا ہے شاعروں کو بلا یا ہے مقابلہ کرتا ہے۔ یہ بہترین شاعر بھی تھے انہوں نے سوچا چلو مشاعرے میں حصہ لوں کھانے کے لیے پیے بھی مل جائیں گے۔ کھانا پینا بھی مل جائے گا۔ لیکن یہ جو درباری لوگ ہیں یہ بادشاہوں کے درباروں میں غریبوں کو نہیں جانے دیتے تو خاقانی کا یہ خیال ہوا کہ مجھے دربار میں کون جانے دے گا۔ جس وزیر نے مشاعرہ کروانا تھا اس سے ملے اور اپنے آپ کو پلگل بنایا کہنے لگے میرا شعر سنو مجھے بھی مشاعرے میں شامل کرو۔ انہوں نے کہا ”رُتْمَ بَهْ بازار خریدم گناقل اعوز بِرَبِّ النَّاسِ مَلْكُ النَّاسِ إِلَّا إِنَّا“

اس نے کہا یہ تو اچھا مسخر اپن ہے چلو شعر تو نہیں ہو سکتا مسخر اتوں جایا گا۔ وزیر نے بھی اسکو مسخر اور میراثی سمجھ کر زمین پر بٹھایا اور جو باتی وزراء تھے شرعاً تھے وہ کرسیوں پر بیٹھے۔ جب تمام کام مشاعرہ ختم ہوا تو خاقانی کو کہا اپنا کلام سناؤ اس نے جو اپنا عالمانہ محققانہ بلیغانہ کلام سنایا تو بادشاہ کی عقل دنگ رہ گئی کہ یہ کون سافر شہتہ آسمان سے آیا ہے آخر عالم اور جاہل میں فرق ہوتا ہے تو بادشاہ نے خاقانی سے معافی مانگی کہ جناب اب تک ہم سطح پر تھے اور آپ نیچے بیٹھے تھے تو خاقانی نے کہا

”زیر پایان نشد خاقانی نیم رانگ می ترا ادب است“ میں آپ کے پاؤں میں بیٹھا تھا اور پر بیٹھنا تمہارے لیے عظمت نہیں ہے نیچے بیٹھنا

میرے لیے شرم کی بات نہیں ہے۔

”قل هو اللہ صفت خالق ماست زیر تبت یہ الی لمحب است“ کہتے ہیں ”قل هو اللہ“ بھی میرے رب کی صفت ہے لیکن ”بت یہ الی لمحب“ کے نیچے ہے اب اس سے اللہ کا درجہ کم تو نہیں ہوا اور نہ ابواللہ کا درجہ اس سے بلند ہوا۔

اس لیے محققین حضرات لکھتے ہیں کہ قرآن کریم کی آیت اور آیت میں فرق ہے سورت اور سورت میں فرق ہے۔

ایک سورت میں ابواللہ کا ذکر ہے اور ایک میں اللہ کا ذکر ہے ظاہری بات ہے کہ جو اللہ اور ابواللہ میں تفاوت ہے تو وہی تفاوت ”قل هو اللہ“ اور ”بت یہ الی لمحب“ میں فرق ہے۔

علامہ آلوی نے روح المعانی میں اسی کی تائید کی کہ سورت اور سورت میں فرق ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ یہ سورت بھی سونے کی ختنی ہے اور یہ سورت بھی سونے کی ختنی ہے لیکن ایک ختنی ایسی ہے جسمیں جواہرات جڑے ہوئے ہیں اور ایک سونے کی ختنی خالی ہے تو سونے کی تدونوں ہیں لیکن فرق ہے اسکیں صرف سونا ہے اور اسکیں جواہرات جڑے ہوئے ہیں۔ کہتے ہیں جس سورت میں اللہ کے اسمائے حسنی ہیں یہ وہ سونے کی ختنی ہے جس پر جواہرات جڑے ہوئے ہیں اور جسمیں اسمائے حسنی کم ہیں وہ خالی سونے کی ختنی ہے اب دونوں ختیوں کو کیسے برابر کر سکتے ہیں۔ اس لیے قرآن کی سورت اور سورت میں فرق ہے آیت اور آیت میں فرق ہے۔

ایک سورت واقعہ ہے ایک سورت ملک ہے دونوں میں فرق ہے سورۃ واقعہ ہر رات پڑھنے سے رزق کھل جاتا ہے تو یہ دنیاوی فتح کا ذریعہ ہے اور سورۃ ملک نبی کریم ﷺ فرماتے ہیں جو ہر عشاء کے بعد پڑھے گا وہ قبر کے عذاب سے محفوظ ہو گا اسکے لیے قبر کھلے گی۔ اب ظاہریات ہے دنیا کھلنے سے قبر کا کھل جانا بہتر ہے تو سورۃ ملک سورۃ واقعہ سے افضل ہے۔

اس لیے مذهب تحقیق بھی ہے کہ تمام سورتیں کلام اللہ ہونے میں برابر ہیں۔ مجبورہ ہونے میں برابر ہیں۔ فرق ثواب کے اعتبار سے ہے۔ جس سورۃ میں دنیا کا ذکر ہے وہ

سورہ مغفول ہے اور جسمیں آخرت کا ذکر ہے وہ افضل ہے جسمیں ابوالہب کا ذکر ہے وہ مغفول ہے اور جسمیں خالق کا ذکر ہے وہ افضل ہے۔

سورہ فاتحہ بھی اسی میں ہے کہ یہ افضل ترین سورہ ہے بخاری شریف میں حدیث ہے کہ ایک مرتبہ جبرائیل عليه السلام انسانی شکل اختیار کر کے نبی ﷺ کی مجلس میں حاضر ہوئے بیٹھے باقی کر رہے تھے اتنے میں آسمان سے شاہ کی آواز آئی تو حضور ﷺ نے اوپر دیکھا جبرائیل عليه السلام نے کہا حضرت آسمان کا ایک دروازہ مکھا ہے جو آج سے پہلے نہیں مکھا اور آسمان سے ایک فرشتہ اتراء ہے جو آج سے پہلے آسمان سے نہیں اتر اور وہ دونوں کچھ لے کر آپ کے پاس آ رہے ہیں۔

ایک سورہ فاتحہ اور ایک سورہ بقرۃ کی آخری آیات تو گویا کہ سورہ فاتحہ اتنے کے لیے پیش فرشتہ اللہ نے بھیجا تھا۔ اور اس کوام القرآن بھی کہتے ہیں یہ قرآن کی ماں ہے کیونکہ قرآن میں جتنے مضمایں ہیں وہ سارے اسکے اندر موجود ہیں۔

قرآن میں کچھ حقوق خالص اللہ کے ہیں "اَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" یہ قدرت کاملہ حق اللہ ہے۔ بعض حقوق العباد ہیں۔ "وَلَا تَجْسِسُوا وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا" دوسروں پر اذرا مانند گاؤں غیبت نہ کرو بری زبان استعمال نہ کرو یہ حقوق العباد ہیں۔ اور بعض حقوق مشترک ہیں خالق اور مخلوق میں۔ "وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ" نئس مقتول کا بھی حق ہے اور خدا کا بھی حق ہے اللہ نے اسکو اپنے ہاتھ سے بنایا ہے خدا کے ہاتھ کی بنائی ہوئی عمارت کو مت گراو۔

کل تین حقوق ہیں اور سورہ فاتحہ میں بھی "الحمد" سے لے کر "مُلَكُ الْوَرَى"  
الدین" تک حقوق اللہ کا ذکر ہے اور "اَهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ" سے لے کر "وَلَا لِلْظَّالِمِينَ" تک حقوق العباد کا ذکر ہے۔ اور "إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ" اس آیت میں مشترک حق ہے عبادت خدا کا حق ہے اور استغاثت ہمارا حق ہے۔

اس لیے قرآن کریم کے جو تین مضمایں تھے وہ سورہ فاتحہ میں آئے تو یہ ہے ام  
القرآن۔ اور یہ توام القرآن ہے اور سورہ پیس قرآن کی نانی ہے کیونکہ حدیث میں ہے کہ جو سورہ پیس میں پڑھنے کا اس کو دس قرآن پڑھنے کا ثواب ہوگا۔ یعنی دس قرآن پاک پڑھنے کا ثواب سورہ پیس میں پڑھنے کے برابر ہے۔ بہر حال سورتوں میں فرق ہے جس سورت میں

آخرت کا ذکر ہے اسائے حنفی کا ذکر ہے جامع مصائبین اسکیں موجود ہیں وہ بہ نسبت دوسری سورتوں سے افضل ہے۔

”الحمد لله“ عربی زبان میں ایک مدح ہے ایک شکر ہے ایک حمد ہے۔ یہاں نہیں کہا ”مدحت لله“ کہ ہم خدا کی مدح کرتے ہیں کیونکہ مدح تو مردہ چیزوں کی بھی ہوتی ہے۔ ”مدحت لولو“ تو اگر خدا کی مدح کی جائے تو اسکیں اتنی خوبی اور کمال نہیں ہے اس لیے اللہ نے یہاں مدح کا لفظ چھوڑ دیا۔ اور ”اشکر لله“ شکر کا ذکر بھی نہیں کیا کیونکہ شکر انسان پر بھاری ہے شکر کا معنی یہ ہے کہ دل میں خدا سے محبت ہو اعضاء سے خدا کی عبادت ہو زبان سے خدا کی تعریف ہو اور یہ انسان کے بس کی بات نہیں ہے تو اللہ نے فرمایا جھوٹ نہ بولو تم اتنا کام نہیں کر سکتے کہ تمہارا دل بھی میرے ساتھ وابست ہو تمہارے اعضاء بھی میرے ساتھ وابستہ ہوں تمہاری زبان بھی میرے ذکر سے تر ہو یہ جھوٹ ہے۔ ایسے میں جھوٹ نہیں بلوانا چاہتا کہ تم کہو ”اشکر لله“ بس یہ زبان کافی ہے تم کہو۔

”الحمد لله“ بس زبان ہلاویہ بڑی بات ہے یہ اللہ کا خاص کرم ہے کہ اس نے شکر کو چھوڑ کر کیونکہ اگر میں یہ کہتا ”اشکر لله“ تو شکر دل سے بھی ہوتا ہے کہ دل سے خدا کے ساتھ محبت ہو زبان سے بھی ہوتا ہے کہ زبان خدا کے ذکر سے تر ہو اور اعضاء بھی خدا کے سامنے جھکے ہوئے ہوں۔

اب اتنی عبادت میں کب کر سکتا ہوں اس لیے اللہ نے بھی شکر کا ذکر نہیں کیا بلکہ یہ فرمایا ”الحمد لله“ زبان سے کہے یا اللہ تیرا شکر ہے۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العلمين“

کل یہ بات گز رچکی کہ سورت اور سورت میں بڑا فرق ہے ایک سورت میں دنیا کا ذکر ہے ایک سورت میں دین کا ذکر ہے جو فرق دین اور دنیا میں ہے وہ فرق دونوں سورتوں میں ہے۔

ایک سورت میں ابو لہب، ابو جہل کا ذکر ہے ایک سورت میں اللہ کا ذکر ہے جو فرق انسان اور خالق میں ہے وہی فرق دونوں سورتوں میں ہے۔ انہی افضل ترین سورتوں میں سے سورت فاتحہ ہے۔

امام رازیؒ لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ایک سو چار کتابوں میں نازل فرمائی ہیں ایک سو چار کتابوں کے مفہماں اللہ نے چار کتابوں میں بند کیے ہیں۔ تورات، زبو، انجلیل اور قرآن مجید اور پھر ان چار کتابوں کے علوم کو اللہ نے قرآن میں جمع کیا پھر اس قرآن کے علوم کو اللہ نے سورت فاتحہ میں جمع کیا اور سورت فاتحہ کے علوم کو اللہ نے دو جملوں میں جمع کیا ہے۔

”ایاک نعبد وایاک نستعین۔“ ”ایاک نعبد“ میں خالق کے حقوق کی خلافت ہے۔ اور ”ایاک نستعین۔“ میں مخلوق کے حقوق کی حفاظت ہے۔ خالق اور مخلوق کے علاوہ اور تیسرا چیز ہے ہی نہیں۔

اس لیے امام شافعیؒ کا قول ہے کہ اگر اللہ قرآن نہ اتنا تصرف یہ دو جملے اتنا تے کہ ”ایاک نعبد“ اور ”ایاک نستعین۔“ تو یہ قیامت تک کے لیے کافی تھے۔ یہ اتنی

جامع سورت ہے۔ اس سورت کی ابتداء اللہ نے حمد سے کی ہے اسکی وجہ یہ ہے کہ حدیث میں ہے کہ میری امت کا نام ”حمدادون“ ہے یعنی خدا کی سب سے بڑی تعریف کرنے والی امت میری امت ہے۔ اس امت کا نام حمدادون ہے اور اس امت کے نبی کا نام بھی محمد ﷺ ہے۔ امام رازیؒ فرماتے ہیں کہ اتنا پیارا نام ہے کہ جب اس پر ہم تلفظ کرتے ہیں تو لب لب کو چوتا ہے۔ ”م“ ”ح“ پھر چوم لیتا ہے کتنا پیارا پیغمبر ہے امت بھی پیاری حمدادون حمد بیان کرنے والی اور نبی بھی پیارا محمد دوبار لب لب کو چوم لیتا ہے۔

اور جناب نبی کریم ﷺ نے فرمایا حضور ﷺ کے زمانے میں قبائل تھے قریش قبیلہ تھا، بنو الیاس قبیلہ تھا، یمنی قبیلہ تھا ہر قبیلے کا الگ الگ جہنڈا اتحاکی کا سبز جہنڈا اتحاکی کالال جہنڈا اتحاکی کا کالا جہنڈا اتحا اور جناب نبی کریم ﷺ کا جہنڈا اورہ تھا جو آج کل جمیعت علماء اسلام کا ہے۔ یہ مرکزی جہنڈا اتحا تمام قبائل اس مرکزی جہنڈے کے نیچے جمع ہوتے تھے۔

حضور ﷺ نے فرمایا اس جہنڈے کا نام ہے ”لواء الحمد“ قیامت کے دن یہ جہنڈا میرے ہاتھ میں ہو گا اور آدم ﷺ سے لے کر آخری انسان تک تمام انبیاء اس جہنڈے کے نیچے جمع ہوں گے۔ ”لواء الحمد یلدی“ اور حمد کا جہنڈا میرے ہاتھ میں ہو گا تو اس امت کے پیغمبر کا امتیازی جہنڈا یہ ہے جسمیں سیاہ اور سفید پیش ہیں حضور ﷺ نے فرمایا جو قیامت کے دن اس جہنڈے کے نیچے آنا چاہتا ہے تو دنیا میں اس جہنڈے کے نیچے آ جے۔

حضور ﷺ نے فرمایا: ”لواء الحمد یلدی“ اس لیے حضرات صحابہؓ اس جہنڈے کا بڑا احترام کرتے تھے غزوہ تبوک میں زید ابن حارث نے یہ جہنڈا انھیا یا تھا کماڈر تھے تو انکا ایک ہاتھ کثا انہوں نے کہا ہاتھ گرنے دو جہنڈا نہ گرے یہ نبی ﷺ کا جہنڈا ہے انہوں نے دوسرے ہاتھ میں انھیا وہ ہاتھ کثا انہوں نے کہا ہاتھ گرنے دو جہنڈا نہ گرے۔ کیونکہ یہ قیامت کا جہنڈا ہے انہوں نے اسکو دانتوں میں پکڑا اگر دن کئی جب جہنڈا اگرنے لگا تو جعفر

ابن ابی طالبؑ، حضرت علیؑ کے بھائی آگے بڑھے انہوں نے زیدؑ کو نہیں تھا مانہوں نے جنڈے کو تھا مار کر کھینچ لیا۔ حضرت جعفرؑ کی اذر کی حیثیت سے لڑتے لڑتے جب گرنے لگے اور جنڈا اگر نے لگا تھا تو خالد بن ولید نے جنڈا تھا مار آپ ﷺ نے فرمایا

”سُلْ لِلَّهِ سَيْفَهُ وَاخْذَ لَوَاهُ“ اللہ نے اپنی تکویر نکالی اور اپنی جنڈا اسکے ساتھ باندھ لیا۔ خالد بن ولید نے یہ جنڈا لے کر تین لاکھ روپیوں کو نکلت دے دی۔

اس لیے یہ موک سے جب یہ جنڈا اپس آیا تو بیت اللہ کے چاروں کونوں پر نصب ہوا۔ کہ گویا کہ یہ اسلام کا نمائندہ جنڈا ہے۔ تو امت کا نام ہے حمادون، حمد کرنے والی امت اور نبی کا نام ہے محمد، جس کی سب سے زیادہ تعریف خدا کے بعد کی گئی۔ اور اس امت کے جنڈے کا نام ہے ”لوا الحمد“ اور قرآن کی ابتداء میں بھی ہے۔ ”الحمد“ اس لیے پہاں سورت فاتحہ کی ابتداء میں حمد آیا یہ ”الحمد“ جملہ اسمیہ ہے اسکی علوم اوقات ہے الفاظ ایام استقراتی ہے۔ اسکی علوم حمد ہے۔ اور فاعل حذف ہے اس نے علوم پیدا کیا اس کا معنی یہ ہے ہر حمد ہر زمانے میں ہر حامد سے ”لکھ“۔ (اللہ کے لیے)

اس سورت کا نام ہے سورت مسلم۔ مسئلے کا معنی ہے سوال اسکیں سوال کرنے کے آداب سکھائے گئے ہیں کہ خدا سے دعا مانگتے ہو تو مانگنے کے آداب کیا ہیں۔ لوگ ادب یہ کرتے ہیں کہ دعا مانگتے ہوئے سوچاتے ہیں یہ دعا نہیں ہے۔

”اَنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِلُ الدُّعَاءَ قَلْبَ لَا حَ“ اللہ عاقل دلوں کی دعا قبول نہیں کرتا۔ دو آدمیوں کی دعا کی تردید آئی ہے ایک یہ کہ جس کا دل عاقل ہو۔ ”اَنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِلُ الدُّعَاءَ قَلْبَ لَا حَ“ اللہ عاقل دل کی توبہ قبول نہیں کرتا۔ اور ایک بزدل آدمی کی دعا اللہ قبول نہیں کرتا۔ آج لاکھوں کے مجمع میں لوگ دعا کرتے ہیں لیکن ایک کی بھی دعا قبول نہیں ہوتی۔ ہر شر مانگتے ہیں آیا ہوا بادل بھی چلا جاتا ہے اس لیے کہ آج لوگ بزدل ہیں اور حضور ﷺ نے فرمایا: ”الْمُوْمَنُ لَا يَكُونُ جَبَانًا“ بزدل آدمی مسلمان نہیں ہے کافر ہے تو اسکی دعا کیسے قبول کروں۔ اس لیے ایک تو غیر اللہ کا خوف ہم دلوں سے نکالیں ورنہ دعا

قول نہیں ہوگی اور ایک غفلت دلوں سے نکالیں۔

اس سورت کا نام ہے سورت مسکل۔ مسئلے کا معنی سوال کرنا یعنی خدا سے سوال اور دعا کرنے کے آداب ایکیں سکھائے جائے ہیں۔ وہ آداب یہ ہیں کہ جب میں کسی افسر کے پاس جاتا ہوں تو پہلے اس افسر کی تعریف کرتا ہوں۔ سرفلاء، فلائی، اسکے القاب بیان کرتا ہوں القاب بیان کرنے کے بعد اس سے پرانے تعلقات قائم کروں گا کہ ہمارے آج کے نہیں پرانے باپ وادے سے تعلقات ہیں اور تیرے نہر پر اپنا مدعایش کروں گا کہ میری یہ عرض ہے پہلے اسکی تعریف پھر پرانے تعلقات اسکے بعد اپنا مدعایش کیا جاتا ہے اللہ نے یہ آداب سکھائے۔

ہم خدا سے دعا مانگتے ہیں تو پہلے خدا کی تعریف کریں گے۔ "الحمد لله رب العالمین، الرحمن الرحيم، ملک یوم الدین۔" یہاں تک ہم نے خدا کی تعریف کی اسکے بعد اپنے پرانے تعلقات ذکر کرتے ہیں "ایساک نعبد و ایساک نستعين" یا اللہ ہم پہلے سے آپ ہی کے غلام ہیں اور آپ ہی سے مدد مانگتے ہیں پرانے تعلقات قائم کیے اور اس کے بعد اپنامی ہیش کیا۔ "امدنا الصراط المستقیم، صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالین۔" حدیث نے ایکیں اضافہ کیا ہے کہ جب آپ دعا مانگتے ہیں تو "اعوذ بالله" اور "بسم الله" پڑھ کر ایک بار "الحمد لله" پڑھوں کے بعد درود شریف نماز والا پڑھوں کے بعد دعا کرو۔ یا اللہ ہمیں شادی ہو مجھے دوکان ملے میرا کار و بار ہو آخر میں پھر درود شریف پڑھو اور "آمین" کہہ کر دعا ختم کرو۔ حدیث شریف میں ہے کہ درود شریف کو اللہ ضرور قبول کرتا ہے تو جب آپ نے شروع میں بھی درود پڑھا اور آخر میں بھی درود پڑھا تو اللہ کی شان کے خلاف ہے کہ اول آخر کو قبول کرے اور آپ کی درمنانی دعا کو نکال کر پھینک دے درود کے طفیل اللہ آپ کی دعا کو ضرور قبول کرے گا۔

یہ دعا کے آداب قرآن کریم نے بتائے کہ "اعوذ بالله، بسم الله" پڑھ کر

”الحمد لله“ پھر درود مبارک پڑھو۔ پھر جو آپ کا مدعای ہے صحیت ہے عزت ہے دوست ہے کار و بار ہے دنیا آخرت کی کامیابی ہے وہ خدا سے مانگو اور آخر میں پھر درود شریف پڑھ کر ”آمین“ کہو۔

اب حضور ﷺ نے فرمایا جو مسلمان مجھ پر درود پڑھتا ہے تو اللہ اسکو ضرور قبول کرے گا تو آپ کا شروع والا درود بھی قبول ہو گا اور آخری درود بھی قبول ہو گا ب یہ خدا کی شان کے خلاف ہے کہ آپ کے مدعا کو نکال کر پھینک دے وہ بھی ضرور قبول کرے گا۔ اکیس اللہ تعالیٰ نے صدر بننے کی صفات بھی بیان کیں۔ میں کہتا ہوں کہ میں صدر ہوں تو اللہ نے فرمایا کہ صدر بننا چاہتے ہو تو مجھے دیکھو میں کائنات کا صدر ہوں تو ساری خلوق میری حمد بیان کرتی ہے۔ صدر وہ ہونا چاہیے کہ مشرف کی طرح لوگ اسکو گالی نہ دیں لوگ اسکی تعریف کریں۔

”الحمد لله“ صدر کی دوسری صفت بیان کی۔ ”مرب العلمین“ کہ وہ اپنی ماتحت قوم کو اولاد بھجو کر انکی پیاس بجھائے انکی بھوک کو دور کرے انکو کپڑے دے انکے لیے۔ مکان کا انتظام کرے انکی ہر ضرورت پوری کرے جیسے اللہ صدر ہے تو ”مرب العلمین“ وہ ساری خلوق کو پال رہا ہے۔

تیسرا صفت بیان کی کہ اگر میں صدر ہونا چاہتا ہوں تو یہ نہیں ہے کہ کلاشکوف کے زور پر قوم پر مسلط ہو جاؤ۔ فرمایا دیکھو میں بھی صدر ہوں ”رحمٰن ہوں رحیم ہوں“ اسلیے صدرِ مملکت کو باپ سے پڑھ کر مشق ہونا چاہیے۔ ماں سے بڑاہ کو رحیم ہونا چاہیے۔ اللہ فرماتے ہیں میں صدر ہوں کائنات کا۔ تو دیکھو میں غصب ناک ہوں یا میں رحیم و رحمن ہوں۔ یہ سیاسی امور قرآن کریم نے بیان کیے کہ صدر بننا کلاشکوف کا کام نہیں ہے نہ فوج کا کام ہے۔ وہ لوں پر اگر صدارت کرنا چاہتے ہو تو اللہ کی طرح محمود بنو اللہ کی طرح پالنے والے بنو اللہ کی طرح رحیم بنو اللہ کی طرح رحیم کرنے والے بن جاؤ۔

شیخ عبد القادر جیلانی بیخداد میں داخل ہو گئے۔ بغداد میں ایک شورائخا بادشاہ اپنے

قصر کی چھت پر چڑھا اور بیگم کو بغل میں بٹھایا اور کہا آؤ یہ تماشا دیکھیں دیکھا کہ شہر میں کوئی بالغ مرد نہیں رہا تمام استقبال کے لیے باہر آگئے اور شیخ کو استقبال کی شکل میں بغداد کی جامع مسجد میں لایا گیا۔ تو بیوی نے کہا جناب تمہاری حکومت جسموں پر ہے اور شیخ کی حکومت دلوں پر ہے۔

آج ”الیس، ایچ، او“ کو ہم سلیوٹ کرتے ہیں لیکن جانے کے بعد میں گالیاں نکلتے ہیں کیونکہ ان بے غیر توں کی حکومت کلاشکوف کے ذریعے ہے دلوں پر نہیں ہے۔ کسی یتیم کے سر پر ہاتھ نہیں پھیرا بلکہ ان کے پاس جو کچھ ہے وہ بھی لوٹ لیا۔ اسیے اللہ نے صدارتی انتظام کے لیے یہ بیان کیا کہ صدر وہ ہونا چاہیے کہ ”الحمد“ ہر آدمی اسکی تعریف کرے صدر وہ ہونا چاہیے کہ ”رب العلمین“ کہ ہر آدمی کی وہ پرورش کرے صدر وہ ہونا چاہیے جو حُجَّۃٌ ہو اور حِیم کی طرح ہو۔ اور صدر وہ ہونا چاہیے جس کا قانون اتنا بھروس ہو کہ اگر اپنا بھائی بھی قانون کی زد میں آئے تو اسکو سزا دے۔ ”ملک یوم الدین“ ایسا نہیں ہے کہ امیر گناہ کرے تو معاف ہے۔ شنوں کی جس بھنگ فروخت کرے تو کوئی بات نہیں ہے اور اربوں کھربوں روپیہ عدالت سے معاف کروائے تو کوئی بات نہیں ہے۔ اور غریب آدمی سے معمولی جرم ہو جائے تو کہتے ہیں اسکو جیل میں ڈالو“ ملک یوم الدین“ صدر وہ ہونا چاہیے جو جزا اور سزا کا مالک ہو۔

مجرم کو سزا دے ایمان سے بتاؤ آپ بتائیں ایک بھی مشرف کی تعریف کرنے والا ہے کسی کو اس نے پالا ہے کسی بیوہ کو کسی یتیم کو کسی پر اس نے شفقت کی ہے کسی ظالم کو اس نے سزا دی ہے۔

بڑے بڑے چور آئے اور چوروں کے ساتھ مل گئے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله“ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں۔

یہاں پر سوال ہوتا ہے کہ قرآن پاک نے دعویٰ کیا کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں حالانکہ ہم تعریف پھول کی بھی کرتے ہیں کہ بڑا خوبصورت ہے کاتب کی بھی تعریف کرتے ہیں کہ بڑا خوش نویں ہے سورج کی بھی تعریف کرتے ہیں کہ بڑا چمکدار ہے بیٹے کی بھی تعریف کرتے ہیں کہ بڑا فرمانبردار ہے لیڈروں کی بھی تعریف کرتے ہیں انکو پاس نامے ناتے ہیں تو قرآن کیسے دعویٰ کرتا ہے کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں اس سے تو معلوم ہوا کہ غیر کی کوئی تعریف نہیں ہے۔ حالانکہ ہم غیروں کی تعریف کرتے ہیں جیسے میں نے آپ کو بتایا کہ پھول کی ہم تعریف کرتے ہیں کہ بڑا خوبصورت بڑا خوبصورت ہے اچھی عمارت کی ہم تعریف کرتے ہیں کہ بڑا خوبصورت مکان ہے ٹھنڈے پانی کی ہم تعریف کرتے ہیں کہ بڑا ٹھنڈا اور لذیذ پانی ہے۔

علماء نے لکھا ہے کہ ہم جو لیڈروں کو پاس نامے ناتے ہیں انکی تعریف کرتے ہیں یہ تعریفیں جموقی ہوتی ہیں ان میں کوئی حقیقت نہیں ہوتی ہم انتہائی بزدل لیڈر کو کہتے ہیں کہ یہ بڑا شیر ہے یہ بہت بھاری ہے تو یہ جموقی تعریف ہے قرآن نے جو فرمایا کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کیلئے ہیں یعنی پھی تعریفیں حقیقی تعریفیں اللہ ہی کیلئے ہیں باقی یہ پاس نامے یہ شرعاً خلاف بھی ہیں کہ میں دوسروں کے سامنے ان کی تعریف کرتا ہوں شریعت میں یہ حرام ہے۔ حضرت خالد ابن ولید روم میں لڑے قیصر کو ٹکست دی بہت سارا مال غنیمت بھی

جمع کیا لیکن فوج نے اس کو ایک بھی سپاس نامہ نہیں سنایا مدینہ منوریہ فوج لے کر آئے تو مدینہ سے باہر ایک صحابی نے بھی ان کا استقبال نہیں کیا یہاں تک کہ مسجد نبوی میں داخل ہو رہے تھے تو حضرت عمر لیثے ہوئے تھے جب خالد ابن ولیدؑ فاتح روم کو دیکھا تو کھڑے ہو کر مبارک باد دی اور فرمایا کہ میں مبارک باد اس پر دیتا ہوں کہ آپ کی زندگی میں بہترین دن وہ تھا جس دن آپؑ کو اللہ نے اسلام قبول کرنے کی توفیق عطا فرمائی تھی یہ نہیں تھا آپؑ فاتح روم ہیں اتنا زیادہ مال لائے ہیں اور انگریزوں کی اتنی بڑی فوج کو ٹکست دے دی کوئی سپاس نامہ نہیں کوئی فاتح ہونے کا صد اکتوبر نہیں دیا بلکہ ان کو کہا کہ تیری زندگی میں بہترین دن وہ تھا جس دن اللہ نے تم کو اسلام قبول کرنے کی توفیق دی تھی مطلب یہ کہ اگر دل میں فتح سے تھوڑا بہت غرور آیا ہو وہ ٹوٹ جائے۔

رمی یہ بات کہ پھول کی ہم تعریف کرتے ہیں تو تعریف جھوٹی تو نہیں ہے ہم کہتے ہیں بڑا خوبصورت پھول ہے یہ سچی تعریف ہے بڑا خوبصورت پھول ہے یہ جھوٹی تعریف تو نہیں یہ سچی تعریف ہے تو علماء نے لکھا ہے کہ یہ پھول کی جو ہم تعریف کرتے ہیں خوبصورتی وجہ سے حسن کی وجہ سے یہ بھی در پردہ خدا کی تعریف ہے پھول کو یہ حسن کس نے دیا کو اللہ نے اور پھول میں خوبصورتی کے بھری اللہ نے اس لیے بظاہر جو مخلوق کی تعریف سنائی دیتی ہے یہ در پردہ خالق کی تعریف ہے۔

یہ تو ایسا ہے کہ ایک خوش نویں تھختی پر خوش خلی سے خط لکھے تو وہ خوبصورت خط تھختی کا کمال نہیں یہ لکھنے والے کا کمال ہے تو پھول ایک تھختی ہے تو اس پر حسن کا خط کس نے لکھا اللہ نے خوبصورتی کی تھختی کی ہم تعریف کیوں کرتے ہیں تعریف تو اللہ کیلئے ہے اس لیے قرآن کریم کا یہ دعویٰ سچا ہے کہ "الحمد لله" کہ تمام حقیقی تعریفیں اللہ ہی کیلئے ہیں اللہ کے سوا کوئی قابل نہیں ہے جس کی آپؑ تعریف کرتے ہیں وہ چیز تھختی ہے اس پر خوبصورتی پر خوبصورتی یہ اللہ کا لکھا ہوا ہے در پردہ یہ لکھنے والے کی تعریف ہے۔

ہم آگے نظر نہیں کرتے ماں کی شفقت کو دیکھیں تو آپؑ خدا کی شفقت کی تعریف کریں کہ اس کی شفقت کتنی ہوگی جس نے ماں کو اتنا مشق اور مہربان بنا یا پھول کا حسن

ویکیں تو ہم خدا کا حسن معلوم کریں کہ وہ کتنا حسین ہو گا وہ کتنا خوبصورت ہو گا جس نے پھول کو یہ حسن اور یہ خوبی عطا فرمائی اس لیے مخلوق کی تعریف یہ مخلوق کی تعریف نہیں ہے یہ در پرداہ خالق کی تعریف ہے مخلوق ایک ختنی ہے خالق اس پر حسن کی لکیر اس پر خوبی کی لکیر یہ تمام کی تمام خدا کی پیدا کر دے ہیں اس لیے قرآن کا دعویٰ سچا ہے "الحمد لله" "تمام حقیقتی تعریفیں اللہ علی کیلئے ہیں۔

اور یہ حمد اسکی چیز ہے کہ جب آپ جنت میں جائیں گے تمام عبادات ختم ہو گئیں نماز، روزہ، نج، زکوٰۃ سب ختم چہا ختم لیکن "الحمد" والی عبادت جنت میں بھی ہو گی "الحمد لله الذي احلنا دار المقام" یا اللہ شکر ہے کہ آپ نے جنت جانے کی اجازت فرمائی "الحمد لله الذي احلنا دار المقام" یا آپ جنت داخل ہوتے وقت کہیں گے اگر جاتا نصیب ہوا اور پھر یہ نہیں کہ داخل ہو کر یہ ختم ہو جائیگا ہر نشت، ہر بخواست، ہر کھانے پر، ہر وقت، ہر جگہ آپ "الحمد لله" کہیں گے "وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين" ہر کام کے آخر میں آپ کی زبان پر "الحمد لله" ہو گا۔

ایک حمد ہے ایک شکر ہے شکر احسان پر ہوتا ہے آپ نے مجھے یہ تو پی دی یہ احسان ہے میں کہوں آپ کا شکر یہ اور حمد کمالات پر ہوتا ہے آپ نے مجھے کچھ نہیں دیا لیکن آپ کے علم کا کمال ہے میں آپ کی تعریف علم کی وجہ سے کروں گا حمد کمالات پر ہوتا ہے شکر احسانات پر ہوتا ہے اس لیے اللہ میں کمالات بھی ہیں اس لیے ہم اس کی حمد بیان کرتے ہیں اور اللہ کے احسانات بھی ہمارے اور پر ہیں تو ہم اللہ کا شکر بھی ادا کرتے ہیں اور حدیث میں ہے کہ ہر حال میں شکر کرو "الحمد لله علیٰ کل حال" اس کا معنی یہ ہے کہ آپ کو نعمت ملے تب بھی "الحمد لله" اور اگر خدا نخواستہ مصیبت مل جائے تب بھی "الحمد لله" "ایران پر جب حضرت عزٰز نے حملہ کیا سفر بھی لمبا تھا فوج بھی کم تھی اسلو بھی کم تھا گرفت بھی تھی اور ایران کی دو ہزار سال پرانی حکومت بھی تھی حضرت عزٰز نے اعلان کیا بالغ مرد نہ میں نہ رہیں حاکم پر ہجتی جائیں تو ایک بیوہ عورت حضرت خنسہؓ اس کے چار بیٹے تھے

چاروں کو اٹھایا لکھی کی ان کی آنکھوں میں سرمہ ڈالا اور کہا اگر آپ شہادت کا جام نوش کریں تو اس سے بڑھ کر میرے لیے فخر کا مقام کوئی نہیں ہے اور ایران کی جنگ میں جب چاروں شہید ہو گئے تو اس غم کے وقت میں انہوں نے کہا تھا "الحمد لله الذي فضلني على شهادة ابناي" شکر ہے اللہ نے مجھے یہ شرف عطا فرمایا کہ اللہ نے میرے چاروں بیٹوں کو قبول فرمایا یہ قبولیت ہے اب دیکھو مصیبت میں وہ حمد بیان کرتی ہیں "الحمد لله" یا اللہ تیری حمد ہے کہ آپ نے مجھے چار بیٹوں کی شہادت سے نوازا "الحمد لله على كل حال" نعمت پر شکر کرے حمد مصیبت پر بھی آیا ہے کہ آپ خدا کی حمد کریں جیسے حضرت خنزہ نے چاروں بیٹوں کی شہادت کی خبر سن کر اللہ کی حمد بیان کی "الحمد لله الذي شرفضلني بشهادة ابناي"

اور علماء لکھتے ہیں کہ مصیبت پر "الحمد لله" پڑھنا اس لیے ضروری ہے کہ جو بھی مصیبت آئے تو مصیبت زدہ آدمی یہ دیکھے کہ بڑی مصیبت آئی تھی اللہ نے چھوٹی مصیبت بیچ کر بڑی روک دی "الحمد لله" کہ یہ مصیبت چھوٹی ہے یہ اللہ نے بیچ کر اللہ نے مجھے بڑی مصیبت سے بچا لیا۔

ایک بزرگ نے اپنے رسالہ قشیریہ میں لکھا ہے کہ مجھے بغداد سے ایک بزرگ نے خط بھیجا کہ جناب آپ کو علم نہیں ہے کہ میں تو بغداد کی جیل میں ہوں حکومت نے مجھے جیل میں ڈالا میں نے کہا "الحمد لله" جب میرا وہ خط پہنچا اس نے گلہ کی بنیاد پر خط بھیجا آپ میرے دشمن ہیں میں نے مصیبت کا ذکر کیا اور آپ نے کہا "الحمد لله" تو میں نے پھر خط لکھا کہ بھائی اس جیل سے بھی تو بڑی مصیبت ہے اللہ نے آپ کو اس سے بچایا اس ہیلی چھلکی مصیبت میں جتلہ کیا لیکن اس کی سمجھ میں یہ بات نہ آئی

دوسرے دن ایک بھوئی کافر اسی جرم میں کپڑا گیا وہ اسی بزرگ کے ساتھ ایک زنجیر میں باندھا گیا اس بھوئی کو اسہال کی شکایت تھی وہ ہر دو منٹ بعد لیٹرین جاتا تھا تو بزرگ کو بھی ساتھ لے جاتا تھا اب بزرگ کو سمجھ آئی کہ کل کی جیل تو ہلکی مصیبت تھی اب تو مصیبت بڑھ گئی اب میں ایک بھوئی کے ساتھ ہوں اور چار منٹ میں چار مرتبہ لیٹرین جاتا

ہوں اور اس کی بدبو صحیحے مارتی ہے اور آرام سے بیٹھنا بھی نصیب نہیں ہے اس نے پھر خط لکھا تو وہ پہلی مصیبت حمد کے قابل تھی میں نے حمد نہیں کی اللہ نے مصیبت بڑھا دی تو قشیریہ والے لکھتے ہیں کہ میں نے اس کو خط لکھا کہ یہ بھی ہلکی مصیبت ہے شکر کرو کہ تم خود بھوئی نہیں ہو موسوں ہواب اگر ایمان کی دولت اللہ آپ سے چھین لے تو پھر کیا کرو گے۔

اس لئے علماء لکھتے ہیں کہ مصیبت کے وقت بھی "الحمد لله" پڑھو جو مصیبت پہنچا ہے اس سے آگے بڑی مصیبت ہے اس لیے شکر کرو کہ اللہ نے چھوٹی مصیبت بھیج کر بڑی مصیبت سے بچا لیا۔

اسی رسالہ قشیریہ میں لکھا ہے کہ کسی نے کہا حضرت آج میرے گھر ڈاکہ پڑا اور جہاڑا پھیر کر جو گھر میں تھا سب کچھ ڈاکو لے گئے انہوں نے فرمایا "الحمد لله" پڑھو شکر کرو اس کا کیا مطلب ہے ڈاکو میرا مال انھا کر لے گئے آپ کہتے ہیں شکر کرو فرمایا تمہاری دو دولتیں تھیں ایک روپیہ پیسہ اور ایک ایمان کی دولت تھی شکر ہے ڈاکو نے مال کی دولت کو لوٹ لیا ایمان کی دولت کو نہیں لوٹا شیطان بھی ڈاکو ہے اگر وہ تمہارے دل کے اندر گھس جاتا تمہارے ایمان کو لوٹ لیتا بڑی مصیبت ہوتی حدیث میں بھی ہے "اللهم لا تجعل مصيبتنا فديستا" یا اللہ ہمارے دین کو نقصان نہ پہنچے دنیا جاتی ہے تو جائے پھر بھی آجائے گی لیکن دین کا "نعم البدل" کوئی نہیں تو قرآن کا کہنا چاہیے ہے "الحمد لله" تمام حقيقة تعریفین خدا ہی کے لئے ہیں۔

عوام اپنے لیڈر کی تصوری جیب میں رکھتے ہیں نکال کر دیکھتے ہیں اور خوش ہوتے ہیں حدیث میں ہے کہ جب لوگ دنیا پر خوش ہوں تو اے مسلمانوں تم اپنے دین پر خوش ہو جب لوگ اپنے لیڈر پر خوش ہوں تو محسن ہوں سول اللہ علیہ السلام پر خوش ہو۔ "الحمد لله" تمام حقيقة تعریفین اللہ ہی کیلئے ہیں۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله“

شکر انعامات کے مقابلے میں ادا کیا جاتا ہے اور حمد انعامات کے مقابلے میں بھی اور کمالات کے مقابلے میں بھی انعامات کے بدالے میں تو شکر ہے اس اللہ کا جس نے ہم پر انعام کیا۔

اس ترجمہ سے قرآن ہمیں تین سبق دیتا ہے ایک یہ کہ خدا کی نعمتوں کا تصور کرو دوسرا یہ کہ خدا کی نعمتوں کے تصور سے تمہارے اندر خدا کی محبت پیدا ہو۔ تیسرا یہ ہے کہ جب خدا کی محبت حاصل ہوگی تو خدا کا قرب حاصل ہو گا اور خدا کے بعد کوئی منزل نہیں ہے۔ تو اس سے ہمیں نعمت کا تصور پھر خدا کی محبت کا تصور پھر خدا کے قرب کا تصور اور خدا کے بعد آگے منزل نہیں ہے۔

اس لیے ہم اس ترتیب سے چلیں کہ سب سے پہلے ہم خدا کی نعمتوں کا تصور کریں کہ دیکھو ہم نے ان آنکھوں کے لیے کوئی لیکش نہیں لڑا کوئی پیسہ خرچ نہیں کیا کوئی سفارش نہیں کی اللہ نے یہ نعمت ہمیں مفت میں عطا فرمائی۔ یہ کان ہیں یہ زبان ہے یہ دماغ ہے یہ دل و جان و جسم اور جسمانی اعضاء ہیں یہ خدا کی نعمتیں ہیں اسکے علاوہ اتنی نعمتیں ہیں کہ وہ ہمارے خیال اور تصور میں بھی نہیں آتیں۔

”وَنَ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوْهَا“ جب ہم خدا کی نعمتوں کا تصور کریں گے تو انسان کی فطرت ہے کہ محسن ہو اور انعام کرنے والے کی محبت دل میں آ جاتی ہے تو نعمت کے تصور سے خدا کی محبت دل میں آئی۔

لیکن تھیں دو تھیں کی ہیں۔ ایک وہ نعمت جو وقت حاضرہ میں مزیدار ہو لیکن انجمام کے لحاظ سے خطرناک ہو جیسے انعامی بائیڈ کا مال انسورنس کا مال بیمه کا مال سود کا مال جوے کا مال چوری اور ڈاک کے کامال۔ شراب، زنا یہ وقتی لحاظ سے بڑی لذیذ چیزیں ہیں مگر عاقبت کے انتباہ سے بڑی خطرناک ہیں۔

حدیث مبارک میں ہے کہ معراج کی رات میں نے ایسے لوگوں کو دیکھا جن کے پیٹ ایک کمرے کے مبارہ تھے اور اس میں بڑے بڑے سانپ دوڑ رہے تھے اور اسکو کاشتھ تھے تو میں نے پوچھا یہ کون لوگ ہیں جبرائیل عليه السلام نے فرمایا یہ سودخور لوگ ہیں۔ تو سود میں وقتی طور پر تو بڑا امراہے مفت کا مال ہے نعمت گئی جاتی ہے لیکن عاقبت کے انتباہ سے بڑا خطرناک ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا میں نے کچھ لوگوں کو دیکھا جسکے سامنے خوبصوردار بھنا ہوا گوشت پڑا تھا اور دوسری طرف گلا، سڑا، بد بودار گوشت پڑا تھا وہ لوگ اس بھنے ہوئے خوبصوردار گوشت پڑا تھا ڈالتے تھے کھانے کے لیے تو فرشتے انکو کوڑے مارتے تھے اور جب وہ بھوک سے تڑپ اٹھتے تھے تو مجبور ہو کر وہ سڑا ہوا بد بودار مردار گوشت کھاتے تھے تو میں نے پوچھا یہ کون لوگ ہیں فرمایا یہ وہ لوگ ہیں جسکے پاس حلال بیویاں تھیں مگر حرام میں مارے تھے۔

پھر فرمایا میں نے ایک تنور دیکھا جس میں آگ کے شعلے تھے جب شعلہ بھڑک اٹھتا تھا تو نگئے مرد اور عورتیں اوپر آ جاتے تھے اور جب وہ شعلہ ٹھنڈا ہوتا تھا تو وہ نگئے مرد اور عورتیں تنور کے پیٹ میں چلے جاتے تھے تو جبرائیل عليه السلام نے مجھے کہا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام یہ زنا کا مرد اور عورتیں ہیں۔ اب دیکھو وقتی طور پر اس حرام کام میں لذت ہے لیکن انجمام کا رہ بہت خطرناک ہے۔

فرمایا کہ میں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ سڑے ہوئے بد بودار گرم خون سے ایک نہر بھری ہوئی تھی اور درمیان میں ایک آدمی کمرہ تھا وہ کوشش کرتا تھا کہ اس سڑے ہوئے بد بودار خون سے کل جائے لیکن جب وہ کنارے پر پہنچتا تھا تو فرشتہ اس کے منہ پر پھر مارتا تھا پھر

لوٹتا تھا پھر وہ نکلتا تھا پھر مار کر لوٹتا تھا تو جبرائیل عليه السلام نے مجھے کہا یہ غیبت کرنے والے چغل خوری کرنے والے، الزام تراشی کرنے والے لوگ ہیں۔ ان چیزوں میں بظاہر لذت ہے مگر انکا انجام بڑا خطرناک ہے۔

ان نعمتوں کی مثال اس مٹھائی کی ہے جسکے اندر رز ہر ملا ہوا ہو تو بظاہر تو وہ مٹھائی ہے میٹھا بھی ہے لیکن پانچ منٹ بعد کھانے والا ترپ ترپ کردم تو ٹردیتا ہے۔ ایک یہ نعمتیں ہیں اس نعمت پر اگر کوئی "الحمد لله" کہے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے جس نے سو دکا مال لیا، ان شور نس کا مال لیا اور انعامی بائٹ کا مال لیا، چوری اور ڈاکے اور جوے کا مال لیا اور رشوت کا مال لیا اور اس مال کو نعمت سمجھ کر "الحمد لله" پڑھا فقہاء فرماتے ہیں کہ نکاح ٹوٹ جاتا ہے دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ یہ جتنے افراد لوگ ہیں سب طلاق یافتہ ہیں کیونکہ یہ رشوت لے کر فخر محسوس کرتے ہیں۔ ڈاکو ڈاکہ ڈال کر فخر محسوس کرتا ہے اور جسے گناہ پر فخر محسوس ہو وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے۔

دوسری نعمتیں وہ ہیں کہ وقی طور پر ان میں مشقت ہے تکلیف ہے اذیت ہے لیکن مستقبل کے لحاظ سے انکا انجام بڑا اچھا ہے۔ جیسے رات کی تہجد یہ خدا کی نعمت ہے جس کو اللہ توفیق دے اور یہ بڑا مشکل کام ہے زم گرم بستر سے اٹھنا ٹھنڈے پانی سے وضو کرنا اور زمین کے فرش پر آ کر سجدہ ریز ہونا یہ بہت مشکل کام ہے لیکن انجام کے لحاظ سے بہت بہتر ہے۔

حدیث میں ہے کہ تہجد گزار کو اللہ فرمائیں گے کہ میری عادت ہے کہ میں دوبار ایک آدمی کو اپنے سامنے کھڑا نہیں ہونے دیتا تم دنیا میں کھڑے ہو چکے تھے آج میدان میشر میں تمھیں کھڑا نہیں ہونے دوں گا بغیر حساب کے جنت میں چلے جاؤ۔ کوئی تدرست آدمی بیمار کو ہاتھ سے پکڑے کوئی نوجوان بوڑھے ماں اور باپ کو ہاتھ سے پکڑے کوئی امیر غریب کو ہاتھ سے پکڑ کر اس کا سہارا بنے بظاہر اس میں تو ناک کنتی ہے کہ امیر ہوا در غریب کے سامنے جھکے اور اسے اٹھائے جو ان ہوا در بوڑھے کا سہارا بنے یہ بڑا مشکل کام ہے تاک اس سے کنتی ہے۔

لیکن حدیث میں ہے کہ جس نے اپنے سے بوڑھے کا باز دیکھ کر سرک پار کروائی

الہاسکا بازو پکڑ کر پل صراطِ عبور کرائے گا۔ یہ تیس ہیں جو حقیقی طور پر تکلیف وہ ہیں اس میں اذیت ہے انسان تجدید پڑھنے کو بوجو جو محسوس کرتا ہے شنڈے موسم میں شنڈے پانی سے وضو کرنے کو بوجو جو محسوس کرتا ہے لیکن انعام کے لحاظ سے بہت اچھے ہیں۔

ان نعمتوں کی مثال وہ کڑوی دوا ہے جوڑا اکثر بیمار کو دیتا ہے تو کڑوی دوا پہنچنے میں حقیقی تکلیف ہوتی ہے لیکن انعام کے لحاظ سے بہت مفید ہے محنت کا سبب اور ذریعہ ہے۔ تو نسلی اور کڑوی دوا پہنچنے میں مشقت ہوتی ہے بیمار کو تکلیف ہوتی ہے لیکن انعام کے لحاظ سے وہ کڑوی دوا مفید ہے تو یہ نیکیاں تمام کڑوی ہیں انسان بوجو جو محسوس کرتا ہے لیکن جو یہاں بوجو برداشت کرے گا آخرت کے بوجو سے حفاظ ہو گا۔

جیسے دو مسافر ہیں ایک مسافر نے بستر کندھے پر اٹھایا اور دوسرا کہتا ہے مجھ سے یہ بوجو نہیں اٹھایا جاتا اب آنے والی رات کو پہنچے چلے گا جس نے بستر کو کندھے پر اٹھایا اب رات کے وقت بستر اس کو اپنی گود میں لے کر سلاٹے گا اور جو کہتا ہے کہ بستر کا بوجو مجھ سے نہیں اٹھایا جاتا وہ رات زمین کے فرش پر بیٹھے گا سردی سے سو نہیں سکے گا۔ یہ سمجھ لے کہ یہ عمل بستر ہے قبریک ہم اس کو اٹھائیں گے اور اس کے بعد یہ عمل ہمیں آرام دلائے گا۔

اعمال اس لیے بھی قابل قدر ہیں کہ نماز میں تو ہم مٹھاں محسوس نہیں کرتے لیکن یا ایک میٹھی جنت کا ذریعہ ہے تلاوت میں تو ہمیں لذت محسوس نہیں ہوتی لیکن یہ عمدہ لباس کا عمدہ مکان کا اور حوروں کا ذریعہ ہے۔ جس طرح سونا نہ تو کھانے کے قابل ہے نہ پہنچنے کے قابل ہے لیکن پھر بھی ہم سونے کی قدر کرتے ہیں کیونکہ یہ کھانے کا ذریعہ ہے سونا سے کھانا خریدو کپڑا خریدو مکان خریدو تو جس طرح سونا مقصود نہیں ہے مقصود کا ذریعہ ہے تو ہمیں اس سے محتیہت ہے اسی طرح اعمال اگرچہ مقصود نہیں ہیں لیکن مقصود کا ذریعہ ہے تو ہمیں اس لیے ہم نیک اعمال نعمت سمجھو کر یہیں کیونکہ ان کا انعام بہت اچھا ہے۔ انہی اعمال کے لیے صحابہ کرام موالیاء اور اہل علم بڑی محنت کیا کرتے تھے۔

اب تو بادشاہ اور امیر بڑے بھروس ہوتے ہیں۔ غریب کو دیکھ کر منہ بند کرتے ہیں کفار ہو کسیں کچھ کھاتا نہیں تھا کہ یہ بیمارے ساتھ بیٹھ کر کچھ کھانے نہ لگ جائے۔

غیاث الدین وقت کا بادشاہ ہے مگر اس نے اپنے گھر میں ایک ہزار ہجور توں کو کھانا پکانے کے لیے رکھا تھا اور وہ ایک ہزار پوری کی پوری حافظہ قرآن جیسی اور کہتے تھے کہ تم دن بھر روٹی پکاؤ اور پولیس ٹوکرے بھر بھر کر بیواؤں کے گھر میں قیمتوں کے گھر میں پہنچا دے اور اپنارویہ یہ تھا کہ جب سوتے تھے اٹھتے تھے بیٹھنے تھے کھڑے ہوتے تھے کام کرتے تھے تو کفن ساتھ رکھتے تھے کہ یہ کفن میرا گواہ میرے ساتھ قبر میں جائے گا تاکہ فرشتوں کے سامنے گواہی دے دے کہ میں نے بھی گناہ نہیں کیا۔ اس لیے نیک اعمال ہی جنت میں جانے کا ذریعہ ہیں۔

حضرت عمر بن الخطاب کے اتنے شوقيں تھے کہ حضرت ابو بکر کو کہنے لگے ابو بکر میں اپنی زندگی بھر کی نمازیں، روزے، حج، زکوہ، جہاد اور عمرے آپ کو دے دیتا ہوں آپ مجھے ایک رات کا ثواب دیں جو آپ نے غار ثور میں حضور ﷺ کے ساتھ گزاری تھی اتنے شوقيں تھے کہ آپ سودا بازی کرتے تھے میری عمر بھر کے نماز، حج، روزہ، زکوہ تم لے لو اور اس رات کا ثواب دو جو آپ نے حضور ﷺ کے ساتھ غار ثور میں گزاری۔ تو ابو بکر صد لیکھ ان سے بھی زیادہ حریص تھے انہوں نے فرمایا کہ جب حضرت سحد کا انتقال ہوا تو حضور ﷺ ان کے گھر تشریف لے گئے اور سحد کی پیشانی پر حضور ﷺ نے مت لگا کر بوسہ دیا تو فرمایا اگر سحد مجھے وہ بوسہ دینا چاہے تو ابوبکر ساری زندگی کے اعمال دینے کے لیے تیار ہے۔

تو "الحمد لله" خد کی نعمت کا تصور کریں اس سے خدا کی محبت پیدا ہوتی ہے۔ آج جو خدا کی محبت نہیں ہے اس لیے کہ ہم نے خدا کی نعمتوں کا تصور بھی نہیں کیا ہاں اس وقت کرتا ہوں کہ جب میں ناپینا ہوں تو کہتا ہوں پینا کی بہت بڑی نعمت ہے جب بہرہ ہوں تو کہتا ہوں کہ ساعت بڑی نعمت ہے لیکن نعمت کے ہوتے ہوئے میں نعمت کا تصور نہیں کرتا محبت نہیں ہوتی اگر محبت پیدا ہو تو کبھی محبت، محبوب کی چوکھت سے ہٹا گوارا کرتا ہے بالکل نہیں۔ تو ہم خدا کی چوکھت سے کیوں بہتے ہیں ہم جمعہ کے نمازی ہیں عید کے نمازی ہیں۔ کہیں شب برأت مسجد میں رات گزاری اور بس محبوب عاشق ہیں۔

جتاب نبی کریم ﷺ کا دسال ہوا صحابہ کرام پر اعتماد ہوا کہ حضرت عمر بن حادی مغل۔

گیا انہوں نے تکوار لکھا اور کہا جس نے حضور ﷺ کے وصال کا کہا میں گردن کاٹ دوں گا۔ حضرت حمّان گونگے ہو گئے۔ حضرت علیؓ پر فان لمحہ کر انٹھ نہیں سکتے تھے۔ حضرت ابو بکرؓ سمجھے گئے کہ مر کو محبت تو خدا ہے رسول تو بعد میں ہیں تو منیر پر بیٹھے اور فرمایا:

”من کان یعبد محمدنا فان محمدنا قد مات و من کان یعبد اللہ فان اللہ حی لا یموت“ بھی جو حضور ﷺ کے سامنے بجہہ کرتا تھا تو حضور ﷺ تو دنیا سے رخصت ہو گئے اب کس کے سامنے بجہہ کرے اور اگر آپ کے بجہے خدا کے سامنے ہیں تو خدا آج بھی زندہ ہے ہمیشہ سے زندہ ہے ہمیشہ کے لیے زندہ ہے اسی کو محبوب حقیقی ہنا اور انگلی مرضی کے مطابق چلو۔

اب جب خدا محبوب بنے گا تو محبوب کا دوست بھی دوست ہوتا ہے اور محبوب کا دشمن دشمن ہوتا ہے اب خدا سے اگر محبت حقیقی تو خدا کا محبوب کون ہے محمد رسول اللہ ﷺ اور خدا کا دشمن کون ہے شیطان تو ہم شیطان کو دشمن سمجھتے اور رسول اللہ ﷺ کو محبوب سمجھتے لیکن یہاں معاملہ الٹ ہے شیطان کو سینے سے لگاتے ہیں اور حضور ﷺ کی سنت کو تیز چھری سے کاٹتے ہیں۔ عجیب محبت ہے۔

اگر اللہ محبوب ہوتا تو محبوب کا پسند محبت کا پسند ہوتا اور محبوب کا ناپسند ہوتا اب جب خدا ہمارا محبوب ہے تو نیکیاں انکو پسند ہیں اور نہیں ناپسند ہیں برا کیاں انکو ناپسند ہیں لیکن نہیں پسند ہیں۔ عجیب محبت ہے۔

اس لیے پہلا مرحلہ ہے تصور نعمت، تصور نعمت کے بعد تصور محبت پھر تصور قرب ہے۔



## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیح  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله“

بات یہ شروع تھی کہ ”الحمد لله“ میں خدائی نعمتوں کو یاد دلاتا ہے کہ جو نعمت کے مقابلے میں ہے تو تم خدائی نعمتوں کا تصور کرو اور نعمت کے تصور سے محبت کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ اور محبت خدا سے قرب خداوندی کی منزل پر پہنچیں گے اور خدا کے بعد کوئی مقصود اور منزل نہیں ہے۔ تو پہلے تصور ہے خدائی نعمتوں کا اسکا بیان ہو چکا جب خدا کی نعمتوں کا بیان ہم کریں گے تو خدا سے محبت پیدا ہو گی اور خدا سے محبت یہ مسلمان کا امتیازی نشان ہے۔

☆ محبت کی دو قسمیں ہیں۔ ایک جسمانی محبت اور ایک روحانی محبت جسمانی محبت کھانے کے ساتھ ہے پینے کے ساتھ ہے کپڑے کے ساتھ ہے یہ جسم ہے مکان کے ساتھ ہے یہ جسم ہے بچوں کے ساتھ ہے یہ جسم ہے اس جسمانی اور سفلی محبت سے انسان نہیں بنتا یہ زمینی محبت تو جانوروں میں بھی ہے۔ گائے گھاس سے محبت کرتی ہے پانی کی چاہت اس میں ہے۔ بچے سے پیار کرتی ہے۔ گری، سردی سے بچنے کا انتظام پڑے کے ذریعہ کرتی ہے تو یہ سفلی جسمانی، دنیاوی محبت ہے یہ تو عام جانوروں میں ہے تو اگر یہ بھوٹ میں آئی تو یہ کوئی انسانیت کا معیار نہیں۔ انسانیت کا معیار آسمانی روحانی محبت ہے کہ ان دلکشی چیزوں کے ساتھ محبت خدا سے محبت ہے فرشتوں سے ہے جنت سے ہے جسی نعمتوں سے ہے جو دیکھنے لگتے ہم ان سے محبت کریں یہ خدائی محبت ہے یہ انسان کا طرہ امہاز ہے۔ یہ محبت نہل میں نہیں ہے بھیس میں نہیں ہے۔ جانوروں میں نہیں ہے۔ خدا سے محبت انسان ہی کی خاصیت ہے اس لئے پہلے ہم خدائی نعمتوں کا تصور

کریں اس سے خدائی محبت ہمارے دل میں آجائے گی اگر خدائی محبت نہیں ہے تو انسانیت سے ہم گئے گزرے ہیں۔

”وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَذَّذِّمُ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّمَا يَعْبُونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ“ کچھ لوگوں نے کھانے کو پینے کو پہنچ کو مکان کو اولاد کو محبوب بنایا حالانکہ یہ محبت چاہیے اللہ کے ساتھ۔ اور دوسری آیت میں اللہ نے تنبیہ فرمادی کہ اگر خدا کے ساتھ محبت ساری تخلوق سے زیادہ نہ ہو تو اس گھری کا نظر کرنے جسمیں خدا کا اعذاب آئے۔

”قُلْ إِنَّ أَبَاءَكُمْ وَإِنَّا مَنْ وَأَخْوَانَكُمْ وَإِنَّا جَمِيعُنَا عَشِيرَتَكُمْ وَمَسَاكِنَ تَرْضُونَهَا وَتَجَارَةً تَخْشُونَ كُسَادَهَا أَحَبُّ الَّذِيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَمِنْ سَبُولِهِ فَقُرْبًا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ“ پھر انتظار کرو اس گھری کا کہ اس میں خدا کا اعذاب آئے تو خدا کی نعمتوں کا تصور اس لیے ضروری ہے کہ ہمارے دل میں خدا کی محبت آجائے اس محبت سے ہم انسان بنیں گے ہم مومن بنیں گے۔ ”وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حِبَّ اللَّهِ“ اگر ہم نعمتوں کا تصور کریں گے تو خدائی محبت ہمارے دلوں میں آئے گی اور خدائی محبت دنیاوی محبتوں سے اعلیٰ ہے۔

دنیا کی محبت ختم ہونے والی ہے کھانے سے محبت ہے موت پر ختم ہو جائے گی پینے سے محبت موت پر ختم ہو گی بیکم سے محبت ہے موت پر ختم ہو گی کوئی کوئی سے محبت ہے موت پر ختم ہو گی۔ ”مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَذُ“ لیکن خدا کے ساتھ جو محبت ہے وہ ختم ہونے والی نہیں ہے۔ ”مَا عِنْدَ اللَّهِ بَاقِ“ تو یہ کتنی نادانی ہے کہ ہم دائی محبوبوں کو چھوڑ کر واقع نے خدائی محبت ہمارے دلوں میں ڈالی۔

دنیاوی محبت ایک طرف سے ہوتی ہے مجھے کھانے سے محبت ہے کھانا تو مجھ پر عاشق نہیں ہے مجھے پینے سے محبت ہے پانی تو مجھ پر عاشق نہیں ہے مجھے کوئی سے محبت ہے کوئی تو مجھ پر عاشق نہیں ہے لیکن خدا سے محبت کا یہ کمال ہے کہ جب ہم خدا سے محبت رکھیں گے تو خدا ہمارے ساتھ محبت رکھے گا۔

”اَذْكُرْوْفَ اَذْكُرْكَ“ جس وقت تم مجھے یاد کرتے ہو اسوقت میں تمہیں یاد کرتا ہوں اس لیے خدائی محبت دائی ہے دنیاوی محبت قائمی ہے دیکھو دنیاوی بادشاہوں کے

ساتھ لوگوں کی بڑی محبت ہوتی ہے اور انکو پادشاہت سے اور تاج اور ختوں سے بڑی محبت ہوتی ہے لیکن وہ محبتیں ختم ہو گئیں آج معلوم نہیں ہے کہ پادشاہوں کی قبریں کہاں ہیں۔ وہ درویش فقیر کی طرح قبرستان میں پڑے ہوئے ہیں۔

لیکن جو خدا کے ساتھ محبت ہے وہ ختم نہیں ہوتی صحابہ کرام کب سے دنیا سے جا چکے انبیاء میں المصلوہ والسلام کب کے جا چکے اولیاء کرام کب کے جا چکے مگر ان کی محبت آج بھی دلوں میں زندہ ہیں اور قائم ہیں۔

جتناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے کہ ایک آدمی نیکی کرتا ہے تو خدا کو اس سے محبت ہوتی ہے تو اللہ جبرائیل علیہ السلام کو بلا تا ہے کہ مجھے فلاں سے محبت ہے تو جبرائیل علیہ السلام آسمان کے فرشتوں میں آواز لگاتے ہیں کہ خدا کو فلاں سے محبت ہے مجھے بھی محبت ہے تم بھی محبت کرو تو زمین سے بارش لینے رزق لینے اعمال پہنچانے کے لیے جو فرشتے آسمان پر جاتے ہیں تو آسمانی فرشتے دنیاوی فرشتوں سے کہتے ہیں ۲۰۰۰ کو بھی محبت ہے جبرائیل علیہ السلام کو بھی آسمانی فرشتوں کو بھی تم بھی محبت رکھو۔ اب یہ محبت دائم ہے یہ سچیل جائی ہے اولیاء کی محبت دنیا سے جانے کے بعد بھی موجود ہے اور قیامت تک رہے گی۔ اسکے خلاف جو سیکروں سے اشتہاروں سے میڈیا کے ذریعہ اپنی تشهیر کر ۲۰۰۰ کا کوئی نام لینے والا نہیں، مرنے کے بعد کوئی انکو یاد کرنے والوں نہیں ہے۔

اس لیے جو کس پر ہے خدا کی نعمتوں پر اور جو ہم نعمتوں کا تصور کریں گے اس سے خدا کی محبت پیدا ہوگی اور خدا کی محبت دنیا اور آخرت دونوں میں باعث فلاج اور کامیابی ہے۔ آخرت میں بھی خدا کی محبت کام آئے گی حدیث مبارک میں ہے کہ آج سورج ہم سے لوگوں دل لا کر میل دور ہے اتنی دور ہونے کے باوجود جون، جولائی کی حرارت، پیش ہم برداشت نہیں کر سکتے لیکن قیامت کے دن یہ بالکل سروں پر آئے گا پھر گرمی کتنی ہوگی۔

”یوم تذہل کل مرضعة عما اسر ضعف و تضع کل ذات حمل حملها و تری الناس سکری و ما هم بسکری ولكن عذاب الله شدید“ و و و  
پلانے والی عورت دودھ پلانے سے غافل ہوگی حاملہ عورت بچ جنے کی لوگ مددوں ہوں گئنے سے نہیں۔“ ولكن عذاب الله شدید“ عذاب کی تختی کی وجہ سے اب سورج اتنا قریب ہو گا لہا پکھلانے والی گرمی ہو گی سایہ دار پوچھا نہیں ہو گا کہ

اس کے سایہ میں بیٹھیں، چھٹت نہیں ہو گی کہ اسکے سائے میں بیٹھیں، ایک رکنڈ یشن بن گلے اور گاڑیاں نہیں ہوں گی کہ ایک رکنڈ یشن میں بیٹھیں وہاں ایک سایہ ہو گا خدا کے عرش کا اور اس عرش کے نیچے سات آدمیوں کو اللہ بٹھائے گا۔

☆ ”امام عادل“ ایک وہ بادشاہ جو خدا سے محبت کرتا ہے اس بنیاد پر خدا کی مخلوق میں عدل و انصاف کرتا ہے۔ ایک وہ آدمی جو خدا سے محبت رکھتا ہے پھر اپنے آپ کو عاجز سمجھتا ہے خدا تک پہنچنے سے۔

☆ ”ففاضت عیناً“ کہ اسکی آنکھوں سے آنسو بہہ جاتے ہیں۔ ایک وہ آدمی جو خدا سے محبت کی بنیاد پر

☆ ”قلبه معلق بالمسجد“ ایک نماز پڑھنے کے بعد نکلتے ہوئے کہتا ہے اگلی بار پھر آؤں گا۔

☆ ایک وہ آدمی جو کسی سے محبت کرتا ہے تو ”تحابا فی اللہ اجتمع علیہا و تفرقہا“ گویا کہ وہاں سایہ محبت کی بنیاد پر ملے گا۔

اس لیے الحمد ہم اپسے ہی نہ پڑھیں کہ الحمد یا اللہ تیری نعمتوں کا شکر ہے اب ان نعمتوں کا تصور کریں جسم میں کتنی نعمتیں ہیں یہ زندگی کتنی بڑی نعمت ہے یہ جان کتنی بڑی نعمت ہے یہ عمر کتنی بڑی نعمت ہے اس سے خدا کی محبت دل میں آئے گی محبت ہو گی تو اگلا درجہ قرب خداوندی کا ہے خدا کا قرب مل جائیگا۔

خدا کی محبت کا سب سے بڑا فائدہ یہ بھی ہے کہ مشکلات آسان ہوتی ہیں۔ ویکھو آج ہمیں تہجد پڑھنی مشکل ہے اگر خدا کے ساتھ محبت ہوتی تو عاشق معشوق کے سامنے کھڑا ہونے سے نہیں تھکتا آج ہمیں جہاد پر جانا مشکل ہے اگر محبت ہوتی تو عاشق کو معشوق پر جان دینا مشکل ہوتا ہی نہیں۔ لیکن آج ہماری زندگی میں جہاد نہیں ہے کیوں حب اللہ نہیں ہے۔

”حب الدنيا و كرامية الموت“ یہ جو حضرات صحابہ کرام کے واقعات ہم احادیث میں پڑھتے ہیں تو ہماری عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ صحابہ فولاد کے بنے ہوئے تھے لو ہے کے بنے ہوئے تھے پھر کے بنے ہوئے تھے کہ ایسی ایسی مصیبتوں انہوں نے برداشت کیں نہ لو ہے سے بنے تھے نہ فولاد سے ہمارے جیسے گوشت پوست سے لیکن وہ

عاشق تھے معشوق کے راستے میں جو تکفیں سامنے آتی تھیں پرواہ نہیں کرتے تھے۔

حضرت بلاںؑ کو مالک نے کئے کی تپتی ریت پر لٹایا مکہ کی ریت اور گرم مٹی وہ آگ اور لوہے سے کم نہیں پھر لو ہے کی قیصیں انکو پہناتے تھے پھر ان کے سینے پر بھاری پھر رکھتے تھے پھر سر یا گرم کر کے انگی پشت کو داغ نہ تھے قیص انھا کر صحابہؓ کو بتاتے تھے لیکن اس کے باوجود بیہوٹی کے بعد جب ہوش میں آتے تھے تو اللہ کا نام اور رسول اللہ ﷺ کا نام لیتے تھے۔

محبت تھی تو یہ مشقت انکو آسان تھی۔ آج ہم خدا کی راہ میں مشقت برداشت نہیں کر سکتے۔ تبیح پھیریں گے کیونکہ اسکیں ہاتھ تھکلتا نہیں ہے پیسے خرچ نہیں ہوتے وقت اسکیں ضائع نہیں ہوتا غیبت میں یہ رکاوٹ نہیں ہے۔ لیکن یہ کہ تکوار لے کر میدان جنگ میں جائیں یہ ہمارے بس کی بات نہیں معلوم ہوا کہ محبت نہیں ہے۔ اگر محبت ہو تو محبوب کے لیے جان دینی بھی آسان ہے اور محبوب کے بغیر انسان رہ بھی نہیں سکتا۔

آپ ﷺ کا وصال ہوا تو حضرت بلاںؑ جو آپ ﷺ کا موزن تھا وہ مدینہ منورہ چھوڑ کر مشق چلے گئے وہاں حضرت ابوالدرداء ملے فرمایا آپ تو مدینہ کے چراغ تھے آپ وہاں سے نکل آئے تو وہاں اندھیرا ہو گیا ہو گا فرمایا حضرت حضور ﷺ کے وصال کے بعد مدینہ منورہ میں روشنی نظر ہی نہیں آئی۔ دن میں راستے پر چلتا تھا اور دیوار پر لکیریں مارتا تھا اندھیرا ہی اندھیرا تھا محبوب نظر نہیں آتا تھا۔

اسی کا نام محبت ہے۔ محبت سے مشکلات آسان ہو جاتی ہیں۔ اس لیے خدائی محبت ضروری ہے اور یہ آئے گی نعمتوں کے ادراک سے اور نعمتوں کا سبق دیا حمد نے حمد کے بعد قرب خداوندی کی منزل ہے جو آگے آ رہی ہے۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله“

☆ بات یہاں سے شروع ہوئی تھی کہ الحمد ہمیں خدا کی نعمتوں کی یاد دلاتا ہے کہ خدا کی نعمتوں کا شکر کرو اور خدا کی نعمتوں کا تصور خدا کی محبت کا تصور دیتا ہے ان دو تصوروں کا ذکر ہو چکا نعمت کا تصور اور اس سے پیدا شدہ محبت کا تصور اس سے قرب خدا کی منزل پہنچ جائیں گے پہلے خدا کی نعمت کا تصور کریں گے اس سے خدا کی محبت دل میں پیدا ہو گی خدا کی محبت سے خدا کا قرب حاصل ہو گا۔

خدا کا قرب تین قسم کا ہے ایک خدا کا علمی قرب ایک خدا کا مکانی قرب ایک خدا کا رضائی قرب علمی قرب یہ ہے کہ اللہ ہمیں ہمیرے لئے کسر تک جانتا ہے ہمارے ایک ایک قطرہ خون کو ایک ایک رُگ کو ایک ایک پارہ گوشت کو ہر سانس کو ہر نشست و برخاست کو اللہ جانتا ہے۔ اللہ نے فرمایا ”نحنا اقرب الیہ من حبل الورید“ علم کے لحاظ سے میں تمہاری شرگ سے زیادہ قریب ہوں اور شرگ سے اس لیے قریب ہے کہ یہ دو کاغذ ہیں اور ان دونوں کو میں گوند کے ذریعے ملا تا ہوں تو دونوں کا غذہ ایک دوسرے کے قریب ہیں لیکن یہ گوند ہر کاغذ کے ساتھ دوسرے کا غذہ سے زیادہ قریب ہے تو سمجھ لو کہ یہ میرا جسم ہے اور یہ میری جان ہے اور درمیانی گوند خدا کا قرب علمی ہے جس طرح کاغذ کی درمیانی سریش کا غذہ کے ساتھ لکھنے کی وجہ سے زیادہ قریب ہے اسی طرح خدا کا علم جسم کو جان سے زیادہ قریب ہے اور جان کو جسم سے زیادہ قریب ہے۔

اور اللہ نے فرمایا اس علمی قرب کا تو تم اقرار نہیں کرتے ایک وقت آئے گا مانا پڑے گا موت کے وقت بھائی بیٹا ہے باپ بیٹا ہے بچے بیٹے ہیں رشتہ دار بیٹے ہیں اللہ

فرماتے ہیں "فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحَلْقُومَ" جب اس کی موت کا وقت آئے تو ناولاد میرے ہاتھ کو روک سکتی ہے نہ اس کی اولاد روک سکتی ہے نہ اس کے پچھے روک سکتے ہیں نہ رشتہ دار روک سکتے ہیں کیونکہ یہ سب باہر ہیں۔

اور میرا ہاتھ اندر ہے "فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحَلْقُومَ" پھر خدا کا علمی قرب ہے۔ یہ ایک قسم ہے کوئی جگہ کوئی وقت ایسا نہیں ہے جہاں خدا کی آنکھ ہمیں نہیں دیکھ رہی۔

ایک بیرون تھا اس کے بڑے بڑے مرید تھے وہ سارے پھوٹھے ایک مرید صحیح معتوں میں مرید تھا وہ جو پھوٹھے وہ گھوڑ گھوڑ کر اس صحیح آدمی کو دیکھا کرتے تھے کہ جیر اس کی قدر کرتا ہے ہماری قدر نہیں کرتا یعنی امتحان کے لیے ان سب کو ایک ایک مرغی اور چہری دے دی کہ جاؤ اس کو وہاں ذبح کرو جہاں کوئی آنکھ تھیں دیکھنے والی نہ ہو تو جو پھوٹھے وہ دیوار کے پیچھے گئے اور اللہ اکبر کہہ کے ذبح کر دیا کوئی دیکھنے والا نہیں لیکن وہ صحیح مرید تھا وہ شام تک گھوڑا اور پھر شام مرغی کو زندہ لے کر آیا اس نے کہا کیوں ذبح نہیں کیا اس نے کہا آپ کی شرط تھی کہ وہاں ذبح کرنا جہاں کوئی آنکھ دیکھنے والی نہ ہو تو میں نے بہت تلاش کیا لیکن جہاں گیا وہاں خدا کی آنکھ مجھے دیکھ رہی تھی۔

تو خدا کا قرب تین قسم کا ہے ایک علمی قرب ہے یہ علمی قرب سے ہم انسان نہیں بنتے مسلمان نہیں بنتے اللہ کا علم جیسے مجھ پر ہے اپنیں پر بھی ہے جیسے مجھ پر ہے گدھے پر بھی ہے تو میرے اور گدھے میں کیا فرق ہے اس لیے علمی قرب ہمارے لئے کوئی کمال نہیں ہے۔ ایک ہے قرب مکانی کہ میں جس مکان میں ہوں ہاپ سے زیادہ مجھے اس مکان میں خواقریب ہے بچوں سے زیادہ قریب اس مکان میں مجھے خدا ہے دوست سے زیادہ قریب مجھے خدا ہے اللہ نے فرمایا "مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوٰٰ ثَلَاثَةُ الَّا هُوَ مَبْعَدٌ وَلَا خَمْسَةٌ لَا هُوَ سَادُسُهُمْ" جہاں تین آدمی بیٹھے ہوں وہاں چوتھا خدا ہے جہاں پانچ آدمی بیٹھے ہوں وہاں چھٹا خدا ہے "وَلَا كُثْرٌ مِنْ ذَالِكَ" جتنے زیادہ آدمی کسی مجلس میں بیٹھے ہوں تمام تم نہیں سے خدا ہر ایک سے زیادہ قریب ہوتا ہے "وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ" وہ تمہارے ساتھ ہے جہاں تم ہو "وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ" پھر قرب مکانی ہے ہمیں بھی انسان کا کمال نہیں ہے۔

تیرا قرب جس سے انسان انسان بنتا ہے مسلمان بنتا ہے اور جنتی بنتا ہے وہ

قرب رضائی ہے کہ خدا آپ سے راضی ہوا گر خدا کی رضاوہ ہو تو قرب مکانی کو کی کمال نہیں ہے حاکم نے مجرم کو پچائی کے تختے پر چڑھا دیا اب قرب مکانی مجرم اور حاکم میں ہے لیکن حاکم راضی نہیں ہے کہ اس کا بیڑا غرق ہو جائے اس لیے قرب علمی سے بالاتر اور قرب مکانی سے اور قرب رضائی ہے کہ اللہ ہم سے راضی ہو جائے اور یہ رضا سب سے بڑی دولت ہے "وَرَضْوَاتٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ" ثوہم قرب مکانی کی کوشش نہ کریں ایسا قرب حاصل کریں کہ خدا راضی ہو جائے اور خدا کی رضا بڑی چیز ہے۔ "وَرَضْوَاتٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ" آپ لوگ جنت میں جائیں گے آپ کو جنت میں سب کچھ ملے گا "وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي الْفَسَكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدْعُونَ" ۔

لیکن اس کے بعد اللہ پوچھے گا کہ اب اور کوئی ضرورت ہے آپ کہیں گے اب تو کچھ باقی نہیں ہے اللہ فرمائے گا جاؤ اپنے علماء سے پوچھو تو آپ علماء سے پوچھیں گے وہ کہیں گے ابھی خدا کا دیدار باقی ہے آپ خدا سے کہیں گے تو خدا اعلان کرے گا آج میں تم سے راضی ہو چکا ہوں کبھی ناراضی نہیں ہونگا اور دیدار سے مشرف ہو جائیں گے جو ان کبھی بوڑھے نہیں ہوں گے تندروست یہاں نہیں ہوں گے زندہ رہیں گے مریں گے کہیں جتنی کہیں گے اب دولت حاصل ہوئی کہ جو کچھ ملا ہے دائی ہے خدا راضی ہوا ناراضی نہیں ہو گا "وَرَضْوَاتٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ" ۔

ای رضامندی کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جو مجھے راضی کرنے کی کوشش کر کے ایک بالشت قرب ہوتا ہے میں اس کے ایک گز قرب ہوتا ہوں اور جو ایک گز کے قریب آتا ہے میں دوہاتھا اس کے قریب جاتا ہوں اور مجھے آہستہ چل کر راضی کرتا ہے میں اس کی طرف دوڑ کر آتا ہوں "مَنْ تَفَرَّبَ إِلَيْنَا شَبَرٌ تَقْرِبَتِ الْيَهُ ذَرْبَاعاً وَمِنْ تَقْرِبَتِ الْيَهُ بَاعِداً وَمِنْ أَنْفَقَ يَسْبِشِ ابْيَتَهُ مَرْوِلَا" جیسے آپ کے نیچے ہوں وہ ابھی چلنے کے قابل نہیں ہوں آپ انھیں کھڑا کرنے کی کوشش کریں گے پھر دوڑ بیٹھیں گے ان کو اشارہ کریں گے۔ وہ آپ کی طرف آنے کا ارادہ کرے گا ایک قدم انھائے گا کرے گا آپ سے نہیں رہا جاتا آپ دوڑ کر اسے گوہیں لے لیں گے اس طرح اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "وَمِنْ أَنْفَقَ يَسْبِشِ ابْيَتَهُ مَرْوِلَا" ۔

تو خدا کی رضامندی یہ قرب انسان کا مطلوب ہے اس سے انسان انسان بنتا ہے ۔

متنی بتاتا ہے بلکہ متنی جتنی بتاتا ہے اب ہمارے لیے کمال رضا والا قرب ہے اللہ ہم سے کب راضی ہو گا تو یہ قانون ہے کہ کبتوں کبتوں میں اڑتا ہے اور کوئی کوئی میں اڑتا ہے پس جو خدا خدا کو پسند ہے وہ ہم بھی پسند کریں جو خدا کو ناپسند ہے وہ ہم ناپسند کریں۔

خدا کو حلال پسند ہے میں حلال کو پسند کروں تو خدا مجھ سے راضی ہو جائے گا اگر خدا کو سود پسند نہیں ہے اگر میں سود کھارہا ہوں ان شور نس پسند نہیں ہے میں ان شور نس کا مال کھاؤں بیسہ پسند نہیں ہے اور میں بیسہ کا مال کھاؤں انعامی باعث پسند نہیں ہے میں انعامی باعث کا کاروبار کروں اللہ کو حلال پسند ہے میں حلال کھاؤں تاکہ زندگی میں خوش رہوں اللہ کو حرام پسند نہیں ہے میں حرام پھوڑ دوں ”بِأَنَّهَا الرَّسُولُ كَلَوَّا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَعَمِلُوا مَنَّا“ اے انہیاں وَلِلَّهِ الْحَمْدُ لِلَّهِ حلال کھاؤ گے تو نیک عمل کی توفیق دوں گا اور دعا قبول کروں گا اگر تم نے حلال نہ کھایا تھا ہر دعا قبول نہ ہو گی آج لاکھوں کے اجتماع دعا مانگتے ہیں یا اللہ بارش برسا تو آیا ہوا بادل بھی چلا جاتا ہے کیونکہ پیٹ میں حرام پڑا ہوا ہے۔

تعویٰ تسبیح کا نام نہیں ہے ایک بھی تسبیح نہ کرے حرام سے بچے حضور نے فرمایا میری امت پر دور آئے گا کہ ایک آدمی تہجد بھی پڑھے گا روزے بھی رکھے گا تسبیحات بھی پھیرے گا لمبی لمبی پینے گا لمبی واڑھی بھی رکھے گا اور پیشانی میں سجدے کا محراب بھی ہو گا لیکن ہاتھ اٹھائے گا اللہ اس کی ایک دعا بھی قبول نہیں کرے گا صحابہ نے پوچھا یا رسول اللہ اتنی عبادات کے بعد فرمایا ”مطعنه حرام و مشریعه حرام و ملبسه حرام و مسکنه حرام اس کے کھانے میں ایک لفڑی حلال نہیں ہو گا اس کے کپڑے میں ایک دعا کر حلال کا نہیں ہو گا اس کے گھر میں ایک اینٹ حلال کی نہیں ہو گی“ فائز یستجلب لہ“ اس کی دعا کیسے قبول ہو جب کہ قبولیت کے لیے، حلال شرط ہے، حلال کھانا، پہننا اور رہنا شرط ہے۔

اس لیے حضرت داؤد وَاللَّهُمَّ رونے زمین کے پادشاہ ہیں ہوا پر سطع تھی جہات پر حکومت تھی لیکن خزانے بے تکنواہ نہیں لیتے تھے تیس بنا تے تھے اور اس کو فروخت کرتے تھے اور ہاتھ کی کمائی کھاتے تھے۔ ہمارے ہندوستان کے افغانی پادشاہ اور مگ زب برمائے لے کر بھارا تک ان کی حکومت تھی لیکن دفتری کام سے قارئ ہونے کے بعد قرآن اپنے ہاتھ سے لکھتے تھے اور وہ بازار میں فروخت کرتے تھے اور اپنی خوش نویسی کے

پیے لیتے تھے اور رات کو ٹوپیاں بناتے تھے اور بازار میں فروخت کرتے اس سے اپنا گزارہ کرتے تھے جس وقت موت آئی فرمانے لگے قرآن کی خوش نویسی کے پانچ سات درہم باقی ہیں اسے خدا کی راہ میں خیرات کر دو اور جو ٹوپیاں میں نے بنائی تھیں ان میں تین سو درہم باقی ہیں اس سے مجھے کفن دے دو اور فرمایا کہ قرآن لکھنے کے لیے جو قلم بناتا تھا تو ہر ادہ بنا تھا اس براءے سے پانی گرم کرنا اور مجھے عسل دینا شاید اس کی وجہ سے میری نجات ہو جائے حلال کی اتنی پابندی کرتے تھے۔

جنتاب نبی کریم ﷺ کے ہاتھ میں دونوں جہانوں کی چاپی ہے مگر عبد اللہ بن عٹر فرماتے ہیں کہ میں مدینہ سے باہر حضور ﷺ کے ساتھ نکل گیا وہاں بھور کا ایک باغ تھا عربوں میں قانون تھا کہ درختوں سے گری ہوئیں بھوریں جو کھالے وہ معاف ہے حضور اس باغ میں داخل ہو گئے اور بھور زمین سے اٹھاتے اور مٹی جھاڑ کر کھاتے مجھے کہا عبد اللہ تم بھی کھاؤ میں نے کہا یا رسول اللہ مجھے بھوک نہیں ہے حضور نے کہا مگر میں نے چار دن سے کھانا نہیں کھایا چار دن سے بھوکا ہوں۔

یہ ہے خدا کا قرب رضائی انسان ہر وہ عمل پسند کرے جو خدا کو پسند ہو اور ہر اس عمل کو ناپسند کرے جو خدا کو ناپسند ہو اس سے اللہ راضی ہو گا پھر ہم پڑھیں "الحمد لله" یا اللہ تیرا شکر ہے کہ تورا راضی ہو گیا۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله“

انسانی پیدائش انسان کی بقاء اور تربیت کے لیے اللہ نے بِالْمَبَارِجُ اُنْقَامَ قَامَ فرمایا ہے۔ زمین کو بنایا تا کہ یہ غذا اگائے آسمان کو بنایا تا کہ یہ بارش بر سائے سوزن ج کو بنایا تا کہ یہ غذاوں کو پکائے چاند کو بنایا تا کہ یہ غذاوں میں اپنا اپنارنگ بھرے ستاروں کو بنایا تا کہ اللہ تعالیٰ ستاروں کے ذریعہ ہر چیز میں ذائقہ پیدا کرے۔ پھر اس پورے کارخانہ عالم سے اللہ نے غذا بنائی اس غذا سے اللہ نے مادے کا ایک قطرہ بنایا یہ قطرہ کائنات کا نجہڑ ہے وہ قطرہ جب رحم مادر میں پہنچ جاتا ہے تو حدیث میں ہے اللہ چار سو فرشتے اس پر مسلط فرماتے ہیں۔ ایک فرشتے کو حکم ہے کہ اسی قطرہ سے ہاتھ بناو دوسرے کو حکم ہے اسی قطرہ سے پاؤں بناو تیسرے کو حکم ہے اسی سے گوشت بناو چوتھے کو حکم ہے اسی سے ریس بناو پانچوں میں کو حکم ہے اس سے ٹیان بناو کسی کو حکم ہے اس سے کان بناو کسی کو حکم ہے اس سے ناک بناو کسی کو حکم ہے اس سے آنکھ بناو۔ یہ خدائی قدرت ہے کہ اس زم پانی سے آنکھ جیسی زم چیز بھی بناتا ہے اور ہڈی جیسی سخت چیز بھی بناتا ہے مادہ ایک ہے۔ ہم رسم سے کپڑا بنائے سکتے ہیں۔ دھاگہ بنائے سکتے ہیں لیکن تکوار نہیں بنائے سکتے یہ ہمارے بس کی بات نہیں۔ لیکن وہ خدا ہے کہ وہ اس زم قطرہ سے زم آنکھ بھی بناتا ہے اور پھر سے سخت ہڈی بھی بناتا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ نے بِالْمَبَارِجُ اُنْقَامَ فرمایا اس مادہ سے تو انسان کو بنایا اب انسان پلے کس سے تو اللہ نے انسان کے اندر ایک معدہ بنایا وہ معدہ کھانے کو ہضم کرتا ہے جو قضاۓ ہے اسکو باہر پھینک دیتا ہے اور جو کھانے کا رس ہے وہ رگوں کے ذریعہ جگر میں بھیجا ہے مگر اس رس کو پکا کر خون بناتا

ہے خواہ تیار ہونے کے بعد رکوں کے ذریعہ دل میں پہنچتا ہے۔

آپ کسی حیوان کا دال چیریں تو اس سے خون لکتا ہے۔ اس خون سے ایک بھڑاس لٹتی ہے بھاپ لٹتی ہے وہ بھڑاس جب آنکھوں میں پہنچتی ہے تو بینائی نصیب ہوتی ہے کان میں پہنچتی ہے تو سننے کی طاقت مل جاتی ہے زبان میں پہنچتی ہے تو بولنے کی طاقت زبان میں آتی ہے۔ ہاتھ میں پہنچتی ہے تو ہاتھ میں پڑنے کی طاقت آتی ہے پاؤں میں تو چانہ کی طاقت دماغ میں پہنچتی ہے تو سمجھنے کی طاقت نصیب ہوتی ہے۔ یہ تمام اعضاء جو چل رہے ہیں ان کا پڑوں وہ بھڑاس غذاوں کا وہ رس ہے جو جگرنے پکایا دل میں بجھتا اور اس سے ایک بھڑاس اٹھی اور وہ اعضاء کے لیے زندگی بینی۔

بڑھاپے میں انسان کا معدہ کمزور ہوتا ہے تو رس کم لکتا ہے سارا فضلابن کر لکتا ہے جب رس کم لکتا ہے تو خون کم بنتا ہے جب خون کم بنتا ہے تو جو گیس ہے وہ وحیمی پڑ جاتی ہے تو آنکھ میں کمزور گیس پہنچتی ہے تو بینائی کمزور ہو جاتی ہے بڑھاپے میں کان میں بھڑاس کم پہنچتی ہے اس وجہ سے اب اونچائنے لگ جاتا ہے، زبان میں وہ گیس کم پہنچتی ہے اس لیے بوڑھے کی زبان میں بھی حصھا پن آ جاتا ہے۔ ہاتھ میں گیس کم پہنچتی ہے اس لیے ہاتھوں پر کچپٹی ہوتی ہے پاؤں میں کم پہنچتی ہے اس لیے اب گھٹنوں میں درد ہے۔

اس لیے حکماء نے کہا ہے کہ سر میں درد ہے تو درد کا یہ کانہ لگا و جسم کو بخار ہے پیٹ میں قبض ہے تو قبض کی دوائی نہ دو۔ ام الامراض معدہ ہے معدہ کی اصلاح کرو معدہ ٹھیک ہو گا تو ہضم ہو گا تو بھڑاس بنے گی بھڑاس بنے گی تو تمام اعضاء کو غذا ملے گی آنکھ دیکھے کی زبان بولے گی کان سین گے دماغ سمجھے گا۔ اور بوڑھے آدمی کا چونکہ معدہ کمزور ہے۔ اس لیے ہاضمہ کمزور ہوتا ہے جو کچھ کھایا نکل گیا خون کم بنا بھڑاس بہت کم بنی اس لیے بوڑھے آدمی کو غصہ بھی بہت آتا ہے جس طرح انہیں میں تسل نہ ہو تو وہ ٹرڑکرتا ہے لیکن گاڑی کو نہیں کھینچتا اسی طرح بوڑھے آدمی کو غصہ بھی بہت آتا ہے اس کا سبب بڑھاپے کا سبب معدہ ہے۔

یہ اتنا مبارکہ انتظام اللہ نے فرمایا یہ اس لیے کہ یہ انسان کہیں چل کر پہنچ جائے۔ جیسے ہم لاثین میں تسل ڈالتے ہیں لاثین میں شیشہ ڈالتے ہیں اور پھر مانس جلا کر چماغ

روشن کرنے ہیں یہ تیل روشنی کے لیے اندر ورنی سب ہے اگر تیل نہ ہو تو روشنی نہیں ہوگی اور یہ جو شیشہ ہے یہ باہر کے دفاع کے لیے کہ ہوا کا جھونکا چارغ کو بچانہ دے تو اللہ نے انسان کے اندر خواہش رکھی ہے اور عقل رکھی ہے اور فصر رکھا ہے۔

خواہش اس لیے رکھی ہے کہ اگر کھانے کی خواہش نہ ہو پہنچے کی خواہش نہ ہو تو کھائے گا نہیں تو اندر رس نہیں بنے گا تیل نہیں بنے گا بھڑاں نہیں بنے گی تو اللہ نے یہ لالشین بنائی اور یہ جو خواہش ہے کھانے کی پہنچے کی پہنچے کی یہ اسکے اندر تیل ہے اور یہ عقل جو ہے یہ چارغ ہے اور چارغ جھونکوں سے بچنے بھی جاتا ہے تو اللہ نے انسان میں فصر رکھا ہے تاکہ اپنا دفاع کر سکے تاکہ آپ کے علم کا چارغ نہ بچے۔ تو اللہ نے انسان کو لالشین بنایا خواہشات کا تیل اسکیں بھر دیا گئے کا شیشہ اور علم کا چارغ روشن کیا۔ یہ چارغ اس لیے تاکہ صراط مستقیم پر چل کر خدا کا قرب حاصل کرے۔

”الحمد“ ہمیں خدائی نعمتوں کا سبق دیتا ہے اور خدائی نعمتیں ہمیں خدائی محبت کا سبق دیتی ہیں اور خدائی محبت ہمیں قرب خدا ایک پہنچاتی ہے تو مژل قرب خدا و ندی ہے ہم کہاں تمیز میں پہنچ گئے سینما میں پہنچ گئے جو اخانہ میں پہنچ گئے۔

آج انسان اپنا مقصد بھول چکا ہے لیکن یہ انسان کی اپنی غلطی ہے۔ مولا ناردم نے لکھا ہے کہ بادشاہ نے ایک شاہین (باز) پال رکھا تھا وہ باز اڑ کر بھاگ کیا چلتے چلتے وہ ایک بوڑھی کے گھر میں بیٹھ گیا بوڑھی نے اسکو پکڑ لیا اسکے سامنے جو کی روشنی رکھی وہ تو بادشاہ کا باز تھا اسکی کھاتا تھا ستو کھاتا تھا بارام کھاتا تھا جو کی روشنی نہیں کھاتا تھا اس نے سمجھ لیا کہ اسکی چونچ نیڑھی ہے اس نے وہ چونچ کاٹ دی۔ پھر اس نے دیکھا کہ ہس کے تو ناخن بھی لے لیے ہیں اس زمانے میں لے ناخن عیب تھا آجکل تو عورتیں ہر نہوں کی طرح لے لے ناخن رکھتی ہیں پھر اس کے اوپر پالش بھی لگاتی ہیں وہ پالش مانع من المکارت ہے یہ حورت چونچ میں گھنے جتابت میں رہتی ہے اسکی نماز نہیں ہوتی ساری زندگی نماز سے محروم رہتی ہے۔

اس نے اس کے ناخنوں کو دیکھا کہ یہ بھی لے ہیں انکو کاشید دیا پھر جب اٹھایا تو جسم چھوٹا اور اوپر اتنے بڑے بڑے پر کہنے لگی اور اتنے بڑے بڑے پر جوچی لا کر کاٹ دیئے جوچی بھی کاٹی اور ناخن بھی کاٹی اور پر بھی کاٹی بادشاہ ذمہ دار ہا کہ باز کہاں گیا

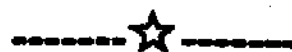
ذہوڑتے ذہوڑتے بوزمی کے گمراہ پہنچا تو اسکا براحال تھا تو بادشاہ نے شاہین کو کہا کہ مجھے بوزمی سے گلنہیں ہے وہ تو ناقد رہے مجھے آپ سے گلہ ہے آپ بوزمی کے گمراہ کیوں کئے۔ تو ہم چلتے چلتے شیطان کے گمراہ بیٹھے گئے اس نے ہم سے نماز کے پرکاش دیئے، خشوع کے ناخن کاٹ دیئے محبت خدا کی چونچ کاٹ دی۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں شیطان سے مجھے گلہ نہیں ہے وہ تو تعالیٰ دشمن مگر تو تم سے ہے تم کیوں اس کے گمراہ کر بیٹھے۔

”یا ایہا الانسان انک کادح الٰٰ ربک کدھا فصلقیہ“ جس خدا سے تمہاری ابتداء ہوئی تھی اسی خدا پر تمہاری انتہاء تھی انتہاء ابتداء سے کیوں خلط ہوئی۔ دنیا کی ہر چیز کوں ہے۔ جو ہے ہفتہ، اتوار، چیر، منگل، بدو، جمعرات پھر جمعہ۔ نماز میں قیام ہے، رکوع ہے، سجده ہے، پھر قیام ہے ہر چیز کوں ہے۔ زمین سے گندم نکلی آتا بیمار ہوئی نبی کھالیا جس زمین سے نکلی پھر اسی زمین میں والہیں ہوئی۔

دنیا کی ہر چیز کوں ہے تو انسان کا سفر بھی گولائی میں ہے اور خط مسند ری کا قانون ہے کہ جو مبدأ ہے وہی فتی ہے تو مبدأ ہمارا خدا کی ذات ہے تو فتی ہمارا شیطان کیوں بنا معلوم ہوا کہ ہم راستہ بھول گئے۔

”یا ایہا الانسان انک کادح الٰٰ ربک کدھا فصلقیہ“  
تو ”الحمد“ ہمیں نعمتیں یاد دلاتا ہے اور نعمتیں محبت پیدا کرتی ہیں اور محبت سے خدا کا قرب حاصل ہوتا ہے۔

اس لیے ”الحمد لله“



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العالمين“

حمد ہے ایسے اللہ کے لیے ”رب العالمین“ جو پہنچاتا ہے مخلوق کو اپنے کمال تک آہستہ آہستہ، رب تربیت سے ہے، تربیت کا معنی ایک چیز کو مرتع کے ساتھ یعنی آہستہ آہستہ اپنی حد تک پہنچانا، اور یہ اللہ کا کام ہے۔

تریوڑ بھی ایک پھل ہے اور آم بھی ایک پھل ہے اب یہ آم کو چھوٹا اور تریوڑ کو بڑا کس نے بنایا نیچ نہیں بنایا کیونکہ آم کا نیچ بڑا ہے اتنی گھٹلی ہے اور تریوڑ کا ناخن کے برابر ہے اگر نیچ کا کام ہوتا تو تریوڑ آم کے برابر ہوتا اور آم تریوڑ کے برابر ہوتا معلوم ہوا اس کو اس مقدار تک پہنچانے والا کوئی اور ہے اسی کا نام ہے ”رب العالمین“

یہ ہم نہ کہیں کہ تریوڑ اپنے نیچ کی پیداوار ہے اور آم اپنی گھٹلی کی پیداوار ہے آم کی گھٹلی بڑی ہے اور تریوڑ کا نیچ بالکل چھوٹا ناخن کے برابر ہے معلوم ہوا کہ تریوڑ کو نیچ نہیں بنایا اور آم کو چھوٹا گھٹلی نے نہیں بنایا بلکہ بنانے والا اور ہے اسی کا نام ہے ”رب العالمین“ کہ آم کو آم کی مقدار سے نہیں بڑھنے دیا کیونکہ اگر آم تریوڑ کے برابر ہوا اور اونچے درخت میں ہوا اور وہاں کسی شخص پر گر جائے اس کا تو سرثُرث جائے گا معلوم ہوا کہ رب کوئی اور ہے مالٹے کا بوتا دو گز اونچا ہوتا ہے اور آم کا درخت ۲۰ گز سے بھی اونچا ہوتا ہے یہ مالٹے کو دو گز میں کس نے روکا اور آم کو دس گز تک کس نے بڑھا دیا اگر آپ کہتے ہیں یہ زمین نے بڑھا دیا تو آم کے بولٹے اور مالٹے کے درخت کی خوراک ایک ہے دونوں سادہ مٹی کھاتے ہیں اور زمین کا پانی پی لیتے ہیں پھر تو چاہیے کہ آم کا درخت بھی مالٹے کے

بوئے کے برابر ہو یا آم کا درخت بھی چھوٹا ہو کر مالٹے کے بوئے کے برابر ہو جائے، معلوم ہوا کہ آم کے درخت کو ۲۰ گز تک پہنچانا اور مالٹے کے بوئے کو ۲ گز تک پہنچانا کسی اور کام ہے اسی کا نام ہے "رب العالمین"۔

محمر بھی مادے سے پیدا ہوا ہے اور وہ بالکل چھوٹا مادہ ہے اور ہاتھی بھی مادے سے پیدا ہوا ہے یہ ہاتھی کو مادے نے نہیں بنایا اور نہ اس کا مادہ زیادہ ہے چاہیے کہ وہ محمر سے طاقت ور ہوتا اور محمر کا مادہ کم ہے چاہیے کہ محمر اس سے کمزور ہوتا لیکن محمر ہاتھی سے طاقت ور ہے یہ ہوا پر اڑ رہا ہے ہاتھی اڑ سکتا نہیں محمر ہاتھی کو ٹنک کر سکتا ہے کہ کاٹ کر اس کا خون پی جائے لیکن ہاتھی کو قدرت نہیں ہے کہ محمر کا خون پیے معلوم ہوا کہ یہ محمر کو ہواں میں پہنچانے والا اور ہاتھی کو عاجز بنانے والا کوئی اور ہے اسی کا نام ہے "رب العالمین"۔

رب کا معنی ہر چیز کو اپنے کمال تک پہنچانا اور تدرج کے ساتھ پہنچانا اور یہ صرف اللہ کرتا ہے اللہ کے سوا کوئی رب ہونے کے قابل نہیں اقوام متحده کی رپورٹ ہے کہ انسانوں کی صرف ایک وقت کی خوراک ۵۰۰ ہزار شن ہے تو ہفتہ کی خوراک کتنی ہوئی؟ تو پورے ماہ کی خوراک کتنی ہوگی؟ تو دنیا کے اول روز سے قیامت تک کی کتنی خوراک ہوگی؟ اور اس کے علاوہ جو جانور ہیں ان کی خوراک اور سمندروں میں جو جانور ہیں ان کی خوراک یہ اللہ کے سوا کوئی پورا کر سکتا ہے؟ (نہیں کر سکتا) اس لیے فرمایا رب العالمین، وہ پالنے والا ہے مخلوق کو سلیمان ﷺ نے ایک بار دیکھا کہ جنات پر میری حکومت ہے ہوا پر میری حکومت ہے میں اپنا تخت ہوا کے دوش پر لے کر جہاں لے جانا چاہتا ہوں وہاں لے جاتا ہوں اپنی طاقت کو دیکھ کر کہنے لگے کہ یا اللہ ایک دن مجھے اجازت دو کہ ساری مخلوق کو کھانا کھلاو۔ قرآن نے فرمایا "وَقَدْ وَسَرَ الرَّاسِيَنَ" کہ پہاڑوں کے درمیان میں دیگر رکھتے تھے اور درختوں کے درخت اس کے نیچے جلاتے تھے اور شنوں کے ٹن کھانا ایک ایک دیگر میں پکتا تھا تو اس نے اپنی طاقت اور قوت کو دیکھ کر اللہ سے درخواست کی کہ یا اللہ مجھے ایک وقت کھانا کھلانے کی اجازت دو آپکی مخلوق کو میں کھانا کھلاتا ہوں اللہ نے فرمایا پکانا

شروع کرو چھ ماہ تک کھانا پکو اتے رہے اور اٹاک کرتے رہے اللہ نے فرمایا کہ پہلے خلی  
کے جانوروں کو کھانا کھلانا ہے یا دریائی جانوروں کو کہنے لگے دریائی اللہ نے ایک مچھلی بیجی  
اور اس نے چھ ماہ کا پکا پکایا ایک لقمہ بنالیا تو جب سلیمان مخلوق کو نہیں کھلا سکے تو آج کا صدر  
کیا خاک کھلانے گا یہ تو اور بھوکا ماریں گے۔

”رب العالمین“ پالنے والا اللہ ہے لیکن انسان کو اعتماد نہیں کہ اللہ مجھے  
پالے گا حدیث میں ہے سلیمان ﷺ نے چیونٹی پکڑی اور اس کو کہا تمہاری سالانہ خوراک  
لکھنی ہے اس نے کہا گندم کا ایک دانہ سلیمان ﷺ نے فرمایا تو جھوٹ بولتی ہے گندم کا دانہ  
اور چیونٹی لی اور شیشے میں بند کر دی کہنے لگا میں ایک سال کے بعد دیکھوں گا اگر تم نے ایک  
دانہ ختم نہ کیا مارڈوں گا سال کے بعد جب شیشی کا ڈھکنا کھول کے دیکھا تو وہ آدھا دانہ کھا  
چکی تھی سلیمان ﷺ نے فرمایا میں نے نہیں کہا تھا تو جھوٹ بولتی ہے خرچہ نصف دانہ ہے  
اور تو نے کہا ایک دانہ میرا خرچہ ہے اس نے کہا حضرت ایک دانہ کھاتی ہوں لیکن جب میں  
خدا کی تربیت میں رہتی تھی اس سال میں آپ کی تربیت میں تھی میں نے کہا سلیمان ﷺ  
بھول نہ جائے یہ آدھا دانہ میں نے اگلے سال کے لیے رکھا چیونٹی کو اعتماد تھا خدا پر  
سلیمان ﷺ پر اعتماد نہیں تھا۔

اور ہمیں صدر پر اعتماد ہے خدا پر نہیں ہے پھر بھی کہتے ہیں ”رب العالمین“ ۱  
اللہ ہے سامنہ دان کہتے ہیں پوری دنیا میں جو بکلی بنتی ہے اور خرچ ہوتی ہے پنچھا، راڈ، ایڑ  
کنڈیش، ٹلی ویڑن، دنیا کی چیزوں میں جو خرچ ہوتی ہے اس کی کل مقدار بہت بھی تھوڑی  
ہے دنیا کی بکلی جس کی مقدار بہت تھوڑی ہے اس پر کتنا خرچ آتا ہے کہما خرید و تار خرید و  
فٹک کرو، پنچھا لو، بلب لو، کمر بول رو پے اتنی سی بکلی بننے پر خرچ ہوتے ہیں لیکن سامنہ دان  
کہتے ہیں کہ سورج کی ایک منٹ کی بکلی چار ہزار چار سو اسی شن بکلی ہوتی ہے اور آپ کا ایک  
پیسہ خرچ ہوتا ہے؟ نہیں ہوتا یہے ”رب العالمین“ ہم تھوڑی سی بکلی بنانے پر کمر بول  
رو پے خرچ کرتے ہیں پھر بھی نا کام لوڈ شیڈنگ ہے ٹرانسفار مر اڑ گیا کرتوڑ میں ہیں  
کمر بول رو پے خرچ ہوتے ہیں لیکن سورج کی بکلی ایک منٹ میں چار ہزار چار سو اسی شن

اور یہ ہمیں مفت میں رہی ہے ایک پیسہ خرچ نہیں ہوتا "رب العلمین" "وَآپٹہ اوابلے  
بَنے یا اللہ بنَا؟ (اللہ بنَا) یہ تو ڈاکو چیز اسی کو کہتے ہیں "رب العلمین"

سامنہ دان کہتے ہیں جو بارش ہوتی ہے یہ سورج کی حرارت اور چیش سمندر کی سطح پر  
پڑتی ہے سمندر کا پانی گرم ہو جاتا ہے گرمی کی وجہ سے وہ بھڑاس کی فکل اختیار کرتا ہے وہ  
بھڑاس اور پرچا کر بادل بن جاتا ہے وہ باول طبقہ زمہری یہ میں ہفتی کران میں جمود آتا ہے  
بارش تب ہوتی ہے تو بارش کہاں سے ہے؟ بادل سے، بادل کہاں سے بنے؟ بخارات سے  
، بخارات کہاں سے بنے؟ سمندر کی سطح سے، سمندر کی سطح بخارات کیوں بناتا؟ سورج کی چیش  
اور حرارت کی وجہ سے، پتا نہیں ہے کہ سورج میں کتنی حرارت ہے سامنہ دان کہتے ہیں کہ  
پاکستان پر اگر ہم دس منٹ بارش برسانا چاہیں تو اس کے لیے ۹۰ کمرب شن کو ملک کی ضرورت  
ہے کہ ہم ۹۰ کمرب شن کو ملکہ جلا دیں اور اس کے اور پانی رکھیں اور اس کو ابال کر بھڑاس بناتا  
لیں اس بھڑاس سے جو بادل بنے گا جو بادل بارش برسائے گا دس منٹ اس پر ۹۰ کمرب شن  
کو ملکہ خرچ ہو گا تو خدا جو دو ماہ بارش برساتا ہے اس پر کتنا خرچ ہو گا اور یہاں نہ کو ملک  
خریدنے کی ضرورت ہے نہ آگ جلانے کی ضرورت ہے یہ ہے "رب العلمین" کہ  
اللہ پہنچانے والا ہے حقوق کو بتدریج آہستہ آہستہ اپنے کمال تک اللہ تعالیٰ پہنچادا تا ہے۔

جب انسان یہ خیال کرے کہ اللہ مجھے پال رہا ہے ہم پالنا اس کو کہتے ہیں کہ اس  
نے میرے منہ میں لفڑی دیا اور میں نے کھالیا نہیں یہ آنکھ کو بھی پال رہا ہے مسلسل اس  
میں کرنٹ بھیج رہا ہے اگر بیچھے سے پینائی بند ہو جائے یہ مر جائے گا کان میں ساعت بھر رہا  
ہے پیدائش سے موت تک یہ کان کی تربیت ہے زبان میں بولنے کی طاقت پیدا کر رہا ہے  
اور زبان ایک گاڑی ہے اور گاڑی کے لیے پڑوں کی ضرورت ہے اللہ نے یہاں پڑوں  
ہمپ بھی لگایا ہے منہ کے اندر لحاب ہے وہ لحاب اس کا کام دیتا ہے شوگر والے کامنے  
خوبیک ہوتا ہے پھر وہ تیلا پن اس کے اندر آ جاتا ہے وہ زبان کی الگ تربیت کرتا ہے کان کی  
الگ تربیت کرتا ہے آنکھ کی الگ تربیت کرتا ہے معدہ میں ہضم کرنے کی الگ تربیت کرتا  
ہے دماغ میں ہوچے کی طاقت بھر کر اس کی الگ تربیت کرتا ہے "رب العلمین" اسی

کا نام ہے۔

”ربُ الْعَلَمِينَ“ معنی ہوا تمام تعریفیں تمام اوقات میں تمام مخلوقات میں اللہ ہی کے لیے ہیں وہ اللہ ”ربُ الْعَلَمِینَ“ جو ساری مخلوق کو پالنے والا ہے ہم جب بچھوٹے ہیں تو خیال کرتے ہیں کہ ماں پال رہی ہے دودھ پلاتی ہے جب ذرا آنکھیں کھل جاتی ہیں باپ کو دیکھتے ہیں دکان پر جاتا ہے گمراہتا ہے ہم کہتے ہیں باپ پال رہا ہے اور باپ کا یہ خیال ہے کہ مجھے دکان پال رہی ہے حالانکہ دکان باپ کی ہتھا ج ہے اگر باپ اس میں سودا نہ بھرے اور اس کو وقت نہ دے تو دکان چل سکتی ہے؟ جو دکان اپنے پلنے میں آپ کی ہتھا ج ہے وہ آپ کو کہاں پالے گی۔

اس لیے حدیث میں ہے پلنے میں خدا پر اعتماد کرو تو اللہ کار و بار کے بغیر تھیں جیسے دے گا اور پیسے کے بغیر تھیں رزق دے گا اور رزق کے بغیر تھیں پالے گا حدیث میں ہے کہ کم از کم خدا پر اتنا اعتماد کرو جتنا اعتماد پرندوں کا ہے پرندوں کو باپ کا ورثہ نہیں ملتا کہ کوئا مر جائے اور اس کا ورثہ اور مال اس کی اولاد کوٹل جائے کوئی باپ کا ورثہ نہیں کوئی ان کی تجارت نہیں ہے کوئی صنعت نہیں ہے کوئی زراعت نہیں ہے کوئی ملازمت نہیں ہے صبح خالی پہیٹ اشتعتے ہیں، خدا پر اعتماد ہے شام کو بھرے پہیٹ اپنے آشیانوں میں واپس آ جاتے ہیں فرمایا کہ اگر انسان کا خدا پر اتنا اعتماد ہوتا تو اللہ کار و بار کے بغیر ان کو پیسہ دیتا اور سخواہ کے بغیر اللہ ان کو رزق دیتا اور پالنے میں رزق کا بھی ہتھا ج نہیں ہے رزق کے بغیر ان کو پالنا چوڑے کو اللہ تعالیٰ اٹھے کے اندر پال رہا ہے وہاں نہ سانس کے لیے ہوا ہے نہ پیاس بھجنے کے لیے پانی ہے نہ پہیٹ بھرنے کے لیے دانہ ہے۔

”ربُ الْعَلَمِينَ“ تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جو پالنے والا ہے مخلوق کا۔

-----☆-----

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلمین“

رب کا معنی ہے کہ ہر چیز کو کمال تک پہنچائے لیکن ایک ہی دفعہ نہیں بلکہ آہستہ آہستہ تدریج کے ساتھ ہر چیز کو کمال تک پہنچا دے مادیات میں بھی اللہ ہر چیز کو کمال تک بدل رہا ہے اور روحانیات میں بھی اللہ ہر چیز کو بدل رہا ہے کمال تک پہنچاتا ہے مثلاً گندم کا دانہ ہے ہم اس کو نیچ بنا کر زمین میں بوتے ہیں تو اس پر اللہ قادر ہے کہ ادھر ہم نے دانہ ڈالا اور ادھر سے زمین سے بوٹا لکھ لیا اور خوش نکلیں اور دانے لگ جائیں اللہ کے پاس کن فیکوں ہے۔

جس طرح سلمان فارسی کو اس کے مالک نے کہا تھا کہ آپ ک مجرور کے پودے لگاؤ اور جب وہ بالغ ہو درخت کامل ہو اور پھل دے دے تو آپ آزاد ہو جائیں گے اور اتنا سونا دے دو مثلاً ایک کلو سونا دو تو جناب نبی کریم ﷺ ساتھ تشریف لے گئے تو سلمان فارسی پودا پکڑاتے تھے آپ ﷺ زمین میں لگاتے تھے اسی وقت تین آر درخت بن کر اس کو پھل لگ گیا اور ایک کلو سونا جو مالک نے مانگا تھا حضور ﷺ نے فرمایا کہ مجرور کی سختی کے برابر سونا لے آؤ وہ لے آئے آپ ﷺ نے اس میں سے ایک کلو سونا تول کر مالک کو دے دیا لیکن وہ سختی کے برابر سونے میں کمی نہیں آئی اللہ قادر مطلق ہے کہ فوراً کام ہو جاتے ہیں۔

حضرت جابر نے غزوہ خندق میں حضور ﷺ سے کان میں کہا کہ گھر میں جو کی دو روٹیاں ہیں اور دو کلو گوشت ہے آپ تشریف لایں اور دو صحایہ ساتھ لایں تاکہ وہ کھالیں حضور ﷺ نے اعلان فرمایا کہ ۲۰۰ صحایہ کو جابر نے دعوت دی ہے سب ان کے گھر

آجامیں اب آپ ﷺ نے ان کی ہادی کے ساتھ جنت کا نکش لگایا اور چودہ اسم حکایہ گوشت کھا کر سیر ہو گئے حضرت جابر فرماتے ہیں "ان بر متن التفویر" اس کے باوجود ہماری ہادی بھری نہیں تھی بس آنکھا نادکلو گوشت میں ۲۰۰ مس کی برکت پیدا ہو گئی اللہ قادر مطلق ہے کہ جب وہ "کن" کہے "فیکون" ہو جاتا ہے لیکن اللہ نے فرمایا بھری عادت نہیں ہے تم گندم کا دانہ بیج بنا کر بود میں آہستہ آہستہ اس سے ایک کوچل کا لوں گا بھر بترنگ اس کو بیٹا بنا دیں گا پھر بترنگ اس کو خوشے لگاؤں گا پھر بترنگ اس میں دانہ بنا دیں گا بننے کے بعد اس کو پکاؤں گا یہ ہے رب کہ ہر چیز کو کمال تک پہنچاتا ہے اور بترنگ کے ساتھ پہنچاتا ہے۔

اسی طرح نہیں ہے کہ ادھر انسان اپنی بیوی سے ملے اور ادھر ہٹا کشا بیٹا پیدا ہو جائے اللہ کر سکتا ہے حضرت عیسیٰ بغیر باب کے اور ایک سیکنڈ میں پیدا ہوئے لیکن اللہ فرماتے ہیں میری عادت نہیں ہے میں جو چیز کمال تک پہنچاتا ہوں رب ہوں بترنگ پہنچاتا ہوں بترنگ وہ نطفے سے خون بناتا ہے اس خون سے بترنگ گوشت کا لتوہڑا بناتا ہے اس میں رگوں کا جال پھیلا دیتا ہے اس میں ہڈی اور اس میں جان ڈال دیتا ہے نو ماہ کے بعد وہ تیار ہوتا ہے یہ ہے رب کہ ہر چیز کو کمال تک پہنچاتا ہے اور بترنگ کے ساتھ پہنچاتا ہے یہ مادیات میں ہے۔ روحانیات میں بھی ایسا ہے ایسا بھی نہیں ہوا کہ ایک بچہ ماں کے پیٹ سے پیدا ہو اور وہ عالم بن جائے اگرچہ اللہ اس پر قادر ہے عیسیٰ پیدا ہوتے ہی اس نے لمبی چوڑی تقریر کی "قال اَنْ عَبْدُ اللَّهِ اَنْتَ الْكِتَبَ وَجَعَلْتَنِي نَبِيًّا وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمِ وَلِدَتِي وَيَوْمِ الْمُوْتِ وَيَوْمِ الْبَعْثَ حَيَا" پیدا ہوتے ہی اللہ نے اس کو عالم بنایا لیکن یہ ایک سمجھو، تھا اللہ کی عادت ہے ربوبیت کہ میں عالم بنا دیں گا بترنگ چھوٹی کتابیں پڑھو پھر درمیانی کتابیں پڑھو پھر بڑی کتابیں پڑھو اب عالم بنواب علم روحانیات میں سے ہے وہ اللہ نے آپ کو بترنگ کے ساتھ دے دیا جو دونوں میں بزرگ بننے ہیں وہ دونوں میں گراہ بھی بننے ہیں جو بترنگ سے عالم بن جاتا ہے وہ کوہ ہمالیہ ہے پھر وہ مضبوط اور طاقتور ہوتا ہے جو جلدی میں بنتا ہے وہ جلدی میں ٹھیم ہو جاتا ہے۔

دیکھو آم کا درخت ہے سات سال میں بنتا ہے تو پھر سو سال تک وہ قائم بھی رہتا

ہے اور کدو کا بوتا ہے وہ ۲۰ دن میں پھل تک پہنچ جاتا ہے لیکن ۱۰ دن کے اندر پھر مر جی گی جاتا ہے تو علم ایک روحانی چیز ہے اللہ تعالیٰ نے یہ روحانی چیز بھی آپ کو دینی ہے لیکن یہ لخت نہیں کہ آپ سوئیں اور اٹھتے وقت کہیں کہ میں عالم ہوں بلکہ یہ تدریج کے ساتھ چھوٹی کتابیں پڑھیں پھر درمیانی پڑھیں پھر بڑی کتابیں پڑھیں اب عالم بن گئے نبوت بھی ایک روحانی چیز ہے اللہ تعالیٰ یہ بھی چالیس سال کے بعد دیتا ہے اللہ قادر ہے کہ نبی کو دنیا میں سمجھتے ہی نبوت دے جیسے عیسیٰ علیہ السلام کو عطا فرمائی لیکن اللہ فرماتے ہیں کہ نہیں میں رب ہوں میں ہر کام تدریج سے کرتا ہوں اور اس تدریج میں بڑا فائدہ بھی ہے۔

ویکھو آپ عمل کرتے ہیں نماز پڑھتے ہیں آپ کو فرائیں دیتا آپ روزہ رکھتے ہیں فوراً جنت کے پھل آپ کے سامنے نہیں رکھتا آپ حج کرتے ہیں فوراً آپ کو اٹھا کر جنت میں نہیں بھیجا کہتا ہے پڑھتے جاؤ جب یہ دنیا ختم ہو جائے گی تو آخرت آجائے گی تو بتدریج آپ کو ثواب ملے گا یہ اعمال کا ثواب اللہ یک لخت دنیا میں نہیں دیتا آخرت میں دے گا تدریج کے ساتھ اس میں فلسفہ یہ ہے کہ انسان کو اجرت تخلوہ ملتی ہے عمل ختم ہونے کے بعد یہ نہیں ہے کہ مزدور آدھا کام کرے آدھا باتی ہو اور اجرت مانگنا شروع کر دے اجرت تخلوہ ملتی ہے عمل ختم ہونے کے بعد اور آپ کے اعمال دو ہیں نیکی اور بدی آپ کی قیامت تک چلے گی۔

آپ اگر عالم بنے ہیں تو آپ دوسروں کو پڑھائیں اب وہ شاگرد دوسروں کو پڑھائیں گے آپ کو ثواب ملے گا ان کے شاگرد دوسروں کو پڑھائیں گے یہ آپ کے درس و تدریس کے سلسلے کا ثواب کب ختم ہو گا؟ قیامت تک چلے گا تو جب عمل پورا ہو جائے تو آپ کو اللہ اجرت دے گا درمیان میں کیسے دے دے۔

ایک عالم نے تدریس کی اس کی تدریس اس کی موت پر ختم نہیں ہے آگے اس کے شاگرد تدریس کریں گے استاد کو برادر ثواب مل رہا ہے پھر آگے شاگردوں کے شاگرد پڑھائیں گے پہلے استاد کو ثواب ملے گا دوسرے کو ملے گا تیرے کو ملے گا چوتھا شاگرد پڑھائے گا پہلے دوسرے تیرے استاد کو ثواب ملے گا اب یہ پہلے استاد کا ثواب اور تدریس کامل اس کی موت پر ختم ہوا یا قیامت پر ختم ہوا؟ جب ختم ہو گا تو قیامت کے بعد ثواب مل

جائے گا اور سبھی حال گناہ کا ہے میں نے تی وی لا کر گھر میں رکھ دیا اور انھی فلمیں بچے دیکھ رہے ہیں تو میری موت پر وہ میرے گناہ ختم نہیں ہوں گے وہ دیکھیں گے اس میں میں مرا بہر کا شریک ہوں گا ان کی اولاد دیکھے گی، ان کی اولاد دیکھے گی قیامت تک یہ خاشی چلے گی میرے نامہ اعمال میں بھی گناہ لکھا جاتا رہے گا۔

آدم کے بیٹے قاتل نے اپنے بھائی ہائیل کو قتل کیا تو وہ قاتل کی موت پر ختم نہیں ہوا حضور نے فرمایا قیامت تک جتنے نا جائز قتل ہوں گے قاتل کے گلے میں اس کا عذاب پڑے گا اس لیے اللہ نے جزا اور سزا کے عمل کا آئنا فنا فیصلہ نہیں کیا بلکہ تدریج کے ساتھ آہستہ آہستہ کمال تک پہنچایا یہ ہے رب کامعنی "رب العالمین" اور جب اللہ تدریج کا سبق دیتے ہیں تو اگر ہم اس سے مخالفت کریں ہمارا نقصان ہو گا اب اللہ آم کی حکمتی سے آم کا درخت بنتے ہیں سات سال میں، میں کہتا ہوں میں اس جگہ ابھی ابھی درخت دیکھنا چاہتا ہوں اور کسی کے پانچ سے آم کا درخت اکھیز کریاں گا تا ہوں تو دوسرے دن اس کو آم لگ جائیں گے یا خشک ہو جائے گا؟ (خشک ہو جائے گا) کیونکہ یہ تدریج کے عمل کے خلاف ہے۔

مویٰ ﷺ کو اللہ نے فرمایا کہ آپ ذوالقدر کی پہلی تاریخ کو آجائیں تو ذوالقدر کی ایسا تاریخ کو میں آپ کو تورات دوں گا چالیس دن پورے ہو جائیں گے "وَعَدْنَا موسٰ اربعین لیلا" اب مویٰ ﷺ نے فرمایا رب نے بلایا ہے تو میں کیم ذوالقدر کو کیوں جاؤں میں ۲۰ شوال کو چلا جاؤں گا دس دن پہلے ہی چلے گئے تو اللہ نے فرمایا کہ آپ کے پہلے آنے سے میں آپ کو پہلے تورات تو نہیں دوں گا البتہ اس کا نقصان یہ ہوا کہ نبی اسرائیل کو چھوڑا اور وہ گمراہ ہو گئے چھوڑے کی عبادت کرنے لگے اللہ نے کہا انھیا کر و اس لیے تدریجی عمل میں مضبوطی ہے اسکا حکام ہے اللہ نے فرمایا "رب العالمین"۔

اللہ کی صفات بہت زیادہ ہیں لیکن یہ ربویت کی صفت بہت اہم ہے ہم ابھی دنیا میں نہیں تھے بلکہ آسمان بھی نہیں تھا میں بھی نہیں تھی صرف ہماری ارواح تھیں اللہ نے ہماری ارواح کا اجلاس بلایا اور اس اجلاس کو اللہ نے ایک سبق پڑھایا وہ سبق یہ تھا "الست بریکم" بھی رب مالو گے یا نہیں تو سب سے پہلا سبق جو ہم نے پڑھا ہے وہ ربویت کا

ہے اور جب دنیا میں آئے تو اللہ نے دنیا میں "۱۲۳۰۰۰" کم و بیش انہیاں بیسے تاکہ یہ سبق ہمیں یاد کرائیں "قُلْ اَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ، قُلْ اَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ، رَبِّ الْخَفْرِ لِوَالَّذِي، مِنْهَا ظَلَمَنَا اَنفُسُنَا" قرآن مجرا پڑا ہے رب بیت کے سبق سے تو عالم ارواح میں پہلا سبق رب بیت کا ہی دیا تھا "السَّتْ بِرِبِّكُمْ قَالُوا ابْلُو" اور اب یہاں قرآن نے جو پڑھایا ہے وہ بھی رب بیت کا سبق ہے "قُلْ اَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ، قُلْ اَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ، رَبِّ الْخَفْرِ لِوَالَّذِي، مِنْهَا ظَلَمَنَا اَنفُسُنَا، الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ" تو اس جہان میں بھی رب بیت کا سبق پڑھا تھا۔ اور اس جہان میں آئے تو رب بیت کا سبق پڑھا اور سبق پڑھنے کے بعد امتحان لیا جاتا ہے تو اس جہان سے کل کر جب ہم قبر میں پہنچیں گے تو اسی سبق کا امتحان لیا جائے گا "مَنْ يَرِيكَ" بتاؤ تمہارا رب کون ہے اس لیے انسان دکان کو نہ سمجھے کہ یہ مجھے پال رہی ہے فیکثری کو نہ سمجھے کہ یہ مجھے پال رہی ہے ہاں یہ عالم اسباب ہے اسباب کی حد تک ہم کب کریں لیکن اسباب کو رب نہ بتاؤ یہ بھی نہ لٹکا ہے کہ انسان کہے کہ اسباب بے کار ہیں اسباب کو چھوڑ دو بلکہ نہ ان اسباب کو موت نہ مانو اسباب ہم جمع کریں گے نتیجہ اللہ مرتب کرے گا شادی آپ کریں گے بیٹا اللہ بناۓ گا "فَرَأَيْتَمَا تَمْنَوْنَ اَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ اَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ" نج ہم لوگوں کے پہل اللہ بے گا "فَرَأَيْتَمَا تَعْرِثُونَ اَمْ نَحْنُ تَرْسِعُونَ اَمْ نَحْنُ الْزَانِعُونَ" جو اسباب چھوڑتے ہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک آدمی نہیں بنتا اور کہتا ہے کہ یا اللہ گندم اڑاڑا کر میرے گھر میں بیچ ج دے وہ بے وقوف ہے جو اسباب ترک کرتے ہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ شادی تو ایک بھی نہیں کروں گا مگر مجھے چالیس بیٹے دے دے وہ آسان سے اتا رے گا کیا نہیں بلکہ اسباب ہم اختیار کریں گے اور نتیجہ اس پر اللہ مرتب کرے گا۔ اس لیے اللہ نے سورۃ فاتحہ میں اپنی اہلی صفت جو بیان کی ہے وہ یہ ہے کہ "رَبِّ الْعَالَمِينَ" بتدریج پالنے والا۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیح  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلمين“

پالنے والا ہے مخلوق کا اللہ جو مخلوق کو پالتا ہے اس کی دو قسمیں ہیں ایک عام ہے اور ایک خاص ہے رو بیت عام یہ ہے کہ ساری مخلوق کو اللہ نے یکساں مرابحات دی ہیں جس کا بیان قرآن کریم میں ہے ”جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَهَاءً وَنَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا يَأْتِي مِنَ الشَّمَاءِ مِنْ قَلْمَعَ“ یہ ہے رو بیت عامہ کا بیان اس میں کسی ”فرد دون فرد“ کی تخصیص نہیں ہے۔

اللہ نے فرمایا میں نے زمین تھارے لیے بچونا ہنا یا فراش کا مخفی یہ ہے کہ درمیانی ساخت کی زمین میں نے ہائی نہ تو لو ہے کی طرح سخت ہے اور نہ ہوا اور پانی کی طرح زم ہے اگر لو ہے کی طرح سخت ہوتی تو ہم اس پر غذا کیسیں اگانے میں ناکام ہوتے اور اگر پانی اور ہوا کی طرح زم ہوتی تو اس پر جانے میں اس پر مکان ہنانے میں ہم سو نصد ناکام ہوتے تو اللہ نے اسے درمیانی ساخت عطا کی کہ اس پر مل چلا کر غذا کیسیں بھی اگا کر سکتے ہیں اور سخت اتنی ہے کہ ہم اس پر سربہ لکھ اونچی عمارت بھی بناتے ہیں۔

درمیانی ساخت کا مخفی یہ کہ نہ یہ آگ کی طرح گرم ہے کہ اس پر لینا اور بیٹھنا مشکل ہو جاتا اور نہ یہ برف کی طرح شنڈی ہے بس درمیانی ساخت اللہ نے ہائی ہے کہ اس پر لینا، بیٹھنا، چلنا، پہننا آسان ہے ہمارے بہت سے فرش ہیں، ٹالینے ہے، چھانی ہے، چپس ہے، ٹائی ہیں لیکن یہ ساری زمین کے تابع ہیں زمین ہو گی تو دری بچا کیسی کے زمین ہو گی تو ہم اس پر چھائی بچا کیسی کے زمین ہو گی تو ہم اس کے اوپر ٹالینے بچا کیسی کے

زمین ہوگی تو اس کے اوپر چپس اور ناگسیں لگائیں گے یہ زمین کی عام مراعات ہیں اس میں کسی آدمی کی خصوصیت نہیں "جعل لكم الارض فلشا و السماه باء"

اور سب کے لیے آسمان کی چھت ہم نے بنائی ہے جس میں ناروں کے قلعے ہیں وہ تارے سب کے لیے یکساں خدمت گزار ہیں آسمان ضرورت کے مطابق بارش برساتا ہے "وقزل من السماء ماء" یہ ربوہیت عامہ ہے اگر اللہ سال میں ایک بارش برساتا ہے اور کہتا سال بھر کے لیے پانی کا کوئی جمع کرو تو وہ پانی سڑتا، بد بودار ہوتا اگر روز روز ضرورت کے مطابق بارش برساتا تو لوگوں کے کام کا ج میں رکاوٹ ہوتی تو اللہ نے ایک محتول انتظام فرمایا کہ بارش برساتا ہے کچھ زمین سیراب ہوتی ہے اور کچھ پھاڑوں پر اللہ برف کی صورت میں جماتا اور پھر گری میں سورج کے ذریعے اسے پھلا کر آہستہ کچھ دریاؤں کی صورت میں چلاتا ہے اور کچھ زمین کے پاس پ لائنوں کے ذریعے آپ جہاں چاہیں نکال گائیں اور جہاں چاہیں کتوں نکالیں یہ ربوہیت عامہ ہے۔

"فَلَخْرَجَ بَهْ مِنَ الشَّمَرَاتِ مِنْذَ قَالَكُمْ" فرمایا دیکھو میں زمین سے کیسے کیے پہل تھارے لئے نکالتا ہوں یہ تربوز ہے اس کی جڑ ایک تار کے برابر ہے لیکن اسکی جڑ میں اللہ نے اسکی مشیری لگائی ہے کہ زمین کا سادہ پانی جب اس میں سے گزرتا ہے تو وہ لال بنتا ہے تربوز کا پانی سرخ ہوتا ہے جب وہ گرم پانی یہاں سے گزرتا ہے تو وہ شنڈا جاتا ہے جب پیکا پانی یہاں سے گزرتا ہے تو وہ شنڈا جاتا ہے "فَأَخْرَجَ بَهْ مِنَ الشَّمَرَاتِ مِنْذَ قَالَكُمْ" یہ ربوہیت عامہ ہے۔

پھر ایک حکیم آپ کو کشہ دے گا لیکن آپ کو فارمولائیں بتائے گا کہ اس میں یہ یہ اجزاء ہیں وہ ڈرتا ہے کہ یہ کہنی دکان نہ کھول لے میری دکان بند ہو جائی گی لیکن اللہ ایسا نہیں ہے اس نے آپ کو تربوز بھی دیا اور فرمایا اگر آپ کو پسند ہے تو میں نے شیخ اندر رکھا ہے اگلے سال وہ شیخ یودا آپ کو پورا باغ مل جائیگا یہ ہے ربوہیت عامہ "اللَّهُ جَعَلَ الْأَرْضَ سَلَوا" کیا میں نے زمین کو پھوٹا نہیں بھایا "وَالْجَبَلَ اُوتَادَا" اور جب وہ مل رہی تھی تو تھارے پانے کے لیے میں نے پھاڑوں کے کل اس پر نہیں لگائے "وَجَعَلَنَا نَوْمَكُمْ سَلَانا" اور جب تم تھک جاتے تھے تو میں نے ڈاکٹر نہیں بھیجا کہ اس کو میکل کاؤ کہاں کی

تحکاوت اتر جائے بغیر علاج بغیر ڈاکٹر کے میں نے نینڈ آپ پر مسلط کی تو سع ہاش بیش اشہ جاؤ "وَجَعَلْنَا اللَّيلَ بَاسَا" مجھے تمہارے مراج کا پچہ ہے کہ نینڈ روشنی میں نہیں آتی میں نے رات کو کالا ہنا دیا "وَجَعَلْنَا النَّيَارَ مَعَاشَا" اور مجھے پچہ ہے کہ میں روز کی طلب کے لیے روشنی کی ضرورت ہے تو میں دن کو روشن ہنا دیا "وَخَلَقْنَاكُمْ اِنْوَاجَا" اور چونکہ آپ کی تربیت محوظ تھی تو میں نے سب کو مرد نہیں بنایا سب کو مرد نہیں بنایا اگر سب مرد ہوتے تو پچے کہاں سے پیدا ہوتے اور اگر سب عورتیں ہوتیں تو پچے کہاں سے بخے "وَنِينَا فَوْقَكُمْ سَبْعَا شَدِّادَا" اور پھر میں نے سات آسمانوں کی چھت بنائی "وَجَعَلْنَا سَرَاجاً وَهَاجَا" اور میں نے اس میں روشنی کا انتظام کر دیا یہ ربویت عامہ ہے۔

اس لیے فرمایا "رَبُّ الْعَالَمِينَ" مخلوق کا پالنے والا ایک ربویت خاص ہے کہ فرد فر و کی اللہ تربیت کرتا ہے اللہ فرماتا ہے کہ تم اپک نظرے تھے نظرے کو ہم نے پال پال کر اس سے ہم نے خون بنایا یہ شخصی تربیت ہے اور خون کو پال پال کراس سے گوشت کا لون ڈراہنڈا اور گوشت کے لون ڈرپے کو پال پال کراس میں ہڈیوں کے پہاڑ نصب کیے اس میں رگوں کے جال پھیلا دیئے اس میں تمہارے لیے اعضاء ہنا دیئے "وَاللَّهُ اخْرُجَكُمْ مِنْ بَطْوُنِ امْهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئاً" تمہیں کچھ بھی پتہ نہیں تھا "جَعَلْنَاكُمُ السَّمْعَ وَلَا بَصَاراً وَلَا قَدْرَةً" اللہ نے دیکھنے کے لیے آنکھ دی سننے کے لیے کان دیے مجھے کے لیے دل و دماغ عطا فرمایا یہ تربیت خاص ہے۔

اور اللہ کے ہر دوسری تربیت پہلے سے اعلیٰ ہے ماں کے پہیت میں پالا وہاں ماں کے خون کے ذریعے ہماری تربیت ہو رہی ہے ناف کے ذریعے خون پچے کوں رہا تھا اب وہاں سے دائی نے ناف کاٹ لی خدا کے رزق کا وہ دروازہ کاٹ لیا اللہ نے فرمایا جب میں پاتا ہوں دائی کون ہے کہ میرے رزق کا دروازہ بند کر دے تو اللہ نے ماں کی چھاتی میں دو چھٹے جاری فرمادیئے یہ تربیت خاص ہے۔

اور جب دوڑھائی سال کے بعد ماں ہاپ بدنیت ہو گئے کہ اب پچے کا دودھ چھڑوا دیں تو اللہ فرماتے ہیں کہ جب دائی نے ایک راستہ بند کیا تو میں نے دو چھاتیوں میں دودھ کے چھٹے جاری کئے اور جب ماں باپ نے دو دروازے بند کر دیئے تو میں نے رزق

کے چار دروازے کھول دیئے یہ گوشت ہے یہ بزری ہے یہ دودھ ہے یہ پانی ہے چار دروازے کھول دیئے فرمایا "ملک الموت" آپ پر یہ چار دروازے موت کے وقت بند کرے گا آپ کو قبر میں نہ یہ گوشت ملے گا نہ بزری ملے گی نہ دودھ ملے گا اور نہ یہاں کا پانی ملے گا لیکن اللہ فرماتے ہیں "ملک الموت" کون ہے جو میرے دروازوں کو بند کرے تم نے یہ چار دروازے بند کیے میں جنت کے آٹھ دروازے کھول دوں گا یعنی ہر منزل پر اللہ ترقی دے رہا ہے۔

ماں کے پیٹ میں تربیت کا ایک ہی دروازہ تھا ناف کے ذریعے خون پہنچاتا تھا دائی نے کاٹا تو اللہ نے ماں کی چھاتی میں دودھ کے دو چشمے جاری فرمائے دو سال کے بعد ماں باپ نے وہ کاٹا تو اللہ نے چار دروازے کھول دیئے گوشت ایک دروازہ ہے، بزری ایک دروازہ ہے، دودھ ایک دروازہ ہے، پانی ایک دروازہ ہے پھر ہر ایک کی کئی قسمیں ہیں اور اگر ملک الموت یہ چار دروازے بند کر دے تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میرے دروازے کوں بند کر سکتا ہے میں موت کے بعد آپ کے لیے جنت کے آٹھ دروازے کھول دوں گا۔ اب ہم موت کو یاد کرتے ہیں تو ذرتے ہیں روتے ہیں نیخد جرام ہوتی ہے اس لیے کہ ہمیں آخرت کا یقین نہیں ہے جیسے بچے کو ماں کے پیٹ میں کوئی کہے اس پیٹ سے باہر ایک جہان ہے اس کا اتنا اونچا آسمان ہے اتنی وسیع زمین ہے اس میں اتنے بڑے بڑے درخت ہیں اتنے سیب ہیں اتنے دریا ہیں اتنے بڑے بڑے پہاڑ ہیں اس بچے کو یقین نہیں آئے گا لیکن جب آکر دیکھتا ہے کہ یقین آتا ہے وہ کیہا لیا تو یقین آیا۔

اسی طرح ہمیں انبیاء ﷺ بتاتے ہیں اس دنیا کے بعد ایک اور جہان ہے اس جہان کا آسمان اس سے بھی اونچا ہے اور اس کی زمین اس سے بھی زیادہ وسیع ہے اس کے باغات یہاں سے گنجان ہیں اس کے درخت اس سے بھی زیادہ ہیں وہاں کا پھل یہاں سے بہتر ہے ہمیں یقین نہیں آتا لیکن موت کے بعد اس طرح یقین آئے گا جیسے یہاں پیدا ش کے بعد آتا ہے بس یقین کی بات ہے یہ ہے شخصی تربیت ماں کے پیٹ میں اللہ نے پالا خون کے ذریعے اور ماں کی گود میں اللہ نے پالا دودھ کے ذریعے اور دنیا کے پیٹ میں اللہ نے پالا چار غذاوں کے ذریعے اور مرنے کے بعد اللہ پالے گا جنت کے آٹھ دروازوں

اس لیے حضرت عمر جوش میں آکر فرماتے تھے کہ مجھے خدا کی سنت معلوم ہے کہ ایک دروازے کے بعد دو کھولتا ہے اور دو کے بعد چار کھولتا ہے اور چار کے بعد آٹھ کھولتا ہے جنت مجھ پر احسان نہ کرے اپنے آٹھوں دروازے بند کر لے تو اللہ میرے لئے سول دروازے کھول دے گا یقین کی بات ہوتی ہے یہ معنی ہے "نَبَّابُ الْعَلَمِينَ" کا اللہ پالنے والا ہے عالم کا لیکن ہمیں یقین نہیں ہے ہم روتے ہیں کہ کاروبار نہیں ہے کیا کھائی کے ایک تو یہ لوگ بہت جھوٹ بولتے ہیں سب کچھ ان کے پاس ہوتا ہے یہ اس وقت پڑتے چلتے ہے۔ جب ان کی شادیاں ہوں تو دس ڈشیں پکاتے ہیں لائسنس لگاتے ہیں ناق گانے کا انتظام کرتے ہیں وہاں پڑتے چلتا ہے کہ ان کا کاروبار مندا ہے نہ ان کی جیب میں پیسوں کی کمی ہے یہ رونا ہماری ویسے ہی عادت ہے لیکن دیکھو آپ کا کارخانہ ہے اور اس میں پانی کا تالاب ہے اور اس میں کیڑے ہیں اور ایک کیڑا پریشان ہو جائے اور باتی ہر اوری پوچھتے تو وہ کہے کہ مجھے ڈر ہے کہ شام مجھے اس تالاب سے کوئی میل کچیل ملے گی یا نہیں اتنے پڑے کارخانے میں کیڑا پریشان ہے کہ مجھے کھانے کو ملے گا کہ نہیں ملے گا تو اللہ اتنے پڑے کارخانے کو کھلاتا پلاتا ہے تو ہم بھوکے مر سکتے ہیں یہ انسان یقین کرے اگر میری زندگی میں کل کا دن ہے تو کل کا کھانا بھی ہے اور اگر کل کا دن ہی نہیں تو کل کا کھانا کس کا مام کا۔

اس لیے رزق کے لیے انسان اللہ تعالیٰ پر یقین کرے کہ اگر میری زندگی میں کل کا دن ہے تو کل کا رزق بھی ہو مگا اس نے خود فرمایا "وَمَامَنْ دَابَةٌ فِي الْأَرْضِ لَا عَلَى اللَّهِ مِذْقَهَا"

مویٰ ﷺ نے اللہ ﷺ سے پوچھا کتنا بڑا آسمان ہے کتنی بڑی زمین ہے کتنے بڑے پھاڑ ہیں اگر یہ سارے بغاوت پر اتر آئیں اور تیری بغاوت کریں تو آپ کیے کنٹرول کریں گے آسمان کو کچڑیں گے تو زمین بھاگے گی زمین کو کنٹرول کریں گے پھاڑ بھاگیں گے پھاڑ کو کچڑیں گے سندھ بھاگیں گے تو اللہ ﷺ نے فرمایا میرے پاس ایسے جانور ہیں جن کا ایک لقہ سات آسمان بنتے ہیں میں ان کو کھوں گا ان کو نکل لو تو مویٰ ﷺ نے پوچھا وہ کہاں ہیں فرمایا "فِي مَرْجٍ مِنْ مَرْوَجٍ" تو فرمایا میری چہاگا ہوں میں

پھرتے ہیں اور پھر جب موسیٰ علیہ السلام نے پوچھا وہ چراگا ہیں کہاں ہیں تو مولانا نبی ﷺ نے فرمایا "وَمَا أُوتِيتُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا" تمہارے پاس بہت کم علم ہے وہ تمہارے علم سے باہر کی چیز ہے۔

اس لیے رزق دینا اللہ کا کام ہے ہم خدا کا کام اپنے ہاتھ میں لیتے ہیں ہمارا کام تھا نماز پڑھ کر، روزہ رکھ کر، تلاوت کر کے خدا کو راضی رکھنا اپنا کام تو کرتے نہیں خدا کا کام ہاتھ میں لیتے ہیں رزق دینا یہ ہمارے بس کی بات نہیں ہے اگر اللہ تعالیٰ رزق بند کرے تو ہم رزق حاصل کر سکتے ہیں مرنے والے کے رزق پر اللہ سرخ لکیر کھینچتا ہے کہ بس اس کا رزق بند ہے اب رشتہ دار دوائی اس کے منہ میں ڈالتا ہے وہ نکال دیتا ہے وہ دودھ ڈالتا ہے وہ واپس آتا ہے اللہ نے دینا چاہیے کون دے سکتا ہے اس لیے "رَبُّ الْعَلَمِينَ" ساری تخلوق کا پالنے والا۔

آپ دیکھیں ٹریفک پولیس والا صبح سے شام تک چوک میں کھڑا رہتا ہے اور ناچتا ہے اس کو روکتا ہے اس کو کہتا ہے جاؤ اس کو روکتا ہے اس کو کہتا ہے جاؤ اس کو یقین ہے کہ حکومت نے مجھ سے وعدہ کیا ہے کہ یکم تاریخ تو نخواہ ملے گی اس کو اپنی حکومت پر اعتماد ہے وہ ٹھیک صبح ڈیوٹی پر آتا ہے اور شام کو چلا جاتا ہے دوسرے دن پھر صبح آتا ہے شام کو چلا جاتا ہے اس کو یقین ہے کہ حکومت نے جو مجھ سے وعدہ کیا ہے وہ مجھے ضرور ملے گا اسی اعتماد پر وہ ڈیوٹی میں کوتا ہی نہیں کرتا لیکن اللہ نے ہمارے ساتھ وعدہ کیا ہے "وَمَأْمُنَ دَابَةُ فِي الْأَرْضِ لَا عَلَى اللَّهِ مَرْدَقَهَا" لیکن ہم ڈیوٹی پر نہیں جاتے ہمیں یقین نہیں ہے کہ کھانا ملے گا کہ نہیں۔

قرآن نے فرمایا "رَبُّ الْعَلَمِينَ" وہ ساری تخلوق کا پالنے والا ہے۔

-----☆-----

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العالمين“

پالنے والا ہے مخلوقات کا اللہ پاک نہیں تم کی تربیت فرماتا ہے ایک دنیاوی تربیت  
موت کے بعد قبر میں برزخی تربیت اور قیامت کے بعد اخروی تربیت یعنی اللہ دنیا میں بھی  
رب ہے قبر میں بھی رب ہے اور قبر سے اٹھنے کے بعد بھی رب ہے  
میں نے آپ کو بتایا تھا کہ ابھی نہ آسمان تھانہ زمین تھی نہ ہمارے جسم تھے اس  
وقت اللہ نے ہمیں سبق ربویت کا پڑھایا تھا ”الست بربکم“ کہ میں تمہارا پالنے والا ہوں  
اور دنیا میں آنے کے بعد اسی سبق کو یاد کرنے کے لیے اللہ نے کم و بیش ”۱۲۲۰۰۰“ انہیاں  
کرام بھیجے آسمان سے کتابیں اتاریں کہ تم نے خدا کے رب ہونے کا جو سبق پڑھا تھا وہ دنیا  
میں یاد کرو اور ہم قرآن میں پڑھتے ہیں ”قل اعوذ برب الفلق، قل اعوذ برب  
الناس، رب اغفرلی و لیوالدی، رب ناظلمنا انفسنا، الحمد لله رب  
العالمین“ اور دنیا میں بھی وہ سبق یاد کرتے ہیں اور سبق پڑھنے کے بعد اسکان لیا جانا  
ہے جب ہم قبر میں پہنچیں گے تو ہم سے پوچھا جائے گا ”من ربک“ کہ خدا کے رب  
ہونے کا سبق یاد ہے یا نہیں اور جب آپ قبروں سے اٹھو کر جنت میں چلے جائیں گے تو  
آپ کہیں گے کہ رب نے ہمیں پہنچایا ”واخر دعوه ان الحمد لله رب  
العالمین“ یہ جنت میں بھی ساتھ ساتھ اس لیے اللہ کے رب ہونے کا یقین رکھنا  
ضروری ہے۔

رب پالنے والے کو اور بچانے والے کو کہتے ہیں جیسے رب ہمیں پال رہا ہے بچا

بھی رہا ہے میں میں لوگوں نے ایک مصنوعی دونبیر کعبہ بنایا اور اعلان ہوا کہ آج کے بعد کوئی میں کا آدمی عرب میں بیت اللہ کا طواف کرنے نہ جائے یہاں طواف کرو یہ بیت اللہ کی بہت بڑی تو ہین تھی عرب کے چند آدمی کا رو باری سلسلے میں میں گئے تھے انہوں جب دیکھا کہ ہمارے کعبہ کے مقابلے میں میں میں یعنیوں نے ایک کعبہ بنایا تو وہ ایک ٹوکرا پا خانے کا کہیں سے تلاش کر کے لائے اور اس کی دیواروں کے اوپر مل دیا کہ تم ہمارے کعبہ کا مقابلہ کرتے ہو اور انہوں نے کعبہ پا خانے سے لت پت کر دیا دوسرے دن جب میں کے لوگ اٹھے اور انہوں نے کہا کہ یہ کسی عربی نے ہمارے کعبہ کی تو ہین کی ہے تو میں کا گورنر ابرہہ "۶۰۰۰۰ فوج لے کر" ۶۰۰۰۰ ہاتھیوں پر بٹھا کر کہ عرب کے لوگوں نے ہمارے کعبے کی تو ہین کی ہم عرب جا کر مکہ جا کر ان کے کعبہ کو بنیادوں سے اکھیڑ دیں گے تا کہ ہم اپنابدالہ لیں یہ ساٹھ ہزار فوج پر مشتمل ہاتھیوں کا قافلہ میں سے چل پڑا جاز مقدس میں داخل ہوا مزدلفہ پہنچا مزدلفہ اور منی کے درمیان میں ایک جگہ ہے وادی محصر وہاں حاجیوں کا قیام منوع ہے، لیکن آج کل کی سعودی حکومت جاہل حکومت ہے وہاں خیمے لگواتی ہے اور وہاں حاجیوں کو مٹھراتی ہے حالانکہ حدیث میں ہے یہ عذاب کی جگہ ہے وہاں مٹھرنا منع ہے جب وہ وادی محصر پر پہنچے تو وہاں کے کے لوگوں کے اونٹ چرتے تھے ابرہہ نے سب سے پہلے ان اونٹوں پر بقضہ کیا جس میں جناب نبی کریم ﷺ کے جدا مجدد حضرت عبدالمطلب کے بھی "۱۰۰" اونٹ تھے عبدالمطلب کو پتہ چلا لائی لے کر مزدلفہ چلے گئے ابرہہ گورنر سے ملاقات کی رسول اللہ ﷺ کا جدا مجدد نہایت خوبصورت قد آور آدمی تھا ابرہہ انھیں دیکھ کر مرعوب ہوا اور احترام کے لیے آگے بڑھا استقبال کیا اپنے ساتھ قاٹین پر بٹھایا اور بڑا اکرام کیا اکرام کے بعد عبدالمطلب نے کہا کہ میں آیا ہوں میرے "۱۰۰" اونٹ تمہارے پاس ہیں وہ مجھے دے دو ابرہہ نے کہا میں آپ کی شکل و صورت کو دیکھ کر پہلوان جسم کو دیکھ کر میں نے کہا یہ کوئی بڑا آدمی ہے یہ میرے پاس کوئی بڑی سفارش لے کر آیا ہے کہ بیت اللہ کو نہ گراوے کے پر حملہ نہ کرو آپ کا اتنا چھوٹا ذہن ہے کہ آپ سو اونٹوں کی سفارش کرتے ہو۔

تو عبدالمطلب نے کہا کہ "اَنَا مَرْبُّ الْأَبْلَلِ وَرَبُّ الْكَعْبَةِ مُوَالِلُهُ" کہ میں اپنے

اونٹوں کا رب ہوں یعنی محافظ ہوں اور بیت اللہ کا محافظ رب اللہ ہے وہ جانے اور اس کا گھر تو یہاں عبدالمطلب نے اپنے آپ کو ”رب الابل“ کہا یعنی یہ میں اپنے اونٹوں کا محافظ ہوں اور کعبے کا محافظ کوئی اور ہے وہ جانے اپنے گھر کی حفاظت ایہ ہے نے وہ سوادن عبدالمطلب کو دے دیے اور عبدالمطلب ابھی ”۲۰“ گز اس سے درنہیں گئے تھے کہ اب اب تل کی فوج سمندر سے اٹھنے لگی اور ان کی چوچی میں اور دو پیجوں میں سورہ کے دانے کے ہمارے پتھر تھے اور وہ ہاتھی سوار کے سر پر ایک پتھر پھینکتا تھا اور وہ پتھر سوار کو گلتا اور ہاتھی سے سا تو یہ زمین تک وہ جا پہنچتا تھا لیکن اب ہر ہے کوئی نہیں مارتے تھے تاکہ یہ اپنی فوج کا حشر دیکھے اب جب ساری فوج ختم ہو گئی اللہ نے فرمایا ”اللہ تر کیف فعل سربک“ وہاں بھی اللہ نے اپنارب نام لے لیا کہ کعبہ کے رب محافظ نے کس طرح اپنے گھر کو بچایا ”اللہ تر کیف فعل سربک“ بِأَصْحَابِ الْفَيْلِ، الَّذِي جَعَلَ كَبِدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ، وَ اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طِيرًا بِالْأَيْلِ“ اور جب ساری فوج مرمت گئی تو اخیر میں ایک ابانتل آ کر اس نے اب ہر ہے کے سر پر پتھر مارا اور اس کو نیست و نابود کر دیا۔

یہاں تمام ماحول میں رب کا استعمال فرمایا ”اَنَّا رَبُّ الْاَبْلِ وَرَبُّ الْكَعْبَةِ هُوَ اللَّهُ“ اور اللہ نے بھی فرمایا ”اللہ تر کیف فعل سربک“ کہ اللہ کو اپنے گھر کی حفاظت کرنی آتی ہے اسی کا نام رب العالمین ہے کہ وہ تمہیں پالتا بھی ہے اور بچاتا بھی ہے۔

علامہ امی قیم نے لکھا ہے کہ پالتا اس طرح ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ گندم کو آم جتنا درخت بنا دیتا تو پرندے اس درخت پر بیٹھ کر ایک ایک دانہ گندم کا جن جن لیتے اور کھا لیتے انسان کے کھانے کی نوبت نہ آتی انسان بھوکا مر جاتا اور اگر گندم کا بونا اللہ زمین پر پھیلا دیتا تو گندم کا خوشہ زمین پر پڑ کر گل مڑ جاتا انسان کو کھانے کی نوبت نہ آتی تو اللہ نے زمین پر پھیلئے نہیں دیا بلکہ ذریعہ انہایا اور آم جیسا اتن آور درخت نہیں بنا یا ایک گندم کے پودے کو اٹھایا کہ اگر پرندہ بھی بیٹھ کر دانہ کھاتا چاہے تو وہ مل کر اس کو بیٹھنے نہیں دیتا انسان کے لیے محفوظ رکھا۔

دانہ محفوظ ہوا لیکی ترہیت آم جیسا درخت ہوتا تو پرندے جن جن کے دانے کما جاتے انسان کو کھانے کی نوبت نہ آتی اور اگر زمین پر پھیلا دیتا جیسا کہ دکا بونا کمیل جاتا ہے

پھر زمین وہ خوشے کھا جاتی پھر انسان بھوکا مرجا تا تو پھر پنجاب پوری دنیا کو پودے نہ دیتا لیکن اللہ نے زمین سے اٹھا لیا کہ زمین اس کو نہ کھائے اور اتنا اٹھایا کہ پرندے بھی اگر بیٹھے کر کھانا چاہیں تو وہ بیٹھنے سکھیں وہ مارتا ہے اس کو بیٹھنے نہیں دیتا انسان کی تربیت ہو یہ بھوکا نہ مارے پھر اس پر غلاف بھوے کا چڑھایا جب تک گندم کا دانہ اس غلاف میں ہو کوئی کیڑا نہیں لگتا۔ سرکاری گوداموں میں کیڑا لگ جاتا ہے بارش کی وجہ سے گندم سڑ جاتی ہے لیکن جب تک وہ بھوے کا کور ہے تو گندم کا دانہ محفوظ ہوتا ہے یہ تربیت کون کرتا ہے؟ (اللہ) **”رب العالمین“**

اور پھر تم کو بچاتا بھی ہے رب ہے دیکھو یہاں آگ ہے وہ شندی ہوتی ہے یا گرم؟ (گرم) کوئی صاحب کہتا ہے آگ شندی ہوتی ہے آگ ہمیشہ گرم ہوتی ہے لیکن ایک آگ ہے جس کو اللہ نے شندی بنا یا شہری لوگوں کو علم نہیں ہے دیہاتیوں کو پتا ہے شام کو ایک کیڑا ہوا میں اڑتا ہے جس کا نام ہے جنکو اس کی دم کے نیچے لائٹ ہے اس کو اللہ نے شہری بنا یا کیونکہ اللہ کو پتا ہے کہ یہ انسان کے کپڑے پر بیٹھ جاتا ہے اگر یہ گرم ہو کیڑا جل جائے گا یہ اس کی حفاظت نہیں ہوگی اس لیے اللہ نے اس آگ کو آگ کی گری نہیں دی شہری بنا یا **”رب العالمین“** فرمایا میں تم کو پاتا بھی ہوں میں تم کو بچاتا بھی ہوں۔

پھر پاتا کیسا ہے؟ اللہ نے غذا کو پال کر پانی کا قطرہ بنا یا اور پانی کو پال کر خون کا قطرہ بنا یا اور خون کا قطرہ پال کر گوشت کا تو ہمراہ بنا یا اور گوشت کا تو ہمراہ پال کر ایک خوبصورت انسان بنا یا اور پھر خوبصورت انسان بنانے کے بعد اللہ نے والدین کے دل میں اتنی محبت ڈالی کہ اگر وہ محبت نہ ہوتی تو وہ بچے کے پاخانے اور پیشاب کو دیکھ کر اس بچے کو چینک دیتے لیکن اس کے پاخانے کو دھو کر چھاتی سے لگا لیتے ہیں یہ اللہ تربیت کرتا ہے پھر بچے کو دودھ کی ضرورت ہے اور ہر ماں باپ تو مال دار ہیں نہیں کہ وہ بازار جا کر بچے کے لیے دودھ خریدیں تو غریبوں کے بچے مرنے کا خطرہ تھا تو اللہ نے یہاں دو جسٹے جاری فرمادیئے تاکہ فریب ماں باپ کو بچے کھلانے پلانے میں تکلیف نہ ہو یہ ہے **”رب العالمین“**

پھر دودھ زیادہ گرم ہو تو منہ میں چھالے پڑ جاتے ہیں اور شندہ اہو تو پہیت میں مردڑ

پیدا ہو جاتا ہے تو اللہ نے اس دودھ کو درمیانی شدت دی نہ زیادہ گرم کہ بچے کا منہ نہ جل جائے اور نہ زیادہ ٹھنڈا کہ اس کے پیٹ میں درد ہو پھر وہ دودھ کو درمیں رکھا بچے کے پاؤں نہیں ہیں کہاں جائے گا قریب ہی جس گود میں ہے اس گود ہی میں چھاتی لٹک رہی ہے جب چاہے وہ پر اس کی زبان نہیں ہے ماں کو کیسے کہے مجھے بھوک ہے اس کو روئے کا ہنر بتا دیا کہ آپ روؤ تو ماں کو پتہ چل جائے گا اور اگر وہ سوئی ہوئی بھی ہو جاگ اٹھے گی آپ کو دودھ پلائے گی پھر بچے کو دانت نہیں دیے کیونکہ وہ صرف بچے کو نہیں پالتا اس کی ماں کا بھی رب ہے اگر بچے کے منہ میں دانت ہوتے تو اس کی چھاتی کو کاٹ دیتا ماں کو تکلیف ہوتی دانت نکال لیتے تاکہ ماں کو بھی تکلیف نہ ہو یہ ہے "رب العلمین"

"الحمد لله رب العلمين" اس لیے اگر انسان خدا کی تربیت پر غور کرے تو پھر بھی خدا کی نافرمانی نہیں کرے گا خدا کی عبادت میں کوتا ہی نہیں کرے گا یہ جو ہم مت ہاتھی کی طرح شراب کو بھی نہیں چھوڑتے زنا کو بھی نہیں چھوڑتے غبیتیں بھی کرتے ہیں جو ابھی کھلتے ہیں فلم دیکھ دیکھ کر ہمارا پیٹ نہیں بھرتا ہمیں معلوم نہیں ہے کہ ہمیں کون پال رہا ہے

اس لیے حضرت عمرؓ کا قول ہے کہ جب میں بد عملی کرتا ہوں بد عملی میں بھی اللہ میری تربیت کرتا ہے میں نامحرم عورت کو دیکھتا ہوں یہ بد عملی ہے اللہ اس وقت میری آنکھیں شہپ کر سکتا ہے کہ پینائی چھین لے لیکن نہیں کرتا اس وقت بھی آنکھ کو پال رہا ہے جس وقت میں گانا سن رہا ہوتا ہوں اللہ قادر ہے کہ ساعت کی قوت سلب کر کے کانوں کو بھرہ بنا دے لیکن بھرہ نہیں بناتا کانوں کی تربیت کر رہا ہے جب میں زبان سے بڑی بات نکالتا ہوں تو اللہ قادر مطلق ہے کہ زبان کو گونگا کرے لیکن نہیں کرتا زبان کی قوت گویا ہی بھی دے رہا ہے اور منہ میں پڑوں بھی پیدا کر رہا ہے تاکہ لعاب پیدا ہو زبان نرم ہو اور یہ چلتی رہے یہ ہے "رب العلمین" اللہ پالنے والا ہے مخلوقات کا۔

## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”مریب العلیمین۔“

پالنے والا ہے ساری تخلوقات کا، اللہ پاک تین قسم کی تربیت فرماتا ہے ایک جسم کی تربیت یہ دنیا کی حد تک ہے، اور ایک روح کی تربیت قبر کے لیے اور ایک روح کی تربیت آخرت کے لیے

جسمانی تربیت کے لیے اللہ نے ہمیں تجارت کا راستہ بتایا تجارت کا معنی ہے کہ اپنے پاس موجود مال کو خرچ کرو اس موقع پر کہ اس سے زیادہ حاصل ہو جائے گا اس کو کہتے ہیں تجارت کہ موجودہ سرمایہ کو خرچ کرو اس امید پر کہ اس سرمایہ سے مجھے زیادہ حاصل ہو گا ایک آدمی کے پاس ہزار روپے ہیں وہ ہزار روپے خرچ کر کے سو دلیتتا ہے تاکہ اس سے مجھے ڈریٹھ ہزار ملے ایک ہر دور ہے وہ اپنی موجودہ جسمانی قوت کو خرچ کرتا ہے اپنے موجودہ وقت کو خرچ کرتا ہے تاکہ مجھے اجرت مل جائے ایک صنعت کا رہے وہ اپنی صنعت کو خرچ کرتا ہے اس میں بھی کھپاتا ہے تاکہ مجھے اس سے زیادہ مل جائے صدر ہے وہ اپنے وقت کو اپنی وہنی قوت کو خرچ کرتا ہے تاکہ آئندہ مجھے متوقع تنخواہ مل جائے تو اللہ نے جسم کے پالنے اور تربیت کے لیے ہمیں تجارت کا مطریقہ بتایا خواہ تجارت کا رو بار ہو یا صنعت ہو یا ملازمت ہو یا زراعت ہو یا کوئی اور محنت ہر دوری ہو۔

تجارت کے لیے پانچ شرطیں ہیں ایک یہ کہ تاجر موجود ہو اگر تاجر نہ ہو تو تجارت کون چلائے دوسرا یہ کہ سرمایہ ہو اگر سرمایہ نہ ہو تو تجارت نہیں چلے گی تیسرا یہ ہے کہ سو دا ملے اگر سو دا نہ ہو تو پھر بھی تجارت نہیں چلے گی چوتھی شرط یہ کہ جو سو دا کوئی کاروباری لے دے وہ کچھ

وقدہ سے بیچ تو اس میں پیسے زیادہ ملتے ہیں جیسے مالٹے کے سیزن میں مالٹا "۱۰" رونپے درجن اور سیزن گزرنے کے بعد "۱۰۰" رونپے درجن وقت کا فاصلہ آیا تو مہنگا ہوا اور پانچویں شرط یہ ہے کہ مکان کا فاصلہ ہو جس جگہ آپ نے سودا لیا ہے اس جگہ نہ فروخت کرو دوسری جگہ منتقل کرو ذرا مکان کا فاصلہ چھوڑ دو تو اس میں کمائی ہوئی ہے۔

یہاں گندم پیدا ہوتی ہے تو اگر یہاں آپ بیچنا چاہتے ہیں تو "۰۰۷" رونپے من بیچیں گے اور اگر اس کو منتقل کر کے افغانستان میں بیچیں گے تو "۱۲۰" رونپے ملیں گے فاصلے کی وجہ سے قیمت جو ہے وہ بڑھ گئی افغانستان کا پستہ وہاں "۱۰۰" رونپے کلو ہے اور یہاں منتقل کر کے پنجاب میں لاو تو آپ کو "۱۰۰۰" رونپے کلو ملے گا یہ کاروبار کی شرائط ہیں کہ تاجر ہو، سرمایہ ہو، سودا ہو، اور سودا کو وقت کے فاصلے کے ساتھ ذرا دیر کے بعد اس کو بیچ دو تو پیسے زیادہ ہو گا اور پانچواں یہ ہے کہ مکان کا فاصلہ ذرا کروکر کراچی سے مال خرید تو یہاں بیچو یہاں زیادہ پیسے ملے گا یہاں کپڑا بناؤ کراچی بیچو تو ذرا زیادہ پیسے ملے گا یہ ہے تجارت تاکہ اس کے ذریعے پیسہ آئے اس سے ہم لباس خریدیں تو پہنیں گے اس سے ہم غذا خریدیں تو کھائیں گے اس سے مکان بنائیں تو رہیں گے تو جسم پلتا ہے کھانے سے پہنے سے مکان بنانے سے اور یہ چار چیزیں آتی ہیں پیسے سے اور پیسہ آتا ہے تجارت سے۔

چونکہ جسم ایک چھوٹی چیز ہے اس کی تربیت بھی چھوٹی ہے تو اس کے لیے تجارت بھی چھوٹی ہے تو چھوٹی تجارت کے لیے چھوٹا استاد کافی ہے وہ اللہ نے عقل دے دی کہ بس اپنی عقل سے کاروبار کرو یہ چھوٹا استاد ہے چھوٹی تجارت بتائے گا اس سے چھوٹی تربیت ہو گی چھوٹا جسم پلے گا لیکن ایک روحانی تربیت ہے روح جسم سے بڑی چیز ہے تو اس کی تربیت بھی بڑی ہے تو اس کے لیے تجارت بھی بڑی ہے تو اس کے لیے بڑے استاد کی ضرورت ہے تو روحانی تجارت کے لیے اللہ نے "۱۲۲۰۰" انہیاء کو بھیجا کہ تم ان کو تجارت بتاؤ "مَلَ ادْلَكُمْ عَلَىٰ تَجَارِهِ تَنْجِيْكُمْ مِنْ عَذَابِ الْيَمِ" روح کی تربیت کے لیے جو کاروبار ہے وہ بھی تجارت ہے۔

اور جیسے دنیاوی تجارت کے لیے پانچ شرطیں ہیں تو اسی طرح روحانی تجارت کے

لیے بھی پانچ شرطیں ہیں ایک یہ کہ تاجر ہو، دوسرا یہ کہ اس کے پاس سرمایہ ہو، تیسرا یہ ہے کہ اس کو سودا ملے، چوتھا یہ ہے کہ وہ سودا کچھ وقت کے قابلے سے بیچے اور پانچواں یہ ہے کہ وہ سودا کچھ مکان کے قابلے سے بیچے، تو بھائی تاجر آپ ہیں، اس روحاںی تجارت کے لیے جو سرمایہ ہے وہ آپ کی سائیں ہیں ان سائیوں سے جو آپ سودا لیتے ہیں وہ آپ کا ایمان ہے اور اعمال صالح ہیں اور سودا کچھ قابلے کے بعد بیچنا چاہیے تو آپ کے یہ اعمال یہ آخرت کے میدان میں بکھیں گے یہاں نہیں بکھیں گے یہاں زیادہ سے زیادہ آپ کو نماز کے بد لے روٹی ملے گی روٹی کھاؤ گے پیٹ میں ڈالو گے پیٹ اتنا سا ہے اتنی سی روٹی ملے گی آج آخرت میں خلائق ہو کر وقت کا قابلہ پڑے اور نیک اعمال کا سینز نگزرنے کے بعد قیمت بڑھ جائے نیک اعمال کی قیمت سینز میں اتنی نہیں ہے جتنی سینز کے بعد ہوتی ہے۔

جناب نبی کریم ﷺ کا زمانہ ایمان اور اعمال کے سینز کا تھا تو وہاں اعمال کی قیمت کم تھی اور اب وہ سینز نگز رچنا ہے اب نیک اعمال کی قیمت زیادہ ہے۔

بخاری کی حدیث میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے پوچھا کہ میں چاہتا ہوں کہ میں اپنے بھائیوں سے ملاقات کروں حضور ﷺ نے فرمایا کہ میرا ولی شوق ہے کہ میں اپنے بھائیوں سے ملاقات کروں مصحابے کہا، تم آپ کے بھائی ہیں حضور ﷺ نے فرمایا میں تم میرے دوست ہو میرے بھائی وہ افراد ہیں جو میرے دنیا سے جانے کے بعد دنیا میں آئیں گے اور وہ میرے بھائی اس لیے ہیں کہ ان کا ایک نیک آدمی تمہارے پیچاں نیکوں کے برابر ہو گا اب دیکھو صحابہ کرام کے پیچاں کے برابر اس وقت کا ایک آدمی ہے کیوں؟ صحابہ کرام عمل کرتے تھے اعمال کے سینز میں وہی اتر رہی تھی حضور نبی کریم ﷺ کی ذات بامکات درمیان موجود تھی بارش برس رہی تھی اعمال بیدا ہو رہے تھے تو وہ اعمال کرتے تھے اعمال کے سینز میں تو اجرت کم تھی اور ہم سینز نگزرنے کے بعد نیک عمل کرتے ہیں اس لیے حضور ﷺ نے فرمایا قیامت کے قریب جو میری امت ہے ان میں سے ایک نیک صحابہ کے پیچاں آدمیوں کے برابر ہو گا وقت کے قابلے سے اعمال کی قیمت بڑھ گئی۔

دوسرا حدیث میں ہے حضور ﷺ نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ چونکہ تم اعمال کے سینز میں ہو تو اگر تم نے دس احکام میں سے تو پر عمل کیا ایک پر نہیں کیا جنم میں جاؤ گے

اور قیامت کے قریب جو لوگ ہیں وہ ایک حکم پر عمل کریں تو پر نہ کریں وہ جنت میں جائیں گے کیونکہ ان کے ایک حکم پر عمل تھا مارے تو حکموں پر عمل کرنے سے زیادہ ہے تو اللہ تعالیٰ نے دنیاوی کاروبار کے لیے عقل دی تاکہ پر تجارت کریں دنیا میں اور جسم پلے اور اللہ نے روحانی تجارت کے لیے "۱۲۳۰۰۰" انہیاں کم و بیش بیسیجے اور ایک سو چار کتابیں آسمان سے اتاریں تاکہ وہ روحانی تربیت کریں "مَلِ ادْلَكُمْ عَلَىٰ تَجَارَةٍ تَجِيَكُمْ مِنْ عَذَابِ الْيَمْنِ، تَوَمِّنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَاتْفَسِكُمْ" ایمان کے ساتھ جہاد کرو ٹھیک ہے یا نہیں؟ (ٹھیک ہے) یہ دوسری بات جہاد والی طبیعت کو اچھی نہیں لگتی۔

حضرت نے فرمایا حج فرض ہونے کی صورت میں حج ضرور کرو اور جہاد فرض ہونے کی صورت میں جہاد ضرور کرو اور قرآن کا علم حاصل ہونے کے بعد کسی کی کوئی، کار، موبائل کو لکھائی نگاہ سے مت دیکھو ورنہ موت کے وقت اللہ تم سے ایمان سلب کرے گا جن اعمال کی تو ہیں پر حضور ﷺ نے کفر کی دھمکی دی ہے کہ جس پر حج فرض ہو اور نہ کرے "مَلَكٌ يَهُو دِيَاً أَوْ نَصْرَاتِيَا" یہودی یا نصرانی مرے گا، جو جہاد فرض دیکھ کر اپنی قریبی میں نہ کرے "مَلَكٌ يَهُودِيَا أَوْ نَصْرَاتِيَا"

جس کو اللہ قرآن کا علم دے اور اتنی بڑی دولت کے باوجود وہ اگر کسی کی کوئی کی طرف لکھائی نگاہ سے دیکھے گا تو اللہ فرمائے گا تم نے اس دولت کی قدر نہیں کی میں چھین لیتا ہوں اور موت کے وقت وہ کافر ہو جائے گا اس لیے یہ دنیاداروں کی گاڑیوں کو مت دیکھو نہ ان کے بنگلوں کو دیکھو ان کے دلوں کو دیکھو یہ بیچارے بنگلے میں رہ کر بھی پریشان ہیں رہنا رنگ کھانے کھا کر بھی پریشان ہیں مسیحہ لباس پہن کر بھی پریشان ہیں اس لیے قبی سکون کا ذریعہ صرف اوز صرف دین ہے۔

ہارون الرشید نے حاکم کو دعوت پر بلا یا جب حاکم آیا تو حاکم کہنے لگا "السلام علیکم ایہا الفقیر" اے مسکن تھسیں سلام ہواں نے کہا میری تو کشمیر سے بخارا تک حکومت ہے آپ مجھے مسکن کہتے ہیں فرمایا موت کے بعد پڑتے چلے گا یہ کھانے انسان کو اندھا کر دیتے ہیں یہ انسان کو انسان نہیں نہاتے بہلوں کو

ہارون الرشید نے کہا تو بڑا بے دوقف ہے میرا مشیر بندور باری بنو وزیر بنو یہ مرغے کھاؤ یہ بھنا ہوا گوشت یہ آپ کو کھانے کے لیے ملے گا اس نے فوراً آئینہ جیب سے نکالا اور اس کا کھانا اس پر ملا تو وہ آئینہ اندھا ہو گیا فرمایا ہارون تیرا دل ایسا اندھا ہے جیسے ان کھانوں نے آئینہ کو اندھا کیا اور پھر جیب سے جو کی سوکھی روٹی نکالی پھر آئینہ پر ملی وہ چکنے لگا فرمایا میرا دل ایسا چکتا ہے جیسا یہ آئینہ سچکتا ہے۔

بہر حال جسمانی تربیت کے لیے اللہ نے چھوٹی تجارت دنیا کو بتائی اور چونکہ تجارت چھوٹی تھی اس لیے اس کے لیے استاد بھی چھوٹا مقرر کیا وہ ہے عقل یہ بہت چھوٹا استاد ہے یہاں میں یہ مر جاتی ہے یہ عقل بڑھاپے میں بھی مر جاتی ہے فصل میں بھی مر جاتی ہے جوش میں یہ مر جاتی ہے نشے میں یہ مر جاتی ہے غیند میں تو بالکل ختم کیونکہ تجارت چھوٹی تھی اس لیے استاد بھی بہت چھوٹا تھا اور روحانی تجارت کیونکہ بہت بڑی ہے تو اللہ نے اس کے لیے بڑے بڑے استاد بھیجے "۱۲۳۰۰۰" انبیاء کم و بیش اور "۱۰۳" آسمانی کتابیں۔

روحانی تجارت یہ سمجھو کر یہ دنیا ایک منڈی ہے اس میں کمرے سودے بھی ہیں وہ نیک اعمال ہیں اور اس میں کھوٹے سودے بھی ہیں وہ گناہ ہیں اللہ نے انبیاء کو سمجھا کہ دیکھو جب کاروباری لوگ دنیاوی سودا خریدتے ہیں تو دیکھتا ہے جو کھوٹا سودا ہے اس کو نہیں خریدتے اور جو کمرہ اہواں کو خریدتے ہیں تو فرمایا کہ آخرت کی منڈی میں بھی یہ بد اعمال کھوٹے سودے ہیں خدارا وقت دے کر یہ مت لوگن اب تو ہم وقت بھی دیتے ہیں مال بھی دیتے ہیں لی وی خرید رہے ہیں رنگین لی وی خرید رہے ہیں انبیاء اس منڈی میں کو د پڑے اور انہوں نے کہا خدارا یہ سودے کھوٹے ہیں ان کا تسلیم کر جو بھی نہیں ملے گا ان کو اپنے ساتھ قبر میں نہ لے جاؤ اگر سودا خریدنا ہے عمدہ سودا خرید و اور عمدہ سودا ایمان ہے قرآن ہے خدا کی اطاعت ہے اللہ رسول کی محبت ہے خدا کا خوف ہے یہ ساری تربیت اللہ کرتا ہے اس لیے فرمایا "رب العلماں"

سب کی تربیت کرنے والا سب کو پالنے والا۔

## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”مرب العلیین“

پالنے والا ہے تمام حکومات کا۔ پالنے پالنے کے لیے بہت سے قوانین ہیں یورپ نے میشیٹ کے محلے پھولنے کے لیے نظام بنایا ہے ”سرمایہ دارانہ نظام“ مشرق نے ہن روں نے محلے پھولنے کے لیے پورش کے لیے نظام بنایا ہے ”اشٹرا کی نظام“ اور اللہ نے پالنے کے لیے محلے پھولنے کے لیے قانون بنایا ہے ”اسلام“

مغرب کے نظام سے اور مشرق کے نظام سے خدا کا نظام درست ہے یورپ کا نظام سرمایہ دارانہ نظام ہے سرمایہ دارانہ نظام میں بہت قبائلیں ہیں سرمایہ دارانہ نظام نے بینک بھیجا ہے معاشرے میں بینک پیک کو کہتا ہے کہ ہم سے قرضہ لو کار دوبار کرو پھر قرضہ لو کر رہا کرو قرضہ لو فرنچر لو پھر قرضہ لو ایک گاڑی خرید دیہ یورپ کے سرمایہ داروں نے بینک کا نظام قائم کیا اس بینک کے ذریعہ جو سرمایہ دار تھے وہ خرید سرمایہ دار میں گئے اور غریب تھے وہ غریب تر ہو گئے نتیجہ یہ ہوا کہ غریب کے دل میں امیر کا بعض، حد، کین، عداوت پڑ گئی اور غریب نے امیر سے عداوت کی اور امیر نے غریب کا خون پینہ چھ سا اس وقت ہماری غریب قوم کام کر رہی ہے اور ہمارے خون پینہ سے یورپ والے کھیل رہے ہیں آج ٹھیک کر رہے ہیں اب ایک آدمی نے بینک سے چار قرضے لیے تو میئنے کے بعد وہ چار قسطیں ادا کرے گا وہ پاک ہو گا یا نہیں چنانچہ قوم اور ملک دیوالیہ ہوں گے یا نہیں؟

ہمارے ملک میں بینک کا نظام ہے وہ ہم سے سور وصول کر رہا ہے اور اپنے جب لوگ ٹھکے ہو کے ہو گئے وہی ملکشیں میں جلا ہو گئے ان کی نیزدیں حرام ہو گئیں تو یہاں لوگوں نے بیز نکائے کہ ہنگاب خوشحال ہنگابی بے چاروں کو وہی ملکشیں کی وجہ سے نیز نہیں آئیں

حکر ان کہتے ہیں ہم نے قوم کو خوشحال بنا رکھا ہے اگر تم نے قوم کو خوشحال رکھا تو قوم کی یہ خاصیت ہے کہ جو اس پر احسان کرے اس سے محبت کرتی ہے آپ نے قوم کو خوشحال رکھا پھر تو قوم کو آپ سے محبت ہو گی اور جب محبت ہو گی اور آپ ذرا اسلام آباد سے باہر تو تشریف لا سیں کہ لوگ آپ کے سکپڑے اتارتے ہیں یا نہیں آپ کے حکر ان اسلام آباد تک اکیلے نہیں آسکتے اگر تم نے قوم کو خوشحال رکھا ہوتا تو ذرتے کیوں ہو صدر اور وزیر اعظم تو دور کی بات ہے ہمارا ناظم بغیر گن میں کے باہر نہیں لکھا کیونکہ گلی کے میں وہ کھا جاتا ہے کثر کے پیسے وہ کھا جاتا ہے تو پھر آگے بیچپے کاشکوف کے سامنے میں زندگی گز اڑتے ہیں کہتے ہیں خوشحال قوم۔

حضرت عہدؑ کی حکومت ۲۲ لاکھ مردیں میں رہاں نے قوم کو خوشحال رکھا تھا ایک مرتبہ شام کے سرکاری دورے پر تشریف لے گئے تو لوگ بازار میں انگور قیمتا خرید رہے تھے حضرت عہد نے پوچھا یہ انگور کس ملک کی پیداوار ہے انہوں نے کہا ملک شام کی پیداوار ہے حضرت عہد نے فرمایا اپنے ملک کی پیداوار تم قیمتا خرید رہے ہو اگلے سال اگر گھر کھر بیٹ بھر مفت انگور نہ پہنچا تو ہمرا امیر المؤمنین نہیں رہے گا اگلے سال خزانے سے پیسے نکالے مالاں سے باغات خرید رہے گئے پویس کی ذیوٹی لگائی گئی کہ ہر شام کو ایک کمرت انگور ہر گھر میں پہنچا وہ اس نے قوم کو خوشحال رکھا تھا تو ان کے بیچپے ایک بھی گن میں نہیں تھا ایک مرجبہ ایران سے وفادار ملنے کے لیے لوگوں نے کہا کہ امیر المؤمنین جمل میں گئے ہیں بہت المال کا ایک اونٹ گم ہو چکا ہے اس کو ڈھونڈنے کے لیے وہ سفیر بھی جمل میں گیا اس وفد نے دیکھا کہ حضرت عہدؑ ایک لیکر کے درخت کے نیچے سو رہے ہیں اور اس اونٹ کی روپی اپنے پاؤں سے باندھ رکھی ہے کہ اگر یہ بھاگ جائے تو مجھے کیچپے گا میں اشون گا اس کو سنبھالوں گا سفیر نے کھڑے ہو کر کہا کہ "عدلت و امانت فست" ہمرا آپ نے محل کا بچوونا بچھایا اس کی چادر اوڑھی اس لیے آپ بیٹھی نہیں سورہ ہے ہیں

اس لیے سرمایہ دارانہ نظام کے امیر امیر کو فریب کا دشمن ہایا جاتا ہے کہ فریب کو بس اتنا دو کر وہ مرے گئیں باقی اس کے خون پیسے کی کمائی کو لے لو آج یہ مشرق و مغرب مسلمان قوم کے خون پیندے سے کھیل رہے ہیں اس لیے سرمایہ دارانہ نظام جو تربیت کے لیے پورش کے لیے ہایا گیا یا ایک ملکوں نظام ہے۔

اس لیے روس اور چائینہ نے اس سرمایہ دارانہ نظام کو سوچ دکر دیا تو انہوں نے سوچ ازم کا نظام قائم کیا کہ اس میں لوگ چیلیں گے پھولیں گے خوشحال ہوں گے اس کو اشتراکی نظام کہتے ہیں لیکن یہ بھی ملحوظ ہے اشتراکی نظام کا معنی یہ ہے کہ تمام لوگ ہمارے ہیں ہماری کامیابی کے لیے ہیں ان کو کھانے کے لیے ملے، پینے کے لیے ملے، رہنے لیے ملے، پہننے کے لیے ملے بس باقی وہ کسی چیز کے مالک نہیں یہ نظام انسان کو جانور بناتا ہے جیسے ایک انسان اپنی بھیس کو چڑا گا، میں لے جاتا ہے جتنا گھاس گائے کھا سکتی ہے کھا جاتی ہے اس کے علاوہ وہ ایک بھگے کا مالک نہیں، سوچ ازم بھی ایسا دستور ہے کہ ہر آدمی بھج لے کر شام تک کام کرے سرکار سے ان کو دو وقت کی بوقتی مل جائے اور پہننے کے لیے لباس ملے اور رہنے کے لیے چھوٹا سا مکان ملے اس کے علاوہ وہ ایک بھگے کے مالک نہیں یہ نظام میں ایک خرابی یہ ہے کہ اس نے انسان کو حیوان بنا دیا وہ سری خرابی یہ ہے کہ جب تمام لوگ سرکار کے نوکر ہوتے ہیں تو جب انسان بیمار ہے اور بیوڑا ہے تو وہ توکری تو کریں سکتا تو چاکدا اور روس میں قانون ہے۔ کہ ان کو کوئی مار دیں اور ان کو قبرستان بھج دیں یہ سوچ ازم تو انہیں ہیں۔

یہ نظام غریب کو امیر کے خلاف ابھارتا ہے کہ امیر کے پاس کارخانہ ہے اور میرے پاس ملائی میشیں بھی نہیں امیر کے پاس کوئی ہے میرے پاس جو نیپڑی بھی نہیں ہے امیر مرنے کھار ہا ہے اور مجھے ناں بھی نصیب نہیں ہے تو کارخانوں میں لڑائی مار کیوں میں لڑائی ہاڑوں میں لڑائی سرمایہ دار نے امیر کو غریب کے خلاف ابھارا تو لڑائی ہو گئی اور سوچ ازم نے غریب کو امیر کے خلاف ابھارا اور محاشرہ میں اسکون کا دار و مدار محبت پر ہے کہ مجھے آپ سے محبت ہو آپ کو مجھ سے محبت ہو میں آپ کی ہمدردی کروں آپ میری ہمدردی کریں اس لیے جیسے سرمایہ دارانہ نظام تربیت کے لیے نامحل ہے تو سوچ ازم کا نظام جو ہے یہ بھی ہا کافی ہے پورپ، امریکہ کا نظام سرمایہ دارانہ ہے اور روس اور چائینہ کا نظام اشتراکیت پہنچی ہے سوچ ازم، کیونکہ پہنچی نظام ہے یہ بھی مطلقاً ہے ایک نے سرمایہ دار کو غریب کا دشمن بنا دیا وہ سرے نے غریب کو سرمایہ دار کا دشمن بنا دیا۔

اللہ "رب العالمین" ہے اس نے حقوق کے پلنے اور پھولنے کے لیے اسلام کا نظام دیا اسلام بڑا پا کیزہ ہے اس نے غریب کو امیر اور امیر کو غریب کے قریب کر دیا

غريب کو کہا کہ یہ آدمی امیر ہے جب اس کی گاڑی پھر ہو جائے آپ سڑک کے کنارے بیٹھو جب اس کو ضرورت لگے آپ اس کا پھر لگا تو مجھے اس کا خادم بنا یا جب اس کو گاڑی کی ضرورت ہے تو آپ ہر دل پسپ وغیرہ بنا اور مجھے جاؤ جب امیر صاحب آئے تو فروز اس کی گاڑی میں تسلی ڈالو تا کہ امیر کو تکلیف نہ ہو اب دیکھو غريب کو امیر کا دشمن نہیں بنا یا غريب کو امیر کا خادم بنا یا جب یہ امیر بنا رہو جائے تو یہ چار پائی سے نہیں انہرہا غريب کو کہا یا ڈاکٹر بنو ڈاکٹر سے لا کر دو ایسی امیر کو دو

اور جب بندہ سر جائے تو امیر جنازہ نہیں اٹھا سکتا قبر کی کھدائی نہیں کر سکتا غريب کو کہا جاؤ قبرستان میں بیٹھو گو رکن ہو اور اس کے لیے قبر بنا ڈاپ دیکھو غريب کو امیر کا خادم بنا دیا لیکن امیر کو کہہ دیا تم بھی ہو نہ ہو سال میں زکوہ نکال کر غريب کو دو ہی میں صدقہ فطرہ نکال کر غريب کو دو ہی میں قربانی کر کے غريب کو دے دا اپنے غريب رشتہ داروں میں دیکھو پھول کو ہید کے کپڑے پہنچا دیجوا کوں کی کرو پھاروں کا علاج کرو تو دیکھو امیر کو غريب کا اور غريب کو امیر کا خادم بنا دیا وہ جو مساوات ہے وہ بھلٹ ہے۔

اگر ہم ایک درجے کے مساوی ہیں تو آپ کسی کو کہہ سکتے ہیں کہ آدمیرے بال اتارو امیر کو کون کہہ سکتا ہے اس لیے اللہ نے غريب کو ناتی بنا یا کہ امیر کے بال اتارو اگر یہ سب امیر ہو جائیں تو ایک امیر دوسرے کو کہہ دے کہ موچی صاحب میرے لیے جو تباہ ڈاودہ تپڑہ مارے گا اس لیے غريب کو موچی بنا یا کہ امیر کے لیے جو تباہ ڈا امیر کا جو تا میلا ہو جکا ہے اس کو پالش کرو کیسا بہترین نظام ہے۔ اس کے بدلہ میں امیر اسے کھرنہیں بلکہ بھائی سمجھے اور اس کے جذبہ کی قدر کرے اور اس کی عزت کر بے ان اکرم مکم عنده اللکمر۔

دوسری بات یہ ہے کہ ہور تسلی کہتی ہیں کہ ہم مرد کے شانہ بٹانہ ہیں میں کما غدر ہوں میں مجاز پر لڑ رہا ہوں چلو عورت بھی میرے ساتھ کا ڈر ہو گئی اس کو نہیں جنگ کے وقت پچھوپا ہونے کی فکایت ہو گئی وہ پچھے سن جائے گی یادشمن کا مقابلہ کرے گی پاگل ہو گئے ہیں ہور تسلی کہتی ہیں کہ ہمارے حقوق کی پامالی ہور تی ہے ہم مردوں کے برابر ہیں اسلام نے جس مقام پر رکھا ہے ہور تسلی کی عزت اسی میں ہے مسٹر لوگ کہتے ہیں ہاپ مرد رہا ہے ایک بیٹا ہے ایک بھی ہے تسلی روپے ہوں تو بیٹے کو اسلام۔ نے دورو پے دیے ہیں اور بھی کو ایک

روپیہ "لذذ کر مثل حظ لانشیں" تو یہاں انصافی ہے لیکن اسلام نے انصاف کیا کیلیے  
بیٹا جب شادی کرے گا تو یہوی کو ایک روپیہ مہر میں دے گا تو اس کے پاس بھی روپیہ ہے  
بہن کے پاس بھی روپیہ ہے اور کل جب اس بیٹی کا نکاح ہو گا تو یہ خاوند سے ایک روپیہ مہر  
میں لے گی اب بیٹی کے پاس دور دے ہو گئے اور بھائی کے پاس ایک روپیہ اور ایک بھی  
نہیں ہے اس بیچارے کے گھر یہوی آئی کہنے لگی کہ اب جو تالا ڈاپ سوت لا ڈاپ دو پہنچ  
لا ڈاپ میک اپ کا سامان لا ڈاپ بیڑی لا ڈاپ گوشت لا ڈوہ بیچارہ تو کنگال ہو گیا اور بیٹی کو  
قرآن نے بتایا کہ ہر آپ کا جیب خرچ نہیں ہے جب تک آپ باپ کے گھر تھیں باپ فدا  
دار خاوند کے گھر آئیں خاوند فدا دار ہے۔

اور اگر عورت مرد کے برابر ہونا چاہے تو پھر عقل میں بھی برابر ہو عورت مرد کے  
عقل کے برابر ہے؟ (نہیں ہے) قرآن نے کہا جہاں ایک مرد گواہی دے سکتا ہے وہاں دو  
عورتیں دیں گی معلوم ہو ادھورتوں کی عقل مل کر ایک مرد کی عقل کے برابر ہے آج جتنی  
عیشی کا زمانہ ہے کہ مرد بازار جا کر اپنا جوتا بھی نہیں پسند کر سکتا بیکم جائے گی جو ناخر یہے گی  
، وہ وہ! اپنا سوت بھی پسند نہیں کر سکتا بیکم جائے گی اور خاوند کو لا کر دے گی یہ اسلام کا نہاد  
ہے تو اگر عورت مرد کے برابر ہونا چاہتی ہے تو پہلے عقل میں بھی برابر ہو اور پھر جسمانی قوت  
میں بھی برابر ہو عورت مرد کے برابر ہے؟ (نہیں) اس کی جسمانی قوت آدمی ہے اور اس کی  
صحت بھی آدمی نہیں اس کو ہر ماہ ماہواری آتی ہے اس کا بچہ بھی یہیدا ہوتا ہے کمزوری ہوتی ہے  
تمل سے بھی کمزور ہوتی ہے۔ اللہ نے فرمایا میں "رب العلمین" ہوں میں نے اسلام  
شماری تربیت کے لیے بھیجا ہے یہ بہترین مذہب ہے۔

اور جب آپ کو اللہ نے مسلمان بنا یا تو اسلام کے بعد پھر دوسری دلوں کی طرف  
دھیان نہ کر غنی جیب کا ہے یا دل کا ہے؟ (دل کا ہے) "الغث غن النفس" "غنى  
وہ ہے جو قلب کا غنی ہے یہ ابھر لوگ کروڑ پتی تو ہیں لیکن ایک بیسہ کسی کو دیتے ہوئے ہاتھ  
کا پتے ہیں اور جو ہر کا اسچا مسلمان ہے وہ کروڑوں خرچ کرے گا غنی تو غس اور قلب کا غنی ہوتا  
ہے۔

امام شافعی گورنے میں ایک دوست نے دیسے پر ہلکا عالم تھا سادی دنگی تھی  
سادے کپڑے تھے میںے کھلے ہوتا بھی پالش نہیں تھا شادی پر جارہا تھا تو ہائی کی دکان پر گما

اور کہنے لگا کہ میرے بال تو ٹھیک ٹھاک کرو بن ٹھن کے جاؤں ناٹی کہنے لگا مولوی بیٹھ جاؤ ایک سیٹھ کو ٹھیک کیا دوسرے کو تیرے کو جب تمام گاہک ختم ہو گئے تو امام شافعی کو کہا آ جاؤ کسی نے ایک آنہ دیا کسی نے دو آنے امام شافعی نے بارہ تو لے سو نا اس کو دے دیا ایک اشرفی ایک تولہ کی ہوتی ہے ناٹی اور پرے نیچے دیکھتا ہے امام شافعی نے کہا میرے کپڑے بے قیمت ہیں لیکن میری روح بہت قیمتی ہے "الغ فی غنیمة النفس" "غُنیمَةُ النَّفْسِ" یہ نہیں ہے کہ انسان کے پاس پیسہ ہو۔

تو اسلام نے ایک عجیب بات دولت مندی کی بتائی ہے کہ دولت مند اس کو نہیں کہتے جو لاکھوں کا مالک ہو میرے پاس لاکھ روپیہ ہے لیکن میری حاجات کروڑ سے پوری نہیں ہوتیں میں غریب ہوں میرے پاس کروڑ روپیہ ہے لیکن میرے گھر کا خرچہ اربوں میں ہے غریب ہوں اسلام نے کہا اپنے خرچے گھٹا وجہاں سوروپے ہے آپ کی کمائی "۸۰" روپے خرچہ کرو "۲۰" روپے بچاؤ اب سوروپے کا مالک غنی ہے اس کی حاجات اس کے کنٹرول میں ہیں آج لوگوں کے پاس دولت بڑی ہے لیکن بے چارے سب فقیر ہیں کیونکہ ان کے خرچے ان کے کنٹرول میں نہیں ہیں اللہ نے فرمایا کہ امر یکہ رب نہیں ہے روس رب نہیں ہے اس نے اشتراکیت کا نظام غلط بنایا ہے میں رب ہوں میں نے اسلام کا نظام بہترین نافذ فرمایا ہے۔

کیونکہ "رب العلمین" "تمام جہانوں کا پالنے والا۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلمين“

پالنے والا ہے تمام جہانوں کا تمام خلق کا اللہ تعالیٰ ہمارے جسم کو بھی پالتا ہے اور ہماری روح کو بھی پالتا ہے روح کی غذا قرآن پاک ہے یہ فدا کھلانے والے انہیاں اور خاتم الانبیاء جناب رسول اللہ ﷺ ہیں جس جیز سے پلتا ہے وہ غذا ائمہ ہیں ان غذا ائمہ کا راستہ کون بتاتا ہے جعل بتاتی ہے تجارت کرو صنعت کرو راحت کرو لازم کرو غذا ائمہ بیدا ہوں گی اور جسم پھولے گا۔

لیکن جسم کی پورش کے لیے جو کاروبار ہے تجارت ہے اسلام نے اس کے قریب اصول مقرر کیے ہیں ایک یہ کہ کائی پر پابندی ہے دوسرا یہ کہ خرچ کرنے پر بھی کچھ پابندیاں ہیں تیسرا یہ ہے کہ مال اور دولت کو حرکت دو ایک اصول ہے کائی میں پابندی کو خوڈ رکھو دوسرا اصول ہے کہ خرچ کرنے میں بھی پابندی کا خیال کرو تیسرا اصول یہ ہے کہ مال دولت کو ذخیرہ نہ بنا کا اس کو حرکت دو۔

پہلا اصول کہ کانے پر پابندی ہے کہ آپ مال کا ہو مگر سود کے ذریعہ مت کیا ہو کیونکہ خدا کا مقصد ہے جسیں پالنا اور سود سے تم پلتے نہیں مرتے ہو حضور نے فرمایا کہ ”لعن اللہ اکل الربو اوموکله“ اللہ رزق سے محروم کرے سود کھانے والے اور سود کھلانے والے کو تو تجارت کا مقصد تھا ہمارے جسم کو پالنا تو اللہ نے تجارت پر شرط لگائی کہ کائی میں سود کا راستہ نہ اقتیار کرو کیونکہ تھمارا مقصد کاروبار سے جسم کو پالنا ہے اور جسم پلے گا

رزق سے اور سود سے رزق غتم ہوتا ہے حضور ﷺ نے فرمایا کہ "لعن اللہ اکل الریوا و مسوکلہ" کہ جو سود کھانے والا ہے جو کھلانے والا ہے اللہ ان کو رزق سے محروم کر دیتا ہے جب رزق سے محروم ہو گا مرنے کا اس لیے پابندی لگائی کہ سود کے قریب مت جاؤ کہاں میں قدغن پابندی لگائی کہ جو امت کھلیو کیونکہ کہاں کا مقصد جسم کو پالنا ہے کہ اس کو کھلاؤ پہاڑ اس کو بسا اس کی شادی کرو اور جو اسے انسان کی دولت مرجاتی ہے "الْمَالُ خِصْرَهُ الْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَلَا زَلَامُ مَرْجُسُهُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَأَجْتَبُوا" یہ دو سرا قدغن اور دوسری پابندی ہے کہاں میں پابندی کا خیال مٹوڑ کھو رکھو شوت سے مال نہ کھاؤ۔

کیونکہ حضور ﷺ نے فرمایا "لعن اللہ الراشی والمرتشی والمراعث" اللہ رشوت لینے والے کو رزق سے محروم کرتا ہے رشوت دینے والے کو رزق سے محروم کرتا ہے اور بیچ میں ٹالٹ بننے والے کو رزق سے محروم کرتا ہے تو کہاں کا مقصد تو جسم پالنا تھا اور جسم پیتا ہے غذا سے رشوت غذا کو تباہ کر دیتی ہے رشوت کا بھیہ یا چور لے جائے گا یا ذاکر لے جائے گا یا ذاکر لے جائے گا تو اس سے انسان ہرتا ہے اس لیے اسلام نے پابندی لگا دی کہ آپ انعامی باٹھ کا پیہہ مت کھاؤ انشورنس کا پیہہ مت کھاؤ بیہہ کا پیہہ مت کھاؤ کسی کی فیکشی دکان مکان پر قبضہ کر کے مت کھاؤ۔

کیونکہ حدیث میں ہے کہ جو کسی کے مال پر قبضہ کرے گا اللہ ساتوں زمینیں اس کی گروں پر ڈال دے گا یہ پابندیاں ہیں آج لوگ ان پابندیوں کا خیال نہیں کرتے انعامی باٹھ، بیہہ، انشورنس، سودی کاروبار، لائٹی، ان کے پیسے لئے گئے تو کھاتے پیتے ہونے کے باوجود پریشان اس لیے حضور نے علماء کو نصیحت کی کہ آپ روکی سوکھی کھاؤ کرائے کے مکان میں رہو یکن تخلیق حوم کے حوالے نہ کرو کیونکہ حوم میں ایک بہت بڑی کمزوری ہے طاولت کی جب یہ سونا پیجتے ہیں تو اس میں میکل کی طاولت کرتے ہیں افلاج جب یہ دو دفعہ فروخت کرتے ہیں تو پانی ملائیتے ہیں اور جب یہ چائے کی پتی تیار کرتے ہیں سور کے چھپلے ملائیتے ہیں ملکہ جب یہ ہندی پیتے ہیں تو اس میں اینٹ نہیں کر اس میں ڈال لیتے ہیں اور جب یہ

شہد بیجتے ہیں تو گز اور جنی کی ملاوٹ کرتے ہیں تو یہ توحید میں شرک کی ملاوٹ کریں گے اور سنت میں بدعہت کی ملاوٹ کریں گے اور حنات میں سینات کی ملاوٹ کریں گے دین کا چہرہ بگڑ جائے گا۔

اور اللہ نے فرمایا اگر دین بگڑے گا تو میں ہمارے کے پیروں کو بگڑوں گا **اللہ اکبر** بلکہ معروف ولتهمون عن المنکر او لیلدن اللہ وجہ مکم "بڑی ختد ممکن ہے ہمارے کے لیے یہ کام اپنے کنٹرول میں لے لیں عوام کے پردنہ کرو اسلام نے پابندیاں لگائیں لیکن آج کل حرام کو حرام نہیں سمجھا جاتا میں نے کئی پیروں کو دیکھا ہے کہ بڑے بڑے امیران کی جو تی سیدھی کرتے ہیں پاؤں میں پڑتے ہیں اکثر جاہل مولوی بھی ان کے پیچے پیچے دوڑتے ہیں کہ حضرت پیر صاحب سود کی گاڑی میں سفر کرتے ہیں اور بزرگ ہیں محیب بات ہے آج دن کورات اور رات کو دن کہتے ہیں وہ اتنا نہیں کہہ سکتے کہ یہ جمودا ہے اول تو ۹۹ قیصری آئیں آئی کے لوگ ہیں جاسوس ہیں اور اگر کوئی تخلص بھی ہو تو وہ تخلص ان شورنس کی گاڑی میں بیٹھا ہے اور فرنٹ سیٹ پر بیٹھا ہے اور اللہ نے فرمایا "ان کثیر امن الاحبلہ والرحبان لیا کلون اموال انساں بالباطل" بہت سے بھر ہیں جو لوگوں کے مال حرام طریقے سے کھاتے ہیں یہ قرآن ہے اس میں کوئی خلطی نہیں "وَهُلِ الْفَسْدُ الْدِيْنُ الْاَسْلُوْكُ" کہ دین کو اگر بگڑا تو بادشاہوں نے بگڑا "لوجہ اس سو و مرہبائی" اور بڑے بڑے بھر ہوئے دین کا چہرہ منع کر دیا۔

اس لیے کماں کے حلال راستے! کاشت کاری کرو ملازمت کرو لیکن وقت پورا دو آٹھ بجے حاضری ہے چار بجے چھٹی ہے "۸" سے "۳" تک "۸" کھٹے پورے ڈیوٹی "و اس میں آپ کو صرف فرض نماز کے لیے جانے کی ضرورت ہے لفظ پڑھنا بھی حرام ہے ڈیوٹی کے دوران قرآن پڑھنا بھی حرام ہے اب طازم جاتا ہے رجڑ لیتا ہے حاضری میں نام لکھتا ہے چلا جاتا ہے "۳۰" تاریخ ہو جاتی ہے تنوہا لے لیتا ہے یہ نام لکھنے رجڑ میں ۱۰،۱۰،۱۰ اطلاز م لکھتے ہیں کہ ان کی تھوا ہیں مقرر ہیں بھروسہ ان کی تھوا ہیں جیب میں ڈال لیتا ہے

اور پھر ہاتھ اٹھا کر دعا مانگتے ہیں۔

حضور ﷺ نے فرمایا کہ میری امت پر ایک دور آنے والا ہے داڑھی بھی ہوگی جو بخنوں سے لگے گا اس تھے پر بجدے کا نشان ہو گا کیونکہ ان کے پیٹ میں ایک لقرہ حلال کا نہیں ہو گا ان کے کپڑوں میں ایک دعا کہ حلال کا نہیں ہو گا ان کے مکان میں ایک ایسٹ حلال کی نہیں ہوگی "فَإِنَّ يَسْتَجَابَ لِهِمْ" کیسے اللہ ان کی دعا قبول کرے یہ کماں پر قدavn ہے آگے خرچ کرنے پر قدavn ہے کہ جب خرچ کرتے ہو تو یہ پیسہ خدا کی امانت ہے اس سے ٹی وی لینا حرام ہے وی سی آر لینا حرام ہے کیبل لینا حرام ہے تمیز بنا اور اس کا دیکھنا حرام ہے اس سے جو اکھیلنا حرام ہے پیسوں کے مل بوتے پر غریب کی تو یہ حرام ہے لیکن آج لوگ جیسے کماں میں پرواہ نہیں کرتے تو خرچ کرنے میں بھی پرواہ نہیں کرتے ہمارا اپنا مال ہے کون ہے ہمیں روکنے والا تمہارا مال کہاں یہ لباس بھی اپنا نہیں ہے گھر بھی اپنا نہیں ہے جب مردوں کا تو یہ لباس اتنا را جائے گا اس گھر سے مجھے نکالا جائے گا جو تے اتنا رے جائیں گے ٹوپی اتنا ری جائے گی اگر یہ اپنے ہوتے تو اپنی چیز کوئی چھین نہیں سکتا اس لیے جس طرح ہم پر کمانے میں پابندی ہے خرچ کرنے پر بھی پابندی ہے۔

حدیث میں ہے قیامت کے دن جب ہم انہیں گے ابھی قبر پر کھڑے ہوں گے ہم سے پانچ سوالات ہوں گے عمر کہاں خرچ کی، جوانی کہاں گزاری، مال کہاں سے کمایا، کہاں خرچ کیا، اور جو علم تھا اس پر کہاں تک عمل کیا لیکن آج حرص اتنی ہے کہ حضور نے فرمایا کہ ایک دور آئے گا کہ اگر انہاں کے پاس سونے کی دو وادی ہوں تو تمیری طلب کرنے گا تین ہوں چونھی طلب کرنے گا "لَوْ كَانَ لَدَنْ آدَمَ وَادِيَا" اس کا پیٹ قبر کی مٹی بھر سکے گی۔

تمیری شرط کماں کے لیے یہ ہے کہ مال میں حرکت پیدا کرو یہ کاروباری لوگ حرکت نہیں یہ ذخیرہ ہناتے ہیں ذخیرہ اندوزی شریعت میں حرام ہے مال میں حرکت ہوگی تو حرکت ہوگی اس لیے اللہ تعالیٰ نے پست، بادام، اخروٹ، چلپوزہ افغانستان میں پیدا کیا اور بخاب سے پیسہ حرکت ہو کر وہاں پہنچے گا اور ان کے پھلوں میں حرکت پیدا کر کے بیہاں

پہنچ گا چاول اور گندم کو یہاں پیدا کیا تاکہ یہ حرکت کرے افغانستان میں جائے وہاں سے پہیزہ حرکت کر کے یہاں آئے سوئی گیس اور بجلی کو سرحد، پلوچستان میں پیدا کیا تاکہ وہ حرکت کر کے یہاں آئے اور پنجاب کا پہیزہ حرکت کر کے وہاں جائے یہ اللہ نے مختلف منڈیاں بنائیں تاکہ مال میں حرکت ہو اور اسی وجہ سے امیر کو کہا مال میں حرکت پیدا کروز کوہ کا مال غریب کو دو صدقے کا مال غریب کو دے دو قربانی کا گوشت غریب کے مگر میں پہنچا و عید کے کپڑے پیواؤں کے اور تیجوں کے اور غریبوں کے مگر سمجھوتا کہ مال میں حرکت آجائے تو مال رکھنے سے بہت انگلیں ہے ہلانے سے بہت انگلیں ہے۔

جیسے کہ انسان کی زندگی کا دار و مدار خون پر ہے اب اگر خون شہر جائے جم جائے تو انسان فوراً مرجاتا ہے خون حرکت کرے گا تو انسان کو زندگی ملے گی تو مال پر بھی دار و مدار ہے مال سے روٹی ملے گی روٹی کھائیں گے تو زندہ ہوں گے اب مال میں حرکت ہو گی تو انسان زندہ رہے گا یہ اللہ نے اصول بنائے ہیں۔

اس لیے کہ وہ "رب العلمین" ہے "الحمد لله رب العلمین"۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلمين“

پالنے والا ہے تمام جہانوں کا تمام مخلوقات کا انسانی تربیت اور پلنے کے لیے مغرب نے سرمایہ دارانہ نظام نافذ کیا اور مشرق روں اور چائینہ نے اشتراکیت کا نظام قائم کیا کل یہ بات گزر چکی ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام میں امیر غریب کا دشمن ہوتا ہے اور اشتراکیت میں غریب امیر کا دشمن ہوتا ہے۔

اللہ نے انسانی تربیت اور پالنے کے لیے ایک تیرا اور پاکیزہ نظام بھیجا ہے جس کا نام اسلام ہے اسلام نے تربیت کے لیے ایک عقیدہ دیا ہے عقیدہ یہ ہے کہ تم مال کے مالک نہیں ہو ماں مالک اللہ ہے ”لله ماف السیوت و ماف الامراض“ اللہ کی ملکیت ہے جو کچھ آسمانوں میں ہے اور زمین میں ہے اور جب سب مخلوق دم توڑے گی اور چالیس سال تک بالکل سکتہ طاری ہو گا اس وقت بھی اللہ اعلان خود فرمائے گا ”لمن السُّلْكُ لِيَوْمَ“ بتاؤ آج مالک کون ہے آج بادشاہ کون ہے کوئی جواب دینے والا نہیں ہو گا نہ اللہ فرمائے گا ”لله الواحد القدیم“ کہ مالک اللہ ہے۔

کوئی نہ ہر چیز کا مالک اللہ ہے تو ہم اپنے اعمال کے بد لائواب کے بھی مستحق نہیں ہیں یہ لائواب اور جنت جو اللہ دے گا اپنے فعل سے دے گا اب اگر خدا کے سامنے نماز میں کھڑے ہیں تو یہ پاؤں ہمارے تو نہیں ہیں خدا کے دیے ہوئے ہیں اگر ہم زبان سے خدا کی پیغام کر رہے ہیں ہم اللہ پر احسان نہیں جتنا سکتے یہ زبان تو اس کی دی ہوئی ہے اگر ہم نے رکوع میں کمر کو جھکایا یہ کہ بھی خدا کی حطا ہے اگر بجدے میں پیشانی زمین پر قیک دی تو

یہ پیشانی بھی خدا کی دی ہوئی ہے یہاں تک کہ سب سے اولو العزم مسلمان مجاحد جب جان دیتے ہیں تو وہ دی ہوئی جان بھی خدا کی ہے تو اسلام نے یہ عقیدہ دیا کہ تم مال کے مالک نہیں مال کا مالک اللہ ہے تم صرف نوکر ہو چوکیدار ہو۔

اگر آپ کے ساتھ نوکر حج پر جائے اور آپ رقم کا تھیلانو کر کو دے دیں تو نوکر اپنی مرضی سے وہ خرچ نہیں کر سکتا آپ جہاں کہیں خرچ کہیں گے وہاں خرچ کرے گا آپ جس کو کہیں دینے کا اس کو دے گا وہ نہ اپنی مرضی سے خرچ کر سکتا ہے نہ اپنی مرضی سے کسی کو دے سکتا ہے اور اگر اپنی مرضی سے خرچ کرے یا اپنے باپ بھائی کو دے دے تو آپ فوراً تھیلا چھین لیں گے اور اس کو ملازمت سے نکال دیں گے کہ تجھ سے بڑا بد دیانت نہیں لیکن ہم خود خدا کے مال میں بد دیانتی کرتے ہیں کہ مالک وہ ہے ہم تو ایک چوکیدار ہیں اللہ نے فرمایا یتیم کو دو، بیواؤکو دو، مسکین کو دو، فقیر کو دو ان کو ہم نہیں دیتے اور اللہ نے فرمایا کہ اس مال کو گناہوں میں مست دوست خرچ کرو، ہم وہاں خرچ کرتے ہیں پھر بھی وہ ہمیں نوکری نے نہیں نکال رہا ”رب العالمین“ ہے۔

تو اسلام نے تربیت کے لیے پہلا عقیدہ دیا تو تمہارے ہاتھ میں جو مال ہے اس کے مالک تم نہیں بلکہ اللہ ہے جس مسلمان کا یہ عقیدہ بنے کہ یہ مال اللہ کا ہے تو اللہ جس کے بارے میں کہے کہ اس کو دو تو میں اس کو دے دوں گا ”وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌ لِّلْسَائِلِ وَالْمَحْرُومِ“ کہ میرے بندے وہ ہیں کہ میں جب ان کے ہاتھ میں مال رکھتا ہوں تو اس مال میں مانگنے والے کا بھی حصہ ہے اور خاموش محتاج کا بھی حصہ ہے میرے بندے وہ ہیں ”وَاتَّسَ الْمَالُ عَلَى حَبَّهُ ذُوِّ الْقَرْبَىٰ وَالْمَسْكِينِ وَابْنِ السَّيْلِ“ میرے بندے وہ نہیں ہیں جو نمازیں پڑھیں، روزے رکھیں، تبع ہاتھ میں رکھیں نہیں! وہ اپنے آپ کو چوکیدار سمجھ کر اپنا مال مسکین، فقراء، رشتہ داروں کو دیتے ہیں اب جب ہمارا عقیدہ ہو گا کہ مال میرا نہیں ہے اس کا مال نہ ہے اور خدا نے کہا کہ رشتہ داروں کو دو تو ہم دینے میں سوچیں گے نہیں ہاتھ کا نہیں گے نہیں فقیر کو دیں گے دل گھبرائے گا نہیں مالک نے جو کہا ہے اس کو دے دو اور اگر مالک نے کہا فقیر کو دو، ہم نہیں دیں گے تو اللہ کہے گا ہر چیز چھین لو یہ

ناشکری ہے۔

موی گوہ طور پر جار ہے تھے تو دو آدمی سامنے آئے ایک امیر تھا ایک غریب تھا اس غریب نے کہا کہ آپ خدا کے پاس جاتے ہیں میرے لیے درخواست تو دو میرے کمر میں کھانا نہیں ہے رات کو جو کا سوتا ہوں ایک وقت کا کھانا تو دو اور دوسرا امیر تھا اس نے کہا کہ موی ﷺ کہو کہ ہر یہ مال کو دنیا بند کرو مجھ سے حساب کتاب نہیں ہوتا خزانے بھرے پڑے ہیں موی ﷺ نے دونوں کے لیے سوال کیا اللہ نے غریب کے بارے میں فرمایا کہ اس سے کہو میر کرو انتظار کرو ٹھکر کرو اور امیر کو کہا کہ تم فقراء میں میرے حکم پر مال بانٹھے ہو تم دو باٹھنا بند کرو میں تمہارے پاس بھیجا بند کر دوں گا جب موی ﷺ نے غریب کو کہا کہ ٹھکر کرو اس نے کہا کس بات کا ٹھکر ایک تو تمہرے ہے میرے پاس اس کا ٹھکر کرو؟ اس وقت فرمایا کہ تو بندہ ہو کر ہاتھ نہیں روکتا میں کیوں روکوں میں بھی آپ کو دوں گا ”لئن شکر تھ لازی دنکم ولان کفو تھ ان عذاب لشید“

تو آج سخاوت مث چکلی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم مال کا مالک اپنے آپ کو سمجھتے ہیں اور اپنا گھر کوئی کسی کو نہیں دیتا اپنی کوئی چیز کسی کو نہیں دیتا اپنا ہاتھ کوئی کسی کو نہیں دیتا اپنا پاؤں کسی لئکڑے کو نہیں دیتا تو اپنا پیسہ بھی نہیں دیتا وہ اپنا سمجھتے ہیں اگر سمجھیں کہ اس کا مالک خدا ہے اور خدا نے سمجھے کہا ہے کہ زکوٰۃ و صدقۃ فطر و سائل اور محتاج کو دو ضرورت مند کی ضرورت کو پورا کرو آپ اس پر کتنا عمل کرتے ہیں۔

لیکن حدیث مبارک میں ہے کہ فقیر کو مسکین کو رشتہ داروں کو وہ آدمی مال دیتا ہے جس کا مال سو فیصد حلال ہو حرام مال دینے کی توفیق مال دار کو نہیں ہوتی آج دینے کی توفیق فی محیی گئی کہ سو فیصد مال حلال نہیں امام بخاری تھا کا والد بنز رکوار نزاع کی حالت میں تھے فرمایا میرے گر میں ”۸۰“ لا کہ اشرفیاں پڑی ہیں اور اب میں خدا کے سامنے چار ہا ہوں ”۸۰“

لاکھ میں ایک پیسہ حرام کا نہیں ہے مجھے یقین ہے یہ ہمارے حلال ہیں۔ اس لیے سعید ابن میتب فرماتے ہیں کہ حلال مال خدا کی راہ میں خرچ ہوتا ہے حرام مال خرچ نہیں ہوتا فرماتے ہیں کہ میں حج پر جا رہا تھا میرے ایک پڑوی کا بھی حج کا راہ تھا وہ بیان کرتے ہیں کہ میرے پاس "۳۰۰" درهم تھے میری گمراہی تو میں پڑوں کے گمراہ میں گیا اور میں نے کہا کہ میں آج کھانا یہاں کھاؤں گا انہوں نے کہا کہ آپ کے لیے ہمارے گمراہ میں مکنجائش نہیں ہے میں نے کہا کہ وہ ہائٹی جو پک رہی ہے انہوں نے کہا کہ جناب ہم تین دن سے بھوکے ہیں اور بالکل مجبوری کے عالم میں بیٹھ چکے ہیں ہمارے لیے مردار حلال ہے یہ تو ہم ایک کتے کو ہائٹی میں ڈال کر پکارہے ہیں اور آپ تو امیر آدمی ہیں آپ کے لیے مردار حلال نہیں فرمایا میں نے رات کو وہ "۳۰۰" درهم لے کر پڑوں سیوں کو دے دیے حلال مال ہے یہ سعید ابن میتب کے پڑوی کا واقعہ ہے حضرت سعید ابن میتب فرماتے ہیں کہ میں حج پر گیا میں ملتزم کے سامنے بیٹھا ہوا تھا مجھے اونچے آئی میں نے خواب میں دو فرشتوں کو دیکھا ایک دوسرے کو کہتا ہے اس سال پانچ لاکھ آدمیوں نے حج کیا دوسرے نے کہا قبول بھی ہے یا نہیں فرمایا ایک آدمی کا حج قبول ہو گیا وہ کون؟ "ابن مومن" فرمایا میں والیں گیا ابن مومن کو میں جانتا تھا میں نے کہا آپ تو اس سال حج پر گئے ہی نہیں ہیں آپ کا حج قبول کیسے ہوا فرمایا وہ حج کا پیسہ میں نے پڑوں سیوں کو دے دیا تھا۔

اب دیکھو جو گئے تھے ان کا حج قبول نہیں ہوا کیونکہ وہ ملکوں مال تھا اور جو نہیں گیا تھا اللہ نے اس کو میر در حج کا ثواب عطا فرمادیا تو اسلام نے یہ عقیدہ دیا کہ تیرے مال کا مالک اللہ ہے تو اب آپ انتظار کریں گے کہ اللہ مجھے کہاں حکم دیتا ہے کہ یہ دو کہاں حکم دیتا ہے کہ یہ کھاؤ کہاں حکم ہے کہ یہ پہنوا اور کہاں خرچ کرنے سے مجھے روکا گیا لیکن یہ جب مال کی تقسیم میں ہم انتظار کریں گے کہ مال حلال تو ہو حرام مال کو نہ اللہ نظر رہت سے دیکھتا ہے "لَا تَفْبَلْ صَلَاةً بِغَيْرِ طَهُورٍ وَلَا صَدَقَةً مِنْ غَلُولٍ" مال حرام سے کوئی صدقہ جائز نہیں ہے آج دینی مدارس میں روحانیت بہت کم ہے کسی کا "۲۰" لاکھ کا انعامی بانڈل ہے تو ایک لاکھ مولوی کو دیتا ہے اب اس کے پہنچ میں وہ زہرا ترتا ہے وہ کہاں قرآن سخ

پہان کرے گا بہر حال جس کو صحیح مصرف میں مال تقسیم کرنے کی وجہ ہوتی ہے یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اس کا مال حلال کا ہے۔

ہمارے ایک استاذ ہیں شاہ عبدالعزیز انہوں نے یہ مسئلہ بیان کیا کہ حلال مال صحیح مصرف میں خرچ ہوتا ہے فلسطین میں خرچ نہیں ہوتا ایک طالب علم نے کہا یہ کیسے ان کو ایک روپیہ دیا اور فرمایا جو آدمی پہلا طے اس کو دے دو یہ روپیہ حلال کا ہے پہلا آدمی جو طے گا وہ مستحق ہو گا وہ دلی میں لگلا سب سے پہلے ایک آدمی گھوڑے پر سوار آ رہا تھا استاد کے کہنے کے مطابق اس کو پکڑا دیا مگر دل میں بھک گزرا کہ استاذ نے کہا تھا کہ روپیہ حلال کا ہے پہلے جو طے گا وہ مستحق ہو گا یہ کیسے مستحق ہو گا؟ یہ تو گھوڑے پر سوار ہے غنی آدمی ہے صدقے کا مستحق نہیں گھوڑے کو روک لیا فرمایا آپ کون ہیں کہنے لگا میں غریب آدمی ہوں گئی دلوں سے بھوکا تھا میں نے پڑوی سے یہ گھوڑا اعاراتہ مانگا جنگل میں پتہ چلا تھا کہ ایک مردار سائٹ پڑا ہوا ہے میں نے اس کی ران کاٹ کر اس چادر میں لجھی ہوئی ہے میں جا رہا ہوں پکانے کے لیے مگر آپ نے روپیہ دیا اس کو پھینک دیا تو حضرت صاحب نے سچ کہا تھا کہ حلال پر مساحرا مرام جگہ میں خرچ نہیں ہوتا یہ جوئی وی پر خرچ ہوتا ہے کیبل پر خرچ ہوتا ہے تمیزوں میں سینماوں میں خرچ ہوتا ہے شراب میں خرچ ہوتا ہے حرام مال ہے جہاں سے آیا تھا وہاں خرچ ہوا تو اسلام نے تربیت کے لیے قانون بنادیا کہ مالک خدا کو مانوجب تھا را عقیدہ بن جائے کہ مال کا مالک اللہ ہے اب غریب کو دینے میں مسکن کو دینے میں فقیر کو دینے میں خصوصاً رشتہ دار کو دینے میں آپ جو جگ محسوس نہیں کریں گے یہ ہے "رب العالمین" کہ غریبوں کو پالنے کے لیے زکوٰۃ، صدقات، عشر، قربانی جیسی دفعات نافذ فرمائیں اور امیر کا عقیدہ بنایا کہ مالک تو نہیں ہے مالک اللہ ہے کملے دل سے مستحقین میں مال تقسیم کرو۔

اکی کاتا م ہے "رب العالمین"



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلمين“

اللہ پالنے والا ہے تمام جہانوں کو تمام خلوق کو چونکہ اللہ رب ہے اور رب کا کام پالنا ہے تو پالنے کے راستے میں جو رکاوٹیں ہیں اللہ نے ان سب کو حرام قرار دیا تاکہ چھٹنے پھولنے میں رکاوٹیں نہ بینیں۔

اللہ چونکہ ”رب العلمین“ ہے پالنے والا ہے تو پالنے میں جو چیز رکاوٹ بنے اللہ نے اس کو منوع قرار دیا ہے جو چیزیں پالنے میں رکاوٹ ہیں وہ حرام کمائی ہے وہ ذخیرہ اندوذبی ہے وہ بخل ہے اور وہ بے جا تکلف ہے اور ان چاروں چیزوں کو اللہ نے حرام قرار دیا تاکہ لوگوں کی تربیت میں یہ رکاوٹ نہ بینیں۔

سب سے پہلی چیز حرام کمائی ہے علماء اقتصادیات لکھتے ہیں ایک نقدی ہے اور ایک سودا ہے ان دلنوں میں فرق ہے جس کی پیداوار جب زیادہ ہوتی ہے تو چیزستی ہوتی ہے اور جب پیداوار کم ہوتی ہے تو چیزستی ہوتی ہے آم کے موسم میں اگر آم زیادہ پیدا ہو تو آم ستا ہو گا اور اگر آم کی پیداوار کم ہو جائے تو آم مہنگا ہوتا ہے لیکن نقدی اس کا الٹ ہے جب پیسہ زیادہ ہوتا ہے تو مہنگائی ہوتی ہے اور جب پیسہ کم ہو تو ارزانی ہوتی ہے۔

اب آپ سرحد میں جائیں تو وہاں کندو آلو تول کرنیں دیتے ایک ڈیمیر بنا کر کہتے ہیں پانچ روپے کا یہ ڈیمیر ہے گوپی کا پیاز کا ڈیمیر جاتے ہیں اور پنجاب میں چالیس روپے کلو ہے وہاں پیسہ کم ہے تو ارزانی ہے یہاں پیسہ زیادہ ہے تو مہنگائی ہے نقدی میں اور اجتناس میں فرق کہ اجتناس کی پیداوار زیادہ ہو تو چیزستی ہوتی ہے آم جس سال کم پیدا ہو تو اس سال

وہ مہنگا ہوتا ہے لیکن نقدی میں اس کا لاث ہے پیسہ زیادہ ہو تو مہنگائی ہوتی ہے اور اگر پیسہ کم ہو تو چیزیں سستی ہوتی ہیں۔ تو اسلام نے حرام کمائی کو اس لیے منع کیا کہ حرام کمائی اگر اسلام رشوت کا بھی دروازہ کھول دے سو دکا بھی کھول دے انعامی بائٹ کا بھی کھول دے بیسہ اور انشوں کا بھی کھول دے تو پیسہ زیادہ ہو گا تو ایک آدمی کے پاس تو پیسہ زیادہ ہو باقی سب بھوکے مر جائیں گے تربیت میں روکاوت ہو گی۔

تو چونکہ پیسہ بڑھنے سے مہنگائی ہوتی ہے اس لیے اسلام نے حرام کمائی پر پابندی لگائی حرام کمائی میں یہ نقصان ہے کہ ایک آدمی کے پاس پیسہ بڑا آیا اور اس کی وجہ سے تمام چیزیں ہمہنگی ہو گئیں اور تمام لوگ تو پیسے کاٹتے نہیں ہیں تو پیسہ ایک نے جمع کیا اور تمام غریب غرباء نجع میں پس گئے اس لیے اللہ نے فرمایا ہے میں "رب العلمین" ہوں جو چیز پلنے اور پانے میں روکاوت بنے گی میں اس کو حرام قرار دوں گا بھی وجہ ہے کہ اسلام نے ان چیزوں کو ممنوع قرار دیا۔

اور ہمارے معاشرے میں دیسے بھی تربیت بخلاف ہے فرض کرو میں دودھ چالیس روپے کلو بیچتا ہوں تو میں نے آدھا کلو میں آدھا کلو پانی ڈال دیا اور چالیس روپے لیکر آپ کو نجع دیا تو میں نے اسی روپے کلو نجع دیا وہ تو خالص دودھ تھا تو چالیس کا تھا جب میں آدھا پانی ڈال کر سیر بنا یا تو میں نے آدھا کلو پانی اور آدھا کلو دودھ آپ کو چالیس روپے کا بھا تو آدھا کلو آپ کو چالیس روپے کا دیا چالیس روپے آپ کے لوث لیے لیکن آپ بھی تو انت سادہ نہیں ہیں آپ وہاں مرجع بیچتے ہیں آپ کہتے ہیں اس نے مجھے دودھ میں لوٹا میں مرجع میں ایک دیتا ہوں میں نے کہا کتنے گی ہے آپ نے کہا اسی روپے کلو مرجع ہے میں نے کھادے دواب آپ نے مجھے آدھ کلو مرجع دے دی اور آدھ کلو اس میں ایک دی میں کردے دی آپ نے مجھے سے اسی روپے لوث لیے یہ پٹا ہے یا لوٹا ہے۔ اس لیے اسلام نے حرام کمائی پر پابندی لگائی ہے کہ اللہ رب العلمین ہے اللہ ہر کسی کو پاتا ہے اس لیے اللہ نے حرام کمائی پر پابندی لگادی۔

وسری چیز جو ریاست کے منافی ہے وہ ذخیرہ انہوںی ہے لوگ مال کوٹاک

کرتے ہیں اور انتظار کرتے ہیں جب مہنگا ہو جائے تو کمال دیں گے ذخیرہ اندوذی سے رزق بوسنا نہیں ہے گھٹتا ہے جناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے "المجالب مرفوٰ و المحتقر ملعون" جو کاروباری آدمی اور ہر سے سودا لے اور ادھر ہجت دے یا اللہ اس کے رزق میں برکت دے حضور ﷺ دعا فرمائے ہیں جب حضور ﷺ نے دعا کی یقیناً برکت ہو گی "والمحتقر ملعون" فرمایا جو ذخیرہ اندوذی کرتا ہے یا اللہ اس کی زندگی اور رزق سے برکت سلب کر دے جب حضور ﷺ نے بذ دعا کی اب ذخیرہ اندوذی سے تو وہ کمائی نہیں کر سکتا" "والمحتقر ملعون" جو آدمی اس نیت سے ذخیرہ اندوذی کرتا ہے کہ مہنگا ہو جائے مجھے زیادہ پیسے مل جائیں فرمایا "ملعون" اس کے رزق میں بے برکتی ہو گی پلے کا نہیں اور اللہ فرماتے ہیں میں "رب العلیین" ہوں آپ میری ربویت میں روکا وٹ بنتے اور آپ ذخیرہ اندوذی کرتے ہیں یہاں تک حضور ﷺ نے فرمایا اگر ایک آدمی چالیس دن تک ایک مال ذخیرہ اندوذی کرے وہ اتنا گنہگار ہے کہ اس کے بعد اگر وہ سارا مال خدا کے نام صدقہ دے دے وہ اس گناہ کا کفارہ نہیں ہو سکتا۔ مگر آج کپڑے والا کپڑے کی ذخیرہ اندوذی کرتا ہے دھاگے والا دھاگے میں کرتا ہے فلے والا غلے کی کرتا ہے تو اسلام نے ذخیرہ اندوذی کو بھی منوع قرار دیا یا اللہ کی ربویت کے خلاف ہے۔

تیسرا چیز جو ربویت کے خلاف ہے وہ بھل یہ ہے کہ میرے پاس ایک وقت کا کھانا نہیں ہے اور ایک آدمی ہے امیر تین جناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے "وَاللَّهُ لَا يُؤْمِنُ وَاللَّهُ لَا يُؤْمِنُ" تین بار تم اٹھائی حضور ﷺ نے فرمایا وہ شخص مؤمن نہیں ہے وہ شخص مومن نہیں ہے وہ شخصی مؤمن نہیں ہے صحابہؓ نے پوچھا کہ یا مرسول اللہ کون فرمایا "مَنْ نَأْمَ شَبَّعَانَ وَجَارَهُ جَانِعَ" جو پہبڑ بمرا سوتا ہے اور اس کا پڑوی بھوکا ہے اس نے خدا کی ربویت پر واخ لگا دیا اللہ اس کو بالناجاہتا ہے اور یہ بھیت بھر سویا ہے اس کا پڑوی بھوکا ہے "وَاللَّهُ لَا يُؤْمِنُ" تین بار آپ نے تم اٹھائی تاکہ یہ بھل دور ہو جائے۔

چونچی چیز جو اللہ کی ربوہ بیت کے منافی ہے وہ تکلفات ہیں ایک آدمی شادی میں ٹکف نہیں کرتا تو نکاح کے لیے نہ بارات کی ضرورت ہے نہ لڑکی کے گمراہ کر کھانے کی ضرورت ہے بس صرف لڑکا ہو کہ ایجاد کرے اور بچی ہو کہ قبول کرے اور دو سننے والے گواہ ہوں یہ راستے پر چلتے بھی ہو سکتا ہے اس میں نہ رجسٹر کی ضرورت ہے نہ مولوی کی ضرورت ہے نہ اس کی فیس کی ضرورت ہے نہ اتنی دھوم دھام کی ضرورت ہے اور اس میں فائدہ یہ ہے کہ اس سادگی سے شادی ہو جائے تو جو دس دس لاکھ روپے خرچ ہوتے ہیں وہ پالیس لاکھ غرباء میں تھیں ہو سکتے ہیں آخرت بن سکتی ہے۔

آپ جب ہیروں ملک جائیں تو آپ ضرورت کے مطابق خرچ کرتے ہیں اور باقی گمر و ملن بسیج دیتے ہیں تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ تم بھی مسافر ہو جتنا کھا سکتے ہو کھالو باقی پارسل کر کے آخرت میں بسیجو ہاں نہیں جانا تمہارا اصلی ملن تو وہ ہے لیکن یہاں بیاہ شادیوں پر کتنا خرچ ہوتا ہے بے پناہ خرچہ اب زیور ہے اب جیزہ ہے اب لڑکا گاڑی کا امیدوار ہے ٹی وی کا، سونے کی گھڑی کا امیدوار ہے اب رمضان میں یہ دنیا دار گلزار چھپواتے ہیں نظام الاوقات کہ کس وقت افطاری ہو گی کس وقت سحری ہو گی اور نیچے لکھتے ہیں قلاں اٹھسٹری اور قلاں دکان وغیرہ بتاؤ یہ مسجد کی خدمت ہے یا اٹھسٹری کی خدمت ہے خدا سے سودا کر لیتے ہیں گلزار مسجد میں لٹکا دیتے ہیں یا کہیں دوسروپے کا پچھا لگوایا اور پر لکھ دیا حاجی محمد بونا محبوب لوگ ہیں یقین جانے ہم نے دین کو مذاق بنا دیا ہے۔ ان عالموں نے مساجد کو بھی معاف نہیں کیا۔

امام غزالی فرماتے ہیں اگر آج ایک صحابی آجائے اور ہم دیکھیں تو ہم کہیں گے خاکم بدہم کہ یہ تو پاگل ہے کیونکہ ہم انسان اس کو کہتے ہیں جو سوت بوٹ میں ہو یعنیک لگائی ہو اور ہاتھ میں موبائل ہو اور بڑی گاڑی سے اترے اور صحابی تو اس رنگ میں آئے گا کہ ایک آشین ہو گا ایک نہیں ہو گا سر پر ٹوپی نہیں ہو گی پاؤں میں جوئے نہیں ہوں گے تو ہم کہیں گے یہ سائیں پاگل آدمی ہے لیکن وہ صحابی اپنے ایمان کے راذ ار میں ہمیں دیکھے گا تو کہے گا ان میں ایک بھی مسلمان نہیں ہے بڑے خطرے والی بات ہے اسلام میں چوتھی

روکاٹ جو منوع قرار دی ہے وہ تکلفات ہیں شادیوں پر کوشیوں پر، گاڑیوں پر اتنا خرچ  
بالکل ناجائز ہے۔

حضرت فاطمہؓ کی شادی ہوئی فرشتے خوشیاں منار ہے تھے جنت کی زیب و زینت  
ہو رہی تھی آسمانوں پر دھوم دھام تھی اور نیچے کیا تھا حضور ﷺ نے حضرت فاطمہؓ کو فرمایا  
بیٹی آپ وضو کرو وضو کیا دور کعات لفٹ پڑھو پڑھی تو حضور ﷺ نے حضرت ام حمیتؓ کو کہا  
بیٹی کو لے کر حضرت علیؓ کے گھر چھوڑ آؤ نہ مہندی ہے نہ مائیوں ہے نہ کچھ ہے نہ کچھ ہے نہ  
کچھ۔ آج کل لوگوں میں مہمان نوازی بھی نہیں ہے کیوں نہیں ہے اس کی وجہ یہ تکلفات  
ہیں اب میں آپ کے گھر آتا ہوں جناب آپ مرغنا پیش کریں گے آپ حلوہ پیش کریں گے  
آپ بوتل پیش کریں گے آپ فروٹ پیش کریں گے آپ گونا گون چیزیں پیش کریں گے  
یہ تکلف ہے ہر روز تو آپ سے یہ تکلف ہوتا نہیں دوسرے دن میں گزر جاؤں تو آپ منہ  
چھپا کر اندر بیٹھ جائیں گے۔

اگر یہ ہوتا کہ مہمان آتا اگر وال پکی ہے تو وال کھالی سوکھی روٹی ہے تو سوکھی روٹی  
کھالی "یسم اللہ" لیکن آج مہمان بھی ماشا اللہ پر تکلف ہے اور میزبان بھی۔ وہ مہمانی اور  
میزبانی کا سلسلہ ہی ختم ہو گیا آپ قبائل میں جائیں مغرب کے وقت ایک دستر خوان کھلنا  
ہے اگر مسجد میں دس بیس مہمان ہوں تو بلا تکلف کھانا کھاتے ہیں ایمن کسی نے صرف روٹی  
بغل میں دبائی ہے کوئی وال ساتھ لایا ہے کوئی شام جم ساتھ لایا ہے اپنی اپنی روٹی جتنے نمازی  
ہیں روٹی اکٹھے کھاتے ہیں دس بیس مہمان با آسانی کھانا کھاتے ہیں اور ان کو بوجھ بھی  
محسوس نہیں ہوتا۔

اس لیے اسلام نے جہاں حرام خوری منع کی ہے جہاں ذخیرہ اندوزی منع کی ہے  
جہاں بھل کو حرام قرار دیا ہے وہاں زندگی میں تکلفات کو بھی منوع قرار دیا ہے کہ میں "سہب  
العلمین" ہوں اور یہ چیزیں میرے پالنے میں رکاوٹ ہیں۔ یہ اسلام سیدھا خط ہے اور یہ  
میزھاخط ہماری زندگی ہے اب سیدھا خط اور میزھاخط ایک دوسرے پر چھپا نہیں ہو سکتے۔

## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”مرب العلمین“

پالنے والا ہے تمام جہاںوں کا اللہ پاک ہمیں دو احکام جاری فرماتا ہے ایک حکم ہے شکل کرنے کا نماز پڑھو، روزہ رکھو، تلاوت کرو، حج کرو، ذکر کرو اور دوسرا حکم ہے گناہوں سے بچنے کا زنا مت کرو، جو امت کھلیو، شراب مت پیو، قصیروں میں مت جاؤ یہ دونوں احکام میں اللہ کا فائدہ نہیں ہے ہمارا فائدہ ہے۔

اگر آپ مجھے کہیں کہ فلاں کی جھٹ پر جاؤ وہاں بڑی رقم پڑی ہے وہ اٹھا لو تو میں جھوں جو مجھے رقم ملے اس میں آپ کا فائدہ نہیں ہے فائدہ میرا ہے چاہیے کہ میں آپ کا شکرگزار ہوں تو اللہ نے ہمیں نیکیوں کا حکم دے کر جنت کا پتہ دے دیا اس میں اللہ کا فائدہ نہیں ہے اس میں ہمارا فائدہ ہے چاہیے کہ ہم اللہ کے شکرگزار ہیں اور جب اللہ ہمیں گناہوں سے روکے تو گناہ میں ہمارا نقصان ہے خدا کا نقصان نہیں ہے اگر آپ مجھے کہیں کہ یہ بند کر رہ جس میں اندھیرا ہے اس میں مت داخل ہواں میں سانپ ہے تو اس میں آپ کا نقصان نہیں ہے نقصان میرا تھا آپ نے مجھے پھایا مجھے آپ کا شکرگزار ہونا چاہیے اس لیے کہ اگر آپ نہ تلاٹے تو میں کوئی نہیں میں جاتا سانپ مجھے کا شہادت نے بھی فرمایا گناہوں کو ہاتھ ملتا ہے سانپ ہیں یہ تھیں دیسیں گے اس میں خدا کا نقصان نہیں ہے نقصان ہمارا تھا اللہ نے ہمیں نقصان سے بچا کر گناہوں سے روکا اور منع فرمایا اور گناہ سانپ ہے گناہ کرنے سے پہلے کاروبار پر اثر پڑتا ہے کاروبار اجڑتا ہے اگر کاروبار چلے تو کمائلی پر اثر پڑتا ہے کمائلی نہیں ہوتی اگر کمائلی پر گناہ کا اثر نہ پڑے تو برکت پر بڑا اثر پڑتا ہے کمائلی میں برکت نہیں ہوتی اگر برکت پر اثر نہ پڑے تو محنت پڑا۔

پڑ جاتا ہے انسان بیمار ہو جاتا ہے صحت پر نہ پڑے تو دل پڑاڑ پڑتا ہے انسان کھاتے پیچے ہونے کے باوجود دل بجھا بجھا پریشان رہتا ہے یہ تمام گناہوں کی وجہ سے ہے تو گناہ سانپ ہے اللہ نے ہمیں روکا گویا کہ اللہ نے ہمیں خبردار کیا کہ اگر تم نے گناہ پر ہاتھ دالا تو گناہ چھسیں ڈس لے گا یہ نیکوں کا حکم یہی اللہ "رب العلمین" ہونے کی دلیل ہے اور گناہوں سے روکنے کا حکم یہ یہی اللہ "رب العلمین" ہونے کا تقاضہ ہے۔

کیونکہ اللہ رب ہے تو وہ ہمیں نیکی بتاتا ہے نیکی سے زندگی ملتی ہے زندگی بحقی اور پھولتی ہے "فَلَنْهِيْنَهِ حِيْوَةٌ طَيْيَةٌ" جو آدمی میرے احکام پر عمل کرے گا اس کو پا کیزہ زندگی ملتے گی "وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَأَنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنْكًا وَنَحْشَرَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى" بہر حال نیکوں کا حکم یہی اللہ کے "رب العلمین" ہونے کا تقاضا ہے اور گناہوں سے روکنایا اللہ کے "رب العلمین" ہونے کا تقاضہ ہے۔

ای وجوہ سے کہ اللہ "رب العلمین" ہے اس نے ہمیں اسراف سے بھی بھایا کہ بے جامال خرچ نہ کرو گناہوں میں خرچ نہ کرو قرآن بتاتا ہے تمہارا مال بیچ ہے بیچ کو اگر سچھ زمین میں بیویا جائے تو ایک دانے کے بد لے سات سو دانے مل جاتے ہیں "كَمْثُلَ حَبَّةِ اَبْيَتِ سَبْعِ سَنَابِلِ فِي كُلِّ سَبْلَةِ مَائِةِ حَبَّةٍ" کہ ایک دانے سے سات سو دانے لکھ گندم کے ہر خوشے میں سو دانے ہوں تو ہر بیچ سے سات سو دانے لکھیں گے مگر شرط یہ ہے کہ بیچ کو زمین میں بودا اور اگر آپ بیچ کو شیشے کی میز پر رکھیں گے تو اس سے درخت نہیں لکھے گا بلکہ وہ بیچ بھی سڑ جائے گا اللہ نے فرمایا یہ تمہارا مال یہ بھی ایک بیچ ہے اگر تم نے تمیز میں قلم میں ڈراموں میں، گانوں میں، جونے میں خرچ کیا تو یہ گویا کہ تم نے میز کے اوپر رکھ دیا اور اگر تم نے فقیر غریب محتاج کو دے دیا تو تم نے زمین میں بیچ بیویا۔

ای لیے اللہ نے فرمایا "وَلَا تَبْذِلْنَ تَبْذِيلًا" بذرکتے ہیں حجم کو کہ یہ مال جو ایک حجم یہے اس کو زمین شور میں مت بودا یہ تمہارا حجم مال ضائع ہو جائے گا جیسے شیشے کی میز پر آمر کی تھیں رکھیں تو اس سے آم کا درخت نہیں اگتا "وَلَا تَبْذِلْنَ تَبْذِيلًا" مال کو غلط جگہوں کا حجم مت ہتا اکلکہ اس کو اچھی زمین میں بودا اچھی زمین محتاج ہے غریب ہے بیوہ ہے یہیں ہے ان میں خرچ کرو تو مال بڑھ جائے گا اسراف مت کرو اسراف یہی اللہ کے "رب العلمین" ہونے کے خلاف ہے۔

آج لوگ اسراف کرتے ہیں "۲۰"، مگر روپے کپڑے سے انسان کا پردہ ہو جاتا ہے لیکن یہ امیر لوگ "۲۰۰" روپے گز کا کپڑا لیتے ہیں یہ جو "۱۸۰" روپے گز زیادہ لیا اس کا حساب دیتا پڑے گا "ولا تبئس تبلیدا" فرمایا اسراف مت کرو دوسرا جگہ میں فرمایا یہ کوئی فضیلت والی بات نہیں ہے "ان السبدۃین کانو الخوان الشیطین" یہ جو اسراف کرنے والے ہیں وہ یکی کے شیطان ہیں لیکن آج ہر چیز میں اسراف ہے بعض مولوی بھی سفید کپڑا پہنیں گے لیکن قیمتی پہنیں گے تاکہ مولوی کسی سے کم نہ ہو اور شوہجی رہے کہ حضرت نے "۲۰۰۰" کا سوٹ پہننا ہوا ہے۔

حضرات صحابہ کرام بڑے سادے کپڑے پہننے تھے جناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے کہ اللہ تعالیٰ اسراف کرنے والے کو نظر رحمت سے نہیں دیکھتے اور اللہ جل جلالہ والے کو بھی نظر رحمت سے نہیں دیکھتے اور اللہ اس آدمی کو بھی نظر رحمت سے نہیں دیکھتا جس کا تہہ، پانچاہم ٹھنڈوں سے نیچے ہو یہ مسٹر لوگ بولوں میں پا جامدہ دے دیتے ہیں دیہات میں چوہدری لوگ زمین پر کھجتتے ہیں یہ فخر محسوس کرتے ہیں حضور نے فرمایا جس نے اپنے تہہ یا پا جامے کو ٹھنڈے سے نیچے لٹکایا اللہ فرماتے ہیں کہ مجھے میزان کی قسم کہ ان ٹھنڈوں کو جلا کر چھوڑ دیں گا "ان السبدۃین کانو الخوان الشیطین" مسیح درین جو ہیں وہ شیطان کے بھائی ہیں تو حضرات صحابہ کرام کا لباس بڑا سادہ ہوتا تھا۔ حضرت عمرؓ کو خبر لگا زرع کی حالت میں ہیں ایک نوجوان تمارداری کے لیے آیا اس کا تہہ ٹھنڈوں سے نیچے تھا فرمایا بیٹے پہلے اس کو انہا وہ سکھوائی فکر نہیں سنت کی فکر ہے۔

امام غزالی فرماتے ہیں مجھے سفر پر جانا پڑا تو میں نے ایک پیالہ کھانے کے لیے لیا ایک پیالہ پانی پینے کے لیے لیا اور ایک لوٹا ساتھ لیا لیکن جب میں جارہا تھا تو میں نے دجلہ کے دریا پر ایک غریب آدمی کو دیکھا کہ وہ ہاتھوں سے پانی پی رہا تھا تو میں نے کہا کہ یہ پانی کے لیے پیالہ یہ بھی بلا ضرورت ہے اللہ نے جو پیالہ دیا ہے اسی سے پی لوں گا وہ میں نے صدقہ کر دیا اور جب میں آگے گئے جارہا تھا تو ایک دیہاتی روٹی پر پیاز رکھ کر اس کے ساتھ کھانا کھارہا تھا وہ روٹی اس کی پلیٹ بھی بھی اور اس کا کھانا بھی تھا کہتے ہیں وہ سالن کا پیالہ بھی میں نے اللہ کے راستے میں صدقہ کر دیا اب آپ لوگ کرتے ہیں ذہانی سوروپے کا گوشت، دلکشی، جناب پانچ سوروپے کی چیزیں، ہم کسی ضروریات میں پڑ گئے اپنی آخرت کی فکر قائم

اور دنیا کے مال پر لڑائی ہو رہی ہے۔

حضرات صحابہ کی تاریخ میں یہ نہیں ہے کہ باپ بیٹا آپس میں لڑا ہو سمجھی بہو، ساس آپس میں لڑی ہوں وجہ یہ ہے کہ لڑنے والی چیزان کے پاس نہیں تھی جیب میں ستودا لے اور بغل میں بھجور کا پنا ہوا دستر خوان ہوتا تھا خدا کی راہ میں جہاد کرنے کے لیے جایا کرتے تھے جہاں بھوک گئی بھجور کے پتوں کا دستر خوان بچایا اس کے اوپر ستور کھے اور اس کے اوپر بیٹھ کر کھایا لڑائی کس بات کی اب تو بہو اور ساس کی لڑائی چھا گئی کہ ساس کہتی ہے کہ اب تک چاہی اس دراز کی میرے پاس تھی بہو کہتی ہے کہ اب تو میں مالکہ تھی تو قرآن نے بتایا کہ اللہ "رَبُّ الْعَالَمِينَ" ہے۔ اس نے سب کو مالک بنایا لیکن حقیقی مالک وہ رب ہے۔

تو اسراف مت کر دیا اسراف خدا کی ربویت کے منافی ہے اصل میں آج لوگ حلال حرام کی تمیز نہیں کرتے اور جب مال حرام سے آتا ہے ضرور ہی خراب ہوتا ہے اگر انسان محنت سے کامے تو اتنا خرچ نہیں کرتا جو باپ محنت سے کارخانہ بناتا ہے وہ پھوٹک پھوٹک کر قدم اٹھاتا ہے اور جو بچے سونے کے چمچے سے دودھ پی چکے ہوتے ہیں اور دولت میں آنکھ کھولتے ہیں وہ مال کو لٹا دیتے ہیں پہلے زمانے میں حلال اور حرام کی تمیز تھی۔

ہارون الرشید کشمیر سے لے کر ثر قند عک اس کی حکومت تھی امام ابو یوسف اس کے دربار کے چیف جنگی، قاضی تھے ایک دن ہارون الرشید نے کھاد دنیا میں رہ رہ کر دل میلا ہو گیا ابو یوسف کو کہا کہ کسی بزرگ کے پاس لے جاؤ اس نے کہا میرا ایک ہم سبق ہے داؤ دچلو ان کے پاس چلتے ہیں عشاء کی نمائ پڑھ کر ان کے دروازے پر گئے امام یوسف نے آواز دی وہ بڑا خوش ہوا کہ میرا ہم سبق آیا دروازے پر پہنچا دیکھا ہارون الرشید کھڑا ہے دروازہ پر بند کر دیا کہ میں ظالم کو اپنے گھر میں سمجھنے نہیں دوں گانہ کہ میں اس کا استقبال کروں تو داؤ دچلو نے دروازہ بند کر دیا کہنے لگا کہ میں ظالم کا قدم اپنے سمجھنے میں نہیں لگنے دوں گا۔ امام یوسف ان کی والدہ کے پاس گئے کہ پادشاہ آیا ہے بیٹے کو سمجھا کہ پادشاہ کا بھی حق ہے آپ کا بھی حق ہے شاید مان جائے مان نے کہا کہ مان ہونے کا حق ادا کرو اور پادشاہ سے ملاقات کرو دروازہ کھولا مگر کھولتے ہی چراغ بچایا کہ ظالم کے چہرے پر سحری لگا نہ پڑے "آج کا یہ شرف کے ہاتھ چوم رہی ہے اور اس نے شرط بھی لگائی کہ تمہارا اوزیر اعظم پاریمنٹ میں

حلف نہیں اٹھائے گا میرے گھر میں اٹھائے گا اس نے کہا حضور انہاؤں گا گھر تو دور کی بات ہے آپ کے جو توں میں بھی "اندھیرے میں ملاقات ہوتی بادشاہ نے اجازت لیتے وقت پچھر قم پیش کی فرمایا مجھے رقم کی ضرورت نہیں میں نے باپ کا مکان بھیجا ہے اور وہ رقم میرے پاس ہے امام یوسف نے کہا کہ کتنی رقم باقی ہے کہتے ہیں باقی کھا چکا ہوں "۱۰" روپے باقی ہیں فرمائے لگے کہ یومیہ خرچہ کتنا ہے کہتے ہیں یومیہ ایک روپیہ کہنے لگے کہ دس دن میں ختم ہو جائے گا فرمایا میں نے خدا سے دعا مانگی ہے کہ یا اللہ یہ حلال کمائی ختم ہو مجھے دنیا سے اٹھا لے وہ واپس چلے گئے دس دن گزر گئے امام یوسف نے طالب علموں کے اس باق موقوف کر دیے کہ داؤ د طائی آج مر چکے ہوئے اس کے جنازے کے لیے جاتے ہیں یہ اعلان کر دیے تھے کہ اطلاع آئی کہ داؤ د طائی کا انتقال ہو گیا ہے دعا کیوں قبول نہیں ہوتی؟ حلال کمائی تھی آج تو سیٹھ کے "۲۰" لاکھ انعامی باغہ نکلے تو ایک لاکھ مولوی کو بھی دعا ہے کہ زہر قم بھی پی لو اکٹھے جہنم چلے جائیں گے اس لیے قرآن کریم بتاتا ہے کہ اللہ پر اعتماد کرو اللہ "رب الغلیمین" ہے مالنے والا اگر کل کا دن آپ کی زندگی میں ہے جیسے موت ہیں تلاش کرتی ہے ہم نے موت کو بھی تلاش نہیں کیا رزق بھی آپ کو تلاش کرتا ہے۔

اس لیے قرآن نے اللہ کی صفات میں بیان فرمایا "رب الغلیمین"



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العالمين“

پالنے والا ہے تمام جہانوں تمام مخلوقات کا کیونکہ اللہ ”رب العالمین“ ہے ساری مخلوق کو وہ پالتا ہے اس لیے اس تربیت کی خاطر اللہ نے فرمایا کہ انسان اپنے مال میں حرکت پیدا کرے۔

کیونکہ ایک شخصی زندگی ہے ایک اجتماعی زندگی ہے شخصی زندگی کا دار و مدار خون کی حرکت پر ہے خون جب تک حرکت میں ہے تو انسان کی شخصی زندگی باقی ہے اور اگر خون شنڈا ہو جائے تو انسان مر جاتا ہے تو اجتماعی زندگی کا دار و مدار مال پر ہے اور خون میں تو حرکت ضروری تھی زندگی کے لیے تو مال میں حرکت ضروری ہے اجتماعی زندگی کے لیے اس حرکت کے سلسلے میں اللہ نے آپ پر زکوٰۃ واجب کی تاکہ زکوٰۃ حرکت کر کے امیر سے غریب کے ہاتھ میں پہنچے اور وہ پلے اسلام نے آپ پر صدقہ فطر واجب کیا تاکہ صدقہ فطر کا پیہ آپ سے حرکت کر کے غریب تک پہنچے اور غریب پلے اسلام نے امیر پر قربانی دینی واجب کر دی تاکہ قربانی کا گوشت امیر سے حرکت کر کے چلے اور غریب کے پیٹ میں پہنچے اور وہ بھی پلے پھر اللہ نے صدقات کے لیے مقدار مقرر فرمائی ہے کہ نقدی میں سے چالیسواں حصہ دو ہر چالیس میں سے ایک روپیہ

زمیں کی پیداوار اگر زمین بارانی ہے تو دسوال حصہ فقیر تک پہنچاؤ اور اگر راکھ اور نہری زمین ہے تو اس کا بیسواں حصہ غریب کو پہنچاؤ اور اگر معدنیات ہیں ذخائر ہیں، گیس

پڑوں، سونا، چاندی، کوئلہ زمین سے لگلے تو اس کا پانچواں حصہ غریب کے گھر پہنچا کیا یہ اللہ نے مال میں حرکت اس لیے پیدا کی کہ اگر پورے شہر کا پیہہ میرے پاس ہو تو باتی پیچارے تو بھوکے، ننگے، پیاسے، بغیر رہائش کے تڑپ تڑپ کے دم توڑ دیں گے اس لیے اسلام نے امیر پر صدقات، صدقہ فطر، قربانی، زکوٰۃ، اور زمین کی پیداوار میں سے دواں حصہ اگر وہ بارانی زمین ہو اگر نہری زمین ہے تو بیسواں حصہ اگر زمین سے معدنیات اور ذخائر لگلیں تو غریب کے گھر اس کا پانچواں حصہ پہنچا و آج حکومت اس کا پانچواں حصہ دے کوئلہ کا پانچواں حصہ لے لیتی ہے اور اپنی تجویر یاں بھر دیتی ہے تو "رب العلمین" ہونے کا تقاضہ یہ تھا کہ مال کے اندر حرکت پیدا ہوتی کہ صرف امیر نہ پلے بلکہ غریب بھی پلے۔

اور پھر موت کے بعد بھی اللہ نے حرکت پیدا کی میں مراتو میرا مال میرے ساتھ دن نہیں ہو گا اس کو درٹاء کی طرف منتقل کر دیا جائے گا کہ اب تک تو یہ ہرے اڑاٹا رہا اب اس کے مال میں حرکت پیدا کروتا کہ اس کے غریب رشتہ داروں کو میراث مل جائے اور وہ بھی پھلیں اور پھولیں یہ دنیا کا جتنا نظام آپ کو دکھائی دیتا ہے یہ اللہ کے "رب العلمین" ہونے کے کر شے ہیں یہاں تک یہ جو ہماری موت ہے اس سے بھی ہماری تربیت ہو رہی ہے اور وجہ یہ کہ اللہ صرف دنیا میں ہمارا رزب نہیں ہے بلکہ مرنے کے بعد بھی رب ہے اور آخرت میں بھی رب ہے اور اس ربو بیت کو پروان جو چڑھاتی ہے وہ موت ہے دیکھو اگر مجھے موت یا نہیں ہے تو پھر دنیا کے ساتھ میرا تعلق ہو گا کوئی سے مجھے محبت ہو گی گاڑی سے مجھے محبت ہو گی زمین فیکٹری دکان سے مجھے محبت ہو گی تو آخرت کو بھول جاؤں گا تو آخرت میں پلوں گایا سانپ اور پچھوکا شکار ہو جاؤں گا لیکن جب مجھے موت یاد ہے کہ مرنے کے بعد بھی مجھے کھانا پینا ہے مرنے کے بعد بھی مجھے پہننا ہے مرنے کے بعد بھی میں غذاوں اور مکان کاحتاج ہوں تو اب میں نے اعمال کرنے ہیں اور ان نیک اعمال کی وجہ سے میں آخرت میں پلوں گا۔

دیکھو ترازو کے دو پڑے ہوتے ہیں ان میں یہ تعلق ہے کہ جو پڑا اجھک جائے تو

دوسرा آٹو میٹک اور پر ہو جاتا ہے جو اور پر ہو جائے تو دوسرا آٹو میٹک نیچے ہو جاتا ہے تو یہ دنیا اور آخرت ایک ترازو ہے دنیا ایک پلڑا ہے اور آخرت دوسرا پلڑا ہے ہم جو صبح سے شام تک مکان بنانے میں، کپڑا بنانے میں، پیٹ بھرنے میں، پیسے بڑھانے میں لگے ہوئے ہیں تو ہمارا دنیا وی پلڑا جھکا ہوا ہے آخرت کا پلڑا ہلکا ہے ہمیں یہ انتظار نہیں کرنا چاہیے کہ قیامت آئے گی اور میراث ائمہ اعمال تو لے جائیں گے ابھی تول لیے جاتے ہیں چوبیں گھنٹے میں میں تیکیس گھنٹے دنیا میں گزارتا ہوں اور پانچ نمازوں میں ایک گھنٹہ بھی نہیں دیتا آخرت کے پلڑے میں ایک گھنٹے کے اعمال ہیں اور دنیا کے گھنٹے میں تیکیس گھنٹے کے اعمال ہیں میں تو خود فیصلہ کر دوں گا کہ میرا دنیا وی پلڑا بھاری ہے آخرت کا پلڑا ہلکا ہے تو اب میں آخرت میں کیسے پلوں گا تو اللہ نے موت مقرر کی موت نے مجھے بتایا کہ یہ کھوکھ پر جو تم وقت صرف کرتے ہو اس سے تمھیں نکالا جائے گا موت آنے پر یہ کپڑوں پر جو آپ وقت صرف کرتے ہیں یہ تختہ پر تم سے اتارے جائیں گے یہ عہدہ جس پر تم کٹتے اور مرتے ہو یہ عہدہ موت پر تم سے چھیننا جائے گا یہ گاڑی اور یہ سو بالیں موت پر چھینے جائیں گے موت کہتی ہے کہ ان چیزوں سے دل نہ لگاؤ اور جب ان سے دل نہ لگے تو اب یہاں مشغولی کم ہو گی تو دنیا کا پلڑا ہلکا ہو گا تو آخرت کا پلڑا جھک جائے گا اب میں آخرت میں پل سکتا ہوں تو یہ موت آخرت میں پلنے کا ذریعہ ہے کیونکہ اللہ "رب العلمین" ہے اس "رب العلمین" کا کر شہہ یہ ہے کہ اس نے موت کو پیدا کر دیا کہ اگر موت نہ ہوتی تو انسان دنیا میں مگن ہوتا تو دنیا کا پلڑا بھاری ہوتا آخرت کا پلڑا ہلکا ہوتا پلنے کی بجائے مشکل ہو جاتی اور اللہ کو منظور ہے کہ آپ کو آخرت میں بھی پالے یہ نہ سمجھیں کہ ہم مر گئے تو ختم ہو گئے۔

حضور جنازے میں دعا پڑھتے تھے "اللهم بدلہ دارا خیرا من. دارہ" یا اللہ اس مکان سے بہتر مکان اس کو عطا کر "و مزقا خیرا من. مزقه" اس رزق سے وہاں اچھا رزق دے "و مجلسا خیرا من. مجلسہ" اور یا اللہ یہاں کے دوستوں سے بہتر دوست عطا فرماتو ہم یہاں پلنے کے محتاج نہیں آخرت میں بھی پلنے کے محتاج ہیں اب

اگر موت نہ ہوتی تو پھر ہم چوبیں گھنٹے دنیا میں گزارتے تو دنیا وی پلڑا بھاری ہوتا اور آخرت کا پلڑا بھاری نہ ہوتا پھر وہاں پلٹنا ہمارے لیے مشکل ہوتا۔

یہ انسان کا دل دماغ چکی کی طرح ہے چکی میں اگر آپ پھر چینا شروع کریں تو پینے کے بعد آپ کو روٹی مل سکتی ہے مٹھائی جیسی مل سکتی ہے ریت سے تو کچھ نہیں بنتا اور اگر آپ چکی میں گندم چیس تو اس کے بعد آپ کو روٹی ملے گی یہ سمجھ لو ہمارے دل دماغ چکن ہیں اور دنیا وی اعمال ریت ہیں اور نیک اعمال بہترین دانے ہیں اگر ہم نیک اعمال چینا شروع کریں گے اتنا آٹا نکلے گا کہ تیر اور جست میں کھا کر شتم نہیں ہو گا چیس گے پھولیں گے تو اللہ نے موت مقرر فرمائی ہے یہ بھی "رَبُّ الْعَالَمِينَ" ہونے کی وجہ سے کہ اگر ان کو موت کا خطرہ نہ ہو تو پھر تو یہ چوبیں گھنٹے دنیا میں گھن ہوں گے تو ان کا دنیا وی پلڑا بھاری ہو گا موت نے ہمیں یہ فائدہ پہنچایا۔ کہ پلڑا میں تو ازان رکھا۔

دوسری فاکٹر موت نے ہمیں یہ پہنچایا کہ دیکھو اگر یہاں کے چوہڑی وہاں سونے کا ذمیر گا دیں اور کہتیں کہ اب سات بجے ہیں آٹھ بجے تک کوئی لوٹنا چاہے اٹھا لے آٹھ بجے کے بعد ایک ماشہ سونا نہیں اٹھا سکتا تو ہم تمام کام چھوڑ کر سونا اٹھانے میں لگ جائیں گے کہ ایک گھنٹے کے بعد ایک ماشہ بھی نہیں ملے گا تو اللہ نے بھی اس دنیا میں نیک اعمال کا سونار کھو دیا ہے اور فرمایا موت تک جتنے اعمال کر سکتے ہو کر لوکوں کی روک ٹوک نہیں ہے موت کے بعد تم چاہو گے کہ میں روزہ رکھ لوں نہیں رکھ سکتے چاہو گے میں فماز پڑھ لوں نہیں پڑھ سکتے چاہو گے میں سخاوت کروں نہیں کر سکتے جو جس آدمی کے سامنے موت ہو یقیناً وہ نیک اعمال میں ضرور مشغول ہو گا کہ موت کے بعد تو کچھ بھی نہیں ہے تو موت نے ہمیں دنیا سے روکا اور موت نے ہمیں نیک اعمال پر ابھارا تا کہ موت کے بعد ہماری تربیت ہو یہ ہے "رَبُّ الْعَالَمِينَ"

اور اگر ہم یہاں بد اعمال کریں تو پھر نہ وہاں روح پلے گی اور نہ جسم پلے گا کفار کا مقید ہے کہ آخرت میں یہ جسم نہیں جائے گا اس کو عذاب نہیں ہو گا اگر بالفرض ہو تو روح کو

ہو گا کیونکہ روح کے بغیر یہ جسم نہ تو چوری کر سکتا ہے اگر یہ لاشا پڑا ہونہ زنا کر سکتا ہے نہ شراب پی سکتا ہے جو کچھ کرتی ہے روح کرتی ہے لیکن شریعت کا مسئلہ ہے کہ قیامت کے ان بھی جسم اٹھے گا یہی روح بیچ میں ہو گی اور خدا نخواستہ سرزنا ہو گی تو دونوں کو۔

مولانا روم نے مثال پیش کی ہے کہ بٹ صاحب اندھا اور میں لٹکڑا اب اس کے پاؤں ہیں لیکن یہ پھل نہیں دیکھ سکتا میں پھل دیکھتا ہوں لیکن میرے پاؤں نہیں ہیں تو بٹ صاحب نے مجھے کندھوں پر اٹھایا تو میں نے کسی باغ کے پھل تو نہ لیے تو ماں ک آئے گا تو صرف بٹ کی پٹائی کرے گا یا دونوں کی کرے گا؟ دونوں کی اس کے پاؤں کا جنم ہے اور اس کے پا تھا اور آنکھ کا جنم ہے تو جسم اندھا ہے روح کے بغیر اور روح لٹکڑی ہے اس کے پاؤں نہیں روح جسم کے پاؤں پر کھڑی ہو جاتی ہے اور جسم اس کو اٹھایتا ہے تو مجرم دونوں ہیں اس لیے اللہ نے اور گا تو دونوں کو "رب الْعُلَمَيْنَ" ہونے کا تقاضہ تھا کہ موت مسلط ہوتی کہ لوگ گناہ چھوڑ کر دنیا کا جو پلڑا بھاری تھا وہ لکھا ہو جائے اور موت کا تقاضہ تھا کہ انسان جلد از جلد نیکیاں جمع کرے تاکہ مرنے کے بعد کام آئیں تو یہ مال کے اندھے حرکت اور پھر موت کی پیدائش یہ تمام "رب الْعُلَمَيْنَ" ہونے کے کر شے ہیں۔ اس لیے اللہ نے فرمایا میں "رب الْعُلَمَيْنَ" ہوں میں نے مال میں حرکت بیداری میں نے موت دی تاکہ لوگ چوکتے رہیں۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”مرب العالمین“

پالنے والا ہے تمام جہانوں تمام مخلوقات کا مفسرین حضرات لکھتے ہیں کہ اللہ کے ”مرب العالمین“ ہونے کی ایک دلیل یہ ہے کہ اس نے ہمیں زندگی حطا کی اور ایک دلیل اللہ کے پروردگار ہونے کی یہ ہے کہ وہ ہمیں موت دھا ہے زندگی بھی پالنے کا ذریعہ ہے اور موت بھی پالنے کا ذریعہ ہے زندگی کیسے پلنے کا ذریعہ ہے۔ تو انسان کے جسم کے اندر اللہ نے روح پھوکی اس روح کا تعلق انسانی جسم کے ساتھ ایسا ہے جیسے بادام کی گری کے اندر روغن ہے جب تک گری میں روغن تمل ہے تو وہ گری تروتازہ اور اگر اندر کا روغن اور تمل بٹک ہو جائے تو وہ گری مر جما جاتی ہے بٹک لکڑی اور ہمادے کی طرح ہیں جاتی ہے تو جو تعلق روغن اور تمل کا ہے گری کے ساتھ وہی تعلق انسانی روح کا ہے جسم کے ساتھ اگر روح اندر ہے تو جسم جو گری کی مانند ہے یہ تروتازہ ہے اور اگر روح والا روغن اور تمل کل جائے تو یہ جسم جو ایک گری ہے مر جما جاتا ہے ٹوٹ جاتا ہے پھٹ جاتا ہے۔

یہ سمجھو کر یہ آپ کا جسم پھول ہے اور روح اس کے اندر خوبصوردار عرق ہے پھول کی تازگی اور حسن اندر ورنی عرق کی وجہ سے ہے جب تک خوبصوردار عرق ہے تو پھول تروتازہ ہے یہ سیمین اور سرخ ہے اور اگر اندر کا عرق سوکھ جائے تو پھر پھول کی پتی تازی نہیں ہے مر جما جاتی ہے خوبصور بھی ختم ہو جاتی ہے انسان سمجھے کہ میرا جسم پھول ہے اور اس کے اندر جو روح ہے وہ عرق گلاب کی مانند ہے جب تک عرق اندر رہے گا تو یہ پھول تروتازہ ہو گا اور اگر روح والا عرق اس سے کل جائے تو پھر یہ جسم جو پھول کی مانند ہے یہ مر جما جائے گا بلکہ تار

تار ہو جائے گا۔

کوئلے کے اندر آگ ہے اس اندر وہی آگ کی وجہ سے کوئلہ بھٹی کو گرماتا ہے جب وہ اندر وہی آگ ختم ہو جاتی ہے تو کوئلہ مٹی ہو جاتا ہے تو گویا کہ یہ انسانی جسم کوئلہ ہے اور اندر وہی روح آگ کی مانند ہے کہ جب تک یہ آگ اندر ہے تو کوئلہ دنیا کی بھٹی کو روشن کرے گا اور اگر اندر وہی چنگاری ختم ہو جائے تو پھر جسم سے دنیا بد بودار ہو جائے گی جسم مگر گا سڑتے گا۔

تو انسان کے جسم میں اللہ تعالیٰ نے روح پھونک دی اور آپ سے کہتے ہیں کہ وہ روح تو دکھائی نہیں دیتی تو ہم کہتے ہیں کہ نہ دیکھنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ روح ہے یہی نہیں تو دیکھو پھول میں خوبصورت ہے لیکن وہ خوبصورت دکھائی تو نہیں دیتی کوئلے کے اندر آگ ہے مگر وہ آگ دکھائی تو نہیں دیتی یہ ہمارے سامنے فضا میں ہوا ہے لیکن ہوا دکھائی تو نہیں دیتی لیکن نہ دیکھنے سے یہ لازم نہیں کہ ہوا ہے یہی نہیں انسانی جسم کے اندر روح موجود ہے البتہ یہ جسم گھٹتا ہے اور بڑھتا ہے روح ایک ہی حالت میں رہتی ہے البتہ کبھی اس کی روشنی دھیمی ہوتی ہے کبھی اس کی روشنی تیز ہوتی ہے پھر اس کی روشنی دھیمی پڑ جاتی ہے۔

جیسے سورج گھٹتا اور بڑھتا نہیں ہے لیکن طلوع کے وقت اس کی روشنی کمزور ہوتی ہے اور سر پر آتے وقت بالکل تیز ہو جاتی ہے اور غروب کے وقت پھر روشنی دھیمی ہو جاتی ہے تو انسان کی روشنی آناتا ہے بچپن میں بھی انسان میں روشنی کم ہوتی ہے جوانی میں روشنی پوری جوان ہوتی ہے اور بڑھاپے میں پھر روشنی دھیمی پڑھ جاتی ہے۔

تو انسان کے اندر اللہ نے روح پیدا کی کیوں؟ تربیت کے لیے اگر روح نہ ہوتی تو یہ جسم سجدہ نہ کر سکتا کوئی تلاوت نہ کر سکتا یہ ذکر نہ کر سکتا تو آخر پھلنے پھولنے کے قابل نہیں تھا تو پالنے کے لیے اللہ نے اس میں روح پھونک دی تاکہ انسان کو زندگی ملے تو یہ زندگی اللہ کے "رب العلَمِين" ہونے کی دلیل ہے روح نہ ہوتی تو روحانی تربیت جسم کو نہ ملتی اور اگر جسم نہ ہوتا تو روح کو بھی ترقی نہ ہوتی روح کے پاس تو سجدہ کے لیے پیشانی نہیں رکوع کے لیے کرنے نہیں ہے تسبیحات، قرآن پڑھنے کے لیے زبان نہیں ہے تو اس لیے اللہ نے دلوں کو مربوط کر دیا تاکہ زندگی سے جسم بھی پلے اور روح بھی یہ تو انسانی زندگی اللہ کے "رب

العلمین۔" ہونے کی دلیل ہے۔

اور پھر انسان کی موت یہ بھی اللہ کی ربویت کی دلیل ہے دیکھو اگر میں ایک لمحے میں مر جاؤں تو مجھے روحانی ترقی نہیں ہو سکتی کیونکہ جو جنت کے بلند مقامات ہیں میرے اعمال اس قابل نہیں ہیں کہ مجھے اس مقام تک پہنچا دیں تو اللہ نے موت میں سختی رکھ دی تاکہ سختیوں کی وجہ سے میرے گناہ معاف ہو جائیں اور میں ہلکا ہو جاؤں اور با آسانی اونچے مقامات تک پرواز کر جاؤں یہ مسلمان کے لیے موت کی جو سختیاں ہیں یہ انسان کی تربیت کا ذریعہ ہے اللہ تعالیٰ موت کی سختیاں دے کر انسان کو سزا نہیں دیتا اور نہ انسان پر اللہ علیم کرتا ہے۔

حدیث میں ہے کہ انسان کے لیے اللہ جنت میں اعلیٰ مقام تیار کرتا ہے پھر اس کے نیک اعمال اس قابل نہیں ہوتے کہ اس آدمی کو اس مقام تک پہنچا دیں تو اللہ کبھی دنیا میں پریشانیاں مسلط کرتا ہے کبھی نزع کی حالت میں پریشانی مسلط کر دیتا ہے موت کی سختی انسانی تربیت اور ترقی کے لیے ہے۔

حضرت عیسیٰ گو لوگوں نے کہا کہ آپ نئے نئے مردوں کو زندہ کرتے ہیں وہ مرے ہوئے نہیں ہوتے بلکہ اصل میں ان پر غشی طاری ہوتی ہے پھر آپ اس کو اٹھاتے ہیں کہ میں نے اس کو زندہ کیا آپ کسی پرانی قبر پر کھڑے ہو کر اس کو زندہ کریں حضرت عیسیٰ لوگوں کو لے کر ایک پرانی قبر جو کہ اب جھکتی اس پر کھڑے ہوئے اور کہا "قسم بسادف اللہ" وہ کھڑا ہو گیا عیسیٰ نے پوچھا آپ کب مرے فرمایا میں آدم کا پوتا ہوں یعنی تقریباً "۲۱، ۲۰" ہزار سال پہلے مرچکا تھا فرمایا موت کی سناؤ موت کی کیا تکلیف ہے کہتے ہیں " ۲۲، ۲۱" ہزار سال گزرنے کے باوجود آج تک موت کی سختی محسوس ہوتی ہے یہ موت کی سختیاں اللہ کا حکم نہیں یہ تو میری گناہوں سے توبہ ہے تو جس طرح انسان کی زندگی اللہ کی ربویت کی دلیل ہے تو انسان کی موت بھی اللہ کی ربویت کی دلیل ہے۔

حضرت علیؑ فرماتے ہیں ایک ہزار نوجوان اور ان کے ہاتھوں میں ایک ہزار تکواریں ہوں اور وہ ایک آدمی پر حملہ کریں اور اس کی ایک ہزار بیٹیاں ہنائیں ایک ہزار بیٹھوں کی اتنی تکلیف نہیں ہوتی جسکی تکلیف جان کنی کی ہے یہ ہے موت کی سختی اللہ تعالیٰ نے

یہ اس لیے مقرر کی ہے تاکہ اس سے انسان کی روحانی تربیت حاصل ہو جائے اور تربیت یہ ہے کہ اس سے بلند مقامات اللہ پاک عطا کر دیں تو انسانی زندگی ہو یا انسانی موت ہو یہ دونوں خدا کے رب ہونے کی دلیل ہے۔

حضرت موسیؑ کا ارشاد ہے ایک خالی دیگ کو آگ پر رکھو اور جب وہ لال سرخ ہو جائے تو اس میں ایک زندہ پرندہ اتارو اور اپر ڈھکنا رکھو کچھ اس پرندے پر لال دیگ میں گزرتا ہے اس سے بھی زیادہ تکلیف جان کنی کی ہوتی ہے۔

یہ صرف اس لیے کہ انسان کو تربیت حاصل ہو جائے اور وہ ترقی کر سکے تو انسان کی زندگی ہے یا انسان کی موت یہ دونوں خدا کے رب ہونے کی دلیلیں ہیں اس لیے موت کی سختی گناہ کی دلیل نہیں ہے یہ درجات بلند ہونے کی دلیل ہے۔

عمر و ابن عاصی بہت بڑے صحابی ہیں وہ فرمایا کرتے تھے کہ مجھے تعجب ہے کہ مرنے والا مرتا ہے نہ آنسو بھاتا ہے نہ زبان سے فریاد کرتا ہے اور گزر جاتا ہے جب میں مرنے کے قریب ہوں گا تو میں موت کی کیفیت بیان کروں گا جب خود حضرت موت کے منہ میں پہنچے تو اپنے بیٹھے عبداللہ ابن عمر و ابن العاص نے پوچھا اب ابا جان موت کی کیفیت بیان کرو فرمایا بیٹھے ایک جگہ ہے اس کا نیچے پاٹ زمین ہے اور پاٹ آسمان ہے میں ان دو پاٹوں میں پس رہا ہوں اور ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سات آسمان کی نے میرے سینے پر رکھ دیے ہیں اور مجھے ایسے محسوس ہوتا ہے کہ میری جان سوکی کے ناکے سے لکل رہی ہے اتنی تکلیف ہے۔

حضرور نے بھی فرمایا کہ موت کی تکلیف کا اس سے اندازہ لگاؤ کہ گیلی روکی ہواون ہو اور اس میں کائنے دار شاخ پھنسی ہو پھر زور سے کھینچو تو وہ اس اون کوتار تار کر کے رکھ دے گی اسی طرح روح نکلنے سے انسان کا اندر گوشت پارہ پارہ ہو جاتا ہے رگ رگ کٹ جاتی ہے یہ سختیاں اس لیے ہیں تاکہ انسان کو آخرت میں بلند مقام مل جائے۔

اسی تربیت کا معنی ہے "رب العلمین" "کہ اللہ" دونوں جہانوں کو پالنے والا ہے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلیمین“

اللہ تعالیٰ پالنے والا ہے تمام خلوقات کو تمام جہاںوں کو مفسرین حضرات لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جو پالتا ہے دو طریقوں سے پالتا ہے ایک عام خلوقات کی تربیت کرتا ہے اور ایک اپنے خاص بندوں کی تربیت کرتا ہے۔

عام تربیت غذاوں سے، لباسوں سے، مکانات سے، مشرب و بات سے کرتا ہے یہ تربیت عام ہے کھلا کر پالتا ہے، پلا کر پالتا ہے، بسا کر پالتا ہے اور یہ تربیت عام اس لیے ہے کہ کوئی جاندار ایسا نہیں جسے اللہ تعالیٰ نہ کھلاتا ہوئے پالتا ہو ”وَمَا مَنَّا بِنَا فِي الْأَرْضِ لَا عَلَى اللَّهِ مَرْدُقَهَا“ یہ تربیت عام ہے اگر اللہ تعالیٰ ہمیں کھلاتا ہے تو جانوروں کو بھی کھلا کر پالتا ہے جس پانی کو پی کر ہم پیاس بجھاتے ہیں وہی پانی گدھے اور کھتے پی کر اپنی پیاس بجھاتے ہیں جو غذا میں ہم کھا کر اپنی بھوک کو دور کرتے ہیں وہ غذا میں کھا کر جانور اپنی بھوک دور کرتے ہیں جس ہو ائیں ہم سانس لے کر زندگی بچاتے ہیں اسی ہو ائیں کتے اور گدھے سانس لے کر اپنی زندگی بچاتے ہیں۔

ان تین چیزوں سے اگر مسلمان پلتے ہیں تو انہی تین چیزوں سے ہندو، سکھ اور میانی بھی پلتے ہیں اس کا نام تربیت عام ہے اس میں کسی کی کوئی خصوصیت نہیں ”وَمَا مَنَّا بِنَا فِي الْأَرْضِ لَا عَلَى اللَّهِ مَرْدُقَهَا“ ہلکہ اللہ تعالیٰ دشمنوں کو اچھا کھلاتا پالتا ہے دوستوں کو روکھی سوکھی کھلاتا ہے دشمنوں کو مرغی کھانے کھلاتا ہے اس لیے اگر یہ ہم فخر کریں اللہ تعالیٰ نے ہمیں مال دیا، عمدہ کھانا دیا، مددہ لباس دیا، اونچی کوئی دی، بڑی

کاروی یہ سعادت کی نشانی نہیں ہے اس تربیت میں تو ہمارے ساتھ جانور بھی شریک ہیں اور ہندو، سکھ، عیسائی، یہودی شریک ہیں

اور آپ یہ نہ کہتیں کہ ہم گوشت کھاتے ہیں اور کتنے ہڈی کھاتے ہیں حدیث میں ہے کہ جو لذت آپ کے لیے گوشت میں ہے وہی لذت اللہ تعالیٰ نے کتنے کے لیے ہڈی میں رکھ دی ہے جو لذت آپ کو مرغیا بھون کر کھانے میں محسوس ہوتی ہے وہی لذت جانوروں کو گھاس کھانے میں ہوتی ہے لذت مرغی میں تو نہیں ہے لذت اندر کی جیز ہے ایک آدمی گلے تک سیر ہوا ہے وہ مرغی کو دیکھ کر اٹھی کرے گا اس کے لیے اس میں کوئی لذت نہیں ہے اور دوسرا آدمی بھوکا ہے وہ سوکھی روٹی کھائے گا اسے بڑا مزہ آئے گا یہ تربیت عامہ ہے۔

حدیث میں ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ آپ کو کھانے کیلئے عمدہ دے، پہنچنے کے لیے اعلیٰ اور قیمتی لباس دے، رہنے کے لیے مکان دے، سواری کیلئے بڑی گاڑی دے تو آپ اس خوش نہیں میں جھلانہ ہوں کہ میں اللہ تعالیٰ کا خاص بندہ ہوں یہ تو جانوروں کو بھی اللہ تعالیٰ کھاتا پڑاتا ہے ہمارے ہاں شرافت کا معیار مال اور دولت ہے لیکن قرآن اس کی تردید کرتا ہے حدیث اس کی تردید کرتی ہے کہ مالدار ہونا یہ شرافت کا معیار نہیں ہے ہمارے ہاں امیر آدمی جھوٹ بھی بولے تو ہم کہتے ہیں وہ وہ کتنی کچی بات کبھی اور غریب آدمی کچی بات بھی کرے تو ہم کہتے ہیں بیٹھ جاؤ تمہیں بات کرنے کا ڈھنگ نہیں آتا حالانکہ امیر کے کہنے سے جھوٹ بھی نہیں ہوتا اگر امیر کہے دو ضرب دو پانچ ہوتے ہیں کیا یہ بھی ہو سکتا ہے اور اگر غریب آدمی کہے تو دو ضرب دو چار ہوتے ہیں تو یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کو کوئی جھلانیں سکتا۔

لیکن یہاں خاص طور پر پنجاب میں کسی کو گنجائپا کرتے ہیں جب وہ مالدار ہو جاتا ہے تو اس کے ساتھ حاجی صاحب لگادیتے ہیں کہ اب مال آگیا امیر آدمی اگر گنجائی بھی ہو تو لوگ کہتے ہیں بھیج مبارک ہو عمرہ کر کے آئے ہیں اور غریب آدمی اگر بھیج کر کے آئے اور شفہ کرائے تو کہتے ہیں او سمجھے۔ بہر حال حدیث میں ہے کہ یہ تربیت عام کو دیکھ کر خوش نہیں

میں جتنا ہوں بلکہ بعض اوقات یہ کھانا پینا خدا کے غضب کی نشانی ہوتی ہے اللہ تعالیٰ نے قرآن میں فرمایا کہ پہلی اسیں جب گناہوں میں جتنا ہو جاتی تھیں "فَهَنَا بَوَابٌ كُلُّ شَيْءٍ" تو میں نے ان کی تجارتیں کھول دیں، صنعتیں چکا دیں، دلخیں بڑھا دیں، عزیزیں چکا دیں اور جب وہ خوب ملتی میں پہنچے "اَخْذُنَا بِغُثَّةٍ" اپاٹک میں نے ان کو کپڑا لیا۔

ایک ہے تربیت خاص اللہ تعالیٰ تربیت خاص و چیزوں سے کرتا ہے ایک علم سے اور ایک عمل سے۔ اللہ تعالیٰ جس کو علم دیتا ہے اللہ تعالیٰ نے اس کی روح کی تربیت کی۔ ربویت خاص علم اور عمل ہیں علم اگر براہ راست خدا سے ملے وہ انبیاء ﷺ ہیں اور اگر خدا سے علم حاصل کرے نبی کی وسایت سے وہ صد یقین ہیں اور اگر عمل میں آگے ہیں اور اگر انتہاء تک کرے یہاں تک کہ اپنا مغلہ بھی کٹوا دے وہ شہداء ہیں "مَنْهَمْ مِنْ قَضَى نَعْبَدْ" اور اگر اس سے ذرا بچھے رہے تو وہ "وَمَنْهَمْ مِنْ يَنْتَظِرْ" وہ صالحین ہیں یہ چار گروہ ہیں۔

ہم ہر نماز کی ہر رکعت میں کہتے ہیں یا اللہ میں ان چار گروہوں میں شمار فرماء "الَّذِينَ تَعْبَطُ عَلَيْهِمْ" اللہ تعالیٰ نے فرمایا "الَّذِينَ تَعْمَلُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا شَاءَكَ الَّذِينَ أَعْلَمُ مِنْ الشَّيْنَ دَلِيلًا، بِعَاطِلِنَّهُ مِنْ الشَّيْنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّلَاحِينَ" اللہ تعالیٰ نے فرمایا جن کی صرف تربیت عامہ ہو موت کے وقت ان کو جہنم دکھائی دے گی اور جن کے ساتھ تربیت رو جانی ہو خاص تربیت ہو مرتبے وقت انکو جنت دکھائی دے گی قرآن بتاتا ہے "اَنَّ الَّذِينَ قَالُوا مَرِبَّنَا اللَّهُ ثُمَّ لَمْ يَسْتَقْصُوا تَنْزَلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ لَا تَخَافُوا وَلَا تَخْزُنُوا وَابْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تَوعَدُونَ" آپ کی روح ابھی بدن میں ہو گی جنت آپ کو دکھائی دے گی۔

یہ جو روح ہے اس کی مثال آئینہ کی ہے آئینہ کے پیچھے گتہ ہوتا ہے اور اس کے سامنے آپ کا چہرہ ہوتا ہے آئینہ اپنے پیچھے گتہ آپ کو دیکھنے نہیں دیتا اور آپ کا چہرہ آپ کو دکھائی دیتا ہے اس وقت روح کے پیچھے گتہ ہے اور وہ آخرت ہے دنیا جو ہے وہ ہمارا چہرہ ہے اس وقت روح میں دنیا نظر آتی ہے یہ نیکتری ہے زمین ہے تجارت ہے صنعت ہے اور وہ گتہ

دکھائی نہیں دیتا موت کے وقت دنیاگتہ بن جائے گی اور آخرت چہرہ بن جائے گی مرنے کے قریب انسان کو دور تک راستہ نظر آتا ہے کہ اب میرے ساتھ قبر میں کیا ہونگا لا اے میدان محشر میں پل صراط سے کیسے گزروں مگا آخری ہوکاہ جنت ہوگی یا خدا نخواستہ جہنم۔

اور جن کی تربیت خاص ہے تو علم میں سب سے اوپرے انہیاء قبیلہ ہیں توجہ میں سب سے اوپرے درجہ انہیاء اکرام قبیلہ کا ہے دوسرا صد یقین کا تیسرا شہداء کا اور چوتھا صالحین کا مگر حدیث میں ہے کہ ترتیب تو یہ ہے کہ پہلے انہیاء اوپرے ہوں گے اس کے بعد صد یقین ہوں گے اس کے بعد شہداء ہوں گے اس کے بعد صالحین مسلمان ہوں گے ملائے ان صد یقین میں شہداء سے اوپر ہوں گے کیونکہ حدیث میں ہے کہ عالم جس سیاہی سے ایک دینی مسئلہ لکھتا ہے اس سیاہی کا ایک قطرہ سو شہیدوں کے خون سے بھاری ہے۔

اج آپ لوگ قبیلی ایکٹر جانتے ہیں کہ فلاں قبیلی ایکٹر یہ ہے اور شہر کے مولویوں کو کوئی بھی نہیں جانتا مولا نا سرفراز صاحب ایک زمانے میں اجمان تھا آج کسی شہری نے پوچھا ہے کہ وہ زندہ ہے یا اپنی کمزوری ہے انہوں نے جو مقام حاصل کرنا تھا کر لیا تربیت خاص علم اور عمل سے ہے جتنا علم زیادہ ہو گا اتنا جنت میں مرتبہ زیادہ ہو گا انہیاء قبیلہ ہوں گے صد یقین ہوں گے صالحین ہوں گے اور جتنی روحانی تربیت زیادہ ہوں پرانعامت زیادہ ہوں گے۔

حاکم نے اپنی تاریخ نیشا پور میں لکھا ہے کہ میرا والد بہت بڑا عالم بھی تھا لیکن مسیح بھی تھا وہ بخداوی کی لڑائی میں شہید ہو گیا میں نے چہلی رات خواب میں دیکھا کہ جنت میں بیٹھا ہوا چھل کمارہ تھا میں بھی قریب بیٹھا مجھے بھی ایک خوش پکڑا یا میں نے ایک دانہ منہ میں ڈالا کہ آنکھ کھل گئی فرمایا کہ موت تک مجھے کھانے کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی بتنا درجہ بلند ہے اس قدر مقام اللہ تعالیٰ بلند عطا کرتا ہے۔

قرآن کریم نے بیان فرمایا کہ "رب العلَمِینَ" میں مخلوق کا پالنے والا ہوں اس میں تربیت عام بھی ہے اور تربیت خاص بھی ہے کیونکہ انہیاء قبیلہ صد یقین، شہداء اور صالحین بھی مخلوق میں شامل ہیں اللہ تعالیٰ ان کی تربیت عام بھی کرتا ہے اور تربیت خاص بھی

کرتا ہے اور جس قدر تربیت خاص بڑتی ہے تو ان مادی غذاوں کی کم ضرورت پڑتی ہے کیونکہ نبی کریم ﷺ کے پاس خدا کے بعد سب سے بڑا علم قابل میں سب سے آگے تھے آپ کو کھانے کی ضرورت بہت کم پڑتی تھی۔

علامہ ابن قیم لکھتے ہیں کہ عمر مبارک ترمذی سال تھی ترمذی سال میں آپ ﷺ نے چار میں میں کلو کھانا کھایا جوئی وقت ایک توں بھی نہیں آتا ہم ایک بھتے میں ایک من کھا جاتے ہیں پھر آپ ﷺ روزہ رکھتے تھے تو انہارہ دن بعد روزہ افطار کرتے تھے ایک روزہ انہارہ دن لمبا ہوتا تھا اور جب حضرات صحابہ اکرام ﷺ نے بھی شروع کیا تو حضور ﷺ کے پیچے جماعت کفری تھی جب آپ نے سلام پھیرا تو صرف ایک آدمی حضرت بلاں ﷺ کھرے تھے باقی سب بھوک کی وجہ سے غشی کھا کر گر گئے تھے تو حضور ﷺ نے فرمایا "ایک مثلى بطعم سب ویسقین" تم میرے جیسے نہیں مسلسل روزے نہ رکھو خدا کا ذکر، فکر میرے رگوں میں رچا ہوا ہے مجھے مادی غذاوں کی ضرورت کم پڑتی ہے۔

آپ دیکھتے ہیں یہ پہلوان لوگ ہیں یہ علم عمل سے بالکل محروم ہوتے ہیں تو کتنا کھاتے ہیں جیسے بھیں کھاتی ہے اتنی وہ سرداں لیتے ہیں اتنی لسی لیتے ہیں وجہ یہ ہے کہ روحانی تربیت نہیں ہے تو بھیں کی طرح ہضم کر لیتے ہیں حقیقی تربیت خاص ہو کھانے پینے کی ضرورت کم پڑتی ہے اس وقت علامہ بھی آپ سے کم کھاتے ہیں آپ تو دیے ہی کہتے ہیں مولوی حلوہ کھاتے ہیں یہ سیالکوٹی دروازے پر جائیں اور پوچھیں کہ یہ مرغی سیسٹھ کھاتے ہیں یا مولوی توجہ اے گا سیسٹھ کھاتے ہیں مولوی بیچارے کو تو آپ پندرہ سوروپے دیتے ہیں پندرہ سو میں تو اس کا ناشہ بھی نہیں چلتا یہ امیر بڑے ظالم ہوتے ہیں پندرہ سو سے زیادہ تینوں دیتے اس میں وہ مرغی کھائے حلوے کھائے یا بھوک کا پیٹ پالے کھاتے ہو تم اور الگام لگاتے ہو مولویوں پر۔

مولانا تارو ڈم نے لکھا ہے کہ ایک عورت نے ایک بندرا کا تھا اور ایک بھیں کا پچھر کھا تھا وہ رات کو آتا گوئی تھی اور بندرا کھا جاتا تھا اور پھر آکر پنجہ بھیں کے پیے کے منہ پر

پھیرتا تھا کہ عورت کو پتہ چلے کہ آٹا کھانے والا بیس کا بچہ ہے سچ وہ تھی تھی کئے کے مذ  
پر آٹا دیکھتی جوتا اٹھا کر خوب پناہی کرتی تھی ایک دن پڑ دیسیوں نے کہا خالم عورت یہ کوئی  
انسان تو نہیں ہے کٹا یہاں بندھا ہوا ہے اور آٹا وہاں ہے اس نے اپنے آپ کو کھولا دہاں جا  
کر آٹا کھایا پھر آکر اپنے آپ کو باندھ دیا عقل بھی ہے کہ نہیں ایک رات اس نے دیکھا کہ  
بندر نے آکر کھایا اور اس کے منہ پر مل دیا چور کا پتہ چل گیا اسی طرح یہ سب بیس کے بچے  
نہیں کھاتے بندر کھاتے ہیں۔

”رب العلَمِينَ“ جیسے ہم اللہ تعالیٰ کے شکر مگز ار ہیں کہ وہ ہمیں کھلاتا پلاتا ہے  
تو اللہ تعالیٰ کالا کھلا کہ شکر کریں کہ اس نے ہماری روحانی تربیت کی ایمان روحانی تربیت  
، اسلام روحانی تربیت ہے یہ نیک اعمال جو ہیں یہ روحانی تربیت ہیں یہ گناہ پھوڑ کر تقوی  
والی زندگی یہ روحانی تربیت ہے اس لیے ہم جہاں کھا کر ”الحمد لله“ کہتے ہیں فماز پڑھ  
کر بھی ”الحمد لله“ کہیں قرآن پڑھ کر بھی ”الحمد لله“ کہیں اور حضور ﷺ نے یہ  
تعلیم دی ہے کہ جہاں کھانے پڑگر کرتے ہو وہاں اسلام پڑھی کرو ”الحمد لله الذي  
اطعمنَ وسقانَ وجعلَنَ منَ الْمُسْلِمِينَ“ یا اللہ شکر ہے آپ نے کھلایا  
شکر ہے آپ نے پلایا شکر ہے آپ نے اسلام سے نوازا رات کو سوتے ہیں ”الحمد لله  
الذِي اطعمنَ وسقانَ وآوانَ وجعلَنَ منَ الْمُسْلِمِينَ“ یا اللہ شکر  
ہے آپ نے کھلایا شکر ہے آپ نے پلایا شکر ہے سونے کے لیے جگد دی اور شکر ہے مسلمان  
ہٹایا۔

تو دیکھو ہر جگہ اسلام پر شکر کا ذکر ہے امام اعظم ابوحنیفہ نے فرمایا کہ جو آدمی ایمان  
اسلام پر شکر نہیں کرتا مجھے ڈر ہے کہ موت کے وقت اللہ تعالیٰ اس سے ایمان کی دولت جیسیں  
لے گا۔

-----★-----

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”رب العلیمین“

اللہ تعالیٰ رب ہے پالنے والا تمام خلوقات تمام جہانوں کا مفسرین حضرات لکھتے ہیں کہ رب ہونے کے بہت سے تقاضے ہیں جن کو اللہ تعالیٰ پورا فرمادھا ہے وہ جسم کو بھی پالتا ہے اور روح کو بھی پالتا ہے دنیا میں بھی پالتا ہے قبر میں بھی پالتا ہے آخرت میں بھی پالتا ہے۔

خدا کی تربیت کی ایک قسم یہ ہے کہ ہمیں روحانی طور پر پالے اور آخرت میں پالے اس کے لیے اللہ تعالیٰ نے انسان کو تمدن روشنیاں عطا فرمائی ہیں یہ ”رب العلیمین“ ہونے کا تقاضہ ہے کہ اس نے انسان کو موت کے بعد تمدن روشنیاں عطا فرمائیں اللہ تعالیٰ کو انسانی فطرت کا علم تھا کہ یہ صرف ایک نیند ہے جو اندھیرے میں نیند پوری کرتا ہے باقی ہر کام میں یہ روشنی کا محتاج ہے صنعت ہو، تجارت ہو، طازمت ہو، زراعت ہو، کتابت ہو روشنی کے بغیر گزارہ نہیں اور اسی روشنی کے لیے اللہ تعالیٰ نے دنیا میں سورج کا انتظام فرمایا مگر سورج کی روشنی سوتے میں کام نہیں کرتی جب سونے میں کام نہیں دیتی تو موت کے بعد یہ روشنی کام نہیں دیتی تو موت کے بعد ہمیں مستقل روشنی کی ضرورت ہے وہ روشنیاں تمدن ہیں۔

ان میں سے ایک روشنی قرآن ہے ”وَاتَّبَعَ النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ“ کہ حضرات صحابہ اکرام رض وہ روشنی حاصل کرتے ہیں جو نبی کریم ﷺ کے ساتھ دنیا میں بیسی گئی ہے یعنی قرآن کریم وہ اس کو دیکھتے ہیں، پڑھتے ہیں، سنتے ہیں، سمجھتے ہیں اس پر عمل کرتے ہیں تو پہلی روشنی جس کی آخرت میں ضرورت پڑے گی وہ قرآن کریم ہے۔

امام رازیؒ نے فرمایا کہ لوگ اعتراض کرتے ہیں کہ قرآنؐ کسی روشنی ہے جو اغتو پھاڑوں کے سر پر بھی روشن ہیں پھاڑ کے دامن میں بھی روشن ہیں اور اگر آپؐ کو اس کو تہہ خانے میں لے جائیں وہاں بھی روشن ہے اگر یہ قرآنؐ روشنی ہے تو ہم یہاں اس کی روشنی کیوں نہیں دیکھتے رات کے اندر میرے میں ہم قرآنؐ نہیں پڑھ سکتے تو علامہ لکھتے ہیں ضروری نہیں ہے کہ ہر روشنی ہر جگہ دکھائی دے ایک روشنی ایک وقت میں دکھائی نہیں دیتی دوسرے وقت میں دکھائی دیتی دیکھو سو رج کے علاوہ چاند کے علاوہ جتنے ستارے ہیں یہ روشن ہیں اور روشنی دینے والے ہیں مگر یہ روشن ہیں اور یہ روشن رات کو دکھائی دیتے ہیں بھی چکتے ستارے اور ان کی روشنی دن میں بھی ہوتی ہے مگر ہم نہیں دیکھ سکتے اسی لئے لازم نہیں آتا کہ دن کو ستارے کا لے ہو جاتے ہیں روشن نہیں ہیں روشنی نہیں دیتے روشنی دیتے ہیں اور روشن ہیں لیکن دن کو آنکھ اس قابل نہیں ہے کہ ستاروں کی چمک اور دمک کو دیکھے۔

اسی طریقہ سے قرآنؐ کریم ستاروں کی طرح آخرت میں چمک دار ہے دنیا میں بھی چمک دار ہے لیکن اس کی چمک دمک موت کے بعد دکھائی دے گی جیسے تارے دن میں ہونے کے باوجود دکھائی نہیں دیتے اسی طرح قرآنؐ کریم۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”واتبع النور الذی انزل معہ“ کہ حضرات صحابہؓ اکرام ﷺ نے فرمایا جیسے ہی نبی کریم ﷺ کے قدم پر چلتے ہیں اسی طرح اس نور کو بھی حاصل کرتے ہیں جو نور ہم نے نبی کریمؐ کے ساتھ اتارا اس نور کی ضرورت پڑے گی حدیث میں ہے کہ روز انسان کو قبر آواز دیتی ہے ”انا یت الدود انا یت الوحدة انا یت الظلمة“ کہ میرے اندر سانپ اور پھونو ہیں پہلے کیڑے مار دو ابھیج دوتا کہ قبر میں سانپوں اور پھونوں کا صفائیا ہو ”لَا وَمَنْ الْقُرْآنَ“ وہ کیشرے مار دو اقبیر میں کیا ہے قرآنؐ ہے مسٹر لوگ میت کو صندوق میں بند کر کے رکھ دیتے ہیں وہ صندوق سڑے گا نہیں لکڑی گلے گی نہیں اور اللہ تعالیٰ کو سانپ اور کیڑے باہر سے مسلط کرنے کی کیا ضرورت ہے اندر سے خود کیڑے بن جاتے ہیں قبر روز ہر انسان کو آواز دیتی ہے ”انا یت الدود“ یہاں سانپ اور پھونو کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہے اگر یہاں آنے کا ارادہ ہے تو یہاں کیڑے مار دو اپنے بھیج دوتا کر آنے سے پہلے کوئی کیشر اقبیر میں نہ ہو آپؐ کو سمجھ نہ کرے ”انا یت الوحدة“ میں تنہائی کی جگہ ہوں آپؐ اپنے ساتھ دل بہلانے والا ساتھی لاؤ ”لَا وَمَنْ الْقُرْآنَ“ اور وہ بھی قرآنؐ ہے ”انا یت الظلمة“ میرے اندر قلمت

کے علاوہ کچھ بھی نہیں ہے اپنے ساتھ روشنی لا" "لاد میں القرآن" قبر کی روشنی جو ہے قرآن ہے اللہ تعالیٰ نے میں روشنیوں کا انتظام فرمایا یہ "رب العلمین" ہونے کا تقاضہ ہے۔

یہ انسان کی فطرت ہے کہ نیند کے علاوہ ہر کام روشنی میں کرتا ہے تو قبر اور آخرت کی زندگی کے لیے قرآن کی روشنی اللہ تعالیٰ نے ہمیں عطا فرمائی قیامت میں آپ قبروں سے ہمیں گے تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "نور هم یسْعَیْ یَنِ الْبَیْهِمْ وَبَایْنَہِمْ دُعَنْ شَمَائِلَهُمْ" یہی قرآن نور بن کر آپ کا قائد ہو گا آپ کو جنتی مقام پر پہنچا دے گا وہاں آپ سے پوچھنے کی ضرورت نہیں ہو گی جو قرآن آپ نے پڑھا ہے جس سورت میں اللہ تعالیٰ کے جنتے نام ہیں آپ کا پڑھا ہوا قرآن بادل بن کر آپ پر سایہ کرے گا تو اس میں اللہ تعالیٰ کے اسماء حسنی ہیں وہ تاروں کا کام دے کر آپ کو روشنی دیں گے اس لیے اگر ہم جانتے ہیں کہ قبر میں، حشر میں، پل صراط میں اگر روشنی ہو ظلمت کے شکار نہ ہوں تو قرآن کریم دیکھیں اور دیکھ کر پڑھیں اور پڑھ کر سیئیں اور سن کر سمجھیں اور سمجھ کر اسکے مطابق عمل کریں یہ پہلی روشنی کامل جاتا یہ خدا کے "رب العلمین" ہونے کی اولیٰں ہے۔

دوسرے جو اللہ تعالیٰ نے تقاضہ "رب العلمین" کا پورا فرمایا ہے وہ یہ ہے کہ ہمیں حکم دیا کہ تم ایک دوسری روشنی حاصل کر واس کا نام صبر ہے صبر کی بہت قسمیں ہیں ایک صبر ہے جو انسان کو ظلمتوں سے لکھتا ہے وہ خواہشات سے صبر ہے صبر کا معنی اپنے آپ کو روکنا تو انسان میں خواہشات ہیں خواہشات کی مثال بے لگام کھوڑے کی ہے بے لگام گھوڑے پر انسان بیٹھ جائے اس کے منہ میں لگام نہ ہو وہ کسی گڑھے میں چھلانگ لگا کر انسان کا سستیا ہس کر دے گا اگر خواہش کے منہ میں صبر کی لگام نہ ہو تو خواہشات انسان کو لے ڈوہتی ہیں۔

خصوصاً اس پر فتن دوڑ میں یورپ نے فاشی اور عربیانی کے وہ اڑے قائم کیے ہیں جن میں جانے کے بعد انسان ظلمت میں رہتا ہے دفاتر میں مردوں کے ساتھ لڑ کیاں بٹھائی ہیں تاکہ یہ کاروباری اداروں میں کام سمجھ طور پر نہ ہو سکے ملی کے سامنے گوشت ہے وہ گوشت کو دیکھے گی یا قلم دوات کو دیکھے گی دفاتر میں مردوں کے شانہ بٹانے لڑ کیاں بٹھائیں اس سے بھی ان کا مقصد پورا نہیں ہوا یہ تو دفتر تک فاشی ہے اور جو نیک لوگ سڑکوں پر

گزرتے ہیں ان کو کیسے چھائیں تو ہر ٹول پلازہ کے ساتھ فرینک پولیس کے ساتھ ایک لڑکی بٹھائی ہے اس کو پتلون پہنائی ہے اس کوٹ پہنایا ہے لڑکوں جیسی نوپی پہنائی ہے ٹول پلازہ سے تو گز رنا پڑے گا وہ بل صراط ہے موت کا چانک ہے تاکہ عام راستوں میں بھی فاشی ہو۔

ایک بزرگ لکھتے ہیں کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ شیطان آرام سے بیٹھا ہوا ہے ٹیک لگا کر میں نے کہا کون ہے وہ بولا شیطان میں نے کہا شیطان ہے اور آرام سے بیٹھا ہوا ہے وہ تو پھرتا ہے لوگوں کو گراہ کرنے کے لیے اس نے کہا جب سے یورپ میں صرے ہیٹھے پیدا ہوئے ہیں تب سے مجھے زیادہ مشقت اٹھانے کی تکلیف نہیں ہوتی یعنی بات ہے جہاں انگریز وہاں شیطان کی کیا ضرورت ہے اب ٹول پلازوں میں لڑکوں کو بٹھایا اس بیلیوں میں تو میرا خیال ہے جہاں ایک آدمی ہے آسے کے پیچے دائیں باسیں ہوتیں ہیں وہاں بھی بھی چیز ہے ہپتا لوں میں دیکھیں نہیں ہیں کون سی جگہ ہے جہاں یورپ نے اس کو نہیں اجاڑا۔

یہ انسانیت بننے کے ادارے تھے میں ادارے وہاں لڑکے کے ساتھ لڑکی کو بٹھا دیا لوگ کہتے ہیں مولوی کم ظرف ہیں انگریزی کو منع کرتے ہیں زبان کو تو ہم منع نہیں کرتے جناب نبی کریم ﷺ کے پاس یہودی طرف سے خطوط عبرانی زبان میں آتے تھے آپ ﷺ مدینہ کے کسی یہودی کو بلا تے تھے کہ یہ کیا لکھا ہوا ہے آپ ﷺ خفت بھی محسوس کرتے تھے بالآخر مجبور ہو کر آپ نے زیداں ثابت ﷺ کو فرمایا کہ آپ عبرانی زبان سکھ لواور یہودیوں کی متحاذی ختم ہو جائے تاکہ باہر سے خطوط عبرانی زبان میں آئے ہیں تو آپ مجھے پڑھ کر سنا میں اور ترجمہ کریں چنانچہ زیداں ثابت ﷺ نے ایک خفت میں عبرانی زبان پر مکمل عبور حاصل کر لیا اور جو خط آتا تھا وہ پڑھ کر سنا تے تھے علامہ زبان کو منع نہیں کرتے یہ جو زبان کے پیچے فاشی اور عربیانی ہے اسے منع کرتے ہیں۔

تو دوسری روشنی جو اللہ تعالیٰ نے انسان کو دی ہے رب ہونے کی ہمیٹ سے وہ میر ہے اب ایک آدمی دفتر میں بیٹھ کر اپنی زبان کو بچائے نظر کو بچائے اپنے داہن کو بچائے ٹول پلازے کا فرینک پولیس ہو کر اپنے آپ کو بچائے تھکی اداروں کا پرہل ہو کر اپنے آپ کو بچائے لڑکی بھواری مجبور ہو کر ملاز مت کے لئے آتی ہے وہ درخواست دے اور وہ

بخاری لامع کا سے ملازمت دے یہ مہر ہے اس لیے اللہ نے نماز کے لیے ڈاٹاوب محدود رکھا ہے کہ مگر پڑھو ایک نماز کا ڈاٹاوب اگر مسجد میں پڑھو تو پچھیں یا ستائیں نمازوں کا ڈاٹاوب ہے مکہ میں پڑھو تو ایک لاکھ کا ڈاٹاوب ہے حج کا ڈاٹاوب بھی محدود ہے لیکن مہر کا ڈاٹاوب لا محدود ہے ”قَمَابُوفَ الصِّبْرَوْنَ اجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ“ نماز پڑھنی مشکل نہیں ہے گناہ چھوڑنا مشکل ہے۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ أَمْنَوْا بِخُرُوجِهِمْ مِّنَ الظُّلْمَةِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أُولَئِنَّهُمُ الطَّاغُوتُ يَخْرُجُونَهُمْ مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلْمَةِ“

توبہ ہونے کا تقاضہ اللہ تعالیٰ نے قرآن سے پورا فرمایا یہ ہمیں روشنی ہے اس لیے ہم قرآن کی تلاوت کو معمول بنا سیں حدیث میں ہے جو مسلمان سورت ملک عشاء کے بعد پڑھے گا یہ سورت قبر میں اس کے سرہانے کھڑی ہوگی اور جب فرشتے عذاب لے کر داخل ہو جائیں گے تو یہ سورت ان کو لاکارے گی کہ خبردار یہ آدمی مجھے پڑھنے والا تھا اور پھر یہ سورت خدا کو پکارے گی کہ یا اللہ میں تیرے قرآن کا حصہ ہوں یا نہیں اگر نہیں ہوں تو اعلان کرو مجھے ٹکال دو اور اگر تیرے قرآن کا حصہ ہوں تو میری مدد کرو ان فرشتوں کو واپس کرو حدیث میں ہے کہ وہ فرشتے شکست خور دھونج کی طرح واپس چلے جاتے ہیں ”وَاتَّبَعَ النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ“ آج اگر قرآن کے آئینے میں ہم دیکھیں تو یقین جائیے ہم انسانوں میں نہیں درندوں میں ہیں لیکن جہاری آنکھی نہیں ہے۔

شیخ سعدی فرماتے تھے کہ میں بغداد سے باہر جنگل میں آرہا تھا شہر کی طرف تو ایک آدمی جس کے ہاتھ میں چماغ تھا کچھ ڈھونڈ رہا تھا میں نے پوچھا حضرت کے ڈھونڈ رہے ہو فرمانے لگے بیٹھے انسان کو ڈھونڈ رہا ہوں میں نے کہا آدمیں شہر جا رہا ہوں آپ کو لے جاؤں فرمایا میں ابھی آرہا ہوں کوئی کتا ہے کوئی گدھا ہے کوئی چیتا ہے کوئی شیر ہے اولیاء کو انسان اخلاق کے آئینے میں دکھائی دیتے ہیں اگر کسی میں مکروہ فریب ہے تو وہ لومڑی کی جھکل میں اسے دیکھتے ہیں کسی میں چھیر پھاڑ کی بیماری ہے تو اس کو درندے اور چیتے کی جھکل میں دیکھتے ہیں اس لیے اللہ پاک نے رب ہونے کا تقاضہ پورا فرمایا ایک ہمیں قرآن کی روشنی حطا فرمائی معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ ”رَبُّ الْعُلَمَاءِ“ ہے۔

دوسرے صبر خواہشات پر قابو یا خواہشات وہ گھوڑا ہے جو سرکش ہو وہ گھوڑا ہے جس کے منہ میں لگام نہ ہو سرکش بے لگام گھوڑے پر جو بیٹھے گا کنٹرول تو اس کے ہاتھ میں ہو گا وہ کسی گڑھے میں کنوں میں چلا گئے لگا کر سوار کا خاتمه کر دے گا آج خواہشات ہمیں ہوا کر رہی ہیں ہم سودے پر ہیز نہیں کرتے انعامی باٹھے پر ہیز نہیں کرتے ان شور نس سے پر ہیز نہیں کرتے بیٹھے سے پر ہیز نہیں کر۔ ۷ لاڑی سے پر ہیز نہیں کرتے کہیں کھیل ہو گر میں بیٹھے جو الگاتے ہیں اور جو اکھیل رہے ہیں یہ کیوں خواہشات بڑی ہیں ان کے بغیر پوری نہیں ہوتیں گر میں فرنچر کی ضرورت ہے گاڑی کی ضرورت ہے بچکے ضرورت ہے بچکے میں لان ضروری ہے بچکے میں اُنی وی لان ضروری ہے اب وہ ان مردار کے بغیر مکمل نہیں ہوتے۔

اس لیے حدیث میں ہے "الغنا، غنِ النفس" دولت مندوہ نہیں ہے اس کے پاس پیسہ زیادہ ہے دولت مندوہ ہے جس کی ضرورتیں کم ہیں میرے پاس لاکھ روپیہ ہے لیکن میری حاجات کروڑوں تک پہنچی ہوئی ہیں میں غریب ترین آدمی ہوں آپ کے پاس سورپیس ہے اور آپ کی حاجات پچاس کی بھی نہیں ہیں آپ سے بڑھ کر زیادہ معزز اور غنی آدمی نہیں ہے آج چناب کے لوگ پریشان ہیں حالانکہ سب سے زیادہ کمانے والے یہاں کے لوگ ہیں سب سے زیادہ کمائی اُنکی ہے لیکن پریشانی یہ ہے ان کے خرچے ان کے کنٹرول میں نہیں اگر لاکھ کی آمدن ہے تو لاکھ کا خرچہ ہے اگر کروڑ کی آمدن ہے تو کروڑ کا خرچہ ہے اس کے برکس افغانستان میں باشیں روپے ملتے ہیں لیکن ان کا خرچہ بارہ روپے کا بھی نہیں روٹی مل جائے اگر اخروٹ کا موسم ہے تو اخروٹ کے ساتھ کھاںی، اگر پادام کا موسم ہے، تو پادام کے ساتھ کھاںی، اگر خربوزے کا موسم ہے، تو خربوزے کے ساتھ کھاںی، خوبی اس کے ساتھ کھانا کھا لیا سالن کا خرچہ نہیں ہے چائے کا خرچہ نہیں ہے پانی ڈالا درخت کا پانی ڈالا نہ چیزیں ہے نہ دو دھنے ہے اب اس سے کیا خرچہ ہو گا وہ ڈنی میشن میں جلا نہیں ہیں۔

پورے افغانستان میں آپ کو کوئی عینک کی دکان نہیں ملے گی بہنائی تو بیٹھتی ہے ڈنی میشن کی وجہ سے ہم قندھار میں بیٹھے ہوئے تھے اور آپ یقین کریں افغانستان کے بکرے اتنے بڑے ہوتے ہیں جیسے ہمارے گدھے ہوتے ہیں ان کے کھوتے ہماری بیٹھیں کے برابر ہوتے ہیں ایک ہاہا جس کی مر نوے، پھانوے سال تھی وہ اس بکرے کو

سینک سے پکڑ کر چلے ہیں دنیا سے ٹھیک رہا تھا سا بھی کہتے ہیں یہ بابا ہے یاد یو ہے ان کو ڈھنی  
ٹینش نہیں ہے شوگر نہیں ہے بلڈ پریشر نہیں ہے اس لیے خواہشات انسان کو لے ڈو ہتی ہیں  
اس لیے جو دوسری روشنی اللہ نے عطا فرمائی وہ صبر ہے ہم پہلی روشنی سے بھی فائدہ نہیں  
اٹھاتے ہم معمول کے مطابق قرآن کی تلاوت نہیں کرتے دوسری روشنی سے بھی فائدہ نہیں  
اٹھاتے اگر ہم کو کوئی گھور کر دیکھے تو ہم ہاتھ اٹھاتے ہیں اگر کوئی ہاتھ اٹھائے تو ہم ڈھنڈا  
اٹھاتے ہیں یہ صبر والی بات نہیں ہے صبر میں بڑی برکت ہے۔

اور تیسری روشنی تو ہم خواب میں بھی نہیں دیکھتے اس کا نام جہاد ہے وہ ہم نہتے ہیں  
توبے ہوش ہو جاتے ہیں حالانکہ اگر ہم یقین سے صرف ایک بار تجربہ کریں تو خدا کی قسم چیزیا  
ہم یہاں پر اپنے آپ کو پر امن تصور کرتے ہیں وہاں گلوں کی بارش میں اللہ تعالیٰ اتنا  
الہمیان دیتا ہے کہ انسان پر امن ہے یہ خوف اس وقت تک ہے کہ مجاز نہیں ہے مجاز آنے  
کے بعد کچھ بھی نہیں ہے انسان کو خدا کی خدائی وہاں دکھائی دے رہی ہے تو یہ "رب  
الْعَالَمِينَ" ہونے کے تھانے ہیں یہے بعد دیگرے اس نے ہمیں روشنیاں عطا  
فرمائیں ہم اولاد کی ٹلمت میں دنیا کی ظلمت میں ایسے مکن نہ ہوں کہ قبر تک اندھیروں میں  
جائیں۔

لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمایا جاؤ گے "الْمَكْحُومُونَ حَتَّىٰ زَرَّتُهُ الْمَقَابِلُ"  
فرمایا لوگوں کو مال کی کثرت اولاد کی کثرت اور خواہشات نے ایسا مکن کیا کہ "زرتہ  
المقابل" کے لاش قبر میں اتاری گئی تو اب آنکھ کھلی دا یہیں با یہیں قبر کی دیواریں وہاں کھولنے  
کا کیا فائدہ۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا میں رب ہوں میرے رب ہونے سے فائدہ اٹھاؤ  
بیسے ہمارا کوئی رشتہ دار گورنر ہوتا ہم ناپتھے ہیں یا راب گورنر سے فائدہ اٹھاؤ میں یہ گورنر کیا  
ہے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے میں رب ہوں گورنر ہوں کا گورنر ہوں پادشاہوں کا پادشاہ ہوں  
ماکنوں کا حاکم ہوں اس لیے مجھ سے فائدہ لوقا فائدہ اٹھاؤ۔

## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیح  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبدوایاک نستعين“

”رحمٰن“ اور ”رجیح“ کی تفسیر ”بسم الله“ میں گز رجھی ہے ”ملک یوم الدین“ کی تفسیر ”ایاک نعبدوایاک نستعين“ کے بعد آجھی یہاں لفظ ہے ”ایاک نعبد“ پہلا لفظ ہے ”ایاک“ دوسرا لفظ ہے ”نعبد“ اس کے مقابل عبارت ہے ”نعبد ایاک“ کہ ”نعبد“ پہلے ہو ”ایاک“ بعد میں ہودو نوں کے مفہوم اور معنی میں فرق ہے اگر ”نعبد ایاک“ کا ہوتا اس کا معنی یہ ہوتا یا اللہ ہم تیری بھی عبادت کرتے ہیں اس کا صاف مطلب ہے کہ ہم دوسروں کی بھی عبادت کرتے ہیں اور ”ایاک نعبد“ جب ”ایاک“ پہلے ہو تو اس کا معنی یہ کہ یا اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں تو اس کا معنی کیا ہوا تیرے سوا کسی کی عبادت نہیں کرتے اور نہ کریں گے۔

یہ بات کہ ہم تیری عبادت کریں گے کافر بھی مانتے ہیں قرآن نے خود بتایا ہے کہ آپ کفار سے پوچھیں کہ یہ آسمان و زمین کا خالق کون ہے ”ولئن سألهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ وَهُنَّ مَنْ كَانُوا يَقُولُنَّ اللَّهُ“ اسی طرح ”ولئن سألهُم مَنْ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاوَاتِ مَاءً“ اگر آپ ان سے پوچھیں کہ یہ پارش کون بر ساتا ہے ”لِيَقُولُنَّ اللَّهُ وَهُنَّ مَنْ كَانُوا يَقُولُنَّ اللَّهُ“ ”ولئن سألهُم مَنْ رَبَّ الْبَرَاحَ“ یہ ہوا میں کون چلاتا ہے ”لِيَقُولُنَّ اللَّهُ وَهُنَّ مَنْ كَانُوا يَقُولُنَّ اللَّهُ“ ”ولئن سألهُم مَنْ خَلَقُوكُمْ“ اگر ان سے پوچھے تمہارا خالق کون ہے ”لِيَقُولُنَّ اللَّهُ وَهُنَّ مَنْ كَانُوا يَقُولُنَّ اللَّهُ“ اور ”کہاں تک اتفاق ہے کہ اللہ قابل عبادت ہے۔ اسلام بھی کہتا ہے اور ”غیر بھی کہتا ہے۔

آگے لڑائی اس بات کی ہے کہ غیر بھی پوچا کے قائل ہے کہ نہیں تو کفر کرتا ہے کہ ہے تو اگر "نعبد ایاک" ہوتا تو معنی یہ ہوتا کہ ہم تیری بھی عبادت کرتے ہیں اس کا معنی یہ ہے کہ غیر کی بھی پوچا کریں گے اور "ایاک نعبد" جب "ایاک" پہلے آیا تو اس کا معنی یہ ہوا کہ ہم تیری ہی عبادت کریں گے اس کا مفہوم یہ کہ ہم کسی اور کی پوچانہیں کریں گے یہ "نہیں" جو ہے اس میں لڑائی ہے اسلام دوچیزوں سے بنا ہے ہاں اور نام سے "اللہ" کوئی معبود نہیں یہاں ہے "اللہ" یہ ہاں ہے اسلام ہاں اور نہیں دونوں کا نام ہے اگر نہیں ہٹایا جائے تو کفار سے کوئی جھگڑا نہیں ہے وہ ہاں کے قائل ہے کہ خدا کی عبادت کریں گے نہ کے قائل نہیں ہیں کہ ہتوں کی نہیں کریں گے تو اسلام کا پہلا لکھ ہاں اور نہ پر مشتمل ہے۔

آج مشرف کے ساتھ بھی یہی لڑائی ہے مشرف کرتا ہے دو دھپر ہاں لیکن اگر کوئی آپ سے پوچھے کہ شراب نہیں گے تو نانہ کروتا کہ آپ کا اندر پھیل سلیخ پر عیسائیوں سے ہندوؤں سے یہودیوں سے نہ ملتا لڑائی ہے مشرف کرتا ہے کہ اگر آپ سے کوئی پوچھے کہ بکرا کا نہیں تو آپ ضرور کہتیں ہاں لیکن اگر آپ سے کوئی پوچھے کہ سور کا نہیں تو نانہ کرو یہود، یہ سائی ناراض ہوتے ہیں ہندو ناراض ہوتے ہیں سکھ ناراض ہوتے ہیں آپ اندر پھیل روشن خیال بن جاؤنا: کرو خدا ای عبادت ہے ہاں ہتوں کی پوچا ہے نانہ کرو لڑائی نہیں ہو گی تم بکرا کا نو دہ سور کا نہیں گے تم نانہ کرو سلیخ ہو جائے گی تم دو دھپر ہو دہ شراب نہیں ان کو نانہ کرو لڑائی نہیں ہو گی تم روشن خیال بن جاؤ گے۔

قرآن کریم میں "ایاک نعبد" میں "ایاک" کو پہلے اور "نعبد" کو بعد میں لایا اس کا معنی یہ کہ خدا کی عبادت کرتے ہیں اور غیروں کی نہیں کرتے اس نہ سے یہود کو چڑھے ہے لیکن آپ یہ سمجھ لیں کہ ہمارا اسلام ہاں اور نہ کا نام ہے ایک جگہ پر ہاں کرنا ہو گی اور دوسری جگہ پر نہ مرد کپڑا اپہن سکتا ہے ہاں ریشم پہن سکتا ہے نہ مرد کپڑا اپہن سکتا ہے ہاں سونا پہن سکتا ہے نہ ہر کار و بار کر سکتا ہے ہاں سود کا کار و بار کر سکتا ہے نہ اگر نہ ختم ہو جائے تو آدمی سے زیادہ دین ختم ہو جائے۔

اس لیے ابو جہل نے ایک وفد تکمیل کر کے حضور ﷺ کی خدمت میں بھیجا کئے

لگا کہ بیٹھ جاؤ آپس میں صلح کر لیتے ہیں کہ تم اپنے خدا کی عبادت کرو ہم نہیں روکتیں گے ہم اپنے بتوں کی پوچا کریں گے آپ ہمیں نہ روکنا آپ اپنا دودھ پانی بخیں ہم نہیں روکیں گے ہم اپنی شراب بخیں گے آپ نہ روکیں آپ طال شادیاں کریں ہم کرائیں گے ہمیں آپ زنا سے نہ روکیں ابو جہل نے بھی یہی مطالبہ کیا کہ دین سے نہ کا لوقر آن کریم اس عین مجلس میں اتر اکہ "قُلْ يَا أَيُّهَا الْكُفَّارُونَ" اے پیغمبر ان کافروں کو کہتی کہ "لَا أَهْبَدُ مَا تَعْبُدُونَ" ہم بالکل وہ بت نہیں مانیں گے وہ شراب نہیں مانیں گے وہ سور نہیں مانیں گے وہ زنا نہیں مانیں گے جس کو تم مانتے ہو۔

قرآن نے نہ کہہ کر ڈھ کر مقابلہ کیا ابو جہل کو لوگوں نے کہا کہ آپ ان پڑھ لوگوں کو لے کر گئے تھے جو حضور ﷺ کو مطمئن نہیں کر سکے ایسا کریں کہ یہاں اپنے پڑھ کئے ہیں ان کے پادریوں کو بلا وہ اور حضور ﷺ کے سامنے بخواہ وہ ان کو مطمئن کریں گے نجراں سے بڑے بڑے پادری بلائے گئے اور انہوں نے آپ ﷺ سے یہ بات شروع کی کہ ثبت انداز میں چلویہ متفق انداز چھوڑ دو ہر گوشت کھاؤ لیکن سور کو منع نہ کرو ہر شرود پیو لیکن شراب کو منع نہ کرو خدا کی عبادت کرو لیکن صلیب کی نہ مرت نہ کرو اسی مجلس میں قرآن اتر "قُلْ يَا أَمْلَكُ الْكِتَابَ" اے پیغمبر آپ فرمادے ان اہل کتاب کو نجراں کے پادریوں کو "تَعْلُمُ اللَّهَ كَيْفَيَةُ سَوَّا كَيْفَيَةَ عَبَادَتِنَا بَعْضًا اَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ" کہ اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہیں کریں گے یہ نہ ہے۔

"وَلَا يَتَحَدَّدُ بَعْضُنَا بَعْضًا اَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ" کوئی بہلوان کوئی چوہدری نہیں مانیں گے کہ جگائیکس وصول کرے اسلام میں یہ مکجاش نہیں "فَلَمْ تَوْلُوا" اگر وہ آپ کے ساتھ آپ کی بات نہیں مانتے "فَنَقُولُوا الشَّهِدَوَا بَانَا مُسْلِمُونَ" آپ کہتیں ہم خدا کے بندے ہیں ہم تمہارے سامنے نہیں جھکیں گے خدا کے سامنے جھکیں گے تو یہ آج کے کفار کے بات پادا نے پہلے یہ مولویوں سے مطالبہ کیا تھا کہ روشن خیال بن اتھر پیغام پر آ کر یہودی کے ساتھ یہودی یہاں کے میساں ہندو کے ساتھ ہندو کے ساتھ سکھ لیکن قرآن نے اس چیز کو برداشت نہیں کیا۔

قرآن کی مثال آنکھ کی ہے آپ کی آنکھ میں خدا نخواست ایک ذرہ گر جائے تو آنکھ برداشت نہیں کرتی روئے گی آنسو بھائے گی یہاں تک کہ وہ تنکا اپنے اندر سے نکالے گی آپ کا ایمان آپ کی آنکھ سے زیادہ نازک ہے اس میں نہ یہودیت کی منجاوش ہے نہ عیسائیت کی منجاوش ہے نہ ہندو اور نہ مسکھ کی منجاوش ہے اس لیے قرآن نے "تعبد اباک" نہیں فرمایا کہ تیری بھی عبادت کرتے ہیں بلکہ "ایاک تعبد" فرمایا یعنی تیری ہی حبادت کرتے ہیں۔

اب عبادت کی کیا اہمیت ہے تو بھائی عبادت سے آپ کی قیمت بنتی ہے اور عبادت نہ کرنے سے آپ کی قیمت ختم ہو جاتی ہے پھر چنی آپ کی عبادت ہواتی آپ کی قیمت زیادہ ہوگی اگر عبادت زیادہ ہے آپ کی بڑی قیمت ہے اگر عبادت کم کر دے گے تو قیمت کم ہوگی اگر عبادت درجے کی کر دے گے تو قیمت درجیانی ہوگی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ انسانی زندگی کا مقصد کیا ہے عبادت "وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون" جب یہ مقصد ہے تو ہر جیز کی قیمت کا ارادہ دار مقصد پر ہے۔

آپ سب لوگ جانتے ہیں کہ بھیس خریدتے ہیں گھر میں پالتے ہیں دیدار کے لئے یادو دو دھن کے لیے دو دھن کے لیے اب ایک بھیس وہ ہے جو ایک وقت میں ذوکلو دو دھن دیتی ہے اور دوسری بھیس ہے وہ چار کلو دو دھن دیتی ہے اور تیری بھیس ہے وہ آٹھ کلو دو دھن دیتی ہے تینوں کی قیمت برابر ہے یا فرق ہے فرق ہے دوسری والی اگر دو ہزار کی ہے تو چار سیر والی چار ہزار کی ہے تو آٹھ سیر والی آٹھ ہزار کی ہے چنی مقصد میں کامیابی ہے اتنی ہی قیمت بڑھتی ہے جیسا مقصد بڑھا تو بھیں کی قیمت بڑھی مقصد گھٹا تو بھیں کی قیمت کھٹی اور اگر مقصد ہی نہ ہو وہ بھیں بانجھ گئی جاتی ہے وہ بھیں قصائی کے پر کر دی جاتی ہے۔

تو انسان کی زندگی کا مقصد عبادت ہے اگر یہ عبادت سب سے زیادہ کرے تو وہ بڑا چیتی انسان ہے "ان اکرمکم عندالله التکم" سب سے بڑی قیمت اس آمی کی ہے جو سب سے بڑا عبادت گزار ہو اگر عبادت درجیانی ہے تو قیمت درجیانی ہے اگر عبادت کم درجے کی ہے تو قیمت بہت کم ہے اور اگر عبادت ہے حق نہیں ہو تو وہ بانجھ

لیکن یہاں اللہ چل رہا ہے کہ بھیں جب بخوبی دو دھنی نہ دے تو ہم اسے قصائی کے حوالے کر دیتے ہیں اور یہاں جو مشرب بائجھو۔ فرش نماز بھی نہیں پڑھتا ہم کہتے ہیں یہ وزیر اعظم ہے یہ صدر مملکت یہ شہر کا سفید پوش اور عزت آدمی ہے اور حجہ زیادہ دو دھنی خیے والا اور عبادت گزار آدمی ہے ہم کہتے ہیں یہ دہشت گرد ہے اب تم بتاؤ کہ آج یہ کھو پڑی اٹھی ہے کہ نہیں۔

اگر ایک آدمی نہیں کلو دو دھن دینے والی بھیں تو قصائی کے پرد کرے اور دو دھن دینے والی بھیں کی خدمت کرے تو لوگ کہتے ہیں بلاشبہ پاگل آدمی ہے لیکن یہاں دو دھن دینے والے انسان جو انتہائی عبادت گزار ہیں شب گزار ہیں قرآن خوان ہیں زبان میں مٹھاں ہے آنکھوں میں حیا ہے اس کی کوئی قیمت نہیں جلا دکو کہتے ہیں اس کو چھانسی دوں سکو جیل میں ڈالوں پر کوڑے برساؤ اس پر لائھی چارج کروں پر آنسو گیس چھوڑ دیے دہشت گرد ہے اور جو بانجھ ہیں کہ نہ نماز نہ روزہ، حلاوت نہ خدا کا خوف نہ رسول کی محبت تو وہ بانجھ انسان وزیر اعظم اور صدر مملکت ہے اللہ کے بندوں یہ بانجھ بھیں نہیں ہیں ان سے کیا لہذا وہ جب کہیں مشرب تیراد ماغ الٹا ہے تو کہتے ہیں مولوی تیک نظر ہے۔

بہر حال عبادت انسانی زندگی کا مقصد ہے اس مقصد میں جتنی کمی ہوگی قیمت گھٹ جائے گی انسان جتنی عبادت زیادہ کرے گا اتنی قیمت زیادہ ہوگی ایسے ایسے لوگ ہیں کہ جو عبادت کی محراج پر پہنچ تو خدا نے اپنا اسلام بھیجا جبرا تکل قیلیٹ نے اپنا اسلام بھیجا اب عبادت کس چیز کا نام ہے آپ تو یہ بھی نہیں سمجھتے پہلے تو عبادت کو بھیں پھر اختیار کریں کہ عبادت کیا ہے۔

دیکھو بھی ہر چیز کی ایک حقیقت ہوتی ہے ایک صورت ہوتی ہے حکاوت کی بھی ایک حقیقت ہے اور ایک صورت ہے صورت یہ ہے کہ آپ مجھے روپیہ دیں یہ دینا مشکل ہے اور حقیقت یہ ہے کہ دیتے وقت آپ کا دل خوش ہوتی تو اب ملے گا اگر آپ مجبوری سے منہ بنا کر مجھے لا کھ روپیہ بھی دیں ایک پیسے کا بھی تو اب نہیں ملے گا اسی طرح شجاعت کی ایک حقیقت ہے ایک سمجھ صورت ہے صورت یہ ہے کہ میں گوارا لکھاؤں اور دوڑنا جاؤں اور

کافر سے دست و گریبان ہو کر خوب لڑوں اور خوشی سے جان دیتے ہوئے فخر محسوس کروں تو یہ ہے جہاد کی اصل صورت۔ اور اگر یہ صورت ہے شجاعت کی کہ جان دے کر فخر محسوس کروں خوش ہو جاؤ۔ اگر آپ باندھ کر مجھے حداڑ پر پھینکیں اور بادل نخواستہ میں جنگ کروں مجھے ایک ذرہ ثواب نہیں ملے گا۔

عبادت کی بھی ایک حقیقت ہے ایک صورت ہے اصل صورت یہ ہے کہ مل قیام کروں، رکوع کروں، بجدہ کروں اور جب میں نماز کے لیے ہاتھ اٹھاتا ہوں میں نماز میں اللہ اکبر کہتا ہوں تو اس کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ تیرے سوا جو کچھ ہے وہ میں نے یہ کچھ ڈال دیا اور آپ میرے سامنے ہیں اور اللہ اکبر اللہ سب سے بڑا ہے یہوی سے، پھول سے نیکشی سے، جائیداد سے، اپنی ذات سے سب کو میں نے پس پشت ڈال دیا یہ ہے نماز کی حقیقت رکوع میں جا کر کہیں کہ یا اللہ میں نے عاجزی تو کی لیکن میرے جرائم اس سے زیادہ ہیں یہ ناکافی ہے اب آپ نے گردن جھکا دی یا اللہ ساتوں آسمان میری گردن پر رکھو میں تب بھی گنہگار ہوں اور بجدہ سے پہلے یہ تصور کرے کہ یا اللہ رکوع میں میں نے کر تو جھکا دی۔ لیکن میرے اعضا میں سب سے قیمتی چیز پیشانی ہے۔ کوئی کروڑ روپیہ دے میں کسی کے آگے ناک کی لکیر نہیں کھینچوں گا مگر دن کثواوں گا لیکن ناک کی لکیر میں نہیں لگاؤں گا یا اللہ میں آج معزز پیشانی کو آپ کے قدموں میں رکھتا ہوں سبحان رب الاعلیٰ ”تو ہی سب سے اعلیٰ ہے“

امام راغبؑ نے لکھا ہے کہ عبادت نام ہے خدا کی انتہائی عظمت کا اور تفسیر بیضاوی میں لکھا ہے کہ عبادت نام ہے انسان کی انتہائی پستی کا دنوں ٹھیک ہیں کہ عبادت عبد اور معبود میں نسبت ہے جس نے عبد کو دیکھا اس نے کہا کہ یہ انتہائی پستی کا نام ہے کہ انسان اپنے آپ کو خدا کے سامنے ذلیل مطلق بنا دے اور جس نے معبود کی طرف دیکھا تو اس نے کہا عبادت کا معنی ہے کہ خالق کی عظمت سب سے زیادہ آپ کے دل و دماغ میں ہے اب یہ عبادت خدا ہی کے لیے ہے۔

اگر خدا ہی کے لیے کرے فیر کیلئے نہ کرے تو ”ایاک نعبد“ اور اگر بجدہ بھاں خدا

کی چوکھت اور علی ہجوریتی کے حزار پر بھی کریں تو "ایاک نعبد" نہیں رہے گیہ "نعبد ایاک" بن جائیگا اور یہ شرک ہے میں آپ کا بھرم ہوں تو میں یہاں بڑا آدمی ٹلاش کروں گا کہ میری سفارش کرادے کہ مجلس میں اس کی عظمت کے بر امیر نہ ہو تو جب آپ میری بات کا اعتماد نہیں کرتے تو میں کہوں گا خدا کی قسم بات یہ ہے کہ میں نے سب سے بڑا خدا شاہنہ بنایا تو یہ قسم عبادت ہے اور عبادت خدا کے ساتھ ہے تو میں کہوں نہیں کی قسم، کعبہ کی قسم، قرآن کی قسم، پھول کی قسم تو میں نے شرک کیا "من حلف بغير الله قد اشراك" قسم تو انتہائی باعزمت ہستی کو پیش کرنا ہوتا ہے کہ یہ آدمی میری بات کا اعتماد کرے اور انتہائی باعزمت ہستی خدا کی ہے تو اگر میں کہوں کعبہ کی قسم تو میں نے خدا سے بڑا کعبہ کو مانا ادا دیا مانی "قد اشراك" ۔

میرے پیٹ میں درد ہے میں نے کہایا اللہ یہ یاری دور ہو جائے ایک بگرا تیرے نام پر دوں گا یہ خدا کو معاوضہ دینا ہے کہ آپ میرا کام کرو میں معاوضہ دوں گا اب یہ کام پیٹ کا درد خدا کے سوا اور کوئی بھی درد نہیں کر سکتا تو منت بھی خدا کے سوا کسی اور کہاں کی نہیں مانی جاتی اگر میں قبر کے نام منت مانگوں تو میں نے شرک کیا یہ تو معاوضہ خدا کے عمل کا تھا جو شفایہ ہے اس کے بعد شفایہ کے پاس ہے جو میں اس کو معاوضہ دوں ۔

اس لیے عبادت کا معنی یہ ہے کہ انسان خدا کے مقابل میں اپنے آپ کو انتہائی ہستی میں محسوس کرے اور اپنے مقابلے میں خدا کو انتہائی عظمت میں محسوس کرے اور کیفیت کے ساتھ جو عبادت کریں گے وہ پھر غیر کے لیے نہ کریں نہ بجدہ کریں اور نہ قسم غیر کے نام ہو اور نہ منت غیر کے نام تب "ایاک نعبد" برقرار رہے گا اگر بجدہ ادھر بھی قسم اس کے نام کی بھی منت یہاں بھی وہاں بھی ہم نے قرآن حملہ بدل دیا کہ خدا نے فلک کہا تھا (العیاذ بالله) "ایاک نعبد" نہیں "نعبد ایاک" کا ہے کہ ہم تیری بھی عبادت کرتے ہیں ۔

اس لیے اللہ تعالیٰ کے کلام کا ہم احترام کریں "ایاک نعبد" جب ہم مانسیں گے ایک تو ہم اللہ کی عبادت کریں اور وہ عبادت خاص اللہ تعالیٰ کے لیے ہی ہو۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد“

یا اللہ ہم خاص تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔ علماء لکھتے ہیں کہ موت اور زندگی کا اصول ہے کہ جب چیز اپنی اصل سے جڑی ہوئی ہے تو اصل سے جڑ جانا زندگی ہے اور اصل سے کٹ جانا چیز کی موت ہے۔

زندگی کا اصول ہے اصل سے جڑ جانا اور موت نام ہے اصل سے سب نے کا۔ جو چیز اصل سے جڑ جائے وہ زندہ رہتی ہے اور جو چیز اصل سے کٹ جائے وہ مر جاتی ہے۔ مثال کے طور پر یہ مسجد ہے اسکی اصل ہے بنیادیں جب تک ان بنیادوں سے یہ عمارت جڑی ہوئی ہے تو یہ قائم ہے اور اگر درمیان میں ستون اور دیواروں کا تعلق ختم کر دیا جائے تو پچھت دھڑام کر کے پیچے آ جائے گی۔ جب تک چھت بنیادوں سے جڑی ہوئی تھی تو قائم تھی اور جب بنیادوں سے کٹ گئی تو موت آ گئی۔

درخت ہیں تو درخت کی زندگی یہ ہے کہ وہ اپنی جڑ سے جڑا ہوا ہے تو وہ ہر ابھر ہے تازہ ہے پھل پھول دیتا ہے اور اگر آپ آری کے ذریعے اسکو کاٹ کر جڑوں سے اسکا تعلق ختم کر دیں تو وہ درخت مر جا جائے گا اسکے پھول لگے گا اور نہ وہ تازگی ہو گی یہ اصول ہے کہ مرکز سے جڑ جانا یہ زندگی ہے اور مرکز سے کٹ جانا یہ موت ہے۔

یا آپنی نہر کا پانی چلتا ہے زندہ ہے کیونکہ اپنی اصل چناب سے جڑا ہوا ہے اور اگر دریا چناب سے اسکا جوڑ کاٹ دیا جائے تو یہ چلتا پانی کھڑا ہو گا سفید پانی کالا ہو جائے گا یہ میٹھا پانی بدبو دار ہو گا تو جب ہر چیز کی ایک اصل ہے اور ہر چیز کی زندگی اپنی اصل سے جڑ جانے کا نام ہے تو ہم جو کہتے ”ایاک نعبد“ یا اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔ تو

عبادت کی بھی اصل ہے بنیاد ہے جو ہے اگر عبادت کی بنیاد ہمارے اندر ہے تو عبادت، عبادت ہے اور اگر بنیاد نہیں ہے تو عبادت نہیں ہے۔ وہ تمن چیزیں ہیں آپ جو نماز پڑھتے ہیں اسکی بنیادی تمن چیزیں ہیں۔ ایک نیت، دوسرا اخلاص، یعنی خالص نیت اور تیسرا بنیاد یعنی سچائی سے پڑھنا ہے۔ جسکی عبادت ان تمن بنیادوں پر مبنی ہو اسکی نماز عبادت ہے۔ اسکا روزہ عبادت ہے اسکی زکوٰۃ عبادت ہے اسکا حج عبادت ہے اسکی تلاوت عبادت ہے۔ اگر نیت خراب ہو جائے تو وہ عبادت کی صورت ہو گی لیکن خدا کے ہاں وہ عبادت نہیں گئی جائے گی۔

جناب نبی کریم ﷺ کو ہجرت کرنے کا حکم ہوا کہ مکہ چھوڑ کر مدینہ چلے جاؤ حضرات صحابہؓ بھی گئے خواتین بھی مکہ چھوڑ کر چلی گئیں ان میں ایک خاتون ام قیسؓ یوہ عورت تھیں اس نے بھی ہجرت کی کے میں ایک رئیس آدمی تھا کاروبار کی وجہ سے وہ مکہ مکرمه میں تھا اس نے کسی کے ذریعے اس خاتون کو پیغام بھیجا کہ آپ میرے ساتھ نکاح کرو۔ اس نے شرط لگائی اگر آپ مکہ چھوڑ کر ہجرت کریں تو تیرے ساتھ نکاح ہو جائے گا۔ اس نے فوز اکاروبار لپیٹا اور مدینہ منورہ پہنچ گیا۔ لوگوں نے کہا آپ کا تواہاں بڑا کاروبار تھا اس نے کہا کہ میں نے اس عورت کو کسی کے ذریعے نکاح کی بات کی تو اس نے شرط لگائی کہ اگر آپ ہجرت کریں گے تو نکاح ہو جائے گا میں نے ہجرت کی۔

جناب نبی کریم ﷺ سے پوچھا گیا تو حضور نے فرمایا کہ یہ تمام مہاجرین اللہ کی رضا کے لیے ہجرت کر کے آئے ہیں انکو خدا بھی ملا اور جنت بھی ملی۔ لیکن یہ آدمی ام قیسؓ کا مہاجر ہے اسکو ہجرت کے ایک قدم کا ثواب بھی نہیں ملا دیکھو ہجرت ایک عظیم عبادت ہے اور عبادت کی تمن بنیادیں ہیں۔ ان میں سے ایک نیت ہے۔ انسان حج نیت سے عبادت کرے تب اسے ثواب ملے گا۔ اس لیے ہر چیز کی اصل اور بنیاد ہے اور عبادت کی بنیاد تمن چیزیں ہیں سب سے پہلی بنیاد نیت پھر اخلاص پھر صدق، سچائی۔

جناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے ”ملک الناس کلمم لا العالمون“ فرمایا جتنے لوگ بھی ہیں وہ ڈوب گئے سوائے علماء کے ”والعلماء مالکون لا العاملون“ اور علماء بھی ڈوب گئے سوائے ان علماء کے جو اپنے علم پر عمل کرنے والے ہیں۔ ”وَهُلُكُ الْعَامِلُونَ لَا الْمُخْلَصُونَ“ اور فرمایا عمل کرنے والے بھی ڈوب گئے

اور تباہ ہو گئے بھر ان لوگوں کے جن میں اخلاص ہے۔ ”وَمَلِكُ الْمُخْلَصُونَ لَا  
الصَّادِقُونَ“ اور مخلص اور نیک نیت لوگ بھی ذوب گئے ہاں وہ لوگ جو اپنی عبادت میں  
چھپتے وہ کامیاب ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ عبادت کی بنیاد نیت ہے، اخلاص ہے، اور  
صدق۔

اب نیت کس چیز کا نام ہے تو بھی ہم کہتے ہیں چار بکیر نمازِ جنازہ شناہ واسطے اللہ  
تعالیٰ کے درود واسطے محمد ﷺ کے دعا واسطے میت کے منہ طرف کعبہ شریف کے یہ زبان کی  
نیت نہیں ہے نیت کا معنی ”ابیعَ الْفَلْبِ الی اللہ“ کعمل میں پہلے قلبی جھکاؤ خدا کی  
طرف ہو۔ آپ نماز پڑھتے ہیں قلبی جھکاؤ خدا کی طرف ہے تو پھر آپ کہیں چار رکعات نماز  
”اللہ اکبر“ تو نماز ہو جائے گی۔ اور اگر قلبی توجہ الی اللہ نہیں ہے دکان کی طرف ہے آپ آٹو  
پیک دور رکعات ”اللہ اکبر“ کہتے ہیں تو وہ نماز نہیں ہو گی۔ عام لوگ اس مخالفتے میں ہیں کہ  
نیت زبان سے کہنے کا نام ہے۔ یہ جو عمل آپ کرتے ہیں اسکی طرف قلبی توجہ ہو جیسے میں  
آپ کو کہتا ہوں مجھے پیاس لگی ہے پانی پلاو تو دل میں پانی کی طرف جھکاؤ ہے تو یہ بات پچی  
ہے کہ مجھے پانی کی طلب ہے۔ مجھے بھوک ہے دل میں کھانے کی طرف جھکاؤ ہے اب میں  
آپ کو کہتا ہوں کہ میں نیت کرتا ہوں کہ کھانا کھالوں اب یہ زبان پچی ہے کیونکہ قلبی جھکاؤ ہے  
لیکن اگر میں گلے تک بھرا ہوا ہوں کھانا دیکھ کر قے آتی ہے اور میں آپ کو کہوں کہ میرا ارادہ  
ہے کھانا کھانے کا اگر میرے پیٹ کا پتہ لوگوں کو ہے تو کہتے ہیں جھوٹ بولتا ہے۔ ابھی  
میرے سامنے کھانا کھایا ہے اور الٹی آری ہے معلوم ہوا جس چیز کی طرف قلبی جھکاؤ نہیں  
ہے زبان سے اس کا اقرار جھوٹ ہے میں نے آپ کے سامنے تین گلاس پانی پی لیا ہے اب  
مزید گنجائش نہیں ہے اور آپ کو کہتا ہوں کہ میری نیت ہے پانی پینے کی اب آپ مجھے جھوٹا  
سمجھیں گے کہ ابھی تو پانی پی چکا ہے دل میں جھکاؤ نہیں ہے پانی کی طرف زبان سے دیے  
ہی ان کو دھوکہ دے رہا ہے۔

تو اگر قلبی جھکاؤ عمل کی طرف نہ ہو تو زبان سے عمل کا نام لیتا یہ جھوٹ ہے عام  
طور پر یہ ہوتا ہے کہ دل دکان پر ہے، اپنے دنیا وی دھن دوں میں ہے، ہنی ٹینش میں جتنا  
ہے اور میں چار رکعات نماز پڑھوں ظہر کی اللہ اکبر تو یہ نماز ہوتی ہی نہیں ہے اس لیے جب  
بھی آپ نماز کے لیے کھڑے ہوں کم از کم بکیر تحریمہ کے وقت آپ کی قلبی توجہ آپ کی نماز

کی طرف ہوا اور یہ نماز کی طرف توجہ تب ہو گئی کہ آپ کو نماز کے فوائد کا یقین ہوا اور اس کی حقیقت کا علم ہو۔

اب دیکھو دنیا وی کاروبار کے فوائد کا یقین ہے تو ہم پوری توجہ سے کرتے ہیں صنعت ہے، زراعت ہے، تجارت ہے ان کے فوائد کا یقین ہے یقین ہونے کے بعد ہم وہ کام توجہ سے کرتے ہیں اگر نماز کے فوائد کا یقین ہوتا تب ہم نماز توجہ سے اور قلبی جھکاؤ کے ساتھ پڑھتے اور نماز کے فوائد سے بہرہ مند ہوتے۔

حضرت عبید سے ساری زندگی نماز باجماعت کبھی قناء نہیں ہوتی بھیر اولیٰ کے ساتھ نماز باجماعت ادا کی ایک دن عصر کے وقت ان کی والدہ کی طبیعت بہت زیادہ خراب ہو گئی ماں کے سرہانے بیٹھنے کی پانی، کبھی دوائی اتنے میں نماز باجماعت لکھ گئی پر پیشان ہو گئے حدیث شریف میں ہے جو آدمی اکیلے نماز پڑھے اسے ایک نماز کا ثواب ملتا ہے اور جو جماعت کے ساتھ نماز پڑھے اسکو ستائیں نمازوں کا ثواب ملتا ہے تو پریشان ہوئے کہ میں تو ستائیں نمازوں کے ثواب سے محروم ہو گیا تو عصر کی نمازان ہوں نے ستائیں مرتبہ پڑھی تاکہ جماعت والا ثواب مل جائے باجماعت ستائیں نمازوں کا ثواب ہے تو میں عصر کی چار رکعات ستائیں مرتبہ پڑھوں گا چار پڑھیں پھر چار پھر چار رات کو سوتے ہوئے خواب میں ایک فرشتے نے بتایا کہ آپ نے ستائیں کا ثواب تو پورا کیا وہ "امین" کہاں سے لاوے کے حدیث میں ہے جب امام "ولاد الضالین" کہتا ہے اور نمازی "امین" کہیں اس وقت فرشتے بھی "امین" کہتے ہیں فرمایا جب فرشتہ امین کہے اور نمازی بھی امین کہے اس وقت نمازی کے تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں تو انہوں نے ستائیں نمازوں تو پڑھیں لیکن اکلی نماز میں انسان کے ساتھ فرشتے نہیں ہوتے تو آواز آئی کہ وہ "امین" کہاں سے لاوے کے جو نماز باجماعت میں تھی۔

اس لیے امام جلال الدین سیوطی نے لکھا ہے کہ سب سے اولیٰ عہدے سے لے کر وزیر اعظم کے عہدے تک اتنی کمائی نہیں ہے جتنی کمائی آپ اللہ اکبر کہنے سے کرتے ہیں ایک اولیٰ سپاہی سے لے کر صدر مملکت، وزارت تک جتنے عہدے ہیں اگر انسان ان تمام عہدوں پر فائز ہو جائے اور تمام کی کمائیاں حاصل کرے وہ اللہ اکبر کے ثواب کے برابر نہیں

چونکہ حضرات صحابہ اکرامؐ کو فوائد نماز کا یقین تھا وہ صرف ہماری طرح زبانی نیت نہیں کرتے تھے دل کے جھکاؤ کے ساتھ نیت کرتے تھے جناب نبی کریمؐ ایک غزوہ سے واپس آرہے تھے پہاڑوں میں سحری کا وقت ہوا حضورؐ نے فرمایا یہاں ذرا آرام کر لیں لیکن دو صحابہ کو ایک درے میں مقرر کیا تم یہاں ہماری چوکیداری کرو سوتے میں کوئی مارنے دے یہ سو گئے وہ جاگ رہے تھے انہوں نے آپس میں کہا کہ دونوں کے جانے کا کیا فائدہ ایک سو جائے ایک تہجد پڑھے کچھ دیر تک پھر وہ سوئے گا دوسرا اٹھے گا جب وہ تہجد میں کھڑا ہوا دوسرا ساقمی سو گیا تو کافرنے ان کو تیر مارا مگر ان کو پتہ نہیں چلا پھر تیر مارا پھر پتہ نہیں چلا پھر جب سر میں لگا تو ان کے گرنے سے دھڑام کی آواز ساقمی نے سن لی اس نے کہا اللہ کے بندے آپ پہلے بتاتے انہوں نے کہا پتہ نہیں چلا اس توجہ کے ساتھ نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت ابو بکر صدیقؐ کا نواسہ حضرت عبد اللہ ابن زیبرؐ کے پاؤں پر پھوڑا انکلا ڈاکٹر نے کہا پاؤں کا شاپڑے گا اس زمانے میں نشہ تو تھا نہیں لوگ خیران تھے اگر پاؤں کا ٹیکے تو ان کی چینیں ٹکلیں گی انہوں نے کہا پریشان نہ ہوا انہوں نے خسوکیا دور کعات نماز کی نیت باندھی اور کہا جب میں نماز پڑھوں تو میرا پاؤں کاٹ لیتا وہ نماز پڑھ رہے تھے اور طبیبوں نے ان کا پاؤں کاٹ لیا تو پتہ ہی نہیں چلا تو نماز عبادت ہے اور عبادت کی بنیادی تمن چیزیں ہیں ان میں سے ایک نیت ہے نیت زبان سے کہنے کا نام نہیں۔

اگر مجھے پیاس نہیں ہے اور میں آپ کے سامنے کہوں کہ میں نیت کرتا ہوں پانی پینے کی تو یہ جھوٹ کی بات ہے جھوٹی زبان ہے اس لیے کم از کم نماز کے دوران اپنی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف کریں اس وقت ہم ظہر کی نماز چار رکعات پڑھ رہے ہیں دل میں یہ توجہ ہو پھر بے شک زبان سے بھی نیت کریں لیکن اگر دل غافل ہے اور زبان سے یہ الفاظ کہیں تو یہ نماز نہیں ہوگی۔ اس عبادت کا ہم اقرار کرتے ہیں ایاک نعبد دوسری بنیاد اخلاص ہے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیح  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد“

ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں کسی عمل کو عبادت کب کہا جاسکتا ہے ایک عمل کو عبادت کا نام دینے کے لیے چار شرطیں ہیں پہلی شرط یہ کہ انسان کی نیت اچھی ہو و دوسرا شرط یہ کہ وہ نیک عمل کے مطابق ہو تیسرا شرط یہ کہ اس میں اخلاق ہو چوتھی شرط یہ کہ اس میں استقامت ہو جس عمل میں یہ چار شرائط ہوں گی اس عمل کو عبادت کہا جاسکتا ہے۔

سب سے پہلی شرط صحیح نیت اگر نیت ہو تو عبادت عبادت بن جاتی ہے اور اگر نیت نہ ہو تو عبادت عادت بن جاتی ہے ایک آدمی ظہر کے بعد کھانا کھا کر راحت کے لیے سو جاتا ہے نیت نہیں ہے تو اس نے اپنی عادت پوری کر دی لیکن اگر اسی سونے میں یہ نیت کرے کہ یہ آپ ﷺ کا معمول تھا کہ ظہر کے بعد آپ قیلولہ فرماتے تھے اب وہی سونا عبادت ہے نیت کے بغیر سونا بس ایک سونا تھا ایک عادت تھی جو پوری کر لی لیکن ظہر کے بعد کھانا کھانے کی نیت سے کہ یہ آپ کا معمول تھا یہ سونا عبادت ہے نیت سے عادت عبادت بن جاتی ہے اور نیت نہ ہونے سے جو قیلولہ عبادت تھی وہ عادت بن گئی۔

ایک آدمی مسجد میں آ کر سوتا ہے تھکان اٹارنے کے لیے تھکان اٹر جائیگی یہ ایک عادت تھی ایک آدمی اس نیت سے مسجد میں سوتا ہے کہ مگر میں کوئی جگانے والا نہیں ہے بھاں ہے سو جاتا ہوں کہ ظہر کی نماز کے لیے کوئی اٹھادے گا تو وہی سونا اب نماز بن جائیگی اس لیے ایک

عمل کو عبادت کا نام دینے کے لیے چار شرائط ہیں۔

جن میں سے پہلی شرط نیت ہے آپ کمرہ ہناتے وقت روشن دان رکھتے ہیں اگر آپ نے روشنی کے لیے، تازہ ہوا کے لیے رکھا تو تازہ ہوا اور روشنی آئے گی لیکن اگر آپ نے نیت کی کہ پانچوں وقت کی اذان میرے کمرے میں آجائے تو جب تک روشن دان ہیں آپ کو اذان کا ثواب ملتا رہے گا نیت سے عادت عبادت بن جاتی ہے۔

آج نیت ہی صحیح نہیں آپ میرے جنازے میں آئیں گے اس لیے کہ آپ کہیں گے کہ کل میری بھی ضرورت ہے کل یہ میرے جنازے میں آئیں گے آپ کی نماز جنازہ پڑھنے سے نہ مجھے فائدہ ہوانہ آپ کو ہوا اور اگر آپ دنیاوی تعلقات کو بالاتر رکھ کر کہ یہ مسلمان کا مسلمان پر حق ہے کہ جب آپ جنازے میں شرکت کریں گے تو احمد پھاڑ کے بہاء شواب ملے گا اور جب تذہین میں شرکت کریں گے تو آپ کو دو احمد کے پھاڑوں کے بہاء شواب ملے گا لیکن نیت خراب ہونے کی وجہ سے نہ جنازہ پڑھنے والے کو ثواب ملے گا نہ میت کو فائدہ ہو گا دونوں کا پیڑا غرق ہو جاتا ہے صرف نیت کی خرابی کی وجہ سے۔

حدیث میں ہے کہ چالیس آدمی مردے پر جنازہ پڑھیں تو اس کی مغفرت یقینی ہو جاتی ہے اور چالیس جنازہ پڑھنے والوں کی مغفرت کا فیصلہ ہو جاتا ہے تو ہم اپنے نیک عمل کو عبادت بناتا چاہتے ہیں تو نیت صحیح رکھیں۔

دوسری شرط یہ ہے کہ آپ جو نیک عمل کریں تو موقع اور محل کی مناسبت سے کریں قرآن کریم نے بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے انسان میں غصب رکھا ہے دوسری طاقت شفقت اور محبت رکھی ہے تیسرا طاقت اللہ تعالیٰ نے اس کے اندر عتل رکھی ہے قرآن کریم بتاتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سے ہرے عابد کوں تھے اس لیے کہ وہ غصے کا استعمال موقع محل پر کرتے تھے "الشدة آ على الكفار" کہ فحصہ کالئے کی جگہ ماں نہیں ہے، ہاپنہیں ہے، بیٹا نہیں ہے، پڑوی نہیں ہے، استاد شاگردو نہیں ہے، ایک غریب نہیں ہے کافر ہے فرمایا ان کے غصے کا استعمال موقع برغل ہوتا تھا "الشدة آ على الكفار"

اور صحابہ اکرام ﷺ اس لیے زیادہ عابد تھے قیامت تک ایسے حمادت گزہ بھی نہیں ہو گئے کہ ان کی رحمت اور شفقت کا استعمال بھی بھل ہوتا تھا "مرحمة یئہم" آہم میں ایک دوسرے سے پیار اور محبت سے رہتے تھے آج کفار کو ہم جبکہ کر سلام کرتے ہیں ہم نے شفقت بے محل استعمال کی ہمیں عابد نہیں کہا جا سکتا ہم نے فلموں میں، تھیزروں میں، شرابوں میں، فحاشی کے اڈوں میں شفقت کا اعلیٰ ہمار کیا ہم قطعاً عابد کھلانے کے قابل نہیں ہیں ایک عمل کو عبادت کا نام تھب دیا جا سکتا ہے کہ وہ عمل موقع اور محل کے مطابق ہوانسی میں غصب ہے اور غصب کا محل اور موقع کفار ہیں۔

قرآن میں بتایا کہ صحابہ اکرام ﷺ سے بڑے عابد اس لیے تھے "اشد آ علی الکفار" آج ہماری ساری محنت، محبت اور شفقت اور احترام کی جگہ کافر ہیں اور صحابہ اکرام ﷺ اس لیے سب سے بڑے عابد تھے کہ ان کی رحمت اور شفقت بے محل استعمال ہوتی تھی "مرحمة یئہم" اب بیش کو سلام کریں گے اور بھائی کو قتل کریں گے اور کہیں کے کہ میں بہت بڑا عابد ہوں بہت بڑا بزرگ ہوں۔

تیسرا بات قرآن کریم نے بتائی کہ صحابہ اکرام ﷺ سے بڑے عابد کیوں تھے وہ عقل کا استعمال نہ کانے پر کرتے تھے "تراہم مکعا سجدنا پتغون فضلا من اللہ ورسضوانا" انہوں نے اپنی عقل سے اپنے خالق کو پیچھا نا "تراہم مکعا سجدنا پتغون فضلا من اللہ ورسضوانا" صرف ان کا مقصد خالق کی رضامندی تھا غصب بھی بھل استعمال ہوا شفقت بھی بھل استعمال ہوئی ہوئی عقل بھی بھل استعمال ہوئی۔

قرآن نے فرمایا صحابہ اکرام اس لیے "الو لا باب" ہیں "الذین يذکرون اللہ قاماً وقعدوا وعلیٰ جنوبهم ويتذکرون ف خلق المسنون والامراض" میرے غصے کا استعمال بے محل ہے محبت کا استعمال بے محل ہے عقل کا استعمال بے محل ہے اور میں متقی بھی ہوں اور بزرگ بھی ہوں یہ ایسا ہے جیسے رات کو دن کہنا اور دن کو رات کہنا اور آگ کو خندی کہنا اور برف کو گرم کہنا تو برف کو گرم کہنے سے گرم ہوئی نہ

اگل کوٹھنڈا کہنے سے وہ مخندی ہو جاتی ہے تو عبادت بناتے کے لیے شرط ہے کہ صحیح نیت ہو دوسرا شرط ہے کہ موقع محل کے مطابق ہو آپ نماز پڑھیں لیکن طوع آفتاب کے وقت پڑھیں تو وہ موقع محل نہیں ہوگا آپ غروب آفتاب کے وقت پڑھیں تو موقع محل نہیں ہوگا آپ قرآن پڑھیں رکوع اور سجدے میں تو وہ محل ہے۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”وما يومن بالله الا اکثر مم مشرکون“ یہ جو عبادت عبادت کرتے ہیں بزرگی بزرگی کرتے ہیں ان میں اکثریت کافر ہے ان کو عبادت کے معنی کا پتہ نہیں ہے کہ عبادت کس چیز کا نام ہے۔ تیسرا شرط عمل کو عبادت بنانے کے لیے اخلاص ہے ”وما امروا الا لیعبد اللہ مخلصین لہ الدین“ ”وما امرت ان اعبد اللہ مخلصا لہ الدین“ ”مخلص“ اخلاص کا معنی ایک چیز کو دوسرا چیز سے جدا اور ممتاز کرنا ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”نسقیکم مساف بطنونہ من“ یہ فٹ ودم لبنا خالصا سانغاللشرس۔“ فرمایا تمہاری گائے کے پیٹ کے اندر میں نے ایک کارخانہ بنایا اس میں گھاس ڈالتا ہے اس گھاس سے گوبھی بنتا ہے اسی گھاس سے خون بھی بنتا ہے اسی گھاس سے دودھ بھی بنتا ہے لیکن میں جو آپ کو دودھ پلاتا ہوں ”لبنا خالصا“ نہ اس میں خون کی رنگت ہے نہ اس میں گوبکی آمیزش ہے نہ اس میں پیشاب کی بدبو ہے ”خالصا“ فرمایا جیسے میں خالص دودھ پلاتا ہوں ایسے ہی میرے لیے خالص عبادت کرو۔ جو چیز آپ میرے لئے کرتے ہو وہ چیز مزار کے لئے بھی کرتے ہو جو منت میرے نام مانتے ہو وہ مزار کے نام بھی مانتے ہو اس لیے نیک عمل کو عبادت بنانے کے لیے صحیح نیت شرط ہے اس کے ساتھ عمل کا موقع اور محل کے مطابق ہونا شرط ہے اور تیسرا شرط ہے کہ وہ خالص ہو یعنی اس میں بلا شرکت غیر آپ نماز پڑھیں اللہ تعالیٰ کی بردا کے لیے اپنے نام و نہود کے لیے بزرگی چکانے کے لیے نہیں کسی غریب بیوہ کی مدد کرتے ہیں احسان جلانے کے لیے انکو طعنہ دینے کے لیے ان کو نچا دکھانے کے لیے نہیں۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا ”نسقیکم مساف بطنونہ من“ یہ فٹ ودم لبنا

خالص انسانِ اللہ فریض۔” جیسے میں نے پیشاب، خون اور گور کے درمیان سے جو  
وودھ نکالا ہے وہ بالکل ممتاز ہے گور سے بھی، پیشاب سے بھی، خون سے بھی اسی طرح  
میری خالص عبادت کرو۔

اور چھپی شرط یہ ہے آپ جو نیک عمل کریں صحیح نیت سے کرو موقع اور محل کے  
مطابق کریں اور خالص اللہ تعالیٰ کے لیے، اور اللہ تعالیٰ کی رضا کے لیے کریں اور نیک  
لوگوں کے ساتھ رہیں ”بِآیَهَا الْدِينِ اَمْنُوا تَقُولُوا لَهُ وَكُونُوا مُّعَذَّقِينَ“ تمہاری  
نشست و برخواست بھی صدقیقین کے ساتھ ہو اگر ایک آدمی نمازی ہے لیکن اس کے دوست  
احباب بے دین ہیں جسکی ہیں اس کی نماز چھوٹ جائیگی اور وہ بربادی عادت اس کو  
لگ جائیگی استقامت شرط ہے اور استقامت کے لیے اولین شرط ہے کہ انسان نیک ہو گوں  
کے ساتھ تعلق رکھے اور جو بے لوگ ہیں اصلاح کی حد تک ان سے تعلق رکھے کہ میں ان  
کی اصلاح کروں گا اور باقی نیک لوگوں کے ساتھ اٹھنا اور بیٹھنا ہو۔

اگر یہ تمام شرائط ہو گئی تو تب ہم کہہ سکیں گے ”ایک نعبد“ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایک نعبد“

اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں بندوں پر خدا کی عبادت کیوں فرض ہے کہ خدا کی عبادت انسان کی فطرت کے مطابق ہے کیوں کہ انسان کی فطرت ہے کہ جہاں جسکی طرف اسکی ضرورت ہواں سے تعلق پیدا کرتا ہے۔

اگر ایک آدمی کو ضرورت ہے وکیل کی تودہ وکیل سے تعلق پیدا کرتا ہے تاکہ یہ میرا مقدمہ ہے اگر انسان کو ضرورت پڑے ڈاکٹر کی تودہ ڈاکٹر سے تعلق ہنا تا ہے اپنی ضرورت پیش آئے توراج، مسٹری سے تعلق قائم کرتا ہے انسان کسی کا دوست نہیں ہے اپنی ضرورت کا دوست ہے جہاں سے اسکی ضرورت پوری ہو وہاں اسکا تعلق رہتا ہے آگے بیچھے وکیل سے تعلق نہیں ہے لیکن جب مقدمہ کی ضرورت ہو تو اس سے تعلق رکھتا ہے آگے بیچھے راج مسٹری سے تعلق نہیں ہے جب مکان ہنانے کی ضرورت پیش آئے توراج مسٹری سے تعلق رکھتا ہے آگے بیچھے کوئی ڈاکٹر کا نام بھی نہیں لیتا علاج کی ضرورت پیش آئی تو ڈاکٹر سے تعلق قائم کرتا ہے تاکی کو اپ سلام بھی نہیں کرتے لیکن جب ضرورت پڑتی ہے تو آپکو اسکی دوکان پر جانا پڑتا ہے اپنے سارے سکے پر دکھنا پڑتا ہے۔

تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ جب تم ضرورت کے یار ہو جہاں سے تمہاری ضرورت پڑی ہوتی ہو وہاں تمہارا تعلق ہے تو کیا بھری طرف تمہاری کوئی ضرورت نہیں وجود میں تم

میرے محتاج ہو جان میں تم میرے محتاج ہو، زندگی میں تم میرے محتاج ہو، عزت، محنت میں تم میرے محتاج ہو، اولاد کے اندر تم میرے محتاج ہو، دنیا، آخرت، قبر کے اندر تم میرے محتاج ہو جب ایک ضرورت کے لیے ڈاکٹر سے تعلق رکھتے ہو، ایک ضرورت کے لیے انجینئر سے تعلق رکھتے ہو، ایک ضرورت کے ماتحت وکیل سے تعلق رکھتے ہو تو تمہاری تمام مشکلات کا حل میرے پاس ہے تم ہر چیز میں میرے ضرورت مند اور حاجت مند ہو تم میرے ساتھ کیوں تعلق قائم نہیں کرتے اس تعلق کا نام عبادت ہے۔

”ایاک نعبد“ یا تو ہم کہیں کہ ہمیں خدا کی ضرورت نہیں ”العیاذ بالله“ اور اگر ہم آنکھ کی بینائی میں خدا کے حاجت مند ہیں، کان کے سننے میں خدا کے حاجت مند ہیں، محدے کے ہضم کرنے میں خدا کے حاجت مند ہیں، بات کے سمجھنے میں خدا کے حاجت مند ہیں، پاؤں کے ذریعے چلنے میں خدا کے حاجت مند ہیں جب ہر جگہ، ہر وقت، ہر کام میں ہمیں خدا کی ضرورت ہے اس ضرورت کے تحت اللہ تعالیٰ فرماتا ہے میرے ساتھ تعلق قائم کرو اور تعلق کیا ہے ”ایاک نعبد“ ہم تیری ہی عبادت کریں گے۔

ہماری تمام مشکلات کا حل مخلوق کے پاس نہیں ہے خالق کے پاس ہے اللہ تعالیٰ شفاء نہ دینا چاہیے تو ڈاکٹر کون ہے شفاء دینے والا اللہ تعالیٰ کامیاب نہ کروانا چاہیے تو وکیل کون ہے مقدمہ لڑنے والا جنگ کون ہے فیصلہ کرنے والا جب ہماری تمام مشکلات کا حل خدا کے پاس ہے تو چلو اپنی ضرورت کے ماتحت، مشکلات کے ماتحت ہم اللہ تعالیٰ سے تعلق رکھیں اسی تعلق کا نام عبادت ہے۔

عبادت اپنی انتہائی عاجزی کا اظہار ہے اور خدا کی انتہائی عظمت کا اقرار ہے کہ انسان اپنے آپ کو خدا کے سامنے عاجز مطلق سمجھے اور خدا کو قادر مطلق سمجھے اور جب عبادت کے ذریعے انسان خدا تک پہنچ جاتا ہے پھر مخلوق اس کا کچھ بھی نہیں بگاڑ سکتی۔

فرعون نے اعلان کیا تھا کہ میں ایک سال بھی اسرائیل کے بچوں کو زندہ چھوڑوں گا اور ایک سال قتل کروں گا جس سال چھوڑنے کا سال تھا اللہ تعالیٰ نے حضرت ہارون

فیصلہ کو بھیجا اور جس سال ذبح کرنے کا سال تھا اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ ﷺ کو دنیا میں بھیجا چلو تم اس کو مٹانا چاہتے ہو اور میں بھیجا چاہتا ہوں دیکھتے ہیں کہ تم اسے مارتے ہو یا میں اس کو زندگی دیتا ہوں اب اللہ تعالیٰ بچانے کے درپے ہے اور فرعون مارنے کے درپے ہے نتیجہ آپ کے سامنے ہے جو کچھ خدا نے چاہا تھا وہی ہوا فرعون ناکام ہوا۔

اللہ تعالیٰ نے خود فرمایا "لَوْجِنَالِ مُوسَى" کہ میں نے حضرت موسیٰ ﷺ کی ماں کی طرف دھی بھی "اذا خفت عليه" جب آپ کو فرعون کا ذرہ "فَالْقِبَهُ فِي الْبَرِّ" اس کو دریا میں ڈالوں نے کہا دریا کہاں پھیکئے گا "فَالْيَلِقَهُ الْبَرُّ بِالسَّاحِلِ" وہ کسی کنارے پر پھینک دے گا یا اللہ اس کو تو درندے کھا جائیں گے فرمایا "يَا أَخَذْهُ عَدْوَلِيْ وَعَدْوَلَهُ" وہی آدمی اس کو اٹھائے گا جو اس کے قتل کے درپے ہے اسی گھر میں اس کو پالوں گا اب جب حضرت موسیٰ ﷺ کی پیدائش ہوئی والدہ کو ڈھسوں ہوا ترکمان کے پاس گئی کہ ایک صندوق بناؤ وہ سمجھ گیا اس کے گھر پہنچ ہوا اس نے کھا ب میرے وارے نیارے ہو جائیں گے فرعون کے پاس جاتا ہوں اس کو اعلان کروں گا کہ فلاں گھر میں پچھہ ہوا ہے مجھے بہت سارا انعام ملے گا۔

ترکمان صندوق بنانا بھول گیا سید ہار فرعون کے پاس پہنچا اجازت مانگی اندر چلا گیا اللہ تعالیٰ نے ترکمان کی زبان کو گوئی بنادیا فرعون نے کہا یہ کون سا پاگل لے آئے ہو اس کو باہر نکالو باہر نکال دیا زبان جمل پڑی باتیں کرنے لگا کہنے لگا پھر مجھے لے جاؤ میں فرعون کے فائدے کی بات کرتا ہوں پھر اندر لے گئے جب اندر گیا پھر صھلا گیا پھر زبان گوئی ہو گئی فرعون نے غصہ کیا کہ میرا مذاق اڑاتے ہو نکالو اس کو نکال دیا نکالنے کی دیر تھی پھر زبان جمل پڑی ایک وزیر نے کہا کہ جناب جب وہ باہر لٹکتا ہے تو صحیح بات کرتا ہے اور کہتا ہے مجھے فرعون کے فائدے کی بات کرنی ہے کیا حرج ہے اگر وہ آجائے کہا لے آؤ تیسری بار جب وہ آیا تو پھر زبان گوئی۔

زبان کی کیا طاقت ہے یہ تو اللہ تعالیٰ کی حاج ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کیا

تمہیں میری طرف کوئی ضرورت نہیں ہے کوئی راجت نہیں ہے تمہاری کسی حشكل کا حل میرے پاس نہیں ہے تم تو ضرورت کے بندے ہو ضرورت کے لیے تعلق قائم کرتے ہو اگر تم یہ مانتے ہو تو ہر جگہ، ہر وقت، ہر کام میں ایک ایک سانس میں، ایک ایک مضمونی خدا کے محتاج ہو تو کوئی سانس خدا کے ذکر کے بغیر نہیں ہوتی یہی معنی ہے "اباک نعبد" اے اللہ ہمارا تعلق آپ کے ساتھ رہا ہے، ہے اور ہے گا "اباک نعبد" ہم تیری عبادت کرتے ہیں۔

اب ترکمان کو نکالا جب باہر آیا تو زبانِ ثمیک ہو گئی اس نے کہا یہ کوئی بنا بچے ہے جس کو خدا بچانا چاہتا ہے اب میں فرعون کے پاس جانے کی جرأت نہیں کروں گا اس نے چپکے سے صندوق پنا دیا حضرت موسیٰ ﷺ کے گھر پہنچا دیا حضرت موسیٰ ﷺ کی والدمنے حضرت موسیٰ ﷺ کو صندوق میں بند کر کے دریا کے پر رکر دیا اللہ تعالیٰ نے فرمایا "قَاتَ مَرَادُهُ إِلَيْكَ" گھبراو نہیں اسی بچے کو میں تمہاری گودتھے، اوتاؤں گا چنانچہ فرعون کے گردہ کسی عورت کا دودھ قبول نہیں کرتا تھا فرعون پریشان ہوا حضرت موسیٰ ﷺ کی والدمنے کہا میں گھر اکیلانہیں چھوڑ سکتی اگر بچہ میرے ساتھ بھیجننا چاہتے ہو میں لے جاتی ہوں میں روز روز نہیں آسکتی فرعون نے کہا لے جاؤ جتنا خرچ آئے گا ہم آپ کو دے دیں گے جو مال حضرت موسیٰ ﷺ کے ذمہ کرنے کے لیے خرچ ہو رہا تھا وی مال اب حضرت موسیٰ ﷺ کی حفاظت کے لیے خرچ ہو رہا ہے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے یقین جانو تمہاری ہر ضرورت میرے پاس ہے چند پیسو کیہ کہ انسان فرعون بنے چند مہدے دیکھ کر انسان اپنے آپ کو خدا بچے اس سے بڑی حمایت نہیں ہے اسی ضرورت کے ماتحت جب ہم خدا سے تعلق رکھتے ہیں اسی تعلق کا نامِ حمایت ہے "اباک نعبد" حمایت دوچیزوں کا نام ہے شہود اور حضور شہود کا معنی یہ ہے کہ ہذا کو دیکھ کر حمایت کرنا اور حضور کا معنی یہ ہے خدا بچے دیکھ رہا ہے اور تو اس کے سامنے حمایت کر رہا ہے۔ جناب نبی کریم ﷺ کے پاس جبرائیل ﷺ آئے اور پوچھا "سالابیکن" ایمان کیا۔

ہے آپ نے جواب دیا کہ آپ خدا اور اُنکی صفات، انبیاء ﷺ آسمانی کتابیں، فرشتے، قیامت، جنت، دوزخ کو تسلیم کریں یہ ایمان ہے فرمایا "ملا اسلام" اسلام کیا ہے فرمایا اسلام یہ ہے کہ آپ توحید کی گواہی دیں رسالت کی گواہی دیں نماز پڑھیں، روزے رکھیں، حج کریں، زکوٰۃ ادا کریں یہ اسلام ہے فرمایا "ملا حسان" اخلاص کیا ہے "ان تعبد اللہ کانک تواہ فان لم تکن تواہ فانہ برآک" عبادت یہ ہے کہ آپ خدا کو دیکھ کر عبادت کریں یہ مرتبہ شہود کا ہے کہ ہم خدا کا مشاہدہ کریں اور اگر اس درجے تک کوئی نہیں پہنچ سکتا تو "فان لم تکن تواہ فانہ برآک" کم از کم اس عقیدے سے نماز میں کھڑے ہو کہ خدا مجھے دیکھ رہا ہے اس شہود اور حضور کے ساتھ نیک عمل کرنے کا نام عبادت ہے۔

ہماری نماز میں نہ شہود ہے کہ خدا کو دیکھے اور نہ حضور ہے کہ خدا کو حاضر و ناظر سمجھیں نیت باندھ لی اور اب دکان کا حساب شروع ہوا، زمینوں کا حساب شروع ہوا، گھر کی آمدن اور خرچ کا حساب شروع ہوا بازار کے دھنے دھنے ذہن میں آگئے نماز کا معنی شہود اور حضور کہ انسان ایسی عبادت کرے کہ خدا کو دیکھ رہا ہے اگر یہ طاقت نہیں ہے کہ میں خدا کو دیکھ رہا ہوں تو کم از کم حضور تو ہو۔ اقبال بھی کہتے ہیں:

تیری نماز بے حضور تیرا امام بے سرور  
اسکی نماز سے گزر ایسے امام سے گزز

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ جب حضرت عمرؓ کو خلافت می تو تیرے دن بھن سے اپک آدمی حج کرنے کے لیے آیا طواف کر رہا تھا حضرت عبد اللہ بن عمرؓ بھی طواف کر رہے تھے وہ بینی دوست نے حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کو سلام کیا آپؓ نے جواب نہ دیا دوست نے شکایت کی کہ باپ بادشاہ بنا امیر المؤمنین بنا آپ شہزادے بنے پرانے دوستوں کو بھول گئے جیسے آج کل بھی ہوتا ہے مولا نازرؓ نے لکھا ہے کہ دو دوست تھے بچپن کے یار تھے ایک وزیر بن گیا جو غریب دوست تھا وہ اسلام آباد مبارک باد دینے کے لیے چاگیا تو وہ وزیر

صاحب نے پوچھا تم کون ہو تو اس نے کہا میں آپ کا فلاں دوست ہوں کہنے لگے مجھے یاد نہیں پڑتا دوست نے کہا میں گورانوالہ سے آیا ہوں اس نے کہا میں نے کبھی گورانوالہ دیکھا ہی نہیں اس نے کہا ہم وہاں شیرانوالہ باغ میں کھیلتے تھے اس نے کہا مجھے یاد نہیں اور کہا مقصد کی بات کرو کس مقصد کے لئے آئے ہو وہ بھی ہوشیار تھا اس نے کہا میں تعریت کے لیے آیا ہو سنائے ہے آپ اندھے ہو چکے ہیں تو میں تعریت کے لیے آیا ہوں۔

تو آج کل یہی حال ہے تو حضرت عبداللہ ابن عمرؓ کو بھی یہی دوست نے سلام کیا انہوں نے جواب نہ دیا تو اس نے حضرت عمرؓ سے مدینہ میں جا کر دعائیت کی کہ آپ کی امارت سے آپ کے بیٹے کا غرور اور تکبر بہت بڑھ گیا ہے یہ سیرا پر انا دوست تھائیں نے اس کو سلام کہا اور اس نے جواب نہیں دیا حضرت عمرؓ نے اپنے بیٹے کو ڈالنا حضرت عبداللہ ابن عمرؓ نے قسم الشفای اور کہا "فَلَنَظَرَ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ" کے طواف کے دوران خدا کے چہرے کو دیکھ رہا تھا مجھے پتہ نہیں تھا کہ میں آسمان پر ہوں یا زمین پر ہوں میں نے اس کا سلام نہیں سنایا "لَنَظَرَ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ" حضرت میں خدا کے چہرے کو دیکھ رہا تھا یہ قلبی روایت ہے۔

اس لیے عبادت شہود کا اور حضور کا نام ہے اگر ہم شہود اور حضور کے درجے تک نہیں پہنچ سکتے تو کم از کم نماز میں کھڑے ہوں تو ہم یہ خیال کریں کہ ہم قیام کے مرٹے سے گزر رہے ہیں جب رکوع میں جائیں تو یہ خیال کریں کہ میں رکوع کا مرحلہ ملے کر رہا ہوں جب سجدے میں جائیں تو یہ خیال کریں کہ میں سجدے سے گزر رہا ہوں قعدے میں بیٹھے تو یہ خیال کریں کہ میں قعدے سے گزر رہا ہوں تو قعدے کا تصور کریں۔

اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ دنیاوی کاموں کا تصور نہیں آئے گا یہ عبادت ہے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاں نعبد“

اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں عبادت کس چیز کا نام ہے تو علماء لکھتے ہیں کہ یہ پیغمبر ﷺ خدا کی طرف سے جو کتاب لے کر آتے تھے اس کا نام تھا قانون خداوندی اور اس قانون کے نفاذ کے لیے نبی کو جو قوت نافذہ ملتی تھی اس کا نام ہے حکومت اور سیاست تو قانون اور سیاست کے مجموعے کا نام ہے عبادت۔

ہر نبی ﷺ خدا کی طرف سے جو کتاب لے کر آتا تھا اس کتاب کا نام ہے قانون خداوندی جیسے حضرت داؤد ﷺ زبور لے کر آئے حضرت موسیٰ ﷺ تورات لے کر آئے اور عیسیٰ ﷺ انجیل لے کر آئے جاتب نبی کریم ﷺ قرآن لے کر آئے داؤد ﷺ کو اللہ تعالیٰ کتاب زبور تھی یہ تو قانون خداوندی تھی اس قانون کے نفاذ کے لیے داؤد ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے حکومت عطا فرمائی کہ اس حکومت کے ذریعے اس قانون کو نافذ کرو اس قوت نافذہ کا نام سیاست ہے اور قانون اور سیاست کے مجموعے کا نام عبادت ہے اس لیے نبی اکرم ﷺ نے قانون کے لیے بھی دعائیں اور حکومت کے لیے بھی دعائیں "اللهم ادخلنی مدخل صدق و اخرجنی مخرج صدق" "اے اللہ کہ میں بھی اور مدینہ میں بھی سیرے سامان اور اعمال کا میدان ہموار کرنا" "واجعل ل من لدنک سلطاناً نصیباً" اور مجھے سلخت بھی عطا فرمانا کہ میں ان نیک اعمال کا نفاذ کروں تو آسمانی کتاب قانون خداوندی ہے اس کے نفاذ کے لیے جو قوت نافذہ ہے اس کا نام حکومت اور سیاست ہے اور

قانون اور حکومت کے مجموعے کا نام عبادت ہے۔

تو ”ایاک نعبد“ کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ ہمارے ہاں تیرا قانون چلے گا اور تیری حکومت کے ذریعے ہم اس کو نافذ کریں گے اس لیے حضور ﷺ نے فرمایا ”کلنت بنو اسرائیل تسویہم الانبیاء“ بنی اسرائیل کے پاس جو اسلامی کتابیں آتی تھیں تو وہ قانون خداوندی کی شکل کی تھیں لیکن ”تسویہم الانبیاء“ اس کے نفاذ کے لیے انہیاء ﷺ سیاست اور حکومت قائم کرتے تھے۔ فرمایا ”وانا خاتم النبیین“ کہ میرے بعد کوئی نبی آنے والا نہیں ہے اس لیے قرآن کریم نے وعدہ کیا کہ ”والدین امنوا و عملوا الصلحت یستخلفنه فی الرض“ جو لوگ ایمان کے پکے ہوں گے اور اعمال کے پچے ہوں گے تو میں ان کو ضرور خلافت، سیاست اور حکومت سے ہمکنار کروں گا تاکہ وہ اس قوت کے ذریعے آسمانی قانون کا نفاذ کر سکیں۔

حضور ﷺ نے بھی فرمایا ”الدین والملک توأمان“ کہ دین اور حکومت دونوں جڑوا بھائی ہیں دو جڑوا بھائی ایک مر جائے تو دوسرا بھی دم توڑ دیتا ہے اگر ایک بیمار ہو جائے تو دوسرا بھی کمزور پڑتا ہے دین ہو حکومت نہ ہو دین کمزور ہے ہم شیعیم کی شکل میں دین کو پیش کرتے ہیں مساجد میں اعلان ہوتا ہے کہ موبائل بند کرو شکریہ حالانکہ شکریہ کی بات نہیں ہے یہ خدا کا گھر ہے خدا کا گھر میوزک، بجانا، سنا، سنا تا سب حرام ہے۔

اس کا اعلان یہ ہوتا چاہیے کہ موبائل نہ لاؤ اور نہ جو تے پڑیں گے لیکن آج چونکہ اسلامی حکومت نہیں ہے تو اسلام اور اسلامی قانون دونوں کمزور پڑ چکے ہیں شاہ اسلام شہیدؒ نے عجیب بات کی ہے کہ ایک کافر ہے اور ایک کافر بنانے والا ہے فرمایا عام آدمی اگر دین کا، خدا کا، رسول کا انکار کرے تو وہ صرف کافر بنتا ہے اور حکمران صرف کافر نہیں ہیں بلکہ کافر بنانے والے ہیں کیونکہ انہوں نے عدالت اگریز کی قائم کی ہے قانون اگریز کا جاری کر دیا جو اگریز کا بھاولیا وکیل اگریز کا ترجمان بنا دیا اور لوگوں کو مجبور کیا کہ عدالت سے جا کر اپنے فیصلے کرو اس تو یہ صرف کافر نہیں ہیں کافر بنانے والے ہیں۔

اس لیے قانون کے ساتھ حکومت کا ہونا ضروری ہے تاکہ قانون کا نفاذ حکومت کے ذریعے ہو دین کے دو حصے ہیں ایک انفرادی دین ہے دوسرا اجتماعی دین ہے انفرادی دین یہ ہے کہ ہم نماز پڑھتے ہیں، روزے رکھتے ہیں، حج کرتے ہیں، زکوٰۃ دیتے ہیں تلاوت کرتے ہیں ہم پر کوئی روک ٹوک نہیں ہے یہ ہمارا انفرادی دین ہے۔

ایک اجتماعی دین ہے کہ زانی کو سنگار کرو اور قاتل کو پھانسی دو چور کے ہاتھ کاٹو ڈاکو کے ہاتھ پیر کاٹو یہ دین حکومت کے ساتھ دابستہ ہے اس لیے جو حکومت سیاست کی مخالفت کرتا ہے بس مسجدوں میں بیٹھنے والا آدمی دین کا منکر ہے آدمی دین کا وہ انکار کرتا ہے اس لیے آسمانی کتاب وہ قانون خداوندی ہے اور جو حکومت ہے وہ اس کے لیے قوت نافذ ہے اس کے مجموعے کا نام عبادت ہے جس کا ہم اقرار کرتے ہیں "ایاک نعبد" یا اللہ تیری حکومت قائم کریں گے اور تیرے قانون کو حکومت کے ذریعے نافذ کریں گے۔

نی کریم اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "اتا اللہ حکومت الفتال" میری آدمی نبوت حج روزہ زکوٰۃ ہے اور آدمی نبوت جہاد ہے نماز روزہ زکوٰۃ میں بڑا نہیں مکھ ہوں کہ مجھے مارو بھی گالی دو مگر میں گالی نہیں دوں گا لیکن "القتال" مجھ سے بڑا جنگجو بھی نہیں ہے جو لوگ نماز روزہ حج زکوٰۃ کرتے ہیں جہاد کا انکار کرتے ہیں کیونکہ کافر ہیں آدمی دین کے وہ منکر ہیں حضور نے فرمایا "بعثت مرحماً و ملحاً" اللہ تعالیٰ نے مجھے رحمت کا بھی مجسہ بنایا ہے نماز روزہ حج میں بہت زیستی سے تبلیغ کروں گا لیکن "ملحاً" میں گوشت والا بھی ہوں جہاں جہاد کی ضرورت پڑے سب سے پہلے مورچے میں آپ مجھے پائیں گے "ملحاً" میں کافروں کا گوشت نوچنے والا ہوں یہ "مرحماً" یہ قانون خداوندی ہے اور "ملحاً" یہ حکومت اور سیاست ہے مجموعے کا نام عبادت ہے۔

آج جو لوگ حکومت میں ہیں وہ نمازوں کو دہشت گزد کرتے ہیں جو نماز پڑھنے والے صوفی لوگ ہیں وہ کہتے ہیں حکومت پر لعنت بھیجوا آدمی دین کا انہوں نے انکار کیا تجھے یہ کھا کر دنوں کا ہیز اغرق ہوا اس لیے قرآن کریم نے جامع لفظ فرمایا "ایاک نعبد" یا اللہ

ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں یعنی حکومت تیری قائم کریں گے اور تیری حکومت میں تیرے قانون کو نافذ کریں گے یہ ہے عبادت کا معنی کہ ایک ہاتھ میں قانون خداوندی ہوا اور دوسرے ہاتھ حکومت خداوندی ہو حکومت کے ذریعے آپ قانون خداوندی کا نفاذ کریں اس مجموعے کا نام عبادت ہے اب آپ عابد کہلانے کے قابل ہیں۔

بے دین وزیر اعظم کو عابد نہیں کہا جا سکتا عابد عمر ابن عزیزؓ تھے ابو بکر صدیقؓ تھے حضرت عمر فاروقؓ تھے جو حاکم صرف حکومت کرے دین سے دور ہو وہ عابد نہیں جو صوفی صرف دین میں لگا ہوا اور قوت نافذہ کا انکار کرے وہ بھی عابد کہلانے کے قابل نہیں ہے اس لیے عمر ابن عبد العزیزؓ نے وصیت کی کہ میں نے اپنے ہاتھ سے عبد الملک بن مروان کو دفنایا میں نے کفن کھولا تو اس کا چہرہ کو نکلے کی طرح سیاہ تھا پھر میں نے اپنے ہاتھ سے مروان کو دفن کیا تو میں نے کفن کھولا اس کا چہرہ اس سے بھی زیادہ کالا سیاہ تھا پھر میں نے اپنے ہاتھ سے سلمان کو قبر میں اتارا کفن کھولا اس کا چہرہ دیکھا تو اس کا چہرہ بھی سیاہ کوئلہ تھا یہ خالص حکمران تھے فاسق و فاجرا پنچھوٹے بیٹے کو کہا کہ میری جان نکل جائے تو کمرے کے اندر اگر میرا چہرہ ان اسلاف کی طرح کالا ہو جائے بدل جائے تو میرا چہرہ لوگوں کو نہ دکھانا بدنامی ہو جائے گی لیکن جب ان کی جان نکلی تو ہوا کا جھونکا آیا اس جموعے میں ایک کاغذ پر لکھا ہوا آیا۔

”بِرَآئَةِ مَنْ أَنْهَى اللَّهُ لِعَبْدِ الْعَزِيزِ“ کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عمر ابن عبد العزیزؓ کے لیے جہنم سے نجات کا فیصلہ کر لیا اور ان کا بیٹا کہتا ہے کہ جب میں نے کفن کھولا تو ایسے تھے ”کانہا قطعہ قمر“ گویا کہ اللہ تعالیٰ نے چاند کے دیکھ کر کے کفر کے کفن میں پیٹ دیا وہ حاکم عابد تھے اس لیے ہم لوگ عبادت صرف نماز تک محدود رکھتے ہیں مسجد تک محدود رکھتے ہیں یہ نہیں حضور ﷺ کا ارشاد ہے جس آدمی کو اللہ تعالیٰ وسعت، طاقت دے وہ حج نہ کرے اور جہاد نہ کرے ”فَلَا إِبَالَ مَا تَيَهُ دِيَاً أَوْ نَصْرَاتِيَاً“ تو حضور ﷺ نے فرمایا کہ موت کے وقت اللہ تعالیٰ اس کا ایمان سلب کر لے گا یا یہودی مرے گا یا عیسائی مرے گا

جس نے دین کی گھر کی قوت نافذہ کی گھر کی عدالت اسلامی ہو، قانون اسلامی ہو، جو اسلامی ہو۔

آج قرآن صدر ہاؤس سے کالا گیا وزیر اعظم ہاؤس سے کالا گیا وزیر اعلیٰ ہاؤس سے کالا گیا مسجد میں نظر بند ہے اگر کسی نے رمضان میں قرآن سنا ہے مسجد میں آکر سن سکتا ہے گورنر ہاؤس میں، وزیر اعظم ہاؤس میں، صدر ہاؤس میں قرآن کی زیارت ناممکن ہے جیسے کسی کار شنسہ دار خدا نخواست جیل میں ہاؤس سے لیے جائیں جانا پوتا ہے دوسری جگہ علاقات ممکن نہیں ہو سکتی تو آج قرآن مساجد میں نظر بند ہے اگر کسی نے رمضان میں سنا ہے تو آکر مسجد میں حافظ کے پیچے سے صدر ہاؤس میں قرآن سنا ناممکن ہو چکا ہے وزیر اعظم ہاؤس میں ناممکن ہے وہاں تو شکلی تصوریں ہیں اثاثیا کی قلمیں ہیں جموں کشمیر کی نئی نئی شرابیں پہنچ رہی ہیں۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا لا "ایاک نعبد" قانون بھی خدا کا ہو حکومت بھی خدا کی ہو یہ دونوں تمہارے ہاتھ میں ہوں گے تو تم عابد کہلانے کے قابل ہو گے "ایاک نعبد" یا اللہ ہم تیری ہی حبادت کرتے ہیں۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد“

اللہ تعالیٰ نے سورت فاتحہ میں حکمران کی صفات کا بیان فرمایا ہے کہ حکمران وہ ہے جو خدا کی صفات سے متصف ہو ہمیں صفت اللہ تعالیٰ سب سے بڑا بادشاہ ہے سب سے بڑا حاکم ہے۔

اللہ نے فرمایا کہ میری حاکیت کیوں قائم ہے ”الحمد لله“ کہ ساری مخلوقات میری تسبیح اور میری حمد بیان کرتی ہیں ”وَنِ مِنْ شَيْءٍ لَا يَسْبِحُ بِحَمْدِهِ“ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ: جتنی مخلوقات ہیں وہ میری حمد اور تسبیح بیان کرتی ہیں اس لیے حاکم کو اس طرح ہونا چاہیے کہ عوام کی زبان اس کی تعریف سے تر ہو عورتوں کے رحم میں جو بچے ہیں وہ رات کے اندر میرے میں خدا کو پکارتے ہیں کہ یا اللہ ہمیں اس بھنگ ترش جگہ سے نکال دو آنے والے پہل جو درختوں کے تنوں میں ہے وہ درختوں کے تنوں سے خدا کو پکارتے ہیں کہ یا اللہ ہمیں اس قید و بند سے نکال دو ائمہ کے کے جو چوزے ہیں وہ ائمہ کے اندر سے رات کے اندر میرے میں خدا کو پکارتے ہیں کہ یا اللہ اس قلعے کو توڑ دو اور ہمیں اس سے باہر نکال دو پہاڑ کے نیچے سے زمین کے پہیٹ میں جو پانی ہے وہ خدا کو پکارتا ہے کہ یا اللہ زمین کے اس بوجھل پن سے نکال دو اور اللہ تعالیٰ سب کی سختا ہے اور سب کی دعا قبول کرتا ہے بچوں کو رحم سے نکال لیتا ہے چوڑوں کو ائمہ و مولیوں سے نکال لیتا ہے بچلوں کو درختوں سے اور پانی کو زمین کی قید و بند سے نکال لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ حاکم ہے ”الحمد لله“ اور قائم تعریفیں اسی کے

لے ہیں۔

اس لیے اگر ایک آدمی حکمرانی کرنا چاہتا ہے تو وہ مخلوق کے اندر اپنے آپ کو قابل تعریف بنائے جس حاکم کی قوم نے تعریف کی قوم کا دل و دماغ زبان اسکا ساتھ دیں گے تو آخر یہ پالیسی درست ہوگی اس لیے حضرت عمرؓ آدمی رات کو نکل کر بھیں بدلت کر لوگوں کو ملتے تھے کہ لوگوں کے خیالات میرے بارے میں کیا ہیں اگر لوگ میری نہ مت کرتے ہیں تو میں چکے سے مستغفی ہو جاؤں گا اور اگر لوگ تعریف کرتے ہیں تو پھر میری حکومت خدائی حکومت کے موافق ہے تو میں حکمرانی کروں گا صرف تین راتیں آپ کو واسطہ پڑا تھا ایک پارا یو قیادہ سے ملے کہ امیر المؤمنین کے بارے میں لوگوں کا کیا خیال ہے فرمایا کہ اب تک تو میں تعریف سنتا رہا ہوں لیکن کل اس نے ججھے پڑھایا تھا اور اس نے دو چادریں استعمال کی تھیں آج لوگ جا بجا بیٹھ کر باتیں کرتے تھے کہ مال غنیمت میں سے ہر جا ہدہ کو ایک چادر ملی تھی تو حضرت عمرؓ کو دو چادریں کیوں ملیں تو اگلے جو حضرت عمرؓ نے اسکی وضاحت فرمائی کہ میرا کرنا دھویا ہوا تھا میل اتحاد تو ایک چادر کو تہذیب کی جگہ میں نے اپنی استعمال کی دوسری چادر میں اپنے بیٹے سے عاریہ لی میں نے عام مجاهدین سے زیادہ کپڑا اوصول نہیں کیا۔

ایک رات ایک آدمی نے شکایت کی کہ آج میں احمد پہاڑ کے دامن میں ایک جھونپڑی میں تین دن سے بھوکا ہوں تو حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ امیر المؤمنین کو کیا پتہ ہے کہ آپ یہاں رہتے ہیں فرمایا کہ وہ امارت نہ کرے جب اسکو احمد پہاڑ کا تھیں پتہ تو حضرت عمرؓ نے اپنی پشت پر آٹا، وال، تھی، تھیل اٹھا کر ان کے گھر پہنچا دیا اور پھر اس کی تخلواہ بھی حسب اعلان ساتھ راروپے مقرر کی اور پھر فرمایا تین دن آپ جو بھوکے رہے ہیں اس کے لیے میں آپ سے مhydrat خواہ ہوں اور آپ مجھے معاف کر دیں معافی نامہ ایک کاغذ پر لکھا اور حضرت عبد اللہ ابن مسعودؓ اور حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ کو گواہ بنا لیا کہ مجھ سے جو زیادتی اس آدمی کے حق میں ہوئی تھی وہ میں نے معاف کرالی وہ معافی کا غذا پنے بیٹھے کو دیا کہ یہ میرے کفن میں رکھ دینا تاکہ اللہ تعالیٰ کو بتاؤں کہ مجھ سے جو زیادتی اس آدمی کے حق میں ہوئی تھی وہ میں نے معاف کرالی ہے۔

قرآن کریم نے حکمرانی کے اصول بتا دیے کہ حکمران وہ ہونا چاہیے جو لوگوں میں  
محمود و محبوب ہو یعنی لوگ اس کی تعریف اور ستائش کریں میں مسوم نہ ہو لوگ اس کی نہ مسند  
کریں اس لیے حضرت عمرؓ آدمی رات چکر لگاتے تھے کہ اگر لوگ میری تعریف کرتے ہیں  
پھر تو حکومت قائم رہے گی اگر نہ ملت کرتے ہیں پھر میں دوسرے دن مسٹھی ہو جاؤں گے۔  
حضرت خالد ابن ولیدؓ نے ایک شاعر کو دس ہزار روپے بطور انعام کے بہت الملا  
سے دے دیے تو حضرت عمرؓ کو یہ بات گوارہ نہ ہوئی اور یعنی مجاز پر حضرت خالد ابن ولیدؓ کو  
ہشادیا اور حضرت ابو عبیدہ ابن جراحؓ کو بھیجا کہ جاؤ حضرت خالد ابن ولیدؓ کی ٹوپی اپنے سر پر  
رکھو اور اس کی تکوڑا اپنے ہاتھ میں لو اور کہاں سنپھالو اور حضرت خالد ابن ولیدؓ کو کہا آج کے  
بعد تم کماٹر نہیں ہو۔ حضرت عمرؓ کا رنگ ڈھنگ اور حضرت خالد ابن ولیدؓ کا ایک تھاولوں  
لبے قد کے تھے دونوں لال سرخ تھے یہاں تک کہ آواز میں بھی عام آدمی پہچان نہیں کر سکتا  
تحاچب حضرت خالد ابن ولیدؓ کو معزول کیا گیا اور مجاز فتح ہوا اور فوج آگئی تو حضرت عمرؓ  
اس بات کی تلاش میں نکلے کہ میں نے ایک مسلم کماٹر کو ہٹایا ہے لوگ کیا کہتے ہیں۔

چلتے چلتے حضرت عبد اللہ ابن عمرؓ نے رات کا اندر میرا تھا حضرت عبد اللہ ابن عمرؓ  
نے سمجھ لیا کہ یہ خالد ابن ولیدؓ ہے فرمایا خالد بھائی آپ کے بٹنے سے معزول ہونے سے  
ہمیں بڑا دکھ ہے بڑا درد ہے آپ کو حضور ﷺ نے سیف اللہ کا خطاب دیا تھا امیر المؤمنین  
نے ایک معمولی جرم کی بندیاں پر آپ کو ہشادیا وہ سمجھ رہے تھے کہ یہ حضرت خالد ابن ولیدؓ ہیں  
حالانکہ وہ حضرت عمرؓ تھے اور حضرت عمرؓ خاموشی سے سن رہے تھے جب حضرت عبد اللہ ابن عمرؓ  
نے حضرت خالد ابن ولیدؓ کی بھرپور حمایت کر لی اور پہت بھر کر ان کی تعریف کر لی اور  
حضرت عمرؓ نے تھے تو حضرت عمرؓ نے بھی اپنے آپ کو حضرت خالد ابن ولیدؓ ظاہر کیا اور  
حضرت عمرؓ نے کہا کہ اے عبد اللہ اگر میں تحریک چلاوں تو آپ میرا ساتھ دیں گے فوج میں  
تحریک چلا میں گے مسجد میں تحریک چلا میں گے حکومت میں تحریک چلا میں گے اور آپ  
میرا ساتھ دیں گے تو حضرت عبد اللہ ابن عمرؓ نے فرمایا تا بھائی وہ ہمارے امیر ہیں جو کہ حضرت  
عمرؓ نے کیا ہے درست کیا ہے آپ کے ساتھ میں نے انہمار ہمدردی کرنی تھی کہ حضرت

عمر ہمارے لیے محمود ہیں، قابل حمد ہیں یہ بات کر کے چلے گئے۔

صحیح کو حضرت عمر نے حضرت عبد اللہ ابن عمر کو بلا یا فرمایا میا رات تم نے خالد ابن ولید کو کیا کہا حضرت عبد اللہ ابن عمر کو بڑا خصہ آیا کہ میں نے خالد سے ہمدردی کا انتہا کیا اور اس نے آکر حضرت عمر سے جاسوی کی کہ عبد اللہ ابن عمر آپ کے خلاف یہ یہ باتیں کرتا ہے تو انہوں نے کہا کہ میں نے ان سے ہمدردی کا انتہا کیا تھا تو حضرت عمر نے فرمایا کہ وہ میری آخری بات یاد ہے جب آپ نے اپنے آپ کو خالد ظاہر کیا اور مجھ سے کہا کہ ہم تحریک چلائیں گے حضرت عمر کے خلاف عدم اعتماد پیش کریں گے تو میں نے کیا جواب دیا تھا کہ نہیں وہ ہمارے امیر ہیں اس کا حکم بسر و حشم ہمیں تسلیم ہے تو حکمران کے لیے ضروری ہے کہ حوماں کی زبان پر اس کی تعریف ہو۔ اس کے مطابق الحمد للہ کہ سب سے اول سب سے آخر حاکم اللہ ہے۔

اور خدا کی محبت ہر انسان کے دل میں ہے عیسائی کے دل میں بھی ہے، ہندو کے دل میں بھی ہے، ہندو نے اگر مندر بنایا ہے تو خدا کی محبت کے انتہا کے لیے ہایا ہے اگر چہ اس نے غلط راستہ چتا ہے عیسائی نے اگر گرجا بنایا ہے تو خدا کی محبت کے انتہا کے لیے ہایا ہے اگر چہ اس نے غلط راستہ چتا ہے اگر مسلمان نے مسجد بنائی تو خدا کی محبت کے انتہا کے لیے ہایا ہے اور راستہ بھی صحیح چتا ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں اول حاکم ہوں آخر حاکم ہوں اور میری صفت ہے کہ میں لوگوں میں محمود ہوں قابل تعریف ہوں تو اگر تم حکمرانی کرنا چاہتے ہو تو میری صفت اپنے اندر پیدا کرو اب آپ اس ایک معیار پر اپنے حکمرانوں کو دیکھو کہ کوئی اپنے حکمران کی تعریف کرتا ہے حکمرانی کا پہلا اصول یہ ہے کہ وہ محمود ہو لوگوں سے ڈرتاہ ہو۔

حضرت عمر کے پاس ایرانی سفیر آیا تو لوگوں نے کہا کہ بیت المال کا ایک اونٹ گم ہو گیا ہے اس کی تلاش کے لیے جنگل میں گئے ہیں جب وہ گیا تو ایک کیکر کے درخت کے نیچے حضرت عمر سور ہے تھے اور اس اونٹ کی رسی پاؤں کے ساتھ باندھ رکھی تھی تو اس سفیر نے کہا ”عدلت فامنت فیت“ عمر آپ نے عدل کا پچھونا پچھایا اس کی چادر اوڑھ لی اس

لیے اب میٹھی نیند سور ہے ہیں۔

لوگوں کے دل و جان حاکم کے ساتھ ہوں اور آگے فرمایا کہ حاکم وہ ہے کہ اپنے اور غیر کو یکساں پالتا ہو ”رب العلمین“ یہ نہ کہو کہ یہ اپنا ہے اس کنووازو، یہ غیر ہے یہ امیر ہے اسکو نوازو یہ غریب ہے اسکو چل دو یہ مسلمان ہیں انکو نوازو یہ غیر مسلم ہیں ان کو چل دو یہیں حضور اکرم ﷺ نے فرمایا ”اموالهم کاموالنا و دمائهم کدمائنا“ غیر مسلم جو آپ کے ملک میں رہتے ہیں انکا خون ایسا قابل احترام ہے جیسے مسلمان کا قابل احترام ہے ان کا مال، ان کی جان، ان کی عزت آبرو ایسے قابل احترام ہیں جیسے مسلمان کی جان، مال، عزت آبرو قابل احترام ہیں تو اللہ تعالیٰ نے حاکم کی دوسری صفت بیان فرمائی کہ وہ اپنی قوم کو اپنی اولاد سمجھے بلا تفریق یہ نہ کہے کہ یہ شیعہ ہے یہ سنی ہے یہ کافر ہے یہ مسلم ہے یہ امیر ہے یہ غریب ہے جیسے اللہ ”رب العلمین“ سب کی یکساں پرورش کرتا ہے اور پرورش بھی کرے مجبوری کی بنیاد پر نہیں۔

”الرحمن الرحيم“ نہایت شفقت کے ساتھ نہایت محبت کے ساتھ جس بادشاہ کی لوگ تعریف کریں جو بادشاہ قوم کو پالے جو بادشاہ رحمت سے، شفقت سے، محبت سے پیش آئے اسکی داخلی پالیسی درست ہوگی۔ یہ داخلہ پالیسی کے لیے ہے پھر پولیس رکھنے کی ضرورت نہیں ہے ”ملک یوم الدین“ اور حاکم کے لیے یہ ہے کہ وہ مزرا کا بھی حکم دے اگر کوئی کافر سر اٹھانے تو جہاد کرے خارجہ پالیسی ان کی مضبوط ہوگی۔

”رحیم“ میں داخلی پالیسی کا ذکر ہے ”ملک یوم الدین“ میں خارجہ پالیسی کا ذکر ہے اور ”ایاک نعبد“ میں مقصد حکومت ہے کہ قوم حاکم کی اطاعت کرے اور حاکم قوم پر شفقت کرے جیسے خدا کی حکومت ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ہماری ہر ضرورت کو پورا کرے۔

یہ اللہ تعالیٰ نے حکمرانی کے اصول سورت فاتحہ میں بیان کیے۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد“

اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں سورت فاتحہ میں اللہ تعالیٰ نے اسلامی حکومت کا اصول بیان فرمایا کہ اسلامی حکمران کو کس طرح ہونا چاہتے، فرمایا سب سے اول اور سب سے بڑا حکمران اللہ تعالیٰ ہے اللہ تعالیٰ کی پہلی صفت ہے محمود الحمد اللہ تو حکمران وہ ہونا چاہیے جو عوام میں قابل حمد قابل مدح، محمود ہو نہ موم نہ ہو۔

اب محمود کے کہتے ہیں مفسرین حضرات لکھتے ہیں محمود وہ حاکم ہے جو رعایا کے ساتھ احسان کرے اور بغیر معاوضہ کے کرے ڈاکٹر یہار کے ساتھ احسان کرتا ہے لیکن معاوضہ طلب کرتا ہے مالک مزدور کے ساتھ احسان کرتا ہے لیکن کام لے کر پیسے دیتا ہے ماں پاپ اولاد کو پال کر احسان کرتے ہیں لیکن بلا معاوضہ نہیں کرتے اپنا نام زندہ رکھنے کے لیے اولاد کو پالتے ہیں یا اس لیے پالتے ہیں کہ میں بوڑھا ہوں گا تو چیز اسہار اپنے گا کماں کر کے کھلائے گا۔

محمود اس حاکم کا نام ہے جو رعایا پر احسان کرے اور بغیر معاوضہ کے کرے جیسے اللہ تعالیٰ ہم پر احسان کرتا ہے اور ہم سے کوئی عوض نہیں مانگتا اُر اللہ تعالیٰ عوض مانگ لیتا تو جتنی نعمتوں کا ہم استعمال کرتے ہیں وہ سب جیسی جائیں یہ آنکھ کا استعمال کرتے ہیں اگر اللہ تعالیٰ عمر بھراں کا مل مانگے تو ہماری زندگی بھر کی نیکیاں اس کا مل نہیں بنتیں زہان، کان، ناک سب چیزیں جائیں اس لیے حکومت اسلامی اور اسلامی حکمران کی صفات

میں بیان فرمایا کہ جیسے اللہ تعالیٰ مُحَمَّد ہے یعنی بغیر عوض کے احسانات کرتا ہے اور العالمات باشنا ہے اسی طرح اسلامی حکمران کو چاہیے کہ وہ قوم کے ساتھ احسان کرے اور بلا صاحفہ کرے۔

دوسرا صفت حاکم کی بیان فرمائی "رب الْعَلَمِينَ" رب اس کو کہتے ہیں کہ رعایا کی ضروریات رعایا تک پہنچائے اور بغیر کسی معاوضہ کے پہنچائے قوم کی ضرورت ہے وہ حاکم عوام تک پہنچائے مثال کے طور پر پوری دنیا میں جو بکلی نہیں ہے (اس کی تعداد بالل معنوی ہے) اور اس پر کروڑوں روپے کا خرچ آتا ہے اور اربوں روپے حکومتیں کمائیں ہیں کیونکہ وہ مفت نہیں بانٹتے مساجد تک کامل آ جاتا ہے اربوں روپے حکومت کمائی ہے اور سورج کی بکلی علامہ ابن قیم نے لکھا ہے کہ ایک منٹ میں چار ہزار چار سو ایش بکلی سورج بناتا ہے اور کب سے یہ بکلی خرچ ہو رہی ہے اور مفت خرچ ہو رہی ہے اگر اللہ تعالیٰ ایک منٹ کامل مانگے تو پورے پاکستان اور ہندوستان کو نیچ کر ایک منٹ کی سورج کی بکلی کامل ہم ادا نہیں کر سکتے اس کو کہتے ہیں۔ "رب الْعَلَمِينَ" اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں میں بھی حاکم ہوں تم بھی حاکم ہو تم تھوڑی سی بکلی بنا کر کمر بیوں کماتے ہو اور میں ایک منٹ میں چار ہزار چار سو ایش بکلی مفت میں بانٹ دیتا ہوں اگر اللہ تعالیٰ سورج کی بکلی کامل مانگے تو ایک منٹ میں جو مل آتا ہے متحده ہندستان کو نیچ کر وہ مل کی رقم پوری نہیں ہو گی کہتے ہیں اور یہ ہمارے حاکم کم از کم مساجد اور دینی مدارس کی بکلی مفت کر دیں خانقاہوں کی بکلی مفت کر دیں اب مدارس میں لوگ پیٹ کاٹ کر روٹی دال کھاتے ہیں کیونکہ حاکم صاحب کلاکہ کا بکلی کابل ادا کرنا ہے۔

رسورت فاتح نے اسلامی حکومت اور اسلامی حکمران کی صفات بیان فرمائیں کہ وہ مُحَمَّد ہونا چاہیے کہ جو کچھ رعایا کو دے وہ مفت دے اور بلا عوض دے ڈاکٹر نہ بچے کے پیلے فیس بتائے دوائی بعد میں دے ماں باپ نہ بننے کے بچے کو اس لیے پالتے ہیں کہ اس سے نام زندہ ہو گا بڑھا ہوں گا تو یہ میرا سہارا بننے گا یہ کمائے گا میں کھا دیں گا یہ حاکم اپنی رعایا

سے کوئی غرض نہ رکھے بلکہ یہ تصور کرنے کے لیے میری اولاد ہے جیسے اولاد انسان پاتا ہے اسی طرح بلا عوض قوم کو پالے۔

رب اسکو کہتے ہیں کہ لعنت دے اور بلا عوض دے سائنس کی تحقیق ہے کہ سورج کی گرمی اور تمازت کی وجہ سے سمندر کی سطح کا جو پانی ہے وہ بخارات بن جاتا ہے اور بخارات اٹھتے ہیں تو بادل بن جاتے ہیں اور بادل طبقہ زمین پر جانپتے ہیں تو بادل جم جاتے ہیں کبھی اولے برنتے ہیں کبھی برف کی بٹل میں کبھی بارش کی بٹل تو یہ بخارات سے بنتے ہیں۔

علامہ ابن حیم نے لکھا ہے کہ جب یہ بخارات بنتے ہیں تو اگر ہم دس کمر ب روپے کا کونکہ جلا کر پانی کو گیس ہالیں اور اس گیس سے ہم ایک شہر پر دس منٹ کی بارش برسائیں تو ایک لاکھ شن کو ٹلہ جلانے سے جو پانی بنے گا صرف دس منٹ بارش صرف ایک شہر پر ایک سورج لمع میں پر وہ بر سے گا اب آپ اندازہ لگائیں کہ سورج کی گیس کتنی ہے اور یہ کتنے بخارات زین سے اٹھاتا ہے اور پوری دنیا میں بارش برساد ہتا ہے اس پر کتنے اربوں کمر بیوں روپے خرچ ہوتے ہیں لیکن مفت ہے اس کو کہتے ہیں "رب العلمین"۔

اللہ تعالیٰ نے حاکم کے اصول بتادیئے اس لیے خلفائے راشدین تک حکمران کی۔

یہی صفات جمیں جمیں کے علاقے کا گورنر فوٹ ہوا تو حضرت مسیح کا قول تھا کہ جو آدمی زیادہ تدریس کرے اس کو گورنر مقرر کیا جائے تحقیق کی زیادہ درس و تدریس کون کرتا ہے صحابہ نے کہا کہ اونٹوں کا چہ وہا ہے بازان انہیں ساسان وہ جنگل میں اونٹوں کو چڑاتا ہے جس گاؤں کے قریب ہوتا ہے اذان سختے ہی اس گاؤں میں چلا جاتا ہے اونٹوں کو جنگل میں چھوڑتا ہے اس گاؤں میں نماز پڑھتا ہے اور درس دے کر پھر اپنے اونٹوں میں چلا جاتا ہے پانچ وقت وہ قرآن و حدیث کا درس دیتا ہے اس اونٹوں کے چہ وہا ہے کہ جمیں کا گورنر مقرر کیا گیا جب وہ گیا تو اس نے وہاں جمیں کے صوبے کا نقشہ بنایا کہ یہاں کتنے راستے ہیں جو ہائل استھان ہیں کتنے علاقے ہیں جن میں کنوں کا انظام نہیں ہے کتنی بیواؤں کے گمراہ جن میں چڑا غ کا انظام نہیں ہے کتنے گاؤں ہیں جن میں مسجد کا انظام نہیں ہے کتنے شہر

ہیں جس میں جانوروں کے لیے بارش کے وقت ہے اگاہوں کا انتظام نہیں ہے اس نے ایک فہرست بنالی تو دو سال کا وہ منصوبہ ہتا۔ لیکن مدینہ سے جاتے ہوئے وہ صرف چھ ماہ کے سو ساتھ لے کر گیا جیران ہوا کہ خوراک صرف چھ ماہ کی ہے اور منصوبہ دو سال کا ہے تو اس نے کہا کوئی بات نہیں کہ میں ایک دن روزہ رکھوں گا ایک دن افطار کروں گا تو چھ ماہ کی خوراک آٹھویں سال کی ہو جائے گی لیکن ایک سال کا منصوبہ پھر بھی باقی تھا اس نے کہا جس دن میں روزہ نہیں رکھوں گا اس دن میں ایک وقت کھانا کھاؤں گا ایک وقت نہیں کھاؤں گا تو ایک سال کا کھانا دو سال کا ہو جائے گا چھ ماہ کی خوراک اس نے دو سال تک چلائی ان دو سالوں کے اندر جہاں مساجد نہیں تھیں وہ تعمیر ہو گئیں جن گھروں میں چراغ نہیں تھے ان کا انتظام کیا راستوں کا نشیب و فراز ہموار کیا جانوروں تک کے لیے چہاگا ہیں بنا کیں گے بارش میں یہ کچھ میں کھڑے ہوتے ہیں ان کو باہر نکالا تاکہ چہرے میں سیر و تفریح کریں۔

دو سال کے بعد حضرت عمرؓ کو کسی نے کہا کہ بازان ایک ذرخیز صوبے کا گورنر بنائے پڑے نہیں کتنا مال اس نے اکٹھا کیا ہو گا تو حضرت عمرؓ نے حصہ جا کر چھاپے مارا گورنر رات کے وقت ان کو اپنی جھونپڑی میں لے گیا جس میں ایک چڑا تھا بکری کا گورنر نے کہا یہ میرا دستِ خوان بھی ہے میرا مصلحہ بھی ہے اور ایک لکڑی کا پیالہ تھا کہ دودھ ملے تو اس میں دودھ پی لیتا ہوں دودھ نہ ملے تو پانی پی لیتا ہوں کھانا ہو تو اس میں کھا لیتا ہوں مگر مجھے اس جھونپڑی میں اتنا سکون ہے کہ شاید عرش پر بھی مجھے اتنا سکون ہمیاں ہو۔

## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، ملک یوم الدین، ایاک نعبد“

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جو پانے والا ہے قائم مخلوقات کا ”الرحمن“ انتہائی مہربان ”الرحیم“ نہایت رحمت، شفقت، محبت کرنے والا ہے ”ملک یوم الدین“ جزا اور سزا دینے کا بھی وہ مالک ہے ”ایاک نعبد“

قرآن کریم نے اسلامی حکومت اور اسلامی حکمران کے اوصاف بیان فرمائے کہ ملک میں دو قسم کے لوگ رہتے ہیں ایک شریف، باعزت اور باوقار لوگ رہتے ہیں اور کچھ لوگ چری، بحقی، چور، ڈاکو اور نافرمان لوگ رہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے اسلامی حکمرانوں کو حکم دیا کہ جو شریف، باوقار اور باعزت لوگ ہیں ان پر انتہائی مہربانی سے پیش آؤ جیسے اللہ رحمن بن کر تھمارے ساتھ پیش آتا ہے ان کے ساتھ انتہائی شفقت اور محبت سے پیش آؤ جیسے اللہ رحیم بن کر تھمارے ساتھ پیش آتا ہے حکمران ربوبیت، رحمت، شفقت، محبت سے نیک لوگوں کا دل موجہ لیں ان کو اپنے اعتماد میں لوان کی دل و زبان کو اپنے حق میں کرو۔

صدر ہونا کمال نہیں ہے عبد ہونا چاہیے جو حکمران درمذہ ہو اور سزا کے سوا اور کچھ جانتا نہ ہو وہ بھی اسلامی حکمران بننے کے قابل نہیں ہے پرورش کرنے والا ہو، رحمت کرنے والا ہو، شفقت کرنے والا ہو ان کا اپنی اولاد بھکھ کر ان کو پانے حدیث میں ہے ”الخلق عیال اللہ“ یہ نیک لوگ سمجھو یہ خدا کی اولاد ہیں ”العیاذ بالله“ جیسے تم اپنی اولاد پر شفقت اور محبت سے پیش آتے ہو فرمایا اسی طرح اللہ تعالیٰ نیک بندوں کے ساتھ شفقت اور رحمت

کا معاملہ فرماتا ہے لیکن فرمایا صرف شفقت نہ بتو، رحیم نہ بتو اگر ایک آدمی خدا کے احکام کو توڑے خدا کی تھوڑی کو قتل کرے تو فرمایا تمہارے پاس سزا کا بھی قانون ہو جیسے خدا کے پاس ”ملک یوم الدین“ وہ سزا بھی دینے والا ہے۔

ایک آدمی مدینہ منورہ آیا کرتا تھا جب وہ آتا وہاں سے دیہات کی جنگیں ان کو پڑیں میں پیش کرتا جب وہ جاتا تو جناب نبی کریم ﷺ شہر کے کثیرے اور برتن اس کو دیجئے یہ گمر لے جاؤ ایک دن اس نے حضور ﷺ کے گھر بزری پہاڑی اور باقی ٹوکرائیا کر بازدار میں رکھا اور آواز لگائی کہ کوئی بزری خریدنا چاہیے صرف اس نے تھہر باندھ رکھا تھا فیض نہیں حضور ﷺ کے ہاتھ میں لائھی تھی آپ نے پیچھے سے مذاقا اس کو مارا اس نے دیکھا اس نے کہا اپنا بدلہ لوں گا آج ہیر سے کوئی بدلہ لے سکتا ہے وہ کہے گا تو کافر، استاد سے کوئی بدلہ لے سکتا ہے اس کو سکول سے باہر کال دے گا مگر آپ ﷺ سے ہذا ہر کون ہے آپ ﷺ سے ہذا استاد کون ہے جب اس آدمی نے کہا کہ میں تو اپنا بدلہ لیتا ہوں آپ نے بھی ڈرایا میں مگر اگیا آپ کے ڈرانے سے حضور ﷺ نے فرمایا بدلہ لے لو یہے ”ملک یوم الدین“ اپنے آپ کو خود سزا کے لیے پیش کر دیا اس صحابی نے پھر کہا کہ میری چیزیں تھیں اور آپ ﷺ نے کہتا ہم کہ رکھا ہے سزا میں مساوات ضروری ہے اس لیے اب آپ ﷺ بھی کرتا اتا ریں پھر میں بدلہ لوں گا تو آپ ﷺ نے کرتا اتا رہا۔

یہ ہیں اسلامی حکمران بننے کے قابل کہ اپنے آپ کو بھی سزا سے مستثنی نہ کرے آپ ﷺ نے کہتا اتا را تو وہ صحابی پیچھے سے آکر بغل گیر ہوئے اور آپ ﷺ کی میر نبوت پر منہ رکھا اور اس کو چوہا اور کہنے لگے یا رسول اللہ ﷺ میں کون ہوں آپ سے بدلہ لینے والا بھر حال حضور ﷺ نے بدلہ دلانے میں کمی نہیں کی اس لیے حکمران ہونے کے لیے نہ را بزرگ ہونا کافی نہیں ہے اس میں شفقت بھی ہو نیک لوگوں کے ساتھ اور اس میں سزا کا نصیب بھی ہوئے لے لوگوں کے ساتھ۔

ایک خالون کی چوری مدینہ منورہ میں پکڑی گئی حضور ﷺ نے فرمایا اسکا ہم کاٹ دو۔ حضرت اساما بن زید رض سفارش کے لیے آگے بڑھے اور کہنے لگے کہ حضرت

یہ بڑے خاندان کی بھی ہے قیامت تک اس کے خاندان کی تاک کٹ جائے گی اور وہ لوگ بہنام ہو جائیں گے مہربانی فرمائیں ذرا ترمیم کر لیں لیکن دیکھو ظالم پر حرم یہ مظلوم پر ظلم کرنے کے متادف ہے میں نے آپ کی چوری کی میں نے آپ کو نقصان پہنچایا اور حاکم نے مجھے چھوڑ دیا تو اس نے رحم کیا لیکن پورے معاشرے پر اس نے ظلم کیا میں دلیر ہوا کل دوسرے کامال چوری کروں گا کسی دوسرے کو نقصان پہنچاؤں گا۔

چورڈا کو اور زانی معاشرے میں ایسا ہے جیسے ہاتھ پر پھوڑا لگلے پھوڑے والے ہاتھ کو اگر نہ کاٹا جائے تو وہ ہاتھ باقی جسم کو بھی تباہ کر دیتا ہے اس لیے جیسے پھوڑے والا ہاتھ کاشنا ضروری ہے اسی طرح چور کا ہاتھ کاشنا، زانی کو سکار کرنا، قاتل کو چانسی تک پہنچانا یہ اسلام کے فرائض میں شامل ہے اس لیے فرمایا "ملک یوم الدین" "کر خدا کی طرح جزا رزا کا مالک ہو۔

حضرت اسامة ناز نہیں تھے آپ لوگ کہتے ہیں ملا ہر نے افغانستان کو جاہ کیا بھروس کو یقین کیا ہور توں کو بیوہ بنایا ایک اسامة تھا وہ دے دیتے اس نے پہلے روز کہا کہ میں اپنے بھوکل کو اپنے ملک کو قربان کرنے کے لیے تیار ہوں لیکن مہماں کو پیش نہیں کروں گا حضور ﷺ کے شہر سے آنے والے مہماں پر اسامة نے سفارش کی حضور ﷺ نے فرمایا اسامة یہ تو قاطرہ بنت ابی حیش کی چوری ہے اگر اس کی جگہ قاطرہ بنت محمد بھی ہوتی تو میں اس کا بھی ہاتھ کا ثانیہ نہیں فرائض میں داخل ہے "ملک یوم الدین"۔

حضرت عمر فاروقؓ نے دس سال حکومت کی ہے دس سال حکومت میں ایک واقعہ تکل کا ہوا کہ صنعتیں میں دس آدمیوں نے مل کر ایک آدمی کو قتل کیا تو حضرت مفرنے دس کے دس قاتلوں کو مدد نہیں بلایا اور سر عام پھانسی دی اور فرمایا "لواجتمع علیہ اهل صنعت لفتنتھر" اگر تمام صنعت کے پاشندے اس مظلوم کے قتل پر جمع ہوتے تو میں تمام صنعت کی گردنیں اتار دیتا اس کے بعد کسی نے قتل کا نام بھی نہیں لے لیا۔

آج کل آپ اخبار میں پڑھتے ہیں کہ آئے دن اتنی چوریاں ہوتی ہیں اتنے ڈاکے پڑتے ہیں یہ بھی لکھا ہے کتنے چوروں کو زائل گئی اول آخر سب چور ہیں چور چور

کو سزا کب دیتا ہے ایک چور حضرت عمرؓ کے سامنے لایا گیا اس نے قسم احمدؓ کی یہ یہی سمجھی چوری ہے اور آخری چوری ہے آپ مجھے معاف فرمادیں حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ یہ خدائی سنت کی خلاف ہے کہ پہلی بار کوئی گناہ کرے اور خدا پکڑا دے آپ کو جو پکڑا دیا معلوم ہوا یہ آپ کی پہلی چوری نہیں معاف نہیں کیا ہاتھ کٹوادیا تو مفبوط حکومت تھی اس لیے قرآن کریم نے بتلا دیا "ملک یوم الدین" سزاوں کا دینا ضروری ہے۔

لیکن سزا حکومت کا کام ہے اگر حکومت میں ایمان ہے مجھے اور آپ کو سزا دینے کا حق نہیں ہے ہاں ہم تعزیر دے سکتے ہیں۔ اسلام کہتا ہے کہ دس روپے کی چوری ہو جائے تو ہاتھ کاٹو ایک ہاتھ کاٹتے تو پھر کوئی چوری کا نام نہ لیتا لیکن ان بیچاروں کو تو ہاتھ کاٹنے کی اجازت نہیں ہے۔

اس لیے سزا میں حکومت کا کام ہے اور محسوس سزا دینا اس لیے قرآن کریم نے اسلامی حکمران کی صفات کا ذکر فرمایا کہ جہاں نیک لوگوں پر شفقت کرتے ان کے لیے رحمت محبت کا مظاہرہ کرتے وہاں بُرے لوگوں کو سزا دیتے

جیسے اللہ "ملک یوم الدین" اللہ جب سزا دیتا ہے تو سخت دیتا ہے حضرت آدم علیہ السلام سے ایک لغزش ہوئی وہ بھی گناہ نہیں ہے قرآن نے خود بتلا دیا لیکن اللہ تعالیٰ اتنا نار ارض ہوا کہ انھا کرز میں پر چینک دیا۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیع  
بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد و ایاک نسعیتیں۔“

اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھے ہی سے مدد مانگتے ہیں عبادت کا  
خلاصہ و لفظیں میں ہے۔

کہ ہمیں جس کام کرنے کی اجازت اللہ دے وہ کریں اور جس چیز سے اللہ منع  
کرے وہ چھوڑ دیں عابدوہ ہے کہ جس چیز کا حکم اللہ دے وہ بجالائے اور جس چیز سے منع  
کرے وہ چھوڑ دے سارے دین عبادت کے مفہوم میں آتا ہے یعنی مامورات کو بجالائے اور  
منہیات سے اپنے آپ کو بچائے مثلاً اللہ نے مجھے حکم دیا کہ قربانی دو تو عبادت یہ ہے کہ  
قربانی کر کے غریبوں کے گھر گوشت پاٹ دوں صدقہ فطر دو تو عبادت یہ ہے کہ میں انہا  
صدقہ نکال کر غریب غرباء کے مانگنے کے بغیر ان کے گھر بیچج دوں اللہ کا حکم ہے زکوٰۃ دو  
حتاج کے مانگنے کے بغیر ان کا حق ان کے دروازے پر پہنچا دو غریب بے بس ہا قص کی مدد  
کرو بہاؤں غریبوں تیمبوں کے گھر ان کے عید کے کپڑے ان کی ضرورت پہنچا دو زمین کا  
عشران کے گھر پہنچا دو نماز پڑھنے کا کہا ہے نماز پڑھو روزے کا حکم ہے روزہ رکھوں جو فرض ہو  
اور جو حکم کرے تو جو کرو۔

جہاد تک جانے کو کہے تو سر ہتھی پر رکھ کر حاذ پر پہنچو اور جس چیز سے منع کیا ہے کہ  
آنکھ سے بدمت دیکھو کان سے برامت سنو زبان کڑوی استعمال مت کردا آنکھوں سے حیاء  
مت اتار دیکھوں کی بے ادبی بے حرمتی مت کر دن تو ان لوگوں پر ظلم مت کر دج لوگ تمام

احکام بجالا میں اور تمام گناہوں سے بچنیں وہ کہہ سکتے ہیں "ایاک نعبد" اللہ، تم تیری عبادت کرتے ہیں اور اگر میں سود کھا کر یہاں تک سیر جاؤں اور انعامی بائیڈ کا انعام لے کر بیکوں کو بھر دوں غریبوں پر قلم کروں نماز نہ پڑھوں اور پھر کہوں "ایاک نعبد" مجھے سے جزا جو نہ آدمی نہیں ہے۔

"ایاک نعبد" میں اللہ نے داخلہ پالیسی کا سبق دے دیا کہ اگر حکمران "ایاک نعبد" پر عمل کریں تو اس کی حکومت میں داخلی فساد، خلفشار، دشمنگردی بند ہو جائے گی کیونکہ جب امیر نے قربانی کا گوشت غریب کے گھر پہنچایا پھر عید کا صدقہ فطر بھی پہنچایا پھر زکوٰۃ کا مال پہنچایا پھر اس کے رمضان کا خرچہ انکو پہنچایا پھر ان کے عید کے کپڑے تک ان کو پہنچائے تو وہ غریب اس امیر سے نہیں لڑے گا تو اندر وون ملک کے اندر امن و امان ہو گا اور اگر حاکم یہ قوم کا خون چو سن ا شروع کر دے تو قوم اس سے باغی ہو گی تو اندر وون ملک بھی فساد ہو گا تو "ایاک نعبد" میں اللہ تعالیٰ نے داخلہ پالیسی کا سبق دے دیا کہ اگر ملک کی اندر وون پالیسی کو برقرار رکھنا چاہتے ہو تو "ایاک نعبد" پر عمل کرو۔

ظاہر بات ہے ایک امیر خدا کا ہر حکم بجالاتا ہے جس جیزے منع کرے اس سے منع ہو جاتا ہے غریب کے گھر اس نے زکوٰۃ پہنچائی صدقہ فطر پہنچا دیا قربانی کا گوشت پہنچایا عید کے کپڑے پہنچائے غریب کی عزت کو بڑی نگاہ سے نہیں دیکھا غریب پر ہاتھ نہیں اٹھایا اور اس پر قلم نہیں کیا تو وہ غریب پا گل تو نہیں ہے کہ رات کو امیر کے گھر ڈاکہ ڈالے اور اس کی چوری کرے وہ تو اس کے گھر کی چوکیداری کرے گا داخلہ پالیسی کو برقرار رکھنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا "ایاک نعبد" خارجہ پالیسی کہ باہر کا ملک آپ پر حملہ نہ کرے اور اگر نہ تو اس کا مام ہو تو اس پالیسی کے لیے خارجہ پالیسی کے لیے "ایاک نستعين"۔

سلمان فاروق نے جب فتح پاتی ہے خدا کے ساتھ ہونے کی وجہ سے اور جب فلکت لہاؤ ہے نہ اسے کتنے کی وجہ سے جنگ موتی میں حضرت خالد بن ولید کے پاس صرف اور صرف تین ہزار فون تھی جبکہ بیسائیوں کی تعداد تین لاکھ تھی تین ہزار کو تین لاکھ کے ساتھ ہوا یا

اور عصر اور مغرب کے درمیان فیصلہ کن جنگ ہوئی ایک لاکھ یمنی مارے گئے ایک لاکھ لشکرے لوئے ہوئے اور ایک لاکھ میدان چھوڑ کر بھاگ گئے تو تین ہزار کا تعلق اللہ تعالیٰ کے ساتھ تھا۔

ایک مرتبہ حضرت خالد ابن ولید صرف سانحہ فوجی تک ایک مورچہ پر چلے گئے اور سانحہ مسلمانوں نے سانحہ ہزار یمنیوں کو نکست دی اس لیے کہ وہ سانحہ کا تعلق پا اور ہاؤس کے ساتھ تھا وہ زندہ تھے اور وہ سانحہ ہزار کا فرمودہ تھے اور سانحہ ہزار مردہ لاشوں کو مارنے کے لیے ایک زندہ آدمی کافی ہے سانحہ تو دور کی بات ہے۔

مسلمان خارجہ پالیسی مضبوط بنانا چاہیں تو خدا سے اپنا تعلق برقرار رکھیں اور ہر چیز میں خدا ہی سے مدد رکھیں جب اللہ تعالیٰ کی مدد شامل حال ہوگی اول تو غیر ممکن حملہ کرنے سے گمرا جائیں گے اگر حملہ کریں گے تو ناکام حملہ کریں گے کہ ان کے پیچے خدائی طاقت اور قوت نہیں ہے مسلمان نے جب خدا سے اپنا تعلق توڑا، اطاعت کا دامن اپنے ہاتھ سے جانے دیا اس وقت نکست ہوئی۔

جنگ احمد میں مسلمانوں کی مقدار بہت زیادہ تھی جناب نبی کریم ﷺ نے جنگ شروع ہونے سے پہلے عبد اللہ ابن جبیرؓ پچاس آدمی دے دیے کہ تم ان پچاس آدمیوں کے کمائل رہو اور آپ ایسے کریں اس درے میں بیٹھ جائیں ہم فاتح ہیں یا مفتوح ہیں آپ نے یہ درہ نہیں چھوڑنا اگر آپ دیکھیں کہ کافروں نے ہمیں بوئی بوئی کی اور کوئے آکر ہمیں نوج رہے ہیں پھر بھی آپ نے اس درے کو نہیں چھوڑنا عبد اللہ ابن جبیرؓ پچاس آدمی لے کر اس درے میں بیٹھ گئے دفاع کر رہے ہیں اور مسلمان حملہ کر رہے ہیں چند منشوں میں کفار کو نکست دے دی کفار بھاگ گئے میدان چھوڑ گئے اب عبد اللہ ابن جبیرؓ کے ساتھیوں میں اختلاف ہوا کہ اب یہاں بیٹھنا فضول ہے ہم تو اپنے ساتھیوں کے پاس میدان جنگ میں اترتے ہیں اور مال غنیمت کو اکٹھا کرتے ہیں اور بھائیوں کی مدد کرتے ہیں عبد اللہ ابن زبیرؓ نے فرمایا کہ یہ جو شیخ ہے یہ نصرت ہے یہ خدا کی مدد کی وجہ سے ہے اور

خدا کی مدد اسی لیے ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی اطاعت میں بیٹھے ہیں اگر ہم نے جگہ چھوڑ دی تو اطاعت کا دامن چھوٹ جائے گا اور اگر اطاعت کا دامن چھوٹ گیا تو خدا کی نصرت چھوٹ جائے گی مگر پچاس آدمیوں میں سے چالیس نے کہا کہ نہیں جانا چاہیے اور چلے گئے عبداللہ ابن زبیر اور نوآدمی رہ گئے۔

خالد ابن ولید اس وقت کافر تھے اور جنگ کے ماہر تھے جب اس نے دیکھا کہ کافر آگے کے کی طرف بھاگ رہے ہیں مسلمان ان کا پیچھا کر رہے ہیں تو وہ دوسوواروں کو لے کر احمد پہاڑ کے پیچھے سے آئے اور اسی درہ پر پہنچے جہاں حضور نے پچاس آدمیوں کو بٹھایا تھا وہاں کل دس آدمی تھے ان کو کاٹا اور شہید کر دیا اور میدان میں اتر گئے حضرت حمزہ شہید ہو گئے ہاتھ، پیر، ناک، کان کاٹے گئے مسلمانوں کو تکلیف کا سامنا کرنا پڑا یہ سب کچھ اس لیے ہوا کہ اطاعت کا دامن چھوٹا۔

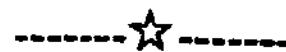
مسلمان لڑتا ہے فوج کے مل بوتے پر نہیں اسلحہ کے مل بوتے پر نہیں خدا کی نصرت کے مل بوتے پر اور اللہ تعالیٰ کی نصرت ان کے ساتھ ہوتی ہے جو حضور ﷺ کی اطاعت کرتے ہیں جنہوں نے اطاعت کا دامن چھوڑ دیا تو وہ دس آدمی بھی شہید ہو گئے اور پہنچے سانچہ مزید شہید ہو گئے اور اس طرح ستر صحابہؓ شہید ہو گئے آپؐ کی پیشانی مبارک زخمی ہوئی اور دانت مبارک شہید ہوئے یہ سب کچھ صرف ایک نافرمانی کی وجہ سے ہوا کہ اطاعت کا دامن چھوٹ گیا اور اللہ تعالیٰ کی نصرت پیچھے ہٹ گئی۔

آج ”ایاک نستعین“ پر عمل نہیں ہے تو ہم ہندوستان سے مار کھاتے ہیں بس سے کھاتے ہیں غیر مسلموں سے کھاتے ہیں علامہ ابن قیم فرماتے ہیں کہ کافر اور مسلمان کی مثال درخت کی ہے خالص لواہ وہ درخت کو نہیں کاٹ سکتا لیکن جب درخت میں سے ایک شاخ کاٹے اور وہ کلہاڑی کا ایک دستہ بنایا جائے تو پھر وہ ہی لواہ درخت کے درخت کاٹ دیتا ہے۔ تو امر یکہ صرف کلہاڑی کا منہ ہے لواہ ہے وہ پاکستان نہیں مار سکتا لیکن مشرف جیسا دستہ ملا تو افغانستان کو مارا پاکستان کو مار رہا ہے یہاں سے غدار نکلتے

ہیں اور وہ دستے بن کر بیش کے سوراخ میں گھس جاتے ہیں اور پھر بیش کلہاڑی بن کر ایک ایک کو کاٹ رہا ہے لیکن ان کا مخالفت ہے مشرف کہتا ہے کہ میں نے افغانستان کو مروا یا تمہاری باری بھی آجائے گی۔

وہ جو پرادری سے بندر بھاگا ہوا تھا وہ مشرف ہے اور انہیں کا باغ پاکستان، افغانستان اور عراق ہیں ایک درخت جھاڑ کر کھلایا دوسرا کھلایا اب اس غدار کی باری ہے اس کو وہ چھوڑے گا نہیں اس لیے مسلمان دو چیزوں پر عمل کریں "ایاک نعبد" کہ ایک خدا کی عبادت کریں۔

آج کل امیری نہ اکفر ہے حضور کا ارشاد ہے خدا کی قسم مسلمان نہیں وہ مسلمان نہیں وہ مسلمان نہیں صحابہ نے پوچھا "من یا رسول اللہ" کون فرمایا جو پیش بھر کر سوئے اور اس کا پڑو سی بھوکا ہو۔ یہ اسلامی حقوق ہیں ہمارے وہنی انکار میں خدا کا حق ہے ہمارے جسم میں خدا کا حق ہے یہ ہے "ایاک نعبد" کہ اللہ نے جس کام کا حکم دیا وہ بجا لاؤ اور جس کام سے منع کیا وہ چھوڑ دو اس سے داخلہ پا لیں ملکم ہو گی اور "ایاک نعبد" اور "ایاک نستعین" اور خدا سے رابطہ رکھو اس سے خارجہ پا لیں کامیاب ہو گی۔



## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم

بسم الله الرحمن الرحيم

”ایاک نعبد وایاک نستعین“

مسلمان خدا ہی کی عبادت کرنے والا ہے اور خدا ہی سے مدد مانگنے والا ہے ہمارے تعارف اور پیچان کا ایک طریقہ ہم بیان کرتے ہیں اور ایک طریقہ قرآن بیان کرتا ہے۔ ہمارے ہاں تعارف کا طریقہ یہ ہے کہ یہ آدمی فلاں مل کا مالک ہے یہ فلاں آدمی ہے اسکی اتنی فیکٹریاں ہیں یہ فلاں آدمی ہے اسکی اتنی دو کائنیں ہیں یہ فلاں آدمی ہے باہر کے کار و بار کرتا ہے یہ بٹ صاحب ہیں یہ شیخ صاحب ہیں اسے ہمارے ہاں تعارف کہتے ہیں۔ ایک تعارف خدا کے ہاں ہے وہ یہ تعارف نہیں ہے کہ یہ بٹ صاحب ہیں یہ شیخ صاحب ہیں یہ تو پیر بگاڑا سے پوچھو تو وہ کہے گا یہ گھوڑا اچھا ہے اچھی نسل کا ہے یہ برا ہے بڑی نسل کا ہے یہ تعارف گھوڑوں کا ہے گدھوں کا ہے حدیث مبارکہ میں ہے کہ مسلمان اور متین مسلمان کا تعارف کیا ہے ”یعرفونَ بِلِیلِہِمَ اذَا النَّاسُ نَائِمُونَ وَهَمْ اِنَّمَا هُمْ اذَا النَّاسُ مَفْطُرُونَ وَبِكَاءُهُمْ اذَا النَّاسُ يَضْحَكُونَ وَبَعْزَهُمْ اذَا النَّاسُ يَفْرَحُونَ وَبِسْمِهِمْ اذَا النَّاسُ يَخْتَارُونَ“ فرمایا مسلمان کی پیچان اور تعارف اس کی رات ہے جب کافر لوگ شراب کباب میں جو امیں ڈاکوں میں تاش میں رات گزارتے ہیں قلم دیکھ کر رات گزارتے ہیں مسلمان کی پیچان یہ ہے کہ وہ بستر سے اتر کر زمین پر سجدہ کرتا ہے اور خدا کے سامنے روکر خدا کو مناتا ہے۔ یہ مسلمان ہے یہ کہو کہ یہ رات کا تہجد گزار ہے ”یعرفونَ بِلِیلِہِمَ اذَا النَّاسُ نَائِمُونَ“ مسلمان وہ ہے کہ کافر سے اسکی رات متاز

ہو وہ شراب کباب میں کھیل تھا شوں میں تاش میں جو امیں فلموں میں تھیں توں میں رات گزارتے ہیں مسلمان تنحیا مہم عن المضاجع کا امتیازی نشان یہ ہے کہ وہ رات کی تھیا یوں میں اندر میرے میں بستر سے اتر کر سجدہ ریز ہوتے ہیں "اذا فرغت فانصب والی مربیک فارغب" حضور ﷺ کو حکم ہے کہ رات جب آپ مخلوق سے فارغ ہوتے ہیں تو میری چوکٹ پر آو "قَبْلًا مِنَ اللَّيلِ مَا يَهْجِعُونَ" رات کو بہت کم سوتے ہیں یہ مسلمان کا تعارف ہے "امنٰ مُوقَاتٌ آنَّ اللَّيلَ ساجِدًا وَقَائِمًا بِعِذْنَهِ الْآخِرَةِ" ویرجوا رحمۃ ربہ قل هل بستوی الذین يعلمون والذین لا یعلمون" عظیم مسلمان وہ ہے جو رات کو کھڑے ہو کر "امنٰ مُوقَاتٌ آنَّ اللَّيلَ ساجِدًا وَقَائِمًا" سجدہ اور قیام میں وقت گزارتا ہے "بِعِذْنَهِ الْآخِرَةِ" اسکو قبر اور حشر کا خوف ہوتا ہے "ویرجوا رحمۃ ربہ" اللہ تعالیٰ سے امید بھی رکھتا ہے فرمایا میں بر امیر کروں مسلمان اور کافر کو سمجھ دار اور بے سمجھ کو نہیں ہو سکتا مسلمان اور کافر کی پوچھان کا یہ پہلا معیار۔

اب اگر مسلمان بھی رات سینما میں گزارے فلموں میں گزارے رات دو بجے تک قلمیں دیکھے اور دو بجے لیٹ کر نماز بھی ضائع کرے تو اس میں اور کافر میں کیا فرق ہوا صرف یہ کہ اس کا نام عبد اللہ ہے اور اس کا نام رنجیت سنگھ ہے نام سے تو کچھ فرق نہیں پڑتا ہمارا اور کافر کا فرق رات میں ہے کہ وہ رات میں اللہ تعالیٰ کی بغاوت کرتا ہے اور آپ اللہ تعالیٰ کی چوکٹ پر آتے ہیں باقی فرق نہیں ہے جس ہو امیں آپ سانس لیتے ہیں اسی میں رنجیت سنگھ بھی لیتا ہے جس پانی سے آپ پیاس بجھاتے ہیں اسی سے بیش بھی بجھاتا ہے جس کھانے کو کھا کر آپ بھوک دور کرتے ہیں یہودی اور عیسائی بھی اسی سے بھوک دور کرتے ہیں فرق تورات کا ہے۔

"يَعْرُفُونَ بِلِيلِهِمْ إِذَا هَلَّ سَنَامُونَ" مسلمان کی رات اللہ تعالیٰ کی عبادت میں گزرتی ہے جب لوگ سوئے ہوئے ہوتے ہیں سیدنا حضرت عمر فاروق

وَلِلَّهِ رَاتُ كُوْكُشْ فَرْمَارِ ہے تھے ایک بوڑھی عورت جھونپڑی میں چپ خہ چلاتی ہے اور کہتی ہے کہ یا اللہ آپ نے مجھے ایمان کی دولت عطا فرمائی اسکے بعد میں یہ نہیں کہوں گی کہ آپ نے مجھے مکان نہیں دیا جو دولت آپ نے مجھے عطا کی کہ آپ نے مجھے حضور ﷺ کی امت میں شامل فرمایا اسکے بعد میں یہ نہیں کہوں گی کہ آپ نے مجھے پیٹ بھر کر کھانا کیوں نہیں دیا آپ نے مجھے قرآن کریم کی دولت سے نوازا ہے میں یہ نہیں کہوں گی کہ آپ نے مجھے چپ خہ کیوں چلوا یا حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے صبح کو فرمایا کہ اس عورت کے پاؤں کی مٹی فرشتے آنکھوں میں سرمه بنا کر ڈالتے ہیں اور فخر کرتے ہیں اس بوڑھی عورت پر۔

یہ پہلا تعارف ہے ”يَعْرُفُونَ بِلِيلِهِمْ إِذَا النَّاسُ نَأْمَوْنَ وَبِنَهَارِهِمْ إِذَا النَّاسُ مَفْطُرُونَ“ اور مسلمان کی پیچان دن ہے جب لوگ روزہ نہیں رکھتے تو وہ روزہ دار ہوتا ہے ہم بارہ مہینے روزہ نہیں رکھتے یہاں روزہ رکھنے کا معنی یہ ہے کہ کافر کی آنکھ کا روزہ نہیں ہے وہ آوارہ ہے نامحروں کو دیکھتی ہے مسلمان کی آنکھ کا روزہ ہے نامحروں کو نہیں دیکھتی کافر کے کان کا روزہ نہیں ہے اس میں شنوں گانے بھردیتے ہیں مسلمان کے کان کا روزہ ہے اس میں خدا کی مرضی کے خلاف کوئی بات شکنے نہیں دیتے کافر کی زبان کا روزہ نہیں ہے وہ آوارہ ہے جسی پر چاہے کچھرا اچھا لے جس پر چاہے اعتراض کرے جو چاہے زبان سے بکے مسلمان کی زبان کا روزہ ہے کافر کے ہاتھ کا نہیں ہے وہ جس پر چاہے اٹھائے اور ظلم کرے مسلمان کے ہاتھ کا روزہ ہوتا ہے کافر کے پاؤں آوارہ ہوتے ہیں جب چاہیں تھیز میں جائیں سینما میں جائیں مسلمان کے پاؤں کا روزہ ہے اب اگر مسلمان بھی دوسرے کی بیٹی بہو کو دور بین میں دیکھیں تو ان میں اور کفار میں کیا فرق ہے اگر یہ بھی کانوں میں گانے ڈالیں یہ بھی زبان سے وہ باتیں کریں جو کافر کریں کیا فرق ہے۔ ”وَبِنَهَارِهِمْ إِذَا النَّاسُ مَفْطُرُونَ“ مسلمان کی پیچان دن ہے کافر کے اعضاء آوارہ ہیں مسلمان کی آنکھوں میں حیاء ہے نامحروں کو نہیں دیکھتی وہ روزہ سے ہیں زبان میں مشاہ ہے کسی کو اذیت، تکلیف نہیں پہنچاتی ”وَإِنَّكُمْ إِذَا النَّاسُ يَضْحَكُونَ“

مسلمان کی پہچان یہ ہے کہ کافر قبہہ لگا کر رہتے ہیں اور مسلمان قلب آخرت لے کر رہا ہے ”وَبِسْمِهِ إِذَا كَانُوا يَخْتَارُونَ“ جب کافر مال کی وجہ سے بیکھڑے و زارت کی وجہ سے غرور و تکبر کرے مسلمان خاموشی میں وقت گزارتا ہے ”وَبِحَزْنٍ هُمْ إِذَا النَّاسُ بِفُرَحٍ“ جب کافر مسٹی کرتے ہیں مسلمان عاجزی اختیار کرتے ہیں۔

اس لیے آپ نے اپنے صحابہؓ کے بارے میں فرمایا کہ ان کی ساری توجہات دین پر ہیں زندگی کا مقصد انہوں نے پہچانا تھا کہ خدا کو راضی کرنا ہے اور یہ جو دنیا کی بنی ٹھن کی زندگی ہے فرمایا انکا حال ”مَدْنَسَةٌ ثُبَّابٌ هُمْ مُشْقَفَةٌ إِنْ جَلَّهُمْ طَوِيلَةٌ إِشْعَاعٌ هُمْ أَمْبَابٌ لِلَّافَاقِ قَطَاعُ الْمَسَافَاتِ“ کہ میرے صحابہؓ ”مَدْنَسَةُ الشِّيَابِ“ کپڑے دوئے کا وقت ان کے پاس نہیں تھا پسوند لگانے کا وقت انکے پاس نہیں تھا۔ حضرت عُزْنَة نے شام کو فتح کیا سرکاری دورے پر گئے تو یہاں کرتا پھٹا ہوا تھا پسیت نگا تھا کہ اندر رابو عبیدہ ابن جراحؓ نے کہا کہ حضرت یہ کرتا اتار دیں اور میں یہ نیا کرتا لایا ہوں فرمایا ”نَحْنُ قَوْمٌ اعْزَنَ اللَّهَ بِالْإِسْلَامِ“ میں نے تقویٰ اور اسلام کا لباس پہنانے ہے اسی میں ہماری عزت ہے ہاں اسلام میں کوئی تعصی نکالو میں تحسین بتاؤں گا ”مَدْنَسَةُ الشِّيَابِ“ ان کے کپڑے میں ہوئے ”مُشْقَفَةُ الْأَرْجُلِ“ جہاد پر بار بار جانے سے اور پاؤں میں جو تانہ ہوتے کی وجہ سے انکے پاؤں پہنے ہوں گے آج طالبان کے پاؤں کے تانہ نہیں ہیں پہاڑوں میں چل چل کر پتھر میں پر چل چل کر جوئے نہیں ہیں وہ چے اور کچے مسلمان ہیں۔

ہم زمین پر بھی بیٹھ کر موزے پہن لیتے ہیں اکثر لوگوں کو میں نے دیکھا کہ وہ میو کے لیے الگ جوتا ہے اور حضرت صاحب جب مسجد میں داخل ہوتے ہیں تو موزے پہن لیتے ہیں بلکہ ایک جوتا نہ موزے ہوتے ہیں وہ پہن لیتے ہیں بزرگ کا بزرگ ہے مسلمان کا مسلمان ہے مسلمان کی پہچان جو حضور ﷺ نے بتائی ہم میں ایک بھی نہیں ہے ”طَوِيلَةٌ إِشْعَاعٌ هُمْ“ فرمایا بالسوار نے کاموچ بھی انکے پاس نہیں ہے اب لڑکوں کو آپ دیکھتے ہیں ہر وقت سکھی جیب میں آئینہ جیب میں رومال جیب میں ہر وقت یوہ پالش میں رہتے

ہیں پتے نہیں لڑکا ہے یا لڑکی۔

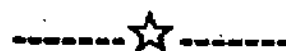
یہ مسلمان کی پیچان نہیں ہے آپ نے فرمایا "ابباب الافق قطاع المسافات" حق پرست آدمی وہ ہے جو ایک جگہ میں اس وقت تک رہتا ہے جب اس کے حق کو لوگ سن کر برداشت کریں اور اگر حق کو برداشت نہ کریں اس کو باطل پڑا میں تو پھر وہ جگہ چھوڑ دیتا ہے "قطاع المسافات" یہاں سے وہاں، وہاں سے وہاں اس کی یاری حق کے ساتھ ہے مسجد مدرسے سے نہیں ہے آج کل اکثر مولوی حق اس لیے نہیں بیان کرتے کہ مسجد کا صدر فلاں چوہدری صاحب ہیں فلاں شیخ صاحب ہیں مولوی ان کا چچہ ہے وہ بھی سے چلاتے ہیں مولوی ویسے چلتا ہے بھائی وہ صدر کو آپ نے بت بنا لیا ہے اور اس مسجد کو تو آپ نے مسجد بنا لیا ہے اس کے بعد مسجد رجانے کی ضرورت نہیں ہے۔

حضور ﷺ نے فرمایا "قطاع المسافات ارباب الافق" اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کا مقصد یہ کہ جو تمہاری زندگی ہے بہت مختصر ہے امام غزالیؒ نے فرمایا کہ تمنی دن ہیں ایک جھرات کا دن وہ گزر گیا وہ ہاتھ سے نکل گیا ایک ہفتے کا دن ہے وہ ابھی قبفے میں آیا نہیں بس ایک جمعہ کا دن ہے بلکہ فرمایا تمنی سانس ہیں ایک سانس گزر گئی ایک ابھی آنے والی ہے پتے نہیں نصیب ہو گی یا نہیں اور ایک ابھی لے رہے ہیں زندگی ایک سانس کا نام ہے اس سانس میں ہمارا اختیار نہیں ہے۔

یہ زندگی اللہ تعالیٰ نے دی ہے تو اس زندگی کا مقصد بھی ہم منتخب نہیں کر سکتے وہ خدا منتخب کرے گا اور وہ اللہ تعالیٰ نے منتخب کیا کہ اپنے دلوں اور دماغ کو میرے لئے کے قابل ہنا وہ تمہارے دل میں میری عبادت کا شوق ہو اور تمہارے دل میں مجھ سے امیدیں وابستہ ہوں ہر دو ہو یا محنت ہو خدا کے لئے کے قابل ان کا دل اس لیے نہیں کہ اس کے ہاتھ میں سونے کے لکھن ہیں یا نیا سوٹ اس نے پہتا ہے یا ہاتھ میں موبائل ہے ایسی جگہوں میں اللہ تعالیٰ نہیں بت حضور ﷺ نے فرمایا "اطلب اللہ عند منكسرة القلوب" جن کے دل خدا کے خوف سے ٹوٹے ہوئے ہیں "اباک نعبد واباک نستعين" ان دلوں میں اللہ بستا ہے۔

اب ہمارا دل اس قابل نہیں ہے کہ خدا اس میں بے ہمارا گمراں قابل نہیں ہے  
چھت پر ڈشیں ہیں کچھیں چل رہی ہیں فلمیں چل رہی ہیں انسان یہ خیال کرے آج اگر  
حضور ﷺ زندہ ہوتے اور گورا نوالہ تشریف لاتے اور میں ان کو دعوت دیتا تو کیا میرا گمرا  
حضور ﷺ کے آنے کے قابل تھا قطعاً نہیں ہے۔

اس لیے ہماری زندگی کا مقصد یہ ہے کہ ہم اپنے گمراپنے دل اپنی زندگی کو خدا کی  
آمد کے خدا کے لئے کے قابل ہنا۔ میں حدیث میں بھی ہے "لَا يَسْعَنَّ الْمُرْضَ وَلَا  
سَمَاءً، وَلَكِنْ يَسْعَنَ قَلْبَ الْمُرْأَةِ"۔ اللہ فرماتے ہیں زمین مجھے نہیں ساکتی یہ  
چھوٹی ہے آسمان بھی چھوٹا ہے ہاں اگر میں بستا ہوں "قَلْبَ الْمُرْأَةِ"۔ مسلمان کے  
دل میں بستا ہوں۔ لیکن مسلمان اپنا دل اس قابل توباتے کہ میں اس میں آجائیں یہ ہے  
ایاک نعبد و ایاک نستعين ہماری زندگی کا مقصد۔



## سورة فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العلمين - الرحمن الرحيم - ملك يوم الدين - اياك نعبد و اياك نستعين - اهدانا الصراط المستقيم“

یہاں تک چھ الفاظ ہیں ہر ایک لفظ پر مفسرین نے ایک سوال اٹھایا ہے اور اس کا جواب دیا ہے۔ پہلا جملہ ”الحمد لله“ تمام تعریفِ اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہیں اس پر سوال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کی تعریف نہیں ہو گی حالانکہ ہم پھول کی تعریف کرتے ہیں براخوبصورت ہے براخوبصورت ہے باپ کی تعریف کرتے ہیں ابا جان بڑے مشق ہیں بڑے مہربان ہیں استاد کی تعریف کرتے ہیں کہ بڑے ماہر ہیں تو اس کا کیا مطلب کہ تمام تعریفِ اللہ تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہیں۔

مفسرین حضرات نے جواب دیا کہ تمام تعریفِ اللہ تعالیٰ علی کے ساتھ مخصوص ہیں اور باپ کی تعریف سے اس پر اعتراض اس لیے نہیں پڑتا کہ باپ کی ہم نے تعریف کی کہ یہ بہت شفقت کرنے والا ہے باپ کو یہ شفقت کس نے عطا کی خدا نے تو در پرده یہ خدا کی تعریف ہے پھول کی تعریف ہم کرتے ہیں کہ خوبصورت ہے اور خوبصوردار ہے لیکن در پرده یہ تعریفِ خدا کی ہے اسکو خوبصوردار اور حسین کس نے بنا یا اللہ تعالیٰ نے معلوم ہوا کہ حسین اور خوبصوردار اللہ تعالیٰ علی ہے۔

جیسے آپ خط کی تعریف کرتے ہیں کہ خوش خط ہے تو یہ اصل میں کاتب کی تعریف

ہے آپ عمارت کی تعریف کرتے ہیں تو در پرده یہ معمار کی تعریف ہے اور معمار کی تعریف خدا کی تعریف ہے اس معمار کو کس نے بنایا؟ اس خوش نویں کو کس نے پیدا کیا؟ اس شفقت والے باپ کو کس نے پیدا کیا؟ اس حسین اور خوشبو دار پھول کو کس نے پیدا کیا ہے؟ تو بالآخر تعریف کا مرجع خدا کی ذات ہی ہے اس لیے فرمایا "الحمد لله"

دوسرے جملہ ہے "رب الْعَلَمِينَ" تفاصیل گزر جگی ہیں۔ رب کا معنی آہستہ آہستہ چیز کو کمال تک پہنچانا اب قرآن نے بتلا دیا کہ کمال تک پہنچانے والی ذات اللہ تعالیٰ کی ہے لیکن ماں بھی کمال تک آہستہ پہنچاتی ہے رحم نے مادے کو خون بنایا خون کو گوشت کا لو تمہرا بنا یا گوشت کے لو تمہرے میں رگوں کا جال بنایا اس میں ہڈیوں کے پھاڑ نصب کیے پیدائش کے بعد دودھ پلا پلا کر پچ کو آہستہ آہستہ ماں نے جوان بنایا تو یہ ربوہ بیت تو ماں میں بھی ہے۔ علماء نے اس کا جواب دیا ہے کہ ماں نے اگر دودھ سے اور شفقت سے پچ کو پالا ہے تو ماں کے اندر وہ دودھ کس نے پیدا کیا ماں کے اندر وہ شفقت کس نے اتاری ہے اللہ تعالیٰ نے۔ ماں کے رحم میں یہ قوت تربیت کس نے پیدا کی خدا کی ذات نے۔

"الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ" یہ سوال ہے کہ "الرَّحِيمُ الرَّحْمَنُ" کیوں نہیں کہا تو امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ انسان کو چار پیٹوں سے گزرنا پڑتا ہے ایک ماں کا پیٹ دوسرا دنیا کا پیٹ ہے تیرا قبر کا پیٹ ہے اور چوتھا آخرت کا پیٹ ہے "مرحمن" کا تعلق اس کی رحمت اور شفقت کا تعلق ماں کے پیٹ اور دنیا کے پیٹ کے ساتھ ہے اس لیے "مرحمن" کا معنی حدیث میں ہے "بِالرَّحْمَنِ الدُّنْيَا" اے دنیا میں رحم اور شفقت کرنے والے اور "مرحیم" کی رحمت کا تعلق قبر اور آخرت کے پیٹ کے ساتھ ہے اس لیے حدیث میں ہے "بِالرَّحِيمِ الْآخِرَةِ" تو چونکہ "مرحمن" کا تعلق دنیا سے اور "مرحیم" کا تعلق آخرت سے ہے اور دنیا آخرت سے قبیل اور مقدم ہے اس لیے "مرحمن" کو "مرحیم" پر مقدم کیا۔

چوتھا جملہ "مُلْكُ يَوْمِ الدِّينِ" تفسیر گزر جگی۔ اس پر امام رازیؒ نے یہ کہا ہے کہ "مُلْكُ يَوْمِ الدِّينِ" قیامت کے دن کا مالک ہے تو کیا وہ دنیا کا مالک نہیں ہے وہ تو

جیسے آخرت کا مالک ہے قیامت کا مالک ہے دنیا کا بھی مالک ہے۔ تو امام رازیؒ نے فرمایا ہے کہ بے شک قیامت کی طرح دنیا کا بھی مالک ہے لیکن دنیا میں پھر بھی مجازی مالک ہیں ہم لوگ کہتے ہیں یہ میرا گھر ہے میں مالک مجازی ہوں یہ میری فیکشی ہے یہ میری دوکان ہے یہ میرا کاروبار ہے مجازی مالک ہیں لیکن قیامت کے مجازی مالک ختم ہو جائیں گے فرشتہ اعلان کرے گا "لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمُ" بتاؤ آج مالک کون ہے جواب دینے والا کوئی نہیں ہو گا تو خود جواب ملے گا "لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ" پانچوں جملہ ہے "ایاک نعبد وایاک نستعين" یا اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھے ہی سے مدد مانگتے ہیں۔

امام رازیؒ فرماتے ہیں کہ "نعبد" ہمارا عمل ہے اور عمل میں ہم خدا کی مدد کے محتاج ہیں تو پہلے کہا جاتا یا اللہ ہم آپ سے مدد مانگتے ہیں تو "ایاک نعبد" تیری مدد سے تیری عبادت کریں گے خدا کی مدد پہلے ہوتی ہے انسان جو عمل کرتا ہے وہ بعد میں آتا ہے تو استعانت کا درجہ عبادت پر مقدم ہے۔

لیکن امام رازیؒ نے دو جوابات دیے ہیں ایک یہ کہ "نعبد" کا تعلق صرف دین کے ساتھ ہے اور "نستعين" کا تعلق صرف دین سے نہیں ہے دنیا سے بھی ہے ہم دنیا میں بھی خدا سے مدد مانگتے ہیں اور دین دنیا کی نسبت اہم ہے اس لیے اللہ "نعبد" کا ذکر پہلے اور "نستعين" کا ذکر بعد میں کیا۔

اور دوسرا جواب دیا ہے کہ "ایاک نعبد" جب ہم کہتے ہیں یا اللہ ہم تیری عبادت کرتے ہیں اس میں یک گونہ تکبر اور غرور ہے کہ میں بھی ہوں اس تکبر کو توڑنے کے لیے فرمایا فوراً کہو یا اللہ یہ بذات بھی تیری مدد سے ہے اگر آپ کی توفیق شامل حال نہ ہو تو میں کون ہوں عبادت کرنے والا۔

چھٹا جملہ ہے "اَمَدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ" یا اللہ چلا تو ہمیں راہ راست پر۔ راہ راست کیا ہے نماز ہے تو جب آپ نماز میں کھڑے ہیں تو ہدایت آپ کوں چکی ہے اور انسان وہ چیز مانگتا ہے جو اس کے پاس نہ ہو تو آپ کے پاس ہدایت ہے نماز پڑھتے ہیں اس میں قرآن پڑھ رہے ہیں ہاتھ باندھ کر خدا کی تعلیم میں کھڑے ہیں ہدایت تو آپ کوں چکی ہے

اور انسان وہ چیز مانگتا ہے جو اس کے پاس نہ ہو تو جو ہدایت ہے وہ پھر ہم خدا سے مانگ رہے ہیں۔

سفریں حضرات نے مختلف جوابات دیے ہیں ایک تو یہ ہے کہ ہدایت صرف اس نماز کا نام نہیں ہے جس میں آپ کھڑے ہیں ہدایت موت تک ان تمام نمازوں کا نام ہے جو آپ کے ذمہ ہیں صرف فرض کا نام نہیں ہے بلکہ نوافل کا نام ہے۔ اب آپ فرض نماز پڑھتے ہیں تو "امدنا الصراط المستقیم" کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ مجھے اشراق کی بھی ہدایت نصیب فرم اچاشت کی بھی ہدایت فرم اوابین کی بھی ہدایت فرم اتجہد کی بھی ہدایت فرم اقرآن پڑھنے اور ذکر اللہ کی بھی ہدایت فرم اہدایت تو ایک لامحمد و چیز ہے یہ تو ہم ہیں کہ نماز پڑھ کر ہم جنت کی چابی کے منتظر ہوتے ہیں یہ تو ہماری غلطی ہے ہدایت تو ایک لامحمد و چیز ہے جس کے سرے پر ہم کھڑے ہیں جو نماز پڑھ رہے ہیں آئندہ نمازوں کی توفیق خدا سے مانگ رہے ہیں۔

دوسرا جواب امام رازیؒ نے یہ دیا ہے کہ ایک ہدایت ہے اور ایک ہدایت پر استقامت ہے تو نماز پڑھنے والے کو تو ہدایت حاصل ہے لیکن پڑھنے نہیں ہے کہ آگے یہ توفیق چیزیں جائے گی یا ساتھ رہے ہیں تو "امدنا الصراط المستقیم" کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ جو آپ ہدایت دے چکے ہیں اس پر موت تک استقامت بھی نصیب فرم۔

حضور ﷺ نے فرمایا میری امت پر ایک دور آنے والا ہے "یصبع الہرہ مومنا و یمسیں بکافرا" کہ صحیح کامسلمان شام کا کافر ہو گا اور شام کامسلمان صحیح کافر ہو گا۔ ایسے ہی آج مفادات کی جگہ ہے جہاں مفاد اعلیٰ وہاں انسان ایمان بھی داؤ پر لگا دیتا ہے۔

"پھونکوں سے یہ چارغ بجھایا نہ جائے گا" "وَاللَّهُ مَتَّهْ نُورٰهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافُوْنَ" طالبان کا عزم ہے جیسے انہوں نے نہ صرف روس کو نکلت دی بلکہ اس کی کمر توڑ کر نکلوے کر کے ان کی اقتصادیات کو ختم کر دیا طالبان کا عزم یہ ہے کہ امریکہ کی کرتوزیں انکی اقتصادیات کو ختم کریں اور ان کی ریاستوں کو تباہ کریں اور یہ انشاء اللہ اس نتیجے پر ہنپھے والے ہیں۔

آپ بھی بڑے عجیب ہیں جو لیڈر لندن جاتا ہے آپ کے یہاں وہ آب کوثر ہے جیسے آب کوثر سے نہانے سے انسان کے تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں اسی طرح یہ لیڈر بھی جب لندن سے ہو کر آئے یہ دونوں لیڈر دونوں پہلے مجرم تھے ملک میں آنے کے قابل نہیں تھے لیکن ایک دن بعد جب امریکہ نے کہا آنے دواب وہ ملک کے سر براد ہیں۔

تیسرا جواب امام رازیؑ نے دیا ہے کہ ایک ڈگری ہے ایک تقری ہے آپ (ایم۔ اے) کرتے ہیں تو یہ ڈگری ہے اس کے بعد وزیر اعظم آپ کی تقری کرے گا اب تخواہ شروع ہو جائے گی صرف ڈگری ملنے سے تخواہ شروع نہیں ہوتی ڈگری آپ پاس کریں گے اس کے بعد تقری ہو گی کہ فلاں سیٹ پر جا کر یہ کام شروع کرو اس کے بعد آپ کو تخواہ ملنا شروع ہو گی تو جناب یہ آپ کے اعمال یہ جنت کی ڈگری ہے لیکن انکی قبولیت یہ تقری ہے تو یہ جو ہم کہتے ہیں "اہدنا الصراط المستقیم" کہ یا اللہ ڈگری تو ہم حاصل کر چکے ہیں نماز ہم نے پڑھ لیں لیکن یا اللہ اب اسے قبول بھی فرماتقری ہو جائے جیسے تخواہ صرف ڈگری سے شروع نہیں ہوتی ہے بلکہ ڈگری کے بعد سیٹ کی تقری اور تقری کے بعد تخواہ شروع ہو جاتی ہے تو آپ نے نماز تو پڑھی آپ نے ایمان تو اپنا بیا آپ نے تبلیغ تو کر لی یہ تینوں جنت کی ڈگریاں ہیں لیکن انکی قبولیت یہ تقری ہے کو ہم کہتے ہیں "اہدنا الصراط المستقیم" کہ یا اللہ ڈگری تو ہم حاصل کر چکے ہیں نماز ہم نے پڑھ لیں لیکن اب اسے قبول بھی کر لوتا کہ تخواہ جنت کی شکل میں ملنی شروع ہو جائے۔

اور علامہ ابن عزیزؑ نے ایک لطیف جواب دیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ ایمان اور اعمال کا تعلق قلب کے ساتھ ہے اور ایک قلب کا تعلق خدا کے ساتھ ہے تو ایمان اور اعمال کا تعلق قلب کے ساتھ یہ تو بدایت ہے لیکن قلب کا تعلق خدا کے ساتھ یہ ضروری ہے جیسے روشنی تو آپ کو ملی بلب سے لیکن بلب نے کب روشنی وی جب پاورہ اوس سے اس کا تعلق جڑا اگر پاورہ اوس سے اس کا تعلق ختم ہو جائے تو پھر یہ آپ کو روشنی نہیں دے سکتا تو یہ جو ہم کہتے ہیں "اہدنا الصراط المستقیم" اس کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ میرے قلب کا دروازہ اپنی طرف کھول دے۔

اسی کو حدیث نے بتایا "ان تعبد اللہ کا نک ترہ" خدا کی عبادت ایسی کرو جیسے تم خدا کو دیکھ رہے ہو حضرت عبد اللہ ابن عمرؓ کو کسی نے سلام کیا آپ نے جواب نہیں دیا اس نے حضرت عمرؓ کو شکایت کی عبد اللہ ابن عمرؓ نے جواب دیا کہ میں نے اس کا سلام نہیں سنائیں اس جگہ خدا کی ذات کو دیکھ رہا تھا اس آنکھ سے نہیں بلکہ قلب کی آنکھ سے۔

عمر ابن العاصؓ نے مصر فتح کیا اسکری کے تاج کو تار تار کر دیا اب یہاں کارگل سے نا کام آتے ہیں پھر بھی ہم پنڈی جا کر فوج کا استقبال کرتے ہیں عمر ابن العاصؓ نے مصر کو فتح کیا اسکری کے تاج کو تار تار کیا لیکن کوئی استقبال نہیں ہے کوئی زندہ با دنیس اسکیلے مدینہ میں آئے پھر سید حامی مسجد نبوی میں جاتے ہیں حضرت عمرؓ میں مسجد میں لیٹے ہوئے تھے فرمایا بھائی جان مجھے پڑتے نہیں ورنہ آپ کے کارنامے کی داد دیتے انہوں نے کہا نہ حضرت جو تکوار چلی تھی اس کا لوہا خدا نے بنایا تھا جس ہاتھ نے چلائی تھی وہ بھی خدا کا دیا ہوا تھا جس دل سے وہ تکوار چلی تھی وہ دل بھی خدا کا دیا ہوا تھا میں کیا ہوں جو کچھ کرنے والا ہے اللہ ہے۔ اور جب ایک غریب ملک میں صحابی ایران کے کروڑوں کا تاج اس کے ہاتھ لگا تو اس نے اپنی پہنچ پر اپنی گھر میں پیٹ کر رات کے وقت کمائڑ کے پاس لے آیا جب اس نے کھول کے دیکھا کروڑوں روپے کا فرمایا بیٹھ جاؤ اپنا نام لکھواد اپنا پتہ لکھواد فرمایا جس کو راضی کرنے کے لیے لایا ہوں وہ جانتا ہے نام بتانے کی ضرورت نہیں ہے۔

امام غزالیؒ نے تھج فرمایا اگر صحابی ہماری مجلس میں آئے "خاکم بدہن" ہم کہیں گے یہ پاکل ہے کیونکہ ہمارے ہاں بڑا انسان وہ ہے جس کے نیچے گاڑی ہو ہاتھ میں موبائل ہوا در قرائی ہنی ہوئی ہو یعنک اس نے لگائی ہو ہاتھ میں روپاں ہوا یک صحابی نے حضور ﷺ سے فرمایا "لئی احباب ان اکون ہوئی الناس" یا رسول ﷺ میں چاہتا ہوں میں ساری دنیا سے طاقتور ہوں فرمایا "تو کل علی اللہ تکن ہوئی الناس" خدا ہی پر اعتماد کرو ساری دنیا سے طاقتور ہو جاؤ گے آج ہم کا شکوف کو طاقت سمجھتے ہیں اس صحابی نے اپنا نام نہیں بتایا فرمایا جس کو راضی کرنے کے لیے لایا ہوں وہ نام بھی جانتا ہے پتہ بھی جانتا ہے نہیں بتایا اصل میں آج کل ہم خدا سے نا آشنا ہیں۔

حضرت عائشہ صدیقہ پر جب جھوٹا اور جھوٹا اثر اُنگا اور چند دن بعد وہ مان باپ کے گھر تشریف لے گئیں اور حضور ﷺ پر چھپے گئے اور ان سے گفتگو کرنے لگے دوران گفتگو سوت نور نا زل ہو گئی حضرت عائشہ صدیقہ کی پاک و امنی کی گواہی خدا نے دی تو مان نے حضرت عائشہ صدیقہ کو فرمایا انہو حضور ﷺ کا شکریہ ادا کرو اس نے مان میں کہا (انکار میں نہیں) اور نہ وہ کفر ہے فرمایا میں تو صرف اس خدا کا شکریہ ادا کرتی ہوں جس نے میرا دامن دھویا ہے ہم یہ نہیں کہہ سکتے ہم حضور ﷺ کے پاؤں کی خاک کے برابر بھی نہیں ہیں لیکن وہ بیوی ہے۔

اس لیے فتحاء لکھتے ہیں کہ بیوی کی ہربات کا نوٹس نہ وعداوت کی بنیاد پر نہیں لڑتی سبھی مان کے اعتبار سے بھی بلوتی ہے لیکن حضرت عائشہ صدیقہ نے فرمایا میں تو اپنے رب کی حمد بیان کروں گی جس نے میرا دامن دھویا ہے۔

آج ہم ہر کسی کو جانتے ہیں نہیں جانتے تو قرآن کو نہیں جانتے قرآن والے کو نہیں جانتے خدا کو نہیں جانتے رسول ﷺ کو نہیں کسی شہری سے پتہ کر کتنی قلمیں ہیں ایک ایک گن کے آپ کو ہتائے گا اور اس سے پتہ کرو ان میں کون کون سا کھیل ہے ہتائے گا فلاں صاحب کی قلم میں یہ کھیل ہے فلاں میں یہ کھیل ہے فلاں میں یہ ہے مسجد کا پتہ کرو اور جافت کے اوقات کا پتہ کر کسی کو معلوم نہیں لیکن ہیں مسلمان۔

امام غزالی فرماتے ہیں جس کی مرغی دوسرے گھر میں اٹھے دے دے وہ ذنک کے قابل ہے ہم مرغی خدا کی ہیں اٹھے قلموں میں دے دے رہے ہیں۔

”اَهُدْنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ“ کی چوتھی توجیہ یہ ہے یا اللہ یا بیان اور اعمال یہ تو دل کی روشنی ہیں لیکن اس دل نے ان کو کب روشنی دی جب آپ سے وابستہ ہوا یا اللہ اس وابستگی کو برقرار رکھ کر سبھرے دل کا دروازہ تیری طرف کھلارہے۔

## سورة فاتحہ

اَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

”وَإِنَّكَ نَسْتَعِينَ“ اور تجوہی سے مذاکتے ہیں ”امْدَنَ الْعَرَاطَ  
الْمُسْتَقِيمَ“ ہدایت فرمائیں راہ راست کی۔

ایک ہے کسب اور ایک ہے خلق کب کام میں اس باب جمع کرنا یہ بندے کا کام ہے اور خلق کا معنی نتیجہ کو مرتب کرنا یہ خدا کا کام ہے بندہ کا سب ہے اللہ خالق ہے آپ اس باب کی حد تک کوشش کر سکتے ہیں اس میں ایک دوسرے سے مدد بھی مانگ سکتے ہیں مجھے مل دو مجھے بدل دو میری زمین میں مل چلا دیا اس باب ہیں اس میں انسان با اختیار ہے ایک ہے نتیجہ کر بچل لگئے غلہ لگ جائے یہ نتیجہ ہے یہ اللہ کا کام ہے اور یہ آپ غیر اللہ سے مدد نہیں مانگ سکتے ”أَفَرَهُ يَتَحَمَّلُ مَا تَحْرِثُونَ“ تمہارا کام کیا ہے مل چلا کر بچ بونا“۔ انتہ تزمیں عونہ امر نحن الزامعون“ تم نے اگایا یا ہم نے اگایا تم نے بچل دیا یا ہم نے دیا اس باب کی حد تک ہم ایک دوسرے سے مدد مانگ سکتے ہیں آپ مجھے کہیں مجھے جو تابنا کر دو پاٹش کر کے دوپانی لا کے دو لیکن فتائیج میں غیر اللہ سے مدد یہ شرک ہے۔

اس باب کی حد یہ ہے کہ انسان نکاح کرے یہوی کو گمراہے بس آگے اولاد کا مل جانا یہ نتیجہ ہے یہ خدا کا کام ہے ایک جوان باپ سے مدد مانگ سکتا ہے کہ میری شادی کرواؤ لیکن باپ سے یہ دنیں مانگ سکتا کہ مجھے اولاد دو ”أَفَرَهُ يَتَحَمَّلُ مَا تَمْنَوْنَ“ تم مہاشرت کی حد تک با اختیار ہو“۔ انتہ تخلقو نہ امر نحن الخلقو“ ہمرا اولاد دینا نہ دینا ہمارا کام ہے آج لوگ جیسے باپ سے شادی طلب کرتے ہیں تو ہمروں سے اولاد طلب کرتے ہیں یہ دوسری طلب شرک اور کفر کے زمرے میں ہے آپ ڈاکٹر کو کہہ سکتے ہیں

مجھے دوادوہ اسباب کی حد تک ہے یہ ہے کہ مجھے شفاء دو یہ شرک کے درجے میں ہے۔  
 ”ایاک نستعین“ خدا ہی سے مدد مانگیں گے یعنی مافق الاسباب میں ہم غرروں کے سامنے ہاتھ نہیں پھیلائیں گے ورنہ دائرة اسلام سے خارج ہو جائیں گے اسباب کے ماتحت جو کب ہے اس میں اگر ہم ایک دوسرے کا تعاون کریں تو کوئی بات نہیں ہے انسان مقدمہ میں وکیل کا ہتھا ج ہے دیوار بنانے میں راجح کا ہتھا ج ہے علاج میں ڈاکٹر کی دوائی کا ہتھا ج ہے لیکن نتائج میں ایک دوسرے سے مدد یہ تھیک نہیں ہے۔

پھر علماء لکھتے ہیں چار عالم ہیں ایک (عالم ناسوت) ہے وہ یہاں سے آسمان تک ہے وہ مادی مخلوق ہے اس کے بعد (عالم ملکوت) ہے وہ ساتویں آسمان تک ہے اس کے بعد (عالم جبروت) ہے اور اس کے بعد (عالم لاحوت) ہے (عالم ناسوت) یہ مادی عالم ہے آسمان تک (عالم ملکوت) آسمان سے فرشتوں کا شروع ہو جاتا ہے (عالم جبروت) آگے خدا کی صفات کا درجہ شروع ہوتا ہے اور (عالم لاحوت) وہ ذات کا درجہ ہے۔

جب تک آپ عالم ناسوت میں ہیں اسباب کی حد تک ایک دوسرے سے مدد مانگ سکتے ہیں جب آپ کی نظر ترقی کر کے عالم جبروت، لاحوت میں پہنچ جائے پھر صوفیاء کہتے ہیں کہ پھر خاموش رہتا کہ وہ دعائیہ الفاظ آپ کے اور خدا کے درمیان حائل نہ نہیں اللہ دیکھ رہا ہے حضرت ابراہیم السلام کو جب نمرودی آگ میں ڈالا جا رہا تھا جب کہ نبی تھے ان کی نگاہ عالم لاحوت پر تھی جبرائیل نے کہا کیا مدد کروں فرمایا غیر سے تو مدد مانگنا نہیں ہوں فرمایا پھر اللہ سے مانگو انہوں نے فرمایا ”حسبی عن حال علمہ بحال“ اللہ میری حالت کو جانتا ہے مانگنے کی کیا ضرورت ہے اسی وجہ سے فرمایا ”یا ناس کو ف بودا وسلاما علی ابو امیح“ لیکن یہ بڑا اونچا مقام ہے اس حد تک ہماری پہنچ ناممکن ہے ہم تو عالم ناسوت سے بھی پہنچیں ہیں چہ جائے کہ عالم جبروت اور عالم لاحوت میں پہنچیں۔

ہاں علماء نے لکھا ہے کہ بھی کبھی انسان کا امتحان لیا جاتا ہے جیسے انسان پر یہاری آجائے ناخلکوار حالات آ جائیں یہ امتحان ہے اس میں پہنچ و پکارنے کرو خاموش رہو حضرت حسین مسیح کا کربلا میں امتحان کا مقام تھا خاموش رہے یہ نہیں فرمایا یا اللہ مجھے بچاؤ بزید کو تباہ کرو

وہ مقام امتحان تھا ہاں جہاں مقام اظہار عبادت ہے کہ اپنی عاجزی ظاہر کرے وہاں تو جو نے کا تسلی بھی مانگو ہاڑی کا نمک بھی مانگو کہ یا اللہ مجھے جو نے کے لئے کی ضرورت ہے مجھے ہاڑی کے نمک کی ضرورت ہے یا الگ الگ مقامات ہیں۔

علماء لکھتے ہیں ایک طبعی ہدایت ہے اس کے مانگنے کی ضرورت نہیں ہے وہ خدا اور جنیز ہے جیسے بچہ پیدا ہوتے ہی اس کو ہدایت ملتی ہے کہ ماں کے پستانوں کو چوس زیان اور تالوں کے ذریعے اور پہیٹ میں جوں پہنچا دو اور اپنے سے چوزا لٹکتے ہیں اللہ تعلیم دیتا ہے کہ دانا چنزو اپنی بھوک اور پیاس کو دور کرو یہ طبعی ہدایت ہے یہ خدا اور جنیز ہے کہ پیدا ہوتے ہیں اللہ جاندار کو عنایت فرماتا ہے۔

ایک ظاہری ہدایت ہے کہ ہم یہاں سے اٹھیں تو آنکھوں سے دیکھتے ہیں کہ وہ دروازہ ہے تو دروازے کی طرف چلتے ہیں تو آنکھ سے دیکھتے ہیں محراب کی طرف نہیں چلتے اس کے لیے اللہ نے آنکھ دے دی ہے ہدایت منزل مقصود کا راستہ تلاش کرو۔ اس کے بعد ایک عقلی ہدایت ہے کہ آپ ایک حق مسئلہ کی تلاش میں ہیں اور اس کے لیے دلائل ڈھونڈتے ہیں دلائل ڈھونڈ کر آپ اس کے ذریعے حق تک پہنچ گئے یہ عقلی ہدایت ہے ان میں سے ایک بھی ہدایت یہاں مراد نہیں ہے۔

”امدنا“ یہاں چوتھی ہدایت ہے جوانبیاء کرام لے کر آئے کہ اللہ ہمیں منزل مقصود کا راستہ دکھادئے اور منزل مقصود تک پہنچا دے یعنی حق عقائد پا کیزہ اخلاقی سنت پر مبنی اعمال یہ ہدایت انبیاء کرام لے کر آئے وہ دعوت و تسلیخ اس کی کرتے تھے۔

ہدایت دینے والا اللہ ہے ”اُنک لَا تهذی من احییت ولکن اللہ بہذی من یشأ“ تو یہاں ہدایت سے جیب کا راستہ مراد نہیں ہے بلکن کا راستہ مراد نہیں ہے اس سے مراد وہ ہدایت ہے جو ایک لا کہ چوٹیں ہزار انبیاء خدا کی طرف سے لائے ہیں وہ حق عقائد پا کیزہ اخلاقی سنت پر مبنی اعمال اور ان کے ذریعہ جنت تک پہنچانی یہ ہدایت ہم خدا سے مانگتے ہیں۔

مراد مستقیم سے مراد کیا ہے تو بعض مفسرین لکھتے ہیں کہ اسلام سے پہلے ایک

یہودیت تھی ایک نصرانیت تھی یہودیت کے اندر بہت سختی تھی کہ زکوٰۃ میں مال کا چوتھائی حصہ نکالنا پڑتا تھا جبکہ ہمارے اسلام میں چالیسوال حصہ ہے یہودیت میں پانی کے بخیر پا کیزگی نہیں ہوتی تھی جب کہ اللہ نے ہمیں سہولت دی مٹی سے ہم تمیم کر کے بھی پا کیزگی حاصل کر لیتے ہیں یہودیت میں کپڑا ناپاک ہوتا تھا تو وہ کپڑا اس جگہ سے کاٹو تب وہ کپڑا پاک ہو گا کسی عضو سے گناہ ہو جاتا وہ عضو کا توبہ گناہ معاف ہو گا جبکہ اس امت کے لیے اللہ نے فرمایا کہ ایک لوٹا پانی سے کپڑا دھولو اور خلوص دل سے توبہ کرو ہم گناہ معاف کر دیں گے۔

یہودیت میں اپنے عبادت خانوں سے باہر کوئی نماز جائز نہیں تھی جبکہ اس امت کو اللہ تعالیٰ نے سہولت دی کہ آپ دوکان کے پیسے پر کمپتی باڑی میں بازار میں گھر میں جہاں چاہیں نماز پڑھیں یہ اور بات ہے کہ مسجد اور جماعت کی فضیلت اور ہے لیکن نفس ذمہ داری قارغ ہوتی ہے ہر جگہ نماز پڑھ لیتا یہ اس امت کی فضیلت ہے یہودیت مال غنیمت کا استعمال کرنا حرام ہوتا تھا آسمان سے آگ آتی تھی اور اس کو جلا تی تھی جبکہ اس امت کے لیے یہ سہولت دی گئی ہے کہ مال غنیمت کا پانچواں حصہ بیت المال کا ہے چار حصے مجاہدین میں تقسیم کرو یہودیت میں زکوٰۃ کا مال لوگ نہیں استعمال کر سکتے آسمان سے آگ آتی تھی زکوٰۃ صدقات قربانی اسے جلا دتی تھی۔

جبکہ اس امت کے لیے اللہ نے یہ مراجعات فرمائی کہ "خُلُوا مِنْ أَغْنِيَّتِهِمْ مِنْ دُنْوَانِ قَرَبَانَةِ" کہ جس علاقے کے اغنیاء سے زکوٰۃ لیتے ہو اس علاقے کے نقراء میں تقسیم کرو یہ سایت میں کمی تھی اس کو تفریط کہتے ہیں شراب کی حلت تھی سود کی حلت تھی جبکہ اسلام نے درمیانہ راستہ بتایا "وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسُطْرًا" تمہارا دین یہودیت اور یہ سایت کے درمیان درمیان ہے نہ یہ یہودیت جیسا افراط ہے نہ یہ سایت جیسی تفریط ہے تو "الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ" سے مراد اسلام ہوا کہ یا اللہ یہودیت سے بچاؤ یہ سایت سے بچاؤ ہے آئندہ میں ہے "غَيْرُ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ" اسلام کا راستہ۔

اور امام راغب نے لکھا ہے کہ "مُسْتَقِيمٌ" سے مراد یہ ہے کہ انسان میں دو چیزیں ہیں ایک حصل ہے ایک محنت ہے اگر انسان صرف حصل سے پلے وہ حیار قلقہ ہے

حکماء یونان اس لیے گراہ ہو گئے کہ وہ صرف عقل پر چلتے تھے افلاطون نے یونان کے حکماء کا اجلاس بلا یا کہ انسان کی تخلیق کا مقصد کیا ہے ایک بار اجلاس بلا نتیجہ برخاست ہو گیا پھر اجلاس بلا یا گیا تو یہ بات پاس ہو گئی کہ انسان کھانے پینے کی مشین ہے۔

امام رازیؑ نے لکھا ہے کہ افلاطون حکیم ہونے کے باوجود اتنا بیوقوف تھا کہ مشین کی یہ خاصیت ہے کہ کم قیمت والی چیز کو بیش قیمت بنا دیتی ہے خام مال کم قیمت والا ہوتا ہے اور مشین سے گزر ار جائے اس کی قیمت بڑھ جاتی ہے لکڑی ہے دسروپے کی ہے لیکن مشین سے گزر کر دروازہ بن جائے تو ہزاروں میں پہنچ جاتا ہے لواہ ہے سور و پے کلوہ ہوا لیکن مشین سے گزر کر اس سے اتنا پڑھ مشین بنالیں تو وہ ہزاروں میں پہنچ جاتا ہے تو مشین کی یہ خاصیت ہے کہ خام مال جو کم قیمت والا ہے اس کو بیش قیمت بناتا ہے۔

تو اگر انسان کھانے پینے کی مشین ہوتی تو یہ کھانا کم قیمت والا اور بناتا زیادہ قیمت والا لیکن یہ کھاتا ہے بھنا ہوا چھوٹا گوشت اور دلی مرنخ اور فروٹ اور بناتا ہے کیا لیٹرین سے پوچھو یہ کسی مشین ہے کہ اس نے تیجی چیز کو بے قیمت بنا دیا تو نزی عقل گراہی ہے جیسے حکماء یونان اگر انسان کھانے پینے والی مشین ہوتی تو پھر اشرف الخلوقات انسان نہیں ہے اشرف الخلوقات تو کائے ہے کائے کھاس پھوس کھاتی ہے اور بہترین دودھ بنا دیتی ہے اشرف الخلوقات درخت ہوتا درخت صرف مشی اور پانی استعمال کرتا ہے لیکن اس سے پھول ہر بے بھرے پتے ٹھنڈا سایہ بنا دیتا ہے۔ ۱

جبکہ اللہ نے فرمایا "وَالْبَيْنَ وَالْزَيْتُونَ وَطُوْمَسِينِيْسِ وَهَذِهِ الْبَلْدَ الْأَمْبَنْ" چار قسمیں اٹھا کر فرمایا "لَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَلَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ" تو ایک طرف عقل ہے وہی سے قطع نظر ہم صرف عقل سے رہنمائی حاصل کریں یہ گراہی ہے جیسے آپ یہاں سے نجی پر جاتے ہیں تو بھی آپ سمندر کے ساحل تک تو بس پر جائیں لیکن اگر آپ کہیں کہ ساحل تک کار پر آیا ہوں تو سمندر میں بھی کار پر سفر کروں ڈوب جاؤ گے وہاں سواری الگ ہے۔ اگر ہم کہیں کر عقل سے ہم کھانا معلوم کرتے ہیں تجارت صنعت چلاتے ہیں تو ہم دین بھی معلوم کریں گے اور قبر کا عذاب بھی معلوم کریں گے یہ ایسا ہے

جیسے سند رکارستہ کار کے ذریعے طے کرتا ہے ڈوب جائیگا۔

اور ایک محبت ہے صرف محبت سے انسان عبادت کر سکتا ہے خدا سے محبت ہو لیکن اس کو صوفیاء کرام مجددب کہتے ہیں اس کے حواس قائم نہیں رہتے اس کو جذب کہتے ہیں اور جب انسان عقل اور محبت دونوں کو مجمع کرے اس کا نام سلوک ہے اس امت کا نام سلوک ہے احکام و حی بتابے کی اس کے حسن اور بیع پر عقل شہپار گائے گی ہاتھہ عین اس پر عمل پیرا ہوں گے اس لیے علماء نے جذب کو عبادت کہا ہے لیکن وہ کمزور درجہ ہے اس میں حواس قائم نہیں رہتے۔

حضرت موسیٰ نے کوہ طور پر جعلی دیکھی تو "خو موسیٰ صعفاً" تو موسیٰ بیپوش ہو کر گرے لیکن ابن عربیٰ نے لکھا ہے کہ مراجع کی رات نبی ﷺ نے خدا کو سامنے دیکھا لیکن تمسم کر کے دیکھا کوئی حواس باختہ نہیں ہوئے "ما زاغ الیصر و ماطغ" تو صراط مستقیم کا معنی یہ ہے کہ اللہ عقل بھی عطا فرم اور اپنی محبت بھی عطا فرم۔

ابن عربیٰ نے تعریف کی ہے کہ صراط مستقیم دین کے عقائد، اخلاق، اعمال آپ اپنا سیسی محبت کے ساتھ "والذین امنوا اشد حب الله" لیکن عقل میں جہاں تک شریعت نے اقتیار دیا ہے انسان اسکو بھی ہاتھ سے نہ جانے دے۔



## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”اَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ“

ہدایت کی تفصیل گزر بھی ہے کچھ ”صراط مستقیم“ کا بیان بھی ہو چکا ہے کہ ”صراط مستقیم“ سے مراد کیا ہے۔ تو ایک تفسیر ”صراط مستقیم“ کی اسلام ہے کہ یا اللہ یہ دین کا راستہ نہ ہو یہ سایت کا راستہ نہ ہو بلکہ اسلام کا راستہ ہو دوسری تفسیر گزر بھی ہے کہ ”صراط مستقیم“ سے مراد ہے کہ زی عقل نہ ہو زاقل نہ انسان کو گراہ کرنا ہے اور نری محبت بھی نہ ہو انسان ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے بلکہ عقل اور محبت کا جامع راستہ ہو اس کا نام سلوک ہے۔

تیری تفسیر ”صراط مستقیم“ کی اخلاق ہیں کہ یا اللہ میں اخلاق اپانے کی توفیق عطا فرما ایک ہلکے ہے ہلکے کا معنی جسم کی خوبصورتی ”خلق“ کیلئے شیش قدر، تقدیر، تقدیر ہے تو ہلکے کے ”خاء“ پے زبر ہو یہ جسمانی ظاہری خوبصورتی کا نام ہے اور ہلکے یہ باطنی خوبصورتی کا نام ہے سیرت کا نام ہے یہ ضروری نہیں ہے کہ انسان خوبصورت ہو تو وہ خوب سیرت بھی ہو اور ضروری نہیں ہے کہ انسان خوب سیرت ہو تو وہ خوبصورت بھی ہو۔

حضرت بلالؓ حسنه کا باشندہ ہے کالا رنگ جیسے سوڈائی لوگ ہوتے ہیں ظاہری خوبصورتی نہیں تھی لیکن خوب سیرت بہت زیادہ تھے اخلاق بڑے پاکیزہ تھے جناب نبی کریم ﷺ اسراج کی رات والیں آئے تو بلالؓ فرمایا ”سمعت خوشستک امام“ کہ

بلاں تمہارے جو توں کی آہٹ میں جنت میں سن رہا تھا "فی مَا فَأَنْزَلْتُ إِلَيْكُمْ مِنْ رَحْمَتِي" تااد آپ کی سیرت کیا ہے انہوں نے کہا یا رسول اللہ جب قضاۓ حاجت کرتا ہوں فوراً وضو کرتا ہو میری سیرت یہ ہے کہ بغیر وضو کے میں نہیں رہتا اور جب وضو کرتا ہوں تو دور کعت تجیہ الوضوء تجیہ الحنجد پڑھتا ہوں جب وقت مکروہ نہ ہو حضور نے فرمایا "فی مَا فَأَنْزَلْتُ إِلَيْكُمْ مِنْ رَحْمَتِي" اس سیرت کی وجہ سے اللہ نے آپ کو جنت میں پہنچا دیا۔

تو ضروری نہیں ہے کہ جس کی سیرت ہواں کی صورت بھی ہو اور یہ بھی ضروری نہیں ہے کہ جس کی صورت ہواں کی سیرت بھی ہو اب لہب آگ کے شعلوں کی طرح اس کا چہرہ چمکتا تھا لیکن سیرت گندی تھی شرک بد عات رسومات میں جتنا تھا تو "امدنا الصراط" معنی یہ ہے کہ پروردگار میں اچھی سیرت اور اچھے اخلاق نصیب فرم۔

علامہ ابن قیم نے لکھا ہے کہ روح کی خوبصورتی آخرت میں نمایاں ہو گی جتنے کسی کے اخلاق اچھے ہوں گے اس قدر اس کی روح بلکہ اس کا چہرہ خوبصورت ہو گا حضور ﷺ نے فرمایا یہی بلال میدان میشر میں دورے سے آتا ہوا دکھائی دے گا سورج جیسا چہرہ لے کر روں دواں ہو گا لوگ پیشانی پر ہاتھ رکھ کر غور سے دیکھیں گے کوئی کہے گا فرشتہ آرہا ہے کوئی کہے گا نی آرہا ہے لیکن قریب آنے پر پتہ چلے گا کہ وہ سوڈاں ہے جس کا منہ کالا تھا اب سورج کی طرح چمک رہا ہے۔

علامہ ابن قیم نے یہ بھی لکھا ہے کہ قیامت میں شکلیں اعمال کے مطابق ہوں گی جس میں خود تکبیر ہو گا اس کو اللہ تعالیٰ چیزوں کی شکل میں اٹھائے گا ذلیل کر کے جس میں فریب دھوکہ دھی کی پیماری اور بد اخلاقی ہے اللہ اس کو لومڑی کی شکل میں اٹھائے گا جس میں جیز پھاڑ لوگوں کا مال دبانے کی خصلت ہے اللہ اس کو چیزی کی درندے کی شکل میں اٹھائے گا کافر کی شکل یہ ہو گی کہ نچلا ہونٹ تاف تک ہو گا اور پر کا ہونٹ اور پر ہو گا آنکھوں کے سامنے روکاٹ بنے گا اور منہ کھلا ہو گا دیکھ کر ذر لگے گا یہ بد اعمالی کی یہ صورت اور بد شکل ہے۔

"امدنا الصراط" کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ میں اچھے اخلاق سے ہا ایک مقام کہ ہیں

نظریات ہیں، ایک ہیں اخلاق، ایک ہیں اعمال، ایک ہیں معاشرات معاشرہ بننے کا اعمال سے جب آپ نمازی ہیں روزہ دار ہیں صوم و صلوٰۃ کے پابند ہیں بدعات سے رسمات سے شرک اور کفر سے بچتے والے ہیں آپ کے اعمال اچھے ہوں گے میرے بھی ایسے ہوں گے اس کے بھی ایسے ہوں گے اس سے جو ملہ بننے کا جو ملک بننے کا جو قوم بننے کی وہ معاشرہ اچھا معاشرہ ہوگا تو معاشرہ بنتا ہے ابھی زندگی فرد فرد کے اعمال سے اور اعمال بننے ہیں اخلاق سے عمل تو یہ ہے کہ میں جیب سے پیسے نکال کر اس کو دوں یہ عمل ہے لیکن اس کے بچھے اخلاق سخاوت کا ہے سخاوت محس دینے کا نام نہیں ہے سخاوت یہ ہے کہ دینے سے دل خوشی محسوس کرے اب دل خوشی محسوس کرے کا تو ہاتھ پلے کا یہ محاذ پر جانا اور گولیاں چلانا اور کافر کی گروں ناپنی یہ جہاد عمل ہے لیکن اس عمل کے بچھے اخلاق کا رآمد ہے وہ ہے شجاعت، شجاعت کا معنی جان دے کر دل خوشی محسوس کرے اب دل میں شجاعت ہوگی تو محاذ پر جائے گا دل میں شجاعت ہی نہیں ہے وہ تو افغانستان کی طرف دکھ کر بے ہوش ہو جاتا ہے۔

ہاں تو معاشرہ بنتا ہے اعمال سے اور اعمال بننے ہیں اخلاق سے اب آپ میں شجاعت کب آئے گی کہ خدا کو جان دیکر خوشی محسوس کریں گے آپ میں سخاوت کب آئے گی کہ غریب کو دینے سے دل میں خوشی محسوس کریں جب کہ آپ کو خدا کی وحدانیت پر عقیدہ ہو۔ اخلاق بننے ہیں عقائد سے جس کا عقیدہ تو حید کا نہ ہو وہ جو کچھ کرے گا اللہ کے لیے نہیں کرے گا اور مزار کے پاس ہے کیا جب کبھی اس سے مشائی اٹھائی ہے اللہ فرماتے ہیں یہ اس سے مشائی تو لوٹا لے بھور کی عکھلی کے بچھے ایک چھوٹا دائرہ ہے قرآن کریم نے بتایا جن کی تم پوچھا کرتے ہو ”مَا تَأْمُلُ مِنْ فَطِيرَةِ إِنَّكَ  
إِنْ تَعْلَمُ ۚ إِنَّمَا ۚ وَمَمْنُونَ ۚ“ اس کے مقابلے پر نہیں ہیں بھور کی عکھلی کی حق میں ایک دعا کر ہوتا ہے اگر وہ من میں ڈالیں وہ گم ہو جاتا ہے فرمایا جس کی پوچھا کرتے ہو ”فَطِيرَةُ الْخُوْدِ“ اس دعا کے کے بھی مالک نہیں ہیں وہ آپ کو بیٹا کیا دیں گے آپ کو سخت اور مزت کیا دیں گے۔

تو اگر ہم معاشرہ درست کرنا چاہتے ہیں اعمال کو درست کرنا چاہتے ہیں اخلاق اپنا کیس "امدنا الصراط المستقیم" اور اخلاق کو اپنا چاہتے ہیں تو مقیدہ توحید میں سنت میں پکے رہیں اور دو گھنائیں نہیں اخلاق کی بڑی تعریف ہے جناب نبی کریم ﷺ نے فرمایا "بعثت لاتسہم مکارہم الاخلاق" مجھے اس لیے بیجا گیا ہے تاکہ میں اچھے اخلاق کا سبق دوں آپ ﷺ سے پوچھا گیا یا رسول اللہ آپ کی امت میں سب سے نیک آدمی کون ہے فرمایا جس کے اخلاق اچھے ہوں "مامن شہ بوضع ف المیزان لا والخلق اسخل منه" فرمایا جو بھی تسلی قیامت کے دن ترازوں میں رکھی جائیگی کسی میں اتنا وزن نہیں ہو گا جتنا وزن آپ کے پاکیزہ اخلاق میں ہو گا اخلاق تمام اعمال سے زیادہ بھاری ہیں۔

اخلاق کیا ہے کہ خدا رسول کی محبت خدا کا خوف جھوق سے ہمدردی اخلاص، سخاوت عاجزی گناہ سے نفرت طاعات سے محبت "اللهم انت اسئلک جبک و حب من يحبك و حب عمل يقربيك لـ حبك" دین کے ساتھ قرآن کے ساتھ و تخبر ﷺ خدا کے ساتھ محبت موجود ہو اور پھر ان اخلاق کا انکھار کرے اپنے مفاد کے لیے نہیں خدا کی برضا کے لیے آج ہم کہتے ہیں یورپی بڑے با اخلاق لوگ ہیں امریکہ والے بڑے با اخلاق لوگ ہیں وہ اپنے مفاد کی حد تک اخلاق کا مظاہرہ کرتے ہیں اگر وہ با اخلاق ہوتے جہاں مفاد نہ ہوتا وہاں بھی اخلاق کا مظاہرہ کرتے ان کے اخلاق کی آخری سرحد اقوام تھدہ ہے انہوں نے اقوام تھدہ کو بھایا ہے کہ فیصلہ کریں گے اب اقوام تھدہ کے اخلاق کیا ہیں اگر بڑے ملک کا کوئی حق چھوٹے ملک پر ہونو چھین لیتے ہیں امریکہ کا حق کسی کے پاس نہیں رہنے دیتے اور جوئے ملک کا حق بٹنے کے پاس ہونا موش رہتے ہیں ملکیتیوں کو کہوں آزادی نہیں دلاتے ہندو سے سُنیمیریوں کو کہوں آزادی نہیں دلاتے ہندوستان سے یہ پاکستان کا حق ہے، اسلام کا حق ہے، مسلمانوں کا حق ہے۔

یہیں چونکہ یہاں ان کا مفاد نہیں ہے بلکہ مفاد کے خلاف ہے تو حق کا فیصلہ نہیں

کرتے یہ ان کی آخری سرحد ہے اقوام متحده جب ان کے نجڑ کا یہ حل ہے تو امریکیوں سے کیا امید ہے بلکہ یورپیں کا مقولہ ہے کہ وعدے توڑنے کے لیے ہیں کہ جہاں مفادنہ ہو وعدے کو توڑ لیا جائے اخلاق یہ ہیں کہ انسان وعدے کی بھی پابندی کرے اور خدا کی رضا کے لیے کرے۔

حضرت امیر معاویہ نے قیصر روم سے معاهدہ کیا تھا کہ دو سال جنگ نہیں ہوگی جب دو سال میں دس دن رہ گئے تو حضرت امیر معاویہ بڑے سیاہی تھے انہوں نے راتوں رات فوج بھی کہ تم جا کر روم کی سرحد پر بیٹھ جاؤ جیسے یہ دس دن گزر جائیں اچانک حملہ کرو بغیر تیاری کے پورا ملک قبیلے میں کرو مجاہدی کو پڑھ چلا وہ حضرت امیر معاویہ کے پاس آئے فرمایا "لا غدر" اسلام میں یہ غداری نہیں ہے آپ نے پورے دو سال کا معاهدہ کیا جب دو سال پورے ہو جائیں ایک منٹ بھی نہ ہو پہلے ان کو اطلاع کرو وقت فتح ہو چکا ہے یہ تو آپ معاهدہ کے دوران جنگ کی تیاری کرتے ہیں حضرت امیر معاویہ نے بھی ہوئی فوج کو مدینہ والہس بلال یا یہ ہے اسلام۔

ہندوستان میں ایک شہر ہے احمد آباد یہ احمد شاہ عبدالی نے بنایا تھا اس میں احمد شاہ کے بیٹے نے ایک ہندو کو قتل کیا تھا تو احمد شاہ نے اپنے بیٹے سے قصاص دلایا ہم ہندوستان کے دورے میں احمد آباد گئے تھے ایک بھی ہندو وہاں نہیں ہے وہ لوگ اتنے متاثر ہوئے کہ جتنے ہندو سکھ تھے سب مسلمان ہو گئے آج تک سو فیصد مسلمان احمد آباد میں موجود ہیں۔ انہیں میں مراد خاکس کے بیٹے نے ایک پارزی کو قتل کیا اس نے اپنے بیٹے سے قصاص دلایا تو "امدنا الصراط المستقیم" کا معنی یہ ہے کہ یا اللہ ہمیں اچھے اخلاق پر چلا اور اپنا نے کی توفیق حطا فرم۔

یہ بھی ہے کہ جس راستے میں ڈاکو ہوں ڈکیتیاں ہوں چوریاں ہوں تو مالدار آدمی اکیلے اس راستے پر نہیں چلتا کہ ڈاکو مال لوت لیں گے بھی ہم سے خدا ایک ایک راستے ہے جو دین اسلام ہے اس میں بڑے بڑے ڈاکو ہیں اور ڈاکوں کا سردار بھیں ہے اور اس نے

روز اول میں اعلان کیا تھا "لَا قَعْدَنَ لَهُمْ عَلَى صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ" یہ جو آپ کا راستہ ہے اسلام میں اس میں بیٹھوں گا نہ کسی مرد کو گراہ کیے بغیر چھوڑوں گا نہ کسی عورت کو ایسے راستے پر جہاں چور ہوں ڈاکو ہوں قاتل ہوں اس پر امیر آدمی قطعاً نہیں چل سکتا بلکہ اس وقت امیر لوگ باغ سے بھی اکیلے نہیں گزرتے اور اسلام بھی وہ راستہ ہے جس میں بڑے چور اور بڑے بڑے ڈاکو بیٹھے ہوئے ہیں اور انکا سر غنہ اور سردار وہ ابیس ہے اس نے خود کہا "لَا قَعْدَنَ لَهُمْ عَلَى صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ" ایسے راستے پر جب انسان جاتا ہے تو وہ قاتل سے مل کر جاتا ہے جہاں سرکاری چوکیاں موجود ہیں حفاظتی انتظامات موجود ہیں۔ اور یہ راستہ اسلام ہے اس پر جو مخالفین ہیں انبیاء کرام ہیں صحابہ کرام ہیں علماء عظام ہیں ان کے ساتھ چلیں گے ایمان بچاؤ گئے نہیں چلو گے کوئی فلم میں لے جائے گا کوئی جواباز جوئے میں لے جائے گا شرابی شراب خانہ میں لے جائے گا اس لیے اگر اخلاق بچانے ہوں تو اہل اللہ کے نقش قدم پر انسان چلے۔ آگے خود اللہ نے فرمایا "صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ" جن پر انعام کیا ہے انعام چار گروہوں پر ہے "مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ" آگے تفصیل آئے گی انشاء اللہ۔



## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطون الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العلمين - الرحمن الرحيم - ملك يوم الدين - اياك نعبد و اياك نستعين“

یہ سورت فاتحہ نے ”ایاک نستعين“ تک انسان کی اصلاح کے لیے تین اصول بیان فرمائے ہیں کہ جو انسان تین اصول کو اپنائے گا اس کی اصلاح ہو گی اور جو ان تین کو چھوڑے گا خواہ وہ دنیا بھر کا بادشاہ وزیر کیوں نہ ہو وہ ناکام ہے اور مفسد ہے۔ ایک اصلاح کے اصول میں سے ہے ذکر اللہ کہ انسان اشتعت، بیشتعت، لیشتعت، چلتے پھرتے خدا کا ذکر کرے اور اگر پورے کام کے دوران نہیں کر سکتا تو کم از کم کام شروع کرتے وقت مثلاً آپ بیشتعت ہیں ”بسم الله“ پھر بیشتعت رہا شتعت ہو ”بسم الله“ چل پڑتے ہیں ”بسم الله“ گھر میں داخل ہوتے ہو ”بسم الله“ نکلتے ہو ”بسم الله“ تو انسان کی اصلاح کے تین اصول ہیں پہلے اصول ذکر اللہ وہ ”رجیم“ تک سورت فاتحہ نے تباہ کہ پڑھو ”الحمد لله رب العلمين الرحمن الرحيم“ یہ سب خدا کا ذکر ہے۔

جاتب نبی کریمؐ کا ارشاد مبارک ہے کہ ایک آدمی ذکر کرتا ہے وہ راغب افک ہے فرمایا ذکر آدمی زندہ ہے غافل آدمی مردہ ہے گویا کہ ہمارے جسم کی زندگی روح سے ہے اور روح کی زندگی ذکر اللہ سے ہے اگر ذکر اللہ نہیں ہے تو روح مر جاتی ہے دوسری حدیث میں ہے کہ ایک آدمی ذا کر ہے اور دوسرے غافل ہے ذا کر آدمی کی مثال ہرے بھرے درخت کی ہے جس میں پتے بھی ہوں، خوبصوردار پھول بھی ہوں اور پھل بھی ہو اور غافل آدمی کی مثال

اس نتھک ٹھنی اور شاخ کی ہے قرآن کریم نے بھی فرمایا "اذکر ونس" "تم مجھے یاد کرو "اذکر کم" میں تمھیں عزت میں یاد کروں گا کامیابی میں یاد کروں گا صحت میں یاد کروں گا دنیا، قبر، آخرت میں یاد کروں گا ہماری عزت صحت کامیابی کو اللہ نے اپنے ذکر کے ساتھ مزوم کر دیا "اذکر ونس" مجھے یاد کرو گے "اذکر کم" میں تمھیں صحت عزت کامیابی خوشحالی کے ساتھ یاد کروں گا انسانی اصلاح کے لیے اصول ہے ذکر اللہ ہم جب دیکھتے ہیں۔ ایک آدمی کے نیچے بڑی کار ہے اور بڑے عہدے کا مالک ہے اور پہنچ اس کے پیسوں سے بھرے ہیں، ہم کہتے ہیں بڑا عقائد ہے مگر اسلام کہتا ہے کہ جس کو دنیا کی فراوانی مل جاتی ہے "سقط من عین اللہ" ذہ اللہ کی نظر سے گرا ہوا آدمی ہے عقائد آدمی کوں ہے اللہ نے فرمایا "اولو الباب" عقائد لوگ کوں ہیں "الذین يذکرون اللہ قیاماً و قعوداً و علی جنوبهم و يتذکرون ف خلق السموات والارض" عقائد وہ لوگ ہیں جو کمزے خدا کو یاد کرتے ہیں بیٹھے خدا کو یاد کرتے ہیں لیٹھے خدا کو یاد کرتے ہیں اور صرف زبان سے نہیں "و يتذکرون" دل کی گہرائیوں سے خدا کو یاد کرتے ہیں اکبر اللہ آبادی نے فرمایا ہے۔ "یاد خدا کو اکثر زیب زبان پایا"

کہتا ہے بڑے بڑے جا جیوں کی زبان پر اللہ اللہ کا نام ہے لیکن جب میں نے ان کے دل کو ٹھوڑا ان کے دلوں میں دیکھا تو اچھی کوئی کامی کا عشق ہے، اچھی مارکیٹ کا عشق ہے، اچھی عورت کا عشق ہے، جب خدا دل میں نہیں ہے تو زبان کی یادنا کافی ہے۔

دل سے خدا کی چاہت ایسی ہے جیسے زمین میں نیچ بونا زمین میں آپ آم کی کھلی دبادیں تن آور درخت ہو گا ہزاروں شاخیں ہو گئی آپ کو پھل دے گا اور زبان سے ذکر ایسا ہے جیسے آم کی کھلی شیشے کی میز پر رکھو وہ اسکے گی نہیں بلکہ مل مل جائیں گے اس لیے اللہ نے فرمایا کہ عقائد وہ لوگ ہیں "الذین يذکرون اللہ قیاماً و قعوداً و علی جنوبهم" کہ کمزے بیٹھے لیٹھے خدا کو زبان سے یاد کرتے ہیں "و يتذکرون" اور دل کی گہرائیوں سے خدا کو یاد کرتے ہیں تو پہلا اصول ہے انسان ذکر اللہ میں مشغول ہوا ٹھتے، بیٹھتے اللہ اللہ کرے یہ کوئی بات نہیں ہے کہ اگر دل پر قابو نہ پائے کم از کم جہاں تک ہو سکے انسان غفلت نہ کرے انسان اللہ اللہ کرے کم از کم ہر کام کی ابتدائیں "بسم اللہ" پڑھے یہ پہلا اصول

ہے اس کا ماذد ہے "الحمد" سے لیکر "الرحیم" تک ہے۔

دوسری اصول انسان کی اصلاح کے لیے فکر آخوت کہ انسان موت کو سامنے رکھے، قبر کو سامنے رکھے قیامت اور پل صراط کو سامنے رکھے خدا کے سامنے کھڑے ہونے اور حساب دینے کو سامنے رکھے پھر زندگی گزارے اس کے ہاتھ پر یہ شل ہو جائیں گے وہ بد دیکھے گا نہ بد نے گا نہ بد بولے گا نہ تھیڑوں میں جائے گا انسان کی اصلاح فکر آخوت سے ہے کہ میں نے ایک دن مر کر خدا کو جواب دینا ہے موت کا تصور جس پر غالب آجائے وہ حیات زندگی گزارتا ہے۔

دیکھو قائل پکڑا جاتا ہے اس کے قاتل ہونے کے گواہ بھی پیش ہوتے ہیں جو نے اس کو بلا یا آپ پندرہ تاریخ کو عدالت میں آجائ� اب اس کے دل میں یہ ہے یا تو مجھے چھانی کی سزا کا حکم نایا جائیگا یا عمر بھر کی قید کا حکم نایا جائیگا آپ بتاؤ پندرہ تاریخ تک اس کو نہ فیند آئے گی نہ عمدہ کھانوں میں لذت محسوس کرے گا نہ ریشی لباس پہن کر لطف اندوز ہو گا شیش محل میں بیٹھنے سے بھی آنسو میں گئے نہیں حالانکہ یہ اختال ہے کہ نہ چھانی لگے نہ عمر قید بلکہ جو کو معقول رقم روپیہ دے کر اپنے آپ کو بری کرو سکتا ہے۔

لیکن ہمیں تو چھانی کا حکم نایا جا چکا ہے "کل نفسن ذاتۃ الموت" کہ جس نے دنیا کا بیٹھے پانی کا گھونٹ پیا اس کو موت کا کڑوا گھونٹ لینا پڑے گا اس دنیا میں آمد یہاں سے جانے کا پیش خیمہ ہے اس لیے بزرگوں نے فرمایا اس وقت سے پہلے کہ آپ کے محلے میں شوراٹھے کہ فلاں کی زبان بند ہو گئی اس وقت سے پہلے کہ محلے میں شوراٹھے کہ اس کی آنکھیں پھرا گئیں اب جان پھوپھان نہیں ہے اس وقت سے پہلے کہ محلے میں شوراٹھے کہ اب حاجی صاحب کی دوائی واپس آگئی ہے دو دو جمیع سے جوڑ الاتھا وہ واپس آگیا اس وقت سے پہلے کہ ملک الموت تمہارے میں دروازے سے ہاتھ اٹھائے ہوئے اندر آئے گا اور کہہ گا خبر دار تمہارا اگر انداج سے بھرا ہے لیکن تیری قست میں ایک دانہ بھی نہیں ہے پانی سے ملکے بھرے ہیں نیکی بھری ہے لیکن تیری قست میں ایک قطرہ نہیں ہے زمین چھگی ہوئی ہے لیکن آپ کو پاؤں کی اجازت نہیں ہے آسان تک ہوا بھری ہے لیکن آپ کے سائس کے لیے ایک جھونکا نہیں ہے بس ایک کام کرو بھرے ساتھ اٹھو قبر میں اتر جاؤ اس سے پہلے

”حاسبو قبل ان تحاسبوا“ اپنا حساب کرو اپنی اصلاح کرو۔

دوسری اصول انسان کی اصلاح کے لیے فکر آخرت ہے اس کا ماغذہ ”ملک یوم الدین“ آپ کو پتہ نہیں ہے کہ حقیقی بادشاہ کے سامنے روپ و کھڑا ہونا ہے اور ایک ایک بات کا جواب آپ نے دینا ہے فکر آخرت دوسری اصول ہے انسان کی اصلاح کے لیے ”ملک یوم الدین“ نے بیان کیا۔

رابعہ بصریہ جلیل القدر بزرگ خاتون ہیں کسی نے کہا کہ آپ نے شادی کی سنت نہیں ادا کی تو انہوں نے کہا فکر آخرت نے میری ہڈی گلادی خواہش کہاں ہے کہ شادی کروں فکر آخرت نے میرے گوشت کو پکھلا دیا میری ہڈیوں کو پکھلا دیا جب گوشت ہی پکھل گیا خواہش ہی کہاں ہے۔

جناب نبی کریم ﷺ کے فکر آخرت کے بارے میں صحابہ کرام فرماتے ہیں کہ جب ہم مسجد نبوی میں رات گزارتے تھے حضور ﷺ حضرت عائشہ صدیقہؓ کے جمرے میں رات گزارتے تھے تو تہجد کے اندر سجدے میں جاتے تھے آپ کے سینے میں رونے کی آواز اسکی اٹھتی تھی جیسے الٹی ہوئی ہڈی سے آواز اٹھتی ہے اور جب صحابہ کرام نے کہا یا رسول اللہ عمرابھی چھوٹی ہے بال مبارک سفید ہو رہے ہیں فرمایا ”شیعیت مود دلقواتھا“ سورت ہود جس میں قیامت اور آخرت کا ذکر ہے اس نے مجھے بوڑھا کر دیا حالانکہ وہ صرف جنتی نہیں جنتیوں کے سردار ہیں جنتی بنا نے والے ہیں لیکن پھر بھی فکر آخرت اتنی زیادہ ہے۔

اکبر بادشاہ گمراہ آدمی تھا لیکن موت کا یقین تو کافر آدمی کو بھی ہے ایک رات جیخ انہاوز راء نے پوچھا کیوں اس نے کہا جب میں نے جماغ بجھا دیا تو انہی میرا ہوا تو مجھے قبر کا انہی میرا یاد آیا میر بڑا چالاک تھا اس نے کہا آپ کو کیا فکر ہے ہمارے نبی ﷺ اپنے روپ سے ہر قبر میں کرنٹ اور روشنی بیج دیتے ہیں آپ کی قبر میں حضور ﷺ کی نبوت کی روشنی ہو گی ذر اسلی ہو گئی سو گیا۔

اس لیے دوسری اصول اصلاح کا یہ ہے کہ انسان فکر آخرت کرے پہلا اصول ذکر اللہ ہے ہر وقت انسان ذکر اللہ کرے اور دوسری فکر آخرت ہے تیسرا اصول مالک حقیقی کے ساتھ تعلق ہے ایسا نہیں ہے کہ ہاتھ میں تیج ہے اور ماتھے پر جدے کا نشان ہے لیکن خدا

کے احکام توڑے جا رہے ہیں غریب کے ساتھ احسان نہیں ہے غریب کی توہین اور بیمار سے نفرت ہے۔

حضور ﷺ کا ارشاد ہے جس نے غریب کی توہین کی اللہ تسم اٹھاتا ہے تو موت دوں گا کہ اس جیسا غریب بنا دوں جس نے بیمار سے نفرت کی اللہ تسم اٹھاتا ہے تو موت دوں گا کہ اس بیماری سے بدتر بیماری میں جھیس جتل کر دوں اس لیے غریب کی توہین بیمار سے نفرت یہ بہت بڑا گناہ ہے تو تیرا اصول انسانی اصلاح کا خالق کے ساتھ تعلق ہے اس کا مأخذ "ایاک نعبد وایاک نستعين" یا اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے رہیں گے اور تجھے ہی سے مدد مانگتے ہیں تاکہ جانبین سے تعلق ہو ہم تیرے ساتھ تعلق رکھیں گے "ایاک نعبد" تیری ہی عبادت کریں گے "ایاک نستعين" اور تجھے ہی سے مدد مانگتے ہیں۔

خدا کا توہارے ساتھ تعلق ہے اس نے ہمیں وجود دیا و دیکھنے کے لیے آنکھیں دیں آنکھوں میں بینائی دی کان دیئے سننے کی طاقت دی زبان دی بولنے کی طاقت دی اولا ددی صحت دی اعزت دی اولا ددے دی کار و بار دے دیا اور دیتا رہتا ہے خدا کی طرف سے تعلق ہے لیکن ہماری طرف سے بھی تعلق ہے قطعاً نہیں تعلق تو ہوتا ہے مسجد میں ہم تو تھیز میں جاتے ہیں تعلق تو ہوتا ہے قرآن سننے سے ہم تو گانے سن رہے ہیں تعلق تو ہوتا ہے غریب پرجم سے ہمدردی سے ہم ان کا خون چوں رہے ہیں اس لیے خدا کا تعلق توہارے ساتھ ہے اب تک وہ پالتا رہا پال رہا ہے آنکھہ بھی پالے گا لیکن ہماری طرف سے تعلق نہیں ہے کہیں جمعہ کے دن تعلق ہوتا ہے جمعہ کی نماز پڑھتے ہیں عید کے دن تعلق ہوتا ہے عید کی نماز پڑھتے ہیں۔

اس لیے "ایاک نعبد" کا معنی یہ کہ اے اللہ ہم آپ سے نہیں ٹوٹیں گے خاص تیری ہی عبادت کریں گے "وایاک نستعين" اور آپ کے تعلق کے امیدوار ہیں کہ آپ زندگی کے ہر مودود پرہارے مددگار ہیں۔

## سورۃ فاتحہ

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم  
بسم الله الرحمن الرحيم

”الحمد لله رب العالمين - الرحمن الرحيم - ملك يوم الدين - إياك نعبد وإياك نستعين - اهدنا الصراط المستقيم - صراط الذين انت لهم - غير المغضوب عليهم ولا الضالين“

سورۃ بقرہ شروع ہونے والی ہے سورۃ فاتحہ کا آخری تعبیرہ جو علامہ آلوی نے روح العانی میں کیا ہے وہ یہ ہے کہ اس سورت فاتحہ نے اسلامی حکومت کے اصول بیان فرمائے ہیں کہ اسلامی حکومت کے پانچ اصول ہیں اگر حکومت کی بغاوتوں میں پانچ اصول ہیں تو وہ حکومت کا میاب ہے اور اگر وہ پانچوں نہیں یا پانچوں میں سے دو ہیں تو وہ حکومت ناکام ہے۔ پہلا اصول یہ ہے کہ انسان اپنی حکومت میں خارجہ پالیسی کو درست کرے، دوسرا یہ کہ داخلہ پالیسی استوار ہو، تیسرا یہ ہے کہ حکومت کا ایک دستور ہو جس پر حکومت پاندی سے چلے، چوتھا یہ ہے کہ مسلم ممالک کے ساتھ تعلقات درست ہوں، پانچواں یہ ہے کہ غیر مسلموں کے ساتھ روابط نہ ہوں۔

خارجہ پالیسی کے لئے اللہ تعالیٰ نے ہمیں ”اعوذ بالله“ کا حکم دیا کہ ”اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم“ کہ خارج میں جو سب سے خطرناک طاقت ہے وہ شیطان کی ہے ”ان الشیطُن لكم عذوبین“ کہ شیطان تمہارا پاکادن ہے خارجہ پالیسی اور خارجی فساد سے بچنے کے لیے تم شیطان سے تعلق نہ رکھو بلکہ اس سے تم اللہ تعالیٰ کی پنہ میں آجائیں کہ شمن میں ہے کہ جو کافر حکومتیں ہیں ان سے تعلقات استوار نہ کرو اس لئے ابتداء میں ”اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم“ اس بندوں سے بچنے کے رہو۔

یا اور بات ہے کہ ہمیں خدا نے پکارا ہم نے نہیں سن، مخبر نے پکارا ہم نے نہیں سن  
قرآن نے پکارا ہم نے نہیں سن اشیطان نے پکارا ہمیز جاؤ ہم دوڑ پڑے، قدم میں جاؤ ہم دوڑ  
پڑے، جو اس جاؤ ہم دوڑ پڑے، پھول کو ہالی پہناؤ ہم نے پہنادی سود کھاؤ، شراب ہینو،  
لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "لَنِّي الشَّيْطَنُ لَكُمْ عَذَوْمَيْنَ" یہ تمہارا ازالی دشمن ہے  
میں نے تو اس سے بگاؤ یہ تمہاری خاطر اور قم نے اسے گلے لگایا "أَعُوذُ بِاللَّهِ مِن  
الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ"

خارجہ پالیسی یہ ہے کہ دشمن سے چونکے رہا اج آپکی عجیب اسلامی حکومت ہے  
کہ امریکہ کے سامنے بجھے کرتے ہیں، یہودیوں سے رات کو رابطے کرتے ہیں اور اپنے  
بھائی افغانستان اور عراق کو مارتے ہیں یہ تو اپنیس کی حکومت ہے اس کو اسلامی حکومت کوں  
کہتا ہے۔ خارجہ پالیسی یہ ہے جو آپکے ایمان، آپکے دین، آپکی عزت، آپکی غیرت کی  
حفاظت کرے۔

حضرت امیر معاویہؓ اور حضرت علیؓ کا آپس میں اختلاف ہو گیا تو قیصر روم نے  
حضرت امیر معاویہؓ کو مخدلسکا کہ آپکو خزانوں کی ضرورت ہے تو علیؓ کے مقابلے میں  
خزانے بھیج دیتا ہوں فوج کی ضرورت ہے فوج بھیج دیتا ہوں اسلوکی ضرورت ہے تو ہتنا  
چاہتے ہوں بھیج دیتا ہوں تو حضرت امیر معاویہؓ نے فرمایا کہ اے بھی کہتے اگر آج حضرت علیؓ  
نے تیرے خلاف جنگ کا اعلان کیا تو میں حضرت علیؓ کی صف اول میں تیرے مقابلے میں  
لڑوں گا یہ ہمارے گھر کی لڑائی ہے تو کون ہے مداخلت کرنے والا۔

ہم امریکہ سے اپنے ملک کے فیصلے کرواتے ہیں اور یہاں سے پڑھ جاتا ہے کہ  
وفادار کون ہے اس لیے قرآن کریم نے اسلامی حکومت کا پہلا اصول بتلایا کہ پالیسی سلطنت  
کرو اور وہ ہے کہ غیر مسلم ممالک سے تمہارا کوئی تعلق نہ ہو۔

اور علماء لکھتے ہیں کہ مسلمان کے پاس دو قسم کی دولت ہے، ایک ایمان کی دولت  
اور ایک اعمال کی دولت ایک آپکا ایمان ہے یہ سب سے بڑی دولت ہے اور ایک آپکے  
نیک اعمال کی دولت شیطان کے پاس دو طائفیں ہیں ایک شبہات اور ایک خواہشات۔

خواہشات سے وہ آپکے نیک اعمال کو لوث لیتا ہے سونے کی خواہش نے بھی کی  
نماز لوث لی، کھانے کی خواہش نے عشاء کی نماز لوث لی، دن کے کاروبار نے

ظہر، عصر اور مغرب کی نمازوں کی اور اس نے ہمیں مال کی خواہش دی تو ہم نے صحیح اور زکوٰۃ کو ہر پ کر لیا خواہشات شیطان کے پاس۔ ہے سے بڑا اسلو ہے جس اس سے وہ ہمارے نیک اعمال کو لوٹ لیتا ہے صحیح کی نمازوں یا آپ کی دولت ہے عشاء کی نمازوں یا آپ کی دولت ہے ظہر، عصر، مغرب یا آپ کی دولت ہے شیطان اس دولت کو خواہشات کے ذریعے لوٹتا ہے صحیح میں۔ سونے کی خواہش ہے اس کے ذریعے اس نے آپ کی فجر کی نمازوں کو لوٹ لیا، رات کوئی وہ دیکھنے کی خواہش ہے اس کے ذریعے اس نے آپ کی عشاء کی نمازوں کو لوٹ لیا، دن کو کار و بار کی خواہش ہے اس کے ذریعے اس نے آپ کی ظہر، عصر، مغرب کی نمازوں کو لوٹ لیا مال کی محبت اور خواہش ہے اس کے ذریعے اس نے آپ کی زکوٰۃ، صحیح، صدقات جیسی عبادات کو لوٹ لیا تو اس نے آپ کے قیمتی اعمال کی دولت کو خواہشات کے ذریعے لوٹ لیا۔

اور آپ کے پاس دوسری دولت ایمان کی ہے اسکو اس نے شہادات کے ذریعے لوٹ لیا ہمارا ایمان ہے کہ حضور ﷺ مراجع کی رات ایک لمحہ میں لامکان بیک گئے اور والہم آئے آپ ﷺ نے ساتوں آسمان چھپے چھوڑ دیے، عرش نے آپ ﷺ کو نہیں روکا، کری نے آپ ﷺ کو نہیں روکا، سدرۃ النبی سے آپ گزرے ستر ہزار نور کے پردے ہٹا کر خدا کے آمنے سامنے ہو گئے "فکان قاب قوسین او ادن" اب شیطان آپ کے اس ایمان میں شہادات ڈالتا ہے کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ بھاری جسم ہے اور پر جائے اور پھر یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک لمحہ میں اتنی اوپر گیا اور والہم آگیا یہ کیسے۔

بعضی اگر مشکل ہے ہمارے لیے لیکن کیا یہ ضروری ہے جو کام ہمارے لیے مشکل ہے خدا کے لیے بھی مشکل ہے اب اگر ہاتھی کہے کہ میں میں من کا وزن اٹھاتا ہوں اور چیزوں پار لیٹنٹ میں کہے کہ میں من کا وزن اٹھانا غلط ہے ہاتھی کا یہ دھوٹی کرنا غلط ہے چیزوں تو بے وقف ہے آپ کی طاقت میں نہیں ہے ہاتھی کی طاقت میں تو ہے ہماری طاقت میں آسمانوں پر جانا نہیں ہے خدا کی طاقت میں تو ہے۔

آج کل سامنہ دان لکھتے ہیں کہ سورج ہم سے نوکر و نمیں لا کھلکھل میٹر کے فاصلے پر ہے اتنی دور سے سورج کی روشنی ایک سینٹ میں زمین پر پہنچتی ہے جب سورج کی یہ طاقت ہے تو جناب نبی کریم ﷺ کی طاقت کی سورجوں سے زیادہ ہے تو شہادات کے ذریعے آپ کے ایمان پر ڈاکہ لا ایک لمحہ میں اتنا لہیا سفر کیے بعضی ہم نہیں کر سکتے خدا کے لیے مشکل

نہیں ہے اس لیے ہمارے اعمال پر اس نے خواہشات کے ذریعے حملہ کیا اور ہمارے ایمان پر شہادت کے ذریعے حملہ کیا۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خارجہ پالیسی مسکتم کر و سرحدوں کی حفاظت کرو "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع"

ہم "اعوذ بالله" کا معنی نہیں سمجھتے شیطان سمجھتا ہے جب میں اور آپ "اعوذ بالله" پڑھتے ہیں تو شیطان کو علم ہوتا ہے کہ اس نے خدا کو پکارا ہے اور شیطان کو علم ہے کہ خدا نے اس کی پکار کو سنا ہے اور شیطان کو علم ہے کہ اس پکار نے دالے کی مدد کو خدا ضرور آئے گا اور شیطان کو یقین ہے کہ وہ میرے مقابلے میں زیادہ طاقت ور ہے تو وہ بھیرے گا یا بھاگے گا اگر خدا نخواست کوئی آپ کے پچے کواغوا کر رہا ہوا در بچے آپ کو پکارے اور آپ نے اس کی پکار کو سن لیا ہوا اور اس ڈاکو بھی پڑھتے ہے کہ اس نے پچے کی پکار کو سن لیا ہے اور وہ اس کی مدد کو آرہا ہے اور وہ بھجھ سے طاقت ور بھی ہے تو وہ بھاگے گا یا بھیرے گا اس لیے اللہ پاک نے فرمایا کہ خارجہ پالیسی کے لیے "اعوذ بالله من الشیطون الرجیع" پڑھو اور سرحدوں کو مضبوط کرو۔

اسلامی حکومت کی داخلہ پالیسی یہ ہے کہ اس کی فضائی فوج، بحری فوج، بری فوج مسکتم ہو آئی فضائی فوج آپ کے اعمال ہیں آپ کی بری فوج آپ کے اخلاق ہیں آپ کی بحری فوج آپ کا ایمان ہے یہ تینوں موجود ہیں "اباک نعبد و اباک نستعین" اپنی بحری فوج کو مسکتم کرو ایمان کے ذریعے خدا کو راضی کرو اور اپنی بری فوج کو مسکتم کرو اعمال کے ذریعے خدا کو راضی کرو اور اپنی فضائی فوج کو مسکتم کرو جناب نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے کہ جب مسلمانوں کی فوج بارہ ہزار تک پہنچ جائے اور اس کے مقابلے میں ساری دنیا کے کافر آجائیں تو اس کو نکست نہیں دے سکتی اس وقت جب فوج کارابطہ خدا نے ہوا ایمان کے ذریعہ یہ بحری فوج ہے اخلاق کے ذریعہ یہ بری فوج ہے اعمال کے ذریعہ یہ فضائی فوج ہے۔

"اباک نعبد و اباک نستعین" اب خارجہ پالیسی بھی مسکتم ہو گئی اور داخلہ پالیسی بھی مسکتم ہو گئی اب ملک کا وسیع نہ ہوا میں ہی نہ ہوتھر کا آئین مشرف نے اس کی دھیان اڑادیں ترمیم کر کے اس کا چہرہ منسخ کر دیا اور اب نئے لوگ اسی منسخ شدہ چہرے پر حکومت بنا رہے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس کو چھیڑنا نہیں چاہیے کیونکہ اس میں ہورتوں کی مراعات ہیں اور اگر

ہم اس کو ختم کریں تو ہماری زندگی میں ہورت نہیں ہوگی، دفتر میں ہورت نہیں ہوگی، ہنوں پلازہ پر ہورت نہیں ہوگی جس کے بغیر ان کا گزارہ نہیں عجیب مسلمان ہیں۔

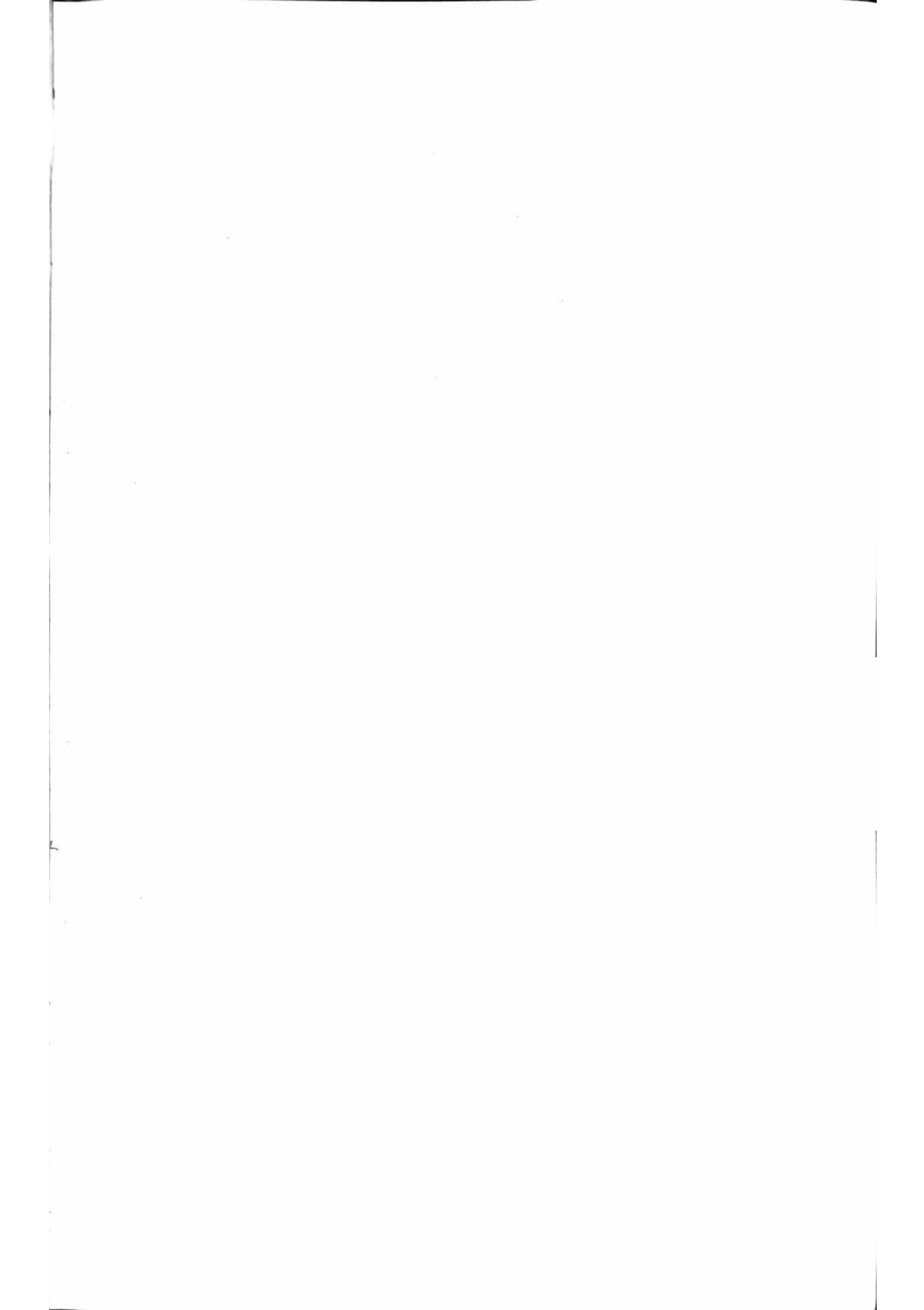
تو اللہ نے دستور ہتھیا "اصدنا الصراط المستقیم" کے صراط مستقیم تھمارا دستور ہے وہ "ذلک الكتاب لا ریب فیہ" چوتھا دستور ہتا وہیا کہ "صراط الذین تعمت علیہم" کے مسلم ممالک کے ساتھ تھمارے تعلقات درست ہوں اب آپ کے ارد گرد سارے مسلم ممالک ہیں افغانستان، عراق، شام، سعودی عرب، قطر، مصر، کویت ان سے تعلقات استوار کرو اور "غیر المغضوب علیہم" ان سے دوسری طرف یہود ہیں ان سے بھی "ولالضالین" اس طرف عیسائی ہیں ان سے بچو۔

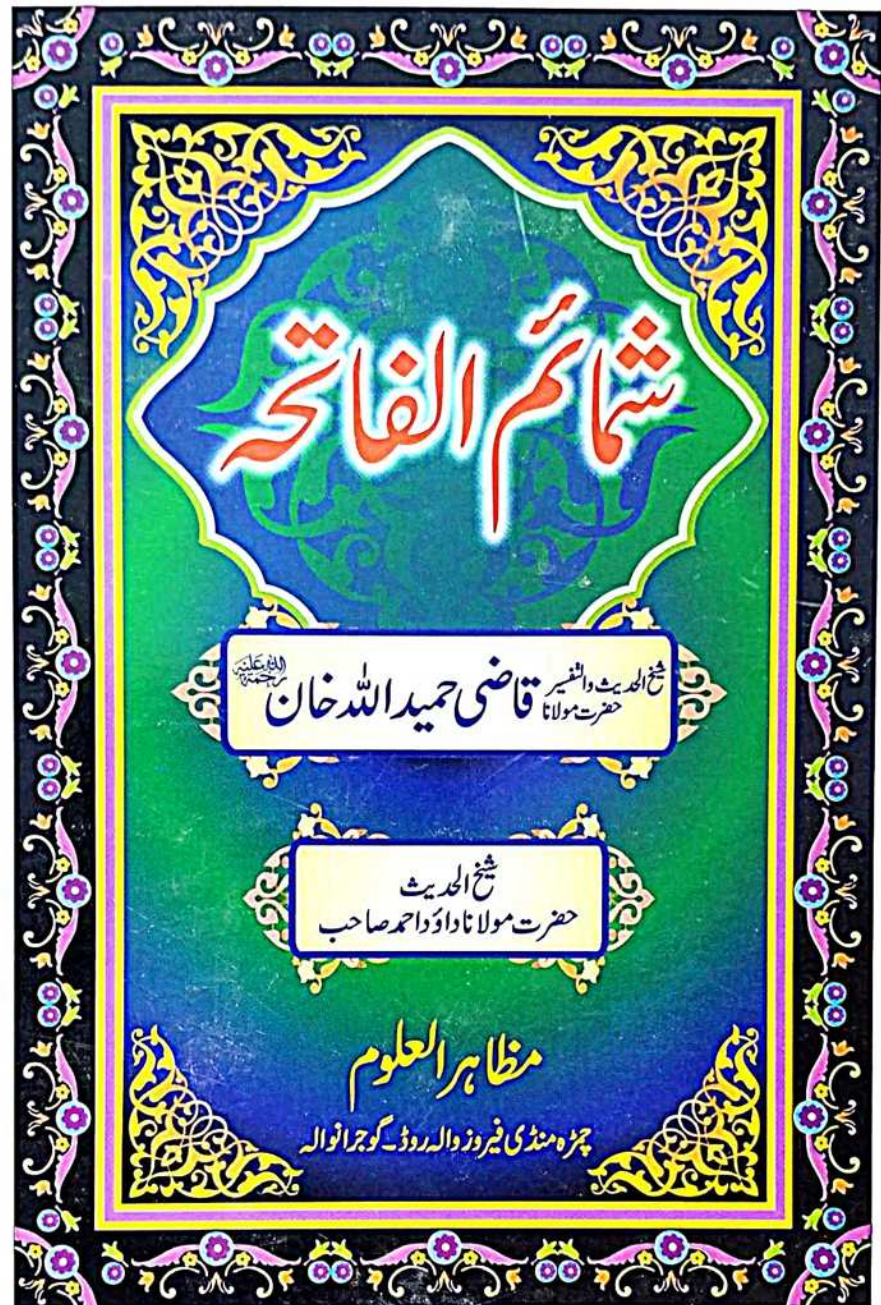
ہم افغانستان، عراق، شام، سعودی عرب، قطر، مصر، کوہت ان سب کو چھوڑ کر امریکہ کے سامنے سجدے میں پڑ گئے یہ محیب اسلامی حکومت ہے یہ قرآن کریم نے اسلامی حکومت کے اصول بتلائے ہیں مسلمان کا بہت بڑا مقام ہے حضور ﷺ نے فرمایا کہ اپنے محلے میں اتنا اعتماد بحال کرو کہ چار محلے دار کہیں کہ ایمان دار آدمی ہے تو اللہ تعالیٰ پر واجب ہے کہ آپ کو جنت دے۔

آج ہم سب سے زیادہ بے اعتماد ہیں جب مسلمان کا محلے میں اعتماد ہو، شہر میں ہو، ملک میں ہو، اردوگرد مسلم ممالک میں ہو تو پھر مسلمان ایک قوت ایک طاقت ہیں اسی لیے قرآن نے سورۃ فاتحہ میں اسلامی حکومت کے احکام کے لیے یہ پانچ اصول بیان فرمائے۔

(هذا هو المعلم والله اعلم بحقيقة الكلام)







ملنے کا پتہ:

دینی کتب کے لیے آپ کا اپنا مرکز  
مظاہر العلوم  
چھڑہ منڈی فیروز والہ روڈ۔ گوجرانوالہ