

# مناها الغفان مناها المعنى مناها المعنى المعنى المعنى المعرفة ا

طبق ماقرره مجلس الأزهر الأعلى في دراسة تخصص الكليات الأزهرية

بقلم

حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الشيخ

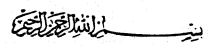
# عكاللخظ الزواني

مدرس علوم القرآن وعلوم الحديث بتخصص الدعوة والإرشاد بكلية أصول الدين سابقاً

جميع الحقوق محفوظة

الجزءالأول

طبع بمطبعه عيسي لبابي المحلئي وسيت كاه



الخُمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَدِينَ، الرَّحَمْنِ الرَّحِيمِ ، مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ، إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ، اهْدِنَا الصِّرَاطَالْمُسْتَقِيمَ، صِرَاطَ الَّذِينَأَ نُعَمْتَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ، اهْدِنَا الصِّرَاطَالْمُسْتَقِيمَ، صِرَاطَ الَّذِينَأَ نُعَمْتُ عَلَيْهِمْ فَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ. آمِينَ . عَلَيْهِمْ فَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ. آمِينَ .

# تصدير الطبعة الثالثة وفهرسها ١-التصدير

# بمسانة إرحمن ارحيم

« آلحُمْدُ لِلهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ آلَّذِينَ آصْطَنَىٰ » . أما بعد ، فهاهى الطبعة الثالثة من كتاب « مناهل العرفان في علوم القرآن » أقدِّمها لقرَّائى الأكرمين بعد أن أعدث النظر فيه ، رجاء أن أدرك الكال أو أقارب ، فزدت وحذفت ، وقدَّمت وأخَرت ، وصححت واستدركت، ثم هيّاً الله تباركت آلاؤه مطبعة عاونقني على حسن إخراجه ، فضبطته وشكلته ، ونظمته وصقكته . ولولا أزمة الورق الحادة للبس الكتاب حُلة أبهى من هذه الحلّة . ولكن إذا سلم لك الجوهر واللباب ، فلا عليك من القشر والإهاب . هذه ألحلّة ، ولكن إذا سلم لك الجوهر واللباب ، فلا عليك من القشر والإهاب . هذه ألحلة ، ينصل السيف واترك غِمْدَه من واعتبر فضل الفتي دونَ الحلكل »

على أن الذنب في ذلك هو ذنب هذه الحرب الفيروس الطاحنة ، التي طفت وبفت، وطلَّت وعمَّت ، حتى لم ينجُ من شرها شرق ولا غرب، ولا ضيِّق ولا رحب ، بل قعدت للناس بكل صراط ، وأثر ت في جميع المرافق حتى أدوات الطبع ( بالطبع ) .

لطف الله المنابلاد والعباد، وأخرج الإسلام من هذه المحنة قوى السّناد، رفيع العاد، عالى الكلمة ، مسموع الصوت ، حتى ينيء الجميع إلى بُحبوحته ، ويتفيّنُوا وارِفَ ظلاله وسلامه، وأمنه وإيمانه، وعدله ورحمته، ويسره وسماحته، وحتى يعلموا أن نهضة العلم جناية على الإنسانية جأمحة، إن لم تسايرها نهضة روحية صالحة، توفّق بين مطالب الروح والجسد،

وتؤاخى بين إنسان الشرق والغرب، وتستأصل النُّعَرَات الجنسية والطائفية ، وتنظم من السكل جبهة متحدة على صراط الحق والخير ، « حَتَّى لَا تَكُونَ فِيْنَةُ وَيَكُونَ اللَّهِ » .

وهل توجد هذه المزايا مجتمعة إلا فى الإسلام؟ وهل يوجد الإسلام بغير القرآن؟ وهل يفهم الفرآن إلا « بعلوم القرآن »؟ وهو موضوع كتابنا الآن؟ « يَدَأَيُّهَا اَلنَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَالِهِ لِمَا فِى الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ \* حَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَالِهِ لِمَا فِى الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ \* قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبرَحْمَتِهِ فَبِذَ لِكَ فَلْمَيْفرَ حُوا هُو خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ \* » .

#### محاولاتى :

ولفد حاولت في هذا التأليف أموراً خمسة :

أولها \_ أن تكون كتابتى من النَّسَق الأزهرى الجديد فى تفكيره وفى تعبيره ، بحيث يتيسر فهمه وهضمه للقراءمن أبناءهذا الجيل، سوالا منهم الحُقِّق الأزهرى والمثقَّف المدنى ، فإن لكل زمان لغة ولساناً ، ومنطقاً وبرهاناً . « وَمَا أَرْسَلْناَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلْسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ » .

على أننى في هذه المحاولة لاأدّعى أننى أنشأت وابتكرت ، ولا أحدثت وابتدعت. بل قُصاراى أننى فهمت وأحسنت العرض إذا كنت قد وُقْتُ . أما المادة نفسها فالفضل فيها لعلماء هذه الأمة الذين أبكوا في جمعها بلاء حسناً ، ولم يخرجوا من الدنيا إلا بعد أن شقُوا لنا الطريق ، وقر بوا البعيد ، وجمعوا الشقيت ، وتركوا من خلفهم ثروة علمية هائلة ، وكنوزا ثقافية زاخرة ، لا يوجد مثلها ولا قريب منها في أية أحدة من أمم الأرض إلى يوم الناس هذا ! وأعتقد أننا لو أحسنًا القيام على هذه التركة لكان لنا شأن غير هذا الشأن ، ومكانة وسلطان لا يدانيهما مكانة ولا سلطان !

ولكن ماقضى كان. ولعل المستقبل القريب يكون أسعد من هذا الحاضر الحزين الأسوان!.

ثانيها —أن أعالج شبهات عصر نا الراهن علاجاً ينحى الأذى عن طريق عشاق الحق، وطلاب الحقيقة ، ورواد البحث ، ومريدى الإسلام .

ولقد التزمت في علاج هذه الشبهات أدب الباحث وواجب المناظر. ورأيت لمثل هذا الاعتبار أن أرخى الستر على أسماء أصحاب هذه الشبه خضوصاً المعاصرين منهم وتعمدت هذه السياسية محاسنة لهم عسى أن يرعو وا، وحبًا في سلام البحث وهدو ته عسى أن يسلموا ويهدءوا ، وغضًا من شأنهم إن كان لهم شأن كيلا يقلدوا ، فإننا أصبحنا في زمان افتتن كثيرمن الناس فيه بالأسماء والرتب، والأموال والنسب. وباتوا الا يعرفون الرجال بالحق إنما يعرفون الحق بالرجال، فالباطل إن صدر من فلان النابه فمو عندهم حق وزين، والحق أن جاء به فلان الخامل فهو عندهم باطل وشين! وهكذا اختلت الضو ابط واتقلبت الموازين!

ثالثها — أن أُظهر عند كل مناسبة جلال التآخى بين الإسلام والعلم ، لتنكشف تلك الدسيسة الرخيصة المفضوحة التي خيَّكت إلى المخدوعين أنَّ بين الدين والعلم خصومةً قائمة ، وحرباً طاحنة ، وعداوة متأصلة ، كأن الدين رديف الجهل ، وكأن العلم حليف الكفر! «كَبُرَتْ كَيلَمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِباً » .

رابعها \_ أن أُجَلِّى أسرار التشريع وحكمه كلما دعانى المقام ، ليعلم من لم يكن يعلم أن هذا الدين هو حاجة الإنسانية ، ودواء البشرية، وكال الفرد، وصلاح الجماعة، ولتنقطع أنفاس تلك الدعاية الضالة، دعاية فصل الدين عن السياسة، والثقافة الدينية عن الثقافة المدنية،

وقوانين العدل ودساتير الحكم عن مقراً رات العقيدة وشعائر العبادة! وهي أخبث الدعوات وأفسقها فيما نعلم! .

ولئن صحَّ أن يقال هذا في أديانٍ قاصرة عن الوفاء بحساجات الإنسانية في مناحى الإصلاح البشرى ، فما كان يصحُّ أن يقال هذافي دين الإسلام بحال من الأحوال ، لأنه دين عقيدة وعمل، وعبادة وقيادة، وعلم وخلق، وحكم وعدل، ورحمة وحق ، ومصحف، وسيف ، ودنيا وآخرة !

ومن كان فى ربب فليسأل التاريخ عن جليل الآثار التى تركها الحكم الإسلامى الصالح فى أتباعه ومن انضوى تحت لوائهم من الأقليات الأجنبية ، على اختلاف أديابهم ومذاهبهم الطائفية .

وإن لم يكفهم هذا فليسألوا المنصفين من مشاهير الغرب، كغوستاف لوبون الفرنسى وبرناردشو الانجليزى، وأمثالهما من الذين درسوا الإسلام وبحثوه، ثم حكموا لهو أنصفوه، وأطروه وامتدحوه . « والفضل ماشهدت به الأعداء »! .

ولنمسك القلم عن الجولان في هذا الميدان، فالكلمة هنا للتصدير والتنوير، لاللمقارنة والتنظير . وحسبنا أن تردِّد قول الشاعر العربي :

- « ملكناً فكانَ العفو منا سجية فلمَّا ملكتم سالَ بالدم أبطَحُ »
- « فسبكمو هذا القفاوت بينناً وكل إناء بالذي فيه ينضح »

خامسها: أن أنفخ الروح من بوق هذا الكتاب في الكرام القارئين ، لاسيا طلابي الأعزاء الذين هملي وشك النزول إلى ميادين الدعوة والإرشاد، فأوقظ هما أخاف أن تكون قد نامت ، وأحيى عزائم معاذ الله أن تكون قد ماتت . والروح هي كل شيء! هي القوة الدافعة ، وهي الحياة الرائعة! والروح الصحيحة لا توجد إلا في القرآن بل الروح الصحيحة هي القرآن! « وَكَذَلِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِناً »! إن الإسلام لا يريد من المسلم ولا يرضي له أن يكون هيكلاً جامداً، ولا أن يكون تمثالاً هامداً ، فإن الإسلام عدو المهاكل والجمود ، خصيم التماثيل والهمود .

إِمَا يريد إلا سلام أن يكون المسلم روحاً يبعث الروح، وحياة علا الدنيا حياة، ورسولاً من رسل السلام والرحة والنجاة! أجل ويريد الإسلام أن يكون أهل العلم من أتباعه أصحاب هم علية، ونفوس أبية الايشترون بعهد الله ثمناً قليلاً ، ولا يريدون بعلمهم عرض هذا الأدنى. إنما هم م وراثة الأنبياء في إصلاح العالم؛ وتبليغ دعوة الإسلام على وجهها لطبقات الخلق ، وتنفيذ أحكام الله في الأقضية وسائر شئون الحكم في فَوَ لا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةً مِنهُم طَائِفَة لَي يَتَفَقّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِم لَعَلَهُم يَعَذَرُونَ »!

وهنا في هذه الآية الحكيمة تتجلى رسالة العالم والطالب. ويألها رسالة! ثم يألها أمانة! نسأل الله السلامة والإعانة.

#### رجائى

تلك محاولاتى وأهدافى، فإذا كنت قد أصبتها فذلك الفضل من الله، ﴿ وَمَا بِكُمْ ۗ مِنْ نَيْمَةً فَمِنَ آللهِ ﴾ . وإن كانت الثانية فإنما هي نفسي ، وأستغفر الله .

ورجائى من كل ناظر يطّلع على عيب أن يدلّنى عليه ، ويرشدنى إليه . قالدين النصيحة ، والمسلمون بخير ماتماونوا . ومانجح سلفنا الصالح وكانوا خير أمة أخرجت للناس إلا بهذه الفضيلة . وإنه ليحلولى أن أقول هنا ما قاله عمر بن الخطاب رضى الله عنه . « رحم الله و رجلًا أهدكى إلى عيوب نفسى » .

#### شکری

و إنى لمدين ببالغ الشكر ، وسابغ الحمد، لأولئك السادة الأماجد الذين طو قو اعنق علي معاونتهم و تشجيمهم ، وجميل تقريظهم وتقديرهم .

ولا أزال أحفظ بالإجلال والإكبار ، ما لقيته في هذه المناسبة السعيدة من بعض رجالات الدولة، وكبار العلماء ورؤساء الجاعات الإسلامية، وأصحاب المجلات والصحف اليومية ، وإخواني أبناء الأقطار الشقيقة ، خصوصاً الذين عملوا منهم على ترجمة هذا الكتاب ونقله في دقةً وأمانة إلى بعض اللغات الشرقية .

وأعتذر عن عدم نشر تقاريظهم والتنويه بفضلهم في هذه المرة ، لخجل في طبعي ، وضيق في طبع الكتاب .

عجل الله الفرج للأنام، وأعاد عهد الرخاء واليسر والسلام، وجعل العاقبة للإسلام وبلاد الإسلام « إِنَّ آللهُ بَالِئُ أَمْرِهِ . قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْء قَدْراً » ؟

# بسم المالخ الحكم

« الحمدُ للهِ اللَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوَجًا » ، والصلاة والسلام على من أرسله الله بالقرآن رحمة للعالمين وفرجًا ، سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحابته ، وأتباعه ومحبيه وأمنه .

أما بعد ، فهذا كتاب « مناهل العرفان في علوم القرآن » . كتبته تحقيقاً لرغبة طلابي المتخصصين في الدعوة والإرشاد من كلية أصول الدين بالجامعة الأزهرية . مستمدًا معارفه \_ بعد فتوح الله وتوفيقه \_ مما كتب علماء الإسلام أقديماً وحديثاً ، في القرآن الكريم وعلومه ، والتفسير ومقدماته ، وعلم تاريخ التشريع ، وعلمي الكلم والأصول ، وعلوم اللغة العربية ومعاجم ا ، وعلمي الفلسفة والاجتماع ، وعلمي النفس والأخلاق ، وبعض البحوث المنثورة هنا وهناك ، في غضون الرسائل والمجلات ، من عربية صميمة ، ومترجمة منقولة .

وإلى الله تعالى أضرع ، أن يكتبلى فيه النجاح والتوفيق والقبول ، وأن يحقق به النفع المرجو والأثر المأمول . ﴿ إِنَّ رَبِّى لَسَمِيعُ الدُّعَاءُ » .

# مُعُتَّرِّمة فى القرآن وعلومه ومنهجى فى التأليف

القرآن الكريم: كتاب ختم الله به الكتب، وأنزله على نبى ختم به الأنبياء،بدين عام خالد ختم به الأديان .

فهو دستورُ الخالق لإصلاح الخلق، وقانون السماء لهداية الأرض ، أنهى إليه مُنزِلُهُ كُلُّ تشريع ، وأودعه كُلُّ نهضة ، وناط به كُلُّ سمادة .

وهو حجة الرسول وآيته الكبرى: يقوم في الدنيا شاهداً برسالته، ناطقاً بنبوته، دليلا على صدقه وأمانته .

وهو ملاذُ الدين الأعلى: يستند الإسلامُ إليه في عقائده وعباداته، وحِمَه وأحكامه وآدابه وأخلاقه ، وقصصه ومواعظه ، وعلومه ومعارفه . !

وهو عماد لغة العرب الأسمى: تدين له اللغةفى بقائها وسلامتها، وتستمدُّ علومَهامنه على تنوعها وكثرتها، وتفوق سائر اللغات العالمية به فى أساليهما ومادّتها.

وهو \_ أولاً وآخراً \_ القوَّة المحوِّلة التي غيَّرت صورة العالم ، ونقلت حـــدود المالك ، وحوَّلت مجرى التاريخ ، وأنقذت الإنسانية العاثرة ، فــكا نما خلقت الوجود خلقاً جديداً . !

لذلك كله ، كان القرآنُ الكريم موضعَ العناية الكبرى من الرسول عَلَيْكُ وصحابته ، ومن سلف الأمة وخلَفها جميعاً إلى يوم الناس هذا .

وقد اتخذت هذه العناية أشكالا محتلفة ، فتارة ترجع إلى لفظه وأدائه ، وأخرى إلى أسلوبه وإعجازه ، وثالثة إلى كتابته ورسمه ، ورابعة إلى تفسيره وشرحه إلى غير ذلك.

ولقد أفرد العلماء كل ناحية من هذه النواحي بالبحث والتأليف ، ووضعوا من أجلها العلوم ودو نوا الكتب ، وتباروا في هذا الميدان الواسع أشواطاً بعيدة ، حتى زخرت المكتبة الإسلامية بتراث مجيدمن آثار سلفنا الصالح ، وعلمائنا الأعلام . وكانت هذه الثروة ولاتزال مفخرة نتحد ي بها أمم الأرض ، ونفحم بها أهل الملل والنّعكل في كل عصر ومصر!

وهكذا أصبح بين أيدينا الآن مصنفات متنوعة ، ومَو سوعات قيَّمة ، فيما نسميه علم القرات ، وعلم التجويد ، وعلم النسخ العثماني ، وعلم التفسير ، وعلم الناسخ والمنسوخ ، وعلم غريب القرآن ، وعلم إعجاز القرآن ، وعلم إعراب القرآن ، وماشا كل ذلك من العلوم الدينية والعربية ، مما يعتبر محق أروع مظهر عرفه التاريخ لحراسة كتاب هو سيد الكتب ، وبات هذا المظهر معجزة جديدة مصدِّقة لقوله سبحانه : « إنَّا نَحنُ نَرَّلْنَا آلذًّ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ » .

ولقد أنجبت تلك العلوم ُالآنفة وليداً جديدا،هو مزيج منها جميعاً، وسليل لهاجميعاً، فيه مقاصدها وأغراضها وخصائصها وأسرارها ، و « الولد سر \* أبيه » .

وقد أسمو ، (علوم القرآن) وهو موضوع دراستنا في هذا الكتاب إن شاء الله .
وسأحاول فيما أكتبه أن أمرُج بين حاجة الأزهريين إلى البحث والتحليل، وبين
رغبات جماهير القراءالمعاصرين في تقريب الأسلوب وتعبيد السبيل، ماوسعني الإمكان.
وسأضطر بسبب ذلك إلى شيء من الإسهاب والتطويل ، ولسكنها تضحية ضئيلة بجانب
تأدية رسالتنا في وجوب الاتصال الديني بالجماهير .

 وسأجتزى فى كل مبعث ببعض أمثلة من القرآن الكريم ، دون أن أحاول ما حاوله سلف الكاتبين من استيعاب كل فرد لكل نوع ؛ فإن حبال ذلك طويل وثقيل ، على حين أن الناظر يكفيه الإيضاح بقليل من التمثيل .

وسأجمل نقاط المهج المقرر عناوين بارزة بين المباحث التي يقوم عليها هـذا الـكتاب مقتفياً في الغالب أثر تلك النقط في القسمية وفي الترتيب. « و مَا تَوْفِيقِي إِلَّا بَاللهِ عَلَيْهِ تَوَ كُلُتُ وَ إِلَيْهِ أَنِيبُ ».

# المبحث الأول



## في معنى علوم القرآن

يقتضينا منهج البحث التحليلي لهذا المركب الإضافى ، أن نتحدث عن طرفيه ، وعن الإضافة بينهما ، ثم عن المراد بهذا المركب بعد نقله وتسمية هذا الفن المدوّن به .

(١) أما العلوم : فجمع علم ، والعلم فى اللغة مصدر يرادف الفهم والمعرفة ؛ ويرادف الجزم أيضاً فى رأى . ثم تداولت هذا اللفظ اصطلاحات مختلفة :

قالحكماء: يريدون به صورة الشيء الحاصلة في العقل ، أو حصول الصورة في العقل ، أو تعلق النفس بالشيء على جهة انكشافه والتحقيق عندهم هو الإطلاق الأول. ( والمتكلمون : يمر فون العلم : بأنه صفة يتجلّى بها الأمر لمن قامت به ) ، وهو مراد من قال منهم : « إنه صفة توجب لمحلها تمييزاً لا يحتمل النقيض » ولو كان هذا التمييز بوساطة الحواس كما هو رأى الأشعرى .

(ويطلق العلم في لسان الشرع العام: على معرفة الله تعالى وآباته ، وأفعاله في عباده وخلقه) قال الإمام الغزالي في الإحياء: «قدكان العلم يطلق على العلم بالله تعالى وآياته وبأفعاله في عباده وخلقه ، فتصرفوا فيه بالتخصيص حتى اشتهر في المناظرة مع الخصوم

في المسائل الفقهية وغيرها . ولكن ماورد في فضل العلم والعلماء أكثر م في المعنى الأول» اه وهو يفيد أن العلم الشرعي الخاص بطلق على أخص من هذا الذي ذكره الغزال في السان الشرع العام ، ولكن بحسب ما يقتضيه المقام . بل لقد نص الغزالي نفسه في الإحياء أيضاً على أن الناس اختلفوا في العلم الذي هو فريضة على كل مسلم، وقال : إنهم تفر قوا فيه إلى عشرين فرقة . ثم ذهب إلى أن المراد به علم المعاملة الشامل الما يصلح الظاهر من عمادات وعادات إسلامية ، ولما يُصلح الباطن من عمائد الإسلام وأخلاقه .

والماديون: يزعمون أن العلم ليس إلا خصوص اليقينيات التي تستند إلى الحسُّ وحده. وسنناقش مذهبهم في مبحث نزول القرآن.

ولسنا بسبيل بيان تلك الاصطلاحات الآنفة الذكر ، فلها علومها وكتبها ومباحثُها، إنما هو عرض عام ، يعرف منه كيف أن لفظاً واحداً \_ هو العلم - أنهكته الاصطلاحات المتعددة، وتداولته النقول المتنوعة، فلاتقعن في لبس إذا وردعليك في صورة شبه متعارضة.

#### العلم في عرف التدوين العام:

والذي يمنينا كثيراً هو العلم في اصطلاح آخر ، هو اصطلاح علماء التدوين ؛ لأننا بصدد الكلام في علوم القرآن كفن مدون ·

(قالوا: يطلق العلم على للسائل المضبوطة بجهة واحدة) والغالب أن تكون تلك المسائل نظرية كلية ، وقد تكون ضرورية ، وقد تكونجزئية . أقول : وقد تكون شخصية أيضاً كسائل علم الحديث رواية ، فإنها في الواقع قضايا شخصية موضوعها ذات النبي عَلَيْكُ .

وقال السمد في « المقاصد » وعبد الحسكم على المطول: ما يفيد أن العلم المدون قد يطلق على طائفة من القصورات، أى المفردات التي يتصورها العقل مضبوطة بجهة واحدة. وأقول: يمكن أن نستخلص من ذلك كالرأن العلم في عرف القدوين العام يقال على المعلومات المنضبطة بجهة واحدة كاسواء أكانت وحدة الموضوع أم وحدة الغاية ؛ وسواء

أكانت تلك المعلومات تصورات كعلم البديع ، أم تصديقات . وسواء أكانت تلك التصديقات قضايا كاية ـ وهو الغالب ـ أم جزئية أم شخصية كعلم الحديث رواية .

هذا كله إطلاق واحد من إطلاقات ثلاثة لعلماء التدوين. والإطلاق الثانى عنده: (هو الإدراك أى إدراك تلك المعارف السالفة) والإطلاق الثالث: هو على ما يسمونه ملكة الاستحصال أى التي تستحصل بها تلك المعارف. أو ملكة الاستحضار أى التي تستحضر بها المعارف بعد حصولها. وأول هذه الإطلاقات هو أولاها بالقبول لأنه المتبادر من نحو قولهم: « تعلمت علماً من العلوم ، وموضوع العلم كذا » والتبادر كا يقولون \_ أمارة الحقيقة. ذلك ما أردنا بسطه في الكلام على لفظ « علوم » من قولنا: « علوم القرآن ».

( ٢ - أما لفظ القرآن: فهو في اللغة مصدر مرادف للقراءة ، ومنه قوله تعالى : « إنّ عَلَيْنَا جَمْهُ وَقُوْ آ نَهُ ، فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَا تَبِعِ عَرْ آنَهُ » ثم نقل من هذا المعنى المصدري وجمل اسماً للحكلام المعجز المنزل على النبي عَلِي ، من باب إطلاق المصدر على مفعواه . ذلك ما نختاره استناداً إلى موارد اللغة ، وقو انين الاشتقاق ، وإليه ذهب اللحياني وجماعة . أما القول بأنه وصف من القرء بمعنى الجمع ، أو أنه مشتق من القرائن . أو أنه مشتق من أول الأمر علماً على مشتق من قرنت الشيء بالشيء ، أو أنه مرتجل أي موضوع من أول الأمر علماً على الحكلام المعجز المنزل ، غير مهموز ولا مجرد من أل ، فكل أولئك لا يظهر له وجه وجيه ، ولا يخلو توجيه بعضه من كُلفة ، ولامن بعد عن قواعد الاشتقاق وموارد اللغة . وعلى الرأى المختار فلفظ قرآن مهموز ؟ وإذا حذف همزه ، فإنما ذلك للتخفيف ، وإذا دخلته « أل » بعد القسمية فإنما هي لامح الأصل لا للتعريف م

( ويقال القرآن: فرقان أيضاً ، وأصله مصدر كذلك ، ثم سمى به النظم الكريم ، م سمى به النظم الكريم ، م سمى به النظم الكريم ، م سمية للمفمول أو الفاعل بالمصدر، باعتبار أنه كلام فارق بين الحق والباطل، أو مفروق

بعضه عن بعض في النزول ، أو في السور والآيات . قال تعالى : ﴿ تَبَـارَكُ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْمَاكَمِينَ نَذِيراً ﴾ ثم إن هذين الاسمين ما أشهر أسماء النظم الكريم . بل جعلهما بعض المفسرين مرجع جميع أسمائه ، كما ترجع صفات الله على كثرتها إلى معنى الجلال والجال . ويلى هذين الاسمين في الشهرة : هذه الأسماء الثلاثة: الكتاب، والذكر والتنزيل. وقد تجاوز صاحب البرهان حدود التسمية، فبلغ بعدتها خسة وخسين ، وأسرف غيره في ذلك حتى بلغ بهـا نيفاً وتسمين ، كا ذكره صاحب التبيان . واعتمد هذا وذاك على إطلاقات واردة في كثير من الآيات والسور ، وفاتهما أن يفرقا بين ما جاء من تلك الألفاظ على أنه اسم ، وما ورد على أنه وصف ، ويتضح ذلك لك على سبيل التمثيل ، في عدها من الأسماء، لفظ « قرآن » ولفظ « كريم » أخذا من قوله تعالى « إِنَّهُ لَقُرْ آنَ كُو بِمْ " كَا عدًّا من الأسماء لفظ « ذكر » ولفظ « مبارك » اعتماداً على قوله تعالى : « وَهَذَا ذ كُرْ مُبَارَكُ أَنْزَلْناهُ » على حين أن لفظ قرآن وذكر فى الآيتين، مقبول كونهما اسمين. أما لفظ كريم ومبارك؛ فلاشك أنهما وصفان كاترى. والخطب في ذلك سهل يسير ، بيد أنه مسهب طويل ، حتى لقد أفرده بعضهم بالتأليف ـ وفيها ذكرناه كفاية ﴿ وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبيلِ ﴾ .

# القرآن في الاصطلاح

معلوم أن القرآن كلام الله ، وأن كلام الله غير كلام البشر ، ما فى ذلك ريب ومعلوم أيضاً أن الإنساق له كلام ، قد يراد به المعنى المصدرى ، أى التكلم ، وقد يراد به المعنى الحاصل بالمصدر ، أى المتكلم به . وكل من هذين المعنيين : لفظى ونفسى . فالكلام البشرى اللفظى بالمعنى المصدرى : هو تحريك الإنسان المسانه وما يساعده فى إخراج الحروف من المخارج. والكلام اللفظى بالمعنى الحاصل بالمصدر : هو تلك الكات

المنطوقة ، التي هي كيفية في الصوت الحسى ، وكلا هذين ظاهر لا يحتاج إلى توضيح . أما الكلام النفسي بالمعنى المصدرى، فهو تحضير الإنسان في نفسه بقوته المتكلمة الباطنة، ولمكان التي لم تبرز إلى الجوارح ؛ فيتكلم بكلات متخيّلة يرتبّما في الذهن بحيث إذا تلفظ بها بصوت حسى كانت طبق كلاته اللفظية . والكلام النفسي بالمعنى الحاصل بالمصدر : هو تلك الكلمات النفسية والألفاظ الذهنية المترتبة ترتباً ذهنيًا منطبقًا عليه بالمرجى .

ومن المكلام البشرى النفسى بنوعيه قوله تعالى: « فَأْسَرَ هَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبِدُهِا لَهُمْ قَالَ: أَنْسَمُ شَرَ مَكَانًا » . ومنه الحديث الشريف الذى رواه الطبرانى عن أمَّ سلمة أنها سمعت رسول الله عَلَيْ وقد سأله رجل فقال : « إنِّى لأحدِّثُ نَفْسِى بالشىء لَوْ تَكلَّمْتُ بهِ لأحبطتُ أجرى » فقال عليه السلام : « لَا يَلْقَى ذَلِكَ الكَلَامَ بالشيء لَوْ تَكلَّمْتُ بهِ لأحبطتُ أجرى » فقال عليه السلام : « لَا يَلْقَى ذَلِكَ الكَلَامَ بالشيء لَوْ تَكلَّمْتُ بهِ لأحبطتُ أجرى » فقال عليه السلام : « لَا يَلْقَى ذَلِكَ الكَلَامَ بالشيء لَوْ تَكلَّمْتُ بهِ لأحبطتُ أجرى » فقال عليه السلام : « لَا يَلْقَى ذَلِكَ الكَلَامَ بالله مُؤْمِنُ » فأنت ترى أن النبي عَلِيقِهِ سمّى ذلك الشيء الذى تحدثت به النفس كلاماً ، هم أنه كلات ذهنية لم ينطق بها الرجل مخافة أن يحبط بها أجره . وهذا الإطلاق من الرسول يحمل على الحقيقة لأنها الأصل ولا صارف عنها .

كذلكم القرآن كلام الله و وله المثل الأعلى - قد يطلق و يراد به المكلام النفسى، وقد يطلق و يراد به المكلام اللفظى. والذين يطلقونه إطلاق المكلام النفسى هم المتكلمون فحسب ، لأنهم المتحدثون عن صفات الله تمالى النفسية من ناحية ، والمقررون لحقيقة أن القرآن كلام الله غير مخلوق من ناحية أخرى . أما الذين يطلقونه إطلاق المكلام اللفظى ، فالأصوليون والفقهاء وعلماء العربية ، وإن شاركهم فيه المتكلمون أيضاً ، بإطلاق ثالث عنده كا يتبين لك بعد . وإنما عُني الأصوليون والفقهاء بإطلاق القرآن بإطلاق ثالث عنده كا يتبين لك بعد . وإنما عُني الأحكام وهو لايكون إلا بالألفاظ . على الكلام اللفظى ، لأن غرضهم الاستدلال على الأحكام وهو لايكون إلا بالألفاظ .

والمتكلمون يُمنُونَ أيضاً بتقرير وجوب الإيمان بكتب الله المنزلة ومنها القرآن، وبإثبات نبو أن الرسول على بمعجزة القرآن. وبدهى أن ذلك كله مناطه الألفاظ، فلا يدع أن ساهموا في هذا الإطلاق الثالث.

#### القرآن عند المتكلمين

نم إن المتكلمين حين يطلقونه على الكلام النفسى يلاحظون أمرين: ( أحدها: أن القرآن عَلَمَ أَى كلام ممتاز عن كل ماعداه من الكلام الإلهي.

ثانيهما: أنه كلام الله ، وكلام الله قديم غير مخلوق، فيجب تنزهه عن الحوادث وأعراض الحوادث)

وقد علمت أن الكلام النفسى البشرى يطلق بإطلاقين أحدها : على المعنى المصدرى وثانيه ما على المعنى المصدر. فكذلك كلام الله النفسى. يطلق بإطلاقين أحدها : على نظير المعنى المصدر للبشر. وثانيه ما : على نظير المعنى الحاصل بالمصدر للبشر. وإنما قلمنا (على نظير) لما هو مقرر من وجوب تنزه الكلام الإلهى النفسى عن الخلق وأشباه الخلق . فمرف وه بالمعنى الأول الشبيه بالمعنى المصدرى البشرى . وقالوا : ﴿ إنه الصفة القديمة المتعلقة بالكلات الحكمية . من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس » .

وهذه الكلات أزلية مجردة عن الحروف اللفظية والذهنية والروحية . وهي مترتبة غيرمتماقبة . كالصورة تنطبع في المرآة مترتبة غير متعاقبة . وقالوا في تعريفهم هذا : إنها حكمية لأنها ليست ألفاظاً حقيقية مصورة بصورة الحروف والأصوات . وقالوا : إنها أزلية ، ليثبتوا لها معنى القدم . وقالوا : إنها مجردة عن الحروف اللفظية والذهنية والروحية لينفوا عنها أنها محلوقة ، وكذلك قالوا : إنها غير متعاقبة ، لأن التعاقب يستلزم والروحية لينفوا عنها أنها محلوقة ، وكذلك قالوا : إنها غير متعاقبة ، لأن التعاقب يستلزم الزمان ، والزمان حادث . وأثبتوا لها الترتب، ضرورة أن القرآن حقيقة مترتبة بل ممتازة بكال ترتبها وانسجامها .

إذا عرفت هذا الإطلاق الأول عند المشكلمين ، سهُل عليك أن تعرف إطلاقهم الثانى للقرآن الكريم (وهو أنه تلك الكلمات الحكية الأزلية المترتبة في غير تعاقب للم المجردة عن الحروف اللفظية والذهنية والروحية . وهو تعريف للقرآت كلام الله بما يشبه المعنى الحاصل المصدر لكلام البشر النفسى . ذانك إطلاقان اختص بهما المتكلمون كارأيت .

وهناك إطلاق ثالث للقرآن يقول به المتكلمون أيضاً لكن يشاركهم فيله الأصوليون والفقهاء وعلماء العربية. ذلك أنه هو:

ا الما لما « اللفظ المنزل على النبي عَلِينَ من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس » المتازُّ بخصائصه التي سنذكرها بعد قليل ·

فهو مظاهر وصور لتلك الكلمات الحكميّة الأزلية ، التي أشرنا إليها آنفًا .

ويطلق القرآن إطلاقاً رابعاً على النقوش المرقومة بين دفتًى المصحف ، باعتبار أن النقوش دالة على الصفة القديمة ، والكلمات الغيبية ، واللفظ المنزل . وهذا إطلاق شرعى عام . ولنضرب لك مثلًا يوضح ذلك المقام الذى ضلَّتْ فيه الأفهام ، وزلَّتْ فيه الأقدام .

رجل شاعر ، كشرف الدين البوصيرى ـ رحه الله ـ لا ريب أنه كان يحمل فى نفسه قو قد شاعرة ، يستطيع أن يصوغ بها ماشاء من غُرر القصائد ، وعندما اتجهت شاعريته فملا ، أن يمتدح أفضل الخليقة صلوات الله وسلامه عليه بقصيدته المعروفة بالهمزية ، لا شك أنه عالج النظم فى نفسه ، واستحضر المعانى والألفاظ والأوزان ، حتى تمثل له ذلك القصيد فى نفسه وتأثرت نفسه به ، على وجه إذا تكلم به بصوت حسى كان عين نظمه المقنى الموزون . ثم لاشك أنه نطق بقصيده بعد ، محمن أن نقرب محمد أن أنشده . فهذا الاسم الشهير بالهمزية فى مدح خيرالبرية ، يمكن أن نقرب

به الإطلاقات الأربعة التي أطلقنا بها القرآن الكريم: يصح أن نطلق الهمزية على القوة الشاعرة لذلك الرجل باعتبار اتجاهها إلى هذا النظم الخاص، الذي تمثّل في نفسه من قبل أن يأخذ صورة اللفظ والنقش. ويصح أن نطلقها على هذا النظم الخاص، الذي تمثل في نفسه من قبل أن يظهر بمظهر الألفاظ والنقوش كذلك. ويصح أن نطلقها على هذا النظم بعد أن تمثّل أصواتاً ملفوظة وحروفاً موزونة . ويصح أن نطلقها على هذا النظم متمثلًا في صورته المرسومة ، ونقوشه المكتوبة .

# القرآن عند الأصوليين والفقهاء وعلماء العربية

أظنى قد أطلت عليك ولكن المقام دقيق وخطير ، فلا تضق ذرعا بهذا القطويل والتمثيل ، ثم استمع لما وعدتك إياه من بيان (معنى القرآن على أنه اللفظ المنزل على النبي عَلَيْكُ من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس كم

هذا الإطلاق كا علمت — ينسب إلى علماء الأصول والفقة واللغة العربية . ويوافقهم عليه المتكامون أيضا. غير أن هؤلاء الذين أطلقوه على اللفظ المنزل النج اختلفوا في تعريفه : فنهم من أطال في التعريف وأطنب ، بذكر جميع خصائص القرآن الممتازة . ومنهم من اختصر فيه وأوجز . ومنهم من اقتصد وتوسط . فالذين أطنبوا عرفوه (بأنه المحكلام المعجز المنزل على النبي علي ، المحكتوب في المصاحف ، المنقول بالتواتر ، المتعبد بتلاوته وأنت ترى أن هذا التعريف جمع بين الإعجاز ، والتنزيل على النبي علي ، والمحتائص المخامي التي الممارة في المصاحف ، والنقل بالتواتر ، والتعبد بالتلاوة . وهي الخصائص العظمي التي امتاز بها القرآن الكريم . وإن كان قد امتاز بكثير سواها . ولا يخني عليك أن هذا التعريف كان يكني فيه ذكر يعض إتلك الأوصاف ويكون جامعاً مانعاً ، غير أن مقام التعريف مقام إيضاح وبيان ، فيناسبه الإطناب لغرض زيادة خلك والبيان . لذلك استباحوا لأنفسهم أن يزيدوا فيه ويسهبوا .

والذين اختصروا وأوجزوا في التعريف : منهم من اقتصر على ذكر وصف

واحد هو الإعجاز . ووجهة نظرهم في هذا الاقتصار أن الإعجاز هو الوصف الذاتي للقرآن. وأنه الآية الكبرى على صدق النبي ﷺ ، والشاهد العدل على أن القرآن كلام الله .

ومنهم من اقتصر على وصفين : هما الإنزال والإعجاز ، وحجتهم أن ما عدا هذين الوصفين ليس من الصفات اللازمة القرآن . بدليل أن القرآن قد تحقق فعلًا بهما دون سواهما على عهد النبوة .

ومنهم من اقتصر على وصنى النقل فىالمصاحف والتواتر ، لأنهما يكفيان فى تحصيل الغرض ، وهو بيان القرآن وتمييزه عن جميع ماعداه .

والذين توسطوا: ممهم من عرض لإنزال الألفاظ، وللكتابة في المصاحف وللنقل بالتواتر فحسب، موجِّها رأيه بأن المقصود هو تعريف القرآن لم يدركه زمن النبوة، وأن ماذكره من الأوصاف هو من اللوازم البينة لأولئك الذين لم يدركوها ، بخلاف الإعجاز فإنه غير بيِّن بالنسبة لهم ، وليس وصفاً لازماً لما كان أقل من سورة من القرآن . ومن أولئك الذين توسطوا مَنْ عرض للإنزال والنقل بالتواتر والتعبد بالتلاوة فقط، مستنداً إلى أن ذلك هو الذي يناسب غرض الأُصوليين. وعرَّ فوه بأنه: (اللفظ المنزل على النبي النقول عنه بالتواتر ، المتعبد بتلاونه) فاللفظ جنس في التعريف، يشمل المفرد والمركب. ولاشك أن الاستدلال على الأحكام كما يكون بالمركبات يكون بالمفردات، كالعام والخاص والمطلق والمقيد . وخرج بالمنزل على النبي عَلِيَّةٍ مَا لَمْ يَنزل أَصَلَّا مثل كلامنا، ومثل الحديث النبوى،وما نزل على غير النبي علي كالتوراة والإنجيل.وخرج **بالمنقول تو اتراً جميمُ ما سوى القرآن من منسوخ التلاوة والقراءاتغيرالمتو اترة ، سواء** أكانت مشهورة نحو قراءة ابن مسعود « متتابعات » عقيب قوله تعالى « فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِياَمُ ثَلَاثَةً أَيَّامٍ » أم كانت آحادية كقراءة ابن مسعود أيضاً لفظ «مُتَتَابِعات، عقيب قوله سبحانه « وَمَنْ كَأَنَ مَرِ بِضًا أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَبَّامٍ أُخَرَ » فإن شبثًا

من ذلك لا يسمى قرآنًا ، ولا يأخذ حكمَه . وخرجت الأحاديث القدسية إذا تو اترت بقولهم « المتعبد بتلاوته » .

# هل القرآن عَلَمُ شخص ؟

أسلفنا أن القرآن يطلق على الصفة القديمة ، ويطلق على الكلمات الحكمية الأزلية، وهذان الإطلاقان لا تعدد فيهما ألبتة ، لا حقيقة ولا اعتباراً . بل هما منزهان عنه ، لأن التعدد من أمارات الحدوث . كيف وهما قديمان ١٢

وإذاً فلفظ القرآن علم شخص بهذين الإطلاقين لا محالة . أما إذا أريد بالقرآن الفظ المنزل » فهذا يكون الخلاف . فالرأى السائد أنه علم شخص، مدلوله تلك الآيات للمنزلة الممتازة بخصائصها العليا من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس. وهذه الألفاظ المعيّنة لا يقدح في تشخص مجمود مثلا لا يقدح في تشخص مجمود مثلا أن يكون في مكة أو في المدينة ، ولا أن يتقلب في أطوار مختلفة من طفولة إلى شيخوخة، ومن صحة إلى مرض ، ومن حياة إلى موت، ونحو ذلك . وبعضهم يجعله علم جنس، نظراً إلى تعدد هذه الألفاظ المنزلة بتعدد قارئيها وكاتبيها . وهذا مر دود من وجمين :

أحدهما: أن علم الجنس ضرورة نحوية اقتضتها أحكام لفظية ، كامتناع إضافته ، ودخول أل عليه . ولا ضرورة هنا لفظية .

ثانيهما : أن علم الجنس نكرة فى المعنى. وأفراده منتشرة متعددة حقيقة لااعتباراً. والتعدد الملحوظ هنا اعتبارى لاحقيقى. للقطع بأن ما يقرؤه أو يكتبه كل منا فهو القرآن عينه لا فرد من أفراده.

# هل يُصاغ للأعلام تعاريف

بق علينا أن نتساءل : إذا كان القرآن علماً فكيف ساغ أن يُصاغ له تعريف

بل تماريف على نحو ماسبق؟ مع أن التماريف لاتكون إلا للكليات، والعَلَم جزئي مركب من الماهية ومشخصاتها. والمشخصات لا يمكن معرفتها إلا بالاطلاع عليها بالحواس كالإشارة مثلا، أو بالتمبير عنها باسم عَلم ؟

ولنا على ذلك أجوبة ثلاثة :

أولها: أنا نمنع أن التماريف لا تكون إلا للكليات. لم لا يجوز أن تمرف الجزئيات بأمور كلية لا يتحقق مجموعها في الخارج إلا في هذا الشخص بخصوصه. وهذا الجواب قريب مما ذكره صاحب التلويح؛ إذ قال: « الحق أن الشخص يمكن أن يُحدَّ بما يفيد امتيازه عن جميع ماعداه بحسب الوجود ، لا بما يفيد تعينَه وتشخُّصَه بحيث لا يمكن اشتراكه بين كثيرين بحسب العقل ، فإن ذلك إنما يحصل بالإشارة لا غير » ا ه .

ثانيها: أنا نسلم أن التعاريف لا تكون إلا للكليات. لكن ماذكروه ليس بتعريف حقيق إنما هو ضابط بميِّز، وليس بمعرِّف.

ثالثها: أن هذا تعريف على رأى الأصوليين الذين لايشترطون في التعاريف أجناساً ولافصولا . بل الحد عندهم هو الجامع المانع مطلقاً . وعليه فيصح أن يحد الشخص عند الأصوليين دون المناطقة .

# إطلاق القرآن على الكل وعلى أبعاضه

لاشك أن القرآن يطلق على الكل وعلى أبعاضه. فيقال لمن قرأ اللفظ المنزل كله: إنه قرأ قرآناً . لكنهم اختلفوا: فقيل: إن لفظ قرآن حقيقة في كل منهما، وإذاً يكون مشتركاً لفظيًّا. وقيل: هو موضوع للقدر المشترك بينهما، وإذاً يكون مشتركاً معنوياً ، ويكون مدلوله حينئذ كليًّا .

وقد بقال: إن إطلاقه على الكل حقيقة وعلى البعض مجاز. والتحقيق أنه مشترك القطى ، بدليل التبادر عند إطلاق اللفظ على الكل وعلى البعض كليهما، والتبادر أمارة الحقيقة . والقول بعلمية الشخص فيه كما حققنا آنفا يمنع أنه مشترك معنوى ، فتعين أن يكون مشتركا لفظيًّا . وهو ما يفهم من كلام الفقهاء إذ قالوا مثلاً : ( يحرم قراءة القرآن على الجنب ) فإنهم يقصدون حرمة قراءته كله أو بعضه على السواء .

## ٣ ــ معنى علوم القرآن بالمعنى الإضافي

الآن وقد انتهينا من الكلام على المتضايفين فى لفظ «علوم القرآن » ننتقل بك إلى أن الإضافة بينهما تشير إلى طوائف المعارف المتصلة بالقرآن سواء أكانت تصورات أم تصديقات ، على ماعرفت وجه اختياره فى مدلول لفظ العلم فى عرف التدوين العام .

وإنما جمت هذه العلوم ولم تفرد لأنه لم يقصد إلى علم واحد يتصل بالقرآن. إنما أريد شمول كل علم يخدم القرآن أو يستند إليه . وينقظم ذلك علم التفسير ، وعلم القراءات ، وعلم الرسم العثمانى ، وعلم إعجاز القرآن ، وعلم أسباب النزول ، وعلم الناسخ والمنسخ والمنسوخ ، وعلم إعراب القرآن ، وعلم غريب القرآن ، وعلوم الدين واللغة إلى غير ذلك . وتلك أشتات من العلوم توسع السيوطى فيها حتى اعتبر منها علم المميئة والهندسة والطب ونحوها . ثم نقل عن أبى بكر بن العربي في قانو نه التأويل أنه قال : « علوم القرآن مضروبة في أربعة . إذ أن لكل كلة ظهراً وبطناً ، وحداً ومطلما . هذا في المفردات فحسب ، أما إذا اعتبرت التراكيب ومابينها من روابط كان ما لا يحصى ، مما لا يعلمه إلا الله تعالى » ا ه بتصرف قليل .

وأحب أن تعرف أن هذا الكلام من السيوطي وابن العربي ، محمول على ضرب

كبير من التأويل والتوسع، بأن يراد من العلوم كل ما يدل عليه القرآن من المعارف عسواء أكانت علوماً مدوَّنة أم غير مدوَّنة ، وسواء أكانت تلك الدلالة تصريحية أم تلميحية ، عن قرب أم عن بعد . فأمَّا أن تُر اد العلوم المدوّنة صراحة فدون ذلك خرط الفقاد وصعود السماء .

#### القرآن كتاب هداية وإعجاز

و تحقيق القول فى هذا الموضوع: أن القرآن الكريم كتاب هداية وإعجاز، من أجل هذين المطمحين نزل، وفيهما تحدَّث، وعليهما دلَّ. فكل علم يتصل بالقرآن من ناحية قرآنيته، أو يتَّصل به من ناحية هدايته أو إعجازه، فذلك من علوم القرآن وهذا ظاهر فى العلوم الدينية والعربية.

أما العلوم الكونية ، وأما المعارف والصنائع ، وما جدّ أو يجدّ في العالم من فنون ومعارف كم الهندسة والحساب ، وعلم الهيئة والفلك ، وعلم الاقتصاد والاجماع ، وعلم الطبيعة والكيمياء ، وعلم الحيوان والنبات ، فإن شيئاً من ذلك لا يَحْمُلُ عَدُّه من علوم الطبيعة والكيمياء ، وعلم الحيوان والنبات ، فإن شيئاً من ذلك لا يَحْمُل عَدُّه من علوم القرآن ؛ لأن القرآن لم ينزل ليُدلِّل على نظرية من نظريات الهندسة مثلا ، ولا ليقرَّر قانوناً من قوانينها . وكذلك علم الهندسة لم يوضع ليخدُم القرآن في شرح آياته،أوبيان أسراره . وهكذا القول في سائر العلوم الكونية والصنائع العالمية . وإن كان القرآن قد دعا المسلمين إلى تعلمها وحذقها والتمهرُّ فيها خصوصاً عند الحاجة إليها . وإنما قلنا: إنه لا يجمل اعتبار علوم اللكون وصنائعه من علوم القرآن مع أن القرآن يدعو إلى تعلمها ؛ لأن هناك فرقاً كبيراً بين الشيء يحثُّ القرآن على تعلمه في هو ماته أو خصوصاته، وبين العلم يدلُّ أو منرداته ، فالأول ظاهر أنه لا يعتبر من علوم القرآن بخلاف الثاني . وهو مازيد أن نرشدك إليه ، وأن تحرص أنت بدورك عليه .

### القرآن يحضُ على الانتفاع بالكون

أَجَلْ: إن القرآن حضَّ على معرفة علوم الـكون وصنائع العالم، وحثُّ على الانتفاع بكل مايقع تحت نظرنافي الوجود. قال سبحانه وتعالى «قُلُ آنْظُرُ وا مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وقال جلَّت حَكمته « وَسَخَّرَ لَـكُمْ مَّافِي السَّلمواتِ وَمَافِي الأرض جميعاًمِنْهُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآمِاتٍ لِقَوْمٍ مَ يَتَفَكَّرُ وَنَ ﴾ . فلا بليق بالسلمين وهم المخاطَبون بهذا أن يَفرُّوا من وجه هذه المنافع العامَّة ، ولا أن يزهدوا في علوم الكون ، ولا أن يحرموا أنفسهم فوائد التمتُّع بشرات هذه القوى العظيمة التي أودعها الله لخلقه، في خزائن سمواته وأرضه . ولهذا نصَّ علماؤنا على أنَّ تعلُّم َ تلك العلوم الكونية، وحذقَ هذه الصناعات الفنية ، فرضٌ من فروض الكفايات ، ماداموا في حاجة إليها لمصلحة الفرد أو المجموع. وذلك لأن البقاء في هذه الحياة للأصلح ، والحياة في هذا الوجود للسلام المسلَّح ، والأسلحة في كل عصر عامَّةً وفي هذا العصر خاصَّةً إنما تقوم على التمهُّر في العلوم وعلى السبق في حَلْبَةُ الصَّنَّاءَاتُ والفَّنُونَ . والويل فينا للضَّعيف، والحظ كُلُّ الحظ للقوى، والله تعالى يقول : ﴿ وَأُعِدُّوا لَمْ مَّا استطعمْ مِن ۚ قُوَّةً ﴾، والنبي عَلَيْتُ يقول فيما رواه مسلم عن أبي هريرة : المؤمِنُ القوى خيرٌ من المؤمن الضعيف، وفي كل خيرٌ . احرصْ على ماينفُعك، واستَعِن الله ولا تَعْجِزْ . وإن أصابك شيء فلا تَقُلْ : لَوْ أَنِّي فعلتُ كذا كان كذا وكذا . ولكن قُلْ : قدَّرَ اللهُ ، وما شاءَ فَعَل . فإنَّ لَو ْ تَفْتَحُ عَمَل الشيطان » .

#### إعجاز علمي للقرآن

وأحبُّ ألّا أنهى من هذا الموضوع حتى أنبهك إلى شيء آخر جـــدبر بالنظر والتقدير: وهو أن القرآن الكريم في طريقة عرضه للهداية والإعجاز على الخلق قد حاكم الناس إلى عقولهم، وفتح عيومهم إلى الـكون ومافى الـكون من سماء وأرض،

وبر وبحر ، وحيوان ونبات ، وخصائص وظواهر ؛ ونواميس وسُنن . وكان القرآن في طريقة عرضه هذه موفَّقًا كل التوفيق، بلكان معجزاً أبهر الإعجاز؛ لأن حــديثه عن تلك الكونيَّات كان حديث العليم بأسرارها ، الخبير بدقائقها ، الحيط بعلومها ومعارفها ، على حين أن هذا الذي جاء بالقرآن رَجُلُ أُمِّيٌّ ، نشأ في أمة أميّة جاهلة ، لا صلة لها بتلك العلوم وتدوينها ، ولا إلمامَ لها بكتبها ومباحثها . بل إن بعض تلك العلوم لم ينشأ إلا بعد عهد النبوة ومهبط الوحي بقرون وأجيال. فأتَّى بكون لرجــــل أَمَى كَمُحَمَّدُ ذَلَكُ السَّجَلُّ الجامعُ لِتَلْكُ المعارفُ كَلَّمَا إِنْ لَمْ يَكُنْ تَلْقًاهُ مَن لَدَن حكيم عَلَيمٍ ؟ قال سبحانه مقرراً لهذا الإعجاز العلمي : ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِـهِ مِنْ كِتَابِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لَارْتَابَ المُبْطِلُونَ . بَلْ هُوَ آبَاتُ بَيِّنَاتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلاَّ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ ولعل من الحكمة أن أن نسوق لك نموذجين من القرآن على سبيل التمثيل؛ أولهما في سورة النور إذ يقول الله تعالى : « أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللُهَ يُزْجِي سَحَابًا مُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ مُمَّ يَجْعَلُهُ وُكَامًا فَتَرَى آَنُوَدُقَ يَخْرُجُ مِنْ أَخِلَالِهِ وَمُبَنَّزًّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِنْ جِبَالِ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاهِ وَيَصْرِفُهُ عَمَّنْ يَشَاهِ يَكَادُ سَنَا بَرْ قِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ ﴾ قل لي \_ بربك \_ ألا يملكك العجب حين تقرأ هذا النصَّ الكريم الذي يتفق وأحدث النظريات العلمية في الظواهر الطبعية : من سحاب ، ومطر ، وبرق ؟ ! .

النموذج الثانى: يقول الله تعالى فى سورة القيامة مبيناً ومقرراً كال اقتداره على إعادة الإنسان وبعثه بعد موته: « أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ لَنْ نَجَمْعَ عِظَامَهُ . بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسُوِّى بَنَانَهُ » . أرجو أن تقف قليلا عند تخصيصه « البنار » بالتسوية فى هذا المقام . ثم تستمع بعد ذلك إلى هذا العلم الوليد ( علم تحقيق الشخصية ) بالتسوية فى هذا الأخير ، وهو يقرر أن أدق شىء وأبدعه فى بناء جسم الإنسان ، هو تسوية البنان ، حتى إنه لا يمكن أن تجد بناناً لأحد يشبه بنان آخر بحسال من الأحوال . وقد انتهوا من هسذا القرار إلى أن حكموا البنان فى كثير من القضايا والحوادث

« فَتَبَارَكَ آللهُ أَحْسَنُ آخُا لِقِينَ » ! ولا أريد أن أطيل عليك فى هـذا ؛ فمجزات القرآن العلمية لها ميدان آخر . إنما هى نظرة خاطفة نوضح بهـا المراد بعلوم القرآن ، ونوجّه بها كلام السيوطى فى الإتقان ، ونعتذر فيها عن ابن العربى فى التأويل .

والله وحده هو المحيط بأسرار كتابه . ولا يزال الكون وما يحدُثُ في الكون من علوم وفنون وشؤون : لا يزال كل أولئك بشرح القرآنَ ويفسره ، ويميط اللثام عن نواح كثيرة من أسراره وإعجازه ، مصداقًا لقوله جلَّ ذكره « سَنُوبِهِمْ أَيَاتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ آلَمُقُ » . « وَآلَهُ عَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَآلَكُ أَمْرِهِ وَآلَهُ عَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَآلَكُ أَرْدَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ » . « وَآلَهُ عَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَآلَكُ أَرْدَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ » .

#### ٤ — معنى علوم القرآن كفن مدون ، وموضوعه ، وفائدته

أما بعد ، فقد تبيَّنَ لك فيما سبق ، أن لفظ علوم القرآن يراد بمعناه الإضافي ما يشمل العلوم الدينية والعربية ، ونفيدك هنا أن هـ ذا اللفظ نقل من ذلك المعنى الإضافي ، ثم جُعل عَلَماً على الفن المدوَّن ، وأصبح مدلوله بعد النقل وهو علم ، غير مدلوله قبل النقل وهو مركب إضافى ، ضرورة أن هذا الفن ليس هو مجموعة العلوم الدينية والعربية ، بل هو غيرُها ، وإن كان مستمدًا منها ، ومأخوذاً عنها ، ويمكن أن نُعرَّفة ؛ بأنه مباحث تتعلق بالقرآن الكريم من ناحية نزوله ، وترتيبه، وجمعه ، وكتابته وقراءته وتفسيره ، وإعجازه ، وناسخه ومنسوخه ، ودفع الشبه عنه ، ونحو ذلك .

وموضوعه القرآن الكريم من أية ناحية من النواحي المذكورة في التعريف . بخلاف علوم القرآن بالمعني الإضافي ، فإن موضوعه هو مجموع موضوعات تلك العلوم المنضوية تحت لوائه . وموضوع كل واحد منها هو القرآن الكريم من ناحية واحدة من تلك النواحي . فعلم القراءات مثلا موضوعه القرآن الكريم من ناحية لفظه وأدائه ، من تلك النواحي ، وضوعه القرآن الكريم من ناحية شرحه ومعناه ، وَهَلُمُ جَرًا .

وقائدة هذا العلم: ترجع إلى الثقافة العالمة العامة في القرآن الكريم، وإلى التسلح عالمارف القيّمة فيه، استعداداً لحسن الدفاع عن حمى الكتاب العزيز، ثم إلى سهولة

خوض غمار تفسير القرآن الكريم به كمفتاح للمفسرين ، فمثله من هذا الناحية كمثل علوم الحديث بالنسبة لمن أراد أن يدرس علم الحديث .

وقد صرح السيوطى بذلك فى خطبة كتابه الإتقان إذ قال: « ولقد كنت فى زمان الطلب أتعجب من المتقدمين ، إذ لم يدونوا كتاباً فى أنواع علوم القرآن ، كا وضعوا ذلك بالنسبة إلى علم الحديث » ا ه .

ثم رأيت صاحب كتاب التبيان فى علوم القرآن ، بشير إلى ذلك المعنى ؛ إذ وضع على طُرَّةٍ كتابه الكلمة الآتية :

« وهذا هو المقدِّمة الصغرى من مقدمَتَى التفسير » .

هدذا \_ و إنما سمى هدذا العلم القرآن ( بالجمع دون الإفراد ). للإشارة إلى أنه خلاصة علوم متنوعة ، باعتبار أن مباحثه المدوَّنة تتَّصل اتصالا وثيقاً \_ كا علمت \_ بالعلوم الدينية والعلوم العربية، حتى إنك لتجدكل مبحث منها خليقاً أن يُسْلك في عداد مسائل علم من تلك العلوم .

فنسبته إليها كنسبة الفرع إلى أصوله ، أو الدليل إلى مدلوله . وما أشبهه بباقة منسقة من الورود والياسمين ، إزاء بستان حافل بألوان الزهور والرياحين . « والحمد لله رب العالمين » .

### المبحث الثاني

فى تاريخ علوم القرآن وظهور اصطلاحه

عهد ماقبل التدوين

كان الرسول عَلَيْكُ وأصحابه يعرفون عن القرآن وعلومه ، ماعرف العلماء وفوق ما عرف العلماء وفوق ما عرف العلماء من بعد . ولكن معارفهم لم توضع على ذلك العهد كفنون مدوّنة ، ولم تجمع فى كتب مؤلفة ، لأنهم لم تكن لهم حاجة إلى التدوين والتأليف .

أما الرسول مسلوات الله وسلامه عليه من فلا أنه كان يتلقى الوحى عن الله وحده. والله تعالى كتب على نفسه الرحمة ، ليجمعنّه له فى صدره ، وليطلقن لسانه بقراءته وترتيله ، ولييطن له اللثام عن معانيه وأسراره . اقرأ إن شئت قوله سبحانه : « لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِمَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جُمْعَهُ وَقُوْآانَهُ ، فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتّبِعْ قُولًا اللهُ عَلَيْنَا جُمْعَهُ وَقُوْآانَهُ ، فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتّبِعْ قُولًا اللهُ عَلَيْنَا بَعْمَهُ وَقُوْآآنَهُ ، فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتّبِعْ قُولًا آنَهُ ، مُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ » .

ثم بلّغ الرسول ما أنزل عليه لأصحابه ، وقرأه على الناس على مُكُثُ أى على مَهَل و تُؤَدة ، ليحسنوا أخذه ، ويحفظوا لفظه ، ويفهموا سر مم شرح الرسول للم القرآن بقوله ، وبعمله ، وبتقريره ، وبخلقه ، أى بسنته الجامعة لأقواله وأفعاله ، وتقريراته ، وصفاته ، مصداقاً لقوله سبحانه « وَأَنزُلنا إلَيْكَ الذِّكْر لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُزَّل إلَيْهِم وَلَعَلَّهُم مُ يَتَفَكَّر ونَ » . ولكن الصحابة وقتئذ كانوا عرباً خُلصًا ، متمتعين بجميع خصائص العروبة ومزاياها الكاملة من قو ق في الحافظة ، وذكاء في القريحة ، وتذوق للبيان ؛ وتقدير الأساليب ، ووزن لما يسمعون بأدق المعايير ، حتى أدركوا من علوم القرآن ومن إعجازه بسليقتهم وصفاء فطرتهم ، ما لا نستطيع نحن أن ندركه مع زَ محة العلوم وكثرة الفنون .

وكان الصحابة رضوان الله عليهم مع هذه الخصائص أميين ، وأدوات الكتابة لم تكن ميسورة لديهم ، والرسول بهاهم أن يكتبوا عنه شيئا غير القرآن وقال لهم أول العهد بنزول القرآن فيا رواه مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه : « لا تكثّبوا عنى . ومن كتب غير القرآن فليَهْ حُهُ . وَحَدِّ ثُوا عَنى فلا حرج . ومن كذب عَلى مُتعده من النار » . وذلك مخافة أن يلتبس القرآن بغيره ، أو كذب عَلى مُتعده أ الله المنار بنالة الله القرآن . فلتلك الأسباب المتضافرة لم يختلط بالقرآن ما ليس منه ؛ ما دام الوحى نازلاً بالقرآن . فلتلك الأسباب المتضافرة لم تكتب علوم القرآن ، كما لم يكتب الحديث الشريف . ومضى الرعيل الأول على ذلك في عهد الشيخين أبي بكر وعمر . ولكن الصحابة كانوا مضرب الأمثال في نشر الإسلام

وتعالميه، والقرآن وعلومه، والسنة وتحريرها، تلقيناً لا تدويناً، ومشافهة لاكتابة. عهد التمهيد لتدوين علوم القرآن

ثم جاءت خلافة عثمان رضى الله عنه ، وقد اتسعت رُقعة الإسلام ، واختلط العرب الفاتحون بالأمم التى لا تعرف العربية ، وخيف أن تذوب خصائص العروبة من العرب من جراء هذا الفتح والاختلاف، بل خيف على القرآن نفسه أن يختلف المسلمون فيه إن لم يجتمعوا على مصعف إمام ، فتكون فتنة فى الأرض وفساد كبير . لهذا أمر رضى الله عنه أن يجمع القرآن فى مصحف إمام ، وأن تُنسخ منه مصاحف يبعث بها إلى أقطار الإسلام ، وأن يحرق الناس كل ماعداها ولا يعتمدوا سواحًا. كما يأتيك تفصيله فى مبعث جمع القرآن وكتابته .

وبهذا العمل وضع عثمان رضى الله عنه الأساس لما نسميه علم رسم القرآن أو علم الرسم العثماني .

ثم جاء على شرض الله عنه فلاحظ العجمة تحيف على اللغة العربية ؛ وسمع ما أوجس منه خيفة على لسان العرب فأمر أبا الأسود الدؤلى أن يضع بعض قو اعد لحماية لغة القرآن من هذا العبث و الخلل ، وخط له الخطط وشرع له المنهج . وبذلك يمكننا أن نعتبر أن عليًا رضى الله عنه قد وضع الأساس لما نسميه علم النحو ، ويتبعه علم إعراب القرآن . (على الخلاف في هذه الرواية ) .

ثم انقضى عهد الخلافة الرشيدة ، وجاء عهد بنى أمية ، وهيّة مشاهير الصحابة والتابعين متجهة إلى نشر علوم القرآن بالرواية والتلقين ، لا بالكتابة والتدوين . ولكن هذه الهمة فى هذا النشر يصح أن نعتبرها تمهيداً لتدوينها . وعلى رأس من ضرب بسهم وفير فى هذه الرواية : الأربعة الخلفاء ، وابن عباس ، وابن مسمود ، وزيد بن ثابت ، وأبو موسى الأشعرى، وعبد الله بن الزبير وكلهم من الصحابة رضو ان الله عليهم .

وعلى رأس التابعين في تلك الرواية : مجاهد، وعطاء، وعكر مة، وقتادة، والحسن البصرى، وسعيد بن جبير، وزيد بن أسلم بالمدينة، وعنه أخذ ابنه عبدالرحمن ومالك بن أنس من تابعي التابعين، رضى الله عنهم أجمعين. وهؤلاء جميماً يعتبرون أنهم واضعو الأساس لما يسمى علم التفسير، وعلم أسباب النزول، وعلم الناسخ والمنسوخ، وعلم غريب القرآن، ونحو ذلك. وستجد بسطاً لهذا الإجمال في محث طبقات المفسرين.

#### عهد التدوين لعلوم القرآن بالمعنى الإضافى

ثم جاء عصر التدوين ، فألفت كتب في أنواع علوم القرآن ، واتجمت الهم قبل كل شيء إلى التفسير ، باعتباره أمَّ العلوم القرآنية لما فيه من التعرُّض لها ، في كثير من المناسبات عند شرح الكتاب العزيز . ومن أوائل الكاتبين في التفسير : شعبة بن الحجاج ، وسفيان بن عيينة ووكيع بن الجراح ، وتفاسيرهم جامعة لأقول الصحابة والتابعين . وهم من علماء القرن الثاني . ثم تلاهم ابن جَرير الطبرى المتوفى سنة ٣١٠ ه وكتابه أجل التفاسير وأعظمها ؛ لأنه أول من عرض لتوجيه الأقوال ، وترجيح بعضها على بعض ، كما عرض للإعراب والاستنباط . وبقيت العناية بالتفسير قائمة إلى عصر نا هذا، حتى وجدت منه مجموعة رائعة فيها المعجب والمطرب ، والموجز والمعلول والمتوسط ، ومنها التفسير بالمعقول والتفسير بالمأثور ، ومنها تفسير القرآن كله ، وتفسير جزء، وتفسير سورة وتفسير آية ، وتفسير آيات الأحكام إلى غير ذلك .

أما علوم القرآن الأخرى، فنى مقدمة المؤلفين فيها: على بن المدينى شيخ البخارى؛ إذ ألَّف فى أسباب النزول، وأبوعبيد القاسم بن سلام ؛ إذ كتب فى الناسخ والمنسوخ؛ وكلاهما من علماء القرن الثالث . وفى مقدمة من ألف فى غريب القرآن : أبو يكر السجستانى ، وهو من علماء القرن الرابع . وفى طليعة من صنف فى إعراب القرآن : على بن سعيد الحوفى ، وهر من علماء القرن الخامس . ومن أوائل من كتب فى

مبهمات القرآن: أبو القاسم عبدُ الرحمن الممروف بالسبيلى، وهو من علماء القرن السادس. كذلك تصدر للتأليف في مجاز القرآن: ابن عبدالسلام، وفى القراءات: عَلَمُ الدين السخاوى، وهما من علماء القرن السابع.

وهكذا قويت العزائم ، وتبارت الهمم ، ونشأت علوم جديدة للقرآن .

وظهرت مؤلفات في كل نوع منها ، سواء في ذلك أقسام القرآن ، وأمثال القرآن ، وخجج القرآن ، وبدائع القرآن ، ورسم القرآن ، وما أشبهها عما يروعك تصوره بلاً الاطلاع عليه ، ومما يملأ خزائن كاملة من أعظم المكتبات في العالم . ثم لا يزال المؤلفون إلى عصرنا هذا يزيدون ، وعلوم القرآن ومؤلفاته تنبي و تزدهر و تزيد ، يبنم الزمان عفى والعالم يبيد ! أليس إعجازاً آخر القرآن ؟ يريك إلى أى حد بلغ علماء الإسلام في خدمة التنزيل . ويريك أنه كتاب لا تفني عجائبه ، ولا تنقضي معارفه ، ولن يستطيع أن يحيط بأسراره إلا صاحبه ومُنزله !

إذا أضفت إلى علوم القرآن ما جاء في الحديث النبوى الشريف وعلومه وكتبه وبحوثه باعتبارها من علوم القرآن ، نظراً إلى أن الحديث شارح القرآن يبين مبهماته ، ويفصّل مجلاته ، ويخصّص عامّه ، كا قال سبحانه لنبيه عَلَيْ ﴿ وَأَنْزَلْنَا إلَيْكَ آلَا ۖ كُرَ لَيْنَا النّبِكَ آلَا اللّه عَلَيْ النّبوى لِتُبيّنَ النّباسِ مَا نُزِّلَ إلَيْهِمْ وَلَمَلّهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ أقول: إذا أضفت الحديث النبوى وعلومَه إلى علوم القرآن ، تراءى الله بحر متلاطم الأمواج . فإذا زدت عليها سائر العلوم الدينية والعربية باعتبارها خادمة القرآن أو مستمدة منه ، رأيت نفسك أمام مؤلفات كالجبال ، وموسوعات تكاثر الرمال، والايسعك حينئذ إلاأن تردد قول الله ﴿ وَمَا يَعْلَمُ اللّهُ اللهُ ﴾ .

وتزداد عجباً إذا علمت أن طريقة أولئك المؤلفين فى تأليفهم ، كانت طريقة التي استيماب واستقصاء ، يَعْمِدُ أصحابها أن يحيطوا بجزئيات القرآن من الناحية التي كتبوا فيها بقدر طاقتهم البشرية . فمن يكتب فى غريب القرآن مثلًا يذكر كل مفرد

من مفردات القرآن التي فيها غرابة وإبهام ، ومن يكتب في مجاز القرآن يقتني أثركل لفظ فيه مجاز أيًّا كان نوعُه في القرآن ، ومن يكتب في أمثال القرآن يتحدَّث عن كل مثل ضربه الله في القرآن ، وهكذا سائر أنواع علوم القرآن . ولاريب أن تلك المجهودات الجبارة لا يتهيَّأ لإنسان أن يحيط بها ولو أفني عمره ، واستنفد وسعه ! .

لهذا اشر أبت أعناقُ العلماء أن يمتصروا من تلك العلوم علماً جديداً يكون كالفهرس لها، والدليل عليها، والمتحدث عنها. فكان هذا العلم هو ما نسميه (علوم القرآن) بالمعنى المدون.

ولا نملم أن أحداً قبل المائة الرابعة للهجرة ألّف أو حاول أن يؤلف في علوم القرآن بالمعنى المدوّن ، لأن الدواعي لم تكن موفورة لديهم نحو هذا المنوع من التأليف . وإن كنا نعلم أنها كانت مجوعة في صدور المبرّزين من العلماء ، على الرغم من أنهم لم يدوّنوها في كتاب ، ولم يفردوها باسم .

أجل: كانت علوم القرآن مجوعة في صدور المبرّزين من العلماء . فنحن نقرأ في عاريخ الشافعي رضى الله عند أنه في محنته التي اتهم فيها بأنه رئيس حزب العلويين باليمن ؛ وسيق بسبب هذه التهمة إلى الرشيد مُكبّلًا بالحديد في بغداد ؛ سأله الرشيد حين لمح علمه وفضله ، فقال : كيف علمك بإشافعي بكتاب الله عز وجل؟ فإنه أولى الأشياء أن يُبتدأ به . فقال الشافعي : عن أي كتاب من كتب الله تسألني بأمبر المؤمنين ؟ فإن الله تعالى قد أنزل كتباً كثيرة . قال الرشيد : قد أحسنت ، لكن إنما سألت عن كتاب الله المنزل على ابن عمى محمد عليه . فقال الشافعي : إن علوم القرآن كثيرة ؛ فهل تسألني عن محكمه ومتشابه ، أو عن تقديمه وتأخيره ، أو عن ناسخه ومنسوخه ، أو عن . . . قال شيد والحاضر بن . . ؟ ؟ وصار يسرد عليه من علوم القرآن ، و يجيب على كل سؤال بما أدهش فالرشيد والحاضر بن .

فأنت ترى من جواب الشافعي هذا ، ومن فلَجِه بالصواب في هذا الموقف الرهيب، ( ٣ ـ مناهل العرفان ــ ١ ) ما يقالك على أن قلوب أكام العلملة كانت أناجيل العلوم القرآن من قبل أن يُجمع في كتاب ، أو تدوّق في علم . وقد نو فل جلال الدين البلقيني في خطبة كتابه بكلمة الشافعي التي و كرناها إذ قال : « قد اشتهر عن الإمام الشافعي رضى الله عنه مخاطبة لبمض خلفاء بني العباس ، فيها ذكر بعض أنواع علوم القرآن محصل منها لمقصدنا الاقتباس» . ويجن لا نستبعد على الشافعي هذا ، فقد كان آية من آيات الله في علمه وذكائه ،

ونحن لا نستبعد على الشافعي هذا ، فقد كان آية من آيات الله في علمه وذكائه ، وفي ابتكاره وتجديده ، وفي قوة حجته وتوفيقه . حتى إنه وضع كتابه (الحجة) في العراق يستدرك به على مذاهب بعض أهل الرأى ، وألف في مصر كتباً يستدرك بها على مذاهب بعض أهل الحديث . ثم وضع دستوراً للاجتهاد والاستنباط لم يتسن لأحد قبله ، إذ كان أول من صنف في أصول الفقه وهو من عاوم القرآن كا علمت . قال ابن خلاون في مقدمته «كان أول من كتب فيه \_ أى علم أصول الفقه \_ الشافعي دضي الله عنه ، أملى فيه رسالته المشهورة ، تكلم فيها على الأوامر والنواهي ، والبيان ، والخبر ، والنسخ ، وحكم العلة المنصوصة من القياس » اه .

وقال الزركشي في كتّابه البحر المحيط في أصول الفقه « الشافعي أول من صنف في أصول الفقه . صنف فيه كتابه الرسالة ، وكتاب أحكام القرآن، واختلاف الحديث، وإبطال الاستحسان ، وكتاب جماع العسلم ، وكتاب القياس الذي ذكر فيه تضليل الممتزلة و رجوعه عن قبول رسالتهم » ا ه رضى الله عنه وعن سائر الأثمة المجتهدين .

## أوك عهد لظهور مذا الاصطلاح

ولقد كان المعروف لدى الكاتبين فى تاريخ هذا الفن ، أن أول عهد ظهر فيه هذا الاصطلاح أى اصطلاح علوم القرآل ، هو القرن السابع .

لكنى ظفرت في دار الكتب المصرية بكتاب لمليّ بن إبراهيم بن سعيد الشهير

بالحوفي المتوفي سنة ٣٠٠ هـ « اسمه البرهان في علوم القرآن ». وهو يقع في ثلاثين مجلداً، والموجود منه الآن خمسة عشر مجلداً ، غير مرتبة ولامتعاقبة ، من نسخة مخطوطـــة . و إذن نستطيع أن نتقدُّم بتاريخ هذا الفن نحو قرنين من الزمان أي إلى بـــداية القرن الخامس بدلاً من القرن السابع . ولقد كنت مشغوقًا أن أقرأ مقدمة كتابه هــــذا ، لآخذ اغترافًا صريحًا منه بمحاولته إنشاء هذا العلم الوليد. ولكن ماذا أصنع ، والجدزء الأول مفتود؟ غير أن اسم الكتاب بدلني على هـــذه المحاولة . وكذلك استعرضت بعض الأجزاء الموجودة فرأيته يعرض الآية الكريمــــة بترتيب المصحف ثم يقكلم عليها من علوم القرآن، خاصًّا كل نوعمها بعنوان ، فيسوق النظم الكريم تحت عنوان: (القول في قــــوله عز وجل). وبعد أن يفرغ منه يضع هذا العنوان: (القول في الإعراب)ويتحدث عنها منالئاحية النحوية واللغوية: ثم يتبع ذلك بهذا العنوان(القول في الممنى والتفسير ) ويشرح الآية بالمأثور والمعقول . ثم ينتقل من الشرح إلى المنوان الآنى: (القول في الوقف والتمام ) مبينًا تحته ما يجوز من الوقف وما لا يجوز . وقد يفرد القراءات بعنوان مستقل فيقول ( القول فى القراءة ) . وقد يتكلم فى الأحكام الشرعية التي تؤخذ من الآية عند عرضها ، فغي آية ( وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَاةَ وَآ تِوَا ٱلزَّكَاةَ وَمَا تُقَدِّمُوا لِا نَفْسِكُمْ مِنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ ) من سورة البقرة بذكر أوقات الصلاة وأدلَّمها ، وأنصبهَ َ الزكلة ومقاديرها . ويتكلم على أسباب النزول ، وعلى النسخ، وما إلى ذلك عند المناسبة. فأنت ترى أن هذا الكتاب أتى على علوم القرآن ،ولكن لا على طريقة ضم النظائر والأشباه بعضها إلى بعض نحت عنوان واحد لنوع واحد ،بل على طريقة النشر والتوزيع تبماً لانقشار الألفاظ المتشاكلة في القرآن وتوزّعها .حتى كأن هذاالتأليف تفسير منالتفاسير عرض فيهصاحبه لأنواع من علوم القرآن عند المناسبات. وأيًّا ما يكن هذا الكتاب فإنه مجهو دعظيم ، ومحاولة جديرة بالتقدير في هذا الباب.جزى الله مؤلفه خير الجزاء . ثم جاء القرن السادس فألَّف فيه ابن الجوزى المتوفى سنة ٥٩٧ ه كتابين : أحدها اسمه « فنون الأفنان في علوم القرآن » والثانى اسمه « المجتبى في علوم تتعلق بالقرآن». وكلاها مخطوط بدار الكتب المصرية.

وفى القرن السابع ألَّف عَلَمُ الدين السخاوى المتوفى سنة ٦٤١ ه كتاباً سماه « جال القراء» وألف أبو شامة المتوفى سنة ٦٦٥ ه كتاباً أسماه « المرشد الوجيز فيما يتعلق بالقرآن المريز » وها \_ كا قال السيرطى \_ عبارة عن طائفة يسيرة ، ونبذ قصيرة ، بالنسبة للمؤلفات التي ألَّفت بعد ذلك في هذا النوع .

ثم أهل القرن الثامن فكتب فيه بـــدر الدين الزركشي المتوفي سنة ٢٩٤ هكتاباً سماه « البرهان في علوم القرآن » وتوجد منه نسخة مخطوطة بالخزانة التيمورية ، في دار الكتب المصرية ، تقع في مجلدين ناقصين . ثم طلع القرن التاسع على هــذا العلم باليمن والبركة ، فدرج فيه وترعرع ، إذ ألف محمــيد بن سلمان الكافيجي المتوفي سنة سنة ٩٨٨ هكتاباً يقول السيوطي عنه : « إنه لم يُسبق إليه ، وقد اشتمل على بابين : الأول في ذكر معني التفسير والتأويل والقرآن والسورة والآية . أما الثاني فني شروط راتول في القرآن بالرأى . وبعدها خاتمة في آداب العالم والمتعلم » غير أنه قال أخيراً : القول في القرآن بالرأى . وبعدها خاتمة في آداب العالم والمتعلم » غير أنه قال أخيراً : « ولـكن ذلك لم يشف لي غليلاً ؛ ولم يهدني إلى المقصود سبيلاً » ا ه . وفي هذا القرن أيضاً وضع جلال الدين البُلقيني كتاباً سماه « مواقع العلوم من مواقع النجوم » . وقد رتبه على ستة مباحث : الأول في مواطن النزول وأوقاته ووقائعه ، وفيه اثنا عشر نوعاً . الثاني في سند القرآن وهو ستة أنواع (٢) . الثالث في أدائه وهـــو ستة نواع (٢) . الثاني في سند القرآن وهو ستة أنواع (١) . الثالث في أدائه وهـــو ستة

<sup>(</sup>۱) المسكى، المدنى، السفرى، الحضرى، الليلى، النهارى، الصينى، الشتائي، الفراشى، السباب النزول، أول ما نزل ، آخر ما نزل .

<sup>(</sup>٢) للتواتر ، الآحاد ، الشاذ ، قراءات النبي صلى الله عليه وسلم ، الرواة ، الحفاظ .

أنواع أيضاً (١) . الرابع في ألفاظه وهو سبعة أنواع (٢) . الخسامس في معانيه المتعلقة بأحكامه ، وهو أربعة عشرة نوعاً (١) . السادس في معانيه المتعلقة بألفاظه وهسو خسة أنواع (٤) . وبذلك يكمل الكتاب كله خمسين نوعاً غير مافيه من أنواع الأسماء والكنى والألقاب والمبهمات . وهي لاتدخل تحت حصر .

وفي هذا القرن التاسع أيضاً ألّف السيوطي كتاباً هما ه التحبير في علوم التفسير » ضمنه ما ذكره البقيني من الأنواع مع زيادة مثلها ، وأضاف إليه فوائد سمحت قريحته بنقلها . وقد أوفي هذا الكتاب على الاثنين بعد المائة من الأنواع . وفرغ الإمام من تأليف تحبيره هذا سنة ٧٧٦ ه غير أن نفسه الكبيرة لم تقنع بهذا المجهود العظيم بل طمح إلى التبحر والتوسع والترتيب ، فوضع كتابه الثاني «كتاب الإتقان في علوم القرآن » ، وهو عمدة الباحثين والكاتبين في هذا الفن . ذكر فيه ثمانين نوعا من أنواع علوم القرآن على سبيل الإجال والإدماج ، ثم قال بعد أن سردها نوعاً نوعاً : ولو نُوِّعَتُ باعتبار ما أدمجته فيها لزادت على الثلاثمائة » ا ه .

وتوفى السيوطى رحمه الله سنة ٩١١ ه فى مفتتح القرن الماشر ، وكأنَّ نهايته كانت نهاية لنهضة التأليف فى علوم القرآن ، عليه سحائب الرحمة والرضوان ، فلم نو من سار فى هذا المضار مثله بعده ، كما لم نو من بزَّه فيه قبله .

<sup>(</sup>١) الوقف ، الابتداء ، الإمالة ، المد ، تخفيف الهمزة ، الإدغام .

<sup>(</sup>٣) الغريب، المعرب، الحجاز، المشترك، المترادف، الاستعارة التشهيه.

<sup>(</sup>٣) العام الباق على عمومة ، العام المحصوص ، العام الذي أريد به الخصوص ، ماخص فيه الكتاب السنة ، ماخصت فيه الكتاب المجمل ، المبين ، المسؤول ، المفهوم ، المعلق ، المقيد ، الناسخ ، المنسوخ ، نوع من الناسخ والمنسوخ وهو ماعمل به مدة معينة والعامل به واحد من المسكلفين .

<sup>(</sup>٤) الفصل ، الوصل ، الإيجاز ، الإطناب ، القصر .

## علوم القرآن في القرن الأخير

بيد أنه ظهرت فى أيامنا بوادر استثناف لحركة النشاط والتأليف في هذا العلم . إذ ألف العلامة المرحوم الشيخ طاهر الجزائرى كتاباً جليلًا سماه « التبيان فى علوم القرآن » يقع فى قريب من ثلاثمائة صفحة . وفرغ من تأليفه سنة ١٣٣٥ هـ .

وألف العلامة المرحوم الشيخ محمود أبو دقيقة مذكرة قيّمة لطلاب تخصص الدعوة والإرشاد بكلية أصول الدين. وقفاه العلامة الشيخ محمد على سلامة فوضع كتاباً حافلا لطلاب تخصص الدعوة والإرشاد كذلك سماه « منهج الفرقان في علوم القرآن » ... وتوجد مؤلفات في بعض مباحث علوم القرآن لكثير من أفاضل العلماء والأدباء، نذكر من بينهم الأعلام المرحومين: الشيخ محمد مخيت ، والشيخ محمد حسنين العدوى

نذكر من بينهم الأعلام المرحومين: الشيخ محمد بخيت ، والشيخ محمد حسنين العدوى والشيخ محمد خلف الحسينى ، إذكتبوا فى نزول القرآن على سبعة أحرف ، وفى بعض مباحث أخرى ، والمرحوم السيد مصطفى صادق الرافعى؛ إذ ألف فى إعجاز القرآن كتاباً ألم جليلا طبعه المفقورله الملك فؤاد الأول على نفقته . ومنهم المرحوم الشيخ عبد العزيز جاويش إذكتب محاضرات موضوعها: أثر القرآن فى تجرير العقل البشرى وألقاها فى نادى دارر العلوم . والمرحوم الشيخ عبد العزيز الخولى؛ إذ وضع كتابه « القرآن الكريم: وصفه ، المعلوم ، والمرحوم الشيخ عبد العزيز الخولى؛ إذ وضع كتابه « القرآن الكريم: وصفه ، أثره ، هدايته ، وإعجازه » . والمرحوم الشيخ طنطاوى جوهرى ؛ إذ وضع رسالة سماها :

القرآن والعلوم العصرية . ثم أنبرى حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد مصطفى المراغى شيخ الجامع الأزهر للقول بجواز ترجمة القرآن ، وكتب فى ذلك وسالة عظيمة الشأن وأيده آخرون ، وتَصَدَّى العلامة الكبير الشيخ مصطفى صبرى شيخ الإسلام بتركيا سابقاً

وقد اطلعت أخيرا على صدر كتاب اسمه: « النبأ العظيم عن القرآن المكريم...

والطريقة الملتلي في دراسته » فراءني دقة بحثه وتفكيره ، وراقني رقة أسلوبه وتعبيره «ووددت لو تم هذا الكتاب ، وهو لصديقي العلامة الشيخ محمد عبد الله دراز مبعوث الأزهر إلى فرنسا الآل (ردّه الله سالماً غانماً وأمتع به الإسلام والمسلمين آمين ) .

#### خلاصــة

ويمكنك أن نستخلص مما سبق أن علوم القرآن كفن مدوّن استهلت صارخة على عد الحوفى في أواخر القرن الرابع وأو الل الخامس ، ثم تربّت في حجر ابن الجوزى والسخاوى وأبى شامة في القرنين السادس والسابع . ثم ترعرعت في القرن الثامن برعاية الزركشي . ثم بلغت أشدًها واستوت في القرن التاسع بعناية الكافيجي وجلال الدين البلقيني . ثم اهتز ت وربّت وأنبقت من كل زوج بهيج في نهاية القرن التاسع وبداية العاشر ، بهمة خارس ذلك الميدان صاحب كتابي التحبير ، والإتقان في علوم القرآن : للسيوطي عليه ألف رحمة من الله ورضوان . ثم وقف نموها بعد ذلك حتى هذا القرن الأخير ، عميه ثم بدأت تنتعش في هذه السنين من جديد ، وعسى أن تعود سيرتها الأولى ( ألا إن خصر الله قريب ) .

#### كلة لايدمنها

وقبل أن ننتهى من هذا البحث نلفت نظرك إلى أن هذا العلم يسير على سُنة غيره من العلوم بين جزر ومد . وزيادة ونقص · على مقدار ما يستهدف له من مؤثرات خاصة . فلا بدع أن تجد فى منهج دراستك اليوم مباحث جديدة ، ومواضع مبتكرة ، لم تنتظم قبل فى سمط علوم القرآن ؛ ذلك لأن الأفكار متحركة ومتجددة ، ولأن طلشبهات التي تحوم فى ووس بعض الناس فى هذا العصر ، والمطاعن التي يوجهها

أعداء ألإسلام في هذا الجيل، قد تكون هي الأخرى جدديدة ومبتكرة. ومن الحكة أن نقاتل الناس بمثل سلاحهم ، وأن ندرس في علوم القرآن ما يحبي حَمَى القرآن الشريف ، من هذا العدوان الخبيث. أضف إلى ذلك أن العلوم تخبُو بالإهال والترك ، وتَزْكُو بالدرس والبحث. سُنَّة الله في خَلْقِهِ « وَلَنْ تجدد لِسُنَّة الله تَبْدِيلًا ».

# المبحث الثالث ف نزول القرآن

هذا مبحث مهم في علوم القرآن بل هــو أهم مباحثه جميعاً ، لأن العلم بنزول القرآن أساس للإيمان بالقرآن أنه كلام الله ، وأساس للتصديق بنبوة الرسول على وأن القرآن أساس للإيمان بالقرآن وأنه كلام الله ، وأساس للتصديق بنبوة الرسول على وأن يتصد رها الإسلام حق. ثم هو أصل لسائر المباحث الآتية بعد في علوم القرآن فلا جرم أن يتصد رها وتحقيقها . وإلا فكيف يقوم البناء على غير أساس ودعام ؟ .

ولأجل الإحاطة بهذا المطلب العربيز ، نتكلم - إن شاء الله على معنى نزول القرآن، ثم على ما المرابي وأدلته ثم على الوحى وأدلته العقلية والعلمية ، مع دفع الشبهات الواردة فى ذلك المقام .

#### ١ — معنى نزول القرآن

جاء التعبير بمادة نزول القرآن وما تصر ف منها في الكتاب والسنة، ومن أمثلته قوله سبحانه في سورة الإسراء : « وَبالْحَقِّ أَنْزَلْنَاهُ وِبالْحَقِّ نَزَلَ » . وقــــوله

عَلَىٰ : ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ أَنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفُ ﴾ . وهو حديث مشهور بل قيل فيه بالتواثر كا سيأتى .

لكن النزول في استمال اللغة بطلق ويراد به الحلول في مكان والأوي به . ومنه قولم « نزل الأمير المدينة » والمتعد ي منه وهو الإنزال بكون معناه إحلال الغير في مكان و إبواء به . ومنه قوله جل ذكره « رَبِّ أُنْزِلني مُنْزَلًا مُبَارَكا وَأَنْتَ خيرُ الْمُنزِلينَ » ويطلق النزول إطلاقاً آخر في اللغة على انحدار الشيء من عُلُو إلى سُفْل نحو « نَزَلَ فُلانُ مِنَ آلجبل » والمتعد ي منه بكون معناه تحريك الشيء من عُلُو إلى سُفْل ومنه قوله سبحانه : « أَنزَلَ مَنَ السَّمَاء » .

ولا ربب أن كلا هذين المعنيين لا يليق إرادته هنا في إنزال الله للقرآن ، ولا في نزول القرآن من الله ، لما يلزم هذين المعنيين من المكانية والجسمية . والقرآن ليس جسما حتى يحل في مكان أو ينحدر من علو إلى سفل ، سواء أردنا به الصفة القديمة المتعلقة بالكلات ، أم أردنا به نفس تلك الكلات ، أم أردنا به اللفظ المعجز ؛ لما علمت من تنز ما الصفة القديمة ومتعلقها وهو الكلات الغيبية عن الحوادث وأعراض الحوادث، ولما تعرفه من أن الألفاظ أعراض سيالة تنقضي بمجرد النطق بها، كا يقولون .

إذن فنحن بحاجة إلى التجوار ، والجيار بابه واسع وميدانه فسيح . وليكن المعازى لإنزال القرآن هو الإعلام في جميع إطلاقاته . أما على أن المراد بالقرآن الصفة القديمة أو متعلقها ، فإنزاله : الإعلام به بواسطة مايدل عليه من النقوش بالنسبة لإنزاله في اللوح المحفوظ وفي بيت العزة من الساء الدنيا، وبواسطة مايدل عليه من الألفاظ الحقيقية بالنسبة لإنزاله على قلب النبي عَرَاقِيّة ، والعلاقة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازى هي اللوم؛ لأن إنزال شيء إلى شيء يستازم إعلام من أنزل إليه ذلك الشيء به إن كان عاقلاً ، ويستلزم إعلام من يطلع عليه من الخلق به مطلقاً ، وإذن فالحجاز مرسل .

وَهِكُن أَن بِكُون هذا التَجُورُ من قبيل الاستعارة التصريحية الأصلية ، بأن يُشَبَّهُ إعلام السيد لعبده بإنزال الشيء من علو إلى سفل ، مجامع أن في كل من طرف التشبيه صدوراً من جانب أعلى إلى جانب أسفل ، وإن كان العلو والسفل في وجه الشبه حسيًّا بالنسبة إلى المشبه به ، ومعنوباً بالنسبة إلى المشبه .

وأنت خبير بأن النزول مطاوع الإنزال ، فما يجرى من التجوُّز في أحدهما يجرى نظيره في الآخو . وقل مثل ذلك في التنزيل والتنزل .

وَكَأْنَ وَجِهُ اختيار التعبير بمادة الإنزال ومانصر في منها أوالتقي معها ، هو التنويه بشرف ذلك الكتاب ، نظراً إلى ما نشير إليه هذه المادة من علو صاحب هـــذا الكتاب المنزل علو اكبيراً ، كما قال تعالى في فاتحة سورة الزخرف : «حَم وَالْكِتَابِ المبين ، إنّا جَمَلْنَاهُ قُرْ آنًا عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ، وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الكِتَابِ لَذَيْنَا لَعَلِي حَكِيمٌ . وَلِنَّهُ عَلَيْ حَكِيمٍ .

نم إن تأويل الإنزال بالإعلام على ما رأيت هو الأقرب والأوفق بالمقام ، وذلك من وجوه ثلاثة :

أسدها: أن تعلق الكلام تعلق دلالة وإنهام ، ولا ربب أن القرآن كلام ، وفا إنهام ، ولا ربب أن القرآن كلام ، وفتأويل إنزاله بالإعلام ، رجوع إلى ما هو معلوم من تعلقه ، ومنهوم من تحققه . ثانيها : أن المقصود من ثبوت القرآن في اللوح وفي سماء الدنيا وفي قلب النبي

تابع ، من المسووس بيوت العراق في العالمين العلوى والسفلي بما شاء الله دلالة البشر عليه من هذا الحق .

( تالها ؛ أن تفسير الإنزال بالإعلام ، ينسجم مع القرآن بأى إطلاق من إطلاقاته ، وعلى أيِّ تنزُلُ من تنزلاته ./

١ \_ تنزلات القرآن

شرُّف الله هذا القرآن بأن جمل له ثلاثة تنزُّلات:

لا يعقل تحققها في هذا التَّنزُّلُ.

التنزُّل الأول إلى اللوح المحفوظ. ودليله قول سبحانه: ﴿ بَلُ هُو قَرْ آنَ عَمِيدٌ فِي لَوْحٍ بَطْرِيقة وَفَى وقت لا يعلمها عَمِيدٌ فِي لَوْحٍ بطريقة وَفَى وقت لا يعلمها إلا الله تعالى ، ومن أطلعه على غيبه . وكان جملة لامفرقاً ، لأنه الظاهر من اللفظ عند الإطلاق ، ولا صارف عنه . ولأن أسرار تنجيم القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم عند الإطلاق ، ولا صارف عنه . ولأن أسرار تنجيم القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم

وحكة هذا النزول ، ترجع إلى الحكمة العامة من وجود اللوح نفسه ، وإقامته سيملًّا جامعاً لكل ماقضى الله وقدر ، وكل ماكان وما يكون من هوالم الإبجاد والتكوين . فهو شاهد ناطق ، ومظهر من أروع المظاهر ، الدالة على عظمة الله ، وعلمه ، وإرادته ، وحكمته ، وواسع سلطانه وقدرته . ولا ربب أن الإبمان به يقوى إيمان العبد بربه من هذه النواحى ، ويبعث الطمأنينة إلى نفسه ، والثقة يكل مايظهره الله لخلقه ، من ألوان هدايته وشرائعه وكتبه وسائر أقضيته وشؤونه فى عباده ، كا محمل الناس على السكون والرضا ، تحت سلطان القدر والقضاء ، ومن عباده ، كا محمل الناس على السكون والرضا ، تحت سلطان القدر والقضاء ، ومن هذا تهون عليهم الحياة بضرائها ، وسرائها ، كا قال حبل شأنها . «ما أصاب من مصيبة فى الأرض ولا فى أنفسكم إلا فى كتاب من قبل أن نبراً ها ، إن ذلك كم الله يسير . لكنيلا تأسوا على ما فا تكم وكلا تفر حوا بما آتا كم ، وآقة كم الله يحب كل محتال فخوره ا ه من سورة الحديد . وللإيمان باللوح وبالكتابة فيد ، أثر صالح فى استقامة المؤمن على الجادة ، وتفانيه فى طاعة الله ومراضيه ، وبعده عن مساخطه ومعاصيه ، لاعتقاده أنها مسطورة عند الله فى لوحه . مسجلة لديه فى عن مساخطه ومعاصيه ، لاعتقاده أنها مسطورة عند الله فى لوحه . مسجلة لديه فى

كتابه . كَمَا قال ـ جلَّ ذكره ـ : ﴿ وَكُلُّ صَغَيرٍ وَكَبَيرٍ مَسْتَطُونُ ﴾ ١ ﴿ مَنْ سُورةُ الْقَمْرِ . القبر .

(ب - التنزُّل الثاني القرآن كان هذا التنزل الثاني إلى بيت العزَّة في السهاء الدنيا، والدليل عليه قدوله سبحانه في سورة الدخان ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ». وفي سورة البقرة ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ وَفي سورة البقرة ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيهِ آلْقُرُ أَنَ \* )

دلّت هذه الآيات الثلاث على أن القرآن أنزل في ليلة واحدة ، توصف بأنها مباركة أخذاً من آية الدخان ، وتسمى ليلة القدر أخذاً من آية سورة القدر ، وهي من ليالى شهر رمضان أخذاً من آية البقرة . وإنما قلنا ذلك جَمّاً بين هذه النصوص في العمل بها ، ودفعاً للتعارض فيا بينها . ومعلوم بالأدلة القاطعة \_ كا يأتى \_ أن القرآن أنزل على النبي عَلِي مفرقاً لا في ليلة واحدة ، بل في مدى سنين عدداً ، فتعين أن يكون هذا النزول الذي نو "هت به هذه الآيات الثلاث نزولاً آخر غير النزول على النبي عَلِي . وقد جاءت الأخبار الصحيحة مُبَيّنة المكان هذا النزول وأنه في يبت العز ق من السهاء الدنيا ، كما تدل الروايات الآتية :

القرآن من الذكرِ فَوُضِع في بيتِ العزَّةِ من السماء الدنيا فِعلَ جبريلُ يَنزلُ بهِ على النبي ال

٢ > - وأخرج النسائى والحاكم والبيهق من طريق داود بن أبى هند عن عكر مة عن ابن عباس أنه قال : « أُنزلَ القرآنُ جملةً واحدةً إلى سماء الدنيا ليلةَ القَدْر ، ثم أنزلَ بعد ذلك فى عشر بن سنة » ثم قرأ « وَلا يأْتُونَكَ بَمَثَلٍ إِلَّا حِثْنَاكَ بِالْحَقِّ الْمَرْنَ سنة » ثم قرأ « وَلا يأْتُونَكَ بَمَثَلٍ إِلَّا حِثْنَاكَ بِالْحَقِّ

وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا » . ﴿ وَقُرْ آنَا فَرَ قُناهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِّ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلًا » .

٣ - وأخرج الحاكم والبيهتي وغيرها من طريق منصور عـن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا ، وكان بمواقع النجوم ، وكان الله على رسوله عليه بعضه في إثر بعض » .

غال : أوقع في قلبي الشك قـوله تعالى : « شَهْرُ رمضان آلذى أُنْوِلَ فيهِ القرآن » وقولُه : • إِنَّا أَنْوَ لَنَاهُ فِي لَيْلَةِ آلْقَدَرِ » . وهذا أنزل في شؤال ، وفي ذى القعدة ، وفي ذى الحجة ، وفي الحرم ، وصفر ؛ وشهر ربيع ، فقال ابن عباس : « إنه أنزل في رمضان في ليلة القدر جلة واحدة ، ثم أنزل على مـوقع النجوم رسلاً في الشهور والأيام » . قال أبو شامة: رسلاً أي رفقاً. وعلى مواقع النجوم أي على مثل مساقطها . يريد أنه أنزل في رمضان في ليلة القدر جلة واحدة ، ثم أنزل على مواقع النجوم أي على مثل مساقطها . يتلو بعضه بعضاً على تؤدة ورفق .

هذه أحاديث أربعة من جملة أحاديث ذكرت في هذا الباب ، وكلها صحيحة كما قال السيوطي ، وهي أحاديث موقوفة على ابن عباس ، غير أن لها حكم المرفسوع إلى النبي عليه الله مع مقر رسمن أن قول الصحابي ما لا مجال للرأى فيه ولم يُعرف بالأخذ عن الإسر اثيليات ، حكمه حكم المرفوع . ولا ريب أن نزول القرآن إلى بيت العرق من أنباء الغيب التي لا تُعرف إلا من المعصوم ، وابن عباس لم يعرف بالأخذ عن الإسر اثيليات ، فثبت الاحتجاج بها .

وكان هــــــذا النزول جهلة واحدة في ليلة واحدة هي ليلة القدر كما عامت ؛ لأنه المتبادر من نصوص الآيات الثلاث السابقة ، وللتنصيص على ذلك في الأحاديث التي

وهناك قول ثان بغزول القرآن إلى الساء الدنيا في عشرين ليلة قدر ، أو ثلاث وعشرين الله قدر ، أو ثلاث وعشرين الله في كل السنة، ثم ينزل بعد ذلك منجمًا في جميع السنة على النبي عليهم.

وَثَمَّةً قُولَ ثَالَثَ وَ أَنَهُ ابتدى مُ إِنزَالهِ فَى لَيلةَ القدر ؛ ثم نزل بعد ذلك منجماً فَى أُوقات مُعْتَلَفَة مِن سَائِر الأَزْمَانَ عَلَى النّبِي ﷺ . وكأن صاحب هذا القول بنغى النزول جلة إلى بيت المزَّة في ليلة القدر .

وذكروا قولاً رابعاً أيضاً هو أنه نزل من اللوح المحفوظ جملة واحدة ، وأن الحفظة بجمّته على جبريل في عشرين سنة . ولكن هذه الأقوال الثلاثة الأخيرة بمعزل عن التحقيق ، وهي محجوجة بالأدلة

التي سُقناها بين يديك تأبيداً للقول الأول .

والحكمة في هذا النزول ، على ماذكره السيوطى نقلاً عن أبى شامة \_ هي تفخيم أمره (أي القرآن) وأمر من نزل عليه ، بإعلام سكان السموات السبع أن هذا آخر الكتب المنزلة على خاتم الرسل لأشرف الأمم ، وبإنزاله مرتين ،مرة جملة ومرة مفر قاً. بخلاف الكتب السابقة ، فقد كانت تنزل جملة مرة واحدة . ا

وذكر بعضهم أن النزول إلى الساء الدنيا إلها الشوق النبي ﷺ إليه على حدٍّ قول القائل :

« وأعظم مايكون ُ الشوق ُ يوماً إذا دنَت الخيام ُ من الخيام » أقول : وفي تعدد النزول وأماكنه ، مرة ً في اللوح ، وأخرى في بيت المرة ، وثالثة على قلب النبي عَلِيقَة : في ذلك التعدد مبالغة في نني الشك عن القرآن وزيادة

للإيمان وباعث على الثقة فيد، لأن الكلام إذا سُجِّل في سَجِّلات متعددة ، وصَعَّتُ له وجودات كثيرة ، كان ذلك أننى الربب عنه وأدعى إلى تسليم ثبوته ، وأدنى إلى وفرة الإيقان به ، مما لو سَجِّل في سَجلِّ واحد ، أو كان له وجود واحد .

(ج - التغزيل الثالث للقرآن هذا هو واسطة عقد التغزيلات، لأنه المرحلة الأخيرة التي منها شع النور على العالم، ووصلت هداية الله إلى الخلق ، وكان هذا النزول بوساطة أمين الوحي جبريل يهبط به على قلب النبي علي . ودليله قول الله تعالى في سورة الشعراء مخاطباً لرسوله عليه الصلاة والسلام: « نزل به الرص الأمين معلى قلبك كتكون من المنذرين . بلسان عربي مبين » م)

## كيفية أخذ جبريل للقرآن ، وعمن أخذ

هذا من أنباء الغيب. فلا يطمئن الإنسان إلى رأى فيه إلا إن ورد بدليل صحيح عن المعصوم، وكل ماعثرنا عليه أقوال منثورة هنا وهناك، نجمعها لك فيما يأتى مع إبداء رأينا في كل منها :

(أولها: قال الطيبي: ﴿ لَمَلَ نَزُولَ القَرَآنَ عَلَى لَلْكُ أَنْ يَتَلَقَّفُهُ تَلَقُّفًا رَوْحَانِيًّا أَوْ يَحْفَظُهُ مَنْ اللَّوْحِ الْمُحْفُوظُ ، فَيَنْزَلَ بِهُ عَلَى النِّي ﷺ فيلقيه إليه » ا هَ

َ وَأَنْتَ خَبِيرِ بَأَنَ كُلَّةَ ( لَمَل ) هنا لا تشنى غليلاً ، ولا تَهَدَّينا إلى المقصود سبيلاً ، ولا نستطيع أن نأخذ منها دليلاً .

ثانيها: حكى الماوردى أن الحفظة بجمّت القرآن على جبريل فى عشرين ليلة ؛ وأن بجبريل بحمّه على النبى صلى الله عليه وسلم فى عشرين سنة ا هـ. ومعنى هذا أن جبريل أخذ القرآن عن الحفظة نجوماً عشرين ) ولكنا لا نعرف لصاحب هذا الرأى دليلًا ولا شبه

وأيًا ما تكن هذه الأقوال ، فإن هذا الموضوع لا يتملق به كبير غرض ، ما دمنا نقطع بأن مرجع التنزيل هو الله تعالى وحده .

#### ما الذي نزل به جبريل ؟

ولتعلم في هذا المقام ، أن الذي نزل به جبريل على النبي على هو القرآن باعتبار أنه الألفاظ الحقيقية المعجزة من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس . وتلك الألفاظ هي كلام الله وحده ، لادخل لجبريل ولا لحمد في إنشائها وترتيبها ، بل الذي رتّبها أولاهو الله سبحانه وتعالى ، ولذلك تنسب له دون سواه ، وإن نطق بها جبريل ومحمد ، وملايين الحلق من بعد جبريل ومحمد ، من لدن نزول القرآن إلى يوم الساعة . وذلك كا ينسب المكلام البشرى إلى من أنشأه ورتبّه في نفسه أولًا دون غيره ، ولو نطق به آلاف المخلائق ، في آلاف الأيام والسنين إلى يوم يقوم الناس لرب العالمين .

فَالله على وَفَق ترتيب فَالله على وَفَق ترتيب الله فَلَهُ على وَفَق ترتيب كَانه النفسية لأجل التفهيم والتفهم ، كما نبرز نحن كلامنا اللفظي على وفق كلامنا النفسي

لأجل التقهيم والتقهم ، ولا ينسب الكلام بحال إلا إلى من رتبه فى نفسه أولًا ، دون من اقتصر على حكايته وقراءته ، ولذلك لا يجوز إضافة القرآن على سبيل الإنشاء إلى جبريل أو محمد ، ولا لغير جبريل ومحمد ، كا لا يجوز نسبة كلام أنشأه شخص ورتبه فى خفسه أولًا إلى شخص آخر حكاه وقراه حين اطّلع عليه أو سمعة .

وقد أسف بعض الناس فزعم أن جبريل كان ينزل على النبي عَلَيْ بمعانى الفرآن، والرسول يعبر عنها بلغة العرب. وزعم آخرون أن الفظ لجبريل وأن الله كان يوحى إليه للمنى فقط، وكلاها قول باطل أثيم، مصادم لصريح الكتاب والسنة والإجماع، ولابساوى قيمة المداد الذي يكتب به. وعقيدتى أنه مدسوس على المسلمين في كتبهم. وإلا فكيف يكون القرآن حينئذ معجزاً واللفظ لحمد أو لجبريل ؟ ثم كيف تصح نسبته إلى فكيف يكون القرآن حينئذ معجزاً واللفظ لحمد أو لجبريل ؟ ثم كيف تصح نسبته إلى على واللفظ ليس فه ؟ مع أن الله يقول: (حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ آللهِ به ، إلى غير ذلك مما يطول بنا تفعيله .

والحق أنه ليس لجبريل في هذا القرآن سوى حكايته الرسول وإبحائه إليه، وليس المرسول المحلط في هذا القرآن سوى وغية وحفظه ، ثم حكايته وتبليغه ، ثم بيانه وتفسيره ، ثم نطبيقه وتنفيذه . نقرأ في القرآن نفسه أنه ليس من إنشاء جبريل ولا محمد نحو « وإنك لتكتّى القرآن من لدن حكيم عليم » . ونحو « وإذ لم تأمهم بآية قالُوا لو كلا آجته ينها . قل إنما أتبع ما يُوحَى إلى من ربّى » . ونحو «وإذ أرتأهم بآية قالُوا يينّات قال آلذين لا ير بُون لقاءنا آئت بقرآن غير هذا أو بدّله . قل ما يكون لي أن أبدّله من تبلغاء نفسي إن أتبع الاً ما يُوحَى إلى إنى أخاف إن عصيت ربّى عذاب يوم عظيم » . ونحو « وكو تقول علينا بعض الأقاويل . لأخذنا منه بالمين . ثم من فقطه من ينه ألوتين . فما منكم من أحد عنه حاجزين » .

( ٤ \_ مناهل العرفان ــ ٩ )

ثم إن ماذ كرناه هو تحقيق ما تزل على النبي صلى الله عليه وسلم من القرآن ، و إن كان قد فل عليه أيضاً غير القرآن ؛ نقل السيوطي عن الجويني أنه قال : « كلام الله المعزل قسياق : (قيم) عليه القرائة بجريل ، قلى المدى المت مرسل إليه : إن الله بقول افعل كذا وكذا ، وأمر بكذا وكذا فقهم جريل ما قاله وبه ثم نزل على ذلك النبي ، وقال له ما قاله ربه ثم نزل على ذلك النبي ، وقال له ما قاله ربه و من نزل على ذلك النبي ، وقال له ما قاله وبه ثم نزل على ذلك النبي ، وقال له ما قاله المناف : ربه و مناف الملك : مناف الملك : مناف المناف المناف المناف في خليق ، ولا تقرل المناف المناف في الحدمة واج سلم على المناف المناف في المناف في ولا تقرل المناف أن الله المناف في المناف أن المناف أن المناف المناف في المناف أن المناف المناف في المناف أن المناف المناف المناف المناف المناف في فلان ، ف

قال المسيوطي بعد ذلك : قلت : « القرآن هو القسم الثانى والقسم الأول هو السّنة ، كما ورد أن جبريل كان ينزل بالسنة كما ينزل بالقرآن ، ومن هنا جاز رواية السنة بالمعنى ؛ لأن جبريل أداها بالمعنى . ولم تجز القراءة بالمعنى لأن جبريل أداها بالمعنى . ولم تجز القراءة بالمعنى لأن جبريل أداوه بالمعنى . والسر فى ذلك أن المقصود منه التعبد بلفظه والإعجاز به ، فلا يقلم أحله أن يأتى بلفظ يقوم مقامه ، وأن تحت كل حرف منه معانى لا يحاط بها كثرة ، فلا يقدر أحد أن يأتى بدله بما يشتمل عليه . والتخفيف على الأمة حيث بجدل الميزل إليهم على قسين : قدم يروونه بلفظه الموسى به وقدم يروونه بالمعنى . ولوجعل بحدل الميزل إليهم على قسين : قدم يروونه بلفظه الموسى به وقدم يروونه بالمعنى . ولوجعل كله بما يروي بالملفظة الموسى التبديل والتحريف فتأمل » ا ه .

أقول: وهذا كلام نفيس، بيد أنه لادليل أمامنا على أن جبريل كان يتصرف في الألفاظ الموجه إليه في غير القرآن. وما ذكره الجويني فهو احتمال عقلي لايكني هذا البلب و ثم إن هذا التقسيم خلامن قسيم الملت المسكتاب والسنة، وهو الحديث القدسي الذي قاله الوسول على الله عليه وسلم حاكياً عن الله تعالى، فهو كلام الله تعالى أيضاً،

غيراً ته ليست فيه خصائص القرآن التي امتاز بها عن كل ماسو اه. ولله تعالى حكمة في أن يجمل من كلامه المنزل معجزاً وغير معجز، لمثل ماسبق في حكمة التقسيم الآنف، من إقامة حجة المرسول ولدين الحق بكلام الله المعجز، ومن التخفيف على الأمة بغير المعجز، لأنه تصح روايته بالمعنى، وقراءة الجنب وحمله له ومسه إياه، إلى غير ذلك.

وصفوة القول في هـ ذا المقام أن القرآن أوحيت ألفاظه من الله اتفاقاً ، وأن الحديث القاطه من الله على المشهور، والحديث النبوى أوحيت معانيه في غير ما المتهدفيه الرسول والألفاظ من الله على المشهور، والحديث النبوك أن القرآن له خصائصه من الإعجاز والتعبد به ووجوب المحافظة على أدائه بلفظه ونحو ذلك فروليس للحديث القدسي والنبوي شيء من هذه الحصائص والحسكة في هذا التفريق أن الإعجاز منوط بألفاظ القرآن ، قلو أبيح أداؤه بالمهني لذهب إعجازه ، وكان منطنة للتغيير والتبديل ، واختلاف القرآن ، قلو أبيح أداؤه بالمهني لذهب إعجازه ، وكان منطنة للتغيير والتبديل ، واختلاف الناس في أصل التشريع والتبزيل فرأما الحديث القدسي والحديث النبوى فليست ألفاظهما مناط إعجاز ، وله مناح المات المتازة التي منحها القرآن الكريم ، تخفيفاً على الأمة ، ورعاية لمصالح الخلق في الحالين من منح وَمَنْم و إنَّ الله بالناس لَر عوف رجيم ")

وابتداً هـذا الإنزال من مبعثه عليه الصلاة السلام ، وانتهى بقرب انتهاء حياته الشريفة ، وتُقدَّر هذه المدة بعشرين أو ثلاثة وعشرين أو خسة وعشرين عاماً ، تبعاً للخلاف في مدة إقامته صلى الله عليه وسلم في مكة بعد البعثة ، أكانت عشر سنين أم ثلاث عشرة أم خس عشرة سنة. أمامدة إقامته بالمدينة فعشر سنين اتفاقاً. كذلك قال السيوطي. ولكن بعض محقق تاريخ التشريع الإسلامي يذكر أن مدة مقامه صلى الله عليه وسلم عكمة اثنها عشرة سنة وخسة أشهر وثلاثة عشر يوماً من ١٧ رمضان سنة ٤١ من مولده

الشريف إلى أول وبيع الأول سنة ٥٤ منه . أما مدة إقامته في المدينة بعد الهجرة فهي تسع سنوات وتسعة أشهر ونسعة أيام من أول دبيع الأول سنة ٥٤ من مولده إلى تاسع ذى الحجة سنة ٣٣ منه. ويوافق ذلك سنة عشر من الهجرة. وهذا التحقيق قر بب من القول بأن مدة إقامته على مكة ثلاث عشرة سنة وفي المدينة عشر سنين ، وأن مدة الوحى بالقرآن ثلاثة وعشرون عاماً .

لكن هدا التحقيق لا يزال في حاجة إلى تحقيقات ثلاثة ؟ ذلك لأنه أهل من حسابه باكورة الوحى إليه على عن طريق الرؤيا الصادقة ستة أشهر ، على حين أنها ثابتة في الصحيح ، ثم جرى فيه على أن ابتداء نزول القرآن كان ليلة السابع عشر من رمضان وهي ليلة القدر على بعض الآراء ، غير أنه يخالف المشهور الذي يؤيده الصحيح ثم ذهب فيه مذهب القائلين بأن آخر ما نزل من القرآن هو آية «آليوم ما كمك كم دينكم "، وذلك في تاسع ذي الحجة سنة عشر من الهجزة ، وسترى في مبحث آخر ما نزل من القوآن أن هذا المذهب غير صحيح .

دليل تنجيم هذا النزول

والدليل على تفرق هذا النزول وتنجيمه ، قول الله تعالت حكمته \_ في سورة الإسراء : « وقرآناً فَرَقْنَاهُ لِتقرأَهُ عَلَى الناسِ على مُكُثُ ، ونزّ لْنَاهُ تنزيلًا » وقوله في سورة الفرقان : « وقال آلذين كفرُ والولا نُزّل عليه القرآنُ جملةً واحدةً . كذلك لنخبيب به فؤادك ، ورتّلْناهُ تر تيلًا . ولا يأتونك بِمثل إلّا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً » . روى أن الكفار من يهود ومشركين عابوا على النبي عَلَيْ نزول القرآن مفرقاً ، واقترحوا عليه أن ينزل جملةً ، فأنزل الله هاتين الآيتين رَدًا عليهم ، وهذا الردّ يدلُ على أمرين :

أحدها: أن القرآن نزل مفرقاً على النبي عَلِيْتُهُ . والثانى : أن الكتب السهاوية من قبله نزلت جملةً ، كما اشتهر ذلك بين جمهور العلماء حتى كاد يكون إجماعاً .

ووجه الدلالة على هذين الأمرين ، أن الله تعالى لم يكذبهم فيما ادعوا من نزول الكتب السماوية جملة ، بل أجابهم ببيان الحكمة في نزول القرآن مفرقاً ، ولوكان نزول الكتب السماوية مفرقاً كالقرآن لردَّ عليهم بالتكذيب ، وبإعلان أن التنجيم هو سنة الله فيما أنزل على الأنبياء من قبل ، كما ردَّ عليهم بقوله : (وما أرْسَلْنَا قَبَلْكَ مِن لَمُ سُلُونَ فِي الأَسْوَاقِ) . حين طعنوا على من للرُّسُول وقالوا : «ما لهذا الرَّسُولِ بأكل الطَّمامَ ويمشى في الأسواق) ؟ . ا همن سورة الفرقان .

## الحكم والأسرار في تنجيم القرآن

لتنجيم نزول القرآن الكريم أسرّارٌ عدَّة وحِـكُمْ كثيرة ، نستطيع أن نُجُمِّلِهَا ﴿ فَى أَدْلُمَ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

## الحكمة الأولى

تُنبيت فؤاد النبي عَلِيُّكُم ، وتقوية قلبه ، وذلك من وجوه خمسة :

الوجه الأول: أن في تجدُّد الوحي، وتكرار نزول الملك به من جانب الخُق إلى رسوله عَلِيْقٍ، سروراً يملَّدُ قلب الرسول، وغبطة تشرح صدره، وكلاها يتجدَّدُ عليه بسبب ما يشعر به من هذه العناية الإلهية، وتعهد مولاه إياه في كل نَوْ بَهَ مِن فَوْ باتِ هذا النزول.

الوجه الثانى: أن فى التنجيم تيسيراً عليه من الله فى حفظه وفهمه، ومعرفة أحكامه وحكماً، وحكماً، وحكماً، وحكماً، وحكماً، وحكماً، كما أن فيه تقويةً لنفسه الشريفة على ضبط ذلك كله.

الوجه الثالث: أن في كل نوبة من نوبات هذا النزول المنجم معجزة جديدة غالباً حيث تحداه كل مرة أن بأنوا بمثل نوبة من نُوب التنزيل ، فظهر مجزهم عن المعارضة، وصاقت عليهم الأرض بما رحبت. ولا شك أن المعجزة نشد الزرة وتُره هف عزمه ، باعتبارها مؤيدة له وخزيه . خاذلة الأعدائه وخصه .

الوجه الرابع: أن في تأييد حقه ودحض باطل عدوه \_ المرة بعد الأخرى \_ تكراواً للذة فوزه وفلَحِه بلحق والصواب، وشهوده لضحاط البـاطل في كل مهبط للوحى والكتاب. وإن كل ذلك إلامشجّع للنفس مقو للقلب والغؤاد. والفرق بين هذا الوجه والذي قبله، هو الفرق بين الشيء وأثره، أو الملزوم ولازمه، فالمعجزة من حيث إنها قوة للرسول ومؤيدة له مطمئنة له ومثبتة لفؤاده، بقطع النظر عن أثر انتصاره وهزيمة خصه بها . ثم إن هذا الأثر العظيم وحده مطمئن لقلبه الكريم ومثبت لفؤاده أيضاً ، أشبه شيء بالسلاح : وجوده في بد الإنسان مُطمئن له ولو لم يستعمله في خصه ثم انتصار الإنسان وهزيمة خصمه به إذا أعمل في في منظمئن للفؤاد مريح للقلب مرة أخرى .

الوجه الخامس: تميَّد الله إياه عند اشتداد الخصام بينه وبين أعدائه بما يُهُون عليه هذه الشدائد ، ولا ريب أن تلك الشدائد كانت تَحَدُث في أوقات متعددة ، فلا جرم كانت القسلية تحددت هي الأخرى في مر ات متكافئة . فكا أحرجه خصه ، سلّاه ربه . و تجيء تلك القسلية تارة عن طريق قصص الأنبياء والمرسلين ، التي لها في القرآن عرض طويل ، وفيها يقول الله : « وَكُلّا نَقُصُ عَكَيْكُ مِن أَنباء الرّسُل ما نتبت به فَوَادك » من سورة هود . وتارة تجيء التسلية عن طريق وعد الله لرسوله بالنصر والتأييد والحفظ ، كما في قوله سبحانه في سورة الطور : «وَاصْرِ لِحُكُم رَبّك الله عَلَيْكُ مِن النّاس » ونجو ما في فائد بالنصر والتأييد والحفظ ، كما في قوله سبحانه في سورة الطور : «وَاصْرِ لِحُكْم رَبّك فَائِلًا عَلَيْكُ مِنْ النّاس » ونجو ما في

سورتى الصحى وألم نشرح من الوعود الكريمة ، والعطام العظيمة . وطوراً عاتمية اللسلية عن طريق إبعاد أعدائه وإنداره نحو قوله تعالى فى سورة القمر : « سَيَهُوْمُ الْجُنْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ » وقوله سبحانه فى سورة فصلت : « فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَتُذَرَّ لَهُمُ مَا صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةً عَادٍ وَتَمُودَ » . وطوراً آخر ثرد التسلية فى صورة الأمر العمريم عاصية في مورة الأمر العمريم على المنافي في سورة الأحقاف : « فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْقَوْمُ مِنَ المُعْمَ عَلَيْم ، والحزن منهم . نحو قول الله فى سورة النهى عن التفجع عليهم ؛ والحزن منهم . نحو قول الله فى سورة المنافي عن التفجع عليهم ؛ والحزن منهم . نحو قول الله فى سورة ظطو : « فَالا تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتِ إِنَّ آللهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ وَعَلَى اللهُ وَلَا تَحْرُنُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ وَلَا تَحْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَعْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ وَلَا تَحْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَعْلَى اللهِ وَلَا تَعْرُنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَعْرُنُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَعْرُنُ وَمَاصَبْرُكَ إِلّا فِلْهُ وَلَا تَحْرُنُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَعْرُنُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَعْرُنُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَلْكُ فَلَا عَلَيْهُ وَلَا تَلْكُ وَلَا تَعْلَى اللهُ وَلَا تَكُنُ وَلَا تَعْلَى اللهُ وَلَا تَعْلَى الْعُلَى اللهُ وَلَا تَعْلَى اللّهُ وَلَا تَعْلَى اللهُ اللهُ وَلَا تَعْلَى اللهُ اللهُ وَلَا تَعْلَى اللهُ اللهُ وَلَا تَعْلَى اللهُ وَلَا تَعْلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا

وَمِن مُوارِد تَسَلِيهَ اللهُ لُرسُولُهُ أَن يَحُونُهُ عُواقَب حَزِنَهُ مِن كُفَر أَعَـ اللهِ تَحُو :

« لَمَلْكَ لَا خِسْم اللهُ اللهُ يَسْكُونُوا مُونُمِنِينَ » في فاتحة سورة الشّعراء . ومنها أن يؤيسه منهم ليستريح ويقسلً عنهم نحو : « وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِغْرَاضُهُمْ قَانِ السّعَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِينَ نَفَقا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلّماً فِي السّّماء فَتَأْ تِيهُمْ بَآبَةً . وَلَوْ شَاءَ اللّهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ مَن اللّهُ مَم إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ » مِن سُورة الأَنهام .

ويمكن أن تندرج هذه الحكة بوجوهها الخسة تحت قوّل الله في بيان الحكمة من تنديم القرآن «كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَّادَكَ » من سورة الفرقان .

#### الحكمة الثانية

التدُّرَجِ في تربية هذه الأمة الناشئة علماً وعبلاً . ويُنْصُوى تَحَتَّهُذَا الإِجَالُ أَمُورُ خسة أيضاً :

أولها : تيسير حفظ القرآن على الأمة العربية ، وهي كما علمت كانت أمَّه أُهِّيَّة ".

وأدوات الكتابة لم تيكن ميسورة لدى الكانبين منهم على ندرتهم ، وكانت مُشتَفِلَة عصلها للماشية ، وبالدفاع عن دينها الجديد بالحديد والدم ، فلو إنزل القرآن جملة واحدة لعجزوا عن حفظه ، فاقتضت الحكمة العليا أن ينزله الله إليهم مفرقاً ليسهل عليهم حفظه ، ويتميّأ لهم استظهاره .

ثانيها: تسميل فهمه عليهم كذلك ، مثل ما سبق في توجيه التيسير في حفظه .

ثالثها: المجهد لكال تخلّهم عن عقائدهم الباطلة ، وعباداتهم الفاسدة ، وعاداتهم المؤذولة . وذلك بأن يُراضوا على هذا التخلّى شيئاً فشيئاً ، بسبب نزول القرآن عليهم كذلك شيئاً فشيئاً ، فكلا نجح الإسلام معهم في هدم باطل ، انتقل بهم إلى هدم آخر، وهكذا ببدأ بالأهم نم بالمهم، حتى انتهى بهم آخر الأمر عن تلك الأرجاس كلها فطهرهم منها وهم لا يشعرون بَعنت ولا حرج ، وفطمهم عنها دون أن يَرْ تَكسوا في سابق فعنة أو عادة . وكانت هذه سياسة رشيدة ، لابد منها في تربية هذه الأمة الحيدة ، لاسيا أنها كانت أبيّة معاندة ، تتحسّس لموروثانها ، وتستميت في الدفاع عما تعتقده من شرفها ؟ وتنهو رفي سفك الدماء وشن الفارات ، لأتفه الأسباب .

رابعها: التمهيد لكال عليهم بالعقائد الحقة ، والعبادات الصحيحة ، والأخلاق الفاصلة ، بمثل تلك السياسة الرشيدة السابقة . ولهذا بدأ الإسلام بفطامهم عن الشرك والإباحة ، وإحياء قلوبهم معقائد التوحيد والجزاء ، من جراء ما فتح عيونهم عليه من أدلة التوحيد ، وبراهين البعث بعد الموت ، وحُجَج الحساب والمسئولية والجزاء . ثم انتقل بهم بعد عده المرحلة إلى العبادات فبدأهم بفرضية الصلاة قبل الهجرة ، وثنى بالزكاة وبالصوم في السنة المثانية من المجرة ، وختم بالحج في السنة المسادسة منها . وكذلك كان الشأن في العادات : زجرهم عن الكبائر وشداد النكير عليهم فيها . في نهاهم عن المساهم عن المس

كَالْمُورَ . تَدَرُّجاً حَكَما حَقَّق الفاية ، وأَنقذهم من كابوسها في النهاية . وكان الإسلام في انتهاج هذه الخطَّة المُثلى أبعد نظراً ، وأهدى سبيلاً ، وأنجح تشريعاً ، وأنجع سياسة ، من تلكم الأمم المتمدينة المتحضرة التي أفلست في تحريم الخمر على شعوبها أفظع إفلاس، وفشلت أمر فشل . وماعهد أمريكا في مهزلة تحريمها الخمر ببعيد . ا

أيس ذلك إعجازاً للإسلام في سياسة الشعوب، وتهذيب الجماعات ، وتربية الأمم؟ بلي ، والتاريخ على ذلك من الشاهدين!!.

ويمكن أن تندرج هذه الحكمة الثانية بما انضوى تحتما في قول الله تعالى في سورة الإسراء ﴿ وَقُرْ آنَا فَرَ قُنَاهُ لِتَقْرَ أَهُ كَلَى البَّاسِ عَلَى مُكُثُ ۗ ﴾ كا يمكن أن يفُسر بهاقوله تعالى في سورة الفرقان في بيان أسرار التنجيم ﴿ وَرَ تَكْنَاهُ تَرْ فِيلًا ﴾ باعتبار أن التنوين المعالى في سارة الى المعانى المنطوية تحت هذا المترتيل.

## الحكمة الثالثة

مُسايَرَةُ الحوادث والطوارى في تجدُّدها وتقرقها ، فكلما جدُّ منهم جــــديد ، تزل من القرآن ما يناسبه ، وفصّل الله لهم من أحكامه ما يوافقه . وتنتظم هذه الحكة أموراً أربعة :

أولها: إجابة السائلين على أستلنهم عند ما يوجهو بهذا إلى الرسول على . سواء أكانت تلك الأسئلة لغرض التثبت من رسالته . كما قال الله تعالى في جواب سُؤال أعدانه إلياه . « وَيَسْأَلُو بَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرٍ رَبِّى وَمَا أُو تِيتُم مِنَ أَمْدٍ رَبِّى وَمَا أُو تِيتُم مِنَ الْمَسِمُ إِلَّا قَلْمِيلًا» في سورة الإسراء ، وقوله «وَيَسْأَلُو نَكَ عَنْ ذِي الْقَرْ نَيْنِ قُلْسَأَنْلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِي ثُولًا » النج الآيات في هذا الموضوع من سورة المحمف . أم كانت عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِي ثُولًا » النج الآيات في هذا الموضوع من سورة المحمف . أم كانت لغرض التنور ومعرفة حسم الله كفوله تعالى في سورة البقرة : « وَيَسْأَلُو نَكَ مَاذَا لِمُوضَ الْمَنْورُ ومعرفة حسم الله كفوله تعالى في سورة البقرة : « وَيَسْأَلُو نَكَ مَاذَا لِمُنْوَ وَاللّهُ عَنْ الْمِينَالُو نَكَ عَنِ الْمِينَامَى ؟ قُلُ : إِصْلَاحُ لَهُمْ خَيْرٌ . وَإِنْ يَنْفَونُ كَا فَي اللّهُ اللّهُ عَنْ الْمُيْالُولُومُ فَإِخُو الدُّكُمُ \* . . « وَيَسْأَلُو نَكَ عَنِ الْمُيَامَى ؟ قُلُ : إِصْلَاحُ لَهُمْ خَيْرٌ . وَإِنْ الْمُعْورُ أَنْهَامُ فَي الْمُهَا اللّهُ مِنْ الْمُعْرَامُ فَيْ الْمُعْرَامُ فَي اللّهِ الْمُعْلَى ؟ قُلُ : إضْلَاحُ لَهُمْ خَيْرٌ . وَإِنْ الْمُعْرَامُ مَنْهُ وَالْمَامُ فَي الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ مَنْهُ وَالْمُ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ مَنْهُ وَالْمُ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ الْمُعْرَامُ وَيَعْرَامُ مُنْ الْمُنْ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْرَامُ الْمُعْرَامُ مُنْ الْمُعْرَامُ اللّهُ اللّه

ولا ريب أن تلك الأسئلة كانت تُرفع إلى النبي عَلَيْكُم في أوقات مُختلفة ، وعلى مَوْ باتٍ متعدَّدة ، حاكية أنهم سألوا ولا يزالون يسألون. فلا بدع أن ينزل الجواب عليها كذلك في أوقاتها المختلفة ، ونَوْ باتها المتعدَّدة .

قائبها : نجاراة الأقضية والوقائع في حينها ببيان حُكم الله فيها عند حدوثها ووقوعها . ومعلوم أن تلك الأقضية والوقائع لم تقع جلة ، بل وقعت تفصيلاً وتدريجاً ، خلا مناص إذن من فَصَل الله فيها بنزول التراآن على طبقها تفصيلاً وتدريجاً . والأمثلة على هذا كثيرة ، منها قوله سبحانه في سورة النور : « إِنَّ اللَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةً مَنْ عَلَى هذا كثيرة ، منها قوله سبحانه في سورة النور : « إِنَّ اللَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةً مِنْ مَنْ أُونَ عَالِيقُولُونَ لَهُمْ مَنْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُومِ " ) وهن عشر آبات نزان في حادث من أروع الحوادث : هو اتهام السيدة الجليسة وهن عشر آبات نزان في حادث من أروع الحوادث : هو اتهام السيدة الجليسة

أَمْ المُؤْمِنَيْنَ عَائِشَةَ رَضَى الله عَنَهَا بَالْإِفْكَ . وَفَيْهِـا دَرُوسَ اجْمَاعِيةَ لَا تَزَالَ تَقُرأُ عَلَى النّاسِ ، كَا لَا تَزَالَ تُسَجِّلُ براءة هذه الخُصَانِ الطاهرة من فوق سبع سموات .

ومن الأمثلة قولُه تمالى فى مُفتتح سورة المجادلة ; ﴿ قَدْ سَمِحَ اللّٰهُ قَوْلَ اللَّهِي عَمَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْقَـكِي إِلَى اللهِ ، وَاللّٰهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُما ، إِنَّ أَلِلُهُ سَمِيعٌ بَعَاوُرَ كُما ، إِنَّ أَلِلْهُ سَمِيعٌ بَعَادُرٌ ﴾ إلى قوله تمالى ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّٰهِ وَلِلْكَافِرِ بِنَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ . وهن ثلاث بَصِيرٌ ﴾ إلى قوله تمالى ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّٰهِ وَلِلْكَافِرِ بِنَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ . وهن ثلاث آيات بزلن عندما رفعت خَوْلَةُ بِنْتُ تَعْلَبَةَ شَكُواها إلى رسول الله مَالِي مِن أَن

زُوجَهَا أَوْسَ بنَ الصَّامِت ظَاهَرَ منها ، وجادلت الرسولَ بأن معها صبيةً صغاراً إن ضَمَّتُهُم إلى زوجها ضاعوا ، وإن ضَمَّهُم إليها جاعوا .

ثالثها: لفت أنظار السامين إلى تصحيح أعلاطهم التي يخطئون فيها ، وإرشادهم إلى شاكلة الصواب في الوقت نفسه . ولا ربب أن تلك الأغلاط كانت في أزمان متفرقة ، فمن الحكمة أن يكون القرآن النازل في إصلاحها ، متكافئاً معها في زمامها . اقرأ إن شأت قوله سبحانه في سورة آل عران : « وَإِذْ عَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوعًى أَلْمُو مِنْيِنَ مَقَاعِدَ لِلْقِقَالِ » إلى آبات كثيرة بعدها ، وكلها نزلت في غزوة أحد إرشاداً المسلمين إلى مواضع أخطائهم في هذا الموقف الرهيب والمأزق العصيب . وكذلك المرأة أوله سبحانه في سورة التوبة : « وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَقُكُم كُثُرَنُكُم فَيْ تُنُوعَ مَنَيْنِ أَذْ أَعْجَبَقُكُم كُثُرَنُكُم أَلْأَرْضُ عِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدَّرِينَ فَمَ الله مَنْ الله عَلَى مَنْ عَنْ كَثُرُوا وَذَالِكَ جَزَاه السُكافِرِينَ . ثُمَّ يَتُوبُ آلله مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَلَى مَنْ أَلَّا مُنْ نَعْمَ الله عَلى رَسُولِهِ وَعَلَى النُومِينِينَ وَأَنْزَلَ جُنُوداً لَمْ الله عَلى مَنْ الله عَلى مَنْ الله عَلى مَنْ يَتُوبُ آلله لِم في شدّهم ، وإلى في يوم من أيام الله ، وتلفت نظرهم إلى مقدار تدارك الله لهم في شدّهم ، وإلى في يوم من أيام الله ، وتلفت نظرهم إلى مقدار تدارك الله لهم في شدّهم ، وإلى في يوم من أيام الله ، وتلفت نظرهم إلى مقدار تدارك الله لهم في شدّهم ، وإلى

وجوب أن يتوبوا إلى رشدم ، ويتوبوا إلى ربهم .

رابعها: كشف حال أعداء الله للنافقين، وَهَتَكُ أستارهم وسر اثرهم للنبي والسلمين، كما بأخذوا منهم حذرهم فيأمنو المشرهم. وحتى يتوب من شاء منهم. اقرأ \_ إن شئت قوله تعالى في سورة البقرة : « وَمِنَ آلنّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنّا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ آ لاَ خِر وَمَا كُمْ بِمُوْمِنِينَ ﴾ إلى قوله « وَآفَهُ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرَ ﴾ وهُنَّ ثلاث عشرة آية فضحت للنافقين ، كا فضحتهم سورة التوبة في كثير من الآبات ، وكا كشف القرآن فضحت للنافقين ، كا فضحتهم سورة التوبة في كثير من الآبات ، وكا كشف القرآن أستارهم في كثير من للناسبات. ويمكن أن تندرج هدذه الحكمة الثالثة بمضامينها الأربعة في قول الله ثعالى في تلك الآية من سورة الفرقان : « وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلً إِلّا جِنْنَاكَ بِالْحُقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً » .

## الحكمة الرابعة

الإرشاد إلى مصدر القرآن، وأنه كلام الله وحده، وأنه لا يمكن أن بكون كلام محد على ولا كلام محلوق سواه.

وبيان ذلك . أن القرآن الكريم تقرؤهمن أوله إلى آخره ، فإذا هو تُحكَمُ السردة دقيق السبك ، متين الأساوب ، قوى الاتصال ، آخذ بمضه برقاب بعض في سوره وآياته وجُمله، بجرى دَمُ الإعجاز فيه كله من ألفه إلى بائه كأنّه سبيكة واحدة ، ولا يكاد يوجد بين أجزائه تفكّك ولا تخاذل كأنه حَلْقَة مُفْرَغَة الوكانه سِمْطُ وحيد وعقد فريد يأخذ بالأبصار : نظمت حروفه وكاته ، ونستقت جمله وآياته، وجاء آخره مُساوِقًا لأوله ، وبدا أوّله مُواتيًا لآخره الله .

وهنا نتسائل: كيف اتسق للقرآن هذا التألف المعجز؟ وكيف استقام له هذا التناسق للدهش ؟ على حين أنه يتنزّل جلة واحدة بل تنزّل آحاداً مفرّقة تفرشق الوقائع والحوادث في أكثر من عشرين عاماً ! ! .

الجواب: أنَّنَا نَلْمَتُ هَنا سِرًا جديداً من أسرار الإهجاز، ونشهد سِمَةً فَذَّةً مِنْ

مِمَاتُ الرَّبُورِيَّةُ ، وَنَقَرَأُ دِلِيلاً سَاطُها عَلَى مُصَدَّرِ القَرَآنَ ، وأَنهُ كَلامِ الواحد الديلان ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ نَحَيْدٍ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْتِلَافاً كَثِيراً ﴾ .

وإلا في دنتي \_ بريك \_ كيف تستطيع أنت ؟ أم كيف يستطيع الخلق جميعاً أن يأتوا بكتاب محكم الانصال والترابط، متين الدَّشج والسر د، متآلف البدايات والنهايات، مع خضوعه في التأليف لعو امل خارجة عن مقدور البشر ، وهي وقائع الزمن وأحداثه التي يجيء كل جزء من أجزاء هذا الكتاب تبعاً لها ، ومتحدثاً عنها : سبباً بعد سبب، وداعية إثر داعية ، مع اختلاف ما بين هذه الدواعي ، وتفاير ما بين تلك الأسباب، ومع تراخي زمان هذا التأليف ، وتطاول آماد هذه النجوم ، إلى أكثر من عشرين عاماً .

لاريب أن هذا الانفصال الزماني، وذاك الاختلاف الملحوظ بين هاتيك الدواعي، يستلزمان في مجرى العادة التفكأك والانحلال، ولا يَدَعان مجالاً للارتباط والاتصال بين مجوم هذا الكلام.

أما القرآن الكريم فقد خرق العادة في هذه الناحية أيضاً: نزل مُفَرَّقاً منجماً، ولكنه تَمَّ مترابطاً مُحْكَماً. وَتَفَرَّقَتْ نجومُه تَفرُّقَ الأَسباب، ولكن اجتمع نظمه اجتماع شَمل الأَحباب. ولم يتكامل نزوله إلابعد عشرين عاماً، ولكن تكامل انسجامُه بداية وختاماً ا!.

أليس ذلك برهاناً ساطعاً على أنه كلام خالق القُوى والقُدر ، ومالك الأسباب والمستقباب ، ومدبر الخلق والكائنات ، وقيُّوم الأرض والسموات ، العليم بماكان وماسيكون ، الخبير بالزمان وما يحدث فيه من شئون ؟؟ .

لاحظ فوق ما أسلفنا أن رسول الله عليه كان إذا نزلت عليه آية أو آيات، قال « ضعوها في مكان كذا من سورة كذا ». وهــــو بشر لايدرى (طبعاً) ما ستجهد به الأيام، ولا يعلم ما سيكون في مستقبل الزمان، ولا يدرك ما سيحدث

من الدواعي والأحداث فضلا عما سينزل من الله فيها . وهكذا يمضى العبر الطويل والرسول على هذا العهد ، وأنيه الوحى بالقرآن نجماً بعد نجم ، وإذا القرآن كله بعد هذا العبر الطويل يمكل ويتم ، وينتظم ويتأخى ويأتلف وياتم ، ولا يؤخذ عليه أدى تخاذل ولا تفاوت ، بل يمجز الخلق طراً عا فيه من انسجام ووحدة وترابط : «كِتَابُ أَصْلَتُ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ » ال

وإنه ليستبين لك سرُّ حِذَا الإعجاز ، إذا مَا علمت أن محاولة مثل حذا الاتُساق والانسخام ، لن يمكن أن يأتى على حذا النمط الذي نزل به القرآن ولا على قريب من حذا النمط ، لا في كلام الرسول عَلَيْكُ ولا كلام غيره من البلغاء وغير البلغاء .

خذ مثلاً حديث النبي صلى الله عليه وسلم، وهو ماهو في روعته وبلاغته، وطهره وسموّه: لقد قاله الرسول على في مناسبات مختلفة ، لدواع متباينة ، في أزمان متطاولة فهل في مكتمتك ومكننة البشر معك ، أن ينظموا من هذا السرود الشتيت وحدة ، كتاباً واحداً يَصْقله الاسترسال والوحدة ، من غير أن ينقصوا منه أو يتزيّدُوا عليه أو متعدة ما فه ؟؟

ذلك ما لن يكون ، ولا يمكن أن يكون ، ومن حاول ذلك فإنما يحاول العبث ، ويَخْرِج للناس بثوب مرقَّع ، وكلام ملفَّق ينقصه الترابط والانسجام ، وتعوُّدُه الوحدة والاسترسال ، وتعجُّه الأسماع والأفهام .

إذن : ظليرآن السكريم ينطق نروله منجماً بأنه كلام الله وحده. وتلك حكمة جليلة الشأن ، تدلُّ الخلق على الحق في مصدر القرآن ! : « قُلُ أَنْرَكَهُ ٱللَّذِي يَعْبُمُ ٱلسَّرَّ فِي السَّمُواتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيماً » .

#### ٣ – المركة الطاحنة

#### أو الوحي بين معتقديه ومنكريه

كل ماقد مناه إليك في نزول القرآن لا يسلم ولا يقبِ له إلا من آمن بالوحى وأساليبه ، والاتصالات الروحية بالملا الأعلى ، واستمداد الإنسان لمارقه عن الله لمالى بوساطة الملك ، على غير الطريقة المعتادة بين البشر . ولكن العقلية المصرية أصابها مس من من المادية والإلحاد والإباحة ، فأصبح كثير من المتعلمين تعلياً مدرسياً ناقصاً ، لا يهضمون هذه الحقائق العليا ، ولا يستسيغون فهمها ، بل يكفون حبالاً وعصباً في سبيل المؤمنين بها ، ولا شبهة لهم فيا ذهبوا إليه إلا شكوك تلقّفوها من هنا وهناك ، يرو جونها باسم المعقل مرة أخرى .

لهذا نرى لزاماً علينا أن نقف هنا مجانب الوحى وقفة ً نرفع فيها التقاب عن حقيقته وأنواعه وكيفيًاته ، ثم كتبيع ذلك بالأدلة العلمية على الوحى وإمكانه ، ثم كردفها بالأدلة العقلية على تحقَّقه ووقوعه . ثم نختم هذا المبحث بعلاج الشبهات التي تعترضهم وبعترضون بها في هذا للوقف الجكل . والموضوع الخطير .

تلك نقاط أربع إذا و ُفقّنا في بحثها ، قطعنا الطريق على عصابات مجرمة ، اتخذت مبحث الوحى أداة الفقنة ، وستاراً يقضون من ورائه و طَراً للفَواية ، ومأرّ با للإباحة، وسبيلاً إلى هذم الأديان ، وضلال الإنسانية والإنسان .

#### ١ \_ حقيقة الوحى وأنواعه وكيفياته

أَمَا الوحي فَمَناهُ فِي لَمَانَ الشَّرَعِ ؛ أَن يُهُمِ اللهُ تَمَالَى مَنِ اصطفاهُ مِن عباده كُلَّ ماأراد إطلاعة عليه مِن أَلُوانَ الهدابة والعلم ، ولكن بطريقة سِرَّيَّة خفية ، غــــــير منتادة اللَّثُ

ويكون على أنواع شتى: منه مايكون مكالةً بين العبد وربه ، كاكلم الله موسى تكلياً . ومنه مايكون إلهاماً يقذفه الله في قلب مُصطفاه على وجر من العلم الضروري لا بستطيع له دفعاً ولا بحد فيه شكاً . ومنه بنا يكون مناماً صادقاً بجيء في تحققه ووقوعه ، كا مجيء فلق الصبح في تبلّجه وسطوعه . ومنه ما يكون بواساطة أمين الوحى جبريل عليه السلام : وهو ملك كرم ذو قو "ة عند ذى العرش مكين ، مطاع مم أمين . وذلك النوع هو أشهر الأنواع وأكثرها . ووحي القرآن كله من هذا القبيل ، وهسو المصطلح عليه بالوحي الجليل . قال الله تعالى في سورة الشعراء : هو نزل به آلر و من المسان عَرابين من المندرين ، بلسان عَرابين من المنه من المنه من المنه المنه

مورته الحقيقية الملكا الوحي يهبط همو الآخر على أساليب شتى : فتارة يظهر الرسول في حورته الحقيقية الملكية . وتارة يظهر في صورة إنسان براه الحاضرون ويستمعون إليه . وتارة يهبط على الرسول خفية فلا يُرى ، ولكن يظهر أثر التغيّر والانفعال على صاحب الرسالة فيغط غطيط النائم ، ويغيب غيبة كأنها غشية أو إغاء وما هي في شيء من الغشية والإغماء ، إن هي إلا استغراق في لقاء الملك الروحاني ، وانخلاع عن حالته البشرية العادية ، فيؤثر ذلك على الجسم ، فيقط ويثقل ثقلاً شديداً ، قسد يتصبّب منه الجبين عرقاً في اليوم الشديد البرد . وقد يكون وقع الوحي على الرسول يتصبّب منه الجبين عرقاً في اليوم الشديد البرد . وقد يكون وقع الوحي على الرسول كوقع آلم منه الخرس إذا صلصل في أذن سامعه ، وذلك أشد أنواعه . وربما سمع الحاضرون صوتاً عند وجه الرسول كأنه دَوى النحل ، لكنهم لا يفقهون كلاماً ، ولا يفقهون

صوتاً عند وجه الرسول كأنه دَوِيُّ النحل، لكنهم لايفقهون كلاماً، ولا يفقهون حديثاً. أما هو \_صلوات الله وسلامه عليه\_ فإنه يسمع ويسىما يوحى إليه، ويعلم علماً ضروريًّا أنَّ هذا هو وحي الله دون لَبْسَ ولا خفاء، ومن غير شك ولا ارتياب، فإذا انجلى عنه الوحى وجد ما أوجى إليه حاضراً في ذاكرته، منتقِشاً في حافظته، كأنما كُتب في قلبه والأدلة الشرعية على ما ذكرنا كثيرة في الكتاب والسُّنة ، منها ما قصصنا عليك في تنزُّلات القرآن ، ومنها قوله تعالى : « وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهُوَى إِنْ هُو ۖ إِلَّاوَحْيُ ۗ يُوحَى » .

ومنها الحديث الذي يرويه البخاري في صحيحه عن عائشة أمِّ المؤمنين رضى الله عنها: أنَّ الحارث بن هشام سأل رسول الله عَلَيْ فقال: بارسول الله كيف بأتيك الوحى ؟ فقال رسول الله عَلَيْ : « أَحْيَانًا بأتيني مثل صَلْصَلَة الجرس وهو أَشَدُّهُ عَلَى فَيْهُم عُنِي وقد وَعَيْتُ عنه ماقال . وأحيانًا يَتَمَثّلُ لَى اللّكُ رَجُلًا فيكلِّمني فَأْعِي مايقول » قالت عائشة: ولقد رأيته بنزل عليه الوحى في اليوم الشديد البَرْد فيفَهم عنه وإن جبينه ليتفصّد عَرَقًا .

## ب – الوحي من ناحية العلم

اعلم أن أعداء الوحى ومنكريه لا يؤمنون بالشرع وأدلة الشرع . إنما يؤمنون بالعقل على الطريقة التي يستسيغونها، وبالعلم الذي تواضعوا عليه في اصطلاحهم الحديث، وهو جملة المعارف اليقينية التي أنتجها دستور البحث الجديد في الوجود وكائناته ، من جعل الشك أساساً للبحث، والاستناد إلى القاطع الذي يؤيده الحسُّ دون سواه في، فهم يقدِّمون الشكَّ وَيُمعنُونَ فيه ، ثم لا يعترفون إلا بالحسَّيات ، ولا يَحفُلُونَ بمجرد العقليات . ومن هنا سجنوا أنفسهم في سجن المادَّة ، ومكثوا حيناً من الدهر ينكرون ما وراء المادَّة ، ويسرفون في الشكوك إلى أبعد الحدود ويستخفُون بأمر الإلهيات والنبوَّات والوحي إلى مديد لم تصل إليه أظلم عهود الجاهلية ، لولا أن صدمهم العلم نفسه صدمة عنيفة غَيَرَتْ رأيهم في إنكار ماوراء المادة كما بأتي إن شاءً الله . وإنما نبدأ هنا بأدلة الوحي العلمية ؛ لأنها في الواقع أدلة المادة كما بأتي إن شاءً الله . وإنما نبدأ هنا بأدلة الوحي العلمية ؛ لأنها في الموضوع ، المادة كما بأتي إن شاءً الله العقول . وإمكان الوحي هو الخطوة الأولى في الموضوع ،

وهو ملحوظ في المقدمة الأساسية من مقدمات الدليل العقلي الآتي ، فلا غرو أن يكون لتلك الأدلة العلمية مكان الصدارة والتقديم .

« الدليل الأول » التنويم الصناعي ، أو التنويم المفناطيسي ، وهو من المقرارات العلمية الثابتة . كشفه الدكتور «مسمر» الألماني في القرن الثامن عشر ، وجاهد هو وأتباعه مدى قرن كامل من الزمان في سبيل إثباته وحمل العلماء على الاعتراف به وقد بجحوا في ذلك، فاعترف العلماء به علميًّا ؛ بعد أن اختبروا به الآلاف المؤلَّفة من الخلق و اطمأنو الى تجاربه . وأخيراً أثبتوا بوساطته ما يأتى :

١ \_ أن للا نسان عقلا باطناً أرقى من عقله المعتاد كثيراً .

٢ - أنه وهو فى حالة التنويم يرى ويسمع من بعد شاسع، ويقرأ من وراء حجب ويخبر عما سيحدث ، مما لا يوجد فى عالم الحسِّ أقل علامة لحدوثه .

ه \_ أثبتوا من وراء ذلك أن هناك روحاً .

خفية بين الروح والجسم .

٦ \_ أن الروح مستقلة عن الجسم كل الاستقلال .

٧\_ أن الروح لاتنحلُّ بأنحلاله .

٨ - أنها تتصل بالأرواح التي سبقتها إذا تجرّدت عن المادّة ، إلى غير ذلك مما
 لا نسلًم جميع تفاصيله تقليداً ، وإن كنا نسلًم هذا العلم وتجاربه . ومقرراته في الجسلة ، لثبوت الدليل بها في الجلة أيضاً بواسطة التجارب العديدة

والمشاهدات الكثيرة . وله في الغرب أنصار من علماء وطلاب ؛ وله دورٌ وكتب ، وله مستشفيات بؤشها الناس للتداوى به .

وليس من موضوعناأن نتوسَّع لك في هذا العلم وتاريخه وتجاربه وفوائده ، ولكنا نريد أن نتقدَّم إليك بفكرة مجملة عنه ، تريك إلى أيِّ حد أظهر الله في هـذا العصر آيات باهرات على أيدى الطبيعيين الذين بنكرون ما وراء المادة ويسرفون في الإنكار ، فانقلبوا بنعمة من الله وفضل يثبتون ما وراء المادة ويسرفون في الإثبات . تحقيقاً لقوله سبحانه « سَنُريهِم آياتِناً فِي الْآفاقِ وَفِي أَنفُسِهِم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الحُقُّ » ا همن خاتمة سورة فصلت .

و إننا نضع بين يديك هنا تجربة واحدة من تجارب التنويم ، تقرّب إليك الوحى كل التقريب، وهذه التجربة رأيتها بعينى ، وسمعتها بأذى، بنادى جُمعية الشبان المسلمين على مرأى ومسمع من جمهور مثقف كبير، حضر ليشهد محاضرة مهمة فى التنويم المغناطيسى وإثبات أنه يمكن أن يتُخذ سلاحاً مسموماً لتغيير عقيدة الشخص ودينه ، كا تسفّل إلى ذلك بعض المبشرين ، إذ فتن بهذا العدوان الخبيث شاباً من خيرة الشبان المسلمين حول سنة ١٣٥١ ه فى حادثة مشهورة مرواعة ، وما هى منكم ببعيد .

قام المحاضر ، وهو أستاذ في التنويم المناطيسي ، وأحضر الوسيط وهو فتى فيه استمداد خاص للتأثير على الوسيط ، فالأول ضعيف النفس ، والثانى قويمًا . وللضعف والقوة وجوه ليس هذا مــوضع بيابها . نظر الأستاذ في عين الوسيط نظرات عميقة نافذة ، وأجرى عليه حركات يسمونها سَحبَات، فما هي إلا لحظة حتى رأينا الوسيط يغط غطيط النائم، وقد امتقع لو نُه، وهمد جسمه ، وفقد إحساسه الممتاد ، حتى لقد كان أحدنا يَخِزُهُ بالإبرة وخَزَات عـدة ، ويخزه كذلك ثان وثالث ، فلا يبدى الوسيط حَرَاكًا، ولا يظهر أي عرض لشموره وإحساسه بها . وحينئذ تأكدنا أنه قــد نام ذلك النوم الصناعي أو المفناطيسي .

وهناك تسلط الأستاذ على الوسيط يسأله: مااسمك ؟ فأجابه باسمه الحقيق. فقال الأستاذ: ليس هذا هو اسمك ، إنما اسمك كذا ( وافترى عليه اسماً آخر ) ثم أخذ يقرر فى نفس الوسيط هذا الاسم الجديد الكاذب ، ويمحو منه أثر الاسم القديم الصادق ، بوساطة أغاليط يلقّنها إياه فى صورة الأدلة ، وبكلام يوجهه إليه فى صيغة الأمر والنهى. وهكذا أملى عليه هذه الأكذوبة إملاء ، وفرضها عليث ه فرضاً ؛ حتى خضع لها الوسيط وأذغن ! .

ثم أخذ الأستاذ وأخذنا نناديه باسمه الحقيقي المرة بعد الأخرى في فترات متقطعة ، وفي أثناء الحديث على حين غفلة ، كل ذلك وهو لا يجيب . ثم نناديه كذلك باسمـــه الموضوع فيجيب ، دون تردُّد ، ولا تَكَفْتُمُ .

ثم أمر الأستاذ وسيطه أن يتذكر دائمًا أن هذا الاسم الجديد هو اسمه الصحيح حتى إلى ما بعد نصف ساعة من صحوه ويقظته · ثم أيقظه وأخـــذ يتم محاضرته ونحن أنفُحاً الوسيط بالاسم الحقيق فلا يجيب ، ثم نفجو أه باسمه الثانى فيجيب ، حتى إذا مضى نصف الساعة المضروب عاد الوسيط إلى حاله الأولى من العلم باسمه الحقيق !

وبهذه التجربة أثبت الأستاذ أن المنوِّم ﴿ بَكْسَرِ الواو ﴾ يستطيع أن يمحو من نفس وسيطه كل أثر يريد محوه ، مهما كان ثابتاً في النفس ، كاسم الإنسان عينه ، ومهما كان مقدَّساً فيها كمقائد الدين .

وإنما اختار الأستاذ محو الاسم دون الدين لأمرين : أحدهما أن محو الدين عدوانُ أثيم ، وإجرام شنيع ، لم تقبله نفسيَّة المحاضر ولا الحاضرين . ثانيهما : أن الاسم أثبتُ في نفس صاحبه من دينه ؟ فمحوه منها أعجب ، ومنه تُعلم أن محو الدين منها أيسر!.

وبهـذه التحربة أيضاً ثبت لى أنا من طريق على ، ما قرَّب إلى الوحى عمليًا ، وما جعلنى أَعَلَّـلهُ تعليلًا علميًا : فالوحى « عن طريق الملك » عبارة عن اتصال الملك

بالرسول انصالاً يؤثر به الأول في الثانى ، ويتأثر فيه الثانى بالأول ، وذلك باستمداد خاص فى كليهما ، فالأول فيه قوة الإلقاء والتأثير ، لأنه روحانى محض ، والثانى فيه قابلية التلقى عن هذا الملك لصفاء روحانيته ، وطهارة نفسه المناسبة لطهارة الملك . وعند تسلّط الملك على الرسول ينسلخ الرسول عن حالته العادية ، ويظهر أثر التغير عليه ، ويستفرق في الأخذ والتلقى عن الملك ، وينطبع ما تلقاه في نفسه ، حتى إذا انجلى عنه الوحى وعاد إلى حالته الأولى ، وجد ماتلقاه مائلاً في نفسه ، حاضراً في قلبه ، كأنما كتب في صحيفة فؤاده كتاباً .

أَنظن - أيها القارى ُ السكريم - أن المخلوق يسقطيع أن يؤثر ٌ في نفس مخلوق آخر ذلك التأثير بواسطة التنويم المفناطيسي ، ثم لا يسقطيع مالك القوى والقدر أن يؤثر في نفس من شاء من عباده بواسطة الوحى ؟ كلا ثم كلا « إِنَّهُ عَلَى مَا يَشَاءَ قَدِيرٍ ۗ » .

« الدليل العلمى الثاني » أن العلم الحديث استطاع أن يخترع من العجائب ما تعرفه ونشاهده و ننتفع به ، مما يسمونه التليفون ، واللاسلكي ، والميكرفون ، والراديو . وعن طريق أولئك أمكن الإنسان أن يخاطب من كان في آفاق بعيدة عنه وأن يفهمه ماشاء ويرشده إلى ماأراد . فهل يعقل بعد قيام هذه المخترعات المادية أن يعجز الإله القادر ، عن أن يوحى إلى بعض عباده ماشاء ، عن طريق الملك أو غير الملك ؟ تعالى القادر ، عن أن يوحى إلى بعض عباده ماشاء ، عن طريق الملك أو غير الملك ؟ تعالى القادر ، عن أن يوحى إلى بعض عباده ماشاء ،

( الدليل الثالث » استطاع العلم أيضاً أن يملأ بعض اسطو انات من الجاد الجامد الجاهل ، بأصوات وأنفام ، وبقرآن وأغان وكلام ، على وجه يجعلها حاكية له بدقة وإتقان، وبين أيدينا من ذلك شيء كثير لاسبيل إلى إنكاره يسمونه (بالفونغراف).

أبعدَ هذه المحترعاتِ القائمة ، يُستبعد على القادر تعالى بوساطة ملك ومن غـير وساطة ملك ؛ أن يملأ بعض نفوس بشريّة صافية من خواص ّعباده ، بكلام مقدس يهدى به خلقه . ويُظهر به حقَّه ، على وجه يجمل ذلك الـكلام منتقشاً في قلب رسوله، حتى يحكمه بدقة وإنقان كذلك ؟

« الدليل الرابع » أننا نشاهد بعض الحيوانات الدُّنيا تأتى بعجائب الأُنظمة والأعمال ، مما نُحيل معه أن يكون صادراً عن تفكير لها ، أو غريزة ساذجة فيها ، ومما يجعلنا نوقن بأنها لم تصدر فى ذلك إلا عن إرادة عُليا ، توحى إليها وتلهمها تلك العجائب والفرّائب ، من الصناعات والأعمال ، والدقة والاحتيال .

وإذا صحَّ هذا في عالم الحيوان، فهوأولى أن يصح في عالم الإنسان، حيث استمداده للانصال بالأفق الأعلى يكون أقوى، وأخذه عنه يكون أتم ، ومن ذلك ما يكون بطريق الوحى.

وإن شئت أمثلة لتلك الحيوانات التي ضربناها لك مثلاً في إلهاماته العلوية ، فدونك النمل والنحل، وما تأتيات من ضروب الأعمال، ودقة النظام. وهاك حيواناً غريباً أسموه « اكسيكلوب ». وقال عنه الأستاذ « ميلن إدوار » المدرس بجامعة (السوربون) بفرنسا ما ترجمته: « إن الحيوانات المساة « اكسيكلوب » تعيش منفردة ، وتموت بعد أن تبيض مباشرة ، وتخرج صفارها على حالة ديدان لإ أرجل لها ، ولا تستطيع حماية نفسها من أيسة عادية ، كا لا تستطيع الحصول على غذائها . ومع ذلك فحياتها تقتضى أن تعيش مدة سنة في مسكن مقفل ، وفي هدوء تام، و إلا هلكت .

ف ترى الأم متى حان وقت بيضها ، تعمِد إلى قطعة من الخشب ، فتحفر فيها مرداباً طويلاً ، فإذا أثمَّته أخذت في جلب ذخيرة إليه ، تكني صغيرا واحداً مدة سنة ، تلك الذخيرة هي طَلْع الأزهار وبعض الأوراق الشَّكَرية ، فتحشو يها قاع السرداب ، ثم تضع عليه بيضة واحدة ، ثم تأتى بنُشارة الخشب ، وتكوِّن منها عجينة تجعلها سقفاً على تلك البيضة ، ثم تأتى بذخيرة أخرى فتضعها فوق ذلك

السقف، ثم تضع بيضة أخرى ، وهــــلمَّ جَرَّا حتى يفرغ بيضها ، ثم تترك الكل ونموت ، ١١.

فن ذا الذي علم هذه الحشرة الضعيفة الساذجة ، تلك الصفاعة الحجيّرة للعقل ؟ ومَنْ أَفْهِمها وهي تموت بعد أن تبيض مباشرة أن صفارها التي ستولد ، في حاجة إلى البقاء سنة في حالة ضعف وعجز ؟ مَن الذي غرس في قلبها هذه العناية بنوعها ، حتى كلّقتها كلّ هذه المثقة في وضع بويضاتها ؟ ! .

لاربب أن قَيُّوم الوجود يؤتى الكائنات علماً بما يقيمها وبما يصلحها ، من غير طريق الحواسِّ التي لانستطيع أن تكتسبه بها . ومن العبث وضلال الرأى أن يثبت الباحث الطبيعي إلهاماً تبعثه القدرة الإلهية إلى أحقر الحشرات ، ثم ينفيه عن النوع البشرى وهو أشدُّ ما يكون حاجة إلى هذا الوحى والإلهام في حياته الفردية والاجتماعية .

« الدليل الخامس» العبقرية، ويُعرِّفها أفلاطون بأنها حَالُ إلهِيةٌ مولدةُ الإلهامات العاوية للبشر ، ويقرر الفلاسفة أنها حال عاوية لا شأن للمقل فيها . ويقول الطبيعيون : إنها هبة من الطبيعة نفسها لا تحصّلها دراسة ، ولا يوجدها تفكير .

وهاك أمثلة المعبقرية والعباقرة ، تشعُ على موضوع الوحى نوراً كشَّافاً يهدى الحياري الضالين ، إلى سواء السبيل .

١ \_ قال الأستاذ « ميرس » الانجليزى مدرس علم النفس بجامعة «كامبردج » في كتاب كبير له أسماه « الشخصية الإنسانية » ما ترجمته : كان للمستر بيدلر خاصة تكاد تلتحق بالمعجزات ، فإنه كان يمين على البديهة العوامل التي إذا ضرب بعضها في بعض أنتجت عدداً من سبعة أو ثمانية أرقام . فإذا سئل مثلاً : ما هم العددان اللذان إذا ضرب أحدهما في الآخر نتج العدد (١٧٨٦١ ) أجابك على الفور بأنهما

( ۱۳۳۷ م. وهو يقول: إنه لايدرى على أية حال يأتى بهـ ذا الجواب ، فـ كانت الإجابة عنده كأنها غريزة طبيعية .

(٢) ونقل عن الشاعر الكبير (سوللي برودوم) الفرنسي أنه قال: «حدث لى في بعض الأحايين أنى كنت أجد فجأة برهان نظرية هندسية ألقيت إلى منذُ سنة ، وذلك بدون أن ألتى إليها أقل التفات ».

(٣) وذكر المسيو (رينسه) الشاعر الفرنسي أنه ينام غالباً وهو يعمل قطعة من الشعر لم تتم ، ثم يستيقظ فيجدها تامة .

(٤) وكذلك يقول الشاعر (موسيه) الفرنسي ﴿ أَنَا لَا أَصَلَ شَيْئًا وَلَـكُنَ أَسْمِعُ مَا لِلَّهِ فَا نَقَلُهُ ، فَكَأَنَ إِنسَانًا مجهولًا بناجيني في أذنى » .

وهذه الأمثلة التي سقناها تُثبت وجود اتصالات روحانية باطنة في بعض الأفراد، تُولد الإنسان بعلم وهداية من طريق غير معتاد؛ وذلك يقرِّب الوحي أيَّما تقريب؛ في وقت اشتهدَّ شكُ الناس فيه حتى كذَّ بوا بالإلهيات والنبوات، وسخروا بالأديان والشرائع، مع أنها أعظم عوامل التحوُّل الاجهامي والفكري في الإنسان؛ وأكبر الأحداث التي غيَّرت العالم وحوَّلت مجرى التاريخ، ومن العار الجارح لكرامة البشر، الأحداث الموامل والأحداث العظمي، قامت على أوهام خاطئية، أو على أن تكون تلك الموامل والأحداث العظمي، قامت على أوهام خاطئية، أو على أكذيب متعمدة السلام المتعمدة المنتسم المتعمدة ال

« الدليل السادس » قرّر العلم الحديث أنه شو هد على بعض الناس أنهم يظهرون بمظاهر روحانية ، تمتبر من الخوارق التي لم يكن بحلم بحدوثها العلماء ، على حين أن هؤلاء الذين أبوا بتلك الظواهر الخارقة كانوا في حالة ذهول ، وقد استحال تعليل ماأتوا تعليلاً ماديًا يستند إلى الحس ، وقد اختبروا تلك الظواهر ، واستحضروا مشهودها أكبر مُشَمّو ذي الأرض ، فشهدوا بأنها ليست من الشعوذة في شيء ؛ وإنما هي أحداث وحانية ، لا أثر فيها للمهارة وخفة اليد .

تلك حقيقة من حقائق العلم الحديث الحاضر ، يقررون فيها أنه قدَّ بفتح على بمض الناس في حالة من حالات ذهو لهم بانكشافات وظواهم روحية ، فكيف يُستبعث على بعض المتازين من خلقه بانكشافات علمية عن طريق الوحى ، بينما هم من كملة العقول والأخلاق ؟ لقد أسفر الصبح لذى عينين !

### ج \_ الوحى من ناحية العقل

عرفت فيما سقناه لك من الأدلة العلمية أن الوحى ممكن وقريب من الوقوع ، ونقيم لك الدليل العقلي هنا على أن هذا الأمر الممكن قد وقع فعلاً: ذلك أنه قد أخبر بوقوعه الصادق المعصوم محمد على أنه قد أخبر بوقوعه الصادق المعصوم فهو حق ثابت ، وذلك هو المطلوب ، أما الدليل على أنه قد أخبر بوقوعه الصادق المعصوم ، فما مرً عليك من أنباء الوحى في الكتاب والسنة . وأما الدليل على أن كل ماأخبر بوقوعه الصادق المعصوم فهو حق ثابت ، فإن ذلك هو مقتضي الصدق والمعصمة . وأما الدليل على أن محمداً وأما الدليل على أن محمداً وأنها هي للمجزة القائمة مقام قوله تعالى لعباده في شأن تصديق رسوله : « صدق أعبدي في كل ما أببلغ عنى ، ومن ذلك أنه يوحى اليه منى » .

وهنا نجد أنفسنا قد انتهينا إلى المعجزة ، فما هي المعجزة ؟ .

# المعجسزة

 خلقه ؛ ورسولُه إلى عباده ؛ وقال : إن آية صدق فيما أدعيه ؛ أن يغيّر الله الذي أرسلني عادة من عاداته على يدى ، وأن يخرج الآن عن سُنة من سُننه العامة في وجوده ، ثم قال : وسيأتيكم الله بهذا الأمر العُجاب من باب ترون أنكم فيه نابغون ، وعليه قادرون ، وإنى أنحدًا كم زَراقات وَوُحدانًا أن تأتواً بمثل هذه الآية ، وأمامكم الباب مفتوحاً كما تعتقدون ، ثم أنتم مجتمعون وأنا مفتوحاً كما تعتقدون ، ثم أنتم مجتمعون وأنا وحدى . قال ذلك بلغة الوائق ؛ وتحدًانا هذا التحدى الظاهر ، في وقت يثور فيه على عقائدنا وعاداتنا وأخلاقنا ، ويسفه فيه أحلامنا وأحلام أمثالنا من آبائنا ، ونحن أحرص ما نكون على تعجيزه وتبهيته والغلبة عليه والظنر به ، دفاعاً عن كرامتنا ، وانتصاراً لأعز شيء لدينا .

ثم لم يلبث أن قام وقمنا ؛ وأجمع أمره وأجمعنا ، وإذا نحن جميعاً بعد مُحاولات ومُصاوَلات ؛ لم نستطع أن نأتى بمثل ما أتى به ، فضلًا عن أعظم منه . مع أننا أمة وهو فرد . ومع أنه قد دخل علينا من أيسر الطرق فى نظرنا ؛ ومن أشهر فن في في زماننا، ومع أنه قد أعطانا الفرصة الكافية لمناظرته ، وأنصقنا كل إنصاف من نفسه اا

هل يشك ُ ذو مُسْكة من عقل ، في أن هذا الإنسان المتفوِّق المتاز ، صادق في رسالته ، محقُّ في دعايته ؟ خصوصاً إذا عرفنا فوق ذلك كله ، أنه نشأ فينا على الصدق والأمانة ومكارم الأخلاق ، من لدُن صباه وطفولته ، إلى يوم مبعثه ورسالته ! .

لو أنه جاء بالمعجزة من باب لا نعرفه ، لقلنا : رجل حَدَق فنا من الفنون التي لا أنه جاء بالمعجزة من باب لا نعرفه ، لقلنا : رجل حَدَق فنا من العناعة من الصناعات التي لم نحبط بخبرها . أما وقد جاءنا من الناحية التي نشهد لأنفسنا فيها بالفَوْق والسبق ، فلا يسعنا إلا الإذعان له ، والإيمان عا جاء به ، ما دمنا منصفين .

مولنضرب لك مثلًا: جاء موسى عليه السلام بمعجزته عَصاً من الخشب، لا روح

فيها ولا حركة ، ولا لين ولا رطوبة ، ثم ألقاها باسم الذى أرسله ؛ فإذا هى حيّة تسعى بينها الأمة التى تحدّ اها بذلك كانت قد تفو قت فى السحر وحذقته ؛ وضربت فيه بأوفر سهم وأوفى نصيب ، خصوصاً أنهم أمة وهو فرد . وهم نابغون فى السحر وهو مع نشأته فيهم لم يُعرف يوماً من الأيام بمعالجة السحر . وهم معتز ون بَعددهم وعُددهم وسلطانهم ، وهو خلو من هذه الأسباب والمظاهر ا .

فَهُلَ يَبَقَى لَلْسُكَ ظُلَّ بَعِدَ أَنَ أَلَقَى مُوسَى عَصَاهِ فَإِذَا هِى تَكَفَّفُ مَا يَأْفَكُونَ ، ووقع الحق وبطل ما كانوا يَعْمَلُونَ ، وَأَلْـقِى آلسَّحَرَةُ سَاجِدِينَ قَالُوا : آمَنَّا بِرَبِّ آلْعَالَمِينَ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ١ . ﴿ فَعَالْمِنُواهِمَا لَكَ وَانْعَلْمُواهِاعَرُونَ

الحق أبلَج. ولذلك كان أول من آمن به هم السحرة أنفسهم ، لأنهم أعرف بالسحر ومقدماته و نتائجه، وقد رأوا رأى العين أن ذلك الإمجار ليس من نوع هذا السحر المبنى على مقدمات يستطيع كل إنسان أن يزاولها ، ولها نتائج محدودة لا يمكن أن يتجاوزها نعم لم يطق السحرة صبراً عن المسارعة إلى الاعتراف والخضوع للحق بعد ما تبين ، مهما كلّفهم ذلك أن يقتلوا أو يُصلبوا ؛ وقالوا لفرعون مليكهم ومعبودهم بالأمس « لَنْ نُوْثِرِكَ عَلَى ما جاءنا مِنَ البُينَّاتِ وَالَّذِي فَطَرَاناً. فَاقْضِ ماأَنْتَ قُاضٍ إِنَّا تَقْضِي هَذِهِ الحَيَاةَ الدُّنيا ». اقرأ إن شئت الآيات بعدها في سورة طه إلى قوله سبحانه : « وَذَلِكَ جَزَاء مَنْ تَزَكَى » .

قل مثل ذلك في معجزة كل رسول أرسله الله : قُله في عيسى عليه السلام وإبرائه الأكه والأبرص وإحيائه الموتى وخلقه من الطين كهيئة الطير بإذن الله ؛ أمام قوم نبغوا في الطب أيما نبوغ ومهروا فيه أيما مهارة (١٠) ! .

<sup>(</sup>١) لا تَعْبَأُ هنا بما يُعْزَى إلى المسيو ربنان من إنكاره نبوغ قوم عيسى فى الطب. فإنه ناف ، والمُثْبِتُ مقدَّمٌ على النافى . وعلى فرض صحة هذا النفى فإن هذا لا يضرنا شيئاً لأن المعجزة يكنى فى تحقَّها عجز البشر عن مثلها . وليس تفوُّق المواجَهين بها شرطاً ، إنما هو أمرُ زائدٌ غير مشروط .

وقل مثل ذلك وأكثر من ذلك فى خاتم الأنبياء (سيدنا ومولان) محمد علي وما جاء به من آيات بينات ، ومعجزات واضحات ! وحسبك القرآن وحده برهاناً ساطعاً بل براهين ساطعات : كل مقدار ثلاث آيات منه حجة قاطعة تقوم فى فم الدنيا إلى يوم الساعة . تتحد كى العالم بما يكون فيها من أسرار الفصاحة والبيان ، والعلوم والمعارف ، وأنباء الغيب وشواهد الحق .

أضف إلى ذلك أن الذين شوفهوا بخطابه عند مهبط الوحى كانوا أثمة الفصاحة ، وفُر سان البلاغة ، بضاعتهم السكلام والتفنَّن فى إجادته . وصناعتهم التنافس فى النثر وديباجته ، والشعر ورونقه . وكرامتهم مرتبطة بما يُجيدون فى هذا الباب ، لابما يجمعون من الذهب أو يحملون من ألقاب . حتى بلغوا فى هذا الميدان شأواً لا يُبارى ، وغاية لاتُدرك . وما يكون لنا أن نطلق العنان هنا للقلم . وإلا ضاق بنا التأليف والزمن . وأنت خبير بإنجازالقرآن ، وما كتب فى إعجاز القرآن . فا كتف بهذه الإشارة الخاطفة . وإن أردت المزيد فعليك بما كتب فى إعجاز القرآن .

### د - دفع الشبهات

ولكنى أعالج بين بديك لهذه المناسبة شبهات عشراً يردِّدها كثير من المفتونين:

« الشبهة الأولى » يقولون: إن المعجزات شأنها شأن كثير من المخترعات. فإذا
كان فيها طرافة أو دهشة أو مجب ، فكذلك آثار العلم ومدهشاته فيما نرى ونسمع .
والجواب : تعرفه مما ذكرناه آنفاً في بحث المعجزة . مما يتبين به الفرق بعيداً والبون شاسعاً بين المعجزة وما جداً أو يجد في العالم من عجائب العلم ، وروائع الفن ،

وبدائع ألاختراع . فالمعجزة ليست لها أسباب معروفة حتى تُلتمس ويؤتى بمثلها . أما هذه المخترعات فإن لها أسباباً معروفة عند أصحابها ، ويمكن معرفتها لن لم يعرفها بيسر

وسهولة متى التمسها من طريقها .

« الشبهة الثانية » يقولون : إن المعجزة كالسحر والشموذة وما إليهما : إن هي إلا تخييلات وتضليلات .

والجواب: يتبيّن لك مما قصصنا عليك في المعجزة وفي ضرب المثل لها بعصى موسى. ويمكن تلخيصه بأن المعجزة نفحة من نفحات الحق تخرج عن أفق الأسباب المعتادة ، والوسائل المشاهدة ، والغايات المألوفة . أما السحر وما أشبهه ، فإنها فنون خبيثتم ، ذات قواعد وأوضاع يمرفها كل من ألم "بها ، ويصل إلى وسائلها وغاياتها كل من عالجها من بابها . ولهذا كان أول من آمن موسى هم السحرة أنفسهم ، لأنهم أعلم بهذا الفرق الواضح ، والبون الشاسع ، كما تقدم .

« الشبهة الثالثة » يقولون: إن ما تسمونه معجزات من العلوم والمعارف التي الشبهة الثالث ، وهذه الشبل على مثلها القرآن ، ما هي إلا آثار للواهب بعض النابغين من الناس ، وهذه المواهب وآثارها وُجدت ويمكن أن توجد في كل أمة .

والجواب: أن مواهب النابغين ، ونبوغ الموهوبين ، وما يكون منهم من آثار وأفكار كل ذلك له وسائل وعوامل ، ثم له أشباه معتادة ونظائر، في كل أمة وجيل، وفي كل عصر ومصر ، أما المعجزات فلن تجد لها من وسائل ولا عوامل ، وأن تستطيع أن تصل إلى أشباه معتادة لها ه نظائر، اللهم إلا إذا خرجنا عن نطاق الكون المعروف، وسَنَن الوجود المألوف .

« الشبهة الرابعة » يقولون : إن خرق الله لعاداته على أيدى رسله كما تقولون ، يمتبر خروجًا عن النظام العامِّ الذي تقتضيه الحكة ، وتناط به المصلحة .

والجواب: أن المعجزة \_ وإن كانت خارجة عن حدود الأنظمة المعتادة لاتُعتبر خـــروجاً على النظام العام الذي تقضى به الحكمة ، وتُناط به المصلحة ، بل هى من مقتضيات ذلك النظام العام الذي تمليه الحكمة ، وتوحيه المصلحة . وأي حكمة أجل من تأبيد الحق وأهل الحق ؟ وأى مصلحة أعظم من اهتداء الخلق إلى طريق سعادتهم؟ بوساطة تلك المعجزات التي يفهنون منها مراد الخالق من تأبيد رسله ، ووجوب قصديقهم لهم ، واتباعهم إياهم .

﴿ الشَّبِهَةِ الخَامِسَةِ ﴾ يقولون : لوكان الوحى ممكناً لأوحى الله إلى أفراد البشر علمة ، ولم يخص به ِ شِرِ ذِمَةً قليلين يجعلهم واسطة بينه وبين خلقه .

والجواب: أن عامَّة البشر ليس لديهم استعداد لتلقى الوحى عن الله ، لا مباشرة ولا بواسطة الملك ، حتى لو جاءهم ملك لم يستطيعوا رؤيته إلا إذا ظهر في صورة إنسان وحبَّينئذ بعود اللّبس ويبقى الإشكال . فقضت الحكمة أن يجعل الله من بنى الإنسان طائفة ممتازة لما استعداد خاص يؤهلها لأن تتلقى عن الله الوحى ، ثم تؤديه في أمانة إلى العامّة من إخوابهم في الإنسانية ، بعد أن وضع الله في أيديهم شو أهد الحق الناطقة التي تدلّ العالم على مراده سبحانه من تصديقهم ، وبعد أن سلّحهم بالآيات التي تطمئن الناس على أنهم رسل لإنقاذهم وإرشادهم من عند ربهم . ثم إن اختصاص بعض أفراد النوع الإنساني بالوحى والنبوة ، فيه نوع من الاختبار والابتلاء ، الذي بنى الله عليه النوع الإنساني بالوحى والنبوة ، فيه نوع من الاختبار والابتلاء ، الذي بنى الله عليه المفطر وميز به الخبيث من الطيب . « يَخْتَصُّ بِرَ هُمَةِ مَنْ يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الْفَضُلِ

وتلك الشبهة يقول الله فى مثلها من سورة الأنعام : « وَقَالُوا لَوْ لَا أُ نُزِلَ عَلَمْهِ مَلَكُ . وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ رَبُحُ لَا يُنْظَرُ ونَ . وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ رَبُكًا لَجَمَلْنَاهُ رَبُكُ لَا يُنْظَرُ ونَ . وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ رَبُكُ لَا يُنْظِرُ ونَ . وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَمَلْنَاهُ رَبُكُ لَا يُنْظِرُ ونَ . وَلَوْ جَمَلْنَاهُ مَلَكُما لَجَمَلْنَاهُ رَبُونَ » .

« الشبهة السادسة » يقولون : كيف تدلُّ الممجزة على تصديق الله لرسله ، مع أننا ما رأينا الله وما سمناه .

والجواب: أن دلالة المعجزة على تصديق الرسول ، كدلالة الكون على خالقه مع أننا ما رأينا الله وما سمعناه . ولنضرب لهم المثال ، كيلا تبقى لهمشبهة ولا يقوم لهم عذر : افرض أنك حضرت مجلساً عامًا فيه ملك من الملوك ، وكان من تقاليد هذا الملك ألا يكشف رأسه في مجلس من المجالس العامة ، وبينا القوم جلوس في حضرة صاحب الجلالة إذ نهض رجل من الحاضرين معروف للجميع بصدقه وأمانته ، وأدبه واستقامته ، وحسبه ونسبه . وإذا هذا الرجل يقول على مرأى ومسمع من المليك ورعيته : أيها القوم إن مولاى الملك حمّلني هذه الرسالة أبلغك إياها ، وهي أن تفعلوه ورعيته : أيها القوم إن مولاى الملك حمّلني هذه الرسالة أبلغك إياها ، وهي أن تفعلوه

كذا ، وتتركوا كذا ، ثم سكت الملك ولم بكذبه ، ثم لم بكتف الرجل بطهارة ماضيه ، وسكوت مليكه في ترويج دعوته ، وتأييد رسالته . بل قال إن آية صدق أن بُغير مولاى الملك عادته الآن ، ويخرج عن تقليد من تقاليده المعروفة له جيما ، وذلك بأن يُعرَّى المليك رأسه بأن يُعرَّى رأسه في هذا المجلس العسام . ثم ما كاد ينتهى حتى عَرَّى المليك رأسه وخلع تاجه . أفلا يمتبر ذلك دليلا كافياً على صدق هذا الرجل وصدق ما جاء به ؟ ثم ما بالك إذا هو قد عزَّر دليله بالتحدِّى فقال : إنى أنحدًا كم أن يجيبكم الملك إلى مثل ما أجابني إليه . فأخذوا يطلبون ويكحُون ، فلم يستجب لهم الملك ، ولم يغير عادته معهم ولا مرة واحدة . أفلا يكون ذلك برهاناً أبلج من الصبح على أن هذا الداعى هو رسول هذا الملك حقاً ؟ ثم ألا يكون المكذب بعد ذلك معانداً ومكابراً ، ويكون بالحيوان الذي لا يفهم ولا يعقل ؟ شأولنك . بالحيوان الذي يفهم ويعقل ؟ « أولئك كالأنكام بَل مُم أَضَل ؟ أولَيْك مُم الناف أولون » .

وذلك المثل هو مثل رُسُل الله ، تؤيدهم معجزات الله . ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُكُلِّ ٱلْاعْلَىٰ وَهُوَ اللهُ وَهُوَ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُل

« الشبهة السابعة » يقولون: إن هذا الوحى الذى تدَّعونه وتدَّعون تنجيمه ، جاء بهذا القرآن غير مرزبَّب ولا منظم ، فلم يُمُود كلَّ غرض من أغراضه بفصل أو باب ، شأن سائر الكتب المنظمة . بل مُرْجت أَغراضُه مرجاً غير مُراعَى فيه نظام التأليف ، فيبعد أن يكون وحياً من الله. وهذه الشبهة واردة كا ترى على تنجيم القرآن و ترتيبه أيضاً.

والجواب: أن مخالفة القرآن لأنظمة الكتب المؤلفة لاتعتبر عيباً فيه ، ولا في وحيه ، وموحيه ، بل هي \_ على العكس \_ دليل مادئ ، على أنه ليس بكتاب وضعى بشرى ؛ يجلس إليه واضعه من الناس ؛ فيجعل لكل طائفة من معلوماته المتناسبة فصلا ، ولكل مجموعة من فصوله المتناسقة باباً ؛ بل هو مجموع إشراقات من الوحى الإلهى الأعلى - اقتضالها الحكمة ودعت إليها المصلحة . على ماهو مفصل في أسرار تنجيم القرآن .

ثم إن هذا المزيج الطريف الذي نجده في كل سورة أو طائفة منه ، له أثر بالغ في التذاذ قارئه ، وتشويق سامعه ، واستفادة المستفيد بأ نواع متنوعة منه ، في كل جلسة من جلساته أو درس من درسه وهذا هو الأسلوب الحكيم في التعليم والإرشداد ، خصوصاً لتلك الأمة الأمية التي نزل عليها . فما أشبه كل مجموعة من القرآن بروضة يانعة يَدَنَقُلُ الإنسان بين أفيائها متمتما بكل الممرات ، أو بمائدة حافلة بشتى الأطعمة يُشبع الجائع حاجته بما فيها من جميع الألوان .

وهنا دقيقة أحب ألَّا تَعْزُبَ عن علمك. وهي أن هَــذا الروْضَ الربانيُّ اليانع (القرآن الكريم) يقوم بين بُجَله وآيهِ وسُورِه تناسبُ بارع ، وارتباطُ محكم ، وائتلافُ بديع ، ينتهى إلى حدِّ الإعجاز ، خصوصاً إذا لاحظنا نزوله مُنتَجَّماً على السنين والشهور والأيام .

قال الشيخ ولى الدين الملّوى : « قد وَهِمَ مَنْ قال : لا يُطلب الآى الكريمة مناسبة لأنها على حسب الوقائع المفرّقة . وفَصْلُ الخطائب أنها على حسب الوقائع تنزيلاً ، وعلى حسب الحكمة ترتيباً وتأصيلاً . فالمصحف على وَفْق مافى اللوح المحفوظ مرتبّة سورُه ، كلها وآياته بالتوقيف كما أنزل جملة إلى بيت العزّة . ومن المعجز البيّن أسلوبه ونظمه الباهر ، والذى بنبغى فى كل آية أن يُبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها أو مستقلة ، ثم المستقلة ما وجه مناسبها لما قبلها ؟ فنى ذلك علم جم " . وهكذا فى السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها وما سيقت له » .

وقال الإمام فخر الدين الرازى في تفسيره لسورة البقرة ما نصُّه:

« ومن تأمَّل فى لطائف نظم هذه السورة وفى بدائع ترتيبها ، علم أن القرآن كما أنه معجز محسب فصاحة ألفاظه وشرف معانيه ، فهو معجز أيضاً بسبب ترتيبه ونظم آياته . ولعلَّ الذين قالوا : إنه معجز بسبب أسلوبه أرادوا ذلك ، إلَّا أنى رأيت جمهور

المفسرين معرضين عن هذه اللطائف غير منتبهين لهذه الأسرار وليس الأمر في هـذا الباب إلاكا قليل:

والجواب: أن هذه فِرْ يَهُ تدلُّ على جهلهم الفاضح بمحمد عَلِيُّكُم . فالمعروف عنه بشهادة التاريخ الصحيح ، والأدلة القاطعة ، أنه كان صلى الله عليه وسلم وديماً ، صبوراً حليماً ، بل كان عظيم الصبر ، وأسع الحلم ، فسيح الصــدر ، حتى إنه وسع الناس جميعاً لْبِيسْطه وخُلُقِهِ. وكان شجاعاً مِقداماً سليم الجسم، صحيح البدن ، حتى إنه صارع رُكانةً المشهور بشجاعته فصرعه ، وكان يثبت في الميدان حين يفرُ الشجمان ، ويفزع الخلق ويشتدُّ الأمر ، ويقول : ﴿ أَنَا النبيُّ لَا كَذِبْ ، أَنَا ابْنُ عَبَـدِ المطلب ، ويقول : ﴿ إِلَىَّ عَبَادَ اللَّهِ ﴾ ولا يزال كذلك حتى يُنقذ الموقف ويكسب الممركة . ولو أفضنا في حذا الموضوع لطال بنا الكلام ، ولكن موضوعه كتب السيرة والشمائل المحمدية فارجع إليها إن شئت . . أما مرض ( الهستريا ) الذي يَصِمُو نَهُ عَلَيْكُ كَذَبًا به فهو داء عصبي ْ عُضال ، أكثر إصاباته في النساء . ومن أعراضه شذوذٌ في الخلُق ، وضيق ۗ في التنفس ، وأضطرابٌ في الهضم . وقد يصل بصاحبه إلى شلل موضعي ، ثم إلى تشتُّج ، ثُمُ إِلَىٰ إِغَاءً ، ثم إِلَىٰ هَذَ يَان مصحوب بحركة واضطراب في اليدين والرجلين ، و تَفْرُ من مكان إلى مكان . وقد يزعم المصاب أنه يرى أشباحاً تهدُّده ، وأعداء تحاربه أو أنه يسمع أصواتًا تخاطبه ، على حين أنه لاوجود لشىء من ذلك كله فى الحسّ والواقع .

فهل يَّتَفَىٰذَلك وما هو معروف عن النبي صلى الله عليه وسلم من أَنه كان أمَّة وحدم في أخلاقه ، وثباته ، وحلمه ، وعقله ، ورَ باطة جَاشه ، وسلامة جسمه ، وقوة بنائه ؟

تم كيف يتفق ذلك الداء العضال الذى أعيا الأطباء، وما انتدب له محمد على من من كوين أمة شموس أبية ، وتربيتها على أسمى نواميس الهداية، ودساتير الاجتماع، وقوانين الأخلاق، وقواعد النهضة والرقى ؟!

أضف إلى ذلك أنه نجح في هـذه المحاولة المعجزة إلى درجة جعلت تلك الأمة بعد قرن واحد من الزمان ، هي أمة الأمم ، وصاحبة العلم ، وربَّة السيف والقلم ! !

فهل المريض المتهوس الذي لا يصلح لقيادة نفسه يتسنى له أن يقوم بهدده القيادة. العالمية الفائقة ثم ينجح فيها هذا النجاح المعجز المدهش ؟!

قَدْ تُنْكِرُ العِينُ صَوْءَ الشمسِ مِن رَمَد ويُنْكِرُ الفَمُ طعمَ الماء مِنْ سَقَمٍ

« الشبهة التاسعة » يقولون: إنكم تستدلون على الوحى بإعجاز القرآن وتستدلون على إعجاز القرآن واستدلون على إعجاز القرآن بما فيه من أسرار البلاغة ، ونحن لا ندرك تلك الأسرار ولا نسلمها ، فلا نسلم الوحى المبنى عليها .

والجواب: أن للقرآن نواحى أخرى فى الإعجاز غير ما يحويه من أسرار البلاغة والبيان، ومن السهل معرفتها على من لم يتمهر فى علوم العربية واللسان. منها ما يحويه حذا التبزيل من المعارف السامية والتعاليم العالية، فى المقائد والعبادات، وفى التشريعات المدنية والجنائية، والحربية والمالية، والحقوق الشخصية، والاجماعية والدولية. وإن مقارنة بسيطة بين تلك الهدايات القرآنية وبين ما يوجد على وجه الأرض من سائر التشريعات الدينية وغير الدينية، توضّح لك ذلك الإعجاز الباهر، خصوصا إذا لاحظت أن هذا الذي جاء بتلك المعارف الخارقة كان رجلا أميًا، نشأ وعاش، وشب وشاب، وحى ومات، بين أمة أمية، كانت لا تدرى ما الكتاب ولا الإيمان!

كذلك أنباء الغيب التي تحدّث بها القرآن \_ وهي كثيرة \_ يمكن إدراك وجه الإعجاز فيها بيسر وسهولة لكل منصف . اقرأ إن شنت فاتحة سورة الروم ، لتعرف كيف أخــبر القرآن صراحة بأمر كان لا يزال مستتراً في ضمائر الغيب ، بل كانت العوامل والظواهر لانساعه عليه ، ذلك أنه أخبر في وقت انتصر فيه الفرس على الروم في أدنى الأرض ، بأن الروم سُيدال لهم على الفرس وينصرون في بضع سنين ؛ وكان كا قال .

ثم اقرأ قوله سبحانه مخاطباً لنبيه في موقف من مــواقف الخصومة والحجاجَّة بينه وبين أعدائه اليهود: « قُلُ إِنْ كَانَتْ لَكُمْ آلدًّ ارُ ٱلْآخِرَةُ عِنْدَ آللهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ آلنَّاسِ فَتَمَنُّوا ٱلْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ، وَلَنْ يَتَمَنُّونُ أَبِدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَآللُهُ عَلِيمٌ ۚ بِالظَّالِمِينَ ﴾ وهـــذا من أبرز شواهد الإعجاز والتحدِّى: إذْ كيف يَتَسَنَّى لرجل عظيم في موقف من المواقف الفاصلة بينه وبين أعدائه ، أن مجرؤ على تحدِّيهم بشيء هو من شأنهم وحدهم ، وكان في استطاعتهم عادةً ، بل في استطاعة أقلُّ واحد مهم ، أن يقول ولو ظاهراً : « إنى أتمنى المـوت » ليظفروا بذلك التمنى على مُمَد عَلِيْتُهِ ، ويبطلوا به دعوته ، ويستريحـــوا منه على زعمهم . واكن كل ذلك لم يكن ، فما تمنى أحد منهم الموت ، بل صرفوا وما زالوا مصروفين عنه أبداً ، مُم سجَّل القرآن عليهم ما هو أبعد من ذلك ، إذ قال عقيب تلك الآية : ﴿ وَلَتَجِدَ نَهُمُ أَحْرَ صَ ٱلنَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا بَوَدُّ أَحَــدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ مِنْزَحْزِعِهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ ، وَأَفَهُ بَصِـيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ » ا ه من سورة البقرة

البست تلك أدلةً ماديةً قامت ولا تزال قائمةً ، على أن محمداً صلوات الله وسلامه عليه كان مؤيداً بالوحى من ربه ، وأنه إما يتلقى القرآن من لَدُنْ حَكْمِ عليم ؟ .

أما إعجاز القرآن من ناحية الأسرار البلاغية فلا يقدح فيه أن جمهرة الناس اليوم لا يدركونها ولا يتذوّقونها ، فإن ذلك لا يرجع إلى خُلُو القرآن من أسرار البلاغية والبيان، إنما يرجع إلى جهل الناس باللغة العربية وأساليبها، وإلى فساد ذوقهم من غلبة العجمة عليهم ، ومعروف أن عدم الإدراك لشىء، لا ينهض دليلاً على عدم ذلك الشيء. ونظير ذلك أن عدم علمنا بلغة من اللغات الأجنبية مثلا ، لا يلزم منه أن ننكر أن فلاناً متفوق في تلك اللغة بشهادة الإخصائيين فيها والحاذقين لها ، بل نحن نؤمن بوجود لغات لا نعرف منها شيئاً ، كا نؤمن بوجود نابغين فيها لا نعرفهم ولا نعرف من وجوه نبوغهم شيئاً ، اللهم إلا عن طريق سماعنا لذلك من مصادر نثق بها .

كذالكم القرآن الكريم، قد شهد الفنيّنُون والإخصائيون منحُدّ اق اللغة العربية، في أزهى عصور التوفر عليها والتمهّر فيها، أنه كتاب فاق الكتب، وكلام بزّ سائر ضروب الكلام، وبلغ في سموه وتفوقه حدود الإعجاز والإفحام، من ناحية الفصاحة والبلاغة وما يحمل لها من أسرار!. ثم نقل إلينا ذلك كله نقلاً متواتراً قاطعاً لا ظلّ فيه للشك والذكر ان.

فلماذا لا نقبل هذا الحسكم العادل ، ومصادره كثيرة محترمة كل الاحترام ؟! أليس ذلك تعصباً وعنادا ، على حين أن الباب كان ولا يزال مفتوحاً أمام كل مَن يحذق علوم اللغة العربية وأساليهما ، أن يتذوّق أسرار البلاغة والإعجاز في هذا القرآن ، وأن يحكم هو نفسه نما حكم به الآلاف المؤلفة في كل زمان ومكان !

( الشبهة العاشرة ) يقولون : إن إعجاز القرآن للعرب لايدلُّ على أن القرآن كلام الله . بل هو كلام محمد نسبه إلى ربه ليَسْتَعِدُ قدسيَّتِه من هذه النسبة . وإعجازه جاء من

من ناحية أن محمداً كان الفرد الكامل في بيانه بين قومه ، لذلك جاء قرآنه الفرد الكامل أيضاً بين ماجاء به قومه ، ولم يستطيعوا لهذا الاعتبار وحده أن يأتوا بمثله، شأن الرجل الفذ بين أقرانه في كل عصر .

ونجيب على هذه الشبهة بأجوبة خمسة :

(أولها) أن كل مَن أُوتى حظًا من حِسِّ البيان وذَوْق البلاغة،يفرق بين أسلوب القرآن وأسلوب الحديث النبوى فرقا كبيراً يمثل الفرق الكبير بين مقدور الخالق ومقدور المخلوق. وها مما القرآن والحديث النبوئ ، لايزالان قائمين بيننا ، يناديان الناس بهذا الفارق البعيد ، إن كان لهم إحساس في البيان وذوق في الكلام .

ولوكان لهذه الشبهة شي من الوجاهة ، لكان أولى الناس أن يرفعوا عقيرتهم بها هم أولئك العرب الخلّص الذين شا فَهُهُم القرآن ؛ لأنهم كانوا أحرص على تعجيز محمد وإسْكانه للاعتبارات التاريخية المروفة . لكنهم ماقالوا هذا . بل كانوا أكرم على أنفسهم من أن يقولوه ، إيقاناً منهم بظهور المبيزات الفائقة بكلام الربوبية عن كلام النبوء ، محيث لايلتبس أحدا بالآخرفي شيء . وهكذا « مَنْ ذَاقَ عَرَفَ وَمَنْ حُرِمَ انْحَرَفَ » .

وكم مِنْ عائبٍ قولًا صحيحاً وآفته مِن الفهمِ السَّقيمِ (الجواب الثاني) أن القرآن لم يأت الناس من الخلف، بــــل جاءهم من أوسم الأبواب ، ودخل عليهم من طريق العرب الخلصاء ذوى اللَّسَن والبيان. وتحدَّاهم من الناحية التي نبغوا فيها وهي صناعة الكلام، تلك الصناعة البيانيَّة الفائقة التي وقَفُوا عليها مواهبهم وأنفقوا فيها حياتهم، حتى صارت موضع تنافسهم وسبقهم، وموضوع عليها مواهبهم وأنفقوا فيها حياتهم، حتى صارت موضع تنافسهم وسبقهم، وموضوع غرهم و فو قم م شأن سائر معجزات الله تعسالي : لم تأت الناس إلا من

الناحية المفهومة لهم كل الفهم، وذلك ليظهر أمر الله واضحاً جليًا ، لا لَبْسَ فيه ولا غوض، ولا شبهة ولا شكوك « لِثلاً يكون للناس على الله حجّة أبعد الرُّسُل ، وكان آلله عزيزاً حكماً » .

ومن هنا نعلم ، والتاريخ بشهد ، أن القرآن لو كان مصدره نفس محمد - كا يقول أولِينك الملاحدة - لأمكن هؤلاء العرب البارزين في البيان أن يعرفوا أنه كلامه ، بما أولو المن ملكة النقد ، وماو عبوا من نباهة الحس والذوق ، ثم لأمكنهم أن يُجادوه ولو شو طأقريبا إن لم يمكنهم مجاراته شوطاً بعيداً . لاسباً أن القرآن قدا كتقى منهم في ولو شو طأقريبا إن لم يمكنهم مجاراته شوطاً بعيداً . لاسباً أن القرآن قدا كتقى منهم في منهر ضي التحدي بأن يأنوا بسورة من مثل أقصر سُورة ، أي بمثل ثلاث آيات قصار من بين تلك الآلاف المؤلفة التي اشتمل عليها الكتاب العزيز، وأنت خبير بأن هؤلاء لم تكن لِتُهْ يبيهم تلك المساجلة وهم فرسان ذلك الميدان ، وأثمة الفصاحة والبيان ، لوكان الأمرمن صناعة محمد عليها وإنشائه . كما يزعم أولئك الخراصون. فما بالك وقد خرست السكتيم ، وخَشَعَت أضوات الأجيال كلها من بعده .

ومعلوم أن النابغة الفذَّ في أيّ عصر من العصور، يستطيع أقرانه بُيسر وسهولة، أن يُحاكوه مجتمعين ومنفردين في الشيء القليل، على فرض أنهم لا يستطيعون معارضته في الجميع أو الشيء الكثير.

(الجواب الثالث) أن القرآن لو كان مصدره نفس محمد ، لكان من الفخر له أن ينسبه إلى نفسه . ولأمكن أن يدّعى به الألوهية فضلاً عن النبوّة . ولكان مقدّساً في نظر الناس وهو إله ، أكثر من قداسته في نظرهم وهو نبيّ . ولما كان في حاجة إذًا إلى أن يلتمس هذه القدسيّة الكاذبة بنسبته القرآن إلى غيره « فَمَا لِهَوْلاء الْقَوْمِ لَا يكادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثاً » ؟؟!

(الجواب الرابع) أن هؤلاء الملاحدة غاب عنهم أنهم يتحدَّ ثون عن أكرم شخصية عرفها التاريخ طُهْرًا وَنُبُلاً ، وذهلوا عن أنهم يمسَّون أسمى مقام الشهر أمانة وصدقاً . فكان على إذا مرَّ بقومه بشيرون إليه بالبنان ويقولون : هذا هو الصادق الأمين . ثم صدروا عن رأيه ، ورضوا بحكه. والعقل المنصف قال ولا يزال يقول:ماكان هذا الأمين الصدوق ليذر الكذب على الناس ثم يكذب على الله و لكرنَّ آلمُنا فِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، .

(الجواب الخامس) أن هذه الشبهة وليدة العَفلة عن مضامين القرآن العاسية وأنبائه الغيبيّة ، وهداياته الخارجة عن أفق العادة في كافّة النواحي البشرية ، فردية كانت أو اجهاعيّة . لاسمًا أن الآتي بهذا القرآن رجل أمّيٌ في أمّة أمية كانت في أظلم عبود الجاهلية . أضف إلى ذلك ما سجّل القرآن على النبي عَلِي من أخطاء في بعض اجتهاداته ، ومن عتاب نحس تارة بلطفه ، وأخرى بعُنفه . ولو كان هذا التنزيل كلامه ماسمح أن يسجّل على نفسه ذلك كله . ولكن الملاحدة سَفِهُوا أنفسهم وزعوارَغُم هذه البراهين اللائحة أن محدًا افترى القرآن على ربه . كذبوا وضلُوا . ورعوارَغُم هذه البراهين اللائحة أن محدًا افترى القرآن على ربه . كذبوا وضلُوا . وهُدًى وَرَحْمَة لِقَوْم يُؤُمِنُونَ ، وَلَكُن تَصْديق الذي بَيْنَ يَدُيْهِ ، وَتَفْصِيلَ كُلُّ شَيْء ، وَهُدًى وَرَحْمَة لِقَوْم يُؤُمِنُونَ ، .

( ذَيل لهذه الشبهة ) ويتصل بهذه الشّبهة شبهة أخرى قسد أمرض لبعض الما أنو نين . وهي أن هذا اللّبعد الشاسع بين القرآن والحديث لم يجئ من ناحية أن القرآن كلام الله والحديث كلام محد . إنما جاء من ناحية أن محداً كان له ضر بان من الكلام : أحدها يحتفل به كل احتفال ، و بُعنى مسزيد العناية بتهذيبه وتنميقه وتحضيره ، وذلك هو ما سماه بالقرآن ونسبه إلى الله . وثانيهما يُرْسِلُهُ إرسالًا غير مَعْنِي بتحبيره وتحريره وهو المسمّى بالحديث النبوى . ثم يقولون لترويج شبهتهم هذه :

إِنْ ذَلْكُ لِيسَ بِدْعاً فِيمَا تَرَى مِنَ آثَارِ الأَدْبَاءَ وَالْبَلَفَاءَ ، بِلَ مِن نَلْحَظُ أَنَالأُدْبِ الوَاحَدُ يعلو كلامه الصادر عن تأمل وعناية وروية ، عُلُوًّا كبيراً عن كلامه المرسل على البديهة، حتى كأنهما لكاتبين اثنينَ ، بينهما بُمُدُ ما بين المشرقين .

( والجواب الأول ) أن هذه الشبهة الجديدة مبنية على قياس فاسد ، وهو تشبيه أدباء ذاك العصر الزاهر الذى نزل فيه القرآن وسلمت فيه السليقة العربية ، بأدباء هذه العصر المولّدين الذين فسدت لغنهم ، وتَبَكْبكَتْ أَلسنتُهم . وشتّان ما بين الطبقتين ، وعابعد ما بين العصرين ! ! .

« أَيُّهِ إِنَّ الْمُنْكِحُ التُرَبِّ مُهِينًا عَمْرِكَ اللهَ كُيفَ بَلْمَقِيانِ؟ هِيَ شَامِينًا إِذَا ما اسْتَقَلَّ بَمَانٍ »

قالتفاوُت البعيدُ بين السكلام المرسَل والسكلام المحبَّر ، لم يظهر إلا منذُ فسد اللهان العرب، وتطرَّقت العجمة إلى المولَّدين من العرب وأشباههم . أما أولئك العرب الحلّص الذين كانوا يتكلمون العربية بالسليقة ، فلم يك منهج أحدم البيانيُّ محتلفاً هذا الاختلاف الكبير ، تبعاً للإرسال والتحبير . بل العربيُّ القُحُ نَهَ في السكلام نهجُ واحد ، هو نهج السليقة الصافيسة والطبيعة السليمة . ولم يكن التحبير ليذهب به مذهب الذبذبة التي تجعل له أسلوبين متباينين في كلامه ، بل قصاراه في تحبيره به مذهب الذبذبة التي تجعل له أسلوبين متباينين في كلامه ، بل قصاراه في تحبيره أن يُحيط بأطراف موضوعه دون أن يقيدً عنه مقصدٌ من مقاصده ، ودون أن يخرج عن أسلوبه الذي يَنْبُعُ من نفسه وتفيض به سَجِيتُهُ العَرْ باء ، ذلك الأسلوب الذي يُتُعب أهلُ الفنِّ منا أنفسهم في محاكاته وهيهات أن يبلغوا إلّا بعد طول عناء .

على أن مُعاناة ذلك العربى القُح إذا عانى التنميق والتزويق ، لم تكن لتزيد كلامه روعة وحسناً بل كانت ثنزل به بمقدار ما يظن أحدنا أنها تصعد فيه . ولهذا كان العرب يَعافون من الكلام ماظهرت فيه آثار الصنعة والتكلُّف وبعدون ذلك من التفاصح النازل إلى مَهْواة العِيِّ والتنظع ، كما كانوا مأخوذين بالجيِّد السّلِس ، وبالسهل المتنع

ولقد كان النبي عَلِيُّ أبعدَ العرب عن هذا التعمُّل والتصنُّع والتحبير ، حتى لفــد نهى عن ذلك وناط به الهـ لاك والخسران . تدبُّر ما يرويه مسلم وأبوه داود من أن النبي عَلِيْكُ قال: « هَالَتَ المتنطِّمُون » والمتنَّطع في الكلام: التعتُّمق فيــه والتفاصُح. وروى الشيخان أنه صلى الله عليه وسلم جاءه رجل من هذيل يخاصم ُ في دية الجنين ، فقال : يارسولَ الله كَيْفَ أَغْرَمُ دِية مَن لَاشرِب وَلا أَكُلَ . ولا نَطَق ولا استهلَّ. فَمثُلُ ذَلَكَ أَيْطِل . فقال رسول إلله عَلَيْكُم : « إِنَّمَا هَذَا مِنْ إِخُوانِ الكُمَّان مِن أَجْلِ سَجْمِهِ آلذَى سَجَع » . وفي رواية أنه قال: «أَسَجْمُ ۖ كَسَجْعِ ِ الأَعْرَابِ » . وفي رواية أخرى أنه قال : « أُسَجِّع الجاهلية وكهانتها » . فأنت مرى أنه صلى الله عليه وسلم ذُمَّ هذا السجم المصنوع ،وجمل صاحبه من إخوان الكُمَّان ومنجَهَلة الجاهلية. وماينبغي له صلى الله عليه وسلم أن يذُمَّ شيئًا ثم يقع فيــه 1 . وحاشاه وحاشا بيانه الشريف، من هذا الإسفاف والتعمل الخسيس. ودونك السُّنة النبوية فاقرأ منها ماشئت، فلن تجد إلا جِّيداً مطبوعاً ، ومعاذ الله أن تجد فيها متكَّلفاً مصنوعاً . والقرآن أعلى في هـــذا الباب وأجلُّ . « وَلَقَدْ بَسَّرْ نَا الْقُرْ آنَ لِلذِّ كُرِ ، فَهَلْ مِنْ مُّدَّ كُرٍ » .

(الجواب التانى) أن هذه الشبهة تخالف فى أساسها ماهو واقع ممروف: ذلك أن القرآن الكريم منه مانزل مُفاجأة على غير انتظار وتفكير، وبدون تلبت وتدبير، وهو أكثره. ومنه مانزل بعد نشو في واسقشراف وطول انتظار، وهو أقله. ومع هذا فأسلوبه الأعلى هو أسلوبه الأعلى؛ ونظمه المعجز هو نظمه المعجز؛ فى الحالين على سواء. تأمّل ماجاء فى سبب نزول قوله سبحانه: « وَلاَ تَقُو كَنَّ لِشَى اللهِ فَاعِلْ ذَلكَ عَداً إلّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ وهو أن اليهود قالت لقريش: سَكُوا محمداً عن الروح وعن أصحاب عَداً إلّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ وهو أن اليهود قال: « اثنونى غداً أخبركم » ولم يستثن ، فأبطأ الكهف وعن ذى القرنين ، فسألوه ، فقال : « اثنونى غداً أخبركم » ولم يستثن ، فأبطأ عليه الوحى حتى شقى عليه ، ثم نزلت الآبات جواباً لتلك الأسئلة ، بقد تلك المدة الطوية

التي قد رها بعضهم بأربعين يوماً ، وأنت إذا قرأتها لن تجد فرقاً بين أسلوبها وأسلوب كثرة القرآن الغامرة التي نزلت مُبَاغِتةً مُفاجِئة .

وهذا الذي يقال في القرآن ؛ يقال مثله في الحديث النبوى . فمنه ما كان وليد التفكير والتدبير والمشاورة والمداولة ، كديثه عليه في شئون الحرب والصلح ، ومنه ما كان وخي الساعة وإرسال البديهة ، كديثه الكثير فيا هو ظاهر من أمور الدين . ومنه ما كان وخي الله إليه يهبط به الأمين جبريل ، كديث المفتمر المتضمّع بالطيب، وقد جاء النبي صلى الله عليه وسلم بسأله عن طيبه في عرته هذه . فسكت النبي صلى الله عليه وسلم بسأله عن طيبه في عرته هذه . فسكت النبي صلى الله عليه وسلم ساعة حتى جاءه الوحي ، ولك شري عنه قال :أ بن آلسائل عن العُمر وفي به ، فقال عليه الصلاة والسلام : « أمّا الطبيب الذي بك فاغسِله علات مرات وأمّا به ، فقال عليه الشيخان .

نعرف هذه الظروف المختلفة لأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولكنهامع اختلافها لم يختلف فيها الأسلوب النبوى، بل هوطواز واحد من أرق الأساليب البشرية إن لم يكن أرقاها ، وقلما تلحظ فيه تفاوتاً كثيراً . لافرق في ذلك بين ما أرسله على البديهة ، وما أجال فيه الرأى والاستشارة ، وما نزل به وَحْيُ السَّنة ، وما احتفل به احتفالا ممتازاً ، بالمواقف المشهودة ، والمجامع المحشودة .

إذن هم بمطان متمايزان لايشتبهان: تمط القرآن كله ونمط الحديث كله لسكل منها مستحة وبيان ودرجة في الفوق والسبق ، بينها وبين الأخرى بعد مابين شأنى الخالق والخلق ، وفرق ما بين مَسكانتي السيد والعبد ، فالقرآن يمتاز بمسعة بلاغية خاصة ، وطابع بياني فريد ، لا يترك باباً لأن بلتبس بغيره أو يشتبه بسواه ، ولا يُعطى الفرصة لأحد أن يعارضه أو يحسوم حول حِماه ، بل مَن خاصه خُصِم ، ومن عارضه قُصِم ، ومن عارضه ، ومن عارضه

عن أساليب العرب، فإنَّه لا يزال في أرض العبودية لم يصل إلى سماء الإعجاز، وتُشبهه أساليب بعض خواص أصحابه، وبينه وبين حِكَم العرب المـأ ثورة قرابة ماسَّة وكَشَبه قريب ما يخلاف القرآن فإنه ليس كمثله بيان، لأنه كلام من ليس كمثله شيء. ﴿ وكلام مُللوك ملوك السكلام » . ﴿ وكلام مُللوك ملوك السكلام » . ﴿ وَكَلام مُلْهُ اللَّوْكُ ملوك السكلام » . ﴿ وَكُلَّم مُلْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

### غاقية المحث

عسب أننا أفضنا في هذا المبحث ، ولكننا نعتقد أن هذه الإفاضة واجب لابد منه ، ما دمنا بصدر تسليح طلّابنا متخصّصي الدعوة والإرشاد ، وهم على أهبة النزول إلى ميادين الوعظ العامة ، وفيها المؤمن والجاحد ، والمتدين والملحد ، والإلهبون والطبيعيون ، وفيها ضحايا الطوائف المعادية للإسلام ، وصَرْعَي المسدّاه بالمتطرفة في العالم .

ونلفت نظرك إلى أن بعض ما ذكرناه فى أدلة الوحى العلمية ، قد اعتمدنا فيه على أدلة جدلية يؤمن بها المنكرون أكثر مما يؤمنون بآيات الله .

وإن أردت التوسّع في هذا فارجع إلى ماكتبه العلامة « محمداً فريد وجدى » في المجلد العاشر من مجلة الأزهر سنة ١٣٥٨ هـ ، وماكتبه العاشر من مجلة الأزهر سنة ١٣٥٨ هـ ، وماكتبه العلامة الشيخ محمد عبد الله دراز في عجلة الهدية الإسلامية سنة ١٣٥١ هـ ، وماكتبه العلامة الشيخ محمد عبد الله دراز في كتابه : « النبأ العظيم » . وباقة تعالى التوفيق .

# المبحث الرابع

فى أول ما نزل ، وآخر ما نزل من القرآن

ومن فوائد الإلمام بأول ما نزل وآخره، تمييزُ الناسخ من المنسوخ فيا إذا وردت آبتان أو آبات على موضوع واحد ، وكان الحم في إحدى هذه الآبات يغاير الحم فى الأخرى ومن فوائده أيضاً معرفة تاريخ التشريع الإسلامي ، ومراقبة سيره التدريجي ، والوصول من وراء ذلك إلى حكمة الإسلام وسياسته في أخذه الناس بالهوادة والرفق ، والبعد بهم عن غوائل الطفرة والعُنف ، سواء فى ذلك هدم ما مَر دُوا عليه من باطل ، وبناء مالم يحيطوا بعلمه من حق .

يضاف إلى هاتين الفائدتين فائدة ثالثة : هي إظهار مَدَى العناية التي أُحيط بها القرآن الكريم ، حتى عُرف فيه أول ما نزل وآخر ما نزل ، كا عُرف مَكَنَّيه ومدنيَّه ، وسفريَّه وحضريَّه ، إلى غير ذلك . ولاريب أن هذا مظهر من مظاهر الثقّة به ، ودليل على سلامته من التغيير والتبديل . ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِماتِ آللهِ ذَلِكَ هُوَ آلْفَوْزُ آلْعَظِيمُ ﴾ .

وليس من غرضنا في هذا الباب أن نتحدَّث عن أول ما نزل وآخر ما نزل في كل تعليم من تعاليم الإسلام ، فتلك غاية بعيدة المدى ، ومجهود طويل جدير أن يُفرَدَ بالتأليف ، وله مواضع أخرى يمكن طلبه منها . إنما الميسور لنا أن نحدِّثك عن أمرين :

أحدها: أول ما نزل من القرآن على الإطلاق ، وآخر ما نزل منه على الإطلاق ، وهذا هو المقصود المهم .

الثانى: نماذج من أول ما نزل فى بعض الأحكام التشريعية وآخر ما نزل منها ، أى أوائل وأواخر إضافية مخصوصة ومقيدة ببعض الأحكام .

# أول مانزل على الإطلاق

ورد فى ذلك أقوال أربعة :

«القول الأول» وهو أصحها : أنه صَدْرُ سورة «اقْرَأْ باُسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ» إلى قوله سبحانه : « عَلَّمَ الإِنْسَانَ مَالَمْ ۚ يَعْلَمْ » ودليله ما يأتى :

١ – روى البخارى ومسلم ( واللفظ للبخارى ) عن عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها أنها قالت « أَوَّالُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ آللهِ عَلَيْكِمْ مِنَ الْوَحْيُ الرُّوَّ بَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ ، فَلَكَأَنَ لَا يَرَى رُؤْياً إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ ٱلصَّبْسِحِ . ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ ٱلْخَلَامِ، وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ، فَيَتَحَنَّثُ فِيهِ ﴿ وَهُوَ التَّمَبُّدُ ﴾ الليالي ذَوَاتِ ٱلْعَدَدِ قَبْ لَ أَنْ بَنْزِعَ إِلَى أَهْلِهِ ، وَيَتْزَوَّدُ لِذَلِكَ ، ثُمَّ يَرْجِمُ إِلَى خَدِيجَةَ فَيَتَزَ وَّدُ لِمِثْلُمَا ، حَتَّى جَاءَهُ ٱلْحُقُّ وَهُوَ فَي غَارِ حِرَاءٍ ، فَجَاءَهُ ٱلْمَلَكُ فَقَالَ : ٱقْرَأْ قَلْتُ : مَاأَنَا بِقَارِيٍّ . فَأَخَذَ نِي فَغَطَّنِي حَتَّى بَلَغَ مِثِّي ٱلْجُهْدَ ثُمَّ أَرْسَكَنِي . فَقَالَ: أَقْرَأْ. قُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِي \*. فَأَخَذَنِي فَعَطِّنِي ٱلنَّانِيَةَ حَتَّى بَلَغَ مِنِّي ٱلجُّهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي . فَقَالَ : أَقُرَأْ. قُلْتُ : مَا أَنَا بِقَارِي ۚ . فَأَخَذَ بِي فَغَطَّنِي ٱلثَالِيْمَةَ . ثُمَّ أَرْسَكَنِي فَقَالَ ؛ ﴿ اُقُرْ-أُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِ. أَقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ » وفى بُعض الروايات « حتى بَلَغَ مَالَمْ ۚ يَعْلَمْ » . فَرَجَعَ بهـــا إلى خَدِيجَةَ يَرْجُفُ فُوَّادُهُ ﴾ إلى آخر الحديث وهو طويل. وفلقالصبح: ضياؤُه. والتحنَّثالمراد بهالتمبُّد وأصله ترك الحنث؛ لأن هذه الصيفة تدلُّ على التجنُّب والتنحِّي عن مصادرها ونظيره النهجُّد، والتأثم ، والتحرُّج . وغطَّنى بفتح الغين وتشديد الطاء المفتوحة أى ضمَّنى ضَمًّا شديداً حتى كان لى غطيط، وهو صوت مَن حُبست أنفاسه بما يشبه الخنق.واكجهد بفتح الجيم: يطلق على المشقة وعلى الوسع والطاقة ،وبضم الجيم: يطلق على الوسع والطاقة لاغير ، وهما روايتان . ٣ - وصحح الحاكم في مستدركه ، والبيهتي في دلائله عن عائشة أبضاً رضى الله عنها أنها قالت : أوَّلُ سورَةٍ كَنْرُكَ منَ القُرْآن « آقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ » .

سس - وصحح الطبران في الكبير بسنده عن أبى رجاء العطاردي قال : كان أَبُو مُوسى بُقْرِ ثُناكَ فَيُحْلِسُنا حَلَقاً وعليه نوبان أبيضان، فإذا تلا هذه السورة « آقر أُ بالله رَبِّكَ آلَذِي خَلَقاً » قال : هذه أولُ سورة نزلت على محمد عَلَيْ .

ع - وردت آثار فی هذا المعنی أیضاً فی بعضها زیادة تعرفها من روایة الزهری وهی: أن النبی الله کان محراء إذ آتی الملك بنمط من دیباج مكتوب فیه « آفر أ باشم ربّ ك آلّذی خَلَق » إلی « مَا لَمْ بَعْلَمْ » اه . والنمط بفتح النون والميم هو الثياب ، والديباج مو الحرير .

«القول الثاني» أن أول ما نزل إطلاقاً: « يَا أَيُّها آلْمُدَّرُ م واستدل أصحابُ هذا الرأى بما رواه الشيخان عن أبي سلمة بن عبد الرحن بن عوف أنه قال: سألت جابر بن عبد الله: أيُّ القرآنِ أنزل قبل ؟ . فقال: « يَا أَيُّها آلْمُدَّرُ م فقلت: أو و آوْرًا باللهم رَبِّكَ آلَّذِي حَلَقَ ﴾ . وفي رواية نبئت أنه « آوْرًا باللهم رَبِّكَ آلَّذِي حَلَقَ ﴾ . فقال: أحد ما حد منا به رسول الله على قال رسول الله على : « إنى جاوَرْتُ فقال: أحد ما عن ما حد منا به رسول الله على قال رسول الله على : « إنى جاوَرْتُ بحراء، فلما قضيت جوارى تزلّت ، فاستبطنت الوادي « زاد في رواية » فنوُديت فنظرت أماى وَخَلْقي وعن بميني وعن شمالي ، ثم فظر ثن إلى السماء فإذا هو ( يعنى جبريل ) زاد في رواية : جالس على عرش بين السماء والأرض » فأخذ تني رَجْفة فأ تيث خديجة ، فأمر "هُمُ فَدَ ثَرُونِي ، فأ نزلَ الله : « يَدَايُها آلُمُدَّ رُونُ فَمْ فَأَنْذِرْ » . كن هذه الرواية ليست نصًا فيا محن بسبيله من إثبات أول ما نزل من القرآن

لكن هذه الرواية ليست نصافيا محن بسبيله من إثبات اول ماتزل من القران إطلاقًا، بل تجتمل أن تكون حديثًا عما نزل بعد فترة الوحى، وذلك هو الظاهر من رواية أخرى رواها الشيخان أيضًا ،معن أبى سلمة عن جابر أيضًا « فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي إذْ

ميمنتُ صو تا من السهاء فر فعتُ بصرى قبلَ السهاء ، فإذا آ أملَكُ الذى جاءنى بحراء قاعت مو تا من السهاء والأرض فَجَثْتُ حتى هو بت إلى الأرض ، فَجِئْتُ أَهلَى ، فقلتُ : زَمِّلُو بَى فَزَمَّلُو بَى . فأ نزلَ الله تعالى « يَا أَيُّها آلْدُدُ ثَرِ . فَمْ فَأَنْدُر . وَرَبِّكَ فَكَبَرُ . وَمُ فَأَنْدُر . وَرَبِّكَ فَكَبَرُ . وَ ثَيَا بِكَ فَطَهِر ، وَآلُ جُز فَاهْجُر ، قال أبو سلمة: والرجز : الأوثان وحَرَبَّكَ فَكَبَرُ . وَثِيَا بِكَ فَطَهِر ، وَآلُ جُز فَاهْجُر ، قال أبو سلمة: والرجز : الأوثان ا ه قلت : وجثثتُ على وزن فرحت معناه ثقل جسمى عن القيام ، وسببه فزع الرسول وخوفه عليه الصلاة والسلام .

آفران هو المدتر ، إلى ماسمه من رسول الله على أن جابراً استند في كلامه على أن أول ما تزل من القرآن هو المدتر ، إلى ماسمه من رسول الله على فترته ، من تزول الملك على الرسول لم يسمع بما حدّث به رسول الله على الرسول في حراء بصدر سورة اقرأ «كا روت عائبة » فاقتصر في إخباره على ماسمع ظاناً أنه ليس هناك غيره، اجتهاداً منه ،غير أنه أخطأ في اجتهاده بشهادة الأدلة السابقة في القول الأول ، ومعلوم أن النص يقد م على الاجتهاد ، وأن الدليل إذا تطرق إليه الاحتمال ، سقط به الاستدلال ، فبطل إذا القول الثاني وثبت الأول .

#### القول الثالث :

أن أول مانزل هو سورة الفاتحة . وقد استدل أصحاب هذا الرأى بميا رواه البيهق في الدلائل بسنده عن مبسرة عمر بن شرحبيل أن رسول الله على قال لخديجة الميان إذا خَلَوْتُ وحدى سمعتُ نداء فقد والله خشيتُ على نفسى أن يكونَ هيذا أمراً ٩ . قالت : معاذ الله ، ما كان الله ليفعل بك ، إنك اتؤدى الأمانة ، وتصل الرح ، وتصدق الحديث . فلما دخل أبو بكر ذكرت خديجة حديثه له وقالت : اذهب مع محمد إلى ورقة . فانطلقا فقصًا عليه فقال : « إذا خلون وحسدى سمعت نداء خلني يا محمد أبا محمد ، فأنطلق هاربًا في الأفي » . فقال : لا تفعل إذا أتاك فاثبت حتى قسم ما يقول من ثم اثنني فأخبر في . فلمًا خلا ناداه : يا محمد أفسك على المثن فأخبر في . فلمًا خلا ناداه : يا محمد أفسك على المثن أبد المثن أبدا أتاك فاثبت المتن المثن أبدا أناك فاثبت المتن المثن أبدا أنه الله أبي المثن أبدا أنه الله أبي المثن أبدا أنه أبيا المثن أبدا أنه المثن أبدا أنه أبيا المثن أبيا الله أبيا المثن أبيا

« بستم آلله الرّخن الرّحيم م آلحد فه رب العاكبن » . حتى بلغ « وكا الصالبن » ولكن هذا الحديث لا يصلح للاحتجاج به على أولية ما نزل مطلقا ، وذلك من وجهين : أحدها : أنه لا يفهم من هده الرواية أن الفائحة التي سممها الرسول صلى الله عليه وسلم كانت في فجر النبوة أوّل عهده بالوحى آلجلي وهو في غار حراء، بل يفهم منها أن الفائحة كانت بعد ذلك العهد ، وبعد أن أتى الرسول إلى ورقة ، وبعد أن سمم النداء من خلفه غير مرة ، وبعد أن أشار عليه ورقة أن يثبت عند هذا النداء حتى يسمع ما يلتى إليه . وليس كلامنا في هذا ، إنا هو في انزل أول مرة الثاني : أن هذا الحديث مرسل سقط وكره لنا من عرب المنا في هذا ، إنا هو في نزل أول مرة الثاني : أن هذا الحديث مرسل سقط وهو مرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم . فبطل إذاً هذا الرأى الثالث وثبت الأول ومرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم . فبطل إذاً هذا الرأى الثالث وثبت الأول أيضاً .

بيد أن صاحب الكشاف عزا هذا القول الثالث إلى أكثر المفسرين ، ولكن ابن حجر فنده فيما ذهب إليه من هذا الهزو ، وصرحبأن هذا القول لم يقل به إلا عدد أقل عن القليل .

القول الرابع: \_ أن أول ما نول هو « بسم الله الرحن الرحيم » واستدل قائلوه بما أخرجه الواحديُّ بسنده عن عكرمة والحسن قالا: أُوَّلُ ما نَوَلَ مِنَ القرآن « بسم الله الرَّحٰنِ الرَّحِيمِ وأولُ سُورَةِ أقراً ». وهذا الاستدلال مردود من ناحيتين أيضًا: الرَّحٰنِ الرَّحِيمِ وأولُ سُورَةِ أقراً ». وهذا الاستدلال مردود من ناحيتين أيضًا: إحداهما: أن الحديث موسل كسابقه فلا يناهض المرفوع. الثانية: أن البسملة كانت بطبيعة الحال تنزل صدراً لكل سورة إلاما استثنى. إذن فهي نازلة مع ما نزل من صدر سورة اقرأ ، فلا يستقيم اعتبار الأولية في نزولها قولًا مستقلًا برأسه.

# آخر مانزل على الإطلاق

اختلف العلماء في تعيين آخر ما نزل من القرآن على الإطــــلاق ، واستندكل منهم

إلى آثار ليس فيها حديثُ مرفوع إلى النبى صلى الله عليه وسلم . فكان هذا من دواعى الاشتباه ، وكثرة الخلاف على أقوال شتى :

﴿ الأُول : أَن آخَرَ مَا نَزَلَ ، قُولُ الله تعالى في سورة البقرة ﴿ وَأَتَّقُو ابَوْمًا تُرْجُعُونَ فَيهِ إِلَى اللهِ ، ثُمُّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ ، وَثُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ . أخرجه النسائى من طريق عكرمة عن ابن عباس ، وكذلك أخرج ابن أبى حاتم قال : ﴿ آخَرُ مَا نَزْلَ مَنْ اللهِ آنَ كُلُه ﴿ وَآتَقُوا بَوْمًا تُرْجُعُونَ فِيهِ إِلَى آللهِ ﴾ الآية . وعاش النبى صلى الله عليه وسلم بعد نزولها تسم ليالٍ ، ثم مات لليلتين خلتاً من ربيع الأوَّل .

الثانى: أَن آخِر مَا نَوْلَ هُو قُولَ اللهُ تَعَالَى فَى سُورَةَ الْبَقْرَةَ أَيْضًا ﴿ يَبِأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا اَتَّقُوا أَللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ آلِّ بَا إِنْ كُنْتُمْ \* مُؤْمِنِينَ ﴾ . أخرجه البخارى عن ابن عباس والبهيقي عن ابن عمر .

الثالث: أن آخر ما نزل آبة الدَّين في سورة البقرة أيضاً وهي قوله سبحانه : 

« بَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَا يَنْتُم بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَا كُتْبُوهُ » إلى قوله سبحانه : « وَآلَةُ بِكُلِّ شَيْءُ عَلِيمٌ » وهي أطول آبة في القرآن . أخرج ابن جرير عن سعيد بن المسيب : « أنه بلغه أنَّ أحدث القرآنِ عهداً بالعرش آبة الدَّين » .

أُخرِج أَبُو عبيد في الفضائل عن ابن شهاب قال : « آخرُ القرآنِ عهداً بالعرشِ آيةُ الرَّبَا وآيةُ الدَّينِ » .

ويمكن الجمع بين هذه الأقوال الثلاثة بما قاله السيوطى رضى الله عنه من أن الظاهر أنها نزلت دفعة واحدة كترتيبها فى المصحف لأنها فى قصة واحدة ، فأخبر كلُّ عن بعض ما نزل بأنه آخر ، وذلك صعيح .

أقول: ولكن النفس تستربح إلى أن آخر هذه الثلاثة نزولًا هو قول الله تعالى: ﴿ وَا تَقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إلى اللهِ ﴾ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ . وذلك لأمرين أحدها: ما تحمله هذه الآية في طياتها من الإشارة ( ٧ ـ مناهل العرفان - ١ ) إلى ختام الوحى والدين، بسبب ما تحتُ عليه من الاستعداد ليوم المعاد، وما تُنوَّ به من الرجوع إلى الله ، واستيفاء الجزاء العادل من غير غَبْنِ ولاظُمْ ، وذلك كله أنسب بالختام من آيات الأحكام المذكورة في سياقها . ثانيهما . التنصيص في رواية ابن أبي حاتم السابقة على أن النبي صلى الله عليه وسلم عاش بعد نزولها تسعليال فقط ، ولم تظفر الآيات الأخرى بنص مثله .

الرابع: أن آخر القرآن نزولًا قبول الله تعالى في سورة آل عمران : « فَاسْتَجَابَ لَمْمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَ نَتَى » الآية . ودليل هذا القول ما أخرجه ابن مر دويه من طريق نجاهد عن أم سَلَمة أنها قالت : آخر آية نولت هذه الآية : « فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيبَ عُمَلَ عَمَلَ عَمَلَ عَمَلَ مِنْكُمْ » إلى آخرها . وذلك أنها قالت : يارَسُولَ آلله . أرى الله يذكر الرجال ولا يذكر النساء فنزات « (۱) ولا يَتَمَنَّو المَافَضَّلَ آلله به يَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ » ونزل ولا يذكر النساء فنزات « (۱) ولا يَتَمَنَّو المَافَضَّلَ آلله به يَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ » ونزل هذه الآية ، فهى آخر الثلاثة نزولًا ، وآخر مانزل بعد ماكان ينزل في الرجال خاصَّة .

ومن السهل ردُّ الاستدلال بهذا الخبر على آخر مانزل مطلقاً ، وذلك لما يُصَرِّح به الخبر نفسه من أن الآية المذكورة آخر الثلاثة نزولًا وآخر مانزل بالإضافة الى ما ذكر فيه النساء أى فهى آخر مقيد لا مطلق ، وليس كلامنا فيه

الجامس: أنه آية (وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَمُّمُ خَالِداً فِيهاً وَغَيْرِهِ وَعَيره وَغَيره وَعَيره البخاري وغيره

<sup>(</sup>١) منسورة النساء وتمامها : (للرَّجَالِ نَصِيبٌ ثِمَّا ٱكْتَسَبُوا وَلِلنِّسَاء نَصِيبٌ ثِمَّا ٱكْتَسَبْنَ ، وَٱسْأَلُوا ٱللهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ ٱللهَ كَانَ بِكُلِّ شَىْء عَلِيمًا ). (٣) أى من أولها إلى آخر ها وهي في سورة الأحزاب.

عن ابن عباس. قال: هذه الآية: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُونِّمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَ اوَّهُ جَهَنَّمُ ﴾ هي آخر ما نزل ، وما نسخها شيء ﴾ تشير إلى أن المراد من كونها آخر ما نزل في حكم قتل المؤمن عمداً ، لا آخر ما نزل مطلقاً .

السادس: أن آخر آبة نزلت « يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ آللهُ 'يَفْتِيكُمْ فِي آلْكَلَالَةِ » وهي خاتمة سورة النساء وأن آخر سورة نزلت سورة ( براءة » . واستند صاحب هذا الرأى إلى ما يرويه البخارى ومسلم عن البراء بن عازب أنه قال : آخر البه نزلت « يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ آللهُ 'يَفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ » وآخر سورة نزلت « براءة » . ويمكن نقض هذا الاستدلال بحمل الخبر المذكور على أن الآية آخر ما نزل في المواربث وأن السورة آخر ما نزل في شأن تشريع القتال والجهاد ، فكلاهما آخر إضافي لاحقيقي .

السّابع: أن آخر ما نزل سورة المائدة . واحتج صاحب هـ ـ ـ ـ ـ القول برواية المترمذي والحاكم في ذلك عن عائشة رضى الله عنها . ويمكن رَدُّهُ بأن المراد أنها آخر سورة نزلت في الحلال والحرام، فلم تُنسخ فيها أحكام. وعليه فهى آخر مقيد كذلك . الثامن: أن آخر ما نزل هـ و خاتمة سورة براهة : « لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُ لِللهُ مَن اللهُ وَاللهُ مَن مردوبه عن أَني بن كعب . ويمكن أنفُ لِلهُ آخر السورة . رواه الحاكم وابن مردوبه عن أني بن كعب . ويمكن نقضه بأنها آخر ما نزل من سورة براءة لا آخر مطلق ، وبؤيده ما قيل من أن نقضه بأنها آخر ما نزل من سورة براءة لا آخر مطلق ، وبؤيده ما قيل من أن ما تين الآيتين مكيتان بخلاف سائر السورة . واعل قوله سبحانه : « فَإِنْ تَوَالُّوا فَقُلُ حَسْبِي اللهُ يُهُ اللهُ اللهُ وله عنه بالجهاد عنه تولى الأعداء وإعراضهم .

التاسع: أن آخر ما نزل هو آخر سورة الكهف: ( فَمَنْ كَانَ بَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمْلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةً رَبِّهِ أَحَدًا ) أخرجب ابن جرير

عن معاوية بن أبى سفيان. قال ابن كثير: « هذا أثَرُ مشكل، ولعله أراد أنه لم ينزل. بعدها آية تنسخها ولا نفيِّر حكمها بل هي مثبتة محكمة » ا ه. وهو يفيد أنها آخر مقيد لا مطلق.

العاشر: أن آخر ما نزل هو سورة « إذا جاء نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ » رواه مسلمٌ عن ابن عباس. ولكنك تستطيع أن تحمل هذا الخبر على أن هذه السورة آخر ما نزل مشعراً بوقاة النبي صلى الله عليه وسلم. ويؤيده ماروى من أنه صلى الله عليه وسلم قال حين نزلت: « نُعيَتْ إلى نَفْسِي » وكذلك فهم بعض كبار الصحابة. كما ورد أن عمر رضى الله عنه بكى حين سمعها وقال: « الكالُ دليلُ الزوال » ويحتمل أيضا أنها آخر ما نزل من السور فقط، ويدل عليهرواية ابن عباس: آخرسورة نزلت من القرآن جميعاً ها نَصْرُ آللهِ وَالْفَتَحُ ».

تلك أقوال عشرة ، عرفتها وعرفت توجيهها، ورأيت أن الذى تستريح إليه النفس منها هو أن آخر القرآن نزولًا على الإطلاق قولُ الله فى سورة البقرة : « وَاتَّقُوا بَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ، ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ » وأن ماسواها أواخر إضافية أو مقيدة بماعلمت ، لكن القاضى أبا بكر فى الانتصار يذهب مذهبا آخر إذ يقول : « هذه الأقوال ليس فيها شيء مرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، وكل قال بضرب من الاجتهاد وغلبة الظن ، ويحتمل أن كلامنهم أخبر عن آخر ما سمعه من النبي عَلَيْ في اليوم الذي مات فيه أو قبل مرضه بقليل ، وغيره سمع منه بعد ذلك وإن لم يسمعه هو » ا ه ، وكأنه يشير إلى الجمع بين تلك الأقوال المتشعبة بأنها أواخر مقيدة بما سمع كل منهم من النبي عَلَيْ وهي طريقة مريحة ، غير أنها لا تلقي ضوءًا على ما عسى أن يكون قد اختم الله به كتابه الكريم .

# مثلان من أوائل وأواخر مخصوصة

نضع بين يديك هنا مثلين من أوائل وأواخر مخصوصة ببعض الأحكام الشرعية لللحظ فيهما سَيْرَ التشريع الإسلامي وتدرُّجَه الحكميم .

## ۱ – ما نزل فی الخر

روى الطيالسي في مسنده عن ابن عمر قال: نزل في الخمر ثلاث آيات ، فأول شيء : 

« يَسْأَلُو نَكُ عَنِ آلَخُمْرِ وَآلْمَيْسِرِ » الآية (١) فقيل: حرمت الخمر، فقالوا: يارسول الله دعنا ننتفع بها كا قال الله ، فسكت عنهم . ثم نزلت هذه الآية (٢) « لَا تَقْرُ بُوا السَّلاة وَأُ نَتُمْ سُكَارَى » فقيل حرمت الخمر قالوا: يا رسول الله لا نشر بها قرب الصلاة فسكت عنهم . ثم نزلت: « يَا تَا يُنْ اللهُ يَا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُو اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

## ٢ – ما نزل في أمرَ الجهاد والدفاع

لم يشرع الجهاد دفاعاً في صدر الإسلام على الرغم من أن الأذى كان يُصَبُّ على الملين من العدائهم صبًا . بل كان الله يأمر بالعفو والصفح ، ومن ذلك قوله

<sup>(</sup>١) وهي في سورة البقرة وتتمتُّها : « قُلْ فِيهِماً إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِماً » .

<sup>(</sup>٧) وهي من سورة النساء وكالُها : « بَــَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا لَاتَقْرَ بُوا اِلصَّلَاةَ وَأَ نَتُمْ سُــكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَاتَقُولُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>٧) والآية وما يليها: « يَاأَمُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا اَنَفْمُرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَذِبُوهُ لَمَلْكُمْ تُفْلِحُونَ. إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْمُدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخُمْرِ وَالْمَيْشِرِ وَيَصُدَّ كُمْ عَنْ ذَكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهَلَ أَنْهُمُ مُنْهُونَ » وهي من سورة المائدة.

سبحانه في سورة البقرة : « وَدَّ كَـثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْـكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ رَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُنُهُارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِأَ نَفْسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحُقُّ ،فَأَعْفُوا وَٱصْفَحُوا حَتَّى بَأْنِيَ ٱللَّهُ بَأَمْرِهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ فكانت أمراً صريحاً لهم بالعفو والصفح حتى يأتى الله بأمره فيهم من القتال ، وبتضمَّن ذلك المهي عن القتال حتى يأتى أمر الله . ثم شُرع القتال دفاعاً في السنةالثانية من الهجرة ، بقوله تعالى في سورة الحج ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَا تَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِ هِمْ لَقَدِيرٌ . ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا ٱللهُ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُدُّ مَتْ صَوَامِعُ وَبِيمَ \* وَصَلَوَاتْ وَمَسِاجِدُ يُذْ كَرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللهِ كَثِيراً وَلَيَنْصُرَنَّ ٱللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ . ٱلَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّ كَأَةَ وَأَمَرُ وَا بِالْمَعْرُ وَفِ وَنَهَوْ ا عَنِ الْمُنكرِ وَلِلْهِ عَاقِبَةُ الْأَمُورِ». ثم حضَّ الله عليه حضًّا شديداً في آخر الأمر ، فنزلت سورة براءة وهي من آخر مَا نَوْلَ مِنَ القَرَآنَ . وفيها قوله سبحانُه : « وَقَا تِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَّةٌ كَمَا يُقَا تِلُونَكُمْ كَأَفَّةً » وقوله : « أَ نُفرُ وا خِفَافاً وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْو الـكُمْ وَأَ نَفُسِكُمْ في سَبيل ٱللهِ . ذَٰلِكُمْ خيرٌ لَـكُمْ إِنْ كُنْتُمْ ۚ تَعْلَمُونَ ﴾ . وقوله . « إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّ بْكُمْ عَذَابًا أَ لِيمًا وَيَسْتَبْدُلِ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِي<sup>س</sup>».

# 

بقى أَن نَدْحضَ شبهة أثيرت حول تَعْيينِ آخر ما نزل من القرآن. قالوا: لماذا لا تكون آية المائدة آخر ما نزل من القرآن ؟ وهى قوله سبحانه « الْيَوْمَ أَ كُمكْتُكُمُ وينَكُمُ وَأَتْمَمْتُ عَكَيْكُمْ فِي فَوْلِهِ سَبِحانه « الْيَوْمَ أَ كُمكُتُكُمُ وينَكُمُ وَيَنكُمُ وَأَتْمَمْتُ عَكَيْكُمْ فِي وَرَضِيتُ لَكُم ٱلْإِسْلامَ دِيناً » · مع أنها صريحة في أنها إعلام بإكال الله لدينه في ذلك اليوم المشهود الذي نزلت فيه ، وهو يوم عرفه في حجة الوداع بالسنة العاشرة من الهجرة .

والظاهر أن إكال دينه لا يكون إلا بإكال نزول القرآن ، وإتمام جميع الفرائض والأحكام .

والجواب: أن هناك قرآنًا نزل بعد هذه الآية حتى بأكثر من شهرين ، ولعلك لم تنس أن آية : «وَا تُقُوا بَوْمًا تُرْ جَعُون فِيهِ إِلَى ٱللهِ ﴾ كانت آخر الآبات نزولًا على الإطلاق، وأن النبي عَلِيُّ عاش بعدها تسع ليال فقط. وتلك قرينة تمنعنا أن نفهم إكمال نزول القرآن من إكمال الدين في آية المائدة المذكورة . والأقرب أن يكون معنى إكمال الدين فيها يومئذ هو إنجاحه وإقراره ، وإظهاره على الدين كله ولوكرهَ الكافرون . ولا ريب أن الإسلام في حجة الوداع كان قد ظهرتشوكته وعَلَتَ كُلَتُه، وأُديل له على الشرك وحزبه ، والكفر وجنده ، والنفاق وحشراته ، حتى لقد أُجْلِيَ المشركون عن البلد الحرام ؛ ولم يخالطوا المسلمين في الحج والإحرام . قال ابن جرير في تفسير الآية المذكورة : « الأولى أن يُتأوَّلَ على أنه أكللهم دينهم بإقرارهم بالبلد الحرام ، وإجلاء المشركين عنه ، حتى حجَّه المسلمون لا يخالطهم المشركون» وأيَّكَ هذا التأويل بما رواه عن ابن عباس قال : «كان المشركون والمسلمون يحجُّون جميعاً ، فلما نزات سورة براءة أَنْيَ المشركون عن البيت، وحَجَّ المسلمون لا يشاركهم في البيت الحرام أحد من المشركين ، فـكان ذلك مِن تمام النعمة « وأتممتُ عليكم ِنْعَمَتِي » . نسأل الله أن يتم علينا نعمته آمين

## ملاحظة

لملك بعد تحقيق أول مانزل وآخره ، تستطيع أن تستدرك على ما أسلفناه فى المبحث الثالث ، تقديراً لمدة نزول القرآن على النبى عَلَيْتُ ناقلين إياه عن بعض محققى تاريخ التشريع الإسلامي. ذلك أنه اعتبر يوم التاسع من ذى الحجة سنة عشر من الهجرة ، هو آخر أيام النزول وكأنه اعتمد على ما فهمه فى قصوله سبحانه : « اليوم أكمكت الكُم دينَكُم " الآية ، من أنه إكمال للدين بإكمال نزول القرآن . لكنك قد علمت ما فيه .

فلتضف أنت إلى تلك المدة التي ذكرها اثنين وسيمين يوماً ، هي عدَّة الفرق بين التسمة والواحد والثمانين يوماً ، إذ أن آية « آلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ » عاش النبي عَلَيْتُ بعدها أحداً وثمانين يوماً كما رُوى ، وآية « وَالْتَقُوا يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى النبي عَلَيْتُ بعدها تسعة فقط كما عرفت .

أما مبدأ نزول الوحى بالقرآن فمعلوم أنه كان فى اليوم الذى هبط فيه جبريل على النبى عَلَيْكَةً بغار حراء بصدر سورة اقرأ . وقد قالوا : إنه يو افق السابع عشر من رمضان ، واعتمدوا فى ذلك على قوله سبحانه فى سورة الأنفهال : « إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ وَ بِاللهِ وَمَا أَنْوَرُ قَالَ يَوْمَ اللهَ قَالَ . . فجمل يوم الفرقان وما أنز لنا على عَبْدِنا يَوْمَ الفُرْقانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجُمْعَانِ » . فجمل يوم الفرقان هو يوم التقاء الجمعين فى غزوة بدر . وكان يوافق السابع عشر من رمضان على ماذكره بعض أصحاب المفازى والسير .

ولا ربيب أن هذا احتمالُ فى الآية مقبول ، ولكن هذا الاحتمال لا يكنى فى مثل هذا المقام ، لأنه احتمالُ مرجوحٌ ، وظاهر الأدلة على خلافه . ذلك لأن السُّنة الصحيحة جاء فيها ما يفيد صراحةً أن أرْجَى ما تكون ليلة القدر التى نزل فيها القرآن ، فى الوتر فيها المشر الأخير من رمضان . وإلى ذلك ذهب جمهور العلماء . بل ثبت من طريق

صحيح يرويه البخارى أيضاً أنه يَرْقِينِهِ قال: ﴿ الْتَمَسُوهَا فَى سَابِعَةٍ تَنْبَقَى ، فَى تَاسِعَة تَنْبَقَى ﴾ أى اطلبوا ليلة القدر ليلة الحادى والعشرين أو ليلة الثالث والعشرين من ذلك الشهر. وهو مذهب الشافعي رضي الله عنه. ولا جدال في أن هذه نصوص تُنكَف أن تكون ليلة القدر ليلة السابع عشر من رمضان...

· / نَمْ إِنْ هَذَهُ الآية التي استدلَّ بها هؤلاء ليست نصًّا صريحًا في أن المراد بما أنز له الله على عبده يوم الفرقان هو ما أتزله على نبيه ليلة القدر من القرآن . بلَّ الظَّاهر أن قوله سبحانه: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ ﴾ معناه ومَا أَنزلنا على عبدنا محمد عَلِيَّ من الوجى والملائكة والفتح في ذاك اليوم المشهود الذي فرق الله فيه بين الحق والباطل ، وبين الإسلام والكفر ، في أوَّل موقعة تاريخيَّة انتصف فيها الإسلام من أعدائه ، وقام للمسلمين بسببها شوكة ودولة وسلطان . « وهي غزوة بدر الكبرى » . وإلى هــــذا الرأى جنح أكثر المفسرين. ويؤيده سياق النظام القرآني النكريم ؛ فإن الآية نزلت لتربوض قلوب المسلمين على الرضا بما شرع الله في قسمة الفنائم ، وليقطعوا أطماعهم من النَّحَمُسُ الذي قضي الله أن يكون له لا لهم ، وليقنعو ا بعد ذلك بالأربعة الأخماس الباقية، فإن الفضل في هذه الغنائم إنما هو بله قبلهم ، هو الذي أنزل في هذا اليوم ما أنزل من هدايات وبشائر ثَبَّتَتُ قلوبهم . وهو الذي أنزل مَدَداً من لدنه ملائكةً مقربين كثيرين وهو الذي سخَّر سائر أسباب الانتصار ، المعروفة في هذه المعركة العظيمة . . وإذا كان الفضل يرجع إلى الله في هذا الانتصار ، فأطيعوا أيها المسلمون أمره في قسمة الغنائم المتخلَّفة عنه . ﴿ وَآعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مَنْ شَىء ۚ فَأَنَّ فِلْهِ نُخْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَامَى وَٱلْسَاكِينِ وَآبْنِ ٱلسَّبِيلِ، إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِإِللهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْ قَانِ يَوْمَ ٱلْهَتَقَى ٱلْجُمْعَانِ . وَٱللَّهُ عَلَى كُلَّ شَى ۚ ۚ قَدِير ۖ ﴿ ﴾ .

# المبحث الخامس

## في أسباب النزول

القرآن الكريم قسمان: قسم "نزل من الله ابتداء غير مرتبط بسبب من الأسباب الخاصة، إنما هو لحض هداية الخلق إلى الحق. وهو كثير ظهداه لا يحتاج إلى بحث ولا بيان، وقسم نزل مرتبطا بسبب من الأسباب الخاصة، وهو موضوع بحثنا الآن، غير أنّا لا تريد أن نستعرض جميع الآيات التي جاءت على أسباب، فذلك شَأُو " بعيد، وقد اشدب له جماعة أفردوه بالتأليف، منهم على بن المهديني شيخ البخاري، منهم الواحدي والجمبري وابن حجر، ومنهم السيوطي الذي وضع فيه كتاباً حافلاً محرراً سماه ( كباب النّقول في أسباب النزول ).

إنما غرضنا في هذا المبحث أن محيطك علماً بأسباب النزول من أطرافه الأحدعشر وهي معنى سبب النزول ، وفو ائدمعرفة أسباب البزول، وطريق هذه المعرفة ، والتعبيرات عن سبب النزول ، وحكم تعدد الأسباب والنازل واحد ، وتعدد النازل والسبب واحد، والعموم والخصوص بين لفظ الشارع وسببه، وتحقيق الخلاف في عموم اللفظ وخصوص حببه ، وأدلة الجهور في ذلك ، وشبهات المخالفين وتغنيدها ، وشبيه السبب الخاص مع اللفظ العام .

#### معنى سبب النزول

سبب النزول هو مانزلت الآية أو الآيات متحدَّنةً عنه أو مُبكيّنةً لحكمه أيامَ وقوعه . والمعنى أنه حادثة وقعت فى زمن النبى عَلَيْكُمْ ، أو سؤال وُجّه إليه ، فنزلت الآية أو الآيات من الله تعالى ببيان ما يَتَصِل بتلك الحادثة ، أو بجواب هذا السؤال ،

أم كانت تلك الحادثة تمنياً من التمنيات ، ورغبة من الرغبات ، كو افقات عور رضى الله عنه التي أفردها بعضهم بالتأليف . ومن أمثلها ما أخرجه البخارى وغيره عن أنس رضى الله عنه قال : قال عمر : ( وافقت ربى في ثلاث : قلت يا رسول الله لو اتخذنا من مقام إبر اهيم مصلى فنزلت : «وَ أُ يُخِذُوا مِنْ مَقام إبر اهيم مصلى » وقلت بارسول الله : إن نساءك يدخل عليهن البر والفاجر ، فلو أمرتهن أن يحتجبن ، فنزلت آية الحجاب (١) . واجتمع على رسول الله يَهِلِي نساؤه في الغيرة فقلت لهن : « عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَ كُنَ اللهُ يُبدِلهُ أَرْوا هَ فَعَرات كذلك ) ا ه . وهذه في سورة التحريم .

<sup>(</sup>١) وهي قوله تعالى: ﴿ يَالَمْ اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّهِ إِلَّا أَنْ بُوْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَمَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ. وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَاذْخُلُوا فَإِذَا طَمِمْتُمْ فَا نَتَشِرُ وا لَكُمْ إِلَى طَمَا مِ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ . وَلَكُمْ كَانَ يُؤذِى النَّهِ فَيَسْتَحْرِي مِنْكُمْ وَاللّهُ وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ، إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤذِى النَّهِ فَي فَيَسْتَحْرِي مِنْ النَّهُمُ وَاللّهُ لَا يَسْتَحْرِي مِنَ النَّهُ وَاللّهُ مَنْ مَنَ وَرَاء حِجَابٍ وَلَا كُمْ لَا يَسْتَحْرِي مِنَ النَّهُ وَلَا مَنْ مَنْ وَرَاء حِجَابٍ وَلَا كُمْ أَطُهُرَ لُولُهُ مِنْ وَرَاء حِجَابٍ وَلَا كُمْ أَطْهُرَ لِللّهُ مِنْ وَرَاء حِجَابٍ وَلَا كُمْ أَطْهُرَ لِللّهُ لَا يَعْمَ وَقُلُومِ إِنَّ » من سورة الأحزاب

وسواء أكان ذلك السؤال المرفوع إلى اللبي يَلِظُ بتَّصَلُ بأمرٍ مضى نحو قوله سبحانه في سورة الكهف : « وَبَسْأَلُو نَكَ عَنْ ذِى آلْقَرَا نَيْنِ » الخ . أَم يتصل بحاضر محوقوله تعالى في سورة الإسراء: « وَبَسْأَلُو نَكَ عَنِ أَلَّ وَحِ قُلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى ، وَمَا أُورِيتُمُ مَن المِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا » أَم يتصل بمستقبل نحو قوله جل ذكره في سورة النازعات : « يَسْأَلُو نَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُر ْ سَاهَا » الخ .

ثم إن كلة « أيام وقوعه » في تعريف سبب النزول ، قيد لا بدَّ منه للاحتراز عن الآية أو الآيات التي تنزل ابتداء من غير سبب ، بينها هي تتحدَّث عن بعض الوقائع والأحوال الماضية أو المستقبلة ، كبعض قصص الأنبياء السابقين وأممهم وكالحديث عن الساعة وما يتصل بها ، وهو كثير في القرآن الكريم .

### ٢ – فوائد معرفة أسباب النزول

زعم بعض الناس أنه لا فائدة للإلمام بأسباب البزول، وأنها لا تعدو أن تكون تاريخًا للنزول أو جارية عبرى التاريخ، وقد أخطأ فيا زعم؛ فإن لأسباب البزول فو ائد متعددة، لا فائدة واحدة: (الأولى) معرفة حكة الله تعالى على التعيين، فيا شرعه بالتبزيل، وفى ذلك نفع للمؤمن وغير المؤمن أما المؤمن فيزداد إيمانًا على إيمانه، ويحرص كل الحرص على تنفيذ أحكام الله والعمل بكتابه ، لما يتجلى له من المصالح والمزايا التي نيطت بهذه الأحكام ومن أجلها جاء هذا التبزيل. وأما الكافر فتسوقه تلك الحكم الباهرة إلى الإيمان إن كان منصفاً، حين يعلم أن هذا التشريع الإسلامي قام على رعاية مصالح الإنسان، لاعلى الاستبداد والتحكم والطفيان، خصوصاً إذا لاحظ سير ذلك التشريع و تدر جه في موضوع واحد، وحسبك شاهداً على هذا تحريم الخروما نزل فيه، وقد مر " بك في البحث السابق، فلا فعيده، ولا تففل.

ولنبين لك ذلك بأمثلة ثلاثة : ( الأول ) قال الله تعالى في سورة البقرة : « وَ لِلهُ اللّهُ وَ الْسَعْ عَلَيم م اللّهُ وَ السّعْ عَلَيم م اللّهُ وَ السّعْ عَلَيم م اللّهُ وَ السّعْ عَلَيم م اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَحِمْ اللّهُ وَلا يَجْبُ عَلَيْهُ أَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَجَهْ شَطْرُ البّيت الحرام ، لأفي سفر ولا حضر. لكن إذا علم أن هذه الآية نازلة في نافلة السفر خاصة ، أو فيمن صلى باجتهاده ثم بان له خطؤه ، تبين له أن الظاهر غير مراد ، إنما المراد التخفيف على خصوص المسافر في صلاة النافلة ، أو على المجتهد

فى القبلة إذا صلى وتبين له خطؤه ، عن ابن عمر رضى الله عنهما أن هذه الآية نزلت فى صلاة المسافر على الراحلة أينما توجهت . وقيل : عميت القبلة على قوم فصلوا إلى أنحاء مختلفة ، فلما أصبحوا تبينوا خطأهم فُمذروا . وقيل فى الآية غير ذلك ، ولكن ماذكرناه يكفيك .

(المثال الثانى) روى فى الصحيح أن مروان بن الحكم أشكل عليه معنى قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَيَوْا وَيُحِبِثُونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَّهُمْ عِنَازَةٍ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ من سنورة آل عمران .

وقال: الن كان كل امرى، فرح بما أوتى وأحبّ أن يحمد بما لم يفعل معذبًا لنعذبً أجمعونَ . أو بقى فى إشكاله هذا حتى بين له ابن عباس أن الآية نزلت فى أهل الكتاب حين سألهم النبى عَلِي عن شى، فكتموه إياه وأخبروه بفيره ، وأروه أنهم أخبروه بما سألهم عنه ، واستحمدوا بذلك إليه أى طلبوا منه أن يحمدهم على مافعلوا . وهنالك زاو الإشكال عنه ، وفهم مراد الله من كلامه هذا ووعيده .

( المثال الثالث ) أشكل على عروة بن الزبير رضى الله عنه أن يفهم فرضية السعى بين الصفا والمروة معقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَا رُرِ اللهُ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَو آعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ بهما ﴾ .

وإشكاله نشأ من أنَّ الآية الـكريمة نفت الجناح ، ونفي الجناح لا يتفـــق والفرضية في رأيه ، وبقى في إشكاله هــذا حتى سأل خالته أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها ، فأفهمته أن نفي الجناح هنا ليس نفياً الفرضية ، إنما هــو نفي لما وقر في أذهان المسلمين بومئذ من أن السعى بين الصفا والمروة من عمل الجاهلية نظراً إلى أن الصفا كان عليه صنم يقال له (إساف) وكان على المروة صنم يقال له : (نائلة) . وكان المشركون إذا سعوا بينهما تمسحوا بهما . فلما ظهر الإسلام وكشر

الأصنام، تحرجَ المسلمون أن يطوفوا بينهما لذلك، فنزلت الآية . كذلك جاءت بعض الروايات.

لكن جاء في رواية صحيج البخاري مانصه : فقـــال (أي عروة ) لهــا (أي لعائشة) أرأيت قوْلَ إللهِ تعسالى ﴿ إِنَّ آلصَّفاَ وَٱلْمَرْوَةَ مِنْ شَمَائِرِ ٱللهِ ؛ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوْ آعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُّوَّفَ بِهِمَا »: فوالله ما على أحد حناحٌ ألا يطُوَّف بالصفا والمروة . قالت : بلسما قلت ياابن أختى ، إن هذه لو كانت كما أوَّ لَهُما عليـه ، كانت « لا جُنــاَحَ عليه ألَّا يطُّو فَ بهما » ولكنها أنزلتْ في الأنصارِ ، كانوا قبلَ أَنْ يُسْلِمُوا يهلُّون لمناةَ الطاغيةِ التي كانوا يعبدونها عند المثلُّل ، فكانَ منْ أهل يتحرَّجُ أن يطوفَ بالصفا والمروة . فلما أسلمُو ا سألُو ا رسولَ اللهِ عَلَيْكُمْ عرب ذلك ، قالوا: يارسـول الله إناكنَّا نتحرَّجُ أنْ نطوفَ بينَ الصِفَا والمرَّوَّة ،، رَّسُولُ آللهِ عَلِيْكُ الطوافَ بينهماً ، فليسَ لأحـــدٍ أَنْ يَتَرُكُ الطَّوَافَ بينهماً » انتهى ما أردنا نقله . ومعنى يهاُّون : يحجُّون . ومناة الطاغية : أسم صنم ، وكانصخرة تصبها عمرو بن لَحْي بجهة البحر فكانوا يعبدونها . والمثلُّل بضم الميم ، واللام الأولىمشدَّدة مفتوحة: اسم موضع قريب منقدُ يدرٍ من جهة البحر . وقديد بضم القاف: قرية بين مكة والمدينة. وكلة « سَنَّ » معناها في هذا الحديث شرَعَ ، أو فرَضَ بدليلٍ من السنة لا من الكتاب.

وهذه الرواية — كا ترى — تدلُّ على أنَّ عروة فهم من جملة « فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُواف بهما » أنَّ الجناح منفيُّ أيضاً عن عدم الطواف بهما وعلى ذلك تنتفى الفرضية ، وكأنه اعتمد فى فهمه هذا على أن نفى الجناح ، أكثر ما يستعمل فى الأمر المباح . أما عائشة رضى الله عنها فقد فهمت أن فرضية السعى بين الصفا والمروة مستفادة من السنة ، وأن جملة « فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوَّفَ بِهِماً » .

لا تُنافى تلك الفرضيَّة كَا فهم عروة إِنَّمَا الذي ينفيها أَنْ يُقَال : ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَلَّهِ يَطُوفَ بهما وإنما توجَّه ننىُ الحرَج في الآية عن الطواف بين الصفا والمروة ، لأَن هذا الحرج هو الذي كان واقرأ في أذهان الأنصار ، كما يدلُّ عليه سبب نزول الآية الذي ذكرته السيدة عائشة فتدبر .

(الفائدة الثالثة) دفع توهم الحصر ، عمّا يفيد بظاهره الحصر : نحو قوله سبحانه في سورة الأنعام : « قُلْ لَا أُجِدُ فِيهَا أُوحِي إِلَى مُحَرَّماً عَلَى طَاعِم بَطْعُمهُ إِلّا أَنْ بَكُونَ مَنْيَةً أَوْ دَما مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ، فَإِنّهُ رِجْسٌ ، أَوْ فِسْقاً أَهِلَّ لِفَيْرِ آللهِ بِكُونَ مَنْيَةً أَوْ دَما مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ، فَإِنّهُ رِجْسٌ ، أَوْ فِسْقا أَهِلَّ لِفَيْرِ آللهِ بِهِ » . ذهب الشافعي إلى أن الحصر في هذه الآية غيرمقصود ، واستعان على دفع توهمه، بأنها نزلت بسبب أولئك الكفار الذين أبوا إلا أن يحرِّموا ما أحل الله ويحلوا ماحرَّم أنها تذه عناداً منهم ومحادة لله ورسوله، فنزلت الآية بهذا الحصر الصوري مشادّة لهم ومحادة من الله ورسوله ، لا قصدا إلى حقيقة الحصر .

نقل السبكي عن الشافعي أنه قال مامعناه: ﴿ إِنَّ الْكَفَارِ لِمَا حَرَّ مُوا مَا أَحَلَّ اللهُ ، وَكَانُوا عَلَى المضادة والمحادة جاءت الآية مناقضة لفرضهم . فكأنه قال: لا حلال إلّا ماحر متموه ، ولاحر ام إلا ما أحْلَتْمُوهُ . نازلامنزلة من يقول لك: لا تأكل اليوم حلاوة فتقول لا آكل اليوم إلاحلاوة ، والفرض المضادة لاالنفي والإثبات على الحقيقة . فكأنه تعالى قال : ﴿ لا حرام إلّا ما أَحْلَلْتُمُوهُ مِنَ الميتة ، والدم ، ولح الخنزير ، وما أهِلَّ لِغير آللهِ بِهِ ﴾ ولم يقصد حل ما وراءم، إذ القصد إثبات التحريم ، لا إثبات الحريم ، لا إثبات الحريم ،

قال إمام الحرمين: وهذا في غاية الحسن، ولولا سبق الشافعي إلى ذلك لماكنا نستجيز مخالفة مالك في حصر المحرمات فيما ذكرته الآية ا هـ.

( الفائدة الرابعة ) تخصيص الحكم بالسبب ، عند من يرى أن العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ. فآيات الظهار في مُفْتَتَح ِ سورة المجادلة \_ وقد تقدمت \_

سبها أن أوس بن الصامت ظاَهَرَ من زوجته خَوْلة بنت حكيم بن تُعلَبة ، والحكم الذي تضمّنته هذه الآيات خاصُّ بهما وحدها (على هذا الرأى) ، أما غيرها فيعلم بدليل آخر قياساً أو سواه و بَدَهِي أنه لا يمكن معرفة المقصود بهذا الحكم ولا القياس عليه إلا إذا علم السبب، وبدون معرفة السبب نصير الآية مُعطَّلة خالية من الفائدة. (المفائدة الخامسة) معرفة أنسبب النزول غير خارج عن حكم الآية إذا وَرَدَ مُحصّ مُها. وذلك لقيام الإجماع على أن حكم السبب باق قطعاً . فيكون التخصيص قاصراً على ماسواه فلو لم يعرف سبب النزول لجاز أن يفهم أنه مما خرج بالتخصيص ، مع أنه لا يجوز إخراجه قطعاً للإجماع المذكور. ولهذا يقول الغزالي في المستصفى : « (ولذلك يشير إلى امتناع إخراج السبب بحكم التخصيص بالاجتهاد) غلط أبو حنيفة رحه الله في إخراج الأمة المستفرسة من قوله مَرَّكِ (الولد للفراش) . والخبر إنما ورد في وليدة زَمْعَة إذ قال عَبْدُ بنُ زَمْعَة : هو أخي وابن وُليدة أبي ، وُلِدَ على فراشه . فقال عليه الصلاة والسلام ، (آلولدُ الفراش وَللعاهر الحجر ) فأثبت للأمة فراشاً وأبو حنيفة لم يبلغه السبب ؛ فأخرج الأمة من العموم » ا ه .

(الفائدة السادسة) معرفة من نزلت فيه الآية على التعيين ؛ حتى لا يشتبه بغيره ، فيهم البرى و ويبراً المريب (مثلًا). ولهذا ردَّت عائشة على مروان حين اتهم أخاها عبد الرحن بن أبى بكر بأنه الذى نزلت فيه آية « وَالَّذِى قَالَ لِوَ الِدَيْهِ أَفَ لَـكُماً » عبد الرحن بن أبى بكر بأنه الذى نزلت فيه آية « وَالَّذِى قَالَ لِوَ الِدَيْهِ أَفَ لَـكُماً » الخ من سورة الأحقاف . وقالت : ( وَآلَهُ مَاهُو َ بِهِ ، وَلَوْ شِنْتُ أَنْ أُسَمِّيَةُ لَسَمَّيْتُهُ ) إلى آخر تلك القصة .

(الفائدة السابعة) تيسير الحفظ ، وتسهيل الفهم ، وتثبيت الوحى ، فى ذهن كل من يسمع الآية إذا عرف سببها . وذلك لأن ربط الأسباب بالمسببات ، والأحكام بالحوادث ، والحوادث ، الأشخاص والأزمنة والأمكنة . كل أولئك من دواعى (٨ \_ مناهل العرفان \_ ١ )

تَقَرُّر الأشياء وانتقاشِها في الذهن ، وسهولة استذكارها عند استذكار مقارناتها في الفكر ، وذلك هو قانون تداعي المعانى ، المقرَّر في علم النفس.

### ٣ - طريق معرفة سبب النزول

لاطريق لمعرفة أسباب النزول إلا النقل الصحيح، وى الواحدى بسنده عن ابن عباس قال: قال رسول الله على النزول الحديث إلا ما علم ثم فَإِنَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّداً فَلْمَدَبُوا مُنْ مَنْ عَبْرِعِمْ فليتبو أَمَقْعَدَهُ مِنَ فَلْمَدَبُوا مُقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ . وَمَنْ كَذَبَ عَلَى الْقُرْ آنِ مِنْ غَيْرِعِمْ فليتبو أَمَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » . . ومن هنا لا يحلُ القول في أسباب النزول إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التنزيل ووقفوا على الأسباب وبحثوا عن علما . ا ه .

وعلى هذا فإن روى سبب النزول عن صحابى فهو مقبول ، وإر لم يَعْتَضِدُ أَى لم يُعَرَّزُ برواية أخرى تُقَوَّيه . وذلك لأن قول الصحابى فيما لا مجال للاجتهاد فيه ،حكمه حكم المرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه يبعد كل البعدأن يكون الصحابى قد قال ذلك من تلقاء نفسه ، على حين أنه خبر لا مَرَدَّ له إلا السماع والنقل ، أوالمشاهدة والرؤية .

أما إذا رُوى سبب النزول بحديث مرسل، أى سقط من سنده الصحابي وانتهى إلى التابعي، فحكمه أنه لا يقبل إلا إذا صح واعتَضَدَ بمرسل آخر وكان الراوى له من أثمة التفسير الآخذين عن الصحابة، كمجاهد وعِكْر مَةَ وسعيد بن جبير.

### ٤ — التعبير عن سبب النزول

تختلف عبارات القوم في التعبير عـــن سبب النزول. فتارة أيُصرَّح فيها بلفظ السبب فيقال: (سبب نزول الآية كذا) وهذه العبارة نَصُّ في السببية لاتحتمل غيرها.

وتارة لا يُصرَّحُ بلفظ السبب ولكن بوأتى بفاء داخلة على مادَّة نزول الآيسة عقب سَر د حادثة ، وهذه العبارة مثل تلك فى الدلالة على السببية أيضاً . ومثاله رواية جابر الآتية قريباً . ومرة يُسأل الرسول ، فيُوحَى إليه ويُحيب بما نزل عليه ولا يكون تعبير بلفظ سبب النزول، ولا تعبير بتلك الفاء ،ولكن السببية تفهم قطعاً من المقام ، كرواية ابن مسعود الآتية عند ما سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الروح . وحكم هذه أيضاً عكم ماهو نص فى السببية . ومرة أخرى لايُصَرَّحُ بلفظ السبب ولا يؤتى بتلك الفاء، ولا بذلك الجواب المبنى على السؤال ، بل يقال : نزلت هذه الآية فى كذا (مثلاً) . وهذه العبارة ليست نصًا فى السببية ، بل تحتملها وتحتمل أمراً آخر ، هو بيان ما تضمنته وهذه العبارة ليست نصًا فى السببية ، بل تحتملها وتحتمل أمراً آخر ، هو بيان ما تضمنته الآية من الأحكام. والقرائن وحدها هى التي تُعين أحدها هذين الاحتمالين أو تُرجِّعه.

ومن هنا نعلم أنه إذا وردت عبارتان في موضوع واحد: إحداها نص في السببية النزول آية أو آيات ، والثانية ليست نصًا في السببية لنزول تلك الآية أوالآيات ، هنالك نأخذ في السببية بما هو نص ، وتحمل الأخرى على أنها بيان لدلول الآية ، لأن النص أقوى في الدلالة من المحتمل .

مثال ذلك: ما أخرجه مسلم عن جابر قال: كانت اليهود تقول ( من أتى امرأةً من دُبُرِ ها فى ( تُبُلِم ) جاء الولدُ أحُول » ، فأنول الله ( نِساَقُ كَمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْ ثَكُمْ أَنَّوُ الله ( نِساَقُ كَمْ حَرْثُ لَكُمْ مُلَاقُوهُ ، حَرْثُ كُمْ أَنْ فُسِكُمْ ، وَآتَّةُ وا آلله ، وَآعْلَمُ وا أَنَّكُمْ مُلَاقُوهُ ، وَبَشِر آلْمُؤْمِنِينَ » من سورة البقرة . . . وما أخرجه البخارى عن ابن عمر قال : وَبَشِر آلْمُؤْمِنِينَ » من سورة البقرة . . . وما أخرجه البخارى عن ابن عمر قال : (أنزلت ( نِساَقُ كُمْ حَرْثُ لَـكُمْ » فى إتيانِ النساء فى أَدْ بارِهِنَّ ) .

فالمعول عليه في بيان السبب هو رواية جابر الأولى، لأنها صريحة في الدلالة على السبب. وأما رواية ابن عمر فتحمل على أنها بيان للحكم إتيان النساء في أدبارهن وهو التحريم. استنباطاً منه . أما إذا كان الاختلاف دائراً بين عبارتين أو عبارات ليس شيء منها نصا ، كأن يقول بعض الفسرين: نزلت هـذه الآية في كذا . ويقول الآخر: نزلت في كذا «ثم يذكر شيئاً آخر غير ما ذكره الأول » ، وكان اللفظ يتناولها ، ولا قرينة تصرف إحداها إلى السببية ، فإن الروايتين كلتيهما تحملان على بيان ما يتناوله من المدلولات . ولا وجه لجملهما على السبب.

وأما إذا كان الاختلاف دائراً بين عبارتين أو عبارات كلها نص في السببية، فهنا يقشب الكلام . ولنفرده بعنوان :

### ه — تعدُّد الأسباب والنازلُ واحدٌ

إذا جاءت روايتان في نازل واحد من القرآن ، وذكرت كل من الروايتين سبباً صريحاً غير ما تذكره الأخرى ، نُظر فيهما . فإما أن تكون إحداهما صحيحة ، والأخرى غير صحيحة . وإما أن تكون كلتاها صحيحة ولكن لإحداها مُرَجِّح دون الأخرى . وإما أن تكون كلتاها صحيحة ، ولامر جِّح لإحداهما على الأخرى ، ولكن يمكن الأخذ بهما معاً . وإما أن تكون كلتاهما صحيحة ، ولامرجِّح ، ولا يمكن الأخذ بهما معاً . وإما أن تكون كلتاهما صحيحة ، ولامرجِّح ، ولا يمكن الأخذ بهما معاً . فالله صور الله منها حكم خاص السوقة إليك :

« أما الصورة الأولى » ـ وهي ما صحّت فيه إحدى الروايتين دون الأخرى ـ فحكم الاعتماد على الصحيحة في بيان السبب. وَرَدُّ الأخرى غير الصحيحة . مثال ذلك ما أخرجه الشيخان وغيرُهما عن جُندَب قال : إلا اشتَكى النبيُّ عَلَيْ فَلْ يقم لَيْلَة أَوْ لَيْلَتَين ، فأتته المرأة فقالت : يامحد ، ما أرى شيطانك إلَّا قد تركك » فأنزل الله : « وَالضَّحَىٰ ، وَاللَّيْ لِي إِذَا سَجَىٰ ، ما وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَما قَلَىٰ » . وأخرج الطبرائ وابن أبي شيبة ، عن حفص بن ميسرة عن أمه عن أمها وكانت وأخرج الطبرائ وابن أبي شيبة ، عن حفص بن ميسرة عن أمه عن أمها وكانت

خادم رسول الله على : « أنَّ جَرْ وا دخلَ بيتَ النبي على ، فدخلَ تحت السرير فات ، فحكث النبي على أربعة أيام لا ينزلُ عليه الوحي فقال : ياخَوْلَة ما حدث في بيت رسول الله على أجبربلُ لا يأتيني . فقلتُ في نفسي : لو حيات البيت وكنسته ، فأحرجتُ الجرو ، فجاء النبي وكنسته ، فأحرجتُ الجرو ، فجاء النبي وكنسته ، فأخرجتُ الجرو ، فجاء النبي ورعد ( عدد ) عليه أخذته الرعدة أن فأنزلُ الله : « وَالضّحى » ترعد ( كنول الذا نزل عليه أخذته الرعدة أن فأنزلُ الله : « وَالضّحى » إلى قوله « فَتَرْضَى » . فنحن بين هاتين الروايتين نقد م الرواية الأولى في بيان السبب الجرو مشهورة ، لكن كونها سبب نزول الآية غريب ، وفي إسناده من لا يعرف ، فالمعتمد ما في الصحيح » ا ه .

« وأما الصورة الثانية » \_ وهى صحّة الروايتين كلتيها ولإحداها مرجّع \_ فحكمها أن نأخذ في بيان السبب بالراجحة دون المرجوح \_ . والمرجّع أن تكون إحداها أصحّ من الأخرى ، أو أن يكون راوى إحداها مشاهداً للقصة دون راوى الأخرى . مثال ذلك : ما أخرجه البخارى عن ابن مسعود قال : «كنتُ أمشى مع النبى عليّة بالمدينة . وهلو يتو كَا عَلَى عَسِيب . فمرّ بنفر من اليهود ، فقال بعضهم : لو سألتُمُوهُ . فقالوا : حَدِّ ثنا عن الروح . فقام ساعة ورفع رأسه فمرَ فت أنه يوحى إليه ، حتى صعد الوحى ، ثم قال : «قُل آلر و حُ مِنْ أَمْر رَبّي وَما أُو تِيتُم من اليهود ، أنه يوحى إليه ، حتى صعد الوحى ، ثم قال : «قُل آلر و حُ مِنْ أَمْر رَبّي وَما أُو تِيتُم من الميهود ، أنه أنه يوحى إليه من أمر ربّي وما أخرجه الترمذي وصحّعه عن ابن عباس قال : « قالت قريش الميهود ، أعطونا شيئاً نسأل هذا الرّجل . فقالوا: اسألوه عن الرّوح ، فسألوه فأنزل الله : «وَيَسْأَلُو نَكَ عَنِ آلرُ وح » الآية .

<sup>(</sup>١) قال فى القاموس: « وقدرعد كنصر ومنع. وقال هامش القاموس: وقد استعمل رعد ثلاثياً أيضاً مجهولًا دائماً ، كَجُنَّ . قالوا: رُعدَ أَى أَصابته رعدة . قاله الخفاجيُّ فى شرح الشفاء » ا ه.

فهذا الخبر الثانى بدلُّ على أنها بمكة ، وأن سبب نزولها سؤال قريش إياه. أما الأول فصر يح في أنها نزلت بالمدينة بسبب سؤال اليهود إياه ، وهو أرجح من وجهين : أحدها أنه رواية البخارى ، أما الثانى فإنه رواية الترمذى ، ومن المقرَّر أن ما رواه البخارى أصح مما رواه غيره . ثانيهما أن راوى الخبر الأول وهو ابن مسعود كان مشاهد القصة من أولها إلى آخرها كما تدلُّ على ذلك الرواية الأولى ، بخلاف الخبر الثانى فإن راو يه ابن عباس لاتدلُّ الرواية على أنه كان حاضر القصة ، ولا ريب أن للمشاهدة قوة في التحمل وفي الأداء ، وفي الاستيثاق ليست لغير المشاهدة ، ومن هنا أعمَلُنا الرواية الأولى، وأهمَلْنا الرواية الأولى،

« وأما الصورة الثالثة » \_ وهي ما استوت فيه الروايتان في الصحَّة ، ولا مرجِّح لإحداهما ، لكن يمكن الجمع بينهما ، بأن كلَّا من السببين حصل ونزلت الآية عقب حصولها معاً، لتقارب زمنيهما فحكم هذه الصورة أن محمل الأمر على تعدُّد السببلأنه الظاهر ، ولا مانع يمنعه . قال ابن حجر : « لامانع من تعدُّد الأسباب » .

مثال ذلك: ماأخرجه البخارى من طريق عكر مةعن ابن عباس أن هلال بن أمية قد فَ آمراً ته عند الذي يَلِي بشريك بن سعماء . فقال الذي يَلِي : «الْبَدِينَةُ أَوْ حَدُ قَلَ وَمَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْ عَلْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلْمُ عَلَيْكُولُ عَلْمُ عَلِيْكُولُ عَلْمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ ع

وأخرج الشيخان « واللفظ للبخارى » عن سهل بن سعد « أنَّ عُويمراً أنَّى عاصمَ ابنَ عدِيٍّ ، وكانَ سيدَ بَنى عَجلان ، فقال : كيف تقولُونَ في رَجل وَجدَ مسعَ

امرأته رَجَّلًا أَيَقْتُلُهُ فَتَقْتُلُونَهُ ، أَمْ كيفَ يصنعُ ؟ سَلْ لَي رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عنْ ذُلكَ ، فأنَّى عاصمُ النبي صلى الله عليه وسلم فقال يارسولَ اللهِ ﴿ وَفَي رُوايَةُ مسلم ﴾ فسألَ عــاصم وسولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم فــكرِهَ رسول الله صلى الله عليه وسلم المسائلَ وَعَابَهَا . فقال عُو مُيرٌ وَ الله لاأَ نتهى حتى أسألَ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فجاءهُ عُوَيْمُو ْ فقال بارسول اللهُرَجِلُ ۚ وَجِد مَعَ امْرَأَ تِهِ رَجَّلًا ءَأَيَقْتُلُهُ فَتَقْتُلُونَهُ ، أَمْ كيفَ يَصَنعُ ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أنزلَ الله القر آنَ فِيكَ وَفَى صَاحِبَكَ . فأمرَها رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمَلاعنة بِمَا سَمَّى اللهُ في كِتَابِهِ فَلَاعِنْهَا » ا ه . فهاتان الروايتان صحيحتان ، ولا مرجِّحَ لإحدَاهما على الأخرى، ومن السهل أن نأخذ بـكانيهما لقرب زمانيهما ، على اعتبار أن أول من سأل هو هلال أبن أمية، ثم قفاه عُو يُمسِر قبل إجابته ،فسأل بو اسطة عاصم مرةً و بنفسه مرةً أخرى، فأنزل الله الآية إجابةً للحادثين معاً . ولاريب أن إعمال الروايتين بهذا الجمع، أولى من إعمال إحداها وإهمال الأخرى، إذ لامانع يمنع الأخذ بهما على ذلك الوجه. ثم لاجائز أن تردُّها مماً ، لأنهما صحيحتان ولاتعارض بينهما . ولاجائز أيضاً أن نأحذ بـــواحدة ونردًا الأخرى ، لأن ذلك ترجيح بلا مرجح . فتعين المصير إلى أن نأخذ بهما معاً . وإليه جنح النوَ وَى أَ وَسَبَقَهُ إِلَيْهِ الخَطْيَبِ فَقَالَ : « لَمُلَّهُمَا اتَّفْقَ لَمَا ذَلَكُ فَى وَقَتْ وَاحِد » اه.

ويمكن أن يُفهم من الرواية الثانية أن آيات الملاعنة نزلت في هلال أولًا ، ثم جاء عويم فأفتاه الرسول بالآيات التي نزلت في هــــلال . قال ابن الصباغ : قصة هلال تُبيِّن أن الآية نزلت فيه أولًا . وأما قوله صلى الله عليه وسلم لمويمر ﴿ إنَ الله أنزل فيك وفي صاحبتك ﴾ فمعناه مانزل في قصة هلال ؛ لأن ذلك حــكم عام " لجميع الناس .

« وأما الصورة الرابعة » ـ وهي استواء الروايتين في الصحة ، دون مــــرجِّح

لإحداها، ودون إمكان للأخذ بهما مما لِبُعْدِ الزمان بين الأسباب فحكمها أن محمل الأمر على تكرار نزول الآية بعدد أسباب النزول التي تحدثت عنها هاتان الروايتان، أو تلك الروايات لأنه إعمال لكل رواية، ولا مانع منه. قال الزركشي في البرهان: « وقد ينزلُ الشيء تعظيا لشأنه ، وتذكيراً عند حدوث سببه خوف نسيانه » ا ه.

(مثال ذلك) ما أخرجه البيهقى والبزّار عن أبى هريرة أن النبى عَلِيَّةٍ وقفَ على حزةَ حينَ استُشهد وقد مُثّلَ به ، فقالَ : ﴿ لأُمَثّلَنَّ بسبعينَ منهم مكانكَ ﴾ فنزلَ جبريل والنبي عَلِيِّ واقف م بحواتِهم سورة النتّحل ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُم ۚ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبتُم بِهِ ﴾ إلى آخر السورة ، وهن ثلاث آبات .

وأخرج الترمذى والحاكم عن أبي بن كعب قال: (لمَّا كَانَ يومُ أُحدِ أُصيبَ مِنَ اللَّهُ نَصَارِ أَرْبِعة وَستونَ ، ومن المهاجرينَ ستة ، منهم حزة ، فمثَّاوا به ، فقالت الأنصار: للن أصبنا منهم يوماً مثل لهذا للز بين (أى لنزيدن ) عليهم . فلمَّا كان يوم فتح مكة أنزل الله ( وَإِنْ عَاقَبْتُم ، الآية .

فالرواية الأولى تفيد أن الاية نزلت في غزوة أحد، والثانية تفيد أنها نزلت يوم فتح مكا، على حين أن بين غزوة أحد وغزوة الفتح الأعظم بضع سنين ، فبعد أن يكون نزول الآية كان مرة عقيبهما معاً. وإذن لا منا صلنا من القول بتعدُّد نزولها ، مرة في أحد ومرة يوم الفتح . وقد ذهب البعض إلى أن سورة النحل كلها مكية . وعليه فعكون خواتيمها المذكورة نزلت مرة بمكة قبل هاتين المرتين الماتين في المدينة ، وعليه فعدّة مرات نزولها ثلاثاً . وبعضهم يقول إن سورة النحل مكية ما عدا خواتيمها تلك فإنها مدنية ، وعليه فعدة مرات نزولها ثنتان فقط .

### شبهة وجوابها

وإذا استُشكل على تكرار النزول بأنه عبث مادامت الآية قد نزلت قبل ذلك السبب الجديد ، وحفظها الرسول بالله واستظهرها الخفاظ من الصحابة ، ويمكن الرجوع إليها من غير حاجة إلى نزولها مرة أخرى .

(فالجواب) أن هناك حكمة عالية في هذا التكرار ، وهي تنبيه الله لما بني هم في أشد إلى ما في طي تلك الآيات المكررة من الوصايا النافعة ، والفوائد الجمة ، التي هم في أشد الحاجة إليها . فنواتيم سورة النحل التي معنا مثلا ، نلاحظ أن الحكمة في تكرارها هي تنبيه الله لعباده أن يحرصوا على العمل بما احتوته من الإرشادات السامية في تحر عي العدالة ، وضبط النفس عند الغضب ، ومراقبة الخالق حتى في القصاص من الخلق ، والتدرُّع بالصبر والثبات . والاعتماد على الله والثقة بتأييده ونصره ، لكل من اتقاه وأحسن في عمله ، جملنا الله منهم أجمعين آمين .

أضف إلى هذه الحكمة ماذكره الزركشي آنفاً من أن تـكرار النزول تعظيم لشأن الكرر، وتذكير به خوف نسيانه.

### ٦ – تمددُّ النازل والسببُ واحدُ

قد يكون أمر واحد سبباً لنزول آيتين أو آيات متعددة «على عكس ماسبق» ولامانع من ذلك ، لأنه لاينافى الحكمة فى إقناع الناس ، وهداية الخلق، وبيان الحق عند الحاجة، بل إنه قد يكون أبلغ فى الإقناع وأظهر فى البيان .

مثال السبب الواحد تنزل فيه آيتان ، ما أخرجه ابن جرير الطبرى والطبراني والطبراني والبراني والبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال : كان رسول الله يَقِلُ جالساً في ظِلِّ شجرَة فقال : إنه سياتيكم إنسان ينظرُ إلَيْكُم بِعَيْنَي شَيْطاَن ، فإذَ جاء فَلَا مُتكلِّمُوهُ ، فَلَا مُتكلِّمُ فَعَلَا مُتكلِّمُ فَقَال : عَلَامَ مَلْبَهُوا أَنْ طَلَعَ رَجُلُ أَزْرَقُ العَيْنَيْنِ ، فَدَعاهُ رسول الله عَلَى فقال : عَلَامَ تَشْتَمني أَنتَ وأصحاً بُكَ ؟ فَانطلق الرّجلُ فَاء بأصحابه فعلفوا بِاللهِ ما اللهِ عَلَوا حتى تجاؤزَ

عَنهُمْ . فَأَنْزَلَ اللهُ : « يَحْلِفُونَ مِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدُ قَالُوا كَلِمَةَ آلْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ وَهُمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا ، وَمَا نَقَمُوا إِلَّا أَنْ أَغْنَاهُمُ آللهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ . فَضْلِهِ . فَإِنْ يَتَوَلُّوا بُعَدَّ بَهُمُ آللهُ عَذَابًا أَلِيمًا فِي آلدُّ نَيَا وَآلا خِرَةٍ ، فَإِنْ يَتَوَلُّوا بُعَدَّ بَهُمُ آللهُ عَذَابًا أَلِيمًا فِي آلدُّ نَيَا وَآلا خِرَةٍ ، وَمَا لَهُمْ فِي آلْارُ ضِ مِنْ وَلِي وَلِا نَصِيرٍ » من سورة التوبة .

وأخرج الحاكم وأحمد هذا الحديث بهذا اللفظ وقالا: فأنزل اللهُ: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ عَمِمُ اللهُ عَمِمُ اللهُ عَمِلُهُ وَالْمَا فَيَعْلِمُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ. أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ عَمِمً فَيَعْدُونَ لَهُ مَكُمْ ، وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ. أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الشَّيْطَانِ. الشَّيْطَانِ. الشَّيْطَانِ مُ الشَّيْطَانِ هُمُ الشَّيْطَانِ مُ الشَّيْطَانِ مَ اللهُ اللهِ مِن سورة الحجادلة .

ومثال السبب الواحد بنزل فيه أكثر من آيتين ماأخرجه الحاكم والترمذي عن أمَّ سلمة أنها قالت: بارسول الله ، لاأسمع الله ذكر النساء في الهجرة بشيء فأنزل الله : « فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أَضِيعُ عَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ ، مِنْ ذَكر أَوْ أَنْنَى بَعْضُكُمْ ، مِنْ ذَكر أَوْ أَنْنَى بَعْضُكُمْ ، مِنْ ذَكر أَوْ أَنْنَى بَعْضُكُمْ ، وَأُودُ وا في سَلِيلِي ، وَقَاتَلُوا مِنْ بَعْضٍ ، وَأُودُ وا في سَلِيلِي ، وَقَاتَلُوا مِنْ بَعْضٍ ، وَأُودُ وا في سَلِيلِي ، وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا ، لا كُفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَلِينَا بَهِمْ وَلَا دُخِلَتْهُمْ جَنَّاتَ بَجْرِي مِنْ تَعْشِهَا ٱلْأَنْهَارُ نَوَابًا مِنْ عِنْدَهُ حُسْنُ آلِدُو ابِ » ا ه من سورة آل عمران .

وأخرج الحاكم أيضاً عنها أنها قالت: قلت بارسول: تذ كرُ الرجالَ ولاتذْ كرُ النساءَ فأ نزلت: « إَنَّ الْسُلِمِينَ وَالْسُلِمَاتِ (١) » وأنزلت « أَنِّى لَا أَضِيعُ عَمَلَ عامِلٍ مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَنْتَى (٢) » .

<sup>(</sup>٢) وهي مرخ آية آل عمران السابقة .

وأخرج الحاكم أيضا أنها قالت نفزُ والرجال ولا نفزُ و النساء، وإنمالنا نصفُ الميراث. فأنزل الله « وَلَا تَتَمَنَّوْ المَافَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَـكُمْ عَلَى بَعْضٍ » (١) وأنزل : « إِنَّ اللهُ لِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ » (٢).

# العموم والخصوص بين لفظ الشارع وسببه

هذا مبحث أفرده الأصوليون بالكلام لأن مهمتهم الاستدلال بألفاظ الشارع على الأحكام ، ونحن نلخص لك هنا ما يسمح به المقام لمناسبة أسباب النزول وما ينزل فيها مما يوافقها أو لا يوافقها في العموم والخصوص فنقول: اعلم أن لفظ الشارع الوارد جواباً لسؤال أو سبب قد يكون مستقلًا أو مفيداً وحده بقطع النظر عن السبب أو السؤال الوارد فيه . وقد يكون غير مستقل ، بمهنى أنه لا يفيد إلا إذا لوحظ معه السبب أو السؤال .

ولكل من هذين النوعين حكه:

فأما الجواب الذي ليس بمستقل: فحكمه أنه يساوى السؤال في عومه باتفاق الأصوليين ويساويه أيضاً في خصوصه على الرأى السائد عندم ·

فلو قال سائل: هل يجوز الوضوء بماء البحر ، فأجيب بلفظ ( نعم ) ، أو لفظ ( يجوز ) ، كان المعنى : يجوز الوضوء بماء البحر لكل من أراد من النّاس لا لخصوص هذا السائل ، وذلك لأن السؤال استفهام عن الجواز مطلقاً من غير اعتبار خصوص المتكلم ، فكذلك جوابه ، لأنه غير مستقل .

ولو قال السائل : توضأتُ بماء البحر ، فأُجيب بلفظ ( يُجْزِ ثُكُ ) ، كان معناه :

W. KIKT

<sup>(</sup>١) من سورة النساء وتمامها قد تقدم .

<sup>(</sup>٢) من سورة الأحراب، وتمامها قد تقدم أيضاً قريباً.

أن الوضوء بما البحر يجزى السائل وحده ، لأن السؤال خاص بالمتكلم ، فكذلك جوابه عير المستقل . أما غير المتكلم فلا يُعلم حكه من هذا الجواب ، بل يُعلم من دليل آخر كالقياس ، أو كقوله علي : « حكى عَلَى الواحد حكى عَلَى الجماعة ، ذلك كله في الجواب غير المستقل .

وأما الجواب المستقل فتارةً يكون مثل السبب ، في أنَّ كلَّا منهما عامُ أوخاصٌ. وحكمه إذن أنه يساويه . فاللفظ العامُ يتناول كلَّ أفراد سببه العام في الحكم ، واللفظ الخاصُّ مقصورٌ على شخص سببه الخاصِّ في الحكم . وهدذا محل اتفاق بين العلماء ، الخاصُّ مقصورٌ على شخص سببه الخاصِّ في الحكم . وهدذا محل اتفاق بين العلماء ، لمكان التكافؤ والتساوى بين السبب وما نزل فيه . وأمثلة الأول \_ وهو العامُ فيهما \_ كثيرة . منها الآيات النازلة في غزوة بدر ، والآيات النازلة في غزوة أحد من سورة آل عران . ومثال الثاني \_ وهو الخاص فيهما \_ قوله سبحانه في سورة الليل : هو وَسَيُجَانِّهُمَ آلاً ثُونَى مَالَهُ مَتَزَلَّى » .

قال الجلالُ المحلى: هذا نزل فى الصديق رضى الله عنه ، لما اشترى بلالا المعذَّبَ على إيمانه وأعتقه . فقال للكفار: إنميا فعل ذلك ليد كانت له عنده فنزلت : و وَمَا لأَحَد عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَة تُجُزَّى . إلَّا آبْتِفَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ آلاً عْلَى . وَلَسَوْفَ يَرُضَى » .

واعلم أن هذا التمثيل لا يستقيم إلا على اعتبار أن أل فى لفظ « الأَتْـقَى » للعمد ، والمعهود هو الصدِّيق رضى الله عنه .

 سائل فيقول مثلًا؟ هل يجوز لجماعة المسلمين أن يدافعوا عن أنفسهم ويقاتلوا من قاتلهم، فيأتى الجواب قائلًا: لك أنت أن تدافع عن نفسك وتقاتل من قاتلك .

( الصورة الثانية » هي عموم اللفظ وخصوص سببه ·

## ٨ ـ عموم اللفظ وخصوص سببه

ومعناه أن يأتى الجواب أءم من السبب، ويكون السبب أخص من لفظ الجواب. وذلك جائز عقلا ، وواقع فعملاً ، لأنه لا محظور فيه ولا قصور ، بل إن عمومه مع خصوص سببه موف بالغاية ، ومؤد للمقصود وزيادة .

بيد أن العاماء اختلفوا في حكمه : أعموم اللفظ هو المعتبر أم خصوص السبب ؟ فرهب الجهور إلى أن الحريم يتناول كل أفراد اللفظ ، سواء منها أفراد السبب ، وغير أفراد السبب . ولنضرب لك مثلًا : حادثة قذف هلال بن أمية لزوجته ، وقد نزل فيها قول الله تعالى : « وَاللَّذِينَ بَرْمُونَ أَزْوَاجَهُم » الح ، نلاحظ فيها أن السبب خاص ، وهو قذف هلال هذا ، لكن جاءت الآية الفازلة فيه بلفظ عام \_ كا ترى \_ وهو لفظ « آلذين يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُم » . وهو اسم موصول ، والموصول من صيغ العموم ، وقد جاء الحكم بالملاعنة في الآية محمولاً عليه من غير تخصيص . فيتناول بعمومه أفراد القاذفين في أزواجهم ، ولم يجدوا شهداء إلا أنفسهم ، سواء منهم هلال بن أمية أفراد القاذفين في أزواجهم ، ولم يجدوا شهداء إلا أنفسهم ، سواء منهم هلال بن أمية صاحب السبب وغيره ، ولا نحتاج في سحب هذا الحكم على غير هلال إلى دليل آخر من قياس أو سواه بل هو ثابت بعموم هذا النص . ومعلوم أنه لا قياس ولا اجتهاد مع النّص . ذلك مذهب الجهور .

وقال غير الجمهور: إن العبرة بخصوص السبب. ومعنى هذا أن لفظ الآية يكون مقصوراً على الحادثة التى نزل هو لأجلها، أما أشباهها فلا يعلم حكمها من نَصِّ الآية، إنما يعلم بدليل مستأنف آخر، هو القياس إذا استوفى شروطه، أو قوله عَلَيْكَة:

« حُكْمَى عَلَى الواحدِ حُكْمَى على الجماعةِ » . فآية القذف السابقة النازلة بسبب حادثة هلال مع زوجه خاصة بهذه الحادثة وحدها، «على هذاالرأى» . أما حكم غيرها بما يشبهها، فإنما يعرف قياساً عليها أو عملًا بالحديث المذكور .

ويجب أن نلاحظ، أن هذا الخلاف القائم بين الجمهور وغيرهم ، محمَّه إذا لم تقم قرينة على تخصيص لفظ الآية العامِّ بسبب نزوله ، أما إذا قامت تلك القرينة فإن الحكم يكون مقصوراً على سببه لامحالة ، بإجماع العلماء .

كا يجب أن نلاحظ أيضاً أن حكم النص العام الوارد على سبب يتعدَّى عندهؤلاء وهؤلاء إلى أفراد غير السبب. بيدأن الجمهور يقولون إنه يتناولهم بهذا النصِّ نفسه، وغير الجمهور يقولون إنه لايتناولهم إلا قياساً أو بنص آخر كالحديث المعروف: « حُـكْمِى على الواحد حُكْمِى على الجماعة ».

وإلى هذا المهنى يشير ابن تيمية بقوله: «قد يجيء كثيراً من هذاالباب قولهم: هذه الآية نزلت في كذا ، لاسيا إن كان المذكور شخصاً ، كقولهم : إن آية الظهار نزلت في امرأة قيس بن ثابت ، وإن آية المكلاة نزلت في جابر بن عبدالله ، وإن آية قوله «وَأَن آحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ آلله » نزلت في بنى قريظة والنضير ، ونظائر ذلك مما يذكرون أنه نزل في قوم من المشركين بمكة ، أو في قوم من اليهود والنصارى ، أو في قوم من المؤمنين. فالذين قالوا ذلك لم يقصدوا أن حكم الآية يختص بأولئك الأعيان دون غيرهم، فإن هذا لا يقوله مسلم ولا عاقل على الإطلاق. والناسُ وإن تنازعوا في اللهظ العام الوارد على سبب: هل يختص بسببه ؟ لم يقل أحد إن عومات الكتاب والسنّة تختص بالشخص على سبب: هل يختص بسببه ؟ لم يقل أحد إن عومات الكتاب والسنّة تختص بالشخص المعين. وإنما غاية ما يقال: إنها تختص بنوع ذلك الشخص، فتعم ما يشبهه ولا يكون العموم فيها بحسب اللفظ. والآية التي لها سبب معين إن كانت أمراً أو نهياً فهي متناولة الذلك الشخص ولغيره ممن كان بمنزلته » اه.

ولعل ثمرة هذا الخلاف ترجع إلى أمرين: «أحدهما» أن الحكم على أفراد غيرالسبب مدلول عليه بالنص النازل فيه عند الجمهور. وذلك النصقطمي المتن اتفاقاً ، وقديكون مع ذلك قطعى الدلالة . أما غير الجمهور فالحكم عندهم على غير أفراد السبب ليس مداللاً عليه بذلك النص بل بالقياس أو الحديث المعروف ، وكلاهما غير قطعى .

« الثانى » أن أفراد غير السبب كلم يتناولها الحكم عند الجمهور ، مادام اللفظ قد تناولها. أما غير الجمهور فلا يسحبون الحكم إلا على مااستوفى شروطالقياس منها دون سواه إن أخذوا فيه بالقياس.

### د — أدلة الجمهور

استدل الجمهور على مذهبهم بأدلة ثلاثة: « الأول » أننا نعلم أن لفظ الشارع وحده هو الحجة والدليل دون ما احتف به من سؤال أو سبب ؛ فلاوجه إذن لأن نخصص اللفظ بالسبب . وكيف يسوغ أن نجعل ماليس حجة في الشرع متحكمًا بالتخصيص على ماهو الحجة في الشرع ؟

والدليل على أن لفظ الشارع وحده هو الحجة أن الشارع قد يصرف النظر عن السؤال، ويعدل بالجواب عن سنن السؤال لحدكمة ، نحو قدوله تعالى فى سورة البقرة : « يَسْأَلُو نَكَ مَاذَا يُنفقُونَ ؟ قُلْ مَا أَ نَفَقتُم وَمَنْ خَيْرِ فَلِو الدَيْنِ وَ الْأَقْرَ بِينَ وَ الْمَالِيَةِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وإن كانت الآية قد أهارت إشارةً خفيفة إلى بيان ما ينفقونه بقوله سبحانه «من خير» غير أنها إشارة إجمالية لا تشبع حاجة السؤال .

ويمكن أن تنظم من هذا دليلًا منطقيًا من باب القياس الاقتراني ، تقريره هكذا : اللفظ العام الوارد على سبب خاص مو الحجة وحده عند الشارع ، وكل ماكان كذلك يعتبر عمومه ، فاللفظ العامُ الوارد على سبب خاص يُعتبر عمومه . وهو المطلوب .

كا يمكن أن تنظم منه قياساً استثنائياً تقريره:

لو لم يكن اللفظ العام الوارد على سبب خاص مُعتبراً عمومه لما كان لفظ الشارع وحده هو الحجة ، لسكن التالى باطل ، فبطل ماأدى إليه وهو المقدم ، وثبت نقيضه وهو أن اللفظ العام الوارد على سبب خاص يعتبر عمومه ، وهذا هو المطلوب .

« الدليل الثانى » أن الأصل هو حمـــل الألفاظ على معانيها المتبادرة منها عند الإطلاق أى عند عدم وجود صارف يصرف عن ذلك المتبادر ، ولا صارف للفظ هنا عن إرادة العموم ، فلا جرم يبقى على عمومه . أما ما يتوهّمه المخالفون من أن خصوص السبب صارف عن إرادة العموم ، فمدفوع بأن مجرد خصوص السبب لا يستلزم إخراج غير السبب من تناول اللفظ العام إياه . فلا يصلح أن يكون قرينة مانعة من إرادة ماوضع له اللفظ العام . وهو العموم الشامل لجميع الأفراد .

ويمكن أن تنظم من هذا الدليل قياساً اقترانيًا هـكذا:اللفظ العام الوارد على سبب خاص يتبادر منه العموم عند الإطلاق ، وكل ماكان كذلك يبقى على عمومه . فاللفظ العام الوارد على سبب خاص يبقى على عمومه وهو المطلوب .

ويمكن أن تنظم من ذلك الدليل قياسا استثنائيًّا أيضاً يقول: لولم يكن اللفظ العام الوارد على سبب خاص باقيا على عمومه عند الإطلاق للزم استمال اللفظ في غير ما وضع له بلا قرينة ، لكن التالى باطل ، فبطل المقدَّم و ثبت نقيضه وهو أن اللفظ العام

الوالمون على سبيب خاص باق على هو مه عند الإطلاق وفقت على المالية المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة والحميدان في سائر الانتصار والأعميار بجوي على الانتطاع القرارة على أسباب خاصة في وقام وحرافت كثيرة من غير عاجة إلى فياس الواستدلال بدليل آخر وكف شكر هذا ؟ وأكثر الحمول الشرع خرجت على أسباب خدة و ويرتف المنافرة في المنافرة والمنافرة في المنافرة والمنافرة والمنافرة في المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة على وجوب قطع كل يوساغر المنافرة في حصوص بير قة المحق أو رداه بسقوان واحتجوا المائية القلمان على وحرب المنافرة في حصوص بير قة المحق أو رداه بسقوان واحتجوا المائية القلمان على وحرب المنافرة في حصوص بير قالمان وكذلك رحنوا بآبات القلمان على شمول حكم من قائمة في حصوص من موت قبل وكذلك رحنوا بآبات القلمان على شمول حكم المنافرة في حصوص من المنافرة في حصوص من

و يمكن إن قنظم من هذا الدليل فياساً اقترانياً نُفعة وَعَمُومِ اللَّفظَةُ المُوارَّدُ عَلَى سِبْبُ خاص قد العند، الصحابة والمجتهدون ، وكل مَا كَانَ كَذَلَكُ فَهُو المُعْتِرِ ، قَصُومِ اللَّفظَ الوارد على سِبْبِ خاص هو المعتبر.

ويُمكن أن تنظمه دليلًا استثنائيًا نصه : لو لم يكن عموم الفظ الوالود على سبب خاص عو المستدر على التلام ، خاص عو المستدر على العدر الصحابة والحسيدون ، ليكن الثالى باطل فبطل المقدم ، وثبت تشيطه ووقو الطاوب .

#### بالإسلة:

لا يبعد عليك أن تستدل للمقدّمات الفقرى والكبرى فى الأقية الآفتوانية التى وكرناها عنيشه مليك أن تستدل للمقدّمات الفقرى والكبرى فى الأقية الآفتون المثلقة التي عن الأولة بالأسلوب المألوب المثلة عن الاصطلاعات المتعلقية .

١٩٠٠ ١ - شبات الخالفين و تفنيهما

"المقط طائقو الجنور إلى شهات بحس لتأبيع مذه البهات وهو أن العبرة مخصوص النبيب لا بسبق اللفظ ـ وَلَـكتك سترى معرب حق النهات بين بديك :

و الشهد الأولى عبقولون: إن الإجاع قد انتقد طي عدم جواز إخراج السبسمن كما العام الواليد فلي سيب أخاص ، إذا وقد محسس. وذقت يستازم أن العام مقصور على أفراد السبب لا يتناول غيرها ، لأنه لو لم يكن مقصوراً عليها لتساوت مي وغسيرها في جواذ الإجراج عند المحسم، وذلك مشوع ، ثلا جاع الذكور.

والمنسوانية على الإجام الذكور لا يستارم قدر المام على أفراد المام على المواد الموادن عبل هو هاف علد حدود حقاه من أن أفراد السبب وغيرها في حالة الإخراج بالحطيص، وفلك المدير منته المواج بالمحطيم، المدين عبر المواد السبب في حكم المام إذا تنافيا اللفظ ، وذلك لأو لذ الجمور السابة في المحلود السبب في حكم المام إذا تنافيا اللفظ ، وذلك لأو لذ الجمور السابة في المحلود السبب في المحلود ا

وَيُمَكِّنَ أَنْ تَنظُمُ مْنْ مَدًّا قِياسًا استَنائيًا يقول :

او المتبكن العبرة بخصوص السبب و لجار إخراج أفراد السبب إذا ورد تخصص لكن إخراج أفراد السبب إذا ورد تخصص لكن إخراج أفراد الإجاع على استناعه . فبطل ما أدى اليم وهو المقدم ، و ثبت نقيضه ، وجسو أن العبرة بخضوص السبب. دايل التلازم أن العام ، تحضوص السبب. دايل التلازم أن العام ، تحضو يم أفراده ، فإذا أخذنا بعموم اللفظ ولم تخصصه بالسبب قساوت أفراد السبَب وغيرها بما اندرج نحت ذلك العام " ، فإذا جاء مخصص جاز أن يُخرج أفراد السبَب .

ويجاب بإيطال الملازمة ، ومنع أن أفراد العام متساوية . وسند للمنع أن الإجماع منعقد على أن أفواد السنب عتاز عن غيرها بأنها لا تخرج بالتخصيص . فإن تساوت هي وأفراد غير السبب دخو لا ، فلن يتساوى الجميع خروجاً . وإذن يبقى العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، للأدلة السابقة . أ

ولا قائدة الثانية » يقولون: إن الرواة نقلوا أسباب النزول واهتموا بها وبتدويتها.
 ولا قائدة لذلك إلا ما نذهب إليه من وجوب قصر العام على أفراد سعبه الخاص .
 وهذا منى أن العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ .

والجُواب: أنه لا وجه لكم في أن تجملوا فائدة نقل الأسباب هي قصر المام على أفراد سجبه ، فإن لأسباب النزول والإحاطة بها علماً عن طريق نقل الزواة فوائد عدّة ، ومزايا جه ، وذكر ناها في مطالع هذا المبحث . وهي غير ماذكرتم ، فارجموا إليها إن شئتم .

وَيَكُنُ أَنْ نَنظُم مَنْ ذَلَكَ قياسًا استثنائيًا أيضًا هكذا: لو لم تكن العبرة بخصوص السبب لما نقله الرواة واهتموا ببيانه وتدوينه لكن التالى باطل بالحس والمشاهدة، فثبت نقيض القدم وهو أن العبرة بخصوص السبب دليل الملازمة أنه لايفهم لنقل الرواة وعنايتهم ببيان الأسباب فائدة غير التخصيص .

رُ وَالْجُوابُ أَنْنَا نَمْنِعَ دَلَيْلِ اللَّازِمَةَ ، كَيْفِ؟ وَلَأْسِبَابُ النَّزُولِ فَوَائَدُ مَعْمَدَةَ قَــَدُ قَصَعَنَاهَا عَلَيْكُ أُولَ هَذَا الْمُحَثُ فَحَدَارِ أَنْ تَنْسَى .

السبهة الثالثة » يقولون: إن تأخير البيان عن وقوع الواقعة وتوجيه السؤال فى العام الوارد على صدب بدل على أن العبرة بخصوص السبب، لأن تأخير لفظ الشارع إلى ما بعد جدوث سببه، يُفهم منه أن السبب هو الملحوظ وحده الشارع فى الحكم عليه بهذا اللفظ العام النازل فيه، وإلا لما ربطه بالسبب، بل لأنزله قبله، أو أخره عنه.

والطؤان إن بكول في مكا تأخير البيان إلى ما فعد السبب أن بكون الفط المام م عيامًا له ولو مع مارشام من كل ما يتلوج تمت الفظ القام، ولا يستارم أن بكون بياعًا له وخده كان كرم

ويمكن أن تصوغ من هذا قياماً هكذا؛ لو لم تبكن العبرة لمجنوب السبب ، لما أخر البيان إلى وقوع الواقعة أو توجيه السؤال. لكن التالى باطل ، فتبت تقيض المقدم ويعو الطاؤب ، فليل الملازمة أن تأخير لقظ الشاوع إلى ما ببت وقوع الواقعة وتوجيه السؤال لا يفهم عنه الآلاء أنه بيان لهذا اللبب وحده ، وذلك معنى أن العبرة نخصوصه ولمبلؤاب ؛ أنها تمنع وليل الملازمة ، أي عنم أنه لا يفهم من تأخير البيان إلى ما هد وقوع الواقعة وتوجيه السؤال إلا أن بكون اللفظ العام النازل بسبهما بياناً لهذا السبب وحده كيف؟ والتأخير يقهم منه أن اللفظ العام جاء بياناً له مع أشباهه من كل

ما ينتظم وإيام في سلك العلمُّ للأدلة السابقة .

و الشبه الرامة به يقولون؛ قد التفقت كله الفتهاء على أنه إذا دعا رجل وجلا آخر إلى طمام الغداء وقال له: ( تُعَدّ عندى ) فرقص وقال: ( واقله لا أنقدى ) ، ولم يقل لا عندا له عند غير هذا الداعى ، فإنه لا يحتث . وماذاك إلا لأن هذا اللفظ المام قد تخصص بسببه وهو كلة ( تغذ عندى ) التي خص بها الداعى نفسه ، فكأن الحالف قال: ( لا أنتذى عندك وحدك ) ولذلك لا بحنث بغدائه عقد غيره ، ولفظواك ير أن خل الفنوى عندك وحدك ) ولذلك لا بحنث بغدائه عقد غيره ، ولفظواك ير أن كل عام يتخصص بسببه كا فهم أن علم يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم على أن كل عام يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم عند الماك إلى عام يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم عند الماك إلى عام يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم عند الماك إلى عام يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم عند الماك إلى عام يتخصص بقرية خارجة بسببه كا فهم عند داعيه فقط الولان كالامتا

قيا تختيم يغرينة خارجة ، سواء أكانت البرت أم سواء ، فذلك عميسيل وفاق ،

و نظيره أن يقال في (كلّم فلاناً في واقعة معينة ) فتقول (والله لا أكلُهُ (بداً) فإنك لا تمنت إذا كلته في غير ثلك الواقعة ؛ لأن العرف يمكم أيضاً بأنك تربد علم فسكلينه في خصوص ثلك الواقعة لا مطلقاً .

ويُمكُّن أَنْ تَنظم مِنْ هَذَا قِياسًا الْمُثَنَّانُيًّا بِمُولُ :

له إن كن الدبرة بخصوص السبب، لكان من قال (والله لا أنفدًى) ولم يقل (عندًا )، في إجابة من قال له (تغدَّ عندى) حانثا إذا تغدَّى عند غيره . لكن التالى بأطل ، لنص الفقهاء على عدم حنثه حينثذ ، فبطل للقسدم ، وثبت تقيضه ، وهو المطاوب .

ذليل الملازمة أن كلة (لا أنفدى) شاملة التغدى عند المخاطب وعند غيره ؛ لأنا حدف المعمول بُؤذِن بالعموم . وقد جاءت هذه الكلمة على سبب وهو دعوة المخاطب إياد المغداء. فلو أخذنا بعموم هذا اللفظ ، وأهملنا خصوص هذا السبب، لكان يحنث بغدائه عند غيره ، لأنه فرد من أفراد ذلك العام .

والجواب: أن التخصيص بالسبب هنا لم يجئ من نفس السبب ، إنما جاء من قرينة خارجة هي حكم العرف بأن حالف مثل هذه البمين إنما يقصد مجدم التغدين عند من دعاه وحده. ولا كلام لنا في ذلك ، لأن التخصيص بالقرينة الخارجة محله وخاق كا تقدم .

والشهة الخامسة ، يقولون : إن النطابق بين السؤال وجوابه والحب ، في نظر المحكة والوبحكم قانون البلاغة . وحذا النطابق لا يستقيم إلا بالتساوى بين لفظ العام وسدب الخاص . والتساوى لا يكون إلا إذا خصصنا اللفظ العام بسببه المخاص . لاسيم إذا وقع ذلك في كلام الشارع الحكيم ، وجاء في أرقى نصوص البلاغة وفاحدها إعجازاً ، وهو القرآن الكريم .

والجواب ! أن طَرِيح المنام على عمومه لا يخل عطابقته لسببه الخاص الأبن هذه المطابقة تحصل يكون الفقط من سببه اكا تحصل بمساواته إياد ، فإن القصود من المطابقة أن يكون المفظ مبيناً لحسكم السبب وغير قاصر عن الوفاء به ، وهو إذا جاء أعم " بكون قد وفي بالمراد وزاد .

ويمكن أن تسبك من هــــذا قياساً استثنائياً صيغته حكفا : لو لم تُسكن العبرة خصوص السبب ، لكان اللفظ غير مطابق السبب . لكن التالي باطل ، فقبت نقيض المقدم ، دليل الملازمة : أن السكلام هنا مقروض في صدب خاص ولفظ عام ، ولاشك أن العام الايطابق الخاص ، ودليل بطلان التالى : أن عــــدم المطابقة مناف الحكة ، وعل البلاغة .

والجواب: أننا نبطل تلك الملازمة ، وتمنع دليلها وهو أن العام لا يطابق الخاص. كيف ؟ والمطابقة كما تحصل بمباواة اللفظ السبب عموماً وخصوصاً ، تحصل بمبون اللفظ أعم من السبب ، لأن المراد من الجواب أن يتحدّث عن السبب و ببين حكمه ، وذلك حاصل مع كونه أعم منه ، ولا يتوقف على مساواته إياه .

ملاحظة على يكينك بعد هذا البيان ، أن تحول الله الأقيسة الاستثنائية إلى أقيسة العرفة على المرامك القرائية ، ثم تستدل على مقدماتها بديولة ويسر ، على بمطمافعانا بأدلة الجرور . فأمامك الحال ، ولا دائي لإطالة المقال .

كا أرجو أن يعذونى القارى للكريم ، إذا شقّ عليه بعض الشيء أن يهضم تلك الصناعة الغنيّة في مسياعة الأدلة بعض الأحيان ؛ فإن للوسط قضاء لا يرد ، وللصناعة حكماً لا ينقض ، ومن واجبى أن أشبع تعاجمة هؤلاء وهؤلاء ، لذلك ترانى طوراً هنا وطوراً هناك. والله هو الفتاح العليم ؛ وهو الموفق والمغين .

المرازي المراج عبيد المبعد الحامل مع الفظ العام المراج المراجع المام المراجع ا

و ألسيوطي في الإثقال ، وابن السبكي والحلي في جمع الجوامع وشريعه والتي الفرآن الكريم قل برد فيه مايشه السبب الحاص مع الفظامالهام الناولا فيه فيكون للنزا الشبه أثر مالح في تناول الآية النامة المضمون الخاص في الآية الهي معها ، تناولا عنازًا بجمله أسبق إلى الذهن من غيره وأبعد عن خروجه بالتخصيص إذا وترد مخصص التلك الآية العامة ، فكأنه قطمي الدخول . وكأنه مجمع على غيام مروجه بالحقيق ، كا أجموا على عدم خروج السبب الخاص من لفظ العام النازل فيه .

فأنت ترى أن هذه الآيات سنمت على الخيانة والخانيين من اليهود، وتوعدهم الخطح الوعيد، ووبختهم أشد التوبيخ. وذلك في معنى اللهى البالغ عن تلك الخيانة أى خيانهم الذي صلى الله عن تلك الخيانة أى خيانهم الذي صلى الله على الله على وسلم والمؤمنين، حيث جماو اللشركين أهدى سبيلاً منهم ومن المقرر أن النهى عن شيء أمر بضد ، فلا جرم تضمنته هذه الآيات أبضاً أمر اليهود بالأمانة في الحكم على النبي على وأصابه، ووصفهم بالصفات الحقيقية ،خصوصاً الهم قد مدحوا في كتابهم التوراة كا قال الله تعالى في سورة الأعراف : ه تجذرة أنهم من التوراة كا قال الله تعالى في سورة الأعراف : ه تجذرة أنهم من التوراة كا قال في سورة الأعراف : ه تحديد أن وصف النبي وأصحابه : « ذلك مَثَلُهُمْ في التوراة ومَثَلُهُمْ في التوراة ومنوباله في النبي وأصحابه : « ذلك مَثُلُهُمْ في التوراة ومَثَلُهُمْ في التوراة ومَثَلُهُمْ في التوراة ومنوباله ومنوباله في التوراة ومنوباله ومنوباله

ثم ما وعقيب تلك الآيات في الترتيب الوضعيِّ قوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِن أَفَّةُ

يام "كير" إلى دوا الأساعات إلى اعطرا به خيجان الدناسيد بينسها راما ، والعدة وثبة والانستاد يوسياد بهار معندالا بالمجاهر فالامالة في حوربها "كارى، وظائلة بات تأمر بالدناسة كالمدت بوسا المبليد بين البادو الخاص ، فسكان ذاك تسبيها بالسبب المعلمان بين المبلية المقام المبلية المبلغة بين المبلغة المبلغة بين المبلغة ولا يصبح مروجه متهيئيل ويسكنا الإمانة العامة التي معنا المبلغة في سال الأمانة العامة المبلغة ومن المبلغة المبلغ

ولدل من تمام الفائدة أن نسوق إليات ما يناه في جمع الجوامع للإمام ابن السبكي وساوحه بملال فللون المسكى في فلده المخالسة يهودت : « ( وبقوب منها ) إلى بن صورة السبب على يعلون فللمن الدخول أو فلت ( غليم في القرآن تلاه في الرس) أي رسم القرآن يميني وظمه مواضعه ، وإن له ينله في الغرول ( عام للمناصة ) بين التلال وللعلو كافي قوله فيسبب للي : ه أكم تو إلى الذين أوتوا نصيباً من المحقاب ، ويؤمنون بإلجيت والعلمة وشيرة النم فاته . كا قال أهل التفسير - إشارة إلى كدب يوامنون بإلجيت والعلمة وشيرة المناود الم قدم المناسبة كدب مرضوا المناسبة وساؤ النائجة والمناسبة المناسبة المناسبة

# المبحث السادس

في نزول القرآن على سبعة أحرف

هذا مبيعت طريف وشائق، غير أنه مخيف وشائك 1. أما طرافته وشوقه ، فلا نه يريئا مطهوراً من مظاهر رحمة الله وتخفيفه على عباده ، وتبسيزه لكتابه على كافة القبائل الفريية ، بل على جميع شموب الأمة الإسلامية ، من كل جبل وقبيل ، حتى ينطقوا به لهنة السنيم ، سهلة لمجانهم ، برغم ما ينهم من اختلاف في اللغات ، وتنوع في الغيات ، وتنوع ، وتن

ومن طرافة هذا المبحث أيضاً أنك نشاهد فيه عرضاً عاماً لمنتجات أفسكار كثيرة، «ولشهد جيشاً جواراً من مذاهب وآزاء · كلها تحاول العمل علدمة العلم ، وإظهار الحق، «والدفاع عن عرين الفرآن والإسلام .

و أما خافة هـ ذا المبحث وشوكه ، فلا نه كثر فيه القبل والقال ، إلى حدر كاد يطمئ النوار الحقيقة ، حتى استمصى فهمه على بعض العاماء ولاذ بالفرار هنة وقال : إنه مشكل... وحق اصطرفها على أمن كبار الجفقين أن يفردوه بالتأليف قليها وحديثاً ، مائيين البلامة المترجف بلِّن شاعة في القرن الشامع المنبرى ، والعلامة الشييخ بحد يميت في المترن الرائد عشر د

أضف إلى وللشأن الخطأ في حدا البابقد يتنخذ مذاهدا، الإسلام سبيلا عو حالى توجيه المطاعن الخليفة إلى القرآل ، كا وقعت أو وقع على كتاب الن بد عون أنفسهم ميشرين ، أسموه الاجباحث فو آخية ، واجتلوا موضوع الجزء الأول منه الاحل من تحريف في الكتاب الشريف، ؟ وقصيدوا فيدمن الآراء المرابقة ما الحق منه وي وهوا عالم ينالوا ».

وَمَنْ نَسِيْهِنَ اللهُ وَنَسْهِدِيهِ عَالَىٰ يُمَكِّمِنَ فِينَالُورِهِ مِنْ الشَّوكِ فِي هذا الموضوع الشائق الشائك ، وأن يهي \* لمنا من أمر فارشداً .

وستعول في هذا البدأل \_ إن شاء الله \_ جو لات عدة ، نتحد أن فيها عن أدلة رول القرآن على سبعة أخرف ، وعن شؤ اهد بارزة في هذه الأحاديث الواردة ، بنها فو الله كثيرة لاختلاف الجروف والقراء الته وعن معنى نزول القرآن على سبعة أحرف وعن الوجوه السبعة في المدهب المحتاز ، وعن تحقيق النسبة بين المذهب المحتار وأشباهه ، وعن وجوه اختيار حدا المذهب المحتاز ، وعن تحقيق النسبة بين المذهب المحتار حدا المذهب المحتاز وعن نقاء هذه الأحرف وجوه اختيار حدا المذهب موعن نقاء هذه الأحرف السبعة في المصاحب ، وعن الأو وال الأخرى وتفنيدها ، وعن دفع إجمالي للأقوال الأخيرة منها ، ثم محتم المبعث بعلاج الشبهات الواردة على هذا الموضوع : والله ألم المستمران .

# ١ ـ أدلة نزول القرآن على سبعة أحرف

لا سبيل إلى الاستدلال على هذا إلا بما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولقد جاء هذا النقل الصحيح من طرق مختلفة كثيرة ، ورُوى حديث نزول القرآن على سبعة أحرف عن جمع كبير من الصحابة . منهم عمر ، وعنمان ، وابن مسعود وابن عباس ، وأبو هرلرة ، وأبو بكر ، وأبو جهم ، وأبو سعيد الخدرى ، وأبو طلحة الأنصارى ، وأبى بن كعب ، وزيد بن أرقم ، وسمرة بن جندب ، وسلمان بن صرد ، وعبد الرحن بن عوف ، وعرو بن أبى سلمة ، وعرو بن العاص ، ومعاذ بن جبل ، وهشام بن حكيم ، وأبس ، وحذيفة ، وأم أبوب أمرأة أبى أبوب الأنصارى ، وضى الله عنهم أجمين . فهؤلاء أحد وعشرون صحابياً ، ما منهم إلا رواه وحكاه .

وروى الحافظ أبو يَعْلَى فى مسنده الكبير أن عَمَان رضى الله عنه قال بو ما وهو على المنبر : « أذكر الله رجلًا سمع النبي صلى الله عليه وسلم قال : إنَّ القرْآنَ أَنزلَ عَلَى سبعة أحرُف كامِ الله عَلَيْ فَهُمُدُوا ، فَشَهُدُوا أَنْ رسول الله عَلَيْ قال : « أَنزلَ القرْآنُ عَلَى سبعة أَخْرُف كُم الله عَلَيْ كَافٍ » فقال عَمَان رضى الله عنه : « وأنا أشهدُ معهم » .

وكأن هذه الجموع التي يؤمن تواطؤها على الكذب هي التي جعلت الإمام أبا عبيد ابن سدَّام يقول بتواتر هذا الحديث . لكنك خبير بأن من شروط التواتر ، توافر جع مُ يؤمن تواطؤهم على الكذب في كل طبقة من طبقات الرواية . وهذا الشرط إذا كان موفوراً هنا في طبقة الصحابة كارأيت ، فليس بموفور لدينا في الطبقات المتأخرة ،

وهاك طائفة من تلك الأحاديث نسوقها إليك استدلالًا من ناحية ، وتنويراً في بيان المعنى و إقامة للمالم الحق فيه من ناحية ثانية :

- (۱) روى البخارى ومسلم فى صحيحيهما عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: قال رسول الله على الله عنهما أنه قال: قال رسول الله على الله على الله على حروف فراجعته ، فلم أزل أستريده ويزيدنى حتى انتهى إلى سبعة أحرف و زاد مسلم: « قال ابن شهاب : بلغنى أن تلك السبعة فى الأمر الذى بكون واحداً لا يختلف فى حلال ولا حرام » .
- (٣) وروى البخارى ومسلم أيضاً \_ (واللفظ للبخارى) أنَّ عمر بن الخطاب رضى الله عنه يقول: سمعتُ هشام بنَ حكيم بقرأ سورة الفرقان فى حياة رسول الله على المستمعتُ لقراءته فإذا هو يقرؤها على حروف كثيرة ، لم يقر ثنيها رسول الله على ، فقلت: فلدتُ أساورهُ فى الصلاة ، فانتظرتهُ حتى سلم ، ثم ليبتهُ بردائه أو بردائى ، فقلت: من أقرأك هذه السورة ؟ قال : أقرأنيها رسولُ الله على . قلت له : كذبت ، فوالله إن رسول الله على أقرأك هذه السورة التي سمعتك تقرؤها ، فانطلقتُ أقودُه إلى رسول الله على حروف لله بترثيباً ، وأنت أقرأتى هذه السورة الفرقان . فقال رسولُ الله على المرقان على حروف لم تقرئيباً ، وأنت أقرأتنى سورة الفرقان . فقال رسولُ الله على المرقان الله عليه وسلم : « إنَّ هذا القرآنَ أنزلَ على سبعة أحرف، فقرأ وا ما تيسر منه ، .
- (٣) وروى مسلم بسنده عن أبيِّ بن كمب قال: « كمنتُ في المسجدِ ، فدخلَ رجلُ بصلى ، فقرأ قراءةً سوق قراءةً صاحبهِ ، فلمَّا قضينا الصلاة دخلنا جميعاً على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقلتُ : إنَّ هذا قرأ قراءةً أنكرتها عليهِ ، ودخلَ آخرُ فقرأ سوى قراءة صاحبه . فأمرها رسول الله صلى قراءة أنكرتها عليهِ ، ودخلَ آخرُ فقرأ سوى قراءة صاحبه . فأمرها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقرآ ، فحسن النبي صلى الله عليه وسلم شأنهما ، فسقطَ في نفسي من الته عليه وسلم ما قد التكذيبِ ولا إذْ كنتُ في الجاهلية . فلمَّا رأى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ما قد

غشيني ضرب في صدري، ففضت عرقًا، وكأما أنظر إلى الله عزّ وجلّ فرقًا فقال لى :

يَا أَنْ " أَرْسُلَ إِلَى أَنْ أَوْرَأَ القرآنَ على حرف فرددتُ إليه : أَنْ هُوّنْ على أَمَّى ،

فرد إلى الثانية : اقرأه على حرفين ، فرددتُ إليه : أَنْ هُونُ على أَمَّى ، فرد الى الثالثة : اقرأه على سبعة أحرف ، ولك بكل ردة رددتها مسألة تسالنيها . فقلت :

« اللهم اغفر لأمتى اللهم اغفر لأمتى . وأخرتُ الثالثة ليوم يرغبُ إلى الخلقُ كامِم حتى إبراهيم صلى الله عليه وسلم » . ا . ه

واعلم أن معنى قول أبي بن كعب رضى الله عنه « فسقط فى نفسى من التكذيب الخ » أن الشيطان ألقى إليه من وساوس التكذيب ما شوس عليه حاله ، حين رأى النبى عليه على القراءتين وصوسها على ما بيهما من اختلاف ، وكانتا فى سورة النبى عليه قد حسن القراءتين وصوسها على ما بيهما من اختلاف ، وكانتا فى سورة واحدة هى سورة النجل على ما رواه الطبرى . وكأن الذى مر يخاطره وقتئذ أن هذا الاختلاف فى القراءة بنافى أنه من عند الله . لكنه كان خاطراً من الخواطر الرديثة التى لا تنال من نفس صاحبها منالًا ، ولا تفقيها عن عقيدة ، ولا يكون لها أثر ولا على دائم .

ومن رحمة الله بعباده أنه لا يؤخذهم بهواجس النفوس وخلجات الضمائر العابرة . وليكن يؤاخذهم بما كسبت قلوبهم ، حين يفتح الإنسان للشبهة صدره ، ويوجه إليها اختياره وكسبه ، ثم يعقد عليها فؤاده وقلبه .

قال القرطبي « فكان هذا الخاطر ( يشير إلى ما سقط في نفس أبي ) من قبيل ما قال القرطبي « فكان هذا الخاطر ( يشير إلى ما سقط في نفس أبي ) من قبيل ما قال فيه الذي على الله حين سألوه : إنّا نجدُ في أنفسنا ما يتماظم أحدناً أن يتكلم به . قال : ذلك صريح الإعمان » . دواه مسلم ا ه .

ومن هذا تعلم أن ما خطر لسيدنا أبى بن كعب رضى الله عنه ، لا يمسُّ مقامه

ولا يصادم إيمانه ، مادام قد دفعه بإرشاد رسول الله علي سريعاً كما في الحديث الشريف.

وأيُّ إنسان بستطيع أن يحمى نفسه خواطر السوء الهوجاء ، ورياح الهواجس الشنفاء ؟ إمّا الواجب على المؤمن أن يحارب تلك الخواطر الرديثة بأسلحة العلم وتعاليم الشريعة ، ولا يستسلم لها ولا يسترسل معها . وعلينا أن نتعاون في هذا الميدان كما فعل الرسول عَلِيْكَ بأَنَّ إِذْ ضَرَبَ في صدره ، ليصرفه بشدة عن الاشتغال بهذا الخاطر، وليلفته بقوَّة إلى ما قصه عليه علاجاً لشهته ، من أن القرآن أنزل على سبعة أحرف ، وليلفته بقوَّة إلى ما قصه عليه علاجاً لشهته ، من أن القرآن أنزل على سبعة أحرف ، تهويناً على أمته وتيسيراً لها . ولفد نجح الرسول عَلِيْكَ في هذا العلاج أيّماً نجاح حتى . قال أنَى نفسه : « فَفَضْتُ عَرَقاً ، وَكَانِي أَنظرُ إلى الله عز وَجَلَ فَرَقاً » .

ذلك ما تراه مُنخَلِّصاً في هذا المقام الذي زلَّت فيه بعض الأقدام ، وللعلامة الشيخ عمد عبد الله دراز كلام جيد في مثل هذا الموضوع من كتابه المختار ، فارجع إليه إن أردت التوسُّع ومزيد البيان .

أضف إلى ما ذكرنا أن خصومة أبى بن كعب فى أمر اختلاف القراءة على هذا النحو ، إعاكانت من قبل أن يعلم أن القرآن أ نزل على سبعة أحرف ، فهو وقتئذكان معذوراً ، بدليل أنه لما علم بذلك ، واطمأنت إليه نفسه ، عمل بما علم ، وكان مرجعاً مُهما من مراجع القرآن على اختلاف رواياته ، وكان من رُواة هذا العلم للناس كا تلاحظه فى الحديثين المسندين إليه بعد .

(٤) روى مسلم بسنده عن أبى بن كعب أن النبى عَلَيْقُ كَانَ عندَ أَضَاةً بَنِي غَفَار . قال : « فأتاه جبريلُ عليه السلام فقال : إنَّ آللهَ يأمرُكُ أَنْ تَقْرَأُ أَمْمَكُ فَالَ : إنَّ آللهَ يأمرُكُ أَنْ تَقْرَأُ أَمْمَكُ القَرَآنَ عَلَى حرْفِ . فقال : أَسَأَلُ آللهَ يُمافَاتَهُ وَمَفْرَتَهُ ؛ وَإِنْ أَمْتَى لَا تُطَيِقُ القَرآنَ عَلَى حرْفِ . فقال : أَسَأَلُ آللهَ يُمافَاتَهُ وَمَفْرَتَهُ ؛ وَإِنْ أَمْتَى لَا تُطَيِقُ

ذلك . ثم أتاه الثانية فقال : إن الله بأمرك أن تفرأ أمنك الفر آن عَلَى حر فين فقال : أسأل الله مُعافَاته وَمَفهْرَ ته ؛ وإن أمنى لا تُطيقُ ذلك ثم جاءه الثلاثة فقال : إن آلله بأمرك أن تقرأ أمنك القرآن عَلَى مُلاثة أحرف، فقال : أسأل الله مُعافاته ومَفهْرته ، وإن أمنى لا تُطيق ذلك ثم جاءه الرابعة فقال : إن الله بأمرك أن تقرأ أمتك القرآن عَلَى سَبعة أحرف . فأيمًا حَرفٍ قَرَّهُوا عليه فَقَدْ أصابوا » ا ه .

( وَأَضَاءُ بَنِي غِفَار ) بَفَتِح الْهُمَرَة فِي أَضَاةً وَبَكْسَرَ الْفَيْنِ فِي غَفَار ؛ مُسْتَنَقَع المَاء كالفدير ؛ وكان بموضع من المدينة المنورة ينسب إلى بني غفار ، لأنهم نزلوا عبده .

(٦) أخرج الإمام أحمد بسنده عن أبى قيس مولى عمرو بن الماص عن عمرو أنَّ رَجِلًا قِراً آيَةً من القرآن ، فقال له عمر و : إنما هي كذا وكذا ، فذكر ذلك للنبي على فقال : « إنَّ هٰذَا القرآنَ أنزلَ عَلَى سبعةِ أحرفٍ ، فأَى ذلك قرأتم أصبتم ، فكر تَمَارُوا » ا ه .

قال فى القاموس: ماراه مُماراة ومِراء، وآمترى فيه وتمارى: شكَّ. والمريةُ الكَسر والضم: الشكُّ والجدلُ. ا ه

(٧) روى الحاكم وابن حبان بسندهما عن ابن مسمود قال : «أَقراً في رسولُ اللهِ عَلَيْ سورةً مِن آلِ حَم ، فرُحتُ إلى المسجدِ ، فقلتُ لرَجلِ : اقرَأُها . فإذا هـو يقر وها حرُوفاً ما أقر وها . فقال : أقراً أنها رسول الله عَلَيْ فانطلقنا إلى رسول الله عَلَيْ فانطلقنا إلى رسول الله عَلَيْ فاخبرْناهُ فقه يرَ وجههُ وقال : « إعـا أهلكَ مَن قبلكُم الاختلافُ » مَن أُسرً إلى على شيئاً . فقال على " : إنَّ رسول الله على إمر كم أن يقرأ كل رجل يقرأ حروفاً لايقرؤها صاحبه سلام كل رجل منكم كا علم. قال: فانطلقنا وكل رجل يقرأ حروفاً لايقرؤها صاحبه سلام النبي عَلِيْ فقال : هم على النبي عَلِيْ فقال : « كلا كا النبي عَلِيْ فقال : « أحد رواة هذا الحديث : أكبرُ على أن النبي عَلِيْ قال : « فإن من كان قبل كم اختلفوا فأها كوا » .

(٩) روى الطبرى والطبرائ عن زيد بن أرقم قال: جاء رجل إلى رسول آلله و الله و الل

(١٠) وأخرج ابن جرير الطبرى عن أبى هريرة أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن هذا القرآن أنزل عَلَى سبعة أحرُف ، فاقرَ ، وأ ولا حرَجَ ولكن لا يختموا ذكرَ رَحمة بعذاب ، ولا ذكرَ عذاب برَحمة ».

## ٢ - شواهد بارزة في هذه الأحاديث الواردة

إن الناظر في هذه الأحاديث الشريفة وما ماثلها ، يستطيع أن يقيم منها شواهد مارزة ، تكون منارات هدى ، ومصادر إشعاع ونور ، ترشده إلى ما عسى أن يكون هو الحق والصواب في بيان معنى الأحرف السبعة ، كما يستطيع أن يأخذ منها موارين ومقاييس يحاكم إليهاكل ما شجر من هذا الخلاف البعيد ، في هذا الموضوع الدقيق .

(الشاهد الأول) أن الحكة في تزول القرآن على الأحرف السبعة هي التيسير على الأمة الإسلامية كلها ، خصوصاً الأمّة العربية التي شوفهت بالقرآن ، فإنها كانت قبائل كثيرة ، وكان بينها اختلاف في اللهجات و نَبَرَات الأصوات ، وطريقة الأداء وشهرة بعض الألفاظ في بعض المدلولات على رغم أنها كانت تجمعها العروبة ، ويوحد بينها اللسان العربي العام . فلو أخذت كلها بقراءة القرآن على حرف واحد ، لشق ذلك عليها كما يشق على القاهري منا أن يتكلم بلمجة الأسيوطي منلا ، وان جع بيننا اللسان المصري الهام ، وألفت بيننا الوطنية المصرية في القطر الواحد . وهذا الشاهد بجده ماثلاً بوضوح بين الأحاديث السالفة في قوله على في كل مرة من مرات الاستزادة « فرددت إليه أن هو ن على أمتى » وقوله : « أسأل آلله معافاته ومغفر آنه ، وإن أمتى لا تطبيق ذلك » ومن أنه على أدبى جبريل فقال : « يا جبريل فقال : « يا جبريل إلى أمّة أمّية فيهم الرجل والمرأة ، والغلام والجارية ، والشيخ الفاني الذي لم يقرأ كتاباً قط » ألح .

قال الحقق ابن الجزرى: « وأما سبب وروده على سبعة أحرف فللتخفيف على هذه الأمة ، وإرادة اليسر بها ، والتهوين عليها شرفاً لها ، وتوسعة ورحة وخصوصية لفضلها ، وإجابة لقصد نبيها أفضل الخلق وحبيب الحق ، حيث أتاه جبريل فقال :

« إنَّ الله بأمرُكَ أَنْ تقرَأ أُمتُك القرآنَ عَلَى حرَفِ، فقال عَلِيَّةِ : أَسَّالُ اللهَ مَمَافَاته ومعونته فإنَّ أمتى لا تطبقُ ذلك، ولم يزل يردَّدُ المسَّالةَ حتى بلغ سبمة أحرف، وأنَّ مَ قال : « وكما ثبت أنّ القرآنَ نزلَ من سبعة أبواب عَلَى سبمة أحرف، وأنَّ الكتابَ قبلهُ كان ينزلُ من باب واحد على حرف واحد، وذلك أنَّ الأنبياء عليهم المصلاة والسلام كانوا يبعثون إلى قومهم الخاصين، والنبي عَلِيَّة بُعث إلى جميع الخلق أحرِم وأسورَهم، عربيهم وعجمهم، وكان العرب الذي نزل القرآن بلغتهم الماتهم مختلفة وألسنتهم شتى، وبعسر على أحدهم الانتقال من لغة إلى غيرها، أو من أخرف إلى آخر، بل قد يكون بعضهم لا يقدر على ذلك ولو بالتعليم والعلاج، لا سبما الشيخ، والرأة، ومن لم يقرأ كتابا كما أشار إليه عليه فلو كُلفُو المدولَ عن المنهم، والانتقال عن ألمنتهم، لكان من التكليف عا لا يستطاع، وما عسى أن يتكلف المتكلفُ وتابي الطباع» اه.

# فوائد أخرى لاختلاف القراءة وتمدد الحروف

كلُّ ما مرَّ عليك في الشاهد الأول تقريرُ لحكة واحدة ، وفائدة واحدة من فوائد اختلاف القراءات وتعدُّد الحروف التي نزل عليها القرآن الكريم وهي أبرزالفوائد وأشهرها وأقربها إلى الذهن. ونحيطك علماهنا بأن لهذا الاختلاف والتعدُّد فوائد أخرى: منها جمع الأمة الإسلامية الجديدة على لسان واحد يوحد بينها ، وهو لسان قريش الذي نزل به القرآن الكريم ، والذي أنتظم كثيراً من مختارات ألسنة القبائل العربية التي كانت تختلف إلى مكة في موسم الحج وأسواق العرب المشهورة . فكان القرشيون يستملحون ما شاءوا ، ويصطفون ما راق لهم من ألفاظ الوفود العربية التادمة إليهم من كل صوّب وحدّب ثم يصقلونه ويهذبونه ويدخلونه العربية القادمة إليهم من كل صوّب وحدّب ثم يصقلونه ويهذبونه ويدخلونه

في دائرة لفنهم المرنة ، التي أذعن جميع العرب لها بالزعامة ، وعقدوا لها رابة الإمامة . وعلى هذه السياسة الرشيدة نزل القرآن على سبعة أحرف بصطفى ما شاء من لغات القبائل العربية ، على بمط سياسة القرشيين بل أو فق . ومن هنا صبح أن يقال : إنه نزل بلغة قريش، لأن لغات العرب جماء تمثلت في لسان القرشيين بهذا المعنى . وكانت هذه حكة إلية سامية ؛ فإن وحدة اللسان العام من أه العوامل في وحدة الأمة ، خصوصاً أول عهد بالتوثب والنهوض .

ومنها بيان حكم من الأحكام ، كقوله سبحانه : « وَإِنْ كَانَ رَجُلُ بُورَتُ كَالَةً أَوِ آمْرُأَةٌ وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدِ مِنْهُما ٱلسُّدُسُ » قرأ سعد بن أبي وقاص ﴿ وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ مِنْ أُمْ ي بزيادة لفظ « من أُمْ ي » فتبين بها أن المواد وقاص ﴿ وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ مِنْ أُمْ ي » بزيادة لفظ « من أُمْ ي » فتبين بها أن المواد بالإخوة في هذا الحكم الإخوة للأم دون الأشقاء ومن كانوا لأب ، وهذا أمر جمع عليه .

ومثل ذلك قوله سبحانه في كفارة اليمين: « فَكُفَّارِ تُهُ إِظْعَامُ عَشَرَةً مَسَاكِينَ مِن أُوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُم أُوْ كِسُو تَهُمْ أُوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ » وجاء في قراءة: « أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ » فتبينها اشتراطُ الإيمان في الرقيق « أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ » فتبينها اشتراطُ الإيمان في الرقيق الذي يمتق كفارة يمين. وهذا يؤيد مذهب الشافعي ومن نحا نحوه في وجوب توافر ذلك الشرط.

ومنها الجمع بين حكين مختلفين بمجموع القراءتين ، كقوله تعالى : « فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءُ فِي الْمُحَيِّضِ ، وَلَا تَقُرَ بُوهُنَّ حَتَّى يَظْهُرْنَ » قرى بالتخفيف والتشديد في حرف الطاء من كلة « يطهرنَ » ولا ريب أنَّ صيغة التشديد تفيد وجوب البالغة في ظهر النساء من الحيض ؛ لأن زيادة المبنى تدلُّ على زيادة المعنى . أما قراءة التخفيف فلا

تفيد هذه المبالغة . ومجموع القراءتين يحكم بأمرين : أحدهما أن الحائض لا يقربها زُوجها حتى يحصل أصل الطهر . وذلك بانقطاع الحيض . وثانيهما أنها لا يقربها زوجها أيضاً إلا إن بالغت في الطهر وذلك بالاغتسال ، فلابد من الطهرين كليهما في جواز قوبان النساء . وهو مذهب الشافعي ومن وافقه أيضاً .

ومنها الدلالة على حكين شرعيين ولكن في حالين مختلفين: كقوله تعالى فى بيان الوضوء « فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُم وَأَيْدِيكُم إلى آلْمرَا فِي وَآمْسَحُوا بِرُ بِسِكُم وَأَرْجُلَكُم إلى آلْمرَا فِي وَجَرها. فالنصب يفيد وأرجُلكُم إلى آلْكَمْبَيْنِ » قرى بنصب لفظ « أرجلكم » وبجرها . فالنصب يفيد طلب غسلها ؛ لأن العطف حينئذ يكون على لفظ « وجوهكم » المنصوب ، وهو مفسول . والجر " بفيد طلب مسحها ؛ لأن العطف حينئذ يكون على لفظ « روسكم » المجرور ، وهو بين الرسول صلى الله عليه وسلم أن المسح يكون للابس الخف وأن الفسل يجب على من لم يلبس الخف .

ومنها دفع توهم ما ليس مراداً كقوله تعالى: « يَــاَلَّهُمَا آلَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ بَوْمٍ آلُجُمَعَةِ فَاسْمَوْا إِلَى ذِكْرِ الله » وقرى « فامضوا إلى ذكر الله » . فالقراءة الأولى يتوهُم منها وجوبُ السرعة في المشي إلى صلاة الجمعة ، ولكن القراءة الثانية رفعت هذا التوهم لأن المضي ليس من مدلوله السرعة .

ومنها بيان لفظ مبهم على البعض نحو قوله تعالى : « وتكونُ الجبالُ كالعِهنِ المنفوشِ » وقرى « كالصوف المنفوشِ » فيينت القراءةُ الثانية أنَّ العهنَ هو الصوف. ومنها تجلية عقيدة ضلَّ فيها بعضُ الناسِ : نحو قوله تعالى في وصف الجنة وأهلها : « وَإِذَا رَأَيْتَ مَمَّ رَأَيْتَ مَمِمًّ وَمُلْكُمًا كَيْبِيرًا » جاءت القراءة بغم الميم

وَمُكُونَ اللَّامِ فِى لَفَظُ ( وَمُلْـكَا كَبِيراً ) وَجَاءَت قَرَاءَة أُخْرَى بَفَتْحَ المِمْ وَكَسَرَ اللّهم في هذا اللفظ نفسه ، فرفعت هذه القراءة الثانية نقابَ الخفاء عن وجه الحق في عقهدة رؤية المؤمنين فه تعالى في الآخرة ، إلأنه سبحانه هو الملك وحده في تلك الدار ﴿ لِمَنِ آلْمُلُكُ أَلْيُومَ يَلِيهِ آلُوا حِدِ الْقَهَّارِ ﴾ .

والخلاصة : أن تنوُّع القراءات ، يقومُ مقام تعددُّد الآيات . وذلك ضربُ من ضروب البلاغة ، يبتدى من جمال هذا الإيجاز ، وينتهى إلى كال الإعجاز .

أضف إلى ذلك ما في تنوع القراءات من البراهين الساطمة ، والأدلة القاطمة على أن القرآن كلام الله ، وعلى صدق من جاء به وهو رسول الله يتلقق ، فإن هذه الاختلافات في القراءة على كثرتها لا تؤدى إلى تناقض في القروء وتضاد، ولا إلى تهافت وتخاذل ، بل القرآن كله على تنوع قراءاته ، بصد ق بعضه بعضاً ، ويبين بعضه بعضاً ، ويشهد بعض ، على تمط واحد في علو الأسلوب والتعيير ، وهدف واحد من سمو المداية والتعليم ، وذلك \_ من غير شك \_ يفيد تعدد الإعجاز بتعدد القراءات والحروف .

ومعنى هذا أن القرآن يُعْجِزُ إذا قرى بهذه القراءة ، ويعجز أيضاً إذا قرى بهذه القراءة الثالثة ، وهم جداً ومن هنا القراءة الثانية ، ويعجز أيضاً إذا قرى بهذه القراءة الثالثة ، وهم جسرا . ومن هنا تتعدّد المعجزات بتعدّد تلك الوجوه والحروف! .

ولا ربب أن ذلك أدلُّ على صدق محمد صلى الله عليه وسلم، لأنه أعظم فى اشتمال القرآن على مناح جمة فى الإعجاز وفى البيان،على كل حرف ووجه، وبكل لهجة ولسان. 
﴿ لِهَ لِلهَ لَكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَدِّيَةٍ، ويَحْيًا مَنْ حَىَّ عَنْ بَدِّينَةٍ، وَإِنَّ آللهَ لَسَمِيعٌ عَلَيْمٌ ﴾ .

(الشاهد الثانى) أن مراّاتِ استزادة الرسول للتبسير على أمنه ، كانت ستًّا غير الحرف الذى أقرأه أمين الوحى عليه أول مرة فتلك سبعة كاملة بمنطوقها ومفهومها ،

تأمل حديث ابن عباس السابق وقول الرسول صلى الله عليه وسلم فيه : « أقرأنى جبريل على حرف ، فراجعته ، فلم أزل أستزيد ويزيد كى حتى بلغ سبعة أحرف ، وكذلك جاء فى حديث لأبى بكرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « فنظرت للى ميكائيل فسكت فعلمت أنه قد انتهت العدة » ، يضاف إلى ذلك المراجعات الثابتة في الأحاديث الأخرى ، وإن كانت لم تبلغ ستًا صراحة " ، غير أن الحديث جاء بلفظ السبعة ، فيعلم من مجموع تلك الروايات ، أن المراد بلفظ سبعة حقيقة العدد المعروف فى الآحاد بين الستة والثمانية .

(الشاهد الثالث) أن من قرأ حرفاً من هذه الحروف، فقد أصاب شاكلة الصواب أياكان ذلك الحرف ، كما بدلُّ عليه فيما مضى قوله صلى الله عليه وسلم : ( فأَيُّعا حرف قرءوا عليه فقد أصابوا) وقوله صلى الله عليب وسلم لكل من المختلفين في القراءة (أصبت ) وقوله صلى الله عليه وسلم لحما في رواية ابن مسعود: (كلا كما محسن ) وقوله صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عرو بن العاص : ( فأَى ذلك قرأتم وأصبتم ) . وعدم موافقته صلى الله عليب وسلم لعمر ، وأَى ، وابن مسعود ، وعمر و بن العاص ، على معارضة مخالفيهم بالطرق الآنفة في الأحاديث السالفة. ودفعه في صدر أبي حين استصعب عليه أن يُقر هذا الاختلاف في القراءة . ولا ريب أن ذلك كله فيه معنى النهى البالغ عن منع أى أحد من القراءة بأى حرف من الأحرف السبعة النازلة .

(الشاهد الرابع): أن القراءات كلها على اختلافها كلام الله، لا مدخل لبشر فيها. بل كلها نازلة من عنده تعالى، مأخوذ بالتلقى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . يدل على ذلك أن الأحاديث الماضية تفيد أن الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ كانوا يرجمون فيا يقرءون إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يأخذون عنه ويتلقون منه كل حرف يقرءون عليب ، انظر قوله صلى الله عليه وسلم فى قراءة كل من المختلفين : ( هكذا أنزلت ) وقول المخالف لصاحبه : « أقرأنهما رسول الله صلى الله عليه وسلم » .

فإذا كان أفضل الخلق محمد على قد تحرَّج من تبديل القرآن بهذا الأسلوب، فكيف يسوغ لأحد مهما كان أمره أن يبدِّل فيه ويغير ، بمرادف أو غير مرادف؟ ﴿ سُبْحاً لَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ ﴾ .

(الشاهد الخامس) أنه لا يجوز منع أحد من القراءة بأى حرف من تلك الأحرف السبعة النازلة . بدل على ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : ﴿ فَلَا تُمَارُوا فِيهِ ، فإنَّ اللهِ عَلَيهِ وَلَمْ وَعَدِهُ مُوافقته لَعْمَ ، وأَنَى ، وابن مسعود ، وعرو بن العاص ، على معارضة مخالفتهم بالطرق الآنفة ، في الأحاديث السالفة . ويدل على ذلك أيضاً دَفُهُ في صدر أنى حين استصعب عليه أن يُقرَّ هذا الاختلاف في القراءة ، ولا ريب أن ذلك كله فيه معنى النهى البالغ عن منع أي أحد من القراءة بأى حرف من الأحرف السبعة النازلة .

(الشاهد السادس) أن الصحابة رضوان الله عليهم كانوا مُتَحَمِّسِينَ في الدفاع عن الفرآن ، مُسْتَبْسِلِينَ في المحافظة على التنزيل، متيقظين لكل من يُحدِثُ فيه حَدَثًا ولو كان عن طريق الأداء واختلاف اللَّهَجَات ، مبالغين في هذه اليقظة حتى ليأخذون

في هذا الباب بالظّنّة، وينافحون عن القرآن بكل عناية وهمة إلى وحسبك استدلالًا على ذلك ما فعل عرر بصاحبه هشام بن حكيم، على حين أن هشاماً كان في واقع الأمر على صواب فيا يقرأ، وأنه قال لعسر تسويفاً لقراءته: أقرأنها رسول الله على لكن عرلم يقنع ، بل لبّبه وساقه إلى الحاكمة ، ولم يتركه حتى قضى رسول الله على لمشام بأنه أصاب . قل مثل ذلك فيا فعل أنى بن كعب بصاحبه ، وما كان من ابن مسعود وعرو بن العاص وصاحبهما . والأحاديث بين يديك عن كثب ، فارجع إليها إن أردت .

(الشاهد السابع) أنه لا يجوز أن نجعل اختلاف القراءات معركة جدال ونزاع وشقاق ، ولا مثار تردد وتشكيك وتكذيب ، ولا سلاح عصبيّة وتنظيم وجود . على حين أن نزول القرآن على سبعة أحرف إنما كانت حكمته من الله التيسير والتخفيف والرحمة والنهوين على الأمة ، فما يكون لنا أن نجعل من هذا اليسر عسراً ، ومن هذه الرحمة نقمة ا . يرشد إلى ذلك قوله على فيا سبق « فلا تُمارُوا فيه فإن المراء فيه كفرت . وكذلك تغير وجهه الشريف عند اختلافهم مع قوله : « إنما أهلك من قبلكم الاختلاف » وضربه في صدر أبي بن كعب حين جال بخاطره حديث السوء في هذا الموضوع الجليل .

(الشاهد الثامن) أن المراد بالأحرف في الأحاديث السابقة وجوه في الألفاظ وحدها لا محالة . بدليل أن الخلاف الذي صوارته لنا الروايات المذكورة كان دائراً حول قراءة الألفاظ لا تفسير المعاني ، مثل قول عمر : « إذا هو يقرؤها على حروف كثيرة لم يقرئنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم » ثم حكم الرسول أن يقرأ كل منهما ، وقوله صلى الله عليه وسلم : « هكذا أنزلت » . وقوله : «أي ذلك قرأتم فقد أصبم » وعو ذلك ولا ريب أن القراءة أداء الألفاظ ، لا شرح المعاني .

## ٣ – معنى نرول القرآن على سبعة أحرف

يهمنا بعد الذى أسلفنا إليك أن نبين لك معنى الجلة الشريفة: « إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف » فإليك :

أما لفظ القرآن فقد أشبعناه كلاماً في المبحث الأول. وأما الإنزال فقد استوفيناه تحقيقاً في المبحث الثالث. وأما السبعة فقد علمت في الشاهد الثاني من الشواهد الماضية أن المراد بها حقيقتها وهي العدد المعروف في الآحاد بين الستة والثمانية. وأما الأحرف فجمع حرف، والحرف يطلق على معان كثيرة، أتى عليها صاحب القاموس؛ إذ يقول ما نصه: « الحرف من كل شيء طرفه، وشفيره، وحدُّه، ومن الجبل أعلاه المحدُّد، وواحد حروف التهجِّي، والناقة الضامرة أو المهزولة أو العظيمة، ومسيل الماء، وآرامٌ سودٌ بملاد سليم . وعند النحاة ما جاء لمنى ليس باسم ولا فعل . « وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَمْبُدُ ٱللهَ عَلَى حَرْفِ » أَى وجه واحد، وهو أن يعبده على السراء لا على الضراء ، أو على شكِّ ، أو على غير طمأنينة من أمره ، أى لا يدخل فى الدين متمكِّنًا . « و نزلَ القرآنُ على سبعة ِ أُحرُ فِ » : سبع ِ لغاتِ من لغات العرب . وليس معناه أن يكون في الحرف الواحد سبمة أوجه وإن جاء على سبعة أو عشرة أو أكثر ، ولكن ممناه أنَّ هذه اللمات السبع متفرِّقة في القرآن ، ا ه بتصرف قليل . وهذه الإطلاقات الكثيرة تدلُّ على أنَّ لفظ الحرف من قبيل المشترك اللفظي، والمشترك اللفظيُّ يراد به أحدُ معانيه التي تعينها القرائن وتناسب المقام .

وأنسب المعانى بالمقام هنا فى إطلاقات لفظ الحرف أنهُ الوَجه بالمهنى الذى سنقصه عليك ، لا بالمعنى الذى ذهب إليه صاحب القاموس وغيره من أنه اللغة أو غيرها . فسيأتيك تفنيد هذه الآراء بعد .

ثم إن كلة (عَلَى) في قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أَنْزَلَ القرآنُ عَلَى سبعة أحرف ﴾ تشير إلى أن المسألة على هذا الشرط من التوسعة والتيسير ، أى أنزل القرآن موسماً فيه على القارى أن يقرأه على سبعة أوجه، يقرأ بأى حرف أراد منها على البدل من صاحبه، كأنه قال: أنزل على هذا الشرط وعلى هذه التوسعة .

وليس المراد أن كل كلة من القرآن تقرأ على سبعة أوجه ؛ إذاً لقال صلى الله عليه وسلم « إن هذا القرآن أنزل سبعة أحرف » بحذف لفظ (على ) . بل المراد ما علمت من أن هذا القرآن أنزل على هذا الشرط وهذه التوسعة ، بحيث لا تتجاوز وجوه الاختلاف سبعة أوجه ، مهما كثر ذلك التعدّد والتنوّع في أداء اللفظ الواحد ، ومهما تعدّدت القراءات وطرقها في الكلمة الواحدة . فكلمة « مَالِك يَوْم آلدِّين » التي ورد أنها تقرأ بطرق تبلغ السبعة أو العشرة ، وكلة « وَعَبَد آلطاً غُوت » التي ورد أنها تقرأ باثنتين وعشرين قراءة ، وكلمة « أف ي » التي أوصل الرماني لفاتها إلى سبع وثلاثين لغة ، وكل أولئك وأشباه أولئك ، لا يخرج التفاير فيه على كثرته عن وجوه سبعة .

## ٤ ـ الوجوه السبعة في المذهب المختار

بقى علينا أن نتساءل : ما هى تلك الوجوه السبعة التى لا تخرج القراءات عنها مهما كثرتُ وتنوَّعتُ فى الكلمة الواحدة ؟ .

هنا يحتدمُ الجدال والخلاف ، ويكثر القيل والقال .

والذي نختاره ـ بنور الله وتوفيقه ـ من بين تلك المذاهب والآراء هو ماذهب إليه الإمام أبو الفضل الرازى في اللوائخ إذ يقول :

الكلام لا يخرج عن سبعة أحرف في الاختلاف:

- ( الأول ) : اختلاف الأسماء من إفراد ، وتثنية ، وجمع ، وتذكير ، وتأنيث .
  - ( الثانى ) : اختلاف تصريف الأفعال من ماض : ومضارع ، وأمر .
    - ( الثالث ) : اختلاف وجوه الإعراب .
    - ( الرابع ) : الاختلاف بالنقص والزيادة .
    - ( الخامس ) : الاختلاف بالتقديم والتأخير .
      - ( السادس ): الاختلاف بالإبدال .

ويمكن التمثيل للوجه الأول منه وهو اختلاف الأسماء. بقوله سبحانه: « وَآلَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَا بَهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ » قرى مكذا: « لِأَمَانَا بَهِمْ » جماً وقرى ولا ما نَتِهِمْ » الإفراد.

و يمكن التمثيل الوجه الثانى وهــو اختلاف تصريف الأفعال بقوله سبحانه: « فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسَّفَارِنَا » قرى مكذا بنصب لفظ « ربنا » على أنه منادى وبلفظ « باعد » فعل أمر ، وبعبارة أنسب بالمقام « فعل دعاء » . وقرى مكذا : « ربّنا بَعْدَ » برفع « رب » على أنه مبتدأ وبلفظ « بعد » فعلًا ماضيًا مضعف العين جملته خبر.

ويمكن التمثيل للوجه الثالث، وهو اختلاف وجوه الإعراب، بقوله سبحانه: « وَلَا يُضَارَ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدٌ » قرى بفتح الراء وضمها ، فالفتح على أن « لا » ناهية ، فالفعل مجزوم بمدها ، والفتحة الملحوظة فى الراء هى فتحة إدغام المثلين . أما الضم فعلى أن « لا » نافية ، فالفعل مرفوع بعدها .

ومثل هذا المثال، قوله سَبحانه: لأذُو آلْمَرْشِ آلْمَجِيدُ » قرى برفع لفظ «المجيد» وجره. فالرفع على أنه نعت لكلمة « العرش ». فلا فرق في هذا الوجه بين أن بكون اختلاف وجوه الإعراب في اسم أو فعل كما رأيت.

ويمكن التمثيل للوجه الرابع: وهو الاختلاف بالنقص والزيادة · بقوله سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقَ آلذَّ كَرَ وَآلاً نُثَى ﴾ قرى بهذا اللفظ. وقرى أيضاً ﴿ والذَكْرِ والأَنْى ﴾ 
بنقص كلة ﴿ ما خلقُ ﴾ .

ويمكن التمثيل للوجه الخامس \_ وهو الاختلاف بالتقديم والتأخير \_ بقوله سبحانه: « وَجَاءَتْ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ » وقرى \* « وَجَاءَت سَكْرَةُ ٱلْحُقِّ بِالْمَوْتِ » .

ويمكن التمثيل للوجه السادس\_وهـو الاختلاف بالإبدال \_ بقوله سبحانه: ﴿ وَآنْظُرُ إِلَى الْعِظاَمِ كَيْفَ نُنْشِرُ هِا ﴾ بالزاى وقرى ﴿ ﴿ نُنْشِرُهَا ﴾ بالراء، وكذلك قوله سبحانه ﴿ وَطَلْعٍ ﴾ بالعين . فلا فرق في هذا الوجه أيضاً بين الاسم والفعل .

ويمكن التمثيل للوجه السابع ـ وهو اختلاف اللهجات ـ بقوله سبحانه : « وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى » فلا فرق في هذا

الوجه أيضاً بين الاسم والفعل. والحرف؛ مثلهما نحوه بَلَى قَادِرِين» قرى ُ بالفتح والإمالة في لفظ « بلي » .

#### ه – بلاذا اخترنا هذا المذهب

وإنما اخترنا هذا المذهب لأربعة أمور:

(أحدها): أنه هو الذي تؤيده الأدلة في الأحاديث العشرة الماضية وما شابهها .

(ثانيها): أنه هو الراجح فى تلك الموازين التى أقمناها شواهد َ بارزة من تلك الأحاديث الواردة. فارجع النظر إليها، ولا داعى لإعادتها. أما المذاهب الأخرى فسترى أن التوفيق أخطأها فى رعاية تلك الأدلة أو بعضها، وستطيش بين يديك فى موازين هذه الشواهد قليلا أو كثيراً.

( تمالها ): أن هذا المذهب يمتمد على الاستقراء التام لاختلاف القراءات وما ترجع إليه من الوجوه السبعة ، مخلاف غيره فإن استقراءه ناقص أو في حكم الناقص . فكلمة و أف » التي أوصلها الرماني إلى سبع وثلاثين لغة يمكن ردُّ لغاتها جيماً إلى هذه الوجوه السبعة ولا تخرج عنها ، وكذلك الاختلاف في اللهجات \_ وهو اختلاف شكلي أ \_ يردُّ إليها ولا يخرج عنها . بخلاف الآراء الأخرى فإنه يتعذر أو يتعسر الرجوع بالقراءات كلها إليها . وليس من صواب الرأى أن يحصر النبي عليها الأحرف التي نزل عليها القرآن في سبعة ثم نترك محن طرقاً في القراءات المروية عنه دون أن نردَّها إلى السبعة ؟ لأن ذلك يلزمه أحد خطرين : فإما أن تكون تلك الطرق المقروء بها غير نازلة ، وإما أن يكون هنا حرف نازل وراء السبعة الأحرف التي نزل عليها القرآن ، ويكون الحصر في كلام الرسول عليها عبر صحيح . وكلا هذين خطأ عظيم وإثم كبير .

(رابعها) أن هذا الرأى لا يلزمه محذورٌ من المحذورات الآتية التي يستهدف لها الأقوال الأخرى ، وسنُزُ جيها إليك قريباً ، فاصبر وما صبرك إلا بالله .

#### الذين قالوا مهذا المذهب

ولا يعزبنَّ عن بالك أن هذا المذهب قد اختاره فى جملته فحول من العلماء، وقاربه كلَّ القرب مذهبُ الإمام ابن قتيبة، والمحقق ابن الجزرى، والقاضى ابن الطيب كما يأتى:

ولا فرق بین آرائهم وبین هذا الرأی إلا اختلاف فی طرق التقبع والاستقصاء، والتعبیر والأداء. وسیظهر لك أن الرازی كان أهدکی منهم سبیلا، وأكثر توفیقا حتی لقد ذهب العلامة ابن حجر إلی أن مذهب الرازی هو مذهب ابن قتیبة بعد تنقیحه و تهذیبه، فقال ما نصه: « وقد أخذ ( أی الرازی ) كلام ابن قتیبة ونقحه ، ا ه.

وقد اختار هذا المذهب أيضاً من المتأخرين بعض أعلام المحققين ، كالعلامة المرحوم الشيخ الخضرى الدمياطى والعلامة المرحوم الشيخ محمد بخيت المطيعى . لكن منهم من تفاضى عن الفروق الدقيقة التي بين الرازى ومذاهب أولئك الثلاثة الذين تشاركت آراؤهم في الجلة، ومنهم من صرَّح بالانجًاد بين هذه المذاهب جميعاً وما شابهها ، واعتبر الخلاف بننها لفظيًا فحس .

لهذا نرى أن نسوق إليك في هذا المقام تلك المذاهب الثلاثة أيضاً ، جمعاً بين المتشابهات من ناحية، وتمهيداً لتحقيق الفرق بينها وبين مذهب الرازى من ناحية أخرى، وزيادةً في تنوير المذهب المختار وغيره من ناحية ثالثة .

#### أما ابن قتيبة فيقول :

إن المراد بالأحرف السبعة ، الأوجهُ التي يقع بها التَّغَايُر :

( فأولها ) ما تتفيَّر حركته ، ولا يزول معناهُ ولا صورته ، مثـــل « ولا يُضارَّ كاتِبُ » بفتح الراء وضما . ( وثانيها ) ما يتغيَّر بالفعل مثل ﴿ ابْعَدَّ وَبَاعِدْ ﴾ بلفظ الطلب والماضي .

(وَثَالَتُهَا) مَا يَتَغَيَّرُ بِاللَّفَظُ مِثْلُ ﴿ نُنْشِرُهَا وَنُنْشِرُ هَا ﴾ بالراء المهملة والزاي المعجمة.

( ورابعها ) ما يتغيّر بإبدال حرف قريب المخرج مثل ﴿ طَلَحْ مُنْضُودٍ وَطَلْعٍ مَنْضُودٍ وَطَلْعٍ مَنْضُودٍ ﴾ .

( وخامسها ) ما يتغيَّر بالتقديم والتأخير مثل : ﴿ وَجَاءَتْ سَـكُرَةُ الْمُوْتِ بِالْحُقَّ وَجَاءَتْ سَـكْرَةُ ٱلْحُقِّ بِالْمَوْتِ ﴾ .

( وسادسها ) ما يتغيَّر بالزيادة والنقصانِ مثل : « وَمَا خَلَقَ آلذَ ۖ كَرَ وَٱلْأَنْـثَى . وَالذَّكَرِ وَٱلْأَنْـثَى » .

(وسابعها) ما يتغيّر بإبدال كلمة بأخرى مثل: «كَالْفِيْنِ الْمُنْفُوشِ. وكَالصُّوفِ آلْمُنْفُوشِ » .

#### وأما ابن الجزرى فيقول :

قد تتبعت صحيح القراءات وشاذً ها وضعيفها ومنكرها ، فإذا هي يرجع اختلافها إلى سبعة أوجه ٍ لا يخرج عنها .

١ - وذلك إما فى الحركات بلا تغيّر فى المعنى والصورة نحو « البُخل » بأربعة أوجه « و يحسّب » بوجهين .

٢ ـ أو بتغيَّر في المعنى فقط نحو « فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ » . برفع لفظ آدم ونصب لفظ كلات ، وبالعكس .

٣ - وإما في الحروف بتغيّر المعنى لا الصورة نحو « تَبْلُو وَتَتْلُو ) .

٤ ـ وعكس ذلك نحو « بَصْطَةً وَبَسْطَةً » ونحو « الصِّراط والسِّراط ».

٥ ـ أو بتغيُّرهما نحو ﴿ فَأَمْضُوا ، فَأَسْعَوْا ﴾ .

 ٦ - وإما ق التقديم والتأخير نحو « فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ » بفتح ياء المضارعة مع
 بناء الفعل للفاعل في إحدى الكلمتين ، وبضمها مع بناء الفعدل للمفعول في الكلمة الأخرى .

٧\_ أو فى الزيادة والنقصان نحو « أوصى ، ووصى » .
 فهذه سبعة لا يخرج الاختلاف عنها .

# وأما القاضى ابن الطيب فيقول فيما يحكيه القرطبي عنه:

تدبُّرت وجوه الاختلافات في القراءة فوجدتها سبمًا:

۱ \_ منها ما تتغيَّر حركتُه ولا يزول معناه ولاصورته. مثل « هُنَّ أَطْهَر ْ لَـكُم، وَأَطْهَر ُ كَكُم، وَأَطْهَر ُ » أَى بإسكان الراء وضمها «وَيَضِيقُ صَدْرِى، وَيَضِيقُ صَدْرِى» أَى بإسكان القاف وضمها .

٢ ـ ومنها ما لا تتغيّر صورته ، ويتغيّر معناه بالإعراب مثل « رَبَّنَا بِأَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا ، وَبَاعَدَ » أَى بصيغة الماضى والطلب .

٣ ـ ومنها ما تبقى صورته، ويتفيّر معناه باختلاف الحروف، مثل قوله «نُنْشِرُهَا،
 وَنُنْشِرُهُا » أَى بالراء و بالزاى .

٤ ـ ومنها ما تتفيّر صورته ويبقى معناه ، مثل « كالعِهْنِ آلمنفُوش ، وكالصُّوف المنفُوش » .

ه \_ ومنها ما تتغيّر صورته ومعناه مثل: « وَطَلْح مَنْضُودٍ وَطَلْع مَنْضُودٍ ﴾ .

٦ ـ ومنها التقديم والتأخير مثل: « وَجاءَتْ سَـكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِالْحَقِّ ، وَجاءَتْ سَـكْرةُ ٱلْمَوْتِ بِالْحَقِّ ، وَجاءَتْ سَـكْرةُ ٱلْمُوْتِ » .

٧ ـ ومنها الزيادة والنقصان محو: «لَهُ تِسْعُ وَتِسْمُونَ نَمْجَةً . وَلَهُ تِسْعُ وَتِسْمُونَ نَمْجَةً أَنْتَى ﴾ أى بزيادة لفظ أننى .

# ۲ – النسبة بین هذه المذاهب ومذهب الرازی

ويذهب بعض الجهابذة إلى القول بالأنحاد بين هـذه المذاهب الثلاثة ومذهب الرازى ، بل بينها جيماً وبين ما يشابهها ، وبجعل الخلاف بينها كلما لفظياً لا حقيقياً . وذلك تكلف بينها كلما لفظياً لا حقيقياً ، وذلك تكلف بعيب لا فيا أرى ، لأننا نلاحظ وجها كاملاً في كلام الرازى ، لم يُنوَّه به والحد من أولئك الثلاثة . فهو فضلاً عن أنه أدمج وجوههم السبعة في وجوي ستة بطريقته الدقيقة ، بجده قد عقد الوجه السابع لاختلاف اللهجات ، كالفتح والإمالة والترقيق والتفخيم و محو ذلك .

على حين أننا ثما رأينا واحداً من أولئك الأعلام الثلاثة عرض لهذا النوع من الاختلاف. بَل وجدنا في كلامهم ما جعلهم يهملون هذا الوجه عن قصدوعمد.

#### فهذا ابن قتيبة يقول :

« وأما نحو اختلاف الإظهار والإدغام. والروم والإشمام، والتخفيف والتسهيل ونحو ذلك، فهذا ليس من الاختلاف الذي يتنوس في اللفظ والمدنى، لأن هذه الصفات للتنوعة في أدائه، لا تخرجه عن أن يكون لفظاً واحداً » ا ه.

ول كنى أرى أن هذا العذر الذى قد مه ابن قتيبة لإهال هذا الوجه ، لا يُسَوَّ غذلك والإهال. فإن المسألة ليست مسألة أسماء وعناوين يترتب عليها أن اختلاف اللهجات في الله الماحد تخرجه عن أن يكون واحداً أو لا تخرجه ، بل المسألة مسألة رعاية أمر واقع تختلف به القراءات فعلا و يمكن أن يكون مثار النزاع السابق الذى دب بين الصحابة في اختلاف القراءات ، كا يكون أيضاً مثاراً للنزاع في كل عصر ومصر بين القراء، إذا لم يعلموا أن الجميع من عداد الحروف السبعة التي نزل عليها القرآن. وذقت لأن تحريف القرآن عمريف القرآن .

يحرم بما يَمَسُّ صورته وطريق أدائه وكيفية لهجاته ، كما يحرم بما يَمَسُّ جوهره وتغيير حروفه وكماته وحركاته وترتيبه .

أمر آخر: هو أن التيسير على الأمّة .. وهي الحكمة البارزة في نزول القرآن على سبعة أحرف .. لا يتحقق على الوجه الأكمل إلا بحسبان هذا الوجه الذي نوّه به الرازى ؟ وهو اختلاف اللهجات. بل هذا قد يكون أولى بالحسبان وأحرى بالرعاية في باب التخفيف والتيسير ؛ لأنه قد يسهل على المرء أن ينطق بكلمة من غير لغته في جوهرها ، ولا يسهل عليه أن ينطق بكلمة من غير لفته نفسها بلهجة غير لهجته ، وطريقة في الأداء غير طريقته. فلك لأن الترقيق والتفخيم ، والهمز والتسهيل ، والإظهار والإدغام ، والفتح والإمالة ونحوها ، ما هي إلا أمور دقيقة ، وكيفيات مُكتنفة بشيء من الغموض والعسر في النطق على من لم يتعودها ولم ينشأ عليها .

واختلاف القبائل العربية فيما مضى ، كان يدور على اللهجات فى كثير من الحالات و كذلك اختلاف الشعوب الإسلامية وأقاليم الشعب الواحد منها الآن، يدور فى كثير من الحالات أيضاً على اختلاف اللهجات .

و إذن فتخفيف الله على الأمة بنزول القرآن على سبعة أحرف ، لا يتحقق إلا بملاحظة الاختلاف في هذه اللهجات . حتى إن بعض العلماء جعل الوجوم السبعة منحصرة في اللهجات لا غير ، كما يأتى .

قال الإمام إِن قتيبة نفسه في كتاب المشكل مانصة : \_ « فكان من تبسير الله تمالى أن أمر نبية على أن يُقرى كل أمة (العله يريد بالأمّة القبيلة) بلغتهم، وما جرت به عادتهم، فالهُذُلِيُّ يقرأً « عَتَّى حسين » يريد (حَتَّى حين) هكذا يلفظ بها ويستعملها (أى يقلب الحاء عيناً في النطق). والأسدى يقرأ « يعلَمُونَ ، وَنِعلَمُ ، وَنِعلَمُ ، وَنِعلَمُ نَهُ وَنِعْلَمُ ، وَالْعَرِدُ وُجُوهُ ، أَلَمْ إِعْهَدُ » بكستر حروف المضارعة في ذلك كله ، والتميمي يهمز ، والقرشي لا يهوز . والآخر بقرأ « قِيلَ لَهُمْ ، وَغِيضَ آلماً ؛ » بإشمام الضم مع الكسر

و « بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا » بإشمام الكسر مع الضم . و « ما لَكَ لَا تَأْمَنَا » بإشمام الضم مع الإدغام .

ثم قال ابن قتيبة أيضاً: « ولو أرادكل فريق من هؤلاء أن يزول عن لغته وما حرى عليه اعتياده ، طفلًا ويافعاً وكملًا ، لاشتد ذلك عليه ، وعظمت المحنة فيه ، ولا يمكن إلا بمد رياضة للنفس طويلة ، وتذليل للسان ، وقطع للمادة . فأراد الله برحمته ولطفه ، أن يجمل لهم مُتَسَماً في اللهات ، ومُتَصَرَّفاً في الحركات ، كتيسيره عليهم في الدين ، ا ه

فأنت تراه قد اعتبر اللهجات وطرق الأداء صراحةً في هذه الكلمات.

وكذلك نجد العلامة ابن الجزرى ، يعترف بهذا الاختلاف في اللهجات ، ويقول ما نصّه : \_ وهـ ذا يقرأ « عَلَيْهُمْ ، وَفِيهُمْ » بضم الهاء ، والآخر يقرأ « عَلَيْهُمْ ، وَفِيهُمْ » بضم الهاء ، والآخر يقرأ « عَلَيْهُمُو ، وَمِنْهُمُو » بالصلة . وهذا يقرأ «قَدَ أَفْاحَ ، وَقُلُ آوحِي ، وإذا خَلَوا الَّي شَيَاطِيمِمْ » بالنقل ، والآخر يقرأ «مُوسَى ، وَعِيسَى » بالإمالة . وغيره يُلَطِّفُ . وهذا يقرأ « خبيراً بصيراً » بترقيق الراء ، والآخر يقرأ « الصّلاة ، والطّلاق » بالتفخيم ، إلى غير ذلك » ا ه .

ولكن من العجب العاجب أن هذين الإمامين الجليلين ، ٱللذَيْن اعترفا صراحة باختلاف اللهجات وطرق الأداء على هذا الوجه ، فاتهما أن ينظماه فى سلك الوجوه السبعة التى نزل بها القرآن تيسيراً على الأمة . والعصمة لله وحده .

فَالْأَحْقُ وَالْأَدَقُ مَا ذَهِبِ إِلَيْهِ الرَّازِي ! .

ولمل هذه الدقة ، وهذا الشمول الذى وُفِّق إليه الرازى فى الوجوه السبعة هو التنقيح الذى نَوَّه به ابن حجر ، إذ قال : « وقد أخذ (أى الرازى) كلام ابن قتيبة ونقَّحه » . وليس معناه الاتحاد بينهما ، لما علمت من وضوح الفرق ؛ وأن كلام الرازى أعمُ من كلام أولئك الثلاثة عموماً مطلقاً .

# ٧ – دفع الاعتراضات الواردة على هذا المذهب

اعترض على هذا للذهب وما قاربه من مذهب ابن قتيبة وابن الجزرى وابن الطيب بمبعلة اعتراضات نقدًمُهَا إليك ، ثم نفَنَدُ هَا بين بديك ، فيما يأتى :

« الاعتراض الأول » يقولون: إن هذا القول مع اختلاف قائليه في بيانه ، لم يذكر واحد منهم دليلًا إلا أنه تتبيَّع وجوه الاختلاف في القراءة ، فوجدها لا تخرج عن سبعة. وهذا لا ينهض دليلًا لأي واحد منهم على أنَّ المراد بالأحرف السبعة الأوجهُ التي تختلف فيها القراءة.

وُجيب أولا: بأن هذا المذهب الذي اخية ترناه لم مختلف ولم نترد في بيانه عانياً: أنا أيد ناه بعدة أدلة لا بدليل واحد. ثالثاً: أنا لا نسلم كون تتبع وجوه الاختلاف في القراءة لا يصلح دليلا لبيان الأحرف السبعة بهذه الوجوه السبعة اكيف؟ والاستقراء التام دليل من جلة الأدلة التي يحترمها المنطق القديم والمنطق الحديث، مادام مستوفياً لشروطه الثلاثة التي أولها أن تكون القضية الاستقرائية متضمنة حكماً حقيقياً، وثانيها أن تكون كلية حقيقية أي موضوغها كليًا حقيقيًا صادقاً على ما وجد من أفراده في مضى ، وما هو موجود في الحال ، وما يمكن أن يوجد في المستقبل . وثالثها أن يكون الوصول إلى القضية الاستقرائية بواسطة الملاحظة والتجربة .

ولا ريب أن الوجوه السبعة التي ذكرها أبو الفضل الرازى تحقق في استقرائها الشروط الثلاثة ، لأن الرازى لاحظ كل وجوه الاختلاف فوجدها لا تخرج عن هذه السبعة ، ثم أصدر بعد هــــذا الاستقراء التام حكمًا حقيقيًّا بأنه لا معنى لهذه الأحزف السبعة في الحديث الشريف سوى تلك الأوجه السبعة . وهو حُكمٌ يقوم على قضية كاتية سالبة كما ترى .

و الاعتراض الثانى ، يقولون : إن طريق تتبُّع أبى الفضل الرازى ، وابن قتيمة ، وابن الجزري ، وابن الطيب ، يخالف بمضها بمضاً . وهــذا يدلُّ على أنه يمكن الزيادة على سبعة وجوه .

ونجيب: بأن مجرد الاختلاف في طرق استقراء هؤلاء الأعة لا يلزم منه إمكان الزيادة على سبعة في مذهب كل منهم ، إنما يلزم ذلك من كان استقراؤه تامًّا . وقد أثبتنا أمامك أن استقراء الرازى تام مستوف لجيع شروط الإنتاج . ولايضيره أن يسلك في طريقة استقرائه سبيلاً لم يسلكم انحالفوه ، فلكل إنسان أن يختار في استقرائه ما شاء من الطرق التي يراها أصوب وأقرب ، مادام ملتزماً لشرائط إنتاجه . وإذا كان غيره قد وقع في نقص من تتبُّمه واستقصائه ، فلا يضير ذلك مذهب الرازى القائم على الاستقراء التام في قليل ولا كثير . « وَلا بَرْرُ وَازَرَةٌ وَرْرَ أُخْرَى » .

« إلاعتراض الثالث » يقولون : إنك قد علمت أن الزيادة إلى سبعة أحرف كان الغرض منها الرخصة، وأكثر الأمة بومئذ أمّى لايكتب ولايعرف الرسم ، وإنماكا نوا يعرفون الحروف ومحب ارجها فحسب ، والرخصة ليست ظاهرة في قراءة الفعل المبنى للمجهول أو للمعلوم ، أو في إبدال حركة بأخرى ؛ أو حرف بآخر ، أو تقديم وتأخير ، فإن القراءة بأحدها لاتوجب مشقة ، بسأل النبي صلى الله عليه وسلم للعافاة منها ويقول: وإن آلاً ممّ لا تُطيئ ذلك ) ، ويطلب التيسير على الأمة بإبدال حرف أو تغيير فعل من المضي إلى الأمر ، أو من البناء للمعلوم إلى البناء للمجهول ، هذا لا تفيده الروايات السابقة ولا تدل عليه .

ونجيب: بأمَّا لا نسلم خفاء الرخصة في قراءة الفعل المبنى للمجهول أو للمعلوم أو في المدال جركة بأخرى؛ أو حرف بآخر، أو تقديم وتأخير. كيف؟ والرخصة فيذلك ظاهرة أيضاً. بلهي ظاهرة فيماكان دونها وهو اختلاف اللهجات مع بقاء الكلمة، والحرف،

والحركة، والترتيب بين الكلمات والحروف. وهذا نشاهده نحن ونحسه في تيشر أو تعشر بغض صفات الحروف على بعض الناس في النطق ، دون صفات أخرى . فالبعض يسهل عليه التفخيم دون الترقيق، أو الفتحة دون الإمالة ، أو الإظهار دون الإدغام ، والبعض يصعب عليه ذلك ويسهل عكسه. فكيف إذا تغيرت الكلمات أو الحروف أوالحركات أو الترتيب .

« الاعتراض الرابع » يقولون : إنه لا يُتَصَوَّرُ وجود أوجه الخلاف فى القراءات المذكورة فى كلة واحدة ، حتى يكون ذلك تيسيراً وتخييراً كا تقدم . وإن أرادوا أن ذلك متفرق فى القرآن لم يكن ثمة رُخْصَة ولا اختلاف بين الصحابة .

ونجيب: بأن هذا الاعتراض مبني من أساسه على غفلة عن حقيقة هذا للذهب المختار وأشباهه ، لأنه عبارة عن وجود سبعة إليها ترجع جميع الاختلافات في القراءة دون أن تلتزم هذه الوجوه السبعة في الكلمة الواحدة ، ودون أن يقال: إنها موزعة أشتاتاً على أبعاض القرآن . وإذا فالرخصة متحققة ، بل لاتتحقق على الوجه الأكل إلا بهذا القول . وماذا عسى أن يبقى من التيسير والتخفيف وقد جمعت هذه الوجوه كل اختلاف في القراءات متواتراها وصحيحها وضعيفها وشاذها بكل طريق من طرق الاختلاف حتى ولوكان في اللهجات ، ولو وصلت لفات الكامة إلى سبع وثلاثين، كا أسلفنا في كلة « أف » حكاية عن الرماني .

« الاعتراض الخامس » يقولون: إن الرخصة قد وقعت، وأكثرهم يومئذ لايكتب ولا يعرف الرسم ، وإنما كانوا يعرفون الحروف ومخارجها .

وأجيب باحثال أن يكون الانحصار المذكور وقع اتفاقاً، وإنمــــا آلمَّالِمَ عليه بالاستقراء. والأقعد من حيدا في الجواب أن يقال : إن الانحصار المذكور عُوف بطريق الاستقراء التام ، وهو دليل من الأدلة القاطعة كما تقد م السكلام عليه جواباً عن اعتراض سابق. وكون الرخصة وقعت وأكثرهم أميوز ، لا يقد في بيان الحروف السبعة المذكورة ، لأن الحاجة لم تكن ماسة إلى تحديد معنى الأحرف السبعة بهذا الوصف العنوافي الذي اعتبرت به تلك الوجوه سبعة ، فسبهم أن يعلموا أن وجوه الاختلاف بينهم سبعة وجوه ، ولا يضيرهم ألا يستطيعوا المنوانة عنها بما نُمنُونُ عن ، ما داموا يعرفون السبعة تطبيقاً في جميع مفردات القرآن ، وما داموا يمولون في القراءة على تلقيهم عن رسول الله يومنون بأنه لا يفادر في إبلاغ القرآن وجها من وجوهه السبعة ونظير ذلك أنهم كانوا لا يعرفون تلك المناوين والأسماء والقوانين التي تَتَصِلُ بالإعراب والبناء ، ولكم مكانوا تمرفون أكثر مناكيف ينطقون نطقاً صحيحاً فصيحاً منطبقاً عليه ما عرفنا نحن بعد من تلك الأسماء والقواعد المتصلة بالإعراب والبناء .

#### ٨\_ بقاء الأحرف السبعة في المصاحف

ننتقل يك إلى نقطة أخرى : على الأحرف السهمة التي نزل بها القرآن الكريم لما وجود في المصاحف العثمانية .

ذهب جماعة من الفقهاء والقراء والمتكلمين إلى أنَّ جميع هذه الأحرف موجودة بالمصاحف المثمانية .

واحتجوا بأنه لا يجوز للأمة أن تهمل نقلشى، منها ، وأن الصحابة أجمعوا على نقل المصاحف العنانية من الصحف التي كتنبها أبو بكر ، وأجمعوا على ترك ما سوى ذلك ، ومعنى هذا أن الصحف التي كانت عند أبى بكر جمعت الأحرف السبعة ، ونقلت منها المصاحف العنانية بالأحرف السبعة كذلك .

وذهب جماهير العلماء من السلف والخلف وأثمة المسلمين إلى أن المصاحف المثمانية مشتملة على ما يحتمله رسمها من الأحرف السبمة فقط ، جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها النبي على على جبريل متضمنة لها .

وذهب ابن جرير الطبرى ومن لف لله إلى أن المصاحف المنانية لم تشمل إلا على حرف واحد من الحروف السبعة ، وتأثروا في هذا الرأى بمذهبهم في معنى الحروف السبعة ، وما الترموه فيه من أن هذه السبعة كانت في صدر الإسلام أيام الرسول على ، وخلافة أبى بكر وعر وصدر من خلافة عنمان ، ثم رأت الأمة بقيادة عنمان أن تقتصر على حرف واحد من السبعة جماً لكلمة المسلمين فأخذت به وأهمات كل ماعداه من الأحرف السبقة ، ونسخ عنمان المصاحف بهذا الحرف الذي استبقته الأمة وحده . وسيأتي بيان هذا المذهب وما ورد عليه من توهين .

والتحقيق أن القول باشتهال المصاحف العثمانية على الأحرف السبعة كليها أو بعضها، يتوقف على أمرين : أحدها تحديد المراديمن الأحرف السبعة ، وثانيهما الرجوع إلى ما هو مكتوب وماثل بتلك المصاحف في الواقع ونفس الأمر.

ولقد أسلفنا لك ما اخترناه في تحديد المراد من الأحرف السيمة ، وأنها الأوجه التي يرجع إليها كل اختلاف في القراءات ، سواء منها ما كان صحيحاً وشاذًا ومنكراً وأنها تنحصر في سبعة على ماذكره الرازي الذي حالفه التوفيق في الدقة والاستقراء التام .

و عن إذا رَجِعنا بهذه الأوجه السبعة إلى المصاحف العثمانية وما هو مخطوط بها في الواقع ونفس الأمر ، بخرج بهذه الحقيقة التي لا تقبل النقض ، ونصل إلى فصل الخطاب في هذا الباب ، وهو أن المصاحف العثمانية قد اشتملت على الأحرف السبعة كلما ، ولكن على معنى أن كل واحد من هذه المصاحف اشتمل على ما بوافق رسمه من هذه الأحرف كلًا أو بعضاً ، بحيث لم نجل المصاحف في مجموعها عن حرفه منها رأساً.

ولنبين ذلك في المذهب الذي اخترناه:

أما الوجه الأولمنه وهو اختلاف الأسماء إفراداً وجماً الخنحوقوله سبحانه «وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ » المقروءة بجمع الأمانة وإفرادها ، فقد اشتمل عليهما المصحف ؛ إذ كان الرسم العثماني فيه هكذا :

« لأمنتهم » برسم المفرد في الحروف ولكن عليها ألف صغيرة لتشير إلى قراءة الجم وغير منقوطة ولا مشكولة .

وأما الوجه الثانى وهو اختلاف تصريف الأفعال نحوقوله سبحانه ﴿ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ ﴾ المقروءة بكسر الحاف وضمها في الفعل ، فقد وافقت كلتا القراءتين رسم

المصحف العَمَاني أيضًا ه/ لأن هيكل الفعل واحد في الخطّ لا بتغير في كلمّا القراءتين ، والمصحفُ العَمَاني لم يكن معجمًا ولا مشكولًا .

وأما الوجه الثالث وهو اختلاف وجَوهالإعراب كقراء: ﴿ وَلَا 'بِضَارٌ كَا تِبْ ﴾ بِفَتْحَ الرَّاء وضعها ، فإن الرسم يحتملهما كالوجه السابق ، وهو واضح .

وأمَا الوجه الرابع وهو الاختلاف بالنقص والزيادة ، فمنه ما بوافق الرسم في بعض المصاحف نحو قوله سبحانه في سورة التوبة : ﴿ وَأَعَدُّ لَهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي تَحْتُماً ٱلْأُنْهَارُ » وقرى " « تَجْرِي مِنْ تَحْمَها » فريادة لفظ « مِنْ » وهما قراءتان متو اترتان وقد وافقت كلتاها رسم المصحف ، بيدُّ أن ذات الزيادة تو افق رسم المصحف المـكي لأن لفظ « منْ » ثَابِتة فيه . أما حذفها فإنه يوافق رسم غير المصحف المـكي حيث لم تثبِّت ُفيه ، أَى فى غير المصحف المـكنى . ومن هذا الوجه ما لا بوافق رسم المصحف بحال من الأحوال نحو قوله سبحانه : ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم ۚ مَلِكٌ ۚ بِأَخُذُ كُلُّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ وقرأ ابن عباس مكذا « يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ صَالِحَةٍ غَصْبًا » بزيادة كلة « صَالِحَةٍ » فإن هذه الكلمة لم تثبت في مصحف من المصاحف العثمانية ، فهي مخالفة لخط المصحف ، وذلك لأن هذه القراءة وما شاكلها منسوخة ۖ بالمرضة الأخيرة أي عرض القرآن من النبيِّ صلى الله عليه وسلم على جبريل آخر حياته الشريفة . ويدلُّ على هذ النسخ إجماع الأمة على ما في المصاحف فتلخص مما ذكرنا أن بعض هذا الوجه الرابع اشتملت عليه المصاحف، وبعضه لم تشتمل عليه ، لأنه نسخ .

وأما الوجه الخامس: وهو الاختلاف بالتقديم والتأخير، فهو مثل سابقه. منه ماهو موافق لرسم المصحف نحو قوله سبحانه في سورة التوبة: ﴿ فَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ وَ يُقْتُلُونَ وَ عُداً عَلَيْهِ حَقًّا ﴾ قرى الفعل بالبناء للفاعل في الأول، والمفعول في الثاني، وقرى المحكس، وهما قراء تان متواثر تان، ولا يخالف شي منهمارسم المصحف. ومنه ما خالف رسم المصحف

غو قوله سبحانه ﴿ وَجَاءَتْ سَيَكُرَ أُ ٱلْمَوْتِ بِالْحَقِّ » وقرى ﴿ وَجَاءَتْ سَدَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ » وإن كانت منقولة عن أبي بكر الصديق ، وطلحة بن مطرف ، وزين العابدين (رضى الله عنهم ) لكنها لم تتواتر ، فهي منسوخة بالعرضة الأخيرة ، وبإجماع الصحابة على المصحف العثماني ، فلا يجوز القراءة بها بخلاف القراءة الأولى لأنها وافقت خط المصحف ، واستقرَّت القراءة بها دون نسخ . ومثل ذلك قوله سبحانه : ﴿ إِذَ جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ » وقرى منسوخة أيضاً لما ذلك قوله سبحانه : ﴿ إِذَ جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ » وقرى منسوخة أيضاً لما ذكرنا .

وأما الوجه السادس: وهو الاختلاف بالإبطال ، فقد وافق بعضه رسم المصحف ، وخالفه البعض أيضاً . مثال ما وافق الرسم قوله سبحانه: « إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ وَعَلَمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ وَعَلَمْ الله وَمَا لَا الثانى قراءة « إِذَا نُودِى الصَّلَاةِ مِنْ بَوْمِ آلجُمُمَةِ فَامْضُوا إِلَى المصحف. ومثال الثانى قراءة « إِذَا نُودِى الصَّلَاةِ مِنْ بَوْمِ آلجُمُمَةِ فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ آللهِ » وقراءة « وَ تَكُونُ آلجُبَالُ كَالصُّوفِ آلْمَنْفُوش له فَإِنهما مخالفتان لرسم المصحف. وذلك انسخهما بالعرضة الأخبرة أيضاً ، واستقرار الأمر على ما وافق الرسم منه ، وهو قراءة « فاسْمَوْ ا إِلَى ذِكْرِ اللهِ » وقراءة « كَانْهِمْنِ آلْمَنْفُوش ».

وأما الوجه السابع ، وهو الاختلاف بسبب تباين اللهجات فيوافق رسم المصحف موافقة تامة . لأنه اختلاف شكلى لا يترتب عليه تغيير جوهر الكلمة ، وهــو ظاهر وتجد شواهد كثيرةً في خط المصحف تدلّ على بعض هذا النوع من الاختلاف نحو هوكمان أأتيك حَدِيْثُ مُوسَىٰ ، فإنها رسمت هكذا بياء في الفعل بعد التاء ، وبقلب ألف موسى ياء ، ومن غير شكل ولا إعجام

#### ٩ \_ الأقوال الأخرى ودفعها

وهاك معرضاً عامًا تشهد فيه الآراء الأخرى بما لها وما عليهم. رأينا من واجبنا أن نسوقها إليك ثم نوهنها بين يديك ؛ كيلا يكون منها حجر عثرة في طريقك إلى ما اخترناه وأيدناه .

#### القول الأول

إن هذا الحديث مشكل لاسبيل إلى معرفة معناه القصود. وشبهته أن لفظ «أحرف» فيه ، جمع حرف. والحرف مشترك الفظى لا يدرى أيُّ معانيه هو المقصود؟.

ويدفع هذا الرأى بأنا لا نسلم ما قاله على إطلاقه من أن المشترك اللفظى لا بدرى أى معانيه هو المفصود ؟ بل المشترك اللفظى بدل على معناه المقصود متى قامت قرينة تعين ذلك المعنى ، تقول : نظرت بالعين المجردة ، وشربت من عين ربيدة ، ومعناها واضح غير مشكل ، مع أن لفظ العين فيهما مشترك لفظى ، ولكن مسدلوله يتعين في المثال الأول أن يكون جارحة الإنسان الباصرة ، ومدلوله في المثال الثانى بتعين أن يكون خارجة وذلك بقرينة لفظ نظرت في المعنى الأول ، ولفظ شربت في الثانى .

وعلى هذا الباب جاء لفظ « أحرف » فى الحديث الشريف ، فإن سياق الروايات السابقة ، يدلُّ على أن المراد بالحرف معنى من معانيه السابقة على التعيين وهو الوجه ، وأن الأحرف هى الأوجه التى يرجع إليها الاختلاف فى قراءة ألفاظ القرآن لا معانيه . وقد قام الدليل العقليُّ وهو الاستقراء التامُّ على أن هذه الوجوه سبمة كما أسلفنا فإياكأن تنسى ، وتذكرُ الشاهد النامن إن نفعت الذكرى .

#### القول الثانى

وإليه جنح القاضى عياض ومن تبعه : \_ أن لفظ السبعة في الحديث الشريف ليس مراداً به حقيقة العدد المعروف ، إنما هنو كتابة عن الكثرة في الآحاد ، كما أن السبعين تستعمل كناية عن الكثرة في العشرات ، وكما أن السبعائة تستعمل كناية عن الكثرة في المئات .

ويدفع هذا بما قدَّمناه في الشاهد الثاني . فارجع إليه ، وأحرص عليه .

#### القول الثالث والرابغ

أن الراد بالأحرف السبعة سبع تراءات ، ويدفع بأنه إذا كان المراد بهذا أن كلة من كمات القرآن تقرأ سبع قراءات ، فذلك ممنوع ، لأنه لا يوجد في القرآن كلة تقرأ على سبعة أوجه إلا القليل . وإذا كان المراد أن غاية ماينهي إليه عدد القراءات في الكلمة الواحدة سبعة أحرف فهذا يصح أن يكون (قولًا رابعاً) كا قال السبكي ، ثم هو غير مسلم أيضاً ، لأن في كلمات القرآن ما يقرأ بطرق أكثر ، كما ورد أن كلمة في عَبد مسلم أيضاً ، لأن في كلمات القرآن ما يقرأ بطرق أكثر ، كما ورد أن كلمة في عَبد ألطاً عُوت » تقرأ باثنين وعشرين وجهاً . وأن كلمة وأف م فيها سبع وثلاثون لفة . وإذا كان المراد أن الاختلاف في القراءات لا يخرج عن سبعة أوجه فعلى صاحب هذا القول البيان ، فإذا بينها بالوجوه التي ذكر ناها كان هذا القول متداخلاً معها ، فلا يستقيم اعتباره قولًا مستقلًا برأسه . وبعض أكابر العلماء حاول أن يجعله متحداً مع القول الذي اخترناه وما أشبهه ، ولكنك قد علمت ما فيه .

## القول الخامس والسادس والسابع

ما نقلتاه آنفاً عن ابن قتيبة ، وعن ابن الجزرى ، وعن ابن الطيب . وقد بان لك

هناك أن فى ثلاثتها قصوراً عسن أن تشمل جميع القراءات المتواترة ، وإن كانت قريبة من القول المختار . ثم بينها تداخل يتعذّر أو يتعسر معه اعتبارها أقوالًا مستقلةً .

#### القول الثامن

أن المراد بالأحرفالسبمة وجوه ترجع إلى كيفيَّة النطق بالتلاوة من إدغام و إظهار، وتفخيم وترقيق، و إمالة و إشباع، ومد وقصر، وتشديد وتخفيف وتليين.

وهو مدفوع بأنه قد زاد فيما عداه على سبعة . وإذا أجاب بأن السبعة غير مراد بها حقيقتها وأنها مثل فى الكثرة فقد علمت مافيه . ثم إن الأوجه التى ذكرها واحداً واحداً ترجع كلها إلى نوع واحد هو اختلاف اللهجات وكيفيات النطق وحدها ، فلا تشمل القراءات التى ترجع إلى اختلاف نفس الألفاظ بالإبدال أو التقديم والتأخير ، أو النقص والزيادة ، ونحو ذلك . وفي هذا القصور مافيه ، على أكثر مما أسلفنا في رد تلك الآراء القاصرة .

#### القول التاسع

وهو أن المراد بالأحرف السبقة أوجه من الألفاظ المختلفة في كلة واحدة ومعنى واحد، وإن شئت فقل: سبع لفات من لفات العرب المشهورة في كلة واحدة ومعنى واحد، نحو هلم "، وأقبل ، وتعال ، وعجل ، وأسرع ، وقصدى ، ونحوى . فهذه ألفاظ سبعة معناها واحد هو طلب الإقبال ، وهذا القول منسوب لجمهور أهل الفقه والحديث منهم سفيان ، وابن وهب ، وابن جرير الطبرى ، والطحاوى . وحجتهم ماجاء في حديث أى بكرة من قوله على « كلها شاف كاف ما لم " نخم " آية عذاب يرحة ولا آية رحمة بعذاب يرحمة ولا آية رحمة بعذاب ير ، نحو قولك : « فعال وأقبل وهم "، واذهب ، وأسرع . وعجل " ، وماجاء في حديث أبي بن كعب أنه كان يقرأ « كُلّما أضاء لَهُم مَشَوْ افيه ،

مَرُّوا فِيهِ ، سَمَوْ ا فِيهِ »وما جاء عن ابن مسموداً نه كان يقرأ «لِلَّذِينَ آمَنُوا ا ُ نُظُرُ وناً ، أَمْهُلُوناً ، أَخِّرُوناً » .

ويدفع هذا القول بوجوه: (أحدها) أن ما ذكر في هذه الأحاديث ليس من قبيل حصر الأحرف السبعة فيها وفي نوعها وحده حتى يصح الاستدلال بهما على ماذهبوا إليه، بل هو - كما قال ابن عبد البر - من قبيل ضرب المثل المحروف التي نزل القرآن عليها، وأنها معان متفق مفهومها، مختلف مسموعها، لا يكون في شيء مها معنى وضد من .

وكيف يكون المراد حصر الأحرف السبعة ، فيما ذكروه ؟ على حين أنه يرجع إلى بعض نوع واحد من أنواع الاختلاف ، وهو إبدال كلة بأخرى أعم من أن يكون عرادف أو غير مرادف . والا ربب أن مذهبهم المذكور يتلخص فى أنه إبدال كلة بأخرى على شروط الترادف . وهذا بعض ذاك . فأين يذهبون بتلك الوجوه الأخرى وهي باقية إلى اليوم فى القراءات المتواترة المكتوبة بين دفتي المصحف على ما بيناه في المذهب المختار . فقصر الحروف السبعة على بعض ذلك النوع وحبده ، فيه ما فيه من القصور الذي أوردنا عليه ما أوردنا في الأقوال السابقة القاصرة ، بسل القصور هنا أشد وأفحش ، لأنه يرجع إلى بعض نوع واحد لا إلى نوع كامل ، بله أنواع متعددة ا .

(ثانيها) أن أصحاب هذا المذهب على جلالة قدره، ونباهة شأنهم ـ قد وضعوا أنفسهم في مأزق ضيق الأن ترويجهم لمذهبهم، اضطرهم إلى أن يتورَّطوا في أمو رخطرها عظيم ، إذ قالوا إن الباق الآن حرف واحد من السبمة التي نزل عليها القرآن . أما الستة الأخرى فقد ذهت ولم يمد لها وجود ألبتة . ونسوا أو تناسوا تلك الوجوه المتنوعة القائمة في القرآن على جهمة الدهر إلى اليسوم . ثم حاولوا أن يؤيدوا ذلك فلم يستطيعوا .

أن يثبتوا الأحرف الستة القي بقولون بضياعها نسخاً ولا رضاً ، وأسلمهم هذا الدخر إلى ورطة أخرى ، هي دغوى إجماع الأمة على أن تَنْبُتَ على حرف واحد ، وأن ترفض القراءة بجبيع ما بمداه من الأحرف الستة . وأتى يكون لهم هذا الإجماع ولا دليل عليه ؟ هنالك احتالوا على إثباته بورطة ثالثة، وهي القول بأن استنساخ المصاحف في زمن عثمان رضى الله عنه كان إجماعاً من الأمة على توك الحروف الستة والاقتصار على حرف واحد هو الذي نَسَخ عُمَان المصاحف عليه، مع أننا أثبتنالك فيما مر بقاء الأحرف السبعة في المصاحف العمامة وتورطاتهم هذه ، أن الأمة على عهد عثمان رضى الله عنه قد اختلفت في قواءات النوآن وتورطاتهم هذه ، أن الأمة على عهد عثمان رضى الله عنه قد اختلفت في قواءات النوآن السحابة بقيادة خليفت م الحكم عثمان رضى الله عنه أن بما لجوا المشكلة ، ويُطفئوا الصحابة بقيادة خليفت م الحكم عثمان رضى الله عنه أن بما لمواحف على حرف واحد ، ونسخ المصاحف على حرف واحد ، ونسخ المصاحف على حرف واحد ، ونسخ المصاحف على حرف واحد ، واهمال كل ما عداء من الحروف والمصاحف المنسوخة عليها .

وهذا \_ لعمرك \_ استناد ما إلى واحتجاج واطل. فقد تنازع الناس على عمد الرسول على أيضاً في قراءات القرآن على حروف محتلفة ، كار أيت في الروايات السابقة ، ومع ذلك أقر هم الرسول على هذه الحروف المختلفة ، وقر رها فيهم ، وحلم على القسليم بها في أساليب متنو عة. وجعل ذلك هو الحل الوحيد لمشكلتهم ، والعلاج الناجع لمزاعهم . وأفهمهم أن تعدد وجوه القراءة إنما هو رحمة من الله بهم ، بل بالأمة كلها . وقر رف صراحة وهو يسأل مولاه المزيد من عدد الهروف أن الأمة لا تُطيق حصرها في مضيق حرف واحد ، وقال: « وإن أمتى لا تُطيق ذلك » إلى آخر ما عرف. وأنت خبير بأن حوات الله وسلامه عليه . كما نشاهد نحن الآن من أن بعض الألسنة في بعض الشعوب الإسلامية ، لا يتيسر لها أن تُحسن النطق ببعض الحروف ولا ببعض الألمة في بعض الشعوب الإسلامية ، لا يتيسر لها أن تُحسن النطق ببعض الحروف ولا ببعض الأمحات دون بعض

فكيف بسوغ للصحابة وهم خبر القرون ، أن يُعلقوا باب الرحمة والتخفيف الذي فتحه الله لأمة الإسلام، مخالفين في ذلك هَدْى الرسول عليه الصلاة والسلام في عمله للتخفيف بطلب تعدّد الحروف ، وعلاجه للنزاع بين المختلفين بتقرير هذا التعدّد للحروف ؟ الا إن هذه أَفْرَةٌ لا يمكن سدّها ، وثُلْمَةٌ يصعب جبرها ، وإلا فكيف يوافق أصحاب رسول الله يَلِي على ضياع سنة حروف نزل عليها القرآن ، دون أن يُبقُوا عليها مع أنها لم تنسخ ولم ترفع ؟ وعلى حين أن الرسول يَلِي قرّر بقوله وفعله ، أنه لا يجوز لأحد أيًا كان ،أن يمنع أحداً أيًا كان ،من القراءة بحرف من السبعة أيًا كان . فقد صوّب قراءة كل من المختلف في القراءة ، إلى آخر صدر أني بن كعب حين استصعب عليه القسليم بهذا الاختلاف في القراءة . إلى آخر ما شرحنا في الشاهدين الثالث والخادس من الشواهد الماضية .

و قصاری القول ، أننا نَرْ بَأَ بأصحاب رسول عَلَيْ أَن يَكُونُوا قَدُ وافقُوا أَوَ فَكَرُوا ، فَضَلَّا عَن أَن يِتَآمَرُوا عَلَى ضَيَاع أُحرف القرآن الستة دون نسخ لها . وحاشا عثمان رضى الله عنه أن يكون قد أقدم على ذلك وتزعَّمه !

وكيف ينسب إليه هذا ؟ والمعروف أنه نسخ المصاحف من الصحف التي جمت على عهد أبى بكر رضى الله عنه قبل أن يدبّ النزاع فى أقطار الإسلام بسبب اختلاف حروف القراءة فى القرآن . فكانت تلك الصحف محتملة للأحرف السبعة جميعاً ، وموافقة للما جميعاً ، ضرورة أنه لم يحدث وقتئذ من النزاع والشقاق ما يدعو إلى الاقتصار على حرف واحد فى رأيهم . ولم يثبت أن الصحابة تركوا من الصحف المجموعة على عهد أبى بكر حرفاً واحداً فضلًا عن ستة حروف ولو كان ذلك لنُقِلَ إلينا متو اتراً ؛ لأنه مما تتو افر الدواعى على نقله تو اتراً ؛ لأنه مما تتو افر

ثم كيف يفعل عثمان رضى الله عنه ذلك وهو الذى عرف أن علاج الرسول لمثل هذا

النوع الذي دبَّ في زمانه، كان مجمع الناس وتقريرهم على الحروف السبعة ، لا بمنعهم عنها كلّا ولا بعضاً .

ثم كيف يفعل عثمان ذلك، وتو افقه الأمة ، ويتم الإجماع؟ ثم يكون خلاف في معنى الأحرف السبعة مع قيام هذا الإجماع؟أى كيف تجوع الأمةُ على تركستة أحرف وإبقاء حرف واحد ثم يختلف العلماء في معنى الأحرف السبعة على أربعين قو لا، ويكادون يتفقون \_ رغم خلافهم هذا \_ على أن الأحرف السبعة باقية ، مع أن الإجماع حجة عند المسلمين، وبه ينجلى ظلام الشك عن وجه اليقين !!.

ولنفرض جدلًا أن نزاع المسلمين في أقطار الأرض أيام خلافة عثمان رضى الله عنه، قضى عليه أن يَجمع المسلمين على حرف واحد في القراءة ، فلماذا لم تسمح نفسه الكريمة بإبقاء الستة الأحرف الباقية للتاريخ لا للقراءة ، مع أن الضرورة تُقدَّر بقدرها ، وهذه الستة الأحرف لم تنسخ لاتلاوة ولا حكماً حتى تذهب بجرَّة قلم كذلك ، ثم يبخل عليها بالبقاء للتاريخ وحده في أعظم مرجع ، وأقدس كتاب، وهو القرآن الكريم ، على حين أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ، حفظوا للتاريخ آيات نسخت تلاوتها ونسخت أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ، حفظوا قراءات شاذة في القرآن ، ثم نقلت إلينا ،وكيتب أحكامها جميعاً . وعلى حين أنهم حفظوا قراءات شاذة في القرآن ، ثم نقلت إلينا ، وكيتب أحاديث منسوحة ، وتناقل العلماء أحاديث موضوعة ، ونصوً اعلى حكم كل منها وعلى إهمال العمل بها .

ثم إن من عرف تحمس الصحابة لدينهم واستبسالهم في الدفاع عن حي القرآن يستبعد كل البعد ، بل يُحيل كل الإحالة أن يكونوا قد فعلوا ذلك، أو أقل من ذلك ، عاود ماقر رنه في الشاهد السادس من شواهد ناالماضية ، وانظر إلى موقف عرمن هشام وموقف هشام من عر ، وموقف أني وابن مسعود وصاحبيهما وتأمّل كيف أن كلًا من هؤلاء الصحابة رضوان الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة سمعها عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة سمعها عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة سمعها عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة سمعها عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة سمعها عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة المعمل عن رسول الله عليهم أبي أن يتنازل عن قراءة المعمل عن رسول الله عليها وعلمها

إياه رسول آلله على ثم أقرّ م رسولُ آلله على استمساكهم هذا ، وحلّ مشكلتهم بأن أعلمهم أن كلّا منهم مصيب ومحسن، وأن قراءة كل منهم هكذا أنزلت، وأن القرآن أنزل على سبعة أحرف، وأن من كَفرَ بحرف منها فقد كفر بها كلها، وألّا يختلفوا فى ذلك؛ فقد أهلك الاختلاف من كانوا قبلهم . وبهذا «قَطَمَتْ جَهِيزَةُ قُولُ كُلّ خَطِيبٍ » .

(أمر الله القراءات الحاصل اليوم، يرجع كله إلى حرف واحد، وهكذا شاء لهم رأيهم أن يخولوا: إن القراءات الحاصل اليوم، يرجع كله إلى حرف واحد، وهكذا شاء لهم رأيهم أن يجملوا تلك الكثرة الفامرة القائمة الآن حرفاً واحداً، على ما بينها من اختلاف في الوجوه والأنواع وعلى رغم أن من القراءات الحاضرة ما يكون وجه الاختلاف فيه ناشئاً عن وجود ألفاظ مترادفة في كلة واحدة ومعنى واحد، ومنها ماهو من لغات قبائل محتلفة؟ كما نص على ذلك السيوطي في النوع السابع والثلاثين. ونقلنا منه شيئاً من موضع آخر من هذا المبحث.

ولدينا دايل مادى أيضاً على بقاء الأحرف السبمة جميعاً، هو بقاء التيسير والنخفيف وتهوين الأداء على الأمة الإسلامية الذي هو الحكمة في الأحرف السبمة .

فها نحن أولاء لانزال نشاهد عن طريق القراءات المختلفة القائمة الآن سبيلًا سهلًا قد وَسَيَعَ كَا فَّةَ الشّعوب المسلمة، سواء منها الأمم العربية وغير العربية ، والحمد لله على دوام فضله ورحمته ، وبقاء تخفيفه وتيسيره . وغفر الله لأولئك الأعلام الذين أخطأوا إصابة المرمَى ، فقد اجتهدوا وللمجتهد أجروإن أخطأ ، ونسأل الله التوفيق والسداد ، آمين .

#### القول العاشر

أن المراد بالأحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب ، بمعنى أن القرآن لا يخرج عن سبع لغات من لغات العرب ، وهي لغة قريش ، وهذيل ، وتغيف ، وهوازن ، وكنانة، وتميم ، والدين ، وهي أفصح لغات العرب . قال بعضهم : هذا أصحُّ الأقوال وأولاها بالصواب ، وهو الذي عليه أكثر العلماء ، وصححه البيه قي ، واختاره الأبهري ، واقتصر عليه صاحب القاموس .

وقال أبو عبيد: « ايس المراد أن كل كلة تُقرأ على سبع لغات ، بل اللغات السبع مفرقة فيه ، فبعضه بلغة قريش ، وبعضه بلغة هذيل ، وبعضه بلغة هوازن ، وبعضه بلغة البين وغيرهم . قال : وبعض اللغات أسعد به من بعض وأكثر نطيباً » وقيل في عد القبائل السبع آراء أخر .

ويدفع هذا القول على جميع آرائه بأمرين : (أحدهما) أن فى القرآن الكريم ألفاظًا كثيرة من لفات قبائل أخرى غير السبعة التي عدُّوها .

مثل كله « سامدون » في قوله تعالى : «وَأُ نَتُم سَامِدُونَ» فإنها بالحيرية . ومثل كلمة « خراً » في قوله : «إنّى أَرَانِي أَعْصِرُ خَراً » فإنها بلغة أهل عُمان لأنهم يسمون العنب خراً ( أي حقيقة لا مجازاً ) . ومثل كلمة « بَعلا » في قوله تعالى : « أَتَدْعُونَ بَعلا » أي رَبًّا بلغة أَرْدِ شَنُوءَة . ومثل كلمة « لا بَلِتْكُم » أي لا ينقصكم في قوله تعالى : « لا يَلِتُسَكُم مِنْ أَعْمَالِكُم شَيئًا » فإنها بلغة بني عَبْس . ومثل كلمة « فبالجوا» بمعنى استوجبوا في قوله تعالى : « فَبالجوا بغَضَب مِنَ اللهِ » فإنها بلغة جُر هُم ومثل كلمة « ومثل كلمة « رفث » بمعنى جماع في قوله تعالى : « فَلَا رَفَتُ » فإنها بلغة مَذْ حِرج . ومثل كلمة « تُسِيمُونَ » فإنها بلغة مَذْ حِرج . ومثل كلمة « تُسِيمُونَ » فإنها بلغة مَذْ حَرج . ومثل كلمة « تُسِيمُونَ » فإنها بلغة مَذْ حَرج . ومثل كلمة « تُسِيمُونَ » فإنها بلغة مَذْ حَرج . ومثل كلمة « تُسِيمُونَ » فإنها بلغة خَثْمَ » إلى

غير ذلك . وارجع إلى النوع السابع والثلاثين من إنقان السيوطي إن أردت الزيد .

وحسبك في هذا المقام ما، نقله الواسطى في كتابه الذي وضعه في القراءات العشر إذ يقول: ﴿ إِنْ فِي القرآنِ مِنْ أَرَبِعِينِ لَغَةً عربية وهي : قريش ، وهُذَيْدُل ، وكِينَانَة ، وخَثْقَم ، والخُرْرَج ، وأشعر ، ونمير ، وقيس عيلان ، وجُرْهُم، والنمين ، وأزدُشَنوءة، وكيندة ، وتميم ، وحُمْير ، ومَدْيَن ، ولَخْم ، وسَعْد العشيرة ، وحَضْر موت ، وسدوس والعمالقة ، وأنمار ، وغَشَّان ، ومَدْين ، وأوْس ، ومُزَينة ، وتقيف ، وجذام ، وكين ، وكين ، وعَذرة ، وهوازن ، والنّبِر ، والنمامة » اه .

ولا يغيبَنَّ عن بالك أن هذه اللغات كلها تمثَّلت في لغة فريش باعتبار أن اغة قريش كانت المتزَّعة لها ، والمهنيمنة عليها ، والآخذة منها ما تشاء مما يحْلُو لها ويَرِقُ فَى ذَوْقها ، ثم يأخذه الجميع عنها ، حتى صحَّ أن يُعتبر لسان قريش هو اللسان العربي العام ، وبه نزل القرآن ، على ما سبق بيانه ، فلا تغفل . والله يتولَّى هُدانا أجمعين .

(ثانيهما) أن توجيه هذا المذهب بما قاله أبو عبيد، يقتضى أن بكون القرآن أبعاضاً، منه ما هو بلغة قريش، ومنه ما هو بلغة هُذَيْل، وهكذا. ولاشك أن ذلك غير محقق لحكمة التيسير الملحوظة للشارع الحكيم في نزول القرآن على سبعة أحرف، فإن هذا المذهب يستلزم أن كل شخص لا يمكنه أن يقرأ إلا البعض الذي نزل بلغته، دون البعض الذي نزل بلغة غيره. وهذا باطل من ناحية، ومحالف للاختلاف الذي صورته لنا الروايات السابقة بين الصحابة في القراءة من ناحية أخرى فإن المقروء فيها كان واحداً لا محالة ، كسورة الفرقان بين عمر وهشام. وسورة من آل حم بين ابن مسعود وصاحبه ، وقد صوّب الرسول على قراءة كل من المختلفين ، وكلاها قرشي .

#### القول الحادى عشر

أَنَّ المراد بالأَحرف السبعة سبع لغات من لغات قبائل مضر خاصة ، وأنها متفرقة في القرآن . وأن تلك القبائل السبع هي : قريش ، وكنانة ، وأسد ، وهذيل ، وتميم ، وضَبة ، وقيس .

و نردُ هذا بما رددنابه سابقه ، بلهذا أدبى إلى البطلان ، لأنه أخصُ مما قبله الذى دحضناه من جهة خصوصه ، فكيف هذا ؟ تلك ناحية . وثمة ناحية أخرى : وهى أن فى قبائل مضر شواذ ينزه عنها الترآن الكريم مثل كَشْكَشَةِ قَيْسٍ ، وهى جعل كاف المؤنث شيناً ، فيقولون في قوله تعالى : « قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ يَحْتَكِ سَرِيًّا »قد جَعَلَ رَبُّشِ نَحْتَكُ سَرِيًّا »قد جَعَلَ رَبُّشِ تَحْتَشُ سَرِيًّا ، ومثل تَمْتَعَة تميم الذين مجعلون السين تاء فيقولون في الناس « النات » مع أن هذه لغات لم يُحفظ منها شيء في القرآن الكريم .

#### القول الثاني عشر إلى الأربعين

أن المراد بالأحسرف السبعة التي نزل عليها القرآن ، سبعة أصناف في القرآن ، وأصحاب هذه الأقوال يختلفون في تعيين هذه الأصناف. وفي أسلوب التعبير عنها إلى آراء تكمل بها العدَّة أربعين قولاً .

ومنهم من يقول: إنها وعد، ووعيد، وحلال، وحرام، ومواعظ، وأمثال، واحتجاج.

ومنهم من يقول: إنها محكم ومتشابه ، وناسخ ، ومنسوخ ، وخصوص وعموم ، وقصص .

ومنهم من يقول: إنها لفظ عام أريد به العام ، ولفظ خاص أريد به الخاص ، ولفظ عام أريد به الخاص ، ولفظ عام أريد به العام ، ولفظ يستغنى يتنزيله عن تأويله ، ولفظ لايملم فقيه إلا العلماء ، ولفظ لايعلم معناه إلا الراسخون فى العلم .

ومنهم من يقول: إنها إظهار الربوبية، وإثبات الوحدانية، وتعظيم الألوهية، والتعبد لله، ومجانبة الإشراك، والترغيب في الثواب، والترهيب من العقاب.

ومنهم من يقول: إنها المطلق، والمقيد، والعام، والخاص، والنص، والمؤول والناسخ، والمنسوخ، والاستثناء، وأقسامه.

ومنهم من يقول: إنها الحذف، والصلة، والتقديم، والتأخير، والاستعارة، والتكرار، والكناية، والحقيقة، والحجاز، والمجمل، والفسر، والظاهر، والغريب.

ومنهم من يقول سوى ذلك كله ، غير أنها من هذا الطراز أو مِن طراز ماسبق في الأقوال الأخرى ، حتى أكمل بها بعضهم عدَّةً الأقوال أربعين قولاً .

# ١٠ – ردود إجمالية لهذه الأقوال الأخيرة

والكل مردود رّدًا إجاليًّا بما يأتى :

(أولا) أن سياق الأحاديث السابقة ، لأينطبق على هذه الأقوال بحال ، فإن هذه الأصناف التي عَيَّنوها ، لا يتأتى الاختلاف فيها بسبب القراءة . والاختلاف الذى نقلته الروايات السابقة تدلُّ تلك الروايات نفسها على أنه ما كان إلا بسبب القراءة ، فتعين أن يكون مرجعه التلفُّظ وكيفية النطق ، لا تلك الأصناف والأنواع التي سردوها في معرض الآراء . آنظر الشاهد الثامن من شواهدنا الماضية إن شئت .

( ثانياً ) أنه لا يوجد لهم سندٌ صحيحٌ يدلُّ على حصر الأحرف السبعة التي نزل عليها القرآن فيا بيَّنوه ، وما يكون لنا أن نقبل رأيًا غير مدلَّل ولامؤيَّد بحجة .

- (ثالثاً) أن التوسعة الملحوظة للشارع الرحيم في نزول القرآن على الأحرف الـ بعة. لا تتحقَّق فيما ذكروه من تلك الأصناف والأنواع .
- (رابعاً) أن بعض تلك الآراء نلاحظ عليها أنها زادت على السبعة فيما ذكر تهمن الأصناف والأنواع. فإما أن تكون أخطأت في العدِّ من أول الأمر، وإما أن تكون متأثرة بفكرة أن لفظ السبعة كناية لاحقيقة ، وقد علمت فيما سبق مافيه من خطأ أيضاً راجع الشاهد الثاني من شواهدنا الآنفة إن أردت.
- (خامساً) أن أكثر ما ذكروه فى تلك الآراء والأصناف ، يتداخل بعضه فى بعض، -ويشبه بعضه بعضا ، فمن المتعسر اعتبارها أقوالًا مستقلةً .

نقل السيوطى عن الشرف المرسى أنه قال: «هذه الوجوه أكثرها متداخلة ولاأدرى مستندها ، ولا عمّن نقلت ؟ ولاأدرى لم خص كل واحد منهم هذه الأحر ف السبعة بما ذكر ؟ مع أنها كلها موجودة فى القرآن ، فلاأدرى مهنى التخصيص. ومنها أشياء لاأفهم معناها على الحقيقة . وأكثرها معارض لحديث عمر وهشام بن حكيم الذى فى الصحيح فإنهما لم يختلفا فى تفسيره ولاأحكامه، وإنما اختلفا فى قراءة حروفه . وقد ظن كثير من العوام أن المراد بها القراءات السبع ، وهو جهل قبيح » ا ه .

# ۱۱ - علاج الشبهات الواردة على أصل الموضوع

أعداء الإسلام في كثرةٍ ونشاطٍ ويقظة ، وبين المسلمين جهلة يؤذون الإسلام والأمة بأشد ما يؤذيه أعداؤه ، على حد قول القائل :

« لا يبلُغُ الأعداء من جاهل ما يبلُغُ الجاهل من نفسه »

وقد نرى ونسمع اتَّهامات وشبهات، مرة من هنا، ومرة منهناك، فمن واجب الأمانة في أعناقنا، أن نبدِّد ظلمات هذه الشبهات والتُّهم، بما بين أيدينا من أنوار العلم وأسلحة الحجج. ﴿ وَآلَٰكُ كَثُولُ آلَحُقَّ وَهُو َ يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴾.

(الشبهة الأولى) يقرلون : إن أحاديث نزول القرآن على سبعة أحرف تثبت الاختلاف فى القرآن ، مع أن القرآن نفسه يرفع الاختلاف عن نفسه ، إذ يتول : « أَفَلَا يَتَدَبَّرُ وَنَ الْقُرْ آنَ ، وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِهِ الْخُتِلَافَا 

هَ أَفَلَا يَتَدَبَّرُ وَنَ الْقُرْ آنَ ، وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِهِ الْخُتِلَافَا 
كَثِيرًا » وذلك تناقض ، ولا ندرى أبُهما يكون الصادق .

والجواب: أن الاختلاف الذي تثبته تلك الأحاديث ، غيرُ الاختلاف الذي ينفيه القرآن . وهذا كاف في دفع النناقض ، فكلاها صادق . وبيان ذلك أن الأحاديث الشريفة تثبت الاختلاف بمعنى التنويع في طرق أداء القرآن والنطق بألفاظه في دائرة محدودة لا تَعدُو سبعة أحرف ، وبشرط التاقي فيها كلها عن النبي بالتي .

أما القرآن فينفى الاختلاف بمعنى التناقض والتدافع بين معانى القرآن وتعالميه ، مع ثبوت التنويع فى وجوه التلفظ والأداء السابق .

ومعنى ذلك أن نزول القرآن على سبعة أحرف ، لا يلزم منه تناقضُ ولا تخاذل ولا تضادُّ ولا تدافع بين مدلولات القرآن ومعانيه ، وتعالميه ومراميه ، بعضها مع بعض . بل القرآن كله سلسلة واحدة ، متصلة الحلقات ، محكمة السور والآيات ، متآخذة المبادى والغايات ، مهما تعدَّدت طرق قراءته ، ومهما تنوَّعت فنون أدائه .

وللمحقق ابن الجزرى كلام نفيس يتَّصل بهذا الموضوع ننقل إليك شيئاً منه بقليل من التصرف، إذ يقول: « قد تدبَّر نا اختلاف القراءات، فوجدناه لا يخلو من ثلاثة أحوال: أحدها اختلاف اللفظ لا المعنى. الثانى اختلافهما جميعاً مع جواز اجتماعهما فى شىء واحد، الثالث اختلافهما جميعاً مع امتناع جواز اجتماعهما فى شىء واحد، لكن يتفقان من وجه آخر لا يقتضى القضاداً.

فأما الأول فكالاختلاف في ألفاظ ﴿ الصِّراط ، وعليهم ، وَيَوُّودُهُ ، والقدس ويحسب ۾ ، ونحو ذلك مما يطلق عليه أنه لغات فقط . وأما الثاني فنحو لفظ « مالك وملك » في الفاتحة ، لأن المراد في القراءتين هـــو الله تعالى ، لأنه مالك ً يوم الدين وملكهُ . . وكذا ننشزُ ها بالزاى وننشرُ ها بالراء ، لأن المراد بهما هو العظام . وذلك أن الله تعالى أنشرها أي أجياها ، وأنشزها أي رفع بعضها إلى بعض ، حتى التأمت ، فَضَّن اللهُ المعنيين في القراءتين. وأما الثالث فنحو قوله تعالى: «وَظُنُوا أَنْهُم ُقَدَّكُذُبُوا» قرىء بالتشديد والتخفيف في لفظ ﴿ كَذَبُولَ ﴾ المبنى للمجمول . فأمالوجه التشديد، فالمعنى: وتيةن الرسل أن قومهم قد كذَّ بوهم. وأما وجه التخفيف ،فالمعنى: وتوهم المرسل إليهم أن الرسل قد كَذَ بُوهُمْ ( أَى كذبوا عليهم ) فيما أخبروهم به . فالظنُّ في الأولى يقين، والضمائر الثلاثة للرسل. والظن في القراءة الثانية شك والضمائر الثلاثة للمرسل إليهم. ومن هذا القبيل قوله تعالى : ﴿ وَ إِنْ كَانَ مَـكُرُ هُمْ ۚ لَتَزُولُ مِنْهُ ٱلْجُبَالُ ﴾ بفتح اللام الأولى ورفع الأخرى في كلمة « لتزول » ، وبكسر الأولى وفتح الثانية فيها أيضاً. فأما وجه فتح الأولى ورفعالثانية من «لتزول» فهو أن تـكون كلمة « إن ْ » مُخْفَفةٌ من الثقيلة ، أي وإنَّ مكرم كاملُ الشدة تقتلع بسببه الجبالُ الراسيات من مواضعها . وفي القراءة الثانية ﴿ إِنْ ﴾ نافية أى ماكان مكرهم و إن تعاظم وتفاقم ليزول منه أمر ُمحمد عَلَيْتُهُ ودينُ الإسلام . فني الأولى تكون الجبال حقيقة ، وفي الثانية تكون مجازاً .

به وأنه كله منزل من عسند الله ، إذ كل قراءة منها مع الأخرى بمنزلة الآية مع الآية ، يجب الإيمان بها كلها ، واتباع ما تضمنته علماً وعملًا ، ولا يجوز ترك موجَب إحداهما لأجل الأخرى ظناً أن هذا نعارُض » ا ه .

ثم قال أيضاً: « فليس في شيء من الفرآن تناف ولا تضادُّ ولا تناقضُ . وكلُّ ما صحَّ

عن النبي علي من ذلك ، فقد وجب قبوله ، ولم يسع أحداً من الأمة ردُّه ، ولزم الإيمان

إلى ذلك أشار عبد الله بن مسمود رضي الله عنه بقوله: ﴿ لَا تَحْتَلْفُوا فِي القرآنُ ﴾

ولاننازعوا فيه ، فإنه لايختلف ولا يتساقط : ألا ترون أن شريمة الإسلام واحدة حدودها وقراءتها ، وأمر الله فيها واحد . لو كان من الحرفين حرف يأمر بشىء وينهى عنه الآخر ، كان ذلك الاختلاف . ولكنه جامع ذلك كله . ومن قرأ قراءة فلا يدعها رغبة عنها ، فإنه من كفر بحرف منه كفر به كله » ا ه .

#### ( الشبهة الثانية ):

يقولون: إن هذا الاختلاف في القراءات، يوقع في شكوريب من القرآن خصوصاً إذا لاحظنا في بعض الروايات معنى تخيير الشخص أن يأتى من عنده باللفظ وما يرادفه؛ أو باللفظ وما لا يضاده في المعنى ، كديث أبي بكرة ، وفيه «كلما شاف كاف ، ما لم تخيم آية عذاب برحمة ، أو آية رحمة بعذاب ، نحو قولك : تعال ، وأقبل ، وهلم ، تخيم آية عذاب برحمة ، أو آية رحمة بعذاب ، نحو قولك : تعال ، وأقبل ، وهلم ، واذهب، وأسرع ، وعجل ، حاء بهذا اللفظ من رواية أحمد بإسناد جيد، ومثله حديث وافحه بن كعب . وأكثر من ذلك ماجاء في فضائل أبي عبيدان عبد الله بن مسعوداً قُراً أبي بن كعب . وأكثر من ذلك ماجاء في فضائل أبي عبيدان عبد الله بن مسعوداً قُراً رُجُلًا : « إنَّ شَجَرَة الزَّقُوم طَعَامُ الْأَيْدِيم » فرده ها رجُلًا : « إنَّ شَجَرَة النَّالُ فَقُال : أنستطيع أن تقول : طعامُ الفاج رقال : نعم . عليه ، فلم يستقم بها لسانه . فقال : أنستطيع أن تقول : طعامُ الفاج رقال : نعم . قال : فعل » أه .

والجواب: ان اختلاف القراءات لا يوقع في شك ولا ربب ما دام الكلُّ نازلاً من عند الله . وأما هذه الروايات التي اعتمدت عليها الشبهة ؛ فلا نسلم أنه يقهم منهامه في تخيير الشخص أن يأتي من تلقاء نفسه بالملفظ وما يرادفه، أو باللفظ وما لا يضاده في المهني، حتى يوقع ذلك في ربب من هذا التنزيل . بل قصارى ما تدلُّ عليه هذه الروايات أن الله تعالى وسع على عباده، خصوصاً في مبدأ عهدهم بالوحى ، أن يقرء وا القرآن بما تلين به ألسنتهم. وكان من جملة هذه التوسعة القراءة بمترادفات من اللفظ الواحد للمعنى الواحد، مع ملاحظة أن الجميع نازل من عند الله ، نزل به الروح الأمين ، على قلب محد على عمد على عمد على الله عند الله ، نزل به الروح الأمين ، على قلب محد على الله عنه المنه ، على قلب محد على الله عنه الروح الأمين ، على قلب محد على ما

وقرأه الرسول على الناس على مكث ، وصمعوه منه ، ثم نسخ الله ما شاء أن ينسخ بعد ذلك ، وأبقي ما أبقي ، لحـكمة سامية نستقبلك في مبحث النسخ .

يدلُّ على أن الجيع نازل من عند الله تعالى قوله على الحكل من المحتلفين الصاحبه : «أقرأنيها في القراءة من أصحابه: «له كَذَا أُنْزِلَتْ» ، وقول كل من المحتلفين لصاحبه : «أقرأنيها رسولُ الله على به وقولُ الله تعالى لرسوله جواباً لمن سأله تبديلَ القرآن : «قُلُ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَبَدًا لهُ مِنْ تِلْماء نَفْسِى ، إِنْ أَنَّبِ عُ إِلَّا ما يُوحَى إِلَى ، إِنَّ أَخَافُ ما يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدًا وَهُ مَنْ يَرْم عَظِيم » وليس بعد كلام الله ورسوله كلام . كذلك أجعت الأمة على أنه لا مدخل لبشر في نظم هذا القرآن لا من ناحية أسلوبه ، ولامن ناحية ألفاظه ، بل ولا من ناحية قانون أدائه ، فن يخرج على هذا الإجماع ، ويقبع غير سبيل المؤمنين ، يولَة الله ما تولى ويصله جهم وساءت مصيراً .

وها نحن أولاء قد رأينا القرآن في تلك الآية يمنع الرسول من محاولة ذلك منعاً باتاً مشفوعاً بالوعيد الشديد ، ومصحوباً بالعقاب الأليم . فما يكون لابن مسعود ، ولالأكبر من ابن مسعود \_ بعد هذا \_ أن يبدّل لفظاً من ألفاظ القرآن بلفظ من تلقاء نفسه. أنظر ما قراً رناه في الشاهدين : الرابع والسابع من هذا المبحث .

أما هذه الرواية المنسوبة إلى ابن مسعود من أنه أقرأ الرجل بكلمة «الفاجر» بدلا من كلمة « الأثيم » في قول الله تعالى « إنَّ شَجَرَةً إُلزَّ قُوم طَعامُ اللهِ ثِيمٍ » فتدلُّ على أن ابن مسعود سمع الروايتين عن رسول الله عليه الراى الرجل قد تعسر عليه النطق بالأولى ، أشار عليه أن يقرأ بالثانية ، وكلاها منزَّل من عند الله .

وكذلك حديث أبى بكرة السابق، لا يدلُّ على جواز تبديل الشخص ما شاء من القرآن بما لا يضادُّه، كا زعم الواهم، إنما ذلك الحديث وأشباهه، من بابالأمثال التي يضربها الرسول عَلَيْكُ للحروف التي نزل عليها القرآن ؛ ليفيدَ أن تلك الحروف على اختلافها، ما هي إلا ألفاظ متوافقة مفاهيمها، متساندة معانيها لا تخاذُل بينها ولا تهافت، ولا نضاد ولا تهافض، ليس فيها معنى يخالف معنى آخر على وجه ينفيه ويناقضه، كالرحمة التي هي خلاف المذاب وضدّها. وتلك الأحاديث بهدا الوجه، تقرير لأن جميع الحروف نازلة من عند الله « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ آللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَيْلَانَ جَمِيع الحروف نازلة من عند الله « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ آللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَيْلَانَ جَمِيع الحروف نازلة من عند الله « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ آللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَيْلَانَ كَثْمِراً ».

وهاك برهاناً آخر ذكره صاحب التبيان في مثل هذا المقام إذ يقول: « إنّ النبيّ علم البراء بن عازب دُعاء فيه هذه الكلمة « وَنَجِيلّكُ اللّذِي أَرْسَلْتَ » فلما أراد البراء أن يعرض ذلك الدعاء على رسول الله علي قال: «وَرَسُولِكَ اللّذِي أَرْسَلْتَ». وحكذا فلم يوافقه النبي على ذلك ، بل قال له: «لا. وَنَجِيلّكَ اللّذِي أَرْسَلْتَ». وحكذا نهاه عليه الصلاة والسلام أن يضع لفظة رسول ، موضع لفظة نبي ، مع أن كليهما حق لا يحيل معنى ، إذ هو علي رسولٌ ونبي مهاً. ثم قال: فكيف يسوغ للجهال المغفايين أن يقولوان إنه عليه الصلاة السلام كان يجيزُ أن يوضع في القرآن السكريم مكان عز ز حكيم ، غفور وحيم ، أو سميم عليه عليه في شي عالم . وهو يمنع من ذلك في دعاء ليس قرآناً ، والله من وضع كلمة مكان أخرى » اه بتصرف قليل .

#### (الشبهة الثالثة):

يقولون: إن نرّول القرآن على سبعة أحرف، ينافى ماهو مقرر من أن القرآن نزل بلغة قريش وَحدها ، ثم إنه يؤدى إلى ضياع الوحدة التي يجب أن تسود الأمة الواحدة بسبب أجماعها على لسان واحد.

والجواب: أنه لا منافاة ، ولاضياع للوحدة ، فإن الوجوء السبمة التي تزل بها القرآن المكريم واقعة وكنها في لغة قريش . ذلك أن قريشا كانوا قبل مهبط الوحى والتنزيل ،

قد داوروا بينهم لفات العرب جميعاً وتداولوها ، وأخذوا ما آسَتُملَحُوهُ من هؤلاء وهؤلاء في الأسواق العربية ومواسمها ووقائعها ، وحجها وعمرتها ثم استعماره وأذاعوه ، بعد أن هذَّ بوه وصقاوه . وبهذا كانت لغة قريش مجمع لفات مختارة منتقاة من بين لفات القبائل كافة . وكان هذا سبباً من أسباب انتهاء الزعامة إليهم ، واجتماع أوراع العرب عليهم .

ومن هذا شاءت حكمة الحكيم العليم أن يَطْلُعَ عليهم القرآن من هذا الأبق ، وأن يطلَّ عليهم من هذه السماء سماء قريش ولفتها التي أعطو هما مقادتهم ، وولو اشطرها وجوههم ، فخاطبهم بهذا اللسان العام لهم، ليضمَّ نشرهم، ولينظم نثرهم. وقد تمَّ لهما أراد بهذه السياسة الرشيدة التي جاءتهم بالإعجاز البياني عن طريق اللغة التي انتهت إليها أفصح اللغات ، وباللسان الذي خضعت له وتمثلت فيه كافة الألسنة العربية .

ولو نزل القرآن بغير لفة قريش هذه لكان مثار مشاحنات وعصبيات ، ولذهب أهل كل قبيلة بلفتهم ولعلاً بعضهم على بعض ، ولمـــــا اجتمع عليه العرب أبداً . بل لو نزل القرآن بغير لفة قريش لر اجت شبهتهم وافتراؤهم عليه أنه سحر وكهانة وما إليها ، نظراً إلى أنه قد دخل عليهم من غير بابهم فلا يستطيمون القضاءفيه ، ولا إدراك الفوارق البعيدة بينه وبين الحديث النبوى ، مما يجعلهم يذوقون الإعجاز ويلمسونه ، كا تذوقوه بوضوح حين نزل بلسانهم . « إنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِما يَشَاء إنَّهُ هُو آلْعَلِيمُ آلَهُ كِيمٍ . » .

(الشبهة الرابعة):

يقولون: إنه لا معنى للأحرف السيمة التي نزل بها القرآن إلاتلك القراءات السبع المنقولة عن الأثمة السبمة المعروفين عند القراء.

والجواب: أن هذه شبهة تعرض كثيراً للعامة ومن في حكمهم بمن لمبأخذوا من علوم

الفرآن والحديث بحظ ولا نصيب .. فإن ذلك المعنى الذى زعموه غـــــيرُ صحيح من وجهين :

(أحدهما) أن الأحرف التي نزل بها الفرآن ، أعمُّ من تلك الفراءات المنسوبة إلى الأنمة السبعة القراء عموماً مطلقاً، وأن هذه الفراءات أخصُّ من تلك الأحرف السبعة النازلة خصوصاً مطلقاً . ذلك لأن الوجوه التي أنزل الله عليها كتابه ، تنتظم كل وجه قرأ به النبي عليها ، وأفرأه أصحابه ، وذلك ينتظم القراءات السبع المنسوبة إلى هؤلاء الأنمة السبعة الفراء ، كا ينتظم مافوقها إلى العشرة، وما بعد العشرة، وما كان قرآ ما أن نسخ ولم يصل إلى هؤلاء القراء جميعاً ، ولهذا نصوا في المنهم المجتار على أنه يشمل كل وجوه القراءات صحيحها وشاذها ومنكرها كا سبق .

(ثانيهما): أن السبعة لم يكونوا قدخلقوا ولاوجدوا حين نطق الرسول على بهذا الحديث الشريف. ومحال أن يفرض الرسول على نفسه وعلى أصحابه ألا يقرءوا بهذه الأحرف السبعة النازلة إلا إذا علموا أن هؤلاء القراء السبعة قد اختاروا القراءة بها ،على حين أن بين العهدين بضعة قرون! وعلى حين أن هؤلاء القراءوسواهم إنما أخذواءن النبى على عن أن بين العهدين بضعة قرون! وعلى حين أن وصلوا إليهم. فهذه الشبهة تستلزم الدور على من طريق أصحابه ومن أخذ عنهم إلى أن وصلوا إليهم. فهذه الشبهة تستلزم الدور الناطل فهى باطلة.

وتستلزم أيضاً أن يبقى قولُ الرسول عَلَيْكَ : « إِنَّ هَـٰذَا القرآنَ أَنزلَ عَلَى سَبَعَةِ أَحرُ فَ مِ عَادِياً عِن الفائدة ، غير نافذ الآثر ، حتى يولد القراء السبّعة المعروفوت وتؤخذ القراءة عنهم . وذلك باطل أيضاً يُكذبه الواقع من قــراءة النبي صلوات الله وسلامه عليه ، وقراءة أصحابه وتابعيه بالأحرف السبعة من قبل أن يولد القراء السبعة المعروفون .

# المبحث السابع

## في المكي والمدنى من القرآن الكريم

ليس من غرضنا فى هذا المبحث أن سَتَقْصِى بالتفصيل والتدليل آيات القرآن الكريم وسُوره. وأن نحقِّق ما كان منها مكيًّا وما كان مدنيًّا، فتلك محاولة كبيرة جديرة أن تُفرد بالتأليف ، وقد أفردها فملًا بالتأليف جماعة ، منهم مكي والْمِزُ الدِّريني ،

ولكن حسبنا هنا أن نشكلم على الاصطلاحات في مدنى المكي والمدنى، وعلى فائدة العلم بالمكي والمدنى، وعلى الطويق الموصلة إليه ، وعلى الضوابط التي يُعرف بها ، وعلى السور المكية والمدنية والمختلف فيها ، وعلى أنواع السور المكية والمدنية ، وعلى أوجه تتملّق بالمكي والمدنى ، وعلى فروق أخرى بين المكي والمدنى صيغت من بمضها مطاعن في القرآن ، وعلى دفع تلك المطاعن و نقضها .

### ١ ے الاصطلاحات في معنى المكي والمدني

للعلماء في معنى المسكى والمدنى ثلاثة اصطلاحات:

(الأول) أن المكى ما زل بمكة ولو بعد الهجرة ، والمد يما زل بالمدينة وبدخل في مكة ضواحيها كالمنزل على النبي علي إلى وعَرَفات والمحلديدية . ويدخل في المدينة ضواحيها أيضاً كالمنزل عليه في بدرٍ وأحد . وهذا التقسيم أو حظ فيه مكان النزول كاترى وكن يرد عليه أنه غيرضابط ولاحاصر ، لأنه لايشمل ما نزل بغير مكة والمدينة وضواحيهما كقوله سبحانه في سورة التوبة : « لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرْيباً وَسَفَراً قاصِداً لاَ تَبْعُوك » الحفى المنزل بنبوك ، وقوله سبحانه في سورة الزخرف «وَآساًلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلْنا » الح فإنها نزلت ببيت المقدس ليلة الإسراء . ولاريب أن عدم الضبط في التقسيم يترك واسطة لا تدخل فيا يُذكر من الأقسام ، وذلك عَيْبٌ يخلُ بالمقصود الأول من يترك واسطة يه تدخل فيا يُذكر من الأقسام ، وذلك عَيْبٌ يخلُ بالمقصود الأول من المتقسيم ، وهو الضبط والحصر .

(الاصطلاح الثانى) أن المكى ما وقع خطاباً لأهل مكة ، والمدنى ما وقع خطاباً لأهل مكة ، والمدنى ما وقع خطاباً لأهل المدينة . وعليه يُحمل قول من قال : إن ما صدر في القرآن بلفظ ه يَا يَّهُمَا آلنّاسُ » فهو مدنى ؛ لأن الكفركان غالباً على أهل مكة فخوطبوا بيأيها الناس، وإن كان غيرهم داخلًا فيهم . ولأن الإيمان كان غالباً على أهل المدينة ، فخوطبوا بيأيها الذين آمنوا ، وإن كان غيرهم داخلًا فيهم أيضاً . وأَلْحَقَ بعضهم صيفة يا بنى آدم بصيفة يأيها الناس . أخرج أبو عبيد في فضائل القرآن عن ميمون بعضهم صيفة يا بنى آدم بصيفة يأيها الناس ، أخرج أبو عبيد في فضائل القرآن عن ميمون ابن مهران قال : « ما كان في القرآن يأيها الناس ، أو يا بنى آدم ، فإنه مدنى » .

وهذا التقسيم لُوحظ فيه المخاطبون كما ترى، لكن يرد عليه أمران: أحدها ماورد على سابقه من أنّه غير ُ ضابط ولا حاصر، فإن فى القرآن ما نزل غير مصدَّر بأحدها نحو قوله سبحانه فى فاتحة سورة الله وَلَا تُطِيع آلْكَا فِرِينَ وَالْمُنَا فِقِينَ ﴾ الخ ، ونحو قوله سبحانه فى فاتحة سورة المنافقين: « إِذَا جَاءَكَ ٱلمُنَا فَقُونَ قَالُواْ نَشْهِدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللهِ ﴾ الخ .

(ثانبهما أن هذا التقسيم غير مطرد في جميع موارد الصيفتين المذكورتين ، بل إن هناك آيات مدنية صُدِّرت بصيفة « يأيها الناس » ، وهناك آيات مكية صُدِّرت بصيفة « يأيها الناس » ، وهناك آيات مكية صُدِّرت بصيفة « يأيها الناس » فهناك آيات مكية وأولها « يَابَّهُا آلنَّاسُ النَّهُا النَّاسُ آعَبُدُواْ رَبَّكُمْ » وكذلك سورة البقرة مدنية وفيها « يَابَّهُا آلنَّاسُ آعَبُدُواْ رَبَّكُمْ » وكذلك سورة البقرة مدنية وفيها « يَابَّهُا آلنَّاسُ آعَبُدُواْ رَبَّكُمْ » وكذلك سورة البقرة مدنية وفيها « يَابَّهُا آلذَينَ آمَنُوا آرْ كُعُولُ ومثال الثانية سورة الحج فإنها مكية مع أن في أو اخرها « يَابَّهُا آلَذِينَ آمَنُوا آرْ كُعُولُ وَآسُجُدُواْ » الخ .

قال بعضهم : « هذا القول إن أُخذ على إطلاقه ففيه نظر ، فإن سورة البقرة مدنية وفيها « يَلْأَيُّهَا النَّاسُ آغُبُدُواْ رَبَّكُمْ » إلى آخر ماذكرناه أمامك. غيرانه قال أخيره ما نصُّه : « فإن أريد أنَّ الغالبَ كذلكَ فصحيح ».

أقول: ولكن صحَّة المكلام فى ذاته لا تُسَوِّعُ صحَّة التقسيم، فإن من شأن التقسيم السليم أن يكونُ ضابطاً حاصراً، وأن يكون مطَّر داً. وقيد الغالبيَّة المراد، لا يحقِّقُ الضبط والحصر وإن حقَّق الاطراد، فيبقى التقسيم مَعِيباً. على أنهم قالوا: المرادُ لا يَدْ فَعُ الإيراد.

( الاصطلاح الثالث ) وهو المشهور : أن المكي مانزل قبل هجرته بالله إلى المدينة ، وإن كان نزوله بمكة .

وهذا التقسيم كاترى لُوحظفيه زمن النزول، وهو تقسيم صحيح سليم، لأنه ضابط ما مراد ومُطَّرِدٌ لا يختلف ، بخلاف سابقيه ، ولذلك اعتمده العلماء واشتهر بينهم. وعليه فَآية : ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْ لَا يُكُمْ وَيَنْكُمْ وَأَنْهَتُ عَلَيْكُمْ وَالْمَوْمَ وَكُولِيتُ لَكُمْ

آلْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ مدنية ، مع أنها نزلت يوم الجمعة بعرفة في حجة الوداع . وكذلك آبة ﴿ إِنَّ آللَهُ يَأْهُرُ كُمْ أَنْ تُوَّدُّوا آلْأُمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ فِإِنها مدنية مع أنها نزلت ،كه في جوف الكعبة عام الفتح الأعظم. وقل مثل ذلك فيا نزل بأسفاره عليه الصلاة والسلام كفاتحة سورة الأنفال وقد نزلت ببدر ، فإنها مدنية لا مكية على هدذا الاصطلاح المشهور .

# ٢ – فائدة العلم بالمكي والمدنى

من فوائد العلم بالمـكى والمدنى تمييزُ الناسخ من المنسوخ فيه إذا وردت آبتان أو آيات من القرآن الـكريم فى موضوع واحد، وكان الحـكم فى إحدى هاتين الآبتين أو الآيات مخالفاً للحكم فى غيرها، ثم عُرف أن بعضها مكى وبعضها مدنى، فإننا محكم بأن المدنى منها ناسخ للمـكى نظراً إلى تأخر المدنى عن المـكى.

ومن فوائده أبضًا معرفة تاريخالتشريع وتدرُّجه الحكيم بوجه عام، وذلك بترتَّب عليه الإيمان بسمو السياسة الإسلامية في تربية الشعوب والأفراد . وسيستقبلك في هذا المبحث فروقٌ بين المكي والمدنى تلاحظ فيها جلال هذه الحكمة .

ومن فوائده أيضا الثقة بهذا القرآن وبوصوله إلينا سالما من التغيير والتحريف . ويدل على ذلك اهتمام المسلمين به كل هذا الاهتمام حتى ليعرفون ويتناقلون ما نزل منه قبل الهجرة وما نزل بعدها، وما نزل بالحضر وما نزل بالسفر؛ وما نزل بالنهار وما نزل بالليل، وما فزل بالشتاء وما نزل بالصيف، وما نزل بالأرض وما نزل بالسماء، إلى غير فلك . فلا يمقل بعد هذا أن يسكنوا ويتركوا أحداً يمشه وكيفبك به ، وهم المتحمسون لحراسته وحمايته والإحاطة بكل ما يتصل به أو يَحْتَفُ بنزوله إلى هذا الحد !

### ٣ – الطريق الموصلة إلى معرفة المكي والمديي

لا سبيل إلى معرفة المسكى والمدنى إلا بما ورد عن الصحابة والتابعين في ذلك ؛ لأنه لم يرد عن النبى عَلِيَةٍ بيانُ لله حكى والمدنى . وذلك لأن المسلمين في زمانه لم يكونوا في حاجة إلى هذا البيان ، كيف وهم يشاهدون الوحى والتنزيل ، ويشهدون مكانه وزمانه وأسباب نزوله عِياناً . « وليس بعد العِيان بيان » .

قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه «والله الذى لا إله غيرُه ، ما نزلت سورة من كتاب الله إلّا وأنا أعْلَمُ في كتاب الله إلّا وأنا أعْلمُ فيم كتاب الله إلّا وأنا أعْلمُ فيم نزلت اولو أعلم أن أحداً أعْلمُ مِنى بكتاب آلله تَبلُغُهُ الإبلُ لَرَ كِبْتُ إليه مِن وقال أيوب: سأل رجل عكومة عن آبة من القرآن فقال: « نَز كَتْ في سَفْح ذُلِك الجبَل ، وأشار إلى سَلْع ا ه .

ولعل هذا التوجيه الذي ذكرته أولى مما ذكره القاضى أبو بكر في الانتصار ، إذ يقول ما نصّه : « ولم يَرِد عن النبي عَلَيْكُ في ذلك قول ، لأنه لم يأمر به ، ولم يجعل الله علم ذلك من فرائض الأمة ، وإن وجب في بعضه على أهل العلم معرفة تاريخ الناسخ والمنسوخ ، فقد يُعرف ذلك بغير نصِّ الرسول » ا ه .

#### ٤\_الضوابط التي يعرف بها \_

المكى والمدنى

قد عرفنا فيا مضى أن مَرَدُّ العلم بالمكى والمدنى هو السماع عن طريق الصحابة والتابعين ، بَيْد أن هناك علامات وضوابط يعرف بها المكى والمدنى . وهاك ضواط علم المكى :

١ \_ كل سورة فيها لفظ «كلًّا» فهى مكية . وقد ذُكر هذا اللفظ فىالقرآن ثلاثًا

وثلاثين مرة ، في خمس عشرة سورة كام في النصف الأخير من القرآن . قال الدريني رحمه الله :

« وَمَا نَزَلَتُ كُلَّ بِيَثْرِبَ فَاعْلَمَنْ وَلَمْ تَأْتِ فِي الْفُرْ آنِ فِي اِصْفِهِ آلاً عْلَى » قال العانى: « وحَمَّة ذلك أن نصف القرآن الأخير نزل أكثره بمكة ، وأكثرها جبابرة ، فتكررت فيه على وجه النهديد والتعنيف لهم والإنكار عليهم بخلاف النصف الأول. وما نزل منه في اليهود لم يحتج إلى إيرادها فيه لد لنهم وضعفهم » أه.

٢ ـ كل سورة فيها سعدة فهى مكية لا مدنية . و عدا لج مهى مدرست من عمرا المج مهى مدرست من المراح من التهمين في مكية سوى سورة اليقية وآل عمران فإنهما مدنيتان بالإجماع . وفي الرعد خلاف .

ع \_ كل سورة فيها قصص الأنبياء والأمم السابقة فهى مكية سوى البقرة .

كل سورة فيها قصة آدم وإبليس فهى مكية سوى البقرة أيضاً.

٦ كل سورة فيها يأيها الناس وليس فيها يأيها الذين آمنوا فهى مكية ، ولكنه ورد على هذا ما تقدّم بين يديك من سورة الحج .

٧ - كل سورة من الفصّل فهى مكية . أخرج الطبرانى عن ابن مسعود قال : « نزل المفصّل بمكة ، فحكمنا حِجَجًا نقرؤه ولا ينزل غيره » لكن يرد على هذا أن بهض سور المفصّل مدنى نزل بعد المجرة اتفاقاً كسورة النصر ، فإنها كانت من أواخر ما نزل بعد المجرة ، بل قيل إنها آخر ما نزل ، كا سبق في مبحث أول ما نزل و آخر ما نزل . قالأو كى أن يُحمل كلام ابن مسعود هذا على الكثرة الفالبة من سور المفصل ، لا على جميع سور المفصل . والفصل ، لا على جميع سور المفصل . والفصل ، لا على جميع سور المفصل . والفصل أعلى وزان مُعَظَّم: هو السورة الأخيرة من القرآن الكريم مُبتدأة من

سورة الحجرات على الأصح. وسميت بذلك لكثرة الفصل فيها بين السور بعضها وبعض من أجل قصرها. وقيل: سميت بذلك لقلة المنسوخ فيها، فقو لُها قو الله فصل فيه ولا نقض.

#### أما ضواط الدني: فكما يأتي:

١ ــ كل سورة فيها الحدود والفرائض فهي مدنية .

٢ - كل سورة فيها إذن الجهاد وبيان لأحكام الجهاد فهي مدنية.

٣- كل سورة فيها ذكر المنافقين فهى مدنية ماعداسورة المنكبوت. والتحقيق أن سورة العنكبوت مكية ماعدا الآيات الإحدى عشرة الأولى منها، فإنها مدنية وهى التى ذكر فيها المنافقون .

### ه ـ السور المكية والمدنية والمختلف فيها

نقل السيوطى فى الإتقان أقو الاكثيرة فى تعيين السور المكية والمدنية ، من أوفقها ما ذكره أبو الحسن الحصار فى كتابه الناسخ والمنسوخ إذ يقول :

« للدنى با تفاق عشرون سورة ، والمختلف فيه اثنتا عشرة سورة ، وماعدا ذلك مكى با تفاق » ثم نظم فى ذلك أبياتاً رقيقة جامعة ، وهو يريد بالسور العشرين المدنية بالا تفاق : سورة البقرة وآل عمران ، والنباء ، والمائدة ، والأنفال ، والتوبة ، والنور ، والأحزاب، ومحد ، والمفتح ، والحجرات ، والحديد ، والمجادلة ، والحشر ، والممتحنة ، والجمعة ، والمنافقين ، والطلاق ، والتحريم ، والنصر .

 و يريد بالسور المكية باتفاق ما عدا ذلك وهي اثنتان وتمانون سورة . وإلى هذا القسم المكي يشير في منظومته بقوله :

﴿ وَمَا سُوى ذَاكَ مَكِي تَهُوُّ أَهُ فَلَا تَكُنَ مِنْ خَلَافُ النَّاسِ فَي حَصَرِ فَلِيسَ كُلُّ مِنَ النَظْرِ ﴾ فليس كُلُّ خَلَافُ لَهُ حَظُّ مِنَ النَظْرِ ﴾ وقد جرى هذا البيت مجرى الأمثال عند أهل العلم .

### ٦\_ أنواع السور المكية والمدنية

قد تكون السورة كلها مكية ، وقد تكون كلها مدنية ، وقد تكون السورة مكية ما عدا آبات منها ، فتلك أربعة أنواع : مثال النوع الأول سورة المدثر فإنها كلها مكية . ومثال الثانى سورة آل عران فإنها كلها مدنية ، ومثال الثالث سورة الأعراف فإنها مكية . ما عدا آبة « وَآسَأَلُهُمْ عَنِي الْقَرْ بَةِ آلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ آلْبَحْرِ » قاله قتادة . واستثنى غيره هـ ذه الآية المذكورة وما بعدها من الآبات إلى قوله سبحانه : « وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَم » وقال : إن تلك الآبات مدنية . ومثال النوع الرابع سورة الحج فإنها مدنية ما عدا أربع آبات منها، تبتدى و بقوله سبحانه «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذًا تَمَنَى » إلى قوله «عَذَابُ بَوْم عَقِيم » .

واعلم أن وصف السورة بأنها مكية أو مدنية ، يكون تبعاً لما يغلب فيها ، أوتبعاً لفاتحتها ، فقد ورد أنه إذا نزلت فاتحة سورة بمكة مثلا كُتبت مكية ، ثم يزيد الله فيها مايشاء . ولعل الأنسب بالاصطلاح المشهور فى معنى المكى والمدنى أن يقال : إذا نزلت فاتحة سورة قبل الهجرة كتبت مكية ، وإذا نزلت فاتحة سورة بعدد الهجرة كتبت مدنية ثم يذكر المستثنى من تلك السور إن كان هناك استثناء فيقال : سورة كذا مكية إلا آية كذا فإنها مدنية ، أو سورة كذا مدنية إلا آية كذا فإنها مكية أو نحو ذلك ، كا تراه فى كثير من المصاحف عُنواناً للسورة .

قال السيوطى بعد أن أورد هذا: وقد أشبعت الكلام على هذه الأوجه ، فمنها ما أفردته بنوع ، ومنها ما تكلَّمت عليه في ضمن بعض الأنواع . ا ه وجزاهم الله أحسن الجزاء .

### وُجُوهُ تتملَّق بالمكي والمدى

نَبُهُ السيوطى عند كلامه في هذا البحث إلى أن هناك وجوهاً في المكي والمدى . منها ما تستطيع أن تفهمه مما قصصناه عليك آنفا . ومنها ما يشبه تنزيل المدنى في السور المكية ، في قوله تعالى في سورة النجم : « آلَّذِينَ يَجِنَدَ نِبُونَ كَبَائِرَ آلْإِثْمَ وَالْفُوَ احِسَ إلا اللّهَ ، في قوله تعالى في سورة النجم ، « آلَّذِينَ يَجِنَدُ نِبُونَ كَبَائِرَ آلْإِثْمَ وَالْفُو احِسَ إلا اللّهَ ، قال السيوطى في توجيهه ما نصه : « فإن الفواحش كل ذنب فيه حَدُّ ولا نجوه ، الحدَّين من الذنوب، ولم يكن بمكة حَدُّ ولا نجوه ، الكن فيه نظر من وجهين : ( أحدهما ) أن تفسير الفواحش بما ذَكر غير متفق عليه ، الكن فيه نظر من وجهين : ( أحدهما ) أن تفسير الفواحش بما ذَكر غير متفق عليه ،

بل فسَّرها غيره بأنها الكيائر مطلقًا. وفسرها آخر بما يكبر عقابه دون تخصيص بحد. وفسرها السيوطي نفسه في سورة الأنعام بأنها الكبائر. (والثاني) أن بعضهم يستثنى هذه الآية من سورة النجم المكية، وينصُّ على أنها مدنية.

ومنها: ما يشبه تنزيل المكى فى السور المدنية ، نحو سورة ﴿ وَالْمَادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾ ، وكقوله سبحانه فى سورة الأنفال المدنية : ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللّهُمُ ۚ إِنْ كَانَ هَٰذَا هُوَ الْحُقّ مِنْ عِنْدِكَ ﴾ النخ . وفى هذا نظر أيضاً ؛ فإن المعروف أن سورة ﴿ والعاديات ﴾ من السور المكية كاسبق ، وأن آية ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللّهُمُ ۗ ﴾ النح منصوص على أنها نزلت عكمة ، كا نقل السيوطى نفسه عن مقاتل ، وقال : إنها مُسْتَشْنَاةٌ منسورة الأنفال المدنية . بل نص بعدها كلها مكيات مستثنيات من سورة الأنفال المدنية .

ومنها: ما ُعِلَ من مكة إلى المدينة ، نحوسورة يوسف وسورة الإخلاص وسورة سبح. ومنها: ما ُعِلَ من المدينة إلى مكة ، نحو آية الربا في سورة البقرة المدنية ، وصدر سورة التوبة المدنية .

ومنها : ما ُحِلَ إلى الحبشة نحو سورة مريم ، فقد صحَّ أن جعفر بن أبى طالب قرأها على النجاشي .

ومنها: مَا حُمِلَ إِلَى الروم كَقُولُهُ سَبَحَانُهُ وَتَعَالَى فِي سُورَةً آلَ عَرَانَ : ﴿ قُلْ عَلَمْ اللَّهِ يَنْأَهْلَ الْكِتَابِ تِعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءً بَيْذَنَا وَ بَيْنَكُمْ ﴾ الآية .

وأنت خبير بأن الاصطلاح المشهور في المسكى والمدنى ينتظم كل ما نزل سواء أكان بمكة والمدينة ، أم بغيرهما كالجحفة ، والطائف ، وبيت المقدس ، والحديبية ، ومنى ، وعرفات ، وعُسفان ، وتَبُولُك ، وبدر، وأحد ، وحراء ، وحراء الأسد. وتفصيل ذلك يخرج بنا إلى حد الإطالة ، فناهيك ما ذكرنا . « واللبيب تكفيه الإشارة » .

### فروق أخرى بين المكي والمدني

توجد فروق أخرى بين المكى والمدنى، غير ماقد مناه فى ضو ابطهما وهذه الفروق فيها دقة عن تلك ، لتعلقها فى مجموعها بأمور معنوية وبلاغية . ثم إن أعداء الإسلام قد صاغوا عن طريق بعضها شبهات سدد دوا سهامها إلى القرآن الكريم لذلك أفردناها بعنوان ، توطئة لنقض تلك الشبهات « وَقَبْلُ الرَّمْى يُراشُ السَّهُمُ » .

وَنَذَكُرُ مِنْ خُواصٌ القَسَمِ المكي أنه قد كثر فيه ما يأتي :

(أولًا) أنه حَمَلَ حَلَة شَمُواء على الشرك والوثنية ، وعلى الشبهات التي تذرَّع بها أهل مكة للإصرار على الشرك والوثنية ، ودخل عليهم من كل باب ، وأتاهم بكل دليل ، وحا كمهم إلى الحس ، وضرب لهم أبلغ الأمثال ، حتى انتهى بهم إلى أن تلك الآلهة المزيفة لاتقدر أن تخلق مجتمعة أقل نوع من الذباب ، بل لانسقطيع أن تدفع عن نفسها شرَّ عادية الذباب ، وقال : « يَسْأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ . إِنَّ آلَذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللهِ لَنْ يَعْلُقُوا ذُبابًا وَلَو آجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ آللاً بَابُ شَيْئًا لَا يَسْلُبُهُمُ آللاً بَابُ شَيْئًا لَا يَسْلُبُهُمُ آللاً بَابُ شَيْئًا لَا يَسْلُمُ اللهُ مَنْ وَانْ يَسْلُبُهُمُ آللاً بَابُ شَيْئًا لَا يَسْلُمُ اللهُ وَانْ يَسْلُمُهُمُ آللاً بَابُ شَيْئًا لَا يَسْلُمُ وَلَو الْمَعْلُوبُ »

ولما عاندواواحتجوا بما كانعليه آباؤه، نعنى عليهم أن يمتهنوا كرامة الإنسان إلى هذا الحضيض من الذلة للا حجار والأصنام، وسقه أحلامهم وأحلام آبائهم الذين أهملوا النظر في أنفسهم وفي آيات الله في الآفاق، وقبّح إليهم الجود على هذا التقليد الأعبى للا باء والأجداد « « أَوَ لَو كَانَ آبَاؤُهُم لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَمْتَدُونَ ». وناقشهم كذلك في عقائدهم الضالة التي نجمت عن تلك الوثنية من جُتحود الإلهيات والنبوات، وإنكار البعث والمسئولية والجزاء.

(ثانياً) أنه فتح عيونهم على مافي أنفسهم من شوّاهد الحق، وعلى مافي الكون من أعلام الرشد، و نَوع لهم في الأدلة وتفنن في الأساليب، وقاضاهم إلى الأوّاليات

والمشاهدات ، ثم قادهم من وراء ذلك قيادة واشدة حكيمة ، إلى الاعتراف بتوحيدالله في ألوهيته وربوبيته ، والإبمان بالبعث ومسئوليته ، والجراء العادل وَدِقَته ، ثم التسليم بالوحى وبكل ماجاء به الوحى من هدى الله في الإلهيات والنبو ات والسمعيات في العقائد على سواء

(ثالثاً) أنه تحدث عن عاداتهم القبيحة، كالقتل، وسفك الدماء، ووأد البنات، واستباحة الأعراض، وأكل مال الأيتام. فلفت أنظارهم إلى مافى ذلك من أخطار، وما زال بهم حتى طهرهم منها، ونجَح في إبعادهم عنها.

(رابعاً) أنه شرح لهم أصول الأخلاق، وحقوق الاجتماع، شرحاً عجيباً كرَّ وإليهم الكفرو الفسوق والعصيان، وفوضى الجهل، وجفاء الطبع، وقذارة القلب، وخشونة اللفظ، وحبب إليهم الإيمان والطاعة، والنظام، والعلم، والحجبة، والرحمة، والإخلاص، واحترام الغير، وبرَّ الو الدين، وإكرام الجار، وطهارة القلوب، ونظافة الألسنة، إلى غير ذلك.

(خامساً) أنه قص عليهم من أنباء الرسل وأممهم السابقة، مافيه أبلغ المواعظ وأنفع العبر، من تقرير سُدُنه تعالى الكونية في إهلاك أهل الكفروالطفيان، وانتصار أهل الإيمان والإحسان، مهما طالت الأيام وامتد الزمان، ماداموا قائمين بنصرة الحق وتأييد الإيمان.

(سادساً) أنه سلك مع أهل مكة سبيل الإنجاز فى خطابه، حتى جاءت السورالمكية قصيرة الآيات ، ضغيرة السُّور . لأنهم كانوا أهل فصاحة ولسَن ، صناعتهم السكلام ، وهمتهم البيان ؛ فيناسبهم الإنجاز والإقلال دون الإسهاب والإطناب .

كَمَا أَن قانون الحَـكَمَة العالية ، قضى بأن يسلك سبيل التدرُّج والارتقاء في تربية الأفــــراد ، وأن يقدّم الأهم على المهم ، ولا ريب أن العقائد والأخلاق والعادات ،

أُهِمُّ مَنْ ضَرُوبِ العبادات و دقائق المعاملات ، لأن الأولى كالأصول بالنسبة الثانية ؟ لذلك كثر في القسم المكمى التحدُّث عمها والعناية بهاكا علمت في الخواصُّ الماضية جرياً على سُنةً التدرُّج من ناحية ، وتقديماً للأَهمُّ على المهمُّ من ناحية وأخرى .

أما خواصُّ القسم المدنى ، فنذكر منها أنه قدكثر فيه ما يأتى :

(أولا) التحاثث عن دقائق القشريع، وتفاصيل الأحكام، وأنواع القوانين المدنية والجنائية والحربية والاجتماعية والدولية، والحقوق الشخصية، وسائر ضروب العبادات والمعاملات. انظر \_ إن شئت \_ في سورة البقرة والنساء والمائدة والأنفال والقتال والفتح والحجرات ويحوها.

(ثانياً) دعوة أهـــل الكتاب من يهود ونصاري إلى الإسلام ، ومناقشتهم في عقائدهم الباطلة ، وبيان جناياتهم على الحق ، وتحريفهم لكتب الله ، ومحاكمتهم إلى المقل والتاريخ . اقرأ \_ إن شئت \_ سورة البقرة وآل عران والمائدة والفتـــح ونحوها .

(ثالثاً) سلوك آلإطناب والتطويل في آياته وسوره . وذلك لأن أهل المدينة لم يكونوا بضاهئون أهل مكة في الله كاء والألمعية وطول الباع في باحات الفصاحة والبيان؛ فيناسبهم الشرح والإيضاح ، وذلك يستقبع كثيراً من البسط والإسهاب؛ لأن دستور البلاغة لا يقوم إلا على رعاية مقتضيات الأحوال ، وخطاب الأغبياء بغير ما يُخاطب به الأذكياء . « وَلَا يُنْبَثُكَ فِيثُلُ خَبِيرٍ » .

# نَقْض الشبهات التي أثيرت حول هذا الموضوع

قلنا ونقول: إنأ عداء الإسلام كثيرون، وإنهم يتربصون بهالدوائر، وينتهزون كلَّ فرصة ليسدِّدوا إليه سهام المطاءن. وإن منواجبنا أن يَحْمِيَ العَرِينَ ونقوم بواجب الدفاع في هذا المُمعان ، ولن يتسنى ذلك إلا إذا تساتُّحنا بجميع الأسلحة ، وفي مقدَّمتها دراسة ثلك الشبهات التي يحرقون بخورَها فيمصر وغير مصر حتى لِشبابنا المتعلم، في بعض الدروس والكتب التي يزعمون أنها أدبية وقد شهدت مصروَ قُتَّا ماممركةً حامية الوطيس دارت رحاها حول أمثال هذه الشبهات التي نسوقها إليك، فاقْتَحِمْهِا عَنْوَة، وخُذْهَا بَقُوَّة. ولا حول ولا قوة إلا بالله . وما أجل أن نردِّد قول الشَّاعر :

> «أَنَا لَا أَلُومُ ٱلْمُسْتَبَدُ دَ إِذَا نَعَنَّتَ أَوْ تَعَدَّى دَ وشَأْنُنَا أَنْ نَسْتَعِدًا » فَسَبِيلُهُ أَنْ يَسْتَبِدُ

### الشبهة الأولى وفي طيها شبهات

يقولون: إن الباحث الناقد، بلاحظ أن في القرآن أسلوبين متمارضين، لاتربط الأول بالثانى صلة ولا علاقة، بما بدفعنا إلى الاعتقاد بأن هذا الكتاب قد خضع لظروف مختلفة، وتأثر ببيئات متباينة ؛ فنرى أن القسم المكى منه يمتاز بكل مميزات الأوساط المنحطة، كما نشاهد القسم المدنى منه تلوح عليه أمارات الثقافة والاستنارة. فالقسم المسكى يتفرد أو بالعنف والشدة، والقسوة والحددة، والفضب، والسباب، والوعيد المسكى يتفرد أبلعنف والشدة، والقسوة والحددة، والفضب، والسباب، والوعيد والنهديد مثل سورة « تَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ » وسورة « وَآلْهُ عَرْبًا فَ الْإِنْسَانَ الْفِي خُسْرٍ » وسورة « وَآلْهُ عَرْبًا فَ سَوْطَ وَلَنْ رَبًا فَ لَهُ الْمَرْصَادِ » .

والجواب: أن هذه الشبهة تتألَّف من شبهات أربع، وإن شئت فقل: تتألف من مقدِّمات ثلاث كواذب، تتأدَّى، أو يريد صاحبها أن يتأدَّى بها إلى نتيجة هى الأخرى كاذبة.

فأما المقدَّمات الثلاث الكواذب فهى أن القسم المكى تفرَّد بالعنف والشدَّة ، وأنَّ فيه سباباً وإقذاعاً ، وأنه يمتاز بكل مميزات الأوساط المنحطة . وأما النتيجة أو الهدف الذي يرمى إليه فهو أن القرآن مفككُ الأجزاء ، غيرُ متصل الحلقات ، وأنه خاضع الظروف ، متأثرُ والبيئة .

وغرضهم من هذا معروف طبعاً ، وهو أن القرآن ليس كلام الله وليس معجزاً إنما هو كلام محمدالذي تأثر أولًا بأهل مكة فكان كلامه خشنًا بعيداً عن المعارف العالية التي اكتسبها من أهل الكتاب في المدينة .

ذلك كله ما يجب أن نحمل عليه انتقاد أولئك المضلين ، فإن قرينة عداوتهم للحق

وخصومتهم للإسلام، ونقدهم للقرآن، تبعد كلامهم عن كل تأويل حسن، وتحمله على أسوأ فروضه.

ولنأت لك على بنيان هذه الشبهة من القواعد ، لتعلم إغراقها فى البطلان و إغراق ذويها فى الكلاب والإسفاف .

(١) ـ فأما قولهم : إن القسم المكى فد تفر د بالعنف والشدّة فينقضه أن فى القسم المدنى شدة وعنفا ، فدعوى تفر د القسم المكى بذلك باطلة ، قال تعالى فى سورة البقرة وهى مدنية : « فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا آلنّارَ آلَـ فِي وَقُودُهَا آلنّاسُ وَآلَحُجَارَةُ أُعِدَّتُ للْكَافِرِينَ » وقال فيها أيضاً « إِنَّ آلَدِينَ كَافُونَ آلِ بِنَا لَا بَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ آلَدِي بَتَخَبَّطُهُ آلشّيطانُ مِن آلمُس » وقال فيها أيضاً : « يَلنّا بُهَا آلَدَينَ آلِ اللهِ وَدَرُوا مَا بَقِي مِنَ آلَ اللهِ إِنْ كُنتُم ، مُؤمنينَ . فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُولُهِ يَعَرَبُ مِنَ آللهِ وَرَسُولِهِ » .

وقال سبحانه في سورة آل عران \_ وهي مدنية كتلك \_ « إِنَّ آلَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ نُفْنِيَ عَنْهُمْ أَمُو الْهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ أَمُو الْهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ أَمُو اللهُ الله

و إنما اشتمل القرآن الكريم بقسميه المكى والمدنى على الشدة والعنف ، لأن ضرورة التربية الرشيدة ، في إصلاح الأفراد والشعوب ، وسياسة الأمم والدول ، تقضى أن يَمزُج المصلح في قانون هدايته ، بين الترغيب والترهيب ، والوعد والوعيد والشدّة واللين .

ثم إن دعواهم انفراد المكي بالعنف والشدَّة ، يفهم منه دعوى الفراد المدنى

بالين والصفح، ودعوى خلو للكي من ذلك اللين والصفح. وهذا المفهوم باطل كمنطوقه أيضاً. ودليل ذلك أن بين السور المكية آيات كريمة تفيض ليناً وصفحاً، وتقطر سماحة وعفواً ، بل تنادى أن تقابل السيئة بالحسنة ، كا في قوله سبحانه في سورة فصلت المكية: « وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا بِمَّنْ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ السَّلِمِينَ . وَمَن أَحْسَنُ أَوْلًا السَّيِّنَةُ ، آذْفَع بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا آلَّذِي بَينَك وَ بَينَك وَ بَينَك وَ بَينَك وَ بَينَك وَ بَينَهُ عَلَى مَا بُلَقاها إِلّا اللّذِينَ صَبَرُوا ، وَمَا بُلَقاها إِلّا اللّه بِعَالَمُ اللّه اللّه اللّه وَمَا بُلَقاها إِلّا اللّه بَعْظِيمٍ .

وَكَافَى قُولُه سَبِحَانَهُ مِنْ سَوْرَة الشُورَى المَكَية : « فَمَا أُو يَنِيمُ مِنْ شَى الْمَوَكُونَ . الْمُنَاةِ الدُّنْيَا، وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ وَأَبْقَى لِلّذِينَ آمَنُوا ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُو كُلُونَ . وَاللّذِينَ يَجْتَذِبُونَ كَبَايُرُ الْإِنْمُ وَالْفُوَاحِسَ وَإِذَا مَا غَصِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ . وَاللّذِينَ اللّهَ عَلَيْهُمْ وَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفَقُونَ . اللّهَ عَلَيْهُمْ وَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفَقُونَ . وَجَزَاهِ سَيْنَةُ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ، فَمَنْ عَفَا وَاللّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْفَقِرُونَ . وَجَزَاهِ سَيْنَةُ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ، فَمَنْ عَفَا وَاللّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْفَقُونَ . وَجَزَاهِ سَيْنَةٌ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ، فَمَنْ عَفَا وَاللّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْفَقُونَ . وَجَزَاهِ سَيْنَةٌ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ، فَمَنْ عَفَا وَاللّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْفَقُونَ . وَجَزَاهِ سَيْنَةٌ سَيِّنَةٌ مَثْلُهَا ، فَمَنْ عَفَا وَأَنْكُ مَا اللّذِينَ يَظْلُمُونَ النّاسَ وَيَبْغُونَ فَالْأَرْضِ مَا عَلَيْهِ مَا اللّذِينَ يَظْلُمُونَ النّاسَ وَيَبْغُونَ فَالْأَرْضِ مَا عَلَيْهُ مَا اللّذِينَ يَظْلُمُونَ النّاسَ وَيَبْغُونَ فَالْأَرْضِ مَا عَلَى اللّهُ إِنّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ

وكُذُلِكُ قُولُه سبعانه في سورة الحجرالكية : « وَلَقَدْ آ تَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْ آنَ الْمُقَلِيمِ . لَا تَمُدُّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَرْوَاجًا مِنْهُمْ ، وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْمِمْ وَالْقُومِ اللهُ جَلَتْ قدرته في سورة وَأَخْفِصْ جَنَاحَكَ لِلمُومِينِينَ » : إلى آخر السورة . ومثله قول الله جلتْ قدرته في سورة الزمر المكية : « قُلْ بَاعِبَادِي آلَّذِينَ أَسْرَ فُوا عَلَى أَنْفُسِمِ مُ لَا تَقْنَطُوا هِنْ رَحْدَةِ آللهِ ، إِنَّ آلَهُ مُو آلَفْهُورُ ٱلرَّحِيمُ » .

(٢) وأما زعمهم أن في القسم المكمي سِبابا، ويريدون من السباب معناه المعروف عنده من القيحة والبذاءة ، والخروج عن حدود الأدب واللّياقة ، فقد «كَبُرَتْ كُلّة تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِمِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا » . وتحن نتحدًّاهم أن يأتوا بمثال واحد في القرآن كله ، مكّية ومدنيه ، يكون من هذا اللون القذر الرخيص . وهل يعقل أن القرآن الذي جاء يعلم الناس أصول الآداب ، يخرج هو عن أصول الآداب إلى السباب؟ كيف وقد حرم على أتباعه المسلمين أن يسبوا أعداءه المشركين؟ فقال في سورة الأنعام: هُ وَلَا تَسُبُّوا ٱللَّهُ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ » .

نعم إن في القرآن كله لا في القسم المكي وحده تسفيها لأحلام المتنطعين ، الذين يُضِمّون آذابهم ، ويغمضون أعيبهم عن الحق ، ويهملون الحجج والبراهين ، وهو في ذلك شديد عنيف ، بيد أنه في شدَّته وعنفه ، لم يخرج عن جادَّة الأدب ، ولم يعدل عن سنن الحق ، ولم يصدف عن سبيل الحكمة . بل الحكمة تتقاضاه أن يشتدَّ مع هؤلاء ، لأنهم يستحقون الشدة ، ومن مصلحتهم ، هم ، ومن الرحمة بهم ، والخير لهم ، أن يشتدَّ عليهم ليرْعو واعن باطلهم ، ويصيخوا إلى صوت الحق والرشد ، ويسيروا على هدى الدليل والحجة ، على حد قول القائل :

« فقساً ليزدجروا . ومن بكُ حازماً فليقسُ أحياناً على من يرحمُ » أضف إلى ذلك أن هذا التفريع الحكيم تجده فى السور المدنية ، كما تجده فى السور المكية . وإن كان فى المكمى أكثر من للدنى ، لأن أهل مكة كانوا أشداء العارضة ، صعاب المراس ، مسرفين فى العناد والإباء ، لم يتركوا باباً من الشرِّ إلا دخلوه على الرسول وأصحابه ، ولم يكفهم أن يخرج من بلده وأهله بليل ، بل وجهوا إليه الأذى فى مُهاجره .

والشاهد على أن في السور المدنية تنويعاً عنيفاً أيضاً عند الناسبات قوله سبحانه من سورة البقرة للدنية في شأن المشركين: « إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءَكَيْهِمْ أَأَنْذَرْ مَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ . خَتَمَ آللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى شَمْوِمِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَآمِهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ وقوله منسورة البقرة أيضًا في شأن المنافقين ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ بَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ، وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى تمام ثلاث عشرة آية مليئة بالتوبيخ والتمنيف لتلك الحشرات الآدمية ، الذين ينفثون سمومهم ، ويفسدون المجتمع بسلاح خطير ذي حدَّين هو سلاح النفاق والذبذبة . وكذلك تقرأ في هذه السورة المدنية نفسها في شأن اليهود آيات كثيرة من هذا الطراز، تنقدهم وتنمي جرائمهم، وتحمل علمهم حملةً شعواء ، تقبيحًا لجناياتهم وجنايات آبائهم من قبلهم . مثل قوله "سبحانه: « ضُرِ بَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذَّلَّةُ أَيْنَ مَا ثَفَقُوا إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِنَ النَّاس وَبَاءِوا بَفَضَبٍ مِنَ آللهِ ، وَضُرِ بَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَلَكَ بِأَنَّهُمْ كَآنُوا يَعَكُفُرُونَ بِآيَاتِ آللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ آلَحْقِّ، ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَأَنُوا يَعْتَدُونَ ﴾ ومثل قوله « بِنْسَكَمَ آشْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكُفُرُوا بِمَا أَنْزَلَآلَلُهُ بَغْيًا أَنْ يُنزِّلَآلَهُ مِنْفَضْلِهِ عَلَى مَنْ بَشَاء مِنْ عِبَادِهِ ، فَبَاءُوا بِفَصَبِ عَلَى غَصَبٍ ، وَلَا كَأَفِرِ بِنَ عَذَابُ مُ بِينٌ ، .

ومثل قوله نمالى فى شأن النصارى من سورة آل عران : ﴿ إِذْ قَالَ آللهُ بَاعِيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ آلَّذِينَ كَفَرُ وا وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ آنَّبَعُوكَ فَوْقَ آلَّذِينَ كَفَرُ وا وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱنَّبَعُوكَ فَوْقَ آلَّذِينَ كَفَرُ وا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيامَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْ حِمْكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنْمُ فَيهِ تَخْتَكِفُونَ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا فَأَعَدِّبُهُمْ عَذَا بَا شَدِيدًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ فِيهُ فَيهُ مَا مَنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ إِيمَا مَنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُ وا بَعْدَ اللهِ فَيهُمْ أَيْفًا مِنْ هَذَه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ كَفَرُ وا كَفَرُ النَّ مَنْ مَنْ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ الْمِيمَ الْمُؤْلُ اللَّهُ وَاللَّيْنَ اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَكُونَ ﴾ المَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلًا لَكُونَ اللَّهُ وَلَا لَكُمْ الضَّالُونَ ﴾ المَا المُعْلَالُهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لِللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّ

أما السور والآيات التي اعتمدت عليها الشبهة ، فلا تدلُّ على ذلك السباب الذي رَعوه ووصوا به القرآن الكرم ، لأن سورة « تَبَّتْ بَدَا أَبِي لَهَبِ عَابِة ما استمات عليه أنها إنذار وعيد لأبي لهب وامرأته ، جزاء ما أساءا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وصحبه ، كما يدلُّ على ذلك سبب نزولها: أخرج الإمام أحد والشيخان والترمذي عن ابن عباس قال : لما نزلت « وأ نُذر عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ » صعد النبي صلى الله عليه وسلم على الصفا فجعل بنادى : يا بني فهر يا بني عدى ، لبطون قريش حتى اجتمعوا . فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسوكا لينظر ماهو ؟ فجاء أبو لهب وقريش، فقال صلى الله عليه وسلم: أرأية سكم لو "أخبر تسكم أن خيلًا بالوادى تريد أن تغير عليكم فقال صلى الله عليه وسلم: أرأية سكم لو "أخبر تسكم أن خيلًا بالوادى تريد أن تغير عليكم بين مصدق ؟ قالوا : نعم ما جر "بنا عليك إلا صدقًا ، قال : فإنى نذير " لهم بين يدى عذابي شديد . فقال أبو لهب : تبًا لك ، ألهذا جمتنا ؟ فنزلت .

وأخرج ابن أبي حاتم وابن جرير عن ابن زيد أن امرأة أبي لهب كانت تأتى بأغصان الشوك تطرحها بالليل في طريق الرسول صلى الله عليه وسلم .

وروى عن مجاهد أنها كانت تمشى بالنميمة .

فهذه الأسباب مجتمعة تفيد أن السورة نزلت لقابلة أبى لهب بما يستحقُّ من إنذاره بالهلاك والقطيمة ، وأن ماله لاينفعه ولا كسبه، وأنه خاسر هو وامرأته ، وأن مصيرها إلى النار وبئس القرار .

ولا ربب أن فى هذا الوعيد العنيف ردعاً له ولأمثاله ، وتسليةً لمن أسيب بأذاهم من الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه . وذلك هو اللائق بالعد لة الإلحية ، والتربية الحكيمة الربانية .

« ووضعُ الندى فى موضع السيف بالعلاً

مضر السيف في موضع الندى »

وأما سورة «والعصر» فليس فيها سباب ولا ما يشبه السباب. وكل ماعرضت له

أنها جعلت الناس قسمين : قسماً غريقاً في الخسران ، وقسماً فاز ونجا من هذا الخسران ، وقسماً فاز ونجا من هذا الخسران ، وهم الذين جمعوا عناصر السعادة الأربعة . اقرأقوله سبحانه : « وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ : إِلَّا آلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ » فهل خُسْرٍ : إِلَّا آلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْا .

وأما سورة « أَلْهَا كُمُ التَّكَاثُرُ » : فبلغمانشير إليه ، أن المخاطبين شفلتهم الدنيا عن الدين، وأنْهتهم الأموال عن رب الأموال، حتى انتهت أعمارهم وهم على هذه الحال . وعَدَدًا يُسألون عن هذا النعيم ، ويُعاقبون على إهمال شكره بعذاب الجحيم .

وأما قوله سبحانه: « فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ » ، فهو حكاية لما حلَّ بالأمم السابقة كثمود وعاد ، حين طَغوا في البلاد ، فأكثروافيها الفساد ، ليكون من هذا القصص والخبر ، عبرة لأولئك المكفار ومُزْدَجَر ، فلا يقعوا فياوقع فيه أسلافهم ، لأن سُنَّة الله واحدة في الأمم ، وميزان عدالته قائم في كل جيل وقبيل . ﴿ أَكُفَّالُ كُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ ، أَمْ لَكُمْ وَرَادَة فِي الرَّبُرِ »

#### الخلاصية

والخلاصة أن القرآن كله قام على رعاية حال المخاطبين ، فتارة يشتد وتارة بلين ، تبعاً لما يقتضيه حالهم ، سواء منهم مكينهم ومدنيهم ، بدليل أنك تجد بين ثنايا السور المكية والمدنية ، ماهو وعد ووعيد وتسامح وتشديد ، وأخذ ورد ، وجذب وشد ، كا سبق لك في الأمثلة والشواهد الكثيرة . وإذا لوحظ أن أهل مكة كثر خطابهم بالشد ، والعنف ، فذلك لما مر دوا عليه من أذى الرسول وأصحابه والكيد لمم حتى أخرجوهم من أوطانهم . ولم يكتفوا بذلك بل أرسلوا إليهم الأذى في ماه هم .

### أظاهرة مسكتة

عَلَى أَننَا نَلَاحَظُ فَى آفَاقَ الآبات والسور المكية، ظاهرة باهرة، تسكت كل معاند، وتفحم كل مكابر فى هذا الموضوع. وهى أن القسم المكى خلا خُلُو ًا تاماً من تشريع القتال والجهاد والمخاشَنة، كا خلت أيامه فى مكة على طولها من مقاتلة القوم بمثل ما يأتون من التنكيل والمصاولة ؛ فلم يُسمع للمسلمين فيها صَلْصَلة لسيف، ولا قَمْقَة لسلاح، ولازخف على عدو. إنما هو الصبر والعفو والمجاملة والمحاسنة، بالرغم من إيغال الأعداء فى أذاهم، ولجاجهم فى عُتُوهم وأساهم، سبًا وطعناً، وقتلًا ونهباً، ومقاطعة ومهاترة ، ومصاولة ومكابرة .

(٣) - وأما زعمهم أن القسم المكى يمتاز بكل عميزات الأوساط المنعطة فهو مردود عليهم ، باطل من كل باب دخلوه ، وعلى أى وجه أرادوه ؟ لأنهم إن أرادوا بذلك ما توهموه من انفراده بالشدة والعنف ، أو السباب والإقذاع ، فقد علمت مبلغ

ما فيه من كذب وافترا. وجهالة بما جاء في القرآن من ترغيب و ترهيب ، في شطريه المكي والمدنى على السواء ..

وإن أرادوا بالمحطاطة الإشارة إلى قصر آباته ، أو إلى خلوه من التشريعات التفصيلية العملية فهذا لابدلُّ على الانحطاط ، بل قصر الآبات والخلو من تفاصيل التشريع لهما وجه آخر يظهر عند الـكملام عليهما في الشبهات الآنية :

وإن أرادوا بما ذكروا أن أهل مكة كانوا منعطين في الفصاحة والبيان والذكاء والألمعية، فتلك ثالثة الأثاقي، لأن التاريخ شاهد عدل بأن قريشا كانت في مركز الزعامة من جميع قبائل العرب، يصدرون عن رأيها، ويرجمون إلى حكمها، ويأخذون عنها، ويركبون ظهور الإبل إليها، وينزلون على قولها فيا يعلو وينزل من منظوم ومنثور، ويذعنون لها بالسبق في مضار الفصاحة والبلاغة، والذكاء والألميّة، والشرف والنبل. وكان لها هذا الامتياز من قبل الإسلام. ثم دام لها وزاد عليها في الإسلام. واعترف لها به أهل المدينة وغيرهم من عرب وأعجام. ا

ثم إن وصف القسم المكى بميزات الأوساط المنحطة ، تهمة جريئة وطعنة طائشة ، وأكذوبة مكشوفة ، ما رضيها لأنفسهم أعداء الإسلام في فجر دعوته من مشركين وأهل كتاب ، وعرب وعجم ، وأميين ومثقفين ، على حين أن أولئك العرب كانوا على أميّيهم أعرف الناس بانحطاط الكلام وَرُقِيه ، وعلوه و نزوله . كاكانوا أحرص الناس على إحراج محمد، ودحض حجته ، ونقض دينه ، والقضاء على الإسلام في مهده ولكن سجيتهم لم تسمح بهذا النهراء الذي يهرف به الملاحدة في الفسم المكيمن القرآن بل نالم بجانب هذا أن القرآن كان له سلطان على نفومهم إلى حَدة خارق مدهش ، يقودهم بقوته إلى الإسلام ، ويدفع المعاند منهم إذا استمع إليه أن يسجد لبلاغته ، ويهتز لفصاحته ، وأن يأخذ نفسه بالتشاغل عنه مخافة أن يؤمن عن طريق الملاغة ، ويهتز لفصاحته ، وأن يأخذ نفسه بالتشاغل عنه مخافة أن يؤمن عن طريق

وأما زعمهم انقطاع الصلة بين القسم المكى والمدنى والتمارض بين أسلوبهما ، فهو رغم ساقط مبنى على الاعتبارات الخاطئة الماضية التى أثبتنا بطلابها . ثم هو دعوى ماجنة ، يكذبها إلواقع ، ويُفَنِّدُها الذوق البلاغي المنصف . وأدل دليل على ذلك ، أن أساطين البلاغة من أعداء الإسلام في مكة نفسها أيام نزول القرآن لم يستطيعوا أن يتهموا أساليب التنزيل بمثل هذا الانهام ولا كذبا ، لأنهم كانوا أعقل من ملاحدة اليوم ، يرون أن هذا الانهام بكون كذبا مكشوفاً وافتراء مفضوحاً . بل هذا وحيدهم الوليد بن المفيرة يقول الملا من قريش : « والله لقد سمعت من محمد آنفا كلاماً ، ماهو من كلام الإنس ولا من كلام الجن ، إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أسفله لمُغدق ، وإن أسفله لمُغدق ، وإنه يَعْلُو وما يُعْلَى » .

ولما قالت قريش عندئذ: صَبَأَ والله الوليد، واحتالوا عليه أن يطعن فى القرآن، لم يجد حيلة إلا أن يقول: ﴿ إِنْ هَٰذَا إِلَّا سَحْرُ ۖ يُوْثَرَ ﴾. ولم يستطع أن يرمى القرآن المافت والتخاذل، وانقطاع الصلة بين أجزائه وانحطاط شيء من أساليبه، على نحو مايرُجف أولئك الخرَّاصون. ﴿ وَآللهُ الْعَلَمُ مِا يُبَيِّتُونَ ﴾ .

ع \_ وإذا بطل هذا وماسبقه ، بطل مازعموه من تأثّر القرآن بالوسط والبيئة ، ومارتبوه عليه من أنه كلام محمد لاكلام رب العزة . ثم إنها المهامات سخيفة لاتستحق الرّد ، مادام إعجاز الفرآن قائمًا ، يتحدّى كلجيل وقبيل، ويُفحم كل معارض ومكابر. ولبحث إعجاز الفرآن مجال آخر عسى أن يكون قريبًا .

ولولا أن الشبيبة الحاضرة من أنصاف المتعلمين وأشباههم ، ينخدعون بمثل هـذه الله الترهمات ، ما أنعبنا أنفسنا في علاجها ولا أنعبناك ، فاصبر معنا على دفع هذا المصاب ، والله يتولّى هدانا وهُداك .

#### الشبهة الثانية

يقولون: إن قصر السور والآيات المكية مع طول السور والآيات المدنية ، يدلُّ على انقطاع الصلة بين القسم المكي والقسم المدنى ، ويدل على أن القسم المكي يمتاز بمديرات الأوساط المنحطة ، ويدلُّ على أن القرآن في نمطه هذا نتيجة لأثر محمد بالوسط والمبيئة ، فلما كان في مكة أميًّا بين الأميين جاءت سور المكي وآياته قصيرة ، ولما وجد في المدينة بين مثقفين مستنيرين ، جاءت سور المدنى وآياته طويلة ، وغرضهم من وجد في المدينة بين مثقفين مستنيرين ، جاءت سور المدنى وآياته طويلة ، وغرضهم من إلقاء هذه الشبهة القسكيك في أن القرآن من عند الله ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ بُطُفِئُوا نُورَ اللهِ إِلَّا أَنْ مُنْ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَافِرُونَ ﴾

و ننقض شبهتهم هذه بما يأتى :

أُولًا \_ أَن في القسم المسكى سوراً طويلةً مثل سورة الأنعام، وفي القسم المدنى سوراً قصيرةً مثل سورة ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ۖ اللهِ وَٱلْفَتَحُ ﴾ فـكلامنهم لا يسلم على عمومه .

ثانياً \_ إذا أرادوا الكثرة الفالبة لا السكلية الشاملة فهذا نسله لهم ، بيد أنه لا يدل على ما افتروه ورتبوه عليه ، لأن قصر معظم السور المكية وآيانها ، وطول معظم السور المدنية وآيانها ، لا يقطع الصلة بين قسمى القرآن : مكيه ومدنيه ، ولا بين سور القرآن وآيانه جميماً . بل الصلة كا يحسها كل صاحب ذوق في البلاغة ، محكة وشائعة بين كافة أجزاء التنزيل. وقد تفنن العلماء وأشبعوا الحديث عن هذه المناسبات في غضون تفسيرهم لكتاب الله . وتقدم تقرير هذا التناسب البارع في صفحة ٨١

على أنك تلاحظ آيات مكية منبثة بين آيات سور مدنية ، وتلاحظ آيات مدنية منبثة بين آيات سور مكية. وبرغم ذلك لابكاد أحد يحس التفاوت أوالتفكك

ثالثاً \_ أن قصر السور والآيات المكية ، لا يدل على مازهموه من امتياز القسم المكى عميزات الأوساط المنحطة ، بل القصر مظهر الإيجاز ، والإيجاز مظهر رُق المخاطب، وآية فهمه وذكائه ، بحيث يكفيه من المكلام موجزه ، ومن الخطاب أقصره . أما من كان دونه ذكاء وفهماً ، فلا سبيل إلى إفادته إلا بالإسهاب والبسط ، إن لم يكن بالمساواة والتوسط .

ولهذا المعنى جاء قسم القرآن المسكى قصيراً موجزاً في معظمه، وجاء قسم المدنى طويلًا مسهباً في أكثره . ويرجع ذلك إلى ما أشرنا إليه قبلًا من أن القرشيين في مسكة كانوا في الذؤابة من قبائل العرب ، ذكاء وألمعية وفصاحة وبلاغة ، وشرفاً وشجاعة فلا بدع أن يخاطبهم القرآن بالقصير من سوره وآياته، رعاية لحق قانون البلاغة والبيان، في خطاب الذكي النابه ، بغير ما يخاطب به من كان دونه . ولا يقدح في مزايا المكيين هذه أنهم كانوا أميين لم يستغيروا بثقافة المدنيين، فللثقافة والاستنارة ميدان ، وللذكاء والتمهر في البيان ميدان ، وأهل المدينة لم يكونوا على استنارتهم ليبلغوا شأن قريش في تلك الخصائص والمزايا ، وكان منهم أهسل كتاب درجوا على ألا يستفيدوا إلا باسط الكلام .

ومن هنا تعرف مبلغ ما فى هذه الشبهة من زيف وكذب فيما رتبوه على هذا من أن القرآن كان نتيجة لتأثر محمد بانحطاط أهل مكة فى القسم المكى ، وباستنارة أهل المدينة فى القسم المدنى ، حتى جاء قرآنه قصيرا فى الأول ، طويلا فى الثانى .

رابعاً \_ أن القرآن قد تحدَّى الناس جميعاً مكيَّهم ومدنيَّهم وعربيَّهم وعجميَّهم، أن يأتوا ولو بمثل أقصر سورة من تلك السور القصيرة، فعجزوا أجمين، وأسلم المنصفون مهم لله رب العالمين . فلو كان القصر أثراً للانحطاط كما يقول أولئك المرجفون، لكان في مقدور المقتاز غير المنحط أن يأتى بمثل ذلك المنحط ، بل بأرقى منه « سُبْحاَنَكَ هٰذَا بُهْتَانَ عَظِيمٌ .

وإذا أراد أولئك المتقــولون، أن يعللوا القصر والطول بأن المكى لم يتعرض التفاصيل التشريع بخلاف المدنى، فإليك هذه الشبهة وتمحيصها فيما يليك.

### الشبهة الثالثة

يقولون: إن القسم المكى خلا من القشريع والأحكام ، بينما القسم المدنى مشحونُ بتفاصيل القشريع والأحكام . وذلك يدل على أن القرآن من وضع محمد وتأليفه تبعاً لتأثره بالوسط الذى يعيش فيه ، فهو حين كان بمكة بين الأميين جاء قرآنه المكى خالياً من العلوم والمعارف العالية ، ولما حل بالمدينة بين أهل الكتاب المثقفين جاء قرآنه المدنى مليئاً بتلك العلوم والمعارف العالية .

وننقض هـنه الشبهة: (أولا) \_ بأن القسم المكى لم يخلُ جملةً من التشريع والأحكام، بل عرض لهـا وجاء عليها، ولكن بطريقة إجماليـة، فإن مقاصد الدين خسة: (١) الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره (٧) وحفظ النفس (٣) وحفظ المقل (٤) وحفظ النسل (٥) وحفظ المال . وقد تحدّث القسم المكى عنها إجمالا . اقرأ إن شئت قوله تعالى من سورة الأنعام المكية «قُلْ تَعَالَوْ الْ أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَكَيْكُمْ » إلى تمام ثلاث آبات بعدها، جمعت الوصايا العشر لهذه المقاصد الحمسة . ولا يخنى عليك أن آبات العقائد في القسم المكى ظاهرة واضعة ، وكثيرة شائعة ،

ليست من موضوع الاشتباه ، ولا يختلف اثنان فى أنها ألكثر من مثيلاتها فى السور المدنية بأضعاف الأضعاف .

(ثانياً) - أن كثرة التفاصيل في تشريع الأحكام بالمدينة ، ليس نقيجة لما زعموه . إنما هو أمر لابد منه في سياسة الأمم ، وتربية الشعوب، وهداية الخلق . ذلك أن الطّفرة حليفة ألخيبة والفشل ، والتدرُّج حليف التوفيق والنجاح، وتقديم الأهم على المهم واجب في نظر الحكمة ، لهذا بدأ الله عباده في مكة بما هو أهم : بدأهم بإصلاح القلوب وقطهيرها من الشرك والوثنية وتقويمها بعقائد الإيمان الصحيح والتوحيد الواضح ، حتى إذا استقاموا على هذا البدأ القويم ، وشعروا بمسئولية البعث والجزاء ، وتقررت فيهم هذه العقائد الراشدة ، فطمهم عن أقبح العادات وأرذل الأخلاق ، وقادهم إلى أصول الآداب وفضائل العادات ، ثم كلفهم مالا بد منه من أمهات العبادات . وهذا ما كان في مكة . ولمامر نوا على ذلك ، وتهيأت نفوسهم للترقى والكال، بتطاول الأيام والسنين ، في مكة . ولمامر نوا على ذلك ، وتهيأت نفوسهم بتفاصيل التشريع والأحكام ، وأتم عليهم فعمته ببيان دقائق الدين وقوانين الإسلام .

ونظير ذلك ما تواضع عليه الناس قديماً وحديثاً في سياسة التعليم ، من أنهم يلفنون البادئين في مراحل التعليم الأولى أخف المسائل وأوجزها ؛ فيما يشبه قصار السور، ومختصر القصص ، حتى إذا تقدَّمت بهم السن وعظم الاستعداد ، تلاطم بحرُ التعليم وزاد ، على حد قولهم : « الإمدادُ عَلَى قدْرِ الاستعداد » .

 يستمدُّ الحيُّ حيانَه من مِيّت الماقرا إن شأت قوله نمالى: « قُلُ يَاهُلُ الْكِتَابِ تَمَالُوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاءَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ، » الخ . وقوله جل ذِكرُ م . « يَاهُلُ الْكِتَابِ لِمَ مُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ؟ » الح وقوله عزَّ اسمه : « كُلُ الطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِي إِسْرَا ثِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَا ثِيلُ عَلَى نَفْسِهِ عَزَّ اسمه : « كُلُ الطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِي إِسْرَا ثِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَا ثِيلُ عَلَى نَفْسِهِ عَنْ الله الله الله الله الله عمران . وقوله نمالت مِن سورة آل عمران . وقوله نمالت قدرته من سورة المائدة « وَكُنتَهُمْ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَانُ بِالْمَانِينِ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِاللَّهُ اللهُ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِاللّهُ اللهُ يَا اللّهُ اللهُ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ بِاللّهُ اللهُ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَانِينَ بِالْمَانِينَ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِاللَّهُ الْمَانِينَ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّهُ مِنْ بِاللَّوْلُهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّهُ اللهِ اللهُ الْمُلْهِمْ فَالْمَانِينَ الْمُرَانِيلُ الْمَانِينَ الْمُنْ اللهُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ الللللهُ الللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ الللّهُ الللللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الل

(ثالثاً) أن مازعموه لوكان صحيحاً ، لظهر أثر أهل الكتاب المدنيين فيمن معهم من عرب أهل الكتاب المدنيين فيمن معهم من عرب أهل المجزيرة ،ولكانواهم الأحرياء بهذه النبوء والرسالة، ولسبق محمداً إليها كثير عيرهمن فصحاء العرب وتجار قريش الذين كانوا يختلطون بأهل الكتاب في المدينة والشام أيّا اختلاط .

(رابعًا) أن القرآن تحدَّى الـكافَّة من مكيين ومدنيين، بل من جنَّ و إنس، فهلَّا كان أساتذته أولئك يستطيمون أن يُجاروه ولو فى مقدار سورة قصيرة واحدة ايالها فرية ا ثم يا لها صفاقة ا

« هٰذَا كَلامٌ له خَيْ مَعْنَاهُ: لَيْسَتْ لَنَا عُقُولُ »

### الشيهة الرابعة

يقولون: إن القرآن أقسم كثيراً بالضعى والليل ، والتين والزيتون وطور سينين ، وكثير من المخلوقات. ولاريب أن القسم بالأشياء الحسية ، يدل على تأثر القرآن بالبيئة في مكة ، لأن القوم فيها كانوا أميين ، لاتمدو مداركهم حدود الحسيات. أما بعد الهجرة وأنصال محمد بأهل المدينة ، وهم قوم مثقة ون مستنبرون ،

فقد تأثر القرآن بهذا الوسط الراقى الجديد، وخلا من تلك الأيمـــان الحسية الدلة على البساطة والسذاجة .

وهذه الشبهة مدفوعة « أولًا » : بما قد منا من أن أهل مكة كانوا أرقى ذو قا ، وأعلى كمباً ، وأعظم ذكاء ، من أهل المدينة ، وأن الخطاب معهم كان ملحوظاً فيه اشتماله على أسرار وخصائص لايدركها إلا المتفو قون والمتمهرون في صناعة البيان . فلا يستقيم إذن ماز عموه من أن مدارك أهل مكة كانت لاتمدو حدود الحسيات . والتاريخ خير شاهد ، وأعدل حاكم بامتياز العرب في مكة عن سائر القبائل على عهد نزول القرآن .

(ثانياً أن القسم بالأمور الحسية في القرآن كالضعى والليل ، ايس منشؤه انحطاط القوم كا يزعمون ، إ ، امنشؤه رعاية مقتضى الحل فياسبق القسم لأجله، وذلك أن القرآن كان بصدد علاج أفحش العقائد فيهم ، وهي عقيدة الشرك . ولاسبيل إلى استئصال هذه العقيدة ، وإقامة صرح التوحيد على أنقاضها ، إلا بلفت عقولهم إلى مافى الكون من شئون الله وخلق الله ، وإلا بفتح عيونهم على طائفة كبيرة من نعم الخلق الحيطة بهم ، شئون الله وخلق الله ، وإلا بفتح عيونهم على طائفة كبيرة من نعم الخلق الحيطة بهم ، ليستحق ليصلوا من وراء ذلك إلى أن يؤمنوا بالله وحده ، مادام هو الخالق وحده ، لأنه لا يستحق العبادة عقلاً ، إلا من كان له أثر الخلق في العالم فعلاً . « أَفَمَنْ يَخْلُقُ كُمَنْ لَا يَحْلُقُ ؟ أَفَلَا تَذَ كُرُونَ » ؟ .

فعرضُ بعض المخلوقات على أنظار الجاحدين بالتوحيد، بعد إقرارهم أن ليسلماخالق إلا الله ، إلزام لهم بطرح الشرك ، وتوحيد الخالق . وهذا مطمح نبيل ، أجاد القرآن في أساليب عرض نعم الله عليهم من أجله ، وكان في إجادته هذه موفياً على الغاية ، واصلًا إلى قمة الإعجاب كمادته ، متفنناً في ذكر النعم ، منوعاً في سردها وبيانها . فرات يحدّث عن خلق السماء ، ومرة عن خلق الأرض ، وثالثة عن أنفسهم ، ورابعة عن أنواع الحيوان والنبات والجاد وهم جراً. وتارة يختار القرآن في عرضه طريقة السرد والشرح ،

وتارةً يختار طريقة الحلف والقسم ، لأن في الحلف والقسمَ معنى العظمة التي أودعها الله في هذه النعم دالة على توحيده وعظمته ، حتى صح أن يدور القسم عليها ، وأن يجيء الحلف بها .

ومن هذا أقسم الله بحب أقسم من الأمور الحسية والمعنوية ، فالأمور الحسية كا ذكرنا ، والمعنوية مثل القرآن الكريم في قوله سبحانه : « وَالْقُرُ أَن الْحُكِيمِ . إِنَّكَ لَينَ الْمُرْسَلِينَ . عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ » لينبِّهم إلى مدَى إنعامه عليهم بتلك الأقسام كلها ، حسيمًا ومعنويمًا ، فيرعو وا عن شركهم بتلك الآلمة المزيفة التي لا بملك ضرًا ولا نفما ، وليس لها أيُّ شأن في هذا الخلق . على حدِّ قوله سبحانه في سورة الأحقاف: « قُلُ أَرا بُنتُ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله ؟ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِن الله رَضِ ؟ أَمْ لَهُمُ شير لُكُ في السَّمَواتِ المُعْوَلِينَ بَكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا الله مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِنْ كُنْتُم صادِقِينَ . وَمَنْ أَضَلُ مِنْ يَدُعُواْ مِنْ دُونِ الله مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَا لَهُمُ أَعْدَاء ، وَكَانُوا فَهُمْ عَنْ دُعَا بُهِمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا وَهُمْ عَنْ دُعَا بُهِمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا وَهُمْ عَنْ دُعَا لَهُمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا وَهُمْ عَنْ دُعَا فِهُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وَكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافِونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وكَانُوا بِعِبَادَ يَهِمْ كَافُونَ . وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء ، وكَانُوا

وأنت خبير بأن المصاب بداء الشرك لا سبيل إلى إنقاذه منه إلا بمثل هذه الطريقة المثلى ، التي سلكها القرآن بعرض دلائل التوجيد من آيات الله في الآفاق على أنظار الشركين ، وهذا سبيل متمين في خطاب كل مشرك ولوكان واحد الفلاسفة ، ووحيد العباقرة، وأستاذ المثقفين والمستنبرين. فحلف القرآن بأمثال هاتيك المخلوقات والحسيات، ليس دالًا على سذاجة المخاطبين وانحطاطهم ، وليس بالتالي سبيلًا إلى الطعن في القرآن بأنه كلام محمد المتأثر بانحطاط البيئة المكية كا يرجفون : « إنْ هَلذًا إلَّا آختِلَاقُ » . في مضامين تلك الأقسام بالحسيات أسراراً تنأى بها عن السذاجة والبساطة وتشهد ببراعة المخاطبين بها وتفوقهم في الفهم والذكاء والفصاحة والبيان .

ذلك أن الفسم بها كما قلنا ، إشارة إلى الأسرار العظيمة التي وضعها الله في تلك الأمور التي أقسم بها . حتى صح أن يكون مقسمًا بها . وتلك الأسرار لا يدركها إلا اللبيب، لأبها غير مشروحة ولا مفسرة في القرآن الكريم ، فلا يفهمها إلا من كمل عقله ، وسلم ذوقه . ولنشرح لك بعض الأسرار ، ليتبين الحال ، ولا يبق للشبهة مجال .

(المثال الأول) أقسم الله سبحانه بالضحى والليل في قوله : ﴿ وَالضَّحَىٰ \* وَاللَّـٰيْلِ إِذَا سَجَىٰ \* مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ \* وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَأَكَ مِنَ ٱلْاوَلَى \* وَلَسُونَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ وسبب نزول هذه الآيات: أن النبي عَلِيْكُ فترَ عنه الوحى مرةً لا ينزل بقرآن ، فرماه أعداؤه بأن ربه ودعه وقلاه ، أى تركه وأبغضه ، فنزلت هذه الآيات مصدرة بهذا القدم ، مشيرةً إلى أن ما كان من سطوع الوحى على قلبه عَلِيْكُ بِمَنْزَلَةَ الضَّحَى ، تقوى به الحياة ، وتنمى به الناميات ، وما عرض بعد ذلك من فترة الوحى فهو بمنزلة الليل إذا سجى ، لتستريح فيه القوى وتستعدُّ فيه النفوس الــا يستقبلها من العمل. ومن المعلوم أن النبي عَلَيْ لاقى من الوحى شدة أول أمره حتى جاء إلى خديجة رمني الله عنها ترجف بوادرُه ،كما هو معروف في حديث الصحيحين. فكانت فترة الوحى لتثبيته عليه الصلاة والسلام ، وتقوية نفسه على احتمال ما يتوالى عليه منه حتى تنَّمَّ به حَكُمَة الله في إرساله إلى الخلق. ولهذا قال له : «وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرُ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴾ أي إن كرَّة الوحي ثانياً سيكمل بها الدين ، وتتمُّ بها نعمة الله على أهله، وأين بداية الوحى من نهايته ؟ وأين إجمال الدين الذي جاء في قوله « أقرأ بِالشَّمِرِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ الح من تفصيل العقائد والأحكام الذي جاء في مثاني القرآن ؟ ثم زاد الأمر تأكيداً بقوله « وَلَسَوْفَ بُمُطِيكَ رَبُّـكَ وَلَرْضَىٰ » .

بآياته ونعمه فحسب. بل هو أيضاً إقامة دليل على أن تنزُّل الوحى أشبه بضَحْوَة النهار، وأن فترة الوحى أشبه بهدأَّة الليل، فإذا كانوا يتقبلون الضخى والليل بالرضا والقسليم، لما فيهما من نفع الإنسان بالسمى والحركة والحياة بالنهار والنوم والاستجمام بالليل، يجب أن يتقبلوا أيضاً ما يجرى على عمد عليه من زول الوحى وفترته للمعنى الذى

(المثال الثانى) أقسم الله سبحانه بالتين والزيتون في قوله جل ذكره: «وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ \* وَهٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأُمِينِ \* لَقَدْ خَلَمْنَا ٱلْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقَويم مِ عَقَالَ اللهِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقَويم مِ عَقَالَ اللهِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقَويم عَقَالَ اللهُ السورة ما نَصُّه :

وقد يرجح أنهما (أى التين والزبتون) النوعان من الشجر ، ولكن لا لفوائدها كما ذكروا ، بل لما يذكّران به من الحوادث العظيمة التي لها الآثار الباقية في أحوال البشر . قال صاحب هذا القول : إن الله تعالى أراد أن يذكرنا بأربعة فصول من كتاب الإنسان الطويل ، فإنه كان يستظلُّ في تلك الجنةالتي كان فيها بورق التين، وعندما بدت له ولزوجته سوآتهما طفقا يخصفان عليهما من ورق التين . (والزبتون) إشارة إلى عهد وح عليه السلام وذريته ، وذلك أنه بعد أن فسد البشر وأهلك من أهلك منه بالطوفان ، وبحي نوح في سفينته، واستقرت السفينة ، نظر وح إلى ما وله ، فرأى المياه لاتزال بنطى وجه الأرض فأرسل بعض الطيور لعله يأتى إليه بخبر انكشاف الماء عن بعض الأرض فناس وسرً ، وعرف أن غضب الله قد سكن ، وقد أذن للأرض أن تعمر ، ثم كان منه ومن وسرً ، وعرف أن غضب الله قد سكن ، وقد أذن للأرض أن تعمر ، ثم كان منه ومن أولاده تجديد القهائل البشرية العظيمة في الأرض التي المتحى عمو أنها ، فعبر عن ذلك الزمن بزمن الزبتون . والإقسام هنا بالزبتون للتذكير بتلك الحادثة وهي من أكبر ما فاذ كر من الحوادث .

(وطور سينين) إشارة إلى عهد الشريعة الموسوية، وظهور نور التوحيد في العالم،

جعد ما تدنست جوانب الأرض بالو ثنية، وقد استمر الأنبياء بعد موسى يدعون قومهم إلى التمسك بتلك الشريعة إلى أن كان آخره عيسى يتلك جاء مخلصاً لروحها مما عرض عليه من البدع . ثم طال الأمد على قومه فأصابهم ما أصاب من قبلهم من الاختلاف فى الدين، وحجب نوره بالبدع ، وإخطاء معناه بالتأويل ، وإحداث ما يس منه بسبيل ، فن الله على البشر ببداية تاريخ ينسخ جميع تلك التواريخ ، ويفصل بين ما سبق من أطوار الإنسانية وبين ما يلحق، وهو عهد ظهور النور الحمدى من مكة المكرمة . وإليه أشار بذكر البلد الأمين . وعلى هذا التول الذى فصلنا بيانه ، يتناسب القسم والمقسم عليه . اه ما أردنا نقله .

#### الشبهة الخامسة

يقولون: إن القسم المكي من القرآن قد اشتمل على لغو من المكلام في كثير من فواتح السور مثل « آلم و كهيم سي . وذلك يبطل دعوى للسلمين أن القرآن بيان طلناس وهدى ، وأنه كلام الله . وأي بيان وأى هدى في قوله (آلم) وقوله (كهيم سي المناس وهدى ، وأنه كلام الله . وأي بيان وأى هدى في قوله (آلم) وقوله (كهيم سي المناه المنا

وننقض هذه الشبهة بأمور: (أولها) أنه لم يكن للرسول عَلَيْ كُتَبة من اليهود أبدًا . وها هو التاريخ حاكم عدل لا يرحم ولا يحابى ، فليسألوه إن كانوا صادقين . ( ثانيا ) أنه لا دليل لهم أيضًا على أن فواتح هذه السور تستعمل في تلك المعانى التي زعموها وهي (أَوْعَزَ إِلَى مَحْمُهُ) أو (أمرني محمَّهُ)، لا عند اليهود ولا عند غيرهم في أية لفة من لفات البشر . ( ثالثها ) أن اليهود لم يعرف عنهم الطمن في القرآن بمثل هذا . ولو كان هذا مطمناً عندهم لكانوا أول الناس جهراً به،وتوجيها له ، لأنهم كانوا أشد الناس عداوة للنبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين ، يتمنُّونَ أن يجدوا في القرآن مغمزاً من أي نوع يكون ، ليهدموا به دعوة الإسلام . كيف وهم يكفرون به حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبيّن لهم الحق؟ (رابعها) أن اشمال القرآن على كلمات غير ظاهرة المعنى لا ينافى وصف القرآن بأنه بيان للناس وهدى ورحمة ، فإن هذه الأوصاف يكنى فى تحِققها ثبوتها لافرآن باعتبار جملته ومجموعه لاباعتبار تفصيله وعمومه الشامل لكل لفظ فيه . ولا ربب أن الـكثرة الغامرة في القرآن كلها بيانَ للتعاليم الإلهية وهداية ۖ للخلق إلى الحق ، ورحمة للعالم من وراء تقرير أصول السعادة في الدنيا والآخرة.

وهذا الجواب مبنى على أحد رأبين للعلماء فى فواتح تلك السور، وهو أن المهنى المقصود غير معلوم لنا، بل هو من الأسرار التى استأثر الله بعلمها، ولم يطلع عليها أحد من خلقه. وذلك لحكمة من حكمه تعالى السامية وهى إبتلاؤه سبحانه، وتمحيصه لمباده، حتى يميز الخبيث من الطيب، وصادق الإيمان من المنافق، بعد أن أقام لهم أعلام بيانه، ودلائل هدايته، وشواهد رحته، فى غير تلك الفواتح من كتابه، بين آيات وسور كثيرة، لا تعتبر تلك الفواتح فى جانبها إلا قطرة من بحر، أو غيضاً من فيضاً

فأما الذين آمنوا فيعلمون أن هذه الفواتح حق من عند ربهم ، ولو لم يفهموا معناها ، ولم يدركوا مغزاها ، ثقةً منهم بأنها صادرة من لدن حكيم عليم ، عتدحكته ما خنى وما ظهر من معانى كتابه ، ووسع علمه كل شىء عرفه الخلق أو لم يعرفوه من أسرار تنزيله . « وَلَا يُعِيطُونَ بِشَى عِمْ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءً » .

« وَأَمَّا اَلَّذِينَ فِي قُلُومِهِمْ زَيْنَ ۚ فَيَكَنَّهِمُونَ مَا نَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِفَاءَ اَلْفِتْنَةِ وَٱبْتِفَاءَ تَأْوِيلِهِ، وَمَا يَمْلُمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا آفَهُ » .

ونظير ذلك أن يكون لك أصدقاء تريد أن تمرفهم أو تعرف منهم مدى صداقتهم لك ، فتدينايهم بأمور يزلُ عندها المز يُفون ، ويظهر الصادقون .

على حد قول القائل : \_

وعلى حدِّ المثل القائل: ﴿ إِنَّ أَخَاكُ مِن وَاسَاكُ ﴾ .

بها من قبل ذلك ، وكلها من أعلام الملم وآيات الفضل .

آبُلُ آلرِّ جَالَ إِذَا أَرَدْتَ إِخَاءَهُمْ وَتَوَسَّمَــنَّ فِعَالَهُمْ وَتَفَقَّدِ فَا أَهُمْ وَتَفَقَّدُ فَأَ فَا أَوْمُ وَتَفَقَّدُ فَإِذَا ظَفِرْتَ بِذِي اللَّبَانَةِ والنَّقَى فَبِهِ الْيَدَبْنِ قَرِيرَ عَيْنٍ فَاشْدُدُ

ونظير ذلك أيضا أن تكون أستاذاً معلماً، وتربد أن تقف على مدى انتباه تلاميذك، ومبلغ ثقتهم فيك وفي علمك، بعد أن زوَّدتهم منك بدراسات واسعة وتعاليم واضحة فإنك تختبرهم في بعض الأوقات بكلمات فيها شيء من الإلغاز والخفاء، لميظهر الذك من الغبي والواثق بك الوامق لك، من المتشكك فيك المتردد في علمك وفضلك. فأما الواثق فيك فيعرف أن تلك الألفاز والمعبيات ، صدرت عن علم منك بها وإن فأما الواثق فيك فيعرف أن تلك الألفاز والمعبيات ، صدرت عن علم منك بها وإن لم يعلم هو تفسيرها ، ويعرف أن لك حكمة في إيرادها على هذه الصورة من الخلفاء، وهي الاختبار والابتلاء. وأما المقشكك فيك فيقول : ماذا أراد بهذا ؟ وكيف ساغ له أن يورده ؟ وما مبلغ العلم الذي فيه ؟ ثم ينسي تلك المعارف الواسعة الواضعة التي زوّدته

ولا يفوتنك في هذا المقام أن تعرف أن ابتلاء الله لعباده ليس المراد منه أن يعلم سبحانه ماكان جاهلًا منهم « حاشاه حاشاه » فقد وسع كل شيء علماً . إنما المقصود منه إظهار مكنونات الخلق ، وإقامة الحجج عليهم من أنفسهم ، فلا يتهمون الله في عدله وجزائه ، إذا جعل من الناس أهلًا لثوابه وآخرين لعقابه . « وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَداً » .

(الرأى الثانى فى فواتح السور) أن لها معنى مقصوداً معلوماً. قالوا: لأن القرآن كتاب هداية ، والهداية لاتتحقق إلا بفهم المعنى ، خصوصاً أننا أمرنا بتدبر القرآن والاستنباط منه ، وهذا لا يكون إلا إذا فهم المعنى أيضاً.

غير أن أصحاب هذا الرأى تشعبت أقوالهم في بيان هذا المعنى المقصود بفواتح تلك السور ، فذهب بعضهم إلى أن فاتحة كل سورة اسم للسورة التى افتتحت بها ، واستدلوا بآثار تفيد ذلك ، منها ماروى عن النبي علي أنه قال « يَس قَلْبُ القُرْآنِ » وقوله « مَن قَرَأُ السَّجْدَةَ حُفِظَ إلى أَن يُصْبِحَ » . ومنها اشتهار بعض السور بالتسمية بها . ثم إن ورودها في فواتحسور مختلفة بلفظ واحد، ينافي كونها أسما السور بل شأنها في ذلك شأن الأعلام المشتركة اشتراكاً لفظياً كلفظ مجد المسمى به أشخاص بل شأنها في ذلك شأن الأعلام المشتركة اشتراكاً لفظياً كلفظ مجد المسمى ومجدالشامى كثيرون. فيضم إلى اسم كل منهم ما يميز مساه عن غيره فيقال : مجمد المصرى ومجدالشامى مثلا . وكذلك فواتح السور يقال فيها: « آلم البقرة والم آل عمران وحم السجلة » وهلم جرا .

وبعضهم ذهب إلى أنها أسماء للحروف الهجائية التى وضعت بإزائها. وهؤلاء منهم من قال: إن القصود من ذلك هو إفهام المخاطبين أن الذى سيتلى عليهم من الكلام الذى مجزوا عن معارضته والإتيان بمثله، إنما تركب من مثل هذه الحروف التى فى الفواتح، وهى معروفة لهم، يتخاطبون بما يدور عليها ولا يخرج عنها.

ومنهم من قال: إن المقصود منها هو الدلالة على أنتهاء سورة والشروع فى أخرى . ومنهم من قال: إن المقصود منها القسم بها لإظهار شرفها وفضلها ؛ إذ هى مبنى كتبه المنزلة . ومنهم من قال: إن المقصود منها بيان نبوة محمد علي من نساحية أنه ينطق بأسامى الحروف مع أنه أمي لم يقرأ ولم يكتب، والمعروف أن النطق بأسامى الحروف من شأن القارى وحده ، لا سبيل للأمى إلى معرفتها ولا النطق بها ، فإتيانه بها وترديده لها ، دليل مادي أمامهم على أنه لا يأتى بهذا القرآن من تلقاء نفسه ، إنما يتلقّاه من لدن حكيم على .

ومهم من قال: إن المقصود منها هو تنبيه السامعين و إيقاظهم. وذلك أن قر عالسمع في أول السكلام بما يعيى النفوس فهمه أو بالأمر الفريب، دافع لما أن تصفى و تقيقظ و تتأمل و تزداد إقبالا: فهي كوسائل التشويق التي تُعرض في مقدمة الدرس على منهج التربية الحديثة في التعليم .

ومنهم من قال: إن المقصود منها سياسة النفوس المعرضة عن القرآن واستدراجها إلى الاستماع إليه. والمعروف أن أعداء الإسلام في صدر الدعوة كان يقول مضهم لبعض: «لا تَسْمَعُوا لِهَاذَا القُرُ آن وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ». فلما أنزلت السُّورُ اللبدوءة عروف الهجاء، وقرع أسماعهم مالم يألفوا، التفتوا، وإذا هم أمام آيات بينات استهوت قلوبهم ، واستمالت عقولهم ، فآمن من أراد الله هدايته ، وشارف الإيمان من شاء الله تأخيره ، وقامت الحيجة في وجه الطفاة المكابرين ، وأخذت عليهم الطرق فلا عذر لهم في الدنيا ولا يوم الدين .

وقال الملامة المرحوم الشيّخ طنطاوى جوهرى فى تفسيره لسورة آل عمرآن

« إعلم أن القرآن كتاب سماوى ". والكتب السماوية تصرح تارة و ترمز أخرى. والرمز والإشارة من المقاصد السامية والمعانى والمفازى الشريفة . وقد يما كان ذلك فى أهل الديانات ؛ ألم تر إلى اليهود الذين كانوا منتشرين فى المدينة وفى بلاد الشرق أيام النبوة كيف كانوا يصطلحون فيا بينهم على أعداد الجمال المعروفة اليوم فى الحروف النبوة كيف كانوا يصطلحون فيا بينهم على أعداد الجمال المعروفة اليوم فى الحروف العربية ؟ فيجعلون الألف بواحد ، والباء باثنين ، والجيم بثلاثة، والدال بأربعة، وهكذا مارين على الحروف الأبجدية ، إلى الياء بعشرة والكاف بعشرين ، وهكذا إلى القاف بمائة والراء بمائتين ، وهكذا إلى الفين بألف ، كا ستراه فى هذا المقام .

كذلك ترى أن النصارى في إسكندرية ومصر وبلاد الروم وفي سوريا ، قد اتخذوا الحروف رموزاً دينية معروفة فيًا بينهم أيام نزول القرآن . وكانت اللغة اليونانية هي اللغة الرسمية في مصر . وكانوا يرمزون بلفظ « إكسيس » لهذه الجلة : « يسوع المسيح بن الله المخلّص » فالألف من إكسيس هي الحرف الأول من لفظ « يسوع المسيح بن الله المخلّص » فالألف من إكسيس هي الحرف الأول من المسيح . « إيسوس » يسوع . والكاف منها هي الحرف الأول من « كرستوس » المسيح . والسين منها هي حرف الثاء التي تبدل منها في النطق في لفظ « ثبو » الله . والياء منها تدل على « أيوث » ابن . والسين الثانية منها تشير إلى « ثوتير » المخلص . ومجموع هذه الكلمات : يسوع المسيح بن الله المخلّص . ولفظ « إكسيس » اتفقأنه يدل على هذه الكلمات : يسوع المسيح بن الله المخلّص . ولفظ « إكسيس » اتفقأنه يدل على معني سمكة ، فأصبحت السمكة عند هؤلاء رمزاً لإلهم .

فانظر كيف انتقلوا من الأسماء إلى الرمز بالحرف، ومن الرمز بالحرف إلى الرمز بحيوان دلَّت عليه الحروف. قال الحبر الإنجليزى صموئيل موننج: إنه كان يوجد كثيراً فى قبور رومة صور أسماك صفيرة مصنوعة من الخشب والعظم. وكان كل مسيحى يحمل سمكة إشارة للتعارف فيما بينهم اه.

فإذا كان ذلك من طبائع الأمم التي أحاطت بالبلاد المربية وتفلُّفكَت فيها ونزل

القرآن لجيم الناس من عرب وعجم، كان لابد أن يكون على منهم يلذه الأمم ويكون فيه ما بألفون. وستجد أنه لا نسبة بين الرموز التي في أوائل السور، وبين الجمّل عند اليهود ورموز النصارى، إلا كالنسبة بين علم الرجل العاقل والصبى، أو بين علم العلماء وعلم العامّة. وبهذا تبين لك أن اليهود والنصارى كان لهم رموز، وكانت رموز اليهود هى حروف الجل.

قال ابن عباس رضي الله عنهما : مرَّ أبو ياسر بن أخطب برسول الله عَلَيْكُم وهو يتلو سورة البقرة : « آلَم ذَ'لِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبْبَ فِيهِ » ثم أنى أخوه حيُّ بن أُخطب وكعب بن الأُشرف،فسألوه عن « آلَم » وقالوا : ننشدك الله الذي لا إله إلا هو أحقُّ أنها أَ تَتْكُ من السماء ؟ فقال النبي عَلِي : نَعَمْ . كَذَالِكَ نَزَلَتْ . فقال حي : إن كنت صادقًا إنى لأعلم أُجَلَ هذه الأمة من السنين.ثم قالوا : كيف ندخل في دين رجل دلَّت هذه الحروف بحساب الجمَّل على أن منتهى أجل أمته إحدى وسهدون سنة، فضحك النبي عَلَيْ . فقال حيّ : فهل غير هذا ؟ فقال : نعم « ألَّمص » . فقال حيّ : هذا أكثر من الأول، هذا مائة و إحدى وستون سنة فهل غير هذا؟ قال: نعم «آلر» فقال حيّ : هذا أكثر من الأولى والثانية ، فنحن نشهد إن كنت صادقًا ما ملكت أمتك إلا مائتين وإحدى وثلاثين سنة . فهل غير هذا ؟ فقال: نعم « أآمر ».قال حيّ : فنحن نشهد أنَّا من الذين لا يؤمنون ، ولا ندرى بأيِّ أقوالك نأخذ.فقال أبو باسر : أما أنا فأشهد على أن أنبياءنا قد أخبرونا عن ملك هذه الأمة ولم يبيِّنوا أنهاكم تكون ؟ فإن كان محمد صادقًا فيما يقول إنى لأراه سيجتمع له هذاكله. فقام اليهود وقالوا اشتبه علينا أمرككه فلا ندرى أبالقليل نأخذ أم بالكثير؟

فبهذا تعرف أيها الذكل أن الجمَّل كانت للتعارف عند اليهود ، وهو نوع من

الرموز الحرفية ، فـكانت هذه الحروف لابد من نزولها في القرآن ليأخذ الناس في فهمها كل مذهب ويتصرف الفكر فيها .

ولأقتصر لك مما قرأته على ثلاث طرائق فيما ترمز إليه هذه الحروف:

(الطربقة الأولى) أن تكون هذه الحروف مقتطعات من أسماء الله ، كا روى عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: الألف آلاء الله ، واللام لطفه ، والميم ملكه . وعنه أن « الر ، وحم ، ون » مجموعها الرحن . وعنه أن « اللم من جبريل ، والميم من محمد ذلك في سائر الفواتح . وعنه أن الألف من الله ، واللام من جبريل ، والميم من محمد أى القرآن منزل من الله بلمان جبريل على محمد عليهما الصلاة والسلام ، أقول : إنما أى القرآن منزل من الله بلمان جبريل على محمد عليهما الصلاة والسلام ، أقول : إنما أراد ابن عباس بذلك أن تكون الحروف مذكرة بالله عز وجل في أكثر الأحوال، وذكر الله أجل شيء . ويرجع الأمر إلى أنها أسماء مرموز لها بالحروف كما تقد م عن الأمم السالفة من النصارى في إسكندرية ورومة . ولكن لابد أن يكون هناك ماهو أعلى وأجل .

(الطريقة الثانية) أن هذه الحروف من أعجب المعجزات والذلالات على صدق النبي على . وهذا بما ترضاه النفوس. ألاترى أن حروف المجاء لا ينطق بها إلا من تعلم القراءة . وهذا النبي الأمي على قد نطق بها . والذي في أول السور أربعة عشر حرفاً منها، وهي كلها ثمانية وعشر ون حرفاً إن لم تعد الألف حرفاً برأسه، فالأربعة عشر نصفها. وقد جاءت في تسع وعشرين سورة وهي عدد الحروف المجاثية إذا عداًت فيها الألف. وقد جاءت من الحروف المهموسة العشرة وهي : « فحثه شخص سكت » بنصفها ، وهي الحاء والماء والصاد والسين والكاف.

ومعلوم أن الحروف إما مهموسة أى يضعف الاعتماد عليها وهي ما تقدَّم، وإما مجهورة وهي ثمانية عشر، نصفها وهو تسعة ذكرت في فواتح السور، ويجمعها «لن يقطع أمر» .

والحروف الشديدة ثمانية وهي « أجِدت طبقك » أربعة منها في الفواتح وهي « أقطك » .

والحروف الرخوة عشرون وهي الباقية ، نصفها عشرة وهي في هذه الفواتح. مجمعها « حسل على نصره » .

والحسروف للطبقة أربعة: الصاد والضاد والطاء والظاء. وفي الفواتح نصفها: الصاد والطاء.

وبقية الحروف \_ وهي أربعة وعشرون حرفاً\_ تسمى منفتحة، نصفها وهو اثنا عشر في الفواتح المذكورة .

قانظر كيف أنى في هذه الفواتح بنصف الحروف الهجائية، إن لم تعد الألف، وجعلها في تسع وعشرين سورة عدد الحروف وفيها الألف؟ وكيف أتى بنصف المهموسة ونصف المجهورة ونصف الشديدة ونصف الرخوة ونصف للطبقة ونصف المنفتحة؟!!.

ولقد ذكرتلك تُلّا من كُثْر بما ذكره العلماء فى هذا المقام، ولا أطيل عليك خيفة الساّمة والملل ، وكفاك ما أمليته عليك فى هذه الطريقة الثانية لتعرف كيف أتى بهذه الأوصاف ؟ وكيف وضعت الحروف على هذا النظام ؟ .

وإلى موقن أن المتعلم لو طلب منه أن يأتى بهذه الحروف منصَّفة على هـذا الوجه مااستطاع إلى ذلك سبيلا، فإنه إن راعى نصف الحروف المطبقة فكيف يراعى الحروف الشديدة؟ وكيف يراعى نصف الحجهورة في نفس العدد؟.

إن ذلك دلائل على صدق صاحب الدعوة على . ففائدة هذا الوجه أهم من الوجه الأول ؛ قالأول فائدته تذكير الإنسان بأسماء الله تعالى . وأما الوجه الثانى ففيه إهجاز " للمقول وحيرة . فيقال : كيف تنصفُ الحروف الهجائية وتنصّف أنواعُها من مهموسة

وشديدة الخ . وهـذه الأنواع لم يدرسها أحد فى العالم أيام النبوة . ثم لما ظهرت تلك الدراسات وافقت تلك الحروف بأنصافها !

المعلى العقول مثلا من الغرابة الدالة على أن هذا لا يقدر عليه المتعلمون فإذاً هو من الوحى . وهذا الوجه على قو"ته يفضله ما بعده .

(الطريقة الثالثة) أن الله تعالى خلق العالم منظماً محكماً ، متناسقاً متناسباً والكتاب الساوى إذا جاء مطابقاً لنظامه ، موافقاً لإبداعه ، سائراً على منهاجه ، دل ذلك على أنه من عنده . وإذا جاء الكتاب السهاوى مخالفاً لنهجه ، منافراً لفعله ، منحرفاً عن سننه كان ذلك الكتاب مصطنعاً مفتملا منقولًا مكذوبا ؛ « « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ عَيْدِ آللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْتِلَافاً كَثِيرًا » .

والعالم المشاهد ، فيه عدد الثمانية والعشرين . وذلك فيما يأتى :

- (١) مفاصل اليدين في كل يد أربعة عشر .
- (٢) خرزات عود ظهر الإنسان منها أربع عشرة في أسفل الصلب، وأربع عشرة في أعلاه .
- (٣) خرزات العمود التي في أصلاب الحيوانات التامة الخلقة كالبقر والجال والحمير والسباع وسائر الحيوانات التي تلد أولادها ، منها أربع عشرة في مؤخر الصلب وأربع عشرة في مؤخر البدن .
- (٤)عدد الربشات التي في أجنحة الطير المعتمدة عليها في الطيران أربع عشرة ريشة ظاهرة في كل جناح .
  - (٥) عدد الخرزات التي في أذناب الحيوانات الطويلة الأذناب كالبقر والسباع .
- (٦) عمو دحملب الحيوانات الطويلة الخلقة ، كالسمك والحيّات وبعض الحشرات.
- (٧) عدد الحروف التي في لغة العرب التي هي أنم اللغات، ثمان وعشرون حرفًا .

منها أربعة عشر يدغم فيها لام التعريف ، وهى : ت ث د ذ ر ز س ش ص ض ط ظ ل ن . وأربعة عشر لا تدغم اللام فيها ، وهى . أ ب ج ح خ ع غ ف ق لـُـِ م ه و ى .

(٨) والحروف التي تخط بالقلم قسمان. منها أربعة عشر معلمة بالنقط وهي : بت ثرج خ ذ زش ض ظغ ف ف ن ، وأربعة عشر غير معلمة وهي : اح د رس صطع ك و هل م لا . وهذا الحرف هو الألف التي هي من حروف العلة . أما الأولى فهي الممزة . فهذه أربعت عشر حرفاً . وبقيت الياء ، وهي تنقط في وسط الكلمة ولا تنقط في آخرها . فأصبحت الحروف المعلمة أربعة عشر ، وغير المعلمة أربع عشر ، والحرف التاسع والعشرون معلم وغير معلم ، لتكون القسمة عادلة . والفضل في هذا والحدل للحكيم الذي وضع حروف الهجاء العربية ، فإنه كان حكيا ، والحكيم هو الذي يقشبه بالله بقدر الطاقة البشرية . وهذا جعل ثمانية وعشرين حرفاً مقسمة قسمين ، كل منها أربعة عشر كما في مفاصل اليدين وفقرات بعض الحيوانات .

(٩) منازل القمر ثمان وعشرون منزلة في البروج الشمالية أربع عشرة وفى الجنوبية أربع عشرة . فهذا يفيد أن الموجودات التي عددها ثمانية وعشرون تكون قسمين كل منهما أربعة عشر . فهكذا هنا في القرآن جاءت الحروف العربية مقسمة قسمين ، قسم منهما أربعة عشر منطوق به في أو ائل السور، وقسم منهما أربعة عشر غير منطوق به في في أو ائلها. وكأنه تعالى يقول: «أي عبادي إن منازل القمر ثمان وعشرون وهي قسمان ومفاصل الكف ثمانية وعشرون وهي قسمان ، وهكذا . والحروف التي تدغم في حرف التمريف والتي هي معلمة كل منها أربعة عشر . وضدها أربعة عشر فلتعلموا أن هذا التمريف والتي هي معلمة كل منها أربعة عشر . وضدها أربعة عشر فلتعلموا أن هذا والأجسام الإنسانية والأجسام الحيو انية ونظام الحروف الهجائية ، فن أين لبشر كمحمد أوغيره والأجسام الإنسانية والأجسام الحيو انية ونظام الحروف الهجائية ، فن أين لبشر كمحمد أوغيره

أن ينظم هذا النظام ، ويجعل هذه الأعداد موافقة للنظام الذى وضعته ، والسنن الذى رسمته ، والنهج الذى سلكته ؟ إن القرآن تنزيل منى وقد وضعت هذه الحروف فى أوائل السور لتستخرجوا منها ذلك ، فتعلموا أبى ماخلقت السموات والأرض وما بينهما باطلا ، بل جعلت النظام فى العالم وفى الوحى متناسبا . وهذا الكتاب سيبقى إلى آخر الزمان ، ولفته ستبقى معه إلى آخر الأجيال . إن اللغات متغيرة ، وليس فى العالم لغة تبقى غير متغيرة إلا التى حافظ علمها دين . وهل غير اللغة العربية حافظ علمها دين . وهل غير اللغة العربية حافظ علمها دين .

هذا \_ ولا يخنى عليك أن ذاك الرأى الثانى فو آمح السور أبلغ فى نقض الشبهة من الرأى الأول؛ لأنه ينفى ما زعوه من أساس الاتهام ، وهو أنه ليس لهذه الفواتح معنى مفهوم ، ويقرر أن معانيها مفهومة على ما تبيّن فى تلك الوجوه السابقة . وإذا كان بعض الناس لا يفهم تلك المعانى ، فليس ذلك عيباً فى القرآن إنما هو عيب فى استعداد بعض أفراد الإنسان . وكتاب الله خوطب به الخواص كا خوطب به العوام ، فلا بدع أن يكون فيه ألفاظ لا يفهمها إلا الخاصة دون العامة .

وعلى كلا هذين الرأبين يتضح لك أن اشتال القرآن على هذه الألفاظ ، ليس من قبيل اشتاه على لغو الـكلام ،أو إظهار القرآن بمظهر عميق محيف ، ولا يفهم منه أنها رموز للمصاحف ألحقها مرور الزمن بالقرآن ، إلى غير ذلك من الهذيان . بل ثبوت هذه الغوائح لا يقدح في كون القرآن من عند الله ، سواء أفادت معنى ظاهراً أم لم تغد على ما بينًاه من حكمة الله البالغة في إيرادها . والله هو الحكيم العلميم .

## الشبهة السادسة

يقولون: إن القرآن في قسمه المسكى قد خلا من الأدلة والبراهين ، بخلاف قسمه المدنى فإنه ملى؛ بالأدلة ، مدعم المحجة ، وهذا برهان جديد على تأثّر القرآن بالوسط الذي كان فيه محمد!

وننقض شبهتهم (أولًا) بما أسلفنا من أن القرآن لوكان نتيجة تأثر محمد بالوسط الذي يعيش فيه ، لـكان الوسط أولى بتوجيه هذا المطعن عليه ، ولـكان أعرف بهذا النقض فيه ، فيظفر عليه ويدخل إلى إبطال دعوته من هذا الباب الواسع ، لا سيما أن الرسول في مكة والمدينة كان له أعداء أليدًاء ، ليس لعداوتهم دواء .

(ثانياً) أنه لو صحَّ هذا لبطلت نبوَّته ، ولصح أن تكون النبوَّة لهم باعتبار أنهم مصدرها ، وأنهم أساندته فيها . وهذا النقض يقال في ردِّ شبهاتهم الماضية الساقطة، التي تدل على فساد فطرتهم ، وعلى مقدار تبجُّحهم وتجنَّبهم على الحقيقة والتاريخ والاستخفاف بعقول الناس .

آلِهَةً قُلُ هَاتُوا بُرُ هَانَكُمُ . هَلْـذَا ذِكُرُ مَنْ مَّهِىَ وَذِكُرُ مَنْ قَبْلِى ، بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ آخُقَّ فَهُمُ مُعْرِضُونَ » .

وأنصت إليه في سورة العنكبوت المكية وهو بدلًا على نبوة محمد على إذيقول: فَوَمَا كُنْتَ تَتْلُواْ مِنْ قَبَلُهِ مِنْ كِتَابِ وَلَا تَخُلُهُ بِيَمِينِكَ ، إِذَنْ لَارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ . بَلْ هُو آيَاتَ بَيْنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْهِمْ ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا الْمُبْطِلُونَ . بَلْ هُو آيَاتَ بَيْنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلهِمْ ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلا ٱلظَّالِمُونَ . وَقَالُوا لَوْ لَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتَ مِنْ رَبَّهِ ، قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَاتُ عِنْدَآلَةٍ ، وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ . أَو لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِقَابِ بُتِيلًا عَلَيْمِ . وَلَا يَعْمِيمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِقَابِ بُتِيلًا عَلَيْمِ . وَلَيْخُونَ » . وتدبر حجته التي أقامها لتقرير اقتداره في ذَالِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ بُومُمُونَ » . وتدبر حجته التي أقامها لتقرير اقتداره على البعث بعد الموت في قوله سبحانه من سورة في المكية: ﴿ وَنَرَّانَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا مُمْبَارً كَا فَا نَبْتَنَا بِالْمَاقِ مَا يَعْمَادِ اللَّهُ مَنْ السَّمَاء بُولُولُ بَلْ هُ وَلَا اللَّهُ الْمُعَلِينَا بِالْمُنْ فَلَى اللَّهُ الْمَاء مُنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ » وقوله فيها أيضًا : ﴿ أَفَعَيلِنَا بِالْمُلْقُ وَأُحْبَيْنَا بِالْمُقَاتِ اللَّهُ الْمَا الْمُولُ اللَّهِ مَنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ » .

وانظر إليه يقيم الدليل العقلى على البعث والجزاء في سورة المؤمنون المكية إذ يقول: « أَفَحَسِنْتُمْ أَنَّكُمْ عَبَثّنا وَأَنَّكُمْ إلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ » وفي سورة السجدة إذ يقول: « أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنْ كَانَ فَاسِقًا ؟ لَا يَسْتَوُونَ . أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا » إذ يقول: « أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ آجْتَرَحُوا السَّيِّئاتِ أَنْ الخ . وفي سورة الجاثية المكية إذ يقول: « أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ آجْتَرَحُوا السَّيِّئاتِ أَنْ الْخَرَى كُلُّ نَفْسَ مَا تُحَمَّمُ عُلَا يُطْلَمُونَ ». وَخَلَقَ آللهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بِالْحُقِّ وَلِنَجْزَى كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ». وَخَلَقَ آللهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بِالْحُقِّ وَلِنَجْزَى كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ».

وَتَأْمَّلُ مِناقَشَتَهُ وَنَقْضَهُ بِالْحَجَةُ أُوهَامُ المُشْرَكِينَ فِي احتجَاجِهِمَ لأَبَاطِيلِهِمَ بِالمُشْيئةُ اللهُ اللهِ إِذَ يَقُولُ اللَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ الإلهِية إِذَ يَقُولُ اللَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ اللَّهِيةَ إِنَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

مَا أَشْرَكْنَا وَلَا آبَاقُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْء ﴿ كَذَالِكَ كَذَّبِ آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ خَقَ ذَاقُوا بَأْسَنَا . قُلُ هَلْ عِنْدَ كُم مِّنْ عِلْم فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ؟ إِنْ تَدَّبِعُونَ إِلَّا آلظَنَّ وَإِنْ أَنْتُم ۚ إِلَّا يَخْرُصُونَ . قُلْ فَلِلَّهِ آلُخَجَّةُ الْبَالِينَةُ ، فَلَوْ شَاء لَهَدَاكُم إِلَّا آلظَنَّ وَإِنْ أَنْتُم وَإِلَّا يَخْرُصُونَ . قُلْ فَلِلَّهِ آلُخُجَةِ الْبَالِينَةُ ، فَلَوْ شَاء لَهَدَاكُم أَجْعِينَ » . إلى غير ذلك من أدلة ساطعة ، وبراهين بارعة ، لاتكاد تخلو منها سورة من السور المكية . ولكن القوم استحبُّوا العمي على الهدى ، فاستمر وا هذا الكذب من السور المكية . ولكن القوم استحبُّوا العمي على الهدى ، فاستمر وا هذا الكذب والافتراء . نسأل الله أن يكفينا شرَّ الفقنة ، وأن يشَبِّتنا على الحق ، فإن قلوب الخلق بيديه ، والأمر ركله منه وإليه . « مَنْ يَشَا الله مُ يُضَالِهُ . وَمَنْ يَشَا بَحِمَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ » .

المبحث الثامن مطلى ب ( فى جمع القرآن و تاريخه ، والرد على ما يثار حوله من شبه و نماذج من الروايات الواردة فى ذلك )

أو تذهب وتنبخر « فَأَمَّا الزَّ بَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً ، وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ . كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ ﴾ .

## جمع القرآن بمعنى حفظه فى الصدور

نزل القرآن على النبي عَلَيْكُ، فكانت همته بادى ذى بده منصرفة إلى أن يحفظه ويستظهره، ثم يقرأه على الناس على مكث ليحفظوه ويستظهروه، ضرورة أنه نبي ألمي بعثه الله في الأميين . « هُو الَّذِي بَعَثَ في الْأُميِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ، يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ الْمَيْنِ . « هُو الَّذِي بَعَثَ في الْأُميِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ، يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ الْكِيَّابَ وَالْحَكْمَة ، وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَّ بِينِ » اه من سورة الجمعة . ومن شأن الأمي أن يعول على حافظته فيا يهمه أمره ، ويعنيه استحضاره وجمعه . خصوصاً إذا أوتى من قوة الحفظ والاستظهار ، ما ييسر له هذا الجمع والاستحضار . وكذلك كانت الأمة العربية على عهد نزول القرآن وهي متمتعة بخصائص العروبة الكاملة ، التي منها سرعة الحفظ ، وسيلان الأذهان ، حتى كانت قلوبهم أنا جيلهم ، وعقولهم سجلات أنسابهم وأياههم ، وحوافظهم دواوين أشعارهم ومفاخرهم . ثم جاء القرآن فبهرهم بقوة بيانه ، وأخذ عليهم مشاعرهم بسطوة سلطانه ، واستأثر بكريم مواهبهم في لفظه ومعناه ، فخلعوا عليه حياتهم حين علموا أنه روح الحياة ! .

أما النبي عَلَيْ فبلغ من حرصه على استظهار القرآن وحفظه ؛ أنه كان يحرك السانه بدق أشد حالات حرجه وشد ته ، وهو يعانى ما يعانيه من الوحى وسطوته ، وجبريل في هبوطه عليه بقوته . يفعل الرسول كل ذلك استعجالًا لحفظه وجمه في قلبه ، مخافة أن تفوته كلة ، أو يفلت منه حرف . وما زال على كذلك حتى طمأنه ربه بأن وعده أن مجمعه له في صدره ، وأن يسهل له قراءة لعظه وفهم معناه ، فقال له في سورة القيامة «كَلْ نُحَرِّك بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جُعْمَهُ وَقُوْ آ نَهُ فَإِذَا قَرَ أَنَاهُ فَا تَبِسع قُو آ نَهُ مَنَا مَهُ مَا أَنَاهُ فَا تَبِسع قُو آ نَهُ مَنَا الله في سورة القيامة مناه عَلَيْنَا جَعْمَهُ وَقُو الله في طَلْ أَنْ يُقْفَى مَنْ الله في سورة القيامة ولا تُحَرِّك بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جُعْمَهُ وَقُو الله في سورة طه ه وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرُ آنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْفَى

إلَيْكَ وَحِيْهُ، وَقُلْ رَبِّ زِدْ فِي عِلْماً ». ومن هنا كان عَلَيْ جامِع القرآن في قلبه الشريف، وسيد الحفاظ في عصره المنيف. ومرجع المسلمين في كل ما يعنيهم من أمر القرآن وعلوم القرآن . وكان عَلَيْ يَتَرَوّه على الناس على مكث كا أمره مولاه ، وكان يحيى يه الليل ويزين الصلاة . وكان جبريل يعارضه إياه في كل عام مرة وعارضه إياه في العام الأخير مرتين . قالت عائشة وقاطمة رضى الله عنهما : سمعنا رسول الله على يقول : « إن حبريل كان يعارضني القرآن في كل سنة مراة ، وإنه عارضني العام مرتين ، ولا أراه الاحضر أجلى » .

وأما الصحابة رضوان الله عليهم، فقد كان كتاب الله في الحل الأول من عنايتهم يتنافسون في استظهاره وحفظه . ويتسابقون إلى مدارسته وتفهمه . ويتفاضلون فيابينهم على مقدار ما محفظون منه . وربما كانت قرة عين السيدة منهم أن يكون مهرها في زواجها سورة من القرآن يعلمها إياها زوجها وكانوا يهجرون لذة النوم وراحة المجود، إيثاراً للذة القيام به في الليل ، والقلاوة له في الأسحار ، والصلاة به والناس نيام ، حتى لقد كان الذي يمر بيبيوت الصحابة في غسق الد جي ، يسبع فيها دوياً كدوي النحل بالقرآن وكان الرسول علي يذكي فيهم روح هذه العناية بالتنزيل، يبلغهم ما أنزل إليه من ربه . ويبعث إلى من كان بعيد الدار منهم من يعلمهم ويقرئهم ، كما بعث مصعب ابن عمير وابن أم مكتوم إلى أهل المدينة قبل هرته ، يعلمانهم الإسلام ، ويقرئانهم ابن عمير وابن أم مكتوم إلى أهل المدينة قبل هرته ، يعلمانهم الإسلام ، ويقرئانهم القرآن ، وكما أرسل معاذ بن جبل إلى مكة بعد هجرته المتحفيظ والإقراء .

قال عبادة بن الصامت رضى الله عنه: «كان الرجل إذا هاجر دفعه النبي على إلى رجل منا يعلمه القرآن ، وكان يسمع لمسجد رسول الله على ضجّة بتلاوة القرآن حتى أمرهم رسول الله أن يخفضوا أصواتهم لئلا يتغالطوا ».

ومن هنا كان حفّاظ القرآن في حياة الرسول على جمّا غفيراً ، منهم الأربعة الحلفاء ، وطلحة ، وسعد ، وابن مسعود ، وحذيفة ، وسالم مولى أبى حذيفة ، وأبوهريرة ، وابن عباس ، وهمرو بن العاص ، وابنه عبد الله ، ومعاوية ، وابن الزبير ، وعبد الله بن السائب ، وعائشة ، وحفصة ، وأم سلمة ، وهؤلاء كلهم من المهاجرين ، رضوان الله عليهم أجمعين . وحفظ القرآن من الأنصار في حياته صلى الله عليه وسلم أبى ابن كعب ، ومعاذ بن جبل ، وزيد بن ثابت ، وأبو الدرداء ، ومجمع بن حارثة ، وأنس ابن كعب ، ومعاذ بن جبل ، وزيد بن ثابت ، وأبو الدرداء ، ومجمع بن حارثة ، وأنس فقال إنه أحد عومتي (رضي الله عمم أجمعين) . وقيل إن بعض هؤلاء إنما أكل حفظه للقرآن بعد وفاة النبي الحقيق . وأبا ما تكن الحال ، فإن الذين حفظوا القرآن من الصحابة كانوا كثيرين ، حتى كان عدد القتلى منهم ببئر معونة ويوم النمامة أربعين ومائة . قال القرطبي « قد قدل يوم النمامة سبعون من القراء . وقتل في عهد رسول الله علي ببئر معونة مثل هذا العدد » .

قال المحقق ابن الجزرى: «ثم إن الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب والصدور لا على خط المصاحف والكتب. وهذه أشرف خصيصة من الله تعالى لهذه الأمة ، فني الحديث الصحيح الذي رواه مسلم أن النبي عَلِيْتُهُ قال : « إن رَى قالَ لى قم في قر يش فأنذره م ، مخقلت له : أي رب إذن بثلغوا رأسي حتى يدعوه خبرة . فقال : إنى مبتليك ومبتل بك ، ومنزل عليك كتاباً لا يفسله الماء ، تقر و م نائماً ويقظان ، فابعث جنداً أبعث مثلهم ، وقاتل بمن أطاعك من عصاك . وأنفق بنفق عليك » فأخبر تعالى أن القرآن لا يحتاج في حفظه إلى صحيفة تفسل بالماء ، بل يقرأ في كل فأخبر تعالى أن القرآن لا يحتاج في حفظه إلى صحيفة تفسل بالماء ، بل يقرأ في كل حال كا جاء في صفة أمته « أناجيلهم صدوره » وذلك بخلاف أهل الكتاب الذين حال كا جاء في صفة أمته « أناجيلهم صدوره » وذلك بخلاف أهل الكتاب الذين ما أردنا نقله . اه

ولا يشكلن عليك في هذا المقام ماجاء في صحيح البخارى عن أنس بن مالك رضى الله عنه أنه قال: « مات النبي عليه ولم يجمع القرآن غديرُ أربعة ، أبو الدرداء ومعاذ بن جبل وزيد بن ثابت وأبو زيد . قال: « و نحنُ ورثناه ُ » وأبوزيد هذا اسمه قيس ُ بن السكن كما رواه أبوداود بإسنادعلى شرط الشيخين. وإنما قلنا لابشكان عليك هذا الحديث ، لأن الحصر الذي تلمحه فيه حصر نسبى ، وليس حصراً حقيقياً حتى ينفى أن يكون غير هؤلاء الأربعة قد جمعه على عهد رسول الله عليه .

والدليل على أن هذا الحصر إضافي لاحقيقي هو مارواه البخارى عن أنس نفسه أيضاً وقد سأله قتادة عن جمسع القرآن على عهد رسول الله علي فقال : « أربعة كلهم من الأنصار : أبي أن كعب ، ومعاذ بن جبل ، وزيد بن ثابت ، وأبو زيد » ا ه فأنت ترى أن أنساً في هذه الرواية ذكر من الأربعة أبي بن كعب بدلًا من أبي الدرداء في الرواية السابقة . وهو صادق في كلتا الروايتين لأنه ليس بمعقول أن يكذ بنفسه ، فقعين أنه يريد من الحصر الذي أورده الحصر الإضافي ، بأن يقال إن أنساً رضى الله عنه تعلق غرضه في وقت ما بأن يذكر الثلاثة ويذكر معهم أبي بن كعب طون أبي الدرداء ، حاصراً الجمع فيهم ، ثم علق غرضه في وقت آخر بأن يذكر الثلاثة ويذكر معهم أبا الدرداء ، حون أبي بن كعب طون أبي الدرداء ، حون أبي بن كعب على غرضه في وقت ما بأن يدكر الثلاثة ويذكر معهم أبا الدرداء ، حون أبي بن كعب .

وهذا التوجيه وإن كان بعيداً ، إلا أنه يتمين المصير إليه جماً بين هاتين الروايتين، وبينهما وبين روايات أخرى ذكرت غير هؤلاء. ومن هناقال الماوردى : لايلزم من قول أنس رضى الله عنه لا لم يجمعه غيرهم » أن يكون الواقع كذلك في نفس الأمر، لأنه لا يمكن الإحاطة بذلك ، مع كثرة الصحابة وتفرقهم في البلد، ولا يتم له ذلك إلا إذ كان قد لقى كل واحد منهم ، وأخبر عن نفسه أنه لم يكل له جمع القرآن في عهد النبي يجل . وهدذا في غاية الهمد في العادة . وكيف يكون الواقع ما ذكر ، وقد جاء في صحيح البخارى أيضاً من طريق حفص بن همر أن النبي الله يقول : لا خدذ وا

القرآن عن أربعة : عن عبد الله بن مسعود ، وسالم ، ومعاذ بن جبل ، وأنى بن كعب » والأربعة المذكورون منهم اثنان من المهاجرين وهما الأوران ، واثنان من الأنصار وهما الأخيران. اه. ولعل مراد الماوردى بهذا نفى الحصر الحقيقي وتوجيه الحصر الإضافى، على نحو ما بيننا مستدلين بحديث أنس نفسه كما رأيت، وبالروايات الأخرى التي حكى بعضهم فيها التواتر، وهي تصرح بأسماء أخرى غير أسماء هؤلاء الأربعة المذكورين في رواية أنس هذه . من تلك الروايات ما أخرجه النسائى بسند صحيح عن عبد الله بن عمر أنه قال : « جَمَّتُ القُرْآنَ فَقَرَأْتُ بِهِ كُلَّ ليلة ، فبلغ النبي عليه فقال له : افْرَأُهُ في شَهْر . . . الله آخر الحديث ». ومنها ما أخرجه ابن أبى داود بسند حسن عن عمد بن كعب القرظى قال : « جَمَعَ القرآنَ على عهد رسول الله عَيْلِيَّة خسة من الأنصار مُعاذ بن جبل ، قال : « جَمَعَ القرآنَ على عهد رسول الله عَيْلِيَّة خسة من الأنصار مُعاذ بن جبل ، وأبو الدرداء ، وأبو أبو الأنصارى » .

وذهب بمضهم إلى أن الجمع فى حديث أنس المذكور مرادٌ به الكتابة لا الحفظ . وبمضهمذهب إلى أن المراد به الجمع بوجوه القراءات كلها ، أو تلقياً ومشافهة عن الرسول المنظم ، أو الجمعُ شيئًا فشيئًا حتى تـكامل نزوله .

وللإمام أبى بكر الباقلانى أجوبة أثمانية يحاول بها دفع إشكال هذا الحديث. لكن ابن حجر ضعَّفها، وغيره فنَّدها. والخطب سهل على كل حال، وفيما ذكرناه كفاية للخروج من هذا الإشكال.

غير أنه لا يفوتني أن أقضى لك على هذا الإشكال بكلمة أهجبتني عن المازري إذ يقول ما نصّه: «وقد تمسك بقول أنس هذا جماعة من الملاحدة ، ولا متمسّك لهم فيه فإنا لا نسلم حمله على ظاهره: سلمناه. ولكن من أين لهم أن الواقع في نفس الأمر كذلك؟ سلمناه لكن لا يلزم من كون كل من الجم الففير لم يحفظه كله ألّا يكون حفظ مجموعه

الجم الفقير. وليس من شرط التواتر أن محفظ كل فؤد جيمه ، بل إذا حفظ الكلُّ الكلُّ ولو على التوزيع كنى ، وقال القرطبي : «وقد قتل يوم اليمامة سبعون ، وقتل فى عهد النبي الله معونة مثل هذا العدد. قال : وإنما خَص أنس الأربعة بالذكر لشدة تعلقه بهم دون غيرهم ، أو لكونهم كانوا فى ذهنه دون غيرهم » اه.

ثم إن ما ذكرناه في هذا المقام لا يتجاوز دائرة الصحابة الذين جمعت صدورهم كتاب الله في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم . أما بعد وقاته عليه العسلاة والسلام فقد أثم حفظ القرآن آلاف مؤلفة من الصحابة ، واشتهر بإقراء القرآن من بينهم سبعة عمان ، وعلى ، وأبى بن كعب، وأبو الدرداء ، وزيد بن ثابت ، وعبد الله بن مسعود ، وأبو موسى الأشعرى . كلهم جمعوا التنزيل بين حنايا صدورهم، وأقر دوه لكثير غيرهم. جازاهم الله أحسن الجزاء . آمين .

ولعلك أيها القارى الكريم لا تستكثر منا هذا المجهود الطويل في حديث أنس السابق ، فإن بعض الملاحدة قد اتخذ منه مثاراً للطعن في تواتر القرآن . ومن وظيفتنا أن نرد المطاعن ونُفح الطاعن . فأردنا أن نشبع الكلام في هذا الموضوع عند هذه المناسبة أداء للواجب من ناحية ، ولنستغنى عن إيراده في الشهات الآتية من ناحية أخرى . و وَلَيَنْصُرُنَ آللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ، إِنَّ آللهُ لَقَوِئُ عَزِيزٌ هـ .

# جمع القرآن بمعنى كتابته في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم

قلنا: إن همّـة الرسول وأصحابه كانت منصر فة أول الأمر ، إلى جمع القرآن فى القاوب بحفظه واستظهاره ضرورة أنه نبى أمى بعثه الله فى الأميين . أضف إلى ذلك أن أدوات السكتابة لم تسكن ميسورة لديهم فى ذلك العهد. ومن هناكان التمويل على الحفظ فى الصدور ، يفوق التمويل على الحفظ بين السطور . على عادة العرب أيامئذ من جمل صفحات صدورهم وقلوبهم ، دواوين لأشعارهم وأنسابهم ومفاخرهم وأيامهم .

ولكن القرآن حظي بأوفى نصيب من عناية النبى ﷺ وأصحابه ، فلم تصرفهم عنايتهم محفظه واستظهاره ، عن عنايتهم بكتابته ونقشه ؛ ولكن بمقدار ما ممحت به وسائل الكتابة وأدواتها في عصرهم .

فها هو ذا رسول الله عَلِيْقِ ، قد الشَّخَذَكُتَّا با للوحى ، كلما نزل شيء من القرآن أمرهم بكتابته ، مبالغة في تسجيله وتقييده . وزيادة في التوثّق والضبط والاحتياط في كتاب الله تعالى ، حتى تُظاهر الكتابة الحفظ وبُعاضِد النقشُ اللفظ .

وكان هؤلاء الكتاب من خيرة الصحابة ، فيهم أبو بكر، وعمر ، وعثمان ، وعلى، ومعاوية ، وأبان بن سعيد ، وخالد بن الوليد ، وأبى بن كعب ، وزيد بن ثابت ، وثابت بن قيس ، وغيرهم . وكان صلى الله عليه وسيلم يدلهم على موضع المكتوب من سورته . ويكتبونه فياً يسهل عليهم من العُسُب (١) واللَّخاف (٢) ،

<sup>(</sup>۱) العسب بضم العين والسين \_ جمع عسيب \_ وهو جريد النخل، كانوا يكشفون الخوص ويكتبون في الطرف العريض .

<sup>(</sup>٢) اللخاف \_ بكسر اللام \_ جمع لخفة بفتح اللام وسكون الخاء وهى العجارة الرقيقة . وقال الخطابي : صفائح الحجارة .

والرقاع (1)، وقطع الأديم (2) وعظام الأكتاف والأضلاع. ثم يوضع المكتوب في بيت رسول الله على . وهكذا انقضى العهد النبوى السعيد والقرآن مجموع على هذا النمط، بيد أنه لم بكتب في صحف ولا في مصاحف. بل كتب منثوراً كما سمعت بين الرقاع والعظام ونحوها مما ذكرنا.

روى عن ابن عباس أنه قال : ﴿ كَانَ رَسُولَ ٱللهُ عَلِيْ إِذَا نُزَلَتَ عَلَيْهُ سُورَةَ دَعَا بَعْضَ مَنْ بَكْتَب ، فقال : ﴿ ضَعُوا لَهٰذِهِ السُّورَةَ فِي اللَّهِ صَبِّحَ اللَّذِي يُذَكَرُ فَيهِ كَذَا فَي كَذَا ﴾ . وعن زيد بن ثابتِ قال : ﴿ كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ نُوَّلِفُ الْقُرَانَ مِنَ الرَّقَاعِ ﴾ .

وكان هذا التأليف عبارة عن ترتيب الآيات حسب إرشاد النبي مَرَّقَ وكان هذا الترتيب بتوقيف من جبريل عليه السلام ، فقد ورد أن جبريل عليه السلام كان يقول : « ضعُوا كذاً في موضع كذاً » . ولا ريب أن جبريل كان لا يصدر في ذلك إلا عن أمر الله عز وجل .

أما الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ فقد كان منهم من يكتبون القرآن ، ولكن فيما تيسر لهم من قرطاس أو كتف أو عظم أو نحو ذلك ، بالمقدار الذي يبلغ الواحد عن رسول الله عليه . ولم يلتزموا توالى السور وترتيبها ، وذلك لأن أحدهم كان إذل حفظ سورة أنزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم أو كتبها، ثم خرج في سرية مثلا فتزلت في وقت غيابه سورة، فإنه كان إذا رجع بأخذ في حفظ ما ينزل بعد رجوعه وكتابته، ثم يستدرك ما كان قد فاته في غيابه ، فيجمعه ويتتبعه على حسب ما يسهل له ، فيقع فيما يكتبه تقديم وتأخير بسبب ذلك . وقد كان من الصحابة من يعتمد على حفظه فلا يكتب

<sup>(</sup>١) الرقاع : جمع رقمة ، وقد تكون من جلد أو ورق أو كاغد .

<sup>(</sup>٢) الأديم: الجلد.

جُرُياً عَلَىٰ عادة العرب في حَفظ أنسابها ، واستظهار مقاخرها وأشعارها من غير كتابة . صفوة المثال :

وصفوة المقال أن القرآن كان مكتوباً كله على عهد الرسول على ، وكأنت كتابته ملحوظاً فيها أن تشمل الأحرف السبعة التي نزل عليها ، غير أن بعض الصحابة كأن قد كنب بعض منسوخ التلاوة ، وبعض ماهو ثابت بخبر الواحد ، وربما كتبه غير مرتب ولم يكن القرآن على ذلك العهد مجموعاً في ضحف ولا مصاحف عامة .

# لماذا لم يجمع القرآن أيامئذ في تُحُفٍّ ولا مصاحف؟

وإنما لم يُختَّع القرآن في صحف ولا مضاحف لاعتبارات كثيرة :

أولها أنه لم يوجد من دواعي كتابته في صحف أو مصاحف مثل ما وجد على عهد أبى بكر حتى كتبه في صحف مثل ما وجد على عهد أبى بكر حتى كتبه في صحف ولا مثل ما وجد على عهد عثمان حتى نسخه في مصاحف على المسلمون وقتئذ بخير، والقراء كثيرون، والإسلام لم يستبحر عمرانه بعد ، والقتنة مأمونة، والتعويل لا يزال على الحفظ أكثر من الكتابة، وأدوات الكتابة غير ميسورة، وعناية الرسول باستقالها رالقرآن تفوق الوصف و تُوفى على الغاية، حتى في ظريقة أدائه على حروفه السبعة التي نؤل عليها .

وثانيها : أن النبى على كان بصدد أن بلال عليه الوعلى بنسيخ ما هما، الله من آية أو آيات .

أِلْهُمَا: أَنَّ القُرآنَ لَمَ يَنْزَلَ مُوهُ وَاخْدُهُ، بِل تُؤْلِمُنْجُمَّا فَى مُدَى عَشْرِ يَنْ سَنَةَ أَوْ أَكَثَرُ. رَابِمُهَا: أَنْ تَرْقِيبُ أَيَّاتُهُ وَسُورُهُ لِيسَعْلَى تُرْتِيبُ نَوْوَلُهُ، فَقَلَا عَلَمَتُ أَنْ نَرُولُهُ، كَانَ عَلَى مَنْ الْاعْتَبَارَاتَ. على حسب الأسباب، أَمَا تُرتَيْبُهُ فَكُانُ لَغَيْرُ ذَلِكُ مَنْ الْاعْتَبَارَاتَ.

وأنت خبير بأن القرآن لو جمع في صحف أو مصاحف والحسال على ما شرحنا

لكان عرَّضة لتغيير الضحف أو المصاحف كما وقع نسخ ، أو حدث سبب. مسم أن الظرّوف لانساعد، وأدوات الكتابة ليست ميسورة ، والتمويل كان على الحفظ قبل كل شيء . ولكن لما استقرّ الأمر بختام التغزيل ووفاة الرسول على ، وأمن النسخ ، وتقرّر الثرّتيب ، وو جدّ من الدواعي ما يقتضي نسخه في صحف أو مصاحف ، وفي الله الخلفاء الراشدين فقامتوا بهذا الواجب حفظاً للقرآن ، وحياطة لأميل التشريع الأول ، مصداقًا لقوّله ستبعانه : و إنّا نحل نو أنا آلذ كر وإنّا له كر كاناً له كما فظون » .

# جمع القرآن على عهد أبى بكر رضى الله عنه

ألقت الخلافة قيادها إلى أبى بكر رضى الله عنه بعد غروب شمس النبوة ، وواجهت ابا بكر في خلافته هذه أخداث شداد ومشاكل صعاب . منها موقعة المعامة سنة ١٢ انتى عشرة للهجرة . وقيها دارت رعى الحرب بين السلايين وأهل الردة من أتباع مسئيلة الكذاب وكانت معركة خامية الوطيس ، استشهد فيها كثير من قراً الضعابة و حَفَظَهم للقرآن ، ينتهى عددهم إلى السبعين ، وأنهاه بعضهم إلى خسمائة ، من أجَلِّم سالم مولى أبى خذيفة . ولقد هال ذلك المسلمين ، وعرز الأمر على عر، فدخل من أجَلِم سالم مولى أبى خذيفة . ولقد هال ذلك المسلمين ، وعرز الأمر على عر، فدخل على أبى بكر وأخبره الخبر والقترة عليه أن يجمع القرآن ، خشية الضياع بموت الحقاظ وقتل القراء . فتردد أبو بكر أول الأمر لأنه كان وقافاً عند حدود ما كان عليه الرسول على على الحرق في مهاوى الحرق والا بتداع .

ولتكنه بعد مثناوشة بينه وبين غمر تجلّى له وجه المضافحة ، فاقتنع بصواب الفكرة وشرح الله لها صدره وعلم أن ذلك الجمع الذى يشير به عتر ما هـــو إلا وشيلة من أعظم الوسائل النافعة إلى خفظ الكتاب الشريف ، والحسافظة عليه من العنياع والنحريف، وأنه ليس من مختفات آلأمور الحسارجة ، ولا من البدع

والإضافات الفاسقة . بل هو مُسْتَمَدُ من القواعد التي وضعها الرسول بتشريع كتابة القرآن ، واتخاذ كُتَّاب للوحي ، وجمع ما كتبوه عنده حتى مات صلوات الله وسلامه عليه . قال الإمام أبو عبد الله المحاسبي في كتاب فهم السنن ما نصه : «كتابة القرآن ليست بمحدثة، فإنه صلى الله عليه وسلم كان يأمر بكتابته، ولكنه كان مُفرَّقاً في الرقاع، والأ كتاف ، والعسب ، فإنما أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان مجتمعاً ، وكان ذلك بمنزلة أوراق و بحدت في بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها القرآن منتشراً ، فيمها جامع وربطها بخيط ، حتى لا يضيع منها شيء » اه .

### ' تنفيذ أبى بكر للفكرة :

اهتم أبو بكر بتحقيق هذه الرغبة ، ورأى بنور الله أن يندب لتحقيقها رجلاً من خيرة رجالات الصحابة هو زيد بن ثابت رضى الله عنه ، لأنه اجتمع فيه من الواهب ذات الأثر في جمع القرآن ، ما لم يجتمع في غيره من الرجال ، إذ كان من حُفّاظ القرآن ، ومن كتاب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، وشهد المرّضة الأخيرة للقرآن في ختام حياته صلى الله عليه وسلم . وكان فوق ذلك معروفاً بخصوبة عقله ، وشدة ورعه ، وعظم أمانته ، وكال خلقه ، واستقامة دينه . فاستشار أبو بكر عمر في هذا فوافقه . وجاء زيد فعرض أبو بكر عليه الفكرة ورغب إليه أن يقوم بقنفيذها ، فتردّد زيد أول الأمر ، فمرض أبو بكر عليه الفكرة ورغب إليه أن يقوم بقنفيذها ، فتردّد زيد أول الأمر ، ولكن أبا بكر ما زال به يعالج شكوكه ، ويبين له وجه المصلحة ، حتى اطمان واقتنع بصواب ما ندب إليه ، وشرع يجمع ، وأبو بكر وعمر وكبار الصحابة يشرفون عليه ، ويعاونونه في هذا المشروع الجلل ، حتى تم مم ما أرادوا « وَيَأْبَى آلله الله إلا أن م يم في وره كرة وكرة كرة آلكا فر ون » .

وفى ذلك بروى البخارى فى صحيحه أنَّ زيد بن ثابت رضى الله عنه قال : ﴿ أَرْسَلَ إِلَى الْبُو بَكُرِ مَقْتَلَ أَهْلِ آلْيَمَامَةِ ( أَى عقب استشهاد القراء السبعين

فى واقعة اليمامة) فإذا عمرُ بنُ الخطابِعنده . قال أبو بكر رضى الله عنه: ﴿ إِن عَمر أَتَانَى فقال : إنَّ القتلَ قد أستحر" ( أي اشتدًّ ) يومَ البمامة بقرًّا؛ القرآن ، وَ إِنَّ أَخْشَى أَنَّ يَسْتَحَرُ القَتَلُ بَالقَرَاءُ بِالمُواطِنِ فَهِذُهُبَ كَثَيْرٌ مِنَ القَرَآنِ وَإِنِّي أَرَى أَنْ تأمر بجمع القرآنِ . قلت لعمر : كيف نفعلُ ما لم يفعلهُ رسولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم ؟ قال عمر : هذا والله خَيْرٌ ، فلم يزل عمرُ براجعُني حتى شرحَ اللهُ صَدَّرى لذلك ورأيتُ في ذلك الذي رَأْي عمرُ . قال زيد : قال أبو بكر : إنَّكَ رجلُ شَابُّ عاقلُ لا نتهمك ، وقدْ كنت تكتبُ آلُوَحي لرسول الله صلى الله عايه وسلم ، فَتَكَبُّع القُر آن فاجمه . فوالله كُوكُلفُونِي نقلَ جبل مِن الجبالِ ، ماكانَ أَثقل على ممَّا أَمْرِني به من جمع القرآن !-قلت : كَيْف تفعلونشيئًا لم يفعلهُ رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال : هو واللهِ خيرٌ فلم يزل أبو بكر يراجعني ، حتى شرح اللهُ صدرى للَّذِي شرح له صدرَ أبي بكرٍ وعر ً . فتتبعتُ القرآن أجمعهُ من العُسبِ وَاللخافِوَصدورِ الرِّجالِ ، حتى وَجَدْتُ آخر سورَةٍ التوبةِ مِعَ أَبِي خزيمةَ ٱلأنصاريُّ لَمْ أَجِدُها مِعَ أَحِدٍ غَيرِهِ ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَكَيْهِ مَا عَيْتُمْ » حتى خاتمة براءة . فكانتالصحفُ عند أبي بكر حتى تُوَفَّاهُ الله ، ثم عند عمر حياته ، ثم عند حَفْصَةً بنتِ عمر » اه.

فهذا الحديث - كا ترى - يدلُّ على مبلغ اهمام كبار الصحابة بالمحافظة على القرآن وعلى مبلغ ثقة أبى بكر وعمر بزيد بن ثابت ، وعلى جَدارة زيد بهذه الثقة لتوافر تلك المناقب التي ذكرها فيه أبو بكر . ويؤيد ورعَه ودينه وأمانته قوله: « فوَاللهِ لو كَلفُونى نقل جبل من الجبال ، ما كان أثقل عَلَى عما أمرنى به من جمع القرُّآن » ويشهد بوفرة عقله تردُّده وتوقفه أول الأمر ومناقشته لأبى بكر حتى راجعه أبو بكر وأقنعه بوجه الصواب . وينطق بدقة تحرِّيه قوله : « فَتَدَبَّعْتُ القُرْآنَ أَجْعَهُ مِنَ المُسُبِ وَاللخافِ وَصُدُورِ الرِّجَالِ » اه . رضى الله عنه وأرضاه ، ورضى عنهم وعنا أجمعين .

## دُستور أَتَى بَكُرُ فَيْ كَتَابِهُ الصُّعف :

وانتهج زيد في القرآن طريقة دقيقة محدكمة وضعها له أبو بكر وعمر ، فيها ضمان لحياطة كتاب الله بما يليق به من تثبت بالغ وحذر دقيق، وعمريات شاملة، فلم يكتف بما حفظ في قلبه ، ولا بما كتب بيده ، ولا بما سمّع بأذنه . بل جعل يتنبّع ويستقصى آخذاً على نفسه أن يعتمد في جمه على مصدرين اثنين : أحدها ما كتب بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم . والثانى : ما كان محفوظاً في صدور الرجل . وبلغ من مبالغته في الحيطة والخلار أنه لم يقبل شيئاً من المكتوب حتى يشهد شاهدان عَدُلان أنه كتب بين يدى رسول الله عَدُلان أنه

يدلُّ على فلك ما أخرجه ابن أبي داود من طويق يحيى بن عبد الرحن بن حاطب قلل: « قدم عرى فقال : من كان تلتى من رسول الله صلى الله عليه وسعلم شيئاً من القرآن فليأت به ، وكانوا يسكتبون ذلك في الصحف والألواح والعُسُب، وكان لا يقبل من أحد شيئاً حتى يشهد شاهدان » .

ويدلُّ عليه ما أخرجه أبو هاود أيضا ، ولكن من طويق هشام بن عروة عن أبيه أن أبا بكر قال لعمر، ولزيد : « اقعدًا على باب المسجد ، فمن جاء كا بشاهدين على شيء من كتاب الله فاكتُباه » ا ه وهو حديثُ رجاله ثقاتُ وإن كان منقطعا . قالَ ابن حجر : « المراد بالشاهدين : الحفظُ والكتابة » .

وقال السخاوى في جمال القراء ما يفيد أن المراد بهما رجلان عدلان إذ يقول ما نصه :

« المراد أنهما يشهدان على أن ذلك المكتوب كتب بين يدى رسول الله عليه » .
ولم يعتمد زيد على الحفظ وحده ، ولذلك قال في الحديث الذى رواه البخارى سابقاً ،
إنه لم يجد آخر سورة براءة إلا مع أبي خزيمة . أي لم يجدها مكتوبة إلا مع أبي خزيمة الأنصارى ، مع أن زيداً كان يحفظها ، وكان كثير من الصحابة يحفظونها . ولكنه أراد أن يجمع بين الحفظ والسكتابة ، زيادة في التوثق، ومبالغة في الاحتياط . وعلى هذا

الدستور الرشيد تُم جمع القرآن بإشراف أبى بكر وعمر وأكابر الصحابة وإجماع الأمة عليه دون نكير . وكان ذلك منقبة خالدة لا يزال القاريخ يذكرها بالجيهل لأبى بكر في الإشراف ، ولعمر في الاقتراح ، ولزيد في التنفيذ ، وللصحابة في المعاونة والإقرار ا .

قال على كرم الله وجهه: « أعظمُ الناسِ في المصاحفِ أجراً أبو بكر ، رحمةُ الله على بكر ، وحمةُ الله على بكر ، هو أوَّل مَن جمع كِتاَب الله » أخرجه ابن أبى داود في المصاحف بسند حسن .

وقد قوبلت تلك الصحف التي جمعها زيدٌ بما تستحقُّ من عناية فائفة ، فحفظها أبو بكر عنده. ثم حفظها عمر بعده. ثم حفظها أمُّ المؤمنين حفصة بنت عمر بعد وفاة عمر. حتى طلمها منها خليفة المسلمين عمان رضى الله عنه ، حيث اعتمد عليها في استنساخ مصاحف القرآن. ثم ردَّها إليها كما يأتيك بيانه إن شاء الله.

مزايا هذه الصُّحف:

وامتازت هذه الصحف أولا بأنها جمعت القرآن على أدقِّ وجوء البحث والتحرِّي، وأسلم أصول التثبُّت العلمي ، كما سبق شرحه لك في الدستور السابق .

ثَانياً : أَنه اقْتُصِرَ فيها على ما لم تُنسخ تلاوته .

ثالثاً: أنها ظفرات بإجماع الأمة عليها، وتواترُ ما فيها. ولا يطعن في ذلك التواتر مامر عليك من أن آخر سورة براءة لم يوجد إلا عند أبي خزيمة، فإن المراد أنه لم يوجد مكتوباً إلا عنده، وذلك لاينافي أنه وُجد محفوظا عند كثرة عامرة من الصحابة بلغت حد التواتر، وقد قلنا غير مرة: إن المعول عليه وقتئذ كان هو الحفظ والاستظهار، وإيما اعتمد على الكتابة كمصدر من المصادر، زيادة في الاحتياط؛ ومبالغة في الدقة والحذر، ولا يعزئن عن بالك أن هذا الجمع كان شاملا للا حرف

السبعة التي نزل بها القرآن تيسيراً على الأمة الإسلامية كاكانت الأحرف السبعة في الرقاع كذلك.

#### ملاحظة :

جمعُ القرآن في صحف أو مصحف على ذلك النمط الآنف بمزاياً والسابقة التي ذكر ناها بين يديك، لم يمرف لأحد قبل أى بكر رضى الله عنه. وذلك لا ينافى أن الصحابة كانت لم صحف أو مصاحف كتبوا فيها القرآن من قبل. لكنها لم نظفر بما ظفرت به الصحف الجموعة على عهد أنى بكر ، من دقة البحث والتحرِّي ، ومن الاقتصار على ما لم تنسخ تلاوته ، ومن بلوغهاحدً التواتر، ومن إجاع الأمة عليها، ومن شمولها للأحرف السبعة كَا تَقَدُّم . وإذن لا يضيرنا في هذا البحث أن يقال إن عليا رضي الله عنه أول من جمع القرآن بعد رسول الله عَلِيِّ ، ولا يَعْكُرُ صَفَوَ مُوضُوعَنَا أَنْ يُسْتَدَاُّوا عَلَى ذَلَكُ بِمِـا نَقَلَهُ خلافة أبي بكر، قمد على بن أبي طالب في بيته، فقيل لأبي بكر: قد كرة بيعتك. فأرسلَ إليه ، فقالَ : أكرهتَ بيمتي ؟ فقال : رأيتُ كتابَ الله بزادُ فيه ِ ، فحدثتُ نفسى ألا ألبسَ ردانى إلا لصلاة حتى أجمهُ . قال لهُ أبو بكر : فإنكَ يَهُمَ مارأيت!. قال محمد": فقلت لمكرمة: ألَّفُوهُ كَا أَنْزَلَ الأُوَّلَ فَالأُوَّلَ؟ قالَ: لو اجتمعت الإنسُ والجنُّ على أنْ يؤلُّمُوهُ هذا التأليفَ مااستطاعواً . ! » ا ه وأخــرج ابن أشته من وجه آخر عن ابن سيرين هذا الأثر ، وفيه أنه كتب في مصحفه الناسخ والمنسوخ، وأن ابن سيرين قال : فطلبت ذلك الـكتاب، وكتبت فيه إلى المدينة، فلم أقدر عليه . ا ه .

نقول إن هذا الرواية وأشباهها لاتضير بحثنا، ولا تمكر صغو موضوعنا، فقصاراها

أنها تثبت أن عليًّا أو بعض الصحابة كان قد كتب القرآن في مصحف . لكنها لا تعطى هذا المصحف تلك الصحف الإجماعية ، ولا تخلع عليه تلك المزايا التي للصحف أو المصحف المجموع في عهد أبى بكر . بل هي مصاحف فردية ، ليست لها تلك الثقة ولا هذه المزايا . وإذا كانت قد سبقت في الوجود و تقدَّمها الزمان فإن جمع أبى بكر هو الأول من نوعه على كل حال . وقد اعترف على بن أبى طالب نفسه بهذه الحقيقة في الحديث الذي أخرجه ابن أبى داود في المصاحف بسند حسن آنفًا إذ قال : « أعظمُ الناسِ أجراً في المصاحف أبو بكر ، وحمةُ الله على أبى بكر ، هو أول من جمع كتاب الله » .

فَهٰذَا اعترافُ صريحٌ من أبى الحسن بالأولية لجـــع أبى بكر على النحو الآنف رضوان الله عليهم أجمعين .

# جمع القرآن على عهد عثمان رضي الله عنه

اتسعت الفتوحات في زمن عمان ، واستبحر العمران ، وتفرق المسلمون في الأمصار والأقطار ، ونبتت ناشئة جديدة كانت بحاجة إلى دراسة القرآن . وطال عهد الناس بالرسول والوحى والتنزيل . وكان أهل كل إقليم من أقاليم الإسلام ، يأخذون بقراءة من اشتهر بينهم من الصحابة ، فأهل الشام يقرءون بقراءة أي بن كعب ، وأهل الكوفة يقرءون بقراءة أي بن كعب ، وأهل الكوفة يقرءون بقراءة أبى موسى الأشعرى . فكان بينهم اختلاف في حروف الأداء ووجوه القراءة ، بطريقة فتحت باب الشقاق والنزاع في قراءة القرآن ، أشبه بما كان بين الصحابة قبل أن يعلموا أن القرآن نزل على سبعة أحرف بل كان هذا الشقاق أشد ؛ لبعد عهد هؤلاء بالنبوة ، وعدم وجود الرسول بينهم ، يطمئنون إلى حكمه ، ويصدرون جميماً عن رأيه . واستفحل الداء حتى كفر بعضهم بعضاً ، وكادت تكون فتنة في الأرض وفساد كبير . ولم يقف هذا الطغيان عند حد م

على كاد يلفح بناره جميع البلاد الإسلامية حتى الحجاز والمدينة ، وأصاب الصفار والكبار على سواء .

أخرج ابن أبى داود فى المصاحف من طريق أبى قلابة أنه قال : « لما كانت خلافة عثمان ، جعل المعلم يعلم قراءة الرجل ، والمعلم يعلم قراءة الرجل ، فجعل الغلمان يلتقون فيختلفون حتى ارتفع ذلك إلى المعلمين ، حتى كفّر بعضهم بعضا ، فيلغ ذلك عثمان ، فيطب فقال : « أنتم عندى تختلفون ، فن نأى عنى من الأمصار أشد اختلافا » .

وصدق عثمان ، فقد كانت الأمصار النائية أشدً اختلافاً و تزاعاً من المدينة والحجاز. وكان الذين يسمعون اختلاف القراءات من تلك الأمصار إذا جمعتهم المجامع ، أو التقوا على جهاد أعدائهم ، يعجبون من ذلك. وكانوا يمعنون في التعجب والإنكار ، كما سمموا ذيادة في اختلاف طرق أداء القرآن . وتأدى بهم التعجب إلى الشك والمداجاة ، ثم إلى التأثيم والملاحاة . وتيقظت الفتنة التي كادت تطبح فيها الرءوس ، وتسفك الدماء، وتقود المسلمين إلى مثل اختلاف اليهود والنصارى في كتابهم . كما قال حذيفة لعثمان في طلحديث الآتي قريباً .

أضف إلى ذلك أن الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن لم تكن معروفة لأهل تلك الأمصار، ولم يكن من السهل عليهم أن يعرفوها كلها، حتى يتبحا كموا إليها فيا يختلفون. إنما كان كل صحابى في إقليم، يقرئهم بما يعرف فقط من الحروف التي نزل عليها القرآن. ولم يكن بين أيديهم مصحف جامع يرجعون إليه فيا شجر بينهم من هذا الخلاف والشقاق البعيد.

لهذه الأسيباب والأحداث ، رأى عنمان يثاقب رأيه ، وصادق نظره ، أن يتدارك الخرق قبل أن يتسع على الراقع ، وأن يستأصل الماء ، قبل أن يعزَّ الدواء ، فجمع أعلام

الصحابة وذوى البصر منهم، وأجال الرأى بينه وبينهم في علاج هذه الفتنة ، ووضع حد للذلك الاختلاف ، وحسم مادة هذا النزاع . فأجموا أمرهم على استنساخ مصاحف يرسل منها إلى الأمصار، وأن يؤمر الناس بإحراق كل ما عداها، وألّا يمتمدوا سواها. وبذلك يرأب الصدع ، ويجبر الكسر ، وتعتبر تلك المصاحف العنمانية الرسمية نورهم الهادى في ظلام هذا الاختلاف ، ومصباحهم الكشاف في ليل تلك الفتنة ، وحكمهم العدل في ذلك المراء والمراء ، وشفاءهم الناجع من مصيبة ذلك الداء .

## تنفيذ عُمان لقرار الجمع:

وشرع عثمان فى تنفيذ هذا القرار الحكيم ، حول أواخر سنة أربع وعشرين وأوائل سنة خس وعشرين من الهجرة ، فمهد فى نسخ المصاحف إلى أربعة من خيرة الصحابة وثقات الحفاظ ، وهم زيد بن البت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن ابن الحارث بن هشام ، وهؤلاء الثلاثة الأخيرون من قريش .

وأرسل عثمان إلى أم المؤمنين حفصة بنت عمر ، فبمثت إليه بالصحف التي عندها ، وهي الصحف التي جمع الفرآن فيها على عهد أبى بكر رضى الله عنه . وأخذت لجنة الأربعة هؤلاء في نسخها ، وجاء في بعض الروايات أن الذين ندبوا لنسخ المصاحف كانوا اثنى عشر رجلًا . وما كانوا يكتبون شيئاً إلا بعد أن يعرض على الصحابة ، ويقرُّوا أن رسول الله على هذا النحو الذي نجده الآن في المصاحف .

### دستور عثمان فى كتابة المصاحف :

وبما تواضع عليه هؤلاء الصحابة أنهم كانوا لا يكتبون في هذه المصاحف إلا ما تحققوا أنه قرآن ، و علموا أنه قد استقر في العرضة الأخيرة ، وما أيقنوا صحته عن النبي علي ما لم ينسخ . وتركوا ما سوى ذلك نحو قراءة « فامضوا إلى ذكر الله » بدل كلة « فاسعو ا » و نحو « وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة عصباً » كلة « فاسعو ا » و نحو « وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة عصباً »

بزيادة كلة « صالحة » ، إلى غير ذلك . و إنما كتبوا مصاحف متعدُّدة، لأن عثمان رضى الله عنه قصد إرسال ماوقع الإجاع عليه إلى أقطار بلاد المسلمين ، وهي الأخـــرى متعددة ، وكتبوها متفاوتة في إثبات وحذف وبدل وغيرها ، لأنه رضي الله عنه قصد اشتمالها على الأحرف السبعة . وجعاوها خالية من النقط والشكل ، تحقيقاً لهذا الاحتمال أيضًا. فكانت بعض الكلمات يقرأ رسمها بأكثر من وجه عند تجــر ُدها من النقط والشكل نحو « فَتَدَيَّنُوا » من قوله تعالى « إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَدَيَّنُوا » فإنها تصلح أَن تقرأ « فَتَكَبَّتُوا » عند خُلوِّها من النقط والشكل وهي قراءة ۖ أخرى ، وكذلك كلة « نَنْشِرُهَا » من قوله تعالى « وَآنظُرْ إِلَى آلْمِظَامِ كَنْفَ نُنْشِرُهَا » فا ن تجردها من النقط والشكل كما ترى يجعلها صالحةً عنــدهم أن يقر وها ﴿ نُنْشِرُهَا ﴾ بالزاى ، وهي قراءة ولردة أيضاً ، وكذلك كلة « أنّ » التي ورد أنها تقرأ بسبعة وثلاثين وجهاً . أما الكلمات التي لاتدل على أكثر من قراءة عند خلوها من النقط والشكل مع أنها واردة بقراءة أخرى أيضًا، فإنهم كانوا يرممونها في بعض المصاحف برسم يدلُّ على قراءة، وفي بعض آخر برسم آخر يدلُّ على القراءة الثانية ، كقراءة « وَصَّى » بالتضعيف و (أَوْصَى ) بالهمز، وهما قراءتان في قـــوله سبحانه : « وَوَضَّىٰ بِهَا ۚ إِرْ اهِيمُ بَلِيهِ وَ يَعْقُوبُ ﴾ وكذلك قراءة « تَحْتُهَا ٱلْأَنْهَارُ » وقراءة « مِنْ تَحْدِيْهَا ٱلْأَنْهَارُ » بزيادة لفظ « مِنْ ﴾ في قوله تعالى في سورة التوبة : « لَهُمْ جَنَاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْمِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾

وصفوة القول: أن اللفظ الذى لا تختلف فيه وجوه القراءات، كانوا يرسمونه بصورة واحدة لا محالة . أما الذى تختلف فيه وجوه القراءات ، فإن كان لا يمكن رسمه فى الخط محتملا لتلك الوجوه كلها ، فإنهم يكتبونه برسم يوافق بعض الوجوه فى مصحف ، ثم يكتبونه برسم آخر يوافق بعض الوجوه الأخرى فى مصحف آخر. وكانوا يتحاشون أن

وهما قراءتان أيضا .

يكتبوه بالرسمين في مصحف واحد خشية أن يتُوهَم أن اللفظ نزل مكرراً بالوجهين في قراءة واحدة ، وليس كذلك. بل هماقراءاتان نزل اللفظفي إحداهما بوجه واحد، وفي الثانية بوجه آخر من غير تكرار في واحدة منهما.

وكذلك كانوا بتحاشون أن يكتبوا هذا اللفظ في مصحف واحد برسمين:أحدهما في الأصل والآخر في الحاشية ،لئلا يتوهم أن الثانى تصحيح للأول. أضف إلى ذلك أن كتابة أحدهما في الأصل والآخر في الحاشية دون العكس تحكثُم ، أو ترجيح بلامرجِّح وذلك نحو كلة ( وَصَّى ) بالقضعيف و ( أَوْصَى ) بالهمز كما سبق .

أما اللفظ الذي تختلف فيه القراءات ، ويدلُّ عليه الرسم بصورة واحدة تحتمل هذا الاختلاف ويساعده علمه ترك الإعجام والشكل نحو « فَعَدَبَيَّنُوا » « وَنُنشِرُهُمَا » كاسلف بيانه ، فتكون دلالة الخط الواحد على كلا اللفظين المنقولين، شبيهة بدلالة المشترك اللفظى على كلا المعنيين المعقولين . والذي دعا الصحابة إلى انتهاج هذه الخطَّة في رسم المصاحف وكتا بتهاأنهم تلقو االقرآن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بجميع وجوه قراءاته، و بكافة حروفه التي نزل عليها ، فـكانت هذه الطريقة أدنى إلى الإحاطة بالقرآن على وجوهه كلها، حتى لا يقال: إنهم أسقطوا شيئاً من قراءاته، أو منعوا أحداً من القراءة بأيِّ حرف شاء على حين أنها كلما منقولة نقلا متواتراً عن النبي صلى الله عليه وسلم . ورسول الله عليه يقول: ﴿ فَأَى ۚ ذَلِكَ قَرَ أَنَّمُ أَصَّدْتُمُ فَلا تَمُارُوا ﴾ وكان من الدستور الذي وضعه عثمان رضي ابنُ ثابتٍ في شيء مِنَ القُرْآنِ ، فَأَكْتُبُوهُ بلسان قريشٍ ، فإنما نزل بِلسِانهِم ، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة؛ وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا، وأمر بمـــا سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أنـــ نمخزتق .

وفي ذلك يروى البخارى في صحيحه بسنده عن ابن شهاب أن أنس بن مالك حدثه ، أن حذيفة بن الهيان قدم على عثمان وكان يغازى أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق ، فأفرع حذيفة اختلافهم في القراءة ، فقال حذيفة لوثمان : با أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى . فأرسل عثمان إلى حفصة : أن أرسلي إلينا بالصحف نشخها في المصاحف ، ثم ردها إليك . فأرسلت بها حفصة إلى عثمان ، فأمر زيد ابن في في بن الزبير ، وسميد بن العاص ، وعبد الرحن بن الحارث ابن هشام ، فنسخوها في المصاحف . وقال عثمان للههط القرشيين الثلاثة: «إذا اختلفتم أنه وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فا كتبوه بلسان قريش ، فإنما نول بلسامه ، ففعلوا . حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف ، رد عثمان الصحف إلى حفصة ، فأرسل فعلوا . حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف ، رد عثمان الصحف إلى حفصة ، فأرسل أن يحرق » ا ه .

## تحريق عُمَان للمصاحف والصعف المخالفة:

بعد أن أتم عثمان نسخ المصاحف بالصورة السابقة ، همل على إرسالها وإنقاذها إلى الأقطار ، وأمر أن يحرق كلُّ ما عداها مما يخالفها ، سواء كانت صحفاً أم مصاءف . وذلك ليقطع عرق النزاع من ناحية ، وليحمل المسلمين على الجادة في كتاب الله من ناحية أخرى ، فلا يأخذوا إلا بتلك المصاحف التي توافر فيها من المزايا ما لم يتوافر في غيرها .

#### وهذه المزايا هي :

- (١) الاقتصار على ما ثبت بالتواتر، دون ما كانت روايته آحاداً .
  - (٢) وإهمال مانسخت تلاوته ولم يستقرُّ في المرضة الأحيرة .

- (٣) وترتيب السور والآيات على الوجه للمروف الآن. بخلاف صحف أبى بكر رضى الله عنه فقد كانت مرتبة الآيات دون السور.
- (٤) وكتابتها بطريقة كانت تجمع وجوه القراءات المختلفة والأحرف التي نزل عليها القرآن، على ما مرَّ بك من عدم إعجامها وشكلها، ومن توزيع وجوه القراءات على المصاحف إذا لم يحتملها الرسم الواحد.
- (٥) وتجريدها من كل ماليس قرآناً كالذى كان يكتبه بعضالصحابة في مصاحفهم الخاصة شرحاً لمعنى ، أو بياناً لناسخ ومنسوخ ، أو نحو ذلك .

وقد استجاب الصخابة لمثمان ، فحرقوا مصاحفهم ، واجتمعوا جميعاً على المصاحف العثمانية . حتى عبد الله بن مسعود الذى نقل عنه أنه أنكر أولا مصاحف عثمان ، وأنه أبى أن يحرق مصحفه ، رجع وعاد إلى حظيرة الجماعة، حين ظهرله مزايا تلك المصاحف العثمانية ، واجتماع الأمة عليها ، وتوحيد الكلمة بها .

وبعد أذي طهر الجوا الإسلامي من أوبئة الشقاق والنزاع، وأصبح مصحف ابن مسعود ومصحف أبي بن كعب، ومصحف عائشة ،ومصحف على،ومصحف سالم مولى أبي حذيفة. أصبحت كلها وأمثالها في خبركان ، مفسولة بالماء أو محروقة بالنيران . « وَكَفَى آللهُ اللهُ وَكَفَى آللهُ اللهُ عَزيزاً »

ورضى الله عن عَمَانِ ، فقد أرضى بذلك العمل الجليل ربه، وحافظ على القرآن، وجمع كلمة الأمة ، وأغلق باب الفتنة، ولا يبرح المسلمون يقطفون من ثمار صنيعه هذا إلى اليوم وما بعد اليوم .

ولن يقدح في عمله هذا أنه أحرق المصاحف والصحف المخالفة للمصاحف العثمانية ، فقد علمت وجهة نظره في ذلك . على أنه لم يفعل مافعل من هذا الأمر الجلل ، إلا بعد أن استشار الصحابة ، واكتسب موافقتهم ، بل وظفر بمعاونتهم وتأبيدهم وشكرهم .

روى أبو بكر الأنبارى عن سويد بن غفلة قال : « سمعت على بن أبي طالب كرم الله وجهه يقول : يا معشر الناس : اتقوا الله وإياكم وَالفُلُوَّ في عَمَان، وقول كم : حَرَّاقُ مصاحف ، فوالله ما حرقها إلا عن ملاً منا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم » . وعن عمر بن سعيد قال : قال على بن أبى طالب رضى الله عنه: « لو كُنْتُ الوالى وَقْتَ عَمَانَ ، لَهَ عَلَمَ عَمَانَ » رضى الله عن الجميع ، وجزاهم أحسن الجزاء على هذا الصنيع .

## فذلكة :

نستطيع مما سبق أن تفرق بين مر"ات جمع القرآن في عهوده الثلاثة : عهد النبي على الله وعهد أبى بكر ، وعهد عثمان (رضى الله عنهما ) فالجمع في عهد النبي على كان عبارة عن كتابة الآيات و ترتيبها ووضعها في مكانها الخاص من سورها ، ولكن مع بَعثرة الكتابة و تفر قها بين عُسُب وعظام ، وحجارة ورقاع ، ونحو ذلك حسما تقيستر أدوات الكتابة ، وكان الغرض من هذا الجمع زيادة التوثق للقرآن ، وإن كان التعويل أيامئذ كان على الحفظ والاستظهار .

أما الجمع في عهد أبى بكر رضى الله عنه فقد كان عبارةً عن نقل القرآن وكتابته في صحف مرتب الآيات أيضاً ، مقتصراً فيه على ما لم تُذسخ تلاوته مستوثقاً له بالتواتر والإجماع وكان الفرض منه تسجيل القرآن وتقييده بالكتابة مجموعاً مرتباً ، خشية ذهاب شيء منه بموت حملته وحفاً ظه .

وأما الجمع في عهد عثمان رضى الله عنه فقد كان عبارة عن نقل ما في تلك الصحف في مصحف واحد إمام، واستنساخ مصاحف منه ترسل إلى الآفاق الإسلامية ملاحظاً فيها تلك المرّايا السالف ذكرها مع ترتيب سوره وآياته جميعاً. وكان الفرض منه إطفاء الفتنة

التي اشتملت بين المسلمين حين اختلفوا في قراءة القرآن ، وجمع شملهم وتوحيد كلتهم ، والمحافظة على كتاب الله من التغيير والتبديل . ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ آللهِ ذَالِكَ هُوَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ .

# الردُّ على ما يثار حول جمع القرآن من شُبه

كان القرآن ولا يزال هَدَفَا لأعداء الإسلام، يُسدِّدون إليه سهام المطاعن، ويتَّخذون من علومه مثاراً للشهات يلقِّنونها زوراً وكذباً ، ويروِّجونها ظلماً وعدواناً . من ذلك ما نقصُّه عليك في موضوعنا هذا مشفوعاً بالتفنيد فيما يأتى :

# الشبهة الأولى وهي تعتمد على سبع شبه

يقولون : إن في طريقة كتابة القرآن وجمعه ، دليلًا على أنه قد سقط منه شيء وأنه ليس اليوم بأيدينا على ما زعم محمد أنه أنزل عليه . واعتمدوا في هذه الشبهة على المزاعم الآتمة :

(أولا) أن محمداً قال: رحم الله فلاناً لقد أذكرنى كذا وكذا آية . كنت أَسْقَطْنُهُنَّ ، ويرى أُنْسِيتُهُنَّ . فهذا الحديث فيه اعتراف من النبي نفسه بأنه أسقط عمدا بعض آيات القرآن أو أُنسيها .

(ثانيًا) أنما جاء في سورة الأعلى « سَنَقُرْ ثُكَ فَلَا تَنْسَى إِلَّا مَا شَاءَ آلَفُهُ » يدلُّ بطريق الاستثناء الواقع فيه على أن محمداً قد أسقط عمداً أو أنسى آيات لم يتفَّق له من يذكّره إياها:

( ثالثاً ) أن الصحابة حذفوا من القرآن كل ما رأوا المصلحة في حذفه ، فمن ذلك

آية النُّعَة أسقطها على بن أبى طالب بَنَّةً ، وكان يضرب من يقرؤها . وهــــذا ما شُنَّعت عائشة به عليه فقالت : إنه يجلد على القرآن ، وينهَى عنه ، وقــــد بدَّله وحرَّفه .

(رابعاً) أن أبى بن كعب حذف من القرآن ما كان يرويه ولا نجده اليوم فى المصحف وهسو: « اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَنَسْتَهُدِيكَ وَنَسْتَغْفِرُكَ وَنَتُوبُ إِلَيْكَ وَنُوْمِنُ بِكَ وَنَسْتَغْفِرُكَ وَنَتُوبُ إِلَيْكَ وَنُوْمِنُ بِكَ وَنَعْلَعُ وَنَتَوَكُلُ وَلَا نَكْفُرُكَ وَكَا فَكُوكَ ، وَتَخْلَعُ وَنَتَوَكُ مَنْ يَفْجُرُكَ وَلَا نَكْفُرُكَ ، وَتَخْلِدُ . وَالْمَثَلُ مَنْ يَفْجُرُكَ أَلَا اللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصَلِّى وَنَسْجُدُ ، وَإِلَيْكَ نَسْعَىٰ وَنَحْفِدُ . وَالْمَثَنَ اللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصَلِّى وَنَسْجُدُ ، وَإِلَيْكَ نَسْعَىٰ وَنَحْفِدُ . وَاللَّهُمُ عَذَا إِنَ عَذَا إِلَى الْمُؤْلِدُ اللَّهُمُ اللَّهُ مَا عَذَا إِلَى اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَذَا إِلَى اللَّهُ اللَّهُل

(خامساً) أن كثيراً من آياته لم يكن لها قيد سوى تحفَّظ الصحابة ، وكان بعضهم قد قتلوا في مفازى محمد وحروب خلفائه الأولين ، وذهب معهم ما كانوا يتخطفونه من قبل أن يُوعِزَ أبو بكر إلى زيد بن ثابت مجمعه ، فلذلك لم يستطع زيد أن يجمع سوى ماكان يتحفَّظه الأحياء .

(سادساً) أن ماكان مكتوباً منه على العظام وغيرها ، فإنه كان مكتوباً عليها بلانظام ولا ضبط ، وقد ضاع بعضها. وهذا ماحدا العلماء إلى الزعم أن فيه آبات أسخت حرفاً لا حكماً . وهومن غريب المزاعم . وحقيقة الأمر فيها أنها سقطت بتّة بضياع العظم الذي كانت مكتوبة عليه ، ولم يبق منها سوى المعنى محفوظاً في صدورهم .

(سابعاً) لما قام الحجَّاج بنُصرة بنى أُمية لم يُبق مصحفاً إلا جمعه وأسقط منه أشياء كثيرة قد نزلت فيهم ، وزاد فيه أشياء ليست منه ، وكتب ستة مصاحف جديدة بتأليف ما أراده ووجَّه بها إلى مصر والشام ومكة والمدينة والبصرة والكوفة

وهى القرآن المتداوّل اليوم. وَعَمَدَ إلى المصاحف المتقدمة، فلمُ يبق منها نسخة إلا أُغْلَى لها الخلّ وطرحها فيه حتى تقطّعت . وإنما رام بما فعله أن يتزلّف إلى بنى أمية ، فلم يُبنّي في القرآن ما يسوءهم .

# نقض هذه المزاعم الباطلة

ملخً ص هذه الشبهة أن القرآن الذى بأيدينا ناقص، سقط منه ماسقط، بدليل المزاعم السبعة التي سُقناها أمامك . وإذن فلنمحص بين يديك هذه المزاعم ، لفأتى بنيان هذه الشبهة من القواعد .

(١) أما احتجاجهم الأول - وهو الحديث الذي أوردوه - فإنه لا ينهض حجة لهم فيا زعوا من الشك في الأصل الذي قامت عليه كتابة القرآن وجمعه ، بل الأصل سليم قويم وهو وجود هذه الآيات مكتوبة في الوثائق التي استكتبها الرسول ، ووجود ما محفوظة في صدور أصحابه الذين تلقّوها عنه ، والذين بلغ عددهم مبلغ التواتر ،وأجمعوا جميعاً على صحته . كا عرُ ف ذلك في دستور جمع القرآن .

إنما قُصَارِى هذا الخبر أنه يدل على أن قراءة ذلك الرجل ذكّرت النبي على إيّاها ، وكان قد أنسيها أو أسقطها (أى نسياناً).

وهذ النوع من النسيان لا يزغزع الثقة بالرسول ، ولا يشكِّك في دقة جمع القرآن ونسخه ، فإن الرسول عَلَيْ كان قد حفظ هذه الآيات من قبل أن يحفظها ذلك الرجل، مُ استَكْتبها كُتّابَ الوحى ، وبالغها الناس فَفظوها عنه، ومنهم رجل الرواية عبَّاد بن بشّار رضى الله عنه على مار وى .

وليس في ذلك الخبر الذي ذكروه رائحة أن هذه الآيات لم تكن بالمحفوظات التي كتبها كُتَّاب الوحي، وليس فيه مايدلُ على أن أصحاب الرسول كانوا قد نسوها جميعاً، حتى يُخاف عليها وعلى أمثالها الضياع، ويُخشى عليها السقوط عند الجمع واستنساخ المصحف الإمام،

كنا يفترى أولئك الخرَّاصون. بل الرواية نفسها تُثبت صراحةً أن فىالصحابة من كان يقرؤها وسممها الرسول منه .

ثم إن دستور جمع القرآن \_ وقد مر الفا \_ يؤيد أنهم لم يكتبوا في المصحف إلا مانظاهر الحفظ والكتابة والإجماع على قرآنيته: ومنه هذه الآيات التي يدور عليها الكلام هنا من غير ماشك.

ولا يفو تنك في هذا المقام أمران: (أحدهم )أن كلة «أَسْقَطْتُهُنَّ » في بعض روايات هذا الحديث ، معناها أسقطتُهُن نسيانًا ، كما تدلُّ على ذلك كلمة «أُنسِيتُهُنَّ » في الرواية الأخرى . . ومحال أن يُراد بها الإسقاط عمدًا ، لأن الرسول عَلَيْكُ لا ينبغي له ولا يمقل منه أن يبدّل شيئًا في القرآن بزيادة أو نقص من تلقاء نفسه، وإلاَّ لـكان خائناً أعظم الخيانة . والخائن لا يمكن أن يكون رسولًا .

هذا هو حكم العقل المجرَّد من الهوى، وهو أيضاً حكم النقل فى كتاب الله؛ إذ يقول سبحانه : ﴿ إِنَّا نَكُنُ نَزَّا لُمَا اللهُ كُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ » ، وإذ يقول جلَّ ذكره : ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَبَدًلَهُ مِنْ تِلْقَاء نَفْسِى . إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَىَّ » .

(الأمر الثانى) أن روايات هذا الخبرلاتفيد أن هذه الآيات التي سمعهاالرسول من عباد بن بشار قد آنحت من ذهنه الشريف جملة عاية ماتفيده أنها كانت غائبة عنه شم ذكرها وحضرت في ذهنه بقراءة عباد. وغيبة الشيء عن الذهن أو غفلة الذهن عن الشيء غير محوه منه. بدليل أن الحافظ منا لأي نص من النصوص يغيب عنه هذا النص إذا استفل ذهنه بغيره، وهو يوقن في ذلك الوقت بأنه مخزون في حافظته محيث إذا دعا إليه حاع استعرضه واستحضره ثم قرأه . أما النسيان التام المرادف لا محاء الشيء من الحافظة، فإن الدليل قام على استحالته على النبي عالية فيا يُخل بوظيفة الرسالة والتبليغ . وإذا عرض فله نسيان فإنه سحابة صيف لا تجيء إلا لتزول . ولاريب أن نسيان الرسول هنا كان بعد

أن أدَّى وظيفته وبلغ الناس وحفظوا عنه . فهو نسيانُ لم يخلّ بالرسالة والتبليغ .. قال البدر المينى في باب نسيان القرآن من شرحه لصحيح البخارى مانصه :

وقال الجمهور: « جاز النسيان عليه (أى على النبى رَبِّ ) فيما ليس طريقه البلاغ والتعليم ، بشرط ألَّا 'يقرَّ عليه ، بل لابدَّ أن يذكره . وأما غيره فلا يجوز قبل التبليغ ، وأما نسيان ما بلَّفه كما في هذا الحديث فهو جائز بلا خلاف » ا ه .

هذا . ولقد كنت في الطبعة الأولى تابعت بعضال كاتبين هنا في اتهام هذه الرواية بالدس والوضع، ولكن تبين لى بعد إعادة النظر، وتنبيه بعض ذوى الفطن، أن الخبر صحيح رواه الشيخان؛ فني صحيح البخارى عن هشام عن عروة عن عائشه رضى الله عنها قالت « سَمِع النبي صلى الله عليه وسلم رَجُلًا يَقْرَأُ في المسجد . فقال : يرحمه الله . لقد أَذْ كَرَنى كذا وكذا آية مِن سُورَة كذا » . زاد في رواية أخرى : «وقال : أسقطته من سورة كذا وكذا » .

وَقَى صَحِيْحَ مَسْلُمُ عَنْ هَشَامُ عَنْ أَبِيهُ عَنْ عَائِشَةَ أَنْ النَّبِي عَلَيْقَ سَمِعَ رَجُلًا يَقْرَأُ مِنَ اللَّيْلِ، فقال : ﴿ يَرْ كُمُهُ اللَّهُ لقدأَذْ كُرْنِي كَذَاوَكَذَا آيَةً كَنْتُ أَسْقَطْتُهَا مَنْ سُورة كذا وكذا ﴾

وقال النووى في كتابه التبيان في آداب حملة القرآن مانصه: «وثبت في الصحيحين أيضاً عن عائشة رضى الله عنها أن النبي عَلِي سمع رَجلاً يقرأ ، فقال : « رحمهُ الله . لقد أذ كرني آية كنتُ أُسِيْها » . وفي رواية في الصحيح «كنتُ أُسِيْها » ا ه . سبحان ربي ! « « لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنْسَى » .

(٢) وأما احتجاجهم الثانى وهو الاستثناء الذى فى قوله سبحانه ﴿ سَنَفُرْ ثُلُكَ فَلَا تَنْسَى إِلَّا مَا شَاءَ آللُهُ ﴾ فلا بدلُ على مازعوا، لأنه استثناء صورى لاحقيق . والحكمة فيه أن يعلن الله عباده أن عدم نسيانه عَلَيْ الذى وعده الله إياه فى قوله: ﴿ فَلَا تَنْسَى ﴾ إنما هو محض فضل من الله وإحسان ، ولو شاء سبحانه أن ينسيه لأنساه . وفى ذلك

الاستثناء الصورى فائدتان : إحداها ترجع إلى النبي عَلَيْكَ حيث يشعر دائماً أنه مفعورٌ المعمدة الله وعنايته، مادام متذكراً للقرآن لاينساه والثانية تعود على أمته حيث يعلمون أن نبيهم عَلَيْ فيما خصه الله به من العطايا والخصائص لم يخرج عن دائرة العبودية ، فلا يفتنون فيه كما فتن النصارى في المسيح بن مريم .

والدليل على أن هذا الاستثناء صورى لاحقيقى أمران: (أحدها) ماجاء في سبب النزول وهو أن النبي على كان يتعب نفسه بكثرة قراءة القرآن حتى وقت نزول الوحى، مخافة أن ينساه ويُفلت منه، فاقتضت رحمة الله بحبيبه أن يطمئنه من هذه الناحية، وأن يريحه من هذا العناء، فنزلت هذه الآية . كما نزلت آية « لَا يُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآانَهُ ﴾ وآية « وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرُ آنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إلَيْكَ وَحُدِيهُ ، وَقُلُ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ .

( أنيهما ) أن قوله « إلّا ماشاء الله " يعلق وقوع النسيان على مشيئة الله إباه والمشيئة لم تقع بدليل ما مر " بك من محو قوله : « إن علي حصول المعلق فالذي عنده فالنسيان لم يقع العلم بأن عدم حصول المعلق فالذي عنده ذوق لأساليب اللغة ، و نظر " في وجوه الأدلة ، يتردّد في أن الآية وعد من الله أكيد ، بأن الرسول يقرئه الله فلا ينسى، وعداً منه على وجه التأبيد ، من غير استثناء حقيقي لوقت من الأوقات و إلا لما كانت الآية مطمئنة له عليه الصلاة والسلام ، ولكان نزولها أشبه بالعبث ولغو الكلام ا .

 كما يقول الرجل لصاحبه «أنت سهيمي فيما أملكُ إلا ماشاء آلله الايقصد استثناء شيء وهو من استعال القلة في معنى النفي. وعلى ذلك جاء الاستثناء في قوله تعالى في سورة هود وقرأمًّا آلَّذِ بنَ سُعِدُ وا فَنِي آلجُنَّةِ خَالِدِ بنَ فِيها مَا دَامَتِ آلسَّمُو اَتُ وَآلاً رُضُ إلَّا مَاشَاء رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُ وذ الى غير مقطوع . فالاستثناء في مثل هذا للتنبيه على أن ذلك التأبيد والتخليد بكرم من الله وسعة جود ، لا بتحتيم عليه وإيجاب ، وأنه لو أراد أن يسلب ماوهب ، لم يمنعه من ذلك مانع .

وما ورد من أنه علي نسى شيئاً كان يذكره، فذلك إن صح، فهو في غير ما أنزل الله من الكتاب والأحكام التي أمر بتبليفها . وكل ما يقال غير ذلك ، فهو من مدخلات الملحدين ، التي جازت على عقول المفلين ، فلو ثنوا بها ما طهره الله فلا يليق بمن يعرف قدر صاحب الشريعة علي في ويؤمن بكتاب الله أن يتلق بشيء من ذلك » ا ه .

ذلك رأيٌ في معنى الاستثناء، وثمة وجه آخر فيه، وهو أنه استثناء حقيقى، غير أن المراد به منسوخ التلاوة دون غيره ، ويكون معنى الآية أن الله تعالى بقرىء نبيه فلاينسيه المراد به منسوخ التلاوة دون غيره ، ويكون معنى الآية أن الله تعالى بقرىء نبيه فلاينسيه إلا ماشاء وهو مانسخت تلاوته لحكمة من الحكم التى بينها العلماء في مبحث النسخ والدليل على هذا قوله سبحانه في سورة البقرة : « مَا نَدْسَخُ مِنْ آبَةٍ أَوْ نُنْسِها نَاتِ خَيْرٍ مِنْهاأَ وْ مِثْلُها قال العلامة أبوالسمود في تفسيره : وقرى \* « مَا نَدْسَخُ مِنْ آبَةٍ أَوْ نُنْسَخُها » والمهنى أن كل آية نذهب مها على نُنُسِكُما عورى \* « مَا نُدْسِكُ مِنْ آبَةٍ أَوْ نَدْسَخُها » والمهنى أن كل آية نذهب مها على ما تقتضيه الحكمة والمصلحة من إزالة لفظها أو حكمها أو كليهما معا، إلى بدل أو إلى غير بدل « نَأْتِ يخير مِنْها » أى نوع آخر هو خير العباد بحسب الحال في النوع والثواب من الذاهبة وقرى \* بقلب المهزة ألفا (أو مثلها) أى فيا ذكر من النفع والثواب اه ماأردنا نقله وأياما يكن مهنى الاسقثناء في آية « سَنَقُر نُكَ فَلَا تَنْسَى إلَّا مَا شَاءَ آلله \* » فإنه وأياما يكن مهنى الاسقثناء في آية « سَنَقُر نُكَ فَلَا تَنْسَى إلَّا مَا شَاءَ آلله \* » فإنه لايفهم منه أن الرسول صلى الله عليه وسلم نسى حرفًا واحداً بما أمرَ بتلاوته و تبليغه المخاق، لايفهم منه أن الرسول صلى الله عليه وسلم نسى حرفًا واحداً بما أمرَ بتلاوته و تبليغه المخاق،

وإبقاء النشريع على قراءته وقرآنيته من غير نسخ . وذلك على أن المراد من النسيان الحجو التام من الذاكرة . أما إن أريد به غيبة الذهن عنه فقد سبق القول فيه قريباً . ولا تجسبن أن دواعى سهو الرسول ونسيانه تنال من مقامه ، فإنها دواع شريفة على حد ما قيل :

« ياسائلي عن رسول الله كيف سها؟ والسهو من كل قلب غافل لآهي سَها عن كل شيء سرّه ، فسها عما سوى الله ، فالتعظيم الله الله عند (٣ و٤) وأما احتجاجهم الثالث والرابع بأن الصحابة قد حذفوا من القرآن عند جمعه ما رأوا المصلحة في حذفه ، ومنه آية المتعة وصيغة القنوت ، فهو احتجاج باطل قائم على إهمال النصوص الصحيحة المتضافرة على أن الصحابة رضوان الله عليهم كانوا أحرص الناس على الاحتياط للقرآن ، وكانوا أيقظ الخلق في حراسة القرآن ، ولهذا أحرص الناس على الاحتياط للقرآن ، وردو واكل ما لم يثبت تواتره لأنه غير قطعي لم يعتبروا من القرآن إلا ما ثبت بالتواتر ، وردوا كل ما لم يثبت تواتره لأنه غير قطعي ويأبي عليهم ديمهم وعقلهم أن يقولوا بقرآنية ما ليس بقطعي . وقد سبق لك ما وضعوه من الدساتير المحكمة الرشيدة في كتابة الصحف على عهد أبي بكر ، وكتابة المصاحف على عهد عمان . فارجع إليها إن شئت لتمرف مدى إمعان هؤلاء البطلين في التجتي والضلال .

وإذا كان هؤلاء الطاعنون يريدون أن يلمزوا الصحابة ويعيبوهم بهذه الحيطة البالغة لكتاب الله ، حتى أسقطوا ما لم يتواتر ، وما لم يكن فى العرضة الأخيرة ، وما نسخت تلاوته وكان يقرؤه مَنْ لم يبلغه النسخ ، نقول: إذا كانوا يريدون أن يَلْمِزوا الصحابة والقرآن بذلك ، فالأولى لهم أن يلمزوا أنفسهم وأن يُواروا سوأتهم . لأن المسلمين كانوا ولا يزالون أكرم على أنفسهم من أن يقولوا فى كتاب الله بغير علم، وأن ينسبوا إلى الله ما لم تق عليه حجة قاطعة، وأن يسلكوا بالقرآن مسلك الكتب الحرفة والأناجيل للبدلة.

وإننا نذكِّر هؤلاء بتلك الكلمة التي يردِّدونها هم ، وهي : « من كان بيته من زجاج فلا يرجن ً الناس بالحجارة » ا .

وكلة الفصل في هذا الموضوع: أن آية المتعة التي يزعمون ، وضيغة القنوت التي عكون ، لم تثبت قرآنيتهما حتى يكونا في عداد القرآن ، وإن ادعوا قرآنيتهما فعليهم البيان: « قُلْ هَاتُوا بُرْ هَانَكُمْ إنْ كُمْتُمُ صَادِقِينَ » .

قال صاحب الانتصار ما نصّه: « إن كلام القنوت المروى أن أبيّ بن كعب أثبته في مصحفه ، لم تقم الحجّة بأنه قرآن منزل ، بل هو ضرب من الدعاء ، وأنه لو كان قرآنًا لنقل إلينا نقل القرآن ، وحصل العلم بصحته » ثم قال « ويمكن أن يكون منه كلام كان قرآنًا منزلا ثم نُسخ وأبيح الدعاء به وخُلط بما ليس بقرآن . ولم يصح ذلك عنه ، إنما روى عنه أنه أثبته في مصحفه ، وقد أثبت في مصحفه ماليس بقرآن من دعاء أو تأويل » ا ه . وهذا الدعاء هو القنوت الذي أخذ به السادة الحنفية . وبعضهم ذكر أن أبيًّا رضى الله عنه كتبه في مصحفه ، وسماه سورة الخَلْع والحَفْد ، لورود مادَّة هاتين الكلمتين فيه ، وقد عرف توجيه ذلك .

والخلاصة أن بعض الصحابة الذين كانوا يكتبون القرآن لأنفسهم في مصحف أو مصاحف خاصة بهم ربما كتبوا فيها ما ليس بقرآن، بما يكون تأويلا لبعض ماغمض عليهم من مانى القرآن، أو بما يكون دعاء يجرى مجرى أدعية القرآن في أنه يصح الإتيان به في الصلاة عند القنوت، أو نحو ذلك، وهم يعلمون أن ذلك كله ليس بقرآن. ولكن ندرة أدوات الكتابة، وكونهم يكتبؤن القرآن لأنفسهم وحدهم دون غيرهم، هو أن عليهم ذلك ؛ لأنهم أمنوا على أنفسهم اللبس واشتباه القرآن بغيره، فظن بعض قصار النظر أن كل ما كتبوه فيها إنما كتبوه على أنه قرآن، مع أن الحقيقة ليست كذلك إنما هي ما علمت . أضف إلى ذلك أن النبي عليها أن عليه حين من الدهر بهي

عن كتابة غير القرآن إذ يقول صلى الله عليه وسلم فيما يرويه مسلم: ﴿ لَا تَكْتُبُوا عَنَى وَمَنْ كَتَبَعَهُ عَافة اللَّبِس والخلطوالاشتباه في القرآن الكريم.

(٥) وأما احتجاجهم الخامس بأن كثيراً من آيات القرآن لم بكن لها قيد سوى تحفظ الصحابة ، وقد قُتل بعضهم وذهب معهم ما كانوا يتحفظونه ، فلا يُسَلَّم لهم ؟ لأن نفس ما كان بتحفظه الشهداء من القراء، كان يتحفظه كثير غيرهم أيضاً من الأحياء الذين لم يُسْتَشْهَدُوا ولم يموتوا ، بدليل قول عرد: « وَأَخْشَى أَنْ يموت القُرَّاء من سائير المواطن » ومعنى هذا أن القرَّاء لم يموتوا كلهم . إنما المسألة مسألة خشية وخوف . ومعلوم أن أبابكر كان من الحفاظ، وكذلك عمر وعثمان وعلى وزيد بن ثابت وغيرهم، وهؤلاء عاشوا حتى جمع القرآن في الصحف ، وعاش منهم من عاش حتى نسخ في وهؤلاء عاشوا حتى جمع القرآن في الصحف ، وعاش منهم من عاش حتى نسخ في المصاحف وحينذذ فكتابة زيد ماكتبه ، هي كتابة لكل القرآن ، لم تفلت منه كلمة ولا حرف .

وكان القرآن كله مكتوباً كما سبق شرحه وبيانه ، حتى إن الصحابة فى جمعه كانوا يستو تقون له بأن يعتمدوا على الحفظ والكتابة معاً ، دون الاكتفاء بأحدها وكانوا فيا يعتمدون عليه من الكتابة يتأكدون من أنه كتب بين يدى النبى الله ويطلبون على ذلك شاهدين ، كما سلف إيضاحه .

(٦) وأما احتجاجهم السادس بأن ما كان مكتوباً من القرآن على العظام ونحوها كان غير منظم ولا مضبوط الخ ؛ فينقضه ما أثبتناه آنفا في جمع القرآن ، من أن ترتيب آياته كان توقيفياً ، وأن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يرشد كُتاب الوحى أن يضعوا آية كذا في مكان كذا من سورة كذا. وكان يُقرِبُها أصعابه كذلك، ويحفظها الجميع، ويكتبها من هاء منهم لنفسه على هذا النحو، حتى صار ترتيب القرآن وضبط آياته معروفاً مستفيضاً بين الصحابة حفظاً وكتابة . ووجدوا ما كتب عند الرسول من القرآن ،

مرتب الآيات كذلك في كل رقمة أو عظمة ، و إن كانت العظام و الرقاع منتشرة وكثيرة مم مُبَعْثَرة . على أننا قرارنا غير مرة أن التعويل كان على الحفظ والتلقى قبل كل شيء، ولم يكن التعويل على المكتوب وحده ، فلا خرم كان في الحفظ والكتابة مما ، ضمان للنظام والترتيب ، والضبط والحصر .

وأما قولم في هذا الاحتجاج: « وقد ضاع بعضها » فيظهر أنهم استندوا في ذلك إلى ماورد من أنه فقدت آية من آخر سورة براءة ، فلم يجدوها إلا عند خُزَيّمة بن ثابت فظن هؤلاء أن هذا اعتراف منا بضياع شيء من مكتوب القرآن . وليس الأمركا فهموا ، بل المعنى أن الصحابة لم يجدوا تلك الآية مكتوبة إلا عند خزيمة بخلاف غيرها من الآيات ، فقد كانت مكتوبة عند عدة من الصحابة ، ومع ذلك فقد كان الصحابة بقره ونها و يحفظونها و يعرفونها بدليل قولهم : فقدت آية . وإلا فما أدراهم أنها فقدت من الكتابة لو لم يحفظوها ؟

وأما قولهم في هذا الاحتجاج أيضاً : إن ضياع ذلك البعض دعا الصعابة إلى دعوى النسخ وهو ممن غريب المزاعم ، فهو قول أثيم أرادوا به الطعن على النسخ و الكرم ، وسيأتيك الكلام على النسخ و حكمته ودفع الشبه عنه في مبعث خاص إن شاء الله .

(٧) وأما احتجاجهم السابع بما نسبوه إلى الحجّاج، فهى نسبة كاذبة ، لا برهان لمم بها ، ولا دليل عليها . وهاهو التاريخ ، فليأ توا لنا منه بسلطان مبين على أن الحجاج جمع المصاحف ، فضلًا عن أنه نقص منها أو زاد فيها . ولو أنه فعل ذلك لنقل إلينا متواتراً ، لأن هذا مما تتوافر الداوعي على نقله و تواتره ! وكيف يفعل ذلك ، والأمة كلها تقرّه ، وأثمة الدين الموجودون في عهده كالحسن البصرى يسكتون ولا ينكرون ، ولا يدافعون ولا يستقتلون ؟ « إنْ هذا إلّا آخْتِلَاقٌ » .

ثم إن الحجاج كان عاملًا من العمال على بعض أقطار الإسلام ، فأنى له أن يجمع المصاحف ويحرقها فيما عدا ولايته التي هو عامل غليها ؟

وإذا فرضنا أن الحجاج كان له من القوة والشوكة ماأسكت به كل الأمة فى زمانه على هذا الخرق الواسع فى الإسلام والقرآن ، فما الذى أسكت السلمين بعد انقضاء عهد الحجاج ؟ وإذا كان الحجاج قد استطاع التحكم فى المصاحف ، والتلاعب فيها بالزيادة والنقص ، فكيف استطاع أن يتحكم فى قلوب الحفاظ وهم آلاف مؤلفة فى ذلك العهد ، حتى يمحو منها ماشاء ويثبت ماأراد ؟ ا . .

هذه دعاوى ساقطة ، تحمل أدلة سقوطها في ألفاظها، وتدلُّ على جرأة القوم وإغراقهم في الجهل والضلال. « وَمَنْ يُضْلِلِ آللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ». نسأل الله السلامة بمنه و كرمه . أمين و

## الشهة الثانية

يقولون : إن القرآن كما حصل فيه نقص عند الجمع، حصلت فيه زيادة . والدليل على ذلك إنكار ابن مسمود أن الممود تين من القرآن ، وأن في القرآن ماهـو من كلام أبى بكر وكلام عمر .

وننقض هذه الشبهة (أولاً): بأنابن مسعود لم يصح عنه هذا النقل الذي تمسكم به من إنكاره كون المعودة تين من القرآن. والمسألة مذكورة في كثير من كتب التفسير وعلوم القرآن مع تمحيصها والجواب عليها.

وخلاصة ماقالوه: أن المسلمين أجمعوا على وجوب تواتر القرآن. ويشكل على هذا مانقل من إنكار ابن مسعود قرآنية الفاتحة والمعوذتين. بل روى أنه حك من مصحفه المعوذتين، زعما منه أنهما ليستا من القرآن.

وقد أجابوا عن ذلك بمنع صحة النقل ، قال النووى في شرح المهذّب مانصه: «أجمع المسلمون على أن المعوذتين والفائحة من القرآن ، وأن من جحد شيئاً منها كفر . وما نقل عن ابن مسعود باطل ليس بصحيح » أ ه وقال ابن حزم في كتاب القدح المعلى : (هذا كذب على ابن مسعود وموضوع) . بل صح عن ابن مسعود نفسه قراءة عاصم ، ونها المعود ذنان والفائحة . وفي صحيح مسلم عن عقبة بن عامر « أنه صلى الله عليه وسلم قوأهما في الصلاة » . زاد ابن حبان من وجه آخر عن عقبة بن عامر أيضاً : « فإن استطمت في الصلاة من السيخير في الملاء بن السيخير في صلاة فافعل » ، وأخرج أحد من طريق أبي العلاء بن السيخير عن حرب من المناده صحيح من النبي عليه أقرأنا المودد تين وقالله : إذا أنت صليت فاقرأ بهما. وإسناده صحيح .

( ثانيًا ) محتمل أن إنكار ابن مسعود لقرآ نية المعوذتين والفائمة على فرض صحته،

كان قبل علمه بذلك ، فلما تبين له قرآنيتهما بعد ، تم التواتر ، وانعقد الإجماع على قرآنيتهما كان في مقدِّمة من آمن بأنهما من القرآن .

قال بعضهم: « يحتمل أن ابن مسعود لم يسمع المعوذتين من النبى صلى الله عليه وسلم ولم تتواترا عنده ، فتوقف فى أمرها . وإنما لم ينكر ذلك عليه ، لأنه كان بصدد البحث والنظر ، والواجب عليه التثبت فى هذا الأمر » اه ولمل هذا الجواب هو الذى تستريح إليه النفس ، لأن قراءة عاصم عن ابن مسعود ثبت فيها المعوذتان والفاتحة وهى صحيحة ، ونقلها عن ابن مسعود صحيح ، وكذلك إنكار ابن مسعود المعوذتين جاء من طريق صححه ابن حجر . إذاً فليحمل هذا الإنكار على أولى حالات ابن مسعود ، جماً بين الروايتين .

وما يقال في نقل إنكاره قرآنية المعردتين يقال في نقل إنكاره قرآنية الفاتحة بل نقل إنكاره قرآنية الفاتحة ، أدخل في البطلان ، وأعرق في الضلال ، باعتبار أن الفاتحة أم القرآن وأنها السبع للثاني التي تُدَنَّى وتكرر في كل ركمة من ركمات الصلاة ، على لسان كل مسلم ومسلمة . فحش لابن مسمود أن يكون قد خني عليه قرآنيتها ، فضلا عن إنكاره قرآنيتها . وقصارى ما نقل عنه أنه لم تكتبها في مصحفه ، وهذا لا يدل على الإنكار . قال ابن قتيبه مانصه : « وأما إسقاطه الفاتحة من مصحفه ، فليس الظنه أنها ليست من القرآن \_ مماذ الله \_ ، ولكنه ذهب إلى أن القرآن إنما كتب وجمع بين اللوحين محافة الشك والذيان ، والزيادة والنقصان ، اه ومعنى هذا أن عدم كتابة ابن مسعود للفاتحة في مصحفه كان سببه وضوح أنها من القرآن ، وعدم الخوف عليها من الشك والنسيان والزيادة والنقصان .

(ثالثاً) أننا إن سُلمنا أن ابن مسعود أنكر المعوذتين وأنكر الفاتحة بل أنكر القرآن كله ، فإن إنكاره هذا لا يضرُّنا في شيء ، لأن هذا الإنكار لا ينقض تواتر القرآن ، ولا يرفع العلم القاطع بثبوته القائم على التواتر . ومُلم يقل أحد في الدنيا :

إن من شرط التواتر والعلم اليقيني المبنى عليه ألا يخالف فيه مخالف. وإلا لأمكن هدم كل تواتر ، وإبطال كل علم قام عليه ، بمجرد أن يخالف فيه مخالف، ولو لم يكن في العير ولا في النفير . قال ابن قتيبة في مشكل القرآن : \_ « ظن ابن مسعود أن الموذتين ليستا من القرآن . لأنه رأى النبي علي يعوذ بهما الحسن والحسين فأقام على ظنه ، ولانقول إنه أصاب في ذلك وأخطأ المهاجهرون والأنصار » ا ه .

(رابعاً) أن ما زعوه من أن آية « وَما محد إلا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْله الرُّسُلُ » الح من كلام أبى بكر فهو زعم " باطل، لا يستند إلى دليل ولا شبه دليل. وقد جاء في الروايات الصحيحة أنها نرلت في واقعة أحد، لفتاب أصحاب رسول الله على ماصدر منهم ، وأنها ليست من كلام أبى بكر. وذلك أنه لما أصيب المسلمون في غروة أحد بما أصيبوا به ، وكسرت رباعية ألى النبي صلى الله عليه وسلم ، وشبح (٢) وجهه المسريف ، وجحشت (٣) ركبته، وشاع بين المقاتلة أن رسول الله صلى الله عليه رسلم قدقتل. الشريف ، وجحشت (٣) ركبته، وشاع بين المقاتلة أن رسول الله على أبي في أخذ لها أماناً من أبي سفيان وبعضهم جلسو الوألقوا بأيديهم . وقال أناس من النافقين : إن كان محمد قد قدل ، فالحقوا بدينكم الأول فقال أنس بن النضر عم أنس بن مالك : إن كان مجمد قدل ، فإن رب محمد لم يقتل . وما تصنعون بالحياة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقاتلواعلى ماقاتل عليه، ومو توا على مامات عليه . ثم قال : اللهم إنى أعتذر إليك مما قال هؤلاء (يعنى المنافقين ) ، ثم شداً بسيفه فقاتل حتى قتل رضى الله عنه .

وروى أن أول من عرف رسول الله على كعب بن مالك ، فقد ورد أنه قال :

<sup>(</sup>١) الرباعية : هي السن التي بين الناب والثنية . (٢) شجُّ الوجه : جرحه .

<sup>(</sup>٣) جعش<sup>ر</sup> الركبة : خدشها .

عرفت عينيه تحت المغفر تزّ هر ان ، فناديت بأعلى صوتى : يامعشر المسلمين : أبشروا الله على الله عليه وسلم . فانحاز إليه ثلاثون من أصحابه رضى الله علم ينافحون عنه . ثم لام النبى صلى الله عليه وسلم أصحابه على الفرار . فقالوا : يارسول الله فديناك بآبائنا وأبنائنا . أنانا الحبر أنك قُتلت ، فَرُعبَتْ قلو بنا ، فولينا مدبرين ، فأنزل الله تعالى هذه الآية : « وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ إِمِنْ قَبْلِهِ آلرُسُلُ أَ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِل آنَفَلَ مُن يَنْقَلِ عَلَى أَعْقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَ آفَة شَيْئًا » الخ من سورة آل عران .

والظاهر أن هؤلاء الطاعنين بزيادة هذه الآية وأنها من كلام أبى بكر، يعتمدون فيا طمنوا على ما كان من عمر يوم وفاة رسول الله عليه، ومن ردِّ أبى بكر عليه بهذه الآية ، فزعموا أنها من كلام أبى بكر ، وما هى من كلام أبى بكر . إنما هى أمن كلام رب المزة ، أنزلها قبل وفاة الرسول على بيضع سنين، والمسلمون جميعاً \_ ومنهم أبوبكر وعمر \_ يحفظونها ويعرفونها . غير أن منهم من ذهل عنها كعمر ، لهول الحادث وشدة الصدمة ، وتصدّع قلبه بموت رسول الرحة وهادى الأمة على .

وكان من آثار ذلك أن عمر رضى الله عنه غفل عن هذه الآية يوم تُوفى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقام يومئذ وقال: « إن رجالًا من المنافقين يزعمون أن رسول الله عليه توفى. وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما مات. ولكنه ذهب إلى ربه ، كا ذهب موسى بن عمران. فقد غاب عن قومه أربعين ليلة تمرجع إليهم بعد أن قيل: مات. والله ليرجعن رسول الله صلى الله عليه وسلم كارجعموسى فكية طَعَن أيدى رجال وأرجلهم بعد أن رحوا أن رسوله الله عليه عليه وسلم كارجعموسى فكية طَعَن أيدى رجال وأرجلهم بعد أن رحوا أن رسوله الله عليه وسلم كارجعموسى فكية طعن أيدى رجال وأرجلهم به والله الله عليه والله مات.

هنالك نهض أبو بكر ينقذ الموقف فقال : على رِسْلك يا عمر ، أنْصِتْ ، فحمد الله وأثنى عليه . ثم قال : أيها الناس : من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات ، ومن كان يمبد الله فإن الله حى لا يموت . ثم تلا هذه الآية : ﴿ وَمَا تُحَمَّدُ ۖ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الله فَإِن الله حَى لا يملموا أن هذه مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ ﴾ إلى آخرها . قال الراوى : فوالله ، لكأنَّ الناس لم يملموا أن هذه الآية نزلت حتى تلاها أبو بكر بؤمئذ ، فأخذها الناس من أبى بكر . وقال عمر : ماهو إلا أن سمعت أبا بكر تلاها ، فعقر تُ (١) حتى وقعت على الأرض ، ما تحملُنى رِجْلَايَ وعرفت أن رسول الله على قد مات ﴾ ا ه .

وهذه الآية - كا ترى - لا يشم منها رائحة أنها من كلام أبي بكر ، بلي هي تحمل

فى طبيًا أدلة كونها من كلام الله، وأن الصحابة يعلمون أنها من كلام الله ، نزلت قبل أن ينزل بهم هذا الخطب الفادح ببضع سنين . ولكن ما الجيلة فيمن أعماهم الهوي والتعصُّب ؟ « فَإِنّهَا لَا تَعْمَى آلاً بْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى آلْقُلُوبُ آلَّتِي فِي آلصُّدُورِ » . (خامساً ) : أن ما ادَّعوه من أن آية « وَآتَخذُوا مِن مَّقام آبْرَاهِم مَصَلًى » من كلام عر، مردودُ أيضاً بمثل ما رددنا به زهمهم السابق في آية «وَما مُحَمَّدُ إلَّا رَسُولُ» النخ . بل زعمهم هذا أظهر في البطلان، لأن الثابت عن عمر أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم « لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى » فنزلت «وَآتخذُوا مِن مَقام إبراهيم مُصلًى» في سورة البقرة . وهناك فرق بين كلمة عمر في تمنيه الذي هو سبب النزول ، و بين كلمة القرآن النازلة بذلك السبب ، فأنت ترى أن الآية جاء فيها الفمل بصيغة الأمر ولم يقرن بلفظ « لو » . أما تَمَنَّى عمر فجاء الفعل فيه بصيغة الماضي وقرن بلفظ « لو » . وتحقيق

القرآن أمنيَّةً أو أمنياتٍ لعمر ، لا يدل على أن ما نزل تحقيقاً لهذه التمنيات يعتبر من

كلام عمر . بل البعد بينهما شاسع ، والبون بعيد .

<sup>(</sup>١) قال فى المختار: ﴿ وَالْمُقَرَّ بِفَتَحَتِينَ : أَنْ تُسْلِمَ الرَّجِلَ قُو ائْمُهُ فَلَا يَسْتَطَيّعِ أَنْ يَقَاتِلَ مِنَ الفَرْقَ وَالْدَهَشِ . وَبَابِهُ طَرِبٍ . وَمِنْهُ قُولُ عِمْرَ رَضِي اللهُ عَنْهُ : فَمَقَرِّتُ خَرَرْتُ إِلَى الأَرْضِ ﴾ ا هَ .

## الشبهة الثالثة

يزع بعض عُلاة الشيعة أن عبان ومن قبله أبو بكر وحمر أيضاً حرّ فوا القرآن وأسقطوا كثيراً من آياته وسوره. ورووا عن هشام بنسالم من أبى عبد الله: أن القرآن الذي جاء به جبريل إلى محد يَلِكُ كان سبعة عشر ألف آية (١). وروى محمد بن نصر عنه أنه قال كان في سورة « لم يكن » اسم سبعين رجلًا من قريش بأسمائهم وأسماء آبائهم وروى محمد ابن جهم الهلالي وغيره عن أبي عبد الله أن لفظ « أمّة هي أربي مِن أمّة » في سورة النحل ليس كلام الله ، بل هو محرف عن موضعة ، وحقيقة المنزل «أثمة هي أزكي من أثمتكم» . ومنهم من قال : إن المقرآن كانت فيه سورة تسمي سورة الولاية وأنها أسقطت بمامها ، وأن أكثر سورة الأحراب سقط ؛ إذ أنها كانت مثل سورة الأنعام ، فأسقطوا منها فضائل أهل البيت . وكذلك ادعوا أن الصحابة أسقطوا لفظ « وَيَالَكَ » من قبل « لا تَحْوَنُ إنَّ آللُهُ مَمَنَا » وأسقطوا لفظ « عَنْ ولا يَةِ على " » من بعد « وَقَنُوهُمْ إنّهُمُ مَسُولُونَ » وأسقطوا لفظ « بعلي بن أبي طالب » من بعد « وَقَنُوهُمْ إنّهُمُ مَسُولُونَ » وأسقطوا لفظ « الله عن بعد « وَقَنُوهُمْ إنّهُمُ مَسُولُونَ » وأسقطوا لفظ « الله عن بعد « وَكَنَى اللهُ المؤمنِينَ القتال » وأسقطوا لفظ « الم من بعد « وَسَيْمُ اللّذِينَ ظَلَمُوا » إلى غير ذلك .

فالقرآن الذى بأيدى المسلمين اليوم شرقاً وغرباً ، أشدُّ تحريفاً عند هؤلاء الشيعيين من التوراة والإنجيل، وأضعف تأليفاً منهما وأجمع للأباطيل! « قَاتَلَهُمُ آللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ؟».

#### و ننقض هذه الشبهة بما يأتى : \_

(أولًا ) أنها انهامات مجردة عن السند والدليل ، وكانت لا تستحق الذكر لولا

<sup>(</sup>١) مع العلم بأن عدد آبات القرآن ستة آلاف آية ومثنا آية وكسور كما بأتى .

أن ردَّدها بعض الملاحدة ، وربما يخدع بها بعض المفتونين . ويكفى فى بطلانها أنهم لم يستطيعوا ولن يستطيعوا أن يقيموا عليها برهاناً ولا شبه برهان .

« والدعاوَى مالم يُقيموا عليها بَيِّنَاتٍ ، أَبِنَاؤُها أَدْعِيَاءِ » ولكن هكذا شاءَت حماقتهم وسفاهتهم ! « وَمَنْ يُهُنِ آللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ ، إِنَّ آللهُ مَا يَشَاءِ » .

(ثانياً) أن بعض علماء الشيعة أنفسهم تبرأ من هذا السخف، ولم يُبطق أن يكون منسوباً إليهم وهو منهم، فعزاه إلى بعض من الشيعة جميمهم التفكير وغاب عنهم الصواب قال الطبرسي (١) في مجمع البيان ما نصه: « أما الزيادة فيه \_أى القرآن في مجمع على بطلانها. وأما النقصان فقد روى عن قوم من أصحابنا وقوم من الحشوية. والصحيح خلافه وهو الذي نصره المرتضى، واستوفى الكلام فيه غاية الاستيفاء» ا ه

وقال الطبرسي أيضافي مجمع البيان ما نصه: ﴿ أَمَا الزيادة فِي القرآن فَمِعِمِع عَلَى بِطلانها وَأَمَا النقصان فَهُو أَسْدَ استحالة . ثم قال: إن العلم بصحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان والحوادث الكبار والوقائع العظام والكتب المشهورة ، وأشعار العرب المسطورة ، فإن العناية اشتدات ، والدواعي توفرت على نقله وحراسته ، وبلغت إلى حد لم يبلغه شيء فيا ذكر ناه ، لأن القرآن مفخرة النبوة ، ومأخذ العلوم الشرعية والأحكام الدينية ، وعلماء فللمين قد بلغوا في حفظه وحمايته الغاية ، حتى عرفوا كل شيء اختلف فيه من إعرابه وقراءته وحروفه وآياته ، فكيف يجوز أن يكون مغير اأو منقوصاً ، مع العناية الصادقة والضبط الشديد ؟ » ا ه .

(ثالثاً) أن التواتر قــدقام، والإجماع قد المقد، على أن الموجود بين دفتى المسحف كتاب الله من غير زيادة ولا نقصان، ولا تغيير ولا تبديل. والتواتر طريق

<sup>(</sup>١) الطبرسي من رؤساء الشيعة ، وكتابه مجمع البيان هو المرجع عندهم .

واضحة من طرق العلم . والإجماع سبيل قويم من سبل الحق . ﴿ فَمَاذَا بَعْدُ آلِحَقِّ إِلَّا الصَّلَالُ » .

(رابعاً) أن الإثمام على "بن أبى طالب كرم الله وجهه .. وهو الذى يزعمون أنهم بناصرونه ويتشيعون له بهذه الهذيانات .. صح النقل عنه بتحبيذ جيع القرآن ، على عهد أبى بكر ثم عهد عثمان . ولعلك لم تنس أنه قال في جع أبى بكر ما نصه : « أعظم الناس أجراً في المصاحف أبو بكر ، رحة الله على أبى بكر ، هو أول من جع كتاب الله » . وكذلك قال في جع عثمان ما نصه : « يا معشر الناس اتقوا الله ، وإباكم والغلو في عثمان ، وقول كم : حراً أن مصاحف ، فوالله ما حرقها إلا عن ملاً منا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم » وقوله : « لو كنت الوالى وقت عثمان الفعلت في رسول الله صلى الله عليه وسلم » وقوله : « لو كنت الوالى وقت عثمان الفعلت في المصاحف مثل الذي فعل عثمان » و بهذا قطع الإمام ألسنة أولئك المفترين ، ورد كيده في نحوره مخذولين فأين يذهبون؟ « إذ تَبرًا ألَّذِينَ آتَدِعمُوا مِنَ ٱلَّذِينَ آتَبعمُوا وَرَأَ وُا

﴿ رَبُّنَا لَا تُرْغُ قُلُو بَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَ يُتَنَاء وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً ، إِنَّكَ أَنْتَ آَوْمَاكُ ﴾ .

(خامَساً): أن الخلافة قد انتهت إلى على كرم الله وجهه بعد أبى بكر وعمر وعمان، فماذا منعه أن يجهر وقتئذ بالحق في القرآن، وأن يضحح للناس ما أخطأ فيه أسلافه على هذا الزعم والبهتان ؟ مع أنه الإمام للمصوم في عقيدة أولئك البطلين ، ومع أنه كان من سادات حفظة القرآن ، ومن أشجع خلق الله في نصرة الدين والإسلام . ولقد صار الأمر بعده إلى ابنه الحسن رضى الله عنه ، فماذا منعه الآخر من انتهاز هذه الفرصة كي بظهر حقيقة كتاب الله للأمة! . هذه مزاعم لا يقولها إلا مجنون، ولا يصدق بها إلامأفون!!

# الشهة الرابعة

يقولون: ورد أن عبد الله بن مسعود قال: « يا معشر المسلمين . أَعْزَلُ عن نسخ المصاحف، ويتولَّاه رجلٌ ـ واللهِ ـ لقد أسلمتُ وإنه لني صُلبِ رجل كافر؟ » اه.

قالوا: وهو يهنى بهذا الرجل زيدَ بن ثابت ، ويريد بذلك الكلام الطمن على جمع القرآن . وهذا يدلُّ بالتالى على أن القرآن الموجود بين أيديناً ليس موضع ثقه ، ولم يبلغ حدًّ التواتر .

وننقض شبهتهم هذه . (أولًا) بأن كلام ابن مسمود هذا \_ إذا صح \_ لا يدل على الطمن في جمع القرآن ، إنما يدل على أنه كان يرى في نفسه أنه هو الأولى أن يسند إليه هذا الجمع ، لأنه كان يثق بنفسه أكثر من ثقته بزيد في هذا الباب . وذلك لاينافي أنه كان يرى في زيد أهليّة وكفاية للنهوض بما أسند إليه ، وإن كان هو في نظر نفسه أكفأ وأجدر . غير أن المسألة تقديرية ولاريب أن تقدير أبى بكر وعمر وعنمان لزيد أصدق من تقدير ابن مسمود له . كيف وقد عرفت فيا سبق مجموعة المؤهلات والمزايا التي توافرت فيه ، حتى جعلته الجدير بتنفيذ هذه الغاية السامية . أضف إلى ذلك أن عثمان ضم اليه ثلاثة ، ثم كان هو وجهور الصحابة مشر فين عليهم مراقبين لهم ، وناهيك في عثمان أنه كان من حُفاظ ومعلى القرآن ا

وخلاصة هذا الجواب أن اعتراض ابن مسعود ـ على فرض صحّته ـ كان منصبًا على طريقة تأليف لجنة الجمع ، لا على صحة نفس الجمع ، مع أن كلمة ابن مسعود السالفة لا تدل على أكثر من أنه كان يَكْثَرُ زيداً بزمن طويل ، إذ كان عبد الله مسلماً وزيد لا يزال ضعيراً مستتراً في صُلب أبيه . وايس هذا بمطعن في زيد ، فكم ترك الأول للآخر . ولو كان الأمر بالسن لا ختل كثير من نظام الكون . ثم إن كلمة

ابن مسعود ربما يفهم منها الطعن فى زيد من ناحية أن أباه كان كافراً ، ولكن هذا ليس بمطعن، فكثير من أكابر الصحابة كانوا فى مبدأ أمرهم كفاراً، وخرجوا من أصلاب آباء كافرين. والله تعالى يقول: «وَلَا تَزْرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى، ويقول: «قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَهْتُهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ».

(ثانياً): أننا إذا سلمنا صحة ما نقل عن ابن مسعود، وسلمنا أنه أراد الطعن في صحة جمع القرآن ، لا نسلم أنه دام على هذا الطعن والإنكار ، بدليل ما صحعنه أنه رجع إلى ما في مصحف عثمان ، وحرق مصحفه في آخرة الأمر ، حين تبين له أن هذا هو الحق ، وبدليل ما صح عنه من قراءة عاصم عن زُرعة ، وقد تقدم .

(ثالثاً) أن كلام ابن مسمود هذا \_ على تسليم صحته وأنه أراد به الطمن في صحة الجم ، وأنه دام عليه ولم يرجع عنه \_ لا نسلم أنه يدل على إبطال تواتر القرآن فإن التواتر كا أسلفنا يكنى في القطع بصحة مروبه أن ينقل عن جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب بشروطه ، وليس من شروطه ألا يخالف فيه مخالف حتى يقدح في تواتر القرآن أن يخالف فيه ابن مسمود، ما دام جم عفير من الصحابة قد أقروا جمع القرآن على هذا النحو في عهد أبى بكر مرة ، وفي عهد عثمان مرة أخرى .

## الشهة الخامسة

يقولون : كيف يكون القرآن متواثراً . مع ما يروى عن زيد بن ثابت أنه قال في الجمع على عهد أبى بكر ما نصه : « فقمت فتتبعتُ القرآن أجمه من الرقاع والأكتاف والعسب وصدور الرجال ، حتى وجدت من سورة التوبة آيتين مع أبى خزيمة الأنصارى لم أجدا مع غيره ، والا « لقذ جاء كم رسولٌ » إلى آخر السورة .

ثم كيف يكون القرآن متواتراً ، مع ما يروى أيضاً عن زيد بن ثابت أنه قال في الجمع على عهد عنان ما نصه : « فقدتُ آيةً من سورة الأحزاب كنتُ أسمعُ رسولَ الله عَلَيْكِ مِقروَها ، لم أجدها مع أحد إلّا مع خزيمة بن ثابت الأنصاريِّ الذي جمل رسولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم شهادتُه بشهادة رجلينِ : « مِن آلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا آللهُ عَلَيْه » ؟

والجواب على هذه الشبهة (أولا) أن كلام زيد بن ثابت هذا ، لا يبطل التواتر .

وبيان ذلك أن الآيتين ختام سورة التوبة ، لم تثبت قرآنيتهما بقول أبى خزيمة وحده ، بل ثبتت بأخبار كثرة غامرة من الصحابة عن حفظهم في صدوره ، وإن لم يكونوا كتبوه في أوراقهم. ومعنى قول زيد: «حتى وجدتُ من سورة التوبة آيتين لم أجدهما عند غيره » أنه لم يجد الآيتين اللتين هما ختام سورة التوبة مكتوبتين عند أحد إلا عند أبى خزيمة ، قالذى انفرد به أبو خزيمة هو كتابتهما لا حفظهما ، وليس الكتابة شرطا في المتواتر ، بل المشروط فيه أن يرويه جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب ولو لم يكتبه واحد منهم ، فكتابة أبى خزيمة الأنصارى كانت توثقاً واحتياطاً فوق ما يطلبه التواتر ويقتضيه ، فكيف نقدح في التواتر بانفراده بها ؟!

(ثانياً) بقال مثل ذلك فيها روى عن زيد في آية سورة الأحزاب: «مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رَجَالٌ صَدَّقُوا مَا عَاهَدُوا آلله عَلَيْهِ » فإن معناه أن زيداً لم يجدها مكتوبة عند أحد إلا عند خزيمة بن ثابت الأنصارى. ويدلُّ على أن هذا هو المعنى الذى أراده زيد بعبارته تلك ، قولُ زيد نفسه فقدتُ آيةً من سورة الأحزاب الخ ، فإن تعبيره بلفظ « فقدتُ » يشعر بأنه كان يحفظ هذه الآية ، وأنها كانت معروفة له ، غير أنه فقد مكتوبها ، فلم يجده إلا مع خزيمة ، وإلا فمن الذي أنبأ زيداً أنه فقد آية ؟

( ثالثاً ) أن كلام زيد فيما مضى من ختام التوبة وآية الأحزاب ، لا يدل على

عدم تواترها ، حتى على فرض أنه يريد انفراد أبى خزيمة وخزيمة بذكرها من حفظهما. غاية عا يدل عليه كلامه ، أنهما انفردا بذكرها ابتداء ، ثم تذكر الصحابة ما ذكراه ، وكان هؤلاء الصحابة جماً يؤمن تواطؤهم على الكذب، فدونت تلك الآيات فى الصحف فالمصحف ، بعد قيام هذا التواتر فيها .

## الشبهة السادسة

يقولون: كانت الآيات تكتب على الحجارة وسعف النخل والعظام خوفاً عليها من الضياع، وبقى جانب كبير منها محفوظاً فى صدور الرجال. وقد نشأ عن ذلك عدة مشاكل يعتبرها الباحثون فيه كافية لإثبات كون القرآن الحالى لا يحتوى جميع الآيات التى نطق بها محد، وبعضها مختلف فى القراءة واللفظ والمعنى. ويقولون بعبارة أخرى إنه من المستحيل أن يكون القرآن الحالى حاوياً لجميع ما أثرل، إذ من المؤكد أنه ذهب منه جانب ليس بقليل، وأنسى منه جانب آخر، قال ابن عمر: « لا يقولن أحد كم قد أخذت القرآن الحالى لا يتضمن جميع ما كان مسطوراً فى اللوح المحفوظ. ولا هو فهذا يثبت أن القرآن الحالى لا يتضمن جميع ما كان مسطوراً فى اللوح المحفوظ. ولا يعلم طبق ما نطقت به شفتا محد، سيا أن فى آيات عديدة منه اختلافات مدهشة، ولا يعلم نصها الصحيح أحد " اه.

#### وننقض هذه الشبهة بما يأنى :

(أولا) أن كتابة القرآن على الحجارة والسعف والعظام ، وبقاء جانب كبير منه محفوظاً فى صدور الرجال ، لا يلزم منه مشكلة واحدة فضلاً عن عدة مشاكل ، إنما هو وهم من الأوهام تخيلوه فحالوه ، وبدليل أنهم لم يذكروا سندهم فيا ذهبوا إليه من هذا الشطط .

(ثأنياً) أن الحجارة وسعف النخل والعظام التي كتب عليها بعض آيات القرآن لم تكن بحيث يمكن أن يتخيل أولئك الطاعنون أو يخيلوا إلى الناس أنها لا تصلح للكتابة عليها، بل كانت العرب لبداوتها ولبعدها عن وسائل الحضارة والعمران، تصطفى من أنواع الحجارة الموفورة عندها نوعاً رقيقاً يكون كالصحيفة يصلح للكتابة وللبقاء، أشبه بما تراه اليوم من الكتابة الجيلة المنقوشة على صفحات مصنوعة بما نسمية (الجبس). وكذلك سعف النخل يكشطون الخوص عنه ، ويكتبون في الجزء العريض منه بعد أن يصقلوه ويهذبوه فيكون أشبه بالصحيفة . وقل مثل هذا في العظام ، بدليل أن الروايات الواردة في ذلك نصت على نوع خاص منه وهو عظام الأكتاف، وذلك لأنها عريضة رقيقة ومصقولة صالحة للكتابة عليها بسهولة .

(ثالثاً): أن استنتاجهم من هذا كون القرآن الحالى لايحتوى جميع الآيات التى نطق بها محمد، استنتاج معكوس، وفهم منكوس، لأن كتابة القرآن وحفظه فى آن واحد فى صدور آلاف مؤلفة من الخلق، أدعى إلى بقاء ذلك القرآن، وأدلُّ على أنه لم تفلت منه كلة ولا حرف. كيف وأحد الأمرين من الكتابة والحفظ كاف فى هذه الثقة؟ فما بالك إذا كان القرآن كله مكتوباً بخطوط أشخاص كثيرين، ومحفوظاً فى صدور جاعات كثيرين 1.

(رابعاً) قولهم : « وبعضها يخلتف في القراءة واللفظ والمعنى » إن أرادوا به الطعن في تعدُّد القراءات واختلاف وجوه الأداء ، فقد سبق في مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف ما يكفيك في الرد عليهم ، وسيأتيك في مبحث القراءات ما يزيدك تنوُّراً في هذا للوضوع ، وإن أرادوا به شيئاً آخر فعليهم البيان . وحسبك أن تعرف أن اختلاف حروف القرآن أمر تقتصيه الحكمة ، ويوجبه عموم الدعوة الإسكامية . خصوصاً لن شافهم الرسول عليه الصلاة والسلام ، وهم على اختلاف قبائلهم ، وتنوّع

طبحاتهم ، وتباين وجوه نطقهم ، عرب تؤلف بينهم العروبة الواحدة ، و يجمعهم اللسان العربى العام . فأي عيب على القرآن إذا اختلفت حروف أدائه ، و كيفيات النطق بكلماته ، فيسم القبائل العربية جميعاً ، وليتسنّى لها تلاوة ألفاظه ، وتفهّم معانيه ؟ ولئلا يقول أحد منها : لوجاء القرآن بلغتنا الكان لنا معه شأن ، ولأتينا بمثله، وعارضنا بلاغته ! « وَآللهُ عَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَلَلَكِنَ أَكْرُ آلنّاسِ لَا يَعْلَمُونَ »

(خامساً): قولهم إنه من المستحيل أن بكون القرآن الحالى حاوياً لجيع ما أنزل إلخ، كلام عجرد من السند والحجة، لا يستحق الرد، فإن استندوا فيه إلى ماسبق فقد استندوا إلى أوهن من بيت المنكبوت، وقد عرفت وجوه الوهن التى فيه. وإن استندوا إلى ماذكروه بعد مما نسبوه لابن عمر، فقد زادوا الطين بلة؛ لأن هذه النسبة إلى ابن عمر نسبة خاطئة كاذبة، وعلى فرض صحتها فهى موقوفة وليست بمرفوعة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وعلى فرض رفعها فهى معارضة للأدلة القاطعة المتوافرة في تواتر القرآن وسلامته من التغيير والزيادة والنقصان، ومعارض القاطع ساقط مهما كانت قيمة سنده في خبر الواحد.

(سادساً): أن بها يتهم التي ختمو أبها هذه الشبهة أقبح من بدا يتهم ، لأنهم رتبوها على تلك الأكاذيب والمهاترات، ثم زادوا فيها البهاماً جديداً مجرداً من السند والحجة أيضاً، وهو أن في آيات عديدة من القرآن اختلافات مدهشة ، ولا يعلم نصها الصحيح أحد، وهكذا خرجوا من أبهام إلى اتهام، واحتجوا بكذب على كذب، وهانت عليهم كرامتهم وعقولهم ، فقالوا ماشاء لهم الهوى والتعصب إلى هذا الحد وأنت خبير بأن القرآن الحالى وصل إلينا محفوظاً من كل عبث كما نطق به الرسول على وكما خطه الله تعالى بقله في لوحه . « وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ لَا يَأْتِيهِ آلْباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ، فَنْ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ، فَنْ وَلا مِنْ حَمِيلِهِ .

أما زعمهم أن فيه اختلافات مدهشة ، فقد علمت فى مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف مدى اختلاف وجوه القراءات وحكمته ، وأنه لا يؤدى إلى تخاذل وتناقض حتى يكون مدهشاً .

وأما نصوص القرآن الصحيحة فقد علمها وحفظها جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب في كل طبقة من طبقات الأمة . من لدن رسول الله عليه الى اليوم .

قادعاء هؤلاء الجهلة الدجالين أنه لايعلم نصوص القرآن الصحيحة أحد، ادِّعاء مفضوح، وكذب مكشوف.

قال صاحب مُسَلَم الثبوت \_ وهو من أشهر الكتب في أصول الفقه الإسلامي \_ :

ه ما ُنقل آحاداً فليس بقرآن قطعاً ، ولم يعرف في هذا خلاف واحد من أهل المذاهب. والدليل على ذلك أن القرآن بما تتو افر الدواعي على نقله لتضمنّه التحديّ ، ولأنه أصل الأحكام باعتبار المهني واللفظ جميعاً ، ولذلك عُم جهد الصحابة في حفظه بالتواتر القاطع ، وكل ما تتو افر الدواعي على نقله ينقل متو آثراً عادة ، فوجوده ملزوم التو اتر عند الحكل عادة ، فإذا انتفى اللازم وهو التو اتر ابتنى الملزوم قطعاً . والمنقول آحاداً ليس متو اتراً فليس قرآناً » ا ه بتصرف قليل .

خُطَّ منيع من خطوط الدِّفاع هن الكتاب والسنة أو الدواعى والموامل التي توافرت في الصحابة حتى استظهروا القرآن والديث النبوى وتثبَّتوا فيهما

إن الناظر فى الشبهات السالفة وأمثالها، يبدوله فى وضوح أن القوم يحاولون الطمن فى القرآن عن طريق النيل من الصحابة ، فطوراً يقولون : إن الصحابة حين جمع القرآن لم يكونوا يستظهرونه ، وإن الذين استظهروه منهم ما توا قبل جمعه واستشهدوا، وطورا يقولون : إن الصحابة لم يتنبعوا فى جمع القرآن، بل حطبوا فيه بليل ، وزادوا فيه ونقصوا منه ماشاءوا .

وقد كثرت عجمات أعداء الإسلامين هذه الناحية كثرةً فاحشة، بحيث إذا استقصينا شبهاتهم كلما ضاق بنا نطاق هذا التأليف، وخرجنا جملةً من الجو العلمي الهادي اللذيذ، إلى ميدان صاخب بالقيل والقال، والصيال والجدال، والدفاع والنضال.

وكذلك كثرت همات أعداء الإسلام على السنة النبوية من ناحية الصحابة أيضا، فتارةً يستكثرون عليهم أن يكونوا قد حفظوا الحديث الشريف وهو موسوعات كبيرة، وتارةً يتهمونهم بالخيانة والتزيَّد وعدم التثبُّت والتحرِّى، ويبنون على ذلك مفتريات ما أنزل الله بها من سلطان.

يريدون بهذه الاتهامات الجريئة للصحابة ، أن يزغز عوا تقة الناس بكتاب الله تعالى وسنة رسوله علي ، حتى يفتنوا المسلمين عن دينهم ، وحتى يقيموا الحواجز والمواثير في طريق غير المسلمين ، مخافة أن يجتذبهم الإسلام إليه بمحاسنه الأخّاذة ، وقوّته المحولة، وتعالميه الوضّاءة ! .

وبرغم أن شبهات القوم كلها متشابهة ، وطرق دفعها هي الأخرى متشابهة ، فإن واجب الحيطة والحذر يقتضينا بعد ما تقدّم أن نقيم خطّ منيعاً من خطوط الدفاع عن الكتاب والسنة ، وأن نؤلف هذا الحط من جبهتين قويتين ، الجبهة الأولى تُطاول السهاء بتجلية الدواعي والعوامل التي توافرت في أصحاب رسول الله عليه حتى جعلت منهم كثرة غامرة يحفظون القرآن والحديث ، وينقلونهما نقلا متواتراً مستفيضا . والجبهة الثانية تُفاخر الجوزاء بنظم الدواعي والعوامل التي توافرت فيهم رضوان الله عليهم ، حتى جعلتهم يقتبتون الملغ تثبت وأدقه في القرآن وجمع القرآن وكل ما يتصل بالقرآن ، وفي الحديث الشريف وكل ما يتصل بالقرآن ، وفي الحديث الشريف .

وإِن أَسْتِمْنَحُ اللهُ فَتُوحًا وَتُوفِيقًا فَى هذه المحاولة الجليلة ﴿ لِبَهْمُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَةٍ ، وَيَحْيَا مَنْ حَىًّ عَنْ بَيِّنَةٍ ، وَإِنَّ آللهُ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

#### ١ – الجهة الأولى

# أو الدواعي والعوامل في حفظ الصحابة للكتاب والسنة ونقلهم لهما

· ولنبدأ بشرح العو امل والدواعى التي يسترت للصحابة حفظ الكتاب والسنة ونقلهما، حتى لا يستبعد ذلك عليهم أحد، ولا يطعن في الكتاب والسنة عن هذا الطريق أحد:

### العامل الأول

أنهم كانوا أميين لا يعرفون القراءة؛ ولا يحذقون الخط والكتابة، اللهم إلا نَزْرُ يسيرٌ لا يُصاغ منهم حكم على المجموع. وترجع هذه الأمية السائدة فيهم إلى غلبة البداوة عليهم، وبُعد هم عن أسباب المدنية والحضارة، وعدم اتصالم اتصالاً علميًا وثيقًا بالأمتين المتحضّر تين في العالم لذلك الحين: أمة الفرس في الشرق، وأمة الروم في الغرب. ومعلوم أن الكتابة والقراءة والمحاولة في أية أمة، رهينٌ بخروجها من عهد السذاجة والبساطة، إلى عهد المدنية والحضارة.

مم إن هذه الأمية تجعل المرء منهم لا يعول إلا على حافظته وذاكرته فيما يهمه حفظه وذكره . ومن هناكان تعويل الصحابة على حوافظهم يقدحونها فى الإحاطة بكتاب الله وسنة رسوله عليه ، لأن الحفظهو السبيل الوحيدة أو الشبيهة بالوحيدة إلى إحاطتهم بهما. ولوكانت الكتابة شائعة فيهم ، لا عتمدوا على النقش بين السطور ، بدلا من الحفظ

**في الصدو**ر .

نعم . عمل الرسول على كتابة القرآن ، وكان له كُتَّابُ يكتبون الوحى كا سبق ، وكان بعض الصحابة يكتبون القرآن لأنفسهم كذلك ، غير أن هؤلاء وهؤلاء كانوا فئة قليلة مجانب الجمِّ الغفير من سواد الأمة الكثير . ولعلك لم تنس أن كتابة القرآن في عهد الرسول كان الفرض منها زيادة التوثّق والاحتياط للقرآن الكريم ، بتقييده وتسجيله بالنقش ، فوق تقييده وتسجيله بالحفظ .

أما السنة النبوية فقد بهى النبي عَلَيْ أصحابه عن كتابتها أولَ الأمرِ مخافة اللبس بالقرآن، إذ قال عليه الصلاة والسلام: ﴿ لَا تَكْتُبُوا عَنِّى وَمَنْ كَتَبَ عَنِّى خَيْرَ القَرْآنِ فَلْمَحْهُ ، وَحَدِّبُوا عَنِّى فَلَا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ لَلْمَحْهُ ، وَحَدِّبُوا عَنِّى فَلَا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبوَ أُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » رواه مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدرى .

نهم . خشى الرسول صلى الله عليه وسلم أن يختلط القرآن بالسنّة ، إذا هم كتبو االسنة كاكانوا يكتبون القرآن ، أو أن تتوزَّع جهودهم وهى لا تحتمل أن يكتبوا جميع السنة وجميع القرآن فَقَصَر هُم على الأهم أولًا وهو القرآن . خصوصاً إذا لاحظنا أن أدوات الكتابة كانت نادرة لديهم إلى حد بميد ، حتى كانوا يكتبون في اللّخاف والسّمَف والعظام كما علمت .

فرحمة بهم من ناحية ، وأخذاً لهم بتقديم الأهم على المهم من ناحية ثانية ، وحفظاً مع القرآن أن يشتبه بالسنة إذا هم كتبوا السنة بجانب القرآن نظراً إلى عزاة الورق وندرة أدوات الكتابة ، رعاية لهذه الغايات الثلاث نهى الرسول عن كتابة إلسنة .

أما إذ أمن اللبس، ولم يُخش الاختلاط، وكان الأمر سهلًا على الشخص، فلا عليه أن يكتب الحديث الشريف، كما يكتب القرآن السكريم. وعلى ذلك تُحمل الأحاديث الواردة في الإذن بكتابة السنة آخـــر الأمر، والواردة في الإذن لبعض الأشخاص

كمبدالله بن عَمْرُو (رضى الله عنه) ولهذاالموضوع مبحث خاص به فاطلبه إن شتت في علوم الحديث .

وأيًا ما تكن كتابة القرآن والسنة النبوية، فإن التعويل قبل كل شيء كان على الحفظ والاستظهار ، ولا يزال التعويل حتى الآن على التلقي من صدور الرجال ، ثقة عن ثقة ، وإماماً عن إمام ، إلى النبي عَلِيْتِهِ .

غير أن الرجل الأمى والأمة الأمية يكونان أسبق من غيرها إلى الحفظ ، للمعنى الذى أسلفناه لك .

#### العامل الثاني

أن الصحابة كانوا أمة يضرب بها المثل في الذكاء والألمديّة ، وقو"ة الحافظة وصفاء الطبع ، وسيلان الذهن وحد الخاطر! وفي التاريخ المربى شواهد على ذلك يطول بنا تفصيلها، ولعلها على بال منك. حتى لقد كان الرجل منهم ربما يحفظ ما يسمعه لأول مرة مهما كثر وطال، وربما كان من لفة غير لفته، ولسان سؤى لسانه ، وحسبك أن تعرف أن رءوسهم كانت دواوين شعره، وأن صدورهم كانت سجل انسابهم، وأن قلوبهم كانت كتاب وقائعهم وأيامهم اكل أولئك كانت خصائص كامنة فيهم وفي سائر الأمة العربية من قبل الإسلام ، ثم جاء الإسلام فأرهف فيهم هذه التوى والمواهب ، وزادهم من تلك المزايا والخصائص بما أفاد طبعهم من صقل ، ونفوسهم من طُهْر ، وعقولهم من شُمُور ، خصوصاً إذا كانوا يسمعون لأصدق الحديث وهو كتاب الله ، وخلير الهدى وهو هدى عمد عليه الم

#### العا مل الثالث

بساطة هذه الأمة العربية ، واقتصارها في حياتها على ضروريّات الحياة من غير ميل إلى التَّرف ، ولاإنفاق جهد أو وقت في الكاليات. فقد كان حسب الواحد منهم لهُ يَكُون صُلبه ، وكان يكفيه من معيشته ما يذكره شاعرهم في قوله : \_ « وَمَا العيشُ إلّا نَوْمَةُ وَتَبَعلُّحٌ وَتَمرُ عَلَى رَأْسِ النَّخِيلِ وَماً » ومثلك يعلم أن هذه الحياة الهادئة الوادعة ، وتلك العيشة الراضية القاصدة ، تُوفِّر الوقت والحجهود ، وترضى الإنسان بالموجود ، ولاتشفل البال بالمفقود. ولهذا أثره العظيم في صفاء الفي كرة وقوَّة الحافظة وسيلان الأذهان ، خصوصاً أذهان الصحابة في الجاهما إلى حفظ القرآن وحديث النبي عليه الصلاة والسلام ، وذلك على حد قول القائل : \_ إلى حفظ القرآن وحديث النبي عليه الصلاة والسلام ، وذلك على حد قول القائل : \_ « . . . فصادف قلباً خاليًا فتمكّنا » .

## العامل الرابع

حُبُهُم الصادقُ لله ولرسوله ، حبًا ملك مشاعرهم ، واحتلَّ مكان العقيدة فيهم . وأنت تعرف من دراسة علم النفس ، أن الحبَّ إذا صدق وتمكن ، حل الحجبَّ حلاً على ترشُم آثار محبوبه والتلذُّذ بحديثه، والتنادُر بَأْخباره، ووَعَى كل ما يصدر عنه ويبدُر منه . ومن هنا كان حب الصحابة فله ورسوله ، من أقوى العوامل على حفظهم كتاب الله وسنة رسوله على حدًّ قول القائل :

﴿ لَمَا أَحَادِيثُ مِنْ ذِكْرَاكَ تَشْغَلُهَا عَنِ الشَّرَابِ وَتُلْمِيهَا عَنِ الرَّادِ ﴾
 لما يوَجْهِكَ نُورٌ بُسْتَضَاء به وَمِنْ حَدِيثِكَ فِي أَعْقَابِهَا حَادِ

إِذَا شَكَتْ مِن كَلَالِ السَّيْرِ وَاعَدَهَا ﴿ رَوْحَ الْقُدُومِ فَتَحَيًّا عِنْدَ مِيعَادِ ﴾

أما حبُّ الصحابة العميق لله تعالى ، فلا محتاج إلى شرح وبيان ، ولا إلى إقامة حليل وبرهان ، فهم خير الفرون بنصِّ حديث الرسول صلى الله عليه وسلم «خير القرُون قرَّ نى ثمَّ الذين يَكُو بَهُم ، وهم الذين بذلوا نفوسهم ونفائسهم رخيصة في سبيل رضاه ، وهم الذين باعوا الدنيا بما فيها يبتغون فضلًا من الله ، وهم الذين حلوا هداية الإسلام إلى الشرق والغرب، وأتوا بالعجب العُجاب في مجاخ الدعوة الإسلامية بالحضر والبدو، وكانوا أحرياء بامتداح الله إباهم غير مرة في القرآن، وبثناء الرسول صلى الله عليه وسلم عليهم في أحاديث عظيمة الشأن!

وأما مظاهر حُبِّهم للرسول صلى الله عليه وسلم فما حكاه التاريخ الصادق عنهم من أنه ما كان أحد يجب أحداً مثل ما كان يجب أصحاب محمد محمداً . دَمُ الرجل منهم رخيص في سبيل أن يُفدَى رسول الله عَلَيْ من شوكة بشاكها في أسفل قدمه . وماء وضوئه يبتدرونه في اليوم الشديدالبرد يتبرَّ كون به ، وأب الواحد منهم وأبناؤه من ألدً أعدائه ماداموا يعادون محمداً ، وحديث محمد موضع التنافس من رجالم ونسائهم ، حتى إذا أعيا الواحد منهم طِلَابُهُ ، تناوب هو وزميل له الاختلاف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، على أن يقوم أحدها بعمل الآخر عند ذَها به ، ويقوم الآخر برواية ما سمعه وعرفه من الرسول بعد إيابه (١) .

وهذه وافدةُ النساء تقول لرسول الله صلى الله عليه وسلم «بارسولَ اللهِ عَلَمَهَا عَلَيْكَ اللهُ عَلَمَهَا عَلَيك الرجالُ ، فاجعلُ لنا مِنْ نَفَسِكَ بوماً نأتيك فيه تعلمنا عِمَّا عَلَمْكَ آللهُ » إلى غير ذلك من شواهد ومظاهر ، تدلُّ على مبلغ هذا الحب السامى الشريف ، ويرحم الله القائل: ــ

<sup>(</sup>١) انظر باب التناوُب في طلب العلم من صعيح البخارى .

« أَسَرَتْ قُرَيْشُ مُسْلِماً فَ غَزْوَةً فَمضى بِلَا وَجَـلِ إِلَى السَّيَّافِ سَأَلُوهُ : هل يُرضِيكَ أَنَّكَ سَالِمُ ولك النبيُّ فِدَى مِنَ الإتلافِ فَأَجَابَ : كَلَّا. لاسَلِمْتُ مِن الرَّدى وَبُصَابَ أَنْفُ مُحَــد بِرُعاف ولقد كان مِن مظاهر هذا الحد - كارأت نسائقهم إلى كتاب الله بأخذونه عن

ولقد كان من مظاهر هذا الحب \_ كا رأيت نسابُقهم إلى كتاب الله بأخذونه عنه ويحفظونه منه . ثم إلى سُنّته الفراء يحيطون بأقوالها وأفعالها وأحوالها وتقريراتها . بل كانوا يتفنّنون في البحث عن هَدْيه وخبره ، والوقوف على صفته وشكله ، كا تجد ذلك واضحاًمن سؤال الحسنوالحسين عن حِلْية رسول الله صلى الله عليه وسلم وماأجيبا به من تَجْلِية تلك الصور المحمدية الرائعة ، ورسمها بريشة المصور الماهر ، والصّناع القادر ، على يد أبيها على بن أبى طالب ، وخالها هند بن أبى هالة ، رضى الله عنهم أحمعن (1).

#### العامل الخامس

بلاغة القرآن الكريم إلى حد قاق كل بيان ، وأخرس كل لسان ، وأسكت كل ممارض ومكابر ، وهدم كل مجادل ومهاتر ، حتى قام ولا يزال يقوم فى فم الدنيا معجزة من الله لحبيبه ، وآية من الحق لتأبيد رسوله . وبعد كلام الله فى إعجازه وبلاغته ، كلام محد على في إشراقه وديباجته وبراعته ، وجزالة ألفاظه وَمُمُوِّ معانيه وهدايته . فقد كان الحرب إلى جانب ذلك مأخوذين بكل فصيح بليغ ، متنافسين فى حفظ أجود المنظوم والمنثور . فمن هنا هَبُوا هَبَّة واحدة يخفظون القرآن ، ويعملون بالقرآن ، ويعملون بالقرآن ، ويعملون بالقرآن ، ويعملون بالقرآن ، وينامون ويسقيقظون على القرآن ، وكذلك

<sup>(</sup>۱) انظر فی ذلك ما یرویه محمد أبو عیسی الترمذی متفرقاً فی كتاب الشمائل من طریق سفیان بن و كیع ، رضی الله عنهم .

السنة النبوية كانت عنايتهم بحفظها والعمل بها تلى عنايتهم بالقرآن الكريم يتناقلونها ويتبادرونها كما سمعت .

وال كلام في أسرار بلاغة القرآن ووجوه إعجازه، وفي بلاغة كلام النبوة وامتيازه، وفي تنافس العرب في ميدان البيان ، كل ذلك ما لا يحتاج إلى شرح ولا تبيان ، فهذا كتاب الله ينطق علينا بالحق ، ويتحدَّى بإعجازه كافَّة الخلق . وهذا بحر النبوة يفيض بالدراري واللآلي ويزخر بالهدايات البالغة والحركم الغوالي. وهذا تاريخ الأدب العربي يسجِّل لأولئك العرب فو قهم في صناعة الركلام، وسَبْقهم في حَلْبة الفصاحة كافَّة الأنام، وامتيازهم في تذوُّق أسرار البلاغة خصوصاً بلاغة القرآن !!

## العامل السادس

الترغيبُ في الإقبال على الكتاب والسنة علماً وعملاً، وحفظاً وفهماً، وتعليماً ونشراً وكذلك الترهيب من الإعراض عنهما ، والإهمال لهما .

نقراً في القرآن الكربم قوله سبحانه : « إِنَّ آلَّذِينَ يَتْكُونَ كِتَابَ آللهِ وَأَقَامُوا السَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلَا نِيَةً يَرْجُونَ يَجَارَةً لَنْ تَبُورَ ، لِيُوَقِّيَهُمْ أَبُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ عَفُورُ شَكُورٌ » . فتأمَّل كيف قدَّم تلاوة القرآن على أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ عَفُورُ شَكُورٌ » . فتأمَّل كيف قدَّم تلاوة القرآن على إقامة الصلاة وإبتاء الزكاة ؟ ونقرأ قوله جلَّ ذكره : «كِتَابُ أَنْ لَنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيدَةً بَرُوا آبَاتِه وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا آلْأَلْباب » . فانظر كيف حثَّ بهذا الأسلوب البارع على تدرُّ القرآن والتذكر والاتعاظ به؟ ونقرأ قوله عزَّ اسمه : « إِنَّ آلَذِينَ يَكْتُنُونَ عَلَى تَذُرُ القرآن والتذكر والاتعاظ به؟ ونقرأ قوله عزَّ اسمه : « إِنَّ آلَذِينَ يَكْتُنُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ آلْبَيِّنَاتِ وَآلْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَا أُولُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولِئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ مَا أَنْزَلُنَا مِنَ آلِلّاعِنُونَ \* إِلَّا آلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلتُوابُ أَلَاتُوانَ وهدى القرآن وعيد مَنْ كُتُم القرآن وهدى القرآن وهدى القرآن ؟ .

فيم نقرأ في السنة النبوية قوله صلى الله عليه وسلم: ما اجتمع قَومُ في بيت من بيت من بيت من بيت من بينوت الله يتلون كتاب الله ويتذار سُونه بينهم إلا تَرَلَت عليهم السكينة ، وَغَشِيتهم الرحمة ، وحَقّهم الملائكة ، وذَكرهم الله فيمن عنده ، رواه مسلم وأبو داود وغيرهما.

و نقرأ فى صحيح البخارى ومسلم قوله صلى الله عليه وسلم : « خير كم من نعلم القرآن وعامَّهُ ﴾ .

ونقرأ لأبى داود والترمذى وابن ماجه قوله على : « عُرضت على ذنوبُ أُمتى فلم أر ذِنبًا أعظمَ من سورةٍ من القرآن أو آبةٍ أُوتيها رَجُلُ ثُمْ نسيها » .

أليس ذلك وأمثال ذلك \_ وهو كثير \_ يحفز الهمم ويحرك العزائم، إلى حفظ القرآن واستظهاره والمداومة على تلاوته ، مخافة الوقوع في وعيد نسيانه وهو وعيد كما سمعت شديد ؟.

أما السنة النبوبة فقد جاء في شأنها عن الله تعالى: « وَمَا آنَاكُمُ آلَّ سُولُ فَتَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا » وقوله سبحانه: « مَنْ يُطِع ِ آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللهَ ». وقوله: « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ آللهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْ بُو آللهُ وَآليوْمَ وَقُوله: « فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُونِمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ الْاَ خِرَ وَذَكَرَ آللهُ كَثِيرًا ». وقوله: « فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُونِمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ اللهُ خِرَ وَذَكَرَ آللهُ كَثِيرًا ». وقوله: « فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُونِمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ، ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَسَرَا عَا مَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ».

وجاء تر غيباً في السنة النبوية من الحديث الشريف قوله على « : نَضَرَ الله امرأ سمع مِنَّا حديثًا ، فأداه كما سمعه ، فَرُبَّ مُبلَّغ أُوعَى من سامع » وهو حديث متواتر، وقوله مثلًى الله عليه وسلم في خطبة حجَّة الوداع : « ألا : فليبلِّغ الشاهدُ الفائب ، فلملَّ بعض من سمعهُ » رواه الشيخان . وجاء ترهيباً من من يَبلُغُهُ أَن يكون أوعى له من بعض من سمعهُ » رواه الشيخان . وجاء ترهيباً من

الإعراض عن السنة ، قوله صلى الله عليه وسلم : « من رغب عن سُنتى فليس منى » . رواه مسلم وقوله صلى الله عليه وسلم : « ألا هل عسى رجل يبلغه الحديث عنى وهو مُتّ كي على أربكته ، فيقول: بيننا وبينكم كتاب الله ، فما وجدنا فيه حلالا استَحَلَّلناه ، وما وجدنا فيه حراماً حرّ مناه . وإن ما حرّ مَ رسول الله صلى الله عليه وسلم كاحر مه الله » أخرجه أبو داود والترمذى. زاد أبوداود فى أوله : « ألا إنى أوتيت كاحراب ومثله معه » . فأنت ترى فى أمثال هذه الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة ، ما يحفرهمة المؤمن الضميف إلى الإقبال على روائع النبوة يستهديها ، وبدائع النبى صلى الله عليه وسلم يستظهرها ، فكيف أنت والصحابة الذين كأنوا لا يضارعون طول باع عليه وسلم يستظهرها ، فكيف أنت والصحابة الذين كأنوا لا يضارعون طول باع

## العامل السابع

منزلة الكتاب والسنة من الدين ، فالكتاب هو أصل التشريع الأول والدستور الجامع علير الدينا والآخرة ، والقانون المنظم لعلاقة الإنسان بالله وعلاقته بالمجتمع الذي بعيش فيه . ثم السنة هي الأصل الثاني للنشريع ، وهي شارحة للقرآن الكريم ، مفصّلة لمجمله ، مفهرة لمطالقه ، محصّلة لعامه ، مبينة لمجمه ، مُظهرة لأسراره كما قال سبحانه : « وَأَنْرَ لنا إلَيْكَ آلدُّ كُر التُبينُ لِلنّاسِ مَا نُزَّلَ إلَيْهِم وَلَعَلَّهُم وَلَعَلَّهُم مُنْا وَنَ يَ وَمِن هنا يقول يحيى بن كثير : « السنة قاضية على الكتاب ، وايس الكتاب قاضيا على السنة » يريد بهذه الكلمة ما وضّحه السيوطي بقوله : « والأصل أن معنى احتياج القرآن إلى السنة أنها مبينة له ، ومفصلة لمجملاته ، لأن لو جازته أن معنى احتياج إلى من يعرف خفايا خباياها فيبرزها ، وذلك هرو المنزل عليه عن المناه عليه المنظمة المناه عليه المنظمة عليه المناه عليه عن المناه عليه عن المناه عليه عن المناه عليه عنه عنه المناه عليه عنه المناه عليه عنه المناه عنه عنه المناه عليه عنه عنه المناه عليه عنه عنه المناه عليه عنه المناه عليه عنه المناه عليه عنه عنه المناه عليه عنه المناه المناه عليه عنه المناه عليه عنه المناه المناه المناه عليه عنه المناه المناه

وهو معنى كون السنة قاضية على الكتاب، وايس القرآن مبيناً للسنة، ولا قاضياً عليها، لأنها بينة بنفسها، إذ لم تصل إلى حدِّ القرآن في الإعجاز والإيجاز، لأنها شرح له، وشأن الشرح أن يكون أوضح وأبين وأبسط من المشروح » اه.

ولا ريب أن الصحابة كانوا أعرف الناس بمنزلة الكتاب والسنة ، فلا غر و أن كانوا أحرص على حذقهما وتحفظهما والعمل مهما .

### المامل الثامن

ارتباط كثير من كلام الله ورسوله بوقائع وحوادث وأسئلة ، من شأنها أن تثير الاهتمام . وتنبه الأذهان ، وتلفت الأنظار إلى قضاء الله ورسوله فيها ، وحديثهما عنها وإجابتهما عليها، وبذلك يتمكن الوحى الإلهى والـكلام النبوى فى النفوس فضل تمكن، وينتقش فى الأذهان على مرً الزمان .

تَجُوّلُ مرَّةً في رياض القرآن الكريم، تجده يساير الحوادث والطوارى و في تجدُّدها ووقوعها ، فتارةً يجيب السائلين على أسئلتهم بمثل قوله تمالى: ﴿ وَيَسْأَلُو نَكَ عَنِ آلرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُو تِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وتارة يفصل في مشكلة قامت ، ويقضى على فتنة طغت ، بمثل قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ بَجَاهُوا بِالْإِنْكِ عُصْبَةٌ مَنْكُمْ ، لَا تَحْسَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ إلى قوله : ﴿ أُولَئِكَ مُبَرَّهُونَ مِنْ الْمُومُ مَنْفُورَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ وهن ستعشرة آية منسورة النور نزلن في حادث من أروع الحوادث ، هو اتهام أم المؤمنين السيدة الجليلة عائشة زوج رسول الله عادث من أروع الحوادث ، هو اتهام أم المؤمنين السيدة الجليلة عائشة زوج رسول الله وبنت الصديق أبى بكر ( رضى الله عنها وعن أبيها ) . وفي هذه الآبات دروس اجتماعية قرئت ولا تزال تشجل براءة هذه الجاعية قرئت ولا تزال تشرأ على الناس إلى يوم الساعة ولا تزال تسجل براءة هذه الخصان الطاهرة من فوق سبع مموات . وتارة بلفت القرآن أنظار المسلمين إلى تصحيح الحصان الطاهرة من فوق سبع مموات . وتارة بلفت القرآن أنظار المسلمين إلى تصحيح

أغلاطهم التي وقعوا فيها ويرشدهم إلى شاكلة الصواب. كقوله سبحانه في سورة آل عران «وإذْ غدوتَ من أهلكَ تُبُوِّ عُالمؤمنينَ مقاعدَ للقتالِ» إلى آياتِ كثيرة بعدها. وكلها نزلت في غزوة أحد تدل المسلمين على خطئهم في هذا الموقف الرهيب، وتحذرهم أن بقعوا حيناً آخر في مثل ذاك المأزق العصيب.

وعلى هذا النمط نزلت سور في القرآن وآيات تفوت العدد وتجاوز الإحصاء .

وإذا تجولت في رياض الحديث النبوى الشريف يطالعك منه العجب العاجب في هذا الباب . انظر قصة المحزومية التي سرقت وقول الرسول على لمن شفع فيها: « وايم الله لو أن بنت محمد سرقت لقطعت بدها » رواه أصحاب الكتب الستة . ثم تأمل حادث تلك المرأة الجهنية التي أقرت بزناها بين يدى رسول الله على وهي حبلي من الزنا ، كيف أمر الرسول فكفلها وليها حتى وضعت حلماء ثم أتى بها فرجت ، ثم صلى رسول الرحة عليها . ولما سئل صلوات الله وسلامه عليه كيف تصلى عليها وهي زانية ؟ وحدث أفضل من أن جادت بنفسها لله عز وجل ؟ » رواه مسلم . وتدبر الحديث وجدت أفضل من أن جادت بنفسها لله عز وجل ؟ » رواه مسلم . وتدبر الحديث المحروف بحديث جبريل ، وفيه يسأل جبريل رسول الله على عن الإسلام والإيمان والإحسان والساعة وأشراطها على مرأى ومسمع من الصحابة . وقد قال لهم أخيراً : هذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم » . أخرجه الخسة غير البخارى . والناظر في السنة يجدها في كثرتها الفامرة ، تدور على مثل تلك الوقائع والحوادث والأسئلة .

وقد قرار علماء النفس أن ارتباط المعلومات بأمور مقارنة لها في الفكر ، تجملها أبقى على الزمن ، وأثبت في النفس، فلا بدع أن يكون ما ذكرنا داعية من دواعى حفظ الصحابة لكتاب الله وسنة رسوله على عين أنهم هم المشاهدون لتلك الوقائع والحوادث، المشافهون بخطاب الحق، المواجهون بكلام سيد الخلق ، في هذه المناسبات الملائمة والأسباب

القائمة ، التى تجمل نفوسهم مستشرفة لقضاء الله فيها ، متعطشة إلى حديث رسوله عنها ، فينزل الكلام على القلوب وهى متشوِّفة ، كما ينزل الغيث على الأرض وهى متعطشة ، فينزل الكلام على القلوب وهى متعطشة ، فينزل الكلام على القلوب وهى متعطشة ، وتمتز بهوتمتد عن حقيقة ، وتنتفع به وتنفع ، بل تهتز به وتربو و تنبت من كل زوج بهيج !! .

#### العامل التاسع

اقتران القرآن دائما بالإعجاز ، واقتران بعض الأحاديث النبوية بأمور خارقة للعادة ، تروع النفس ، وتشوق الناظر ، وتبول السامع . وإنما اعتبرنا ذلك الإعجاز وخرق العادة من عوامل حفظ الصحابة ، لأن الشأن فيا يخرج على نواميس الكون وقوانينه العامة ، أن يتقرّ رخى حافظة من شاهده ، وأن يتركز في فؤاد كل من عاينه فرداً كان أو أمة ؛ حتى لقد يتخذ مبدأ تؤرخ بحدوثه الأيام والسنون ، وتقاس بوجوده الأعمار والآجال .

أما القرآن المكريم فإعجازه سار فيه سريان الماء في العود الأخضر ، لا تكاد تخلو سورة ولا آية منه ، وأعرف الناس بوجوه إعجازه ، وأعظمهم ذوقاً لأسرار بلاغته ، هم أصحاب محد صلى الله عليه وسلم ، لأنهم بصدرون في هذه المهرفة وهذا الذوق عن فطرتهم العربية الصافية ، وسليقتهم السليمة السامية ، وتمهرهم في فنون البيان وصناعة اللسان ، ومن هذا كان القرآن حياتهم الصحيحة ، به يقومون ويقعدون ، وينامون ويستيقظون ، ويعيشون ويتعاملون ، ويلتذون ويتعبدون . وهذا هو معنى كو نهروحاً في قول الله سبحانه: « وكذا إلك أوحينا إليك روحاً مِنْ أَمْرِ نا » وليست كو نهروحاً في التاريخ تمثل فيها القرآن روحاً ، كا ممثل في هذه الطبقة العليا الكريمة طبقة الصحابة الذين وهبوه حياتهم فوهبهم الحياة ، وطبعهم طبعة جديدة حتى صاروا

أشبه بالملائكة ، وهكذا سواهم الله بكتابه خلقاً آخر « فَتَبَارَكَ آللهُ أَحْسَنُ آلْخَالَقَينَ ﴾ !! .

وأما السنة النبوية ، فقد اقترن بعضها بمعجزات خارقة، وأمامك أحاديث المعجزات وهى كثيرة فيها المعجب والمطرب . غير أنا نربأ بك أن تكون فيها كحاطب ليل ، على حين أن بين أيدينا في الصحيح منها الجم الففير والعدد الكثير ، ﴿ وَلَا مُنْلِبُنُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ » .

وهاك نموذجاً واحداً رواهالبخارى ومسلم عن أبي العباس سهل بنسمد الساعدى رضى الله عنه ، أن رسول الله صلى عليه وسلم قال يوم خيبر : ﴿ لأعطينُ هذهِ الراية عداً رجاً لا يفتحُ اللهُ عَلَى يديه ، يحبُ الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله ، فبات الناس يدوكون (أى يخوضون) ليلتهم ، أيهم يعطاها ، فلما أصبح الناس غدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم كلهم يرجو أن يعطاها . فقال : أين على بن أبى طالب ؟ فقيل با رسول الله هو يشتكي مرضاً بعينيه قال : فأرسلوا إليه . فأتى به ، فبصق رسول الله على الله عليه وسلم بعينيه ، ودعا له ، فبرى حتى كأن لم يكن به وجع . فأعطاه الراية ، فقال على رضى الله عنه : يارسول الله أقا تلهم حتى يكونوا مثلنا ؟ قال : انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ، ثم ادعهم إلى الإسلام ، وأخبرهم عما يجبُ انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ، ثم ادعهم إلى الإسلام ، وأخبرهم عما يجبُ عليهم من حق الله تعالى فيه ، والله لأن يهدى الله بك رجلًا واحداً خير اك عليهم من حق الله تعالى فيه ، والله لأن يهدى الله بك رجلًا واحداً خير اك

وهذه الوصية من الرسول عَلِي له لي في هذا المقام ، جديرة وحدها أن تقطع ألسنة أولئك الأفاكين الذين يزهمون أن الإسلام قام على السيف والقوّة ، واعتمد على البطش والقسوة ، ولم ينتشر بالدليل والحجة ولم يجىء بالسلام والرحمة. ﴿ كَبْرَتْ كُلْمِةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ بَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ ! .

#### العامل العاشر

حكمة الله ورسوله فى التربية والتعليم ، وحسن سياستهما فى الدعوة والإشاد ، ما جعل الكتاب والسنّة يتقرّران فى الأذهان ، ويسهلان على الصحابة فى الحفظ والاستظهار .

أما القرآن الكرم، فحسبك أن تعرف من حكمة الله به في التربية والتعليم، أنه أنوله على الأمة الإسلامية باللغة الحبيبة إلى نفوسهم، وبالأسلوب الخلاب والنظم المعجز الآخذ بقلوبهم، وأنه تدرَّج بهم في نزوله، فلم ينزل جملة واحدة يرهقهم به ويعجزون عنه، بل أنزله منجَّماً في مدى عشرين أو بضع وعشرين سنة، ثم ربطه بالحوادث والأسباب الخاصة في كثير من سوره وآياته، ودعمه بالدليل والحجة، وخاطب به العقول والضمائر، وناط به مصلحتهم وخيرهم وسعادتهم، وصدر في ذلك كله عن رحة واسعة بهم، يكادون يلمسونها باليد ويرونها بالعين ! « مَا يُر يدُ آفَهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج ، وَلَكِنْ يُر يدُ لِيطَمَّرَ كُمْ وَلِيعَا مَا مَا يُر يدُ آفَهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج ، وَلَكِنْ يُر يدُ لِيعَلَمُ وَلَيْ مَا عَلَيْكُمْ وَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلَمَاهُ فَلَنْهُ سِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْها ، وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّام لِلْعَبِيدِ » . « مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلَمَاهُ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّام لِلْعَبِيدِ » .

وأما السنة النبوية ، فقد ضربت الرقم القياسي في باب هذه السياسة التعليمية الراشدة ، حتى إذا كان علماء التربية في العصور الحديثة، قد عدُّ وا من الحكمة في التعليم والتربية الاستعانة بوسائل الإيضاح ، وألوان التشويق ، فإن محداً صلى الله عليه وسلم النبي الأمي ، كان من قبل أربعة عشر قرناً ، ومن قبل أن يولد علم التربية وعلم النفس، كان هو المعلم الأول في رعاية تلك الوسائل الموضحة ، وهاتيك المشوقات الرائعة ، حتى تفتحت قلوب سامعيه للمداية ، وامتلأت صدور أصحابه بتعاليم، كأنما كُتبت فيها كتاباً بالكلمة والحرف .

ذلك لأنه على كان أفصح الناس لسانا ، وأوضحهم بيانا وأجودهم إلقاء ، ينتقى عُيون السكلام وهو الذي أوتى جوامع السكلم، ويفتتح السكلام وبختمه بأشداقه و يفصله تفصيلاً يُراعى فيه المقام و الأفهام ، ولا يسرد الحديث سرداً يزرى بر ونقه أو يذهب بشيء منه ، بل يتكلم كلاماً لوعدا ه العاد لأحصاه . وكان يعيد السكلمة ثلاثا أو أكثر من ثلاث عند الحاجة ، كما تحفظ عنه ، كا جاء في صحيح مسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال . لا هَلَكَ آلمُتنَظِّمُونَ ، قالها ثلاثاً وكا جاء في حديث البخارى ومسلم أنه عليه قال : قال . لا هَلَكَ آلمُتنَظِّمُونَ ، قالها ثلاثاً وكا جاء في حديث البخارى ومسلم أنه عليه قال : و أَلَا أَن بَنِي بارسول الله قال : الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، ألا وقول الزور وشهادة الزور \_ وكان مُتَكناً خِلسَ \_ فا زال رُحمَة و قُلنا كيته سُكت ، .

ومن هَدْ يَه عَلَيْ أَنه كَان إِذَا خَطْبِ احْرَّتَ عَيِنَاه ، وَعَلَمْ صُوتَهُ وَاسْتَدَّ عَضْبَهُ حَيْ كَأَنَهُ مَنْذَرَ جَيْشَ أَنهُ وَالسَّاعَةَ كَهَاتِينِ حَيْ كَأَنَهُ مَنْذَرَ جَيْشَ يَقُولَ : صَبَّحَكُم وَمَسَّاكُم . وَيَقُولَ : بُمِثْتُ أَنّا وَالسَّاعَةَ كَهَاتِينِ ( وَ يَقُولُ : هِأَمَّا بَمْدُ ، فَإِنَّ خَيْرَ الْحُدِيثِ كَتَابُ ( وَ يَقُولُ : هِأَمَّا بَمُونُ مَيْنَ أَصْبُهُ فَيْ السَّبَّابَةِ وَالْوُسُطَى) وَيَقُولَ : هَأَمَّا بَمْ أَوْلَى بَكُلَّ بَدْعَةً اللهُ وَكُلَّ بَدْعَةً اللهُ وَكُلَّ بِدُعَةً اللهُ وَكُلَّ بَدْعَةً اللهُ وَكُلَّ بَدْعَةً اللهُ وَمَنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَمَنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَمَنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلَا اللهُ الللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَلَا الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

ومن وسائل إيضاحه عَلِيَّة أنه كان يضرب لهم الأمثال الرائعة التي تَجَـلَى لهم الممانى، كَانَ عَلَم المانى، كَانَ عَلَم المانى، كَانَ عَلَم المانى، كَانَ عَلَم الله العروسُ بالعروسُ بالموقف والنهى عن المنكر وخطر إهمالها، ثم قل لى بربك : هل يبارح ذا كرتك هذا التمثيل البديع ؟ .

<sup>(</sup>۱) الضياع بفتح الضاد: يستعمل مصدراً لضاع، ويستعمل اسماً بمعنى العيال أوالضائمين منهم . قال في القاموس: « والضّياع أيضاً العيال ، أو ضُيَّعُهُم » ا ه ولا يخفى أن المعنى المصدرى غير مُرادٍ هنا .

يروى البخارى عن النمان بن بشير أن النبي على قال : مثلُ القائم في حدود آلله وآلواقيح فيها ، كذل قوم آسته موا في سفينة ، فصارَ بمضهم أعلاها و بعضهم أسفلها. وكان الذي في أسفلها إذا آستَقُوا من آلماء مَرُّوا على منْ فوقهم فقالوا : لو أَنَّا خَرَقْنا في نصيبنا خرْقًا ولم نُوْذِ مَنْ فوقنا . فَإِنْ تركُوهُمْ وما أرادُوا هَلَكُوا جميعًا . وإنْ أَخذُوا عَلَى أَيديهم مَنْ نَجُوا ، ونجوا جميعًا »

ومن وسائل إيضاحه على أسئلته التي كان يلقيها على أصحابه، فيوقظ بها انتباهم، ويُر هف بسبها شعورهم ، حتى يستقبلوا هَدْيه بنفوس عطاش ، وقلوب ظِماء ، فيستقر قيماً أثبت استقرار ، ويعلق بها علوق الروح بالأجسام .

وإليك مثلاواحداً: عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسوله الله على قال: ﴿ أَتَذُرُونَ مِنَ اللهُ لُسِ كَا فَالُوا : آلمفلِسُ فِيناً مِنْ لَا دِرْهُمَ لَهُ وَلَا دِينارَ وَلَا مَتَاعَ . فقال : إِنَّ المفلِسَ مِنْ أُمتى مَنْ بَأْتِي يومَ القيامة بصلاة وصيام وزكاة ، وبأتي وقد شَتَمَ هذا ، وقَذَف هذا وأ كل مآل هذا وسَفك دَمَ هذا ، فَيعُظّى هذا مِنْ حَسَناتِه ، وهذا من حَسناتِه ، فإنْ فَنِيَتْ حَسَناتُهُ قبل أَنْ يُقْضَى مَا عليهِ ، أُخِذَ مِنْ خَطاَياهُمْ فَطُرِحَتْ عليهِ ، مُ خُذَ مِنْ خَطاَياهُمْ فَطُرِحَتْ عليهِ ، مُ خُورَ فِي النَّارِ » رواه مسلم .

ومن المجائب في وسائل إيضاحه عليه الصلاة والسلام أنه كان يستمين برسم يديه الكريمتين على توضيح المعانى وتقريبها إلى الأفدهان ، مع أنّه النبي الأمى الذي لم يقرأ كتابًا ، ولم يجلس إلى أستاذ ، ولم يذهب إلى مدرسة ، ولم يدرس الرسم ولا الهندسة . نقرأ في صحيح البخاري عن ابن مسعود رضى الله عنه قال ؟ « خَطَّ لَنَا رسولُ الله عنه قال أمر بَعًا ، وخطَّ وسَطَهُ خطًا ، وخطَّ خُطُوطًا إلى جَنْب آلخط (أى الذى في الوسط) ، وخطَّ خطًا خارجًا . فقال : أتدرُونَ مَا هذَا ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم . فال : هذا الإنسانُ (يريد الخط الذي في الوسط) وهذا آلاً جلُ مُحِيطً به (يريد الخط الربم)

وَهَٰذَهِ الْأَعْرَاضُ تَنْهَشُهُ ( يشير إلى الخطوط التي حوله ) إنْ أَخْطَأُهُ هَٰذَا نَهَشَهُ هَٰذَا وَهُذَا وَهُذَا الْأُمَلُ ( يعنى الخطَّ الخارج ) .

ومن سياسته الحكيمة في التعليم والتربية ، أنه كان ينتهز فرصة إلخطأ في أفهامهم، فيصحّح لهم الفكرة في حينها ، ويلقّمهم تعاليمه السامية ونفوسهم مستشرفة لها. من ذلك ما يقصّه علينا البخاري ومسلم عن أنس رضى الله عنه قال : « جاء كلائة كرهط إلى بيوت أزواج النبي صلى الله عليه وسلم يسألون عن عبادته ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأْبَهُم تَقَالُوها ( أي رأوها قليلة ) وقالوا : أين نحن من رسول الله عليه وقد عُفر له ماتقدم من ذَنبه وما تَأخّر ؟ قال أحدُهم : أمَّا أنا فأصلى آلليل أبداً . وقال الآخر : وأنا أصوم الدّه عليه وسلم إليهم ، فقال : أنم آلذين قلتم كذا وكذا !! أما والله إنى لأخشاكم لله ، وأكفى أسلة عليه وسلم إليهم ، فقال : أنم آلذين قلتم كذا وكذا !! أما والله إنى لأخشاكم عن سُنَّتي فليسَ هِنِي أصوم وأفطر ، وأصلى وأرقد ، وأتزوّج النساء، فين رغب عن سُنَّتي فليسَ هِنِي السَّم ، وأفطر ، وأفطر ، وأصلى وأرقد ، وأتزوّج النساء، فين رغب عن سُنَّتي فليسَ هِنِي » .

وكان من وسائل إيضاحه تمثيله صلى الله عليه وسلم بالعمل. يصلى ويقول: «صَلَّواً كَا رَأْيْتُكُو بَى أُصلى» ويحجُّ ويقول: «خُذُوا عَنِّى مَنَاسِكَكُمْ» ويشير بأصبعيه السبابة والوسطى ويقول: ﴿ بُمِثْتُ أَنَا والساعة كَهَا تَيْنَ »كَا تقدَّم فى رواية مسلم.

## العامل الحادي عشر

الترغيب والترهيب اللذان يفيض بهما بحر الكتاب والسنة . ولا ربب أن غريزة حب الإنسان لنفسه تدفعه إلى أن يحقق لها كل خير، وأن يحميها من كل شر، سواء ما كان فيهما من عاجل وما كان من آجل، ومن هنا تحرص النفوس الموقة معلى وعي هدا بة القرآن وهدى الرسول ، وتعمل جاهدة على أن تحفظ منهما ما وسعها الإمكان .

أما النفوس الضالة المحذولة ، فا نها مصروفة عن هذه السعادة بصوارف الهــوى والشهوة، أو محجوبة عن هذا المقام بحجاب التمصب والجمودعلى الفتنة ، أومر تطمة بظلام الجمل في أو حال الضلال والنكال .

ولسنا بحاجة أن نلتمس شواهد الترغيب والترهب من الكتاب والسنة ، فددها فيّاض بأوفى ما عرف العلم من ضروب الترغيب والترهيب ، وفنون الوعد والوعيد ، وأساليب التبشير والإنذار على وجوه مختلفة ، واعتبارات متنوعة ، في العقائد والعبادات وللعاملات والأخلاق على سواء .

وهاك عُودَجا من ترغيبات القرآن وترهيباته على سبيل القذكير، والذكرى تنفع المؤمنين \_ .

يقول تبارك اسمه في سورة واحدة هي سورة السجدة « وَقَالُو ا أَيْدَا ضَلَانًا فِي الْأَرْضِ أَنْنَا لَنِي خَلْقِ جَدِيد ، بَلْ هُمْ بِلِمَاءَ رَبِّمِ مُ كَافِرُونَ \* قُلْ بَتُوفًا كُمْ مَلكُ اللّهُ عَلَى خَلْقِ جَدِيد ، بَلْ هُمْ بِلِمَاءَ رَبِّمِ مُ كَافِرُونَ \* وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ الْمُعُونَ \* وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ الْمُعُونَ \* وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ الْمُعُونَ \* وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ اللّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ اللّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُولُولُولُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

لَأُمْلَأُنَّ جَهَنَّ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمِينَ \* فَذُوقُوا عِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا إِنَّا نَسْيِنا كُمْ وَدُوقُوا عَذَابَ آلُؤُلِدِ عَا كُنْتُمْ تَمْمَلُونَ \* إِنَّا يَعْلَمُونَ \* أَذَا ذُكُرُوا بِهَا خَرُ وَا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَدْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ \* لَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُصَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا وَمِمَّا وَمَا رَزَقَنَاكُمْ يُنْفَقُونَ \* فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيَنِ جَزَاءً عِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* أَفَمَنْ كَانَ مُوا مَنْ فَرُقَةً أَعْيُنِ جَزَاءً عِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* أَفَمَنْ كَانَ مُوا مَنْ أَنْ كَانَ مَنْ فَلَا لَكُمْ مَنْ قُرُةً وَاعْمَلُونَ \* وَأَمَّا اللَّذِينَ الْمَمُولُونَ \* وَمَّا اللَّذِينَ فَسَقُوا فَمَا وَاهُمُ النَّارُ مَنْ مُؤْمِلُونَ \* وَلَمُ اللَّذِينَ فَسَقُوا فَمَا وَاهُمُ النَّارُ اللَّذِي فَلَمُ مَنْ وَلَا مَا اللَّذِينَ فَسَقُوا فَمَا وَاهُمُ النَّارُ اللَّذِي فَلَمُ اللَّذِينَ وَقُوا عَذَابَ النَّارِ اللَّذِي كُلُمُ أَرَادُوا أَنْ يَوْرُجُوا مِنْ أَعْلَمُ مِنَ الْمُحْرِقِينَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ اللَّذِي فَلَى اللَّالِ اللَّذِي وَلَوْلَ اللَّالِ اللَّذِي وَلَا اللَّهُ مِنْ الْمُحْرِمِينَ مُنْ أَعْرَفُونَ \* وَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ \* وَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّنَ ذُكُرَ الْمَاتِ رَبِّهِ مُعُونَ الْمُحْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ \* .

فانظر بعين بصيرتك في أساليب هذه الترغيبات، وفنون تلك الترهيبات، التي احتوتها هذه الآيات، والقرآن مَلِيء كله من هذه الأنوار على هذا الفرار!.

ولا تحسين السنة النبوية إلا بحراً متلاطم الأمواج في هذا الباب. وهاك نموذجاً بل نماذج منها تدلك على مدى ما تقأثر به النفوس البشرية عند مايمر بها الوعد والوعيد، وما يتركه هذا التأثر من ثبات الأوامر والنواهي واستقرارها في الذهن ، وانتقاشها في صحيفة الفكر، ثم اندفاع الإنسان من ورائها إلى العمل والاتباع .

هاهو صلى الله عليه وسلم يبشِر واصلَ رحمه بسعة الرزق والبركة فى العمر فيقول ، ﴿ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فَىرِزْقِهِ ۚ ، وَأَنْ يُنْسَأَ لَهُ فِى أَثَرِهِ ، فَلَيْصِلْ رَحَمَهُ ﴾ أخرجه البخارى والترمذي .

وها هو ﷺ يتحدث بالوعد لمن جعَل الآخرة همَّه ، وبالوعيد لمن جعل الدنيا همَّه

فيقول : ﴿ مَن كَانَتَ الآخَرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللهُ غِنَاهُ فَى قَلْمِهِ ، وَجَمَعَ لَهُ شَمَلَهُ ، وَأَتَتَهُ آلَدُّ نَيَا وهى راغمة ، ومَنْ كانت الدنيا هَمَّهُ جَعَلَ آللهُ الفقرَ بين عَيْنَيْه، وفرَّقَ اللهُ عَلَيْهِ شِمْلَه، ولم يأتِهِ مِنَ الدُّنيا إلا ما قُدِّرَ له » رواه الترمذي .

وها هو صلى الله عليه وسلم بحر ض المؤمنين على القتال ويحبهم على الدفاع والنضال، فيقول: « تَضَمَّنَ الله لمن خرج في سبيل الله ، لا يُخْرِجُهُ إِلّا جِهادٌ في سبيل ، وإيمان في ، وتصديقٌ برسلى ، فهو عَلَى طامِن أن أَدْخِلَهُ آلجنَّة ؛ أوْ أَرجِعهُ إلى مسكنيه الذي خرج منه نائلًا ما نالَ من أجر أو غنيمة ، والذي نَفْسُ محمد بيده ما مِن كُلْم يُكْلَم في سبيل الله إلا جاء يوم القيامة كهيئته يوم م كُلِم ؛ لونه لون دم ، وريحه ربح مسبك. والذي نَفْسُ محمد بنده خلاف سرية تغزو في سبيل الله عز وجل أبداً. ولكن لا أجد سمّة فأحلَم ، ولا يجدون سمّة في نبعو في ويشق عليهم أن يتَخَلَفُو اعتى والذي نَفْسُ محمد بيده لو ددت أن أغز و في سبيل الله عز و في أَخْرَجُه الثلاثة والنسائي ،

فأنت ترى فى هذه المكلمات النبوية قوة هائلة محولة؛ تجعلها مائلة فى الأذهان ، كا تجعل النفوس رخيصة هيئة فى سبيل الدفاع عن الدين والأوطان . حتى لقد كان الرجل يستمع إلى هذه المرغبات والمشوقات وهو يأكل، فما يصبر حتى يتم طعامه ، بل يرمى بما فى يده ، ويقوم فيجاهد متشوقاً إلى الموت، متله فا على أن يستشهد فى سبيل الله . كذلك أخرج مالك عن يحيى بن سعيد : « أن رسول الله علي يقل رغب فى الجهاد وذكر الجنة ورجل من الأنصار يأكل تمرات ، فقال : إنى لحريص على الدنيا إن جلست حتى أفرغ منهن ، فرمى ما فى يده ، وحمل بسيفة ، فقاتل حتى قتل » .

#### العامل الثاني عشر

اهتداء الصحابة رضوان الله عليهم بكتاب الله وسنة رسوله على ، محلون ما فيهما من حسلال ، ويحرِّمون ما فيهما من حرام ، ويتبعون ما جاء فيهما من نصح ورشد ، ويتعبَّدون طواهرهم وبواطنهم بالتربية والآداب الإسلامية ، دستورهم القرآن ، وإمامهم الرسول عليه الصلاة والسلام .

وما من شك أن العمل بالعلم يقرِّره في النفس أبلغ تقرير ، وينقشه في صحيفة الفكر أثبت نقَش، على نحو ما هو معروف في فن التربية وعلم النفس،من أن التطبيق يؤيد المعارف، والأمثلة تقيِّد القواعد، ولا تطبيق أبلغ من العمل، ولا مثال أمثل من الاتباع، خصوصاً المعارف الدينية ، فإنها تزكو بتنفيذها ، وتزيد باتباعها . قال تَمَالَى : ﴿ أَيْـاً يُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقَّوُا اللهَ يَجْعَـلُ لَـكُمْ ۚ فَرْقَانًا ﴾ أي هداية ونوراً تفرقون به بين الحق والباطل ، وبين الرشد والغيُّ كا جاء في بمض وجوه التفاسير . وذلك أن المجاهدة تؤدى إلى المشاهدة، والعناية بطهارة القلوب وتزكية النفوس تفجر الحكمة في قلب العبد. قال الغزالي رحمه الله: ﴿ أَمَا الْكُتُبِ وَالْتَعْلَيْمِ فَلَا تَغِي بِذَلِكُ (أي بالحكمة تتفجر في القلب) بل الحكمة الخارجة عن الحصر والعد، إنحـــا تتفتح بالجاهدة ومراقبة الأعمال الظاهرة والباطنة ، والجلوس مع الله عز وجل في الخلوة ، مع حضورَ القلب بصافى الفكرة ، والانقطاع إلى الله عز وجل عما سواه ، فذلك مفتاح الإلمام ومنبع الكشف؟فكم من متعلم طال تعلمه ولم يقدر على مجاوزة مسموعه بكلمة . وكم من مقتصر على المهم في التعليم ، ومتوفر على العمل ومراقبة القلب ، فتح الله له من لطائف الحكمة ما تحار فيه عقول ذوى الألباب. ولذلك قال عَلَيْ : ﴿ مَّنْ عَمِلَ عِمَا

عَلِمَ وَرَّتُهُ اللهُ عِلْمَ مَا لَمْ بَكُنْ بَعْلُمُ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراق في هذا الحديث:رواه أبونميم في الحلية لكن بسندضعيف.

#### ألعامل الثالث عشر

وجود الرسول على بين ظهراً نيهم ، محفظهم من الكتاب والسنة ما لم يحفظوه ، وبعلهم ما جهلوه ، وبجيبهم إذا سألوه ، وبريهم شاكلة الصواب فيا أخطأوه ، و بقهم على حقيقة الأمر إذا تشكّكوه ، في صبر وأناة وسمة صدر وكرم نفس وطيب قلب . ولا ريب أن هذا عامل مهم الحفظ ويهو نعليهم الاستظهار ، ضرورة أنه على مرجع واضح ، ومنهل عذب ، لا سيا إذا لا حظنا أنه على كان دائم البشر ، مهل الخلق، لين الجانب، ليس بفظ ، ولا غليظ ولا صخاب، ولا فعاش ، ولا عياب، وأن من جالسه أو فاوضه في حاجة صابر ه حتى يكون هو المنصرف عنه ، ومن سأله حاجة وأن من جالسه أو فاوضه في حاجة صابر و حياء وأمانة وصبر ، يكرس فيه القرآن ، وتذاع عند ، وبمنوز من القول ، قد وسع الناس بسطه وخلقه ، فصار لم أبا وصاروا عند ، وبمنوز من القول ، قد وسع الناس بسطه وخلقه ، فصار لم أبا وصاروا عند ، وبمنوز من القول ، قد وسع الناس بسطه وخلقه ، فصار لم أبا وصاروا عند ، وبمنوز من القول ، قد وسع الناس بسطه وخلقه ، فصار الم أبا وصاروا عند ، وبمنوز من القول ، قد وسع الناس بسطه وخلة ، فصار الم أبا و منها أد يجلسه مجلس علم وحياء وأمانة وصبر ، يكرس فيه القرآن ، وتذاع فيه السنة ، وبمنون منه أريج الهداية .

## عوامل خاصة بالقرآن الكريم .

تلك العوامل التي ذكرناها عوامل مشتركة بين الكتاب والسنة، طَوَّعَتْ للصحابة حفظَهما واستظهارها، والإحاطة بهما وحذقهما .

بَيْدَ أَنْ هَنَاكُ عُوامِلُ خَاصَّةً تُوافِرت في حَفْظُ الصَّعَابَةُ لِلقَرْآنُ دُونَ السُّنَّةُ .

أولها : أن الله تمالى تحدَّى بالقرآن أمة المرب، بل كانَّة الخلق فقال سبحانه :

« فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مَّشْلِهِ » ولما عجزوا قال : « فَأْتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِّشْلِهِ » ولما عجزوا أيضاً قال : « فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ » ولما عجزوا الثالثة سجَّل عليهم

هزيمتهم وأعلن فَلَج القرآن بالإمجاز في هذا الميدان ، إذ قال عزُّ اسمه : « قُلْ كَثِنِ آجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَآجِنْ عَلَى أَنْ كَأْنُوا بِمِثْلِ لهذَا اَلْقُرْ آنِ لَا كِأْنُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا» .

هذا التحدِّى الذى امتاز بهالقرآن ؛ فتح عيونالناس جميماً ، ولفتهم بقوة إليه ، لا فرق بين أوليائه وأعدائه . أما أولياؤه ومتَّبعوه ؛ فقرءوه من هذه الناحية ، ليُفحموا به أعداءهم ، ويؤيِّدوا بإعجازه دينهم ونبيَّهم . وأما أعداؤه ومخالفوه ، فاقتفوا أثره وتتبعوه ، أمَّلًا في أن يجدوا فيه مَغْمزاً ، ويأخذوا عليه مَطْعناً . فلا جرم كان هذا التحدى من الدواعي التي تو افرت على نقل القرآن وتو اثره وجريانه على كل لسان !

تانيها: عنايته يَرْالِيّهِ بكتابة القرآن فيما تيسر من أدوات الكتابة ، إذ اتخذ كُمّاً بأ للوحي من أصحابه. وأُفرَّ كل من يكتب القرآن لنفسه في الوقت الذي نهمي فيه عن كتابة السنة في الحديث الذي أسلفناه من رواية مسلم «لَا تَكْتُبُوا عَنِّي وَمَنْ كَتَبَ عَنِّي شَيْئًا غَيْرَ الْقُرْآنَ فَلْمُنْجُهُ ﴾ .

وغنى عن البيان ، أن الكتابة من عوامل تيسير الحفظ والاستظهار . مراً ، ثالثها : تشريع قراءة القرآن في الصلاة ، فرضاً كانت أو نفلا ، سرًا أو جهراً ، ليلية أو نهارية ؛ حتى صلاة الجنازة . ومثل الصلاة في ذلك خطبة الجمعة . وتلك وسيلة فعالة ؛ جعلت الصحابة يقرءونه ويسمعونه ؛ ثم جعلتهم عن هذا الطريق يتحفظونه ويستظهرونه ، لا فرق بين رجلوامرأة ، وصغير وكبير ؛ وغنى وفقير ، على قدر ما سمح به استعداد كل منهم .

رابعها : الترغيب في تلاوة القرآن ولو في غير صلاة ومن غير وضوء . اقرأ إن شئت قوله تمالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ ٱللهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ

سِرًا وَعَلَا نِيَةً ۚ يَرْجُونَ مِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ، لِيوَ فَيَهُمُ ٱلْجُورُكُمْ وَيَزِيدَكُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ عَنُورٌ شَكُورٌ . ﴾ .

ويقول النبى صلى الله عليه وسلم: ﴿ الَّذِي يَقُرُ أَ الْقُرَانَ وَهُوَ مَاهُرُ وَ بِهِ مَعِ السَّفَرَ قَ الْمَرامِ النَبَرَرَةِ . والذي يَقْرُ أَ الْقُرَانَ وَهُو يَتَعَفَّتُم فيه وَهُو عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرَانِ ﴾ رواه البخاري ومسلم . ويقول عَلِيْقٍ : ﴿ لا حَسَدَ إِلَّا فِي اثنتيْنِ : رَجُلِ آتَاهُ اللهُ القُرآنَ وهو يقوم به آناء اللّيلِ وآناء البهارِ ، ورجُلِ آناهُ اللهُ مَالًا فَهُوَ بُنفَقِهُ آناء الليلِ وآناء البهارِ ، ورجُلِ آناهُ اللهُ مَالًا فَهُوَ بُنفَقِهُ آناء الليلِ وآناء البهارِ » رواه الشيخان أيضاً .

ويقول عَلِي : ﴿ مَنْ قرأَ حُـرِفًا مِنْ كِتَابِ اللهِ تَمَاكَى فَلَهُ حَسَنَهُ ، والحَسَنَةُ بِمَشْرِ أَمْثَا لِهَا . لا أقول : إلَمْ حَرَفٌ . ولكن أَلِفْ حَـرِفٌ ؛ ولام حرفٌ ؛ وميم حرفٌ » رواه الترمذي وقال : حسن صحيح .

ويقول صلى الله عليه وسلم: « يُقالُ لقارِي القرآنِ اقْرَأُ وارْقَ ورتَلُ كَمَا كَنْتَ تُرْتَلُ فَى الدُّنْيَا ؟ فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عَنَا لَا يَرِالَيْهِ تَقْرَؤُهَا » رواه أبو داود والترمذي والنسائي. ويقول صلى الله عليه وسلم: « خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَمَ الْقَرْآنَ وَعَلَمَه » رواه البخاري.

فهل بعقل أن أصحاب محمد عَلِيْتُهُ الذين سمعوا ذلك وأمثال ذلك ؟ يتوانون لحظةً عن قراءة القرآن؟ ثم ألا تكون تلك التلاوة سبيلا إلى أن يَحذِقوه ويحرزوه؟ .

خامسها عناية الرسول صلى الله عليه وسلم بتعليم القرآن وإذاعته ونشره ، إذ كان يفرو معلى ألناس على مكث كما أمره الله . وكان يسمعهم إياه في الخطبة والصلاة ، وفي الدروس والعظات؛ وفي الدعوة والإرشاد، وفي الفتوى والقضاء ؛ وكان يُرعَّب في تعليمه ونشره كما سمعت . وكان يرسل بَمْثات القرَّاء إلى كل بلد يعلِّمون أهله كتاب الله ، كما أرسل مُصْمَب بن عمير وابن أمِّ مكتوم إلى أهل المدينة قبل هرته واليها ، وكما أرسل

مُعاذ بن جبل إلى مكة بعد الفتح للإقراء . قال عبادة بن الصامث : كان الرجل إذا هاجر دفعه النبي عليه إلى رجل منا يعلمه القرآن .

سادسها: القدّاسة التي امتاز بهاكتاب الله عن كل ماسواه، حيث اجتمع فيه من المزايا ما قصصنا عليك وما لم نقصص عليك . كنسبته إلى الله نعالى ، وكرمة قراءته على الجنب والحائض والنفساء ، وكرمة مَسِّ مضحفه وحمله على أولئك جميماً وعلى المحدث حدثاً أصغر أيضاً ، إلى غير ذلك .

ولاشك أن هذه القداسة تلفت الأنظار إليه، وتخلعهم المؤمنين به عليه ، فيحيطون به علماً ، ويخضعون لتعاليمه عملًا · وذلك ماحدا المسلمين في كل عصر ومصر أن يُعنّونا مخفظ كتاب الله حتى عصرنا الذي نعيش فيه ، فما بالك بعصر الصحابة وهو عصر العلم والنور ، والتقوى والهداية ، والنشر والدعوة ؟! .

#### أما بعد:

فهذه بضعة عشر عاملاتو افرت في أصحاب الرسول الأكرم صلى الله عليه وسلم حتى حفظوا الكتاب والسنة ، وقد جمعناها لك هذا الجمع ، معتقدين أن من ورائها عوامل شخصية تو افرت في بعض القراء وبعض المحدثين منهم دون بعض . والسبيل إلى تلك العوامل الشخصية دراسة تراجم أولئك القراء والمتصدر ين لرواية الحديث من الصحابة ، فارجم إليها إن شئت، واحرص على ماذكر نا لك، وصُغ منها أسلحة علمية مره هفة تشهرها في وجه أولئك الخونة الذين يخوضون في الصحابة بغير علم ، ويطعنون في الكتاب والسنة عن طريق الطعن فيهم بعد الحفظ والضبط .

ونحن نتجدً من أمم العالم بهذه الدواعي التي توافرت في الصحابة حتى نقلوا الكتاب والسنة ، وتواثر عنهم ذلك خصوصاً القرآن الكريم .

« أولئكَ آبائى فجننى بمثلهم إذا جمعتناً باجريُر المجامعُ ! » غره الله برحمته ورضوانه ، وصبٌ عليهم شآبيب جوده وإحسانه . آمين .

# ب\_ الجبهة الثانية

## أو عوامل تثبّت الصحابة في الكتاب والسنة

الآن وقد فرغنا من عوامل حفظ الصخابة للكتاب والسنة ، ندرج على عوامل تشبهم - رضوان الله عليهم - فيهما. فنذكر أن الناظر فى تاريخ الصحابة ، يروعه ما يعرفه عنهم فى حفظهم ؛ لأن التثبت فضيلة ترجع إلى عنهم فى تشبهم ، أكثر نما يروعه عنهم فى حفظهم ؛ لأن التثبت فضيلة ترجع إلى الأمانة الكاملة والعقل الناضج من ناحية ، ثم هو فى الصحابة بلغ القمة من ناحية أخرى ، إذ كان تثبتاً بالفاً، وحذراً دقيقاً ، وحيطة نادرة، وتحرياً عيقاً لكتاب الله تعالى وهدى رسوله على في كل ما يتصل مهما عن قرب أو بعد .

ولهذا التثبت النادر فى دقته واستقصائه، بواعث ودواع، أوأسباب وعوامل، يجمل بنا أن نقدًمها إليك، كأسلحة ماضية تنافح بهاعن الكتاب والسنة، وعن الصحابة فى أدائهم الكتاب والسنة .

#### العامل الأو ل

أن الله تعالى أمر في محكم كتابه بالتثبت والتحرى، وحدٌر من الطيش والتسرُّع ، في الأنباء والأخبار ، بله القرآن الكريم والحديث النبوى الشريف ، فقال سبحانه : 

﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فِتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَة فَتَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فِتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَة فَتَكُمْ فَتُصِيبُوا عَلَى مَا فَعَلْمُ وَالدِمِينَ . ﴾ .

وكذلك نهى الله عن اتباع ما لا دليل عليه إلا أن تسمع الأذن، أو ترى المين، أو يمن المين، أو يمن المين، أو يعتقد القلب عن برهان، فقال عزَّ من قائل: « وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَائِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ».

وقد عاب القرآن على من يأخذون بالظن فيما لا يكفي فيه الظن ، فقال الله جل شأنه : ﴿ إِنْ يَتْبِهُونَ إِلَّا آلظنَّ ، وَإِنَّ آلظنَّ لا يُغْنِى مِنَ آلِحَقِّ شَيْئًا » إلى غير ذلك من أدلة كثيرة في الكتاب والسنة تأمر بالنظر ، وكان الصحابة مم المخاطبين هذه التعاليم والمشافهين بها ، فلا ربب أن تكون تلك الآداب الإسلامية من أهم العوامل في تثبتهم وحذرهم خصوصاً فيما يتصل بكتاب ربهم وسنة نبيهم . وبعيد كل البعد ، بل محال كل الاستحالة ، أن يكونوا قد أهملوا هذا النصح السامي ، وهم خير طبقة أخرجت للناس .

### العامل الثانى

ما سمموه من الترهيب الشديد، ومن التهديد والوعيد، لمن يكذب على الله أو يفترى على رسوله ومصطفاه . قال الله سبحانه : « وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّنِ آفْتَرَى عَلَى آللهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ مُونِ قَالَ سُأْنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ آللهُ ؟ » فانظر كيف سلك الله من افترى الكذب عليه في سلك من قال أوحى إلى ولم يوح إليه شيء ومن قال سأنزل مثل ما أنزل الله ؟ ثم انظر كيف قلاً مه عليهما في الذّ كر وصدوه في الوعيد ، ونعته أول من نعت بالإغراق في الظلم .

وقال سبحانه: «وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ آ فَتَرَى عَلَى آللهِ آلْكَذِبَوَهُوَ يُدْعَى إِلَى آلْإِسْلَامِ » وقال سبحانه: « وَيَوْمَ آلقِيَامَةِ تَرَى آلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى آللهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ . 'أَلَيْسَ فِي جَهَامَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِبنَ ؟ . » .

ونقرأ فى السنة النبوية أنه عَلِيْكُم قال: « من كذبَ على متعمداً فليتبوأ مقمده من النارِ ». وهو حديث مشهور، بل متواتر، ورد أنه قد رواه اثنان وستون صحابيًا منهم العشرة المبشرون بالجنة، ولإبعرف حديث اجتمع عليه العشرة المبشرون بالجنة إلا

هذا ، ولا حديث يروى عن أكثر من ستين صحابيًّا إلا هذا .

ولقد سمع الصحابة هذه الترهيبات وأمثالها. وما أمثالها في القرآن والسنة بقليل ، بل لقد سمع الأصحاب بهني دسول الله عليه عا دون الكذب وما كان أقل من التزيد ، إذ حذرهم رواية الضعفاء والمدخولين فقال : سيكون في آخر أمتى أناس يحدثونكم مالم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم ، فإياكم وإياهم » رواه مسلم . بل حذرهم علي رواية المجهولين فقال : «إن الشيطان ليتمثل في صورة الرجل فيأنى القوم فيحدثهم الكذب ، فيتفرقون فيقول الرجل منهم : «سمعت رجلًا أعرف وجه ولا أعرف اسمه كمدت كذا وكذا » فيقول الرجل منهم : «سمعت رجلًا أعرف وجه ولا أعرف اسمه كمدت كذا وكذا »

## العامل الثالث

أن الإسلام أمرهم بالصدق ونهاهم عن الكذب إطلاقاً ، فقال سبحانه : « يَدانَيها الذَّينَ آمَنُوا آتَقُوا آقَهُ وَكُونُوا مَعَ آلصّادِ قِينَ » وأنت خبير بأن هذا الخطاب بهذه الصيغة في هذا المقام مع تقديم الأمر بالتقوى ، فيه إشارة إلى أن الصدق المأمور به من مقتضيات الإيمان ومن دعام التقوى ، ويفهم من هذا أن من كذب وافترى ، فسبيله سبيل من كفر وطغى. كما صرّحسبحانه بذلك في قوله : « إمّّ مَا يَفْتَرِى آلْكَذِبَ آلَّذِينَ سبيل من كفر وطغى. كما صرّحسبحانه بذلك في قوله : « إمّّ مَا يَفْتَرِى آلْكَذِبَ آلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ باياتِ آللهِ وَأُولَئِكَ مُم آلْكَاذِبُونَ » .

ويقول النبي عَلِيَّتِي : ﴿ عَلَيْكُمُ بِالصَّدَقِ فَإِنَّهُ مَعَ البَرِّ وَهَا فِي اَلْجِنَةِ . وَإِياكُمُ وَال فَإِنَّهُ مَعَ الفَجُورِ وَهَا فِي النَّارِ ﴾ رواه ابن ماجه .

وعن صفوان بن سليم رضى الله عنه قال: قلنا يارسول الله: أيكون المؤمن جباناً قال: «نعم » . قلنا : أفيكون كذاباً ؟ قال: «لا» قال: «نعم » . قلنا : أفيكون كذاباً ؟ قال: «لا» أخرجه مالك ، فانظر إلى الحديث الأول كيف جعل الصدق هادياً إلى البر وإلى الجنة، وجعل الكذب هادياً إلى الفجور وإلى النار . ثم انظر إلى الحديث الثاني كيف اعتبر الكذب أفحش من الجبن والبخل ، وأخرجه في هذه الصورة الشنيعة التي لاتجتمع هي والإيمان في نفس واحدة أبداً . !

وستقضى المجب حين تعلم أن الرسول براتي بالغ فى تقبيح الكذب حتى فى توافه الأشياء ومحقرات الأمور! استمع إليه براتي وهو ينهى عن الكذب فى المزاح بهده الطريقة الرادعة فيقول: « ويل الذى يحدث ليضحك منه القوام فيكذب، ويسل له ، ويل له ، ويل له ، ويل له من كذب فى حلم كلف يوم القيامة أن يعقد بين شعير تين ، وليس بعاقد بينهما أبدا ».

قل لى بربك: هل تلك الطبقة الأولى المتازة التى سمعت ذلك وأضعاف ذلك بآذانها من فم رسولها والتى اعتنقت الإيمان بعد البحث والنظر ، واعتقدته طريقاً إلى سعادتها وعز ها، والتى باعت أنفسها وأموالها لله بأن لها الجنة في نعيمها وخاودها. نقول: هل تلك الطبقة الكريمة ترضى بعد ذلك كله أن تركب رأسها وتنكص على أعقابها ؟ فتكذب على الله ورسوله ؛ أو لا تتحر ى الصدق في كتاب الله وسنة رسوله ! ذلك شعاط بعيد لا يجوز إلا على عقول المغفلين ! .

#### العامل الرابع

أن الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ كانوا مُغْرَ مِين بالتفقّه والتعلم ، مو لَمين بالبحث والتنقيب ، مشغوفين بكلام الله وكلام رسول الله ، بعقدون المجالس لمدارسة القرآن وفهمه ، ويركبون ظهور المطايا لطلب العلم وأخذه . وكانت عناية الرسول بتعليمهم القرآن تغوق كل عناية ، يقرؤه عليهم ، ويخطبهم به ، ويزيّن إمامته لهم بقراءته في صلاته ، وفي دروسه وعظاته . وكان فوق ذلك يحب أن يسمعه منهم كما يحب أن يقرأه عليهم . روى البخارى ومسلم أن ابن مسعود قال : قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم « اقرأ على القرآن . قلت : يا رسول الله . أفرأ عليك وعليك أن أنزل ؟ قال : إنى أحبُ أن أسمعه من غيرى . فقرأت عليه سورة النساء حتى إذا جثت إلى ههذه الآية : « فكري إذا جثنا مِنْ كُلِّ أُمَّة بِشَهِيدٍ وَجِئْنا أَذَا جَنْنا مُنْ كُلِّ أُمَّة بِشَهِيدٍ وَجِئْنا مَنْ كُلُّ أُمَّة بِشَهِيدً وَجَئْنا مُنْ الله عَنْ الله فإذا عَيْناهُ لَوْنَ الله عَنْ الله عَنْهِ الله عَنْهُ الله عَنْهُ أَلَانَ . فالنَّقَتُ إليه فإذا عَيْناهُ بَرُونان .

وكذلك كان الصحابة، همهم أن يقرءوا القرآن ويستمعوه . روى الشيخان عن أبي موسى رضى الله عنه قال: قال رسول الله على الله على الأعرف أصوات رُفِقَة الأَسْعَرِيَّيْنَ بِاللهُ لَا حَرِفُ أَصُواتَ مُ فَقَدَ الْأَسْعَرِيَّيْنَ بِاللهُ لَا حَيْنَ يَذَخُلُون ، وأعرف منازلهم من أصواتهم بالقرآن بالليل ، وإن كُنتُ لم أرَ منازلهم حين نزكوا بالهار » .

وروى الدارى وغيره بأسانيدهم عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه كان يقول لأبى موسى الأشعرى : ذكرنا ربَّنا فيقرأ عنده القرآن . قال النووى : وقد مات جماعات من الصالحين بسبب قراءة من سألوه القراءة .

وقد سبق فى عوامُل حفظ الصحابةللسنة مدى عنايتهم بالإقبالعليها والاهتمام بلقاء

رسول الله على التعلم منه والأخذ عنه . وروى مكحول عن عبد الرحمن بن غنم أنه قال: حدَّ ثنى عَشْرَةٌ من أصحاب رسول الله عَلَيْ قالوا : كُنَّا نَدْرُس العِلْم فى مسجد قُباء إذْ خرجَ علينا رسول الله عَلَيْ فقال : ﴿ تَعلَّمُوا مَا شَئْمَ أَن تَعلَّمُوا ، فَانْ يَأْجَرَكُمُ اللهُ حتى تعملوا » . رواه الدارى موقوفًا على معاذ بسند صحيح . وكلة العلم فى هذا الحديث شاملة لعلم الكتاب وعلم السنة .

أليس هذا الولوع بالكتاب والسنة من دواعى تثبتهم فيهما ، كما هو من دواعى حفظهم لها، لأن اشتهار الشيء وذيوعه ، ولين الألسنة به ، يجمله من الوضوح والظهور، بحيث لا يشو به لَبْس ، ولا يخالطه زَيْف ، ولا يُقبل فيه دخيل .

#### العامل الخامس

يسر الوسائل لدى الصحابة إلى أن يتنبّتوا، وسهولة الوصول عليهم إلى أن ية واعلى جليّة الأمر، فيما استفلق عليهم معرفته من الكتاب والسنة. وذلك لمعاصرتهم رسول الله عليه يتصلون به في حياته ، فيشنى صدورهم من الريبة والشك ، ويريح قلوبهم بما يُشعُ عليهم من أنوار العلم وحقائق اليقين .

أما بعد غروب شمس النبوة ، وانتقاله صلى الله عليه وسلم إلى جوار ربه . فقد كان من السهل عليهم أيضاً أن يتصلوا بمن سمعوا بآذابهم من رسول عليه ، والسامعون يومئذ عدد كثير وجم غفير ، يساكنونهم فى بلدهم ، ويجالسونهم فى نواديهم ، فإنشك أحدهم فى آية من كتاب الله ، أو خبر عن رسول الله أمكنه التثبّت من عشرات سواه، دون عَنَت ولا عسر !

#### العامل السادس

شجاعـة الأصحاب شجاعةً فطرية ، وصراحتهم صراحةً طبيعية ، أَشْتُوا عليهما مُنذُ حداثتهم ، وطبعوا عليهما بفطرتهم وبيئتهم ، كأمة متبدِّية لاتعرف خَتْلَ الحضارة الللويَّمة ، ولا تألف نفاق المسدنية المذَّبذَّبة . ثم جاء الإسلام فمزَّز فيهم هذا الخلق الفاضل، وزادهم منه، وبني حضارته الصحيحة ومدنيَّته الطاهرة عليه، بمثل، ما سمعت في أصدق الحديث وخير الهدى . حتى لقد كان الرجل منهم يقف في وسط الجمهور يردُّ على أمير المؤمنين وهو يلقى خطاب عرشه ردًّا قويًّا مريحًا خَشنًا. بل كانت المرأة تقف في بُهْرَةِ المسجد الجامع فتقاطع خليفة المسلمين وهــــو بخطب ، وتعارض رأيه برأيها ، وتقرع حجَّته بحجتها فما تعتقد أنه أخطأ فيه شاكلة الصواب ، وأمير المؤمنين في الحالين يفتبط بهاتيك الصراحة ويُسَرُّ بتلك الشجاعة ، ويعلن اغتباطه بمسوقف التي حاجَّتُه بين يديه ، وما أمر عمـــر ببعيد عنكم ، ولا مجهول لكم ، لاعند ولايته الخلافة وهو قائم يلقى خطاب عرشه ، ولا عند ما وقف على منبره ينهى عن التغالى في مَهُور النساء !!

فهل يرضى المقل والمنطق أن تُجرح هذه الأمة الصريحة القوية وتتهم بالكذب أو بالسكوت على الكذب في كلام الله ، وفي سُنة رسول الله ؟ ١ .

ثم ألا يحملهم هذا الخلق المشرق فيهم على كمال التأثبُّت ودقة التحرى في كتابالله وسنة رسول الله ؟ ﴿ لَقَدْ أَسْفَرَ الصَّبْحُ لِذِي عَيْنَيْنِ ﴾ ! .

## العامل السابع

تكافُل الصحابة تكافلًا اجماعيًّا فرضه الإسلام عليهم ، فجمل عيونهم مفتَّحة لكل من يكذب على الله ، أو يفترى على رسول الله ، أو يخوض فى الشريعة بغير علم ، أو يفتى فى الدين بغير حجة .

أجل: لقد كان كل واحد منهم يعتقداً نه عضو فى جسم الأمة، عليه أن يتعاون هو والمجموع فى الحافظة على الله ، و يعتقداً نه لَمِنةٌ فى بناء الجماعة، عليه أن يعمل على سلامتها من الدغل والزغل ، والافتراء والكذب، خصوصاً فى أصل التشريع الأول وهو القرآن وأصله الثانى وهو سنة الرسول عليه الصلاة والسلام .

وبين يديك الكتابوالسنة، فاقرأ فيهما إن شئت أدلة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، تجدها كثيرة متآخدة ، تقر ر ذاك التكافل الاجتماعي الإسلامي بين آحاد الأمة ، بما لا يَدَعُ مجالًا لمفتر على الله ، ولا يترك حيلة لحاطب ليل في حسديث رسول الله .

استمع إلى كلام الحق وهو يحض على دعوة الخير و فضيلة النصح ؛ إذ يقول سبحانه و تعالى في سورة آلى عران : « وَلْتَ كُنْ مِنْ كُمْ أُمَّةُ يَدْ عُونَ إِلَى آلَخْيْرِ وَ يَأْمُرُ وَنَ بِالْمَعْرُ وَفِ وَيَنْهُونَ عَنِ آلْمُنْكَرِ . وَأُولَئْكَ هُمُ آلْمُفْلُحُونَ . وَلَا تَدَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّ قُوا وَاخْتَكُو أَنَ عَنِ آلْمُنْكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ . يَوْمَ تَدْيَعَتُ وُجُوهُ وَآخُونَ وَآخُونُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ . يَوْمَ تَدْيَعَتُ وُجُوهُ وَآخُوهُ وَا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ آلْبَيِنَّاتُ . وَأُولَئْكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ . يَوْمَ تَدْيَعَتُ وَجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ وَ وَهُمُ الْمَدِينَ وَلَا يَكُونَ وَتُواْمِنُونَ بِاللهِ » . وهكذا قدم الله الأمر بالمعروف بالمُعَرُ وَتُواْمِنُونَ بِاللهِ » . وهكذا قدم الله الأمر بالمعروف والنهى عن المذكر على الإيمان به ، تنويها بجلالهما . وحثاً على التمسك بحبلهما ، وإشارة إلى أن الإيمان بالله لا يُصان ولا يكون إلا بهما .

وتدبَّر قول الله تعالى في سورة المائدة: «لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إسرائيلَ عَلَى السَّانَ دَاوُدَ وَعِيسَى بْنِ مَرْ يَمَ. ذَلِكَ بِمَا عَصَوْ الْوَكَانُو اللَّهِ تَذُونَ. كَأَنُو اللَّا يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنْكِر فَعَلُوهُ . لَبُنْسَ مَا كَأَنُو اللَّهُ عَلُونَ » .

ثم تأمل حكم الله على بنى الإنسان جيماً بأنهم غريقون فى الخسران ، إلا مَنْ جمع عناصر السعادة الأربعة ، وهى الإيمان ، والعمل الصالح ، والتوصية بالحق ، والتوصية

بالصبر فى قوله سبحانه: «وَالعَصْرِ: إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَنِي خُسْرٍ . إِلَّا ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَيُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ » .

سمع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك، وشُو فَهُوا بِخَطَابِهِ مِن فَهُرَسُولَ اللهُ عَن جَبِرِيلَ عَن الله ، ثم سمعوا بعد ذلك من كلام رسول الله أمثال ما يأتى : ــ

(١) يقول على الله على الله على الله الله عن المنكر أن المعروف ولتهمون عن المنكر أو ليوشكن أن يبعث الله عليكم عقاباً منه ، ثم تدعونه فلا يُستجاب لكم » . رواه المترمذي بسند حسن عن حذيفة رضى الله عنه .

(٣) وعن عُبادة بن الصامت رضى الله عنه قال: «با يعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عَلَى السَّمع والطاعة فى العُسر والبُسر، والمنشط والمكره، وعلى أثرَة علينا، وعلى ألا نُنازع الأمر أهله، إلا أن تروا كُفراً بواحاً (أى ظاهراً)، عندكم مِنَ الله تعالى فيه برُ هان، وعلى أن نقول الحق أينما كُنناً لا نخافُ فى الله لومة لا مُم » رواه الشيخان. فهل بعد هذا كله يُعقل أن يعبث الصحابة، أو يقرُّوا من يعبث بكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ؟!.

### العامل الثامن

تمويدهم الصدق وترويضهم عليه عملا ، كما أرشدوا إليه وأدبوا به فيما سمعت علماً . وأنت خبير بأن التربية غير التعليم ، وأن العلم غير العمل ، وأن نجاح الفرد والأمة مرهون بمقدار ما يَنهُلان من رحيق التربية ، وما يَقطّفان من ثمرات الرياضة النفسية والقوانين الخلقية .

أما العلموحده فقد يكون سلاح شقاءو نذير فناء ؛ كما نرى و نسمع، وبالمول ما نرى وما نسمع !!

ولقد أدرك الإسلام هذه الناحية الجليلة في بناء الأمم ، فأعارها كل اهتمام وعُنِي بالتَّنفيذ والعمل أكثر مما عُنِي بالعلم والسكلام. ولعلك لم تنس أنه عَلَيْ قال لمن يدرسون العلم في مسجد قُباء تلك النصحية الذهبية الحكيمة « تعلَّموا ما شِئْتُمُ أن تعلَّموا ، فلن يأجُرَ كُمُ الله حتى تَعْمَلُوا » ! .

ولعلك لم تنس أيضاً أن الإسلام شرع عقوبة من أشنع العقوبات، لمن اقترف نوعاً من الكذب وهو نوع الخوض في الأعراض ، تلك العقوبة هي حدُّ القذف الذي يقول الحق جل شأنه فيه من سورة النور: « وَالذينَ يَرَ مُونَ الحُصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِقُولُ الحَق جل شأنه فيه من سورة النور: « وَالذينَ يَرَ مُونَ الحُصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِقُولُ الحَمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ فَمُ الْفَاسِقُونَ » .

فتأمل كيف عاقب هذا القاذف الـكاذب بالجلد ثمانين ، وردَّ شهادته وحكم بأنه من الفاسقين ، بل قال : « وأولئك هم الفاسقُون » أى لا فاسق سواهم ولا خارج عن حدود الدين والأدب إلا هم !

ثم شَيِّفْ مسمعيك بما يرويه أبو داود في سننه من أن عبد الله بن عامر قال :

و جَاء رسول الله عَلَيْكَ إِلَى بَيْتِنا وأَنَا صَبَى صَغِيرٌ ، فَذَهَبْتُ لِأَلهبَ ، فقالت أَمَى : تمرأ . فقال : أما تمال حتى أُعْطِيَهُ ؟ قالت : تمرأ . فقال : أما إنك لولم تفعلى الكتبت عَلَيْك كَذْبة » انصور في هذه التربية السامية كيف لم يسمح الرسول عَلِيْك لأم أن تَعِدَ طفلها الصغير وعداً غير صادق ، بل يسائلها : ما الذي كانت تعطيه لوجاء م م يقرر أنها لوخاست بعهدها هذا لكتبها الله عليها كذبة ا وهكذا يكتنى بذكر كلة وكذبة » في هذا المقام ردعاً لها وزجراً ، ومنه تعلم أن لفظ الكذب كان سوط عذاب يخيف الصحابة رجالًا ونساء . وذلك لما يسمعون عنه من شناعة ، ولما يعرفون غيه من بشاعة ! ولما تَأْصَل في نفوسهم من فضيلة الصدق وشرف الحق ! أفبعد هذه التربية العالية يصح أن يُقال : إن الصحابة يكذبون على الله ورسوله ولا يَدَثَنَّتُون ! التربية العالية يصح أن يُقال : إن الصحابة يكذبون على الله ورسوله ولا يَدَثَنَّتُون ! النه هؤلاء من إفكم من يومهم الذي يُوعدون ! .

### العامل التاسع

القدوة الصالحة ، والأسوة الحسنة ؛ التي كانوا بجدونها في رسول الله عَلَيْكُ ماثلةً كاملةً ، جذّابةً أَخَاذة . ولا يَمْزُبُنَّ عن بالك أن القدوة الصالحة خير عامل من عوامل التعليم والتربية والتأديب والتهذيب ، خصوصاً بين نبيّ ومتّبعيه ، وأستاذ ومتعلّميه ، ورئيس ومرة وسيه ، وراع ورعيته .

وها نحن أولاء نرى علماء النفس والاجتماع، وأقطاب التربية والتعليم، وبُناة الأخلاق والأمم: نراهم لا يزالون يتحدَّ أون فى القدوة الصالحة، ويوصُّون بالقدوة الصالحة، ويبحثون عن القدوة الصالحة؛ وذلك لمسكانتها من التأثير والإصلاح، والتقويم والنجاح، في الأفراد والأمم على سواء!!.

ولم يعرف التاريخ ولن يعرف قدوة أسمى، ولا أسوة أعلى ، ولا إمامة أسنى ، من عمد عليه أله أله أسوة أعلى ، ولا إمامة أسنى ، من عمد عليه أله أله مناحى الكمال البشرى ، خصوصاً خُلقه الرضيّ ، وأدبه السنيّ ، ولا سيا صدقه وأمانته ، وتحرّ به ودقّته ! .

أجل: فقد كان عَلَيْتُهُ مشهوراً بالصدق، معروفاً بالأمانة، حتى من قبل بَعثته ورسالته، فكان إذا سار أشاروا إليه بالبنان؛ وقالوا: هذا هو الصادق، وإذا حكم رضوا حكومته وقالوا: هذا هو الأمين!

وكانت هذه الفضائل المشرقة فيه ، من بواعث إيمان المنصفين من أهـل الجاهلية به . ولقد اضطر أن يشهد له بها أعداؤه الألداء ، كا آمن بها أتباعه الأوفياء!

فهذا أبوسفيان بن حرب زعيم حزب المعارضة له 'يقرُ بين يدى قَيْصَر الرُّوم بصدق محمد وأنهم لم يحفظوا عليه كذُ بَهَ واحدة قبل رسالته، وبكاديؤ من القيصر متأثرًا في جلة ما تأثر، بهذه الشهادة التي انطلق بها لسان ألدِّ خصوم محمد يومئذ، ثم بقول في التعليق على كلام أبي سفيان والتنويه بصدق محمد عليه الصلاة والسلام: « ما كان (أى محمد) لِيَذَرَ السَّمَانُ على النّه سفيان ويكذبَ على الله »! والحديث طويل مشهور يرويه البخارى في صحيحه. فراجعه إن شئت.

وهذا قائل قريش يقول للنبي يَرَاقِيَّهُ في مَعْرِضٍ من للمارض : إنا لا نَكَدُّ بكُ ولَكَ نَكَ نَكَ لَا يُكَذِّ بُو نَكَ ولكَ أَنْوَلَ اللهُ تَعَالَى ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّ بُو نَكَ وَلَكَ أَنْوَلَ اللهُ تَعَالَى ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّ بُو نَكَ وَلَكَ أَنْوَلَ اللهُ تَعَالَى ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّ بُو نَكَ وَلَكَ أَنْوَلَ اللهُ تَعَالَى ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّ بُو نَكَ وَلَكَ مَا اللهِ عَلَى اللهِ يَجْحَدُونَ . ﴾ .

ومما يذكر بالإعجاب والفخر لنبى الإسلام صلى الله عليه وسلم أنه عرض الإسلام على بنى عامر بن صَعْصَعَة ، وذلك قبل الهجرة ، وقب ل أن تقوم المدين شوكة ، فقال كبيرهم : أراً يْتَ إِن نحن تابعناك على أمرك ، ثم أظهرك الله على مَنْ خالفك ، أيكون لنا الأمر من بعدك ؟ فأجابه صلى الله عليه وسلم بتلك الكلمة الحكيمة الخالدة :

« الأمرُ لله يضعهُ حيثُ يشاءَ»! فقال له كبيرهم أفتهدف (١) نحورُ نا للمرب دونك فإذا أظهرَ لـُـ الله كانَ الأمرُ لغيرنا ؟ لاحاجة لنا بأمرك .

وهنا تتجلى سياسة الإسلام ، وأنها سياسة صريحة مكشوفة ، ورشيدة شريفة ، لا تعرف اللف والدوران، ولا تعتمد الكذب والتضليل، كما تتجلى صراحة نبي الإسلام، وصدق نبي الإسلام ، وشرف نبي الإسلام ؛ عليه الصلاة والسلام ! 1 .

نعم: لقد كان محمد علي في ضيق أى ضيق ، يحتاج إلى أقل معاونة من عدو أو صديق ، وهـذا حي من العرب يستطيع أن يكتسبه ويتقوى به ولـكنه عليه الصلاة والسلام ، لا يستطيع أن يعد فيخلف ، ولا أن يحد ث فيكذب ، ولا أن يعاهد فيفدر! يسألونه أن يكونوا الخلفاء من بعده إذا أسلموا فيقول بمل فيه « الأمر الله يضعه عيث يشاء » ولو أنه قال إن شاء الله مثلًا لدانوا له أجمعين، وأصبحوا من حزبه وجنده المسلمين!

مرحى مرحى لسياسة الإسلام . وأخلاق نبيٌّ الإسلام ! ! .

وإذا كانت هذه الأخلاق العليا هي منار القدوة للصحابة في رسول الله ، فكيف لا يقتبسون من هذه الأنوار ، ولا يضربون في حياتهم على هـذه الأوتار؟ فضلًا

<sup>(</sup>١) في القاموس: أهدف له الشيء عرض ا ه.

وقال فى لسان المرب، الإهداف : الدنو . أهدف كه القوم أى قربوا. . . وكلشىء قد استقبالًا فهو مهدف ومستهدف . ا ه . وقال الزنخشرى فى أساس البلاغة : أهدف كه الشىء واستهدف: انتصب وعرض. وقال عبد الرحن بن أبى بكر لأبيه أبى بكر رضى الله تعالى عنهما : لقد أهدف كى يوم بدر فصفت عنك ا ه فالفعل لازم غير متعد . ومعنى صفت عنك : ملت وأعرضت . تدبر .

عن أن يقال عنهم : إنهم يكذبون أو لا يتحرون في كتاب الله وسنة رسول الله « سُبْحًانَكَ لهٰذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ » .

# العامل العاشر

سمو تربية الصحابة على فضائل الإسلام كلها ، و كمال تأدبهم بآداب هذا الدين الحنيف وشده خوفهم من الله ، وصفاء نفوسهم إلى حسد لايتفق والكذب خصوص الكذب على الله تعالى ، والتجنّى على أفضل الخليقة صلوات الله وسلامه عليه .

يقول علماء الأخلاق والمشتغلون بعلم النفس وعلوم الاجتماع: إن الكذب جناية وبيحة ، لا يمكن أن يصدر إلا عن نفس ساقطة للم تتأدب، ولا يتصور أن يفشو إلافي شعب شاذ لم يتمذب.

و عن إذا استعرضنا تاريخ الصحابة - رضوان الله عليهم - نشاهد العجب في عظمة تأديب الإسلام لهم ، وتربيته إيام تربية سامية جعلتهم أشباه الملائكة يمشون على الأرض ، لاسيا ناحية الصدق والأمانة ، والتثبت والتحرى والاحتياط . وذلك من كثرة ماقر ر القرآن فيهم لهذه الفضائل ، ومن عناية الرسول علي بهم علماً وعملا ومراقبة ، حتى أصبحوا بنعمة من الله وفضل منظبعة قلوبهم على هذه الجلائل ، متشبعة نفوسهم بمبادى الشرف والنبل ، تأبى عليهم كرامتهم أن يقاربوا الكذب أو يقارفوا التهجم على مقام الكتاب العزيز ، وكلام صاحب الرسالة علي .

قالت عائشة رضى الله عنها: « ما كانَ خَلُقُ أَشَدًا على أصحاب رسول الله عَلَيْكُ من الكذب . ولقد كان رسول الله عَلِيَّةِ يطَّلُعُ على الرجل من أصحابه على الكذب فاينجلي من صدرِه حتى يعلم أنهُ أحدث تو به لله عز وجل » رواه مسلم في مقدمة صحيحه.

### عوامل أخرى

إذا استعرضت بعض العوامل السابقة فى حفظ الصحابة للكتاب والسنة ، تجد منها عوامل صالحة أيضاً لأن تكون دواعى تثبتهم فى الـكتاب والسنة ، ولهذا أكتفى بالإشارة إليها دون إعادتها :

١ - فذكاءالعرب وقوة حوافظهم وصفاء طبعهم إلى آخر ما ذكرنا فى العامل الثانى هناك . لاشك أنه داعية من دواعي تثبتهم أيضاً ، لأن الشأن فيمن نشأ على هذه الصفات؟ أن يكون واثناً مما حفظ ، فلا يحتاج إلى تزبُّد ولا يقع فى تهجم .

٢ – وحبُّ الصحابة لله ولرسوله عامل كذلك من عوامل التثبت ، لأن الحجب الصادق لا يقنع إلا بما يثق أنه كلام حبيبه من غير لبس ولا شك، ولا يرضى أن يفترى الكذب على حبيبه ، ولا يقبل أن يتقول عليه أو يتهجم فى كلامه ، خصوصاً إذا عرف أنه يكره ذلك منه . ( انظر العامل الرابع من عوامل الحفظ ) .

٣- وموقف الصحابة في محراب الفصاحة والبيان ، وعلو كمبهم في نقد الكلام ، وكال ذوقهم في إدراك إمجاز القرآن وبلاغة النبي عليه الصلاة والسلام، كل أولئك يسر عليهم التثبت ، ويهون عليهم أن يردوا ما ليسمن كلام الله وكلام رسوله، ضرورة أنهم يدركون الفوارق بين الأساليب الفاضلة والمفضولة، ويزنون كلامهم بموازيمهم البلاغية الصادقة . ( انظر العامل الخامس من عوامل الحفظ ) .

- ع وعلم الصحابة بمنزلة الكتاب والسنة من الدين، يجعلهم بلا شك يهتمون بالتثبت منهما ، والحيطة لهما . ( انظر العامل السابع من عوامل الحنظ ) .
- \_ واقتران الكتاب بالإنجاز ، واقتران السنة ببعض المعجزات والفرائب ، ثم ارتباط كثير من آيات القرآن وأحاديث الرسول بالحوادث والوقائع ، كل أولئك مما يجعل

النفوس تتوثق منهما ولا تشتبه فيهما ولا تتبل التزيد والكذب عليهما . ( انظر العامل الثامن والتاسع من عوامل الحفظ ) .

إذا جمت هذه العوامل وأمثالها إلى العشرة المسطورة بين يديك ، رأيت بضعة عشر عاملا من الدواعي المتوافرة ، والأدلة الفائمة ، على أمانة الصحابة وتثبتهم من الكتاب والسنة .

# مظاهر هذا التثبت

وهكذا نقصفح تاريخ الصحابة ، ونقتني آثارهم ، فإذا هي شواهد حق على تغلفل فضيلة الصدق فيهم ، وشدة نفورهم ، ونقاء ساحهم من الـكذب وما يشبه الـكذب . هذا عمر رضى الله عنه يقول : « أَحَبُّكُم ۚ إِلَيْنَا مَالَم ۚ نَرَكُم أَحْسَنُكُم ۚ الْهَا ، فَإِذَا رَأَيْنَا كُم وَالله عنه يقول : « أَحَبُّكُم وَالله وجهه يقول : « أَحْتَبَر ْنَا كُم وَالله عند آلله أَصْدَ قُكُم وَ حَدِيثًا » . وهذا على كرم الله وجهه يقول : « أعظم الخطايا عند آلله عن وجل اللسان الكذوب » . ويقول مرة أخرى : « إذا حدثتكم وعن رسول الله عنه و فلا أَخْرَ من السماء أحب إلى من أن أكذب عليه » .

وإن شئتم فاعجبوا من سعيد بن المسيب وهو أحد من ربّاهم الصحابة : رمدت عيناه مرةً حتى بلغ الرمد خارجهما (والرمد وسنح أبيض من مجرى الدمع من العين) فقيل له : لو مسحت عينيك . فقال : وأين قول الطبيب : لا تمسّ عينيك فأقول : لا أفعل ؟! .

وتدبروا ما رواه مسلم بسنده عن مجاهد قال : جاء بشير العدوى إلى ابن عباس ، فجمل يحدِّث ويقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . فجعل ابن عباس لاَ يَأْذَنُ لَه ، ولا ينظر إليه . فقال : يابن عباس ، مالى لاأراك تسمع لحديثى ، أحدَّ مُك عن رسول الله عَلَيْ ولا تسمع ! فقال ابن عباس : إنَّا كنَّا مرةً إذا سمعنا رجلا يقول : قال رسول عَلَيْ : ابْتَدَرَتُهُ أَبْصَارُنَا ، وَأَصْغَيْنَا إليه بآذاننا ، فلما رَكِب الناسُ الصعب والذَّلُول لم نأخذ من الناس إلا مانعرف .

ومن هذا الورع البالغ والحذر الدقيق، تحرَّج كثير من أكابر الصحابة عن الرواية والتحديث، فلم يسمع منهم إلا النزر اليسير، مع أن لديهم من رسول الله الغَمْر الكثير. يُحدِّث ابن الزبير - رضى الله عنه - فيقول: قلت لأَبى: مالى لاأسمعك تحدِّث عن رسول الله عَلَيْ كَا يحدث فلان وفلان ؟ فقال: أَمَا إنِّى لم أَفارقهُ مُنذُ أسلمت ولكنى سمعته يقول: من «كذب عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » رواه البخارى وأبو داود.

وإذا كان هذا مظهراً من مظاهر حذرهم واحتياطهم للسنّة النبوية ، فماذا تقدر من مظاهر حذرهم واحتياطهم لكتاب الله العزيز؟! إلى أعتقد أنك إذا رجمت إلى أدلة نزول القرآن على سبعة أحرف ، تشاهــــد المعب العاجب من روائع هذه المظاهر.

فهذا عر يأخذ بحناق هشام بن حكيم ويسوقه إلى النبي عَلَيْ ومانقَمَ عليه إلا أنه قرأ سورة الفرقان على وجه لم يقرأه عمر ، ولم يكن يعرف عمر أنه هكذا نزل ، ولم يرسل عمر هشاماً حتى انتهى به إلى رسول الله عَلَيْ وأمره الرسول أن يرسله ، ثم استقرأها عليه الصلاة والسلام ، وقال في قراءة كليهما : « له كذا أنز لَتْ ». وقال : « إنَّ لهذا القرآن أنزل على سَبْعَة أَحْرُ في فاقرَ وا ماتيسر منه به هذا ملخص ما كان بين عمر وهشام ، ومثل ذلك وقع من أبى بن كعب وعبد الله بن مسعود وغيرها مع أصحابهم، عما تعرضه عليك الروايات المبسوطة هناك في هذا الموضوع !

أضف إلى هذا تلك الدقّة البالغة التي أجملناها لك في دستور أبى بكر ودستور عُمان رضى الله عنهما في جمع القرآن بالصحف والمصاحف، وهي على مقربة منك. فارجع إليها إن شئت.

ويشبه هذين الدستورين في جمع القرآن ، دستور أبي بكر في حماية السنة والحيطة لما والتثبُّت منها ، إذ جمع أصحاب رسول الله عَلَيْ وشاورهم في الأمر ، ثم انتهوا إلى اتباع ما يأتى : \_

أن ينظروا في خبر الواحد نظرة فاحصة ، يعرضونه على كتاب الله تعالى وماتواتر أو اشتهر من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن خالف شيئاً منها زيَّفوه وردوه ، وإن لم يخالف نظروا نظرة ثانية فيمن جاء به ، فلا يقبلون إلا ممن عرف بالعــــدالة والضبط والصدق والتحرى ، وإلا طالبوه بالتزكية من طريق آخر يشهد معه ويروى مارواه ، وبرغم هذا وذاك فقد التزموا التقليل من الرواية لأن الإكثار مَظِنَّة الخطأ ومثار الاشتباه .

نعم: حداهم ورعهم وشدة خوفهم من الله ، أن يحصَّنوا حديث رسول الله بهذا الدستور الدقيق الرشيد القائم على رعاية هذه القواعد الثلاث: النظر في الخبر والنظر في المخبر ، والإقلال من الرواية .

ويرحم الله ابن الخطاب فقد أخذ بالأسس التي وضعها أبو مكر لحياطة السكتاب والسنة ، ثم بني عليها ، وشمخ بها ، وزاد فيها ، حتى تشدَّد مع الأمناء الموثقين ، وضيَّق الخناق على الصحابة المسكثرين ، حتى رُوى أنه حبس ثلاثة من مشاهير الصحابة سنة كاملة ، ومانقم منهم إلا أنهم أكثروا الرواية . وإذا صحَّ هذا فهو درس قاس من الفاروق لعامة الشعب في الاحتياط لأصول القشريع والتبصر والتدقيق في الرواية تحملا وأداء ، على حدَّ قول الشاعر :

و إنى وقتلى سُكَيْدِكَا ثُمَ أَعْقِلَهُ كَالتُّوْرِ بُصْرَبُلَمَّاعافتِ البقرُ ﴾ ثم جاء دور عثمان وعلى ، فحذًوا حَذْوَ أبى بكر وعمر، إذ أوى الكتاب فى كنفهما إلى ركن ركين وظل ظليل ، وبقيت السنة فى عهدها رفيعة العماد ، قوية السناد ، حتى تلقاً ها بنو أمية على ما تركها الخلفاء ، بيضاء مشرقة ، ليلها كمهارها .

ولبثت السنة فى العهد الأموى معتصمة بعر شها ومنَعتها، حتى طلع مجم الملك العادل عمر بن عبدالعزيز، على رأس المائة الثانية فرد و صدى جد عمر بن الخطاب، فى ضرورة صو نالسنة ووعيها، ولكن رأى أن بكون ذلك عن طريق الكتابة والنقش فى السطور بعد أن و عيت فى العهد الماضى عن طريق الحفظ فى القلوب والصدور . وبذلك انتقل الحديث النبوى إلى دور جديد سعيد، هو دور التأليف والكتابة والتقييد ، مما كان له أبلغ الأثر فى وصوله إلينا موزوناً بأدق موازين العلم والبحث الدقيق .

#### نتيجة ذلك

ولقد كان من نقيجة ذلك كله أن أحيط الكتاب والسنة بسياج من الفولاذ والحديد ، وأن حُفظ الدين من العبث بأصول التشريع ، وأن أخذ خلف الأمة درساً ويما عن سلفهم الصالح في ضرورة الاستبراء للدين ، واليقظة في حراسة الكتاب والسنة ، ووجوب نقد الرُّواة وفحص المروبات. وبهذا أيضاً أخذ الطريق على الدس والدساسين وحيكت السِّباك للدجالين والوضاعين ، وأصبح الدين الإسلامي منيع الحو وة محفوظ الذمار ، إلى درجة تفاخر بها شعوب العالم ؛ وأمم الأرض ، وأديان الدنيا ، مما لايكاد يوجد مثلة ولاقريب منه في تاريخ أية شريعة من الشرائع السماوية والوضعية، منذ خلق يوجد مثلة والأرض إلى يوم الناس هذا ! .

### الموقف خطير

ولاتحسبن أيها القارى الكريم أبى بالغت أو أسرفت، وإن كنت قد أطلت وأكثرت، فإن هذا البحث جليل وخطير يتصل فى جلالته وخطورته بتلك الطائفة الممتازة التى اختارها الله لتلقى كتابه، ومعاصرة رسوله علي وحسن النيابة عنه فى نشر هداية الإسلام، والدفاع عن حمّى الدين الحنيف.

أولئك هم حجر الزواية فى بناءهذه الأمة المسلمة، عنهم قبل غيرهم تلقّت الأمة كتاب الله ، وحذ قت سنة رسول الله ، وعرفت تعاليم الإسلام ، فالغضُّ من شأنهم والتحقير لهم ، بل النظر إليهم بالمين الحجرَّدة من الاعتبار ، لا يتفق والمركز السامى الذى تبوَّ ووه ، ولا يواثم المهمة الكبرى التى انتدبوا لها ونهضوا بها ، كاأن الطعن فيهم والتجريح لهم ، يزلزل بناء الإسلام ، ويقوض دعائم الشريعة ، ويشكِّلُ فى صحة القرآن ، ويضيع الثقة بسنة سيد الأنام ! .

ومن أشد ما يُجرح به الصحابة الهامهم بسوء الحفظ وعدم الضبط ولَمَزُهُم بالكذب والافتراء على الله ورسوله، ونبزهم بعدم التثبيت والتحرى فى نقلهم كتاب الله وسنة رسوله إلى الأمة!

لذلك عُني علماء الإسلام قديماً وحديثاً بالدفاع عن عربن الصحابة ، لأنه مارأيت دفاع عن عربن الصحابة ، لأنه مارأيت دفاع عن عربن الإسلام . ولم يكن ذلك الدفاع نز وة هوى، ولا نبوة عصبية ، بلكان نتيجة لدراسات تحليلية ، وأبحاث تاريخية ، وتحقيقات بارعة واسعة ، أحصتهم عددا ، ونقدتهم فرداً فرداً ، وعرضتهم على أدق موازين الرجال ، مما تُباهى به الأمة الإسلامية كافة الأمم والأجيال .

وبعد هذا التحقيق والتدقيق ، خرج الصحابة رضى الله عنهم من بَوْتَقَة ِ هـــذا البحث ، وإذا هم خير أمة أخرجت للناس ، وأسمى طائفة عــــــرفها التاريخ ، وأنبل

أصحاب لنبي ظهر على وجه الأرض، وأوعى وأضبط جماعة لما آستُحفظُوا عليه من كتاب الله وهَدْى رسول الله عليه من كتاب

وقد اضطُرَّ أهل السنة والجماعة، أن يعلنوا رأيهم هذا كعقيدة، فقرَّروا أن الصحابة عدول . ولم يشذَّ عن هذا الرأى إلا المبتدعةُ والزنادقة قبَّحهم الله . . قال أبو زُرْعة الرازى : « إذا رأيت الرجل ينتقص أصحاب رسول الله عَلَيْكُ فاعلم أنه زنديق ، وذلك لأن الرسول حق ، والقرآن حق ، وما جاء به حق، وإنما أدى ذلك إلينا كلَّه الصحابة . وهؤلاء (يعنى الزنادقة) يريدون أن يَجْرَحوا شهودنا، ليبطلوا الكتاب والسنة والجرْح بهم أولى ، وهم زنادقة »! اه .

# شهادة عليا من الله للصحابة

وفوق ما تقدم مجد الحق سبحانه و تعالى، يمتدح أصحاب محمد على غير مرة، و نرى الرسول على يُطْرِى صحابته في غير موضع . اقو أ إن شئت قوله جلّ جلالة : « مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ، وَالَّذِينَ مَمَهُ أَشِدًا هِ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاه بَيْنَهُمْ ، إلى آخر سورة الفتح . مُسُولُ اللهِ ، وَالَّذِينَ مَمَهُ أَشِدًا هِ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاه بَيْنَهُمْ ، إلى آخر سورة الفتح . مُمَ اقرأ إن شئت قوله عز اسمه : « لَا يَسْتَوى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَق مِنْ قَبْلِ الْفَتْح وَقَاتَلَ، وَكُلًّا وَعَدَ اللهُ الْخُسْنَى » أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ اللّذِينَ أَنْفَوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا ، وَكُلًّا وَعَدَ اللهُ الْخُسْنَى » وقوله جلّت حكمته : « لِلفَقرَاء اللهُمَا جِرِينَ اللّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِبارِهِمْ وَأَمُوا الهِمْ » وقوله : « وَبُولُ مَلَ اللهُمْ اللهِ قوله عز من قائل : « كُنْتُمْ خَبْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا» وقوله : « وَكُذَالِكَ جَمَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُ وَ الشُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا» ولا ريب أن الصحابة هم المشافهون بهذا الخطاب ، فهم داخلون في مضمونه بادئ ذي بدء ، متحققون بمزاياه أول الأمر !!

# شهادة الرسول صلى الله عليه وسلم لأصحابه

وكذلك نقرأ فى صحيح السنّة ما يشهد بفضل الصحابة وكال امتيازهم على الثقلين سوى النبيين والمرسلين . روى الترمذى وابن حبان فى صحيحه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « الله الله فى أصحابى ، لا تتَّخِذُ وهُمْ غَرَضًا ، فمن أَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّمُ أَحَبَّهُمْ ، وَمَنْ آذاهُمْ فقد آذانى وَمَنْ آذانى فقد آذى الله فيُوشِكُ أن يأخذه مُ .

وروى البرّ ار فى مُسنده برجال كلم مو تُقون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:

« إِنَّ اللهَ اختارَ أصحابى على الشَّقَلَيْنِ سِوَى النبيِّينَ والمُرْسَلِينَ » وجاء فى صحيح البخارى ومسلم أنه عَلِيْقٍ قال فى شأن أصحابه: « لَوْ أَنفَقَ أَحدُكُم مثلَ أَحُد ذَهَباً ما أَدْرَكَ مُدَّ أَحَد هِمْ وَلَا نَصِيفَهُ » . وتو اتر عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : « خَيْرُ الْقُرُونِ قَرْ نَى، مُمَّ آلَّذِينَ يَلونَهُمْ مَن . . . » .

فأنت ترىمن هذه الشهادات العالية في الكتاب والسنة، ما يرفع مقام الصحابة إلى الذِّرْوَة ، وما لا يترك لطاعن فيهم دليلًا ولا شبه دليل.

# حكمة الله في اختيار الصحابة

والواقع أن العقل المجرّد من الهوى والتعصّب ، يُحيل على الله في حكمته ورحمته ، أن يختار لحمل شريعته الخيامية أمةً مغموزة أو طائفة ملموزة تعالى الله عن ذلك عُلوًا كبيراً . ومن هنا كان توثيق هذه الطبقة الكريمة طبقة الصحابة ، يعتبر دفاعاً عن الكتاب والسنة وأصول الإسلام من ناحية ، ويعتبر إنصافاً أدبياً لمن يستحقُّونه من ناحية ثانية ، ويعتبر تقديراً لحكمة الله البالغة في اختيارهم لهذه المهمة العظمى من ناحية ثالثة . كما أن توهيمهم

والنيْل منهم ، يُعَدُّ غَمْراً في هذا الاختيار الحكيم، ولَمْزاً في ذلك الاصطفاء والتكريم، فوق ما فيه من هذم الكتاب والسنة والدين .

على أن المتصفح لتاريخ الأمة العربية وطبائعها ومميّزاتها ، يرى من سلامة عنصرها، وصفاء جوهرها، وسمو مميزاتها ، ما يجعله يحكم مطمئنًا ، بأنها صارت خير أمة أخرجت للناس ، بعد أن صَهرَها الإسلام . وطهرًها القرآن ، ونفى خبتُها سيدُ الأنام ، عليه الصلاة والسلام .

ولكن الإسلام قد ابتلى حديثًا بمثل أو بأشدً مما ابتلى به قديمًا ، فانطلقت ألسنة في هذا العصر تُرجف في كتاب الله بغير علم ، وتخوض في السنة بغير دليل ، وتطعن في الصحابة دون استحياء، وتنال من حَفَظة الشريعة بلا حجَّة ، وتتَهمهم تارةً بسوء الحفظ، وأخرى التريَّد وعدم المتثبَّت وقد زوَّد فاك وسلَّحناك فانزل في الميدان ولا تخش عِدَاك . « يَشَيَّبُ الله يَنْ الله الله الله عَدَاك . فصر نا الله بنصرة الإسلام ، وثبت منا الأقدام والأقلام ، والحمد لله في البدء وفي الحتام ، وصلى لله على سيدنا محمد وآله وصحابته الأعلام ، آمين .

# المبحث التاسع في ترتبب آياتِ القرآن وسُوره

### معنى الآية :

آيات القرآن جمع آية ، والآية تطلق في لسان اللغة بإطلاقات :

أولها: المعجزة. ومنه قوله تعالى: «سَلْ بَنِي إِسْرَا ثِيلَ كُمْ ٱلَّيْنَاهُمْ مِنْ آيَةً بَيِّنَةً » أَي معجزة واضعة .

ثانيها : العلامة . ومنه قوله تعالى : ﴿ إِنَّ آيَةً مُلْـكِهِ أَنْ يَأْتِيَـكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَـكِينَة وَنْ رَبِّـكُمُ ﴾ أى علامة ملـكه .

رابعها: الأمر العجيب. ومنه قوله تمالى: « وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْ يَمَ وَأُمَّهُ آيَةً » خامسها: الجماعة. ومنه قولهم: خرج القوم بآيتهم أى مجماعتهم. والمعنى أنهم لم يَدَعُوا وَرَاءُهُمْ شَيْئًا.

سادسها: البرهان والدايل ، نحو قوله جل ذكره : « وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ آلسَّمُواتِ وَآلاً رَضَ وَآخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُم وَأَلُوانِكُم » والمعنى أن من براهين وجودالله واقتداره وانصافه بالكال ، خلق عوالم السموات والأرض واختلاف الألسنة والألوان تلك كلما إطلاقات لغوية ، وقد يستلزم بعضها بعضاً . ثم خُصَّت الآية في الاصطلاح بأنها طائفة ذات مطلع ومقطع مندرجة في سورة من القرآن ، والمناسبة بين هذا المهنى الاصطلاحي والمعانى اللغوية السالفة واضحة ، لأن الآية القرآنية معجزة ولو باعتبار انضام غيرها إليها، والمعانى اللغوية السالفة واضحة ، لأن الآية القرآنية معجزة وذكرى لمن أراد أن يتذكر ، وهي من الأمور العجيبة لمسكلها من السمو والإعجاز، وفيها معنى الجاعة لأنها مؤلفة من جملة من الأمور العجيبة لمسكلها من السمو والإعجاز، وفيها معنى الجاعة لأنها مؤلفة من جملة كلات وحروف ، وفيها معنى البرهان والدليل على ماتضمنته من هداية وعلم، وعلى قدرة الله وعلمه وحكمته ، وعلى صدق رسوله في رسالته .

### طريقة معرفة الآية :

لاسبيل إلى معرفة آيات القرآن إلا بتوقيف من الشارع ، لأنه ليس للقياس والرأى عال فيها ، إيماهو محض المليم وإرشاد، بدليل أن العلماء عدُّوا « المَّص » آية ، ولم يعدُّوا نظيرها وهو « المَّر » آية ، وعدُّوا « يَس » آية ، ولم يعدُّوا نظيرها وهو « طَس » آية ، وعدُّوا « حَمسَق » آيتين ، ولم يعدُّوا نظيرها وهو « كهيمه سَق » آيتين ، ولم يعدُّوا نظيرها وهو « كهيمه سَق » آيتين ، ولم يعلى واحدة ، فلو كان الأمر مبنيا على القياس لكان حكم المثلين واحداً فيا ذكر ، ولم يجيء هكذا محتلفاً .

ذلك مذهب الكوفيين ، لأنهم عدُّوا كل فاتحة من فوانح السور التي فيها شيء من حروف الهجاء آية سوى حَمَسَق ، فإنهم عدوها آيتين ، وسوى طَس . ولم يعدوا من الآيات مافيه « ر » وهو « آلر » و « المَر »، وما كان مفرداً وهو « ق، ص،ن » أى لم يعدُّوا شيئاً منها آية .

وغير الكوفيين لايمتبرون شيئاً من الفواتح آية إطلاقاً . وحيث قلنا : إن المسألة توقيفية ، فلا بشتبهن عليك هذا الخلاف . لأن كُلًا وقف عند حدود ما بلغه أو علمه . ولا تقولن كيف عدوا ما هو كلة واحدة آية ؟ لأن الوارد عن الشارع هو هذا ، كما عدت كلة « الرحن » في صدر سورة الرحن آية ، وكما عدت كلة « مدهامتان » آية ، وقوفاً عند الوارد .

أخرج البخارى وأبو داود والنسائى عن أبى سعيد بن المعلى قال : كنتُ أصلى في المسجد ، فدعانى رسولُ الله على فلم أجبه ، ثم أتيته فقلت : يا رسولَ الله إلى كنتُ أصلى . فقال : ألم يقل الله نعالى « يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا آسْتَجِيبُوا لِلهِ وَلِرَّسُولِ إِذَا دَعَا كُم \* » . ثم قال : لأعلمنك سورة هى أعظم السور في القرآن قبل أن يخرُج من المسجد ثم أخد نيدى ، فلما أرادَ أن يخرُج قلت له : ألم تقل :

لأعلَّمنكَ سورةً هي أعظمُ سورةٍ في القرآنِ؟ قالَ : آلحمدُ اللهِ رَبِّ العَالمينَ » هي السبعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أو تبتهُ ، اه . فهذا الحديث يدل على أن الفاتحة سبع آيات ، وعلى أنها هي المرادة بالسبع المثاني في قوله تعالى : « وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ آلْمَثَانِي وَالْقُرْ آنَ الْعَظِيمَ » .

وأخرج الترمذى والحاكم عن أبى هريرة أنه قال: قال النبى عَلَيْ « إِنَّ لَـكُلِّ شَيْءٍ سِناماً ، وإِن سنامَ ، القرآنِ سورةُ البقرةِ ، وفيهاَ آيةُ هَىَ سيدةُ آى القرآن: آيةُ الكرسى » اه.

وأخرج مسلم والترمذي عن أبي بن كعب، قال: قال رسول الله على : « يا أبا المنذرِ . أَنْ آبَةٍ مِنْ كَتَابِ الله معكَ أعظمُ ؟ قلت: « آللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو آلحُيُّ آلْقَيُّومُ ، فضربَ في صدرى وقال ليهنك العلم أبا المنذرِ » اه .

وأخرج الخمسة إلاالنسائى عن أبى مسمود البدرى أنه قال:قال النبى عَلَيْكُم: «من قرَأَ اللَّايتين منْ آخر سورةِ البقرِة في ليلةٍ كفتاهُ » اه.

وأخرج الإمام أحمد فى مسنده عن ابن مسمود قال «أقر أنى رسولُ اللهِ صلى عليه وسلم سورةً من الثلاثينَ من آلِ حَم » قال : يعنى الأحقاف ، لأن السورة إذا كانت أكثر من ثلاثين آية سميت الثلاثين .

وقال ابن المربى: ذكر النبى صلى الله عليه وسلم: «أنَّ الفاتحة سبعُ آياتٍ ، وسورةً الملكِ ثلاثونَ آيةً » اه.

# رأي آخر:

وبعض العلماء يذهب إلى أن معرفة الآيات،منه ماهو سماءيٌّ توقينيُّ،ومنها ماهو قياسيُّ، ومرجع ذلك إلى الفاصلة ، وهي الكلمة التي تكون آخر الآية ، نظيرها قرينة السجع في النثر ، وقافية البيت في الشعر . يقولون : فما ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم

وقف عليه دائمًا تحقّقنا أنه فاصلة ، وما وصله دائمًا تحقّقنا أنه ليس فاصلة ، وماوقف عليه مرة ووصله أخرى احتمل الوقف أن يكون لتعريف الفاصلة أو لتعريف الوقف النام وللستراحة ، واحتمل الوصل أن يكون غير فاصلة أوفاصلة وصلها لتقدّم تعريفها، وفى هـــذا مجال لقياس ، وهو ما ألحق غير المنصوص عليه بالمنصوص عليه لأمر يقتضى ذلك . ولا محظور فيه لأنه لا بؤدى إلى زيادة ولا نقصان فى القرآن ، و إنما غايته تعيين محل الفصل أو الوصل .

وقد 'يلاحظ في الـكلمة الواحدة من القرآن أمران ، يقتضى أحدها عدها من القواصل ، والآخر يقتضى خلاف ذلك . مثال ذلك كلمة « عليهم » الأولى في سورة الفاتحة، منهم من يعتبرها رأس آية، ومنهم من لايراها كذلك. وسبب هذا أنهم اختلفوا في البسملة أهي آية من الفاتحة أم لا ؟ مع اتفاقهم على أن عدد آيات الفاتحة سبع . فالذين ذهبوا إلى أن البسملة آية من الفاتحة جعلوا « صراط الذين أنعمت عليهم » فالذين ذهبوا إلى أن البسملة آية من الفاتحة جعلوا « صراط الذين أنعمت عليهم » إلى آخر السورة آية واحدة . والذين ذهبوا إلى أن البسملة ليست آية منها جعلوا الآية السابعة ما بعد كلة « عكيهم » الأولى ، واعتبروا هذه الكلمة فاصلة لوقوعها في آخر الآية السادسة . ومن المرجعات لعده الآية الأخيرة تطول و تزيد على ما سواها كثيراً . كلاف ما إذا لم يعتبر فاصلة فإن هذه الآية الأخيرة تطول و تزيد على ما سواها كثيراً . ومن المرجعات لعدم عده فاصلة أنها لاتشاكل فواصل الفاتحة ، فإنه جاء في كل واحدة منها قبل الحرف الأخير ياءملة بخلاف هذه . أضف إلى ذلك أنه لم تجيء فاصلة على هذا النّه ط في سورة من السور .

واعلم أنه قد نطلق الآية القرآنية ويراد بعضها أو أكثر ولكن على ضرب من المجاز والتوشّع ، فلا تتوقفن فيه . مثال إطلاق الآية على بعضها ، قول ابن عباس : أرجَى آية في القرآن : « وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةً لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ » فإن هـذه

الجلة الكريمة بعض آية باتفاق. ومثال إطلاق الآية على أكثر منها قول ابن مسعود: أَدْكُمُ آية « فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ». فإنهما آيتان باتفاق.

## عدد آيات القرآن:

قال صاحب التبيان مانصه : وأما عدد آى القرآن فقد اتفَّق العادُّون على أنه سقة آلاف ومائتا آية وكسر ، إلا أن هذا الكسر يختلف مبلغه باختلاف أعدادهم :

فني عدد المدنى الأول سبع عشرة ، وبه قال نافع .

وفي عدد المدنى الأخير أربع عشرة عند شيبة ، وعشر عند أبي جعفر .

وفي عدد المكي عشرون .

وفي عدد الكوفي ست وثلاثون . وهو مروى عن حمزة الزيَّات .

وفى عدد البصرى خس، وهو مروى عن عاصم الجحدرى. وفى رواية عنه أربع، وبه قال أيوب بن المتوكل البصرى ، وفى رواية عن البصريين أنهم قالوا: تسع عشرة، وروى ذلك عن قتادة .

وفى عدد الشامى ست وعشرون وهو مروى عن يحيى بن الحارث الذمارى اه. وقال صاحب التبيان أيضاً قبل ذلك مانصه: « عدد للسكى منسوب إلى عبد الله ابن كثير أحد السبعة ، وهو يروى ذلك عن مجاهد عن ابن عباس عن أبى بن كعب وعدد المدنى على ضربين : عدد المدنى الأول وعدد المدنى الأخسير ، فعدد المدنى الأول غير منسوب إلى أحد بعينه . وإنما نقله أهل السكوفة عن أهل المدينة مُر سكر ، ومدد المدنى الأخير منسوب إلى أحداً ، وكانوا يأخذون به وإن كان لهم عسدد مخصوص . وعدد المدنى الأخير منسوب إلى أبى جعفر بن يزيد بن القعقاع أحد العشرة ، وشكيبة وعدد المدنى الأخير منسوب إلى أبى جعفر بن يزيد بن القعقاع أحد العشرة ، وشكيبة وابن نصاح . وقسد رواه عنهما إسماعيل بن جعفر بن أبى كثير الأنصارى بواسطة

سليمان بن جماز . وقد وهم من نسب عددالمدنى الأول إلى أبى جعفر وشيبة ، وعددالمدنى الأخير إلى إسماعيل بن جعفر. وكأن الذى أوقعه فى ذلك ماذكر فى بعض الكتب من أن نافعاً روى عنهما عدد المدنى الأول ، وأن أبا عمرو عرض العدد المذكور على أبى جعفر، فإن رواية ذلك عنهما لاتقتضى نسبته إليهما . وأما نسبة عدد المدنى الأخير إليهما فهو مما لاريب فيه » اه . ما أردنا نقله ، تنويراً فى هذا الموضوع ، الذى اضطربت فيه بعض النقول .

### سبب هذا الاختلاف:

سبب هذا الاختلاف أن النبي على كان يقف على رءوس الآى تعلياً لأصحابه أنها رءوس آي، عتى إذا علموا ذلك وصل على الآية بما بعدها طلباً لتمام المعنى، فيظن بعض الناس أن ماوقف عليه النبي على ليس فاصلة ، فيصلها بما بعدها معتبراً أن الجميع آية واحدة ، والبعض يعتبرها آية مستقلة فلا يصلها بما بعدها. وقد علمت أن الخطب في ذلك سهل ، لأنه لا يترتب عليه في القرآن زيادة ولا نقص .

وآيات القرآن مختلفة فى الطول والقصر ، فأطول آية هى الدَّيْن فى سورة البقرة التى هى أطول سورة، وأقصر آية كلة « يس َ » الواقعة فى صدر سورة يس َ .

### فوائد معرفة الآيات :

يزعم بعض الناس أنه لاقائدة من معرفة آيات القرآن. والرد عليهم نذكر لهذه المعرفة ثلاث فو ائد لافائدة واحدة:

( الفائدة الأولى ): العلم بأن كل ثلاث آيات قصار معجزة للنبي صلى الله عليه وسلم . وفي حكمها الآية الطويلة التي تعدل بطولها تلك الثلاث القصار . ووجه ذلك أن الله تعالى أعلن التحدين بالسورة الواحدة فقال سبحانه : « وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّالْنَا عَلَى

عَبْدِنَا فَأْنُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ » والسورة تصدق بأقصر سورة كما تصدق بأطول سورة . وأقصر سورة في القرآن هي سورة السكوثر ، وهي ثلاث آيات قصار . فثبت أن كل ثلاث آيات قصار معجزة ، وفي قوسما الآية الواحدة الطويلة التي تـكافئها .

(الفائدة الثانية): حسن الوقف على رءوس الآى عند من يرى أن الوقف على الفواصل سُنةً ، بناءً على ظاهر الحديث الذى استدلوا به فيما يرويه أبو داود عن أمسلمة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا قرأً قطعً قراءته آيةً آية ، يقول « بسم الله الرَّحمن الرَّحمي م يقف. « الرَّحمن الرَّحمي الله عليه وسلم كان أنها كمين » ثم يقف. « الرَّحمن الرَّحمي الرَّحمي م يقف. « الرَّحمن الرَّحمي م يقف.

قال صاحب التبيان في موضع آخر ما نصه: (قال بعض العاماء: وفي الاستدال به - أى بذلك الحديث ـ على ماذكر نظر، وذلك لأنه حديث غريب غيرمتَّصل الإسناد. رواه يحيى بنسعد الأموى وغيره عن ابن جريج عن ابن أبي مُليكة عن أم سلمة. والأصحُّ مارواه الليث عن ابن أبي مليكة عن يعلى بنمالك أنه سأل أُمَّ سلمة عن قراءة رسول الله على ابن أبي مليكة عن يعلى بنمالك أنه سأل أُمَّ سلمة عن قراءة رسول الله على الله فقالت: مَا لَـكُم وصَلَاتَهُ ؟ ثم نَعَتَت قِرَاءَته مُفَسَّرَةً حَوْفًا حَرَّفًا .

أقول: ويمكن الجمع بين هذين الحديثين بأن النبي عَلَيْ كان تارةً يقف على كل فاصلة ولو لم يتم المعنى، بياناً لرءوس الآى. وكان تارةً يتبع فى الوقف تمام المعنى فلا يلتزم أن يقف على رءوس الآى، لتحكون قراءته مفسرة حرفاً حرفا. وعلى هذا يمكن أن يقال: حيثما كان الناس فى حاجة إلى بيان الآيات حَسُنَ الوقف على رءوس الآى، ولو لم يتم المعنى، وحيثما كان الناس فى عاجة إلى بيان الآيات حَسُنَ الوقف على رءوس الآى الوقف إلا حيث بتم المعنى، وحيثما كان الناس فى غنى عن معرفة رءوس الآى لم يحسن الوقف إلا حيث بتم المعنى،

ويحتمل أن كلمة «مفسرةً حرفاً حرفاً» في الحديث الآنف يراد بها الترتيل وإخراج الحروف من مخارجها ، فلا تعارض الحديث الأول .

( الفائدة الثالثة ) اعتبار الآيات في الصلاة والخطبة؛ قال السيوطي ما نصه: ﴿ يَتُرْتُبُ على معرفة الآي وعددها وفواصلها أحكام فقهية ، منها اعتبارها فيمن جهل الفاتحة ، فإنه يجب عليه بدلها سبع آيات. ومنها اعتبارها في الخطبة ، فإنه يجب فيها قراءة آية كاملة ، ولا يكني شطرها إن لم تكن طويلة ، وكذا الطويلة على ما حققه الجمهور . ثم قال: ومنها اعتبارها في السورة التي تقرأ في الصلاة أو ما يقوم مقامها ، وفي الصحيح أنه صلى الله عليه وسلم كان يقرأ في الصبح بالستين إلى المائة . ومنها اعتبارها في قراءة قيام الليل إلى آخر ما قال » اه ما أردنا نقله . بيدَ أنه نقل عن الهذلي في كامله ما نصه: « اعلم أن قوماً جهلوا العدد وما فيه من الفوائد حتى قال الزعفرانى : إن العدد ليس بعلم، وإنما اشتغل به بعضهم ليروِّج به سوقه. قال: وليس كذلك ففيه من الفوائد ممرفة الوقف، ولأن الإجماع المقد على أن الصلاة لا تصح بنصف آية. وقال جم من العلماء: تَجزَئُ بَآيَةً، وآخرون بثلاث آيات، وآخرون لابدُّ من سبع. والإمجاز لايقم بدون آية . فللمدد فائدة عظيمة في ذلك » اله غير أنا لا ندرى ما الذي أراده الهذلي على التعيين من كلامه هذا ؟ ولا عن أي مذهب يتحدَّث ؟ .

# ترتيب آيات القرآن

انعقد إجماع الأمة على أن ترتيب آيات القرآن الكريم على هذا النمط الذي نراه اليوم بالمصاحف، كان بتوقيف من النبي صلى الله عليه وسلم عن الله تعالى ، وأنه لامجال طرأى والاجتهاد فيه . أ بل كان جبريل ينزل بالآيات على الرسول صلى الله عليه وسلم ويرشده إلى موضع كل آية من سورتها. ثم يقرؤها النبي صلى الله عليه وسلم على أصحابه،

ويأمر كتاب الوحى بكتابتها معيّنًا لهم السورة التي تـكون فيها الآية ، وموضع الآية من هذه السورة. وكان يتلوه عليهم مراراً وتسكر اراً في صلاته وعظاته وفي حكمه وأحكامه. وكان يمارض به جبريل كل عام مرة ، وعارضه به في المام الأخير مرتين . كل ذلك كان على الترتيب المعروف لنا في المصاحف . وكذلك كان كل من حفظ القرآن أوشيئًا منه من الصحابة ، حفظه مرتب الآيات على هذا النمط. وشاع ذلك وذاع ، وملا البقاع والأسماع ، يتدارسونه فيا بينهم ، ويقر ونه في صلاتهم ، ويأخذه بعضهم عن بعض ، ويسمعه بعضهم من بعض بالترتيب القائم الآن فليس لواحد من الصحابة والخلفاء الراشدين يدُ ولا تصرفُ في ترتيب شيء من آيات القرآن الكريم . بل الجم الذي كان على عهد أبى بكر لم يتجاوز نقل القرآن من العسب واللخاف وغيرها في صحف ، والجمع الذي الترتيب المحفوظ المستفيض عن النبي عَلِيُّهُ عن الله تمالى . أجل : انعقد الإجماع على ذلك تامًّا لاريب فيه . وممن حكى هذا الإجماع جماعة ،منهم الزركشي في البرهان،وأبوجه أر فى المناسبات إذ يقول ما نصه: ( ترتيب الآيات فى سورها واقع ُ بتوقيفه ﷺ وأمره من غير خلاف في هذا بين المسلمين ).

واستند هذا الإجماع إلى نصوص كثيرة منها ماسبق لك قريبا ، ومنها ما رواه الإمام أحمد عن عمّان بن أبى العاص قال: كنت جالسًا عند رسول الله علي إذ شخَصَ ببصره ثم صوَّبه ثم قال: « أتانى جبريلُ فأمرنى أنْ أضعَ هذه الآية هذا الموضع من السورة : إنَّ الله كَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءَ ذِى الْقُرْبَى » إلى آخرها .

ومنها ما ثبت فى السنن الصحيحة من قراءة النبى عَلَيْكُ بسور عديدة كسورة البقرة وآل عران والنساء ومن قراءته لسورة الأعراف فى صلاة المغرب وسورة «قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ» وسورة الروم فى صلاة الصبح، وقراءة سورة السجدة وسورة «هَلْ أَتَى عَلَى

آلْإِنْسَانِ ﴾ في صبح يوم الجمعة ، وقراءته سورة الجمعة والمنافقين في صلاة الجمعة ، وقراءته سورة قُ في الخطبة وسورة اقترابت وقّ في صلاة العيد، كان يقرأ ذلك كله مرتب الآيات على النحو الذي في المصحف على مرأى ومسمع من الصحابة.

ومنها ماأخرجه البخارى عن ابن الزبير قال قلت لعثمان بن عفان : « وَالَّذِينَ يَتُوفَوْنَ مِنْكُمُ وَ يَذَرُونَ أَرْوَاجًا » نسختها الآية الأخرى ، فلِم تكتبها أو تَدَعُها ( والمعنى لماذا تكتبها أأو قال لماذا تتركها مكتوبة ؟ مع أنها منسوخة ) قال يابن أخى لا أُغَيِّرُ شيئًا من مكانه .

فرذا حديث أبلج من الصبح في أن إثبات هذه الآية في مكانها مع نسخها توقيفي لا يستطيع عثمان باعترافه أن يتصرف فيه ، لأنه لا مجال للرأى في مثله أ.

ومنها: ما رواه مسلم عن عمر قال: ما سألت النبى عَلِيْكُ عن شيء أكثرَ بما سألته عن الحكلالة حتى طَعَنَ بأصبعه في صدرى، وقال: « تـكفيكَ آيةُ الصَّيْفِ التي في آخر سورة النَّسَاء » .

فَأَنت تَرَى أَنه مِلْكُ دَلَّهُ عَلَى مُوضَعَ تَلَكُ الآية مِن سُورة النَسَاء، وهِي قُوله سَبَحَانه: « يَسْتَفْتُونَكَ ؟ قُلِ آللهُ مُفْتِيكُمْ فِي آلْكَلَالَةِ ﴾ الخ.

#### ملاحظة:

ذكر بعضهم أن كلمات القرآن ٧٧٩٣٤ أربع وثلاثون وتسمائة وسبعة وسبعون ألف كلمة ، وذكر بعضهم غير ذلك . قيل وسبب الاختلاف في عدد الكلمات أن الكلمة لها حقيقة ومجاز ، ولفظ ورسم، واعتباركل منها جائز، وكل من العلماء اعتبر أحدماهو جائز؛ قال السخاوى: « لا أعلم لعدد الكلمات والحروف من فائدة ، ، لأن ذلك إن أفاد فإنما يفيد في كتاب يمكن فيه الزيادة والنقصان . والقرآن لا يمكن فيه ذلك » اه ولكن

ورد من الأحاديث في اعتبار الحروف ماأخرجه الترمذي عن ابن مسعود مرفوعاً: «مَن قرأً حرفاً من كتاب الله فله به حَسَنة . والحسنة بعشر أمثالها ، لا قول : « الم » حرف ، ولكن ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف » وأخرج الطبراني عن عمر ابن الخطاب مرفوعاً « القرآن أأف أأف حرف وسبعة وعشرون أأف حرف ، فن قرأه صابراً مُحتَسِباً كان له بكل حرف زوجة من الخور العين » . قال السيوطي بعد أن أورده: رجاله ثقات إلاشيخ الطبراني محمد بن عبيد بن آدم بن أبي إياس تسكلم فيه الذهبي ثم قال : وقد حل ذلك (أي العدد المذكور في هذا الحديث ) على ما نسخ رسمه من القرآن، إذ الموجود الآن لا يبلغ هذا العدد ، وهو يريد أن هذا الرقم الكبير الذي رُوي في هذا الحديث منها وما لم ينسخ في هذا الحديث منها وما لم ينسخ والله تمالي أعلم .

شبهة وتفنيدها

يتولون: إن ابن أبى داود أخرج بسنده ، عن عبد الله بن الزبير عن أبيه قال : « أتى الحارثُ بنُ خزيمةَ بهاتين الآيتين من آخر سورة براءة فقال: أشهدُ أنّى سمعتهما من رسولِ اللهِ وَوَعَيْتُهما . فقال عمر : أنا أشهدُ لقد سمعتهما ثم قال : لو كانتا ثلاث آيات لجعلتها عَلَى حِدَة ، فانظروا آخر سورة من القرآن فألحقوها في آخرها » يقولون : هذا الحديث بدل على أن ترتيب الآيات لم يكن في القرآن كله بتوقيف ، إنما كان عن هوًى من الصحابة وعن تصرف منهم ولو في البعض .

و نجيب : (أولا) بأن هذا الخبر معارض للقاطع ، وهو ما أجمعت عليه الأمة . ومعارض القاطع ساقطُ عن درجة الاعتبار ، فهذا خبر ساقط مردود على قائله .

(ثانياً) أنه معارض لما لا يُحصى من الأخبار الدالة على خلافه ، وقد تقدم كثير منها . بل لابن أبى داود مخرجه خبر بعارضه ، ذلك أنه أخرج أيضاً عن أتى أنهم

جَمَعُوا القرآن ، فلما انتهوا إلى الآية التي في سورة براءة : « مُمَّ آنْصَرَ فُوا صَرَفَ آفَّهُ وَلُهُ مَا اللهُ قُومُ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ظنوا أن هذه آخر ما نزل ، فقال أَبَيُّ : إن رسول اللهُ عَلَيْهُمُ قُومُ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ظنوا أن هذه آخر ما نزل ، فقال أَبَيُّ : إن رسول الله عَلَيْهُمُ أَقُرَ أَنِي بعدها آيتين « لَقَدْ جَاءَكُمْ وَسُولٌ » إلى آخر السورة .

# ترتي*ب* السور

معنى السورة :

السورة فى اللغة نطلق على ماذكره صاحب القاموس بقوله: « والسورة: الْمَنْزِلَةُ ، ومن القرآن معروفة، لأنها منزلة بعد منزلة: مقطوطة عن الأخرى، والشرف، وما طال من البناء وحسن ، والعلامة ، وعرق من عروق الحائط » اه.

ويمكن تعريفها اصطلاحاً ، بأنها طائفة مستقلة من آيات القرآن ذات مطلع على ومقطع . قالوا : وهي مأخوذة من سور المدينة .وذلك إما لما فيها من وضع كلمة بجانب كلمة ، وآية بجانب آية ، كالسور توضع كل لَبنة فيه بجانب لبنة ، ويقام كل صف منه على صف .

وإما لما في السورة من معنى العلو والرفعة المعنوية الشبيهة بعلو السور ورفعته الحسية ، وإما لأنها حصن و حماية لمحمد علي وماجاء به من كتاب الله القرآن، ودين الحق الإسلام، باعتبار أنها معجزة تخرس كل مكابر ، ويُحق الله بها الحق و يبطل الباطل ، ولو كرم المجرمون . أشبه بسور المدينة ، يُحَصِّنُها ويحميها غارة الأعداء، وسطوة الأشقياء . وسور القرآن مختلفة طو لا وقصراً . فأقصر سورة فيه سورة المكوثر، وهي ثلاث آبات قصار . وأطول سورة فيه سورة البقرة ، وهي خس وثمانون أوست وثمانون ومائتا آية . وأكثر آياتها من الآيات الطوال . بل فيها آية الدَّيْن التي هي أطول آية في القرآن كما سبق . وبين سورة البقراء وسورة المكوثر سورة المحرث شورة تختلف طو لا وتوشطاً وقصراً ومرجم الطول

والقصر والتوسط وتحديد المطلع والمقطع ، إلى الله وحده ، لحسكم سامية ، علمها من علمها، وجهلها من جهلها .

# حَكُمَة تُسُورِرُ السُورُ :

لتجزئة القرآن إلى سُور فوائد وحكم:

« منها: التيسير على الناس وتشويقهم إلى مدارسة القرآن وتحفَّظه، لأنه لو كان سبيكة واحدة لا حلقات بها لصعب عليهم حفظه وفهمه ، وأعياهم أن يخوضوا عُباب هذا البحر الخضَمُ الذي لا يشاهدون فيه عن كَتَبِ مرافى ولا شواطئ .

ومنها: الدلالة على موضوع الحديث ومحور الكلام، فإن في كل سورة موضوعاً بارزاً تقحدث عنه، كسورة البقرة، وسورة يوسف، وسورة النمل، وسورة الجن.

ومنها: الإشارة إلى أن طول السورة ليس شرطاً فى إعجازها، بل هى معجزة و إن بلغت الغاية فى القصر كسورة الكوثر .

قال صاحب الكشاف فى فوائد تفصيل القرآن وتقطيعه سُوراً كثيرة مانصه:منها (أى الفوائد) أن الجنس إذا انطوت تحته أنواع وأصناف، كان أحسن وأفح من أن يكون باباً واحداً.

ومنها: أن القارئ إذا أتم سورة أو باباً من الكتاب ثم أخذ في آخر كان أنشط له وأبعث على التحصيل منه لو استمر على الكتاب بطوله ، ومثله المسافر إذا قطع ميلًا أو فرسخاً نفس ذلك عنه ونشط للسير ، ومن مُمَّ جُزِّئُ القرآن أجزاءً وأخماساً.

ومنها: أن الحافظ إذا حذق السورة اعتقد أنه أخذ من كتاب الله طائفة مستقلة بنفسها، فيعظم عنده ماحفظه، ومنه حسديث أنس: «كَانَ الرَّجُلُ

إذْ قَرَأُ الْبَقْرَةَ وَآلَ عَمْرَانَ جَدَّ فَيِنَا ﴾ . ومن ثمَّ كانت الفراءة في الصلاة بسورة أفضل .

ومنها: أن التفصيل بحسب تلاحُق الأَشكال والنظائر وملاءمة بعضها لبعض، وبذلك تتلاحق المعانى والنظم، إلى غير ذلك من الفوائد » ا ه .

### أقسام السور :

قسم العلماء سور القرآن إلى أربعة أقسام ، خصُّو اكلا منها باسم معين ، وهى : الطوال ، والمثين، والمثانى ، والمفصّل . فالطوال سبع سور : البقرة، وآل عران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف. فهذه ستة ، واختلفوا فى السابعة أهى الأنفال وبراءة مماً لمعدم الفصل بينهما بالبسملة أم هى سورة يونس ؟؟ .

والمئون: هي السور التي تزيد آياتها على مائة أو تقاربها .

والمثانى: هى التى تلى المئين فى عدد الآيات وقال الفرّاء: هى السور التى آيها أقل من مائة آية لأنها تثنى (أى تـكرر) أكثر مما تُثنى الطوال والمثون.

والمفصل ثلاثة أقسام: طوال ، وأوساط ، وقصار . فطواله من « أول الحجرات » إلى سورة « البروج » . وأوساطه منسورة « الطارق » إلى سورة « لم يكن » . وقصاره من سورة « إذا زلزلت » إلى آخر القرآن .

المذاهب في ترتيب السور:

اختلف في ترتيب السور على ثملاثة أقوال : ( الأول ) أن ترتيب السور على ماهو عليه الآن لم يكن بتوقيف من النبي عَلِيَّةً ؛ إنما كان باجتهاد من الصحابة . وينسب هذا القول إلى جمهورُ العلماء، منهم مالك والقاضي أبو بكر فيما اعتمده من قوليه .وإلى هذا المذهب يشير ابن فارس في كـتاب المسائل الخمس بقوله : « جمع الفرآن على ضربين: أحدها تأليف السوركتقديم السبع الطوال وتعقيبها بالمئين،فهذاهو الذي تولته الصحابة رضى الله عنهم . وأما الجمع الآخر وهو الآيات في السور ، فذلك شيء تولاه النبي عَلِيْكُم كا أخبر به جبريل عن أمر ربه عز وجل.

وقد استدلوا على رأمهما هذا بأمرين: (أحدها) أن مصاحف الصحابة كانت مختلفة في ترتيب السور قبل أن يجمع القرآن في عهد عثمان، فلو كان هذا الترتيب توقيفيًا منقولًا عن النبي صلى الله عليه وسلم ماساغ لمم أن يهملوه ويتجازوه و يختلفوا فيه ذلك الاختلاف الذي تصوِّر ولنا الروايات. فهذا مصحف أبيّ بن كعب،روى أنه كان مبدوءًا بالفاتحة، ثم البقرة ، ثم النساء ، ثم آل عران ، ثم الأنعام . وهذا مصحف ابن مسمود كان مبدوءا بالبقرة ،ثم النساء، ثم آل عمران الح على اختلاف شديد.وهذا مصحف على كان مرتباً على النزول ، فأوله «اقرأ» ثم المدَّر ثم « ق ّ » ، ثم المزمل ، ثم « تبت » ثم التكوير ، ومكذا إلى آخر المكي والمدنى .

(الدليل الثاني): ما أخرجه ابن أشته في المصاحف من طريق إسماعيل بن عباس عن حمان بن يحيى عن أبي محمد القرشي قال: «أمرهم عمّان أن يتابعوا الطوال فجمل سورة الأنفال وسورة التوبة في السبع ، ولم يفصل بينهما ببسم الله الرحن الرحيم »اه ولعله يشير مهذا إلى ما رواه أحمد والترمذي والنسائي وابن حبان والحاكم عن ابن عباس قال: « قلت لعبَّان ما حلَّكُم على أن عمدتم إلى الأنفال وهي من للثاني ،وإلى براءة وهي من ( ۲۳ \_ مناهل العرفان \_ ١ )

المثين، فقرنم بينهما، ولم تكتبوا بينهما سطر « بِسْمِ آللهِ آلَ" حَنْ آلرَّ حَنْ آلَوْ عَلَيه وسلم تنزل في السبع الطوال ؟ فقال عثمان رضى الله عنه: « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم تنزل عليه السور ذوات العدد، فكان إذا أنزل عليه شيء دعا بعض من يكتب فيقول: ضعوا هذه الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا ». وكانت الأنفال من أوائل مانزل بالمدينة ، وكانت براءة من آخر القرآن نزولًا . وكانت قصتها شبهة بقصتها مانزل بالمدينة ، وكانت براءة من آخر القرآن نزولًا . وكانت قصتها شبهة بقصتها فظننت أنها منها فتُبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يبين لنا أنها منها ، فمن أجل ذلك قرنت بينهما . ولم آكتب بينهما سطر « يسم آفي الرَّحن الرحيم » ووضعتهما في السبع الطوال » ا ه .

ويمكن أن يناقش هذا المذهب بالأحاديث الدالة على التوقيف وستأتيك في الاحتجاج للقول الثاني. ويمكن أيضاً مناقشة دليلهم الأول باحمال أن اختلاف من خالف من الصحابة في الترتيب، إنما كان قبل علمهم بالتوقيف، أو كان في خصوص مالم يرد فيه توقيف دون ماورد فيه. ويمكن مناقشة دليلهم الثاني بأنه خاص محمل وروده، وهو سورة الأنفال والتوبة ويونس، فلا يصح أن يصاغ منه حكم عام على القرآن كله.

### القول الثاني:

أن ترتيب السور كلها توقيني بتعليم الرسول على كترتيب الآيات وأنه لم توضع سورة في مكانها إلا بأمر منه على . واستدل أصحاب هذا الرأى بأن الصحابة أجمعوا على المصحف الذي كتب في عهد عمان ولم يخالف منهم أحد . وإجماعهم لا يتم إلا إذا كان الترتيب الذي أجمعوا عليه عن توقيف ، لأنه لو كان عن اجتهاد لتمسك أصحاب المصاحف المخالفة بمخالفتهم . لكنهم لم يتمسكوا بها بل عدلوا عنها وعن ترتيبهم ، وعدلوا عن مصاحفهم وأحرقوها ، ورجعوا إلى مصحف عمان وترتيبه جميعاً . ثم ساقوا روايات لمذهبهم كأدلة يستند إليها الإجماع .

منها مارواه الإمام أحمد وأبو داود عن حذيفة الثقني قال كنت في الوفد الذين أسلموا من ثقيف. إلى أن جاء في هذه الرواية ما نصه:

فقال لنا رسول الله على الله على حزب من القرآن فأردت ألّا أخر م حتى القسليه فسألنا أصحاب رسول الله على قلنا : كيف تحزبون القرآن ؟ قالوا : محربه ثلاث سور ، وخس سور ، وسبع سور، ونسع سور، وإحدى عشرة سورة، وثلاث عشرة ، وحرب المفصل من « ق » حتى نخم . قالوا: فهذا يدل على أن ترتيب السور على عشرة ، وحرب المفصل من « ق » حتى نخم . قالوا: فهذا يدل على أن ترتيب السور على

ماهو في المصحف الآن كان على عهد رسولُ الله صلى الله عليه وسلم » .

لكن هذه الدلالة غير ظاهرة فيا نفهم، اللهم إلا في ترتيب حزب المفصل خاصة مخلاف ماسواه .

واحتجوا لمذهبهم أيضاً بأن السور المتجانسة في القرآن لم يلتزم فيها الترتيب والولاء، ولوكان الأمر بالاجتهاد للوحظ مكان هذا التجانس والتماثل دائماً ، لكن ذلك لم يكن ، بدليل أن سور المسبحات لم ترتب على التوالى بينما هي متماثلة في افتتاح كل منها بتسبيح الله . بل فصل بين سورها بسورة « قد سمع » والممتحنة والمنافقين ، وبدليل أن (طسم الشعراء وطسم القصص ) لم يتعاقبا مع تماثاهما ، بل فصل بينهما بسورة أقيصر منهما وهي « طس » .

وأخرج أبن أشته فى كتاب المصاحف من طريق ابن وهب عن سليمان بن بلال قال : سمعت ربيعة يسأل لم قدمت البقرة وآل همران وقد أنزل قبلهما بضع وثمانون

سورة بمكة ،وإنما أنزلتا بالمدينة؟ فقال: قدمتا وألفّ القرآن على علم ممن ألَّفه به. إلى أن قال: فهذا مما 'يذتَهَى إليه ولايُسأل عنه اه.

ويمكن مناقشة هذا المذهب (أولًا): بأن الرواية التي ساقوها وأمثالها خاصّة بمحالها، فلا ينسحب حكم الثوقيف على الكل. ثم هي ظنية في إفادة كون الترتيب عن توقيف.

(ثانياً): أن حديث ابن عباس السابق في القول الأول صريح في أن عثمان كان قد اجتمد في ترتيب الأنفال والتوبة ويونس،

(ثالثاً): أن الإجماع الذي استندوا إليه لايدل على توقيف في ترتيب جميع السور؛ لأنه لا يشترط أن يستند الإجماع إلى نص في ترتيب جميع السور، فحسب الصحابة أن يحملهم الاجتهاد الموفق على أن يُجمعوا على ترتيب عمان للسور ويتركوا ترتيب مصاحفهم، توحيداً لكلمة الأمة، وقطعاً لعرق النزاع والفتنة، إذا تُرك كل ورأيه في هذا الترتيب.

#### القول الثالث:

أن ترتيب بعض السور كان بتوقيف من النبي عَلِيَكُم، وترتيب بعضها الآخركان باجتهاد من الصحابة وقد ذهب إلى هذا الرأى فطاحل من العلماء. ولعله أمثل الآراء، لأنه وردت أحاديث تفيد ترتيب البعض كا مر" بك من الرأى الثانى القائل بالتوقيف، وخلا البعض الآخر عما يفيد التوقيف. بل وررت آثار تصرح بأن الترتيب في البعض كان عن اجتهاد كالحديث الآنف في القول الأول المروى عن ابن عباس،

بَيْدَ أَن المؤيدين لهذا المذهب اختلفوا فى السورالتي جاء ترتيبها عن توقيف والسور التي جاء ترتيبها عن اجتهاد . فقال القاضى أبو محمد بن عطية : ﴿ إِن كَثَيرًا مِن السور

قد علم ترتيبها في حياة النبي ﷺ كالسبع الطوال والحواميم والمفصّل. وأما ماسوى ذلك فيمكن أن يكون فوضِ الأمر فيه إلى الأمة بعده » .

وقال أبو جمفو بن الزبير: الآثار تشهد بأكثر ممانص عليه ابن عطية ، ويبقى فيها قليل يمكن أن يجرى فيه الخلاف كقوله عليه «اقرءوا آلز هُواوَيْنِ: البقرة وآلَ عِمْرانَ» رواه مسلم .

و كديث سعيد بن خالد: « قرأ رسولُ الله عليه بالسّبع الطّوالِ في ركعة » رواه ابن أبي شيبة في مصنفه . وفيه « أنه عليه الصلاة وسلم كان يجمع الفصّل في ركعة » وروى البخارى عن ابن مسعود أنه قال صلى الله عليه وسلم في بني إسرائيل والكهف ومريم وطه والأنبياء: « إنّهُنّ من العِتَاقِ الأوَلِ ، وَهُنّ مِنْ تِلَادِي » (1)

<sup>(</sup>۱) العتاق : جمع عَتِيق، وهو القديم من كل شيء، والمراد بالعتاق هنا ما نزل أولا. والتلّاد \_ بكسر التاء وفتحها \_ ضد الطارف وهو المستحد ث من المال ونحوه . والمراد بالتلاد هنا ، ما نزل أولا أيضاً . قال في المختار: وفي الحديث « هُنَّ من تِلادي » يعنى السور ، أي من الذي أخذته من القرآن قديما .

فذكرها نَسَقًاكِما استقرَّ ترتيبها . وفي صحيح البخارى أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا أوَى إلى فراشه كلَّ ليلة جَمَعَ كَفَّيْهِ ثم نَفَتَ فيهما فقرأ قُلُ هُـــوَ آللهُ أَحَدْ ، وَالْمُعَوِّذَ تَبْنِ .

وقال السيوطى ما نصه: الذى ينشرح له الصدر ما ذهب إليب البيهق، وهو أن جميع السور ترتيبها توقيقى إلا براءة والأنفال. ولا ينبغى أن يُستدل بقراءة سور أو لا على أن ترتيبها كذلك. وحينئذ فلا يرد حديث قراءة النساء

قبل آل عمران ، لأن ترتيب السور فى القراءة ليس بواجب. ولعله فعل ذلك لبيــان الجواز » ا ه.

والأمر على كل حال سهل ، حتى لقد حاول الزركشى فى البرهانأن يجمل الخلاف من أساسه لفظيًّا فقال : والخلاف بين الفريقين \_ أى القائلين بأن الترتيب عن اجتهاد ، والقائلين بأنه عن توقيف \_ لفظى ، لأن القائل بالثانى يقول : إنه رمز إليهم ذلك ، لما لما الله عن توقيف ومواقع كلاته ، ولهذا قال مالك : إنما ألقوا القرآن على ما كانوا يسمعونه من النبي عليه مع قوله بأن ترتيب السور كان باجتهاد منهم ، فآل الخلاف إلى أنه هل هو بتوقيف قولى ، أو بمجرد إسناد فعلى ، محيث يبقى لهم فيه مجال للنظر ، وسبقه في ذلك جعفر بن الزبير » ا ه.

### احترام هذا الترتيب:

وسواء أكان ترتيب السور توقيفيًّا أم اجتهاديًّا فإنه ينبغي احترامه ، خصوصاً في كتابة المصاحف، لأنه عن إجماع الصحابة، والإجماعُ حجة . ولأن خلافه يجرُّ إلى الفتنة ، ودَرْء الفتنة وسدُّ ذرائع الفساد واجب .

أما ترتيب السور في التلاوة ، قليس بواجب ، إنما هو مندوب . وإليك ما قاله الإمام النووى في كتابه التبيان إذ جاء في هذا الموضوع بما نصه : « قال العلماء : الاختيار أن يقرأ على ترتيب المصحف فيقرأ الفاتحة ، ثم البقرة ، ثم آل عمران ، ثم ما بعدها على الترتيب ، سواء أقرأ في الصلاة أم في غيرها ، حتى قال بعض أصحابنا : إذا قرأ في الركمة الأولى سورة « قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ آلنَّاسِ » يقرأ في الثانية بعد الفاتحة من البقرة .

قال بعض أصحابنا: ويستحبُ إذا قرأ سورة أن يقرأ بعدها التي تليها. ودليل هذا أَنَّ ترتيب المصحف إنما جُمِل هكذا لحكمة ، فينبغي أن يحافظ عليها إلا فيا ورد الشرع باستثنائه ، كصلاة الصبح يوم الجمعة ، يقرأ في الأولى سورة السجدة ، وفي الثانية « هَلْ أَنَى عَلَى آلْإِنْسَانِ » . وصلاة العيد في الأولى « ق » ، وفي الثانية « أَنَّ عَلَى آلْإِنْسَانِ » . وصلاة العيد في الأولى « قُلْ يَانَّهُمَ آلْكَافِرُونَ » وفي الثانية « قُلْ مُو آللهُ أَحَد دُ » . وركعتي الفجر في الأولى « قُلْ يَانَّهُمَ آلْكَافِرُونَ » وفي الثانية « قُلْ مُو آللهُ أَحَد دُ » . وركعات الوتر في الأولى « سَبِّح آسم رَبِّكَ آللهُ أَحَد دُ » . وركعات الوتر في الأولى « سَبِّح آسم رَبِّكَ آللهُ أَحَد دُ » . والمُعَوِّدُ نَيْن .

ولو خالف الموالاة فقرأ سورة لا تلى الأولى ، أو خالف الترتيب فقرأ سورة قبلها، جاز؛ فقد جاءت بذلك آثار كشيرة. وقد قرأ عمر بن الخطاب رضى الله عنه فى الركعة الأولى من الصبح بالكهف، وفى الثانية بيوسف.

وقد كره جماعة محالفية ترتيب المصحف. وروى ابن أبى داود عن الحسن أنه كان يكره أن يقرأ القرآن إلا على تأليفه فى المصحف. وبإسناده الصحيح عن عبدالله ابن مسعود رضى الله عنه أنه قيل له: إن فلاناً يقرأ القرآن منكوساً فقال: «ذلك منكوس القلب».

وأما قراءة السورة من آخرها إلى أولها فمنوع منعاً متأكداً ، لأنه يذهب بعض ضروب الإعجاز ، ويُزيل حكمة ترتيب الآيات. وقد روى ابن أبى داود عن إبراهيم النخعى الإمام التابعى الجليل وعن الإمام مالك بن أنس أنهما كرها ذلك ، وأن مالكاً كان يعيبه ويقول : هذا عظيم . . وأما تعليم الصبيان من آخر المصحف إلى أوله فحسن، وليس هذا من الباب ، فإن ذلك قراءة متفاضلة فى أيام متعددة ، على ما فيه من تسهيل الحفظ عليهم ، والله أعلم » ا ه رحه الله .

شبهتان خفيفتان:

( الشبهة الأولى ) ، يقولون : كيف كان ترتيب القرآن توقيفيًّا مع أن مصاحف الصحابة كانت مختلفة ؟ .

والجواب أن هذه الشبهة لا ترد على القائلين بأن ترتيب السور كلما اجتهادى أما القائلون بأن منه اجتهاديًا ومنه توقيفيًا ، فمن السهل الجواب عنهم بأن الاختلاف بين الصحابة وقع في القسم الاجتهادي لاالتوقيني . وأما القائلون بأن ترتيب السور كله توقيفي، فيمكن الجواب عنهم بأنهم اختلفوا فيما اختلفوا قبل أن يعلمو االتوقيف فيه . ولماجم عُمَّان القرآن على هــذا الترتيب علموا مالم يكونوا يعلمونه ، ولذلك تركوا ترتيب مصاحفهم ، وأخذوا بترتيب عثمان. ويهو "ن الأمر في اختلاف مصاحفهم أنها كانت مصاحف فردية، لميكونوا يكتبونها للناس إنما كانوا يكتبونها لأنفسهم، فبدّ هي أنالواحد منها لم يُثبت فيها إلا ماوصل إليه بمجهوده الفردى، وقد يفوته مالميفت سواه من تحقيق أدَّقَّ أوعلم أوسع . ولمذا كان يوجد بتلك المصاحف الفردية بعض آيات قد تـكون منسوخة،وربما لم يبلغ صاحب ذاك المصحف نسخها . وقد يهمل صاحب المصحف إثبات سورةاشهرتها وغناها بهذه الشهرة عن الإثبات ، كما ورد أن مصحف ابن مسمود لم تكن به الفاتحة. وقد يكتب صاحب المصعف ما يرى أنه بحاجة إليه من غير القرآن في نفس المصحف كما تقدُّم ذلك في قنوت الحنفية الذي روى أن بعض الصحابة كان قد كتبه بمصحفه وسماه سورة الخلع والحفد

(الشبهة الثانية) يقولون : كيف يكون ترتيب القرآن توقيفيًّا على حين أن رواية ابن عباس السابقة تصرح بأن عثمان لم يسمع فى شأن ترتيب الأنفال مع براءة شيئًا إنما هو اجتماد ونظر منه ؟ .

و الجواب أن هذه الشبهة لا ترد على القول بأن الترتيب اجتهادى ، ولا على القول بأن منه اجتهادى ، ولا على القول بأن منه اجتهاديا ومنه توقيفيا . أما الأول فظاهر ، وأما الثانى فلأن اجتهاد عثمان كان فيما لم يرد فيه توقيف من الشارع .

أما القول بأن ترتيب السوركله توقيني ، فقد أجابوا على هذه الشبهة بجوابين : ( أولها ) : أن حديث ابن عباس هذا غيرصعيح لأن الترمذي وهور اويه مقال في تخريجه: إنه حسن غريب لا يُعرف إلا من طريق يزيد الفارسي عن ابن عباس . ويزيد هذا مجهول الحال فلا يصح الاعتماد على حديثه الذي انفرد به في ترتيب القرآن .

(ثانيهما): أنه على فرض صحّته يجوز أن جُواب عثمان لابن عباس كان قبل أن يعلم بالتوقيف ثم علمه بعد ذلك . لكن يرد على هذا الجواب أن الرواية تفيد أن جواب عثمان هذا كان بعد جمع القرآن و ترتيب سوره ، فكيف كان توقيفيًّا وعثمان هو الجامع والمرتبّب ولا يعلم دليل التوقيف ؟ .

# الهبحث العاشىر فى كتابة القرآن ورسمه ومصاحفه وما يتعلق بذلك ١ ـ الكتابة

مُعْرُوفِ أَن الأَمَّةُ الْعُرْبِيةَ كَانَتْ مُوْسُومَةُ بِالأَمْيَةُ مُشْهُورَةً بَهَا لَاتَدَرَى مَاالَكَتَابَةُ وَلا الخَطْ. وَجَاءُ القرآنِ بِتَحَدَّثُ عِن أَمْيَتُهَا هَذَهُ فَقَالَ: ﴿ هُوَ آلَذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمُّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَانِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَوَآلِ لَكَمَّةً وَإِنْ كَانُوا رَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ آيَانِهِ وَيُزَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَوَآلِ أَيْفِينٍ ﴾.

ولم يشذُّ عن هذه القاعدة إلا أفر ادُّ قلائل في قريش، تعلُّموا الخطودرسو، قُبيل الإسلام

وكأنذلك كان إرهاصاً من الله وتمهيداً لمعث النبي صلى الله عليه وسلم وتقرير دين الإسلام، وتسجيل الوحى المنزل عليه بالقرآن، لأن الكتابة أدعى إلى حفظ التنزيل وضبطه، وأبعد عن ضياعه ونسيانه .

وكادت تقفق كلمة المؤدخين على أن قريشاً فى مكة لم تأخذ الخط إلا عن طريق حرب بن أمية بن عبد شمس . لكنهم اختلفوا فيمن أخذ عنه حرب . فرواية أبى عرو الدانى تذكر أنه تعلم الخط من عبد الله بن جدعان ، وفيها يقول زياد بن أنم : «قلت لابن عباس:معاشر قريش هل كنتم تكتبون فى الجاهلية بهذا الكتاب العربى تجمعون فيه ما اجتمع ، وتفرقون فيه ما افترق ، هجاء بالألف واللام والميم ، والشكل والقطع ، وما يكتب به اليوم ؟ قال ابن عباس: نعم. قلت : فمن علم الكتابة ؟ قال: حرب بن أمية ، قلت: فمن علم حرب بن أمية ، قلت: فمن علم عبد الله بن جدعان، قلت: فمن علم عبد الله بن جدعان؟ قال: أهل الأنبار ، قلت: فمن علم أهل الأنبار ؟ قال: طارى وطرأ عليهم من أهل المين من كندة ، قلت : فمن علم ذلك الطارى ؟ قال: الخلجان بن الموهم عليهم من أهل المين من كندة ، قلت : فمن علم ذلك الطارى ؟ قال: الخلجان بن الموهم كان كاتب هود نبى الله عز وجل » .

أما رواية الكلى فتقص علينا أن حرباً أملم الكتابة من بشر بن عبد الملك؛ وفيها يقول عوانة : « أول من كتب بخطنا هذا وهو الجزم، مرامر بن مرة، وأسلم بن سدرة ، وكذا عامر بن جدرة ، وهم من عرب طبي تعلموه من كاتب الوحى لسيدنا هود عليه السلام، ثم علموه أهل الأنبار، ومنهم انتشرت الكتابة في العراق والحيرة وغيرها . فتعلمها بشر بن عبد الملك أخو أكيدر بن عبد الملك صاحب دُومة الجندل وكان له صحبة بحرب بن أمية لتجارته عنده في بلاد العراق ، فتعلم حرب منه الكتابة ، مسافر معه بشر إلى مكة فتروج الصهباء بنت حرب أخت أبي سفيان فتعلم منه جماعة من أهل مكة » اه .

ومن هنا وجد عدد يحذق الخط والكتابة قبيل الإسلام ، ولكنهم نزر يسير بجانب تلك الكثرة الغامرة من الأميين . وفي ذلك يمتن رجل من أهل دومة الجندل على قريش فيقول :

« لا تجعدوا نعاء بشر عليكو فقد كان ميمون النقيبة أزهـرا أتاكم بخط الجزم (١) حتى حفظتمو من المال ماقد كان شتى مبعثرا فأجريتم الأقلام عوداً وبدأة وضاهيتمو كتّاب كسرى وقيصرا واغنيتمو عن مسند الحيّ حير ومازبرت في الصّحف أقلامُ حيراً الماد، أها الكتاب من المود،

أولئك أهل مكة . أما أهل المدينة فكان بيهم أهل الكتاب من اليهود، وقد دخل النبي صلى الله عليه وسلم المدينة وفيها يهودى يعلم الصبيان الكتابة ، وكان فيها بضعة عشر رجلًا يحذقون الكتابة ، منهم المنذر بن عرو ، وأبى بن وهب ، وعرو بن سميد وزيد بن ثابت الذي تعلم كتابة اليهود بأمر من النبي عليه .

# شأن الكتابة في الإسلام :

مَم جاء الإسلام ، في ارب فيما حارب أمِّيَة العرب ، وعمل على محوها ، وطفق يرفع من شأن الكتابة ويعلى من مقامها . وإن كنت في شك، فهذه أوائل آيات تزلن من القرآن الكريم ، يشيد الحق فيها بالقلم ، وما يعلم الله عباده بوساطة القلم ، إذ يقول جلت جكمته : « آقراً باشم رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ » إلى أن قال : « وَرَبُّكَ ٱلْأَكُومُ مُ اللهُ عِلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ

وهذه سُوره ﴿ نَ ﴾ يحلف العلى الأعلى فيها بالقلم وما يسطرون، إذ يقول ﴿ نَ وَٱلْقُــُكُمَ وَمَا يَسْطُرُ وَنَ . مَا أَنْتَ بِنَعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ . ﴾ وهذا من أروع ألوان التنبيه إلى جلال الخط والكتابة ومراياهما .

<sup>(</sup>١) سمى بالجزم لأنه جزم ـ أى قطع ـ من الخط المسمى بالمسند ، وهو خط حمير .

وهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يدفع أصحابه دفعاً إلى أن يتعلموا الخطَّ ويحذقوا الكتابة ، ويهيئ لهم السهل بكل ما يستطيع من وسيلة مشروعة .

حتى لقد ورد أن المسلمين فى غزوة بدر أسروا ستين مشركاً فكان مما يقبل الرسول صلى الله عليه وسلم فى فداء الواحد منهم أن يعلم عشرة من أصحابه الكتابة والخط. وهكذا أعلن الرسول بعمله هذا أن القراءة والكتابة عديلان للحرية ، وهدذا منتهى مانصل إليه الهمم فى تحرير شعب أمى من رق الأمية .

وبمثل هذه الطريقة أخذت ظلمات الأمية تتبدُّد بأنوار الإسلام شيئًا فشيئًا ، وحلَّ علمها العلم والحضارة على أن الإسلام دين العلم والحضارة والمدنية .

# النبي مَرْكُ يَقُرأُ ويكتب:

حتى لقد قيل: إن النبي صلى الله عليه وسلم عرف القراءة والكتابة في آخر أمره بعد أن قامت حجته. وعلت كلته، ومجز العرب في مقام التحديّ عن أن بأتوا بسورة من مثل القرآن الذي جاء به، وكا ن الحكمة في ذلك هي الإشارة إلى شرف الخط والكتابة. وأن أمية الرسول صلى الله عليه وسلم في أول أمره إنما كانت حالًا وقتية اقتضاها إقامة الدليل والإعجاز واضحاعلي صدق محمد في نبوته ورسالته، وأنه مبعوث الحق إلى خليقته ولو كان وقتئذ كاتباً قارئاً وهم أميون، لراجت شبهتهم في أن ماجاء به نتيجة اطلاع ودرس، وأثر فلر في الكتب و بحث.

وَفَى هَذَا المَّغَى يَقُولُ سَبِّحَانَهُ :

« وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِنَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَنْ لَا رِبَابَ

آلْمُبْطِلُونَ كِلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ آلَّذِينَ أُوتُوا آلْهِـِلْمَ ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا آلظَّالِمُونَ \* ﴾ .

قال العلامة الألوسي بعد تفسيره لهذه الآية ما نصه: واختلف في أنه صلى الله عليه وسلم أكان بعد النبوة يقرأ ويكتب أم لا؟ فقيل إنه عليه الصلاة والسلام لم يكن يحسن الكتابة ، واختاره البغوى في التهذيب ، وقال: إنه الأصح . وادعى بعضهم أنه صلى الله عليه وسلم صار يعلم الكتابة بعد أن كان لا يعلمها ، وعدم معرفتها بسبب المعجزة لهذه الآية ، فله انول القرآن واشتهر الإسلام وظهر أمر الارتياب (۱) تعرف الكتابة حينئذ. وروى ابن أبي شيبة وغيره: « ما مات على يحتى كتب وقرأ» ونقل هذا الشهي فصد قه وقال: سمعت أقواماً يقولونه وليس في الآية ما ينافيه . وروى ابن ماجه عن أنس قال: قال على الما الجنة : « رأيت ليلة أسرى بي مكتوباً على باب الجنة : الصدقة بعشر أمثالها والقرض بنانية عشر » .

ثم قال: ويشهد للكتابة أحاديث في صحيح البخارى وغيره كما ورد في صلح الحديبية: فأخذ رسول الله عليه الكتاب وليس يحسن يكتب فكتب: هذا ماقاضي عليه عمد بن عبد الله م الحديث.

وممن ذهب إلى ذلك أبو ذرعبد بن أحمد الهروى، وأبو الفتح النيسابورى، وأبو الوليد الباجى من المفاربة، وحكاه عن السمنانى. وصنف فيه كتابًا، وسبقه إليه ابن منية . ولما قال أبو الوليد ذلك طُمن فيه ورمى بالزندقة وسب على المنابر ثم عقد له مجاس فأقام الحجة على مُدّعاه ، وكتب به إلى علماء الأطراف ، فأجابوا بما يوافقه ، ومعرفة الكتاب بعد أميته صلى الله عليه وسلم لاتنافى المعجزة ، بل هي معجزة أخرى لكونها من غير تعليم.

<sup>(</sup>١) لعل مراده بهذه الكلمة ، ظهور فساد الارتياب وأنه لا قيمة له .

وقد ردّ بعض الأجلة كتاب الباجي لما في الحديث الصحيح: « إنا أمّة أمّية لا نكتُبُ ولا نحسُبُ » . وقال : كل ماورد في الحديث من قوله « كتب » فمعناه أمر بالكتابة ، كما يقال : كتب السلطان بكذا لفلان . وتقديم قوله تمالى : « مِنْ قَبْلِهِ » على قوله سبحانه: « وَلا تَخُطُّهُ » كالصريح في أنه عليه الصلاة والسلام لم يكتب مطلقا. وكون القيد المتوسط راجعاً لما بعده غير مطرد . وظنَّ بعض الأجلة رجوعه إلى ما قبله وما بعده ، فقال : يفهم من ذلك أنه عليه الصلاة والسلام كان قادراً على التلاوة والخط وما بعده ، فقال : يفهم من ذلك أنه عليه الصلاة والسلام كان قادراً على التلاوة والخط بعد إنزال الكتاب، ولو لا هذا الاعتبار ، لكان المكلام خلواً عن الفائدة . وأنت تملم أنه لو سُكم ماذكره من الرجوع ، لا يتم أمر الإفادة إلا إذا قيل بحجيّة المفهوم ، والظان من لا يقول بحجيته » .

ثم قال الألوسي في تفنيد هذه الردود ما نصه :

« ولا يخنى أن قوله عليه الصلاة والسلام : « إنا أمة أمية لانكتب ولا يحسب » ليس نصاً في استمرار ننى الكتابة عنه عليه الصلاة والسلام . ولعل ذلك باعتبار أنه بعث عليه الصلاة والسلام وهو وأكثر من بعث إليهم وهو بين ظَهْر انَيْهم من العرب أميون ، لا يكتبون ولا محسبون ، فلا يضر عدم بقاء وصف الأمية في الأكثر بعد . وأما ماذكر من تأويل كتب بأمر بالمكاتبة ، فخلاف الظاهر . وفي شرح صحيح مسلم للنووى عليه الرحمة نقلًا عن القاضى عياض ، إن قوله في الرواية التي ذكر ناها : « ولا محسن يكتب فكتب » كالنص في أنه على في تبنفسه ، فالعدول عنه إلى غيره مجاز لا ضرورة إليه ثم قال : « وقد طال كلام كل فرقة في هذه المسألة ، وشنمت كل فرقة على الأخرى في هذا . فالله تعالى أعلم » اه .

وأقول إن التشنيع ليس من دأب العلماء ولا من أدب الباحثين. والمسألة التي نحن بصددها مسألة نظرية ، والحكم في أمثالها يجب أن يكون لما رجح من الأدلة لاللهوى

والشهوة. و عن إذا استمرضنا حُجج هؤلا، وهؤلاء نلاحظ أن أدلة أميّته على قطعية يقينية . وأن أدلة كونه كتب وخط بيمينه ظنية عبر يقينية ، ولم يدع أحد أنها قطعية بقينية . ثم إن التمارُض ظاهر فيا بين هذه وتلك. غير أنه تعارض ظاهري يمكن دفعه بأن محمل أدلة الأمية على أولى حالاته صلى الله عليه وسلم ، وأن محمل أدلة كتابته على أخريات حالاته وذلك جما بين الأدلة ولا ربب أن الجمع بينها أهد كي سبيلا من إحمال البعض وإهال البعض ، مادام في كل منها قوة الاستدلال، وما دام الجمع بمكناً على أية حال . أما لو لم يمكن الجمع فلا مشاحة حينئذ في قبول القطعي ورد الظني ؛ لأن الأول أقوى من الثاني « وَ إِنَّ آلظَنَ لَا يُغْنِي مِنَ آلَحْق شَيْئاً » .. هذا هو المبزان الصحيح، أقوى التمارض والترجيح ، فاحكم به عند الاختلاف والاشتباه ، « وَ لَا تَشْبِع آلْهُوَى فَيُضِلَّكُ عَنْ سَدِيل آللهِ » .

# كتابة القرآن:

بعد ما قصصنا عليك من ثلث الفذلكة التاريخية ، في الخطوط والكتابة العربية ، نفا نظوط والكتابة العربية ، نفات نظرك إلى أن كتابة القرآن ، وفيناها بحثها في مبحث جمع القرآن ( من ص ٢٣٢ إلى ص ٢٥٦ ) وذكرنا هناك كيف كتب القرآن؟ وفيم كتب؟على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ، ثم على عهد عثمان ( رضى الله عنهما ) .

ومنه تعلمأن عناية الرسول عَلَيْكُمْ وأصحابه بكتابة القرآن ، كانت عناية فائقة يدلك على هذه العناية أن النبي عَلَيْكُ كان له كُتّاب يكتبون الوحى ، منهم الأربعة الخلفاء ، ومعاوية ، وأبان بن سعيد، وخالد بن الوليد ، وأبنى بن كعب، وزيد بن ثابت ، وثابت ابن قيس ، وأرقم بن أبى ، وحنظلة بن الربيع ، وغيرهم . فكان عَلَيْكُمْ إذا أنزل عليه شيء يدعو أحد كُتّابه هؤلاء، ويأمره بكتابة مانزل عليه، ولو كان كامة، كاروى أنه

لما نول عليه قوله نعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ عَيْرُ أُولِي الضَّرَدِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَدِيلِ اللهِ بِأَمْوَ الهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ ﴾ قال ابن أمَّ مكتوم وعبد الله ابن جحش: يا رسول الله إنا أعميان، فهل لنا رُخْصة ؟ فأنزل الله «غيرُ أولى الضرر». قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « اثتونى بالكَيْفِ والدَّواة » وأهر زيداً أن يكتبها . فكتبها فقال زيد «كأنى أنظرُ إلى موضعها عند صدَّع الكَتف » . ورواية البخارى اقتصرت هنا على عبد الله بن أم مكتوم وليس فيها ابن جحش .

ولعلك لم تنس حديث ابن عباس: «كان رسول الله عليه الذا نزلت عليه سورة دعا بعض مَنْ يكتب، فقال: «ضعوا هذه في الموضع الذي يذكر فيه كذا وكذا ». وقوله صلى الله عليه وسلم « من كتب عني شيئاً غير القرآن فليمحه » وقول أبي بكر لزيد ابن ثابت: إنك رجُلُ شابُ لا نتهمُك. وقد كنت تكتب الوحي لرسول الله عليه. أضف إلى ذلك أن الصحابة كانوا يكتبون القرآن فيا يتيسر لهم حتى في العظام والرقاع وجريد النخل ورقيق الحجارة ونحو ذلك مما يدلُّ على عظيم بلائهم في هذا الأمر الجلل! (رضى الله عنهم أجمين).

# ب-رسم المصحف

رسم المُصحف يراد به الوضع الذي ارتضاه عثمان رضى الله عنه في كتابة كلات القرآن وجروفه . والأصل في المبكتوب أن يكون حوافقاً تمام الموافقة للمنطوق، من غير زيادة ولا نقص ، ولا تبديل ولا تغيير . لكن المصاحف العثمانية قد أهمل فيها هذا الأصل ، خوجدت بها حروف كثيرة جاء رسمها مخالفاً لأداء النطق ، وذلك لأغراض شريفة ظهرت وتظهر لك فيما بعد .

وقد عُنِي العلماء بالكلام على رسم القرآن وحصر تلك الكامات التي جاء خطّها على غير مقياس لفظها . وقد أفرده بعضهم بالتأليف منهم الإمام أبو عرو الدانى إذ ألف فيه كتابه المسمى «المقنع» ومنهم العلامة أابو عباس المراكشي إذ ألف كتابا أسماه: «عنوان الدليل في رسوم خطّ التنزيل » . ومنهم العلامة الشيخ محمد بن أحمد الشهير بالمتولى إذ نظم أرجوزة سماها «اللؤلؤ المنظوم في ذكر جملة من المرسوم » ثم جاء العلامة المرحوم الشيخ محمد خلف الحديني شيخ المقارى و بالديار المصرية ، فشرح تلك المنظومة ، وذيل الشرح بكتاب معاه « مرشد الحيران إلى معرفة ما يجب اتباعة في رسم القرآن » .

# قو أعد رسم المصحف:

وللمصحف العثمانى قواعد فى خطّه ورسمه ، حصرها علماء الفن فى ست قواعد ، وهى الحذّف ، والزيادة ، والممرز ، والبدل ، والفصل والوصل ، وما فيه قراء تان فقرىء على إحداها . وهاك شيئًا عنها بالإجمال ، ليكون الفرق بينها و بين مصطلح الخطوط فى عصرنا على بال منك : \_

(قاعدة الحذف): خلاصتها أن الألف تحذف من ياء النداء نحو «لِمَالَيمَا النَّاسُ»

وَامَنَ هَا التَّنْبِيهُ نَحُو ﴿ هَأَنَّمَ ﴾ ومِن كُلَّةٍ ﴿ نَا ﴾ إذا وليها ضمير نحو ﴿ أَنجِينَا كُم \* ( ) ومن لفظ الجلالة ﴿ الله ﴾ ، ومن كلة ﴿ إله ﴾ ، ومن لفظى ﴿ الرحمٰن ، وسبحان ﴾ ، وبعد لام نجو كلة « خَلائف » وبين اللامين في نحو «الكَلَالة» ومن كل مُثَنِّى نحو «رجلان»، ومن كل جمع تصحيح لمذكر أو لمؤنث نحو « سَمَّاعُونَ ، الموالمنات » ، ومن كلَ جمع على وزن مفاعل وشبهه نحو « المساجد ، والنصارى » ، ومن كل عدد نحو « ثلاث » . ومن البسملة ، ومن أول الأمر من سأل ، وغير لذلك ، ﴿ إِلَّا كِنَا اسْتَثْنَى مَنَ هَذَا كُلَّهُ ﴾ . وتحذف الياء من كل منقوص منوَّن رفعاً وجرًّا ، نحو ﴿ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾ . ومن هذه الكلات: « أَطِيمُون ، اتَّقُون ، خَا نُون ، آرْهَبُون ، أَأَرْسِلُون ، وَآعْبُدُونِ ﴾ ، ( إلا ما استثنى ) . وتعذف الواو : إذا وقت مع واو أخرى في نحو : ﴿ لَا يَسْتَوُونَ ، فَأَوُوا إِلَى

وتحذف اللام : إذا كانت مدغمة في مثلها نحو «الليل ، والذي » (إلا مااسَتنني). وهناك حذف لا يدخل تحت قاعدة كحذف الألف من كلة «مالك» وكحذف الياء من «إبراهيم» ، وكعذفالواو منهذه الأفعال الأربعة : «وَيَدْعُو ٱلْإِنْسَانُ ، وَيَمْحُو آللهُ ٱلْبَاطِلَ ، يَوْمَ يَدْعُو آلدَّاعِ ، سَنَدْعُو آلزَّ بَا نِيةً » .

( قاعدة الزيادة ) . خلاصتها أن الألف تزاد بعد الواو في آخر كل اسم مجموع أو في حَكُمُ الْجِيوعِ ، نحو : « مُلَاقُوا رَبِّهِمْ ، بَنُوا إِسْرَائِيلَ ، أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ ، وبعد الهمزة المرسومة واواً نحو «تَاللهِ تَفْتَأَ» فإنها ترسم هكذا: «تَاللهِ تَفْتُواً». وفي كلات «مِائَة، ومِا نَتَيْنِ ، والظُّنُونَ ، وآلر سُول، والسَّبِيلَ » ، في قوله تعالى: « وَ نَظُنُّونَ باللهِ الظُّنُو مَا ». \* ﴿ وَأَطَمْنَا آلَ سُولًا ﴾ . ﴿ فَأَضَاوِنَا السَّبِيلا ﴾

<sup>(</sup>١)كل هذه الأمثلة ترسم بدون ألف مكذا : أنجينكم . أقد . إله . الرحمٰن . الح.

وْتَزَادَ اليَّاءِ فِي هَذَهُ الْكَلَاتُ: «نَبَأَ ، آنَاءَ ، مِنْ تِلْقَاءَ. بِأَيَّكُمُ الْمُفْتُونَ، بِأَيْدٍ» من قوله تعالى : « والسَّماء بَنَيْنَاهَا بَأْيْيدٍ » .

وتزاد الواو في محو ﴿ أُولُو ، أُولَٰئِكَ ، أُولَاء ، أُولَاتِ ﴾ .

« قاعدة الهمز » خلاصها أن الهمزة إذا كانتساكنة تكتب بحرف حركة ماقبلها نحو « آنْذَنْ ، آوْتَمِنَ آلْبَالْسَاء » ، ( إلا ما استثنی ) . أما الهمزة المتحركة ، فإن كانت أول الكلمة وانصل بها حرف زائد ، كتبت بالألف مطلقاً ، سواء أكانت مفتوحة أم مكسورة نحو « أيوب ، أولو ، إذا ، سأصرف ، سأنزل ، فَيِأَى » ( إلا ما استثنی ) . وإن كانت الهمزة وسطاً ، فإنها تكتب بحرف من جنس حركتها ، نحو « سأل ، سيل ، تقروقه » ( إلا ما استثنی ) . وإن كانت متطرفة كتبت بحرف من جنس حركتها ، نحو « سأل ، ما قبلها نحو « سبأ ، شاطی ، ، أواؤ » (إلا ما استثنی ) وإن سكن ماقبلها حذف (الله ما قبلها نحو « سبأ ، شاطی ، ، أواؤ » (إلا ما استثنی ) . والمستثنیات كثيرة في الكل . « مِل ، الأرض ، بُحْر جُ الحَل ، إلا ما استثنی ) . والمستثنیات كثيرة في الكل . والحیاة ، (إلا مااستثنی ) و ترسم یا ، إذا كانت منقلبة عن ا ، نحو « بتَوَفّا كُمْ ، باحسرتا والحیاة ، (إلا مااستثنی ) و ترسم یا ، إذا كانت منقلبة عن ا ، نحو « بتَوَفّا كُمْ ، باحسرتا يأاسنا » . وكذلك ترسم الألف یا ، في هذه الكلات : «إلى ، على ، أنى - بعني كيف؟ . يَقَى ، بَلَى ، حتى ، لذى » ما عدا « لدى الباب » في سورة يوسف ، فإنها ترسم الفاً .

وترسم هاء التأنيث تاء مفتوحة في كلة « رحمت » بالبقرة والأعراف ، وهود ومريم ، والروم ، والزخرف . وفي كلة « نعمة » بالبقرة ، وآل عمران ، والمائدة ، وإبراهيم ، والنخل ، ولقان ، وقاطر ، والطور . وفي كلة « لعنسة الله » . وفي كلة «

وترسم النون ألفاً في نون التوكيد الخفيفة ، وفي كلة « إذن » .

<sup>(</sup>۱) أى لحذفت من الحرُف ورسمت مفردة .

معصية ﴾ بسورة قد سمع . وفي هذه الكلمات : ﴿ إِنَّ شَجَرَةَ ۚ اَلَّ قُومٍ ﴾ قُرَّةً عَيْنٍ ﴾ جَنَّةُ نَونِمٍ ﴾ يَقِيَّةُ ٱللهِ ﴾ وفي كلة امرأة أضيفت إلى زوجها نحو «المُرَأَةَ عِرانَ ، المُرأَةُ نُوحٍ ﴾ وفي غير ذلك .

(قاعدة الوصل والفصل): خلاصها أن كلة « أَنْ » بفتح الهمزة توصل بكلمة « لا » إذا وقمت بعدها. ويستثنى من ذلك عشرة مواضع. منها: « أَنْ لَا تَقُولُوا، أَنْ لَا تَمَبُدُوا إِلَّا آللَهُ » .

وكلمة « مِنْ » توصِل بكلمة « ما » إذا وقعت بعدها. ويستثنى « بِنْ مَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ » في النساء والروم ، « وَمِنْ مَارَزَقْنَاكُمْ » في سورة المنافقين .

وَكُلُمَةً ﴿ مِنْ ﴾ قوصل بكلمة ﴿ مَنْ ﴾ مطلقاً .

وكلمة « عن » توصل بكامة « ما » . إلا قوله سبحانه « عَنْ مَا مُهُوا عَنْهُ » .
وكلمة « إنْ » الكسر توصل بكلمة « ما » التى بعدها ، إلا قوله سبحانه :
قَانْ مَا نُرُ بِنَّكَ » .

وكلمة « أن » بالفتح توصل بكلمة « ما » مطلقاً من غير استثناء

وكلمة «كل» توصل بكلمة « ما » التي بعدها ، إلا قوله سبحانه «كلّ مارُدُّو ا إلى الْفَيْنَةِ ، مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُونُ » .

وتوصل كلات « نِعِمًّا ، وربما ، وكأنما ، وَيُكلَّأَنَّ » . ونحوها .

(قاهدة ما فيه قراء تان) خلاصتها أن الكلمة إذا قُرَثُت على وجهين ، تكتب برسم أحدها ، كما رُهمت الكلمات الآنية بلا ألف في المصحف وهي مالك بوم الدَّين، يُخَادِعُونَ اللهَ وَوَاعَدُنا مُوسَى ، تُفادُوهُم \* » ، ونحوها ، وكلما مقروءة بإثبات الألف وحذفها . وكذلك رسمت الكلمات الآنية بالتاء الفتوجة ، وهي غَيَالَة الْجُبُّ ، أَنزِلَ عليه آية " ، في العَرْفة آمنون » عليه آية " ، في العَرْفة آمنون »

ف ﴿ ﴿ اللهُ أَنَّ ﴾ . وذلك لأنها جماء مقروءة بالجمع والإفراد . وغير هذا كثير ، وحسبنا ما ذكرناه للتلثيل والتنوير .

مزايا الرسم العثماني:

لهذا الرسم مزايا وفوائد :

(الفائدة الأولى) الدلالة في في القراءات المتنوعة في الكلمة الواحدة بقدر الإلمكان، وذلك أن قاعدة الرسم لوحظ فيها أن الكلمة إذا كان فيها قراءتان أو أكثرة، كتبت بصورة تحتمل هاتين القراءتين أو الأكثر . فإن كان الحرف الواحد لا يحتمل ذلك بأن كانت صورة الحرف تختلف باختلاف القراءات جاء الرسم على الحرف الذي هو خلاف الأصل، وذلك ليعلم جواز القراءة به وبالحرف الذي هو الأصل، وإذا لم يكن في الكلمة إلا قراءة واحدة بحرف الأصل رُسمت به مثال الكلمة تكتب بصورة واحدة وتقرأ بوجوه متعددة قوله تعالى: « إنْ لهذان لَسَاحِرَ انْ » رُسمت في المصحف واحدة وتقرأ بوجوه متعددة قوله تعالى: « إنْ لهذان لَسَاحِرَ انْ » رُسمت في المصحف

فى نونى إن وهذان ، ومن غير ألف ولا ياء بمد الذال من هذان . ومجىء الرسم كا ترى ، كان صالحاً عندهم لأن يُقرأ بالوجوء الأربعة التى وردت كلها بأسانيد صحيحة . ( أولها ) قراءة نافع ومن معه إذ يشدَّدون نون « إن» ويخففون « هذان » بالألف .

العُمَّانَى مَكَذًا : « إن هٰدان لساحران » من غير نقط ولا شكل ولا تشديد ولا تحفيف

(ثانيها): قراءة ابن كثير وحده إذ يخفّف النون في ﴿ إِن ﴾ وبشدد النون في ﴿ هذان ﴾ .

( ثالثها ) قرأءة حقص إذ يخلف النون في « إن » و « هذان » بالألف .

(رابعها): قراءة أبى عمرو بتشديد ﴿ إِنْ ﴾ وبالياء وتخفيف النون فى « هذين ﴾ فتدبر هذه الطريقة المثلى الضاطة لوجوه القراءة لقمل أن سلفنا الصالح كان فى قواعد رسمه للمصحف أبعد منا نظراً وأهدى سبيلًا .

### القاعدة الثانية:

### الفائدة الثالثة:

الدلالة على معنى خنى دقيق كريادة الياء فى كتابة كلة « أيد ، من قوله تعالى : « وَالسَّمَاءَ بَذَيْنَاهَا بِأَيْد ، إذ كتبت هكذا « بأبيد ، وذلك للإيماء إلى تعظيم قوة الله التي بنى بها السهاء وأنها لا تشبهها قوة على حد القاعدة المشهورة وهى : زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى .

ومن هذا القبيل كتابة هذه الأفعال الأربعة بحذف الواو وهي :

« وَيَدْعُو آلْإِنْسَانُ ، وَيَمْحُو آللهُ آلْبَاطِلَ ، يَوْمَ بَدْعُو الدَّاعِ ، سَنَدْعُوا الرَّبَا نِيَةَ » فإنها كتبت في المصحف العباني هكذا: « وَيَدْعُ الْإِنْسَانُ ، وَيَمْحُ اللهُ ، الرَّبَا نِيَةَ » ولكن من غير نقط ولا شكل آلْبُاطِلَ ، يَوْمَ بَدْعُ الدَّاعِ ، سَنَدْعُ آلزَّ بَا نِيَةً » ولكن من غير نقط ولا شكل

قالوا: والسر في جذفها من ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنْسَانُ ﴾ هو الدلالة على أن هذا الدعاء سهل على الإنسان يسارع فيه كما يسارع إلى الخير! بل إثبات الشر إليه من جهة ذاته أقرب إليه من الخير . والسر في حذفها من ﴿ وَ يَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ ﴾ الإشارة إلى سرعة ذهابه واضمحلاله .

والسرُّ في حذفها من ﴿ يَوْمَ بَدْعُ الدَّاعِ ﴾ الإشارة إلى سرعة الدعاء وسرعة المعلم إجابة الداعين . والسرُّ في حذفها من ﴿ سَنَدْعُ ۖ الزَّبَا نِيَةَ ﴾ الإشارة إلى سرعة الفعل ﴿ وَإِجابة الزّبانية وقوة البطش 1 ويجمع هذه الأسرار قول المراكشي :

و والسر في حذفها من هذه الأربعة سرعة وقوع الفعل وسهولته على الفاعل وشد ة
 قبول المنفعل المتأثر به في الوجود » ا ه .

### الفائدة الرابعة :

الدلالة على أصل الحركة مثل كتابة الكسرة ياء في قوله سبحانه « وإيتاء ذي القربي » إذ تكتب هكذا « وإيتاءي ذي القربي » ومثل كتابة الضمة واواً في تأوله سبحانه: « سأربكم وار الفاسقين » إذ كتبت هكذا ( سأوربكم ) ومثل ذلك الدلالة على أصل الحرف نحو الصلاة والزكاة إذ كتبا هكذا: « الصلاة ، الزكوة » ليفهم أن الألف فيهما منقلبة عن واو . ( من غير نقط ولا شكل كا سبق ) .

### الفائذة الخامسة: ٢

إِقَادَة بَعِضَ اللَّمَاتِ الفَصِيحَة ، مثل كتابة ها، التأنيث تا، مَفْتُوحَة دَلَالة على لَفَةُ طِيءٌ ، وقد تقدَّمَتُ الأَمثلة لهذا النوع . ومثل قوله سَبْحَانُه : ﴿ يَوْمَ كَأْتِي لَا تَكُلُمُ مُنْ إِلَّا مِلْقَالًا لَهُ هَذَٰ إِلَى اللَّهُ عَلَى لَفَةُ هَذَٰ إِلَى اللَّهُ عَلَى لَفَةً هَذَٰ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى لَفَةً هَذَٰ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى لَفَةً هَذَٰ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

الفائدة السادسة:

حل الناس على أن يتلقوا القرآن من صدور ثقات الرجال ، ولا يتكلوا على هذا الرسم العماني الذي جاء غير مطابق للنطق الصحيح في الجلة . وينضوى تحت هذه الفائدة مزيتان : (إحداهما) التوثق من ألفاظ القرآن وطريقة أدائه وحسن ترتيله وتجويده . فإن ذلك لا يمكن أن يعرف على وجه اليةين من للصحف ، مهما تلكن قاعدة رسمه فإن ذلك لا يمكن أن يعرف على وجه اليةين من للصحف ، مهما تلكن قاعدة رسمه واصطلاح كتابته . فقد تخطى والمطبعة في الطبع ، وقد يخني على القارئ بعض أحكام واصطلاح مناه والإظهار والإخفاء والإدغام والروم والإشمام وبحوها ، فضلًا عن خفاء تطبيقها .

ولهذا قرّ رالعلماء أنه لا يجوز التمويل على للصاحف وحدها . بلابد من التثبت في الأداء والقراء ، بالأخذ عن حافظ ثمة . وإن كنت في شك فقل كي بربك : هل يستطيع للصحف وحده بأى رسم يكون ، أن يدل قارئًا أيًّا كان على النطق الصحيح بفواتح السور الكريمة ؟ مشل « كهيمص حم عسق ، طسم » ؟ ؟ ؟ ومن هذا الباب الروم والإشمام في قوله سبحانه « مالك لا تأمنًا على يُوسُف » من كلة « لا تأمنًا ) !

(المزية الثانية) انصال السند برسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وتلك خاصّة من خواصًّا هذه الأمة الإسلامية امتازت بها على سائر الأمم .

قال ابن حزم : « نَقُلُ الثقة عن الثقة ببلغ به النبي صلى الله عليه وسلم مع الاتصال ، خص الله به المسلمين دون سائر الملل. وأما مع الإرسال والإعضال فيوجد في كثير من كتب البهواد ، ولكن لا يقوبون فيه من موسى قربنا من محد صلى الله عليه وسلم. بل يقفون بحيث يكون بينهم وبين موسى أكثر من ثلاثين عصراً . إنما ببلغون إلى شمهون بقفون بحيث يكون بينهم وبين موسى أكثر من ثلاثين عصراً . إنما ببلغون إلى شمهون وتحوه . ثم قال : وأما النصارى فليس عنده امن صفة هذا النقل إلا تحريم الطلاق. وأما

النقل للشخمل لهلى طريق فيه كذاب أو مجهول العين، فكثير فى نقل اليهود والنصارى، وأما أقوال الصحابة والتابعين، فلا يمكن اليهود أن يبلغوا صاحب نبى أو تابعى، ولا يمكن النصارى أن يصلوا إلى أعلى من شمعون وبولص ». ا ه

# هل رسم المصحف توقيني ؟

للعلماء في رسم المصحف آراء ثلاثة ؛

(الرأى الأول): أنه توقيق لا تجوز مخالفته . وذلك مذهب الجمهور . واستدلوا بأن النبي الله كان له كتاب بكتبون الوحى ، وقد كتبوا القرآن فعلا بهذا الرسم وأقرهم الرسول على كتابتهم ، ومضى عهده عليه والقرآن على هذه الكتبة لم يحدث فيه تغيير ولا تبديل ، بل ورد أنه صلى الله عليه وسلم كان يضع الدستور لـ كتاب الوحى في دسم القرآن وكتابته ، ومن ذلك قوله لمعاوية وهو من كتبة الوحى: « ألق آله والله وحرف النام ، وفرق السين ، ولا تُعور آلم ، وحسن آلله ، ومك آل المستور الم الم ومك الله من كتبة الوحى: « ألق آله والم وحرف النام ، وفرق السين ، ولا تُعور آلم ، وحسن آلله ، ومك آل المسترى ، فإنه أذ كر الك » .

ثم جاء أبو بكر فكتب القرآن بهذا الرسم في صحف ، ثم حذا حذوه عثمان في خلافته ، فاسقنسخ تلك الصحف في مصاحف على تلك الكتبة وأقر أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم عمل أبى بكر وعثمان رضى الله عنهم أجمعين ، وانتهى الأمر بعد ذلك إلى التابعين وتابعى التابعين ، فلم يخالف أحد منهم في هذا الرسم ، ولم ينقل أن أحداً منهم فهكر أن يستبدل به رسماً آخر من الرسوم التي حدثت في عهد از دهار التأليف ، ونشاط فهكر أن يستبدل به رسماً آخر من الرسوم التي حدثت في عهد از دهار التأليف ، ونشاط التدوين ، ونقدم العلوم ، بمل بنى الرسم العثماني محترماً متهماً في كتابة المصاحف لا يمس المتقلاله ، ولا يُباح حام ! .

وملخَّص هذا الدليل أن رسم المصاحف العثمانية ، ظفر بأمور كل واحد منها يجعله

جديراً بالتقدير ووجوب الاتباع . قلك الأمور هي إقرار الرسول لملكم عليه ، وأمره . بدستوره . وإجماع الصحابة \_ وكانوا أكثر من اثنى غشر ألف صحابى \_ عليه ، ثم إجماع الأمة عليه بعد ذلك في عهد التابعين والأثمة المجتهدين !

وانت خبير بأن اتباع الرسول واجب فيا أمر به أو أقر عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ قُلُ اللهُ عَبُونَ اللهُ فَا تَبِعُونِي مُحْبِيبُكُمُ اللهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ لَا نُوبَكُمْ ﴾ والاهتداء بهدى الصحابة واجب خصوصاً الخلفاء الراشدين ، لحديث المر باض بن سارية وفيه يقول صلى الله عليه وسلم ﴿ فَإِنّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيْرَى آخَتلافاً كثيراً ، فمليكُم يقول صلى الله عليه وسلم ﴿ فَإِنّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيْرَى آخَتلافاً كثيراً ، فمليكُم بسُلّتى وسنّة الخلفاء الرّاشدين مِنْ بَعْدِى ، عضوا عليها بالنّواجِدِ » ولا ربب أن بسنّتى وسنّة الخلفاء الرّاشدين مِنْ بَعْدِى ، عضوما المصر الأول . قال نعالى : ﴿ وَمَنْ إِنّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَكَى وَيَنْبِع عَلَيْهُ سَبِيلِ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ بَعْدُ مَا تَبَيّنَ لَهُ الْهُ لَكَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ سَبِيلِ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ مَعْدُ مَا تَبَيّنَ لَهُ الْهُ لَكَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ سَبِيلِ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ مَعْدُ مَا تَبَيّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ سَبِيلِ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ مَعْدُ مَا تَبَيّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ سَبِيلِ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ سَبِيلٍ الْوَامِنِينَ نُولُهُ مِنْ مَا مَنْ مَنْ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَى وَيَنْبِع عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَامُ فَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الله

وعمن حكى أجاع الأمام على ما كتب عثمان ، صاحب المقنع إذ يروى بإسناده إلى مصعب بن سعد قال : « أدركتُ الناسَ حين شقَّق عثمان رضى الله عنه المصاحف ، فأعجبهم ذلك ولم يَعبهُ أحدُ » وكذلك يروى شارح العقيلة عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن عثمان أرسل إلى كل جند من أجناد المسلمين مصحفاً ، وأمرهم أن يحرقوا كل مصحف يخالف الذى أرسل إليهم . ولم يُعرف أن أحد فأ خالف في رسم هذه المصاحف العثمانية .

والمقادُ الإجماع على تلك المصطلحات في رسم المصحف دليل على أنه لا يجوز المدول \
 عنها إلى غيرها . ويرحم الله الإمام الخراز إذ يقول :

« و بمده جرّده الإمام في مُصحف ليقتدى الأَنّامُ و بمرون بعده اضطرابُ وكان فيا قد رَأَى صوابُ

وقصةً اختلافهم شهيره كقصة الىمامة المسيرة فينبغى لأَجْلِ ذَا أَن نَقْتَفَى مُرسُومَ مَا أَصَّلَهُ فَى المُصحف ونَقْتَدِي بَعْمَلُهُ ومَا رأَى ﴿ فَى جَمَلُهُ لَمَن يَخَطُّ مَلْجًاً ﴾

# أقوال العلماء في التزام الرسم العثماني :

روى السخاوي بسنده أن مالكاً رحه الله سئل: أرأيت من استكتب مصعفاً أثرى أن يكتب على ما استحدثه الناس من الهجاء اليوم؟ فقال: لاأرى ذلك، ولكن يكتب على الكتبة الأولى. قال السخاوى: والذى ذهب إليه مالك هو الحق، إذ فيه بقاء الحالة الأولى إلى أن تعلمها الطبقة الأخرى، ولا شك أن هذا هو الأحرى بعد الأخرى. إذ في خلاف ذلك تجهيل الناس بأولية ما في الطبقة الأولى.

) وقال أبو تمثرو الدانى: لا مخالف لمالك من علماء الأمة فى ذلك. وقال أبو عمرو الدانى أيضاً: سئل مالك عن الحروف فى القرآن مثل الواو والألف، أثرى أن يغير من المصحف إذا وجد فيه كذلك؟ قال: لا. قال أبو عمرو: يعنى الألف والواو المزيدتين فى الرسم المعدومتين فى اللفظ نحو « أولوا » .

وقال الإمام أحمد بن حنبل: تحرم مخالفة خط مصحف عثمان في واو أو ألف أو ياء أو غير ذلك.

وجاء في حواشي المنهج في فقه الشافعينة ما نصة : « كلمة الربا تكتب بالواو والألف كل المنهاني ، ولا تكتب في القرآن بالياء أو الألف ، لأن رسمه سنة متبعة » .

وجاء في المحيط البرهاني في فقه الحنفية ما نصه ﴿ إِنهَ يَنْبَغَي أَلَّا يَكُتُبُ المُصْخَفُ بغير الرسم المُمَانِي ﴾ ! وقال العلامة نظام الدين النيسا بورى ما نصه: ﴿ وَقَالَ جَمَاعَةُ مِنَ الْأَمُةُ إِنَ الْوَاجِبِ عَلَى القَرَاءُ وَالْعَلَمَاءُ وَأَهِلَ السَّمَةِ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ

ثابت ، وكان أمين رَسول الله صلى الله عليه بوسلم وكاتب وحيه » .

وقال البيهتي في شعب الإيمان : « من كتب مصحفاً ينبني أن محافظ على الحبجاء الذي كتبوا به تلك المصاحف ولا يخالفهم فيه ولا يغير مما كتبوه شيئاً ؛ فإنهم كانوا

أكثر عاماً وأصدق قلباً ولسانا وأعظم أمانة ، فلا ينبغي أن نظن بأنفسنا استدراكا علمه و اه

ويمكن مناقشة هذا الرأى الأول بأن الأدلة التي ساقوها لاتدل على تحريم كتابة القرآن بغير هذا الرسم ؟ إذ ليس فيها زجر الإثم ووعيده ، ولا نهى الحرام وتهديده ، إنما قُصاراها الدلالة على جواز الكتابة بالرسم المثماني ووجاهته ودقته . وذلك عل

القياسات الشرعية .

الرأى الثاني:

أن رسم المصاحف اصطلاحي لاتوقيني ، وعليه فتجوز محالفته . وعمن جنح إلى مذا الرأي ابن خلدون في مقدمته وعمن تحسَّس له القاضي أبوبكر في الانتصار ؛ إذ يقول

« وأما الكتابة فلم يفرض الله على الأمة فيها شيئًا، إذ لم يأخذ على كتّاب القرآن وخطّاط المصاحف رسمًا بهينه دون غيره أوجبه عليهم وترك ماعداه، إذ وجوب ذلك لا يدرك إلا بالسمع والتوقيف. وليس في نصوص الكتاب ولا مفهومه، أن رسم القرآن وضبطه لا يجوز إلا على وجه مخصوص وجد محدود لا يجوز تجاوزه، ولا في نص السنة ما يوجب ذلك و يدل عليه ، ولا في إجاع الأمة ما يوجب ذلك ، ولا حليه ، ولا في إجاع الأمة ما يوجب ذلك ، ولا حليه ،

بل السنة دات على جواز رسمه بأى وجه سهل الأن رسول الله صلى الله عليه و سلم كان بأمر رسمه ولم يبين لهم وجها معيناً ولا نهى أحداً عن كتابته ولذلك اختلفت خطوط المصاحف فلهم من كان يكتب الكلمة على محرج اللفظ ، ومنهم من كان يزيد وينقص لعلمه بأن ذلك اصطلاح وأن الناس لا يخفي عليهم الحال ولأجل هذا بعينه جاز أن يكتب بالحروف الكوفية والخط الأول ، وأن يجمل اللام على صورة الكاف ، وأن تعوية جالاً لفات الموقية والخط الأول ، وأن يجمل اللام على صورة الكاف ، وأن تعوية عن الخطوط والهجاء القديمين الوجاز أن يكتب للصحف بالخطوط والهجاء الحدثة ، وجاز أن يكتب بين ذلك .

وإذا كانت خطوط المصاحف وكثير من حروفها مختلفة متفايرة الصورة، وكان الناس قد أجازوا ذلك وأجازوا أن يكتب كل واحد منهم بما هو عادته، وما هو أسهل وأشهر وأولى ، من غير تأثيم ولا تناكر ، علم أنه لم يؤخذ في ذلك على الناس حديث محدود مخصوص ، كما أخذ عليهم في القراءة والأذان .

والسبب في ذلك أن الخطوط إنماهي علامات ورسوم تجرى مجرى الإشارات والعقود والرموز، فكل رسم دال على الكلمة مفيد لوجه قراءتها تجب صحته وتصويب الكاتب به على أى صورة كانت.

و بالجلة فكل من ادَّعى أنه بجب على الناس رسم مخصوص وجب عليه أن يقيم الحجة على دعواه . وأنَّى له ذلك ؟() اه بتلخيص .

و نوقش هذا المذهب:

(أولاً): بالأدلة إلى ساقها جمهور العلماء لتأييد مذهبهم. وهاهي بين يديك عن كَتَب، بعضها من السنة، وبعضها من إجماع الصحابة والتابعين وتابعيهم.

(تانيما): أن ماادعاه من أنه ليس في نصوص السنة ما يوجب ذلك ويدل عليه مردود على حيق من إفرار الوسول كتأب الوحي على هذا الرسم، ومنهم زيد بن ثابت الذي كتب

المصحف لأبى بكر وكتب للصاحف لعنمان، والحديث الآنف، وفيه يقول الرسول لمعاوية: 

«أَ لِقَ الدَّوَاةَ وحَرِّفِ القَلَمَ الحَهِ». فإنه حجة على أنه على كان واضع دستور الرسم لهم.

( ثمالتاً ) أن قول القاضى أبى بكر : « ولذلك اختلفت خطوط المصاحف » الح 
لا يُسلِّ له بعد قيام الإجماع وانعقادِه ومعرفة الناس بالرسم التوقيفي وهو رسم عمّان على ماقرروه هناك.

ونزيدك هنا ماذكره الملامة ابن المبارك نقلا عن المارف بالمنشيخه عبد المزيز الدباغ إذ يقول في كتابه الإبريز ما نصه: ﴿ رسم القرآن سرُّ من أسرار الله المشاهدة وكال الرفعة ، قال ابن المبارك فقلت له: هل رسم الواو بدل الألف في نحوه الصلاة، والزكاة، والحياة، ومِشْكُاة » . وزيادة الواو في « سَأُورِ بِكُم، وأُولَئِكَ، وأُولَاء ، وأُولات ». وكالياء في نحو « هُدَيْهُمْ ، ومَّلاثه ،و بِأَيِّبِكُم ، و بِأَيْبِدٍ » . هذا كله صادر من النبي صلى الله عليه وسلم، أو من الصحابة؟ فقال : ﴿ هُو صَادِرٌ مِنَ النِّي عَلَيْكُ وَهُو الذِّي أمر الكتَّاب من الصحابة أن يكتبوه على هذه الهيئة، فما نقصو اولا زادوا على ماسمعوه من النبي » فقلت له : إن جماعة من العلماء ترخُّصوا في أمر الرسم وقالوا : إنما هو اصطلاح من الصحابة مشوا فيه على ماكانت قريش تكتب عليه في الجاهلية . وإنما صدر ذلك من الصحابة لأن قريشًا تعلموا الكتابة من أهل الحيرة، وأهل الحيرة ﴿ يَنْطَقُونَ بِالْوَاوِ فِي الرَّبَّا ، فَكُتَّبُوا عَلَى وَفْقَ مَنْطَقَهُم . وأَمَّا قَرَيْشَ فَإنهم يَنْطَقُونَ فَيْهُ بالألف، وكتابتهم له بالواو على منطق غيرهم و تقليد لم، حتى قال القاضي أبو بكر البلاقلاني: كل من ادعى أنه بجب على الناس رسم مخصوص وجب عليه أن يقيم الحجة على دعواه، فإنه ليس في الكتاب ولا في السنة ولا في الإجماع ما يدل على ذلك ؟ . فقال : -

« ما الصحابة ولالغيرهم في رسم القرآن ولا شعرة واحدة ، وإنما هو توقيف من النبي، وهو الذي أمرهم أن يكتبوه على الهيئة المعروفة بزيادة الألف ونقصانها ، لأسرار

لاتهتدى إليها المعقول، وهو سر" من الأسرار خصَّ الله به كتابه العزيز دون سائر الكتب السهاوية . وكما أن نظم القرآن معجز ، فرسمه أيضاً معجزًا وكيف تهتدى العقول إلىسر زبادة الألف في ﴿ مَائَةً ﴾ دون ﴿ فئة ﴾.وإلى سر زبادة الياء في ﴿ بِأَبْيَدٍ وَإِبْأَبِيِّكُمْ ﴾؟ أم كيف تتوصل إلى سر زيادة الألف في ﴿ سَمَوا ۞ بالحج، ونقصانها من ﴿ سَكَو ۗ ﴾ بسبأ؟ و إلى سر زيادتها في « عَتَوْ ا » حيث كان ، ونقصانها من « عَتَوْ » في الفرقان ؟ و إلى سر زيادتها في « آمُنُوا » ، وإسڤاطها من « بَاقُ ، جَائِرٌ ، تَبَوَّقُ ،فاؤ » بالبقرة ؟ وإلى سر زيادتها « يَمْفُوا الذي » ، ونقصانها من « يعفو عنهم »في النساء؟ أم كيف تبلغ العقول إلى وجه حذف بعض أحرف من كلمات متشابهة دون بعض ، كحذف الألف من ﴿ تُو ْمَاناً ﴾ بيوسف والزخرف ، وإثباتها في سائر المواضع؟ وإثبات الألف بعد واو « سموَ إَتْ » في فصلت وحذفها من غيرها. و إثبات الألف في « الميعاد » مطلقًا، وحذفها من المؤضع الذي في الأنفال وإثبات الألف في « سِرَاجًا ﴾ حيثًا وقع ، وحذفه من موضع الفرقان وكيف تتوصل إلى فتح بعض التاءات وربطها في بعض؟ فكل ذلك لأسرار إللهية ، وأغراض نبوية . وإنما خفيت على الناس لأنها أسرار باطنية لا تدرك إلا بالفتح الربانى ، فهمى بمنزلة الألفاظ والحروف للتقطِّمة التي في أوائل السور ، فإن لها أسراراً عظيمة، ومعانى كثيرة. وأكثر الناس لا يهتدون إلى أسرارها ، ولايدركونَ شيئًا من الممانى الإلهية التي أشير إليها ! فكذلك أمر الرسم الذي في القرآن

وأما قول منقال: إن الصحابة اصطلحوا على أمر الرسم المذكور، فلا يخفى ما فى كلامه من البطلان، لأن القرآن كتب فى زمان النبى على وبين يديه. وحينئذ فلا يخلو ما المبطلح عليه الصحابة، إما أن يكون هو عين الهيئة أو غيرها، فإن كان عهمها

بطل الاصطلاح ، لأن أسبقية النبي مَرَاقَة تناف ذلك وتوجب الاتباع . و إن كان غير ذلك فكيف يكون النبي مَلِي كُلُ كَتْبِ عَلَى هيئة كهيئة الرسم القياسي مثلًا، والصحابة خالفو ا وكتبوا على هيئة أخرى؟ فلا يصح ذلك لوجهين: ( أحدهما ) نسبة الصحابة إلى المحالفة، وذلك محال ، ( ثانيهما ) : أن سائر الأمة من الصحابة وغيرهم أجمعوا على أنه لا يجوز زيادة حرف في القرآن ولا نقصان حرف منه. وما بين الدفتين كلام الله عز وجل،فإذا كان اللي عَلِيُّ أَنْبِتَ أَلْفَ الرحن والعالمين مثلًا، وكم يزد الألف في «مائة» ولا في «ولأوضعوا» ولا الياء في« بأيد » ونحوذلك،والصحابة عاكسوه في ذلك وخالفوه ،لزم أنهمـوحاشاهم منذلك ــتَصرفوا في القرآن بالزيادة والنقصان ، ووقعوا فيما أجمعوا هم وغيرهم على مالاً يحل لأحد فعله ءولزم لطرق الشك إلىجميع مابين الدفتين ، لأنا مهما جوزنا أن تـكون فيه حروف ناقصة أو زائدة على ما في علم النبي لللله وعلى ماعنده وأنها لبست بوحي ولا من عَنْدُ الله ولا نعلمًا بمينها ، شككنا في الجيع. ولئن جوزنا لصحابي أن يزيد في كتابته حرقاليس بوحي، لأمنا أن نجوزلصحابي آخر نقصان حرف من الوحي، إذ لافرق بينهما ، وحينتذ تنحل عروة الإسلام بالنكلية ! .

م قال إن المبارك بعد كلام . . فقات له : فإن كان الرسم توقيفيًا بوحى إلى النبي والنه وأنه كا لفاظ القرآن فلم لم ينقل تواتراً حتى ترتفع عنه الريبة وتطمئن به القلوب كالفاظ القرآن ؟ فإنه مامن حرف إلاوقد نقل تواثراً لم يقيع فيه اختلاف ولا اضطراب وأما الرسم فإنه إنمانقل بالآحاد ، كايم من الكتب الموضوعة فيه . وما نقل بالآحاد وقع الاضطراب بين النقلة في كثير منه . وكيف تضيع الأمسة شيئاً من الوحى ؟ . فقال : « ماضيعت الأمة شيئاً من الوحى، والقرآن محمدالله محفوظ ألفاظاً ورسما ، فأهل العرفان والشهود والعيان ، حفظوا ألفاظه ورسمه ، ولم يضيعوا منها شعرة واحدة ، وأدر كواذلك والمشهود والعيان الذي هوفوق التواتر . وغيره حفظوا ألفاظه الواصلة إليهم بالتواتر واختلافهم والمشهود والعيان الذي هوفوق التواتر . وغيره حفظوا ألفاظه الم اصلة إليهم بالتواتر واختلافهم

فى بعض حروف الرسم لايقدح ولا يصير الأمة مضيعة ، كما لا يضر جهل العامة بالقرآن وعدم حفظهم لألفاظه » ا ه .

## الرأى النالث:

يميل صاحب التبيان ومن قبله صاحب البرهان ، إلى ما يفهم من كلام العز ابن عبد السلام ، من أنه يجوز بل تجب كتابة المصحف الآن لعامة الناس على الاصطلاحات المعروفة الشائعة عنده ، ولا تجوز كتابته لهم بالرسم العثمانى الأول ، لثلا يوقع فى تغيير من الجهال. ولكن يجب فى الوقت نفسه المحافظة على الرسم العثمانى ، كأثر من الآثار النفيسة الموروثة عن سلفنا الصالح، فلا يهمل مراعاة لجهل الجاهلين ، بل يبتى فى أيدى العارفين الذين لا تخلو منهم الأرض. وهاك عبارة التبيان فى هذا المقام إذ يقول ما نصه:

وأما كتابته (أى المصحف) على ما أحدث الناس من الهجاء ، فقد جرى عليه أهل المشرق ، بناء على كونها أبعد من اللبس ، وتحاماه أهل الغرب بناء على قول الإمام مالك وقد سئل . هل يكتب المصحف على ما أحدث الناس من الهجاء ؟ فقال : «لا: إلا على الكتبة الأولى » . قال في البرهان : قلت : وهذا كان في الصدر الأول ، والعلم حي غض ألان وأما الآن فقد يخشى الالتباس ، ولهذا قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام : هلا تجوز كتابة المصحف الآن على الرسم الأول باصطلاح الأعة الثلا يوقع في تفيير من الجهال . ولكن لا ينبعي إجراء هذا على إطلاقه ، لئلا يؤدى إلى دروس العلم . وشيء قد أحكمته القدماء لا يترك مراعاة الجهل الجاهاين . « وان تخلو الأرض من قائم لله يحجة » ا ه .

أقول: وهذا الرأى يقوم على رعاية الاحتياط للقرآن من ناحيتين: ناحية كتابته في كل عصر بالرسم المعروف فيه، إبعاداً للناس عن اللبس والخلط في القرآن، وناحية إبقاء

رسمه الأول المأثور ، يقرؤه العارفون ومن لا يخشى عليهم الالتباس . ولاشك أن الاحتياط مطلب ديني جليل ، خصوصاً في جانب حماية التنزيل .

# ج - الشبهات التي أثيرت حول كتابة القرآن ورسمه

# الشبهة الأولى :

يقولون : روى عن عثمان أنه حين عرض عليه للصحف قال : « أحسنتم وأجملتم، إن في القرآن لحناً ستقيمه العرب بألسنتها » .

ويقولون: روى عن عكرمة أنه قال: « لما كتبت الصاحف عرضت على عثمان فوجد فيها حروفاً من اللحن فقال: لا تغيروها أفإن العرب ستغيرها أو قال: ستعربها بألسنتها. لو كان الكاتب من ثقيف والمملى من هذيل لم توجد فيه هذه الحروف.

أورد أعـــداء الإسلام هاتين الروايتين وقالوا: إنهما طعنان صريحات في رسم المصحف، فكيف يكون مصحف عثمان وجمعه للقرآن ، موضـــــــع ثقة ، وإجماع من الصحابة ؟ وكيف يكون توقيفيًّا ؟ وهذا عثمان نفسه يقول بمل فيـــه: « إن فيه لحناً » .

ونجيب على هذه الشبهة أولًا: بأن ما جاء في هاتين الروايتين ضعيف الإسناد، وأن فيهما اضطراباً وانقطاعاً. . قال العلامة الألوسي في تفسيره: « إن ذلك لم يصح عن عنمان أصلًا » ا ه ولعلك تلمح معى دليل سقوط هاتين الروايتين ماثلًا فيهما

من جَراء هذا التناقض الظاهر بين وصفهما نسّاخ المصحف بأنهم أحسنوا وأجملوا ، ووصفهما المصحف الذي للنوا في المصحف : أحسنتم وأجملتم ؟ .

اللهم إلا إذا كان المراد معنى آخر .

ثانياً: أن المعروف عن عثمان فى دقته وكال ضبطه وتحريه يجعل صدور أمثال هاتين الروايتين من المستحيل عليه . انظر إلى ما سبق من دستوره فى جمع القرآن . ثم انظر إلى ما أخرجه أبو عبيد عن عبد الرحن بن هانى، مولى عثمان قال : كنت عند عثمان وهم يعرضون المصاحف فأرسلنى بكتف شاة إلى أبي بن كمب فيها « لم يتسَنَّ » وفيها « لَا تبديل للْخَلْق » وفيها « فَأَمْهِلِ الْكَافِرِينَ » فدعا بدواة فمحا أحد اللامين وكتب « خلق الله » ومحا «فأمهل » وكتب «فَمَّلُ » وكتب «لم بتسنه » فالحق فيها الماء .

قال ابن الأنبارى: فكيف يدعى عليه أنه رأى فساداً فأمضاه ؟ وهو يوقف على مايكتب ويرفع الخلاف الواقع من الناسخين فيه، فيحكم بالحق ويلزمهم إثبات الصواب وتخليده اه.

ثالثاً: على فرض صحة ما ذكر يمكن أن نؤوله بما يتفق والصحيح المتواتر عن عثمان في نسخ المصاحف وجم القرآن ، ومن نهاية التثبت والدقة والضبط.

وذلك بأن يراد بكلمة «لحناً» في الروايتين المذكورتين قراءة ولفة . والمعنى أن في القرآن ورسم مصحفه وجهاً في القراءة لاتلين به ألسنة العرب جيماً ، ولكنها لاتلبث أن تلين به ألسنتهم جميعاً بالمران وكثرة تلاوة القرآن بهذا الوجه . وقد ضرب بعض أجلاء العلماء لذلك مثلا كلة ( الصراط ) بالصاد المبدلة من السين فتقرأ العرب بالصاد عملًا بالرسم ، وبالسين عملًا بالأصل .

### الشبهة الثانية:

يقولون: روى عن سميد بن جبير أنه كان يقرأ « وآلمقيمينَ الصَّلاَةَ » ويقول « هُوَ مِنْ لَحَنِ الْسُلاَةَ » ويقول « هُوَ مِنْ لَحَنِ الْسُكُنَّابِ » .

وهذه الكلمة في آية من سورة النساء و نصها: « لَكِنِ آلَّ اسِخُونَ فِي آلْسِلْمَ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ، وَالْمُقِيمِينَ آلصَّلَاةَ ، وَالْمُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ . أُولَئِكَ سَنُو رَبِهِمْ أُجْرًا عَظِيمًا » وَالْمُؤْتُونَ الصلاة » قرأها الجمهور بالياء منصوباً كما ترى. وقرأها جماعة بالواو، في كامة « و المُقيمين الصلاة » و أها بعلم و ما والمناه عنه من القراء تين وجه صحيح فصيح فصيح في الله المناه العربية ، فالنصب نخر على المدح ، والتقدير « وأمدح المقيميين الصلاة » . والرفع مخر ج على العطف ، والمعطوف عليه مرفوع كما ترى .

### الشبهة الثالثة:

يقولون : ألا يكني في الطعن على جمع القرآن ورسمه ما رُوى عن ابن عباس في قوله تمالى : ﴿ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا ﴾ أنه قال : إن الكاتب أخطأ والصواب : ﴿ حَتَّى تَسْتَأْذِ نُوا ﴾ •

ونجيب (أولا) بما أجاب به أبو حيان إذ يقول ما نصه : إن من روى عـــن ابن عباس أنه قال ذلك ، فهو طاعن في الإسلام ملحد في الدين ، وابن عباس برىء من ذلك القول ا ه.

(ثانيا) بما أخرجه ابن أبى حاتم وابن الأنبارى فى المصاحف وابن جرير وابن مردويه عن ابن عباس أنه فسَّر « تَسْتَأْنِسُوا » فقال: أى تستأذنوا من يملك الإذن من من أصحابها يعنى أصحاب البيوت.

( ثالثاً ) أن القراءلم يرووا غيرقراءة « تَسْتَأْنِسُوا » فلو كانذاك النقل صحيحاءن ابن عباس لنقلوا عنه أنه قرأ «تَسْتَأْذِنُوا » .

(رابعاً) إذا سلمنا للحاكم أن هذا الخبر صحيح عن ابن عباس ، فإننا نرده برغم دعوى هذه الصحة ، لأنه معارض للقاطع المتواتر وهو قراءة « تَسْتَأْنِسُوا » والقاعدة أن معارض القاطع ساقط ، وأن الرواية متى خالفت رسم المصحف فهى شاذاً و لا يلتفت إليها ولا يُمُولُ عليها .

# الشبهة الرابعة :

يقولون: ألا يكفى في الطعن على جمع القرآن ورسمه ما روى عن ابن عباس أيضاً أنه قرأ « أَفَلَمْ بَدَبَهِينَ آلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاءِ آللهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيماً » . فقيل له : إنها في المصحف « أَفَلَمْ بَيْأُسِ آلَّذِينَ آمنوا » فقال: أظن الكانب كتبها وهو ناعس. ونجيب : بأنه لم يصح ذلك عن ابن عباس . قال أبو حيان : بل هو قول ملحد زنديق . وقال الزمخشرى : ونحن ممن لايصدق هذا في كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . وكيف يخفي هذا ؟ حتى يبقى ثابتاً بين دفتي الإمام (أي المصحف الإمام) وهو مصحف عثمان، وكان متقلبا بين أيدى أولئك الأعلام ، المحتاطين المصحف الإمام) وهو مصحف عثمان، وكان متقلبا بين أيدى أولئك الأعلام ، الحتاطين

لدين الله المهيمنين عليه ، لا يففلون عن جلائله ودقائقه ، خصوصاً عن القانون الذي إليه المرجع ، والقاعدة التي أقيم عليها البناء ؟ هذا والله فِر ية ، مافيها مِر ية ا ه . وقال الفراء: لا يتلى إلا كما أنزل : ﴿ أَفَلَمْ يَيأُس ﴾ ا ه . وعلى ذلك تكون رواية ذلك في الدر المنثور وغيره عن ابن عباس رواية غير صحيحة. ومعنى ﴿ أَفَلَمْ يَيأُس آلَذِينَ آمَنُوا ﴾ : أفلم يعلموا قال القاسم بن معن : هي لغة هوازن . وجاء بها الشعر العربي في قول القائل :

« أَقُولُ لَمْمُ الشَّعْبِ إِذْ يَأْسِرُونَنَى أَلَمْ تَيَأْسُوا أَنِّى آبْنُ فَارِسِ زَهْدَمِ (١٠)» أَى أَلَمْ تَعْلُمُوا .

### الشبهة الخامسة:

يقولون: من وجوه الطعن أيضاً ما روى عن ابن عباس أنه كان يقول في قوله تعالى « وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَمْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ » إنما هي «ووصَّى رَبُّكَ » الترقت الواو بالصاد وكان يقرأ: ووصى ربك ، ويقول: أَمَرَ رَبُّكَ ، إنهما واوان التصقت إحداها بالصاد وروى عنه أنه قال: أنزل الله هذا الحرف على لسان نبيكم. ووصى ربك ألَّا تَمْبُدُوا إلَّا إِيَّاهُ. فلصقت إحدى الواوين بالصاد ، فقرأ الناس: «وقضَى ربُّكَ» ولو نزلت على الناس: «وقضَى ربُّكَ» ولو نزلت على الناس المسرك أحد.

ونجيب: عن ذلك كله (أولا) بما أجاب به ابن الأنبارى إذ يقول: « إن هذه الروايات ضميفة » .

(ثانيا) أن هذه الروايات معارضة للمتواتر القاطع ، وهوقراءة «وقضى» ومعارض القاطع ساقط .

(ثالثا) أن ابن عباس نفسه ، وقد استفاض عنه أنه قرأ : «وقضى» وذلك دليل على أن ما نسب إليه في تلك الروايات من الدسائس الرخيصة التي لفقها أعداء الإسلام ، قال أبو حيان في البحر : والمتواتر هو « وقضَى » وهو المستفيض عن ابن عباس والحسن وقت ادة ، بمعنى أمر . وقال ابن مسعود وأصحابه بمعنى « وَصَّى » اهم إذن رواية « وقضى » هى التي انعقد الإجماع عليها من ابن عباس ، وابن مسعود ، وغيرهما فلا يتعلق بأذيال مثل هذه الرواية الساقطة إلا ملحد ، ولا يرفع عقيرته بها إلا عدو من مناه الإسلام .

## الشبهة السادسة:

يقولون: إن ابن عباس روى عنه أيضاً أنه كان يقرأ: « وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهُرُونَ الْفُرْ قَانَ ضِياء (١) » ويقولى ، خذوا هذه الواو ، واجملوها فى « الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ: إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَـكُمْ . » وروى عنه أيضاً أنه قال : انزعوا هذه الواو ، واجعلوها فى « الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْ شَ وَمَنْ حَوْلَهُ » .

ونجيب (أولًا) بأن هذه الروايات ضميفة ؟ لم يصح شيء منها عن ابن عباس. (ثانياً) أنها معارضة للقراءة المتواترة المجمع عليها، فهي ساقطة.

(ثمالثاً) أن بلاغة القرآن قاضية بوجود الواو لا بحذفها ، لأنابن عباس نفسه فسر الفرقان في الآية المذكورة بالنصر ، وعليه يكون الضياء بمعنى التوراة أوالشريعة. فالمقام للواو لأجل هذا التغاير .

<sup>(</sup>١) الآية في سورة الأنبياء \_ لكن اتصال الواو بكلمة « ضِياءً » . ونصُّ الآية الكريمة : « ولقد آتينا موسى ولهرونَ القرقانَ وضياءً وذِكْرًا لِلْمُتَّقِينَ » .

### الشمة السابعة:

يقولون: روى عن ابن عباس فى قوله نعالى: « مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ » أنه قال: هى خطأ من الكاتب. هو أعظم من أن بكون نوره مثل نور المشكاة. إنماهى: « مَثَلُ نُورِ المُؤْمِنِ كَمِشْكَاةً . إنماهى: « مَثَلُ نُورِ المُؤْمِنِ كَمِشْكَاةً . .

و نجيب ( أولا ) بأنها رواية معارضة للقاطع المتواتر ، فهي ساقطة .

(ثانياً) أنه لم ينقل عن أحد من القراء أن ابن عباس قرأ : مثلُ نورِ الُوْمِنِ ، فكيف يقرأ رضى الله عنه بما يعتقد أنه خطأ، ويترك مايعتقد أنه صواب؟ الا إنها كذبة مفضوحة ! ولو أنهم نسبوها لأبي بن كعب ، لكان الأمر أهون ، لأنه روى فى الشواذ أن أبي بن كعبقراً: مثلُ نورِ اللوفيرِ . والذي ينبغي أن تحمل عليه هذه الروايات أن أبيًا رضى الله عنه . أراد تفسير الضمير في القراءة المعروفة المتواترة وهي مثل نوره . فهي روايات عنه في التفسير لافي القراءة ، بدليل أنه كان يقرأ : « مثلُ نوره يه .

# دفع عام الم عن ابن عباس

كل ماروى عن ابن عباس فى تلك الشبهات ، يمكن دفعه دفعاً عامًا بأن ابن عباس قد أخذ القرآن عن زيد بن ثابت وأبي بن كعب ، وها كانا فى جمع المصاحف . وزيد بن ثابت كان فى جمع أبى بكر أيضاً . وكان كاتب الوحى، وكان يكتب ما بكتب بأمر النبى عليه وإقراره ، وابن عباس كان يعرف ذلك ويوقن به ، فيحال إذن أن ينطق لسانه بكلمة تحمل رائحة اعتراض على جمع القرآن ورسم القرآن او إلا فكيف بأخذ عن زيد وابن كعب ثم يعترض على جمعها ورسمهما ؟ .

### الشبهة الثامنة:

يقولون: روى عن هشام بن عروة عن أبيه أنه قال: سألت عائشة عن لحسن القرآن، عن قوله تعالى: ﴿ وَالْمُقِيمِينَ القرآن، عن قوله تعالى: ﴿ إِنْ هَٰذَانِ لَسَاحِرَ انِ ﴾ وعن قوله تعالى: ﴿ وَالْمُقِيمِينَ الْمَنُوا وَاللَّذِينَ هَادُوا الصَّابِئُونَ ﴾ . فقالت: يابن أخى هذا من عمل السكتّاب، قد أخطئُوا فى الكتاب . قال السيوطى فى هذا الخبر: إسناده صحيح على شرط الشيخين . ويقولون أيضًا: روى عن أبى خَلَفُ مو لى بنى جُمَح أنه دخل مع عبيد بن عيرعلى عائشة فقال: جئت أسألك عن آية فى كتاب الله ، كيف كان رسول الله يَرَاكِنَ يقرؤها ؟ قالت: أيّةُ آية ؟ قال : عن آية فى كتاب الله ، كيف كان رسول الله يَرَاكِنَ يقرؤها ؟ قالت: أيّهُما أحبُ إليشك؟ ﴿ آلَذِينَ يُؤْنُونَ مَا آنُوا ﴾ أو ﴿ الذينَ يَأْنُونَ مَا أَنُوا ﴾ . قالت: أيّهُما أحبُ إليشك؟ ولذي نفسي بيده لإحداهُما أحبُ إلىّ مِنَ ألدٌ نيا جميعاً. قالت : أيّهُما ؟ قلت : في كذلك كان يَقْرَوُها ﴾ وكذلك كان يَقْرَوُها ﴾ وكذلك أنزلت ، ولمكن الهجاء حرف .

ونجيب (أولا) بأن هذه الروايات مهما يكن سندها صحيحاً، فإنها مخالفة للمتواتر القاطع ، ومعارض القاطع ساقط مردود ، فلا يلتفت إليها ، ولا يعمل بها .

(ثانياً) أنه قد نص في كتاب إتحاف فضلاء البشر ، على أن لفظ « هذان » قد رسم في المصحف من غير ألف ولا ياء ، الميحتمل وجوه القراءات الأربع فيها ، كما شرحنا ذلك سابقاً في فوائد رسم المصحف . وإذن فلا يعقل أن يقال أخطأ السكاتب ، فإن السكاتب لم يكتب ألفاً ولا ياء . ولو كان هناك خطأ تعتقده عائشة ما كانت تنسبه للسكاتب ، بل كانت تنسبه لمن يقرأ بتشديد (إن) وبالألف لفظاً في (هدذان) . ولم ينقل عن عائشة ولا عن غيرها تخطئة من قرأ بما ذكر، وكيف تنكر هذه القراءة وهي متواترة مجمع عائشة ، عليها ؟ ، بل هي قراءة الأكثر ، ولها وجه فصيح في العربية لا يخفي على مثل عائشة . فلك هو إلزام المثني الألف في جميع حالاته . وجاء منه قول الشاعر العربي : -

« واها لسلمى ثم واها واها يا ليت عيناها لنا وفاها وموضع الخلخال من رجلاها بثمن يَرْضَى به أباها إلى أباها قد بلغاً في المجدِ غايتاها »

فبعيد عن عائشةَ أن تنكر تلك القراءة ولو جاء بها وحدها رسم المصحف.

( ثالثاً ) أن مانسب إلى عائشة رضى الله عنها من تخطئة رسم المصحف في قوله تعالى: 
« والمقيمين الصلاة ) بالياء ، مردود بما ذكره أبو حيان في البحر إذ يقول ما نصه : 
« وذكر عن عائشة رضى الله عنها وعن أبان بن عنمان أن كتبها بالياء من خطأ كاتب المصحف . ولا يصح ذلك عنهما، لأنها عربيان فصيحان ، وقطع النعوت مشهور في لسان العرب. وهو بابواسع ذكر عليه شواهد سيبويه وغيره وقال الزنجشرى : «لايلتفت العرب. وهو بابواسع ذكر عليه شواهد سيبويه وزيره وقال الزنجشرى : «لايلتفت إلى مازعموا من وقوعه خطأ في خط المصحف . وربما التفت إليه من لم ينظر في الكتاب « يريد كتاب سيبويه » ولم يعرف مذاهب العرب وما لهم في النصب على الاختصاص من الافتنان، وخفي عليه أن السابقين الأولين الذين منلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كانوا أبعد همة في الغيرة على الإسلام، وذب المطاعن عنه ، من أن يتركوا في كتاب الله كلمة يسدها من بعده ، وخرقا يرفوه من بلحقهم » .

(رابعاً) أن قراءة « والصابئون » بالواو ، لم ينقل عن عائشة أنها خطأت من يقرأ بها ، ولم ينقل أنها كانت تقرأ بالياء دون الواو . فلا يعقل أن تكون خطأت من كتب بالواو .

(خامساً) أن كلام عائشة فى قوله تعالى: ﴿ يؤتونَ مَا آتُوا ﴾ لايفيد إنكار هــذه القراءة المتواترة الحجمع عليها . بل قالت للسائل : أيهما أحبُ إليك ؟ ولاتحصر للسموع عن رسول الله عليها فيا قرأت هى به . بل قالت : إنه مسموع ومنزل فقط .

وهذا لاينافي أن القراءة الأخرى مسموعة ومنزلة كتلك. خصوصاً أنها متواترة عن النبى صلى الله عليه وسلم. أماقولها: ولكن الهجاء حرف، فكامة حرف مأخوذة من الحرف بمعنى القراءة واللغة، والمعنى أن هذه القراءة المتواترة التى رسم بها المصحف، لغة ووجه من جوه الأداء فى القرآن الكريم و لا يصح أن تكون كلة حرف فى حديث عائشة مأخوذة من التحريف الذى هو الخطأ، و إلا كان حديثا معارضاً للمتو اتر، ومعارض القاطع ساقط.

## الشبهة التاسعة :

يقولون: روى عن خارجة بن زيد بن ثابت أنه قال: « قالوا لزيد يا أبا سميد « أوهمت ) إنما هي « ثمانية أزواج من الضأن اثنين (١) اثنين، ومن المعز اثنين اثنين ومن الإبل اثنين اثنين اثنين ». فقال: لا. إن الله تعالى يقول « فجعل منه ألز و جَيْنِ آلذ كر و آلاً نُسْتَى » فهما زوجان ، كل واحد منهما زوج ، الذكر زوج، والأنثى زوج » ا ه . قال أعداء الإسلام: فهذه الرواية تدل على تعمر ف نساخ المصحف واختيارهم ماشاءوا في كتابة القرآن ورسمه .

والجواب أن كلام زيد هذا لايدل على ما زعموا . إنما يدل على أنه بيان لوجه ماكتبه وقرأه سماعاً وأخذاً عن النبي صلى الله عليه وسلم لا تصرُّفاً و تشهياً من تلقاء نفسه. وكيف يقصور هذا من الصحابة فى القرآن وهم مضرب الأمثال فى كال ضبطهم و تثبتهم فى الكتاب والسنة . لاسيما زيد بن ثابت ، وقد عرفت فيما سبق من هو زيد فى حفظه

<sup>(</sup>١) يريدون آية سورة الأنعام ونصها : « كَمَا نِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنَ ٱلضَّأْنِ آثْنَـيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ آثْنَـيْنِ قُلُ » الح.

وأمانته ودينه وورعه ؟! وعرفت دستوره الدقيق الحكيم في كتابة الصحف والمصاحف! « فأنى يؤفكون » ؟

### الشبهة العاشرة :

يقولون: إن مروان هو الذى قرأ « ملك يوم الدين » من سورة الفاتحة بحذف الألف من لفظ « مالك » . ويقولون : إنه حذفها من تلقآء نفسه دون أن يرد ذلك عن النبى عَلِيْتِهِ فضلًا عن أن يتواتر عنه قراءةً ولفظًا ، أو يصح كتابةً ورسماً .

والجواب أن هذا كذب فاضح (أولًا) لأنه ليس لهم عليه حجة ولاسند.

(ثانياً) أن الدليل قام، والتواترتم، والإجماع انمقد، على أن النبى عَلَيْنَةً قرأ لفظ همالك يوم الدين » بإثبات الألف وحذفها، وأخذ أصحابه عنه ذلك. فمن قرأ بهما على وابن مسمود وأبى بن كمب. وبمن قرأ بالفصر أى حذف الألف أبو الدرداء وابن عبر. وبمن قرأ بالمد أى إثبات الألف أبو بكر وعمر وعمان رضى الله عنهم أجمعين. وهؤلاء كلهم كانوا قبل أن يكون مروان، وقبل أن يولد مروان، عنهم أجمعين وقبل أن يولد مروان ، وقبل أن يقرأ مروان . وقصارى ما في الأمر أن مروان اتفق أن روايته كانت القصر فقط. وذلك لا يضرنا في شيء. كما اتفق أن رواية عمر بن عبد العزيز كانت المد فقط. (ثالثاً) أن كلية «إمالك» رسمت في المصحف العثماني هكذا «ملك»

## كا سبق .

### خلاصة الدفاع :

والخلاصة أن تلك الشبهة وما ماثلها ، مدفوعة بالنصوص القاطعة، والأدلة الناصمة، على أن جميع القرآن الذى أنزله الله وأمر بإثباته ورسمه ؛ ولم ينسخه ناسخ في تلاوته، وهو هذا الذى حواه مصحف عثمان بين الدفتين ، لم ينقص منه شيء ، ولم يزد فيه شيء ، بل

إن ترتيبه ونظمه كلاها ثابت على مانظمه الله سبحانه وتعالى ورتبه رسوله على من آى وسور . لم يقدم من ذلك مؤخر ، ولم يؤخر منه مقدم . وقد ضبطت الأمة عن النبي على وسور . لم يقدم من ذلك مؤخر ، ولم يؤخر منه نفس القراءات وذات التلاوة على ماسبق وما سيجىء في الكلام على القراءات إن شاء الله .

فليلاحظ دائمًا فى الرد على أمثال تلك الشبهات أمران : (أولهما) تلك القاعدة الذهبية التى وضعها العلماء : وهى أن خبر الآحاد إذا عارض القاطع سقط عن درجة الاعتبار ، وضرب به عرض الحائط ، مهما تكن درجة إسناده من الصحة .

(ثانيهما) خطُّ الدفاع الذي أقمناه في المبحث الثامن حصناً حصيناً دون النيــــل من الصحابة والهامهم بسوء الحفظ أو عدم التثبت والتحرى، خصوصاً في كتاب الله وسنة رسوله عَلَيْتُهُم.

## شبهة على التزام الرسم المثماني في هذا العصر:

يقولون: إن كثيراً من المتعلمين لا يحفظون القرآن ولا يحسنون قراءته فى المصحف، لعدم معرفتهم الرسم العثماني . فلماذا نتقيد بهذا الرسم ولانكتب المصاحف اليوم باصطلاح الكتابة المعروف ، تسهيلًا على الناشئة ، وتيسيراً على الناس ؟

والجواب (أولا) أن للعلماء آراء فى ذلك بالجواز، بل قال بعضهم \_ وهو العز ابن عبد السلام \_ بوجوب كتابة المصحف للعامة باصطلاح كتابتهم الحديث خشية الالتباس كما يجب كتابته بالرسم العثمانى محافظة على هذا التراث العزيز . وقد سبق شرح آراء العلماء قريباً . وما هى منك ببعيد .

( ثانياً ) أن في الرسم العثماني مزايا وفوائد ذكرناها سابقاً .

(ثالثاً) أن مذهب الجمهور قائم على أدلة متو افرة على وجوب النزام هذا الرسم عندهم . وقد تقدمت تلك الأدلة أيضاً . (رابعاً) أن مصطلح الخط والـكتابة في عصر نا ، عرضة للتغيير والتبديل . ومن المبالغة في قداسة القرآن حمايته من التغيير والتبديل في رسمه .

(خامساً) أن إخضاع المصحف لمصطلحات الخط الحديثة ، ربما يجـر أولى فتنة ، أشبه بالفتنة التي حدثت أيام عثمان ، وحلته على أن يجمع القرآن . فربما يقول بمضالناس لبعض ، أو بعض الشعوب لبعض ، عند اختلاف قواعدهم في رسم المصحف : رسمي خير من رسمك ، أو مصحفي خير من مصحفك ، أو رسمي صواب ورسمك خطأ . وقد يجر ذلك إلى أن يؤ يم بعضهم بعضا، أو يقاتل بعضهم بعضا. ومن المقر ر أن در المفاسد مقد معلى جلب المصالح .

(سادساً) أن الرسم العثمانى أشبه بالرسم العام الذى يجمع الأمة على كتابة كتاب ربها فى سائر الأعصار والأمصار ، كاللغة العربية ، فـــــإنها اللسان العام الذى يجمع الأمة على قــــراءة كتاب ربها فى سائر الأعصار والأمصار . وما يكون لنا أن نفرط فى أمر هذا شأنه يجمع الشتات ، وينظم الأمة فى سلك واحد لافرق بين ماض وحاضر وآت ! .

(سابعاً) أنه يمكن تسهيل القراءة على الناس بإذاعة القرآن كثيراً إذاعة مضبوطة دقيقة ، وبإذاعة فن التجويد في المدارس وفي أوساط المتعلمين ، وأخبيراً يمكن على التحديد على الأزهر ـ أن ننبه في ذيل كل صفحة من صفحات المصحف على مايكون فيها من الكلمات المخالفة للرسم المعروف ، والاصطلاح المألوف . لاسيا أن رسم المصاحف العثمانية لا يخالف قواعدنا في الخط والإسلاء إلا قليلا ، وفي كمات معدودة : أضف إلى ذلك أن الفرق بين الرسمين لا يوقع القارئ اليقظ في لَبْس عند تأمله وإمعانه غالبا .

ولقد مرت على الأمة أجيال وقرون، وماشعرت بغضاضة في الترامها الرسم العثماني. على أن المعول عليه أولا وقبل كل شيء هو التلقي من صدور الرجال. وبالتلقي يذهب الغموض من الرسم كائناً ما كان. وليس بعد العيان بيان.

## ن - المصاحف تفصيلا

لعلك لم تنس ماذكرناه في المباحث السابقة عن نشأة المصاحف العثمانية وكتابتها ورسمها ، وتحريق عثمان ماسواها من المصاحف الفردية التي كانت لبعض الصحابة ، والتي كان يخالف بعضها بعضا ، على مقدار ما وصل إليه علم الواحد منهم بأحرف القراءات ، وبما نسخ وما لم تنسخ تلاوته في العرضة الأخيرة . ولأجل الإحاطة بما يتصل بالمصاحف العثمانية ، يجدر بنا أن نتحدث عما يأتى :

### الحروف السبعة في المصاحف العثمانية :

المصاحف التي نسخها عثمان رضى الله عنه كان مجموعها مشتملا على الحروف السبعة التي نزل عليها القرآن ، كما بينا ذلك أوفى بيان تحت عنوان خاص فى مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف ، فارجع إليه إن شئت. ويؤيده هناأن هذه المصاحف نسخت من الصحف التي جمعت على عهد أبى بكر وكانت عند حفصة .

ومن المتفق عليه أن هذه الصعف كتب فيها القرآن بحروفه السبعة التي نزل عليها ولم يرد أن عثمان أمرهم أن يتركوا ستة أحرف منها ويبقوا حرفاً واحداكما ذهب إلى ذلك بعض العلماء. فلنستمسك بالمتفق عليه حتى يثبت لدينا ما ينفيه. فما يكون لنا أن نترك الميقين للشك. ثم إن دفع الفتنة، وتوحيد الكلمة بين المسلمين لا يتوقف على ترك ستة أحرف وإبقاء حرف واحدمن الأحرف التي نزل عليها القرآن، بل إن الذي بدفع الفتنة ويوحِّد الكلمة، هو إقرار النازل كما نزل، من تعدُّد حروفه إلى سبعة، رحمةً بهذه الأمة. غاية ما يجب في هذا الباب، هو إحاطة المسلمين علماً بهذه الحروف، حتى يتركوا ما عداها، ولا يعتمدوا سواها؛ وحتى يعتمد كل منهم صواب قراءة غيره مادامت قراءته لا تتعداها. ومن هنا تجتمع كلتهم وتنطق فتنتهم، على نمط مافعل الرسول صلى الله عليه وسلم حين اشتملت مثل هذه الفتنة بين بعض الصحابة، فعالجهم بأن أفهمهم أن القرآن أنزل على سبعة أحرف، وقرر فيهم هذا المعنى، وحكم بأن كلًا من المختلفين على صواب في قراءته وأنها هكذا أنزلت. وما كان لعبان وجمهور الصحابة وجميع الأمة أن يتركوا هدى الرسول في هذذا « وإنَّ خَيْرَ الهَدْي هَدْئُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم ».

بق أن نفسرلك معنى قول عثمان للرهط القرشيين الثلاثة « إذا اختافتم أنتم وزيد في شيء من القرآن، فاكتبوه بلسان قريش، فإنما نزل بلسانهم ففعلوا »فقد فهم بعضهم من هذه الجلة أن عثمان أمر أن يتركوا ستة أحرف، ويقتصروا في نسخ المصاحف على حرف قريش ولفتهم وحدهم. وهذا مردود بوجوه:

- (أحدها) أن اللفظ لايؤدى ذلك المعنى .
- (ثانيها) أن القرآن فيه كلمات كثيرة من لغات قبائل أخرى وليست من لغة قريش: انظر فى ذلك ماقدمناه فى مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف أيضا، وماذكره السيوطى فى الإتقان فى النوع السابع والثلاثين.
- (ثالثها) أن المصاحف المثمانية كانت مشتملة على الأحرف السبعة كما بينا آنفا . (رابعها) أنه لم ينقل إلينا نقلا صحيحاً صريحاً أنهم تركوا من الأحرف السبعة شيئاً

فضلا عن أن بتركوها ما عدا واحدا ، ولو فعلوا ذلك لنقل متواتراً ، لأن هذا الأمر الجلل ، مما تتوافر الدواعي على نقله وتواتره. وقصاري ما وصلنا من بعض الطرق أنهم اختلفوا في كلمة « القابوت» في قوله نعالى من سورة البقرة: «وَقَالَ لَهُمْ نَدِيُّهُمْ إِنَّ آيَّهَ مُلْكِهِ أَنْ كَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ » الخ أيكتبونها بالتاء مُلْكِهِ أَنْ كَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ » الخ أيكتبونها بالتاء المفتوحة ، لأنها كذلك في المفتوحة ؛ أم بالهاء ، فأمرهم عنمان أن يكتبوها بالتاء المفتوحة ، لأنها كذلك في لفة قريش .

وهذا يوضح لنا أن عمّان في كلمته تلك ، إنما يربد الاختلاف في الكتابة والرسم لا في الألفاظ واللفات والحروف . أو يربد أن لغة قريش متوافر فيها التواتر أكثر من غيرها فليأخذوا بها عند الاختلاف لهذا الغرض وحده، وهو التواتر الذي شرطوه في دستور كتابتهم وجمعهم . أضف إلى ذلك أن المصاحف نقلت من الصحف التي جمع أبو بكر رضى الله عنه القرآن فيها ، والتي ظفرت بالتواتر وإجماع الأمة كما قدمنا . فهل يرضى عمّان ويوافقه الصحابة جميعاً على أن يخرقوا هذا الإجماع ، ويعبثوا بذلك فهل يرضى عمّان ويوافقه الصحابة جميعاً على أن يخرقوا هذا الإجماع ، ويعبثوا بذلك فهل يرضى عمّان ويوافقه الصحابة جميعاً على أن يخرقوا هذا الإجماع ، ويعبثوا اليوم ؟ فلك فهم بعيد .

#### الصحف والمصاحف

قلنا: إن أبا بكر رضى الله عنه جمع القرآن في صحف ،وإن عثمان جمعه ونسخه في مصاحف. والفرق بين الصحف وللصاحف في الأصل أن الصحف جمع صحيفة ، وهي القطمة من الورق أو الجلد يكتب فيها .

أما المصحف فهو بِزِنةً اسم للفعول من أصحفه أى جمع فيه الصحف. فكأن المصحف ملحوظ فى معناه اللفوى دفتاه ، وهما جانباه أو جلداه اللذان يتُخذان جامعاً لأوراقه ، ضابطاً لصحفه ، حافظاً لها .

ولا يلحظ هذا في ممنى الصحف، وإن كان يصح استمال كلا اللفظين في كلا المنيين استممالا متوسماً فيه .

هذا في أصل اللغة، أما في الاصطلاح فالمراد بالصحف الأوراق المجردة التي جمع فيها القرآن في عهد أبي بكر ، وكانت سوراً مرتبة آياتُها فقط ؛ كل سورة على حدة ، لكن لم يترتب بعضها إثر بعض . والمراد بالمصحف اصطلاحاً الأوراق التي جمع فيها القرآن مع ترتيب آيانه وسوره جميماً على الوجه الذي أجمعت عليه الأمة أيام عثمان رضى الله عنه . وقد أطلق بعضهم لفظ المصحف على صحف أبي بكر ، وتوجيه لا يخنى .

ولقد بقيت الصحف عند أبى بكر حتى حضرته الوفاة فدفعها إلى عمر لأنه وصى له بالمهد، ولما مات عمر انتقلت إلى ابنته أم المؤمنين حفصة بوصية من عمر، ثم طلبها عمان ونسخ المصاحف منها وردها إليها وبقيت عندها حتى توفيت رضى الله عنها.

وقد حضر جنازتها مروان والى المدينة وقتئذ ورغب إلى أخيها عبدالله بن عرأن يبعث إليه بالصحف، فبعثها إليه ، وكان مروان قد طلبها من السيدة حفصة من قبل فأبت رضى الله عنها . أخرج ابن أبى داود فى رواية أن مروان أحرق هذه الصحف ؟ وفى رواية أنه غسلها، وفى رواية شققها ، ولا مانع من الجلع بين هذه الروايات الثلاث بأنه غسلها أو لا ، مسققها ثانيا ، ثم أحرقها أخيرا ، مبالغة فى التكريم والحجو ، كا روى أنه قال : إنما فعلت هذا لأبى خشيت إن طال بالناس زمان أن يرتاب فى شأن هذه الصحف مرتاب ، أى بظن أن فيها ما يخالف المصاحف ، فإنها كانت صحفاً منثورة ، لا تأخذ شكل المصاحف المجموعة المنظومة .

#### عدد الماحف

اختلفوا في عدد المصاحف التي استنسخها عُمَّان رضي الله عنه ، فصوَّبَ ابن عاشر

أنها سنة : المكى، والشامى، والبصرى ، والكوفى ، والمدنى العام الذى سيره عنمان رضى الله عنه من محل نسخه إلى مقره، والمدنى الخاص به الذى حبسه لنفسه وهو المسمى بالإمام. وقال صاحب زاد القراء: لما جمع عنمان القرآن في مصحف ماه الإمام و نسخ منه مصاحف فأنفذ منها مصحفاً إلى مكة ، ومصحفاً إلى البصرة، ومصحفاً إلى البصرة، ومصحفاً إلى البصرة، ومصحفاً إلى الشام ، وحبس مصحفاً بالمدينة ، وهذا القول كسابقه في أنهاستة، وذهب السيوطى وابن حجر إلى أنها خسة ، ولعلهما أرادا بالخمسة ماعدا المصحف الإمام فيكون الخلاف لفظيا بينه وبين سابقيه .

وقيل إنها ثمانية ، خمسة متفق عليها وهي الكوفي والبصرى والشامي والمدنى العام والمدنى العام والمدنى العام والمدنى الخاص ، وثملائة مختلف فيها وهي المكي ، ومصحف البحرين ، ومصحف الهين. وقيل إن عثمان رضى الله عنه أنفذ إلى مصر مصحفا .

ولعل القول بأن عددها ستة ، هو أولى الأقوال بالقبول. وللفهوم على كلحال أن عثمان رضى الله عنه ، قد استنسخ عدداً من المصاحف يني محاجة الأمة وجمع كامتها وإطفاء فتنتها . ولا يتعلق بتمين العدد كبير غرض، فيختلفوا في هذا التعيين ماوسمتهم أدلةذاك الاختلاف . والله تعالى أعلم بالحقيقة .

## كيف أنفذ عثمان المصاحف العثمانية ؟

كان الاعتماد فى نقل القرآن ـ ولا يزال ـ على التاقى من صدور الرجال ثقة عن ثقة و وإماماً عن إمام إلى النبي علي . لذلك اختار عمان حُفّاظاً يثق بهم وأنفذهم إلى الأقطار الإسلامية واعتبر هذه المصاحف أصولا ثوانى مبالفة فى الأمر ، وتوثيقاً للقرآن ولجمع كلمة المسلمين . فكان يرسل إلى كل إقليم مصحفه مع من يوافق قراءته فى الأكثر الأغلب المسلمين . فكان يرسل إلى كل إقليم مصحفه مع من يوافق قراءته فى الأكثر الأغلب دوى أن عمان رضى الله عنه أمرزيد بن ثابت أن يقرئ بالمدنى، وبعث عبدالله بن السائب

مع المكي ، والمغيرة بن شهاب مع الشامي، وأبا عبد الرحن السلمي مع المكوفي ، وعامر ابن عبد القيس مع البصرى . ثم نقل القابعون عن الصحابة فقرأ أهل كل مصر بما في مصحفهم تلقياً عن الصحابة الذين تلقوه من فم النبي عليه فقاموا في ذلك مقام الصحابة الذين تلقوه من فم النبي عليه . ثم تفرغ قوم القراءة والأخذ والضبط ، حتى صاروا في هذا الباب أثمة يرحل إليهم ويؤخذ عنهم ، وأجمع أهل بلدهم على تلتى قراءتهم واعتاد روايتهم . ومن هنا نسبت القراءة إليهم ، وأجمعت الأمة \_ وهي معصومة من الخطأ في إجاعها \_ على مافي هذه المصاحف ، وعلى ترك كل ماخالفها من زيادة ونقص وإبدال ، لأنه لم يثبت عندهم ثبوتاً متواتراً أنه من القرآن .

## أين المصاحف العثمانية الآن ؟

وليس بين أيدينادليل قاطع على وجو دالمصاحف المثمانية الآن فضلاعن تعيين أمكنتها. وقصارى ما علمناه أخيراً أن ابن الجزرى رأى فى زمانه مصحف أهل الشام ، ورأى فى مصر مصحفاً أيضاً.

أما المصاحف الأثرية التي تحتويها خزائن الكتب والآثار في مصر ويقال عنها إنها مصاحف عثمانية فإننا نشك كثيراً في صحة هذه النسبة إلى عثمان رضى الله عنه ، لأن بها زركشة ونقوشاً موضوعة كملامات للفصل بين السور، ولبيان أعشار القرآن، ومعلوم أن المصاحف العثمانية كانت خالية من كل هذا ، ومن النقط والشكل أيضاً كما علمت .

نعم إن المصحف المحفوظ في خزانة الآثار بالمسجد الحسيني والمنسوب إلى عثمان رضى الله عنه ، مكتوب بالخط الكوفي القديم، مع تجويف حروفه وسعة حجمه جدًّا. ورسمه يو افق رسم المصحف المدنى أو الشامى حيث رسم فيه كلة «من يرتدد »من سورة الماثدة بدالين اثنين

مع فك الإدغام ، وهي فيها بهذا الرسم . فأكبر الظن أن هـــذا المصحف منقول من المصاحف العنانية على رسم بعضها . وكذلك المصحف المحفوظ بتلك الخزانة ويقال إن على بن أبي طالبرضي الله عنه كتبه بخطه ، يلاحظ فيه أنه مكتوب بذلك الخطالكوفي القديم . بيد أنه أصغر حجما ، وخطه أقل تجويفا من سابقه ، ورسمه يوافق غير المدنى القديم . من المصاحف العنانية ، حيث رسمت فيه الـكلمة السابقة « من يرتد » بدال والشامي من المصاحف العنانية ، حيث رسمت فيه الـكلمة السابقة « من يرتد » بدال واحدة مع الإدغام ، وهي في غيرها كذلك . فن الجائز أن يكون كاتبه عليا ؟ أو بكون قد أمر بكتابته في الكوفة .

ثم إن عدم بقاء المصاحف العثمانية قاطبة لايضرنا شيئًا مادام المعول عليه هو النقل والتلق ثقة عن ثقة، وإمامًا عن إمام ، إلى النبي عَرَائِكُمْ . وذلك متواتر مستفيض على أكمل وجه في القرآن حتى الآن .

على أن المستعاحف المثمانية نسخت على غرارها الآلاف المؤلفة فى كل عصر ومصر، مسع المحافظة على الرسم العثماني ؛ كما سيجيء إن شاء الله، فاصبر « وماً صبرك إلاّ بالله ».

# المصاحف في دور التجويد والتحسين :

كانت المصحاحف العثمانية أشبه بماء نزل من السماء، فأصاب أرضاً خصبة صالحة ، ولكنها ظامئة متعطشة . فما كاد يصل إليها الماء حتى اهتزات وربت وأنبتت من كل زوج بهيج اكذلك المصاحف الشريفة ، ما كاد عثمان يرسلها إلى الآفاق الإسلامية حتى أقبلت عليها الأمة من كل صوب وحسدب، وحتى اجتمعت عليها الكلمة في م الشرق والغرب ، وحتى نسخت على غرارها آلاف مؤلفة من المصاحف المقدسة في حيل جيل وقبيل .

ومما يلفت النظر أن يد التجويد والصَّقُل والتحسين أخذت تتناول المصاحف على ألوان شتى وضروب متنوعة ، فهناك تحسينات مادية أو شكلية ترجع إلى النسخ والطبع والحجم والورق والتجليد والتذهيب ونحوذلك . وهذه لاتمنينا كثيراً ، لأن أمرها هين ، وإن كان فيها بعض التيسير أو التشويق إلى القرآن الكريم . وهناك تحسينات معنوية أو جوهرية ترجع إلى تقريب نطق الحروف وتمييز السكلات وتحقيق الفروق بين المتشابهات عن طريق الإعجام والشكل ونحوهما . وفي هذه نسوق الحديث .

#### الإعجام:

إلى الْعُخْمَةِ، والكتاب: نَقَطه. قال في القاموس: ﴿ أَعْجَمَ فُلَانُ الْكَلَامَ: ذَهَبَ به إلى الْعُخْمَةِ، والكتاب: نَقَطَهُ كَعَجَمَهُ وعَجَّمهُ (أَى بتخفيف الجيم وتضعيفها) ﴾ . والمعروف أن المصحف العنماني لم يكن منقوطاً ، وذلك للمعنى الذي أسلفناه ، وهو بقاء الكلمة محتملة لأن تقرأ بكل ما يمكن من وجوه القراءات فيها . بيد أن المؤرخين يختلفون ، فنهم من يرى أن الإعجام كان معروفاً قبل الإسلام ولكن تركوه عمداً في المصاحف للمعنى السابق . ومنهم من يرى أن النقط لم يعرف إلا من بعد على يد أبي الأسود الدَّوَلِيَّ .

إذ جمعًا بين العلموالعمل، والصلاحوالورع ، والخبرة بأصولاللغة ووجوء قراءة القرآن . وقد اشتركا أيضاً في التلُّـذة والأخذ عن أبى الأُسود الدؤلي .

ويرحم اقد هذين الشيخين ، فقد نجحا في هذه المحاولة ، وأعجما المصحف الشريف لأول مرة ، ونقطا جميع حروفه المتشابهة ، والتمزما ألا تزيد النقط في أيِّ حرف على ثلاث · وشاع ذلك في الناس بمد ، فكان له أثره العظيم في إزالة الإشكال واللبس عن المصحف الشريف .

وقيل إن أول من نقط المصحف أبو الأسود الدؤلى ، وإن ابن سيرين كان له مصحف منقوط ، نقطه يحبى بن يعمر . ويمكن التوفيق بين هذه الأقوال بأن أبا الأسود أول من نقط المصحف ولحكن بصفة فردية ، ثم تبعه ابنسيرين ، وأن عبد الملك أول من نقط المصحف ، ولكن بصفة رسمية عامة ، ذاعت وشاعت بين الناساس ، دفعاً لابس والإشكال عنهم في قراءة القرآن .

#### شكل المصاحف:

شكل الكتاب فى اللغة رديف لإعجامه . وقد عرفت أن الإعجام هو النقط . قال صاحب القاموس مانصه : «.. والكتاب (أى وشكل الكتاب: أَعْجَهُ ، كأَشْكَلَهُ كأنه أزال عنه الإشكال)» ا ه . ثم شاع استمال الشكل فى خصوص ما يعرض للحروف من حركة أو سكون . والمناسبة بين المعنيين ظاهرة ، لأن فى كل منهما إزالة لإشكال الحرف ودفعاً للبس عنه .

واتفق المؤرخون على أن العرب في عهدهم الأول ، لم بكونو ا بعرفون شكل الحروف والحكابات فضلًا عن أن بشكلوها. ذلك لأن سلامة لفتهم، وصفاء سلية تهم وذلاقة ألسنتهم

كُل أولئك كان يغنيهم عن الشكل . ولحن حين دخلت الإسلام أم جديدة ؛ منهم العجم الذي لا يعرفون العربية ، بدأت المجمة تحيف على لغة القرآن . بل قيل إن أبا الأسود الدؤلي سمع قارئًا يقرأ قوله تعالى : « أنَّ الله بَرِيء مِن المُشركين ورَسُولُه عَه فنه الله عن المنه الله ورسوله عنه الله المعرة وقال الأسود وقال : عز وجه الله أن يبرأ من رسوله . ثم ذهب إلى زياد والى البصرة وقال له وقد أجبتك إلى ماسألت . وكان زياد قد سأله أن يجعل للناس علامات يعرفون بها كتاب الله ، فتباطأ في الجواب عتى راعه هذا الحادث . وهنا جَدَّ جِدُّه ، وانتهى به اجتهاده إلى أن جمل علامة النكسر نقطة أسفله ، وجعل علامة الكسر نقطة أسفله ، وجعل علامة الكسر نقطة أسفله ، وجعل علامة السكون نقطتين

طفق الناس ينهجون منهجه ، ثم امتد الزمان بهم فبده وا يزيدون ويبتكرون ، حتى جملوا للحرف المشد علامة كالقوس، ولألف الوصل جراة فوقها أو تحتها أو وسطها ، على حسب ماقبلها من فتحة أو كسيرة أو ضمة . ودامت الحال على هذا حتى جاءعبداللك ابن مروان، فرأى بنافذ بصيرته أن يميزذوات الحروف من بعضها، وأن يتخذ سبيله إلى ذلك التمييز بالإعجام والنقط، على نحو ما تقدم تحت العنوان السابق . وهنالك اضطرا أن يسقبدل بالشكل الأول الذي هو النقط ، شكلًا جديداً هو ما نعرفه اليوم من علامات الفتحة والكسرة والضمة والسكون . والذي اضطره إلى هذا الاستبدال ، أنه لو أبتى العلامات الأولى على ماهي عليه نقطًا، ثم جاءت هذه الأخرى نقطًا كذلك لتشامها واشتبه الأمر . فميز بين الطائفتين بهذه الطريقة . وَ نَعِمًا فَعَلَ ! .

## حكم نقط المصحف وشكله

كان العلماء في الصدر الأول يرون كراهة نقط المصحف وشكله ، مبالغة منهم في المحافظة على أداء القرآن كما رسمه المصحف ، وخوفًا من أن يؤدى ذلك إلى التغيير فيه.

ومن ذلك ماروى عن ابن مسعود أنه قال : جرِّدوا القرآن ولا تخلطوه بشيء.وما روى عن ابن سيرين أنه كره النقط والفواتح والخواتم إلى غير ذلك .

ولكن الزمان تفيَّر ـكا علمت فاضطر المسلمون إلى إعجام المصحف وشكله لنفس ذلك السبب أى المحافظة على أداءالقرآن كا رسمه المصحف، وخوفاً من أن يؤدى تجرده من النقط والشكل إلى التغيير فيه .

فمقول حينئذ أن يزول القول بكراهة ذينك الإعجام والشكل ، ويحل محلة القول بوجوب أو باستحباب الإعجام والشكل . لما هو مقرر من أن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً قال النووي في كتابه التبيان مانعه: قال العلماء: ويستحب نقطالمصحف وشكله ، فإنه صيانة من اللحن فيه . وأما كراهة الشعبي والنخمي النقط ، فإنما . كرهاه في ذلك الزمان خوفاً من التغيير فيه . وقد أمن ذلك اليوم فلا يمنع من ذلك لكونه محدثاً ، فإنه من الحدثات الحسنة ، فلا يمنع منه كنظائره مثل تصنيف العلم وبناء المدارس والرباطات وغير ذلك . والله أعلم اه ،

## تجزئة الفرآن :

كانت المصاحف العثمانية مجردة من التجزئة التي نذكرها ، كما كانت مجردة من النقط والشكل ولما أمتد الزمان بالناس جعلوا يَفْتَنُونَ في المصاحف و تجزئها عد الإعتبارات . فنهم من قسم القرآن ثلاثين قسما ، وأطلقوا على كل قسم منها اسم الجزء بحيث لا يخطر بالبال عند الإطلاق غيره، حتى إذاقال قائل : قرأت جزءاً من القرآن تبادر إلى الذهن أنه قرأ جزءاً من الثلاثين جزءاً التي قسموا المصحف إليها ، وجرى على تبادر إلى الذهن أنه قرأ جزءاً من الثلاثين جزء التي قسموا المصحف إليها ، وجرى على ذلك أصحاب الربَعات، إذ طبعوا كل جزء نسخة مستقلة بالطبع بأيدى صفار التلاميذ في المدارس وغيرهم .

ومن الناس مَنْ قسموا الجزء إلى حزبين، ومَنْ قسموا الحزب إلى أربعة أجزاء سموا كل واحد منها رُبُنِماً .

ومن الناس من وضعوا كلمة خيس ، عند نهاية كل خس آيات من السورة ، وكلة عشر عند نهاية كل عشر آيات منها ، فإذا انقضت خس أخرى بعد العشر أعادوا كلمة خس ، فإذا صارت هذه الخس عشر أأعادوا كلمة عشر وهكذا دواليك إلى آخر السورة . وبعضهم يكتب في موضع الأخماس رأس الخاء بدلًا من كلمة خس ، ويكتب في موضع الأعشار رأس العين بدلًا من كلمة عشر . وبعض الناس يرمز إلى رءوس الآى برقم عدر ها من السورة أو من غير رقم . وبعضهم بكتب فواتح للسور كعنوان ينو "ه فيه باسم السورة وما فيها من الآيات المكية والمدنية إلى غير ذلك .

وللعلماء في ذلك كلام طوبل ، بين الجواز بكر اهة والجواز بلاكر اهة ، ولكن الخطب سهل على كل حال ، مادام الفرض هو التيسير والتسهيل، ومادام الأمر بميداً عن اللبس والتزيَّد والدخيل . « وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ » .

### احترام المصحف:

ليس فيما نرى ونسمع ، كتاب أحيط بهالة من الإجلال والتقديس ، كالقرآن الكريم . حتى لقد وصفه الحق جل شأنه بأنه كتاب مكنون ، وحكم بأنه لايمسه الاللطهرون ، وأقسم على ذلك إذ يقول : ﴿ فَلَا أَقْسِم مُ يَوَاقِع آلنَّجُوم . وَإِنَّهُ لَقَسَم الله لَعْمَلُونَ عَظِيم . وَإِنَّه لَقَسَم الله الطهرون عَظِيم . إِنَّه لَقُرُ آن كر يم . في كتاب مَكْنُون . لا يَمَسُهُ إلّا آلهُ طَهْرُون . وَيَرْزِيل مِن رَبِّ إِلَه الْعَالَم مِن رَبِّ إِلْهَ آلِه المَا المِينَ » .

وحتى نهى الرسول عليه عن السفر به إلى أرض المدو ، إذا خيف وقوع المصحف في أيديهم . والحديث مَرْ وي في الصحيحين .

وحتى أفتى العلماء بكفر من رمى به فى قاذورة ، وبحرمةمن باعه لـكافر ولو ذميًا، وقالوا بوجوب الطهارة لمسه وحمله ، وكذلك مايتصل به من خريطة وغُلاف وصندوق على الصحيح .

واستحبوا تحسين كتابته ، وإيضاحها ، وتحقيق حروفها .

قال النووى : ويستحب أن يقوم الدصحف إذا قُدِمَ به عليه ، لأن القتام يستحب للماء والأخيار ، فالمصحف أولى ا ه .

رزقنا الله الأدب معه ومع كتابه ، ومع كافة من اصطفاهم من عباده ، آمين .

# المبحث الحادي عشر

فى القراءات ، وَالْقُرَّاءَ والشبهات التي أثيرت في هذا المقام

### ١ - القراءات

القراءات جمع قراءة ، وهي في اللغة مصدر سماعي لقرأ . وفي الاصطلاح مذهب يذهب إليه إمام من أثمة القراء مخالفاً به غيره في النطق بالقرآن الكريم ، مع اتفاق الروايات والطرق عنه ، سواء أكانت هذه المخالفة في نطق الحروف أم في نطق هيئاتها. قال السيوطي عند كلامه على تقسيم الإسناد إلى عالي و نازل مانصه : وممايشبه هذا التقسيم الذي لأهل الحديث ، تقسيم القراء أحوال الإسناد إلى قراءة ورواية وطريق ووجه . فالحلاف إن كان لأحد الأثمة السبعة أو العشرة أو محوهم ؛ واتفقت عليه الروايات والطرق عنه ، فهو قراءة . وإن كان للراوى عنه ، فرواية . أو لمن بعده فنازلا ، فطريق . أو لا على هذه الصفة مما هو راجع إلى تخيير القارى و فيه ، فوجه . ا ه .

وفى منجد المقرئين لابن الجزرى ما نصّه: «القراءات المبكيفيات أداء كمات القرآن ألم واختلافها بعَزُ و النّاقِلة (١) ... والمُقرِىء: العالم بها رواها مشافهة، فلو حفظ التيسير مثلا ايس له أن يقرىء بما فيه إن لم يُشافهه من شُوفة به مسلسلا ، لأن في القراءات أشياء لا يحكم إلا بالسماع والمشافهة . والقارىء المبتدىء من شرع في الإفراد إلى أن يفرد ثملاتاً من القراءات . والمنتهي مَنْ نقل من القراءات أكثرها وأشهرها » ا ه .

### نشأة علم القراءات :

قلنا غير مرة: إن المعوَّل عليه في ألقرآن الكريم إنما هو التاقي والأخذ ، ثقةً

<sup>(</sup>١) قال في القاموس : « الناقلة : ضد القاطنين » .

عن ثقة ، وإماماً عن إمام إلى النبي تأليب ، وإن المصاحف لم تكن ولن تكون هي العمدة في هذا الباب . إنما هي مرجع جامع للمسلمين ، على كتاب ربهم ، ولكن في حدود ما تدل عليه وتعيينه ، وقد عرفت أن المصاحف لم تكن من قوطة ولا مشكولة ، وأن صورة الكلمة فيها كانت لكل ما يمكن من وجوه القراءات المختلفة ، وإذا لم تحتملها كتبت الكلمة بأحد الوجوه في مصحف ، ثم كتبت في مصحف آخر بوجه آخر وهم جرا . فلا غرو أن كان القمويل على الرواية والتلق هو الممدة في باب القراءة والقرآن .

وقلنا: إن عثمان رضى الله عنه حين بعث المصاحف إلى الآفاق أرسل . ح كل مصحف من يوافق قراءته فى الأكثر الأعلب ، وهذه القراءة قد تخالف الذائع الشائع فى الفطر الآخر عن طريق المبعوث الآخر بالمصحف الآخر .

م إن الصحابة رضوان الله عليهم قد اختلف أخذهم عن رَسُول الله عَلَيْهِ ، فنهم من أخذ القرآن عنه محرف واحد ، ومنهم من أخذه عنه بحرفين ، ومنهم من زاد . تم تفرقوا في البلاد وهم على هذه الحال ، فاختلف بسبب ذلك أخذ التابعين عنهم ، وأخذ تابع التابعين عن التابعين ، وهلم جراً حتى وصل الأمر على هذا النحو إلى الأنمة القراء المشهورين الذين تخصصوا وانقطعوا للقراءات يضبطونهاو يُعنون بها وينشر ونها كايأتي. هذا منشأ علم القراءات واختلافها ، وإن كان الاختلاف يرجع في الواقع إلى أمور يسيرة بالنسبة إلى مواضع الاتفاق الكثيرة كا هو معلوم : لكنه - على كل حال - اختلاف في حدود السبعة الأحرف التي نزل عليها القرآن كأنها من عند الله من عند الرسول ولا أحد من القراء أو غيرهم .

وللنوير ي كتاب مخطوط بدار الكتب في مصر ، وضعه شرحاً للطيبَّة في التراءات العشر ، مجمل بي أن أنقل إليك منه هنا الكلمة الآتية : و والاعتماد في نقل القرآن على الحفاظ. ولذلك أرسل (أى عمان رضى الله عنه) كل مصحف محمن بوافق قراءته في الأكثر وليس بلازم. وقرأ كل مصر بما في مصحفهم ، وتلقو ا مافيه من الصحابة الذين تلقوه عن الذي عليه . ثم تجر د للأخذ عن هؤلاء قوم أسهروا ليلهم في ضبطها ، وأنعبوا نهارهم في نقلها ، حتى صاورا في ذلك أثمة للاقتداه، وأنجما للاقتداه، وأنجما للاهتداء، وأجمع أهل بلدهم على قبول قراءتهم ، ولم يختلف عليهم اثنان في صحة روايتهم ودرايتهم . ولتصد يهم للقراءة نُسبت إليهم، وكان الموال فيها عليهم.

«ثم إن القراء بعد هؤلاء كثروا ، وفي البلاد انتشروا ، وخلفهم أمم بعد أمم ، وعرفت طبقاتهم ، واختلفت صفاتهم ، فكان منهم المتقن للتلاوة المشهورة بالرواية والدراية ، ومنهم المحصّل لوصف واحد. ومنهم المحصللاً كثر من واحد، فركمتر بينهم ، لذلك الاختلاف ، وقل منهم الائتلاف .

فقام عند ذلك جهابذة الأمة، وصناديد الأثمة ، فبالغوا في الاجتهاد بقدر الحاصل، وميزوا بين الصحيح والباطل، وجمعوا الحروف والقراءات، وعزوا الأوجه والروايات، وبينوا الصحيح والشاذ"، والكثير والفاذ"، بأصول أصّادها، وأركان فصّادها، الحاه.

## طبقات الحفَّاظ المقرئين الأوائل:

ولقد اشتهر في كل طبقة من طبقات الأمة جماعة بحفظ القرآن و إقرائه .

ظلمتهرون من الصحابة بإقراء القرآن عثمان، وعلى ، وأبي بن كعب ، وزيدبن ثابت وابن مسعود، وأبو الدرداء، وأبو موسى الأشعرى، وسائر أو لئك الذين أرسلهم عثمان بالمصاحف إلى الآفاق الإسلامية .

والمشهرون من التابعين : ابن المسيب، وعروة ، وسالم، وعمر بن عبد العزيز وسلمان ابن يسار ، وأخوه عطاء وزبد بن أسلم ، ومسلم بن جندب ، وابن شهاب الزهرى ،

وعبد الرحمَن بن هرمز ، ومعاذ بن الحارثالشهور ؛ ماذ القارى. ( وكل هؤلاء كانوا بالمدينة ) .

وعطاء، ومجاهد، وطاوس، وعكرمة، وابن أبي مُلَيْكة ، وعبيدبن عُمَير، وغيرهم ( وهؤلاء كانوا بمكة ).

وعامر بن عبد القيس، وأبو العالية، وأبو رجاء، ونصر بن عاصم، ويحيى بن يَعْمَرُ (١) وجابر بن زيد ، والحسن ، وابن سيرين ، وقتادة ، وغيرهم . ( وهؤلاء كانوا بالبصرة ) .

وعلقمة ، والأسود ، ومسروق ،وعُبَيْدة ، والربيع بن خَيْثُم ، والحارث بن قيس ، وعربن شُرَحبيل، وعمرو بن ميمون، وأبوعبدالرحمن السلمي ،وزر رُّ بن حبيش،وعبيد ابن فَضَلة ، وأبو زُرعة بن عمرو ، وسعيد بن حبير ، والنخمي ، والشعبي . ( وهؤلاء كانوا بالكوفة ) .

والمفيرة بن أبى شهاب المخزومي صاحب مصحف عنمان ، وخُلَيْد بن سعيد صاحب أبى الدرداء ، وغيرها . ( وهؤلاء كانوا بالشام ) .

ثم تفرغ قوم للقراءات يصبطونها ويُعننون بها . فكان بالمدينة أبو جعفر يزيدبن القعقاع ، ثم شيبة بن نِصَاح (٢) ، ثم نافع بن أبى نعيم .

وكان بمكة عبد الله بن كثير ، وحميد بن قيس الأعرج ، ومحمد بن مُحَيَّض . وكان بالكوفة يميى بن وثاب ، وعاصم بن أبى النجود ، وسليمان الأعمش ، ثم حزة ثم الكسائي .

<sup>(</sup>١) قال في القاموس : ﴿ يَعْمَرَ كَيَفَعْلَ أَسْمَاءَ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) قال فى القاموس: وَنِصَاحَة وَالدُسُمْيَبَةَ القارى » هَكذا بالتاء المربوطة. ولكن الذى فى كتاب القراء كالنشر وطبقات القراء « نِصاحِ » من غير تاء مربوطة.

وكان بالبصرة عبدالله بن أبى إسحاق،وعيسى بن عرو، وأبوعرو بن العلاء وعاصم الجحدري ، ثم يعقوب الحضرمي.

وكان بالشام عبد الله بن عامر ، وعطية بن قيس الكلابى ، وإسماعيل بن عبدالله ابن المهاجر . ثم يحيى بن الحارث الذِّمارى ، ثم شريح بن يُزيد الحضرى .

وقد لمع في ساء هؤلاء القراء نجوم عدَّة مهروا في القراءة والضبط حتى صاروا في هذا الباب أثمة يرُحل إليهم ، و يُؤخذ عنهم .

### أعداد القراءات:

ثم اشتهرت عبارات تحمل أعداد القراءات فقيل: القراءات السبع، والقراءات العشر، والقراءات الأربع عشرة.

وأحْظَى الجميع بالشهرة ونباهة الشأن، القراءاتُ السبع.

وهى القراءات المنسوبة إلى الأئمة السبعة المعروفين وهم: نافع، وعاص بوحزة، وعبد الله بن عامر ؛ وعبد الله بن كثير ؛ وأبو عمر و بن العلاء ، وعلى الكسائى. والقراءات العشر هى هذه السبع وزيادة قراءات هؤلاء الثلاثة : أبى جعفر ، ويعقوب ، وخلف وعلم القراءات أتى عليه حين من الدمر لم يكن شيئاً مذكوراً . ثم أهَل عهد المتدوين للقراءات ولم يكن لهذه السبعة بهذا العنوان وجود أيضاً ، بل كان أول من صنف في القراءات أمثال أبى عبيد القاسم ، بن سلام ، وأبى حاتم السجستانى، وأبى جعفر العابرى، وإسماعيل القاضى . وقد ذكروا في القراءات شيئاً كثيراً ، وعرضوا دوايات ثر بي على أضعاف قراءة هؤلاء السبعة .

ثم اشتهرت قراءات هؤلاءالسبعة بعدذلك على رأس المائتين فى الأمصار الإسلامية. فكان الناس فى البصرة على قراءة أبى عرو ويعقوب، وبالكوفة على قراءة حزة وعاصم، وبالشام على قراءة ابن عامر، وبمكة على قراءة ابن كثير، وبالمدينة على قراءة نافع. ومكثت القراءات السبع على هذه الحال دون أن تأخذ مكانها من التدوين حين خاتمة القرن الثالث، إذ نهض ببغداد الإمام ابن مجاهد أحمد بن موسى بن عباس فجمع قراءات هؤلاء الأئمة السبعة غير أنه أثبت اسم الـكسائى وحذف يعقوب.

وجاء اقتصاره على هؤلاء السبعة مصادفة واتفاقاً ، من غير قصد ولا عمد . ذلك أنه أخذ على نفسه ألا يروى إلا عمن اشتهر بالضبط والأمانة وطول العمر في ملازمة القراءة واتفاق الآراء على الأخذ عنه والتلقى منه . فلم يتم له ما أراده هذا إلا عن هؤلاء السبعة وحدم . وإلا فأئمة القراء لا يحصون كثرة ، وفيهم من هو أجل من هؤلاء قدراً ، وأعظم شأناً .

وإذن فليس اقتصار ابن مجاهد على هؤلاء السبعة بحاصر للقراء فيهم، ولا بملزم أحداً أن يقف عند حدود قراءاتهم . بلكل قراءة توافرت فيها الأركان الشلائة للضابط المشهور وجب قبولها(١) .

ومن هناكانت القراءاتالعشر ، بزيادة قراءات : يعقوب، وأبى جعفر، وخلف . على قراءات أولئك السبعة .

وكانت القراءات الأربع عشرة ، بزيادة أربع على قراءات «ؤلاء العشرة ، وهي قراءات الحسن البصرى ، وابن تحيصن ، ويحيى اليزيدى ، والشنبوذى .

<sup>(</sup>١) أي إن وجدت الآن . ولكن هيهات أن توجد ، بعد أن استقر الأمر في الواقع وعرف أنه ليس بعد القراءات العشر التي بين أيدينا قراءة أخرى متو اترة . وسيستقبلك يتحقيقه فيا بعد فانتظره .

### فوائد اختلاف القراءات:

استوفينا هذه النقطة بياناً في مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف (من ص١٣٨\_ ص١٤٢ ) .

## أنواع اختلاف القراءات

تكلمنا على هذا الموضوع فى مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف أيضاً (من ص ١٧٨ ـ ص ١٨٠ ) .

### ضابط قبول القراءات

لعلماء القراءات ضابط مشهور ، يزنون به الروايات الواردة في القراءات فيقول : كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه ، كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه ، وصح إسنادها ولو كان عمن فوق العشرة من القراء، فهى القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردّها ، ولا يحل إنكارها ، بل هي من الأحرف السبعة التي نزل عليها القرآن .

وهذا الضابط نظمه صاحب الطيِّبة فقال:

والمراد بقولهم: « ما وافق أحد المصاحف المثمانية » أن بكون ثابتاً ولو فى بعضها دون بعض . كقراءة ابن عامر: « قالوا اتخذَ اللهُ ولداً » من سورة البقرة ، بغير واو . وكقراءته : « وبالزبر وبالكتابِ المنيرِ » بزيادة الباء فى الاسمين ، فإن ذلك ثابتُ فى

المصحف الشامى . وكقراءة ابن كثير : «جَنَّاتٍ تَجُرِى مِنْ تَحَيِّهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ فىالموضع الأخير من سورة التوبة ، بزيادة كلة « منْ » فإن ذلك ثابتُ فى المصحف المكمى .

والمراد بقولهم: « ولو تقديراً » أنه يكني في الرواية أن توافق رسم المصحف، ولو موافقة غير صريحة ، نحو: « مَالِكِ بَو م آلدًّ بن » ، فإنه رسم في جميع المصاحف بحذف الألف من كلة « مالك » . فقراءة الحذف تحتمله تحقيقاً كا كتب « مَلِكِ النَّاس » ، وقراءة الألف عن كلة « مالك » . فقراءة الحذف حذفت وقراءة الألف تحتمله تقديراً كما كتب: « مالِكَ آلمُلكِ » ، فتكون الألف حذفت المجتمل المختصاراً ، كما حذفت في حالات كثيرة ألمنا إليها سابقاً في قواعد رسم المصحف . أما الموافقة المعريحة في كثيرة نحو قوله سبحانه: « وَآنظُرُ إِلَى الْمِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُها » المراعة في المصحف بدون نقط . وهنا وافقت قراءة « ننشِزُها » بالزاى وقراءة فإنها كتبت في المصحف بدون نقط . وهنا وافقت قراءة « ننشِرُها » بالزاى وقواءة « ننشِرُها » بالزاى وقواءة

ومن بعد نظر الصحابة في رسم المصحف أن الكلمة التي رُويت على الأصل وعلى خلاف الأصل كانوا يكتبونها بالحرف الذي يخالف الأصل، ليتعادل مع الأصل الذي لم يكتب في دلالة الصورة الواحدة على القراء تين، إذ يدل على إحداها بالحروف وعلى الثانية بالأصل. نحو كلتي (الصراط، والمصيطرون) بالصاد المبدلة بالدين ، فإنهم كتبوهما بالصاد وعدلوا عن السين التي هي الأصل، لتكون قراءة السين و إن خالفت الرسم قد أتت على الأصل فيعتدلان، وتكون قراءة الإشمام أيضاً محتملة. ولوكتب ذلك بالسين على الأصل المات هذا الاحمال وعدت قراءة غير السين مخالفة للرسم والأصل كليهما. ولذلك كان الخلاف المشهور في بصطة الأعراف دون بسطة البقرة ؛ لكون حرف البقرة كتب بالسين وحرف الأعراف كتب بالسين وحرف الأعراف كتب بالصاد.

وللملامة النويرى على الطيبة كلة نفيسة في هذا الموضوع إذ يقول ما نصه :

د اعلم أن الرسم هو تصوير السكلمة بحروف هجائها بتقدير الابتداء بهاوالوقف عليها والعثماني هو الذي رُسم في المصاحف العثمانية. وينقسم إلى قياسي ، وهو ماوافق اللفظ، وهو معنى قولهم : تقديراً وهو معنى قولهم : تقديراً وإلى احتمالي وسيأتي .

ومخالفة الرسم اللفظ محصورة في خسة أقسام، وهي الدلالة على البدل نحو: «الصراط» وعلى الزيادة نحو: « مالك »، وعلى الحذف نحو: « لكنا هو »، وعلى الفصل نحو: « فال هؤلاء»، وعلى أن الأصل الوصل نحو: « ألّا يسجدوا» فقراءة الصاد والحذف والإثبات والفصل والوصل خستها وافقها الرسم تحقيقاً ، وغيرها تقديراً، لأن السين تبدل صاداً قبل أربعة أحرف منها الطاء كاسيأتي ، وألف مالك عند المثبت زائدة ، وأصل « لكناً » الإثبات ، وأصل « فمال » الفصل ، وأصل « ألّا يسجدوا » الوصل. فالبدل في حكم المبدل منه ، وكذا الباقي . وذلك ليتحقق الوفاق التقديري ، لأن اختلاف القراءتين إذا كان يتفاير ون تضاد ولا تناقض فهو في حكم الموافق، وإذا كان بتضاد أو تناقض ففي حكم المخالف. والواقع الأول فقط، وهو الذي لا يلزم من صحة أحد الوجهين فيه بطلان الآخر .

وتحقيقه :أن اللفظ تارة يكون له جهة واحدة، فيرسم على وفقها، قالرسم هنا حصر جهة اللفظ ، فيخالفه مناقض . وتارة يكون له جهات فيرسم على إحداها ، فلا يحصر جهة اللفظ، فاللافظ به مروافق تحقيقاً ، وبغيره تقديراً ، لأن البدل في حكم المبدل منه . وكذا منه أن البدل في حكم المبدل منه . وكذا

والقسم الثالث ما وافق الرسم احتمالاً . ويندرج فيه ما وقع الاختلاف فيه بالحركة والسكون نحو « القدّ س » ، وبالتخفيف والتشديد نحو « ينشركم » بيونس ، وبالقطع والوصل المعبر عنه بالشكل نحو « ادخلوا » بغافر ، وباختلاف الإعجام نحو « يُعلمون » و « يفتح » ، وبالإعجام والإهال نحـــو « ننشِرُها » وكذا المختلف في كيفية لفظها

كَالْمَدْغُم والْمُسَمَّلُ والْمُمَالُ والمرقَّقُ والمَّدُوَّرُ ،فإن الصاحف المثمَّانية هكذا كلما ،لتجردها عن أوصافها .

فقول الناظم: «وكان للرسم احتمالًا» دخل فيه ماوافق الرسم تحقيقًا بطريق الأولى، وسواء وافق كل المصاحف أو بعضها، كقراءة ابن عامر «قالوا آخَّــنَدُ آللهُ وَلداً» «وبالرُّبُرُ وبالكتابِ »فإنه ثابت بالشامى، وكابن كثير فى « جنَّاتٍ تجرِّى مَنْ تَحَيِّماً آلاً نُهارُ » وبالكتابِ »فإنه ثابت فى الكوفى، إلى غير ذلك.

وقوله « احتمالًا » يحتمل أن يكون جعله مقابلًا للتحقيقي. فتبكون النسمة عنده ثُنائية ، وهو التحقيق والاحتمالي، ويكون قد أدخل التقديري في الاحتمالي ، وهو الذي فعله في نَشْره ، ويحتمل أن يكون ثلَّث القسمة ، ويكون حكم الأواين ثابتاً بالأولوية . ولولا تقدير موافقة الرسم للزم الكل مخالفة الكل في نحو « السَّمَوَات والصَّالحات والليل » .

ثم إن بعض الألفاظ يقع فيه موافقة إحدى القراءتين أو القراءات تحقيقاً والأخرى تقديراً ، نحو « مَلكِ » ، وبعضها يقع فيه موافقة القراءتين أو القراءات تحقيقاً ، نحو « أَنْصَارًا لِلهِ ، فَنَادته آلملا ئِكُهُ ، وَبغفر الكم ، وهيت لك » .

واعلم أن مخالف صريح الرسم في حرف مدغم أو مبدل أو ثابت أو محذوف أونحو ذلك، لا يُعدُ مخالفاً إذا ثبتت القراءة به ووردت مشهورة. ألا ترى أنهم يعدُّون إثبات ياءات الزوائد وحذف ياء «تَسَأَلني » بالكهف، وقراءة « وَأَ كُونَ مِنَ الصَّالمِينَ » وَحُو ذلك من مخالف الرسم غير مردود، لرجوعه لمعنى واحد، وتمشيه مع صحة القراءة وشهرتها . بحلاف زيادة كلمة ونقصانها، وتقديمها وتأخيرها، حتى ولو كانت حرف معنى فإن له حكم الكلمة ، ولا نسوغ مخالفة الرسم فيه . وهذا هو الحدُّ الفاصل في حقيقة اتباع الرسم ومخالفته » ا ه .

وقولهم في الضابط المذكور: « وافق العربية ولو بوجه» يريدون وجهاً من وجوه قواعد اللغة سواء أكان أفصح أم فصيحاً ،مجماً عليه أم مختلفاً فيه اختلافاً لايضر مثله، إذا كانت القراءة مما شاع وذاع وتلقاها الأثمة بالإسناد الصحيح وهذا هو المختار عند المحققين في ركن موافقة العربية .

هاك الحافظ أبا عرو الدانى فى كتابه جامع البيان بعدد كره إسكان كلة «بار نُكُمْ » و يأمُر كُمْ » فى قراءة أبى عرو ، وبعد حكاية إنكار سيبويه لذلك ، يقول ما نصه : « والإسكان أصح فى النقل وأكثر فى الأداء . وهو الذى أختاره وآخذ به ، إلى أن قال : وأئمة القراء لا تعتمد فى شىء من حروف القرآن على الأفشى فى اللغة والأقيس فى المعربية ، بل على الأثبت فى الأثر والأصح فى النقل . والرواية أذا ثبتت عندهم لا يردُها قياس عربية ولا فُشُو لغة لأن القراءة سُنَة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها » اه.

(قلت) وهذا كلام وجيه فإن علماء النحو إنما استمدوا قواعده من كتاب الله تمالى وكلام رسوله وكلام العرب، فإذا ثبتت قرآنية القرآن بالرواية المقبولة كان القرآن هو الحكم على علماء النحو وما قمَّدوا من قواعد، ووجب أن يرجعوا هم بقواعدهم إليه، لا أن نرجع نحن بالقرآن إلى قواعدهم المخالفة نحكَّمها فيه، وإلا كان ذلك عكساً للآية، وإهالاً للأصل في وجوب الرعاية!

وقولم فى ذلك الضابط: «وصح إسناده» بريدون به أن يروى تلك القراءة عدل ضابط عن مثله وهكذا إلى الرسول علي من غير شذوذ ولاعلة قادحة . بل شرطوا فوق هذا أن تكون الرواية مشهورة عند أثمة هذا الشأن الضابطين له ، غير معدودة عندم من الغلط ، ولا مما شد به بعضهم . والمحقق ابن الجزرى يشترط المتواتر ويصرح به في هذا الضابط ، ويعتبر أن ما اشتهر واستفاض موافقاً الرسم والعربية في قوة المتواتر في القطع بقرآنيته ، وإن كان غير متواتر .

#### منطوق هذا الضابط ومفهومه :

يدل هذا الضابط بمنطوقه، على أن كل قراءة اجتمع فيها هذه الأركان الثلاثة يمكم بقبولها ، بل لقد حكموا بكفر من جحدها (١) . سواء أكانت تلك القراءة مروية عن الأثمة السبعة ، أم عن العشرة ؛ أم عن غيرهم من الأثمة المقبولين . ويدل هذا الضابط بمفهومه على أن كل قراءة لم تتوافر فيها هذه الأركان الثلاثة . يحكم بعدم قبولها . وبعدم كفر من يجحدها . سواء أكانت هذه القراءة مروية عن الأثمة السبعة أم عن غيره ، ولو كان أكبر منهم مقاماً ، وأعظم شأناً . هذا هو الصحيح عند أثمة التحقيق من السلف ولو كان أكبر منهم مقاماً ، وأعظم شأناً . هذا هو الصحيح عند أثمة التحقيق من السلف الخلف ، كما صرح به الدانى ، ومكى ، والمهدوى ، وأبو شامة . وناهيك بهؤلاء الأربعة أنهم أثمة في قراءات القرآن وعلوم القرآن .

قال أبو شامة في كتابه المرشد الوجيز ما نصه: « فلا ينبغي أن يغتر بكل قراءة تُعزى إلى واحد من هؤلاء الأعة السبعة ويطلق عليها لفظ الصحة، وأنها كذلك أنزلت، إلا إذا دخلت في ذلك الضابط. وحينئذ فلا ينفرذ بنقلها مصنف عن غيره ، ولا يختص ذلك بنقلها عنهم ، بل إن نقلت عن غيرهم من القراء فذلك لا يخرجها عن الصحة ؟ فإن الاعتماد على استجاع تلك الأوصاف لاعلى من تُنسب إليه. والقراءات المنسوبة إلى كل قارى من السبعة وغيرهم ، منقسمة إلى المجمسع عليه والشاذ. غير أن هؤلاء السبعة لشهرتهم وكثرة الصحيح المجمع عليه في قراءاتهم ، تركن النفس إلى ما نقل عنهم فوق مانقل عن غيرهم » أه لكن رأى أبى شامة وأضرابه في القراءات السبع غير سديد مانقل عن غيرهم » أه لكن رأى أبي شامة وأضرابه في القراءات السبع غير سديد

<sup>(</sup>١) قد يقال: لا يسلم لهم ذلك إلا إن كانت القراءة متواترة معلومة من الدين بالضرورة، ويمكن أن يجاب بأن هذه الأركان الثلاثة أمارة التواتر والعلم من الدين بالضرورة. كما يأتى تفصيله. وإذن يكون الحكم صحيحاً.

ذلك أن الضابط الذكور يصدق مفهومه بنني الأركان الثلاثة، ويصدق بنفى واحد واثنين منها. ولكل حالة حكم خاص تعلمه من عبارة الإمام مكى التي نسوقها إليك ونصها: « فإن سأل سائل: ما الذي يقبل من القراءات الآن فيقرأ به ؟ وما الذي يقبل ولا يقرأ به ؟ وما الذي لايقبل ولا يقرأ به ؟ فالجواب أن جميع ما روى من القراءات على أقسام: قسم يقرأ به اليوم: وذلك ما اجتمع فيه ثلاث خلال، وهن أن ينقل عن الثقات عن النبي عَلِي ، ويكون وجهه في المربية التي نزل بها القرآن سائعاً ، ويكون موافقاً لخط المصحف.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخلال الثلاث قرى، به وقطع على تعينه وصحته وصدقه ، لأنه أخذ عن إجماع من جهة موافقة خط المصحف وكفر من جحده .قال : والقسم الثانى: ما صح تقله عن الآحاد وصح وجهه في العربية وخالف لفظه خط المصحف . فهذا يقبل ولا يقرأ به (۱) لعلتين : إحداهما أنه لم يؤخذ عن إجماع ، إما أخذ أخبار الآحاد، ولا يثبت قرآن يقرأ به بخبر الواحد . والعلة الثانية أنه مخالف لما قد أجمع عليه فلا يقطع على تعينه وصحته ، ومالم يقطع على صحته لا تجوز القراءة به ولا يكفر من جحده ،

<sup>(</sup>۱) ومعنى هذا أنه يقبل على اعتبار أنه خبرشرعى يصح الاحتجاج به عندمن يرى ذلك وهم الحنفية دون الشافعية ، ولا يقرأ به على أنه قرآن ، ولا ليوهم القارى و أحداً أنه قرآن . قال النويرى : « اعلم أن الذى استقرات عليه للذاهب وآراء العلماء أن من قرأ بها (أى الشواذ) غير معتقد أنها قرآن ولا موهم أحداً ذلك بللا فيها من الأحكام =

ولبئس ما صنع إذا جعده . والقسم الثالث : هو ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة ولا وجهله في المربية فهذا لايقبل وإن وافقخط المصحف . قال : ولكل صنف من هذه الأقسام تمثيل تركنا ذكره اختصاراً » ا ه .

ثم أنبرى المحقق ابنُ الجزرى لذاك التمثيل الذى تركه مكى ّ اختصاراً فقال: -( مثال القسم الأول): ملك ومالك، ويخدعون ، ويخادعون، وأوصى ووصى، ويطوع ، وتطوع ونحو ذلك من القراءات المشهورة.

( ومثال الثاني ) قراءة ابن مسمودو أبي الدرداء: « والذكر والأنثى » في قوله تمالى « وَمَا خَلَقَ آلذًا كُرَ وَآلاً نُنتَى » بحذف لفظ « ماخلق ». وقراءة أبن عباس ف « وَكَانَ أَمَامَهُمُ مَلِكُ كُلُّ سَفِينَةٍ صالحة غَصْبًا »، بإبدال كلمة أمام من كلمة وراء، وبزيادة كلمة صالحة «وأما الغلام و فحان كافراً » بزيادة كلمة «كافراً» ونحوذلك مماثبت برواية الثقات إلى أن قال:

( ومثال القسم الثالث ) مما نقله غير ثقة كثير كما في كتب الشواذ مما غالب إسناده ضعيف كقراءة ابن السميفع وأبي السمال وغيرهما في « نُنجِّيكُ () بِبِكَ نِكَ » والمجتم المعجمة « ولمن خَلَفَكَ آية » بفتح اللام أي من قوله « خلفك » بسكونها . وكالقراءة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة رضى الله عنه والتي جمعها أبو الفضل محسد ابن جمفر الخزاعي ونقلها عنه أبو القاسم الهذلي وغيره « إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ والشرعية عندمن محتج بها أوالأحكام الأدبية؛ فلا كلام في جواز قراءتها . وعلى هذا محمل حال من قرأبها من المتقدمين . وكذلك أيضًا يجوز تدوينها في الكتب والتكلم على مافيها. وإن قرأها باعتقاد قرآنيتها أو لإيهام قرآنيتها حرم ذلك. ونقل ابن عبدالبر في تمهيده إجماع المسلمين عليه » أ ه .

<sup>(</sup>١) هنا سقط. والصواب « ننحيك َ ﴾ بالحاءالمهملة في « نُنجِّيكَ بِبِدَ نِكَ ﴾ الخ.

الْمُلَمَاءَ » برفع الهاء ونصب الهمزة ، يعنى برفع لفظ الجلالة ونصب لفظ العلماء .

وقد راج ذلك على أكثر المفسرين ونسبها إليه فتكلف توجيهها ، فإنها لا أصل لها ، وإن أبا حنيفة لبرىء منها .

ومثال مانقله ثقة ولا وجه له فى العربية \_ ولا يصدر هذا إلا على وجـــه السهو والغلط وعدم الضبط، يعرفه الأُثمة المحقّقون والحقّاظ الضابطون، وهو قليل جدًّا بل لا يكاد يوجد.

وقد جعل بعضهم منه رواية خارجة عن نافع « مَعائِشَ » بالهمز ثم قال : ويدخل في هذين القسمين ما يذكره بعض المتأخرين من شراح الشاطبية في وقف حزة نحو : وأشمائهم ، وأولئك » بياء خالصة ، ونحو «شركاؤهم ، وأحباؤهم » بواو خالصة . ونحو «بَدَأَكُم ، وأخاه » بألف خالصة ، ونحو «رَا في رَأَى، وترى في تراءى، والشمزات في الشمأزات، وفاداراتم في فادار أثم » بحذف الهمزة في ذلك كله بما يسمو نه المتخفيف في الشمأزات، وفاداراتم في فادار أثم » بحذف الهمزة في ذلك كله بما يسمو نه المتخفيف الرسمى ولا يجوز في وجه من وجوه العربية ، فإنه إما أن يكون منقو لا عن غير ثقة ؛ فمنعه إلى ذلك - فهو مما لا يقبل ، إذ لا وجه له . وإما أن يكون منقولا عن غير ثقة ؛ فمنعه أحرى ورده أولى . مع أنى تقبعت ذلك فلم أجده منصوصاً لحزة لا بطريق صحيحة ولا ضعيفة .

ثم قال: وببقى قسم مردود أيضاً، وهو ما وافق العربية والرسم ولم ينقــــل ألبتة . فهذا ردَّه أحق ، ومنعه أشد ؛ ومرتـكبه مرتـكب لعظيم من الـكبائر. وقد ذكر جو از ذلك عن محمد بن الحسن بن مقسم البغدادى المقرّىء النحوى وكان بعد الثلاثمائة.

قال الإمام أبوطاهر بن أبى هاشم فى كتابه البيان: ﴿ وقد نبغ نابغ فى عصر نا فزعم أن كل ما صح عنده وجه فى العربية بحرف من القرآن يو افق المصحف فقراءته جائزة فى الصلاة وغيرها . فابتدع بدعة ضلَّ بها قصد السبيل (قلت) : وقد عُقد له بسبب ذلك

مجلس ببغداد حضره الفقهاء والقرّاء، وأجمعوا على منعه، وأوقف للضرب، ورجع، وكُتبعليه محضر بذلك . كما ذكره الحافظ أبو بكر الخطيب فى تاريخ بغداد، وأشرنا إليه فى الطبقات » ا ه .

#### ملاحظة :

إِمَا اكتنى القُرُّاء في ضابط القراءة المشهورة بصحة الإسناد مع الركنين الآخرين ولم يشترطوا التواتر : مع أنه لابدَّ منه في تحقُّق القرآنيَّة لأسباب ثلاثة : ــ

أحدها: أن هذا ضابط لاتمريف، والتواتر قد لوحظ فى تعريف القرآن على أنه شطر أو شرط على الأقل. ولم يُلحظ فى الضابط لأنه يفتفر فى الضوابط مالا يفتفر فى التعاريف. فالضوابط ليست لبيان الماهية والحقيقة.

ثانيها: التيسير على الطالب في تمييز القراءات المقبولة من غيرها، فإنه يسهل عليه بمجرد رعايته لهذا الضابط أن يميز القراءات المقبولة من غير المقبولة . أما إذا اشترط التواتر فإنه يصعب عليه ذلك التمييز، لأنه يضطر في تحصيله إلى أن يصل إلى جمسع يؤمن تواطؤهم على الكذب في كل طبقة من طبقات الرواية . وهيمات أن يتيسر له ذلك .

ثالثها: أن هذه الأركان الثلاثة تكاد تكون مساوية للتواتر في إفادة العلم القاطع بالقراءات المقبولة. بيان هذه المساواة أن ما بين دفتي المصحف متواتر ومجمع عليه من الأمة في أفضل عهودها وهو عهد الصحابة، فإذا صحَّ سند القراءة ووافقت قواعد اللغة ثم جاءت موافقة لخط هذا المصحف المتواتر، كانت هذه الموافقة قرينة على إفادة هذه الرواية للعلم القاطع وإن كانت آحاداً.

ولا تنس ما هو مقرر في علم الأثر من أن خبر الآحاد يفيد العلم إذا احتفّت به قرينة توجب ذلك . فكأن التواتركان يطلب تحصيله فى الإسناد قبل أن يقوم المصحف وثيقةً متواترة بالقرآن. أما بعد وجود هذا المصحف المجمع عليه ، فيكنى فى الرواية صحَّتها وشهرتها متى وافقت رسم هذا المصحف ولسان العرب.

قال صاحب الكواكب الدرية نقلًا عن المحقق ابن الجزرى مانصه: ﴿ قُولِنا : ﴿ وَصِحَّ سَنَدُهُ ﴾ وهكذا حتى ينتهى؛ وتحكون مع ذلك مشهورة عند أثمة هذا الشأن الضابطين له غير معدودة عندهم من الفلط أو مما شذً به بعضهم .

وقد شرط بعض للتأخرين التواتر في هذا الركن ولم يكتف بصحة السند وزعم أن القرآن لايثبت إلا بالتواتر (۱) . وأن ما جاء مجي الآحاد لايثبت به قرآن . وهذا مما لا يخفي مافيه ، فإن التواتر إذا ثبت لا يُحتاج فيه إلى الركنين الآخرين من موافقه الرسم وغيره . إذ ماثبت من أحرف الخلاف متواتراً عن النبي عَلَيْتُ وجب قبوله وقُطع بكونه قرآناً ، سواء وافق الرسم أم خالفه » اه .

وبهذا التوجيه الذى وجَّهنا به الضابط المذكور ، يهون اعتراض العلامة النويرى في شرحه على الطيِّبة ، إذ يقول مانصه : وقوله : « وصحَّ إسناداً » ظاهره أن القرآن يكتنى في ثبوته مع الشرطين المتقدمين بصحَّة السند فقط ولا يحتاج إلى تواتر . وهذا قول حادث مخالف لإجماع الفقها والمحدثين وغيرهم ، كاستراه إن شاء الله تعالى . ولقد ضل بسبب هذا القول قوم فصاروا يقر وون أحر ما لا يصح لها سند أصلاً ، ويقولون : التواتر

<sup>(</sup>۱) أى فى هذا الضابط الذى لوحظ فيه وجود الركنين الآخرين معهذا الركن. وإنما فسرنا كلامه بذلك لأن التواتر مجرد شرط أو شطر فى القرآن كما هو التحقيق. ولأن موضوع حديثه هنا إنما هو اشتراط التواتر فى هـذا الركن الذى هو جزء مـن الضابط، كما صرح به أولا، كما يرشد إليه كلامه آخراً.

ليس بشرط. وإذا طولبوا بسند صحيح لايستطيمون ذلك. ولا يدَّ لهذه المسألة من بعض بسط، فلذلك تُلحمت فيها مذاهب القراء والفقهاء الأربعة المشهورين وما ذكر الأصوليون والمفسرون وغيرهم .رضى الله تمالى عنهم أجمعين. وذكرت في هذا التعليق المهمَّ من ذلك ، لأنه لا يحتمل التطويل ، فأقول :

« القرآن عند الجمهور من أغة المذاهب الأربعة منهم الغزالي وصدرالشريعة وموفق الدين المقدسي وابن مفلح والطوفي ، هو ما نقل بين دفق المصحف نقلاً متواتراً . وقال غيرهم : هو المكلام المنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم للإعجاز بسورة منه وكل من قال مهذا الحد اشترط التواتركا قال ابن الحاجب رحمه الله تعالى ، للقطع بأن العادة تقضى بالتواتر في تفاصيل مثله . والقائلون بالأول لم محتاجوا للعادة ، لأن التواتر عندهم جزء من الحد ، فلا تتصور ماهية القرآن إلا به . وحينتذ فلا بد من التواتر عند أثمة المذاهب الأربعة ، ولم يخالف منهم أحد فيا علمت بعد الفحص الزائد وصرح به جماعات لا يحصون كابن عبد البر وابن عظية وابن تيمية والتونسي في تفسيره والنووى والسبكي والإسنوى والأذرعي والزركشي والدميري وابن الحاجب والشيخ خليل وابن عرفة وغيرهم ، رحمهم الله تعالى .

وأما القراء فأجمعوا في أول الزمان على ذلك وكذلك في آخره ، لم يخالف من المتأخرين إلا أبو محمد مسكى ، وتبعه بعض المتأخرين . وهذا كلامهم . . الح » اه . ثم ساق نقولًا كثيرة عزاها إليهم يقصر المقام هنا عن عرضها. وفيما ذكرناه كفاية وهذا التوجيه الذي وجّهنا به الضا بط السالف يجمل الخلاف كأنه لفظى ، ويسير بجماعات القرّاء على جدد الطريق في تو اتر القرآن « وَمَنْ سَلَكَ آ جُددَدَ أَمِنَ العثار » .

أنواع القراءات من حيث السند : .

ينقل السيوطي عن ابن الجزري أن أنواع القراءات ستة : ـ

(الأول المتواتر). وهو ما رواه جمع عن جمع لا يمكن تواطؤهم على الكذب عن مثلهم : مثاله مااتفقت الطرق في نقله عن السبعة . وهذا هو الغالب في القراءات .

(الثانى المشهور): هو ماصح سنده بأن رواه العدل الضابط عن مثله وهكذا، ووافق العربية ، ووافق أحد المصاحف العثمانية ، سواء أكان عن الأثمة السبعة أم العشرة أم غيرهم من الأثمة المقبولين ، واشتهر عند القراء فلم يعد وه من الفلط ولا من الشذوذ ، إلاأنه لم يبلغ درجة المتواتر . مثاله : ما اختلفت الطرق في نقله عن السبعة ، فرواه بعض الرواة عنهم دون بعض. ومن أشهر ماصنف فهذين النوعين التيسير للداني ، والشاطبية ، وطيبة النشر في القراءت العشر . وهذان النوعان هم اللذان بقرأ بهما مع وجوب اعتقادها ، ولا يجوز إنكار شيء منهما .

(النوع الثالث) ماصح سنده ، وخالف الرسم أو العربية أو لم يشتهر الاشتهار المذكور. وهذا النوع لايقرأ به ولا يجب اعتقاده . من ذلك ما أخرجه الحاكم من طريق عاصم الجحدرى عن أبى بكرة ، أن النبى صلى الله عليه وسلم قرأ : « مُتَّكِئِينَ عَلَى رَفَارِفَ خُضْرٍ وَعَبَاقِرِى حَسَان » . ومنه قراءة « لَقَدْ جَاءَكُم " رَسُولٌ مِن أَنْفَسِكُم " بفتح الفاء .

( الرابع الشاذُ ) وهو مالم يصح سنده ، كقراءة ابن السَّمَيْفَع : ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَحِّيكَ بِبِدَنِكَ ﴾ بالحاء المهملة ﴿ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَفَكَ آبَةً ﴾ بفتح اللام من كلمة ﴿ خَلْفَكَ ﴾ .

( الخامس الموضوع ) وهو مانسب إلى قائله من غير أصل . مثال ذلك القراءات التى جمعها محمد بن جعفر الخزاعى ، ونسبها إلى أبى حنيفة . وقد سبق السكلام عليها فى شرح الضابط الآنف .

(النوع السادس) ما يشبه المُدْرَج من أنواع الحديث. وهو مازيد في القراءات على وجه التفسير كقراءة سعد بن أبي وقاص « وَلَهُ أَخْ أَوْ أَخْتُ مِنْ أُمْ ﴾ بزيادة لفظ « من أمْ ﴾ . وقراءة : « لَيْسَ عَلَيْكُمْ \* جُنَاحُ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فِي مَوَاسِمِ الحَجِ ﴾ . وقراءة الزبير : « وَلْتَكُنْ مِنكُمْ فَيَمُواسِمِ الحَجِ ﴾ . وقراءة الزبير : « وَلْتَكُنْ مِنكُمْ أُمَّهُ أَمَّهُ أَمْدُ وَنَ بِاللّهِ عَلَى مَا أَصَابِهُمْ ﴾ بزيادة لفظ « وَ يَسْتَعِينُونَ وَ يَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ ، وَيَسْتَعِينُونَ بِاللّهِ عَلَى مَا أَصَابِهُمْ ﴾ .

وإِمَا كَانَ شَبِيهِا وَلَمْ يَكُنَ مُدُرَجًا ، لأنه وقع خلاف فيه. قال عمر رضى الله عنه : « فدادرى أكانت قراءاته ( يعنى الزبير ) « أم فسّر » أخرجه سعيد بن منصور ، وأخرجه ابن الأنبارى وجزم بأنه تفسير . وكان الحسن يقرأ : « وَإِنَّ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ، الْوُرُودُ : الدُّخُولُ » قال ابن الأنبارى : قوله « الْوُرُودُ : الدُّخُولُ » ، تفسير من الحسن امنى الورود . وغلط فيه بعض الرواة فأدخله في القرآن .

قال ابن الجزرى و آخر كلامه: «وربما كانوا يدخلون التفسير في الكلام إيضاحاً، لأنهم متحققون لما تلقوه عن رسول الله علي قرآناً. فهم آمنون من الالتباس ، انتهى بتصرف تبعنا فيه صاحب الكواكب الدرية.

### تواتر القرآن:

أكتفى فى هذا الموضوع بأن أسوق إليك نقولًا ثلاثة فوق ما نقلقه عن النويرى من قبل :

أولها: يقول الإمام الغزالي في المستصفى مانصه: حَدُّ الكتاب مانقل إلينا بين دفَّى المصحف على الأحرف السبعة المشهورة نقلا متواتر. ونعنى بالكتاب القرآن المنزل. وقيد ناه بالمصحف لأن الصحابة بالفوا في الاحتياط في نقله، حتى كرهوا التعاشير والنقط،

وأمروا بالتجريد ؛ كيلا يختلط بالقرآن غيره ؛ ونقل إلينا متواتراً ، فنعلم أن المكتوب في المصحف المتفق عليه هو القرآن ، وأن ماهو خارج عنه فليس منه؛ إذ يستحيل في العرف والعادة مع توافر الدواعي على حفظه أن يهمل بعضه فلا ينقل ، أو يخلط به ماليس منه. ثم قال : فإن قيل : لم شرطتم التواتر ؟ قلنا ليحصل العلم به ، لأن الحركم بما لا يُعلم جهل وكون الشيء كلام الله تعالى أمر حقيقي ليس بوضعي حتى ية المق بظننا ، فيقال : إذ اظننتم كذا فقد حرمنا عليكم فعلا ، أو حالناه لكم ، فيكون التحريم معلوماً عند حلظنا ، ويكون ظننا علامة لتعلق التحريم به . إلى أن قال :

ويتشعب عن حد المكلام مسألتان: « (إحداها) مسألة التقامع في صوم كفارة الهين: فإنه ليس بواجب على قول ، وإن قرأ ابن مسعود «فَصِياًم مُكَانَة أَيَّام مُتَتَابِعات الله المين عذه الزيادة لم تتواتر ، فليست من القرآن، فتحمل على أنه ذكرها في معرض البيان، لما اعتقده مذهبا ، فلعله اعتقد التقامع حملا لهذا المطلق على المقيد بالتقامع في الظهار . وقال أبو حنيفة: يجب التقامع ، لأنه وإن لم بثبت كونه قرآناً ، فلا أقل من كونه خبر ا، والعمل عب بخبر الواحد . وهذا ضعيف ، لأن خبر الواحد لادليل على كذبه، وهو (١) إن جعله من القرآن فهو خطأ قطماً ، لأنه وجب على رسبول الله على أن يبلغه طائفة من الراقمة تقوم الحجة بقولهم ، وكان لا يجوز له مناجاة الواحد به . وإن لم يجعله من القرآن احتمل أن يكون ذلك مذهباً له الدليل قد دله عليه، واحتمل أن يكون خبراً وما تردد بين

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل الذى نقلت عنه. ولعل الواو فى لفظ «وهو» زادتها المطبعة خطأ . وجملة « لا دليل على كذبه » حالية من لفظ « الواحد » ، والمعنى هكذا : لأن خبر الواحد هنا حال كو نه لا دليل على كذبه ، ولفظ هو ضمير فصل أوعائد على خبر الواحد، إن جعله (أى أبو حنيفة) من القرآن الخ . ويمكن أن تكون كلة « وهو » كلها مدرجة فى الطبع أو النسخ فتدبر .

أن يكون خبراً أو لا يكون ، فلا يجوز العمل به ، وإنما يجوز العمل بما يصرح الراوى يسماعه من رسول الله عليه الله عليه الله عليها .

(أما المسألة الثانية) فهى أن البسملة آية من القرآن لكن هل هى آية من أول كل سورة ؟ فيه خلاف . وميل الشافعى \_ رحمه الله \_ إلى أنها آية من سورة الحمد وسائر السور آية هذا ممانقل لكنها فى أول كل سورة آية برأسها ، أو هى مع أول آية من سائر السور آية هذا ممانقل عن الشافعى فيه تردد . وهذا أصح من قول من حمل تردد قول الشافعى على أنها هلهى من القرآن فى أول كل سورة ؟ بل الذى يصح أنها حيث كتبت مع القرآن بخط القرآن ، في من القرآن » ا ه ما أردنا نقله بتصرف طفيف .

تانيها: يقول صاحب مُسلم الثبوت وشارحه ما نصه: «ما نُقُل آحاداً فليس بقر آن قطعاً ؛ ولم يعرف فيه خلاف لواحد من أهل للذاهب، واستدل بأن القرآن بما تتوافر الدواعي على نقله، لتضمنه التحدي، ولأنه أصل الأحكام، باعتبار المهني والنظم جميعا، حتى تعلق بنظمه أحكامه كثيرة، ولأنه يتبرك به في كل عصر بالقراءة، ولذا علم جهد الصحابة في حفظه بالتو اتر القاطع. وكل ما تتوافر دواعي نقله، ينقل متو اترا عادة. فوجوده ملزوم التو اتر عند الكل عادة، فإذا انتفى اللازم وهو التو اتر، انتفى اللزوم قطعا. والمنقول آحادا ؛ ليس متو اتراً فليس قرآنا » ا ه.

ثالثها: يقول الحافظ جلال الدين في الإتقان ما نصه: لا خلاف أن كل ماهو من القرآن يجب أن يكون متواترا في أصله وأجزائه. وأما في محله ووضعه وترتيبه، فكذلك عند محقق أهل السنة، للقطع بأن العادة تقضى بالتواتر في تفاصيل مثله، لأن هذا للمجز العظيم، الذي هو أصلل الدين القويم، والصراط المستقيم ؛ بما تتوافر الدواعي على نقل جمله وتفاصيله، فما نقل آحاداً ولم يتواتر يقطع بأنه ليس من القرآن.

و و ه كثير من الأصوليين إلى أن التواتر شرط في ثبوت ما هو من القرآن الحسب أصله. وليس بشرط في محله ووضعه وترتيبه. بل يكثر فيها نقل الآحاد . قيل وهو الذي يقتضيه صنع الشافعي في إثبات اليسملة من كل سورة . ورد هدفا المذهب بأن الدليل السابق يقتضي التواتر في الجيع، ولأنه لولم يشترط لجاز سقوط كثير من القرآن المكرر، وثبوت كثير مماليس بقرآن منه. أما الأول فلأنا لو لم نشترط التواتر في الحيل ، جاز ألا يتواتر كثير من المكررات الواقعة في القرآن . مثل « فبأي آلا ، وبكا تكذبان » . وأما الثاني فلا أنه إذا لم يتواتر بعض القرآن بحسب الحسل ، جاز إثبات ذلك البعض في الموضع بنقل الآحاد . وقال القاضي أبو بكر في الانتصار : وهب قوم من الفقها ، والمتكلمين إلى إثبات قرآن حكماً لا علماً بخبر الواحد دون وذهب قوم من الفقها ، والمتكلمين إلى إثبات قرآن حكماً لا علماً بخبر الواحد دون إعمال الرأى والاجتهاد في إثبات قراءة وأوجه وأحرف، إذا كانت تلك الأوجه صواباً في المربية ، وإن لم يثبت أن الذي عليه قرأ بها . وأبي ذلك أهل الحق وأنكروه وخطأوا من قال به » . اه

وقد بنى المالكية وغيرهم بمن قال بإنكار البسملة قولهم على هذا الأصل، وقرروا أنها لم تتواتر في أوائل السور، ومالم يتواتر فليس بقرآن وأجيب من قبلنا بمنع كوبها لم تتواتر ؛ فرب متواتر عند قوم دون آخرين، وفي وقت دون آخر. ويكنى في تواترها إثباتها في مصاحف الصحابة فمن بعدهم بخط المصحف مع منعهم أن يكتب في المصحف ماليس منه، كأسماء السور وآمين والأعشار. فلولم تكن قرآنا لما استجازوا إثباتها بخطه من غير تمييز، لأن ذلك يحمل على اعتقاد كونها قرآناً. فيكونون مفررين بالمسلمين حاملين لهم على اعتقاد ما ليس بقرآن قرآناً ، وهذا مما لا يجوز اعتقاده في الصحابة . فإن قيل : لعلها أثبةت للفصل بين السور . أجيب : بأن هذا فيه تغيير،

ولا يجوز ارتكابه لمجرد الفصل ، ولوكانت له لكتبت بين براءة والأنفال ١.١هـ كلام السيوطي .

وهذه النقول الثلاثة كافية فى الموضوع كما ترى لأن عبارتى المستصنى ومسلم الثبوت يقيان الدليل واضحاً على تواتر القرآن وإن اختلف طريقهما فى الاستدلال. وعبارة السيوطى تذكر الخلاف فى عموم هذا التواتر لما كان أصلا وغير أصل، وتؤيدهذا العموم وتردّ على من قصر التواتر على أصل القرآن دون محله ووضعه وترتيبه.

# الآراء في القراءات السبع:

هنا يجد الباحث نفسه في معترك ملىء بكثرة الخلاقات واضطراب النقول واتساع المسافة بين المختلفين إلى حد بعيد .

و إليك صورةً مصفرة تشهد فيها حرب الآراء والأفكار مشبوبةً بين الكاتبين في هذا الموضوع :

(۱) يبالغ بعضهم فى الإشادة بالقراءات السبع ويقول: من زعم أن القراءات السبع لا يلزم فيها التواتر فقوله كفر لأنه يؤدى إلى عدم تواتر القرآن جملة . ويعزى هذا الرأى إلى مفتى البلاد الأندلسية الأستاذ أبى سعيد فرج بن لب، وقد تحمس لرأيه كثيراً وألف رسالة كبيرة فى تأييد مذهبه والرد على من رد عليه .

ولكن دليله الذى استند إليه لا يسلم له ، فإن القول بعدم تواتر القراءات السبع لا يستلزم القول بعدم تواتر القرآن.كيف؟وهناك فرق بين القرآن والقراءات السبع بحيث يصح أن يكون القرآن متواترا في غير القراءات السبع ، أو في القدر الذي اتفق عليه القراء جميعاً ، أو في القدر الذي اتفق عدد يؤمن تواطؤهم على الكذب قر"اء كانوا

أو غير قراء ، بيما تكون القراءات السبع غير متواترة ، وذلك فى القدر الذى اختلف فيه القراء ولم يجتمع على روايته عدد يؤمن تواطؤهم على الكذب فى كل طبقة ، وإن كان احتمالًا ينفيه الواقع كما هو التحقيق الآتى .

(٢) يبالغ بمضهم فى توهين القراءات السبع والفضِّ من شأنها ، فيزعم أنه لافرق بينها وبين سائر القراءات ، ويحكم بأن الجميع روايات آحاد. ويستدل على ذلك بأن القول بتو اترها منكر يؤدى إلى تكفير من طعن فى شىء منها ، مع أن الطعن وقع فعلًا من بعض العلماء والأعلام .

و نناقش هذا الدليل بأنا لانسلم أن إنكار شى من القراءات يقتضى التكفير على القول بتواترها. وإنما يحكم بالتكفير على من علم تواترها مم أنكره. والشى قديكون متواتراً عند قوم غير متواتر عند آخرين، وقد يكون متواتراً فى وقت دون آخر فطعن من طعن منهم يحمل على مالم يعلموا تواتراه منها ، وهذا لا ينفى التواتر عند من علم به وفوق كل ذى علم عليم .

ويمكن مناقشة هذا الدليل أيضاً بأن طمن الطاعنين إنماهو فيما اختلف فيه وكان من قبيل الأداء. أماما اتفق عليه فليس بموضع طعن. ونحن لانقول إلا بتواتر مااتفق عليه دون مااختلف فيه .

(٣) يقول ابن السبكى فى جمع الجوامع وشارحه ومحشيه: ﴿ القراءات السبع متواترة تواتراً تامًا أى نقلها عن النبى عَلَيْ جمع عتنع عادة تواطؤهم على الكذب لمثلهم، وهم جرا. ولا يضركون أسانيد القراء آحاداً، إذ تخصيصها مجماعة لا يمنع مجى القراءات عن غيرهم ، بل هو الواقع، فقد تلقاها عن أهل كل بلد بقراءة إمامهم الجمم الففير عن مثلهم؟

وهلم جراً. وإنما أسندت إلى الأثمة المذكورين ورواتهم المذكورين في أسانيدهم، لتصدُّيهم

لضبط حروفها وحفظ شيوخهم الكمل فيها ﴾ ا ه .

وقديناقش هذا بأنها لو تو اترت جميعاً ،ما اختلف القراء في شيءمنها لـكمنهم اختلفو ا في أشياء منها ، فإذاً لايسلم أن تـكون كلها متو اترة .

ويجاب عن هذا بأن الخلاف لاينفى التواتر بل الكل متواتر وهم فيه مختلفون ، فإن كل حرف من الحروف السبعة التى نزل بها القرآن بلّغه الرسول عَرَافِيَّة إلى جماعة يؤمن تواطؤهم على الكذب حفظًا لهذا الكتاب ، وهم بلغوه إلى أمثالهم وهكذا . ولاشك أن الحروف يخالف بعضها بعضًا ، فلا جرم تواتر كل حرف عند من أخذ به وإن كان الآخر لم يعرفه ولم يأخذ به . وهنا يجتمع التخالف والتواتر . وهنا يستقيم القول بتواتر القراءات العشر كما يأتى .

(٤) ويذهب ابن الحاجب إلى تواتر القراءات السبع، غير أنه يستنى منها ما كان من قبيل الأداء كالمدو الإمالة وتخفيف الهمزة. قال البنانى على جمع الجوامع: «وكأن وجه ذلك أن ما كان من قبيل الأداء بأن كان هيئة للفظ يتحقق اللفظ بدونها، كريادة المدّعلى أصله وما بعده من الأمثلة، وما كان من هذا القبيل لا يضبطه السماع عادة لأنه يقبل الزيادة والنقصان؛ بل هو أمر اجتهادى. وقد شرطوا في التواتر ألا يكون في الأصل عن اجتهاد . فإن قبل قد يتصور الضبط في الطبقة الأولى للملم بضبطها ما محمته منه على الوجه الذي صدر منه من غير تفاوت بسبب تكرر عرضها ما سمعته منه على النا إن سلم وقوع ذلك منه من غير تفاوت بسبب تكرر عرضها ما سمعته منه على النا إن سلم وقوع ذلك لم يفد ، إذ لا يأتى نظيره في بقية الطبقات، فإن الطبقة الأولى لاتقدر عادة على القطع بأن ما تلقته الثانية جار على الوجه الذي نطق به الذي على أمل المد وما بعده لا في الأصل فإنه متواتر .

 ابن الحاجب، للعلم بتواتر ذلك. وإن أريد تواتر الخصوصيات الزائدة على الأصل، فالوجه ما قاله ابن الحاجب. قاله ابن قاسم » ا ه بقليل من التصرف.

لكننا إذا رجعنا لعبارة ابن الحاجب بجدها كما يقول فى مختصر الأصول له : 
« القراءات السبع متواترة فيما ليس من قبيل الأداء ، كالمد والإمالة وتخفيف الممزة ونحوها من قبيل ونحوه » ا ه وهذا زعم صريح منه بأن المد والإمالة وتخفيف الممزة ونحوها من قبيل الأداء وأنها غير متواترة . وهذا غير صحيح ، كما يأتيك نبوه في مناقشة ابن الجزرى له طويلًا .

(٥) يذهب أبو شامة إلى أن القراءات السبع متواترة فيا اتفقت الطرق على نقله عن القراء، أما ما اختلفت الطرق في نقله عنهم فليس بمتواتر، سواءاً كان الاختلاف فأداء الكلمة كما ذهب ابن الحاجب أم في لفظها . فالاستثناء هنا أعم بما استثناه ابن الحاجب وعبارة أبي شامة في كتابه المرشد الوجيز نصها ما يأتى: « ما شاع على ألسنة جماعة من متأخرى المقرئين وغيرهم من أن القراءات السبع متواترة، ونقول به فيا اتفقت الطرق على نقله عن القراء السبعة ، دون ما اختلفت فيه ، بمعنى أنه نفيت نسبته إليهم في بعض الطرق وذلك موجود في كتب القراءات ، لاسما كتب المفارية والمشارقة، فبينهما تباين في مواضع وذلك موجود في كتب القراءات ، لاسما كتب المفارية والمشارقة، فبينهما تباين في مواضع المتواتر وهو ما اتفقت الطرق على نقله عنهم ، وغير المتواتر وهو ما اختلفت فيه بالمدى السابق . وهذا بظاهره يتناول ما ليس من قبيل الأداء وما هو من قبيله » ا ه . نقلا عن الجلال الحلى في شرح جمع الجوامع بتذبيل منه .

ورأى أبو شامة هذا كنت أقول فى الطبعة الأولى إنه أمثل الآراء فيما أرى ، وذلك لأمور أربعة :

أولها: أنه رأى سليم من التوهينات التي نوقشت بها الآراء السابقة .

ثانيها: أن يستند إلى الواقع في دعواه وفي دليله . ذلك أن القراءات السبع وقع اختلاف بعضها حقيقة في النطق بألفاظ الكلمات تارة ، وبأداء تلك الألفاظ تارة أخرى . ومن هنا كانت الدعوى مطابقة للواقع . ثم إن دليله يقوم على الواقع أيضاً في أن بعض الروايات مضطربة في نسبتها إلى الأئمة القراء ، فبعضهم نفاها وبعضهم أثبتها. وذلك أمارة انتفاء التواتر ، لأن الاتفاق في كل طبقة من الجماعة الذين يؤمن تواطؤهم على الكذب لازم من لوازم التواتر ، لأم التفى الملزوم .

ثالثها : أن هذا الرأى صادر عن إخصائى متمهر فى القراءات وعلوم القرآن وهو أبو شامة « وصاحب الدار أدرى بما فيها » .

### استدراك:

لكنى بعد مماودة البحث والنظر ، واتساع أفق اطلاعي فيما كتب أهل التحقيق في هذا الشأن ، تبيَّن لى أن أبا شامة أخطأه الصواب أيضاً فيمن أخطأ ، وأننى أخطأت في مشايعته وتأييده .

ويضطرنى إنصاف الحق أن أكرً على الوجوه التى أيَّدْتُه بها بين بديك، فأنقضها وجهاً . « والرجوع إلى الحق فضيلة » .

١ ـ فرأى أبى شامة المسطور لم يسلم من مثل تلك التوهينات التي نوقشت بها الآراء
 السابقة ، وسترى قريباً شدة مناقشته الحساب في كلام ابن الجزرى .

۲ - ثم إن الفطاء قد انكشف عن أن القراءات السبع بل القراءات العشر كلها متواترة فى الواقد ع، وأن الخلاف بينها لا ينفى عنها التواتر، فقد يجتمع التواتر والتخالف، كما بينا عند عرض رأى ابن السبكى، وكما يستبين لك الأمر فيما يأتى من تحقيق ابن الجزرى .

٣ ـ أما أن أبا شامة إخصائى متمهر ، فسبحان من له العصمة ، والـكال لله تعالى وحده . على أن الذى رد عليه واخترنا رأيه \_ وهو ابن الجزرى \_ إخصائى متمهر أيضاً ، وإليه انتهت الزعامة فى هذا الفن ، حتى إذا أطلق لقب المحقق لم ينصرف إلا إليه « وكم ترك الأول للآخر » .

٤ ـ وأما ما قرره المحققون من تقسيم القراءات إلى متواتر وغير متواتر ، فهو تقسيم لا يغنى عن أبى شامة شيئاً فى رأيه هــــــذا ، لأن كلامهم هناك كان فى مطلق القراءات، أما كلامنا وكلام أبى شامة هنا فهو فى خصوص القراءات السبع . وبينهما بر رُخُ لا يبغيان .

## الآراء في القراءات الثلاث المتممة العشر:

لقد علمت فيما سبق ما قيل فى القراءات السبع من أنها متواترة أو غير متواترة . أما القراءات الثلاث المكلة للعشر ، فقيل فيها بالتواتر ، ويعزى ذلك إلى ابن السبكى. وقيل فيها بالصحة فقط ، ويعزى ذلك إلى الجلال الحلى . وقيل فيها بالشذوذ ، ويعزى ذلك إلى الفقهاء الذين يعتبرون كل ما وراء القراءات السبع شاذًا .

## التحقيق تواتر القراءات العشر كلها:

والتحقيق الذي يؤيده الدليل، هو أن القراءات المشركلها متواترة ، وهو رأى الحقين من الأصوليين والقراء كابن السبكي وابن الجزرى والنويرى ، بل هو رأى أبي شامة في نقل آخر صححه الناقلون عنه ، وجوَّزوا أن يكون الرأى الآنف مدسوساً عليه ، أو قاله أول أمره ثم رجع عنه بعد . ولعل من الصواب والحكة أن أترك الـكلام هنا للمحقق ابن الجزرى ، يصول فيه ويجول ، ويسهب ويطوب ، واضعاً للحق في نصابه ، دافعاً للخطأ وشبهاته . فاقرأه واصبر على الإكثار والتطويل ، فإن المقام دقيق وجليل ، « وَلا يُذَبِّنُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ » .

قال ـ رحمه الله ـ فى كتابه منجد المقرئين ، ابتداء من الصفحة السابعة والخسين ما نصه:

(الفصل الثانى في أن القراءات العشر متواترة فرشاً وأصولًا ، حال اجتماعهم وافتراقهم ، وحلِّ مشكل ذلك ) اعلم أن العلماء بالغوا في ذلك نفياً وإثباتاً ، وأنا أذكر أقوال كل ثم أبين الحق من ذلك. أما من قال بتواتر الفرش (١) دون الأصول فابن الحاجب. قال في مختصر الأصول له: « القراءات السبع متواترة فيما ليس من قبيل الأداء ، كالمد والإمالة وتخفيف الممزة ونحوه » اه فزعم أن للد والإمالة وماأشبه ذلك من الأصول كالإدغام وترقيق الراءات وتفخيم اللامات ونقل الحركة وتسهيل الممزة ، من قبيل الأداء وأنه غير متواتر . وهذا قول غير صحيح كما سنبينه .

<sup>(</sup>۱) يراد بالفرش الجزئيات التي يقع الخلاف في قراءتها ولا يقاس عليها . كقراءة «يَخَدَّعُونَ» في سورة البقرة لايقاس عليها ما جاء في سورة النساء من كلمة «يخادعُونَ الله» مع أن الخلاف وقع في قراءة الأولى . ويراد بالأصول الكليات التي تندرج تحتها جميع الجزئيات المماثلة ، كقواعد المد والهمز والإمالة .

أما اللهُ فأطلقه وتحتــه مايسكب العبرات، فإنه إما أن يكون طبيعيًّا أو عرضيًّا . والطبيعي هو الذي لا تقوم ذات حروف المد بدونه، كالألف من قال، والواو من يقول، والياء من قيل. وهذا لا يقول مسلم بعدم تواتره، إذ لا تمكن القراءة بدونه. والمدُّ العرضيُّ هو الذي يعرض زيادة على الطبيعي لموجب إما سكون أو همز . فأما السكون فقد يكون لازماً كما في فوانح السور ، وقد يكون مشدّداً نحو ﴿ الْمَ ، ق، ن، ولا الضالين، ونحوه ، فهذا يلحق بالطبيمي لا يجوز فيه القصر ؛ لأن اللهُّ قام مقام حرف توصلًا للنطق بالساكن. وقد أجم المحتقون من الناس على مدِّه قدراً سواءً. وأما الهمز فعلى قسمين : ( الأول ) إما أن يكون حرف المد في كلة والهمز في أخرى وهذا تسميه القرَّاء منفصلا، واختلفوا في مده وقصره، وأكثرهم على المدفادعاؤه عدم تواترالمدفيه ترجيح بلامرجح، ولو قال العكس لكان أظهر لشبهته، لأن أكثر القراء على للمد. (الشاني) أن يكون حرف المد والممز في كلمة واحدة ،وهو الذي يسمى متصلاً . وقد أجمع القراء سلفًا وخلفًا من كبير وصغير وشريف وحقير ، على مــده ، لا خلاف بينهم في ذلك إلا ماروى عن بعض من لايعوَّل عليه بطريق شاذَّة فلا تجوز القراءة به .حتى إن إمام الرواية أبا القاسم الهذلي ـ الذي دخل المشرق والمغرب وأخذ القراءة عن ثلاثمائة وخسة وستين شيخًا ، وقال : رحلت من آخر المغرب إلى فرغانة يمينًا وشمالًا ، وجبلًا وبحراً ، وألف كتابه الكاملالذي جمع فيه بين الذرَّة وأذن الجرَّة،من صحيح وشاذ ومشهور ومنكر \_ قال في باب المد في فصل المتصل: « لم يختلف في هذا الفصل أنه ممدود على وتيرة واحدة ، فالقرَّاء فيه على نمط واحد، وقدَّروه بثلاثألفات ـ إلى أن قالـوذكر المراقى أن الاختلاف في مدكلة واحدة كالاختلاف في مدكلتين، ولم أسمع هذا لغيره. وطالمًا مارست الكتب والعلماء فلم أجد من يجعل مدُّ الـكلمة الواحدة كمدُّ الـكلمتين إلا المراق ﴾ . قلت : والعراق هو منصور بن أحمد المقرى ُ كان بخراسان . ولقد أخطأ

ف ذلك ، وشيوخه الذين قرأ عليهم نعرفهم : الإمام أبو بكر بن مهران ، وأبو الغرج الشنبوذي ، وإبراهيم بن أحدالمروزي، ولم يرو عنهم شيء من ذلك في طريق من الطرق .

فإذا كان ذلك يجسر ابن الحاجب أو من هو أكبر منه على أن يقدم على ما أجمع عليه فيقول : هو غير متواتر ، فهذه أقسام المد العرضى أيضاً متواترة : لا يشك في ذلك إلا جاهل . وكيف بكون المد غير متواتر وقد أجمع عليه الناس خلفا عن سلف ؟

فإن قيل: قد وجدنا القراء في بعض الكتب كالتيسير للحافظ الداني وغيره، جعل لم فيا مُدَّ للهمز مراتب في الله إشباعاً وتوسطاً وفوقه ودونه، وهذا لا ينضبط ؛ إذ للد لا حدَّ له . وما لا ينضبط كيف يكون متواتراً وقلت: عن لاندَّ عي أن مراتبه متواترة، وإن كان قد ادَّ عاه طائفة من القراء والأصوليين . بل نقول : إن المد العرضي من حيث هومتواتر مقطوع به قرأ به النبي عَلَيْ ، وأنزل الله تعالى عليه، وأنه ليس من قبيل الأداء، فلا أقل من أن نقول : القدر المشترك متواتر . وأما مازاد على القدر المشترك كماصم وحزة وورش، فهو إن لم يكن متواتراً فصحيح مستفاض (١) متلقى بالقبول. ومن ادعى تواتر الزائد على القدر المشترك فليبين .

وأما الإمالة على نوعيها ، فهى وضدها لفتان فاشيتان من الأحرف السبعة التى نزل بها القرآن ، مكتوبتان فى المصاحف ، متواترتان ، وهل يقول أحد فى لفة أجمع الصحابة والمسلمون على كتابتها فى المصاحف إنها من قبيل الأداء ؟ وقد نقل الحافظ الحجة أبو عرو الدانى فى كتابه إيجاز البيان الإجماع على أن الإمالة لفة لقبائل العرب، دعاهم إلى الذهاب الدانى فى كتابه إيجاز البيان الإجماع على أن الإمالة لفة لقبائل العرب، دعاهم إلى الذهاب إليها التماس الحقة . وقال الإمام أبو القاسم الهذلى فى كتاب الكامل: إن الإمالة والتفخيم لفتان ليست إحداها أقدم من الأخرى: بل نزل القرآن بهما جميعاً \_ إلى أن قال \_ والجلة

<sup>(</sup>١)كذا بالأصل. ولعل صوابه « مستفيض ».

بعد التطويل أن من قال: إن الله تعالى لم ينزل القرآن بالإمالة أخطأ وأعظم الفر ية على الله تعالى ، وظن الصحابة خلاف ماهم عليه من الورع والتُّقَى .

قلت : كأنه يشير إلى كونهم كتبوا بالإمالة في المصاحف نحو « يحيى ، وموسى ، وهدى ، ويسعى ، والهدى ، وَيَغْشَبِهَا ، وَجَلَّبِهَا ، وَآسَى ، وَآتَيْنَدَّكُمْ " وماأشبه ذلك على كتبوه بالياء على لغة الإمالة ، وكتبوا مواضع تشبه هذا بالألف على لغة الفتح ، منها قوله عز وجل في سورة إبراهيم : « وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ " حتى إنهم كتبوا « تَعْرِ فَهُمْ بِسِيمَلِهُمْ " في البقرة بالياء ، وكتبوا « سِيمَاهُمْ في وُجُوهِمِمْ " بالألف وأى دليل أعظم من ذلك ؟ .

قال الهذلى : وقد أجمعت الأمة من لدن رَسول الله عَلَيْكَةٍ إلى يومنا هذا على الأخذ والقراءة والإقراء بالإمالة والتفخيم. وذكر أشياء، ثمقال: وما أحد من القراء إلارويت عنه إمالة قلّت أو كثرت \_ إلى أن قال \_ وهى (يعنى الإمالة) لغة هوازن ، وبكر بن وائل ، وسعد بن بكر .

وأما تخفيف الهمزة ونحوه من النقل والإدغام و ترقيق الراءات و تفخيم اللامات في المتعلق الله معلوم أنه منزل من الأحرف السبعة، ومن لغات العرب الذين لا يحسنون غيره، وكيف يكون غير متواتر أو من قبيل الأداء؟ وقد أجمع القراء في مواضع على الإدغام في مثل « مُدَّرَكِ ، أَثْقَلَتُ (١) دَعَوا آللهُ رَبِّهُما ، مَالكَ لا تَأْمَنّا عَلَى بُوسُف » الإدغام في مثل « مُدَّرِكِ ، أَثْقَلَتُ (١) دَعَوا آللهُ رَبِّهُما ، مَالكَ لا تَأْمَنّا عَلَى بُوسُف » وكذلك أجمع القراء في مواضع على تخفيف الحمز نحو « آلان ، آللهُ ، آلذَّ كرَيْنِ » في الاستفهام، وفي مواضع على النقل نحو « لركنّا هُو اللهُ ربّي »، و « يرى، ونرى» وعلى ترقيق الراءات في مواضع نحو « فرعون ، ومِر في آ » وعلى تفخيم اللامات في مواضع نحو المنه والفتحة .

<sup>(</sup>١) لعله يريد إدغام التاء في الدال.

وأجمع الصحابة ـ رضوان الله عليهم على كتابة الممزة الثانية من قوله تعالى في آل عمران: ﴿ أَوُّ نَبُّتُكُمْ ﴾ بواو. قال أبو عمرو الدانى وغيره: إنما كتبواذلك على إرادة تسهيل الهمزة بين بين ا ه. وكيف بكون ما أجمع عليه القراء أنماً عن أمم غيرمتو اتر وإذا كانالله وتخفيف الهمز والإدغام غير متواترعلي الإطلاق ،فما الذي يكون متواتر ا؟أقصر « الَّهُمْ ، ودابة، وأولئك » الذي لم يقرأ به أحد من الناس؟ أم تخفيف همزة « آلذ كرُّ بنِّ، آللهُ ﴾ الذي أجم الناس على أنه لا يجوز وأنه لحـن ؟ أم إظهار « مُدَّ كِر ﴾ الذي أجمع الصحابة والمسلمون على كتابته وتلاوته بالإدغام ؟ فليت شعرى مَن الذي تقدمـــه قبلُ بهذا القول ، فقَّني أثره ، والظاهر أنه لما سمع قول الناس : إن التواتر فيما ليس من قبيل الأداء، ظن أن المسد والإمالة وتخفيف الهمز وتحوم من قبيل الأداء ، فقال غير مفكر فيه . و إلا قالشيخ أبو عمرو لو فكر فيه ، لما أقدم عليه ، أو لو وقف على كلام إمام الأصوليين من غير مدافعة القاضى أبى بكر بن الطيب الباقلانى فى كتاب الانتصار ، حيث قال : « جميع ما قرأ به قراء الأمصار بما اشتهر عنهم استفاض نقله · ولم يدخله في حكم الشذوذ، بل رآم سائعًا جائزًا من هز وإدغام ومدًا وتشديد وحذف وإمالة ، أو ترك ذلك كله أو شيء منه ، أو تقديم أو تأخير ، فإنه كله منزل من عند الله تمالى ، ومما وقف الصحابة على صحته ، وخُيِّر بينه وبين غيره ، وصوَّب للجميع القراءة به قال : ولو سوَّغنا لبمض القراء إمالة ما لم يُمِلُّهُ الرسول صلى الله عليه وسلم والصحابةُ أو غير ذلك ، لسوَّغنا لهم جميع قراءة الرسول الله صلى الله عليه وسلم ثم أطال\_ رحمه الله \_ الكلام على تقدير ذلك، وجو ّز أن يكون النبي علي أفرأ واحداً بعض القرآن بحرف وبعضه بحرف آخر ، على ماقد يراه أيسر على القارى م ا ه .

قلتُ : وظهر من هذا أن اختلاف القراء فى الشيء الواحد مع اختلاف المواضع قد أخذه الصحابى كذلك من رسول الله عليه ، وأقرأه كذلك ، إلى أن اتصل بالقراء . أخذه الصحابى كذلك من رسول الله عليه ، وأقرأه كذلك ، إلى أن اتصل بالقراء . نحو قراءة حفص « مَجْرَبَهاً » بالإمالة فقط ، ولم يُملُ فى القرآن غيره ، وقراءة ابن عامر

« إِبْرَاهَام » في مواضع محصورة ، وقراءة أبى جعفر « يُحْزِن » في الأنبياء فقط بضم الياء وكسر الزاى ، وفي باقي القرآن بفتح الياء وضم الزاى ، وقراءة نافع عكسه في جميع القرآن بضم الياء وكسر الزاى إلا في الأنبياء فإنه فتح الياء وضم الزاى ، وشبه ذلك مما يقول القراء عنه : جمع بين اللغتين .

وليت الإمام ابن الحاجب أخلى كتابه من ذكر القراءات وتواترها ، كا أخلى غيره كتبهم منها . وإذ قد ذكرها فليته لم يتمرّض إلى ما كان من قبيل الأداء . وإذ قد تمرّض فليته سكت عن التمثيل ، فإنه إذا ثبت أن شيئاً من القراءات من قبيل الأداء لم يكن متواترا عن النبي عليه ، كتقسيم وقف حزة وهشام وأبواع تسهيله ، فإنه وإن تواتر تخفيف الهمز في الوقف عن رسول الله عليه في يتواتر أنه وقف على موضع بخسين وجها ولا بعشرين ولا بنحو ذلك . وإنما إن صحّ شيء منها فَوجه ، والباقي لاشك أنه من قبيل الأداء (١) .

ولما قال ابن السبكى فى كتابه جمع الجوامع: « والسبع متواترة ، قيل: فيا ليس من قبيل الأداء كالمد والإمالة وتخفيف الهمز ونحوه » وسُئِل عن زيادته على ابن الحاجب « قيل » المقتضية لاختياره أن ماهو من قبيل الأداء كالمد والإمالة إلى آخر متواتر فأجاب \_ رحمه الله \_ فى كتابه منع الموانع: اعلم أن السبع متواترة ، والمد متواتر ، والإمالة متواترة ، كل هذا بين لا شك فيه . وقول ابن الحاجب: « فيما ليس من قبيل الأداء » صحيح لم تجرد عن قوله: كالمد والإمالة . لكن تمثيله بهما أوجب فساده كما سنوضحه من بعد ، فلذلك قلنا: « قيل » ليتبين أن القول بأن المد والإمالة والتخفيف غير متواترة

<sup>(</sup>١) لعلك فهمت أن مرادهم بكلمة « من قبيل الأداء » ما يتصل بتقدير الأصول المتواترة. مثلا المد للهمز أصل جاء متواتراً. أما تقديره بأربع حركات أوست فليس بمتواتر ، لأنه لا يسهل ضبطه . وقيل فيه بالتواتر أيضاً .

ضعيف عندنا ، بل هى متواترة . ثم أخذ يذكر المد والإمالة والتخفيف \_ إلى أن قال\_ فإذا عرفت ذلك فكلامنا قاض بتواتر السبع . ومن السبع مطلق المد والإمالة وتخفيف الهمز بلاشك .

أما من قال: إن القراءات متو اترة حال اجتماع القراء لاحال افتراقهم ، فأبو شامة قال في المرشد الوجيز في الباب الخامس منه: « فإن القراءات المنسوبة إلى كل قارئ من السبعة وغيرهم منقسمة إلى المجمع عليه والشاذ ، غير أن هؤلاء السبعة لشهرتهم وكثرة الصحيح في قراءتهم تركن النفس إلى ما نقل عنهم فوق ما نقل عن غيرهم . فما نُسب إليهم وفيه إنكار أهل اللغة وغيرهم ، الجمع بين الساكنين في تاءات البَزِّيُّ ، وإدغام أبى عرو ، وقراءة حمزة « فما استطاعوا » وتسكين من أسكن « بارئكم » ونحو. « وسبأ ، ويابني ، ومكر السيء » وإشباع اليـاء في « يرتقي ، ويتقي ، ويبصر (١) وأفئدة من الناس » وقراءة « ملائكة » بفتح الممزة ، وهمز « ساقها<sup>(٢)</sup> » وخفض «والأرحام» في أول النساء، ونصب « كن فيكون» والفصل بين المتضايفين في الأنعام، وغـــير ذلك ، إلى أن قال : فـكل ذلك محمول على قلة ضبط الرواة فيه ، ثم قال : وإن صحَّ النقل فيه فهو من بقايا الأحرف السبعة التي كانت القراءة المبــاحة عليه على ما هو جائز في العربية، فصيحاً كان أو دون ذلك. وأما بعد كتابة الصـــاحف على اللفظ المنزل ، فلا ينبغي قراءة ذلك اللفظ إلا على اللغة الفصحي من لغة قريش ومانسما، حملاً لقراءة النبي صلى الله عليه وســــلم والسادة من أصحابه على ما هو اللائق ، فإنهم إنما كتبوه على لغة قريش ، فكذا قراءتهم به . قال : وقد شاع على ألسنة جماعة من المقرئين المتأخرين وغيرهم من المقلدين: أن القراءات السبع كلها متواترة ؛ أي في (١) كذا بالأصل فتأمله.

<sup>(</sup>٢) لعل الصواب « سوقِهِ » من قوله سبحانه : « فاستَوَى عَلَى سُوقِهِ » فقد بر .

كل فرد فرد بمن روى عن هؤلاء الأئمة السبعة . قالوا : والقطع بأنها منزلة من عند الله تعالى واجب . قال : ونحن بهذا نقول ، لكن فيما اجتمعت على نقله عنهم الطرق ، واتفقت عليه الفرق من غير نكير له ، مع أنه شاع واشتهر واستفاض ، فلا أقل من اشتراط ذلك إذا لم يتفق التواتر في بعضها » .

فانظر يا أخى إلى هذا السكلام الساقط ، الذى خرج من غير تأمل ، المتناقض ، في غير موضع في هذه السكلات البسيرة! أو قفت عليه شيخنا الإمام ولى الله تعالى أبامحد ابن محمد الجمالى رضى الله عنه ، فقال : ينبغى أن يُعدم هذا السكتاب من الوجود ولا يظهر أَلْبَدَة ، وإنه طعن في الدين . قلت : ونحن \_ يشهد الله \_ أننا لا نقصد إسقاط الإمام أبى شامة ، إذ الجواد قد يعثر ، ولا يجهل قدره . بل الحق أحق أن يُتبع . ولكن نقصد التنبيه على هذه الزلة المزلة ، ليحذر منها من لا معرفة له بأقوال الناس ولا اطلاع له على أحوال الأعمة .

أما قوله: « فيما نُسب إليهم وفيه إنكار أهل اللغة الح » فغير لائق بمثله أن يجعل ما ذكره منكراً عند أهل اللغة . وعلماء اللغة والإعراب الذين عليهم الاعتماد سلفاً وخلفاً ، يوجّهونها ويستدلون بها. وأنى يسعهم إنكار قراءة تواترت أو استفاضت عن رسول آلله مرسول آلله مرسول الله من القياسات ، وظنوا أنهم أحاطوا بجميع لغات العرب أفصحها وفصيحها ، حتى لو قيل لأحدهم شيء من القرآن على غير النحو الذي أنزل الله يوافق قياساً ظاهراً عنده ولم يقرأ بذلك أحد ، لقطع له بالصحة . كما أنه لو سئل عن قراءة متواترة لا يعرف لها قياساً لأنكرها ولقطع بشذوذها ، حتى إن بعضهم قطع في قوله عز وجل : « مالك قياساً لأنكرها ولقطع بشذوذها ، حتى إن بعضهم قطع في قوله عز وجل : « مالك لا تامناً » بأن الإدغام الذي أجمع عليه الصحابة رضى الله عنهم والسلمون خن وأنه والنه النه تليه ! .

فانظر ياأخى \_ إلى قلة حياء هؤلاء من الله تعالى . يجعلون ماعرفوه من القياس أصلا والقرآن والعظيم فرعاً! حاشا العلماء المتقدى بهم من أثمةاللفة والإعراب منذلك. بل يجيئون إلى كل حرف بما تقدم ونحوه، يبالفون في توجيهه والإنكار على من أنكره. حتى إن إمام اللفة والنحو أبا عبد الله محمد بن مالك قال في منظومته الكافية الشافية في الفصل بين المتضايفين :

و وغُمديّى قِرَاءَ أَن عامرٍ فَكُمْ لَهَا مِن عاضدٍ وناصرٍ ﴾ ولو لا خوف الطول وخروج الكتاب عن مقصوده، لأوردت مازعم أن أهل اللغة أنكروه، وذكرت أقوالهم فيها، ولكن إن مد الله في الأجل، لأضعن كتاباً مستقلاً في ذلك ، يشفى القلب وبشرح الصدر ، أذكر فيه جميع ما أنكره من لامعر فة له بقراءة السبعة والعشرة .

وفله در الإمام أبى نصر الشيرازى حيث حكى فى تفسيره عند قوله تعالى « وَآتَقُوا الله وَآتَقُوا الله وَ آتَقُوا الله وَ آلَهُ الله وَ الله والله والله

وقال الإمام الحافظ أبو عمر و الدابى فى كتابه جامع البيان ، عند ذكر إسكان « بادئتكم وبأمر كم » لأبى عمر و بن العلاء: « وأثمة القراء لا تعمل فى شىء من حروف القرآن على الأفشى فى اللغة والأقيس فى العربية . بل على الأثبت فى الأثر والأصح فى

النقل. والرواية إذا ثبتت عندهم لم يردّها قياس عربية ولا فشُوُّ لغة ، لأن القراءة سُنَةٌ مُّ متَّبَعة ، فلزم قبولها والمصير إليها » .

قلت: ثم لم يكف الإمام أبا شامة حتى قال: « فكل ذلك ( يمنى ماتقدم ) محول على قلة ضبط الرواة » لا واقد . بل كله محول على كثرة الجهل بمن لا يعرف لها أوجها وشو اهد صحيحة تخرج عليها ، كا سنبينه إن شاء الله تعالى فى الكتاب الذي وعدنابه آنفاً ، إذهى ثابتة مستفاضة ؛ ورواتها أثمة ثقات. وإن كان ذلك محولًا على قلة ضبطهم ، فليت شعرى أكان الدين قد هان على أهله ؟ حتى يجىء شخص فى ذلك الصدر يكدخل فى التراءة بقلة ضبطه ماليس منها ، فيسمع منه ويؤخذ عنه ، وبقرأ به فى الصلاة وغيرها ، ويذكره الأثمة فى كتبهم، ويقرءون به ويستفاض ، ولم يزل كذلك إلى زمانناهذا لا يمنع أحد من أثمة الدين القراءة به ، مع أن الإجماع منعقد على أن من زاد حركة أو حرفاً فى القرآن أو نقص من تلقاء نفسه مُصِرًا على ذلك بكفر ؛ والله جلً وعلا تولًى حفظه : القرآن أو نقص من تلقاء نفسه مُصِرًا على ذلك بكفر ؛ والله جلً وعلا تولًى حفظه :

وأعظم من ذلك تنزله ؛ إذ قال : « وعلى تقدير صحبها وأنها من الأحرف السبعة ، لا ينبغى قراءتها ، ، حملًا لقراء النبي على وأصحابه على ماهواللائق بهم » . فإذا كان النبي على وأصحابه رضوان الله عليهم لم يقرءوا بهامع تقدير صحبها وأنها من الأحرف السبعة ، فَمَن وصلها إلى هؤلاء الذين قرءوا بها .

ثم يقول: « فلا أقل من اشتراط ذلك » يعنى اشتراط الشهرة والاستفاضة . قلت : ألا تنظرون إلى هذا القول ؟ ثم أأحد فى الدنيا يقول : إن قراءة ابن عامر و حزة وألى عرو ومن اجتمع عليه أهل الحر مين والشام أبى جعفر ونافع وابن كثير وابن عامر ، وقراءة

البزى وقنبل وهشام ، إن تلك غير مشهورة ولا مستفاضة وإن لم تكن متواترة ؟ الهذا كلام من لم يدر ما يقول ، حاشا الإمام أبا شامة منه ، وأنا من فرط اعتقادى فيه أكاد أجزم بأنه ليس من كلامه في شيء. ربما يكون بعض الجهلة المتعصبين ألحقه بكتابه أو أنه ألف هذا الكتاب أول أمره ، كما يقع لكثير من المصنفين. وإلا فهو في غيره من مصنفاته كشرحه على الشاطبية ، بالغ في الانتصار والتوجيه لقراءة حزة « والأرحام » بالخفض ، والفصل بين المتضايفين . ثم قال في الفصل: ولا التفات إلى قول من زعم أنه بالخفض ، والفصل مثله ، لأنه ناف ، ومن أسند هذه القراءة مثبت والإثبات مرجّع على النفي بالإجماع . قال : ولو نقل إلى هذا الزاعم عن العرب أنه استعمله في النثر لرجع عن قوله . فما باله ما يكتفي بناقلي القراءة من التابه ين عن الصحابة رضي الله عنهم ثم أخذ في تقرير ذلك . قلت : هذا الكلام مباين لما تقدم ، وليس منه في شيء . وهو الأليق بمثله ، رحه الله .

ثم قال أبو شامة في المرشد بعد ذلك القول: « فالحاصل أنا لسنا عمن يلتزم التواتر في جميع الألفاظ المختلف فيها » . قلت: ونحن كذلك ؛ لكن في القليل منها ، كما تقدم في الباب الثاني (١٠) .

قال: ﴿ وَعَايِهُ مَا يَبِدَيهُ مَدَّعَى تُواتُرُ المُشْهُورُ مُنَهَا، كَإِ دَعَامُ أَبِي عَمْرُو، وَنَقَلَ الحركة لورش، وصلة ميم الجمع وها الكناية لابن كثير، أنه متواتر عن ذلك الإمام الذى نُسبت تلك القراءة إليه بعد أن يجهد نفسه في استواء الطرفين والواسطة، إلا أنه بقى عليه التواتر

<sup>(</sup>۱) يشير بذلك إلى مثل قراءة هشام « أفئدة » بياء بعد الهمز. فإنه اعتبره صحيحاً مقطوعاً به وإن لم يتواتر ، لأن استفاضته وموافقته الرسم والعربية قرائن مثلها يفيدالعلم في غير المتواتر. انظر المنجد ص ١٩.

من ذلك الإمام إلى النبى ﷺ فى كل فرد فرد من ذلك . ومن ثم تسكب العبرات ، فإنها من ثم لم ينقلها إلا آحاد إلا اليسير منها » .

قلت: هذا من جنس ذلك الكلام المتقدم. أوقفت عليه شيخنا الإمام واحد زمانه شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب بيبرود الشافعي، فقال لى :معذور أبو شامة، حيث إن الفراءات كالحديث، مخرجها كمخرجه، إذا كان مدارها على واحد كانت آحادية ؛ وخنى عليه أنها نسبت إلى ذلك الإمام اصطلاحاً ؛ وإلافكل أهل بلدة كانواية ومونها أخذوها ألما عن أمم . ولو انفرد واحد بقراءة دون أهل بلده لم يوافقه على ذلك أحد، بل كانوا يجتنبونها ويأمرون باجتنامها .

قلت: صدق. ومما يدلُّ على هذا ماقال ابن مجاهد: قال لى قنبل: قال القواس فى سنة سبع وثلاثين وماثتين: الق هذا الرجل (يعنى البزى) فقل له: هذا الحرف ليس من قراءتنا. يعنى « وما هو بميت » مخفقاً. وإنما يخفف من الميت من قد مات ، ومن لم يمت فهو مشدَّد. فلقيت البزى فأخبرته ، فقال له: قد رجعت عنه... وقال محمد بن صالح: ممعت رجلًا يقول لأبي هرو: كيف تقرأ «لايعذبُ عذابه أحدُّ. ولا يوثن وثاقه أحدُّ»؟ فقال: « لا يعذبُ » بالكسر. فقال له الرجل: كيف ؟ وقد جاء عن النبي عَلَيْكُ فقال: « لا يعذبُ » بالكسر. فقال له الرجل: كيف ؟ وقد جاء عن النبي عَلَيْكُ ها أخذته عنه. أو تدرى ماذاك؟ لأنى أتهم الواحد الشاذَّ إذا كان على خلاف ماجاءت ما العامة. قال الشيخ أبو الحسن السخاوى: وقراءة الفتح أيضاً ثابتة بالتواتر. قلت: مدق؛ لأنها قراءة الكسائى. قال السخاوى: وقد تواتر الخبر عند قوم دون قوم وإنما أنكرها أبو عرو؛ لأنها لم تبلغه على وجه التواتر.

قلت : وهذا كان من شأنهم على أن تعيين هؤلاء القراء ليس بلازم، ولو عين غير

هؤلاء لجاز . وتعيينهم إما الكونهم تصدوا للإقراء أكثر من غيره ، أو لأنهم شيوخ المعين كا تقدم . ومن ثم كره من كره من السلف أن تنسب القراءة إلى أحد . روى ابن أبى داود عن إبراهيم النخمى قال : كانوا يكوهون سند فلان وقراءة فلان قلت وذلك خوفاً مما توهمه أبوشامة من القراءة إذا نسبت إلى شخص تكون آحادية . ولم يدر أن كل قراءة نسبت إلى قارى من هؤلاء كان قراؤها زمن قارئها وقبله أكثر من قرائها في هذا الزمن وأضعافهم ، ولو لم يكن انفراد القراء متو اترا لكان بعض القرآن غير متو اتر لأنا نجد في القرآن أحرفا تختلف القراء فيها ، وكل منهم على قراءة لا توافق الآخر ، لأنا نجد في عيرها، فلا يكون شيء منها متو اترا . وأيضاً قراءة من قرأ «مالك ويخادعون» فكثير من القرآن غير متو اتر ، لأن التو اتر لا يثبت باثنين ولا بثلائة .

قال الإمام الجمبرى فىرسالته: وكل وجه من وجوه قراءته كذلك (يعنى متواتراً) لأنها أبعاضه. ثم قال: فظهر من هذا فساد قول من قال : هو متواتر دونها ، إذهو عبارة عن مجموعها .

ثم قال ابن الجزرى: وثما يحقق لك أن قراءة أهل كل بلد متواترة بالنسبة إليهم أن الإمام الشافعي رضى الله عنه جعل البسملة من القرآن مع أن روايته عن شيخه مالك تقتضى عدم كونها من القرآن ، لأنه من أهل مكة وهم يثبتون البسملة بين السورتين ويعد ونها من أول الفاتحة آية ، وهو قرأ قراءة ابن كثير على إسماعيل القسط عن ابن كثير ، فلم يعتمد في روايته عن مالك في عدم البسملة ، لأنها آحاد ، واعتمد على قراءة ابن كثير بأنها متواترة، وهذا لطيف فتأمله، فإنني كنت أجد في كتب أصحابنا يقولون : إن الشافعي رضى الله عنه روى حديث عدم البسملة عن مالك ولم يدول عليه، فدل على أنه ظهرت له فيه علة، وإلا لما ترك العمل به . قلت : ولم أر أحداً من أصحابنا فلك على أنه ظهرت له فيه علة، وإلا لما ترك العمل به . قلت : ولم أر أحداً من أصحابنا

بين العلة ، فبينا أنا ليلة مفكر ، إذ فتح الله تعالى بما تقدّم \_ والله تعالى أعلم \_ أنها هى العلة . مع أنى قرأتُ القرآن برواية إمامنا الشافعي عن ابن كثير كالبزى وقنبل ولما علم بذلك بعض أصحابنا من كبار الأئمة الشافعية قال لى : أريد أن أقرأ عليك القرآن بها .

ومما يزيدك تحقيقاً ما قاله أبو حاتم السجستانى ، قال : أول من تقبع بالبصرة وجوم القراءات وألفها وتقبع الشاذ منها هارون بن موسى الأعور . قال : وكان من القراء . فكره الناس ذلك ، وقالوا : قد أساء حين ألفها . وذلك أن القراءة إنما يأخذها قرون وأمة عن أفواه أمة ، ولا يلتفت منها إلى ماجاء من راو راو . قلت : يعنى آحاداً آحاداً .

وقال الحافظ العلامة أبو سعيد خليل كيكلدى العلاقى فى كتابه المجموع المذهب: وللشيخ شهاب الدين أبى شامة فى كتابه المرشد الوجيز وغيره كلام فى الفرق بين القراءات السبع (۱) والشاذة منها . و(۲) كلام غيره من متقدمى القراء ما يوهم أن القراءات السبع ليست متواترة كلها ، وأن أعلاها ما اجتمع فيه صحة السند وموافقة خط المصحف الإمام والفصيح من لغة العرب ، وأنه يكفى فيها الاستفاضة ، وليس الأمر كاذكر هؤلاء . والشبهة دخلت عليهم مع انحصار أسانيدها فى رجال معروفين، وظنوها كاجتماد الآحاد (۱) .

<sup>(</sup>١)كذا بالأصل. ولعله قد سقطت هناكلة « المتواتر » ، ولعل كلة « والشاذة » أصلها « والشاذ » » بدون تاء مربوطة . فتدبر ·

<sup>(</sup>٣) كذا بالأصل. ولعله قد سقطت هنا كلة « في » ويكون الصواب: « وفي كلام غيره » فتأمل .

<sup>(</sup>٣) لمل أصله : « فظنوها كأخبار الآحاد » .

قلت: و وقد سألت شيخنا إمام الأثمة أبا الممالى رحمه الله تمالى عن هذا الموضع فقال: انحصار الأسانيد في طائفة ، لا يمنع مجيء القرآن عن غيرهم . فلقد كان يتلقاه أهل كل بلد، يقرؤه منهم الجم الغفير عن مثلهم ، وكذلك دائماً. والتواتر حاصل لهم .ولكن الأثمة الذين تصدوا لضبط الحروف وحفظوا شيوخهم منها وجاء السند من جهتهم (۱) وهذه الأخبار الواردة في حجة الوداع ونحوها أجلى (۲) ، ولم تزل حجة الوداع منقولة ، فهذه كذلك . وقال : هذا موضع فن التغبه له . انتهى والله أعلم . »

ذلك ماقاله العلامة ابن الجزرى في هذا المقام من كتابه المنجد، ولعله فصل الخطاب في هذا الموضوع ، ولذلك آثرنا أن ننقله إليك محاولين حسن عرضه وضبطه والتعليق عليه مختصراً بقدر الإمكان . ولقد كنت أود أن تكون النسخة التي نقلت منهاأ كثر تحريراً مما رأيت ، ولكن ما الحيلة ؟ وهي أول طبعة عن نسخة مخطوطة برواق للفاربة من الأزهر الشريف ، ومن شأن البدايات أن يكون فيها نقص ، ثم تصير إلى الكال في النهاية إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) (٢) لعل في هذين الموضعين سقطا .

<sup>(</sup>٣) صواب هذه الفاء أن تكون عيناً أو مماً أو باء .

# ب ـ القراء

القراء جمع قارى وهو فى اللغة اسم فاعل من قرأ . ويطلق فى الاصطلاح على إمام من الأثمة المروفين الذين تنسب إليهم القراءات السابقة . وقد سردنا عليك أسماءهم . ونتحفك هنا بنبذة قصيرة عن كل واحد من مشهوريهم وعن بعض من اشتهر بالرواية عنه ، لقطلم على لمحة من فضلهم ، ولتقصل انصالا علميًّا بهذه الفئة الكريمة التي لها هذا الأثر الرائع فى المحافظة على أداء القرآن الكريم بتلك الطرق المدوية فى جميع أنحاء العالم الإسلامي مدى تلك القرون الطويلة .

ونحن لا تريد بهذه الكلمات استقصاء تاريخهم ولا الأدوار التي مرَّت قراءاتهم . فذلك شوط واسع . أفرده بالتأليف جماعة ، منهم الذهبي وابن الجـــزري في طبقات القراء (١) .

## القراء السبعة رحمهم الله :

#### ۱ – ابن عامر

اسمه عبد الله اليحصُبِي ، نسبة إلى يحَصُب ، وهو فَخِذ من حمير وبكني أبا نعيم ، وأبا عمران . وهو تابعي جليل، لتى واثلة بن الأستقع والنمان بن بشير ، وقد أخذ القراءة عن المغيرة بن أبي شهاب المخزومي ، عن عثمان بن عفان ، عن رسول الله عَلَيْكُ وقيل إنه

(۱) طبقات القراء لابن الجزرى عو التعليها في تراجم القراء خصوصاً عند الاختلاف بين المراجع ، لأنه هو المعروف بالحقق! . وبهذه المناسبة أريد أن تقضى المجب أو الأسف معى على أن الذي عُني بطبع هذا الكتاب ونشره هو المستشرق الأاساني (ج . برجستراسر) كاسمعت أنه طبع كتاباً بمصر أيضاً في القراء التلابن خالوً يَه، ثم نقله إلى بلاده ، ومصر كلها محرومة منه أ! .

قرأ على عثمان نفسه، وقد توفى بدمشق سنة ١١٨ ثمانى عشرة ومائة ، وقد اشتهر برواية قراءته هشام وابن ذكوان ، ولكن بواسطة أصحابه .

( فأما هشام ) فقد أخذ القراءة عن عر اك بن خالد المزى ، عن يحيى بن الحارث الذَّمارى ، عن ابن عامر . وكان هشام قاضيًا فقيهًا محدِّمًا ثقةً ضابطًا ، توفى بدمشق صنة ٢٤٥ خس وأربعين ومائتين .

( وأما ابن ذكوان ) فهو أبو محمد عبد الله بن أحمد بن بشير بن ذكوان القرشى ، الدمشقى . أخذ القراءة عن أيوب بن تميم ، عن يحيى بن الحارث الذمارى ، عن ابن عامر يقول أبو زرعة فيه : « إنه الحافظ الدمشقى ، لم يكن بالعراق ولا بالحجاز ولا بالشام ولا بحصر ولا بخراسان فى زمن ابن ذكوان عندى أقرأ منه » ، توفى سنة ٢٤٧ اثنتين وأربعين ومائتين .

وفى ابن عامر وراوييّه يقول صاحب الشاطبية: ــ

« وأما دِمَشَقُ الشَّامِ دَارُ ابْنِ عامر فَتَلَكَ الْمِبَسِدِ اللهِ طَابَتْ كُحَلَّلَا هِمَامُ ، وعبدُ اللهِ ، وهو انتساءُ لَذَ كُوانَ بالإسْنادِ عنهُ تَنَقَّلاَ » هشامُ ، وعبدُ اللهِ ، وهو انتساءُ لَذَ كُوانَ بالإسْنادِ عنهُ تَنَقَّلاَ »

## ۲ – ابن کثیر

هو أبو محمد، أو أبو معبد، عبد الله بن كثيرالدارى . كان إمام الناس فى القراءة عكة ، تحفه السكينة ويحوطه الوقار . لتى من الصحابة عبد الله بن الزبير ، وأبا أيوب الأنصارى ، وأنس بن مالك .

وروى عن مجاهد عن ابن عن عباس عن أبي بن كعب عن رسول الله عَلَيْكَ. وقرأ على عبد الله بن السائب المحزومي. وقرأ عبدالله هذا على أبي بن كعب وعمر بن الخطاب. وكلاها قرأ على رسول الله عَلِيْكَ . وتوفى سنة ١٢٠ عشرين ومائة بمكة المكرمة . وقد اشتهر بالرواية عنه \_ ولكن بواسطة أصحابه \_ الْبَرَّيُّ وقُنْبُلُ .

(أما الْبَرِّئُ) فهو أبو الحسن أحد بن محد بن عبدالله بن القاسم بن نافع بن أبى بزَّة. فالبزى نسبة إلى بزَّة هذا وهو جده الأعلى . كان إماماً ضابطاً ثقة انتهت إليه مشيخة الإقراء بمكة روى عن عكرمة بن سليمان عن شبل بن عباد و إسماعيل بن عبدالله بن قسطنطين عن ابن كثير. وكان إمام المسجد الحرام ومقرئه ومؤذنه توفى سنة ٢٥٠ خسين ومائتين .

(وأما قُنبُل) فهو محمد بن عبد الرحن بن خالد بن محمد المخزومي المكي يكني أبا عمر ، ويلقب بقنبل اشدته (۱). كان إماماً في القراءة ضابطاً ثقة يؤمه الناس من أقطار الأرض. أخذ القراءة عن أبي الحسن أحمد القواس عن وهب ، عن القسط ، عن شبل ومعروف ، وكلاهما قرأ على ابن كثير . توفي سنة ٢٩١ إحدى وتسعين وما ثتين . وفي ابن كثير وراوييه يقول صاحب الشاطبية :

« ومكة عبد ُ الله فيها مُقَامُه ُ هو ابن ُ كثير كاثرُ القوم مُعْتَلاً روى أحمد ُ اللهِ وعمد على سَندٍ وَهُوَ الملقّبُ تُقْبُلًا

#### ۳ - عاصم

هو أبو بكر عاصم بن أبى النَّجود الأسدى (والنجود بفتح النون وضم الجيم مأخوذ من نجدت الثياب إذا سويت بعضها ببعض).

كان قارئًا متقنًا ، آية في التحرير والإتقان والفصاحة وحسن الصوت بقراءة القرآن قرأ على زرِّ بن حبيش على عبد الله بن مسعود على رسول الله على . وقرأ أيضًا على أبي عبد الله بن حبيب السلمى ، معلم الحسن والحسين .

وقرأ عبد الرحمن هذا على الإمام على ، وأخذ الإمام على قراءته عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . توفى بالكوفة أو بالسهاوة سنة ١٢٧ سبع وعشرين ومائة .

روى عنه شعبة وحفص كلاها بدون واسطة .

<sup>(</sup>١) تُغْبُل كَقُنْفُذ : الفلامُ الحادُّ الرأس الخفيف الروح . ذلك أصل معناه ، ثم سمى به مجمد بن عبد الرحن القارى أ. انظر القاموس إن شئت .

(أما شعبة) فهو المشهور بابن عيَّاش بنسالم الأسدى وقيل اممه محمد، وقيل مطرق، ويكنى أبا بكر لأن شعبة اسم مشترك بينه وبين أبى بسطاط شعبة بن الحجاج البصرى. كان إماما عالماً كبيرا. توفى بالكوفة سنة ١٩٣ ثلاث وتسعين ومائة.

(وأما حفص) فهو أبو عمر حفص بن سلمان بن المغيرة البز إذ كان ربيب عاصم: تربى في حجره ، وقرأ عليه، وتعلم منه كما يتعلم الصبى من معلمه ، فلا جرم كان أدق إتقاناً من شعبة . توفى سنة ١٨٠ ثمانين ومائة .

وفى عاصم وراوبيه يقول صاحب الشاطبية :

وبالكوفة الفرّاء منهم ثلاثة أذاعُوا فقد ضاعت شذّى و قر فه نفلًا
 فأما أبو بكر وعاصم اسمه فشمنة راويه المبرّز أفضلاً
 وذاك ابن عَيَّاشٍ أبو بكر الرضا وحَفْص وبالإتقان كان مُفَضَّلاً

## ٤ – أبو عمرو

هو أبو عمرو زَبان بن العلا عمار البصرى · كان من أعلم الناس بالقراءة مع صدق وأمانة وثقة فى الدين . روى عن مجاهد بن جبر ، وسعيد بنجبير، عن ابن عباس عن أبى بن كمب عن رسول الله على الله على على جاعة منهم أبو جعفر وزيد بن القَعْقَاعِ والحسن البصرى . وقرأ الحسن على حطان وأبى العالية . وقرأ أبو العالية على عمر بن الخطاب . توفى سنة ١٥٤ أربع وخسين ومائة .

ويمن اشتهر بالرواية عنه الدورى والسوسى، ولكن بواسطة اليزيدى أبى محمد يحيى بن المبارك العدوى المتوفى سنة ٢٠٧ اثنتين ومائتين. وسمى باليزيدى نسبة إلى يزيد ابن منصور خال الخليفة المهدى، لأنه كان يؤدب ولده.

(أما الدورى) فهو أبو عمر حفص بن عمر المقرى الضرير ، ولقب بالدورى نسبة إلى الدور ، وهو موضع بالجانب الشرق من بغداد ، كان ثقة ضابطاً ؛ أول من جمع القراءات. روى عن البزيدى عن أبى عمرو ، وتوفى سنة ٢٤٦ ست وأربعين ومائتين .

( وأما السوسى ) فهو أبوشميب صالح بن زياده روى عن اليزيدى عن أبى عمرو. وكان ثقة ضابطاً . توفى سنة ٢٦١ إحدى وستين ومائتين .

وفي أبي عمرو وراوبيه يقول صاحب الشاطبية :

« وَأَمَّا الْإِمَامُ الْمَازِنِيُّ صَرِيحُهُمْ أَبُو عَرُو الْبَصَرِي فَوَالِدُهُ الْعَلَا أَفَاضَ عَلَى يَحْبِي الْفُرَاتِ مُعَلَّلًا أَفَاضَ عَلَى يَحْبِي الْفُرَاتِ مُعَلِّلًا أَفُوعَرَ الدُّورِي وَصَالِحُهُمْ أَبُو شُعَيْبٍ هُوَ السُّوسِيُّ عَنْهُ تَقَبَّلًا ﴾ أَبُو عَرَ السُّوسِيُّ عَنْهُ تَقَبَّلًا ﴾

#### ه — حمزة

هو أبو عمارة حمزة بن حبيب الزيات الكوفى مولى عكرمة بن ربيع التيمى. قرأ على أبى محمد سليان بن مهران الأعمش، على بحيى بن وثاب، على زر بن حبيش، على عثمان وعلى وابن مسعود ، على النبي تلقيل . كان ورعاً بكتاب الله ، مجسوداً له عارفاً بالفرائض والعربية ، حافظاً للحديث . توفى محلوان سنة ١٥٦ ست وخمسين ومائة .

وممن اشتهر بالرواية عنه خلف وخلاد ، لكن بواسطة أبى عيسى سُكَبَم بن عيسى الحننى الكوفى المتوقَّى سنة ١٨٨ ، ثمان وثمانين ومائة .

( أما خلف ) فهم أبو محمد خلف بن هشام بن طالب بن البزار . كان زاهداً عابداً. روى عن سليم بن عيسى الحنفي عن حمزة . وتوفى سنة ٢٧٩ تسع وعشرين وما ثنين . ( وأما خلاد ) فهو أبو عيسى خلاد بن خالد الأحوك الصيرفي. روى عن سليم بن

عيسى عن حزة. وكان أضبط أصحابسليم وأجلهم عرفاناً وتحقيقاً. توفى بالكوفة سنة ٢٢٠ عشرين وماثتين .

وفى ذلك يقول صاحب الشاطبية:

﴿ وَ حَمْزَةُ مَا أَزْ كَاهُ مِنْ مُتَوَرِّعِ إِمامًا ، صَبورًا ، الْقُرَّانِ مُرَّتَّلًا ، رَوِي خَلَفُ عنه وخِــــلاَّدُ ٱلَّذِي رواهُ سُكَمْ مُثْقِقنًا وَتُحَصِّـــلَا »

## ۲ – نافع

هو أبو رويم نافع بن عبد الرحن بن أبى نعيم المدنى . أخذ القراءة عن أبى جمغر القارى وعن سبمين من التابعين ، وهم أخذوا عن عبد الله بن عباسو أبى هريرة ، عن أبى بن كمب ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وانتهت إليه رياسة الإقراء بالمدينة المنورة . توفى سنة ١٦٩ تسع وستين ومائة .

وممن اشتهر بالرواية عنه قالون وورش :

(أما قالون) فهو أبو موسى عيسى بن مينا النحوى . ولقب بقالون لجودة قراءته لأن قالون معناه الجيد في أصل وضعها . قرأعلى نافع واختص به كثيراً، وقال:قرأت على نافع غير مرة ، وكتبت عنه . توفى سنة ٢٢٠ عشرين ومائتين .

( وأما ورش ) فهو عثمان بن سعيد المصرى ، يكنى أباسعيد ، ويلقب بورش لشدة بياضه (۱) . رحل إلى المدينة فقرأ على نافع ختمات سنة ١٥٥ خس وخسين ومائة ، ثم رجع إلى مصر فانتهت إليه رياسة الإقراء بها ، وكان حسن الصوت جيد القراءة . توفى سنة ١٩٧ سبع وتسعين ومائة .

وفى ذلك يقول صاحب الشاطبية :

<sup>(</sup>١) الوَرْشُ في أصل اللغة : يطلق على شيء يصنع من اللبن. فيصح أن يضرب به المثل في البياض . انظر القاموس .

و فأمَّا الْكريمُ السِّرِ فَالطَّيبِ (١) نافع فَذَاكَ ٱلَّذِي آخَتَارَ ٱلْمَدِينَةَ مَنْزِلَا وَقَالُونُ عِيسَ ثُمَّ عَمَانُ وَرْشُهُمُ بِصُحْبَتِهِ ٱلْمَجْدِ ٱلْمَجْدِ ٱلرَّفِيعَ تَأَثَّلَا

## ٧ ـ الكسائي

هو أبو الحسن على بن حزة الكسائى النحوى . لقب بالكسائى لأنه كان فى الإحرام لابساً كِساء ، قال أبو بكر الأنبارى : اجتمعت فى الكسائى أمور: كان أعلم الناس بالنحو وأوحدهم بالفريب ، وكان أوحد الناس بالقرآن ، فكانو ا يكثرون عليه ، حتى يُضطر أن يجلس على الكرسى ويتلو القرآن من أوله إلى آخره ؛ وهم يسمعون منه ويضبطون عنه . توفى سنة ١٨٩ تسع وثمانين ومائة .

وقد اشتهر بالرواية عنه أبو الحارث والدورى .

(أما أبو الحارث) فهو الليث بن خالد المروزى . كان من أجلاء أصحاب الكسائى ثقة وضبطاً . توفى سنة ٢٤٠ أربعين ومائتين .

( وأما الدورى ) فهو أبو عمر حفص بن عمر الدورى الذى ألمنا إليه فى الرواية عن أبى عمرو .

وفي الكسائي وراوييه يقول صاحب الشاطبية:

« وأمَّا عَلِيُّ فَالْكِمَانِيُّ نَهُ تُسَلَّهُ لِمَا كَانَ فِي ٱلْإِحرامِ فيهِ تَسَرُّ بَلَا رَوَى لَيْهُمْ عنهُ أَبُو آلْحَارِثِ آلرِّضاً وحَفْضُ هُوَ آلدُّورِي وَفَ آلدُّ كُرِ قَدْ خَلَا»

<sup>(</sup>١) يشير بهذه الكلمة إلى ما روى عنه أنه كان إذا تكام يشم من فيه ربح المسك بسبب قراءة النبي مَلِيَّةٍ في فيه مناماً ؛ كما أخبر نافع بذلك ،

#### تمام القراء العشرة :

وهاك كلة عن الثلاثة الذين إذا أضيفوا إلى السبعة السابقين ، تـكل بهم عدَّة القراء المشرة أصحاب القراءات العشر المعروفة ، والتي سبق الـكلام عليها قريباً .

### ۸ — أبو جعفر

هو يزيد بن القعقاع القارى ، نسبة إلى موضع بالمدينة يسمى : قارا . وقد سبق أنه أخذ عن عبد الله بن عباس وأبى هريرة ، عن أبي بن كعب ، عن رسول الله عليه اخذ عن عبد الله بن عباس وأبى هريرة ، عن أبي بن كعب ، عن رسول الله عليه الخذة . توفى أبو جعفر سنة ١٣٠ ثلاثين ومائة ، وكان تابعيًا جليل القدر ، رفيع المنزلة .

وقد اشتهر بالرواية عنه أبو موسى عيسى بن وردان الحذَّاء ، وأبو الربيع سليمان ابن مسلم بن جَمَّاز .

(أما ابن وردان) فهو أبو موسى عيسى بن وردان ، المدنى ، الحذاء ، من أصحاب نافع فى القراءة على أبى جعفر . كان مقرئًا ضابطًا تقسة . وتوفى سنة ١٦٠ ستين ومائة .

( وأما ابن جَمَّاز ) فهو أبو الربيع سليمان بن مسلم بن جَمَّاز . قرأ على أبى جعفر وشيبة بن نصاحة ونافع . وتوفى بعد سنة ١٧٠ سهمين ومائة بالمدينة المنورة .

#### ٩ \_ يعقوب

هو أبو محمد يمقوب بن إسحاق الحضرمي . قرأ على أبى المنذر سلام بن سليمان الطويل . وقرأ سلّام على عاصم وعلى أبى حرو . توفى يمقوب سنة ٢٠٥ خمس وما تُتين. وممن اشتهر بالرواية عنه رَوْحُ بن عبد المؤمن ، ومحمد بن المتوكل اللؤلؤى الملقب برُويْس وغيرها .

(أما روّحُ) فهو أبو الحسن روْحُ بن عبد المؤمن بن عبدة بن مسلم الهذلى النحوى، قرأ على إمام البصرة أبى محمد يعقوب بن إسحاق بن زيد بن عبد الله بن أبى إسحاق الحضرمى ، وكان إماماً جليلاً ثقة روى عنه البخارى . وتوفى سنة ٢٣٤ أربع أو خمس وثلاثين ومائتين .

( وأما رؤيس ) فهو أبوعبدالله محمد بن المتوكل اللؤلؤى البصرى، المعروف برويس. كان من أحذق أصحاب يمقوب. وتوفى بالبصرة سنة ٢٣٨ ثمان وثلاثين ومائتين.

#### ١٠ – خلف

هو أبو محمد خلف بن هشام بن ثعلب بن خلف بن ثعلب، قرأ على سليم عن حمزة، وعلى يعقوب بن خليفة الأعشى، وعلى أبى زيد سعيد بن أوس الأنصارى صاحب المفضل الضبى، وعلى أبان العطار، وهم عن عاصم . وتوفى خلف سنة ٢٢٩ تسع وعشرين ومائتين كا سبق فى ترجمة حمزة .

وبمن اشتهر بالرواية عنه أبويعقوب إسحاق بن إبراهيم بن عثمان بن عبدالله ، المروزى ، الورّاق ، المتوفى سنة ٢٨٦ ست وثمانين ومائتين .

وعمن اشتهر بالرواية عنه أيضاً أبو الحسن إدريس بن عبد الكريم الحدَّادالبغدادى، المتوفى سنة ۲۹۲ اثنتين أو ثلاث وتسمين ومائتين ·

## تمام القراء الأربعة عشر:

وهاك كلة مختصرة عن الأربعة الذين إذا أضيفوا إلى العشرة السابقين كملت عدة القراء الأربعة عشر الذين تنسب إليهم القراءات المعروفة بالقراءات الأربع عشرة.

# ١١ — الحسن البصري

هو السيد الإمام الحسن بن أبى الحسن يسار أبو سعيد البصرى الغنيُّ بشهرته عن تعريفه . المتوفي سنة ١١٠ عشر ومائة .

#### ۱۲ – ابن محیصن

هو محمد بن عبد الرحمٰ السهمي المسكي، مقرى أهل مكة مع ابن كثير. المقوفي سنة ملاث وعشرين ومائة .

### ۱۳ - محي اليزيدي

هو يحيى بن المتبارك بن المفيرة الإمام أبو محمد العدوى البُصرَى المعرُوف باليزيدى. المتوفى سنة ٢٠٠٣ اثنتين ومائتين .

## ١٤ – الشغبوذي

هو محد بن أحد بن إبراهيم بن يوسف بن العباس بن ميمون أبو الفرج الشنبوذي الشعادى . المتوفى سنة ٣٨٨ ثمان وثمانين وثلاثمائة .

هؤلاء الأثمة وأضرابهم هم الذين خدموا الأمة والملة الوحافظ واعلى الكتاب والسنة ، وفيهم يقول السيوطى بإتقانه : « ثم لما اتسم إعلرق ، وكالا الباطل بلتبس بالحق. ، قام جها بذة الأمة وبالفوا في الاجتهاد ، وجمعوا الحروف والقراءات ، وعروا الوجدو والروايات ، وميزوا الصحيح والمشهور والشاذ ، بأصول أصلوها، وأركان فصلوها. فأول من صنف في القراءات أبو عبيد القاسم بن سلام المم أحد بن جبير الكوف، ثم إسماعيل من صنف في القراءات أبو عبيد القاسم بن سلام المم أحد بن جبير الكوف، ثم إسماعيل

ابن إسحاق المالكي صاحب قالون ، ثم أبو جعفر بن جرير الطبرى ، ثم أبو بكر محمد بن أبو بكر محمد بن أبو بكر محمد بن عمر الدجونى ، ثم أبو بكر مجاهد ، ثم قام الناس في عصره وبعده بالتأليف في أنواعها، جامعاً ومفرداً، موجزاً ومسهباً. وَأَثْمَة القراءات لا تحصى. وقد صنف طبقاتهم حافظ الإسلام أبو عبد الله الذهبي ، ثم حافظ القرآن أبو الخير بن الجزرى » أه .

أسأل الله تعالى أن يغمر الجميع بواسمرحماته، وأن يجزيهم أفضل الجزاء على خدمتهم الكتابه . آمين .

# حكم ماراء العشر:

وقع الخلاف أيضاً في القراءات الأربع التي تزيد على المشر و تكملُ الأربع عشرة: فقيل بتو اثر بمضها . وقيل بصحتها . وقيل بشذوذها ، إطلاقاً في الكل . وقيل : إن المسألة ليست مسألة أشخاص ولاأعداد ، بل هي قو اعد ومبادي . فأيما قراءة تحققت فيها الأركان الثلاثة لذلك الضابط المشهور فهي مقبولة ، وإلا فهي مردودة . لا فرق بين قراءات القراء السبع والقراء العشر والقراء الأربعة عشر وغيرهم، فالميزان واحد في السكل والحق أحق أن يتبع .

قال صاحب الشافى: « التمسك بقراء سبعة من القراء دون غيرهم ليس فيه أثرولا سنة ، وإنما هو من جمع بعض المثأخيرين فانتشروا. ووهم من قال : إنه لا تجوّز الزيادة على ذلك . وذلك لم يقل به أحد » ا ه بشىء من التصرف .

وقال الكواشى: «كل ماصح سنده ، واستقام وجهه فى العربية ، ووافق خطَّ المصحف الإمام ، فهو من السبعة المنصوصة . ( يريد السبعة الأحرف فى الحديث النبوى المعروف ) ثم قال : وقد اشتدَّ إنكار أثمة هذا الشأن على من ظنَّ انحصار القراءات المشهورة فى مثل مافى التيسير والشاطبية » ا ه .

وهذا رأى قريب من الصواب ، لولا أنه لم يقصر نظره على ما هو الواقع القائم بيننا اليوم من القراءات ، ولم يطبق الحكم ولم يفصله فيه ، بل إساق الكلام عاماً كا ترى .

والتحقيق هو ماذهب إليه أبو الخير بن الجزرى ، من أن القراءات العشر التي بين أبدينا اليوم متواترة دون غيرها . قال في منجد المقرئين ما يفيد أن الذي جمع في زمنناهذه الأركان الثلاثة (أي في ذلك الضابط المشهور مع ملاحظة إبدال شرط صحة الإسناد بتواتره) هو قراءة الأنمة العشرة التي أجمع الناس على تلقيما بالقبول . أخذها الخلف عن السلف إلى أن وصلت إلى زماننا . فقراءة أحدهم كقراءة الباقين في كونها مقطوعاً بها السلف إلى أن وصلت إلى زماننا . فقراءة أحدهم كقراءة الباقين في كونها مقطوعاً بها أما قول من قال : إن القراءات المتواترة لاحد للما فإن أراد القراءات المعروفة في زماننا فغير صحيح ؛ لأنه لا يو جداليوم قراءة متواترة وراء القراءات العشر . وإن أراد ما يشمل قراءات الصدر الأول في عتمل .

ثم إن غير المتواتر من القراء على قسمين :

(القسم الأول ماصح سنده بنقل العدل الضابط عن مثله إلى منتهاه ووافق العربية والرسم . وهذا ضربان : ضرب استفاض نقله وتلقته الأمة بالقبول ، كما انفرد به الرواة وبعض الكتب المعتبرة ، أو كراتب القراء في المد ويحو ذلك ، فهذا صحيح مقطوع به وبأنه منزل من عند الله على النبي على من الأحرف السبعة . وهدذا الفرب يلحق بالقراءة المتواترة وإن لم يبلغ مبلغها ، لأنه من قبيل أخبار الآحاد التي احتفت بها قرائن تفيد العلم والضرب الثاني لم تتلقه الأمة بالقبول ولم يستفض . وهذا فيه خلاف العلماء: منهم من يجو ز القراءات والصلاة به ، ومنهم من يمنع القراءة بما وراء العشر منع تحريم من من جو ز القراءات والصلاة به ، ومنهم من يمنع القراءة بالشاذ : والصحيح أن منها وراء العشر فهو شاذ ، وقاقا البغوى والشيخ الإمام » . ويريد بالشيخ الإمام والده عبد العصر أبا الحسن على بن عبد الكافي السبكي .

(القسم الثانى) من القراءة الصحيحة ماوافق العربية وصح سنده وخالف الرسم، كللذى يرد عن طويق صحيح من زيادة و نقص، وإبدال كلمة بأخرى، مما جاء عن أبى الدرداء وحر وابن مسعود وغيرهم، فهذه القراءة تسمى اليوم شاذّة لكونها شذّت عن رسم المصحف المجمع عليه، وإن كان إسنادها صحيحاً. فلا تجوز القراءة بها لا فى الصلاة ولا فى غيرها. قال الإمام أبو عمر بن عبد البر فى كتاب التميد: «وقال مالك إن من قرأ فى صلائه بقراءة ابن مسعود أوغيره من الصحابة مما يخالف المضحف لم يُصل وراءه. وعلماء المسلمين مجمون على ذلك إلا قوماً شذّوا لا يعرج عليهم »

وحكى ابن عبد البر الإجماع أيضاً على أنه لاتجوز القراءة بالشاذ .

وقال ابن الجزرى: قال أصحابنا من الشافعية وغيره: لو قرأ بالشاء في صلاته بطلت صلاته إن كان عالمًا. وإن كان جاهلا لم تبطل ولكن لاتحسب له تلك القراءة .

واتفق علماء بغدا دعلى تأديب الإمام ابن شنبوذ واستتابته على قراءته وإقرائه بالشاذ . ذلك كله فيما صح فيه النقل والعربية ولكنه خالف الرسم .

أما ما لم يصح فيه نقل فهو أقل من أن يسمى شاذا ، ولو وافق العربية والرسم . بل هو قراءة مكذوبة يكفر متعمدها .

حكى المحقق ابن الجزري أن استفتاء رُفع من العجم إلى دمشق في حدود الأربدين والسمائة صورته : هل بجوز القراءة بالشاذ؟ وهل بجوز أن يقرأ القارئ عشراً كل آية بقراءة ورواية؟ . فأجاب عليه الإمامان : أبو عرو بن الصلاح وأبو عرو ابن الحاجب،

أما ابن الصلاح فقالم: يشترط أن يكون القروء به تولوتر نقله عن رسول الله مَلَكِيْدٍ قرآنا ، واستفاض نقله كذلك . وتلقّته الأمة بالقيول، كهذم القراءات السبع، لأن المعتبر في ذلك اليقين والقطع ، على ما تقرر و تمهّد في الأصول . فما لم يوجد فيه ذلك كا عدا السبع أو كا عدا العشر فمنوع من القراءة بهمنع تحريم لامنع كراهة في الصلاة وخارج الصلاة ، وممنوع من عرف المصادر والمعانى ومن لم يعرف ذلك ، وواجب على من قدر على الأمر بالعروف والنهى عن المنكر أن يقوم بواجب ذلك . وإنما نقلها من نقلها من العلماء لفوائد فيها تتعلق بعلم العربية لاللقراءة بها . هذا طريق مَن استقام سبيله . من العلماء لفوائد فيها تتعلق بعلم العربية لالقراءة بها . هذا طريق من استقام سبيله . من الأمة كما استمل عليه المحقسب لابن جنى وغيره . وأما القراءة بالمعنى من غير أن ينقل قرآناً فليس ذلك من الفراءات الشاذة أصلا . والمجترى على ذلك مجترى على عظيم ، وضال ضلالاً بعيداً ، فيُعزر و يمنع بالحبس ونحوه ، ولا يُخلّى ذو ضلالة ، عظيم ، وضال ضلالاً بعيداً ، فيُعزر ويمنع بالحبس ونحوه ، ولا يُخلّى ذو ضلالة ، ولا يمل ذلك المتمكن من ذلك إمهاله . و يجب منع القارى "بالشاذ وتأثيمه بعد تعريفه ، ولا يمنع معليه التعزير بشرطه .

وإذا شرع القارى \* بقراءة ينبغى ألا يزال يقرأ بها ما بقى للـكلام تعلَّقُ بما ابتدأ به وما خالف هذا فهنه جائز وممتنع . وعذر المرض مانع من بيانه بحقه . والعلم عند الله تعالى . اه .

وأما ابن الحاجب فقال: لا يجوز أن يقرأ بالقراءة الشاذة في صلاة ولا غيرها، عالماً كان بالمربية أو جاهلا. وإذا قرأ بها قارئ ، فإن كان جاهلا بالتحريم عُرِّفَ به وأمر بتراكها ، وإن كان عالماً أدِّب بشرطه ، وإن أصر على ذلك أدِّب على إصراره وحبس إلى أن يرتدع عن ذلك وأما تبديل آننا بأعطنا، وستوَّلَت بزيَّنت ، ويحوه ، فليس هدذا من الشواذ ، وهو أشذ تحريماً ، والتأديب عليه أبلغ ، والمنسع منه أوجب اه .

#### ؤذا<sub>-</sub>كة البحث .

يخلص لنا من هذا البحث بعد تحقيق وجوه الخلاف فيه أمور مهمَّة ؟ يجدر بنا أن نوليها الالتفات والانتباه الخاص :

أولها \_ أن القراءة ، لا تكون قرآناً إلا إن كانت متواترة ، لأن التواتر شرط في القرآنية .

ثانيها \_ أن القراءات العشر الذائمة في هذه العصور متواترة على التحقيق الآنف . وإذَن هي قرآن . وكل واحدة منها يطلق عليها أنها قرآن .

ثالثها \_ أن ماوراء القراءات العشر بما صحَّت روايته آحاداً ولم يستفض ولم تتلقُّه الأمة بالقبول ، شاذُ وليس بقرآن ، وإن وافق رسم المصحف وقواعد العربية ·

رابعها \_ أن ركن صحة الإسناد المذكور فى ضابط القرآن المشهور ، لا يراد بالصحة فيه مطلق صحة ، بل المراد صحّة ممتازة تصل بالقراءة إلى حدّ الاستفاضة والشهرة وتلقّ الأمة لها بالقبول ، حتى يكون هذا الركن بقرينة الركنين الآخرين فى قوة التو اترالذى لا بد منه فى تحقّق القرآنية . كما فصّلنا ذلك من قبل .

خامسها \_ أن القراءة قد تكون متواترة عند قوم ، غير متواترة عند آخرين. والمأمور به ألّا يقرأ المسلم إلا بما تواتر عنده ، ولا يكتفى بما رُوي كه آحاداً وإن كان متواتراً عند الراوى له ، كما ركة الشافعي رواية مالك مع صحّتها، كخالفتها ماتواتر عنده. ولاتنس ماقاله ابن الجزرى في ذلك آنفاً .

سادسها \_ أن هذا الذي رُوى من طريق الآحاد المحضة ولم يصل إلى حد الاستفادة والشهرة ، هو أصل الداء ، ومثار كثير من الشبهات والخلاف . أما الشبهات فقد مرً عليك منها نماذج، وأما الخلافات فقد شاهدت منها في هذا البحث ماشاهدت ، وسقشاهد ما شاهد ؛ وإنى أسترى نظرك إلى أمرين :

أولهما أن طريق الآحاد المحضة هـ ذا هو الذى فتح باب المطاعن لبعض الأثمة فى بعض الروايات الواردة فى القراءات السبع ، كابن جـــــرير الطبرى الذى ذكر فى تفسيره شيئًا من ذلك ، وألَّف كتابًا كبيرًا فى القراءات وعللها ، وضَّمنه بعض تلك . المطاعن .

وثانيهما في الجميع وقال: إن القراءات السبع وغيرها كلما قراءة آحاد .وهذا قول في نهاية حكمها على الجميع وقال: إن القراءات السبع وغيرها كلما قراءة آحاد .وهذا قول في نهاية الإسفاف والخطر: أما إسفافه فلانه لا يليق مطلقاً أن يسحب حكم الأقل الضئيل على الأكثر الجليل، وأما خطره فلانه يؤدى إلى نقض تواتر القرآن، أو إلى عدم وجود القرآن الآن مادام القرآن مشروطاً فيه التواتر ولا تواتر على رأيهم . ولا يمقل أن يكون القرآن المفروض فيه التواتر موجوداً على حين أن وجوه قراءاته كلما غير متواترة ، ضرورة أنه لا يتحقق قرآن بدون أوجه للقراءة .

ذلك ما وصلنا إليه بعد إعادة النظر في هـذا الموضوع. والحمد للهالذي هدانا لهـذا « وَمَاكُنَّا لَهَ ْتَدَى كَوْلاَ أَنْ هَدَاناً لَللهُ » .

## ج - نقض الشبهات التي أثيرت في هذا المقام

هناك شبهات أثيرت حول الفراءات فى اختلافها وتعددها مم فى صحبها و تو اثر المتو اتر منها، وفى القرآن الكريم و تو اتره و إجماع الأمة عليه من تلك الشبهات ما تجده مذكوراً فى مبحث جم القرآن. فى مبحث نزول الفرآن على سبعة أحرف. ومنها ما تجده مذكوراً فى مبحث جم القرآن. فارجم إليها \_ إن شئت \_ ولا داعى إلى التطويل بإعادتها .

 ونزيدك منا في توجين هذه الشيهة المورا :

(أولها) أن عاصاً وهو أحد القراء السبعة، قرأ القرآن كله وفيه المو دنان بأسانيد معيدة ، بعضها يرجع إلى ابن مسعود نفسه . ذلك أن عاصماً قرأ على أبى عبد الرحن عبد الله بن حبيب ، وقرأ على أبى مريم زر بن حبيش الأسدى ، وعلى سعيد بن عياش الشيبانى .

وقرأ حولًا على ابن مسعود نفسه ، وقرأ ابن مسعود على رسول الله علي ﴿

(ثانيها) أن حمزة وهو من القراء السبعة أيضًا ، قرأ القرآن كله بأسانيده الصحيحة وفيه المعوقة نتان عن ابن مسعود نفسه . ذلك أن حمزة قرأ على الأحمش أبى محمد سليمان ابن مهران وقرأ الأحمش على يحيى بن وثاب، وقرأ يحيى على علقمة الأسود ، وعبيد ابن نضلة الخزاعى ، وزر بن حبيش ، وأبى عبد الرحن السلمى . وهم قر اوا على ابن مسعود على النبى على النبى الله .

( الماليم ) أن التكسائى قرأ القرآن وفيه المعوذتان بسنده إلى ابن مسعود أيضا. ذلك أنه قرأ على جزة الذي انتهى بين يديك سنده إلى ابن مسعود من طريقين .

(رابعها) أن خلفاً يقرأ اللهو "ذبين في ضين القرآن الكريم بسنده إلى ابن مسعود أيضاً . وذلك أنه قرأ على سليم وهو على حزة .

وهذه القراءات كلها التي رويت بأصح الأسانيدو بإجماع الأمة فيها المعوذتان والفائحة على اعتبار أن هذه السور الثلاث أجزاء من القرآن وداخلة فيه .

فالقول ببقاء ابن مسعود على إنكار قرآنية هذه السورة محض افتراء عليه . وكلما في الأمر أنه لم يكتب الفاتحة في مصحفه المكالاعلى شهرتها وعدم الخوف عليها من النسيان حتى تكتب . وكذلك القول في الموذتين . وقيل إنه لم يكن يعلم أول الأمر أن المعوذتين من القرآن ، بل كان يفهم أمهما رُقْيَةٌ يعو د بهما الرسول الحسن والحسين .

ومن هنا جاءت روايات إنكاره أنهما من القرآن . ثم علم بعد ذلك قرآنيتهما . ومن هنا جاءت الروايات عنه بقرآنيتهما . كما شُقناه بين يديك عن أربعة من القراء السبعة بأسانيد هي من أصح الأسانيد المؤيدة بما تواتر واستفاض ، وبما أجعت الأمة عليه من قرآنية الفائحة والمعوذتين ، منذ عهد الخلافة الراشدة إلى يوم الناس هذا .

أما بعد فيصح أن نعتبر ما كتب في هذا الوضوع هنا كلاماً عن الشبهة الأولى التي أثيرت فيه .

#### الشبهة الثانية:

يقولون: إن التواتر في جميع القرآن غير مسلم، لأن الدواعي التي ذكرتموها في دليل تواتره، لا تتو أفر في جميع أجزاء القرآن. وآية ذلك أن البسملة على رأى من يجملهامن القرآن لا يجرى فيها التحدى، ولا يتحقق فيها أنها أصل لأحكام، حتى يكون ذلك من الدواعي للتوافرة على نقلها وتواترها.

ونجيب (أولا)بأن التحدى بجرى فيها باعتبار انضامها إلى غيرهامن آيتين أخريين، ليتألف من الجميع ثلاث آيات يقوم بهن الإعجاز. وذلك كاف في أن يكون من دواعي الاعتناء بها ونقلها تو اتراً.

(ثانياً)أنه يتعلق بنظمها تلك الأحكام المعروفة من أن لقارتها أجراً عظيماً إن كان طاهراً، ووعيداً شديدا إن كان جنبا وقرأها بقصد القرآنية أو مسها، ونحوذلك. وهذا من الدواعى المتوافرة على نقلها وتواترها .

### الشبهة الثالثة:

يقولون: لوكان القرآن متواتراً لوقع التكفير في البسملة، على معنى أن من يقول بقرآنيتها يحكم بكفر مثبتها. وعلى ذلك يكفر المسلمون بعضهم بعضاً.

والجواب: أن قرآنية البسملة في أوائل السور اجتهادية مختلف فيها . وكلماكان من هذا القبيل لايكفر منكره ولا مثبته ، شأن كل أمر اجتهادى . إنما يكفر من أنكر متواترة معلوما من الدين بالضرورة . وقرآنية البسملة في أوائل السور ليست متواترة معلومة من الدين بالضرورة .

أما منكر البسملة التي في قصة كتاب سليمان من سورة النمل. فهو كافر قطعا، لأن قرآنيتها حتى قرآنيتها حتى يكفر بعضهم بعضا كما يزعم أولئك المعترضون.

#### الشبهة الرابعة:

يقولون : إن استدلالكم على تواتر القرآن بتوافر الدواعي على نقله ، منقوض

بالسَّنة النبوية، فإنها غير متواتر،مع ذلك تتوافر الدواعى على نقلها ، فإنها أصل الأحكام كا أن القرآن أصل الأحكام .

ونجيب (أولًا) بأن توافر الدواعي على نقل القرآن متواترا، لم يجيء من ناحية أصالة الأحكام فحسب. بل جاء منها ومن نواحي الإعجاز والتحدي والتعبد بتلاوته والتبرك به في كل عصر وقراءته في الصلاة ونحو ذلك .

والسنة النبوية لايجتمع فيهاكل هذا . بل يوجد فيها بعضه فقط وذلك لايكفى في توافر الدواعي على نقلها متواترة .

(ثانياً) أن المراد بأصالة الأحكام الفرد الكامل الذي لا يوجد إلا في القرآن و ذلك لأن أصالة الأحكام فيه ترجع إلى اللفظ والمعنى جميعاً. أما المعنى فواضح وأما اللفظ فن ناحية الحكم بإعجازه ، وبثواب من قرأه . وبالوعود الكريمة والعطايا العظيمة لمن حفظه ، وبالوعيد الشديد لمن نسيه بعد حفظه ولمن مسه أو قرأه جنباً ، إلى غيرذلك والسنة النبوية ليس للفظها شيء من هذه الأحكام . ولهذا تجوز روايتها بالمعنى أمامعناها فإن كان مما تقو أفر الدواعي على نقله وجب تواتره وإلا فلا . ولهذا يقطع بكذب نقل الروافض ما نسبوه إلى رسول الله على من أنه نص على أن الإمامة العظمي من بعده ، عصورة في على وولده . رضى الله عمم . بيان ذلك أنه لوصح مازعوه لنقل متواتراً ، فإ نه عا تتو افرالد واعي على نقله ، لتعلقه بأمر يتصل بمستقبل الحكم الأعلى والولاية العظمى في الإسلام لجيع بلاد الإسلام .

#### الشهة الخامسة:

يقولون : إن تواتر القرآن منقوض بأن ابن مسمود وهو من أجلاء الصحابة لم يوافق على مصحف عثمان بدليل الروايات الآتية وهي :

(۱) أن شقيق بن سلمة يقول: ﴿ خطبنا عبد الله بن مسمود على النبر فقال: ﴿ وَمَنْ عَلَلُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَا عَرَقَ ﴾ عَلَوا مصاحف كم . ﴿ أَى أَخَفُوهَا حَتَى لَا تَحْرَقَ ﴾ وَهُلُكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوعُ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى أَعْمَاعُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَى عَل

(٢) أن خير بن مالك يقول: ﴿ لما أمر بالمصاحف أن تغير ساء ذلك عبد للله بن مسمود فقال: من استطاع أن يغل مصحفه ﴿ أَى يَحْفِيه حَتَى لا يُحرِق ﴾ فليفعل. وقال في آخره: أفأ ترك ما أخذت من في رسول الله ﷺ ؟

(٣) أن الحماكم يروى من طريق أبى ميسرة قال: « رحتُ فإذا أنا بالأشعرى وحذيفة وابن مسعود. فقال ابن مسعود: « والله لاأدفعه بعنى مصحفه. أقر أنى رسول الله على » فذكره.

ونجيب (أولًا) بأن هذه الروايات لاتدل أبدًا، على عدم تواتر القراءات ولا على عدم تواتر ما جاء في مصحف عثمان . غاية ما تدل عليه أن ابن مسعود لم بو افق أول الأمر على إحراق مصحفه . وهذا لا ينقض تواتر ما جاء في مصحف عثمان . لأنه كيس من شرط التواتر على ما في مصحف عثمان أن يحرق ابن مسعود مصحفه ، ولا أن يحرق أحد مصحفه . بل المحقق للتواتر أن يرويه جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب في كل طبقة . وهذا موجود في مصحف عثمان لأن ما فيه رواه ووافق عليه جوع عظيمة من طبقة . وهذا موجود في مصحف عثمان لأن ما فيه رواه ووافق عليه جوع عظيمة من الصحابة محال أن تكذب وحسبك عثمان ودستوره في جمع القرآن . فارجم إليه إن شئت . (ثانياً) أنه على فرض مخالفة ابن مسعود لمصحف عثمان ، فإن هذه المخالفة لا تذهب بتواتر القرآن . لأن أركان التواتر متحققة في المصحف العثماني على رغم هذه المخالفة

بتواتر القرآن. لأن أركان التواتر متحققة في المصحف المثماني على رغم هذه المخالفة المفروضة ولم يقل أحد في الدنيا: إن من شرط التواتر ألا يخالف فيه مخالف حتى تكون محالفة ابن مسعود لمصحف عثمان ناقضة لتواتر القرآن.

(ثالثاً) أن هذه الروايات التي ساقوها طعنا في تواتر القرآن ، لا تدل على أن ابن مسعود بخالف في القراءة بمصحف عنمان . بل هو يقرأ به كما يقرأ بروايته التي انفرد بها وسعمها وحده من فم النبي يرايي . ألا ترى إلى قوله : «وقد قرأت من في رسول الله صلى الله عليه وسلم مثله » فإن كلة « مثله » فيها اعتراف منه بأن زيد بن ثابت قرأ مثله من رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولكن ما انفرد ابن مسعود به تعتبر روايته آحادية . وأنت خبير بأن رواية الآحاد لا تكنى في ثبوت القرآنية . لذلك لم يوافق الصحابة على ما نفرد به ابن مسعود ، بحلاف مصحف عنمان فقد وافقه عدد التواتر ، وظفر بإجماع الأمة ولم يكتب فيه إلاما استقر في العرضة الأخيرة من غير نسخ لتلاوته ، على ما سبق بيانه هناك في مبحث جمع القرآن .

(رابعاً) أن عدم دفع ابن مسعود مصحفه ليحرق كان توقفاً منه في أول الأمر . ثم عاد بعد ذلك وحرقه حين بلغه أن رجالا من أصحاب رسول الله علي كرهوا ذلك في مقالته ، كما جاء في حديث شقيق من رواية ابن أبي داود عن طريق الزهري . وبهذا أتحدت الصفوف ، واتفقت الكلمة ، وتم للمصلحف المفانية الظفر من كل وجه بإجماع الأمة حتى ابن مسعود . والحد لله على هذا الذكر م والجود . حمداً يوافي نعمه ، ويكافي مزيده ، ويستنزل رضاه ، آمين .

مقدمة الكتاب ١٢ ـ ٢٨ البحث الأول في معنى علوم القرآن العلم عند الحكاء والمتكلمين 14. العلم في لسان الشرع العام 14 العلم عند الماديين وعلماء القدوين 14 القرآن في اللغة 1 & القرآن في الاصطلاح 10 القرآن عند المتكلمين ` **'Y** القرآن عند الأصوليين والفقهاء وعلماء العربية 19

هل القرآن علم شخص ؟ 41 هل تصاغ للأعلام تعاريف ؟ Ý١ إطلاق القرآن على الكل وعلى أبعاضه 24 معنى علوم القرآن بالمعنى الإضافي

خطبة الكتاب

القرآن كتاب هداية وإعجاز 72 القرآن يحض على الانتفاع بالكون 70 إمجاز علمي للقرآن 70 علوم القرآن بالمعنى المدون ، وموضوعه ، وفائدته . TY المبحث الثاني في تاريخ علوم القرآن

74

£ .\_ YA

عهد ماقبل التدوين YA عهد التمهيد لعلوم القرآن يمهد التدوين لعلوم القرآن بالممني الإضافي 41

صفحة أول عيد لظيور هذا الاصطلاح 45 علوم المقرآن في القرن السادس والسابع والثامن والتاسم 47 علوم القرآن في العصر الأخير . 44 خلاصة 44 كلمة لارد عنوا 49 المبحث الثالث في نزول القرآن ٤٠ معنى نزول القرآن ٤٠ تنزلات القرآن بېخ التنزل الأول إلى اللوح المحفوظ ٤٣ التعزل الثانى إلى بيت العزة ٤٤ التنزل الثالث على النبي علي ال 24 كيفية أخذ جبريل القرآن ، وعمن أخذ ؟ ٤٧ ماالذی نزل به جبریل ؟ 21 ما نزل على النبي علي عاسوي القرآن مدة النزول على النبي الله 01 دليل تنجيم هذا النزول 04 الحكم والأسرار في تنجيم القرآن 74-04 الحكمة الأولى بوجوهها الخسة 04 الحكمة الثانية بوجوهها الخسة أيضا 00 الحكمة الثالثة بوجوهها الأربعة • الحكمة الرابعة الإرشاد إلى مصدر القرآن ٦.

المركة الطاحنة بين معتقدى الوحى ومنكريه ( وهو محث جديد مفيد )

91-74

الموضوع سفحة حقيقة الوحى وأنواعه وكيفياته 74 الوحى من ناحية العلم 70 الدليل الأول التنويم المناطيسي 77 الدليل الثانى بمض عجائب المخترعات 79. الدليل الثالث الحاكى « الفو نغراف » ٧٩. الدليل الرابع عجائب بعض الحيوانات الدنيا ٧٠ الدليل الخامس العبقرية 44 الدليل السادس المظاهر الروحانية في بعض الناس 77 الوحى من ناحية العقل ٧٣ المحرة 74 دفع الشبهات عن الوحي ٧٦ الشهة الأولى وجوابها 77 الشمهة الثانية وجوابها Y٦ الشهة الثالثة والرابعة والخامسة وجوابها W الشبهة السادسة وجوابها Ÿ٨ الشهة السابعة وجوابها ٧٩. الشهة الثامنة وجوالها 41 الشبهة التاسعة وجوابها 24 الشهة العاشرة وجوابها AE. ذيل لهذه الشبهة والجواب عليه ۸Y خاتمة المبحث 91 المبحث الرابع في أول ما نزل وآخر ما نزل من الفرآن 94 فوالدمالإلهام بأول ما نزل وآخره

95

الصفحة الموضوم القول الأول في أول ما على نزل الإطلاق 94

القول العاشر

ما نزل في الخر

شبهة في هذا للقام

جو اب هذه الشمهة

ملحوظة وتحقيق

معنى سبب النزول

98

90

97

97

44

91

99

١..

1.1

1.1

1.1

1.4

1.4

1.8

1.7

1.7

1.4

1.9

114

114

118

القول الثاني في أول ما نزل على الإطلاق القول الثالث فى أول ما نزل على الإطلاق

القول الرابع في أول ما نزل على الإطلاق آخر ما نزل على الإطلاق

القول الأول والثاني والثالث في آخر ما نزل على الإطلاق القول الرابع والخامس في آخر ما نزل على الإطلاق

القول السادس والسابع والثامن والمتاسم مثلان من أوائل وأواخر مخصوصة ما نزل فى أمر الجهاد والدفاع

المبحث الخامس في أسباب النزول

فوائد معرفة أسباب النزول ألفائدة الأولى والثانية الفائدة الثالثة والرابعة الفائدة الخامسة والسادسة والسابعة

۲۱ - مناهل المرقاف - ۱ )

طريق معرفة سبب النزول

- 143 الموضوع الصفحة التعبير عن سبب النزول 112 تمدد الأسبآب والنازل واحد 117 شهة في الموضوع وجوابها تمدد النازل والسبب واحد 171 العموم والخصوص بين لفظ الشارع وسببه 174 حوم اللفظ وخصوص سببه 170 أدلة الجيور 144 شهات المخالفين وتفنيدها 14. شبيه بالسبب الخاص من اللفظ العام 140 المبحث السادس في لزول القرآن على سبعة أحرف 144 أدلة نزول القرآن على سبعه أحرف 149 شو اهد بارزة في هذه الأحاديث الواردة 120 فوائد أخرى لاختلاف القراءة وتعدد الحروف 187 معنى نزول القرآن على سبعة أحرف 104 الوجوء السبعة في المذاهب المختار 100 لأذا أخترنا هذا الذهب ؟ 104 الذين قالوا بهذا المذهب 101 النسبة بين هذه المذاهب ومذهب الرازى 171 دفع الاعبراضات الوارة على المذهب المختار 175 بقاء الأحرف السيمة في المصاحف 174 الأقوال الأخرى ودفعها 144

القول الأول

IÝT

بالوضوع صفحة القول الثانى إلى القول السابع 174 القول الثامن والتاسم 145 العناية بدفع هذا القول لقوة شبهته 140 القول العاشر ودفعه 14. القول الحادي عشر إلى الأربعين 114 ردود إجالية لهذه الأقوال الأخيرة 114 علاج الشبهات الواردة على أصل الموضوع 112 الشبهة الأولى وجوابها 100 الشبهة الثانية وجوابها 144 الشبهة الثالثة وجوابها 119 الشبهة الرابعة وجوابها 19. المبحث السابع في المكي والمدني من القرآن الكريم 197 الاصطلاحات في معنى المـكمي والمدني 194 فائدة العلم بالمسكى والمدنى 190 الطريق الموصل إلى معرفة المكي والمدنى 197 الضوابط التي يعرف بها المكي والمدني 197 - السور المكية والمدنية والمختلف فيهآ 191 أنواع السور المكية والمدنية 199 وجوه تتعلق بالمكى والمدنى 7.. فروق أخرى بين المكي والمدنى 7.7 نقض الشبهات التي أثيرت حول هذا الموضوع 7.0 الشبهة الأولى وفى طيها شبهات آربغ

7.7

714

ظاهرة مسكتة

الموضوع الصفحة الشهة الثانية وجوابها 717 الشهة الثالثة وجوابها 414 الشبهة الرابعة وجوابها 27. الشهة الخامسة وجوابها 770 رأى في فواتح السور المعرض بها 770 الرأى الثاني في تلك الفواتح وتشتمل على وجوه مهمة 274 الشبهة السادسة وجوابها 747 ـ ٧٨٨ كمالمبحث الثامن في جمع القرآن الكريم وما يتعلق به 749 جمع القرآن بممنى حفظه في الصدور 72. جم الفرآن بمني كتابته في عهد رسول الله ﷺ 757 جم القرآن على عهد أبي بكر رضي الله عنه 789 دستور أبي بكر في كتابة الصحف 704 مزايا هذه الصحف 704 جمع القرآن على عهد عثمان رضي الله عنه 700 تنفيذ عثمان لقرار الجمع ودستوره في كتابة المصاحف. 404 تحريق عثمان للمصاحف والصحف المخالفة 77. فذلكة البيعث 277 الرد على ما يثار حول جمع القرآن من شبه 774 الشبهة الأولى وهي تعتمد على سبع شبه 774 نقض هذه المزاعم الباطلة 770 الشبهة الثانية وجوابها

740

14.

﴿ الثَّالَثُهُ وَجُوابِهِا

للومتوح الصفحة و الرابعة وجوابها 717 الخامسة وجوابها. YAE ﴿ السادسة وجوابها ﴿ 7.4.7 خط منيع منخطوط الدفاع عنالكتاب والسنة (وهو بحثجديد مهم) **\*\*Y\_**\*\*4 الجبهة الأولى فى عوامل حفظ الصحابة للكتاب والسنة 141 العامل الأول أنهم كانوا أميين 111 العامل الثانى أنهم كانوا مضرب المثل في الذكاء والحفظ 794 الثالث بساطة معيشتهم والعامل الرابع حبهم لله ورسوله 448 الخامس إمجاز القرآن و بلاغة النبي عليه الصلاة والسلام 797 السادس ترغيبهم في الإقبال على الكتاب والسنة 44Y السابع منزلة الكتاب والسنة من الدين 211 الثامن ارتباط كلام الله ورسوله بما بثير الاحتمام W. . التاسع اقتران الكتاب والسنة بأمور خارقة للمادة 4.4 العاشر حسن سياسة الكتاب والسنة لهذه الأمة 4. 8 العادى عشر الترغيب والترهيب اللذان ف الكتاب والسنة T. A « الثانى عشر حمل الصحابة بالكتاب والسنة 411 الثالث عشر وجود الرسول رهي بين ظهرانيهم 414 عوامل خاصة بالفرآن الكريم أولها القحدى 411 ثانيها المناية بكتابة القرآن الكريم وثالثها تشريع قراءته فى الصلاة 414 رابعها الترغيب في تلاوة القرآن في غير الصلاة 414 خامسها عناية الرسول بتعليم القرآن وإذاعته ونشره 418 سادسها الفداسة التي امتاز بها القرآن 410 ( ٣٧ \_ مناهل العرفان \_ ١ )

خشك الجبهة الثانية في عوامل تثبت الصحابة من الكتاب والسنة 417 العامل الأول أمر القرآن بالتثبت ونهيه عن التهجم 417 المامل الثاني الترهيب الشديد في الكذب على الله ورسوله 414 المامل الثالث الحض على الصدق والتنفير من الكذب 411 المامل الرابع غرام الصحابة بالتغقه والتعلم 44. المامل الخامس يسر الوسائل لدى الصحابة إلى أن يتثبتوا 441 العامل السادس شجاعة الصحابة ومراحتهم 477 العامل السابع تكافل الصحابة تكافلا اجماعيا 444 العامل الثامن ترويضهم على الصدق عملا 440 المامل التاسع الأسوة الحسنة التي كانوا يجدونها في رسول الله عليه 477 العامل العاشر سمو تربية الصحابة على فضائل الإسلام 449 عوامل أخرى 44. مظاهر هذا التثبت 44.1 نتيحة ذلك 445 الموقف خطير 440 شهادة عليا من الله الصحابة mind شهادة الرسول على لأصحابه 444 حَكَمَةَ اللَّهُ فِي اختيار الصِّحَانَةُ لِحَلَّ شَرِّيعَتُهُ الْحُتَّامِيةُ 444 المبحث التاسم في ترتيب آيات القرآن وسوره WWX معنى الآية \*\*\* طريق معرفة الآية

45.

484

عدد آثبات الغرآن

الموضوع صفحة سبب الاختلاف في عدد الآيات 45 8. فوائد معرفة الآيات 488 ترتيب آيات القرآن 482 ملاحظة فى عدد كلات القرآن وحروفه 434 شبهة تتصل بالموضوع وتفنيدها P3Y معنى السورة 40. حُكمة نسوير السور 401 أقسام السور 404 المذاهب في ترتيب السور 404 احترام هذا الترتيب TOA شبهتان خفيفتان وجوابهما 47. 4 المبحث العاشر فى كتابة القرآن ورسمه ومصاحفه 114 الركتابة 114 شأن الكتابة في الإسلام 474 هل كان النبي ﷺ بقرأ ويكتب ا 476 كتابة القرآن 414 رسم للصحف وقواعد هذا الرسم 479 كاعدة الحذف 4.6 ظعدة الزيادة 44. قاعدة الممز وقاعدة البدل 441

قاعدة الوصل والفصل وقاعدة مأ فيه قراءتان

مزايا الرسم العثمانى

TYT

444

منحة هل رسم المصحف توقیفی ؟ 477 الرأى الأول أنه توقيني 444 الرأى الثاني أنه اصطلاحي لا توقيق 44. « الثالث وسط بين الرأبين 446 الشبهات التي أثيرت حول كتابة القرآن ورسمه **\*\***\*\* الشبهة الأولى 784 جو اب هذه الشهة **727** الشمة الثانية وجوابها 4 الشبهة الثالثة وجوابها 444 الشبهة الرابعة وجوابها 444 الشهة الخامسة 49. جواب الشبهة الخامسة وتصوير الشبهة السادسة 49. جواب السادسة وتصوير السابعة وجوابها 491 الشمهة السابعة وجوابها 444 الشبهة الثامنة وجوابها may تصوير الشبهة التاسمة 440 جواب التاسعة وتصوير العاشرة وجوابها 447 خلاصة الدفاع 447 شبهة على التزام الرسم المثماني في هذا العصر 447 جواب هذه الشهة 444 المصاحف تفصيلا والجروف السبعة فىالمصاحف العثمانية 499

المبحف والمماحف

1 • 3

4 \*

الموضوع المفحة عدد المصاحف العيانية 2.4 كيف أنقذ عثمان المصاحف العثمانية ٠٣. أمن المصاحف المنمانية الآن؟ ٤٠٤ الماحف في دور التحويد والتحسين 2.0 إعجام المصاحف 1.3 شكل المصاحف £ .Y حكم نقط المصحف وشكله 4.3 تجزئة القرآن 2.9 احترام المصحف ٤١٠ ٤٧٥ المبحث الحادي عشر في القراءات والقراء والشبهات فيها 113 القراءات 217 نشأة علم القراءات 214 طبقات الحفاظ المقرئين الأوائل 212 أعداد القراءات 213 ضابط قبول القراءات 211 منطوق هذا الضابط ومفهومه 274 ملاحظة فى الاكتفاء بصحة الإسباد فى الضابط المذكور ETY أنواع القراءات من حيث السند 249 تواتر القرآن الكريم 143 الآراء في القراءات السبع 240

الآراء في القراءاتُ الثلاث المتممة للمشرّ

التحقيق تواتر العشركلها

11.

133

الموضوع القراء 207 ابن عامر 207 ابن كثير Yes عاصم LOX أبو عرو 204 حرة 27. 173 277 أبو جعفر ويعقوب 274 272 الحسن البصرى وابن محيصن ويميي البزيدى والشنبوذى 670

٤٦٦ حكم ماوراء العشر
٤٧٠ فذل كمة هذا البحث
٢٧٤ نقض الشبهات التي أثيرت في هذا المقام
٤٧١ الشبهة الأولى وجوابها

الشبهة الثانية الشبهة الثانية والرابعة الشبهة الثالثة والرابعة

٧٠ الشبهة الخامسة

# شكر ورجاء

أما بعد شكر الله تمالى وحده حداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، فإنى أتوجه بأجزل الشكر إلى كل من عاوننى فى هذا الكتاب برأيه ، أو بسعيه ، أو بقراءته والإقبال عليه ، أو بتقديره وتشجيمى على المضى فيه .

وأرجو كل من يطلع عليه أن يلتمس لى المذر إن كنت ُ قصرت ، وأن يرشدنى إلى شاكلة الصواب إن كنت أخطأت ، وأن يصحح نسخته على ماجاء في هذه الطبعة ، وأن يعلم أننى حاولت جهد طاقتي حسن الإخراج وجودة الطبع أ، ولكن الظروف أبت إلا أن تقف بى عند هذا الحد. ولعلى سد د ث أو قاربت ، وعلى كل حال فالمود أحد إن شاء الله .

وأستففر الله من كل خطيئة وزلل ، وأسأله أن يقابل بالقبول ماونقنا إليه من نافع العلم وصالح العمل ، وأن يُصلح منا جميعاً الحال والمآل ، وأن يحقق للإسلام والمسلمين جميع الآمال. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. والصلاة والسلام على سيدنا مجمدوآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان في البدايات والنهايات ، آمين . وسكر م كلى آلر سَلِين ، وآلحَمد له رب آلفا كين ،