### وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهیه

اردوترجمه

ج*لد - ۱۳* تعلیم وتعلم \_\_\_\_ تلوّم

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

### چمله حقوق بحق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ ہیں پوسٹ بکس نمبر ۱۲۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

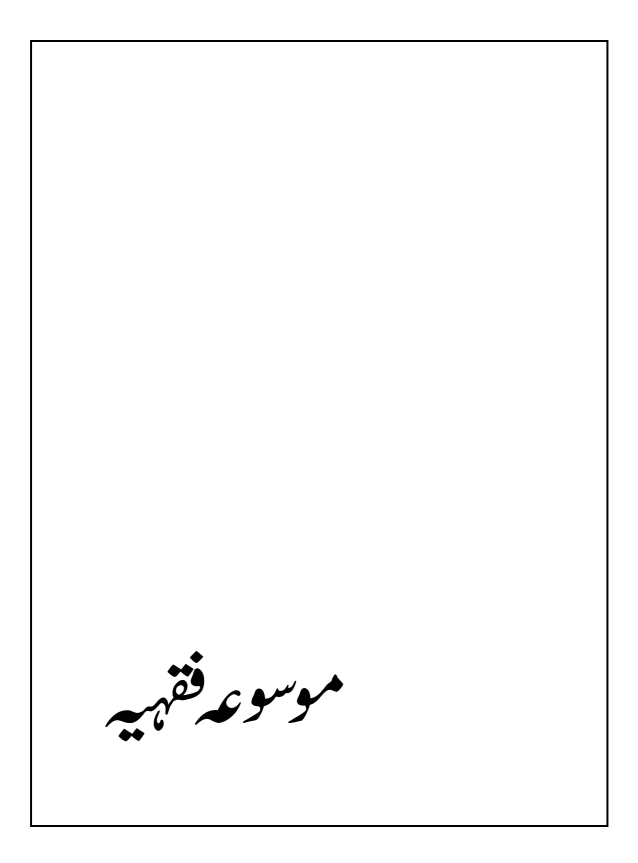
### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 ، جوگا بائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه گلر ، نئی د ہلی –110025

فون:91-11-26981779

Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



### بيني للهُ البَّمْزِ الرَّحِيثِ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَكُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴿ اللَّايُنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑ ہے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہر گروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑ اہوا کرے، تا کہ (بیہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیہ اپنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا ئیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاطر ہیں!''۔

(سورهٔ توبهر ۱۲۲)

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بناري وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتاب السد ين كي مجمع عطافر ماديتائے"۔

### فهرست موسوعه فقهیه جلد – ۱۳

| صفحہ           | عنوان                                                        | فقره |
|----------------|--------------------------------------------------------------|------|
| 74- <b>r</b> r | تعليم تعتم                                                   | 11-1 |
| mm             | تعريف                                                        | 1    |
| ٣٣             | متعلقه الفاظ: تثقيف ،تدريب، تاديب                            | r-r  |
| ٣٣             | شرعي حکم                                                     | ∠-۵  |
| ۳۴             | الف: تعلم                                                    | ۵    |
| ٣۵             | ب تعلیم                                                      | 4    |
| ٣٩             | تعليم وتعلم كى فضيلت                                         | ۸    |
| ٣٧             | معلم اور متعلم کے آ داب                                      | 9    |
| ٣٧             | الف: آ داب معلم                                              | 9    |
| ٣٨             | ب: آ داب متعلم                                               | 1+   |
| ۴.             | نمسن بچول کی تعلیم                                           | 11   |
| ۴۱             | عورتوں کی تعلیم                                              | 11   |
| ۴۲             | تعلیم کے لئے مار نا                                          | Im.  |
| ٣٣             | تعلیم کی غرض سے مارنے کا تاوان                               | ١٣   |
| ~~             | قر آن اور شرعی علم کی تعلیم کے لئے اجرت پررکھنا              | ۱۵   |
| r 5            | ہنر،صنعت اور دیگر غیر شرعی علوم کی تعلیم کے لئے اجرت پررکھنا | 14   |
| ٣٦             | حرام علوم کی تعلیم<br>                                       | 14   |
| 44             | شکاری جانوروں کی تعلیم                                       | 1A   |
| <b>۴</b>       | تعمد                                                         |      |
|                | د مکھنے: عمد                                                 |      |

| مغم                       | عنوان                                                                 | فقره         |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| <i>۴۷</i>                 | مم                                                                    |              |
|                           | و کیھئے:عمامہ                                                         |              |
| r2                        | تغمير                                                                 |              |
|                           | د کیچئے:عمارة                                                         |              |
| <b>△ •</b> − <b>?</b> ′ ∠ | تعيم                                                                  | <b>A-1</b>   |
| r2                        | تعريف                                                                 | f            |
| r <u>/</u>                | اجمالي حكم                                                            | ۲            |
|                           | تعمیم چندامور میں ہوتی ہے،ان میں سے بعض سے ہیں:                       | <b>Y- Y</b>  |
| ~9-~ <i>~</i>             | الف-وضو،ب-غنسل، ج-تيمّم، د- دعا                                       |              |
| ۵٠                        | ز کا ۃ کے تمام آٹھوں مصارف میں اس کوصرف کرنا                          | <b>∠</b>     |
| ۵٠                        | دعوتوں میں عمومی بلاوا                                                | ۸            |
| ۵٠                        | تعوذ                                                                  |              |
|                           | د کیچئے:استعاذہ                                                       |              |
| 14-01                     | تعويذ                                                                 | <b>r</b> A-1 |
| ۵۱                        | تعريف                                                                 | 1            |
| ۵۱                        | متعلقهالفاظ: رقيه تميمه ، ودعة ،توله، ( تفل ،نفث ، نفخ ) بنشره ،رتيمه | <b>1</b> -1  |
| ۵۳                        | تعويذ كاشرى حكم                                                       | 9            |
| ۵۳                        | ربيا فشم                                                              | 1+           |
| ۵۳                        | جس کامعنی نا قابل فہم ہو                                              | 1+           |
| ۵۵                        | دوسری قشم                                                             | 11           |
| ۵۵                        | تعویذاگراَللہ کے کلام پر یااساء حسنی پرمشتمل ہو                       | 11           |
| ۵۷                        | تيسرى قشم                                                             | IM           |
| ۵۷                        | تیسری قسم<br>جواللہ تعالیٰ کےعلاوہ کسی اور کے نام سے ہو               | IM           |
| ۵۷                        | تعویذ استعال کرنے کی غرض                                              | 16           |

| صفحه  | عنوان                                                  | فقره         |
|-------|--------------------------------------------------------|--------------|
| ۵۷    | اول ـ شفاء چاہنا                                       | ۱۳           |
| ۵۷    | الف: قرآن كے ذریعہ شفاء طلب كرنا                       | الر          |
| ۵۹    | ب: مناسب دعاؤں اور ما توراذ کار کے ذریعہ شفاءحاصل کرنا | 10           |
| 4+    | دوم په شو هرکوا پنی طرف ماکل کرنا                      | 14           |
| Y+    | سوم _نظر کے ضرر کو دور کرنا                            | 14           |
| 4+    | الف: نظرلكنا                                           | 14           |
| ٦١    | ب: نظر سے حفاظت                                        | 11           |
|       | الف:جس کی نظر لگنے کا امکان ہواس کی جانب سے بعض دعاؤں  | 11           |
| ٦١    | اوراذ کار کا پرخ هنا                                   |              |
| 44    | ب: نظر کوجھاڑ نا                                       | 19           |
| 44    | ج: نظر لگنے سے شفاءطلب کرنا<br>م                       | **           |
| 44    | د:جس شخص کی نظر لگ جا نامشہور ہواس پر کیا واجب ہے      | ۲۱           |
| 45    | چېارم _مصيبت کود فع کرنا                               | **           |
| 45    | الف: آ دمی کے بدن پرتعویذوں کولٹکا نا                  | ۲۳           |
| ٦٣    | ب: جانوروں کے بدن پرتعویذ کالٹکا نا                    | 20           |
| ٦٣    | جنبی اور حا ئضه کا تعویذ پہننا<br>ب                    | ۲۵           |
| ۵۲    | كافركائسىمسلمان كويامسلمان كاكسى كافركوجها زيجونك كرنا | 77           |
| ۵۲    | الف: كافركامسلمان كوجهاڑ نا<br>-                       | 77           |
| ۵۲    | ب:مسلمان کاکسی کا فر کوجھاڑ پھونک کرنا                 | ۲۷           |
| ۵۲    | تعویذاورجھاڑ پھونک کرنے پراجرت لینا                    | ۲۸           |
| ∠r-44 | تعويض                                                  | <b>۲۲-</b> 1 |
| YY    | تعريف                                                  | 1            |
| YY    | متعلقه الفاظ: تثمين ، تقويم ، أرش ، ضمان               | ۵-۲          |
| 42    | تعويض كاحكم                                            | 4            |
| ٨٢    | ضرر کا تاوان                                           | ۷            |

| ي غي     | عنوان                                     | فقره |
|----------|-------------------------------------------|------|
| ۲۸       | '' عین'' کوضا کُع کرنے کا تاوان           | ۸    |
| YA       | منفعت ضائع کرنے کا تاوان                  | 9    |
| 49       | الف:وقف                                   | 1•   |
| 49       | ب: يتيم كامال                             | 11   |
| 49       | ج:حصول آمدنی کے لئے تیار کردہ مکان        | Ir   |
| ۷٠       | عقو دمیں تعدی یا کوتا ہی کے سبب تاوان     | 11-  |
| ۷٠       | الف:عقو دامانات میں تاوان                 | Im   |
| ۷+       | ب:مبيع ميں موجود عيب كا تاوان             | 16   |
| ۷.       | <b>ح:اجاره میں تاوان</b>                  | 10   |
| ∠•       | ترغیب دینے اور ورغلانے کے سبب تا وان      | 14   |
| ۷.       | ا کراہ کے سبب تاوان                       | 14   |
| ∠1       | خودتلف کرنے یا تلف کا سبب بننے کا تاوان   | 11   |
| ∠1       | جانوروں کےضائع کردہ سامان کا تاوان        | 19   |
| ∠1       | تلف شدہ چیزوں کا تاوان لازم ہونے کی شرطیں | ۲٠   |
| ∠1       | کس چیز کے ذریعہ تاوان کی ادائیگی ہوگی     | ۲۱   |
| ∠1       | معنوى نقصانات كاتاوان                     | ۲۲   |
| <b>4</b> | تعتيب                                     |      |
|          | د يکھئے: خيارعيب                          |      |
| <b>4</b> | تعتن                                      |      |
|          | و ميسئة:<br>د ميسئة:                      |      |
| <u> </u> | تعيين                                     | 14-1 |
| ,<br>_<  | تيريف<br>تعريف                            | ,_ , |
| ۷۲       | متریف<br>متعلقه الفاظ: ابهام تخنیر بخصیص  | r-r  |
| ۷۳       |                                           |      |
|          | شرعی حکم<br>اول:اصولیین کےنز د یک تعیین   | ۵    |
| ۷۳       | اول:اصومین کے زدیک بین                    | ۵    |

| مفحه                         | عنوان                                                           | فقره |
|------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------|
| ۷۳                           | دوم: فقهاء کےنز دیک تعیین                                       | Ч    |
| ۷۳                           | الف: نماز میں                                                   | ۷    |
| ۷۳                           | ب:روزه میں                                                      | 9    |
| ۷۴                           | ح: ب <i>يع ين</i><br>                                           | 1•   |
| ۷۵                           | د ببیج اورثمن کی تعیین<br>                                      | 11   |
| ۷۵                           | ھ:خيارتين                                                       | 14   |
| 4                            | وبمسلم فيه مين تعيين                                            | Im   |
| 44                           | ز:وکیل بنانے میں تعیین<br>پی                                    | 16   |
| 44                           | ح:اجاره میں تعیین                                               | 10   |
| 44                           | ط:طلاق میں تعیین                                                | 14   |
| 22                           | ی: دعوی میں تعیین                                               | 14   |
| $\Lambda$ 1- $\angle\Lambda$ | تغریب                                                           | ۵-1  |
| <b>∠∧</b>                    | تعريف                                                           | f    |
| ۷۸                           | تغريب يے متعلق احکام                                            | ۲    |
| ۷۸                           | اول: حدز نامیں شهر بدر کرنا                                     | ۲    |
| ∠9                           | زنا کی حدمیں کون جلاوطن کیا جائے گا                             | ٣    |
| ۸٠                           | دوم: ڈا کہزنی میں جلاوطن کرنا                                   | ۴    |
| ΔI                           | سوم: لبطورتعز يرجلاوطن كرنا                                     | ۵    |
| ΛI                           | تغرير                                                           |      |
|                              | د مکھئے:غرر                                                     |      |
| 94-11                        | تغسيل الميت                                                     | 19-1 |
| ΔI                           | تعریف                                                           | f    |
| ΔI                           | شرعی حکم                                                        | ۲    |
| ۸r                           | میت کونسل دینے والا کیسا ہونا چاہیے اوراس کو کیانہیں کرنا چاہیے | ٣    |
| ٨٣                           | میت کونسل دینے میں نیت                                          | ۴    |
|                              |                                                                 |      |

| مفح | عنوان                                                                     | فقره       |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۸۴  | میت کا کپڑاا تارنااور غشل کے وقت اس کے رکھنے کا طریقہ                     | ۵          |
| ۸۴  | دھونے کی تعداداوراس کا طریقہ                                              | 4          |
| AY  | غسل دینے کے پانی کی نوعیت                                                 | ٨          |
| AY  | عنسل سے پہلے اوراس کے بعدمیت کے ساتھ کیا کیا جائے                         | 9          |
| ۸۷  | کن حالات میں میت کو تیم ّم کرا یا جائے گا                                 | 1+         |
| ۸۸  | کن لوگوں کے لئے میت کو غسل دینا جائز ہے                                   | 11         |
| ۸۸  | الف: میت کونسل دینے کا زیادہ حقدار                                        | 11         |
| ۸٩  | ب:عورت کااپنے شو ہر کوئسل دینا                                            | Ir         |
| 9+  | ج: مر د کااپنی بیوی ک <sup>ونس</sup> ل دینا                               | 112        |
| 91  | د:مسلمان کا کا فرکواور کا فر کامسلمان کونسل دینا                          | 16         |
| gr  | کا فر کامسلمان کونسل دینا                                                 | 10         |
|     | ھ: مر دوں اورغورتوں کا حچو ٹے بچوں کونسل دینا اور بچوں کا مر دوں<br>      | 14         |
| 91  | اورعورتو ل کونسل دینا                                                     |            |
| 91  | (۱)مردوںاورعورتوں کا حچھوٹے بچوں کوغسل دینا<br>                           | 14         |
| 91  | (۲) بېچ کامىت کۇنسل دىينا                                                 | 14         |
|     | و:احرام والے کاغیرمحرم کونسل دینااور غیرمحرم کااحرام والے کونسل دینا<br>: | 11         |
| 92  | اورمحرم کونسل دینے کا طریقه                                               |            |
| 92  | ز :خنثی مشکل کونسل دینا<br>بریست ن                                        | 19         |
| 96  | کس میت کونسل دیا جائے گااورکس کونسل نہیں دیا جائے گا<br>. :               | ۲٠         |
| 96  | الف:شهبيد كونسل دينا                                                      | ۲٠         |
|     | ب: پییٹ اور طاعون کی بیاری میں مرنے والے، دب کرمرنے والے<br>              | <b>r</b> 1 |
| 90  | اوران جیسے دوسر ہے مرنے والوں کونسل دینے کاحکم                            |            |
| 90  | ج:جس کامسلمان یا غیرمسلم ہونامعلوم نہ ہواس کونسل دینے کاحکم               | **         |
| 90  | د:مسلمان مردوں کونسل دینا جب کہوہ کا فرمردوں میں مل جائیں                 | ۲۳         |
| 90  | ھ: باغیوں اور ڈاکوؤں گونسل دینا                                           | 20         |

| صفحه    | عنوان                                                                          | فقره       |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 7       | و:ایسے بچے کوشل دینا جوزندہ پیدا ہونے کے بعد مرجائے                            | ۲۵         |
| 79      | ز:میت کے جسم کے جز کونسل دینا                                                  | ry         |
| 9∠      | میت کوشسل دینے پراجرت لینا                                                     | <b>r</b> ∠ |
| 9∠      | بغیرغسل کےمیت کو فن کرنا                                                       | ۲۸         |
| 9∠      | میت کونسل دینے پر کیاا تر مرتب ہوگا                                            | 79         |
| 1+1-91  | تغليظ                                                                          | 9-1        |
| 91      | تعريف                                                                          | f          |
| 91      | نجاسات غليظه                                                                   | ۲          |
| 99      | عورت غليظه                                                                     | ٣          |
| 99      | د پیت مغلظه                                                                    | ۴          |
| 1 • •   | کن دعاوی میں قتم میں تختی برتی جائے گی                                         | ۵          |
| 1 • •   | فتىم كوسخت بنانے كا طريقيه                                                     | 4          |
| 1+1     | ل <b>عان می</b> ر شختی                                                         | ۸          |
| 1+1     | تعزیری سزامیں شختی                                                             | 9          |
| 1+1     | تغير                                                                           |            |
|         | و کیھئے: تغییر                                                                 |            |
| 1+9-1+1 | تغيير                                                                          | 1 • - 1    |
| 1+1"    | تعريف                                                                          | 1          |
| 1+1"    | متعلقه الفاظ: تبديل                                                            | ۲          |
| 1+1"    | شرعي حكم                                                                       | ٣          |
| 1+1~    | طہارت کے باب میں پانی کےاوصاف کی تبدیلی                                        | ٣          |
| 1+0     | نماز کےاندر نیت کی تبدیلی                                                      | ۴          |
| 1+0 <   | عبادات میں انسان کی اس حالت کی تبدیلی جس کی بنا پروہ شرعی حکم کا مکلّف ہوتا ہے | ۵          |
| 1+4     | قبلہ کے بارے میں اجتہاد کا بدل جانا<br>،                                       | 4          |
| 1•∠     | سال کےدوران ز کا ۃ کےنصاب میں تبدیلی                                           | <b>∠</b>   |

| صفحه    | عنوان                                                                 | فقره  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|-------|
| 1+∠     | نکاح کے باب میں آزاد ہونے یادین کے اعتبار سے شوہریا بیوی کی تبدیلی    | ۸     |
| 1+9     | غصب کرده چیز میں تبدیلی                                               | 9     |
| 1+9     | جنایت کرنے والےاورجس پر جنایت کی گئی ہےاس کی حالت کی تبدیلی           | 1•    |
| 111-1+9 | تفاؤل                                                                 | r-1   |
| 1+9     | تعریف                                                                 | 1     |
| 11 •    | متعلقه الفاظ: تبرك                                                    | ۲     |
| 11•     | تفاؤل كاشرعي حكم                                                      | ٣     |
| 111     | مباح فال                                                              | ۴     |
| 110-111 | تفرق                                                                  | 11~-1 |
| III     | تعریف                                                                 | 1     |
| III     | متعلقه الفاظ: تجزؤ                                                    | ۲     |
| III     | تفرق كاشرعي حكم                                                       | ٣     |
| III     | انژا نداز ہونے والی علا حد گی اوراس کا حکم                            | ۴     |
| 1112    | بیع منعقد ہوجانے کے بعد متعاقدین کا ایک دوسرے سے جدا ہونا             | ۵     |
| 1112    | علاحدگی پرمجبور کرنا                                                  | 4     |
| 116     | ر بوی سامان کی خرید وفروخت میں قبضہ سے پہلے علا حد گی                 | ۷     |
| 116     | بييسلم ميں رأس المال پر قبضہ ہے بل علا حد گی                          | ۸     |
| 116     | بیع عرا یامیں قبضه کرنے سے قبل علا حد گی                              | 9     |
| IIM     | مشروط کے تتم ہونے سے بل تیرا ندازی میں مقابلہ کرنے والوں کی علا حد گی | 1•    |
| 110     | عقد کاالگ الگ ہونا                                                    | 11    |
| 110     | خطبہ کے درمیان حاضرین کامنتشر ہوجانا                                  | Ir    |
| 110     | نماز کےوقت ننگےلوگوں کاالگ الگ ہونا                                   | ١٣    |
| 110     | مجمع کےمنتشر ہونے کے بعد و ہاں کسی مقتول کا پایا جانا                 | ١٣    |
| F11-P11 | تفريط                                                                 | 11-1  |
| III     | تعريف                                                                 | 1     |

| صفحه    | عنوان                                                    | فقره  |
|---------|----------------------------------------------------------|-------|
| PII     | متعلقه الفاظ :افراط                                      | ۲     |
| ll.     | اجمالي حكم                                               | ٣     |
| 117     | الف:عبادات مين تفريط                                     | ۴     |
| 114     | ب:امانتوں کےعقو دمیں تفریط                               | ۵     |
| 11A     | <b>ج: وكالت مي</b> ن تفريط                               | 4     |
| 11A     | د: مزدور کی کوتا ہی                                      | ۷     |
| 11A     | ھ: نفقہ میں تفریط                                        | ۸     |
| 119     | و:وصی کی تفریط                                           | 9     |
| 119     | ز: دوسرے کا مال بچانے میں کو تاہی                        | 1+    |
| 119     | ح: دوسرے کی زندگی بچانے میں کوتا ہی                      | 11    |
| 114-114 | تفريق                                                    | 10~-1 |
| 14.     | تغريف                                                    | f     |
| 17+     | شرعی حکم                                                 | ۲     |
| 17+     | موقع اومحل کےاعتبار سے تفریق کےاحکام مختلف ہوں گے        | ۲     |
| 17+     | الف:صدقہ واجب ہونے کےخوف سے مخلوط مال کوالگ الگ کرنا     | ۲     |
| 17+     | ب:تمتع میں الگ الگ ایام میں روز ہ رکھنا                  | ٣     |
| Iri     | ج: فج کی جزا کے روز وں کی تفریق                          | ۴     |
| Iri     | د: طواف کے اشواط کی تفریق                                | ۵     |
| ITI     | ھ:ماں اوراس کے بیچ کے درمیان تفریق                       | 4     |
| IFF     | و: بائع یامشتری یامبیع میں تعدد کے وقت عقد بیع میں تفریق | 4     |
|         | جسعقد میں ایسی چیزیں داخل ہوں جن میں بعض کی بیچ جائز     | ۸     |
| ITT     | اور بعض کی بیع ناجا ئز ہواس عقد کی تفریق                 |       |
| ITT     | حنفيه كامذبهب                                            | ۸     |
| Irr     | ما لكيه كامذبهب                                          | 9     |
| Irr     | شافعيه كامذبهب                                           | 1+    |

| صفحه         | عنوان                                               | فقره |
|--------------|-----------------------------------------------------|------|
| ١٢۵          | حنابله کامذهب                                       | 11   |
| IFY          | ز: كفارات ميں روزوں كى تفريق                        | Ir   |
| 174          | قضاءرمضان ميں نتابع                                 | ۱۴   |
| 1m7-1r2      | تفيير                                               | 11-1 |
| 1 <b>r</b> ∠ | تعريف                                               | f    |
| 1 <b>r</b> ∠ | متعلقه الفاظ: تاويل، بيان                           | ۲    |
| ITA          | تفسيرقر آن كانحكم                                   | ۴    |
| ırq          | تفسيرقرآن كي اقسام                                  | ۵    |
| ırq          | تفير كے طريقے                                       | ۲    |
| 1° +         | لغت اورزبان کی بنیاد پرقر آن کی تفسیر               | ۸    |
| I** *        | مفسرقر آن کی شرا ئط وآ داب                          | 9    |
| IMM          | بے وضو څخص کا تفسیر کی کتا بوں کو چھو نااورا ٹھا نا | 11   |
| IMM          | کتب تفسیر کے چرانے والے کا ہاتھ کا ٹنا              | Ir   |
| ١٣٦٢         | مبهم اقراركرنے والے كااپنے اقرار كى تفسير كرنا      | IM   |
| 12-120       | تفسيق                                               | A-1  |
| ١٣۵          | تعریف                                               | f    |
| ١٣٥          | متعلقه الفاظ: تعديل، تكفير                          | ٢    |
| 1 <b>~</b> 5 | اجمالي حكم                                          | ۴    |
| 123          | محدود فی القذ ف کوفات کہنا                          | ۴    |
| IMA          | كبيره گنا ہوں كے مرتكب كوفاسق كہنا                  | ۵    |
| IMA          | اہل بدعت کو فاسق کہنا<br>شد                         | 4    |
| IMZ          | ایسے شخص کو فاسق کہنا جو فاسق نہیں ہے               | 4    |
| I <b>m</b> ∠ | بحث کے مقامات                                       | ۸    |

| صفحه      | عنوان                                  | فقره        |
|-----------|----------------------------------------|-------------|
| 11"9-11"A | تفضيل                                  | <b>A-1</b>  |
| IMA       | تعریف                                  | 1           |
| IMA       | متعلقه الفاظ : تسويير                  | ۲           |
| IMA       | اجمالي حکم                             | ٣           |
| 164-164   |                                        | ۵-1         |
| 117 +     | تعريف                                  | 1           |
| 117 +     | متعلقه الفاظ: تفريق، وشر               | <b>r</b> -r |
| ١٣١       | اجمالي حكم                             | ۴           |
| 144       | تفليس                                  |             |
|           | د كيھئے:افلاس                          |             |
| 124-144   | تفويض                                  | 19-1        |
| Irr       | تعريف                                  | 1           |
| الهما     | متعلقه الفاظ: توكيل، تمليك تخيير       | ۲           |
| ١٣٣       | تفوی <i>ض ہے متع</i> لق احکام          | ۵           |
| ١٣٣       | اول: نکاح میں تفویض                    | ۵           |
| ١٣٣       | تفويض كى حقيقت اوراس كاحكم             | ۵           |
| الدلد     | تفوی <i>ض</i> کی اقسام                 | ۷           |
| الدلد     | نكاح ميں تفويض كى دونشميں ہيں          | ۷           |
| الدلد     | نکاح تفویض کےواجبات                    | ٨           |
| 160       | دوم: طلاق میں تفویض                    | 9           |
| 160       | طلاق میں تفویض کا حکم                  | 9           |
| ١٣٦       | طلاق میں تفویض کی حقیقت اوراس کا طریقه | 1+          |
| ام∠       | طلاق میں تفویض کے الفاظ                | 11          |
| ام∠       | زوجه کی مدت تفویض                      | 11          |

| صفحہ    | عنوان                                                            | فقره        |
|---------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| ا۴٩     | الفاظ تفویض کے ذریعہ واقع ہونے والی طلاق کی تعدا داوران کی نوعیت | ۳           |
| 114     | سوم: وزارت میں تفویض                                             | الر         |
| 149     | وزارت كي قشميس                                                   | ١٣          |
| 10+     | وزارت تفويض كى تعريف                                             | 10          |
| 10+     | اس کی مشروعیت                                                    | 14          |
| 10+     | وزارت تفویض کی شرا ئط                                            | 14          |
| 10+     | وزیرتفویض کے اختیارات                                            | 11          |
| 101     | وزراء تفويض كى تعداد                                             | 19          |
| 104-104 | تقا <u>بض</u>                                                    | 2-1         |
| Iar     | تعريف                                                            | 1           |
| 101     | متعلقه الفاظ: تعاطی تخلیه                                        | <b>-</b> -r |
| 100     | اجمالي حكم                                                       | ۴           |
| 171-166 | تقادم                                                            | 11~-1       |
| 100     | تغريف                                                            | 1           |
| 100     | دعوی کی سماعت سے مانع تقادم                                      | ٢           |
| 100     | دعوی کی ساعت سے مانع تقادم کی مدت                                | ٣           |
| rai     | وہ اعذار جن کی وجہ سے پندرہ سال بعد بھی دعوی کی ساعت جائز ہے     | ۵           |
| 102     | حق کےمطالبہ کی ابتدا کب سے ہوگی                                  | ۲           |
| 141     | حدود میں تقادم                                                   | 11"         |
| 141     | الف: حدود میں شہادت کا تقادم<br>                                 | 112         |
| 141     | ب:اقرار میں تقادم                                                | ١٣          |
| IYr     | تقاص                                                             |             |
|         | د کیھئے:مقاصہ<br>تقاضی                                           |             |
| 144     | تقاصی<br>د کیھئے: قضاء                                           |             |
|         | د ليھئے: قضاء                                                    |             |

| صفحه    | عنوان                                                            | فقره        |
|---------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| 175     |                                                                  |             |
|         | د کیسئے:ا قالہ                                                   |             |
| 170-175 | تقبل                                                             | <b>1</b>    |
| 144     | تعریف                                                            | 1           |
| 141"    | متعلقه الفاظ: كفاليه التزام                                      | <b>r</b> -r |
| 141"    | اجمالي حكم                                                       | ۴           |
| 124-170 | تقبيل                                                            | rr-1        |
| 170     | تعریف<br>تقبیل کی قشمیں<br>تقبیل کےاحکام<br>اول:تقبیل مشروع      | 1           |
| PFI     | تقبیل کی قشمیں                                                   | ۲           |
| PFI     | تقبیل کے احکام                                                   | ۳           |
| PFI     | اول:تقبيل مشروع                                                  | ۳           |
| PFI     | الف: حجراسود کی تقبیل                                            | ٣           |
| PFI     | ب:رکن بمانی کی تقبیل                                             | ۴           |
| 147     | دوم:تقبيل ممنوع                                                  | ۵           |
| 147     | الف: اجنبي عورت كا بوسه لينا                                     | ۵           |
| 172     | ب: بےریش کا بوسہ لینا                                            | 4           |
| 172     | ج: مرد کے لئے مر د کا بوسہ لینا اورعورت کے لئے عورت کا بوسہ لینا | ۷           |
| AFI     | د: ظالم کے ہاتھ کا بوسہ لینا                                     | ٨           |
| AFI     | ھ: علاءاورعظماء کےسامنے زمین کا بوسہ لینا                        | 9           |
| AFI     | و:اعتكاف اورروز ه كي حالت ميں بوسه لينا                          | 1+          |
| AFI     | سوم:مباح تقبيل                                                   | 11          |
| AFI     | الف: نیکی اورا کرام کی تقبیل ،محبت اور شفقت کی تقبیل             | 11          |
| 14+     | ب:میت کی تقبیل                                                   | Ir          |
| 1∠+     | ج: قرآن كي تقبيل                                                 | Im          |
| 1∠1     | د:روٹی اور کھانے کی تقبیل                                        | الر         |

| صفحه    | عنوان                                                                 | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| 121     | تقبیل کےاثرات                                                         | ۱۵   |
| 1∠1     | وضو میں تقبیل کااثر                                                   | 12   |
| 127     | نماز میں تقبیل کااثر                                                  | 14   |
| 127     | روزوں پرتقبیل کااثر                                                   | 14   |
| 121     | اعتكاف ميں تقبيل كااثر                                                | 11   |
| 148     | حج می <i>ں تقبی</i> ل کااثر                                           | 19   |
| 128     | رجعت میں تقبیل کااثر                                                  | **   |
| 120     | ظهار میں تقبیل کا نثر                                                 | ۲۱   |
| 120     | ا يلاء ميں تقبيل كااثر                                                | **   |
| 120     | حرمت مصاهرت میں تقبیل کااثر                                           | ۲۳   |
| 114-122 | تقرير                                                                 | 10-1 |
| 122     | تعريف                                                                 | 1    |
| 122     | متعلقه الفاظ: اقرار ،سكوت ، اجازت                                     | r-r  |
| IΔΛ     | اجمالي حكم                                                            | ۵    |
| IΔΛ     | اول:اصولیین کے نز دیک تقریر                                           | ۵    |
| IΔΛ     | دوم: فقهاء کے نز دیک تقریر                                            | ۷    |
| IΔΛ     | اول کسی چیز میں مقرر کے حق کو ثابت کر نااوراس کومؤ کد کرنا            | ۷    |
| 149     | دوم ــامرموجود کو برقرار رکھنااوراس کوعلی حالیہ باقی رکھنا            | ٨    |
| 1∠9     | الف: شركت ميں                                                         | ٨    |
| 1∠9     | ب:قراض (عقدمضاربت) میں                                                | 9    |
| 1∠9     | ج: قضاء میں                                                           | 1+   |
| 14+     | سوم متہم شخص سے اقرار کا مطالبہ کرنااوراس کواعتراف کرنے پرآ مادہ کرنا | 11   |
| 17-17   | تقشيم                                                                 | 4-1  |
| 112     | تعريف                                                                 | 1    |
| ١٨٣     | متعلقه الفاظ: تنقيح مناط                                              | ۲    |

| مفحه    | عنوان                                               | فقره        |
|---------|-----------------------------------------------------|-------------|
| ۱۸۴     | اجمالی حکم                                          | ٣           |
| ١٨٣     | اول:اصولیین کےنز دیک                                | ٣           |
| ١٨٥     | دوم:فقهاء کےنز دیک                                  | ۴           |
| ١٨٥     | جس پرمسلمانوں کا قبضه ہواس کی تقسیم                 | ۴           |
| IAY     | تر که کی تقسیم                                      | 4           |
| 119-114 | تقصير                                               | 11-1        |
| 114     | تعريف                                               | 1           |
| 114     | متعلقه الفاظ: تعدى قصّ                              | <b>m-r</b>  |
| 114     | تقصيرکا شرعی حکم                                    | ۴           |
| 114     | حج اورغمره میں بال کی تقصیر                         | ۵           |
| IAA     | امانت کی حفاظت میں تقصیر                            | 4           |
| IAA     | فيصله مين حاكم كي تقصير                             | ۷           |
| IAA     | ڈ اکٹر کی تقصیر                                     | ٨           |
| IAA     | ازار کی تقصیر                                       | 9           |
| 119     | نماز کی تقصیر                                       | 1+          |
| 114     | خطبهٔ جمعه کی تقصیر                                 | 11          |
| 1/19    | شفعہ یا عیب کے تاوان کی طلب میں تقصیر               | Ir          |
| 191-19+ | تقلّد                                               | <b>m</b> -1 |
| 19+     | تعريف                                               | 1           |
| 19+     | اجمالي تحكم                                         | ٢           |
| 191     | ر پی<br>اجمالی حکم<br>حالت احرام میں تلوار لئ کا نا | ٣           |
| r+a-19r | تقليد                                               | rr-1        |
| 195     | تعريف                                               | 1           |
| 195     | متعلقه الفاظ : إ شعار                               | ٢           |
| 191     | تقليدكا دكام                                        | ٣           |

| ي م         | عنوان                                                | فقره     |
|-------------|------------------------------------------------------|----------|
| 191         | اول: مدی کوقلاده پهنانا                              | ٣        |
| 191"        | مدی کوقلا دہ پہنانے کا حکم                           | ۴        |
| 1917        | کس مدی کوقلا دہ پہنا یا جائے گااورکس کونہیں          | ۵        |
| 190         | کس چیز کے ذریعہ قلا دہ پہنا یا جائے گااوراس کا طریقہ | 4        |
| 190         | کیامدی کوقلا دہ پہنانے سے انسان محرم ہوجائے گا       | <b>∠</b> |
| 199         | مدی کانعین اور قلادہ پہنانے کی وجہےاں کالزوم         | ٨        |
| 194         | دوم:تعویذ گنڈ وں کولٹکا نا                           | 9        |
| 194         | سوم: مجتهد کی تقلید                                  | 1+       |
| 194         | تقليد كاحكم                                          | 11       |
| 194         | الف: عقا ئد مين تقليد كاحكم                          | 11       |
| 191         | ب: فروع مین تقلید کا حکم                             | 11"      |
| r • •       | جس کی تقلید جائز ہےاس کی شرائط                       | ١۴       |
| r • •       | تقلید کس کے لئے جائز ہے                              | 10       |
| <b>r</b> •1 | مفتیان کے متعدد ہونے اوران کےاختلاف کا مقلد پراثر    | 14       |
| r•r         | <b>ن</b> دا ہب کی تقلید<br>ص                         | 14       |
| r+r         | صحیح تقلید پڑمل کرنے کااثر                           | 1/       |
| r•m         | مقلد کا فتو ی دینا                                   | 19       |
| r•m         | کیا مقلداہل اجماع میں سے ہے؟                         | ۲٠       |
| r • r       | مقلدكا فيصله                                         | 71       |
| r • r       | جب اجتها دتبدیل ہوجائے تو مقلد کیا کرے؟              | **       |
| r + 0       | استقبال قبله اوراوقات نماز وغيره مين تقليد           | ۲۳       |
| r+A-r+Y     | فقو م                                                | △-1      |
| r+Y         | تعريف                                                | 1        |
| r+4         | متعلقه الفاظ بتنمول                                  | ٢        |
| r+4         | اجمالي حكم                                           | ٣        |

| صفحہ                       | عنوان                                       | فقره       |
|----------------------------|---------------------------------------------|------------|
| <b>**</b>                  | ہلاک شدہ چیز وں کا تقو م                    | ۴          |
| r+A                        | منافع كاتقوم                                | ۵          |
| r111-r+9                   | تقويم                                       | 15-1       |
| r+9                        | تعريف                                       | 1          |
| r • 9                      | اجمالي حكم                                  | ۲          |
| r • 9                      | سامان تجارت کی تقویم                        | ٣          |
| <b>Y</b> 11                | شکار کی جزاء کی تفویم                       | ~          |
| rır                        | خيار عيب ميں متعين سامان کی تقويم           | ۵          |
| 7117                       | ر بو يات ميں تقويم                          | 4          |
| 7117                       | حادثات میں ہلاک شدہ کی تقویم                | ۷          |
| 416                        | تقسيم ميں تقويم                             | ٨          |
| 710                        | چوری کے نصاب کی تقویم                       | 9          |
| ۲۱۷                        | حکومت عدل کی تقویم                          | 1+         |
| MA                         | مویشیوں کی جنایت کی تقویم                   | Ir         |
| <b>۲۲۲-۲1</b> A            | تفييد                                       | <b>A-1</b> |
| MA                         | تعريف                                       | 1          |
| <b>r</b> 19                | متعلقه الفاظ: اضافت، اطلاق تخصيص تعليق، شرط | 4-1        |
| ***                        | اجمالي حكم                                  | 4          |
| rm9-rrr                    | تقيب                                        | mr-1       |
| rrr                        | تعريف                                       | 1          |
| ***                        | متعلقه الفاظ: مدارات، مداهنت ، نفاق         | r-r        |
| ***                        | تقیه برغمل کی مشروعیت                       | ۵          |
| 444                        | انبياء كاتقيه                               | ٨          |
| <b>* * * * * * * * * *</b> | تقیہ برغمل کرنے کا حکم                      | 9          |
| rrq                        | تقیہ کے جواز کی شرائط                       | 14         |

| مفح            | عنوان                                      | فقره         |
|----------------|--------------------------------------------|--------------|
| rrr            | تقيه كيشمين                                | 77           |
| rmm            | جن چیزوں میں تقیہ حلال ہے                  | ۲۳           |
| rrr            | كفراوركفار سے دوئتی كاا ظهار               | ۲۳           |
| rrr            | مردار کا گوشت وغیره کھانا                  | 20           |
| ۲۳۴            | نماز كے بعض افعال میں تقیہ                 | ۲۵           |
| ۲۳۵            | بيج اور ديگرتصر فات ميں تقيه               | 77           |
| rmy            | بيان شريعت ميں تقيه اوراس كاحكم            | <b>r</b> ∠   |
| <b>r</b> m∠    | تقیہ کرنے والا کن چیزوں کی رعایت کرے       | ۳٠           |
| <b>*****</b>   | ن <b>كاف</b> و                             | <b>Y-1</b>   |
| <b>* * * *</b> | تعريف                                      | 1            |
| <b>* * * *</b> | كفاءت كاحكم                                | ۲            |
| rr •           | نکاح میں کفاءت                             | ٣            |
| 201            | قصاص میں برابری                            | ۴            |
| 777            | مبارزت میں برابری                          | ۵            |
| rrr            | گھوڑسواری کے مقابلہ میں برابری             | Y            |
| raa-rra        | تكبير                                      | <b>1</b> 1-1 |
| ۲۳۵            | تغريف                                      | 1            |
| rra            | متعلقه الفاظ : شبيح وثهليل اورخميد         | ٢            |
| ۲۳۵            | تکبیر کے احکام                             | ٣            |
| ۲۳۵            | اول:نماز میں تکبیر                         | ٣            |
| ۲۳۵            | تكبيرتخ يب                                 | ٣            |
| rra            | الف:تكبيرات انتقاليه                       | ۴            |
| rr∠            | تکبیرات انقالیہ کے مشروع ہونے کی حکمت<br>۔ | ۵            |
| rr∠            | تكبيرات انتقاليه كوكينچينااورمخضركهنا      | 4            |
| ۲۳۸            | ب:نمازعیدین میں تکبیرات زوائد              | ۷            |

| ئے۔         | عنوان                                    | فقره       |
|-------------|------------------------------------------|------------|
| ۲۳۹         | ج:عیدین کے دونوں خطبوں کے شروع میں تکبیر | ٨          |
| rr9         | د:نمازاستىقاء مىن تكبير                  | 9          |
| ra+         | ھ:جنازہ کی تکبیرات                       | 1+         |
| rai         | دوم:نماز سے باہرنگبیر                    | 11         |
| rai         | اذان میں تکبیر                           | 11         |
| rai         | ا قامت میں تکبیر                         | 11         |
| rai         | فرض نماز کےمعاً بعد بلندآ واز سے تکبیر   | Ir         |
| rar         | عیدگاہ کے راستہ میں تکبیر                | 16         |
| rar         | ایام تشریق میں تکبیر                     | 10         |
| rar         | حجراسودکے پاِس تکبیر                     | 14         |
| rar         | صفاومروہ کے درمیان سعی میں تکبیر         | 14         |
| rar         | وقوف عرفیہ کے دوران تکبیر                | 11         |
| rar         | رمی جمار کے وقت تکبیر                    | 19         |
| rar         | ذ نے اور شکار کے وقت تکبیر               | <b>r</b> + |
| rar         | رؤیت ہلال کےوفت تکبیر                    | ۲۱         |
| ryr-raa     | تكبيرة الإحرام                           | <b>N-1</b> |
| raa         | تعريف                                    | 1          |
| ray         | شرعي حکم                                 | ۲          |
| <b>r</b> &∠ | تکبیرتحریمہ کے تیج ہونے کی شرائط<br>     | ۴          |
| <b>r</b> 0∠ | اس کا نیت سے متصل ہونا<br>سر             | ۴          |
| ran         | تکبیرتحریمه کھڑ ہے ہوکر کہنا             | ۵          |
| ra9         | تکبیرتحریمه کوزبان سے کہنا<br>سے میں     | ۲          |
| ra9         | تکبیرتحریمه کاعر بی میں ہونا<br>سے مصر   | 4          |
| ra9         | تكبيرتحريمه كےلفظ ہے متعلق شرائط         | ۸          |

| صفحه                     | عنوان                                                   | فقره |
|--------------------------|---------------------------------------------------------|------|
| <b>۲</b> 4 <b>۳-</b> ۲4۲ | تکرار                                                   | ۵-1  |
| <b>777</b>               | تعريف                                                   | 1    |
| ryr                      | متعلقه الفاظ: اعاده                                     | ۲    |
| ryr                      | اجمالي حكم اور بحث كےمقامات                             | ۵-۳  |
| r20-r40                  | تكفير                                                   | rr-1 |
| 740                      | تعريف                                                   | 1    |
| 770                      | متعلقه الفاظ: تشريك بفسيق                               | ۲    |
| 777                      | تكفير يتمتعلق احكام                                     | ۴    |
| 777                      | اول:مسلمان کی تکفیر                                     | ۴    |
| 777                      | تکفیر ہے بچنا                                           | ۵    |
| <b>۲</b> 42              | كفركا حكم كب لكايا جائے                                 | 4    |
| <b>۲</b> 42              | سکران کی تکفیر                                          | ۷    |
| MAYA                     | سبب تكفير                                               | ۸    |
| MAYA                     | الف:عقيده كےسبب تكفير                                   | ٨    |
| MAYA                     | ب: قول کے سبب تکفیر                                     | 9    |
| 749                      | اللَّدُعز وجل كو برا بھلا كہنے والے كى تكفير            | 1+   |
| 749                      | انبیاءلیہم الصلاۃ والسلام کو برابھلا کہنے والے کی تکفیر | 11   |
| <b>r</b> ∠•              | صحابہ کو کا فر کہنے والے کی تکفیر<br>پ                  | Ir   |
| <b>r</b> ∠•              | شیخین کو برا بھلا کہنے والے کی تکفیر                    | Im   |
| <b>r</b> ∠1              | اجماع کے منکر کی تکفیر                                  | 10   |
| <b>r</b> ∠1              | عمل کے سبب تکفیر                                        | 10   |
| <b>r</b> ∠1              | گناہ کبیرہ کے مرتکب کی تکفیر                            | 14   |
| r∠r                      | جا دوگر کی تکفیر                                        | 14   |
| r∠r                      | تکفیر کے اثرات                                          | 11   |
| r∠r                      | الف جمل كا بإطل ہونا                                    | 19   |

| مغف                 | عنوان                                        | فقره      |
|---------------------|----------------------------------------------|-----------|
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | ب قبل                                        | ۲٠        |
| <b>7</b> ∠ <b>F</b> | تکفیر کرنے والے پرتکفیر کے اثرات             | ۲۱        |
| <b>7</b>            | دوم: گناہوں کی تکفیر( کفارہادا کرنا)         | **        |
| <b>7</b> 2 <b>m</b> | الف: وہ گناہ جن کے کفارات شریعت میں مقرر ہیں | **        |
| r2m                 | ب: وہ گناہ جن کے کفارات شریعت میں مقرر نہیں  | ۲۳        |
| TAZ-TZ8             | تكفين                                        | 11-1      |
| r 2 0               | تعريف                                        | 1         |
| r_a                 | نثرى حكم                                     | ۲         |
| <b>r</b> ∠4         | كفن كاطريقه                                  | ٣         |
| <b>Y</b> ∠∠         | كفن كى انواع واقسام                          | ۴         |
| <b>r</b> A+         | ميت كوتمامه باندهنا                          | 1+        |
| <b>r</b> A+         | کفن دیناکس پرواجب ہے؟                        | 11        |
| MAI                 | مردکوگفن دینے کا طریقه                       | 11        |
| ۲۸۲                 | عورت کو گفن دینے کا طریقہ                    | <b>/1</b> |
| ٢٨٣                 | محرم مردوعورت کے گفن دینے کا طریقہ           | Im        |
| ٢٨٣                 | شهيد کو کفن دينا                             | ١٣        |
| ۲۸۵                 | پہلے سے گفن تیار ر کھنا                      | 10        |
| MAY                 | مرده کی دوباره تکفین                         | IY        |
| MAY                 | کفن کی چوری میں ہاتھ کا ٹنا                  | 14        |
| PAY                 | كفن پريكصنا                                  | 1A        |
| r                   | تكليف                                        | r-1       |
| <b>r A</b> ∠        | تعریف                                        | 1         |
| <b>r A</b> ∠        | متعلقه الفاظ: امليت، ذمه                     | m-r       |
| ۲۸۸                 | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                 | ۴         |

| صفحہ            | عنوان                                             | فقره                                    |
|-----------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b>r</b>        | تكىنى                                             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                 | د <u>نگھئے</u> : کنیت                             |                                         |
| <b>799-7</b> 09 | تلاوت                                             | rr-1                                    |
| 479             | تعريف                                             | f                                       |
| 479             | متعلقه الفاظ: ترتيل بحجويد، حدر                   | r-r                                     |
| r9+             | اجمالي حكم                                        | ۵                                       |
| <b>r91</b>      | تلاوت قر آن کے آ داب                              | ٧                                       |
| 797             | بسم اللَّه كهنا                                   | ۷                                       |
| rgm             | نيت                                               | ۸                                       |
| rgm             | تر تيل                                            | 9                                       |
| 791             | تدبر                                              | 1+                                      |
| <b>r9</b> 0°    | ایک آیت کو بار بارپڑھنا                           | 11                                      |
| <b>r9</b> 0     | تلاوت کے وقت رونا                                 | Ir                                      |
| <b>190</b>      | عمده آواز میں پڑھنا<br>::                         | I۳                                      |
| <b>79</b> 7     | تلاوت میں تفخیم                                   | ١٣                                      |
| <b>797</b>      | آبوا زبلند پژهنا                                  | 10                                      |
| <b>r9</b> ∠     | د کیمکر قرآن پڑھناافضل ہے یا بغیرد کیھے           | 14                                      |
| <b>r9</b> ∠     | لوگوں سے گفتگو کے لئے تلاوت قر آن کوروک دینا<br>۔ | 14                                      |
| <b>19</b> 1     | عجمی زبان میں قرآن پڑھنا                          | 11                                      |
| rgn             | قراءت شاذه میں تلاوت                              | 19                                      |
| ran             | قراءت میں ترتیب                                   | ۲٠                                      |
| <b>r99</b>      | تلاوت قرآن بغورسننا                               | ۲۱                                      |
| <b>r99</b>      | سحبرهٔ تلاوت                                      | **                                      |
| m + 0 - m + +   | تلبيه                                             | <b>N-1</b>                              |
| ۳••             | تعريف                                             | 1                                       |
|                 |                                                   |                                         |

| صفحه         | عنوان                                                            | فقره        |
|--------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۳.,          | اجمالي حكم                                                       | ۲           |
| <b>r*</b> +1 | فقهاءك يهال تلبيه كمتفق عليهالفاظ                                | ٣           |
| m • r        | تلبيه كيسے سح ہوگى؟                                              | ۴           |
| m • r        | بلندآ واز سے تلبیہ                                               | ۵           |
| pr • pr      | كثرت سے تلبیه کہنا                                               | ۲           |
| ۳٠۴          | تلبيه كا آغاز كب هو                                              | 4           |
| ٣٠١/         | تلبيه كى انتهاء كب ہو                                            | ٨           |
| ۳+۵          | تابح <sup>ن</sup><br>المجتبر                                     |             |
|              | د كيصيّه: بيع التلجئه                                            |             |
| mra-m•4      | تلف                                                              | <b>1</b> -1 |
| <b>**Y</b>   | تعريف                                                            | 1           |
| ٣•٢          | اجمالي حكم                                                       | ۲           |
| m•4          | اسبابتلف                                                         | ٣           |
| <b>*</b> •∠  | اول: عبادات میں تلف کااثر                                        | <b>~</b>    |
| ₩•∠          | الف: مال زكاة كاتلف ہونا                                         | ۴           |
| <b>~</b> • ∧ | ب: صدقه فطر کے دجوب کے بعد مال کا ہلاک ہونا                      | ۵           |
| m + 9        | ج:قربانی کے جانور کا ہلاک ہونا                                   | 4           |
| m+9          | د: ہدی کا ہلاک ہونا                                              | 4           |
| ۳۱۱          | دوم :عقو دمعاوضات میں ہلاک ہونا                                  | ٨           |
| ۳۱۱          | الف ببيع كاملاك ہونا                                             | ٨           |
| ۳۱۱          | قبضه سيقبل بورى مبيع كاملاك هونا                                 | 9           |
| mim          | قبضہ سے قبل فروخت شدہ چیز کے بچھ حصہ کا ہلاک ہونا                | 11          |
| 416          | قبضہ ہے قبل بائع کے عمل سے فروخت شدہ چیز کے کچھ حصہ کا ہلاک ہونا | ۱۴          |
| 210          | خریدار کے ممل سے فروخت شدہ چیز کے پچھ حصہ کا ہلاک ہونا           | 10          |
| MIA          | اجنبی کے مل سے فروخت شدہ چیز کے کچھ حصہ کا ہلاک ہونا             | 14          |

| صفحه      | عنوان                                                                    | فقره       |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۳۱۲       | قبضہ کے بعد پوری مبیع کا ہلاک ہونا                                       | 14         |
| ٣١٦       | قبضہ کے بعد فروخت شدہ چیز کے بچھ حصہ کا ہلاک ہونا                        | 11         |
| m12       | ب: فروخت شدہ چیز کے زوا ئد کا ہلاک ہونا                                  | 19         |
| ۳۱۷       | ح:اجاره میں ہلاک ہونا                                                    | <b>r</b> + |
| MIA       | سوم:امانات اوران جیسے عقو د میں ہلاکت                                    | ٢١         |
| mr•       | چېارم: مزارعت اورمسا قات میں تلف ہونا                                    | ۲۳         |
| ٣٢١       | پنجم :غصب کرده چیز کا تلف ہونا                                           | 20         |
| ٣٢١       | ششم: لقطه كا تلف بونا                                                    | ra         |
| rrr       | <sup>ہفت</sup> م : مہر کا تلف ہونا                                       | 77         |
| rrr       | الف: مہرشو ہر کے فیضہ میں ہواورنقص غیر معمولی ہو                         | ۲۲         |
| rrr       | ب: مهرشو ہر کے قبضہ میں ہواورنقص معمولی ہو                               | 77         |
| rrr       | ج: مہربیوی کے قبضہ میں ہواور نقص غیر معمولی ہو                           | ۲۲         |
| ٣٢٣       | د: مہرعورت کے قبضہ میں ہواورنقص معمولی ہو                                | 77         |
| rra       | باغيوں كى تلف كرد ہ اشياء                                                | ٣.         |
| rra       | چو پاییجانوروں کی تلف کر دہ اشیاء                                        | ٣١         |
| mmr-mry   | تلفق                                                                     | 11-1       |
| mry       | تعريف                                                                    | 1          |
| mry       | متعلقه الفاظ: تفريق، تقترير                                              | <b>m-r</b> |
| ٣٢٧       | اجمالي حكم اور بحث كے مقامات                                             | ~          |
| <b>~~</b> | ملفق رکعت سے جمعہ پانا                                                   | 9          |
| mmı       | کچھسفرسمندر میں اور کچھ سفرخشکی میں کرنے والے کے لئے مسافت قصر میں تلفیق | 1+         |
| ٣٣١       | کفارۂ ظہاروغیرہ میں دو ماہ کےروز ہے میں تلفیق                            | 11         |
| mmr       | ار تداد کے اثبات کے لئے دوگوا ہوں میں تلفیق                              | IT         |
| mmm       | مذاہب کے درمیان تلفیق                                                    | ۱۳         |

| مغ م                   | عنوان                                 | فقره |
|------------------------|---------------------------------------|------|
| mm2-mm                 | تلقین                                 | 9–1  |
| mma                    | تعريف                                 | 1    |
| rrr                    | متعلقه الفاظ:تعريض تعليم              | ۲    |
| rra                    | اجمالي حكم                            | ~    |
| rra                    | قريب المرك شخص كوتلقين كرنا           | ~    |
| rra                    | موت کے بعد تلقین                      | ۵    |
| mmy                    | حدود کاا قرار کرنے والے کو تلقین کرنا | ۲    |
| mmy                    | ڪسي فريق يا گواه ڪونلقين ڪرنا         | 4    |
| <b>rr</b> ∠            | بحث کے مقامات                         | 9    |
| <b>™</b> ^- <b>™</b> ∠ | ثلوه م                                | r-1  |
| ۳۳۷                    | تعریف                                 | 1    |
| ۳۳۷                    | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات          | ٢    |
| rrq                    | تراجم فقهاء                           |      |



موسوى فقهد مائع كروه

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

جيسے: "أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ" (١) (كياتم الله كواين دين كي خبردے رہے ہو؟)۔ تعلیم کاا صطلاحی معنی **ند**کور ہ معانی سے الگنہیں ہے۔

### متعلقه الفاظ:

### الف\_قشف:

٢-"تثقيف" ثقف كالمصدرب، كهاجاتاب: "ثَقَفتُ الرمح" لینی نیزے کی لکڑی کومیں نے سیدھا کیا اور اس کی بچی کو دور کیا، جب كوئى شخص سريع الفهم، تيز اورانهائي تجهدار موتواسے "رجل ثقف" كهاجاتا ب،اور "ثقف الإنسان" كامعنى ب: اس كوادب سكهايا، اس كوتعليم دى اوراس كومهذب بنا يا<sup>(٢)</sup>،اس لحاظ سے تعقیف كالفظ تعلیم سے عام ہے۔

س- تدریب کا ماده "دربة" ہے، تدریب کے معنی تجربہ کرانے، عادت ڈلوانے اور کسی کام کی جرأت کرنے کے ہیں، چنانچہ کہتے ہیں: "قددر بته تدريبًا" (مين ناسخوبمثق كرائي)،اسمعنى مين ثقفي والى حديث مين مركور ب: "فكانت ناقة مدربة قد ألفت الركوب السيد "لعني كافي سدهائي موئي انٹني تھي مختلف راستوں پر چلنے کی اسے خوب مثل تھی، چنانچہ ان راستوں سے مانوس تھی، ان سے واقف تھی اوران پر چلنے سے بدئی نہیں تھی (۳)۔

## تعليم تعتم

ا - لغت کے اعتبار سے "تَعَلُّم" "تَعَلَّمَ" کا مصدر ہے، اور "تعلُّم" تعليم كامطاوع (تابع) ب، كهاجاتا ب: "علمته العلم فتعلّمه" (میں نے اسے علم سکھایا تواس نے اس کوسیکھ لیا)،اور "تعليم" "عَلَّم" كامصدر ب،اورجباس كقعليم دراورسكهائ تُوكِهاجاتا ب: "عَلَّمَه"، اوركها جاتا ب: "عَلَّمَهُ وأَعُلَمَهُ إياهُ فتعلّمه" (اس کوسکھا یااور اسے اس کی جا نکاری کرائی تواس نے اس كوسيكه ليا)، اور "عَلِمَ الأمر وتَعلَّمه": لعنى فلال چيز مين اس في مهارت حاصل کرلی۔

اورعلم جہالت کی ضد ہے۔

نیزعلم: یقینی طور پرکسی چیز کواس کی حقیقت کے مطابق جانے کا نام ہے اور بیمعرفت کے معنی میں بھی آتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

راغب لکھتے ہیں: تعلیم اور إعلام اصل میں ایک ہی ہیں،فرق پیہ ہے کہ روا روی میں کوئی خبر دی جائے تو اس کے لئے اعلام کا لفظ آئے گا،اورجس میں تکراراور کثرت ہو یہاں تک کہ متعلم کے قلب میں اس کا کوئی اثر پیدا ہوجائے تو اس کے لئے تعلیم کا لفظ استعال ہوگا جھی اعلام کی جگہ تعلیم کا لفظ استعال ہوتاہے، جبکہ اس میں تکرارہو(۲)\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجرات ۱۲/-(۲) لسان العرب، الصحاح، أحجم الوسيط ماده: '' فقف''۔

<sup>(</sup>س) حدیث الثقفی "و هی ناقهٔ مدربه" کی روایت مسلم (سر ۱۲۲۳ اطبع الجمل)

<sup>(</sup>۴) لسان العرب

<sup>(1)</sup> لسان العرب، القاموس المحيط، المصباح المنير ، الصحاح ماده: "علم" \_

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب، ۳۸۸ طبع کراچی باکتان ۴۰ ساهه

### اس اعتبار سے تدریب تعلیم کا ایک ذریعہ ہے (۴)۔ ج-تا دیب:

الب مرب سے ،اوراس میں مبالغہ اور کثرت کا معنی پیدا کرنے کے باب ضرب سے ،اوراس میں مبالغہ اور کثرت کا معنی پیدا کرنے کے لئے باب تفعیل سے لاتے ہیں، چنانچہ کہا جاتا ہے: "أدّبته" (دال کی تشدید کے ساتھ) لیعنی میں نے اسے نفس کی ریاضت اور محاس اخلاق کی تعلیم دی ،اس کا اسم" أوب" ہے ،اکبوزید انصاری فرماتے ہیں: اُدب کا اطلاق ہرائی پیندیدہ ریاضت پر ہوتا ہے جس کے بین: اُدب کا اطلاق ہرائی پیندیدہ ریاضت پر ہوتا ہے جس کے ذریعہ انسان کے اندر کوئی خوبی اوراچھائی پیدا ہو، اور تادیب سزا کے معنی میں بھی استعال کی جاتی ہے ، جب کسی کواس کی برائی پر سزا دی جائے تو کہا جاتا ہے: "أدبته تادیبا" کیونکہ یہ اسے ادب پر آمادہ کرنے کا سب ہے (۱)۔

### شرعی حکم: الف-تعلم:

۵ - علم حاصل كرنے كے مندرجه ذيل احكام بين:

کبھی علم کا حاصل کرنا فرض عین ہوتا ہے اور وہ ان احکام کاسیکھنا ہے جوکسی مسلمان کے لئے اپنے دین کوقائم رکھنے، اپنے عمل میں اللہ تعالی کے لئے اخلاص پیدا کرنے اور اللہ کے بندوں کے ساتھ زندگی گذار نے کے واسطے ضروری ہیں، چنا نچہ ہرمکلّف مردو عورت پر (اصول دین کے سیھنے کے بعد جن سے عقائد سیجے ہوجائیں) ان مسائل کا سیھنا فرض ہے جن سے عبادات و معاملات درست ہوسیس، مثلاً وضوء شل، نماز اور روزہ کے مسائل، اور جس شخص پر زکا ۃ اور جج واجب ہوں اس کے لئے ان کے احکام کا سیھنا فرض

ہے، اور عبادات میں اخلاص نیت کا طریقہ جاننا بھی فرض ہے، جو لوگ تجارت کے پیشے سے وابستہ ہیں ان کے لئے خرید وفروخت کے احکام کا سیکھنا بھی فرض ہے، تا کہ ان کے تمام معاملات شبہات اور مکر وہات سے پاک وصاف رہیں، اسی طرح جولوگ صنعت وحرفت کے پیشے سے منسلک ہیں اور جولوگ کسی کام سے لگے ہوئے ہیں ان کے لئے ان کے احکام کا جاننا ضرور کی اور فرض ہے، تا کہ حرام کے ارتکاب سے نی سیسکی۔

کبھی علم حاصل کرنا فرض کفاییہ ہوتا ہے، اور وہ ہر اس علم کا سیکھنا ہے جس کا حاصل کرنا دنیاوی امور کی انجام دہی میں ضروری ہے، جیسے طب، حساب، نحووصرف، لغت علم کلام، قراءت، حدیث کی اسناداور اس طرح کے دوسرے علوم۔

بعض علوم کا سیمنامستحب ہوتا ہے، جیسے فقہ میں توسع پیدا کر کے اور اس کے مشکل اور پیچیدہ مسائل سے واقفیت حاصل کر کے مہارت حاصل کرنا، یہی حکم دیگر شرعی علوم کا بھی ہے۔

مجھی علم حاصل کرناحرام ہوتا ہے، جیسے شعبدہ بازی (۱)،رمل (۲)، اور جاد و کاعلم حاصل کرنا، اور یہی حکم کہانت اور علم نجوم کا بھی ہے۔ مجھی علم حاصل کرنا مکروہ ہوتا ہے، جیسے غزل کے ایسے اشعار کو سکھنا جن میں متعین خواتین کا سرایا بیان کیا گیا ہو۔ جن علوم کا ذکراو پر

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،الصحاح ماده: "أدب" ـ

<sup>(</sup>۱) شعبدہ بازی: جادو ہی کی طرح اس میں بھی ہاتھ کی صفائی کا مظاہرہ ہوتا ہے،

اس میں ایک چیز دوسرے روپ میں نظر آتی ہے (القاموس)، المصباح میں
ہے: یہ ایک کھیل ہے جس میں جادو کی طرح آدمی کسی چیز کو اس کے برعکس
روپ میں دیکھتا ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: احیاءعلوم الدین ار ۱۲ اور اس
کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) رال: یہ ایک ایساعلم ہے جس میں متعینہ قاعدے کے مطابق لکیریں تھینچتے ہیں اور نقطے لگاتے ہیں جن سے ایسے جملے بناتے ہیں جن سے کامول کے انجام کا پید لگتا ہو، اس علم کا سیھنا اور سکھانا دونوں حرام ہیں، کیونکہ اس میں غیب کی باتیں جانئے میں خدا کے شریک ہونے کا وہم پیدا ہوتا ہے۔

نہیں ہوگا )(۱)۔

آچکا ہے ان تمام کی تفصیل ان کی اپنی خاص اصطلاح میں ہے۔ تجھی علم حاصل کرنامباح ہوتا ہے،مثلاً ان اشعار کا سیکھنا جن میں کوئی منکر نہ ہو، یعنی مسلمانوں میں سے کسی کی تو بین اوران کے عيوب وغيره كاذكرنه هو(١)

۲ – نو وی کہتے ہیں: طلبہ کو تعلیم دینا فرض کفا یہ ہے،اگر کہیں ایک ہی فرد ہےجس میں تعلیم کی صلاحیت ہے تو اس پر تعلیم دینا فرض

علم نے ان میں کسی ایک سے طلب علم کی سعی کی الیکن اس نے ا نکار كردياتووه كنهگار موكايانهيس؟اس ميس دونقطهائ نظريائ جات ہیں بھیجے بیہ ہے کہ وہ گنہ گارنہیں ہو گا(۲)۔

اس علم کی تعلیم لازم ہےجس کا سیھنا لازم ہے، جیسے کوئی کا فر اسلام لا ناچاہتاہے، وہ اسلام کے بارے میں جا نکاری حاصل کرنا چاہے، یا کوئی حال ہی میں اسلام لا یا ہے، وہ اس نماز کے بارے میں معلومات حاصل کرنا چاہتا ہےجس کا وقت ہو چکا ہے یا کوئی شخص کسی مسكه ميں حلال وحرام معلوم كرنا چاہتاہے،ان تمام امور ميں جواب دینالازم ہے،اگرکوئی شخص ان کا جواب دینے سے گریز کرے گا تووہ گنهگار ہوگا۔

اگر چیان لوگوں کاروبیا عراض ہی کا کیوں نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔ امت کواییخ دین اور دنیا میں جن علوم کی ضرورت ہے، ان کی تعلیم کی شریعت نے ترغیب دی ہے،قرآنی آیات اوراحادیث نبویه دونوں سےاس ترغیب کا پہلونکاتا ہے(۳) قرآنی آیات میں اگرکسی جگدایک جماعت کے اند تعلیم کی صلاحیت ہے اور طالب ے الله تعالى كا ارشاد ہے: "فَلُولا نَفَر مِن كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ

طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّين وَلِيُنُذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلْيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ "(٣) (يركيول نه بوكه برگروه ميس سے ایک حصه نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بو جھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیا بنی قوم والوں کو جب وہ ان کے یاس واپس آ جا کیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ محتاط رہیں)،

اس کے برنگس نفلی علم جس کا جا ننالوگوں کے لئے ضروری نہ ہواس

ابن الحاج نے کہا ہے: عالم جب اوگوں کود کھے کہ وہلم سے پہلوتہی

کررہے ہیں تو عالم کے لئے مناسب بلکہ ضروری ہے کہ وہ اوگوں کی

تعلیم ورہنما کی کے لئے اپنے آپ کوان کے سامنے پیش کرے،

کا حکم بہنیں ہوگا (یعنی اس کا جواب نہ دینے سے وہ گنهگار

اس سےمراد تعلیم ہے۔ اور ارشاد باري ہے: "وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِينَّاقَ الَّذِينَ أُوتُوا

الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكُتُمُونَهُ "(۵)(اوروه وقت قابل ذکر ہے جب اللہ نے اہل کتاب سے عہدلیا تھا کہ کتاب کو پوری

طرح ظاہر کردینا (عام) لوگوں پراوراسے چھیانامت) اس آیت

المرقاة في شرح المشكاة ال٢٨٦/ طبع مكتبه امداديه باكتان، شرح السنه للبغوى ار ۲۰ ۳ ، شرح سنن ابی دا وُدلخطا بی ۴ / ۱۸۵ \_

<sup>(</sup>۲) المدخل لابن الحاج ۲ر ۸۸\_

<sup>(</sup>۳) الإحباء للغزالي ار١٦ اوراس كے بعد كے صفحات.

<sup>(</sup>۴) سورهٔ توبه ۱۲۲ـ

<sup>(</sup>۵) سورهٔ آلعمران ۱۸۷۔

<sup>(1)</sup> حاشية ردالمختار على الدرالمختارو شرح تنويرالأ بصارا / ۴۷،۴۲ طبع دوم مصطفىٰ الحلبي مصر، جواهر الإكليل ٢٧٨/١، حافية الشير الملسى على نهاية المحتاج ٧/ • ٣٨ طبع المكتبة الإسلامية الإقناع للشربني ار • اطبع دارالمعرفية المغني لا بن قدامه ٥٨٠١٥٠١٨ طبع الرياض، تفسير القرطبي ٧٠٠٣٦ م طبع دار الكتب المصرية قابره ب

 <sup>(</sup>۲) المجموع للنو وى ار ۵۲ شائع كرده المكتبة العالميه فحاله -

میں تعلیم کوواجب قرار دیا گیاہے۔

نیز فرمان باری ہے: "وَإِنَّ فَرِیْقًا مِّنْهُمُ لَیَکُتُمُوُنَ الْحَقَّ وَهُمُ یَعُلَمُونَ "(ا) (اور بے شک ان میں کے پچھ لوگ خوب چھپاتے ہیں حق کو، حالانکہ جانتے ہوتے ہیں)،اس آیت سے علم چھپانے کی حرمت معلوم ہوتی ہے۔

اور حضور علی ارشاد ہے: "من سئل عن علم فکتمه الجم بلجام من نار یوم القیامة" (۲) (جس شخص سے کسی علم کے بارے میں دریافت کیا جائے اور وہ اسے چھپائے تو اسے قیامت کے روز آگ کی لگام پہنائی جائے گی)، نیز آ چھائے نے فرمایا: "طلب العم فریضة علی کل مسلم وان طالب العلم یستغفر له کل شیء حتی الحیتان فی البحر" (۳) (علم حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے، بیشک طالب علم کے لئے ہر چیز استغفار کرتی ہے، یہاں تک کے سمندر کی محصلیاں بھی )، نیز رسول التہ علی کا ارشاد ہے: "طلب العلم فریضة علی کل مسلم" (۴) (علم حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے)۔

تحقیقی بات یہ ہے کہ گذشتہ دونوں حدیثوں میں علم کواس کے عام معنی پر محمول کیا جائے، چنانچہ اس میں شریعت کے علوم جیسے علم

- (۲) حدیث: "من سئل عن علم فکتمه ألجم بلجام ....." کی روایت احمد (۲/ ۲۲۳ طبع المیمنیه ) اورحاکم (۱/۱۰ طبع دائرة المعارف العثمانیه) فرحض تا ابو هر برهٔ سے کی ہے، حاکم نے اس کوچیح کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث: "طلب العلم فریضة علی کل مسلم، و إن طالب العلم فریضة علی کل مسلم، و إن طالب العلم یستغفو ......" کی روایت ابن عبدالبرنے جامع بیان العلم وفضله (۱۸ کطبع المنیریی) میں حضرت انس سے کی ہے، ابن حجرنے اس کے ایک راوی حسان بن سیاہ کوضعیف قرار دیا ہے جسیا کہ لسان المیزان (۱۸۸۲ طبع وائرة المعارف العثمانيہ) میں ہے۔

کلام، فقہ، تفسیر، حدیث اور علوم دنیا جیسے زراعت، صنعت، سیاست، حرفت، طب، ٹکنا لو جی، حساب، انجیز نگ اور دیگر علوم جن سے دنیاوی امور وابستہ ہیں سب ہی علوم اس عموم میں شامل ہیں (۱)۔

### تعلیم و تعلم کی فضیلت:

۸ - علم کی فضیلت آیات قرآنی ، اخبار صححه، آثار صحابه اور صری و واضح دلائل سے ثابت ہے ، اور اس کے حصول اور اس کی تعلیم کے لئے محنت ومشقت سے کام لینے کی بڑی ترغیب دی گئی ہے (۲)۔

چنانچ ارشاد ربانی ہے: ''قُلُ هَلُ يَسُتُوِي الَّذِينَ يَعُلَمُونَ '' '' (آپ کہے کہ کیاعلم والے اور بعلم کہیں برابر بھی ہوتے ہیں)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَقُلُ رَّبِ کہیں برابر بھی ہوتے ہیں)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَقُلُ رَّبِ زِذِنِيُ عِلْمًا '' '') (اور آپ کہے کہ اے میرے پروردگار بڑھادے میرے علم کو)، نیز ارشاد باری ہے: ''إنَّمَا يَخُشَى الله مِنُ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ '' (اللہ سے ڈرتے توبس وہی بندے ہیں جوعلم والے بیں)، نیز اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''هُوَ الَّذِي بَعَتْ فِي الْاُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْ هُمُ يَتُلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنُ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُّبِينٍ '' (وہی تو والے حِبْس نے ای لوگوں میں آئیس میں سے ایک پیمبر جیجاجوان کو اللہ ہے جس نے ای لوگوں میں آئیس میں سے ایک پیمبر جیجاجوان کو اللہ ع

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲ ۱۳ ا\_

<sup>= (</sup>۱/۱۸ طبع الحلمی) نے حضرت انس ﷺ سے ضعیف سند کے ساتھ کی ہے،ائی طرح دوسروں نے بھی اس کی روایت کی ہے،المور کی نے اس کے طرق کی وجہ سے اس کوحسن کہا ہے جبیبا کہ المقاصد الحسنہ للسخاوی (صر۲۵ ۲۵ ۲۵ طبع الخانجی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الإحیاء ۱۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين ار١٦ اوراس كے بعد كے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ زمر رو\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ طدر ۱۱۱۰

<sup>(</sup>۵) سورهٔ فاطرر ۲۸\_

<sup>(</sup>۲) سوره جمعه ۱۲\_

کی آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی باتیں سکھا تا ہے، درآ نحالانکہ بیلوگ پہلے سے کھلی ہوئی گراہی میں تھے)۔

اخبار نبویه میں سے رسول اکرم علیہ کا ارشاد ہے: "من یود اللہ به خیواً یفقهه فی الدین "(۱) (اللہ جس کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے اسے دین میں بجھ عطا کرتا ہے)، ایک موقع پر رسول اکرم علیہ نے حضرت علی سے ارشاد فرمایا: "لأن یهدی الله بک رجلاً واحدا خیو لک من حمو النعم "(۲) (اگر اللہ تیرے ذریعہ سی ایک می میں کرد تے ویہ تیرے لئے سرخ اونٹول سے بہتر ہے)۔

نیز حضور علی نیز در الله نیز معلما میسر ا" (۳) (الله نے معنتا ولا متعنتا، ولکن بعثنی معلما میسر ا" (۳) (الله نے مجھے تکلیف پہنچانے والا اور تکلیف اٹھانے والا بنا کر نہیجا ہے ،

بلکہ معلم اور آسانی پیدا کرنے والا بنا کر بھیجا ہے )۔

آ ٹارمیں حضرت علی گایتول وارد ہے: '' علم کی فضیلت کے لئے یہ کافی ہے کہ علم سے کوراشخص بھی صاحب علم ہونے کا دعوی کرتا ہے، اور جب علم سے اس کارشتہ جوڑا جا تا ہے تواس سے خوش ہوتا ہے، اور جہالت کی برائی کے لئے یہ کافی ہے کہ جاہل شخص بھی اس سے اظہار برائت کرتا ہے' ۔ حضرت علی گائی قول ہے: '' علم تیری حفاظت کرتا ہے اور تو مال کی حفاظت کرتا ہے، مال خرچ کرنے سے کم ہوتا ہے جبکہ

(۱) حدیث: "من یود الله به خیوا یفقهه فی الدین "کی روایت بخاری (۱) المجموع للووی المطبعی (۱) المجموع للووی المطبع (۱) المجموع للووی المطبع السلفیه) اور مسلم (۱۸/۲ طبع مطبعة السلفیه) اور مسلم (۱۸/۲ طبع مطبعة السلفیه) ہے۔

علم خرچ کرنے سے بڑھتاہے''۔

معلم اور متعلم کے آ داب الف- آ داب معلم:

9 - فقہاء نے معلم کے آداب اور اسکی ذمہ دار بول کے سلسلے میں تفصیل سے گفتگو کی ہے، جن میں اہم یہ ہیں:

تعلیم دینے میں اللہ کی خوشنو دی حاصل کرنے کی نیت ہو، دنیاوی غرض اس کامحرک اور داعی نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

ایک ادب یہ بھی ہے کہ شریعت میں جوامور محاس و فضائل ہیں اور جن کے اپنانے کی ترغیب دی گئی ہے، اپنے اندروہ محاس و فضائل پیدا کرے ، ان پیندیدہ عادات اور اچھے اخلاق سے اپنے آپ کو آراستہ کرے جن کی رہنمائی کی گئی ہے۔

ایک ادب می بھی ہے کہ حسد، ریا،خود پسندی جیسی باطنی بیاریوں سے نیچ، لوگوں پر حقارت کی نظر نہ ڈالے اگر چپہ وہ اس سے فروتر درجے کے ہوں۔

ایک ادب بیجی ہے کیلم کوذلیل نہ کرے، علم سیکھانے ایسی جگه نہ جائے جومتعلم کی طرف منسوب ہو، خواہ متعلم بڑی حیثیت کا مالک ہی کیوں نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

معلم كوطلبك ساتھ شفقت كابرتاؤكرنا چاہئے، اپنے بچوں كے ساتھ جو روبيد اپناياجاتا ہے، وہى روبيطلبہ كے ساتھ بھى رواركھنا عاہئے، رسول اللہ عليہ كا ارشاد ہے: "إنها أنا لكم بهنزلة

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لأن يهدي الله بک رجلا و احدا خير ....." کی روايت مسلم (۱۸/۱۸۷ طبع الحلمی ) نے حضرت سهل بن سعد سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله لم يبعثني معنتا ولا متعنتا ولکن ...... کی روايت مسلم (۳/ ۱۵۰ الطبع الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المجموع للنووي [المطبعي ار ۵۳ شائع كرده المكتبة العالميه فجاله، إحياء علوم الدين ار ۵۲ طبع مطبعة الاستفامه، جامع بيان العلم وفضله ار ۱۹۳

<sup>(</sup>۲) المجموع للغووي ار ۵۴،۵۳، الآداب الشرعيه لا بن فلح ۲ر ۵۹۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: 'إنها أنا لكم به منزلة الوالد ' كی روایت ابودا كو (١٩،١٨) الله تحقیق عزت عبید دعاس ) نے حضرت ابو ہریر الله سے كی ہے ، اس كی اساد حسن ہے۔

الوالد"(") (میں تمہارے لئے والد کی طرح ہوں)، اس طور پر کہ ان کوآخرت کی آگ سے بچانے کا ارادہ کرے، بیاس کے مقابلے میں زیادہ اہم ہے کہ والدین اپنی اولا دکودنیا کی آگ سے بچانے کی سعی وکوشش کرتے ہیں(ا)۔

ایک ادب میر بھی ہے کہ طلبہ کے سامنے اپنی عظمت اور بڑائی نہ جتلائے ، بلکہ نرم خوئی اور تواضع کو اپنا شعار بنائے ، حضرت عمر فاروق گا کا قول ہے: جن سے تم نے تعلیم حاصل کی ہے، اور جن کوتم تعلیم دے رہے ہو دونوں کے لئے تواضع اختیا رکرواور متکبر علماء میں سے نہ بنو(۲)۔

ایک ادب یہ بھی ہے کہ طلبہ کی خبر گیری کرتارہے، ان کے حالات سے واقف ہو، جو درجہ سے فائب ہوں ان کے بارے میں دریا فت کرے، ان کو سمجھانے اور علم کے فائد کے وان کے ذہن سے قریب کرنے میں یوری کوشش کرے(۳)۔

ایک ادب می بھی ہے کہ اگر طلبہ کی ہے اُدنی اور بداخلاقی پرسرزنش ضروری ہوتو جہال تک ممکن ہوصراحت کی بجائے اشارہ و کنامیہ اور زجر وتو پیخ کی بجائے نرمی سے کام لے۔

ایک ادب میبھی ہے کہ طالب علم کی فہم سے زیادہ اس پر بار نہ ڈالے ،اور الیں بات اس کو نہ بتائے جو اس کی عقل کی رسائی سے باہر ہو، ایبا کرنے سے وہ علم سے متنفر ہو جائے گا اور اس کی عقل حیران رہ جائے گی ، اس سلسلے میں استاذ نبی کریم علیہ کی پیروی

کرے(۴)، چنانچہ آپ علیہ کا ارشادہ: ''أنزلوا الناس منازلهم''(۵)(لوگول سے ان کے مرتبہ کے مطابق سلوک کرو)۔
ایک ادب یہ ہے کہ طلبہ کو ہر وقت علمی اشتغال رکھنے کی ترغیب دے اور وقتاً فوقاً اپنی یا دکر دہ چیزول کے اعادہ کا مطالبہ کرے، جن اہم امور کو آئیں بتایا ہے کھی کھاران سے ان اہم مسائل کے بارے میں سوال کرتارہے۔

ایک ادب میہ ہے کہ طلبہ کی بھیڑ کے وقت ترتیب قائم کرے اور ان کوآ گے بٹھائے جو پہلے آئیں (۱)۔

ایک ادب میہ کہ اپنی علم پڑ مل پیرا ہو، ایسانہ ہو کہ اس کا عمل اس کے قول کے خلاف ہو، کیونکہ علم بصیرت سے حاصل ہوتا ہے اور عمل نگا ہوں سے نظر آتا ہے، اور ہرزمانہ میں بصیرت والوں کے مقابلہ میں اہل بصارت زیادہ ہوتے ہیں (۲)۔

### ب-آ داب متعلم:

• ا - طالب علم كو چاہئے كه وه اپنے دل كوآ لود گيوں سے پاك وصاف ركھے، تا كه اس كاندرعلم كو قبول كرنے ، اس كو محفوظ ركھنے اور اس سے اندرعلم كو قبول كرنے ، اس كو محفوظ ركھنے اور اس سے انجھ نتائج پيدا كرنے كى صلاحيت پيدا ہوجائے ، چنانچ سيح بخارى اور شيح مسلم ميں رسول اكرم الله كارشاد ہے: "إن في المجسد مضغة إذا صلحت صلح المجسد كله، وإذا فسدت فسد المجسد كله، فال وهى القلب " (٣) (جسم ميں گوشت كا ايك عمر است به جب وه

<sup>(</sup>۱) المجموع ارا۲\_

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين ار ۵۸ ، نيز د كيفئه: جامع بيان العلم وفضله للقرطبى ار ۱۲۵ اور اس كے بعد كے صفحات \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: (ن فی الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد کله...... کلروایت بخاری (الفتح ال۲۲۱ طبع التلفیه) اور سلم (۱۲۲۰ طبع التلفیه) و مطبح الحلی ) نے حضرت نعمان بن بشیر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) إحياءعلوم الدين ار ۵۵\_

<sup>(</sup>۲) المجموع الر۵۷،الآ داب الشرعيه الر۲۵۴\_

<sup>(</sup>۳) المجهوع ار ۵۸\_

<sup>(</sup>۴) إحياءعلوم الدين الر۵۷،الآ داب الشرعيه ۲۲ ۱۲۴ ـ

<sup>(</sup>۵) حدیث: آنزلوا الناس منازلهم "کی روایت ابوداود (۲۰ ۱۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، ابوداو د نے کہا ہے کہ میمون لیعنی ابن ابی شبیب جوحضرت عائشہ سے روایت کررہے ہیں انہوں نے حضرت عائشہ کونبیں پایا ہے۔

درست رہتا ہے تو پوراجہم درست رہتا ہے،اور جب اس میں بگاڑ پیدا ہوتا ہے تو پوراجہم اس سے بگڑ جاتا ہے، یا در کھووہ دل ہے )۔

علاء نے کہا ہے کہ جس طرح کاشت کرنے کے لئے پہلے کاشت والی زمین تیار کی جاتی ہے، اسی طرح علم حاصل کرنے کے لئے پہلے دل کواس کے لئے تیار کرنا ضروری ہے۔

طالب علم کو چاہئے کہ تحصیل علم کے لئے جو کیسوئی اور جانفشانی مطلوب ہے، اس کی راہ میں رکاٹ بننے والے تمام تعلقات اور روابط کوئم کردے، اور جوروزی میسر آئے اس پر قناعت کرے اور اگر کوئی سیکی ہوتو صبر سے کام لے (۱)۔

طالب علم کو چاہئے کہ وہ اپنے معلم کے لئے تواضع اختیار کرے اور اس کو احترام کی نظر سے دیکھے، اور طبقۂ معلمین میں اپنے استاذ کو اکثر سے زیادہ باصلاحت اور فائق سمجھے، ایسا کرنے سے وہ اپنے استاذ سے زیادہ فائدہ اٹھا سکے گا اور استاذ سے جو پچھ سنے گا وہ اس کو ذہم نشین ہو سکے گا۔

طالب علم کواپنے استاذ سے بے تکلف نہ ہونا چاہئے ،خواہ استاذ اس کو اپنے سے مانوس رکھے، اسی طرح طویل صحبت کے باوجود طالب علم کوشوخ نہیں ہونا چاہئے اور نہ بھی استاذ سے سیری اور بے نیازی کا اظہار کرنا چاہئے ، کیونکہ اس میں اس کے احسان کی ناقدری اور اس کے وق کا استخفاف ہے۔

اور بیمناسب نہیں کہ معلم کے حق کی معرفت، اس کی مشکوک اور مشتبہ چیز کو قبول کرنے کا داعی اور محرک بنے ،سوال کے ذریعہ اپنے استاذ کو پریشانی سے بچانے استاذ کو پریشانی سے بچانے کے خیال سے اندھی تقلید نہیں کرنی چاہئے ،اور طالب علم کو یہ بات ذہن شیں رہے کہ اشتباہ کے وقت سوالات کی کثر ت استاذ کو پریشان فرہن شیں رہے کہ اشتباہ کے وقت سوالات کی کثر ت استاذ کو پریشان

کرنے کے مترادف نہیں ہے،اسی طرح صحیح اور معقول بات قبول کرنا تقلید نہیں ہے(۲)۔

ہاں سوال کرنے میں ایساا صرار نہ ہو جواستاذ کو جھنجھلا ہٹ میں مبتلا کردے ، جب دیکھے کہ استاذ کسی کام میں مصروف نہیں ہے اور خوش ہے تو ایسے موقع کوغنیمت سمجھے اور سوال کرے ، سوال اچھے پیرائے میں اور ادب و تواضع کے ساتھ کرے (۱)۔

طالب علم کواپنا مقصد جس استاذ سے حاصل ہواس سے حاصل کرلینا چاہئے، یہ نہ دیکھے کہ استاذ مشہور ہے یا گمنام، صاحب قدرومنز زلت علماء کی بیروی کر کے شہرت اور نیک نامی حاصل کرنے کے چکر میں نہ پڑے، جب کہ دوسرے علماء سے زیادہ نفع ہوتا ہو، ہاں اگر شہرت یا فتہ اور گمنام استاذ سے استفادہ کی کیسال سہولت ہوتو الی صورت میں بلندمر تبت اور مشہور استاذ سے تعلیم حاصل کرنا زیادہ بہتر ہے، کیونکہ اس کی جانب انتساب اچھا ہے اور اس سے تحصیل علم کی شہرت زیادہ ہوگی (۲)۔

تمام اوقات میں پوری پابندی کے ساتھ طالب علم کو تحصیل علم کا حریص ہونا چاہئے ،شب وروز اور سفر وحضر میں ہر وقت طلب علم کی دھن سوار رہے، تعلیم کے سوا دوسرے کا موں میں اپناوقت ضائع نہ کرے، سوائے ان کا مول کے جن سے مفرنہیں ہے، جیسے بقدر ضرورت کھانا، پینا، سونا اور قضائے حاجت وغیرہ۔

طالب علم کے آ داب میں خمل وبرد باری بھی داخل ہے اور بیر کہ اسے بلند حوصلہ ہونا چاہئے ، جب زیادہ کا حصول ممکن ہوتو تھوڑ ہے پر قانع نہ ہونا چاہئے ، کا م شروع کرنے میں ٹال مٹول نہ کرے اور نہ کسی

<sup>(</sup>۲) المجموع ۳۱/۱ طبع المنيرية، إحياء علوم الدين ۱/۰۵، كتاب أدب الدنيا و

الدين للماوردي (٢٣،٣٢،٣٢، كتاب تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمعتلم (٨٦٨ طبع حيدرآباد ٣٥٣ساه-

<sup>(</sup>۱) المجموع ارسے۔

<sup>(</sup>۲) كتابأدبالدنياوالدين ۱۳۴ م

فائدے کے حصول کو موخر کرے اگر چید فائدہ کم ہو، اور ایک ساعت کے بعد حصول کی امید بھی ہو، کیونکہ موخر کرنے میں بہت ساری آفتیں ہیں، اس لئے بھی کہ دوسرے وقت میں کوئی دوسری چیز حاصل کرنے کی گنجائش رہے گی (۱)۔

# كمس بچول كى تعليم:

اا - والدین اور دیگر سرپرستوں پر لازم ہے کہ وہ بچوں کوان امور کی تعلیم دیں جن امور کی انجام دہی ان پر بلوغ کے بعد ضروری ہے، چنانچہ چھوٹے بچے کو ان چیزوں کی تعلیم دی جائے جن سے خدا، رسولوں، فرشتوں ، آسانی کتابوں اور قیامت کے دن پر اس کا عقیدہ درست ہو سکے، اور جن سے اس کی عبادت سیحے ہو سکے، نماز، روزہ اور طہارت وغیرہ کے مسائل بھی اسے بتائے ، اس لئے کہ رسول اکرم طہارت وغیرہ کے مسائل بھی اسے بتائے ، اس لئے کہ رسول اکرم سبع سنین، واضر بو ھم علیھا و ھم أبناء عشر سنین، واضر بو ھم علیھا و ھم أبناء عشر سنین، وفرقوا بینھم فی المضاجع "(۲) (اپنی اولا دکونماز کا حکم دوجب و فرقوا بینھم فی المضاجع "(۲) (اپنی اولا دکونماز کا حکم دوجب قونماز چھوڑنے پر ان کو مارواور ان کے بستر الگ کردو)، اسی طرح تونماز چھوڑنے پر ان کو مارواور ان کے بستر الگ کردو)، اسی طرح جھوٹے بیخی فرری اور غیبت وغیرہ کی حرمت سے آگاہ کرے، بیچکو بیخی بتائے کہ وہ بالغ ہونے کے بعد شرعی احکام کا مکلف ہوجائے گا، بیخی بتائے کہ وہ بالغ ہونے کے بعد شرعی احکام کا مکلف ہوجائے گا، بیخی بتائے کہ وہ بالغ ہونے کے بعد شرعی احکام کا مکلف ہوجائے گا، بیخی بتائے کہ وہ بالغ ہونے کے بعد شرعی احکام کا مکلف ہوجائے گا، بیخی بتائے کہ وہ بالغ ہونے کے بعد شرعی احکام کا مکلف ہوجائے گا۔

ایک تول ہے کہان ہاتوں کی تعلیم مستحب ہے، رافعی نے ائمہ سے نقل کیا ہے کہان امور کی تعلیم والدین پر واجب ہے، امام نووی نے اس کوچیح قرار دیا ہے(۱)۔

چوٹ نے بچوں کو تعلیم دینے کے وجوب کی دلیل قرآن کی بیآیت ہے: "یَا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُواْ قُواْ أَنْفُسَکُمْ وَأَهْلِیُکُمْ نَارًا، (۲)

(۱ ) ایمان والو بچاؤا پنے آپ کو اور اپنے گر والوں کو آگ سے جس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں )، حضرت علی بن ابی طالب ، قادہ اور مجاہد نے کہا ہے: اس کے معنی بیر ہیں کہ انہیں الی تعلیم دوجن کے ذریعہ وہ آگ سے نجات پاسکیں اور بیاس کا ظاہری معنی ہے (۳) ، شیح خاری اور حیاس کا ظاہری معنی ہے (۳) ، شیح کہ رسول بخاری اور حیاستی ایش کی کے درسول بخاری اور حیاس کے ارشاد فرمایا: "کلکم داع و مسئول عن دعیته " اکرم حیالیہ نے ارشاد فرمایا: "کلکم داع و مسئول عن دعیته " رسی کے بارے میں یو چھا جائے گا)۔

قاضی ابو بکر بن العربی نے کہاہے: بچہ اپنے والدین کے پاس
ایک امانت ہے، اور اس کا پاک وصاف دل ایک نفیس سادہ جو ہر ہے
جو ہر نقش و نگار سے خالی ہوتا ہے، اس میں ہر نقش قبول کرنے کی
صلاحیت ہوتی ہے، اس کے اندر ہر اس چیز کوقبول کرنے کی صلاحیت
ہوتی ہے جس کی طرف اس کو ماکل کیا جائے ،اگر اسے خیر کا عادی
بنایا جائے اور اسے خیر کی تعلیم دی جائے تو خیر پر ہی اس کی نشو ونما
ہوگی، اور دنیا و آخرت دونوں کی سعادت سے بہرہ ور ہوگا، اس کے
ثواب میں اس کے والدین اور ہر استاذ اور ادب سکھانے والا شریک

<sup>(</sup>۱) المجموع ار ۳۸،۳۷\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "مروا أولاد کم بالصلاة وهم أبناء سبع سنین، واضر بوهم علیها وهم ....." کی روایت ابوداؤد (۱/ ۱۳۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے ، نووی نے ریاض الصالحین (ص ۱۳۸ طبع المکتب الاسلامی) میں اس کوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ر ۱۲۴ ،المجموع ار ۵۰ ـ

<sup>(</sup>۲) سوره تح يم ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) الجموع ار ۰۵، سراا، الفوا كهالد واني ۲ ر ۱۶۴ الدرالمختار سر ۱۸۹ –

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کلکم راع و مسئول عن رعیته" کی روایت بخاری (افتح ۱۸۰۷ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳۵۹ سطبع اکلی) نے حضرت عبدالله بن عمرٌ سے کی ہے۔

ہوگا،اگراس بچ کو برائی کا عادی بنایا جائے اور اس کی تعلیم و تربیت میں بے توجہی برتی جائے تو وہ برقسمت ہوگا اور برباد ہوجائے گا، اور اس کی پوری ذمہ داری اس کے ولی اور سر پرست پر ہوگی، باپ جس طرح اپنے بچ کو دنیا کی آگ سے بچانے کی فکر و تدبیر کرتا ہے، اسے آخرت کی آگ سے بچانے کی سعی وکوشش کرنی چاہئے، بلکہ آخرت کی آگ سے بچانا زیادہ اہم ہے، آخرت کی آگ سے حفاظت کی آگ سے مفاظت کی اسلاق کے اس کو محاس مورت یہ ہے کہ اس کو ادب سکھائے، مہذب بنائے، اس کو محاس اخلاق کی تعلیم دے برے ساتھوں سے بچائے، عیش و تعم کا عادی نہ ہونے دے، زیب وزینت اور آرام طلی کے اسباب اس کوعزیز نہ ہونے دے، ورنہ بڑا ہوکر اس کی طلب و تلاش میں اپنی عمر کھیا دے گا اور ہمیشہ کے لئے برباد ہوجائے گا(ا)۔

نچ کو ان امور کی تعلیم بھی دینی چاہئے جن کی اسے دنیا میں ضرورت پیش آسکتی ہے، مثلاً تیراکی اور تیراندازی وغیرہ، جو ہرزمانے میں اس کے لئے نافع اور سود مند ہوسکتی ہے، حضرت عمر شکا قول ہے: '' اپنی اولا دکو تیراکی اور تیراندازی سیکھا واوران سے کہوکہ وہ گھوڑوں پر چھلانگ لگا کر سوار ہوا کریں''(۲)۔

کون ساعلم پیندیدہ ہے اور کون سانا پیندیدہ ،ان میں سے ہرایک کی اقسام واحکام، نیزعلم کا حصول کب فرض عین ہوتا ہے اور کب فرض کفایہ ہوتا ہے ان سب کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح دعلم، ۔

# عورتول كى تعليم:

11 - فقهاء کے درمیان اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ عور توں کو تر آن، علوم اور آ داب کی تعلیم دینا جائز ہے، بعض فقہاء نے کہ جوعور تیں علوم شرعیہ کی تعلیم دینا جائز ہے، بعض فقہاء نے کہا ہے کہ جوعور تیں علوم شرعیہ کی تعلیم دینا واجب ہے، جبیبا کہ حضرت عائش اور دیگر تا بعی خوا تین تعلیم دینا واجب ہے، جبیبا کہ حضرت عائش اور دیگر تا بعی خوا تین تعلیم دینا واج مطہرات تعلیم (۱)۔ اور اللہ تعالی نے اپنے نبی علیہ کی از واج مطہرات سے کہا ہے: ''وَاذْ کُونَ مَا یُتُلیٰ فِی بُیوُ تِکُنَّ مِنُ آیَاتِ اللّٰهِ وَالْحِکُمَةِ اللّٰہِ کان آیوں اور اس علم کو یاد والحجہ کیمَة اور میں پڑھ کرسنائے جاتے رہتے ہیں )۔

ضروری ہے کہ عورتوں کی تعلیم میں ان آ داب کالحاظ رکھاجائے جن کا حکم شارع نے عورت کوا پنی عزت، شرافت اور پا کدامنی کی حفاظت کے لئے دیا ہے، لینی مردوں کے ساتھ ان کا اختلاط نہ ہو، بے پردگی نہ ہو، اگر اجنبی مردوں سے بات کرنے کی ضرورت ہوتو ان کی بات اور آ واز میں لوچ نہ ہو۔

تفصیل کے لئے دیکھئے''اختلاط'''انو نئہ''' تبرج'''' حجاب'' اور''عورة'' کی اصطلاحات۔

اور عور توں کو ان علوم کی تعلیم دینا اور دلانا ضروری ہے، جوعلوم عور توں کے الئے خاص طور سے ضروری ہیں، جیسے عور توں کے علاج سے متعلق علوم،'' الجو ہر ق' میں مذکور ہے: اگر عورت کے پور بے جسم میں کوئی مرض ہے تو علاج کے لئے اس کو دیکھنا جائز ہے، اس لئے کہ بیضرورت کا موقع ہے، لیکن اگر شرم گاہ کے مقام پر کوئی بیاری ہے تو جا سکے کہ سیاری ہے تو جا سکے کہ سیاری ہے تو جا سکے کہ سیاری ہے تو جا سکے کہ سکاری ہے تو جا سکے کہ سیاری عورت کو سکے۔

<sup>(</sup>۱) المدخل لا بن الحاج ۱۲ سار

<sup>(</sup>۲) اثر عمرُّ: "علموا أولادكم السباحة" كا ذكر ابن القيم نے اپني كتاب "الفروسية" (ص الطبع دارالكتب العلميه) ميں حضرت ابوامامه بن سهل بن حنیف خواسطه سے کیا ہے اور کہا: حضرت عمر بن خطاب نے ابوعبیدہ بن الجراح کو لکھا : "علموا غلمانكم العوم، ومقاتلتكم الرمي "،اور كتاب فضل الرمي ميں اس كي نبت طبراني كي طرف كي ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ۱۰/۱۸۱۱، الفتادي الحديثيه لابن حجر أبيتي رص ۸۵، الزرقاني المر۱۰ نيز د يکھئے: الموسوعة الفقه پيه ۲۷/۷-۷

<sup>(</sup>۲) سورهٔ احزاب ۱۳۸۸

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۲۵ / ۲۳۵ ، الفتاوی الهندیه ۲۵ (۳۳۰ س

ابن عابدین فرماتے ہیں کہ' الجوہرة'' میں ''ینبغی''کالفظ آیا ہے،اس سے مرادوجوب ہے(س)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: 'تطبیب' اور' تداوی' کی اصطلاحات۔
اکثر فقہاء کی رائے ہے کہ مرد کی طرح عورتوں کو بھی لکھنے کی تعلیم دینا مکروہ نہیں ہے، احمد، ابوداؤد اور نسائی نے حضرت الثفاء بنت عبداللہ کی حدیث روایت کی ہے، وہ فرما تی ہیں: ''دخل علی رسول الله عُلَیْ و أنا عند حفصة فقال: ألا تعلمین هذه رقیة النملة کما علمتها الکتابة''(۱) (میرے پاس رسول اگرم عَلِیْ تشریف لائے اور میں ام المؤمنین حضرت حفصہ کے اگرم عَلِیْ تشریف لائے اور میں ام المؤمنین حضرت حفصہ کے پاس قصی، آپ عَلِیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلْم اللہ عَلَیْ اللہ عَلْم اللہ عَلْم اللہ عَلْم اللہ عَلْم اللہ عَلَیْن اللہ عَلْم اللہ اللہ عَلْم اللّٰم اللّٰم عَلْم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم عَلْم اللّٰم اللّٰم

شخ مجدالدین ابن تیمیہ نے ''لمنتی ''میں لکھا ہے کہ مذکورہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ تورتوں کے واسطے کتابت سیسنا جائز ہے۔

ابن مفلح نے '' الآ داب الشرعیہ'' میں الیی حدیثیں نقل کی ہیں جن ابن مفلح نے '' الآ داب الشرعیہ'' میں الیی حدیثیں نقل کی ہیں جن کے ظاہری الفاظ سے عورتوں کو لکھنا سکھانے کی ممانعت معلوم ہوتی ہے، لیکن خود انہوں نے ان احادیث کوضعیف قرار دیا ہے یا موضوع مفہرایا ہے (۲)۔

# تعلیم کے لئے مارنا:

## ۱۲۷ - جس معلم کے پاس کوئی بچہ پڑھتا ہے اسے ادب سکھانے کی

- (۱) حدیث: "ألا تعلمین هذه رقیة النملة کما علمتها الکتابة" کی روایت احمد (۲۱۵ مطبح المیمنیه)، ابوداؤد (۲۱۵ محقق عزت عبید دعاس) اورحاکم (۵۷٬۵۲/۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو محج قراردیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
  - (۲) الآ دابالشرعيه لا بن ملح ۳ر۹۰۳،۱۰س،الفتاوي الحديثية برص ۸۵\_
- . (۳) مواہب الجلیل ۲۷ ۲ ۴ منفی المحتاج ۱۹۳ شائع کردہ داراحیاءالتراث العربی، المغنی لابن قدامہ ۷۵ سے ۵۳ طبع الریاض، ابن عابدین ۷۵ ساتا ۳ س

غرض سے وہ مارسکتا ہے (۳) فقہاء کی عبارتوں کے تتبع و تلاش سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ تعلیم حاصل کرنے والے بچے کے سلسلے میں استاذ کے مارنے کے حق میں کچھ قیود لگاتے ہیں، جن میں سے چند ذیل میں درج کئے جارہے ہیں:

الف: تعلیم کی غرض سے بچ کو مارنا مقدار، کیفیت اور کل کے اعتبار سے معمول کے مطابق ہو، استاذ کو طالب علم کی جانب سے رد عمل سامنے آنے سے اطمینان ہو، ہاتھ سے مارے، ڈنڈ ااستعال نہ کرے، مارنے کی تعداد تین سے زائد نہ ہو۔ رسول اکر م ایسیہ سے مروی ہے کہ آپ نے حضرت مردائ سے جو تعلیم دینے کی خدمت پر مامور سے ارشاد فرمایا: ''ایاک أن تضرب فوق الشلاث، مامور سے ارشاد فرمایا: ''ایاک أن تضرب فوق الشلاث، فإنک اِذا ضربت فوق الشلاث اقتص الله منک''(۱) فانک اِذا ضربت فوق الشلاث اقتص الله منک''(۱) سے زیادہ مارو گے واللہ میں کا بدلہ لے گا۔

ب: سرپرست کی اجازت ملنے کے بعد ہی مارا جائے، کیونکہ تعلیم دیتے وقت بچے کو مارنامعمول اور متعارف نہیں ہے، مارنے کی ضرورت تو باد بی کے وقت ہوتی ہے، لہذا تعلیم دینے اور مارنے میں کوئی جوڑ اور تعالیٰ نہیں ہے، سرپرست کا اپنے بچے کو تعلیم کے لئے استاذ کے سپر دکرنے سے بیر ثابت نہیں ہوتا کہ اس نے مارنے کی اجازت بھی دی ہے، اس لئے صراحنا اجازت کے بغیر بچے کو مارنے کا حق نہیں ہے۔ بعض شافعیہ سے ان کا بیر تول نقل کیا گیا ہے کہ سرپرست کی اجازت کے بغیر بھی اور ان کو مارنے کا حق معلم کوئیں ہے۔ تنا ہوش مند ہو کہ وہ تادیب کو سمجھ سکے، اس لئے جو بچ تا دیب کو نہیں ہے۔

- (۱) این عابدین ار ۳۹۳،۵٬۲۳۵، جواهرالا کلیل ۲٫۲۹۲\_
- (۲) المبسوط للسرخسي ۱۱ر ۱۳، ابن عابدين ۵ر ۱۲۳ ۱۰ بدائع الصنائع ۷/ ۵۰ ۱۳ منی المعنی المحتاج ۱۲ سام ۱۹ مغنی الموسوعة الفقهية الكويتيه ۱۷ سام ۲۳ مغنی الموسوعة الفقهية الكويتيه ۱۷ سام ۲۰

الأثرم نے کہاہے: بچوں کواستاذ کے مارنے کے بارے میں امام احمد سے دریافت کیا گیا تو انہوں نے فرمایا: ان کی غلطی کے بقدر ہی ان کو مارے، اور سخت ماریک سے پر ہیز کرے، اگر طالب علم ناسمجھ بچے ہوتواستاذ اس کو نہ مارے (۱)۔

اس کو ہلاک کرنانہیں ہے، لہذا اگراس مار کی وجہ سے ہلاکت ہوجائے توبیہ بات ظاہر ہوجائے گی کہ استاذ نے جائز حدسے تجاوز کیا ہے (۴)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: '' تا دیب'،'' ضمان' اور'' قتل' کی اصطلاحات۔

## تعلیم کی غرض سے مارنے کا تاوان:

۱۹۳ – فقہاء مالکیہ اور حنابلہ کی رائے بیہ ہے کہ اگر استاذی بچے کی تادیب

کے لئے اتنا مارے جو جائز حدود کے اندر ہواور اس کی وجہ سے بچہ مر
جائے تو استاذیر کوئی تا وان نہ ہوگا(۲)، فقہاء حنفیہ کی رائے بھی بہی
ہے، البتہ انہوں نے تا وان عائد نہ کرنے کے سلسلے میں بیشرط لگائی
ہے کہ بچے کواس کے والد یا سر پرست کی اجازت سے مارا گیا ہو، مزید
برآں بیکہ مقدار، کیفیت اور محل کے اعتبار سے مار معمول کے دائر بے
سے باہر نہ ہو، چنا نچواگر استاذا ہے پاس زیر تعلیم بچے کواس کے والد یا
سر پرست کی اجازت کے بغیر مارے گاتو حنفیہ کے نزدیک اس پر
تا وان ہوگا، کیونکہ مارنے میں وہ تعدی کا مرتکب ہوا ہے، اور اس کے
تا وان ہوگا، کیونکہ مارنے میں وہ تعدی کا مرتکب ہوا ہے، اور اس کے
تتیج میں جونقصان ہواس پر تا وان واجب ہوتا ہے(۳)۔

فقہاء شافعیہ کہتے ہیں: اگر استاذکی مارسے طالب علم کی موت واقع ہوجائے تو استاذ پر تاوان ہوگا اگر چیاس نے معمول سے زائد نہ مارا ہو، اور سر پرست کی اجازت سے مارا ہو، اس کئے کہ اس حکم میں انجام کی سلامتی کی شرط ہے، کیونکہ مار نے سے مقصود تا دیب ہے،

(۱) المغنی لابن قدامہ ۲۳۵ - ۲۳۷، الآداب الشرعیہ لابن مفلح ار ۲۰۹۸، غایة امنتی ا

- (۲) المغنی لابن قدامه ۲۵۷۷،غایة المنتبی سر ۲۸۵،جوابر الاِ کلیل ۲۹۹۷، المیز ان الکبری للشعر انی ۲/۲۷۱
- (٣) ابن عابدين ٣٦٣/٥، بدائع الصنائع ٧/ ٥•٣، حاشية الطحطاوي على الدر ٣/ ٢٧٥، المبسوط للسرخسي ١٦/ ١٣-
- (۴) مغنی الحتاج ۴۸ر۱۹۹،نهایة الحتاج وحاشیة الشبر املسی ۸۸۶ سطع لحلی -

#### قرآن اور شرع علم کی تعلیم کے لئے اجرت پررکھنا: دور قربی میں میں میں کا مان کے تعلیم سیاد

10 - قرآن، حدیث، فقداور دیگر علوم نافعہ کی تعلیم پر بیت المال سے وظیفہ حاصل کرنے کے جواز پر فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ یہ وظیفہ پورے طور پر اجرت نہیں ہے، بلکہ محض اجرت کے مثل ہے (۱)۔

فقہاء کے مابین اختلاف صرف اس میں ہے کہ قرآن، حدیث، فقہاء کے مابین اختلاف صرف اس میں ہے کہ قرآن، حدیث، فقہاورد بگر شرعی علوم کی تعلیم کے لئے سی کواجرت پر رکھنا جائز کی جیسے حدیث اور فقہ کی تعلیم کے لئے اجرت پر رکھنا جائز نہیں سیجھتے اور بہی حنا بلہ کا رازح مذہب ہے (۲)، ان کی دلیل حضرت عبادہ بین صامت گی حدیث مذہب ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اہل صفہ میں سے کچھلوگوں کوقرآن اور کتابت ( لکھنے ) کی تعلیم دی توان میں سے ایک شخص نے ایک میں موجا کہ یہ ممان ہے، مال نہیں ہے، پھر وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک سوجا کہ یہ ممان ہے، مال نہیں ہے، پھر وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اس حوجا کہ یہ ممان ہے، مال نہیں ہے، پھر وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اس عوجا کہ یہ ممان ہے، مال نہیں ہے، پھر وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اس عوجا کہ یہ ممان ہے، مال نہیں استعمال کروں گا، پھر میں نے اس عوض کیا کہ اے اللہ عیں اسے جہاد میں استعمال کروں گا، پھر میں نے اس عوض کیا کہ اے اللہ عیں کہ میں سے ایک شخص نے جھے ایک کمان کتابت کی تعلیم دی تھی ، ان میں سے ایک شخص نے جھے ایک کمان

- (۱) ابن عابدین ۲۸۲٫۳، مطالب أولی النبی ۱۸۲۳، المغنی لابن قدامه ۲۸۷۱م، قلیونی ۱۸۲۹۲، الموسوعة الفقهیه ۸۲۵۲۸
  - (٢) بدائع الصنائع ار ١٩١١ الإنصاف ٢ ر ٢٥، ٣٥ م .

ہریہ کیا ہے، یہ مال بھی نہیں ہے اور میں اسے جہاد فی سبیل اللہ میں است جہاد فی سبیل اللہ میں استعال کروں گا، تو آپ علیہ فی شیار شادفر مایا: ''إن كنت تحب أن تطوق طوقا من نار فاقبلها''(۱)(اگر تمہیں یہ پہند ہو كہ تمہیں آگ كى طوق يہنائى جائے تواسے قبول كرلو)۔

نیز حضرت ابی بن کعب کی حدیث ہے کہ انہوں نے ایک شخص کو آئیں ایک جبہ یا ایک کپڑا قرآن کی ایک سورت سکھائی، اس شخص نے آئیں ایک جبہ یا ایک کپڑا ہر یہ بیں پیش کیا، اس کا تذکرہ انہوں نے رسول عیلی ہے کیا تو اللہ کے رسول عیلی ہے نے فرمایا: ''انک لو لبستھا الألبسک الله مکانھا ثوبا من نار "'()(اگرتم نے اس کو پہن لیا تو اللہ اس کی جگہ تم کو آگ کا کپڑا پہنا ہے گا)، ان کا استدلال اس سے بھی ہے کہ بیایک فرض کام پر اجرت لینا ہے، جیسے کہ روزہ رکھنے اور نماز پڑھنے کی اجرت کی جائز نہیں ہے، اس لئے جائز نہیں ہے، اس لئے جائز نہیں ہے، اس لئے بھی درست نہیں ہے کہ بحثیت اجرمعلم تنہاا پی محنت وکا وش سے تعلیم کا حق ادا کرنے پر قادر نہیں ہے، اس میں خود طالب علم کی محنت وکا وش کو بھی وخل ہے، اس اعتبار سے اس کی نوعیت اس سے مختلف نہیں ہے کہ کوئی شخص الیک کا گری کے ڈھونے پر بذات خود قادر اس اعتبار سے اس کی نوعیت اس سے مختلف نہیں ہے کہ کوئی شخص الیک نہیں ہے کہ کوئی شخص الیک نہیں ہے کہ بیٹل قرآن کی تعلیم دینا اور دلا نا اس لئے بھی درست نہیں ہے کہ بیٹل قرآن کی تعلیم دینا اور دلا نا اس لئے بھی درست نہیں ہے کہ بیٹل قرآن کی تعلیم دینا اور دلا نا اس لئے بھی درست نہیں ہے کہ بیٹل قرآن و شرعی علوم کی تعلیم سے لوگوں کونفرت دلانے نہیں ہوگا، کیونکہ اجرت کا بارلوگوں کو اس سے باز رکھے گا، اسی کا سبب ہوگا، کیونکہ اجرت کا بارلوگوں کو اس سے باز رکھے گا، اسی کا سبب ہوگا، کیونکہ اجرت کا بارلوگوں کو اس سے باز رکھے گا، اسی

حقیقت کی طرف اللہ نے اپنے اس ارشاد میں اشارہ کیا ہے: "اُمُ تَسُئَلُهُمُ أَجُوًا فَهُمُ مِّنُ مَّغُومٍ مُّثُقَلُونَ، (٣) (یا آپ ان سے پھر معاوضہ طلب کرتے ہیں، سووہ اس تاوان کے بوجھ سے دب جاتے ہیں )، تو یہ چیز اطاعت سے بے رغبتی کا سبب بنے گی، اس لئے جائز نہ ہوگی (۱)۔

متاخرین حفید کی رائے جس پران کے یہاں فتوی ہے، اور فقہاء مالکیدکا ایک قول اور حنابلہ کا دوسرا قول جواس کلام سے ماخوذ ہے جسے ابوطالب نے امام احمد سے نقل کیا ہے، یہ ہے کہ قر آن اور فقہ کی تعلیم پراجرت لینا جائز ہے، ان فقہاء کی دلیل بیحدیث ہے بین ان مقص ما خدتہ علیه أجوا کتاب الله "(۲) (جن چیزوں پرتم لوگ اجمدت لیتے ہوان میں سب سے زیادہ بہتر کتاب اللہ پر اجمت لینا ہے)، نیز عبدالجبار بن عمر کی روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے اہل مدینہ میں سے جن سے بھی دریا فت کیا، انہوں نے اجمرت لے رہیں گوئی حرج نہیں سے جوں کو تعلیم دینے میں کوئی حرج نہیں سے جوا۔

نیزید کیستے ہوئے کہ تھاظ اور معلمین کے لئے بیت المال سے عطیات مقرر نہیں ہیں، تو وہ اپنے معاش کی فراہمی میں مشغول ہوسکتے ہیں، جس کی وجہ سے حسبتاً للہ (بغیر اجرت کے ) تعلیم دینے کے لئے فارغ نہیں ہوسکتے، کیونکہ ان کی ضروریات اس سے مانع ہوں گی، تو اگران کے لئے اجرت لے کرتعلیم دینے کا دروازہ نہ کھولا جائے توعلم رخصت ہوجائے گا اور قرآن کے حافظ کم ہوجائیں گے۔

امام احمد بن حنبل نے کہا: تعلیم دینا (اوراس پر اجرت لینا) مجھے زیادہ محبوب ہے اس بات سے کہان سلاطین پر تکیہ کیا جائے ،اوراس

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إن کنت تحب أن تطوق طوقا من نار فاقبلها" کی روایت ابوداؤد (۱/۲ محتقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲۰۱۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوضیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إنک لو لبستها لألبسک الله مکانها..... 'کاذکرفقیه مصطفی الیوطی نے مطالب اُولی النبی (۱۳۸۳ طبع المکتب الإسلامی) میں کیا ہے، اوراس کوالاثر می سنن کی طرف منسوب کیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ طورر ۲۸<sub>۰</sub>

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النبى ۳۸ / ۲۳۸، ۱۳۸، بدائع الصنائع ۱۹۱۸، الفتاوى البندسية بىر ۸ بىرى

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن أحق ما أخذتم عليه ..... "كى روايت بخارى (فتح البارى ) مدیث التانيم ) نے كى ہے۔

سے بھی زیادہ عزیز ہے کہ عوام الناس میں سے کسی شخص پر کسی جائداد
کے لئے تکمیہ کیا جائے ،اوراس سے بھی زیادہ پسند ہے کہ وہ قرض لے
کر تجارت کرے، ہوسکتا ہے کہ وہ اس قرض کے اداکرنے پر قادر نہ
ہوتو نتیجہ یہ نکلے گا کہ وہ اللہ سے اس حال میں ملے گا کہ اس کے ذیّے
لوگوں کی امانتیں ہوں گی (۱)۔

فقہاء مالکیہ کا مذہب تعلیم قرآن پراجرت لینے کے جواز کا ہے،
لیکن فقہ وغیرہ دیگرعلوم جیسے نحو، اصول اور فرائض کی تعلیم پراجرت لینا
کروہ ہے، فقہاء مالکیہ نے قرآن کی تعلیم پراجرت لینے کے جواز اور
دیگرعلوم کی تعلیم پراجرت کے مکروہ ہونے کے درمیان فرق کیا ہے کہ
لیورا قرآن حق ہے جس میں کوئی شبہ نہیں ہے جبکہ اس کے علاوہ دیگر
علوم اجتہاد سے ثابت ہیں، ان میں حق بھی ہے اور باطل بھی ہے،
نیزان کا کہنا ہے کہ فقہ پراجرت کے ساتھ تعلیم کا معمول نہیں ہے، اس
کے برعکس اجرت کے ساتھ قرآن کی تعلیم کا معمول ہے، اس طرح فقہ
کی تعلیم پراجرت لینے سے طلبہ کی تعداد کم ہوگی (۲)۔

فقہاء ثنا فعیہ کی رائے اصح قول کے مطابق یہ ہے کہ قرآن کی تعلیم کے لئے اجرت پر کسی کورکھنا جائز ہے بشرطیکہ استاذ ہے جن سورتوں اور آیات کی تعلیم دلا نامقصود ہے اس کی تعیین کر لی جائے ، اگر ان دونوں میں سے ایک کی بھی تعیین نہ ہوتو درست نہیں ہے ، ایک قول یہ بھی ہے کہ ان میں سے کسی ایک کی تعیین بھی ضروری نہیں ہے ، جہال یک کسی دوسر علم کی تعلیم کے لئے اجرت کا سوال ہے تو انہوں نے کہا ہے کہ یہ جا کر تبیں ہے ، البتہ کسی متعین مسئلہ یا مسائل کی تعلیم کے لئے اجرت پر رکھا جائے تو جائز ہوگا (۳)۔

قرآن اور دیگرعلوم کی تعلیم کے لئے اجرت پررکھنے کی شرائط کو فقہاء نے اجرت کے ساتھ طاعات کی انجام دہی پر کلام کرتے وقت تفصیل سے لکھا ہے،ان کے علاوہ کتب فقہ کے باب'' الاجارہ'' کی طرف بھی رجوع کیا جاسکتا ہے۔

# ہنر،صنعت اور دیگر غیر شرعی علوم کی تعلیم کے لئے اجرت پر رکھنا:

17 - وہ مباح صنعت وحرفت جن سے دنیا وی مصالح وابستہ ہیں، جیسے سلائی، لوہاری، تعمیر، کاشت کاری اور بُنائی وغیرہ، ایسے کاموں کی تعلیم دینے کے واسطے اجرت پررکھنا جائز ہے، اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے(ا)۔

جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ خالص شرعی علوم کے علاوہ دیگر علوم جیسے زبان وادب کی تعلیم پراجرت لینا درست ہے، کیونکہ ان کی تعلیم کبھی ثواب کے لئے نہیں ہوتی ہے، اور بھی ثواب کے لئے نہیں ہوتی ہے، اس لئے اس پراجرت دے کر تعلیم دلانے سے روکا نہیں جائے گا، جیسے درخت لگانا اور مکانات کی تغییر، کیونکہ ان کا موں کو انجام دینے والے کے لئے عبادت کا اہل ہونا ضروری نہیں ہے (۲)۔

فقہاء مالکیہ اس قتم کے علوم کی تعلیم پر اجرت لینے کو مکروہ قرار دیتے ہیں (۳)۔

پیثیوں اور علوم کی تعلیم کے لئے اجرت پرکسی کور کھنے کی شرا کھا کی ۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' اجارہ'' فقرہ / ۱۵ ا،ج ا۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهي ۱۳۸۳، الحطاب ۱۸۸۵، المدونه ۱۹۸۸، شاكع کرده دارصادر بیروت، الزیلعی ۱۲۵،۱۲۵، الفتاوی الهندیه ۹۸۸۳، این عابدین ۸۵ ۳۵،۳۵۳

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ۲/ ۱۶۴\_

<sup>(</sup>۱) البزازييه بهامش الهندييه ۳۸٫۵،الفتاوی الهنديه ۴۴۸٫۷، المدونه ۴۲۰٫۷، شائع کرده دار صادر بيروت،الأنوار لأعمال الأبرار ۱۹۲۱، نيز د کيهيئة: مطالب أولی النبی ۹۸٫۲،

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۱۳ ۱۳ مطالب أولى النبى ۱۲ ۱۳۳۲ الفتاوى الهندىيد ۱۹۸۸ م

<sup>(</sup>m) الفوا كهالدواني ١٦٨ ١٦٨\_

# حرام علوم كى تعليم:

21- حرام علوم کی تعلیم جائز نہیں ہے، جیسے کہانت، ستاروں کے ذر بعیرحالات بتانا، شعبرہ ذر بعیرحالات بتانا، شعبرہ بازی، علوم طبائع، جادو، عربی زبان کے سواکسی دوسری زبان میں منتر پڑھنا جس کا معنی نہ جانتا ہو، اسی طرح جعلسازیاں وغیرہ، ان علوم کی تعلیم دینا حرام ہے اور ان کی تعلیم پراجرت لینا بھی حرام ہے، کیونکہ کا بمن کی اجرت کی ممانعت کے سلسلے میں صحیح حدیث میں صراحت آئی ہے، اور دوسرے علوم کا حکم بھی یہی ہے (۱)۔

اگر علم نجوم کاسیکھنا سکھانا اوقات نماز،قبلہ اوراختلاف مطالع وغیرہ کے بارے میں رہنمائی کے لئے ہوتووہ ممنوع نہیں ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:''علم'' کی اصطلاح۔

## شكارى جانورون كى تعليم:

۱۸ - فقہاء کے درمیان اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ شکاری جانوروں کے مارے ہوئے شکار کے حلال ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ شکاری جانور معلم یعنی سرھایا ہوا ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَمَا عَلَّمُتُمُ مِّنَ الْجَوَادِحِ مُکَلِّبِیْنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَکُمُ اللهُ فَکُلُوا مِمَّا أَمُسَکُنَ عَلَیْکُمُ ، (۳) (اور تہمارے سدھے ہوئے شکاری جانوروں کا شکار جو شکار پر چھوڑے جاتے ہیں، تم آئییں اس طریقہ پرسکھاتے ہو جو تہمیں اللہ نے سکھایا ہے، سوکھاؤاس (شکار) کو جے (شکاری جانور) ہوانور) کو جے (شکاری جانور) ہوانور) ہوری میں بارے میں جے (شکاری جانور) ہوری میں بارے میں جے دیکھیں اس بارے میں

- (۱) مطالب أولى النهى ۲ر ۹۹ م، حاشية الشبر الملسى مع نهاية الحتاج ۷/ ۲۸۰۰م. روضة الطالبين ۲۲۵/۱۰۰۰م أسنى المطالب ۴/ ۱۸۲۱، ابن عابرين ار ۲۳۵،۳۰۰م.
- (۲) این عابدین ۱۷ ۳۰ مطالب اُولی انهی ۱۷ ۴ ۴ ۴ ، نیز د کیھئے:الفتاوی الحدیثیه لابن حجرابیتی رص ۷۷ \_
  - (۳) سورهٔ مائده رسم

بالكل صرت بے كسرهانا اور تعليم دينا شرط ہے، اور رسول اكرم الله كا ارشاد ہے: "إذا أرسلت كلابك المعلمة وذكرت اسم الله فكل مما أمسكن عليك، وإن قتلن، إلا أن يأكل الكلب، فإني أخاف أن يكون إنما أمسكه على نفسه، وإن خالطها كلب من غيرها فلا تأكل "(ا) (جبتم اپنے سرهائ ہوئے كوں كو بم الله كه كرچوڑ وتو اگروہ تم ہارے لئے روكر كيس اگر چوبان سے مارى ڈالا ہو، تواس ميں سے كھا فى البت اگراس ميں سے كتا كھالے تومت كھاؤ، كيونكه مجھے انديشہ ہے كہ اس نے اپنے لئے روك ركھا ہو، اگر سدهائے ہوئے كوں كے ساتھ غير سدها يا ہواكوئى كتا شريك ہوجائون خكھاؤ)۔

اوراس لئے بھی کہ شکاری جانوریا پرندہ اسی وقت آلہ اور وسیلہ بنتاہے جب اس کوسدھایا گیا ہو، تا کہ شکاری شکار کے بارے میں جو چاہتا ہے اس پر اس کے لئے کام کرے، یعنی جھیجنے پر جائے اور شکار کو اینے مالک کے لئے کپڑے، اینے لئے نہ کپڑے (۲)۔

وہ شکاری جانور جن کے ذریعہ شکار کرنا درست ہے ان کی صفات اور ان کو تعلیم دینے اور سدھانے کی شرائط اور اس کی تعلیم کو منضبط کرنے کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' صید''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا أرسلت كلابک المعلمة و ذكرت اسم الله فكل مما.....' كاروایت بخاری (الفتی ۱۰۹/طبح السّلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۲۳۲، المجموع ۱۳۹۹ شائع كرده مكتبة الشافيه، البنابيه شرح الهدابيه ۱۳۸۹، محمد محتبين الحقائق ۱۸۱۱، المغنى لابن قدامه شرح الهدابيه ۱۸۷۷، الإنصاف ۱۲۷۲، ۱۲۰۰، بداية المجند ۱۷۵۸ طبع دار المعرفه، الدسوق ۲ر ۱۰۰۳، لمنقى ۱۲س۱۳، صحیح مسلم بشرح النووی ۱۲س۲۸ طبع المطبعة المصريب

تعميم

ا - لغت میں تعیم کامعنی کسی چیز کوعام بنانا ہے، جب بارش پوری زمین پر ہوتو کہا جاتا ہے: "عمّ المطو الأدض" -

فقہاءاس لفظ کااستعال لغوی معنی سے الگنہیں کرتے ہیں (۱)۔

اجمالي حكم: تعمم حدد مو

تعمیم چندامور میں ہوتی ہے،ان میں سے بعض یہ ہیں:

الف-وضو:

۲ - قاعدہ یہ ہے کہ وضومیں جن اعضاء کا دھونا فرض ہے ان میں سے ہر عضو کے ہر حصہ میں پانی پہنچایا جائے، صرف عذر اور ضرورت کے وقت استثناء ہوگا۔

زہری کے علاوہ دیگر فقہاء کا اتفاق ہے کہ دونوں کان چہرے سے خارج ہیں، لہذا وضو میں دونوں کا نوں کو پانی سے دھونا فرض نہیں ہے۔

منھاورناک کے اندرونی جھے کے سلسلے میں فقہاء حنابلہ نے اُئمہ ثلاثہ (امام مالک، امام ابوحنیفہ اور امام شافعی) سے اختلاف کیا ہے، فقہاء حنابلہ کی رائے ہے کہ ناک اور منھ کا اندرونی حصہ بھی چبرے ر مکھنے:''علا'۔

تعمم

د يکھئے:''عمامہ''۔

تغمير

د کیھئے:''عمارة''۔

<sup>(</sup>۱) مجيط الحيط ماده: "عمم "، كشاف القناع ال ١٨٨، مغني الحتاج الر ١٨٨

کے حکم میں داخل ہے، لہذاان دونوں کا دھونا بھی فرض ہے، منھ میں تو کلی کے ذریعہ اور ناک میں پانی ڈال کر، جب کہ اُئمہ ثلاثہ کے نزدیک ناک کے ظاہری جھے کا دھونا فرض ہے۔

ساس پرائم اربعہ کا تفاق ہے کہ پورے دونوں ہاتھوں اور کہنیوں پر پانی پہنچانا واجب ہے، چنا نچہ اگر ہاتھوں میں یا ناخن کی جڑ میں مٹی اگی ہو یا گوندھا ہوا آٹا چہپاں ہوتو اس کو دور کرکے ناخن کی جڑ میں پانی پہنچانا واجب ہے، ورنہ وضوئییں ہوگا، اور انگلیوں کے پوروں میں پڑنے والی جھر یوں کا دھونا واجب ہے، تا کہ تمام حصہ پر پانی پہنچ جائے ۔ بعض حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر ناخن بڑے ہوں اور ان کے اندرونی حصے میں میل جمع ہوتو اس میل کا دھونا ضروری ہے، ورنہ وضو باطل ہوگا، البتہ نا نبائی جس کے ناخن لیے ہوں اور ان کے اندرونی کے میں اگر پچھ آٹالگارہ جائے تو اس کومعاف قرار دیا ہے، نا نبائی کے حصے میں اگر پچھ آٹالگارہ جائے تو اس کومعاف قرار دیا ہے، نا نبائی کے بیرعایت اس کے پیشہ کی ضرورت کے پیش نظر ہے۔

فقہاء مالکیہ کہتے ہیں: ناخنوں کامیل معاف ہے، سوائے اس صورت کے کمیل زیادہ اور کثیر مقدار میں ہوتواس کا دور کرنا واجب ہےتا کہ پانی ناخن کے نیچے کہنچ جائے۔

فقہاء شافعیہ کہتے ہیں: ناخنوں میں جومیل ہے اگروہ چڑے تک پانی پہنچنے میں مانع ہے تواس کا دور کرنا ضروری ہے تا کہ پانی پوری جلد تک پہنچ جائے ،کین مزدور جومٹی گارے کا کام کرتے ہیں وہ اس حکم سے مستثنی ہیں،بشر طیکہ مٹی اتن زیادہ نہ ہوکہ انگلی کا ہر الت بت ہو(۱)۔

(۱) حاشیه ابن عابدین ۱/ ۹۸،۹۵ طبع دوم الحلی مصر، شرح فتح القدیرا / ۱۹ وراس کے بعد کے صفحات ، بدائع الصنائع ۲ / ۷ طبع اول ، شرح منح الجلیل ۱/۵ اوراس کے بعد کے صفحات ، حاشیة الدسوتی ار ۱/۵ اوراس کے بعد کے صفحات ، شرح الزرقانی ار ۲۵،۰۵ / ۱٬۹۱۵ ، ۱۲۱ ، حاشیة الجمل علی شرح المنج الر ۱۰ / ۱٬۱۱۵ ، شرح روش الطالب ۱/۱۳ ، ۱۳۳ ، المغنی الربی قدامه ۱/ ۱۲۳ ، ۱۹۲۱ ، اوراس کے بعد کے صفحات ، طبع الربیاض ، کشاف القناع ار ۱۵۲۱ ، اوراس کے بعد کے صفحات ، طبع الربیاض ، کشاف القناع ار ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ،

ب-غسل:

۴ - فقہاء کا اتفاق ہے کہ غشل میں پورےجسم پریانی پہنچانا فرض ہے،اس لئے کفسل کاایک رکن پورےجسم پریانی پہنچا نابھی ہے۔ ناک اور منھ کے اندرونی حصے میں یانی پہنچانے کے بارے میں فقهاء کے درمیان اختلاف ہے ،فقہاء حنفیہ اور حنابلہ کے نز دیک وہ دونوں بدن میں داخل ہیں،اس لئے ان کے نزدیک عسل میں کلی کرنا اورناك میں یانی ڈالنا فرض ہے، مالکیہ اور شافعیہ فقہاء کے نز دیک چونکہ صرف ظاہر کا دھونا فرض ہے،اس کئے ان کے نز دیک عنسل میں کلی کرنا اور ناک میں یانی ڈالنافرض نہیں ہے، بالوں اورظاہری کھال، نیز بال کی جڑوں اگرچہ بال گھنے ہوں یانی پہنچانافرض ہے،الیی چوٹیاںاور جوڑ ہےجن کو کھولے بغیر جڑوں میں یانی نہ پہنچ سکتا ہوان کو کھولنا بھی ضروری ہے،بعض ما لکیبرکی رائے ہے کی شسل میں سر دھونے کے وجوب سے دلہن مشتثنی ہوگی جب کہاس کا بال مزین ہو، چنانچہاس پرسر کے بالوں کا دھونا فرض نہ ہوگا، بلکہان پرسے کرلینا کافی ہوگا،ان کی دلیل میہ کہاس حالت میں سردھونے میں مال کا ضیاع ہے، دونوں کا نوں کے سوراخوں کے ظاہری حصہ کو دھونا واجب ہے، بدن کے شگاف جن میں گہرائی نہ ہوان کے ظاہری ھے کودھونا واجب ہے، تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ بدن کے جن حصول تک یانی پہنچاناممکن ہوا گر حیوہ گہرے ہوں، جیسے ناف کی گہرائی یاوہ مقامات جہاں آ پریشن ہوئے ہوں اور آ پریشن کی وجہ سے گڈھے ہو گئے ہوں، ان تمام مقامات تک یانی پہنچانا ضروری ہے، کیکن کان کے وہ سوراخ جن میں بالیاں پہنی جاتی ہیں،انہیں فقہاءشا فعیہ نے اندرونی حصه قرار دیا ہے، ظاہری حصہ نہیں قرار دیا ہے، لیعنی ان سوراخوں میں یانی پہنچا نا شافعیہ کے نز دیک ضروری نہیں ہے اگر جیہ ممکن ہو، تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر ظاہری کھال پرکوئی ایسی چیزگی

ہوئی ہے جس کی وجہ سے پانی اس کے پنچے کھال تک نہیں پہنچ رہا ہے تو اس کا دور کرنااور کھال تک پانی پہنچانا لازم ہے ، جیسے گوندھا ہوا آٹا یا آنکھ میں کا جل تا کہ یانی ہر جگہ بہنچ جائے (۱)۔

# ج-تيمّ :

۵ - جن اعضاء پرتیم کے لئے مسی کیا جاتا ہے ان پورے اعضاء پر مسی کرنا ضروری ہے یا نہیں، اس مسلد میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ پورے چہرے کا مسح فرض ہے، داڑھی بھی اس علم میں داخل ہے اگر چیطویل ہو، کیونکہ داڑھی چہرے میں داخل ہے، چہرے کی طرح اس سے بھی مواجہت ہوتی ہے، چہرے کی ظاہری کھال کے تمام جھے تک مٹی پہنچنے کا اعتبار ہوگا، بھووں، ہوگا، اس طرح بال کے ظاہری حصے تک مٹی پہنچنے کا اعتبار ہوگا، بھووں، مونچھ، کان کے بالمقابل رخسار کے بالوں اور داڑھی بچہ کے اندرونی مونچھ، کان کے بالمقابل رخسار کے بالوں اور داڑھی بچہ کے اندرونی مصح تک مٹی پہنچانا واجب نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم آلیک ہے۔ ایک ضرب سے چہرے کا مسح فرما یا ہے اور دو ضربوں پر اکتفاء کیا ہے، ایک ضرب سے چہرے کا مسح فرما یا اور دو سری ضرب سے دونوں ہاتھوں کا مسح فرما یا (۲)، اس طرح ان بالوں کے اندرونی حصے تک مٹی نہیں بہنچ مسح فرما یا کے کا میں مشقت ہے، اس لئے کئی، کیونکہ مٹی کے وہاں تک پہنچانے میں مشقت ہے، اس لئے اس کا وجوب ساقط ہوگیا ہے، اور اس لئے بھی کہ پورے اعضاء تیم

پرمسے کرناواجب ہے، مٹی پہنچانا واجب نہیں ہے، اور دونوں ہاتھوں اور گئوں کے تمام حصوں پرمسے کرنا واجب ہے، مالکیہ کے نزدیک رائج قول کے مطابق انگلیوں میں خلال کرنا ضروری ہے، انگوشی خواہ جائز اور کشادہ ہوبہر صورت اس کا نکالنالازم ہے، ورنہ اسے مسے میں حائل مانا جائے گا، یہ مالکیہ کے نزدیک ہے (۱) (دیکھئے: اصطلاح دیگیم")۔

حنفیہ کہتے ہیں: یمّم میں چہرے اور دونوں ہاتھوں کے پورے جھے پرمسے کرنا شرط ہے، رکن نہیں ہے، اگر مسے ہاتھ سے ہوتو شرط ہے کہ پورے ہاتھ سے مسے میں فرض میہ ہو یا اس کے اکثر جھے سے مسے میں فرض میہ ہاتھ سے ہو یا اس کے اکثر جھے سے مسے میں فرض میہ ہو یا اوں ہاتھ سے ہو یا اس چیز سے جو ہاتھ کے قائم مقام ہو، وضو میں جن بالوں کا دھونا واجب ہے، اور بیوہ وال ہیں کا دھونا واجب ہے، اور بیوہ وال ہیں جو کھال کے بالمقابل ہوں، چنا نچ گئی ہوئی داڑھی کا مسے کرنا واجب نہیں ہے، حنفیہ کے نز دیک تیم میں نگ انگوشی یا کنگن کو حرکت دینا کا فی ہے، اس لئے کہ ان کو حرکت دینے سے ان کے نیچ کے جھے کا مسے ہوجائے گا، فرض مسے کرنا ہے، نہ کہ غبار کا پنچنا (۲)۔

#### ر-رعا:

۲-فقہاء کا اتفاق ہے کہ تمام لوگوں کے لئے دعا کرنامسنون ہے۔ کیونکہ ارشادر بانی ہے: ''وَ اسْتَغُفِرُ لِلْذَنبِکَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمُؤْمِنَات،'''(اپنی خطاکی معافی ما نگتے رہے اور سارے

- (۱) حاشية الدسوقى ار۱۵۵، شرح الزرقانى ار ۱۲۰، نهاية المحتاج ار ۲۸۲،۲۸۲، الرسال المهذب الرسم، شرح الروض ار ۸۶ طبع المكتبة الإسلامية، المغنى لا بن قدامه المهذب الرسم، دمشاف القناع ار ۸۶،۱۷۳ ا
- (۲) حاشیہ ابن عابدین ۱ر ۲۳۰۰، شرح فتح القدیرا ر ۵۱،۵۰، بدائع الصنائع ۱/۲ ۴ اوراس کے بعد کے صفحات، طبع اول۔
- (۳) سورهٔ محمد ۱۹۰ نیز دیکھنے: حاشیہ ابن عابدین ۱ ر ۳۵۰، الشرح الصغیر ار ۳۳۳ طبع دار المعارف، الجمل علی شرح المنج ۱ ر ۳۹۱،۳۹۰، کشاف القناع ۱۷۲۷۔

<sup>(</sup>۱) رد المخارعلی الدر الخخارا / ۱۰۴،۱۰۳،۱۰۲ طبع بیروت لبنان، البدائع ار ۳۳، ۳۵، حاشیة الدسوقی ۱ / ۱۲۱، ۳۳۱، شرح الزرقانی ۱ / ۹۵،۹۴، ا۱۰۲،۱۰۲، نهاییة المحتاج ۱ / ۲۰۸،۲۰۷، شرح الروض ۱ / ۲۹ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ار ۲۸،۲۵۲، المغنی ار ۲۲۸،۲۲۲

تعوز

د نکھئے:''استعاذہ''۔

ایمان والول اور ایمان والیول کے لئے بھی )۔ اور صدیث ہے: "مامن دعاء أحب إلى الله من أن يقول العبد: اللهم ارحم أمة محمد رحمة عامة "(اللّٰد کواس سے زیاده کوئی دعالین نہیں کہ بنده کے: اے اللّٰد! محمد علی اللّٰد کا مت پرعام رحمت فرما) ، نیز اس اعرائی کی صدیث ہے جس نے کہا: "اللهم ارحمنی ومحمدا، ولا توجم معنا أحدا" (اے اللّٰد! محمد پراور محمد علی پررتم فرما اور ہمارے ساتھ معنا أحدا" (اے اللّٰد! محمد پراور محمد علی الله نے ارشاد فرمایا: "لقد تحجوت کسی اور پررتم نفرما) تو آپ علی الله نظر واسعا "(تونے ایک کشاده چیز کوئی کردیا)۔

زکاۃ کے تمام آ کھوں مصارف میں اس کوصرف کرنا: 2 - زکاۃ کے آ گھوں مصارف میں اس کا صرف کرنا واجب ہے یا نہیں اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کی رائے ہے کہ واجب نہیں ہے، جب کہ شافعیہ کی رائے ہے کہ واجب ہے ، تفصیل کے لئے ''زکاۃ'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

## دعوتوں میں عمومی بلاوا:

۸ - دعوت عام جے عرف میں (بھلی) کہتے ہیں، اس کے حکم کے بارے میں اختلاف واقع ہوا ہے، جمہور کی رائے ہے کہ الی دعوت قبول کرنا جائز ہے، حنابلہ کے نزدیک کراہت کے ساتھ جائز ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے:" دعوت' کی اصطلاح۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: " ما من دعاء أحب إلى الله ....." كى روایت خطیب نے اپنی تاریخ (۲۱ ماطبع مطبعة السعادة) میں اور ابن عدى نے الكامل (۱۹۲۱ المحتال طبع دارالفكر) میں كى ہے، اور ابن عدى نے اس كومنكر قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث اعرابی جس نے کہا: "اللهم ارحمنی و محمدا ....." کی روایت ترندی (۲۷) طبع الحلبی ) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

# تعويز

#### تعريف:

ا-'' تعوید'' لغت میں "عاذ یعوذ عوذاً "سے "عوّذ" کا مصدر ہے، جس کا معنی پناہ لینا ہے ۔ لیث نے کہا: کہا جاتا ہے: "فلان عوذ لک " یعنی فلال شخص تہارے لئے جائے پناہ ہے ۔ اور کہا جاتا ہے: "فلان ن: استعذت به " یعنی میں نے فلال کی پناہ لی ۔ "عذت بفلا ن: استعذت به " یعنی میں نے فلال کی پناہ لی ۔ "وهو عیاذی " یعنی وہ میری جائے پناہ ہے ۔ " العوذة " اس چیز کو کہتے ہیں جس کی کسی چیز سے پناہ لی جائے ۔ "عوذة"، "تعویذة" اور "معاذة " یہم معنی ہیں اور منتر کے معنی میں آتے ہیں جن کو پڑھ کر خوف یا جنون کے وقت کسی انسان کو جھاڑا جاتا ہے، ان کی جمع عُوذ، تعاویذ اور معاذات ہے (ا)۔

اصطلاح میں لفظ تعویذ منتر اور تعویذ وغیرہ کو کہتے ہیں،خواہ جائز ہویانا جائز۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-رقيه:

۲ – لغت میں رقیہ ''رقاہ ، یرقیہ رقیہ ''سے ماخوذ ہے اور تعویذ کا ہم معنی ہے ، ابن الاثیر نے کہا: رقیہ وہ تعویذیامنتر ہے جس سے آفت رسیدہ کوجھاڑا جاتا ہے ، جیسے بخاراور مرگی اور اس جیسی چیزوں میں مبتلا

شخص، کیونکہ اس کے ذریعہ اس کو پناہ میں لیا جاتا ہے، اور اس سے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَقِیْلَ مَن دَاقِ "(۱) (اور پکارا جانے لگتا ہے کہ ارے کوئی جھاڑنے والا بھی ہے)، یعنی کون اس کو جھاڑنے گا؟ اور اس فرمان کا مقصد اس بات پر متنبہ کرنا ہے کہ کوئی جھاڑنے والا نہیں ہے جواس کو جھاڑے اور اس کو بیائے (۲)۔

بعض فقہاء نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ شفایا بی کے لئے جو دعاہمی پڑھ کردم کیا جائے وہ رقیہ ہے (۳)۔

رقیہ، تعویذ سے خاص ہے، کیونکہ تعویذ میں منتر اور غیر منتر دونوں داخل ہیں، اس اعتبار سے ہررقیہ تعویذ ہے، کیکن ہرتعویذ رقیہ ہیں ہے۔

#### ب-تميمه:

سا- لغت میں تمیمہ اس دھا گے اور موتی کو کہتے ہیں جسے اہل عرب
اپنے خیال کے مطابق بچوں کو نظر بدسے بچانے کے لئے ان کے
گلوں میں لئکاتے تھے، اسلام نے اس کو باطل قرار دیا ہے، خلیل بن
احمد کہتے ہیں: تمیمہ گلے میں پہنائی جانے والی وہ چیز ہے جس میں کسی
چیز سے حفاظت ویناہ ہو۔

اہل علم کے زد یک اس کے معنی بیر ہیں کہ نظر بدیا کسی دوسری چیز سے بچنے کے لئے گلے میں کوئی چیز پہنی جائے ، حدیث میں ہے: "من تعلق تمیمة فلا أتم الله له" (جوتمیمة لئكائے الله اس کا مقصد پورانه کرے) یعنی الله تعالی اس کو پوری صحت وعافیت عطانه

- (۱) سورهٔ قیامه / ۲۷\_
- (۲) مختار الصحاح، تاج العروس، المفردات للراغب الأصفهاني ماده: ''رقی''، عمدة القاری • ار ۱۸۵،۱۲۵
  - (٣) حاشية العدوى على شرح الرساله الم ٣٥٢ طبع دارالمعرفه.
- (٣) حدیث: ''من تعلق تمیمة فلا أتم الله له" کی روایت احمد (٣) حدیث: ''من تعلق تمیمیة فلا أتم الله له" کی روایت احمد (٣) المنفعه رص ۱۵۴ مثال کرده دارالکتاب العربی)۔

 <sup>(</sup>۱) مختار الصحاح، تاج العروس، متن اللغه، المفردات للراغب الأصفهاني -

فرمائے(۱)۔

تمیمہ فقہاء کے نزدیک اس تعوید کو کہتے ہیں جومریض اور بچول کو پہنا یا جائے ، بھی اس میں قرآن کی آیت اور اللہ تعالی کے ذکر پر مشمل کوئی دعا ہوتی ہے اور اس کو چمڑے وغیرہ میں رکھ کر، سی دیا جاتا ہے(۲)۔

لہذا فقہاء کے نز دیک بھی تمیمہ تعویذ کی ایک قسم ہے،اس میں اور رقیہ میں فرق میہ ہے کہ تمیمہ وہ تعویذ ہے جو مریض وغیرہ کے گلے میں لٹکا یا جائے جب کہ رقیہ وہ تعویذ اور دعا ہے جسے پڑھ کر دم کیا جائے۔

## ج-ودعة (كورى):

۳- و دعة ایک سفید سم کی چیز ہوتی ہے جو سمندر وغیرہ سے حاصل کی جاتی ہے ، اور بچول وغیرہ کے گلے میں لٹکائی جاتی ہے ، حدیث میں ہے:"من علق و دعة فلا و دع الله له"(۳) (جوکوڑی لٹکائے اللہ اس کی بیاری دور نہ فرمائے) لیخی اللہ تعالی اس کی عافیت میں برکت عطانہ فرمائے ، اور اس سے اس لئے منع کیا گیا ہے کہ نظر بدسے بچنے کے لئے اہل عرب اس کولئ کا تے ہے (۴)۔

اس طرح و دعة اور تمیمہ دونوں ہم معنی ہیں (۵)۔

#### د- تُوله:

۵- لغت میں ' تُولَة" (ت کے ضمہ اور واؤکے فتحہ کے ساتھ) جادو اور گنڈ اکو کہتے ہیں، اس کے بارے میں ان کا گمان تھا کہ یہ عورت کو شوہر کے نزدیک محبوب بنادیتا ہے، اس کو عِئبہ کے وزن پر تولہ بھی کہا جاتا ہے (ت کے زیر اور واو کے زبر کے ساتھ)(ا)۔

اصطلاح میں شوہر کے نزدیک عورت کو محبوب بنانے کو ٹولہ کہتے ہیں جیسا کہ حدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن مسعود ٹنے اس کی تفسیر بیان کی ہے، لوگوں نے ان سے کہا: ابوعبدالرحمٰن تمائم اور رقی کو تو ہم جانتے ہیں، لیکن ٹولہ کیا چیز ہے؟ تو انہوں نے فرمایا: ایک چیز ہے جسے عور تیں کرتی ہیں اور اس کے ذریعہ اپنے شوہروں کے نزدیک محبوب بنتی ہیں، اس لحاظ سے ٹولہ بھی تعویذ ہی کی ایک قشم ہے (۲)۔

## ه-(تفل، نفث،نځ):

۲- تفل اس پھونک کو کہتے ہیں جس میں تھوک کی بھی آ میزش ہو،اور نفث اس پھونک کو کہتے ہیں جس میں تھوک نہ ہو،لہذا تفل تھوک کے مقدار کم ہوتی مشابہ ہے، اس فرق کے ساتھ کہ تفل میں تھوک کی مقدار کم ہوتی ہے،ان کی ترتیب ہے کہ پہلے درجہ میں بزق ہے،اس کے بعد تفل اور انتی ہے، اس کے بعد نفل اور انتی ہے، کہ پھر نفی میں بنتی اور نفی میں بھی بھی بھی تھویڈ کے موقع پر استعال کئے جاتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) شرح منتبی الإرادات ار ۲۰ ۳۲ کشاف القناع ۲ / ۷۷ ، القرطبی ۲۰ / ۳۲ ، ۳۲ ، سنیل الأوطار ۲۸ / ۳۱ ، المغر بللمطرزی ماده: "تمم "-

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيه لا بن جزي رص ۵۲ م، الإقتاع في حل الفاظ أبي شجاع ار ۹۵، الشرح الصغير ۱۸ م ۲۰ ، نهاية الحتاج ار ۱۲۵، أسنى المطالب ار ۱۱ -

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من علق و دعة فلا و دع الله له " کی روایت احمد (٣/ ١٥٣ طبع المیمنیه) نے کی ہے، البته اس کی سند میں جہالت ہے ( تعجیل المحنفعہ رص ۱۱۳ شائع کر دہ دارالگاب العربی)۔

<sup>(</sup>۴) مختارالصحاح ماده:" ودع"،القرطبي ۱۰/۲۰ ۳۰ الآداب الشرعيه ۳/۲۷۔

<sup>(</sup>۵) تفسيرالقرطبي ۱۱، ۳۲۰\_

<sup>(</sup>۱) القاموس، المغرب للمطرزي، ابن عابدين ۸۵ ۲۷۹،۲۷۱،۱۱آداب الشرعيه ۲۵/۳۷

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۵/ ۲۷۶،۲۷۹، نيل الأوطار ۸/ ۱۳۲۲، الدين الخالص ۳/ ۲۳۸، الآداب الشرعيه ۳/۵۷-

<sup>(</sup>۳) نیل الأوطار ۲۱۲/۸،عمدة القاری ۱۸۴۰۸ م

و-نشره (منتر پھونکنا):

ک- افت میں نشرہ تعوید اور رقیہ ہی کی طرح کی چیز ہے جس سے مریض اور مجنون کا علاج کیا جاتا ہے اور سحر زدہ سے سحر دور کیاجا تاہے (۱) ،اور حدیث میں ہے: "فلعل طِبّا أصابه ، یعنی سحوا، ثم نشرہ بقل أعوذ بوب الناس" ( شاید کہ کوئی سحراس کو لگ گیا ہو پھر "قل أعوذ بوب الناس" پڑھ کراس کو پھونکا) (۲) ، تنشیر کا معنی پڑھ کردم کرنا یا تعوید لکھنا ہے ۔اور اصطلاح میں نشرہ ہاس کمل کو کہتے ہیں کہ اُساء شنی میں سے کوئی اسم یا قرآن کریم کی کوئی آیت لکھی جائے، پھر پانی سے اس کو دھویا جائے، پھر اس پانی کومریض کے جسم پر چھڑکا جائے یا اسے بلا یا جائے ، یا قرآن کریم کی کوئی آیت یا سورہ یا کوئی دوسری دعا کسی برتن پر کھی جائے اور اسے دھوکر پانی مریض کو بلا یا جائے ، یا اس حاملہ عورت کو بلا یا جائے ۔ اس دھوکر پانی مریض کو بلا یا جائے ، یا اس حاملہ عورت کو بلا یا جائے ، جس کوولا دت میں دشواری ہو (۳)۔

#### ز-رتيميه:

۸ – رتیمہ اور رتمہ اس دھا گے کو کہتے ہیں جے انگلی یا انگوشی ہے اس مقصد سے باندھا جائے کہ اس کے ذریعہ ضرورت یا د آ جائے ، کہا جاتا ہے :'' اُرتیمہ'' یہ اس وقت بولا جاتا ہے جب انگلی میں کوئی دھا گہ باندھ لے، رتیمہ کے بارے میں ایک قول یہ بھی ہے کہ زمانۂ جا ہلیت میں لوگ دفع مضرت کے لئے کوئی دھا گہ گردن میں یا ہاتھ جا ہلیت میں لوگ دفع مضرت کے لئے کوئی دھا گہ گردن میں یا ہاتھ

- (1) القاموس المحيط، لسان العرب ماده: " نشر"، النهاية لا بن الأثير ٣٦٠٣ ـ
- (۲) حدیث: "فلعلّ طبّا أصابه یعنی سحوا....." كاذكرابن الاثیر نے "النهایة فی غریب الحدیث والاً بر" میں مادہ: "طبب" كے شمن میں كیا ہے، اور پراسان العرب میں بھی ہے، البتہ كتب حدیث میں ہمیں بنہیں ملی۔
- رس) ابن عابدين ۲۸ ۲۳۲، شرح منتهى الإرادات ابر ۳۲،۳۲۰ المفردات للراغب الأصفهاني ماده: ''نشر''،الآداب الشرعيه ۱۳۸۳، تفسير القرطبي

میں باندھ لیا کرتے تھے، ان کا خیال تھا کہ ایسا کرنے سے نقصان نہیں پنچے گا<sup>(۱)</sup>۔

# تعويذ كاشرعي حكم:

9 - جس سے تعویذ بنایا جاتا ہے اس کے اعتبار سے تعویذ کا حکم الگ الگ ہے ،خود تعویذ کی تین قسمیں ہیں:

# ىپاقشم:

١٠- جس كامعنى نا قابل فهم هو:

زمانہ جاہلیت میں جس چیز سے جھاڑ پھونک کرتے تھے وہ اسی قسم میں داخل ہے، جمہور فقہاء کی رائے اس کے سلسلے میں بالا تفاق ہے ہے کہ اس سے اجتناب اور احتیاط خروری ہے، ان کا استدلال حضرت عبداللہ بن مسعود گے اس سے کہ وہ اپنی اہلیہ کے پاس گئے اور دیکھا کہ ان کے گلے میں تعویز جیسی کوئی چیز ہے، تو انہوں نے اس کو کھنچ کرتوڑ دیا، پھر فرمایا: عبداللہ کے الل خانہ اس سے بے نیاز ہوگئے ہیں کہ وہ اللہ تعالی کے ساتھ کسی الیسی چیز کو شریک کریں جس کے بارے میں اللہ نے کوئی دلیل نہیں اتاری ہے، پھر انہوں نے فرمایا: "میں نے اللہ کے رسول عقیقہ کو یہ فرمایا: "میں نے اللہ کے رسول عقیقہ کو یہ فرمایا: "ان الرقی، "میں نے اللہ کے رسول عقیقہ کو یہ فرمایا: اور تمائم، وراثو کہ شرک ہیں)، والتو کہ شرک ہیں)، تولہ کیا چیز ہے جے عورتیں اپنے تولہ کیا چیز ہے جے عورتیں اپنے تولہ کیا چیز ہے جے عورتیں اپنے شو ہروں کے نزد یک محبوب بننے کے لئے کیا کرتی ہیں، "(۱)۔

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح ماده: ''رتم''،ابن عابدین ۲۳۲٫۵

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''إن الوقی والتمائم والتولة شرک.....'' کی روایت حاکم (۲) حدیث: ''إن الوقی والتمائم والتعثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

مذکورہ وعید متعین طور سے اس عمل پر محمول کی جائے گی جوز مانہ جاہلیت میں رائج تھا کہ کوڑی یا اس طرح کی کوئی چیز گلے میں لٹکاتے سے اور اس کو تمیمہ کہتے تھے، ان کا خیال تھا کہ یہ گلے میں لٹکی ہوئی چیز ان سے آفات کو دور رکھے گی، اس میں شک نہیں کہ یہ عقیدہ جہالت اور گمراہی ہے، اور گناہ کیبرہ میں سب سے بڑا ہے، کیونکہ اگر چہ بیمل شرک نہیں ہے کیکن شرک تک پہنچانے والا ہے، کیونکہ نفع یا نقصان بہنچانے یا آفات کورو کئے اور دور کرنے پر اللہ تعالی کے سوا کوئی قادر نہیں ہے۔

رقی اور تعوید کو بھی اسی پر محمول کیا جائے گایا اس پر محمول کیا جائے گا یا اس پر محمول کیا جائے گا کہ وہ غیر عربی زبان میں ہوں اور سے پیتہ نہ ہو کہ ان میں کیا ہیں؟ ہوسکتا ہے کہ اس میں جادو ہو یا کوئی اللہ کے معنی کیا ہیں؟ ہوسکتا ہے کہ اس میں جادو ہو یا کوئی اور کفر بی کلمہ ہو یا کوئی الیں چیز ہوجس کا معنی معلوم نہ ہو، اس لئے بیرتی اور تعوید حرام ہے، خطابی ہیم بی ، ابن رشد، عزبن عبدالسلام کے علاوہ فقہاء شافعیہ وغیرہ کی ایک جماعت نے اس کی صراحت کی ہے۔

"الشرح الصغیر" میں ہے: ان اُساء کے ذریعہ جھاڑ پھونک نہیں کی جائے گی جن کے معانی معلوم نہ ہوں ، امام مالک کا قول ہے: تہمیں کیا معلوم؟ ہوسکتا ہے کہ اس میں کفر ہو (۱)۔

جھاڑنے اور تعویز کے وقت پھو نکنے کے سلسلے میں علاء کا اختلاف ہے، بعض علاء نے اس سے روکا ہے جب کہ دوسرے علاء نے اس کی اجازت دی ہے، امام نووی کہتے ہیں: اس کے جواز پر فقہاء کا اجماع ہے، اور جمہور صحابہ، تا بعین اور ان کے بعد کے علاء نے اس کو مستحب قرار دیا ہے، ان حضرات کا استدلال حضرت عائشہ کی روایت سے قرار دیا ہے، ان حضرات کا استدلال حضرت عائشہ کی روایت سے

ہے کہ حضور علیہ جماڑ نے میں دم کیا کرتے تھے اور روایت کے الفاظ یوں ہیں: "کان رسول اللّه عَلَیْہ اِذا موض احد من اُھلہ نفث علیہ بالمعوذات، فلما موض موضه الذي مات فیہ ، جعلت اُنفث علیہ و اُمسحہ بید نفسه، لاُنها اُعظم بو کة من یدی "(۱) (گر کا اگر کوئی فرد بیار ہوتا تو رسول علیہ معوذات پڑھ کراس پر دم کرتے تھے، جب آ پھیلیہ مرض وفات میں مبتلا ہوئے تو میں آپ پر دم کرنے گی، اور خود آپ علیہ کے دست مبارک کوجہم پر پھیرنے گی، کوئلہ آپ علیہ کا دست مبارک میں میں باتھ سے زیادہ بابرکت تھا)۔

نیز محمد بن حاطب کی روایت سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ان کا ہاتھ جل گیا توان کی والدہ ان کو حضور علیقہ کی خدمت میں لے کئیں، تو حضور علیقہ بچھ پڑھ کران کے ہاتھ پر دم کرنے لگے محمد بن حاطب فرماتے ہیں کہ دم کرتے وقت حضور علیقہ جو پڑھ دے ہیں کہ دم کرتے وقت حضور علیقہ جو پڑھ دے ہیں کہ دم کرتے وقت حضور علیقہ جو بیا کہ دم کرتے میں اسے یا ذہیں کر سکا اور محمد بن الاشعث فرماتے ہیں کہ میری آئکھ میں تکلیف تھی تو مجھے حضرت عائش کے پاس لے جایا گیا توانہوں نے بچھ پڑھ کر مجھ پر دم کیا اسے

دوسرے فقہاء جیسے ابراہیم نحتی ، عکرمہ اور حکم کا مشدل بعض کا یہ تول ہے کہ میں ضحاک کے پاس گیا، ان کو تکلیف تھی، میں نے کہا: اے ابوٹھ! کیا میں آپ کے لئے حفاظت کی دعا نہ کروں؟ انہوں نے کہا: ہاں!

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۳۲،۵ الشرح الصغیر ۴ ر۲۹۷، الفتاوی الحدیثیه رص ۱۲۰۰ الإنصاف ۱۷۲۰ ۳۵۰، کشاف القناع ۲ ر ۱۸۹، عمدة القاری ۵ ر ۱۹۵۳، القرطبی ۲۸/۲۵۸، الزواجر ۱۵۵۱، نیل الأوطار ۸/ ۲۱۳، الدین الخالص ۲/۲۳۳،۲۳۲۲

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کا ن إذا مرض أحد من أهله نفث علیه بالمعوذات ......" کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۲/۱۰ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۲ طبع السّلفیه) کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث محمد بن حاطب نان یده احترقت فأتت به أمه النبي عَلَیْ الله فجعل ..... کی روایت احمد (۲۵۹/۴ طبع المیدیه ) نے کی ہے، پیشی نے مجمع الزوائد (۱۱۲۵ طبع القدی ) میں کہا: اس حدیث کی روایت احمد اور طبر انی نے کی ہے، اور احمد کے رجال ہیں۔

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار ٨/ ٢١٢ ، تغيير القرطبي ١٠/ ١٨٣٠ ، ١٠ ٢٥٨ ، الأذ كاررش ١٢٠ـ

کیوں نہیں الیکن پھونکنا نہیں ، تو میں نے معوذ تین کے ذریعہان کی اس تکلیف سے حفاظت کی دعا کی ، ان کا استدلال اس سے بھی ہے کہ ابن جرج نے عطاء سے کہا: کیا قرآن پڑھ کر پھو نکا جاتا ہے، تو عطاء نے فرمایا کہ اس طرح کی کوئی چیز ثابت نہیں ہے ۔۔

"نشرة" كے حكم ميں فقهاء كا اختلاف ہے، جمہور فقهاء (حنفيہ اور مالكيہ بجزابن عبدالسلام كے، نيز شافعيہ اور حنابلہ) كى رائے ہے كہ وہ جائز ہے، سعيد بن المسيب، ابوعبداللہ، طبرى اور حضرت عائشگى رائے ميں يہى ہے، حضرت عائشگى رائے ميں يہى ہے، حضرت عائشگا معمول تھا كہ وہ معوذ تين پڑھ كركسى برتن ميں دم كرتى تھيں، پھر مريض كے جسم پراس كے چھڑكنے كا حكم ديت تھيں۔ مالكيہ ميں سے عزبن عبدالسلام كى رائے ہے كہ وہ حرام ہے، حسن مالكيہ ميں سے عزبن عبدالسلام كى رائے ہے كہ وہ حرام ہے، اسى طرح بھرى، ابر بيم خي اور ابن الجوزى نے بھی اس سے منع كيا ہے، اسى طرح مجاہد كى بھى بيرائے بخى بين كہ جھے انديشہ ہے كہ وہ كى وہ كراسے دھوكراسے مريض كو بلا يا جائے بخى كہتے ہيں كہ جھے انديشہ ہے كہ وہ كى بلاء ميں گرفتار نہ ہوجائے، اس لئے كہ حضور عليشة سے مروى ہے: "إن بلاء ميں گرفتار نہ ہوجائے، اس لئے كہ حضور عليشة سے مروى ہے: "إن النشرة من عمل المشيطان" (" نشرہ" شيطاني عمل ہے)۔

ایک قول ہے کہ ' نشرہ' کی ممانعت اس صورت میں ہے کہ وہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ علیہ کے خلاف ہو، نیز معروف علاج کے خلاف ہو، نیز معروف علاج کے خلاف ہو، کیونکہ ' نشرہ' طب اورعلاج کی جنس سے ہی ہے، اس لئے کہ بیرایک ایسی چیز کا دھو یا ہوا پانی ہے جس کی فضیلت ثابت ہے، جیسے کہ رسول اللہ علیہ کے وضو کا پانی (۳)۔

- (۱) القرطبي ۲۵۸ر ۲۵۸\_
- (۲) حدیث: النشرة من عمل الشیطان ..... کی روایت ابوداؤد نے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: " سئل رسول الله عَلَیْنَ عن النشرة فقال: هو من عمل الشیطان "(سنن أبی داؤد ۱۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور ابن جمر نے الفتح (۱۰ / ۲۳۳ طبع السّلفیہ) میں اس حدیث کوشن قرار دیا ہے۔

رتیمہ کے معانی کے الگ الگ ہونے کی وجہ سے اس کا حکم بھی الگ الگ ہے۔

رتیمہ اس معنی میں کہ وہ کوئی دھا گہ ہے جس کوانگوشی یا انگلی میں اس غرض سے پہناجا تاہے کہ اسے د بکھ کر ضرورت یاد آجائے، اس کے بارے میں ابن عابدین نے کہاہے کہ وہ مکروہ نہیں ہے، کیونکہ یمل ضرورت کے پیش نظر کیا جا تاہے، اس سے ایک صحیح غرض یعنی نسیان کے وقت یادوابستہ ہوتی ہے، اس لئے یعنی فعل عبث کے حکم میں داخل نہیں ہوگا، مروی ہے: "أن النبي عَلَيْكُ أمر بعض أصحابه بذلك" (نبی عَلَيْكُ فَعَلَى عَبْ اُورِدُ الْمُحَ" میں ہے کہ ایسا کرنا علیہ مروی ہے، کیونکہ وہ فعل عبث ہے، اور یہی اختلاف اس باز و بندمیں بھی مکروہ ہے، کیونکہ وہ فعل عبث ہے، اور یہی اختلاف اس باز و بندمیں بھی ہے۔ سے جس کوبعض مردا سے بازو پر باندھتے ہیں۔

رتیمہ بایں معنی کرزمانہ جاہلیت میں دفع ضرر کے لئے کوئی دھا گہ گلے میں یا ہاتھ میں باندھتے تھے، اس سے روکا گیا ہے، کیونکہ بیان تمائم میں سے ہے جو حرام ہیں،'' حدودالإیمان'' میں مذکور ہے کہ وہ کفر ہے (۲)۔

# دوسری قشم:

اا - تعویذ اگراللہ کے کلام پریا اُساء حسنی پرمشتمل ہوتو جمہور فقہاء

<sup>=</sup> منتهی الإ رادات ار ۲۰ ۲۱٬۳۲۰ تفسیر القرطبی ۱۰ر ۱۸ ۳۱۹،۳۱۸

مدیث: "أمر بعض أصحابه بربط الخیط للتذ کو عند النسیان "

کے بارے بیں زیلی نے کہا ہے کہ بیغریب ہے، اس سلسلہ بیں نوورسول اللہ علیہ اللہ کے بارے بین زیلی نے کہا ہے کہ بیغریب نے، اس سلسلہ بین نوورسول اللہ اللہ کے بین المحاجة "، زیلی نے اعادیث ذکر کر کے علتوں کو بیان کیا ہے، خلاصہ یہ کہ ان میں کوئی حدیث قابل جحت نہیں ہے (نصب الرابیہ ۲۸۲۸) معلی کے الحکمی )، اسی طرح سیوطی نے "الملآئی" (۲۸۲۸۲) معلی کردہ دارالمعرف کی بین ان کافر کر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۳۲، فتح القدیر ۸ ر ۵۹۸\_

کے نزدیک اس سے جھاڑنا جائز ہے، سیوطی نے کہا ہے کہ تمام علاء کے نزدیک اس سے جھاڑنا جائز ہے، سیوطی نے کہا ہے کہ تمام علاء کے خانے کی قید ہے اور وہ پیربین:

الف: تعویذ الله تعالی کے کلام ،اس کے اساء حسنی اور اس کی صفات میں سے کسی چیز پر مشتمل ہو۔

ب: عربی زبان میں ہواور ایسے کلمات پرمشمل ہوجس کے معنی معلوم ہوں۔

ے: بیاعقاد رکھتا ہو کہ تعویذیا جھاڑ میں بذات خود کوئی اثر نہیں ہے، بلکہ قضاوقدر کے مطابق اس سے فائدہ ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

اورا یک قول بیہ کہ اگروہ حضور علیہ سے منقول ہوتو مستحب ہے، خطا بی نے ذکر کیا ہے کہ اگر اس کا معنی قابل فہم ہواوراس میں اللہ کا ذکر ہوتو مستحب ہے ، جس رقیہ کا رسول اکرم علیہ نے تعم فرما یا ہے، وہ ہے جس میں قرآن کی آبیتی ہوں یا اس میں اللہ تعالی کا ذکر ہواور جس سے منع فرما یا ہے، وہ "عزّ امین" یعنی منتر پڑھنے والوں کی اور جنوں کی تسخیر کا دعوی کرنے والوں کے رقیہ ہیں (۲)۔

جواز کے قائلین میں سے حسن بھری، ابراہیم نخعی، ابن شہاب زہری، سفیان توری اور بہت سے دوسرے علماء ہیں۔

۱۲ - جواز کے قاملین کچھ حدیثوں سے استدلال کرتے ہیں،ان میں سے چند یہ ہیں:

نی اکرم علی ہے مروی ہے: "کان یعوذ نفسه" (")

(رسول الله عليه الشيخ الله تعالى كى پناه ميں آنے كى دعا كرتے تھے)۔

حضرت عائشًا کی روایت ہے: ''أن النبي عَلَيْكِ کان يعوّذ بعض أهله، يمسح بيده اليمنى ويقول: اللهم رب الناس أذهب البأس، واشفه وأنت الشافي، لا شفاء إلا شفاؤک، شفاء لايغادر سقما''(۱) آپ عَلَيْكَ اپنے بعض الله وعيال پردعاكر كدم كرتے تے،اورداہناہاتھ پھيرنے كساتھ دعامين فرماتے تے: اللہ جولوگوں كا پالنہارہ بيمارى دوركرد، تو دعامين فرماتے تے: اللہ جولوگوں كا پالنہارہ بيمارى دوركرد، تو شفا كارگرنہيں، اليى شفاءدے كوئى بيمارى باتى نيرى شفا كسواكى كى شفا كارگرنہيں، اليى شفاءدے كوئى بيمارى باتى نيرے )۔

اور حضرت جابر سے مروی ہے، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ کے جمالہ پھونک سے منع فر مایا ہے، آپ علیہ کے پاس عمرو بن حزم کے محروالے آئے، ان لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہمارے پاس ایک منتر تھا جس کے ذریعہ ہم بچھو کے ڈنک مار نے پرجھالہ تے تھے اور آپ نے جھالہ نے سے منع فر مایا ہے، حضرت جابر فر مایا: کہان لوگوں نے اس منتر کو حضور علیہ کو سنایا تو آپ نے ارشا دفر مایا: مما اُری بھا باسا، فمن استطاع منکم اُن ینفع اُخاہ فلیفعل "(۱) (اس میں مجھے کوئی حرج نظر نہیں آتا، جو شخص اپنے کسی فلیفعل "(۲) (اس میں مجھے کوئی حرج نظر نہیں آتا، جو شخص اپنے کسی فلیفعل "(۲) (اس میں مجھے کوئی حرج نظر نہیں آتا، جو شخص اپنے کسی فلیفعل "(۲)

شعبی، سعید بن جبیر، قمادہ اور دیگر علماء کی ایک جماعت نے کہا ہے کہ جھاڑ پھونک مکروہ ہے،صاحب ایمان کواسے جھوڑ دیناواجب

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۵ ۲۳۲، عمدة القاری ۷ ۷۵۴، القوانین الفقهیه لابن جزی رص ۵۵۳، الشرح الصغیر ۷۸/۴۷، الفتادی الحدیثیه رص ۲۱۱، روضه الطالبین ۲ ۲ ۲۲۳، المغنی ۲ ۲ ۴۴۹، نیل الأوطار ۲ ۲ ۱۵۲، الدین الخالص ۲ ۳۵ ۲ س

<sup>(</sup>۲) نیل الأوطار ۸ / ۲۱۲،۲۱۲،الدین الخالص ۲ / ۲۳۵،عمدة القاری ۱۰/۱۸۵،۱۹۱، الزواجرا/۱۵۵،الأ ذ کاررص ۱۲۳ طبع لحلنی \_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "کان یعوذ نفسه "کی روایت بخاری (افتح ۱۲۵/۱۱ طبع التفایه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ: "أن النبي عَلَيْكُ كان يعوذ بعض أهله....." كی روایت بخارى (الفتح ۲۰۲/۱۰ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۲۲/۴ طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

ہے،اللہ تعالی کی حفاظت پر بھروسہ،اس پر توکل اوراس کی جانب میسو ہونے کا تقاضا یہی ہے۔

ان حضرات نے رسول اللہ علیہ کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں مذکور ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ان اہل جنت کا ذکر فرما یا جو بلاحساب جنت میں داخل ہوں گے، جب ان لوگوں کے اوصاف معلوم کئے گئے تو آپ علیہ نے ارشاد فرما یا: "هم الذین لا یتطیرون ولا یکتوون، ولا یسترقون، وعلی ربهم یتو کلون" (یہ وہ لوگ ہیں جونہ برفالی لیتے ہیں، نہ داغتے ہیں اور اپنے رب ہی پرکامل بھروسہ کرتے اور نہ جھاڑ پھونک کراتے ہیں اور اپنے رب ہی پرکامل بھروسہ کرتے ہیں)۔

## تىسرىقىم:

ساا - تیسری قتم وہ ہے جواللہ تعالی کے علاوہ کسی اور کے نام سے ہو، مثلاً کوئی مقرب فرشتہ یا مخلوقات میں سے کوئی قابل تعظیم ہوجیسے عرش الہی ،اس تیسری قتم کے بارے میں امام شوکانی نے صراحت کی ہے کہ جس میں صرف اللہ کا ذکر اور اس کے اساء نہ ہوں اس کے ذریعہ جھاڑ چھونک کر نامکروہ ہے، تاکہ آ دمی شرک کے شائبہ سے بھی بری ہو، غیر قرآن کے ذریعہ جھاڑ چھونک کی کراہت پر علماء امت کا اتفاق ہے، قرطبی نے کہا ہے کہ اس سے نہ تواجتناب واجب ہے اور نہاہ میں آنے اور اس کے اساء نہ ایسا جائز ہے جواللہ کی حفاظت اور پناہ میں آنے اور اس کے اساء شنی کے ذریعہ برکت عاصل کرنے پر شتمل ہو، لہذا اس سے کنارہ شنی اختیار کرنا ہی بہتر ہے، ہاں اگر اس سے اس ذات کی تعظیم لازم

(۱) حدیث: "ذکو رسول الله ﷺ أهل الجنة الذین....." کی روایت (۲) سورهٔ إسراء ۱۸۲۸ الله علی الله

آتی ہوجس کے نام سے جھاڑ کھونک کی جارہی ہوتواس سے اجتناب کر نا چاہیے، جیسے غیراللہ کی قشم کھانے سے پر ہیز کی جاتی ہے، (کیونکہ اس سے اس کی تعظیم لازم آتی ہے)(۱)۔

> تعویذ استعال کرنے کی غرض: اول-شفاء چاہنا:

الف- قرآن كے ذریعہ شفاء طلب كرنا:

۱۹ - اس باب میں اصل اور بنیاد قرآن پاک کی بیآیت ہے:
"وَنُنزَّلُ مِنَ الْقُرُآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَّرَحُمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِیْنَ وَلاَ يَزِیدُ الظَّالِمِیْنَ إِلَّا خَسَارًا" (۱) (اور ہم قرآن میں ایک چیزیں نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے حق میں شفا اور رحمت ہیں اور ظالموں کا اس سے اور نقصان ہی بڑھتا ہے)۔

قرآن کے شفاء ہونے میں علماء کے دو مختلف اقوال ہیں: (۳)۔

پہلاقول یہ ہے کہ جسمانی امراض میں قرآن سے شفاء حاصل

کرناجائز نہیں ہے، بلکہ قرآن دلول کے واسطے شفاء ہے، دلول سے

ہہالت کو دور کرنے اور شک و شبہ کا خاتمہ کرنے، اس طرح معجزات اور اللہ

تعالی کی ذات وصفات کی فہم سے کے لئے دلول سے جہالت کے پر دہ کو

دور کرنے کے لئے قرآن شفاء ہے، چنانچہ ارشاد ربانی ہے: "یا ایُّھا

النَّاسُ قَلُد جَآءَ تُکُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّنُ رَبِّکُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي الصَّحَدِ تَمْہارے پر دردگار الصَّدُورِ "(۳) (اے لوگو بالیقین تمہارے پاس نصیحت تمہارے پر وردگار الصَّدُورِ "(۳) (اے لوگو بالیقین تمہارے پاس نصیحت تمہارے پر وردگار کے باس سے آگئی ہے اور شفاء بھی (ان بیاریوں کے لئے) جوسید میں

<sup>.</sup>عاری را ن ۱۰ کا ۱۰ سکتید) کے صفرت آبی حبا ک سے اور م (ار ۱۹۸ طبع عیسی الحکمی) نے حضرت عمران بن حصین ؓ ہے کی ہے۔ (۴) سورہ کیونس ر ۵۷۔

<sup>(</sup>۱) عدة القاری ۲۵۳،۹۵۳، نیل الأوطار ۸ر ۲۱۵،الشرح الصغیر ۲۸۸۴۷\_

ہوتی ہیں)۔

دوسراقول بیہ کقر آن جسمانی بیاریوں کے لئے بھی شفاء ہے جو جھاڑ پھونک اور تعویذ، نیز اس جیسی چیز کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے، جمہور فقہاء نے اس کو اختیار کیا ہے (۱) ، چنا نچہ ان لوگوں نے قر آن کے ذریعہ شفاء حاصل کرنے کو جائز قرار دیا ہے، اس طرح کہ مریض یا مارگزیدہ پر سورہ فاتحہ پڑھی جائے اور حسب حال آیتیں یا سورتیں پڑھی جائیں، یوں تو پورا کا پورا قر آن ہی شفاء ہے، لیکن سورتیں پڑھی جائیں، یوں تو پورا کا پورا قر آن ہی شفاء ہے، لیکن اگر آنِ "(۲) میں 'من "بیانیہ ہے اور حدیث میں وارد ہے: 'من لم الْقُرْآنِ "(۲) میں 'من "بیانیہ ہے اور حدیث میں وارد ہے: 'من لم یستشف بالقر آن فلا شفاہ الله "(۳) (جوقر آن سے شفانہ یا ہے۔)۔

اوراس کئے کہ ائمہ نے حضرت ابوسعید خدری ہے روایت کی ہے اور الفاظ دار قطنی کے ہیں کہ اللہ کے رسول علیہ فی نے ایک سریہ میں ہم تمیں سواروں کو بھیجا، وہ فرماتے ہیں کہ ہم نے ایک عرب قوم کے پاس پڑاؤ کیا، ہم نے ان سے فرمائش کی کہ وہ ہماری ضیافت کریں، لیکن ان لوگوں نے انکار کردیا، اسی اثناء میں قبیلہ کے سردار کو بچھونے ڈنک ماردیا تو وہ لوگ ہمارے پاس آئے اور دریافت کیا کہ کیا آپ لوگوں میں کوئی ایسا آ دمی ہے جو بچھوکے ڈنک کو جھاڑتا ہو اور ابن قتہ کی روایت ہے کہ انہوں نے کہا: ہمارا بادشاہ قریب المرگ ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے کہا: ہاں ایسا آ دمی ہے، لیکن میں اس

وقت تک نہیں جھاڑوں گا جب تک تم کچھ دینے کے لئے آمادہ نہ ہو، ان لوگوں نے کہا: ہم تم کوئیں بکریاں دیں گے تو وہ فرتے ہیں کہ میں نے سات مرتبہ سور ہُ فاتحہ پڑھ کردم کیا تو وہ ٹھیک ہوگیا۔

سلمان بن قت عن أبی سعید کی روایت میں ہے کہ مریض کوافاقہ ہوگیا اور وہ شفا یا بہوگیا، تواس نے ہمارے پاس کھانے کا سامان اور بکریاں بھیجیں، میں نے اور میرے ساتھیوں نے کھانا کھایا، البتہ بکریوں کے کھانے سے ساتھیوں نے انکار کردیا، پھر ہم اللہ کے رسول کے پاس آئے اور پورا واقعہ سنایا، آپ عیلیہ نے فرمایا: "و ما یدریک أنها رقیة" (شہیں کیسے معلوم ہوا کہ سورہ فاتحہ جھاڑنے کے کام آتی ہے)، میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں یہ بات آئی، آپ عیلیہ نے ارشاد فرمایا: "کلوا میں یہ بات آئی، آپ عیلیہ نے ارشاد فرمایا: "کلوا واطعمونا من الغنم" (ا) (کھاؤ اور بکریوں میں سے ہمیں بھی کھانا)۔

ابن جحر نے کہا ہے: (۲) حضرت عبداللہ بن مسعود گی روایت کو عبدالحن بن حرملہ کی سند سے احمد ، ابوداؤ داور نسائی نے ذکر کیا ہے، اور ابن حبان اور حاکم نے اس کوچے کہا ہے: "أن النبی عَلَيْكِ كان يكره عشر خصال (۳)، فذكر فيها الرقي إلا بالمعوذات"

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۵ر ۲۳۲،الشرح الصغير ۲۸۸۲۷، كشاف القناع ۱۸۱۲، الإقناع في حل الفاظ أبي شجاع ار ۹۵ طبع دارالمعرفه، نيل الأوطار ۸ر ۲۱۵،۲۱۲ تقسير القرطبي ۱۲۷،۲۱۰-

<sup>(</sup>۲) سوره اسراء ۱۸۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''من لم یستشف بالقرآن فلا شفاه الله" کی روایت دار قطنی ( کنز العمال ۱۹۸۹ طبع الرساله ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبی ۱۰ر ۳۱۲،۳۱۵،الشرح الصغير ۱۴ر ۷۶۸ ، نيل الأوطار ۸ر ۲۱۵،الأ ذ کاررص ۱۱۹ طبع کهلهی \_

حدیث أبی سعید الخدری : قال: بعثنا دسول الله عَلَیْ ..... " کی روایت دارقطنی ( ۱۳۸۳ طبع دارالهاین ) نے کی ہے، اس کی اصل صبح بخاری (افتح ۱۸ ۵۳ مطبع السّلفیه) میں ہے۔ ۱۸ ۲۵۳ مطبع السّلفیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتخ الباری ۱۹۵،۱۹۵۰ ۱۹۷

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن مسعودٌ: "کان یکوه عشو خصال ...... "کی روایت احمد(۱۸ ۳۸۸ طبع الیمنیه) اورابوداوُد (۴۸ ۴۸۷ حقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن حجر نے اس کوضعیف قرار دیا ہے جبیبا کہ الْقَیّ (۱۰ ۱۹۵ طبع السّلفیه) میں ہے، اور ذہبی نے اس کومنکر کہا ہے جبیبا کہ الٰمیز ان (۵۵ ۲ ۲ ۵۵ طبع الحلی ) میں ہے۔

(نبی اکرم علی و سخصلتوں کونالیند فرماتے تھے، ان دس خصلتوں میں معوذات کے علاوہ دیگر چزوں سے جھاڑ پھونک کرنے کا ذکر کیا ہے)، عبدالرحل بن حرملہ کے سلسلے میں امام بخاری نے کہا ہے کہان کی حدیث صحیح نہیں ہے، طبری نے کہا ہے کہ اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جائے گا ، کیونکہ اس کا راوی مجہول ہے،اوراس کو سیح مان لینے کی صورت میں سور ہُ فاتحہ کے ذریعہ جھاڑ پھونک کی اجازت سے اس کومنسوخ قرار دیا جائے گا، مہلب نے اس کے جواب کی طرف یوں اشارہ کیا ہے کہ سورۂ فاتحہ میں استعاذہ لیعنی مدد طلب کرنے کامعنی ہے، اس طرح جواز الی چیز کے لئے مخصوص ہوگا جس میں استعانت کے معنی ہوں ، تر مذی اور نسائی نے حضرت ابوسعید کی حدیث کی روایت کی ہے اور امام ترمذی نے اس کوحسن کہا ے: "كان رسول الله عُلَيْكُ يتعوذ من الجان وعين الإنسان حتى نزلت المعوذات، فأخذ بها و ترك ماسو اها"<sup>(1)</sup> (رسول الله عليه جنون اورنظر بدسے الله کی پناه مانگا كرتے تھے، يبال تك كەمعوذات نازل ہوئيں، توآپ عليك نے معو ذات کواپنالیااور دیگر چیز ول کوچپور ٔ دیا) -

اس روایت سے بیمعلوم نہیں ہوتا کہ معوذ تین کے علاوہ سے جھاڑ پھونک کرنا ممنوع ہے، بلکہ بیمعلوم ہوتا ہے کہ معوذ تین کے ذریعہ جھاڑ پھونک کرنازیادہ بہتر ہے، بالخصوص الیمی صورت میں جبکہ معوذ تین کے علاوہ سے بھی تعوذ کا ثبوت ہے، معوذ تین پر حضور عظیمیہ نے محض اس وجہ سے اکتفاء فرمایا کہ بید دونوں سورتیں اجمالی اور تفصیلی طور سے ہرنا پیندیدہ شکی سے بناہ مانگنے پر مشتمل ہیں۔

اس کے بعد ابن حجر نے کہا ہے کہ معوذات کے ذریعہ حجاڑ پھونک کرنے کی مشروعیت اور جواز سے لازم نہیں آتا کہان کے سوا

قرآن کی دوسری آیتوں یا سورتوں ہے بھی جھاڑ پھونک کرنا جائز اور مشروع ہو، اس احتال کی بنا پر کہ معو ذات میں کوئی ایبا راز ہو جو دوسری آیتول میں نہ ہو، اور ہم حضرت ابوسعید کی حدیث بیان کر چکے ہیں کہ آپ علیاتہ نے معو ذات کے سوا باقی کو چھوڑ دیا، کیکن سور ہ فاتحہ سے بھی جھاڑنا ثابت ہے، جواس بات کی دلیل ہے کہ معوذات کی کوئی خصوصیت نہیں ہے،اورسورۂ فاتحہ میں اللہ تعالی کی پناہ اور مدد چاہنے کے معنی موجود ہیں، تو جہال بھی تنہا اللہ تعالی کی پناہ اور مدد چاہنے کے معنی موجود ہوں یا بیم عنی نکلتے ہوں ،اس سے جھاڑ پھونک کر ناجائز ہوگا، حضرت ابوسعیدوالی حدیث کا پیجواب دیا جاسکتا ہے کہ اس کی مرادیہ ہے کہ آپ نے غیر قرآن سے تعوذ کرنا چھوڑ دیا،امام بخاری نے "الرقی بالقرآن" کے عنوان سے جو باب باندھا ہے اس کے بارے میں احتمال ہے کہ اس سے کل قرآن مراد نہ ہو، بلکہ قرآن كالبعض حصه مراد مو، كيونكه قرآن كالفظ بطور اسم جنس استعال ہوتا ہے،اس لئے بعض قرآن پر بھی وہ صادق آئے گا، اس سے قرآن یاک کی وه آیتیں مراد ہیں جن میں اللہ تعالی کی طرف التجاء کا مفہوم ہے،ان میں معو ذات بھی داخل ہیں،کلمات اللہ کے ذریعہ استعاذه کا ثبوت متعدداحادیث میں وارد ہے جبیبا که گذرا، ابن بطال نے کہا ہے کہ معوذات میں جامع دعائیں ہیں اوران میں اکثر ناپیندیده چیزیں یعنی سحر، حسد، شیطان کاشر،اس کا وسوسه وغیره سب داخل ہیں، اسی وجہ سے اللہ کے رسول معوذات پراکتفاء فرماتے تھے۔

ب-مناسب دعاؤل اور ما توراذ كارك ذريعة شفاء طلب كرنا:

10 - ما توردعاؤل اور اذكارك ذريعة شفاء طلب كرف ك جوازيين فقهاء كاكوكى اختلاف نهيل هم، الله لئ كه حضرت عاكشة سعمروى همانة مله عليه وسلم كان يعوذ أهل بيته يمسع بيده اليمنى ويقول: اللهم رب الناس، أذهب البأس و اشف

<sup>(</sup>۱) حدیث البی سعیرٌ: "کان یتعوذ من الجان وعین البانسان....." کی روایت ترندی (۱۹۵۳ طبع الحلی ) نے کی ہے اور اس کو صن قرار دیا ہے۔

دوم-شوہرکواپنی طرف ماکل کرنا: ۱۷-شوہریا بیوی کے دل میں دوسرے کی محبت پیدا کرنے کے لئے جومکل کیا جاتا ہے اس کو'' تولہ'' کہتے ہیں جیسا کہ (فقرہ ۷۵) میں گذر چکاہے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ایسا کرنا جائز نہیں ہے، بلکہ حرام ہے(۳) ،ابن وہبان نے اس کا سبب یہ بیان کیا ہے کہ یہ ایک قسم کا سحر

- (۱) حدیث عائشہ "کان یعو فہ بعض اُھل بیته "کی روایت بخاری (افق ) ۲۰۲/۱۰ طبع السّلفیہ )نے کی ہے۔
- (۲) حدیث عثمان بن ابی العاص : "ضع یدک علی الذی تألم ....." کی روایت مسلم (۲۸/۸۲) طیح الحلی ) نے کی ہے ۔
  - (۳) ابن عابدین ارا۳،۵،۳۲۲\_

ہاور سحر حرام ہے، ان کے اس قول کا مطلب یہ ہے کہ تولہ میں صرف آیات قرآنیکا لکھنا نہیں ہوتا، بلکہ اس میں کچھزا اندمل بھی ہوتا ہے، جبیبا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول عقیقہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے: "إن الرقبی و التمائم و التولة شرک ہیں) اور" الجامع الصغیر" میں ہے کہ کوئی عورت تعویذ رکھنا چاہے تا کہ اس کا شوہر اس سے محبت کر میں ہے کہ کوئی عورت تعویذ رکھنا چاہے تا کہ اس کا شوہر اس سے محبت کر نے لگے تواس کا لیم ل جائز نہیں ہے بلکہ حرام ہے (۲)۔

اس کے برعکس اگر بیوی اپنے شوہر کے نزدیک محبوب بننے کے لئے اپنی شیریں گفتگو کرے، عمدہ لباس پہنے، بناؤ سنگھار کرے یا کوئی الیی جڑی بوٹی کھلائے جس کا کھانا جائز ہو، یا کسی حلال جانور کے اجزاء کھلائے جس کے بارے میں اعتقاد ہو کہ اس سے شوہر کے دل میں بیوی کی محبت بیدا ہوتی ہے اور بیاس شی کی ذاتی خصوصیت مہیں بیوی کی محبت بیدا ہوتی ہے اور بیاس شی کی ذاتی خصوصیت مہیں ہے، بلکہ اس وجہ سے ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی قضا وقد رسے اس میں بیخاصیت رکھی ہے، تو شا فعیہ میں سے ابن رسلان نے کہا ہے کہ میں بیخاصیت رکھی ہے، تو شا فعیہ میں اس کی مما نعت کی تا حال مجھے کوئی دلیل نہیں مل سکی (۳)۔

سوم-نظر کے ضرر کو دور کرنا:

يہاں چند پہلوؤں سے اس پر گفتگو ہوگی:

الف-نظرلكنا:

2ا - نظر لگنے کے بارے میں جمہورعلاء کی رائے بیہ ہے کہ بیشریعت سے ثابت ہے اور واقعات سے اس کی تائید ہوتی ہے، لوگوں پر اس کا

- (۱) ا*س حدیث کی تخز تخ فقر*ه ۱۰ کے تحت گذر چکی ہے۔
  - (۲) ابن عابد بن ارا ۲۳۲٫۵،۳۱۳\_
- (۳) نيل الأوطار ۸ /۲۱۲، الآداب الشرعيه ۱۳ ۵۵، الدين الخالص سد. ۸ مدم

اثر ہوتا ہے، نظر مال، آدمی اور جانور میں سے کسی کو بھی لگ سکتی ہے (۱)۔

السلسلے میں اصل حضرت عبد اللہ بن عباس سے مروی شیخے مسلم کی
بیم مرفوع حدیث ہے: "العین حق، ولو کان شیء سابق القدر
سبقته العین، وإذا استغسلتم فاغسلوا" (۲) (نظر لگنا برحق ہے
اور اگر کوئی چیز قضاء وقدر سے سبقت لے جاسکتی تو نظر سبقت لے
جاتی، جب تم سے بدن کے دھونے کو کہا جائے تو دھوڑ الو)۔

دوسرروایت حضرت ابو ہریرہ کی ہے کہ نبی حیالیہ نے ارشادفر مایا: "العین حق، و نھی عن الوشم"(") ( نظر لگنا برق ہے اور آپ میالیہ نے جسم پر گود نے سے منع فر مایا)۔

نیچر یوں کی ایک جماعت نے، اسی طرح اہل بدعت کے بعض گروہوں نے نظر لگنے کا بلاوجدا نکار کیا ہے، ان لوگوں کا کہنا ہے کہ حواس خمسہ کے ذریعہ جس چیز کا ادراک ہوسکتا ہے وہ ٹھیک ہے، اس کے علاوہ کسی چیز کی کوئی حقیقت نہیں ہے، ان کی باتوں کے غلط اور فاسد ہونے کے لئے اتنی بات کافی ہے ایسا ہوناممکن ہے، اور شریعت نے اس کے واقع ہونے کی خبر دی ہے، اس لئے اس کا رد کرنا اور نہ ما ننا درست نہیں ہے ۔

# ب-نظریے حفاظت:

نظر سے تفاظت کے لئے علاء نے مندرجہ ذیل طریقے بتائے ہیں:

(٣) عمدة القارى ١٠١٩ ١٨٩، نيل الأوطار ٢١٦/٨\_

الف: جس کی نظر لگنے کا امکان ہواس کی جانب سے بعض دعاؤں اوراذ کار کا پڑھنا:

۱۸ - جمهورعلاء کار جحان بیہ ہے کہ بعض ما ثور دعاؤں اور قر آنی آیات کا پڑھنا نظر کے ضرر کے لئے دافع ہے، جبیبا کہ حضرت عامر بن ربعیہ فنے روایت کی ہے کہ نی علیہ نے ارشادفرمایا: "إذا رأى أحدكم من نفسه أو ماله أو أخيه شيئا يعجبه ، فليدع بالبركة فإن العين حق"(ا) (جبتم ميس سے كوكي شخص اپني ذات میں یااینے مال میں یااینے بھائی کی جان ومال میں کوئی چیز دیکھے جو اس کو پیندآئے تواسے برکت کی دعا کرنی چاہئے ،اس کئے کہ نظر حق ہے)،اس حدیث میں اس امر کی دلیل موجود ہے کہ نظر ڈالنے والا اگر برکت کی دعا کردے تو نظر نہ نقصان پہنچاتی ہے اور نہ پریشان کرتی ہے جس کو بھی کوئی چیز پیندآئے اس کے لئے مشروع پہ ہے کہاس پر برکت کی دعا کرے، چنانچہ جب وہ برکت کی دعا کرے گا تولامحالہ جس چیز کا ندیشہ ہے یعنی نظروہ دور ہوجائے گی ، برکت کی دعا بي ہے کہ وہ کے: "تبارک الله أحسن الخالقين، اللهم بارک فیه"۔امام نووی نے کہاہے کہ دیکھنے والے کے لئے مستحب ہے کہ جس کو دیکھے اس کے لئے برکت کی دعا کرے اور کہے: "اللهم بارك و لا تضره "، نيز كج: "ما شاء الله لا قوة الا بالله" (۲)-

اور حضرت انس کی حدیث میں ہے جس کو انھوں نے حضور علیہ میں ہے جس کو انھوں نے حضور علیہ میں دای شیئا فاعجبه، فقال:

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۳۳، ۲۳۳، القوانین الفقهید لابن جزی رص ۵۲، روضة الطالبین ۹ر ۳۴۸، عمدة القاری ۱۸۸، ۱۸۸، شل الأوطار ۱۹۸۸-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "العین حق،ولو کان شيء سابق القدر ....." کی روایت مسلم (۲) طبح الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث "العین حق، و نھی عن الوشم" کی روایت بخاری (اللّٰحَ ۱۰ مار ۲۰۳ طبع السّلفیہ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا رأی أحد كم من نفسه أو ماله أو أخیه شیئا يعجبه....." كی روایت حاكم (۲۱۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے كی ہے، حاكم نے اسے صحح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان كی موافقت كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى ۱۰ر۱۸۹، ابن عابدين ۲۳۲۵، روضة الطالبين ۲۸۸۳، نيل الأوطار ۲۱۲۸، ۲۱۷، القوانين الفقه بيد لابن جزيرص ۵۲۸\_

ماشاء الله، لاقوة إلا بالله لم يضره "() (جو شخص كوئى اليى چيز د كيه جواس كو بهائ اوريه كه: "ماشاء الله لا قوة إلا بالله " تواس كونقصان نهيس بنج گا) -

## ب:نظر کو جھاڑنا:

91-امام تر مذی نے حضرت اساء بنت عمیس سے روایت کی ہے،
انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! جعفر کے لڑکوں کو بہت جلد نظر
لگ جاتی ہے، کیا ہم ان کو جھاڑیں؟ آپ علیہ ہے نے فرمایا: نعم
(ہال) (۲) - حضرت جابر بن عبد اللہ کی ایک روایت میں ہے کہ
آپ علیہ نے حضرت اساء سے پوچھا: "مالی اُری اُجسام
بنی اُخی ضارعة؟ اُتصیبهم الحاجة؟ قالت: لا، ولکن
العین تسرع اِلیهم؟ قال: اُرقیهم، قالت: فعرضت
علیه، فقال: ارقیهم، "(۳) (کیابات ہے میرے برادرزادوں
کے جسم بہت لاغریں، کیااییاا حتیاج اورفقروفاقہ کی وجہ سے ہے، تو
انھوں نے عرض کیا: نہیں، بلکہ اُنھیں نظر جلدلگ جاتی ہے، آپ علیہ اُنھوں نے بول کو
نے خرمایا: میں ان کو جھاڑ دیتا ہوں، وہ فرماتی ہیں کہ میں نے بچوں کو
دیا کرو)۔
دیا کرو)۔

(۳) حدیث جابر بن عبدالله گاروایت مسلم (۲۲/۲۲ طبع الحلمی ) نے کی ہے، نیز د کیھئے: فتح الباری • ۱را ۰ ۲ ، زادالمعاد ۲۷ ۱/۱ ۔

## ج: نظر لكني سے شفاء طلب كرنا:

• ۲ - علاء نے صراحت کی ہے نظر لگنے سے شفاء حاصل کر ناواجب ہے، چنا نچہ جس کی نظر لگی ہے اسے خسل کرنے کا حکم دیا جائے گا، اگر انکار کرے تواسے مجبور کیا جائے گا، اس لئے کہ حضرت عائشہ گی روایت ہے، وہ فر ماتی ہیں کہ جس کی نظر لگتی ہے اس کو وضو کرنے کے لئے کہا جاتا تھا، پھر اس پانی سے وہ شخص خسل کرتا تھا جس کو نظر لگی ہو (۱)، امر حقیقت میں وجوب کے لئے آتا ہے، لہذا کسی شخص کے لئے مناسب نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کے حق میں ایسی چیز سے انکار کرے جس سے اس بھائی کو نقع ہوا ور خود اسے کوئی نقصان نہ انکار کرے جس سے اس بھائی کو نقع ہوا ور خود اسے کوئی نقصان نہ نیتے ہوئی ایسی صورت میں جب کہ اس کے ذریعہ اس بھائی کو نقصان نہ نیتے ہوئی ایسی جب کہ اس کے ذریعہ اس بھائی کو نقصان نہ نیتے ہوئی ہو اور خود اسے کوئی نقصان نہ نے ہوئی ہو اور خود اسے کوئی نقصان نہ نہیا ہو گا

د-جس شخص کی نظر لگ جانا مشہور ہواس پر کیا واجب ہے:

۲۱ – ابن بطال نے بعض علاء سے قال کیا ہے کہ جس شخص کے بارے
میں معلوم ہو کہ اس کی نظر لگ جایا کرتی ہے اسے خود لوگوں کے اختلاط
سے گریز کرنا چاہیے، حاکم کو چاہیے کہ ایسے شخص کولوگوں سے ملنے جلنے
سے رو کے، اور اپنے گھر میں رہنے کا پابند کردے، ایساشخص اگر محتاج
ہوتو اس کے لئے اتنا وظیفہ مقرر کردے جو اس کے لئے کافی ہو، اس
لئے کہ اس کے ذریعہ جو نقصان پہنچ رہا ہے وہ اس نقصان اور تکلیف
سے زیادہ ہے جو تکلیف کہ سن اور پیاز کھانے سے ہوتی ہے، اور نبی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من رأی شیئا فأعجبه فقال: ماشاء الله....." کی روایت ابن السنی نے عمل الیوم واللیله (۵۸ طبع دائر ة المعارف العثمانیه) میں کی ہے، اس کی اسناد میں ایک ضعیف راوی ہے جیسا کہ میزان الاعتدال للذہبی (۹۲/۴ مطبع الحلمی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث اساء بنت عمیں گی روایت تر مذی ( ۳۹۵/۹۳ طبع الحلمی ) نے کی ہے اوراس کوسیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشٌ: "کان یؤمر العائن فیتوضاً ثم یغتسل منه المعین" کی روایت ابوداؤد (۲۱۰/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، شوکانی نے کہا: اس کی اساد کے رجال ثقہ ہیں (نیل الاً وطار ۲۱۲/۸ طبع المطبعة العشمانية المصریہ)۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۳۳، القوانین الفقهیه لابن جزی رص ۵۲، روضة الطالبین ۲۴۸، نیل الأوطار ۲۱۲۸۸

ا کرم علی نے پیاز اور لہمن کھا کر مسجد آنے سے منع فر مایا، تا کہ لوگوں کو اذبیت نہ ہو، اور جذام میں مبتلا شخص کے ذرایعہ پہنچنے والی اذبیت سے بھی زیادہ ہے جس کو حضرت عمر شنے برسرعام چلنے پھرنے سے روک دیا تھا۔

امام نووی فرماتے ہیں کہ یہ قول درست اور متعین ہے ،کسی دوسرے سے اس کے خلاف صراحت نہیں ملتی ہے (۱)۔

چهارم: مصيبت كود فع كرنا:

ان کا گمان تھا کہ بیمل ان کی حفاظت کرے گا اور ان سے بلا کو دور ان کا گمان تھا کہ بیمل ان کی حفاظت کرے گا اور ان سے بلا کو دور رکھے گا، اسلام نے اس کو باطل قرار دیا ہے آپ علیہ کا ارشاد ہے:
نے ان کوالیہ جاہلانہ کل سے روکا ہے، آپ علیہ کا ارشاد ہے:
"من تعلق تمیمہ فلا أتم الله له، ومن علق و دعة فلا و دع الله له "من تعلق تمیمہ لئکائے الله اس کے کام کو پورانہ کرے اور جوود عہ (کوڑی) لئکائے اللہ اس کوآرام نہ پہنچائے )، حضور علیہ کی میہ بدعا اس کئے ہے کہ اللہ تعالی کے سواکوئی دوسرا بلاکوٹال نہیں سکتا ہے، کے ونکہ اللہ تعالی ہی گرفتار بلاکر نے والا ہے اور وہی اس سے نجات دینے والا ہے۔

الف: آ دمی کے بدن پرتعویذ وں کولٹکانا: ۲۳ – لٹکائی ہوئی چیزاگر کوڑی، دھاگے، ہڈیاں یا اسی نوع کی کوئی

چز ہوتو وہ حرام ہے، کیونکہ نبی عَلَیْ کا ارشادگرامی ہے: "من تعلق شیئا و کل إلیه" (جس نے کوئی چیز لئکائی وہ اسی کے حوالہ کردیا جائے گا) اور اس حدیث کی بنا پر کہ حضور عَلِی ہے نہیں کہ میرا خیال ہے کہ وہ باز و پر ایک حلقہ (چھلا) دیکھا، راوی کہتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ وہ چھلا پیش کا تھا، حضور عَلِی نے فرمایا: "ویحک ما ھذہ؟ قال: من الواھنة ، قال أما أنها لا تزیدک إلا وهنا، انبذها عنک فإنک لومت و ھی علیک ما أفلحت أبدا" (۲) حضور عَلِی ہے اس نے کہا: مصیبت سے بچاؤکے لئے ہے، حضور عَلِی ہے اس نے کہا: مصیبت میں اضافہ حضور عَلِی ہے نفر مایا: سنو! اس سے تو تمہاری مصیبت میں اضافہ بی ہوگا، اس کو اتار کر پھینک دو، اس لئے کہا گرتمہاری موت ہوجائے اور تمہارے جم پر یہ چھلا ہوتو بھی فلاح نہ پاسکو گے)۔

اگرائکائی ہوئی چیزایی ہے جس میں ایبامنتر ہو جو ہجھ میں نہ آئے یا ممنوع ہوتو وہ بھی حرام ہے، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے:
''من تعلق تمیمة فلا أتم الله له، ومن تعلق و دعة فلا ودع الله له، ''' (جس نے تمیمہ لئکا یا اللہ اس کا کام پورا نہ کرے، اور جس نے کوڑی لئکائی اللہ اس کی بلانہ ٹالے)۔

اورا گرتعویذایس چزپرمشمل ہے جس کے ذریعہ جھاڑ پھونک کرنا جائز ہے جیسے قرآن پاک کی آیت یا ما توردعا ئیں تواس کے جائز

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۸۹۸ مهم مهرة القاری ۱۸۹۰ منیل الأوطار ۱۸۷۸ - ۲۱۷

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من تعلق تمیمة....." کی روایت احمد (۳/ ۱۵۴ طبع المیمنیه)
نے کی ہے،اس کی اساد میں جہالت ہے (تعمیل المنفعہ رص ۱۱۴ شائع کردہ
دارالکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث "من تعلق شیئا و کل إلیه" کی روایت احمد (۱۰/۳ طبع المیمنیه)

ف حضرت عبد الله بن عکیم سے مرسلاً کی ہے، اور اس کی روایت
نمائی (۱۲/۱ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت ابوہر یرہؓ سے کی ہے، دونوں
سندیں ایک دوسرے کی وجہ سے قوی ہیں، ابن مفلح نے الآ داب الشرعیه
(۱۲/۸ طبع النار) میں اس کوشن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنه عَلَیْتُ أَبِصِ علی عضد رجل حلقة ....." کی روایت امام احمد (۲) مردست الم المع المیمنیه ) نے کی ہے، اور ابن جرنے المتہذیب (۲۹/۱۰ طبع المیمنیه ) نے کی ہے، اور ابن جرنے المتہذیب (۲۹/۱۰ طبع دائر ة المعارف العثمانیه ) میں اس کی اسنادکومعلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من تعلق تمیمة....." كَيْ تَحْ تَكُ فَقُره نَبْر ٢٢ مِين گذر يَكَل ہے۔

ہونے کے بارے میں اختلاف ہے:

ایک گروہ کا کہنا ہے کہ یہ جائز ہے، حضرت عبداللہ بن عمروبی العاص کا قول یہی ہے، اور حضرت عائشہ سے مروی قول کا ظاہر مفہوم یہی ہے، اس کوابوجعفر نے اختیار کیا ہے، ایک روایت میں امام احمد سے یہی منقول ہے، ان حضرات نے تمائم سے ممانعت والی روایت کواس صورت پرمحمول کیا ہے جس میں شرک ہویا کوئی ایسی چیز ہوجوممنوع ہوجیسا کہ گذر چکا۔

اور دوسرے گروہ کا کہناہے کہ جائز نہیں ہے، حضرت عبداللہ بن مسعود اور حضرت عبدالله بن عباس کا یمی قول ہے، حضرت حذیفه، حضرت عقبه بن عامراور حضرت ابن حکیم رضی الله عنهم کے قول کا ظاہر مفہوم یہی ہے، تابعین کی ایک جماعت کی یہی رائے ہے، حضرت عبدالله بن مسعودٌ کے شاگردوں کی یہی رائے ہے، ابراہیم خعی فرماتے ہیں: حضرت عبداللہ بن مسعود کے اصحاب ہرفتم کے تمائم کو نالیند کرتے تھے،خواہ اس میں قرآن کی آیت ہو یا کوئی دوسری چز ہو، ایک روایت کےمطابق امام احمہ نے بھی اس کونا پیند کیا ہے جس کوان کے بہت سے اصحاب نے اختیار کیا ہے، متاخرین نے تو پورے جزم ویقین کے ساتھ اس کونا پیند کیا ہے، اس کئے کہ تمائم سے ممانعت عام ہے اور تا کہ سد ذریعہ ہو، اور اس وجہ سے بھی کہ مباح تعویز کالٹکانا غیرمباح تعویذ لٹکانے کا سبب اورمحرک بنے گا،اوراس لئے بھی کہ جب کوئی شخص تعویذ لئکائے گا تولا زمی طور سے اس کی حرمت اور تعظیم کاحق نہادا کر سکے گا،استنجاءاور قضاءحاجت وغیرہ کے وقت بھی اس کو پہنے رہے گا (جوقر آن کی بے قعتی کے مرادف ہے ) (۱) -جوعلاء تعویذ لٹکانے کے جواز کے قائل ہیں انہوں نے جواز کے لئے مندرجہ ذیل شرطیں رکھی ہیں:

(۱) الدين الخالص لصديق حسن خال ۲۳۶٫۲ طبع مطبعة المدنى قاہرہ، نصاب الاحتسابر ۲۵۲، باب: ۳۱\_

(۱) تعویذ کسی خول یا چیژه یا پارچه میں ہواوراس کوی دیا گیا ہو۔

- (۲) قرآن کی آیت یا ما توردعاؤں پرمشمل ہو۔
- (٣) جماع اور قضاء حاجت كودت ساته و ندر كھا جائے۔
- (۴) بلاء کے واقع ہونے سے پہلے اس کے دفع کے لئے نہ ہو اور نظر لگنے سے پہلے اس کے دفع کے لئے نہ ہو۔حضرت عائشہ فرماتی ہیں: نزول بلاء کے بعد جوتعویذ پہنا جائے وہ'' تمائم'' کے حکم میں نہیں ہے۔

#### جانوروں کے بدن یرتعویذ کالٹکانا:

۲۹ - جانور کے جسم پر تعوید لٹکانا دوحال سے خالی نہیں یا تو وہ جانور پاک ہوتا تعوید کا لٹکانا مکروہ پاک ہوتا تعوید کا لٹکانا مکروہ ہے، کیونکہ بیدالیا عمل ہے جورسول اللہ علیا ہے ماور گندگی اور نہس اور اس لئے بھی کہ اس میں تعوید کی تو ہین ہے، اور گندگی اور نجس چیزوں سے آلودہ ہونے کا اندیشہ ہے، جانور کے جسم میں تعوید لٹکانے کو بچوں کے تعوید لٹکانے پر قیاس کرنا درست نہ ہوگا، کیونکہ بچوں کوان کے گارجین تعوید کوآلودہ کرنے سے بچائیں گے اور منع کریں گے۔

اگرجانورنجس اورنا پاک ہے جیسے کتا اوراس جیسا جانورتواس کے جسم کے کسی حصے میں تعویز لئکانے کی حرمت میں کوئی اشکال نہیں ہے ۔۔

## جنبي اورجا ئضه كاتعويذيهننا:

۲۵ - جولوگ تعویذ پہننے کے جواز کے قائل ہیں، وہ کہتے ہیں کہ جنبی اور حائضہ کے لئے تعویذ پہننے یا باز و پر تعویذ باندھنے میں کوئی حرج نہیں

- (۱) تفسيرالقرطبي ۱۰رو۳۱۹، ۳۲۰، ۲۵۸ ۲۵۸
  - (۲) الآدابالشرعيه ۱/۱۷ ـ

ہے جبکہ تعویذ کسی چیز کے اندر بند ہو یا اسے چمڑے کے اندر رکھ کری دیا گیا ہو۔

کافر کاکسی مسلمان کو یا مسلمان کاکسی کافر کوجھاڑ پھونک کرنا(۱):

#### الف: كافركامسلمان كوجهارُنا:

۲۲- کوئی کافرکسی مسلمان کو جھاڑے تواس کے جائز ہونے میں فقہاء کا ختلاف ہے، فقہاء حنفیہ اور امام شافعی کے نزدیک کوئی یہودی یا نصرانی کتاب اللہ یا اللہ تعالی کے ذکر کے ذریعہ کسی مسلمان کو جھاڑے تو یہ جائز ہے، امام مالک کی بھی ایک روایت کے مطابق یہی رائے ہے، کیونکہ مؤطا امام مالک میں ایک روایت ہے کہ حضرت ابو بکر شخصرت عائش کے پاس تشریف لے گئے، ان کی طبیعت ناساز مقمی اور ایک یہودی خاتون ان کودم کررہی تھی، حضرت ابو بکر ٹے اس خاتون سے کہا: اللہ کی کتاب سے دم کرو (۲)۔

الباجی نے اثر کی وضاحت کرتے ہوئے کہا ہے: اس کا اختال ہے کہ کتاب اللہ سے حضرت ابو بکر کی مراد ذکر اللہ ہو، یا جسے پڑھ کروہ دم کررہی تھی وہ کتاب اللہ کے مطابق ہو، اور انہیں اس کے شیخے ہونے کاعلم اس طور پر ہوکہ وہ خاتون اس کوان کے سامنے ظاہر کرتی ہواور کتاب اللہ کے مطابق ہونے کی وجہ سے حضرت ابو بکر ٹنے اس کے ذریعہ دم کرنے کا حکم فرما یا ہوں س)۔

اما م ما لک سے ایک دوسری روایت میں ہے کہ انہوں نے فرمایا: اہل کتاب کے دم کرنے کو میں نا پیند کرتا ہوں، اس لئے کہ ہمیں نہیں معلوم کہ آیا وہ کتاب اللہ کے ذریعہ دم کرتے ہیں یااس ناپیندیدہ چیز کے ذریعہ دم کرتے ہیں جوسح کے مشابہ ہے(۱)۔

## ب:مسلمان كاكسى كافر كوجهارٌ پھونك كرنا:

۲۷-کسی مسلمان کے کسی کافر کوجھاڑ پھونک کرنے کے جواز کے بارے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلا ف نہیں ہے،ان کا استدلال حضرت ابوسعید خدری کی حدیث سے ہے جس کا ذکر (فقرہ نمبر ۱۳ میں گذر چکا) ہے،استدلال اس طریقہ سے ہے کہ جس فلیلہ میں ان لوگوں نے میافت کرنے کی فرمائش کی فرمائش کی مقتی اور انہوں نے ضیافت کرنے کی فرمائش کی مسول اللہ علیق فت سے انکار کردیا تھاوہ سب کافر شے،اور رسول اللہ علیق نے اس بارے میں واقعہ کی تفصیل پر نکیر نہیں رسول اللہ علیق نے اس بارے میں واقعہ کی تفصیل پر نکیر نہیں فرمائی (۲)۔

## تعویذاور جھاڑ پھونک کرنے پراجرت لینا:

۲۸ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تعویذ اور جھاڑ پھونک پر اجرت لینا جائز ہے، عطاء، ابو قلابہ، ابو ثوراور آخل بن را ہویہ کی رائے بھی یہی ہے، ان حضرت نے حضرت ابوسعید خدری کی حدیث سے استدلال کیا ہے جس کا ذکر (فقرہ ۱۲ میں) آچکا ہے۔

طحاوی نے جواز پر استدلال کیا ہے اور کہا ہے: جھاڑ پھونک کرنے پراجرت لینا جائز ہے، کیونکہ لوگوں پر بیرواجب نہیں ہے کہ ایک دوسر کے کو جھاڑ پھونک کریں، نیز ایبا کرنے میں اللہ تعالی کی

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۳۲۸، الشرح الصغير ۱۹۷۳، حاشية العدوى ۲ر۵۸، اُسنى المطالب ارا۲، نهاية المحتاج ار۱۲۷، الإقناع في حل الفاظ ابي شجاع ار۹۵، كشاف القناع ار۳۵

<sup>(</sup>۲) اثر: "دخل أبوبكر على عائشة و هي تشتكى ......" كى روايت امام ما لك نے الموطاً (۲/ ۹۴۳ طبح الحلمي ) ميں كى ہے، اس كى اسناد صحيح ہے۔ (۳) لمنتفى ١/٢٤١ـ

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۱۸۵۰ـ

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۴ ر ۲۹ ٤ ، تفسير القرطبي ١٠ / ١١ ٣ ، عمدة القارى ٩ / ٩ / ٢ - ١

طرف سے تبلیغ بھی ہے، امام زہری نے قرآن پر اجرت لینے کو مطلقاً مکروہ قرار دیا ہے،خواہ تعلیم کے لئے ہو یا جھاڑ پھونگ کرنے کے لئے ہو (۱)۔

# تعويض

#### تعريف:

ا - لغت میں تعویض کا مادہ: ''العوض' ہے، جس کا معنی بدل ہے، یہ باب تفعیل سے ہے، اگر ضائع شدہ چیز کابدل دیاجائے تو کہاجاتا ہے: ''عوضته تعویضاً''، اور باب تفعل سے تعوض اور باب افتعال سے اعتاض کا معنی عوض لینا ہے(۱)۔

فقہاء کی تحریروں کی روشنی میں تعویض کی اصطلاحی تعریف یوں ہوگ: دوسرے کو کسی طرح کا کوئی نقصان پہنچانے کی وجہسے واجب ہونے والے مالی مدل کا ادا کرنا۔

## متعلقيرالفاظ:

الف: تثمين:

۲- لغت میں تثمین کامعنی اندازے اور تخیینے کی بنیاد پر کسی چیز کی قیت لگاناہے (۲)۔

اس تعریف کی روشی میں شمین کا اطلاق صرف معاوضات یعنی عوض کے ساتھ تبادلہ پر ہوگا،کیکن تعویضات یعنی وہ تصرفات جن کی وجہ سے ضمان واجب ہوتا ہے، جیسے کسی کا مال تلف کرنا یا غصب کر لینا، تواس کے لئے شمین کا لفظ مستعمل نہ ہوگا، بلکہ اس کے لئے تقویم کا لفظ استعمال ہوگا جیسا کہ آگے آگے گا۔

(۱) عمدة القارى ٨٥ / ٢٥٤، ١٣٩، الشرح الصغير ١٩٧٣ ـ ـ

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ماده: "مثن" ـ

## اس اعتبار ہے تعویض کالفظ اُرش کے مقابلہ میں عام ہے۔

#### د:ضان:

۵- لغت میں ضان التزام یعنی اپنے او پرلازم کر لینے کو کہتے ہیں، کہا جاتا ہے: ''ضَمَّنتُه المال' 'یعنی میں نے اس پر مال کو لازم کرویا(ا)۔

شرع میں ضان ان معنوں میں استعال ہواہے کہ دوسرے کے ذمہ ثابت شدہ حق کواپنے اوپر لازم کرلینا یا جس پرکسی دوسرے کا کوئی حق ہے اس کو حاضر کرنے کی ذمہ داری قبول کرنا، یا ضانت شدہ چیز کواپنے اوپر لازم کرنا، اس عقد کو بھی ضان کہا جاتا ہے جس سے یہ امور حاصل ہوتے ہیں (۲)۔

اس لحاظ سے ضان تعویض سے عام ہے،اس لئے کہ ضمان مال میں بھی ہوتا ہے اور غیر مال میں بھی ، جیسے سی شخص کی ضانت لینا۔

# تعويض كاحكم:

۲ - تاوان کسی نقصان کے ہی مقابلے میں ہوتا ہے،اس کئے اس کی ادائیگی واجب ہے،البتہ کس نقصان کا تاوان ہوگا اور کس کا تاوان مہرگا ،اس کی تفصیلات میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

فقہاء کے نزدیک جس ضرر اور نقصان کا تاوان درست ہے اس میں وہ ضرر بھی شامل ہے جو نفع بخش مال میں ہو، خواہ بیضر رغصب کے ذریعہ ہویا تلف کر دینے کے ذریعہ ہویا جان مارنے سے ہو، یا جان لینے سے کم تر درجہ کا نقصان ہوجس کو دیت اور اُرش کہتے ہیں ،اس کی تفصیلات جنایات کی بحث میں آئے گی یا امانت وغیرہ کی حفاظت میں کوتا ہی کی وجہ سے ضرر ہو،اس صورت میں تاوان اور ضمان کی

#### ب:تقويم:

سا - تقویم لغت میں "قوم" کا مصدر ہے، جب کسی سامان کا وہ بھاؤ بتا یا جائے جو مارکیٹ میں عام ہوتو کہاجا تا ہے: "قو مت المتاع"، اور حدیث میں ہے: "قالوا: یا رسول الله لوقو مت لنا ، فقال : اِن الله هو المقوم" (الوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! اگر آپ ہمارے لئے قیت متعین فرمادیتے (تو بہتر ہوتا) تو آپ ہمارے لئے قیت متعین فرمادیتے (تو بہتر ہوتا) تو آپ عالیہ نے فرمایا: اللہ ہی مقوم (قیمتوں کو طے کرنے والا) ہے ۔ اہل مکہ "قومته" ہی کے معنی میں "استقمته" استعال کرتے ہیں (۲)۔

تقویم کااستعال معاوضات اورتعویضات دونوں میں ہوتا ہے۔

## ح: اُرش:

اروش میں ارش زخم کے دیت کو کہتے ہیں، اس کی جمع " اُروش"
ہے، جیسے فلس کی جمع فلوس ہے، اس کے اصل معنی فساد کے ہیں،
کہاجا تا ہے: "اُرشت بین القوم تاریشا" یعنی تو نے قوم کوفساد
میں ڈال دیا، پھر ذات کے نقصان کے معنی میں ہونے لگا، کیونکہ
نقصان میں بگاڑ اور فساد ہوتا ہے، پھھ لوگوں کا خیال ہے اُرش کی
اصل" ہرش" ہے۔

اصطلاح میں اُرش اس مال کو کہتے ہیں جوتلف جان سے کم کی جنابیت میں واجب ہو، اور بھی جان کا بدلہ لیعنی دیت کو بھی اُرش کہتے ہیں (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: (مضمن ''مغنی الحتاج ۲ر ۱۹۸\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ر ۱۹۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله هو المقوّم ....." كى روایت احمد (۱۸مطیع المیمنیه) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے كی ہے، ابن حجر نے التخیص (۱۳/۱۲ طبع شركة الطباعة الفنیه) میں اس كومسن قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ماده: " قوم" ـ

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ماده: " أرثن '،الموسوعة الفقهه كويت ٣ر١٠٨-

ادائیگی مقررہ مال یاسلے کردہ مال کودے کر ہوگی ، یہ تا وان اس شخص کو دیا جائے گاجس کو نقصان پہنچاہے، اور اس کی عدم موجودگی کی صورت میں اس کے ور شہود یا جائے گاجن کو اس کا ترکہ ملنا ہے، تا کہ اس کے نقصان کی تلافی ہوجائے، اور لوگوں کے درمیان جھڑا اور نزاع ختم ہوجائے، اور لوگوں کے درمیان جھڑا اور نزاع ختم ہوجائے، تعویض ایک شری متیجہ ہے، کیونکہ یہ شری حکم کا مقتضی ہوجائے، تعویض ایک شری متیجہ ہے، کیونکہ یہ شری حکم کا مقتضی ہے، لہذا اس میں مکلف اور غیر مکلف دونوں شامل ہوں گے، جس پر تا وان عائد ہور ہا ہے اگر وہ غیر مکلف ہے تو اس کے مال میں سے تا وان عائد ہور ہا ہے اگر وہ غیر مکلف ہے تو اس کے مال میں سے اس کا ولی اداکر ہے گا

#### ضرركا تاوان:

2- کسی چیز کی ذات یا اس کی منفعت کو نیز جان یا اعضاء کے تلف کردیئے سے ضرر ثابت ہوجا تاہے۔

اور ہرا تلاف سے تعویض لازم نہیں آتا،اس طرح کہ جب بھی اوتلاف پایاجائے تو تاوان پایاجائے،اس لئے کہ تلف کرنے کی دو فقہ میں ہیں: اِتلاف مشروع لیعنی جائزا تلاف اور ناجائزا تلاف ناجائزا تلاف ناجائزا تلاف ناجائزا تلاف پر بالا تفاق تاوان ہوگا، تلف کردہ چیز سے خواہ اللہ کا حق متعلق ہو، جیسے جالتِ احرام یا حرم میں شکار کرنا، یا اس سے کسی بندے کاحق متعلق ہو، جیسے بندے کے مال کوناحق ضائع کرنا۔ جائز اِتلاف کی صورت میں اس وقت تاوان ہوتا ہے جب اس سے دوسرے کاحق متعلق ہواور رہیجی بعض صورتوں میں ہوتا ہے، ورنہ سے دوسرے کاحق متعلق ہواور رہیجی بعض صورتوں میں ہوتا ہے، ورنہ

## '' عین'' کوضا کُع کرنے کا تاوان:

۸-اتلاف کی اصطلاح میں یہ بات گذر چکی ہے کہ ضائع شدہ چیز اگر مثلی ہے تو ضائع کرنے والا اس کا مثل تاوان میں ادا کرے گا، اور اگروہ ذوات القیم میں سے ہے تو تاوان میں اس کی قیت ادا کرے گا، قیمت لگانے میں اس جگہ کا لحاظ کیا جائے گا جہاں وہ چیز ضائع کی گئی ہے۔

## منفعت ضائع کرنے کا تاوان:

9 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مال جب تک غاصب یا دوسرے کے پاس رہے اور اس کی منفعت فوت ہورہی ہوتو اس کا تا وان اس مدت کی اجرت مثل کی صورت میں لازم ہوگا، کیونکہ ہروہ چیز جس کا آدمی ضائع اور تلف کرنے کی صورت میں تا وان ادا کرتا ہے، اس کے قبضے میں اس کے ضائع ہونے کی صورت میں بھی اس کے تا وان کی ادائیگ جائز اور درست ہے، جیسے کہ اصل سامان کے تلف کرنے کا حکم ہے، جائز اور درست ہے، جیسے کہ اصل سامان کے تلف کرنے کا حکم ہے، اس ضمن میں جوا ختلاف یا تفصیل ہے اس کا بیان ' غصب اور صغان' کی اصطلاح میں فقہاء ذکر کرتے ہیں۔

جن منافع کے ضائع کرنے پر فقہاء نے تاوان کی صراحت کی ہے، ان میں آزاد آدمی کی منفعت کوضائع کرنا بھی شامل ہے، چنانچہ جو خض کسی آزاد آدمی کو مغلوب کر لے اور اس کو بلا معاوضہ کسی کام میں لگاد ہے تو وہ اس کی اجرت کا ضامن ہوگا ، البتۃ اگر اس کو قید میں رکھے اور اس طرح اس کے منافع کوضائع کرد ہے تو فقہاء مالکیہ وحنا بلہ کے نزدیک وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہے کہ وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہے کہ وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہے کہ وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہے کہ وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہے کہ وہ ضامن ہوگا ، فقہاء شافعیہ کے نزدیک اصح قول سے ہوگا (۱)۔

جائزا تلاف میں تاوان نہیں ہے، (تفصیل اور اختلاف" إتلاف"

کی اصطلاح میں گذر جکا)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷/ ۱۶۸،الأشباه للسيوطي رص ۲۲۲،القوانين الفقه پيه رص ۳۳۸ طبع الدارالعربيدلكتاب -

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۳۸ ۴۵۵،۴۵۴، روضة الطالبين ۱۳،۱۳،۵ كشاف القناع

غصب شدہ چیز کے منافع کے تاوان کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

فقہاء شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ خصب شدہ چیز کے منافع کا تاوان ہوگا،اور غاصب کے ذمہ فوت شدہ منافع کے بدلے میں اجرت مثل واجب ہوگی،خواہ غاصب نے پوری منفعت حاصل کی ہو یا نہ کی ہو، کیونکہ منفعت مال منتقوم ہے،فقہاء ما لکیہ کامشہور قول ہیہ کہ اگرشی مخصوب استعال میں ہے تو غاصب اس کی آمدنی کا ضامن ہوگا،اوراگراستعال میں نہیں ہے تو ضامن نہیں ہوگا،اگرکسی مکان کو بند کر کے یاکسی زمین کو غیر آباد چھوڑ کریاکسی جانور کو باندھ کران کے منافع کو ضائع کردیا تو غاصب ان چیزوں کا کرایہ بطور تاوان منافع کو ضائع کردیا تو غاصب ان چیزوں کا کرایہ بطور تاوان اداکرےگا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:'' غصب''اور'' ضان'' کی اصطلاح۔ فقہاء حنفیہ کی رائے ہے کہ شکی مفصوب کے منافع قابل ضان نہیں ہیں ، کیونکہ حنفیہ کے نزدیک منافع مال نہیں ہیں، تین مقامات کے علاوہ کہ ان میں بعض متاخرین حنفیہ کے نزدیک اجرت مثل واجب ہوتی ہے (۱)،اوروہ جگہیں سے ہیں:

#### الف-وقف:

• ا - وقف رہائش کے لئے یا حصول آمدنی کے لئے ہو یا مسجد کی صورت میں ہواورکوئی شخص اس پر تعدی کرے مثلاً مسجد کو گھر بناڈالے توجب تک اس کا غاصبانہ قبضہ برقرار رہے گااس کی اُجرت مثل اس پر لازم ہوگی، جبیبا کہ ابن عابدین نے ''الخیریہ''اور'' الحامدیہ'' کے حوالہ سے کہا ہے۔

## ب: يتيم كامال:

اا - ابن عابدین نے ''البر ازیہ' کے حوالہ سے کہا ہے کہ خودیتیم کو جس کے ماں باپ نہ ہوں ، اس کے رشتہ دار حاکم وقت کی اجازت کے بغیر اور اجارہ کے بغیر ایک مدت تک اس سے مختلف کا م لیتے رہے ہوں ، تو بالغ ہونے کے بعدا سے اجرت مش طلب کرنے کا حق حاصل ہوگا ، بشرطیکہ اس مدت میں اس کی ذات پر (کھانے وکیڑے کی صورت میں ) جو خرج کرتے رہے ہوں وہ اجرت مشل کے برابر نہ ہو۔

یتیم کے مال کی منفعت کو فوت کرنا بھی موجب تاوان ہے،
مثلاً یتیم کے سی گھر میں یتیم کی مال اپنے شو ہر کے ساتھ رہ رہی ہے تو
شو ہر کے ذمہ اس مکان کا کرابید لازم ہوگا، اسی طرح اگر یتیم کا کوئی
شریک مکان میں رہائش اختیار کرتے تو اس شریک کے ذمہ اس مکان
کا کرابید لازم ہوگا، جبیہا کہ ابن نجیم نے مذکورہ دونوں صورتوں میں فتوی
دیا ہے، اسی طرح گھر میں رہائش اختیار کرنے والا کوئی اجنبی ہے اور
بغیر عقد اجارہ کے رہتا ہے تو اس پراجرت مثل واجب ہوگی، بعض فقہاء
حفیہ نے اس میں کسی قدر تفصیل کی ہے۔

## ج: حصول آمدنی کے لئے تیار کردہ مکان:

11-کسی نے کرایہ پرلگانے کے لئے کوئی عمارت بنوائی یااس کوخریدا تو مالک مکان کی اجازت کے بغیر اس کو استعال کرنے والے پراجرت مثل واجب ہوگی، بشرطیکہ اس مکان کا کرایہ کے لئے ہونا استعال کرنے والے کومعلوم ہو، مزید شرط یہ ہے کہ استعال کرنے والے ومعلوم ہو، مزید شرط یہ ہے کہ استعال کرنے والا غصب کرنے میں مشہور نہ ہو، حصول آمدنی کے لئے تیارشدہ مکان میں اگر کوئی ملکیت یا عقد کے دعوی کے ساتھ رہائش اختیار کرتواس پرضان نہیں ہوگا(ا)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۵را ۱۳۱۰ الدسوقی ۳۸ ۴۸ ۴ کشاف القناع ۱۱/۱۱۱ مغنی المحتاج ۱۱۲ المنفی ۱۲۳ ۲۵ القواعد لا بن رجب رص ۲۱۳ ـ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۳۲۰۱۳۱۵ ا

## عقو دمیں تعدی یا کوتا ہی کے سبب تا وان: الف-عقو داما نات میں تا وان:

ساا - عقودا مانات جیسے و دیعت اور وکالت میں اصل یہ ہے کہ جس آدمی کے پاس و دیعت یا وکالت کا سامان ہے وہ اس وقت تک اس کا ضامن نہیں جب تک کہ اس سامان کے بارے میں اس کی طرف سے کوئی تعدی اور کوتا ہی نہ پائی جائے ، تفصیلات کے لئے اس کی اصطلاحات کی طرف رجوع کیا جائے ، نیز دیکھئے: "تعدی'' اصطلاحات کی طرف رجوع کیا جائے ، نیز دیکھئے: "تعدی'' اور' ضان''کی اصطلاح۔

#### ب: مبيع ميں موجود عيب كا تاوان:

۱۹۰ - اگرمیع میں کوئی ایسا عیب نظر آئے جوعقد بھے کے پہلے سے ہوتو خرید ارکواختیار ہوگا، چاہے توہیع بیچنے والے کووالیس کردے یاعیب کی وجہ سے جونقص پیدا ہوگیا ہے اس کا تاوان وصول کرلے، اس کی تفصیل'' بیچ''اور'' خیار عیب'' کی اصطلاح میں ہے۔

#### ح-اجاره میں تاوان:

10 - اجیر کی دونشمیں ہیں: ا - اجیر خاص، ۲ - اجیر مشترک۔

اجیر خاص کے سلسلے میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ صرف تعدی کی صورت میں اس پر تاوان ہوگا،اوراجیر مشترک کے بارے میں فقہاء کی رائیں مختلف ہیں،اس کی تفصیل'' اجارہ'' اور'' اتلاف' کی اصطلاح میں ہے۔

## ترغیب دینے اور ورغلانے کے سبب تاوان:

17 - جمہور کی رائے یہ ہے کہ کسی نے کسی ظالم شخص کو کسی مال کے سلسلے میں ورغلایا تو صان اس پر ہے جس کو ورغلایا گیا ہے بعنی ظالم پر،اس

قاعدے کی بنا پر کہ' فعل کی نسبت فاعل کی طرف ہوتی ہے تھم دینے والے کی طرف ہوتی ہے تھم دینے والے کی طرف ہوتی ہو'۔فقہاء مالکیہ کی رائے ہے کہ ورغلانے والے کی گرفت اس وقت ہوگی جب اصل فاعل کی گرفت والاسبب بننے والے فاعل کی گرفت والاسبب بننے والے یرمقدم ہوتا ہے۔

نووی نے کہا ہے: کسی نے محفوظ جگہ کا دروازہ کھول دیا جس کی وجہ سے دوسرے نے چوری کرلی یا کسی چور کی رہنمائی کی اوراس نے چوری کی ، یا کسی غاصب کو حکم دیا اوراس نے غصب کرلیا یا کسی نے عمارت تقمیر کی اور ہوانے اڑا کر کسی کیڑے کواس مکان میں ڈال دیا اوروہ کیڑا ضائع ہوگیا، توان تمام صور تول میں اس پرکوئی ضمان نہیں ہوگا۔

حنابله کی رائے ہیہ ہے کہ کسی نے کسی ظالم کو کسی آ دمی کا مال لینے پر ورغلایا، یااس سلسلے میں اس کی رہنمائی کی تو مال کے مالک کو اختیار ہے کہ وہ کہ چاہے ورغلانے والے سے تاوان وصول کرے، اس لئے کہ وہ سبب بناہے یا چاہے تو ظالم سے تاوان وصول کرے کہ اس نے ظلم کیا ہے (۱)۔

#### اكراه كےسبب تاوان:

21- إكراه اوراتلاف كى اصطلاح ميں گذر چكا ہے كه اكراه كے سبب تاوان لازم كرنے ميں فقہاء كے درميان اختلاف ہے، آيا صرف اكراه كرنے والے پر تاوان ہوگا يا اس پر بھی تاوان ہوگا جس پر اكراه كيا ہے، اس لئے كه اتلاف اسى نے كيا ہے (۲) و يكھنے: " إكراه" اور" إتلاف" كى اصطلاح ۔

- (۱) درر الحكام شرح المجله ار ۸۰،الدسوقی ۳ر ۴۴۴،الروضه ۵ر۲،کشاف
- (۲) ابن عابدین ۸۵/۵،الدسوقی ۳۲ ۴۳۴،الروضه ۲۵ ۴، کشاف القناع ۱۲۷۳.

خودتلف كرنے ياتلف كاسبب بننے كا تاوان:

۱۸ - جب کوئی شخص کسی دوسرے کی کوئی چیز تلف کردے یا دوسرے کی چیز اس سے خصب کر لے اور وہ چیز ہلاک ہوجائے یا گم ہوجائے یا گم ہوجائے یا ان یا دوسرے کوجان میں یا عضو میں جنایت کرکے ضرر پہنچائے، یا ان میں سے کسی چیز کا سبب بن تواپیخ کمل کے ذریعہ یا سبب بن کر جو نقصان پہنچایا ہے، اس کا تاوان اس پر واجب ہوگا، اس کا ذکر "اتلاف" کی اصطلاح میں پہلے آچکا ہے (ا)، نیز دیکھئے: "تالاف" کی اصطلاحات۔ "جنایت"، "ضان" اور "غصب" کی اصطلاحات۔

جانوروں کے ضائع کردہ سامان کا تاوان:

9- جانور کھیتوں میں جونقصان پہنچائیں،اس کے تاوان کے بارے میں فقہاء کا اختلاف پہلے گذر چکا ہے۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جانور کاشت کے علاوہ کسی چیز کوتلف کریں اور ان کا گرال ان کے ساتھ موجود ہو، لیکن جانوروں کو نہ روکے تو اس کا تاوان واجب ہوگا، اسی طرح ان جانوروں کا چرواہا وہاں موجود ہوجو ان جانوروں کوروک کر اس چیز کو بچا سکتا ہو، لیکن نہ بچایا ہو تو تلف شدہ چیز کا تاوان بالاتفاق لازم ہے، اور اگر چرواہا ساتھ میں موجود نہ ہوتو اختلاف ہے، اس کی تفصیل ' اِتلاف' کی اصطلاح میں ہے (۲)۔

تلف شدہ چیز ول کا تا وان لازم ہونے کی شرطیں:
• ۲ - تلف شدہ چیز ول کے تاوان کے لئے فقہاء نے بیشر طلگائی ہے
کہ تلف شدہ چیز ' مال متقوم' ہو، دوسری شرط بیہ ہے کہ تلف کرنے والا

اہل ضان میں سے ہو،اس کی تفصیل "اتلاف" کی اصطلاح میں ہے (۱)

کس چیز کے ذریعہ تاوان کی ادائیگی ہوگی:

۲۱ – اگرسامان بوری طرح ضائع کر دیا گیاہوتو اس کا تاوان مثل کے ذریعہادا ہوگا اگروہ ذوات القیم فرید مثلی ہو، یا قیت کے ذریعہادا ہوگا اگروہ ذوات القیم میں سے ہو، اس کی تفصیل اصطلاح" اتلاف" فقرہ ۱۸ سمیں ہے۔

اگر نقصان جزوی ہواہے تواس میں نقصان کا تاوان واجب ہوگا،نقصان کا تخمینہ واقف کارلوگ لگا ئیں گے،دیکھئے:'' اُرش' کی اصطلاح۔

اگرجان چلی گئی ہے اور ایسی حالت میں جان گئی ہے کہ اس میں قصاص لازم نہیں آتا توشریعت نے اس صورت میں دیت واجب کی ہے ، دیت کی ادائیگی اونٹ، گائے، بھیٹر، بکری، سونا اور کیٹروں کے جوڑے کے ذریعہ ہوگی، ان میں سے بعض کے سلسلے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

کسی عضویا اس کی منفعت کوضائع کردینے کی صورت میں دیت ہوگی، اگراس کے لئے کوئی دیت مقرر ہو، ورنہ منصفانہ فیصلہ ہوگا، جبیبا کہ اس وقت ہوتا ہے جب قصاص ساقط ہوجا تا ہے، اور جبیبا کہ خلطی سے جان یا عضو پر جنایت ہونے کی صورت میں ہوتا ہے، تفصیل کے لئے" اُرش'،" دیت' اور" حکومۃ عدل' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

معنوی نقصانات کا تاوان:

۲۲ - ہم نے کسی فقیہ کونہیں پایا جس نے اس عنوان کے تحت کچھ لکھا

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهيه كويت ار ۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) الموسوعة الفقهيه كويت ار ۲۲۵،۲۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهميه كويت ار۲۲۲،۲۲۵ \_

ہو، کیونکہ بیایک جدیدتعبرہے۔

ہم نے فقہی کتابوں میں کہیں بھی نہیں دیکھا کہ کسی معنوی نقصانات کے سلسلے میں کسی فقیہ نے کسی مالی تاوان پر بحث کی ہو۔

. تعبر ••دن

تعريف:

ا - تعیین "عیّن" کامصدر ہے، تم کہتے ہو: "عیّنت الشیء تعییناً" جبتم کسی چیز کواس جیسی دوسری چیز ول سے خاص اور الگ کر لیتے ہو، اور "تعیّن علیه الشیء "جب کوئی چیز کسی کی ذات یرلازم آجائے۔

جوہری نے کہا ہے: "تعیین الشیّ " کے معنی ہیں مجموعہ میں سے ایک چیز کو خاص کرلینا، اور "عیّنت النیة فی الصوم"اں وقت بولتے ہیں جب سی معین روزہ کی نیت کی جائے (۱)۔

اور اصطلاح میں تعیین کا معنی ہے: کسی چیز کو دوسرے سے اس طرح متاز کرلینا کہ اس میں دوسر اشریک نہ ہو۔

متعلقه الفاظ:

الف-ابهام:

۲-ابهام "أبهم الخبر"كا مصدر ب، يه جملهاس وقت بولت بيل جب خبركوواضح نه كيا جائي، "طريق مبهم" السراسة كوكمته بيل جو پوشيده مو، واضح نه مو، اور "كلام مبهم" وه كلام به جونا قابل فهم مو، "باب مبهم" بند دروازے كو كمتے بيں جس كو كھولنے كى كوئى صورت مجھين نه آئے، اس اعتبار سے ابهام تعيين كى ضد ہے (۲)۔

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ''عين''۔
- (٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "بيم" ـ

تعتب

د مکھئے:'' خیارعیب''۔

تعتن

د مکھئے:''تعین''۔

## ب-تخيير:

۳- تخییر "خیّرته بین الشیئین"کا مصدرے، اس کا معنی اختیار دیناہے۔

تخیّر کامعنی چن لینا ہے بعنی دو چیزوں میں بہتر شی کا انتخاب کرنا(۱)،حدیث میں ہے:"تخیّروا لئطفکم"(۲)(اپنے نطفوں کے لئے بہتر جگہ کا انتخاب کرو، یعنی اچھی اور پاکدامن خاتون سے شادی کرو)۔

# ج-تخصيص:

۴۷ - حکم عام کوبعض افراد کے ساتھ خاص کردینے کو تخصیص کہتے ہیں۔

# شرعی حکم: اول:اصولیین کے نزد یک تعیین:

۵-اصولیین اور فقہاء کے نزدیک تعیین کالفظ تخییر کے مقابلے میں آتا ہے، اور بیشر گی احکام کے باب میں استعال ہوتا ہے، فقہاء کہتے ہیں کہ واجب کی دوشمیں ہیں: ایک واجب متعین جیسے مثلاً ظہر کی نماز، دوسری فتم جو چند متعین اقسام کے درمیان واجب مہم ہو، جیسے کفار ہوتا کمین کے اعمال، کیونکہ فتم کھانے والا جب اپنی فتم توڑد دے تو اسے بطور کفارہ تین چیزوں میں سے کسی ایک چیز کی ادائیگی کا اختیار ہوتا ہے، چاہے تو ایک غلام آزاد کرے یا دی مسکینوں کو کھانا کھلائے یا ان کو کپڑا پہنائے، معزلہ نے ایسے واجب کا انکار کیا ہے جس میں کو کپڑا پہنائے، معزلہ نے ایسے واجب کا انکار کیا ہے جس میں

(۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ''خير''۔

(۲) حدیث: "تخیروا لنطفکم ....." کی روایت ابن ماجه (۱۸ ۱۳۳ طبع الحلی) نے حضرت عائشہ کی ہے، ابن جمرنے اس کے طرق کی وجہ سے اس کوحسن قرار دیا ہے (۱۲ تا تخیص الحبیر سر۲ ۱۲ ما طبع شرکة الطباعة الفند)۔

صاحب معاملہ کو اختیار حاصل ہو، چنانچہ انہوں نے کہاہے کہ اختیار کے ساتھ واجب کرنے کا کوئی معنی ہی نہیں ہے(۱)،اس کی تفصیل ''اصولی ضمیم'' اور'' تخییر'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

دوم: فقهاء کےنز دیک تعیین: ۲ - تعیین کے حکم پرفقهاء نے مختلف مواقع پر بحث کی ہے۔

#### الف-نمازمين:

ک - فقہاء کی رائے ہے کہ نمازی جونماز بھی پڑھر ہاہے اس پراس کی تعیین ضرور ی ہے، تا کہ دوسری نمازوں سے وہ ممتاز اور الگ ہوسکے،اگر فرض نماز اداکرنے جارہا ہے تومتعین نماز کی نیت کرنا ضروری ہے مثلاً ظہریا عصریا مغرب وغیرہ -

نمازا گرالیں سنت ہے جس کا کوئی خاص وقت ہے، یا خاص سبب تو نیت میں اسکی تعیین کے وجوب میں اختلاف اور تفصیل ہے،اس کے لئے دیکھئے:''نیت''اور'' صلاۃ'' کی اصطلاح (۲)۔

۸-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مقتدی کے لئے امام کی اقتداء کی نیت کرناوا جب ہے، البتہ امام کی تعیین اس پرضروری نہیں ہے، فقہاء حنفنیہ کی رائے ہے کہ اگر مقتدی نے امام کی تعیین کردی اور تعیین کرنے میں اس سے غلطی ہوگئ تواس کی نماز باطل ہوجائے گی، امام پر مقتدی کی تعیین ضروری نہیں ہے، اگر امام نے مقتدی کی تعیین کردی اور تعیین کرنے میں اس سے غلطی ہوگئ تواس کی نماز باطل نہیں ہوگی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المتصفى ار ۲۷\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ار ۱۲۷، جوابر الإکلیل ار ۴۷،۴۷، القوانین الفقه پیه رص ۲۲، مغنی الحتاج ار ۱۴۸، المغنی لا بن قدامه ار ۴۲۳، الا شباه والنظائرللسيوطی رص ۱۳

<sup>(</sup>۳) البدائع الر۱۲۹،۱۲۸، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير الر۲۳۳۵، مغنی المحتاج ۱۲۵۲-

#### ب\_روزه میں:

9 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ہر واجب روزہ، رمضان کا ہو، قضاء،
کفارہ یا نذر کا روزہ ہونیت میں ہرایک کی تعیین ضروری ہے، مثلاً یہ
نیت کر ہے کہ میں کل رمضان کا روزہ رکھوںگا، کیونکہ بیرایک الیس
عبادت ہے جووفت کی طرف منسوب ہے، لہذانیت میں اس کی تعیین
ضروری ہے۔

فقہاء حنفیہ کی رائے ہے کہ نفل کی مانندر مضان میں صرف روزہ کی نیت کافی ہے، رمضان کی تعیین ضرور کی نہیں ہے، امام احمد بن حنبل اُسے بھی ایک روایت یہی ہے، اس کئے کہ تعیین کی ضرورت تو وہاں پڑتی ہے جہال مزاحمت (ایک سے زیادہ کا امکان) ہو، اور رمضان میں کوئی مزاحمت نہیں ہے، کیونکہ اس وقت میں ایک ہی روزہ ہوسکتا ہے، لہذا تمیز کے لئے نیت کی تعیین کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

البتہ قضاء، نذراور کفارہ کے روزے کے سلسلے میں حنفیہ کا مسلک وہی ہے جوجمہور کا ہے، لیعنی تعیین ضروری ہے (۱)۔

#### ج- نيخ مين:

•ا- فقہاء کی رائے ہے کہ اگر بیچے والے نے کسی سلّہ کے عوض فروخت کیا اور شہر میں ایک ہی سلّہ رائج ہے، یا دویا اس سے زائد سکّے چل رہے ہوں، لیکن ان میں سے ایک سلّہ زیادہ رائج ہوتو ایک رائج کی صورت میں وہی ایک یازیادہ رائج سلّہ متعین ہوگا، لیکن جب مختلف سکّے کیساں طور سے چل رہے ہوں اور ان کی قیمتوں میں تفاوت ہوتو الفاظ کے ذریعہ اس کی تعیین ضروری ہے، کیونکہ سکّوں کے اختلاف اور تفاوت کی وجہ سے مقدار واجب میں بھی اختلاف

رونما ہوگا، ایسی صورت میں نیت کے ذریعی تعیین کافی نہ ہوگی، اور اگر تمام سکتے قیمت اور رواج میں کیسال ہوں توعقد ہیے بغیر کسی تعیین کے درست ہوگا، اور مشتری کو اختیار ہوگا ان میں سے جو سکتہ چاہے ادا کرے(ا)۔

نیز فقہاء کی رائے ہے کہ تج سلم میں مسلم فیہ کی ادائیگی کے لئے وقت کی تعیین واجب ہے جبکہ مؤجل ہو، کیونکہ رسول اکرم علیقہ کا ارشاد ہے:"من أسلف في شيء فليسلف في کيل معلوم أو وزن معلوم إلى أجل معلوم"<sup>(1)</sup> (جوشخص کسی چیز میں سلم کا معاملہ کرے تو چاہئے کہ وہ متعین ناپ یا متعین تول میں اور متعین وقت کے ساتھ معاملہ کرے)۔

ابن قدامہ کا قول ہے کہ بچسلم میں فی الجملہ علم کی شرط لگانے پر ہمارے علم میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۳)۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ خرید وفروخت کا معاملہ اگر الیمی جگہ ہور ہاہو جہال فروخت کردہ سامان کی سپر دگی نہیں ہو سکے گی تو اس جگہ کی تعیین واجب ہے جہال سامان ادا کیا جائے گا،خواہ عقد نقلہ ہویا ادھار، اسی طرح جہال عقد ہور ہاہے وہاں تک فروخت کردہ سامان لانے میں خرچ ہوتو (سپر دگی کی جگہ کی تعیین واجب ہے)، یہ ادھار میں ہوگا، نقد میں اس کی ضرورت نہ ہوگی۔

اورا گرمعاملہ کی جگہ سامان کی ادائیگی کے لئے مناسب ہے اور سامان کے وہاں لانے میں بھی مصارف کا مسلہ حائل نہیں ہے تو

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲ ۸۴٬۰ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار ۵۲۰،القوانين الفقهيه رص ۱۲۲،مغنی الحتاج از ۲۲،۴۲۵،۴۲۵، المغنی لاین قدامه ۳۲ م ۹۴\_

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴ر۲۷، مواهب الجلیل ۴۷۸، مغنی الحتاج ۲رکا، کشف المحد رات رص ۲۱۵

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أسلف فی شئ فلیسلف فی کیل ......" کی روایت بخاری (الفتح ۱۲۲۷ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۲۷ طبع الحلبی) نے حضرت عبداللّذ بن عباسٌ سے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>٣) البدائع ۲۱۲/۵ بخفة الحتاج ۸ر۰۱، جوابرالا كليل ۲ر۹۶، المغني ۴۸ر ۳۲۲\_

ادائیگی کے لئے جگہ کی تعین واجب نہ ہوگی، بلکہ عرف کی بنا پر عقد کی جگہ ادائیگی کے لئے متعین ہوجائے گی،اس میں کسی فقیہ کا اختلاف نہیں ہے۔

امام احمد، التحق ، امام محمد اورامام ابو یوسف کی رائے ہے کہ حوالگی کی جگہ کی تعیین واجب نہیں ہے، خواہ عقد نقذ ہو یا ادھار، اور خواہ سامان کو معاملہ کی جگہ تک لانے ، لے جانے میں خرج ہویا نہ ہو، اس لئے کہ عقد کی جگہ ہی ادائیگی کے لئے متعین ہوگی ، شافعیہ کے نزدیک بھی ایک مرجوح قول یہی ہے۔

جمہور فقہاء کے نزدیک اگر خرید و فروخت کے فریقین نے مہیے کی ادائیگی کے لئے عقد کی جگہ کے علاوہ کوئی جگہ باہم متعین کردیں تو وہ جگہ متعین ہوجائے گی (۱)۔

## د-مبیع اورثمن کی بین:

اا - بیچ کے سیح ہونے کے لئے مبیع اور ثمن کا اس طرح معلوم ہونا ضروری ہے جس سے نزاع پیدا ہونے کا اندیشہ ختم ہوجائے، لہذا فروخت کرنے والے کا یہ کہنا کہ میں اس ریوڑ کی ایک بکری فروخت کرتا ہوں بیع صیح نہیں ہے، اس طرح یہ کہنا کہ میں اس چیز کو اس کی قیمت پر فروخت کرتا یا خریدتا ہوں، یا یہ کہنا کہ فلال شخص جو قیمت بتائے اس پر فروخت کرتا ہوں، یا یہ کہنا کہ اس کے راُس المال پر فروخت کرتا ہوں، یا یہ کہنا کہ اس کے راُس المال پر فروخت کرتا ہوں، یا یہ کہنا کہ اس کے راُس المال پر فروخت کرتا ہوں، یا اس قیمت پر بیچتا ہوں جس پر دوسر لوگ بیچت فروخت کہتا ہوں جس پر دوسر لوگ بیچت تو عقد صیح ہوگا، یہ شرط اور تفصیل اس لئے ہے، تا کہ نزاع پیدا نہ ہو، بعض حنبلی علماء کی رائے ہے کہ بیچ صیح ہوجائے گی اور شن مثل ہو، بعض حنبلی علماء کی رائے ہے کہ بیچ صیح ہوجائے گی اور شن مثل

واجب ہوگا۔

قیمت میں جہالت والی خرید وفر وخت کو حنفیدان بیوع فاسدہ میں شار کرتے ہیں جن کومجلس عقد میں جہالت دور کر کے بیچ صحیح کے جاسکتی ہے، بخلاف اس جہالت کے جواصل مبیع میں ہو کہ اس میں عقد باطل ہوجا تا ہے (۱)۔

کیا درا ہم اور دنا نیر عقد میں متعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں یانہیں،اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ تعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں، کیونکہ وہ عقد میں عوض ہیں، لہذاتعیین سے متعین ہوجا کیں گے، جس طرح دیگر عوض متعین ہوجاتے ہیں، اس لئے بھی کہ وہ دوعوضوں میں سے ایک عوض ہے، تو جس طرح دوسرا عوض متعین ہوتا ہے اسی طرح یہ بھی متعین ہوجائے گا، اور اس لئے بھی کہ اس تعین کے ساتھ فروخت کرنے والے کی غرض وابستہ ہے۔

حفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے کہ متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے ہیں ، کیونکہ عقد میں ان کو مطلق رکھنا جائز ہے، چنا نچہ جیسے پیانہ متعین کرنے سے متعین نہیں ہوں گے، کرنے سے متعین نہیں ہوں گے، امام احمد سے ایک روایت بیجی ہے (۲)۔

### ھ- خيار تين:

۱۲ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیج میں خیار تعیین درست ہے۔ اس کی صورت یہ ہوگی کہ خریدار فروخت کنندہ سے کہے: میں تم

<sup>(</sup>۱) البدائع ۵؍۲۱۳،جواہرالاِ کلیل ۲؍۲۹،القوانین الفقہیہ ۸۷۵٫مغنی المحتاج ۲٫۷۰۰

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۵۲۸۵، ابن عابدین ۲۸۴، مواهب الجلیل ۲۷۲۸، القوانین الفتاع ۲۷۲۸، الفروع ۲۸۲۳، شاف القناع ۲۲۷۳ ا

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهند بیه ۱۲/۳، شرح فتح القدیر ۲۸/۵، الدسوقی ۱۵۵، روضة الطالبین ۳ر ۳۲۳،الفروع ۴۷،۳۰،المغنی لاین قدامه ۴۸،۰۵

سےان دو کیڑوں میں سےایک یاان تین کیڑوں میں سےایک خرید تا ہوں، کین اس نے اس ایک کپڑے کی تعیین نہیں کی جس کوخریدر ہا ہے، بلکہ یہ کہا کہ میں ان میں سے جس کو جاہوں گا منتخب کرلوں گا، فقہاء نے خیار تعیین کی صحت کے لئے متعدد شرطیں بیان کی ہیں،ان میں سے ایک شرط تو یہ ہے کہ غیر متعین طور سے دو میں سے ایک یا تین میں سے ایک کی بیع ہو، تین سے زائد نہ ہوں، چنانچہ چار میں سے ایک کی نیچ جائز نہیں ہے، کیونکہ بیصورت فقہاء کے نز دیک جائز نہیں ہے، اس لئے کہ تین سے ضرورت پوری ہوجارہی ہے، کیونکہاس میںعمدہ ،متوسط اور گھٹیا نتیوں موجود ہوتے ہیں ،ایک شرط بہ بھی ہے کہ بائع بہ کہنے کے بعد کہ میں نے ان دونوں کیڑوں میں سے ایک کیڑاتمہارے ہاتھ فروخت کیا، بیجھی کیے بتمہیں ان دونوں میں سے ایک کے انتخاب کا اختیار ہے، یا پیہ کیے: تم ان میں سے جو کیڑا جاہو لےلو، تا کہ خیارتعیین کی صراحت ہوجائے ، نیزاس کئے که مائع اگراس کا ذکر نه کرے تو فروخت کردہ سامان کی جہالت کی وحہ سے بیچ فاسد ہوجائے گی ،فقہاء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ خبارتعین کےساتھ خیارشرط بھی ضروری ہوگی یانہیں؟ اُصح بیہ ہے کہ خبار تعیین کے ساتھ خبار شرط نہیں ہوگی، بعض نے اس کو ضروری قراردیاہے۔

مالکیہ نے اس صورت کا ذکر کیا ہے اور اس کو جائز قرار دیا ہے، لیکن اس کے لئے خیار تعیین کالفظ استعال نہیں کیا ہے۔ شافعیہ اور حنابلہ نے اس صورت کے ساتھ خرید وفروخت کو باطل قرار دیا ہے، کیونکہ سامان میں ایسی جہالت ہے جونزاع کا باعث ہوسکتی ہے (۱)۔

## و-مسلم فيه مين تعيين:

سا - مسلم فیہ کی تعیین جائز نہیں ہے، بلکہ بائع کے ذمہ میں بطور دین ہونا واجب ہے، اگر کسی متعین چیز وسامان مثلاً کسی گھر کے سلسلے میں ہج کہ ایر کہ کہ میں اس کپڑے کے ذریعہ اس بکری میں ہج سلم کررہا ہوں تو یہ بی مدرست نہیں ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ ادائیگی کا وقت آنے سے قبل ہی وہ متعین چیز تلف ہوجائے، اور اس لئے بھی کہ اس متعین چیز کی بچے نقر بھی ممکن ہے، اس میں بچے سلم کی ضرورت کہ اس متعین چیز کی بچے نقر بھی ممکن ہے، اس میں بچے سلم کی ضرورت ہی کہا ہے۔

اسی وجہ سے کسی متعین باغ کے بھلوں میں اور کسی متعین چھوٹے گاؤں کے پھل میں بیع سلم جائز نہیں ہوتی ہے، کیونکہ بیسب کسی آفت کا شکار ہوسکتے ہیں اور اس طرح پوری پیداوار ہی ختم ہوسکتی ہے، اور بی ایک دھوکہ ہے جس کے گوارا کرنے کی کوئی ضرورت نہیں، اور اس وجہ سے بھی کہ حضرت عبداللہ بن سلام سے بھی کہ حضرت عبداللہ بن مادہ کہان ایک شخص نبی کریم علی ہوئے ہیں، مجھے اندیشہ ہے کہ وہ کہیں مرتد نہ ہوجا کیں، اللہ کے رسول جمعو کے ہیں، مجھے اندیشہ ہے کہ وہ کہیں مرتد نہ ہوجا کیں، اللہ کے رسول عبدودی نے کہا: میر بے پاس اتنا اتنا ہے، راوی کہتے ہیں میراخیال ہے بہودی نے کہا: میر بیاس اتنا اتنا ہے، راوی کہتے ہیں میراخیال ہے بیوفلاں کے باغ سے (کیل) لول گا، اس کی بات س کر حضور اللہ نے ارشاد فرمایا:"بسعر کذا و کذا الی أجل کذا و کذا، میں حافظ بنی فلان" (اس اس بھاؤاور اتن اتنی مدت کے لئے سامان ہوگا، کین بوفلاں کے باغ کے پھل کی شرطنیں)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۶۸/۵۸، جواهر الإکلیل ۷/۹۳، نهاییة الحتاج ۲۵۱/۳ المغنی لابن قدامه ۵۸۷/۳۰

<sup>(</sup>۱) حدیث عبدالله بن سلام م : "جاه رجل إلى النبي عَلَيْتِ ....." كى روایت ابن ماجه (۲۲/۲ کے طبع الحلق ) نے كى ہے،الزوائد میں بصیرى نے كہا ہے كه اس كى اساد میں وليد بن مسلم بیں جو كمدلس بیں۔

ابن المنذرنے کہا ہے: اہل علم کااس پرتقریباً اجماع ہے کہ جب کسی متعین باغ کے پھل میں بیچ سلم کی جائے تو وہ بیچ سلم باطل ہے، اور الجوز جانی نے کہا ہے: اس نوع کی خرید وفر وخت کی کراہت پر لوگوں کا اجماع ہے (۱)۔

## ز-ويل بنانے ميں تعيين:

۱۹۳ - فقہاء کی رائے ہے کہ جب مؤکل وکیل سے سی شخص معین کے ہاتھ بیچنے کے لئے کہتو دوسرے کے ہاتھ فروخت کرنااس کے لئے جائز نہیں ہے، بلکہ اس تعین کی پابندی اس پر لازم ہے، کیونکہ اس متعین شخص کے ہاتھ اس چیز کوفروخت کرنے میں اس کی کوئی غرض متعین شخص کے ہاتھ اس چیز کوفروخت کرنے میں اس کی کوئی غرض وابستہ ہوگی ، اسی طرح اگر مؤکل وکیل سے کہے کہ فلاں زمانے میں یا فلاں جگہ میں اس چیز کوفروخت کردو تو وکیل پر اس کی پابندی ضروری ہے، سوائے اس صورت کے کہ وکیل کوئسی ذریعہ یا قرینہ سے معلوم ہوجائے کہ اس تعین میں مؤکل کی کوئی غرض وابستہ نہیں ہے، تو اس وقت اس کی پابندی لازم نہ ہوگی (۲)۔

## ج-اجاره میں تعیین:

10 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اجارہ میں منفعت کی نوعیت اور مدت کی تعیین واجب ہے، یا تومنفعت کی آخری حد بیان کر کے مثلاً کپڑے کا سینا یا وفت کی تعیین کر کے جب کہ خودمنفعت کی کوئی آخری حد نہ ہو، جیسے مکانوں اور دوکانوں کو کرایہ پر دینا، یا جس جگہ جانا ہے اس کی تحدید کر کے جیسے سواریوں کو کرایہ پر اٹھانا کہ فلاں جگہ تک جانا

(۲) مغنی المحتاج ۲۲/۲۲، المغنی لابن قدامه ۱۳۱۵، البدائع ۲۷/۲۷\_

اور لے جانا ہے۔

فقہاء سلف میں سے بعض کی رائے ہے کہ مجھول چیزوں کا اجارہ بھی درست ہے، مثلاً لکڑی کاٹ کر بیچنے والے کوکوئی اپنا گدھا اس شرط پر دیدے کہ لکڑی کے کاروبار سے جو آمدنی ہوگی اس کا نصف گدھے کا مالک لے گا<sup>(۱)</sup> تفصیلات ' اجارہ'' کی اصطلاح میں ہیں۔

## ط-طلاق میں تعیین:

17 - فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی دو بیو یوں کو مخاطب کرکے کہ تم میں سے ایک کوطلاق ہے اور ان میں سے کسی ایک کی نیت کر ہے توصرف اسی پر طلاق ہوگی ، البتہ شوہر پر اس عورت کی تعیین لازم ہے (۲)۔

تفصيلات'' طلاق'' كي اصطلاح ميں ہيں۔

## ی-دعوی میں تعیین:

21 - دعوی کے سیح ہونے کے لئے ایک اہم شرط بیہ ہے کہ جس شی کا دعوی کیا جارہاہے وہ معلوم اور متعین ہو،ا گروہ کوئی سامان ہو مثلاً جانور تو شرط بیہ ہے کہ نر، مادہ ، عمر، رنگ اور نوع کی تعیین کی جائے اور اگر نفذ ہو تو جنس ، نوع ، مقدار اور وصف کی تعیین ضروری ہے، تا کہ دعوی ثابت ہونے کی صورت میں حاکم کے لئے فریق ثانی پر اس کا لازم کرناممن ہو (۳)۔

تفصيلات '' دعوی'' کی اصطلاح میں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۱۱۵،القوانين الفقهيه ر۲۷،مغنی المحتاج ۲ر۱۰۴،المغنی لابن قدامه ۲۲۵،۳۳۳

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۱۷ ۳۳۹، مغنی لابن قدامه ۳۵۵۵، القوانین الفقهید ۱۲۲۷، بدایة المجتهد ۲۲۷۲.

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج سر ۵۰ سی المغنی لا بن قدامه ۷۵۲، جواهر الا کلیل ار ۳۵۵، حاشیه ابن عابد ین ۷/ ۸۵۸-

سيست و من من المحتال المحتال المحتاج مهر ۱۲۲۸ مغنی المحتاج مهر ۱۲۲۸ مغنی المحتاج مهر ۱۲۲۸ مغنی المحتاج مهر ۱۲۸۸ م، حوا پر الله کار ۱۳۸۸ م

شہر بدر کرنے کو حدز نا کا ایک جز قرار دینے اور جز قرار نہ دینے میں فقہاء کے مابین کسی قدراختلاف ہے۔

مالكيه،شافعيهاورحنابله كي رائے ہے كها گرزانی غيرشادي شدہ ہے تواس کی حدز نامیں ایک سال کے لئے شہر بدرکر نا داخل ہے جس کی مسافت،مسافت سفر کے برابریااس سے زیادہ ہو،اس کئے کہ اللہ کے نبي عَلَيْكُ نِي أَلِيكُ البكر بالبكر جلد مائة ونفي سنة، والثيب بالثيب جلد مائة ورجم" (١) ( اگر غير شادي شده غیرشادی شدہ سے زنا کر بے تواسے سوکوڑے مارے جائیں اورایک سال کے لئے شہر بدر کیا جائے ، اور اگر شادی شدہ شادی شدہ سے زنا کرے توسوکوڑوں کے ساتھ رجم کی سزاہوگی )،اوراس کئے کہ حضرت ابو ہریرہ اور حضرت زید بن خالد فنے روایت کی ہے: '' دوآ دمیوں نے رسول اكرم عليه كي خدمت مين اپنا تنازعه پيش كيا،ان مين سے ايك نے کہا: میرالڑ کا اس شخص کا مزدور تھا، اس نے اس شخص کی بیوی سے زنا کیا، میں نے اس شخص کو بطور فد بہ سو بکریاں اور ایک کم عمر یا ندی ادا کردی ہے، بعد میں میں نے چند اہل علم سے اس کے بارے میں دریافت کیاتوان لوگوں نے بتایا ہے کہ تمہار سے لڑ کے پرتوسوکوڑ سےاور ایک سال کے لئے جلاوطن کرناہے،اوراس شخص کی بیوی کوسنگسار کرنا واجب ب،الله كرسول عليه في في الله عن نفسي بيده لأقضين بينكما بكتاب الله تعالى: على ابنك جلد مائة وتغريب عام وجلد ابنه مائة وغربه عاماً . ثم قال لأنيس الأسلمي:واغد يا أنيس إلى امرأة هذا، فإن اعترفت فارجمها، فاعترفت فرجمها"(٢) (اس ذات كي شم جس كے

## تغريب

#### تعريف:

ا - لغت میں تغریب کا معنی جلا وطن کرنا اور شهر بدر کرنا ہے، اس کا مادہ "غرب "ہے، کہا جاتا ہے: "غربت الشمس غروباً" جب کہ سورج دور ہوجائے اور جھپ جائے، اور "غرب الشخص" جب آدمی اپنے وطن سے دور ہوجائے، اسم صفت "غریب" ہے، اور کہا جاتا ہے: "غریب "بھی لازم بھی استعال ہوتا ہے اسے دور اور جلا وطن کردیا۔ "غرب "بھی لازم بھی استعال ہوتا ہے جسیا کہ کہا جاتا ہے: "غرب فلان عن بلدہ تغریبا" فلال شخص اپنے وطن سے دور ہوگیا (ا)۔

. تغریب کااصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے(۲)۔

#### تغريب سيمتعلق احكام:

شہر بدر کرنا اور جلاوطن کرنا، حدّ زنا اور حرابہ (قتل وڈا کہ زنی) کی حد میں داخل ہوسکتا ہے، اسی طرح بطور تعزیر بھی شہر بدر کیا جاسکتا ہے۔

#### اول: حدز نامین شهر بدر کرنا:

۲ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ زنامیں شہر بدر کرناجائز ہے، البتہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "البکو بالبکو جلد مائة ونفی سنة....." کی روایت مسلم (۳۱۲/۳۱ طیح اکلی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "والذي نفسي بيده ......" کی روایت بخاری (افتح ۱۸۶/۱۲ طبح الحلي ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ' غرب' ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر۱/۱۴ الدسوقی ۴ر۳۲۲ اکشاف ۱۳۹۸ استی المطالب ۴ر ۱۳۰۰ کشاف القناع ۲۸ ۱۹۲۹

قبضہ میں میری جان ہے میں تم دونوں کے درمیان کتاب اللہ کے مطابق فیصلہ کروں گا، تیر بے لڑکے پر سوکوڑ بے اور ایک سال کے لئے جلا وطن کرنا ہے، چنا نچہ اس لڑکے کوسوکوڑ نے مارے گئے اور ایک سال کے لئے شہر بدر کردیا گیا، پھر اللہ کے رسول نے انیس اسلمی سے فرمایا: اے انیس! اس خص کی بیوی کے پاس جاؤ، اگر وہ اپنے جرم کا اعتراف کر لے تو اس کورجم کردینا، اس عورت نے زنا کا اعتراف کرلیا، چنا نچہ انہوں نے اس کورجم کردیا )، اور اس لئے کہ خلفاء راشدین نے کوڑا مارنے اور جلا وطن کرنے کی سز اایک ساتھ دی ہے، اور صحابہ میں کوڑا مارنے اور جلا وطن کرنے کی سز اایک ساتھ دی ہے، اور صحابہ میں سے کسی کا اختلاف منقول نہیں ہے تو بیگو یا اجماع ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ جلا وطن کرنا حد میں داخل نہیں ہے ، کیکن حنفیہ نے جائز قرار دیا ہے کہ اگر امام اس میں کوئی مصلحت ہمجھتو وہ کوڑوں کی سزا کے ساتھ جلاوطن بھی کرسکتا ہے ، اور ان کے نزدیک جلاوطن تعزیر کی سزا ہے ، حنفیہ کی رائے ہے کہ رسول اکرم علیہ سے جلاوطن تعزیر کی سزا ہے ، حنفیہ کی رائے ہے کہ رسول اکرم علیہ سے جو یہ مروی ہے: "البکر جلد مأة و تغریب عام "(ا) تو اس پڑمل نہیں کیا جائے گا ، اس لئے کہ اگر اس پڑمل کیا جائے تو یہ روایت آیت قرآن کے لئے ناشخ قرار پائے گی ، کیونکہ اس میں نص قرآنی پر اضافہ ہے ، قرآن پاک کی آیت یہ ہے: "اکر اُن کار قرآنی پُو اَجِدِ مِنْهُمَا مِأَةَ جَلُدَةٍ "(۲) (زناکار عورت اور زناکارم ددونوں کا حکم ہے کہ ان میں سے ہرایک کوسوسو درے مارو) ، حدیث مذکور خروا حد ہونے کی وجہ سے آیت قرآنی کو منسوخ نہیں کرسکتی ہے (۳)۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ جلاوطن کرنے کی سزادینے میں فساد کا دروازہ کھولنا ہے، اوراس میں شریعت کے مقصود کو باطل کرنا اوراس کوتوڑنا ہے، اوراس کئے کہ عبدالرزاق سے مروی ہے، انہوں نے کہا: شراب پینے کے جم میں حضرت عمر بن الخطاب نے ربیعہ بن اُمیہ بن خلف کوخیبر کی جانب جلاوطن کردیا تھا تو وہ ہرقل سے جاملا ور نصرانی ہوگیا، تو حضرت عمر نے فرمایا کہ اب میں کسی مسلمان کوجلا وطن نہیں کروں گا۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جلاوطن کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جس شہر میں اس سے زنا ہواہے اس شہر سے دوسرے شہر میں جلاوطن کردیا جائے، جس شہر میں اسے جلاوطن کیا گیا ہے وہاں اسے قید نہیں کیا جائے گا،البتہ اس پر نظر رکھی جائے گی کہ وہ اپنے شہر لوٹ کرنہ جائے، یہ تھم اس شخص کے لئے ہے جوابخ وطن میں زنا کرے، اگر پردیسی دوسرے شہر میں زنا کرے گا تواسے اپنے شہر کے علاوہ کسی دوسرے شہر میں جلاوہ کی ۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ زانی کواس شہر سے جہاں اس نے زنا کیا دوسرے شہر میں جلاوطن کرنے کے ساتھ وہاں اس کو قید بھی کیا جائے گا، یہاس صورت میں ہے جب کہ جہاں زنا کیا ہے وہاں کا باشندہ ہو، پردلیں آ دمی جس نے اس شہر میں آنے کے ساتھ ہی زنا کیا ہواس کوکوڑے مارے جا کیں گے اوراسی شہر میں اس کوقید بھی کیا جائے گا، اس لئے کہ جہاں اس نے زنا کیا ہے وہیں اس کوقید قید کرنا جلا وطن کرنا ہے (۱)۔

#### زناكي حدمين كون جلاوطن كيا جائے گا:

س-جولوگ زنا کی حدمیں جلاوطن کرنے کے قائل ہیں، ان کا اس پر انفاق ہے کہ زنا کرنے والاشخص آزاد غیر محصن ہوتو اس کوایک سال

<sup>(</sup>۱) حدیث: "البکو بالبکو جلد مائة ......" کی تخری فقره نمبر ۲ میں گذر پکی کے دریت البکو بالبکو جلد مائة ......

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۲ ۲

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۳۸۷ ۱۰ البدائع الصنائع ۷۸ و ۳۰ ماشیة الدسوقی ۴۲۲،۳۲۲،۳۳۰، الفوا کهالدوانی ۲۸۱۲ مغنی المحتاج ۴۸۷ ساز ۱۳۸،۱۳۸، کشاف القناع ۴۸۱۹\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۳ر۱۴، حاضية الدسوقی ۳۲۲، اسن المطالب ۴ر ۱۳۰۰، کشاف القناع ۲/۹۲، المغنی لا بن قدامه ۱۸۸۸

تک کے لئے جلا وطن کرناواجب ہے(۱)،اس لئے کہ رسول اکرم اللہ کا ارشاد ہے:"البکر بالبکر جلد مائة و تغریب عام"(۲) (جب کنوارا کنواری سے زنا کرتے اس کی سزاسوکوڑے اورا یک سال کے لئے جلاوطن کرنا ہے)۔

غیر محصنه عورت کے سلسلے میں شافعیه، حنابلہ اور مالکیہ میں سے کنی کی رائے یہ ہے کہ اس کو بھی جلاوطن کرنا واجب ہے، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ اس کے ساتھ اس کا شوہر یا کوئی محرم رہے گا،
کیونکہ نبی اکرم اللہ کے کہ اس کے ساتھ اس کا شوہر یا کوئی محرم رہے گا،
معھا زوج أو محرم "(۳) (جب تک عورت کے ساتھ شوہر یا محرم نہ ہووہ سفر نہ کر ہے) اور صحیحین میں ہے: "لا یحل لامو أة تؤمن بالله والیوم الآخو أن تسافر مسیرة یوم اللمع ذی محرم منہ ہوجا ترنہیں ہے کہ وہ ایک دن کی مسافت بھی بغیر محرم ایکان رکھتی ہوجا ترنہیں ہے کہ وہ ایک دن کی مسافت بھی بغیر محرم کے سفر کرے)۔

اوراس کئے بھی کہ جلاوطن کرنے کا مقصد تنبیہ وتاً دیب ہے اور جب زانیہ تنہا نکلے گی توشرم وحیاء کی چا در تار تار کر دے گی۔

ما لکید کی رائے ہے کہ عورت کو جلاوطن کرنا واجب نہیں ہے،خواہ شوہر یا محرم کے ساتھ ہی کیول نہ ہواور خواہ عورت اس کے لئے راضی ہی کیوں نہ ہو، ما لکید کے زو کیک معتمد قول یہی ہے (۵)۔

#### دوم: ڈا کہزنی میں جلاوطن کرنا:

آیتبالا میں جلاوطن کرنے کی مراد کی تعیین میں فقہاء کا اختلاف ہے۔
حنفیہ کی رائے ہے کہ ڈاکہ زنی کی حد میں جلاوطن کرنے سے مراد
قید کرنا ہے، کیونکہ تمام روئے زمین سے جلاوطن کرنا محال ہے، اور
دوسر سے شہر میں جلاوطن کرناوہاں کے باشندوں کو ایذاء پہنچانا ہے، اس
کے بعد صرف قید ہی کی صورت باقی رہ جاتی ہے، اور قیدی بھی زمین
سے جلاوطن کیا ہوا کہا جاتا ہے، اس لئے کہ وہ ختوا پنے اقارب واحباب
سے بسہولت مل سکتا ہے اور خد دنیا کے لذائذ سے لطف اندوز ہوسکتا ہے۔
مالکیہ کی رائے ہے کہ وہ زنا کی حد میں جلاوطن کرنے کی طرح
ہے، البتہ ڈاکہ زنی کی حد میں اسے برابرجیل میں رکھا جائے گا، یہاں
تک اس کی تو بہ ظاہر ہوجائے یا مرجائے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ ڈاکو جب کسی کوقتل کرنے یا کسی کا مال لوٹے سے پہلے گرفتار کرلیاجائے تو اسے قید کی یا جلاوطن کرنے کی سزادی جائے گی، ان کا کہنا ہے کہ آیت میں وارد جلاوطن کرنے کی تفسیر یہی ہے۔

حنابلہ کے نزدیک ڈاکہ زنی کی حدمیں وارد جلاوطن کرنے سے

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۱۸۲۲ مالغوا كه الدواني ۲۸۱۷ مغنی الحتاج ۱۸۷۳ مشاف الله عدم مدم

<sup>(</sup>۲) حدیث کی تخ تنج فقرہ ر ۲ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا تسافر الموأة لیس معها زوجها....." کی روایت بخاری (الفتح مهر ۲۷ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث:"لا یحل لامرأة تؤمن بالله والیوم الآخر أن تسافر مسیرة....." کی روایت مسلم (٩٤٤/١٢ طبح اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حاشية الدسوقي ۴ر۳۲۲ مغنی الحتاج ۴۸/۸۴، کشاف القناع ۴۲/۲۹\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده پر ۳۳\_

مرادیہ ہے کہ ڈاکوؤں کومختلف علاقوں میں منتشر کردیا جائے ، انہیں کسی شہر میں جمع ہونے کے لئے نہ چھوڑا جائے ، یہاں تک ان کی تو بہ ظاہر نہ ہوجائے (۱)۔

## سوم: بطورتعز يرجلاوطن كرنا:

۵-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جلا وطن کر کے سزادینا جائز ہے (۲)،
اس کئے کہ رسول اللہ علیہ کے فیصلوں میں ثابت ہے کہ آپ
علیہ نے مختوں کو جلا وطن کر کے سزادی (۳)۔

دوسری دلیل حضرت عمر فاروق گااس شخص کوجلاوطن کرنا ہے جس نے بیت المال کی مہر جیسی دوسری مہر بنائی اوراس کو استعال کرکے بیت المال سے کچھ مال حاصل کرلیا۔ تفصیل کے لئے' دیکھئے: ' تغزیز'' کی اصطلاح۔

# تغرير

#### د کیھئے:''غرر''۔

(۱) حاشيه ابن عابدين ۳۲۱۲، حاشية الدسوقی ۳۲۹۸، أسنی المطالب ۱۵۳۸۸، كشاف القناع ۲۷ سام، تفسير القرطبی ۱۵۲۸۱، احكام القرآن للجماص ۲۷ م ۵۹۸، أحكام القرآن لا بن العربی ۲۲ م ۵۹۸

(۲) حاشيه ابن عابدين سركه ۱۸ معاشية الدسوقي ۱۸۵۵ منهاية المحتاج المحتاج ١٨٥٥ منهاية المحتاج

(٣) حديث: "نفي المختثين ....." كي روايت بخاري (الفتح ١١ر١٥٩ طبع التلفيم) ني كي بياد

## تغسيل الميت

#### عريف:

ا-لغت میں "تغسیل"، "غسّل" (تشدید کے ساتھ) کا مصدر ہے،
اس کے معنی ہیں: کسی چیز پر پانی بہاکراس سے میل کچیل کو دور کرنا۔
"میّت" یاء کی تشدید کے ساتھ اور بغیر تشدید کے بھی لفظ" حیّ" کی ضد
ہے، اور "میّت" (صرف یاء کی تشدید کے ساتھ) ایساجا ندار ہے جو
مرنے کے قریب ہو، اسی معنی میں قرآن کی بیآیت ہے: "إِنَّکَ مَیِّتُ وَاللَّهُمُ مَّیْتُونَ "(آپ کو بھی مرنا ہے اور انہیں بھی مرنا ہے)، میت کا
لفظ مذکر اور مونث دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے، قرآن کی آیت
ہے: "لِنُحیی بِه بَلَدَةً مَّیْتًا" (تا کہ ہم اس کے دریعہ سے مردہ بستی
میں جان ڈال دیں)، بَلُدَةً کی صفت میتة نہیں لائی گئی ہے (س)،
"تغسیل المیت" میں مصدر کی اضافت مفعول بہی طرف ہے۔
اصطلاح میں: مسنون طریقے پر میت کے پورے جسم پر پانی
بہانے کو "تغسیل المیت" کتے ہیں۔

### شرعی حکم:

۲ - جمہور فقہاء کے نز دیک مسلمان میت کوغسل دینا واجب علی الکفامیہ ہے،اس طور پر کہا گر بعض لوگ غسل دے دیں تو باقی سے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زمر، ۰ سر

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فرقان ۱۹۸ س

<sup>(</sup>۳) مختارالصحاح،ابن عابدین ار ۱۱۳سار

ذمه داری ساقط ہوجائے گی، کیونکہ بعض کے ذریعہ مقصود حاصل ہوگیا، جیسا کہ دیگر واجبات علی الکفایہ کا تھم ہے (۱)،اس لئے کہ آپ علی المسلم ست و عدّ منها: أن علی المسلم ست و عدّ منها: أن یغسله بعد موته، (۲) (مسلمان کے مسلمان پر چوحقوق ہیں،اور ان حقوق میں اس کے مرنے کے بعداس کوشل دینے کوبھی شار کیا ہے )،اس ضمن میں اصل یہ ہے کہ فرشتوں نے حضرت آدم علیہ السلام کوشل دیا، پھر کہا: '' اے آدم کی اولا دیتے ہماراطریقہ ہے''(۳)۔ بعض مالکیہ کے زدیکے شاس کے مسنون ہونے سے متعلق جو قول منقول ہے اس کوصرف ابن حاجب وغیرہ نے صبحے قراردیا ہے (۴)۔

میت کونسل دینے والا کیسا ہونا چاہئے اور اس کو کیا نہیں کرناچاہئے:

سا عنسل دینے والے کو قابل اعتماد ، امانت دار اور عنسل کے مسائل سے واقف ہونا چاہئے ، حدیث میں وارد ہے، رسول اکرم ایکٹے نے

(۱) ابن عابدین ۱۱۲۱، ۱۱۳، بدائع الصنائع ۱۸۹۱، ۴۰ ۳۰، الاختیار لتعلیل الحقار ۱۸۹۱،مواہب الجلیل ۲۲ ۷- ۲، الشرح الصغیر الر ۵۲۳ طبع دار المعارف مصر، روضة الطالبین ۲۲ ۹۸، حاضیة الجمل ۲۲ ۱۲۳۳، نیل المآرب ۲۲۰۔

- (۲) حدیث: "للمسلم علی المسلم ....." تتاب الاختیار فی شرح الختار (۲) میں آئی ہے، جمارے پاس موجود کتب حدیث میں بیحدیث ہمیں نہیں ملی، اس کو زیلتی نے ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے: "للمسلم علی المسلم ثمانیة حقوق" ان میں خسل میت کو بھی شار کیا ہے، اور کہا کہ اس حدیث کونی میں جاتا ہوں اور نماسے یا یا ہے (نصب الرابی ۲۵۷۱)۔
- (۳) حدیث: تغسیل الملائکة لآدم علیه السلام، ثم قالوا: یابنی آدم هذه سنتکم "کی روایت عبدالله بن احمد نے زوائد المسند ( ۱۳۷۵ طبع المیمنیه ) میں حضرت الی بن کعب سے موقوفاً کی ہے، بیشی نے کہا ہے کہاں کے روات میں بجوعتی بن ضمرہ کے اوروہ اُتقہ ہیں۔
- ريم) مواهب الجليل ۲رو۲۰۹،الشرح الصغير ار ۵۴۳،طبع دار المعارف مصر، القوانين الفقهمه ۷۶-

ارشاوفرمایا: "لیغسل موتاکم المأمونون" (۱) (تمهارےمردول کوامانت دار لوگ عسل دیں)۔

میت کوشل دینے والے کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ میت میں کوئی ناپہندیدہ چیز دیکھے تو اس کا کسی سے ذکر کرے، سوائے اس صورت کے کہ کوئی مصلحت اس کی متقاضی ہو، اس لئے کہ رسول اکرم ایک سے مروی ہے کہ آپ عیسیہ نے فرمایا: "من غسل میتا، فأدی فیہ الأمانة ، ولم یفش علیہ مایکون منه عند ذلک، خرج من ذنو به کیوم ولدته أمه"(۲) (جب کوئی شخص کسی میت کوشل دے اور اس بارے میں امانت کاحق اداکرے، اس کے کسی عیب کوظا ہر نہ کرے جوشل دینے کے وقت اس کومعلوم ہوتو وہ اپنے گنا ہوں سے اس طرح پاک وصاف ہوجائے گا جیباوہ ہوتو وہ اپنے گنا ہوں سے اس طرح پاک وصاف ہوجائے گا جیباوہ اپنی پیدائش کے دن معصوم تھا)۔

اورا گرکوئی اچھی علامت مثلاً چہرے کی رونق وغیرہ دیکھے تواس کا اظہار مستحب ہے، تا کہ اس کے لئے ترجم اور دعا بکثرت ہو، اور اس کے طور وطریقے اپنانے کی ترغیب ہواور اس کے حسن سیرت کی بشارت ہو<sup>(۳)</sup>۔

اگرمیت بدعتی ہواور عسل دینے والا کوئی ناپسندیدہ علامت دیکھے تو اس کولوگوں سے بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، تا کہ لوگوں کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لیغسل موتاکم المأمونون" کی روایت ابن ماجه (۱۹۲۸ طبح الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن عمر سے کی ہے، بوصری نے ایک راوی میں شدید منعف کی وجہ سے اس کو معلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من غسل میتا فادی فیه الأمانة....." کی روایت احمد (۲) حدیث: "من غسل میتا فادی فیه الأمانة......" کی روایت احمد (۲) ۱۲۰،۱۱۹ طبع المیمنیه ) نے کی ہے، پیٹی نے کہا کہ اس میں ایک راوی جابرالجھی ہیں جن کے بارے میں بہت کلام کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۲۰۲۲، مواهب الجلیل ۲۲۳۳ طبع دار الفکر، روضة الطالبین ۱۲۳۳ طبع مکتبة المسلامی، المغنی لابن قدامه ۲۵۲،۴۵۵ طبع مکتبة الرباض الحدید.

بدعت سے رو کنے کا باعث اور محرک بنے <sup>(۱)</sup>۔

اسی طرح اگر بسہولت ہوسکے تومیت کے جوڑوں کونرم اور ڈھیلا کرے، بیمستحب ہے، لیکن اگرمیت کے جسم میں بختی آ جانے کی وجہ سے یاکسی اور سبب سے اعضاء کوڈھیلا کرنا دشوار ہوتواس کو اپنے حال پرچھوڑ دےگا، ورندا ندیشہ ہے کہ اس کے اعضاء ٹوٹ نہ جائیں (۲)۔

عنسل دینے والا اپنے ہاتھ پرموٹا کپڑالپیٹ لے گا، اس کے ذریعہ میت کے پوشیدہ اعضاء کو پونچھے گا، تا کہ اس کے پوشیدہ اعضاء کر پراس کا ہاتھ نہ کے کوئلہ میت کے پوشیدہ اعضاء کودیکھنا حرام ہے تو اس کو ہاتھ سے چھونا بدرجہ اولی حرام ہوگا، سبیلین کو دھونے کے لئے دوسرا کپڑ ااستعال کرے گا، شافعیہ کا کہنا ہے کہ میت کے جسم کے کسی حصہ کو بلا ضرورت دیکھنا عنسل دینے والے کے لئے مکروہ ہے منسل میں مدد سے والا بھی بلا ضرورت نہیں دیکھے گا (۳)۔

عنسل دینے والے کے لئے یہ بھی مکروہ ہے کہ وہ تخت یا چبوترہ پر کھڑا ہواور میت کو اپنے دونوں پاؤں کے درمیان رکھے، بلکہ اسے زمین پر کھڑا ہونا چاہئے اور عسل دیتے وقت میت کو بلٹمنا چاہئے ، اور دینے والے کو نفکر اور عبرت حاصل کرنے میں مشخول رہنا چاہئے ، اور ہر عضو کے لئے لوگوں نے جو مخصوص ذکر گھڑ رکھا ہے ان اذکار کو نہ پڑھے، کیونکہ وہ بدعت ہے (۲۳)۔

(۴) مواہب الجلیل ۲۲۳ ۲۔

#### میت کونسل دینے میں نیت:

الم - حفیہ کے نزدیک طہارت کے سیح ہونے کے لئے نیت شرط ہیں ہے، بلکہ مکلفین سے فرض ساقط کرنے کے لئے نیت شرط ہے، چنانچہ اگرکوئی میت کو بغیر نیت کے شال دے تو بیشل طہارت کے حصول کے لئے کافی ہے، البتہ مکلفین سے فرضیت ساقط نہیں ہوگی (۱)۔

مالکیہ کے نزدیک میت کو خسل دینے میں نیت شرط نہیں ہے،

کیونکہ ان کے نزدیک اصل ہے ہے کہ ہروہ کام جودوسرے فردیا شی
سے متعلق ہو، اس میں نیت کی ضرورت نہیں ہے جیسے برتن میں کتے
کے منہ ڈالنے سے سات مرتبہ دھونا، اور اس لئے بھی کہ خسل دینے
سے اصل مقصد اس کو پاک وصاف کرنا ہے، اس لئے وہ نجاست
کودھونے کے مشابہ ہے (کہ بغیر نیت کے پاکی حاصل ہوجاتی
ہے)، شافعیہ کے نزدیک بھی میاضح قول ہے، امام شافعی کی صراحت
کا ظاہر بھی یہی ہے اور حنابلہ سے بھی ایک روایت یہی ہے۔
کا ظاہر بھی یہی ہے اور حنابلہ سے بھی ایک روایت یہی ہے۔

ایک دوسر نے ول میں شافعیہ اور ایک دوسری روایت کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ نیت واجب ہے،اس لئے کہ میت کونسل دینا واجب ہے، لہذانیت کی ضرورت ہے جیسے غسل جنابت اور چونکہ میت کی جانب سے نیت کرنا دشوار ہے،اس لئے غسل دینے والے کی نیت کا اعتبار ہوگا، کیونکہ غسل دینے کے سلسلے میں وہی مخاطب ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين الر۲۰۲ الفتاوي الهندييه الر۱۵۹ ،غاية المنتبي الر۲۳۹ المقتع الر۲۷ کليج المطبعة السلفيه

<sup>(</sup>۲) حاشية الجمل ۷۲ ۱۲ ۱۳۵ طبع داراحياءالتراث العربي، روضة الطالبين ۷۲ ۱۰۲، المغني ۲۲ ۳۵ ۹۳\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدين ار ۵۷۴،الاختيار ار ۹۱ طبع دارالمعرفي،مواهب الجليل ۲ر ۲۲۳، الشرح الصغير ار ۵۴۸، روضة الطالبين ۲ر ۱۰۰، لمغنی ۲ر ۵۷۸\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين الر ۵۷۷ طبع داراحياءالتراث العربي \_

<sup>(</sup>۲) مواجب الجليل ۲۱۰/۲ طبع دار الفكر بيروت، حافية الجمل ۲۲ ۱۲۳۳، روضة الطالبين ۹۶/۲ مبيلية المختاج ۲۲ ۴۲۲ طبع مطبعة دار السلام ومثق -

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج ۲۸ ۲۲ م، غایة امنتهی ار ۲۲۳ المغنی ۲۸ ۲۳۳ م

میت کا کیڑا اتارنا اور نسل کے وقت اس کے رکھنے کا طریقہ:

۵ - حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک اور یہی شافعیہ کا ایک قول ہے، اور امام احمد بن خبل سے ایک روایت ہے کہ خسل دیتے وقت میت کے جسم کا کیڑا اتارنا مستحب ہے، کیونکہ خسل سے مقصود اس کو پاک کرنا ہے، یہ مقصد کیڑا اتارنا مستحب ہے، کیونکہ خسل سے مقصود اس کو پاک کرنا ہے، یہ مقصد کیڑا اتار نے کی صورت میں بہتر طور سے حاصل ہوسکتا ہے اور اس لئے کہ اگر میت کو اس کے کیڑوں میں خسل دیا جائے تو اس کے سبیلین سے نکلنے والی نجاست سے اس کا کیڑا نا پاک ہوجائے گا، اور ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ اس کے بعد اس کے جسم کا پاک ہوجائے، ابن سیرین کی رائے بھی کہی ہے۔

شافعیہ کے زدیک میں اور مشہور تول اور یہی امام احمد سے مروزی کی روایت ہے کہ میت کواس کی قبیص میں شسل دیاجائے گا،امام احمد کا قول ہے کہ مجھے یہ بات پہند ہے کہ میت کوشس دیتے وقت اس کے جسم پر کوئی پتلا کپڑا رہے جس پر پانی بہایاجائے اور شسل دینے والا اس کپڑے کے یہ خی سے اپنا ہاتھ داخل کرے ،اور امام احمد نے کہا:
البوقلا بہ کا معمول تھا کہ جب وہ کسی میت کوشس دیتے تو اس کے جسم پر کپڑا ڈال دیتے تھے، اور قاضی نے اسے سنت قرار دیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا: سنت یہ ہے کہ میت کو اس کے کرتے میں شسل دیا جائے،اور اس کے بدن پر ہاتھ پھیراجائے اور پانی بہایاجائے،اور دیا جا کہ اور سنر عورت کے بدن پر ہاتھ پھیراجائے اور پانی بہایاجائے،اور اس کے کرتے میں شسل دیا گیا (ا)۔ ورستر عورت کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ ستر اور سنر عورت کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ ستر عورت واجب ہے اور اس کا حکم دیا گیا ہے، یہاں وقت ہے جبکہ مرد

مرد کونسل دے رہا ہو یا عورت عورت کونسل دے رہی ہو، کین اگر محرم مردعورت کونسل دے رہا ہو یا کوئی محرم عورت مردکونسل دے رہی ہوتو میت کے بورے بدن کو بوشیدہ رکھا جائے گا (۱)-

عنسل دیے وقت میت کے رکھنے کا طریقہ یہ ہے کہ میت کوکسی تخت یا تخت پر جے اس کام کے لئے تیار کیا گیا ہو، رکھا جائے، اس کے سرکی جگہ کسی قدر بلندر کھی جائے تا کہ پانی بہ آسانی بہہ جائے، اشارے سے نماز پڑھنے کے لئے جس طرح مریض کور کھا جاتا ہے گھیک اس طرح عنسل دیتے وقت لمبائی میں لٹایا جائے بعض حنفیہ اس طرح رکھنا پیند کرتے ہیں جس طرح قبر میں میت کور کھا جاتا ہے، شیح طرح رکھنا چاند کرتے ہیں جس طرح اس کور کھا جاتا ہے، شیح سے کہ جس طرح سہولت ہواس طرح اس کور کھا جائے۔

#### دهونے کی تعدا داوراس کا طریقہ:

۲- عنسل دینے والامیت کونسل دینے سے پہلے اس سے نجاست کو دور کرے گا، امام ابو حنیفہ اور امام محمد کے نزد یک میت کو استنجاء کرائے گا، نجاست کو دور کرنے اور اس کو صاف کرنے کے بارے میں امام ابو حنیفہ اور امام محمد فرماتے ہیں کہ عنسل کے شروع میں بٹھائے بغیر اور پیٹ دبائے بغیر نجاست صاف کرے گا، مالکیہ کے نزدیک عنسل کے وقت پیٹ کا دبانا مستحب ہے، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک میت کو بٹھانے اور پیٹ دبانے کا ممل عنسل کے آغاز میں ہوگا۔

پھراس کو وضوکرائے گا جس طرح نماز کے لئے وضوکیا جاتا ہے، البتہ ناک اور منہ میں یانی داخل نہیں کیا جائے گا،اورا گرناک اور منہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۷٬۵۷۴،الفتاوی الهندیه ۱۸۵۱،الاختیار ۱۹۱۱،بدائع الصنائع ۱۷۰۰۳،مواهب الجلیل ۲۲۳۳،الشرح الصغیر ۱۳۵۳، القوانین الفقهیه ۷۷٬۰۹۲، حاشیة الجمل ۷۸٬۵۳۱،روضة الطالبین ۹۹/۲، المغنی ۲۷٬۳۵۳،۲۵۳

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۵۷۴،الشرح الصغیر ۵۲۲۱۱ طبع دارالمعارف، روضة الطالبین ۱۹۶۲، منتی ۵۲/۲۲ م

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار٠٠ مطبع دارالکتاب العربی، الفتاوی الهندیه ام ۱۵۸ طبع المطبعة الأمیریی، الاختیار ۱۸۱۱ طبع دار المعرفی، مواجب الجلیل ۲۲ ۲۲۳، حاضة الجمل ۲۲ ۱۲۳۸، روضة الطالبین ۶۲ ۹۹۸، لمغنی ۶۲ ۲۵۸۸

میں کوئی گندگی ہوتو تر کپڑااپی انگلی پر لپیٹ کراسے صاف کرےگا، یہ حفنیہ اور حفایان حفنیہ اور حفایات ہے۔ تعدین جبیر، ابراہیم نخعی اور سفیان توری کے نزدیک بھی یہی ہے، شمس الائمہ الحلو انی نے کہا ہے کہ آج لوگوں کا ممل اسی پر ہے۔

شافعیہ اور مالکیہ کے نزدیک مذکورہ بالاعمل کلی اور ناک میں پانی ڈالنے کا بدل نہیں ہوسکے گا، البتہ میت کے سرکو ذرا جھکا دیاجائے گا تاکہ کلی کراتے وقت اور ناک میں پانی ڈالتے وقت پانی پیٹ میں نہ چلاجائے، اسی طرح وضو کراتے وقت پاؤں دھونے کو مؤخر نہیں کیاجائے گا<sup>(1)</sup>۔

وضو کے بعدمیت کو بائیں پہلو پرلٹا کردائیں پہلوکودھوئے گا، پھر دائیں پہلو پرلٹا کر بائیں پہلو کو دھوئے گا، اور ایسامیت کے سراور داڑھی کو تین مرتبہ دھونے کے بعد کرے گا<sup>(۲)</sup>۔

میت کو ایک مرتبہ دھونا واجب ہے اور تین مرتبہ دھونا مستحب ہے، ہر مرتبہ بیری کے پتی کے ساتھ گرم کیا ہوا پانی استعال کیا جائے گایا الیی شی کے ساتھ جو بیری کے پتے کے قائم مقام ہوسکے، اخیر میں اگرممکن ہوتو کا فوریا کوئی دوسری خوشبواستعال کی جائے گی (۳)۔

اورا گرغسل دینے والاتین پراضافہ کی ضرورت سمجھے،اس لئے کہ تین سے صفائی نہیں ہوسکی یا کسی دوسری وجہ سے تو پانچ یا سات مرتبہ دھوئے،اورمستحب ہے کہ طاق عدد پرغسل کوختم کرے،امام احمد نے

- (۱) ابن عابدين ار۵۷۴ الاختيار لتعليل المختار ۱۱۹،الفتادی الهندبه ۱۸۵۸،الشرح الصغير ۱۸۷۸،حاشية الجمل ۲۲۲،۱۴۴،خضر المزنی ۷۵۳طبع دارالمعرفه،المغنی ۲۲۱۲،المقع ار۲۲۹طبع المطبعة السّافيه
- (۲) بدائع الصنائع الرا۴۳،الفتاوی الهندیه ار۱۵۸،الشرح الصغیر ال۸۸۵، مواهب الجلیل ۲/۲۲۳،روضة الطالبین ۲/۱۰۲،المغنی ۴۸۸۲۸\_
- . (۳) ابن عابدین ار۵۷۵، بدائع الصنائع ارا ۳۰ مواہب الجلیل ۲۰۸۸، ۲۲۳، الشرح الصغیرار ۸ ۸۸، روضة الطالبین ۲را ۱۰، المغنی ۲/۲۱۸ س

فرمایا ہے کہ سات سے زیادہ نہ کرے(۱)۔

اسسلط میں اصل نبی اکرم علیہ کا ارشاد ہے، آپ نے اپی صاحبزادی حضرت زینب گوشس دینے والی خواتین سے فرمایا:
"ابدأن بمیامنها، و مواضع الوضوء منها، و اغسلنها ثلاثا أو خمسا أو سبعا، أو أكثر من ذلك إن رأیتن ذلک، بماء وسدر، واجعلن فی الآخرة كافورا أو شیئا من كافور، (۲) (دائیں اعضا کے دھونے ہے آغاز کرو، ان میں بھی ان اعضا ہے جو وضوء میں دھوئے جاتے ہیں، پھر شسل دو، تین بار، پانی بار، پانی ہار، یاسات بار، یاس ہے بھی زیادہ اگرتم اس کومناسب سمجھو، ہیری اور پانی سے شال دو، اورا خیر میں کا فورلگاؤیا کا فورکی شم کی کوئی چیزلگاؤی۔ پانی سے شمل دو، اورا خیر میں کا فورلگاؤیا کا فورکی شم کی کوئی چیزلگاؤی۔ مردول کی کثر ہے ہواوران سب کو پورے اہتمام کے ساتھ شل دیناد شوار ہورہ ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وضوکرائے بغیر صرف ایک مرتبہ ہور ہا ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وضوکرائے بغیر صرف ایک مرتبہ ہور ہا ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وضوکرائے بغیر صرف ایک مرتبہ ہور ہا ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وضوکرائے بغیر صرف ایک مرتبہ دھونے پراوران پریانی بہادیئے پراکتفا کر لیاجائے (۳)۔

ابھی میت عنسل کی جگہ پر ہو کہ نجاست نکل آئے تو دوبارہ عنسل دینے کی ضرورت نہیں ہے، صرف وہ جگہ دھو دی جائے گی جہاں نجاست گئی ہے، حنفیہ اوراشہب کے علاوہ دیگر فقہاء مالکیہ کی یہی رائے ہے، شافعیہ کے نزدیک یہی اصح ہے، حنابلہ میں سے ابوالخطاب نے اسی کو مختار کہا ہے، سفیان توری کی بھی یہی رائے ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۵۷۵، الشرح الصغیرار۵۴۹،روضة الطالبین ۱۰۲/۲، حاشیة الجمل ۷/۲/۱، المغنی ۱۱/۲۴-

<sup>(</sup>۲) حدیث: ابدأن بمیاهنها ...... کی روایت بخاری (افتح سر ۱۳۰۰ طبع التلفیه) اور سلم (۲/ ۲/۲۸ طبع کهلی) نے تفرت ام عطیہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) مواهب الجليل ۲۳۴ م۲۳ ـ

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار۵۷۵،الاختیار ار ۹۲، الفتاوی الهندیه ار ۱۵۸،مواهب الجلیل ۲۲ ۲۲۳،الشرح الصغیر ار۵۴۷ طبع دارالمعارف،روصنة الطالبین ۱۹۲۲،المغنی ۲۲۲۴، م

حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا دوسرا قول یہ ہے کہ میت جب تک عنسل کی جگہ پر ہواور کوئی نجاست نکل جائے تو پانچ مرتبہ تک عنسل دیا جائے گا، اس کے بعد بھی نکلے تو سات مرتبہ تک عنسل دیا جائے گا، اس سے بعد بھی بہی رائے ہے (۱)۔

شافعیہ کاایک تیسرا تول یہ ہے کہ میت کے وضو کا اعادہ واجب ہے (۲) مذکورہ بالاحکم اس وقت ہے جب کہ کفنانے سے پہلے نجاست نکے، کفنانے کے بعد نجاست نکنے کی صورت میں صرف نجاست کے دھونے پراکتفاءکرلیاجائے گا،سب کی حتمی رائے یہی ہے <sup>(m)</sup>۔ کے -مستحب ہے کہ میت کو الیمی جگہ رکھا جائے جو خالی ہو اور پر دہ میں ہو، جہاں صرف عنسل دینے والا اور اس کا مدد گار ہی جائے ،رویا نی وغیرہ نے ذکر کیا ہے کہ ولی کوئل ہے کہ جس کو جاہے وہاں جانے دے،خواہ وغنسل دینے والا اور مدد گار ہو،ابن سیرین پیند کرتے تھے كه جس گر مين غسل دياجائے وہ تاريك ہو،ابن قدامه كہتے ہيں: ا گرغنسل دینے کے لئے کوئی باپر دہ کمرہ نہ ہوتو میت اور دوسرے لوگوں کے درمیان پردہ کر دیا جائے گا، ابن المنذر کا کہنا ہے کہ ابراہیم خفی پیند کرتے تھے کہ میت اور آسان کے درمیان بھی پردہ رہے، ضحاک نے اپنے بھائی سالم کو یہی وصیت کی تھی،جیسا کہ قاضی نے ذکر کیا ہے کہ حضرت عائشٹ نے فرمایا: ہمارے پاس رسول اکرم علیہ شریف لائے اور ہم آپ علیہ کی صاحبزادی کونسل دےرہے تھے،تو ہم نے میت اور حیوت کے درمیان بردہ کررکھا تھا<sup>(س)</sup>۔

عنسل دینے کے یانی کی نوعیت:

٨-ميت عنسل كے سيح ہونے كے لئے شرط ہے كہ پانی پاک ہو جيسا كه ديگر طہارتوں ميں پانی كا پاک ہونا ضروری ہے، دوسری شرط يہ ہے كہ پانی مباح ہوجيسا كه ديگر دهونے كے مواقع ميں ضروری ہے (۱)، حفيہ كے نزديك مستحب ہے كہ پانی گرم ہو، تا كہ اچھی طرح صفائی ہوسكے اور يانی كو بيری كی پق وغيرہ ڈال كرگرم كيا گيا ہوكہ اس سے خوب ہوسكے اور يانی كو بيری كی پق وغيرہ ڈال كرگرم كيا گيا ہوكہ اس سے خوب اچھی طرح نظافت حاصل ہوتی ہے اور نظافت ہی مقصود ہے (۲)۔ ما لكيہ كے نزديك عنسل دينے والے كواختيار ہوگا چاہے تو محفیڈ اپنی استعال كرے (۳)۔ پانی استعال كرے (۳)۔ پانی استعال كرے اس سے خسل بانی استعال كرے اس سے خسل بانی استعال كرے اس سے خسل شافعيہ اور حنابلہ كی رائے ہے كہ ميت كو پہلی دفعہ گرم پانی سے خسل نہ ديا جائے ، سوائے اس صورت كے كہ شد يد محفیڈ کہ ہو يا ميل كچيل زيادہ ہو يا كوئی اور بات ہو، شافعيہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا دو برتنوں ميں پانی ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كہ خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كو خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كو خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد يك مستحسن ہے كو خسل دينے والا يانی كے تين برتن ر كھے ، حنابلہ كے نزد كے سندی والد والد دو برتنوں ميں بانی ر كھے ، حنابلہ كے نزد كے کہ سندی ہو يا كو كی سندی دو برتنوں ميں بانی ر كھے ، حنابلہ كے نزد كے کہ سندی ہو باند کی سندی ہو باند والد ہو برتنوں کے تين برتن ر كھے ، حنابلہ کے نزد کی کو کیکھوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کی کو برتنوں کی کے دو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کی کو برتنوں کی کو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کی کو برتنوں کی کو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کی کو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنوں کے دو برتنو

عنسل سے پہلے اور اس کے بعد میت کے ساتھ کیا کیا جائے؟
9 - جمہور فقہاء کے نزد یک عنسل کے وقت دھونی دینا مستحب ہے،
تاکہ بد بومحسوس نہ ہو، پیٹ دبانے کے وقت دھونی کا استعال
بڑھادینا چاہئے (۵)۔

اس کے سوا بالوں میں کنگھی کرنا، ناخن تراشنا، زیر ناف بال

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲/۲۰۱، المغنى ۲/۲۴م۔

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٢/ ١٠٣\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۰۲۱،مواہب الجلیل ۲ر ۲۲۳،روضة الطالبین ۲ر ۹۹،المغنی ۲۸ ۵۵٫۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أتانا رسول الله علیه الله علیه الله علیه مین الله علیه الله علیه الله علیه (۳۵۵/۲) مین آئی ہے، جمارے یاس موجود کتب حدیث میں بین بمین نہیں ملی۔

<sup>(</sup>۱) نیل المآرب ار ۲۲۰ طبع مکتبة الفلاح۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۴۷۵،الفتاوی الهندیه ار ۱۵۸،الاختیار ار ۹۲،۹۱–

<sup>(</sup>۳) مواهب الجليل ۲۳۴/ ۲۳۳\_

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين ٢ر ٩٩ مختصرالمز ني ر ٣٥ طبع دارالمعرف المغني ٢ ر ٩٥٩ م. ٢٠٠٠ م

<sup>(</sup>۵) الاختيار تتعليل الخيار ارا٩، مواهب الجليل ٢٣٨،٢٢٢، روضة الطالبين ٢/ ٠٠٠، المغني ٢/ ٨٥٠-

مونڈ نا، بغل کے بال نو چنا، حفیہ کے نزدیک ان میں سے کوئی کام نہیں کیا جائے گا، زیر ناف کے بارے میں حنابلہ کا بھی یہی قول ہے،
ناخن تراشنے کے سلسلے میں حنابلہ کے نزدیک ایک روایت یہی ہے،
مالکیہ کا اور شافعیہ کا قدیم قول یہی ہے سوائے سر اور داڑھی میں کنگھی
کرنے کے، کیونکہ یہ آرائش کے لئے کیا جاتا ہے، اور میت محل
زینت نہیں ہے، لہذا مذکورہ بالا چیزوں میں سے کسی کا از الہ نہیں کیا
جائے گا، ہاں اگر ناخن ٹوٹ گیا ہوتو اس کو الگ کرنے میں کوئی

قول جدید میں شافعیہ کے نزدیک تمام چیزوں کا از الد کیا جائے گا،
مونچھ کا شخ کے سلسلے میں حنابلہ کا مسلک یہی ہے، ناخن تراشنے کے
سلسلے میں ایک روایت یہی ہے اگر ناخن بہت بڑے ہوں، زیر ناف کی
صفائی کے بارے میں امام احمد سے ایک روایت اسی قتم کی ہے، جواز کی
دلیل رسول اکرم ایسی کا یہ ارشاد ہے: "اصنعوا بموتا کم کما
تصنعون بعر ائسکم"(۱) (اپنے مردوں کے ساتھ وہ معاملہ کروجو
اپنی دلہنوں کے ساتھ کرتے ہو) اور کیونکہ ناخن وغیرہ نہ کا شنے سے
میت کی شکل برنما معلوم ہوگی، اسی لئے ان چیزوں کا از الدمشروع کیا
گیا ہے۔

جمہور فقہاء کے نز دیک ختنہ کرنا مشروع نہیں ہے،اس لئے کہ یہ میت کے اعضاء سے اس کے جز کوجدا کرنا ہے،اسی طرح اس کے سر کے بال نہیں مونڈ ہے جائیں گے،امام احمد نے بعض لوگوں سے نقل

کیاہے کہ ختنہ کیا جائے گا(۱)

جب شل دین والامیت کونسل دے چکتوکسی کپڑے سے اس کے بدن کے پانی کوخشک کرے گا، تا کہ گفن تر نہ ہوجائے (۲) ، حضرت امسلیم گی حدیث میں ہے: "واذا فرغت منها فألقي علیها ثوبا نظیفا" (۳) (جب تواس کونسل دینے سے فارغ ہوجائے تواس کے جسم پرکوئی صاف کپڑاڈال دینا) قاضی نے رسول اکرم ایسی کی کے سل کے بیان میں حضرت عبداللہ بن عباس کی روایت میں ذکر کیا ہے کہ بیان میں حضرت عبداللہ بن عباس کی روایت میں ذکر کیا ہے کہ آپیسی کے سال کے الوں نے کپڑے سے خشک کیا (۲)

کن حالات میں میت کوئیم کرایا جائے گا؟ ۱۰ - مندرجہ ذیل حالتوں میں میت کوئیم کرایا جائے گا:

الف- جب کسی مرد کی موت الی جگه ہو جہاں صرف اجنبی خواتین ہوں ،کوئی محرم عورت بھی نہ ہو یا کسی خاتون کا انقال الی جگه ہو جہاں صرف اجنبی مرد ہوں ،کوئی محرم مرد نہ ہو، تو حنفیہ ، مالکیہ، قول اصح کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک یہی حکم ہے، سعید بن المسیب ،ابراہیم نخعی ،حماد ،ابن المنذر کا مذہب بھی یہی ہے۔ حنفیہ نے اس پر مزید اضافہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر ان عور توں کے اس پر مزید اضافہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر ان عور توں کے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ارا • ۳۰ الفتادی الهندیه ار ۱۵۸ المدونه ار ۳۷ امواجب الجلیل ۲ر ۲۳۸ مروضهٔ الطالبین ۲ر ۷ - ۱ المغنی ۲ ر ۲ ۵۴۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اصنعوا بموتاکم کما تصنعون بعرائسکم" ابن ججرنے ابن الصلاح نے آتل کے اس کے بارے میں چھان بین کی تواس کو ثابت نہیں پایا (النخیص ۲/۲۱ طبع شرکة الطباعة الفدیم)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲ر۷٠ ما المغنى ۲را ۵۴۲،۵۴۲

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار۵۷۵،الاختیار ۱ر۹۲،مواہب الجلیل ۲ر۲۲۳،الشرح الصغیرار ۵۲۹،روضة الطالبین ۲۰۲۲،المغنی ۲ر ۴۶۴۰\_

<sup>(</sup>۳) حدیث اُم سلیم: "فإذا فرغت منها فألقی علیها ثوبا نظیفه....." کوییشی نے المجمع (۲۲ طبع القدی) میں ذکر کیا ہے، اور کہا کہ طبر انی نے " الکبیر" میں اس کی روایت دوسندوں کے ساتھ کی ہے، ایک سند میں لیث بن ابوسلیم ہیں جو مدلس ہیں، کین تقد ہیں، دوسری سند میں جنید ہیں جن کی توثیق کی گئ ہے، کیکن ان پر کچھ کلام بھی کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: فجففوہ بٹوب ..... کی روایت احمد (۱۷۹۱ طبع المیمنی) نے حضرت عبداللہ بن عباس سے کی ہے، اس کی اساد میں ضعف ہے جبیبا کہ التعلق علی منداحمد (۱۹۷۴ طبع المعارف) میں ہے۔

درمیان اس کی بیوی ہوتو وہ عنسل دے گی ، اگر بیوی بھی نہ ہولیکن ان کے ہمراہ ایک الیے نابالغ بی ہو جو حد شہوت کو نہ پہنچی ہواور عنسل دے ملتی ہوتو وہ خواتین اسے عنسل دینے کا طریقہ سکھا دیں گی ، اور وہاں سے ہٹ جائیں گی ، وہ بی اس مردمیت کو عنسل دے گی اور کفن بہنائے گی ، کیونکہ نابالغ ہونے کی وجہ سے اس کے حق میں ستر کا حکم ثابت نہیں ہے۔

اسی طرح اگر اجنبی مردوں کے درمیان کسی خاتون کا انتقال ہوجائے اوران کے ہمراہ الیہا بچہ ہوجوحد شہوت کو نہ پہنچا ہواور خسل دے سکتا ہوتو وہ اسے خسل کا طریقہ سکھادیں گے، اور وہ بچہ اس میت خاتون کونسل دے گااور کفن پہنائے گا(ا)

شافعیہ کے زدیک دوسراقول یہ ہے کہ اس حالت میں میت کو تیم میں کو تیم میں کرایا جائے گا، بلکہ خسل دیا جائے گا، جس کی صورت یہ ہوگی کہ میت کے بدن کو ہاتھ لگائے بغیر اس کے کپڑوں کے او پرسے پائی بہادیا جائے گا، حنابلہ میں سے ابوالخطاب کی رائے یہی ہے، حسن بھری، آخق اور قفال کا یہی قول ہے، امام الحرمین اور امام غزالی نے اس کورجے دی ہے۔

شافعیہ میں سے صاحب''البیان' نے ایک تیسرا قول نقل کیا ہے، وہ یہ کہ تیم یاغسل کے بغیر میت کو دفن کر دیا جائے گا،امام نووی نے اسے بہت ہی ضعیف قرار دیا ہے(۲) ہ

میت کوتیم کرانے کا کیا طریقہ ہوگا؟ اس بارے میں اختلاف اور تفصیل ہے، جس کے لئے'' تیم "کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

ب-جب بالغ خنثی مشکل کا انقال ہوجائے تو اس تفصیل کے مطابق اس کو تیم کرایا جائے گا جوفقرہ ۱۹ میں آرہی ہے(۱) ج حارجب میت کو خسل دینا مشکل ہوجائے پانی کے حقیقاً نہ ہونے کی وجہ سے یا حکماً نہ ہونے کی وجہ سے ، جیسے پانی ڈالنے سے جسم کے ٹکڑے کٹ کر گرنے لگیں یا پانی بہانے سے کھال نکل حانے کا اندیشہ ہو(۲)

> کن لوگوں کے لئے میت کوٹسل دینا جائز ہے؟ الف: میت کوٹسل دینے کا زیادہ حقدار:

11 - اس سلسلے میں اصولی بات سے ہے کہ مردکومرد ہی عنسل دیں گے اور عورت کوعورت ہی عنسل دے گی ، کیونکہ ہم جنس کود کیھنے میں قباحت کم ہے ، اور زندگی کی حالت میں غیر محرم کا جسم چھونے کی حرمت ثابت ہے ، موت کے بعد بھی سے حرمت برقرار رہے گی ، البتہ ترتیب میں اختلاف ہے ، حنفیہ کے نزد یک مستحب سے ہے کہ میت کا قریب ترین رشتہ دارغسل دے ، اور اگر وہ غسل دینے کا طریقہ نہ جانتا ہوتو ایسے لوگ غسل دیں گے جویر ہیزگار اور امانت دار ہوں (۳) ۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ میاں بیوی میں سے جو زندہ ہو وہ اپنے رفق زندگی کو فسل دینے میں عصبہ پر مقدم ہوگا، تنازع کی صورت میں فیصلہ اس کے حق میں ہوگا، زوجین میں سے کسی کے نہ ہونے کی صورت میں عصبہ کو فسل دینے کا حق حاصل ہوگا، ان میں بھی الا قرب فالاً قرب کی ترتیب ہوگی، اس کے بعد محرم خاتون جیسے ماں اور بیٹی کی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع الر۰۵ ۳۰ الفتاوی الهندیه الر۱۹۰ الشرح الصغیر الر۵۳۵، ۵۳۵ مالمدونه الر۱۸۱ طبع دار صادر، روضة الطالبین ۱۸۵۲، المغنی ۲/۵۲۱ مارد

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲ر ۱۰۵، المغنی ۲ر ۵۲۲\_

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ار ۱۹۰۰ ابن عابدين ار ۱۱۲، ۱۱۳، روضة الطالبين ۲ر ۵۰۰، المغنى ۲۲/۲۲ م

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیه ۱۲۰۱۱، مواهب الجلیل ۲۱۲،۲۱۲، الشرح الصغیر ۱۸۶۵، حاشیة الجمل ۱۲۸،۲۱، دوسته الطالبین ۱۸۸۲،

<sup>(</sup>۳) الفتاوي الهنديد ار ۱۶۰\_

باری آئے گی، اگرمیت کوئی خاتون ہواور شوہر موجود نہ ہو یا ہولیکن عنسل دینے کے اپنے حق سے دستبردار ہوگیا ہوتو ایسی خاتون عنسل دیے گی جومیت سے رشتہ میں زیادہ قریب ہو، پھرالاً قرب فالاً قرب کے اعتبار سے ترتیب ہوگی، پھر اجنبی خاتون کی باری آئے گی، اس کے بعد محرم مردکی باری سابق ترتیب کے مطابق آئے گی، شل کے وقت اس کے پور ہے جسم کو ڈھا نینا واجب ہوگا، عنسل دینے والا اپنے ہاتھ میں موٹا کیڑ الیسٹ کرہی میت کے بدن پر ہاتھ لگا سکے گا(۱) یہ شافعیہ کے نزد یک میت اگر مرد ہے تو اس کے رشتہ داراس کونسل دیں گی میت اگر مرد ہے تو اس کے رشتہ داراس کونسل دیں گی میت گی ہوں گے۔

بیوی دیگررشته دارول پر مقدم ہوگی یانہیں؟اس میں تین اقوال ہیں: پہلاقول: اور یہی اصح ہے کہ عصبہ مرد مقدم ہول گے، پھر غیررشته دارمرد، پھر ہیوی، پھر محرم خواتین۔

دوسراقول: بیہ ہے کہ رشتہ دار مردمقدم ہوں گے، پھر بیوی، پھر غیررشتہ دارمرد، پھرمحرم خواتین۔

تیسراقول: پیهے که بیوی سب پرمقدم ہوگی۔

اگر میت کوئی خاتون ہوتو قرابت دار عور تیں مقدم ہوں گی، پھر اجنبی عور تیں، پھر شوہر، پھر رشتہ دار مرد، رشتہ دار عور توں میں بھی محرم عور تیں، پھر شوہر کو مقدم عور تیں دوسروں پر مقدم ہوں گی، رشتہ کی عور توں پر شوہر کو مقدم کیا جائے گایا نہیں؟ اس میں دواقوال ہیں، پہلاقول جواضح اور منصوص ہے، یہ ہے کہ رشتہ دار عور تیں شوہر پر مقدم ہوں گی، کیونکہ وہی زیادہ مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر مناسب ہیں، دوسراقول ہے کہ شوہر مقدم ہوگا، کیونکہ زندگی میں شوہر کی میں اس میں کیونکہ کیونکہ کیا میں کیونکہ کیا گیا کیونکہ کونکہ کیونکہ کونکل کیونکہ کیونکہ

حنابلہ کی رائے ہے کو شمل دیے میں سب سے زیادہ حق داراور بہتر وہ ہے جس کے لئے میت نے وصیت کی ہو بشر طیکہ وہ عادل ہو، اس عموم میں میت کی بیوی بھی شامل ہوگی، اگراس نے اس کے حق میں وصیت کی ہو،اور بیان کے اس استدلال کا بھی مقتضی ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق ٹے نے شمل دینے کے لئے اپنی اہلیہ محتر مہ کے حق میں وصیت کی تھی، چنانچ انہوں نے ہی حضرت ابو بکر صدیق ٹے کو شمل دینے کے لئے اپنی اہلیہ حقوم کے قتل دیا، اسی طرح اگر کوئی خاتون شمل دینے کے لئے اپنے شوہر کے حق میں وصیت کر جائے ( تو شوہر زیادہ حق دارہوگا) (۲)۔

وصی کی عدم موجودگی میں باپ اور داداوغیرہ مقدم ہوں گے،اس کے بعد بیٹا اور بوتاوغیرہ حق دار ہوں گے، پھرالاً قرب فالاً قرب کی ترتیب ہوگی جسیا کہ میراث کی تقسیم میں ہوتی ہے، پھراجنبی لوگوں کی باری آئے گی، ان میں میت کا دوست مقدم ہوگا، اور اگر عورت نے کسی کے حق میں وصیت کی ہے تو اس کے بعد میت کی ماں، نانی، دادی وغیرہ اور اس کے بعد بیٹی، پوتی، نواسی وغیرہ حقد ار ہوں گی، پھر رشتوں میں قریب در قریب کو ترجیح ہوگی (۳)۔

#### ب-عورت کااینے شوہر کونسل دینا:

۱۲ - عورت اپنے شوہر کو خسل دے سکتی ہے جب کہ شوہر کی موت سے پہلے کوئی ایسی چیز پیش نہ آئی ہوجس سے علاحد گی واجب ہوجائے ،اس بارے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اور اگر موت سے پہلے ہی عورت جدا ہو چکی ہو جیسے شوہر نے اسے طلاق بائن یا طلاق مغلظہ دے دی ہو،اس کے بعد شوہر کی موت واقع

عدم موجودگی ہی میں محرم مردحق دار ہوں گے(۱)

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ٢ر ١٠٣، ١٠٣٠ ١٠٠١

<sup>(</sup>۲) نیل المآرب ار۲۲۰\_

<sup>(</sup>س) غاية أمنتي ار ۲۳۱،۲۳۰ طبع مطبعة دارالسلام دمثق\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ار ۵۴۲،۵۴۵،۵۴۳ مطبع دارالمعارف

ہوئی ہوتوالیی صورت میں عورت شو ہر کونسل نہیں دے سکتی ہے، کیونکہ بینونت کے ذریعہ رشتہ نکاح پہلے ہی منقطع ہو چکا ہے۔

شافعیہ نے یہ اضافہ کیا ہے کہ اگر شوہر نے طلاق رجعی دی ہواور عورت ابھی عدت کے اندر ہو کہ دونوں میں سے کسی ایک کا انقال ہوجائے، تو دوسرا اس کو غسل نہیں دے سکتا ہے، کیونکہ شافعیہ کے نزد یک طلاق رجعی میں بھی زندگی میں دیکھنا حرام ہوجا تا ہے۔ اسی طرح جمہور فقہاء کے نزد یک عورت شوہر کو غسل نہیں دے سکتی ہے جب کہ کوئی الی چیز پیش آئی ہوجوموت کے بعد بینونت کا سبب ہو، کیونکہ موت کے بعد نکاح ختم ہو، کیونکہ موت کے بعد نکاح ختم ہو، کیونکہ موت کے بعد وقت زوجیت باقی رہنے کا اعتبار ہوگا، نہ کہ ہوگیا، خسل دینے کے وقت زوجیت باقی رہنے کا اعتبار ہوگا، نہ کہ موت کے وقت، حفیہ میں سے امام زفر کی رائے ہے کہ موت کے وقت زوجیت کے باقی رہنے کا اعتبار ہوگا، اہذا ان کے نزد یک شوہر موت کے بعد عورت کے لئے اس کو غسل دینا جائز ہے، اگر چہ شوہر کے مرنے کے بعد کوئی الی چیز پیش آگئی ہوجو بیونت کا سبب شوہر کے مرنے کے بعد کوئی الی چیز پیش آگئی ہوجو بیونت کا سبب ہو(۱)۔

عورت اپنے شوہر کونسل دے سکتی ہے، اس کے جواز کی بنیاد حضرت عائشہ صدیقہ گی وہ روایت ہے جس میں انہوں نے فرمایا:
''اگروہ بات میں پہلے مجھتی جو بعد میں مجھی تورسول اللہ اللہ کیا گئی کوان کی از واج مطہرات ہی غسل دیتیں''(۲)۔

### ج-مرد کااپنی بیوی کونسل دینا:

ساا - حفیہ کے نزدیک اُصح میہ ہے کہ مرداپنی ہیوی کو خسل نہیں دےگا،
امام احمد سے ایک روایت یہی ہے، سفیان توری کی رائے بھی یہی
ہے، کیونکہ موت کی وجہ سے ایسی تفریق واقع ہوتی ہے کہ بیوی کی
بہن اس کے لئے حلال ہوجاتی ہے، اور اس کے علاوہ چوتھی حلال
ہوجاتی ہے، چنانچہ طلاق ہی کی طرح موت سے واقع ہونے والی
تفریق سے بھی دیکھنا اور چھوناحرام ہوجائے گا(ا)۔

ما لکیہ، شافعیہ کی رائے جو حنابلہ کامشہور مذہب میہ ہے کہ شوہرا پنی بیوی کو شمل دے سکتا ہے، اور یہی علقمہ، عبدالرحمٰن، قیادہ، حماداور آگئ کا قول ہے، اس لئے کہ حضرت علیؓ نے حضرت فاطمہ ؓ کو شمل دیا، بیہ بات صحابہ کے درمیان مشہور ہوئی، کیکن صحابہ کرام نے اس پر نکیر نہیں فرمائی تواس کے جوازیرا جماع ہوگیا۔

اور اس کئے کہ اللہ کے رسول علیہ نے حضرت عاکشہ فی اور اس کئے کہ اللہ کے رسول علیہ فقمت علیک ، فغسلتک فرمایا: "ماضر ک لومت قبلی فقمت علیک ، فغسلتک و کفنتک ، وصلیت علیک و دفنتک "(۲) (اگر مجھ سے قبل تیری موت واقع ہوجائے تو تیراکوئی نقصان نہیں ہوگا، کیونکہ میں تیرے انظام کے لئے کھڑ اہول گا، تجھے شل دوں گا، گفن پہنا وَں گا، نماز جنازہ پڑھول گا اور دُن کرول گا)، البتہ شمل دینے والی دوسری خواتین کی موجود گی میں شوہر کا شمل دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس میں فقہاء کا اختلاف بھی ہے اور شبہہ بھی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/۵۷۱ الفتاوی الهندیه ۱/۱۹۰۱ البرائع ۱/۵۰ سطیع دارالکتاب العربی، شرح الزرقانی ۸۷/۲ طبع دار الفکر،روضة الطالبین ۲/۱۰۴۰ عاشیة المجمل ۲/۱۵۰ المننی ۲/۸۲۲

<sup>(</sup>۲) قول عائشةً: "لو استقبلت من أمرى ما استدبرت ما غسله اللنساؤه" كى روايت ابوداؤد (۳/ ۵۰۲ متحقق عزت عبيد دعاس) اور حاكم (۳/ ۲۰ طبع دائرة المعارف العثماني) نے كى ہے، حاكم اور ابن حبان نے اس کوچيح كہا ہے (موار دالظمآن راس ۵۳ طبع الشافيه) \_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱ر۵۷۵،بدائع الصنائع ۱ر۰۵،الفتاوی ار۱۲۰،المغنی ۲ر۵۲۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ماضر ک لو متّ قبلی ....." کی روایت ابن ماجد (۱/۰۷ ک طبح کلمی )نے کی ہے، اور بوصری نے کہا کہاں کی اسناد کے رجال ثقہ ہیں۔

<sup>(</sup>۳) الحطاب ۲/۲۱۰، المدونه ار ۱۸۵، القوانين الفقهيه ر ۹۷، حاشية الجمل ۱۵۹/۲ روضة الطالبين ۲ر ۱۰۳، ۱۰۴، الشرح الصغير ار ۵۴۴، المغنی ۲ر ۵۲۴، ۵۲۳\_

ابن قدامہ نے کہا ہے کہ خرقی کا بیکہنا کہ اگر ضرورت ہوکہ شوہر اپنی بیوی کو خسل دے تو کوئی حرج نہیں ہے، اس کا مطلب بیہ کہ دوسر نے خسل دینے والوں کے ہوتے ہوئے شوہر کا غسل دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس میں اختلاف اور شبہہ ہے (۱)۔

البتہ مالکیہ اور شافعیہ کے یہاں مطلق جائز ہے (۲) ،حفیہ کے یہاں چونکہ شوہر بیوی کو خسل نہیں دے سکتا ہے، اس لئے ان کے یہاں کراہت کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا (۳)۔

د-مسلمان کا کا فرکواور کا فرکامسلمان کوشسل دینا: ۱۴ - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ کا فرکوشس دینا مسلمان پر واجب نہیں ہے، کیونکہ میت کی تعظیم اور اکرام کے لئے عسل دینا واجب ہوتا ہے اور کا فر تکریم و تعظیم کامستی نہیں ہوتا۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر کا فر مسلمان کا ذور جم محرم ہوتو ہوقت ضرورت مثلاً اس کا کوئی ہم مذہب موجود نہ ہوتو اس کو خسل دینا جائز ہے، اگر موجود ہوگا تو پھر مسلمان اس کے حوالہ کر دے گا، امام احمد کا بھی ایک قول یہی ہے (۲۰)۔

اس سلسلے میں اصل اور بنیاد وہ روایت ہے جو حضرت علیؓ سے مروی ہے جب ان کے والد ابوطالب کا انتقال ہوگیا تو وہ رسول اللہ علیہ کے پاس آئے اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! آپ کے چچا جو دین حق سے محروم رہے، ان کی وفات ہوگئ ہے، آپ علیہ نے حضرت علیؓ سے ارشاد فرمایا: "اذھب واغسلہ آپ علیہ کے حضرت علیؓ سے ارشاد فرمایا: "اذھب واغسلہ

و کفنه وواره"<sup>()</sup> (جاؤ،ان کونسل دو، گفن پہنا ؤاور ڈن کردو)۔ شافعیہ کی رائے میہ ہے کہ مسلمانوں کے لئے کفار کونسل دینا جائز ہے، البتہ ان کے کافر رشتہ دار مسلمان رشتہ داروں سے زیادہ حق دار ہوں گے۔

مالکید نے صراحت کی ہے اور یہی حنابلہ کا بھی مذہب ہے کہ سلمان کا فرکومطلق عنسل نہیں دے گا،خواہ اس کارشتہ دار ہویا نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے نزدیک مسلمان اپنی غیر مسلم ہوی کو خسل نہیں دیگا ، اس لئے کہ مسلمان نہ کا فرکو خسل دے سکتا ہے اور نہ اس کو ڈن کر سکتا ہے ، اور اس لئے بھی مسلمان اور کا فرکے در میان نہ وراثت تقسیم ہوگی اور نہ کوئی تعلق رہے گا ، اور موت کی وجہ سے زوجیت کا رشتہ بھی منقطع ہو چکا ہے ، ما لکیہ کے نزدیک غیر مسلم بیوی اپنے مسلمان شوہر کو غسل نہیں دے گی ، ہاں مسلمانوں کی عدم موجودگی میں غسل دے سکتی ہے ، حنابلہ کے نزدیک سی حال میں غسل نہیں دے گی ، کیونکہ عنسل میں نیت واجب ہے اور کا فرکی نیت معتبر نہیں ہے (۳)۔

ل یں بیت واجب ہے اور 6 حرب سے سیر بیل ہے سام شافعیہ کے مسلک سے معلوم ہوتا ہے کہ شو ہراپنی مسلم اور غیر مسلم بیوی کو شسل دے سکتا ہے، اور بیوی بھی خواہ مسلم ہویا ذمیہ ہوا پئے شو ہر کو شسل دے سکتی ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱ر ۵۲۴۔

<sup>(</sup>۲) التاج والإكليل ۲ر ۲۱۰، المدونة الكبرى ار ۱۸۵۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين الر٥٧٥، بدائع الصنائع الر٥٠٣، الفتاوي الهندييه الر١٦٠ ـ

رم) ابن عابدين ار ۵۹۷، بدائع الصنائع ار ۳۲۰، المجموع ۱۳۲۵ طبع السّلفيه، المغنى ۲۸٫۷۲ \_ المغنى ۲۸٫۷۲ \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اذهب و اغسله و کفنه وواده ......" پروه روایت دلالت کرتی ہے جس کی روایت ابن ابی شیبہ نے اپنی مصنف (۳۸/۳ طبع السّلفیہ) میں شبی ہے وہ کہتے ہیں: جب ابوطالب کا انقال ہوا تو حضرت علی نبی کریم علی کی کے دوہ کہتے ہیں: جب ابوطالب کا انقال ہوا تو حضرت علی نبی کریم علی کی کا خدمت میں آئے اور فرمایا: آپ کے بوڑھے کافریجی کی وفات ہوگئ ہے، اس سلسلے میں آپ کی کیا ہدایت ہے، حضور علی نے فرمایا: "أری أن تغسله" یعنی ان کوشس دینے کا حکم دیا، اس کی اسنادم سل ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۲) المدونه الرکما،نیل المآرب الر۲۲۳،التاج الإکلیل ۲۱۱۲،الحطاب ۲ررا۲،المغنی ۷۲۵/۲

<sup>(</sup>m) التاج والإكليل ٢/١١١، المغنى ٥/٥٢٥\_

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۲ر ۱۰۳ ماشية الجمل ۲ر ۱۳۹ س

حنفیہ کے نزد یک شوہر کونسل دینے سے عورت کونہیں روکا جائے گا،
اگر چہ بیوی کتا ہیہ ہی کیوں نہ ہو، بشر طیکہ موت کے وقت تک
رشتہ زوجیت قائم ہو، کیکن اس کے برعکس اصح بیہ کہ شوہر کواجازت
نہ ہوگی کہ وہ اپنی بیوی کونسل دے، امام احمد سے بھی ایک روایت یہی
ہے، کیونکہ شوہر کوکسی حال میں بھی اجازت نہیں ہے کہ وہ بیوی کونسل
دے سکے، جیسا کہ فقر ہ رسا میں گذر چکا (۱)۔

#### كافر كامسلمان كونسل دينا:

10 - حفیہ، مالکیہ کی رائے اور صحیح منصوص کے مقابلہ میں شافعیہ کی رائے اور صحیح منصوص کے مقابلہ میں شافعیہ کی رائے اور حافر اس کا اہل نہیں نہیں ہے، کیونکہ عنسل دینا عبادت ہے اور کافر اس کا اہل نہیں ہے، لہذا کا فرکا مسلمان کونسل دینا صحیح نہیں ہے جبیبا کہ مجنون کا عنسل دینا درست نہیں ہے کہ خسل میں دینا درست نہیں ہے کہ عنسل میں نیت واجب ہے اور کا فراس کا اہل نہیں ہے (۲)، شافعیہ کے نزدیک صحیح منصوص قول میں ہے کہ اگر کا فرنے کسی مسلمان میت کونسل دے دیا توکا فی ہوجائے گا (۳)۔

ھ:مردوں اور عورتوں کا چھوٹے بچوں کو عسل دینا اور بچوں کا مردوں اور عورتوں کو شسل دینا:

(۱) مردوں اورعورتوں کا حجھوٹے بچوں کوٹسل دینا: ۱۷ – ابن المنذرنے کہاہے کہاس پرجن اہل علم کی رائے ہم کومعلوم

- (۲) ابن عابدین ار ۵۹۷، البدائع الصنائع ۲ ر ۱۳۰ ۱۳۰ موابب الجلیل ۲ ر ۲۵۳، المجموع ۱۳۵۷، روضة الطالبین ۲ ر ۹۹، نیل الهآرب ۲ ،۲۲۰ المغنی ۲ ر ۵۲۳
  - (٣) روضة الطالبين ٩٩/٢ ،نهاية الحتاج ٢/٢ ٣ م طبع مصطفیٰ البابی الحلبی \_

ہے، ان سب کا اس پر اتفاق ہے کہ عورت چھوٹے بیچے کونسل دے مکتی ہے (۱)، حنفیہ اور شافعیہ نے اس میں یہ قید لگائی ہے کہ بی حد شہوت کونہ پہنچا ہو، مالکیہ نے یہ قیدلگائی ہے کہ اس کی عمر آٹھ سال یا اس سے کم ہو، میابلہ نے کہا ہے کہ بیچے کی عمر سات سال سے کم ہو، عمر کی تحدید میں مختلف اقوال ہیں جن کوفقہاء نے '' کتاب الجنائز'' میں تفصیل سے بیان کیا ہے (۱)۔

چھوٹی بچی کومر دول کے خسل دینے کے سلسلے میں حنفیہ اور شافعیہ
کی رائے ہے کہ اگر بچی حد شہوت کو نہ پینچی ہوا ور مرجائے تو اس میں
کوئی مضا کفتہ بیں ہے کہ مرداس کو خسل دیں، کیونکہ قابل ستر مقامات
کے چھپانے کا حکم اس کے حق میں ثابت نہیں ہے، سفیان توری اور
ابوالخطاب نے اس کواختیار کیا ہے (۳)۔

جمہور مالکیہ کے نزدیک بچی اگر مدت رضاعت میں انتقال کر جائے باایک آدھ ماہ زیادہ ہوتو مردایسی بچی کوشسل دے سکتا ہے، اور اگراس کی عمر تین سال کی ہوتو اس کو مرد خسل نہیں دے سکتا ہے، مالکیہ میں سے ابن القاسم کے نزدیک مرد بچی کوشسل نہیں دے سکتا ہے، چاہے وہ بہت ہی کم سن کیوں نہو، جیسی کہتے ہیں: اگر بچی بہت چھوٹی ہوتو اس کوشسل دینے میں کوئی حرج نہیں ہے (ام)۔

امام احمد نے صراحت کی ہے کہ مرداپنی چھوٹی بچی کے علاوہ کسی کو نسل نہیں دے سکتا ہے، کیونکہ ابن قلابہ کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے اپنی ایک چھوٹی بچی کو نسل دیا، حسن بھری کا بھی یہی قول ہے۔ نے اپنی ایک چھوٹی بچی کو نسل دیا، حسن بھری کا بھی کہا ہے کہتے وہی ہے جس پرسلف کا ربندر ہے ہیں ابن قد امہ نے کہا ہے کہتے وہی ہے جس پرسلف کا ربندر ہے ہیں

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار۴۰ ۳، الفتاوی ار۱۲۰ مواہب الجلیل ۲۳ ۳ ۲ ، المدونه ار۱۸۲ ، حاشیة الجمل ۲/۱۵۱ ، المغنی ار۵۲۲ \_

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ۲ر ۲۳۴، المغنی ار ۵۲۲\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ار ۲۰ ۳،الفتاوی الهندیه ار ۱۲۰، حاشیة الجمل ار ۱۲۰،المغنی ۲ر ۵۲۷\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغير ار ۵۶۵،مواہب الجليل ۲۳۴،۲۳

یعنی مرد بچی کونسل نہیں دے گا اور اڑکے اور اڑکی کے ستر کے بارے میں تفریق کی جائے گی، کیونکہ بچی کے ستر کا حکم زیادہ سخت ہے، اور معمول بیہ ہے کہ پرورش کے زمانے میں عورت چھوٹے بچے کے ستر کو ہاتھ لگاتی ہے جب کہ بیہ عمول نہیں ہے کہ مرد چھوٹی بچی کے ستر کو زندگی میں ہاتھ لگائے، یہی حکم موت کے وقت بھی ہوگا (۱)۔

## (۲) بچ کامیت کونسل دینا:

21 - حفیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر بچہ ہوش مند ہوتو وہ میت کو خسل دے سکتا ہے، کیونکہ اس کی طہارت معتبر ہے تو دوسرے کو طاہر بنانا بھی درست ہوگا، مالکیہ اور شافعیہ کے اقوال سے یہی سمجھ میں آتا ہے (۲)۔

و-احرام والے کا غیر محرم کو خسل دینا اور غیر محرم کا احرام والے کو خسل دینا اور محرم کو خسل دینے کا طریقہ: ۱۸ - محرم کے غیر مُحرم کو اور غیر مُحرم کے مُحرم کو خسل دینے کے جواز میں فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ ان میں سے ہر ایک کی طہارت اور خسل صحیح اور درست ہے، لہذا وہ دوسرے کو بھی غسل دے سکتا ہے۔

البتہ محرم کونسل دینے کے طریقہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حنفیہ اور مالکیہ کی رائے یہ ہے کہ موت کی وجہ سے اس کا احرام باطل ہوگیا، چنانچہ حلال (غیرمحرم) کے ساتھ جو کیا جاتا ہے اس کے ساتھ بھی کیا جائے گا، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک موت سے احرام باطل نہیں ہوا، لہذا محرم کے ساتھ جو کیا جاتا ہے اس کے ساتھ بھی کیا

(۱) کمغنی ۲ر ۵۲۷ مواہب الجلیل ۲۳۴ س

(۲) ابن عابدین ار ۷۵۵،مواهب الجلیل ۲ر ۲۲۳،حاشیة الجمل ۲ر ۱۳۸، المغنی ۲ر ۵۲۷،غابة المنتهی ار ۲۳۰

جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

ال موضوع کی تفصیل کے لئے ''احرام'' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیاجائے۔

#### ز-خنثی مشکل کونسل دینا:

19 - خنثی مشکل اگر چھوٹا اور نابالغ ہوتو اس کومر دہھی غنسل دے سکتے ہیں اور عور تیں بھی غنسل دے سکتے ہیں ، جبیبا کہ اس کو چھوٹا اور اس کو د کھنا جائز ہے۔

لین ختی مشکل اگر بالغ یا قریب البلوغ ہوتو حفیہ کے نزدیک وہ نتوکسی مرد کوشل دے سکتا ہے اور نہ کسی خاتون اس کوشل دے سکتا ہے اور نہ کوئی خاتون اس کوشل دے سکتی ہے، بلکہ اس کو تیم کر ایا جائے گا، شافعیہ کے نزدیک ایک قول یہی ہے، البتہ شافعیہ کے نزدیک ایک قول یہی مردیا عورت ہوتو وہی اس کو بالا تفاق غسل دے گا، اور اگر اس کا کوئی محرم نہ ہواور وہ کم سن ہوتو مرد بھی اس کوشل دے سکتے ہیں اور عور تیں محرم نہ ہواور وہ کم سن ہوتو مرد بھی اس کوشل دے سکتے ہیں اور عور تیں اقوال ہیں، ایک تو یہی ہے ، دوسرا قول سے ہے کہ اس کوشل دیا جائے گا، امام احمد فرماتے ہیں: اگر اس کے پاس باندی نہ ہوتو تیم مرد تیم کرانے جائے گا، انہوں نے مزید کہا ہے کہ اگر خشی سن تمیز کو پہنچ چکا ہوتو فرمانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا مرد تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانے حال ہوگا، عرم مرد تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانے کا زیادہ حق دار ہوگا، غیر محرم کے لئے ہاتھ میں کیڑا وغیرہ لیٹے بغیر تیم کرانا حرام ہوگا (۲)۔

مالکید کی رائے ہے کہ اگر اس کے لئے باندی کا حاصل کرناممکن

- (۱) الفتاوى الهنديه ار ۱۲۱، مواهب الجليل ۲۲۲۸۲، روضة الطالبين ۲/۷۰۱، المغنى ۲/۷ ۵۳۷\_
- (۲) ابن عابدین ار ۱۱۲، ۱۱۳، ۵۷۸، ابن عابدین نے یہاں مرائق کی تعریف بید کی ہے: وہ حدیثہوت کو پہنچ گیا ہو، روضة الطالبین ۲،۵۲۲ ، غایة المنتہی ار ۱۲۳۱، مغنی ۲۲۲۸ م

ہو،خواہ اس کے مال سے ہو یا بیت المال سے یا عام مسلمانوں کے مال سے تو وہ باندی اسے خسل دے گی، ورنہ اس کو تیم کرایا جائے گا اور باندی کے سواکوئی دوسرااس کو خسل نہیں دے گا(۱)۔

شافعیہ کے نز دیک ایک دوسرے قول میں اگر اس کے محارم نہ ہوں تواس کوشسل دیا جائے گا۔

اورکون عسل دےگا،اس کے بارے میں مختلف اقوال ہیں،سب سے اصح یہ ہے کہ ضرورت کے پیش نظر مرد بھی عسل دے سکتے ہیں اور عورتیں بھی، اور اس لئے بھی کہ بچپن کے علم کو باقی رکھا جائے گا، ابوزید کا یہی قول ہے۔

دوسراقول سے کہ وہ مردول کے حق میں عورت کے حکم میں ہے اور عور تول کے حق میں ہے اور عور تول کے حق میں ہے اور عور تول کے حق میں مرد کے حکم میں ہے، احتیاط کا تقاضا یہی ہے، تیسراقول سے ہے کہ اس کے ترکہ سے باندی خریدی جائے گی اور وہی اس کو خسل دے گی ، اگر ترکہ نہ چھوڑ ہے تو بیت المال سے باندی خریدی جائے گی ، شافعیہ کے نزدیک بیضعیف تول ہے (۲)۔

کس میت کونسل دیا جائے گااور کس کونسل نہیں دیا جائے گا؟ الف-شہیر کونسل دینا:

• ۲ - اس پرتمام فقهاء کا اتفاق ہے کہ شہید کونسل نہیں دیاجائے گا،
کیونکہ شہداء اُحد کے بارے میں رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "ادفنو هم
بدمائهم" (ان کو ان کے خونوں کے ساتھ فن کر دو)، البتہ حسن
بصری اور سعید بن المسیب کی رائے ہے کہ شہید کونسل دیاجائے گا (م)۔

اورشہیدا گرجنی ہوتوامام ابوحنیفہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کوشسل دیا جائے گا، شافعیہ سے ایک روایت یہی ہے، مالکیہ میں سے حون کا قول بھی یہی ہے، اور جمہور مالکیہ، حنفیہ میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد اور اصح قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ حدیث کے عموم پڑمل کرتے ہوئے اس کوشل نہیں دیا جائے گا(۱)۔

موت سے پہلے کسی سبب سے میت پر خسل واجب ہوتواس کے غسل کا بھی حکم وہی ہے جو او پر گذر چکا، جیسے کوئی عورت حیض یا نفاس سے پاک ہوئی ہواور غسل کرنے سے قبل شہید کردی گئ ہوتو وہ جنبی کے حکم میں ہوگی، اگر حیض یا نفاس سے پاک ہونے سے پہلے ہی شہید کردی گئ ہوتو اس کا غسل واجب نہیں ہے، امام ابو حنیفہ سے ایسی حالت میں دوروایتیں ہیں: ایک روایت کے مطابق جنبی کی طرح اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق جنبی کی طرح اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہے، دوسری روایت کے مطابق اس کو غسل دینا واجب ہوں۔

امام ابوحنیفہ کےعلاوہ دوسرے جمہور فقہاء کے نز دیک بالغ اور نابالغ شہید کا حکم کیسال ہے، ابوتو راور ابن المندر کی رائے بھی کہی نابالغ شہید کا حکم کیسال ہے، ابوتو راور ابن المندر کی رائے بھی کہی ہے ہے (<sup>(m)</sup>،اس مسکلہ میں، اسی طرح اس شخص کوشسل دینے کے مسکلہ میں جس میں زندگی کی علامت ہو،اور مرشف (جس کومیدان جنگ سے زندہ زخمی حالت میں ہٹالیا جائے ) کوشسل دینے کے مسکلہ، نیز جواپنے ہی ہتھیار سے زخمی ہو کر مرگیا ہویا میدان جنگ میں اہل حق کے ہاتھوں مارا گیا ہویا جو فلما قتل کیا گیا ہو، یا اپنے مال، اپنی جان اور اپنے گھر والوں کے دفاع میں مارا گیا ہو، ایسے لوگوں کوشسل دینے کے گھر والوں کے دفاع میں مارا گیا ہو، ایسے لوگوں کوشسل دینے کے

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲ رسسه\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١٠٥/١\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: (ادفنو هم بدمائهم" کی روایت بخاری (افتح ۱۱۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۱۸۰۱،الاختیار ۱۸۷۱،بدائع الصنائع ۱۸۳۲،المدونه ۱ر۱۸۳،الحطاب۲۷/۲۲،روضة الطالبین۱۸۱۱،المغنی۲۸/۵۲۸

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۰۸۸، بدائع الصنائع ار ۳۲۲۲، مواہب الجلیل ۲۲۹۹، الشرح الصغیرار ۵۷۷، روضة الطالبین ۲ر ۱۲۰، المغنی ۲ر ۰ ۵۳\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸۸۱، بدائع الصنائع ار ۳۲۲، المغنی ۲/ ۵۳۱،۵۳۰\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۲۰۸۸،مواهب الجلیل ۲ر ۲۴۷،روضة الطالبین ۱۱۸۱۰، المغنی ۲را ۵۳۰

بارے میں جو بھی اختلاف رونماہواہے، وہ اس پر مبنی ہے کہ ان کا شار شهداء میں ہوگا بانہیں؟<sup>(۱)</sup>-

تفصیل کے لئے''شہید'' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیاجائے۔

ب بیٹ اور طاعون کی بیاری میں مرنے والے، دے کر مرنے والے اور ان جیسے دوسرے مرنے والوں کوٹسل دينے كاحكم:

۲۱ - جو شخص قتل کے علاوہ کسی اور سبب سے شہید ہو، جیسے پیٹ کی بیاری میں مرے، طاعون میں مرے، یانی میں ڈوب کر مرے، مکان سے دب کر مرے یا نفاس کی وجہ سے مرے وغیرہ، ایسے لوگوں کے بارے میں اگر جیشہید کا لفظ آیا ہے، کیکن ایسے لوگوں کو غسل دیاجائے گا، ان کوغسل دینے کے مسئلے میں جمہور فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (۲)۔

ج-جس كامسلمان ياغيرمسلم هونامعلوم نه هواس كونسل دينے كاحكم:

۲۲ – دارالاسلام میں کوئی میت یائی جائے یا کوئی مقتول یا یاجائے اور اس میں ختنہ الباس ، خضاب یا کوئی دوسری علامت موجود ہوجس سے معلوم ہوجائے کہ میت مسلمان ہے، توجہ ہور فقہاء کے نز دیک اس کوشسل دیناواجب ہے،خواہ وہ دارالاسلام میں یا یاجائے یا دارالحرب میں۔

کیکن اگراس کے جسم پر مسلمان ہونے کی کوئی علامت نہ ہوتو فقہاء کے نزدیک صحیح بیہ کہ اگر دار الاسلام میں یا یا جائے گا توغسل

میت ویرانے میں ملے اورمسلمان یا کا فرہونے کا پیتہ نہ چلے تواس کو غسل نہیں دیا جائے گا،اسی طرح اگرنسی شہر کی کسی گلی میں کوئی لاش ملے اور مسلمان اور کا فرہونے کا پہتہ نہ چلے تو اس کو عسل نہیں دیا جائے گا، ابن رشد نے کہاہے کہ اگر چہوہ میت مختون ہوتب بھی غسل

د-مسلمان مردول کونسل دینا جب که وه کا فرمردول میں مل جائيں:

نہیں دیا جائے گا، کیونکہ یہودی بھی ختنہ کراتے ہیں،ابن حبیب نے

کہا کہ بعض عیسائی بھی ختنہ کراتے ہیں (۲)۔

دیا جائے گا اورا گر دارالحرب میں یا یاجائے گا توغسل نہیں دیا

جائے گا، نیز یہ کہ اس سلسلے میں اصول سے سے کہ جو جہاں یا یاجائے

اس کا شاران ہی لوگوں میں ہوگا، بجز اس صورت کے کہ اس کے

فقہاء مالکیہ میں سے ابن القاسم نے صراحت کی ہے کہ اگر کوئی

خلاف دلیل قائم ہوجائے (۱)۔

۲۲ - اگرمسلمان مردے مشرک مردوں کے ساتھ اس طرح گھل مل جائیں کہ امتیاز کرنا دشوار ہوتو جمہور فقہاء کے نز دیک اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ سب کوشس دیا جائے گا ،خواہ مسلمان زیادہ ہوں یا کم ہوں، یابرابرہوں، بینکم اس لئے ہے کہ مسلمان میت کونسل دینا واجب ہے،اور کا فرکونسل دینافی الجملہ جائز ہے،تو فی الجملہ جائز پرعمل کیا جائے گا، تا کہ واجب برغمل ہوجائے <sup>(m)</sup>۔

## ھ- ماغيوں اور ڈ اکوؤں کونسل دينا:

۲۴-حفیہ کے نز دیک باغی اگر جنگ کرتے ہوئے مارے جائیں تو

- (۱) ابن عابدین ار ۵۷۷،شرح البجه ۲٫۲ واطبح المطبعة المیمنیه ،المغنی ۲ر ۵۳۷ ۵
  - (۲) مواہب الجلیل ۲۸۰۲ ـ
- (٣) ابن عابدين ار ٤٥٤، بدائع الصنائع ار ١٠ سام ١٨، مواهب الجليل ٢ ر ٢٥٠، روضة الطالبين ٢ / ١١٨ ،المغنى ٢ / ٥٣٦ \_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۹۰۹،المغنی ۲/۲ ۵۳۲ اوراس کے بعد کےصفحات۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار۳۲۲،المدونه ار۱۸۴،موابب الجليل ۲۲۸۸، روضية الطالبين ٢ر١١٩،المغنى٢ر٧٣٣\_

ان کو خسل نہیں دیاجائے گا، ایسا کرنے میں باغیوں کی تو ہین اور دوسروں کے لئے زجروتو بخ مقصود ہے، تا کہ دوسرے ان کے مل سے گریز کریں، باغیوں پرامام کا غلبہ واقتدار قائم ہوجانے کے بعد اگروہ تل کئے جائیں توان کو خسل دیاجائے گا۔

مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور ایک روایت کے مطابق حفیہ کی رائے ہے کہ باغیوں کونسل دیا جائے گا۔

اس کی تفصیل کے لئے "بغاۃ" کی اصطلاح کی طرف رجوع کیاجائے۔ حنفیہ کے نز دیک باغیوں اور ڈاکوؤں کے حکم میں کوئی فرق نہیں ہے یعنی دونوں میں سے کسی کوئسل نہیں دیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

و-ایسے بچے کو عسل دینا جو زندہ بیدا ہونے کے بعد مرجائے:

۲۵- جب یچه زنده پیدا مو یا اس میں کوئی الیی علامت نظر آئے جس
سے اس کے زندہ مونے کا پتہ چلے مثلاً رونا، کسی عضو کو حرکت دینا یا
د کھنا یا کوئی دوسری علامت ، تو اس کو بالا تفاق عسل دیا جائے گا،
ابن المنذر نے کہا ہے: اگر نومولود کی زندگی کا کسی طرح پتہ چلے اور وہ
دوئے تو اہل علم کا اتفاق ہے کہ اس کو عسل دیا جائے گا اور اس کی نماز
جنازہ پڑھی جائے گی (۲)۔

اسی طرح جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اگر چار ماہ کے اندر جب کہ تخلیق مکمل نہ ہوئی ہو بچہ کا اسقاط ہوجائے تو اس کو غسل نہیں دیا جائے گا،صرف ابن سیرین کی رائے اس کے خلاف ہے۔

حنفیہ کی بعض کتابوں میں ناقص الخلقت بچے کونسل دینے کا جوتذ کرہ ہے اور سے مراد خسل شرعی نہیں ہے، بلکہ اس پریانی ڈال کر دھودینا مراد

(۲) ابن عابدین ار ۵۹۴،بدائع الصنائع ار ۴۰ ۳،مواہب الجلیل ۲ر ۴۲۰، ۲۵۰، دوصنه الطالبین ۲۷/۱۱، کمغنی ۲ر ۵۲۲۔

ہے جس میں نہ وضوکرا یا جائے گا اور نہ ہی ترتیب کی رعایت ہوگی (۲)۔

اس نیچ کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے جس کی
پیدائش چار ماہ یا اس سے زیادہ مدت میں ہوئی ہو، حنفیہ کے نزدیک
اصح بیہ ہے کہ اس کو خسل دیا جائے گا، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب بھی
یہی ہے (۳)، ایک روایت میں حنفیہ کی رائے ، مالکیہ کی رائے اور
شافعیہ کا ایک قول بیہ ہے کہ اس کو خسل نہیں دیا جائے گا، بلکہ اس کے جسم
شافعیہ کا ایک قول بیہ ہے کہ اس کو خسل نہیں دیا جائے گا، بلکہ اس کے جسم
سے خون دھودیا جائے گا اور کیڑے میں لیسٹ کر فن کر دیا جائے گا (۴)۔

#### ز-میت کے جن کونسل دینا:

۲۶- جب میت کے جسم کا کوئی حصہ جدا ہوجائے تو بلاا ختلاف اس کو عنسل دیا جائے گا اوراس کے گفن میں اسے رکھ دیا جائے گا (۵)،اگر جسم کا کچھ حصہ دستیاب ہوتو حنفیہ اور مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ اگرجسم کا اکثر حصہ ہوگا تونسل دیا جائے گا ور نہ نسل نہیں دیا جائے گا (۱)۔

شافعیہ کی رائے اور یہی حنابلہ کا مذہب ہے کہ اسے عسل دیاجائے گا خواہ اس کے بدن کا کثر حصہ ہویا کم ہو، اس کئے کہ مروی ہے کہ واقعہ جمل کے زمانے میں ایک پرندے نے مکہ میں لا کرایک ہاتھ گرایا تھا، وہ حضرت عبدالرحمٰن بن عتاب بن اسید کا ہاتھ تھا، تو مکہ والوں نے اس کوشل دیا اور اس پرنماز جنازہ پڑھی (۲)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۵۸۴٬۵۸۳، بدائع الصنائع ار ۰۲ س، روضة الطالبین ۲ر ۱۱۹، المغنی ۸ر ۱۱۹

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار۵۹۵،مواهب الجلیل ۲۴۰۰،۲۴۰،روضة الطالبین ۲رکه۱۱،المغنی۲ر ۵۲۳\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۵۹۴، بدائع الصنائع ار۲۰ ۳، مواہب الجلیل ۲ر ۴۲۰، ۲۵۰، روضة الطالبین ۲ر ۱۱۷، المغنی ۲۸ ۸۲۲\_

<sup>(</sup>۵) حاشة الجمل ار۲ ۱۴ ما، المغنى ۲ر ۵۳۹ \_

ا(۱) ابن عابدین ۱۸۲ ۵۵، بدائع الصنائع ۱۸۲ ۳۰، المدونه ۱۸۰ ۱۸۰، مواهب الجلیل ۲۱۲/۲

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢/٢٠ ٣،شرح المهجه ٢/٢٠ اطبع المطبعة الميمنيه ،المغنى ٣/٦٩٦٢ ـ

#### میت کونسل دینے پراجرت لینا:

۲- جمہور فقہاء کے نز دیک میت کوشل دینے پر اجرت لینا جائز
 ادر اس کی ادائیگی میت کے ترکہ سے ہوگی، جہیز وتکفین کے دوسرے مصارف کی طرح اس کا بھی تھم ہے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ بغیرا جرت لئے خسل دینا افضل ہے، اگر خسل دینے والا اجرت کا طالب ہوتو جائز ہے بشر طیکہ دوسرا غسل دینے والا موجود ہو، ورنہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ الیں صورت میں اس پر غسل دینا واجب ہوجائے گا اور طاعت پر اجرت لینا جائز نہیں ہے اور بعض لوگوں کی رائے ہے کہ جائز ہے (۱)۔

## بغیر خسل کے میت کو دن کرنا:

۲۸ - اگرمیت کو بغیر شسل دیئے فن کیا گیا ہواور مٹی ابھی نہ ڈالی گئی ہوتو بلاا ختلا ف اس کو زکال کر شسل دیا جائے گا<sup>(۲)</sup>-

مٹی ڈالنے کے بعد حنفیہ کے نزدیک عنسل دینے کے لئے قبر کھول کر اس کونہیں نکالا جائے گا، شافعیہ کے نزدیک ایک قول یہی ہے، اس کی دلیل میہ ہے کہ قبر کھول کر نکالنا مثلہ ہے، اور مثلہ سے منع کیا گیا ہے، اور اس وجہ سے بھی کہ اس میں ہتک عزت ہے (۳)۔

مالکیداور حنابلہ کی رائے اور یہی شافعیہ کے نزدیک صحیح قول ہے کہ میت میں تغیروا قع ہونے، پھولنے اور پھٹنے کا جب تک اندیشہ نہ ہوقبر سے نکال کرمیت کوشل دیا جائے گا،ابوثور کی بھی یہی رائے ہے (۲)-

- (۱) الشرح الصغير ارا۵۵، حاشية الدسوقى ۴۸۸۸، نهاية الحتاج ۲۸۵، کشاف القناع ۴۸ سوم، ابن عابدين ار۲۷۵، الفتاوى البنديه ار۱۹۹، ۱۹۰۰ الاختار ارا۹۹
- (۲) ابن عابدین ار ۵۸۲، مواهب الجلیل ۲ر ۲۳۴، روضة الطالبین ۲ر ۴۴، المغنی ۲ر ۵۵۳\_
  - (۳) ابن عابدين ار ۵۸۲، روضة الطالبين ۲ر ۱۴۰
- (۷) مواهب لجليل ۲ر ۲۳۴، ۲۳۴، روضة الطالبين ۲ر ۱۲۰۰، حافية الجمل ۲ر ۱۲۴سر (۲۰)

اس مسلہ میں تفصیل ہے جس کے لئے: '' عبش'' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### میت کونسل دینے پر کیاا تر مرتب ہوگا؟

79 - حنفید اور حنابلہ کے نزدیک میت کوشس دینے کی وجہ سے خسل کرنا مستحب ہے، یہی امام مالک کا ایک قول ہے اور شافعیہ کے نزدیک یہی صحیح ہے (۱) -اس لئے کہ تر مذی سے مروی حدیث ہے اور موطاً میں بھی مذکور ہے: "من غسل میتا فلیغتسل" (۲) (جوکسی میت کوشس دے وہ غسل کرلے)۔

امام ما لک کے ایک قول میں ہے اور ابن قاسم کے سوادیگر جمہور فقہاء ما لکیہ کا یہی قول ہے کہ میت کو خسل دینے والے پر غسل نہیں ہے۔ ہے، کیونکہ میت کو غسل دینے احدث یعنی موجب غسل نہیں ہے۔ امام احمد سے مروی ہے کہ صرف کا فرکو غسل دینے پر غسل واجب ہے (۳)، اس لئے کہ جب حضرت علی نے اپنے والدکو غسل دیا تو نبی کریم ایک ہے۔ کریم ایک ہے۔ کریم ایک ہے۔ کریم ایک ہے۔ کان کو غسل کرنے کا حکم دیا (۳)۔ تفصیل کے لئے دعشل کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔ تفصیل کے لئے دعشل کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۱۳، فتح القدیر ار ۵۸،مواہب الجلیل ۲ر ۲۲۳،الشرح الصغیرار ۵۴۹، حاصیة الجمل ۲ر ۰ ۴، المغنی ار ۲۱۲،۲۱۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من غسّل میتاً فلیغتسل ......" کی روایت ابن ماجه (۱۷۰۷ مطع الحلی ) نے حضرت ابو ہریر ہ ہے کی ہے، طبع الحلی ) اور تر ذی (۱۳۷ مطبع الحلی ) نے حضرت ابو ہریر ہ ہے کی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے بیں ابن حجر نے التخیص (۱۱ ۷ ساطبع شرکة الطباعة الفنید) بیں اس کومن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) مواهب الجليل ۲ر ۲۲۳،الشرح الصغير ار ۵۴۹، حاشية الجمل ۲ر ۴، المثنى در ۵۷۵ .

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'أمر علیاً أن یغتسل لما غسّل أباه''کی تخریج فقره ۱۳ میں گذریجی ہے۔

## تغليظ

#### تعريف:

ا - تغليظ غلظ غلظاً سے اخوذ ہے، جو "دق" (پتلا ہونا، باريك ہونا)
كى ضد ہے ، باب استفعال سے استغلظ بھى اسى معنى ميں آتا
ہے، تغليظ كامعنى تاكيد كرنا اور زور دينا ہے، اور وہ غلظ كا مصدر ہے:
لينى كسى چيز كومو كدكر نا اور اس كو تقويت پہنچانا ہے، اس اعتبار سے
تغليظ تخفيف كى ضد ہے ، اسى سے ماخوذ ہے: "غلظت عليه في
اليمين تغليظا" يعنى ميں نے اسے خت اور مؤكد تشم دى ، اسى طرح
"غلظت اليمين تغليظا" كے معنى بيں: ميں نے تشم كو پُر زور بنايا
اور اسے مؤكد كيا (ا)\_

#### نجاسات غليظه:

۲ – فقہاء نے نجاستوں کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: نجاست غلیظہ نجاست غلیظہ کی تعیین میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، چنا نچہ شا فعیہ اور حنا بلیہ کے نزدیک کتا اور خنزیر اور ان دونوں سے بیدا ہونے والی چیزیں نجاست غلیظہ ہیں (۲)۔

اورامام ابوحنیفہ کے نزدیک جس کے نجس ہونے کے بارے میں کوئی نص وارد ہواور اس کے خلاف کوئی نص موجود نہ ہو وہ نجاستِ غلیظہ ہے، اور اگر اس کے خلاف دوسری نص موجود ہوتو وہ نجاستِ

خفیفہ ہے۔ اور امام ابو یوسف اور امام محمد کے نزدیک جس کے نجس ہونے پر علاء کا اتفاق ہو وہ نجاست غلیظہ ہے، چنا نچہ گو برامام ابوحنیفہ کے نزدیک نجاست غلیظہ ہے، اس لئے کہ اس کے بارے میں نص وارد ہے جس سے اس کا نجس ہونا معلوم ہوتا ہے، وہ نص حضرت عبداللہ بن مسعود سے مروی حدیث ہے: " أن النبی عُلَیْ طلب منه لیلة الجن أحجارًا للاستنجاء، فأتی بحجرین وروثة، منه لیلة الجن أحجارًا للاستنجاء، فأتی بحجرین وروثة، فأخذ الحجرین ورمی الروثة، وقال: إنها رکس'(۱) فأخذ الحجرین ورمی الروثة، وقال: إنها رکس'(۱) کئے، وودو پھرلائے الجن میں ان سے استنجاء کے لئے پھر طلب کئے، وودو پھرلائے اور ایک گوبرلائے، آپ عَلِیْ نے دونوں پھر لے لئے اور گوبرکو پھینک دیا، اور فرمایا کہ یہ تونجس ہے)، اس کے خلاف کوئی دوسری نص موجود نہیں ہے، اس لئے وہ نجاست غلیظہ ہے۔

اور صاحبین کہتے ہیں کہ چونکہ اس کے نجس ہونے میں علماء کا اختلاف ہے، اس لئے روث نجاست خفیفہ ہے، حرام جانور کا پیشاب نجاست غلیظہ ہے، امام ابوحنیفہ کے نزدیک بھی اور صاحبین کے نزدیک بھی، امام صاحب کے نزدیک تواس لئے کہ اس کی نجاست کے خلاف کوئی نص نہیں ہے، اور صاحبین کے نزدیک اس لئے کہ اس کے نجس ہونے کے بارے میں تمام فقہاء کا اتفاق ہے۔

مالکیہ کے زدیک حلال جانور کے فضلہ کے علاوہ دیگر جانوروں کے فضلات نجاست غلیظہ ہیں، حنابلہ کتے اور خنزیر میں اور دوسری نجاستوں میں فرق کرتے ہیں، چنانچیان کے نزدیک کتے اور خنزیر کی نجاست سخت ہے، اس کے بعد انسان کے پیشاب اور فضلہ کا درجہ ہے، اس کے بعد دیگر نجاستیں ہیں، اس کے بعد دودھ پیتے بچکا پیشاب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح ماده:''غلظ''۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۸۳، المغنی لابن قدامه ار ۵۲\_

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن مسعود: "أن النبي عُلَيْكُ طلب منه لیلة البحن أحجارا للاستنجاء....." كى روایت بخارى (فُخُ البارى ار ۲۵۲ طبع الدارالسّلفیه) في ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۲۱۱، بدائع الصنائع ار ۸۰، المدونة الکبری ار ۱۹ر ۲۱،۲۰، ۲۱،۲۰ الانصاف ار ۱۰ سـ

نجاست غلیظہ کے احکام میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، حنفیہ کے نزدیک اگر نجاست غلیظہ نمازی کے بدن یا کپڑے میں لگ جائے تو نماز کے درست ہونے کے لئے ایک درہم کے بقدر معاف ہے، اور نجاست خفیفہ کی اتنی مقدار معاف ہے جوکشر نہ ہو۔

مالکیہ نے کہا کہ نجاست ِخفیفہ رگڑنے سے پاک ہوجائے گی،اس کے برعکس نجاستِ غلیظہ دھوئے بغیر پاک نہیں ہوگی۔مزید تفصیل ''نجاست'' کی بحث میں ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک نجاست بغلیظہ سے پاکی حاصل کرنے کے لئے سات مرتبہ دھونا ضروری ہے، ان میں سے ایک مرتبہ مٹی سے دھونا ضروری ہے، نجاست بغلیظہ کے علاوہ دیگر نجاستوں سے پاکی حاصل کرنے کے لئے ایک مرتبہ دھونا کافی ہوگا۔

نجاست غلیظہ کی تھوڑی مقدار بھی بدن یا کپڑے میں لگ جائے تو وہ معاف نہیں ہے، نجاست اگر غلیظہ نہ ہوتو تھوڑی مقدار معاف ہے (۱)۔ مزید تفصیل کے لئے'' نجاست'' کی بحث کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### غورت غليظه:

سا - اس بارے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جسم انسانی کے جس حصہ کو قابل ستر قرار دیا گیا ہے اس پر نظر ڈالنا حرام ہے، اور نماز کے اندراور باہراس کا چھپانا واجب ہے، کیکن حفیہ اور ما لکیہ نے نماز کے اندراور نظر ڈالنے میں اس کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: عورت غلیظہ اور عورت خفیفہ ۔ حنفیہ کے نز دیک عورت غلیظہ صرف دو ہیں، یعنی پیشا ب اور پا خانہ کے اعضاء، اس بارے میں مرداور عورت دونوں کا حکم ایک ہے۔

مالکیہ نے کہا: مردوزن کے اعتبار سے عورت غلیظہ الگ الگ الگ ہے، مرد کی عورت غلیظہ نماز کے اندر آ گے اور پیچھے کا مقام ہے، عورت کی عورت غلیظہ سینہ، دونوں ہاتھ، دونوں پاؤں اور گردن کے علاوہ جسم کا باقی ماندہ حصہ ہے۔

ما لکیہ کے نزدیک اگر کوئی نماز پڑھے اور عورت غلیظ کھلی ہوئی ہوتو نماز دہرائی جائے گی، وقت کے اندراور وقت نکلنے کے بعد بھی (۱)۔ شافعیہ اور حنابلہ کی کتابوں میں سترکی بیقشیم مذکور نہیں ہے، ان کی کتابوں میں صرف بیآیا ہے کہ اگر کل ستر کے ڈھانپنے سے قاصر ہوتو پیشا ب اور پا خانہ کے مقام کو ڈھانپنے میں مقدم کرے گا۔ مزید تفصیل ''شروط الصلاۃ'' کے باب میں ہے۔

#### ديت مغلظه:

سم-اس بارے میں امام شافعی ، امام مالک اور امام احمد کا اتفاق ہے کہ دیت کے معاملہ میں تخق برتی جائے گی ، البتہ تخق کے اسباب کے بارے میں اختلاف ہے ، چنانچہ شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ درج ذیل صور توں میں تختی برتی جائے گی:

الف قتل كاار تكاب حرم مكه ميں ہوا ہو۔

ب قتل کاارتکاب اشهر حرم یعنی ذی قعده ، ذی الحجه ، محرم اور رجب کے مہینوں میں ہوا ہو۔

ج۔ کوئی محرم رشتہ دار قتل کردیا گیا ہو، بیشا فعیہ کی رائے ہے اور حنابلہ کا ایک قول ہے۔

د قتل عداً هواهو يا شبه عمد هو<sup>(۲)</sup>

ھ۔احرام کی حالت میں قتل کیا ہو، یعنی مقتول حالت احرام میں

<sup>(</sup>۱) الجمل على شرح المنج الر١٦٨ ال٣٢٥،١٨٣، قليو بي ١ ر١٨٥،١٩٩، بدائع الصنائع الر٠٨، المدونه الر١٩٠

<sup>(</sup>۱) الاختيار الر۲ ۱۴ ابن عابدين الر۲۷۴، حاشية الدسوقي الر۲۱۳\_

ہو، بیرحنابلہ کے نزدیک ہے۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہرا یسے تل میں تختی برتی جائے گی جس میں قصاص واجب نہ ہو، جیسے باپ کا اپنی اولا دکوتل کرنا اور باپ کے حکم میں داداوغیرہ او پر تک داخل ہیں اور ماں کا حکم بھی یہی ہے(۱)۔ حنفیہ کے نزدیک صرف شبہ عمد میں تختی برتی جائے گی ،اگر دیت کی ادائیگی اونٹول کے ذریعہ ہو، اونٹول کے علاوہ کسی اور چیز کے ذریعہ ادائیگی کا فیصلہ ہوتو اس میں تختی نہیں برتی جائے گی (۲)۔

سختی کی نوعیت اور دیگر تفصیلات کے لئے'' دیت'' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

کن دعاوی میں قتم میں ختی برتی جائے گی:

۵- شافعیہ کی رائے ہے کہ تل، نکاح، طلاق، رجعت، إیلاء، لعان، عدت، حداد (سوگ)، ولاء، وکالت اور وصایت کے دعوی میں، اسی طرح ہرایسے دعوی میں جو مال نہ ہواور نہ اس سے مال مقصود ہوتتم میں شخی برتی جائے گی، اور زیادہ ہوتوتتم میں شخی برتی جائے گی، اور زیادہ مال وہ ہوتوتتم میں خی برتی جائے گی، اور زیادہ مال وہ ہوتوتتم میں خی برتی جائے گی، اور زیادہ مال

اگر مال کم ہولیعنی نصاب زکا ۃ ہے کم ہوتوںتم میں تخی نہیں برتی جائے گی ، البتہ قتم کھانے والے کی جرأت کی وجہ سے قاضی اگرفتم میں تخی برتنا مناسب سمجھے توالیا کرسکتا ہے۔

وہ قتم جس میں تختی برتی جاتی ہے اس میں مدعا علیہ کی قتم، مدعی کی طرف ردشدہ قتم اور گواہ کے ساتھ قتم سب یکسال ہیں۔

حنابلہ نے بھی یہی کہا ہے کہ قتم میں تختی نہیں برتی جائے گ، سوائے اس صورت کے جس کی اہمیت ہو، جیسے جنایات، طلاق، عمّا ق اور مال کی وہ مقد ارجس میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے۔

(۲) ابن عابدین ۳۹۸/۵\_

مالکیہ کے نزدیک چوتھائی دیناریااس سے زیادہ ہونے کی صورت میں قسم میں شخی برتی جائے گی (۱)۔

#### قسم كوسخت بنانے كاطريقه:

۲ - اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ قسم میں اللہ کے ناموصفات کا اضافہ کرکے اس کو تخت بنانا جائز ہے، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ ایسا کرنا واجب ہے یا مستحب ہے یا جائز ہے، مثلاً قسم کھانے والا ہہ کہے:

اس اللہ کی قسم جس کے سواکوئی معبود نہیں ہے جو عالم الغیب والشہادة ہے، جو مہر بان اور نہایت رخم والا ہے، جو پوشیدہ اور کھلے ہوئے کو کیساں جانتا ہے۔

ال سلسلے میں اصل اور بنیاد حضرت ابو ہریر ڈکی یہ حدیث ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ علیات کے سامنے ایسی ہی قتم کھائی (۲)،اور اس لئے بھی کہ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ ان سے جب شخت اور مؤکد فتم کھلائی جائے تو اس کے لئے تیار نہیں ہوتے ، جبکہ عام قتم بلا جھجک کھالیتے ہیں (۳)، فتم کوزمان و مکان کے اعتبار سے مؤکد کرنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۴ ر ۲۷۷، المدونه ۲ ر ۲ ۴ ۳ ۰ ۲ من كشاف القناع ۲ سر ۲ ۳ سر ۲ ۳ سر

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ۲۲۸/۲۲، روضة الطالبين ۲۱۲ سه ۳۳۳، الإنصاف ار ۱۳۲\_

مدیث ابی ہریرہ ان رجلا حلف بین یدی الرسول عَلَیْ الله بدلک 'نهارے پاس موجود کتب حدیث میں اس طویل سیاق کے ساتھ ہمیں نہیں ملی ، البتہ یہ حدیث المبوط (۲۱ / ۸۲ طبع دارا المعرف ) میں مطول ہے ، ای مفہوم کی حدیث المبوط (۲۱ ر ۸۲ طبع دارا المعرف) میں مقبوم کی حدیث حضرت ابن عباس سے مروی ہے: 'ان النبی عَلیْ الله الذی لا إله إلا هو " اور پی حلف جس میں الذی لا إله إلا هو " اور پی حلف جس میں "الذی لا إله إلا هو " کا اضافہ ہے قسم میں شدت پیدا کرنا ہے ، اس کی روایت ابوداؤد (۳ سر ۸۵ طبع عبید الدعاس) نے کی ہے ، اور اس کو قانوی نے اعلاء السنن (۸۶ سی مطبع دار القرآن) میں دور عبد القادر ارناؤوط نے جامع الاصول (۱۱ / ۲۰ مع طبع مکتبة الحلوانی) میں حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) المبسوط ١١/١١٨، حاشية الدسوقي ٢٢٨/٨، وروضة الطالبين ١١/١١٠. الإنصاف ار١٢١،١٢٠

ما لکیدگی رائے ہے کہ جگہ کے اعتبار سے تسم میں تختی برتی جائے گی، مثلاً جامع مسجد میں قسم کھلائی جائے ، کھڑے ہوکر قسم کھلائی جائے ، اگر مدینہ منورہ میں قسم دلائی جارہی ہے تو نبی اکرم علیقی کے منبر کے پاس قسم دلائی جائے ، البتہ ان کے نزدیک وقت کے ذریعے قسم کومؤکد نہیں کیا جائے گا۔

شافعیہ کے نزدیک زمان اور مکان دونوں کے ذریعی مؤکد کی جائے گی، چنانچیسم کو کد کر نے کے لئے جمعہ کے دن عصر کی نماز کے بعد جامع مسجد میں قسم دلائی جائے گی، جبکہ مکہ اور مدینہ کے علاوہ کسی اور جگہ قسم دلائی جارہی ہو، مکہ اور مدینہ میں اگر اس کی نوبت آئے تو مکہ میں حجر اسود کے نزدیک اور مدینہ منورہ میں منبر رسول کے یاس قسم دلائی جائے گی (۱)۔

جگہ کے ذریع جس کومؤکر کرنامسخب ہے یا واجب ہے جس کے بغیر جسم کا اعتبار ہی نہیں ہوگا، اس بارے میں شافعیہ کے دواقوال ہیں جن میں اظہر قول استحباب کا ہے، اور مالکیہ کے نزدیک واجب ہے۔ حنفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مسلمانوں کے حق میں قسم کومؤکد نہیں کیا جائے گا، نہ وقت کے اعتبار سے اور نہ جگہ کے ذریعہ، اس لئے کہ مقصور مقسم بایعنی اللہ کی تعظیم ہے اور یہ مقصد مسجد اور غیر مسجد ہر جگہ حاصل ہے، ہاں جاکم اگر مؤکر کرنے میں کوئی مصلحت سمجھ تو جگہ حاصل ہے، ہاں جاکم اگر مؤکر کرنے کو حنابلہ جائز قرار دیتے ہیں، مسلم کے حق میں جفیہ اور حنابلہ دونوں کے نزد یک قسم کومؤکر کرنا جائز ہے، اس

ے - قتم کومؤ کد کرنا دوسر نے فریق کی طلب پر موقوف ہے یا اس کی طلب کے بغیر بھی قاضی اپنی صواب دید پر قتم کومؤ کد کر اسکتا ہے۔

حنفیہ اور حنابلہ دونوں کے نزدیک قتم کومؤ کدکرنے اور نہ کرنے کا فیصلہ قاضی کرےگا۔

دوسر فریق کواس میں کوئی دخل نہیں ہوگا، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک قسم میں پختی برتنا دوسر فریق کاحق ہے، لہذا اگر وہ مطالبہ کرے توقسم کومؤکد کرنا واجب ہوگا ،جس کوقسم کھانا ہے اگروہ دوسر فریق کے نقاضے کے مطابق مؤکدتشم کھانے سے انکار کرے تواسے سرے سے قسم سے انکار کرنے والاقرار دیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: 'ایمان' کی اصطلاح۔

#### لعان میں سخت:

۸-زمان اورمکان کے ذریعہ لعان کو تخت اور مؤکد کرنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، شافعیہ اور مالکیہ دونوں زمان اور مکان کے ذریعہ لعان کو تخت اور مؤکد بنانے کے جواز کے قائل ہیں، چنانچہ ان کے نزدیک شہر کاجو افضل اور قابل احترام مقام ہوگا وہیں لعان کرایا جائے گا، مثلاً مکہ میں رکن اسوداور مقام ابراہیم کے درمیان، مدینہ منورہ میں منبررسول کے پاس اور بیت المقدس میں صخرہ کے زدیک اور دیگر شہروں میں جامع مسجد کے اندر منبر کے پاس لعان کرایا جائے گا، غیر مسلموں سے اس مقام پر لعان کرایا جائے گا، عیر مسلموں سے اس مقام پر لعان کرایا جائے گا جوان کے نزد یک سب غیر مسلموں سے اس مقام پر لعان کرایا جائے گا جوان کے نزد کے سب غیر مسلموں کے اندر مثلاً عیسائی سے گرجا میں اور مجوسی سے آتشکدہ میں، شافعیہ میں سے قفال کی رائے ہے کہ عیسائی اور مجوسی کے درمیان میں، شافعیہ میں سے تفال کی رائے ہے کہ عیسائی اور مجوسی کے درمیان میں میں متبد کے اندر لعان کرایا جائے گا یا دار القضاء میں۔

امام نووی نے کہا کہ بت پرستوں کے درمیان لعان کرانے کے لئے بت کدہ میں نہیں جایا جائے گا، کیونکہ وہ جگہ بالکل قابل احترام

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۱۸/۱۱۹۱۱، روضة الطالبين ۳۲،۳۱۱/۱۳، الدسوقی ۴۲۲۷، ۲۲۸، الإنصاف ۱۲۰۱۱/۱۱۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۱۸/۱۱، الإنصاف ۱۱/۰۱۲، روضة الطالبين ۱۲/۳۳، قليوني ۳۲/۲۳، وضعة الطالبين ۲۱۲۳، قليوني

نہیں ہے اور اس بارے میں بت پرستوں کے اعتقاد کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

ز مان اوروقت کے ذریعیہ مؤ کدکرنے کی صورت ہیے ہوگی کہ عصر کی نماز کے بعدلعان کرایا جائے۔

اس طرح اس موقع پرشہر کے سربرآ وردہ افراد اور صالح لوگوں کو جمع کر کے اس کو تخت اور مؤ کد بنا یا جائے گا۔

ان امور کے ذریعہ لعان کومؤ کد کرنا مالکیہ کے نزدیک واجب ہے،البتہ نماز کے بعداس کا ہوناان کے نزدیک مندوب ہے، شافعیہ کے نزدیک اس بارے میں چنداقوال ہیں،البتہ شافعیہ کا رائے مذہب تمام صورتوں میں استحباب کا ہے، حنفیہ اور حنابلہ میں سے قاضی ابو یعلی کی رائے ہے کہ زمان اور مکان کے ذریعہ لعان کومؤ کرنہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی نے عکم کومطلق رکھا ہے، اس لئے بغیر کسی دلیل کے جائز نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ اللہ کے رسول عیا ہے کہ حضرت ہلال کو اپنی ہوی کو حاضر کرنے کا حکم دیا، کسی وقت یا جگہ کے ساتھ خاص کیا ہوتا تو یہ چیز ضرورنقل ہوتی، نظر اندازنہ کی جاتی۔

حنابلہ میں سے ابوالخطاب نے کہا ہے کہ قابل تعظیم حبگہ اور وقت میں لعان کرانامستحب ہے (۱) \_

## تعزیری سزامیں سختی:

9 - فقہاء کا اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ تعزیری سزامیں سختی کا استعال حاکم کی رائے پر موقوف ہوگا، کیونکہ اس کا مقصد زجر وتو پیخ ہے، اس بارے میں لوگوں کے حالات مختلف ہوتے ہیں،

جس جرم اور معصیت کے ارتکاب پر شریعت میں کوئی حدیا کفارہ متعین نہ ہواس پر دی جانے والی سز اتعزیر کہلاتی ہے(۱)۔



ريكھئے: ''تغيير'۔



<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۹۷۷م، روضة الطالبين ۲۸ هه ۳۵۴ مهم شرح روض الطالب المبسوط ۱۹۵۰ مشرح الزرقاني ۱۲ مهم ۱۹۵۰ مفنى لابن قدامه

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ۳۵۴،۸۳، روضة الطالبين ۱۷۲۰، أسنى المطالب ۱۲۲، حاشية الطحاوى على الدر ۱۷۴، المغنى لابن قدامه ۸۷۳۳، کشاف القناع ۱۲۸،۱۳۶.

#### متعلقه الفاظ:

#### تبريل:

۲ - تبریل ''بدّلت الشيء تبدیلاً "کا مصدر ہے،اس کامعنی ہے: میں نے اس کی صورت بالکل ہی بدل ڈالی، اور ''أبدلته بكذا إبدالاً "کامعنی ہے: میں نے پہلے کو ہٹا کراس کی جگہ دوسری چیزر کھدی (۱)۔

حفیہ میں سے علماء اصول نے ''بیان تغییر' اور''بیان تبدیل' میں فرق کیاہے، چنانچہ انھوں نے کہاہے کہ بیان تغییر وہ بیان ہے جس میں لفظ کے ظاہری معنی کوچھوڑ کر دوسرامعنی اختیار کیا جائے، مثلاً کسی الیی شرط پرمعلق کرنا جوذ کر میں مؤخر ہوجیسے کوئی شخص اپنی بیوی سے کے: '' أنت طالق إن دخلت الدار'' ۔ اور بیان تبدیل کا مطلب بیہ ہے کہ کسی شرعی حکم کے ختم ہونے کا بیان بعد میں پائی جانے والی کسی شرعی دلیل سے ہواور یہی نئے ہے (۲)۔

شرع حکم:

۔ ''تغییر کا حکم اس کے مقام محل کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا جس کی تفصیل ذیل میں درج کی جارہی ہے:

طہارت کے باب میں پانی کے اوصاف کی تبدیلی:

"- علاء کا اتفاق ہے کہ نجاست نے جس پانی کے مزہ، رنگ یا ہو، ان

اوصاف میں سے ایک سے زائد اوصاف کو بدل دیا ہو، اس پانی سے

نہ وضوکر نا درست ہے اور نہ اس کے ذریعہ پاکی حاصل کرنا درست

ہے، اسی طرح علماء کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ دریا کے مانند کشر پانی

جس میں نجاست پڑنے سے اس کے تیوں اوصاف میں سے کوئی

# تغيير

#### تعريف:

فقہاء کے نز دیک اس کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے ۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: ''بدل' ،لسان العرب ماده: ''بدل''

<sup>(</sup>۲) المرآة مع المرقاة لمنلا خسرو ۲ر ۱۲۶۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انفال پر ۵۳۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ' فير' ـ

وصف نه بدلتووه نا یا کنهیں ہوگا۔

اسی طرح علاء کااس پر بھی اتفاق ہے کہ اگر پانی میں کوئی ایسی چیز مل جائے جو عام طور سے پانی سے جدا نہ رہتی ہوجیسے مٹی اور اس کے ملنے کی وجہ سے پانی میں تبدیلی واقع ہو جائے تو پانی بدستور طاہر اور مطہر رہے گا، البتہ بد بودار پانی کے بارے میں ابن سیرین سے ایک روایت ہے جوشاذ ہے۔

ایسا پانی جس میں زعفران مل گیا ہو یا کوئی الیمی پاک چیز مل گئی ہو جو عام طور سے پانی سے الگ رہتی ہے، اور اس کے ملنے سے پانی کے تینوں اوصاف میں سے کوئی وصف بدل گیا ہوتو بالا تفاق وہ پانی پاک ہے، البتہ اس کے مطہر ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، پاک ہے، البتہ اس کے مطہر ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ وہ ماء مطلق نہیں ہے، اس لئے مطہر نہیں ہے، بلکہ اس کواس چیز کی طرف منسوب کیا جاتا ہے جواس کے اندر ملی ہوئی ہے، مثال کے طور پر زعفران ملے ہوئے پانی کو زعفران کا پانی کہ جاتا ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ وہ پانی پاک کرنے والا ہے جب تک پکانے
کی وجہ سے تبدیلی واقع نہ ہو، البتہ ایسا پانی جس میں کوئی پاک چیز ملا
کر پکادیا گیا ہواور پکانے کی وجہ سے اس میں تبدیلی واقع ہوتو اس
پانی سے نہ وضوکر نا درست ہے اور نہ کسی دوسری نا پاک چیز کو پاک کرنا
صحیح ہے۔

ایسا پانی جو در یا کی طرح زیادہ نہ ہواگراس میں کوئی نجاست مل جائے اوراس کے نتیوں اوصاف میں سے کسی وصف کو نہ بدلے تواس پانی کے حکم میں علماء کے اقوال مختلف ہیں، جمہور علما قلیل اور کثیر پانی کے حکم میں فرق کرتے ہیں، جمہور کا قول ہے کہ اگر پانی قلیل ہوگا تو وہ نجس ہوجائے گا اور اگر کثیر ہوگا تو نجس نہیں ہوگا ،البتہ قلیل اور کثیر کی تعیین میں ان کے درمیان اختلاف ہے، امام ابو حذیفہ کے نزدیک

قلیل اور کثیر کے درمیان حدفاصل یہ ہے کہ پانی اتنی زیادہ مقدار میں ہوکہ اگرکوئی شخص پانی کے ایک کنارے میں حرکت پیدا کر ہے تواس حرکت کا اثر پانی کے دوسرے کنارے تک نہ پہنچے وہ کثیر ہے اور اگر ایک کنارے کی حرکت کا اثر دوسرے کنارے تک بہنچ جائے تووہ پانی قلیل ہے قلیل ہے

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک قلیل اور کثیر کے درمیان حدفاصل دو
قُلّے ہیں، اگر پانی دو قلے ہیں تو کثیر ہے اور اس سے کم قلیل ہے،
قُلُوں کے سلسلے میں '' ہجر'' کے قلّوں کو معیار مانا گیا ہے، ان حضرات کا
استدلال نبی اکرم علیہ کی اس حدیث سے ہے: '' إذا کان الماء
قلتین لم یحمل المخبث' ایک روایت میں: "لم ینجس'' کا
لفظ آیا ہے (ا) (پانی جب دو قلے ہوجائے تو وہ نجاست کونہیں اٹھا تا
لیخی نجس نہیں ہوتا ہے)۔

بعض علماء نے قلیل اور کثیر کے درمیان کوئی تحدید نہیں کی ہے، انہوں نے کہا ہے کہ نجاست تھوڑ ہے پانی کو فاسد کر دیتی ہے اگر چہ اس کے کسی وصف کو نہ بدلے، یہ قول امام مالک سے مروی ہے، ان سے یہ بھی مروی ہے کہ ایسایانی مکروہ ہے۔

بعض علماء کی رائے ہے کہ ایسا پانی پاک ہے،خواہ قلیل ہو یا کثیر، ان علماء میں طواہراور مالکیہ بھی ہیں (۲)

اس اختلاف كى تفصيلات كے لئے ديكھئے: "مياہ" كى اصطلاح۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''إذا کان المهاء قلتین لم یحمل النحبث'' کی روایت ابوداؤد (۱/۱۵ طبع عبید دعاس) اورتر ندی (۱/۷۹ طبع مصطفی الحلبی ) نے کی ہے، احمد شاکر نے تر ندی پراپی تعلیق (۱/ ۹۸ طبع مصطفی الحلبی ) میں اور حاکم (۱/ ۱۳۲ طبع دارالکتاب العربی) نے اس کوضیح قرار دیاہے، اور کہا: یہ حدیث امام بخاری اور امام مسلم کی شرائط کے مطابق صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع اراك، جوا ہرالإ کلیل ار۵، مغنی المختاج ار کا، المغنی لا بن قدامه ار ۱۱ اسبل السلام ار ۱۳ ا

#### نماز کے اندر نیت کی تبدیلی:

۳ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ بلاعذر جان بوجھ کرنماز میں نیت کے بدل دینے اور ایک فرض سے نفل بدل دینے اور ایک فرض سے نفل کی طرف نیت کے پھیردینے سے نماز باطل ہوجائے گی (۱)۔

اس مسکلہ کی تفصیل کے لئے'' تحویل''اور''نیت'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

عبادات میں انسان کی اس حالت کی تبدیلی جس کی بنا پروہ شرعی حکم کا مکلّف ہوتا ہے:

۵-انسان کوشر کی احکام کا پابند بنانے والی حالت جب بدل جائے،
مثلاحیض اور نفاس والی عورت پاک ہوجائے یا بچہ بالغ ہوجائے یا
کافر مسلمان ہوجائے یا پاگل یا ہے ہوش کوافاقہ ہوجائے یا مسافر مقیم
ہوجائے اورا تناوقت باتی ہے جس میں عبادت کی ادائیگی ہوسکتی ہے،
توفقہاء کی متفقہ رائے ہے کہ اس پر عبادت کی ادائیگی لازم ہے، البتہ
اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف الی صورت میں ہے جبکہ یہ
تبدیلی عصر یا عشاء کے وقت میں ہو کہ کیا عصر کے وقت تبدیلی کی
صورت میں ظہر کی نماز او رعشاء کے وقت تبدیلی کی صورت میں

جمہور فقہاء کے نزدیک ظہر اور مغرب کی نماز کی ادائیگی بھی واجب ہے، کیونکہ عذر کی حالت میں دوسری نماز کا وقت پہلی نماز کا وقت سے۔

حنفیہ، حسن بھری اور سفیان توری کے نزد یک صرف اسی وقت کی نماز واجب ہوگی جس میں عذر زائل ہوا ہے، کیونکہ پہلی نماز کا وقت تو

وقت کی اس مقدار کے بارے میں بھی فقہاء کا اختلاف ہے جتنی مقدار کے ملنے کی صورت میں وجوب متعلق ہوگا، جمہور کی رائے ہے کہ وہ تکبیر تحریمہ کے بقدر ہے، لہذا جو شخص وقت کے اخیر میں اتنا پائے جس میں تحریمہ کی گنجائش ہوتواس پر نماز واجب ہوگی، ورنہ نہیں۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ وہ ایک رکعت یا اس سے زائد کے بقدر ہے، شافعیہ کے نزدیک میہ مرجوح قول ہے، چنانچہ جس شخص کو اتنا وقت مل جائے جس میں ایک رکعت یا اس سے زائد نماز پڑھی جاسکتی ہوتواس پراس وقت کی نماز فرض ہوگی ، ورنے فرض نہیں ہوگی۔

مالکیہ کے نزدیک اگر کوئی شخص عصریا عشاء کے اخیر وقت میں اتنا وقت پالے کہ مقیم ہونے کی صورت میں پانچ رکعت اور مسافر ہونے کی صورت میں تین رکعت پڑھ سکے، تواس پر عصر کے ساتھ ظہر کی نماز یا عشاء کے ساتھ مغرب کی نماز بھی واجب ہوگی (۲)۔

اگرفرض کی ادائیگی کے بقدر وقت گزر جائے اس کے بعد کسی عورت کوچش آ جائے یا نفاس شروع ہوجائے یا کوئی پاگل ہوجائے ، یا کسی پر ہے ہو تی طاری ہوجائے تواس پراس وقت کی نماز فرض ہوگی یا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے ۔ شا فعیہ اور حنابلہ کے نزد یک جس نے وقت کا کچھ حصہ پالیا ہے اس پر اس وقت کی نماز فرض ہوگی ، اسی طرح اس سے قبل والے وقت کی نماز بھی فرض ہوگی اگر ان دونوں وقتوں کی نماز جمع کر کے پڑھی جاتی ہواور اتنا وقت یا بے جس میں اس نماز کی بھی گنجائش ہو، اس لئے کہ جمع کی صورت یا بے جس میں اس نماز کی بھی گنجائش ہو، اس لئے کہ جمع کی صورت

عذر ہی کی حالت میں ختم ہو چکا ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۹۵، جواہر الإکلیل ارسس، المغنی لابن قدامه ار۹۹۸، مغنی المحتاج ارسسا۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ۱۸۴۰، ۱۳۴۰، القوانين الفقهيه رص ۶۹، جواهر الإکليل ۱۸ ۳۳، تخنة المحتاج ۱۸ ۳۵۴، المغنی لاین قدامه ۱۸۹۱

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار۲۹۲ <sup>مغنی الحتاج ار ۱۳۹۹ المغنی</sup> لا بن قدامه ار ۲۸ س.

میں دوسری نماز کاوقت ہی پہلی نماز کا بھی وقت ہے۔

حنفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے کہ ان بالا اعذار کے پیش آنے سے فرض ساقط ہوجائے گا، اگر چہاخیر وقت میں بیاعذار پیش آئیں۔
اس مسکلہ میں جنون ، بے ہوثی ، حیض اور نفاس کا پیش آناممکن ہے، بخلاف کفر اور طفولیت کے، کیونکہ بلوغ کے بعد طفولیت کا پایاجانا ناممکن ہے اور اسلام کے بعد کفر کا پایاجانا ممکن تو ہے لیکن بیہ ارتداد ہے جس کی وجہ سے قضا کا وجوب ساقط نہیں ہوتا ہے، صرف حنیہ کے نزدیک ساقط ہوتا ہے۔

کوئی نابالغ کسی وقت کی نماز پڑھ کر فارغ ہونے کے بعدوقت کے اندر یا نماز کے دوران بالغ ہوجائے،اس پراس وقت کی نماز فرض ہوگی یا نہیں؟ اس مسئلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے اوراسی طرح اس کے روزہ کے سلسلہ میں بھی ہے۔

تفصيل كے لئے ديھئے: اصطلاح" بلوغ"،" صلاق" اور" صوم"۔

#### قبلہ کے بارے میں اجتہاد کا بدل جانا:

۲ – نمازی تحری کر کے نماز پڑھ رہا ہوا ورا بھی نماز ہی کے اندر ہے کہ اس کا اجتہاد بدل گیا تو نماز میں دوسری جہت کی طرف گھوم جائے گا اورا پنی نماز پوری کرے گا، اس لئے کہ مروی ہے: ''إن أهل قباء لما بلغهم تحویل القبلة من بیت المقدس استداروا کھیئتھم الی الکعبة، وأتموا صلاتهم، ولم یأمرهم رسول الله عَلَیْ الله عَلْ الله عَلَیْ اللّیْ الله عَلَیْ اللّیْ اللّیْ

بدل جانے کی اطلاع ملی، تو وہ نماز کی حالت میں ہوتے ہوئے ہی کعبہ کی طرف پھر اور اپنی نماز پوری کی ، اور رسول اللہ علیہ نے انھیں اس کے دہرانے کا حکم نہیں دیا )-اور اس لئے بھی کہ جونماز تحری کی جہت کا رخ کر کے ادا کی جاتی ہے وہ قبلہ رخ ہی ہوتی ہے، اس لئے کہ اشتباہ کی حالت میں وہی قبلہ ہے، اور اس لئے بھی کہ دائے کی تبدیلی دراصل نص کے منسوخ ہونے کے معنی میں ہے، اور کسی نص تبدیلی دراصل نص کے منسوخ ہونے کے معنی میں ہے، اور کسی نص کے منسوخ ہونے سے پہلے اس منسوخ نص پر جوثمل ہوا ہے وہ نسخ کی وجہ سے باطل نہیں ہوتا ہے۔

مالکیہ کے نزدیک اس کے لئے دوشرطیں ہیں: پہلی شرط تو یہ ہے کہ مازی اندھا ہو، دوسری شرط یہ ہے کہ دائے گی تبدیلی سے پہلے جس جانب رخ کر کے نماز پڑھ رہا تھا اس میں قبلہ سے بہت معمولی انحواف ہو، اور اگر نمازی بینا ہو یا قبلہ سے انحواف بہت زیادہ ہوتو الی صورت میں نماز توڑ کر از سرنو دوسری جہت کا رخ کر کے نماز پڑھنا واجب ہے۔ بعض علماء جن میں علامہ آمدی بھی شامل ہیں، کی رائے ہے کہ پہلی جہت سے دوسری جہت کو نقل نہ ہوگا، اپنے پہلے ہی اجتہاد پر نماز پوری کر کے گا، تا کہ ایک اجتہاد کا نقل دوسرے اجتہاد سے لازم نہ آئے، اور اگر نماز سے فارغ ہونے کے بعد اجتہاد میں تبدیلی واقع ہواور بیشی طور سے غلطی واضح نہ ہوتو نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، پہلی والی نماز بالا تفاق درست ہے، لیکن اگر غلطی بینی طور پر ثابت ہوجائے تو مالکیہ اور شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر وقت باقی ہے تو نماز کا اعادہ کرے گا، دخشیا ور حنا بلہ کے دوش نعیہ کے ایک مرجوح قول کے مطابق اگر نماز سے فارغ ہو دی کے دور تول کے مطابق اگر نماز سے فارغ ہو دی کے دور تول کے مطابق اگر نماز سے فارغ ہو دی کے دور تول کے مطابق اگر نماز سے فارغ ہو دی کے دیک ہو یا نہ ہو (ا)۔

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه ار ۹۷ س، القوانين الفقه پيه رص ۹ ۲۶، مغنى المحتاج ار ۱۳۰۰، السوائع ار ۱۳۰۰، المحتاج از ۱۳۰۰، المحتاج از ۱۳۰۰، المحتاج الر ۱۳۰۰، المحتاج الر ۱۳۰۰، المحتاج المح

<sup>(</sup>۲) حدیث: أن أهل قباء لما بلغهم تحویل القبلة من بیت المقدس ..... كى روایت بخارى (فتح البارى ۵۰۲۱ طبع السلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع الرااا، جواہر الإکلیل ار ۴۵، القوانین الفقه پیه رص ۲۱، مغنی المحتاج ار ۲۵، المغنی لابن قدامه الر ۴۵، م

سال کے دوران زکا ہ کے نصاب میں تبدیلی:

2- اس پر فقہاء کا اجماع ہے کہ سامان تجارت کو دوران سال دوسرے سامان تجارت سے فروخت کردیئے سے حولان حول کا حکم جاری رہےگا، کیونکہ زکا 8 بذات خودسامان میں لازم نہیں ہوتی ہے، بلکہ اس کی قیت میں واجب ہوتی ہے۔

مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اگر زکا ۃ کے کسی ایسے نصاب کوجس میں حولان حول کا اعتبار ہوتا ہے اسی کے جنس سے فروخت کر دیا جائے ، مثلاً اونٹ کو اونٹ سے ، گائے کو گائے سے ، بکری کو بکری سے ،سونے کوسونے سے یا چاندی کو چاندی سے توحولان حول کا تھم ختم نہیں ہوگا ، پہلے والے نصاب کے حول پر دوسرے نصاب کا حول مبنی ہوگا ،اس لئے کہ بیا ایسانصاب ہے کہ سال کے درمیان اس کے اضافے کو اس کے ساتھ ملا دیا جاتا ہے ، لہذا اس کے ہم جنس بدل کے سال کی بنیا دمبدل منہ کے سال پر ہوگی ، جیسا کہ سامان تجارت میں ہوتا ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ یہ تبادلہ اگر تجارت کے لئے نہ ہوتواس کی وجہ سے حول کا حکم ختم ہوجائے گا، اور اگر تجارت کی غرض سے ہوتو حول کا حکم ختم نہیں ہوگا، اور اگر یہ تبادلہ سونے اور چاندی میں ہوتو دونوں صورتوں میں حول کا حکم ختم ہوجائے گا اور تبادلہ کے بعد از سرنو حول کا آغاز ہوگا، ان کی دلیل رسول اللہ عیسی کا ارشادگرامی ہے: حول کا آغاز ہوگا، ان کی دلیل رسول اللہ عیسی کے الرشادگرامی ہے: "لا ذکاۃ فی مال حتی یحول علیہ المحول " (اکر کسی مال

(۱) حدیث: "لا زکاۃ فی مال حتی یحول علیہ الحول" کی روایت ترفدی (۲۹،۲۵ طبع عیسی ترفدی (۲۹،۲۵ طبع عیسی اور ابن ماجه (۱۱/۵۵ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے، الفاظ ابن ماجه کے ہیں، اور اس کی روایت بیبیق (۳۸ ۹۵ طبع دار المعرف ) نے حضرت علی اور حضرت عائشہ سے کی ہے۔ ابن حجر نے کہا ہے: علی کی حدیث کی اساد میں کوئی حرج نہیں ہے، آثار سے اس کوتقویت ملتی ہے، لہذا وہ قابل حجت ہے (تلخیص الحیر ۱۵۲۲ طبع المکتبة الأثرید)۔

میں اس وقت تک زکا ۃ واجب نہیں ہے جب تک اس پرایک سال نہ گذرجائے )۔

حفیہ اثمان، یعنی سونے، چاندی میں مالکیہ اور حنابلہ کے ساتھ ہیں اور ان کے علاوہ میں شافعیہ کے ساتھ ہیں، اس لئے کہ زکا قان کے نزدیک اثمان (سونے و چاندی) میں صرف ثمن ہونے کی وجہ سے ہے، برخلاف دوسرے اموال کے کہ ان کا معاملہ مختلف ہے۔ اگر زکا ق کے کسی نصاب کوغیر جنس سے فروخت کرے، مثلاً اونٹ کوگائے سے، اور ییمل زکا ق کی ادائیگی سے بیخے کی غرض سے نہ ہو توفقہاء کا اتفاق ہے کہ سال کا حکم ختم ہوجائے گا، اور تبادلہ کے بعد از سرنوحول کا آغاز ہوگا (ا)۔

مزیرتفصیل'' زکاۃ'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

نکاح کے باب میں آزاد ہونے یا دین کے اعتبار سے شوہریا بیوی کی تبدیلی:

۸ - جب کوئی شخص کسی متعین خاتون سے شادی کرنے کا پیغام دے اوراس کا پیغام منظور کرلیا جائے، پھر دوسری خاتون سے نکاح کردیا جائے جبکہ شوہریہی سمجھر ہاہے کہ اس خاتون سے اس کا نکاح ہور ہا ہے جب کے جس کے لئے اس نے پیغام دیا تھا اور اس نے قبول کرلیا، تو الی صورت میں نکاح منعقد نہیں ہوگا، کیونکہ جس کے بارے میں ایجاب ہوا ہے، اس کے بارے میں قبول نہیں، یہی رائے حفیہ، شافعیہ، مالکیداور حنابلہ کی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۷/۲، حاشیه این عابدین ۱/۲، جوابرالاِ کلیل ۱/۰۲، القوانین الفقه پیهرص ۱۱۴، المغنی لابن قدامه ۱/۷۷، مغنی المحتاج ۱/۷۹–۳۷

<sup>(</sup>۲) المغنى لابن قدامه ۵٬۲۱۷۱، حاشيه ابن عابدين ۳۲۵/۲، تحفت المحتاج ۷۵۵/۷، جوابر الإکليل ار ۲۷۷، فتح العلى المالک ار ۳۲۵۔

اگرکوئی شخص کسی خاتون سے نکاح کرے اور نکاح کرتے وقت خاتون کے مسلمان ہونے کی شرط لگائے، یا زوجین میں سے کسی ایک میں نسب، حریت، باکرہ ہونے، جوان ہونے یا دین داری کی شرط لگائی جائے، لیکن نکاح کے بعد معلوم ہو کہ اس شرط کی خلاف ورزی کی گئی ہے تو جمہور فقہاء کی رائے ہے اور یہی شافعیہ کے زدیک رائح قول ہے کہ نکاح درست ہوجائے گا، شافعیہ نے کہا ہے کہ شرط کی خلاف ورزی فساد بھے کا سبب نہیں ہوتی ہے، حالانکہ شروط فاسدہ کی خلاف ورزی فساد بھے کا سبب نہیں ہوتی ہے، حالانکہ شروط فاسدہ کے خات متاثر ہوتی ہے، تو نکاح بدر جداولی متاثر نہ ہوگا۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ شرط یا پیندیدہ وصف کے فوت ہونے کی وجہ سے حق خیار حاصل ہوگا۔

ایک قول کے مطابق جو شافعیہ کے نزدیک مرجوح ہے، نکاح درست نہ ہوگا، کیونکہ نکاح میں صفات کا اعتبار ہوتا ہے، اور صفات کا بدلنا ایسا ہی ہے جیسا خوداس چیز کا بدل جانا (۱)۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر باندی آزاد کردی جائے اور اس کا شوہر غلام ہوتو اس کو نکاح فنے کرنے کا اختیار ہوگا۔ اس لئے کہ حضرت بریرہ گی حدیث ہے، حضرت عائشہ فرماتی ہیں: "کا تبت بریرہ فخیر ها رسول الله عَلَیْ الله عَلَیْ فی زوجها، و کان عبدا فاختارت نفسها" (۲) رسی نے بریرہ سے عقد کتابت کیا تو رسول الله عَلیہ نفسها نفسها" کے شوہر کے سلسلے میں ان کو اختیار دیا ان کے شوہر غلام تھ تو انھوں نے اپنے آپ کو اختیار کرلیا)، اس لئے بھی عورت کو اختیار ہوگا کہ آزاد ہونے کے بعد ایک غلام کی زوجیت اور ماتحی میں ہونے کی

وجهسےاسے ضرر لاحق ہوگا (۱)۔

اوراگرباندی آزادگی جائے اوراس کا شوہرآ زاد ہوتواسے خیار فنخ حاصل ہوگا یا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کے نز دیک اسے خیار فنخ حاصل نہ ہوگا، کیونکہ بیوی آزاد ہوکر اب کمال میں شوہر کے برابر ہوئی ہے، لہذااسے خیار فنخ حاصل نہ ہوگا۔ طاؤوس، ابن سیرین، مجابد، ابرا ہیم خعی، سفیان ثوری اور حنفیہ کے نزدیک بیوی کوخیار فنخ حاصل ہوگا، ان حضرات کی دلیل حضرت بریرة کی حدیث ہے جس میں صراحت ہے کہ ان کے شوہر آزاد تھے، جیسا کہ نسائی نے اپنی سنن میں اس کی روایت کی ہے۔

کتابیخاتون جس کاشو ہراسلام لے آئے اس کا نکاح باقی رہے گا،
اس پر فقہاء کا اتفاق ہے ،خواہ دخول سے پہلے اسلام لائے یا بعد میں،
اس لئے کہ جب کوئی مسلمان ابتداء کسی کتابیہ سے نکاح کرسکتا ہے تو
پہلے سے کیا ہوا نکاح بدر جہاولی باقی رہے گا، فقہاء کا اس پر بھی اتفاق
ہے کہ کوئی کتابیہ خاتون اپنے شو ہر سے پہلے اسلام لے آئے اور
دخول کی نوبت نہ آئی ہو تو فور اُ تفریق ہوجائے گی، شو ہرخواہ کتا بی ہو،
مجوی ہو یا کوئی اور ہو، کیونکہ کسی کا فرکا کسی مسلمان خاتون سے نکاح
درست ہی نہیں ہے۔

میاں ہوی دونوں ہت پرست ہوں یا دونوں مجوسی ہوں یا کوئی کتابی مردکسی بت پرست خاتون سے شادی کر لے اور ان صورتوں میں زوجین میں سے کوئی اسلام لے آئے تواس کے بارے میں فقہاء

- (۲) مغنی الحتاج سرر ۲۱۰، ۱۹۱۱، المغنی لا بن قدامه ۲ ر ۲۱۳، ۲۵۹، ۲۵۹، جواهر الإکلیل ار ۲۹۲، حاشیه ابن عابدین ۳۸۸۳ س

<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج ۳ر۲۰۷، القوانين الفقهيه رص۲۲۰، المغنى لابن قدامه ۵۲۲٬۵۲۳/۲ كشاف القناع ۱۹۹۸

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہؓ: " کاتبت بریرۃ فخیرہا رسول اللہ فی زوجھا فاختارت نفسھا" کی روایت بخاری (افق ۴۰۸٫۹ طبح السّلفیہ) اورمسلم (۱/۱/۲۱ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

كااختلاف ہے۔

تفصیل کے لئے'' اسلام'' اور'' نکاح'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔ غصب کروہ چیز میں تبدیلی:

9 - غصب کردہ چیز کے اندر تبدیلی کرنے کے تھم میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفنیہ اور مالکیہ کے نزدیک تبدیلی کرنے کے نتیج میں نام بدل جائے اور اس کے اہم منافع ختم ہوجائیں، جیسے گیہوں کو پیس دی تو غاصب اس کا صان دے کر اس کا مالک ہوجائے گا، البتہ ضان کی ادائیگی سے پہلے اس سے انتفاع اس کے لئے جائز نہ ہوگا۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ تبدیلی کے نتیج میں غصب کر دہ چیز کی قیمت میں جواضافہ ہوا ہے وہ مالک کا ہے، اس کی وجہ سے غاصب کو پہنیں ملے گا اگراضافہ اثر محض ہو، اور اگر تبدیلی کی وجہ سے شکی مغصوب کی قیمت یا افادیت میں کمی آجائے تو غاصب پر غصب کر دہ چیز کاوالیس کرنا اور نقصان کا تاوان ادا کرنا واحب ہوگا (ا)۔

تفصیلات اصطلاح '' غصب'' میں ہیں۔

جنایت کرنے والے اورجس پر جنایت کی گئی ہے اس کی حالت کی تبدیلی:

• ا - جب جنایت کرنے والے کی حالت یا جس پر جنایت کی گئی ہے اس کی حالت اسلام سے کفر کی طرف یا کفر سے اسلام کی طرف بدل جائے تو قصاص کے واجب ہونے اور واجب نہ ہونے اور دیت کی مقدار کے بارے میں مختلف مذاہب ہیں، جن کے لئے '' دیت' اور ''قصاص'' کے مباحث کی طرف رجوع کیا جائے۔

## تفاول

لعريف:

ا - تفاول کامعنی الجھے کلام کوس کراس سے اچھاشگون لینا ہے، اورا گر وہ کوئی برا کلام ہوتو وہ طیرۃ لیمنی برشگونی ہے، کہا جاتا ہے: "فأل به تفئیلا" اس کو ایسا بنادیا جس سے فال کی جائے اور "تفاّل به تفوّلا"، اور "تفاء ل تفاؤلا" بھی کہا جاتا ہے، فال کا لفظ عام طور سے خیر اور اچھے بہلو کے لئے استعال ہوتا ہے، حدیث میں ہے: "لاعدوی ولا طیرۃ، ویعجبنی الفال الصالح" (ان چھوت کی بذات خودکوئی حقیقت ہے اور نہ برشگونی کی ، اور جھے نیک چھوت کی بذات خودکوئی حقیقت ہے اور نہ برشگونی کی ، اور جھے نیک ہوتا ہے، کہا جاتا ہے: "لا فال کا استعال بھی شر اور برے معنی میں بھی ہوتا ہے، کہا جاتا ہے: "لا فال علیک "لیمنی تمر اور برے معنی میں بھی ہوتا ہے، کہا جاتا ہے: "لا فال علیک "لیمنی کی موجودگی میں طیرۃ کا تذکرہ ہو، حدیث میں ہے: نبی کریم علیقی کی موجودگی میں طیرۃ کا تذکرہ طیرہ فال ہے )، اور سے کے ارشاد فرمایا: "خیر ہا الفال" (بہترین طیرہ فال ہے) ، اور سے کی روایت میں نبی کریم علیقی سے ثابت ہے: "لا عدوی ولاطیرۃ ویعجبنی الفال: الکلمۃ الحسنة، "لا عدوی ولاطیرۃ ویعجبنی الفال: الکلمۃ الحسنة،

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۲۱۵، جوامر الإکلیل ۱۲۹۷، مغنی الحتاج ۲ر ۲۹۰، المغنی لابن قدامه ۲۷۷۵۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب، المصباح ماده: "فأل" ـ

حدیث:"لاعدوی و لاطیرة و یعجبنی الفأل الصالح" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱ / ۲۱۴ طبع التلفیه) اور مسلم ( ۲۸ / ۲۸ اطبع عیسی اکلمی) نے حضرت انس بن مالک ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خیرها الفأل" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۲/۱۲ طبع السّلفید) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

الكلمة الطيبة" (حصوت اور بدشكوني كى كوئى شرعى حقيقت نهيس بين الكلمة الطيبة" (حصوت المربد المين المين

فقہاء نے بھی فال کوائی معنی میں استعال کیا ہے جواس کا لغوی معنی ہے، چنانچے قرافی نے فال کی تعریف یوں کی ہے: '' جس کوئن کر خیر کا گمان ہو''، طیرۃ اور تطیر کے برعکس، یعنی بھی پد لفظ خیر کے لئے متعین ہوتا ہے، بھی شرکے لئے متعین ہوتا ہے اور بھی دونوں کا احمال ہوتا ہے، بھی خیر کے لئے متعین ہونے کی صورت یہ ہے کہ بغیر کسی قصد وارادے کے کئی کے کان میں کوئی اچھا لفظ پڑجائے، مثلًا فافل پڑجائے، مثلًا یافلاح، اور یا مسعود کا لفظ

#### متعلقه الفاظ:

#### تبرك:

۲ - کسی میں منجانب الله خیر کے ثبوت کی طلب، برکت کہنے کی وجہ بیہ ہے کہ جس طرح اس چیز میں ہے کہ جس طرح اس چیز میں بھلائی قائم ودائم رہے۔

## تفاوُل كاشرع حكم:

سا- تفاؤل یعنی اچھاشگون لینامباح ہے، بلکہ جب خیر کے لئے متعین ہوتواس سے نیک شگون لینا اچھا ہے، جیسے کوئی مریض "یاسالم"کالفظ سے اوراس سے اس کے دل میں انشراح حاصل ہو۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بغیر کسی ارادہ کے کوئی اچھا لفظ س

كراس سے نيك شكون لينا جائز ہے، جيسے كوئى مريض" يا سالم"

كالفظ سنے ياكوئي كم شده چيزكوتلاش كرنے والا "يا واجد" كالفظ

سے اور اس سے اس کے قلب کوراحت ملے <sup>(۱)</sup> اس لئے کہ حدیث

ہے: ''لا عدوى ولا طيرة و يعجبني الفأل الصالح

والكلمة الحسنة"(٢) (نه چھوت كى كوئى حقیقت ہے اور نه

"كان النبي عليه الصلاة والسلام يعجبه أن يسمع يا

راشد، يا نجيح إذا خرج لحاجته" (٣) ( نِي كريم عَلَيْكُ

جب کسی کام کے لئے نکلتے تو ''یاراشد یانجیح'' جیسے الفاظسنا

آب عَلِينَا ﴾ ويندتها )۔''وكان لا يتطير من شيء، وكان

إذا بعث عاملا سأل عن اسمه فإذا أعجبه اسمه فرح به

ورئى بشر ذلك في وجهه، وإن كره اسمه رئى

كراهية ذلك في وجهه، وإذا دخل قرية سأل عن اسمها

فإن أعجبه اسمها فرح ورئي بشر ذلك في وجهه، وإن

کره اسمها رئی کراهیة فی وجهه''<sup>(۳)</sup> (اورآپ ایسه

برشگونی کی،اور مجھے اچھی فال اور اچھالفظ پیندہے)۔

- (۲) حدیث: العدوی و لاطیرة و یعجبنی الفأل الصالح و الکلمة الحسنة کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹ ۲۱۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲) ۲۱۳ الطبع عیسی الحلی) نے حضرت انس بن مالک ہے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "کان یعجبه أن یسمع یا راشد یانجیح إذا خوج لحاجته" کی روایت ترمذی (۱۲/۱۲ طبع مصطفی الحلبی) اور طبرانی نے الصغیر (۱۸/۱۶ طبع السلفیہ) میں حضرت انس بن ما لک ہے، ترمذی نے کہا: پیشن غریب سیج ہے۔
- (٣) حديث: "كان لا يتطير من شئ وكان إذا بعث عاملا سأل عن اسمه، فإذا أعجبه اسمه فرح به ورئى بشر ذلك فى وجه....." كى روايت احمر(٣٥/٨٣٣ طبح المكتب الإسلامي) اورابوداؤد

<sup>(</sup>۱) الآداب الشرعيه رص ٢٧٩\_

حدیث: العدوی و لاطیرة..... کی روایت بخاری (فتح الباری العدوی و لاطیرة..... کی روایت بخاری (فتح الباری العدمی) نے حضرت العمی التعالی کے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) الفروق ۱۲٬۰۸۲

کسی چیز سے برشگونی نہیں لیتے تھے،آپ علیہ کامعمول تھا کہ آپ جب کسی شخص کوکسی جگہہ کا عامل بنا کر جیجے تھے تو اس کا نام دریافت کرتے تھے، اس کا نام پیندیدہ ہوتا تو اس سے خوش ہوتے تھے اور چہرے کی بشاشت سے آپ کی پیندید گی ظاہر ہوجاتی تھی، اسی طرح اگرکوئی نام نا پیند ہوتا تو چہرے کی نا گواری سے آپ کی ناپیندیدگی عیاں ہوجاتی تھی، آپ علیہ گامعمول بیتھا کہ جب کسی گاؤں میں عیاں ہوجاتی تھی، آپ علیہ خوش جاتے تو اس کا نام دریافت فرماتے، اچھانام ہوتا تو آپ علیہ خوش ہوتا تو آپ کے چہرے سے اس کی بشاشت ظاہر ہوجاتی، اورا گروہ نام ناپندیدہ ہوتا تو اس کی کراہت بھی آپ کے چہرہ مبارک سے وہ نام ناپندیدہ ہوتا تو اس کی کراہت بھی آپ کے چہرہ مبارک سے آشکارا ہوجاتی)۔

نبی اکرم علی الله کوفال اس کئے پیند تھا کہ اس سے شرح صدر ہوتا ہے، ضرورت پوری ہونے کی خوثی اس کوحاصل ہوتی ہے، جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی ذات سے حسن طن پیدا ہوتا ہے (۱) -اس کئے کہ ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''أنا عند ظن عبدی ہی، فلا یظنن ہی إلا خیر ا'' (بندہ میرے بارے میں جو گمان کرتا ہے میں اس کے مطابق معاملہ کرتا ہوں ، لہذا اسے میرے بارے میں حسن طن رکھنا چاہئے ) -

بخلاف بدشگونی کے کہ بیراہل شرک کا شیوہ ہے، اس کئے کہ وہ

جس چیز سے بدشگونی لیتے تھے اس سے نقصان پہنچنے کا عقادر کھتے۔ تھے۔

مباح فال:

سم - مباح فال: یہ ہے کہ کوئی شخص قصد وارادے کے بغیر کوئی اچھا لفظ یااچھی بات سنے اور اس سے خوش ہو، یا کوئی اپنے لڑ کے کا اچھا نام رکھے اور اس کوئن کرخوش ہو۔

قرآن مجید سے اس طور پر فال لینا کہ قرآن کھو لے اور اس کے پہلے صفحہ کی کسی آیت سے فال لے یار ل کے بعض اشارات کے ذریعہ فال لینا دونوں حرام ہے (۱)۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' تطیر' اور''تسمیہ'۔



<sup>= (</sup>۲۳۲/۴۷ طبع عبیر الدعاس) نے حضرت بریدہؓ سے کی ہے، حافظ ابن حجر نے فتح الباری (۱۱۰ ۲۱۵ طبع السّافیہ) میں اس کوحسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۵۵۵، فتح الباری ۱۱٬۵۵۰، تفسیرالقرطبی ۲۰٬۵۹۷، ۲۰٬۵۹۷، الأداب الشرعیه لا بن فلح ۲۷٬۳۷۷، ۳۷۸، ۲۷، ۳۷۸ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'قال الله تعالی: أنا عند ظن عبدی بی فلایظنن بی إلا خیراً ''کی روایت اجمد (منداحمد بن عنبل ۱۹۱۲ طبع المکتب الإسلامی) اور ابن حبان نے اپنی صبح (موارد: ۲۳۹۳ طبع دار الکتب العلمیه) میں حضرت ابو ہریرہ سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: 'قال الله تعالى: أنا عند ظن عبدی بی إن ظن بی خیرا فله وإن شرا فله"۔

<sup>(</sup>۱) الفروق ۴/ ۲۴۰، ۲۴ ماشية القليو بي ۲۵۲/۸۴ الأ ذ كارللنو وي ۲۵۲/۸

## تفرق كاشرعي حكم:

سا – موضوع کے الگ الگ ہونے کے سبب اس کا حکم بھی الگ الگ ہوگا۔

چنانچ جن فقہاء کے نزدیک خیار مجلس جائز ہے، ان کے یہاں متعاقدین کے ایک دوسرے سے الگ ہونے کی وجہ سے خیار مجلس ساقط ہوجائے گا۔

جن معاملات میں عقد کے سے ہونے کے لئے مجلس میں دونوں کا قبضہ کرنا شرط ہے، ان میں قبضہ کرنے سے قبل الگ ہونے کی وجہ سے عقد باطل ہوجائے گا، مثلاً بچ سلم کا رأس المال، اسی طرح ربوی اموال کو اسی کے جنس سے یا ایسے مال سے فروخت کرنے کی صورت میں جوعلت ربا میں اس کے ساتھ شریک ہو، البتہ بعض تفصیلات میں فقہاء کے مابین اختلاف ہے۔

# اثرانداز ہونے والی علاحد گی اوراس کا حکم:

الم المحقد پر اثر انداز ہونے والی علاحدگی ہے ہے کہ دونوں اپنے بدن کے ساتھ ایک دوسرے سے جدا ہوجا ئیں، اس بارے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اور اس سلسلہ میں لوگوں کا عرف معیار ہے کہ جسے وہ اپنے عرف وعادت میں علاحدگی تصور کرتے ہیں اسے ہی علاحدگی کہاجائے گا، اس لئے کہ شارع نے اس پرحکم کی بنیا درکھی ہے اور اس کی وضاحت نہیں کی ہے، تو پتہ چلا کہ اس بارے میں لوگوں کا عرف ہی مراد ہے، جسیا کہ وہ تمام معاملات ہیں جن کوشریعت نے مطلق رکھا ہے، جیسے قبضہ کرنا اور مال کی حفاظت کا ظم کرنا۔

تفرق سے خیار مجلس ساقط ہوجائے گا، پیچ صرف اور ربوی اموال کے علاوہ میں عقد لازم ہوجائے گا، البتہ قبضہ سے قبل تفرق کی وجہ سے ربوی اموال کی خرید و فروخت باطل ہوجائے گی (۱)۔

# تفرق

#### تعریف:

ا - لغت میں تفرق ''تفوق ''کا مصدر ہے، جو جمع کی ضد ہے، کہاجاتا ہے: ''تفوق القوم تفوق'' اسی طرح ''افتوق القوم افتواقا'' ہے، یعنی قوم کے افرادایک دوسرے سے الگ اور منتشر ہوگئے۔ اور تفریق کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: ''فرق الشبیء تفریقاً و تفوق ، 'کسی چیز کو بھیر دیا اور منتشر کردیا، بیمتعدی ہے، اور تفرق لازم ہے، تفریق میں مبالغہ زیادہ ہے، اس لئے کہ اس میں زیادتی کا معنی پایا جاتا ہے (')۔

تفرق کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

### تَجَرِّ وُ:

۲ – تجرّ و: "تجزء الشئ تجزوًا" كا مصدر ہے جس كامعنى كسى چيز كائلڑ ہے تو ئة"كسى چيز كائلڑ ہے تجزئة"كسى چيز كوئلڑ ہے كرنا ہے (1)\_

تفرق اجسام میں ہوتا ہےاور تجز وغیر مادی چیزوں میں ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱۲،۱۱،۲۰۱، روضة الطالبين ۱۲،۷۳۷، حاشية الطحا وي ۱۳۷ سار

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، الصحاح ماده: "فرق" ـ

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ماده: "جزأ" .

البتہ فریقین کا ایک دوسرے کواختیار دینا، کیا خیار مجلس کوختم کر نے کے لئے تفرق کا قائم مقام ہوگا؟ اور بید کدر بوی اموال کی خرید و فروخت میں قبضہ سے پہلے ایک دوسر سے کو اختیار دینا درست ہوگا، اس سلسلہ میں فقہاء کی آراء کیا ہیں، اس کے لئے اصطلاح ''خیار انجلس'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

بیع منعقد ہوجانے کے بعد متعاقدین کاایک دوسرے سے حدا ہونا:

۵- شافعیداور حنابلد کی رائے ہے کہ انعقاد نیچ کے بعد علاحد گی سے خیار مجلس کا حق ساقط ہو جاتا ہے، ان کی دلیل بیہ حدیث ہے:
''البیعان بالخیار مالم یتفرقا'' (فروخت کنندہ اور خریدار کو اختیار رہتا ہے جب تک کہ وہ ایک دوسرے سے جدانہ ہوں)۔

ابن قد امہ فرماتے ہیں کہ یہی اکثر اہل علم کا قول ہے، اگر ہائع اور مشتری ایک دوسرے سے جدانہ ہوں اور طویل عرصہ تک وہیں گھرے رہیں تو خیار مجلس بدر ستور قائم رہے گا اگر چہ مدت طویل ہو، اس لئے کہ تفرق نہیں پایا گیا گیا ۔ اس حدیث کی بنا پر جوابوالوطی (عباد بن نسیب) سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک غزوہ میں گئے اور ایک مقام پر پڑاؤ کیا، ہمارے ایک ساتھی نے ایک غلام کے عوش ایک گھوڑ افروخت کردیا، پھر دونوں اس دن ورات کے باقی حصے میں وہیں گھہرے رہے، جب دوسرے دن کی صبح ہوئی اور کوچ کا اعلان ہوا، اس وقت گھوڑ افروڈ کے حضرت ابو برز ہ فیصلہ کریں گے، چنانچہ وہ دونوں اشکر کے ایک کنارے دھرت ابو برز ہ فیصلہ کریں گے، چنانچہ وہ دونوں اشکر کے ایک کنارے حضرت ابو برز ہ فیصلہ کریں گے، چنانچہ وہ دونوں اشکر کے ایک کنارے

## علاحدگی پرمجبور کرنا:

۲ - اگرکوئی شخص علاحدہ ہونے پر مجبور کردیا گیا تو شافعیہ کے نزدیک اس میں دواقوال ہیں، اور حنابلہ کی یہی دور وایتیں ہیں:

اول: یہ کہ خیار باطل ہوجائے گا، کیونکہ تخایر کے ذریعہ اس کے لئے فنخ کرناممکن تھا، اور تخایر ہیہے کہ وہ فریق ثانی سے کہے کہ اختیار کرلو،سوچ لو، ورنہ عقد لازم ہوجائے گا، پس جب اس نے اس پر عمل نہیں کیا تووہ خیارکوسا قط کرنے پر راضی ہوگیا۔

دوم: بیہ ہے کہ خیار باطل نہ ہوگا، کیونکہ اس کی جانب سے خاموثی کے علاوہ کوئی چیز نہیں ہوتا۔ کے علاوہ کوئی چیز نہیں پائی گئی، اور خاموثی سے خیار باطل نہیں ہوتا۔ امام ابو حضیفہ اور امام مالک خیار مجلس کو بالکل ہی جائز قرار نہیں دیتے ہیں (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح" خیار مجلس" میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'البیعان بالخیار مالم یتفوقا" کی روایت بخاری (افق ۳۲۸/۸ طبع السلفیه) نے حضرت کیم بن حزام سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع للنو وي ۹ ر ۱۲ ۵ / ۱ المغنى سر ۵۶۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث البی برزه: "أتوضیان أن أحکم بینکما بقضاء رسول الله....." کی روایت ابوداور (۲۳۷،۷۳۷ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اورمنذری نے اپنی مخضر میں کہا ہے کہ اس حدیث کی اساد کے رجال لقتہ بیں (المخضر ۹۷/۵ شائع کردہ دارالمعرفہ)۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

ربوی سامان کی خرید و فروخت میں قبضہ سے پہلے علاحدگی:

2 - فقہاء کا اس پراجماع ہے کہ سونے چاندی میں سے کسی کی بھاس کی مثل یا دوسرے سے کی جائے تو مجلس عقد ہی میں قبضہ ضروری ہے،
ورنہ عقد باطل ہو جائے گا<sup>(۱)</sup> ،اس لئے کہ حدیث میں ہے: "لا تبیعوا الذھب بالذھب والفضة بالفضة إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا بعضها علی بعض، ولا تبیعوا الورق بالورق إلا مثلا بمثل ولا تشفوا بعضها علی بعض، ولا تبیعوا منها عائبا بناجز" (سونے کوسونے سے اور چاندی کو چاندی سے عائبا بناجز" (سونے کوسونے سے اور چاندی کو چاندی سے برابر می کے مقابلہ میں بعض کونہ بڑھاؤ، اور چاندی کو چاندی سے برابری کے ساتھ فروخت کرو، ایک کے مقابلہ میں دوسرے کونہ بڑھاؤ، اور غیر موجود کوموجود کے بدلے نہیں کے مقابلہ میں دوسرے کونہ بڑھاؤ، اور غیر موجود کوموجود کے بدلے نہیں کے ساتھ فروخت کرو، ایک کے مقابلہ میں دوسرے کونہ بڑھاؤ، اور غیر موجود کوموجود کے بدلے نہیں کے اگر ربوی اموال سونا اور چاندی کے علاوہ ہوں تو قبضہ سے پہلے اگر ربوی اموال سونا اور چاندی کے علاوہ ہوں تو قبضہ سے پہلے

علاحدگی کی حرمت کے بارے میں فقہاء کے مابین اختلاف ہے۔ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اگر مبیع اور ثمن ہم جنس ہوں یا دونوں میں علت ربا ایک ہوتو علاحدگی سے پہلے قبضہ کرنا شرط ہے، اور قبضہ سے پہلے علاحدگی حرام ہے اور ایسا کرنے سے عقد باطل ہوجا تا ہے۔

حنفیہ کے نز دیک اگروزنی اور کیلی چیز ہواور معین ہوتو مجلس کے اندر قبضہ کرنا شرط نہیں ہے، اور قبضہ سے پہلے علاحد گی درست ہے، اس سے عقد باطل نہیں ہوگا (۳) -اس کی تفصیل اصطلاح '' ربا''اور '' قبض' میں ہے۔

- (۱) المجموع ۱۸۱۹، ۳۰ ۴ ۱۰ القوانين الفقه پيه رص ۲۵۴، حاشية الطحاوي ۳۷ سا المغنی ۱۲،۱۱،۱۳ \_
- (۲) حدیث: "لا تبیعوا الذهب بالذهب ....." کی روایت مسلم (۱۲۰۸/۳) طبع الحلی ) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔
- (۳) حاشية الطحاوى على الدرالختار ۱۰۹۳، حاشيه ابن عابدين ۱۸۲۷۴، المجموع ۱۸۱۸، ۴۰ م، القوانين الفقهيه رص ۲۵۴.

ہیج سلم میں رأس المال پر قبضے سے بل علا حدگی: ۸ – بیج سلم کے درست ہونے کے لئے علاحدگی سے قبل رأس المال پر قبضہ شرط ہے، قبضہ سے قبل اگر متعاقدین ایک دوسرے سے الگ ہوجائیں توعقد سلم باطل ہوجائے گا۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی یہی رائے ہے (۱)

مالکیہ نے کہاہے کہ مجلس عقد میں بیج سلم کے راُس المال پر قبضہ شرطنہیں ہے، اور جدا ہونے سے عقد باطل نہیں ہوگا، مسئلہ کوآسان کرنے کی غرض سے ان کے نزدیک تین روز تک راُس المال پر قبضہ کو مؤخر کرنا جائز ہے، اور اس لئے بھی کہ جوکسی چیز کے قریب ہووہ اسی کے کھی میں ہوتا ہے۔

بيع عراياميں قبضه كرنے سے بل علاحد كى:

9 - عرایا، عویة کی جمع ہے، درخت پر لگی ہوئی تر کھجور کوزین پر موجود خشک کھجور کے عوض فروخت کرنے کوعریہ کہتے ہیں، اسی طرح بیلوں میں لگے انگور کوخشک منقی کے عوض فروخت کرنے کوعریہ کہتے ہیں، بشر طیکہ یہ یانچ وسق سے کم میں ہو۔

جوفقہاء ئیے عرایا کے جواز کے قائل ہیں ان کے نزدیک اس کے صحیح ہونے کے لئے علاحدگی سے قبل قبضہ کرنا شرط ہے (۳) ۔اس کی تفصیل" بیچ عرایا" میں گزر چکی۔

مشروط کے ختم ہونے سے قبل تیراندازی میں مقابلہ کرنے والوں کی علاحدگی:

- ◄ متعینہ وقت میں مقدار مشروط جس پر مقابلہ ہوا ہے اس کو پورا
  - (۱) حاشية الطحطاوي ۳۲۸، المغنى ۴ر ۳۲۸، نهاية المحتاج ۲۸ م
    - (۲) حاشية الدسوقي ۳ر ۱۹۵\_
    - (۳) المجموع ۱۱ر۰۲،۱۲،الموسوعه ۱۹۱۹

کرنے سے قبل مقابلہ کرنے والوں کا الگ ہونا جائز نہیں ہے، سوائے اس صورت کے کہ کوئی عذر مانع ہو، جیسے مرض، آندھی یابا ہمی رضامندی (۱) -اس کی تفصیل "مناضلہ" میں ہے۔

#### عقد كاالك الكه مونا:

اا - صفقہ لینی عقد کے ایک دوسرے سے جدا ہونے کی ایک صورت تو یہ ہے کہ ہر چیز کی قیت الگ الگ بیان کر دی جائے ، مثلا یہ چیز میں نے تم سے اتنے روپے میں فروخت کی ، اور فلال چیز اتنے روپے میں فروخت کی ، اور فلال چیز اتنے روپے میں فروخت کی ، فریق ثانی اس کو قبول کرلے ، اس طرح بائع یا مشتری کئی ہوں تو اس سے بھی عقد متعدد ہوگا ، اسی طرح اگر ایک ہی عقد میں دوالی چیز جمع کر دی جائیں جن میں سے ایک کی تیج جائز اور دوسرے کی تیج نا جائز ہو ، جیسے سرکہ اور شراب کی تیج تو اس صورت میں بھی عقد الگ الگ مانا جائے گا۔

صفقہ یعنی عقد کے جدا ہونے کا مطلب یہ ہے کہ ہرایک کا تھم جدا ہو، چنا نچہ ہر چیز کا تمن الگ الگ بیان کرنے کی صورت میں مشتری کے لئے جائز ہوگا کہ ایک ملجے کو قبول کرے اور دوسری کورد کردے، اور عاقدین کے متعدد ہونے کی صورت میں اس کو تق ہے کہ ان میں ایک کا حصہ عیب کی وجہ سے رد کردے اور دوسرے کو باقی رکھے، حلال اور حرام کو ایک عقد میں جمع کرنے کی صورت میں حلال میں عقد درست ہوگا اور حرام میں باطل ہوگا (۲)۔

اس کی تفصیل '' تفرق الصفقه'' کی بحث میں ہے۔

خطبہ کے درمیان حاضرین کامنتشر ہوجانا: ۱۲ - خطبہ کے دوران جب حاضرین اٹھ کر چلے جائیں یا ان کی

- (۱) روضة الطالبين ۱۰ مروسة
- (۲) الفتاوي الهندييه سرمها، حاشية الجمل سر٠٠١،١٠١ـ

تعداد کم ہوجائے تو ان کی عدم موجود گی میں خطبہ کے جوار کان ادا کئے گئے ہیں وہ نا قابل شار ہوں گے۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' صلاقہ الجمع'' میں ہے (۱)۔

## نماز کے وقت ننگے لوگوں کا الگ الگ ہونا:

" ا - ننگے افرادا گرنماز کے لئے جمع ہوں تواگروہ سب تاریکی میں ہوں تو جماعت کے ساتھ نماز پڑھیں گے، ورندان کا الگ ہوکر تنہا نماز پڑھنا واجب ہے (۲) ۔ اس کی تفصیل ''عور ق'' کی اصطلاح میں ہے۔

مجمع کے منتشر ہونے کے بعد وہاں کسی مقتول کا پایا جانا: ۱۹۷۷ - جب مجمع منتشر ہوجائے اور وہاں کوئی مقتول پایا جائے تو یہاس بات کا قرینہ ہوگا کہ وہی لوگ اس کے تل کے مجرم ہیں، اور مقتول کے ولی کوئن ہوگا کہ وہ ان سے بطور قسامہ حلف لے۔ تفصیل '' قسام'' کی بحث میں دیکھی جائے۔



- (۱) القليوني ار ۲۷۵\_
- (۲) حاشة الدسوقي ار۲۲۱\_

سے تجاوز کرنے کے معنی میں استعال کی جاتی ہے<sup>(۱)</sup> ،اس طرح افراط اور تفریط میں تضاد کا تعلق ہے۔

# تفريط

#### تعريف:

ا - لغت میں تفریط کامعنی کوتا ہی کرنا اور ضائع کرنا ہے، چنا نچہ "فرّ ط فی الشیء" اور "فرّ طه" اس وقت بولتے ہیں جب آ دمی کسی چیز کو ضائع کردے، اور اس کی انجام دہی میں اپنی بے بسی اور عاجزی ظاہر کردے، "فرط فی الأمریفرط فوطاً" یعنی اس میں کوتا ہی کرنا اور اس کوضائع کرنا یہاں تک کہ وہ چیز ہاتھ سے نکل جائے۔

اور اس کوضائع کرنا یہاں تک کہ وہ چیز ہاتھ سے نکل جائے۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### افراط:

۲ - لغت میں افراط اکامعنی اسراف ہے، یعنی حدسے تجاوز کرنا۔ اسی طرح افراط کے معنی ما موربہ میں اضافہ کرنے کے بھی آتے ہیں، اور ''افوط افواطاً ''اس وقت بولتے ہیں جب کہ فضول خرچی کرے اور حدسے آگے بڑھ جائے۔

فقہاء کا استعال بھی اسی لغوی معنی کے دائرے میں ہے۔ جرجانی نے اپنی کتاب'' تعریفات' میں لکھا ہے: افراط اور تفریط میں فرق میہ ہے کہ افراط: کمال اور زیادتی میں حدسے تجاوز کرنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے، اور تفریط: نقصان اور کوتا ہی میں حد

## اجمالي حكم:

۳- تفریط میں اصل حرمت ہے، اس لئے کہ اس میں حقوق اللہ اور حقوق اللہ اور حقوق العباد کوضائع کرنا پایا جاتا ہے، تفریط کی ایک شکل ہے بھی ہے کہ بغیر کسی عذر کے محض لا پرواہی میں نماز ادا نہ کی جائے، یہاں تک کہ اس کا وقت نکل جائے، اس لئے کہ رسول اللہ عقیقہ کا ارشاد ہے: "أما إنه ليس في النوم تفريط إنما التفريط على من لم يصل الصلاة حتى يجيء وقت الصلاة الأخرى" (۲) يصونيند ميں کوئی کوتا ہی نہيں ہے، کوتا ہی تو ہے ہے کہ کوئی نماز نہ پڑھو نيند ميں کوئی کوتا ہی نہيں ہے، کوتا ہی تو ہے ہے کہ کوئی نماز نہ پڑھے، یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آ جائے)۔

#### الف-عبادات ميں تفريط:

۷۶ - عبادات میں کوتا ہی اور تفریط حقوق اللہ میں تفریط کی ایک صورت ہے،عبادت میں تفریط یا تواس طرح ہوتی ہے کہ سرے سے وہ ادا ہی نہ کی جائے، یااس کے کسی رکن یا کسی واجب یااس کی کسی سنت کوچھوڑ دیا جائے یااس کا جوشر عاً وقت متعین ہے اس وقت کے علاوہ کسی دوسرے وقت میں اداکی جائے۔

اگر کوتا ہی اس کو کممل چھوڑ دینے کی صورت میں ہوتو اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اس کا چھوڑ نے والا فاسق اور گناہ گار ہو گا اور اگر اس کا چھوڑ ناسستی اور کا ہلی کے سبب سے ہوتو اس کی تعزیر کی جائے گی ، اور

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير، القاموں مادہ:'' فرط''، التعریفات لیجر جانی '' إفراط''۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المغير ماده '' فرط''،التعريفات للجر جانی '' إِ فراط'' ، الكليات:فصل الألف والباء \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أما إنه لیس فی النوم تفریط ....." کی روایت مسلم (۱ر ۳۷۳ طع الحلی) نے حضرت اپوقادہ سے کی ہے۔

اگرانکار کی بنا پراس کوچھوڑ اہوتو ایسے خص کو کا فرقر اردیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔
اورا گرکوتا ہی عبادت کے کسی رکن کے چھوڑ نے کی صورت میں ہوتو اس سے وہ عبادت باطل ہوجائے گی ، اوراس پر اس کا اعادہ واجب ہوگا ، مثلا کوئی شخص نماز میں تکبیر تحریمہ کوچھوڑ دے یا روزہ میں روزہ توڑ نے والی چیزوں سے پر ہیز نہیں کیا ، یا جج میں وقو ف عرفہ نہیں کیا (تورکن چھوڑ نے کی وجہ سے نہ نماز ادا ہوگی ، نہروزہ اور نہ جج) (۲)۔

اورا گرکسی واجب کے ترک کی صورت میں تفریط ہوتو اگر عمداً اس نے واجب کوچھوڑا ہے تو اس کی عبادت باطل ہوجائے گی، مثلا کوئی شخص نماز میں تشہد اول چھوڑ دے (یدان فقہاء کے نزد یک ہے جو کہتے ہیں کہ نماز میں تشہد اول واجب ہے)، اور اگر بھول کہتے ہیں کہ نماز میں تشہد اول واجب ہے)، اور اگر بھول کریانا واقفیت میں اس کو چھوڑ دے تو اس تفریط کی تلافی متعین عمل کے ذریعہ ہو سکتی ہے، چنا نچ نماز کے سی واجب کو چھوڑ نے کی صورت میں سجد کہ سہوکرے گا، اور جج میں واجب کے چھوڑ نے میں اس کی تلافی کے لئے در م 'لازم ہوگا"۔

اورعبادت کی کسی سنت کا چھوڑ نا جمہور فقہاء کے نزدیک تفریط خہیں ہے اور خداس میں کوئی گناہ ہے اور خداس کی تلافی کے لئے اس پرکوئی چیز لازم ہے، اس کی عبادت صحیح ہوگی، البتہ ثواب میں قدر سے کمی آ جائے گی۔

- (۱) حاشیہ ابن عابدین ار ۲۳۵، مواہب الجلیل ار ۲۲،۴۲۰، مغنی المحتاج ار ۲۲۷،۳۲۸،۳۲۷، کشاف القناع ار ۲۲۷،۱وراس کے بعد کے صفحات۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۹۷۷،۲۹۷، الدسوقی ار ۲۱/۲،۲۳۱، مغنی المحتاج ۱ر ۱۲۸،۳۲۸، ۵۲۱،۳۱۳، کشاف القناع ار ۵۸۵، ۲/ ۵۲۱،۳۱۲، اور اس کے بعد کے صفحات۔
- (۳) ابن عابدین ۱۸۰۱، ۳۰۱، حاضیة الدسوقی ۲۱/۲، کشاف القناع ۱/۲۰۱۵، ۱/۲۰۱۲، اوراس کے بعد کے صفحات ، مغنی الحتاج ۱۸۸۱، ۱۳۸۵۔

ما لکیداور شافعیدگی رائے ہے کہ نماز کی کسی سنت کے ترک پر بھی
سجدہ سہوکرنا جائز ہے اور حنفیہ کے نزد یک سنت کا چھوڑ دینا تفریط تو
ہے، لیکن اس سے نہ فساد صلاۃ لازم آتا ہے اور نہ سجدہ سہولازم آتا
ہے، بلکہ اسے سوءادب پرمحمول کیا جائے گا اگر بیترک عمداً ہو، لیکن
اسخفاف کی بنا پر نہ ہو، فقہاء حنفیہ کے نزد یک سوءادب مکروہ تحریکی
سے کم در ہے کی چیز ہے، اور سنت کا حکم بیہے کہ اس پر عمل مستحب اور
پہندیدہ ہے اور اس کا ترک قابل ملامت ہے، اور اس کے ترک سے
معمولی گناہ لازم آئے گا (۱)۔

مذا ہب کی تفصیل اوراختلاف کے لئے'' سجود انسہو'' کی اصطلاح کیھی جائے۔

اگرکسی عبادت کوشر عاً اس کے متعین وقت کے علاوہ میں اداکر نے کی صورت میں تفریط ہوتو اگر اس کو اس کے وقت سے پہلے ادا کیا ہوتو صحیح نہیں ہوگی ، اس لئے کہ ایک اہم شرط (وقت کا ہونا) نہیں پائی گئ اور بلا عذر وقت نکل جانے کے بعد اداکیا ہے تو وہ گناہ گار ہوگا، مثلاً وقت نکل جانے کے بعد اداکیا ہے تو وہ گناہ گار ہوگا، مثلاً وقت نکل جانے کے بعد نماز اداکر نا اور سال پورا ہونے پر زکاۃ کی ادائیگی میں تاخیر کرنا ، یہ ان حضرات کے نزدیک جن کے یہاں حولان حول کے بعد فورا زکوۃ نکالناواجب ہے ۔۔۔

#### ب-امانتوں کے عقو دمیں تفریط:

۵- یہ کوتا ہی دراصل حقوق العباد میں کوتا ہی کی ایک صورت ہے، اما نتوں کے عقود مثلاً ودیعت میں تفریط اور کوتا ہی موجب ضان ہے، اور اگر بغیر تعدی اور بلاکسی کوتا ہی کے امانت ضائع ہوجائے تواس پر

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۸ ۳، حاشیة الدسوقی ار ۲۱/۲،۲۷۳، مغنی المحتاج ار ۱۲۸، کشاف القناع ار ۳۸۵، ۹۳ ۳، الطحطا وی علی مراقی الفلاح ر ۱۳۹

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲ر ۱۵۰، حاشیة الدسوقی ار ۱۸۳، مغنی المحتاج ار ۱۳۱۳، کشاف القناع ار ۲۲۲۰

كوئى ضان نەہوگا ـ

امانتوں میں کوتا ہی اور تفریط کی ایک صورت یہ ہے کہ اس جیسے سامان کو جہاں محفوظ رکھا جاتا ہے وہاں ندر کھے یا کسی ایسے شخص کے پاس اس کو ودیعت رکھ دیے جوخود امانت دار نہ ہو، یہی حکم عاریت اور رہن کا بھی ہے، ان فقہاء کے نزدیک جوان کو امانتوں میں شار کرتے ہیں (۱)۔

یہاں مذاہب کے درمیان کچھ تفصیل اور اختلاف ہے جس کے لئے '' ضمان''' تعدی'' اور' اعارہ'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

#### ج-وكالت مين تفريط:

۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ وکیل دراصل امین ہوتا ہے، لہذا تفریط اور تعدی کے بغیر جو چیز اس کے پاس ضائع ہوجائے اس میں اس پرکوئی ضان نہ ہوگا، کیونکہ وکیل قبضہ اور تصرف میں اصل مالک کے قائم مقام ہوتا ہے، تواس کے قبضہ میں ہلاک ہونے کا وہی حکم ہوگا جو مالک کے پاس ہلاک ہونے کا وہی حکم ہوگا جو مالک کے پاس ہلاک ہونے کا وہی حکم ہوگا جو مالک کے پاس ہلاک ہونے کا ہے، اس طرح وہ امین کے مانند ہوجائے گا، اور اس لئے بھی کہ وکالت در اصل نصرت اور تعاون کا عقد ہے اور عنان ایسے عقد کے منافی ہے جب تک کہ وکیل کی طرف سے قوی سبب نہ پایا جائے، جیسے اس کی جانب سے تفریط یا تعدی (۲) ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح "فنان" اور "وکالت"۔

## د-مزدور کی کوتا ہی:

2- اگر مزدورا پنے مفوضہ کام میں کوتا ہی کر ہے جس کی وجہ سے سامان ضائع ہوجائے تواس پر ضمان واجب ہوگا،خواہ اجیر خاص ہو جیسے نو کراور چرواہا یا اجیر مشترک ہوجیسے درزی اور رنگریز<sup>(۱)</sup>۔

یہاں مذاہب کے درمیان اختلاف اور تفصیل ہے جس کے لئے ''اجارہ'' اور'' ضمان''کی اصطلاح دیکھی جائے۔

### ه-نفقه میں تفریط:

حاشیہ ابن عابدین ۵۰٬۵ م، اور اس کے بعد کے صفحات ، حاشیۃ الدسوتی ۱۳۲۸ میں اور اس کے بعد صفحات، نہایۃ المحتاح ۲۵٬۵۰۵ قلیو بی وعمیره سر۸۱۸ کشاف القناع ۲۸ سر۱۹۸ اور اس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خذی ما یکفیک وولدک بالمعروف" کی روایت بخاری (الفتح ۷/۵۰۵ طبع السلفیه) اور مسلم ( ۱۳۳۸ سطع الحلمی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ م ۴ ۹۳ م ۴۰ ۵۰ه حاشیة الدسوقی ۳ م ۴۱۹،۲۵۳ ،اوراس کے بعد کے بعد کے صفحات، ۴۳۹ مفنی الحتاج ۲ مر۲۷ ، ۳۲۲ ، ۱۹۲۳ ، ۱۹۲۳ ، ۱۹۲۳ وراس کے بعد کے صفحات ، روضة الطالبین ۴۸ ر ۹۹ ،کشاف القناع ۳ را ۴۳ م ۴۰ ۵ ،اوراس کے بعد کے صفحات ، ۱۲۷ ۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۹/۴ م، بدائع الصنائع ۲ / ۳۸، حاشیة الدسوقی ۴۸، ۳۹۰، اور اس کے بعد کے صفحات ، مغنی المحتاج ۲ / ۲۳۰، کشاف القناع ۳۹۹ ۴۸۔

ہوتوا پنامقدمہ حاکم کی عدالت میں پیش کرے گی<sup>(۱)</sup>۔

یہاں مذاہب کے مابین اختلاف اور تفصیل ہے جس کے لئے '' نفقہ'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

## و-وصى كى تفريط:

9 - وصی امین ہے، اس لئے موصی علیہ کا جو مال اس کے پاس ہلاک ہوجائے اس کا ضامن وہ نہ ہوگا، اور اگر رشد کی حالت میں بچہ کے بالغ ہونے کے بعد اس کے ساتھ اختلاف ہوتو وصی کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا، البتہ اگر موصی علیہ کے مال میں کوتا ہی کرے تو ضامن ہوگا، جیسے بیتیم کا مال اسکے بالغ ہونے کے بعد، کین اس کے اندر سوجھ بوجھ بیدا ہونے سے پہلے اس کے حوالہ کر دے جس کی وجہ سے وہ مال ضائع ہوجائے، کیونکہ اس نے مال ایسے شخص کو دیر یا نہیں جا ہے تھا (۲)

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''ضان' اور' وصی'۔

## ز- دوسرے کا مال بچانے میں کوتا ہی:

◆1 - جس نے دوسرے کا مال ایسی حالت میں دیکھا کہ وہ ضائع یا تلف ہوسکتا ہواوراس کے بچانے کے لئے اس نے کوشش نہیں کی جس کے نتیج میں مال تلف ہوگیا یا ضائع ہوگیا تو ایسا شخص اس مال کے بچانے میں کوتا ہی کرنے کی وجہ سے گناہ گار ہوگا، کیونکہ دوسرے کے مال کی حفاظت بشرطیکہ اس کی حفاظت پر قدرت

حاصل ہو واجب ہے، البتہ اس پرضان لازم آئے گا یانہیں؟ اس بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اس پرضان لازم نہیں ہوگا، اور ما لکیہ کامشہور مذہب یہ ہے کہ اس پرضان واجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

تفصيل كے لئے ديكھئے: اصطلاح "ضان"۔

ح- دوسرے کی زندگی بچانے میں کو تاہی: میں شنہ

11 - کسی شخص نے کسی انسان کی زندگی بچانے میں کوتا ہی کی، مثلاً اس کو ہلاکت کی جگہ یا حالت میں دیکھا اور قدرت ہونے کے باوجوداس کی جانب دست تعاون دراز نہیں کیا، یہاں تک کہ وہ ہلاک ہوگیا تو ایسا شخص بلا شبہ گناہ گار ہے، کیونکہ قدرت ہونے پر دوسروں کی جان بچانا واجب ہے، البتہ اس کوتا ہی کی وجہ سے اس پر ضمان واجب ہوگا یا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

جمہور (مینی حنفیہ، شافعیہ اور ایک قول کے مطابق حنابلہ) کی رائے ہے کہ اس پرکوئی ضان نہیں ہے، کیونکہ اس نے نہ براہ راست اس کو ہلاک کیا ہے اور نہ ہی اسکی ہلاکت کا سبب بنا ہے۔

مالکیہ، نیز ایک قول کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ اس پرضان واجب ہوگا، کیونکہ اس نے بچانے پر قدرت ہونے کے باوجوداس کو نہیں بچایا(۲)

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۹٬۳۱۸،۳۱۸، الدسوقی ۱۱/۱۱، مواہب الجلیل ۳۲۵، نهایة المحتاج ۲۲۵،۲۲۴، المهذب ۲۳۵،

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۷۰، ۱۲۰۰، حاشية الدسوقی ۱۲۲۱، ۲۴۲، مواهب الجليل ۱۲۵،۳۳۰، مغنی المحتاج ۱۸۳۵، مغنی ۱۸۳۵،۸۳۴، الإنصاف۱۰۰

<sup>(</sup>۱) حاشیدا بن عابدین ۱۲۹۶، حاشیة الدسوقی ۱۸۱۲، اوراس کے بعدکے صفحات، مغنی المحتاج ۳۸۲۳، اوراس کے بعدکے القاع کے المحتاج ۲۵۰۳ میں القاع کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ۴۵۲٫۵ اوراس کے بعد کےصفحات،شرح الزرقانی علی مخضر خلیل ۲۰۲۰،المهذب ارا۷،۲۰۲،مغنی المحتاج ۲۸٫۳۳۔

# تفريق

#### تعريف:

ا - تفریق لغت اور اصطلاح دونوں اعتبار سے جمع کی ضد ہے، اگرکوئی شخص کسی چیز کوالگ الگ کرد ہے تو کہا جاتا ہے: "فرّق فلان الشبیء تفریقاً، و تفرقۂ "(۱)، مدیث میں ہے: "لایجمع بین متفرق ولا یفرق بین مجتمع خشیة الصدقة" (صدقہ کے اندیشے سے نہ تو متفرق کو یکجا کیا جائے گا اور نہ یکجا کو متفرق کیا حائے گا)۔

## شرعي حكم:

موقع اور کل کے اعتبار سے تفریق کے احکام مختلف ہوں گے: الف: صدقہ واجب ہونے کے خوف سے مخلوط مال کو الگ الگ کرنا:

۲ - جمہور فقہاء کے نزدیک ایسے افراد جن کے پاس زکا ۃ والا مال سے ان کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے ایسے مخلوط مال کو متفرق کر نے کردیں جواگر یجار ہیں توان میں زکا ۃ فرض ہوجائے ،متفرق کرنے کی غرض میہوکہ یا توزکا ۃ ساقط ہوجائے یا واجب ہونے والی زکوۃ کی

مقدار کم ہو جائے ، مثال کے طور پر دو آ دمیوں کے پاس چالیس کبریاں ہوں جوشر کت کی بنا پر یا جوار کی بنا پر مخلوط ہوں اوروہ دونوں سال ختم ہونے سے پہلے اپنی اپنی بکریوں کو الگ الگ کرلیں ، تا کہ الگ کرنے کے نتیج میں زکاۃ کی فرضیت ساقط ہوجائے ، مال کے مالکان کے لئے بیجھی جائز نہیں ہے کہ اپنے متفرق مالوں کو محض اس لئے کیجا کرلیں کہ مجموعہ پر جوز کاۃ واجب ہوگی وہ کم ہوجائے۔

اسی طرح عامل (زکوۃ وصول کنندہ) کے لئے جائز نہیں کہ وہ زکاۃ کے ساقط ہونے یا اس کے کم ہوجانے کے اندیشہ سے متفرق کو جمع کرے(۱)،اس لئے کہ صدیث ہے: ''لا یجمع بین متفرق ولا یفرق بین مجتمع خشیة الصدقة'' ''

اس مسلد کی مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' زکاۃ''۔

## ب بمتع میں الگ الگ ایام میں روز ہ رکھنا:

سا- اگرتمتع کرنے والا تین روز ہاس کے وقت میں نہ رکھ سکے تو دس ایام کا مسلسل روزہ رکھنا جائز ہے یانہیں؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حنابلہ اور مالکیہ کے نزدیک پہلے کے تین اور بعد کے سات مجموعی طور سے دس روزے ملا کر رکھنا جائز ہے۔ حنفیہ کے نزدیک جو شخص سات تا نو ذی الحجہ روزہ نہ رکھ سکے تو اس سے روزہ ساقط ہوجائے گا اور دم تمتع واجب ہوگا۔

اظہر قول کے مطابق شافعیہ کا مذہب سے ہے کہ تین اور سات روزوں کے درمیان فصل لازم ہے، اور تفریق کی مدت کے بارے میں اظہر سے ہے کہ چارایام کے بقدر اور اس کو پورا کرنے کے لئے عادت کے مطابق اپنے اہل وعیال تک پہنچنے کی مدت کے بقدر ہو، اور

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، معجم متن اللغه ماده: "فرق" -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یجمع بین متفرق، ولا یفرق بین مجتمع ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۳ ۱۳ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مواہب الجلیل ۲۲۲،۲۲۲، قلیو بی ۲۲/۱۱، ۱۳، المغنی ۲/ ۲۱۵، مالکیه اور غیر مالکیہ کے درمیان بعض تفصیلات میں اختلاف ہے۔

<sup>.</sup> (۲) حدیث: "لا یجمع بین متفوق....." کی تخ تج فقره/ امیں گذر چکی۔

اگراس نے مسلسل دس روز بے رکھے تو تین ہی روز بے شار ہوں گے، فصل نہ کرنے کی وجہ سے بقیہ روز وں کا شار نہ ہوگا (۱)۔ تفصیل کے لئے اصطلاح'' تمتع'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

# ج- في جزاكے روزوں كى تفريق:

۲۰ - جج میں جوروز بے بطور جزا لازم ہوتے ہیں ان کوفصل کے ساتھ رکھنے کے جواز میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، چاہے جزا کی جوقتم بھی ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی نے تمام قسموں میں روزہ رکھنے کا حکم مطلق دیا ہے، لہذا بلا دلیل تسلسل کی قید نہیں لگائی جائے گی (۲) ۔ مزید تفصیل کے لئے اصطلاح '' تنابع''دیکھی جائے گی (۲) ۔ مزید تفصیل کے لئے اصطلاح '' تنابع''دیکھی حائے۔

## د-طواف کے اشواط کی تفریق:

2-اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر طواف شروع کرنے کے بعد فرض نماز کی اقامت کہی جائے تو طواف کرنے والا طواف چھوڑ کر جماعت کے ساتھ نماز ادا کرے گا، اس کے بعد دوبارہ طواف وہاں سے شروع کرے گا جہاں اس نے چھوڑ اہے، کیونکہ طواف کے دوران یہ ایک جائز عمل ہے، لہذاوہ طواف کوتوڑ نے والا شارنہیں ہوگا، جسیا کہ طواف کے درمیان کوئی معمولی عمل پیش آ جائے (۳)۔

فرض کے علاوہ دوسری نماز اداکی تو اس صورت میں فقہاء کا

اختلاف ہے، بعض کار جمان توسیع کی جانب ہے اور بعض نے تنگی کا پہلو اختیار کیا ہے (۱) - تفصیل کے لئے اصطلاح ''طواف' کی طرف رجوع کیاجائے۔

ھ۔ماں اوراس کے بیچ کے درمیان تفریق: ۲ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ باندی اوراس کے چھوٹے یجے کے درمیان فروخت کے ذریع تفریق کرنا ناجائز ہے،اس ممانعت اور عدم جواز کی حد کیا ہے؟ اس بارے میں فقہاء کی رائیں مختلف ہیں، بعض کے نز دیک اس کی ممانعت بلوغ تک ہے بعض کے نز دیک دانت کا نکلنا ہےاوربعض س شعور کوحد قرار دیتے ہیں (۲) ،اس لئے کہ حدیث ي: " من فرّق بين الوالدة وولدها فرّق الله بينه وبين أحبته يوم القيامة "(جومال اور اس كے بيج كے درميان تفریق کرے گا قیامت کے دن اللہ تعالی اس کے اور اس کے احباب کے درمیان تفریق کرے گا)،البتہ چھوٹے بیچے اور مال کے علاوہ کسی دوسرے ذورحم رشتہ دار کے درمیان تفریق کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک صغیر اور اس کے ا کیلے ذورحم محرم رشتہ دار کے درمیان تفریق حرام ہے، ان کی دلیل حضرت علیؓ کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول علیہ ہے۔ نے مجھے دوغلام بھائیوں کے بیچنے کا حکم دیا ، میں نے ان دونوں کو الگا لگ فروخت کردیااوراللہ کے رسول علیہ سے اس کا تذکرہ کیا تو آب عَلِيَّةً نِي ارشاد فرمايا: "أدركهما فأرجعهما ولا

<sup>(</sup>۱) القليو بي ۲ر ١٣٤، ألمغني سر ٣٣٣، حاشية الطحطاوي ار ٥٢٦\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين تهر ۱۳۳، حاشية الدسوقي، ۱۳، ۱۳، تليو بي ۱۸۵۸، المغنى مهر ۲۹۳\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من فرق بین والدة وولدها فرق الله بینه ....." کی روایت ترندی (۳/۵۵ طبع الحلی) نے کی ہے، اور کہا: بیر حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ / ۱۷۳، ۱۷۳، عاشية الدسوقی ۲ / ۸۵،۸۴ ، اُسنى المطالب ۱ / ۲ ۲ م، قليو بي ۲ / ۰ ۱۳ ، المغنى سر ۷ ۷ م

<sup>(</sup>۲) حاشیة الدسوقی ۲/ ۸۴، این عابدین ۲/ ۲۱۵/۲۱۵، المغنی ۵۲۱/۳، روضة الطالبین ا/ ۵۱۱\_

<sup>(</sup>٣) المغنى ٣٩٥٣، حاشية الطحطاوي اله٩٩٨، حاشية الدسوقى ٣٢/٢، أسنى المطالب اله٧٤٩-

تبعهما إلى جميعا" (ان كے پاس جاؤاوران كوواليس لاؤاور ان كو اللہ الك فروخت مت كرو)، اس لئے بھى تفريق جائز نہيں كه ان دونوں كے درميان محرميت كا رشتہ ہے، لہذا ان كے درميان تفريق اسى طرح ناجائز ہے جس طرح ماں اور اس كے بيچ كے درميان تفريق جائز نہيں ہے۔

ما لکیداور شافعیہ نے تفریق کی حرمت کو ماں اور اس کے بچے کے ساتھ خاص کیا ہے،ان کی دلیل سابقہ حدیث ہے ۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ مادہ جانوراوراس کے بیچ کے درمیان تفریق حرام ہے، بیخ اس صورت کے جب بید کو مال کی ضرورت نہ ہو، اس طرح صرف بید کوذن کر نااور مال کوچھوڑ دینا بھی درست نہیں ہے، اور بیچ کوذن کر نے کے لئے فروخت کرنا بھی درست نہیں ہے، اور بیچ کوذن کر کرنے کے لئے فروخت کرنا بھی درست نہیں ہے (۴)۔

و - بائع یامشتری یا بیج میں تعدد کے وقت عقد ہی میں تفریق :

2 - عقد سے میں اگر بایں طور تفریق کی جائے کہ فروخت کے لئے کئی سامان ہوں اور ہرایک کی الگ الگ قیمت بیان کردی جائے ، قیمت کی تفصیل خواہ پیش کش کرنے والے کی طرف سے ہواور خواہ قبول کرنے والے کی طرف سے ہواور خواہ قبول کرنے والے کی جانب سے ، مثال کے طور پر فروخت کنندہ عقد سے میں یہ کہے کہ میں نے تمہارے ہاتھ یہ کپڑا ایک سورو پیہ میں فروخت کیا اور وہ کپڑا پچاس رو پے میں بیچا ، دوسرا دونوں کوقبول کرلے ، تو یہ معاملہ درست ہے ، خواہ قبول کرنے والا فذکورہ تفصیل دہرائے ، یا نہ معاملہ درست ہے ، خواہ قبول کرنے والا فذکورہ تفصیل دہرائے ، یا نہ

د ہرائے، بعد میں ان میں سے ایک کوعیب کی بنا پر رد کرنا اور دوسرے کو باقی رکھنا جائز ہے، اس لئے کہ بید دوالگ الگ عقد ہیں، کیونکہ دونوں کی قیمت الگ الگ ہے۔

اسی طرح اگر بائع یامشتری متعدد ہوں توعیب کی وجہ سے ان میں سے کسی ایک کے جھے کو واپس کرنا درست ہوگا، اس لئے کہ یہ الگ الگ دوعقد ہیں۔

لیکن اگرایک میچ کو یاکسی ایک فریق کے حصے کو قبول کرے توعقد نجا لگ الگ نہیں ہوگا ،اس لئے کہ ایجاب وقبول میں اختلاف ہے ،
لہذاعقد باطل ہوجائے گا۔ یہ تفصیلات شافعیہ کے یہاں ہیں (۱)۔
حفیہ کا مسلک میہ ہے کہ اگر ایجاب کرنے والا ایک ہواور مخاطب متعدد ہوں تو ان میں سے ایک فرد کے قبول کرنے کے ذریعہ تفریق جائز نہیں ہوگی ،خواہ ایجاب کرنے والا بائع ہو یا مشتری ،اگر صورت حال اس کے برعکس ہولیعنی موجب متعدد ہوں اور مخاطب ایک ہوتو مان میں سے کسی ایک کے حصے میں قبول کرنا درست نہ ہوگا۔

اورا گرایجاب کرنے والا اور مخاطب دونوں ہی ایک ایک ہوں تو مخاطب کا بعض مال میں قبول کرنا سیجے نہیں ہوگا،لہذ اکل مال میں عقد کے ایک ہونے کی وجہ سے تینوں حالات میں مطلقاً اس کی تفریق جائز نہیں ہوگی۔

اسی طرح فروخت کنندہ وخریدارایک ایک ہوں اور فروخت کے سامان متعدد ہوں، جیسے کوئی دو چیزوں کو فرو خت کرنے کی پیش کش کرے، وہ دونو ں چیزیں مثلی ہوں یا ان میں سے ایک مثلی ہواور دوسری ذوات القیم میں سے ہو، ان میں سے کسی ایک میں قبول کر کے اس کی تفریق کرنا جا کر نہیں ہے، بجزاس صورت کے کہ دوسرا بعض میں قبول کرنے کے بعداس پرراضی ہوجائے، اور میج ایسی چیز بعض میں قبول کرنے کے بعداس پرراضی ہوجائے، اور میج ایسی چیز

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أدر کھما فأر جعھما ....." کی روایت احمد (۱۸۹ طبع المیمنیه) نے کی ہے، اور پیٹمی نے المجمع میں کہا: اس کے رجال سجح کے رجال ہیں (مجمع الوائد ۱۸۷۷ طبع القدسی)۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>س) حاشية الدسوقي سر ١٥٥،٦٥ ، قليوني ١٨٥/١\_

<sup>(</sup>۴) قليوني ۱۸۵/ ۱۸۵

<sup>(</sup>۱) حاشة الجمل سر ۱۰۰ مغنی الحتاج ۲/۲ ۴\_

ہوکہ اجزاء کے اعتبار سے اس پراس کی قیمت تقسیم ہو سکے، جیسے ایک گھریا کوئی کیلی یا وزنی چیز ہو، تو فریق ثانی کا قبول کرنا ایجاب جدید اور فریق اول کاراضی ہونا قبول ہوگا۔

اگرمبیع صرف قیت کے ذریعہ ہی تقسیم ہوسکتی ہو، جیسے دو کپڑے یا دومکان ہوں تو قبول میں تفریق کرنا جائز نہیں ہے، اگران میں سے ہرایک کی قیمت الگ بیان کر دے، اس طرح کہ لفظ بیچ کو کرراستعال کرے، مثلًا میہ کہے: میں نے ان دونوں کپڑوں کو بیچا، اِس کو ایک ہزار میں فروخت کیا اور اُس کو ایک ہزار میں فروخت کیا توقبول میں تفریق کرناصیح ہے۔

اورا گریج کے لفظ کو خہ دہرائے کین ہرایک کی قیمت الگ الگ بیان کرد ہے تو بعض حفیہ نے کہا ہے کہ عقد متعدد ہوگا، لہذا قبول میں تفریق کرنا جائز ہوگا جبکہ دوسر سے حضرات جواز کے قائل نہیں ہیں۔ ایک قول میہ ہے کہ تعدد کے لئے لفظ بیج کی تکرار کی شرط امام ابو حنیفہ کے یہاں بطورا سخسان ہے، اور لفظ بیج کی تکرار کا شرط نہ ہونا صاحبین کا قول ہے اور بیرقیاس ہے (۱)۔

حنابلہ کے زدیک بائع، مشتری اور مبیع کے تعدد یا ثمن کی تفصیل کی وجہ سے عقد تیج الگ الگ ہوگا، ان کے زدیک سے خیار شرط لگائیں یا اس اگر دوآ دمی ایک چیز خریدی، اور اپنے لئے خیار شرط لگائیں یا اس کوعیب داریا ئیں اور ان میں ایک راضی ہوتو دوسر کو فنخ بیج کاحق ہوگا، کیونکہ طرفین کے تعدد کی وجہ سے عقد تیج متعدد مانا جائے گا، حنابلہ کے نزدیک یہی سے جہ دوسر نے تول کے مطابق تفریق نہیں کی جائے گی اس لئے کہ طرفین کے تعدد سے صفقہ متعدد نہیں ہوگا، اسی طرح اگر ایک شخص دوآ دمیوں سے کوئی چیز خریدے اور اس میں عیب طرح اگر ایک شخص دوآ دمیوں سے کوئی چیز خریدے اور اس میں عیب ظاہر ہوتو ان میں سے ایک کے جے کو والیس کرنے اور دوسرے کے ظاہر ہوتو ان میں سے ایک کے جے کو والیس کرنے اور دوسرے کے

حصے کورو کے رکھنے کا اسے حق حاصل ہو گا، اس لئے کہ عقد بھے الگ الگ ہے <sup>(۱)</sup>اوریہی مالکیہ کی رائے ہے <sup>(۲)</sup>-اس کی تفصیل اصطلاح ''الرد بالعیب'' میں ہے۔

جس عقد میں ایسی چیزیں داخل ہوں جن میں بعض کی بیع جائز اور بعض کی بیع نا جائز ہواس عقد کی تفریق:

جب بیچ کامعاملہ ایسی چیزوں پرمشمنل ہوجن میں سے بعض کا بیچنا جائز اور بعض کا بیچنا نا جائز ہو، تو اس کے عکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

#### حنفيه كامذبهب:

۸ - حنفید کی رائے ہے کہ عقد کی تفریق جائز ہے، اگراس میں مملوک اور غیر مملوک دونوں طرح کی چیزیں شامل ہوں، مثلاً اپنے اور دوسرے کے گھر کوایک ساتھ بچھ درست ہوگی، اوراس کے دوسرے کے گھر کوایک ساتھ بچھ ہوگی اوراس کے مقابل جوشن طے کی وہ لازم ہوگی، اس پرائمہ حفنیہ کا اتفاق ہے، دوسرے کے گھر میں بھی بچھ درست ہوگی، اگر بیچ میں ذبیحہ درست ہوگی، اگر بیچ میں ذبیحہ اور مردار یا سرکہ اور شراب دونوں جمع ہوں تو دونوں میں بچ باطل ہوگی، بشرطیکہ دونوں کا تمن الگ الگ متعین نہ کیا ہو، امام ابوصنیفہ، امام ابویسف اور امام محمد تینوں کا قول یہی ہے۔

اگران میں سے ہرایک کاثمن متعین کردیا ہوتو اس کے حکم میں اختلاف ہے۔

امام ابوحنیفہ کی رائے ہے کہ دونوں میں بیع باطل ہوگی، کیونکہ

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۴۲۸،۳۲۳، كشاف القناع ١٤٨٧.

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقانی ۵/۰۵۱

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۱۹۸۴

مرداراورشراب مال نہیں ہیں اور عقد نیج ایک ہے، گویا کہ ذبیحہ میں نیج کے لئے مردار میں قبول کرنا شرط کے درجہ میں ہے جوشرط فاسد ہے، اور ذبیحہ میں عقد کوفاسد کرنے والی ہے، بخلاف اس صورت کے جس میں مملوک اور غیر مملوک دونوں بیج میں شامل ہوں کہ دونوں مال ہیں اور عقد میں داخل ہیں، اس لئے غیر مملوک کی نیج مالک کی اجازت پر موقوف ہوگی۔

صاحبین کی رائے ہے کہ جب ہرایک کی قبت متعین کر دی گئی ہو تو حلال میں اس کے ثمن کے ساتھ تھے درست ہوگی۔

کیونکہ فسادگل فاسدتک محدودرہے گا،اور کل فاسد سے مراد مردار کا مال نہ ہونا ہے، تو فساداس سے تجاوز کر کے دوسرے پر اثر انداز نہ ہوگا، کیونکہ یہاں پر اس کے تجاوز کرنے کا کوئی سبب نہیں ہے، اس لئے کہ دونوں، ثمن کے الگ الگ ہونے کی وجہ سے ایک دوسرے سے الگ ہیں، اس کی دلیل میہ ہے کہ اگر دونوں حلال ہوتے اور قبضہ سے پہلے ایک ذبیحہ ضائع ہوجا تا تو دوسرے میں عقد باقی رہتا (۱)۔

## ما لكيه كا مذهب:

9 - جب عقد سی میں حلال وحرام دونوں جمع ہوں تو ما لکیہ کے نز دیک دونوں میں عقد باطل ہوگا ، جبکہ عاقدین کو یااس میں سے ایک کوحرام کا علم ہو۔

اور اگر دونوں لاعلم ہوں، مثلاً ایک شخص شراب اور سرکہ کے دو مثلے کوسر کہ بتا کر فروخت کرے، پھر معلوم ہو کہ ان میں سے ایک شراب ہے، یا دو بکر یاں یہ بتا کر فروخت کرے کہ دونوں ذبیحہ ہیں، پھر معلوم ہو کہ ان میں سے ایک مردارہے تواس کوت ہے کہ دوسرے کو اس کے شن کے بدلے میں رکھ لے اور شراب اور مردار کے بدلے اس کے شن کے بدلے میں رکھ لے اور شراب اور مردار کے بدلے

میں جوثمن ہے اس کو بائع سے واپس لے، اس لئے کہ اس کی ہیچ فاسد ہے(۱)۔

#### شافعيه كامذهب:

افعیہ کے نزدیک تفریق صفقہ کی تین قسمیں ہیں:
 الف-آغاز میں تفریق ہو۔
 ب-آغاز کے بعد بقامیں تفریق ہو۔
 ج- تکم کے اختلاف میں تفریق ہو۔

آغاز میں تفریق کی صورت ہیہے کہ ایک ہی بیع میں حلال وحرام دونوں کوفروخت کرے، جیسے بکری اور سور کو یا سر کہ اور شراب یا ذبیحہ اور مرداریا اپنا گھر کو دوسرے کے گھر کے ساتھ اس کی اجازت کے بغیر سودا کرے ، توجن چیزوں کی خرید و فروخت درست ہے ان کی ہیج صحیح ہوگی، اوراس کے مقابلہ میں ثمن کے ذریعہ اس کا مالک ہوجائے گاتا کہ ہر مال وسامان کا حکم اس کے حال کے مطابق ہو،اس لئے کہ معاملہ صحیح و فاسد دونوں پرمشمل ہے، تو انصاف کا تقاضا یہی ہے کہ بچکے کوئیچ کہا جائے اور فساد کو فاسد ہی تک محد و در کھا جائے ،اس کی ایک نظیر بھی ہے کہ جب کسی مقدمے میں عادل اور فاسق دونوں شہادت دیں، ایک قول کے مطابق پوری قیت کے ساتھ حلال میں بیع منعقد ہوگی ، کیونکہ عقد کے شمن میں وہی آئے گا،جس کی بیع جائز ہوگی ،اور دوسرامعدوم کی مانند ہوگا ،ایک دوسر بے تول کے مطابق عقد بيع دونوں ميں باطل ہوگا ، كيونكه عقد ميں حلال وحرام دونوں جمع ہيں ، الیی صورت میں حرام کوغلبہ حاصل ہوگا، اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن عباس كا قول ہے:'' جہاں بھى حلال وحرام جمع ہوں گے حرام حلال یرغالب ہوگا''اوراس وجہ سے بھی عقد باطل ہوجائے گا کہ حلال کے

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۱۸۹۰ (۱)

مقابل میں جوعوض ہے وہ مجہول ہے<sup>(۱)</sup>۔

بقاء و دوام میں معاملہ کی تفریق کی صورت ہیہ ہے کہ کوئی شخص اپنی دو بکریاں فروخت کرے، لیکن قبضہ سے پہلے ہی ایک بکری تلف ہوجائے، تو عقد فنخ نہیں ہوگا، بلکہ خریدار کو اختیار ہوگا کہ عقد باقی رکھے یا فنخ کردے، اگروہ عقد کو قائم رکھے گا تو وہ باقی کو اسکے ھے کے بقدر شن ادا کر کے رکھ لے گا

اختلاف تحم میں تفریق کی شکل سے ہوگی کہ عقد مختلف تکم رکھنے والے امور پرشمنل ہو، مثلا ایک ثمن میں اجارہ اور بیج دونوں ہوں، یا اجارہ اور بیج سلم ہوں تو دونوں تھجے ہوں گے، اور طے شدہ ثمن کو بازار کے ریٹ کے مطابق تقسیم کردیا جائے گا، اسی طرح اگر بیج اور نکاح کو جمع کردیت ہوجائے گا، اس لئے کہ اس میں مال شرطنہیں ہے، اور بیج اور بیج اور مجمع کرنے کے بارے میں دوقول ہیں، اظہر سے ہے کہ دونوں تیجے ہیں، اور مقررہ ثمن کو مبیع کی قیمت اور مہر مشل پرتقسیم کردیا جائے گا"۔

#### حنابله كامذهب:

ا ا - فقهاء حنابله نے اس مسکلہ کوئین قسموں میں تقسیم کیا ہے:

اول: معلوم اور مجہول دونوں قتم کی چیزوں کوایک ہی شمن اور ایک ہی عقد تھے میں فروخت کرے، مثلا میہ کچے کہ میں نے اس گھوڑی کواور اس دوسری گھوڑی کے پیٹ میں جو بچہ ہے اس کو ایک ہزار میں فروخت کیا تو یہ تج باطل ہے ۔۔

اس کئے کہ مجہول چیز کی خرید و فروخت اس کی جہالت کی وجہ سے

صحیح نہیں ہے، تو یہاں معلوم مبیع کانٹن مجہول ہوجائے گا جس کے جانے کی کوئی صورت یہی ہو جانے کی کوئی صورت یہی ہو سکتی ہے کہ شن کو دونوں سامانوں پر تقسیم کر دیا جائے اور یہاں پر مجہول کی قیمت طے کرناممکن نہیں ہے، اس لئے نٹن کو معلوم اور مجہول کے درمیان تقسیم کرناممکن نہیں ہوگا۔

دوم: یہ کہ دونوں مبیج ایسے ہوں کہ ان پر اجزاء کے حساب سے ثمن کو انقسیم کیا جا سکتا ہو، مثلاً ایک مکان جو بائع اور دوسرے شخص کے درمیان مشترک ہو، اسے اپنے شریک کی اجازت کے بغیر فروخت کردے، تواس کے بارے میں فقہاء حنابلہ کے نزدیک دورائیں ہیں:

پہلی رائے: اس کی ملکیت میں بیج صبح ہے اور اس کی ملکیت کے بقدراس کو ثمن ملکی ہا بہت جس حصہ کا وہ ما لک نہیں ہے اس میں بیع بقدراس کو ثمن ملک کہ البتہ جس حصہ کا وہ ما لک نہیں ہے اس میں بیع باطل ہوگی، اس لئے کہ ان میں سے ہرگھر کا حکم مستقل ہوتا اگر الگ ہوتا، اس لئے جب ان دونوں کو جمع کردیا ہے توان میں سے ہرایک کا حکم باقی رہے گا۔

اوریہی امام ابوصنیفہ کا قول ہے اور امام شافعی کا ایک قول ہے ''۔
دوسری رائے: بیچ درست نہیں ہوگی، اس لئے کہ عقد بیچ میں
حلال اور حرام دونوں چیزیں جمع ہیں، لہذا حرمت کوغلبہ حاصل ہوگا،
اور اس لئے بھی کہ جب پورے مبیع میں بیچ کوشیح قرار دینا ممکن نہ ہوتو
کل میں بیچ باطل ہوگی، جیسے نکاح میں دو بہنوں کو جمع کرنا '''۔اور

تیسری رائے: یہ ہے کہ دونوں مبیع معلوم ہوں، کیکن اجزاء کے حساب سے ان دونوں پر ثمن کوتقسیم کرناممکن نہ ہو، اورایک سامان ایسا

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۴) کمفنی ۱۲/۲۲،مفنی الحتاج ۱۲/۲۲،حاشیه این عابدین ۲۱/۴، دوسرے مذاہب

کے قواعد بھی اس حکم کاا نکارنہیں کرتے جس کی صراحت فقہاء حنابلہ نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲۳،۲۶۲،۲۳۳ـ

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲/۸۹، أسنى المطالب ۲/۲ م، مغنى الحتاج ۲/۰۸ \_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۹۲۲، ۲۹۳

ہوکہ جس کی بیخ درست ہواور دوسراسا مان ایسا ہوجس کی بیخ درست نہ ہو، جیسے سرکہ اور شراب، مردار اور ذبیحہ، ایک وہ جس کوسپر دکرناممکن ہوتو بیخ ان چیزوں ہواور دوسری چیز الیم ہوجس کوسپر دکرناممکن نہ ہوتو بیخ ان چیزوں میں باطل ہوجائے گی جن کی بیخ درست نہیں ہے، اور دوسرے کے مارے میں دوروایتیں ہیں:

پہلی روایت رہ ہے کہ اس کے حصہ کے بقدر ثمن کے ساتھ تھ درست ہوگی ،اور شافعیہ کے دواقوال میں قول اظہریہی ہے،اس لئے کہ تنہااس کی بیج درست ہے تواس کے ساتھ دوسرے کے ملنے کی وجہ سے تیج باطل نہیں ہوگی۔

دوسری روایت بیہ کہ اس میں بھی بھی باطل ہوگی ، اور یہی شافعیہ کا قول ہے، اس کئے کہ من مجھول ہے، کیونکہ قیمت کی بنیاد پر ممن کوتقسیم کرنے کے بعد ہی معلوم ہوگا ، اور بیعقد کے وقت مجھول ہے (۱)۔

## ز- كفارات ميں روز وں كى تفريق:

11-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ کفارہ قبل اور کفارہ ظہار کے روزوں میں تسلسل واجب ہے، کیونکہ ان دونوں میں تسلسل قرآن کریم سے ثابت ہے، چنانچہ کفارہ قبل کے سلسلے میں ارشاد باری تعالی ہے: '' فَمَنُ لَمُ يَجِدُ فَصِيامُ شَهُريُنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ اللّٰهِ '' (پھرجس کو بینہ میسر ہواس پردو مہینے کے لگا تارروز ہے رکھنا (واجب ہے)، یہ توبہ اللّٰہ کی طرف سے ہے)، اور کفارہ ظہار کے سلسلے میں ارشاد ہے: 'نفَمَنُ لَمُ يَجِدُ فَصِيامُ شَهُريُنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنُ قَبُلِ أَنُ لَعُمَنُ لَمُ يَجِدُ فَصِيامُ شَهُريُنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنُ قَبُلِ أَنُ لَعُمَانًا '' (پھرجس کو یہ میسرنہ ہوتو قبل اس کے کہ دونوں باہم اختلاط کریں اس کے ذمہ دومتواتر مہینوں کے روزے ہیں)، ماہ اختلاط کریں اس کے ذمہ دومتواتر مہینوں کے روزے ہیں)، ماہ

اس کی تفصیل اصطلاح'' تتابع'' میں ہے۔

سا - کفارهٔ کیمین کے روزوں میں تنابع لازم ہے یا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، حنفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ کفارهٔ کیمین میں روزوں کی تفریق جائز نہیں ہے، ان کی دلیل حضرت عبد اللہ بن مسعود وحضرت الی گی قرائت ہے، ان دونوں نے پڑھا ہے: ''فَمَنُ لَّمُ یَجِدُ فَصِیامُ ثَلَثَةِ اَیَّامٍ مُتَتَابِعَات''(") (متابعات کے اضافہ کے ساتھ قرائت کی ہے)۔

شافعیہ اور مالکیہ کے نزد یک کفارۂ نیمین میں تتابع واجب نہیں

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۹۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ محادله رسم

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب الر۲۲ ، المغنى سرر ۱۲ ، مواہب الجليل ۲ ر ۳۳ ۵ ، حاشية الطحطا وي الر ۲۵ م

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۰/۳، المغنی ۲۵۲/۸۔ صدیث الی ہریرہؓ!' قال: بینما نحن جلوس عند النبی ﷺ إذ جاء رجل فقال: یا رسول الله هلکت...... کی روایت بخاری (الفّح ۱۹/۳۲ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما نده ر ۸۹\_

ہے (۱) ، حنابلہ کے نزدیک ہے بھی ایک قول ہے، کیونکہ کفارہ کیمین میں روزہ رکھنے کا حکم مطلق ہے، بلادلیل اس میں قیدلگا نادرست نہیں ہے۔ اس مسئلہ کی تفصیل'' تتا بع'' کی اصطلاح میں گزر چکی ہے۔

## قضاءرمضان مين تتابع:

۱۹۷ - مذاہب اُربعہ کا اتفاق ہے کہ قضا رمضان میں تتابع ضروری نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔اصطلاح '' تتابع''میں اس کی تفصیل گزر چکی ہے۔



### 

(۲) المغنى سر۱۵۰، مواہب الجليل ۲رسام، أسنى المطالب ار۲۹م، حاشية الطحطاوى ار۳۲۳م\_

## . تفسير

#### عريف:

ا - لغت میں تفییر کے معنی کھول دینے ، ظاہر کرنے اور واضح کرنے کے ہیں۔

تفسیر کا استعال تفسیر قرآن کے لئے زیادہ ہوتا ہے ، جرجانی نے تفسیر کا استعال تفسیر قرآن کے لئے زیادہ ہوتا ہے ، جرجانی نے کہا:تفسیر سے مرادیہ ہے کہ آیت کے معنی، شان نزول ، اس سے متعلق واقعہ اور اس سبب کی جس کے بارے میں آیت اتری ہے ، ایسے الفاظ کے ذریعہ وضاحت کی جائے جن کی دلالت اس معنی پر بالکل ظاہر ہو<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف ي أويل:

7- تأویل'' أوّل '' کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے:''أول الكلام تأویلاً'' لینی اس نے كلام میں غور وَلَر كیا، اور اس كی تفسیر كی، اصطلاح میں تأویل کسی لفظ كواس كے ظاہری معنی سے پھیر كركسی استعال كرنا ہے جس كا احتال لفظ میں ہو، جبكہ وہ معنی جس كا احتال لفظ میں ہو، جبكہ وہ معنی جس كا احتال ہے كتاب وسنت كے مطابق ہو، جسے اللہ تعالى كارشاد جس كا احتال ہے كتاب وسنت كے مطابق ہو، جسے اللہ تعالى كارشاد جے:'' تُخو جُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ (۱)

<sup>(</sup>٢) سورهُ آل عمران ١ ٢٧\_

کونکالتا ہے) اگراس سے انڈے سے پرندہ کا نکالنا مرادلیاجائے تو بیتفسیر ہوگی، اور اگر کا فرسے مومن کا نکالنا، یا جاہل سے عالم کا نکالنا مراد ہوتو بیتاً ویل ہے (۱)۔

تفسیراورتاً ویل میں فرق بیہ ہے کہ تفسیر تاویل سے عام ہے، تفسیر کا بیشتر کا بیشتر استعمال الفاظ اور مفردات میں ہوتا ہے، جبکہ تاً ویل کا بیشتر استعمال جملوں اور معانی میں ہوتا ہے۔

نیز تا ویل کا زیادہ تراستعال آسانی کتابوں میں ہوتاہے، اور تفسیر کا استعال آسانی کتابوں میں بھی ہوتا ہے اور دوسری کتابوں میں بھی ہوتاہے۔

ایک جماعت کا کہنا ہے کہ جوواضح طور سے قر آن میں آیا ہواور جو
مفہوم سنت صحیح میں متعین ہووہ تفییر ہے، کیونکہ اس کا معنی ظاہر ہے،
اور کسی کو بیچ تنہیں ہے کہ اس کوا جتہا دوغیرہ سے بدلے، بلکہ اس کواسی
معنی پرمحمول کرے گا جوقر آن وسنت میں وارد ہے، اس سے تجاوز نہیں
کرے گا، اس کے برعکس تا ویل وہ ہے جس کوخطاب کے معانی سے
واقف علماء اور علوم آلیہ کے ماہرین مستنبط کریں۔

امام ماتریدی فرماتے ہیں: تفسیر کامعنی یقین کے ساتھ یہ کہنا ہے کہاس لفظ کی مرادیبی ہے، اور یہ شہادت دینا ہے کہ اللہ تعالی نے اس لفظ کا یہی معنی مرادلیا ہے، اگر اس پر دلیل قطعی ثابت ہوجائے تو صحیح ہے، ورنہ وہ تفسیر بالرائے ہے جس کی ممانعت آئی ہے۔ اور تا ویل مختلف اختالات میں سے سی ایک کویقنی طور پر اللہ کا مراد ہونے کا دعوی کئے بغیر ترجیح دینا ہے (۲)۔

#### ب-بيان:

سا- سامع کے سامنے متکلم کا اپنی مراد ظاہر کرنا بیان ہے، اور تفسیر

(٢) الإنقان للسيوطي ٢ر ١٤١٠ الكليات ٢ر ١٥،١٤ .

ے عام ہے، کیونکہ اس میں بیان تفسیر کے علاوہ بیان تغییر، بیان تقریر بیان تقریر بیان تقریر اللہ میں (۱) ۔

## تفسيرقرآن كاحكم:

سم - فقہاء کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ لغوی معنی کے اعتبار سے قرآن کی تفسیر کرنا جائز ہے، اس لئے کہ وہ عربی زبان میں ہے (۲)۔
میں ہے (۲)۔

سیوطی نے کہاہے: علماء کااس پراتفاق ہے کہ تفسیر فرض علی الکفالیہ اور تینوں علوم شرعیہ لینی تفسیر ، حدیث اور فقہ میں سب سے ظیم اور مہتم بالثان ہے، اصفہانی سے قتل کر کے سیوطی نے لکھا ہے کہ انسان جن فنون کو حاصل کرتا ہے ان میں اشرف ترین فن تفسیر قرآن ہے۔

ساتھ، ی علاء کاال پر بھی اتفاق ہے کہ تغییر بالرائے جس کی تائیدنہ تولغت سے ہواور نبقل سے ، ممنوع ہے ، اور ان کی دلیل بیآ یت ہے:
'' قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ '' تا ''وَأَنُ تَقُولُوُا عَلَى اللَّهِ مَالاَ تَعُلَمُونَ ''' (آپ کہہ دیجئے کہ میرے پروردگار نے تو بس بیہودگیوں کو ترام کیا ہے ) تا (اور اس کو کہم اللہ کے ذمہ ایسی بات جموٹ لگا دوجس کی تم کوئی سند نہیں رکھتے ) ، اور حضورا کرم علی تا کی میصدیث ہے: ''من قال فی القر آن بغیر علم فلیتبو أ مقعدہ من النار ''') ہے: ''من قال فی القر آن بغیر علم فلیتبو أ مقعدہ من النار ''') بی نے مراد تغیر بالرائے ہے جس کی تائید نہ نوت سے ہواور بنائے کا اس سے مراد تغیر بالرائے ہے جس کی تائید نہ نوت سے ہواور

<sup>(</sup>۱) التعريفات لجرجاني رص ۷۲\_

<sup>(</sup>۱) التعريفات لجرجاني \_

<sup>(</sup>۲) كتاب الفروع للمقدسي ار ۵۵۲، كشاف القناع ار ۳۳۳-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف ر ۳۳\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من قال فی القرآن بغیر علم فلیتبوأ مقعده من النار "کی روایت تریزی (۱۹۸۵ طبع الحلق) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، البتداس کے ایک راوی میں ضعف ہے جبیبا کہ المتہذ یب لابن جر (۲۸ ۹۵،۹۵۳) میں ہے۔

نەاقوال سلف سے <sup>(۱)</sup>۔

## تفسيرقرآن كي اقسام:

۵ - علماء نے قرآن کے معانی کوئین قسموں میں تقسیم کیا ہے:

الف-پہلی قسم وہ معنی جہاں تک کسی کی بھی رسائی ممکن نہیں ہے،
یہ وہ معنی ہے جس کاعلم اللہ تعالی نے اپنے لئے خاص کرلیا ہے، اور
جس کاعلم اپنی تمام مخلوق سے پوشیدہ رکھا ہے، ایسے علم میں ان
چیزوں کے واقع ہونے کے اوقات کی تعیین وتحدید بھی ہے جن کے
بارے میں اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ وہ ہونے والی
بارے میں اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ وہ ہونے والی
مغرب سے طلوع آ فتاب کا وقت وغیرہ، اس قسم کے علم کی تاویل اور
توجیہ کسی کے لئے روانہیں ہے۔
توجیہ کسی کے لئے روانہیں ہے۔

ب-دوسری قتم وہ ہے جس کی تاویل کاعلم صرف اپنے نبی کو دیا ہے اور امت میں سے کسی دوسر ہے کواس کاعلم عطانہیں کیا ہے، ساتھ ہی بندے اپنے دینی یا دنیا وی معاملات جاننے کے لئے اس جھے کی تفسیر کے مختاج بھی ہوں، تو بندوں کے لئے ان امور کے جاننے کے حق میں اس کے سواکوئی چارہ کا رنہیں کہوہ صرف میہ معلوم کریں کہ اللہ کے رسول نے اس کی کیا تفسیر بیان کی ہے۔

ج-تیسری قتم وہ ہے جس کاعلم اس زبان کے جانبے والوں کو ہوجس میں قرآن نازل ہوا ہے، اور بیاس کے اعراب اور معانی کی تاویل کاعلم ہے اور اس علم تک رسائی اہل زبان ہی کے ذریعیہ ہوسکتی ہے (۲)۔

## تفيير كے طریقے:

۲ – سیوطی فر ماتے ہیں : علاء نے کہاہے کہ جو شخص قر آن کریم کی تفسیر

- (1) الإتقان للسيوطي ١٧٥١ ـ
- (۲) تفسيرالطمري ار ۹۳،۹۲

کرنا چاہے تو اسے سب سے پہلے قرآن ہی میں دیکھنا چاہیے، کیونکہ قرآن میں میں دیکھنا چاہیے، کیونکہ قرآن میں کسی مقام پرکوئی بیان اجمالی طور سے آیا ہے تو دوسری جگہ اس کوشرح وبسط کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے، کہیں اختصار سے کام لیا گیا ہے تو کہیں وضاحت کردی گئی ہے، اگر قرآن کی کسی آیت کی تفسیر قرآن میں خیل سکے تو پھر سنت کی جانب رخ کرنا چاہئے، کیونکہ سنت قرآن میں خیل سکے تو پھر سنت کی جانب رخ کرنا چاہئے، کیونکہ سنت قرآن کے لئے شارح ہے، اوراس کو بیان کرنے والی ہے۔

امام شافعی نے کہا ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے جو بھی تھم دیا ہے وہ قرآن سے سمجھ کردیا ہے (۱) ،اس لئے کہ اللہ تعالی ارشاد ہے: '' إِنّا الّذِلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللّٰهُ '' ( يقيناً ہم نے آپ پر کتاب فق کے ساتھ اتاری ہے، تا کہ آپ لوگوں کے درمیان فیصلہ اس کے مطابق کریں جو اللہ نے آپ کو سمجھ ادیا ہے )۔

نیز رسول اکرم علیه کا ارشاد ہے: "ألما إنبي قد أوتيت القرآن و مثله معه" (آگاه موجاو که مجھ قرآن عطاکيا گيا اوراسي كے ساتھ اس كے مثل اور بھي )۔

علماء نے کہا ہے کہ اگر قرآن وسنت میں کوئی الیمی چیز نہ ل سکے جس سے معنی واضح ہو سکے تواس کی تفسیر کے لئے صحابہ کرام کے اقوال کی طرف رجوع کیا جائے گا، کیونکہ وہ اس سے زیادہ واقف ہیں، کیونکہ وہ نزول قرآن کے وقت کے احوال وقرائن کے براہ راست مشاہدہ کرنے والے تھے، ساتھ ہی انہیں اللہ تعالی نے فہم صحیح اور عمل صالح سے بھی نواز اتھا، حاکم نے اپنی کتاب '' معرفة علوم الحدیث' صالح سے بھی نواز اتھا، حاکم نے اپنی کتاب '' معرفة علوم الحدیث'

<sup>(</sup>۱) الإتقان ١١/١٥٥ (

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۰۵۰ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''ألا إنیقد أوتیت القرآن و مثله معه..... '' کی روایت الوداود (۵/ ۱۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے مقدام بن معد مکرب سے کی ہے، اس کی اساد شجے ہے۔

میں کہا ہے: وہ صحابی جس نے نزول قرآن اور وقی کا زمانہ دیکھا ہے، اگر وہ قرآن کی کسی آیت کے بارے میں کھے کہ بیرآیت فلاں فلاں واقعات کے سلسلے میں نازل ہوئی ہے تو صحابی کے اس قول کو حدیث مند کا درجہ حاصل ہوگا<sup>(1)</sup>۔

صاحب "كشاف القناع" نے كہا ہے: صحابی كی تفسیر كی طرف رجوع كرنالازم ہے، كيونكه انہوں نے نزول قرآن كازمانه ديكھا ہے، اس كی تاویل كے وقت موجودر ہے ہیں، لہذا صحابی كی تفسیراس كے سح ہونے پر کھلی ہوئی علامت ہے، اور جب صحابی كا قول خلاف قیاس ہوتوا ہے توقیفی مانا جائے گا، لیعنی میں مجھا جائے گا كہ انہوں نے حضو والسے توقیفی مانا جائے گا، لیعنی میں مجھا جائے گا كہ انہوں نے حضو والسے مساہے۔

قاضی اور دیگر حنابلہ کا قول ہے کہ اگر ہم کہیں کہ صحابی کا قول جمت ہے تواس کی بیان کر دہ تفسیر کا قبول کرنالا زم ہوگا، ورنہ اگر وہ اس سلسلے میں کلام عرب کونقل کر ہے تواس کو اختیار کیا جائے گا، اور اگر اجتہاد سے یا کلام عرب پر قیاس کر کے تفسیر کرتا ہے تواس کی تفسیر کو قبول کرنا لازم نہیں ہے (۲)۔
لازم نہیں ہے (۲)۔

2 - تابعی کی تفسیر کو قبول کرنا ضروری نہیں ہے، کیونکہ بالا تفاق تابعی جمت نہیں ہے، کیونکہ بالا تفاق تابعی حجت نہیں ہے، امام احمد بن حنبل سے منقول ہے کہ تفسیر اور غیر تفسیر میں تابعی کے قول کی طرف رجوع کرنالازم ہے۔

ابوداؤد نے نقل کیا ہے کہ تابعین میں سے کسی شخص سے کوئی ایسا قول منقول ہوجس کے بارے میں نبی اکرم علیقی سے کوئی چیز نقل نہ کی گئی ہوتو اس کا اختیار کرنا لاز منہیں ہوگا، مروذی نے کہا: دیکھا جائے گا جس بات کی سند حضور علیقی تک پہنچتی ہے اسے تو لازی طور سے اختیار کیا جائے گا، اگر حضور سے اس بارے میں کوئی رہنمائی

نہ ملے تو دیکھا جائے گا کہ صحابہ میں سے کسی کا کوئی قول ہے یا نہیں،
یہاں بھی کا میا بی حاصل نہ ہو تو پھر تا بعین کی طرف رجوع کیا
جائے گا، قاضی فرماتے ہیں: اس قول کوعلاء کے اجماع پر محمول کرنا
ممکن ہے، دوسرے مذاہب کے قواعد بھی اس کے خلاف نہیں
ہیں (۱)۔

اس مسکلہ کا تعلق اصول سے ہے، اس کی تفصیل'' اصولی ضمیمہ'' میں ہے۔

## لغت اورزبان کی بنیاد پرقرآن کی تفسیر:

۸-جمہورعاء کی رائے ہے کہ لغت اور زبان کی بنیاد پر قرآن کی تفییر جائز ہے اور کہا ہے کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن عمر کوئی ایسالفظ یا امام غزائی گا قول ہے کہ یہ امر فابت ہے کہ قرآن میں کوئی ایسالفظ یا جملہ ہیں ہے جس کوعرب نہ سجھتے ہوں ، اگر کہا جائے کہ اللہ کے قول: "وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ" (وہ غالب ہے اپنے بندوں کے "وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ" (وہ غالب ہے اپنے بندوں کے اور "اکر مُحمل عَلَی الْعَرُشِ السّتولی "") اور "اکر مُحمل عَلَی الْعَرُشِ السّتولی "") وہ خدائے رحمٰن عُلَی الْعَرُشِ السّتولی "") ہوتا اور استقرار سجھتے اور استقرار سجھتے ہیں ، حالا نکہ مراد بینہیں ہے اور بیآ بیتی متشابہات میں سے ہیں ، تو کنا یات اور استعارات ہیں جنہیں اہل ایمان عرب سجھتے ہیں ، جواس امر کی تصدیق کرتے ہیں کہ اللہ تعالی کی کوئی مثال نہیں ہے ۔ وہ اپنی مثال آپ ہے ، اور بیکہ اس جیسی آتیوں کی ایسی تو جہات کی گئی ہیں جو عربوں کے ذہن وقہم کے مناسب ہیں (")۔

<sup>(</sup>۱) الإنقان ۲/ ۱۵۷،معرفة علوم الحديث للحائم النيسا بوري رص ۲۰ شائع كرده المكتبة العلمية -

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۴۳۴، الفروع ار ۵۵۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انعام ۱۸۱\_

<sup>(</sup>٣) سورهٔ طدر ۵۔

<sup>(</sup>۴) المتصفى ار ۱۰۷\_

بعض لوگوں کی رائے ہے کہ اللہ تعالی کو ہرتم کی تجسیم اور تحیز وغیرہ سے منزہ قرار دیتے ہوئے اس کے جواساء وصفات کتاب وسنت میں وارد ہیں ان کو ان کے ظاہر پر باقی رکھا جائے گا۔ تفصیل'' علم عقائد'' کی کتابوں میں ہے۔

طبری نے کہا: قر آن مجید میں وار دمواعظ اور بیانات سے عبرت وموعظت حاصل کرنے پر اللہ تعالی نے اپنے بندوں کو ترغیب دی ہے، مثلًا ارشاد ربانی ہے: '' كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواالأَلْبَابِ" ( ( ( قرآن ) ايك بابرکت کتاب ہے جس کوہم نے آپ پر نازل کیا ہے، تا کہ لوگ اس کی آیتوں میںغور کریں اور تا کہ اہل فہم نصیحت حاصل کریں )،اوراس جیسی قرآن کی دوسری آیتیں جن میں اللہ تعالی نے اینے بندوں کو حکم دیا ہے، اور ان کوتر غیب دی ہے کہ قرآن پاک کی آیتوں سے عبرت اورموعظت حاصل کریں،ان آیات ہےمعلوم ہوتا ہے کہ قرآن کی جن آیوں کی تو جیہ و تاویل بندوں سے پوشیدہ نہیں رکھی گئی ہےان کی تو جیہوتاویل کا جانناان پرلازم ہے، کیونکہ کسی ایسے خض سے جواس کلام کونہیں سمجھتا ہے جواس سے کہا جارہا ہے، اوراس کی تاویل بھی نہیں جانتا ہے،اس سے بیکہا جائے کہ جس بات کوتم نہیں سمجھ رہے ہو اورجس کونہیں جانتے ہواس سے عبرت حاصل کرومحال ہے،البتہ اس کو بہتکم دیا جاسکتا ہے کہ وہ اس کوسمجھے، پھراس میں غور وفکر کرے اور اس سے عبرت حاصل کرے۔معرفت اور سمجھ پیدا کرنے سے پہلے جبکہ ابھی وہ اس کے معنی ہی سے نا آشنا ہے اس کوتد برکرنے کا حکم دینا محال ہے۔

پھرانہوں نے کہاہے: جب بدرست ہے تو ان لوگوں کی بات غلط ہے جومفسرین کی طرف سے کتاب اللہ کے اس جھے کی تفسیر کا

ا نکار کرتے ہیں جس کے علم و تاویل کواللہ نے اپنی مخلوق سے پوشیدہ نہیں رکھاہے (<sup>()</sup>، نیز علماء نے کہاہے کة نسیر قر آن کی ممانعت کا تعلق آیات متشابهات سے ہے، پورے قرآن کی تفسیر سے نہیں ہے، اس لئے کہ قر آن کا نزول مخلوق پر بطور حجت کے ہوا ہے، تواگراس کی تفسیر جائز نه ہوتو جت کامل نہیں ہوگی، جب بات یہ ہے تو جولغات عرب اورشان نزول سے واقف ہو، اس کے لئے قرآن کی تفییر جائز ہے، البتہ جوعلوم عربیت سے واقف نہ ہواس کے لئے قرآن کی تفسیر جائز نہیں بجز اتنی مقدار کے جتنی مقدار کی تفسیر اس نے دوسرے سے س رکھی ہے،اس کی نوعیت بھی تفسیر کی نہ ہو گی بلکہ سی ہوئی تفسیر کے نقل کرنے اور دہرانے کی ہوگی ،علوم عربیت سے ناواقف شخص جب میہ کے کہ آیت کی مرادیہ ہے، حالانکہ وہ عربی زبان سے واقف نہیں ہے،اورنہ ہی اس نے کسی واقف کار سے پینفسیر سنی ہوتو بیاس کے لئے جائز نہیں ہے، دراصل ممانعت ایسی ہی تفسیر کی ہے۔ مجامد کا قول ہے کہ ایسا شخص جواللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو،اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ کتاب اللہ کی تفسیر کے لئے اپنی زبان کھولے جب تک کہ لغات عرب سے واقف نہ ہوجائے (۲)۔

## مفسرقر آن کی شرائط وآ داب:

9 - قرآن کی تفییر کرنے والے کے لئے شرط ہے کہ وہ عربی زبان کاعالم ہو،اس لئے کہ قرآن عربی زبان میں نازل ہوا ہے،لہذا عربی زبان کے علم کی بنا پر وہ مفرد الفاظ کا معنی جان سکے گا، نیز وضع اور استعال کی روشنی میں ان کے معانی کو جان سکے گا۔

چنانچ مجاہد سے منقول ہے:'' جو شخص اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ کتاب اللہ کے بارے

<sup>(</sup>۱) مقدمة تفسير الطبري رص ۸۲،۸۲ ـ

<sup>(</sup>٢) الإنقان للسيوطي ١٨١/٦\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ص ۱۹\_

میں کلام کرے جب تک وہ لغات ِعرب کا عالم نہ ہو'۔

مفسر کے لئے ایک شرط یہ بھی ہے کہ وہ فن نحوکا عالم ہو، کیونکہ اعراب کی تبدیلی سے معنی بدل جاتا ہے، فن صرف سے واقفیت بھی مفسر کے لئے ضروری ہے، اس لئے کہ صرف کی مدد سے کلمات کے اوز ان اوراشتقاق سے واقف ہوگا، کیونکہ کوئی اسم اگر دو مختف ماد ول سے مشتق ہوتو مادہ کے اختلاف سے معنی میں بھی اختلاف رونما ہوگا۔ سے مشتق ہوتو مادہ کے اختلاف سے معنی میں بھی اختلاف رونما ہوگا۔ مفسر کے لئے یہ بھی شرط ہے کہ وہ علوم بلاغت یعنی بیان، معانی اور بدیع کو جانتا ہو، کیونکہ اس علم کے ذریعہ افادہ معنی کے اعتبار سے کلموں کی ترکیب کی خصوصیات کو جان سکے گا، دلالت کی وضاحت اور خفاء اور کلام کی تحسین میں اختلاف کے اعتبار سے ان کی خصوصیات کو جان سکے گا، مفسر قرآن کے لئے یہ بھی شرط ہے کہ وہ اصول فقہ ہی کے ذریعہ احکام پر خصوصیات کو جان کے کہ اصول فقہ ہی کے ذریعہ احکام پر اصدل اوران کے اسباب نزول کا جاننا بھی ضروری ہے، کیونکہ اس کی روشی میں نازل شدہ آ یت کا مفہوم ومصداق متعین کر سکے گا۔

اسی طرح قرآن کی تفییر کرنے والے کے لئے ناتنے ومنسوخ کاعلم بھی ضروری ہے، تا کہ وہ محکم آیت کو غیر محکم سے ممتاز کر سکے، ان احادیث کی جانکاری بھی ضروری ہے جن سے مجمل اور مبہم کی وضاحت ہوتی ہے۔

مفسر کو صحیح العقیدہ اور متبع سنت ہو نا چاہئے، جس پر الحاد اور خواہشات کی پیروی کا الزام نہ ہو، اس لئے کہ جو شخص اپنے دین کے بارے میں متبم ہوگا اس پر دنیا کے سلسلے میں اعتماد نہیں کیا جاتا تو دین کے بارے میں اس پر کیونکراعتماد کیا جاسکے گا؟ بہی نہیں بلکہ جب کسی عالم کے متعلق خبر دینے کے سلسلے میں اس کی دیانت پر اعتماد نہیں ہوسکتا ہے ، تو اللہ تعالی کے اسرار اور راز ہائے سربستہ سے متعلق اس کی خبر

کیسے معتبر ہوسکتی ہے، اسی طرح اگر اس پر الحاد کا الزام ہوگا تو اس کے بارے میں پیاطمینان کیونکر حاصل ہوسکے گا کہ وہ اپنے مکر وفریب کے ذریعہ لوگوں کو دھو کہ نہیں دے رہا ہے اور فتہ نہیں پیدا کر رہا ہے، اگر وہ خواہشات نفسانی کی پیروی کا متہم ہوگا تو اس کے سلسلے میں اطمینان نہیں ہوگا کہ اس کی نفسانی خواہش کہیں اس کو الی تفسیر پر آمادہ نہ کر رہی ہوجس کے ذریعہ وہ اپنی بدعت کو تقویت بخشے (۱)۔

مفسر کے لئے جو چیزیں ضروری ہیں ان میں علامہ سیوطی نے علم وہبی کو بھی شار کیا ہے، وہ فرماتے ہیں؛ علم وہبی وہ علم ہے جسے اللہ تعالی ان لوگوں کو عطافر ما تاہے جو اپنے علم کے مطابق عمل پیرا ہوتے ہیں، اسی علم کی طرف ایک حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے: ''من عمل بیما علم ور ثه الله علم مالم یعلم''(جو خص اپنے علم کے مطابق عمل کرتا ہے اللہ تعالی اسے وہ علم عطافر ما تاہے جس سے اب تک وہ نا آشنا ہوتا ہے)۔

♦ 1 – علامہ سیوطی نے ابوطالب طبری سے نقل کیا ہے کہ ضروری ہے کہ مفسر زیادہ تراس پراعتاد کرے جو نبی اکرم علیہ ہے سے حکے طور سے منقول ہے، پھران تا بعین کے منقول ہے، پھران تا بعین کے اقوال دکھے جنہوں نے اپنی زندگی کا بڑا حصہ صحابہ کے ساتھ گذارا ہے، اہل بدعت کے اقوال سے گریز کرے، اور جب صحابہ کے اقوال باہم متعارض ہوں اور ان کے درمیان تطیق کی کوئی صورت نگلی ہوتو باہم متعارض ہوں اور ان کے درمیان تطیق کی کوئی صورت نگلی ہوتو

<sup>(</sup>۱) الإقان ۲/۱۸۰/۱۸۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من عمل بما علم ورثه الله علم مالم یعلم" کی روایت ابونیم نے الحلیه (۱۰) طاح السعاده) میں کی ہے، پھر کہا: احمد بن حنبل نے یہ کلام بعض تابعین سے نقل کیا ہے جے انہوں نے یسی بن مریم علیہ السلام سے نقل کیا ہے، بعض راویوں کو وہم ہوگیا کہ انہوں نے اس کو نبی علیہ السلام سے ذکر کیا، پس قرب زبانی اور سہولت کی وجہ سے اس کی اسناد وضع علیہ اس حدیث کا اس سند کے ساتھ امام احمد بن حنبل سے منقول ہونے کا اختال نہیں ہے۔

اسے اختیار کرے، اورا گرنظیق کی کوئی صورت ممکن نہ ہوتو معاملہ کواس چیز کی جانب لوٹا دے جس میں نقل ثابت ہو، اگرالی نقل بھی نہ ہو، اور استدلال کے ذریعہ کسی پہلو کو تقویت بہنچ رہی ہوتو استدلال کے ذریعہ کسی ایک پہلو کو ترجیح دے، جبکہ استدلال کے طریقوں کے ذریعہ کی ایک پہلو کو ترجیح دے، جبکہ استدلال کے طریقوں کے ذریعہ کی اور ضعیف کو جاننا ممکن ہو، کیونکہ یہ امر ثابت ہے کہ عرب نہ بچھتے ہوں (۱)، اگر کوئی الیما لفظ نہیں ہے جسے کی منتقول نہیں ہے اور نہ استدلال کے ذریعہ اس کی معرفت ممکن عب ہے کہ منقول نہیں ہے اور نہ استدلال کے ذریعہ اس کی معرفت ممکن ہے توالی چیز کی تفسیر کی کوئی صورت نہیں ہے اور نہ اس کا ذریعہ ہے، علم طور سے اس قسم کی تفسیر میں کوئی فائدہ بھی نہیں ہے، اور نہ ہم کواس کے جاننے کی ضرورت ہے، جیسے اصحاب کہف کے گئے کا کیا رنگ تھا؟ اور اس کا کیا نام تھا؟ دھرت خضر نے جس کرٹے کوئل کیا اس کا کیا نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ نام تھا، مناسب یہ ہے کہ اس قسم کے بے فائدہ کام میں ہم اپنے آپ کوشغول نہ کریں (۲)۔

مفسر تفییر کے ضمن میں جوبات بھی کے اس میں اس کی نیت درست ہونی چاہئے، ایسی صورت میں اللہ تعالی کی جانب سے صحح رہنمائی ملے گی، ارشاد ربانی ہے: ''وَالَّذِینَ جَاهَدُوا فِیُنَا لَنَهُدِینَّهُمُ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللّٰهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِینَ'' (اور جولوگ ہماری راہ میں مشقتیں برداشت کرتے ہیں ہم ان کو اپنے راست ضرور دکھادیں گے اور بیشک اللہ خلوص والوں کے ساتھ ہے)، ضرور دکھادیں گے اور بیشک اللہ خلوص والوں کے ساتھ ہے)، دوسری جگہ ارشاد ہے: ''وَاتَّقُوا اللّٰهَ وَیُعَلِّمُکُمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ بِکُلِّ

شَيُءٍ عَلِيْمٌ (اورالله سے ڈرتے رہواوراللہ تہمیں سکھا تا ہے اور اللہ ہرچیز کابڑا جاننے والا ہے )۔

# بِ وضوَّ خُص كاتفسير كي كتابوں كوجھونااورا ٹھانا:

ا - جمہور فقہاء کے نزدیک بے وضو خص کے لئے تفییر کی کتابوں کا چھونا، ان کا اٹھانا اور ان کا مطالعہ کرنا جائز ہے، اگر چیان میں قرآن کی کچھآ بیتیں ہوں، اسی طرح جنبی کے لئے بھی چھونا اور مطالعہ کرنا جائز ہے، فقہاء کا کہنا ہے کہ تفییر سے مقصود قرآن کے معانی ہیں، اس کی تلاوت نہیں ہے، لہذا اس پر قرآن کے احکام جاری نہیں کئے جائیں گے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جواز اس شرط کے ساتھ ہے کہ تفسیر، قر آن کی آیتوں سے زیادہ ہو کہ الی صورت میں قر آن کی تعظیم میں خلل نہیں پڑے گا، اور اس لئے کہ تفسیر کوقر آن نہیں کہا جاتا ہے۔ اس مسئلہ میں حنفیہ کا اختلاف ہے، چنانچہ انہوں نے تفسیر کی کتابوں کوچھونے کے لئے وضوکو واجب قرار دیا ہے (۲)۔ اس کی تفصیل اصطلاح ''مصحف'' اور'' حدیث' میں ہے۔

## کتب تفسیر کے چرانے والے کا ہاتھ کا ٹنا:

17 - کتب تفیر چرانے والے کے ہاتھ کاٹے کے مسکد میں فقہاء کا اختلاف ہے، امام مالک، امام شافعی، حنابلہ اور ابوتور کی رائے ہے کہ ان کی چوری میں ہاتھ کا ٹناوا جب ہے اگراس کی شرطیں پائی جائیں۔ اور حنفیہ کے نز دیک ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح " سرقہ" کی طرف رجوع کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) الإنقان ۱/۲۷۱، البرمان في علوم القرآن للزركشي ۱/۵۷۲، المتصفى ار۷۰۱-

<sup>(</sup>۲) مقدمه في اصول النفيير لابن تيميهرص ١٣٠١٣ -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ عنکبوت ر ۲۹ ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ار ۱۲۵، مغنى المحتاج ار ۲۷، روض الطالب ۲ر ۲۲، المغنى ار ۱۲۸، حاضة الطحطاوي على مراقى الفلاح رص ۲۷-

مبهم اقرار کرنے والے کا اپنے اقرار کی تفسیر کرنا:

سا - جب کوئی ابتداءً یا صحیح دعوی کے جواب میں کے کہ فلال شخص کا میر نے ذمہ کچھ ہے، تو تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ بیا قرار صحیح ہے، اور اس مبہم اقرار کی تفییر اور وضاحت اس پر واجب ہے، اگر اس نے تفییر اور وضاحت میں ایسی چیز کا نام لیا جس کی مالیت ہوتو اس کی وضاحت قبول کی جائے گی، خواہ بیان کردہ چیز کم ہویا زیادہ (۱)۔

اگراس نے وضاحت میں اتنی مقدار بیان کی جس کی کچھ مالیت نہ ہو، کیکن بیان کردہ چیز جس جنس سے تعلق رکھتی ہے اس کو بطور مال جع کیا جاتا ہے، مثال کے طور پر گندم کا ایک دانہ تو شافعیہ کے نزد یک اس کی وضاحت قبول کی جائے گی ، کیونکہ وہ الیمی چیز ہے جس کا بلاا جازت لینا حرام ہے، اور لینے والے پراس کا واپس کرنا واجب ہے۔

حنفیہ کے نزدیک اس کے بیان اور وضاحت کو قبول کرنے کے گئے شرط ہے کہ بیان کردہ چیزی کوئی قیمت ہو، حنابلہ کے نزدیک یہی رانج ہے، اور شافعیہ کے نزدیک بھی ایک قول یہی ہے (۲)\_

اگربیان کردہ چیز مال کی جنس سے نہ ہوتواگراس کی منفعت کی وجہ سے اس کا رکھنا جائز ہو، جیسے سدھا یا ہوا یا سدھائے جانے کے لائق کتااور گوبر تو اس کی وضاحت قبول کی جائے گی،اور اگر وضاحت میں ایسی چیز بیان کر ہے جس کا پالنااور رکھنا جائز نہ ہو، جیسے غیر ذمی کی شراب، یا ایسا کتا جس کو پالنا جائز نہ ہوتو اس کی وضاحت قبول نہیں کی جائے گی۔

اگرمبهم اقرار کی وضاحت و دیعت یاحق شفعہ کے ذریعہ کی تواس

کی وضاحت قبول کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

مبہم اقرار کرنے والا اگراس کی تفییر اور وضاحت کرنے کے لئے آمادہ نہ ہوتو اس وقت تک اسے قید میں رکھا جائے گا جب تک وہ وضاحت نہ کرے، کیونکہ بہم اقرار کی وضاحت اس پرلازم ہے، مجمل اقرار کی تفییر سے گریز کرکے وہ اس شخص کی مانند ہو گیا جوالیے قت کی ادائیگی سے گریز کرے جواس پرواجب ہو۔

شافعیہ کے نزدیک ایک قول سے ہے کہ اسے قید میں نہیں رکھا جائے گا،
اگر کسی دعوی کے جواب میں مبہم اقرار ہواوراس کی وضاحت سے گریز

کر بے تواسے منکر قرار دیا جائے گا، اوراس سے قسم کھانے کے لئے کہا
جائے گا، اگر تفییر ووضاحت سے انکار پراس کا اصرار برقرار دیا جاور
قسم نہ کھائے تواسے قسم سے انکار کرنے والا قرار دیا جائے گا اور مدی
سے قسم لی جائے گی، اگر چہ اس کی طرف سے جس کے لئے حق کا
اقرار کیا گیا ہے پہلے سے کوئی دعوئی نہ ہواور انہوں نے کہا کہ حصول
مقصود کی اگر کوئی صورت نکل سکے تو قید نہیں کیا جائے گا ''۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' اقرار' میں ہے۔



<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع به

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۴۸ / ۴۸ ، ۴۹ ، ۴۸ ، المغنی ۵ / ۱۸۷ ، روضة الطالبین ۴ / ۱۷ سر

<sup>(</sup>۲) گننی ۵ / ۱۸۷ ، روضة الطالبین ۴ / ۱۸۷ ۲ ۲ محاشیة الدسوقی ۹۷۲ ۴ ۴ \_

ہے: "عدّلت الشاهد"، افت میں عدالت کے معنی استقامت کے ہیں، شریعت کی اصطلاح میں دین میں جو چیزیں ممنوع ہیں ان سے بیجے ہوئے راہ حق پرگامزن رہنا عدالت ہے۔ اس اعتبار سے تعدیل تفسیق کی ضدہے (۱)۔

# تفسيق

#### تعريف:

ا-تفسیق فسق کا مصدر ہے، اگرفت کی طرف منسوب کیاجائے تو کہاجا تا ہے: فسقه، دراصل فسق کا معنی نکلنا ہے، البتہ اس کا غالب استعال اطاعت اور استقامت سے نکلنے کے معنی میں ہوتا ہے، کہا جا تا ہے: ''فسقت الر طبق' یعنی مجبورا پنی چھال سے باہرآ گئی۔ فسق کا معنی فجور اور راہ حق سے ہے جانا اور امر خداوندی کا فسق کا معنی فجور اور راہ حق سے ہے جانا اور امر خداوندی کا ترک اور نافر مانی کرنا ہے، قرآن مجید میں ہے: ''وَإِنَّهُ لَفِسُقُ '' (یہ بے کئی ہے) یعنی حق سے ہے جانا ہے (ا) ۔ عسکری نے کہا ہے: کسی گناہ کبیرہ کا ارتکاب کر کے اللہ تعالی کی اطاعت سے نکل جانا فسق ہے، اور فجور معاصی میں مشغول ہونا اور اطاعت سے نکل جانا فسق ہے، اور فجور معاصی میں مشغول ہونا اور

فقهاء کے نز دیک اس لفظ کا استعال لغوی معنی میں ہی ہوتا ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

اس میں توسع اختیار کرناہے <sup>(۲)</sup>۔

#### الف: تعديل:

۲ - تعدیل کا ایک معنی عدالت کی طرف منسوب کرنا ہے، اگر گواہ کی نسبت عدالت کی طرف کی جائے اوراس کو عادل کہا جائے تو کہا جاتا

## ب:تكفير:

سا- تکفیر کا ایک معنی کفر کی طرف منسوب کرنا ہے۔ لغت میں کفر کے معنی چھپانے اور دھانینے کے ہیں اگر کوئی شخص نعمت کو چھپائے اور اس کاشکر ادانہ کر ہے تو کہا جاتا ہے: "فلان کفو النعمة"، شریعت کی اصطلاح میں: جن امور کے بارے میں دین کا جز ہونا قطعی طور سے ثابت ہوان میں سے کسی میں نبی اکرم علیہ کے تکذیب کا نام کفر ہے، دیکھنے: اصطلاح" کفڑ"۔

تفسیق اور تکفیر کے درمیان فرق سے کہ اس معنی کے اعتبار سے تفسیق کا لفظ تکفیر سے عام ہے (۲)۔

# اجمالي حكم:

٣ - محدود في القذف كوفاسق كهنا:

جس پرحد قذف جارى كى گئى مواس كوفاس كها جائى كا،اس كى دليل قرآن مجيد كى يه آيت ہے: ' وَالَّذِينَ يَرُمُونَ الْمُحُصَنْتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبَلُوا لَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا وَاُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ''(اور جولوگ

<sup>(</sup>۱) المصباح الممير ماده: ''عدل''،القاموس المحيط ماده:'' فسق''،التعريفات الفقهيه للبركتي رص ۴۷۳،الكليات لألى البقا ۳۶،۲۵۳ ـ

<sup>(</sup>۲) المصباح الممير ماده: " كفر"، تهذيب الاساء واللغات ۱۱۲، ۱۱۲، الكليات لأ بي البقاء ۳۲، ۳۲۹، ۱۱۲، التعريفات الفقه بيدللبركتي ر ۳۵ م.

<sup>(</sup>۳) سوره نوررسم

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، القامون المحيط ماده: '' فسق''، الكليات لأبي البقاسم ۴۸،۳۸۹ من عاشية الدسوقي ۱۲۵٫۳

<sup>(</sup>۲) الفروق للعسكرى رص٢٢۵\_

تہمت لگا ئیں پاک دامن عورتوں کواور پھر چارگواہ نہ لاسکیں تو انہیں اسٹی در ّے لگا وَاور بھی ان کی کوئی گواہی نہ قبول کرو، یہی لوگ تو فاسق ہیں )، اگر قاذف ثبوت نہ پیش کر سکے تو قذف سے تین احکام متعلق ہوتے ہیں: حد، ردشہادت اورتفسیق ، تا کہ قذف کی سکینی کاعلم ہواور اس سے روکنے میں تقویت ہو<sup>(1)</sup>۔

توبہ کرنے کے بعد فاسق کی شہادت قبول کرنے اوراس کی توبہ کی شرا لط کے بارے میں تفصیل ہے جس کے لئے'' توبہ''' شہادت'' '' فسق''اور'' قذف'' کی اصطلاحات دیکھی جائیں۔

## كبيره گنا ہوں كے مرتكب كوفاسق كہنا:

۵- کبیره گناہوں کے مرتکب جیسے زانی ، لواطت کا مرتکب ، قاتل وغیره کو فاسق کہنے کے جواز میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے ، اس لئے کہ زنا کی تہمت لگانے والے کو فاسق کہنا اور اس کی شہادت کورد کردینا خود نص قر آن سے ثابت ہے ، لہذا دیگر کبیره کی شہادت کورد کردینا خود نص قر آن سے ثابت ہے ، لہذا دیگر کبیره کے مرتکب کو بھی اسی پر قیاس کیا جائے گا(۲) ۔ البتہ صغیره گنا ہوں کے مرتکب کو فاسق نہیں کہا جائے گا ، اس لئے کہ ارشاد باری تعالی ہے: "اللّذِینَ یَجْتَنِبُونُ کَبَائِر اللّٰهُم وَ الْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ" (وه لوگ ایسے ہیں جو کبیره گنا ہوں اور بے حیائیوں سے بچے رہتے ہیں لوگ ایسے ہیں جو کبیره گنا ہوں اور بے حیائیوں سے بچے رہتے ہیں

(۳) سورهٔ نجم ۱۳۲\_

مگر ہاں بیر کہ ملکے ملکے گنا ہوں ہوجا نیں )۔

' عیرہ کی تفسیر میں فقہاء کے درمیان اختلاف اور تفصیل ہے جس کیرہ کی تفسیر میں فقہاء کے درمیان اختلاف اور ''معصیت'' کی کے لئے '' کبائز'' ،'' عدالت'، '' فتق'' اور ''معصیت'' کی اصطلاحات دیکھی جائیں۔

## امل بدعت كوفاسق كهنا:

۲- بدعات عملی ہوں گی یا اعتقادی عملی بدعات کے بارے میں مالکیہ، حنابلہ، شریک، اسحاق بن را ہویہ، ابوعبید اور ابوثور کی رائے یہ ہے کہ ان کے کرنے والوں کو فاسق کہا جائے گا، اور ان کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ دین میں کسی نئی چیز کی ایجاد عقیدے کی روسے فسق ہے، اور عملی فسق سے بھی بدتر ہے، خواہ اہل بدعت جان ہو جھ کر بدعت کا ارتکاب کریں یا تاویل کرے کریں، کیونکہ تاویل کی وجہ سے وہ معذور قرار نہیں یا کیں گے(ا)۔

حنفیہ اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ خطابیہ فرقہ کو چھوڑ کر دیگر اہل برعت کی شہادت قبول کی جائے گی (۲) ،صرف ان کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی ،اس لئے کہ اس فرقہ کے لوگ اپنے مذہب کی تائید

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين الر ۱۲ اطبع دارالجيل، أحكام القرآن للهر اس ۲۷۱۲ طبع دارالكتب الحديث ، أمغنى لا بن قدامه و ۱۹۷۸ طبع الرياض، أحكام القرآن لا بن العربي ٣٠ / ١٣ الطبع عيسى الحلبي، أمثني ٢٠٤٥، شائع كرده دارالكتاب العربي، أحكام القرآن للجصاص ١٢/١٢، شائع كرده دارالكتاب العربي، أحكام القرآن للجصاص ١٢/١٢، شائع كرده دارالكتاب العربي، وضعة الطالبين الر ٢٩٩٠

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين اار۲۲۵، البنايه شرح البدايه ۲۲۷ طبع دارالفكر، مطالب أولى النبي ۲/ ۲۱۲، كشاف القناع۲/ ۴۲۰، المغني ۹/ ۱۲۵، الشرح الصغير ۲/۲۰۰۸

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲٬۰۴۰، تبصرة الحكام لابن فرحون ۲۵٫۲ طبع دار الكتب العلميه، مطالب أولى النبي ۲/۵۱۱، شائع كرده المكتب الإسلامي، المغنى ۱۸۱۷-۱۲۲۱، البناميه ۱۸۱۷-

<sup>(</sup>۲) خطابیہ: غالی روافض کا ایک فرقہ ہے جو ابو الخطاب محمد بن وہب الاجدع کی طرف اپنی نسبت کرتے ہیں، اگر مدعی ان کے سامنے حق پر ہونے کی قتم کھالے تو اس کے حق میں شہادت دینا ان کے خزد یک جائز ہے، اور وہ کہتے ہیں کہ مسلمان جھوٹی فتم نہیں کھا سکتا ہے، ایک قول ہیہ ہے کہ ان کا عقیدہ ہے کہ اگر کوئی شیعہ غیر شیعہ پر کسی حق کا دعوی کر ہے وہاتی تمام شیعوں پر اس کے حق میں شہادت دینا واجب ہے تو ان کی گواہی ان کے فیق کے ظاہر ہونے کی وجہ سے مہتم ہوگی، اس لئے رد کر دی جائے گی ( البنا میہ کے ۱۸۲۱،۱۸۱ ،

کے لئے اپنے فریق کے خلاف جھوٹ بولنا جائز سجھتے ہیں۔
اعتقادی بدعات جو کفر کے درجے تک نہ پہنچتی ہوں، ان میں ملوث افراد کے بارے میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ ان کو فاس کہا جائے گا،
البتہ اس میم کے فیق کو فقہاء قبول شہادت کی راہ میں مانع نہیں قرار دیتے ہیں، کیونکہ دین میں غلوا ورتعمق کے نتیجے میں پیلوگ بدعت میں گرفتار ہوئے ہیں، چنا نچہ پچھ لوگ گناہ کی سگینی کو اس حد تک بڑھا دیتے ہیں کہ اسے کفر کا درجہ دیدیتے ہیں، تو ایسا شخص توخود ہی جھوٹ سے گریز کرے گا، ایسا شخص اس حفی کی طرح ہوگا جو'' مثلث' کوجائز سجھتے ہوئے پیتا ہے (مثلث وہ نبیز ہے جس کو ایک تہائی پانی رہنے تک پکایا گیا ہو)، یا اس شافعی کی طرح ہوگا جو ذرج کے وقت عمد آ بسم اللہ چھوڑ نے والے کے ذبیحہ کو جائز سجھ کر کھا تا ہے، ایسے حفی یا شافعی کی شہادت ردنہیں کی جائے گی، ویسے ہی اس شخص کی شہادت شہادت ردنہیں کی جائے گی، ویسے ہی اس شخص کی شہادت شہادت ردنہیں کی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنہیں کی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنہیں کی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، اس کے گی، اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، بخلاف عملی فیق کے کہ اس کی وجہ سے شہادت ردنی جائے گی، اس

وہ بدعات جو کفر کے درجے کی ہیں،الیں بدعتوں میں مبتلاا فراد کی شہادت جمہور فقہاء کے نزدیک قابل ردہے،اس کی تفصیل کے لئے '' اہل الأ هواء''،'' بدعت''' شہادت''' عدالت' اور'' فسق'' کی اصطلاحات دیکھی جائیں۔

ایسے خص کوفاسق کہنا جوفاسق نہیں ہے: 2 - جوکسی مسلمان کوفاسق کے حالانکہ وہ فاسق نہ ہوتو کہنے والے کو سزادی جائے گی،اس میں اہل علم کااختلاف نہیں ہے۔ اگر کسی نے کسی فاسق کواے فاسق کہدیا تو یہ کہنے کی وجہ سے

کوئی چیز واجب نه ہوگی (۱) تفصیلات ''سبّ'' اور'' فسق''میں ریکھی جائیں۔

#### بحث کےمقامات:

۸-تفسیق کے احکام تفصیل کے ساتھ فقہاء شہادات، حدقذف اور رقت کے ابواب میں بیان کرتے ہیں، لہذا تفصیل ان ابواب میں اور ان کی خاص اصطلاحات میں دیکھی جائے اور اسی طرح "امامت: کبری یا صغری" کی بحث میں دیکھی جائے۔



<sup>(</sup>۱) البنابير كر ۱۸۱، ۱۸۳، ابن عابدين ۱۸۳ سن المطالب ۴ سر ۳۵۳، المغنی ۱۸۱۹\_

# اجمالي حكم:

سا – موقع اور کل کے اعتبار سے تفضیل کا حکم الگ الگ ہوگا، کبھی ہیہ واجب ہوگی جیسے مال غنیمت کی تقسیم میں پیادہ کے مقابلہ میں شہوار کی تفضیل و ترجعے۔

چنانچہ فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ شہسوار کو پیادہ سے زیادہ دیا جائے گا، البتہ گھوڑ سوار، گھوڑ ااور پیادہ میں سے ہرایک کوکتنی مقدار دی جائے گی اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

چنانچه ما لکیه، شافعیه، حنابله اور حفیه میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد کی رائے ہے کہ فارس ( گوڑسوار ) کو تین حصہ دیا جائے گا، ایک حصہ خود اس کا اور دو حصاس کے گوڑ ہے کہ ان حضرات کی دلیل حضرت ابن عمر کی حدیث ہے: ''ان النبی عَلَیْ الله میں ہوم له'' ان النبی عَلیہ استہم یوم خیبر للفارس ثلاثة استہم، سهمان لفرسه و سهم له'' () (نبی اکرم عَلیہ نے خیبر کے دن فارس یعنی گوڑسوار کو تین حصہ دیا دیے، ایک حصہ اس کے لئے اور دو حصاس کے گوڑ سوار کو تین حصہ دیا امام ابو حنیفہ کی رائے ہے کہ گوڑسوار کو دو حصاور پیدل کو ایک حصہ دیا جائے گا، ان کی دلیل حضرت مجمع بن جاریہ کی حدیث ہے: ''ان دسول جائے گا، ان کی دلیل حضرت مجمع بن جاریہ کی حدیث ہے: ''ان دسول سهمین، واعطی الواجل سهما'' (اللہ کے رسول علیہ نے نہر کو اہل حدید یہ پیر اس طرح تقسیم فرما یا کہ گوڑ سوار کو دو حصوعنا یت

# تفضيل

#### تعريف:

ا-تفضیل لغت میں "فضله "کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: "فضلت فلانا علی غیرہ تفضیلًا "لینی میں نے فلاں کو دوسرے سے ممتاز کیا، دوسرے کے مقابلے میں اس کو افضل کہا، یا اس کو صاحب فضل بنایا فضل اور فضیل فقص اور تقیصه کی ضدہے (۱)۔

فقہاء کے نز دیک اس لفظ کا استعال اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تسوية:

۲- تسویه سویت الشیء فاستوی سے ماخوذ ہے، لیمی میں نے اسے سیدھا کیا تو وہ سیدھی ہوگئ، اور کہا جاتا ہے: "قسم الشیء بین الرجلین بالسویة" کسی چیز کودوآ دمیوں کے درمیان برابر برابر تقسیم کرنا ، اس کا ایک معنی "عدل" بھی ہے، کہا جاتا ہے: "سویت بین الشیئین" جبکہ دونوں کے درمیان برابری اور عدل ہو، "سویت فلانا بفلان" جب تم ایک کودوسرے کے مثل قراردو (۲)۔ لہذا تسویہ تضیل کی ضد ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أسهم یوم خیبر للفارس ثلاثة أسهم، سهمان لفرسه و سهم له '' کی روایت بخاری (الفتح ۱۷/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳۸ سمر ۱۳۸۳) می نے حضرت عبرالله بن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "قسم رسو ل الله عَلَیْ خیبر علی أهل الحدیبیة فاعطی الفارس سهمین، و أعطی الراجل سهما" کی روایت ابوداود (۲/۵ ما تحقیق عزت عبید دعاس) نے مجمع بن جاریہ ہے، الوداود نے کہا: حضرت ابومعاویہ کی حدیث اصح ہے اور اس برعمل ہے، اس سے مراد ابن عمر کی او پروالی حدیث ہے، اور ابن حجر نے مجمع کی حدیث کی سند کو ضعیف قرار دیا ہے جیسا کہ افتح (۲/۸ طبع السافیہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح، لسان العرب المحيط ماده: ' فضل' ـ

<sup>(</sup>٢) مختارالصحاح،لسان العرب المحيط،القاموس ماده: "ساوى" ـ

فرمائے اور پیادہ کوایک حصہ دیا)۔

مجاہدین میں ہے بعض کو بعض پرتر جیح دینے کے سلسلے میں اصل میہ ہے کہ جائز نہیں ہے، البتہ اس مسئلہ میں کچھ تفصیل ہے (۱) جس کے لئے اصطلاح '' غنیمت'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

٧٧- زكاة ديغ مين مختلف اصناف مين سي بعض كوبعض پرتر جي دين مين، اسى طرح ايك ، مى صنف كے افراد مين بعض كوبعض پرتر جي دين كے مسكلہ مين فقهاء كے درميان اختلاف ہے، اس كے لئے ديكھئے: اصطلاح " تسويد" اور كتاب الزكاة ميں" مصرف زكاة" پر بحث كرتے ہوئے فقهاء نے تفصیلى كلام كيا ہے "

۵- بھی ایک کو دوسر ہے پرتر جی اور فضیلت دینا مکروہ ہوتا ہے، جیسے جمہور فقہاء کے نزد یک عطیہ میں بعض اولا دیر بعض کو فضیلت دینا، اگر کسی نے ایبا کیا تو جائز ہے، امام مالک سے اس مسئلہ میں ممانعت منقول ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اولاد کے درمیان برابری کرنا واجب ہے، اگر ان میں سے کسی خاص کو عطیہ دیا، یا عطیہ دینے میں ایک پر دوسر ہے کو فضیلت دی، جبکہ اس کی کوئی معقول وجہ نہ ہوتو وہ گنہگار ہوگا، فقہاء کے درمیان تسویہ کے معنی میں اختلاف ہے کہ میراث میں اللہ نے جو فقیم کی ہے اس کے مطابق ہوگا یا لڑکی کولڑ کے میراث میں اللہ نے جو فقیم کی ہے اس کے مطابق ہوگا یا لڑکی کولڑ کے کر ابر دیا جائے گا، اس کے لئے اصطلاح '' تسویہ' اور '' ہہہ' کی طرف رجوع کیا جائے گا، اس کے لئے اصطلاح '' تسویہ' اور '' ہہہ' کی طرف رجوع کیا جائے گا، اس کے لئے اصطلاح '' تسویہ' اور '' ہہہ' کی طرف رجوع کیا جائے گا، اس کے لئے اصطلاح '' تسویہ' اور '' ہہہ' کی

۲ - بھی ایک کو دوسرے پر فضیلت دینا اور ترجیج دینا حرام ہوتاہے، جیسے ایک ہوی پر دوسری کو ترجیح دینا، ہویوں کے درمیان باری مقرر

- (۱) ابن عابدین ۳ر ۲۳۴، الحطاب ۳را ۳۸، دوضة الطالبین ۲ ر ۳۸۳، آمغنی ۸ر ۴۰ ۴، ۵۰ ۴، ۱۸، منیل الاوطار ۲۸۲۷، ۲۸۴\_
- (۲) ابن عابدین ۲۲/۲، القوانین الفقهید لا بن جزی ۱۱۲، روضة الطالبین ۲۰/۲ ۳۳، ۳۳۳، تلیو بی ۲۰۲۳، المغنی ۲۹۹۸\_
- باین عابدین ۴ مر ۱۳ ۱۵ ، القوانین الفقهیه لاین جزی ۷۲ سه، روضه الطالبین (۳) این عابدین ۴ مرکزی ۷۲ سام الطالبین ۱۳۵۸ مرکزی ۱۲۲ سام مخنی ۵ مر ۲۲۸ ، ۷۲۵ ۲۵ سام کونی ۱۳۷۵ مرکزی ۱۲۲۵ سام کونی ۱۳۷۵ مرکزی ۱۳۷۸ مرکزی ۱۳۵۸ مرکزی ۱۳۵۸ مرکزی ۱۳۵۸ مرکزی ۱۳۵۸ مرکزی الطالبین ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی الطالبین ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی الطالبین ۱۳۸۸ مرکزی ایران ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ایران ۱۳۸۸ مرکزی ایران ۱۳۸۸ مرکزی ۱۳۸۸ مرکزی ایران ایران ۱۳۸۸ مرکزی ایران ایران ۱۳۸۸ مرکزی ایران ا

کرنے میں کسی کور جیج دینا حرام ہے، اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے،
خواہ ان میں سے کسی کوشرف یا کسی اعتبار سے ترجیح حاصل ہو، البت نئ
کو پرانی پرفضیات دینے اور باری مقرر کرنے کی نوعیت کے بارے
میں فقہاء کے درمیان اختلاف اور تفصیل ہے (۱) جس کے لئے
اصطلاح" تسویہ"اور" فتم" کی طرف رجوع کیا جائے۔

2- مکہ کومدینہ پر نضیات دیے ، قبر نبوی کو دوسرے مقامات پر نضیات دیے ، مسجد حرام اور مسجد نبوی میں نماز پڑھنے کو دوسری مسجد ول میں نماز پڑھنے سے افضل قرار دینے ، اعضاء وضوکو تین تین بار دھونے اور آ داب وضوکو بجالانے ، جماعت کی شرکت کو افضل قرار دینے اور وصیت کے اندر ہرصنف کے درمیان کسی کو افضل قرار دینے میں فقہاء کے اقوال مختلف ہیں جوابنی اپنی جگہ پر مذکور ہیں (۲) ، نیز اصطلاح "مدینہ منورہ" " مکہ مکرمہ"" قبر" مساجد" اور" وصیت "کی طرف رجوع کیاجائے۔

رمد، برا، مساجد اور ویک کارواریوں بیجائے۔

۸ - نیز مالدار کے جج کوغریب کے جج پر فضیلت دینے میں، والدین کی اطاعت پر فرض جج کی ادائیگی کو فضیلت دینے میں، فال جج پر مسافرخانہ کی تغییر کوافضل قرار دینے میں، فال جج کوصدقہ پر افضل قرار دینے میں، نال جج کوصدقہ پر افضل قرار دینے میں، یوم عرفہ جب جمعہ کے روز پڑتواس کو دوسرے دن پر افضل قرار دینے میں، مدینہ منورہ کے جوار میں رہنے کو مکہ مکر مہ کے جوار میں رہنے کو مکہ مکر مہ کے جوار میں رہنے پر فضیلت دینے میں یااس کے برعکس پر کلام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: '' کتاب الجج'' ''' اور اصطلاح '' جج'' اور ' جواز' ، اس طرح قرافی نے علوم میں کسی کوکسی پر فضیلت دینے کے سلسلہ میں الفرق رسالا میں تفصیل کلام کیا ہے ۔ افران رسالا میں تفصیل کلام کیا ہے ۔ افران رسالا میں تفصیل کلام کیا ہے ۔ افران رسالا میں تفصیل کلام کیا ہے ۔

- (۱) ابن عابدین ۲۰۹۳، ۱۰۰ م، ۴۰۰ م، ۴۰۰ القوانین الفقهید لابن بزی ۱۱۲ مروضة الطالبین ۱۲۳۸ م، ۳۵۲ م، المغنی ۲۷۲۷، سه، ۲۰ م، الزواج ۲۲ س
- (۲) ابن عابدین ۲۵۷،۲۵۲، أشي المطالب ار ۲۸، ننهایة المحتاج ۲۹۷۷
  - (۳) ابن عابدین ۱ر ۲۵۷،۲۵۳، ۲۵۷\_
  - (۴) الفروق للقرافي ۲۲۹،۲۱۱/ طبع دارالمعرفه ـ

# تفليح

تعریف:

ا - لغت میں تفلیح کامعنی دانتوں کو الگ الگ کرنا ہے، خواہ پیدائش ہویا مصنوی ، جیسے کوئی شخص حسین بننے کے لئے اپنے دانتوں کوریتی وغیرہ سے ریت دے، کہا جاتا ہے: "رجل أفلج الأسنان" اور "امر أة فلجاء الأسنان" (جس کے دانتوں میں فصل ہو) اور "رجل مفلج الثنایا" (وہ شخص جس کے سامنے کے اوپر اور پنچے والے دانت الگ الگ ہوں)۔

اور'' متفلجہ' اس عورت کو کہتے ہیں جو حسین بننے کے لئے دانتوں کے درمیان مصنوعی فصل پیدا کرے۔

یہ "فلج" (فاءاورلام کے فتہ کے ساتھ) سے ماُ خوذ ہے جس کا معنی ثنایا اور رباعیات کے درمیان فاصلہ ہے ۔

رسول الله عليه على الله الله على الله

#### متعلقه الفاظ:

## الف: تفريق:

۲ - لغت میں تفریق، جمع کی ضدہے، یعنی مختلف اشیاء کو الگ الگ یا ایک ہی شی کے اجزا کو الگ الگ کرنا۔

اس کاشری مفہوم لغوی مفہوم سے الگنہیں ہے۔ تفلیر اور بین سے عام ہے، کیونکہ تفریق دانت اور غیر دانت سب میں ہوتا ہے ۔

## ب:وشر:

سا- لغت میں وشر کے معنی چیر نے کے ہیں، کہاجاتا ہے: "و شو الخشبة و شواً" لعنی اس نے ککڑی آرہ سے چیری۔

اور شریعت میں' وش''کے معنی ہوتے ہیں دانتوں کو تیز اوران کی نوک کوباریک کرنا۔

حدیث میں ہے: 'نهی عن النامصة والواشرة'' (۲) ماللہ نے بال اکھاڑنے اور دانتوں کو تیز وبار یک کرنے

<sup>(</sup>۱) ليان العرب ماده: '' فتح البارى ۳۷۲/۱۰ طبع رئاسة إدارة الجوث الرياض،عمدة القارى شرح صحيح البخارى ۲۲/۲۲ طبع المنير بيه،شرح النووى على صحيح مسلم ۷۱/۲ ۱۰ طبع المطبعة المصربيه از هر-

<sup>(</sup>٢) حديث الرسول الله عليه أفلج الثنيتين، وإذا تكلم

رؤی کالنور یخوج من بین ثنایاه" کی روایت دارمی (۱۳۳۱ طبح دارالحاس قاہرہ) نے کی ہے، اور طبر انی نے الاً وسط میں کی ہے جیسا کہ جمح الروائد بیثمی نے کہا:" اس میں عبد العزیز بن ابی ثابت ہے جوضعیف ہے"۔

<sup>(</sup>١) لسان العرب، المصباح المغير ماده: "فرق" ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن النامصة و الواشرة" کی روایت احمد (۱/۵/۱ طبع المیمنیه) نے حضرت ابن مسعودٌ سے کی ہے، احمد تاکر نے منداحمہ پراپی تعلق (۲۱/۲ طبع دارالمعارف) میں اس کوشیح قرار دیا ہے۔

ہے منع فرمایا)۔

ان دونوں کے مابین فرق میہ ہے کہ تفلیج دانتوں کے درمیان فصل اور دوری بیدا کرنا ہے، اور وشر کا معنی دانتوں کو تیز اور باریک کرناہے ۔۔۔

## اجمالي حكم:

۴ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ خوبصورتی کے لئے دانتوں میں گئے حرام ہے،اس میں تفلیج کرانے والی اور کرنے والی دونوں برابر ہیں،اور بہاس کئے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود کی حدیث ہے انہوں نے فرمايا: "لعن الله الواشمات و المستوشمات، والنامصات والمتنمصات، والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله" (الله تعالى نے گودنے واليوں اور گودوانے واليوں ،بال اکھاڑنے والیوں اور بال اکھروانے والیوں، حسن کے لئے دانتوں میں تقلیح کرنے والیوں اور اللہ کی خلقت کو بدل دینے والیوں پرلعنت کی ہے )۔ راوی کھتے ہیں:'' بیہ بات بنی اُسد کی ام یعقوب نامی ایک عورت کو معلوم ہوئی، جوقر آن پڑھ رہی تھی تو وہ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے یاس آئی اوراس نے کہا: وہ کیا حدیث ہے جوآپ کی طرف سے مجھے پیچی ہے کہ آیٹ نے گودنے والیوں اور گودوانے والیوں، بال اکھاڑنے والیوں اور بال اکھڑوانے والیوں اورخوبصورتی کے لئے دانتوں میں تفلیح کرنے والیوں اور اللہ کی خلقت کو بدل دینے والیوں پر لعنت بھیجی ہے، توانہوں نے فرمایا: میں ان پر کیوں نہ لعنت بھیجوں جن يررسول الله عليه في لعنت بهيجي ہے، اور جو كتاب الله ميں بھي ہے۔ اس عورت نے کہا: میں نے تولیورا قرآن پڑھا، کین می حکم اس میں مجھے نہیں ملا، توانہوں نے فر ما یا: اگر تواسے پڑھتی تواس میں اس کو

انبیں سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: "سمعت رسول الله علیہ انہوں نے فرمایا: "سمعت رسول الله علیہ المتنمات و المتنمات و المتنمات اللاتی یغیرن خلق الله عزوجل" (میں نے رسول الله علیہ کوسا کہ آپ علیہ نے بال اکھ وانے والیوں، تفلیہ کرنے والیوں اور گودوانے والیوں پرلعت بھیجی ہے جواللہ عزوجل کی خلقت کوبدل دیتی ہیں)۔

پھر پیرمت مطلقاً نہیں ہے، بلکہ پیصرف انہیں عورتوں کے لئے ہے جو الیا خوبصورتی کے لئے کرتی ہیں، کیونکہ' للحسن'' میں لام تعلیل کا ہے، ورندا گرکسی کوعلاج یا دانت میں کسی عیب وغیرہ کی وجہ سے ایسا کرنے کی ضرورت ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے (م)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حشر ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن مسعود:"لعن الله الواشهات....." کی روایت بخاری (الفتح ۸/ ۲۳۰ طبع السّلفیه)اورمسلم (۱۹۷۸ طبع کهلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن مسعود: "سمعت رسول الله عَلَیْتُ یلعن المتنمصات و المتفلجات....." کی روایت نسائی (۸۸۸ اطبع المکتبة التجاریه مر) اور احمد المحمد المحمد التجاریه میرایی تعلق احمد شاکر نے منداحمد پراپی تعلق (۲۲/۲ طبع المعارف) میں اس کوشیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) فتح الباری شرح ابخاری ۳۷۲/۱۰ طبع رئاسة و ادارة البحوث الریاض، عمدة القاری شرح ابخاری ۸۷ ۳۷۴ طبع الأمیرید بولاق، صحیح مسلم بشرح النووی ۱۲۲۷ طبع المطبعة المصر بداز هر، عون المعبود شرح سنن الی داؤد ۲۲۲۷۱۱

۵ - تفلیح عاد تأثنا یا اور رباعی دانتوں کے درمیان ہوتی ہے۔

اور عینی کہتے ہیں کہ ایسا صرف ثنایا اور رباعی دانتوں میں ہی ہوتا ہے۔
تفلیح کا ہونا عورت میں مستحسن ہے، چنانچہ اکثر وہ عور تیں ایسا
کرتی ہیں جن کے دانت آپس میں ملے ہوئے ہوتے ہیں، تا کہ ان
میں فصل پیدا ہوجائے۔

امام نو وگ فرماتے ہیں: ایبا بوڑھی اور ادھیڑ عمر کی عورتیں کم سی کے اظہار اور دانتوں کی خوبصورتی کے لئے کرتی ہیں، کیونکہ دانتوں کے درمیان پہلطیف سافصل چھوٹی بچیوں میں ہوتا ہے، چنانچہ عورت جب بوڑھی ہوجاتی ہے اور اس کی عمر زیادہ ہوجاتی ہے تو وہ اپنے دانتوں کو باریک اور خوبصورت بنانے کے لئے رہتی سے ریت دیتی ہے جس سے اس کے کم عمر ہونے کا خیال ہوتا ہے ۔

# تفليس

د کیھئے:''افلاس''۔

# تفويض

#### زيف:

ا- لغت میں تفویض "فوض" کا مصدر ہے، کہاجا تا ہے:

"فوضت إلى فلان الأمر" يتىٰ میں نے فلال کو معاملہ سونپ دیا
اور اس کو اس میں حاکم بنادیا اوراسی سے حدیث فاتحہ ہے:

"فوض إليّ عبدی" (میرے بندے نے میرے سپر دکردیا)،
اور اصطلاح میں یہ نکاح کے باب میں مستعمل ہے، کہا جاتا ہے:
"فوضت الممرأة نكاحها إلى الزوج حتى تزوجها من غیر
مهر" (یعنی عورت نے اپنے نکاح کا معاملہ شوہر کے سپر دکردیا، تا کہ
وہ بغیر مہر کے اس سے شادی کرلے )، اور کہا جاتا ہے: "فوضت"
یعنی اس نے مہر کے مکم کو چھوڑ دیا، چنا نچہ اس کی صفت "مفوّضه"
(واؤک کرم کے ساتھ) ہے، اس کے کہاس نے اپنا معاملہ بغیر مہر
کے شوہر باولی کے سیر دکردیا۔

اور مفوَ ضه (واؤکے فتہ کے ساتھ) اس عورت کو کہتے ہیں جس کو لیے نہیں مہرکے شوہر کے سپر دکر دیا ہو (۳) ۔ اور طلاق کے باب میں اس کا مطلب ہے: بیوی کی طلاق کے

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: " فوض" ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فوض إلي عبدي" کی روایت مسلم (۱ر۲۹۲ طبع عیسی الحلی) اور احمد الجمر (۱۸۲۲ طبع عیسی الحلی) اور احمد (۲۸ ملی المیت الله سلامی) نے حضرت ابو ہریر الله سے کی ہیں۔

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٢/ ٣٣٥، حاشية الدسوقى ٢/ ١٣١٣، مغنى المحتاج المساح ٢/ ١٥٤٠.

طبع المكتبه السّلفيه-

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

معاملہ کواسی کے سپر دکر دینا (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف - توكيل:

۲-"و حیّل إلیه الأمر" کامعنی ہے: معاملہ کوسپر دکر نااور تو کیل کا مطلب ہے: جائز اور معلوم تصرف میں نائب بنانا ۔ اور بیوی کی تو کیل کا مطلب طلاق کے معاملہ کواس کے سپر دکر ناہے اور شافعیہ کے قول قدیم کے مطابق طلاق میں تفویض بعینہ اس کا نام ہے، اور مالکیہ کے نز دیک بیر تفویض کی تین قسموں لیعنی تو کیل، تملیک اور تخییر میں سے ایک ہے۔ اور حنابلہ کے نز دیک بیوی کے معاملہ کواس کے سپر دکر دینا اور طلاق کواسی کے ارادے پر معلق کر دینا تو کیل کے باب میں شامل ہے۔ ا

### ب:تملیک:

۳-"أملكه الشيء وملّكه إياه تمليكاً" كامعنى سي وكس چيز كاما لك بنانا ہے۔

حفیہ اور قول جدید میں شافعیہ نے بیوی کوطلاق تفویض کرنے کو تملیک کہاہے، اور مالکیہ کے نزدیک تفویض کی تین قسموں میں سے میں گئی ایک فتم ہے، اور حنابلہ نے دوسرے الفاظ کونظر انداز کرتے ہوئے لفظ اختیار کے ساتھ اس کوخاص کیا ہے۔

كشاف القناع ٥ ر ٢٥ 2 \_

## ج:تخيير:

> تفویض ہے متعلق احکام: اول: نکاح میں تفویض:

تفويض كي حقيقت اوراس كاحكم:

۵- تفویض سے مرادعقد نکاح کے وقت مہر کی تعین سے خاموثی اختیار کرنا ہے، اور بیز وجین میں سے کسی ایک کو یا ان دونوں کے علاوہ کسی دوسرے کے سپر دکر دیا جائے گا۔

اورعلاء کا نکارِ تفویض کے جائز ہونے پر اتفاق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارتباد ہے: "لا جُناحَ عَلَیْکُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَآءَ مَالَم تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفُرِضُوا لَهُنَّ فَرِیْصَةً" (") (تم پرکوئی گناه نہیں کہ م ان پویوں کو جنہیں تم نے نہ ہاتھ لگایا اور نہ ان کے لئے مہر مقرر

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر۷۵، حاشیة الدسوقی ۲ر۲۵، مغنی الحتاج ۳۸۵،

<sup>(</sup>۲) ليان العرب مأده: '' وكل''، الدسوقى ۲۸۲، مغنى الحتاج ۳۸۲۸، كشاف القناع ۲۵۷۸\_

<sup>(</sup>٣) ليان العرب ماده: "ملك"، ابن عابدين ٢٥٤/٢م، حاشية الدسوقي ٢٠٤٨ مغني الحتاج ٣٨٦٨، كشاف القناع ٢٥٩/٨-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لما أمر النبي عَلَيْكُ بتخییر نسائه، وبدأ بي ..... "كی روایت ملم (۲/۲/۱۱-۵۰۱۱ طبع عیسی الحلمی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ماده: "خير"، ابن عابدين ۲ر۷۵، حاشية الدسوقي ۲ر۲۰ ۹۸-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر۲۳۲\_

عقد ثابت ہوجائے گااوراس کے لئے مہرش واجب ہوگا (۱)۔

## تفویض کی اقسام:

۷- نکاح میں تفویض کی دوشمیں ہیں:

الف-تفویض مہر: اس کا مطلب ہے اس مہر پر نکاح کرنا جو ہیوی چاہے، یا ان کے علاوہ کوئی اور چاہے، اور مالکیہ اس قتم کوتفویض نہیں کہتے ہیں بلکہ ان کے یہاں اس کانا م تحکیم ہے۔ بدقویض بضع: اس کا مطلب ہے کہ باپ اپنی اس بیٹی کا بہت جس پر اس کو ولایت اجبار حاصل ہے بغیر مہر کے کردے، یا عورت اپنے ولی کو اجازت دے دے کہ وہ بغیر مہر کے اس کا نکاح کردے ۔

## نکاح تفویض کے واجبات:

۸ حفیہ اور حنابلہ کا مسلک (جو شافعیہ کے نزدیک اظہر کے مدمقابل ہے) یہ ہے کہ نکاح تفویض میں عقد کی وجہ سے مہر مثل واجب ہوجا تا ہے۔
 واجب ہوجا تا ہے، اور موت یا وطی سے مؤکد اور ثابت ہوجا تا ہے۔
 اور شافعیہ کی رائے اظہر قول کے مطابق یہ ہے کہ وطی سے مہر مثل واجب ہوتا ہے۔

اور مالکیہ کے نزدیک وطی اور موت کے درمیان فرق ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ وطی سے واجب ہوتا ہے، موت سے نہیں، تفصیل آگے آرہی ہے۔

فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگروطی سے پہلے طلاق دے دی توعورت کو صرف متعد ملے گا، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: "لا جُناحَ

- (۱) فتح القدير ۲۰۵۳، حاشية الدسوقى ۲ ر ۳۰ ۳، ۱۳۳ مغنى الحتاج ۳ر ۲۲۹، کشاف القناع ۵ ر ۱۵۹\_
  - -(٢) مغنى الحتاج ٣٢٨ / ٢٢٨ ، كشاف القناع ١٥٩/٥٥ ، حاشية الدسوقي ٢٨ ١٣ ٣ ...

کیاطلاق دے دو)، نیز حضرت معقل بن سنان سے مروی ہے: "أن النبي صلى الله علیه وسلم قضى في بروع بنت واشق، وكان زوجها مات، ولم یدخل بها، ولم یفرض لها صداقا، فجعل لها مهر نسائها لا وكس ولا شطط" (۱) (نی فجعل لها مهر نسائها لا وكس ولا شطط" (۱) (نی کریم الله نے بروع بنت واشق کے بارے میں فیصلہ فرمایا،ان کے شوہر كاانقال ہوگیا تھا، انہوں نے ان کے ساتھ وطی نہیں کی تھی اور نہان كاكوئی مہر متعین كیا تھا، چنا نچہ آپ الله نے بغیر کسی كمی زیادتی کے ان کے لئے ان کی عورتوں کے مہر کے برابر مقرر فرمادیا)،اوراس لئے بھی کہ ذکاح کا مقصد مہر نہیں ہے بلکہ جوڑ نا اور ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا ہے، چنا نچہ نکاح ذکر مہر کے بغیر سے جن میں عقد نکاح کا ۔ اور بعض ان صورتوں میں فقہاء کا اختلاف ہے جن میں عقد نکاح کا ۔

استاور سان موروں یں مہاہ ہوتی ہیں کا کا کا کا کا کا کا کا کا اس کا تقویض شار کر کے اس کا تھم دیدیا جائے گایا نہیں دیا جائے گا؟ جیسے مہر نہ ہونے اوراس کے تم کرنے پر باہم رضامندی کی شرط، چنانچہ جمہور فقہاء کے نزدیک بی تفویض کی شکلیں ہیں، اوراسی وجہ سے وہ ان صورتوں میں عقد نکاح کو چے قرار دیتے ہیں، اور بیاس کئے کہ مہر عقدِ نکاح میں نہ رکن ہے اور نہ شرط، بلکہ عقدِ نکاح کے احکامات میں سے یہ بھی ایک تکم ہے، چنانچہ اس میں خلل ہونے سے عقدِ نکاح پرکوئی اثر نہیں پڑے گا۔

اور ما لکیہ کے نزد یک ان صورتوں میں نکاح فاسد ہوجائے گا،اوران کے نزد یک وظی سے پہلے کہا کا فنخ کرناواجب ہے،اگروطی کرلے تو

<sup>(</sup>۱) حدیث: قضی فی بروع بنت واشق...... کی روایت ابوداؤد ۲۵۸۸۲۰ طبع عبیدالدعاس) اورتر ندی (۱۳۸۰۵ طبع مصطفیٰ الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ ہے کی ہے، تر مذی نے کہا: ابن مسعود کی حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۲۷، تبیین الحقائق ۲/۱۳۹، حاشیة الدسوقی ۲/۱۳۳، القوانین الفقه پیهر ۲۰۸۸، مغنی المحتاج ۳/۲۹۳، کشاف القناع ۱۵۲/۵، ادکام القرآن لابن العربی ۱/۲۱۸۔

عَلَيْكُمُ إِنْ طَلَّقُتُمُ النِّسَآءَ مَا لَمُ تَمَسُّوهُ هُنَّ أَوُ تَفُوضُوا لَهُنَّ فَوَيُ فَوْرِيُضَةً وَمَتَّعُوهُ هُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ '' () مَ يركونى گناه مَتَاعًا بِالْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ '' () مَ يركونى گناه مَتَاعًا بِالْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ '' () مَ يركونى گناه مَتَركيا طلاق دے وہ وسعت والے کے ذمه اوراس کی حیثیت کے لائق ، (یہ) خرچ لائق ہو (اوریہ) واجب ہے خوش معاملہ لوگوں پر)، شرافت کے موافق ہو (اوریہ) واجب ہے خوش معاملہ لوگوں پر)، البتاس کے وجوب کے سلسلہ میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔ چنانچ جمہور فقہاء وجوب کے قائل ہیں، اس لئے کہ صیغۂ امرکا تقاضا وجوب ہے، اور اللہ تعالی کے قول "حَقاً عَلَی الْمُحُسِنِینَ '' قاضا وجوب ہے، اور اللہ تعالی کے قول "حَقاً عَلَی الْمُحُسِنِینَ '' کا اس سے کوئی تعارض نہیں ہے، اس لئے کہ واجب کواوا کرنا احسان میں ہے ور اور سے کے اور اس کے کئی کہ مفق ضہ خورت کے لئے کوئی چیز واجب نہیں ہے، اہذا اس کی وحشت کو دور کرنے کے لئے اس کے لئے منہیں ہے، لہذا اس کی وحشت کو دور کرنے کے لئے اس کے لئے سُم کے اس کے لئے اس کے اس کے

اور ما لکیہ کے نزد کیک مستحب ہے، اس کئے کہ ارشاد باری ہے:

"حَقًّا عَلَی الْمُحُسِنِینَ، شافعیہ کا قول قدیم بھی یہی ہے، وہ کہتے

ہیں: اگر متعہ واجب ہوتا تو عامۃ الناس سے محسین کو خاص نہ کیا جاتا۔
لیکن اگر وطی سے پہلے زوجین میں سے کس ایک کا انقال
ہوجائے تو اس کے لئے مہر مثل کے وجوب میں اختلاف ہے، چنا نچہ
جہور کی رائے یہ ہے کہ اگر مفوَّ ضہ عورت کا شوہر وطی سے پہلے
مرجائے تو وہ عورت مہمثل کی حقد ارہوگی، اس لئے کہ حضرت معقل
مرجائے تو وہ عورت مہم وی ہے: "أن النبی صلی الله علیه وسلم
بن سان سے مروی ہے: "أن النبی صلی الله علیه وسلم
قضی فی بروع بنت واشق، وکان زوجها مات، ولم
یدخل بہا ولم یفرض لہا صداقا، فجعل لہا مہر نسائہا

لا و کس و لا شطط" (() (نبی کریم علیه فی بروع بنت واش کے بارے میں فیصلہ فرمایا،ان کے شوہر کا انتقال ہوگیا تھا اور انہوں نے ان سے وطی نہیں کی تھی اور نہان کا مہر مقرر کیا تھا، چنانچہ آپ علیہ نے ان کی عورتوں کے مہر کے برابران کا مہر متعین فرمادیا)۔

اور مالکیہ کا مسلک بیہ ہے کہ اس کومہر نہیں ملے گا اگر چہاس کے (۲) لئے میراث ثابت ہے۔

دوم: طلاق میں تفویض:

طلاق مين تفويض كاتحكم:

9- بیوی کوطلاق تفویض کرنا جائز ہے، اس پرفقہاء کا اتفاق ہے ''' اس کئے کہ حضرت جابر بن عبداللہ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: حضرت ابو بکر ٹے نبی کریم اللہ کے پاس جانے کی اجازت طلب
کی، انہوں نے آپ علیہ کے در مبارک پر لوگوں کو بیٹے ہوئے دیکھا، ان میں سے کسی کو اندر جانے کی اجازت نہیں ملی، حضرت جابر کا بیان ہے کہ حضرت ابو بکر گواجازت مل گئی اور آپ اندر تشریف لے گئے، پھر حضرت عمر آئے اور اجازت طلب کی، چنانچہ ان کو بھی اجازت مل گئی، انہوں نے نبی کریم علیہ پو خصہ کی حالت میں

متعہوا جب ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:"قضی فی بروع بنت و اشق و کان زوجها مات....."کی تخ تَحُ فقره نُمبر ۵ مِیں گذر چکی \_

<sup>(</sup>۲) تفییر القرطبی ۳٬۰۰۳، ابن عابدین ۳۳۵،۳۳۴، ماشیة الدسوقی ۲۰۱۰ ساس الفوانین الفقهید ۲۰۸، مغنی المحتاج ۲۲۸، القوانین الفقهید ۲۰۸، مغنی المحتاج ۲۲۸،۲ اوراس کے بعد کے صفحات، ۲۲۱، کشاف القتاع ۵۲٬۱۲۸،

<sup>(</sup>۳) حاشيه ابن عابدين ۲/۵۷۲، حاشية الدسوقی ۲٬۵۸۲، مغنی الحتاج ۳/۲۸۵، کشاف القناع ۲/۵۵۲، تفسير القرطبی ۱۱۲۲، احکام القرآن لابن العربی ۳/۵۰، کام القرآن للجهاس ۳/۹۹۳-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر۲۳۲\_

خاموش بیٹھے ہوئے دیکھا، اور آپ علیہ کے ارد گرد ازواج مطہرات جمع تھیں، حضرت جابر کا بیان ہے کہ حضرت عمر نے فرمایا: بخدا میں ضرور کوئی ایسی بات کہوں گا جس سے نبی کریم علیہ کا بنسی آ جائے، چنانچہ حضرت عمر نے کہا: اے اللہ کے رسول! بنت خارجہ اگر مجھ سے نفقہ کا مطالبہ کرے تو میں اس کی گردن مروڑ دوں ، چنانچہ نبی کریم میلید بنس بڑے اور فرمایا: "هن حولی کما تری يسألنني النفقة" (پيجومير اردگردتم عورتول كود بكير بهوان كا بھی مجھ سے نفقہ کا مطالبہ ہے)، بین کر حضرت ابو بکر نے حضرت عائشاً کی گردن پکڑ لی،اور حضرت عمر نے حضرت حفصہ کی گردن پیڑلی،اور دونوں کی زبان پر بہالفاظ: تھے،تم نبی کریم علیہ سے الی چیز کا مطالبہ کررہی ہو جوان کے پاس نہیں ہے تو وہ کہنے لگیں: بخدا ہم کھی بھی نبی کریم عظیہ سے ایس چیز کا مطالبہ ہیں کریں گے جوآب علیہ کے پاس نہ ہو، پھر آپ علیہ ان سے ایک ماہ یا ۲۹ ردنوں تک علاحدہ رہے، پھرآپ علیہ پربیآیات نازل ہوئیں: "يأَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِأَزُوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُردُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَّتِّعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلاً وَّ إِنُ كُنْتُنَّ تُودُنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْاخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحُسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجُرًا عَظِيمًا"(ا) (اك ني آب اين بیویوں سے فرماد بھئے کہا گرتم دنیوی زندگی اور اس کی بہار کومقصود ر کھتی ہوتو آؤمیں تہمیں کچھ متاع (دنیوی) دے دلا کرخونی کے ساتھ رخصت کر دوں اورا گرتم مقصود رکھتی ہواللّٰہ کواوراس کے رسول کواور عالم آخرت کوتو اللہ نے تم میں سے نیک کرداروں کے لئے اجرعظیم تیار کررکھاہے)،حضرت جابرگا بیان ہے کہ آپ علیہ نے حضرت عا نَشُّ عِيدًا بَداء كي اور فرما يا: "يا عائشة، إنبي أريد أن أعرض عليك أمرا أحب ألا تعجلي فيه حتى تستشيري

أبويك، قالت: وما هو يا رسول الله؟ فتلا عليها الآية، قالت: أفيك يا رسول الله أستشير أبوي!! بل أختار الله ورسوله والدار الآخرة، وأسألك ألا تخبر امرأة من نسائك بالذي قلت، قال: لا تسألني امرأة منهن إلا أخبرتها، إن الله لم يبعثني معنتا ولا متعنتا، ولكن بعثني معلما میسوا" (اے عائشہ! میں تمہارے سامنے ایک اہم معاملہ پیش کرر ہاہوں اور میری خواہش ہے کہتم اس کے فیصلہ میں جلد بازی نه کرو، بلکه این والدین سے مشوره کرلو،حضرت عاکشٹنے یو چھا:اے اللہ کے رسول! ایبا کون سا معاملہ ہے؟ چنانچہ آپ علیقہ نے ان کے سامنے آیت کریمہ کی تلاوت فرمائی۔ حضرت عائشٹ نے کہا: اے اللہ کے رسول کیا میں آپ کے سلسلہ میں اینے والدین سے مشورہ کروں، بلکہ میں اللہ کو، اس کے رسول کو اور عالم آخرت کو اختیار کرتی ہوں ،اور میری آپ علیہ سے ایک درخواست ہے کہ آپ علیہ میری ان باتوں کا تذکرہ اپنی کسی بیوی کے سامنے نہ فر مائیں ،آپ علیہ نے ارشاد فر مایا: اگران میں سے کوئی مجھ سے اس سلسلہ میں یو چھے گی تو میں اس کے سامنے تذکرہ کردوں گا، اس کئے کہ بے شک اللہ تعالی نے مجھے دشواری میں ڈالنے والا اور تکلیف پہنچانے والا بنا کرنہیں بھیجا ہے، بلکہ مجھے معلّم اورآ سانی پیدا کرنے والا بنا کربھیجاہے)۔

# طلاق میں تفویض کی حقیقت اوراس کا طریقہ:

• ا - حفیہ اور قول جدید کے مطابق شا فعیہ کا مسلک بیہ کہ تفویض طلاق کا مالک بنانا ہے، آئی بنیاد پر حفیہ نے کہا کہ شوہر کا اس سے رجوع کرناضیح نہیں ہے، اور اس لئے کہ تملیک صرف ملک سے ممل

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دخل أبوبكر یستأذن على رسول الله عَلَیْكُ فوجد الناس....." كَيْ تَحْ نَتْحَ فَقْرُهُ مُبر ٢٠ مِيْن گذر چكى\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ احزاب ۲۹،۲۸\_

ہوجاتی ہے، قبول کرنے پر موقوف نہیں رہتی ہے۔

اور شافعیہ کا قول قدیم ہے ہے کہ طلاق دینے سے پہلے پہلے اس کو رجوع کا اختیار ہے، اس لئے کہ تملیک میں قبول سے پہلے پہلے رجوع جائز ہے، اور اس لئے بھی کہ ان کے نزدیک تملیک کے واقع ہونے کے لئے عورت کو فوراً طلاق دینا شرط ہے، اور بیاس لئے کہ تطلیق ان کے نزدیک تملیک کا جواب ہے، تو وہ اس کے قبول کے مثل ہے، اور اس کا قبول فوری ہوتا ہے۔

اور ما لکیہ کے نز دیک تفویض ایک جنس ہے جس کی تین قسمیں ہیں: تفویض تو کیل، تفویض تخییر، تفویض تملیک، اور ان اقسام کے درمیان فرق کرنا شوہر کے الفاظ کے ذریعہ ممکن ہے، چنانچہ ایسالفظ جس کے استعال سے طلاق دینے کا معاملہ غیر کے ہاتھ میں چلا جائے کیکن شوہر کو طلاق دینے سے رو کنے کا حق حاصل ہوتو وہ تفویض توکیل ہے،اور ایبالفظ جوعورت کو زوجیت میں رہنے یانہ رہنے کا مختار بنادے تو وہ تفویض تخییر ہے،اور ایسالفظ جس سے طلاق کا معاملہ عورت کے ہاتھ میں یاکسی دوسرے کے ہاتھ میں چلاجائے لیکن اس میں تخییر نہ ہوتو وہ تفویض تملیک ہے۔اور اس کور جوع کا اختیار صرف تفویض تو کیل میں ہے، باقی دونوں میں نہیں ہے، اس کئے کہ تفویض تو کیل میں شوہرنے طلاق دینے میں بیوی کواپنا نائب بنایا ہے،اور ان دونوں قسمول میں شوہر نے اپنی پوری ملکیت (اختیار) بیوی کوسونب دی ہے، تو پیدونوں قشمیس زیادہ قوی ہیں۔ اور حنابلہ کے نز دیک تفویض کے الفاظ میں فرق ہے، انہوں نے ان دوجملوں یعنی ''أمر ک بیدک'' (تمہارامعاملة تمہارے ہاتھ میں ہے) اور "طلقی نفسک" (ایخ آپ کوطلاق دے دو) کو تو کیل قرار دیاہے، توعورت کے لئے اس وقت تک مہلت رہے گی ۔ جب تک کہ شوہر فننخ نہ کردے یا وطی نہ کرلے،اور ایک صیغہ یعنی

"اِ ختادی" (تو اختیار کرلے) خیار تملیک ہے، تو اس صورت میں عورت کو فوراً طلاق واقع کرنے کا حق ہوگا، تاخیر کی گنجائش نہیں ہوگی الا بید کہ شوہراس کو تاخیر کی اجازت دے دے (۱)۔

#### طلاق میں تفویض کے الفاظ:

11 - جمہور فقہاء کے نزدیک طلاق میں تفویض کے الفاظ کی دوسمیں ہیں: صرح ، کنایہ ، صرح وہ ہے جس میں لفظ طلاق کا استعمال ہو، جیسے: "طلقی نفسک اِن شئت" (اگرتم چاہوا پنے آپ کو طلاق دے دو)، اور کنایہ وہ ہے جس میں لفظ طلاق کا استعمال نہ ہو جیسے کہا جائے: "اختاری نفسک" (تم خود کو اختیار کر لو) اور شامرک بیدک" (تمہارا معاملة تمہارے ہاتھ میں ہے)۔

اور حنابلہ کے نزدیک کنایہ کے دونوں الفاظ میں فرق ہے، ان کے نزدیک لفظ اُمرکنایہ ظاہرہ ہے، اور لفظ خیار کنایہ خفیّہ ہے، اور صریح الفاظ میں نیت کی ضرورت صریح الفاظ میں نیت کی ضرورت ہوگی (۲)

# زوجه کی مدتِ تفویض:

11 - صیغهٔ تفویض کی تین صورتیں ہیں: یا تو مطلق ہوگا، یا متعین مدت کے ساتھ مقید ہوگا۔
مدت کے ساتھ مقید ہوگا، یا غیر متعین مدت کے ساتھ مقید ہوگا۔
الف: اگر صیغهٔ تفویض مطلق ہو توجہ ہور فقہاء کا مسلک بیہ ہے کہ عورت کے لئے حق طلاق اس کے مجلس علم کے ساتھ مقید ہوگا، خواہ مجلس طویل ہو، جب تک کہ عورت حقیقی طریقہ پر مجلس تبدیل نہ مجلس طویل ہو، جب تک کہ عورت حقیقی طریقہ پر مجلس تبدیل نہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۸۲۰۳،۷۵۲،۴۷۲، حاشیة الدسوقی ۲۸۲۰۳، مغنی الحتاج ۲۸۷۳، کشاف القناع ۲۵۷۸،

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲ر ۲۸۱،۲۷۵، ۱۸۹، ۱۸۹۰ حاشیة الدسوقی ۲ر۲۰۹، مغنی الحتاج ۲۸۷،۲۸۵، کشاف القناع ۷۲۵۷۔

کردے، مثلاً وہاں سے کھڑی ہوجائے، یا حکماً اس کی مجلس تبدیل ہوجائے اس طور پر کہ وہ کوئی ایبا کام کرے جس سے اس کامجلس سے ہوجائے اس طور پر کہ وہ کوئی ایبا کام کرے جس سے اس کامجلس سے اعراض کرنا سمجھا جائے اور مجلس ختم ہوجائے، اور امام مالک فرماتے سے کہ مطلق تخییرا ور تملیک اس کے اختیار میں رہیں گی جب تک کہ وہ حاکم کے سامنے پیش نہ ہو، یا اپنے شوہر کوجان کر بخوشی اپنی ذات سے متع حاصل کرنے کا موقع نہ دے دے ایکن بعد میں انہوں نے جمہور کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا، اور ابن قاسم نے بھی اسی قول کو اختیار کیا ہے، اور در دیرا ور دسوقی نے اس کوران فح قرار دیا ہے۔ کو اختیار کیا ہے، اور در دیرا ور دسوقی نے اس کوران فح قرار دیا ہے۔ اور در دیرا ور دسوقی نے اس کوران فح قرار دیا ہے۔

اورشا فعیہ فرماتے ہیں کہا گر ہیوی اتنی دیر تاخیر کرے جتنی دیر میں ایجاب وقبول میں انقطاع ہوجا تا ہے اور پھراس کے بعد طلاق دیتو طلاق واقع نہیں ہوگی۔

اور حنابلہ کے نز دیک تفویض کے ہر صیغہ کا ایک الگ خاص حکم ہے۔

چنانچ اگرشوہر بیوی سے کہ: "أمرک بیدک "تواس میں مجلس کی کوئی قیدنہیں ہے، اور اس میں بیوی کو مہلت کے ساتھ حق طلاق حاصل رہے گا، اس لئے کہ بیتو کیل ہے جو تمام زمانوں کو شامل ہے جب تک کوئی قید نہ لگائی جائے، اسی طرح حکم میں تراخی اور وسعت کے ساتھ حق طلاق حاصل رہے گا اگر کہ: "طلقی نفسک"، اس لئے کہ اس نے بیوی کو پورا معاملہ سونپ ویا، چنانچہ بیکھی" أمرک بیدک "کے مثابہ ہے۔

اورا گربیوی سے کہ: 'إختاری نفسک' تواس میں مجلس کی قید ہوگی، نیز یہ بھی شرط ہے کہ ایسے کام میں مشغول نہ ہوجس کی وجہ سے عرف میں مجلس ختم ہوجاتی ہے، اور حضرت عمر، عثمان، ابن مسعود اور جابر سے یہی مروی ہے، اور اس لئے بھی کہ بیہ خیار تملیک ہے، تو خیار قبول کی طرح بی بھی فوری طور پر ثابت ہوگا، الابیہ کہ اس کومزید

مهلت دیدے مثلاً کے: "اختاری نفسک یوماً أو أسبوعاً أو شهواً" وغیرہ تواس صورت میں وہ اس کی ما لک رہے گی۔ ب: اورا گرصیغتہ تفویض تمام اوقات کو عام ہوتو عورت کوحق ہوگا کہ جب چاہے اپنے کوطلاق دیدے اور اس میں مجلس کی کوئی قید نہیں

اور ما لکیہ نے بیقیدلگائی ہے کہ طلاق لینے یا تملیک کوسا قط کرنے

کے لئے معاملہ قاضی کے پاس نہ پہنچا ہو، یااس کی جانب سے کوئی ایسا
فعل صادر نہ ہوجس سے تملیک کا ساقط کرنا معلوم ہو، مثلاً وہ شوہر کو
اپنے ساتھ استمتاع پر قدرت دے دے، اور بیاس لئے ہے کہ ان
کزد یک حالت تفویض میں اس وقت تک زوجین کو ایک دوسر سے
الگ رہنا واجب ہے جب تک کہ بیوی طلاق لے کریاحق واپس
کر کے جواب نہ دیدے، ورنہ شوہر ایسے نکاح میں استمتاع کرے
گاجس کی بقامشکوک ہے، اور یہ سئلہ تفویض تملیک اور تخییر میں ہے،
توکیل میں ایسانہیں ہے، کیونکہ اس صورت میں شوہر اس کو وکالت
سے معزول کرسکتا ہے۔

5: اگر صیغهٔ تفویض متعین مدت کے ساتھ مقید ہوتو ہیوی کواس مدت کے ساتھ مقید ہوتو ہیوی کواس مدت کے اختام تک اپنے کو طلاق دینے کا حق حاصل رہے گا، اور تفویض مؤقت اختام مجلس یا اس سے اعراض کی وجہ سے باطل نہیں ہوگی۔

اور مالکیہ کے نزدیک حاکم کے سامنے پیش کرنے تک یااس وقت تک کہ اس کی جانب سے کوئی ایسا عمل صادر ہوجس سے معلوم ہوکہ اس نے اپناحق ساقط کردیا ہے حق باقی رہے گا ()۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر۷۵،۴۷۷،۴۷۸، حاشیة الدسوقی ۲۸۲۰،۴۷۱، نهایة المحتاج ۲۸۲۰،۴۷۸، روضة الطالبین ۸۷۲۸، کشاف القناع ۵/۲۵۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔

الفاظِ تفویض کے ذریعہ واقع ہونے والی طلاق کی تعداد اور ان کی نوعیت:

ساا - حنفیہ کے نزدیک طلاق صری اور کنایہ کی تفویض میں فرق ہے،ان کا مسلک یہ ہے کہ اگر بیوی نے شوہر کی طرف سے طلاق صری کی گرف سے طلاق صری کی تفویض کے بعد اپنے کو طلاق دے دی، توصرف ایک رجعی طلاق واقع ہوگی،الا یہ کہ شوہر اس کو ایک سے زیادہ کا اختیار دے دے، مثلاً کے:"طلقی نفسک ما شئت" (تم اپنے کو جتنی چاہوطلاق دے دو)۔

اور اگر طلاق کنایه کی تفویض ہو مثلاً کے: "أمر ک بیدک"
یا" اختاری نفسک "اور بیوی علاحد گی اختیار کرلے تو ایک طلاق بائن پڑے گی، البته اگر شوہر طلاق مخلطہ کی نیت کرلے تو بیوی کو افران کو الفاظ یا نیت کے ذریعہ طلاق مغلظہ واقع کرنے کا حق ہوگا اور ان کے نزد یک مسکلہ یہ ہے کہ مفید بینونت کو جب صرح کے ساتھ جوڑ دیا جائے تو طلاق رجعی ہوگی۔

اور طلاق بائن صرف تفویض کنایہ میں ہوتی ہے، صریح میں نہیں،اس لئے کہ بیالفاظ کنایہ کے جواب ہیں اور ان کے نزدیک کنایہ سے طلاق بائن واقع ہوتی ہے،اور اس لئے بھی کہ شوہر کا قول: "أهر ک بیدک "اس نے بیوی کے معاملہ کواس کے بیر دکر دیا ہے، "وجب وہ اپنے کواختیار کرے گی تواپ نفس کی مالک ہوجائے گی،اور اپنی ذات کی مالک وہ صرف طلاق بائن میں ہوتی ہے،رجعی میں نہیں۔ اپنی ذات کی مالک وہ صرف طلاق بائن میں ہوتی ہے،رجعی میں نہیں۔ تفویض کی تین قشمیں ہیں۔ چنانچ تفویض تو کیل میں بیوی کو حق ہے کہ شوہر نے جتنی طلاق کے واقع کرنے کا اس کو وکیل بنایا ہے، ائی طلاق واقع کرنے کا اس کو وکیل بنایا ہے، ائی طلاق واقع کرنے کا اس کو وکیل بنایا ہے، ائی طلاق واقع کرنے کا اس کو وکیل بنایا ہے، ائی کا سی بھی ہے، یعنی اس کو حق ہے کہ شوہر نے ایک یازیادہ جتنی طلاق کا میں بھی ہے، یعنی اس کوحق ہے کہ شوہر نے ایک یازیادہ جتنی طلاق کا میں بھی ہے، یعنی اس کوحق ہے کہ شوہر نے ایک یازیادہ جتنی طلاق کا

ما لک اس کو بنایا ہے اتن طلاق واقع کرلے اور شوہر کو بیوی کے ایک سے زائد طلاق واقع کرنے پرنگیر کرنے کا اختیار ہے اگر اس نے مطلق تفویض کی ہو۔

اور تفویض تخییر میں اگر بیوی علاحدگی اختیار کرے گی تو تین طلاق واقع ہوں گی، پس اگر بیوی کے کہ میں نے ایک طلاق یا دوطلاق اختیار کی تواس کو بیچی نہیں ہے، الابی کہ شوہر نے خاص طور سے اس کو ایک طلاق یا دوطلاق واقع کرنے کا اختیار دیا ہو، تو ایک یا دوطلاقیں واقع کرسکتی ہے۔

اور شافعیہ کا مسلک ہیہ ہے کہ زوجہ کی تفویض طلاق میں ایک طلاق رجعی واقع ہوگی، اگر ہیوی رجعت کے قابل ہو، البتہ اگراس سے کہے: "طلقی" اور تین کی نیت کرے اور عورت جواب دے: میں نے طلاق حاصل کر کی اور اس نے بھی تین کی نیت کی تو تین طلاق واقع ہول گی۔

اور حنابلہ کے نزدیک تو کیل اور تملیک میں بیوی کو اختیار ہے کہ اپنے کو تین طلاق دے، لیکن تخییر میں اس کو چی نہیں ہے کہ اپنے کو ایک سے زیادہ کا کوایک سے زیادہ کا اختیار دیدے، چاہے الفاظ کے ذریعہ سے دے، یا نیت کے ذریعہ سے اور تخییر مطلق میں ایک طلاق رجعی واقع ہوگی (۱)۔

سوم: وزارت میں تفویض: وزارت کی قشمیں:

۱۳ - فقهاء کے نز دیک وزارت کی دونشمیں ہیں: وزارت تفویض،

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۸۸۳ اور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع الصنائع السائع اللہ ۱۳۵۸ مغنی الحتاج ۳۸۸ مغنی الحتاج ۲۸۸ مغنی الحتاج ۲۸ مغنی

اور وزارت تنفیذ ، وزارتِ تنفیذ پر بحث اصطلاح '' وزارت'' اور '' تنفیذ'' میں آئے گی۔

# وزارت تفویض کی تعریف:

10 - وزارت تفویض کا مطلب میہ ہے کہ امام کسی شخص کو اپنا وزیر بنائے اوراس کو اپنی رائے سے امور کا انتظام کرنے اور اپنے اجتہاد سے اس کونافذ کرنے کا اختیار دے دے۔

# اس کی مشروعیت:

14 - وزارت تفویض مشروع ہے، اس کئے کہ قرآن کریم کی ہے آیت ہے جس میں اللہ کے بی حضرت موسی علیہ السلام کا قصہ بیان کیا گیا ہے: "وَاجْعَلُ لِّی وَزِیْرًا مِّنُ أَهْلِی هَارُونُ أَخِی الشُدُدُ بِهِ گیا ہے: "وَاجْعَلُ لِّی وَزِیْرًا مِّنُ أَهْلِی هَارُونُ أَخِی الشُدُدُ بِهِ أَنْرِی وَأَهُوی " (اور میرے والوں میں سے میرا ایک معاون مقرر کرد بجئے (یعنی) ہارون کو کہ میرے بھائی ہیں، میری قوت کوان کے ذریعہ سے مضبوط کرد بجئے اور ان کومیرے (اس) کام میں شریک کرد بجئے)، چنانچ نبوت میں جب وزیر بنانا جائز ہوگا ،اور اس لئے بھی کہ امام کوامت میں تو بدرجہ اولی جائز ہوگا ،اور اس لئے بھی کہ امام کوامت کے انظام کی جو ذمہ داری دی گئی ہے، ان سب کواز خود کسی کو نائب بنالینا جوانظام میں اس کا بنائے بغیرادانہیں کرسکتا، اور وزیر کونائب بنالینا جوانظام میں اس کا شریک ہوامام کا تنہا ان امور کے نافذ کرنے سے زیادہ مفید ہے، کیونکہ وہ وزیر سے ان امور میں مدد طلب کرے گا، اور اس طرح سے کیونکہ وہ وزیر سے ان امور میں مدد طلب کرے گا، اور اس طرح سے وہ لغزشوں سے زیادہ سے زیادہ دور رہ سکتا ہے اور انتشار وفساد سے مخفوظ رہ سکتا ہے۔

ماوردی اور آبویعلی نے جو پچھ کہاہے اس کا خلاصہ بیہے: ما در دی اور آبویعلی نے جو پچھ کہاہے اس کا خلاصہ بیہے :

(٢) الأحكام السلطاني للما وردى رص ٢٣، ولأ في يعلى رسا\_

وزارت تفویش سپردکرتے وقت جولفظ استعال کیا جائے اس میں دو چیزوں کا ہونا ضروری ہے: اول عام اختیار، دوم نیابت، پس اگر صرف عام اختیار ہو، نیابت نہ ہوتو وہ ولی عہد بنانے کے ساتھ زیادہ خاص ہے اور اس سے وزارت منعقد نہیں ہوگی، اور اگر صرف نیابت ہوتو نیابت میں عموم خصوص اور تعفیذ و تفویض کا معاملہ مہم رہے گا تو اس سے بھی وزارت منعقد نہیں ہوگی، اور جب دونوں موجود ہوں تو وزارت منعقد ہوجائے گی اور کمل ہوجائے گی۔

# وزارت تفویض کی شرا بط:

21 - وزارت تفویض کی سپر دگی کے لئے صرف نسب کے علاوہ وہ تمام شرا نظ ضروری ہیں جوامامت کے لئے ہیں۔

اورامامت کی شرائط سے زائد ایک شرط یہ ہے کہ جنگ اور خراج وغیرہ کے جواموراس کے سپر دکئے جائیں ان سے اچھی طرح واقف مواوراس ذمہ داری کوادا کرنے کا اہل ہو، کہ بسااوقات وہ ان کوخود انجام دےگا،اور بسااوقات ان میں کسی کونائب بنائے گا

#### وزيرتفويض كے اختيارات:

۱۸ – وزیر تفویض کو کافی وسیج اختیارات ہوتے ہیں،لہذا وہ کام جو امام کرسکتا ہے۔ ان میں تین کے علاوہ تمام کاموں کا اختیار وزیر تفویض کو بھی ہوتا ہے۔

اول: ولی عہد بنانا، چنانچہ امیر جس کومناسب سمجھے ولی عہد بناسکتا ہے اور وزیر کو بیاختیار حاصل نہیں ہے۔

دوم: امام امت کوامامت وقیادت سے استعفالیش کرسکتا ہے اور وزیرا بیانہیں کرسکتا۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طهر۲۹ تا۳۳۔

<sup>(</sup>۱) دونول سابقه مراجع \_

سوم: امام ال شخص کومعزول کرسکتا ہے جس کووزیرنے کوئی ذمہ داری سونی ہو، اور وزیر اس شخص کومعزول نہیں کرسکتا جس کوامام نے کوئی ذمہ داری سونی ہو۔

اوران مینوں کے علاوہ تفویض کا حکم اس کے ہرفعل کے جواز کا متفاضی ہے، چنانچہا گرامام اس کے نافذ کردہ حکم پراعترض کر ہے، تواگر یہ ایسے مال میں ہو جو حجے طریقہ پر نافذ ہو، یا کسی ایسے مال میں ہو جو حجے مصرف میں خرچ کیا گیا ہوتو امام کے لئے اس کے اپنے اجتہاد جو حجے مصرف میں خرچ کیا گیا ہوتو امام کے لئے اس کے اپنے اجتہاد سے نافذ کر دہ حکم کو توڑنا اور جو مال اس نے اپنی رائے سے حجے مقام پر خرچ کیا ہے اس کو واپس لینا جائز نہیں ہے، اور اگر یہ اختلاف کسی حکمرال کی تقلید میں یا اشکر کی تیاری میں یا جنگی تدبیر کے سلسلہ میں ہوتو اس صورت میں امام کے لئے اس کورد کرنا جائز ہے، اس طور پر کہ وہ مقرر کردہ والی کو معزول کردے اور لشکر کو مناسب مقام پر جیجے دے اور جنگ کی عمدہ و بہتر تدبیر کرے، اس لئے کہ امام کو بیحق حاصل ہے کہ جنگ کی عمدہ و بہتر تدبیر کرے، اس لئے کہ امام کو بیحق حاصل ہے کہ وہ خود اپنے افعال میں اس طرح کی تبدیلی کرے، تو بدر جہ اولی اس کو وہ خود ریزے افعال میں تبدیلی کا اختیار ہوگا اس کے اس کے در یہ وی کا اختیار ہوگا اس کے اس کے در یہ وزیر کے افعال میں تبدیلی کا اختیار ہوگا اس کے اس کے در یہ وی کا اختیار ہوگا اس کو سے در یہ ویک اس کے اس کے در یہ ویک اس کے در یہ وی در یہ وی کا اختیار ہوگا اس کے در یہ ویک کی تبدیلی کا اختیار ہوگا اس کو بیٹ ویز رہے افعال میں تبدیلی کا اختیار ہوگا ۔

# وزراءِ تفويض كي تعداد:

19 - ماوردی اور ابویعلی نے جو کچھ کہا ہے اس کا حاصل یہ ہے:
خلیفہ کے لئے بیرجائز نہیں ہے کہ عام اختیارات کے ساتھ بیک وقت
دوآ دمیوں کو وزیر تفویض بنائے ، جبیبا کہ دوآ دمیوں کو امام بنانا جائز
نہیں ہے، اس لئے کہ بسا اوقات حل وعقد ، اور ذمہ دار بنانے یا
معزول کرنے میں ان کے درمیان اختلاف ہوسکتا ہے۔

اگروہ دوآ دمیوں کووزیر تفویض بنائے تو بناتے وقت تین حالتوں

#### میں سے ایک حالت ضرور ہوگی:

پہلی حالت: ان میں سے ہرایک کو کممل اختیارات سپر دکر دے، تو مذکورہ بالا وجہ سے بیشے نہیں ہوگا، ایسی صورت میں دونوں کی تقرری پر غور کیا جائے گا، اگر دونوں کی تقرری بیک وقت ہوئی ہوتو دونوں کی تقرری باطل ہوگی، اورا گرایک کی تقرری دوسرے سے پہلے ہوتو پہلی تقرری حیے ہوگی اور ابعد کی تقرری باطل ہوگی۔

دوسری حالت بیہ ہے کہ دونوں کو اختیار میں شریک رکھا جائے کہ دونوں مل کرکام کریں، دونوں میں سے کسی کو اکیلے کرنے کا اختیار نہ ہوتو یہ تفویض حیجے ہوگی اور وزارت دونوں میں مشترک ہوگی، کوئی ایک مستقل نہ ہوگا، اور دونوں کا جس پر اتفاق ہوجائے اسے وہ نافذ کرسکتے ہیں، اور جس مسکلہ میں اختلاف ہو اس کو نافذ نہیں کر سکتے ہیں، اور جس مسکلہ میں اختلاف ہو اس کو نافذ نہیں کر سکتے، بلکہ یہ خلیفہ کی صواب دید پر موقوف ہوگا، اور ان دونوں وزیروں کے دائر ہاختیار سے باہر ہوگا اور ایسی صورت میں تفویض کی مطلق وزارت سے بیوزارت اس کی دووجہ سے کم درجہ کی ہوگی: اول: جس پر دونوں متفق ہوں اس کو نافذ کرنے کے لئے دونوں کا جمع ہونا ضروری ہے۔

دوم: جس میں دونوں کے مابین اختلاف ہوجائے اس میں ان کا اختیار ختم ہوجا تاہے۔

تیسری حالت بہ ہے کہ اختیار میں دونوں کوشریک نہ کیا جائے،
بلکہ دونوں کوالگ الگ اس طرح اختیار دیا جائے کہ کوئی دوسرے کے
اختیار میں شریک نہ ہو،اس کی بھی دوشکلیں ہوسکتی ہیں: یا تو دونوں کو
ایسے عمل کے ساتھ خاص کر دیا جائے جس میں اختیار تو عام ہو،لیکن
عمل خاص ہو، مثلاً ایک کو مشرق کا اور دوسرے کو مغرب کا وزیر
بنادیا جائے، یا دونوں کوسی ایسے اختیار کے ساتھ مخصوص کر دیا جائے
جس میں عمل تو عام ہو،لیکن اختیار مخصوص ہو،مثلاً ایک کو جنگ کا وزیر

<sup>(</sup>۱) دونول سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) الأحكام السلطاني للما وردى ( ۲۷، ولأ بي يعلى ر ۱۴ \_

بنادیا جائے اور دوسر کے وہیکس کی وصول یا بی کا وزیر بنادیا جائے ، تو ان دونوں صور توں میں تقرری صحیح ہوگی ، البتہ وہ دونوں وزیر تفویض نہ ہوں گے، بلکہ دومختلف کا موں کے ذمہ دار ہوں گے ، اس لئے کہ وزارت تفویض وہ ہے جو عام ہو، اور دونوں وزیروں کا فیصلہ ہم ٹل اور ہرا ختیار میں نافذ کیا جائے ، ایسی صورت میں دونوں کی تقرری شک مخصوص تک محدود رہے گی اور اسے دوسرے کے ممل واختیار میں دخل دینے کا حق حاصل نہ ہوگا۔

# تقابض

#### عريف:

ا- تقابض ایسا لفظ ہے جس کا تقاضا قبضہ میں شریک ہونا ہے، اور لفت میں اس کا معنی کسی چیز کو ہاتھ میں لینا ہے اور کہا جاتا ہے: "قبض علیه بیده" یعنی اپنی انگلیوں کو اس پر ملالیا، مٹھی بند کرلی، اور "قبض عنه یده" یعنی اس کو پکڑنے سے بازر ہا ()۔

لفظ قبض كا استعال كسى چيز كے حصول كے لئے بھى ہوتا ہے، اگرچه اس ميں ہاتھ ميں لينا نه پايا جائے، جيسے "قبضت الدار والأرض من فلان "يعنى ميں نے گر اور زمين كوفلاں سے حاصل كيا، الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَ اللّارُضُ جَمِيْعًا قَبْضَتُهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ" (اور حال يہ ہے كہ سارى زمين اس كى مٹى ميں ہوگى قيامت كے دن) لينى اس كے قبضه ميں ہوگى، اس طرح كه الله كا علاوہ كوئى دوسرا اس كا ما لك نه ہوگا۔ اور لفظ قبض "بسط" (يھيلانے) كى ضدميں بھى مستعمل ہے۔

اصطلاح فقهاء میں قبض : کسی چیز پر قبضه اور اس میں تصرف پر قدرت حاصل کرناہے،خواہ وہ الیسی چیز ہوجس کا حصول ہاتھ سے ممکن ہو یاممکن نہ ہو (\*\*)۔



<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، تاج العروس ، لسان العرب ماده: '' قبض''۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ زمر ۱۷۲

<sup>(</sup>۳) البدائع ۲۴۹۱، شرح مرشد الحير ان ۱۸۵، قليو بي ۱۲۵۲، الحطاب ۴۷۸۸،

اور مالکیہ کے نز دیک اکثر ، قبض کی تعبیر لفظ'' حوز'' اور'' حیاز ق'' سے ہوتی ہے ''۔

تو تقابض کا مطلب یہ ہوا کہ فریقین میں سے ہرایک عوض لے لے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف: تعاطى:

۲ - تعاطی ایسالفظ ہے جس کا تقاضا مشارکت ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ دینا طرفین سے پایا جائے، اس معنیٰ میں "تعاطی فی البیع" ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ فروخت کنندہ خریدارکو بچ یا تملیک کے طور پر مبیع (سامان) دے، اور مشتری با کع کوشمن دے اور ایجاب وقبول کا تلفظ نہ ہو (۲)۔

## ب:تخليه:

سا-تخلیه "خلّی کا مصدر ہے،اس کا ایک معنی چھوڑ دینا ہے،اگر کسی چزکوترک کردیتو کہاجا تا ہے: "خلیت الشيء و تخلیت عنه و منه" (")

فقہاء کی اصطلاح میں: کسی آ دمی کو بغیر کسی رکاوٹ کے کسی چیز میں تصرف پرقدرت دیناتخلیہ ہے۔

اگر فروخت کننده خریدار کومبیع میں تصرف پر قدرت دے دی تو تخلیہ ہوجائے گا<sup>(۴)</sup>-

اور تخلیہ اور قبض میں فرق بیہ ہے کہ تخلیہ دینے والے کی طرف سے

- (۱) كفاية الطالب للقير واني رص ۲۱۶،۲۱۲ \_
- (۲) الكليات للكفوى،الفروق اللغوييه ١٠٢/٢ و
  - (m) تاج العروس، متن اللغه ماده: "خلا" \_
- (م) البدائع ۲۳۴۸، الشرح الكبير مع حافية الدسوقى ۱۲۵/۱، القلوبي 1/۲۱۵.

ہوتا ہے،اورقبض لینےوالے کی طرف سے ہوتا ہے '۔

# اجمالي حكم:

۱۳ - ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ تج صرف میں مجلس سے جدا ہونے سے پہلے پہلے تقابض شرط ہے، اس لئے کہ نبی اکر مقابقہ والبر کا ارشاد ہے: "الذهب بالذهب ، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعیر بالشعیر، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل سواء بسواء یدا بید، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبیعوا کیف شئتم إذا کان یدا بید، "(سونے کے بدلے سونا، چاندی کے بدلے چاندی، گیہوں کے بدلے گیہوں ، جوکے بدلے جو، مجور کے بدلے مجاور اور نمک کے بدلے گیہوں برابر سرابر اور ہاتھوں ہاتھ ہوگی، اگرجنس بدل جائے توجس طرح چاہو برابر سرابر اور ہاتھوں ہاتھ ہوگی، اگرجنس بدل جائے توجس طرح چاہو بیچ کرو، بشرطیکہ نقذ ہو) یعنی عوضین برفوراً قبضہ ہو۔

اور جب رہوی مال کواس کی جنس کے بدلے فروخت کیا جائے تو شرط ہے کہ نقد ہو، برابر سرابر ہوا ور جدا ہونے سے قبل ایک دوسرے کا قضہ ہوجائے، چنا نچہا گرجنس الگ الگ ہوجائے تو کمی بیشی جائز ہے، البتہ نقد ہونا اور جدا ہونے سے پہلے پہلے تقابض شرط ہے، اور حنا بلہ کے نزدیک میشرط نہیں ہے، الایہ کہ عوضین میں ربا کی علت ایک ہو، مثلاً عوضین کیلی یا وزنی ہوں (۳)۔

اور حفیہ کے نز دیک صرف بیع صرف میں جدا ہونے سے پہلے تقابض شرط ہے، اس کے علاوہ دیگر ربویات میں ادھار ممنوع ہے، لیکن تقابض شرط نہیں ہے، بلکہ ان میں تعیین کافی ہے، اس لئے

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۴۶۸۶، کشاف القناع ۳۸ ۳۴۳، قلیو تی ۲۱۷، ۲۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الذهب بالذهب و الفضة بالفضة ....." کی روایت مسلم (۲) حدیث النام المع الحلی ) نے حضرت عباده بن الصامت سے کی ہے۔

ر (۳) ردامختار ۱۸۲/۸۳، فتح القدیر۷۵/۲۷،الاختیار ۱۸۲/۳–

کہ بیچ صرف کےعلاوہ میں قبضہ سے پہلے پہلےمحض تعیین کے ذریعہ بدلنے کا اختیار حاصل ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

۵ - اور بیچ صرف میں فقہاء کے نز دیک معتبر قبضہ وہ ہے جوجسم کے حداہونے سے بل ہو۔

اور فقہاء نے ثمن میں تصرف کے جواز سے عقد صرف کے ثمن <sup>(۲)</sup> کومشتنی قراردیا ہے،اس لئے کہاس میں تقابض شرط ہے۔

اور'' بیچ صرف'' کے علاوہ اثمان میں تصرف صرف اس کئے جائز ہے کہ وہ دیون ہیں اور دوسرے تمام دیون کی طرح ان میں قبضہ سے پہلے تصرف جائز ہے (جیسے مہر، اجرت، ہلاک شدہ چیزوں کا ضان وغیرہ )،اس لئے کہ حضرت ابن عمرٌ سے مروی ہے،وہ کہتے ېن: ميں مقام'' بقيع'' ميں اونٹ کي خريد وفر وخت کرتا تھا، اور دينار ہے بیچ کرتا تھااور درہم لیتا تھا،اور درہم سے بیچ کر کے دینارلیتا تھا، اس کواس کے بدلے حاصل کرتا تھا، اوراس کواس کے بدلے دیتا تھا، چنانچہ میں نبی کریم اللہ کے یاس آیا، آپ اللہ حضرت هفصه کے گھر میں تھے ،تو میں نے کہا :اے اللہ کے رسول! توقف فرمائي، مين آب سے ايك سوال كرنا جا ہتا ہوں كه مين مقام بقيع مين اونٹ کی خرید و فروخت کرتا ہوں ،تو میں دینار سے بیچنا ہوں ،اور درہم لیتا ہوں، اور درہم سے بیع کر کے دینارلیتا ہوں، اس کے بدلے اس

(1) الأم سراس، الأشاه والنظائرللسيوطي صرر٧٨١، كمنتقى للباجي مهر٢٦٠،

الفوا كهالدواني ٢ / ١١٢، ١١٣، كشاف القناع ٣ / ٢١٦ \_

(۲) مثمن: جوذ مه میں بطور دین ثابت ہو( ردالحتار ۴ م ۱۷۳)۔

کولیتا ہوں اوراس کے بدلےاس کو بتا ہوں، تو نبی کریم عظیمیہ نے ارشادفرمايا:"لابأس أن تأخذها بسعر يومها، مالم تفترقا و بدل متعین ہوجا تا ہے،اوراس میں تصرف کرناممکن ہوجا تا ہے،لہذا بینکما شیء "(() کوئی حرج نہیں کہ تم اس وقت کے ریٹ میں اس میں قبضہ کی شرطنہیں ہوگی ، بیع صرف کا بدل اس کے برخلاف اس کو لے لو بشرطیکہ تم اس حال میں جدا ہوکہ تمہارے درمیان کوئی ہے،اس کئے کہاس کی تعین میں قبضہ شرط ہے، کیونکہ وہ قبضہ کے بغیر بات باقی نہرہے)۔ متعین نہیں ہوتا ہے،اس کئے کہ قبضہ کے بغیر اثمان کی ملکیت متعین اور فقهاء نے اثمان میں تصرف کا جائز ہونا ذکر کیا ہے، لیکن ہیے نہیں ہوسکتی ہے،اوراسی لئے فریقین میں سے ہرایک کواثمان کے صرف اورسلم کواس ہے ستثنی کیا ہے اور کہا ہے:ان دونوں میں قبضہ

سے پہلے ثمن میں تصرف کرنا جائز نہیں ہے۔ بیع صرف میں تو اس لئے کہ بیع صرف کے دونوں بدل (ثمن

ومبیع) میں سے ہرایک، ایک اعتبار سے مبیع ہے، اور ایک اعتبار سے ثمن ہے، چنانچہاس کے مبیع ہونے کے اعتبار سے اس میں قبضہ سے یہلے تصرف جائز نہیں ہے،اور ثمن ہونے کے اعتبار سے بھی جائز نہیں ہے، اس کئے کہ بیچ صرف میں تقابض شرط ہے،اور اس سلسلے میں حضرت عمر کا بی قول بھی ہے کہ اگر وہ تم سے اپنے گھر میں داخل ہونے کی مہلت مائگے توتم اس کومہلت نہ دو<sup>(۲)</sup>۔

اوررہی بیسلم تومسلم فیہ میں تصرف جائز نہیں ہے،اس کئے کہوہ مبیع ہے،اورراُس المال شرعی اعتبار سے استبدال کے نا جائز ہونے میں اصل مبیع کے ساتھ کو ہے <sup>(۳)</sup>۔

تفصیل کے لئے دیکھنے:اصطلاح''صرف'''' رہا''اور'سلم''۔

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمر: "كنت أبيع الإبل ....." كي روايت ابوداؤر (٣/ ١٥٠-۱۵۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ارسال کی وجہ سے معلول قرار د پاہے۔جبیبا کہ الخیص الحبیر (۲۶/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) البنامه شرح الهدامه ۲۸۹۸-

<sup>(</sup>٣) البدائع ۵/ ۲۳۴، فتح القدير ۵/ ۲۲۹، ردالحتار ۴/ ۱۷۳\_

<sup>-127-</sup>

# زمان حق کے کوسا قط کرنے والا ہوتا تواس پروہ لا زمنہیں ہوتا۔

# تقادم

#### تعريف:

ا - لغت میں تقادم تقادم کا مصدر ہے۔ بولاجاتا ہے: "تقادم کا الشیء" یعنی چیز پرانی ہوگئ (۱) اور مجلة الأحکام العدلیہ نے تقادم کی تعبیر مرورز مان سے کی ہے (۲)۔

اس کااصطلاحی معنی فی الجمله لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

# دعوی کی ساعت سے مانع تقادم:

۲ – امیرکو بیاختیار حاصل ہے کہ وہ بعض حالات میں مخصوص شرائط کے ساتھ قضاۃ کودعوی کی ساعت سے روک دے، اوراس کی ایک قسم بیہ ہے کہ بعض حالات میں ایک متعین ومعلوم مدت کے بعد دعوی کی ساعت سے روک دے، حالانکہ مرور زمان کی وجہ سے حق ختم نہیں ہوتا ہے، بلکہ اس کے منع کرنے کی وجہ جھوٹ، فریب اور حیلے بازی کی تلافی ہے، اس لئے کہ اگر قدرت کے باوجود ایک مدت تک دعوی نہیا جائے، تواس کا مطلب ہے کہ بظاہر وہ دعوی حق پر مبنی نہیں ہے۔ نہیا جائے، تواس کا مطلب ہے کہ بظاہر وہ دعوی حق پر مبنی نہیں ہے۔ اور متعینہ مدت کے بعد دعوی کی ساعت بند ہوجانا حق کے ختم ہونے کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ وہ تو محض قضاۃ کو دعوی کی ساعت فضاۃ کو دعوی کی ساعت فضاۃ کو دعوی کی ساعت فضاۃ کو دعوی کی ساعت فریق ختم ہونے کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ وہ تو محض قضاۃ کو دعوی کی ساعت فریق ختم کہ اگر سے دو کنا ہے، اور حق حقد ارکے لئے باتی رہے گا، یہاں تک کہ اگر فریق خانی حق کا اقرار کرلے تواس پر لازم ہوجائے گا، اور اگر تقادم

(١) مختارالصحاح، مجلمة الأحكام ـ

(٢) مجلة الأحكام: دفعه (١٧٦٠) اوراس كے بعد كے دفعات.

# دعوی کی ساعت سے مانع تقادم کی مدت:

سا – فقہاء حفیہ کے نز دیک اس مدت کی تعیین میں اختلاف ہے جس کے بعد وقف، پیتم ، غائب اور وراثت کے مال میں دعوی کی ساعت نہیں کی جائے گی، بعض کے نز دیک ۲ سرسال ہے ، اور بعض کے نز دیک سرسال ہے ، اور بعض کے نز دیک سرسال ، مگر چونکہ یہ مدتیں طویل تھیں اس لئے ایک بادشاہ نے ان کے علاوہ معاملات میں صرف پندرہ سال کی مدت کی تعیین کو مستحس سمجھا ، اور جس طرح قضا کو زمان و مکان اور مقدمہ کی نوعیت کے ساتھ خاص کیا جاسکتا ہے اور تقیید و تعییق بھی ہوسکتی ہے ، اسی طرح اس بادشاہ کے فضاۃ کو ایسے دعوی کی ساعت سے روک دیا گیا جس کو مدعی نے بلا عذر بیندرہ سال تک چھوڑے رکھا، لیکن بعض مسائل اس نہی سے مستثنی بیندرہ سال تک چھوڑے رکھا، لیکن بعض مسائل اس نہی سے مستثنی بین ، اور حکومت عثانیہ میں اس کے جائشین و خلفاء اسی نہی پر قائم رہے ، اس لئے کہ اس میں عام مصلحت ہے ، اور اس سے بہ ظاہر ہوتا سے کہ مرور زمان کی وجہ سے تقادم دوامر پر مبنی ہے:

اول: بیتکم اجتهادی ہے جس کی وضاحت فقہاءنے کی ہے۔

دوم: بیدامرسلطانی ہے جس کی اتباع اس کے زمانہ میں قضاۃ پر واجب ہے، اس لئے کہ قضاۃ اس کی وجہ سے ایسے دعوی کی ساعت سے معزول ہیں جس پر بغیر کسی عذر کے پندرہ سال گذر چکے ہوں، اور قاضی بادشاہ کا وکیل ہوتا ہے، اور وکیل اپنے مؤکل سے حق تصرف حاصل کرتا ہے، چنانچہ جب مؤکل وکیل کے لئے کوئی چیز خاص کردیتا ہے تو وہ اس کے ساتھ خاص ہوتی ہے، اور جب عام کردیتا ہے تو وہ اس کے ساتھ خاص ہوتی ہے، اور جب عام کردیتا ہے تو عام ہوجاتی ہے، جبیبا کہ'' فناوی خیریہ'' وغیرہ میں اس کے صراحت ہے۔

اور فقہاء حفیہ کے نزدیک ان دونوں امور میں فرق ہے کہ پندرہ سال کے بعد دعوی کی ساعت سے روکنا نہی سلطانی کی بنیاد پر ہے، چنانچہ جس نے دعوی کی ساعت سے منع کیا ہے اس کو اختیار ہے کہ دعوی کی ساعت کے دعوی کی ساعت کا حکم دے دے، اور تمیں سال کے بعد دعوی کی ساعت نہ کرنا فقہاء کے منع کرنے کی بنیاد پر ہے، لہذا بادشاہ کو اس مدت کے ختم کرنے کا ختیار حاصل نہیں ہے، اس لئے کہ بادشاہ کا حکم اس وقت نافذ ہوسکتا ہے جب وہ شریعت کے موافق ہو، ورنے نہیں۔ دین، ودیعت مملوکہ جا کداد اور میراث کے دعوی اور ایسا دعوی جس کا تعلق عوام سے نہ ہو، اور نہ وقف شدہ جا کدادوں میں اصل وقف سے وقف سے کوئی تعلق ہو، اگران کو بغیر کسی عذر کے پندرہ سال تک چھوڑ دیا جائے تو ان کی ساعت نہ ہوگی، اور اگردعوی کا تعلق اصل وقف سے دیا جائے تو ان کی ساعت نہ ہوگی، اور اگردعوی کا تعلق اصل وقف سے دیا جائے تو ان کی ساعت نہ ہوگی، اور اگردعوی کا تعلق اصل وقف سے

رہے۔ اور دعوے کی ساعت سے منع کی مدت کا حساب قمری تاریخوں سے لگایا جائے گا، جیسا کہ "جمعیۃ الجملة" (مجلّہ تمینی) نے عرف شری کی اتباع میں اس کو مقرر کیا ہے، اللہ یہ کہ فریقین اس کے علاوہ پر شفق ہوجا ئیں اور شمسی تاریخ متعین کرلیں اور دعوی کی ساعت سے صرف قضاۃ کو منع کیا گیا ہے، تکم ( فیج ) نہی میں داخل نہیں ہیں، چنا نچہ اگر دوآ دمی کسی شخص کوالیہ جھگڑے میں حکم ہنا ئیں جس پر بغیر عندر کے پندرہ سال سے زیادہ کی مدت گذرگئ ہو، تو حکم کے لئے جائز ہے کہ ان دونوں کے درمیان فیصلہ کردے، اور اس نزاع میں غوروفکر

ہوتو اس کی ساعت ہوگی،خواہ بلاعذر مدت مذکورہ تک دعویٰ جیموڑ

اورجس کا تعلق اصل وقف میں نزاع سے ہوتو اس کے دعوی کی ساعت ۲ سرسال تک ہوگی (اصل وقف سے مراد وہ چیز ہے جس پروقف کا صحیح ہونا موقوف ہو) اور نزاع میں جس کا تعلق اصل وقف کے علاوہ میں ہو جیسے ناظر کی اجرت اور وقف میں کام کرنے والوں

کرنااور فیصلہ کرنااس کے لئے ممنوع نہیں ہے۔

کی اجرت تو ان کے دعوی کی ساعت صرف پندرہ سال تک کی جائے گی(۱)۔

وہ اعذار جن کی وجہ سے پندرہ سال بعد بھی دعوی کی ساعت جائز ہے:

۵- مجلة الأحكام العدليه نے ان اعذار اور مجبور يوں كوذكر كيا ہے جن كى بنا پر پندرہ سال بعد بھى دعوى كى ساعت جائز ہے، ان ميں صغرشى، جنون اور اس شهر سے مدت سفرتك غائب رہنا جوموضع نزاع ہے، يا اس كا فريق طاقت كے زور پر غالب آ جانے والا ہو، اور ان كى تفصيلات مندرجه ذيل ہيں:

ا - صغرتی: جب حقد ارصغیر ہوا ور مدت مقررہ تک دعوی نہ کر سکے تواگر اس کا کوئی ولی یا وصی نہ ہوتو اس کے حق میں مدت کا شار رشد کی حالت میں اس کے بالغ ہونے کے وقت سے ہوگا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اگر اس کا کوئی ولی یا وصی موجود ہوتو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

مجلّہ کمیٹی نے نابالغ اور جواس کے حکم میں شامل ہواس کی مصلحت کی وجہ سے اس کو مطلق رکھا ہے اور اس کوراج قرار دیا ہے، اگر چپاس کا کوئی وصی ہو<sup>(۲)</sup>۔

ایساہی مجنون کا معاملہ ہے،اس کی مدت بھی اس کے افاقہ کی تاریخ سے ہی شار کی جائے گی،اسی طرح معتوہ (ناسمجھ) کا معاملہ ہے،اس کی مدت بھی اس کی ناسمجھی کے دور ہونے کی تاریخ سے شار کی جائے گی۔

۲-حقدار کا شہر سے مدت سفرتک غائب ہونا اور مدت سفر سے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۸۲،۳۸۳،۳۳۳ طبع داراحیاءالتراث العربی،الأشباه والنظائر لابن نجیمرص ۲۷۲،شرح المجلة للأتاسی:ماده (۱۲۲۰) ـ

<sup>(</sup>۲) شرح محلة الأحكام العدليه للأتاسي : ماده (١٦٦٣) \_

مرادقصر کی مدت ہے۔

۳-اگرمدعاعلیہ بزوراقتدار پرقبضہ کرنے والوں میں سے ہوتو یہ ایسا عذر ہے جس کی وجہ سے مدعی کا دعوی پیش نہ کرنا جائز ہے، اور مدت کا شارظلم کے ختم ہونے سے ہوگا، خواہ مدت ظلم طویل ہوجائے(ا)۔

# حق کے مطالبہ کی ابتدا کب سے ہوگی؟

۲ - مجلة الأحكام العدليه كے مطابق حفيه كامذ بب بيہ كهمرورز مان کی ابتدااس وقت سے ہوگی جس تاریخ میں مدعی بہ کا دعوی پیش کرنے کے بعد مدعی کے لئے حق ثابت ہوجائے ،لہذادین مؤجل کے دعوی میں مرورز مان کی ابتدا مدت اجل کے اختتام سے ہوگی ، کیونکہ مدت اجل کے اختیام سے قبل مدی نہ دعوی کرسکتا ہے، نہ دین کا مطالبہ کرسکتا ہے، چنانچہ مثال کے طور پراگر کوئی کسی پر دعوی دائر کرے اور کے: تہمارے ذمہ میرے اتنے درہم ہیں، اور وہ اس فلال چیز کی قیت ہیں جو بندرہ سال پہلے میں نے تمہارے ہاتھ فروخت کی تھی جس کی ادھار کی مدت تین سال تھی، تو اس صورت میں اس کے دعوی کی ساعت ہوگی، اس لئے کہ مدت اجل کے اختیام کے اعتبار سے صرف بارہ سال کا عرصہ گذرا ہے،اوراتی طرح مثال کے طور پراگر کسی وقف کرنے والے نے کوئی چیز وقف کی اور شرط لگادی کہاس کی ذريت كونسلاً بعدنسل اس كااستحقاق حاصل موكا، تونسل ثاني اسي وقت اس کی مستق ہوسکتی ہے جب نسل اول ختم ہوجائے ، چنانچہ اگر کسی شخص نے کوئی جائدادوقف کی اوراینی اولا دپھراینے پوتوں کے لئے نسلاً بعد نسل اس کی ولایت اوراس کی پیداوار کی شرط لگادی، پھراس کی کسی صلبی اولا دیعی نسل اول میں سے کسی نے وہ جائداد کسی دوسرے آ دمی

کو فروخت کردی، اور دوسرا شخص اس جائداد میں ۲۰ مرسال تک تصرف کرتار ہا،اوراس مدت کے بعداس بائع کی وفات ہوگئی اوراس کا ایک بیٹا وقف کرنے والے کی شرط کا سہارا لیتے ہوئے اس زمین کے بارے میں مشتری پر دعوی کرتاہے تو اس کے دعوی کی ساعت ہوگی ، اور اس مدت کا گذرنا اس کے لئے مانع نہ ہوگا ، اس لئے کہ وقف کرنے والے کی شرط کے مطابق یوتے کواسی وقت دعوی کرنے کا حق حاصل ہوگا جب اس کے والد کا انقال ہوجائے، تو اس کے حق میں مرورز مان کی ابتدااس کے والد کی وفات کے بعد ہی ہے ہوگی۔ اسی طرح اگرکسی وقف کرنے والے نے کوئی جائداد وقف کی اور اس کی آمدنی کو اینے بیٹوں کے لئے مشروط کردیا اور ان کے ختم ہوجانے کے بعداینی بیٹیوں کے لئے مشروط کردیا،اوراس کے بیٹوں نے وہ جائدادکسی آ دمی کوفر وخت کردی اور اس کے سیر د کردی ،مثلاً ساٹھ سال کے بعد وقف کرنے والے کے بیٹے ختم ہوئے ، پھراس کی بیٹیاں وقف کے حکم کی بنا پراس جا کداد کے بارے میں مشتری پر دعوی پیش کرنے کے لئے اٹھ کھڑی ہوئیں تو ان کے دعوی کی ساعت ہوگی،اوراس مدت کا گذر ناان کے دعوی کی ساعت سے مانع نہ ہوگا، اس لئے کہان کودعوی کرنے کاحق اسی وقت حاصل ہوگا جب واقف کے بیٹے نہر ہیں۔

اور مہر مؤجل کے بارے میں مرورز مان کی ابتدا طلاق کے وقت سے یاز وجین میں سے کسی ایک کی موت کی تاریخ سے ہوگی، اس لئے کہ مہر مؤجل طلاق بائن یا وفات کی تاریخ سے ہی مہر معجّل ہوتا ہے۔ کے مفلس مقروض سے قرض کے مطالبہ کی ابتدا افلاس کے اختتام کی تاریخ سے ہوگی، مثلاً قرض خواہ کا مقروض پر کچھ مال ہوا ورمقروض دس سال تک افلاس کا شکار رہے، تو اس مدت کا شار مرورز مان میں نہیں ہوگا ورمقروض کی خوشحالی کی تاریخ سے اس کی مدت کی ابتدا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر ۱۳۳۳، ۴۴۳ ـ

ہوگی،اس کئے کہ مقروض کے افلاس کی وجہ سے دعوی کا چھوڑ ناایک عذر کی وجہ سے تھا، کیونکہ قرض خواہ اس وقت تک دعوی نہیں کرسکتا جب تک کہ مقروض افلاس کا شکارر ہے۔

اورالمجلہ کی دفعہ نمبر(۱۲۲۹) میں صراحت ہے کہ اگر کسی نے بغیر کسی عذر کے دعوی ترک کردیا اور اس کے اوپر مذکورہ زمانہ گذر گیا، تو جس طرح دعوی کی ساعت اس کی زندگی میں نہیں ہوگی، اسی طرح اس کی وفات کے بعد اس کے ورثاء کی طرف سے بھی اس کی ساعت نہ ہوگی۔

اوراس کی تشریح میں کہا گیا ہے: بیاس کئے کہ وارث حقیقة اور حکماً دونوں طرح ہے مورث کا قائم مقام ہوتا ہے، لہذا جو چیزمورث کے دعوی کی سماعت کے لئے مانع ہے وہ وارث کے دعوی کی ساعت کے لئے بھی مانع ہوگی لیکن بیاس وقت ہے جب وارث مورث ہے کسی چیز کی وراثت کی وجہ ہے ملکیت کا دعوی کرے، کین اگروہ کسی دوسری وجہ سے دعوی کرے تواس کے مورث کا ترک دعوی اس کے دعوی کی ساعت کے لئے مانغ نہیں ہوگا ،اس کئے کہ اس صورت میں وہ اینے مورث کی طرف سے کسی ملکیت کے حصول کا دعوی نہیں کرر ہاہے،لہذاوہ اس کے قائم مقام نہ ہوگا ،مثال کےطور پرکسی شخص نے زید کے نابالغ بیٹے کے لئے کسی جائداد کی وصیت کی ،اورزید کے مرنے کے پندرہ سال بعداس کا بیٹا جورشد کی حالت میں بالغ ہوا، اس نے وصیت کرنے والے کے وارثین پراس وصیت کی وجہ سے اس حائداد کے سلسلہ میں دعوی دائر کردیا، تو اس کے دعوی کی ساعت ہوگی ،اوراس کے باپ کا اس زمین کوموصی کے وارثین کے قبضہ میں چھوڑ ہے رکھنااس کے لئے دعوی سے مانغ نہیں ہوگا،اس لئے کہ وہ اس صورت میں اینے باپ کی طرف سے وراثت کی وجہ سے ملکیت کا دعوی نہیں کر رہا ہے، بلکہ وہ ایک اجنبی کی وصیت کی بنیاد پر دعوی

کرر ہاہے، کین اگروصیت کرنے والے نے اس جائدادکو پندرہ سال
تک دوسرے کے قبضہ میں چھوڑے رکھا اور دعوی نہیں کیا تو اس
جائداد کے سلسلہ میں موسی لہ کے دعوی کی ساعت نہ ہوگی، اس لئے
کہ موسی لہ موسی کا قائم مقام ہے، لہذا جس چیز سے موسی کوروک
دیاجائے گا اس سے موسی لہ کو بھی روک دیاجائے گا، اس لئے کہ
وصیت میراث کے مشابہ ہے، اور اس معنی میں وصیت کی طرح بیج
وشراءاور ہہہ بھی ہے۔

اور اگرمورث نے ایک مت تک کسی دعوی کوترک کردیا اور وارث نے ایک دوسری مدت تک ترک کردیا اور دونوں مدتوں کوملا کر مرور زمان کی حد تک وہ مدت پہنچ گئی تو اس دعوی کی ساعت نہیں ہوگی، اس لئے کہ جہاں وارث مورث کے قائم مقام ہوتا ہے وہاں دونوں ایک ہی شخص کے تلم میں ہوتے ہیں، لہذا اگرمورث نے مثلاً آٹھ سال تک دعوی کوترک کردیا اور اس کے بعد وارث نے سات سال تک دعوی کوترک کردیا اور اس کے بعد وارث نے سات سال تک رحوی کوترک کردیا اور اس کے بعد وارث نے شات سال تک دعوی کی ساعت نہ ہوگی، اور بائع ومشتری کی مثال بھی موصی اور موصی لہی طرح ہے، لہذا اگرکوئی شخص پندرہ سال تک مکان خاموش مثال بھی موصی اور موصی لہی طرح ہے، لہذا اگرکوئی شخص پندرہ سال تک کسی گھر کے متصل صحن میں تصرف کرتا رہا، اور ما لک مکان خاموش رہا، پھر ما لک مکان نے کسی دوسر شخص کواس گھر کی وصیت کردی، اور موصی لہ یہ دعوی پیش کرتا ہے کہ صحن اس گھر کا ایک مخصوص راستہ اور موصی لہ یہ دعوی پیش کرتا ہے کہ صحن اس گھر کا ایک مخصوص راستہ ہوگی۔ ہے جس کی وصیت اس کے لئے کی گئی ہے تو اس کے دعوی کی ساعت نہ ہوگی۔

اور اگر کسی شخص کا انتقال ہوجائے اور اس کے ورثاء کچھ بالغ اور آپ کے منابالغ ہوں ، تواگر بالغ نے بلا عذر مدت متعینہ تک دعوی ترک کردیا تو اس کے دعوی کی ساعت نہیں ہوگی ، اور نابالغ کے حق میں مرور زمان کی مدت اس کے رشد کے ساتھ بالغ ہونے کی تاریخ سے

شار کی جائے گی،اور اس میں وصی کی موجودگی یا عدم موجودگی کے سلسلہ میں مذکورہ اختلاف کو پیش نظر رکھا جائے گا۔

۸ – اور مرورز مان کے سبب دعوی کی عدم ساعت کے سلسلہ میں جو بیان او پر ہو چکا ہے وہ اس وقت ہے جب کہ مدعی علیہ انکار کرے، کیکن اگر مدعی علیہ مدعی کے حق کا اعتراف کرتا ہے تو اس کے دعوی کی ساعت ہوگی، خواہ مدت کتنی ہی طویل ہوجائے، اور عدم انکار سے مراد قاضی کے سامنے عدم انکار ہے، لہذا مجلس قضا کے باہر عدم انکار ہم معتر نہیں ہوگا، اور تزویر کے شبہ کے پائے جانے کی وجہ سے اس کو دلیل میں پیش کرنا صحیح نہیں ہے، اور اس لئے کہ جب اصل دعوی کی ساعت ممنوع ہے تو اس کی فرع یعنی مدعی علیہ کے اقرار کے دعوی کی ساعت بدرجہ اولی ممنوع ہوگی، اس لئے کہ نہی میں بی بھی داخل ہے، ساعت بدرجہ اولی ممنوع ہوگی، اس لئے کہ نہی میں بی بھی داخل ہے، ساعت بدرجہ اولی ممنوع ہوگی، اس لئے کہ نہی میں بی بھی داخل ہے، ساعت بدرجہ اولی ممنوع ہوگی، اس لئے کہ نہی میں بی بھی داخل ہے، ساعت بدرجہ اولی علیہ کی جانی بیچانی تحریر یا مہر ہوا ورسند کی تاریخ سے دعوی پیش کرنے تک تقادم کی مدت نہ گذری ہوتو اس صورت میں دعوی کی ساعت ہوگی۔

اور مرور زمان کے ساتھ خاص سابقہ احکام صرف ان خاص حقوق کے لئے ہیں جن کا تعلق اقرار سے ہے، البتہ وہ چیزیں جن کا تعلق امور عامہ سے ہے، مثلاً راستہ وغیرہ تو ان میں مرور زمان کے احکام جاری نہیں ہوں گے، اور مدت کی طوالت کے باوجوداس کے دعوی کی ساعت ہوگی، اور مرور زمان کے متعلق احکام کی مندرجہ بالا تفصیلات مذہب حنفیہ کا خلاصہ ہیں۔

9 - ما لکیہ مرورز مان کی تعبیر'' حوز وحیاز ق''سے کرتے ہیں اور ان کے نزدیک پچھا یسے دعوے ہیں جن کی مطلقاً ساعت ہی نہیں ہوگی ، اور بیہ ایسے دعوے ہیں جو باعث عیب وشرم ہوا کرتے ہیں، جیسے وہ دعوے جو کسی ایسے شخص کے خلاف کئے جائیں جو معاملات میں استقامت

وشرافت کے ساتھ مشہور ومعروف ہیں، مثلاً کوئی ایسا شخص جو فقر اور لوگوں پر غلط تہمت لگانے میں مشہور ومعروف ہو، وہ کسی پر دعوی کر بے اوراس کے قبضہ میں موجود اراضی کا اس سے مطالبہ کر ہے۔ اوران کے نزدیک حیازہ کی دوشتمیں ہیں:

ا - اصل ملکیت کی ناوا تفیت کے ساتھ قبضہ کہوہ کس کی ملکیت ہے۔
۲ - اصل ملکیت کی واقفیت کے ساتھ قبضہ کہوہ کس کی ملکیت ہے۔
پہلی قتم میں دس ماہ یا اس سے زیادہ مدت کے گذر جانے کی وجہ
سے وہ قبضہ دعوی کی ساعت کے لئے مانع ہوگا ، چاہے مقبوضہ چیز
جا کداد کی شکل میں ہویا کسی اور شکل میں ہو۔

اور دوسری قسم میں اراضی وغیرہ میں دس سال یا اس سے زیادہ مدت کا گذر نالازم ہے، مویشی اور کپڑے وغیرہ میں دوسال کا گذر نالازم ہے، مویشی اور کپڑے وغیرہ میں دوسال کا گذر نالازم ہے، اور حیازہ کی دونوں شکلوں میں دعوی کی ساعت کے لئے یہ شرط ہے کہ گواہ اپنی گواہی میں قبضہ کا ذکر کرے، اور بیہ بتائے کہ قابض کا تصرف اس طرح ہے جس طرح مالک کا اپنی ملکیت میں تصرف ہوتا ہے، اور بیہ بھی ذکر کرے کہ کوئی دوسرااس میں رکاوٹ فی النے والانہیں تھا، اور حیازۃ کی پہلی قسم کی مدت دس ماہ اور دوسری قسم میں مدت دس سال ہوگئی ہے، اور بیہ بھی شرط ہے کہ ان کوعلم نہ ہو کہ اصل مالک کا حق اپنی ملکیت کو واپس لینے میں ختم ہوگیا ہے، چنا نچہ بیہ امور نہ ہول یا شہادت کا لفظ جس سے مدعی کی ملکیت ثابت ہوتی ہے امور نہ ہول یا شہادت کا لفظ جس سے مدعی کی ملکیت ثابت ہوتی ہے نہ ہوتو گواہی قبول نہیں کی جائے گی، اور ان کے زدیک واقف کا راور غیر واقف کا راور سے۔

• ا - اور جمہور فقہاء مالکیہ کا مسلک یہ ہے کہ قابض سے اس کے حاصل کرنے کی بنیاد کے متعلق نہیں یو چھا جائے گا،لہذا اس سے یہ نہیں کہا جائے گا کہ جس چنز پر تمہار اقبضہ ہے اس کوتم نے کسے حاصل کیا ہے؟ اس میں ابن رشد کا اختلاف ہے، ان کی رائے ہے کہ قابض سے کیا ہے؟ اس میں ابن رشد کا اختلاف ہے، ان کی رائے ہے کہ قابض سے

اس کے حاصل کرنے کی بنیاد کے بارے میں ضرور پوچھا جائے گا، مثلاً کیا وہ میراث ہے یا خریدی ہوئی ہے یا ہبہ ہے وغیرہ ؟ اوراس پراس کی وضاحت ضروری ہے، چنانچیان چیزوں میں سے کسی کا دعوی کئے بغیر حیازہ کے ساتھ محض ملکیت کا دعوی اس کے لئے نافع نہ ہوگا اگر اصل ملکیت دوسرے کے لئے ثابت ہوجائے (۱)۔

ابن رشد کی رائے جمہور کی رائے کے خلاف ہے، اور جمہور کی رائے معمول بہ ہے، البتہ اگر قابض تسلط، غصب اور ظلم وزیادتی میں مشہور ہو، تو جمہور کے نزدیک اس کے لئے وضاحت کرنا ضروری ہے که کیسے یہ چیز اس کی ملکیت میں آئی اور محض اس کا اتنا کہد دینا کافی نہیں ہے کہ میں نے اس کو مدعی یااس کے علاوہ کسی دوسرے سے خریدا ہے یا وراثت میں ملی ہے، بلکہ اس کے لئے اس کو ثابت کرنا ضروری ہے، چنانچہ اگر ثابت نہ کر سکے تو ماہرین کے قول کے مطابق اس کواتنی مدت کا کراہیادا کرنا پڑے گاجتنی مدت وہ اس کے قبضہ میں رہی۔ اورا گربیمعلوم ہوجائے کہاس کا حیاز ہ باطل تھا تو حیاز ہ کی طویل مدت اس کے لئے سودمندنہیں ہوگی،خواہ وہ اس کےخریدنے کا دعوی كرے، الابيكه مدت تقريباً بچاس سال ہوجائے اور مدى موجود ہو، غائب نہ ہواور نہ کسی چیز کا دعوی کرے،اور مالکیہ کامفتی بیرمسلک بیہ ہے کہ جب قابض نے مدعی کی موجودگی اوراس کی بلاعذر خاموثی کی صورت میں دس سال تک قبضہ کئے رکھا توا گر مدت مذکورہ گذر گئی تو اس کے دعوے کی ساعت ممنوع ہے، اور جومدت دس سال کے قریب ہوتو وہ بھی دس سال ہی کے حکم میں ہے، چنانچہا گرایک یادوماہ کم ہوں تو بھی دس سال ہی کے حکم میں ہے، اور جب مدعی اور قابض قاضی یا کسی دوسرے مثلاً حکم حضرات کے سامنے مقدمہ پیش کریں تواس سے مدت کا خاتمہ ہوجائے گا ،اورز مین کےعلاوہ دوسری چیز میں دس ماہ کا

بلا عذر گذرجانا دعوے کی ساعت کے لئے مانع ہے، اور اس سلسلہ میں فقهاء مالکیه کے درمیان اختلافات ہیں ،اور مقدمہ دائر کرناخواہ ایک ہی مرتبہ ہو، مدت کے گذرنے کوختم کرنے والا ہوگا، اور بعض ما لکییہ کے نز دیک بار بارمقدمہ دائر کرنے کی شرط ہے اوراسی کوابن سلمون نے سخون سے فقل کیا ہے،اگر مقدمہ کے بعد دس سال تک خاموش رہ جائے تواس کی خاموثی اس کے دعوے کی ساعت سے مانع ہوگی ،اور اس سلسلہ میں بھی ان کے مابین اختلاف ہے کہ اگر مدعی دس سال تک قابض پرمقدمہ نہ کرے، پھر مدعی فیصلہ کے لئے اپنا دعوی پیش کرے اور اپنی خاموثی کا سبب یہ بیان کرے کہ اس کا بینہ (شاہد)غائب تھا پھروہ آگیا ،تواس سلسلہ میں ایک قول یہ ہے کہاس كاعذر قابل قبول ہوگا، اورايك قول بيہ كه اس كاپيعذر قابل قبول نه ہوگا، اسی طرح اگر کھے کہ میرا ثبوت موجود نہیں تھا، اب مل گیاہے، اوراسی طرح اگروہ حکم سے ناواقف ہے لیعنی اس بات سے ناواقف ہے کہ قبضہ قابض کو مالک بنادیتا ہے تو بیکوئی عذر نہیں ہے، اور مورث اور پھراس کے بعد وارث اگر مدت مذکورہ تک خاموش رہیں تواس کے دعوے کی ساعت ممنوع ہے،اس کئے کہ وہ دونوں ایک ذات کی طرح ہیں،اورایک قول ہیہ ہے کہ مورث کی مدت الگ شار ہوگی اور وارث کی مدت الگ شار ہوگی اور دونوں کوایک ساتھ نہیں کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ ا - اورز وجد کے علاوہ کا نفقہ مرورز مانہ کی وجہ سے ساقط ہوجائے گا، چنانچہاس کے فوت ہوجانے کی وجہ سے اس شخص کے ذمہ دین نہ ہوگاجس پر نفقہ واجب ہے الا یہ کہ قاضی بذات خود یا اس کا نائب غائب ہونے یا نفقہ نہ دینے کی وجہ سے نفقہ مقرر کر دے ، تو اس وقت نفقہاس پراس شرط کے ساتھ دین ہوگا کہ مثلاً قاضی کے یاس فرع

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه: ماده (۱۲۲۰ تا ۱۹۷۵)، شرح سليم رستم بازرص ۹۸۳ تا ۹۹۸ طبع الآستانه، ابن عابدين ۴۸ س۳ س

<sup>(</sup>۱) البجه شرح التفه ۲۲ ۲۵۲،۲۵۲، العقد المنظم على بإمش تبصرة الحكام ۲ر ۵۴ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

کا مختاج ہونااوراصل کاغنی ہونا ثابت ہوجائے۔

مدت کے گذر جانے سے بیوی کا نفقہ ساقط نہیں ہوگا بلکہ وہ شوہر کے ذمہ قرض ہوجائے گا، اور یہاں نفقہ سے مرادگھر اور خادم کے علاوہ نفقہ ہے، اس لئے کہ بیوی کا نفقہ استمتاع اور تمکین کی وجہ سے ہ، اور اسی طرح وطی کے بعد مہر کا مسلہ ہے، نقادم زمانہ کی وجہ سے وہ بھی ساقط نہیں ہوگا، بلکہ وہ شوہر کے ذمہ رہے گا اور موت یا طلاق بائن کے ذریعہ اس کا استحقاق ہوگا اور وہ سقوط سے محفوظ ہوجائے گا (1)۔

17 - مذکورہ بالا تفصیل سے یہ بات ظاہر ہوجاتی ہے کہ حنفیہ ومالکیہ اعذار کی وجہ سے دعوی کی ساعت کے جواز پر تقریباً متفق ہیں ، اور منجملہ وہ اعذاریہ ہیں: صغر سنی، طویل غیبو بت، جنون ، عنه (ناسمجمی) اور ہر وہ عذر جو مدعی کے دعوی پیش کرنے سے مانع ہو، مثلاً مدعا علیہ طاقت وقوت والا ہواوراس سے اندیشہ ہوجسیا کہ اس کی تفصیل گذر چکی ہے۔

#### حدود میں تقادم:

الف: حدود مين شهادت كاتقادم:

ساا - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک بیہ ہے کہ زنا،
قذف اور شراب نوشی کے متعلق شہادت مقبول ہوگی، چاہے واقعہ کے
بعد ایک طویل زمانہ گذر گیا ہو، اس لئے کہ زنا کے سلسلہ میں آیت
شہادت عام ہے، اور اس لئے بھی کہ وہ ایک حق ہے، اس کو باطل
کرنے والی کوئی چیز ثابت نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ شہادت سچائی
کی صفت کے اعتبار سے جحت ہے، اور تقادم زمانہ سچائی میں خلل
انداز نہیں ہوتا ہے تو اس کا جحت ہونا باقی رہے گا جیسے اقرار اور حقوق

العباد کامعاملہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

حفیہ کا مسلک بیہ ہے کہ ایسی حدود جو خالص اللہ کے لئے ہیں ان
میں تقادم زمانہ قبول شہادت کے لئے مانع ہے الابیہ کہ تاخیر کسی عذر مثلاً
مسافت کی دوری یا مرض وغیرہ کی وجہ سے ہو، چنا نچہ زنا، شراب نوشی
اور چوری کی حد خالص اللہ کاحق ہے یہاں تک کہ اقرار کرنے والے
کا ان سے رجوع کرنا صححے ہے توان میں تقادم زمانہ مانع ہوگا، اور حد
قذف میں تقادم زمانہ قبول شہادت کے لئے مانع نہیں ہے، اس لئے
کہ اس میں حق العبر بھی ہے، کیونکہ اس میں بندے سے عار کو دور کیا
جاتا ہے، اس لئے اس کا دعوی قابل قبول ہوگا، اور اس میں اقرار
کرنے والے کا اپنے اقرار سے رجوع کرنا صحیح نہیں گھرایا جائے گا،
کہ اس میں دعوی شرط ہے، تو اس میں شام کو متم نہیں گھرایا جائے گا،
اور ابن الہمام نے ابن انی لیلی کا بی قول نقل کیا ہے کہ تمام حدود
قدیمہ میں شہادت اور اقرار کور دکر دیا جائے گا(۲)۔

# ب:اقرار میں تقادم:

سما - فقہاء کااس بات پراتفاق ہے کہ اقرار میں ان حدود کے اعتبار سے تقادم زمانہ کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ انسان اپنی ذات کے حق میں متہم نہیں ہوتا ہے، اور اسی بنا پر زنا کا اقرار مقبول ہوگا، خواہ ایک مدت کے بعد ہو، البتہ امام ابو صنیفہ اور امام ابو یوسف کے نزدیک شراب نوشی کی حداس سے مشتنی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الشرقاوي ۳۵۱/۲ طبع دارالمعرفه، المنثور في القواعد ۳/۳۷، المغنى ۲/۱۱۱ طبع الرياض \_

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقه پيه ۱۳۷ طبع دارالقلم، مغنی الحتاج ۱۵۱۴ طبع مصطفیٰ الحلمی، المغنی ۸۸۸ ۲ طبع الریاض، فتح القدیر ۴۸ ۱۲۲ طبع بولاق۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۸۲ /۳ طبع دارالمعرفه، بدائع الصنائع ۷/۱۵، ابن عابدين ۱۵۸/۱۵ طبع بولاق، المبسوط ۹/۲۹، فتح القدير ۱۸۲ طبع بولاق\_

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٤٧١٥، المغنى ٨٨٩٠٨ ـ

تعریف: ا - تَقَبُّل تَقَبَّل کا مصدر ہے یعنی کفیل و ذمہ دار ہونا،اورلغت میں اس کاایک معنی التزام اور ذمه داری قبول کرناہے، اگر کوئی عقد کے ذریعہ كسى چيزكى ذمه دارى لے لتوكها جاتا ہے: "تقبلت العمل من صاحبه"۔ اس سے "قاله" ہے، قاف کے فتحہ کے ساتھ، اس مکتوب کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ انسان کسی عمل یا دین کی ذمہ داری قبول کرے، اور قبالۃ قاف کے کسرہ کے ساتھ عمل اور کام کے معنی میں ہے، اور قبیل کفیل اور ذمہ دار کو کہتے ہیں، اور قبالہ کفالت کو کہتے ہیں (۱) اورتقبل کا اصطلاحی مفہوم لغوی مفہوم سے الگنہیں ہے۔ اور اصطلاحی معنی میں تقبل کو تعہد اور التزام کے معنی میں بھی استعال کیا گیاہے، چنانچے ' المجلہ'' میں ہے کہ تقبل کامعنی کام کی ذمہ داری لیناہے(۲)۔

اورفقهاء نے اس کوا کثر و بیشتر شرکت کی ایک مطلق قتم شار کیا ہے جب دویا دو سے زیادہ آ دمی کیڑے سینے یا دھونے وغیرہ کے کام کی ذمه داری لینے پر متفق ہوجائیں ، اوران دونوں کی کمائی ان کے درمیان شرط کے مطابق تقتیم ہو۔اور دیگر مذاہب کے مقابلہ میں حفیہ کی کتابوں میں تقبل کا بینام عام ہے،اوراس کا نام شرکت تقاص

د تکھئے:''مقاصہ''۔

تقاضي

د نکھئے:'' قضاء''۔

تقامل

د تکھئے:''ا قالہ''۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،لسان العرب ماده: "قبل" بـ

<sup>(</sup>٢) مجلة الأحكام العدليه: ماده (١٠٥٥)، درر الحكام شرح مجلة الأحكام لعلى

# اعمال، شرکت صنائع اور شرکت ابدان ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-كفاله:

۲- لغت میں کفالہ کامعنی: ملانا اور برداشت کرنا اور التزام ہے (۲) اوراصطلاح میں بیآ دمی یا دین یا عین کی کسی چیز کے مطالبہ میں ایک کی ذمہداری سے ملانا ہے (۳)۔
میں ایک کی ذمہداری کو دوسرے کی ذمہداری سے ملانا ہے (۳)۔
تقبل اور کفالہ میں تعلق بیہ ہے کہ کفالہ قبل میں داخل ہے، لیکن کفالت کا تعلق بھی اموال سے ہوتا ہے اور اس کے برخلاف تقبل صرف اعمال کے ساتھ مخصوص ہے۔

### ب-التزام:

سا- اِلتزام اِلتزم کا مصدر ہے، اور اس کی اصل لزوم ہے جس کا معنی شوت اور دوام ہے، بولا جاتا ہے: "ألزمته الممال و العمل وغیرہ فالتزمه" یعنی میں نے اس پر مال اور عمل وغیرہ لازم کیا تو اس نے اس کو ذمہ میں لے لیا۔ اور "التزام بالشیء" (باء کے صلہ کے ساتھ) کسی کام کا قبول کرنا اور اس کو اپنے ذمہ کر لینا ہے، خواہ ایک ارادہ سے ہو، یا دوار ادہ سے ہواور کسی عمل پر ہویا دوسری چیز پر (م) اور اس بنا پر التزام تقبل اور کفالہ سے عام ہے (دیکھئے: التزام)۔

# اجماليحكم

۵-اورانہوں نے شرکت تقبل کے جواز کے لئے دلیل بیدی ہے کہ
اس شرکت کا مقصد وکالت کے ذریعہ حصول مال ہے، توجس طرح
دونوں شریک اس شرکت کی بنا پر نفع کے ستحق ہوتے ہیں جس میں ایک
کی طرف سے عمل اور دوسرے کی طرف سے مال ہوتا ہے مثلاً
مضاربت میں، اور بھی صرف مال کی وجہ سے ستحق ہوتے ہیں جیسا کہ
دوسری تمام شرکتوں میں، تو اسی طرح بیہ بھی جائز ہے کہ وہ صرف عمل
کے ذریعہ نفع کے ستحق ہوں، اور اس لئے بھی کے مسلمان تمام ملکوں

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ ر ۵۵ بتيين الحقائق للزيلعي سر ۳۲۰، ابن عابدين سر ۲۳۳، هم، و ۱ البدائع ۲ ر ۵۲۷، المغنى جواهر الإکليل ۲ ر ۱۵۲۰، الدسوقی سر ۳۲۰، کشاف القناع سر ۵۲۷، المغنی ۵۲۵، المغنی

<sup>(</sup>۲) المصاح،الليان ماده: "كفل" ـ

<sup>.</sup> (۳) ابن عابدین ۱۲۴۹، مجلة الأحكام :ماده (۲۱۲)، المطلع علی أبواب المقتع رص۲۴۹،۲۴۸.

<sup>(</sup>٣) المصباح المغير ماده: "نزم"، الموسوعة الفقهيد ٢ م ١٣٥،١٣٨ ا

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه: ماده (۱۳۸۷، ۱۳۹۳)، ابن عابدين ۳ر۲۸۳، ۱۳۸۰ مجلة الأحكام العدليه: ماده (۲۸۳۱، ۱۳۸۰)، ابن عابدين ۳۸۲۸ م

میں اس شرکت پرعقد کرتے ہیں اور اس کے ذریعہ معاملہ کرتے ہیں۔
اور حضرت ابن مسعود سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: ''اشتر کت
اُنا وسعد وعمار یوم بدر، فلم أجئ أنا وعمار بشيء،
وجاء سعد بأسيرين'' (میں نے اور سعد وعمار نے بدر کے دن
شرکت کی، چنا نچہ میں اور عمار کچھ نہ لے کرآئے ، اور سعد دوقید یوں کو
لے کرآئے اور اس جیسی چیز حضور اللہ سے پوشیدہ نہ ہوگی اور آپ
مثالیتہ نے ان کواس پر برقر اررکھا)۔

۲ - تقبل اور شرکت اعمال کے سیح ہونے کے لئے اس کو جائز قرار دینے والوں کے زدیک جگہ کا ایک ہونا شرط نہیں ہے، اوراس کو جائز قرار دینے والے جمہور فقہاء ہیں، اس لئے کہ شرکت تقبل جس وجہ سے جائز ہے یعنی حصول منفعت کا مقصود ہونا اس میں ایک دکان یا دو دکانوں میں کام کرنے میں کوئی فرق نہیں ہے (۲)۔

اسی طرح حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک نفع اور عمل میں برابری (۳)
اور اتحاد صنعت شرط نہیں ہے، لہذا منافع میں آ دھا آ دھا یا ایک تہائی
اور دو تہائی وغیرہ کے ذریعہ چے ہے۔ اسی طرح پیچے ہے کہ ایک شریک
دوسرے شریک سے زیادہ کام کرے، خواہ ان کی صنعت ایک ہی ہو
جیسے کہ دونوں درزی ہوں، یا الگ الگ ہوجیسے کہ ایک درزی ہو، ایک

(۱) الزیلعی ۳/۱۳ مالدسوقی ۳/ ۳۱،۳۲۰ المغنی لابن قدامه ۵/۵ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۳/ ۵۲۷۔

حدیث أبی عبیدة عن أبیه عبد الله بن مسعود قال: "اشتر کت أنا و عمار و سعد ـ یعنی ابن أبی وقاص ـ فیما نصیب یوم بدر، قال: فجاء سعد بأسیرین، ولم أجی أنا و عمار بشیء "كروایت ابوداود (۱۸۱/۳ تحقیق عزت عبیدهاس) نے كی ہے، اور منذر كي نخشر السنن (۸ م ۵۳ شائع كرده دار المعرفه) ميں كہا: حدیث منقطع ہے، كوئكه الوعبيده نے این والد نے بیس سنا۔

- (۲) ابن عابدین سر ۴۷ س، جواهرالاِ کلیل ۲ ر ۱۲۰ الدسوقی سر ۲۱ س
- (۳) ابن عابدین ۳۸۱۳۳۸ الزیلعی ۱۲۱۸۳۰ کشاف القناع ۱۳۸ ۵۲۸،۵۲۷

دھونی ہویا رنگ ریزہو، اور جیسے کہ لوہا راور بڑھئی اور درزی ایک دوسرے کے ساتھ شریک ہوں،اس لئے کہ وہ جائز کمائی میں شریک ہیں جیسا کہاس وقت سے جب کہان کے پیشے ایک ہوں۔

اور ما لکیہ کا قول ہے کہ'' شرکت بالعمل'' جائز ہے اگر پیشہ ایک ہو، مثلاً دونوں درزی ہوں یا دونوں ایک دوسرے کے لئے لازم ہوں مثلاً ایک کاعمل دوسرے پرموقوف ہو، جیسے بننا اور بننے کے لئے سوت کو درست کرنا ،اور جیسے کہ ایک کوموتی کی تلاش کا کام سپر دہواور دوسرے کواس کے نکا لئے کا کام سپر دہو، اور یہ بھی شرط ہے کہ دونوں کام میں برابر کے شریک ہوں اس طور پر کہ ہرایک اپنے عمل کے بقدر کم میں برابر کے شریک ہوں اس طور پر کہ ہرایک اپنے عمل کے بقدر آمدنی حاصل کرے، یا دونوں کاعمل تقریباً برابر ہواور دونوں کوایک دوسرے کا تعاون حاصل ہو (۱)۔

2- اورجس طرح بیشرکت صناعات وغیرہ میں جائز ہے، اسی طرح مباحات کے مالک ہونے میں بھی بیشرکت جائز ہے، مثلاً گھاس کاٹنا، شکار کرنا، لکڑی کاٹنا، دارالحرب سے چوری کرنا اور تمام مباحات میں جائز ہے، اور بیمسکہ مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے (۲)۔

اور حنفیہ کے نزدیک مباحات یعنی شکار، ککڑی کاٹے اور پہاڑوں کے پھل وغیرہ میں تقبل اور شرکت اعمال سے خہیں ہے، اس لئے کہ ان میں وکالت سے خہیں ہے، اس لئے کہ مباحات میں ملک کے ثبوت کا سبب لینااور قبضہ کر لینا ہے، چنانچہ اگروہ دونوں عقد شرکت کریں پھران میں سے چھ چیز حاصل کردہ شئے خاص اس کی ملکیت ہوگی (۳)۔

۸ - اس کے علاوہ شافعیہ نے مطلقاً شرکت ابدان کے باطل ہونے
 کی صراحت کی ہے، اس لئے کہ اس میں مال نہیں ہوتا ہے، اور اس

الدسوقى مع الشرح الكبيرللدرد ير ۱۱/۳ ، جوابرالإ كليل ۲/ ۱۲۰-

<sup>(</sup>۲) جواہرالا کلیل ۲/ ۱۲۰/مغنی ۵/ ۱۵وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>m) البدائع ۲ ر ۲۳\_

لئے کہ اس میں غرر (دھوکہ) ہوتا ہے، اس لئے کہ ایک شریک دوسر ہے شریک کے بارے میں نہیں جانتا کہوہ کمائے گا یانہیں ، اور اس لئے بھی کدان میں سے ہرایک اپنے بدن اور منافع کے سلسلہ میں جداہے، تواس کے فوائد بھی اسی کے ساتھ خاص ہوں گے، جیسا کہ اگر وہ دونوں اینے چو پائے میں شریک ہوں اور وہ جدا ہوں اور دونوں کے درمیان دودھاورنسل میں شرکت ہو<sup>(۱)</sup>۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' شرکت'۔

ا - لغت میں تقبیل قبل کا مصدر ہے، اوراس سے اسم قُبلة آتا ہے جس كامعنى بوسه ب،اس كى جمع قُبَل ب، بولت بين: "قبلها تقبیلا''(ا)یعنی اس نے اس کا بوسه لیا ،اورا گر کوئی عقد کے ذریعیہ سی چز کی ذمه داری لے تو کہا جا تا ہے: "تقبلت العمل من صاحبه"۔ اور قبالیة: اس مکتوب کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ انسان کسی عمل یا دین وغیرہ کی ذمہ داری قبول کرے۔ زمخشری فرماتے ہیں: کسی نے معاملہ طے کر کے کسی چیز کی ذمہ داری لی اوراس پر ایک مکتوب لکھا ،تو برمکتوب جواس نے لکھا ہے'' قبالہ'' ہے قاف کے فتحہ کے ساتھو، اورمل قبالہ ہے قاف کے کسرہ کے ساتھ۔

تقبیل الخراج کا مطلب بہ ہے کہ بادشاہ یااس کا نائب متعین مال طے کر کے ایک سال تک سی آ دمی کوکوئی جگہ، باشیر، با گاؤں کا ذمہ دار بنادےجس کووہ اس زمین کی پیداوار سے یا اگر وہاں کے لوگ ذمی ہوں توان کے جزیہ سے ادا کرے گا<sup>(۲)</sup>۔

اس تقبیل کواس معنی میں استعال کرنے میں کلام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح خراج اور قبالہ ۔ فقہاء نے بھی تقبیل کوان ہی معانی کے لئے استعال کیا ہے۔



<sup>(1)</sup> المصياح المنير ،لسان العرب، تاج العروس، متن اللغه ماده: ''قبل'۔

<sup>(</sup>٢) الرتاج ٢ سطيع مطبعة الإرشاد، بغداد

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر۲۱۲،القلبو یی ۲ر ۳۳۳، ۳۳۳\_

# تقبيل كالشمين:

۲ - بعض فقہاء نے تقبیل کی پانچ قسمیں ذکر کی ہیں: اولا د کے رخسار پر محبت کا بوسه، بھائی کی پیشانی پر شفقت کا بوسه، اپنی بیوی یا باندی کے منه پرشہوت کا بوسه اور مسلمانوں کے ہاتھ پرسلام کا بوسه اور بعض فقہاء نے مزید کہا ہے کہ حجر اسود پر ایمان کا بوسہ لینا بھی اس میں شامل ہے (۱)۔

ذیل میں تقبیل اور اس کی مختلف اقسام کے احکام اور اس سے پیدا ہونے والے اثرات ذکر کئے جاتے ہیں۔

> تقبیل کے احکام: اول:تقبیل مشروع: الف\_حجراسودکی تقبیل:

سا- جج اور عمره کرنے والاطواف کی حالت میں جمراسود کا بوسہ لینے پر قادر ہوتو عام فقہاء کے نزد یک اس کا بوسہ لینا مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ حضرت عمرا نے جمراسود کا بوسہ لیا، پھر فرمایا: "واللہ لقد علمت أنک حجر ولو لا إنبي رأیت رسول اللہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ

اورا گربوسہ لینے سے عاجز ہوتو وہ صرف ہاتھ سے استلام کر کے ہاتھ کا بوسہ لے گا،اورا گر ہاتھ سے چھونے سے بھی عاجز ہواوراس کے

ہاتھ میں کوئی الی چیز ہوجس سے جمراسود کا استام ممکن ہوتو اس سے استام کر لے اور اس کو چوم لے، اور یہ جمہور فقہاء لیخی حنفیہ، حنابلہ اور شافعیہ کے نزدیک ہے، اس لئے کہ نی کریم آلیک سے مروی ہے:
"انه استلم الحجر الأسود بالید ثم قبل یدہ"(۱)
"انه استلم الحجر الأسود بالید ثم قبل یدہ"(ا)
را آپ آلیک نے ہاتھ سے جمراسود کا استام کیا پھر آپ آپ آپ آپ آپ اور اس لئے کہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں:"رأیت رسول الله آلیک اللہ آلیک یطوف بالبیت ویستلم الرکن بمحجن معه و یقبل الحجن" (۲) (میں نے آپ آلیک کو دیکھا کہ آپ بیت اللہ کا طواف کررہے تھے اور آپ آپ آلیک خیر اسود کا استام کررہے تھے اور کیا استام کررہے تھے اور کیا استام کررہے تھے اور کیا کہ استام کررہے تھے اور کیا کہ کو کو م رہے تھے )۔

اور مالکیه کا مسلک میہ کہ اگر وہ بوسہ لینے پر قادر نہ ہوتو ہاتھ سے یا کنڑی سے استلام کر ہے پھراس کو بوسہ کے بغیرا پنے منہ پر رکھ لے (۳)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' طواف' اور'' حجراسود' ۔

# ب:ركن يمانى كى تقبيل:

ہ - طواف میں رکن بمانی کا استلام بھی مندوب ہے اوراس سلسلہ میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس کئے کہ حضرت ابن عمر

مفلر منات الدرالمختار بهامش ابن عابدين ۳۴۶۸۵ الآداب الشرعيه لابن ملح ۱۲۵۲/۲۷۲۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "والله لقد علمت أنک حجر ولولا أني رأیت ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۵ مرح طبع السلفیه) اور مسلم (۲۲ ۹۲۵ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنه استلم الحجر الأسود بالید ثم قبل یده "كى روایت مسلم (۹۲۳ / ۹۲۳ طبع مسی الحلى) نے حضرت این محرّ سے كى ہے، اور نافع سے مروك اس كے الفاظ يہ بين: "رأیت ابن عمر یستلم الحجر بیده ثم قبل یده، وقال: ماتر كته منذ رأیت سول الله عُلَيْتُ فعله".

<sup>(</sup>۲) حدیث: "رأیت رسول الله عَلَیْه یطوف بالبیت و یستلم الرکن....." کی روایت بخاری (افق ۱۷۲۳، ۱۵۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۹۲۷/۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدين ۱۲۲/۱، قليوني ۲۸۲۰،۱۰۱۱، الجموع ۲۹/۸، ۳۳، المغنی ۳۸۰،۱۳۸۰، جواهرالإ کليل ۱۸۷۱، الحطاب ۲۵۰۰-

حفیہ میں سے امام محمد فرماتے ہیں اور حنابلہ میں سے خرقی کا یہی قول ہے کہ اگر قدرت ہوتو اس کا بوسہ لے۔

علاوہ ازیں حفیہ نے بیان کیا ہے کہ کعبہ کی چوکھٹ کا بوسہ لیناایمان کے بوسہ میں شامل ہے (۲)۔

# دوم: تقبيل ممنوع: الف-اجنبي عورت كابوسه لينا:

۵-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اجنبی عورت کو چھونا اور اس کا بوسہ لینا جائز نہیں ہے،خواہ نکاح کا پیغام دینے کے لئے ہو<sup>(۳)</sup>۔
ان مسائل کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" خطبہ 'اور" نکاح''۔

- (۲) ابن عابدین ۲۰۲۱، ۲۴۲۱، ۲۴۲۲، التاج والاِ کلیل بهامش الحطاب ۳ر۷۰۱، قلیونی ۲/۲۷۱، المغنی ۳۸ ۹۳۷۰، ۳۸۸
- ب بن عابدین ۲۳۵،۲۳۳،۲۳۳، جوابر الإکلیل ۲۷۵۱، القلیو بی ۱۲۵۵، القلیو بی ۱۲۵۵، القلیو بی ۳۸، ۱۳۵۰ اور ۳۸، المغنی ۲۸، ۵۵۳، اور ۱۳۵۰ اور ۱۳۵ اور ۱۳ اور ۱۳ اور ۱۳ اور ۱۳۵ اور ۱۳۵ اور ۱۳۵ اور ۱۳۵ اور ۱۳ اور ۱۳ اور ۱۳۵ اور ۱۳ اور ۱۳

#### ب\_بےریش کا بوسہ لینا:

۲-بریش نوجوان اگرخوبصورت نه ہوتو وہ عام مردول کے حکم میں ہے لیعنی بغیر شہوت کے وداعی اور شفقت کا بوسہ لینا جائز ہے، البتہ جب خوبصورت ہواوراس سے شہوت پیدا ہوتی ہوتو وہ عورتوں کے حکم میں ہے اگر چیمنس ایک ہے، چنانچہ عام فقہاء کے نزدیک حصول لذت کے ارادے سے اس سے مصافحہ کرنا، اس کا بوسہ لینا اور اس سے معانقہ کرنا حرام ہے (۱)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے:اصطلاح'' أمرد''۔

ج-مرد کے لئے مرد کا بوسہ لینااور عورت کے لئے عورت کا بوسہ لینا:

2- کسی مرد کے لئے دوسرے مرد کے منہ کا یا ہاتھ یا کسی اور عضوکا

بوسہ لینا جائز نہیں ہے، اسی طرح ایک عورت کے لئے دوسری عورت

کا بوسہ لینا ، اس سے معانقہ کرنا یا بدن کو چھونا وغیرہ جائز نہیں ہے، یہ
عدم جواز اس وقت ہے جب شہوت کے ساتھ ہو، اور اس مسئلہ میں
فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم اللیہ فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم اللیہ فقہ،
سے مروی ہے: ''انه نهی عن المحامعة، وهي: المعانقة،
وعن المعاکمة، وهي: التقبیل '' (آپ آلیہ اللہ المحامد کی معانقہ اور معاکمہ لیمنی نے مواور احسان اور احترام کے طور پر ہو، یا ملاقات والوداع کی تقبیل نہ ہواور احسان اور احترام کے طور پر ہو، یا ملاقات والوداع

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان رسول الله عَلَیْسِلَم لا یدع أن یستلم الرکن الیمانی و الحجر ......" کی روایت ابوداو د ۲۲ ۴ ۴ ۴ ۲۳ ۱۸ طبع عبیدالدعاس) اورنسائی (۲۳۱۸ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے، اورالفاظ نسائی کے ہیں، اوراس کی اصل بخاری (الفتح ۱۳۷۳ طبع السّلفیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۳۳۵، الزرقانی ار ۱۹۷۸، جواهر الإکلیل ار ۲۷۵،۲۰، الجمل ۱۲۲۷، حاشیة القلبو یی ۲ر ۲۱۳، کشاف القناع ۱۵،۱۲،۵۵۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'نهی عن المکامعة وهی المعانقة، وعن المعاکمة وهی التقبیل "کوهروی نے غریب الحدیث (۱۱۱ الطبع دار الکتاب العربی) میں عیاش بن عباس سے مرسلاً ذکر کیا ہے۔

کے وقت شفقت کے لئے ہو، تواس میں کوئی حرج نہیں ہے جبیبا کہ تفصیل آئے گی<sup>(۱)</sup>۔

# د-ظالم کے ہاتھ کا بوسہ لینا:

۸ - فقہاء نے صراحت کی ہے کہ ظالم کے ہاتھ کا بوسہ لینا جائز نہیں ہے اور کہا ہے کہ یہ معصیت ہے الا بیہ کہ خوف کی وجہ سے ہو،صاحب "الدر" فرماتے ہیں:عالم اورعادل کے علاوہ کسی دوسرے کے ہاتھ کا بوسہ لینے کی کوئی اجازت نہیں ہے، اور جاہل لوگ جو کسی سے ملتے وقت اپنے ہاتھوں کو چوم لیتے ہیں بیہ مکروہ ہے، اور اسی طرح ملاقات کے وقت اپنے دوست کے ہاتھ کو چومنا مکروہ ہے جب کہ وہ عادل نہ ہواور اس میں اس کے اسلام کے احترام واکرام کا قصد نہ ہو (۲)۔

### ه- علماءاورعظماء كے سامنے زمين كا بوسه لينا:

9 - علماء اور عظماء كے سامنے زمين كا بوسه لينا حرام ہے، ايسا كرنے والا اوراس پر راضى رہنے والا دونوں گنهگار ہيں، اس لئے كه بيہ بت پر تق كے مشابہ ہے، اور كيا كفر ہوسكتا ہے؟ اگر عبادت اور تعظیم كے طور پر ہوتو كفر ہے، اور تحيه وسلام كے طور پر كفر نہيں ہے، كين ايسا كرنے والا گناه كبيره كا مرتكب ہوگا، جبيبا كه صاحب "الدر" نے اس كى صراحت كى ہے (") -

#### (۱) ابن عابدین ۴۳۲٬۲۳۴۷، البنایة علی الهدایه ۲۲۷٬۳۲۷، جواهر کل این مایدین ۴۳۲٬۲۳۴۷، البنایة علی الهدایه ۸

### و-اعتكاف اورروزه كي حالت ميں بوسه لينا:

\*ا-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ حالت اعتکاف میں زوجین کے لئے
ایک دوسرے کا بوسہ لینا جائز نہیں ہے اگر شہوت کے ساتھ ہو، اس
لئے کہ فرمان خداوندی ہے: ''وَلاَ تُبَاشِرُوهُ مَّنَ وَأَنْتُمُ عَا حِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ '' (اور بیو بول سے اس حال میں صحبت نہ کروجب نم اعتکاف کئے ہو مبحدول میں )، اس طرح اس پر بھی اتفاق ہے کہ روزہ کی حالت میں اس شخص کے لئے بوسہ لینا مکروہ ہے جس کو انزال یا جماع کا اندیشہ ہوجس سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے، بلکہ ما لکیہ نے تو مفسد کے خوف اور عدم سلامتی کے یقین کی حالت میں بوسہ لینے کو مراحة حرام قرار دیا ہے (\*) -

اور کیا بوسہ لینے سے اعتکاف باطل ہوجا تا ہے؟ اس میں اختلاف اور تفصیل ہے جوتقبیل کے اثرات کے بیان میں آئے گی۔

# سوم-مباح تقبيل:

الف - نیکی اور اکر ام کی تقبیل ، محبت اور شفقت کی تقبیل:

اا - متقی عالم اور عادل بادشاہ کے ہاتھ کو چومنا ، نیز والدین ، استاذاور ہر
لائق احترام واکر ام شخص کے ہاتھوں کو چومنا جائز ہے ، اسی طرح سراور
پیشانی اور آنھوں کے درمیان کی جگہ کو چومنا جائز ہے ، کیکن بیسب اس
وقت جائز ہے جب کہ احترام واکر ام ، یا ملاقات والوداع کے وقت
شفقت اور شہوت ہے بچتے ہوئے دینداری اور احترام کے جذبہ ہے ہو۔
اور بی ثابت ہے کہ نی کریم علی ہے خضرت جعفر سے معانقہ کیا

الإكليل ار ۲۰ ، القليو بي سر ۲۱۳ ، حاضية الجمل على شرح المنج ۱۲۶ / ۱۲۸ - مفلح (۲) الدر المختار وحاشيه ابن عابدين ۵ / ۲۴ / ۲۴ ۲۸ ، الآ داب الشرعيه لا بن سلح ۲/۲۲ / تخذ الأحوذ ي ۲/۷ / ۵۲ / ۵۲۷ /

<sup>&</sup>quot; الدر الختار بهامش ابن عابدين ۲۴۶۸، البناية شرح الهدايه ۱۳۲۸۹، هلات شرح الهدايه ۳۲۷۹۹، ۳۲۷

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) الاختيار ار ۱۳۳۲، ابن عابدين ۲/۳۱، الدسوقی ار ۵۴۴، جواهر الإکليل ار ۱۲۷۲، حاشية القليو بی ۲/۵۸،۷۷، المغنی لا بن قدامه ۲۲۳،۲۱۲، ۲۲۳، کشاف القناع ۲۱۲/۲۲

اوران کی آنکھوں کے درمیان کی جگہ کو چوما جب وہ حبشہ سے واپس ہوئے (۱)۔

اور حضرت ابن عمر سے مروی ہے: "انه کان فی سریة من النبی سرایا رسول الله عَلَیْ فلاکر قصة قال: فدنونا من النبی عَلَیْ فلاکر قصة قال: فدنونا من النبی عَلَیْ فقبلنا یده "(۲) (وه نبی کریم عَلَیْ کے روانہ کرده ایک سریہ میں سے پھر پورا قصہ ذکر کیا، فرمایا: تو ہم نبی کریم عَلَیْ کے قریب ہوئے اور آپ عَلِیہ کے دست مبارک کا بوسدلیا )۔

ابن بطال فرماتے ہیں: امام مالک نے ہاتھ چومنے پرنکیری ہے اور اس سلسلہ میں جوروا بیتیں ہیں ان کا انکار کیا ہے، اُبہری فرماتے ہیں: امام مالک نے اس کواس وقت مکروہ کہا ہے جب تعظیم اور تکبر کے طریقہ پر ہو، کیکن اگر اس آ دمی کے شرف، علم اور دینداری کی وجہ سے اللہ سے قربت حاصل کرنے کے لئے ہوتو جائز ہے (س)۔

اس طرح محبت کی بنا پر باپ کے لئے بیٹے کی پیشانی ، سراور رخسار کا بوسہ لینا جائز ہے بلکہ مسنون ہے ، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یرہ ہے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "قبل رسول الله عُلَيْنَ حسين بن علي، فقال الأقوع بن حابس: إن لي عشرة من الولد

(۳) تخنة الأحوذ ي ۵۲۷/۷۵-نيز ان مسائل كے سلسله ميس و كيھئے: ابن عابد بن ۲۴۹،۲۴۵، البنايه ۹۷ ۳۲۷،۳۲۹،۳۱۸،۳۱۷، وامر الإكليل ۱۷۰۱، القليو بي ۱۳۳۳، التار بي ۱۳۳۳، مفلح حاشية الجمل ۱۲۹۳، کشاف القناع ۱۹۷۵، الآ داب الشرعیه لابن مفلح ۲۷۰۲/۲۷،۲۷۰،۲۷۰۲

ماقبلت منهم أحدا، فقال: من لا يوحم لايوحم (۱) وصوراكرم على في في في الله من الله الما مير تودس بيل بيل بيل في الما مير تودس بيل بيل في الناس بير منه بيل ليا بتو آپ على الما بير منه بيل ليا بتو آپ على الما بيل في الناس في الناس بير منه بيل ليا باتا الما النبي فقال: تقبلون الصبيان فما نقبلهم، فقال النبي: الله من قلبك الموحمة؟ (۱) أو أملك لك أن نزع الله من قلبك الموحمة؟ (۱) لوك الحرابي نبي كريم على في خدمت ميل آيا اور كهن لك: آپ لوگ بيل اور بم لوگ ان كريم على في خدمت ميل آيا اور كهن لك: آپ لوگ بيل اور بم لوگ ان كابوس نهيل ليت ، تو نبي كريم على في المراب دل سي رقم نكال دي تو ميل تمهار دل ميل الله و بيدانهيل كرسكا) و ميمار دل ميل الله و بيدانهيل كرسكا) .

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أن النبي عَلَيْكُ عانق جعفرا حین قدم .....'' کی روایت ابوداو د (۵/ ۹۲ سطح عبیدالدعاس) نے کی ہے، منذری نے کہا: بیصدیث مرسل ہے، اس لئے کہ بیروایت شبی سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمر: ''أنه کان في سریة من سرایا رسول الله عَلَیْ ......''
کی روایت ابوداو د (۳۹۳۸ طبع عبید الدعاس) اورابن ماجه (۱۲۲۱۲ طبع عبید الدعاس) کی روایت تر ندی اور طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے، منذری نے کہا: اس کی روایت تر ندی اور ابن ماجہ نے کی ہے، اور تر ندی نے کہا: حدیث حسن ہے (مخضر سنن اکی داود ۸۸/۸ طبع دارالمع فه )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قبل رسول الله عَلَیْ الحسین بن علی، فقال....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۸۱ مطبح السّلفیه) اور مسلم (۱۸۰۸، ۱۸۰۹ مطبح السّلفیه) اور مسلم (۱۸۰۸، ۱۸۰۹ مطبح عیسی الحلمی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشهٔ قالت: "جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْكُ فقال: تقبلون الصبیان ....." كى روایت بخارى (فتح البارى ۲۲۱ ۴۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۸ ۸۰ ۱۸ طبع عیسی الحلمی) نے كى ہے، الفاظ بخارى كے ہیں۔ ابن چرنے كہا: اختال ہے كہ بیا اور بی اختال ہے كہ بیس بین، اور بی اختال ہے كہ بیس بین، اور بی زیادہ رائح ہے (فتح البارى ۱۰ ۲۰۳۰ طبع السلفیه)۔ بیس بین عاصم ہیں، اور بین زیادہ رائح ہے (فتح البارى ۱۰ ۲۰۳۰ طبع السلفیه)۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عاکش تالت: "مارأیت أحداً أشبه....." كی راویت ابوداؤد(۱۹۱۵ طبع مصطفی الحلی) اورتر ندی (۱۹۰۵ کے طبع مصطفی الحلی) نیاد دیث حسن غریب ہے۔

مشابہ نہیں دیکھا ،اور جب وہ آپ علیقہ کے پاس آئیں تو کھڑے ہوکران کا بوسہ لیتے اور ان کو اپنی جگہ بٹھاتے ،اور جب آپ اللہ ان کو پی جگہ بٹھاتے ،اور جب آپ اللہ ان کے پاس تشریف لے جاتے تو وہ آپ اللہ اللہ کے لئے کھڑی ہوجا تیں اور آپ علیقہ کو اپنی جگہ میں بٹھاتی )۔ اور آپ علیقہ کو اپنی جگہ میں بٹھاتی )۔

# ب-ميت كي تقبيل:

قربان،الله آپ پردوموتیں جمع نہیں کرے گا)۔

# ج-قرآن كى تقبيل:

ساا - حفیہ نے ذکر کیا ہے اور حنابلہ کے نزدیک بھی یہی مشہور ہے کہ قرآن کے احترام کے لئے اس کو چومنا جائز ہے، یہی حنابلہ کا مسلک ہے، اور امام احمد سے اس کا استحباب منقول ہے، اس لئے کہ حضرت عمر سے کہ وہ ہرضج قرآن کو لے کر اس کو چومتے تھے، اور فرماتے تھے: یہ میرے رب کا عہد نامہ اور میرے رب کا منشور ہے، اور حضرت عثمان معمیف کو چومتے تھے اور اس کو اپنے چہرے پر بھیرتے تھے، اور امام نووی نے '' التبیان' میں فرمایا ہے کہ '' مسلد داری' میں ابن اُبی ملیکہ سے سے سے سند کے ساتھ یہ منقول ہے کہ عکر مہ بن ابی جہل قرآن کو اپنے چہرے پر رکھتے اور فرماتے: یہ میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے، بہ میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے، بہ میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کے میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے۔ ' بی میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے۔ ' بی میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے۔ ' بی میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی کتاب ہے۔ '' کو کیو کی کتاب ہے۔ '' کو کی کی کتاب ہے۔ ' بی میرے رب کی کتاب ہے۔ '' کی

اور صاحب'' الدرالخمار'' نے'' قنیہ' کے حوالہ سے نقل کیا ہے: ایک قول میہ ہے کہ قرآن کو چومنا بدعت ہے، اور انہوں نے اس کو حضرت عمر وعثمانؓ سے مروی احادیث کی بنیاد پررد کیا ہے۔

اسی طرح امام احمد سے منقول ہے کہ وہ صحف کی تقبیل، اوراس کو آئھوں پر رکھنے میں توقف کے قائل ہیں،اگر چہاس میں تعظیم و کریم مقصود ہو،اس کئے کہ جس کام کا مقصد تقرب ہواگراس میں قیاس کا کوئی دخل نہ ہوتواس کا کرنامستحب نہیں ہے،اگر چہاس میں تعظیم ہوالا یہ کہ منقول ہو،اسی کئے حضرت عمر نے جمراسود کے بارے میں کہا:اگر میں نے نبی کریم علی ہو تھے کو جھے کو چومتا ہوتا تو میں بھی تجھے کو نہ چومتا (۲)،اور مالکیے کی کتابوں میں اس مسئلہ کا تھم ہمیں نہیں ملا۔

<sup>(</sup>۲) البناييه على الهداييه ۳۲۵،۳۲۴، القليو بي ار ۳۴۴، ۱۲۳، المغنى المن قدامه ۲۷۰۷۴ م

حدیث: "أقبل أبو بکر فتیمم النبی الله وهو مسجی ....." کی روایت بخاری (الفت ۱۳ سالطیع التلفید) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۴۶/۵، حاشية الطحطاوي على الدر ۱۹۲/۴، كشاف القناع ارسال الآداب الشرعية ۲۲/۲۹۵\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۱۳۸،۱۳۷ ـ

# د-روٹی اور کھانے کی تقبیل:

۱۹۲۷ – شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ روئی کی تقبیل جائز ہے اور انہوں نے بیکہاہے کہ بیہ برعت مباح یا برعت حسنہ ہے، اس لئے کہ اس کی حرمت اور کراہت پر کوئی دلیل نہیں ہے، کیونکہ مکروہ وہ ہے جس کے بارے میں نہی وارد ہوئی ہو، یااس میں قوی اختلاف ہو، اور اس سلسلہ میں کوئی نہی وارد ہوئی ہے، اگر تقبیل کے ذریعہ اس کے اکرام میں جواحادیث وارد ہوئی ہیں ان کی وجہ سے اس کے اکرام کاارادہ کیا تو یہ بہتر ہے، اور اس کو پیروں سے روندنا سخت مکروہ ہے، بلکہ بغیرروندے اس کو حضن زمین پرڈال دینا بھی مکروہ ہے (ا) ہے، بلکہ بغیرروندے اس کو حواز کے منافی نہیں ہیں تا مید کر تے ہوئے کہا ہے: ہمارے کے سلسلہ میں شافعیہ کے قول کی تا مید کرتے ہوئے کہا ہے: ہمارے اصول و قواعداس کے منافی نہیں ہیں (۲)۔

اور حنابلہ کا قول ہے کہ روٹی اور جمادات کی تقبیل مشروع نہیں ہے بجزان جمادات کے جن کوشریعت نے مستثنی کردیا ہے <sup>(m)</sup>۔

# تقبیل کے اثرات وضومیں تقبیل کا اثر:

10 - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیوی کو چھونے اوراس کا بوسہ لینے کی وجہ سے وضونہیں ٹو ٹتا ہے، یہی ایک روایت حنابلہ کے نزدیک بھی ہے، اس لئے کہ حضرت عاکشہ سے مروی ہے، وہ فرماتی ہیں: ''إن النبی عَلَیْ ہیں بعض نسائه ثم صلی ولم یتوضاً''(م) (نبی

کریم علیقی نے اپنی ہوی کا بوسہ لیا پھر نماز پڑھی اور آپ علیقیہ نے وضونہیں فرمایا)۔

اوران کا کہنا ہے کہ آیت کریمہ: "أَوُ لاَ مَسْتُمُ النِّسَآءَ" (۱)

(یاتم نے اپنی بیوبوں سے قربت کی ہو) میں لمس سے مراد جماع ہے

جبیا کہ حضرت ابن عباس کی تفییر ہے، اور نبی کریم علی ہے فعل
سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے (۲)۔

اور شافعیہ کا مسلک یہ ہے اور ایک دوسری روایت حنابلہ کی بھی یہی ہے کہ چھونا اور بوسہ لینا مطلقاً ناقض وضو ہیں، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد: ''اَوُ لاَ مَسُتُمُ النِّسَاءَ '' (یاتم نے اپنی ہو یوں سے قربت کی ہو) عام ہے، اور (۳) اس لئے بھی کہ اس میں لذت کا غالب گمان ہے جس سے شہوت پیدا ہوتی ہے، اور اسی طرح کا معاملہ مردو ورت کے جس مے ملنے کی باقی صور توں میں ہے، اور اس میں چھونے والے اور جس کوچھو یا جائے اس کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، اور شافعیہ نے من یہ کہا ہے کہ اگر چیجس کوچھوا جائے وہ میت ہو (۴)۔

اورامام احمد کامشہور مسلک ہیہ ہے کہ اس شخص پر وضو واجب ہے جس نے شہوت کے ساتھ بوسہ لیا ہو۔اس شخص پر واجب نہیں جس نے رحمت وشفقت کی بنیاد پر بوسہ لیا ہو،ان کے نز دیک اجنبیہ اور محرم کے درمیان اسی طرح سات سال یا اس سے زیادہ عمر کی قابل شہوت بچی اور بالغہ کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ نص عام ہے، اس کے برخلاف شافعیہ کا ظاہر قول ہیہے کہ نسب، رضاع یا مصاہرت کی وجہ سے محرم کے چھونے سے وضونہیں ٹوٹے گا ،اس لئے کہ یہ

<sup>(</sup>۱) حاشية الشرواني على المنهاج ٢/ ٣٣٥\_

<sup>(</sup>٢) الدرالمختار بحاشيه ابن عابدين ٢٣٦٦٥

<sup>(</sup>۳) كشاف القناع ۱۸۱۸ الآداب الشرعيه ۳ر۲۴۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أن النبي عَلَيْكُ قبل بعض نسائه ثم صلی ولم يتوضأ 'کی روایت ترمذی (۱/ ۱۳۳۳ طبع مصطفی الکلمی ) نے کی ہے، اور احمد شاکر (سنن

<sup>=</sup> ترمذی ار ۱۲۳۳ طبع مصطفیٰ الحلبی ) نے اس کھیجے قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۳۸ ـ

<sup>(</sup>۲) الاختيارار ۱۰۱۰،۱۰۱ عابدين ار ۹۹، المغنی ار ۱۹۳،۱۹۲ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۳۳<sub>م</sub>

<sup>(</sup>۴) حاشية القليو بي ار ۳۲، لمغنى ار ۱۹۵،۱۹۲\_

رشة محل شهوت نهیں ہیں (۱)۔

اور مالکیہ کے نزدیک اس سلسلہ میں تفصیل ہے، وہ کہتے ہیں: ایسے منہ کو چومنا جس سے عادةً چومنے والا لذت حاصل کرتا ہو پیہ مطلقاً دونوں کے لئے ناقض وضو ہے، اگر چدلذت کا ارادہ نہ ہویا لذت محسوس نهكر به اورا گرجيها كراه ياغفلت كے ساتھ ہو،اس لئے کہ عام طور پر منہ کے بوسہ میں لذت ضرور ہوتی ہے، اور نا در کے لئے کوئی الگ حکم نہیں ہے <sup>(۲)</sup> باتی اعضاء کی تقبیل کا مسکہ یہ ہے کہ اگر اس سے لذت کا قصد ہو یا بلاقصد لذت محسوس کی ہوتو ناتض وضو ہے ورنه نهیں، بهتمام مسائل اس وقت بین جب که دونوں بالغ ہوں ورنه ان دونوں میں سے صرف بالغ کا وضوٹوٹے گاا گراس شخص کو چوہے جس سے عام طور پرشہوت پیدا ہوتی ہو، اور عام لوگوں کی عادت کا اعتبار ہوگا، چو منے والے اور جس کو چو مائے ان کی عادت کا اعتبار نہیں ہوگا، دسوقی فرماتے ہیں: اسی بنیاد پر اگر کسی بوڑھے نے کسی بوڑھی عورت کا بوسہ لےلیا تو دونوں کا وضوٹوٹ جائے گا ،اس لئے کہ بوڑھی عورتوں سے لذت حاصل کر نابوڑ ھے مر دوں کی عادت ہے <sup>(۳)</sup>۔ اورا گرتقبیل فراق کے وقت الوداع کے لئے ہویارحم وکرم کی وجہ سے ہوجیسے شفقت سے مریض کو چومنا تو بیناقض وضونہیں ہے۔

# نماز میں تقبیل کااثر:

17- جن حضرات کے نزدیک تقبیل ناقض وضو ہے ان کے نزدیک تقبیل سے نماز باطل ہوجائے گی،اس لئے کہ عام فقہاء کے نزدیک نماز کے مجے ہونے کے لئے طہارت شرط ہے، چنانچہ جب وضوٹوٹ گیا تو نماز باطل ہوگئی۔

(۳) سابقهمراجع۔

اسی طرح ان حنفیہ کے نزدیک بھی تقبیل سے نماز فاسد ہوجائے گی جن کے نزدیک وہ فاقض وضونہیں ہے، چنا نچہ انہوں نے میاں بیوی کی تقبیل کے سلسلے میں کہا ہے کہ اگر عورت کو شہوت کے ساتھ چھولیا یااس کا بوسہ لے لیا، خواہ بغیر شہوت کے ہو، یا بچہ نے اس کا بیستان چوس لیا اور اس سے دودھ نکل گیا تو دونوں کی نماز فاسد ہوجائے گی (۱)۔

لیکن انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر عورت نے مرد کا بوسہ لے لیا اور مرد حالت نماز میں ہواوراس سے اس میں شہوت پیدائہیں ہوئی تواس کی نماز فاسدنہیں ہوگی (۲)۔

# روزوں پرتقبیل کااثر:

21-روزه دار کے لئے بیوی کا بوسہ لینا مگروہ ہے اگراس کو انزال اور جماع کا اندیشہ ہو، جن سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے اس لئے کہ مروی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں: "کنا عند النبي فجاء شاب فقال: یا رسول الله! أقبل و أنا صائم؟ قال: لا، فجاء شیخ فقال: أقبل و أنا صائم؟ قال: نعم، فنظر بعضنا فجاء شیخ فقال: أقبل و أنا صائم؟ قال: نعم، فنظر بعضنا إلى بعض، فقال رسول الله عُلَيْكِ قله علمت لم نظر بعضکم إلى بعض؟ إن الشیخ یملک نفسه "(۳) (ہم نی بعضکم إلى بعض؟ إن الشیخ یملک نفسه "(۳) (ہم نی کریم عَلَيْكِ کی خدمت میں شے تو ایک نوجوان خص آیا اور اس نے بوجے انکیا میں روزہ کی حالت میں بوسہ لے سکتا ہوں؟ اس کے جواب

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>٢) جواہرالإ كليل ار ٢٠،الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ار ١٢١،١٢٠ـ

<sup>(</sup>۱) الدرالتخار مع حاشيه ابن عابدين ار ۲۲،۴۲۰، الدسوقی ار ۱۲۱،۱۲۰، الاالقلو في ار ۳۲،۱۲۰، الاالتان

<sup>(</sup>۲) حاشیهابن عابدین ۱۲۲۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کنا عند النبی عَلَیْ فجاء شاب فقال....." کی روایت احمد (۳) مدیث: الاسلامی نے کی ہے۔

بیٹمی نے کہا:امام احمہ نے اور طبرانی نے الکبیر میں اس کی روایت کی ہے،اس میں ایک راوی این لہیعہ ہیں،ان کی حدیث حسن ہے،اوران کے سلسلے میں کلام کیا گیاہے (مجمع الزوائد ۳۸ ۱۹۲ طبع دارالکتاب العربی)۔

میں آپ علی اور اور اور اور اور ایر ایک بوڑھا شخص آیا، اور او چھا:

کیا میں روزہ کی حالت میں بوسہ لے سکتا ہوں؟ اس کے جواب میں

آپ علی نے نے فرمایا: ہاں، تو ہم ایک دوسرے کو دیکھنے لگے تو نبی

کریم علی نے ارشاد فرمایا: میں سمجھ رہا ہوں کہ کیوں تم ایک

دوسرے کو دیکھ رہے ہو؟ بلاشبہ بوڑھے شخص کو اپنے نفس پر کنٹرول

ہوتا ہے )، اور اس کے بھی کہ اگر اس کو مفسد کا اندیشہ ہوگا تو بسا اوقات
وہ جماع کر بیٹے گا جس کے نتیجہ میں اس کاروزہ فاسد ہوجائے گا۔

حفیہ،شا فعیہ اور حنابلہ کا یہی مسلک ہے۔

محل کراہت اس وقت ہے جب کہ بوسہ بقصد لذت ہو، اس وقت نہیں جب کہ بلاقصد لذت ہو، مثلاً الوداع یار حمت وشفقت کے ارادہ سے ہوتو کوئی کراہت نہیں ہے (۱)۔

اورا گرمفسد کے وقوع کا اندیشہ نہ ہوتو جمہور فقہاء کے نزدیک تقبیل میں کوئی قباحت نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ سے مروی ہے:
"ان النبی عَالَیْ کان یقبل ویباشر وھو صائم"(۲) (نی کریم علیہ کے سورہ کی حالت میں تقبیل اور (ظاہر جسم سے) مباشرت کرتے سے )۔

ما لکیہ کا قول ہے کہ روزہ دار کے لئے بقصدلذت بوسہ لینا مکروہ ہے اگر اسے یقین ہو کہ وہ خروج منی یا مذی سے بچارہے گا، اور اگر بچنے کا یقین نہ ہوتو حرام ہے (۳)۔

اورفقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ تقبیل اگر چہ بقصد لذت ہواں

(٣) جواہرالإ كليل اركها۔

سے روزہ نہیں ٹوٹے گا جب تک کہ وہ انزال کا سبب نہ ہے ، کین اگر اس نے بوسہ لیا اور انزال ہو گیا تو اس کا روزہ باطل ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>، اس پرفقہاء کا اتفاق ہے۔

کفارہ کے وجوب اور عدم وجوب کے سلسلے میں اختلاف اور تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" کفارہ"۔

# اعتكاف مين تقبيل كالثر:

۱۸- جمہورفقہاء حنفیہ، حنابلہ اور شافعیہ کا بھی اظہر قول یہی ہے کہ بوسہ
لینے اور چھونے سے اعتکاف باطل ہوجائے گا اگر انزال ہوجائے گ
اس لئے کہ انزال کی وجہ سے تقبیل جماع کے معنی میں ہوجائے گ،
البتہ اگر انزال نہ ہوتو حنفیہ، حنابلہ اور اظہر قول کے مطابق شافعیہ کے
نزد یک اعتکاف باطل نہ ہوگا، خواہ شہوت کے ساتھ ہو یا بغیر شہوت
کے ہو، جیسا کہ اس سے روزہ باطل نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ جماع
کے معنی میں نہیں ہے، البتہ اگر بقصد شہوت ہوتو حرام ہے، اس لئے کہ وہ جماع
کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "و لَا تُنبا شِرُو ہُ ہُنَّ وَ أَنْتُمُ عَا كِفُونَ فِی
الْمُسَاجِدِ" (۲) (اور بیویوں سے اس حال میں صحبت نہ کرو، جبتم
المُسَاجِدِ" (۲) (اور بیویوں سے اس حال میں صحبت نہ کرو، جبتم
اعتکاف کئے ہو مسجدوں میں ) اور اگر بغیر شہوت کے ہو جیسے شفقت
اور احترام کے طور پر تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، جیسا کہ سی عورت
کے لئے اپنے معتکف شوہر کا سردھونا اور اس کے بالوں میں کنگھی

اور مالکیہ کہتے ہیں اور یہی شافعیہ کا بھی دوسرا قول ہے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) الإختيار ار ۱۳۴۲، ابن عابدين ۲ ر ۱۱۲، ۱۱۳، القليو بې ۲ ر ۵۸، المغنی لابن قدامه ۱۱۲، ۱۱۳-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكِ كان يقبل ويباشو وهو صائم" كی روایت بخاری (الفتح ۱۳۹۸ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲/۷۷۷ طبع عیسی اکلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حواله سابق، نيز ديكيئ: الزيلعي ۱ر ۳۲۳، الشرح الصغيرللدرديرار ۷۰۷، المهذب ار ۱۸۳۷ منتهي الإرادات ار ۲۲۱۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۲ ۱۳۳۱، الدسوقی ۱۷ م ۵۴ ، القلبو بی ۲ ر ۷۷ ، کشاف القناع ۲ ر ۲۲۱ مغنی الحتاج ار ۵۲ م

بقصدلذت بوسہ لیا یا چھوا یالذت کے ارادہ سے جسم کوجسم سے ملایا یا لذت محسوں کی تواعت کا ف باطل ہوجائے گا، کین اگرالی بچی کا بوسہ لیا جس سے شہوت نہ پیدا ہوتی ہو، یارحمت و شفقت یا الوداع کے لئے اپنی بیوی کا بوسہ لیا اور لذت کا ارادہ نہیں کیا اور نہ لذت محسوس کی تو اعتکاف باطل نہ ہوگا۔

اور بیاس صورت میں ہے جب کہ منہ کے علاوہ کسی عضو کا بوسہ لیا جائے ، اگر منہ کا بوسہ لیا جائے تو مطلقاً اعتکاف باطل ہوجائے گا، اور ما لکیہ کے نزد کیک اس میں شہوت کی شرط نہیں ہے، اس لئے کہ وہ وطی کے ابتدائی مراحل میں سے ہے جس سے وضو باطل ہوجا تا ہے۔ اور شافعیہ کا تیسرا قول بیہ ہے کہ تقبیل سے مطلقاً اعتکاف باطل نہیں ہوتا ہے جس طرح جے باطل نہیں ہوتا ہے جس طرح جے باطل نہیں ہوتا ہے۔ کہ تقبیل سے مطلقاً اعتکاف باطل نہیں ہوتا ہے۔ کہ توال میں حرام ہے (۱)۔

# حج میں تقبیل کااثر:

19-محرم کے لئے شہوت سے چھونا اور بوسہ لینا حرام ہے، اور جوالیا کرے اس کی وجہ سے اس پر دم واجب ہوگا، چاہے انزال ہو یا نہ ہو، لیکن مالکیہ کے برخلاف جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کا حج فاسد نہیں ہوگا، مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر انزال ہوجائے تو حج فاسد ہوجائے گا، ورنداس براونٹ کی قربانی واجب ہوگی۔

بغیر شہوت کے بوسہ اگر الوداع کے لئے ہو یار حمت وشفقت کے لئے ہو یار حمت وشفقت کے لئے ہو یاسفر سے آنے والے کوخوش آمدید کہنے کے لئے ہوتو نہ جج فاسر ہوگا، اور نہاس کے عوض اس کوکوئی فدید دینا پڑے گا اور اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" احرام" اور" جج"۔

- (۱) جواہر الإکلیل ار ۱۵۷، الدسوقی ار ۵۴۴، القلبو بی ۲۷۷۷، مغنی الحتاج ۱۷۵۲ - ۱
- (۲) الهداميمع الفتح ۲/ ۲۳۸،۲۳۷، حاشية العدوى على شرح أبي الحن لرسالة ابن

# رجعت میں تقبیل کااثر:

۲ - فقہاء کااس پراتفاق ہے کہا گرچھونا یا بوسہ لیناشہوت یار جعت کی نیت کئے بغیر ہوتواس کور جعت نہیں سمجھا جائے گا۔

اور جب بوسہ لینا شہوت کے ساتھ ہوتو اس میں اختلاف ہے، حفیہ کا قول ہے کہ وطی، شہوت کے ساتھ چھونے، اور شہوت کے ساتھ حجھونے، اور شہوت کے ساتھ حجھونے، اور شہوت کے ساتھ کھی عضو کا بوسہ لینے سے رجعت صحیح ہوجاتی ہے، خواہ منہ ہویا رخسار ہو، یا ٹھوڑی ہو، یا بیشانی ہو، یا سر ہو، اور اگر زبردتی اس کی تقبیل کی، یا شوہر سویا ہوا ہو، یا اس پر زبردتی کی گئی ہو، یا حالت جنون میں ہو یا معتوہ ہو، تو اس صورت میں اس کا اعتباراتی وقت ہوگا جب کہ شوہراس کی تصدیق کردے۔

اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ بوسہ لینا، چھونا یاد کھنامرد کی شہوت کے ساتھ ہو بشرطیکہ شوہراس کی تصدیق کرے اور شوہراس کا انکار کرے تو رجعت نابت نہیں ہوگی (۱)۔
رجعت نابت نہیں ہوگی (۱)۔

اور مالکیہ کے نزدیک رجعت میں نیت شرط ہے، لہذا مطلقہ رجعیہ کی تقبیل اس وقت رجعت ہوگی جبکہ اس کے ساتھ رجعت کی نیت کی ہو، اور بلانیت محض کسی فعل سے رجعت صحیح نہیں ہوگی، خواہ کتنا قوی فعل ہومثلاً وطی (۲)۔

اور شافعیہ کے نزدیک اور یہی حنابلہ میں سے خرقی کے کلام کا ظاہر ہے، یہ ہے کہ وطی اور اس کے مقد مات مثلاً چھونا اور بوسہ لینا وغیرہ کسی عمل سے رجعت نہ ہوگی، اس لئے کہ یہ تو طلاق کی وجہ سے حرام ہیں اور رجعت کا مقصد ان کو حلال کرنا ہے، اس لئے رجعت محض قول

<sup>=</sup> أبي زيدار ۲۸۹،۴۸۹، نهاية المختاج ۱۲۵۳، المجموع کر۱۰۳،۱۱۸، الم

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۵۳۰،البدائع ۱۸۲،۱۸۱، ۱۸۱\_

<sup>(</sup>۲) الدسوقي مع الشرح الكبير ٢/١٤/٨، جوابرالإ كليل الر ٦٢ س

سے ہوسکتی ہے(۱)۔

اور حنابلہ کی دوسری روایت میں ہے کہ وطی کے ذریعہ رجعت ہوجائے گی ،خواہ نیت نہ کی ہو۔

البتة اگرشہوت کے ساتھ حچھوا ہویا بوسہ لیا ہوتو امام احمر سے بیہ منصوص ہے کہ بدر جعت نہیں ہوگی ،اوربعض حنابلہ کے نز دیک ایک قول کےمطابق رجعت ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔

# ظهار میں تقبیل کااثر:

۲۱ - ظہار کا مطلب یہ ہے کہ شوہرا پنی بیوی کوکسی ایسے محرم سے تشبیہ دےجس سے نکاح کرنااس کے لئے ہمیشہ کے لئے حرام ہو۔

چنانچا گرشو ہراینی بیوی سے ظہار کرے ، بایں طور کداس سے کہے: ''أنت علي كظهر أمي" (تم مجه يرميري مال كي پيرهي كاطرح مو) تو حفیہ اور مالکیہ کے نز دیک کفارہ اداکرنے سے پہلے اس کے لئے بیوی سے وطی کرنااوراس کے اسباب یعنی شہوت کے ساتھ جیمونااور بوسہ لینا حرام ہے، یہی ایک قول شافعیہ اور حنابلہ سے منقول ہے، اس کئے کہ بیہ چزیں بھی وطی کی ترغیب دیتی ہیں اور اس کا سبب بنتی ہیں ، اس کئے کہ اللَّد تعالى نے كفاره سے يہلے "تىماس" (جھونے) سے منع فرمايا ہے، ارشاد بارى ہے:"فَتَحُريُو رَقَبَةٍ مِنُ قَبُلِ أَنُ يَّتَمَاسًا" (٣) (توان کے ذمقبل اس کے کہ دونوں باہم اختلاط کریں ایک مملوک کوآ زاد کرنا ہے)۔ لفظ تماس میں وطی اور اس کے دواعی و اسباب سب داخل ہیں،لہذانص کی وجہ سے بیرسب چیزیں اس پرحرام ہیں۔

حفیہ میں سے امام محمد سے منقول ہے کہ بطور شفقت تقبیل جائز ہے مثلاً شو ہرسفر سے واپس لوٹا ہو<sup>(س)</sup>۔ (۱) القلیو بی علی المنہاج ۲۸۳س، لمغنی لابن قدامہ ۲۸۳۔

- - (۲) المغنى لا بن قدامه ۷ ر ۲۸۳ ـ
    - (m) سورهٔ محادله رسمه
- (م) ابن عابدين ٢ / ٥٧٥، ٢٥٨، جوابرالإ كليل الراكس، ٣٧٣، حافية القلبو بي ۴ مر ۱۸، المغنی ۷ م ۳۴۸\_

اورشا فعيه كادوسرا قول اوريبي امام احمد يدوسرى روايت بي كه جماع کے علاوہ بوسہ لینا، حجھونا اور شرمگاہ کے علاوہ دوسرے اعضاء کو ایک دوسرے سے ملانے میں کوئی حرج نہیں ہے (۱) ، دیکھتے: اصطلاح "ظہار"۔

# إيلاء مين تقبيل كالثر:

۲۲ - إيلاء چارمهينه ياس سے زيادہ تک شوہر کا اپني بيوي سے وطي نه كرنے كى شم كھانا ہے۔

فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ بوسہ لینا، چھونا اور شرمگاہ کے علاوہ جسم کوملانے سے گریز کی قشم کھانا بلاء نہیں ہوگا،اوراس پر بھی اتفاق ہے کہ'' فی '' یعنی ایلاء سے رجوع کرنا اسی وقت ثابت ہوگا جب شرمگاہ میں جماع کیا جائے، چنانچہ شرمگاہ کے علاوہ میں وطی کرنے سے، یاشہوت کے ساتھ بوسہ لینے یا چھونے یاجسم کے ملانے سے ایلاء ختم نہیں ہوگا،اس لئے کہ شرمگاہ میں جماع کرنااس کاحق ہے، لہذااس کے بغیر إیلاء سے رجوع نہیں ہوسکتا،اوراس لئے کہ شوہر نے اس کے چھوڑنے کی قتم کھائی ہے اور ضرر کا ازالہ جماع ہی سے ہوگا<sup>(۲)</sup>، دیکھئے:اصطلاح" ایلاء''۔

# حرمت مصاهرت میں تقبیل کااثر:

۲۳ - تقبیل اگرشہوت کے ساتھ نہ ہوتو اس سے حرمت مصاہرت پر کوئی اثر نہیں پڑتا، چنانچہ اگر کسی نے بغیر شہوت کے کسی عورت کا بوسہ لے لیا تو اس کے لئے اس کی ماں یا بٹی سے شادی کرنا جائز ہے اور عورت کے لئے بھی اس کے آباءاوراس کی اولا دسے شادی کرنا جائز ہے،اسی طرح اگر کسی شخص نے بغیر شہوت کے اپنی ساس کا بوسہ لے

<sup>(</sup>۱) القلو بي ۴۸/۸، المغنى لا بن قدامه ۲۸/۸ س

<sup>(</sup>٢) البدائع ٣ سر١٨٠١، ابن عابدين ٢ ر ٥٥٢، جوابر الإكليل ار ٣٦٥، ۳۲۹،القليو يې ۴۸، ۱۳،۸مغنې ۷ر ۳۲۴\_

لیا تواس کی بیوی اس کے لئے حرام نہیں ہوگی۔

اور بیمسکام مفق علیہ ہے، البتہ اگر منہ کا بوسہ لیا جائے تو حفیہ کا اس میں اختلاف ہے، اور بعض نے رخسار کو بھی منہ کے ساتھ شامل کیا ہے (۱)۔
شہوت کے ساتھ بوسہ لینے یا چھونے سے حرمت ہوگی یا نہیں اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء (ما لکیہ، حنابلہ اور شافعیہ) کا مسلک میہ ہے کہ شرمگاہ کے علاوہ میں مباشرت اور تقبیل خواہ شہوت کے ساتھ ہواس سے بوسہ لینے والے پرعورت کے اصول وفر وع حرام نہیں موں گے، خواہ بی عورت اس کی بیوی ہویا جنبی عورت ہو (۲)، اس لئے کہ اللہ کا قول عام ہے: "وَ أُحِلَّ لَکُمُ مَا وَ رَاءَ ذٰلِکُمُ" (اور جو ان کے علاوہ ہیں وہ تبہارے لئے حلال کردی گئی ہیں)۔

ہے، اگر سریا پیشانی یا رضار کا بوسہ ہوتو اس کی تصدیق کی جائے گی اور کہی رائے ہے (ا)۔
اوراگر بوسہ منہ کا ہوتو تصدیق نہیں کی جائے گی ،اور یہی رائے ہے (ا)۔
اورشہوت کے ساتھ چھونے اور بوسہ لینے سے حرمت پیدا ہونے پر حفیہ کی دلیل قرآن کریم کی ہے آیت ہے: "وَلاَ تَنْکِحُوْا مَا نَکَحَ اَبَاوُکُمْ"
آباؤ کُمْ"
آباؤ کُمْ"
آباؤ کُمْ"
آباؤ کُمْ سے تہاں نکاح مت کروجن سے تہارے باپ نکاح کرچکے ہیں)، حفیہ کہتے ہیں: یہاں نکاح سے مرادوطی ہے،
اورشہوت کے ساتھ تقبیل وطی کی طرف دعوت دینے والی ہے توا حتیا طا حرمت میں اس کواس کے قائم مقام کردیا گیا (۳)۔اور نی کریم علی فیلی سے مروی حدیث ہے کہ آپ علی ہے ارشاد فرمایا: "من نظر إلی فرج امرأة بشہوة أو لمسها بشہوة حرمت علیه أمها و ابنتها، و حرمت علی ابنه و أبیه "(جوشہوت کے ساتھ کی ابنتها، و حرمت علی ابنه و أبیه "(\*) (جوشہوت کے ساتھ کی عورت کی شرمگاہ کود کھے یا شہوت کے ساتھ اس کوچھوئے تو اس شخص کے لئے اس عورت کی بیٹی اور ماں حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس کے بیٹے اوراس کے باپ کے لئے حرام ہوجائے گی اور وہ عورت اس

اس کے علاوہ تقبیل سے بھائیوں اور بہنوں کے درمیان حرمت پیدائہیں ہوگی، خواہ شہوت کے ساتھ ہو، چنانچہ اگر اپنی سالی کا بوسہ لے لیا، خواہ شہوت کے ساتھ ہوتو بالا تفاق اس کی بیوی اس پرحرام نہیں ہوگی (۵) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' نکاح''۔

<sup>(</sup>۱) ابن عا بدین ۲/۰ ۲۸۳، ۲۸۳، الاختیار ۸۸/۸۳، الدسوقی ۲۵۱/۲، جواهر الاکلیل ار ۲۸۹، قلیونی ۳/۱۲، اکمغنی ۲/۹۷۱

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۲۸۳،۲۸۳،۲۸۲، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۲۸۳،۲۸۳، بنهاية المحتاج ۲۸۳،۲۸۳، نهاية المحتاج ۲۸۳۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۸۱، نهاية ۲۸۳۸۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۸۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۸۱، نهاية المحتاج ۲۸۳۸۱، نهاية ۲۸۳۸۱، نهای ۲۸۳۸۱، نهای ۲۰۰۸۱، نهای ۲۰۰۸۲۰ نهای ۲۰۰۸۲۰ نهای ۲۰۰۸۱، نهای ۲۰۰۸۱، نهای ۲۰۰۸۱، نهای ۲۰۰۸۱، نهای ۲۰۰۸۱،

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۴\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲/۲۸۲،۲۸۳،البدائع ۲/۲۲۱،۲۲۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۲۸ ـ

<sup>(</sup>۳) البدائع ۲ر۲۹۰،۲۱۱ والإختيار ۱۸۹،۸۸۰، بن عابدين ۲۸۳،۲۸۱ و

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من نظر إلى فرج امرأة بشهوة أولمسها بشهوة حرمت علیه أمها وابنتها وحرمت علی ابنه وأبیه" کی روایت ابن الی شیب (٣/ ١٩٥ طبع السّفیه) نے ابوہانی سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "من نظر الی فرج امرأة لم تحل له أمها ولاابنتها" ، جائ بن ارطاة کے ضعف کی وجہ سے اس کی اساوضعیف ہے، حافظ ابن حجر نے اس کے متعلق التقریب (ص ۱۵۲ طبع دار الرشید) میں کہا کہ وہ صدوق ہیں، غلطیاں اور تدلیس بہت کرتے ہیں، عنعنہ کے ذر بیرانہوں نے روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) سابقه مراجع۔

اوراصطلاح میں اپنے او پر غیر کے حق کے ثبوت کی خبر دینا اقرار ہے، اوراسی وجہ سے بھی بھی یہ تقریر کا اثر ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

# تقریر

#### تعريف:

ا - لغت میں تقریر ''قرر ''کا مصدر ہے ، کہا جاتا ہے : ''قرر الشيء في المكان ''(اس نے فلال چیز کواس جگہ ثابت کردیا) اور ''قرر الشئي في محله'' (اس نے اس کو باقی چھوڑا) ''قرر فلانا بالذنب'' (اس نے فلال سے غلطی کا اقرار کرایا) ، ''قرر المسألة أو الرأی''(اس نے مسئلہ کی وضاحت کی اور تحقیق کی )۔

اورفقہاء کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے، اور اصولیین کے نزد یک جیسا کہ اقسام حدیث میں بیان کیا جاتا ہے تقریر یہ ہے کہ کوئی بات آپ کے سامنے کہی گئی یا آپ کے زمانہ میں کہی گئی اور آپ کو اس کاعلم ہوا اور آپ نے اس سے معنم نہیں کیا، بلکہ خاموش رہے، اسی طرح کوئی کام آپ کے سامنے یا آپ کے زمانہ میں کیا گیا اور آپ کو اس کاعلم ہوا اور آپ نے اس پر نگیر نہیں کی، بلکہ خاموش رہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اقرار:

٢- لغت ميں اقرار كامعنى حق كا اعتراف كرناہے، كہتے ہيں: "أقر بالحق" لين اللہ عنى اللہ عنى

#### ب-سكوت:

سا - سکوت: بات نہ کرنا ہے اور' السکوت عن الأمر" کسی امر پرانکار نہ کرنا ہے،اس کے اور تقریر کے درمیان تعلق میہ ہے کہ فقہاء کے نزدیک سکوت بھی تقریر ہوتا ہے، بھی نہیں ہوتا ہے۔

اورفقهی قاعدہ ہے: 'لاینسب لساکت قول"، (خاموش کی طرف کسی قول کومنسوب نہیں کیا جائے گا)، کیکن اس قاعدہ سے چند مسائل مستثنی ہیں جن میں خاموشی کوتقریر شار کیا جاتا ہے، بعض مسائل یہ ہیں:

نکاح میں باکرہ سے اجازت طلب کرتے وقت اس کی خاموثی۔ نومولود کی مبار کہا دقبول کرنا اور اس پر خاموش رہنا نسب کا اقرار شار کیا جاتا ہے۔

زرکشی کہتے ہیں کہ معصوم کے حق میں محض خاموش رہنا صراحة بولنے کے قائم مقام ہے، یہی وجہ ہے کہ حضورا کرم علیات کی تقریرامر شری ہے، اور اجماع سکوتی اکثر فقہاء کے نزدیک جمت ہے۔ لیکن جو غیر معصوم ہوتو اس کے سلسلہ میں اصل میہ ہے کہ اس کا محض خاموش رہنا نطق کے درجہ میں نہیں ہے، البتہ جب ایسے قرائن ہوں جو اس کی رضامندی پر دلالت کرتے ہوں تو وہ نطق کے درجہ میں ہوجائے گا(۲)۔

#### ن-إحازت:

الم - إ جازت كاايك معنى نافذ كرنا ب، الركوئي كسى چيز كونافذ كر ي

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، الصحاح للجو هرى،مشارق الأ نوار، المعجم الوسيط، القامول المحيط ماده: " قرر''۔

<sup>(</sup>۲) ارشادالفحول رص اسم\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، الكليات للكفوى ماده: '' قرر'' ، الهداميه ا 🗸 ١٨٠ ـ

<sup>(</sup>۲) لسان العرب،المصباح المغير ،النهابيه لا بن الأثير ماده: ''سكت''،المعثور في القواعد ۲/ ۲/ ۲۰ عاشيه ابن عابد بن ۲/ ۵۹۱ ـ

اور کسی کام کو جائز قرار دے تو کہاجاتا ہے: '' أجاز الشيء'' اور '' أجاز لله ''اس کواس کی اجازت دی اور '' أجزت العقد'' میں نے اس کوجائز ونافذ کردیا۔

اوراس معنی میں بیکسی ہونے والے امر کی تقریر ہی کی طرح ہوگا، حفنیہ اور مالکیہ کے نز دیک مالک کا فضولی کے تصرف کی اجازت دینا اسی معنی میں ہے (۱)۔

> اجمالی حکم: اول-اصولیین کے نزد یک تقریر:

۲ - تقریر جحت ہے اور جواز اور رفع حرج کی دلیل ہے، کین بیضروری ہے کہ نبی کریم علیق اوا نکار پر قدرت حاصل ہوا ورجس کے قول وعمل کی تقریر کی گئی وہ ثابت کی تقریر کی گئی وہ ثابت ہو، اس کے سلسلہ میں پہلے سے کوئی شرعی ممانعت وار دنہ ہو۔ اس کے کہا گریہ امر جائز نہ ہوتا تو نبی کریم علیقے اس پر خاموش اس کے کہا گریہ امر جائز نہ ہوتا تو نبی کریم علیقے اس پر خاموش

نەرىخ ،اور نەاس كى وضاحت ميں تاخير كرتے (۱)\_

اور ایک جماعت کا مسلک بیہ ہے کہ تقریر جواز کی دلیل نہیں ہوسکتی، اس لئے کہ سکوت اور عدم انکار میں احتال ہے کہ آ پ علیا ہوسکتی، اس لئے خاموش رہ گئے ہوں کہ آ پ وعلم ہو کہ اس شخص تک حرمت کی اطلاع نہیں پیچی ہے، تو اس وقت اس کے لئے وہ فعل حرام نہیں ہے، اور اس کا بھی احتمال ہے کہ آ پ اس لئے خاموش رہے ہوں کہ اس کے بارے میں انکار کا میاب نہ ہوا ہو، اور آ پ علیا ہو کہ ووبارہ انکار کرنے کا کوئی فائدہ نہ ہوگا، اس لئے آ پ نے دوبارہ انکار کرنے کا کوئی فائدہ نہ ہوگا، اس لئے آ پ نے دوبارہ انکار نہیں فرمایا، اس لئے تقریر کو جواز اور نسخ کی دلیل بنانا درست نہیں ہے (۲) ۔

اس موضوع میں قدرت تفصیل ہے جس کو اصولی ضمیمہ میں دیکھا جاسکتا ہے۔

دوم-فقهاء كےنز ديك تقرير:

۷-فقہاء کے نزدیک تقریر کے تین معانی ہیں:

اول: کسی چیز میں مقرر کے حق کو ثابت کر نااوراس کومو کد کرنا۔
حفیہ نے طلب شفعہ کے مسئلہ میں تقریر کواسی معنی میں استعال
ہے، اس لئے کہ ان کے نز دیک شفعہ کے طلب کی تین قسمیں ہیں:
طلب مواثبت، طلب تقریر اور طلب خصومت و ملک، طلب
مواثبت کا مفہوم یہ ہے کہ جس مجلس میں شفعہ کا علم ہو، اسی مجلس میں
شفعہ طلب کیا جائے، تا کہ یہ واضح ہوجائے کہ وہ شفعہ سے اعراض
نہیں کرر ہا ہے اور گواہ بنا نااس میں شرطنہیں ہے۔
اور طلب تقریر واشہاد کا مطلب یہ ہے کہ وہ بائع کے سامنطلب
اور طلب تقریر واشہاد کا مطلب یہ ہے کہ وہ بائع کے سامنطلب

(۱) ارشاد الخول رص ۱۲،۱۲، الأحكام للآمدی ۱۹۹،۳۸/۲،۱۸۹،البر دوی سر ۱۲۸/۱ المنتصفی ۲۷٫۲ –

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، الصحاح للجو مرى ماده:" جوز"، الهدايه ۲۸/۲، نيز ملاحظه سيجيّخ: الموسوعة الفقهيه اصطلاح" اجازة" (۱/ ۴۰ ۳، اوراس کے بعد صفحات ، ۱۹/۹۱، اوراس کے بعد صفحات )۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

شفعہ پر گواہ بنائے اگر مبیع بائع کے قبضہ میں ہو، یا مشتری کے سامنے گواہ بنائے اگر بائع نے اس کومبیع سپر دکر دی ہو یا جا کداد کے پاس گواہ بنائے ۔ گواہ بنائے ۔

توجب وہ ایسا کرلے گاتواں کا شفعہ برقر اررہ جائے گا، اوراس طلب شفعہ کا نام طلب تقریر یا طلب اشہاد ہے، اس لئے کہ اس نے اس کے ذریعہ اپنے حق کو ثابت اور مؤکد کر دیا ہے۔

اور شفیع کو طلب موا ثبت کے بعد، طلب تقریر کی ضرورت اس وقت ہوتی ہے جب کہ طلب موا ثبت کے وقت گواہ بنا نااس کے لئے ناممکن ہو، کیکن اگر طلب موا ثبت کے وقت بائع یا مشتری یا جائداد کے پاس گواہ بنانے پر قادر ہوتو اس کے لئے یہی کافی ہے اور بیدونوں طلب کے قائم مقام ہوگا، اور گواہ بنا نا توصر ف انکار کے وقت حق کے اثبات کے لئے ہوتا ہے (۱)۔

اس کے علاوہ دیگرائمہ مذاہب لفظ تقریر کے بجائے لفظ اشہاد کا تذکرہ کرتے ہیں، اور شفعہ کے برقر ارر ہنے کے لئے اشہاد شرط ہے یا نہیں؟ اس کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''اشہاد'' اور'' شفعہ''۔

دوم: امرموجود کو برقر ار رکھنا اور اس کوعلی حالیہ باقی رکھنا، اس کی بعض مثالیں مندر جہذیل ہیں:

# الف-شركت ميں:

۸ - اگرایک شریک کا انقال ہوجائے اور دین یا دیت اس کے ترکہ سے متعلق نہ ہوتو صاحب رشدوارث کے لئے شرکت کو باقی رکھنے اور تقسیم کرنے میں اختیار ہے، اگرمیت پرکوئی قرض ہوتو اس قرض کوا دا کرنے کے بعد ہی وارث کے لئے شرکت کو برقر اررکھنے کا حق

حاصل ہوگا<sup>(۱)</sup>، دیکھئے:اصطلاح'' شرکت''۔

#### ب -عقدمضار بت میں:

9-اگر ما لک کا انتقال ہوجائے اور وارث عقد کو باقی رکھنا چاہے، تو
اگر مال نقد کی شکل میں ہوتو ان دونوں کو اختیار ہے کہ شرط کے ساتھ
از سرنو عقد کرلیں، امام نووی نے کہا: کیا ترک اور تقریر کے لفظ سے
منعقد ہوجائے گا، بایں طور کہ وارث کے: "ترکتک أو
قررتک علی ما کنت علیہ؟" یعنی جس عقد پرتم تھاس پر میں
نے تم کو چھوڑ دیا، یا کہے کہ میں تم کو مقرر کردیا، اس میں دوقول ہیں،
دونوں میں اُصح ہے ہے کہ منعقد ہوجائے گا، اس کئے کہ ان دونوں سے
عقد مضاربت کا معنی سمجھ میں آتا ہے۔

اور اگرمضار بت کے عامل کا انتقال ہوجائے اور مالک، عامل کے وارث کو اس کی جگہ مقرر کرنا نیا عقد مضار بت ہوگا،اس کئے صرف نقد پرہی جائز ہوگا<sup>(۲)</sup>۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: ''مضار بت' (قراض)۔

#### ج-قضاء مين:

اصل بات یہ ہے کہ سابق فیصلہ اگر نص یا اجماع یا قیاس جلی کے خلاف نہ ہو، بلکہ مجہد فیہ ہوتو اس کوتوڑنا جائز نہیں ہے، بی حکم اجمالی ہے۔

لیکن کیا قاضی کے سامنے پیش ہونے والے مسلہ میں قاضی کا اس کو برقر اررکھنا تھم شار کیا جائے گاجس کوتوڑ نا جائز نہیں؟

ابن فرحون نے "تر ق الحكام" ميں "تقرير الحاكم مارفع اليه" كعنوان سے ايك فصل قائم كى ہے، اور كہا ہے: اہل مذہب

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۸/۵، ان عابدین ۱۳۵۵ تا ۱۳۳۳ ، فتح القدید ۱۸/۸۰، مجلة الأحکام العدلیه: ماده ۱۰۲۹،۱۰۲۹،۱۰۳۰، شرح المجله للأتاسى سر ۲۰۰۷

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۴ر ۲۸۳،۲۸۴ المغنی ۲۲٫۵

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۵رسه ۱۸ جوابر الإكليل ۲ر ۷۷ منتهي الإرادات ۲ر ۳۳۹ س

(یعنی ما لکیہ) کا اس میں اختلاف ہے کہ کیا کسی واقعہ کو جا کم کا برقرار رکھنا تھم شار ہوگا یا نہیں؟ مثلاً کسی عورت نے ولی کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح کرلیا اور یہ مقدمہ خنی قاضی کے سامنے پیش ہوا، اور اس نے اپنا نکاح کرلیا اور اس کو برقرار رکھا اور اس کو نافذکر دیا، پھر معزول ہوگیا، تو ابن قاسم کا کہنا ہے کہ اس کے علاوہ کسی دوسرے کو اس کے فنخ کرنے کا اختیار نہیں ہے اور اس پر اس کا برقرار رکھنا تھم کے مانند ہے، اور ابن محرز نے سی کو اختیار کیا ہے، اور یہی '' المدونہ'' کا ظاہر ہے، مرادیہ ہے کہ یہ تھم کی طرح ہے تو کوئی دوسرا قاضی اس پر اعتراض نہیں کرسکتا، اور عبد الملک کا قول ہے کہ بیت ہے اور دوسر نے خص کو اس کے فنخ کرنے کا اختیار ہے، اور اس کے برخلاف اگر مقدمہ اس کے سامنے کرنے کا اختیار ہے، اور اس کے برخلاف اگر مقدمہ اس کے سامنے بیش کیا جائے اور وہ اس کے فنخ کا تھم دینے کے بجائے کہے کہ میں بغیر ولی کے زکاح کو جائز قرار نہیں دیتا تو یہ ایک فتوی ہوگا اور دوسرا شخص اس واقعہ میں اپنی رائے کے مطابق فیصلہ کرسکتا ہے ('')۔

اس کی تفصیل کے لئے د کھئے: اصطلاح '' قضاء''۔

اس کی تفصیل کے لئے د کھئے: اصطلاح '' قضاء''۔

سوم-متہم شخص سے اقرار کا مطالبہ کرنا اور اس کو اعتراف کرنے پر آمادہ کرنا۔

11 - قاضی کو مدعا علیہ سے مطالبہ کرنے کاحق ہے اور وہ اس طرح کہ قاضی اس سے جواب طلب کرے یا تو اقرار کے ذریعہ ہویا انکار کے ذریعہ۔

فی الجملہ زبردسی اکراہ کے ذریعہ اقرار کرانا قابل عمل نہیں ہے۔ لیکن فقہاء نے حال کے قرائن اور متہم کے اوصاف اور تہمت کی قوت کی رعایت کرنے کو شرعی سیاست قرار دیا ہے، تو انہوں نے حق کے اقرار تک پہنچنے کے لئے ہراس چیز کی اجازت دی ہے جس کو حاکم مناسب سمجھے، اور ان کی دلیل اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنْ سَکَانَ

قَمِينُ صُهُ قُدَّ مِنُ دُبُر ..... "(١) (اورا كران كا پيرا ، من يجهيت بينا

لیکن اس میں اختلاف ہے کیا بیا ختیار قاضی کو ہوگا یا والی مظالم کو ہوگا؟

حنفیہ، مالکیہ اور امام احمد کے بعض اصحاب کا مسلک بیہ ہے کہ قاضی اور والی کے لئے مارنا جائز ہے، اس لئے کہ قاضی تنفیذ احکام کے معاملہ میں امام کا نائب ہوتا ہے۔

شافعیہ اور امام احمد کے بعض دیگر اصحاب کا مسلک میہ ہے کہ میر ق والی مظالم کو ہے، قاضی کونہیں، اور اس قول کی وجہ میہ ہے کہ ضرب مشروع صرف حدود وتعزیر کی ضرب ہے اور میراس کے اسباب کے ثابت ہوجانے اور ان کے مقتل ہونے کے بعد ہی لگائی جاتی ہے (۳)۔

- (۱) سورهٔ پوسف ر ۲۷ ـ
- (۲) حدیث: "بعث علی والزبیر فی أثر المرأة التی حملت خطاب حاطب....." کی روایت بخاری (افقه ۱۳۳/ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۹۳/ ۱۹۴۲ اطبع الحلی ) نے کی ہے۔
- (۳) ابن عابدين ۱۹۵،۱۸۸،۱۴۸،۱۱۹۵،۱۲۳ه التيمسر ۲۵،۱۳۹،۱۳۵،۱۳۸،۱۱۱ حکام السلطانيه للماوردي ر۹۰، ۹۱،معين الحکام رص ۲۱۲،۲۱۱، الطرق الحکميه

ہو) اور حضرت علی بن ابی طالب نے بھی اس پر عمل کیا ہے جب رسول اللہ علیہ نے ان کواورز ہیر بن العوام کواس عورت کے پیچے بھی اجوحاطب بن ابی بلتعہ کا خط لے کراہل مکہ کے پاس جارہی تھی ، اور مکتوب میں نبی کریم علیہ نے ان پر حملہ کرنے کا جو پختہ ارادہ کیا تھااس کی خبر دی گئی تھی ، تو حضرت علی اور زبیر نے اس عورت کو پالیا اور اس کو (سواری سے ) اتا را اور اس کے کجاوہ میں مکتوب تلاش کیا ، اللہ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ نہ نبی کریم علیہ نے کذب بیانی کی ہے اللہ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ نہ نبی کریم علیہ نے کذب بیانی کی ہے اور نہ ہم جموع ہو لیے ہیں ، لہذ اتم ہمیں وہ خط دے دو ور نہ ہم تہمیں بر ہنہ کردیں گے ، تو جب عورت نے ان کی شنجیدگی کو دیکھا تو اس نے بر ہنہ کردیں گے ، تو جب عورت نے ان کی شنجیدگی کو دیکھا تو اس نے اپنے عرکی چوٹی سے اس خط کو نکالا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) التبصرة ببهامش العلى المالك ار ۸۹، شرح منتهى الإ رادات ۳ر ۴۷۴ م

11- ابن قیم نے کہا: دعوی کی دوقتمیں ہیں: دعوی تہمت اور دعوی غیرتہمت:

دعوی تہمت ہے کہ مدعی علیہ پرحرام معلی کا دعوی کیا جائے جواس کے لئے موجب سزا ہو، مثلاقل ، رہزنی یا چوری یااس کے علاوہ الیسی زیادتی کا دعوی کیا جائے جس پر بینہ کا قائم کرنا اکثر حالات میں مشکل ہوتا ہے۔

اور دعوى غيرتهمت بيرب كه عقد بع يا قرض يار بهن ياضان وغيره كا دعوی کیا جائے اور دونو ں قسموں میں سے ہرایک بھی محض حد ہوتی ہے،مثلا شراب نوشی اورز نا اور کبھی محض کسی آ دمی کاحق ہوتی ہے، مثلا اموال اور بھی اس میں دونوں چنریں ہوتی ہیں،مثلاً چوری، ڈا کەزنی۔ چنانچەاس تىم (لىعنى دعوى غيرتهمت) مىں مدى اگر ججت شری قائم کردے ( توٹھیک ہے )، ورنہ سم لے کر مدعا علیہ کی بات مانی جائے گی ، اس لئے کہ امام مسلم نے اپنی صحیح میں حضرت ابن عباس سے روایت کی ہے، کہتے ہیں: نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمايا:"لو يعطى الناس بدعواهم لادعى ناس دماء رجال و أموالهم ولكن اليمين على المدعى عليه"() (الراوكول کوصرف ان کے دعوی کی وجہ سے حق دے دیا جائے تو لوگ آ دمیوں کی جان و مال کا دعوی کرنے لکیں گے، لین مدعاعلیہ یوشم ہوگی )۔ ساا – دعاوی کی پہلی قتم یعنی دعاوی تہت جس سے مراد جنایت اور حرام افعال کا دعوی کرنا ہے، مثلاً قتل، رہزنی، چوری، قذف اور زيادتي كا دعوى، اس ميں مدعا عليه كي تين قشميں ہوتي ہيں ، يا تومتهم برى ہوگااوراس تہمت كااہل نہيں ہوگا ، يا فاجر ہوگا، تہمت كااہل ہوگا ، يا

مجہول الحال ہوگا ، والی اور حاکم کواس کی حالت کاعلم نہیں ہوگا ، تواگروہ بری ہوتو بالا تفاق اس کوسز ادینا جائز نہیں ہے۔

متہم کوسزا دینے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں: اصح قول سے ہے کہ اس کوسزا دی جائے گی تا کہ شرپندوں اور زیادتی کرنے والوں کے تسلط سے بری لوگوں کی عزت محفوظ رہ سکے۔

امام ما لک اور اشہب رحمہا اللہ کا قول ہے: مدی کوتا کہ یہ نہیں کی جائے گی، الا بیہ کہ وہ مدعا علیہ کی اذبیت رسانی اور عیب اور دشنام طرازی کا ارادہ کر ہے تواس کی تا دیب ہوگی۔ اصبح کا قول ہے کہ اس کی تادیب کی جائے گی، اذبیت رسانی کا ارادہ کر سے بانہ کر ہے۔ مہا – دوسری شم: متہم مجہول الحال ہواور اس کی نیکی یا فجور کاعلم نہ ہوتو عام علماء اسلام کے نزدیک اس کو اس وقت تک قید میں رکھا جائے گا جب تک کہ اس کے حالات واضح نہ ہوجا کیں۔ اور اکثر ائمہ کے نزدیک اس کی صراحت ہے کہ قاضی اور والی اس کو قید میں رکھے گا۔ اس کی صراحت کی ہے اس کی صراحت کی ہے اور اس کی صراحت کی ہے، اور اور اس کی صراحت کی ہے، اور اور اس کی اور والی اس کو قید میں رکھے گا۔ اس کی صراحت کی ہے، اور اور اس کی صراحت کی ہے، اور اور اس کی صراحت کی ہے، اور اور اس کی اور والی اس کو قید میں رکھے گا۔ اور اس کی صراحت امام احمد اور ان کے حققین اصحاب نے کی ہے، اور اس کو امام ابو حذیفہ کے اصحاب نے بھی بیان کیا ہے۔

امام احمد فرماتے ہیں: نبی کریم عظیمہ نے بھی تہمت میں روک کررکھا ہے، احمد کہتے ہیں، بدرو کنا اس وقت تک ہوگا جب تک کہ حاکم کے سامنے اس کا معاملہ واضح نہ ہوجائے۔

پھر حاکم بھی جلد فیصلہ نہیں کرسکتا ہے اور بھی اس کے پاس پہلے
سے مقد مات ہوتے ہیں، تو مدعا علیہ کو وقت طلب سے لے کراس
وقت تک روکا جاتا اور مؤخر کیا جاتا ہے کہ اس کے اور اس کے فریق
کے درمیان فیصلہ ہوجائے، اور بیرو کنا بغیر تہمت کے ہے تو تہمت
میں روکنا تو بدرجہ اولی صحیح ہے۔

اوربعض حضرات کا قول ہے کہ تہمت کے سلسلے میں رو کنے کا

<sup>=</sup> رص ۱۰۱ تا ۱۲۰۲ =

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لویعطی الناس بدعواهم لادعی ناس دماء رجال و أموالهم، ولکن الیمین علی المدعی علیه" کی روایت ملم (۱۳۳۲/۳) طبح الحلی) نے کی ہے۔

اختیاروالی حرب کو ہے قاضی کونہیں، اور اس چیز کو شافعیہ کی ایک جماعت مثلاً ابوعبد اللہ الزبیری اور ماور دی وغیرہ نے اور ' ادب القصاق'' کے صنفین میں سے امام احمد کے اصحاب کے ایک گروہ نے ذکر کیا ہے، اور تہمت میں جبس کی مقدار میں ان لوگوں کا اختلاف ہے، کیا وہ مقدار متعین ہے یا والی اور حاکم کے اجتہاد پر منحصر ہے؟ اس سلسلے میں دوقول ہیں جن کو ابو یعلی اور ماور دی وغیرہ نے ذکر کیا ہے، زبیری کا قول ہے کہ مدت جبس ایک ماہ ہے اور ماور دی کا قول ہے کہ مذہ سے ایک ماہ ہے اور ماور دی کا قول ہے کہ مذہ سے ایک ماہ ہے اور ماور دی کا قول ہے کہ مذہ ہے۔

10- تیسری شم: متهم معروف بالفور ہو، جیسے چوری اور رہزنی اور تل وغیرہ میں مشہور ہو۔ ابن القیم فرماتے ہیں: اس شم کے تہمین کو سزادینا جائز ہے جسیا کہ نبی کریم علیہ نے حضرت زبیر گل کواس متهم کوسزا دینا جائز ہے جسیا کہ نبی کریم علیہ نے حضرت زبیر گل کواس متهم کوسزا دینے کا حکم دیا جس نے اپنا مال چھپادیا تھا، یہاں تک کہ اس نے اس کا اقرار کیا (۲) ، بیابن ابی احقیق کے قصہ میں مذکور ہے۔ ہمارے شخ فرماتے ہیں کہ اس سلسلہ میں اختلاف ہے کہ اس کو صرف والی سزا دے گا، قاضی نہیں یا دونوں سزا دیں گے یا اس کوسزا دینا جائز ہی نہیں؟ اس سلسلہ میں تین اقوال ہیں:

پہلا قول: والی یا قاضی دونوں اس کوسزا دے سکتے ہیں، بیامام مالک اورامام احمد کے اصحاب کے ایک جماعت کا قول ہے جن میں اشہب بن عبدالعزیز قاضی مصربھی ہیں، ان کا قول ہے کہ قیداور ضرب کے ذریعہ اس کا امتحان لیا جائے گا اور اس کو نظا کرکے کوڑے سے ماراجائے گا۔

دوسراقول: صرف والی اس کوسز اد ہے سکتا ہے، قاضی نہیں ، اور سے
قول امام شافعی اور امام احمد کے بعض اصحاب کا ہے، اس کو قاضی
ابویعلی اور قاضی ماور دی نے بیان کیا ہے، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ
ضرب مشروع حدود وتعزیر کی ضرب ہے، اور بیاس کے اسباب کے
اثبات اور تحقق کے بعد ہی ہوتی ہے۔

تیسراقول:اس کوسزانہیں دی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

اور بیاضغ اور تینول جماعتوں کے اکثر حضرات کا قول ہے، لیکن متہم کوقید کرناان کے نز دیک مجمول الحال کے قید کرنے سے بہتر ہے۔
پھر ان میں سے ایک جماعت نے جس میں عمر بن عبدالعزیز،
مطرف اور ابن ماجشون ہیں، کہا ہے کہ اس کوموت تک قید کیا جائے گا،
امام احمد نے اس بدقتی کے بارے میں جواپنی بدعت سے بازنہ آئے،
صراحت کی ہے کہ اس کوموت تک قید کیا جائے گا، اور امام مالک فرماتے ہیں: موت تک اس کوقیر نہیں کیا جائے گا۔

اور وہ حضرات جنہوں نے سزا کوصرف والی کے لئے متعین کیا ہے، قاضی کے لئے نہیں، ان کا قول ہے کہ امیر حرب کی ولایت کا مقصد فساد فی الأرض سے رو کنا اور شرپسندوں اور سرکشوں کا قلع قبع کرنا ہے، اور اس کی پیمیل آسی وقت ہو سکتی ہے جب کہ جرم میں معروف متہمین کوسزا دی جائے، برخلاف ولایت قضاء کے کہ اس کا مقصد حقد ارول تک ان کے حقوق پہنچا دینا ہے، ہمارے شخ فرماتے بین: در حقیقت بی قول شریعت میں اس کے جواز کا قائل ہونا ہے، لیکن ہر ذمہ داروہی کام انجام دے گا جواس کے سپر دکیا گیا ہے، جیسا کہ والی صدقات، قبض وصرف کا مالک ہوتا ہے اور والی خراج ان چیزوں کا مالک نہیں ہوتا ہے، اسی طرح والی حرب اور والی قضاء کا معاملہ ہے، کامالک نہیں ہوتا ہے، اسی طرح والی حرب اور والی قضاء کا معاملہ ہے، کامالک نہیں ہوتا ہے، اسی طرح والی حرب اور والی قضاء کا معاملہ ہے، کامالک نہیں ہوتا ہے، اسی طرح والی حرب اور والی قضاء کا معاملہ ہے، کامالک نہیں سے ہرخض شریعت کے حدود و قیود اور عدل وانصاف کی

<sup>(</sup>۱) الطرق الحكمية رص ۱۰۳،۱۰۰،۱۰۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أمر النبي مَلْكِلُهُ الزبير بتعذیب المتهم الذي غیب ماله حتی أقربه في قصة ابن أبی الحقیق" كا ذكرابن القیم نے" الطرق الحكمیه" میں كیا ہے ، اور احادیث كی جو كتابیں بمارے سامنے ہیں ان میں بمیں بیحدیث نہیں ملی ہے۔

<sup>(</sup>۱) اصل مین ' یضرب' بغیر' لا'' کے ہے، اور بیطباعت کی غلطی ہے۔

رعایت کرتے ہوئے وہی کام انجام دے گا جس کا تقاضا اس کی ولایت شرعبہ کریے گی (۱)۔



#### تعریف:

ا - لغت میں تقسیم کا معنی: ٹکڑے ٹکڑے اور الگ الگ کرناہے، اور تقسیم فَسّم کا مصدر ہے، اگر کسی چیز کو ٹکڑے ٹکڑے کردے تو کہاجا تاہے: " قسّم الشیء" اور جب لوگوں کو جدا جدا کردے تو کہاجا تاہے: "قسم القوم" (۱)۔

اصولیین کے نز دیک لفظ تقسیم کا استعال ان اوصاف کے حصر کے لئے ہے، جن کے بارے میں میگمان ہوکہ میاصل میں علت بننے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔

اگراصل یعنی مقیس علیه میں موجود تمام اوصاف کوشار کیا جائے اور ان میں سے جوعلت بننے کی صلاحیت نہیں رکھتے ہیں ان کو باطل کیا جائے اور باقی کوعلیت کے لئے متعین کیا جائے تو اس کواصولیین سر رقشیم دونوں کہتے ہیں اور بھی صرف سبر کہتے ہیں ، اور بھی صرف تقسیم ، جسیا کہ بیضاوی نے اپنی کتاب ' المنہا ج' میں کیا ہے۔ سعد نے'' حاشیۃ العضد'' میں یہ بات کہی ہے کہ تحقیق کے وقت حصر کا تعلق تقسیم سے ہوگا ، اور سبر کا تعلق ابطال سے ہوگا گا۔



<sup>(</sup>۱) ترتیب القامون المحیط، الحجم الوسیط، تاج العرون ماده: '' قتم''۔

<sup>(</sup>۲) حاشية البناني على شرح جمع الجوامع ۲۷+۲۷ طبع الحلمي ،شرح العضد لمختصر المنتهى الأصولي لا بن حاجب الممالكي مع حاشيه ۲۳۳۲ طبع الكليات الأزهريه ،ارشاد الحول ۱۳۳۷ ، فواتح الرحموت ۲۹۹۲ طبع الأميرييه الإبهاج في شرح المنهاج سر ۷۲۷ کے طبع دارالکت العلمية ۔

اگرلفظ دوامور میں دائر ہوجس میں سے ایک ممنوع اور دوسرامسلم ہواور اس لفظ میں دونوں کا احمال ہو،کسی ایک میں ظاہر نہ ہوتو بعض فقہاءاس کونفسیم کہتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

اورفقہاء کے نزدیک تقییم سے مراداقسام کی وضاحت ہے، اوراس کے مرادف لفظ قسمہ ہے، جس کا مطلب کسی مقیاس، مثلاً کیل، وزن یا گزکے ذریعہ غیر معین حصہ کی تعیین ہے (۲)۔

چنانچەلفظ تقسیم اورقسمة فقهاء کے نزدیک معنی کے اعتبار سے باہم مترادف لفظ ہیں۔

اورقسمہ میں اختلاف ہے، کیا وہ محض اِفراز ہے یا مبادلہ ہے۔ لغت میں اِفراز کامعنی تخیہ ہے، یعنی ایک چیز کو دوسری چیز سے علاحدہ اورمتاز کرنا۔

اورفقہاءاس کواسی معنی میں استعمال کرتے ہیں (۳)۔
تقسیم اور إفراز کے درمیان تعلق یہ ہے کہ تقسیم کبھی إفراز کے
ذریعہ ہوتی ہے اور کبھی إفراز کے بغیر صرف حصص اور اقسام کو بیان
کرنا مقصود ہوتا ہے، جیسا کہ مہایاۃ میں ہوتی ہے (یعنی مشترک چیز
سے باری باری فائدہ حاصل کرنا)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تنقيح مناط:

٢ - لغت ميں تنقيح كامعنى سنوارنا اور ممتاز كرنا ہے، اور مناط كامعنى

- (۱) ارشاد الفحول رص ۲۳۱، الإحكام في أصول الأحكام للآ مدي ۱۷۷۷ طبع المكتب الإسلامي، البناني على شرح جمع الجوامع ۲ر ۳۳ طبع لحلبي \_
- (۲) طلبة الطلبه رص ۱۲ اطبح المطبعة العامره -اُقسام جمع ہے، اس کامفر قتم (کسرہ کے ساتھ) ہے، جس کا اطلاق حصه اور نصیب پر ہوتا ہے المصباح الممیر مادہ: '' قتم''۔
- (٣) المصباح المغير ماده: "فرز"، دررالحكام شرح مجلة الأحكام ١٠١،٦/٣ . ماده (٢٩٨١)، ١٨ الموسوعة الفقهيه ٢٨٦/٥ .

علت ہے۔

اصولیین کے زو یک تنقیح مناطسے مرادیہ ہے کہ اصل اور فرع کو اللگ کرنے والی صفت کو لغو قرار دے کر فرع کو اصل سے المحق کردیاجائے اس طور پر کہ کہا جائے کہ اصل اور فرع کے درمیان صرف بیفرق ہے، جس کا کوئی دخل تھم میں نہیں ہے، لہذا تھم کو واجب کرنے والی چیز دونوں کے مشترک ہونے کی وجہ سے تھم میں بھی دونوں مشترک ہونے کی وجہ سے تھم میں بھی دونوں مشترک ہوں گے۔

اور اس کی مثال آزادی کے نفاذ میں غلام پر باندی کو قیاس کرنا ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں مذکر ہونے کے سواکوئی فرق نہیں ہے، اور یہ فرق بالا تفاق باطل ہے، اس لئے کہ علت ہونے میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے۔

تنقیح مناط اور سروتقیم کے درمیان فرق یہ ہے کہ سروتقیم کی دلالت میں اوصاف کا شارعات کی تعیین کے لئے ہوتا ہے، خواہ استقلالاً ہو یا اعتباراً، اور تنقیح المناط میں فرق کرنے والی صفت کی تعیین اور اس کے ابطال کے لئے ہوتا ہے، علت کی تعیین کے لئے نہیں ہوتا ہے، علت کی تعیین کے لئے نہیں ہوتا ہے۔

## اجمالي حكم:

اول:اصولیین کے نزد یک:

سا- جمہوراصولیین نے سبر وتقسیم کوعلت کا ایک راستہ قرار دیاہے،
اور وہ علتیں جن کوسبر وتقسیم کے ذریعہ جانا جاتا ہے مثلاً ربوی ہونے
میں مکئی کو گیہوں پر قیاس کرنے کے سلسلہ میں کسی مجتبد کا کہنا ہے کہ
میں نے گیہوں کے اوصاف تلاش کئے، اس میں کوئی وصف مجھے
ایسانہیں ملاجس میں بظاہر ربوی ہونے کی علت بننے کی صلاحیت

<sup>(</sup>۱) إرشادافحول رص ۲۲۲،۲۲۱،الا بهاج في شرح المنهاج ۳۷،۸۰۸

ہو، بجرطعم، قوت یا کیل کے، لیکن غور وفکر کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ طعم اور قوت میں علت بننے کی صلاحیت نہیں ہے، لہذا کیل متعین ہو گیا، اوراسی بنیاد پرتمام کیلی اور وزنی اشیاء میں ربا جاری ہوتا ہے۔ اور بعض اصولیین نے سبر وقتیم کوعلت بننے کا راستہ قرار دینے کا افکار کیا ہے۔

ابن الأنباری نے "شرح البر ہان" میں کہا کہ سبر کاتعلق محل کے اوصاف کی جائج اوران کے انضباط سے ہے، اورتقسیم کاتعلق اس چیز کے ابطال سے ہے، ابدا ادلہ میں اس کا شار خبیں ہوگا، اوراصولیین سے اس میں تسامج ہوگیا ہے (ا)۔
سبر اورتقسیم کے جمت بننے کے لئے اور اس سے استدلال کے شرائط اوراس کی اقسام اور حذف کے طریقوں سے متعلق فریقین کے دلئل کی تفصیل کے لئے دکھئے: "اصولی ضممہ،"۔

دوم: فقهاء کےنز دیک: جس پرمسلمانوں کا قبضہ ہواس کی تقسیم:

۴ - جب امام کودارالحرب پرغلبه حاصل ہوجائے تومقبوضه اشیاء تین طرح کی ہوں گی: متاع (ساز وسامان)، زمینیں اور آ دمی۔

متاع میں امام کونمس نکالنا اور چار خمس کوغانمین پرتقسیم کرنا ضروری ہے، اور اس میں امام کو کوئی اختیار نہیں ہے، اس لئے کہ فرمان خداوندی ہے: "وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمُ مِنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ" (اور جانے رہوکہ جو پھی تہمیں بہطور غنیمت حاصل ہوسواس کا پانچوال حصہ اللہ اور رسول کے لئے ہے)، اس لئے کہ جب اللہ نے اپنے لئے خمس کو متعین کرلیا تو اس سے یہ اس لئے کہ جب اللہ نے اپنے لئے خمس کو متعین کرلیا تو اس سے یہ

(۲) سورهٔ انفال ۱۸ م

بات سمجھ میں آتی ہے کہ (بقیہ) چارخس غانمین کے لئے ہیں،اس لئے کہان کی نسبت غانمین کی طرف ہے(۱)۔

اورا گرامام مناسب سمجھے کہ سب ساز وسامان فروخت کردے اور پھراس کی قیت تقسیم کرتے واس کواختیار ہے (۲) ۔

اور خمس کی تقسیم کے متعلق کیچھ تفصیلات ہیں دیکھئے: اصطلاح "دغنیمیة"۔

جہور فقہاء کی رائے ہے کہ اراضی کو مجاہدین میں تقسیم کرنا جائز ہے ۔ ہے اللہ تعالی کا قول زمین اور غیر زمین سب کے لئے اللہ تعالی کا قول زمین اور غیر زمین سب کے لئے عام ہے: "وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمُتُم مِّنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ " (اور جانے رہوکہ جو پھے جہیں بہ طور غنیمت حاصل ہوسواس کا پانچواں حصہ اللہ اور رسول کے لئے ہے ) اور یہ بھی تابت ہے کہ نبی کریم عَلَیْ ہے نبوقر بظہ (۲) ، بنونفیر اور خیبر کی اراضی کو مجاہدین کے درمیان تقسیم فرما یا (۵)۔

مالکیہ کامشہور مذہب اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے کہ زراعت کی وہ اراضی جس کے شہر کو طاقت کے ذریعہ فتح کیا گیا

<sup>(</sup>۱) ارشاد الخول رص ۲۱۳، ۲۱۳ طبع الحلبی ، شرح العضد کختفر المنتهی الأصولی مع حاشیه ۲۳۹/۲ اور اس کے بعد کے صفحات ، الإحکام فی اُصول الأحکام لاآمدی سر ۲۲۴، المخول رص ۳۵۰، فواتح الرحموت ۲۹۹/۲ طبع الأميريه

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن للجصاص ٣/٥٥ طبع المطبعة الههية المصرية، الزيلعي ١٥) المحام القرآن للجصاص ١٥٥٣ طبع الجمالية، المتقى ١٤٨٠، بداية المجتهد ١٠١١ طبع الجمالية، المتقى ١٤٨٠، بداية المجتهد ١٠١١ طبع دارالمعرف، كشاف القناع ٣/٨٥، الإقناع في حل الفاظ أي شجاع ٢/١٥٥-

<sup>(</sup>۲) کمنتقی ۳ر ۱۷۸\_

<sup>(</sup>٣) زادالمعاد ٣/ ١١ طبع مؤسسة الرساله، صحيح مسلم بشرح النودي ١١/١٢ طبع المطبعة المصرية البنايي ١٨٦٧، بدائع الصنائع ١/ ١١٨ القوانين الفقهية رص٠٠١، الإقناع ٢/ ٢٥٤ ، كشاف القناع ٣/ ٩٠ -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "تقسیم أرض بنی قریظة" کی روایت بخاری (افتح ۲۹/۲ طبع السّلفیه) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "تقسیم أرض بنی النضیر" كا ذكرابن كثیر نے السیر ة النوبیر (۵) مراه انتخاره وار احیاءالتراث) میں ابن اسحاق كی المغازی ك حوالہ سے كیا ہے۔

ہو، اور کفار کے مکانات تقسیم نہیں گئے جائیں گے، بلکہ مخض شہر کو فتح کر لینے کی وجہ سے وہ وقف ہوجائیں گے، اور ان کی آمدنی مسلمانوں کے مصالح میں خرچ کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

۵- پھر جمہور فقہاء کا تقسیم کے اعتبار میں اختلاف ہے کہ کیا وہ امام
کے لئے امرلازم ہے یااس کو پچھ دیگراختیارات بھی حاصل ہیں۔
چنا نچہ حنفیہ کا مذہب اور یہی ایک قول ما لکیہ کا ہے کہ امام اگر ہزور
طافت کسی شہر کو فتح کر ہے تو اسے اختیار ہے، چاہے اس کومسلمانوں
میں تقسیم کردے، جیسا کہ نبی کریم عیلی نے نیز نمیں کیا تھا، اور
اگر چاہے تو ان اراضی پر وہاں کے باشندوں کا قبضہ برقر ارر کھے اور
خود ان پر جزیہ اور ان کی اراضی پر خراج متعین کردے، جیسا کہ
حضرت عمر ہے نی سوادعراق 'میں کیا تھا (۱)۔

اور شافعیہ نے کہا ہے اور یہی امام احمد کی دوسری روایت ہے کہ ساز وسامان کی طرح اراضی کی تقسیم بھی واجب ہے، اس لئے کہ آیت کر یم علی ہے ۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہے ۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہے ۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہے۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہے۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہے۔ اور اس لئے کہ نبی کریم علی ہوجائے (س)۔

اور مختار مذہب کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ امام کوان اراضی کے سلسلہ میں اختیار ہے جس کو ہز ورطاقت فتح کیا گیا ہو، چاہے اس کونقسیم کردے اورا گرچاہے اس کوالیسے لفظ کے ذریعہ وقف کردے جس سے وقف ہوتا ہے (۲)۔

اور آ دمیوں کے بارے میں امام کو چند چیزوں کا اختیارہے،

- (۱) القوانين الفقهيه رص • اطبع دارالقلم ، الفوا كه الدواني ار ۷ ۴ ، الإنصاف ۴ م • ۱۹ \_
  - (۲) البنايه ۲۸۶/۱ القوانين الفقهيه رص٠٠١\_
- (۳) الإ قناع۲۷۵/۲۷۱الإنصاف ۱۹۰/۴-حدیث: "تقسیم أرض خیبو" کی روایت بخاری (الفق ۷۹۰/۵ طبع التلفید) نے حضرت عمر سے کی ہے۔
  - (۴) الإنصاف ۱۹۰۸

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اُسری''۔

## تركه كي تقسيم:

۲ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ تر کہ توتسیم کرنا جائز ہے جب کہ تر کہ میں کسی طرح کا قرض نہ ہواور اس سے وہ تمام حقوق جو ورثاء کے درمیان تقسیم کرنے پر مقدم ہوتے ہیں نکالے جاچکے ہوں۔

اور اگرتز کہ کے برابراس پر قرض ہوتو حنفیہ ، مالکیہ کی رائے اور کہی ایک روایت حنابلہ کی بھی ہے کہ اس کی تقسیم ناجائز ہے ، اس لئے کہ وار ثین اس کے مالک نہیں ہیں ، کیونکہ ترکہ کے برابر قرض وارث کی ملکیت میں ترکہ کے داخل ہونے سے مانع ہے۔ اسی وجہ سے اگر ورثاء کے درمیان ان کے شرعی حصول کے مطابق ترکہ کی تقسیم کے بعد میت پرکوئی قرض ظاہر ہوتو تقسیم منسوخ ہوجائے گی (۱)۔

شافعیہ کا مذہب اور حنابلہ کے یہاں رائج یہ ہے کہ دین کا ترکہ سے متعلق ہونااس میں ور ثاء کے لئے ثبوت ملک سے مانع نہیں ہے، اورا گروار ثین تقسیم کے ذریعہ ترکہ میں تصرف کریں توان کا تصرف ہے، لہذا اگر وہ لوگ قرض چکا دیں (توٹھیک ہے)، ور نہ ان کے تصرف تصرفات ختم ہوجائیں گے، جیسا کہ اگر آقا مجرم غلام میں تصرف کرے اور جنایت کا دین ادانہ کرے (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اِرث' '' ترکہ' اور 'قسمہ''۔

<sup>(</sup>۱) تنبین الحقائق ۵۲/۵، درر الحکام شرح مجلة الأحکام ۱۷۳، جواہر الإکلیل ۳۲،۳۲۸،۳۲۷،القرطبی ۴۱/۵، المغنی ۴۷۲۱،۲۲۹طبح الریاض (۲) المغنی ۴۷،۲۲۱،۲۲۰،التحقة الخیر معلی الفوائد الشنشور بدرص ۲۷ طبح الحلبی \_

## تقصيركا شرعي حكم:

م - تقصیر کا حکم اس کے متعلق کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے، اور اس کا بیان مندر جہذیل ہے:

# حج اورعمره میں بال کی تقصیر:

۵- جمهورفقهاء كزديك جج اورعمره مين بالول كوچهو لي كرناياس كاس كومونل ناعبادت ب، جس پراجرماتا ب (۱)، اس لي كهارشاد بارى ب: "لَتَدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رَوُّوسَكُمُ وَ مُقَصِّرِينَ "(۲) (تم لوگ مسجد حرام مين انشاء الله ضرور داخل موگ امن وامان كساته سرمندات موت اور بال كرات موت) اور حديث ب: "اللهم ارحم المحلقين، والمقصرين "(۱) (اے الله سرمندانے والوں اور بال چور فرا) د

شافعیہ اور حنابلہ کا ایک قول میہ کہ میم منوع کوجائز کرنا ہے، لہذا اس کے چھوڑ دینے سے کوئی چیز واجب نہیں ہوگی اور اس کے بغیر علی مونا (احرام سے نکل جانا) اس کے بغیر ہی تحقق ہوتا ہے (م)۔ اور جج سے پہلے عمرہ کرنے والے کے لئے ایسے وقت میں تقصیر افضل ہے کہ اگروہ اس وقت حلق کرالے تو قربانی کا دن آ جائے گا اور

- (۲) سورهٔ فتحر ۲۷\_
- - (۴) قليوبي ۲ ر ۱۱۸ ار مغنی سر ۳۵ س

# تقصیر تقصیر

#### تعريف:

ا - لغت میں تقصیر قَصَّر کا مصدر ہے، اگر کوئی اپنے کپڑے کو چھوٹا کردے تو کہا جاتا ہے: "قصر ثوبه" اور اگر پچھ بال کا ف دے تو کہا جاتا ہے: "قصر شعره" اور "قصر في الأمر" کا معنی ہے اس نے معاملہ میں ستی اور کوتا ہی کی (۱)۔ اور اصطلاحی مفہوم بھی یہی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تعدى:

۲ – لغت میں تعدی کامعنی: حدسے بڑھناہے (۲) ۔

اور اصطلاح شرع میں: کسی کو ناحق نقصان پہنچانا ہے۔ تقصیراور تعدی میں فرق ہیہ ہے کہ تقصیر میں ترک اور غفلت ہے، جبکہ تعدی میں عمل اور سرکشی ہے۔

#### ب - قص:

۳-قص کامعنی: صرف قینچی سے بال چھانٹنا ہے، اورقص اور تقصیر شعر کے درمیان فرق میر کہ تقصیر کا مطلب بال چھانٹنا ہے خواہ کسی بھی آلہ سے ہو (۳)۔

- (۱) لسان العرب ماده:" قصر" ـ
- (٢) مختار الصحاح ماده: "عدا" ـ
- (٣) قليوني ٢/ ١١٨، القاموس المحيط ماده: ''قص''۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۸۲،۱۸۱، حاشیة الدسوقی ۲۸۲، قلیوبی ۱۸۲۱، المغنی سر ۳۹۰،۵۳۹۰

اس کے بال نہیں اگ سکیں گے تاکہ جج کے لئے علق ہوسکے۔ اور عورت کے لئے علق غیر مشروع اور ناجائز ہے، اس لئے کہ علق اس کے حق میں مثلہ ہے (۱)۔

کیا حج وعمرہ میں وہ رکن ہے کہ اس کی تلافی دم کے ذریعہ نہ ہوسکے گی، یا واجب ہے کہ اس کی تلافی دم کے ذریعہ ہوجائے گی، اور بالوں میں تقصیر کی مقدار اور اس میں فقہاء کی کیا آراء ہیں، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''تحلل''اور' حلق''۔

## امانت كى حفاظت ميں تقصير:

۲ - تقصیر (کوتا ہی کرنا) ان معاملات میں موجب ضان ہے جن میں ضمان ہیں وخان ہے۔ مضاربت ضمان ہیں ہوتا ہے جیسے و دیعت، وکالت، رہن، مساقات، مضاربت اوراجارہ، اس کئے کہ کوتا ہی کرنے والا اس کی حفاظت کی ذمہ داری کو ترک کر کے جواس پرواجب ہے اس کی ہلاکت کا سبب بنا ہے اور اس مسلم میں فقہاء کا اتفاق ہے (۲)۔

اور موجب ضان وہ تقصیر ہے جس کو لوگ امانت جیسی چیز کی حفاظت میں عرف میں تقصیر سمجھتے ہوں۔

اورجس معاملہ میں کوتا ہی ہوتی ہے اس کے الگ الگ ہونے کے اعتبار سے تقصیر کی مثالیں ان کے مختلف ابواب میں بیان کی ہیں، ان کی طرف رجوع کیا جائے۔

# فيصله ميں حاكم كى تقصير:

2 – اگرحاکم اپنے فیصلہ کی بنیاد میںغور وفکر کرنے میں کوتا ہی کرے،

(۲) كشاف القناع ۴ روكه، الوجيز ۲۸ ۲۸۴، الفروق ۲۷ / ۲۷، حاشيه ابن عابدين ۴ ر ۴۹۴، حاشية الدسوقی ۱۹۷۳، نيل المآرب ۱۸ / ۴۸،الأشاه و الظائرللسيوطي رص ۴ ۴ سام مقنع ۲ ر ۱۵۷

مثلاً گواہوں کی گواہی کی بنا پرکسی انسان کوکوڑے لگانے یا اس کا ہاتھ کا ٹیے یا اس کو گوئے کا اس کو گوئے کا اس کو گوئے کا گوئے گوئے گواہی کے قتل کردیا جائے یا ہاتھ کا ٹر ہوکہ دونوں کا فر ہیں، یا فاسق ہیں، یا نیچے ہیں تواس وقت حاکم ضامن ہوگا گریہ خابت ہوجائے کہ حاکم نے گواہوں کے حالات کی تحقیق نہیں کی یا تحقیق میں کوتا ہی کی، اس لئے کہ وہی ہلاکت کا سبب ہے اور مالکیہ، حنا بلہ اور شافعیہ کا یہی مذہب ہے (۱)۔ اور حفنیہ کا مذہب ہے کہ حاکم اپنے فیصلہ کی وجہ سے ہلاک شدہ جیز کا ضامن نہیں ہوگا (۲)۔

کیاوہ اس کا ضمان اپنے خاص مال سے اداکرے گایاعا قلہ یابیت المال اس کو برداشت کرے گا،اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''ضمان'۔

# ڈاکٹر کی تقصیر:

۸ – ڈاکٹر ضامن ہوگا اگر کسی مریض کا علاج کرے اوراس کے معالجہ میں کوتا ہی کرے، یا کوئی زبر دست غلطی کر بیٹھے، یہ مسئلہ فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے (۳)۔

## ازار کی تقصیر:

9 - شخنوں تک پائجامہ کی تقصیر واجب ہے اگراس کے ناپاک ہونے کا اندیشہ ہو، اور مکبر کی غرض سے اس کو لٹکانا حرام ہے، اس لئے کہ حدیث میں آیا ہے: "من جرثوبه خیلاء لم ینظر الله إلیه يوم

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۱) الوجيز ۲۲ ۱۸۴ بقليوني ۴۸ر ۲۱۰، المغنی ۶۷ ۲۵۷، حاضية الدسوقی ۴۸ر ۳۵۵ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۱۲۸ ۳۹۲،۳۴۳ س

<sup>(</sup>٣) الوجيز ٢/ ١٨٨، قليو بي ١٠٠٨، حاشية الدسوقي ١٨٥٥، نيل المآرب ١/ ٢٣٣، ابن عابدين ٥/ ٣٣٠\_

القیامة ''(۱) (جو تکبر کی غرض سے اپنا کپڑا لٹکائے گا تو اللہ تعالی قیامت کے روزاس کی طرف نظر نہ فرمائیں گے )۔

اس کے علاوہ آ دھی پنڈلی تک پائجامہ کی تقصیر مستحب ہے، اس سے زیادہ تقصیر مستحب نہیں ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اِسبال''۔

## نماز کی تقصیر:

\*ا-جاعت کی نماز مختر کرنااس امام کے لئے مناسب ہے جس کے پیچے رہنے والوں کو نماز کمی کرنے کی وجہ سے فتنہ میں مبتلا ہونے یا ان کو ضرر چنپنے کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ حدیث میں ہے:"یا معاذ!افتین انت؟"(۱) (اے معاذ! کیا تم فتنہ میں ڈالنے والے ہو؟)، نیز دوسری حدیث میں ہے:"من اُم بالناس فلیتجوز، فإن خلفه الضعیف والکبیر و ذا الحاجة"(۳) (جولوگوں کونماز پڑھائے تواس کو چاہئے کہ مختر پڑھائے، اس لئے کہاس کے پیچے کمزور، بوڑھے اور حاجت مند ہر طرح کے لوگ ہوتے ہیں)، یاس صورت میں ہے کہ اس کے پیچے چند مخصوص لوگ جونماز کو لمی کرنے پر راضی رہتے ہیں نہ ہول (یعنی اگراس کے پیچے خاص لوگ ہو اور اور وہنیا کرائی کرنا مکروہ نہیں ہے)۔ اس کی تقصیل کے لئے د یکھئے: اصطلاح" اِمامت" (جامت" رہا ص

- (۱) حدیث: 'من جو ثوبه خیلاء لم ینظرالله.....' کی روایت بخاری (۱۱ حدیث: من جو ثوبه خیلاء لم ینظرالله الله ۲۵۴ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۳ (۱۳۵۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۲) حدیث: "یا معاذ أفتان أنت؟" کی روایت بخاری (فتح الباری۲۰۰/۲ ک طبع السّلفیه) نے حضرت جابر بن عبداللّدالاً نصاریؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث"من أم بالناس فلیتجوز……"کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۰/۲ طبع التلفیه) نے حضرت ابومسعودؓ سے کی ہے۔

## خطبهٔ جمعه کی تقصیر:

اا - خطبهٔ جمعه میں اختصار مستحب ہے، یہ فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، اس لئے کہ مروی ہے، نبی کریم علیات نے ارشاد فرمایا: ''إن طول صلاة الرجل و قصر خطبته مئنة في فقهه، فأطيلوا الصلاة و أقصروا الخطبة ''() (نماز كوطويل كرنا اور خطبہ كوختے كرنا انسان كے فقہ و دائش مندى كى علامت ہے، لہذا نماز كوطويل كرواور خطم ختے كرواور خطم خطم خصر خطر خطر خطر كے كرواور خطر كرواور خطر كے كرواور خطر كرواور ك

## شفعہ یاعیب کے تاوان کی طلب میں تقصیر:

11 - شفعه اورعیب کی وجہ سے لوٹانے کاحق ان کے مطالبہ میں کوتا ہی کرنے کی وجہ سے ساقط ہوجاتا ہے، اور بیرمسلہ فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے (۲)۔

کیاطلب شفعہ فوری ہوگا، یا تاخیر کی گنجائش ہے اوراس سلسلہ میں فقہاء کی کیا آراء ہیں، ان کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' رد بالعیب'' اور'' شفعہ''۔



- (۱) بدائع الصنائع ار ۲۲۳، نهایة المختاج ۳۲۲/۲۳، المغنی ۳۰۸/۲، حدیث: "إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته....." کی روایت مسلم (۲/ ۵۹۴ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) الوجیز ار ۱۲۲۳، المغنی ۵ م ۳۲۳، الطحطاوی ۳۸ م ۱۲۱، المعنی ۱۲۱،۸ کشنی ۱۲۱،۸ کشنی کشاف القناع ۳ م ۲۲۰، شرح الزرقانی ۲۸ ۱۸۱۱

# تقلد

#### تعريف:

ا - تقلّد كامعنى: انسان كااپنے گلے ميں قلادہ ڈالنا ہے۔ "تقلّد الأمر" كامسنجالنا، اور اگر كوئى اپنى گردن ميں تلوار كى نيام لؤكاتے تو كہاجا تا ہے: "تقلّد السيف"، شاعر نے كہا ہے:

ياليت زوجك قد غدا متقلدا سيفا و رمحا

(کاش تمہارا شوہر تلوار لٹکائے ہوئے اور نیزہ اٹھائے ہوئے ہوتا)، یعنی تقلد دراصل تلوار کے لئے استعال ہوتا ہے، نیزہ کے لئے نہیں، لیکن یہاں اسی طرح عطف کردیا گیا ہے جس طرح ماء بارد کا عطف تین پر کیا گیا ہے (حالانکہ ماء بارد علف نہیں ہے)، اہل عرب کہتے ہیں: علفتھا تبنا و ماء باردا(ا) (میں نے اس کو بھوسہ اور ٹھنڈے یانی کا چارہ دیا)۔

# اجمالي حكم:

٢ - تقلد جب گردن ميں مار يہننے كے معنى ميں ہو:

ہار کے ذریعہ زینت اختیار کرنا ایک قتم کی مباح زینت ہے، پچے اور عور تیں اکثر اس زینت کے عادی ہوتے ہیں، اور عور توں کے لئے ہوتم کے ہار پہننا جائز ہے، چاہے وہ عام اور معمولی میٹریل کے ہوں، یا قیتی میٹریل کے ہوں، مثلاً موتی، یا قوت، عمدہ بیٹر، سونا،

چاندی وغیرہ، بیسب کے سب عورتوں کے لئے جائز ہیں جب کہ اسراف وفضول خرچی اور کبری حد تک نہ پہنچ، اور چھوٹے بچوں کواگر لڑکے ہوں سونے اور چاندی کے ہار پہنانا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے:"الذھب والحریو حل لإناث أمتي وحوام علی ذکورھا"() (سونا اور ریشم میری امت کی عورتوں کے لئے حال ہیں اور مردوں کے لئے حرام ہیں)،البتة اس میں بچھ اختلافات ہیں، دیکھئے: اصطلاح" ذھب'()۔

حدیث میں آیا ہے، حضرت اساء بنت یزید سے مروی ہے کہ نبی کریم علیقہ نے ارشاد فرمایا: '' أیما امرأة تقلدت قلادة من ذهب قلدت في عنقها مثله من النار يوم القيامة ''(") (جو عورت سونے کا ہار پہنے گی قیامت کے روزاس کی گردن میں اسی جسیا آگ کا ہار پہنایا جائے گا) اور حضرت معاویہ کی حدیث میں ہے: ''نهی النبی عَلَیْسِیْ عن لبس الذهب إلا مقطعا'' '') (نبی کریم

- (۱) حدیث: "الذهب والحویوحل لإناث أمتی حوام علی ذکورها"کو زیلتی نے ابن ابی شیبه کی طرف منسوب کیا ہے (نصب الرایہ ۲۲۵ طبع المجلس لعلمی)، ابن حجر نے کثرت طرق کی وجہ سے اس کو سیح قرار دیا ہے لتاتی المجیس الحبیر ار ۵۴ طبع المکتبة الأثریہ)۔
- (۲) ال ميں شافعيه كا اختلاف ہے، ديكھئے: شرح المنهاج و حافية القليو بي وعميره ار ۲۰ سطيع دار إحياء الكتب العربية قاہره-
- (۳) حدیث: "أیماامرأة تقلدت قلادة من ذهب قلدت فی عنقها مثله من النار یوم القیامة" کی روایت احمد (۲۹ / ۵۵ م طبع المکب الإسلامی) اور البوداود (۲۳ / ۷۳ م طبع عزت عبیدالدعاس) نے کی ہے۔ ابن القطان نے کہا:

  یرحدیث معلول ہے، اس لئے کہ حضرت اساء سے اس کی روایت کرنے والے محمود بن عمرو مجبول الحال بین اگرچہ ان سے ایک جماعت نے روایت کی ہے (مختصر سنن البی داود ۲۹ / ۲۵ الطبع دارالمعرف ) لہذا اس کی اساد ضعیف ہے۔

  (۲۹) حدیث: "نهی النبی عَلَیْتُ عن لبس الذهب المحمقطعاً" کی روایت البوداود (۲۸ / ۷ سام طبع عزت عبیدالدعاس) اور نسائی (۱۸ ۱۲ اطبع دارالکتب العربی) نے کی ہے، ارناؤوط کہتے ہیں: اس کی سندھیجے ہے (جامع الأصول العربی) کے دار علی المحرب المحربی المحرب

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "قلد" ـ

علیہ نے سونے کے استعال سے منع فرمایا ہے مگر جب ڈھلا ہوا ہوا ، ایکن خطابی کا قول ہے کہ بید میں بیہ منسوخ ہوگیا یا بیسونے کی کثیر مقدار کے استعال پر وعید ہے جس کی زکا قادانہ کی جائے (۱)۔

پڑے گا،اورامام احمد ہے محرم کے متعلق پوچھا گیاجوا پنی تھیلی مشکیزہ کی طرح گلے میں لٹکالے تو انہوں نے فرمایا: میراخیال ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے (۱)۔

#### حالت احرام میں تلوار لٹکانا:

سا – اگرمحرم کوحالت احرام میں ہتھیار باندھنے کی ضرورت ہوتو اس کو اجازت ہے، مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور ابن المنذراسی کے قائل ہیں، اور حضرت حسن بھری کے نزویک مکروہ ہے، اور پہلی بات کہنے والوں کا استدلال بیہ ہے کہ نبی کریم علیقی ہے نے جب اہل مکہ سے ملح حدیبیہ کی تھی تو اس ملح نامہ میں ایک شرط یہ بھی تھی کہ مسلمان مکہ میں ہتھیار بند داخل ہوں گے کہ اہل مکہ کی جانب سے ان کو بدعہدی اور وعدہ خلافی کا بند داخل ہوں نے کہ اہل مکہ کی جانب سے ان کو بدعہدی اور وعدہ خلافی کا اندیشہ تھا، چنانچو انہوں نے ہتھیار میان میں رکھ کرساتھ لے جانے اندیشہ تھا، چنانچو انہوں نے ہتھیار میان میں رکھ کرساتھ لے جانے کی شرط لگائی۔

امام احمد کا قول ہیہ ہے کہ اگرخوف نہ ہوتو جائز نہیں، البتہ اگر ضرورت ہوتو جائز ہے <sup>(۳)</sup>۔

امام احمد نے اس لئے ممنوع قرار دیا ہے کہ حضرت ابن عمر گا قول ہے کہ حضرت ابن عمر گا قول ہے کہ حرم میں ہتھیار نہ لے جایا جائے، یعنی بیت کم احرام کی وجہ سے نہیں ہے، لہذا حرم مکہ میں محرم وغیر محرم دونوں کے لئے ہتھیار لے جانا مکروہ ہے، ابن قدامہ کا قول ہے: اسی لئے اگر مشکیزہ اپنی گردن میں لئے کا کر مشکیزہ اپنی گردن میں لئے کا کر مشکیزہ اپنی گردن میں لئے کا کر حاج نے تو بیترام نہیں ہے اور نہ اس کی وجہ سے فدید دینا



<sup>(</sup>۱) عون المعبودشر حسنن أبي داؤد: باب "المحاتم منه" كآخر مين -

<sup>(</sup>٢) حديث: "بأن النبي عَلَيْكِ لما صالح أهل مكة صلح الحديبية كان في الصلح ....." كاروايت بخارى (الفتح ٨٥ ٣ طبح السلفيه) ني كل بـــــــ الصلح .....

<sup>(</sup>m) شایداس سے مراد حاجت ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى لابن قدامه ۳۰۲۳ طبع المنار، كشاف القناع للشخ منصورالبهوتى

بغیر مجہّد کے ممل کی طرح کرتا ہے۔اورتقلیدی کام وہ ہے جو ماقبل کی انتاع میں کیا جائے، بذات خود کرنے والے کی فکر پروہ مبنی نہ ہو،اور اس کے برعکس امر مبتدع ہے (۱)۔

اورا صطلاح شرع میں تقلید چار معانی کے لئے آتا ہے: اول: والی یا قاضی وغیرہ کی تقلید، لعنی ان دونوں کو کام کی ذمہ داری سونینا، دیکھئے: اصطلاح '' تولیہ''۔

مجتهدین کی تقلید سے ماخوذ ہیں،اس لئے کہ مقلد کسی فعل کی وجہ سمجھے

دوم: ہدی کے جانور کی تقلید کہ اس کی گردن میں کوئی ایسی چیز ڈال دی جائے جس سے بیمعلوم ہو کہ بیر ہدی کا جانور ہے۔ سوم: تعویذ وغیرہ گردن میں پہنا نا۔

چہارم: دین میں تقلید یعنی دین کے سلسلہ میں بغیر دلیل جانے ہوئے کسی کی بات ماننا یا بغیر دلیل کے دوسرے کی بات پڑمل کرنا<sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

إشعار:

۲ - اس کامعنی اونٹ کے کو ہان کو کا ٹنا ہے یہاں تک کداس سے خون بہنے لگے، تا کداس سے معلوم ہوکہ یہ ہدی کا جانور ہے اور اس سے کوئی تعرض نہ کرے (۳)۔

تقلید کے احکام: اول-مدی کوقلادہ پہنانا:

سا- ہدی وہ چوپایہ جانور ہے جو حج کے ایام میں کعبہ کی طرف لے جایا

- (۱) ليان العرب الحيط فتم المصطلحات، الحجم الوسيط ماده: " قلد" \_
- (٢) روضة الناظر بتعليق الشيخ عبدالقادر بن بدران ٢٥٠/٢ طبع المطبعة السّلفيه قاهره ١٩٥٠/٢١ طبع مصطفیٰ الحلبی قاهره

(۳) المصاح المنير ماده: "شعز" ـ

# تقلير

#### تعريف:

ا – لغت میں 'تقلید'' قلّد کا مصدر ہے، اس کامعنی دوسرے کی گردن میں کوئی چیز ڈالنا ہے جواس کی گردن کا احاطہ کرلے (۱)۔

کہاجا تا ہے: ''قلدت المجاریة'' میں نے لڑکی کے گلے میں ہارڈ الا تو اس نے اس کو پہن لیا، اور ''قلدت الرجل المسیف فتقلدہ'' میں نے آدی کے گلے میں تلوار لئکادی تو اس نے اس کو فتقلدہ'' میں میان لئکائی لئکالیا، بیاس وقت بولتے ہیں جب اس کی گردن میں میان لئکائی جائے، اور جیسا کہ''لسان العرب'' میں ہے: قلد کا اصل معنی ایک چیز کو دوسری چیز پرلیٹینا ہے، مثلاً باریک لوہ کو دوسرے باریک لوہ پرلیٹینا ، اور اس سے 'مثلاً باریک لوہ کو دوسرے باریک لوہ پرلیٹینا ، اور اس سے نہ سوار مقلود'' یعنی لیسٹا ہوائنگن۔ اور ''التہذیب'' میں ہے: بدنہ کی تقلید ہے کہ اس کے گلے میں اور ''التہذیب'' میں ہے: بدنہ کی تقلید ہیا ہے جس سے یہ معلوم ہو کہ بیہ ہدی کا جانور ہے ۔ اور ''قلد فلانا الأمر إیاہ'' یعنی اس نے فلاں کو معاملہ سونپ دیا۔ اور اس سے ہے: ''تقلید الولاۃ فلاں کو معاملہ سونپ دیا۔ اور اس سے ہے: ''تقلید الولاۃ الأعمال'' والی حضرات کوکا موں کی ذمہ داری سونپنا(۱)۔

اور آخری ادوار میں تقلید کا استعمال کسی کام کی نقالی یا کسی چیز کو اصل کی طرح بنانے کے معنی میں ہونے لگا،اور تقلید کے دونوں معانی

<sup>(</sup>۱) روضة الناظر لابن قدامه ۴۹٫۲ طبع دوم الرياض مكتبة المعارف ۱۲۰۷۲هه-

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: "قلد" ـ

جائے ، تا کہ تقرب اِلی اللہ کے لئے اس کو مکہ میں ذیج کیا جائے۔
مولیثی کی تقلید کا مطلب سے کہ اس کی گردن میں کوئی الیمی چیز
لئکا دی جائے جس سے معلوم ہو کہ بیہ بیت اللہ کے لئے ہدی کا جانور
ہے، تا کہ کوئی شخص بیت اللہ اور اس جانور کی تعظیم کی بنا پر اس سے
تعرض نہ کرے۔

اس کی اصل قرآن کریم میں ہے،ارشاد باری ہے: "یا یُھا الَّذِینَ الْمُنُوا لَا تُحِلُوا شَعَائِرَ اللّٰهِ وَلَا الشَّهُرَ الْحَرَامَ وَلاَ الْهَدِي الْمُنُوا لَا تُحِلُوا شَعَائِرَ اللّٰهِ وَلَا الشَّهُرَ الْحَرَاتِ لَمْ الْهَدُي وَلَا الْقَلَائِدَ" (المحاليمان والوا بِحِرْمَى نَهُ کرواللّٰد کی نشانیوں کی اور نہ حکم میں ) قربانی والے جانوروں کی اور نہ گلے میں پٹے پڑے ہوئے جانوروں کی )، قرطبی نے کہا: شعائر، شعیرہ کی جع ہے، شعیرہ وہ جانور ہے جو بیت اللّٰد کی طرف بھیجا جائے ،اوراس کا اِ شعاریہ ہے کہاس کا کوہان کا دیا جائے تا کہاس جون بہر اور میں ایک قول ہے کہ بیوہ چیز ہے جس کولوگ اپنی تفاظت کے بارے میں ایک قول ہے کہ بیوہ چیز ہے جس کولوگ اپنی تفاظت کے بارے میں ایک قول ہے کہ بیوہ چیز ہے جس کولوگ اپنی تفاظت کے لئے گردن میں پہن لیتے تھے، حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں: پھر بیہ منسوخ ہوگیا اور ایک قول ہے کہ قلائد سے مرادوہ جوتا وغیرہ ہے جو قربانی کے جانوروں کے کوہانوں یا گردنوں میں لٹکادیا جائے جواس بات کی علامت ہوں کہ بیاللّٰہ کے لئے ہیں (۲)۔

اورار شاد ضداوندى ہے: "جَعَلَ الله الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ وَ الشَّهُرَ الْحَرَامَ وَ الْهَدُى وَ الْقَلَائِدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيءٍ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْآرُضِ وَ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيءٍ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْآرُضِ وَ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيءٍ عَلَيْمٌ "(الله نے تعبہ کے مقدی گھر کوانسانوں کے باقی رہنے کا مدار تظمیرایا ہے، (نیز) حرمت والے مہینے کواور حرم میں قربانی کواور گلے

میں پٹہ پڑے ہوئے جانوروں کو، بیاس کئے کہتم یقین کراو کہ جو پچھ
آ سانوں میں ہے اور جو پچھ زمین میں ہے اللہ اس سب کاعلم رکھتا ہے
اور بے شک اللہ ہر چیز کا پوراعلم رکھتا ہے)، یعنی اللہ تعالی نے مذکورہ اشیاء کوصلاح و معاش بنایا۔ لوگ ان میں اور ان کے ذریعہ محفوظ ہوتے ہیں۔ قرطبی کہتے ہیں: اللہ تعالی نے ان کے دلوں میں مقدس کھر کی عظمت پیدا کردی، اور ان کے نقوس میں اس کی ہیہت جاگزیں کردی، اور ان میں اس کے نقدس کو پیدا کردیا تو جو اس میں پناہ لیتاوہ اس کی وجہ سے پی کمونے ہوجاتا، اور ظالم اس میں ہونے کی وجہ سے پی جاتا تھا۔ اور اس طرح مقدس مہینوں کا معاملہ ہے، پھر کہتے ہیں اور معزز رسولوں کی زبانوں کے ذریعہ مہدی اور قلائد کو جائز قرار دیا، چنا نچہ جب وہ کوئی اوٹ لیتے توخون بہا کر اس کا اِشعار کرتے یا اس کی گردن میں جو تا لئے کا دیے توخون بہا کر اس کا اِشعار کرتے یا اس کی گردن میں جو تا لئے کا دیے نے والے سے خوف محسوں نہیں ہوتا تھا، اور یہ چیز اس کے اور اس کے طالب اور اس پرظلم کرنے والے کے بیہ چیز اس کے اور اس کے طالب اور اس پرظلم کرنے والے کے درمیان رکاوٹ ہوتی تھی، یہاں تک کہ اسلام آگیا (ا)۔

ہدی کو قلادہ پہنانے کی حکمت ہے بھی بیان کی جاتی ہے کہ مساکین کو ہدی کاعلم ہوجائے ، اور وہ اس کے لئے اکتھے ہوجا ئیں ، اور جب ہدی جس کو بیت اللہ لایا جارہا ہے تھک جائے تو اسے ذیج کردیا جائے ، پھراس کے قلادہ کو اس کے خون میں ڈال دیا جائے ، جسیا کہ حدیث شریف میں آیا ہے ، تا کہ یہ اس بات کی علامت ہو کہ یہ ہدی کا جانور ہے اور جو چاہے اس کے لئے اس کا کھانا جائز ہے (۲)۔

مدى كوقلاده ببهانے كاحكم:

م - زمانهٔ حاملیت میں مدی کوقلادہ پہنانے کا رواح تھا، قرطبی کہتے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) تفسیرالقرطبی ۲۹۰۷ طبع دارالکتبالمصرییه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ مائده رے9۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۲ر۴۴-

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرللد سوقى ۲/ ۹۰،۸۹ طبع عيسى الحلبي قاهره-

بین که بدابرا بیمی سنت ہے جو زمانہ جاہلیت میں باقی رہ گئ تھی اور اسلام نے اس کو برقر اررکھا۔ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا: '' إنبی لبدت رأسی، وقلدت هدیی، فلا أحل حتی أنحو ''(۱) (میں نے اپنے بالوں کو باندھ لیا، اور اپنی مدی کوقلادہ پہنادیا ہے، اس لئے میں قربانی سے پہلے احرام سے باہر نہیں آؤں گا)، اجمالی طور پر مری کوقلادہ پہنانا سنت ہے، اور بیشفق علیہ مسئلہ ہے۔ اور امام شافعی فرماتے ہیں: جس نے إشعار اور تقليد کو چھوڑ دیا تو اس پر کچھو اجب نہیں ہے۔

ما لکیہ کہتے ہیں کہ تقلید کو اِشعار پر مقدم کرنا بہتر ہے، اس لئے کہ قلادہ پہنا نامسنون ہے، اور اس میں حکمت سے ہے کہ ایسا اس لئے کرے گا کہ اگر پہلے ہی اس کا اِشعار کیا جائے تو اس کے بھا گئے کا اندیشہ ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اس میں دواقوال ہیں، اور '' الاً م'' میں ام شافعی نے صراحت کی ہے کہ اِشعار مقدم ہے (۲)۔

کس مدی کوقلادہ پہنا یا جائے گا اور کس کنہیں:

۵-اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اگر مدی اونٹ یا گائے ہوتواس
کو قلادہ پہنانا مسنون ہے، البتہ بکری کو قلادہ پہنانے میں اختلاف
ہے، حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک بکری کو قلادہ نہیں پہنا یا جائے گا، اور
نہ ہی وہ مسنون ہے، حنفیہ کا قول ہے کہ بیاس لئے کہ اس کا رواح
نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کو قلادہ پہنانے میں کوئی فائدہ نہیں

- (۱) حدیث: 'إنی لبدت رأسی وقلدت هدیی فلا......' کی روایت بخاری (۱) حدیث کلای این بخاری (۱) ۴۲۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۲ / ۹۰۲ طبع التلفیه) نے حضرت حضیہ ﷺ کی ہے۔
- (۲) تفییر القرطبی ۲۰۱۹، الأم للشافعی ۲۱۲/۲ طبع مکتبة الکلیات الأزهریه قاهره،الشرح الکبیروحاشیة الدسوقی ۲/۸۸،الجمل علی شرح المنج ۲/ ۲۹۵ طبع المطبعة المیمنیه قاهره ۱۹۵۰ طبع العطاب: مواهب الجلیل شرح مختصر خلیل سر۱۸۹ طبعة السعاده قاهره ۲۵ ساله-

ہے، کیونکہ اس کا فائدہ یہ ہے کہ اس سے ہدی ضائع نہ ہواور بگری کو نہیں چھوڑا جاتا ہے، بلکہ اس کا مالک اس کے ساتھ رہتا ہے۔
قرطبی کہتے ہیں: شاید حفیہ کو بگری کو قلادہ پہنا نے اور اس کی نص کے سلسلہ میں حضرت عائش کی حدیث کا علم نہیں ہو پایا، حضرت عائش فرماتی ہیں: ''اُھدی النبی عَلَیْ موۃ الی حضرت عائش فرماتی ہیں: ''اُھدی النبی عَلَیْ موۃ الی البیت غنما فقلدھا''(ا) (ایک مرتبہ نبی کریم عَلیہ قربانی کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ نے کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ نے کہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ نے کہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ نے کہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ نے کہ کا کہ کا کہ کو ایک بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کی کہ کی بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کی کریم عَلیہ کے لئے ایک بکری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کی کریم عَلیہ کی کہ کی کہ کہ کری بیت اللّٰد کی طرف لے گئتو آ یہ عَلیہ کی کریم عَلیہ کی کھوڑ ایک کی کہ کہ کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ عَلیہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کو کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کو کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کو کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کا کی بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کی طرف کے گئتو آ یہ کی کری بیت اللّٰد کری بیت اللّٰد کری بیت اللّٰد کری بیت اللّٰد کی کری بیت اللّٰد کری بیت کری بیت اللّٰد کری بیت کری بیت کری بیت کری بیت کری بیت کری ہے کہ کری بیت کر

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک مذکورہ حدیث کی بنیاد پراس کو قلادہ پہنانا بھی مسنون ہے، اور اس لئے بھی کہوہ بھی ہدی ہے تو اونٹ کی طرح اس کو بھی قلادہ یہنا یا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

اس کوقلادہ پہنایا) یا میمکن ہے کہاس حدیث کاعلم تو ہوا ہو، کیکن اس

کورد کردیا ہو، کیونکہ حضرت عا کشہ سے روایت کرنے والے اسود

اور حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ہرفتم کی ہدی کوقلادہ نہیں پہنا یاجا تاہے، پہنا یاجا تاہے، بلکہ تطوع جمتع اور قران کی ہدی کوقلادہ پہنا یاجا تاہے، اس کئے کہ بیدم عبادت ہے اور قلادہ پہنا نے میں اس کا ظہار اور تشہیر ہے تو بیاتی کے لائق ہے (۳)۔

ہمیں تفصیل حنفیہ کے علاوہ دوسروں کے یہاں نہیں ملی۔ اور دم جنایت کوقلا دہ نہیں پہنا یا جا تا ہے، اس لئے کہ اس کو پوشیدہ رکھنازیا دہ بہتر ہے، اور دم إحصار بھی اس کے ساتھ کتی ہے، اس لئے

- (۱) حدیث: "أهدی النبی علیله مرةً إلی البیت غنماً فقلدها....." کی روایت ملم (۹۵۸/۲ طع الحلی) نے حضرت عائش سے کی ہے۔
- (۲) تفییرالقرطبی ۲/۰ ۴، الشرح الکبیر للدردیر بهامش حاشیة الدسوتی ۸۹/۱۳، المواق بهامش الحطاب ۱۹۰/۱۳ فتح القدیر لابن البهام شرح البدایی للمرغینانی ۲/۲۰ ۳٬۰ سر ۸۴ طبع المطبعة المیمنیه قابره ۱۹ ساله المجمل علی شرح المنج ۲/۲۱ ملنی ۱۶۸۳ ۵۰۰ شرح المنج ۲/۲۱ ۱۸ ملنی ۱۶۸۳ ۵۰۰ ساله ۵/۲۹ ۱۸ منتی ۱۹۳۳ ۵۰۰ ساله ۱۸۳۳ ۱۸ منتی ۱۹۳۳ ۵۰۰ ساله ۱۸۳۳ ۱۸ منتی ۱۹۳۳ ۵۰۰ ساله ۱۸۳۳ ۱۸ منتی ۱۸۳۳ ۱۸ منتی ۱۹۳۳ ۱۸ منتی ۱۳۳۳ ۱۸ منتی ۱۸۳۳ ۱۸ منتی ۱۳۲۳ ۱۸ منتی ۱۸ منت
  - (۳) فتح القدير ۳ر ۸۴\_

اس میں منفرد ہیں۔

کہوہ ایبادم ہے جس سے نقصان کی تلافی کی جاتی ہے۔

کس چیز کے ذریعہ قلا دہ پہنا یاجائے گااوراس کا طریقہ: ۲ - تقلیداس طرح ہوگی کہ مدی کی گردنوں میں جوتے یا مشکیزے کے حلقے اور اس کی ٹونٹیاں، یا چمڑے کے چھوٹے برتنوں کا ہار، یا درخت کی حیمال وغیرہ ڈال دی جائے ۔اورحضرت عا نَشْہُ کی حدیث م*يں ہے:* "أنها كانت تفتل قلائد هدى النبي من عهن" <sup>(١)</sup> (وہ نبی کریم علیقہ کے مدی کے قلادے عہن سے تیار کرتی تھیں )، اورعمن رنگے ہوئے اون کو کہتے ہیں،حضرت ابوہریرہ سے مروی ب: "أن النبي عَلَيْكُ رأى رجلاً يسوق بدنة، قال: اركبها، قال: إنها بدنة، قال: اركبها، قال: فلقد رأيته يساير النبي عُلَيْكُ والنعل في عنقها"(٢) (نبي كريم عَلِيْكَ في ايك آ دمی کودیکھا کہ وہ اونٹ کو کھنٹے کر لے جار ہاہے، آپ علیہ نے فر ما یا: اس پرسوار ہوجاؤ ، اس نے کہا: بیہ بدنہ ہے، فر ما یا: اس پرسوار ہوجاؤ،راوی کہتے ہیں: میں نے اس کو نبی کریم علیہ کے ساتھ چلتے ہوئے دیکھااورنعل اس جانور کی گردن میں تھی)۔اوراس میں یہ بھی ے: "قلد بدنه بيده" (آپ عَلَيْهُ نَّهُ ايخ باتھ سے اين مدی کوقلادہ پہنایا)،اور مالکیدی کتاب''التاج والإکلیل' میں بیہے کہ جس چیز کے ذریعہ چاہے قلادہ پہنائے۔ اور ابن القاسم نے تانت کے قلادہ سے منع کیا ہے، لینی اس حدیث کی بنا پر جواس کی نہی

ی، یا چڑے کے چھوٹے برتنوں کا ہار، یا اس سے جوتے یا چڑے کے دسترخوان یا درخت کی چھال وغیرہ یا دی جائے۔ اور حضرت عاکشگی حدیث باندھی من عھن"<sup>(1)</sup> موکہ یہ ہدی ہے۔

مالکیداور شافعیہ نے کہا: اس کواس وقت قلادہ پہنا یا جائے گاجب کوہ کی کہا: اس کواس وقت قلادہ پہنا یا جائے گاجب کوہ کی کہا جس موت بدنی قال: از کبھا، قال: از کبھا، قال: از کبھا، قال: از کبھا، قال: فلقد رأیته یسایر اور شافعیہ کی کتابوں میں ہے: مناسب ہے کہ جب جوتوں کے عنقھا"<sup>(1)</sup> (نی کریم علیق نے ایک دریو قلادہ پہنایا جائے گادہ کہا: اس کوہ میں ہوں، تا کہان کوصدقہ کردیا جائے گا۔

اسے نہیہناؤ)۔

کیامدی کوقلادہ پہنانے سے انسان محرم ہوجائے گا؟: 2-مناسک میں داخل ہونے کی نیت کے بغیراحرام منعقد نہیں ہوگا۔ اوراس کے لئے تلبیہ یا کوئی معین ذکر یا احرام کی خصوصیات میں سے کوئی خصوصیت مثلاً مدی کوقلادہ پہنا ناشر طنہیں ہے۔ یہ ما لکیہ کامشہور مسلک ہے اور شافعیہ و حنابلہ کا بھی یہی مسلک ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' احرام''۔

كيسلسلمين واردموكي ب،اورحديث بيرب: "قلدوا الخيل ولا

تقلدوها الأوتار "(ا) ( كمورُ ون كوقلاده يهنا وُليكن تانتون كا قلاده

ابن عابدین کہتے ہیں کہاون یا بالوں سے دھا گا تیار کیا جائے اور

حفنیہ کے نز دیک محرم ہونے کے لئے ضروری ہے کہ مناسک میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: تقلدوا الخیل ولاتقلدوها الأوتار" کی روایت ابوداؤد (۱۳ ۵۳ تحقق عزت عبیدالدعاس) نے ابودہب ابحثمی سے کی ہے،اس کی سند میں ایک مجہول راوی ہیں اور وہ عقیل بن شہیب ہیں (المیز ان للذہبی ۸۸ مطبع الحلمی)۔

<sup>(</sup>۲) شرح فتح القدير ۲ر ۲۰ ۴، الحطاب وبهامشه التاج والإكليل للمواق ۱۸۹۳، ابن عابدين ۲ر ۱۲۰، الأم للشافعی ۲ر ۲۱۲، المجمل علی شرح المنج ۴ مر ۲۲ ۴، المغنی لابن قد امه ۱۹۸۳ - ۵

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کانت تفتل قلائد هدی النبی المسلم (۱) مدیشه سست کی روایت بخاری (الفتح ۵۲۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۹۵۸ ۲ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن نبي الله عَلَيْكُ رأى رجلاً يسوق بدنة....." كي روايت بخاري (الفتح ۵۸۸ طبع السلفه) نے كي ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "قلد بدنه بیده" کی روایت بخاری (الفتح ۳۸ ۵۴۵ طبع السّلفیه) نے حضرت عائشتہ کی ہے۔

داخل ہونے کی نیت کے ساتھ کوئی ذکر یا احرام کی خصوصیات میں سے
کوئی خصوصیت بھی ہو<sup>(۱)</sup> اوراس کی پچھ خصوصیات بہ ہیں کہ محرم اپنے
اونٹ کا اِشعار کرے، اس کوقلادہ پہنائے، خواہ ہدی نفلی ہو یا نذر کی
ہو، یا کسی شکار کا بدلہ ہو یا اور کسی طرح کی ہو، اور ان سب کے ساتھ
ساتھ جے یا عمرہ کے ارادہ سے چلے، چنا نچہ جو ایسا کرے تو وہ محرم
ہوجائے گا، خواہ اس نے تلبیہ نہ کیا ہو۔ ان کی دلیل نبی کریم علیقی کا
پیفرمان ہے: "من قلد بدنہ فقد أحرم" (جس نے اپنی ہدی
کوقلادہ پہنادیا تووہ محرم ہوگیا)۔

اوراس کئے کہ ہدی کو لے جانا حاضری کے اظہار کے لئے تلبیہ کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ الیاوی کرے گا جس کا جج یا عمرہ کا ارادہ ہو، اور حاضری کا اظہار بھی بھی عمل کے ذریعہ بھی ہوتا ہے، جیسا کہ قول کے ذریعہ بھی ہوتا ہے، چنانچہ نیت کے ساتھ احرام کے کسی خصوصی عمل کے متصل ہوجانے کی وجہ سے وہ محرم ہوجائے گا۔ اورا گر بغیر نیت کے اور ہدی کو بیت اللہ کی طرف ہا نئے بغیراس کوقلادہ پہنایاتو وہ محرم نہیں ہوگا، اورا گراس کوقلادہ پہنا کراس نے اس کو بھیجے دیا اور اس حدیث ہے فرماتی ہیں: "کنت افتل القلائد لھدی رسول اللہ حدیث ہے فرماتی ہیں: "کنت افتل القلائد لھدی رسول اللہ فیبعث بہ ثم یقیم فینا حلالاً" (میں نبی کریم عیلیہ کی مہری کے لئے قلادہ تیار کرتی تھی اور آپ عیلیہ ان کو بھیج دیتے تھے اور کے بغیراحرام کے ہمارے درمیان قیام فرماتے تھے)، ان کا قول ہے کی بغیراحرام کے ہمارے درمیان قیام فرماتے تھے)، ان کا قول ہے

کہ اگروہ اس کے بعد بیت اللہ کی جانب متوجہ ہوتو اس وقت تک محرم نہیں ہوگا جب تک کہ بیت اللہ کی جائے ،اس لئے کہ بیت اللہ کی جانب متوجہ ہوتے وقت اگر اس کے آگے ہدی نہ ہوجس کووہ لے کر جار ہا ہوتو اس صورت میں صرف نیت پائی جائے گی ، تو اس سے وہ محرم نہیں ہوگا ، البتہ اگر تمتع یا قران کی ہدی ہوتو وہ محض قلادہ پہنا نے اور توجہ سے محرم ہوجائے گا اگر چہ ابھی اپنی اس ہدی تک نہ پہنچا ہوجس کواس نے آگے بھیج دیا ہے۔

علاوہ ازیں اگر ہدی جس کواس نے قلادہ پہنا یا اور لے کر گیا، بکری ہوتو حنفیہ کے نزدیک اس سے وہ محرم نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کے نزدیک اس کوقلادہ پہنا نامسنون نہیں ہے جیسا کہ گذر چکا ہے (۱)۔

مدی کاتعین اور قلادہ پہنانے کی وجہ سے اس کالزوم:

۸ - مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ کوئی آ دمی اگر نیت کے ساتھ مہدی کوقلادہ پہناد ہے تواس کی قربانی کرنااس پرواجب ہے اوراسے اس کو ترک کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ درد پر کہتے ہیں: جس جانور کوقلادہ پہنایا ہے اگر وہ عیب دار ہوجائے تو بھی اس کی قربانی واجب ہے، اس کئے کہ قلادہ پہنانے کی وجہ سے وہ واجب ہدی کافی نہ ہو، البتہ ان کا نہ ہو، لبتہ ان کا قول ہے کہ جس جانور کوقلادہ پہنادیا جائے تو سابقہ دیون کے بدلے ذریح سے قبل اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تیج جائز ہے، لیکن بعدوالے دیون میں اس کی تید ہوگادہ پہنا چکا ہوتو اس کو بھی ذرج کرے گا، اس لئے کہ قلادہ پہنانے کی وجہ پہنا چکا ہوتو اس کو بھی ذرج کرے گا، اس لئے کہ قلادہ پہنانے کی وجہ

<sup>(</sup>۱) فتحالقدير١٧ ١٣٣٨

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من قلد بدنه فقد أحوه ....." کا ذکر زیلی نے نصب الرابی میں کیا ہے اور کہا: غریب مرفوع ہے، ابن ابی شیبہ نے اپی مصنف میں اس کو حضرت ابن عباس اور حضرت ابن عمر "پر موقوف کیا ہے ( نصب الرابیہ ۳۲/ ۹۲ طبح المجلس العلمی ہندوستان)۔

<sup>&</sup>quot;) حدیث عائشہ:"کنت أفتل القلائد لهدی رسول اللَّهَ عَلَيْهِ فیبعث به....." کی راویت مسلم (۹۵۸/۲ طیح اُکلسی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الهدابيدو فتح القدير ۲ ر ۵ ۲ ۴ ، ۲ ۵ ماشيه ابن عابدين ۲ ر ۱۶۱۰۱۲ و

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبيروحافية الدسوقي ٢/ ٨٨،مواهب الجليل للحطاب ١٨٧،١٨٦/ ١٨٥٠

سے اس کا ذریح متعین ہے۔ اور اگر بدل کے ذرئے سے پہلے ہی گمشدہ جانور مل جائے تو اگر ان دونوں کو قلادہ پہنا چکا ہوتو دونوں کو ایک ساتھ ذرئے کر سے گا، اس لئے کہ قلادہ پہنانے کی وجہ سے ذرئے کے لئے دونوں متعین ہیں اور اگر دونوں کو قلادہ نہ پہنایا ہویا ایک کو پہنایا ہوا درایک کو بہنایا ہے ہوا ور ایک کو بہنایا ہے ہوا در ایک کو بہنایا ہے اور دوسرے کی نیچ اور اس میں تصرف جائز ہے (۱)۔

اور حنابلہ نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ قلادہ پہنانے کی وجہ سے ہدی واجب ہوجاتی ہے جب یہ نیت کر لے کہ یہ ہدی کے لئے ہے، اگر چہاس نے زبان سے نہ کہا ہو کہ یہ ہدی ہے، تو اس سے اس کی تعیین ہوجائے گا، اور وہ واجب معین ہوجائے گا، اور وہ وجب کا تعلق بعین ہوجائے گا، اور وہ وجب کا تعلق بعین ہوجائے گا، اور وہ جہ سے متعلق نہ ہوگا۔ بعینہ اس جانور سے ہے، اس کے مالک کے ذمہ سے متعلق نہ ہوگا۔ اور اس وقت اس کا حکم میہ ہے کہ وہ مالک کے قبضہ میں ودیعت کی طرح ہوگا، یعنی اس پر ہدی کی حفاظت اور اس کو اس کے مقام تک پہنچانا لازم ہوگا، چنانچہ اگر کسی کو تاہی کے بغیر وہ ہلاک ہوجائے یا چوری ہوجائے یا گروں کے مقام کی جھولازم نہیں ہوگا۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جانوروں کی تقلیداور اِشعار کرنے سے جانور ہدی نہیں ہوجائیں گے، خواہ اس کی نیت کی ہوجب تک زبان سے نہ بولے، یہی ان کا صحیح مشہور مسلک ہے، جس طرح کوئی اگراپنے گھر کے دروازے پروقف لکھ دے (تواس سے وہ وقف نہیں ہوجائے گا) (۳)۔

## دوم-تعويذ گنڌوں کولڻڪانا:

## 9-تعویز گنڈوں کی تقلید کا مطلب ہیہ ہے کہ ان کو بیچے یا بیکی یا جانور

- (۱) الشرح الكبيروحاشية الدسوقى ۱/۲۶\_
- (۲) المغنی لابن قدامه ۱٬۵۳۵ ۵۳۰ ۵۳۰
  - (۳) الجمل على شرح المنج ۲ م ۲۵ م \_

وغیرہ کے گلے میں ڈال دیا جائے۔ان کا اعتقادیہ تھا کہ یہ باعث خیر ہیں اور پریشانی و تکلیف کو دورکرتے ہیں اور بدنظری سے بچاتے ہیں اور انسانی کے کم کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' تعویذہ''۔

#### سوم-مجتهد کی تقلید:

• ا - کسی کے قول کو بلا جحت و دلیل قبول کرنا تقلید ہے، جیسے عام آدمی کا مجتبد کے قول کی طرف کا مجتبد کے قول کی طرف رجوع کرنا تقلید نہیں ہے، اور اسی طرح اجماع کی طرف رجوع کرنا تقلید نہیں ہے، اور اسی طرح اجماع کی طرف رجوع ہے جو بھی تقلید نہیں ہے، اس لئے کہ بیاس چیز کی طرف رجوع ہے جو بذات خود جحت ہے (1)۔

## تقليد كاحكم:

11 - مقلدین، فقہاء کی جماعت میں نہیں ہیں، اس کئے کہ مقلد فقیہ نہیں ہوسکتا ہے، کیونکہ نبی کریم علیقہ کے کلام میں فقہ کی تعریف کہا کہ کام میں فقہ کی تعریف کی گئی ہے، اور در حقیقت بیا یک قشم کی گئی ہے، اور در حقیقت بیا یک قشم کی کوتا ہی ہے (۳)۔

### الف-عقائد مين تقليد كاحكم:

17 - جمہور اصولیین کے نزدیک عقائد میں تقلید جائز نہیں ہے، جیسے اللّٰہ کا وجود اور اس کی وحد انیت اور صرف اس ایک کی عبادت کا واجب ہونا اور رسول اللّٰہ علیہ کے صدق وسیائی کی معرفت، ان چیزوں

- (۱) حاشیه ابن عابدین علی در مختار ار ۲۳۲ طبع دوم بولاق قاهره ۲<u>۲۲</u>اه، نیزد کیهئے:الفواکه الدوانی ۳۳۹/۲۸، کشاف القناع۷۷۲، فتح الباری ۲۷۲۲۱-
- (۲) شرح مسلم الثبوت ۲ر ۲۰۰۰ طبع بولاق قامره ۳۲۳ هـ، المستصفى مطبوع مع مسلم الثبوت ۲۷ / ۸۷ سطبع بولاق، روضة الناظر ۷۲ / ۵۰ ۴۰.
  - (۳) شرح مسلم الثبوت ار ۱۰ـ

میں ان کے نز دیک نظر صحیح اور ایبا تدبر وتفکر ضروری ہے جس سے یقین اور اطمینان قلب حاصل ہو سکے۔ اور اسی طرح اس کی دلیلیں جاننا ضروری ہے۔اوراس کی دلیل ہدہے کہ اللہ تعالی نے عقیدہ کے سلسله میں تقلید کی ندمت کی ہے، ارشاد باری ہے: " بَلُ قَالُو ٓ آ إِنَّا وَجَدُنَا الْبَآءَ نَا عَلَى أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَى آثَارِهِمُ مُهُتَدُونَ"(١) (نہیں بلکہ وہ تو یہ کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کوایک خاص طریقہ پریایا ہےاورہم انہیں کے نقش قدم پرقدم رکھ رہے ہیں ) اور جب بيرآيت كريمه نازل موئى: "إنَّ فِي خَلْق السَّمُوَاتِ وَٱللَّرُضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَايْتٍ لِّأُولِي الْأَلْبَابِ"<sup>(۲)</sup> (بِ شَك آسانوں اور زمین کی پیدائش اور رات دن کے ادل بدل میں اہل عقل کے لئے (بڑی) نشانیاں ہیں) تو آب على الليلة آية، ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها" (رات مير اويرايك آيت نازل ہوئی ہے، ملاکت ہے اس شخص کے لئے جواس آیت کی تلاوت کرے اور اس میں غور وفکر نہ کرے )، اور اس لئے بھی کہ اس میں ممکن ہے کہ مجتہدا پنے مقلد کے حق میں غلطی کرجائے اور پیھی ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے اخبار میں جیموٹا ہواور اس سلسلے میں مجتہد کی سجائی پر اطمینان قلبی کی وجہ سے اعتاد کرنا کافی نہیں ہے،اس کئے کہ اس وقت اس میں اور یہود ونصاری اور مشرکین کے اطمینان قلب کے درمیان کیا فرق رہ جائے گا،جنہوں نے اپنے اسلاف کی تقلید کی اوران کے دل اس چیز پرمطمئن تھے جس بران کے باب دادا پہلے سے عمل کرتے

تھے، کہاس پراللہ تعالی نے ان کی مذمت کی ہے<sup>(۱)</sup>۔ اور بعض فقہاء نے عقائد میں تقلید پراکتفاء کرنے کو جائز کہا ہے، اور بیظاہر بیکی جانب منسوب ہے<sup>(۲)</sup>۔

چنانچہ جمہور کے نزدیک اس سلسلے میں وہ تمام چیزیں عقائد سے ملحق ہیں جو دین کی ضروریات میں سے ہوں تو ان میں تقلید نہیں ہوگی، اس لئے ان کاعلم تواتر اور اجماع سے حاصل ہوتا ہے، اور اسی میں اسلام کے یانچ ارکان کاعلم حاصل کرنا ہے۔

### ب- فروع میں تقلید کا حکم:

سا - جن کا ذکراو پر آچکا ہے ان کے علاوہ عملی احکام شریعت میں تقلید کرنے میں اختلاف ہے اور اس میں دورائیں ہیں:

اول: ان میں تقلید جائز ہے اور یہ جمہور اصولیین کی رائے ہے (۳)، انہوں نے کہا: یہاس لئے کہان میں مجتهد یا توضیح حکم تک چہنچنے والا ہوگا یااس سے خلطی ہوئی ہوگی جس میں اس کوثواب ملے گا، وہ گناہ گار نہ ہوگا تو اس میں تقلید جائز ہے، بلکہ عام آ دمی پرتقلید واجب ہے، اس لئے کہا حکام شریعت پرعمل کرنے کا وہ مکلّف ہے، اور بھی بھی دلائل میں ایسا خفاء اور پیچیدگی ہوتی ہے جس میں نظر صحیح اور اجتہاد کی ضرورت ہوتی ہے، اور عوام الناس کو درجہ اجتہاد ماصل کرنے کا مکلّف بنادینا تھیتی اور نسل کے انقطاع کا سبب ہوگا اور پیشوں اور کا موں کے ٹھپ پڑجانے کا باعث ہوگا، جس کا نتیجہ ویرانی ہوگا، اور اس لئے بھی کہ صحابۂ کرام ایک دوسرے کوفتوے ویرانی ہوگا، اور اس لئے بھی کہ صحابۂ کرام ایک دوسرے کوفتوے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زخرف ۱۲۲ ـ

ا(٢) سورهُ آل عمران ١٩٠\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لقد نزلت علی اللیلة آیة، ویل لمن قرأها ولم یتفکر فیها(ان فی خلق السموات....الخ) کی روایت این حبان (موارد انظمآن رس ۱۳۰۰ طبح السلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۲۸۲۷ ۴۰، مطالب أولى النبى ۲۸۱۷ طبع المكتب الإسلامى دمثق\_

<sup>(</sup>۲) ارشادالفحول رص۲۲۶\_

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر ۴۵۲،۴۵۱، إعلام الموقعين ١٠١،١٨٧، ارشاد اللهول م ٢٠١،١٨٧.

دیتے تھے اور غیروں کو بھی فتوے دیتے تھے، اور ان کو درجہ اجتہاد پر پہنچنے کا حکم نہیں دیتے تھے، اور اللہ تبارک و تعالی نے علاء سے پوچھنے کا حکم دیا ہے، ارشاد باری ہے: ''فَسُألُوُ ا أَهُلَ الذِّكُو إِنْ كُنْتُمُ لَا تَعُلَمُونَ ''(1) (سواگرتم لوگوں کو علم نہیں تو اہل علم سے پوچھد یکھو)۔

دوم: تقلید حرام اور ناجائز ہے، ابن عبدالبر، ابن القیم اور شوکانی وغیرہ کا یہی قول ہے اوران کی دلیل ہیہے کہ اللہ تعالی نے قرآن کریم مِين تقليد كي مذمت كي ب، فرمايا: ' إتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ أَرْبَاباً مِنُ دُون اللّٰهِ" (٢) (انهول نے الله كهوتے هوئے اينے علماء اوراینے مشائخ کو (بھی) اپنا پروردگار بنا رکھا ہے) اور فرمایا: "وَقَالُوارَبَّنَاۤ إِنَّاۤ اَطَعُنَا سَادَتَنَا وَ كُبَرَائَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا"" (اورکہیں گے کہ اے ہمارے پروردگار ہم نے اپنے سرداروں اور اینے بڑوں کا کہنا مانا سوانہوں نے ہمیں راہ سے بھٹکادیا) اوران کے علاوہ دیگر آیات ہیں، اورائمہ نے اپنی تقلید سے منع کیا ہے، امام ابو حنیفہ اور ابویوسف فرماتے ہیں: کسی کے لئے حلال نہیں ہے کہ وہ ہاری بات کیے، یہاں تک کہ وہ بیجان لے کہ ہم نے بیربات کہاں سے کہی ہےاور مزنی نے اپنی'' مخضر'' کے شروع میں فرمایا: میں نے امام شافعی کے علم سے اس کا اختصار کیا ،اوران کی اپنی تقلید اور غیر کی تقلید ہے منع کرنے کے باوجود اوراس کے جاننے کے باوجودان کے اس قول کا مقصدیہ ہے کہ تا کہ وہ اس سے اپنے دین کے سلسلے میں غور وفکر کریں اوراینی ذات کے سلسلے میں مختاط رہیں اور امام احمد فرماتے ہیں: میری تقلیدمت کر واور نہ امام ما لک کی ، نہ ثوری کی اور نہ اوز اعی کی ، بلکہ وہاں سے علم حاصل کر و جہاں سے خودان لوگوں نے حاصل

کیاہے<sup>(۱)</sup>۔

اورابن القیم کا ایک تول یہ ہے کہ وہ تقلید جوان کے نزدیک ممنوع ہے، وہ یہ ہے کہ کسی متعین شخص کے اقوال کوشارع کے نصوص کا درجہ دینا کہ اس کے علاوہ کسی کی طرف متوجہ نہ ہو بلکہ نصوص شارع کی جانب بھی توجہ نہ کرے، الا یہ کہ وہ اس کے قول کی صراحت کے موافق ہوں، وہ کہتے ہیں کہ یہی وہ تقلید ہے جس کے سلسلے میں امت کا اجماع ہے کہ یہ تقلید اللہ کے دین میں حرام ہے، اور یہ تقلید امت میں خیرالقرون کے تعدہی ظاہر ہوئی (۲)۔

اورابن القیم اور شوکانی نے تقلید سے اوپر اجتہاد سے کم ایک درجہ بیان کیا ہے، وہ اتباع کا درجہ ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ دلیل کو جان کرغیر کے قول پر عمل کیا جائے، یہ تعریف امام ابو حنیفہ اور ابو یوسف کے اس قول کے مطابق ہے کہ ''کسی کے لئے جائز نہیں کہ وہ ہماری بات کہے یہاں تک کہ بیرجان لے کہ ہم نے کہاں سے یہ بات کہی ہے'''")۔

البتہ تقلید ضرورت کے وقت جائز ہے، اس میں سے بیہ ہے کہ جب عالم کو کتاب وسنت میں کوئی نص نہ ملے، اوراپینے سے بڑے کسی عالم کے قول کے سواکوئی دوسری چیز اس کے سامنے نہ ہوتو وہ اس کی

اورائمہ کی اپنی تقلید ہے نتح کرنے کی وجہ فالبًا یہ ہے کہ انہوں نے یہ بات اپنے ان شاگردوں ہے ہی ہوجود لائل کی جیت اوران کی صحت کی معرفت اوران کی دلالت کے سیجھنے کی صلاحیت رکھتے ہوں، چنانچہ ان حضرات کے لئے ان مسائل میں تقلید جائز نہیں ہے جن میں وہ دلائل کی طرف رجوع کر سکتے ہوں، البتہ عام آ دمی جواس کا اہل نہ ہوتو ائمہ کا یہ کلام ان کے لئے نہیں ہے اور تقلید قطعی طور بران کے لئے فرض ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ۱۳۸ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبهرا ۳

<sup>(</sup>۳) سورهٔ احزاب ر ۲۷\_

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ۱۲ر ۲۱۱،۲۰۱۱، مخضر المزنى المطبوع مع الأم للشافعي رص ١، ارشا دافعو ل ۲۲۲۷ ـ

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ١٩٢،٢٣٦/١٩١

<sup>(</sup>۳) إعلام الموقعين ۴مر ۲۲۰\_

تقلید کرے گا ،اورتقلید حرام اس وقت ہے جب کہ عالم دلیل کے ذریعہ معرفت حق کی قدرت رکھتا ہو، پھراس کے باوجودتقلید کی طرف بڑھے تو وہ اس شخص کی طرح ہے جو حلال ذبیحہ پر قدرت رکھتے ہوئے مردار کی طرف بڑھے۔

تقلیدال شخص کے لئے ہے جو اجتہاد نہ کرسکتا ہو، یا اجتہاد پر قدرت تو ہولیکن اس کے لئے اس کے پاس وقت نہ ہو، تو بیضر ورت کی حالت ہے جیسا کہ ابن القیم کا قول ہے اور امام احمد نے امام شافعی کے قول پر فتوی دیتے ہوئے فرمایا: جب مجھ سے کوئی الیا مسکلہ دریافت کیا جا تا ہے جس کے سلسلے میں میرے پاس نص نہ ہوتو میں اس میں امام شافعی کے قول پر فتوی دیتا ہوں ، اس لئے کہ وہ قریش میں امام اور عالم ہیں (۱) اور نبی کریم عیس ہے ارشاد فرمایا: "لا میں امام اور عالم ہیں (۱) اور نبی کریم عیس ہے ارشاد فرمایا: "لا تسبوا قریشا، فإن عالمها یملا طباق الأرض علمًا" (۲) (تم لوگ قریش کو برا بھلامت کہو، اس لئے کہ قریش کا عالم رو نے زمین کوعلم سے بھردیتا ہے)۔

## جس کی تقلید جائز ہے اس کی شرائط:

۱۹۷ – عام آ دمی اسی شخص سے فتوی معلوم کرسکتا ہے جس کے علم وعدالت سے وہ واقف ہو، اور جس کو جاہل سمجھتا ہوتو بالا تفاق اس سے مسکلنہیں پوچھے گا، اسی طرح اس شخص سے نہیں پوچھے گا جس کے بارے میں جانتا ہوکہ وہ فاسق ہے، اور اس شخص سے فتوی معلوم کرسکتا ہے جس کے بارے میں غالب گمان ہوکہ وہ عالم ہے، اس لئے کہ وہ

اس کو دیکھتا ہو کہ اس کوفتوی دینے کے لئے مقرر کیا گیا ہے، اور دیگر علماء کی موجودگی میں لوگ اس سے علم حاصل کرتے ہیں، اور وہ اس میں علماء اور اہل دین وتقویٰ کی علامات دیکھتا ہو، یا کوئی قابل اعتماد شخص اس کواس کی خبر دے، ابن تیمیہ کہتے ہیں: فتوی اس شخص سے معلوم کیا جاسکتا ہے جوملم وعدل کے ساتھ فتوی دے۔

البت علم میں مجہول الحال شخص کی تقلید جائز نہیں ، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ سائل سے بڑا جاہل ہواور عدالت میں مجہول الحال شخص کے بارے میں ایک یا دو عادل سے بارے میں کہا گیا ہے کہ اس کے بارے میں ایک یا دو عادل سے معلوم کرلینا ضروری ہے ، اس لئے کہ اس سے جھوٹ اور تدلیس کا اندیشہ ہے ، اور ایک قول سے کہ عدالت کے سلسلے میں سوال لازم نہیں ہے ، اس لئے کہ دراصل علماء میں تو عدالت ہوتی ہی ہے (ا) ۔ اور ایسے شخص کی تقلید نہیں کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کام لہتا ہو، اور نہ اس شخص کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کی سے بیار کی تقلید کی جائے گی جوفتو وَں میں تساہل سے کی سے سے کہا کی جو اس کی تقلید کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی جو اس کی تقلید کی تولید کی تولید

اورایسے محض کی تقلید نہیں کی جائے گی جوفتوؤں میں تساہل سے کام لیتا ہو، اور نہاں شخص کی تقلید کی جائے گی جوحرام حیلے تلاش کرتا ہو، اور نہاں شخص کی تقلید کی جائے گی جوشاذ اقوال کو لیتا ہوجن پر جہور علماء کیر کرتے ہیں (۲)۔

## تقليد ك ك جائز ب:

10- یہ بات گذر پھی ہے کہ تقلید عام آ دمیوں کے لئے اور جوان کے مشابہ ہوں یعنی اجتہاد پر قدرت نہ رکھتے ہوں ان کے لئے جائز ہے، اسی طرح وہ شخص جس کو اجتہاد پر قدرت حاصل ہولیکن مصلحت کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہو، اگر وہ احکام میں اجتہاد کرنے میں مشغول ہوتواس کے لئے کسی مجتهد کی تقلید کرنا جائز ہے۔

البته اگر مجتهد وسعت وقت اوراجتهاد پر قدرت کے باوجودتقلید

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النبى ۲۸۴۴ م.

بری کا تصبوا قریشاً، فإن عالمهایملاً..... "کی روایت طیالی نے اپنی مند (مُتَّة المعبود ۱۹۹۲ طبع المنیرید) میں حضرت عبدالله بن مسعود ً سے کی ہے، مجلونی نے کشف الخفاء (۲۸/۲ طبع الرسالہ) میں اس کی اساد کو ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المتصفى ۲ر ۹۰ ۳، روضة الناظر ۲ر ۵۲ م\_

<sup>(</sup>۲) مطالب اولى النبى ۵۲/۱۳ ۴۳۷، ۴۳۷، تنجرة الحكام ار۵۲ طبع المطبعة العامرة الشر فيرقام ها ۱۳۰۰ه-

کرنا چاہے تو امام شافعی وغیرہ فرماتے ہیں کہ اس کے لئے تقلید کرنا جائز نہیں ہے، اورایک قول جائز نہیں ہے، اورایک قول ہے کہ اس کے لئے اجتہاد کرنا ضروری ہے، اورایک قول ہے کہ اس کے لئے تقلید جائز ہے۔

اوراس بات کی دلیل کہاس پراجتہاد کرنا واجب ہے، یہ ہے کہ اس کا اپنے نفس کے حق میں اجتہاد کرنانص کے مشابہ ہے تو وہ اجتہاد پر قادر ہوتے ہوئے اجتہاد سے نہیں ہٹے گا، جس طرح نص کے ہوتے ہوئے قیاس پر ممل نہیں کرسکتا (۱)۔

اگرکوئی اجتهاد کا اہل ہواوروہ اجتهاد کرے، اور اجتهاد کی وجہ سے وہ کم جان لے تو اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ اس کوچھوڑ دے اور اسلطے میں اپنے مخالف کی تقلید کرتے ہوئے اس کے قول پر فتوی دے یا عمل کرے، صاحب ''مسلم الثبوت' کہتے ہیں: ''إجماعاً'' یعنی اس پر ائمہ حنفیہ کا اجماع ہے، اس لئے کہ جس چیز کا اسے علم ہوگیا ہے تو وہ اس کے حق میں اللہ کا حکم ہے، لہذا کسی کے قول کی بنا پر اس کو ترک نہ کرے گا، لیکن اگر مجتهد قاضی تقلید کرکے فیصلہ کردے تو امام ترک نہ کرے گا، لیکن اگر مجتهد قاضی تقلید کرکے فیصلہ کردے تو امام ابو صنیفہ کی ایک روایت کے مطابق اس کا فیصلہ نافذ ہوگا، اور دوسری روایت کے مطابق ہوگا، اور صاحبین کے قول کے مطابق بھی اس کا نفاذ نہیں ہوگا اور فتوی صاحبین کے قول پر ہے، اور امام ابو صنیفہ سے یہی دوسری روایت ہے اس کا نفاذ نہیں ہوگا اور فتوی صاحبین کے قول پر ہے، اور امام ابو صنیفہ سے یہی دوسری روایت ہے (۲)۔

اور جولوگ اجتهاد میں تجزی کے قائل ہیں ان کے نزد یک مطلق مجتهد پران مسائل میں تقلید ضروری ہے جن میں حکم شریعت اس کے سامنے ظاہر نہ ہو، چنانچہ وہ بعض مسائل میں مجتهد ہوگا اور بعض دیگر مسائل میں مقلد ہوگا، لیکن ایک قول میہ ہے کہ عالم شخص اس شرط کے ساتھ تقلید کرے گا کہ اس کے سامنے صحت کی وجہ واضح ہوجائے،

اس طور پر کہ دوسرا مجہ تداس کواس کے سامنے ظاہر کردے (۱)۔ اور بھی بھی عالم ثبوت میں بھی تقلید کرے گا، جیسے کہ کوئی شخص تقیح حدیث میں امام بخاری کی تقلید کرتا ہے، پھر غیر کے نزدیک ثابت شدہ چیز کی بنیادیر دلالت یا قیاس یا دفع تعارض میں اجتہا دکرے گا۔

مفتیان کے متعدد ہونے اور ان کے اختلاف کا مقلد پر اثر:

14 - اگر شہر میں صرف ایک مفتی ہوتو مقلد کے لئے اس سے رجوع کرنا اور جو مسئلہ اس کو معلوم نہ ہواس میں اس کے فتو ہے پر عمل کرنا واجب ہے۔

اوراگرمتعدد مفتی ہوں اور سب اہل ہوں تو مقلد کو اجازت ہے جس سے چاہے مسئلہ معلوم کرے اور سب سے بڑے عالم سے رجوع کرنااس کے لئے ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ یہ معلوم ہے کہ صحابہ کرام کے زمانہ میں عوام الناس افضل مفضول دونوں سے پوچھتے تھے، اور حضرت ابو بکر و عمر کے علاوہ کسی سے پوچھتے سے سی کونہیں روکا گیا، کہذا صرف علم وعدالت کی رعایت رکھنا ضروری ہے۔

لیکن اگر دو عالموں کے قول میں تعارض ہواور ایک کا فتوی دوسرے کے فتوے سے مختلف ہوتو اس شخص کے فتوے پر عمل کرنا ضروری ہے جس کو وہ خود علم ودیانت میں افضل سمجھتا ہو، چنانچ علم اوردیانت کی بنیاد پر دونوں مجہدین کے درمیان ترجیج دینا اس پر واجب ہے،صاحب'' مطالب اولی النہیا'' کہتے ہیں:کسی قول یا وجہ کی بنیاد پر ترجیح کو صرف نظر کرتے ہوئے تھم یا فتوی دینا بالإ جماع کی بنیاد پر ترجیح کو صرف نظر کرتے ہوئے تھم یا فتوی دینا بالإ جماع حرام ہے، اور بیاس کئے کہ زیادہ علم والے سے خطا کا امکان کم ہوتا ہے اور مقلد کو بیحق نہیں کہ وہ اپنے لئے اختیار رکھے کہ جس کو چاہے لے اور جس کو

<sup>(</sup>۱) البر ہاں لنجو بنی ۲۲ ۲ ۴ ۱۳ ا د اکٹر عبدالعظیم الدیب امیر قطر کے نفقہ سے شائع شدہ ووسیا ھ، روضة الطالبین ۱۱۷ ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) مسلم الثبوت ۲ ر ۳۹۳، ۹۳۳ س

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ۲/۲۰۴۰

چاہے چھوڑ دے، اور خاص طور سے اس وقت جب کہ وہ رخصتوں کا متلاثی ہوکہ مخض خواہش کی بنا پرجو پسند ہواس کو لے لے، اور بیاسی متلاثی ہوکہ مخض خواہش کی بنا پرجو پسند ہواس کو لے ہے، اور بیاسی طرح ہے جس طرح دلیلوں کے درمیان ترجیح مجتهد پرواجب ہے، اور ان میں سے کسی ایک کو اختیار کرنے کا حق نہیں ہے، بیمتفق علیہ ہے اور جن حضرات نے اس کے لئے حق اختیار کی اجازت دی ہے، جن کی تعداد قلیل ہے، انہوں نے اس وقت اس کی اجازت دی ہے جب کہ ترجیح ممکن نہ ہو (۱) اور اس میں اختلاف اور اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: '' اصولی ضمیم''، اس لئے کہ اس مسئلہ میں اختلاف ہے۔

### مذاهب كى تقليد:

21 - شوکانی نے کہا: تقلید کی اجازت دینے والوں کے درمیان اختلاف ہے کہ کیاعام آدمی پر متعین مسلک کا التزام ضروری ہے، ایک جماعت کا قول ہے کہ لازم ہے، اور الکیالہ ہر "سی نے اس کوفتار کہا ہے۔

اوردوسرے فقہاء کا قول ہے کہ لازم نہیں ہے، ابن بر ہان اور نووی نے اس کوراج کہا ہے، اور یہی حنابلہ کا مسلک ہے، ان کی دلیل بیہ کہ صحابہ کرام نے عام لوگوں پر بعض مسائل میں بعض صحابہ کی تقلید اور بعض دیگر مسائل میں بعض دیگر مسائل میں بعض دیگر مسائل میں بعض دیگر صحابہ کی تقلید کرنے میں نکیر نہیں کی ہے، اور مذاہب ومسالک کے ظہور سے پہلے اسلاف جس کی چاہتے تقلید کرتے تھے (۲) اور پر مسئلہ مختلف فیہ ہے، تفصیل کے لئے دیکھنے: "اصولی ضمیمہ،"۔

اور وہ حضرات جو عام آ دمی کے لئے کسی متعین مذہب کے التزام کو واجب قرار دیتے ہیں ان کے نزدیک وہ اس کی عزیمتوں اور رخصتوں پر

عمل کرے گا، الایہ کہ اس کے سامنے پی ظاہر ہوجائے کہ دوسرااس کے التزام سے بہتر ہے، ابن تیمیہ کہتے ہیں: اگر کسی معاملہ میں اللہ ورسول کا حکم اس کے سامنے ظاہر ہوجائے تو وہ اس سے نہ ہٹے، اور اللہ و رسول کے حکم کے خلاف کسی کی انتباع نہ کرے، اور اس کے لئے مناسب تقلید کے خم کے خلاف کسی کی انتباع نہ کرے، اور اس کے لئے مناسب تقلید کی فتوے کی تقلید کے ذریعہ متعین مذہب سے نکلنا جائز ہے (۱)۔

## صحیح تقلید پرمل کرنے کا اثر:

1۸ - جوتقلید صحیح پر عمل کرے تو اس پر کوئی نکیر نہیں ہے، اس لئے کہ اجتہادی مسائل میں کوئی نکیر نہیں ہے، اور احتساب کا دعوی بھی اس میں شامل نہیں ہے، اسی لئے حاکم اس کو اس کے فعل سے منع نہیں کرسکتا۔

اور بیاس چیز میں بالکل واضح ہے جس کا ضررصرف مقلد تک محدود ہو، جیسے کوئی شخص اپنی شرم گاہ کوچھولے پھر بغیر وضو کئے نماز پڑھ لے، لیکن اگر اس کے فعل میں ایسا ضرر ہو جو دوسرے کو پہنچ تو ایک قول بیہ ہے کہ حاکم یامحتسب اگر اس کوحرام سمجھتا ہے تو اس پر اعتراض کرنااس کے لئے ضروری ہے (۲)۔

اور تقلید صحیح پر عمل کرنے والے پر نکیر نہ کرنے کا مطلب بینہیں ہے کہ جو عالم اس کے فعل کو مرجوح سمجھتا ہے وہ اس کی وضاحت نہ کرے، حالانکہ وضاحت کرنا تو اہل علم کا طریقہ رہا ہے اور رہے گا، چہ جائے کہ وہ ان کے درمیان قبول کرنے اور رد کرنے کا مختلف فیہ معاملہ ہواور بھی بھی بعض مجتہدین بعض کو خطا وار تھ ہراتے ہیں، خاص طور پر اس شخص کو جو معارضہ سے محفوظ صحیح نص کی مخالفت کرے، اور اکثر اصولیین کے قول کی بنیاد پر یہ بات واضح ہے اور بیلوگ اجتہادی

- (۱) کشاف القناع ۲۸۷۰۳
- (۲) نهایة المحتاج ار ۱۹ اطبع القاهره په

<sup>(</sup>۱) المستصفى ۳۹۲،۳۹۱،۳ روضة الناظر ۳۵۴،۷۲، ارشاد الفول رص ۲۷، البر مان للجو ين ۱۳۲۲، ۱۳۴۲، ۱۳۴۲، نهاية الحتاج ارابم، مطالب اولى النهى ۲۷۱۲،۶ تبرة الحكام ۱۷۱۱-

<sup>(</sup>۲) ارشادالفحول رص۲۷۲\_

مسائل میں مجتهد خطاوار کہنا جائز قرار دیتے ہیں، البتہ یہ بیان مخالف علماء کے عذر کی وضاحتکے ساتھ اوران کے مرتبہ کا لحاظ اوران کی شان کا خیال رکھتے ہوئے ہوگا، واللہ اُعلم۔

نیزید قاعدہ ایسے مقلد کے خلاف جس کا معاملہ حاکم کے سامنے پیش ہو، حاکم کا اپنے اجتہاد کے مطابق مناسب فیصلہ کرنے سے مانع نہیں ہے، اس کئے کہ قاضی کو اختیار نہیں ہے کہ وہ جس کو صحیح سمجھتا ہے اس کے خلاف فیصلہ کرے (۱)۔

#### مقلد کافتوی دینا:

19- ائمہ ثلاثہ کے نزدیک مفتی کے لئے مجتهد ہونا شرط ہے، اور حنفیہ کے نزدیک مفتی کے لئے مجتهد ہونا شرط ہے، اور حنفیہ کے نزدیک میں مولئے ہوئے کی شرط ہے اور بیلوگوں کی سہولت وآسانی کے لئے ہے (۱)۔

اورابن القیم نے اس بات کو تھے قرار دیا ہے کہ ضرورت کے وقت اور مجتہد عالم کی عدم موجودگی میں مقلد کا فتوی دینا جائز ہے (۳) اور حنا بلہ میں سے ابن حمدان نے ضرورت کی قیدلگائی ہے (۴) اور شوکانی نے بعض اصولیین کی بیشر طفقل کی ہے کہ مفتی صاحب نظر ہواوراس کو فتوے کے ماخذ کاعلم ہوور نہ جائز نہیں (۵)۔

اورابن قدامہ کہتے ہیں: مفتی کے لئے جائز ہے کہ سنے ہوئے مسائل بتادے، البتہ اس حالت میں وہ مفتی نہیں ہوگا بلکہ اس کی حیثیت مخبر (بتانے والے) کی ہوگی، چنانچہ وہ اس بات کا محتاج ہوگا کہ وہ کسی متعین مجتہد کی طرف سے خبر دیتو وہ مسئلہ اس کی خبر کی وجہ

- (۱) الأشباه والناظر للسيوطي رص ۱۵۸ طبع مصطفیٰ الحلبي قاہر ہ ۸ کے سیارہ المغنی لابن قدامہ ۲۰۸۸ ۳۰۔
  - (۲) مجمع الأنبر ۲ر۱ ۱۳۲۰ المغنی ۹ر ۵۲\_
    - (۳) إعلام الموقعين الرايهم.
- (٧) صفة النقوي والمفتى والمستفتى لا بن حمدان رص ٢ ٢ طبع المكتب الإسلامي ومثق -
  - (۵) ارشادالفحول رص۲۹۲\_

سے معمول بہ ہوگا،اس کے فتوے کی وجہ سے ہیں (۱)۔

اور شوکانی نے صحیح قرار دیا ہے کہ مقلد جو پچھا ہے جمہدہ سے من کر مستفتی کے سامنے پیش کر ہے تواس کا فقوے سے کوئی تعلق نہیں ہے، بلکہ وہ محض اس کے قول کوفقل کرنا ہے، وہ کہتے ہیں: میرااعتقادیہ ہے کہ مقلد مفتی کے لئے بیجا ئز نہیں کہ وہ اللہ اور اس کے رسول کے تکم یا حق یا حلال وحرام کے بارے میں پوچھنے والے کوفتوی دے، اس لئے کہ مقلدان باتوں میں سے پچھ نہیں جانتا، ان کوتو صرف جمہدی جان سکتا ہے، اور بیاس وقت ہے جب سائل اس سے کوئی مطلق سوال کرے، لیکن اگر سائل کسی کے قول یا کسی کی رائے کے متعلق سوال کرے تواگر وہ اس کے مسلک سے واقف ہوتو اس کو اس کی روایت کرنے اور اس کوفقل کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے (۲)۔

اورابن صلاح نے شافعیہ میں سے کیمی اور رویانی سے نقل کیا ہے کہ مفتی کے لئے اس چیز میں فتوی دینا سے خبیں ہے جس میں وہ خود مقلد ہو، پھر ابن صلاح کہتے ہیں: اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے لئے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اس کو اس طرح پیش کرے گویا کہ اپنی جانب سے کہ درہ اس کی نسبت کر دے اور اپنے اس امام کی جانب سے کہ درہ ہاہے، بلکہ اس کی نسبت کر دے اور اپنے اس امام کی طرف سے نقل کرے جس کا وہ مقلد ہے، ابن صلاح کہتے ہیں: اس قاعدہ کے پیش نظر ہم نے مقلد بن میں سے جن کو مفتی شار کیا وہ در حقیقت مفتی نہیں ہیں، بلکہ ان کے قائم مقام ہیں اور ان کا فریضہ درجے ہیں اور ان کا فریضہ انجام دے رہے ہیں (۳)۔

#### كيامقلدا بل اجماع ميں سے ہے:

۲- جمہوراصولیین کے نز دیک مقلد فقیہ نہیں ہے، اسی لئے وہ اس

- (۱) المغنی ۱۹رام \_
- (٢) رسالة القول المفيد في الإجتهاد والتقليد للثو كاني راواخررساله ـ
- (٣) فتاوى ابن الصلاح مخطوطه بدارا لكتب المصرية: رقم (١٨٨٩ اصول فقه) "ق"٠١-

بات کے قائل ہیں کہ اجماع میں اس کی رائے معتبر نہیں ہوگی ،خواہ وہ فقہی مسائل سے واقف ہو، اس لئے کہ اہل اجماع کے مابین جامع چیز رائے ہے، اور مقلد کی بذات خود کوئی رائے نہیں ہوتی ،اس لئے کہ اس کی رائے ہے، اور بیاس وقت کہ اس کی رائے دراصل اس کے امام کی رائے ہے، اور بیاس وقت ہے جب کہ وہ بعض مسائل میں بھی مجتبد نہ ہو، چنانچہ اگر ایسا ہے تو اجتہاد میں تجزی کے جواز کے قاعدہ کے مطابق ان مسائل میں اس کی رائے اجماع میں معتبر ہوگی جن میں وہ مجتبد ہے (۱)۔

#### مقلد كافيصله:

17 - شافعیہ اور حنابلہ نے قاضی میں مجہدہونے کی شرط لگائی ہے اور کہا کہا کہا کہا کہا کہ کا ہے اور ابن حزم نے اس پراجماع کا دعوی کیا ہے، اس لئے کہار شاوباری ہے: "و أَنِ احْکُم بَینَهُم بِمَا اَنْوَلَ اللّٰهُ "(۲) (اور آپ ان لوگوں کے درمیان فیصلہ کرتے رہئے اُنُولَ اللّٰهُ "(۲) (اور آپ ان لوگوں کے درمیان فیصلہ کرتے رہئے اسی (قانون) کے مطابق جو اللہ نے نازل کیا ہے)، دوسری جگہ ارشاد ہے: "فَإِنُ تَنَازَعُتُم فِيُ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولِ "(۳) (پھراگرتم میں باہم اختلاف ہوجائے کسی چیز میں تو اس کو اللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹا لیا کرو) اور غیر مجہد صرف تقلید کے ذریعہ فیصلہ کرتا ہے اور جو پچھاللہ نے نازل کیا ہے اس کی طرف اور رسول کی طرف وہ رجوع کرنانہیں جانیا۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: قاضی کے لئے جائز نہیں کہ کسی دوسرے کی تقلید کرے اور دوسرے کے قول پر فیصلہ کرے،خواہ اس کے سامنے حق ظاہر ہواور اس کا غیراس میں اس کا مخالف ہو یا اس کے لئے حق ظاہر نہ ہو،اور چاہے وقت میں گنجائش ہویا نہ ہو۔

اورتمام حفیہ اور متاخرین حنابلہ کا بی قول ہے کہ قاضی کے لئے مقلہ ہونا جائز ہے، تا کہ لوگوں کے معاملات واحکام معطل نہ ہوں، اور حفیہ اس کی علت بیان کرتے ہیں کہ قضاء کا مقصد جھگڑوں کوختم کرنا ہے تواگر تقلید سے یہ مقصد حاصل ہوجائے تو جائز ہے (۱)۔ اور شافعیہ کے نزد یک بیہ ہے کہ اگر مجہد قاضی کا ملنا ناممکن ہوتو بوقت ضرورت مقلد کو قاضی بنانا جائز ہے اور ضرورت کا تحقق دو چیزوں سے ہوتا ہے:

اول: صاحب شوکت بادشاہ اس کو قاضی بنائے ، برخلاف نائب سلطان کے، جیسے قاضی اکبر، تواگروہ کسی مقلد قاضی کو ذمہ داری دے تو پیضر ورت نہیں ہے، اور مجہد کی موجودگی میں غیر مجہد کو قاضی بنانا بادشاہ کے لئے حرام ہے، پھراگراس کی شوکت ختم ہوجائے تواس کے ختم ہونے کی وجہ سے قاضی بھی معزول ہوجائے گا۔

دوم: کوئی ایسا مجہدنہ ل سکے جو قضاء کے لائق ہو، کیکن اگرکوئی ایسا مجہد مل جائے جو قضاء کے لائق ہوتو مقلد کو قاضی بنانا جائز نہیں ، اور اس کوذ مہدار بنانا نافذ نہیں ہوگا۔

مجبوری میں بنائے ہوئے قاضی پر لازم ہے کہ وہ علاء سے مراجعت کرے اور یہ تفق علیہ مسلہ ہے، اور شافعیہ کے نز دیک اس پرضروری ہے کہا ہے فیصلوں میں اس کی بنیاد کی وضاحت کرے۔

جب اجتها دتبدیل ہوجائے تو مقلد کیا کرے:

۲۲ - جب کوئی مقلد کسی مجہد کے فتوے کے مطابق کوئی ممل کرے اور
پھر مجہد کا اجتهاد بدل جائے تو مقلد کے لئے نافذ شدہ تصرف کے سلسلے
میں اس کے دوسرے اجتہاد کی پیروی ضروری نہیں ہے، جیسا کہ اگر کوئی
شخص کسی عورت سے ولی کے بغیر نکاح کرلے اور مجہد کا مقلد ولی کے

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم الثبوت ۲۱۸،۲۱۷۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده رویم\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۵۹\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۵۲،۴۱۶، تبرة الحکام ار۴، ۴، روضة الطالبین ۱۱ر ۹۷،۹۴، شرح المنهاج بحاشیة القلیو بی وعمیره ۲۹۷۸

بغیر نکاح کوشی سمجھتا ہے پھر جمہتد کا اجتہاد بدل گیا اور اب وہ اس کو باطل سمجھتا ہے اور اس کو طرح اگر کسی حاکم نے اس کے لئے اس کا فیصلہ کر دیا، اس لئے کہ ایک اجتہاداسی طرح کے اجتہاد سے نہیں ٹوٹتا ہے۔

اور مجتہد پر جب کہ اس کا اجتہاد تبدیل ہوجائے یہ لازم نہیں ہے کہ وہ اپنے مقلدین کواس کی اطلاع دے۔

اور بیاس وقت ہے جب اجتہا دمعتبر ہو، برخلاف اس کے کہ اگر یقینی طور پر اس کی غلطی واضح ہوجائے، اس طرح کہ وہ معارضہ سے محفوظ کسی صحیح نص کے خلاف ہو یا اجماع یا قیاس جلی کے خلاف ہوتو اس کا فیصلہ توڑ دیا جائے گا۔

اور ایک قول یہ ہے کہ اس سلسلے میں نکاح اور دوسرے معاملات میں میں فرق ہے، نکاح میں فیصلہ توڑدیا جائے گا، دوسرے معاملات میں نہیں توڑا جائے گا۔

البتہ فتوی کی بنا پر مقلد کے تصرف کرنے سے پہلے پہلے اگراجتہاد تبدیل ہوجانے کے بعداس کواس تصرف پر اقدام کا اختیار نہیں ہے،اگر یہی فتوی اس کی تنہا بنیاد ہو(۱)۔

استقبال قبلهاوراوقات نماز وغيره ميں تقليد:

۲۷ - جس شخص کے لئے بغیر کسی حرج کے دیکھ کریا کسی اور طریقہ سے کعبہ کی جہت جانناممکن ہوتو اس کے لئے خبر پر عمل کرنا حرام ہے اور اس میں اس پراجتہا داور تقلید حرام ہے۔

اور اگر علم ممکن نه ہوتو وہ معتمد شخص کی خبر پر عمل کرے گا جو بقینی طور سے خبر دے، پس اگر اس کے لئے بیم ممکن ہوتو اجتہاد وتقلید اس کے لئے حرام ہے، ورنہ وہ قبلہ کے دلائل وعلامات میں اجتہاد کرے اور جو دلائل وعلامات میں اجتہاد نہ کرسکتا ہوتو وہ

ایسے معتمد شخص کی تقلید کرے جوقبلہ کی علامات سے واقف ہو، چنانچہ اگر کسی نے امکان تقلید کے باوجود بغیر معتبر تقلید کے نماز پڑھ لی تواس پر اعادہ واجب ہے، خواہ نماز قبلہ رخ ہوئی ہو، البتہ جس شخص نے اجتہاد یا تقلید کے ساتھ نماز پڑھی اور قبلہ رخ پڑھی یا حالت اس کے سامنے واضح نہ ہو کی تواس کے ذمہ اعادہ نہیں ہے (۱)۔

اوراس مسکلہ میں اختلاف اور تفصیل ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' استقبال قبلہ''۔

اور اوقات نماز میں تقلید کے سلسلے میں تفصیل اس کے قریب قریب ہے (۲)، دیکھئے: اصطلاح" اُوقات صلاق"۔

باخبرنجومیوں اور حساب لگانے والوں کی تقلید مثلاً اگر وہ حساب میں غور وفکر کر کے ماہ رمضان کی آمد کے سلسلے میں اجتہاد کریں تومشہور یہ ہے کہ ان کی تقلید کرتے ہوئے ان کے قول کے مطابق روزہ رکھنا اورا فطار کرنا واجب نہیں ہے، بلکہ ناجائز ہے۔

شافعیہ میں سے رملی کا قول ہے کہ نجومی اور حساب لگانے والے کے لئے اپنے علم کے مطابق عمل کرنا جائز ہے، بلکہ ان پرواجب ہے، اور کسی کے لئے ان کی تقلید کرنا جائز نہیں ہے اور دوسری جگہانہوں نے کہا کہ دوسروں کو بھی اس پڑل کرنے کی اجازت ہے (س)۔

لیک سے نہ نے مد میں اس پڑل کرنے کی اجازت ہے (س)۔

لیک سے نہ نے مد میں اس ایران کا ایرانیاں کا ایرانیاں کے ساتھ کی ہے۔

لیکن ما لکیہ کے نزدیک فجر اورغروب میں روزہ دار کے لئے تقلید جائز ہے، خواہ اس کواجتہاد پر قدرت حاصل ہو، اور انہوں نے اس کے اور قبلہ کے درمیان فرق کیا ہے، اس لئے کہ اس میں غلطیاں زیادہ ہوتی ہیں (۴) واللہ اعلم ۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهى ۱۸ ۵۳۹/۹ وعلام الموقعين ۱۲۳۳، روضة الطالبين ۱۱/۷-۱، جمح الجوامع ۱/۲۱ ۳۹۱،۳۹۳

ر) نهایة الحتاج اروا ۲۸،۴۲۸، کشاف القناع ار ۳۰۷ س

<sup>(</sup>۲) المغنىار ۳۸۷، نهاية المحتاج ار ۲۲ ۳، کشاف القناع ار ۲۵۹ ـ

<sup>(</sup>س) روضة الطالبين ۲ر۷ ۴ سرنهاية المهتاج ار ۱۳ ۳ س

<sup>(</sup>۴) الدسوقي على الشرح ار ۵۲۶\_

#### متعلقه الفاظ:

#### تموّل:

۲ – فقہاء کے نزدیک تموّل سے مراد مال کو اپنے لئے خالص بنانا ہے (۱) ۔ ہے (۱) ۔

چنانچ تقوم تموّل سے خاص ہے، اس کئے کہ تقوم میں شرعی طور پرکسی چیز سے انتفاع کا مباح ہونا ضروری ہے جواس کے متمول ہونے سے ذائد ہے (۲)۔

#### اجمالي حكم:

سا- عقد بیج وغیرہ میں تمام شرائط کے پائے جانے کے ساتھ معقودعلیہ کامتقو م ہونا شرط ہے، لیعنی اس سے انتفاع جائز ہو، چنانچہ غیر معقوم مال کی بیچ جائز نہیں ہے۔

اور اس مسکلہ میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (<sup>(m)</sup>،البتہ حنفیہ غیر متقوم کی بھے اور غیر متقوم کے ذریعہ سے شراء کے درمیان فرق کرتے ہیں، چنانچہ غیر متقوم مال کی بھے ان کے نزدیک باطل ہے، اور اس پر کوئی حکم مرتب نہیں ہوگا، جیسے خزیر کے بدلہ خون کی بھے، لہذا مشتری مبھے کا اور بائع ثمن کا ما لک نہیں ہوگا، چاہے نیچ نفتہ ہویا ادھار۔

البنة غیر متقوم ثمن کے ذریعہ خرید ناان کے نز دیک فاسد ہے اور اس پر بیچ فاسد کے احکام جاری ہوں گے۔

- (۱) المصباح المنير ماده: "مول" ـ
- (۲) حاشیه بن عابدین ۴ رسطیع بولاق۔
- (۳) دررالحکام ۱۹۲۱، ۱۹۲۰، حاشید این عابدین ۱۹۳۳، الخرشی ۲۹۸/۲ اور اس کی جدر ۱۹۳۳، الخرش ۱۹۳۳، اور الاکلیل اس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقهید راص ۱۹۲۱ میج دارالعلم، جوا ہرالاکلیل ۲۸۳، نہاییۃ الحتاج سر ۳۸۳ طبع الحکملی، المہذب ۲۸۸، ۲۹۸ طبع دارالمعرفی، روضة الطالبین ۳۸ م ۱۹۳۳ میلا میل کے بعد کے صفحات، ۲۸۵ کے الم المغنی لابن قدامہ ۲۸ ۲۸۴ طبع الریاض ۔

#### ندوس لفو م

#### تعريف:

ا - تقوم: "تقوّم الشيء تقوما" كامصدر به قوّم كامطاوع به كهاجا تا ب: "قوّمته فتقوم" يعنى مين نے اس كوسيدها كياتو وه سيدها هوگيا، اس طرح كهاجا تا به: "ثمنته فتثمن" يعنى مين نے اس كى قيت لگائى تواس كى قيت لگ ئى (۱) -

اور فقہاء کے نزدیک: تقوم کا معنی کسی شی کا ایسا مال ہونا ہے کہ مجبوری کے بغیر شرعاً اس سے انتفاع جائز ہو، چنانچہ ہر معقوم، مال ہے، اور ہر مال، معقوم نہیں ہے، الہذا ایک چیز مباح ہے، لیکن اس کو مال نہیں سمجھا جاتا ہے تو وہ مال نہیں ہے، جیسے گیہوں کا دانہ، اور جو مال سمجھا جاتا ہے، لیکن اس سے انتفاع جائز نہیں ہے تو وہ معقوم نہیں مال سمجھا جاتا ہے، لیکن اس سے انتفاع جائز نہیں ہے تو وہ معقوم نہیں ہے، جیسے شراب، اور اگر دونوں باتیں نہ ہوں تو وہ نہ مال ہے نہ معقوم ہوگا (۲)۔

تقوم کا استعال ان چیزوں میں ہوتا ہے جن کی تحدید گن کریا ناپ کر ہو، جیسے حیوان اور کپڑے، تو اس اعتبار سے تقوم، مثلی کے مقابلہ میں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير بمحيط المحيط ،القامون المحيط ماده: `` قوم' ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۴۸ر۳، در رالحکام ایرا ۱۰ـ

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج ١٥٩/٥، الأشباه والنظائر للسيوطى رص ٣٥٦ طبع دار الكتب العلميه -

اور دونوں حالتوں کے درمیان فرق کی وجہ یہ ہے کہ بیج کا مقصد اصلی مبیع ہے، اس لئے کہ انتقاع اعیان سے ہوتا ہے، قیمتیں تو مبادلہ کا ذریعہ ہیں (۱)۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے:''بطلان''،'' فساد''،''بیج منہی عنہ'۔

#### ہلاک شدہ چیز وں کا تقوم:

الم - ہلاک شدہ اشیاء کے ضمان کے واجب ہونے کے لئے ایک شرط یہ ہے کہ ہلاک شدہ چیز متقوم ہو، چنانچ مسلمان کی شراب یا خزیر کے ہلاک کرنے کا صان واجب نہ ہوگا، چاہے ہلاک کرنے والامسلمان ہویا ذمی، اس لئے کہ مسلمان کے حق میں شراب اور خزیر متقوم نہیں ہیں (۲)، (دیکھئے: "اتلاف' فقرہ (۲ سا، ار .....)۔

البتہ اگر کسی مسلمان یا ذمی نے کسی ذمی کی شراب یا خزیر کو ہلاک کردیا تو حفیہ اور مالکیہ وجوب ضان کے قائل ہیں، اوران کی دلیل بیہ ہمیں حکم دیا گیا ہے کہ ہم ذمیوں کو اور ان کے مذہب کو چھوڑ دیں، اور حضرت عمر سے کہ انہوں نے اپنے عمال سے چھوڑ دیں، اور حضرت عمر سے مروی ہے کہ انہوں نے اپنے عمال سے پوچھا: '' ذمی لوگ جو تمہار بے پاس سے شراب لے کر گذرتے ہیں تو تم کیا کرتے ہو؟ تو انہوں نے جو اب دیا: ہم اس کا عشر لیتے ہیں، پھر انہوں نے جو اب دیا: ہم اس کا عشر لیتے ہیں، پھر انہوں نے قرمایا: ایسا نہ کیا کرو، ان کو اس کی بھے کا ذمہ دار بنا دو، اور اس کی تھے ان کے طن خدموق تو ان کے لئے اس چیز کا حکم نہ دیتے، چنا نچہ اگر وہ ان کے لئے اس چیز کا حکم نہ دیتے، چنا نچہ اگر وہ ان کے لئے اس چیز کا حکم نہ دیتے، چنا نچہ اگر وہ ان کے لئے مال سے تو تمام دیگر اموال کی طرح اس کا بھی ضمان

واجب ہوگا(۱)۔

شافعیه اور حنابلہ کہتے ہیں کہ مطلقاً شراب اور خزیر کا ضان واجب نہیں ہے، خواہ وہ کسی مسلمان کے ہوں یا کسی ذمی کے، اس لئے کہ حضرت جابرؓ سے مروی ہے کہ بی کریم عیسیہ نے ارشاوفر مایا: "الله و رسوله حرما بیع المخمر و الممیتة و المحنزیر والا صنام" (") (سن لو! بیشک اللہ اور اس کے رسول نے شراب، مردار، خزیر اور بتوں کی بیج کو حرام قرار دیا ہے ) اور جس چیز کی بیجاس کی حرمت کی وجہ سے حرام ہوتو اس کی قیمت واجب نہ ہوگی، جیسے مردار، اور اس لئے بھی کہ شراب اور خزیر غیر متقوم ہیں تو ان کا ضمان مردار، اور اس لئے بھی کہ شراب اور خزیر غیر متقوم ہیں تو ان کا ضمان ہیں، اسی طرح ذمی کے حق میں بھی غیر متقوم ہیں، یہ ہے کہ نبی کریم عیر متقوم ہیں، یہ ہے کہ نبی کریم علقہ ما علیہ ما علیہ ما للمسلمین و علیہ ما علیہ ما علیہ ما علیہ ما للمسلمین و علیہ ما علیہ ما علیہ ما اللمسلمین و علیہ ما علیہ ما اللمسلمین و علیہ ما علیہ ما علیہ ما علیہ ما اللمسلمین و علیہ ما علیہ ما علیہ ما اللمسلمین و علیہ ما عل

- (۱) بدائع الصنائع ۷ / ۱۹۷ ، الزيلعي ۵ ر ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، مواہب الجليل ۷ م ۲۸۰ ۲۸
- (۲) حدیث: "ألما إن الله ورسوله حرما بیع المخمر والمیتة والخنزیر والأصنام" کی روایت بخاری (۳۲ مر۳۸ طبح السّلفیه) اورمسلم (۳۲ م ۱۲۰۷ طبع عسی الحلمی ) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "لهم ما للمسلمین ...... بخاری مین حضرت انس بن ما لک سے یہ الفاظ آئے ہیں: "من شهد أن لاإله إلماالله و استقبل قبلتنا، وصلی صلاتنا و أكل ذبیحتنا فهو المسلم له ما للمسلم، وعلیه ما علی المسلم " (جُوض گوائی دے كه الله كعلاوه كوئي معبود نہیں ، اور ہمار حقبلہ كوقبلہ بنائے اور ہماری نماز كی طرح نماز پڑھے اور ہمارا ذبیحه كھائے تو وہ مسلمان ہے، اس كے لئے وہی حقوق ہیں جوكی مسلمان کے لئے ہیں اور اس پر وہ چیزیں واجب ہیں جوكسی مسلمان پر واجب ہیں) ( ار ۹۷ مطبع بر وہ چیزیں واجب ہیں جوكسی مسلمان پر واجب ہیں) ( ار ۹۷ مطبع ماتھ مرسلاً كی ہے: "من شهد منكم أن لاإله إلماالله وأن محمداً عبده ورسوله واستقبل قبلتنا وأكل من ذبیحتنا فله مثل ما لنا وعلیه مثل ما علینا ومن أبی فعلیه الجزیة" (الاً موال لا بن وعلیه مركز الملک فیمل)۔

<sup>(</sup>۱) ردامجتار ۲۸سر

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۷/ ۱۹۲۵، الزیلعی ۵/ ۲۳۳، مجمع الضمانات رص ۱۳۲،۱۳۳، الشرح الصغیر ۴/ ۲۰۰۰، نهایة المحتاج ۷/ ۲۷۷، مغنی ۵/ ۲۹۹،۲۹۸\_

عقد ذمہ کو قبول کرلیں تو ان کو بتلا دو کہ ان کے لئے وہی حقوق ہیں جو مسلمانوں کے لئے ہیں اور ان پر وہی چیزیں واجب ہیں جو مسلمانوں کے حق پر واجب ہیں )، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز مسلمانوں کے حق میں خابت ہوتی وہ فرمیوں کے حق میں بھی خابت ہوگی ، نہ یہ کہ ان کا حق مسلمانوں سے بڑھ کر ہو، اور اس لئے بھی کہ عقد ذمہ اسلام کا بدل ہے تو اس سے وہی چیزیں خابت ہوتی ہوتی ہوتی ہیں ، اس لئے کہ بدل اصل کے خالف نہیں ہوتا ہے، لہذا ان کے حق میں بھی ان دونوں کا تقوم ساقط ہوجائے گا (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" اتلاف"اور"ضان"۔

## منافع كاتقوم:

۵- شافعیہ اور حنابلہ کی رائے اور مالکیہ کا ایک قول یہ ہے کہ منافع معقوم مال ہیں اور عین کی طرح عقد وغصب کی وجہ سے ان کا ضان ہوگا اور اس کی دلیل کہ منفعت بذات خود معقوم ہے، یہ ہے کہ تقوم کا معنی عزیز ہونا ہے اور منافع بذات خود لوگوں کے نزدیک عزیز ہیں اور اسی وجہ سے ان منافع کے حصول کے لئے لوگ اعیان کو خرچ کرتے ہیں، بلکہ ان ہی کے اعتبار سے اعیان کی قیمتیں لگائی جاتی ہیں تو یہ محال بات ہے کہ وہ خود معقوم نہ ہوں (۲)۔

اور حنفیہ کی رائے اور یہی مالکیہ کا ایک قول ہے کہ منافع بذات خود معقوم نہیں ہیں، بلکہ عقد کے ہونے کے وقت ضرورت کی بنا پر معقوم

ہوتے ہیں، اس لئے کہ تقوم وجود اور إحراز سے نہیں بڑھ سکتا، اور باقی ندر ہے والی اشیاء میں وجود اور إحراز کا کوئی تصور نہیں ہے (۱)۔ باقی ندر ہے والی اشیاء میں وجود اور احراز کا کوئی تصور نہیں ہوفقہی اور اس اختلاف کی بنیاد پر بہت سے مسائل متفرع ہیں جوفقہی کتابوں کے '' اُبواب الغصب'' میں اور اصطلاح '' ضان'' نغصب'' اور'' اجارہ'' میں بھی دیکھے جا سکتے ہیں۔



<sup>(</sup>۱) الزيلعي ۲۳۵۵، المغنى لابن قدامه ۲۹۹،۲۹۸ طبع الرياض، نهاية المختاج ۱۹۵۵ ـ ا

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۱۸۲۸، روضة الطالبین ۱۵ سا، مطالب أولی النبی ۵۹/۸، شائع کرده المکتب الاسلامی ، بدایة المجتبد ۳۲۱/۲ شائع کرده دارالمعرف، القوانین الفقهیه رص ۲۱۷ طبع دارالعلم، الزیلعی ۲۳۳۸، البنایه ۱۹۸۸، میمکد فتح القدیر ۲۳۹۸،

<sup>(</sup>۱) تكمله فتح القدير٤/ ٣٩٦،١٤٥ طبع الأميريه، العنابيه بهامش فتح القدير ١٤/ ٣٩١/ البنابيه ٢/٢١/ ،بداية المجتهد ٢/٢١ ١٣، القوانين الفقيبيه رص ٢١٤ ـ

# تقویم

#### تعريف:

ا - لغت میں تقویم "قوم" کا مصدر ہے، جس کا ایک معنی قیمت لگاناہے، اگر کسی چیز کی مقدار نفذ کے ذریعہ بتائی جائے اوراس کواس کی قیمت بنادیا جائے تو کہا جاتا ہے: "قوم المتاع" (۱)۔

تقویم کا اصطلاحی مفہوم لغوی مفہوم سے الگنہیں ہے۔

#### اجمالي حكم:

۲ - اصل میں تقویم جائز ہے، اور کھی بھی واجب ہوتی ہے، جیسے زکا ۃ
نکالنے کے لئے مال تجارت کی تقویم اور اگر محرم خشکی کے کسی جانور کو
مارڈ الے تواس کی تقویم۔

#### سامان تجارت کی تقویم:

۳-فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ زکا ۃ نکالنے کے لئے سامان تجارت کی تقویم واجب ہے، اس میں تمام شرائط پورے ہونے کی رعایت رکھی جائے گی، جیسے مال کا نصاب کے برابر ہونا اور اس پرسال کا گذرنا۔

اوراس میں ان کا اختلاف ہے کہ سامان تجارت کی تقویم کس چیز کے ذریعہ ہوگی، چنانچہ حفنیہ اور حنابلہ کی رائے مدہ کے کہ مال تجارت کی تقویم اس چیز کے ذریعہ ہوگا، جوفقراء کے لئے زیادہ نفع بخش ہو، اس

طور پر کہ سونے اور چاندی میں سے جس سے نصاب پورا ہوجائے اس سے سامان تجارت کی قیمت لگائی جائے گی، چاہے شہر کی غالب کرنبی سے اس کی قیمت لگائی جائے (اور حنابلہ کے نزدیک یہی اولی ہے، کیونکہ یہ فقیر کے لئے زیادہ نفع بخش ہے) یا دوسری کرنبی سے لگائی جائے اور چاہے مال تجارت کی قیمت سونے اور چاندی دونوں کے نصاب کے برابر ہو، یاان دونوں میں سے صرف سی ایک کے نصاب کے برابر ہو، یاان دونوں میں سے صرف سی ایک کے نصاب کے برابر ہو، یا ان دونوں میں سے صرف سی ایک کے نصاب کے برابر ہو، یا ان دونوں میں ال کی قیمت اس سے لگائی جائے گی جس میں نقراء کا نیادہ ہو (۱)۔

اور مالکیہ کے نزدیک سامان تجارت کی تقویم چاندی سے کی جائے گ، خواہ اس کی بیع سونے سے ہو یا اکثر و بیشتر چاندی سے ہوتی ہوتو دونوں کی قیت چاندی سے لگائی جائے گی، اس لئے کہ چاندی استہلاک کی قیت ہے اور اس لئے کہ ذکا قیمیں چاندی ہی اصل ہے۔

اگرسامان تجارت کی بیخ دونوں سے ہوتی ہواور زکاۃ کے اعتبار سے دونوں برابر ہوں تو تاجر کو اختیار ہے کہ دونوں کی قیمت چاندی سے دونوں برابر ہوں تو تاجر کو اختیار ہے کہ دونوں کی بنیاد پر کہ سونا اور چاندی دونوں اصل ہیں تو مساکین کے لئے جوافضل ہوگا اس کا اعتبار ہوگا ، اس لئے کہ تقویم ان کے حق کی وجہ سے ہے ، اور مالکیہ کے نزدیک سامان تجارت کی تقویم ہیں بیشر طہے کہ تاجر کے پاس پچھ نقد ہوا گر چدایک درہم ہو، اور بیشر طنہیں کہ پورانصاب نقد ہو، تو اگر اس سال میں پچھ اس کے پاس نقد نہ ہوتو نہ تقویم ہوگی اور نہ زکاۃ ہوگی۔

اور تا جرکوحق نہیں ہے کہ وہ اپنے سامان تجارت کی تقویم اس قیمت سے کرے جو پریشان حال آ دمی اپنے سامان کی بیچ میں حاصل کرتا ہے، بلکہ اس کے سامان کی تقویم اس قیمت سے ہوگی جس کو انسان اس وقت حاصل کرتا ہے جب وہ غیراضطراری حالت میں اپنا

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: " قوم" -

<sup>(</sup>۱) البناية شرح الهدايه ۳ م ۱۱۴ کشاف القناع ۲ ۲۲ ۲۲ ـ

سامان فروخت کرے<sup>(۱)</sup>۔

اور شافعیہ کے نزدیک رأس المال کے حالات کے اعتبار سے مال تجارت کی تقویم الگ الگ ہوگی۔

رأس المال كي يانچ حالتيس بين:

پہلی حالت پیہے کہ رأس المال نقد نصاب کے برابر ہو۔

آ خرسال میں سونے اور چاندی میں سے جس سے سامان خریدا ہواتی سے قیت لگائے گا، اور حولان حول کے وقت اگر وہ نصاب کی مقدار میں ہوتواس کی زکا قادا کرے گا، یہی مشہور مذہب ہے۔ اور اس کی شکل ہے کہ وہ دوسودرہم، یا بیس دینار کے بدلہ کوئی سامان خرید ہے تو آخر سال میں اس کے ذریعہ یعنی درہم یا دینار کے ذریعہ اس کی تقویم ہوگی، چنانچہ اگراس نے درہم کے بدلہ خریدا اور دینار کے بدلے تی دیا، اور مسلسل تجارت کا ارادہ ہے، اور سال پورا ہوجائے تو اس پرزکا قنہیں ہوگی اگر دینار درہم کی قیمت کے برابر نہ ہول۔

اور مذہب میں یہاں ایک قول میہ ہے کہ تقویم ہمیشہ شہر کی غالب کرنسی ہے ہوگی۔

دوسری حالت بیہ ہے کہ رأس المال نقد ہواور نصاب سے کم ہو، اس میں دواقوال ہیں:

صیح یہ ہے کہ اس نقتر کے ذریعہ تقویم ہوگی۔ دوسراقول ہیہ ہے کہ شہر کی غالب کرنسی سے تقویم ہوگی۔ مید دونوں اقوال اس صورت میں ہیں جب وہ اتنی مقدار کا مالک نہ ہوجس سے نصاب پورا ہوجائے ،اگر مالک ہوتواس سے تقویم ہوگی۔ اور اس کی شکل میہ ہے کہ وہ سو درہم میں کوئی چیز خریدے اور دیگر

سودر ہم اس کی ملکیت میں ہوں تو اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ تقویم

(۱) الشرح الصغيرا رو ۲۳، الحطاب ۲ ر ۱۸ س

درہم کے ذریعہ ہوگی،اس کئے کہاس نے ان بعض دراہم سے وہ چیز خریدی جن پرسال گذر چکا ہے، اور سال کی ابتداء اسی وقت سے ہوگی جب سے وہ درہم کاما لک ہو۔

تیسری حالت ہے ہے کہاس نے دونوں نفتدوں سے خریدا ہواور اس کی تین قسمیں ہیں:

پہلی قتم: یہ ہے کہ ہرایک نصاب کے برابر ہوتو ملکیت کے دن نصف نصف کے اعتبار سے اور نقدین میں سے ایک کی دوسرے کے ذریعہ تقویم کے طریقہ پر دونوں کے ذریعہ قیت لگائی جائے گی۔ اور اس کی شکل یہ ہے کہ اس نے دوسو درہم اور بیس دینار کے

اوراس کی شکل میہ ہے کہ اس نے دوسو درہم اور بیس دینار کے بدلہ کوئی چیز خریدی تو وہ دیکھے کہ اگر دوسو درہم کی قیت بیس دینار ہے ہدلہ کو آ دھا سامان دینار کے بدلہ کیا گیا ہے۔
کیا گیا ہے۔

دوسری قتم: یہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک نصاب سے کم ہوتو
اس میں دواخمال ہیں: ایک توبہ ہے کہ نصاب سے کم چیز کوسامان کی
حثیت دی جائے توشہر کی کرنسی سے سب کی قیمت لگائی جائے گی۔

یااس کو نصاب کی طرح مان لیا جائے توجس کو درہم سے خریدا ہے
اس کی قیمت درہم سے لگائی جائے گی، اورجس کو دینار سے خریدا ہے،
اس کی قیمت دینار سے لگائی جائے گی، اورجس کو دینار سے خریدا ہے،

تیسری قسم: یہ ہے کہ دونوں میں ایک نصاب کے برابر ہو، دوسرا کم ہوتو جوسامان اس نے اس نقد سے خریدا ہے جونصاب کے برابر ہے، اس کی قیت اس نقد کا ہے، اس کی قیت اس نقد کا گا، جس وقت سے اس نقد کا مالک ہوا ہے اور جوسامان اس نے دوسرے نقد سے خریدا ہے، اس میں وہی دوشکلیں ہیں جودوسری حالت میں گذر چکی ہیں۔

چوتھی حالت ہے ہے کدراً س المال نقد نہ ہو،اس طور پر کہ کمائی کے سامان کے ذریعہ مالک ہوا ہو، تو آخری

سال میں درہم ودینار میں سے شہر میں غالب کرنسی سے اس کی تقویم ہوگی، لہذا اگر نصاب کے برابر ہوجائے تو اس کی زکاۃ ادا کرےگا، ورنہ نہیں، اگرچہ دوسرے نفذ کے ذریعہ قیمت لگانے پر نصاب کے برابر ہوجائے۔

چنانچاگرشہر میں دوکرنسیاں برابرچل رہی ہوں تواگر ایک کے ذریعہ
نصاب کے برابر ہوجائے اور دوسرے کے ذریعہ نہ ہو، تو اس کے ذریعہ
اس کی تقویم ہوگی (یعنی جس کے ذریعہ نصاب کے برابر ہوجائے)۔
اوراگر دونوں کے ذریعہ مقدار نصاب کے برابر پنچ تو چند صور تیں
ہیں:

اصح یہ ہے کہ مالک کو اختیار ہوگا ، ان دونوں میں سے جس سے چاہے تقویم کرے۔

دوم: بیہ ہے کہ فقراء کے لئے جوزیادہ نفع بخش ہواں کا خیال رکھے۔ سوم: بیہ ہے کہ تقویم درہم کے ذریعیہ تعین ہوجائے گی،اس لئے کہ وہ زیادہ آسان ہے۔

چہارم: بیہ ہے کہ قریبی شہر میں جو کرنسی زیادہ رائج ہوگی اس سے تقویم ہوگی۔

پانچویں حالت میہ کہ اس نے نقد وغیر نقد دونوں سے خریدا ہو، اس طور پر کہ اس نے دوسودر ہم اور کمائی کے سامان سے خریدا ہے توجو چیز در ہم کے بدلہ میں ہواس سے اس کی تقویم ہوگی، اور جو چیز سامان کے بدلہ میں ہوتو شہر کی کرنبی سے اس کی تقویم ہوگی (۱)۔

## شكار كى جزاء كى تقويم:

۴ - ما لکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے محمد بن الحسن کا مذہب ہے کہ بن الحسن کا مذہب ہے کہ جس نے حرم کے شکار کوتل کیا اس پر اس کا مثل چو پایدوا جب ہوگا،

لہذا اس پر واجب ہوگا کہ اس کے مثل اونٹ یا گائے یا بکری ذیج کرے اگروہ شکارجس کواس نے ماراہے اس کا کوئی مثل ہو<sup>(۱)</sup>۔

ان کی دلیل الله تعالی کا بیفر مان ہے: "فَجَزَاءٌ مِّشُلُ هَاَقَعَلَ هِنَ الله تعالی کا بیفر مان ہے: "فَجَزَاءٌ مِّشُلُ هَاَقَعَلَ هِنَ الله عَلَيْ مِنْكُمُ "(" تواس کا جر مانه اس طرح کا ایک جانور ہے جس کواس نے مار ڈالا ہے) اور اس لئے کہ صحابہ سے حرم کے شکار کی تقویم کے سلسلے میں وار دہوا ہے کہ انہوں نے مثل کے ذریعہ قیت لگائی جس کا مثل ہے ("") مثل کی تفصیل کا مقام کے ذریعہ قیت لگائی جس کا مثل ہے ("") مثل کی تفصیل کا مقام "صید"; "حرم" اور" احرام" کی اصطلاحیں ہیں۔

اور حفیہ کا مذہب میہ ہے کہ جانوروں میں مثل واجب نہیں ہے،
بلکہ مال کے ذریعہ شکار کی قیت لگائی جائے گی،اس لئے کہ شل مطلق
سے صورت اور معنی میں مثل مراد ہے، اور بیوہ جانور ہے جونوع میں
شریک ہواور آیت میں بالاتفاق بہ مثل مراد نہیں ہے توصرف مثل
معنوی باقی رہ گیا اور وہ قیت ہے اور خواہ شکار کے قاتل پر جمہور کے
قول کے مطابق جانور کا مثل واجب ہو یا حفیہ کے قول کے مطابق
قیت واجب ہو، مما ثلت کو جانے کے لئے دوصا حب معرفت اور
باخبر عادل کی تقویم کی طرف رجوع کیا جائے گا،اور مستحب میہ ہوں وہ دونوں فقیہ ہوں (مم)۔

اور مالکید کی رائے اور یہی ایک تول شافعیہ کے نزدیک بھی ہے، یہ ہے کہ دونوں قیمت لگانے والوں میں ایک خود قاتل ہوتو جائز نہیں ہے، جیسا کہ ضان میں اگر دو قیمت لگانے والوں میں سے ایک خود مال کو ہلاک کرنے والا ہوتو جائز نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲/ ۲۷۶،۲۷۵،۲۷۲ \_

<sup>(</sup>۱) الحطاب على خليل ۳ر ۱۹۷۹،الشرح الصغير ۱۱۵،۱۱۱، المجموع ۲۷۷۷، المهذب ۲۲ ،۲۲۴، لمغني ۳ر ۱۹،۵۱۰.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مائده ر ۹۵ \_

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲/۲۲م\_

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ١٤/٧\_

اورشافعیہ کی رائے جوان کا سیح مذہب ہے، یہ ہے کہ یہ جائز ہے،
اور یہاس لئے کہ یہاس پر اللہ کے حق کی وجہ سے واجب ہے تو یہ جائز
ہے کہ جس پر حق واجب ہواس کواس میں امین بنادیا جائے، جیسے زکا ق
میں رب الممال اور یہ صرف اس صورت میں ہے جب کہ اس کو خلطی سے
یا اضطراری حالت میں مارڈ الے، البتہ اگر اسے سرکشی میں مارڈ الے تو
اس کو مقومین میں سے ایک ہونا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ وہ عمد الس کو مقومین میں سے ایک ہونا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ وہ عمد المرڈ النے کی وجہ سے فاسق ہوگا، لہذ اتقویم میں وہ قابل بھر وسہ نہ ہوگا۔
اور شکار کے قاتل کو تین چیز وں میں اختیار دیا جائے گا:

یا تو جو جانوراس نے مارا ہے اس کے مثل حرم کے فقراء کے لئے مدی جیجے، اگر اس شکار کا کوئی مثل ہو یا مال کے ذریعہ اس کی قیمت لگائے اور کھانا فقراء پر صدقہ کردے، اور بیمسئلہ حنفیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ہے۔

البتہ مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ ابتداء شکار کی قیمت کھانے سے لگائے گا، اگراس نے مال کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی، پھراس مال سے کھاناخریدلیا تو میر بھی کافی ہے۔

تیسری چیز: یہ ہے کہ کھانے کے ہرمد کے بدلے ایک دن روزہ رکھے، اوراس کی دلیل اللہ کاوہ ارشاد ہے جوگز رچکا ہے: "هَدُیاً بَّالِغَ الْکَعُبَةِ أَو کَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَا کِیْنَ أَو عَدُلُ ذٰلِکَ صِیاماً" (۱) (خواہ وہ جرمانہ چو پایوں میں سے ہو جو نیاز کے طور پر کعبہ تک پہنچائے جاتے ہیں، خواہ مسکینوں کو کھانا (کھلا دیا جائے) یا اس کے مساوی روزہ رکھ لئے جائیں)۔

اور شکار کی قیت اس روز اور اسی جگه لگائی جائے گی جہاں اس کو مارا گیا ہے یااس کے قریب ترین جگه میں لگائی جائے گی، کممل تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' جی''' احرام''اور'' صید''۔

خيارعيب مين متعين سامان كي تقويم:

۵-اگرمشتری خریدی ہوئی چیز کوعیب پائے جانے کے باوجود رکھنا پہند کرے، یااس حالت میں ہوکہ اس چیز کے ہلاک ہونے یا فوت ہوجانے یا استہلاک کی وجہ سے عیب دارسامان کا لوٹانا محال ہو، اور مشتری بائع سے عیب کی تلائی چاہے یا پیشکل ہوکہ بائع کے پاس اس مامان میں کوئی پرانا عیب تھااور مشتری کے پاس آنے کے بعد اس میں نیاعیب پیدا ہوگیا، اور مشتری اس کولوٹانا یا باقی رکھنا چاہتا ہوتوان میں بھی اور عیب بدہونے کی حالت میں بھی اور مشتری بائع سے اتن مقد اروائیس لے گا جوعیب کی وجہ سے سامان کی قیمت میں کم ہوگئی ہو، مقد اروائیس لے گا جوعیب کی وجہ سے سامان کی قیمت میں کم ہوگئی ہو، خینا نچے اگر شیح سامان کی قیمت میں کم ہوگئی ہو، ہونے کی حالت میں بھی اور مشتری بائع سے اتن فیمت میں کم ہوگئی ہو، مقد اروائیس لے گا جوعیب کی وجہ سے سامان کی قیمت میں کم ہوگئی ہو، خینا نچے اگر شیح سامان کی قیمت کا دسوال حصہ ہے، لہذا نوے ہوتو اس میں نقص کا تناسب مبیع کی قیمت کا دسوال حصہ ہے، لہذا نوے ہوتو اس میں نقص کا تناسب مبیع کی قیمت کا دسوال حصہ ہے، لہذا نوے ہوتو اس میں نقص کا تناسب مبیع کی قیمت کا دسوال حصہ ہے، لہذا نوے ہوتو اس میں نقص کا تناسب مبیع کی قیمت کا دسوال حصہ ہے، لہذا نوے ہوتو اس میں نقص کا تناسب مبیع کی قیمت کا دسوال حصہ ہوائی ہے۔

اورا گرمشتری مبیع کو واپس کرے یا واپس نہ کر کے عیب کا تاوان طلب کرے تو کیا بائع کواس کے قبول کرنے پرمجبور کیا جائے گا؟اس میں اختلاف اور تفصیل ہے، دیکھئے: اصطلاح '' خیار عیب'۔

اورا گربائع کے پاس مبیع میں کوئی پرانا عیب تھا، اور مشتری کے پاس آنے کے بعد اس عیب کے علاوہ اس میں کوئی دوسرا عیب پیدا ہوگیا تواس سامان کی تین مرتبہ قیت لگائی جائے گی۔

چنانچہ مثلاً سامان کی قیمت سیجے ہونے کی حالت میں دس درہم لگائی جائے، پھر دوسری مرتبہ نئے عیب سے قطع نظر کرتے ہوئے پرانے عیب کے ساتھ اس کی قیمت آٹھ درہم لگائی جائے توضیح ہونے کی حالت میں اس کی قیمت کے اعتبار سے نقص کی مقدار یانچواں حصہ ہے۔

پھر تیسری مرتبہ قدیم عیب ہے قطع نظر کرتے ہوئے جدید عیب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ر ۹۵\_

کے ساتھ اس کی قیمت مثلاً آٹھ درہم لگائی جائے تونقص سیحے ہونے کی حالت میں قیمت کا یانچواں حصہ ہے۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس دن کی قیمت لگانے کا اعتبار ہوگا جس دن مجیع مشتری کے ضمان میں آئی ہو، اور شافعیہ کے نزدیک اصح قول ہیہ ہے کہ بچے کے دن سے قبضہ کے وقت تک مبیع کی جس دن سب سے کم قیمت ہوگ اس کا اعتبار ہوگا۔ اس لئے کہ بچے کے وقت اگر سامان کی قیمت کم ہوتو مبیع میں زیادتی مشتری کی ملک میں ہوگی اور قیمت میں زیادتی بائع کی ملک میں ہوگی، لہذا بیزیادتی تقویم میں داخل نہیں ہوگی۔

یا قبضہ کے وقت ، یا دونوں وقتوں کے درمیان قیت کم ہوتو مبیع میں نقص بائع کے ضان میں ہوگا، اور نمن میں نقص مشتری کے ضان میں ہوگا، لہذا یہ بھی تقویم میں داخل نہیں ہوگا (۱)۔

اور حنفیہ کے نزدیک اصل سامان کی تقویم بیچ کے وقت ہوگی اور زیادتی کی تقویم قبضہ کے وقت ہوگی، اس لئے کہ زیادتی کے مقابلہ میں ثمن کا حصہ قبضہ کے بعد ہی ہوتا ہے ۔

#### ربويات ميں تقويم:

۲ - ربویات کی بیج کیل ووزن میں مماثلت کے یقین کے بغیراسی کی جنس سے جائز نہیں ہے، اور خدان کے درمیان تفاضل (کمی زیادتی کی بیج ) جائز ہے، اس لئے ربویات میں تقویم معتبر نہ ہوگی، اس لئے کہ تقویم ظنی چیز ہے اور اس کی بنیاد ظن وتخمین اور اندازہ پر ہے۔ اور ربا میں فقہاء کا قاعدہ یہ ہے کہ تماثل کا معلوم نہ ہونا ایسا ہے کہ

گو یا تفاضل کاعلم ہے۔

چنانچہ جب تک مما ثلت کا یقین نہ ہوتو تفاضل کے احمال کی وجہ سے بچے جائز نہ ہوگی ، اور فقہاء اس کی مثال بید سے بیں کہ غلہ کی بچے اس کی مثال بید سے بین کہ غلہ کی بچے اس کی جنس کے ساتھ اٹکل اور اندازہ سے جائز نہیں ہے، مثلا تم کہو کہ میں نے تہ ہیں غلہ کا بید ٹر ھیر (1) غلہ کے اس ٹر ھیر کے بدلہ بطور کیل فروخت کردیا، باوجود اس کے کہ دونوں ٹر ھیر کے کیل یا ایک ڈھیر کے کیل سے ناوا قفیت ہو (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''ربا''۔

#### حادثات میں ہلاک شدہ کی تقویم:

2- جائحہ جو ح سے ماخوذ ہے، جس کا معنی ہلاک ہوناہے، اور اصطلاح میں بیکسی شخص کے پھل یا کھیتی کا اس کی بیعے کے بعد ایسی آ فت کی وجہ سے تلف ہوجانا ہے جس کو دور کرنے سے انسان عموماً قاصر ہوتا ہے مثلاً پھل، اولہ یا برف یا غباریا گرم ہوایا ٹڈی یا چوہوں یا آگ یا قط سالی کی وجہ سے ہلاک ہوجائے تو اگر حادثہ پھل میں یا آگ یا قط سالی کی وجہ سے ہلاک ہوجائے تو اگر حادثہ پھل میں پیش آ جائے تو تقویم کے بعد جتنااس سے برباد ہوا ہو مشتری سے اس کے بقد رشمن کم کردیا جائے گا، اور ہلاک کرنے والی چیز کے ذریعہ جو چیز ہلاک ہوئی ہواس کا اعتبار کیا جائے گا اور اس کی نسبت اس حصہ کی قیمت کی طرف کی جائے گی جو حادثہ کے زمانہ میں شیخے و سالم رہا۔

مثلاً کہا جائے کہ حادثہ سے پہلے پھل کی قیمت کتنی تھی تو کہا جائے کہ بیس تھی، اور حادثہ کے زمانہ میں ہلاک شدہ چیز کی مقدار (اس شرط پر کہاں کے وقت میں اس پر قبضہ کیا جائے ) کی قیمت دس ہو، اور حادثہ کے دن تھے سالم چیز کی قیمت دس ہو، اس شرط پر کہاں کے وقت میں اس پر قبضہ کیا جائے، تومشتری سے خریدے ہوئے پھل کی نصف میں اس پر قبضہ کیا جائے، تومشتری سے خریدے ہوئے پھل کی نصف

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۳ر ۱۲۴،الشرح الصغير ۳ر ۱۷۴،روضة الطالبين ۳ر ۲۷۴، نهاية المحتاج ۱۸۲۴، كشاف القناع ۳ر ۲۱۸، المغنی ۱۲۳، فتح القدير ۲ر ۱۲،۱۰۱-

<sup>(</sup>٢) البدائع ٥/ ٢٨٥\_

<sup>(</sup>۱) ایباڈ هیرجس کی مقدار معلوم نه ہو۔

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٣/ ٣٨٣، كشاف القناع ٣/ ٢٥٣، المجموع ١٠ر ٣٥٣\_

قیت کم کردی جائے گی،اوروہ دس ہے۔

اورجائحه کی تقویم اس وقت ہوگی جب پھل بائع کے ضان میں ہو،
اس طور پر کہ عقد مکمل ہو چکا ہو، کیکن قبضہ اور تخلیہ نہ ہوا ہو، اور حضرت
جابر گی حدیث میں نبی کریم عقطی کا بیقول اسی پر محمول ہے: '' أمر
بوضع الجوائح '' (آپ عقیہ نے جوائح کی قیمت کم کرنے
کا حکم دیا ہے )۔

اگر تخلیہ کے بعد اور مشتری کے پھل توڑنے میں اس وقت تک جب تک کے لئے اس نے وہ پھل خریدا ہے، تاخیر کرنے کے بعد اس کو حادثہ پیش آ جائے تواس کا ضان مشتری پرہے، اور حضرت ابوسعید خدریؓ سے مروی حدیث میں حضورا کرم عیلیہ کا پی قول اسی پرمحمول ہوگا:"أصیب رجل فی عهد رسول الله علیہ الله علیہ نظار المتاعها فکثر دینه، فقال رسول الله علیہ نظار دینه، فقال استاعها فکثر دینه، فقال رسول الله علیہ ذلک وفاء دینه، فقال مسول الله علیہ نظر الله علیہ نظر الله علیہ خدوا ماو جدتم ولیس لکم الله فلک "(۲) (نبی علیہ کے زمانہ میں ایک آ دمی کو اپنے خرید کہ دلک ہوئے بھلوں میں بہت نقصان ہوگیا جس کی وجہ سے اس پر بہت قرض ہوگیا تو نبی کریم علیہ نے ارشادفر مایا: اس کوصد قد دو، لوگوں نے اس کوصد قد دو، لوگوں نے اس کوصد قد دو، لوگوں نے اس کوصد قد دیا، لیکن صدقہ اتنا نہ ہوسکا جس سے اس کا دین پورا موسکتو آ ہے علیہ نے اس کے قرض خوا ہوں سے فرمایا: جو ملے وہ موسکتو آ ہے علیہ نے اس کے قرض خوا ہوں سے فرمایا: جو ملے وہ کے لواور تمہارے لئے صرف بہی ہے)۔

اور نبی کریم علیقیہ کے قول' تصدقوا'' کے اندر ضمیران صحابہ کے لئے ہے جو باکنے نہیں تھے۔

اور جوائح کے ضان سے متعلق احکام کی تفصیل اصطلاح "ضان"، ' جائحہ' اور' ثمر' میں ہے۔

اور جائح کے دن تقویم میں جلدی نہ کی جائے گی، بلکہ بطون (۱) یعنی بعد میں اگنے والی کھیتی کے پینے کا انتظار کیا جائے گا، تا کہ ہلاک شدہ مقدار واضح ہوجائے جس کی تقویم مقصود ہے (۲)۔

#### تقسيم ميں تقويم:

۸ - کبھی کبھی تقسیم کی بعض قسموں میں تقسیم کی جانے والی چیز کی قیمت لگانے کی ضرورت ہوتی ہے، اور اسی لئے تقسیم کرنے والے کے لئے بیشرط ہے کہ وہ تقویم سے واقف ہو۔

اورتقسیم کی اس قتم میں دو قیت لگانے والوں کا ہونا شرط ہے،
اس لئے کہ تقویم دوہ می کے ذریعہ ثابت ہوسکتی ہے، چنا نچہ عدد کی
شرط تقویم کے لئے ہے، تقسیم کے لئے نہیں، اگر تقسیم میں کوئی الی چیز نہ ہوجس میں قیت لگانے کی ضرورت ہوتو ایک تقسیم کرنے والا
کافی ہے، اس کی بنیاداس پر ہے کہ تقسیم کرنے والا تقسیم کرنے میں
حاکم کا نائب ہے تو وہ خبر دینے والے کی طرح ہوگا، لہذا اس میں
ایک ہی کافی ہوگا جیسے قیا فہ شناس ، مفتی اور ڈاکٹر۔

اور شافعیہ کا ایک قول ہے ہے کہ اس میں دو قیمت لگانے والوں کا ہونا شرط ہے، اس کی بنیا دان کے نزدیک مرجوح قول کے مطابق اس پر ہے کہ قیمت لگانے والا شاہد ہے، حاکم نہیں ہے۔

اور پیداختلاف اس شخص کے بارے میں ہے جس کوامام متعین کرے، البتہ جس کوشر کاء متعین کریں اس میں قطعی طور پر ایک تقسیم کرنے والا کافی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمر بوضع الجوائح" کی روایت مسلم (۱۹۱۳ طیح اتحلی) نے کی ہے۔

<sup>&#</sup>x27; حدیث: "خذوا ماوجدتم ولیس لکم الاذلک"کی روایت مسلم (۲) (۱۹۱۰ طبح الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۳/ ۲۴۲، الزرقانی ۵/ ۱۹۴، روضة الطالبین ۳/ ۵۰۴، نهایة المحتاج ۴/ ۱۹۴۹، کشاف القناع ۳/ ۲۸۴، مجمع الضمانات رص ۲۲۰ ـ

اور امام تقویم میں تقسیم کرنے والے کو حاکم بناسکتا ہے اور اس وقت وہ اس میں دومرد گواہوں کے ذریعہ کام کرے گا جو اس کے سامنے قیت کی گواہی دیں، کم قیت پر عمل نہیں کرے گا<sup>(1)</sup>۔ اس موضوع کا تتمہ اصطلاح ''قسمہ'' میں ہے۔

### چوری کے نصاب کی تقویم:

9 - چوری کی حدکو قائم کرنے کی ایک شرط بیہے کہ چوری کردہ مال نصاب کے برابر ہو۔

اور چوری کے نصاب کی تقویم میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ چوری
کے نصاب کی تقویم درہم سے کرتے ہیں کہ اگر چوری شدہ مال چاندی
نہ ہوخواہ سونا ہوتو اس کی قیمت دس درہم کے برابر ہوجائے اور اگر چوری
شدہ مال چاندی ہوتو وزن اور قیمت میں دس درہم ہوجائے (۲)۔

حنابله کی تین روایتوں میں سے ایک روایت یہی ہے (۳)، اس لئے کہ ایک حدیث میں حضرت ام ایمن سے مروی ہے کہ نبی کریم علیقیہ نے ارشاد فرمایا: "لا تقطع ید السارق اللا فی حجفة" (۴) (چور کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا مگر ڈھال میں)، نبی کریم علیقیہ کے دور میں ایک دیناریادس درہم اس کی قیمت لگائی جاتی تھی۔

اورحدیث کی رواتیوں میں اختلاف ہے، چنانچے موقوف اور مرسل بھی مروی ہیں، اور حضرت ابن عباس ؓ کی حدیث سے موصول مرفوع

بھی مروی ہے: ''أن النبی عَلَیْ قطع ید رجل فی مجن قیمته دینار أو عشرة دراهم''(۱)(نبی کریم عَلِی ﷺ نے ایک وصل کی وجہ سے ایک آ دمی کا ہاتھ کا ٹاجس کی قیمت ایک دیناریاوس درہم تھی )۔

موقوف کہنے کی صورت میں بھی بیہ حکماً مرفوع ہی ہے، اس کئے کہ شرعی مقاد پر میں عقل کا کوئی دخل نہیں۔

اور ایک حدیث میں ہے: ''لا یقطع السارق إلا في عشرة دراهم''(۲)(چورکا ہاتھ دس درہم کے بدلے میں ہی کا ٹا جائے گا)۔

اور ڈھال کی قیمت کی تقویم کے سلسلہ میں اختلاف ہے، چنانچہ مروی ہے کہ تین درہم ہے اور ایک روایت میہ ہے کہ دس درہم ہے، لہذا حدکوٹا لنے کے لئے اکثر کواختیار کرناوا جب ہے۔

اور مالکیہ کے نزدیک درہم یا دینارسے چوری شدہ مال کی قیمت لگائی جائے گی اور نصاب سونے کے شرعی دینار کا چوتھائی حصہ یا چاندی کے شرعی تین درہم یاان دونوں کے مساوی چیز ہے۔

اوریمی ایک روایت حنابلہ کے نزدیک بھی ہے اس معنی میں کہ سونے چاندی میں سے ہرایک بذات خوداصل کی حیثیت رکھتا ہے، اوراس روایت کی بنا پرسونے چاندی کے علاوہ چوتھائی دیناریا تین

<sup>(</sup>۲) فخ القدير۵ ر ۱۲۳ ،۱۲۴ ،حاشه ابن عابدين ۳ ر ۱۹۳

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲۷۲ سا، الانصاف ۲۲۲۱، ۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>م) حدیث: "لاتقطع ید السارق إلا فی حجفة" کی روایت طحاوی نے شرح المعانی (۳ ما ۱۹۹۳ شائع کردہ مطبعة الأ نوار المحمدید) میں کی ہے، زیلتی نے اس کو منقطع ہونے کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے اور کہا ہے: لیکن دیگر مرفوع و موقوف احادیث ہے اس کو تقویت ملتی ہے، پھر اس کو ذکر کیا ہے (نصب الراب ۳۸۸ طبع کمجلس العلمی ہندوستان)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عباس: 'أن النبي عَلَيْكُ قطع ید رجل فی مجن قیمته دینار أو عشرة دراهم"كی روایت ابوداود (۵۲۸/۴ تحقیق عزت عبید الدعاس) نے كی ہے، ابن حجرنے اس پر اضطراب كا حكم لگایا ہے (فق البارى ۱۲ سام المعج السلفیہ)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یقطع السارق الا فی عشرة دراهم" کی روایت دار قطنی (۲) حدیث: "لا یقطع السارق الا فی عشرة دراهم" کی روایت دار قطع (۳) اور منقطع جون کی ہے، اور منقطع جون کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے جبیبا کہ نصب الراید (۳/ ۵۹ سطیع المجلس العلمی ہندوستان) میں ہے۔

درہم میں سے جوکم ہواس کے ذرایعہ قیمت لگائی جائے گی (۱)۔

اور شافعیہ کے نزدیک سرقہ کے نصاب کی تقویم دینار سے ہوگی،
اس طور پر کہ چوری شدہ مال کی قیمت سونے کے چوتھائی دینار کے
برابر ہوجائے اور ڈھلے ہوئے کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ حضرت عائشہ اسے مروی ہے کہ نبی کریم نے ارشاد فرمایا: "لا تقطع ید السارق
الله فی ربع دینار فصاعدا" (۲) (چورکا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا
گرچوتھائی دیناریا اس سے زیادہ کی وجہ سے )۔

اگرچوری شدہ مال سونا ہوتو اس کا وزن اور قیمت میں چوتھائی دینار کے برابر ہونا ضروری ہے، اور سونے کے علاوہ کوئی دوسری چیز ہوتو اس کی قیمت سونے کے دینار کے چوتھائی حصہ کے برابر ہونا ضروری ہے (۳)۔

اور حنابلہ کی ایک روایت یہ ہے کہ سامان وغیرہ کی قیمت صرف درہم سے لگائی جائے گی، اور سونا بذات خود اصل ہوگا،کسی دوسری چیز کی قیمت اس سے نہیں لگائی جائے گی۔

اور چوری شدہ مال کی قیمت اس شہر کی غالب کرنسی سے لگائی جائے گی جس شہر میں چوری ہوئی ہو۔

اور قیت میں جمہور اور حنفیہ میں سے طحاوی کے نزدیک اس قیمت کا اعتبار ہوگا جواس شی کو قبضہ سے نکالتے وقت ہواوراس سے پہلے اوراس کے بعد کی قیمت کا اعتبار نہ ہوگا۔

اور حنفیہ کے نزدیک چوری کے دن اور ہاتھ کا ٹینے کے وقت چوری شدہ مال کی جو قبت ہوگی اس کا عتبار ہوگا، یعنی ان دونوں

وقتوں میں وہ نصاب سے کم نہ ہو۔

لہذااگر چوری کے دن اس کی قیت دس درہم ہواور قطع ید کے وقت کم ہوجائے تو حدجاری نہیں کی جائے گی ،الا بیر کہ کی اس عیب کی وجہ سے ہو جو چوری شدہ مال میں پیدا ہوجائے یا اس کا بعض حصہ فوت ہوجائے۔

اسی طرح چوری شدہ مال کی قیمت لگانے میں چوری کی جگہ اور ہاتھ کاٹنے کی جگہ کا اعتبار کیا جائے گا، تو مثلاً اگر کسی شہر میں چوری کرے جہاں اس کی قیمت دس درہم ہواور دوسرے شہر میں اس کو پکڑا جائے جہاں اس کی قیمت کم ہوتواس پر حد جاری نہیں کی جائے گی۔

قیت لگانے میں صرف ایک شخص کافی ہے اگر وہ قاضی کا مقرر کردہ ہو، اس لئے کہ اس وقت وہ خبردینے والا ہوگا، گواہ نہیں ہوگا۔ چنانچ اگر کوئی شخص قاضی کی طرف سے متعین نہ ہوتو دو شخصوں کا ہونا ضروری ہے اور اگر دو قیمت لگانے والوں میں اختلاف ہوجائے، ہونا ضروری ہے اور گردو قیمت لگانے والوں میں اختلاف ہوجائے ان میں سے ایک چور کی شدہ مال کی قیمت نصاب کے برابر لگائے اور دوسرا نصاب سے کم لگائے تو یہ شبہ ہوگا جس کی وجہ سے حد ساقط ہوجائے گی۔ اور حد قائم کرنا اس وقت تک ضروری نہیں ہے جب تک کہ قیمت لگانے والے چور کی شدہ مال کے نصاب کے برابر ہونے کا قطعی فیصلہ نہ کردیں، مثلاً وہ یہ کہیں کہ اس شی کی قیمت قطعی یا یقینی طور یرنصاب کے برابر ہے۔

اوراگر قیت لگانے والوں کے درمیان چوری شدہ مال کی تقویم میں اختلاف ہوجائے، اس لئے کہ جس چیز کے ذریعہ قیمت لگائی جارہی ہے، اس کی قیمت میں ہی اختلاف ہے، مثلاً مید کہ سونے کے دو خالص نقذ کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے تو ادنی کا اعتبار ہوگا، اور دانچ جسیا کہ امام نووگ فرماتے ہیں، میہ ہے کہ حدکو ساقط کرنے کے لئے ان میں سے اعلی کے ذریعہ قیمت لگائی جائے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تقطع ید السارق آلا فی ربع دینار فصاعداً" کی روایت بخاری (الفتح ۱۲/۱۲ طبع الحلی) نے حضرت عائشہ ہے گی ہے ، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۱۰ / ۱۱۲ ، حاشية القليو بي وعميره ۱۸۶/۸-

#### حکومت عدل کی تقویم:

 اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ وہ زخم جن کی شریعت نے کوئی دیت مقرر نہیں کی ہے ان میں حکومت عدل واجب ہے۔

حکومت سے مراد کمل دیت سے زخم کی نسبت کا انداز ہ لگا ناہے، اور پینسبت ہی اس زخم کی دیت ہوگی۔

اور په نسبت دوطریقول سے معلوم ہوگی:

پہلاطریقہ توبہ ہے کہ مجنی علیہ (جس پر جنایت کی گئی ہو) اس کی قیمت اس کو غیر مجروح صحیح سالم غلام فرض کر کے لگائی جائے ، پھراس کو مجروح غلام فرض کر کے اس کی قیمت لگائی جائے ، اور دیکھا جائے کہ جنایت کی وجہ ہے اس کی قیمت میں کتنی کمی ہوئی ہے، چنا نچے نقصان کی مقدار مثلاً دسوال حصہ ہوتو مجرم پر دیت نفس کا دسوال حصہ واجب ہوگا۔

اور بیاس کئے کہآ زاد شخص کی قیت لگاناممکن نہیں ہے،لہذا اس کوغلام فرض کر کےاس کی قیت لگائی جائے گی۔

کیونکہ غلام کی قیت آزاد کی دیت کی طرح ہے۔

دوسراطریقہ بیہ کہ کم سے کم درجہ کازخم جس کا تاوان متعین ہے لیعنی موضحہ کے اعتبار سے زخم کی مقدار متعین کی جائے، موضحہ وہ زخم ہے جو ہڈی کو بالکل ظاہراورواضح کردے، اور شرعی اعتبار سے اس کی مقدار کمسل دیت کا بیسوال حصہ ہے، لہذا موضحہ کے اعتبار سے اس کی جو مقدار ہوگی دیت کا بیسوال کی مقدار وہی ہوگی، چنانچہ اگر اس کی مقدار موضحہ کے دیت کا نصف واجب موضحہ کے دیت کا نصف واجب ہوگا اور اگر تہائی ہوتو موضحہ کی دیت کا تہائی واجب ہوگا اور اس طرح حساب کیا جائے گا۔

یاں بنیاد پر ہے کہ جس میں نص نہ ہواں کو منصوص علیہ کی طرف لوٹا یا جائے گا۔ بیر حنفیہ میں سے کرخی کا قول ہے۔

اور شافعیہ کا ایک تول یہ ہے کہ نقص کی قیمت اس عضو کی نبیت سے لگائی جائے گی جس پر جنایت واقع ہوئی ہوا گراس جنایت کی کوئی متعین دیت نہ ہوتو کوئی متعین دیت نہ ہوتو جان کی دیت کے اعتبار سے حکومت عدل کے ذریعہ قیمت لگائی جائے گی (۱)۔

اا - حکومت عدل کی قیمت لگانے میں چند شرطیں ہیں:

پہلی شرط: اگر جنایت ایسے عضو پر ہوجس کی متعین دیت ہو، تواس میں شرط یہ ہے کہ حکومت عدل کی قیمت اس عضو کی دیت کے برابر نہ ہو، اگر اس کے برابر ہوجائے تو قاضی اس میں سے اپنے اجتہاد سے کچھ کم کردے گا، تواو پر کے پوروں کے زخم، یا ناخن اکھاڑنے کے زخم کی حکومت عدل کے ذریعہ لگائی ہوئی قیمت انگلی کی دیت کے برابر نہ ہوگی ۔ اسی طرح انگلی کے زخم کی قیمت انگلی کی دیت کے برابر نہیں ہوگی اور سر پر جنایت کی قیمت موضحہ کے تاوان کے برابر نہیں ہوگی ، اور پیٹ پرزخم کی قیمت جا کفہ کے تاوان کے برابر نہیں ہوگی۔

دوسری شرط: اگر جنایت کسی ایسے عضو پر ہوجس کی دیت متعین نہ ہو جیسے پیٹھ، کندھا اور ران تو جائز ہے کہ اس کی قیمت ایسے عضو کی دیت کے برابر ہوجائے جس میں دیت مقرر ہے یا اس سے زائد ہو، جیسے ہاتھ اور پیر، اور صرف جان کی دیت سے اس کا کم ہونا ضروری ہے۔

تیسری شرط: بیضروری ہے کہ زخم کے مندمل اور سیحے ہوجانے کے بعد حکومت عدل کے ذریعہ لگائی ہوئی قیمت مکمل ہو، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ جنایت کا اثر جان تک ہوجائے جو وفات کا سبب بن جائے یا ایسے عضو تک اس کا اثر سرایت کرجائے جس کی متعینہ دیت ہو، تو اس کی وجہ سے حکومت عدل کے ذریعہ لگائی ہوئی قیمت میں ہو، تو اس کی وجہ سے حکومت عدل کے ذریعہ لگائی ہوئی قیمت میں

<sup>(</sup>۱) کمیٹی کا خیال ہے کہ اس زمانہ میں ماہر ڈاکٹر وغیرہ سے رجوع کرنا زیادہ مناسب ہے، تا کہ وہ عجزنفس کا اندازہ لگا کیں۔

اختلاف پیدا ہوجائے گا،لہذا یا تو جان کی دیت واجب ہوگی یاعضو کی متعین دیت واجب ہوگی (۱)۔

### مویشیول کی جنایت کی تقویم:

1۲ – اگرمولیثی مثلاً کھیتی پر جنایت کرے اور اس کو ہلاک کردے اور اسحاب اس کے مالک پر اس کا ضمان ثابت ہوجائے تو باخبر اور اسحاب معرفت حضرات اس کی سلامتی وغیرہ کی حالت میں اور ہلاک و برباد شدہ ہونے کی حالت میں اس کی قیمت لگائیں گے، اور مولیثی کا مالک دونوں ثمن میں سے نقصان کی مقدار کا ضامن ہوگا۔

مالکیہ کا ایک قول میہ ہے کہ اس کی دومر تبہ قیمت لگائی جائے گی:
ایک مرتبہ اس کوتما م فرض کر کے اور ایک مرتبہ ناتمام فرض کر کے،
اور دونوں قیمتوں کے درمیان اس کی قیمت متعین کی جائے گی۔
دانچہ یو جھا دائے گاکی اگر مکمل بھوجا سے تواس کی کتنی قیمت میں ج

چنانچہ پوچھاجائے گا کہ اگر مکمل ہوجائے تواس کی مکتنی قیت ہے؟ تواگر جواب ہو کہ دس درہم ہے تو پوچھا جائے گا کہ اگر مکمل نہ ہوتو کیا قیمت ہوگی؟ تو کہا جائے گا: پانچ درہم۔

اس حالت میں ان دونوں قیمتوں کو ملادیا جائے گا اور پھراس کا نصف ضامن کے ذمہ ہوگا اور اس طرح اس پر ساڑھے سات درہم لازم ہوں گے (۲)۔

مویشیوں کی جنایت کے احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" جنایت"،"بہمیۃ"اور" اِتلاف"۔

# تقيير

#### تعريف:

ا - تقییر قید کا مصدر ہے، لغت میں اس کا ایک معنی پیر میں بیڑی ڈالنا ہے، مصباح میں ہے: "قیدته تقییداً"، یعنی میں نے اس کے پیر میں بیڑی ڈال دی۔

اوراس سے "تقیید الألفاظ" ہے تین الفاظ کو اختلاط والتباس محفوظ کر دینا(۱)۔

اوراصولیین کے نزدیک تقیید مقید کے معنی سے ما خوذ ہے، جیسا کہ' التلو تک' میں ہے کہ مقید وہ ہے جس میں کسی بھی طریقہ سے مموم میں کسی بھی طریقہ سے مموم میں کسی بھی طریقہ سے مثلا وصف، کے اعتبار سے تقیید کا معنی مطلق لفظ کو کسی بھی طریقہ سے مثلا وصف، ظرف اور شرط وغیرہ کے ذریعہ عموم سے نکال دینا ہے۔ آمدی نے کہا ہے کہ دوطریقوں سے مقید کا استعمال ہوتا ہے: اول: ایسے الفاظ ہوں جو کسی متعین معنی پر دلالت کریں جیسے زید اور عمر واور بی آدمی وغیرہ۔

دوم: ایسے الفاظ جوابیغ مطلق مدلول کے وصف پراضافی صفت کے ذریعہ دلالت کریں جیسے،مصری دیناراور مکی درہم (۳)۔ تقیید فی العقود کا مطلب ہے: قولی تصرف کے حکم کی یابندی کرنا،

<sup>(</sup>۱) الصحاح،القاموس،الليان،المصياح ماده:'' قيد'۔

<sup>(</sup>٢) التلويج على التوضيح اربيه المبع صبيح مسلم الثبوت ار ١٩٠ سلطيع الأميرييه

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ١١١١ طبع صبيح.

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۳۷۲۸، الشرح الصغیر ۱۸۸۳، الزرقانی ۳۸۸۸، روضة الطالبین ۹۸۸۹، نهایة المحتاج ۷۵۲۸، المغنی ۵۹۸۸\_

<sup>(</sup>۲) مجمع الضمانات رص ۱۹۱،الشرح الصغير ۴۸۷، مغنی ۲۸۵ وصنة الطالبين ۱۹۲۱-

مطلق ہونے کی حالت میں اس پر اس تصرف کی پابندی لازم نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اصوليين اورفقها وتقييد كواطلاق كےمقابله ميں استعال كرتے ہيں۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف – إضافت:

۲ لغت میں اضافت کا معنی ملانا، جھکانا ،نسبت کرنااور خاص
 کرناہے۔

اصولیین اور فقہاء اضافت کو استاد اور تخصیص کے معنی میں استعال کرتے ہیں، چنانچہ جب کہا جائے: '' الحکم مضاف إلى فلان أو من صفته کذا'' تو اس وقت اس کا معنی ہوگا کہ اس کی نسبت فلاں کی طرف ہے، اور جب کہا جائے: ''الحکم مضاف إلى فلاں کی طرف ہے، اور جب کہا جائے: ''الحکم مضاف إلى زمان کذا'' تو اس کا معنی ہوگا کہ بی تھم فلاں زمانہ کے ساتھ خاص ہے، حکم کو زمانہ ستقبل کے ساتھ مخصوص کرنے کی غرض بیہوتی ہے کہ تصرف کے اثرات کی تحمیل کو اس زمانہ تک مؤخر کردیا جائے جس کو تصرف کے اثرات کی تحمیل کو اس زمانہ تک مؤخر کردیا جائے جس کو تصرف کرنے والے نے متعین کردیا ہے ''۔ ندکورہ بالا معانی کے ساتھ ساتھ اضافت میں تقیید کا معنی بھی پایاجا تا ہے، لیکن تقیید اضافت کے ذریعہ اضافت کے دریعہ مخصی ہوتی ہے اور اس کے علاوہ سے بھی ہوتی ہے اور اس کے علاوہ سے بھی ہوتی ہے اور اس کے علاوہ سے بھی۔

#### ب-اطلاق:

سا-اطلاق أطلق کا مصدر ہے، لغت میں اطلاق مندر جد ذیل معانی کے لئے آتا ہے: رہا کرنا، کھولنا، روانہ کرنا، بھیجنا اور مقیدنہ کرنا (<sup>m)</sup>۔

(٣) الصحاح،المصباح ماده:''طلق''،الكليات الر٢١٧ طبع دمثق\_

اوراصولیین وفقہاء کے نزدیک اطلاق کامعنی مطلق کے معنی سے سمجھاجا تا ہے، مطلق وہ ہے جوایک پوری جنس پردلالت کرے(۱)۔

پوری جنس پر عام ہونے کا مطلب ہے کہ وہ حقیقت کا ایک ایسا حصہ ہے جس میں بغیر کسی تعیین اور عموم کے بہت سے دوسر حصوں کا بھی احتمال ہے (۲)۔

اوراطلاق کا ایک معنی بی بھی ہے کہ لفظ کو اس کے معنی میں استعمال کیا جائے حقیقتاً ہویا مجازاً ، اسی طرح نفاذ کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے، تو تصرف کو نافذ کرنا (۳)۔ ہے، تو تصرف کو نافذ کرنا (۳)۔ اطلاق اور تقیید کے مابین فرق واضح ہے ، کیونکہ اطلاق اپنی جنس کے اندر عام ہوتا ہے ، اور تقیید اس کو کسی بھی طریقہ سے عموم سے نکا لنے والی ہے (۴)۔

# ج-تخصيص:

ا میں میں میں خصص کا مصدر ہے، لغت میں وہ تمیم کی ضد ہے۔
اصطلاح میں تخصیص کہتے ہیں: عام کو اس کے ساتھ ملی ہوئی مستقل دلیل کے ذریعہ اس کے بعض افراد کے ساتھ خاص کرنا۔
تقییداور تخصیص کے مابین فرق کا ماحصل یہ ہے کہ تقیید مطلق پر ایک زائد چیز کے واجب کرنے کا تقاضا کرتی ہے تو اس میں ناشخ بنے کی صلاحیت ہے، اور تخصیص اپنی حقیقت کے اعتبار سے اصلاً کسی چیز کو واجب نہیں کرتی ہے، بلکہ صرف بعض احکام کو دفع کردینے کی مقاضی ہوتی ہے (۵)۔

- (۱) مسلم الثبوت ار ۲۰ ۳ طبع الأميرييه، ارشا داڤو ل ر ۱۲۴ طبع اکلتي \_
  - ر ۲ ) التلويح على التوضيح ار ٦٣ ـ \_
  - (٣) الموسوعة الفقهيه ٥/ ١٦٢ ، فقره ١ ١ ـ
    - (۴) التلويح على التوضيح ار ٧٣\_
- (۵) القاموس، المصباح ماده: 'خص''، التعريفات للجر جانى رص ۵۳ طبع العلميه، البرد دوى الر٠٦ مل طبع دارالكتاب العربي ،ارشاد الفول رص ١٣٢ طبع الحلمي،

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهيه ۵ر ۲۷ فقره رسم \_

<sup>(</sup>٢) الصحاح،القاموس،المصباح ماده: "ضيف"، تيسيرالتحرير ار٢٩ اطبع الحلبي \_

### د علق:

۵ - تعلق علق کا مصدر ہے، لغت میں اس کامعنی ایک چیز کو دوسری چیز سے وابستہ کرنا ہے (۱)۔

اور اصطلاح میں تعلیق کا مطلب ہے: ایک جملہ کے مفہوم کے حصول کو دوسرے جملہ کے مفہوم کے حصول پر موقوف کرنا، مجاز اُس کو کمیین بھی کہتے ہیں، کیونکہ در حقیقت تعلیق شرط وجزاء ہے، اور اس لئے بھی کہاس میں بمیین کی طرح سبیت کامعنی پایاجا تا ہے (۲)۔ اور تعلیق معنوی اعتبار سے تقیید کے مشابہ ہے، اس لئے کہ اس میں بھی ربط کامعنی پایاجا تا ہے۔

#### ھ-شرط:

۲ - شرط راء کے سکون کے ساتھ کی معانی کے لئے استعال ہوتا ہے جن میں سے ایک معنی کسی چیز کو دوسرے پر لازم قرار دینا یا اپنے او پر لازم قرار دینا ہے۔ اور راء کے فتہ کے ساتھ شر کے کامعنی علامت ہے، اور اس کی جمع اُشراط ہے جیسے سبب کی جمع اُسباب۔

حموی کے قول کے مطابق اس کا اصطلاحی معنی ہے: مخصوص الفاظ کے ذریعیہ کسی موجودا مرکا التزام (m)۔ کے ذریعیہ کسی موجودا مرکا التزام (m)۔ اوریت تقیید کے مثابہ ہے، اس لئے کہ اس کے اندرالتزام کامعنی ہے۔

# اجمالي حكم:

ے - علماء اصول اور فقہاء نے ان احکام کومتعدد مقامات پر ذکر کیا ہے جواصطلاح تقیید کے ساتھ مخصوص ہیں، اصولیین کے نز دیک اس کے

(٣) القاموس،المصباح ماده:" شرط"،حاشية الحمو ي ٢٢٥/٢ طبع العامره \_

مشہورمسائل میں سے مطلق کومقید پرمحمول کرنے کا مسلہ ہے، اوراس سلسلے میں انہوں نے جو کچھ کہا ہے اس کا حاصل ہیہ ہے کہ یا تو مطلق اور مقید دونوں سبب اور حکم دونوں میں مختلف ہوں گے، یا دونوں میں متفق ہوں گے، یا دونوں میں متفق ہوں گے، یا دونوں میں متفق ہوں گے اور حکم میں متفق، اگر پہلی صورت ہوتو بالا تفاق مطلق کومقید پرمحمول نہیں کیا جائے گا، مثلاً آقا ایخ غلام سے کہے: د نے کا گوشت خریدہ اور گوشت کھا و تو اس صورت میں کھائے جانے والے گوشت کو خریدے جانے والے گوشت پرمحمول نہیں کیا جائے گا، اگر دوسری صورت ہوتو بالا تفاق مطلق کومقید پرمحمول کیا جائے گا، اگر دوسری صورت ہوتو بالا تفاق مطلق کومقید پرمحمول کیا جائے گا، اگر دوسری صورت ہوتو بالا تفاق ارشاد باری ہے: "فَمَنْ لَمْ یَجِدُ فَصِیامُ قُلَاثَةِ أَیّامٍ" (ایکن ارشاد باری ہے: "فَمَنْ لَمْ یَجِدُ فَصِیامُ قُلَاثَةِ أَیّامٍ" (ایکن جس کو (اتنا) مقدور نہ ہوتو اس کے لئے تین دن کے روزے ہیں)، ابن مسعود گی قراء سے کے ساتھ "فصیام قلا ثة أیام متتالیات" ہے اورا گرتیسری صورت ہو یعنی سبب میں اختلاف اور متتالیات" ہوتو اس میں اختلاف ور میں میں انتاق ہوتو اس میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف اور متال میں اختلاف ہوتو سے کے ساتھ "فیں انتاق ہوتو اس میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہوتو سے کے میں انتاق ہوتو اس میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہوتو سے کے ساتھ تیں اختلاف ہوتو سبب میں اختلاف ہے۔

حنفیداورا کثر مالکیدگی رائے بہہ کہ اس صورت میں مطلق کو مقید پر محمول کرنا جائز نہیں ہے اور شافعید کی رائے ہے کہ جائز ہے (۲)۔
اس کی مثال کفار ہ ظہار کے سلسلے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
"فَتَحُوِیُرُ دَقَبَةٍ" (۳) (تو ان کے ذمہ ایک مملوک کو آزاد کرنا ہے)،اور تل کے سلسلے میں آیت ہے: "فَتَحُوِیُرُ دَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ" (۳) (تو ایک مملوک کو آزاد کرنا ہے)،اور تل کے سلسلے میں آیت ہے: "فَتَحُویُرُ دُقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ" (۳)

۸ – علاوہ ازیں اصولیین کے نز دیک تقیید فی الجملہ شخصیص کی طرح

<sup>(</sup>۱) القاموس ماده: ''علق''تصرف کے ساتھ۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه این عابدین ۴۹۲/۲ طبع المصرید، الکلیات ۲/۵ طبع دمشق به

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ر ۸۹ ـ

<sup>(</sup>۲) ارشاد الفحول ۱۲۵،۱۲۴، التلويح على التوضيحار ۶۴، ۹۴، مسلم الثبوت ارا۲۳، الإحكام للآمدي ۱۸۱۲-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ مجادله رس<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ۱۹۲\_

ہے، لہذا جس چیز کے ذریعہ عام کوخاص کیا جاسکتا ہے اس سے مطلق کومقید بھی کرنا جائز ہے ورنہ ہیں (۱) تفصیل اصولی ضمیمہ میں ہے۔
البتہ فقہاء نے تقیید کوفقہ کے اکثر ابواب میں ذکر کیا ہے، چنا نچہ اس کواعت کاف، بیچ، اجارہ، عاریت، ضمان، وکالت، اقرار، کمین اور کفارات میں ذکر کیا ہے۔

چنانچ مثلاً اعتکاف کے باب میں فقہاء ذکر کرتے ہیں کہ معتلف ان چیزوں کی پابندی کرے گاجواس نے اپنے او پر لازم کی ہیں اور جن کی اس نے نیت کی ہے، اس طور پر کہ اگر اس نے چندایام کے اعتکاف کی نیت کی تومسلسل ان ایام کا اعتکاف لازم ہوگا (۲)۔ اور انہوں نے بچے کے باب میں اس کوچے اور فاسد شرط کے ساتھ مقید کرنے میں بہت سے مسائل ذکر کئے ہیں نیز وہ مسائل بھی ذکر کئے ہیں جن کا تعلق خیار شرط سے ہے، تفصیل ان کی جگہ میں ویکھیں (۳)۔

اسی طرح اجارہ کے باب میں لکھا ہے کہ وہ مطلق بھی ہوتا ہے اور زمانہ یا کسی عمل یا کسی شرط کے ساتھ مقید بھی ہوتا ہے، اور مستا جراس شرط کی مخالفت کرنے کی صورت میں جس کی قید مالک نے اجارہ میں لگائی ہے ضامن ہوگا، مثلاً مالک اس کو ایک سواری اس شرط پر دے کہ صرف وہی تنہا اس پر سوار ہوگا، کیکن وہ دوسر شے خص کو اس پر سوار کردے اور سواری ہلاک ہوجائے، بلکہ حفیہ کہتے ہیں کہ عقد اجارہ میں بھی دلالتہ قید ہوتی ہے، مثلاً کوئی کسی کو اپنا گھر رہنے کے اجارہ میں بھی دلالتہ قید ہوتی ہے، مثلاً کوئی کسی کو اپنا گھر رہنے کے اجارہ میں کراید دارے لئے

سے عمارت کمزور ہوجاتی ہے، لہذا اجارہ میں دلالت قید ہوجائے گی۔
سے عمارت کمزور ہوجاتی ہے، لہذا اجارہ میں دلالت قید ہوجائے گی۔
ہاں کراید داراس گھر میں ان لوگوں کو گھر اسکتا ہے جواس کے حکم میں
ہوں اور کراید دارہ کی کی طرح وہ بھی گھر کواستعال کرتے ہوں (۱)۔
ہوں اور عاریت کے مسلہ میں فقہاء ذکر کرتے ہیں کہ اس میں
شرط، مسافت، مدت اور عمل کی قید ہوتی ہے، لہذا مستعیر (عاریت
پر لینے والا) معیر (عاریت پردینے والا) کی شرط کی مخالفت کر ساس
طور پر کہ میخالفت عاریت پر لی جانے والی چیز کی ہلاکت کا سبب ہوتو
مستعیر ضامن ہوگا، مثلا کسی خص نے کسی کوایک جانو رعاریة دیا، تاکہ
مستعیر ضامن ہوگا، مثلا کسی خص نے کسی کوایک جانو رعاریة دیا، تاکہ
مستعیر ضامن ہوگا، مثلا کسی خص نے کسی کوایک جانو رعاریة دیا، تاکہ
کمستعیر ضامن ہوگا، مثلا کسی خص نے کسی کوایک جانو رعاریة دیا، تاکہ
کمیوں کی دس بوریاں لا دے تو اس کے لئے بیہ جائز نہیں کہ اس پر گھوں کی دس بوریاں لا دے، اس لئے کہ گیہوں جو کے مقابلہ میں
زیادہ وزنی ہوتا ہے (۱)۔

وکالت میں وکیل پران تمام قیود وشرائط کی پابندی لازم ہوتی ہے جومؤ کل لگائے ،اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے (س)۔
اور اقرار کبھی مطلق ہوتا ہے اور کبھی لفظ کے اعتبار سے اس میں قید ہوتی ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اقرار''(<sup>(4)</sup>۔

اور سین کے مسلم میں فقہاء نے لکھا ہے کہ سین مطلق اور مقید دونوں ہوتی ہے۔ اور سیین مطلق دلالت حال سے مقید ہوجاتی ہے،

<sup>(</sup>۱) جمع الجوامع ۲ر ۴ م،ارشا دافھو ل ر ۱۶۷ \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۳۰۷، جواهرالإ کلیل ار ۱۵۷، روضة الطالبین ۱۸۲۰، کشاف القناع ۲ ر ۳۵۵،۳۵۴ اصطلاح" اعتکاف"۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ر۶۲، تبیین الحقائق ۴ر۱۳، الاختیار ۱۲/۲، جواهر الاِ کلیل ۲۵/۲\_

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۵/۱۱۹،۱۱، فتح القدیر۷/۱۲۱، الدسوقی ۱۲/۱، مواہب الجلیل ۱۲/۱۵، جواہر الإکلیل ۱۸/۱۸، روضته الطالبین ۱۳٬۳۰۰ مواہب ۱۸۷۵ مورس کے بعد کے صفحات، ۱۸۷۴ اوراس کے بعد کے صفحات، ۱۸۷۴ وراس کے بعد کے صفحات، طبع النصر، الموسوعة الفقہید: اصطلاح '' ہجے''۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۱۹/۱، جوابرالإ کلیل ۱/۲ ۱/۱، روضة الطالبین ۱/۲ ۲۳۸ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۲۹/۴۰۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲/۰۲، مواجب الجليل ۱۹۲۸، الدسوقی ۳۸ ۳۸۳، روضة الطالبين ۴/ ۱۳۳، المغنی ۵/۱۳۱، الموسوعة الفقه پيه: اصطلاح" و کاله" -

<sup>(</sup>٧) الموسوعة الفقهيه ٢٧٧١ فقره ١٨٠٠٥\_

مثلاً اگرکسی والی نے کسی کوشم دلائی کہوہ اس کوشہر کے اندر داخل ہونے والے ہر شر پبند کی اطلاع ضرور دے گا، تو بیشم اس کی ولایت کے زمانہ کے ساتھ مقید ہوگی اور مالکیہ نے ذکر کیا ہے کہ یمین مطلق عملی عرف سے مقید ہوجاتی ہے۔

اورامام نووی نے بیان کیا ہے کہ قسم پوری کرنے اور توڑنے میں اصل بنیا داس لفظ کے تقاضہ کی اتباع کرنا ہے، جس سے یمین متعلق ہوتی ہے، اور بھی اس سے ملی ہوئی نیت یا کسی خاص اصطلاح یا قرینہ سے اس کی تقیید و تخصیص ہوجاتی ہے۔

پھر لکھا ہے کہ جو صور تیں اس باب کے تحت آتی ہیں، وہ لامتناہی ہیں، کھی صرف ان صور توں کو ذکر کیا جاتا ہے جن کا استعال زیادہ ہوتا ہے، اور امام شافعی اور دیگر حضرات نے ان کو ذکر کیا ہے۔ بہوتی نے ''باب جامع الایمان' میں یمین کے مطلق ومقید ہونے کی بہت سی صور توں کا ذکر کیا ہے (۱)۔

فقہاء نے مذکورہ ابواب کے علاوہ سلم ، طلاق ، ولایت اور عتق میں بھی تقیید کو ذکر کیا ہے ، اس کی تفصیل اس کی خاص اصطلاحات میں موجود ہے۔



<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۷ ۱۳۵، جواہر الإکلیل ۲۳۲۱، روضة الطالبین ۲۱ / ۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع للبمو تی ۲۷ (۲۴۵ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

# تقيه

#### لعريف:

ا - تقیہ اتقاء سے اسم مصدر ہے، جب کوئی آدمی کسی چیز کے ضرر سے اپنے کو محفوظ رکھنے کے لئے کوئی پردہ بنالے تو بولا جاتا ہے: "اتقی الرجل الشيء یتقیه" اور اسی معنی میں صدیث ہے: "اتقوا النار ولو بشق تمر ق"() (آگ سے بچوخواہ یہ مجبور کے ایک ٹکڑے (کو صدقہ کر کے ہی کیوں نہ ہو)۔

اوراس کی اصل "وقعی الشیء یقیه" ہے، جس کامعنی حفاظت کرنا ہے، ارشاد باری ہے: "فَوَ قَاهُ اللّٰهُ سَیّنَاتِ مَا مَکُرُوُا" (۲) (پھراللّٰہ نے اس (مومن) کو ان لوگوں کی مضر تدبیروں سے محفوظ رکھا)، یعنی اللّٰہ تعالی نے ان سے اس کی حفاظت فرمائی اوران کے مکر وفریب نے اس کوکوئی نقصان نہیں پہنچایا۔ اور فعل میں سیجھی استعال موتا ہے: " تقاہ یتقیه" تا یہاں واؤسے بدلی ہوئی ہے۔

اورتقاقی تقیه، تقوی تقی اور اِ تقاءا بل لغت کے نز دیک ایک ہی معنی میں مستعمل ہیں (۳) \_

البتہ فقہاء کی اصطلاح میں تقوی اور تقی بندہ کے اللہ سے ڈرنے کے لئے خاص ہیں، یعنی اس کے حکم کو ماننااور منہیات سے

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'اِتقوا النار ولوبشق تمرة ..... کی راویت بخاری (فخ الباری ۲۸۲ طبع السّلفه ) نے حضرت ابومسعود کے ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ غافرر ۴۵\_

بچنا اور اللہ کی ناپسندیدہ چیزوں کے ارتکاب سے ڈرنا، اس کئے کہ یہی وہ چیزیں ہیں جوانسان کو اللہ کے غضب اور عذاب سے بچاسکتی ہیں۔

اور تقاۃ اور تقیۃ اصطلاح میں بندوں کے ایک دوسرے سے ڈرنے اور بچنے کو کہتے ہیں۔

اور اس كى اصل الله تبارك و تعالى كا ارشاد ہے: "لا يَتَّخِذِ الْمُومِنِيُنَ ، وَمَنُ يَتُخِذِ الْمُومِنِيُنَ ، وَمَنُ يَقُعَلُ الْمُومِنِيُنَ ، وَمَنُ يَقُعَلُ الْمُومِنِيُنَ ، وَمَنُ يَقُعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيءٍ إِلَّا أَنُ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تُقَلَّ، (1) ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيءٍ إِلّا أَنُ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تُقلَّ، (1) (مومنوں کو نہ چاہئے کہ مومنوں کے ہوتے ہوئے کا فروں کو (اپنا) دوست بنا كيں اور جوكوئى ايبا كرے گاتو وہ الله کے ہاں كسى شارميں نہيں مگر ہاں اليى صورت ميں كهتم ان سے پچھانديشہ (ضرركا) ركھتے ہو)۔

اور سرخسی نے اس کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا ہے: تقیه کا مطلب سے کہ آدی اپنے ظاہر سے اندیشر کھے،خواہ اس کا باطن اس کے برخلاف ہو<sup>(۲)</sup>۔

اور ابن حجرنے اس کی تعریف یوں کی ہے: تقیہ کہتے ہیں: دل میں جو اعتقاد وغیرہ ہواس کو دوسرے کے سامنے ظاہر کرنے سے پچنا<sup>(۳)</sup>۔

پہلی تعریف عام ہے،اس لئے کہاس میں تقیہ بالقول کے ساتھ تقیہ بالعمل بھی داخل ہے،اور تقیہ جبیسا کہاعتقاد میں ہوتا ہے، عمل میں بھی ہوتا ہے۔

#### الف- مدارات:

۲ – مدارات کامعنی دین میں کسی بھی طرح (۱)، سے رخنہ وخلل ڈالے
بغیرلوگوں کے ساتھ نرمی کرنا اور حسن سلوک کرنا ہے، اور بعض اوقات
ان کی مخالفت سے صرف نظر کرنا ہے، اور اس کی اصل ہمزہ کے ساتھ "مدار أق" ہے، جو در أسے ماخوذ ہے جس کامعنی دفع کرنا ہے۔
اور مدارات مشروع ہے، یہ اس لئے کہ لوگوں کی محبت اسی وقت حاصل ہوسکتی ہے جب کہ ان کے کاموں میں ان کا تعاون کیا جائے۔
اور انسان مختلف خواہشات اور طبیعتوں سے مرکب ہے، اور نفوس انسانی کے لئے فطری چیزوں کو ترک کرنا بہت دشوار ہے، تو ان کی انسانی کے لئے فطری چیزوں کو ترک کرنا بہت دشوار ہے، تو ان کی دائے اور غراہشات مخالف ہوں تو بھی ان کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے (۲)۔
خواہشات مخالف ہوں تو بھی ان کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے (۲)۔
مدارات اور تقیہ میں فرق ہے ہے کہ تقیہ اکثر و بیشتر ضرورت کے وقت دفع ضرر کے لئے استعال ہوتا ہے، اور مدارات دفع ضرر اور جلب منفعت کے لئے استعال ہوتا ہے، اور مدارات دفع ضرر اور جلب منفعت کے لئے استعال ہوتا ہے، اور مدارات دفع ضرر اور

#### ب-مداهنت:

۳- ابن حبان فرماتے ہیں کہ جب آ دمی ایسے اخلاق سے متصف ہوجائے جن میں سے بعض اللہ تعالی کو ناپیند ہوں تو یہی مداہست ہے (۳)۔

متعلقه الفاظ:

<sup>(1)</sup> روضة العقلاءلابن حبان رص ٥٦ قامره، مصطفى الحلبي موكس إهـ

<sup>(</sup>۲) روضة العقلاءرص ۵۲\_

<sup>(</sup>۳) روضة العقلاء/ ۵۲\_

<sup>(</sup>۴) سورة قلم رو\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران (۲۸\_

<sup>(</sup>۲) المبسوط للسرخسي ۴۵/۲۴ طبع دارالمعرفه بيروت.

<sup>(</sup>۳) فتح الباري ۱۲ر ۱۳ سطيع المكتبة التلفيه ٧٧ ١٣ هـ-

پڑجائیں)، فراء نے اس کی تفسیر جیسا کہ 'السان' میں ہے، یہ کی ہے: وہ چاہتے ہیں کہ اگر آپ اپنے دین میں نرم پڑجائیں تو وہ بھی نرمی اختیار کرلیں، اور ابوالہیٹم نے کہا ہے: لیعنی وہ چاہتے ہیں کہ اگر آپ ان کے ساتھ دین کے معاملہ میں نرمی اختیار کرلیں تو وہ بھی آپ کے ساتھ نرمی اختیار کرلیں گوہ قول کے کے ساتھ نرمی اختیار کرلیں گا اور یہ ابن حبان کے مذکورہ قول کے خلاف نہیں ہے، چنا نچہ بے شک نبی کریم عیلی کے کہ اس میں اور حق کو غالب کرنے اور ان بنوں اور معبود وں وہ کھا مکھا دعوت دیں اور حق کو غالب کرنے اور ان بنوں اور معبود وں کے عیوب بیان کرنے میں جن کو انہوں نے اللہ کو چھوڑ کر معبود بنار کھا تھا، نرمی اختیار نہ کریں، چنا نچہ اس میں میں اختیار کرنا مداہنت ہے جو اللہ کو پہند نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں تھام کھلا دعوت دینے کا اللہ کا حکم چھوڑ نالازم آتا ہے۔

مداہنت اور تقیہ میں فرق بیہ ہے کہ تقیہ محض دفع ضرر کے لئے حلال ہے، اور مداہنت دراصل حلال ہی نہیں ہے، اس لئے کہ اس کا مطلب دین میں نرمی اختیار کرنا ہے اور بیشر عاً ممنوع ہے۔

#### ح-نفاق:

سم - نفاق ایمان کوظاہر کرنا اور کفر کو چھپانا ہے، نفاق بھی بھی ریا کے معنی میں بھی استعمال کیاجا تا ہے، صاحب'' اللسان'' فرماتے ہیں: اس کئے کہ دونوں میں مافی الضمیر کے علاوہ کوظاہر کرنا ہے۔

ابن تیمیه فرماتے ہیں: نفاق کی بنیاد کذب وجھوٹ ہے، انسان اپنی زبان سے وہ بات کہتا ہے جواس کے دل میں نہیں ہوتی ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے منافقین کا حال بیان فرمایا ہے کہ وہ اپنی زبانوں سے وہ باتیں کہتے ہیں جوان کے دلوں میں نہیں ہیں (۱)۔

تقیہ اور نفاق کے درمیان تعلق بیہے کہ منافق اپنے دل میں کا فر

(۱) منهاج السنة النبوبيه اروه اطبع مطبعة بولاق قاهره-

ہوتا ہے، کیکن وہ اپنی زبان اور ظاہری حالات سے بیظ ہر کرتا ہے کہ وہ مومن ہے، اور مومنوں جیسے اعمال کرتا ہے تا کہ اسلامی معاشرہ میں اپنی جان کے سلسلے میں محفوظ رہے اور اس کو وہ سب امتیازات و خصوصیات حاصل ہوں جو مومن کو حاصل ہوتی ہیں، تو بی تقیہ کے برعس ہے، اس لئے کہ مومن کو جب اپنی جان کا اندیشہ ہوتو اس کو بچانے کے لئے کفریا محصیت کی علامتوں کا اظہار کرنا تقیہ ہے جبکہ وہ ان کواینے دل میں نا پیند کرتا ہو، اور اس کا دل ایمان پرمطمئن ہو۔

### تقیه بر ممل کی مشروعیت:

۵- جمہورعلاء اہل سنت کا مذہب ہے۔ کہ تقیہ دراصل ممنوع ہے، اور اس کا جواز ضرورت کی وجہ ہے ہے، چنا نچہ یہ بفتر ضرورت ہی جائز ہے۔ قرطبی فرماتے ہیں کہ تقیہ اس وقت حلال ہے جب کہ آل اور قطع اعضاء یا بڑے ضرر اور ایذاء رسانی کا اندیشہ ہو، اور ہمارے علم کے مطابق اس کے خلاف صحابہ میں حضرت معاذبین جبل اور تابعین میں حضرت مجاہد کے سواکسی کا قول منقول نہیں (۱)، اور جمہور کا بیمذہب اس لئے ہے کہ قرآن کریم میں ارشاد باری ہے: "لایت خِذِ اللَّهُ فِی شَیْءِ إِلَّا أَنْ تَتَقُولُ المِنْهُمُ تُقَلَّ، (۲) ذٰلِکَ فَلَیْسَ مِنَ اللَّهِ فِی شَیْءِ إِلَّا أَنْ تَتَقُولُ المِنْهُمُ تُقَلَّ، (۲) دوست بنائیں اور جوکوئی ایسا کرے گا تو وہ اللہ کے ہاں کسی شارمیں دوست بنائیں اور جوکوئی ایسا کرے گا تو وہ اللہ کے ہاں کسی شارمیں ہو)، حضرت ابن عباس اس کی تفییر میں فرماتے ہیں: اللہ تعالی نے مونین کو اس بات سے منع فرمایا کہ وہ کفار کے ساتھ نرمی برتیں، یا ہونین کو اس بات سے منع فرمایا کہ وہ کفار کے ساتھ نرمی برتیں، یا

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۴ ر۵۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ۱۸۸\_

<sup>-</sup> ۲۲۴-

مومنین کوچھوڑ کران کوراز دار بنائیں، ہاں مگراسی وقت جب کہ کفار کا ان پرغلبہ ہو، تو ان کے ساتھ نرمی کا اظہار کریں اور دین میں ان کی مخالفت کریں (۱)۔

۲ - ضرورت کے وقت تقیہ کی مشروعیت کی ایک دلیل قرآن کریم کی بیآ یت ہے: "مَنُ کَفَرَ بِاللَّهِ مِنُ بَعُدِ إِیُمَانِهِ إِلَّا مَنُ أُکُرِهَ وَ لَیْمُ مُطْمَئِنٌ بِاللَّهِ مِنُ اللَّهِ مِنُ اللَّهِ مِنُ اللَّهِ وَ لَکُنُ مَّنُ شَرَحَ بِالْکُفُرِ صَدُرًا فَعَلَیْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِیْمٌ "(۲) (جوکوئی الله فَعَلَیْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِیْمٌ "(۲) (جوکوئی الله سے این ایمان (لانے) کے بعد کفر کرے بجزاس صورت کے کہ اس پر زبردتی کی جائے درآ نحالیکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو (تو وہ تو مشتنی ہے) لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے کھل جائے تو ایسے لوگوں پر مشتنی ہے) لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے کھل جائے تو ایسے لوگوں پر اللّٰہ کا غضب ہوگا اور ان کے لئے عذاب در دناک ہوگا)۔

اس پرز بردئی کی جائے درآ نحالیکہاس کا دل ایمان پر مطمئن ہو( تووہ تومنتنی ہے)۔

ک-اور بوقت ضرورت تقیہ کے جوازی ایک دلیل یہ ہے جس کوابن ابی شیبہ نے حصابہ کہ مسیمہ کذاب نے صحابہ کرام میں سے دوآ دمیوں کو گرفتار کرلیا، پھرایک سے بوچھا: کیا تم اس بات کی شہادت دیتے ہو کہ محیطاً گلا گرایک سے بوچھا: کیا تم اس باں ، ہاں ۔ پھر بوچھا: کیا تم گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کا رسول ہوں؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں اور مسیمہ کا یہ دعوی تھا کہ وہ بی حنیفہ کو رسول ہیں، پھر دوسر صحابی کو کارسول ہے اور کہ علیقی قریش کے رسول ہیں، پھر دوسر صحابی کو بلایا، اور بوچھا: کیا تم گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کا رسول ہیں؟ جواب دیا: ہاں، چر بوچھا: کیا تم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کارسول ہوں؟ جواب دیا: ہاں، پھر بوچھا: کیا تم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کارسول ہوں؟ جواب دیا: ہاں، پھر بوچھا: کیا تم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کارسول ہوں؟ جواب دیا: ہاں، پھر بوچھا: کیا تم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کارسول ہوں؟ جواب دیا: ہاں، پھر بوچھا: کیا تم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ کارسول ہوں؟ جواب دیا: ہاں، کو بہلی بار جیسا ہی جواب دیا، چنا نچھات نے ان فرمایا: مقول تو سچائی اور یقین کے ساتھ گذر گیا، اور ضابت حاصل کی تو اس کو مبارک ہو، اور دوسرا شخص جس نے اللہ کی رخصت کو قبول کیا تو اس پر بھی کوئی حرج نہیں ہے (۱) اور حضرت حسن خوست کو قبول کیا تو اس پر بھی کوئی حرج نہیں ہے (۱) اور حضرت حسن

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبر ي ۱۳،۲۲۸،۲۱۳ طبع مصطفی الحکمی قاہرہ ۱۳<u>۳ ا</u>ھ۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کل ۱۰۲۰ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "سب عمار للنبی النبی عند ما أكرهه المشركون" كی روایت حاكم (۳۷ مطبع دارالكتاب العربی) نے كی ہے، اور كها كه بير

شیخین کی شرط کے مطابق صیح ہے اور ذہبی نے اس کو ثابت مانا ہے ، اور اس کی روایت ابن جریر نے اپنی تفسیر (۱۸۲ مطبع مصطفیٰ لحکمی ) میں کی ہے ، دونوں کی سند ابوعبیدہ بن مجمد بن مجار بن یاسرعن اُہیہ ہے ، اور ان کے والد تا بعی بین ، ابن حجر کہتے ہیں : اس کی سند صیح ہے اگر محمد بن مجار نے اپنے والد سے سنا ہے (الدرایہ ۲ / 192 طبع الفجالہ )۔

مدیث: "أما ذلک المقتول فقد مضی علی صدقه ویقینه" کی روایت ابن اُنی شیبر ۳۵۸/۱۲ طیح السّلفیه) نے ان الفاظ کے ساتھ بطریق بونس عن الحض البحری کی ہے: "أما صاحبک فمضی علی إیمانه و أما أنت فأخذت بالرخصة"، البذا ببحدیث مرسل ہے۔

فرماتے ہیں کہ قیامت تک مؤمنین کے لئے تقیہ جائز ہے (۱)۔
اور قرطبی نے تقیہ کے انکار کو حضرت معاذبی جبل کی طرف
منسوب کیا ہے، اور رازی اور قرطبی دونوں نے اس کو مجاہد کی طرف
منسوب کیا ہے، یہ دونوں فرماتے ہیں: تقیہ کی اجازت مسلمانوں کی
قوت سے پہلے ابتدائے اسلام میں تھی ایکن آج اللہ نے اہل اسلام کو
اس سے بلندر ترکردیا کہ وہ اپنے دشمن سے ڈریں (۲)، اور سرخسی نے
کھوا یسے لوگوں کا قول نقل کیا ہے جن کی تعیین نہیں کی ہے کہ وہ تقیہ
کے منکر تھے، اور کہتے تھے: یہ نفاق کی علامت ہے (۱۳)۔

#### انبياء كاتقيه:

۸- سرخسی فرماتے ہیں کہ بیشم (جان بچانے کے لئے کامہ کفر بولنا) غیر انبیاء کے لئے جائز ہے، البتہ انبیاء کے حق میں تقیہ ان چیز وں میں جائز ہیں ہے جن کا تعلق دین حق کی دعوت سے ہے، اور اس کو جائز قرار دینا محال ہے یعنی شرعی طور پر ممنوع ہے، اس لئے کہ اس کا نتیجہ یہ ہوگا جو پچھانہوں نے کہا، اس کے شریعت ہونے کا یقین نہیں ہوگا، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ انہوں نے یہ کام تقیہ کے طور پر کیا ہو یا یہ بات تقیہ کے طور پر کہی ہو (م) اور بیاس بات کی جانب اشارہ ہے جس کواصولی حضرات بیان کرتے ہیں کہ حدیث نبوی کا جمت ہونا اس پر موقوف ہے کہ نبی کریم علیقی جو پچھالئے ہیں سب برحق ہے، اگر پر موقوف ہے کہ نبی کریم علیقی جو پچھالئے ہیں سب برحق ہے، اگر پر کے اقوال وافعال میں بیا حتمال ہوکہ آپ نے بیقول یا فعل بطور

تقید کیا ہے جو کہ حرام ہے، تواس سے دین میں تلبیس ہوجائے گی ،اور نبی کریم میلانی کے اقوال وافعال پر بھروسنہیں رہ جائے گا اور اسی طرح اینے اصحاب کے قول وفعل کے سلسلے میں خاموش رہنا'' تقریر'' ہےجس سے احکام شرعیہ مستنط ہوتے ہیں، چنانچہ اگر بعض مرتبہ آپ علیہ کی خاموثی بطور تقیہ ہوتی تومسلمانوں پر احکام کے التباس كاانديشة تفاداورارشاد بارى ب: "مَاكَانَ عَلَى النَّبيِّ مِنُ حَرَجٍ فِيُمَا فَرَضَ اللَّهُ لَهُ شُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوُا مِنُ قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مَقُدُوراً، الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَ يَخُشُونَهُ وَلَا يَخُشُونَ أَحَداً إِلاَّ اللَّهَ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيباً" (١) (نبی کے لئے اللہ نے جو کچھ مقرر کردیا تھاان پراس باب میں کوئی الزام نہیں، اللہ کا یہی معمول رہا ہے ان پیغمبروں کے بارے میں جو (آپ سے) بیشتر ہو چکے ہیں اوراللہ کا حکم خوب تجویز کیا ہوا ہوتا ہے۔(بیوہ لوگ ہیں) جواللہ کے پیامات پہنچایا کرتے تھے اوراسی سے ڈرتے تھے اور بجز اللہ کے کسی سے نہیں ڈرتے تھے، اور اللہ حساب کے لئے کافی ہے)، اور دوسری جگه فرمایا: 'یکا اَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنُولَ إِلَيُكَ مِنُ رَّبِّكَ وَ إِنُ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ رسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعُصِمُكَ مِنَ النَّاسِ، إنَّ اللَّهَ لاَ يَهُدِيُ الْقُوْمَ الْكَافِرِينَ"(٢) (اے(مارے) پَغِيرجو كھآ پ كے پروردگاركى طرف سے اتراہے پی(سب) آپ (لوگوں تک) پہنچاد بھے اوراگر آپ نے بینہ کیا تو آپ نے اللہ کا پیغام پہنچایا ہی نہیں۔اللہ آپ کو لوگوسے بچائے رکھے گا۔ یقیناً اللہ کا فروں لوگوں کوراہ نہ دے گا)، قرطبی فرماتے ہیں کہ یہ آیت ان لوگوں کے قول کی تر دیداور بطلان یر دلالت کرتی ہے جو رہے کہتے ہیں کہ بے شک نبی کریم علیہ نے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ احزاب ۱۹س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۲۷\_

<sup>(</sup>۲) تفییرالقرطبی ۴۷۷ طبع دارالکتب قاہرہ تفییرالرازی۸ر ۱۴۔

<sup>(</sup>٣) المبسوط للسرخسي ١٢٨ ٨٥٥\_

<sup>(</sup>۷) المبسوط ۴۵/۲۵، فتح الباری لا بن حجرشرح صحیح البخاری ۲۱۱/۱۲ المکتبة السّلفیه قاہره ۷<u>۷ سا</u>ره آفسیرالرازی ۸/ ۱۴\_

بطور تقیہ دین کے پچھ مسائل چھپائے ،اور بیدانضی حضرات ہیں (۱)۔
شارح '' مسلم الثبوت' فرماتے ہیں کہ ہرنبی کو ان کے دشمنوں
کے در میان مبعوث کیا گیا، تواگر یہ فرض کرلیا جائے کہ انہوں نے تقیہ
پڑمل کیا تو ہوسکتا ہے کہ انہوں نے دشمنوں کے اندیشہ سے وحی کا پچھ
حصہ چھپالیا ہو، اور اسی طرح نبی کریم علیہ بھی اپنے دشمنوں کے در میان مبعوث ہوئے ،اور آپ علیہ کو اور صحابہ کو ان کے دفاع کی قوت نہیں تھی، تواگر آپ کے لئے تقیہ جائز مانا جائے تولازم آئے گا کہ ہوسکتا ہے کہ آپ نے وحی کے بعض حصہ کو چھپالیا ہو، اور قرآن قابل بھروسہ نہیں رہ جائے گا، چنا نچہاس قول کی خرابی اور حمافت پرغور قابل بھروسہ نہیں رہ جائے گا، چنا نچہاس قول کی خرابی اور حمافت پرغور سے سے بے جے (۲)۔

انبیاء کے لئے تقیہ کے ممنوع ہونے کامعنی پیزییں ہے کہ انہوں نے اپنے فراکض میں کسی قتم کی کوتا ہی یا کسی حرام کے ارتکاب کے بغیر لوگوں کے ساتھ شفقت، نرمی اور مدارات کا معاملہ نہیں فرما یا ہے جسیا کہ مذکور ہو چکا ہے (۳)۔

# تقيه يرمل كرنے كاحكم:

9- تقیہ پر عمل کے جواز کے دلائل گذر چکے ہیں، اس کے علم کے سلسلے میں اختلاف ہے۔ ایک قول میہ کے مجب تقید کا سبب موجود ہواور اس کی شرط پوری ہوتو وہ واجب ہے، اس لئے کہ جان کو ہلاکت یابڑی ایذاء وغیرہ سے بچانا تقیہ کے بغیر مکلّف کی قدرت میں نہیں ہے، ارشاد باری ہے: "وَ لَا تَقُتُلُو ا أَنْفُسَكُمُ "( ) (اوراینی جانوں کوتل مت کرو)۔

اورعلاء کے نزدیک سیح مذہب سے ہے کہ انسان کے لئے بہتر سے ہے کہ انسان کے لئے بہتر سے ہے کہ انسان کے لئے بہتر سے کہ جس حق پروہ باطن میں قائم ہے، ظاہر میں بھی اس پر ثابت قدم رہے (۱)۔

اوراس يرثابت رهنااور جمير هنابيزياده افضل اورموجب اجرو

ثواب ہے،خواہ عذر موجود ہو، اور بدکتاب وسنت کے سیح دلائل سے ثابت ہے، کتاب الله میں توسور ہ بروج میں ہے، چنانچہ الله تبارک و تعالی نے ان لوگوں کا قصہ بیان فرما یا جنہوں نے اخدود ( گڈھوں ) میں جلائے جانے کے عذاب پر صبر کیا، اور اپنے دین سے رجوع کے اظہار پراس کوتر جیج دی۔ اور ان کے ثابت قدم رہنے پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کی تعریف کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اظہار کفر کے معاملہ میں ان کاموقف تقیہ کے موقف پڑمل کرنے سے افضل ہے۔ اوراسى سلسل مين ارشاد بارى ب: "أَحسِبَ النَّاسُ أَن يُّتُو كُوا أَنُ يَّقُولُوا آمَنَا وَهُمُ لاَ يُفْتَنُونَ وَلَقَدُ فَنَنَا الَّذِينَ مِنُ قَبُلِهِمُ فَلَيَعُلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعُلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ"(٢) (كيا لوگوں نے بیہ خیال کیا ہے کم محض بیہ کہنے سے کہ ہم ایمان لے آئے چھوٹ جائیں گے اور وہ آ زمائے نہ جائیں گے اور ہم تو انہیں بھی آ زما چکے ہیں جوان سے بل گذرے ہیں،سواللدان لوگوں کو جان کر رہے گا جو سیچے تھے اور جھوٹوں کو بھی جان کررہے گا)، اوراس پرجن احادیث سے استدلال کیا گیاہے ان میں سے نبی کریم عظیہ کابیہ قول بے:"لا تشرک بالله شيئا و إن قتلت و حرقت" (<sup>س)</sup>

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۲۴۲۸\_

<sup>(</sup>۲) شرح مُسلَم الثبوت مع المتصفى ١٤/٩ طبع بولاق، نيز ديكھئے بخضر الخفہ رص ٢٩٨\_

<sup>(</sup>٣) مخضرالقفة الإثنى عشرية رص ٢٩٥\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ۱۹۸\_

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۴ ر۵۷ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ عنکبوت ۱۳،۲ س

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لاتشرک بالله شیئاً و إن قتلت و حرقت" کی روایت احمه (۳) (۳۸ طبع عیسی الحلمی) اور ابن ماجه (۲۳۸ ۱۳۳۳ طبع عیسی الحلمی) فی ہے، الفاظ ابن ماجه کے ہیں، بوصری کہتے ہیں: اس کی سند حسن ہے، مختلف فیہ ہے (مصباح الزجاجه ۹۲ م ۱۹ طبع دار العربیہ)۔

(الله کے ساتھ کسی کو شریک مت کرنا، خواہ تم قتل کردیئے جاؤیا جلادیئے جاؤیا اور جیسا کہ مسلمہ کے معاملہ میں گذر چکا ہے، چنا نچہ نبی کریم علیہ فیلی نے ان صحابی کو معذور قرار دیا جنہوں نے مسلمہ کی موافقت کی (۱)، اور ان کے بارے میں ارشا دفر مایا: "لا تبعہ علیہ" (اس پرکوئی گناہ نہیں ہے) اور ثابت قدم رہنے والے مقتول صحابی کے بارے میں ارشا دفر مایا کہ وہ اپنی سچائی اور یقین پر جھے رہے، اور انہوں نے نفنیلت حاصل کی تو ان کومبارک ہو، اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ ثابت قدم رہنا افضل ہے ۔ اور سرخسی نے حضرت خبیب بن عدی کے قصہ کو بھی دلیل بنایا ہے جب کہ انہوں نے کفر پر قریش کی موافقت نہیں کی یہاں تک کو قریش نے ان کو تل کردیا، تو آ پھیلیہ موافقت نہیں کی یہاں تک کو قریش نے ان کو تل کردیا، تو آ پھیلیہ اور فرمایا: "ھو رفیقی فی المجند " (وہ افضل الشہداء ہیں) اور فرمایا: "ھو رفیقی فی المجند " (وہ جنت میں میرے رفیق اور فرمایا: "ھو رفیقی فی المجند " (وہ جنت میں میرے رفیق کوں گوں گیں۔

\*ا - اورامام بخاری نے اس مسکد کے لئے مستقل ایک باب اس عنوان سے موسوم کیا ہے (باب من اختار الضرب و القتل والھوان علی الکفر) جس میں حضرت خباب بن الأرت کی اس حدیث کو بیان کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ ہم نے نبی کریم علیہ سے حدیث کو بیان کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ ہم نے نبی کریم علیہ سے شکایت کی اور آ پ علیہ کے سائے میں ایک چادرکو تکمیہ بنائے تشریف فرما تھے، ہم نے کہا: کیا آ پ ہمارے لئے مدد طلب نہیں فرما تیں گے؟ فرما تیں گے؟ کیا آ پ علیہ کے سائے میان من قبلکم یؤ خذ چنا نچہ آ پ علیہ نے ارشاوفرمایا: "قد کان من قبلکم یؤ خذ الرجل، فیحاء فیجاء فیجاء فیجاء

بالمنشار فیوضع علی مفرق رأسه فیجعل نصفین، ویمشط بأمشاط الحدید من دون لحمه و عظمه، فما یصده ذلک عن دینه" (تم سے پہلے لوگوں میں سے کی آ دی کو گرفتار کیاجاتا، پھرز مین میں اس کے لئے گڈھا کھوداجا تااوراس کواس گڈھے میں ڈال دیاجاتا، پھر آ رامنگایاجا تااوراس کواس کے سرکے پچ میں ڈال دیاجاتا، پھر آ رامنگایاجا تااوراس کواس کے سرکے پچ میں رکھ کراس کے دوگلڑ کے کردیئے جاتے، اور ہڈی اور گوشت کے اندر تک لو ہے کی گنگھیاں کی جا تیں، لیکن یہ چیز ان کوا پنے دین و اندر تک لو ہے کی گنگھیاں کی جا تیں، لیکن یہ چیز ان کوا پنے دین و مذہب ہے ہیں ہٹاتی تھی )، پھر نبی کریم ہے اللہ تعالی اس امر (دین) کی بھی ضرور تکمیل کرے گایہاں تک کے سوار لیڈ تعالی اس امر (دین) کی بھی ضرور تکمیل کرے گایہاں تک کے سوار لیڈ کا خوف وخطر صنعاء سے حضر موت تک کا سفر کرے گا، اس کو صرف اللہ کا خوف ہوگایا اپنی بکریوں پر بھیڑ یے کا (کوئی اور دوسرا خوف نہیں ہوگا)، لیکن تم لوگ جلدی کرتے ہو (ان اور اس حدیث کی دلالت مقصود ہوگا)، لیکن تم لوگ جلدی کرتے ہو (ان اور اس حدیث کی دلالت مقصود پرواضح ہے۔

اسی طرح ہروہ معاملہ جس میں دین کا اعزاز ہواور اعلاء کلمۃ اللہ ہواور مسلمانوں کے صبر و ثبات اور قوت و شجاعت کا اظہار ہو،اور عام مسلمانوں کا حق پر غابت قدم رہنا ہوتو حق پر جھے رہنا اور اس کا اظہار کرنا تقیہ ہے بہتر ہے، اس کے برخلاف شراب نوشی اور مردار کے کھانے پر اِکراہ کرنا ہے کہ ان میں یہ مصالح مذکورہ ظاہر نہیں ہیں (یعنی یہاں خابت قدم رہنا اور جان گنواد ینا جائز نہیں ہے)۔ فخر الدین الرازی فرماتے ہیں: تقیہ کے بہت زیادہ احکامات ہیں فخر الدین الرازی فرماتے ہیں: تقیہ کے بہت زیادہ احکامات ہیں

اا - (پہلاحکم) تقیداس وقت جائز ہوگا جب کدآ دی کا فرقوم کے درمیان ہو، اوران سے اس کواپنی جان ومال کا خطرہ ہوتو زبان سے وہ

ان میں سے بعض کوہم ذکر کررہے ہیں:

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تبعة علیه" کی تخریج فقره نمبر کمیں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المبوط للسرخسي ۲۲/۲۴ (كتاب الإكراه)، حديث خبيب: "هو أفضل الشهداء" كوزيلعي نغريب كهام (نصب الرابيه ۱۵۹/۵۹ طبع كجلس العلمي) حديث خبيب كي اصل بخاري (۱۷/۵۶ طبع السّافيه) مين ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قد کان من قبلکم یؤخذ الرجل فیحفو له ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ ما ۱۵ سطیح السّلفیه ) نے کی ہے۔

ان کے سامنے مدارات کرے گا، اس طرح کہ زبان سے ان کے خلاف دشمنی کا اظہار نہ کرے، بلکہ اس کے لئے جائز ہے کہ وہ الی باتوں کا اظہار کرے جن سے محبت و دوستی کا خیال پیدا ہوتا ہے، لیکن اس کے لئے شرط بیہ ہے کہ اس کا باطن اس کے خلاف ہو، اور وہ جو پچھ کہتا ہے اس سے اعراض کرے، اس لئے کہ تقیہ کی تا ثیر ظاہر میں ہوتی ہے، دلوں کے حالات میں نہیں ہوتی ہے۔

11- (تقیہ کا دوسراحکم) اگر وہ تقیہ کے جواز کے وقت بھی ایمان و لفتن اور حق کا اظہار کرے تو بیہ افضل اور بہتر ہے، اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو مسلمہ کے واقعہ میں مذکور ہو چکی ہے۔

سا - (تقیه کا تیسراتکم) تقیه ان چیزوں میں جائز ہے جن کا تعلق دوسی یا دشنی کے اظہار سے ہو،اسی طرح ان چیزوں میں بھی جائز ہے جن کا تعلق دین و مذہب سے ہو،لیکن جس سے دوسر کے کو نقصان ہو جیسے قبل ، زنا ، مال کو غصب کرنا ، جھوٹی گواہی دینا ، پاک دامن عور توں پر تہمت لگانا اور کفار کو مسلمانوں کے راز سے واقف کرانا ، تو یہ سب بالکل نا جائز ہیں ۔

۱۹-(چوتھا علم) آیت کا ظاہراس بات کی دلیل ہے کہ تقیہ غالب کفار
کے ساتھ جائز ہے، لیکن امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ جب مسلمانوں کی
اندرونی حالت ایسی ہوجائے جیسی مسلمانوں اور مشرکوں کے درمیان
ہوتی ہے توجان کی حفاظت کے لئے اس وقت بھی تقیہ جائز ہے۔
10-(پانچواں حکم) تقیہ جان کی حفاظت کے لئے تو جائز ہے، لیکن
کیا مال کی حفاظت کے لئے بھی تقیہ جائز ہے؟

احمال ہے کہ اس کو بھی جائز کہاجائے، اس کئے کہ بی کر محالیہ کا ارتباد ہے: "حرمة مال المسلم كحرمة دمه" (۱)

(مسلمان کے مال کی حرمت اس کی جان کی حرمت کی طرح ہے)،
اوراس کئے کہ نبی کریم علی نے ارشاد فرما یا: "من قتل دون ماله فہو شہید" () (جواپ مال کی حفاظت میں ہلاک ہوجائے تو وہ شہید ہے) اس لئے بھی کہ مال کی بہت سخت ضرورت ہوتی ہے اور پانی جب بہت گراں بیچا جائے تو وضو کی فرضیت ساقط ہوجاتی ہے اور مال کے اسے نقصان سے بیخ کے لئے تیم پراکتفاء کرنا جائز ہے، تو مال کے اسے ناحائز ہوگا۔

17- (چھٹا تھم) مجاہد فرماتے ہیں کہ ابتدائے اسلام میں اہل ایمان کے کمزور ہونے کی وجہ سے بیچھ ٹھیک تھالیکن حکومت اسلام کے غلبہ کے بعد جائز نہیں، اور عوف نے حضرت حسن سے روایت کی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ قیامت تک مومنین کے لئے تقیہ جائز ہے، اور یہ قول بہتر ہے، اس لئے کہ جہاں تک ممکن ہو، جان کی حفاظت ضروری اور واجب ہے (۲)۔

### تقیہ کے جواز کی شرائط:

21 - الف تقیہ کے جواز کے لئے شرط ہے کہ آل یا انتہائی تکلیف کا اندیشہ ہو،جیسا کہ اس کی تفصیل آرہی ہے۔ اگر کوئی خوف وخطرہ نہ ہوتو تقیہ کے طور پرحرام کا ارتکاب جائز نہیں ہے، مثلاً کوئی شخص فاسقوں سے محبت یاان سے شرم کی وجہ سے حرام کام کرے۔ اور اگر حقیقت کے خلاف کوئی بات کہ تو وہ جھوٹا اور گنہ گار ہوگا، اسی طرح جو ظالموں کی تعریف کرے یاان کے ظلم میں ان کی مدد کرے یاان

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حرمة مال المسلم کحرمة دمه" کی روایت ابونیم نے الحلیہ (۲۱/۳ طبع دار الحان) کا کلیہ (۲۱/۳ طبع دار الحان) نے کی ہے، اس کے کی طرق ہیں جن سے بہتو کی ہوجاتی ہے اور جن کو ابن حجر

<sup>=</sup> نتلخيص الحبير (٣١/٣ طبع شركة الطباعة الفديه) مين ذكركيا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من قتل دون ماله فهو شهید" کی روایت ابوداود (۱۲۸/۵ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترندی (۴۸٬۰۳ طبع مصطفی انحلبی) نے کی ہے، ترندی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) تفسيرالرازي ۸ر ۱۲ طبع البهية المصريد ١٩٣٨ء-

کے جھوٹ کی تصدیق کرے، ان کے طریقہ کو اچھا کہے تا کہ ان سے کہے فائدہ اٹھائے اور خاموش رہنے کی صورت میں اس کو ان سے کوئی خطرہ نہ ہوتو پیشخص جھوٹا، گنہ گاراور ظلم فسق میں ان کا شریک کار ہوگا۔ اور اگر اس نے کسی مسلمان شخص کی عداوت و دشنی میں ان کی تصدیق کی تو بیداور بری بات ہے، نبی کریم عیسی کا ارشاد ہے: "من أعان علی قتل مسلم بشطر کلمة فھو آیس من رحمة الله" (۱) علی قتل میں مدد کی وہ اللہ کی رحمت سے محروم ہوگیا)۔

10-بدایک قول بیہ کہ تقیہ کے جواز کے لئے شرط بیہ کہ وہ فالب کفار کے ساتھ ہو، اور رازی کا قول گذر چکا ہے کہ امام شافعی گالب کفار کے ساتھ ہو، اور رازی کا قول گذر چکا ہے کہ امام شافعی کا مذہب بیہ ہے کہ مسلمانوں کی اندرونی حالت اگر مسلمان ومشرکین کے درمیان کی حالت کے مشابہ ہوتو جان کی حفاظت کے لئے تقیہ جائز ہے (۲)۔

19 - ج - آ دی کو یہ یقین ہو کہ اگر وہ کفر پہ کلمات وغیرہ زبان سے بطور تقیہ اداکر ہے گا تواس کو چھوڑ دیا جائے گا، اور پہ شرط امام احمد سے منقول ہے، ان سے ایسے آ دمی کے متعلق پوچھا گیا جوقید کر دیا جائے ، تو اور کفر کواس کے سامنے پیش کیا جائے اور اس کواس پر مجبور کیا جائے ، تو کیا اس کے لئے بظاہر مرتد ہونا جائز ہے تو آ پ نے اس کو شخت نا پہند کیا اور فرما یا: یہ میرے نز دیک ان اصحاب نبی عظیم کے مشابہ ہیں ہے جن کے متعلق آ بیت نازل ہوئی ، ان کو کمہ کفر کہنے پر مجبور کیا جا تا تھا پھر ان کو چھوڑ دیا جاتا ، وہ جو چاہتے کرتے تھے، اور یہ لوگ اینے دین پھر ان کو چھوڑ دیا جاتا ، وہ جو چاہتے کرتے تھے، اور یہ لوگ اینے دین

کوچھوڑ کر کفریر قائم رہنا چاہتے ہیں۔

ابن قد امہ فرماتے ہیں: اور بیاس کئے کہ جس کو کلمہ کفر پر مجبور کیا جائے اور وہ اس کو کہہ لے پھر اس کو چھوڑ دیا جائے تو اس میں کو کی ضرر نہیں ہے، اور ان کے درمیان بیہ تھی خض ان کے پیش کر دہ کفر کو قبول کر کے پابند ہوتا ہے کہ کفر پر قائم رہے گا، محر مات کو حلال سمجھے گا، فرائض و واجبات کو ترک کرے گا، ناجا کز وحرام کام کرے گا، اور اگر وہ عورت ہوتو وہ اس سے شادی کریں گے اور اس سے کافراولا د حاصل کریں گے، اور اس سے خال کر حقیقی کفر میں داخل ہوجا کیں گے (ا) اور عام میں کافراولا د بیہ ہوگا کہ وہ اسلام سے نکل کر حقیقی کفر میں داخل ہوجا کیں گے (ا) اور عاصل کلام بیہ ہے کہ اگر اس کو یقین ہو کہ اس کے بعد اس کو چھوڑ دیا جائے گا تو اس کے لئے کفر کا اظہار جائز ہے۔ لیکن اگر اس کو چھوڑ دیا جائے گا تو اس کے لئے کفر کا اظہار جائز ہے۔ لیکن اگر اس کے اختیج میں ان کے درمیان قیام کرنا پڑے کہ وہ اس پر کفر کے احکام جاری کریں، اور اس کو اپنے دین کے اظہار سے روکیس تو ان کے مطالبہ کریں جائز نہ ہوگا۔

اورا گروہ وہاں سے ایسی جگہ ہجرت کر کے جاسکتا ہو جہاں اپنے دین کا اظہار کر سکے اوراس پر عمل کر سکے تواس کے لئے تقیہ کے عذر کی بنا پروہاں اقامت کرنا جائز نہیں ہوگا۔

• ۲ - د۔ تقیہ کے جواز کے لئے بیشرط ہے کہ مکلّف کے لئے تقیہ کے علاوہ تکلیف سے چھٹکارا بھی علاوہ تکلیف سے چھٹکارا بھی فتل یا قطع اعضاء یا مار پیٹ سے بھاگ کر ہوتا ہے، اور بھی طلاق پر مجبور کرنے اور دہشت کے نہ ہونے کے وقت تو ریہ کے ذریعہ ہوتا ہے (۲)، اور یہ بعض فقہاء کے نزدیک ہے، بھی دارالکفر سے داراللا سلام کی طرف ہجرت کرنے سے ہوتا ہے، تواگر ہجرت اس کے داراللا سلام کی طرف ہجرت کرنے سے ہوتا ہے، تواگر ہجرت اس کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أعان علی قتل مسلم بشطر کلمة ....." کی روایت ابن ماجه ۲۲/۸ طبع عیسی اکلی ) اور پیمتی (۲۲/۸ طبع دار المعرفه) نے کی ہے، الفاظ ابن ماجه کے ہیں، حافظ بوصری نے الزوائد میں کہا: اس کی سند میں یزید بن آئی زیاد ہیں جن کی تضعیف میں مبالغہ ہے۔

<sup>(</sup>۲) تفسیرالرازی ۱۸ ۱۹ ـ

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸ ر ۷ ۱۴ طبع سوم دارالمنارقا هره-

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ٦٨/٢ سلطيع عيسي الحلبي قاهره-

لئے ممکن ہوتو کفار سے دوستی کرنا اور اظہار دین کوترک کرنا اس کے لئے جائز نہیں ہے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''إِنَّ الَّذِيْنَ تَوَفَّهُمُ الْمَلئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِم قَالُوا فِيْمَ كُنْتُم قَالُوا كُنَّا مُسْتَضُعَفِيْنَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمُ تَكُنُ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولِئِكَ مَأُولُهُمُ جَهَنَّمُ وَسَاءَ تُ مَصِيُراً" (١) (بے شک ان لوگوں کی جان جنہوں نے اینے او پرظلم کر رکھا ہے(جب) فرشتے قبض کرتے ہیں توان سے کہیں گے کہم کس کام میں تھےوہ بولیں گے ہم اس ملک میں بےبس تھے،فرشتے کہیں گے كەاللەكى سرز مىن وسىچ نەتھى كەتم اس مىں ججرت كرجاتے؟ تويپى لوگ ہیں جن کا ٹھکا نا دوزخ ہے اور وہ بری جگہ ہے )، آلوی فرماتے ہیں:ان لوگوں نے اظہار اسلام میں اپنی کوتا ہی اور اس میں اپنی خلل اندازی اورواجبات دین کے اداکرنے سے اپنی عاجزی کا عذر پیش کیا کہ وہ مشرکوں کے ماتحت مغلوب تھے، اور مجبوری میں انہوں نے اییا کیا۔لیکن ملائکہ نے ان کا عذر قبول نہ کیا،اس لئے کہ وہ ہجرت پر قادر تھے،لہذاوہ اس حتی فریضہ کے چھوڑنے کی وجہ سے عذاب جہنم م مستحق ہو گئے (۲)۔

اس سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ جو شخص مغلوب ہواور در حقیقت
اپنی کمزوری یا صغرت کی وجہ سے ہجرت نہ کرسکتا ہو، اور خواہ وہ مرد ہویا
عورت بایں طور کہ اگروہ ہجرت کے لئے نکلے تو اس کو ہلاکت کا خوف
ہوتو یہ اس کی اقامت اور ترک ہجرت کے لئے عذر ہے۔ اور سابقہ
آیت کے بعد کی دو آیتیں اس معنی کی صراحت کرتی ہیں: ' إِلاَّ اللَّمُ سُتَضُعَفِیْنَ مِنَ الرِّ جَالِ وَالنِّسَاءِ وَالُولُدَان لَا یَسْتَطِیْعُونَ

حِيْلَةً وَّلَا يَهْتَدُوْنَ سَبِيلًا، فَأُولِئِكَ عَسٰى اللَّهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمُ وَكَانَ الله عَفُوًّا غَفُورًا"(١) ( بجزان لوكول كے جومردول اور عورتوں، بچوں میں سے کمز در ہوں کہ نہ کوئی تدبیر ہی کر سکتے ہوں اور نہ کوئی راہ یاتے ہوں تو بیلوگ ایسے ہیں کہ اللہ انہیں معاف کردے گا اوراللدتو ہے ہی بڑا معاف کرنے والا بڑا بخشے والا )، آلوسی فرماتے ہیں: کوئی مومن اگرایسی جگہ چینس جائے جہاں مخالفین کے تعرض کی وجہہ ہے اپنے دین کا اظہار نہ کرسکتا ہو، توالیبی جگہ ہجرت کرنااس برضروری ہے جہاں وہ اینے دین کا اظہار کر سکے، اور اس جگہ باقی رہنا اور اپنے دین کو چھیا نا اور کمزوری کا عذر پیش کرنا اس کے لئے بالکل جائز نہیں، اس کئے کہ اللہ کی سرز مین وسیع ہے۔ ماں اگر ترک ہجرت میں اس کے یاس کوئی عذر شرعی ہو جیسے عورتیں ہوں اور نیجے ہوں اور نابینا حضرات ہوں اور قیدی ہوں ، اور وہ لوگ جن کو مخالفین ان کے تل کی یا بچوں یا آ باءواجداد کوتل کرنے کی ایسی دھمکی دیں جس دھمکی کے پورا کرنے کا اس کوغالب گمان ہو،خواہ بیتل گردن مارنے یا خوراک بندکرنے وغیرہ کی شکل میں ہوتو مخالف کے ساتھ گھہر نااس کے لئے جائز ہے،اوراسی طرح بقدر ضرورت موافقت کرنا بھی جائز ہے اوراس پرضروری ہے کہ وہ دین کی خاطر راہ فراراختیار کرنے اور نکلنے کی کوشش کرے،اورا گر منفعت ختم کردینے یا ایس مشقت پیدا کرنے کی دھمکی ہوجس کو برداشت کرناممکن ہوجیسے روزی کے ساتھ قید کرنا ،اوراتنی کم مار جومہلک نہ ہوتواس صورت میں ان کی موافقت جائز نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

11 - ھ۔ یہ بھی شرط ہے کہ جس تکلیف کے پہنچانے کی دھم کی دی جارہی ہے اس کا برداشت کرنا دشوار ہواور تکلیف یا توخوداس انسان کی جان یا مال یا اس کی عزت کے لئے مضر ہوگی یا غیر کے لئے ، یا منفعت کے خاتمہ میں نقصان دہ ہوگی ، اول کی مثال جیسے قبل کرنے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۹۷

<sup>(</sup>۲) روح المعانی ۱۲۷۵ طبع المطبعة الممیرییقا بره <u>۹۵۵ی</u>ء اور فرماتے ہیں: اگر بلاعذرتاً ویل کوترک کردیا توضیح قول کے مطابق اس کی طلاق واقع نہیں ہوگی، الفروع ۸۷/۵۸سالانصاف ۴۷۱۸۸

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۹۹،۹۸

<sup>(</sup>٢) مخضر التحفة الإثنى عشريه رص ٢٨٧\_

یازخمی کرنے یا عضو کاٹنے یا تکلیف دہ طور پر جلانے یا سخت مارنے یا بھوکے قید کرنے اور کھانا پینارو کئے کا خوف۔اور مالکی فرماتے ہیں: یا شریف آ دمی کولوگوں کے سامنے تھیٹر مارنے کا اندیشہ ہو،خواہ کم ہی تھیٹر کا اندیشہ ہو<sup>(1)</sup>۔

البتہ معمولی بھوکا رکھنا اور معمولی قید اور معمولی مارکی وجہ سے تقیہ حلال نہیں ہے اور کافروں سے دوسی کا اظہار اور حرام کا ارتکاب کرنے کی اجازت نہیں ہے، اور بعض نے ان چیزوں کی وجہ سے بھی تقیہ کی اجازت نہیں ہے، اور بعض نے ان چیزوں کی وجہ سے بھی تقیہ کی اجازت دی ہے۔ حضرت شریح سے مروی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب نے ارشاد فر مایا: آ دمی اگر قید کر دیا جائے یا اسے باندھ دیا جائے یا سزا دی جائے تو اس وقت وہ اپنی جان کو محفوظ نہیں سمجھتا ہے مار ایک روایت میں اس طرح ہے: چار چیزیں الیی ہیں جن اور ایک روایت میں اس طرح ہے: چار چیزیں الیی ہیں جن میں سے ہرایک اگراہ ہے: قید، مار، وعید اور بیڑی۔ اور ابن مسعود فرماتے ہیں: جو بات مجھے دوکوڑوں سے بچائے میں اس کو ضرور بولوں گا(۲)۔

اور بعرق کا مطلب ہے ہے کہ آ دمی کو اپنی عورتوں پرزیادتی کا اندیشہ ہو۔ اور مال پرخوف کے بارے میں امام رازی فرماتے ہیں جس کا بیان گذر چکا ہے کہ تقیہ جان کی حفاظت کے لئے جائز ہے توکیا مال کی حفاظت کے لئے جائز ہے توکیا مال کی حفاظت کے لئے بھی تقیہ جائز ہے؟ احتمال ہے کہ اس میں بھی جواز کا حکم ہو، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا فرمان ہے: '' حرمة مال المسلم کحرمت کی طرح ہے) اور آ ہے گئی کی اور آ ہے گئی کی حرمت اس کی عال کی حرمت اس کی مال کی حرمت میں مارا فہو شہید ''') ، (جو شخص اپنے مال کی حفاظت میں مارا

جائے وہ شہید ہے)، اوراس لئے بھی کہ مال کی ضرورت شدید ہوتی ہے اور پانی جب معمول کے دام سے بہت گراں بیچا جائے تو وضو کا فرض ساقط ہوجا تا ہے، تا کہ اس کو پانی کی قبت میں اضافہ کے بفتر رنقصان سے بیچا یا جا سکے، یہاں کیسے جائز نہ ہوگا؟ اور امام مالک کے قول کے مطابق مال لوٹنے کی دھمکی دینا خواہ مال تھوڑا ہو (۱) إکراہ ہے، اوران کے مذہب میں اس کے علاوہ بھی اقوال بیں۔

منفعت کے ختم ہوجانے کے اندیشہ کے سلسلے میں آلوی'' مختصر التحقہ'' میں فرماتے ہیں کہ اس میں تقیہ جائز نہیں (۳)، اور بیاس طرح ہے جیسے کسی شخص کو بیاندیشہ ہو کہ اگروہ حرام کا اظہار نہ کرے گا تو کوئی

<sup>(</sup>۱) تفییرالرازی ۱۴ / ۱۴ ، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۳۲۸ / ۳۲۸ س

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۵۲/۲۴، الدرالمختار وحاشیه ابن عابدین ۸۱،۸۰۸، الفروع لا بن مفلح ۳۸۸/۵، الدسوقی علی الشرح الکبیر ۳۸۸/۳

<sup>(</sup>٣) مختصرالتحفة الاثنى عشربيرص ٢٨٨\_

<sup>(</sup>۲) فتحالباری ۱۲ ساسه

<sup>(</sup>۳) اس کی تخریج فقرہ نمبر ۱۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) اس کی تخریخ فقرہ نمبر ۱۵ میں گذر چکی ہے۔

منصب یا مال اس سے جھوٹ جائے گا جس کے حاصل ہونے کی اسے امید ہے اور اس کو اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے ،اوریہی بہتر ہے اور اس کی دلیل قرآن کریم میں بیدارشاد خداوندی ہے: "وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورهمُ وَ اشْتَرَوُا بِهِ ثَمَنًا قَلِيُلاً فَبِئُسَ هَا يَشُتَرُونَ (<sup>(1)</sup> (اور (وه وقت قابل ذكر ہے) جب الله نے اہل کتاب سے عہد لیاتھا کہ کتاب کو بوری طرح ظاہر کردینا (عام) لوگوں پر اوراسے چھیانا مت سوانہوں نے اس (عہد) کو اینے پس پشت بھینک دیااوراس کوایک حقیر قیمت کے عوض میں 👺 ڈالاسوکیسی بری چیز ہے جسے وہ خریدر ہے ہیں )،اللہ تعالیٰ نے فوری مال یا جاہ کے فائدہ کے مقابلہ میں ان کے ق بات چھیانے بران کی مذمت کی، اس لئے که دروغ گوئی اورغیبت اور پختلخو ری وغیرہ اور انسان کا اپنی زبان سے الیی بات کہنا جودل کے برخلاف ہو، بیسب حرام ہیں، اور مثلا حجموٹا شخص حجموٹ کسی الیی مصلحت ہی کی وجہ سے بولتا ہے جس کی امیداس کو اپنے جھوٹ سے ہوتی ہے، اور اگر اس سے یو چھا جائے تو جواب دے گا: میں نے صرف فلا ل غرض کے لئے حجوٹ بولاتھاجس کو حاصل کرنا چاہتا ہوں، تو اگر تحصیل منفعت کے کئے جھوٹ جائز ہوتو ہر جھوٹ مباح اور جائز ہوجائے گا اوراس طرح احکام شریعت الٹ جائیں گے اوران کی بنیا دڈ ھے جائے گی۔

# تقيه كي قسمين:

۲۲ - تقیه یا تواکراه کی وجه سے ہوگااس طرح که مسلمان کومضرسزا کی دھمکی دی جائے جس کا بیان گذر چکا ہے، اگروہ مطلوبہ کام نہ کرے، یا تقیم ایراه کی وجہ سے نہیں ہوگا۔

البتہ جوتقیہ إكراہ كى وجہ ہے ہو،اوراس كى شرائط بھى كممل ہوگئ ہوں، تواس كے نتیجہ میں جوتصرفات وہ كرے گا وہ اس پر لا زم نہیں ہوں گے اورا گرفتل پرمجبور كیا جائے تواس كے لئے حلال نہیں ہے،اور اگرزنا پرمجبور كیا جائے تواس كے لئے حلال نہیں ہے، لیكن اگراس نے اگرزنا پرمجبور كیا جائے تواس كے لئے حلال نہیں ہوگى،اورا گركلمه أيسا كرليا توشبہ كى وجہ ہے اس پركوئى حدجارى نہیں ہوگى،اورا گركلمه كفر بولنے پراس كومجبور كیا جائے تو بیاس کے لئے جائز ہے اوروہ مرتنہیں سمجھا جائے گا۔ بیا جمالى باتیں ہیں، تفصیل کے لئے د كھئے: اصطلاح " إكراہ ''۔

اور جوتقیہ إكراه كی وجہ سے نه ہو، بلكه مخص مسلمان كے اس اندیشہ كى بنا پر ہوكہ اس كوكوئی تكلیف لاحق ہوگی لیعنی قل، قطع اعضاء، ضرب اور قید اور دیگر ضرر و تكلیف كی اقسام میں سے کسی كے لاحق ہونے كا اندیشہ ہو، تو اس قسم میں وہ چیزیں جائز نہیں جو اكراه كی وجہ سے جائز ہوتی ہیں (۱) تفصیل اصطلاح '' إكراه'' میں دیکھی جائے۔

#### جن چیزوں میں تقیہ حلال ہے:

۲۷ - فقہاء کااس میں اختلاف ہے کہ کن چیزوں میں تقیہ حلال ہے اور کن چیزوں میں تقیہ حلال ہے اور کن چیزوں میں حلال نہیں ہے، چنا نچ بعض فقہاء کا مذہب ہیہ ہے کہ تقیہ قول کے ساتھ خاص ہے، فعل میں تقیہ جائز نہیں ،اوراس قول کی بنا پرکسی حالت میں بت کو سجدہ کرنا یا خزیر کا گوشت کھانا یا زنا کرنا جائز نہیں ہے،اوزاعی اور سحنون سے یہی منقول ہے۔

اور اکثر فقہاء کا مذہب ہے کہ قول وفعل دونوں میں إکراہ برابر ہے کہ قول وفعل دونوں میں إکراہ برابر ہے (۲)، بہی مفتی بقول ہے، اس میں تفصیل اور اختلاف ہے، ' إکراہ ' کی بحث اور مندر جہ ذیل تفصیل ہے اس کو جانا جا سکتا ہے:

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۸۷۔

<sup>(</sup>۱) الهدابياور تكمله فتح القدير ۲۹۲، ۲۹۳ طبع المطبعة الميمنيه قاهر داميلاه، داميلات و الميلات و المجتار ۱۹۰۵ مطبع بولاق -

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۲ مر۱۳ س

#### كفراور كفارىيدوسى كااظهار:

قتل اور شدید ایذاء کے وقت اس کے جواز کے متعلق تفصیل گذر چکی ہے، اور یہ کہ تکلیف پر صبر کرنا بطور تقیہ اس کے ارتکاب سے افضل ہے اور بھی بھی تقیہ اظہار دوئی کی شکل میں ہوتا ہے اگر چہ تفریع کلمات ہو لئے پر اس کو مجبور نہ کیا جائے، لین اگر وہ ان سے دشمنی کا اظہار کر ہے تواس کو اپنی جان اور مال کا خطرہ ہو۔ امام رازی فرماتے ہیں کہ ذبان سے ان کے خلاف دشمنی کا اظہار نہ کرے، اور بیجائز ہے کہ ایس کے خلاف ہواں پیدا ہو، لیکن اس کے خلاف ہواور وہ اپنی تمام کے لئے بیشرط ہے کہ اس کا باطن اس کے خلاف ہواور وہ اپنی تمام باتوں سے اعراض کرے، اس لئے کہ تقیہ کی تا غیر ظاہر میں ہوتی ہے، دلوں کے حال میں نہیں ہوتی ہے (۱)۔

اور اگر کافرانہ فعل پر مجبور کیا جائے مثلاً بت کو سجدہ کرنے یا قرآن کریم کی اہانت و تذلیل کرنے پر مجبور کیا جائے تو ظاہر ہے ہے کہ اس کو بطور تقیہ اس فعل کی اجازت ہے، ابن جراللہ تعالی کے اس ارشاد کے بارے میں فرماتے ہیں: ' إِللَّا مَنُ أَكُوِهَ وَقَالُبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ " ( بجز اس صورت کے کہ اس پر زبردتی کی مطمئِنٌ بِالْإِیْمَانِ " ( بجز اس صورت کے کہ اس پر زبردتی کی جائے درآ نحالیکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو ( تو وہ تومستنی ہے )، عفر اعتقاد کے بغیر قول اور فعل دونوں سے ہوتا ہے اور بھی بھی اعتماد کے ساتھ بھی ہوتا ہے، اور پہلامستنی ہے اور اس پر إکراہ اعتقاد کے ساتھ بھی ہوتا ہے، اور پہلامستنی ہے اور اس پر إکراہ کیا جاتا ہے۔

### مردار كا گوشت وغيره كھانا:

۲۴- مجبور کردہ شخص کے لئے بطور تقیہ شراب پینا اور مرداریا خنریر کا

گوشت کھانا جائز ہے جب کہ اس کی شرائط پائی جائیں ،اس لئے کہ ان چیزوں کی حرمت شریعت سے ثابت ہے ،اور حالت اختیار میں یہ فساد پیدا کرنے والی ہیں، چنا نچہ اللہ تعالی نے ضرورت کے حالات کو تحریم سے مستثنی کردیا ہے ،ارشاد ہے:" إلا مَا اصْطُورُ تُمُ إِلَيْهِ" (سوااس کے کہ اس کے لئے تم مضطر ہوجاؤ) ،اس سے بی ظاہر ہوگیا کہ حرمت اختیاری حالت کے ساتھ خاص ہے ،اور یہاں اِ کراہ کے سبب اپنی جان کی ہلاکت کے خوف سے ضرورت تحقق ہوگئی ، چنا نچہ اگراس نے ایسا نہ کیا اور تی کہ اور ایماں اور یوسف فرماتے ہیں کہ گذر گار ہوگا ،اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ گذرگار نہیں ہوگا (ا)۔

# نماز كے بعض افعال میں تقیہ:

۲۵ – اگرنمازی کواپنی جان پردشمن کا خوف ہوکہ اگر وہ کھڑا ہوگا تو دشمن اس کود مکھ ہے گا اور اگر بیٹھارہے گا تو نہیں دیکھ پائے گا تو اس کے لئے بیٹھ کرنماز پڑھنا جائز ہے اور قیام کا فرض اس سے ساقط ہوجائے گا(۲)، اسی طرح کفار کے نرغہ میں کوئی قیدی ہواور اگروہ اس کو نماز پڑھتے دیکھ لیں تو اس کی جان کو خطرہ ہوتو جس طرح بھی ممکن ہو، کھڑے ہوکر بیٹھ کر یا چہ لیٹ کر یا پہلو کے بل لیٹ کر، قبلدرخ ہوکر یا نہ ہوکر، نماز پڑھ سکتا ہے، اشارہ سے بھی پڑھ سکتا ہے، حضر میں ہو یا سفر میں ہو، اس لئے کہ نبی کریم عیالیہ کا ارشاد ہے: "إذا امر تکم بأمر فاتو ا منہ ما استطعتم "(۳) (جب میں تم لوگوں کو کوئی تکم دول تو جتنا بھی تم کرسکواس کی تمیل کرو) اور اسی کے مثل وہ کوئی تکم دول تو جتنا بھی تم کرسکواس کی تمیل کرو) اور اسی کے مثل وہ

<sup>(</sup>۱) تفسیرالرازی ۸ م ۱۴ ـ

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۲ م

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۴۸ر ۴۸، فتح الباري ۱۲ر ۱۳سه

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۳۸۵۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" كی روایت بخاری (۳) حدیث: الله استطعتم" كی روایت بخاری (۳) ۲۵ طبع السلفیه) نے حضرت الو بریرہ سے كی ہے، الفاظ بخارى كے ہیں۔

شخص ہے جو کسی جگہ چھپا ہوا ہوا وراس کو اندیشہ ہو کہ اگر وہ نکلے گاتو دشمن اس پرغالب آجائے گا اور اس جگہ تمام آ داب کے ساتھ اس کے لئے نمازیڑھناممکن نہ ہو۔

اگردشن نمازی کورکوع یا سجدہ کرتے ہوئے دیکھ لے تواس کواس سے ضرر کا اندیشہ ہوتواس کے لئے اجازت ہے کہ آنکھ کے اشارہ سے نمازیڑھ لے اور دل سے نیت کرلے (۱)۔

اور حنابلہ کے نزدیک برعتی اور فاسق شخص کے پیچھے جمعہ اور عید کی نماز کے علاوہ کوئی دوسری نماز جائز نہیں جب کہ جمعہ اور عید کی نماز شہر میں ایک جگہ ہوتی ہو، اور اگر اس کے پیچھے نماز نہ پڑھے کی صورت میں اس سے اندیشہ ہوتو بطور تقیہ اس کے پیچھے نماز پڑھ لے پھر نماز کا اعادہ کرلے ۔ اور ان کی دلیل حضرت جابر گئی بیر وایت ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے نبی کریم علی ہیں گہ میں نے نبی کریم علیل کے منبر پر بیفر ماتے ہوئے سنا: "لا تو مین امر أة رجلا، ولا فاجو مؤمنا، إلا أن یقھرہ بسلطان فو یخاف سوطہ أو سیفہ" (۲) (کوئی عورت کسی مردی اور کوئی فاجر کسی مؤمن کی ہرگز امامت نہ کرے الا بیہ کہ اپنی قوت سے اس پر فالب آجائے، یا اسے اس کے کوڑے یا تلوار کا اندیشہ ہو )۔ ابن فدامہ نے اس حالت میں ایک حیلہ ذکر کیا ہے، ممکن ہے کہ اس کو تقیہ محماجائے، اس لئے کہ اس میں بھی پوشیدگی ہے، اور وہ بیہ ہے کہ اس کے کوئی نیت سے نماز پڑھے، اور رکوع و بچود اور قیام قعود میں امام کی موافقت کر نے واس کی نماز درست ہوجائے گی، اس لئے کہ اس نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے کہ اس نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے کہ اس نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمال ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمل ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام اعمال و شرائط کو کمال ادا کیا ہے، چنا نے نماز کے تمام کی کے تابع کے تابع کی کا سے کہ کی کو کے تاب کے کہ اس کے کہ کو کے تاب کو کر کے تاب کے نماز کے تمام کی کر کے تاب کی کی کے کہ کر کیا ہے کہ کی کر کے تاب کی کر کے تاب کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کی کی کے کہ کی کو کے کہ کی کی کے کہ کی کے کہ کی کی کر کے کے کہ کی کی کے کہ کی کی کر کے کی کی کی کی کی کر کے کے کہ کی کی کی کی کر کے کی کی کی کر کے کی کی کر کے کر کے کر کے کی کر

### بيج اور ديگر تصرفات ميں تقيه:

۲۱- اگرکسی شخص کو اپنے مال کے سلسلے میں کسی ظالم کے غصب کر لینے کا خطرہ ہواور وہ کسی آ دمی سے موافقت کرے، وہ بی ظاہر کرے کہ اس نے بی مال اس سے خرید لیا ہے، تا کہ اس طرح وہ اپنے مال کی حفاظت کر سکے اور وہ دونوں حقیقی بیجے نہ چاہتے ہوں تو بیجے امام ابو یوسف ابو حنیفہ اور امام شافعی کے نز دیک سے ہے، اور حنا بلہ، امام ابو یوسف اور امام شمد کے نز دیک باطل ہے۔

مالکیہ کے نزدیک جیسا کہ'' تبھرۃ الحکام'' میں ہے، بیج میں استر عاء جائز ہے، اور استر عاء کا مطلب بیہ ہے کہ وہ بیج سے پہلے گواہ بنائے کہ اگر میں اس گھر کو فروخت کروں گاتواسی لئے فروخت کروں گا کہ مجھے کسی ظالم یا غاصب کا خطرہ ہے، اور استر عاء اسی وقت ثابت ہوگا جب کہ گواہ بیج پر مجبوری اور اس کی ذکر کردہ دھمکی سے مطلع ہول (۲)۔

اور مالکیہ کے نزدیک استرعاء ہرغیر واجب تصرف جیسے طلاق، وقف اور ہبد میں جائز ہے۔ اور صاحب استرعاء کے لئے مفید ہے، چنانچ اگروہ ایسا کر لے تو اس پر بیدلازم نہیں کہ اس میں سے کسی چیز کو نافذ کرے، اگر چہ گواہوں کو سبب معلوم نہ ہو، تیج کا مسلم اس کے خلاف ہے، خلاف ہے، اس لئے کہ بیج کا مسلم غیر واجب عقود کے خلاف ہے، کیونکہ بائع اس میں قیمت حاصل کر لیتا ہے اور اس میں مشتری کا حق

کے اعمال میں دوسرے کی موافقت کی بنا پر اس کی نماز فاسدنہیں ہوگی (۱)۔

<sup>(</sup>۱) گفتی ار ۱۹۲،۱۸۲ - ۱۹۲

<sup>(</sup>۲) المغنى ۱۲ ، ۲۱۲ ، الإنصاف ۲۲۵ ، کشاف القناع ۱۵۰ ، تبصرة الحکام لابن فرحون ۲۸ م

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ار ۹۹،۴۹۵، المغنی ار ۱۸۸/۲،۲۳۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تؤمن امرأة رجلا، ولا فاجر مؤمناً إلا أن ......" کی روایت ابن ماجه (۱ سه سه طبح عیسی الحلی) نے جابر بن عبداللہ سے کی ہے، حافظ بوصیری نے الزوائد میں کہا کہ علی بن زید بن جدعان اور عبداللہ بن محمد العدوی کے ضعف کی وجہ سے بیسنر ضعیف ہے۔

اور مالکیہ کہتے ہیں کہ کسی شخص نے بطور تقیہ کسی وقف شے میں استرعاء کیا، پھراس کے بعداس کے نفاذ پر گواہ بنایا تو یہ جائز ہے، اس لئے کہ وہ برابراس کی ملک میں رہاہے۔

اور اگراس نے استرعاء کیا کہ مشتری کے نقصان پہنچانے کے خوف سے اس نے شفعہ میں اپناخی چھوڑ دیا ہے اور مشتری کوغلبہ اور قوت حاصل ہو، اور بیدا پنے مطالبہ سے دست بردار نہیں ہورہا ہے، جب ممکن ہوگا اس کا مطالبہ کرے گا توبیہ استرعاء اس کے لئے مفید ہے، پھر جب اندیشہ دور ہوجائے اور وہ فوراً مطالبہ کا دعوی پیش کرد تے فیصلہ اس کے حق میں ہوگا۔

اوراس میں اختلاف ہے کہ اگروہ اندیشہ کے ختم ہوجانے کے بعد بھی مطالبہ نہ کرے تو رائج میہ ہے کہ اس کومطالبہ کاحق حاصل نہیں رہے گا، اس لئے کہ جب اندیشہ زائل ہو گیا تو گویا کہ نیچے اسی وقت نافذ ہوگئی۔

اور بیضروری ہے کہ استرعاء کے گواہ زیادہ ہوں، اور ابن الماجشون کے نزدیک کم از کم چار گواہوں کا ہونا ضروری ہے<sup>(۱)</sup>۔ دیکھئے:اصطلاح بیجالتلجئۃ۔

# بيان شريعت مين تقيه اوراس كاحكم:

27- احکام شریعت بیان کرنا اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر دراصل واجب کفایہ ہیں، اورا گرکسی مسلمان کوان مذکورہ احکام کی تعمیل میں ضرر ونقصان لاحق ہونے کا اندیشہ ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہوہ امرونہی زور اور قوت کے بجائے صرف زبان سے کرے، اگر زبان سے بھی کرنے میں ضرر لاحق ہونے کا خوف ہوتو منکر پر خاموش رہنا اور دل سے اس پرنگیر کرنا جائز ہے، اور یہا یمان کا اونی درجہ ہے، جیسا اور دل سے اس پرنگیر کرنا جائز ہے، اور یہا یمان کا اونی درجہ ہے، جیسا

که حدیث شریف میں آیا ہے اور بدایک قسم کا تقیہ ہے۔ اس کے باوجود جہاں تبدیلی مطلوب ہو وہاں ضرر کا اندیشہ ہوتے ہوئے طاقت کے ذریعدامر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرنا، پھر زبان سے انکار کرنا خاموش رہنے سے انصل ہے، اس لئے کہ یہ بھی ایک قسم کا جہاد ہے، اللہ تعالی نے حضرت لقمان علیہ السلام کا وہ قول قل کیا ہے جس میں انہوں نے اپنے بیٹے کونصیحت کی ہے: ''یَا بُنیَّ اَقِیم الصَّلَاةَ وَ أُمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَ انلهٔ عَنِ الْمُنگورِ وَ اصبورُ عَلیٰ مَا الصَّلَاةَ وَ أُمُرُ بِالْمَعُرُوفِ فِ وَ انلهٔ عَنِ الْمُنگورِ (۱۱) (اے میرے بیٹے الصَّابک إِنَّ ذلِک مِنْ عَزُمِ اللَّمُودِ ''(۱) (اے میرے بیٹے منازکوقائم رکھاورا چھے کا موں کی نصیحت کیا کراور برے کام سے منع کیا کراور جو پچھ پیش آئے اس پرصبر کیا کر بے شک یہ (صبر) ہمت کے کاموں میں سے ہے) اور حدیث شریف میں آیا ہے: ''افضل کاموں میں سے ہے) اور حدیث شریف میں آیا ہے: ''افضل الشہداء حمزة بن عبدالمطلب شم رجل قام إلی إمام عبدالمطلب ہیں، پھروہ فقتل ''(۲) (افضل الشہداء حضرت حزہ بن عبدالمطلب ہیں، پھروہ خطالم بادشاہ کے پاس جائے اور اس کو عبدالمطلب ہیں، پھروہ خطالم بادشاہ کے پاس جائے اور اس کو امرونہی کرے اور شہید کردیا جائے اور اس کو امرونہی کرے اور شہید کردیا جائے اور اس کو امرونہی کرے اور شہید کردیا جائے

۲۸ - امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرنے والے کا درجہ بڑھ جاتا ہے اگر وہ اس پر واجب عین ہوجائیں، بایں طور کہ اس کے علاوہ دوسرے لوگ بیان کرنے سے انکار کر دیں، یہاں تک کہ منکرات عام ہوجائیں اوران کا غلبہ ہوجائے، خاص طور سے ان معاملات میں جن کا تعلق دین میں التباس اوراس کے آثار کے مٹانے سے ہو، تو اگر سارے علاء تقیہ کے طریقہ پر ہی عمل کریں اور تلقین و بیان کا کام کوئی انجام نہ دیتو بدعات عام اور غالب ہوجائیں گی، اور لوگوں

<sup>(</sup>۱) تبرة الحكام ۲ر۵۰۳\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ لقمان ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أفضل الشهداء حمزة بن عبد المطلب ثم رجل قام المی ...... کی روایت خطیب بغدادی نے اپنی تاریخ (۲۸ کسطیح السعاده) میں جابر بن عبداللہ سے کی ہے، اس کی سند حسن ہے۔

کی نگاہوں میں شریعت بدل جائے۔

بعض معتزلہ کے مشورہ سے معتصم اور مامون کے عہد میں علاء کو گر قار کیا گیا اور ان کو آن کے قائل گرفتار کیا گیا اور ان کو آن کے قائل ہوجا ئیں، پس جب ان علاء کو طرح طرح کی دھمکیاں دی گئیں اور اذبیتیں پہنچائی گئیں تو وہ اس کے قائل ہو گئے اور ان کوچھوڑ دیا گیا، اور اس آز ماکش میں چاریا پارنچ کے علاوہ کوئی ثابت قدم نہیں رہا، بعض ان میں سے قید خانہ ہی میں وفات یا گئے (۱)۔

امام احمد سے منقول ہے کہ فتنہ خلق قرآن کے زمانہ میں ان سے دریافت کیا گیا کہ اگرآپ کو تلوار کے سامنے پیش کیا جائے تو کیا آپ خلق قرآن کے قائل ہوجا کیں گے؟ جواب دیا بنہیں ، اور فرمایا: اگر عالم تقیہ اختیار کرتے ہوئے (غلط بات کو) مان لے اور جاہل حکم سے بے خبر ہوتو پھر حق کس طرح ظاہر ہوگا؟ (۲)۔

امام شافعی کے شاگر دابو یعقوب البویطی بھی ان لوگوں میں سے ہیں جنہیں آ زمایا گیا تو انہوں نے اس پرصبر کیا، اور یہ بھی خلق قرآن کے قائل نہیں ہوئے، جب ان کی چغلخوری کی گئی اور امیر مصر جوان کو تکلیف پہنچانے پر مامور تھا اس نے ان سے کہا: آپ صرف ہمارے سامنے اقرار کرلیں، جواب دیا: لاکھوں لوگ ہماری اقتداء کرتے ہیں اور وہ نہیں جانتے کہ مراد کیا ہے، چنانچہ ان کو پیڑیوں میں جکڑ کر مصر سے بغداد لے جانے کا حکم جاری کر دیا گیا، اور بغداد کے قید خانہ میں ہی زنجیروں میں جکڑے ہوئے دنیا سے رحلت فرما گئے، اللہ ان کو غریق رحمت کرے (۳)۔

امام احمد اور ابو یعقوب البویطی اور ان کے ساتھیوں کی ثابت

قدمی ہی کی وجہ سے حکومت اس موقف سے باز آ گئی اور اس کی وجہ سے معتز لد کاز ورٹوٹ گیا۔

79 - کسی عالم کے لئے بیرجائز نہیں کہ وہ جانتے ہوئے بھی حق کے خلاف بولے، اور تقیہ کا طریقہ استعمال کرنا اس کے لئے مطلقاً جائز نہیں ہے، اگر خاموثی اختیار کرنا اس کی نجات کے لئے کافی ہو، کیونکہ اس وقت تقیہ کی شرط موجود نہیں ہے۔

اوراس میں بیاندیشہ بھی ہوتا ہے کہ حق جاہلوں پر مخفی رہ جائے یا ان کا ایمان کمزور پڑجائے،اوروہ تقیہ کا استعمال کرنے والے کی اتباع کرتے ہوئے حق کی مدد سے باز آ جائیں اور اس کے جواب کو ہی جواب سمجھ لیں، حالانکہ وہ اس کی مراد سے غافل اور اس کے اراد و تقیہ سے ناواقف ہوں۔

تقیه کرنے والاکن چیزوں کی رعایت کرے: تقیه کرنے والے کو چندامور کا خیال رکھنا چاہئے:

• ۳- ان میں سے ایک بیہ ہے کہ اگر حرام کے ارتکاب کے بغیر خلاصی ممکن ہوتواسی پر عمل کرنا واجب ہے، اوراس کی ایک صورت بی ہے کہ تو ریہ کرے مثلاً کسی شخص کو نبی کریم علیا ہے کہ کم مجور کیا جائے تو اس کو چاہئے کہ کسی دوسرے حمد کی نیت کر لے۔ اگر تو ریہ کا خیال آنے کے باوجود تو ریہ کوچھوڑ دیتو تقیہ اس کے لئے عذر نہ ہوگا، اوراس کو کا فرسم جھا جائے گا (۱)۔

اسا- دوسری چیز بیہ ہے کہ اس کا لحاظ رہے کدرخصت کے ساتھ تقیہ کی حد سے نکل کر ضرورت پوری ہونے کے بعد حرام کا ارتکاب نہ کر بیٹھے، اور اس کی اصل قرآن کریم میں مضطر کے لئے بدارشاد ربانی

<sup>(1)</sup> البداييوالنهابيلا بن كثير ١٠ر ٣٣٥،٣٣٨مطبعة السعاده قاهره-

<sup>(</sup>٢) احد محمد شاكر، في تعلق على دائرة المعارف الإسلاميه، عربي ترجمه شده ايدُيشُ ماده: '' تقيه' -

<sup>(</sup>۱) المبسوط للسرخسي ۱۳۱٬۱۳۰٬۱۳۰ نيز د يکھنے:الدسوقی علی الشرح الکبير ۲۷۸۲۳

ہے: "فَمَنِ اصْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّلاَعَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ لَحِيْمٌ "(ا) (ليكن جوكوئى بقرار ہوجائے نہ يہ كہ طالب لذت ہو اور نہ يہ كہ حدست تجاوز كرنے والا ہوتو بے شك اللہ مغفرت والا ہے، رحمت والا ہے )۔ باغى كى تفسير ميں كہا گيا ہے كہ بيوہ تحض ہے جوحلال كے ہوتے ہوئے حرام كھائے اور عادٍ كى تفسير ميں كہا گيا ہے كہ بيوہ شخص ہے جوقد رحضرورت سے زیادہ حرام كھائے۔

اورالله تعالی نے اپنے مندرجہ ذیل قول میں تقیہ کے بارے میں تنبيه فرماكي ہے: "لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِيُنَ أُولِيَاءَ مِنُ دُوُن الْمُؤْمِنِيُنَ وَمَنُ يَّفُعَلُ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنُ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تُقاةً وَ يُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفُسَهُ" (٢) (مومنول كو نہ چاہئے کہ مومنوں کے ہوتے ہوئے کافروں کو (اپنا) دوست بنا ئیں اور جوکوئی ایبا کرے گا تو وہ اللّٰہ کے ہاں کسی شار میں نہیں مگر ہاں الیں صورت میں کہتم ان سے کچھاندیشہ (ضرر) کا رکھتے ہواور اللَّهُ تَم كُوايِّخ سے ڈراتا ہے )، چنانچہ اللّٰہ تعالی اینے سے ڈراتا ہے تا کمتقی دھوکہ نہ کھائے اورغفلت میں نہ پڑے۔ پھراس کے بعدوالی آيت مين ارشاد ب: "قُلُ إِنْ تُخفُوا مَا فِي صُدُوركُمُ أَو تُبُدُونُهُ يَعُلَمُهُ اللَّهُ"(آپ كهديجة كه جو يحق تمهار سينول میں ہےتم اسے خواہ پوشیدر کھویا ظاہر کرواللہ اس کوجانتاہے)، چنانچہ الله تعالیٰ نے متنبہ کردیا کہ کفار کی دوسی میں حرام کا مرتکب جو کچھ چھیار ہا ہے اللہ تعالی اس کوجانتا ہے کہ کیا وہ اس کو بطور تقیہ کرر ہا ہے یا بطورموافقت،امام رازی فرماتے ہیں: بے شک اللہ تعالی نے جب مومنین کو چیوڑ کر ظاہراً و باطناً کفار کو دوست بنانے سے منع فر مادیااور ظاہر میں تقبہ کوستثنی کردیا،اورا گرتقبہ کے وقت باطن ظاہر کے موافق

ہوجائے تواس پر وعید ذکر کیا ہے اور بیاس لئے کہ جو شخص اظہار دوستی میں تقیہ کا اقدام کرے گاتو ظاہراً اس کا اس فعل پراقدام کرنا باطناً اس دوستی کے حصول کا سبب ہے، اور بیترام میں پڑنا اوراس سے لا پرواہی كرنا ہے، ابتداءً بطور تقيه جس كى اجازت ہے اور اس كا انجام رضامندی کفراوراس پرشرح صدرہے، یہی وہ فتنہ ہےجس کی طرف سورہ محل میں إكراه كى آيات كے بعد اشاره ہے، ارشاد بارى ہے: "ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَافَتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعُدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ"(١) ( پُر بِ شَك آ پ کا پروردگاران لوگوں کے حق میں جنہوں نے بعداس کے کہ آ زمائش میں پڑھکے تھے ہجرت کی پھر جہاد کیا اور ثابت قدم رہے تو آپ کا پروردگار بے شک ان اعمال کے بعد بڑا مغفرت والا بڑا رحت والا ہے )، اور سورہ عنكبوت ميں ہے: ''وَ مِنَ النَّاس مَنُ يَّقُولُ أَمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوْذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتُنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ"(٢) (اوربعض آدي ايسي بين جو (زبان سے ) كتے ہیں کہ ہم اللہ پرایمان لے آئے، پھر جب اللہ (کی راہ) میں تکلیف پنچائی جاتی ہے تولوگوں کی اذیت رسانی کومثل عذاب الٰہی کے سمجھنے لگتے ہیں)، طبری فرماتے ہیں: اس کا مطلب یہ ہے کہ جب اس کو مشرکین اللہ کے اقرار میں تکلیف پہنچاتے ہیں تولوگوں کی اس ایذاء رسانی کوآ خرت میں عذاب الہی کی طرح سمجھتا ہے،جس کے متیج میں وہ ایمان باللہ کو چھوڑ کر کفر کی طرف لوٹ جا تاہے۔ کہتے ہیں: اور بہ آیت اہل ایمان کے ان لوگوں کے سلسلے میں نازل ہوئی جو مکہ میں تھے، پھر وہاں سے ہجرت کی نیت سے نکلے، پھر پکڑ لئے گئے اور گرفتار کئے گئے، چرجب مشرکین نے ان کوایذاء پہنچائی تو جو کچھ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ۱۱۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ عنکبوت ر ۱۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام ۱۵ ۱۴ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ر۲۸\_ (۳) سورهٔ آل عمران ر۲۹\_

انہوں نے ان سے مطالبہ کیااس کو انہوں نے پوراکیا (۱) اور طبری کے علاوہ دیگر حضرات نے ان میں ابوجہل کے ماں شریک بھائی عیاش بن ابی رہیعہ، ابوجندل بن ہمیل بن عمرواور ولید بن المغیر ہ وغیرہ کا ذکر کیا ہے، پھر جب ان لوگوں نے ہجرت کی توبیہ یت نازل ہوئی: "ثُمَّ إِنَّ رَبَّکَ لِلَّذِینُ هَا جَرُوا مِنُ بَعُدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّکَ مِنُ بَعُدِهَا لَعَفُورٌ رَحِیُمٌ" (۲) جاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّکَ مِنُ بَعُدِهَا لَعَفُورٌ رَحِیُمٌ" (۲) بعداس کے کہ (سخت) آپ کا پروردگاران لوگوں کے حق میں جنہوں نے بعداس کے کہ (سخت) آزمائش میں پڑ چکے تھے ہجرت کی پھر جہاد کیا اور ثابت قدم رہے تو آپ کا پروردگار ہے شک ان اعمال کے بعد اور ثابت قدم رہے تو آپ کا پروردگار ہے شک ان اعمال کے بعد بڑار حمت والا ہے بڑار حمت والا ہے )۔

۳۲ - اورایک امریجی ہے کہ نیت کو محوظ رکھا جائے، چنا نچہ اس کی نیت ہو کہ وہ یہ جرام کام صرف ضرورةً کررہا ہے، اور وہ جانتا ہے کہ حرام ہے لیکن اللہ کی رخصت پر عمل کر رہا ہے، پس اگر وہ یہ بچھ کر کہ وہ آسان ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے تو وہ گنہ گار ہوگا۔ اوراس کی طرف آیت کے آخر میں اشارہ ہے، ارشاد ہے: "وَلٰکِنُ مَّنُ شَرَحَ بِالْکُفُرِ صَدُراً فَعَلَيْهِمُ غَصَبٌ مِّنَ اللهِ "(۳) مَّنُ شَرَحَ بِالْکُفُرِ صَدُراً فَعَلَيْهِمُ غَصَبٌ مِّنَ اللهِ "(۳) مَن شَرَحَ بِالْکُفُرِ صَدُراً فَعَلَيْهِمُ غَصَبٌ مِّنَ اللهِ "(۳) ہوگا)، اور حدیث شریف میں ہے: "دخل رجل الجنة فی ہوگا)، اور حدیث شریف میں ہے: "دخل رجل الجنة فی ذباب و دخل النار رجل فی ذباب، قالوا: و کیف ذلک؟ قال: مر رجلان علی قوم لھم صنم لا یجوزہ أحد حتی قال: مر رجلان علی قوم لھم صنم لا یجوزہ أحد حتی یقرب له شیئاً، فقالوا لأحدهما: قرب، قال: لیس عندی شیء، فقالوا له: قرب ولو ذبابا، فقرب ذبابا، فخلوا سبیلہ، قال: فدخل النار، وقالوا للآخر: قرب ولو ذبابا،

فضو بوا عنقه، قال: فدخل الجنة "(ا) (ایک آدمی ایک کمی کی وجہ ہے جہنم میں داخل ہوا اور ایک آدمی ایک کمی کی وجہ ہے جہنم میں داخل ہوا، لوگوں نے پوچھا: یہ کیسے؟ فرمایا: دو آدمیوں کا گذر ایک قوم کے پاس ہے ہوا جن کا ایک بت تھا، اس کوکوئی پارنہیں کرسکتا تھا جب تک کداس بت کے لئے کوئی نذر انہ نہ پیش کر ہے، تو اس قوم نے ایک ہے، تو اس قوم کے لوگوں نے اس ہے کہا: نذر انہ پیش کر دیا اور انہوں نے اس کوئی چرنہیں مکمی ہو، تو اس نے ایک مکمی کا نذر انہ پیش کر دیا اور انہوں نے اس کو لوگوں نے دوسر شے خص سے کہا: نذر انہ پیش کر دیا اور انہوں نے اس کو لوگوں نے اس کوئی ہو، تو اس تو م کے لوگوں نے دوسر شے خص سے کہا: نذر انہ پیش کر دیا اور انہوں تو اس کو لوگوں نے دوسر شے خص سے کہا: نذر انہ پیش کر دوخواہ ایک کمی ہو، اس لوگوں نے دوسر شے خص سے کہا: نذر انہ پیش کر دوخواہ ایک کمی ہو، اس کے کہا: میں اللہ کے علاوہ کسی دوسر ہے کے لئے کوئی نذر انہ پیش نہیں کر سکتا، آپ نے فرمایا: تو ان لوگوں نے اس کی گردن مار دی، فرمایا: تو وہ جنت میں داخل ہوگیا)۔

قال ماكنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله عز وجل، قال:

'' تیسیر العزیز الحمید' میں ہے کہ اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جہنم میں اس وجہ سے داخل ہو گیا کہ اس نے اس کے حرام ہونے کی نیت نہیں کی ، بلکہ اس نے ان کے شرسے بیخنے کے لئے ایسا کیا۔

اس واقعہ سے مونین کے دلوں میں شرک کی شگینی کاعلم ہوتا ہے کہ اس نے قبل پرصبر کیااوران کے مطالبہ پران کی موافقت نہیں کی باوجود اس کے کہ انہوں نے صرف ظاہری عمل کا مطالبہ کیا تھا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دخل رجل البجنة فی ذباب....." کی روایت احمد نے الزمِد (رص۵اطبع دارالکتب العلمیه) میں اور ابو نعیم نے الحلیه (۱/ ۲۰۳ طبع السعادہ) میں سلمان پرموتوفاً کی ہے۔

شرح حدیث سے رجوع کیاجائے: شخ سلیمان بن عبداللہ بن محمد بن عبد الوہاب کی کتاب' تیسیرالعزیز الحمید''میں۔

<sup>(</sup>۲) تيسيرالعزيزالحميدرص ۱۲۲ شائع كرده ادارة الجوث العلميه سعودييه

<sup>(</sup>۱) تفسير طبري (۲۰-۱۳۲

<sup>(</sup>۲) سورهُ نحل ۱۱۰ (۱۱۰

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نحل ۱۰۲\_

### كفاءت كاحكم:

۲ - فقہاء تکافؤ یا کفاءت کی بحث مختلف مقامات پر کرتے ہیں جیسے
 نکاح، قصاص، جنگ میں مبازرت، گھوڑ سواری وغیرہ کا مقابلہ، اور
 ان میں سے ہرایک میں تکافؤ کا حکم مندرجہ ذیل ہے:

#### نكاح مين كفاءت:

سا – لغت میں کفاءت کامعنی برابر ہونا ہے۔

اوراس کی اصطلاحی تعریف میں فقہاء کی عبارتیں الگ الگ ہیں، حفیہ میں سے قہتا نی نے بیتعریف ذکر کی ہے کہ نکاح میں معتبر امور میں مرد کاعورت کے مساوی ہونا کفاءت ہے (۱)۔

اور شافعیہ نے بی تعریف کی ہے: ایسا امرجس کا نہ ہونا باعث مارہو<sup>(۲)</sup>۔

اورجمہور فقہاء کے نزدیک نکاح میں کفاءت ضروری ہے (<sup>m</sup>)،
کتاب وسنت اور آثار وقیاس سے انہوں نے استدلال کیا ہے،
لیکن کرخی، توری <sup>(A)</sup> اور <sup>حس</sup>ن بصری کی رائے ہے کہ نکاح میں جس
کفاءت کا اعتبار جمہور کرتے ہیں وہ معتبر نہیں ہیں <sup>(A)</sup>۔

کفاءت میں جس وقت کا اعتبار ہوگا، وہ عقد نکاح کی ابتداء کا وقت ہےاور بعد میں کفاءت کاختم ہوجا نامضز نہیں ہے۔

# وكافؤ

#### تعريف:

ا - لغت میں " تکافؤ" کامعنی برابر ہونا ہے، اور ہروہ چیز جوکسی دوسری چیز کے برابر ہو یہاں تک کہ اس کے مثل ہوجائے تو وہ اس کی مکافی ہے، اور لوگوں کے درمیان مکافا ۃ (برابری) بھی اسی سے ہے، اور مسلمانوں کے خون مکافی ہیں، لینی دیت اور قصاص میں برابر ہیں، ابوعبید نے کہا: کسی شریف شخص کو کسی رذیل شخص پر اس میں کوئی فضیلت حاصل نہیں ہے (۱)۔ کفء: مشابہ وہمسر اور برابر کو کہتے ہیں، اور اسی سے زکاح میں کفاء ت ہے لیعنی شوہر بیوی کے حسب ونسب اور دین اور گھر وغیرہ میں اس کے مساوی و برابر ہو (۲)۔

اور الكفاء "كافأه" كا مصدر ہے، لینی برابر ہونا اور مشابہ ہونا، اور بولتے ہیں: "الحمد لله حمداً يو افي نعمه ويكافي مزيده" لینی ساری تعریف اللہ کے لئے ہے الیی تعریف جواس کی نعموں کے لائق ہواور اس کی زیادہ کی ہوئی نعموں کے برابر ہو، یہ سب سے بڑی تعریف ہے (۳)۔

اور عنقریب الگ الگ استعال میں الگ الگ اصطلاحی تعریف آرہی ہے۔

<sup>— .</sup> (۱) ردامختار على الدرالمختار ۲/ ۱۷ ۳ (طبع داراحیاءالتر اث العربی، بیروت) \_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۲۵ (داراِ حیاء التراث العربی، بیروت) بلیوبی وعمیره ۱۲۳۳ (طبع عیسی البابی الحلبی )۔

<sup>(</sup>٣) سابقه مراجع، جواہر الإِ كليل ٢٨٨١، المغنى لابن قدامه ٢٨١٧ (مكتبة الرياض الحديثة رياض)-

<sup>(</sup>۴) اس بنیاد پر جو حنفیہ کی کتابوں میں ہے، کیکن شوکانی کی نیل الاً وطار (۲۸۲) میں توری سے بیر منقول ہے کہ غلام جب عربی عورت سے زکاح کر لے تو تکاح فنخ ہوجائے گا،ای طرح ابن قدامہ کی المغنی (۲۸۰۸۴) میں ہے۔

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع ۲ / ۱۵ س( دار الكتاب العربي ، بيروت ) ـ

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط، لسان العرب، الصحاح في اللغة والعلوم، المصباح المنير، لسان العرب ماده: '' كفأ''، الكليات ١٨٣ س١٨٨ \_

<sup>(</sup>۲) المغرب في ترتيب المعرب (٩٠٩ (دارالكتاب العربي، بيروت، لبنان) -

<sup>(</sup>٣) الكليات ١٢٨/١ـ

اور جمہور فقہاء کے نزدیک: کفاءت کا اعتبار عور توں کے لئے مردوں کی طرف سے معتبر ہے اور مردوں کے لئے عور توں کی طرف سے معتبر ہیں ہے (۱)۔

اور کفاءت میں حق عورت کو یا اولیاء کو یا دونوں کو ہوگا، اس میں تفصیل ہے (۲) ۔

فقہاء کے نزدیک کفاءت کے امور میں اختلاف ہے جن میں شوہر کا بیوی کے مساوی ہونا ضروری ہے، اور اکثر فقہاء کا مذہب جیسا کہ خطابی نے کہا، یہ ہے کہ کفاءت چار چیزوں میں معتبر ہوگی: دین، آزادی، نسب اور پیشہ (۳)۔

اورجمہورفقہاء کے نزدیک کفاء ت الزوم نکاح کے لئے ہے، نکاح کے صحیح ہونے کے لئے ہیں ، اورحسن کی روایت میں جوحفیہ کے نزدیک فقوی کے لئے مختارہے، اور احمد بن خنبل کی ایک روایت میں بیرے کہ کفاء ت نکاح کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے، اور کرخی، توری اورحسن بھری کے نزدیک کفاء ت کے معتبر نہ ہونے کی طرف اشارہ گذر چکا ہے (۲۳)۔

اوران مسائل میں اوراس نکاح میں جس میں کفاءت کا اعتبار ہے، اوراس کے عدم اعتبار کے سلسلے میں تفصیل ہے، دیکھئے: اصطلاح ''کفاءت'' اوراصطلاح'' نکاح''۔

یے گفتگو تکافؤ کے تھم کے بارے میں ہے، البتہ نکاح میں کفوکا انتخاب کرنامسنون ہے، اس کئے کہ نبی کریم اللہ کے انتخاب کرنامسنون ہے: ''إذا التکام من ترضون دینه و خلقه فزوجوه''

- (۲) سابقه مراجع۔
- (٣) نيل الأوطار ٢٧٧ ١٨\_
  - (۴) سابقه مراجع۔
- (۵) حدیث: 'إذا أتاكم من ترضون دینه وخلقه فز وجوه' کی روایت

پاس ایسےلوگ آئیں جن کے دین واخلاق سےتم راضی ہوتوان سے شادی کر دو)۔

#### قصاص میں برابری:

سم - وہ شرائط جن کوفقہاء نے قصاص کے لئے ذکر کیا ہے ان میں سے میے کہ مظلوم ظالم کے برابر ہو، یعنی ان کے درمیان جان کے اعتبار سے برابری ہو۔

اور شافعیہ نے قصاص میں تکافؤ کی تعریف اس طرح کی ہے کہ تکافؤ قاتل کا مقول اور ظالم کا مظلوم کے مساوی ہونا ہے، اس طور پر کہ قاتل اسلام یا امان یا حریت و آزادی یا سیادت یا اصل ہونے کی وجہ سے اس پرفضیات ندر کھتا ہو، (اصلیت کا مطلب ہے کہ وہ مقتول کا اصل نہ ہوا گر چیاو پر ہو، مرد ہو یا عورت اور گر چیکا فر ہو) ۔

انہوں نے کہاہے کہ قصاص کی بنیاد عصمت میں مساوات پرہے، لہذا جب عصمت پائی جائے گی تو قاتل ومقتول کے درمیان جب کہ دونوں مسلمان ہوں نسب یا مال یا خاص اوصاف میں فرق کی طرف دیکھے بغیر قصاص جاری ہوگا<sup>(۲)</sup>،اس کئے کہ نبی کریم عیالیہ کا ارشاد ہے: "المسلمون تتکافأ دماؤ هم....." (مسلمانوں کی جانیں ایک دوسرے کے برابر ہیں)۔

اورقاتل ومقتول کے درمیان جنایت کی حالت میں تکافو کا اعتبار

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق ۱۲۸/۲ (دار المعرفه للطباعة والنشر بيروت)،بدائح الصنائع ۲۰۲۰سـ

<sup>=</sup> ابن ماجہ(ار ۱۳۳۲ طبع الحلمی )اور تر مذی (۱۳۸۳ طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے،اور تر مذی نے اس کوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مغنی اُکتاج ۱۲/۳۴، الیچوری علی ابن قاسم ۱/۱۱۲ طبع مصطفی البابی الحلبی اسم ۱۳۳۳ طبع مصطفی البابی الحلبی اسم ۱۳۳۳ ه۔

<sup>(</sup>۲) سنن النسائي ۸ ر ۲۴ طبع استانبول، نيل الأوطار ۷ ر ۱۰ \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: المسلمون تتکافأ دماؤهم ..... "كیروایت احمد (۱۹۲/۲ طع المیمنیه ) نے حضرت عبدالله بن عمروسے كی ہے، ابن تجر نے الفتح (۲۱/۱۲ طع طع السلفیه) میں اس كی سند كوشن كہا ہے۔

ہوگا،اس سے پہلے یااس کے بعد کی حالت کا اعتبار نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

اورظالم ومظلوم کے درمیان زخم اور جان میں تکافؤ کا اعتبار ہوگا، تو اگرظالم مظلوم کے مساوی ہوتواس میں قصاص ہوگا (۲)۔

اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ قصاص میں تکافو کا عتباراس طرح ہوگا کہ مسلمان کواس شخص کے بدلے قتل نہیں کیا جائے گا جو عصمت میں اس کے برابر نہ ہو، اور مسلمان کومسلمان کے بدلے قتل کیا جائے گا،خواہ علم وشرف وغیرہ میں کم بیش ہوں (۳)۔

اور بیمسائل اوران کے علاوہ وہ مسائل جن کا تعلق'' تکا فوُ فی الدماء'' سے ہےان میں تفصیل ہے، دیکھئے:اصطلاح'' کفاءت' اوراصطلاح'' قصاص''۔

#### مبارزت میں برابری:

۵- لغت میں مبارزت کا معنی مقابل سے جنگ کرنے یا اس کو چھاڑنے کے لئے نکانا ہے اور بیاس طرح ہوتا تھا کہ ایک جنگوا پنے ساتھیوں سے آگے نکانا اور شمنوں میں سے سی کو جنگ کے لئے پکارتا، تواگروہ کسی کو نامزد کردیتا تو وہی اس کے سامنے آتا، اور اگر کسی کا نام نہیں لیتا تو اس کا کوئی ہمسر اس کے مدمقابل آتا، اور ان دونوں کے درمیان جنگ ہوتی تا آئکہ ایک دوسرے کو پچھاڑدیتا (۴)۔

اورمبارزت کے لئے تکافؤ کا مطلب ہے کہ مبارزت کے لئے نکانے والاشخص اپنی قوت وشجاعت کو جانتا ہو، اور اسے یہ یقین ہو کہ اپنے دشمن کے مقابلہ سے وہ ہرگز عاجز نہیں ہوگا (۵)۔

- (۱) مغنی الحتاج ۴ ۱۲ اـ
- (۲) حاشية العدوى على شرح اني الحن لرسالة ابن أبي زيد القير وانى ۲۸۳/۲ (دارالمعرفه بيروت)-
  - (۳) المغنی ۷/۸۴۸\_
  - (۴) القاموس المحيط ۲را ۱۷۔
- (۵) المغنی لا بن قد امه ۲۸ / ۳۸ الأ حکام السلطانیللماوردی رص ۴ م ( دار الکتب

اورفقہاء نے باب' الجہاد' میں مبارزت کے تمام کو بیان کیا ہے کہ بیہ مطلقاً یا امام کی اجازت سے جائز ہے، برخلاف حسن کے اور اس شخص کے لئے مستحب ہے جس کواپنی قوت و شجاعت پر یقین ہو، اس لئے کہ اس کے مبارزت کے لئے نکلنے میں مسلمانوں کی مدد اور ان سے دفاع اور ان کی قوت کا اظہار ہے، اور اس کمزور شخص کے لئے مکروہ ہے جس کواپنی قوت و شجاعت پر یقین نہ ہو، اس لئے کہ اس سے مسلمانوں کے دل ٹوٹ جائیں گے اور ان کے عزائم کمزور پڑجائیں گے، اس لئے کہ غالب گمان اس کے تل ہو نے کا ہے۔ پڑجائیں گے، اس لئے کہ غالب گمان اس کے تل ہو نے کا ہے۔ پڑجائیں گے، اس لئے کہ غالب گمان اس کے تل ہونے کا ہے۔ چنا نچے مبارزت میں تکافؤ کر اہت یا استحباب یا جواز کے حکم کی علت ہے، اور ماور دی نے اس کوا پنے اس قول میں بیان کیا ہے: اور جب ہمارے دلائل کے مطابق مبارزت جائز ہو، تو مبارزت پر عمل کرنے کے لئے دوشرطیں ہوں گی۔

ایک تو بیر کہ وہ بہا در وطاقتور ہو، اسے اپنے او پریفین ہو کہ اپنے دشمن کے مقابلہ سے وہ ہرگز عاجز نہ ہوگا، اورا گراس کے برخلاف ہوتو ممنوع ہے۔

دوسری شرط بیہ ہے کہ وہ اشکر کا کمانڈ رنہ ہو کہ اس کی عدم موجو دگی کا لشکریرا شریڑ ہے (۲)۔

اور نبی کریم علی نے بدر کے دن مبارزت میں تکافو کو برقرار رکھا جب عتبہ بن ربیعہ نے پکارا: اے محمد! ہماری قوم میں سے ہمارے ہمسر و برابرلوگوں کو ہمارے سامنے لاؤ، تو عتبہ اپنے بھائی شیبہ اور اپنے ولید کے ساتھ نکلا، اور صف کے بھے گذرتے ہوئے مبارزت کی دعوت دی، تو انصار کے تین نوجوان اس کی طرف بڑھے، عوف اور معوذ جو حارث کے بیٹے تھے اور ایک دوسرے شخص کہا جاتا ہے کہ وہ

<sup>=</sup> العلميه بيروت)\_

<sup>(</sup>٢) الأحكام السلطانيرس ١٧٠-

عبداللہ بن رواحہ سے، توانہوں نے کہا: تم کون لوگ ہو؟ انہوں نے جواب دیا: انصار کی ایک جماعت، انہوں نے کہا: ہمیں تہاری کوئی ضرورت نہیں، پھران کے بچار نے والے نے پچارا<sup>(۱)</sup>:اے محمد! ہماری قوم کے ہمارے ہمسرو برابرلوگوں کو ہمارے سامنے لاؤ، چنانچہ نبی کریم علیہ نے ارشا دفر ما یا: انھوا ہے عبیدہ بن الحارث، اٹھوا ہے خزہ اور اٹھوا ہے عبیدہ بن الحارث، اٹھوا ہے خزہ ہوئے اور ان کے قریب ہوئے وار ان کے قریب ہوئے وانہوں نے کہا: تم کون لوگ ہو؟ حضرت عبیدہ نے کہا: عبیدہ حضرت جمزہ نے کہا: عبیدہ نے کہا: عبیدہ سے، حضرت جمزہ اور حضرت علی نے کہا: علی، انہوں نے کہا: ہاں اچھے ہمسر ہیں، چنانچہ حضرت عبیدہ نے جو عمر رسیدہ سے عتب حضرت جمزہ نے شیبہ سے اور حضرت علی نے ولید سے جنگ کی، انہوں کے واید کو فوراً قتل کے درمیان جنگ جاری رہی، دونوں کرڈ الا اور حضرت عبیدہ اور عشبہ کے درمیان جنگ جاری رہی، دونوں نے ایک دوسرے کوضرب لگائی اور زخی کیا اور حضرت علی اور حضرت عمرہ اسے عتبہ پر جملہ کرکے فوراً اس کا کام تمام کردیا، اور نے بہتی کواٹھا کر مجاہدین کے پاس لے آئے (۱)۔

### گھوڑ سواری کے مقابلہ میں برابری:

۲ - لغت میں سبق (باء کے سکون کے ساتھ) کا معنی مسابقہ اور مقابلہ ہے اور سبق (باء کے فتحہ کے ساتھ) وہ مال ہے جو مسابقہ میں بازی کے طور پر رکھا جائے۔

### اوراس کا اصطلاحی مفہوم لغوی مفہوم سے الگ نہیں ہے <sup>(۱۳)</sup>۔

- (۲) سیرت النبی علیقی اس کے مؤلف ابن اسحاق ہیں اور ابن ہشام نے اس کی تہذیب کی ہے (۲؍ ۵۵،۴۵۵ شائع کردہ مکتبہ مجمع علی مبیعی قاہرہ)، بدر کے دن مبارزت کے واقعہ کی روایت ابن اسحاق نے المغازی میں کی ہے جیسا کہ سیرت ابن ہشام (۱؍ ۵۲۵ طبع الحلمی) میں ہے۔
  - (۳) ليان العرب ماده': "سبق'، المغنى لا بن قدامه ۱۵۲٫۸ \_

اونٹ اور گھوڑے میں مقابلہ مشروع ہے، خواہ انعام کے ساتھ ہو، اس لئے کہ اس میں جہاد فی سبیل اللہ کی تیاری ہے اور فقہاء نے مسابقہ اور اس کے انعام کے حلال ہونے کی کچھ شرائط متعین کی ہیں، ان میں سے ایک شرط میہ ہے کہ دو مسابقہ کرنے والے جانوروں میں برابری ہو کہ ان میں سے ہرایک کا دوسرے سے آگے بڑھ جاناممکن ہو، اگرانعام کی شرط مقابلہ کرنے والوں کی طرف سے ہوتو اس کو جائز بنانے کے لئے جو تیسرا جانور ہوگا، اس کا بھی ان دونوں جانوروں کے مساوی ہوناضروری ہے۔

حنفیہ نے کہا ہے: تیرا ندازی اور گھوڑ سواری اور اونٹ کے مسابقہ میں کوئی حرج نہیں ہے، اور انعام حلال اور طیب ہے اگر مسابقہ میں ایک جانب سے مال کی شرط ہوا ور اگر دونوں جانب سے شرط ہوتو حرام ہے، اس لئے کہ یہ جوا ہوجائے گا، البتہ اس وقت جائز ہے جب کہ وہ دونوں کسی تیسرے حلال کرنے والے کو اپنے ساتھ شامل کرنے والے کو اپنے ساتھ شامل کرلیں کہ اس کا گھوڑ ادونوں کے گھوڑ وں کے ہمسر ہو، اور یم کمکن ہو کہ ان دونوں سے سبقت کرجائے گا، ورنہ جائز نہیں ہے، یعنی اگر اس کا جیتنا یا ہارنا بھنی ہوتو جائز نہیں ہے (۱)، اس لئے کہ نبی کریم حالیق من ان حل فرسا بین فرسین و ھو لایؤ من ان یسبق فلیس بقمار ، و من أدخل فرسا بین فرسین و قد امن أن یسبق فھو قمار "(۲) (جو دو گھوڑ وں کے درمیان ایک گھوڑ کے کو داخل کر کے کا رہانے کا بھین نہ ہوتو گھوڑ کے کو ارجانے کا بھین نہ ہوتو

<sup>(</sup>۱) ردالحتارعلی الدرالمختار ۲۵۸/۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أدخل فرساً بین فرسین و هو لا یؤمن أن یسبق فلیس بقمار، و من أدخل فرساً بین فرسین وقد أمن أن یسبق فهو قمار "کی روایت ابوداؤد (۲۱/۳۱۰ ۲۲، تحقیق عزت عبیدالدعاس) نے کی ہے، اس کی اساد ضعیف ہے ( الخیص لابن تجر ۱۲۳ طبع شرکة الطباعة الفنہ )۔

یہ قمار نہیں ہے، اور جو دو گھوڑوں کے درمیان ایک ایبا گھوڑا داخل کرےجس کے ہارجانے کا یقین ہوتو یہ قمار ہے )۔

اور ما لکیے کا مذہب ہے کہ گھوڑ ہے گھوڑ ہے میں، اونٹ اونٹ میں،
اونٹ گھوڑ ہے میں، اور تیرا ندازی میں انعام کے ساتھ مسابقہ جائز
ہے اگر انعام ایسا ہو کہ جس کی بیع صحیح ہواور ابتداء، انتہاء اور سواری
متعین ہو، پھر سواری کی شرح میں وہ کہتے ہیں کہ گھوڑ ہے یا اونٹ کا
تیز رفتاری میں تقریبا برابر ہونا ضروری ہے، اور ہرایک اس بات سے
ناواقف ہو کہ اس کا گھوڑ اسبقت کرے گایا اس کے ساتھی کا گھوڑ ا
سبقت کرے گا، اگر ایک کو قطعی یقین ہو کہ ایک گھوڑ ا دوسرے سے
تیز رفتار ہے تو جائز نہیں ہے (۱)۔

شافعیہ نے کہا: مسابقہ کی شرط یہ ہے کہ ابتداء وانتہاء کاعلم ہو،
دونوں میں کفاءت ومساوات ہو، دومتعین گھوڑ ہے ہوں اور ہرایک
کے سبقت کرنے کاامکان ہو ....، چنانچہا گرایک ضعیف و کمز ور ہواور
اس کے پیچھے رہ جانے کا یقین ہو یا ایک ماہر و تیز رفتار ہواور اس کے
آگر بڑھ جانے کا یقین ہوتو جائز نہیں ہے (۲)۔

اور حنابلہ نے کہا: شرط بیہ ہے کہ تیسر ہے تحص کا گھوڑ اان دونوں کے گھوڑ وں کے مساوی ہو (۳) یا اس کا اونٹ ان دونوں کے اونٹ کے برابر ہو، چنا نچہ اگر برابر نہ ہومثلاً ان دونوں کے گھوڑ ہے عمدہ اور تیز رفتار ہوں اور اس کا گھوڑ است ہوتو وہ جواہے، اس لئے کہ حضرت تیز رفتار ہوں اور اس کا گھوڑ است ہوتو وہ جواہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریر ہ می سے مروی ہے کہ نبی کریم علیقی نے ارشاد فرمایا: "من ادخل فرسا بین فرسین و ھو لایؤمن أن یسبق فلیس بقمار، و من أدخل فرسا بین فرسین و قد أمن أن یسبق بست

فہو قماد" (جو تخص دو گھوڑوں کے درمیان ایک گھوڑے کو داخل کرے اوراس کواس گھوڑے کے ہارجانے کا یقین نہ ہوتو یہ تمار نہیں ہے اور جو تخص دو گھوڑوں کے درمیان ایک ایسا گھوڑا داخل کرے جس کے ہارجانے کا یقین ہوتو یہ تمارہے )، اور اس لئے بھی کہ اس کا ہار جانا یقینی ہے تو اس کا موجود ہونا اور نہ ہونا برابرہے، اور اگران دونوں کے مساوی ہوتو جانز ہے۔

اور مسابقہ میں شرط یہ ہے کہ دونوں جانور ایک جنس کے ہوں، چنانچہ اگر دونوں دوالگ جنس کے ہوں جیسے گھوڑ ااور اونٹ تو جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اونٹ گھوڑ ہے سے سبقت نہیں کرسکتا تو اس مسابقہ سے مقصد حاصل نہیں ہوگا(۱)۔



<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۸/ ۱۹۸۸ ۱۲۲۰

<sup>(</sup>۱) شرح الزرقاني ۳ م ۱۵۲ طبع دارالفكر بيروت ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴رساسه

<sup>(</sup>۳) محلل وہ تیسرا گھوڑاہے جو دوگھوڑوں کے مسابقہ میں داخل ہواگروہاں دو مسابقہ کرنے والوں کی طرف سے مال ہو۔

کی جاتی ہے"۔

چنانچ جس نے سجان اللہ تعالی کہا اس نے اللہ تعالی کی عظمت بیان کی اوراس نے اس کوفقص کی صفات اور صدوث کی علامات سے منزہ اور پاک قرار دیا، لہذاوہ اللہ تعالی کے لئے عظمت اور قدیم ہونے کا وصف ثابت کرنے والا ہو گیا۔ اسی طرح اگر اس نے " لماللہ الماللہ" کہا، اس لئے کہ جب اس نے اللہ کی وصدانیت اوراس کے معبود ہونے کو بیان کیا تواس کے لئے عظیم اور قدیم ہونے کا وصف ثابت کیا، کیونکہ ان دواوصاف کے بغیر معبود ہونا ثابت نہیں ہوسکتا، بلکہ محال ہے (۲)۔ اسی طرح تحمید سے مراد کثرت سے اللہ تعالی کی ثناء اور تعریف بیان کرنا ہے، کیونکہ در حقیت وہی تعریف کا مستحق ہے (سے)۔

تكبيركاحكام:

اول نماز میں تکبیر

تلبيرتحريمه:

سا- تبیر تحریمه نماز کا ایک فرض ہے۔ تبیر سے مرادیہ ہے کہ نمازی نماز شروع کرتے وقت الله اکبو کے یا ایساذ کر کرے جس سے نماز شروع کرنے والا ہوجائے۔

اس كے احكام كے لئے ديكھئے: اصطلاح '' تكبيرة الإحرام''۔

الف- تكبيراتِ انقاليه:

۴ - جہور فقہاء کی رائے ہے کہ تبیراتِ انتقالیہ سنت ہیں (۴)۔

- (۱) قواعدالأ حكام لعزبن عبدالسلام ٢٦/٢\_
  - (٢) بدائع الصنائع ار ١٣٠٠
- (٣) الموسوعة الفقهيه ١٠ ٢٦٥ طبع كويت \_
- (۴) المجموع للنووى سر ۹۷ سشائع كرده السّلفيه، الفقوحات الربانيه ۲ سر ۱۹۴۷، المغنى ۱/۲۰۵،الدسوقی ۲۴۹۱، الفتاوی الهندبیه ۲/۱۷،عمرة القاری

### . تكبير

#### تعريف:

ا - لغت میں تکبیر کا معنی تعظیم ہے، جیسا کہ فرمان باری ہے: "وَرَبَّکَ فَکَبِّرْ" (۱) (اوراپنے پروردگار کی بڑائی بیان کیجئے) لیمن عظمت بیان کرو،اوریہ" الله أکبر "کہناہے(۲)-

روایت میں آیا ہے کہ جب آیت: "وَرَبَّکَ فَکَبِّرُ" نازل ہوئی توحضور عَلِی ہے ۔ "الله اکبر "فرمایا، حضرت خدیجہؓ نے اللّٰدا کبر کہا اور خوش ہوئیں اور آئیں لقین ہوگیا کہ بیروی ہے (")۔

فقہاء کے یہاں اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے ۔۔

متعلقيه إلفاظ:

نشبيج تهليل اورتخميد:

۲ - ان الفاظ اور لفظ تکبیر کے درمیان تعلق یہ ہے کہ یہ سب الفاظ مدح ہیں جن کے ذریعہ اللہ تعالی کی تعریف اور عظمت بیان

(۴) العنابيعلى الهدابيه بهامش فتح القديرار ۲۳۹ طبع دار احياء التراث العربي، بدائع الصنائع ار ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مدتژر ۳۔

<sup>(</sup>٢) الصحاح، ترتيب القاموس المحيط: ماده " كبر"، عمدة القارى ٢٦٨/٥\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لما نزل "و ربک فکبر" قال رسول الله عَلَیْ : "الله اکبر" فکبرت خدیجة و فوحت الله عاد کرصاحب العنا بیلی البداید بهامش فتح القدیر ((۲۳۹ طبع دار احیاء الراث العربی) نے کیا ہے، مارے پیش نظر کت حدیث میں بدروایت ہمیں نبیس ملی۔

ابن المنذر نے کہا کہ حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر، حضرت جابر، قیس بن عبادہ شعبی، اوزاعی، سعید بن عبدالعزیز، ابو حنیف، مالک اور شافعی اسی کے قائل ہیں، ابن بطال نے حضرت عثمان، حضرت ابن حضرت ابن محضرت ابن محضرت ابن محضرت ابن ہم کول نخعی اور ابو تو رسے بھی یہی نقل کیا ہے (۱)۔

جمہور کی دلیل' بے سلقہ نماز پڑھنے والے'' کی حدیث ہے، حضور علیلیہ نے اس کو نماز کا طریقہ بتایا، اس کو نماز کے واجبات کی تعلیم دی، تو اس میں تکبیر تحریمہ کا ذکر کیا، لیکن تکبیر اتِ انتقالیہ کا ذکر نہیں فرمایا، حالانکہ یہ بیان کا موقع اور وقت تھا اور اس وقت تاخیر ناجا بڑھی (۲)۔

جن احادیث سے ہر جھکتے اور اٹھتے وقت تکبیر ثابت ہوتی ہے وہ استحباب پرمحمول ہیں، مثلاً مسلم شریف میں حضرت ابوہر برا گا کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیہ نماز پڑھنے کے لئے کھڑے ہوتے تو تکبیر کہتے، پھر رکوع سے سراٹھاتے ہوئے "سمع اللہ لمن حمدہ" کہتے پھر کھڑے کھڑے "دبنا ولک الحمد" کہتے، پھر جب سجدہ کے لئے جھکتے تو تکبیر کہتے، سجدہ سے سراٹھاتے وقت بھی تکبیر کہتے، پھر جب مراٹھاتے وقت بھی تکبیر کہتے، پھر جب مراٹھاتے تو تکبیر کہتے ہو جب مراٹھاتے تو تکبیر کہتے ہو جب مراٹھاتے تو تکبیر کہتے اور مراٹھاتے تو تکبیر کہتے اور دورکھاتے کے بعد جب قیام کرتے تو تکبیر کہتے اور دورکھاتے کے بعد جب قیام کرتے تو تکبیر کہتے ہو۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرنشست وبرخاست کے وقت تکبیر ثابت ہے، البتہ رکوع سے اٹھتے وقت "سمع الله لمن حمده" کہتے(ا)۔

حضرت ابن مسعود ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ ہم جھکتے ، اٹھتے اور نشست و برخاست کے وقت تکبیر کہتے تھے، حضرت ابوبکر وغررضی اللہ عنہما کا بھی بہی معمول تھا(۲)۔

امام احمد سے مشہور روایت بیہ ہے کہ ہر جھکتے اور اٹھتے وقت تکبیر واجب ہے، اس لئے وقت تکبیر واجب ہے، اس لئے کہ حضور علیقہ نے اس کا حکم فرما یا ہے، آپ کا حکم وجوب کے لئے ہے، اور خود حضور علیقہ کا یہی معمول رہا ہے۔ اور آپ کا فرمان ہے: "صلوا کما رأیتمونی أصلی "(۳) (جیسے تم نے مجھکو نماز پڑھتے دیواسی طرح نماز پڑھو)۔

سنن ابی داود میں علی بن یکی بن خلاد کی اپنے یچا سے روایت ہے، انہوں نے حضور علیہ کا یے فرمان نقل کیا ہے: "لاتتم صلاة لأحد حتی یتوضاً ۔ إلی قوله ۔ ثم یکبر، ثم یر کع حتی تطمئن مفاصله، ثم یقول: سمع الله لمن حمده حتی یستوی قائماً، ثم یقول: الله أکبر، ثم یسجد حتی یطمئن ساجداً، ثم یقول: الله أکبر ویرفع رأسه حتی یستوی

حدیث: "کان رسول الله عَلَیْتُ یکبر فی کل خفض ورفع و قیام وقعود....." کی روایت تر ذی (۳۲،۳۳ طبع مصطفی البابی) نے حضرت عبد الله بن مسعود یہ کی ہے اور کہا حدیث حسن صحیح ہے، اور احداد ۳۲۱/۱۸ طبع المعارف) نے کی ہے، محقق شخ احمد شاکر نے کہا: اس کی اماد صحیح ہے۔

(۳) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ ماری) الطبع التلفیه) نے حضرت مالک بن حویرث سے کی ہے۔

<sup>=</sup> ۵۸٫۷ صحیح مسلم بشرح النووی ۹۸٫۷ طبع المصریهاز هر-

<sup>(</sup>۱) عدة القارى ۲ ر ۸۵، المجموع سر ۳۹۷\_

<sup>(</sup>۲) المجموع ۳۹۷ سیح مسلم بشرح النووی ۹۸/۴ حدیث: "المسیء صلاته" کی روایت بخاری (فتح الباری۲۷۷۲ طبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "کان رسول الله عَلَیْ إذا قام إلى الصلاة یکبر حین یقوم ثم یکبر سین" کی روایت مسلم (۱/۲۹۳ طبع عیسی البابی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۹۷۸ – ۹۷

<sup>(</sup>۲) المجموع ۳۸۸۳ س

قاعداً، ثم یقول: الله اکبر، ثم یسجد حتی تطمئن مفاصله، ثم یرفع رأسه فیکبر، فإذا فعل ذلک فقد تمت صلاته، (۱) (وضو کے بغیر سی کی نماز نہیں ہوگی، آگے آپ علی نے فرایا: پھر تکبیر کہے، پھررکوع میں جائے اوراس میں اتن دیررہ کہ ہر جوڑا بنی جگہ پر آجائے، پھر سمع الله لمن حمدہ کہ، یہاں تک کہ سیدھا کھڑا ہوجائے، پھر الله اکبو کہ، پھر جدہ میں جائے، اور سجدہ میں رہے یہاں تک کہ اطمینان ہوجائے، پھر الله اکبو کے، اورا پنا سراٹھائے، یہاں تک کہ اطمینان ہوجائے، پھر الله اکبو کے، اورا پنا سراٹھائے، یہاں تک کہ سیدھا بیٹھ جائے، پھر الله اکبو کے پھر سجدہ میں جائے اورا تنی دیررہے کہ ہر جوڑا پنی جگہ پر آ جائے، پھر سراٹھائے ہوئے اورا تنی دیررہے کہ ہر جوڑا پنی جگہ پر آ جائے، نیکر سراٹھائے ہوئے اورا تنی دیررہے کہ ہر جوڑا پنی جگہ پر آ جائے، نیکر سراٹھائے ہوئے تابیر کے، اگراس نے اس طرح سے کرلیا تواس کی نماز مکمل ہوگئی)، بیحد یث تکبیر کے وجوب کے متعلق صرت کے۔

نیز اس کئے کہ ان اذ کار کے مقام ، نماز کے ارکان ہیں ، لہذاان میں ذکرواجب ہوگا جیسا کہ قیام میں (۲)۔

ابوعمر نے کہا: بعض اہل علم نے کہا کہ تبیر محض امام کی نقل وحرکت کو بتا نااور نماز کا شعار وعلامت ہے، سنت نہیں، الاید کہ باجماعت نماز ہو، البتہ تنہا نماز پڑھنے والے کے لئے تکبیر کہد لینے میں کوئی حرج نہیں (۳)۔

# تکبیراتِ انتقالیہ کے مشروع ہونے کی حکمت: ۵ – جھکتے اوراٹھتے وقت تکبیر کے مشروع ہونے کی حکمت یہ ہے کہ

- (۱) حدیث: "لا تتم صلاة لأحد من الناس حتی یتوضاً..... إلى قوله ثم یكبر ....." كی روایت ابوداو د (۱۸ ۵۳۳ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترذی (۱۰۲،۱۰۰ طبع مصطفی البابی) نے حضرت رفاعہ بن رافع سے كی ہے، اور ترذی نے کہا: حدیث حسن ہے۔
- (۲) المغنی لابن قدامه ار ۵۰۳،۵۰۳، المجنوع ۳ر ۱۲ م محیح مسلم بشرح النووی ۹۸٫۷۰ -
  - (۳) عمدة القارى ۲۸۸ ـ

مكلّف كوابتداء نماز مين تكبير كے ساتھ ساتھ نيت كاحكم ديا گيا ہے، اور حق يہ تھا كه بينيت اخير نماز تك برقر ارر ہے، لہذا دورانِ نمازاس عہد ووعدہ كى تجديد كے لئے تكبير كاحكم ديا گيا جونيت كى علامت ہے (۱) \_

# تكبيراتِ انتقاليه كوكهنچناا ورمخضركهنا:

۲-حنفیہ اور مالکیہ کی رائے ، شافعیہ کے یہاں جدیداور یہی سی جے ہے،
(اور فقہاء حنابلہ کی عبار توں سے یہی معلوم ہوتا ہے) کہ ہررکن کے شروع میں تکبیر کہنا، اوراس کوا گلے رکن تک تھینچنامستحب ہے، تاکہ نماز کا کوئی حصہ ذکر سے خالی نہ رہے، لہذار کوع میں جاتے وقت تکبیر کا آغاز کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ رکوع کی حد تک پہنچ جائے، چر رکوع کی تندیج شروع کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ پیشانی زمین پر رکھ دے، چر سجدہ وقت کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ پیشانی زمین پر رکھ دے، چر سجدہ کی شیخ شروع کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ پیشانی زمین پر رکھ دے، چر سجدہ کی شیخ شروع کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ پیشانی زمین پر رکھ دے، چر سجدہ کی شیخ شروع کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ بیشانی خانے گئے۔ اس کے لئے تکبیر کا آغاز اللے قدت کرے، اوراس کواس قدر کھنچ کہ سیدھا کھڑ ا ہوجائے۔

مالکیہ نے اس سے دورکعت کے بعد کھڑے ہونے کے لئے تکبیر کومشننی کیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا کہ دورکعت کے بعد کھڑے ہونے کے لئے جب تک سیدھا کھڑانہ ہوجائے گاتو تکبیر نہیں کہا گا، کیونکہ یہ نماز کا آغاز کرنے والے کی طرح ہے، اور حضرت عمر بن عبدالعزیز سے یہی مروی ہے۔

شافعیہ کے یہاں صحیح کے بالمقابل قدیم قول میہ ہے کہ تکبیر میں اختصار کرے اور اس کونہ کھنچے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى٢ر ٥٩ طبع المنيرييـ

<sup>(</sup>۲) الطحطاوى على مراقى الفلاح رص ۱۵۴، الدسوقى ار ۲۴۹، روضة الطالبين ار ۲۵۰،قليونې ار ۱۵۵، صحيح مسلم بشرح النووى ۱۹۹۸،الفقوحات الربانيه ۲۲ / ۱۹۲۱، أسرار الصلاة و مهماتها للغزالي رص ۱۰۲ شائع كرده دارالتراث العربي،مطالب اولي النهي ار ۲۳ / ۹۴۳ س

تكبيراتِ انقاليه كرك سے متعلق احكام "سجودالسهؤ" كے تحت د كھے جائيں۔

# ب: نمازعیدین میں تکبیرات زوائد:

2- ما لکیہ اور حنابلہ نے کہا کہ نماز عیدین میں پہلی رکعت میں چھ اور دوسری رکعت میں پانچ تکبیرات ہیں۔مدینہ کے فقہاء سبعہ، نیز عمر بن عبدالعزیز، زہری اور مزنی سے یہی مروی ہے (۱)۔

ان کی دلیل حضرت ابن عمر کی بیروایت ہے کہ میں نے عیدالانتخی اور عیدالفطر کی نماز میں حضرت ابوہریرہ کے ساتھ شرکت کی ، انہوں نے پہلی رکعت میں قراءت سے قبل سات تکبیرات اور دوسری رکعت میں قرأت سے قبل یا پنج تکبیرات کہیں۔

نیز حضرت عمر و بن عوف مزنی سے مروی ہے کہ حضور علیہ نے عیدین میں پہلی رکعت میں قر اُت سے بل سات تکبیرات اور دوسری رکعت میں قر اُت سے بل مات کبیرات اور دوسری رکعت میں قر اُت سے بل یا نچ تکبیرات کہیں (۲)۔

یوں لگتاہے کہ بیلوگ پہلی رکعت کی سات تکبیروں میں تکبیر تحریمہ کوشار کرتے ہیں، اسی طرح دوسری رکعت میں جو پانچ تکبیریں ہیں، ان میں اٹھنے کی تکبیر کوبھی شار کرتے ہیں، اس وجہ سے کہ اہل مدینہ کا عمل یہی تھا (۳)۔

حفنه کی رائے اور امام احمد کی ایک روایت بیہے کہ نمازعیدین میں

چیزائد تکبیرات ہیں، تین پہلی رکعت میں اور تین دوسری رکعت میں۔ ابن مسعود، ابوموی اشعری، حذیفہ بن الیمان، عقبہ بن عامر، ابن الزبیر، ابومسعود البدری، حسن بھری، مجمد بن سیرین، توری اور علماء کوفہ کی یہی رائے ہے، اور ابن عباس سے ایک روایت یہی ہے (۱)۔

ابن افی شیبہ نے اپنی مصنف میں مسروق کا یہ تول نقل کیا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود ہم کوعیدین میں نو تکبیریں بتاتے تھے، پانچ کہ کہاں رکعت میں اور چاردوسری رکعت میں، دونوں رکعات میں قراءتوں کوملاتے تھے، کہلی رکعت میں تکبیر تحریمہاور تکبیرات زوائد اور رکوع کی تکبیر، اور دوسری رکعت میں چار تکبیرات، تین تکبیرات زوائد اور ایک تکبیر رکوع ہیں (۲)۔

شافعیہ نے کہا: تکبیراتِ زوائد پہلی رکعت میں سات اور دوسری رکعت میں سات اور دوسری رکعت میں بانچ ہیں (۳)،ان کی دلیل حضرت عائش کی بیروایت ہے کہ رسول اللہ علیہ عیدین میں تکبیر تحریمہ کے علاوہ بارہ تکبیرات کہتے تھے(۴)، نیز عمروبن شعیب عن ابیہ عن جدہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ عیدالفطر کی پہلی رکعت میں سات اور دوسری رکعت میں پانچ تکبیر تحریمہ کے علاوہ کہتے تھے(۵)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیة العدوی علی شرح الرساله ار ۳۴۵ شائع کرده دارالمعرف، بدایة المجتبد ار ۲۱۷، الإ فصاح ۱/۱۱۱، المجموع ۲۰۰۵، المغنی لابن قدامه ۲/۸۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: أن النبی عَلَیْتُ کبر فی العیدین فی الأولی سبعا قبل القواء ة و فی ...... کی روایت ترندی (۲۱۲/۲ طبع مصطفیٰ البابی) اور ابن ماجر (۱۸۷۰ طبع عیسی البابی) نے حضرت عمر وین عوف ہے کی ہے، اور ترندی نے کہا: حدیث من ہے، اور اس باب کی پیسب سے بہتر روایت ہے۔

(۳) بدایة المجتبد ارکا ۲ شائع کردہ دار المعرف، المغنی ۲۸۱،۳۸۱ سے ۱۳۸۱،۳۸۰

<sup>(</sup>۱) البنابية ۸۲۳،۸۲۳، بدائع الصنائع ار۲۷۷، الإفصاح لابن تبيره ار۱۱۱،المجموع ۲۰۰۵شائع كرده التلفيه، بداية المجتبد ار۱۲۷

<sup>(</sup>۲) البنايه ۲ر۸۶۴، بداية المجتبد ار ۲۱۸،۲۱۷ طبع الحلي

<sup>(</sup>۳) المجموع ۵ر ۱۵، ۱۵، المغنی ۲ر ۳۸، ۳۸ س

<sup>(</sup>٣) حدیث: "کان رسول الله عَلَیْ کیبر فی العیدین اثنتی عشرة تکبیرة سوی....." کی روایت ابوداو در (۱۸ م ۲۸ طبع عزت عبید دعاس) اور دار قطنی (۲ / ۲ م ۴ طبع شرکة الطباعة الفنیه) نے کی ہے۔

ابن حجر نے کہا: اس کا مدار ابن لہیعہ پر ہے جوضعیف ہے (۱۲ م ۲۵ طبع شرکة الطباعة الفنیه)۔

(۲ / ۸۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه)۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: أن رسول الله عَلَمْ الله عَلَمْ كان یكبر في الفطر في الأولى سبعا و في الثانية..... كل روایت ابن الجارود نے المنفی (رص۲۲۲ طبع المدنی) میں ان الفاظ كے ساتھ كى ہے: "أن رسول الله عَلَمْ الله عَلمُ الله عَلَمْ الله عَلمَ الله عَلَمْ الله الله عَلَمْ الله عَلمُ الله الله عَلَمْ الله الله عَلمُ الله الله عَلمُ الله عَلمُ الله عَلمُ الله الله عَلمُ الله عَلمُ الله الله عَلمُ الله الله عَلمُ الله عَلَمْ الله عَلمُ اللهُ اللهُ عَلمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلمُ اللهُ الله

عینی نے تکبیراتِ زوائد کے بارے میں انیس اقوال ذکر کئے ہیں، اور کہا کہ اس کے متعلق اختلاف اس بات پرمحمول ہے کہ رسول اللہ علیقی نے مختلف حالات میں اسے کیا ہے، کیونکہ جب اس میں قیاس کا دخل نہیں تو اس کامحمل یہی ہوگا کہ ہر صحابی نے اپنا قول رسول اللہ علیقی ہے تقل کیا ہے، اور ہر تا بعی نے اپنا قول کسی صحابی سے قال کیا ہے (۱)۔

تکبیراتِ زوائد کامحل، ان کے درمیان ذکر، ان میں ہاتھوں کو اٹھانا، ان کو بھولناان سب سے متعلق احکام'' صلاق العیدین' کے تحت دیکھے جائیں۔

ح - عیدین کے دونوں خطبوں کے شروع میں تکبیر:

∧ - مستحب ہے کہ امام نمازعیدین کے پہلے خطبہ کے شروع میں نو
تکبیرات اور دوسر بے خطبہ کے شروع میں سات تکبیرات کے، یہ
تکبیرات خطبہ میں داخل نہیں، یہ جہور فقہاء کے نز دیک ہے۔
امام مالک نے کہا: سنت سے کہ پہلے اور دوسر بے خطبہ کا آغاز
تکبیر سے کر بے کہا: سنت سے کہ پہلے اور دوسر بے خطبہ کا آغاز
تکبیر سے کر بے کیکن اس میں کوئی حذہیں ہے (۲)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' خطبہ' ۔

### د-نمازاستسقاء میں تکبیر:

9 - نماز استسقاء کے قائل جمہور علماء مثلاً امام مالک، توری، اوزاعی،

اسحاق، احمد (مشهورروایت میں)، ابوقوراورامام ابوضیفه کے شاگردوں میں سے محمداورابو بوسف وغیرہ کی رائے ہے کہ نماز استسقاء میں عام نماز وں کی طرح ایک بمبیر تحریمہ کے گا(۱)، اس کی دلیل حضرت عبداللہ بن زید کی بیروایت ہے: "استسقی النبی علیہ فصلی رکعتین وقلب رداء ہ"(۱) (رسول اللہ علیہ فیلہ نے استسقاء کی نماز دور کعت بڑھی اورا پی چادرکوالٹ لیا)، حضرت ابو ہریرہ سے بھی قریب قریب اس طرح منقول ہے، اس میں تکمیرکا ذکر نہیں ہے (۳)، توسم جماجائے گاکہ مطلق نماز کی طرح پڑھی جبیبا کہ طرانی نے اپنی سندسے حضرت انس مطلق نماز کی طرح پڑھی جبیبا کہ طرانی نے اپنی سندسے حضرت انس مطلق نماز کی طرح بڑھی جبیبا کہ طرانی نے اپنی سندسے حضرت انس فیلی مطلق نماز کی طرح بڑھی جبیبا کہ شم نول بن مالک سے روایت کی ہے: "أن رسول الله علیہ استسقی فحطب قبل الصلاة و استقبل القبلة و حول رداء ہ، ثم نول فیصلی رکعتین ولم یکبر فیھما اللہ تکبیرة" (سول

- (۱) عمدة القارى ۷ر۳۳، المغنى لا بن قدامه ۲را ۴۳، البنابيه ۹۱۲/۲، شرح الصغيرار ۷۳۷، الموسوعة الفقهيه ۳ر ۳۱۲
- (۲) حدیث: "استسقی النبی علیه فصلی رکعتین....." کے الفاظ بخاری کے نزدیک یہ بین: "عن عبد الله بن زید أن النبی علیه خوج إلی المصلی فاستسقی، فاستقبل القبلة، وقلب رداء ه، فصلی رکعتین" (حضرت عبدالله بن زید سے روایت ہے کہ نی کریم علیه عمدگاه کی طرف نکا اور استشقاء پڑھی تو قبلہ کا رخ کیا، اپنی چادرالٹ دی اور دورکعت نماز پڑھی) اس کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۲ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۱/۱۲ طبع عیسی البانی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "وروی أبوهریره نحوه ولم یذکر التکبیر" کی روایت احمد (۱۳ ۳۸،۳۰ مطبع احمد (۱۳ ۳۳ ،۳۰ مطبع المکتب الإسلامی) اوراین ماجد (۱۲ ۳۳ ،۳۰ مطبع عیسی البابی) نے کی ہے، بوصری نے کہا: یواسناد سیح ہے، اس کے رجال اُقتہ بیں (الزوائد ۱۷۰ ۵ طبع دار العربیه)۔
- (٣) حدیث: "أن رسول الله عَلَیْتِ استسقی فخطب قبل الصلاة و استقبل القبلة ..... کوییتی نے جُمِع الزوا کدین مطول افقل کیا ہے، اوراس کو "الاً وسط" میں طبرانی کی طرف منسوب کیا ہے، اور کہا: اس میں مجاشع بن عمرو ہے، ابن معین نے اس کے بارے میں کہا: میں اس کوایک جموٹا شجمتا ہوں (مجمع الزوا کد ۲ رسالا طبع مکتبة القدی)۔

<sup>=</sup> تکبیر ۃ الصلاۃ''،اور بیبق ( ۳؍ ۲۸۵ طبع دارالمعرفہ ) نے اس کی روایت کرنے کے بعداس کو تیج قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) البنايي ١/ ١/٥٠ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲/۵۷۱ طبع دوم، حاشیة الدسوقی ۱/۰۰، مواهب الجلیل ۱/۱۹۷۱ لمجموع شرح المهذب ۴/۲۲۵ المغنی لابن قد امه ۳۸۵/۳۸ سکشاف القناع ا/۵۵/۵۵ طبع الریاض۔

الله علیه فی بارش کے لئے دعا کی تونماز سے قبل خطبہ دیا اور قبلہ کی طرف رخ کیا، اور اپنی چا در کو بلٹا پھر منبر سے انزے اور دور کعت نماز پڑھی اور ان میں صرف ایک تکبیر کہیں )۔

نماز استسقاء کی کیفیت کے بارے میں شافعیہ اور حنابلہ نے کہا کہ اس میں تکبیرات عید کی طرح تکبیر کیے گا، پہلی رکعت میں سات اور دوسرى ركعت ميس يانچ، يېي سعيد بن المسيب، عمر بن عبدالعزيز، مكول اور گھربن جریر طبری کا قول ہے،اوریہی ابن عباس سے منقول ہے' ۔ اس کی دلیل بیانڑ ہے کہ مروان نے حضرت ابن عباس کے پاس استسقاء کی سنت کے بارے میں دریافت کرنے کے لئے بھیجا، تو حضرت ابن عباس نے فرمایا: "سنة الاستسقاء الصلاة في العيدين، إلا أن رسول الله عَلَيْهُ قلب رداءه، فجعل يمينه يساره ويساره يمينه وصلى ركعتين كبر في الأولى سبع تكبيرات وقرأ "سبح اسم ربك الأعلى" وقرأ في الثانية "هل أتاك حديث الغاشية" وكبر خمس تكبيرات" (٢) (استنقاء کی سنت عیدین کی نماز کی طرح ہے، البتہ رسول بائيں طرف اور جوحصہ بائيں طرف تھااس کو دائيں طرف کرليا تھا، دورکعت نماز پڑھی تھی، پہلی رکعت میں سات تکبیریں کہی، "سَبّح السُمَ رَبّكَ الْاعلَى" يرشا، اور دوسرى ركعت مين "هل أتاك حديث الغاشية" يرهر ياني تكبيرات كهيس)\_

نمازاستسقاء کے طریقہ کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح

- (۱) المجموع ۱۳/۵ مر ۲۸، المغنی ۱۲/۱۳ ، البنایی ۱۹۱۲، عدة القاری ۱۲/۲۳ مر

"استسقاء" فقره ۱۲ ا،ج ۳ ـ

# ھ ۔جنازہ کی تکبیرات:

افتہاء کااس پراتفاق ہے کہ جنازہ کی تکبیرات رکن ہیں،ان کے بغیر جنازہ کی نماز صحیح نہیں ہوگی (۱)۔

ربی تکبیرات جنازه کی تعدادتو جمهورعلماء (مثلاً انکه اربعه، محمد بن الحنفیه ،عطاء بن ابی رباح ، محمد بن سیرین ،خعی ،سوید بن غفله اور توری ) نے کہا: تکبیراتِ جنازه چار ہیں۔ اس لئے کہ ثابت ہے: "عن النبی علیہ اُن آخو صلاق صلاها علی النجاشی کبر اُربعاً وثبت علیها حتی تو فی "(۲) (حضور علیہ نے آخری نماز جنازه نجاثی کی اداکی ،جس میں چار تکبیرات کہیں اور تاحیات اسی پرقائم رہے )۔

یہ ثابت ہے کہ حضرت ابو بکر نے حضور علیہ کی نماز جنازہ پڑھی تو چارتکبیرات کہیں، حضرت صہیب نے حضرت عمر کی نماز جنازہ پڑھی تو چارتکبیرات کہیں، حضرت حسن نے حضرت علی کی نماز جنازہ پڑھی تو چارتکبیرات کہیں اور حضرت عثمان نے حضرت خباب کی نماز جنازہ پڑھی تو چارتکبیرات کہیں اور حضرت عثمان نے حضرت خباب کی نماز جنازہ پڑھی تو چارتکبیرات کہیں (۳)۔

- (۱) البجموع ۲۳۰۸، أسرار الصلاة ومهماتها للغزالي رص ۳۳۳،الدرالمخيار ار ۵۸۳،الشرح الصغيرار ۵۵۳، كمغنى لابن قدامه ۲۲۲۲م-
- (۲) حدیث: "أن آخو صلاة صلاها علی النجاشی کبو أربعا" کی روایت عاکم (۱۸۲۸ طبع دارالگتاب العربی) نے کی ہے، ذہبی نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے، اس کی اصل بخاری میں ان الفاظ کے ساتھ ہے: "أن النبی عَلَیْتُ صلی علی أصحمة النجاشی فکبو أربعا" (نِی عَلَیْتُ مِنْ نَا اللّٰهِ عَلَیْتُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ الللّٰهُ ال
- (۳) عمدة القارى ۱۱۲/۸، المجموع ۲۳۱، ۲۳۱، شائع كرده السّلفيه، البنابيه ۲/۹۲، ۹۹۲، شائع كرده السّلفيه، البنابيه ۹۹۲/۲ ماشية العددى على شرح الرساله ۱۷ ۳۷۴، شائع كرده دارالمعرفه، الشرح الصغير ۱۲۳۵، الإفعال ۲ بن بهبر ورص ۱۲۹۔

بعض حضرات مثلاً عبدالرحن بن ابی لیلی، حضرت حذیفہ کے آزادکردہ غلام عیسی، حضرت معاذ کے تلا مذہ اورامام ابوصنیفہ کے شاگردوں میں سے ابو یوسف کی رائے ہے کہ نماز جنازہ میں پانچ تکبیرات ہیں، اور حازمی نے کہا کہ نماز جنازہ میں پانچ تکبیر کی رائے رکھنے والوں میں ابن مسعود، زید بن ارقم اور حذیفہ بن الیمان رضی الله عنهم ہیں۔

ایک جماعت نے کہا: سات تکبیریں کچے، بیزربن حبیش سے مردی ہے۔

حضرت ابن عباس، انس بن ما لک اور جابر بن زید نے کہا: تین تکبیریں کھے۔

ابن قدامہ نے کہا: نماز جنازہ میں سنت چار تکبیریں ہیں، اس سے زیادہ تکبیریں میں اوران میں کی کرنا ناجائز ہے(۱)۔

تکبیراتِ جنازہ میں ہاتھوں کواٹھانے اورامام کی متابعت کے احکام، اسی طرح جنازہ کی تکبیریں جس کی چھوٹ جائے اس کے احکام کے لئے دیکھئے: اصطلاح "صلاۃ المجنازة"۔

#### دوم نماز سے باہر تکبیر

اذان میں تکبیر:

اا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اذان کے شروع میں چار تکبیرات ہیں (۲)۔

شرح مشکاۃ میں ہے: اس عظیم ترین مقام کی حیثیت کی رعایت میں، اس پر دلالت کرنے والے لفظ کو چاربارکہا گیا، تا کہ اس کی عظمت ورفعت ظاہر ہو (۳)۔

- (۱) عمدة القاري ۱۱۲/۸ المجموع ۱۸ سام المغني لابن قدامه ۲ م ۸۵ س
- (۲) المغنی لابن قدامه ار ۴۰،۳ الإ فصاح لابن بهیره ار ۸۰، بدائع الصنائع ار ۱۳۷۲، نهایة المحتاج ار ۳۹۰
  - (m) الفتوحات الربانيه ٢ / ٨٣ \_

مالکیہ اور حنفیہ میں ابولوسف کی رائے ہے کہ اذان کے شروع میں تکبیر دوبار ہے، انہوں نے کلمہ شہادتین پر قیاس کیا ہے، کیونکہ کلمہ شہادتین کو دوبار اداکیا جاتا ہے، نیز اس لئے کہ مدینہ میں سلف کا عمل یہی ہے (۱)۔

البتہ اذان کے اخیر میں تکبیر صرف دوبارہے اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے۔

الفاظاذان كي تفصيل كے لئے ديكھئے:اصطلاح" أذان" فقر ور ١٠ج٣٠

### ا قامت میں تکبیر:

۱۲ – اقامت کے شروع میں جمہور کے نز دیک تکبیر دوبار اور حفیہ کے نزدیک چاربار ہے۔

البته اقامت کے آخر میں بالا تفاق دوبار تکبیر ہے (۲)۔ اقامت کاطریقه اصطلاح" اقامت"فقرہ رے، ج۲ میں دیکھاجائے۔

### فرض نماز کے معاً بعد بلندآ واز سے تکبیر:

ساا - جمہور فقہاء کے نزدیک فرض نماز کے بعد بلند آواز سے تکبیر اور کرمستحب نہیں ہے، امام شافعی نے ان احادیث کوجن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور عقیقی بلند آواز سے ذکر کرتے تھے اس بات پرمحمول کیا ہے کہ آپ عقیقی نے صحابہ کرام کوذکر کا طریقہ سکھانے کے لئے بلند آواز سے ذکر کہا تھا، آپ عقیقی کا نمیشہ یہ عمول نہ تھا۔

مثلاً حضرت ابن عباس کی حدیث ہے: "کنت أعرف انقضاء صلاة النبی علیہ بالتكبیر" (میں حضور عید کی ک

- \_\_\_\_\_ (1) الشرح الصغيرار ۲۳۹،۲۴۹، مدائع الصنائع ار ۱۳۷
- (۲) المغنی ار۴۰۷، بدائع الصنائع ار۱۴۸، الشرح الصغیر ار۲۵۷، نهایة المختاج ار۳۹۰
- (٣) مديث: "كنت أعرف انقضاء صلاة النبي عَلَيْكُ بالتكبير" كي

نماز کے پورا ہونے کوئلبیر کی وجہ سے جان لیتاتھا)۔امام شافعی نے کہا: میر بنز دیک پہندیدہ یہ کہامام اورمقتدی نماز سے فراغت کے بعد اللّٰد کا ذکر آ ہتہ سے کریں، ہاں اگر تعلیم دینے کا مقصد ہوتو تعلیم دے دیں،لیکن پھر آ ہتہ ہی کریں (ا)۔

نماز کے باہر دعاؤں اور اذکار کی تفصیل اور باواز بلند اور آہتہ کہنے میں سے کون افضل ہے اس کے بارے میں دیکھئے: اصطلاح'' ذکر''اور '' اِسرار'' فقرہ (۰۲، ج ۴۔

### عیدگاہ کے راستہ میں تکبیر:

۱۹۱۰ س پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ عیدالاضی میں عیدگاہ کے داستہ میں بلند آواز سے تکبیر کہنا آواز سے تکبیر کہنا جائز ہے، البتہ عیدالفطر میں بلند آواز سے تکبیر کہنا جہورفقہاء کے نزدیک جائز ہے، ان کی دلیل فرمان باری ہے: "وَلِتُكَبِّرُوا اللّٰهُ عَلَى مَاهَدا تُحُمُّ (اور اللّٰد کی بڑائی کیا کرو، اس پر کہ تمہیں راہ بتادی)، حضرت ابن عبائ نے فرمایا: یعیدالفطر کے بارے میں وارد ہے، اس لئے کہ اس کا عطف "وَلِتُکمِلُوا الْعِدَّةَ "(اور سے مراد جات کا کہ تم شاری تھیل کرلیا کرو) پر ہے، گنتی پوری کرنے سے مراد رمضان کاروزہ پورا کرنا ہے (")۔

نيزيركمنافع في حفرت عبرالله سيروايت كى ب: "أن رسول الله عليه الله عليه كان يخرج في العيدين مع الفضل بن عباس وعبد الله بن عباس وجعفر والحسن والحسين وأسامة بن زيد وزيد بن حارثة وأيمن ابن أم أيمن رافعاً صوته بالتهليل

والتكبير ويأخذ طريق الحدادين حتى يأتي المصلى"(۱) (رسول الله عليه عندين من فضل بن عباس، عبدالله بن عباس، جعفر، حسن، حسين، اسامه بن زيد، زيد بن حارثه اورا يمن ابن ام ايمن كساته بلند آواز سے تبليل و تبير كہتے ہوئے نكلتے تھے، اور لو ہاروں كراستہ ہوئے نكلتے تھے، اور لو ہاروں كراستہ سے ہوتے ہوئے عيرگاہ پہنچتے تھے)۔

امام ابوحنیفه کی رائے ہے کہ عیدالفطر میں بلند آواز سے تکبیر نہیں کہی جائے گی، اس لئے کہ ثناء میں اصل اِخفاء ہے، کیونکہ اللہ کا ارشاد ہے: ''وَاذُکُرُ رَّبَّکَ فِی نَفُسِکَ تَضَرُّعًا وَّحُفُیةً وَّدُونَ الْجَهُرِ مِنَ الْقَوُلِ'' (۲) (اوراپنے پروردگارکواپنے دل میں یاد کیا کر، عاجزی اور خوف کے ساتھ، نہ کہ چلانے کی آواز سے) اور فرمان نبوی ہے: ''خیر الذکر النحفی'' '' (سبسے ای اور فرمان نبوی ہے: ''خیر الذکر النحفی'' (سبسے ای اور فرمان نبوی ہے: ''خیر الذکر النحفی'' (سبسے ای اور فرمان نبوی ہے)۔

نیز اس کئے کہ میادب اور خشوع سے زیادہ قریب اور ریاء سے بہت دور ہے۔

اوراس کئے کہ شریعت میں عیدالانتی میں بلند آواز سے تبیر کہنا وارد ہے، کیونکہ فرمان باری ہے: "وَاذْکُرُوا اللّٰهَ فِي أَیّامٍ مَعُدُو دَاتٍ " (اوراللہ کو (ان چند) گئے ہوئے (دنوں) میں (برابر) یادکرتے رہو)،اس آیت کی تفیر میں کہا گیا کہ اس سے مراد

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۵/۳۰\_

حدیث: "کان یخرج فی العیدین مع الفضل بن عباس و عبدالله بن عباس" کی روایت بیمقی (۲۷۹/۳ طبع دارالمعرفه) نے کی ہے، اوراس کوضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعراف ر۲۰۵ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "خیو الذکو الخفی" کی روایت احمہ نے اپی مند (۳۷/۷۷) طبع دارالمعارف) میں کی ہے، اوراس کے محقق شخ احمد شاکر

نے اس کوضعیف کہاہے۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ر ۲۰۳\_

<sup>=</sup> روایت بخاری (۲/ ۳۲۵ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۲۱/۱۲۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_

<sup>(</sup>٣) سابقہ آیت کا جزہے۔

<sup>(</sup>۴) البنابيه ۲۲ ۸۵۹٬۱۱۷ نفساح ۱۱ ۱۱۱٬۸۸۶ الشرح الصغير ار ۵۲۹ ـ

ان ایام میں تکبیر کہنا ہے اور عید الفطر کا دن اس میں سے نہیں ہے، اس لئے کہ اس کے بارے میں شریعت کا تھم وارد نہیں ہے، اور نہ ہی عید الفظر عید الاضحیٰ کے معنی میں ہے، اس لئے کہ عید الاضحٰ حج کے ایک رکن کے ساتھ خاص ہے، اور تکبیر افعال حج کے وقت کی علامت کے طور پرمشروع ہے، اور یہ چیز شوال میں نہیں (۱)۔

عیدین میں تکبیر کی ابتداءوا نتهاءاور طریقیۃ تکبیر کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' صلاۃ العیدین''اور''عید''۔

# ايام تشريق ميں تكبير:

10 - فقہاء کے یہاں بالا تفاق ایام تشریق میں تکبیر مشروع ہے، ہاں اس کے حکم کے بارے میں ان کے درمیان اختلاف ہے، چنانچہ مالکیے، شافعیہ اور حنا بلد کے نزدیک بیر مندوب ہے

حفیہ کے نزدیک واجب ہے، کرخی نے اس کوسنت کہا ہے، پھر اس کی تفسیر واجب سے کی ہے، چنا نچہ کہا: تکبیرتشریق قدیم سنت ہے، اہل علم نے اس کوفقل کیا اور اس پڑمل کرنے پراجماع کیا ہے۔ کاسانی نے کہا: واجب کوسنت کہنا جائز ہے (۳)۔

تكبيرتشريق كے طريقه، اس كے حكم، اس كے وقت اوراس كى ادائيگى كے كل كى تفصيل كے لئے ديكھئے: اصطلاح "ایام التشریق فقرہ ۱۳، جے ، اورا صطلاح" عید"۔

# حجراسودکے پاس تکبیر:

١٦ - خانه كعبه كے طواف كے ہر چكر كے آغاز ميں ججراسود كابوسه دينا

- (۱) البناية ٢/ ٨٥٩،٨٥٨\_
- (۲) الدسوقی ایران ۲، مغنی المحتاج ایر ۱۳ ۱۳، شائع کرده دار با حیاءالتراث العربی، کشاف القناع ۵۸٫۲۲، لمغنی لاین قدامه ۲ ر ۳۹۳\_
  - (٣) بدائع الصنائع ار ١٩٥\_

اگرہوسکے توسنت ہے، اور تکبیر کہتے ہوئے کہے: باسم اللہ اللہ الکہ اکبر ،ساتھ بیں اپنے دائیں ہاتھ کواٹھائے، اور اگر استلام نہ کرسکے تواس کے بالکل سامنے ہونے پر تکبیر وہلیل کرے اور اس کی طرف اشارہ کرے۔ امام بخاری نے حضرت ابن عباس سے بیروایت کی اشارہ کرے۔ امام بخاری نے حضرت ابن عباس سے بیروایت کی ہے: "طاف النبی عُلَیْ اللّٰ بالبیت علی بعیر، و کان کلما أتى علی الركن أشار إليه بشيء في يدہ و كبر"() رسول اللّٰه عَلَیْ نے اون پر کعبہ کا طواف کیا، جب رکن کے باتھ میں تھی اس کی طرف باس پہنچتے تو ایک چیز سے جو آپ کے ہاتھ میں تھی اس کی طرف اشارہ کرتے اور تکبیر کہتے )،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے(۲)۔

### صفاومروه کے درمیان سعی میں تکبیر:

21 - صفاومروہ کے درمیان سعی کی ایک سنت ، تبییر ہے، اور مندوب ہے کہ (صفامروہ پر چڑھنے اور کعبہ دکھائی دینے کے بعد) تین بارتکبیر وہلیل کرے، پھر کہے:"اللّٰه أكبو على ما هدانا"، اس میں كوئی اختلاف نہیں (")۔

- (۱) حدیث: "طاف النبی عَلَیْ البیت علی بعیر و کان کلما أتی علی الر کن....." کی روایت بخاری (۳۳۲/۹ طبع السّلفیه) اور مسلم (۹۲۲/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔
- (۲) حاشید ابن عابدین ۲ / ۴۹۴ طبع دوم، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۲ / ۲ مطبع علیبی الحلبی مصر، المجموع شرح المهذب ۹۸٫۸ طبع السلفیه مدینه منوره، المغنی لابن قدامه ۱۸۲۳ طبع الریاض، کشاف القناع ۲ / ۹۸،۴۸۸، المبدع شرح المقنع ۲ / ۲۱۵ ۲۱۵
- (س) حاشيه ابن عابدين ۲ر ۵۰۰ طبع دوم، بدائع الصنائع ۹،۱۴۸،۱۳۸ اطبع اول، التاج والأكليل بهامش مواهب الجليل سر۱۱۰ طبع دارالفكر، المهذب ارساس، نهاية المحتاج سر۲۸۵، المغنى لابن قدامه سر۲۸۵،۳۸۵، كشاف القناع ۲۲۵،۳۸۱، المبدع شرح المقنع سر۲۲۵۔

### وقوف عرفہ کے دوران تکبیر:

۱۸ - وقوف عرفہ کے دوران ہاتھوں کواٹھااور پھیلا کرتکبیر کہنا: حفیہ کے نزدیک سنت، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک مندوب ہے۔

ابن عرعوفه مين كتب شخ: "الله أكبر الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر ولله الحمد، الله الحمد، (١)\_

### رمی جمار کے وقت تکبیر:

19-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ ہر کنگری کی ری کے ساتھ تکبیر سنت ہے، یعنی کے: "بسم الله و الله أكبو "اور پہلی كنگری كے ساتھ تلبيہ بند كرد كے: "بسم الله و الله أكبو "اور پہلی كنگری كے ساتھ تلبيہ بند كرد كے "أن الله يعنی كے کہ فضل بن عباس كی روایت ہے: "أن النبي عَلَيْكُ لم يزل يلبي حتى دمي جموة العقبة "(") (رسول الله عَلَيْكَ جمره عقبہ كی رئی تك تلبيہ كہتے رہے )۔

# ذبح اور شکار کے وقت تکبیر:

۲-مستحب ہے کہ انسان ذرئے کے وقت، شکاری جانور کوشکار پر چھوڑتے وقت کہے: "بسم الله و الله

- (۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۵۳ طبع اول، شرح الزرقانی ۲ ر ۲۷۹ طبع دارالفکر، التاج والإکلیل بهامش مواهب الجلیل ۳ ر ۱۱۹، المجموع شرح المهذب ۸ ر ۲ م ۴ ، المغنی لا بن قدامه ۱۱ ۲ طبع الریاض۔
- (۲) بدائع الصنائع ۲۸۲/۱، شرح الزرقانی ۲۸۲/۲ طبع دارالفکر، جواہر الإکلیل ار ۱۸۱۱، المہذب ار ۱۳۵۵، المغنی لابن قدامہ ۳۸۲/۳ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۲ر ۵۰۰ طبع الریاض، المبدع شرح المقنع ۳۲۹سد

#### أكبر"،اس ميں كوئى اختلاف نہيں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اس لئے کہ بخاری وسلم میں حضرت انس کی روایت ہے، بخاری کے الفاظ یہ ہیں: "أن النبي عَلَیْ اللہ سمی و کبر" (۲) (رسول اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ اللہ اللہ اور تبیر کہی )، اور سلم کے الفاظ ہیں، رسول اللہ عَلَیْ نے کہا : "بسم الله، و الله اکبر " (۳) نیز عدی بن حاتم کی روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ عَلیہ سے شکار کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا: "إذا رحمیت سهمک فاذکر اسم الله علیه، فإن و جدته قد قتل فکل " (جب اپنا تیر پینکوتواس پر اللہ کا نام لے لو، پھراگرتم اس کومرا ہوا یا و تو کھاؤ)، اور روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے عید کے دن دومینڈ ہے جو سفید سیاہ تھ، سینگ دار تھے، ذرخ کئے اور کہا: "بسم الله، و الله اکبر " (۵)۔ سینگ دار تھے، ذرخ کئے اور کہا: "بسم الله، و الله اکبر " صیر " صیر " صیر"۔ سینگ دار تھے، ذرخ کئے اور کہا: " بسم الله، و الله اکبر " صیر"۔

### رؤیت ہلال کے وقت تکبیر:

۲۱ - مستحب ہے کہ چاندد کیصنے والا وہ دعا پڑھے جو ابن عمر کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیقیہ جب پہلی تاریخ کا چاندد کیصنے تو فرماتے:

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۲/۱۱ ۳۰ ، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۲/۲ ۱۰۵،۱۰۱۰ ، ۱۰۵ المختی لا بن قدامه المجموع شرح المهذب ۸/۷ ۱۰۸ ، ۹/ ۱۰۲ ، ۸ مختی لا بن قدامه سر ۵/۲ / ۸/۳۳۲ .
- (۲) حدیث: "سمهی و کبر" کی روایت بخاری (۱۰/ ۲۳ طبع التلفیه) اور سلم (۲) طبع عیسی کهلی ) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "بسم الله و الله اکبو" کی روایت مسلم (۱۵۵۷ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔
- (٣) حدیث: إذا رمیت سهمک فاذکر اسم الله علیه فإن ...... کی روایت بخاری(١٩٠١ طبع التلفیه) اور مسلم (١٥٣١ طبع عیسی التلفیه) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۵) حدیث: "ذبح یوم العید کبشین أملحین أقرنین وقال....." کی روایت مسلم (۱۲/۱۵۵ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

"الله أكبر الحمد لله لاحول ولا قوة إلا بالله إني أسألك خير هذا الشهر، و أعوذ بك من شر القدر، ومن سوء الحشر" (ا) (الله سب برائه برائه مهينه كي بها الله كي لئه بين الله كي بغيركوئي طاقت وقوت نهيل، ميل الله مهينه كي بها لئي ما نكتا مهول اور ميل تقدير كي شرسه اور حشر كي برانجام سه تيرى بناه ما نكتا مول)، حضرت طلحه بن عبيد الله سه مروى مه كه جب رسول الله علي بها تاريخ كا جاند و كهة توكمة: "اللهم أهله علينا باليمن و السلامة والإسلام، ربي وربك الله " (خدا يا! الله و بم ير بركت، سلامتي اوراسلام كي اتحطو عفر ما مير ااور تير ارب الله مها مير الور تير ارب الله مها و السلامة سلامتي اوراسلام كي اتحطو عفر ما مير ااور تير ارب الله مها و السلامة الماتي اوراسلام كي التحطوع في ما مير ااور تير ارب الله مها و المسلام كي التحطو عفر ما مير ااور تير ارب الله مها و المها مير الور تير ارب الله مها و المها و المها و المها و الله الله عنه و المها و الله و المها و المها و المها و المها و المها و المها و اللها و المها و المها و المها و المها و المها و اللها و المها و المه

# تكبيرة الإحرام

#### عريف:

ا - تکبیراحرام: نمازی کا نماز شروع کرنے کے لئے "اللّٰه أکبر" کہنا یا ہراییاذکرجس کے ذریعہ وہ نماز شروع کرنے والا ہوجائے (۱)۔
نماز میں داخل ہونے کے لئے تکبیر کو تکبیر احرام اس لئے کہا گیا کہ اس کی وجہ سے وہ مباح امور حرام ہوجاتے ہیں جو نماز کے منافی ہیں (۲)۔

حفیهاس کواکٹر تکبیرافتتاح یا تکبیرتحریمہ کہتے ہیں (<sup>(m)</sup>۔ تحریم کامعنی کسی چیز کوحرام قرار دینا ہے اور اس میں '' ہاء'' اس کی ''اسمیت'' کو حقق کرنے کے لئے ہے <sup>(۲)</sup>۔

تکبیر کے ذریعہ نماز شروع کرنے میں حکمت: نمازی کواس بات سے آگاہ کرنا ہے کہ وہ جس ذات کی عبادت کے لئے کھڑا ہوا ہے، اس کا مقام بہت بلند ہے، لینی وہ ہر طرح کے کمالات سے متصف ہے، اس کے علاوہ ہر چیز حقیروزلیل ہے، وہ کسی فانی مخلوق کے مشابہ ہوہی نہیں سکتا، لہذااس کے دل میں خضوع اور اعضاء و جوارح میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: تکان إذا رأی الهلال..... کی روایت احمه نے اپنی مسجد (۲۹/۵) طبع المکتب الإسلامی) میں کی ہے، پیٹمی نے کہا: اس کوعبداللداور طبرانی نے روایت کیا ہے، اس میں ایک راوی کا نام ذکر نہیں کیا گیا ہے (مجمع الزوائد ۱۹/۹ سالطبع دارالکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۸۸۸ طبع الریاض، ریاض الصالحین للنو وی رص ۲۵ سر مدیث: "کان إذا رأی الهلال قال اللهم أهله بالیمن و السلامة و الإسلام رببی و ربک الله" کی روایت ترندی (۵۰،۷۸۵ طبع مصطفیٰ الحلی) نے کی ہے، ترندی نے کہا: یہ سنغریب ہے، اوراس کی روایت حاکم (۲۸۵ مطبع دارالکاب العربی ) نے حضرت طلح برن عبید اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) التعريفات الفقهيه للمركق المجد دى ر ۲۳۵، تخفة الفقهاء ار ۲۱۵ طبع جامعة دمثق،البنابه ۲۱/۱۲ \_

<sup>(</sup>۲) الطحطاوي على الدرار ۲۰۲، كشاف القناع الروسه، نهاية الحماج الروسه\_

<sup>(</sup>۳) تخفة الفقهاء ار۲۱۵، بدائع الصنائع ار ۱۳۰۰، الزيلعي ۱۷۳۰، الهدايية مع الشروح ۲۳۹۱ طبع داراحياءالتراث العربي \_

<sup>(</sup>۴) العنابيه بهامش فتح القديرا / ۲۳۹ ، حاشية الشلبي بهامش الزيلعي ار ۱۰۳ -

خشوع پیدا ہوگا،اس کا دل اغیار سے پاک وخالی ہوگا اور انوار سے لبریز ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

# شرعی حکم:

۲-جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ تکبیرتحریمہ نماز میں فرض ہے (۲) ، کیونکہ فرمان باری ہے: "وَرَبَّکَ فَکَبِّرُ" (اور اپنے پروردگار کی بڑائی بیان کیجئے)، اس سے مراد تکبیر تحریمہ ہے، اس لئے کہ فرمان باری: "وَرَبَّکَ فَکَبِّرُ" (اور اپنے پیروردگار کی بڑائی بیان کیجئے) اسی طرح: "وَقُومُوُّا لِلَّهِ قَانِتِیْنَ" (اور اللہ کے سامنے عاجزوں (کی طرح) کھڑے کے رہا کرو)، اور "فَاقُر ءُوُا مَا تَیَسَّرَ مِنْهُ" (استِم لوگ سے جتنا قرآن آسانی سے پڑھا جاسکے پڑھ لیا کرو)، نیز "وَارْکَعُوُا وَاسْجُدُوُا" (رکوع کیا کرواور تجدہ کیا کرو)، بیسب "امر" ہیں جو واسخہ دُوُا" (رکوع کیا کرواور تجدہ کیا کرو)، بیسب "امر" ہیں جو فرضیت کے متقاضی ہیں، نماز سے باہر تکبیر فرض نہیں، لہذا واجب ہے فرضیت کے متقاضی ہیں، نماز سے باہر تکبیر فرض نہیں، لہذا واجب ہے کہ اس سے مرادنماز کے اندر تکبیر لی جائے، تا کہ نصوص اپنے حقیقی معانی کی معانی کی روایت ہے کہ نبی میں معمول بہر ہیں (ک) اور اس لئے کہ حضر سے علی گی روایت ہے کہ نبی میں معمول بہر ہیں (ک) اور اس لئے کہ حضر سے علی گی روایت ہے کہ نبی میں معمول بہر ہیں (ک) اور اس لئے کہ حضر سے علی گی روایت ہے کہ نبی میں معمول بہر ہیں (ک) اور اس لئے کہ حضر سے علی گی روایت ہے کہ نبی کریم عَلَیْ کُلُ نوائن دُر مایا: "مفتاح الصلاۃ الوضوء و تحریمها

(۱) الفتوحات الربانيه ۷۲/۱۵ شائع كرده المكتبة الإسلاميه، كشاف القناع اروسیس

- - (۴) سورهٔ بقره ر ۲۳۸\_
  - (۵) سورهٔ مزمل ر۲۰\_
  - (۲) سورهٔ فی ایم ا
- (2) فتح القديرار ٢٣٩\_

التكبير وتحليلها التسليم" (۱) (نماز كى تنجى وضوب، ال كاتحريمه تكبيراوراس كى تحليل سلام ب)، يه حديث حسن به جبيها كه نووى نه "الخلاص، ميل كها به -

فقہاء کی ایک جماعت مثلاً سعید بن المسیب،حسن، تکم، زہری اور اوزاع کی رائے ہے کہ تکبیر تحریبہ سنت ہے اور مقتدی کے بارے میں امام مالک کے منقول قول سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ سنت ہے۔ البتہ منفرد اور امام دونوں پر تکبیر تحریبہ واجب ہے۔ اس کے بارے میں امام مالک کا الگ قول نہیں ہے (۲)۔

سا – تکبیر تحریمہ رکن ہے یا شرط؟اس کے بارے میں فقہا عکا اختلاف ہے (۳) ۔ ہے (۳) ۔

جمهورفقهاء کی رائے ہے کہ تبیر تحریمہ نماز کا ایک جزاوراس کا ایک رکن ہے، اس کے بغیر نماز صحیح نہیں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إن هذه الصلاة لايصلح فيها شيء من كلام الناس إنما هو التسبيح والتكبير وقواءة القرآن '' (نماز میں دنیا کی باتیں کرنا درست نہیں، وہ تو تبیح ، تبیر اور قرآن پڑھنا ہے)، اس سے

(۱) البنايية اروما، ۱۱۰ المجموع سر ۲۸۹\_

حدیث: "مفتاح الصلاة الوضوء و تحریمها التکبیر" کی روایت ابوداود (۱۹۶۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے، عینی نے نووی سے اس کا حسن ہونانقل کیا ہے (البنایہ ۱۹۰۲ طبح دارالفکر)۔

- (۲) تفسیرالقرطبی ۱۷۵/۱۰عمدة القاری ۲۶۸/۵۰ ماشیة العدوی علی شرح الرساله ۱/۲۲۲، شائع کرده دارالمعرفه ـ
- (۳) رکن اور شرط میں قدر مشترک بات میہ کہ ان میں کسی کے بغیر عبادت کا وجود خہیں ، البتہ اگر وہ ماہیت میں داخل ہوتو اس کو'' رکن'' اور اگر اس سے خارج ہوتو اس کو'' شرط'' کہتے ہیں (الفتو حات الربانیہ ۲ ر ۱۵۳)۔
- (٣) حديث: "إن هذه الصلاة لا يصح فيها شيء من كلام الناس، إنما هو التسبيح و التكبير و قراءة القرآن "كى روايت مسلم (٣٨١/١، هو التسبيح كي التحكيل المسلم المسلم

<sup>(</sup>۲) عمدة القاری ۲۶۸۸، الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۱۱۷، شائع کرده دارالإیمان، فتح القدیرار ۲۳۹، الزیلعی ار ۱۰۳، الدسوقی ار ۲۳۱، شائع کرده دارالفکر، المجموع ۳۸ ۲۸۹، شائع کرده السّلفیه، نیل المآرب ار ۱۳۴۸، الا فصاح لابن جبیره ار ۸۸۰

معلوم ہوا کہ تکبیر، قر اُت کی طرح ہے، نیز اس لئے کہ اس کے واسطے وہ تمام شرا لط ہیں جونماز کے لئے ہیں، مثلاً قبلدرخ ہونا، طہارت، ستر عورت اور بیرکن ہونے کی علامت ہے، نیز اس لئے کہ ایک نماز کی ادائیگی دوسری نماز کے تحریمہ کے ذریعہ جائز نہیں، اور اگر تکبیررکن نہ ہوتو بقیہ شرائط کی طرح مذکورہ صورت جائز ہوتی (۱)۔

حفیہ کی رائے اور شافعیہ کے یہاں ایک قول ہیہ کہ تبیر تحریمہ نماز سے باہر ہے اور شرط ہے، نماز کا جزنہیں ہے (۲)، ان کی دلیل فرمانِ باری ہے: "وَ ذَکَرَ اسْمَ رَبِّهٖ فَصَلیٰ "(۳) (اور اپنے پروردگار کا نام لیتا اور نماز پڑھتارہا) ہملاۃ کا عطف" ذکر" پرکیا گیا ہے، اور جس ذکر کے معاً بعد بلافصل نماز ہوتی ہے وہ" تحریمہ" ہی ہے، لہذا اس آیت کا تقاضا ہے کہ تکمیر نماز کے باہر ہو، اس لئے کہ عطف معطوف اور معطوف علیہ کے درمیان" مغایرت" کا متقاضی ہے، کیونکہ کسی چیز کا نود اپنے او پرعطف نہیں ہوتا (۳)۔

فرمان نبوی ہے: "تحریمها التکبید" (اس کا تحریمہ تکبیر ہے) اس حدیث میں "تحریمها التکبید" (اس کا تحریمہ تکبیر ہے) اس حدیث میں "تحریم "کونماز کی طرف مضاف کیا گیا ہے، اور مضاف الیہ الگ الگ ہوتے ہیں، کیونکہ کسی چیز کوخود اپنی طرف مضاف نہیں کیاجاتا، نیز اس کئے کہ تکبیر تحریمہ شرط ہے، چنا نچوہ مماز کے ارکان مثلاً رکوع و سجدہ کی طرح مکر زنہیں ہوتا، اگر یہ بھی رکن ہوتا تو اور ارکان کی طرح اس میں بھی تکرار ہوتی ۔ ان حضرات نے تکبیر ہوتا تو اور ارکان کی طرح اس میں بھی تکرار ہوتی ۔ ان حضرات نے تکبیر

مشغول نہیں ہوجس سے معلوم ہو کہ وہ نماز سے ہٹ رہا ہے مثلاً کھانا، پینا، بات چیت وغیرہ، پھر نماز کی جگہ پر پہنچے اوراس وقت نیت موجود نہ ہوتو سابقہ نیت سے اس کی نماز جائز ہوگی<sup>(۲)</sup>،اس لئے کہ نماز عبادت ہے، لہذا نماز پراس کی نیت کو مقدم کرنا ایسا ہی ہے جیسا کہ روزہ میں، فعل پرنیت کی تقدیم اس فعل کو نیت میں ہونے سے خارج نہ ب

تحریمہ کے شرط ہونے کی وجہ یہ بھی بتائی ہے کدرکن ماہیت میں داخل

ہوتا ہے،حالانکہ نمازی تکبیر تحریمہ کے بعد ہی نماز میں داخل ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>

، تکبیرتحریمہ کے شرط یارکن ہونے کے بارے میں اختلاف کا تفصیلی نتیجہ

۴ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ تکبیر تحریمہ کا نیت سے متصل ہونا افضل

البتة تكبير سے پہلے نيت كرلينے كے جواز كے بارے ميں ان كے

حفنيه وحنابله كامذهب اور مالكيه كاايك قول ہے كه في الجملة تكبيرير

نیت کومقدم کرنا جائز ہے،انہوں نے کہا: اگروہ وضوکرتے وقت نیت

کرے کہ مثلاً ظہر کی نمازیر ہے گا، اس کے بعد کسی ایسے عمل میں

كتب فقهميه ك'' أبواب صفة الصلاة'' كے تحت ديكھا جائے۔

تكبيرتحريمه كے جمج ہونے كى شرائط:

اس كانيت سيمتصل هونا:

درمیان اختلاف ہے۔

اسی کو حنفیہ'' مقارنہ کمی'' سے تعبیر کرتے ہیں <sup>(۳)</sup>۔ اس فریق نے نیت کو تکبیر پر مقدم کرنے کے جواز کے لئے کچھ

<sup>(</sup>۱) الزبلعي ار ۱۰۳۰،البنابيه ۲ر ۱۱۲،الفتوحات الربانيه ۱۵۵٫۲ ـ

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح رص ۱۱۸، المغنی ار ۲۹، ۱۹ نواح لابن جبیره ار ۸۸، حاشیة العدوی علی شرح الرساله ار ۲۷۷، شائع کرده دارالمعرفه ـ

<sup>(</sup>۳) مراقی الفلاح رص ۱۱۸، المغنی ار ۲۹س\_

<sup>(</sup>۱) الزيلعی ار۱۰۳، البنايه ۱۱۱، ۱۱۱، الجموع ۲۹۰،۲۸۹٫۳ ، الفتوحات الربانيه ۲ر ۱۵۳، لمننی لا بن قدامه ار ۲۲۱، الدسوقی ار ۲۳۱

<sup>(</sup>۲) الزيلعي ار۱۰۴،البنايه ۱۸۲۲،اانفتوحات الربانيه ۱۵۴۷ –

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعلی مر ۱۵\_

<sup>(</sup>۴) الزيلعى ار۱۰۳، البنايه ۱۲/۲، فتح الباری ۲/۲۱۷، الفقوحات الربانيه ۱۵۵٬۱۵۴/۲

<sup>(</sup>۵) حدیث: "تحریمها التکبیر" کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذر چکی ہے۔

شرائط کا ذکر کیا ہے، جن کو کتب فقہیہ کے'' أبواب الصلاق'' نیز اصطلاح'' نیت' میں دیکھا جائے۔

شافعیدگی رائے، مالکیدکا دوسرا قول اور ابن المنذر کا قول بیہ کے دنیت کا تکبیر سے متصل ہونا واجب ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ مَا أُمِرُو ا إِلاَّ لِيَعُبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ" (1) ہے: "وَ مَا أُمِرُو ا إِلاَّ لِیَعُبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ" کہ دین (حالانکہ انہیں یہی حکم ہوا تھا کہ اللّه کی عبادت اس طرح کریں کہ دین کواسی کے لئے خالص رکھیں کیسو ہوکر)، لفظ" مخلصین" عبادت کے وقت فاعل کی ہیئت کے وقت ان کا حال ہے، اور "حال" فعل کے وقت فاعل کی ہیئت بیان کرنے کے لئے ہوتا ہے اور اخلاص ہی نیت ہے، حضور عقیلیہ نین کرنے کے لئے ہوتا ہے اور اخلاص ہی نیت ہے، حضور عقیلیہ نین کرنے کے لئے موتا ہوا کہ النیات" (۲) (عمل کا دار ومدار نیت پر ہے)، نیز اس لئے کہ نیت شرط ہے، لہذا دوسری شرائط کی طرح اس سے عبادت کا خالی ہونا جا بُرَنہیں ہوگا۔

امام نووی نے ''شرح المہذب' اور'' الوسیط'' میں امام حرمین اور امام غزالی کا اتباع کرتے ہوئے عوام الناس کے نزدیک عرفی اتصال پراکتفا کو اختیار کیا ہے، لیعنی اس طور پر ہو کہ وہ نماز کو یا در کھے، پہلے لوگوں نے اس مسئلہ میں درگزرسے کام لیا ہے، انہیں کے اتباع میں انہوں نے بیفر مایا ہے (")۔

لیکن اگرنیت تکبیرتحریمہ کے بعد ہوتو تکبیر کافی نہ ہوگی اور نماز باطل ہوجائے گی۔اس لئے کہ نماز ایک عبادت ہے اور اس میں تجزی نہیں،اگرنیت میں تاخیر جائز ہوتو وہ حصہ جس میں نیت نہیں یائی گئ

عبادت نہ ہوگا اور جس میں نیت پائی گئی عبادت ہوگا، جس کے نتیجہ میں تجزی لازم آئے گی۔

> حفنیہ اور مالکیہنے یہی کہاہے <sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' نیت'۔

#### تكبيرتحريمه كهرے موكر كهنا:

۵-جس نماز میں قیام فرض ہواس میں کھڑ ہے ہوکر تکبیر کہنا نمازی پر واجب ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حسین (جن کو بواسیر تھی)

الم تستطع فقاعدا فیان لم تستطع فقاعدا فیان لم تستطع فقاعدا فیان لم تستطع فعلی جنب "(۲) (کھڑے ہوکر پڑھو، اگر نہ ہوسکے تو بیٹھ کر اور یہ بھی نہ ہوسکے تو کروٹ پر لیٹ کر پڑھو) اور نسائی کی روایت میں اس کا اضافہ ہے: "فیان لم تستطع فمستلقیا" کی روایت میں اس کا اضافہ ہے: "فیان لم تستطع فمستلقیا" (اگر ہے تھی نہ ہوسکے تو جت لیٹ کر)۔

قیام کا ثبوت بیٹھ کھڑی کرنے سے ہوگا، لہذا بیٹھ کریا جھک کر تکبیر تحریمہ کہنا کافی نہیں ہے، اور قیام سے مراد عام قیام ہے، جس میں قیام حکمی بھی داخل ہے، تا کہ عذر کی وجہ سے فرائض وغیرہ میں بیٹھنا بھی داخل ہوجائے۔

طحطاوی نے کہا: ذرابھی نہ جھکنا شرط نہیں ہے، بلکہ اس سے مراداتنا نہ جھکنا ہے جوقیام کے مقابلہ میں رکوع سے زیادہ قریب ہوجائے (")۔
مسبوق اگر امام کو بحالت رکوع پائے اور اپنی پشت جھکا کر تکبیر کہتو اس کی نماز ہوگی یا نہیں اس کے بارے میں فقہاء کے یہاں اختلاف و تفصیل ہے جس کو'' مسبوق'' کے تحت دیکھا جائے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بینه ۵ م

ن (۳) مغنی انحتاج ۱۵۲/۱۸ ، المغنی لابن قدامه ار۲۹۹، حافیة العدوی علی شرح الرساله ار ۲۲۷۔

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح رص ۱۱۹، حاشیة العدوی علی شرح الرساله ار ۲۲۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "صل قائما ، فإن لم تستطع فقاعدا، فإن لم تستطع فعلی جنب" کی روایت بخاری (الفتح ۱/ ۵۸۷ طبع السّافید) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) مراقی الفلاح رص ۱۱۹، فتح القدیرالخبیر بشرح تیبیرالتحریرللشر قاوی ار ۵۵ طبع الحلمی ،حاشیة العدوی علی شرح الرساله ار ۲۲۲، المغنی لابن قدامه ار ۹۳ س

#### تكبيرتح بمهكوزبان سے كهنا:

۲ - ضروری ہے کہ نمازی تکبیر تحریمہ کو زبان سے اس طور پر ادا کرے کہ خودس لے، الایہ کہ بہرہ پن کا عارضہ یا سننے سے کوئی مانع ہوتواس طرح سے تکبیر تحریمہ کے کہ اگروہ بہرانہ ہوتا یااس کے ساتھ وہ عارضہ نہ ہوتا توس لیتا (۱)۔

جس کی زبان میں نقص یا گونگا پن ہواس کی تکبیر کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' خرس''۔

#### تكبير تحريمه كاعرني ميں ہونا:

2 - جوعر بی میں اچھی طرح سے تکبیر تحریمہ کہہ سکتا ہو، اس کے لئے عربی کے علاوہ کسی زبان میں کہنا جائز نہیں ہے، ما لکیہ، شا فعیہ، حنابلہ، ابو یوسف اور محمد کا یہی قول ہے۔

ہاں جوعربی میں اچھی طرح نہیں کہہ سکتا اس کے لئے شافعیہ، حنا بلہ اور حفیہ میں ابو یوسف و محمد کے نز دیک اپنی زبان میں تکبیر کہنا فی الجملہ جائز ہے، اس لئے کہ تکبیر اللہ کا ذکر ہے، اور اللہ کا ذکر ہرزبان میں ہوسکتا ہے (۲)۔

ما لکیہ اور قاضی ابو یعلی کے نز دیک تکبیر تحریمہ کے مرادف (ہم معنی) عربی یا عجمی کوئی بھی لفظ کافی نہیں ہے، اگر وہ عربی لفظ نہیں کہ سکتا تو تکبیر تحریمہ اس سے ساقط ہوجائے گا، جبیسا کہ دوسرے تمام فرائض (۳)۔

- (۱) مراقی الفلاح رص ۱۱۹، المغنی لا بن قدامه ار ۳۱۱ منهاییة المحتاج ار ۲۹۸، المجموع ۱۲۹۳ میرود.
- (۲) المجموع ۱۲۰۳، المغنی ار ۳۷۲، البنابیه ۱۲۵۲، بدئع الصنائع ارا۱۳۱، الشرح الصغیر ار ۲۰ ۱۳، التاج والإکلیل بهامش الحطاب ار ۵۱۵\_
- (٣) الشرَح الصغيرار ٣٠١، التاج والأكليل بهامش الحطاب ار ۵۱۵ ، المغنى لا بن قد امد ار ۲۲ ۳ ، ۳۶۳ -

امام ابوحنیفہ نے تکبیرتحریمہ کے ترجمہ کواں شخص کے لئے جوعربی میں اچھی طرح کہ سکتا ہے اور اس شخص کے لئے جونہیں کہ سکتا دونوں کے لئے جائز قرار دیا ہے، انہوں نے کہا کہ اگر عربی اچھی طرح جانتے ہوئے فارسی میں نماز شروع کردے تو بھی کافی ہے۔

شرح طحاوی میں ہے: اگر فارسی یا کسی اور زبان میں تکبیر کے، خواہ عربی میں بخو بی کہ سکتا ہو یانہ کہ سکتا ہوتوا مام ابو حنیفہ اور صاحبین کے نز دیک بالا تفاق جائز ہے (۱)، اس کا مطلب میہ ہے کہ صاحبین نے مجمی زبان میں تکبیر کے جواز کے بارے میں امام ابو حنیفہ کے قول کی طرف رجوع کرلیا ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' ترجمہ'' فقرہ ۹ر جاا، اور کتب فقہیہ کے'' اُبواب الصلاق''۔

## تكبيرتحريمه كےلفظ ہے متعلق شرائط:

۸ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نمازی الله اس کے تو نماز ہوجائے گی، لیکن کیا تعظیم کے دوسرے الفاظ اس کے قائم مقام ہوسکتے ہیں؟ پہ فقہاء کے یہاں مختلف فیہ ہے (۲)۔

مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک لفظ اللہ اُکبو کے بغیر نماز نہیں ہوگی، اس کے علاوہ کوئی لفظ ان کے نزدیک کافی نہیں، اس میں پچھ شرا لط ہیں جن کوانہوں نے تفصیل کے ساتھا پنی کتابوں میں لکھاہے، ان کی دلیل فرمان نبوی ہے: "تحریمها التکبیر" (اس کا تحریمها التکبیر" (اس کا تحریمہا ہے۔

صلالله زر بسليقه نمازي 'سے کہاتھا:'' إذا قمت إلى

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ار۳۲۹٬۳۲۵، البنايه ۱۲۴/۱۲۴، بدائع الصنائع اراسا، الجموع ۱۲۰۰۳

<sup>(</sup>۲) الافصاح ار۸۹۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "تحريمها التكبير" كَاتَحْر بَى فقره نمبر ٢ مين گذر چكى ہے۔

الصلاة فكبر"(١) (جبتم نمازك لئ كر بوتوتكبيركهو)اور حضرت رفاعه کی حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: " لا تتم صلاة لأحد من الناس حتى يتوضأ فيضع الوضوء مواضعه ثم يقول الله أكبر "(٢) (كسى كى نماز يورى نه بهوگى تا آ نکه وضوکرے اور وضو کامل کرے ، پھر کیے: اللّٰدا کبر ) ، اور حضور عليلة عليه الله اكبر كهه كرنماز شروع كرتے تھے''<sup>(۳)</sup>،اور تاحیات اس کےعلاوہ اختیار کرنا آپ سے منقول نہیں ۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کوترک کرکے دوسرے کواختیار کرنا جائز نہیں ہے (<sup>(4)</sup>، شافعیہ نے ما لکیداور حنابلہ ہی کی طرح کہا: جولفظ تکبیر کہنے پر قادر ہے،اس کے کئے اسی کو کہنامتعین ہے، اس سے قریب دوسرالفظ مثلاً: "الوحمن أجل" اور "الرب أعظم" كہنا كافي نہيں ہے، البتہ شافعيه كے یہاں مشہور یہ ہے کہ ایسی زیادتی جو تکبیر کے نام سے مانع نہیں مثلاً "الله الأكبر" مضنهين، ال لئ كداس لفظ سے تكبير كے ساتھ تعظيم میں مزیدمبالغہ کاعلم ہوتا ہے اوروہ اس کوخاص کرکے بتا نا ہے ،لہذا ہیہ ایسے ہی ہوگیا، جیرا کہ کیے: "الله أكبر من كل شيء "۔ اى طرح ان کے نزدیک'' الله أكبر وأجل" بھي مضنہيں ہے، يہي

(۱) حدیث: "إذا قمت إلى الصلاة فكبر" كی روایت بخاری (الفّح ۲۲/۲ ۲۲ طبع السّلفیه) نے حضرت ابوہر بروَّ سے كی ہے۔

- (۳) حدیث: کان النبی عَلَیْظِیهٔ یفتنح الصلاة بقوله الله اکبر"کی روایت بخاری (الفتح۲۲۲۲۲۱ طبع السّلفیه) نے حضرت عبدالله بن عمرٌ سے کی ہے۔
  - (۴) المغنی لابن قدامه ار۴۲۰،الفوا کهالدوانی ار ۲۰۴،۲۰۳

حکم اللہ تعالی کی تمام صفات کا ہے اگر اس کی وجہ سے لمبافصل نہ ہو، مثلاً کہے: ''اللہ عز و جل اُ کبر''،اس لئے کہ لفظ اور معنی باقی ہے، برخلاف اس صورت کے جب کہ اللہ تعالی کی صفات کے علاوہ یا اللہ تعالی کی طویل صفات درمیان میں ہوجا کیں (۱)۔

ابراہیم خعی، امام ابوصنیفداور محمد کی رائے ہے کہ نماز کا آغاز ہرا یسے فرکس میں خالص اللہ تعالی کی ثناء ہو، اس کا مقصد محض اللہ تعالی کی تعظیم ہو، مثلاً کہے: "الله أكبر، الله الأكبر، الله أجل، الله أجل، الله أعظم"، یا کہے: "الحمد لله" یا "سبحان الله" یا "له إله إله إله إله الله"، اسی طرح ہرایسا اسم جوصفت کے ساتھ ذکر کیا گیا ہو مثلا کہے: "الوحمن أعظم، الوحیم أجل"، خواہ وہ بخولی تکبیر کہ سکتا ہو یا نہ کہ سکے۔

ان کی دلیل یہ فرمان باری ہے: "و ذَکو اسْم دَبّه فَصَلّی "(۲) (اورای پر پروردگارکا نام لیتا اور نماز پر ستا رہا)، اس سے مراد: نماز شروع کرنے کے لئے پروردگارکا نام لینا ہے، اس لئے کہ ذکر کے بعد نماز کوالیے حرف کے ذریعہ لایا گیا ہے، جو بلافصل (بعد میں لانے) کا متقاضی ہے، اور وہ ذکر جس کے معابعد بلافصل نماز آتی ہے وہ تکبیر تحریمہ ہے، لہذ المطلق ذکر کے ذریعہ نماز میں داخل ہونا جائز ہے، اور خبر واحد کے ذریعہ اس میں کبریاء سے شتق داخل ہونا جائز نہ ہوگا، اور اس سے یہ بھی واضح ہوگیا کہ ان الفاظ کے ساتھا اس کم کاتعلق اس حثیت سے ہے کہ یہ مطلق ذکر ہیں، نہ کہ اس اعتبار سے کہ یہ خاص لفظ کے ساتھ ذکر ہیں۔ نیز اس لئے کہ تکبیر کرنا واجب ہوگا، سنن ابن ابی شیبہ میں ہے کہ ابوالعالیہ سے دریا فت کرنا واجب ہوگا، سنن ابن ابی شیبہ میں ہے کہ ابوالعالیہ سے دریا فت

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یقبل الله صلاة امری و حتی یضع الوضو و مواضعه ثم یقول الله أکبر" کی روایت طبرانی نے "اکبیر" میں ان ہی الفاظ کے ساتھ کی ہے ، اس کے رجال جیں، جیسا کہ پیٹی نے مجمع الزوائد (۲؍ ۱۰۳) میں کہا ہے ، اس حدیث کو ابوداؤ د نے بھی روایت کیا ہے ، حاکم نے اس کو حج قرار دیا ہے ، اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے ، البتہ لفظ:

"الله اکبر" اس میں نہیں ہے (سنن ابوداؤ دار کے ۵۳ محقیق عزت عبید دعاس ، المستدرک ار ۲۳۲ طبح وائرة المعارف العثمانید)۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ارا ۱۵، روضة الطالبین ار ۲۲۹، المغنی لا بن قدامه ار ۲۰ س.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعلی بر ۱۵ \_

کیا گیا: انبیاء کس چیز سے نماز شروع کرتے تھے؟ فرمایا: توحید ہوچے اور ہملیل سے <sup>(۱)</sup> ۔ اور ہملیل سے <sup>(۱)</sup> ۔

امام ابو یوسف نے کہا: تکبیر سے مشتق الفاظ کے بغیر وہ شروع کرنے والا نہ ہوگا اور وہ تین الفاظ ہیں "الله الکبیر" الله الأکبر، الله الأکبر، الله الکبیر، الله الکبیر، الله الکبیر، الله الکبیر، الله الکبیر، الله الایک کے دور تکبیر سے شروع کرنا ضروری ہے، ان کی دلیل فرمان نبوی "و تحریمها التکبیر" ہے، اور انہی تیوں الفاظ کے ذریعہ تکبیر حاصل ہو تکتی ہے (۱)۔

لفظ کبیر سے متعلق شرائط سے وابستہ ایک امریہ ہے کہ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ کبیر میں لفظ "اللہ "کو" اکبر" پر مقدم کرنا واجب ہے، اگر اس کو الٹ دیتو سے جہ ہیں ، اس لئے کہ کبیر نہ ہوگی ، اسی طرح اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ تکبیر میں مفہوم کو بدلنے والے اضافہ سے بچنا کا ختلاف نہیں ہے کہ تکبیر میں مفہوم کو بدلنے والے اضافہ سے بچنا واجب ہے، لہذا اگر کوئی آللہ اکبو پڑھے ہمزہ کے مد کے ساتھ ، یا دوہمزہ کے ساتھ ، یا دوہمزہ کے ساتھ یا کہ ناللہ الکباد (سا) تو اس کی تکبیر سے جہ نہ ہوگا کہ اس کے کہ مزید بڑھا نا معز بیر مزید مرد وہ ہے، معز نہیں ، اس لئے کہ مزید مد" اشباع" ہے، کیونکہ لام خود محدود ہے، اس صورت میں زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ لام کے مدمیں اضافہ کردیا، اس صورت میں زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ لام کے مدمیں اضافہ کردیا، اس صورت نہیں آیا (۵)۔

- (۱) بدائع الصنائع ار ۱۳ ، مراقی الفلاح رص۱۲۱، البنایه فی شرح الهدایه ۱۲/۲۲، ۱۲۲-
- (۲) بدائع الصنائع ا ۱۳۰۰ حدیث : "و تحریمها التکبیر ....." کی تخ تخ فقره ۲ میں گذر یکی ہے۔
- (٣) لفظ (اکبار) کبر (کاف کے فقہ کے ساتھ) کی جمع ہے جو جمعنی طبلہ ہے (کشاف الفناع ار ۳۳۰)۔
- (م) الإقناع للخطيب الشربيني ار ۱۲۰، ألمغنى ار ۲۱، الطحطاوى على مراقى الفلاح رص ۱۲، الفواكه الدوانى ار ۲۰۴۰، الزرقانى ار ۱۹۴۰، المجموع سر ۲۹۲، كشاف القناع ار ۳۳۰.
- (۵) کشاف القناع ار ۰ ۳۳ ما، المجموع ۳ر ۲۹۳ ، الجو برة النیر ۱۰ ۱۲ ، الخرشی مع حاشیة العدوی ار ۲۵ ۲ ، الزرقانی ار ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ و

شافعیہ نے تکبیر کے دونوں کلمات کے درمیان واوساکن یا متحرک کے اضافہ کونماز باطل کرنے والی چیزوں میں شار کیا ہے (۱)۔

مالکیہ کہتے ہیں: اللہ اکبو کے ہمزہ سے پہلے واو کا اضافہ یا ہمزہ کو واو کا اضافہ یا ہمزہ کو واو کا اضافہ ہیں: کو واو سے بدلنے کی وجہ سے تحریمہ باطل نہیں ہوگا، البتہ وہ کہتے ہیں: اگر لفظ اللّٰہ کی ہاء کا اشباع اور لفظ اکبر کے ہمزہ کے ساتھ واو کا اضافہ ایک ساتھ کردیا جائے تو تحریمہ باطل ہے (۲)۔

رہامحض لفظ الله کی ہاء کا اشباع تو اگر چہوہ لغت کے اعتبار سے غلط ہے، لیکن اس کی وجہ سے نماز فاسد نہ ہوگی، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۳)، اسی طرح دوسرے مذاہب کے فقہاء نے اس کو تحریمہ باطل کرنے والی چیزوں میں شارنہیں کیا ہے (۴)۔

ہاں لفظ الحبو کی راءکومشدد پڑھنے سے مالکیہ کے نزدیک نماز کا تحریمہ باطل ہوجائے گا، شافعیہ میں ابن رزین کا فتوی یہی ہے۔ رملی اور ابن عماد وغیرہ نے کہا: یہ مصنبیں، اس لئے کدراء حرف تکریرہے، اس کے اضافہ سے معنی نہیں مدلتا (۵)۔

مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ لفظ "الله" اور لفظ "اکبر"
کے درمیان طویل وقفہ نماز کے تحریمہ کو باطل کرنے والا ہے، کیکن معمولی وقفہ سے باطل نہ ہوگا(۲)۔

یہ بتانارہ گیا کہ تکبیر تحریمہ کے سیح ہونے کے لئے فقہاء نے بہت سی شرائط کا ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الإقناع ار ۱۰ ۱۰ المجموع ۳ر ۲۹۲\_

<sup>(</sup>٢) الفواكهالدواني الر٢٠٨\_

<sup>(</sup>۳) مراقی الفلاح رص ۱۲۱\_

<sup>(</sup>۴) حاشية العدوى على الخرثي ار ٢٦٥، الفوا كه الدواني ار ٢٠٢٠ الإ قناع ار ١٢٠، الم

<sup>(</sup>۵) حاشية العدوى على الخرشي الر٢٦٥، نهاية المحتاج الر٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) الإ قناع للخطيب الشربيني ار ۱۰۲۰، المجموع ۳ر ۲۹۲، الفوا كهالدواني ار ۲۰۴۰ ـ

لیکن ان فقہاء کی عبار توں کے جائزہ سے واضح ہوتا ہے کہ ان کی ذکر کردہ اکثر شرا کط بذات خود نماز کی شرا کط ہیں، مثلاً وقت کا داخل ہونا، اس کے داخل ہونے کا یقین، حدث و نجاست سے پاک ہونا، سرعورت، استقبال قبلہ، شروع کرتے وقت فرض کی تعیین اور مقتدی کے لئے اصل نماز کی نیت کرنے کے ساتھ ساتھ امام کی اقتداء کی نیت

چونکه ان شرائط کا تفصیلی ذکر اصطلاحات 'صلاق''،''نیت' اور''اقتداء'' میں ہوگا۔ لہذا یہاں سابقه شرائط کے تذکرہ پراکتفاء کیا جاتا ہے،جس کو تفصیل کی ضرورت ہوان مذکورہ اصطلاحات اور کتب فقہ کے ابواب''صفة الصلاق''سے رجوع کرے۔

# تكرار

تعريف:

ا - تکرار: کسی چیز کو بار بارکرنا ہے، یہ کُوَّد کَے مصدر تکویو کا اسم مصدر ہے۔

لفظ تکرار کا فقہی استعال اس کے لغوی مفہوم سے الگ نہیں د()۔

#### متعلقه الفاظ:

#### اعاده:

۲ – اعادہ کا ایک معنی کسی چیز کو دوبارہ کرنا ہے۔ اعادہ کے بقیہ معانی کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اعادۃ''۔ اس معنی کے لحاظ سے اعادہ اور تکرار کے درمیان فرق بیہ ہے کہ کسی چیز کو ایک باریا چند بار دہرانے کو اعادہ کہتے بیں اور ایک بار دہرانے کو اعادہ کہتے بیں اور ایک بار دہرانے کو اعادہ کہتے بیں ایر ایک بار دہرانے کو اعادہ کہتے بیں ایر کا کہتے ہیں۔

#### اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

س- الگ الگ موقع کے اعتبار سے تکرار کا حکم الگ الگ ہوتا ہے۔ بسااوقات مباح ہوتی ہے، مثلاً جمہور فقہاء کے نزدیک دوسرے اور

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين الرسوم من حاشية الطحطا وي على الدر الر۲۰۵، حاشية العدوي على الخرثي الر۲۲۵، حاشية العدوي على الخرثي الر۲۲۵، الخرثي الر۲۲۵، الخرثي الر۲۲۵، الاقتاع الرمسال

<sup>(1)</sup> مختار الصحاح، لسان العرب المحيط ماده: " كرر"، التعريفات لبجر جاني رص ٥٨ \_

<sup>(</sup>۲) الفروق لأني ملال العسكري رص • سطيع بيروت \_

تیسر بے روز نماز استیقاء کی تکرار (۱) اوراسحاق نے نے کہاہے: لوگ صرف ایک بارتکلیں گے (۲)، شا فعیہ کا ایک قول بھی یہی ہے (۳)۔ اور بھی مندوب ہوتی ہے، مثلاً قسم کھانے سے انکار کے وقت مدی علیہ کے سامنے تسم تین بار پیش کرنے کی تکرار (۴)۔

اور مجھی سنت ہوتی ہے، مثلا حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک وضواور عنسل میں دھونے کی تکرار <sup>(۵)</sup>، یہ مالکیہ کے نزدیک مستحب ہے <sup>(۲)</sup>۔

اسی طرح سرکے سے کی تکرار شافعیہ کے نز دیک <sup>(2)</sup>اور امام احمد سے ایک روایت یہی ہے <sup>(۸)</sup>۔

جب کہ حفیہ، مالکیہ اور سیح مذہب میں حنابلہ کے نزدیک ہیہ مسنون نہیں ہے۔

یہی ابن عمر، ان کے لڑکے سالم بختی ، مجاہد، طلحہ بن معرف اور حکم سے مروی ہے، امام تر مذی نے کہا: صحابہ کرام اور بعد کے اکثر اہل علم کے یہاں اسی پڑمل ہے (۹)۔

بسا اوقات تکرار واجب ہوتی ہے، مثلاً حنابلہ کے نزدیک ایک مجلس میں ایک ہی سجدہ والی آیت کے بار بار تلاوت کرنے سے

سجد ہُ تلاوت کی تکرار، اور یہی مالکیہ کے یہاں اصل مذہب ہے، وہ کہتے ہیں کہا گرایک ہی وقت میں سجدہ کو واجب کرنے والی آیت کی تکرار ہوتو سجدہ میں تکرار ہوگی، کیونکہ سجدہ کا متقاضی پایا گیا، ہاں معلم وقت میں سے متثنی ہیں (۱)۔

حفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ جس نے ایک ہی مجلس میں ایک ہی آیت سجدہ کا فی ہی آیت سجدہ کی بار بار تلاوت کی ، اس کے لئے ایک سجدہ کا فی ہے (۲)، اس مسلم میں تفصیل ہے جس کو اصطلاح "سجدة التلاوة" میں دیکھا جائے۔

بسااوقات تکرار مکروہ ہوتی ہے، مثلاً شافعیہ کے نزدیک چڑے
کے موزے پرمسے کی تکرار (۳) یا بھی ناجائز ہوتی ہے مثلاً حفیہ اور
مالکیہ کے نزدیک موزے پرمسے کی تکرار (۴) اور حنابلہ کے نزدیک
موزے پرمسے کی تکرارواجب نہیں ہے، بلکہ مسنون بھی نہیں ہے (۵)۔
تجھ مسائل تکرار کے واجب نہ ہونے یااس کے ناجائز ہونے پرفقہاء کا
اتفاق ہے اور بعض دوسرے مسائل میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔

### بعض متفق عليه مسائل:

سم - سجد ہ سہو کی تکرار کا ناجائز ہونا (۲) ، حج کے وجوب میں تکرار کا نہ ہونا، اس لئے کہ اس کا سبب بیت اللہ ہے، اور اس میں تعدد نہیں، لہذا وجوب میں تکرار نہ ہوگی (۲) ، '' حد'' کی تکرار کا ناجائز ہونا، لہذا اگر

- (۱) کشاف القناع ۱۱ ۴ ۴ ۴ ۴ شرح الزرقانی ۱۷۸،۲۷۷ ـ
- (٢) فتح القديرار ٣٤٣، ٣٤٨، ٣٤٥، وصنة الطالبين ار ٣٠٠٠
  - (۳) القليو بي ار ۲۰ ـ
  - (۴) فتح القديرارا ۱۳۱۰ الحطاب ارا ۲۳۰
    - (۵) کشاف القناع ار ۱۱۸
- (۲) فتح القديرا / ۲۳۳، شرح الزرقانی ار ۲۳۳، روضة الطالبین ار ۱۳۱۰، المغنی ۱۹۶۲-
- (۷) فتح القدير ۳۲۲، ۳۲۳، ۳۳۳، القوانين الفقهيه لا بن جزي رص ۱۳۲، القليو بي ۲ر ۸۸، المغني ۳ر ۲۱۷\_

- (۳) روضية الطالبين ٢/١٩\_
- (۴) فتح القديرار ١٦٨٠ الله العليو بي ١٣٨٨ المغني ١٣٦٩ ٢٣٦ ـ
- (۵) فتح القديلا/ ۲۱۵،۱۳۹،القليو بي ار ۶۷،۵۳۳، المغنى ار ۱۲۵،۱۳۹\_
  - (۲) القوانين الفقهيه لا بن جزي رص ۲۸ س
    - (۷) القليو بي ار ۵۳\_
    - (۸) المغنی ار ۱۲۷ـ
- (۹) فتح القديرار ۲۰ ۳، القوانين الفقهية رص ۲۷، المغنى ار ۱۲۷، كشاف القناع ار ۱۱۸

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۵۶۷۵، الحطاب ۲۰۵۲، روضة الطالبین ۲ر ۹،۹۹، المغنی ۲ر ۴۳۹۸، نیل المآرب ار ۲۱۳۸

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲روسه\_

کسی نے چوری، زنا، شراب نوشی یا قذف کا جرم حد کے قائم کرنے سے قبل دوبارہ کر ہے تواس پرایک ہی حد نافذ ہوگی، البته ابن القاسم سے منقول ہے کہ اس پر دوبارہ حدنافذ کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

# بعض مختلف فيه مسائل:

2- ہاتھ پاؤں کاٹے کے بعد دوبارہ چوری کرنا، اس میں اختلاف اور تفصیل ہے جس کو اصطلاح'' سرقہ'' اور کتب فقہ میں اس کی اپنی بحث میں دیکھا جائے (۲) اور نماز کسوف کی تکرار (۳)، بار بار مرتد ہونے والے (نعوذ باللہ) کی توبہ قبول کرنا، اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح '' صلاق الکسوف''، اصطلاح '' توبہ'' اور کتب فقہ میں ان کے مقامات کی طرف رجوع کیا جائے (۴)۔

مختلف فیہ مسائل میں سے حد کے وجوب کے لئے اقرار کی تکرار ہے، چنانچہ مالکیہ، شافعیہ اور امام زفر کے علاوہ حنفیہ کی رائے ہے کہ وجوب حد کے لئے اقرار بار بار کرنا شرطنہیں، جب کہ حنابلہ، حنفیہ میں زفر، ابن شبر مہ اور ابن ابی لیلی کی رائے ہے کہ دوبار اعتراف کرنا شرط ہے، اور یہی حضرت علیؓ سے بھی مروی ہے (۵)۔

مدخول بہااورغیر مدخول بہاعورت کے لئے طلاق کی تکرار،عطف کے ساتھ اور بغیر عطف کے طلاق میں تکرار،ایک مجلس میں ایلاء کی قتم میں تکرار اور بیوی کوحرام کرنے اور کفارہ کے متعدد

- (۱) ابن عابدین ۳۰۱ / ۲۰۷۱، ۲۰۷۵، الحطاب ۲۱ ساس، ۱۰س، القوانین الفقه پیدلا بن جزی رص ۲۲ س، روضة الطالبین ۱۰ (۱۵۱، المغنی ۸ / ۲۳۵
- (۲) ابن عابدین ۳۱۸ ۱۰ القوانین الفقهیه لابن جزی رص ۳۱۵ م، روضه الطالبین ۱۲۹۸ المغنی ۲۷۸۸ -
- (۳) ابن عابدین ار۵۶۵، الحطاب ۲۰۴۸، روضة الطالبین ۸۳/۲، نیل الهآرب ار۱۹-۲
- (۵) ابن عابدین ۳۷۱ ۱۹۴۰ لقوانین الفقهیه لابن جزی رص ۳۲۲ ، روضة الطالبین ۱۹۳۱ ، کمغنی ۲۷۹۸ -

ہونے میں اس کا اثر ، ان مسائل میں اختلاف اور تفصیل ہے ، جس کو اصطلاح '' اتحاد المجلس '' کے تحت الموسوعة الفقہیہ جلد ۲ اور کتب فقہ میں ان کے اپنے مقامات میں دیکھا جائے (۱) ، رہا پیرمسئلہ کہ قرائن سے خالی امر تکرار کا متقاضی ہے یا نہیں؟ تو اس کی تفصیل کا مقام '' اصولی ضمیم'' ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۵۵/۱، ۴۵۷، ۴۷۰، الحطاب ۱۲۲،۳۹۸، روضة الطالبین ۲۵۵/۱ المغنی ۲/۰ ۲۳، ۵۵،۳۵۷، القوانین الفقهد لابن جزی را ۲۳۔

ا - لغت میں تکفیر کاایک معنی چھیانا، پر دہ کرنا ہے، یہی اصل باب ہے۔ عرب كاشت كاركو'' كافر'' كہتے ہیں، اسى معنی میں فرمان بارى بِ"كَمَثَل غَيْثِ أَعُجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ" (الوياكمين ب کہاں کی پیداوار کا شتکاروں کواچھی معلوم ہوتی ہے )۔

نيز كها جاتا ہے:"التكفير في المحارب" ليخي ايخ ہتھیاروں میں ڈھک گیا ، نکفیر کامعنی پیجھی ہے کہ انسان جھک جائے اور رکوع سے قریب قریب اینا سرجھکا لے جبیبا کہا بینے آقا کی تعظیم کے ارادہ سے کرتا ہے، اور اسی معنی میں ابومعشر کی حدیث ہے: ''أنه كان يكره التكفير في الصلاة"(٢) (يعني مالت قيام مين بهت ز بادہ حِھکنالیندنہیں کرتے تھے)۔

کفر کا شرعی معنی: ایمان کی ضد ہے یعنی انکار کرنا ہے اور اسی معنی میں بیفرمان باری ہے"إنّا بكلّ كافِرُونَ، (۳) (اور كہتے ہیں كه ہم تو ہرایک کے منکر ہیں ) یعنی ا نکار کرنے والے ہیں۔ اس لحاظ سے بیلغوی مفہوم سے الگنہیں، کیونکہ کا فرصاحب کفر

ہوتا ہے، لینی اینے دل کو اپنے کفر میں چھیائے ہوتا ہے، صاحب الدرالمختار نے کہا: کفر کا شرعی معنی حضور علیہ کے لائے ہوئے دین کی کسی بدیہی چیز میں حضور علیہ کو حصلانا۔ تكفير:اہل قبلہ میں سے سی کو کفر سے منسوب کرنا۔ تکفیر ذنوب: نیکیوں وغیرہ کے ذریعہ گناہوں کومٹادینا، فرمان بارى ہے: "إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيَّآتِ"(ا) (بِ ثَلَ نکیاں مٹادیتی ہیں بدیوں کو )،اس کی تفصیل آرہی ہے۔ تكفيرعن اليمين: قسم كا كفار ه ادا كرنا<sup>(٢)</sup> \_

متعلقه الفاظ:

الف-تشريك:

٢- تشريك: شوك كامصدر ب، كهاجاتا ب: "شوكت بينهما فی المال تشریکا" میں نے ان دونوں کو مال میں شریک کردیا، اوركهاجا تاہے: 'شرك النعل' ُ يعنى جوتے ميں تسمه لگانا۔

شرعا: بہے ہے کہ اللہ کی ملکیت یا اس کی ربوبیت میں کسی کواس کا شر یک قرار دینا۔

الله تعالى نے این بندے حضرت لقمال کی بات جو انہوں نے اينے بيٹے سے کھی نقل کرتے ہوئے فرمایا: "یکا بُنیَّ لا تُشُرِکُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ " (ا عبيَّ اللَّهَ عَظِيهُ مُ " (ا عبيًّ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَظِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عِلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ تھہرانا، بے شک شرک بڑا بھاری ظلم ہے)۔

کفرنٹرک سے عام ہے، نثرک کفر کاایک فرد ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حدید/۲۰\_

<sup>(</sup>٢) حديث: "كان يكره التكفير في الصلاة" كاذكرابن اثيرن النبايي في غریب الحدیث (۱۸۸ مطبع الحلبی ) میں کیا ہے،اس حدیث کی روایت کس نے کی ہمیں نہیں ملا۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ تصص *۱*۸۸ م

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بهودر سماا به

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "كفر"، الكليات ٢٨ م ٢٨ ، ابن عابدين

<sup>(</sup>۳) سورهٔ لقمان رسابه

<sup>(</sup>۴) لسان العرب، المصباح المنير ، المغرب ماده: "شرك" ـ

تشریک کا ایک معنی میہ ہے کہ اپنی خریدی ہوئی چیز کے پھے حصہ کو قیمت خرید میں فروخت کرنا، میہ جزوسامان کی بیج" تولیہ" ہے، یہاں زیر بحث پہلامعنی ہے۔

#### ب - تفسيق:

سا-تفسیق: "فسیق" کا مصدر ہے جس کا لغوی معنی: کسی امر سے نکلنا ہے، اور کہا جاتا ہے کہ اس کی اصل بگاڑ کے طور پر کسی چیز کا کسی چیز سے نکلنا ہے، کہا جاتا ہے: "فسقت الرطبة" تر کھجورا پنے چھلکے سے نکل گئی، غالبًا چوہے کو" فویسقہ" اسی لئے کہا گیا ہے کہ وہ اپنے بل سے لوگوں کا نقصان پہنچانے کے لئے نکلتا ہے۔

تفسیق شریعت میں: نافر مانی کرنااور ترک کرنااوراہ حق سے نکل جانا ہے، اسی معنی میں ابلیس کے متعلق بیفر مان باری ہے: ' فَفَسَقَ عَنُ أَمُو رَبِّهُ' ( ) (سواپنے پروردگار کے عکم سے نافر مانی کر بیٹا ) لینی اپنے رب کی اطاعت سے نکل گیا۔

فتق بسااوقات شرک یا کفریا گناہ ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

### تکفیرے متعلق احکام (اول)

#### مسلمان کی تکفیر:

٧- اصل مسلمان كا البيخ اسلام پر باقی رہنا ہے، تا آ نكه اس كے خلاف دليل آ جائے، كيونكه نبى كريم عليلية سے ثابت ہے: "من صلى صلا تنا و استقبل قبلتنا، وأكل ذبيحتنا فهو المسلم، له مالنا و عليه ماعلينا" (جو ہمارى طرح نماز پڑھے،

(٣) حديث: "من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، وأكل ....." كي روايت

ہمارے قبلہ کی طرف (نماز میں) منہ کرے، اور ہمارا ذبیحہ کھائے تو وہ مسلمان ہے جو ہماراحق ہے وہی اس کاحق ہے اور جو ہم پرلازم ہے وہی اس پرلازم ہے)۔

کسی بھی مسلمان کی تکفیر ہے قبل اس کے قول یافعل کی تحقیق کرنا واجب ہے،اس کئے کہ ہرغلط قول یافعل کفر کا سبب نہیں ہے۔

نیز ضروری ہے کہ لوگ تکفیر سے دور رہیں، اس سے بچیں اور اس کو علماء کے حوالہ کردیں، کیونکہ یہ بڑی خطرناک چیز ہے، ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''إذا قال الرجل لأخيه یا کافر فقد باء به أحدهما فإن کان کما قال وإلا رجعت علیہ ''(ا) (اگر کوئی اپنے بھائی کو کافر کہہ کر پکار تے وان میں سے علیہ ''(ا گر کوئی اپنے بھائی کو کافر کہہ کر پکار تے وان میں سے ایک پر کفر آ جائے گا، اگر وہ شخص جس کو اس نے پکارا کافر ہے تو خیر (کفر اس پر رہے گا)، ورنہ پکار نے والے پرلوٹ آئے گا۔

حضرت ابوذر سيم وى بى كەانهوں نے رسول الله عليه كوية فرماتے ہوئے سا: "من دعا رجلا بالكفر، أو قال: عدو الله، وليس كذالك إلى حارعليه" (٢) (جوكسى كوكافر كهدكريا رشمن فداكه كر بلائے، حالانكه وہ ايبانه ہوتو وہ كفراس پكارنے والے پر يلائے، حالانكه وہ ايبانه ہوتو وہ كفراس پكارنے والے پر يلئ آئے گا)۔

#### تكفيرسے بينا:

۵ - جب تک سی مسلمان کے کلام کا بہتر محمل ممکن ہو یااس کے گفر میں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف ر ۵۰ ـ

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ، المغرب ماده: " فتق"، الكليات ٣١٤ ١٣-

بخاری(الفتحار ۴۹۲ طبع التلفیه) نے حضرت انس بن مالک ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''إذا قال الرجل لأخیه یا کافر، فقد باء به أحدهما،فإن کان کما قال،و إلا رجعت علیه'' کی روایت بخاری (الفتح ۱۰ م۱۵ م طبح السّلفیه) اورمسلم (۱ر24 طبح الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من دعا رجلا بالکفر،أو قال عدو الله....." كى روایت مسلم (۲) مع لحالتى ) نے حضرت ابوذر سے كى ہے۔

اختلاف ہو، گوکدروایت ضعیف ہواس کی تکفیر کرنامناسب نہیں ہے (۱)۔
جس چیز کے کفر ہونے میں شک ہو،اس کی وجہ سے کفر کا حکم نہیں
لگا یا جائے گا، اس لئے کہ مسلمان کو ایمان سے صرف اس چیز کا انکار
نکال سکتا ہے جس نے اس کو ایمان میں داخل کیا ہے، کیونکہ ثابت شدہ
اسلام شک کی وجہ سے زائل نہ ہوگا، پھر یہ کہ اسلام بلندر ہتا ہے،اگر
مسلہ کی چند وجوہ تکفیر کا سبب ہوں اور ایک وجہ مانع تکفیر ہوتو مفتی کا
فرض ہے کہ مانع تکفیر وجہ کی طرف مائل ہو، کیونکہ تکفیر بڑی خطرناک
ہے اور مسلمان کے ساتھ حسن طن رکھنا چاہئے، نیز اس لئے کہ کفر
انتہائی درجہ کی سزا ہے،لہذا وہ انتہائی درجہ کے جرم کی متقاضی ہوگ،
جب کہ شک اور احتمال کے ساتھ انتہائی درجہ کونہیں پہنچنا ہے (۲)۔
جب کہ شک اور احتمال کے ساتھ انتہائی درجہ کونہیں پہنچنا ہے (۲)۔

# كفركاتكم كب لكًا ياجائي؟

۲ - مسلمان کی تکفیر کے لئے شرط ہے کہ جس وقت اس سے باعث کفر
کام سرز د ہوا ہے، اس وقت وہ مکلّف ومختار ہو، لہذا بچہ یا مجنون یا نیند
یا بے ہوتی کے سبب جس کی عقل ختم ہوگئ ہو، ان سب کی تکفیر سیح
نہیں کہ بیسب مکلّف نہیں، لہذا ان کے قول اور عقیدہ کا اعتبار نہ
ہمگا

اسی طرح جس کو کفر پر مجبور کیا گیا ہواور اس کے دل میں ایمان برقر ارہے اس کی تکفیر ناجائز ہے، فرمان باری ہے: ''إِلَّا مَنُ أُنْکُو ِ هَ وَقَلْبُهُ مُطُمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ '' (''') (بجز اس صورت کے کہ اس پر زبردتی کی جائے درآ نحالا نکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو( تو وہ تو مستثنی ہے))۔

باشعور بچهاورنشه میں مد ہوش شخص سے اگر باعث کفر امرصا در ہوتو

ان کی تکفیر کے تھے ہونے میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے۔ حنفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر باشعور بچہ سے باعث کفرامر صادر ہوتواس کی تکفیر صحیح ہے۔

مالکیہ کے کلام سے صرف باشعور اور قریب البلوغ بچہ کی قید لگانے کاعلم ہوتا ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ باشعور بچہ کی تکفیر سیح نہیں، کیونکہ وہ غیر مکلّف ہے، اس کے ساتھ بالا تفاق اس کوتل نہیں کیا جائے گا، بلکہ مار پیٹ، دھمکی اور قید کے ذریعہ اس کو اسلام پر مجبور کیا جائے گا۔

حنابلہ کے نزد یک بلوغ اور تو بہ کے مطالبہ کے بعد کے حالات کا انظار کیا جائے گا، پھراگر کفر پر مصر ہوتو قبل کردیا جائے گا(ا)، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''دو فع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ، و عن الصبی حتی یبرأ، و عن الصبی حتی یکبر ''(۲) (تین شخص مرفوغ القلم بیں: سونے والا تا آں کہ بیدار ہوجائے، بتلاء مرض تا آں کہ شفایا بہ موجائے اور بچہ تا آں کہ بڑا ہوجائے)۔

#### سكران كى تكفير:

2-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس سکران (نشہ میں مدہوش شخص) کواس کی تعدی کے بغیرنشہ آیا ہو، اگراس سے باعث کفرامرصادر ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا، البتہ وہ سکران

<sup>(</sup>۱) حاشیهابن عابدین ۳۸۹/۱ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ۳ر۲۸۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کلر۱۰۱ ا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۰۲،۲۸۵ ، الدسوقی ۶۸۸۰ سا، ۱۳۰ مغنی المحتاج ۱۶۸۷ ، ۱۳۷۸ ، کشاف القناع ۲۸/۱۲۸ ، ۱۲۸۴ وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ و عن المبتلی حتی یبرأ، و عن الصبی حتی یکبر" کی روایت ابوداور (۵۸٫۴۸ طبع دائرة المعارف (۵۹۸٫۴۸ طبع دائرة المعارف العثمانی) فی خضرت عائش کے بالفاظ ابوداو د کے ہیں، حاکم نے اس کو صبح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

جس کواس کی تعدی کی وجہ سے نشہ آیا ہواس کے بارے میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے:

جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ اگر اس سے باعث کفر امر صادر ہوتو اس کی تکفیر کی جائے گی، اس لئے کہ حضرت علی نے فرمایا: جب وہ نشہ میں ہوگا تو بکواس کرے گا اور جب بکواس کرے گا تو بہتان لگائے گا، اور بہتان لگانے والے پرائی کووہ (کوڑے) ہیں (۱)، لہذا انہوں نے بہتان تراثی کی حدجس کو وہ حالت نشہ میں کرتا ہے اس پر واجب کر دی اور بہتان تراثی کے احتمال کو معتبر قرار دیا، نیز اس لئے کہ اس کی طلاق اور اس کے بقیہ تصرفات صحیح ہیں تو اس کا مرتد ہونا بھی معتبر ہوگا، حنفیہ کے نزدیک مطلقاً سکران کی تکفیز ہیں کی جائے گی (۲)۔

#### سبب تكفير: الف -عقيده كيسب تكفير:

۸ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ در پردہ کفر کا عقیدہ رکھنے والے کی عقید کی میں کی میں کی حراحت نہ کردے اس پر مرتد کے احکام نافذ نہ ہوں گے۔

جس کا آئندہ کفر کرنے کاعزم ہو یا کفر میں تر دد ہوتو فوری طور پر اس کی تکفیر کی جائے گی، کیونکہ آئندہ کفر کا عزم کرنے کے سبب تصدیق ختم ہوگئ، اور کفر میں تر دد کی وجہ سے تصدیق میں شک ذرا پیدا

- (۱) حدیث: "إذا سکر هذی ، و إذا هذی افتری، و علی المفتری ثمانون" کی روایت مالک نے "الموطأ" (۸۴۲/۲ طبح الحلی) میں کی ہے، ابن حجر نے اس کو انقطاع کی وجہ سے معلول کہا ہے (تلخیص الحبیر ۸/۵ کے طبح شرکة الطباعة الفنہ)۔
- (۲) حاشیدابن عابدین ۳۰٬۲۸۵۳ ماشیة الدسوقی ۱۸/۳۰،۳۰۰ مغنی المحتاج معنی المحتاج ۱۲۸۳ میلاد المحتاج ۱۲۸۳ میلاد المحتاج ۱۳۷۸ میلاد المحتاج المحتا

ہو گیا۔اس پر بھی مرتد کے احکام اس وقت نافذ ہوں گے جب وہ کفر کی صراحت کردے<sup>(۱)</sup>۔

# ب-قول كےسبب تكفير:

9-اس پرعلاء کا تفاق ہے کہ جس سے باعث کفر قول صادر ہواس کی تکفیر کی جائے گی، خواہ اس نے یہ قول مذاق کے طور پر کہا ہو یا عناد و رشمنی میں یا عقیدہ کے طور پر ،اس لئے کہ فرمان باری ہے: "قُلُ أَبِاللّٰهِ وَآیَاتِهٖ وَرَسُولِهٖ کُنْتُمُ تَسُتَهُ زِوُنَ ، لاَ تَعْتَذِرُوا قَدُ کَفَرُتُمُ بَعْدَ إِیْمَانِکُمْ "(۲) (آپ کہہ دیجئے کہ اچھا توتم استہزاء کر رہے تھا اللہ اور اس کی آیوں اور اس کے رسول کے ساتھ ، (اب) بہانے نہ بناؤتم کا فرہو چکے این اظہار ایمان کے بعد)۔

یہ کفر کے الفاظ بسا اوقات صریح ہوتے ہیں مثلاً کہے: میں اللہ کے ساتھ شرک کر رہا ہوں اور بسا اوقات غیر صریح ہوتے ہیں مثلاً کہے: اللہ جسم ہے، تحیز (مکان میں) ہے یاعیسی اللہ کے بیٹے ہیں، یا دین کے سی بدیمی حکم کا انکار کردے مثلاً نماز کا وجوب اور زنا کی حرمت۔

لیکن اگر انتهائی خوشی یا دہشت وغیرہ کے سبب بلا قصد سبقت اسانی میں زبان پر کلمه کفر آ جائے، مثلاً کہنا یہ چا ہتا تھا که خدایا! تو میرا رب ہے اور میں تیرابندہ ایک غلطی سے یہ کہہ گیا کتو میرابندہ اور میں تیرا رب ہول، جیسا کہ حضرت انس بن ما لک کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ من عنوب اللہ اشد فرحا بتو بة عبدہ، حین یتو ب إلیه، من أحد کم کان علی راحلته بارض فلاة، فانفلت منه، وعلیها طعامه و شرابه، فأیس منها، فأتی شجرة فاضطجع فی ظلها،

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳ر۲۸۳، حاشیة الدسوقی ۱۲۰۳، مغنی الحماح الحماح ۲۸۳۰ معنی الحماح ۱۲۷۲۰ معنی الحماح ۱۲۷۲۰ معنی الحماح ۱۲۷۲۰ معنی الحماح ۱۲۷۲۰ معنی الحماح ۱۲۰۰ معنی الحماح ۱۲۰ معنی

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ر ۲۹،۲۵ ا

قد أیس من راحلته، فبینا هو كذلک إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي و أنا ربک، أخطأ من شدة الفرح" (الله تعالی واپنی بنده کی توبیت، خص وفت وه توبه کرتا ہے بمقابله تم میں سے ال خص کے زیادہ خوثی ہوتی ہے جواپنے اونٹ پر سوار ایک ہے آب و گیاہ میدان میں ہو، پھر وہ اونٹ نکل بھا گے، اسی پر اس کا کھانا اور پانی تھا، بالآخر وہ اس سے ناامید ہوکر ایک درخت کے بنچ سایہ میں لیٹ جائے، اونٹ سے بالکل ناامید ہو چکا ہو، وہ اسی حال میں ہو کہ اچا نک اونٹ آ کر اس کے سامنے کھڑا ہو جو جائے، وہ اس کی نکیل تھا م لے، اور خوش کے مارے بھول کر خلطی سے ہوجائے، وہ اس کی نکیل تھا م لے، اور خوش کے مارے بھول کر خلطی سے ہوجائے، وہ اس کی نگل تو میر ابندہ ہے اور میں تیرار ب ہوں، انتہائی خوش کے سبب ایسی غلطی کر جائے)۔

یاس کو کفر پر مجبور کرد یا جائے تواس کی تکفیر نہیں کی کائے گی، کیونکہ فرمان باری ہے: ''إِلاَّ مَنُ أُکُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطُمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ '' (۲) فرمان باری ہے: ''إِلاَّ مَنُ أُکُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطُمئِنٌ بِالْإِیْمَانِ '' کے کہاس پر زبرد تن کی جائے درا نحالیکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو( تو وہ توستنی ہے ))، نیز اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إِن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استکو هوا علیه '' (اللہ تعالی نے میری امت سے غلطی ، بجول اور اکراہ (مجبوری) کومعاف کردیا ہے )۔

(۳) حاشیه ابن عابدین ۲۸۴۳، حافیة الدسوتی ۱۸۴۰، مغنی الحتاج ۲۸۴۰، شرح العقا ئدللسفتازانی رص ۱۹۰ مغنی الحتاج ۲۸۴۰، شرح العقا ئدللسفتازانی رص ۱۹۰ معنی دوایت حدیث: آن الله و ضع عن أمتی العخطاً و النسیان ...... کی روایت ابن ماجد (۱۹۸۱ طبح الحلی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، بوصری نے اس کی اسناد میں انقطاع کی علت بیان کی ہے، کیکن اس کے دطرق کی وجہ سے سخاوی نے اس کو " قوی " کہا ہے، جیسا کہ المقاصد الحدنہ (رص ۲۳ طبع الخانجی) میں ہے۔

#### اللَّهُ عزوجل كوبرا بھلا كہنے والے كى تكفير:

• ا - جوشخص الله تعالى كى ذات عالى مقدس كو برا بھلا كے يااس كى تو بين كرے يااس كا مذاق الرائے تواس كى تكفير كى جائے گى ، اس پر علاء كا اتفاق ہے، كيونكه فرمان بارى ہے:" قُلُ أَبِاللهِ وَآيَاتِه وَرَسُولِه كُنتُمُ تَسْتَهُ زِوُّونَ؟ لاَ تَعْتَذِرُوا قَدُ كَفَرُتُم بَعُدَ إِيْمَانِكُمُ " ( ) ( آپ كهد تِحَدُ كدا چھا توتم استهزاء كررہے تھاللہ اوراس كى آيوں اوراس كے رسول كے ساتھ ( اب ) بہانے نہ بناؤتم كافر ہو يكے این خام ارائيان كے بعد )۔

اس کی توبہ قبول ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، جمہور فقہاء کے نز دیک اس کی توبہ قبول کی جائے گی۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی ، اس کو بہر حال قبل کردیا جائے گا ، اس لئے کہ یہ بہت ہی بڑا گناہ ہے جس سے اس کی بدعقید گی معلوم ہوتی ہے ، ہاں آخرت کے لحاظ سے اگروہ توبہ میں سچا ہوتو باطن میں اس کی توبہول کی جائے گی اور اس کے لئے نفع بخش ہوگی (۲)۔

انبیاعلیهم الصلاق والسلام کو برا بھلا کہنے والے کی تکفیر:
اا - فقہاء کی رائے ہے کہ جس نے سی بھی نبی کو برا بھلا کہا یاان کی تو بین کی ، یاان کی تحقیر کی ، یاان کی طرف ناجائز امر کومنسوب کیا مثلاً سچا نہ ہونا ، تبلیغ نہ کرنا اس کی تکفیر کی جائے گی ، حنفیہ اور شافعیہ کے نزدیک برا بھلا کہنے والے کا تکم مرتد کی طرح ہے ،اس سے تو بہ کرائی جائے گی ، اگر تو بہ کر لے تو ٹھیک ہے ور فقل کردیا جائے گا ، ما لکہ اور

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کل ۱۰۲۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ۲۲،۲۵

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۳ر۰۴، حاشية الدسوقی ۱۳۱۳، مغنی الحتاج ۱۳۵۸، در ۱۳۵۸ روضة الطالبين ۲۰/۲۲، کشاف القناع ۲/۷۷۱، شرح العقائد للتفنازانی ۱۹۱۷.

حنابلہ کے نزدیک بطور حداس کوتل کردیا جائے گا،اگر چہتو بہ کرلے۔ اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔

فرشتوں کو برا بھلا کہنا نبیاء کو برا بھلا کہنے کی طرح ہے، مالکیہ نے اس میں بیقیدلگائی ہے کہ ایسے نبی یا فرشتہ کو برا بھلا کہج جس کا نبی یا فرشتہ ہونامتفق علیہ ہے، لیکن اگر ایسے نبی یا فرشتہ کو برا بھلا کہتا ہے جس کا نبی ہونا یا فرشتہ ہونامتفق علیہ نہیں، مثلاً خضر اور ہاروت وماروت تو اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی، البتہ حاکم اپنی صوابدید کے مطابق اس کو سزادے گا(ا)۔

### صحابہ کو کا فر کہنے والے کی تکفیر:

11 - اس پر فقہاء کا تفاق ہے کہ جو تمام صحابہ کو کا فر کیے اس کی تکفیر کی جائے گی، اس لئے کہ اس نے دین کی بدیہی معلومات کا انکار کیا اور اللہ تعالی اور اس کے رسول کو جھوٹا کہا۔

بالاتفاق جس نے حضرت عائشہ پروہ تہمت لگائی جس سے اللہ نے ان کو بری کردیا ہے، یا حضرت ابو بکر صدیق کی صحابیت کا مشکر ہوتو اس کی تکفیر کی جائے گی، اس لئے کہ اس نے صریح آیت کی تکفیر یب کی۔ جو صرف بعض صحابہ کی تکفیر کرے، اس کے بارے میں حنفیہ کا مذہب، مالکیہ کے یہال معتمد اور امام احمد سے ایک روایت یہ ہے کہ اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔ اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔

شافعیہ کی رائے، حنابلہ کے یہاں مشہورروایت ، بعض محدثین اور مالکیہ میں سے سخون کا قول ہے کہ جوبعض صحابہ کو کا فر کھے اس کی تکفیر کی جائے گی اور اس پر مرتد کے احکام جاری ہوں گے۔ مرداوی نے '' الا نصاف'' میں کہا: یہی درست ہے اور یہی

ہمارا دین و مذہب ہے، صاحب'' الفوا کہ الدوانی'' نے صراحت کی ہے کہ جوخلفاء اربعہ میں سے کسی کوبھی کا فر کھے اس کی تکفیر کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔

# شیخین کو برا بھلا کہنے والے کی تکفیر:

ساا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخین حضرت الوبگر وعر کو برا بھلا کے اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی ، اما م احمد نے اس کے کفر اور اس کو مار ڈالنے کے بارے میں تو قف اختیار کرتے ہوئے کہا: اس کی سرزنش کی جائے گی ، کوڑے لگائے جائیں گے ، قید میں رکھا جائے گا ، تا آئلہ مرجائے یار جوع کرلے ، اما م احمد سے ایک روایت ہے کہ جو کسی صحابی کو برا بھلا کہے ، اور اس کو طلال شمجھاس کی تکفیر کی جائے گ ، ورنہ اس کو فاسق کہا جائے گا ، اور ان کے لڑکے عبد اللہ نے کہ تو ورنہ اس کو فاسق کہا جائے گا ، اور ان کے لڑکے عبد اللہ نے کہ تو تو مجھ نہیں ہوتی ، البتہ اسے اراجائے گا ، میں اس کو اسلام پر نہیں شمجھا۔ تو مجھ نہیں ہوتی ، البتہ اسے اراجائے گا ، میں اس کو اسلام پر نہیں شمجھا۔ شا فعیہ کے یہاں ایک قول جس کو قاضی نے قال کیا ہے ، یہ ہے گئیر کی جائے گی ، ایسے خض کی گئیر کی جائے گی ، ایسے خض کی ۔ کیشیر کے قائل د بوسی اور ابو اللیث بھی ہیں ، صاحب '' الا شباہ ' نے اس کو قطعی کہا ہے ۔

صاحب'' الدر المختار'' نے کہا: حضور پاک علیہ کی رعایت میں فتوی اور قضاء میں اسی پراعتماد کرنا چاہئے، بید حنفیہ کے یہاں قول معتمد کے خلاف ہے، جبیبا کہ ابن عابدین نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

- (۱) حاشيه ابن عابدين ۲۹۳،۲۹۳، حاشية الدسوقی ۱۲۸۳، الفواكه الدوانی۲۷۸/۲، نهاية المحتاج ۷۸۲۹، مغنی المحتاج ۱۳۹۸، روضة الطالبين ۱۹۷۲،۰۷۰، کشاف القناع ۲۸۱۲۱،۱۵۰۰،۱۷۱، الإنصاف
- (۲) حاشيه ابن عابد ين سر ۲۹۳،۲۹۳، حاشية الدسوقي ۱۲/۳، حواثي تخنة الحتاج ۱۲/۳، مواثق تخنة الحتاج ۱۲/۳۳، الأشاه و

#### اجماع کے منکر کی تکفیر:

سما - فقہاء کی رائے ہے کہ جوامت کے درمیان کسی اجماعی حکم کا جو دین کا بدیمی احکام میں سے ہے انکار کردی تو اس کی تکفیر کی جائے گی، مثلاً پنجگانہ نمازوں اور زکاۃ کا وجوب، اس میں کوئی اختلاف نہیں۔

رہا امت کاوہ اجماعی تھم جودین کے بدیہی احکام میں نے ہیں، مثلًا بیٹی کی موجودگی میں پوتی کوتر کہ کا چھٹا حصہ دینے کا وجوب تو اس کے منکر کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔

حنفیہ کے یہاں تکفیر کے لئے صرف قطعی طور پر ثبوت کی شرط ہے، اسی وجہ سے انہوں نے کہا کہ بیٹی کی موجود گی میں پوتی کے لئے چھٹے حصہ کے استحقاق کے منکر کی تکفیر کی جائے گی، حنفیہ کا ظاہر کلام یہی ہے (۱)۔

#### عمل كيسب تكفير:

10 - فقہاء کی صراحت کے مطابق کچھا فعال ایسے ہیں کہ اگر مکلّف ان کا ارتکاب کر لے تو اس کی تکفیر کی جائے گی ، اور یہ ہرالیا فعل ہے جس کو بالقصد دین کا صرح مذاق اڑانے یا دین کے انکار کے لئے انجام دے ، مثلاً کسی بت یا سورج یا چاند کو سجدہ کرنا کہ ان افعال سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اسلام کی تصدیق نہیں کرتا ہے ، اور مثلاً قرآن شریف کو گندگی میں ڈالنا کہ ایسا کرنے والے کی تکفیر کی جائے گی ، گوکہ وہ تصدیق کرتا ہو ، کیونکہ یہ تکذیب کے حکم میں ہے ، نیز اس گئے کہ یہ کلام الہی کی صرح تو ہین ہے اور کلام کی تو ہین خودصا حب لئے کہ یہ کلام الہی کی صرح تو ہین ہے اور کلام کی تو ہین خودصا حب

#### کلام کی تو ہین ہے۔

مالکیہ اور شافعیہ نے کتب حدیث کے (گندگی میں) ڈالنے کواسی کے ساتھ لاحق کیا ہے۔

ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ جو کفر کی علامت اختیار کرے مثلاً غیار (زنار کی طرح ذمیوں کی ایک علامت جس کووہ اپنی کمر پر باندھتے ہیں) پہننا، جنیو باندھنا،صلیب لٹکانااس کی تکفیر کی جائے گی۔

ما لکیہ اور حنابلہ نے اس میں بیر قیدلگائی ہے کہ اس کی محبت میں اور اس کے ماننے والوں کی طرف رجحان کے سبب انجام دے الیکن اگر اس کو کھیل کے طور پر استعمال کریے تو حرام ہے، کفرنہیں (۱)۔

#### گناه کبیره کے مرتکب کی تکفیر:

17-اہل سنت و جماعت کا مذہب ہے کہ گناہ کبیرہ کے مرتکب کی تکفیر نہیں کی جائے گی، اوراس کے بارے میں ہمیشہ جہنم میں رہنے کا حکم نہیں کی جائے گا، اوراس کے بارے میں ہمیشہ جہنم میں رہنے کا حکم نہیں لگا یا جائے گا گراس کا انقال توحید پر ہو، اگر چہاس نے تو بہنہ کی ہو، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:" یخوج من الناد من کان فی قلبہ مثقال ذرة من إیمان"(۱) (جہنم سے اس شخص کو زکالا جائے گا جس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابرائیان ہوگا)۔ اگر گناہ کبیرہ کا مرتکب اپنے گناہ کی وجہ سے کا فر ہوتا تو اس کو اللہ اور اس کے رسول نے مومن نہ کہا ہوتا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۳۸ ۲۸۴، حافية الدسوقی ۴۸ سوس، مغنی الحتاج ۴۸ ساء القلو بی وعميره ۴۸ ۱۵۵، روضة الطالبين ۱۰ ر۲۵، کشاف القناع ۱۲/۲۷، ۱۵۲۰

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳۸ ۲۸۴، حاشیة الدسوتی ۱۸۴۴ سمغنی المحتاج ۱۸۲۳، حواثی تخفة المحتاج ۱۹۹ وراس کے بعد کے صفحات، روضة الطالبین ۱۹۶۰، کشاف القناع ۲۷ و ۱۹۹، شرح العقائد للبیفتاز انی ر ۱۸۲، ۱۵۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یخوج من النار من کان فی قلبه مثقال ذرة من إیمان" کی روایت بخاری (افتح ۱۳ / ۱۳۵۸ م طبع السّلفیه) نے حضرت انس بن مالک ہے۔

<sup>(</sup>۳) شرح العقیدة الطحاوییر ۵۵ ساوراس کے بعد کے صفحات، ۲۱۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔ بعد کے صفحات، شرح العقا کدللتیفتازانی ۱۴۰۷ اوراس کے بعد کے صفحات۔

حادوگر کی تکفیر:

21 - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جادو کو جائز سمجھنے والے کی تکفیر کی جائے گی۔

البتہ جادوسیصے اور جادوکرنے والے کی تکفیر میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور (حنفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک محض جادوسیصے یا جادو کرنے سے اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی اگر اس میں باعث کفر عقیدہ یا باعث کفر عمل نہ ہو، جب کہ مالکیہ کی رائے ہے کہ علی الاطلاق اس کی تکفیر کی جائے گی ، کیونکہ اس میں غیر اللہ کی تعظیم اور کا کنات و تقذیر کو غیر اللہ سے منسوب کرنا ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ جادو کرنے کی وجہ سے اس کوتل کرنا واجب ہے، اس سے تو بنہیں کرائی جائے گی، کیونکہ اس نے زمین میں فساد کھیلا یا ہے، محض جادو کاعلم ہونے سے تکفیر نہیں کی جائے گی اگر اس کا عقیدہ باعث کفر نہ ہو، نیز اس لئے کہ فرمان نبوی علیلیہ ہے: "حد الساحو ضربة بالسیف" (جادوگر کی حد تلوار کا ایک وار ہے) حضور علیہ نے اس کوحد فرمایا ہے، اور حد ثابت ہونے کے بعد تو بہ سے ساقط نہیں ہوتی۔

حنابلہ نے اس حکم کواس جادوگر کے ساتھ خاص کیا ہے جواپنے جادومیں کفر کاار تکاب کرے۔

ما لکیہ کے نز دیک اس کوتل کیا جائے گا اگر وہ تھلم کھلا جادوکرے بشرطیکہ تو بہذکی ہو،اوراگراس کو پوشیدہ طور پرکر ہے توعلی الاطلاق قتل

(۱) حدیث: "حد الساحو ضوبة بالسیف" کی روایت تر ذی (۱۰/۴ طبع الحلمی) نے حضرت جندب بن جنادہ سے کی ہے، تر ذی نے کہا: ہمارے علم میں میں بیروایت صرف اسی سند سے مرفوع منقول ہے، اساعیل بن مسلم کی حدیث میں ضعیف قرار دیئے جاتے ہیں، صحیح میہ ہے کہ بیروایت جندب پر موقوف ہے۔

کردیا جائے گا،اوراس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

#### تکفیرکےانرات:

۱۸ - تکفیر کے سبب تکفیر کرنے والے اور جس کی تکفیر کی جائے دونوں پر کچھا تڑات مرتب ہوتے ہیں، جس کی تکفیر کی گئی ہے اگر اس کا کفر ٹابت ہوجائے تواس پر حسب ذیل انڑات مرتب ہوں گے:

### الف عمل كاباطل مونا:

9-اگرمسلمان مرتد ہوجائے اور تاحیات کفر پر باقی رہے توار تدادی وجہ سے اس کا عمل باطل ہوجائے گا، فرمان باری ہے: "وَمَنُ يَّرُ تَدِدُ مِن مَن حُرِمَان باری ہے: "وَمَنُ يَّرُ تَدِدُ مِن مُن كُمُ مَن دِيْنِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولُؤِكَ حَبِطَتُ أَعُمَالُهُمُ" (اور جوكوئى بھی تم میں سے اپنے دین سے پھر جائے اور اس حال میں کہوہ کا فرہے مرجائے تو یہی وہ لوگ ہیں کہ ان کے اعمال اکارت گئے)۔

اگروہ دوبارہ اسلام لائے تو حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک اس پر جج اور ان عبادات کو دوبارہ کرنا واجب ہے جس کے اسباب موجود ہوں ،
کیونکہ ارتداد کی وجہ سے وہ اصلی کا فرکی طرح ہوجائے گا،لہذا اگر وہ اسلام لائے گا اور مال دار ہوگا تو اس پر جج فرض ہوگا، نیز اس لئے کہ اس کے وقت میں تاعمر گنجائش ہے،لہذا نے حکم سے اس پر جج واجب ہوگا، جسیا کہ آئندہ اوقات کی وجہ سے اس پر نماز ،روزہ اور زکا قواجب ہوں گے، نیز اس لئے کہ جج کا سبب بیت اللہ ہے اور بیا بی واجب ہوں کے، جن کو وہ ادا کر چکا ہے، برخلاف جج کے علاوہ دوسری عباد توں کے، جن کو وہ ادا کر چکا

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۱۲۹۵۰اور اس کے بعد کے صفحات،حاشیۃ الدسوتی ۲۲/۲۰۳، شرح روض الطالب ۲۲/۷۱۱، کشاف القناع ۲۲/۷۷۱، الإنصاف ۱۲/۲۸ ساوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره در ۱۲\_

ہے کہان کے اسباب جاچکے ہیں۔

جن عبادتوں کے اسباب باتی ہیں مثلاً کسی نے ظہر کی نماز پڑھی پھر مرتد ہوگیا، پھر وفت کے اندر ہی تو بہ کرلی تو ظہر دوبارہ پڑھے گا، کیونکہ اس کا سبب لیعنی وفت باقی ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ حالت اسلام میں جوعباد تیں کر چکا ہے مثلاً نماز اور جج وغیرہ ان کو دوبارہ ادا کرنا اس پر واجب نہیں، اس لئے کہ اس نے ان کو کما حقہ ادا کیا ہے اور اس کا ذمہ ان سے بری ہو چکا ہے، لہذا دوبارہ وہ اس کے ذمہ میں لازم نہیں ہوں گی، جیسا کہ آ دمی کا قرض۔

امام شافعیؓ کے یہاں صراحت ہے کہ اعمال کا ثواب باطل ہوگا بذات خوداعمال باطل نہیں ہوں گے (۱)۔

# ب-قتل:

۲۰ – اس پرفقهاء کا اجماع ہے کہ جودین اسلام سے پھر کر دوسرادین اختیار کر لے اس کوٹل کردیا جائے گا، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "من بعدل دینه فاقتلو ہ"(۲) (جواپنادین بدل دے اس کوٹل کردو)۔ اس کی تفصیل اصطلاح" ردت" میں ہے۔

# تكفيركرنے والے پرتكفيركے اثرات:

۲۱ - چونکه تکفیرا یک اہم معاملہ ہے اس کئے فقہاء نے اس میں تعزیر مقرر کی ہے، جس نے کسی کو کفر سے منسوب کیا یاالیاالزام لگایا جس میں

کفر کامفہوم ہے، مثلاً کہے: اے یہودی! اے نصرانی! اے مجوی! تو اس کی تعزیر کی جائے گی<sup>(1)</sup>، فرمان نبوی ہے: ''إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء به أحدهما فإن كان كما قال و إلا رجعت عليه ''<sup>(1)</sup> (اگرکوئی اپنے بھائی کوکافر کہہ کر پکار توان میں سے ایک پر کفر آ جائے گا، اگر وہ خص جس کواس نے پکارا، کافر ہے تو تھیک ہے، ورنہ وہ کفر یکار نے والے پرلوٹ آئے گا)۔

#### (روم)

گناهول کی تکفیر ( کفاره ادا کرنا )

الف وہ گناہ جن کے کفارات شریعت میں مقرر ہیں:
۲۲ - بعض گناہوں کے ارتکاب پر شریعت نے انسان پر معین کفارات مقرر کئے ہیں، کونکہ میگناہ شکین اور خطرناک ہیں، اوران کفارات کا مقصداس سے ہونے والی کوتا ہی کی تلافی ہے، میکفارات عبادت بھی ہیں اور سز ابھی۔

یہ پانچ کفارات میں قبل، رمضان کے دن میں جماع، ظہار، شم توڑنے اور ممنوعات حج کے ارتکاب کے کفارات (۳)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' کفارہ''۔

ب۔ وہ گناہ جن کے کفارات شریعت میں مقرر نہیں: ۲۲ - سابقہ پانچ کے علاوہ اسلام میں معین کفار نہیں ہیں، ہاں بعض اعمال اور عبادات کے بارے میں صراحت ہے کہ وہ عمومی طور

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۳۷ سام ۳۰ ماشیۃ الطحطاوی علی الدرالحقار ۷۸۰۸، مواہب الجلیل ۲۷ ۲۸۲ اوراس کے بعد کے صفحات ، مغنی المحتاج ۴۸ ساما، کشاف القناع ۱۸۱۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من بدل دینه فاقتلوه" کی روایت بخاری (افتح ۲۲۷ الم طبع السّانیه) نے حضرت عبدالله بن عبالله علی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/ ۳٬۵۸۲، ۱۳ (۱۸۳۰) حاضیة العدوی ار ۷۳ ساموا مهر الجلیل ۲/ ۱۱۰ ۲ سامغنی الحتاج ار ۴ ۳۳ کشاف القناع ۲ / ۱۱۱،۲۱۱،۲۱۱ ۱

<sup>(</sup>٢) حدیث: 'إذا قال الرجل لأخیه یا كافر فقد باء به.....' كی تخری فقره ۲ میں گذر یکی ہے۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ٥/٠ ٣٨، حواثى تخة المحتاج ٩/٥٨\_

پر گناہوں کا کفارہ ہوجاتے ہیں، مثلاً گناہ کبیرہ سے احتیاط صغائر کی معافی کا سبب ہے، فرمان باری ہے: "اِن تَجْتَنِبُوُا کَبَائِر مَا تُنهُونَ عَنْهُ نُکَفِّرُ عَنْکُمُ سَیِّئَاتِکُمُ" (اگرتم ان بڑے کا مول سے جو تہیں منع کئے گئے ہیں بچتے رہے تو ہم تم سے تہاری چوٹی برائیاں دورکردیں گے )۔

نیزفرمان نبوی ہے: "ما من عبد یؤدی الصلوات الخمس، و یصوم رمضان، و یجتنب الکبائر السبع الل فتحت له ثمانیة أبواب الجنة یوم القیامة حتی إنها لتصفق" (۲) (جو بنده پنجگانه نمازیں پڑھے، رمضان کے روز کے لتصفق" کناہ کبیرہ سے احتیاط کرے، اس کے لئے قیامت کے دن جنت کے آٹھ درواز کے کل جاتے ہیں، یہاں تک کہ وہ اس کو آواز دیں گے )، صغائر کی معافی صرف کبائر سے اجتناب سے نہیں، بلکہ بعض عبادتوں سے بھی ہوتی ہے مثلاً وضو، پنجگانه نمازیں، رمضان کاروزہ ، عمرہ تک اورمقبول جے۔

نیز حدیث میں ہے: "من توضاً نحو وضوئی هذا ثم قام فرکع رکعتین لا یحدث فیهما نفسه إلا غفر له ماتقدم من ذنبه" (۳) (جوکوئی میرے اس وضوکی طرح وضوکرے، پھر دو رکعتیں پڑھے اور دل میں کوئی خیال (دنیا وغیرہ کا) نہ آئے تو اس کر شتہ گناہ بخش دینے جائیں گے)۔

ال حدیث بین نماز کا تذکره تحیة الوضوء کی ترغیب کے لئے ہے،
تاکہ اس کا ثواب بڑھے ور نہ معافی نماز پر موقوف نہیں، جیسا کہ منداحمہ
بین مرفوعاً منقول ہے: "الوضوء یکفر ما قبله ثم تصیر الصلاة
نافلة "(۱) (وضوی پچھے گناه معاف کرادیتا ہے، نماز اس پراضافہ ہے)۔
فرمان نبوی ہے: "الصلوات الخمس، و الجمعة إلى الجمعة،
و رمضان إلى رمضان مکفرات مابینهن إذا اجتنب الکبائر "(۲)
(پنجگا نه نمازین، جمعہ سے جمعہ تک اور رمضان سے رمضان تک، یہ
سب درمیان کے گناموں کو معاف کرانے والے بین اگر کبائر سے
اجتناب کیا جائے)، نیز فرمان نبوی ہے: "العمرة إلى العمرة
الجناة اللہ المعمرة الى الحجہ المبرور لیس له جزاء إلا الجنة "(۳) (عمره سے عمره ان دونوں کے درمیان کا کفارہ ہے اور ج

یا تعتراض نہیں ہونا چاہئے کہ جب وضو کفارہ بن گیا تو روزہ کس چیز کا کفارہ بنے گا، اس طرح دوسری عبادات، اس لئے کہ گناہ امراض کی طرح ہیں، اور طاعات دواؤں کی طرح ہیں، جس طرح ہرتم کے امراض کے لئے خاص قتم کی دواہے، دوسری دواسے نفع نہیں ہوتا، یہی حال طاعات اور گناہوں کا ہے، اس کی دلیل بیفر مان نبوی ہے: "إن من الذنوب ذنوبا لا یکفر ھا الصلاۃ ولا الصیام ولا الحج

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءراسه

<sup>(</sup>۲) حدیث: مامن عبد یؤ دی الصلوات الخمس..... کی روایت بیمق (۱۹ مام طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت الوہر برہ اور الوسعید سے کی ہے، اس کی اساد میں ایک راوی کے سلسلہ میں جہالت ہے، اور وہ صہیب العتواری میں (المیز اللہ جبی ۲۱/۲ سطیح الحلی )۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''من توضأ نحو وضوئي هذا ثم قام فر کع.....'' کی روایت بخاری (افق ۲۵۹۱ طبع السّافیه) اور مسلم (۲۰۵۱ طبع الحلمی) نے حضرت عثمان بن عفان ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الوضوء یکفر ماقبله ثم تصیر الصلاة نافلة" کی روایت احمد (۲۵۱۸۵ طبع المیمنیه) نے حضرت ابوامامہ ہے کی ہے، منذری نے الترغیب والتر ہیب (۱۷۰ طبع مطبعة السعاده) میں اس کو حج قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: الصلوات الخمس و الجمعة إلى الجمعة، ورمضان الى رمضان، مكفرات مابینهن إذا اجتنب الكبائر "كل روایت مسلم (۲۰۹۱ طبع الحلی) نے ضر ت الوہریرہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بینهما" كی روایت بخاری (۱) حدیث الفق ۱۹۸۳ طبع الحلی) نے حضرت البو البریرة سے كی ہے۔

منگفر.

لعريف:

ا - تکفین: کفّن کا مصدر ہے، اور اسی کی طرح کفن بھی ہے، ان دونوں کا لغوی معنی ڈھا نکنااور چھیا ناہے۔

میت کے گفن کا نام اسی معنی کے لحاظ سے ہے، کیونکہ وہ میت کو ڈھانک دیتا ہے (۱)۔

میت کی تکفین اسی سے ماخوذ ہے، جس کا معنی میت کو کفن میں لپٹینا ہے (۲)۔

اصطلاحی مفہوم اس سے الگنہیں ہے۔

شرعی حکم:

۲ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ میت کی تکفین جس سے وہ ڈھک جائے، فرض کفایہ ہے (<sup>(m)</sup>، اس لئے کہ حضرت ابن عباس کی روایت میں فرمان نبوی ہے: ''البسو امن ثیابکم البیاض فإنها من خیر ثیابکم، و کفنوا فیها موتاکم''(<sup>(m)</sup>) (سفیر کیڑے پہنو کہ وہ

ولا العمرة، قالوا فما يكفرها يا رسول الله،قال: الهموم في طلب المعيشة "() ( كيم كناه اليه بين جن كا كفاره، نه نماز هي خلب ندروزه، نه جج به عمره، صحابه في عرض كيا: الله كرسول! اس كا كفاره كيا به عج فرما يا: طلب معاش كي فكر) \_

یہ سب ان گناہوں کے بارے میں ہیں جن کا تعلق حقوق اللہ سے ہے، جب کہ حقوق العباد سے متعلق گناہوں کا کفارہ صرف بدلہ دینا ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: '' كفَن' ـ

<sup>(</sup>۲) فتح القديرار ۴۵۲ طبع الأميريه بولاق مجمع الأنهر ارا ۱۸ طبع دارالسعاده \_

<sup>(</sup>٣) شرح فتح القديرار ٣٥٢، حاشية الرهوني ٢٠٩/٢ طبع الأميريه بولاق، المجموع ٢٠٠٥ طبع المميريه، كشاف القناع ١٠٣/٢ طبع عالم الكتب، البخاري ٢ر ٩٣ طبع مج عل صبيح \_

<sup>(</sup>۴) حدیث: البسوا من ثیابکم البیاض فإنها من خیر ثیابکم ..... "کی روایت ابوداوُد (۲۰۹/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عباس ً

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن من الذنوب ذنوبا لا یکفرها الصلاة ولا الصیام ولا الحج ولا العمرة، قالوا: فما ......" کی روایت طبرانی نے الاً وسط میں کی ہے، ذہبی نے اس پرموضوع ہونے کا حکم لگایا ہے، ابن حجر نے لیان المیزان (۱۸ سمال طبع دائرة المعارف العثمانی) میں ان کی متابعت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) شرح جو ہر ة التوحيدرص ۱۷۵،۱۷۸ ا

تمہارے لئے بہترین کیڑے ہیں، اوراسی میں اینے مردوں کوکفن دو)، نیز بخاری میں حضرت خباب کی روایت ہے: "هاجو نا مع رسول الله عَلَيْهُ نلتمس وجه الله، فوقع أجرنا على الله، فمنا من مات لم يأكل من أجره شيئاً، منهم: مصعب بن عمير، ومنا من أينعت له ثمرته فهو يهديها، قتل يوم أحد، فلم نجد ما نكفنه إلا بردة، إذا غطينا بها رأسه، خرجت رجلاه، وإذا غطينا رجليه خرج رأسه، فأمرنا النبي عُلَيْكُم أن نغطى رأسه، و أن نجعل على رجليه من الإذخر"(١) (تم نے حضور علیقہ کے ساتھ محض اللہ کے لئے ہجرت کی تو ہمارا بدلہ اللہ کے ذمہ ہو گیا، ہم میں سے بعض نے مرنے تک اپنے برلہ میں سے پچھ نه کھایا، ان میں مصعب بن عمیر تھے، اور ہم میں سے بعض وہ ہیں جن کے پھل یک گئے (لیعنی انہیں نعمتیں ملیں )اوروہ دوسروں کودے رہے ہیں،مصعب احد کی جنگ میں شہید ہوئے،ہمیں ان کے گفن کے لئے کچھ نہ ملا، بس ایک چادرتھی، ان کا سرچھیاتے تو یاؤں کھل جاتے، ياؤں چھیاتے تو سرکھل جاتا ، آخر حضور علیہ نے ہمیں بیچکم دیا کہان کاسر چھیادو،اوران کے یاؤں پراِ ذخر(ایک قسم کی گھاس) ڈال دو)۔

#### كفن كاطريقه:

سا- فقہاء نے کہا: ہے کہ میت کی تکفین-اس کو پاک کرنے کے بعد-اسی قتم کے کیٹروں میں کی جائے گی جن کا پہننا اس کے لئے زندگی میں جائز تھا،لہذا جائز کیٹروں میں گفن دیا جائے گا۔

ریشی کیڑے میں مردکو کفن دینا ناجائز ہے، ہاں عورت کوریشی کیڑے میں جمہور کے نزدیک کفن دینا جائز ہے، اس لئے کہ زندگی میں اس کے کئے اس کا ستعال کرنا جائز ہے، لیکن مید کروہ ہے، کیونکہ میں اس کے لئے اس کا استعال کرنا جائز ہے، لیکن میڈروہ ہے، کیونکہ میاس اس کے برخلاف نے اور مال برباد کرنے کے مشابہ ہے، اس کے برخلاف زندگی میں اس کا پہننا کہ وہ اس کے لئے شرعامباح ہے۔

حنابلہ کے نزدیک بلاضرورت رکیٹی کپڑے میں گفن دینا حرام ہے، مرد ہویاعورت، کیونکہ عورت کے لئے رکیٹم زندگی میں حلال ہے کہ وہ کا زینت ہے جوموت کے بعد ختم ہوگیا(۱)۔

حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک بہتر کفن دینا مستحب ہے، لینی ایسے کپڑے میں کفن دے جو جمعہ وعیدین میں استعال کیا جاتا ہو بشرطیکہ اس سے کم درجہ کے کپڑے کی وصیت نہ کی ہو، ورنہ اس کی وصیت کو مدنظر رکھا جائے گا، اس لئے کہ مسلم شریف میں بیفر مان نبوی ہے:
"إذا کفن أحد کم أخاه فليحسن کفنه"(۲) (جبتم میں سے کوئی اسے بھائی کوئفن دے تواجھا کفن دے)۔

حنابلہ کے نزدیک میت کوایسے کیڑے میں کفن دینا واجب ہے جس طرح کا جمعہ وعیدین میں پہنا جاتا ہے، بشر طیکہ اس نے اس سے کم درجہ کے کیڑے کی وصیت نہ کی ہو، اس لئے کہ شارع نے اچھا کفن دینے کا حکم دیا ہے۔

شافعیه کی رائے ہے کہ مباح کفن میں میت کی حالت کا اعتبار ہوگا،اگروہ مال دار ہوتوا چھے کپڑے میں،اگر اوسط درجہ کا ہوتو متوسط کفن اور غریب ہوتو معمولی درجہ کا کفن دیا جائے گا۔

<sup>=</sup> سے کی ہے، ابن القطان نے اس کوشیح قرار دیا ہے، جبیبا کہ تنخیص الحبیر لا بن حجر (۲۹/۲ طبع شرکة الطباعة الفنيه ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۰۰ طبع دار الكتاب العربي ، المجموع ۱۴۸٫۵ طبع الممير بيه، روضة الطالبين ۱۹۸۲ طبع الممكتب الإسلامی، شرح منتهی الإرادات المدار ۳۳۲ طبع دارالفكر، الدسوقی ار ۱۳۱۳ طبع عیسی انحلمی، کشاف الفتاع ۱۲۳۰۲ طبع عالم الكتب، الإنصاف ۲۷۰۰۵۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: افدا کفن أحد کم أخاه فلیحسن کفنه کی روایت مسلم (۲) خوات کلی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

ہرطرح کے کپڑے گفن کے لئے کافی ہیں، پرانا دھلا ہوا اور نیا کپڑا دونوں برابر ہیں، کیونکہ حضرت ابو بکرصد این گایہ قول مروی ہے کہ میرے ان ہی دونوں کپڑوں کو دھوکر ان میں مجھے گفن دینا، کیونکہ بیدونوں گفن پیپ اورخون کے لئے ہیں۔

سفید کیڑوں میں کفن دینا افضل ہے، اس لئے حضرت ابن عباس گی روایت میں حضور علیہ کا ارشاد ہے: "البسوا من ثیابکم البیاض فإنها من خیر ثیابکم و کفنوا فیها موتا کم"() (سفید کیڑے پہنو، اس لئے کہ یہ بہترین کیڑے ہیں، اسی میں اپنے مردوں کو گفن دو)۔

کفن کے لئے شرط ہے کہ کھال نظر نہ آئے ،اس لئے کہا گر کھال نظر آئے گی تو پردہ نہیں ہوگا جس کا ہونا نہ ہونا برابر ہے اور اگر کھال تو نہ نظر آئے لیکن بدن کی ساخت کا اندازہ ہوتو مکر وہ ہے (۲)۔

بہت قیم کفن دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت علی گی روایت میں فرمان نبوی ہے: "لا تغالوا فی الکفن فإنه یسلب سلبا سریعا" (") (بہت قیمتی کفن نہ دو کہ یہ بہت جلد چسن جائے گا)۔

جس طرح که زعفران میں رنگے ہوئے، زرد رنگ میں رنگے ہوئے، بال اوراون کے کپڑے میں گفن دینا دوسرا کپڑ اہوتے ہوئے مگروہ ہے،اس لئے کہ بیسلف کے مل کے خلاف ہے۔

چر میں کفن دینا حرام ہے، اس کئے کہ حضوطی نے تھم دیا: "أمر بنزع الجلود عن الشهداء، وأن یدفنوا في ثیابهم "(۱) (شہداء کے بدن سے چر اتار کئے جائیں اوران کو ان کے کیڑوں میں دفن کردیا جائے)۔

پاک کپڑے کے ہوتے ہوئے ایسے نجس کپڑے میں کفن نہ دیا جائے جس کی نجاست نا قابل معافی ہے، گوکہ نماز سے باہراس کا پہننا جائز ہواور گوکہ یاک کپڑار کیثمی ہو<sup>(۲)</sup>۔

كفن كى انواع واقسام:

حفیه کے زویک فن کی تین قسمیں ہیں:

- ا- كفن سنت ـ
- ۲- کفن کفاییه
- ۳- گفن ضرورت به

۴ - الف - کفن سنت: یہی سب سے کممل کفن ہے، مرد کے لئے تین کپڑے: ازار، قمیص اور لفافہ قمیص: گلے سے لے کر پاؤل تک ہوگی، جو بغیر دخریص (کلی) (۳) اور آسٹین کے ہوگی۔ اور میت کا ازار سرکے اوپر سے پاؤل تک ہوگا جوزندہ شخص کے تہدیند کے برخلاف

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أمر بنزع الجلود عن الشهداء وأن یدفنوا فی ثیابهم''
کی روایت ابوداوُد (۳۹۸/۳ تحقق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن
عباسؓ ہے کی ہے، ابن مجر نے تلخیص الحبیر (۱۸/۱۱ طبع شرکة الطباعة الفنيه)
میں اس کوضعیف کہاہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوى (۳۱۵ طبع دارالإيمان، حاشيه ابي السعود على شرح الكنز المرم المحجوع (۲۸) ۱۲۹،۱۲۹، کتاب الفروع ۲۲۵،۲۲۲، مغنی طبع عالم الكتب، حاشية الربونی ۲۲۲۲، المغنی ۲۲۲۲، مغنی المحتاج داراحیاء المحتاج ۱۲۳۲، مغنی المحتاج داراحیاء المحتاج ۱۲۳۲، المحتاج ۱۲۵۱ طبع داراحیاء التراث العربی، کشاف القناع ۱۲۰۴۰.

<sup>(</sup>۳) و فریص جس کو بدیقه (کلی) بھی کہتے ہیں وہ ٹکڑاہے جو کپڑے کو کشادہ کرنے کے لئے بڑھادیا جاتا ہے (لسان العرب مادہ:''بنق'')۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: البسوا من ثیابکم البیاض "کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذریجی ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع الرسم، المجموع ۱۳۷۵، الشرح الصغير الر ۵۳۹ طبع دار المعارف مصر، المغنى لابن قدامه ۲۷۲۲ طبع الرياض ،نهاية المحتاج ۲۸۲۲ طبع الرياض ،نهاية الإسلامية، كشاف القناع ۱۰۳/۲، روضة الطالبين ۱۰۹/۲

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لاتغالوا فی الکفن فإنه یسلب سلبا سریعا" کی روایت ابوداوُد (۵۰۸/۳ محقق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب ﷺ سے کی ہے، اس روایت میں شعبی اور حضرت علی کے درمیان انقطاع ہے (تلخیص الحبیر لابن حجر ۴/۲ واطبع شرکة الطباعة الفنیه )۔

موگا، اور لفافه بھی اسی طرح سے موگا، اس کئے که حضرت جابر بن سمرةً کی روایت ہے: "کفن رسول الله عَلَیْتِ فی ثلاثة أثواب قصیص وإذار ولفافة" (رسول الله عَلَیْتِ کوتین کپڑول میں کفن دیا گیا: قیص، ازار اور لفافه)۔

عورت کے لئے پانچ کپڑے ہوں گے: قبض، ازار، نمار (اوڑھنی)، لفافہ اور سینہ بند، اس لئے کہ حضرت کیلی بنت قانف شقفیہ کی حدیث میں ہے: ''أن النبي عُلَيْكِ ناول اللواتي غسلن ابنته فی کفنها ثوباً ثوباً حتی ناولهن خمسة أثواب''(۲) (رسول الله عَلِيَّ نے اپنی صاحب زادی کو عسل دینے والی عورتوں کو ایک کرکے گفن کا کپڑادیا، یہاں تک کہ دینے والی عورتوں کو ایک ایک کرکے گفن کا کپڑادیا، یہاں تک کہ آپ نے ان کو پانچ کپڑے دیئے)، نیز اس لئے کہ وہ زندگی میں آپ نے ان کو پانچ کپڑوں میں نکلے گھڑوں کھڑوں میں نکلے گھڑوں میں نکلے گھڑوں میں نکلے گھڑوں کیا کھڑوں کیا تھڑوں کھڑوں کیا تھڑوں کیا تھڑوں کیا تھڑوں کی نے نکر اس کی نہر نکلے گھڑوں کی نہر نکلے کیا تھڑوں کیا تھڑوں کیا تھڑوں کی نہر نکلے کھڑوں کی نے نکر نے

۵-ب: کفن کفاریہ: وہ کم سے کم کپڑا ہے جس کو زندگی میں پہنا جا تاہے، جومرد کے لئے اصح قول کے مطابق دو ہیں، اس کی دلیل میہ جا تاہے، جومرت ابو بکر صدیق ٹے وفات کے وقت فرمایا تھا: '' مجھے میرےان ہی دونوں کپڑوں میں کفن دینا جن میں میں نماز پڑھتا تھا، ان دونوں کودھودینا، کیونکہ یہدونوں پیپاورمٹی کے لئے ہیں'۔

نیزاس کئے کہ زندگی میں مردکم سے کم دو کیڑے پہنتا ہے کہ ان دو کیڑوں میں اس کے لئے بلا کراہت باہر نکلنا اور نماز پڑھنا جائز ہے تواس میں اس کو کفن دینا بھی جائز ہوگا۔

ایک کپڑے میں کفن دینا مکروہ ہے،اس لئے کہ زندگی میں ایک کپڑے میں نماز کراہت کے ساتھ جائز ہے توموت کے بعد بھی یہی حکم ہوگا۔

مرائق (۱) مرد کی طرح ہے، دونوں کے گفن کیساں ہوں گے،
اس کئے کہ زندگی میں مرائق عاد تأان ہی کپڑوں میں باہر نکاتا ہے جن
میں مرد نکلتے ہیں تو گفن بھی اسی میں دیا جائے گا، اورا گر بچہ ہو، مرائق
نہ ہوا ہوا وردو گلڑوں ازار اور لفافہ میں گفن دے دیا جائے تو بہتر ہے،
اورا گرایک ہی تہبند میں گفن دے دیا جائے تو جائز ہے، اس لئے کہ
زندگی میں اس کے تق میں ایک ہی کپڑا کافی تھا، لہذا موت کے بعد
بھی کافی ہوگا۔

عورت کو کم از کم تین کپڑوں میں کفن دیا جائے گا: ازار، لفافہ اور خمار، اس لئے کہ زندگی میں پردہ تین کپڑوں سے ہوتا ہے، چنانچہ ان میں اس کے لئے باہر نکلنا اور نماز پڑھنا جائز ہے، لہذا موت کے بعد بھی یہی علم ہوگا۔ عورت کو دو کپڑوں میں گفن دینا مکروہ ہے۔

چھوٹی بکی کو دو کیڑوں میں گفن دینے میں کوئی حرج نہیں، اور مراہقہ لڑکی، گفن کے باب میں بالغہ لڑکی کی طرح ہے، اور ساقط شدہ بچہ کو ایک کیڑے میں لپیٹ دیا جائے، کیونکہ اس کے لئے کامل احترام نہیں، نیز اس لئے کہ شریعت میں میت کو گفن دینے کا ذکر آیا ہے، اور میت کا فظ ساقط بچہ پرنہیں بولا جاتا، جیسا کہ یہ لفظ جزومیت پر نہیں بولا جاتا، جیسا کہ یہ لفظ جزومیت پر نہیں بولا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر بن سموة: "کفن رسول الله عَلَیْتُ فی ثلاثة أثواب" کی روایت این عدی نے الکامل فی الضعفاء (۱۷/۱۵۲ طبع دارالفکر) میں کی ہے، اور زیلجی نے ان کے حوالہ سے اس کی تضعیف نقل کی ہے (نصب الرابیہ ۲۲۱/۲ طبع الجلس العلمی بالہند)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث:لیلی بنت قانف الثقفیة: "ناول النبی عَلَیْتُ اللواتی غسلن ابنته....." کی روایت ابوداوُد (۵۰۹/۳ محقق عزت عبید دعاس) نے کی ہے،اس کی اساد میں جہالت ہے (نصب الرایدللویلی ۲۲۴۲ طبع انجلس لعلمی بالہند)۔

<sup>(</sup>٣) البدائع ار ٤٠٠م، فتّح القديرا ر ٢٥٨م طبع بولاق\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۷۰ س، فتح القديرار ۵۴ طبع بولاق\_

۱- ج- مرد وعورت کے لئے کفن کی ضرورت وہ ہے جو مجبوری یا بے بی کے وقت موجود نہ ہو، اوراس کے بیاری کے وقت موجود نہ ہو، اوراس کے لئے کم از کم اتنا ہونا چاہئے کہ سارے بدن پر آجائے جیسا کہ حضرت مصعب بن عیسر کی تنفین کے بارے میں روایت آچکی ہے، نیز روایت میں ہے کہ حضرت حمز ہ شہید ہوئے تو ان کو ایک ہی کپڑے میں گفن دیا گیا، اس کے علاوہ ان کے پاس کپڑا نہ تھا، جس سے معلوم ہوا کہ ضرورت کے وقت بیجا نزہے (۱)۔

کے - کم از کم کفن ما لکیہ کے نزدیک ایک کپڑا ہے، اور زیادہ سے زیادہ سات کپڑے ہیں۔ طاق کپڑے کفن میں مستحب ہیں، مرد کو پانچ کپڑ وں میں کفن دینا افضل ہے: قبیص، عمامہ، از اراور دولفا فے، مرد کواس سے زیادہ کپڑول میں گفن دینا مکروہ ہے، عورت کوسات کپڑول میں گفن دینا مکروہ ہے، عورت کوسات کپڑول میں گفن دینا افضل ہے: قبیص، خمار، از اراور چارلفا فے، اور مرد کے عمامہ کی جگہ عورت کا سراور چہرہ لیٹنے کے لئے ایک دو پٹے ہونا مندوب ہے، اور عمامہ کا شملہ ایک ہاتھ ہونا مندوب ہے جس کومرد کے سینہ بررکھ دیا جائے گا(۲)۔

۸ - شافعیہ نے کہا: کم از کم کفن ایک کپڑا ہے جس سے شرمگاہ ڈھک جائے اوراس واجب کپڑے کی مقدار کے بارے میں ان
 کے یہاں دواقوال ہیں، اول: جس سے شرمگاہ ڈھک جائے یعنی مرد کا ناف اور گھٹنے کا درمیانی حصہ اور عورت میں چرہ اور شیلی کے علاوہ سارایدن۔

دوم: جس سے میت کا سارا بدن ڈھک جائے، البتہ احرام والے مردکا سراوراحرام والی عورت کا چبرہ اس سے مستثنی ہے (۳)۔

- (۱) حاشية الطحطاوی۳۱۹،۳۱۹،۳۱۸ البدائع ۱۸۴۰،۳۱۰ بن عابدین ۱۸۹۱، البدايه وفتح القدیرار ۴۵۸-
- - (٣) روضة الطالبين ار ٢٠٢٨٣ / ١١١،١١٠ طبع المكتب الإسلامي \_

مردکوتین کپڑوں میں کفن دینامستحب ہے، سفید ازار اور دوسفید لفا فے، جن میں کرتا یا عمامہ نہ ہو<sup>(۱)</sup>،اس کئے کہ حضرت عاکش سے روایت ہے: وہ فرماتی ہیں: "کفن دسول الله عَلَیْ فی ثلاثة اثواب سحولیة لیس فیها قمیص ولا عمامة" (۳) (رسول الله عَلَیْ کوتین سحولیة لیس فیها قمیص ولا عمامة" (۳) (رسول الله عَلَیْ کوتین سحولی الله کا دور بچہ دونوں برابر ہیں، اور اگر پانچ کپڑوں میں کفن دیا جاتے تو مکر وہ نہیں، اس لئے کہ حضرت ابن عمر الوں کو یا نے کہ خوا سال سے تھے جن میں کرتا اور عمامہ ہوتا تھا، نیز اس لئے کہ زندہ آ دمی کے لئے کمل لباس پانچ کپڑے ہیں، اس سے زیادہ میں گفن دینا مکروہ ہے، کیونکہ یہ ضول خرچی ہے۔

شافعیہ کے نزدیک عورت کو پانچ کیڑوں میں گفن دیاجائے گا:
ازار، قمیص، خمار اور دولفا فے ، اس لئے کہ حضور علیہ فی نے اپنی صاحبزادی ام کلثوم کوان ہی کیڑوں میں گفن دیا، اس لئے کہ حضرت لیل بنے قانف کی روایت ہے: ''أن النبي عَلَيْتُ فِن اولها إزاداً ودرعاً و خماراً و ثوبین'' (حضور علیہ فی نے عسل دینے والی عور توں کوایک ازار، ایک کرتا، ایک دویٹہ اور دولفا فے دینے)، والی عورت کے گفن میں پانچ سے زیادہ کیڑے کمروہ ہیں اور مخنث، عورت کی طرح ہے۔

9 - حنابلہ نے کہا: واجب کفن اتنا کیڑا ہے جس سے میت کا سار ابدن ڈھک جائے ، خواہ وہ مرد ہویا عورت اور افضل بیرہے کہ مرد کو تین

- (1) نهاية المحتاج ٢ر ٥٠ ٢ طبع المكتبة الإسلامية، المجموع ٢٥ (٢٠١٣ ١١ ١٣ ما \_
- (۲) ''سحولی'' یمن کے ایک شہر سے منسوب ہے، جہاں سے کیڑے منگائے جاتے تھے(المصباح بسحل )۔
- (٣) حدیث عائشةُ: تکفن رسول الله عَلَیْكُ فِي ثلاثة أثواب كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۰ ۱۳۰ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۲ م ۱۵۰ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
  - (۴) حدیث: "لیلی بنت قانف" کی تخری فقره نمبر ۴ میں گذر چی ہے۔

لفافوں میں کفن دیا جائے، نین سے زیادہ کپڑوں میں کفن دینا مکروہ ہے، اس کئے کہاس میں مال برباد کرنا ہے، اور حضور علیقی نے اس سے منع فرمایا ہے۔

امام احمد نے فرمایا: بچہکوایک کپڑے میں گفن دیاجائے گا اوراگر تین کپڑوں میں گفن دیا جائے تو کوئی حرج نہیں <sup>(۲)</sup>۔

#### ميت كوعمامه باندهنا:

(۲) المغنی ۲ر ۱۲۴ ۱۲۳ م

ا - شا فعیہ اور حنابلہ کے یہاں افضل بیہ ہے کہ مر دکو تین سفید لفا فول
میں کفن دیا جائے جن میں کرتا اور عمامہ نہ ہو، اکثر اہل علم صحابہ وغیرہ
کے یہاں اسی پر عمل ہے، اور اگر کفن میں عمامہ ہوتو مکروہ نہیں، ہاں
خلاف اولی ہے۔

مالکیہ کے نزدیک مردکو پانچ کپڑوں میں کفن دینا فضل ہے تجیص، عمامہ، از اراور دولفا فے ۔ اور حنفیہ کے یہاں اصح قول کے مطابق عمامہ مکروہ ہے، اس لئے کہ حضور علیہ کے گفن میں عمامہ نہیں تھا، نیز اس لئے کہ اگر عمامہ بھی ہوتو کفن جوڑا ہوجائے گا، حالانکہ طاق عدد میں ہونا سنت ہے، البتہ متاخرین حنفیہ نے اس کو ستحسن کہا ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر کے بارے میں روایت ہے کہ وہ اپنے گھر کے میت کو

عمامه باندھتے تھے اور عمامہ کاشملہ اس کے سینہ پر رکھ دیتے تھے(۱)۔

### کفن دیناکس پرواجب ہے؟

اا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ میت کا کفن اس کے مال سے لیا جائے گاا گراس کے پاس مال ہو،اورسارے مال سے کفن نکالا جائے گا الا به که کوئی حق کسی خاص مال سے متعلق ہومثلاً رہن (۲) ۔ وصیت اور میراث پر کفن کومقدم کیا جائے گا، اس لئے کہ کفن میت کی بنیادی ضروریات میں سے ہے،لہذا بیزندگی میں اس کے نفقہ کی طرح ہوگیا جوتمام دوسرے واجبات پر مقدم ہوتا ہے، اور اگراس کے پاس مال نہ ہوتو اس کا کفن اس شخص پر واجب ہےجس پر اس کا نفقہ واجب ہے، اگراس طرح کے کئی افراد ہوں جن کے ذمہ میت کا نفقہ واجب تھا تو سب يركفن واجب ہوگا، (اس كے مطابق جو" باب النفقات" ميں مٰذکور ہے ) جبیبا کہزندگی میں اس کا کیڑا واجب ہوتا ہے،اورا گرخود اس کے پاس مال نہ ہواور وہ آ دمی نہ ہوجس پراس کا نفقہ واجب ہوتا ہے تواس کا کفن بیت المال سے دیا جائے گا جبیبا کہ زندگی میں اس کا نفقہ دیا جاتا ہے، کیونکہ بیت المال مسلمانوں کی ضروریات کے لئے ہی بنایا گیا ہے، اگر بیت المال میں گنجائش نہ ہوتو عام مسلمانوں کے ذ مهاس کا کفن واجب ہے، اور اگرمسلمان اس کا انتظام نہ کرسکیس تو لوگوں سے مانگیں گے، اورا گراس کی بھی صورت نہ ہوتو اس کونسل دے کراس پر'' اذخز' (یا کوئی اور گھاس) ڈال دی جائے گی اوراس کو دفن کردیاجائے گی ،اوراس کی قبر پرنماز جنازہ پڑھی جائے گی۔ بیوی کا کفن اس کے شوہر کے ذمہ واجب ہے، حنفیہ کامفتی بہ قول، مالکیہ کے یہاں ایک قول اور شافعیہ کے یہاں اصح قول یہی

<sup>(</sup>٢) الافتيار٥/٥٨\_

<sup>-</sup>r^+-

ہے، اس لئے کہ اس کی زندگی میں اس کا نفقہ اس کے شوہر پر واجب ہوگا، انہوں نے اس کی واجب ہوگا، انہوں نے اس کی توجید یہ کی ہے کہ اس سلسلے میں زندگی اور موت کے درمیان تفریق نامناسب ہے۔

ما لکیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام محمد کے نزدیک شوہر پراپنی بیوی کا کفن یااس کی جمہیز کا خرچہ واجب نہیں، اس لئے کہ نفقہ اور کپڑا نکاح کی حالت میں واجب ہیں اور موت کی وجہ سے نکاح ختم ہوگیا، اوروہ اجنہیہ کے مشابہ ہوگئی۔

بالا جماع بیوی پر اس کے شوہر کا کفن واجب نہیں، جیسا کہ زندگی میں عورت پر شوہر کا کیڑ اواجب نہیں (۱)۔

#### مردكوكفن دين كاطريقه:

17 - فقہاء کی رائے ہے کہ گفن دینے سے پہلے طاق بار گفن کو دھونی دی جائے ، اس لئے کہ روایت میں بی فرمان نبوی وارد ہے: "إذا أجمرتم المیت فأجمروا وترا" (جبتم میت کودھونی دوتو طاق باردو)، اس لئے کہ زندگی میں نئے اور دھلے ہوئے کپڑے کو دھونی دی جاتی ہے، لہذا موت کے بعد بھی یہی ہوگا، پھرمستحب ہے کہ سب سے اچھا اور کشادہ لفافہ پہلے بعد بھی یہی ہوگا، پھرمستحب ہے کہ سب سے اچھا اور کشادہ لفافہ پہلے

(۱) بدائع الصنائع الر ۲۸ سطیع دارالکتاب العربی، الفتادی الهندیه ام ۱۹۱۱ طبع دار احیاء التراث العربی، فتح القدیرا ۲۵۲ طبع الأمیریه بولاق، الشرح الصغیر امرا۵۵ طبع دارالمعارف مصر، الدسوقی امر ۱۲ سام ۲۰ سام طبع دارالفکر بیروت لبنان، روضة الطالبین ۱۸ سام، المجموع ۱۸ سام طبع دارالطباعة الممیریه، کشاف القناع ۲۲ سم ۱۰ طبع مکتبه النصرالحدیث -

(۲) حدیث: افخا أجموتم المهیت فاجمووا وتوا" کی روایت احمد (۳) حدیث: افخانی اورحاکم (۱۷۵ طبع دائرة المعارف العثمانیه) فی مفترت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، حاکم نے اس کو صبح کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

بھیا یاجائے، تا کہ لوگوں کو د کیسے میں اوپر والاحصہ اچھا معلوم ہو، اور کہا ہی زندہ مخص کی بھی عادت ہوتی ہے کہ سب سے عمدہ کپڑ ااوپر رکھتا ہے، پھراس پر حنوط لگا دیاجائے، پھراس کے بعد جوسب سے اچھا اور بڑا کپڑ اہواس کو بچھا یا جائے اور اس پر حنوط اور کا فور لگا یا جائے، پھر ان دونوں کے اوپر تیسر الفافہ رکھا جائے اور اس پر حنوط اور کا فور لگا یا جائے، اس لئے جائے، اوپر کی حصہ پر اور تا ہوت پر حنوط بالکل خہ لگا یا جائے، اس لئے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے فرمایا: میرے گفن پر حنوط نہ لگا نہ پھر میت کو ایک کپڑے سے ڈھک کر اٹھا یا جائے اور خشک ہونے کے بعد پیٹھ کے بل گفن پر رکھ دیا جائے، اور پچھر وئی میں حنوط اور کا فور لگا کر اس کی سرین میں رکھ دیا جائے ، اور پچھر وئی میں حنوط اور کا فور لگا کر اس کی سرین میں رکھ دیا جائے اور اس کولنگوٹ (۱) کی طرح باندھ دیا جائے۔

مستحب ہے کہ پچھ روئی میں حنوط اور کا فور لگا کر منہ، دونوں نتھنوں، دونوں آ نکھوں، دونوں کا نوں اور آ رپارزخم پراگروہ ہور کھ دیا جائے تا کہ اس سے آ نے والی بورک جائے، اور پچھ روئی میں حنوط اور کا فور لگا کر سجدہ کی جگہوں پر رکھ دیا جائے جیسا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود سے یہ قول مروی ہے:" تتبع مساجدہ بالطیب" (اس کے سجدہ کے اعضاء پرخوشبولگا دی جائے)، نیز اس کئے کہ ان جگہوں کو سجدہ کا شرف حاصل ہے، لہذا خاص طور پر ان پرخوشبولگا ئی جائے۔

مستحب ہے کہ اس کے سراور داڑھی پر کا فورلگادیا جائے، جبیبا کہ زندگی میں انسان خوشبولگاتے وفت ان کومعطر کرتا ہے، پھراس

<sup>(</sup>۱) تبان: ایک بالشت کا حجموٹا سالنگوٹ ہے، جس سے خاص شرمگاہ حجمہ جاتی ہے، اس کو بسااوقات ملاح استعمال کرتے ہیں (مختار الصحاح)۔

<sup>(</sup>۲) صاحب البدائع نے یہال''مساجد'' کی تشریح سجدہ کے مقامات سے کی ہے،
لیمن پیشانی ، ناک، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹنے اور دونوں پیر (البدائع

پرکفن کو لییٹ دیا جائے یعنی مردے کے جسم سے لگے ہوئے کپڑے کو موڑا جائے ، بائیں جانب کے حصہ کودائیں جانب پر اوردائیں جانب کے حصہ کو بائیں جانب پر رکھ دیا جائے ، جیسا کہ زندگی میں قباء استعال کی جاتی ہے ، پھر دوسرے اور تیسرے کپڑے کواسی طرح لیسٹ دیا جائے ، اور جب سارا کفن لیسٹ لیا جائے توسر کے پاس زائد حصہ کو ممامہ کی طرح جمع کر لیا جائے ، اور اس کے چبرہ اور سینہ پر جہاں تک پہنچے پھیلا دیا جائے ، اور جو پھھ پاؤں کے پاس نیچاس کو پاؤں اور پڑ لی پر رکھ دیا جائے ، اور جب قبر میں رکھ دیا جائے تو بند تاکہ اٹھاتے وقت بھر نہ جائے ، اور جب قبر میں رکھ دیا جائے تو بند کھول دی جائے ، یہشا فعیہ اور حنا بلہ کے یہاں ہے۔ حفیہ کے یہاں کھول دی جائے ، یہشا فعیہ اور حنا بلہ کے یہاں ہے۔ حفیہ کے یہاں گھول دی جائے ، یہشا فعیہ اور حنا بلہ کے یہاں ہے۔ حفیہ کے یہاں کہا گھول دی جائے گا جیسا کہاس کا گھول دی جائے گا جیسا کہاس کا گھول دی جائے گا جیسا کہاس کا طریقہ گرزا، پھر سابقہ طریقہ ہی پر لفا فہ کو لیسٹ دیا جائے گا جیسا کہاس کا طریقہ گرزا، پھر سابقہ طریقہ ہی پر لفا فہ کو لیسٹ دیا جائے گا۔

ما لکیہ کے نزدیک ازار ناف کے اوپر سے آدهی پنڈلی تک کرتا کے پنچ ہوگا، اور لفافے اس کے اوپر ہوں گے جسیا کہ گزرا اور مزید ایک'' حفاظ' ہوگا،'' حفاظ' سے مراد کپڑے کا ایک ٹکڑا ہے جس کو رانوں کے درمیان رکھی ہوئی روئی پر باندھ دیا جاتا ہے، تا کہ دونوں راستوں سے کوئی چیز نہ نکل جائے، اور ایک'' لثام' بھی زائد ہوگا، اثاران سے کوئی چیز باہر نہ آئے (اگر میں رکھی ہوئی روئی پر رکھ دیا جائے گا، تا کہ ان سے کوئی چیز باہر نہ آئے (ا)۔

# عورت كوكفن دينے كا طريقه:

۱۲م-عورت کی تکفین کے بارے میں حفیہ نے کہا: عورت کے

لفافہ اور از ارکو پھیلاد یا جائے گا، جس کا طریقہ مردول کے طریقہ تکفین میں آچکا ہے، پھر عورت کو از ارپر رکھا جائے گا اور کرتا پہناد یا جائے گا، اس کے بالوں کے دوجھے بنا کر کرتا کے اوپر سے اس کے سینہ پر رکھ دیا جائے گا، اس کے بالوں کو ہر دوجانب سے اس کے بیتانوں کے درمیان خمار کے بنچ لئکا دیا جائے گا، اس کے بال کو اس کی بیشت پر ندر کا کا یا جائے گا پھر اس کے اوپر خمار رکھا جائے گا، پھر از ار اور لفافہ کو لیسٹ دیا جائے گا جسیا کہ مرد کے طریقہ کے بارے میں فقہاء نے کہا، پھر اس کے اوپر کا کلڑا کفن کے اوپر بیتانوں اور پیٹ پر باندھ دیا جائے گا ۔

مالکیدگی رائے ہے کہ عورت کو ازار اس کی بغلوں کے بیچے سے
اس کے شخنوں تک پہنا یا جائے گا، پھر کرتا پہنا یا جائے گا، پھر اور شنی
ڈ الی جائے گی، اور اس سے اس کے سر اور گردن کو ڈھانک دیا
جائے گا، پھر اس کو چار لفافوں میں لپیٹا جائے گا اور'' حفاظ'' اور
'' لٹام'' کا اضافہ کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کے یہال مفتی ہہ یہ ہے کہ عورت کو از ارپہنا یا جائے گا، پھر کرتا، پھر اوڑھنی لیبٹی جائے گی، پھر اسے دو کپڑوں میں لپیٹ دیا جائے گا، امام شافعتی نے فرمایا: اس کے سینہ پر ایک کپڑا باندھ دیا جائے گا، تا کہ اس کے کپڑے کیجار ہیں، منتشر نہ ہوں (۳)۔

حنابلہ کے نزدیک سب سے پہلے اس کی رانوں پر گلڑا باندھاجائے گا، پھرازار پہنایا جائے گا، پھر کرتا پہنایا جائے گا، پھراوڑھنی ڈالی جائے گی، پھر دولفافوں میں اسے لپیٹ دیاجائے گا، اصح یہی ہے (۲۰)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۰۸ ۳، المغنی ۳۲۵٬۳۶۳، اور اس کے بعد کے صفحات، المجموع ۷٫۵، روضة الطالبین ۲رسال، کفایة الطالب ار ۳۲۰، شرح منح الجلس ۱۸۸۷

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديية ارا ۲۱ ا، البدائع ار ۷۵ ۳۰۸ س

<sup>(</sup>۲) مخالجليل ار ۲۹۸\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۲/۰۷۹\_

### محرم مردوعورت كوكفن دين كاطريقه:

ساا - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا (۱) : اگر مردو خورت کا انتقال ہوجائے تو ان پرخوشبو ملنا یا ان کے بال یا ناخون کا ٹنا حرام ہے، مرد کے سرکو دھا نکنا اور سلا ہوا کیڑا پہنانا حرام ہے۔ محرم خورت کے چہرہ کوڈھا نکنا حرام ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ کی روایت میں ہے کہ جس محرم کی گردن کو اس کی افٹی نے توڑ دیا تھا اور اس کا انتقال ہوگیا تھا اس کے بارے میں حضور علیا ہے نے فرمایا: "اغسلوہ بماء وسدر و کفنوہ فی ٹوبیہ اللذین مات فیھما، ولا تمسوہ بطیب، ولا تخمروا رأسه، فإنه یبعث یوم القیامة ملبیا" (۱س کو یانی اور بیری کے پتہ سے خسل دو، اور جن دو کیڑوں میں اس کا انتقال ہواان ہی میں اس کو گفن دے دو، اس پرخوشبونہ کو، اس کا سرنہ ڈھا نکو، ہواان ہی میں اس کو گفن دے دو، اس پرخوشبونہ کو، اس کا سرنہ ڈھا نکو، اس کئے کہ وہ قیامت کے دن تلبیہ کہنا ہوا اٹھا یا جائے گا)۔

حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک محرم مرد وعورت کو کفن دینے کا طریقہ وہی ہے جوغیر محرم کا ہے، یعنی اس کا سراور چپرہ ڈھا نکا جائے گا اور خوشبو لگائی جائے گی ،اس لئے کہ عطاء نے حضرت ابن عباس سے روایت کی ہوسول اللہ علیقہ نے اس محرم کے بارے میں جس کا انتقال موجائے فرمایا: "خمرو ھم ولا تشبھو ھم بالیھو د" (ان کے سراور چپرہ کو ڈھا نک دواوران کو یہود یوں کے مشابہ نہ بناؤ) اور محرم کے بارے میں حضرت علی گا تول مروی ہے کہ جب وہ مرجا ئے تواس

کا احرام ختم ہوجائے گا، نیز اس کئے کہ حضور علیہ نے فرما یا: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: ولد صالح یدعوله، أو صدقة جاریة، أو علم ینتفع به"(۱) (جبآدی مرجاتا ہے، گرتین چیزوں کا ثواب مرجاتا ہے، گرتین چیزوں کا ثواب جاری رہتا ہے: نیک لڑکے کا جواس کے لئے دعا کرے، صدقهٔ جاریکا اوراس علم کا جس سے فائدہ اٹھا یا جائے ۔

ادراس علم کا جس سے فائدہ اٹھا یا جائے )۔

احرام ان تین چیزوں میں سے نہیں ہے (۲)۔

# شهير كوكفن دينا:

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۵۷۵، لمغنی والشرح الکبیر ۳۳۲/۲ طبع دار الکتاب العربی، الإنصاف ۴۹۸/۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: "خمروا وجوه موتاکم ولا تشبهوا بالیهود" کی روایت طبرانی (۱۱ / ۱۸۳ طبع وزارة الاً وقاف العراقیه ) نے کی ہے، اس کی اسناد میں انقطاع ہے (مجمع الزوائد ۳/ ۲۵ طبع القدی)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له "كى روايت مسلم (١٣/ ١٣٥٥ طبع عيسى ألحلى) نے حضرت ابو ہر يره سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ار۷۰ ۳۰۸،۳۰ الخرشی ۲۷/۲۱ طبع دار صادر بیروت ، شرح منح الجلیل ار ۲۹۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: (ملوهم بدمائهم کی روایت احمد (۱۳۵ طبع المیمنیه) نے حضرت جابر بن عبد اللہ سے کی ہے ، اس کی اساد صحیح ہے (نصب الرابیہ ۲۷ - ۲۷ طبع المجلس العلمی بالهند)۔

کہ حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نے شہداء اصد کے بارے میں حکم دیا: "أن ینزع عنهم الحدید والجلود، وأن یدفنوا بدمائهم وثیابهم" (ان کے بدن سے بتھیار اور چڑے کوا تارلیا جائے، اور انہیں ان کے نون کے ساتھ ان کے کپڑول میں دفن کردیا جائے)، نیز اس لئے کہ یہ چزیں جن کوا تار نے کا حکم میں دفن کردیا جائے)، نیز اس لئے کہ یہ چزیں جن کوا تار نے کا حکم دیا گیا ہے، کفن کی جنس سے نہیں ہیں، نیز اس لئے کہ حدیث "زملوهم بثیا ان کوان کے کپڑول میں لیپ دو) سے مرادوہ کپڑے ہیں بثیابهم " (ان کوان کے کپڑول میں لیپ دو) سے مرادوہ کپڑے ہیں جن میں کفن دیا جاتا ہے، نیز اس لئے کہ تھیار اور مذکورہ چیز ول کے ساتھ تدفین اہل جاہیت کی عادت تھی، وہ اسے سور ماؤں کوان کے تھیاروں سمیت دفن کرتے تھے اور ہمیں ان کی مشابہت اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے (۱)۔

کفن میں کمی بیشی جائز ہے بشرطیکہ گفن سنت کے خلاف نہ ہو،اس لئے کہ حضرت خباب کی روایت میں ہے کہ حضرت جمزہ کے گفن کے لئے کوئی کیڑا نہ ملا،صرف ایک دھاری دار چا درتھی،اگران کے پاؤں کوڈھا نکا جاتا تو سرکھل جاتا تھا، بالآخران کے سرکوڈھا نک دیا گیااور ان کے یاؤں پراذخرگھاس ڈال دی گئی<sup>(۳)</sup>۔

اضافہ اس لئے کہ اس کے کیڑوں پر اتنا اضافہ کرنا کہ سنت کی تعداد
پوری ہوجائے کمال کے باب سے ہے، اور کمی کرنا ورثاء سے ضرر دور
کرنے کے باب سے ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ اس پر ایسے کیڑے
ہوں جن کواس کے بدن پر چھوڑ دینے میں ورثاء کا نقصان ہو۔

ما لکیہ کے نزدیک معرکہ کے شہید کو ان کیڑوں میں دفن کرنا

واجب ہے جن میں اس کا انقال ہوا ہے اگر وہ کپڑے مباح ہوں،
ور نہ ان میں فن نہیں کیا جائے گا، اور شرط ہے کہ سارے بدن کو
ڈھا نک دے اور اس پر اضافہ ممنوع ہوگا، اور اگر سارے بدن کو نہ
ڈھا نک سے تو اتنا اضافہ کردیا جائے گا کہ بدن ڈھک جائے، اور
اگروہ بر ہنہ ملے تو اس کا سارا بدن ڈھکا جائے گا۔ ابن رشد نے کہا:
جس کو دشمن نے بر ہنہ کردیا ہواس کو گفن نہ دینے کی گنجائش نہیں ہے،
اس کو گفن دیناہی لازم ہے۔ اگر اس کے بدن پر موجود کپڑوں میں اتنا
اضافہ کیا جائے جس سے گفن مکمل ہوجائے تو اس میں کوئی حرج
نہیں ہے، ہاں اس کے ولی کو بیجی نہیں کہ اس کے کپڑے اتارکر اسے
دوسرے کپڑے میں گفن دے۔

مندوب ہے کہ اس کو چڑے کے موزے، ٹو پی اور کمر بند کے ساتھ اگران کی قیمت والی ساتھ اگران کی قیمت والی ہو فون کردیا جائے، شہید کو اس جنگی سامان کے ساتھ دفن نہ کیا جائے جوشہادت کے وقت اس کے ساتھ تھے مثلاً زرہ اور ہتھیار (۱)۔

حنابلہ نے کہا<sup>(۲)</sup>: میدان جنگ کے شہیدکوان کیڑوں کے ساتھ دفن کرنا واجب ہے جن میں اس کی شہادت ہوئی ہے گو کہ وہ کیڑے ریشی ہوں، ظاہر مٰد ہب یہی ہے۔ اور ہتھیار، چمڑے، پوستین اور چرڑے کا موزہ اتار دیا جائے گا، اس کی دلیل حضرت ابن عباس کی سابقہ حدیث ہے، شہید کے کیڑوں میں (کفن کے لئے) کوئی اضافہ یاان میں سے کوئی کیڑا کم نہیں کیا جائے گا، اگر چہان کے کم یا زیادہ ہونے کی وجہ سے کفن مسنون یورانہ ہو۔

قاضی نے اپنی'' تخریج'' میں لکھا ہے: کمی یا زیادتی کرنے میں کوئی حرج نہیں ،اور'' المبدع'' میں ہے: اگر شہید کے کیڑے چھین

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمر بقتلی أحد أن ينتزع عنهم الحديد....." كى روايت ابوداور (۹۸/۳ تحقيق عزت عبيد دعاس) نے كى ہے، ابن جمر نے الخيص (۱۸/۲ طبع شركة الطباعة الفنير) ميں اس كوضعيف كہا ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۳۲۴۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "عن خباب أن حمزة لم یوجد له كفن إلا بردة ملحاء....." كى روایت احمد (١١/١١١ طبح الممنی) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح منح الجليل ار ۱۲ ۳، حاشية الدسوقی ار ۲۵ س

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٢ / ٩٩، ١٠٠ منتهى الإرادات الم ١٥٥ ـ

لئے گئے ہوں تو اسے دوسروں کی طرح الگ کپڑوں میں کفن دینا واجب ہے۔

شافعیہ نے کہا میدان جنگ کے شہید کواس کے کیڑے میں کفن دینامندوب ہے،اس کی دلیل سنن ابی داؤ دمیں سندھسن کے ساتھ في حلقه فمات فأدرج في ثيابه كما هو، قال: ونحن مع النبي عَلَيْكُ "(ايك شخص كسينه ياحلق مين تيرلك كياجس كي وجہ سے وہ مرگیا ،اس کوعلی حالہ اس کے کیڑوں میں کفن دے دیا گیا ، حضرت جابرٌّ نے کہا: ہم لوگ حضور علیقیہ کے ساتھ تھے ) اس کے کپڑوں سے مرادوہ کپڑے ہیں جن میں اس کا انتقال ہوا تھا اورا کثر ان کے استعال کا عادی تھا، اگر چیدوہ کیڑے خون آلود نہ ہوں، ان کی عبارت سےمعلوم ہوتا ہے کہ شہید کوان کپڑوں میں کفن دینا واجب نہیں جوشہادت کے وقت اس کے بدن پر تھے، ماں ایسا کرنا مندوب ہے،لہذا عام مردوں کی طرح بھی اس کوکفن دینا جائز ہے، اوراگراس کے بدن پرموجود کیڑا''سابغ'' نہ ہو، لینی اس کا سارا بدن نہ ڈھا نکے تواس میں اتنا کیڑا بڑھا ناواجب ہے جس سے سارا بدن ڈھک جائے،اس کئے کہ بیمیت کاحق ہے،اورسامان جنگ مثلاً زرہ اور چمڑے کا موزہ اس کے بدن سے اتار لینامندوب ہے، اسی طرح ہروہ کیڑا جس کوا کثریہ نے کی عادت نہیں مثلاً چڑا، پوشین، روئی دارجیه (۲)۔

غیر معرکہ کے شہید مثلاً غرق شدہ، آگ سے جلا ہوا، بیٹ کے

مرض میں موت پانے والا اور اجنبی جگہ مرنے والے کو عام مردوں کی طرح کفن دیاجائے گا،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے<sup>(۱)</sup>۔

# پہلے سے کفن تیار رکھنا:

10 - بخاری شریف میں ابن ابی حازم کے واسطے سے حضرت مہل گی روایت ہے: "أن امرأة جاء ت إلى النبي عَلَيْهُ ببردة منسوجة فيها حاشيتها ..... فحسنها فلان فقال: أكسنيها ما أحسنها، قال القوم: ما أحسنت، لبسها النبي عَالَبُ محتاجاً إليها ثم سألته، وعلمت أنه لا يرد، قال: إني والله ما سألته لألبسها، إنما سألته لتكون كفني، قال سهل: فكانت كفنه"(١) (ايك عورت حضور عليه كي كي بي موئی حاشیہ دار چادر لے کرآئی .....ایک شخص نے اس کی تعریف کی اور کہنے گگے: کیا عمرہ چادر ہے، یہ مجھے عنایت کردیجئے ۔لوگوں نے ان سے کہا: تم نے اچھانہیں کیا، تم جانتے ہو کہ حضور علیہ کو چا در کی ضرورت تقی، آپ نے اس کو پہن لیا پھرتم نے کیسے مانگ لی، حالانکہ تم یہ بھی جانتے ہوکہ حضور علیہ کسی کا سوال رزہیں کرتے ،انہوں نے کہا: خدا کی شم! میں نے بیننے کے لئے نہیں مانگی، بلکہ میں نے اس کواینا کفن بنانے کے لئے مانگاہے، مہل کہتے ہیں: چنانچہوہ جادران کا کفن بنی )، اس حدیث سے اس کا جواز معلوم ہوتا ہے، کیونکہ حضور علیہ نے اس پرنکیز ہیں فرمائی <sup>(۳)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ' رمیی رجل بسهم .....'' کی روایت ابوداؤد (۳/۸ متحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن حجر نے کہا: بیمسلم کی شرط پر ہے (تلخیص الحبیر ۱۸/۲ طبع شرکة الطباعة الفدیہ )۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ارا ۵ سطیع الحلمی ،شرح التحریر بحاشیة الشرقاوی ار ۳۳۷، روضة الطالبین ۲ر ۱۰- ۱۳

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع الر٣٢٣، شرح منح الجليل ١٢١١، كشاف القناع ٢/١٩٠، مغني المحتاج الر١٣٥\_

<sup>(</sup>۲) حدیث مهل بن سعد: "أن امرأة جاء ت النبي عَلَيْكُ ببودة ....." كى روایت بخارى (فتح البارى ۱۸۳۳ طبع السلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) فتح البارى ۳ (۱۳۳، ابن عابدين ار ۲۰۲۰، نهاية الحتاج ۲ ر ۵۶، الجمل شرح المنج ۱۵۶۷، شرح التحرير بحاشية الشرقادى ر ۲۳۳، المجموع ۲۱۱۸، المغنى لا بن قد امد ۲ ر ۲۷ طبع الرياض -

حاشیہ ابن عابدین میں ہے: کفن تیار رکھنا مکروہ نہیں ہونا چاہئے، اس کئے کہ اکثر اس کی ضرورت پڑتی ہی ہے۔

شافعیہ نے کہا: اپنے لئے کفن تیار رکھنا مندوب نہیں، تا کہ اس کا حساب نہ دینا پڑے، الا بید کہ کسی نیک آ دمی کی طرف سے برکت اور حلال ہونے کے طور پر ہوتو اس کو تیار رکھنا بہتر ہے، لیکن اس کو اس میں کفن دینا واجب نہیں جیسا کہ قاضی ابوالطیب وغیرہ کے کلام کا تقاضا ہے، بلکہ وارث اس کو بدل سکتا ہے۔ اسی وجہ سے اگر شہید کے بدن سے خون آ لود کپڑے اتارد ئے جائیں اور دوسرے کپڑے میں بدن سے خون آ لود کپڑے اتارد ئے جائیں اور دوسرے کپڑے میں اس عبادت کا اش ہید ہونے کی گواہ ہے، تو اس کپڑے کو بدلنا اثر ہے جو اس کے لئے شہید ہونے کی گواہ ہے، تو اس کپڑے کو بدلنا بررجہاولی جائز ہوگا۔

# مرده کی دوباره کفین:

۱۹-۱س پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر تکفین کے بعد میت کا کفن چوری ہوجائے، خواہ تدفین سے قبل چوری ہوا ہو یا اس کے بعد، اس کو دوبارہ اس کے اپنے مال سے یاجس کے ذمہ اس کا نفقہ واجب ہے اس کے مال سے یابیت المال سے کفن دیاجائے گا، اس لئے کہ پہلی بار تکفین کی علت اس کی حاجت تھی جو اس دوسری حالت میں بھی باقی ہے (۱)۔

# کفن کی چوری میں ہاتھ کا ٹنا:

ے ا – مالکیے، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے ابو یوسف کی رائے ہے کہ گفن چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گاا گرچوری میں ہاتھ کا شنے کی شرا لَط مکمل

طور پرموجود ہول، اس کئے کہ حضرت براء بن عازب کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "من حرق حرقناہ ومن غرق غرق غرق اللہ علیہ اس کو غرق غرق غرق اللہ علیہ اس کو خرق کے اور جو کھن چوری جلادیں گے، جو ڈبائے گا ہم اس کو ڈبودیں گے اور جو کھن چوری کرے گا ہم اس کا ہاتھ کا ٹیس گے)، نیز حضرت عائشہ گا قول مروی ہے: "ہمارے مردول کی چیز چرانے والا، ہمارے زندول کی چیز چرانے والا، ہمارے زندول کی چیز چرانے والے کی طرح ہے"، اس کئے کہ قبر کفن کے لئے محفوظ مقام ہواور وہ تابوت چوری ہوگیا تو ہا تھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس کئے کہ کفن ہواور وہ تابوت چوری ہوگیا تو ہا تھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس کئے کہ کفن شرعی سے زائد کے لئے قبر کو محفوظ مقام نہیں بنایا گیا ہے اور تابوت کا بھی یہی تم ہے۔

امام ابوصنیفہ مجمد اور شافعیہ نے کہا: علی الاطلاق کفن چور کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "لا قطع علی المحتفی" (۲) (''مختفی'' کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا (اہل مدینہ کی زبان میں مختفی کفن چور کو کہتے ہیں ))، نیز اس لئے کہ ملکیت کے بارے میں شبہ قوی ہے، کیونکہ حقیقاً مردہ کی ملکیت نہیں ہے، اور نہ ہی وارث کی ملکیت ہیں ہے، اور نہ ہی وارث کی ملکیت ہیں ہے، اہذا وارث کی ملکیت ہیں ہے، اس لئے کہ مرد ہے کی ضرورت مقدم ہے، لہذا وی شبہ پیدا ہو گیا جو ہاتھ کا شئے کوسا قط کرنے والا ہے، شافعیہ نے ان دونوں حضرات سے اس صورت میں اتفاق کیا ہے جب کہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ۱۶۱۷، شرح منح الجلیل ۱۷۹۴ طبع مکتبة النجاح، المجموع ۱۵۸٫۵، کشاف القناع ۱۸۸۱ طبع مکتبة النصر الحدیثه ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث براء بن عازب: "من حوق حوقناه و من غوق عوقناه ....."
کی روایت بیمجی نے" المعرف،" میں کی ہے جیبا که نصب الرابیللریلیعی
(۳۲۲ سطیح انجلس العلمی بالہند) میں ہے، اورزیلی نے ابن عبدالہادی کا
پیولنقل کیا ہے کہ اس کی اسناد میں مجمول الحال راوی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا قطع علی المختفی"، اس حدیث کے بارے میں زیلعی نے کہا

"غریب" ہے یعنی اس کی کوئی اصل نہیں ہے، جیسا کہ انہوں نے اپنی کتاب کے
مقدمہ میں کھا ہے (نصب الرامہ ۳۱۷ ساطع کہ کس العلمی بالہند)۔

مردے کو جنگل میں فن کیا گیا ہو، کیونکہ اس صورت میں محفوظ مقام نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

۔ ''الجمل علی شرح المنج'' میں ہے: قرآن کی آیت یا معزز اساء ۱۸ –''الجمل علی شرح المنج'' میں ہے: قرآن کی آیت یا معزز اساء

کفن پرلکھنانا جائز ہے تا کہ پیپ سے ان کومحفوظ رکھا جاسکے، یہی

كفن يرلكهنا:

ابن الصلاح كاقول ہے (۲)۔

#### لعريف:

ا - تكليف لغت ميں كَلَّفَ كا مصدر ہے، كہتے ہيں: "كلّفتُ الرجل" ميں نے اس كودشواركام كاحكم ديا (۱) \_

فرمان باری ہے: ''لَا یُکلِّفُ اللَّهُ نَفُسًا إِلَا وُسُعَهَا''<sup>(۲)</sup> (الله کسی کوذمه دارنہیں بناتا مگراس کی بساط کے مطابق )۔

اصطلاح میں وہ شریعت کی طرف سے کسی ایسے کام کے کرنے یا چھوڑنے کا مطالبہ ہے جس میں دشواری ہواور شریعت کی طرف سے بید مطالبہ بطور تکم ہو، تکم سے مراد "اقتضاء" یا" تنجیبر" کے طور پر مکلفین کے افعال سے متعلق خطاب ہے (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف - امليت:

۲- انسان کاکسی چیز کا اہل ہونا: اس چیز کا اس سے صادر ہونے اوراس کا اس سے مطالبہ کرنے کے لائق ہونا ہے (ہ)۔ اصولیین نے کہا: محکوم علیہ (مخاطب) میں حکم (خطاب) کی اہلیت ضروری ہے اور بیر کہ اہلیت کا ثبوت بلوغ اور عقل کے بغیز ہیں

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۵/ ۲۰، البنايه ۵/ ۵۵، المهذب ۲/۹۷۲، جوابر الإكليل

۲۷۲، المغنی ار ۲۷۲۔ (۲) الجمل علی شرح المنج ۲۷۲۲ طبع دارا حیاءالتراث العربی بیروت لبنان، قلیو بی ر ۳۲۵ س

<sup>(</sup>۱) تاج العروس ماده:" كلف" ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره در ۲۸۲\_

<sup>(</sup>س) جمع الجوامع الرا \إ، ارشادالڤو ل رص ٢ ، التلويج على التوضيح الرسال

<sup>(</sup>۴) كشف الاسرار ٢٣٧٨

ہوتا،اہلیت کی دوشمیں ہیں۔

اہلیت وجوب اور اہلیت اداء <sup>(۱)</sup>۔

اہلیت وجوب: آدمی کا شرعی حقوق کے وجوب کے قابل موناہے، لیعنی اس کے اپنے حقوق ثابت ہوں، اور اس کے ذمہ واجبات اور ذمہ داریاں عائد ہوں۔

اہلیت اداء: آ دمی کا اس قابل ہونا ہے کہ اس سے فعل کا صدور اس طور پر ہو جو شرعاً معتبر ہے، اور اس اہلیت پر شرعی اثرات مرتب ہوتے ہیں (۲)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اہلیت پر تکلیف کا مدار ہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' اہلیت'' میں ہے۔

#### ب - زمہ:

سا- لغت میں ذمہ: عہد، ضمان اور امان ہے اور اصطلاح میں: ایسا وصف ہے جس کی وجہ سے ایک فرد الزام (پابند بنانے) اور التزام (پابندی کرنے) کا اہل ہوجاتا ہے، ذمہ، اہلیت وجوب کے لواز مات میں سے ہے، اس لئے کہ اہلیت وجوب کا ثبوت ذمہ کی بنا پر ہوتا ہے۔ تکلیف اور ذمہ میں بیفرق ہے کہ تکلیف عام ہے، اس لئے کہ اس کا تعلق اہلیت وجوب اور اہلیت اداء دونوں سے ہے (۳)۔

#### اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۳ - علاء فقہ نے تکلیف اور اہلیت کے احکام کو باب الحجر میں ذکر کیا ہے، جب کہ علاء اصول فقہ نے اس کو حکم ، حاکم ، محکوم علیہ اور محکوم بہ کے بیان میں ، اور کچھ دوسرے مقامات پر جہاں بحث کے دوران تکلیف کے ذکر کی ضرورت ہوتی ہے ذکر کیا ہے۔

تکلیف ان ہی چیزوں پر موقوف ہے جن پر حکم موقوف ہے یعنی حاکم ، محکوم علیہ اور محکوم ہے جن کا بیان حسب ذیل ہے:

الف - تکلیف کا تعلق حاکم اور شارع کے ساتھ وہی ہے جو نعل کا تعلق اس کے فاعل کے ساتھ ہے، اس لئے کہ تکلیف حاکم کی طرف سے مکلّف پر بطور اقتضاء یا تخییر آتی ہے۔ ب - تکلیف کا تعلق محکوم ہے کے ساتھ:

علاء اصول نے لکھا ہے کہ شرعی احکام پانچ ہیں، امام غزالی نے کہا: ملکفین کے افعال کے لئے ثابت ہونے والے احکام کی اقسام یا نچ ہیں: واجب، ممنوع، مباح، مندوب اور مکروہ۔

اس تقسیم کی وجہ ہے ہے کہ شریعت میں یا توکرنے کا خطاب مطالبہ ہوگا، یا چھوڑنے کے درمیان ہوگا، یا چھوڑنے کے درمیان اختیار دیا گیا ہو، اب اگرفعل کا مطالبہ ہوتو امرہ، پھراگراس کے ساتھ چھوڑنے کی صورت میں سزا کی خبر دی گئی ہوتو یہ واجب ہوگا، اور اگرابیا نہ ہوتو مند وب ہوگا اور جس میں چھوڑنے کا مطالبہ ہو، اگراس کے ساتھ کرنے کی صورت میں سزا بتائی گئی ہوتو ممنوع ہے، ورخہ کروہ کے ساتھ کرنے کی صورت میں سزا بتائی گئی ہوتو ممنوع ہے، ورخہ کروہ ہے، اورا گرخطاب تخییر کے طور پرآیا ہوتو مباح ہے۔

بلاشبہ ان پانچوں کو''تکلیفی'' کہنا تغلیباً ہے، ورنہ اباحت یاندب یا کراہت تنزیبی میں جمہور کے زدیک تکلیف نہیں۔ یاندب یا کراہت تنزیبی میں جمہور کے زدیک تکلیف نہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ انہوں نے تکلیف میں بیشرط لگائی ہے کہ جس فعل سے مکلّف بنایا جائے، وہ ممکن ہو۔

ج-مکلّف این محکوم علیہ کے مدنظر تکلیف کے لئے شرط ہے کہ مکلّف اس چیز کو سمجھے جس کا اس کو مکلّف بنایا گیا ہے، بایں معنی کہ اس میں اس امر کے تصور کرنے اور اللہ جل جلالہ کے خطاب کو سمجھنے کی اس قدر قدرت ہوجس پر اس کی تعمیل موقوف ہے، اس لئے کہ تکلیف، تعمیل کے ارادہ سے فعل کا مطالبہ ہے، اور یہ عادیاً وشرعاً ایسے شخص سے محال ہے جس کو امر کا شعور نہ ہو، اسی طرح انہوں نے بلوغ کی

<sup>(</sup>۱) کشف الاسرار ۲۳۸/ ۲۳۸\_

<sup>(</sup>٢) شرح التلويح عَلَى التوضيح ٢ ر ١٦٣، ارشا دافعو ل رص ١١\_

شرط لگائی ہے اور جنون اور عنه (کم عقلی) کواہلیت کے عوارض میں سے شار کیا ہے (۱)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: ''اصولی ضمیم''۔

# تلاوت

#### تعريف:

ا - تلاوت: تلاسے ماخوذ ہے جس کامعنی پڑھنا ہے، اور بیغل پیچھے چلنے کے معنی میں بھی آتا ہے (۱)۔

اصطلاح میں: تلاوت کا معنی پڑھناہے۔ فرمان باری ہے:
"یَتُلُوا عَلَيْهِم آیَاتِهِ" (جو ان کو اس کی آیتیں پڑھ کر ساتا
ہے)،اور فرمان باری: "یَتُلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ" (اوروہ اسے اسی
طرح پڑھتے ہیں جس طرح اس کے پڑھنے کاحق ہے) کی تفییر اوامر
ونواہی کی تعمیل سے کی گئے ہے، لیعنی اس کے حرام کوحرام سمجھنا اور حلال کو
حلال سمجھنا اور اس کے نقاضے یومل کرنا (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ترتيل:

۲- ترتیل کا معنی لغت میں: گھر ناہے، کہا جاتا ہے:"دِتلت القوآن توتیلا" لیعنی میں نے قرآن کو گھر گھر کر پڑھا، عجلت نہیں کی (۵)۔

اصطلاح میں: یہ اطمینان کے ساتھ تھہر تھہر کر پڑھنا، حروف

- (۱) المصباح ،القاموس ماده: "تلو' \_
- (۲) سورهٔ آل عمران ر ۱۶۴ ، نیز د کیجئے:تفسیر القرطبی ۲۲۴ ۲۲۴
  - (۳) سورهٔ بقره در ۱۲۱ ـ
  - (۴) تفسیر قرطبی ۱۸۲۸ ـ
  - (۵) المصماح ماده: "رتل" ـ

# تكني

و مکھئے:'' کنیت''۔

<sup>(</sup>۱) ارشادالفحول رص ۲، المتصفى ار ۴۰، کشف الأسرار ۲۴۸، فواتح الرحموت ار ۱۸۳۳، ۲۳ طبع بولاق \_

اور حرکتول کو واضح کرناہے، یہ خوبصورت اور ہموار دانت سے تشبیہ دینے کے طور پرہے (۱)۔

ترتیل اور تلاوت (بمعنی قراءت) کے درمیان نسبت بیہ ہے کہ تلاوت عام ہے اور ترتیل خاص ہے، لہذا ہرترتیل تلاوت ہے، کیکن ہرتلاوت ترتیل نہیں۔

#### ب-تجويد:

سا- ہرحرف کواس کاحق اوراس کامستحق دینا، حرف کےحق سے مراد حرف کے خابت ذاتی صفت مثلاً'' شدت''اور'' استعلاء'' ہے۔ حرف کے ستحق سے مراد وہ صفت ہے جوصفات ذاتیہ لاز مہسے پیدا ہو، مثلاً ''تنخیم' وغیرہ۔ تجوید تلاوت سے'' خاص'' ہے، دیکھئے:'' تجوید تلاوت سے'' خاص'' ہے، دیکھئے:'' تجوید تلاوت سے'' خاص'' ہے، دیکھئے:'' تجوید ''۔

:סבו – מבנ

ہ - حدر کامعنی تیزی سے پڑھنا ہے۔ یہ بھی تلاوت سے خاص ہے۔

### اجمالي حكم:

۵- مسلمان قرآن کریم کے معانی کو بیجھنے، اس کے احکام کی تطبیق اوراس کی حدود کو قائم کرنے کے پابند ہیں، اسی طرح وہ قرآن کریم کے الفاظ کی تصبح اوراس طریقہ پرحروف کی ادائیگی کے پابند ہیں جو ائمہ قراءت سے ماخوذ ہے، جس کا سلسلہ نبی کریم علیا تی سے ماخوذ ہے، جس کا سلسلہ نبی کریم علیا تی ساتھوں نے کون کی دو علماء نے بلا تجوید قراءت کوئن قرار دیا ہے، چنا نچہ انہوں نے کون کی دو قسمیں بیان کی ہیں: جلی وخفی ۔ اور کون سے مراد الفاظ میں پیدا ہونے والا ایساخلل ہے جواس کو بگاڑ دے، البتہ کون جلی بالکل واضح بگاڑ اور نقص پیدا کرتا ہے جس کو علماء قراءت اور دوسرے حضرات بھی انقص پیدا کرتا ہے جس کو علماء قراء ت اور دوسرے حضرات بھی

کیسال طور پر سمجھ سکتے ہیں، اور اس سے مراد اعراب میں غلطی کرنا ہے، اور کن خفی میں ایسانقص پیدا ہوتا ہے جس کو خاص طور پر علماء قراءت اور ائمکہ اداء ہی سمجھ سکتے ہیں جنہوں نے اس کو علماء کی زبانوں سے سکھا اور اہل اداء کے الفاظ سے اس کو صحح طور پر محفوظ کیا ہے (۱)۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز میں قرآن پڑھنارکن ہے، اس کے کہ فرمان باری ہے: "فَاقُرءُ وا مَاتَیَسَّرَ مِنْهُ"<sup>(۲)</sup> (سوتم لوگ جتنا قرآن آسانی سے پڑھا جاسکے پڑھ لیا کرو)، البتہ اس فریضہ (نماز) کے لئے سورہُ فاتحہ کی تعیین میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

نماز سے باہر کثرت سے قرآن کریم کی تلاوت کرنامستحب ہے۔
اللہ تعالی نے اس کے عادی لوگوں کی تعریف میں فرمایا ہے: "یَتُلُونَ وَیَاتِ اللّٰہ آنَاءَ اللّٰیٰلِ "(") (پیلوگ اللّٰہ کی آیوں کو اوقات شب میں پڑھتے ہیں)۔ اور صححین میں حضرت ابن عمر کی روایت ہے:
"لا حسد إلا في اثنتین: رجل آتاه الکتاب و قام به آناء الليل و آناء النهار "(م) (وو شخصوں پررشک ہوسکتا ہے: ایک تو وہ شخص جس کو اللہ نے قرآن دیا، اور وہ اس کو رات میں اوردن میں پڑھتا ہے)، اور سنن تر ذکی میں حضرت ابن مسعود کی روایت میں پڑھتا ہے)، اور سنن تر ذکی میں حضرت ابن مسعود کی روایت بعشر امثالها "(می نے قرآن کا ایک حرف پڑھا اس کو ایک بعشر امثالها" (میں نے قرآن کا ایک حرف پڑھا اس کو ایک نیکی ملے گی اور ہر نیکی دس گئی ہوگی)۔

- - (۲) سورهٔ مزمل ر۲۰\_
  - (۳) سورهٔ آل عمران رساا ـ
- (٣) حدیث:"لاحسد إلا علی اثنتین:رجل آتاه الکتاب و قام به آناء اللیل" کی روایت بخاری (الفتح ۹ مر ۷۵ ـ کے کے طبح السّلفیہ )نے کی ہے۔
- (۵) حدیث: "من قرأ حرفا من کتاب الله، فله به حسنة و الحسنة بعشر أمثالها "کی روایت تر مذی (۵/۵) اطبح الحلی ) نے کی ہے، اور کہا: بیحدیث "حسن صحح" ہے۔

حضرت ابوسعید خدری خضور علی سینقل کرتے ہیں : "یقول الرب عزوجل: من شغله القرآن و ذکری عن مسألتی أعطیته أفضل ما أعطی السائلین، و فضل کلام الله علی سائر الکلام کفضل الله علی خلقه" (الله عزوجل فرما تا ہے: جوقر آن پڑھناور میرے ذکر میں مشغول رہنے کی وجہ سے مجھ سے نہ ما نگ سکے، میں اس کوالی نعمت دیتا ہوں جوان تمام چیزوں سے بہتر ہے جومیں ما نگنے والوں کودیتا ہوں، اللہ کے کلام کی دوسرے کلاموں پروہی فضیلت ہے جواللہ تعالی کی فضیلت مخلوق پر ہے)۔

### تلاوت قرآن کے آداب:

۲ - تلاوت قرآن کے لئے وضوکر نامسخب ہے، اس لئے کہ یہ سب سے افضل ذکر ہے، فرمان نبوی ہے: ''إنبی کر هت أن أذکر الله عزو جل إلا على طهر'' ( مجھے پندنہیں کہ اللہ کا ذکر طہارت کے بغیر کروں )۔

امام الحرمین نے کہا: لیکن بے وضوآ دمی کے لئے قرآن پڑھنا جائز ہے، اس لئے کہ ثابت ہے کہ رسول اللہ علیقی بلاوضوقر آن پڑھتے تھے(۳)۔

اگر دوران قراءت ریح خارج ہوجائے تو پڑھنا بند کردے یہاں تک کمکمل طور پررت خارج ہوجائے ،اورجنبی اور حا نضہ عورت کے لئے قرآن پڑھنا حرام ہے، ان کے لئے قرآن دیکھنا اور اس کودل میں گزارنا جائز ہے۔جنبی کے لئے قرآن پڑھنے میں ابن عباسٌ کوئی حرج نہیں سمجھتے تھے، یہی طبری اور ابن المنذر کا قول ہے (۱) نجس منہ سے قرآن پڑھنا مکروہ ہے،اورایک قول کےمطابق حرام ہے جیسے نجس ہاتھ سے قرآن چھونا، یاک صاف جگہ میں قرآن پڑھنامسنون ہے، اوراس کے لئے سب سے بہتر جگہ مسجد ہے، کچھ حضرات نے حمام اور راستہ میں قرآن پڑھنا مکروہ قرار دیا ہے، امام نووی کے یہاں ان دونوں جگہوں پر قرآن پڑھنا مکروہ نہیں، شعبی سے مروی ہے کہ بیت الخلاءاور چکی گھر میں جب کہ چکی چل رہی ہوقر آن پڑھنا مکروہ ہے، مستحب ہے کہ قرآن پڑھنے والا خشوع و و قار کے ساتھ قبلہ رو سر جھکائے بیٹھے، اور تعظیم وصفائی کی خاطر مسواک کرنامستحب ہے۔ ابن ماجہ میں حضرت علی کی موتوف اور'' ہزار'' میں سند جید کے ساتھ مرفوع روايت ہے: "إن أفواهكم طرق للقرآن فطيبوها بالسواک"(۲) (تمہارے مندقرآن کے راستے ہیں، لہذا ان کو

<sup>(</sup>۱) الإنقان الر ۱۰۴، التبيان في آ داب تملة القرآ ن للنو وي رص كـ اوراس كـ بعد كے صفحات ـ

حدیث:"یقول الرب عزوجل من شغله القرآن....." کی روایت ترمذی (۱۸۴/۵ طبح الحلمی )نے کی ہے،اوراس کوحسن قراردیاہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنبي كرهت أن أذكر الله عزوجل إلا على طهر" كی روایت ابوداوُد(ار ۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے كی ہے، ابن حبان (۱۸۸/۲ الاحمان طبع دارالكتب العلميه ) نے اس کوشیح قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کان یقوا مع الحدث ....." کی روایت جمیں کتب سنن و آثار میں ان الفاظ کے ساتھ نہیں ملی، البته اس کے لئے حضرت عائش گلی اس حدیث سے استدلال کیا جاسکتا ہے: "کان یذکو الله علی کل أحیانه" (رسول الله علی کل أحیانه" (رسول الله علی کل روایت مسلم ( ۲۸۲ طبع الله علی کی روایت مسلم ( ۲۸۲ طبع

ت انحلنی ) نے کی ہے، بخاری نے اس کا ذکر معلقاً کیا ہے، عینی نے کہا: اس حدیث اور باب کی دوسری احادیث کوذکر کرکیبخاری جنبی اور حائفنہ کے لئے قرآن پڑھنے کے جواز پر استدلال کرنا چاہتے ہیں، کیونکہ ذکر عام ہے خواہ قرآن کی صورت میں (عمدة القاری ۲۷۳ ۲۷۴ طبح المبیر ہیہ)۔

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۱۳ م ۲۵ طبع المنيرييه

<sup>(</sup>۲) حدیث: (ن أفواهکم طرق للقرآن فطیبوها بالسواک کی روایت این ماجه(۱۲۰۱ طبع الحلمی) نے حضرت علیؓ سے موقوفاً کی ہے، بوصیری نے کہا:

اس کی اساد ضعیف ہے، اور اس کی روایت بزار نے قریب قریب انہی الفاظ میں مرفوعاً کی ہے، جبیبا کہ کشف الاً ستار (۲۲۲۱ طبع الرسالہ) میں ہے، اور بیثی نے کہا: اس کے رجال ثقة ہیں (جمح الزوائد ۲۸۲۲ طبع القدی)۔

مسواک کے ذریعہ پاکیزہ بناؤ) اوراگر پڑھناروک دے پھرجلدہی دوبارہ مسواک کرنا دوبارہ پڑھے تواستعاذہ کے استخباب کا تقاضا ہے کہ دوبارہ مسواک کرنا بھی مستحب ہو، اور قراءت سے قبل استعاذہ مسنون ہے، کیونکہ فرمان باری ہے: "فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرُآنَ فَاسُتَعِدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ،" (اللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ، (۱) (توجب آپ قرآن پڑھنے کیس توشیطان مردود (کے شر) سے اللّہ کی پناہ ما نگ لیا تیجے) ۔ یعنی جب قرآن پڑھنے کا ارادہ ہو۔

بعض حضرات نے کہا: ظاہرامری وجہ سے استعادہ واجب ہے،
اوراگرراہ چلتے ہوئے آن پڑھرہا ہواورکسی کوسلام کیا، پھر دوبارہ
پڑھنے لگا تو دوبارہ استعادہ کرنا بہتر ہے۔ استعادہ کا بہتر و پہندیدہ
طریقہ بیہ کہ کہے: "أعوذ با لله من الشیطان الرجیم" (میں
اللّہ کے بعد بیاضافہ کرتے تھے: "السمیع العلیم"، اور جمزہ سے
اللّٰہ کے بعد بیاضافہ کرتے تھے: "السمیع العلیم"، اور جمزہ سے
"أستعید"، "نستعید" اور "استعدت" مروی ہے، حفیہ میں
سے صاحب" الہدائی" نے آئی کو اختیار کیا ہے، کیونکہ بیقر آئی الفاظ
کے موافق ہے، اور یہاں استعادہ کے پھھاور بھی الفاظ ہیں (۲)۔
طوانی نے اپنی" جامع" میں کہا: استعادہ کی کوئی آخری صدنیں،
جو چاہے کم کرے اور جو چاہے بڑھائے، اور ابن الجزری کی" النشر"
جو چاہے کم کرے اور جو چاہے بڑھائے ، اور ابن الجزری کی" النشر"
میں ہے: انکہ قراء ت کے یہاں مختار، استعادہ کو باند آ واز سے کہنا
میں جے، بعض حضرات کے نزد یک مطلقاً آہتہ کہ گا، ایک قول ہے کہ
"فاتحہ" کے علاوہ میں آہتہ کے گا، انکہ نے مطلقاً استعادہ میں بلند
"وازکومختارکہا ہے، جب کہ ابوشامہ نے اس میں ایک قیدلگائی ہے جو

ضروری ہے، وہ یہ ہے کہ کوئی سننے والا موجود ہو، انہوں نے کہا: اس لئے کہ بلندا واز سے استعاذہ کرنے میں قراءت کی خاص علامت کا اظہار ہے، جیسے تلبیہ اور تکبیرات عیدین کو بلندا واز سے کہنا۔

بلندآ واز سے کہنے کا ایک فائدہ بیہ ہے کہ سننے والا شروع قراءت سے اس پر کان رکھے گا اور قراءت کا کوئی حصہ اس سے جھوٹ نہیں سکے گا، جب کہا گرآ ہتہاستعاذہ کرے گاتو سننے والے کواس وقت علم ہوگا، جب کہ کچھ قراءت ہو چکی ہوگی، نماز کے دوران اور نماز سے باہر قراءت کے درمیان فرق کی وجہ یہی ہے۔انہوں نے کہا:استعاذہ آہتہ کرنے سے کیا مراد ہے اس میں متاخرین کی رائیں الگ الگ ہیں: جمہور کے نز دیک اس سے مراد ہلکی آ واز سے کہنا ہے، لہذا زبان سے اس کی ادائیگی اور خود کو سنانا ضروری ہے، ایک قول ہے کہ اس ہے مراداس کو چھیادینا ہے بعنی دل میں کہہ لے، زبان پر نہ لائے، انہوں نے کہا: اگر قرأت بند كرنے كے لئے ياكسى اجنبى كلام خواه سلام کا جواب ہو، کے ذریعہ قراءت کوروک دیتو استعاذہ از سرنو کرے گا،ادراگر کلام قراءت سے متعلق ہوتو استعاذہ از سرنونہیں كرے گا۔انہوں نے کہا: اور استعاذہ سنت كفابيہ ہے يا سنت عين، ایعنی اگر جماعت ایک ساتھ قر آن پڑھے تو کیاان میں سے سی ایک کا استعاذہ کرلینا کافی ہے جیسا کہ کھانے کے لئے بسم اللہ کہہ لینا، یا نہیں؟ اسلیلے میں مجھے کوئی صراحت نظرنہیں آئی، بظاہر سنت عین ہے،اس لئے کہ مقصد پڑھنے والے کا اللہ کی بناہ تلاش کرنا ہے، تا کہ شیطان کے شرسے پچ سکے،لہذاکسی ایک کا استعاذہ کرلینا دوسرے کی طرف سے کافی نہ ہوگا(۱)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ محل ر ۹۸\_

ر) الإنقان رص ۴۰،۵۰۱، البر مان فی علوم القرآن ۲۰۹۱ -۲۰ شائع کرده دار المعرفه، نیز دیکھئے: اصطلاح ''استعاذه'' فقره نمبراا ( ۲۸ ) ، التهیان فی آ داب جملة القرآن رص ۴۴، ۴۷۔

<sup>(</sup>۱) البرمان في علوم القرآن ار۲۰۴۰،الإ تقان ۱۸۵۰، نيز د يکھئے: اصطلاح "إسرار' فقره نمبر ۱۷ (۱۲) -

### بسم الله كهنا:

ے - تلاوت کا ایک اوب ہے کہ سورہ براءت کے علاوہ ہر سورہ کے شروع میں بہم اللہ پڑھنے کی پابندی کرے، اس لئے کہ اکثر علاء کے بزدیک بردیک ہے۔ آگر اس میں کوتا ہی کرے گا تو اکثر کے نزدیک قر آن ختم ہونے میں کچھکی رہ جائے گی، اور اگر درمیان سورت سے پڑھے تو بھی بہم اللہ پڑھنا مستحب ہے، امام شافعی نے اس کی صراحت کی ہے جیسا کہ عبادی نے نقل کیا ہے۔ قراء نے کہا: آیت کریہ: ''إِلَيْهِ يُورُدُ عِلْمُ السَّاعَةِ ''(۱) (اسی (اللہ) کی طرف قیامت کے علم کا حوالہ دیا جاسکتا ہے)، نیز ''وَھُو الَّذِیْانشَا کہ جیسی دوسری آیات پڑھتے وقت بھم اللہ کہنے کی تاکیدزیادہ ہے، کیونکہ جیسی دوسری آیات پڑھتے وقت بھم اللہ کہنے کی تاکیدزیادہ ہے، کیونکہ میں میں مرامعلوم ہوتا ہے اور اس میں ضمیرکوشیطان کی طرف لوٹا نے کا وہم پیدا ہوتا ہے، ابن الجزری نے مسکلہ کا ذکر کم ہیں سورہ براءت کی درمیانی آیات سے شروع کرنے کے مسکلہ کا ذکر کم ہی لوگوں نے کیا ہے، ابوالحس سخاوی نے یہاں بھم اللہ پڑھنے کی صوراحت کی ہے، کیک جورائی نے کہان ہم اللہ پڑھنے کی صوراحت کی ہے، کیکن جمری نے اس کی تردیدگی ہے کہا تو کہا ہے، ابوالحس سخاوی نے یہاں بھم اللہ پڑھنے کی صوراحت کی ہے، کیونکہ میں جوراحت کی ہے، کیکن جعری نے اس کی تردیدگی ہے اس کی تو دیا ہی کہا تھی جو کہا ہے، ابوالحس سخاوی نے یہاں بھم اللہ پڑھنے کی صوراحت کی ہے، کیکن جعری نے اس کی تردیدگی ہے کہا۔

#### نبت:

۸ - دوسرے اذکار کی طرح قرآن پڑھنے کے لئے بھی نیت کی ضرورت نہیں، ہاں اگر نمازے باہر پڑھنے کی نذر مانی ہوتو نذر یا فرض کی نیت کرنا ضروری ہے (<sup>(4)</sup>۔

### ترتيل:

9- ترتیل کے ساتھ قرآن پڑھنا مسنون ہے، فرمان باری ہے:

"وَرَتُلِ القُرُآنَ تَرُتِيلًا" (اور قرآن خوب صاف صاف
پڑھئے) ، سنن ابی داؤد وغیرہ میں حضرت ام سلمہ سے مروی ہے: "أنها
نعت قراء قرسول الله عَلَيْتُ قراء ق مفسرة حوفا حوفا" (۲)
(انہول نے حضور عَلِی ہے کے پڑھنے کا طریقہ یہ بیان کیا کہ آپ ہر
منک کوالگ الگ کر کے پڑھتے تھے) بخاری شریف میں ہے: "أنه
سئل عن قراء قرسول الله عَلَيْتُ فقال کانت مدّاً، ثم قرأ
بسم الله الرحمن الرحیم یمد الله ویمد الرحمن ویمد الرحیم ، "" (حضرت انس سے حضور عَلِی کی قراءت کے بارے میں دریافت کیا توانہوں نے بتایا: آپ مدے ساتھ قراءت کرتے میں دریافت کیا توانہوں نے بتایا: آپ مدے ساتھ قراءت کرتے الله الرحمن الرحیم ، پڑھی، "بسم الله الرحمن الرحیم" ویمد کے ساتھ قراءت کرتے الله ، کو کینے کر پڑھا اور "الرحیم" کو کھنے کر پڑھا )۔

صحيحين مين حضرت ابن مسعودٌ سروايت ہے: "أن رجلا قال له إني أقرأ المفصل في ركعة واحدة فقال: هذًّا كهذّ الشعر (يعني الإسراع بالقراء ة) إن قوما يقرء ون القرآن لا يجاوز تراقيهم ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه نفع "(١٠) (ان

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فصلت ۱۷۸ س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أنعام را ۱۶ ا\_

<sup>(</sup>٣) البربان في علوم القرآن ار ٢٠١٠ ، الإنقان ار ٢٠١٠ • ١ ، نيز ديكھئے: النشر في القراءات العشر ار ٢٥٩ ـ

<sup>(</sup>٣) الإتقان اله١٠٤٠١-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مزمل رسم۔

<sup>(</sup>۲) حدیث اُم سلمه: " أنها نعتت قراءة رسول الله عَلَيْتِ ...... " کی روایت ابوداؤد (۲۸ م ۲۹۲ شخیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲۳۲،۲۳۱ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوسیح قراردیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث اُنس: ''أنه سنل عن قراءة رسول الله عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنُ اللهِ عَلَيْنِ اللهِي عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِي عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِي عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَل

<sup>(</sup>٣) حديث: "قول ابن مسعود هذًّا كهذّ الشعر، عن أبي وائل ـ شقيق بن سلمة ـ جاء رجل إلى ابن مسعود فقال: قرأت المفصل

سے ایک شخص نے کہا: میں مفصل ایک ہی رکعت میں پڑھتا ہوں، تو انہوں نے کہا: جیسے جلدی جلدی شعر پڑھتے ہوو سے پڑھ گئے، بہت سے لوگ قرآن ایسا پڑھتے ہیں کہ ان کی ہنسلی سے نیچ نہیں اتر تا الیکن قرآن ایسا پڑھتے ہیں کہ ان کی ہنسلی سے نیچ نہیں اتر تا الیکن قرآن جب دل میں اتر تا ہے اور جمتا ہے تو فائدہ دیتا ہے ) اور آجری نے ''حملة القرآن' میں حضرت ابن مسعود سے روایت کی ہے اور کہا ہے کہ قرآن کو مجور کی طرح نہ بھیرو، اس کو اشعار کی طرح جلدی جلدی الدی نہ پڑھو، اس کے عجائبات پر گھرواور اس سے دلوں میں حرکت پیدا کرو، کسی کوبس سورہ ختم ہونے کی فکر نہ ہو۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بہت زیادہ تیزی سے پڑھنا مکروہ ہے، انہوں نے کہا: ترتیل کے ساتھ ایک جزو پڑھنا اتنی دیر میں بلاترتیل دواجزاء پڑھنے سے فضل ہے۔

ترتیل غور وفکر کرنے کے لئے مستحب ہے،اس کئے کہ بیاحترام و تعظیم سے زیادہ قریب اور دل میں زیادہ اثر کرنے والا ہے،اور اسی وجہ سے مجمی کے لئے ترتیل مستحب ہے، حالانکہ وہ قرآن کا مطلب نہیں سمجھتا۔

قراء کے یہاں میر مختلف فیہ مسئلہ ہے کہ ترتیل کے ساتھ کم پڑھنا بہتر ہے یا تیزی کے ساتھ زیادہ پڑھنا۔ بعض قراء نے یہ بڑی عمدہ بات کہی ہے کہ ترتیل کے ساتھ پڑھنے کا ثواب حیثیت کے لحاظ سے بڑا ہے، اور زیادہ پڑھنے کا ثواب تعداد میں بڑا ہے، اس لئے کہ ہر حرف پر دس نیکیاں ہیں۔

کمال ترتیل جیسا که زرکش نے کہاہے، یہ ہے کہ الفاظ کی تفخیم، حروف کو الگ الگ پڑھنا، جہاں ادغام نہیں وہاں کسی حرف کو دوسرے میں مغم نہ کرنا۔ بعض حضرات نے کہا: یہ ترتیل کا ادنی درجہ ہے۔ ترتیل کا اعلی طریقہ ہیہ ہے کہ الفاظ کوحسب درجہ پڑھے، اگردھمکی

#### تربر:

\*ا - تدبر کے ساتھ سمجھ کرقر آن پڑھنا مسنون ہے، کہی سب سے بڑا مقصد اور سب سے ہم مطلوب ہے، اس سے شرح صدر ہوتا ہے اور دل منور ہوتے ہیں، فرمان باری ہے: "کِتَابٌ أَنُو لَناهُ إِلَیٰکَ مُبَارَکٌ لِیکَ بَیْرَتُ وَ الْیٰاتِهِ" (ایر قرآن) ایک بابر کت کتاب ہے جس کوہم نے آپ پر نازل کیا ہے تا کہ لوگ اس کی آیوں میں فور کریں)۔ نیز فرمایا: "أفلا یَتَدَبَّرُونَ الْقُرُآنَ أَمُ عَلَی قُلُوبٍ کُریں)۔ نیز فرمایا: "أفلا یَتَدَبَّرُونَ الْقُرُآنَ أَمُ عَلَی قُلُوبٍ کُریں)۔ نیز فرمایا: "أفلا یَتَدَبَّرُونَ الْقُرُآنَ أَمُ عَلَی قُلُوبٍ کُریں)، نیز فرمایا: "گوگ قرآن میں غور نہیں کرتے یا دلوں پر قفل لگر ہے ہیں)، اور اس کا طریقہ ہے کہ ہر ہر لفظ کے مفہوم پرغور وفکر کرنے میں دل کولگائے رکھے، تا کہ ہر آیت کا معنی سمجھ میں آئے، اور اوامرونواہی پرغور کرے، اس کے مقبول ہونے کا اعتقادر کھے، اگر کوئی استخفار کرے، اگر آیت رحمت آئے توخوش ہوکر دعا کرے، اگر آیت سنزیہ آئے تو معذرت اور عذا برآ یت تنزیہ آئے تو اللہ کی عذاب آئے توسیم جائے اور پناہ مائے، آیت تنزیہ آئے تو اللہ کی عذاب آئے توسیم جائے اور پناہ مائے، آیت تنزیہ آئے تو اللہ کی یا کی اور عظمت بیان کرے، دعا آئے تو گڑ گڑائے اور دعامائے (اس)۔ یا کی اور عظمت بیان کرے، دعا آئے تو گڑ گڑائے اور دعامائے (اس)۔

### ایک آیت کوباربار پڑھنا:

اا - ایک آیت کو بار بار پڑھنے اور دہرانے میں کوئی حرج نہیں ہے،

- (۱) النشر فی القراءات العشر ار ۲۰۷۷ اور اس کے بعد کے صفحات، الإ تقان ۱/۲۱، التبیان رص ۴۸۸۔
  - (۲) سورهٔ ص ۱۹۷
  - (۳) سورهٔ محدر ۲۲۰ <u>ـ</u>
- (۴) الاتقان رص ۱۰۱، البربان في علوم القرآن ار ۵۵، التعبيان في آ داب حملة القرآن رص ۸۵\_

کے الفاظ ہوں تو دھمکی کے انداز میں تلفظ کرے، اور اگر تعظیم کے الفاظ ہوں تو تعظیم کے الفاظ ہوں تو تعظیم کے اندازیرالفاظ کوادا کرے(۱)۔

الليلة في ركعة ، فقال: هذًّا كهذّ الشعر" كى روايت بخارى (الْقُّ ٢٨٥٥ طبع السلفيه) اورمسلم (١٨٥٦ طبع لحلبي) نے كى ہے۔

سنن نسائی وغیره میں حضرت ابو ذراً سے روایت ہے: "أن النبي عَلَيْهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ عَبَادُکَ " (آیک رات صح کک آپ عَلَیْ مِی آیت دہرات رہے: "إِنْ تُعَذِّبُهُمُ فَإِنَّهُمُ عِبَادُکَ " (تواگر آنہیں عذاب دے تو میترے بندے ہیں))۔

### تلاوت کے وقت رونا:

17 - تلاوت قرآن کے وقت رونا اور جو نہ رو سکے اس کے لئے رونے کی کیفیت بنانا، ثم انگیزی اور خشوع کا اظہار کرنامستی ہے، فرمان باری ہے: "وَیَجِرُّونَ لِللَّا ذُقَانِ یَبْکُونَ وَ یَزِیدُهُمُ خُشُوعًا" (۲) (اور ٹھوڑیوں کے بلگرتے ہیں روتے ہوئے اور یر قرآن) ان کا خشوع اور بڑھا دیتا ہے)۔

صحیحین میں بیرحدیث ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ نے حضور علیہ کہ حضرت ابن مسعودؓ نے حضور علیہ کو قرآن پڑھ کرسنایا، اور اسی حدیث میں ہے: فاذا عیناہ تذرفان "(میں کیا دیشا ہوں کہ حضور علیہ کی آنکھوں سے آنسوجاری ہیں)۔

حضرت سعد بن ما لک سے مرفوع روایت ہے: "إن هذا القر آن نزل بحزن فإذا قرأتموه فابكوا، فإن لم تبكوا فتباكوا" (م) (يقر آنغم كساتھ نازل ہوا ہے، لہذا جبتم

### (۱) سورهٔ ما نکده بر ۱۱۸

حدیث: قام بآیة یو ددها حتی أصبح ..... كی روایت ابن ابوشیه (۲۷۷ م ۲۵ م شاکع کرده الدار السلفیه) اور حاکم (۱۷ اسلام طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو محتج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔ نیز دیکھئے: الا تقان ۱۷۰۱، التبیان فی آ دا بیملة القرآن س ۲۶۸۔

- (۲) سورهٔ اسراء ۱۰۹۰
- (۳) حدیث: "قراء ة ابن مسعود....." کی روایت بخاری (الفتی ۱۹ م ۹۹ طبع السافیه) نے کی ہے۔
- (٣) حدیث: إن هذا القرآن نزل بحزن کی روایت این ماجی

اس کی تلاوت کر وتو رو وَاورا گرنه روسکوتو رونے کی صورت بناؤ )۔

### عده آواز میں پڑھنا:

سا - عده اورخوش آواز میں قرآن پڑھنامستی ہے، اس کی دلیل ابن حبان وغیرہ کی حدیث ہے:''و زینوا القرآن بأصواتکم''(۱) (قرآن کوانی آوازول سےخوشنما بناؤ)۔

امام شافعی نے فرمایا: الحان (خوش آواز) سے پڑھنے میں کوئی حرج نہیں اور رہیے جیزی کی روایت میں ہے: یہ کروہ ہے، رافعی نے کہا: جہورکا قول ہے: اس میں دواقوال نہیں، بلکہ مکروہ اس صورت میں ہے کہ مداور حرکتوں کے اشباع میں حدسے زیادتی کردے، کہ اس کے متجہ میں فتحہ میں فتحہ سے الف، ضمہ سے واؤ اور کسرہ سے یاء نگلے، یا جہاں ادغام نہیں ادغام کردے، اگر اس حد تک نہ پہنچ تو کراہت نہیں، اور ''زوا کد الروض' میں ہے اور صححے بیہ کہ مذکورہ صورت پر حدسے زیادتی حرام ہے، اس کی وجہ سے پڑھنے والے لوفاس کہا جا کے گا، اور سننے والا اگر نکیر نہ کرے تو گنہ گار ہوگا، کیونکہ اس نے اس کے صحح طریقہ کو چھوڑ دیا ہے، انہوں نے کہا: امام شافعی کے کراہت والے قول طریقہ کو چھوڑ دیا ہے، انہوں نے کہا: امام شافعی کے کراہت والے قول سے یہی مراد ہے، اور اس سلسلے میں ایک حدیث ہے: '' افر ؤا القر آن بلحون العرب و أصواتها، و إیا کم و لحون أهل الکتابین و أهل الفسق، فإنه سیجیء بعدی قوم یر جعون بالقر آن

<sup>(</sup>۱۷ ۳۲ م طبع الحلمی ) نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے کی ہے، بوصیری نے'' الزوائد'' میں کہا: اس کی اسناد میں ابورا فغ ہے، اس کا نام اساعیل بن رافع ہے، وہ ضعیف ومتروک ہے، الاتقان اس ۱۷-۱، العبیان فی آ داب حملة القرآن رص ۷۵۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "زینوا القر آن بأصواتکم" کی روایت ابوداو در ۱۵۵/۳ تحقق عزت عبید دعاس) نے حضرت براء بن عازب سے اور دارقطی نے "الافراد" میں حضرت ابن عباس سے حج سند کے ساتھ کی ہے، اسی طرح فتح الباری لابن حجر (۱۳/۳ معجر ۱۹/۳ طبح السلفیہ) میں ہے۔

ترجیع الغناء و الرهبانیة لا یجاوز حناجرهم، مفتونة قلوبهم وقلوب من یعجبهم شأنهم "() (قرآن کوعربول کے لیج اور اہل فتق کے لیج سے اجتناب کرو، کیونکہ میرے بعد ایسے لوگ آئیں گے، جو گانے اور بہانیت کی طرح قرآن پڑھیں گے، قرآن ان کے حلق سے نیچ نہیں اترے گا،ان کے دل اور ان لوگول کے دل جن کوان کی میکیفیت مجملی معلوم ہوفتہ میں مبتلا ہول گے)۔

نووی نے کہا: اچھی آواز سے پڑھنے کا مطالبہ کرنااوراس کو کان لگا کرسننامستحب ہے، اس کی دلیل حدیث صحیح ہے، قراُت کے لئے پچھلوگ جمع ہوجا ئیں اور ترتیب کے ساتھ اس کو پڑھیں، یعنی کوئی ایک حصہ پڑھ کررک جائے دوسرا آدمی اگلاحصہ پڑھے، اس میں کوئی حرج نہیں (۲)۔

# تلاوت میں تفخیم:

۱۴ - قرآن کی تلاوت میں تفخیم مستحب ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''أنزل القرآن بالتفخیم "<sup>(س)</sup> (قرآن تفخیم کے ساتھ نازل کیا گیا) ، ملیمی نے کہا تفخیم سے مراد: مردانہ آواز میں پڑھنا ہے،

(۱) حدیث: "اقرء و ا القرآن بلحون العوب" کا فکر میشی نے جُمِع الزوائد (۱۲۹/۷ طبع القدی) میں کیا ہے اور کہا: اس کی روایت طبرانی نے "الاوسط" میں روایت کی ہے، اس میں ایک نامعلوم راوی ہے، اور اس میں "بقیہ" بھی ہیں۔

- (۲) الإ تقان ار ۷+۱، التبيان في آ داب حملة القرآن رص ۲۱.
- (۳) حدیث: "أنول القرآن بالتفخیم" کی روایت حاکم (۲۳۱/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے، حاکم نے اس کو میح قرار دیا ہے، لیکن ذہبی نے اس پراعتراض کرتے ہوئے کہا: بخدا ایسا نہیں، عوفی (لیعنی محمد بن عبدالعزیز) بالا جماع ضعیف ہے اور بکار (لیعنی ابن عبداللہ) معتمز نہیں، اور حدیث (ابن "ربحیثیت) اور منکر ہے۔

عورتوں کی گفتگو کی طرح کچک دارآ واز میں نہ پڑھے، انہوں نے کہا: امالہ (جس کو بعض قراء نے اختیار کیا ہے) کی کراہت اس میں داخل نہیں ہے، اور ممکن ہے کہ قرآن تفخیم کے ساتھ نازل ہوا ہو، اس کے باوجود جہاں امالہ بہتر ہے اس کی اجازت دے دی گئی ہو<sup>(1)</sup>۔

### بأ وازبلند يرهنا:

10- باندآ واز سے قرآن پڑھنا مستحب ہے اور آہت پڑھنا بھی مستحب ہے، دونوں کے بارے میں روایات بیں، اول الذکر کی مثال صحیحین کی بی حدیث ہے: "ما أذن الله لشيء ما أذن لنبی حسن الصوت یتغنی بالقرآن یجھر به" (اللہ تعالی اس طرح اہتمام سے کوئی چرنہیں سنا جس طرح کہا چھے آ واز والے نبی کی تلاوت قرآن کوسنا ہے جے وہ ترنم کے ساتھ اور بلند آ واز سے پڑھ رہا ہو)، اور آخر الذکر کی مثال ابوداؤد، ترندی اور نسائی کی حدیث ہے: "الجاھر بالقرآن کالجاھر بالصدقة، والمسر بالقرآن کالجاھر بالصدقة، والمسر والا اعلانی صدقہ کرنے والے کی طرح اور آہتہ قرآن پڑھنے والا علانی صدقہ کرنے والے کی طرح اور آہتہ قرآن پڑھنے والا چیکے سے صدقہ کرنے والے کی طرح اور آہتہ قرآن پڑھنے والا چیکے سے صدقہ کرنے والے کی طرح ہور آبودی نے کہا: ان دونوں میں تطبیق کی صورت یہ ہے کہ جہاں ریا کاری کا اندیشہ ہو، یا بلند آ واز سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے سے پڑھنے میں نمازیوں یا سونے والوں کی دل آزاری ہو، وہاں چیکے

- (۱) الإنقان / ۱۰ اور اس کے بعد کے صفحات، البر ہان فی علوم القرآن ار ۲۷ م
- (۲) حدیث: 'ماأذن الله لشيء ما أذن لنبي حسن الصوت'' کی روایت بخاری (الفتح ۱۸/۵۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۵۳۵ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: الجاهو بالقوآن کالجاهو بالصدقة کی روایت ترندی (۳) (۸۰/۵ طبع الحلمی) نے حضرت عقبہ بن عامر سے کی ہے ، اوراس کوحسن قراردیا ہے۔

سے پڑھناافضل ہے، ورنہ بلند آ واز سے پڑھناافضل ہے، اس لئے کہ اس کا فاکدہ سننے والوں تک ہمی پنچ گا، نیز اس لئے کہ بلند آ واز سے قراءت قاری کے دل کو بیدار رکھتی ہے، اور اس سے غور وفکر کے لئے دلجمعی پیدا ہوتی ہے، اس بیدار رکھتی ہے، اور اس سے غور وفکر کے لئے دلجمعی پیدا ہوتی ہے، اس کے کان کو قر آن کی طرف متوجہ کردیتی ہے، نیند کو دور کردیتی ہے اور نشاط میں اضافہ کرتی ہے، اس تطبق کی دلیل سنن ابی داؤر میں صحیح سند کے ساتھ حضرت ابوسعیڈگی روایت ہے کہ رسول اللہ علیقی ہے نے مسجد میں اعتکاف فر ما یا، کچھلوگوں کو بلند آ واز سے قر آن پڑھتے ہوئے سنا تو پر دہ ہٹا کر آ پ علی قبلا نے فر مایا، پھلوگو نے فر مایا: "ألما إن کلکم مناج لربه، فلا یو فیع بعض کم بعضا، ولما یو فع بعضکم علی بعض فی یؤ ذین بعض کم بعضا، ولما یو فع بعضکم علی بعض فی لئو دوسر ہے وہرگز اذیت نہ دے، کوئی بھی دوسر سے سرگوشی کر رہا ہے، لہذا کوئی دوسر ہے کو ہرگز اذیت نہ دے، کوئی بھی دوسر سے سرگوشی سے اور نجی آ واز میں قرآن نہ پڑھے)۔

بعض حضرات نے کہا: کچھ دیر بلند آواز سے اور کچھ دیر آہستہ پڑھے، اس لئے کہ آہستہ پڑھنے والا اکتاجاتا ہے تو آواز او خچی کرکے انس حاصل کرتا ہے، اور بلند آواز سے پڑھنے والاتھک جاتا ہے تو آہستہ پڑھ کر آرام کر لیتا ہے (۲)۔

د مکھ کر قرآن پڑھنا فضل ہے یا بغیر دیکھے؟ ۱۷ - قرآن دیکھ کر پڑھنا فضل ہے یا بغیر دیکھے؟اس کے بارے میں فقہاء کے تین نقطہائے نظر ہیں:

الف قرآن و كيم كر پر هنافضل ب، ال لئے كة آن ميں و كيمنا وعادت ب، و كيم كر پر هناور پر هناورنوں ہوجائے گا۔
عبادت ہے، و كيم كر پر هناور كيمنااور پر هناورنوں ہوجائے گا۔
قاضى حسين اورغز الى اسى ك قائل ہيں، طبرانی ميں ابوسعيد بن عون
علی نے عثمان بن عبيدالله بن اورث تقفی سے اور انہوں نے اپنو دادا سے
روایت كی ہے كه رسول الله علي في نے فرمایا: "قراء قالر جل في غير
المصحف ألف درجة، وقراء ته في المصحف تضاعف على
المصحف ألف درجة، وقراء ته في المصحف تضاعف على
ذلك ألفي درجة "(۱) (بغير و كي قرآن پر هنے كا ثواب ايك ہزار
خار آن و كيم كر پر هنے كا ثواب اس سے دوہزار گنازیادہ ہے)۔
حضرت عائش من م فوعاً روایت ہے: "النظر في المصحف
عبادة، و نظر الولد إلى الوالدين عبادة" (۲) (قرآن ميں

دیکھناعبادت ہے، اولاد کا اپنے والدین کودیکھناعبادت ہے)۔ ب- ابو محمد بن عبدالسلام کی رائے ہے کہ حفظ سے پڑھنا افضل ہے، س لئے کہ پڑھنے کا مقصد تدبر ہے، کیونکہ فرمان باری ہے: "لِیکَدَّبُرُوُا آیاتِہ" (تاکہ لوگ اس کی آیتوں میں غور کریں)، اور عادت گواہ ہے کہ قرآن میں دیکھنے سے اس مقصد میں خلل آتا ہے، لہذاد کی کریڑھنام جوح ہوگا۔

ج-نووی نے'' الأ ذكار'' میں كہا: اگر حفظ سے قرآن پڑھنے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ألا إن كلكم مناج لربه ......" كى روایت ابوداؤد (۸۳/۲ محتیق عزت عبید دعاس) نے كی ہے، ابن عبدالبر نے اس كو محتح قرار دیا ہے جیسا كه شرح الزرقانی علی مؤطا مالك (۱۸ ۱۳۸ طبع المكتبة التجارية الكبرى) میں ہے۔

<sup>(</sup>٢) الإنقان ٧٤٠١٠٨٠١٠ البربان في علوم القرآن الر ٦٣٣م، ٦٣٣م\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'قراء قالر جل فی غیر المصحف …… '' کی روایت پیثمی نے مجمع الزوائد (۷ م ۱۹۵ طبع القدی) میں کی ہے، پیثمی نے کہا: اس کی روایت طبرانی نے کی ہے، اس میں ابوسعید بن عون ہے، ابن معبد نے ایک روایت میں اس کو تقداورایک روایت میں ضعیف کہا ہے، اس کے بقیدر جال تقدیمیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "النظر فی المصحف عبادة، و نظر الولد إلی الوالدین عبادة" کی روایت ابن ابی الفرائی نے کی ہے جبیبا کہ الآلی للسیوطی (۲) ۳۳۲ ، شائع کردہ دارالمعرفہ) میں ہے، اس کی اسنا دمیں محمد بن زکر یا غلابی ہے، اس پر حدیث گھڑنے کا الزام ہے، جبیبا کہ میزان الاعتدال للذہبی (۳۲۰ ۵۵ طبح الحلی) میں ہے۔

<sup>(</sup>m) سورهٔ ص ر ۲۹\_

والے کو دیکھ کر پڑھنے کے مقابلہ میں زیادہ تدبر،غور وفکر اور دلجمعی حاصل ہوتو حفظ سے پڑھنا فضل ہے،اورا گر دونوں برابر ہوں تو دیکھ کر پڑھنا فضل ہے۔انہوں نے کہا:سلف کی مرادیمی ہے (۱)۔

لوگوں سے گفتگو کے لئے تلاوت قرآن کوروک دینا:

اس سے گفتگو کے لئے قراءت روک دینا مکروہ ہے، حلیمی نے کہا:

اس لئے کہ اللہ کے کلام پر کسی دوسرے کے کلام کوتر جیج دینا مناسب نہیں
ہے، ہیہ قی نے اس کی تائیداس صحیح روایت سے کی ہے جس میں وارد ہے
کہ ابن عمر قرآن پڑھتے تو فارغ ہونے سے بل بات نہیں کرتے تھے،
نیز ہنسنا، کھیلنا اور غافل کرنے والی چیز دیکھنا مکروہ ہے (۲)۔

# عجمی زبان میں قر آن پڑھنا:

۱۸ - عجی زبان میں قرآن پڑھنامطلقاً ناجائزہ، پڑھے والاعربی
میں پڑھسکتا ہو یا نہ پڑھسکتا ہو، خواہ نماز میں ہو یا نماز سے باہر۔امام
ابوصنیفہ سے علی الاطلاق جواز منقول ہے،امام ابویوسف وجمہ سے اس
شخص کے لئے جواز منقول ہے جوعربی میں اچھی طرح نہیں پڑھسکتا،
لیکن'' شرح البر دوی'' میں ہے کہ امام ابوصنیفہ نے اس سے رجوع
لیکن'' شرح البر دوی'' میں ہے کہ اس سے قرآن کا اعجاز جومقصودہ
کرلیا ہے،ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ اس سے قرآن کا اعجاز جومقصودہ
ہے ختم ہوجاتا ہے، قفال سے منقول ہے: فارسی میں قراء ت ممکن
نہیں،ان سے دریافت کیا گیا تب تو کوئی قرآن کی تفییر نہیں کرسکتا؟
انہوں نے فرمایا: ایسانہیں، تفییر کی صورت میں جائز ہے کہ وہ بعض
مرادالی کا ادراک کرسکے اور بعض تک رسائی حاصل نہ کرسکے، لیکن
مرادالی کا ادراک کر سکے اور بعض تک رسائی حاصل نہ کرسکے، لیکن
اگر فارسی میں قرآن پڑھنا چاہے تو اللہ تعالی کی مکمل مراد کو ذکر نہیں
کرسکتا، اس لئے کہ ترجمہ ایک لفظ کی جگہ دوسرا مناسب لفظ رکھنا ہے

- (۱) البرمان في علوم القرآن ارا ۲۲، ۴۲۳، الإ تقان ص ۱۰۸\_
  - (٢) البريان في علوم القرآن الر ٦٣ م، الإ تقان الر ١٠٩ ـ

اوریہ ناممکن ہے، تفسیراس کے برخلاف ہے <sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' ترجمۂ' فقرہ ۵ جلداا۔

### قراءت شاذه میں تلاوت:

19 - ابن عبدالبرنے اجماع نقل کیا ہے کہ شاذ روایت میں تلاوت کرنا ناجائز ہے، لیکن موہوب جزری نے لکھا ہے کہ حدیث کی بالمعنی روایت پرقیاس کرتے ہوئے نماز کے باہر بیجائز ہے (۲)۔

### قراءت میں ترتیب:

• ۲ - بہتریہ ہے کہ پڑھنے والا قرآن کی ترتیب کے مطابق قراءت کرے، اس لئے کہ اس کی ترتیب میں حکمت ہے، لہذا ترتیب صرف اسی صورت میں متروک ہوگی جس کے بارے میں شرعی حکم وارد ہو، مثلاً جمعہ کے دن نماز فجر میں (ألم تنزیل) اور (هل أتنی) وغیرہ، مثلاً جمعہ کے دن نماز فجر میں (ألم تنزیل) اور (هل أتنی) وغیرہ، لہذا اگر سورتوں کو الگ الگ پڑھے یا سورتوں کی ترتیب الٹ دیتو جائز ہے اور یہ افضل کو ترک کرنا ہے، رہاکسی سورت کو آخر سے شروع کر کے آغاز پر ختم کرنا تو یہ بالا تفاق ممنوع ہے، اس لئے کہ اس سے اعجاز کے بعض پہلوختم ہوجاتے ہیں اور ترتیب کی حکمت مفقود ہوجائے گی، اس لئے کہ حضرت ابن مسعود سے دریافت کیا گیا کہ ایک شخص الٹا قرآن پڑھتا ہے؟ تو فر مایا: اس کا دل الٹا ہے، رہاا یک سورہ کو دوسری سورہ سے ملاکر پڑھنا تو اس کا ترک آ داب میں سے بے، اس لئے کہ ابوعبید نے سعید بن المسیب سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علی تھرا من ہذہ السورة ومن ہذہ السورة و من ہذہ السورة و من

<sup>(</sup>۱) الإنقان ار۱۰۹، البربان فی علوم القرآن ار ۲۲۴، اور اس کے بعد کے صفحات، التبیان رص ۵۲۔

<sup>(</sup>۲) البرمان في علوم القرآن ار ۲۷ ۱۳، الإ تقان ۱۰۹۱

(بلال! میں نے تم کودومختلف سورتوں سے پڑھتے ہوئے ساہے)۔ بلال نے کہا: پاکیزہ کلام ہے، اللہ تعالی ایک کودوسرے کے ساتھ یکجا کرتا ہے۔ تو آپ عیالیہ نے فرمایا: "کلکم قد أصاب"(۱) (تم میں سے ہرایک نے درست کیا ہے)۔

حضرت ابن مسعود سعروی ہے، انہوں نے فرمایا: ''اگرتم کوئی سورت شروع کردو اور اس کو چھوڑ کر دوسری سورت پڑھنا چاہوتو دوسری سورت پڑھنا چاہوتو دوسری سورت پڑھ سکتے ہوسوائے ''قل ھو اللّٰه أحد'' کے، اگرتم نے اس سورت کوشروع کردیا ہے تو ختم کرنے سے قبل دوسری سورت شروع نہ کرؤ'۔

قاضی ابوبکر نے اس پراجماع نقل کیا ہے کہ ہرسورت سے ایک ایک آیت پڑھنا ناجائز ہے، بیہی نے کہا: اس کی سب سے عمدہ دلیل بیہ ہے کہ کہا جائے: کتاب اللّٰہ کی بیر تیب حضور علی ہے ماخوذ ہے اور حضور علی ہے نہذا پڑھنے والے کے اور حضور علی ہے کہا ہی منقول ترتیب پر پڑھے (۲)۔

شخ ابو محمد بن عبدالسلام نے کہا: قرآن سننا چھوڑ کرالی گفتگو میں گنا جو سننے سے افضل نہیں، شریعت کی بے ادبی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی مصلحت سے گفتگو کرنے میں کوئی حرج نہیں (۱)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' استماع'' جلد ۲۔

### سجدهٔ تلاوت:

۲۲ - قرآن کریم کی چوده آینوں میں سجدہ ہے: اعراف، رعد، نحل، اسراء، مریم، جی (بعض مذاہب کے نزدیک جی میں دوسجد کیں)، فرقان، نمل، سجدہ (الم تنزیل)، میں، فصلت، نجم، انشقاق، اقرااور بعض حضرات نے اخیر سور ہ حجر کا اضافہ کیا ہے، جمہور کے نزدیک آیات سجدہ کی تلاوت کرنے پر سجدہ کرنا مسنون ہے، اور حنفیہ کے نزدیک واجب ہے (۲)۔

مقامات سجدہ، کس پر سجدہ واجب ہے اور سجدہ کی شرائط کی تفصیلات اصطلاح'' سجودالتلاوۃ''میں ہے۔

### تلاوت قرآن بغورسننا:

۲۱ - قراءت قرآن كوغور سے سننا اور قراءت كے دوران بكواس اور بات چيت چيور دينا مسنون ہے، فرمان بارى ہے: "وَإِذَا قُوِئَ الْقُرُآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرُحَمُونَ "(اور جب قرآن پڑھا جائے تواس كى طرف كان لگا يا كروا ورخاموش رہاكروتا كرة م پررحمت كى جائے )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: قال لبلال :قد سمعتک یا بلال و أنت تقرأ من هذه السورة..... کی روایت ابوداو د ۸۲/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اس کی اساد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) البربان فی علوم القرآن ار ۲۸ ۴ اور اس کے بعد کے صفحات، الإنقان ۱۹۹۱ء التبیان رص ۱۹۵ وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف ر ۲۰۴\_

<sup>(</sup>۱) الإنقان رص ۱۰ ا، البريان في علوم القرآن ار ۲۵ س

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع، مراقی الفلاح رص ۲۶۰ ـ

# تلبيه

### تعریف:

ا - لغت میں تلبیہ کامعنی پکارنے والے کی پکار پرحاضر ہوناہے، اوروہ یا تو جج میں ہوگا یا جج کے علاوہ میں مثلاً ولیمہ اور جج کے علاوہ میں تلبیہ، اس پر بحث اصطلاح'' اجابہ' ج امیں آپکی ہے۔

قج میں تلبیہ سے مراد محرم کا کہنا: "لبیک اللهم لبیک" یعنی پروردگار! میں آپ کی نداء پر حاضر ہوں، کہا جاتا ہے: "لَبِّی الله جل تلبیة" یعنی لبیک کہنا، اور " لَبِّی بالحج" بھی اسی معنی میں ہے۔ فراء نے کہا: لبیک کا معنی ہے: میں بار بار حاضر ہوں۔ اور "اھلال بالحج" کی حدیث میں ہے، "لبیک اللهم لبیک: بیتلبیہ سے ماخوذ ہے، اس کا معنی پکارنے والے کی دعوت قبول کرنا، اس کی پکار پر حاضر ہونا، یعنی: پروردگار! آپ کے لئے میں حاضر ہون، اور خلیل سے منقول ہے کہ لفظ" لبیک" کا تثنیہ کے ساتھ ہوں، اور خلیل سے منقول ہے کہ لفظ" لبیک" کا تثنیہ کے ساتھ استعال تا کید کے طور پر ہے (۱)۔

اجابہ (جواب دینا) کا اصطلاحی معنی گوکداس سے الگنہیں ایکن در الخرشی علی مختصر خلیل ، میں ہے: تبدیہ کا معنی اجابہ ہے، یعنی بار بارحاضر ہونا، اس لئے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "الکسٹ بوربگہ گا واللہ تعالی نے فرمایا: "الکسٹ بوربگہ گا واللہ تعالی کے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "الکسٹ بوربی ہوں؟ بولے ضرور بلی ، یہا یک بارکا اجابہ ہے، اور دوسر ااجابہ اس فرمان باری کا ہے:

"وأذِّنُ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ"(۱) (اورلوگوں میں جج کا اعلان کردو)، کہا جاتا ہے کہ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جج کا اعلان کیا توانسانوں نے اپنے آباء کی اصلاب میں جواب دیاجس نے ایک بار جواب دیا اس نے ایک بار جج کیا، اور جس نے زیادہ جواب دیا، وہ ایک سے زائد جج کرے گا، مطلب سے کہ میں نے اس بار بھی جواب دیا جسیا کہ اس سے قبل جواب دیا، سب سے پہلے لیک کہنے والے فرشتے ہیں، اور یہی سب سے پہلے لیک کہنے والے فرشتے ہیں، اور یہی سب سے پہلے بیت اللہ میں سے (۱)۔

لبیک کامعنی جسیا که' حاشیه الطحطا وی علی مراقی الفلاح'' میں ہے: میں تیرے دروازے پربار بار کھڑا ہوں اور تیری پکار پربار بار حاضر ہوں (۳)۔

"الفواكه الدوانى" ميں ہے: خدايا! ميں تيرى پكار پر بار بار عاصر ہوں يا ميں تيرى بكار پر بار بار عاضر ہوں يا ميں تيرى اطاعت پر باقی رہنے كا پابند ہوں، يہ" أَلَبّ بالمكان" سے ماخوذ ہے، لينى كسى جگه متعلق قيام كرنا۔ يافظى اعتبار سے شنيہ ہے، ليكن مراد كثرت ہے صرف دوبار كرنانہيں (٣)۔

## اجمالي حكم:

۲- محرم کے لئے تلبیہ کہنا حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہال مستحب ہے گرسول اللہ ہے کہ دسول اللہ عن کہ مسلم اللہ عن یمینه و عن علیہ اللہ عن یمینه و عن شماله من حجر أو شجر أو مدر حتى تنقطع الأرض من

<sup>(</sup>١) لسان العرب، تاج العروس محيط المحيط ، المصباح المنير: ماده: 'لبي' \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعراف ر۱۷۱ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فج ۱۷۷\_

<sup>(</sup>۲) الخرشي على مختصر خليل ۲ / ۳۲۴ طبع دارصا دربيروت \_

<sup>(</sup>m) حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح رص ٩٩ سـ

<sup>(</sup>٣) الفوا كهالدواني اراا ٢ طبع دارالمعرفه ـ

<sup>(</sup>۵) الاختيارشرح المختارار ۱۴۳ طبع دارالمعرفه، ابن عابدين ۱۵۸/۲، المهذب في فقه الإمام الشافعي ار۲۱۲،۲۱۱، المغنى لابن قدامه ۳/۲۸۸ طبع مكتبة الرياض الحديثة -

ھھنا و ھھنا''<sup>(1)</sup> (جومسلمان بھی تلبیہ کہتا ہے،اس کے دائیں بائیں جتنے پھر، درخت اور ڈھلے ہیں سب تلبیہ کہتے ہیں، یہاں تک زمین ادھر سے اور ادھر سے ختم ہوجاتی ہے)۔

تلبیہ مالکیہ کے نزدیک واجب ہے (۲)۔

### فقهاء کے بہاں تلبیہ کے متفق علیہ الفاظ:

سا-وه رسول الله عليه كالفاظ تلبيه بين، (س) جيسا كه محيمين مين حضرت ابن عمر كي روايت مين به كه رسول الله عليه كالفاظ تلبيه بين: "لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك و الملك لاشريك لبيك و الملك لاشريك لبيك و الملك لاشريك لك لبيك و الملك الشريك لك المريك به المريك به المريك عاضر بهون حاضر بهون، تيرا كوئي شريك نهين حاضر بهون، الراشية تحريف اور نعمت تيرى به اور بادشابت، تيرا كوئي شريك نهين المريك نهين ) -

کیا محرم تلبیہ کے ان الفاظ میں کمی بیشی کرسکتا ہے؟ امام شافعی نے کہااوریہی امام مالک کا ایک قول ہے: اگر اس پر

(۱) حدیث: "ما من مسلم یلبی ....." کی روایت ترفزی (۱۸۰/۳ طبح مصطفیٰ الحلی )، ابن ماجه (۲/۲ ۹۷ طبع عیسی الحلی ) اورحاکم (۲/۱۱ ۴ طبع دارالکتاب العربی نے کی ہے، حاکم نے کہا: پیشنین کی شرط پرضیح ہے، البتہ انہوں نے اس کی روایت نہیں کی، ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے، الفاظ ترفذی کے ہیں۔

- (٢) جواہرالإ كليل الر ١٤٤٠ الشرح الكبير ٢ ر ٣٩ س
- (٣) ابن عابدين ٢/١٥٩١، المغنى لا بن قد أمه ٣٨٩/٣ طبع مكتبة الرياض الحديثة، المبذب في فقه الإمام الشافعي الر٢١٣، الخرشي على مختصر خليل ٣٢٨/٢ طبع دارصا در -

اضافه کرد نے توکوئی حرج نہیں (۱)، اس کئے کہ مروی ہے کہ حضرت ابن عمر ان میں بیداضافه کرتے تھے: ''لبیک وسعدیک و المخیر کلہ بیدیک و الرغبة إلیک والعمل'' (حاضر ہوں تیری خدمت میں حاضر ہوں ، سب سعادت تیری ہی طرف سے ہے، اور خیر تیرے ہی قبضے میں ہے، تیری ہی طرف میں رغبت کرتا ہوں، اور عمل تیرے ہی لئے ہے)۔ اور جب کوئی مسرت کی چیز د کھتے تو کہتے تھے'' لبیک إن العیش عیش الآخرة'' (میں تیری خدمت میں حاضر ہوں ، زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)، اس لئے کہ روایت میں ہے: ''أن النبی عُلَیْلِیُّ کان ذات یوم والناس یصرفون عنه کأنه أعجبه ما هم فیه فقال: لبیک إن العیش عیش الآخرة میں کی تیری خدمت میں حاضر ہوں ، زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)، اس والناس یصرفون عنه کأنه أعجبه ما هم فیه فقال: لبیک تان العیش عیش الآخرة'' (ایک دن لوگ رسول اللہ عَلِیْلِیْکُ لِیْکُ اِن العیش عیش الآخرة'' (ایک دن لوگ رسول اللہ عَلِیْکُ کی تو آ پ عَلِیْکُ نِیْد فیلیا۔ ''لبیک إن العیش عیش الآخرة'' (میں حاضر ہوں ، میٹک زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)۔ (میں حاضر ہوں ، میٹک زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)۔ (میں حاضر ہوں ، میٹک زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)۔ (میں حاضر ہوں ، میٹک زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)۔ (میں حاضر ہوں ، میٹک زندگی تو آخرت کی زندگی ہے)۔

حنابله كا فربب اور امام ما لك كا دوسرا قول يه ہے: رسول الله علیہ الله علیہ اصافہ کرنا نہ سخب ہے نہ مکروہ ،اس لئے کہ حضرت جابرؓ کا قول ہے: "فاهل رسول الله علیہ التوحید لبیک الله م لبیک، لبیک لا شریک لک لبیک، إن الحمد والنعمة لک والملک لا شریک لک" (رسول الله علیہ الله م لبیک کہا: "لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک کہا: "لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک کہا: "لبیک اللهم لبیک اللهم لبیک

- (۱) المهذب في فقه الإمام الشافعي الر٢١٢، الخرشي ٣٢٨/٢\_
- (۲) حدیث: 'أن النبی عَلَیْتُ کان ذات یوم والناس یصرفون عنه......' کی روایت بیمتی (۵/۵ مطبع دارالمعرفه) نے مجابد سے مرسلاً کی ہے، ابن تجر نے کہا: اس کی روایت سعید بن منصور نے عکر مدسے مرسلاً کی ہے (۲۲/۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه)۔
- (٣) حدیث: فأهل رسول الله عَلَيْ بالتوحید: لبیک اللهم لبیک ..... (٣) مدیث: کاروایت ملم (۸۸۲/۲ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔

حضرت عمرٌ مزید یہ پڑھتے تھے: "لبیک مرغوباً و مرھوبا الیک ذا النعماء و الفضل الحسن" (میں حاضر ہوں، تیری طرف رغبت کرتے ہوئے، آجھ سے ڈرتے ہوئے، اے نعمت اور الیحی فضل والے)۔ روایت میں ہے کہ حضرت انس بیاضا فہ کرتے ہوئے: "لبیک حقا حقا تعبدا و رقا" (لیعنی حاضر ہوں، حق ہے، تیری بندگی اور غلامی ہے)۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اضافہ کرنے میں نہ کوئی حرج ہے اور نہ ہی وہ مستحب ہے، اس لئے کہ حضور علیقہ اپناوہی تلبید ہراتے رہے، اس پراضا فہ ہیں کیا۔ امام مالک کا تیسرا قول ہے کہ حضور علیقہ سے منقول تلبیہ میں اضافہ کرنا مکروہ ہے (۲۳)۔

حنفیہ کا مذہب ہے کہ اس پر اضافہ مندوب اور اس میں کمی کرنا مکروہ ہے، اور اضافہ بھی انہی الفاظ کے ساتھ کرے گا جومنقول ہیں،

چنانچه وه کم گا: "لبیک و سعدیک و الخیر کله بیدیک و الرغباء إلیک، إله الخلق لبیک بحجة حقا تعبدا و رقاد لبیک إن العیش عیش الآخرة" اور جوالفاظ منقول نهیں وه جائز اور بهتر بیں (۱)۔

# تلبيه كيسے مجمح ہوگی:

ما لکیداور حنابلہ کی رائے ہے کہ غیر عربی شخص اپنی زبان میں تلبیہ کے گا اگر عربی میں نہیں کہہ سکتا، مثلا عربی سکھانے والا نہ ملے، اس کا حاصل بیہ ہے کہ عربی شخص جوعربی زبان میں تلبیہ کہہ سکتا ہے دوسری زبان میں تلبیہ کہہ سکتا ہے دوسری زبان میں تلبیہ نہیں کہے گا، اس لئے کہ بید ذکر مشروع ہے، عربی پر قدرت کے باوجود غیر عربی میں مشروع نہیں جیسا کہ اذان اور نماز میں تلبیہ میں مشروع اذکار، اور اگر عربی میں نہ کہہ سکے تو اپنی زبان میں تلبیہ کے گا جیسا کہ نماز میں تکبیر (۳)۔

### بلندآ وازية لبسه:

۵- حنفی، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں محرم کے لئے مستحب ہے کہ بلند آواز سے تلبیہ کے ، اس لئے کہ زید بن خالد جہنی کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام فقال: یا محمد مر أصحابك أن یو فعوا أصواتهم بالتلبیة

<sup>(</sup>۱) رغباء:خواری وذلت سے مانگنا۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: کان ابن عمر یلبی بتلبیة رسول الله عُلَظِیْه و یزید...... کیروایت مسلم (۱۵/۲ طبع عیسی الحلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) اضافه عمر: "لبیک موغو با ....." کی روایت ابن الی شیبہ نے کی ہے جیسا کہ فتح الباری لا بن حجر (۱۰/۳ طبع السّلفیہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۴) المغنى لا بن قدامه ۳۷ (۲۹ طبع مكتبة الرياض الحديثه -

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر۱۵۹\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲/۱۵۹،۱۵۸، حاشیة لیو بی علی منهاج الطالبین ۲/۹۹ و

<sup>(</sup>۳) حاشية العدوى على شرح الرساله اهه ۱۹۹۷ طبع دارالمعرفه، كشاف القناع ۲۹۲۸ طبع مكتبة النصر الحديث، المغنى لابن قدامه ۲۹۲٫۳ طبع مكتبة الرباض الحديثه-

فإنها من شعائر الحج"((جریل علیه السلام میرے پاس آئے اور کہا: محمد! پنے ساتھیوں کو کم دیں کہ بلند آ واز سے تلبیہ کہیں، کیونکہ یہ جے ایک شعارہ ) اور ابوحازم نے کہا: صحابۂ رسول اللہ علیہ کی آ واز روحاء (۲) پہنچتے پہنچتے تلبیہ کی وجہ سے بیٹھ جاتی تھی، سالم نے کہا: ابن عمر اس قدر بلند آ واز سے تلبیہ کہتے تھے کہ روحاء پہنچتے ان کی آ واز بھاری ہوجاتی تھی، طاقت سے زیادہ بلند آ واز میں تلبیہ کہہ کرا پنے آپ کو تھانے کی ضرورت نہیں، مبادا آ واز ہی بند ہوجائے اور تلبیہ رک جائے (۳)۔

ما لکیدگی رائے ہے کہ اس میں میا نہ روکی اختیار کرنا مندوب ہے،
لہذا اس قدر بہت آ واز سے تلبیہ نہ کیے کہ قریب والے کو سنائی نہ
دے، اور نہ اس قدر بلند آ واز سے کیے کہ گلا پھاڑ دے، درمیانی راہ
اختیار کرے، نہ بہت بلند، نہ بہت بہت اور کسی میں غلونہ کرے، اور
'' الفوا کہ الدوانی'' میں ہے: بی حکم مسجد کے باہر کا ہے، اس لئے کہ مسجد
میں آ واز بلند کرنا جائز نہیں، ہاں دومسجدوں: مسجد حرام اور منی کی مسجد
میں جائز ہے، کیونکہ ان دونوں کو جج کے لئے ہی بنایا گیا ہے، بعض
لوگوں نے کہا: اس لئے کہ اس میں ریاء کا اندیش تہیں (۴)۔

یے تکم مردوں کا ہے۔عورتوں کے لئے بلااختلاف فقہاء بلندآ واز سے تلبیہ کہنا مکروہ ہے، ہاںعورت اتی آ واز کے ساتھ تلبیہ کہہ کتی ہے

سندد وسری سند کی وجہ سے معلول نہیں ، ذہبی نے اس کی تا سُد کی ہے۔

کہ خود وہ اور ساتھ والی عورت س لے، چنانچہ سلیمان بن بیار سے مروی ہے کہ ان کے یہال سنت میہ کہ کورت بلند آ واز سے تلبیہ نہ کے، کیونکہ فتنہ کا اندیشہ ہے، اس سلسلے میں ' دختش مشکل' احتیاطا عورت کے تکم میں ہے (۱)۔

### كثرت سے تلبيه كهنا:

۲- حفیه، ثافعیه اور حنابله کے یہاں محرم کے لئے مستحب ہے که کثرت سے تلبیه کے، اس لئے کہ تلبیه اس عبادت کا شعار وعلامت ہے، لہذا دوستوں سے ملاقات کے وقت، او پر چڑھتے، ینچا ترتے، نمازوں کے بعد، رات و دن کے شروع میں تلبیه کے، اس لئے که حضرت جابر کی روایت ہے:"کان رسول الله عَلَیْ یلبی إذا رأی رکبا، أو صعد أکمة، أو هبط و ادیا، و فی أدبار المکتوبة و آخر اللیل"(۲) (رسول الله عَلَیْ تلبیه کہتے تھے المکتوبة و آخر اللیل"(۲) (رسول الله عَلَیْ تلبیه کہتے تھے کہا کوئی قافلہ د کھتے یا ٹیلے پر چڑھتے، یا وادی میں اترتے، فرض نماز کے بعد اور رات کے اخر میں)، نیز اس لئے کہان مواقع میں آ واز بہت شور ہوتا ہے (۳) اور حضور عَلَیْ فَیْ فَر مایا بلند کی جاتی ہے اور بہت شور ہوتا ہے (۳) اور حضور عَلَیْ فَیْ فَر مایا

- (۱) ابن عابدین ۲/۱۸۹۰،۱۹۰ المهبذب فی فقه الامام الشافعی ار ۲۱۳، منهاج الطالبین ۲/۱۰، نهایة الحقاج للرملی ۳/ ۲۶۴، الخرشی علی مخضر خلیل ۲/۳۲ سطیح دارصا در،الفوا که الدوانی ار ۱۳۳ طبع دارالمعرفه، المغنی لابن قدامه ۳/ ۳۲۱ سطیح مکتبة الریاض الحدیثه، کشاف القناع ۲/۱۲ مطبع مکتبة النصرالحدیثه۔
- (۲) حدیث: "کان یلبی إذا رأی رکبا....." ابن تجرنے کہا کہ اس کی روایت ابن عساکرنے المہذب کی احادیث کی تخریج میں کی ہے، پھر کہا: اس کی اسناد میں ایک راوی ہے جومعروف نہیں ہے (المخیص الحبیر ۲۳۹/۲ طبع شرکة الطباعة الفنیہ)۔
- (۳) ابن عابدین ۲ر ۱۷۵،۱۷۵،مراقی الفلاح ۱۳۹۸،الاختیارشرح المختار ار ۱۳۴۲ طبع مصطفی الحلبی <u>۱۹۳۷</u>ء المهذب فی فقه الامام الشافعی ۱ر ۱۳۳۳،نهاییة المحتاج للرملی سار ۲۹۲، المغنی لابن قدامه ۱۲۹۳ طبع مکتبة الریاض الحدیثه۔

<sup>(</sup>۲) روحاء: حرمین کے درمیان ایک مقام ہے۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ١٩١،١٥٩،١١ الفتاوى الهنديه ار٢٢٣، الاختيار شرح المختار المراطع مصطفى الحلق ٢١٣٠، المغتملة الرياض الحديث فقدالإ مام الشافعي المسلمة الرياض الحديث المغنى لا بن قدامه ٣٩٥٣ ملكة الرياض الحديث -

<sup>(</sup>۴) جواہرالإ کلیل ۱۷۷۱،الشرح الکبیر ۲۲، ۴ م، الخرشی علی مخضر خلیل ۱۱ ۲۴ سطیع دار صادر،الفوا که الدوانی ۱۱ سام طبع دارالمعرفه۔

ہے:"أفضل الحج العج الثج"(١) ( بہترین فج وہ ہے جس میں "عج"اور"ثج"ہو)۔

ما لکیدگی رائے ہے کہ اس سلسلے میں میا نہ روی اختیار کرنا مندوب ہے، لہذا محرم اس قدر کثرت سے تلبیہ نہ کے کہ اکتا جائے اور باعث ضرر ہو، اور نہ اس قدر کم کے کہ مقصود ہی فوت ہوجائے، یعنی علامت نہ رہے (۲)۔

### تلبسه كا آغازك هو؟:

2-جس شخص کاارادہ جج یا عمرہ یا دونوں کا ایک ساتھ احرام باند سے کا ہواس کے لئے مستحب ہے کہ جب" میقات" پر پہنچ جائے تو احرام کی نیت سے دور کعت نماز پڑھے اگر مکروہ وقت نہ ہو، اس کی جگہ فرض نماز کافی ہے، اگر تنہا جج کا احرام باندھنا ہوتو زبان ودل سے کہے: "اللھم انبی أدید المحج فیسرہ لی و تقبلہ منی" (خدایا! میراج کاارادہ ہے، اسے میرے لئے آسان کر اور میری طرف سے اس کو تبول کر)، عمرہ اور قران کا احرام باندھنے والا بھی یہی کہا، البتہ اپنی عبادت کی نوعیت ذکر کر دےگا، پھر نماز کے بعد تلبیہ کہے، یہ تلبیہ کہنے کے ساتھوہ محرم ہوجائےگا، اس پر احرام کے احکام جاری ہوں گے۔ میں نماز ہب اربعہ کے فقہاء کی رائے ہے (س)۔

(۱) حدیث: "أفضل الحج العج والثج" کی روایت تر ذی (۱۸۰۸ طبع مصطفیٰ الحلمی)، ابن ماجه (۱۸۰۷ طبع عیسی الحلمی) اور حاکم (۱۸۵۱ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: اس کی اساد حج ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔ یج: بلند آ واز سے تلبیہ کہنا ہے۔ یج: قربانی کے جانور کا خون بہانا ہے (المصباح)۔

(٢) جواہرالاکلیل ار ۱۷۷،الفوا کهالدوانی ار ۱۳ ۲ طبع دارالمعرفه۔

(۳) ابن عابدین ۱۵۹/۱-۱۲۰، الفتاوی الهندیه ار ۲۲۳، اکمنخی لابن قدامه ۳/۲۷۵ طبع مکتبة الریاض الحدیث، المهذب فی فقه الإمام الثافعی ۱/۲۱۲-۲۱۲، جوابرالاکلیل ۱/۲۱۸، ۱۷۷۵، الشرح الکبیر ۲/۲۲۔

جب سواری برابر کھڑی ہوجائے اور جب چل پڑے دونوں وقتوں میں احرام باندھ سکتا ہے، برابر ہے، اس لئے کہ بیسب رسول اللہ علیہ سے حجے سند کے ساتھ منقول ہیں۔ اثر م نے کہا: میں نے ابوعبد اللہ سے دریافت کیا: کون آپ کوزیادہ پسند ہے، نماز کے بعد احرام باندھنا یا جب سواری برابر کھڑی ہوجائے اس وقت احرام باندھنا؟ کہا: سب ٹھیک ہے، نماز کے بعد اور جب میدان میں باندھنا؟ کہا: سب ٹھیک ہے، نماز کے بعد اور جب میدان میں آ جائے دونوں مروی ہے۔

### تلبيه كي انتهاء كب هو:

۸- حفیه، شافعیه اور حنابله کے یہاں حاجی کے لئے یوم نحر میں جمرہ عقبہ کی رمی کے آغاز پر تلبیہ خم ہوجائے گا، لہذا پہلی کنگری کے ساتھ تلبیہ چھوڑ دے، اس لئے کہ اس نے احرام سے نکلنے کے اسباب شروع کردیا ہے، اور تلبیہ کے بجائے ہر کنگری کے ساتھ تکبیر کہے۔ اس لئے کہ حضرت جابر کی روایت میں ہے: "أن النبی عَلَیْسِیْ لما اتی منیٰ لم یعر ج الی شیء حتی رمی جموۃ العقبۃ بسبع أتی منیٰ لم یعر ج الی شیء حتی رمی جموۃ العقبۃ بسبع کل حصاۃ ثم نحبو مع قطاف کل حصاۃ ثم نحبو مع بالبیت "(ا) (رسول اللہ عَلَیْسِیْ جب منی آئے تو جب تک عقبہ کی ساتہ کنگری مارنے کے وقت تلبیہ چھوڑ دیا، پھر آپ نے ہر کنگری کی مارنے کے وقت تلبیہ چھوڑ دیا، پھر آپ نے ہر کنگری کی ساتہ کئیری ہی پھر قربانی کی، پھر سرمنڈ ایا، پھر مکہ آئے اور بیت اللہ کا طواف کیا)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: أن النبي عَلَيْكِ لما أتى إلى منى لم يعوج إلى شيء حتى رمى جمرة العقبة بسبع حصيات ،،، ابن حجر نے كہا: بيروايت مذكوره بالا احادیث سے مستفاد ہے ، مثلاً حضرت جابر كى طويل حدیث ہے ، اور میں نے اس روایت کو صراحاً اس طرح نہیں دیکھا (الدراء ۲۳ / ۲۳ طبح الفحال الحدیث )۔

فضل بن عباس كى روايت ميں ہے: "أن النبي عَلَيْنِ الله له يزل يلبي حتى رمى جمرة العقبة" (رسول الله عَلَيْنَةُ تلبيه كتى رہے) درہ، يہال تك كه جمرة عقبه كى رمى كى )۔

اس دن فضل حضور علی اینجی سوار سے، ان کو حالات کاعلم دوسرے سے زیادہ ہوگا۔ نیز اس کئے کہ تلبیدا حرام کی وجہ سے ہاور جب رمی کی تو اس نے احرام سے نکلنا شروع کردیا، لہذا تلبیہ باقی رہنے کی کوئی وجنہیں (۲)۔

ما لکیہ کے دوا قوال ہیں،اول: تلبیہ جاری رکھے یہاں تک کہ مکہ کرمہ پہونچ جائے اور تلبیہ روک کر طواف وسعی کرے، پھر دوبارہ تلبیہ شروع کرے، اور کہتا رہے یہاں تک کہ عرفہ کے دن آ قتاب دھل جائے اور عرفہ میں نمازی جگہ تک پہنچ جائے۔

دوم: طواف شروع کرنے تک تلبیہ جاری رکھے، پہلا قول ابن ابی زید کے رسالہ میں ہے۔ ابن بشیر نے اسی کو مشہور قرار دیا ہے، اور دوسرا'' مدونہ'' میں ہے کہ ایک قول کے مطابق طواف شروع کرتے وقت تلبیہ روک دے (۳)۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک عمرہ کرنے والاطواف شروع کرنے اور حجراسود کا بوسہ لینے کے وقت تلبیہ روک دے گا<sup>(م)</sup>،اس

(۱) حدیث: 'أن النبي عُلِيْكُ لم يزل يلبي حتى رمى جمرة العقبة ''كَ روايت مسلم (۹۳۱/۲ طبع عيسي الحلمي ) نے حضرت ابن عباس سے كى ہے۔

- (۲) ابن عابدين ۲ر ۱۸۰ الفتاوى الهنديه ار ۲۳۱ طبع المكتبة الاسلاميه الإختيار شرح المختار ار ۱۵۱ طبع مصطفی التحلی ۲۳۱۱ء، نهاية المحتاج للرملی سر ۲۹۳-۲۹۵ منهاج الطالبین ۱۸۸۲ المهذب فی فقه الإمام الشافعی ار ۲۳۵، المغنی لابن قدامه سر ۳۳۰، ۳۳۰ طبع مکتبة الریاض الحدیث، کشاف الفاتفای ۲۹۸/۲۴ طبع مکتبة النصرالحدیثه کشاف الفاتفای ۲۹۸/۲۴ طبع مکتبة النصرالحدیثه -
  - (٣) جواہرالاکلیل ار ۷۷ءالفوا کة الدوانی ار ۱۳ ۲ طبع دارالمعرفه۔
- (م) نهاية الحتاج للرملي سر ۲۹۵،۲۹۸، أمغني لا بن قدامه سر ۲۹۵،۲۹۸ طبع ملتبة الرياض الحديثة، كشاف القناع ۲۸۹۸ طبع النصر الحديثة، ابن عابد بن ۲/۸۱ الفتادي الهندية المسلمة الممكتة إلا سلاميه

لئے کہ ابن عباس کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فرمایا:
"یلبی المعتمر حتی یستلم الحجر"(۱) (عمرہ کرنے والا، جمر اسودکا بوسد دینے کے وقت تک تلبیہ کہتار ہے گا)۔

ما لکیہ کے نزدیک معتبریہ ہے کہ میقات سے عمرہ کرنے والا آفاقی
اور حج فوت ہونے کے سبب عمرہ کرنے والا یہ دونوں حرم پہنچنے تک

تلبیہ کہتے رہیں گے، مکہ کے گھروں کے نظر آنے تک نہیں، اور
جرانہ و تعیم سے عمرہ کرنے والا گھروں تک تلبیہ کہے گا یعنی مکہ کے
گھروں میں داخل ہونے تک کہے گا، اس لئے کہ مسافت کم ہے،
اس کی دلیل نافع کی وہ حدیث جس میں انہوں نے مناسک میں
حضرت ابن عمر کا عمل نقل کیا ہے کہ وہ عمرہ میں تلبیہ اس وقت چھوڑ
دیتے جب حرم میں داخل ہوتے (۱)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح' 'حج''اور' احرام''۔

# تكرية

د يکھئے:''بيجالتار'''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: یلبی المعتمر حتی یستلم الحجر" کی روایت ابوداؤد (۲۰۲/۲) طبع عزت عبیدالدعاس) اورتر ندی (۳۸ ۲۵۲ طبع مصطفی الحلمی) نے کی ہے، اورتر ندی نے اس کوضیح کہا ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۲ر ۲ مهم، جوابرالاكليل ار ۱۷۸\_

سے تعبیر کیا جاتا ہے، یا تلف مخلوق کے کسی فعل سے ہوگا،اور فقہاءاس کی دوقسمیں بیان کرتے ہیں: تلف حسی، تلف شرعی، مالکیداس تلف شرعی کوتلف حکمی کہتے ہیں۔

تلف حسی: بذات خود سامان کا ہلاک ہونا ہے خواہ سارا ہلاک ہوا ہویا کچھ۔

تلف شری (حکمی): تلف کرنے والے کی طرف سے کسی سبب کے پائے جانے کی وجہ سے عین کے باقی رہنے کے باوجوداس سے فائدہ اٹھانے سے شارع کاروک دینا ہے خواہ میم انعت عام ہو کہ اس میں تلف کرنے والا اور نہ کرنے والا دونوں داخل ہوں، مثلا کسی عین میں، یا تلف وہلاک کرنے والے کے لئے انتقاع مباح ہودوسرے کے لئے نتیاں، مثلاً باندی سے جماع کرنا، یا تلف کرنے والے کے علاوہ کے لئے مماح ہو، مثلاً صدفہ اور ہیہ۔

فقہاء نے اس کی کئی صورتیں ذکر کی ہیں مثلاً: کسی نے باندی خریدی اوراس پر قبضہ کرنے سے قبل اس کے والد نے اس باندی کو آزاد کردیا، اس کی وجہ سے کہ شارع نے باپ کی طرف سے آزادی کوخوداس کی طرف سے آزادی قرار دیا ہے، چنانچہ اس پر اس کا حکم مرتب کردیا ہے، اور یہی حکم: مکاتب بنانے، مدبر بنانے، صدقہ اور بہدکا ہے (ا)۔

یقسیم تلف کرنے والے کے اعتبار سے ہے، رہامحل تلف کے اعتبار سے، رہامحل تلف کے اعتبار سے، تو تلف یا تو جان واعضاء کا ہوگا، اس کی تفصیل اصطلاح "جنائیہ، " دیت' اور "قصاص' میں ہے۔ باتی اموال کا ہوگا، اور یہاں یہی مقصود ہے۔

### تعريف:

ا - لغت میں تلف: کسی چیز کاہلاک و برباد ہونا ہے۔ فقہی استعال لغوی مفہوم سے الگنہیں ہے۔ اتلاف کامعنی: تلف کرنا ہے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' اتلاف'۔

مضاربت کے باب میں تلف خاص طور پراس نقص کو کہتے ہیں جو بلا تحریک پیدا ہو، اس کے برخلاف خسارہ اس نقص کو کہتے ہیں جو تحریک سے پیدا ہو<sup>(۱)</sup>۔

## اجمالي حكم:

۲- تلف سے شرعی حکم متعلق ہے، اوراس پر کچھ آ ثار مرتب ہوتے ہیں جن میں سب سے اہم ضمان ہے۔ تلف کو حلال یا حرام نہیں کہا جاسکتا، بلکہ اس لحاظ سے دیکھا جائے گا کہ تلف کا ضامن کون ہوگا۔
رہا اتلاف تو وہ تلف کرنا ہے، اور اس کے احکام کی تفصیل اصطلاح '' اتلاف' میں ہے۔

### اسبات تلف:

سا- تلف یا تو آفت ساوی سے ہوگا ، اوراس کو آفت ساویہ یا جائحہ

تلف

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي سر۱۲۴،مواهب الجليل ۱۳ ۱۳۸،مغنی المحتاج ۲۲۲۲، شرح روض الطالب ۲/۹۷،حاشية الجمل علی شرح کمنج سر ۱۵۸۔

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير: ماده'' تلف' ، حاشية الدسوقي ٣٠ (٥٢٩ ـ

اول-عبادات میں تلف کااثر: الف-مال ز کا قاکا تلف ہونا:

الم - جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک سال گزرنے کے بعد مال کے ہلاک ہونے سے زکاۃ ساقط نہیں ہوتی، اور زکاۃ دینے والے کے ذمہ اس کا ضمان دینا واجب ہے، اس لئے کہ بیدالیا مال ہے جو ذمہ میں واجب ہے، لہذا نصاب کے ہلاک ہونے سے ساقط نہیں ہوگا جیسا کہ قرض، لہذا اینے ہاتھ میں زکاۃ کے ہلاک ہونے ساقط نہیں ہوگا جیسا کہ قرض، لہذا اینے ہاتھ میں زکاۃ کے ہلاک ہونے براس کا ضمان دے گا۔ اور مال کے باقی رہنے کا اعتبار نہیں ہوگا۔

ما لکیہ اور شافعیہ نے اس حکم میں دوقیدیں لگائی ہیں: ادائیگی کی قدرت، اور صاحب مال کی کوتا ہی، لہذا اگر ادائیگی کی قدرت کے باوجود پاصاحب مال کی کوتا ہی سے مال ہلاک ہوجائے تواس کے ذمہ سے زکا ۃ ساقط نہ ہوگی، اور اس پرضان واجب ہوگا۔

حنابلہ نے ان دوقیدوں کا کھاظ نہیں کیا اور مطلقا ضمان واجب کیا ہے، انہوں نے ادائیگی کے امکان کوزکا ہ کے وجوب کے لئے نہیں بلکہ زکا ہ نکا لئے کے وجوب کے لئے شرط مانا ہے، اس کی دلیل اس فرمان نبوی کا مفہوم ہے:"لیس فی مال ذکاہ حتی یحول علیه الحول"() (مال میں زکا ہ نہیں، تا آئلہ اس پر ایک سال گزرجائے) کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سال گذرنے پرعلی الاطلاق زکا ہ واجب ہوگی۔

نیزاس کئے کہ بی فقیر کاحق ہے، لہذااس میں ادائیگی کی قدرت کا اعتبار نہیں، جیسا کہ آ دمی کا قرض، نیز اس کئے کہ اگر بیشرط ہوتو دوسرا سال ناتمام رہے گا جب تک ادائیگی کی قدرت نہ ہوجائے۔ حالانکہ

الیانہیں، پہلے سال کے بعد بالا جماع دوسراسال شروع ہوجاتا ہے،
نیزاس کئے کہ بیعبادت ہے، لہذااس کے وجوب کے لئے ادائیگی کی
قدرت کی شرط نہ ہوگی جیسے دوسری عبادات۔ امام احمد سے ایک
روایت ہے کہ علی الاطلاق لیعنی اگر چہکوتا ہی نہ ہو، ادائیگی کی قدرت کا
اعتبار ہے، ابن قدامہ نے اسی کومخار کہا ہے۔

ان حضرات نے کھیتی اور پھل کومشتنی کیا ہے کہ اگر وہ توڑے جانے سے قبل کسی آفت کے سبب ہلاک ہوجا کیں تو ان کی زکاۃ ساقط ہوجائے گی، ہاں اگر آفت کی زدسے بچا ہوا قابل زکاۃ ہوتواس کی زکاۃ دیگا، این المنذر نے کہا: اس پر اہل علم کا اجماع ہے کہ اگر اندازہ لگانے، پھر اس پر کوئی آفت اندازہ لگانے، پھر اس پر کوئی آفت آ جائے تو اس کے ذمہ پچھ نہیں اگر بیصورت پھل توڑنے سے قبل آ جائے تو اس کے ذمہ پھی توڑنے کے پھل توڑنے سے قبل اس مال کے حکم پیش آئی ہو، نیز اس لئے کہ پھل توڑنے سے قبل اس مال کے حکم میں ہے جس پر قبضہ نہیں ہوا، اس کی دلیل بیہے کہ اگر پھل خریدے میں ہوا، اس کی دلیل بیہے کہ اگر پھل خریدے اور وہ کسی آفت سے ہلاک ہوجائے تو فروخت کرنے والے سے واپس لے گا۔

مویشی جانوروں کے ہلاک ہونے میں مالکیہ نے ایک تیسری قید کا اضافہ کیا ہے، وہ زکاۃ وصول کرنے والے کا آنا ہے، لہذا اگرزکاۃ کا مال سال گذرنے کے بعد اور محصل زکاۃ کی آمد سے قبل ہلاک یا ضائع ہوجائے تو ہلاک یا ضائع شدہ کو حساب میں شار نہیں کیا جائے گا، بلکہ بقیہ ماندہ کی زکاۃ نکالی جائے گی اگر اس میں زکاۃ واجب ہو، اس کی وجہ یہ ہے کہ مالکیہ محصل کی آمد کو وجوب کی شرط مانتے ہیں، اسی طرح مالکیہ کے نزدیک زکاۃ اس صورت میں بھی ساقط ہوجائے گی جب کہ محصل زکاۃ کے آنے اور شار کرنے کے ساقط ہوجائے گی جب کہ محصل زکاۃ کے آنے اور شار کرنے کے بعد اس کی وصولی سے پہلے ہلاک ہوجائے، یہ اس لئے ہے کہ اس کی قرط ہے جس میں وصولی تک گنجائش رہتی ہے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لیس فی مال زکاۃ حتی یحول علیہ الحول" کی روایت ابوداوُد (۲۳۰/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، زیلعی نے نصب الراپیه(۲۸/۲ طبح مجلس العلمی ہند) میں اس کوشن کہا ہے۔

جیسے نماز کے وقت کا آنا، بسااوقات دوران وقت نماز ساقط کرنے والے عوارض مثلاً حیض پیش آجاتے ہیں، محصل کی آمداور شار کر لینے کے بعد زکا ق کے ہلاک ہونے کا بھی یہی تھم ہوگا، ہاں اگر محصل کی آمد کے بعد اور وصول کرنے سے قبل کوئی جانور ذرج کردے یا فروخت کردے، اور زکا ق کی ادائیگی سے بھاگنے کا ارادہ نہ ہوتواس میں زکا ق ہے، اوراس کو حساب میں لیا جائے گا، معتمد یہی ہے، اورا گرزکا ق کی ادائیگی سے ہوتو اس میں زکا ق واجب ہے، اوراس گرزنے سے قبل پیش آئے۔

حفیہ کی رائے ہے کہ سال گذرنے کے بعد مال کے ہلاک ہونے سے زکا ہ ساقط ہوجاتی ہے،خواہ ادائیگی پر قدرت ہوئی ہویا نہیں۔

اگرنساب کا کچھ حصہ ہلاک ہوجائے تو ہلاک شدہ حصہ کے بقدر واجب ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ زکا قاکا تعلق عین نصاب سے ہے ذمہ سے نہیں، نیز اس لئے کہ شریعت نے وجوب زکا قاکو درت میسرہ پر معلق ہوتا ہے اس کے کہ شریعت نے وجوب زکا قاکو درت میسرہ پر معلق ہوتا ہے اس کے بغیر باقی نہیں رہتا، قدرت میسرہ سے ان کی مرادیہاں وصف نماء ہے، لیعنی اس میں اضافہ کا امکان، محض نصاب کا موجود ہونا مراز نہیں (۱)۔

اگر مال سال گزرنے کے بعد خود زکا ۃ دینے والے کے فعل سے ہلاک ہوجائے تواس سے زکا ۃ ساقط نہیں ہوگی اگر چہ قدرت میسرہ نہ ہو، اس لئے کہ قدرت کو باقی فرض کیا جائے گا، تا کہ اس کو تعدی سے بازر کھا جائے اور فقراء کی رعایت ہو۔

یدا حکام اس صورت میں ہیں جب کہ ہلاکت سال گزرنے کے بعد ہو، کیکن اگر سال گذر نے سے قبل ہلاکت ہوجائے تو زکا ۃ ساقط ہوجاتی ہے اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے ، کیونکہ شرط موجود نہیں ہے ، اسی طرح بالا تفاق زکا ۃ اس صورت میں بھی ساقط ہوجاتی ہے ، جب کہ سال گذر نے سے قبل صاحب مال مال کو ہلاک کردے اور مقصد زکا ۃ کی ادائیگی سے فرار نہ ہو، ہاں اگرزکا ۃ کی ادائیگی سے فرار نہ مقصد ہوتو فقہاء کے دوختاف اقوال ہیں :

جمہور (حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ) کے نزدیک زکاۃ ساقط ہوجاتی ہے، البتہ شافعیہ اور محمر بن الحسن کے نزدیک مکروہ ہے۔ حنابلہ کے یہاں زکاۃ ساقط نہ ہوگی (۱)۔

ب - صدقہ فطر کے وجوب کے بعد مال کا ہلاک ہونا:

۵ - فقہاء (جن میں حفیہ بھی ہیں) کی رائے ہے کہ اگر صدقہ فطر واجب ہوجائے اور ادائیگی پر قادر ہونے کے بعد مال ہلاک ہوجائے توصدقہ فطر ساقط نہیں ہوگا، بلکہ بالا تفاق اس کے ذمہ میں برقرار رہے گا، حفیہ نے صدقہ فطر اور زکاۃ کے در میان یہ فرق بتایا ہے کہ صدقہ فطر کا وجوب قدرت مکنہ سے متعلق ہے اور اس سے مراد کم از کم اتنی قدرت ہے جس کے ذریعہ بندہ اکثر بلامشقت اپنے واجب کوادا کر سکے، جب کہ وجوب زکاۃ کا تعلق قدرت میسرہ سے ہے، یعنی قدرت مکنہ کے ذریعہ امکان کے ثبوت کے بعد جس قدرت میسرہ کا دوام فدرت مکنہ کے ذریعہ امکان کے ثبوت کے بعد جس قدرت میسرہ کا دوام وبقاء اس واجب کے باقی رہنے کے لئے شرط ہے جونفس پر گرال بار وبقاء اس واجب کے باقی رہنے کے لئے شرط ہے جونفس پر گرال بار موہ جیسا کہ اکثر مالی واجبات، چنانچے زکاۃ ،عشر اور خراج کی ادائیگی پر وبطیعا کہ اکثر مالی واجبات، چنانچے زکاۃ ،عشر اور خراج کی ادائیگی پر

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۲۰،۲۰،۲۰ اوراس کے بعد کے صفحات، حاشیہ الدسوقی ارسم ۴۵،۴۵،۳۵، ۵۰۳، مواہب الجلیل ۲/۳۲۳، مغنی المحتاج الرسم ۴۵،۳۸، المغنی المحتاج ۲/۲۸، الإنصاف ۳/۳۸،۴۸، المغنی لابن قدامه ۲۸،۲۸۱، المعنی لابن قدامه ۲۸،۲۸۱،۲۸۲

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۲۱/۲، حاشية الدسوقی ۱۸۳۱، دوضة الطالبين ۲۸۱۱، ۱۹۰۱، الإنصاف ۳۸/۳۳

قدرت کے بعد مال کے ہلاک ہونے سے ساقط ہوجاتے ہیں، اس لئے کہ قدرت میسرہ جووصف نماء ہے ہلاکت کی وجہ سے فوت ہو چکی ہے، لہذااپی شرط کے نہ پائے جانے کے سبب واجب کا دوام بھی ختم ہوجائے گا، اس کے برخلاف قدرت مکنہ کا بقاء، واجب کے بقاء کے لئے شرط نہیں ہے۔

اگرادائیگی پرقدرت سے قبل مال ہلاک ہوجائے توصدقہ فطر کے ساقط ہونے کے بارے میں شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں دوقول بیں: اصح قول میہ کہ کہ صدقہ فطر، زکاۃ کی طرح ساقط ہوجائے گا، دوسراقول میہ ہے کہ ساقط نہ ہوگا(۱)۔

مالکیدگی رائے ہے کہ ہلاک ہونے سے صدقۂ فطرساقط ہوجائے گا، ہاں اگر بے وقت نکال دے اور وہ ضائع ہوجائے تو اس صورت میں اس کا ضامن ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

## ج- قربانی کے جانور کا ہلاک ہونا:

۲- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ قربانی کا معین جانور اگر ہلاک ہوجائے تواس کے مالک پر کچھنہیں، اس کے عض دوسرا جانوراس پر لازم نہ ہوگا (یہ فی الجملہ ہے)، حنفیہ نے خوشحال اور ننگ دست کے درمیان فرق کیا ہے، ان کے یہاں صرف ننگ دست ضامن نہیں ہوگا، حنفیہ نے کہا: اس لئے کہ فقیر کا قربانی کے جانور کوخرید نا، نذر کے درجہ میں ہے، اور جب وہ ہلاک ہوگیا تو واجب کا محل نفاذ ہلاک ہوگیا، لہذا اس سے ساقط ہوجائے گا، اور اس پر دوسرا جانور نئے سرے سے شریعت کے واجب کرنے سے لازم نہیں ہوگا، کیونکہ وجوب کی شرط یعنی صاحب نصاب ہونا موجوز نہیں ہے۔

- (۱) حاشيه ابن عابدين ۲ر ۱۹۹۷، المجموع ۲ر ۱۲۷، المغنی سر۸۱، الإنصاف ۲/۱۵۷۱.
  - (۲) مواهب الجليل ۲/۲ سه،شرح الزرقاني ۲/۰۹ س

اگروہ خوشحال ہوتو اس کے ذمہ دوسری بکری کا قربانی کرناواجب ہے، اس لئے کہ وجوب مجموعی وقت میں ہے، خریدا ہوا قربانی کا جانور وجوب کا حجوب کے لئے متعین نہیں ہوتا ہے، اور وقت باقی ہے اور وہ وجوب کا اہل ہے، لہذا واجب ہوگا، شافعیہ اور حنا بلہ عدم ضمان کے قائل خاص طور پر اس صورت میں ہیں جب کہ ذرج کرنے کی قدرت ملنے سے قبل جانور ہلاک ہوگیا ہو، یا اس کی کوتا ہی کے بغیر ہلاک ہوا ہو ہو یک اگر ذرج کی قدرت ہونے کے بعد یا اس کی کوتا ہی سے ہلاک ہوا ہوتو انہوں نے اس پرضان واجب کیا ہے۔

اگرکسی اجنبی نے اس جانور پر تعدی وظلم کردیا اور اس کوہلاک کردیا تو بلا اختلاف اس اجنبی پراس کی قیمت واجب ہوگی، قربانی کرنے والا اس کو لے کر پہلے جانور جیسا جانور خریدےگا، اور اگرخود قربانی کرنے والے نے تلف کردیا ہوتو اس پراس جانور کی قیمت اور اس کے ثمن مثل میں سے جوزیادہ ہو لازم ہوگا، یہ شافعیہ کے یہاں صحیح قول کے مطابق ہے اور حنا بلہ کا مذہب صحیح میہ ہلاکت کے دن کی قیمت کاضامن ہوگا

### د - مدى كاملاك مونا:

2-جس نے واجب ہدی روانہ کیا اور وہ ہلاک ہوگیا یا اس میں ایسا عیب پیدا ہوگیا جو قربانی سے مانع ہے، تواس کی جگہ دوسرا جانو رر کھے گا اور اگر یہ عیب دار جانو رنفلی تھا اور عیب دار جانو رفانی تھا تو اس کی جگہ دوسرا جانور واجب نہیں ، اس کو ذیح کردے ، اور اس میں سے خود وہ اور دوسرے مال دار نہ کھا کیں اور اس کے کو ہان کے ایک طرف نشان لگادے، تا کہ معلوم ہو کہ یہ صرف فقراء کے لئے ایک طرف نشان لگادے، تا کہ معلوم ہو کہ یہ صرف فقراء کے لئے

(۱) بدائع الصنائع ۲۱۸۵، مواہب الجلیل ۱۲۰۵، شرح الزرقانی علی مخضر خلیل ۱۲۰۰ شرح الزرقانی علی مخضر خلیل ۳۲۰۰ شرح الطالبین ۱۲۰۳ مواہد ۱۳۰۱ اور اس کے بعد کے صفحات ، شرح روض الطالب ۲۰۲۱، الا نصاف ۱۲۶۳ مالا نصاف ۱۹۵۴ وراس کے بعد کے صفحات ۔

قربانی ہے(۱)۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر واجب مدی ذبح یا نحر کرنے کے بعد چوری ہوجائے یا ہلاک ہوجائے تو کافی ہے، اس لئے کہ وہ اپنے مقام پر پہنچ گیاہے۔

ہاں اگر ذرج یا نحر کرنے سے قبل چوری یابلاک ہوجائے تو کافی نہیں،اس کاعوض اس پرلازم ہوگا۔

ا گرنفلی مدی ہوتو اس کاعوض اس پر لازم نہ ہوگا ، اگر چہ ذ<sup>ن</sup> کی یا نحر کرنے سے قبل چوری ہوجائے <sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ نفلی مہری کا ضان ہلاک ہونے یا ہلاک کرنے سے واجب نہیں ہوتا، اس لئے کہ اگرچہ ما لک نے اس کونفلی طور پر دے دیا ہے، لیکن اس کی وجہ سے اس کی ملکیت ختم نہیں ہوئی، وہ اس کو ذریح کرکے کھا سکتا ہے، فروخت کرسکتا ہے اور دوسرے تصرفات بھی جائز ہیں، اس لئے کہ اس کی ملکیت ثابت ہے اور اس نے اور اس نے اس کی ملکیت ثابت ہے اور اس نے اس کی نذر نہیں مانی ہے، اس کی طرف سے محض ذریح کرنے کی نیت موجود ہے، اور اس کی وجہ سے ملکیت زائل نہیں ہوتی، جیسا کہ اگر نیت کرے کہ اپنا مال صدقہ کرے گا، یا اپنا غلام آزاد کرے گا، یا وقل ہے کہ اگر مہری کو قلادہ پہنا دے تو وہ نذر مانے ہوئے کی طرح ہوجائے گا، لیکن صحیح قول یہلا ہے۔

اگر جانور معذور اورنا کارہ ہوجائے اور اسے ذیج کردیا ہوتو "صاحب الثامل" وغیرہ نے کہا: جب تک زبان سے نہ کہہ دے فقراء کے لئے مباح نہ ہوگا، یعنی یہ کہے: میں نے اسے فقراء یا مباح کردیا، انہوں نے کہا: جس نے یہ سنا ہے یا مباح کردیا، انہوں نے کہا: جس نے یہ سنا ہے اس کے لئے کھانا جائز ہے، اور دوسرے کے بارے میں دواقوال

ہیں: '' املاء'' میں کہا: حلال نہیں ہے، تا آ نکدا جازت کاعلم ہوجائے اور ' قدیم'' اور' الاً م' میں کہا: حلال ہے اور یہی اظہرہے (۱)۔

رو عدیم ارور مو اسان ہو، میں شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ ہلاک کرنے سے ضامن ہوگا ہ، لاک ہونے سے نہیں، لہذا اگر اس کی کوتاہی کے بغیر ہلاک ہوجائے تواس کا ضامن نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ اس کے پاس امانت ہے، اور جب اس کے پاس کوتاہی کے بغیر ہلاک ہوجائے تواس کا ضامن نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ ہوجائے تواس کا ضامن نہیں ہوگا، جیسے ودیعت، اور اگر وہ عیب دار ہوجائے اور وہ اس کو ذرج کر دیتو کا فی ہے، اس لئے کہ حضرت ابن ہوجائے اور وہ اس کو ذرج کر دیتو کا فی ہے، اس میں ایک کانی اوٹٹی تھی، انہوں نے فرمایا: اگر یہ عیب تمہار سے خرید نے کے بعد لگا ہے تواس کو جانور کی کر دور)، اور اگر خرید نے سے قبل لگا ہے تواس کی جگہ دوسرا جانور لاؤ، نیز اس لئے کہ اگر جانور ہی ہلاک ہوجا تا تواس کا ضامن نہیں ہوگا، ہوتا، لہذا جب اس میں نقص پیدا ہوجائے تو بھی ضامن نہیں ہوگا، جسے ودیعت۔

اگراس کی کوتا ہی سے ہلاک ہومثلاً راستہ میں اس کے تھک جانے کے بعد اس کے ذبح میں تاخیر کی یہاں تک ہلاک ہوگیا تو اس کا ضامن ہوگا، یا مخالفت کرتے ہوئے ہدی کوفر وخت کردے اور خریدار کے پاس ہلاک ہوجائے، یا اس کو ہلاک کردے تو اس پر قبضہ کے وقت سے ہلاک ہونے کے وقت تک کی زیادہ سے زیادہ قیمت لازم ہوگی، '' المجموع'' میں یہی ہے، اور نذر ماننے والا اس قیمت سے ہلاک شدہ جانور کی جنس ،نوع اور عمر کا جانور خریدے گا، اور اگر گرانی کے سبب اس قیمت میں اس جیسا جانور نہ ملے تو اس پر لازم ہے کہ ایپ مال میں سے اتنا ملادے کہ اس جیسے جانور کا شمن پورا ہوجائے، اصحاب کے اس قول کا یہی مفہوم ہے: اس نے جو جانور فروخت کردیا

<sup>(</sup>۱) شرح القدوري ار ۲۱۹، ۲۲۰، بن عابدين ۲۵۱/۲

<sup>(</sup>۲) الدسوقى ۱/۱۹\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۸/۸۴ سلطيع السّلفيه، روضة الطالبين ۱۹۱/۱۴ طبع المكتب الإسلامي \_

ہے، اس کے ضان میں اس جانور کی قیمت اور اس کے مثل میں سے جوزیادہ ہودےگا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: اگر معین ہدی ہلاک ہوجائے یا راستہ بھٹک جائے یا چوری ہوجائے، گوکہ ذبح سے پہلے ہو تواس پراس کاعوض دیناضروری نہیں اگراس نے کوتا ہی نہ کی ہو،اس لئے کہ وہ امین ہے۔

اگرذمہ میں واجب شدہ کی طرف سے ایسا جانور معین کردے جو
اس واجب کے لئے کافی ہو، مثلاً جج تمتع کرنے والا دم تمتع کے لئے
کمری یا گائے یا اونٹ معین کردے، یا اپنے ذمہ میں واجب شدہ نذر
کی طرف سے ہدی معین کردے، اور وہ عیب دار ہوجائے یا ہلاک
ہوجائے یا راستہ بھٹک جائے یا چوری ہوجائے یا ہلاکت کے قریب
ہوجائے وغیرہ تو اس کے لئے کافی نہیں ، اس لئے کہ صرف اس
واجب کی طرف سے معین کرنے سے وہ واجب سے بری الذمہ نہیں
ہوگا، اور اس پراس کا بدل لازمرہ کے گا<sup>(1)</sup>۔

دوم: عقو دمعاوضات ميں ہلاک ہونا: الف-مبيع كا ہلاك ہونا:

۸ - فروخت شدہ چیز یا تو کلی طور پر ہلاک ہوگی یا جزوی طور پر، قبضہ سے پہلے ہوگی یا جزوی طور پر، قبضہ سے پہلے ہوگی یا قبضہ کے بعد، اور ہرفتم کے الگ الگ احکام ہیں۔ ہلاکت بھی آسانی آفت سے ہوتی ہے، اور بھی خریدار، یا فروخت کرنے والے کفعل سے، پاکسی اجنبی کفعل سے۔

قبضہ سے قبل پوری مبیع کا ہلاک ہونا: 9 - اگر قبضہ سے قبل پوری فروخت شدہ چیز آسانی آفت سے یا خود

مبیع کے فعل سے (مثلاً جانورتھا اور اس نے خود کو مار ڈالا) ہلاک ہوجائے تو جمہور کے نزد یک بیع فنخ ہوجائے گی، یہی امام احمد سے ایک روایت ہے اورمشتری کے ذمہ ہے ثمن ساقط ہوجائے گا، اس لَّتَ كُهُ بِي كُرِيمُ عَلِيلًا فِي فَرَمَا يا: "لا يحل سلف و بيع، ولا شرطان في بيع، ولا ربح مالم يضمن" (ايكساته قرض اور بیج، ایک بیج میں دوشرطیں، اور غیرمضمون کا نفع حلال نہیں )، غیرمضمون کے نفع سے مراد: قبضہ سے قبل فروخت شدہ چیز کا نفع ہے، فروخت شدہ چزخریدار کے قبضہ کرنے سے قبل ہائع کے صان میں ہے، نیز اس کئے کہ اگر تھ باقی رہے تومشتری سے ثمن کا مطالبہ واجب رہے گااور جب ہائع اس ہے ثمن کا مطالبہ کرے گا توخریدار اس سے فروخت شدہ سامان کے حوالہ کرنے کا مطالبہ کرے گا، جب کہ بائع اس کوحوالہ نہیں کرسکتا ،لہذا مطالبہ کرنا ہی سرے سےممنوع ہوگا۔ اس لئے بیچ کے باتی رہنے میں کوئی فائدہ نہیں، لہذا وہ <sup>فنخ</sup> ہوجائے گی ،اور جب بیع فنخ ہوجائے گی تومشتری کے ذمہ ہے ثمن ساقط ہوجائے گا،اس لئے کہ بھے کا فنخ ہونا سرے سے اس کا اٹھ جانا ہے، گویا بیع ہوئی ہی نہیں تھی۔

حنابلہ کا مذہب کیلی اور وزنی چیزوں میں جمہور کے قول کی طرح ہے، اور ان دونوں کے علاوہ میں ان کا مذہب یہ ہے کہ قبضہ سے قبل وہ مشتری کے حساب میں سے ہلاک ہوگی، اور کیلی ووزنی چیز کی طرح ہی ہروہ چیز ہے جود کیھنے کے بعد یا سابقہ صفت کے ساتھ فروخت ہوئی ہو<sup>(۲)</sup> ان کی دلیل فرمان نبوی ہے:

<sup>(</sup>۱) المجموع ۸ س۳ ۳ ۳ ۳ ۳ ۳ طبع السّلفيه، المهذب ار ۲۴۳ طبع الحلمي ، روضة الطالبين ۳ ر ۱۹ طبع المكتب الإسلامي \_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع سر ۱۳،۳۱، الفروع سر ۵۵۱ المغنی سر ۵۳۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یحل سلف و بیع، ولا شوطان فی بیع، ولا سند، "كی روایت تر ندی (۲۷/۳۵ طبع الحلی) نے حضرت عبدالله بن عمرو سے كی ہے، اوركہا: حدیث صبح ہے۔

ر) بدائع الصنائع ۲۳۸۸، حاشیه ابن عابدین ۴۲۶۸، حاشیة الدسوقی الدسوقی ۱۲۳۸، مغنی ۱۲۳۸، مغنی ۱۲۳۸، مغنی ۱۲۳۸، مغنی ۱۲۳۸، مغنی ۱۲۳۸،

"الخواج بالضمان" (القع ضان كيموض ہے)۔

اگر بائع کے فعل سے ہلاک ہوتو حنفیہ اور شافعیہ کے یہاں اس کا حکم وہی ہے جو آسانی آفت سے ہلاک ہونے کا ہے۔

فروخت شدہ چیز اگر کیلی یا وزنی وغیرہ ہوتو اس کے بارے میں حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ خریدار کو اختیار دیا جائے گا کہ بیجے فنخ کرکے اپناا داکردہ خمن واپس لے لے اگر وہ موجود ہو، یا بیج کو نافذ کر دے، اور خریدار ، مبیع کو تلف کرنے والے بائع سے اس کے مثل کا مطالبہ کرے گا اگر وہ مثلی ہو، ورنہ اس کی قیمت کا مطالبہ کرے گا، اس لئے کہ تلف کرنا عیب کی طرح ہے اور بیا لیمی جگہ پر ہوا ہے جس کا ضان بائع پر لازم ہے، لہذا مشتری کو خیار حاصل ہوگا جیسے فروخت شدہ چیز میں عیب۔

اگر فروخت شدہ چیز کیلی یاوزنی وغیرہ نہ ہوتو حنابلہ کے نزدیک بیج فنخ نہ ہوگی، اور مشتری بائع سے اس کی قیمت کا مطالبہ کرے گا<sup>(۲)</sup>، بیہ شافعیہ کے یہاں مرجوح قول ہے۔

ما لکیہ نے بیج قطعی اور بیج بالخیار کے درمیان، اور جان ہو جھ کریا فلطی سے ہلاک ہونے کے درمیان فرق کیا ہے، لہذا اگر بیج قطعی ہوتو بائع کا ہلاک کرنامشتری کے لئے تاوان کا سبب ہوگا، خواہ بہیج مشتری کے ضان سے، اور خواہ ہلاک کرنا عمداً ہویا فلطی ہے (۳)۔

## • ا - اگر بیج بالخیار ہوتو خیار بائع کو ہوگا یا مشتری کو، چنانچہ اگر خیار بائع

- (۱) حدیث: النحواج بالضمان "کی روایت ابوداؤد (۳/ ۲۸۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن قطان نے اس کوضیح قرار دیاہے جبیبا کہ تخیص الحبیر لا بن حجر (۳/ ۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ہے۔
  - (۲) کشاف القناع ۳ م ۲۴۴
- (٣) بدائع الصنائع ٢٣٨/٥، حاشيه ابن عابدين ٢٢/٨، حاشية الدسوقي ٢/٣)، مغنى المحتاج ٢/١٢، كشاف القناع ٢٢٣٣، المغنى ٢٢٣١، المغنى ٢٢٣١، المغنى

کو ہوتو بیج فنخ ہوجائے گی ،خواہ ہلاک کرناعمداً ہو یاغلطی ہے۔

اگرخیار مشتری کو ہواور بائع عمداً فروخت شدہ چیز کو ہلاک کردے تو بائع مشتری کے لئے شن یا قیت میں سے جوزیادہ ہواس کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ مشتری کو اختیار ہے کہ رد کردے اگر شن زیادہ ہویا نافذ کردے اگر قیت زیادہ ہو۔

اگر بائع نے غلطی سے فروخت شدہ چیز ہلاک کردی ہوتو بیع فنخ ہوجائے گی (۱)۔

اا – اگر پوری فروخت شدہ چیز مشتری کے طل سے ہلاک ہوجائے تو بھے فنخ نہ ہوگا اور اس پر ثمن واجب ہوگا ، اس لئے کہ ہلاک کر کے وہ کممل فروخت شدہ چیز پر قبضہ کرنے والا ہوگیا ، کیونکہ وہ اس پر اپنا قبضہ کرنے سے قبل اس کو ہلاک نہیں کرسکتا اور ہلاک کرنا معنوی اعتبار سے قبضہ ہے ، لہذا اس پر ثمن ثابت ہوجائے گا ، خواہ وہ بچے قطعی اور تام ہویا خیاروالی ہو، پیشا فعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ہے۔

حنفیہ اور مالکیہ نے تھم سابق کو تھے قطعی یا اس بیچ کے ساتھ خاص
کیا ہے جس میں مشتری کے لئے خیار کی شرط ہو، اس لئے کہ مشتری کا
خیار بالا تفاق بالع کی ملکیت سے مبیع کے نکلنے سے مانع نہیں ہوگا، لہذا
وہ قبضہ کے تھے ہونے سے مانع نہیں ہوگا، اور شن کے ثابت ہونے
سے بھی مانع نہیں ہوگا۔

اگر بیج فروخت کرنے والے کے لئے خیار کی شرط پر ہوتو حنفیہ کی رائے ہے کہ فروخت کرنے والے پر ضان مثل ہے اگر اس کا مثل ہو اور اس کی قیمت ہے اگر اس کا مثل نہ ہو، کیونکہ فروخت کرنے والے کے لئے خیار بالا تفاق اس کی ملکیت سے سامان کے نکلنے سے مانع ہے، لہذا فروخت شدہ چیز بائع کی ملکیت کے تھم پر ہوگی ، اور اس کی ملکیت کا ضمان مثل یا قیمت کے ذریعہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۱۰۵سر ۱۰۵\_

ما لکیہ کی رائے ہے کہ خریدار ثمن اور قیمت میں سے جوزیادہ ہو اس کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ اگر ثمن زیادہ ہوتو فروخت کرنے والے کواختیار ہے کہ زمانہ خیار میں بج کی اجازت دیدے کہ اس دوران اس کو اختیار حاصل ہے، اور اگر قیمت ثمن سے زیادہ ہوتو فروخت کرنے والے کواختیار ہے کہ بج کورد کردے کہ اس دوران اس کواختیار حاصل ہے اور قیمت لے لئے، ہلاکت عمداً ہو یاغلطی سے دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، الابیہ کہ خریدار حلف اٹھائے کہ وہ اس کی کوتا ہی کے بغیر ضائع ہوئی یا اس کے ہلاک ہونے کا وہ سبب نہیں کی کوتا ہی کے بغیر ضائع ہوئی یا اس کے ہلاک ہونے کا وہ سبب نہیں جہ، تو اس صورت میں وہ ثمن کا ضامن ہوگا، قیمت نہیں دیکھی جائے گی، بیاس صورت میں ہے جب کہ قیمت ثمن سے زیادہ ہو، کیکن اگر ثمن قیمت سے زیادہ یا اس کے برابر ہوتو قسم کے بغیر وہ ثمن کا ضامن ہوگا۔

17- اگراجنبی کے فعل سے ہلاک ہوتو اس پراس کا ضان ہے، اس بارے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (خواہ ہلاک کرنا عمراً ہو یا غلطی سے ان فقہاء کے نزد یک جوان دونوں میں فرق کرتے ہیں)، اس لئے کہ اس نے دوسرے کامملوک مال اس کی اجازت کے بغیر ہلاک کیا اور اس پر اس کا قبضہ بھی نہیں، لہذا مثل یا قیت کے ذریعہ اس کا اس پر صفان ہوگا۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ خریدار کواختیار ہے اگر چاہے تو نیج فنخ کردے تو فروخت شدہ چیز فروخت کرنے والے کی ملکیت میں لوٹ آئے گی ، اور وہ ہلاک کرنے کا ضامن ہوگا ، اور اگر چاہے تو نیج کواختیار کرے تو وہ ہلاک کرنے والے سے ضمان لے گا اور فروخت

کرنے والا اس سے ثمن لے گا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ کا مذہب جمہور کے قول کی طرح ہے اگر فروخت شدہ چیز کیلی یاوزنی وغیرہ ہو۔

اگر کیلی یا وزنی وغیرہ نہ ہوتو خریدار کے حساب میں سے ہلاک ہوگی اور ہلاک کرنے والے سے صفان وصول کرےگا<sup>(۲)</sup>۔

قبضہ سے بل فروخت شدہ چیز کے پچھ حصہ کا ہلاک ہونا:

ساا - اگر قبضہ سے بل فروخت شدہ چیز کا پچھ حصہ کسی آسانی آفت
سے ہلاک ہوجائے توخر یدار کواختیار ہے کہ عقد فنخ کر کے ثمن واپس
لے لے، یا ناقص حالت میں عقد کوقبول کر لے، کیکن اس کو پچھاور نہیں
ملے گا، کیونکہ اس کو فنخ کرنے کی قدرت حاصل ہے۔ یہ شافعیہ کا
مذہب ہے، حنابلہ کا مذہب بھی بہی ہے اگر فروخت شدہ چیز کیلی وغیرہ
ہو۔ لیکن اگر کیلی وغیرہ نہ ہواور اس کا پچھ حصہ ہلاک ہوجائے اور وہ
عیب دار ہوجائے توخریدار کے حساب میں سے ہوگا، فنخ نہ ہوگا۔

حنفیہ نے اس ہلاکت میں جس کے نتیجہ میں مقدار کم ہوجائے اوراس ہلاکت میں جس کے نتیجہ میں وصف میں نقص آئے فرق کیا ہے، وصف سے مراد ہروہ چیز ہے جو نیچ میں نام لئے بغیر داخل ہوتی ہے، وصف سے مراد ہروہ چیز ہے جو نیچ میں نام لئے بغیر داخل ہوتی ہے، جیسے زمین پر درخت اور مکان، جانور کے اعضاء اور کیلی ووزنی والی چیز میں جودت وعمر گی۔ حنفیہ نے کہا کہ سابقہ تھم وصف میں نقص کا ہے، مقدار میں نقص کا نہیں، اس لئے کہ اوصاف کے لئے خمن کا کوئی حصہ نہیں ہوتا، اللا یہ کہ اس پر قبضہ یا جنایت (زیادتی) ہو، اس لئے کہ قبضہ یا جنایت (زیادتی) ہو، اس لئے کہ قبضہ یا جنایت کے سبب وہ مقصود ہوجاتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۳۸، حاشیه این عابدین ۴۲،۲، حافیة الدسوتی ۱۸۳۰ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ۱۲۲، کشاف القناع ۱۳۳۰ سر ۲۲۳، کشاف القناع ۱۳۳۰ سر ۲۲۳، کمنی لابن قدامه ۱۲۳۳۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۳۹،۲۳۸، طاشیه ابن عابدین ۴۲۶، حاشیة الدسوقی سر ۱۳۲۸، طفی لابن قدامه ۱۳۰۳، مغنی لابن قدامه مرسال

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر ۲۴۴ ـ

اگر ہلاکت کے نتیجہ میں مقدار میں کمی ہومثلاً وہ چیز ناپ یا وزن یا شار کی جانے والی ہوتو ہلاک شدہ کے بقدرعقد فنخ ہوجائے گا اوراس کے حصہ کانتمن ساقط ہوجائے گا،اس لئے کہ مقدار والی چیز یوں کی ہر مقدار پرعقد ہوتا ہے،لہذااس کے بالمقابل کچھٹمن ہوگا،اورسارے معقودعلیہ کاہلاک ہوناسارے میں بچے کے فنخ ہونے اور ثمن کے ساقط ہونے کا سبب ہے۔

لہذابعض کا ہلاک ہونااس کے بقدر ثمن کے ساقط ہونے اور بھے
کے فنخ ہونے کا سبب ہوگا، اور خریدار کو باقی ماندہ میں اختیار ہوگا،
اگر چاہے تو اس کے حصہ کے ثمن میں اس کو لے لے، اور اگر چاہے تو
ترکر دے، اس لئے کہ سودامتفرق ہوچکا ہے۔

مالکیدگی رائے ہے کہ اگر ہلاک ہونے کے بعد باقی ماندہ آدھایا اس سے زیادہ ہوتو باقی ماندہ اس کے حصہ کے شن میں خریدار پر لازم ہوگا، اور ہلاک شدہ حصہ کے بقدرواپس لے گا، اس لئے کہ آدھے کا باقی رہنا اکثر کے باقی رہنے کی طرح ہے، لہذا وہ لازم ہوگا، یہ اس صورت میں ہے جب کہ فروخت شدہ سامان متعدد ہو۔

اگرمیجا کیا ہو<sup>(۱)</sup> مثلاً ایک گھوڑا، اور ہلاک ہونے کے بعد آ دھا
یااس سے زیادہ خی جائے توخر پدار کواختیار ہے کہ میچ کولوٹا دے اور
مثن لے لے، یابا قی ماندہ کواس کے حصہ کے ثمن میں روک لے۔
اگر ہلاک ہونے کے بعد آ دھے سے کم رہے تو باقی ماندہ کوروکنا
حرام ہے، فروخت شدہ چیز کوواپس کرنا اور سارا ثمن واپس لینا واجب
ہے، اس لئے کہ فروخت شدہ چیز کے اکثر حصہ کے ہلاک ہونے سے
میں خلل آ گیا، لہذا خریدار کا باقی ماندہ کوروکنا نئے سرے سے مجہول
مثن میں عقد کرنا ہوا، کیونکہ خاص طور پر باقی ماندہ کا ثمن کیا ہے، اس کا
علم سارے فروخت شدہ سامان کی قیت لگانے، پھر ہر جز کا الگ الگ
خاص ثمن دیکھنے کے بعد ہوگا، ہاں اگر مثلی ہوتو اقل کوروکنا حرام نہیں،

بلکہ خریدار کواختیار ہے کہ بیچ کوفنخ کردے یا باقی ماندہ کواس کے جھے کے شمن میں روک لے،اس کی وجہ سے ہے کہ مثلی کے بالمقابل ثمن معلوم ہے،لہذا باقی ماندہ کم کورو کنا شمن مجہول کے ساتھ نئے سرے سے عقد کرنے کی طرح نہیں، بیصرف قیمت والی چیز میں ہے (۱)۔

قبضہ سے قبل بائع کے عمل سے فروخت شدہ چیز کے کچھ حصہ کا ہلاک ہونا:

۱۹۱۰ اگر قبضہ سے قبل فروخت کرنے والے کے عمل سے مبیع کا پچھ حصہ ہلاک ہوجائے تو حفیہ کی رائے ہے کہ اس کے بقدر بیج باطل ہوجائے گی، اور خریدار کے ذمہ سے ہلاک شدہ کے حصہ کا ثمن ساقط ہوجائے گا، خواہ نقصان قیمت کا ہو یا وصف کا، (اس لئے کہ اوصاف کے لئے اس پرزیادتی کی صورت میں ثمن کا حصہ ہوتا ہے، کیونکہ وہ عملی طور پراصل بن جاتے ہیں، لہذاان کے بالمقابل ثمن ہوگا)، اور خریدار کو باقی میں اختیار ہوگا، اگر چاہے تو اس کے حصے کے ثمن میں اس کو لے باقی میں اختیار ہوگا، اگر چاہے تو اس کے حصے کے ثمن میں اس کو لے حنا بلہ کے نزد یک اگر فروخت شدہ چیز کیلی یاوز نی ہوتو ابن قد امہ نے کہا: ہمارے اصحاب کے قول کا قیاس یہ ہے کہ خریدار کو فنخ کر کے شمن واپس لینے، یا اس کوروک کر بائع سے ہلاک کر دہ یا عیب کا عوض واپس لینے کا اختیار ہے۔

اگر فروخت شدہ چیز ناپ یا وزن والی نہ ہوتو بیع فنخ نہیں ہوگی اورخر یدار فروخت کرنے والے سے ہلاک کردہ کاعوض لےگا۔
مالکیہ نے ہلاکت عمداً یا غلطی سے ہونے میں فرق کیا ہے، اسی طرح خیار فروخت کرنے والے کوہو یا خریدار کوہودونوں کے درمیان

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸ ۲۳۹، ۱۳۰۰ حاشیة الدسوتی ۱۳۸، ۱۳۹، مغنی المحتاج ۱۲۸، حواثی التخفه المحتاج ۱۸، ۱۲۸، حواثی التخفه الر۲۸۳، ۲۸۳، المغنی المحتاج ۱۸، ۱۲۸۳، ۱۳۰۸، المناع ۱۸، ۱۲۸۳، ۱۳۰۸، المغنی ۱۸، ۱۲۸۳، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰۸، ۱۳۰

فرق کیاہے۔

اگرخیار فروخت کرنے والے کو ہو اور وہ فروخت شدہ چیز کوعمداً ہلاک کردے، تواس کا بیمل اپنے جرم سے قبل بیچ کورد کرنا ہے، اس لئے کہ اس طرح کا تصرف انسان اپنی ملکیت ہی میں کرتا ہے، اور اگراس نے اس کو فلطی سے ہلاک کیا ہوتو خریدار کوخیار عیب حاصل ہے، اگر چاہے تو روک لے، لیکن اس کو پچھنہیں ملے گا، یا فروخت کرنے والے کی اجازت کے بعداس کورد کرکئن لے لے اور فروخت کرنے والے کی اجازت اس لئے ہے کہ اس کواس میں خیار حاصل ہے۔ فلطی سے فروخت کرنے والے کی جنایت کورد کرنا نہیں حاصل ہے۔ فلطی ہونا فنخ کے حصیبا عمداً اس کی جنایت روکرنا ہے، اس لئے کہ فلطی ہونا فنخ کے قصد کے ساتھ نہیں ہو سکتی۔

اگر خیار خریدار کو ہواور فروخت کرنے والا فروخت شدہ چیز کوعمداً ہلاک کردے توخریدار کو خیار ہے کہ رد کردے یا ہیچ کو نافذ کرکے جنایت کا تاوان لے، اوراگراس نے غلطی سے ہلاک کیا ہوتو خریدار کو خیار حاصل ہے کہ اسے فروخت کرنے والے کے پاس لوٹا دے یا اس کوناقص حالت میں لے لے، کیکن اس کو پچھاور نہ ملے گا۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ خریدار کواختیار ہے کہ فنخ کر کے ثمن واپس لے یا پورے ثمن میں عقد کی اجازت دے، شافعیہ کے یہاں مذہب سے ہے کہ فروخت کرنے والاخریدار کو کسی طرح کا تاوان نہیں دے گا<sup>(1)</sup>۔

خریدار کے مل سے فروخت شدہ چیز کے پچھ حصہ کاہلاک ہونا: ۱۵ – اگر خریدار کے مل سے فروخت شدہ چیز کا پچھ حصہ ہلاک ہوجائے تو بیج ختم نہ ہوگی اور نہ ہی اس کو خیار حاصل ہوگا، کیونکہ یہ ہلاکت اس کے عمل سے ہوئی ہے، اور اس کے ذمہ سے پچھ بھی ثمن ساقط نہ ہوگا، اس

لئے کہ بعض کوتلف کر کے وہ سارے پر قبضہ کرنے والا ہوگیا، کیونکہ وہ سارے پر قبضہ کئے بغیراس کے پچھ حصہ کو ہلاک نہیں کرسکتا، وہ ہلاک کردہ مقدار پر ہلاک کرنے کے سبب قابض ہو گیا اور باقی ماندہ پرعیب دار کرنے کی وجہ سے، لہذا اس پرسارا ثمن برقر ارر ہے گا۔ یہی جمہور (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے۔

مالکیہ نے فروخت کرنے والے کو خیار ہو یاخریدار کو دونوں کے درمیان فرق کیا ہے، اسی طرح عمداً یا خلطی سے ہلاکت میں بھی فرق کیا ہے، اگر خیار خریدار کو ہواور اس نے فروخت شدہ چیز کوعمداً ہلاک کیا ہوتو یہ اس کی طرف سے بچ پر رضامندی مانی جائے گی، اور اس میں اس کور جوع کاحق نہ ہوگا۔

اگراس نے غلطی سے ہلاک کیا ہوتو خریدار کوئی ہے کہ اس کوئی سے کہا تھو والیس کردے، یا اس کوروک لے، لیکن اس کو پچھ نہ ملےگا،
اورا گروہ والیس کردے اور عیب مفسد ہوتو سارے ثمن کا ضامن ہوگا۔
اورا گرخیار فروخت کرنے والے کو ہوتو اس کو بیہ اختیار ہے کہ بیج کورد
کردے اور جنایت کا تاوان لے لے، یا بیج نافذ کر کے ثمن لے لے،
خواہ ہلا کت عمداً ہو یا غلطی سے ، ابن عرفہ سے منقول ہے کہ فروخت
کرنے والے کو مذکورہ خیار اس صورت میں ہے جب کہ جنایت عمداً
ہو، لیکن اگر جنایت غلطی سے ہوتو خریدار کو اختیار ہوگا کہ فروخت شدہ
چیز لے کر ثمن اور جنایت کا تاوان ادا کرے یا فروخت شدہ چیز
فروخت کرنے والے کے لئے چھوڑ کر جنایت کا تاوان ادا کرے،
لہذا جنایت کا تاوان خریدار فروخت کرنے والے کی اختیار کردہ
دونوں حالتوں میں ان کے زدیک دے گا، بعض حضرات نے اسی کو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷۵، ۲۴، ابن عابدين ۱۲۴، حاشية الدسوقي ۱۰۵، مامنی موابب الجليل مهر ۲۳، مغنی المحتاج ۱۸۸۲، حواثی التحقه مهر ۴۰، المغنی مهر ۱۲۳، معنی المحتاج ۱۲۸۲، حواثی التحقه مهر ۴۰۰، المغنی

اجنبی کے مل سے فروخت شدہ چیز کے کچھ حصہ کا ہلاک ہونا:

18 - اگر فروخت شدہ چیز کا کچھ حصہ کسی اجنبی کے مل سے ہلاک ہوجائے تواسی پراس کا ضان ہے، اور خریدار کواختیار ہوگا اگر چاہ تو بچھ فنخ کر دے اور فروخت کرنے والا جنایت کرنے والے سے اس کے ہلاک کئے ہوئے کا تاوان لے گا، اور اگر چاہ تو بچھ کواختیار کرلے اور وہ (یعنی خریدار) جنایت کرنے والے سے ضان لے گا اور خود اس پر پورائمن واجب ہوگا، یہ حنفیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے، اور حنا بلہ کا ایک قول بھی یہی ہے اس صورت میں جب کہ فروخت شدہ چیز کیلی وغیرہ ہو، البتہ شافعیہ نے کہا: اجنبی آ دئی تاوان کا ضامن فروخت شدہ چیز پر قبضہ کے بعد ہی ہوگا، کیونکہ فروخت کرنے والے کے ہاتھ میں رہتے ہوئے اس کے ہلاک ہونے کا امکان ہے جس کی وجہ سے بچے فنخ ہوجائے گی۔

حنابلہ کے یہاں ناپ اوروزن والی چیزوں کے علاوہ میں خریدار کوخیار فنخ نہیں، بلکہ وہ ہلاک کرنے والے سے تاوان لےگا۔
مالکیہ کی رائے ہے کہ اجنبی کی جنایت کا تاوان فروخت کرنے والے کا ہوگا گوکہ خیار دوسرے کو ہو، اورا گرفروخت کرنے والا جنایت کا تاوان لے لے تواس صورت میں خریدار کوخیار ہوگا یا توعیب دار فروخت شدہ چیزمفت لے لے ہالوٹادے اوراس کے ذمہ پھیلیں (۱)۔

### قضہ کے بعد بوری مبیع کاہلاک ہونا:

کا - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ قبضہ کے بعدساری فروخت شدہ چیز کے ہلاک ہونے سے بیچ فنخ نہیں ہوگی، ہلاکت خریدار کے ذمہ ہوگی اور اسی کے ذمہ ثمن ہوگا، اس لئے کہ فروخت شدہ چیز پر قبضہ سے بیچ ثابت ہوگا (یہ فی الجملہ ہے)،خواہ یہ ثابت ہوگا (یہ فی الجملہ ہے)،خواہ یہ

ہلاکت آسانی آفت سے ہو یا فروخت شدہ چیز کے ممل سے یاخریدار کے مل سے ،اوراگر ہلاکت اجنبی کے ممل سے ہوتو خریداراجنبی سے اس کا صان لے گا۔

حنفیہ نے تفصیل کرتے ہوئے کہا: اگر فروخت کرنے والے کے عمل سے ہلاک ہوتو دیکھا جائے گا کہ خریدار نے اس پر فروخت کرنے والے کی اجازت سے قبضہ کیا ہے یا بلااجازت ۔اگراس کی اجازت سے قبضہ کیا ہے یا بلااجازت ۔اگراس کی اجازت سے قبضہ کیا ہے تواس کا ہلاک کرنا اور اجبنی کا ہلاک کرنا برابر ہے۔ اور اگر فروخت کرنے والے کی اجازت کے بغیر قبضہ کیا ہوتو ہلاک کرنے کی وجہ سے فروخت کرنے والا فروخت شدہ چیز کو واپس لینے والا ہوگیا، لہذا ہلاک کرنا اس کے ضان میں ہواجس کی وجہ سے نیجے باطل اور شمن ساقط ہوجائے گا، جیسا کہ اگر اپنے ہاتھ میں رہے ہوئے ہلاک کرتا (۱۱)، اور اگر خریدار نے اپنے لئے یا فروخت شدہ چیز پر ہوائے کے لئے یا دونوں کے لئے خیار کے ساتھ فروخت شدہ چیز پر والے کے لئے یا دونوں کے بارے میں مذا ہب میں تفصیل ہے، والے کے لئے دیار' میں دیکھا جائے۔

قبضہ کے بعد فروخت شدہ چیز کے کچھ حصہ کا ہلاک ہونا:

۱۸ – اگر قبضہ کے بعد فروخت شدہ چیز کا کچھ حصہ ہلاک ہوجائے تو یہ

ہلاک ہونا خریدار پر ہوگا، فروخت کرنے والے پر کچھ نہ ہوگا اور

خریدار پر ثمن واجب ہوگا، اس لئے کہ خریدار کے قبضہ کی وجہ سے

فروخت شدہ چیز فروخت کرنے والے کے صان سے نکل چکل ہے،

لہذا اس پر ثمن ثابت ہوجائے گا، اسی طرح اگر اجنبی کے عمل سے

ہلاک ہوتو ہلاکت خریدار پر ہوگی اور وہ اجنبی سے صان لے گا۔

ہلاک ہوتو ہلاکت خریدار پر ہوگی اور وہ اجنبی سے صان لے گا۔

حضیہ نے اس حکم سے فروخت کرنے والے کے عمل سے ہلاک کو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱/۲۵، ابن عابدین ۱۸۲۶، حاشیة الدسوقی ۱۰۳، ۱۰۸، حواثی التقد ۱۰۳، مغنی المحتاج ۱۲۸، المغنی ۱۲۳، التقد ۱۲۳، معنی المحتاج ۱۲۸، المغنی ۱۲۳،

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۳۹۵، حاشية الدسوقي ۱۹۸۳، روضة الطالبين ۱۹۸۳، منى المحتاج ۲۷۳۷، تخفة المحتاج ۱۸۲۳، كشاف القناع

مستثنی کیا ہے، انہوں نے فروخت کرنے والے کو واپس لینے کاحق ہو
یا حق نہ ہوان دونوں کے درمیان فرق بیان کیا ہے۔ اگر فروخت
کرنے والے کو واپس لینے کاحق نہ ہوتو اس کا اتلاف، اور اجنبی کا
ہلاک کرنا برابر ہے، اور اگر اس کو واپس لینے کاحق حاصل ہوتو ہلاکشدہ
کی مقد ارمیں بیج فنخ ہوجائے گی، اور اس کے حصہ کانمن خرید ارسے
ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ ہلاک کرنے کے سبب وہ اس مقد ارکو
واپس کر لینے والا ہوگیا ہے تو یہ مقد ار اس کے ضان میں ہلاک
ہوگی، اور اس کے بفتر رخمن ساقط ہوجائے گا

### ب \_ فروخت شده چیز کے زوائد کا ہلاک ہونا:

19 – بائع کے قبضہ میں رہتے ہوئے فروخت شدہ چیز میں پیدا ہونے والے والے زوائد مثلاً پھل، دودھ اور انڈے، فروخت کرنے والے کے قبضہ میں امانت ہیں، وہ ان کا ضامن نہیں ہوگا اگر اس کی وجہ سے کہاصل کا ضان عقد کی وجہ سے ہواور یہ چیزیں عقد میں داخل نہیں، اور ان کو اپنی ملکیت میں لینے کے لئے اس کے ہاتھ اس تک نہیں پہنچ، جیسے مول بھاؤ کرنے والا اور نہ ہی اس کی طرف سے غاصب کی طرح زیادتی پائی کرنے والا اور نہ ہی اس کی طرف سے غاصب کی طرح زیادتی پائی گئی کہ وہ ضامن ہو (۲)۔

### ج-احاره میں ہلاک ہونا:

۲- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ کرایہ کی چیز کرایہ دار کے ہاتھ میں امانت ہے، لہذا اگر اس کی طرف سے تعدی یا کو تاہی کے بغیر ہلاک یا ضائع ہوجائے تو اس پرضمان نہیں، ہاں اگر وہ تعدی کرے یا اس کی

- (۲) بدائع الصنائع ۲۵۲/۵، تخفة الحتاج ۴۸ ۳۹۳ مغنی الحتاج ۲۸۲۲، حاشیة الجمل علی شرح کمنج ۱۸۷۳، کشاف القناع ۲۸۴۳ س

حفاظت میں کوتاہی کرے تو اس چیز کو لاحق ہونے والی ہلاکت یا نقصان کا وہ ضامن ہوگا، اور یہی حکم اس صورت کا ہے کہ وہ اپنے حق سے آگے بڑھ کر اس سے نفع اٹھائے جس کے نتیجہ میں وہ ہلاک ہوجائے۔

اسی طرح بالاتفاق اجیر خاص امین ہے، اس کے ہاتھ سے جو مال ہلاک ہوجائے اس پراس کا ہلاک ہوجائے اس پراس کا طائ ہوجائے اس پراس کا صفان نہیں الا بیکہ اس کی طرف سے تعدی یا کوتا ہی ہو، اس لئے کہ وہ منافع کو مالک کے خاص کے مطابق منتقل کرنے میں مالک کا نائب ہے، لہذا ضامن نہیں ہوگا، جیسے وکیل، نیز اس لئے کہ اس کے مل کا اس پر صفان نہیں، اس لئے اس کی وجہ سے ہلاک ہونے والی چیز کا وہ ضامن نہیں، اس لئے اس کی وجہ سے ہلاک ہونے والی چیز کا وہ ضامن نہیں، اس کے اس کے وجوب کا سبب ہو۔

بالاتفاق اجیر مشترک کے پاس اگر کوئی چیز اس کی تعدی یا کوتا ہی سے ہلاک ہوجائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا۔لیکن اگر اس کی تعدی یا کوتا ہی کے بغیر ہلاک ہوتواس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ، امام ابوحنیفہ اور زفر کی رائے ہے کہ اس کا قبضہ قبضہ امانت ہے، لہذا ہلاک شدہ کا وہ ضامن نہ ہوگا، کیونکہ اصل ہیہ ہے کہ ضان صرف تعدی کرنے والے پرواجب ہوتا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''فَلاَ عُدُو اَنَ إِلاَّ عَلٰی الظَّالِمِیْنَ '' (ا) (توختی (کسی باری ہے: ''فَلاَ عُدُو اَنَ إِلاَّ عَلٰی الظَّالِمِیْنَ '' (ا) (توختی (کسی برجمی) نہیں بجز (اپنے حق میں) ظلم کرنے والوں کے) اور اجرکی طرف سے تعدی نہیں پائی گئی، اس لئے کہ اس کو قبضہ کی اجازت حاصل ہے، اور ہلاکت اس کے اپنی ہوئی ہے، لہذا اس برضان واجب نہیں ہوگا، اور اسی وجہ سے مودع (جس کے پاس امانت رکھی گئی) پرضان نہیں ہوگا ہے۔ ربیع نے کہا: امام شافعی کی امانت رکھی گئی) پرضان نہیں ہوگا ہے۔ ربیع نے کہا: امام شافعی کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسوا\_

رائے ہے کہ اجیر پرضان نہیں، اور قاضی اپنی معلومات کی بنا پر فیصلہ کرے گا،لیکن امام شافعی برے قاضوں اور برے مزدوروں کے اندیشہ ہے اس کا برملاا ظہار نہیں کرتے تھے۔

امام ابو یوسف اور محمد بن الحسن کی رائے ہے: اس پر ہلاکت کا ضان ہوگا،الا یہ کہ عمومی آگ میں جل گئی ہو، یا عمومی طور پر ڈوب گئی ہو، یا عمومی طور پر ڈوب گئ ہو، یا سرکش چور ہوں، چنا نچہ امام محمد سے مروی ہے کہ مشترک اجبر کی دوکان چراغ سے جل گئی تو اجبر اس کا ضامن ہوگا،اس لئے کہ بیعمومی آگ نہیں، یعنی وہ اس کوعلم کے بعدروک سکتا ہے، کہ اگر وہ اس کو جان لیتا تو آگ بچھادیتا،لہذا میکل عذر نہیں۔

ان دونول حضرات کی دلیل بیروایت ہے کہرسول اللہ علیہ فیلے نے فرمایا: "علی الید ما أحذت حتی تؤدي" (۱) (جس نے اپنے ہاتھ میں کوئی چیز کی وہ اس کے ذمہ ہے تا آ نکہ واپس کردے)، اور حضرت عمر سے منقول ہے کہ وہ لوگوں کے اموال کے تحفظ میں مشترک اجیر کوضامن قرار دیتے تھے، اور یہی اس مسلم کی وجہ ہے، العنی بیکہ بیا جیرجن کو بلاگواہ کے مال دے دیاجا تا ہے ان کی خیانت کا اندیشہ ہے، اب اگران کو معلوم ہوجائے کہ وہ ضامن نہ ہوں گے تو لوگوں کے مال برباد ہوجائیں گے، کیونکہ وہ آسانی سے ہلاکت کا لوگوں کے مال برباد ہوجائیں گے، کیونکہ وہ آسانی سے ہلاکت کا اور عموی طور پر ڈو بنے اور عموی چوری میں نہیں یائی جاتی۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اپنے عمل سے ہلاک شدہ کا وہ ضامن ہوگا، گوکہ فلطی سے ہومثلاً دھونی کپڑا پھاڑ دے، اور غلطی کی مثال میہ ہے کہ

۱۸،۱۵،۲۷ حدیث: "علی الید ما أخذت حتی تؤدي" کی روایت البوداؤد (۱) حدیث: "لمر ۱۸،۱۵،۳۷ البده ما أخذت حتی تؤدي" کی روایت البوداؤد (۲) حدیث: "لمر ۸۲۲ متحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت سمرہ بن جندب شیک ہے، دارقطنی (۳ میں اختلاف کی وجہ سے معلول کہا ہے ، کلیے ص الحجیر (۳ ر ۵۳ م ۵۳ طبع شرکة قراردیا ہے الطباعة الفنیہ)۔

کیڑا مالک کے علاوہ کسی دوسرے کودے دے، ہاں جواس کے حفاظت خانہ سے چوری وغیرہ کے سبب ہلاک ہوجائے بیاس کے ممل کے بغیر ہلاک ہوجائے بیاس کے ممل کے بغیر ہلاک ہواوراس کی کوتا ہی نہ ہوتو اس کا اس پر ضان نہیں ہوگا ، اس لئے کہ وہ چیزاس کے ہاتھ میں امانت ہے، پس وہ امانت دار کے مشابہ ہے۔ مالکیہ نے اس کوضامی بنانے کے لئے دوشر طیں لگائی ہیں:

اول: یہ کہ اجیر مشترک سامان لے کرغائب رہے، یعنی اس کوالی جگھ بنائے جہاں مالک موجود نہ ہو، نہاس کے گھر میں ہو، لہذا اگروہ مالک کے گھر میں بنائے گو کہ وہ موجود نہ ہو، یا مالک کی موجود گی میں بنائے تواپی عمل کے علاوہ کے سبب پیدا ہونے والی ہلاکت کا ضامن نہ ہوگا، مثلاً سامان چوری ہوجائے، یا مثلاً آگ گئے سے ہلاک ہوجائے اور اس کی کوتا ہی نہ ہو۔

دوم: بید که وه سامان ایسا ہو که اس کو لے کرغائب ہوناممکن ہومثلاً کیڑاوغیرہ <sup>(۱)</sup>۔

### سوم: امانات اوران جيسے عقو دميں ہلاكت:

11 – عقود امانات مثلاً ودیعت میں اصل یہ ہے کہ جوسامان ہلاک ہوں، ان کی ہلاکت مالک کے اوپر ہے، جس کے ہاتھ میں بیامانتیں ہیں اس پر پچھوا جب نہ ہوگا اگراس کی طرف سے تعدی یا کوتا ہی نہو، اس کئے کہ حضور علیقی نے ارشاد فرمایا:" لیس علی المستعیر غیر المغل ضمان، ولا علی المستودع غیر المغل ضمان، ولا علی المستود

- (۲) حدیث: "لیس علی المستعیر غیر المغل ضمان ....." کی روایت دار قطنی ( ۱۲ طبع دار المحاس) نے حضرت عبدالله بن عمر و بن عاص سے کی ہے دار قطنی نے اس کو سند میں دور ایول کے ضعیف ہونے کے سبب ضعیف قرار دیا ہے۔

(دیانت دارعاریت لینے والے پر ضان نہیں، اور دیانت دارامانت رکھنے والے پر ضان نہیں، اور دیانت دارامانت رکھنے والے پر ضان نہیں) اور نیز عمر و بن شعیب عن ابیان جدہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فر مایا: "من أو دع و دیعة فلا ضمان علیه"() (جس کے پاس کوئی و دیعت رکھی گئی اس پر ضمان علیه"() (جس کے پاس کوئی و دیعت رکھی گئی اس پر ضمان نہیں)، نیز اس لئے کہ لوگوں کوان عقود کی حاجت ہے اور ان پر ضمان واجب کرنے میں اس سے نفرت دلانا ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ نے ان عقود سے عاریت کو مستنی کیا ہے، اور کہا کہ علی الاطلاق اس کا صغان واجب ہے اگروہ ما نگنے والے کے پاس ہلاک ہوجائے، خواہ اس کی کوتا ہی ہو یا نہ ہو، اس لئے کہ حضرت سمرہ اللہ علی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ ما اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ ما اللہ علیہ وزیر اللہ علیہ اللہ ما اللہ علیہ وزیر اللہ علیہ اللہ ما اس کے ذمہ ہے تا آ نکہ لوٹا دے ) اور حضرت صفوان کی روایت ہے:

"أنه عَلیٰ استعار منه یوم حنین أدر عا (ولم یکن قد أسلم بعد) فقال: أغصبا یا محمد؟ قال: بل عاریة مضمونة "(۳) بعد) فقال: أغصبا یا محمد؟ قال: بل عاریة مضمونة "(۳) مانگی (اس وقت تک صفوان مشرف بہ اسلام نہیں ہوئے سے) تو انہوں نے کہا: محمد! غصب کے طور پر؟ آپ نے فرمایا: نہیں بلکہ عاریت کے طور پر؟ آپ نے فرمایا: نہیں بلکہ عاریت کے طور پرجس کا ضان ہوگا ) نیز اس لئے کہ یہ ایسامال ہے عاریت کے طور پرجس کا ضان ہوگا ) نیز اس لئے کہ یہ ایسامال ہے عاریت کے طور پرجس کا طال کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر جس کواس کے ما لک کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر جس کواس کے ما لک کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر جس کواس کے ما لک کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر جس کواس کے ما لک کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر جس کواس کے ما لک کے یاس لوٹانا واجب ہے، لہذا ہلاک ہونے پر

اس کا ضمان دے گا، جیسے بھاؤ کرنے والا۔

امام احمد نے عاریت اور ودیعت میں بیفرق بتایا ہے کہ عاریت آپ نے خود لی ہے اور ودیعت آپ کودی گئی ہے۔

شافعیہ نے اپنے اصح قول کے مطابق عاریت کے ضان سے تلف منحق (لیعنی جواستعال کے وقت کلمل طور پر ہلاک ہوجائے) اور تلف منحق (لیعنی جس کا کچھ حصہ استعال سے ہلاک ہوجائے) کوستنی کیا ہے، اگر اس کا ہلاک ہونا ایسے استعال سے ہوجس کی اجازت حاصل تھی، کیونکہ یہ ہلاک ہونا ایسے استعال سے ہوجس کی اجازت حاصل تھی، کیونکہ یہ ہلاکت اجازت یا فقہ سبب سے ہے، اور یہ ایسے ہی ہوگیا کہ کہے: میرا کھانا کھاجاؤ۔ شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے کہ تلف منحق میں نہیں، اس لئے کہ عاریت دینے کا تقاضا ہے کہ اس کو واپس کر دیا جائے اور نمحق کی صورت میں ایسانہیں ہوتا، لہذا صفان دےگا، البتہ منتحق اس کے برخلاف ہے۔

ما لکیہ نے ضمان کواس عاریت کے ہلاک ہونے کے ساتھ خاص

کیا ہے جوغائب کی جاسکے (بعنی اس کا چھپانا ممکن ہو)، مثلاً کپڑے
اور زیورات، اس کے برخلاف جس کو لے کرغائب نہیں، جواجاسکتا

اس کے ہلاک ہونے سے اس کے ذمہ ضمان نہیں، جیسے جانور اور
اراضی، اِلا بیہ کہ عاریت لینے والا ثبوت پیش کرے کہ اس کے ہلاک یا
ضائع ہونے میں اس کو خل نہیں تو وہ ضامن نہ ہوگا، اس میں اشہب کا
اختلاف ہے، ان کا کہنا ہے کہ علی الاطلاق ضامن ہوگا (ا)۔

۲۲ - کیچھ عقود میں امانت کا معنی ہے، مثلاً مضاربت، اجارہ اور رہن، یہ عقود گو کہ اصل کے لحاظ سے عقد امانت نہیں، لیکن مضارب، متاجراور مرتہن میں سے ہرایک اپنی مقبوضہ چیز میں امین ہے۔

متاجراورمرہن میں سے ہرایک اپی مقبوضہ چیزیں این ہے۔ فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ مال مضاربت میں سے جو بھی ہلاک ہوگا اس کی ہلاکت صاحب مال پر ہوگی ،مضارب اس کا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أو دع و دیعة فلا ضمان علیه" کی روایت ابن ماجه (۲) محلع لحلی ) نے حضرت عبدالله بن عمروسے کی ہے، اور بوصری نے الزوائد میں کہا ہے: اس کی اسناوضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: علی الید ما أخذت حتی تؤدي "كاتخ ت فقره نمبر ۲۰ میں گزر چکی ہے۔ گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث صفوان: "أنه عَلَیْه استعار منه یوم حنین أدر عا" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۸۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور پیهی (۲۹/۹۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے بیمی نے اس کے طرق کے سبب اس کوقوی کہا ہے۔

ضامن نہیں ہوگا، مضارب کے ہاتھ میں مال ودیعت کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ اس کا قبضہ ما لک کی اجازت سے ہے، عوض اور و ثیقہ کے طور پرنہیں، ہاں اگر مضارب صاحب مال کی شرط کی خلاف ورزی کر ہے تو راس المال کا ضامن ہوگا، مثلا صاحب مال نے شرط لگائی تھی کہ مال لے کرسمندری سفر نہیں کرے گا، کیکن وہ سفر کرے اور مال ڈ وب جائے، تو اس صورت میں مضارب اس کا ضامن ہوگا، کیونکہ اس نے صاحب مال کی شرط کی خلاف ورزی کی ہے اور وہ غاصب اس نے صاحب مال کی شرط کی خلاف ورزی کی ہے اور وہ غاصب کے درجہ میں ہوگیا (۱)۔

اس پرفقہاء کا تفاق ہے کہ کرایہ دار کا قبضہ قبضہ امانت ہے، لہذا اس کے قبضہ میں رہتے ہوئے جو ہلاکت ہواس کا ضان اس پرنہیں الا یہ کہ تعدی یا کوتا ہی کرے، لہذا اگر تعدی کرے یا حفاظت میں کوتا ہی کرے تواس سامان میں ہونے والے تلف یا نقصان کا وہ ضامن ہوگا، یہی حکم اس صورت کا بھی ہے جب کہ وہ فائدہ اٹھانے میں اپنے حق سے آگے بڑھ جائے اور اس کی وجہ سے سامان ہلاک ہوجائے (۲)۔ رہن اگر مرتبن کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تو مرتبن اس کا ضامن ہوگا یا نہیں؟ فقہاء کے یہاں مختلف فیہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ رہن میں رکھی ہوئی چیز اگر مرتبن کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تواس کی قبت اور دین میں سے جو کم ہوا تناضان دے گا، اور اگر اس کی قبت اور دین برابر ہوں تو وہ اپنا دین وصول پانے والا ہوجائے گا، مالکیہ نے مرہون کے ضمان کواس صورت کے ساتھ خاص کیا ہے جب کہ اس کو لے کر غائب ہواجاسکتا ہو، مثلاً

زیورات ، کپڑے ، ہتھیار اور کتابیں ، یعنی ہرائی چیز جس کو چھپانا ممکن ہو، اس کے برخلاف جس کو چھپانا ناممکن ہو، مثلاً جانور اور اراضی ، اور بیتکم اس صورت کا ہے کہ اس کے پاس گواہ نہ ہوں ، کیکن اگر اس کے سبب بنے بغیر تلف یا ہلاک ہونے کے گواہ موجود ہوں تو اس پرضان نہیں ہے ، اس لئے کہ یہاں ضان تہمت کا ضان ہے ، اور تہمت گواہ پیش کرنے سے زائل ہوجاتی ہے ۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مرہون مرتبن کے قبضہ میں امانت ہے، لہذا مرتبن کی تعدی یا کوتا ہی کے بغیراس کے تلف ہونے سے کچھ بھی دین ساقط نہ ہوگا ، اس لئے کہ حضرت ابو ہر برہؓ سے حضرت سعید بن میں ہے کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "لا یغلق الرهن من صاحبہ الذي رهنه، له غنمه و علیه غرمه"() (ربن کواس کے مالک سے بند نہیں رکھا جائے گا جس نے اس کور بن رکھا ہے، اس کواس کا فائدہ ملے گا ، اور جائے گا جس نے اس کور بن رکھا ہے، اس کواس کا فائدہ ملے گا ، اور دیا جائے توضان کے اندیشہ سے لوگ ربین قبول کرنا بند کردیں گے، اور دیا جائے توضان کے اندیشہ سے لوگ ربین قبول کرنا بند کردیں گے، اور یور بین کے معاملات کے

### چهارم: مزارعت اورمسا قات میں تلف ہونا: ۲۳ - مزارعت اورمسا قات عقو دعمل کی دوصورتیں ہیں، مساقات

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یغلق الرهن من صاحبه....." کی روایت شافعی (بدائع المهنن ۱۹۰۱،۱۸۹ طبع دارالاً نوار) نے حضرت سعید بن میں ب مرسلاً کی ہے، بیروایت کئی غیر صحیح طرق سے مرفوعاً مروی ہے، ابوداؤد، بزار اور دارقطنی وغیرہ نے اس کے ارسال کو سحیح کہا ہے (المخیص الحبیر لابن تجر ۲۸۳۳ طبع شرکة الطباعة الفند )۔

<sup>(</sup>۲) حاشیہ ابن عابدین ۵رو۰ ۱۳۰۹ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی سر ۲۵ سار ۲۵۳، اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المختاج ۲۸۲ ۱۳۷، کشاف

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۸۷، حاشیة الدسوقی ۲ر ۵۲۲، مغنی المحتاج ۲ر ۳۲۲، کشاف القناع ۳ر ۵۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) الدرالختار ۱۷/۵ اور اس کے بعد کے صفحات، مواہب الجلیل ۱۹/۵، الفتاوی البندسی ۱۷۰۴، نہایة المحتاج ۳۲۵/۵، المهذب ۱۷۵۰، کشاف القناع ۱۵/۳۰

کی مشروعیت پر فقہاء کا اتفاق ہے، اور مزارعت کی مشروعیت کے بارے میں اختلاف ہے۔

فقہاء نے مساقات ومزارعت میں کام کرنے والے کو مقبوضہ مال کامین قرار دیا ہے، لہذااس کی تعدی یا کوتا ہی کے بغیر جو مال تلف ہوگا اس کا ضان اس پرنہیں ہوگا، ہاں اگر کام کرنے والا کوتا ہی کرے، مثلاً سینچائی نہ کرے جس کی وجہ سے کھیتی خراب ہو جائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کے قبضہ میں ہے اور اس کی حفاظت اس کے ذمہ ہے (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاح "مزارعت "اور" مساقات "۔

## ينجم: غصب كرده چيز كاتلف مونا:

۲۲۰ - غصب کردہ چیز کا تلف ہوناحسی ہوگا یا معنوی، حسی تلف: غصب کردہ چیز کواس کے مالک سے فوت کردینا ہے، اور تلف معنوی: غصب کردہ چیز کی منفعت کوفوت کردینا ہے اور ان دونوں میں ضمان ہے۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر غصب کردہ منقولہ چیز غاصب کے پاس تلف ہوجائے تو اس پر ضمان ہوگا، خواہ اس کے پاس آفت سے تلف ہو یا تلف کرنے سے تلف ہو، اور ضمان میں مثل دے گا اگر فصب کردہ چیز مثلی ہو، اور قیمت دے گا اگر وہ غیر مثلی ہو، اور اگر اس کا خصب کردہ چیز مثلی ہو، اور اگر اس کا جھے حصہ تلف ہوتو اس پر نقص کا تا وان ہوگا۔

اراضی کے غاصب کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ اگر اراضی اس کے پاس ہوتے ہوئے سیلاب یا آگ وغیرہ کے سبب تلف ہوجا کیں تواس پرضان ہے یانہیں؟

جهور فقهاء (مالكيه، شافعيه، حنابله اور حنفيه ميں سے محمد بن الحن)

کے زدیک اس کوضامن بنایا جائے گا، حنفیہ کی رائے ہے کہ اس کوضامن نہیں بنایا جائے گا، ہاں تین چیزیں اس سے ستنی ہیں: وقف، یتیم کا مال اور آمد نی کے لئے تیار کیا گیا ہوا مکان، یتلف حسی کا حکم ہے۔ رہا تلف معنوی تو اس کی فقہاء کے یہاں مذکورہ صور توں میں سے

رہا ملف معنوی تواس کی تھہاء تے بہال مدتورہ صورتوں یک سے
ایک بیہ ہے کہ کوئی شخص ہنر مند غلام غصب کرے اور غلام غاصب کے
پاس رہتے ہوئے اپنا ہنر بھول جائے تو اس پر اس نقص کا تا وان ہے،
لالا یہ کہ اس کو یاد کرے، خواہ غاصب کے پاس یا مالک کے پاس، یا
غاصب کے پاس اس کو سیکھ لے تو اس پر پافخی سے سین اگر مالک کے
پاس آ کر سیکھے تو اس کا تا وان غاصب پر باقی رہے گا۔

حفیہ کے یہاں مزیدایک صورت میہ ہے کہ وہ نوجوان رہا ہواور غاصب کے پاس آ کر بوڑھا ہوجائے تو بھی اس پر ضمان واجب ہے(۱)۔

## ششم: لقطه ( گری پڑی چیز ) کا تلف ہونا:

۲۵ – لقط کے تلف ہونے کی دو حالتیں ہیں، ایک حالت میں وہ امانت ہے، اٹھانے والے پر پچھنہیں اگراس کے پاس تلف ہوجائے یا ضائع ہوجائے اور اس کی طرف سے کوتا ہی یا تعدی نہ رہی ہو۔ اور ایک حالت میں تلف یاضائع ہونے پراس کاضمان ہوگا۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ لقطہ اٹھانے والے کے پاس امانت ہے، اگراس نے مالک کے واسطے تفاظت کرنے کے لئے اس کواٹھا یا ہو، اور اگراس کے پاس تلف یا ضائع ہوجائے تو اس پر پچھنہیں ہے، کیونکہ اس نے اس کوامانت کے طور پر لیا ہے، لہذا اس کا قبضہ قبضہ امانت ہوگا جیسے مودع کا قبضہ۔

القناع سرام س

ر) حاشیه این عابرین ۵رو که انتخفته الحتاج ۲رو ۱۰، ۱۱۸ ۱۱۰ کشاف القناع سررا ۵۲

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۵/ ۱۱۲۰ ۱۱۲۰ ۱۱۳۰ القوانین الفقهیه ر ۳۳۵ تخته الحتاج ۲/ ۷- ۳۰ مننی الحتاج ۲/ ۲۸۷ ۲۸۲ ۲۸۹۰ ۲۸۹ ، ۲۹۹ ، کشاف القناع ۲/ ۷۷۷ ، ۲۰۹۹ ۱ اوراس کے بعد کے صفحات ب

اگراٹھانے والے نے اس کوخیانت کے قصد سے اٹھایا ہوتواس کا ضامن ہوگا اگر تلف ہوجائے، تا کہ اس کے اس ارادہ پرعمل ہوجائے جواس نے اٹھاتے وقت کیا تھا اور اس کو غاصب کی طرح مانا جائے گا(۱)۔

## هفتم: مهركاتلف هونا:

۲۷ - حنفیہ نے معین مہر کے تلف ہونے میں معمولی اور غیر معمولی تلف کے درمیان فرق کیا ہے، اسی طرح شوہر کے قبضہ میں ہونے اور ہرایک اور ہوایک کا تھم تلف کرنے والے کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا۔

الف - مہر شوہر کے قبضہ میں ہوا ور نقص غیر معمولی ہو:
اگر مہر میں نقص کسی اجنبی کے عمل سے ہو، اور وہ غیر معمولی ہوتو
عورت کو اختیار ہے کہ تا وان کے ساتھ ناقص مہر لے، یا مہر چھوڑ کر عقد
کے دن کی اس کی قیمت شوہر سے لے، پھر شوہر نقص کا ضان اجنبی
سے وصول کرے۔

اگرآ سانی آفت سے نقص ہوتو بیوی کو اختیار ہے، اگر چاہے تو ناقص مہر لے اور اس کے سوااس کو کچھنہیں ملے گا، اور اگر چاہے تو مہر چھوڑ دے اور عقد کے دن کی اس کی قیمت لے۔

اگرنقص شوہر کے ممل سے ہوتوعورت کو اختیار ہے کہ ناقص مہر کو شوہر سے نقص کے تاوان کے ساتھ لے، یا عقد کے دن کی اس کی قیمت لے، اور امام ابوحنیفہ سے منقول ہے کہ اگر شوہر مہر پر جنایت

کرے توعورت کو اختیارہے، اگر چاہے تو ناقص مہر لے لے اور اس کے سوااس کو کچھ نہیں ملے گا، اور اگر چاہے تو قیمت لے لے، اور اگر خود بیوی کے ممل سے نقص ہوا ہوتو شوہر پر پچھ نہیں، اور جنایت کر کے عورت اس پر قبضہ کرنے والی ہوجائے گی، تو ایسا ہو گیا کہ پیقص اس کے قبضہ میں رہتے ہوئے پیش آیا۔

اگرنقص خودم ہر کے عمل سے ہولیعنی مہر نے اپنے او پر جنایت کی تو اس کے بارے میں دوروایتیں ہیں:

اول: اس کا حکم وہی ہے جوآ سانی آفت سے تلف ہونے کا ہے، دوسری روایت: اس کا حکم وہی ہے جوشوہر کے مل سے تلف ہونے کا ہے۔

ب \_مهرشو ہر کے قبضہ میں ہوا در نقص معمولی ہو:

اگرمہر کانقص بہت معمولی ہوتوعورت کوخیار نہیں ہوگا، جبیبا کہ اگر میرکانقص بہت معمولی ہوتوعورت کوخیار نہیں ہوگا، جبیبا کہ اگر بیعیب عقد کے دن ہوتا، پھراگر بیقص کسی آسانی آ فت یاعورت کے لئے پچھ نہیں ہے اور اگراجنبی یا شو ہر کے ممل سے ہوتوعورت اس کونقص کے تاوان کے ساتھ لے گی۔

ج-مهربیوی کے قبضہ میں ہوا ور نقص غیر معمولی ہو:

اگرنقص اجنبی کے عمل سے ہو، غیر معمولی ہواور طلاق سے قبل ہوتو عورت کو تاوان ملے گا، اور اگر شوہراس کو طلاق دے دے تو شوہر کو مہر پرعورت کے قبضہ کے دن اس کی قیمت کا نصف ملے گا، شوہر عین مہر کسی صورت میں نہیں لے سکتا، اور اگر مہر پر اجنبی کی جنایت طلاق کے بعد ہوتو ہوی کو آ دھا مہر ملے گا اور تاوان کے بارے میں شوہر کو اختیار ہے، قبضہ کے دن مہر کی قیمت کا لحاظ کرتے بارے میں شوہر کو اختیار ہے، قبضہ کے دن مہر کی قیمت کا لحاظ کرتے ہوئے تورت سے آ دھا تاوان وصول کرے، یا آ دھا تاوان جنایت

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۳۱۹ ساور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۲۰۱۷ ، مواہب الجلیل ۲/۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، تحقۃ الحتاج ۲/ ۳۳۰ مفنی الحتاج ۲/ ۸۰ مواور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القاع ۲/ ۲۰۳ مالاور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القاع

کرنے والے سے لے۔

اگرنقص شوہر کے ممل سے ہوتواس کی جنایت اجنبی کی جنایت کی طرح ہے، اس لئے کہ اس نے دوسرے کی ملکیت پر جنایت کی جس پراس کا قبضہ نہیں ، لہذاوہ اجنبی کی طرح ہوگا ، اور اجنبی کے تلف کرنے کا حکم گذر چکا ہے۔

اگرنقص آسانی آفت سے طلاق سے قبل ہوتو شوہر کواختیار ہے، آدھا ناقص لے لے اور اس کواس کے سوا پھھ نہیں ملے گا، یا قبضہ کے دن کی آدھی قیت لے لے، اور اگروہ طلاق کے بعد ہوتو بھی اس کواختیار ہوگا، آدھا مہراور آدھا تاوان لے یا عورت کی طرف سے اس پر قبضہ کی دن کی قیمت لے۔

ا گرنقص عورت کے عمل سے ہوتو شوہر کو اختیار ہے، آ دھا مہر لے اوراس کو کچھاورنہیں ملے گایاس کی آ دھی قیمت لے۔

امام زفر نے کہا: شوہر کو اختیار ہے کہ عورت کو تاوان کا ضامن بنائے اور اگر پیطلاق کے بعد ہوتو عورت پر آ دھا تاوان ہے، اور اگر نقص خود مہر کے ممل سے ہوتو شوہر کو اختیار ہے کہ آ دھا ناقص مہر لے یا اس کی آ دھی قیت لے لے۔

## د\_مهرعورت کے قبضہ میں ہوا ورنقص معمولی ہو:

اگرمہر عورت کے قبضہ میں ہو، نقص معمولی ہو اور یہ نقص اجنبی یا شوہر کے مل سے ہوتو مہر آ دھا آ دھا تقسیم نہیں ہوگا، اس کئے کہ تاوان آ دھا آ دھا آ دھا آ دھا تقسیم کرنے سے مانع ہے، اور اگر نقص کسی آ سانی آ فت یا عورت کے مل یا مہر کے مل سے ہوتو شوہر آ دھا مہر لے گا اور اس کو خیار نہ ہوگا (۱)۔

٢٧- مالكية مهركے غائب كئے جانے كے قابل ہونے اور نہ ہونے

کے درمیان فرق کرتے ہوئے کہتے ہیں:

اگر مہر تلف ہوجائے اور اس کو غائب کیا جاسکتا ہواور اس کی ہلاکت کے گواہ موجود نہ ہوں تو اس کا ضان اس شخص سے لیا جائے گا جس کے قبضہ میں ہلاک ہوا ہے،خواہ شوہر کے قبضہ میں ہویا بیوی کے، اگر شوہر کے قبضہ میں ہواور ضائع ہونے کا دعوی کرے، جب کہ بیوی سے وطی کرچکا ہوتو وہ بیوی کے لئے اس کی قبمت یا اس کے مثل کا ضامن ہوگا، اور اگر مہر بیوی کے قبضہ میں ہوتو اس کا ضائع ہوگا، اور اگر وطیسے قبل شوہر نے طلاق دے دی تو عورت کے لئے آ دھا مہر شوہر پر لا زم ہوگا اگر شوہر کے قبضہ میں ضائع ہوا ہو، اور اگر میوی شوہر کو قبضہ میں ضائع ہوا ہو، اور اگر میوی شوہر کو قبضہ میں ضائع ہوا ہو، اور اگر میں دے گئے۔

اگرمہر غائب کئے جانے کے قابل نہ ہو یا غائب کئے جانے کے قابل ہو، کین اس کی ہلاکت پر گواہ مل جائیں تو مہر کا ضان ان دونوں کی طرف سے ہوگا، خواہ شوہر کے قبضہ میں رہا ہو یا بیوی کے قبضہ میں، جس کے قبضہ میں بھی تلف ہو دوسر نے کو اس کے حصہ کا تاوان نہیں دےگا۔ بیاس صورت میں ہے جب کہ طلاق وطی سے قبل ہوئی ہو۔ اگر وطی سے قبل طلاق نہ ہواور زکاح سے ہوتونفس عقد کے سبب مہر کا ضان بیوی پر ہوگا گو کہ وہ شوہر کے قبضہ میں ہو، عورت پر مہر کا ضان ہوئے سے مرادیہ ہے کہ اس کا مہر ضائع ہوجائے گا(ا)۔

اگر نکاح فاسد ہوتو عورت مہر پر قبضہ کے بغیراس کی ضامن نہیں ہوگی۔

۲۸ - شافعیہ نے مہر کے تلف ہونے کو جب کہ وہ عین ہوتلف کلی اور تلف جزوی میں تقسیم کیا ہے اور تلف اجنبی کے عمل یا شوہر کے عمل یا ہوی کے عمل یا آفت ساویہ سے ہو،ان کے درمیان فرق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ۲ر ۲۹۵،۲۹۴،مواہب الجليل ۳ر ۵۰۰،۵۰۰

الف- تلف کلی: اگر مہر شوہر کے قبضہ میں رہتے ہوئے کسی آسانی آفت سے تلف ہوجائے توشوہر پراس کے عوض مثل یا قیمت واجب ہے۔

اگر بیوی کے عمل سے تلف ہوتو اس کا تلف کرنامہر پر قبضہ مانا جائے گا اگر عورت تصرف کرنے کی اہل ہو،اور شوہر پر کچھوا جب نہ ہوگا، اس لئے کہ عورت نے اپناحق قبضہ میں لے کراس کو تلف کردیا، اورا گرسو جھ بو جھوالی نہ ہوتو اس کا تلف کرنا قبضہ نہیں مانا جائے گا، اس لئے کہ اس کا قبضہ غیر معتبر ہے،اور شوہر پرضان واجب ہوگا۔

اگرشوہر کے ممل سے تلف ہوتو اس کا تھم وہی ہے جو تھم آسانی آفت سے تلف ہونے کا ہے، لہذا شوہر پراس کا عوض مثل یا قیت واجب ہے۔

اگراجنبی کے عمل سے تلف ہوتو عورت کو اختیار ہے کہ مہر کو فتخ کردے یا باقی رکھے، اگر فتخ کرتی ہے تو شوہر سے مہر مثل وصول کرے گی۔اور شوہر تلف کرنے والے سے تاوان وصول کرے گااور اگر مہر کو باقی رکھے تو تلف کرنے والاعورت کو مثل یا قیمت تاوان میں دے گااور عورت شوہر سے مطالبہ نہیں کر سکتی۔

ب-تلف جزوی: اگرمهر کا پچھ حصہ قبضہ سے قبل کسی آسانی آفت
یا شو ہر کے ممل سے تلف ہوجائے تو تلف شدہ حصہ میں مہر کا معاملہ
فنخ ہوجائے گا، باقی ماندہ میں نہیں، اورعورت کو فنخ کرنے اور اجازت
دینے کا اختیار ہے، اس لئے کہ جس پر عقد ہوا ہے وہ صحیح سالم نہیں
ہے، اگر مہر کو فنخ کر دیتو عورت کے لئے مہرمشل ہوگا۔ اور اگرعورت
اس کی اجازت دے دیتو اس کو تلف ہونے کے بعد باقی ماندہ مہرک ساتھ ساتھ مہرمشل میں سے تلف شدہ حصہ کے بقد رملے گا۔

اگر مہر کا کچھ حصہ بیوی کے مل سے تلف ہوجائے تو وہ اپنے عمل سے تلف ہونے والے حصہ پر قابض ہوگئی،اور شوہر پر کچھ نہ ہوگا اور

عورت کے لئے تلف ہونے کے بعد ہاقی ماندہ مہر ہوگا۔

اگرکسی اجنبی نے اس کوتلف کردیا ہوتوعورت کو فنخ کرنے اور اجازت دینے کا اختیار ہے، پھرا گرعورت فنخ کردیتوشو ہرسے مہر مثل کا مطالبہ کرے گی، اورا گراجازت دے دیتو اجنبی سے عوض کا مطالبہ کرے گی (ا)۔ مذہب میں پچھفصیل ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''صداق''۔

۲۹ - حنابلہ کی رائے ہے کہ مہر کا ضمان عورت پر ہے، خواہ اس نے اس پر قبضہ کیا ہو یا نہ کیا ہو، اس لئے کہ عقد کے سبب مہر عورت کی ملکیت میں آ گیا، ہاں اگر شوہر قبضہ کرنے سے روک دی تو اس کا ضمان شوہر پر ہوگا، کیونکہ وہ غاصب کے درجہ میں ہوگا۔لیکن اگر مہر عورت کے ممل سے تلف ہو تو عورت کا تلف کرنا اس کا قبضہ ہوگا اور شوہر سے اس کا ضمان ساقط ہو جائے گا، بیاس صورت میں ہے جب کے مہر معین ہو۔

اگر مہر غیر معین ہوتو عورت کے ضمان میں قبضہ کے بغیر داخل نہ ہوگا۔

یہ سب اس صورت میں ہے جب کہ شوہر وطی کر چکا ہو۔

لیکن اگر وطی سے قبل طلاق دے دے اور مہر کا کچھ حصہ عورت کے
قبضہ میں رہتے ہوئے لف ہوجائے اور تلف اس پر جنایت کے بغیر ہو
مثلاً مرض کے سبب نقص ہوجائے، یا پیشہ وہنر بھو لنے کے سبب توشوہر
کواختیار ہے کہ بعینہ (۲) آ دھا ناقص لے لے، اور اس کے لئے اس
کے سوا کچھ نہ ہوگا، یا اس کی آ دھی قیمت لے لے، اور اگر مہر میں نقص
اس پرکسی کی جنایت کے سبب ہوتو شوہر کوحق ہے کہ آ دھے تا وان کے
ساتھ بقیہ مہر کا نصف لے، اس لئے کہ وہ فوت شدہ کا عوض ہے (۳)۔

- (۱) مغنی الحمّاج ۳/۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔
  - (۲) شرح منتهی الإرادات ۳ر ۲۳\_
- (۳) کشاف القناع ۱/۱۸ اوراس کے بعد کے سفحات۔

### باغيوں كى تلف كردہ اشاء:

باغی امام کی اطاعت حچوڑ کراس پرخروج کرکے یا اینے اویر واجب حق کوروک کراس کی مخالفت کرنے والے ہیں، شرط بیہ ہے کہ ان کوشوکت وغلبہ حاصل ہو، کو ئی ایسی تاویل کرنے والے ہوں جوقطعی طور پر فاسدنہ ہو، کوئی سر دار ہوجس کے حکم پر وہ لوگ چلتے ہوں۔ ۳-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ امام عادل کی مخالفت میں باغی جو جانی و مالی نقصانات کرتے ہیں ان کا ضمان نہیں ، اسی طرح امام جوان کا حانی یا مالی نقصان کرے اس کا بھی ضمان نہیں، اس لئے کہ زہری نے کها: فتنه بریا مواتوصحابه کرام کی بهت بڑی تعداد موجود تھی، اورسب اس پر متفق تھے کہ کسی سے قصاص نہیں لیا جائے گا، قر آن کی تاویل کی بنياد يرليا مواضائع شده مال واپس نہيں ليا جائے گا اِلا پير كه بعينه وه مال موجود ہو، حضرات صحابہ کرام ﷺ کے دور میں بہت سے واقعات پیش آئے، مثلاً جنگ جمل وصفین الیکن کسی نے دوسرے سے جان یا مال کا ضمان طلب نہیں کیا، نیز تا کہان کواطاعت برآنے کی ترغیب ہواوروہ اس سے منظم ہوکرانی بغاوت میں صدیے آگے نہ بڑھ جائیں ،اوراسی وجه سے اسلام لانے کے بعد حربی سے تاوان ساقط ہوجا تاہے، نیزاس لئے کہ امام کو جنگ کرنے کا حکم دیا گیا ہے،لہذا جنگ کے نقصان کا ضمان نہیں دے گااور خود باغیوں نے تاویل کی بنیادیر تلف کیا ہے۔ ضمان نہ ہونے کی شرط ہے کہ تلف کرنا جنگ کے دوران ہو، ا گرتلف کرنا جنگ کی حالت میں نہ ہوتو اس کا صان ان کے ذمہ ہوگا۔شا فعیہ نے اس حکم میں قید لگائی ہے اوراس کو جنگ میں جنگی ضرورت ومجبوری کے سبب تلف کرنے کے ساتھ خاص کیا ہے۔ اگرجنگی ضرورت کے سبب تلف نه کیا ہوتو شا فعیہ کے نز دیک اس کا ضان ہوگا،شا فعیہ نے اس سے اس صورت کومشتنی کیا ہے کہ اہل عدل (غیر ہاغی ) کی طرف سے مال کے تلف کرنے کا مقصد

باغیوں کو کمز ورکر نا اور ان کوشکست دینا ہوتو اس کا ضان نہیں ہوگا،
اس کے برخلاف اگرا نقام اور بدلہ لینے کا قصد ہوتو ضان ہوگا۔
حفیہ نے اس شرط کا اعتبار نہیں کیا ہے، ان کے یہاں صرف محفوظ مقام پر ہونے اور نہ ہونے کا اعتبار ہے، حفیہ نے کہا: باغی محفوظ مقام پر پہنچنے اور بعناوت سے قبل اور اپنی جماعت کے منتشر ہونے کے بعد جو کارروائی کریں گے اس پر ان کا مواخذہ اور گرفت ہوگی، لیکن جو پچھ محفوظ مقام پر پہنچنے کے بعد کریں گے اس کا ضام نہیں ہوگا، حفیہ کے نزدیک امام بھی باغیوں کے اس تلف کرنے کا ضام ن ہوگا جو وہ باغیوں کے اس تلف کرنے کا ضام ن ہوگا جو وہ باغیوں کے اس تلف کرنے کا ضام ن ہوگا جو وہ باغیوں کی بعناوت سے قبل یا باغیوں کی بخور کے بعد کرے گاران کی بعناوت سے قبل یا باغیوں کی بخور کے بعد کرے گاران کی بعناوت سے قبل یا باغیوں کے بعد کرے گاران

چو پاییجانوروں کی تلف کردہ اشیاء: ۱۳-اس کی تفصیل اصطلاح'' إتلاف'' میں آچکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۳/۱۳ ماشیة الدسوقی ۱۹۸۴، ۱۹۹۰ القوانین الفقه پیر۲۹۷ مفنی المحتاج ۱۲ ساااور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع۲/۱۲۱۵،۱۹۱۰

### متعلقه الفاظ:

### الف-تفريق:

۲ – تفریق: فوّق کا مصدر ہے، لغت میں اس کا معنی: دو چیزوں کو الگ الگ کرناہے (۱)۔

فقہاء بھی اس کواس معنی میں استعال کرتے ہیں، مثلاً'' تمتع''کے تین اور سات روزوں کے درمیان تفریق کرنا، صدقات کی تقسیم میں، نیز اس عورت کی طلاق کی تفریق میں جس سے وطی کی جاچکی ہو، اگر اس کوایک سے زائد طلاق دینا چاہے یعنی ہر طلاق ایسے طہر میں دے جس میں جماع نہ کیا ہو، تا کہ طلاق سنت کے مطابق ہو<sup>(۱)</sup>، لہذا تفریق کی ضد ہے۔

### ب - تقذير:

سا- تقدیر:قدّد کامصدر ہے، لغت میں اس کے بہت سے معانی ہیں: اول: کسی مسکلہ کوسلیھانے اور نمٹانے کے لئے غور وفکر کرنا۔ دوم: یقینی علامات کے ذریعہ اس کی مقدار متعین کرنا، یعنی پیائش یاناپ یاوزن یا شار کر کے اس کی مقدار بتانا (۳)۔

سوم: عزم کے ساتھ کسی چیز کی نیت کرنا، کہتے ہیں: قدرت اُمر کذا و کذا، یعنی میں نے اس کی نیت اوراس کا عہد کرلیا<sup>(۴)</sup>۔ تقدیر اورتلفیق کے درمیان قدر مشترک سے ہے کہ ہرایک میں غیر معین چیز وں کوجع کیا جاتا ہے۔

# تلفن

### تعريف:

ا - لغت میں تلفیق کا معنی: ملانا ہے، یہ لفق کا مصدر ہے، ''لفق''
کے مادہ کا لغت میں ایک سے زائد مفہوم ہے، اور یہ ملانے،
موافقت کرنے اور مزین جھوٹ کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے
اور'' تلفاق''یا'' لفاق'' (کسرہ کے ساتھ): وہ دو کیڑے ہیں جن
میں ایک کے ساتھ دوسرے کو جوڑا گیا ہو<sup>(1)</sup>۔

اصطلاح میں: فقہاء تلفیق کا استعال ملانے کے معنی میں کرتے ہیں، جیسا کہ اس عورت کے بارے میں جس کا خون منقطع ہوگیا ہواور وہ ایک دن سفیدی یا دودو دن دیکھے اس طور پر کہ یہ انقطاع پندرہ دن سے زیادہ نہ ہو، بیشا فعیہ کے یہاں اظہر کے بالمقابل کچھلوگوں کا قول ہے۔ اور یہی حال مسبوق کے لئے نماز جمعہ میں ملائی ہوئی رکعت کا ہے (۲)۔

اسی طرح فقہاءاس کا استعال ایک مسله میں مختلف روایات کے درمیان تطبیق اور جمع کرنے کے معنی میں بھی کرتے ہیں، جبیبا کہ حنفیہ کے بہاں بھاگے ہوئے غلام کو واپس کرنے کے مختانہ ثابت کرنے والی روایتوں کے درمیان تطبیق کے معاملہ میں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح،المصباح المنير ماده: ' فرق'۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸/۲ طبع المصریه، حاشیة القلبو بی ۲۰۴،۱۳۵ سار ۲۰۴،۱۹۵ طبع الحلق -طبع الحلق -

<sup>(</sup>٣) القليو بي ٢ / ١١ ٢ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>۴) الصحاح،الليان،المصباح المنير ماده:" قدر" ـ

<sup>(1)</sup> وكيصّ : الصحاح، القاموس، اللسان، المصباح ماده: ' لفق' ـ

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ار ١٩٢ طبع المكتب الإسلامي، أسنى المطالب ار ٢٥٥ طبع المكتبة الإسلامييه

<sup>(</sup>۳) فتحالقد ير۴ره۳۹،۴۳۵ طبع الأميريه

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

فقہاء نے تلفیق کا ذکر کئی مقامات پر کیا ہے جن کوہم اختصار کے ساتھ ذیل میں پیش کررہے ہیں:

## حيض مين تلفيق الرحيض رك جائے:

۳ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ دوخون کا درمیانی طہراگر پندرہ دن یا اس سے بڑھ جائے تواس کو دوخونوں کے درمیان فصل کرنے والا مانا جائے گا، کین اگر دوخون کا درمیانی طہراس سے کم مدت کا ہوتو اس کو فاصل قرار دینے اور نہ دینے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

2- حنفیہ کے یہاں بالا جماع دوخون کے درمیان طہرا گرتین دن سے کم ہوتو فاصل نہیں مانا جائے گا، اور اگر اس کے علاوہ ہوتو امام ابو صنیفہ سے چارروایات ہیں:

اول: اما م ابو یوسف کی اما م صاحب سے روایت ہے کہ طبہ مخلل اگر پندرہ دن سے کم ہوتو طبہ فاسد ہے، دوخون کے درمیان فاصل نہیں ہوگا بلکہ سارالگا تارخون کی طرح ہے، پھراندازے سے جس کو حیض قرار دینا چاہئے اس کوچیش قرار دیں گے اور باقی استحاضہ ہوگا۔ دوم: ان سے اما م محمد کی روایت ہے کہ اگر دس دنوں کے دونوں طرف خون ہوتو ان دونوں کے درمیان طبہ مخلل فاصل نہ ہوگا، وہ سارالگا تارخون کی طرح قرار دیا جائے گا اور دس دنوں کے دونوں کے بعد اگر کسی ایک خون کوچیش قرار دیا ممکن ہوتو اس کوچیش قرار دیا ممکن ہوتو اس کوچیش قرار دینا ممکن ہوتو اس کوچیش قرار دینا ممکن ہوتو اس کوچیش قرار دینا ممکن نہ ہوتو اس میں سے سے کی کوچیش قرار دینا ممکن نہ ہوتو اس میں سے سی کوچی چیش نہیں قرار دیا جائے گا۔ اور اگر کسی کوچیش قرار دینا ممکن نہ ہوتو اس میں سے سی کوچی چیش نہیں قرار دیا جائے گا۔ صوم: ان سے عبداللہ بن مبارک کی روایت ہے کہ اگر خون دس سوم: ان سے عبداللہ بن مبارک کی روایت ہے کہ اگر خون دس

دنوں کے دونوں طرف ہواوراس حالت میں ہوکداگر متفرق خون کو جمع کیا جائے تو حیض کے برابر پہنے جائے گا، تو یہ طہر دونوں خون کے درمیان فاصل نہیں ہوگا، بلکہ ساراحیض ہوگا، اوراگراس حالت میں ہو کہ سب کو جمع کرنے پر حیض کے برابر نہ پہنچ گا تو اس کو فاصل قرار دیا جائے گا، چھر دیکھا جائے گا کہ اگر دونوں خون میں سے کوئی حیض بن سکتا ہے تو اس کو حیض قرار دیا جائے گا، اوراگر دونوں کو حیض قرار دینا ممکن ہوتو ان میں سے جلد آنے والے کو حیض قرار دینا گا۔ اوراگر حیف قرار دیا جائے گا۔ کہ کہ کو حیض قرار دینا گا۔ اوراگر میں کو جمعی حیض نہیں قرار دیا جائے گا۔ کہ کہ کو حیض قرار دینا جو کہ کہ کو حیض قرار دینا گا۔ کہ کہ کو حیض نہیں قرار دیا جائے گا۔ کہ کہ کو حیض نہیں قرار دیا جائے گا۔ کہ کہ کو قو وہ دونوں خون کے درمیان فاصل نہ ہوگا، اور وہ سارا لگا تار خون کے درجہ میں ہوگا، اور اگر تین دن ہوتو دونوں کے درمیان فاصل ہوگا۔ درمیان فاصل ہوگا۔

امام محمد کے یہاں مختاریہ ہے کہ طہم خلل اگر تین دنوں سے کم ہوتو
اس کو فاصل نہیں مانا جائے گا اگر چہدونوں خون سے زیادہ ہو، اور وہ
لگا تارخون کے درجہ میں ہوگا، اور اگر تین دنوں یا اس سے زیادہ ہوتو یہ
طہر کثیر ہے، لہذا اس کا اعتبار ہوگا ۔ لیکن اس کے بعد دیکھا جائے گا،
اگر طہر دس دنوں کے دونوں خون کے برابر ہویاان سے کم ہوتو فاصل
نہ ہوگا، اور اگر دونوں خون سے زیادہ ہوتو فاصل ہوگا (۱)۔

علاوہ ازیں حفیہ کے یہاں ظاہر الروایہ میں حیض کی کم از کم مدت تین دن تین رات ہے اور زیادہ سے زیادہ مدت دس دن دس راتیں ہیں، اور ان کے یہاں طہر کی کم از کم مدت پندرہ دن اور زیادہ سے زیادہ کی کوئی حذبیں، الابید کہ عادت مقرر کرنے کی ضرورت ہو<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۳۴،۴۳ طبع الجماليه، الفتادى الهنديه ارسسطيع المكتبة الإسلاميه، فتح القديرار ۱۲،۱۲۰ طبع الأميريه، تبيين الحقائق ار ۹۲ طبع دارالمعرفه، البحرالرائق ار۲۱۷،۲۱۷ طبع العلميه \_

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الهنديه ار٢ ٣٠، ٧ ساطيع المكتبة الإسلاميه

۲- "تقطع" (رک رک کرخون آنے) والے اس مسکہ میں مالکیہ کی رائے ہے کہ عورت صرف خون کے ایام کو جمع کرے گی طہر کے ایام کو جمع کرے گی طہر کے ایام کو جمع کرے گی، مبتداً ہ نصف ماہ کو جمع کرے گی، "معتادہ" اپنی عادت کے ایام اور احتیاط کے ایام کو جمع کرے گی، تین ماہ کی حاملہ عورت نصف ماہ اور اس کے قریب کو جمع کرے گی، چیر ماہ اور اس سے زیادہ کی حاملہ عورت بیس دن اور اس کے بعد اس کو مستحاضہ شارکیا جائے گا۔

جمع کرنے والی عورت پرایام تلفیق میں جب جب خون منقطع ہو عنسل کرناوا جب ہے، ہاں اگر غالب گمان ہو کہ وہ جس نماز کے وقت میں ہے اس کے گزر نے سے قبل دوبارہ اس کوخون آ جائے گا تواس کو عنسل کا حکم نہیں دیا جائے گا،اور وہ روزہ رکھے گی اگر فجر سے قبل پاک ہوائے کے بعد نماز پڑھے گی، اس طرح سے ممکن ہے کہ سارے ایام جیض میں نماز اور روزہ کرے، لیعنی اس کوخون رات میں سارے ایام جیض میں نماز اور روزہ کرے، لیعنی اس کوخون رات میں آئے اور فیجر سے قبل بند ہوجائے اور شفق غائب ہونے تک بندر ہے، اس طرح اس کی کوئی نماز اور روزہ نہیں چھوٹے گا، وہ مسجد میں داخل ہو سے مطواف افاضہ کر سکتی ہے، البتہ اس کو طلاق دینا حرام ہے اور شوہر کواس سے رجعت کرنے پر مجبور کیا جائے گا(۱)۔

اس کے ساتھ ساتھ مالکیہ کے یہاں کم از کم مدت حیض ایک بار آنا ہے، اور اکثر حیض عور تول کے لحاظ سے الگ الگ ہے، مبتدا ہ کا حیض اگر دراز ہوجائے تو اس کے حق میں حیض کی اکثر مدت پندرہ دن ہے۔

معتادہ کی عادت اگر تبدیل نہ ہوئی ہوتو اس پر بطور احتیاط تین دنوں کا اضافہ کرے گی بشرطیکہ پندرہ دنوں سے نہ بڑھے، اور اگر عادت بدل گئی ہوتو اسی طرح احتیاطاً اکثر عادت پر عمل کرے گی، اور احتیاط کے دنوں میں وہ حائضہ ہوگی (1)۔

2- اس مسله میں شافعیہ کی رائے ہے کہ '' تقطع'' یا تو پندرہ دنوں سے نہ سے بڑھ جائے گا یا اس سے نہیں بڑھے گا، اگر پندرہ دنوں سے نہ بڑھے تواس میں دواقوال ہیں:

اکثر کے نزدیک اظہر جیسا کہ الروضہ میں ہے، یہ ہے کہ ساراحیض ہے، اس قول کو''سحب'' کہتے ہیں بشرطیکہ پاکی ان پندرہ ایام میں دوخون میں گھری ہو کی ہو، ورنہ وہ بلااختلاف طہر ہے۔

دوم: حیض صرف خون ہول گے، رہی پاکی تو وہ طہر ہے، اوراس قول کو' تلفیق'' یا' لقط' کہتے ہیں۔

اس قول کی بنیاد پر پاکی کوروزہ،نماز اورغسل وغیرہ کے بارے میں طہر قرار دیا جائے گا،عدت کے مسئلہ میں نہیں،اوراس میں طلاق طلاق بدعت ہوگی۔

پھریددونوں اقوال اس پاکی کے بارے میں ہیں جوعادت کے وقعہ سے زائد ہو، رہاخون کے دو بارآنے کے درمیان حسب عادت وقعہ تووہ بلا اختلاف حیض ہے۔

یه دونوں ہی اقوال ثابت ہیں،خواہ خون اور پاکی کی مقدار برابر ہویاان میں کوئی زیادہ ہو،کوئی فرق نہیں۔

اگرخون تلفیق کی صفت کے ساتھ پندرہ دنوں سے بڑھ جائے تو عورت مستحاضہ ہوگی جیسا کہ دوسری عورت اگراس کا خون اس مدت سے بڑھ جائے ،اور پورے مہینہ سے جمع کرنے کی طرف رجوع نہیں کیا جائے گا اگر چہ خون کی مقدارا کیڑجیض سے زائد نہ ہو،اور جب وہ

<sup>(</sup>۱) الدسوقی ار ۱۰ که ۱۰ اماطیع الفکر، الخرشی ار ۲۰ ۲۰ ۲۰ طبع دارصادر، الزرقانی ۱ ۳۲،۱۳۵ طبع الفکر، جوام الإکلیل ار ۱۳ طبع دارالمعرفه، موامب الجلیل ۱ ۲۹ ۳۷۰،۳۲۹ طبع النجاح، أسهل المدارک ۱ ۳۳۲، ۱۳۴۱ طبع الحلیی، المدونه ارا ۵ طبع دارصادر۔

<sup>(</sup>۱) اُسہل المدارک اروسان ۴ مها طبع الحلبی په

متحاضہ ہوگئ تو اس کے حیض اور استحاضہ میں عادت سے یا تمییز سے تفریق کی جائے گی جیسا کہ تلفیق نہ کرنے والی عورت (۱)۔

اور شافعیہ کے یہاں اقل حیض ایک دن ایک رات ہے، ندہب یہی ہے، اور تفایب کی ہے، اور تفالب کی ہے، اور تفالب حیض چھ یاسات دن ہے، اور دوجیض کے درمیان طہر کی کم از کم مقدار پندرہ دن، غالب طہر حیض کے بعد مکمل مہینہ اور اکثر طہر کی کوئی حد نہیں ہے (۲)۔

۸- "قطع" کاس مسکہ میں حنابلہ کی رائے ہے کہ عورت زمانہ طہر میں ، نواہ ایک گھڑی ہو عسل کر کے نماز پڑھے گی ، اس لئے کہ حضرت ابن عباس نے فرمایا: عورت کے لئے اگر پچھ دیر بھی طہر دیکھ لے ، بس بہی حلال ہے کے نسل کرے ، پھرا گرخون پندرہ دن یااس سے کم رکار ہے توسارا چیض ہے ، ہردن کے بعد شسل کر کے طہر میں نماز پڑھے گی ، اور اگر پندرہ دنوں سے آگے بڑھ جائے تو یہ متحاضہ ہے اس کواپنی عادت کی طرف لوٹا یا جائے گا۔

اصل معتبرجس کی طرف حنابلہ کے نزدیک اس صورت میں تلفیق کے مسائل لوٹائے جاتے ہیں، یہ ہے کہ اگر اس کی عادت مسلسل سات دن خون آنے کی ہوتو بیٹی رہے، اتنے دن جس میں عادت کے مطابق خون آئے اوران میں اس کا حیض تین یا چاردن ہوگا۔

انہوں نے کہا: بھولنے والی عورت عادت والی عورت کی طرح ہے اگر ہم اس کو اقل حیض ہے اگر ہم اس کو سات دن بیٹھا ئیں، اور اگر ہم اس کو اقل حیض بیٹھا ئیں تو صرف ایک دن ایک رات بیٹھے گی، اور اگر '' ممیّز ہ'' ہو ایک دن کالاخون دیکھے، پھر پاکی دیکھے، پھر دس دن تک کالاخون دیکھے، پھر مرمز خون دیکھے اور تجاوز کرجائے تو اس کو تمییز کی طرف

لوٹایا جائے گا، پس اس کا حیض کالاخون کا زمانہ ہوگا دوسر انہیں، کوئی فرق نہیں کہ استے زمانہ تک خون نظر آئے جوجیض بن سکتا ہے مثلاً ایک دن ایک رات، یا اس سے کم ہو مثلاً آ دھا دن آ دھی رات، اور اگر پاکی تھوڑی دیر ہوتو بظاہر بیطہ نہیں، اس لئے خون بھی آتا ہے اور بھی رک جاتا ہے۔

اگرتین دن خون دیکھے پھر بارہ دن پاک رہے، پھرتین دن خون دیکھے تو اول حیض ہے، اس کئے کہ اس نے خون حیض کے امکانی زمانہ میں دیکھا ہے، اور دوسرا استحاضہ ہے، کیونکہ اس کو ابتداء حیض نہیں کہا جاسکتا کہ اس سے قبل اقل طہ نہیں گزرا، اور نہ ہی پہلے حیض کا جزء ہوسکتا ہے، اس کئے کہ وہ پندرہ دن سے بڑھ گیا ہے اور پہلے حیض کے دونوں طرف بندرہ دن سے بڑھ گیا ہے اور پہلے حیض کے دونوں طرف بندرہ دن سے زیادہ نہیں ہوسکتا۔

اگر دونوں خون کے درمیان تیرہ دن یا اس سے زیادہ ہواور مربہوتو یہ دونوں حیض ہیں، کیونکہ ہرایک کوالگ الگ حیض قرار دیا جاسکتا ہے اوراس لئے کہان دونوں کے درمیان اقل طہر کا فاصلہ ہے، اوراگر دونوں کوایک حیض قرار دینا ممکن ہو، اس طرح کہان دونوں خون کے دونوں طرف کے درمیان پندرہ دنوں سے زیادہ نہ ہو مثلاً دو دن خون دیکھے، دس دن پاک رہے اور تین دن خون دیکھے اور بیمرر ہوجائے تو یہ دونوں ایک حیض ہیں، اس لئے کہان دونوں کا زمانہ حیض کی اکثر مدت ہے ہیں، اس لئے کہان دونوں کا زمانہ حیض کی اکثر مدت ہے ہیں بڑھا (ا)۔

" مطالب اولی النبی" میں ہے: دوران حیض طبر صحیح ہے، اس میں عنسل کرے گی اور نماز وغیرہ اداکرے گی ، لیعنی روزہ رکھے گی ، طواف کرے گی ، قرآن پڑھے گی اور اس میں جماع مکروہ نہیں ، اس لئے کہ پیچھیفٹا طبہرہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ار۱۲۲،۱۲۲ طبع المكتب الإسلامي، البجير مي على الخطيب ار۰۸ ساطبع الحلبي، أسنى المطالب ار ۱۱۳،۱۱۲ طبع المكتبة الإسلاميه.

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ارس ۱۳۴۳ طبع المكتب الإسلامي \_

<sup>(</sup>۱) الكافى ار ۸۳٬۸۲۲ طبع المكتب الإسلامی، مطالب اولی النبی ار۲۶۲،۲۶۱ طبع النصر ـ طبع المكتب الإسلامی، كشاف القناع ار ۲۱۸،۲۱۳ طبع النصر \_

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی انہی ایرا ۲۲ طبع المکتب الا سلامی۔

"الانصاف" میں ہے: تمام احکام میں اس کا حکم پاک عورتوں کا ہے، مذہب میں صیح یہی ہے (۱)۔

علاوہ ازیں اقل حیض ، اکثر حیض اور غالب حیض میں حنابلہ کا مذہب شافعیہ کی طرح ہے، البتہ دوحیفوں کے درمیان طہر فاصل کی اقل مقدار کے بارے میں حنابلہ نے شافعیہ سے اختلاف کرتے ہوئے کہا کہ یہ تیرہ دن ہے (۲) تفصیل اصطلاح ''حیض''میں ہے۔

## ملفق رکعت سے جمعہ یانا:

9- شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جمعہ پہلی رکعت کے رکوع اور دوسری رکعت کے سجدہ سے ملفق رکعت سے مل جاتا ہے، شافعیہ نے اس کا ذکر بھیڑ میں سیننے والے کے بارے میں کیا، کہ اگر بھیڑ کی وجہ سے وہ پہلی رکعت کا سجدہ نہ کر سکے یہاں تک کہ امام نے جمعہ کی دوسری رکعت کا رکوع شروع کردیا تو اس کے متعلق شافعیہ نے لکھا ہے کہ ایسا شخص ایک قول کے مطابق اپنی نماز کی ترتیب کی رعایت کر سے گا اور اب سجدہ کر سے گا، اور اصح میہ ہے کہ اپنے پہلے رکوع کو شار وحساب میں رکھے گا، اس لئے کہ اس نے اس رکوع کو اس کے وقت پر کیا ہے اور دوسرا رکوع محض عذر کی بنا پر کیا، تو یہ ایسے ہی ہوگیا جیسا کہ اگر بھول کر مسلسل دور کوع کر لے۔

ایک قول ہے کہ دوسرے رکوع پراس کی گرفت ہوگی، کیونکہ بہت زیادہ پیچھے رہ گیا ہے تو گویا یہ مسبوق ہے جواس وفت نماز میں شریک ہوا ہوا ہے، لہذا اس کی رکعت کے رکوع اور دوسری رکعت کے سجدہ سے جس کواس نے اس میں کیا ہے، ملفق ہوگی، اوراس کے ذریعہ اصح قول کے مطابق جمعہ مل جائے گا، اس لئے کہ بیہ حدیث ذریعہ اس کے کہ بیہ حدیث

مطلق ہے: "من أدرك ركعة من الجمعة فليصل إليها أخرى "(1) جسكو جمعه كى ايك ركعت مل جائے اس ميں دوسرى ركعت ملالے) اور الشخص كو ايك ركعت مل كئ ہے اور تلفيق معذور كحت ميں نقص نہيں۔

اصح کے بالمقابل قول ہے کہاس کے ذریعہ جمعہ نہیں ملے گا،اس لئے کہ تلفیق کے سبب وہ ناقص ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ شافعیہ کے یہاں اظہر یہ ہے کہ امام کی متابعت کرے، اس کی دلیل اس حدیث کا ظاہر ہے: "إنها جعل الإهام لیؤتم به فإذا رکع فار کعوا" (امام اس لئے مقرر کیا گیا ہے کہ اس کی پیروی کی جائے، جب وہ رکوع کرے توتم بھی رکوع کرو)، نیز اس لئے کہ امام کی متابعت و پیروی کی تا کیدزیادہ ہے، اوراسی وجہ سے مسبوق اس کی پیروی کرتا ہے اور قراءت اور قیام کوترک کردیتا ہے (")۔

حنابلہ نے اس کا ذکر اس شخص کے بارے میں کیا ہے جس کا عذر پہلی رکعت کا رکوع ملنے کے بعد زائل ہوگیا، جب کہ امام دوسری رکعت کے رکوع سے سراٹھا چکا تھا،'' الانصاف'' میں ہے: وہ سجدہ میں امام کی پیروی کرےگا، اور اس کی ایک رکعت بوری ہوجائے گی جو

- (۱) حدیث: ''من أدرک .....'' کی روایت ابن ماجه نے حضرت ابو ہریر اُو میں مرفوعاً کی ہے، حافظ بوصری نے کہا: اس کی اسناد میں عمر بن حبیب ہے جو بالا تفاق ضعیف ہے، حاکم نے اس کی روایت حضرت ابو ہریر اُو سے تین طرق سے کی ہے اور کہا: یہ تینوں اسانید سیح میں شیخین کی شرط پر ہیں، ذہبی نے ان سے اتفاق کیا ہے (سنن ابن ماجه ار ۲۵۲ طبع اُکلی)، نے ان سے اتفاق کیا ہے (سنن ابن ماجه ار ۲۵۲ طبع اُکلی)، (المستدرک ار ۲۹۱)۔
- (۲) حدیث: "إنها جعل الإهام ليؤته به، فإذا رکع فار کعوا" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ سر ۱۷ طبع السلفیه) اور مسلم (۱ روسطم الحاسی) نے حضرت عاکش ایک ہے۔
- (٣) نهاية المحتاج ٣/٣/٣ طبع المكتبه الإسلامية، حاشية قليو في ار ٢٩٥،٢٩٣ طبع المحتلى، أسنى المطالب ٢٩٥،٢٥٦ طبع المكتبة الإسلامية، روضة الطالبين ٢٢١ طبع المكتب الإسلامي -

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۳۷۲/۱ طبع الزاث، نيز ديكھئے :المغنی ميں تلفيق سے متعلق جو بحث آئی ہے ۱۸۳۵ ملج الریاض۔

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ار ۲۰۳ طبع النصر به

اس کے امام کی دورکعتوں سے ملفق ہوگی ، اور اس کے ذریعیہ اس کو جمعیل جائے گا ، مذہب میں صحیح یہی ہے <sup>(۱)</sup>۔

حنفیہ میں سے شیخین کے نزدیک اگرامام کوتشہد یا سجدہ سہو میں پالے تو جمعہ مل جائے گا،لہذاشخین کے بہال تلفیق کا کوئی تصور ہی نہیں، کیونکہ اس کی ضرورت نہیں، اور امام محمد نے کہا: امام کے ساتھ دوسری رکعت کا اکثر حصال جانے سے جمعہ مل جائے گا۔

مالکیہ میں سے صاحب '' مواہب الجلیل'' نے بھیڑ میں بھنے ہوئے اس شخص کے بارے میں جو جمعہ کی نماز میں آخری سجدہ امام کے سلام پھیر نے کے بعد ہی کرسکا، آیا وہ ظہر کی نماز پوری کرے گایا جمعہ کی؟ اس کے بارے میں ابن القاسم اور اشہب سے دوا قوال نقل کئے ہیں (۲)۔

تفصیل اصطلاح''جمعہ''میں ہے۔

کچھ سفر سمندر میں اور کچھ سفرخشکی میں کرنے والے کے لئے مسافت قصر میں تلفیق:

♦1 - ما لکیہ کی رائے اس قول کے مطابق جس میں مسافت کے اعتبار میں سمندر کی سفر اور خشکی کے سفر میں فرق نہیں کیا جاتا ہے، یہ ہے کہ اگر اس کا پچھ سفر سمندر میں اور پچھ خشکی پر ہوتو وہ تلفیق کرے گا، لیعنی مطلقاً بلاتفصیل ایک کی مسافت دوسرے سے ملائے گا، زرقانی میں ہے: خشکی کی مسافت میں تلفیق کرے گا، اگر سمندر میں چپو کے ذریعہ یا چپواور ہوا کے ذریعہ چلے، لیکن اگر سمندر میں جبو کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں صرف ہوا کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں صرف ہوا کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں صرف ہوا کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں صرف ہوا کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں جوقصر میں حدید ہمانے میں جوقصر میں جو سے دریعہ بھی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں میں صرف ہوا کے ذریعہ چلا ہوتو وہ خشکی کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں جو سے دریعہ بھی ہمانے میں جوقصر میں جو سے دریعہ بھی ہوتو کی سابقہ مسافت میں جوقصر میں جو سے دریعہ بھی ہوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کے دریعہ بھی ہیں جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی دریعہ بھی جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کیں ہوتو کی دریعہ بھی جوتو کی سابقہ مسافت میں جوتو کی کی سابقہ مسافت میں جوتو کی سابقہ کی ہوتو کی جوتو کی ہوتو کی کی سابقہ کی سابقہ کی ہوتو کی ہوتو کی کی ہوتو کی کی سابقہ کی ہوتو کیں ہوتو کی ہوتو کی کی ہوتو کی کی ہوتو کی ہوتو کی ہوتو کی کی ہوتو کی کی ہوتو کی کی ہوتو کی ہوتو

ہے کم ہے قصر نہیں کرے گا، لہذا تلفیق نہیں ہوگی (۱)۔

شافعیہ، اسی طرح حنابلہ نے (اپنے مذہب میں صحیح کے مطابق) مسافت قصر کے بارے میں سمندراور خشکی کے درمیان فرق نہیں کیا ہے، اگر سمندر میں چلے اور بیمسافت ایک لحظہ میں طے کر لے تو بھی قصر کرےگا (۲)

حنفیہ کے نزدیک خشکی کے سفر کوسمندری سفر پر یا سمندری سفر کو خشکی کے سفر پر قیاس نہیں کیا جائے گا، بلکہ ہر جگہ اس کے حسب حال رعایت ہے، حنفیہ کے یہاں فتوی کے لئے مختار ہیہ ہے کہ دیکھا جائے گا کہ شتی تین دن تین رات میں کتنی مسافت طے کرتی ہے، اگر ہوا کیں معتدل و برابر ہوں تو اسی کو مقرر کردیا جائے گا، اس لئے کہ اس کے حال کے یہی مناسب ہے، جبیا کہ پہاڑ میں (۳)۔

تفصیل اصطلاح '' سفر' میں ہے۔

تفصیل اصطلاح '' سفر' میں ہے۔

کفارہ ظہاروغیرہ میں دوماہ کے روزے میں تلفیق: 11 - کفارہ کے روزے میں تلفیق سے مراد دومہینوں میں سے پہلے مہینہ کوتیسرے مہینہ سے ملا کر پورا کرنا ہے۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ ظہاریا قتل یا رمضان کے دن میں عمداً جماع کرنے کا کفارہ روزہ کے ذریعیہ اداکرنے والا اگر دو ماہ کاروزہ چاند کے لحاظ سے شروع کرے تو سے کافی ہے، حتی کہ اگر دونوں مہینے ناقص (تمیں دن کے نہ) ہوں تب بھی۔

- (۱) الدسوقى ار ۳۵۹ طبع الفكر، الزرقانى ۳۸٫۲ طبع الفكر، جوا ہر الإ كليل ار ۸۸ طبع دارالمعرف، الخرش ۲۷۷۵ طبع دارصا در۔
- (۲) روضة الطالبين ار ۳۸۵ طبع المكتب الإسلامی، حاشية قليو في ار ۲۵۹ طبع المحتبى ، كثاف القناع ار ۴۵۹ طبع النصر، الكافى ار ۱۹۲۲ طبع المكتب الإسلامی، الا نصاف ۲۸۲ ساطبع التراث.
- (٣) الْفَتادى الهنديه الم ١٣٨ طبع المكتبة الإسلامية، تبيين الحقائق الر٢٠٠،٢٠٩ طبع دارالمعرفه-

<sup>(</sup>۱) الإنصاف۲۲/۳۸۵،۳۸۴ طبح الراث، كشاف القناع ۱/۲ اسطع النصر

ر) تبيين الحقائق ار۲۲۲ طبع دارالمعرف، فتح القديرار۱۹۹،۴۰۹ طبع دارالمعرف، فتح القديرار۲۰،۴۱۹ طبع الأميريي، ابن عابدين ار ۵۵۰ طبع المصريي، الفتادى الهندييه ار ۱۹۹۹ طبع المكتبة الإسلامية مواهب الجليل ۲۲/۸ طبع النجاح -

اسی طرح بالا تفاق اگرایک مہینہ ناقص اور دوسرا کامل ہوتو تب بھی کافی ہے۔

اسی طرح اگر چاند کا اعتبار کئے بغیر ساٹھ روزے رکھ لے تو بھی بالا تفاق کا فی ہے۔

اسی طرح بالاتفاق اگرروزہ درمیان ماہ سے شروع کرے، پھر اس کے بعدوالے مہینہ میں چاند کے اعتبار سے روزہ رکھے، پھر پہلے مہینہ کی پخیل تیسرے مہینہ سے تلفیق کے طور پر کرے اور ایام کی تعداد ساٹھ ہوجائے تو بیکا فی ہے۔

اگرایام کی تعداداونسٹھدن ہوتو مالکیہ، حنابلہ، صاحبین اور شافعیہ کے یہاں سیح قول کے مطابق میکا فی ہے، جب کہ امام ابو صنیفہ کا قول اور ایک شاذ قول شافعیہ کے یہاں میہ ہے کہ کافی نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل اصطلاح'' کفارہ'' میں ہے۔

## ارتداد کے اثبات کے لئے دوگوا ہوں میں تلفیق:

17 – ما لکیہ کی رائے ہے کہ ارتداد کے اثبات کے لئے ایسے اقوال
میں دوگوا ہیوں کے درمیان تلفیق جائز ہے، جن کے الفاظ الگ الگ
ہوں اور معانی ایک ہوں، مثلاً ایک شخص گواہی دے کہ اس نے کہا:
اللہ نے موسی سے باتیں نہیں کیں، اور دوسرے نے اس کے خلاف یہ
گواہی دی کہ اس نے کہا ہے: اللہ نے ابراہیم کو دوست نہیں بنایا، تو
قاضی اس کے ارتداد کے اثبات کے لئے ان دونوں گواہیوں کو جمع

(۱) الفتادى الهنديد الم ۱۱ ه طبع المكتبة الإسلامية، تبيين الحقائق سر ۱۰ طبع دار المعرفه، العنايد حاشيه فتح القدير ۱۹۸۳ طبع الأميرية، ابن عابدين الحمام طبع المصرية، ابن عابدين الممام طبع المصرية، المحترية المحترية المحترية المحترية المحترية المحترية المحترية المحترية الفكر، جوابر الإكليل ال ۲۵ سطبع دار المعرفة، روضة الطالبين ۱۸۰۸ طبع المحترية المحتاج المحترية ا

کرے گا،لیکن اگر ایک گوائی قول پر ہومثلاً اس کے خلاف یہ گوائی
دے کہ اس نے کہا: ہرجنس میں ڈرانے والے آئے ہیں، اور دوسری
گوائی عمل پر ہومثلاً یہ کہ اس نے قرآن شریف گندگی میں ڈالا، یا
دونوں مختلف افعال پر ہوں مثلاً قرآن شریف گندگی میں ڈالنا، اور جنیو
باندھنا توتلفیق نہیں ہوگی (۱)۔

ارتداد کے اثبات کے لئے گواہی قبول ہونے کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے کہ اس سے مطلقاً ارتداد ثابت ہوگا یا اس میں تفصیل ضروری ہے، اور جس کے خلاف گواہی دی گئی ہے اگروہ انکارکر بے تو کیااس سے تعرض کیا جائے گا؟

تاہم اس پرسب کا اتفاق ہے کہ ارتداد کی گواہی میں صرف عادل ہی مقبول ہوں گے۔

چنانچہ حنفیہ کی رائے جیسا کہ الدرالمختار میں ہے، یہ ہے کہ اگر گواہ کسی مسلمان کے مرتد ہونے کی گواہی دیں اور وہ انکار کرے تو اس سے تعرض نہیں کیا جائے گا، اس کی وجہ گواہوں اورعادل لوگوں کی تکذیب نہیں، بلکہ اس لئے کہ اس کا انکار تو بہ اور رجوع ہے جس کی وجہ سے صرف اس کا قتل اٹھ جائے گا، کین ارتداد کے بقیہ احکام باقی رہیں گے، مثلاً اس کے ممل کا ضائع ہونا، وقف کا باطل ہونا اور اس کی بوی کی علا حدگی، ورنہ اگر وہ انکار نہ کرے تو اس کوتل کردیا جائے گا جیسا کہ اگر وہ خود مرتد ہوجاتا (۲)۔

ما لکیہ کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول میہ ہے کہ ارتداد کی گواہی علی
الاطلاق مقبول نہیں ہوگی، بلکہ اس میں تفصیل ضروری ہے، اس لئے
کہ کفر کے اسباب میں اہل سنت کا اختلاف ہے، اس لئے ہوسکتا
ہے کہ کچھ حضرات کے نزدیک ثابت ہواور کچھ لوگوں کے نزدیک

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۸ م ۲۵ طبع الفكر\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۱۹۹۳ طبع المصريه

ثابت نه هو<sup>(۱)</sup> په

شافعیہ کے یہاں معتمد قول اور یہی حنابلہ کا مذہب ہے، یہ ہے کہ ارتدادی گواہی علی الاطلاق بلاتفصیل قبول کی جائے گی حتی کہ اگر وہ شخص انکار کر ہے جس کے خلاف گواہی دی گئی ہے تواس کا انکار سود مند نہیں، بلکہ تو بہ کرنا ضروری ہے، ورخی کردیا جائے گا، اس لئے کہ ارتداد بڑا سگین ہے، عادل آ دمی اس کی گواہی دینے کا اقدام نہیں کرسکتا الا یہ کہ اس کا ثبوت ہوجائے، یعنی اس کا سبب اس کو یا دہو، اگر چیعلم اور اختیار ہوتے ہوئے نہ کہ، اس لئے کہ کفر کے بارے اگر چیعلم اور اختیار ہوتے ہوئے نہ کہ، اس لئے کہ کفر کے بارے میں مختلف مذا ہب ہیں، اور ارتداد کا معاملہ بڑا سگین ہے (۲)۔

تفصیل اصطلاح ''ردئی' میں ہے۔

## مذاهب كے درمیان تلفیق:

ساا - مذاہب کے درمیان تلفی سے مرادیہ ہے کہ دو مذاہب کوجمع
کر کے سی عمل کے شیح ہونے کا حکم دیا جائے اگر دونوں مذاہب میں
الگ الگ حکم دیا جائے تو وہ عمل باطل ہوگا ،اس کی مثال ہے ہے کہ وضو
کرنے والا شخص کسی اجنبی عورت کو بغیر کیڑے وغیرہ کے چھودے، اور
اس سے نجاست مثلاً خون سبیلین کے علاوہ سے نکل جائے تو یہ وضو
شافعیہ کے زدیک چھونے کی وجہ سے باطل ہے، اور حفیہ کے زدیک
غیر سبیلین سے خون نکلنے کی وجہ سے باطل ہے اور شافعیہ کے زدیک
غیر سبیلین سے اس نجاست کے نکلنے سے وضو نہیں ٹو ٹے گا ،اسی طرح
غیر سبیلین سے اس نجاست کے نکلنے سے وضو نہیں ٹو ٹے گا ،اسی طرح
منیہ کے زدیک چھونے سے وضو نہیں ٹوٹے گا ،اب اگر اس وضو سے
مناز پڑھ لے اواس نماز کا شیح مونادو مذاہب کی تلفیق کی وجہ سے ہوگا ،

"الدر المخار" میں ہے: تلفیق کے ذریعہ کیا ہوا تھم بالا جماع باطل ہے، یہی ہے، اور عمل کے بعد تقلید سے رجوع کرنا بالا تفاق باطل ہے، یہی مذہب میں مختار ہے، اس لئے کہ تقلید جائز ہوتے ہوئے بھی اس کا جواز عدم تلفیق کے ساتھ مشروط ہے جبیبا کہ ابن عابدین نے اپنے حاشیہ میں لکھاہے (۱)۔

رخصتوں کو تلاش کرنے اور مذاہب میں ان کو تلاش کرنے والے کے بارے میں اصولیین وفقہاء کے درمیان اختلاف ہے، اصح بیہ جیسا کہ'' جمع الجوامع'' میں ہے کہ رخصتوں کو تلاش کرنا ممنوع ہے، اس لئے کہ ایسا کرنا تکلیف کے رشتہ کوتو ڑ دیتا ہے، کیونکہ اس صورت میں وہ محض خواہش نفس کی پیروی کرے گا(۲)۔

بلکہ بعض حضرات اس کو نسق کہتے ہیں، اور اصح جیسا کہ'' نہایۃ الحتاج'' میں ہے، اس کے برخلاف ہے۔ ایک قول ہے کہ محل اختلاف وہ حالت ہے جب مدون مذاہب میں سے رخصتوں کو تلاش کیا جائے، ورنہ قطعاً فاسق ہوگا، اور آمدی کی طرح ابن الحاجب کا یہ قول اس کے منافی نہیں کہ جو ایک مسئلہ میں کسی امام کے قول پر عمل کرے، اس کے لئے اسی مسئلہ میں دوسرے امام کے قول پر عمل کرنا بالا تفاق ناجائز ہے، اس لئے کہ اس کو اس صورت پر محمول کرنا متعین ہے جب کہ پہلے عمل کا اس قدر اثر باقی رہے جس کی بنیاد پر دوسرے کے ساتھ حقیقتاً ایسی ترکیب لازم آئے، جس کا دونوں میں سے کوئی امام قائل نہ ہو، مثلاً ایک ہی نماز میں سرکے بعض حصہ کے مسے میں امام شافعی کی اور کتے کی طہارت میں امام مالک کی تقلید کرنا (۳)۔ رخصتوں کو تلاش کرنا جن لوگوں کے نزد یک جائز ہے، اس شرط

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۸ر ۲۵ طبع الفكر، حاشية ليو بي ۱۸ ۲ کا طبع الحكسي \_

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج ٢٥/٣٩٨،٣٩٤ طبع المكتبة الإسلاميه، حاشية قليوني ١٧٦/٣٥ طبع الحتلق، كشاف القناع ٢/٩٤١ طبع النصر، المغنى ٨/٠١/١١١ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۵۱ ، ۱۰۲ طبع الأمیرییه

<sup>(</sup>۲) جمع الجوامع مع حاشية البناني ۲/۰۰ ۴ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>٣) نهاية الحتاج الرام طبع المكتبة الإسلاميه.

کے ساتھ ہے کہ اس ملکے عظم کے مخالف کسی اور قول پڑمل نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اصولی ضمیمہ''۔

یہاں تلفیق سے مقصود وہ تلفیق ہے جوایک ہی مسئلہ میں چندائمہ کے اقوال اخذ کرنے کی صورت میں ہو، رہا متعدد مسائل میں ائمہ کے اقوال کواخذ کرنا توبیت لفیق نہیں، بلکہ مذہب بدلنا یا مذہب کا انتخاب کرنا ہے، اس کی تفصیل اصطلاح: '' تقلید'' میں دیکھی جائے۔

# تلقين

#### تعريف:

ا - تلقین: لقّن کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: "لقن الکلام" سمجھانا، اور" تلقنه اخذ کرنا، قابو پانا، ایک قول ہے کہاس کا معنی سمجھانا بھی ہے، یہ بالمشافد حاصل کرنے اور کتابوں سے حاصل کرنے پر بولا جاتا ہے۔

کہا جاتا ہے: " لقنه الکلام" اس پر پیش کرنا تا کہ وہ اس کو دہرائے (۱)۔

فقہاء کا استعال ان لغوی معانی سے الگنہیں <sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف \_تعريض:

۲ – کلام میں تعریض: بیہ کے سننے والاصراحت کے بغیراس کی مراد سمجھ جائے، جب کہ تلقین اکثر صراحت کے ساتھ ہوتی ہے <sup>(۳)</sup>۔

# ب - تعليم:

سا- تعلیم: عَلَّمَ کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: "علّمه العلم والصنعة وغیر ذلک" علم اور صنعت وغیره سکھانا۔

(۱) تیسیراتخریر ۴۸ ۲۵۴ طبع الحلبی \_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،المجم الوسيط ماده:''لقن''۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ۷/ ۱۰ الحطاب ۲/ ۲۱۹ مغنی المحتاج ار ۳۳۰ ـ

<sup>(</sup>٣) التعريفات لج حاني \_

تعلیم اور تلقین میں فرق میہ ہے کہ تلقین صرف کلام میں ہوتی ہے جب کہ تعلیم کلام اور کلام کے علاوہ کی ہوتی ہے، لہذا تعلیم تلقین سے عام ہے (۱)۔

# اجمالي حكم:

فقہاء نے تلقین کے بارے میں چندمقامات پر بحث کی ہے:

## قريب المركض كوللقين كرنا:

سنت بیہ کہ اس کو کلمہ شہادت کی اس طرح تلقین کی جائے کہ وہ سن سنت بیہ کہ اس کو کلمہ شہادت کی اس طرح تلقین کی جائے کہ وہ سن لے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "لقنوا موتا کم لا إله إلا الله" (۱) (اپنے میں سے قریب المرگ لوگوں کو "لاإله إلا الله" کی تلقین کرو) نیز فرمان نبوی ہے: "من کان آخر کلامه لا إله إلا الله دخل الجنه" (جس کا آخری کلام" لا إله إلا الله ، ہوگا وہ جنت میں جائے گا)۔

میکلمہ کہنے کے لئے اس پراصرار نہ کرے کہ کہیں وہ ننگ آ کرا نکار نہ کر بیٹھے، اگر وہ ایک بار کہہ دے تو تلقین کرنے والا اس کو دوبارہ نہ کہے، ہاں اگر وہ کوئی دوسری بات زبان سے نکال دے تو دوبارہ تلقین کرسکتا ہے، یہ فقہاء کے یہاں متفق علیہ ہے۔

'' المجموع'' میں محاملی وغیرہ کے حوالہ سے ہے کہ تین بارتلقین

- (۱) محيط المحيط ماده: ''نالفروق في اللغهرص ۵۵\_
- (۲) حدیث: "لقنوا موتاکم لا إله إلا الله" کی روایت مسلم (۱۳۱/۲ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (٣) حدیث: "من کان آخو کلامه لا إله إلا الله دخل الجنة" کی روایت ابوداؤد(٣٨١٦ طبع وائرة المعارف ابوداؤد(٣٨١٦ طبع وائرة المعارف العثمانيان کی ہے، اور حاکم نے اس کو حجج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان سے انفاق کیا ہے۔

کرے،اس سے زیادہ نہیں۔

تلقین میں "محمد رسول الله" کا اضافہ جمہور کے نزدیک مسنون نہیں، کیونکہ روایات کا ظاہریہی ہے (۱)۔

فقہاء کی ایک جماعت کی رائے ہے کہ شہادتین کی تلقین کرتے ہوئے کہ:"أَشُهَدُ أَنَ مُحَمَّداً وَ أَشُهَدُ أَن مُحَمَّداً وَ أَشُهُدُ أَن مُحَمَّداً وَسُولُ اللّٰهِ "ان کی دلیل ہے ہے کہ قصود تو حید کا ذکر ہے جو شہادتین کے ذریعہ ہی ہو کتی ہے (۲)۔

مسنون ہے کہ تلقین کرنے والے پر دشمنی حسد وغیرہ کا الزام نہ ہو، اور وہ ور ثاء کے علاوہ کوئی اور ہو، اور اگر وہاں صرف ور ثاء موجود ہوں توان میں سے سب سے زیادہ مشفق وارث تلقین کرے، اس کے بعد کوئی دوسرا (۳)۔

## موت کے بعد تلقین:

۵-موت کے بعدمیت کو تلقین کرنے کے بارے میں اختلاف ہے،
مالکیہ، بعض اصحاب شافعی اور حفنہ میں سے زیلعی کی رائے ہے کہ اس
میں کوئی حرج نہیں، انہوں نے اس کی اجازت دی، لیکن اس کا حکم نہیں
دیا ہے، اس کی دلیل اس فر مان نبوی کا ظاہر ہے: "لقنوا موتا کم لا
ویا ہے، اس کی دلیل اس فر مان نبوی کا ظاہر ہے: "لقنوا موتا کم لا
ویا ہے، اس کی دلیل اس فر مان نبوی کا ظاہر ہے۔ تلقین کرو)
صحابہ کی ایک جماعت مثلًا ابوامامہ با بلی وغیرہ سے منقول ہے کہ انہوں
نے اس کا حکم دیا ہے، اور اس کا طریقہ ہے کہ کہے: اے فلال بن

- (۱) الطحطا دی علی مراقی الفلاح رص ۴۵ سطیح الأمیریه بولاق، البدائع ۱۹۹۱ طبع مکتبة النجاح، طبع اول ۲۹۶۲ طبع مکتبة النجاح، المغنی ۲۸۰۱ طبع الریاض۔
- (۲) ابن عابدین ار ۵۷۱،۵۷۰ طبع الأمیریه بولاق،الشرح الصغیر ار ۵۲۱ طبع دارالمعارف مصرمغنی المحتاج ار ۳۳۰،المغنی ۲۸۵۰۸
  - (۳) مغنی الحتاج ار ۳۰۰ـ
  - (۴) حدیث کی تخریج سابقه فقره میں گذر چکی ہے۔

فلال! اپنے اس دین کو یاد کروجس پرتم قائم تھے،تم الله تعالی کورب، اسلام کودین، اور محمد علیه الصلاق والسلام کونبی مانتے تھے (۱)۔

فقہاء کی ایک جماعت تلقین کی قائل نہیں، کیونکہ حدیث میں مردول سے مراد قریب المرگ ہیں، اور'' المغنی مع الشرح الکبیر' میں ہے: تدفین کے بعد تلقین کرنے کے بارے میں امام احمد سے مجھے کچھ منقول نہیں ملا، اور میرے علم میں اس سلسلے میں ائمہ کا کوئی قول نہیں، البتہ اثر م کی روایت ہے، انہوں نے کہا: میں نے بیٹلقین کسی کو بھی کرتے نہیں دیکھا، ہاں ابوالمغیر ہ کی وفات پر اہل شام میں ایسا ہوا کہا یک شخص نے آ کریہ لقین کی ۔

ان سب میں تفصیل ہے، دیکھئے: "موت" "جنازہ" اور" احتضار"۔

## حدود کا اقر ارکرنے والے کوتلقین کرنا:

۲ - جمهور فقهاء (حفیه، شافعیه اور حنابله) کی رائے ہے کہ امام یا نائب امام کے لئے مسنون ہے کہ حدود کا اقر ارکرنے والے کورجوع کرنے کی تلقین کرے تاکہ حدثل جائے، اس لئے کہ جب حضرت ماعز نے حضور علی ہے کہ ان کو ماعز نے حضور علی ہے کہ ان کو رجوع کرنے کی تلقین کی، آپ علی نے فرمایا: "لعلک قبلت رجوع کرنے کی تلقین کی، آپ علی نے فرمایا: "لعلک قبلت او غمزت أو نظرت" (شایدتم نے بوسہ لیا ہوگا، یا ہاتھ لگایا ہوگایا آئکھ سے دیکھا ہوگا)۔

اور ایک شخص نے چوری کی ، اس سے آپ علیہ نے فرمایا:

"أسرقت؟ما إخالك سرقت؟"<sup>(۱)</sup> (كياتم نے چورى كى ہے؟ ميں نہيں سجھتا كةم نے چورى كى ہے؟)۔

بعض مالکیہ نے زنا کے بارے میں مروی حدیث کے بعض طرق واسانید کی بنیاد پرخود اقرار کرنے والے سے استفسار کرنے کومختار کہاہے (۲)۔

فقهاء کے یہاں تفصیل ہے جس کو 'اقرار''' حد' میں دیکھا جائے۔

## كسى فريق يا گواه كونگقين كرنا:

2- جمہور فقہاء کے نزدیک قاضی کے لئے جائز نہیں کہ کسی فریق کو اس کی دلیل کی تلقین کر ہے، کیونکہ اس میں دوسر نے فریق کی دل شکنی ہے، نیز ایک فریق کی اعانت و مدد کرنا ہے جو تہمت کا سبب ہے، البتدا گرایک فریق بول رہا ہوتو دوسر کے فاموش کرسکتا ہے تا کہ اس کی بات سمجھ سکے (۳)۔

۸ – گواہ کے بارے میں جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اس کو تلقین کرنا فی الجملہ نا جائز ہے، گواہ کوا پی گواہی دینے دے، اگر شرعاً اس کی گواہی مقبول ہوتو قبول کرے ور نہ رد کر دے، امام ابو یوسف نے کہا: گواہ کو تلقین کرتے ہوئے یہ کہنے میں کوئی حرج نہیں کہ کیاتم اس کی گواہی دیتے ہو؟ان کے قول کی وجہ یہ ہے کہ عدالت کے دبد یہ سے ہوسکتا ہے کہ اس کی زبان نہ کھلے اور وہ اپنی دلیل نہ پیش کر سکے، لہذا یہ تلقین ہے کہ اس کی زبان نہ کھلے اور وہ اپنی دلیل نہ پیش کر سکے، لہذا یہ تلقین

الیستہ کے برفایا · الیستہ کے برفایا · ایروایل مغنی الحق

<sup>(</sup>۱) الزمليعي الر۲۳۴ طبع الأميرييه بولاق، الحطاب ۲۱۹/۲، مغنی المحتاج ار ۳۹۰، قمآوی ابن تيميه ۲۹۲/۳۳

<sup>(</sup>۲) المغنى والشرح الكبير ۳۸۵، الفتاوى الهندىيه ار ۱۵۷، مغنى المحتاج ار ۳۰ سه، الزيلعي ار ۱۳۳۴

<sup>(</sup>۱) حدیث: قال لوجل سوق: ما إخالک سوقت؟ "كى روایت ابوداؤد (۱۳ ۵۴۳ طبع عزت عبید دعاس) نے كى ہے، خطابی نے كہا: اس كى اساد میں كلام ہے، اس كاراوى مجمول شخص ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۱/۷ طبع دارالکتابالعربی بیروت،الروضه ار۱۳۵،کشاف القناع ۲۷ ساما طبع مکتبة النصر،التبصر ه بهامش فتح العلی ۲ ر ۳۳۳، ۴۳۳۲ طبع مصطفی محمد۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ۲/۰۱، ابن عابدین ۱۲/۳ الروضه ۱۱ر۱۲۱، کشاف القناع ۲/۱۳ الله الدسوقی ۱۸/۸۱\_

ثابت دلیل کااظہار کرناہے،اس میں کوئی حرج نہیں <sup>(۱)</sup>۔

#### بحث کے مقامات:

9 – فقہاء متعدد مقامات پرتلقین پر بحث کرتے ہیں مثلاً جنازہ، قضاء، شہادت،اقرار ۔ تفصیل ان اصطلاحات میں دیکھیں۔

تلوه م

#### تعريف:

ا - لغت میں تلوم کامعنی انتظار کرنا اور گھر نا ہے (۱) حضرت عمر وہن سلمہ جرمی کی حدیث میں ہے: "کانت العرب تلوم پاسلامهم الفتح" (۲) لینی عرب والے مسلمان ہونے کے لئے فتح کمہ کے منتظر تھے۔ لئے فتح کمہ کے منتظر تھے۔ لفظ' تلوم' کا فقہی استعال اس مفہوم سے الگنہیں ہے (۳)۔

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲ - حنفیہ کے یہال' مختار' یہ ہے کہ فتی شک کے دن خواص کوففل روزہ رکھنے اور عوام (۲۳) کو زوال سے پہلے تک انتظار کرنے کا فتوی دےگا، اس لئے کہ مہینہ کے ثبوت کا احتمال ہے اور اس کے بعد روزہ نہیں۔ اور انتظار کرنے والے کے لئے نیت سے قبل بھول کر کھا لینے کے بارے میں تفصیل ہے جس کواس کی اصطلاح میں دیکھا جائے (۵)۔

(۱) سابقه مراجع ـ

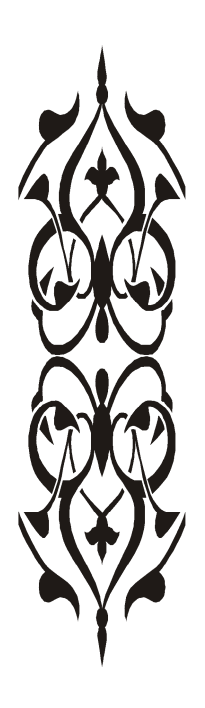
<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح،المغر بللمطرزي ماده: ''لوم''، ابن عابدين ۲ر۸۹\_

<sup>(</sup>۲) لسان العرب المحيط ماده: "لوم". حديث: "و كانت العرب تلوم ....." كى روايت بخارى (فتح البارى ٢٢/٨ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲ر۸۹،الشرح الصغیر ۲ر۸۵ کـ

<sup>(</sup>۴) خواص اورعوام کے درمیان حد فاصل بیہ ہے کہ جس کو شک کے دن روزہ کی نیت کاعلم ہووہ خواص میں سے ہے، اور جس کواس کاعلم نہیں وہ عوام میں سے ہے(الفتاوی الہندیہ ار۲۰۱،۲۰۰)۔

<sup>(</sup>۵) فتح القدير ۲ر ۲۴۷، ۲۴۸ ، ابن عابدين ۹۷،۸۹۲، الفتاوي الهنديد



جہور فقہاء کے نزدیک اس کا تصور نہیں، اس لئے کہ ان کے نزدیک رمضان کے روزہ میں رات سے نیت کرنا واجب ہے، جیسا کہ انہوں نے اس کی جگہ پراس کی تفصیل کی ہے (۱)۔

نیز جمہور فقہاء نے نفقات کی بحث میں تلوم پر کلام کیا ہے، جہاں انہوں نے اپنی بیوی کا نفقہ ادا کرنے سے شوہر کے عاجز ہونے پر گفتگو کی ہے، چنانچہ مالکیہ کی رائے (جوشا فعیہ کے یہاں اظہر ہے) ہے کہ تلوم اور مہلت دینا جائز ہے، ہاں اس کی کیفیت اور مدت میں اختلاف و تفصیل ہے جس کو اصطلاح '' نفقہ' میں دیکھا جائے (۲)۔

حنا بلہ کی رائے اور شافعیہ کا ایک قول بیہ ہے کہ تنگرتی کے ثبوت کی حالت میں فنخ نکاح کومؤ خرکر نالازم نہیں (۳)۔

حنفیہ کے یہاں اس کا تصور نہیں ، کیونکہ وہ نفقہ سے عاجز رہنے کی صورت میں فنخ نکاح کے قائل نہیں ہیں (۳)۔

<sup>=</sup> ۱٬۲۰۱٬۲۰۰۱ الخانييلي بامش الفتاوي الهنديه ار۲۰۷\_

<sup>(</sup>۱) القوانين الفته پيه لا بن جزي رص ۱۲۲، القلبو يي ۲ر۲ ۵۲، المغني ۱۸ سر ۹۱،

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير ٢/ ٥٣٥، روضة الطالبين ٧٨٠٤٥.

<sup>(</sup>۳) المغنی ۷رسم ۵۷\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۱۸۲۲هـ

تراجم فقهاء جلد ۱۳ مین آنے والے فقہاء کامخضر تعارف ابن برمان: بیاحمد بن ابراهیم میں: ان کے حالات ج٠١ ص ٥٤ میں گذر <u>ڪے</u>۔

ابن بطال: پیلی بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۸ میں گذر چکے۔

ابن تيميه (تقى الدين): بداحمد بن عبد الحليم بين: ان كے مالات حاص ۲۹ ميں گذر چکے۔

> ابن تیمیه: بیعبدالسلام بن عبدالله بیں: ان کے حالات ح ک ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

> ابن الجزری: پیم محد بن مجد بین: ان کے حالات جہ ص ۴۴۳ میں گذر چکے۔

> ابن الحاجب: ان کے حالات جا ص۲۹ میں گذر چکے۔

ابن حبان: بیرمحمد بن حبان ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔

لهده ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرانیشمی بیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن حجرالعسقلانی: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔

ا بن حزم: میلی بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴ ۳۳ میں گذر چکے۔ الف

الآلوسی: میمحمود بن عبدالله بیں: ان کے حالات ۵۵ ص ۷۵ میں گذر چکے۔

الآمدی: میلی بن ابی علی ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۲۷ میں گذر چکے۔

ابن أبی حازم: به عبدالعزیز بن أبی حازم ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۳ میں گذر چکے۔

ابن أبی شیبہ: بیعبداللہ بن محمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۲ میں گذر چکے۔

ابن ا بی لیل: بیرمحمد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جا ص۴۲۸ میں گذر چکے۔

ابن الى مليكه: بير عبد الله بن عبيد الله بين: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٤ ميں گذر چكے۔

ا بن الأثير: به مبارك بن محمد بيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٤٢ ميں گذر چكے۔ ابن رشد: بیر محمد بن احمد (الحبد ) ہیں: ان کے حالات ج1 ص ۴۳۲ میں گذر چکے۔

ابن حمد ان: بیاحمہ بن حمد ان ہیں: ان کے حالات ج۱۲ ص ۳۷ میں گذر چکے۔

ابن الزبير: يەعبداللەبن الزبير بىن: ان كے حالات جاص ۷۷ مىں گذر چكے۔

ابن سیرین: پیرنجمر بن سیرین ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن شبرمہ: بیعبداللہ بن شبرمہ ہیں: ان کے حالات ۲۶ص۵۷ میں گذر چکے۔

ابن الصلاح: بيعثمان بن عبدالرحمٰن بين: ان كے حالات جاص ۴۳۴ ميں گذر چكے۔

ابن عابدین: بیر محمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن عباس: به عبدالله بن عباس ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن عبدالبر: به بوسف بن عبدالله بین: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۱ میں گذر چکے۔

ا بن عقیل: پیلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۸ میں گذر چکے۔

#### ابن خلاد (؟-١٢٩ه)

یعلی بن یحیی بن خلاد بن رافع بن ما لک بن العجلان ، الزرقی ،
الانصاری بیں۔انہوں نے اپنے والد، اپنے والد کے چیار فاعہ بن
رافع اور ابوالسائب سے روایت کی ، اورخود ان سے ان کے لڑکے
یکی ، نعیم المجمر ، شریک بن ابونمر اور اسحاق بن ابی طلحہ وغیرہ نے
روایت کی ہے۔ابن معین اور نسائی نے کہا: ثقہ بیں ، ابن حبان نے
ان کاذکر'' ثقات' میں کیا ہے۔
ان کاذکر'' ثقات' میں کیا ہے۔

[ تہذیب التہذیب کر ۳۹۳]

#### ابن رزين (٩٦٢-١١ه)

بیعبداللطیف بن محمد بن الحسین بن رزین بیل، ان کی کنیت ابوالبرکات ہے،ان کالقب بدرالدین العامری ہے،ان کی نسبت الحمو کی پھر المصر کی ہے،ایک شافعی فقیہ تھے،حدیث ان کا مشغلہ تھا، نائب قاضی رہے،فتوی دیا، جامع از ہر بیل خطیب رہے، مدرسہ ظاہریہ،سیفیہ اورا شرفیہ میں درس دیا، ابن کشرنے کہا: او نچ فقہاء اورا ہم روساء میں سے تھے۔ان کا شارفضلاء میں ہوتا تھا۔ بعض تصانیف: "منحة الطالبین لحفظ الأحادیث الأربعین"۔ ایمن تشارات الذہب ۲۲/۲۱؛ طبقات الثافیہ ۲۸ مسا؛ الأعلام

ابن رشد: به محمد بن احمد (الحفید) ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۲ میں گذر چکے۔

ابن العماد (۸۲۵ – ۸۸۷ ه

یہ محمد بن محمد بن علی بن محمد ہیں، لقب شمس الدین، الحملی، پھر البلیسی، القاہری الثافعی ہے، ابن العماد کے نام سے مشہور ہیں، فقیہ اور مفسر سخے، برہان الدین الفاقوسی، الجلال بن الملقن، الشمس البیشی اورالشہاب الزواوی سے فقہ کی تعلیم حاصل کی، اور ابوالفتح مراغی، اورالتی بن فہدوغیرہ سے حدیث بھی سنی۔

بعض تصانف: "كشف السرائر في معنى الوجوه والأشباه والنظائر"، "مختصر تفسير البيضاوي"، "تعليق على المنهاج إلى باب الزكاة".

[الضوء اللامع ١٦٢٧٩؛ مدية العارفين ٢١٢/٢؛ الأعلام ١٤٧٤: مجم المولفين ١٦٥١]

> ابن عمر: بیر عبدالله بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص۲۳۹ میں گذر چکے۔

ابن فرحون: په ابراهیم بن علی ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۷ میں گذر چکے۔

ابن القاسم: بيعبد الرحمٰن بن القاسم المالكي بين: ان كحالات جاص ٢٣٥ مين گذر چكه

> ابن قدامه: بيعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاص ۴۳۸ ميں گذر يجكه۔

ابن القیم: بیرمحمد بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات ج ا ص ۴ ۳۹ میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: پیرعبدالملک بن عبدالعزیز ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

> ابن ماجہ: بیر محمد بن یزید ہیں: ان کے حالات ج اص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔

> > ابن محرز (۲۹۵-۵۵۹ هـ)

یے محد بن احمد بن عبدالرحمان ہیں، ابو بکر کنیت ہے اور نسبت البلنسی ہے، ابن محرز کے نام سے مشہور ہیں، فقیہ، محدث، حافظ، مورخ اور لغوی تھے۔ اپنے والد اور اپنے مامول ابو بکر اور ابوعام جو ابوالحسن بن بندیل کے صاحبز ادے ہیں، ان سے اور ابوالخطاب بن واجب اور ابوالخطاب بن واجب اور ابوالخطاب محاصل کیا۔

خود ان کے تلامٰدہ میں: ابن الأبار، ابن عمیرہ، ابن الجیان وغیرہ ہیں۔

بعض تصانیف:"تقیید علی التلقین" ہے، اور مختلف فنون میں بکثرت ان کی' تقریرات' ہیں۔

[نيل الابتهاج ٢٢٩؛ شجرة النور الزكيدر ١٩٥٧؛ مجم المولفين ١١ر١٨٨]

> ابن مسعود: بیرعبدالله بن مسعود ہیں: ان کے حالات جاص ۷۸ میں گذر چکے۔

ابن المنذر: بيرمحمد بن ابرا ہيم ہيں: ان کے حالات ج اص ۴۸ میں گذر چکے۔

ابن الہمام: بیم میں بن عبد الواحد ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲ میں گذر چکے۔

ابوبكرالبختر ي (؟-٠٠٠هـ)

یہ وہب بن وہب بن کثیر بن عبداللہ ہیں، کنیت ابو بکر البخری ہے، ہے، القرشی المدنی نسبت ہے، قاضی اورا خبار وانساب کے ماہر ہے، مدینہ میں ولا دت اور پرورش ہوئی اور بغداد منتقل ہوئے، مہدی کی فوج کے قاضی ہے۔ ابن فرحون نے کہا: وہ مدینہ منورہ کے قاضی رہے۔ ابن فرحون نے کہا: وہ مدینہ منورہ کے امیر تھے۔

بعض تصانيف: "فضائل الأنصار"، نسب ولد إسماعيل"، "الرابات".

[ميزان الاعتدال ۴ر ۵۳؛ لسان الميز ان ۲ر ۲۳۱؛ مرآ ة الجنان ار ۲۳ ۴؛ الأعلام ۹ر ۱۵؛ التبصر ة لا بن فرحون بهامش فتح العلى ۲ر ۱۸۳]

> ابوبکرالصدی**ق:** ان کے حالات جا ص۴۴۳ میں گذر چکے۔

ابوتور: پیرابراہیم بن خالد ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳ میں گذر پچے۔

ابوحازم: بیسلمه بن دینار ہیں: ان کے حالات جساص ۲۲ ۴ میں گذر چکے۔

ابوالحسن السخاوى: يىملى بن محمد بين: ان كے حالات ج م ص ۸ م م ميں گذر چكے۔

ا بوحنیفه: بیالنعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴ میں گذر چکے۔

ابوالخطاب: بیم محفوظ بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۴ میں گذر چکے۔

ابوداؤد: بیسلیمان بن الأشعث ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

ابوذر: بیرجندب بن جناده بیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۸۲ میں گذر چکے۔

ابوشامہ: بیعبدالرحمٰن بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج م ص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابوالعاليه: بير فيع بن مهران ہيں: ان كے حالات ٢٤ ص ٧٩ ميں گذر چكے۔

ابوعبید: بیدالقاسم بن سلام ہیں: ان کے حالات ج اص ۴ ۴ میں گذر چکے۔

ا بوغمر: یه یوسف بن عبدالبر بین: ان کے حالات ۲۶ ص۵۷۱ میں گذر چکے۔

ابواللیث السمر قندی: پینصر بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابومسعودالبدری: بیمقبه بن عمرو ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۲ میں گذر چکے۔

ا بوموسی الأشعری: ان کے حالات ج اص ۴۴۷ میں گذر چکے۔ [الاصابه ۴۸۷۴؛ لسان الميزان ۶۸۵۴، حلية الاولياء ۲۸۲۸؛ أعلام النسااءر ۵۳]

> اشهب: به اشهب بن عبدالعزیرین: ان کے حالات ح اص ۲۵۱میں گذر کیے۔

> اصبغ: بیاصبغ بن الفرح ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵میں گذر چکے۔

> > إكليالبرّ اسي (٥٠م-٥٠هـ)

میالی بن محمد بن علی میں، کنیت ابوالحن الطبری ہے، لقب عمادالدین ہے، إلکیاالہراسی (کاف کے کسرہ اور ہاء کے فتحہ اور راء مشددہ کے ساتھ) ہے مشہور ہیں، شافعی فقیہ، مفسر، اصولی اور متعلم مقددہ کے ساتھ) ہے مشہور ہیں، شافعی فقیہ، مفسر، اصولی اور متعلم سے۔امام الحرمین سے فقہ حاصل کی،امام غزالی کے بعدامام الحرمین کے سب سے جلیل القدر شاگر دیتھے۔انہوں نے امام الحرمین، ابوعلی الحسن بن محمد الصفار وغیرہ سے حدیث روایت کی،اور خودان سے اسلاقی اور سعد الخیر بن محمد الا نصاری وغیرہ نے حدیث نقل کی۔" نظامیہ" کے مدرس،اور واعظ تھے۔

بعض تصانيف: "أحكام القرآن"، "لوامع الدلائل في زوايا المسائل"، "شفاء المسترشدين في مباح المجتهدين" ، اور"التعليق في أصول الفقه".

[طبقات الثافعيه ٢٣١/٣؛ شذرات الذهب ٨/٨؛ مجم المؤلفين ٤/٠٤٢٠؛ الأعلام ١٣٩/٥]

> اُم عطیہ: بیز سبیہ بنت کعب ہیں: ان کے حالات ج٠١ص٣٦٣ميں گذر چکے۔

ا بوہریرہ: بیرعبدالرحمان بن صخر ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۸ میں گذر چکے۔

ابویعلی: پیچمر بن الحسین ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۴ میں گذر چکے۔

ابو بوسف: په پیتقوب بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات جا ص۸۴۴ میں گذر چکے۔

احمد بن خنبل: ان کے حالات ج ا ص ۴۴۹ میں گذر چکے۔

اسامه بن زید: ان کےحالات جم س۴۵۲ میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو ہے: ان کے حالات ج ا ص ۵۰ میں گذر چکے۔

اساء بنت يزيد (؟ -تقريباً • ٣هـ)

یداساء بنت یزید بن السکن انصاریه بین، ان کی نسبت الاوسیه پر الاشهلیه ہے، ایک مجابد اورایک مقرر عرب خاتون تھیں، بہادر اور نگرت نگر تھیں، ان کو''خطیبة النساء'' (عورتوں کی مقرر) کہاجاتا تھا، ہجرت کے پہلے سال خدمت نبوی میں پہنچیں، آپ سے بیعت کی اور جنگ یرموک (سن ۱۱ ھ) میں شریک تھیں۔ انہوں نے حضور علیہ سے اٹھارہ احادیث روایت کی ہیں، اورخودان سے ان کے بھانج مجمود بن عمر والا نصاری، ابوسفیان مولی ابن احمد وغیرہ نے روایت کی، ان کی موایدت کی ان کی روایت کی ان کی شہر بن حوشب نے نقل کہا ہے۔

البراء بن عازب: ان کے حالات ج۲ ص۸ ۴ میں گذر چکے۔ امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله بين: ان كے حالات جساص ٢٤ ميں گذر چکے۔

البهو تی: بیمنصور بن یونس ہیں: ان کے حالات جاص ۵۵ میں گذر چکے۔

انس بن ما لک: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۷ میں گذر چکے۔

البیضاوی: بیعبدالله بن عمر بین: ان کے حالات ج۱۰ ص۳۹۵ میں گذر <u>یکے</u>۔ الا وزاعی: پیعبدالرحلٰ بنعمرو ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔

البيهقى: بيداحمد بن الحسين بين: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٨٩ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ايمن بن ام ايمن (؟-؟)

سیا یمن بن عبید بن زید بن عمرو بن بلال میں ، اسامہ بن زید بن حارثہ کے بھائی میں۔ رسول اللہ علیہ سے روایت کی ، اورخودان سے عطاء بن ابی رباح ، اوران کے لڑکے عبدالواحد نے روایت کی۔ نسائی نے کہا: میرے خیال میں وہ صحابی نہیں میں۔ اور ابوعم نے ''الاستیعاب'' میں کہا: یہ ایمن غزوہ حنین میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ ثابت قدم رہ جانے والوں اور شکست نہ کھانے والوں میں سے میں ، ابن اسحاق نے ان کاذکر شہداء حنین میں کیا ہے۔

[الاصابه ۱۲۷۱؛ اسدالغابه ۱۸۹۸؛ تهذیب التهذیب ۱۲۹۱ الاستیعاب ۱۲۸۱]

**\*** 

الترمذی: پیچمہ بن عیسی ہیں: ان کے حالات جا ص۵۵م میں گذر چکے۔

**—** 

الثور**ی: ب**یسفیان بن سعید ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۹ میں گذر چکے۔ البخاری: پیمحمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جا ص ۵۳ میں گذر چکے۔ [الاصابه ارو ۲۳؛ أسدالغابه ارا ۳۴؛ الاستیعاب ۲۴۲۱؛ طبقات ابن سعد ۴۸ سا؛ تهذیب التهذیب ۱۸۷۲؛ الأعلام ۱۱۸۲۲]

> جعفر ب**ن محمد:** ان کے حالات ج ۳ ص ۲۷ میں گذر <u>چک</u>۔

5

جابر بن زید:

ان کے حالات ج۲ص ۵۹۰ میں گذر چکے۔

جابر بن عبدالله:

ان کے حالات ج ا ص ۵۲ میں گذر چکے۔

الجرجانی: پیلی بن محمد الجرجانی ہیں: ان کے حالات جم ص ۴۵ میں گذر کیے۔

جعفر بن الى طالب (؟-٨هـ)

جعفر بن ابوطالب (عبد مناف) بن عبد المطلب بن ہاشم، ہاشمی ہیں ،ان کی کنیت ابوعبد اللہ ہے، صحابی ہیں ، بنو ہاشم کے سور ماؤں میں سے ہیں ، ان کو جعفر الطیار کہا جاتا تھا، سابقین اولین میں سے ہیں ، رسول اللہ علیہ کے دار الارقم میں جانے اور وہاں تبلیغ شروع کرنے سے قبل اسلام لائے ، حبشہ کی دوسری ہجرت میں شریک تھے، شاہ حبشہ کے سامنے تقریر کرنے والے یہی تھے، وہیں قیام رہا ، بالآ خرمدینہ منورہ ہجرت کرکہ آئے ، رسول اللہ علیہ نے غزوہ موتہ کی فوج کا زید بن حارثہ کے بعدان ہی کوسپے سالار بنایا تھا اور وہیں شہید ہوئے۔ انہوں نے نبی کریم علیہ تھے۔ وایت کی ، اور ان سے ان کے لڑکے عبد اللہ عمرو بین العاص اور ابن مسعود وقو غیرہ نے روایت کی ہے۔

2

الحازى (٩٩٥-٩٨٥ م)

یه محمد بن موسی بن عثان بن حازم بیں، کنیت ابوبکرہے، نسبت الحازمی، الہمد انی، الشافعی ہے، محدث، حافظ، موَرخ اور فقیہ تھے۔ عبدالاول بن عیسی البجزی، ابومنصور شہر دارالدیلمی، ابوزرعه طاہر بن محمد المقدی وغیرہ سے حدیث سنی، اور شخ جمال الدین واثق بن فضلان وغیرہ سے خدیث سنی، اور شخ جمال الدین واثق بن فضلان وغیرہ سے فقہ حاصل کی۔

بعض تصانيف: "الناسخ والمنسوخ" حديث مين، "شروط الأئمة"، "عجالة المبتدي"، "سلسلة الذهب" روايات الم احمد بواسط امام شافعي ـ

[شذرات الذهب ۲۸۲۶، وفيات الأعيان ۲۲۱۳، طبقات الثافعيه ۱۸۹۸؛ البدايه ۲۱۲۲، مهم المولفين ۲۱ر ۱۲۳)

حذیفه بن الیمان: ان کے حالات ج۲ص۵۹۲ میں گذر چکے۔ ر تعالية النهابيه اله ١٣٩٧؛ ميزان الاعتدال اله ١٦٣١؛ الجرح والتعديل ٢/٢/٢،معرفة القراءالكبارار٢٢٢]

الحلو انی: پیعبدالعزیز بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۶۰ میں گذر چکے۔

الحلو اني: پهڅربن علی ېين: ان کے حالات جا ص ۲۹ میں گذر چکے۔

کیمی: بیرانحسین بن الحسن ہیں: ان کےحالات جا ص۲۰ میں گذر چکے۔

حمزه بن حبيب (۸۰-۱۵۱ه)

بیر حمزه بن حبیب بن عمار مبن اساعیل بین، کنیت ابوعماره ہے، نسبت الكوفي التيمي ہے،الزيات لقب ہے،قراء سبعہ میں سے ہیں، بہ قبیلہ تیم کے آزاد کردہ غلام تھے، اور انہیں سے منسوب ہیں۔ انہوں نے ابواسحاق سبیعی ، ابواسحاق الشیبانی ، الأعمش ، عدی بن ثابت ، الحكم بن عتبيه، حبيب بن اني ثابت وغيره سے روایت كى ، اوران سے ابن المبارك،حسين بن على الجعفي ،عبدالله بن صالح العجلي ، ابواحمه الزبیری وغیرہ نے روایت کی عجل نے کہا: ثقد ہیں، اور ابو حنیفہ نے کہا: حمزہ قرآن کریم اور فرائض پرسب سے زیادہ حاوی ہیں، ثوری نے کہا: حمزہ نے کتاب اللہ کا کوئی حرف اثر ونقل کے بغیرنہیں پڑھا، ابن حجرنے کہا: حمزہ کی قراءت کے مقبول ہونے پر اجماع ہے، کین صاحب" المغنی" (۱/ ۹۲۲ طبع سوم) نے امام احمد سے قل کیا ہے کہ وه جزه اورکسائی کی قراءت کو ناپیند کرتے تھے، کیونکہ اس میں (زبان کو) توڑنا،ادغام،تکلف اور مدکی زیادتی ہے۔

[تهذيب التهذيب ٣٧ / ٢٤؛ ميزان الاعتدال الر٥٠٤؛ وفيات الأعيان ار ١٦٤ ، الأعلام ٢ ٨ ٨ • ٣] . الحسن البصر ى:

ان کے حالات جا ص۵۹میں گذر چکے۔

الحسن بن زیاد: ں کے حالات جا ص۵۹میں گذر چکے۔ ان کے حالات جا ص۵۹میں گذر چکے۔

لحسن بن على: الحسن بن على: ان کے حالات ج۲ص ۵۹۳ میں گذر چکے۔

الحسين: يه الحسين بن على بين: ان كے حالات ج ٢ص ٥٩٣ ميں گذر چکے۔

الجعبر **ی:یه ابراهیم بن عمر بیں:** ان کے حالات جم ص ۴۵۸ میں گذر چکے۔

الحكم: بيالحكم بن عتبيه بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٩٣ ميں گذر چكے۔

الحلواني (؟-۲۵٠ھ)

بياحمد بن يزيد بن أزداد بين، كنيت أبوالحن ہے، لقب الصفار، الحلوانی، المقری ہے، بڑے ماہر قاری تھے۔ احمد بن محدالقواس، قالون، على خلف البز ار، على مشام بن عمار، ابراہيم بن الحن العلاف، جعفر بن محمد تحشکنی وغیرہ سے علم قراءت حاصل کیا، اورخودان سے فضل بن شاذان،ان کےلڑ کےعباس بن الفضل، محمد بن بسام،احمد بن الهيثم ،الحن بن العباس الجمال ،الحسين بن احمد الجزيري ، عبيد الله بن محمد وغیرہ نے علم قراءت حاصل کیا۔ ذہبی نے ان کا ذکر'' معرفة القراءالكبار''میں کیا ہے، ابوحاتم ہے ان کے متعلق دریافت کیا گیا تو وہ حدیث کے بارے میں ان سے خوش نہ ہوئے۔

خ

خباب بن الأرت (؟-٢٥ه)

یہ خباب بن الارت بن جندلہ بن سعد ہیں، کنیت ابو یحیی یا ابوعبداللہ ہے، لقب المیمی ہے، سابقین اولین صحابہ میں سے ہیں، کہا جا تا ہے کہ وہ چھٹے مسلمان ہیں، سب سے پہلے انہوں نے اسلام کا اظہار کیا، اسلام لائے تو مشرکین نے ان کو کمز ورسمجھ کر سزادی، تا کہ اپنے دین سے لوٹ آئیں، لیکن انہوں نے صبر سے کام لیا، بالآخر ہجرت کی، اور تمام جنگوں میں شریک رہے۔ نبی کریم علیہ سے ہجرت کی، اور ان سے ابوامامہ البابلی، ان کے لڑے عبد اللہ بن روایت کی، اور اللہ بن اشخیر ، قیس بن ابی حازم اور ابووائل وغیرہ خباب، ابومعم عبد اللہ بن اشخیر ، قیس بن ابی حازم اور ابووائل وغیرہ نے دوایت کی۔

صفین سے واپسی میں حضرت علی ان کی قبرسے گذر ہے تو فر مایا: اللہ خباب پر رحم کرے، بہ رغبت اسلام لائے، خوشی سے ہجرت کی، جہاد میں زندگی گزاری۔ بخاری ومسلم میں ان سے ۳۲ راحادیث مروی ہیں۔

[الاصابه الر۱۶ ۲ ما ته الاولياء الر۱۳۴ التهذيب سر ۱۳۵ ؛ اسدالغابه الر۵۹۲ الأعلام ۲ ۲ ۳۴ ]

•

الد بوسی: بیعبدالله بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص ۶۲۳ میں گذر <u>ج</u>کے۔

الدردير: بيه احمد بن محمد ہيں: ان كے حالات ج اص ٢٩٣ ميں گذر چكے۔

الدسوقى: يەمجمە بن احمدالدسوقى بىي: ان كے مالات جاص ۲۹۴ مىں گذرىچكے۔

الرازی: پیرمحمد بن عمر ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

الرملی: پیخیرالدین الرملی ہیں: ان کے حالات ج اص ۶۳ میں گذر <u>کے</u>۔ زيد بن حارثه (؟ - ٨ هـ)

یہ زید بن حارثہ بن شراحیل ہیں، کنیت ابواسامہ ہے، نسبت الکئی ہے، رسول اللہ علیہ کے آزاد کردہ غلام صحابی ہیں، تمام غزوات میں شریک رہے، نامور تیرا نداز سے، رسول اللہ علیہ نے ان کے اور حمزہ بن عبد اللہ نے کہا: ہم ان کو زید بن محمد کہتے سے، بالآخر آیت: ادعو هم لآبائهم، نازل ہوئی، وہ بہت پہلے مسلمان ہونے والے صحابی ہیں۔ رسول اللہ علیہ ان کو کسی بھی فوجی ٹکڑی میں جھیجے تو ان بی کوامیر بناتے سے، خودہ موتہ میں ان ہی کوامیر بنایا، وہیں ان کی شہادت ہوئی۔ انہوں نے نبی کریم علیہ سے سے ان کی شہادت ہوئی۔ انہوں نے نبی کریم علیہ سے سے سے بال وغیرہ نے روایت کی ہوئی۔ ان کے واقعات و حالات پر ہشام الکئی کی ایک تصنیف: کے در عیان ان کی ایک تصنیف: کے در بن حارث کے واقعات و حالات پر ہشام الکئی کی ایک تصنیف: در زیر بن حارثہ ہے۔

يات [الاصابه الره٥٠] تهذيب التهذيب ١٦٣٠] ١٨٥٤]

> زید بن خالدالجهنی : ان کے حالات ج1ا ص۲۳۹ میں گذر چکے۔

> > زيد بن صوحان (؟-٢٣٥)

یہ زید بن صوحان بن حجر بن الحارث بن البحرس بن صبرہ بیں، کنیت ابوسلیمان ہے، نسبت العبدی ہے، رہیعہ کی شاخ بنو عبدالقیس سے تعلق رکھتے تھے، ابن حجر نے'' الاصاب' میں کلبی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ وہ صحابی ہیں، اور ابن سعد نے کہا کہ کم روایت کرنے والے، کوفی تابعی ہیں، وہ سور ماوسر دار تھے، جنگ نہاوند میں ان کا بایاں ہاتھ کٹ گیا تھا، جنگ جمل میں حضرت علی کے ساتھ

الرويانی: په عبدالواحد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

j

الزبیر بن العوام: ان کے حالات ج۲ص ۵۹۷ میں گذر چکے۔

زربن جيش:

ان کے حالات جسم ۸۳ میں گذر چکے۔

الزرکشی: پیمحمد بن بها در ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۹۷ میں گذر چکے۔

زفر: بیزفر بن الهذیل ہیں: ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذر چکے۔

الزہری: یہ محمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۸ میں گذر چکے۔

زيد بن أرقم:

ان کے حالات ج۲ ص۸۹ میں گذر چکے۔

السعد: بيه مسعود بن عمر التفتا زانی ہيں: ان کے حالات ج اص ۴۵۲ میں گذر چکے۔

سعيد بن عبدالعزيز (٩٠-١٢١ه)

یه سعید بن عبدالعزیز بن ابوتحی بین، کنیت ابوتحمه به نسبت التنوخی الد مشقی به این دور کے فقید دمشق، حافظ و جمت تھے۔امام احمد بن حنبل نے کہا: شام میں ان سے زیادہ صحیح حدیث والا کوئی نہیں۔ زہری، مکحول، قادہ ، نافع اور عطاء وغیرہ سے روایت کی، اور ان سے ابن المبارک، وکیع ، ابن مہدی اور ابومسہر وغیرہ نے روایت کی ہور کی ہے۔ ابومسہر نے کہا: وفات سے قبل ان کا حافظ برقر ارزہیں رہا۔ کی ہے۔ ابومسہر نے کہا: وفات سے قبل ان کا حافظ برقر ارزہیں رہا۔ نسائی نے کہا: ثقد اور قابل اعتاد ہیں۔ ابن معین نے کہا: جمت ہیں۔ [ تذکرہ ارسمائی طبقات الحفاظ رسمائی میزان الاعتدال اعتدال الاعتدال الاعتدال

سعید بن المسیب: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

سمره بن جندب: ان کےحالات ج۵ص ۴۸۹ میں گذر چکے۔

سہل بن سعدالساعدی: ان کے حالات ۸ ص۳۲۲ میں گذر چکے۔

سويد بن غفله (؟ - ۸۱ه

یہ سوید بن غفلہ بن عوسجہ بن عامر بن وداع ہیں، کنیت ابوامیہ ہے، نبیت انجعفی الکوفی ہے، ایک قول کے مطابق وہ صحابی ہیں، لیکن مصحح نہیں، وہ حیات نبوی میں اسلام لائے، وفات نبوی کے دن مدینہ

شریک جنگ ہوئے، اور شہید ہوئے۔عمر،علی، ابی بن کعب، اور سلمان فارسی وغیرہ سے روایت کی، اور ان سے ابودائل اور سالم بن ابوالجعدوغیرہ نے روایت کی۔

[الاصابه الر۵۸۲؛ تهذیب ابن عسا کر۲۸۰؛ طبقات ابن سعد ۲ سعد ۱۲۳؛ تاریخ بغداد ۹۸۸ سر ۹۹٪ الاً علام ۱۹۸۳

> الزیلعی:بیعثمان بن علی ہیں: ان کےحالات ج ا ص ۲۲ میں گذر چکے۔

سالم بن عبدالله بن عمر: ان کے حالات ج۲ص ۵۹۸ میں گذر چکے۔

سحون: به عبدالسلام بن سعید ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۹۸ میں گذر چکے۔

السرخسى: يەمجىر بىن ئۇرىمىن ئۇرىچىكە. ان كے حالات ج ٢ ص ٥٩٩ مىن گذرىچىك

سعد بن أبي وقاص: يه سعد بن ما لك بين: ان كے حالات جا ص ٢٩ ميں گذر چكے۔ ص

صاحب الأشاه: بيزين الدين بن ابرا بيم مين: ان كحالات ج اص ٢٣٥ من گذر چك

> صاحب التقريب: بيدالقاسم بن محمد بين: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

صاحب الدرالمختار: يدممر بن على بين: ان كے حالات ج اص ۵۹ ميں گذر كچے۔

صاحب العناية: يه محمد بن محمود البابرتي بين: ان كے حالات جام ۴۵۲ ميں گذر چکے۔

صاحب الفوا كه الدواني: ديكھئے:النفر اوي:

صاحب مسلم الثبوت: د يكهيّ : محبّ الله بن عبدالشكور: ان كحالات ج اس ۴۹۲ مين گذر كچهـ

صاحب مطالب اولی النهی: مصطفیٰ بن سعد ہیں: ان کے حالات ۲۶ س ۵۹۲ میں گذر چکے۔ پنچی، قادسیه اور یرموک کی جنگ میں شریک ہوئے حضرت ابوبکر صدیق، عمر، عثمان علی، ابی بن کعب، بلال اور ابوذررضی الله عنهم وغیره سے روایت کی، اور ان سے ابولیلی الکندی، شعبی، ابراہیم نحفی، عبدہ بن ابولبا به وغیرہ نے روایت کی۔ ابن معین اور عجل نے کہا: ثقه ہیں۔ الاصابہ ۲۸۸۱؛ اسد الغابہ ۲۹۲۳؛ تہذیب التہذیب الحفاظ ار ۵۰ الأعلام ۳۲ سیر اعلام النبلاء ۲۹۸۳؛ تذکرة الحفاظ ار ۵۰ الأعلام ۳۲ سیر اعلام النبلاء ۲۹۸۳؛ تذکرة

ش

الشافعی: بیرمحمد بن ادریس بیں: ان کے حالات ج اص اے ۴ میں گذر چکے۔

الشربني: يەمجەبن احمد ہيں: ان كے حالات جا ص ا ۲ ميں گذر چكے۔

شریخ: بیشریخ بن الحارث ہیں: ان کے حالات جا ص۲۷۲ میں گذر چکے۔

الشعبی: بیمامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات جا ص۲۷۲ میں گذر چکے۔

الشوكانی: په محمد بن علی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۲۰ میں گذر چکے۔

صاحب المغنی: بیرعبدالله بن احمد میں: ان کے حالات جا ص۸۳۸ میں گذر چکے۔

صاحب مواهب الجليل: يهمد بن محمد الحطاب مين: ان كے عالات جاص ٢٦٠ ميں گذر چکے۔

صاحب الهداية: يعلى بن اني بكر المرغيناني بين: ان كے حالات ج اص٨٦ ميں گذر يچك

صفوان بن سليم (؟-٢ ١١١ هـ)

یہ صفوان بن سلیم ہیں، کنیت ابوعبداللہ ہے، اورایک قول کے مطابق کنیت ابوالحارث ہے، نسبت الزہری ہے، ان کے آزاد کردہ غلام ہیں، مدنی فقیہ تھے۔حضرت ابن عمر، جابر بن عبداللہ، انس، سعید بن المسیب اور عبدالرحمٰن بن غنم وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے زید بن اسلم، ابن المئلد ر، موسی بن عقبہ، ابن البی ذئب، ابراہیم بن سعد وغیرہ نے روایت کی ۔ امام احمد بن صنبل، ابن سعد، علی ابن المدنی اور یعقوب بن شیبہ نے کہا: ثقہ ہیں۔ ابن حبان نے ان کا المدنی اور یعقوب بن شیبہ نے کہا: ثقہ ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر '' ثقات' میں کیا ہے۔

[تهذیب التهذیب ۴۲۷٫۳؛ تذکرة الحفاظ ۱۲۳۳؛ العبر ۱۷۲۷]

6

الطبرى: د يكھئے: محمد بن جرير الطبرى: ان كے حالات ٢٥ ص ٦١٣ ميں گذر چكے۔

الطبر ی المکی: بیه محبّ الطبر ی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر چکے۔

الطبر انی: بیسلیمان بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۰۰۳ میں گذر چکے۔

الطحاو**ی: بیاحمر بن ثابی:** ان کے حالات جاص ۲۵۵ میں گذر چکے۔

الطحطا وی: بیراحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص۲۷ میں گذر چکے۔

طلحه بن عبیدالله: ان کےحالاتج 9 ص۳۲۲ میں گذر چکے۔

طلحه بن مصرف (؟ - ۱۱۲ه) به طلحه بن مصرف بن کعب بن عمروبن جحدب بین، کنیت ابوڅه بے، نسبت الهمد انی، الیامی، الکوفی ہے، اینے دور میں اہل کوفیہ عبدالله بن عباس:

ان کے حالات جماص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

عبدالله بن عمرو: ان کے حالات ج اص ۷۷ میں گذر چکے۔

عبدالله بن المبارك: ان كے حالات ٢٤ س ٥٤٥ ميں گذر چكے۔

عبدالملک بن یعلی: ان کے حالات ج۵ص ۹۱ میں گذر چکے۔

عثمان بن عبدالله بن اوس (؟-؟)

یے عثان بن عبداللہ بن اوس بن ابی اوس ہیں، نسبت ثقفی ، طائمی ہے۔ انہوں نے اپنے دادا، اپنے چچا عمرو، نیز مغیرہ بن شعبہ اور سلیمان بن ہر مزسے روایت کی ، اور خودان سے ابراہیم بن میسرہ، عبداللہ بن عبدالرحمٰن بن یعلی ، محمد بن سعیداور ابوسعید بن عوذ اللہ المؤ دب وغیرہ نے روایت کی ہے۔ المؤ دب وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ' الثقات' میں کیا ہے۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ' الثقات' میں کیا ہے۔

عدی بن حاتم: ان کے حالات ج۱۲ ص ۳۹ میں گذر چکے۔

عطاء بن البي رباح: ان کے حالات ج اص ۷۹ میں گذر چکے۔ میں سب سے بڑے قاری تھے، ان کو''سید القراء'' کہا جاتا تھا، وہ حدیث کے ثقہ رجال میں سے ہیں۔حضرت انس،عبد اللہ بن الجا و فی، زید بن وہب،سعید بن جبیر،سعید بن عبد الرحمٰن اور مصعب بن سعد بن الجا وقاص وغیرہ سے روایت کی، اورخود ان سے ابواسحاق اسبعی ،اساعیل بن الجا خالد، زبید بن الحارث الیامی اور عبد الملک بن سعید وغیرہ نے روایت کی۔ ابن معین، ابوحاتم اور عجل نے کہا: ثقه بن سعید وغیرہ نے روایت کی۔ ابن معین، ابوحاتم اور عجل نے کہا: ثقه بیں، ابن حبان نے ان کاذکر'' ثقات' میں کیا ہے۔

[تهذیب التهذیب ۲۲/۵؛ حلیة الأولیاء ۱۳/۵؛ الأعلام ۱۲۳۰ سر۲۳۰]

ع

عا ئشە:

ان کے حالات ج ا ص ۷ کے میں گذر چکے۔

عبدالرحمٰن بن ابی لیلی: ان کے حالات ج ۳ ص ۴۹۰ میں گذر چکے۔

عبدالله بن احمد بن نبل : ان کے حالات ج ۳ ص ۹۱ میں گذر چکے۔

عبدالله بن زیدالانصاری: ان کے حالات ج ۳ ص ۱۹ میں گذر چکے۔

عقبه بن عامر:

ان کے حالاً ت ج ۲ ص ۲۰۷ میں گذر چکے۔

على بن إني طالب:

ان کے مالات جا ص۸۴ میں گذر چکے۔

على بن يحيى: د يکھئے: ابن خلاد:

عمار بن ياسر:

ان کے حالات جسم ۲۹۳ میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج اص ۸ میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات جا ص ۸۱میں گذر چکے۔

عمران بن حصين:

ان کے حالات ج اص ۸ میں گذر چکے۔

عمرو بن شعیب:

ان کے حالات جہ ص۲۶۴ میں گذر چکے۔

عمر وبن عوف المزنى (حضرت معاويه كے اخير دور ميں وفات پائى) په عمر وبن عوف بن زيد بن مليحه بن عمر و بيں، كنيت ابوعبدالله

ہے، نسبت المزنی ہے۔ انہوں نے رسول اللہ علیہ سے روایت کی، اوران سے کثیر بن عبداللہ بن عمر و بن عوف عن ابیون جدہ کی سند

ہے گی احادیث منقول ہیں الیمن'' کوشاء نے ضعیف کہاہے۔

ابن حجر نے ''الاصابہ' میں ابن سعد کے حوالہ سے کھا ہے کہ سب سے پہلا غزوہ جس میں عمروبن عوف شریک ہوئے غزوہ ابواء ہے، اور کہا جاتا ہے کہ ان کی سب سے پہلی شرکت غزوہ خندق میں ہوئی، بڑے رونے والوں میں سے تھے، جن کے بارے میں فرمان باری ہے: ''تولوا و أعينهم تفيض من المدمع''۔

[الإصابه ۱۱۹۲، الاستعاب ۱۱۹۲۸؛ أسد الغابه ۱۳ ۷۵۷: تهذیب التهذیب ۸۵۸۸]

> العینی: میجمود بن احمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۲۰۸ میں گذر چکے۔

> > غ

الغزالی: په محمد بین: ان کے حالات ج اص ۸۲ میں گذر چکے۔

ف

الفضل بن العباس (؟ - سلاھ) پيدالفضل بن العباس بن عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف القفال: يەمجمە بن احمد الحسين ہيں: ان كے مالات ج اص ۸۶ م ميں گذر چكے۔

القليو في: بياحمد بن احمد بين: ان كے حالات جاص ٨٥ ٢ ميں گذر <u>ح</u>كے۔

قبس بن عباد:

ان کے حالات جااص ۴۸۸ میں گذر چکے۔

الکاسانی: پیه ابوبکر بن مسعود بیں: ان کے حالات جاص ۸۷ میں گذر چکے۔

الكرخى: يەعبىداللەبن الحسن بىي: ان كے حالات جاص ۸۵ مىرى گذر چكے۔

الكومكيلوني:

رملی الکبیر نے ان کا ذکر شرح الروض (۲۲۲/۳) پر اپنے حاشیہ میں کیا ہے، ہمارے پاس موجود مراجع میں ان کے حالات نہیں ملے۔ ہیں، کنیت ابو گھر ہے، نبیت الہاشمی، القرشی ہے، بہادر اور سربر آوردہ صحابی سے، رسول اللہ علیہ کے ساتھ فتح کمہ اور غزوہ خنین میں شریک ہوئے، غزوہ حنین میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ فابت قدم رہے، جہت الوداع کے موقع پر حضور علیہ کے ساتھ رہے، رسول اللہ علیہ نے ان کوسواری پر اپنے بیٹھے بٹھا یا تھا، اس لئے وہ رسول اللہ علیہ کے ساتھ سواری پر بیٹھے بٹھا یا تھا، اس لئے وہ رسول اللہ علیہ کے ساتھ سواری پر بیٹھے بٹھنے کا شرف رکھتے تھے۔، رسول اللہ علیہ کے ساتھ سواری پر بیٹھے بٹھنے کا شرف رکھتے تھے۔، رسول اللہ علیہ کے ساتھ سواری پر بیٹھے بٹھنے کا شرف رکھتے تھے۔، رسول اللہ علیہ کے ساتھ سواری پر بیٹھے بٹھنے کا شرف رکھتے تھے۔، رسول اللہ علیہ کے ماتھ اور جنگ علیہ اور جنگ علیہ اور جنگ عمواس میں اردن کے نواح میں وفات پائی، ان کی چوبیں احادیث عمواس میں اردن کے نواح میں وفات پائی، ان کی چوبیں احادیث بین ۔

[طبقات ابن سعد ۴مر ۵۴؛ تاریخ الخمیس ار۱۲۹؛ الأعلام ۵م ۳۵۵]

ق

القاضى ابوالطبيب: بيطاهر بن عبدالله بين: ان كے حالات ٢٥ ص ٢٨ م ميں گذر چكے۔

القاضی حسین: ان کے حالات ج۲ص ۲۱۰ میں گذر چکے۔

القرطبی: پیمجمر بن احمر ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۱۱۰ میں گذر چکے۔ محمد بن جریرالطبری: ان کےحالات ۲۶ ص ۲۱۳ میں گذر چکے۔

محمہ بن الحسن الشیبانی: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر چکے۔

محمر بن الحنفید : ان کے حالات جسم ۴۹۷ میں گذر چکے۔

المرداوی: پیلی بن سلیمان ہیں: ان کے حالات ج اص ۹۳ میں گذر چکے۔

المزنى: يهاساعيل بن يحيى المزنى بين: ان كے حالات جاص ۴۹۴ ميں گذر چکے۔

سرو**ق:** ان کےحالات جسس ۴۹۸ می*ں گذر چکے۔* 

مسلم: مسلم بن الحجاج ہیں: ان کے حالات جاص ۴۹۴ میں گذر چکے۔

مطرّ ف بن عبدالرحمٰن: ان کے حالات ج۲ص ۲۱۵ میں گذر چکے۔

معاذ بن جبل: ان کے حالات ج اص ۹۵ میں گذر چکے۔

ئول: ان کے حالات ج اص ۹۵ میں گذر چکے۔

اللیث بن سعد: ان کے حالات ج ا ص ۴۹۰ میں گذر چکے۔

ما لک: بیه ما لک بن انس بین: ان کے حالات ج اص ۹۹ میں گذر چکے۔

الماوردی: بیملی بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۹ میں گذر چکے۔

مجامد بن جَبر: ان کے حالات ج اص ۴۹ میں گذر چکے۔

المحامل: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جس ص ۹۹ میں گذر چکے۔ النفر اوی ہے، مضافات افریقہ کے شہر'' نفرة'' کی طرف منسوب ہیں، مالکی، فقیہ، از ہری ہیں، بعض علوم میں ان کودسترس حاصل ہے۔ شہاب الدین اللقانی سے علم قراء ت حاصل کیا، شخ عبدالباقی الزرقانی، شخ الخرش کے ساتھ ساتھ رہے، اور ان ہی دونوں سے فقہ حاصل کیا، اور حدیث کی روایت بھی ان ہی دونوں سے نیز بحی حاصل کیا، اور حدیث کی روایت بھی ان ہی دونوں سے نیز بحی الشاوی، عبدالمعطی البھیر، اور عبدالسلام اللقانی وغیرہ سے کی، اور خود الن سے ابوالعباس احمد بن مصطفیٰ الصباغ وغیرہ نے روایت کی۔ اپنے مذہب کی امامت ان پرختم تھی۔

لبض تصانف: "الفواكه الدوانى على رسالة ابن ابى زيد القيروانى"، "شرح على الاجرومية"، "رسالة على البسمله"، "شرح على الرسالة النورية".

[شجرة النورالزكيه ٣١٨؛ عجائب الآ ثارار ٣٧؛ مدية العارفين ار١٦٩؛ مجم المولفين ٢ر٠م م]

> النووى: يه بحيى بن شرف بين: ان كے حالات ج اص ۴۹ ميں گذر چكے۔

ك

نافع: بينافع المدنى، ابوعبدالله مين: ان كے حالات ج اص٩٦ ميں گذر <u>ڪ</u>يـ

نخعی: بیابراہیم الخعی ہیں: النحعی: میابراہیم الخعی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲۷ میں گذر چکے۔

النسائی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۹۷ میں گذر چکے۔

النفر اوی (۱۰۴۳–۱۱۲۵ھ) پیاحمد بن غنیم بن سالم بن مہنا ہیں، کنیت ابوالعباس ہے، نسبت