# وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهبه

اردوترجم

جلد - ۱۴

تماثل ـــ تيمن

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

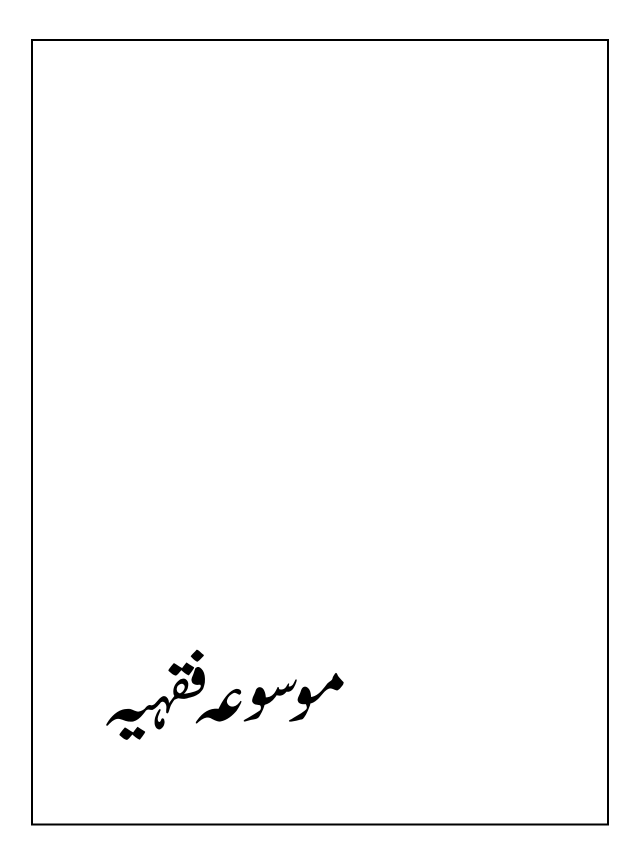
## چمله حقوق مجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ بیس پوسٹ بکس نمبر ۱۲۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

#### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیدمی (انڈیا)

110025 - جوگابائی، پوسٹ بکس 9746، جامعهٔ نگر،نئی دہلی –110025 فون:974681779

> Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



#### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحِينَ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیر باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیرا پنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا کیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتام السادين كى سمجه عطافر ماديتام،"

# فهرست موسوعه فقهیه کید - ۱۳ مید ا

|                        | •                                                |       |
|------------------------|--------------------------------------------------|-------|
| ع في الم               | عنوان                                            | فقره  |
| r9                     | تماثل                                            | ۴-۱   |
| ۲9                     | تعريف                                            | 1     |
| 79                     | متعلقه الفاظ: تساوى، تكافؤ                       | ۲     |
| <b>r</b> 9             | اجمالي حكم                                       | ۴     |
| <b>r</b> 9             | تمالؤ                                            | r •-1 |
|                        | د كيصّخ : تواطؤ                                  |       |
| ۳۸-۳•                  | تتع                                              |       |
| ۳.                     | تعريف                                            | 1     |
| ۳.                     | متعلقه الفاظ: إ فراد، قران                       | ۲     |
| ۳۱                     | تہتع ،إ فراداورقران میں کون افضل ہے              | ۴     |
| ٣١                     | تمتع کےارکان                                     | ۵     |
| <b>~</b> 2- <b>~ r</b> | تمتع كي شرائط                                    | 12-4  |
| ٣٢                     | الف عِمره كو حج پرمقدم كرنا                      | ۲     |
| ٣٢                     | ب:عمرہ حج کے مہینوں میں ہو                       | 4     |
| mm                     | ج۔ حج وعمرہ کا ایک ہی سال میں ہونا               | ٨     |
| ٣٣                     | د۔ جج وعمرہ کے درمیان سفر کا نہ ہونا             | 9     |
| ٣٣                     | ھ۔جج کااحرام باندھنے سے پہلے عمرہ کااحرام کھولنا | 1+    |
| 44                     | ومسجد حرام کے حاضرین میں سے نہ ہو                | 11    |
| 44                     | مسجد حرام کے حاضرین سے کون لوگ مراد ہیں          | Ir    |
|                        |                                                  |       |

| صفحہ       | عنوان                                                         | فقره        |
|------------|---------------------------------------------------------------|-------------|
| ۳۵         | ز_حج ياعمره كا فاسدنه كرنا                                    | IP"         |
| ra         | کیامدی کو بھیج دینااحرام سے <u>نکلنے سے</u> مانع ہے           | 10          |
| ٣٦         | تتنع میں ہدی کا واجب ہونا                                     | 14          |
| ٣٩         | ہری کا بدل                                                    | 14          |
| m9-m2      | روز وں کا وقت اوران کامقام                                    | r +-11      |
| ٣٧         | اول: نتین یوم کےروز بے                                        | 1A          |
| <b>m A</b> | دوم:سات دنوں کےروزے                                           | 19          |
| <b>m A</b> | سوم:روزہ شروع کردیئے کے بعد مدی پر قادر ہونا                  | r •         |
| <b>~</b> 9 | تمثال                                                         |             |
|            | د میکھئے: تصویر                                               |             |
| r1-m9      | تّر                                                           | <b>A-1</b>  |
| <b>m</b> 9 | تعريف                                                         | 1           |
| ٣٩         | متعلقه الفاظ: رطب، بسر، بلح                                   | ۲           |
| ۴.         | اجمالي حكم                                                    | ۵           |
| ۲)         | بحث کے مقامات                                                 | ٨           |
| ~~~1       | تمريض                                                         | <b>4</b> -1 |
| ۴۱         | تعريف                                                         | 1           |
| ٣٢         | متعلقه الفاظ: تطبيب ومداواة                                   | ۲           |
| ٣٢         | شرعي حکم                                                      | ٣           |
| ~~~~r      | تیارداری ہے متعلق خصتیں                                       | ۵-۴         |
| ٣٢         | الف _ جمعه اور جماعت کوچھوڑ دینا                              | ۴           |
| ~~         | ب۔مرض کی جگہد کیھنا جبکہدہ ستر کے حصہ میں ہو                  | ۵           |
| r~ m       | اولا د کی تیمار داری میں ماں کاسب سے بہتر ہوناا وراس کے برعکس | ٧           |
| 44         | تیماردار کا صفان اوراس کی ذمه داری                            | ۷           |

| صفحه                    | عنوان                                                | فقره        |
|-------------------------|------------------------------------------------------|-------------|
| r2-rr                   | تملک                                                 | 14-1        |
| ٨٨                      | تعريف                                                | f           |
| r 0                     | متعلقه الفاظ:اختصاص،حيازه                            | ۲           |
| r 0                     | ال كاحكم                                             | ۴           |
| ۴۵                      | تملك كى نثرا ئط واسباب                               | ۵           |
| ra                      | تملك كى قىتمىي                                       | <b>∠</b>    |
| ٣٦                      | اجرت كاتملك                                          | ۸           |
| ٣٦                      | قرض كاتملك                                           | 9           |
| ٣٦                      | مضاربت کے نفع کا تملک                                | 1+          |
| ٣٦                      | مساقاة میں عامل کے حصہ کا تملک                       | 11          |
| <b>۴</b> ۷              | شفعه میں زمین کا تملک                                | 11          |
| <b>۴</b> ۷              | مهركاتملك                                            | I۳          |
| <b>۴</b> ۷              | مال غنيمت كالتملك                                    | 10          |
| <b>۴</b> ۷              | ہبہ کی ہوئی شی کا تملک                               | 10          |
| <b>۴</b> ۷              | غير مزروعه زمين كاتملك                               | 14          |
| <b>۴</b> ۷              | مباح اشياء كاتملك                                    | 14          |
| <b>۵</b> 1− ~Λ          | تملیک                                                | 9-1         |
| ۴۸                      | تعريف                                                | 1           |
| ۴۸                      | متعلقه الفاظ: ابراء، اسقاط                           | ۲           |
| ۴۸                      | محل تمليك                                            | ۴           |
| <b>△ •</b> − <b>~ 9</b> | قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک               | <b>Y-</b> & |
| ~9                      | بیع کی وجہ سے قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک | ۵           |
| ۵٠                      | بیچ کے بغیرخریدی ہوئی اعیان کی تملیک                 | 4           |
| ۵٠                      | انتفاع كي شمليك                                      | ۷           |

| صفحه      | عنوان                                                         | فقره    |
|-----------|---------------------------------------------------------------|---------|
| ۵۱        | منفعت کی تملیک                                                | ۸       |
| ۵۱        | لفظ تملیک کے ذریعہ نکاح کاانعقاد                              | 9       |
| ar-ar     | تنمول                                                         | 4-1     |
| ar        | تعريف                                                         | f       |
| ۵۲        | متعلقه الفاظ: تملك ،اختصاص                                    | ۲       |
| ٥٣        | اجمالي حكم                                                    | ۴       |
| \$\$-\$P  | تميمه                                                         | r-1     |
| ar        | تعريف                                                         | 1       |
| ar        | متعلقه الفاظ: رقيه                                            | ۲       |
| ۵۳        | اجمالي حكم                                                    | ٣       |
| Y • - & & | تمييز                                                         | 1 • - 1 |
| ۵۵        | تعريف                                                         | f       |
| ۵۵        | متعلقه الفاظ: ابهام                                           | ۲       |
| Y4-4Y     | تميزيم تعلق احكام                                             | 1+-1"   |
| ۵۲        | مميز كااسلام اوراس كاارتداد                                   | ٣       |
| ۵۷        | مميز کی عبادت                                                 | ۴       |
| ۵۷        | نماز میںممیّز بیچ کی امامت                                    | ۵       |
| ۵۸        | ممیز کی شهادت اوراس کاخبر دینا                                | 4       |
| ۵۸        | ممينز بج كے تصرفات اوراس كامديه پېنچانا                       | ۷       |
| ۵۸        | ممیّز بچپئورت کے کن کن اعضاءکود مکیرسکتا ہے                   | ۸       |
| ۵۹        | پرورش کےمعاملہ میںممیز بچےکووالداوروالدہ کےدرمیان اختیار دینا | 9       |
| ۵۹        | مکلّف ہونے کی بنیاد تمییز ہے یابلوغ                           | 1+      |
| 4+        | مشخاضه کی تمییز                                               | 11      |

| صفحہ          | عنوان                                                      | فقره                       |
|---------------|------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 4r-4+         | تنابر                                                      | <b>∠</b> −1                |
| ٧٠            | تعريف                                                      | 1                          |
| <b>Y</b> •    | متعلقه الفاظ بشخريه ،غيبت ،تعريض                           | ۲                          |
| 41            | شرعی حکم<br>تنابز سے مستثنی حالات                          | ۵                          |
| 41            | تنابز سے مستثنی حالات                                      | 4                          |
| 45            | تنازع                                                      |                            |
|               | د كيھئے:اختلاف                                             |                            |
| 71-71         | تنازع بالا يدى                                             | r~-1                       |
| 44            | تعريف                                                      | ſ                          |
| 45            | اجمالي حكم                                                 | ۲                          |
| ۲۳            | دوا شخاص کی ملکیت کے درمیان حائل دیوار کے سلسلہ میں تنازعہ | ۴                          |
| 9r-rr         | تناسخ                                                      | r-1                        |
| ۵۲            | تعريف                                                      | f                          |
| 40            | اجمالي حكم                                                 | ٢                          |
| Z+-YZ         | تناقض                                                      |                            |
| <b>Y</b> ∠    | تعريف                                                      | f                          |
| 42            | متعلقه الفاظ: تضاد بمحال                                   | ۲                          |
| <b>49-4</b> 2 | اجمالي حكم                                                 | <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> |
| 42            | دعوی میں تناقض                                             | ۴                          |
| ٨٢            | اقرار میں تناقض                                            | ۵                          |
| ٨٢            | شہادت میں تناقض                                            | <b>Y-</b>                  |
| ٨٢            | الف بحکم سے پہلے شہادت میں تناقض<br>                       | ٧                          |
| 49            | ب۔ فیصلہ کے بعد کیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض          | <b>∠</b>                   |

| صفح          | عنوان                                                  | فقره        |
|--------------|--------------------------------------------------------|-------------|
| ۷.           | ج حق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض                  | ۸           |
| ∠r-∠•        | بيخيز                                                  | <b>Y-1</b>  |
| ∠•           | تعریف                                                  | 1           |
| ∠•           | متعلقه الفاظ: فور، تعليق، اضافت، تاجيل                 | ٢           |
| ∠1           | اجمالي حكم                                             | ۲           |
| 20-2r        | شجيس                                                   | Y-1         |
| <b>4</b>     | تعريف                                                  | 1           |
| ۷۳           | متعلقه الفاظ: تقدير تطهير                              | ۲           |
| ∠٣           | اجمالي حكم                                             | ۴           |
| ۷۸-۷۵        | منجيم                                                  | 9-1         |
| ∠۵           | تعريف                                                  | 1           |
| 24           | متعلقه الفاظ :سحر، کهانت ،شعوذه ، رمل ،عرافیه          | ۲           |
| ∠۸-∠۲        | شرعي حکم                                               | 9-4         |
| ۷۲           | اول: ستاروں کی رفتار میںغوروفکر کرنے کے معنی میں تنجیم | 4           |
| ۷۸           | دوم:قرض قسط وارکرنے کے معنی میں تنجیم                  |             |
| ۷۸           | قتل خطااورقتل شب <i>ې څد</i> کی دیت کی تنجیم           | ٨           |
| <b>۷</b> ۸   | بدل تتابت کی تنجیم                                     | 9           |
| 9 • - ∠ 9    | تنزير                                                  | r1-1        |
| ∠9           | تعریف<br>شرع حکم                                       | 1           |
| <b>∧9-∠9</b> | شرعي حکم                                               | <b>11-1</b> |
| ∠9           | الله کی تنزییه                                         | ۲           |
| ۸٠           | انبیا <sup>علی</sup> یم السلام کی تنزیه                | 4-0         |
| ۸.           | الف۔ پیغام رسانی میں کذب یا خطاسے                      | ۵           |
| Al           | ب-سب مثتم اوراستهزاء سے انبیاء کی تنزییہ               |             |

| مغ                      | عنوان                                          | فقره          |
|-------------------------|------------------------------------------------|---------------|
| ۸۱                      | ملائکه کی تنزییر                               | ۷             |
| $\Lambda r - \Lambda r$ | قرآن کریم کی تنزییه                            | 1 <b>-</b> -A |
| ٨٢                      | الف یخے بیف وتبدیل سے قر آن کریم کی تنزییہ     | ۸             |
| ٨٢                      | ب يتو ہين سے قرآن کريم کی تنزيه                | 9             |
| ۸r                      | ج۔ کفار کے ہاتھ میں جانے سے قرآن کریم کی تنزیہ | 1+            |
| ۸۲                      | تفسیروحدیث اورعلوم شرعیه کی کتابوں کی تنزییہ   | 11            |
| ٨٣                      | صحابه کرام کی تنزییه                           | 11            |
| ۸۴                      | ازواج مطهرات کی تنزییه                         | ١٣            |
| ۸۵                      | مکه مکرمه کی تنزییه                            | 10            |
| ۸۲                      | مدینه منوره کی تنزییه                          | 1/            |
| ۸Y                      | نجاسات اورگند گیوں ہے مساجد کی تنزییہ          | 19            |
| ۸۷                      | جنبی اور حائضہ کے داخل ہونے سے مساجد کی تنزییہ | ۲٠            |
| ۸۹                      | لڑائی جھگڑ ہےاور بلندآ واز سے مساجد کی تنزییہ  | ۲۱            |
| ۸۹                      | پاگلوں اور بچوں سے مساجد کی تنزیہ              | ۲۲            |
| 91-9+                   | تنشيف                                          | ۵-1           |
| 9+                      | تعریف                                          | 1             |
| 91                      | متعلقه الفاظ : تجفيف                           | ۲             |
| 91                      | اجمالي حكم                                     | ٣             |
| 91                      | وضوا وغسل کے بعد تنشیف                         | ٣             |
| 95                      | وضوکے بعد پونچھناافضل ہے یانہیں پونچھنا        | ۴             |
| ٩٣                      | ميت کی تنشیف                                   | ۵             |
| 90-95                   | تنعيم                                          | ۲-1           |
| 98"                     | تغريف                                          | 1             |
| 9m                      | تعریف<br>تنعیم ہے متعلق احکام                  | ٢             |

| صفحہ     | عنوان                               | فقره        |
|----------|-------------------------------------|-------------|
| 9 \$     |                                     |             |
|          | د كيچئے: نافلہ                      |             |
| 91-92    | تنفيذ                               | 11-1        |
| 90       | تعریف                               | 1           |
| 44       | متعلقه الفاظ: قضاء                  | ٣           |
| 44       | شرعي حکم                            | ۴           |
| 94       | تنفیذ کااختیارکس کوہے               | ۵           |
| 44       | قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم       | ۲           |
| 9∠       | دوسرے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم | ۷           |
| 9∠       | وصيت کی تنفیذ                       | ۸           |
| 9∠       | باغیوں کے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ    | 9           |
| 91       | عورت کے فیصلہ کی تنفیذ              | 1+          |
| 91       | غیرمسلم کے فیصلہ کی تنفیذ           | 11          |
| 1+1-99   | تنفيل                               | <b>∠</b> −1 |
| 99       | تعريف                               | 1           |
| 99       | متعلقه الفاظ                        | ٢           |
| 99       | شرعي تحكم                           | ٣           |
| 1 • •    | محل تنفيل                           | ۵           |
| 1 • •    | نفل کی مقدار                        | ۲           |
| 1•1      | تنفیل کاونت                         | ۷           |
| 1+17-1+1 | "نقیح مناط                          | r-1         |
| 1+1      | تعريف                               | 1           |
| 1+1      | متعلقه الفاظ:الغاء الفارق،سبر تقشيم | ۲           |

| صفحہ          | عنوان                                | فقره |
|---------------|--------------------------------------|------|
| ۱۰۴۳          | اجمالي حكم                           | ۴    |
| 1+7-1+1~      | تنمص "                               | r~-1 |
| ۱۰۴           | تعريف                                | 1    |
| 1+0           | متعلقه الفاظ: حف جلق                 | ۲    |
| 1+0           | شرعي حكم                             | ۴    |
| 1+4           | تنمير                                |      |
|               | د کیھئے:إنماء                        |      |
| 1 • 1 - 1 • 4 | تنور                                 | r-1  |
| 1+4           | تعريف                                | f    |
| 1+4           | متعلقه الفاظ: استحداد                | ۲    |
| 1+4           | اجمالي حكم                           | ٣    |
| 1∙∠           | تنور جلق اور نتف میں افضل کیا ہے     | ۲    |
| 1 • 9 – 1 • 1 | تهاتر                                | r-1  |
| 1•٨           | تعريف                                | 1    |
| 1•A           | دوبینه کاتهاتر                       | r    |
| 1 • 9         | تهايو                                |      |
|               | د کیھئے:مہایاة                       |      |
| 111~-11+      | بخث                                  | A-1  |
| 11+           | تعريف                                | 1    |
| 11+           | متعلقه الفاظ: قيام الليل، إحياءالليل | ٢    |
| 111           | ال كائتكم                            | ۴    |
| 111           | تهجد کا وقت                          | ۵    |

| صفحه    | عنوان                                                                   | فقره  |
|---------|-------------------------------------------------------------------------|-------|
| 117     | تهجد کی رکعات کی تعداد                                                  | ۲     |
| 111"    | رسول الله کی تنجیر کی رکعات                                             | ۷     |
| 1110    | عادی شخص کا تبجید حجیموڑ نا                                             | ۸     |
| 14-110  | تبمة                                                                    | 10-1  |
| 110     | تعريف                                                                   | 1     |
| 110     | تهمت کی تقسیم                                                           | ۲     |
| FII     | متعلقه الفاظ: لوث                                                       | ۳     |
| PII     | شرى حکم                                                                 | ~     |
| PII     | شهادت میں تہت                                                           | ۵     |
| 114     | شاہد کی تہمت کے اسباب                                                   | ۲     |
| 114     | ایثارو محبت کی بنا پرشهادت کورد کرنا                                    | ۸     |
| 11A     | دشمن کےخلاف دشمن کی شہادت کار دہونا                                     | 9     |
| 11A     | غفلت فلطی کی بنا پرشهادت کارد ہونا                                      | 1•    |
| 11A     | جس کے حق میں فیصلہ کی وجہ سے قاضی پرتہمت آئے اس کے حق میں قاضی کا فیصلہ | 11    |
| 119     | تہمت کی وجہ سے میراث سے وارث کامحروم ہونا                               | Ir    |
| 119     | مرض وفات میں طلاق دینے والے کی طلاق کاواقع نہ ہونا                      | 11"   |
| 119     | تهمت کی بنا پرتعزیر                                                     | 10    |
| 17+     | تہمت کی وجہ سے تسم کھلا نا                                              | ۱۵    |
| 174-17+ | تهنيت                                                                   | 11~-1 |
| 14+     | تعريف                                                                   | 1     |
| 14+     | متعلقه الفاظ: تبريك ، تبشير، ترفئه                                      | ۲     |
| ITT     | شرعي حکم                                                                | ۵     |
| ITT     | اول: شادی کی مبار کبادی                                                 | ۲     |
| 178     | نکاح میں تہنیت کے الفاظ                                                 | 4     |

| صفحہ         | عنوان                                              | فقره       |
|--------------|----------------------------------------------------|------------|
| الاله        | دوم: بچه کی پیدائش پرمبار کباد                     | 9          |
| Irr          | سوم:عید،سالوں اورمہینوں کی تہنیت                   | 1+         |
| Ira          | چہارم:سفرسے والیسی پرتہنیت                         | 11         |
| ITY          | پنجم: جے سے والیس پرتہنیت                          | 11         |
| ITY          | ششم: کھانے پینے پرتہنیت                            | Im.        |
| Ir∠          | ہفتم:نعمت کے حصول اور پریشانی کے دور ہونے پر تہنیت | الد        |
| 127-17A      | توائم                                              | <b>A-1</b> |
| ITA          | تعريف                                              | 1          |
| 1127-124     | توائم ہے متعلق احکام                               | <b>1-1</b> |
| ITA          | نفاس کے بیان میں                                   | ٢          |
| 179          | لعان اورنسب کے بیان میں                            | ٣          |
| 1100 +       | وراثت کے بیان میں                                  | ۲          |
| 1111         | عدت کے بیان میں                                    | ۷          |
| 1121         | جنین پر جنایت کے بیان میں                          | ٨          |
| 1mm-1mm      | تو ی                                               | r-1        |
| IMM          | تعريف                                              | 1          |
| 10000-1000   | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                       | r-r        |
| IP" P"       | اول:حواله میں توای                                 | ۲          |
| ۲۳ م         | دوم:ود بعت می <i>ن</i> تو <sup>ا</sup> ی           | ٣          |
| 1 <b>m</b> r | سوم: رہن میں تو ی                                  | ۴          |
| 112-110      | تواتر                                              | 4-1        |
| 1100         | تعريف                                              | 1          |
| 11 0         | متعلقه الفاظ: آ حاد                                | ٢          |
| 1120         | اجمالي حكم                                         | ٣          |

| صفحہ     | عنوان                                      | فقره         |
|----------|--------------------------------------------|--------------|
| IP"Y     | تواتر کی قشمیں                             | ۵            |
| 166-16V  | تواطؤ                                      |              |
| IMA      | تعريف                                      | 1            |
| ITA      | متعلقه الفاظ: تمالؤ ، تضافر ، تصادق        | ۲            |
| 166-169  | شرعي حکم                                   | 1 • - &      |
| 11~~-1~9 | اول: جنايات مين تواطؤ                      |              |
| 1179     | جان پر جنای <b>ت</b><br>•••                | ۷            |
| 16'7     | قتل ہے کم درجہ کی جنایت                    | ٨            |
| ١٣٣      | دوم: زوجین کاکسی سابق وقت میں طلاق پرتواطؤ | 9            |
| ١٣٣      | سوم: عدت میں رجعت پرتواطو                  | 1+           |
| الدلد    | تواعد                                      |              |
|          | د میکھئے: وعد                              |              |
| 160-166  | توافق                                      | <b>r</b> -1  |
| الدلد    | تعريف                                      | 1            |
| 171-180  | توب                                        | <b>r</b> 1-1 |
| 160      | تعريف                                      | 1            |
| 16.4     | متعلقه الفاظ: اعتذار، استغفار              | ۲            |
| 184      | توبہ کےار کان وشرا ئط                      | ۴            |
| IMA      | توبه کااعلان                               | ۵            |
| 10+      | دوباره گناه نه کرنا                        | 4            |
| 10+      | بعض گنا ہوں سے تو بہ                       | ۷            |
| 101      | توبه کی قشمیں                              | ۸            |
| 107      | سيحي توب                                   | 9            |
| 127      | تو به کا حکم<br>تو به کا و <b>ت</b>        | 1+           |
| 127      | توبه کا وقت                                | 11           |

| صفحہ    | عنوان                                      | فقره         |
|---------|--------------------------------------------|--------------|
| 102-104 | کن لوگوں کی تو بہ قبول ہوگی اور کن کی نہیں | 17-17        |
| 100     | الف-زنديق كي توبه                          | Im           |
| 100     | ب۔باربارمرتدہونے والے کی تو بہ             | ١٣           |
| 100     | ج۔جادوگر کی تو بہ                          | 10           |
| 171-102 | توبہ کے اثرات                              | r1-12        |
| 102     | اول: بندوں کے حقوق میں                     | 14           |
| 101     | دوم:اللّٰدے حقوق میں                       | 1A           |
| 14+     | سوم:تعزیرات میں                            | <b>r</b> +   |
| 14+     | چهارم: قبول شهادت میں                      | ۲۱           |
| 124-145 | توثق                                       | <b>۲۲-</b> 1 |
| 144     | تعریف                                      | 1            |
| 144     | متعلقه الفاظ: تز كيه وتعديل، بينه بسجيل    | ۲            |
| IYM     | توثیق کی مشروعیت کی حکمت                   | ۵            |
| IYM     | توثيق كاحكم                                | ۲            |
| 121-142 | توثیق کے طریقے                             | 12-11        |
| 147     | الف-كتابت                                  | 11           |
| AFI     | ب- إشهاد                                   | IM           |
| 149     | <i>5_رئن</i>                               | ١٣           |
| 14      | د ـ ضمان و كفاليه                          | 10           |
| 1∠1     | ھےجیس اور رو کئے کاحق                      | 14           |
| 1∠1     | کن تصرفات میں تو ثیق ہوتی ہے               | 1A           |
| 124     | توث <b>يق ك</b> ابطلان                     | 19           |
| 120     | توثیق کاختم ہونا                           | <b>*</b>     |
| 120     | توثیق کااثر                                | ۲۱           |
| 120     | محدثین کے نز دیک توثیق                     | **           |

| صفحه    | عنوان                                                         | فقره  |
|---------|---------------------------------------------------------------|-------|
| 122-124 | تورق                                                          | ۵-1   |
| 124     | تعريف                                                         | 1     |
| 124     | متعلقه الفاظ: ربا ،عينه                                       | ۲     |
| 122     | تورق کا حکم                                                   | ۴     |
| 141     | تورک                                                          | r-1   |
| 141     | تعریف<br>اجمالی حکم                                           | 1     |
| 141     | اجمالي حكم                                                    | ۲     |
| 141     | توريي                                                         |       |
|         | د تکھئے:تعریض                                                 |       |
| 197-129 | توسل                                                          | 11~-1 |
| 1∠9     | تعریف                                                         | 1     |
| 1∠9     | متعلقه الفاظ: استعانه، استغاثه                                | ۲     |
| 1/4     | توسل کا شرعی حکم                                              | ۴     |
| 1A1     | اول:الله تعالیٰ کےاساءوصفات کا توسل                           | ۵     |
| 1/1     | وجہالٰبی کے ذریعہ جنت کےعلاوہ کا سوال کرنا مکروہ ہے           | 4     |
| IAT     | دوم:ایماناورنیکاعمال کے ذریعیتوسل                             | ۷     |
| 110     | سوم: نبی پاک علیہ کے ذریعہ توسل                               | ٨     |
| 110     | الف۔ دنیاوی زندگی میں نبی سے دعا کی درخواست کرنا              | ٨     |
| IAY     | ب۔ قیامت کے دن نبی سے دعا کی درخواست کرنا                     |       |
| 114     | ج۔ نبی کے ذریعہ توسل لینی ان پرایمان لا نااوران سے محبت رکھنا | 1+    |
| IAA     | د۔وفات کے بعد نبی کے ذریعیروسل                                | 11    |
| IAA     | قول اول و فات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل                        | 11    |
| 197     | وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل کے بارے میں دوسراقول            | Ir    |
| 198     | وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل کے بارے میں تیسراقول            | ١٣    |
| 197     | چہارم: نبی کےعلاوہ صالحین کے ذریعیروسل                        | 16    |

| صفحه         | عنوان                                                     | فقره       |
|--------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| r+9-19∠      | توسعه                                                     | 10-1       |
| 19∠          | تعريف                                                     | 1          |
| 19∠          | متعلقه الفاظ: اسراف وتبذير، قصد واقتصاد ، تقتير اورا قبار | r-r        |
| 19∠          | شرعي حکم                                                  | ۵          |
| 191          | جن اوقات میں توسع کی تائیدہے                              |            |
| 191          | الف عيدين اور جمعه مين توسع                               | 4          |
| r • •        | ب ـ رمضان میں توسع                                        | 4          |
| r • •        | ح ـ يوم عا شوراء مين توسع                                 | ٨          |
| r+1          | د۔انواع واقسام کےکھانے پینے میں توسع                      | 9          |
| r+0          | ھ لباس میں توسع                                           | 11         |
| <b>۲+</b> 7  | ويتغمير مساجديين توسع                                     | Ir         |
| r+2          | ز_مساجد کواونچ اورآ راسته کرنا                            | 11"        |
| r + A        | ح_مساجد كوخوشبولگانا                                      | 10         |
| r • A        | ط ـ ر ہائش گاہ میں توسع                                   | 10         |
| r1r-r+9      | توقف                                                      | <b>A-1</b> |
| r+9          | تعريف                                                     | J          |
| r+9          | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                              |            |
| r+9          | اول: توقف اصولیین کے نز دیک                               |            |
| r+9          | الف۔وجوب کے منسوخ ہونے کے بعد توقف                        | ۲          |
| <b>**</b> 1• | ب مخصص کی تلاش سے قبل عام پر عمل سے تو قف                 | ٣          |
| <b>**</b> 1• | ج۔امر کےفوری اور تراخی کے لئے ہونے کے بارے میں توقف       | ٣          |
| ۲۱۱          | دوم: توقف فقهاء کےنز دیک                                  |            |
| ٢١١          | الف۔دعوی کا جواب دینے یاقتم کھانے سے فریق کا تو قف کرنا   | ۵          |
| ٢١١          | ب۔فیصلہ کرنے سے قاضی کا توقف                              | ۲          |
| ۲۱۱          | ح۔عقد کے اثر کا تو قف                                     | ۷          |

| صفح               | عنوان                                         | فقره     |
|-------------------|-----------------------------------------------|----------|
| ۲۱۲               | د فتوی میں توقف                               | ۸        |
| 717               | توقيت                                         |          |
|                   | د كيصني : تأ قيت                              |          |
| 11A-11m           | تو قیف                                        | ∠-1      |
| r 11 <sup>m</sup> | تعريف                                         | 1        |
| rım               | شرى حكم                                       | ۲        |
| <b>r</b> 10°      | قر آن کی آیات اور سورتوں کی ترتیب میں تو قیف  | ۴        |
| 710               | نثر بعیت کی مقادیر میں تو قیف                 | ۵        |
| 710               | مدعابه میں تصرف سے رو کئے کے معنیٰ میں تو قیف | ۲        |
| <b>11</b> 2       | إيلاءكرنے والے كى تو قيف                      | ۷        |
| TT1-T1A           | توكل                                          | 2-1      |
| MA                | تعريف                                         | 1        |
| MA                | توكل كاحكم                                    | ۲        |
| 719               | توکل اسباب اختیار کرنے کے منافی نہیں          | ۵        |
| 771               | تۇ كە <u>.</u>                                |          |
|                   | د کھئے:تعویز                                  |          |
| rr9-rrr           | تو تی                                         | <u> </u> |
| rrr               | تعریف<br>شری حکم                              | 1        |
| rrm               | نثرى حكم                                      | ۲        |
| rrm               | اول:زحف(میدان جنگ)سے تولی                     | ٣        |
| rra               | دوم: قضاء کی تو لی                            | ۴        |
| rry               | سوم: عقد نکاح می <sup>ں ع</sup> ورت کی تو لی  | ۵        |
| <b>۲</b> ۲∠       | چہارم:عقد کے دونو ں طرف کی تو لی              |          |
| <b>***</b>        | الف ـ نكاح ميں                                | ۲        |

| صفحہ        | عنوان                                                                                                           | فقره       |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| rrq         | ب يع ميں                                                                                                        | 4          |
| rm4-rm+     | تولیه                                                                                                           | 19-1       |
| rm•         | تعریف                                                                                                           | f          |
| rm •        | متعلقه الفاظ:اشراك،مرابحه،محاطه                                                                                 | r-r        |
| rm+         | شرعي حكم                                                                                                        |            |
| rm •        | اول: توليه (لیعنی والی مقرر کرنا)                                                                               | ۵          |
| <b>rm</b> 1 | قضاة كى تقررى                                                                                                   | ۸          |
| <b>r</b> m1 | دیگرمناصب                                                                                                       | 9          |
| rmr         | جن الفاظ کے ذریعہ ولایت کا انعقاد ہوتا ہے                                                                       | 1•         |
| ۲۳۳         | دوم: سِيع ميں توليه                                                                                             |            |
| ۲۳۳         | شرعی حکم<br>صه                                                                                                  | 11         |
| ۲۳۳         | جن چیز وں میں تولیہ سیجے ہے                                                                                     | Ir         |
| ٢٣٣         | بیج تولیه کی شرا بط                                                                                             | ١٣         |
| rrr         | بيع توليه ميں خيانت كاحكم                                                                                       | 11         |
| rm9-rm2     | تو ہم                                                                                                           | 4-1        |
| ۲۳۷         | تعريف                                                                                                           | 1          |
| ۲۳۷         | متعلقه الفاظ: تصور، ظن، ثنك، يقين                                                                               | <b>۵−r</b> |
| rma         | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                                                                                    | ٧          |
| rra-rm9     | تيامن                                                                                                           | 12-1       |
| 739         | تعريف                                                                                                           | 1          |
| 739         | تعریف<br>شرعی حکم<br>عنسل                                                                                       | ۲          |
| * ^ •       | غسل                                                                                                             | ٣          |
| ***         | وضو                                                                                                             | ۴          |
| <b>*</b>    | چیڑے کےموزوں پرستے                                                                                              | ۵          |
| rr •        | مين المناسبة | 4          |
|             |                                                                                                                 |            |

| ي م         | عنوان                                                            | فقره |
|-------------|------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۴+         | مسجد میں داخل ہونا                                               | ۷    |
| ۲۳۱         | لباس                                                             | ٨    |
| ۲۳۱         | نماز                                                             | 9    |
| <b>r</b> rr | اذان                                                             | 1•   |
| rrr         | ميت کوغسل دينا                                                   | 11   |
| ۲۳۳         | خصائل فطرت                                                       | 11   |
| ۲۳۳         | حلق (بال منڈوانا)                                                | Im   |
| rrm         | برتن گھما نا                                                     | ١٣   |
| rrr         | سونا                                                             | 10   |
| 50m-50      | تيسير                                                            | 45-1 |
| rra         | تعريف                                                            | 1    |
| 444         | متعلقه الفاظ : تخفیف، ترخیص ،توسعه ، رفع حرج ،توسط ،تشدید و فقیل | ۲    |
| rra         | نيسيركاحكم                                                       | ٨    |
| rr9         | شریعت میں یسر کی انواع                                           | 9    |
| 444         | پہاقتم علم شریعت کی تیسیر                                        | 1•   |
| 779         | الف قرآن کی تیسیر                                                | 11   |
| ra+         | ب۔اعتقادی احکام کے علم میں تیسیر                                 | Ir   |
| 201         | ح۔عملی احکام کے علم میں تیسیر                                    | Im   |
| 101         | دوسری قتم:احکام شرعیه علیه میں یسروسہولت                         | ١٣   |
| rar         | پېلاشعبه: يسراصلي                                                | 10   |
| rar         | مشقتوں کے درجات اور ان کا مکلّف بنانا                            | ۲٠   |
| rar         | در جباول                                                         | ۲۱   |
| rar         | درجهدوم                                                          | **   |
| raa         | درجه سوم                                                         | ۲۳   |
| ray         | ورجه چهارم                                                       | ۲۳   |

| صفحہ                | عنوان                                             | فقره        |
|---------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| <b>7</b> 02         | شریعت میں موجو دمشقت کے مقامات                    | ۲۵          |
| <b>r</b>            | تیسیرکس کے لئے مشروع ہے                           | ۲۷          |
| <b>r</b>            | احکام شرعیه میں یسر کے مقامات                     | ۲۸          |
| 141                 | دوسراشعبه: يسرخفيفي                               | <b>r</b> 9  |
| 141                 | تخفيفات شرعيه كےاختيار كرنے كاحكم                 | ۳.          |
| 141                 | اسباب تحفيف                                       | ٣١          |
| 777                 | سبب اول: مرض                                      | ٣٢          |
| <b>۲</b> 4 <b>۳</b> | سبب دوم :سفر                                      | ٣٣          |
| <b>14</b> 6         | سبب سوم: ا کراه                                   | ٣٣          |
| <b>14</b> 0         | سبب چهارم: نسیان                                  | ٣۵          |
| 740                 | سبب پنجم: جهل                                     | ٣٧          |
| 777                 | سبب شم: خطا                                       | ٣2          |
| 777                 | سبب بفتم بعسرا درعموم بلوي                        | ٣٨          |
| <b>۲</b> 42         | سبب بشتم بنقص                                     | ٣٩          |
| ۲۲۸                 | سببنهم: وسوسه                                     | <b>(* +</b> |
| 747                 | سبب دہم:اسلام لانے کی ترغیب اور نیامسلمان ہونا    | ١٣١         |
| 747                 | باعث تيسير مشقتين                                 | 44          |
| <b>Y</b> ∠•         | رفع حرج کے قاعدہ اور نص کے مابین تعارض            | 44          |
| <b>Y</b> ∠•         | تخفيف وتيسيركي انواع                              | ~ ~         |
| <b>r</b> ∠1         | نجاستوں میں تخفیف                                 | 4           |
| <b>r</b> ∠1         | سترعورت میں تخفیف                                 | r           |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | معاملات میں تیسیر                                 | ۴۸          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | حدود نا فذ کرنے میں تیسیر                         | ۴9          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | دي <b>ت م</b> ين تخفيف                            | ۵٠          |
| r2m                 | نوع سوم: مكلّف كى اپنے لئے اور دوسرے كے لئے تيسير | ۵۱          |
| r2m                 | اول: مكلّف كى اپنے لئے عبا دات ميں تيسير          | ۵۱          |

| صفحہ          | عنوان                                                    | فقره |
|---------------|----------------------------------------------------------|------|
| r_0           | دوم: د نیوی امور میں انسان کی اپنے لئے تیسیر             | ۵۲   |
| r20           | شبهات سے اجتناب اور تقو کی اختیار کرنے کی مشقت           | ۵۳   |
| 724           | سوم: دوسرے کے لئے مکاٹف کی تیسیر                         | ۵۲   |
| <b>7</b> ∠∠   | امام كانماز مين تخفيف كرنا                               | ۵۵   |
| ۲۷۸           | امام، والیان اور حکام کی رعایا کے ساتھ تیسیراورنرمی کرنا | 4    |
| r_9           | معلمین اورمبلغین کے خاطبین کے لئے نیسیراورنرمی کرنا      | ۵۷   |
| ۲۸٠           | فتوی میں تیسیر                                           | ۵۸   |
| ۲۸٠           | مالى حقوق ميں تيسير                                      | ۵۹   |
| <b>r</b> ^+   | مهرونفقه                                                 | ۵۹   |
| 471           | مقروض سےمطالبہ کرنے میں تیسیر                            | 4+   |
| rar           | نثریک اور ساتھی کے ساتھ تیسیر                            | 71   |
| ۲۸۳           | مز دورول پرتیسیر                                         | 44   |
| m + 1 - 1 1 m | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                    | rr-1 |
| ۲۸۳           | تعريف                                                    | 1    |
| ۲۸۴           | تيمم كي مشروعيت                                          | ۲    |
| ۲۸۴           | تيمم اس امت كي خصوصيت                                    | ۴    |
| ۲۸۵           | تیمیم رخصت ہے                                            | ۵    |
| ۲۸۵           | تیمتم کے دجوب کی شرا کط                                  | 4    |
| PAY           | تیمّم کےارکان                                            | 4    |
| PAY           | الف-نيت                                                  | ۸    |
| YAY           | تیمّم کے ذریعیہ کس چیز کی نیت ہو                         | 9    |
| ۲۸۸           | نمازنفل وغیرہ کے لئے تیمؓ کی نیت                         | 1+   |
| ۲۸۸           | ب۔ چېره اور د ونو ل ہاتھوں کامسح کرنا                    | 11   |
| r9+           | <i>ئ۔رتب</i>                                             | Ir   |
| r9+           | د_موالات                                                 | 100  |

| ي م         | عنوان                                   | فقره       |
|-------------|-----------------------------------------|------------|
| r9+         | وہ اعذار جن کی وجہ ہے تیم مشروع ہوتا ہے | ۱۴         |
| r9+         | اول: پانی نه ملنا                       |            |
| r9+         | الف-مسافر کے لئے پانی نہ ملنا           | 10         |
| 491         | پانی سے دور ہونے کی حد                  | PI         |
| <b>791</b>  | خریداری                                 | 14         |
| <b>791</b>  | بهبر                                    | 11         |
| rgr         | مقیم کو یانی نه ملنا                    | 19         |
| <b>r9r</b>  | پانی بھولنا                             | ۲٠         |
| <b>r9r</b>  | دوم: پانی کےاستعال کی قدرت نہ ہونا      |            |
| r 9m        | الف_مرض                                 | <b>r</b> 1 |
| <b>r9</b> 1 | ب پے ٹھنڈک وغیرہ سے مرض کااندیشہ        | **         |
| <b>r9</b> 1 | ج۔ پانی کےاستعال سے عاجز ہونا           | ۲۳         |
| <b>r9</b> 0 | د ـ پانی کی حاجت                        | rr         |
| <b>r9</b> 0 | نجاست کے لئے تیم م                      | ۲۵         |
| <b>r9</b> 0 | تیم کس چیز سے جائز ہے                   | ۲۲         |
| <b>r9</b> A | طريقية تتيم                             | <b>r</b> ∠ |
| <b>r9</b> A | تيتم كي سنتيل                           |            |
| <b>r9</b> A | الف يشميه                               | ٢٨         |
| <b>r99</b>  | ب-ترتيب                                 | <b>r</b> 9 |
| <b>r99</b>  | ج_موالات                                | ۳.         |
| <b>799</b>  | د ـ دوسری سنتیں                         | ٣١         |
| ۳••         | مکر و ہات تیمم                          | ٣٢         |
| ۳••         | نواقض تيتم                              | ٣٣         |
| ٣•٢         | معصیت کے سفر ومرض میں تیمّ کرنا         | ٣٣         |
| <b>**</b> * | تیم پانی کابدل                          | ٣۵         |
|             |                                         |            |

| صفحه                   | عنوان                                      | فقره       |
|------------------------|--------------------------------------------|------------|
| m +m                   | تیمؓ کی پانی کابدل ہونے کی نوعیت           | my         |
| <b>**</b> • <b>* *</b> | اساختلاف كانتيجه                           |            |
| <b>**</b> • <b>* *</b> | الف ـ شيم كاوفت                            | ٣٧         |
| r + 0                  | تیمّ کے ذریعی نماز کوآخری وفت تک مؤخر کرنا | ٣٨         |
| <b>m•</b> 4            | ایک ٹیم سے کیا کرنا جائز ہے                | <b>m</b> 9 |
| <b>*</b> *             | یانی ہوتے ہوئے ٹیم سے کیا کیا کرنا سیح ہے  | <b>^</b> ◆ |
| ٣•٨                    | پانی اورمٹی نہ پانے والے کا حکم            | <b>~</b> I |
| m • 9                  | پٹی اور زخم وغیرہ کے لئے تیم کرنا          | 4          |
| m • 9                  | تيمن                                       |            |
|                        | د كيھئے: تفاؤل                             |            |
| mm-m11                 | تراجم فقهاء                                |            |

**\*** 

موسوى فقهد مائع كروه

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

مثل ہوجائے تو وہ اس کے مکافی ہے، اور "المسلمون تتکافأ دمائهم" یعنی سب مسلمان دیت اور قصاص میں برابر ہیں (۱)۔

# تماثل

#### تعريف:

ا - تماثل ''تماثل ''کامصدر ہے، جس کامعنی ہے: تمام صفات میں مشترک و برابر ہونا، اور دو عدد کے تماثل کا مطلب ہے ایک کا دوسرے کے مساوی اور برابر ہونا، جیسے تین تین اور چار چار<sup>(1)</sup>۔ کہا جاتا ہے: بیاس کے شل ہے اور وہ اس کے شل ہے۔ اور فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی ہے الگ نہیں ہے۔ اور فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی ہے الگ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تساوي:

۲ - تساوی کا مطلب ہے مقدار میں برابر ہونا، اور مماثلث ایک چیز کا دوسری چیز کے قائم مقام ہونا ہے۔

تساوی اور تماثل کے درمیان فرق بیہ ہے کہ تساوی محض مقدار میں ہوتی ہے، البتہ تماثل دوموافق چیزوں میں ہوتی ہے (۲)۔

#### ب-تكافؤ:

سا - تکافؤ: صفات میں برابر ہونا ہے۔ اور ہروہ شی جوکسی دوسری شی کے مساوی ہویبال تک کہاس کے

#### (۱) الفروق اللغويية ۱۰۲/۲، التعريفات للجر جاني، الكليات في المصطلحات، لسان العرب المحيط للعلا مه ابن منظور ماده: `` مثل' ـ

(٢) الفروق في اللغهرص ١٣٩ ـ

#### اجمالي حكم:

مم - فقہاء کی رائے ہے کہ قصاص، دیات اور اشیاء ربویہ میں تماثل واجب ہے اور اس کی کچھ شرائط اور تفصیلات ہیں جن کے لئے ان کی اصطلاحات کی طرف رجوع کیا جائے، اس طرح فقہاء نے فرائض کے حساب میں تماثل کا تذکرہ کیا ہے۔

### تمالؤ

ِ لَيْحِيُّهُ:'' تواطؤ''۔

# تمتع

#### تعریف:

ا - لغت میں تمتع کامعنی فائدہ اٹھانا ہے، اور متاع ہروہ شی ہے جس سے فائدہ اٹھایا جائے، اور اس چیز کو بھی کہتے ہیں جسے توشہ بنایا جائے۔

اور متعہ ''تتع'' کا اسم ہے، اور اسی سے''متعهٔ جج''،'' متعهٔ طلاق'' اور'' نکاح متعہ'' ہے<sup>(1)</sup>۔

اورشرعی اصطلاح میں متعہ کا استعال دومعانی میں ہوتا ہے: اول: متعهٔ نکاح کے معنی میں، اور بیمعلوم یا نامعلوم مدت تک کے لئے کسی عورت سے نکاح کرنا ہے اور بیہ بلا اختلاف ائمہ باطل ہے، اس لئے کہ اس میں مقاصد نکاح ملحوظ نہیں ہوتے ہیں، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' متعہ''۔

دوم: عمرہ کو ج کے ساتھ ملانے کے معنی میں، حنفیہ کے نزدیک اس کا طریقہ میہ ہے کہ عمرہ کے افعال یا اس کے اکثر افعال ج کے مہینوں میں اداکرے، اوراپنے اہل کے ساتھ المام سیح کئے بغیراسی سال ج کرے، اداکرے، اوراپنے اہل کے ساتھ المام سیح کئے بغیراسی سال ج کرے، (المام سیح کا مطلب ہے احرام کی حالت کے فتم ہونے کے بعد اپنے وطن میں قیام کرنا) اور ج کے لئے حرم سے احرام باندھے (۲)۔

مالکیہ کے نزدیک ہیہے کہ عمرہ کا احرام باندھے اور جج کے مہینوں
میں عمرہ پوراکرے، پھراس کے بعداسی سال جج کرے (۱)۔
شافعیہ کے نزدیک ہیہ ہے کہ وہ اپنے شہریا کسی دوسری جگہ کی
میقات سے جج کے مہینوں میں عمرہ کا احرام باندھے اور اس سے فارغ
ہوجائے، اور جج کا احرام باندھنے کے لئے میقات کی طرف لوٹے
بغیراسی سال جج کرے (۲)۔

اور حنابلہ کے نزدیک بیہ ہے کہ اپنے شہر کی میقات سے حج کے مہینوں میں عمرہ کا احرام باندھے، پھر اسی سال مکہ یا اس کے قریب سے حج کا احرام باندھے (۳)۔

اس کومتمع اس لئے کہاجا تا ہے کہ وہ عمرہ کی ادائیگی کے بعد عور توں سے تہتع حاصل کرسکتا ہے اور خوشبو وغیرہ لگا سکتا ہے اور اس کے علاوہ وہ کام کرسکتا ہے جومحرم کے لئے جائز نہیں، اور اس وجہ سے کہ اس کو ایک سفر سے راحت مل جاتی ہے (۴)۔

تمتع سے یہی مراد ہے جوقران اور افراد کے مقابلہ میں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-إفراد:

۲ - اصطلاح میں إفراد کا مطلب بیہ ہے کہ صرف نج کرے، اور تنہا اس کا حرام باندھے (۵)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" إفراد"۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ''منتع''، ابن عابدين ۲ / ۱۹۳۰ الزيلعی ۲ / ۲۳ ، البنابيه ۳ / ۲۲۹ -

ر) الزيلعي ٢/٨٥، البنايه ٣/٠٣٠، مراتى الفلاح مع حافية الطحطاوي رص٠٠٢، مغني المحتاج الرساده، كشاف القناع ١١١/٢٢م-

<sup>(</sup>۱) جواہرالإ کليل ار ۲۷۱، الفوا كه الدوانی ار ۴۳۴م\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ارساه۔

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۱/۱۱، ۲۸

<sup>(</sup>۴) جواہر الإ کلیل ار۱۷۲، الفوا که الدوانی ار ۴۳۴، القلیو بی ۱۲۸٫۲، المغنی سر ۴۹۸۔

<sup>(</sup>۵) الاختيار ار۱۵۸، حاشية الدسوقى ۲۸/۲، القليو بي ۱۲۷۲، کشاف القناع ۱۸۱۱ م.

#### ب-قران:

سا – لغت میں قران" قون" سے اسم مصدر ہے جس کا معنی جمع کرنا ہے، اور اصطلاح میں ہیہ ہے کہ میقات سے جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھے پھر جج کواسی میں شامل کرے (۱۱)، اس میں اختلاف ہے جسے اصطلاح" قران" میں دیکھاجائے۔

#### تمتع، إفراداور قران ميں كون افضل ہے:

٣- مالكيه اور شافعيه فرماتے بين: إفراد افضل ہے، اس لئے كه حضرت عائشًا كى حديث ہے: "أن النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ أَنَّ النبي عَلَيْكُ أَنْ النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله النبي الله النبي عَلَيْكُ الله النبي عَلَيْكُ الله النبي النبي عَلَيْكُ الله النبي الله النبي النبي النبي النبي النبي الله النبي الن

حنفیہ کے نزدیک قران افضل ہے، یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے، جبکہ مدی کو بھیج دے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: "وَ أَتِمُّوا الْحَجَّ وَ الْعُمُوةَ لِلَّهِ" (اور جج اور عمره کواللہ کے لئے پورا کرو) اور جج وعمره کے اتمام کا مطلب سے ہے کہ اپنے وطن کی آبادی سے احرام باندھے، اور اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْتُ حج قارناً "(نبی کریم عَلِیْتُ نے جج قران فرمایا)، نیز اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عَلِیْتَ کُو

فرماتے ہوئے سنا: "لمبیک عمرة و حجا" (ا) (یعنی فج وعرہ کے لئے لیک)، اور اس کئے کہ فج قران کرنے والا دوعبادتوں کوایک ساتھ جع کرتا ہے جس کی وجہ سے احرام کی مدت طویل ہوتی ہے، اور اس میں مشقت زیادہ ہے، لہذا قران میں تواب بھی پوراپورااور کمل ملے گا(۲)۔ مشقت زیادہ ہے، لہذا قران میں تواب بھی پوراپورااور کمل ملے گا(۲)۔ اور حنا بلد نے صراحت کی ہے کہ تہتے بافراد اور قران سے افضل ہے جبکہ ہدی نہ جھے، یہی ایک قول شافعیہ اور مالکیہ کا بھی ہے، اور جن حضرات سے تمتع کا اختیار کرنا مروی ہے ان میں ابن عمر، ابن عباس، ابن زبیر، حضرت عائش اور بہت سے تابعین ہیں، اس لئے کہ روایت میں ہے: "أن النبی عَلَیْتُ اُم رَاصِحابه لما طافوا کہ روایت میں ہے: "أن النبی عَلَیْتُ اُم رَاصِحابه لما طافوا بالبیت اُن یحلوا و یجعلو ها عمر ہیں (") (نبی کریم عَلِیْتُ نے اس کوعرہ بنالیں)، چنا نچہ نبی کریم عَلِیْتُ کا ان کوافراد اور قران سے اس کوعرہ بنالیں)، چنا نچہ نبی کریم عَلِیْتُ کا ان کوافراد اور قران سے تمتع کی طرف منتقل کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ تمتع افضل ہے (۳)۔

#### تمتع کے ارکان:

۵-تمتع دواحرام کے ذریعہ مناسک جج اور مناسک عمرہ کوجمع کرنا ہے:
ایک احرام میقات سے عمرہ کے لئے ہوگا، اور دوسرا احرام مکہ سے جج
کے لئے ہوگا، اسی وجہ سے تمتع کے ارکان جج وعمرہ دونوں کے ارکان
میں، چنانچہ عمرہ کے لئے احرام کے بعد طواف وسعی واجب ہے، پھر جج

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لبیک عموةً وحجًا" کی روایت مسلم (۹۰۵/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الزيلعي ۲ر۴،۱،۳۰۱،۳۰۸

<sup>(</sup>٣) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ أمر أصحابه لما طافوا بالبیت أن يحلوا و يجعلوها عمرة" كى روايت مسلم (١١/٢ طبع عيس الحلى) نے حضرت ابن عباس سے كى ہے۔

<sup>(</sup>م) المغنى سر٢٧٦، كشاف القناع ٢٠٠٢، الدسوقي ٢٧٦، نهاية المحتاج سر ١٤٨٣هــ

<sup>(</sup>۱) الاختيار ار ۱۲۰، القليو بي ۲۲/۱۲، كشاف القناع ۱/۲۱، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۲۸/۲-

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ۲۸٫۲ ، نهایت المحتاج ۱۳ ۳۲۳، المغنی ۱۲۷۵،۲۷۹۔ حدیث: "أن النبی عَلَیْتُ أفود الحج" کی روایت مسلم (۸۷۵/۲ طبح عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره/ ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "أن النبي عَلَيْنِ حجّ قارناً" كى روایت مسلم (۸۹۲،۸۸۲/۲ طبع عیسی الحلمی )نے كى ہے۔

کے احرام کے بعد تنہا حج کرنے والے کی طرح حج کے اعمال وار کان کو ادا کرناوا جب ہے، جبیبا کہ اصطلاح'' حج'' میں بیان کیا گیاہے۔ اور ذیل میں فقہاء کی ذکر کر دہ تمتع کے کچھ خاص شرا کط کا

#### تمتع كي شرائط:

الف-عمره كوجج يرمقدم كرنا:

۲ – فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ متع کے لئے پیشرط ہے کہ جج کے احرام سے پہلے عمرہ کے لئے احرام باندھے، اور فج کا احرام باندھنے سے پہلے عمرہ کے اعمال کو پورا کر لے، چنانچہ اگر میقات سے حج وعمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھ لے یا عمرہ کے اعمال شروع کرنے سے پہلے اس کے ساتھ فج کو بھی شامل کرلے تو وہ قارن ہوجائے گا،البتہ حنفیہ نے کہاہے: جب حج کااحرام ہاندھنے سے پہلے پہلے عمرہ کےطواف کے جار چکر پورے کر لے گا تواس کا تمتع صحیح ہوگا<sup>(۱)</sup>\_

#### پ-عمرہ حج کے مہینوں میں ہو:

ے - متتع کے لئے شرط ہے کہ اس کا عمرہ حج کے مہینوں میں ہو، تو اگروہ حج کے مہینوں کے علاوہ میں عمرہ کرے اور حج کے مہینوں سے یہلے احرام کھول دے پھر حج کااحرام باندھے تو وہ متتع نہیں ہوگا۔ اتنی بات فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے (۲) ، البتہ حنفیدا کثر کوکل کا تکم دیتے ہیں اور کہتے ہیں: اگراس نے حج کے مہینوں میں عمرہ کے

طواف کے چارشوط پورے کر لئے تو وہ متمتع شارکیا جائے گاا گر جہ احرام اور تین شوط حج کے مہینوں سے پہلے پورے کر لئے ہوں <sup>(۱)</sup>۔

ما لکی فرماتے ہیں: حج کے وقت میں عمرہ کے رکن کا بعض حصہ ادا کرنا شرط ہے،خواہ وہ سعی کا ایک شوط ہی ہو، چنانچہ جو څخص بھی جج کے مہینوں میں سعی کا ایک شوط ادا کرے اور عمرہ کا احرام کھول دے پھر اسی سال حج کرتے تو وہ متمتع ہوگا۔

اورا گرجج کے مہینوں سے پہلے عمرہ کااحرام کھول دیتو وہ متمتع نہ \_(r) 847

البته حنابليهاورشا فعيہ كے ایک قول کے مطابق تمتع کے لئے پہشر ط ہے کہ عمرہ کا احرام اوراس کے اعمال حج کے مہینوں میں ہوں، نیز اگر جج کے مہینوں کے علاوہ دوسرے مہینہ میں احرام باندھے تو وہ متمتع نہیں ہوگا،خواہ عمرہ کے ارکان حج کے مہینوں میں پورے کئے جائیں، اس کئے کہاس نے حج کے مہینوں کے علاوہ دوسرے مہینہ میں احرام باندھاہے( جبکہ احرام مناسک عمرہ میں سے ہے اور اس کے بغیر عمرہ مکمل نہیں ہوتا )،لہذا وہ متع نہیں ہوگا جسیا کہ وہ اگر حج کے مہینوں کے علاوہ دوسرے وقت میں طواف کرے۔

اورشافعیہ کا دوسرا قول میہ ہے کہ اگروہ حج کے مہینوں کے علاوہ میں عمرہ کا احرام باند ھے اور عمرہ کے اعمال حج کے مہینوں میں اداکرے تو اس پر دم تمتع واجب ہوگا،اس کئے کہاس کاعمرہ اسی ماہ میں ہور ہاہے جس میں وہ طواف کررہا ہے، نیزیملے کے احرام کواشہر حج میں باقی رکھنااییاہی ہے جیسے کہاشہر حج میں باندھاہو (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۲ر ۱۹۴۷، الفواكه الدواني ار ۳۳۳۷، القلبو يي ۲۲۸۲۲،مغني . الحتاج ار ۱۴۵٬ کشاف القناع ۱۱/۲ م، المغنی لا بن قدامه سر ۲۹ ۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) الاختيار ١٥٨/٢، جوابر الاكليل ١٧٦/١، مغني المحتاج ١٧٩/١، المغني

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۲ر ۱۹۴۰، البنايه ۳ر ۲۵۰\_

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ار ۴۳۵، جوابر الإكليل ار ۱۷۲\_

<sup>(</sup>۳) المهذب ار ۲۰۸، مغنی الحتاج ار ۵۱۴ ، المغنی لابن قدامه ۳۷۰ ، کشاف القناع ٢ رسام \_

#### ج- فج وعمره كاايك ہى سال ميں ہونا:

۸-تمتع میں شرط ہے کہ جج وعمرہ ایک ہی سال میں ادا کئے جائیں،
چنانچہ اگر اشہر جج میں عمرہ کرے اور اس سال جج نہ کرے بلکہ آئندہ
سال جج کرے تو وہ متمتع نہیں ہوگا، خواہ احرام کو دوسرے سال تک
باندھے رہے، اور اس لئے کہ ارشاد باری ہے: "فَمَنُ تَمَتَّعُ فَمَا اسْتَیْسَرَ مِنَ الْهَدِی" (ا) (تو پھر جو
بالْعُمُرةِ إِلَى الْحَجِ فَمَا اسْتَیْسَرَ مِنَ الْهَدِی" (ا) (تو پھر جو
شخص عمرہ سے مستفید ہوا سے جج سے ملاکر تو جو قربانی بھی اسے میسر ہو
وہ کرڈالے ) اور بیان دونوں کے درمیان موالا ق کا متقاضی ہے، اور
اس لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللہ
میں کرتے اس سال مدی کے جانور نہیں جھجے تھے۔
نہیں کرتے اس سال مدی کے جانور نہیں جھجے تھے۔
اور بیشرط فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے (۱)۔

#### د- حج وعمرہ کے درمیان سفر کا نہ ہونا:

9 - فقهاء كنز ديك اس شرط كي تفصيل ميں اختلاف ہے:

حنفی فرماتے ہیں: شرط ہے کہ طواف عمرہ مکمل یا اس کا اکثر حصہ اور حج ایک ہی سفر میں ہو، چنانچ عمرہ کے بعد اگر متمتع اپنے شہروا پس آجائے اور اس نے ہدی نہ جھیجا ہوتو اس کا تمتع باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ اس نے اپنے اہل (وطن) میں المام صحیح کر لیا تو پہلے سفر کا حکم ختم اور منقطع ہوگیا۔

اورا گرطواف مکمل کرنے سے پہلے گھر واپس آئے پھرلوٹ جائے اور حج کرے، تو اگر طواف کا اکثر حصہ پہلے سفر میں پورا ہو گیا ہوتو وہ

متمتع نہیں ہوگا،اوراگرا کثر حصہ دوسرے سفر میں مکمل ہوا ہوتو وہ متمتع ہوگا (۱)۔

ما لکیہ فرماتے ہیں: عمرہ کے بعد مکہ سے اپنے وطن نہ جانا یا وطن جتنا دور ہو مکہ سے اتنا دور دوسری جگہ نہ جانا شرط ہے، اگر جائے گا تو وہ متنع نہیں ہو گا، خواہ اس کا شہر سرز مین تجاز ہی میں ہو، اور اگر اپنے شہر کی دوری سے کم فاصلہ پر جائے اور واپس آکر حج کرے تو وہ متنع ہوگا، اللّا یہ کہ اس کا شہر بہت دور ہو، جیسے تونس، چنا نچہ جب بی عمرہ کے افعال کواد اکر نے کے بعد حج سے پہلے مصر جائے پھر لوٹ کر حج کا احرام باندھ لے وہ متنع نہیں ہوگا (۱)۔

شافعیہ فرماتے ہیں: فج کا احرام باندھنے کے لئے میقات تک نہ لوٹنا شرط ہے، چنانچہ اگر میقات تک لوٹ جائے پھر فج کا احرام باندھتو وہ متمتع نہیں ہوگا اور نہ اس پر دم واجب ہوگا (۳)۔

حنابلہ فرماتے ہیں: جج وعمرہ کے درمیان اتنی مسافت کا سفر نہ کرنا شرط ہے جس میں نماز قصر ہوجاتی ہو۔

اوراس سلسلہ میں اصل وہ ہے جو حضرت عمر ﷺ سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: جب جج کے مہینوں میں عمرہ کرے پھر ( مکہ ہی میں ) کھہر جائے تو وہ متمتع ہوگا، اور اگر مکہ سے باہر نکل جائے پھر واپس آجائے تو متمتع نہیں ہوگا

ھ۔ جج کااحرام باندھنے سے پہلے عمرہ کااحرام کھولنا: ۱۰ - متمتع کے لئے جج کااحرام باندھنے سے پہلے عمرہ کااحرام کھولنا شرط ہے، اگر عمرہ کا احرام کھولنے سے پہلے جج کواس کے ساتھ شامل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابد ُین ۱۹۵۷،الزیلعی ۲ر ۴۵، جواهرالإ کلیل ۱ر ۱۷۳،الفوا کهالدوانی ۱ر ۳ ۳۷، مغنی الحتاج ار ۴۵۲، المغنی ۳۷۱۷، کشاف القناع ۲ رساسی

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲ر ۱۵۹، ابن عابد بن ار ۱۹۵

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدوانی ار ۳۳۴\_

<sup>(</sup>۳) المهذب ار۲۰۸\_

<sup>(</sup>۴) المغنی لابن قدامه ۱۲۳ ۴۸ کشاف القناع ۲ ۱۳ ۱۳ ۸ س

کرد نے وہ قارن ہوجائے گا، تمتع نہیں رہے گا، اور پیشر طافقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، البتہ حنفیہ فرماتے ہیں کہ پیشر طال شخص کے لئے ہے جو ہدی لے جائے گا وہ عمرہ کا احرام نہیں کھولے گا، یہاں تک کہ آٹھ ذی الحجہ کو یا اس سے پہلے جج کا احرام باندھے گا جس طرح اہل مکہ باندھتے ہیں، چنا نچہ جب قربانی کے دن حلق کرائے گا تو دونوں احرام سے نکل جائے گا(۱)۔

#### و-مسجد حرام کے حاضرین میں سے نہ ہو:

اوراس لئے کہ مسجد حرام کے حاضرین کی میقات مکہ ہے، چنانچہ ایک سفر کوترک کرنے کا آرام ان کونہیں ہوگا، اوراس لئے کہ متع وہ خض ہوتا ہے جس کا عمرہ میقاتی ہواور حج مکی ہواور مسجد حرام کے حاضرین ایسے نہیں ہیں (۳)۔

مسجد حرام کے حاضرین سے کون لوگ مراد ہیں: ۱۲ - شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ سجد حرام کے حاضرین،

اہل حرم اوروہ لوگ ہیں جن کے اور مکہ کے درمیان (اور شافعیہ کے
ایک قول میں جن کے اور حرم کے درمیان) قصر کی مسافت نہ ہو۔
حنفیہ فرماتے ہیں: مسجد حرام کے حاضرین سے مراد اہل مکہ اور
داخل مواقیت والوں میں سے وہ لوگ مراد ہیں جوان کے حکم میں ہیں۔
مالکی فرماتے ہیں: حاضرین مسجد حرام سے مراد مکہ اور ذوطوی کے
مقیمین حضرات ہیں (۱)۔

وطن بنالینے کا اعتبار ہے، چنانچہ اگر کوئی کلی مثلاً مدینہ کو اپنا وطن بنالینے کا اعتبار ہے، چنانچہ اگر کوئی مثلاً مدنی مکہ کو اپنا وطن بنالے تو وہ آفاقی ہوگا، اور اس کے برعکس اگر کوئی مثلاً مدنی مکہ کو اپنا وطن بنالے تو وہ کلی ہوگا، لہذا اگر کسی متبتع کے دومسکن ہوں، ایک دور ہو، اور دوسرا قریب ہوتو حاضرین یا غیر حاضرین میں اس کو ثنار کئے جانے اس کے اس مسکن کا اعتبار ہوگا جس میں وہ زیادہ مقیم رہتا ہے، بید حنفیہ اور شافعیہ کے نز دیک ہے، اور حنابلہ میں سے قاضی کا قول یہی ہے (۲)، اور اگر دونوں جگہ اس کی اقامت برابر ہوتو وہ حنفیہ کے نز دیک متبتع نہیں ہوگا، اور شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک اس حقیہ کے اس کے اکثر اہل اور مال ہو (۳)۔

مالکی فرماتے ہیں: اگر متمتع کے دواہل ہوں، ایک اہل مکہ میں اور ایک اہل دوسری جگہ تو ہدی پیش کرنااس کے لئے مستحب ہے، اگر چپہ اس کی اقامت ان میں سے ایک میں زیادہ ہو<sup>(س)</sup>۔

علاوہ ازیں اگر آفاقی شخص متمتع کی حیثیت سے مکہ آئے اوراس کا بیکھی ارادہ ہو کہ وہ متع کے بعد مکہ میں اقامت کرے گا تو فقہاء کے

<sup>(</sup>۱) الاختيار ار ۱۵۹،۱۵۸، ابن عابدين ۲ر ۱۹۵،۱۹۴، جواهر الإکليل ار ۱۳۷۰ الفوا كه الدوانی ار ۴۳۳۴، مغنی المحتاج ار ۱۹۴۸، المغنی سر ۲۷،۲، کشاف الفناع ۲رسام-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ور ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۳) الاختيار ًا (۱۵۹، البناييه ۲۵۷، الفوا كه الدوانی ار ۳۳۵، المغنی لابن قدامه ۳۷۲، ۲۷۳، غنی الحتاج ار ۵۱۵

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۰/۱۹، جواهر الاِکلیل ۱۷۲۱، الفواکه الدوانی والمهذب ۱۸۲۱، القلیو بی ۱۸۷۲، المغنی لابن قدامه ۳۷ سر ۴۷۸۰

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۹۵۲، مغنی الحتاج ار ۵۱۲، المغنی لابن قدامه ۳ر ۳۷ س

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٢/١٣/٢، مغنى المحتاج الر ٥١٦، المغنى لابن قدامه سرسهم.

<sup>(</sup>۷) الفوا كهالدواني ار ۴۳۵، جواېرالاکليل ار ۱۷۲ـ

نزدیک بالاتفاق اس پردم واجب ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### ز- حج ياعمره كافاسدنه كرنا:

سا - حفیہ نے کہا ہے اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے کہ تمتع کی ایک شرط حج یا عمرہ کو فاسد نہ کرنا ہے، لہذا اگر اس کو فاسد کردے تو وہ متع نہیں ہوگا، اور نہ اس پر دم تمتع واجب ہوگا، اس لئے کہا یک سفر کے ساقط ہونے سے آرام اس کو حاصل نہیں ہوگا۔

حنابلہ کے نزدیک مشہور مسئلہ یہ ہے کہ جب قارن اور متمتع اپنی دونوں عبادتوں کو فاسد کردیں تو ان دونوں سے دم ساقط نہیں ہوگا، یہ ابن قدامہ کہتے ہیں، اور یہی امام مالک اور امام شافعی بھی فرماتے ہیں، اس لئے کہ جو چیز نسک صحیح میں واجب ہوتی ہے وہ فاسد میں بھی واجب ہوتی ہے۔

اوربعض شافعیہ اور حنابلہ پہ کہتے ہیں کہ دم کے واجب ہونے کے

لئے شرط یہ ہے کہ اس نے عمرہ کی ابتداء میں یا درمیان میں تنع کی نیت
کی ہو، اور دیگر حضرات اس کا اعتبار نہیں کرتے ہیں (۲)۔

۱۹ – ایک شخص سے دونوں عبادتوں کا ہونا ضروری نہیں ہے، لہذا
اگروہ اپنے لئے عمرہ کرے اور حج دوسرے کی جانب سے کرے یااس
کے برعکس کرے یا حج وعمرہ دونوں اشخاص کی طرف سے کرے تو
آیت کے ظاہر کے اعتبار سے اس پر دم ہمتع واجب ہوگا، اور یہ جمہور
فقہاء کا مذہب ہے، اور مالک یفرماتے ہیں: دونوں عبادتوں کے ایک
شخص کی جانب سے ہونے کی شرط میں تر دد ہے، ابن عرفہ اور خلیل
نے اپنے مناسک میں اس کا انکار کیا ہے، اور ابن حاجب فرماتے

ہیں:مشہوریہ ہے کہ بیشرط ہے<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ بیشرا لکا وجوب دم کے لئے ہیں،
متمتع ہونے کے لئے نہیں ہیں، اسی وجہ سے ان کے نزدیک مشہور
قول کے اعتبار سے کمی کا قران اور تمتع صحیح ہے، اور شافعیہ کے نزدیک
ایک قول میں اور حنابلہ کی ایک روایت ہے کہ بیشرا لکا اس کے تمتع
ہونے کے لئے ہیں، چنانچہ اگر کوئی شرط بھی فوت ہوجائے تو وہ تمتع
نہیں ہوگا (۲)۔

کیا ہدی کو بھیج دینا احرام سے نکلنے سے مانع ہے؟: 10 - امام مالک اور امام شافعی فرماتے ہیں اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے کہ متع جب عمرہ کے اعمال سے فارغ ہوجائے تو احرام کھول دے گا،خواہ ہدی کو بھیجا ہویا نہ بھیجا ہو<sup>(۳)</sup>۔

اور حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ متمتع اگر چاہے تو ہدی بھیجے (اور کہا فضل ہے) اور اس حالت میں جب وہ مکہ میں داخل ہوگا تو عمره کے لئے طواف وسعی کرے گا اور احرام نہیں کھو لے گا، پھر آ کھو ذی الحجہ کو یا اس سے پہلے جج کا احرام باندھے گا جیسا کہ مکہ والے احرام باندھتے ہیں، اس لئے کہ نبی کریم عیسی کا ارشاد ہے: "لو استقبلت من أمري ما استدبرت لما سقت الهدی ولجعلتها عمرة و تحللت منها" (جو بات مجھے بعد میں معلوم ہوئی اگر وہ پہلے معلوم ہوئی تو میں ہدی نہ لاتا، اور اس کوعمره معلوم ہوئی اگر وہ پہلے معلوم ہوئی تو میں ہدی نہ لاتا، اور اس کوعمره

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، نیز د کیھئے: ابن عابدین ۱۲۵۲، ۱۹۵، المبذب ار ۲۰۸۸، المغنی سر ۲۷۸س

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲ر ۱۹۴۰،المهذب ار ۲۰۸۸،مغنی الحتاج ار ۱۹،۷ کشاف القناع سر ۱۳ ۲۸، کمغنی سر ۲۸ ۴۸،۷۸ س

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۱۹۳، ۱۹۵، مغنی الحتاج ار ۵۱۲، جواهر الإکلیل ار ۱۷۳، کشاف القناع ۲ر ۱۳۲۳، ۱۹۳۸\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۵۱۲، المغنی لابن قدامه ۳ر ۴۷۴-

<sup>(</sup>۳) الدسوقي ۸۷۸۸،القرطبي ۳۷۲۷،مغنی الحتاج ار ۵۱۲\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لو استقبلت من أمری ما استدبرت لما سقت الهدي ولجعلتها عمرة وتحللت منها" کی روایت مسلم (۸۸۹/۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔

بنا کراس کا احرام کھول دیتا)، اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ ہدی کا لے جانا احرام کھولنے کے منافی ہے، ایسا آدمی جب قربانی کے دن حلق کرائے گاتو دونوں احرام سے نکل جائے گا اور دم متع فن کر کے گا، اور جو شخص ہدی لے جو ان کے بزد کیک مشہور ہے (۱)، اس لئے کہ حضرت مذہب ہے جو ان کے بزد کیک مشہور ہے (۱)، اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ نبی کریم عیالیہ نے ارشا وفر مایا: "من کان منکم أهدی فإنه لا یحل من شیء منه حتی یقضی حجہ "(۱) (تم میں سے جو شخص ہدی لایا ہے تو وہ احرام نہ کھولے حجہ "(۱) (تم میں سے جو شخص ہدی لایا ہے تو وہ احرام نہ کھولے یہاں تک کہ اپنا جج یوراکرلے)۔

#### تمتع میں مدی کا واجب ہونا:

11-فقهاء كاس پراتفاق ہے كم متع پر مدى واجب ہے، اوراس كى وجہ قرآن كريم كا يدارشاد ہے: "فَمَنْ تَمَتَّع بِالْعُمُرةِ إِلَى الْحَبِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِي "(") (تو پھر جو محض عمره سے مستفيد ہو اسے جے سے ملاكرتو جو قربانى بھى اسے ميسر ہوكر ڈالے)۔

اورجمہورفقہاء کے نزدیک واجب ہدی ایک بکری یا گائے یا اونٹ، یا گائے یا اونٹ کا ساتوال حصہ ہے، اور امام مالک کے نزدیک ایک اونٹ ہے اور اونٹ یا گائے کا ساتواں حصہ تھے نہیں ہے۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اور مالکیہ کے مشہور مذہب کے مطابق ہدی حج کا احرام باندھنے کے وقت واجب ہوگی ، اور مالکیہ کی

(۱) البناميعلى الهداميه ۳۷۵، الاختيار ار۱۵۹، المغنى لابن قدامه ۳۹۰، سر۴۹۰،

ایک روایت بیہ ہے کہ اس وقت واجب ہوگی جو وقت اس کی قربانی کے لئے متعین ہے (۱)، اور جمہور کے نزدیک اس کے ذرخ کرنے اور نکا لئے کا وقت دسویں ذی الحجہ ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اصح قول کے مطابق عمرہ کے اعمال کے بعد بھی اس کا ذرخ کرنا جائز ہے اگر چہ جج کا احرام باندھنے سے پہلے ہو، اور مالکیہ کا صحیح قول بھی یہی ہے۔ اور امام احمد سے ایک روایت بیہ ہے کہ اگر متمتع جج سے دس دن کی خربانی کرے گا، کہ کے بھیج توطواف وسعی کرے گا اور اپنی بدی کی قربانی کرے گا، کی کی جربانی کرے گا،

اورا گردس دن کے اندر بھیج تو دسویں ذی الحبہ سے پہلے ذبح نہیں

کرےگا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''بدی''۔

#### ىدى كايدل:

21-فقهاء کااس پراتفاق ہے کہ متمتع کواگر ہدی نہ ملے اس طور پر کہ جانور نہ ہو، یا قیت میسر نہ ہو یا اس کی قیت سے زیادہ قیمت پر دستیاب ہو، تو وہ اس کے بدلے ج میں تین روزے، اورلوٹے کے بعد سات روزے رکھے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''فَمَنُ لَّمُ یَجِدُ فَصِیامُ ثَلْقَةِ أَیَّامٍ فِی الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ تِلْکَ عَشَرَةٌ کَامِلَةٌ ''(اورجس کی کومیسر ہی نہ آئے وہ تین دن کے روزے زمانہ ج میں رکھ ڈالے اور سات روزے جب تم واپس ہو، یہ یورے دس روز ہوئے)۔

اور قدرت کا اعتباراس کی جگہ میں کیا جائے گا، چنانچہ جب اس کی جگہ میں قدرت نہ ہوتو اس کے لئے روزے کی جانب منتقل ہونا جائز

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من کان منکم أهدی فإنه لایحل من شيء منه حتی یقضی حجه" کی روایت بخاری (۳۳۳ طبع السّلفیه) اورمسلم (۹۰۱/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ورهُ بقره ر ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير٢ بر ١/ ١٧، جوابرالإ كليل ار ١٤٣٠ الحطاب ٢ / ٢٠، ١٣، مغنى الحتاج ار ۵۱۵، ۵۱۹ مغنى لابن قدامه ١٩٧٣ م ٨٤٨ -

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجعیه

<sup>(</sup>٣) سورهُ بقره/ ١٩٦\_

ہے،اگر چەدەاپنے شہر میں مدی پر قادر ہو<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کے نزدیک ہدی کے بدل کے روزوں میں تابع اور تسلسل لازم نہیں ہے، ابن قدامہ فرماتے ہیں: ہمارے علم کے مطابق اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، اور تین روزوں میں تتابع اور تسلسل مندوب ہے، اور بعض فقہاء کے نزدیک جن میں شافعیہ بھی ہیں سات روزوں میں بھی تتابع اور تسلسل مندوب ہے (۲)۔

> روزوں کا وقت اور ان کا مقام: اول-تین ہوم کے روزے:

10 - جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ تین یوم کے روزوں کا مختار وقت ہے کہ وہ یوم عرفہ اور جج کے احرام کے درمیان روزے رکھے، اور اس کے روزوں کا آخری دن عرفہ کا دن ہو، اس بنا پر اس کے لئے مستحب ہے کہ یوم ترویہ سے قبل جج کا احرام با ندھ لے، تاکہ وہ عرفہ کے دن تک تینوں روزے کمل کر سکے، اس لئے کہ روزہ جب ہدی کا بدل ہے تو آخر وقت تک اس کا مؤخر کرنا اس امید پرمستحب ہے کہ وہ اصل پر قادر ہوجائے۔

شافعیہ کے زدیک متحب بیہ ہے کہ عرفہ کے دن سے پہلے تیوں روزے کمل کرلے،اس لئے کہ مقام عرفات پرعرفہ کے دن روزے رکھنامستحب نہیں ہے (۳)۔

ما لکیہ اور شافعیہ کے نز دیک تینوں کا پاکسی ایک روزے کا حج کے

احرام پرمقدم کرنا جائز نہیں ہے، اور حفیہ میں سے امام زفر کا بھی یہی قول ہے، اس لئے کہ ارشاد خداوندی ہے: "فَصِیامُ ثَلاَثَةِ أَیَّامٍ فِی الْحَجِّ "(1) (وہ تین دن کے روز نے زمانہ فج میں رکھ ڈالے)، اور ال کئے کہ روز ہا کی عبادت ہے، لہذا اس کو اس کے وجوب اس لئے کہ روز ہا کہ خار نہیں ہے، جس طرح دیگر تمام واجب روز ہے ہیں، اور اس لئے کہ اس سے پہلے اس کا دم بھی جائز نہیں ہے توبدل بھی جائز نہیں ہے توبدل بھی جائز نہیں ہے۔

اور حنفیہ وحنابلہ کا مسلک ہیہ ہے کہ عمرہ کے احرام کے بعد فج کے احرام پر تینوں روزوں کا مقدم کرنا جائز ہے، اور امام احمد سے ایک روایت ہے کہ جب عمرہ کا احرام کھول دے، اور اس کی دلیل ہیہ کہ عمرہ کا احرام کھول دے، اور اس کی دلیل ہیہ کہ عمرہ کا احرام متع کے دونوں احرام میں سے ایک ہے توجس طرح فج کے احرام کے بعدروزہ رکھنا جائز ہے اس طرح عمرہ کے احرام کے بعد بھی روزہ رکھنا جائز ہے، اور اللہ تعالیٰ کے فرمان: ''فَصِیامُ ثُلاَثَةِ بعد بھی الْحَجِّ،' ( س) سے مراداس کا وقت یا اشہر جج ہیں، اس لئے کہ نفس جج (اوروہ معلوم افعال ہیں) کو سی دوسر فعل کا یعنی روزے کا ظرف بننے کے لائق نہیں ہے۔

البتہ روزہ کوعمرہ کے احرام پر مقدم کرنا سبب کے نہ ہونے کی بنا پر بالا تفاق جائز نہیں ہے ''،اورا گروہ روزہ نہ رکھ سکے یہاں تک کہ قربانی کا دن آجائے تووہ مالکیہ کے نزدیک منی کے دنوں میں روزے رکھے گا،اوریہی حنابلہ کا ظاہر قول ہے، شافعیہ فرماتے ہیں اور بہ حنابلہ کی دوسری روایت ہے کہ ایام تشریق کے بعدروزے رکھے گا،

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۹۲۸

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره/ ١٩٦\_

<sup>(</sup>۴) البنابيلي الهدابيه ۲۲۲،۹۲۱) الفوا كهالدواني ار ۴۳۳، المغنی لا بن قدامه ۳۷۷۲، نیز دیکھئے: سابقه مراجع -

<sup>(</sup>۱) البنامية على الهداميه سر۱۳۵، ۱۳۳۰، الفوا كه الدواني ار ۴۳۳، مغنى المحتاج ار۵۱۷، لمنني سر۲۷، م

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع، نیز دیکھئے:مغنی المحتاج ار ۵۱۷، المغنی ۴۷۸٫۳ جواہرالإ کلیل ۱ر ۲۰۱،۲۰۰۰

<sup>(</sup>۳) البنامي على الهداميه سر ۹۲۳، الفوا كه الدواني ار ۳۳۳، مغنى المحتاج ار ۵۱۲، ۵۱۷، لمغنى لابن قدامه سر ۷۷، ۴۷۷،

اس کئے کہ وہ متعین روزے ہیں، لہذااس کی قضا کرے گا، اور ان کے نزدیک اظہر قول یہ ہے کہ ان کی قضا میں ان کے درمیان اور سات روزوں کے درمیان چار دنوں (قربانی کا دن اور ایام تشریق) کے بقتر راور عادت کے مطابق اپنے گھر تک پہنچنے میں جتنی مدے گئی ہے اس کے بقدر فرق کرے گا()۔

اور حنفی فرماتے ہیں: اس پر دم ہی واجب ہے، اس لئے کہ نبی

کریم علیہ نے ان دنوں میں روزہ رکھنے سے منع فرمایا ہے، اور اس

لئے کہ روزہ ہدی کا بدل ہے اور شریعت میں اس کی کوئی نظیر نہیں ہے،

اور اس لئے کہ ابدال خلاف قیاس شرعی طور پر ثابت ہے، اس لئے

کہ دم اور روزہ کے درمیان کوئی مما ثلت نہیں ہے، چنا نچہ یہ شارع

کہ دم اور روزہ کے درمیان کوئی مما ثلت نہیں ہے، چنا نچہ یہ شارع

کے ثابت کرنے ہی سے ثابت ہوسکتا ہے، اور نص نے اس کو جج کے

وقت کے ساتھ خاص کیا ہے، لہذا جب وقت فوت ہوجائے گا تو وہ

بھی فوت ہوجائے گا، اور اصل کا حکم ظاہر ہوگا اور وہ دم ہے جسیا کہ

بھی فوت ہوجائے گا، اور اصل کا حکم ظاہر ہوگا اور وہ دم ہے جسیا کہ

بہلے واجب تھا (۲)۔

# دوم-سات دنوں کے روزے:

9- ج سے لوٹے کے بعد دس کو مکمل کرنے کے لئے متمتع سات روزے رکھے گا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَسَبُعَةِ إِذَا رَجَعُتُمُ'' (اور سات روزے جب تم واپس ہو)، اور افضل بیہ ہے کہ وہ اپنالل کے پاس لوٹے کے بعد سات روزے رکھے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ نبی کریم عیالیہ نے ارشاد فرمایا: ''فمن لم یجد هدیا فلیصم ثلاثة أیام فی الحج

و سبعة إذا رجع إلى أهله"<sup>(1)</sup> (جس كومدى نه ملتواس كوچاہئے كەتين دن كروز حرج ميں ركھاورسات دن كروز ساپنے اہل كے پاس لوٹنے كے بعدر كھے)۔

جمہور فقہاء (حفیہ مالکیہ اور حنابلہ) کے نزدیک اوریکی شافعیہ کا بھی ایک قول ہے کہ جج سے فراغت کے بعد مکہ میں بھی سات دنوں کے روزے کا رکھنا جائز ہے ، کیونکہ رجوع سے مراد جج سے فراغت ہے ، اس لئے کہ فراغت رجوع إلی الأبل کا سبب ہے ، لہذا میادا کیگی سبب کے بعد ہوگی (۲)۔

اور شافعیہ کا ظهر قول ہے ہے کہ اپنے اہل اور وطن لوٹے بغیر ان روزوں کا رکھنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: "وَ سَبُعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمُ" ("اور سات روزے جب تم واپس ہو)، لہذا مکہ میں یاراستہ میں ان کے روزے رکھنا جائز نہیں ہوگا، البتہ اگر وہاں قیام کا ارادہ ہوتو جائز ہے (")۔

سوم - روز ہ شروع کردینے کے بعد مدی پر قادر ہونا:

• ۲ - جو شخص روز ہ شروع کردے پھر مدی پر قادر ہوجائے توروزہ کو چھوڑ کر مدی ادا کرنا اس پر ضروری نہیں، البتہ اگر وہ خود چاہے (توکرسکتاہے)، یہ شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک ہے (۵)۔
حفیہ فرماتے ہیں: اگر دویوم کے روزے کے بعد مدی مل جائے

<sup>(</sup>۱) حدیث: فمن لم یجد هدیا فلیصم ثلاثة أیام فی الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله "کی روایت بخاری (۵۳۹/۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۲/۸طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) البناييلى الهدايية ۲۲۳، ۹۲۲، الفوا كهالدواني الر ۳۳۳، المغنى لا بن قدامه ۷۷ - ۷۷ - ۷۸ -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ار ۱۵\_

<sup>(</sup>۵) مغنی الحتاج ار ۵۱۸، المغنی لاین قدامه ۳۸۰،۴۸۰ م

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ارسسهم مغني المحتاج ار ۱۵، المغني سر ۷۷۹،۴۷۸ مغني المحتاج ار ۵، المغني سر ۷۷۹،۴۷۸ مغني

<sup>(</sup>۲) البناييلي الهدايه ۱۲۳، ۹۲۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۱۹۲\_

تواس کاروزہ رکھنا باطل ہوجائے گا اور ہدی واجب ہوگی، اوراحرام کھول دینے کے بعدواجب نہیں ہوگی جس طرح تیم کرنے والے کو نماز سے فراغت کے بعدیانی مل جائے (۱)۔

البتہ مالکیہ کے نزدیک اس موضوع میں تفصیل ہے، وہ کہتے ہیں:
روزہ شروع کردینے کے بعداور ایک روزہ کمل ہونے سے پہلے اگروہ
مالدار ہوجائے تو ہدی کی جانب رجوع کرنا اس پر واجب ہے، اور اگر
ایک دن کا روزہ کمل کر لینے کے بعداور تیسرے روزے کی شکیل سے
ایک دن کا روزہ کمل کر لینے کے بعداور تیسرے روزے کی شکیل سے
پہلے مالدار ہوجائے تو رجوع کرنا اس کے لئے مستحب ہے، اور اگر
تیسرے روزے کے بعد مالدار ہوتو اس کے لئے روزہ رکھنا بھی جائز
ہے اور رجوع کرنا بھی جائز ہے (۲)۔

تمر

#### عريف:

1 - تمر: کھجور کے درخت کا خشک پھل ہے جس کو پکنے کے بعدخشک ہونے تک یا خشک ہونے کے قریب تک درخت پر چھوڑ دیا جاتا ہے، پھر توڑ کر سو کھنے تک دھوپ میں رکھا جاتا ہے، اس کی جمع تمود اور تمران ہے،اوراس سے کھور کی قشمیں مراد ہوتی ہیں (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-رطب:

۲ - کھچور کے درخت کا پختہ اور تازہ کھل خشک ہونے سے پہلے (۲)۔

#### ب-بسر:

سا – کھجور کا کچل جب لمبا ہوجائے اوراس کا رنگ سرخی یا زردی مائل ہوجائے ۔۔

#### ج-بلے: ج-بلے:

مم - کھجور کا وہ کچل جو ہرار ہے اور گول ہونے کے قریب ہو، یہاں تک کہ گھلی سخت ہوجائے ، اور بھرہ والے اس کو'' خلال'' کہتے

# تمثال

د مکھئے:"تصویر"۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، فتارالصحاح ،المغرب للمطرزي ماده: ''تمر''۔

<sup>(</sup>٢) المصباح المغير ،المغر بالمطرزي ماده: "رطب" ـ

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ماده: "بسر" -

<sup>(</sup>۱) البناييلي الهدايية ١٦٥٧-

<sup>(</sup>٢) الفوا كهالدواني الر ٣٣٣ـ

ہیں، ابن اثیر نے مجور کے پھل کی ترتیب کے بیان میں کہا ہے: پہلے ''طلع'' ہے، پھر'' خلال' ہے، پھر' بلح'' ہے، پھر'' بسر'' ہے، پھر ''رطب'' ہے، اور اس کے بعد'' تمر'' ہے (۱)۔

# اجمالي حكم:

2- فقہاء کے نزدیک تمراور رطب میں فرق ہے، اسی طرح بعض فقہی احکام میں رطب، بسر اور بلخ کے درمیان بھی فرق ہے، جیسے بیج سلم کے صحیح ہونے کے لئے تمر میں نئی اور پرانی ہونے کی شرط لگانا ، اور رطب میں ان دونوں صفات کی شرط نہ لگانا (۲) ، اور جمہور فقہاء کے نزدیک افطار میں رطب کوتمریر ترجیح دینا (۳)۔

چنانچہ مالکیہ ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک تمر سے افطار کرنا مستحب ہے، اور افضل ہونے میں ترتیب کے اعتبار سے بیرطب کے بعد اور پانی سے پہلے ہوگی (۲۳) ، اس لئے کہ حضرت انس بن مالک سے مروی ہے وہ کہتے ہیں: "کان النبی عَلَیْ اللّٰہ یفطر علی رطبات قبل أن يصلي فإن لم تكن رطبات فعلی تمرات، فإن لم تكن رطبات فعلی تمرات، فإن لم تكن حسا حسوات من ماء "(۵) (نبی کریم عَلِی اللّٰہِ نماز سے پہلے رطب سے افطار فرمات تے تھے اور رطب نہ ہونے کی صورت میں تمر سے افطار فرمات تے تھے، اور اگر تمریجی نہ ہوتو پانی کے چند گھونٹ میں تمر سے افطار فرماتے تھے، اور اگر تمریجی نہ ہوتو پانی کے چند گھونٹ

(۱) المصباح المنير ،لسان العرب ماده: "بلخ" ـ

(۲) روضة الطالبين ۴۸ر ۲۳۰، لمثنى ۱۱۸۳۳ ساسه ۳۱۲ س

(٣) حاشية الجمل على شرح المنج ٢٨/٢، القليو بي ١١/٢، كشاف القناع ٢ر٢٣٣، سوس.

(م) حاشية الجمل على شرح المنج ٣٢٨/٢، القليو بي ١١/٢، روضة الطالبين ٣٨/٢- مشاف القناع ٣٣٣/ نيل المآرب ٢٧٥١-

(۵) حدیث: "کان یفطر علی رطبات قبل أن یصلی ......" کی روایت ابودا کود (۲۲ م ۲۹ کلی کارور کردایت کار کردایت کار کردایت کار کردا کردایت کار کردایت کار کردایت کار کردایت کرد

نوش فرماتے تھے)،اور حنفیہ کے نزدیک مطلقاً میٹھی چیز سے افطار کرنا مستحب ہے، چاہے وہ تمر ہویا کوئی دوسری چیز ہو<sup>(۱)</sup>۔

اورتم كسلسلى ميں يہ ہے كما گركوئی تخص قسم كھائے كمدہ ميرطب نہيں كھائے گا، اور وہ تمر ہوجائے پھراس كو كھالے، يا يہ قسم كھائے كہ وہ يہ بُسر نہيں كھائے گا، پھر وہ رطب ہوجائے اوراس كو كھائے، يا اسى طرح يہ تسم كھائے كہ وہ تمر نہيں كھائے گا، پھر وہ بسر يا بلح يا رطب كھائے تو ان صورتوں ميں سے ہرا يك ميں اختلاف اور تفصيل ہے جوان كے مقامات پر ديكھى جاسكتى ہيں (۲)، نيز ديكھئے: اصطلاحات درسلم، ''صوم''' أيمان'۔

ائمہ ثلاثہ اور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف اور امام تحمہ کے نزدیک تمر کے بدلے رطب کی بیچ جائز نہیں ہے، اور سعد بن اُبی وقاص، سعید بن المسیب ، لیث اور اسحاق بھی یہی فرماتے ہیں، اور امام ابوصنیفہ فرماتے ہیں: یہ بیچ جائز ہے، اور ائمہ ثلاثہ نے عرایا کی بیچ کو مستثنی کیا ہے، اور اس کی شرائط کے ساتھ اس کی اجازت دی ہے، تفصیل کے لئے ان کے مقامات کی طرف رجوع کیا جائے (۳)، نیز دکھنے: اصطلاحات ''بیچ'''' رہا'''عرایا''۔

۲ - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ تمریس زکا ۃ واجب ہے، البتہ اس کے نصاب میں اختلاف ہے، چنانچہ مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام ابویوسف اور امام محمد اور تمام اہل علم حضرات کی رائے ہے کہ دوسرے بھلوں کی طرح تمر میں بھی نصاب معتبر ہے، اور وہ پانچ وسق دوسرے بھلوں کی طرح تمر میں بھی نصاب معتبر ہے، اور وہ پانچ وسق

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۱۹۰۷\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۹۸۳ ۱۹۹۳، ۱۹۹۷، القوانين الفقهيد لا بن جزى رص ۱۶۸، روضة الطالبين ۱۱ر ۴۸، ۴۸، المغنى ۸ر ۸۰۰ اور اس کے بعد کے صفحات، شرح المحلی وحاشية القليو بی ۲۸۳۸

<sup>(</sup>۳) فتح القدیر۲ ر۷ ۱۳۸، ۱۳۸، ۱۸ ماین عابدین ۱۸۵۸، القوانین الفقهید لابن جزی رص ۲۵۸، روضة الطالبین ۲۷ – ۳، المغنی ۱۲۸۴

ہے، اور مجاہد، امام ابو صنیفہ اور ان کے تبعین فرماتے ہیں: تمرتھوڑی ہو یا نیازیادہ بہر حال اس میں زکاۃ واجب ہے<sup>(۱)</sup>۔ تمرکی زکاۃ کے باقی مسائل پر گفتگو کی تفصیل کے لئے اس کے مقام کی طرف رجوع کیا جائے، نیز دیکھئے: اصطلاح'' زکاۃ''۔

2 - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ تمر کوفطرہ میں دیا جاسکتا ہے اور اس کی مقدار ایک صاع تمر ہے، اور فطرہ نکا لنے میں تمر کو دوسری اشیاء پر فضیات دینے کے سلسلے میں اختلاف ہے، دیکھئے:'' باب الزکا ق' میں صدقة الفطر کا بیان (۲)۔

#### بحث کے مقامات:

فقہاء نے بیچ ، ربا ہلم اور یمین کے سلسلہ میں تمر پر کلام کیا ہے، جس کواس کے مقامات پردیکھا جاسکتا ہے (۳)، دیکھئے: اصطلاحات (۲۰۰۰، دیکھئے: اصطلاحات (۲۰۰۰، دیکھئے: اصطلاحات (۲۰۰۰، دیکھئے: اسطالاحات (۲۰۰۰، دیکھئے: اسلام ) اور ''بیدن' ۔

# تمريض

#### تعريف:

ا - لغت میں تمویض "موّض"کا مصدر ہے، جس کا مطلب ہے مرافض کی تجارداری کرنا اور اس کے مرض کے زمانہ میں اس سے قریب رہنا(۱)۔

اور تمویض الأمور:ان کو کمزور کردینااور پخته نه کرنا ہے (۳)۔ اور محدثین کے نزد یک تمریض: راوی کو کمزور قرار دینا یا حدیث کو کمزور قرار دینا ہے۔

اورفقہا بھی لفظ تمریض کواسی معنی میں استعال کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۸۲/۲، ۱۸۵، القوانين الفقهيه لابن جزي رص ۱۱۰، روضة الطالبين ۲۳/۳، ۱۹۵۰

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۲۵/۲۲، القوانين الفقهيد لا بن جزى ص ۱۷۱، روضة الطالبين ۲/۳۰۳، نيل اله آرب ۱۷۷۱

<sup>(</sup>۱) المغر بللمطرزي،لسان العرب المحيط ماده: "مرض" ـ

<sup>(</sup>۲) فتحالباری ار ۳۰۲،عمدة القاری ۲ روا۹ ـ

<sup>(</sup>س) لسان العرب المحيط، متن اللغه ماده: "مرض" \_

#### متعلقه الفاظ:

#### تطبيب ومداواة:

۲-تطبیب یا مداوا ق کامعنی مرض کاعلاج کرناہے(۱)۔

اورتمریض، اور مداوا ق وتطبیب کے درمیان عموم خصوص من وجہ ک نسبت ہے، دونوں کیجااس وقت جمع ہوتے ہیں جب مثلاً مریض کا آپریشن کیا جائے اور اس دوران پوری تیار داری کی جائے ، اور تیارداری ونگرانی اور رعایت کے بغیر محض مریض کا علاج کرنا تطبیب ہے، اور علاج کی کوشش کے بغیر مریض کے حالات کی نگرانی اور عمدہ خدمات صرف تمریض ہے۔

# شرعی حکم:

سا-فقہاء نے صراحت کی ہے کہ تمریض فرض کفامیہ ہے، چنانچہ درجہ بدرجہ پہلے اس کو قریبی رشتہ دارانجام دےگا، پھر دوست، پھر پڑوی، پھر بقیہ تمام لوگ انجام دیں گے (۲)۔

# تیار داری ہے متعلق رخصتیں: الف-جمعہ اور جماعت کوچھوڑ دینا:

۲۷ - فی الجمله اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ جورشتہ دار وغیرہ تمار داری
کرے اس پر جمعہ واجب نہیں ہے اور اس کے لئے جماعت چھوڑ دینا
جائز ہے۔

ابن المنذر فرماتے ہیں: بیر ثابت ہے کہ حضرت ابن عمرؓ نے دن چڑھنے کے بعد سعید بن زید کو بلوایا تو وہ ان کے پاس مقام عقیق میں آئے اور جمعہ ترک کردیا۔

عطاء،حسن اوراوزاعی سے بھی یہی منقول ہے (۱)۔

پھراس کی تفصیلات میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ حنفیہ صراحت کرتے ہیں کہ اصح میہ ہے کہ مریض کی تیارداری کرنے والے کے چلے جانے سے اگر مریض کے ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہوتو وہ جمعہ کے لئے جانے سے معذور ہے، یا تیاردارا گرباجماعت نماز ادا کرنے کے لئے جائے تومریض کومشقت اور وحشت محسوس ہوتی ہو (۲)۔

مالکیہ نے جمعہ اور جماعت کے ترک کرنے کے جائز ہونے کے لئے یہ قیدلگائی ہے کہ تاردار کوئی قریبی رشتہ دار ہو، اور وہاں اس کے علاوہ کوئی دوسرااس خدمت کو انجام دینے والانہ ہو، اور مریض کی موت کا اندیشہ ہو جیسے ہوی، بیٹی، یا والدین میں سے کوئی ایک ہو (۳)۔

شافعیہ کنزدیک تیارداری کی وجہ سے جمعہ اور جماعت کی نماز کے ترک کرنے کے جائز ہونے کے سلسلے میں تفصیل ہے، چنانچہ فرماتے ہیں: یا تو مریض کی تیارداری کرنے والا اوراس کی خدمت انجام دینے والا کوئی ہوگا یا نہیں، اگر تیارداررشتہ دار ہو اور مریض موت وزیست کی شکش میں ہو، یا مرنے کے قریب تو نہ ہوگیکن مریض اس تیاردار سے انس محسوس کرتا ہوتو اس صورت میں تیاردار کے لئے جمعہ اور جماعت کی نماز کو چھوڑ نا اوراس کے پاس حاضر رہنا جائز ہے، ورخصح قول کے مطابق اس کے لئے جمعہ اور جماعت کا چھوڑ نا جائز ہنیں ہوگا، اور رشتہ دار کی طرح ان کے نزدیک بیوی، اور تمام سسرالی رشتہ دار اور دوست ہیں، اور اگر مریض اجنبی ہو (اور اس کا کوئی تیارداری کرنے والا ہو) تو تیاردار کے لئے کسی حال میں بھی جمعہ یا تیارداری کرنے والا ہو) تو تیاردار کے لئے کسی حال میں بھی جمعہ یا

<sup>(1)</sup> الصحاح في اللغة والعلوم، لسان العرب، المصباح المنير ، مختّار الصحاح ماده: "طبب" ـ

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهه رص ۸ ۳۳۸، روضة الطالبين ۲ ر ۳۶،۳۵ س

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۸ می، ۵۴۷، القوانین الفقهیه رص ۲۳، ۱۸۵ العطاب ۸۲/۲، ۸۳، روضة الطالبین ار ۳۵،۲ شمر ۲۵،۳ المغنی ار ۹۳۳، ۲ر۴ ۲۳ میر

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۲۸ ۵۴۷ ۵۴۸ ـ

<sup>(</sup>۳) القوانين الفقه بيه رص ۸۴،۷۳ الحطاب ۱۸۳،۱۸۲، ۱۸۳ ـ

جماعت کوچھوڑ ناجائز نہیں ہے۔

البتہ اگر مریض کی دکھے بھال کرنے والا کوئی نہ ہو، یا ہوتولیکن دوائیں وغیرہ کی خریداری کی مشغولیت کی وجہ سے وہ اس کی خدمت کے لئے فارغ نہ ہوتو امام الحرمین فرماتے ہیں: اگر تار دار موجود نہ رہے تو بیار کی ہلاکت کا اندیشہ ہوتو سے عذر ہے، اور اس میں رشتہ دار اور اجنبی کا کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ مسلمان کو ہلاک ہونے سے اور اگر اس کوکوئی ظاہری ضرر لاحق ہوجو فرض بھانی خرض کفالیہ ہے، اور اگر اس کوکوئی ظاہری ضرر لاحق ہوجو فرض کفالیہ ہے، اور اگر اس کوکوئی ظاہری ضر دلاحق ہوجو فرض کفالیہ ہے، دوم: یہ کوئی عذر نہیں، سوم: رشتہ دار کے لئے یہ عذر ہے بھی عذر ہے دوم: یہ کوئی عذر نہیں ہو وال

حنابلہ کامسلک مالکیہ کے مسلک کے قریب قریب ہے، اس کئے کہ ان کے نزدیک بھی جمعہ اور جماعت کی نماز کو چھوڑنے کے سلسلے میں تیار دار کی عذر ہے اگر مریض رشتہ دار ہویا رفیق ہو، اور تیار دار اگر جمعہ یا جماعت میں مشغول ہوگا تو خدمت گذار کی عدم موجودگی کی وجہ سے مریض کے مرنے کا اندیشہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

ب- مرض کی جگہ د کیمنا جبکہ وہ ستر کے حصہ میں ہو: ۵ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ غیر کے ستر کو د کیمنا حرام ہے سوائے میاں اور بیوی کے کہ ان میں سے ہرایک دوسرے کے ستر کو د کیم سکتا ہے، چنا نچہان کے علاوہ کسی کے لئے دوسرے کے ستر کو د کیمنا جائز نہیں ہے، جب تک کہ کوئی ضرورت اس کی متقاضی نہ ہوجیسے ڈاکٹر کا مریض کو د کیمنا، اسی طرح وضو یا استخاء وغیرہ میں مریض کی خدمت انجام دینے والا، اور جیسے دایہ، ان سب کے لئے بوقت ضرورت بقدرضرورت ستر کو

دیکھناجائز ہے، جیسے علاج اور تیارداری کی ضرورت، اس لئے کہ ضرورت کے وقت غیر مباح اشیاء مباح ہوجاتی ہیں (۱)، اور حاجت کو ضرورت کے درجہ میں رکھ لیاجا تاہے۔

پھرد کیھنے میں بقدر جاجت کی قیدہے، اس لئے کہ جو چیز ضرورت کی وجہ سے مباح ہووہ بقدرِ ضرورت ہی مباح رہتی ہے (۲)۔
اور مرض کی جگہ کود کیھنے کے سلسلے میں جبکہ شرمگاہ ہو یا حقنہ استعال کرنے کی جگہ ہو، اور چھونے کے جواز کے سلسلہ میں اختلاف اور تفصیل ہے جس کے لئے دیکھا جائے: اصطلاح '' تطبیب''۔

اولا دکی تیار داری میں ماں کا سب سے بہتر ہونا اور اس کے برعکس:

۲-اگراولاد بیمار ہوخواہ بیٹا ہو یا بیٹی ہوتو ماں اس کی تیمارداری کے لئے سب سے بہتر ہے، اس لئے کہ وہ زیادہ شفق اور دوسرے کے بالمقابل اس کے متعلق زیادہ جانے والی اور اس کے لئے زیادہ صبر کرنے والی ہوتی ہے، پھراگرز وجین ایک دوسرے سے الگ ہوجا ئیں اور باپ اس ہوتی ہے، پھراگرز وجین ایک دوسرے سے الگ ہوجا ئیں اور باپ اس بات پر راضی ہو کہ ماں بیٹے کی تیمارداری کے فرائض اس کے گھر میں انجام دے توجیح ہے، ورنہ بیٹے کو مال کے گھر منتقل کرد یاجائے گا، اور اگر مال بچے کے باپ کے گھر اس کی تیماداری کے فرائض انجام دے رہی ہو اور وہ بائنہ ہوتو اس حالت میں خلوت سے احتر از کرنا اور بچنا اس کے لئے اور وہ بائنہ ہوتو اس حالت میں خلوت سے احتر از کرنا اور بچنا اس کے لئے واجب ہے، اور اگر مال بیمار ہوجائے تو باپ کے لئے لازم ہے کہ بیٹی کو اس کی تیمارداری کے لئے مقر رکردے اگر وہ اچھی طرح اس کی خدمت انجام دے سکے، برخلاف بیٹے کے کہ اس کو اس خدمت کے لئے مقرر ر

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ار ۳۵،۳۵/۲،۳۵\_

<sup>(</sup>۲) لمغنی ار ۳۴۰،۲،۲۳۳، کشاف القناع ار ۴۹۸ \_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/ ۲۷۲، ۲/۵، ۳۳۷، الأشباه والنظائر لابن نجیم رص ۹۵، الحطاب ۱/۹۹۷، ۴۵۰، المنغو رللزرکش ۲/ ۳۲، الأشباه والنظائرللسيوطی ر ۷۷، المغنی ۲/ ۵۵۸، کشاف القناع ۷/ ۱۳۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۵/ ۲۳۷، كشاف القناع ۵/ ۱۳، عمدة القارى ۲/ ۲۱۹، ۲۲۰ ـ

کرنالازمنہیں ہے،اگر چپوہ اچھی طرح خدمت انجام دے سکتا ہو،الا بیہ کہ بیٹامتعین ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

# تیار دار کا ضان اوراس کی ذمه داری:

2 - متقد مین فقہاء نے تیارداروں کے صان کی کوئی صراحت نہیں کی ہے، البتہ ڈاکٹر، تجھنے لگانے والا، ختنہ کرنے والا، اور جانوروں کا علاج کرنے والے کے ضان نہ ہونے کی شرائط کوان پر منطبق کرنا ممکن ہے، وہ بعض شرائط یہ ہیں: ان کا اپنے فن میں ماہر ہونا، اور ان کے لئے جو کام مناسب ہے اس میں حدسے تجاوز نہ کرنا، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاحات '' اِتلاف'، '' اِجارہ''، '' اِجارہ''، '' تطبیب''۔

# تملك

#### عريف:

ا – لغت میں تملُک "تَمَلَّک "کا مصدر ہے، اور یہ" ملک "کا فعل مطاوع ہے، اس کا فعل ثلاثی "ملک "ہے، اور "ملک الشئ " اس وقت بولا جا تا ہے جب اس کے استعال پر پوری طرح قادر ہو۔ اور ملک تملک بنانا ہے، اور تملک الشيء تملک الشيء تملک ان برقی مالک بنانے اللہ علی اور تملک الشیء تملک ان بردی مالک بنا ہے (۱)۔

اور'' ملک'' وہ قدرت ہے جس کوشریعت ابتداء تُصرف کے لئے نابت کر ہے (۲)۔

شافعیہ میں سے ابن السبکی نے اس کی یہ تعریف کی ہے: وہ ایسا حکم شرعی ہے جو عین شکی یا منفعت میں مقرر ہو، جس کا تقاضا یہ ہو کہ وہ جس کی طرف منسوب ہو وہ اس سے نفع حاصل کرے اور اسی طرح اس کاعوض بھی لے (۳)۔

اور جرجانی نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: وہ انسان اور کسی چیز کے درمیان ایک شرعی تعلق ہے، جس کی وجہ سے اس آ دمی کا اس میں تصرف کرنا جائز ہوتا ہے اور اس میں دوسر سے کا تصرف کرنا نا جائز ہوتا ہے اور اس میں دوسر سے کا تصرف کرنا نا جائز ہوتا ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح، لسان العرب، القاموس المحيط ماده: " ملك" ـ

<sup>(</sup>۲) فتح القديره ر ۲۵مـ

<sup>(</sup>م) التعريفات لجرجاني ماده: " ملك" ـ

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج ۷ر ۲۳۳، روضة الطالبين ۱۰٬۹۰۸، القليو بي ۱۹۱۸، المغنی ۱۳۵۹-

اور زیادہ غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اصطلاحی تعریفیں لغوی معنی سے دورنہیں ہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اخضاص:

۲-اخصاص 'إختص بالشيء'' كامصدر، يعنى سي شكى كاكسى كاكسى كاكسى كالسيء'' كامصدر، يعنى سي كاكسى كالسيء كساتھ مخصوص ہونا، اور بيتملك سے عام ہے۔

#### ب-حيازه:

سا - حيازة "حاز" كا مصدر ب جس كامعنى ملاناب، اور" حاز شيئا إلى نفسه" كامطلب باس في الله والله ما تقضم كرليا، لين ملاليا(۱) -

اور حیازہ فقہاء کے نز دیک ملک کا ایک سبب ہے۔

# اس كاحكم:

۷۷ - موضوع کے اعتبار سے تملک کا حکم الگ الگ ہوتا ہے: چنا نچہ اس میں شرعی احکام اس طرح جاری ہوتے ہیں جس طرح اس میں اس کے اسباب کی مشروعیت اور موانع سے خالی ہونے کے مطابق فساد، صحت اور بطلان کے وضعی احکام جاری ہوتے ہیں۔

# تملک کی شرا نط واسباب:

۵ - تملک انسانی خصوصیت ہے، چنانچہ انسان کے علاوہ کسی اور مخلوق میں تملک کی صلاحیت نہیں ہے۔

تملک کے صحیح ہونے کے لئے دو بنیادی شرطیں ہیں، اور وہ بیہ

#### ىن:

(۱) مختار الصحاح ماده:"حوز"۔

الف-متملک کااہل ہونا۔ پ-تملک سے مانع نہ ہونا۔

۲-اوراس کے پچھاسباب ہیں جن میں سے چند یہ ہیں: معاوضات (جیسے بیج وشراء وغیرہ) ، میراث ، ہبد، صدقات، وصایا، وقف، غنیمت،مباح اشیاء پر قبضہ،احیاءالموات، شرط کے ساتھ لقطہ کاما لک ہونا،مقتول کی دیت اور تا وان ، مال مغصوب جبکہ وہ غاصب کے مال میں مل جائے اور اس میں تمیز نہ ہو پائے، تو غاصب اس کا مالک ہوجائے گا اور اس کے ذمہ اس کا عوض واجب ہوجائے گا اور اس کے ذمہ اس کا عوض واجب ہوجائے گا اور اس کے ذمہ اس کا عوض واجب ہوجائے گا اور اس

# تملك كالشمين:

ے - تملک کے اندراصل چیز اختیار ہے،لہذاانسان کی ملک میں کوئی چیزاس کے اختیار کے بغیر داخل نہیں ہوگی ۔

لیکن فقہاء نے چندایسے حالات بیان کئے ہیں جن میں انسان بغیراپنے اختیار کے مالک ہوجاتا ہے، اس لئے کہ سبب کی طبیعت بذات خود ملک کے وجود میں آنے کی متقاضی ہوتی ہے، اس میں سے ایک وراثت ہے جس میں وارث محض مورث کی موت سے مورث کے ترکہ کا جری طور پر مالک ہوجاتا ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اِرث'(۱)۔

اوران میں سے وصیت ہے اگر ہم کہیں: موسی لہ موسی کی موت سے موسی بہ کا مالک ہوجاتا ہے، اور بیشا فعیہ کا ایک قول ہے، اور اس صورت میں جبکہ موسی کی موت کے بعد اور موسی لہ کے قبول کرنے سے پہلے اس کی موت ہوجائے تو حنفیہ کے نز دیک وہ جبری طور پر اس کا مالک ہوجائے گا۔

<sup>(1)</sup> الإشاه والنظائرللسيوطي رص ١١ ٣، الأشاه والنظائر لا بن نجيم رص ١١ ٣-

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲ / ۱۴۳ ، الأشاه والنظائر للسبوطي رص ۱۸ ۳ ، الاشاه والنظائر لا بن مجيم رص ۲ ۱۲ -

انہیں قسموں میں سے ایک بیہ ہے کہ اگر شوہروطی سے پہلے بیوی کو طلاق دیدے تو وہ جری طور پرآ دھے مہر کا مالک ہوجائے گلہ انہیں میں سے ایک بیہ کہ عقد کے پورا ہوجانے کے بعد عیب کی وجہ سے کوئی چیز لوٹا دی جائے تو بائع جبری طور پر اس کا مالک ہوجائے گا۔

انہیں میں سے جنایت کی دیت، اور شفعہ میں زمین کی قیمت ہے (۱)۔

اور انہیں میں سے وہ لقط بھی ہے جس کا ایک سال تک اعلان کیا جاچکا ہو، وہ حنابلہ کے نزدیک جبری طور پراٹھانے والے کی ملک میں داخل ہوجاتا ہے (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح "د نقط' ۔
" لقط' ۔

اختیاری تملک سبب کے اختیار سے الگ الگ ہوتا ہے، چنانچہ مالی معاوضات میں عقد کے ممل ہونے کے بعد جبکہ اس میں خیار نہ ہو مبع وغیرہ میں ملکیت ہوجاتی ہے، اور یہ مسکد فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''عقد''۔

#### اجرت كاتملك:

۸- اجرت کے تملک کے سلسلے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، چنا نچہ شا فعیہ اور امام احمد کی رائے میہ ہے کہ میتے کی طرح محض عقد کے ذریعہ اس کا تملک ہوجاتا ہے، اگر مستاجر نے کسی مدت کی قدینہ لگائی ہو<sup>(۳)</sup>۔

اور حفنيه فرماتے ہيں: وصول كر لينے، تصرف كى قدرت ہونے،

نقدادا کرنے یا نقدادا کرنے کی شرط کے ذریعہ ملکیت حاصل ہوجاتی ہے(۱)۔

#### قرض كاتملك:

9 - جس چیز کے ذریعہ قرض پر ملکیت ہوتی ہے اس میں حنفیہ وشافعیہ میں سے ہرایک کے دودواقوال ہیں:

پہلا قول: اور بید حنابلہ کا مذہب ہے کہ قبضہ سے اس کی ملکیت ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے، اور دوسرا قول بیہ ہے کہ تصرف سے اس کی ملکیت ہوجاتی ہے، ہواور مالکی فرماتے ہیں: عقد کے ذریعہ اس کی ملکیت ہوجاتی ہے، اور مال قرض لینے والے کا ہوجاتا ہے، اس لئے عقد کے بعد قرض دینے والے کا ہوجاتا ہے، اس لئے والے کے حوالہ دینے والے کو حکم دیا جائے گا کہ وہ مال قرض لینے والے کے حوالہ کردے (۱)۔

# مضاربت کے نفع کا تملک:

ا - عقد مضاربت کا عامل اپنے حصہ کے نفع کا مالک نفع ظاہر ہونے
 سے ہوجا تا ہے یا تقسیم کرنے سے اور اس میں فقہاء کے درمیان
 اختلاف ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' مضاربت'۔

### مساقاة میں عامل کے حصہ کا تملک:

اا - عقدمسا قاۃ کا عامل کھل ظاہر ہونے پراپنے حصہ کا مالک ہوجاتا ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے:'' مساقاۃ''۔

<sup>(</sup>۱) الإشباه والنظائرلا بن نجيم ر ۱۳س-

<sup>(</sup>۲) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۳۲۰، ابن نجيم رص ۱۳ م، المغنى ۴ ۸ ، ۳ ، جوا هر الإکليل ۷/۲۷ ـ

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائر لا بن مجيم رص ۱۱، ۱۲، ۱۳، البيوطي رص ۱۵،۳۱۵،۳۱۵ سـ

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۰۰۰،۱۰۷ (۲)

<sup>(</sup>۳) المغنی ۵ر ۳۲ ۴ ۴،الا شاه والنظائرللسيوطي رص ۳۲\_

#### شفعه میں زمین کا تملک:

17 - حنابلہ اور شافعیہ کے نزدیک شفیج ایسے الفاظ کے ذریعہ زمین کا مالک ہوجاتا ہے جن سے تملک سمجھا جائے ، اور حنفیہ کے نزدیک باہم رضا مندی یا قاضی کے فیصلہ کی وجہ سے مالک ہوجاتا ہے۔

اور مالکیہ کے نز دیک فیصلہ، یا گواہ بنانے، یا قیمت ادا کرنے سے مالک ہوجا تاہے<sup>(۱)</sup>۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''شقص''۔

### مهركاتملك:

سا - عقد کے ذریعہ مہر پر ملکیت ہوجاتی ہے، اس کی تفصیل کے لئے در کیھئے: اصطلاح'' صداق''۔

#### مال غنيمت كاتملك:

۱۹۷ - حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک قبضہ سے مال غنیمت کا تملک ہوجا تاہے۔

اور شافعیہ کے نزدیک تقسیم سے یا قبضہ کے بعد تملک کے اختیار کرنے سے ملکیت ہوجاتی ہے (۲)۔
اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' غنیمت''۔

# مبه کی موئی شکی کا تملک:

10 - حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک ہبہ کی ہوئی شکی کا تملک قبضہ سے ہوجا تا ہے۔

#### (۱) ابن عابدین ۵/۱۳۹، جواهرالاِ کلیل ۱/۱۲۱، حاشیة الجمل ۱۳۹۳، المغنی ۵/ ۳۲۰\_

لا ربع الأشباه وانظائر لا بن تجيم رص ١٣ ٣، أسنى المطالب ١٩٨٨، الوجيز ٧ / ١٩٣٠، كشاف القناع ٣ / ٨٨\_

اور حنابلہ کے نزدیک کیلی اور وزنی اور غیر کیلی اور غیر وزنی اشیاء کے درمیان فرق ہے، چنانچہ کیلی اور وزنی شکی میں قبضہ سے ملکیت ہوجاتی ہے، البتہ اس کے علاوہ دیگر اشیاء میں محض عقد سے ملکیت ہوجاتی ہے (۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' ہہن'۔

# غير مزروعه زمين كاتملك:

11 - احیاء (کاشت کاری) کے ذریعہ غیر مزروعہ زمین کا تملک ہوجا تاہے،اور یہ مسئلہ فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، إحیاء کا عتبار کس طرح ہوگاس کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' إحیاء الموات'۔

## مباح اشياء كاتملك:

21 - قبضہ کے ذریعہ انسان ہر عام مباح شکی کا مالک بن جاتا ہے جیسے گھاس، لکڑی، پہاڑوں سے حاصل کئے ہوئے پھل، یا وہ چیزیں جن کولوگ بے ضرورت سمجھ کر پھینک دیتے ہیں، یا لوگوں کی وہ گمشدہ چیزیں جن کو تلاش کرنے کی مالک ضرورت نہیں سمجھتا (۲)۔ دیکھئے: "حیازة"۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲/ ۱۲۴، حاشية الدسوقي ۱۰۱۰، نهاية الحتاج ۲/۵، المغنى ۱۸ ۹/۹/۵\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵ ر ۵۹۷،القلیو بی ۳ ر ۲۹۹،حاشید بن عابدین سر ۳۲۴۔

لیکن کسی مسئلہ میں مجھی کبھی ایک معنی دوسرے معنی پر غالب آ جا تاہے، اس کھاظ سے ابراء تملیک سے عام ہے (۱)۔

#### ب-إسقاط:

س- لغت میں اسقاط کامعنی گرانا اور ڈالناہے۔

اوراصطلاح میں ملک کا یاحق کا اس طور پرزائل کرنا ہے کہ اس کا کوئی ما لک یاحق دار نہ رہے، اسقاط کی وجہ سے مطالبہ بھی ختم ہوجاتا ہے، اس لئے کہ ساقط شکی ختم ہوجاتی ہے اور معدوم ہوجاتی ہے اور معدوم ہوجاتی ہے۔ اور معتقل نہیں ہوتی ہے۔

اور یہ جیسے طلاق اور عماق اور قصاص معاف کرنا ہے۔ تملیک اور اسقاط میں فرق یہ ہے کہ تملیک کا مطلب زائل کرنا اور مالک کی جانب منتقل کرنا ہے جبکہ اسقاط کے اندر صرف از الہ ہے منتقل کرنانہیں ہے جبیبا کہ اس کا کوئی مالک نہیں ہے (۲)۔ چنانچہ اسقاط تملیک سے عام ہے۔

## محل تمليك:

اور جھی تملیک کا تعلق بھی موجود کی سے ہوتا ہے جیسے اعیان کی تملیک، اور بھی تملیک کا تعلق غیر موجود کی سے ہوتا ہے جیسے بضعہ کے منافع کی تملیک، کی تملیک، یا اجارہ یا عاریت میں اعیان کے منافع کی تملیک، چنانچہ ان کے منافع پوشیدہ ہوتے ہیں جن سے تملیک متعلق ہوتی ہے (۳)۔

۔ اوراعیان کی تملیک بھی عوض کے ساتھ ہوتی ہے اور بھی بغیر عوض کے ہوتی ہے، جیسے ہبداور صدقہ، اسی طرح منفعت کی تملیک بھی

# تمليك

#### تعريف:

ا - تملیک "ملّکه الشیّ "کا مصدر ہے جس کامعنی ہے کسی کوکسی چیز کا مالک بنانا، اس کا فعل ثلاثی "ملک" ہے، اور "ملک الشیء" اس پر قابو پالیا، اس طرح کداس پر تنہا تصرف کر سکے (۱) ۔
فقہاء کے یہاں اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)، نیز دیکھئے: "تملک" میں گذری ہوئی تفصیل، اور املاک اور تملیک کامعنی نکاح کرنا بھی ہے۔

#### متعلقه الفاظ

#### الف\_ إبراء:

۲ – لغت میں ابر اء کامعنی بری رکھنا، نجات دینا اور کسی چیز سے دور کرناہے۔

اوراصطلاح شرع میں: کسی شخص کا اپنے حق کو جو دوسرے کے ذمہ ہے یا دوسرے کی جانب ہے ساقط کرنا ہے، اور یہ ان لوگوں کے نزدیک ہے جودین سے ابراء کو محض اسقاط سمجھتے ہیں، اور بعض فقہاء ابراء کو تملیک قرار دیتے ہیں، اور فقہاء کے کلام سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ ابراء بیک وقت اسقاط اور تملیک دونوں معنی پر مشتمل ہے،

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقيهه ار۲۲۷،۱۴۹،۱۴۹،۸۲۲۲۲\_

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الفقهيه ١/٢٢٤،٢٢٦\_

<sup>(</sup>٣) المنثور في القواعدللزركشي سر٢٢٨ -

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المعجم الوسيط ماده: " ملك" ـ

<sup>(</sup>۲) دستور العلماء ۱۹ م ۳ م، شائع كرده مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، الموسوعة الفقهيد ۲۲۷.

عوض کے ساتھ ہوتی ہے جیسے اجارہ ، اور کبھی بغیر عوض کے ہوتی ہے جیسے عاریت (۱)۔

ان میں سے ہرایک کی تفصیل کے لئے اس کے مقام کی طرف رجوع کیاجائے۔

اور تملیک دین کے مسلہ میں صاحب المغنی فرماتے ہیں: اگر دین کسی ایسے تحص کو ہبہ کردیا جائے یا بی دیا جائے جو مدیون نہیں ہے تو صحیح نہیں ہوگا، اور نیچ کے سلسلہ میں امام البوطنیفی امام توری اور اسحاق کا بھی یہی مسلک ہے۔ امام احمد فرماتے ہیں: جب کسی شخص کے ذمہ تمہارا غلہ بطور قرض ہوتو وہ جس کے ذمہ ہمارا غلہ بطور قرض ہوتو وہ جس کے ذمہ ہمارا غلہ بطور قرض ہوتو وہ جس کے ذمہ ہمارا ناد بطور قرض ہوتو وہ جس کے ذمہ ہمارا ناد بطور قرض کے در ہم یا دینار بطور قرض دو تو تم اس کے علاوہ کسی دوسر شخص سے اس قرض کے بدلے کوئی سامان نہ لو، اور امام شافعی دوسر شخص سے اس قرض کے بدلے کوئی سامان نہ لو، اور امام شافعی فرماتے ہیں: اگر قرض کسی شکلہ ست پر یا ٹال مٹول کرنے والے پر یا فرماتے ہیں: اگر قرض کسی شکلہ ست پر یا ٹال مٹول کرنے والے پر یا فرماتے ہیں: اگر قرض کسی شکلہ ست پر یا ٹال مٹول کرنے والے پر ہوتو ہی سے عاجز وقاصر ہے، اور اگر وَین کسی مالدار اور دینے والے گرنے سے عاجز وقاصر ہے، اور اگر وَین کسی مالدار اور دینے والے شخص کے ذمہ ہوتو اس سلسلہ میں دوتو ل ہیں (۲)۔

مالکیہ کے نزدیک دین کی بھے متعین شرائط کے ساتھ غیر مدیون سے جائز ہے۔

اس کی تفصیل اوراختلاف کے لئے دیکھئے: اصطلاح" دین '۔

قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک: ۵-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مملوکات میں قبضہ کے بعد تملیک کی وجہ سے تصرف کرنا جائز ہے،البتہ قبضہ سے پہلے مملوکات میں تملیک

کی وجہ سے تصرف کے جائز ہونے میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے:

تیج کی وجہ سے قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک:
حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک مبیع پر قبضہ سے قبل کسی اور کوئیج کے
ذریعہ اس کا مالک بنانا جائز نہیں ہے، خواہ غلہ ہویا کوئی دوسری چیز ہو،
یہی ایک روایت امام احمد سے ہے اور یہی ایک قول مالکی کا بھی ہے۔
ان کی دلیل بیحدیث ہے: "نہی النبی علیہ عن بیع الطعام
قبل قبضہ "() (نبی کریم علیہ شیسے نہا غلہ کی تج سے منع
فرمایا ہے )، نیز بیروایت ہے: "أن النبی علیہ اللہ یقبضوہ، وعن
بین أسید إلی مكة قال: انههم عن بیع مالم یقبضوہ، وعن
ربح مالم یضمنوہ"() (نبی کریم علیہ شیسے نہوں اسیدکو
کی رانہوں نے قبضہ نہ کیا ہو، اور اس کے نفع سے منع کروجس کے وہ
ضامن نہ ہوں)، اور اس لئے کہ ملک ابھی اس کے اور مکمل نہیں ہوئی

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامه ١٥٩/٥-

<sup>(</sup>۲) حفرت عمّاب بن اسيد کو کمه يه والى حديث کی روايت يم قل (۱ ساسط طبح وائرة المعارف العثمانيد) نے حضرت يعلى بن اميه ان الفاظ كے ساتھ کی عمرت ان الفاظ كے ساتھ کی ہے: "استعمل النبي عَلَيْتُ عمال بن أسيد على مكة، فقال: إني قد أمرت على أهل الله عزوجل بتقوى الله عزوجل، ولا يأكل أحد منهم من ربح مالم يضمن ..... وأن يبيع أحدهم ماليس عنده" (نبي عَلَيْتُ نَ حضرت عمّاب بن اسيد کو کمه کا گورنر بنا کر بھجا تو فرمايا: عين تم کو الله والول کے خلاف الله سے وُر نے کا حکم ديتا ہوں، اور ان ميں سے کوئی جس مال کا ضامن نہ ہواں کے نفع سے نہ کھائے ... اور بي کمان ميں سے کوئی اس چيز کی بي نہ کرے جواں کے پاس نہ ہو)، اس کی سند منقطع ميں سے کوئی اس چيز کی بي نہ کرے جواں کے پاس نہ ہو)، اس کی سند منقطع ميں سے کوئی اس چيز کی بي نہ کرے جواں کے پاس نہ ہو)، اس کی سند منقطع ميں سے کوئی اس چيز کی بي نہ کرے جواں کے پاس نہ ہو)، اس کی سند منقطع

ہے تو غیر متعین شکی کی طرح اس کی بیع بھی جائز نہیں ہوگی (۱)۔
حفیہ نے فروخت شدہ اراضی کو ستنی قرار دیا ہے اور قبضہ سے پہلے غرر
انفساخ کے نہ ہونے کی وجہ سے اس کی ہملیک کوجائز قرار دیا ہے (۱)۔
مالکیہ کی رائے ہے کہ قبضہ سے پہلے بیع کے ذریعہ بیع کی ہملیک جائز ہے ، بشر طیکہ وہ کھانے کی شکی نہ ہو، اور قبضہ سے پہلے غلہ کی ہملیک کے ناجائز ہونے پران کی دلیل حضرت ابو ہریر ہ گی روایت ہملیک کے ناجائز ہونے پران کی دلیل حضرت ابو ہریر ہ گی روایت ہے کہ نبی کریم عیابی نے ارشاد فرما یا: "من ابتاع طعاما فلا یبعہ حتی یکتالہ" (جو خص غلہ خرید نے تو وہ اس کونا پنے سے پہلے نہ بیجے کہ بی کہا ہے۔

اوران کے نز دیک صحیح یہ ہے کہ یہ نہی تعبدی ہے (جس میں عقل کا دخل نہیں ہے )، چنانچہ ان کے نز دیک غلہ کے علاوہ دوسری اشیاءکو اس پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

ایک قول یہ ہے کہ وہ قیاس کے مطابق ہے، اس لئے کہ اس کے طاہر کرنے میں شریعت کے مقاصد وابستہ ہیں، تو اگر قبضہ سے پہلے اس کی بیج کو جائز قرار دیدیا جائے تو مال والے ایک دوسرے سے اس کو ظاہر کئے بغیر فروخت کردیں گے، برخلاف اس کے کہ جب اس سے روک دیا جائے گا تو کیل کرنے والے اور قلیوں کو فائدہ ہوگیا، اور فقراء کے سامنے ظاہر ہوگا جس سے لوگوں کے قلوب کو تقویت ملے گی، خاص طور سے فقر وفاقہ اور قط کے زمانہ میں (۴)۔ تقویت ملے گی، خاص طور سے فقر وفاقہ اور قط کے زمانہ میں (۴)۔ اس کی تفصیل عنوان 'بیج مالمی یقبض'' کے تحت دیکھی جائے۔

# بيے كے بغير خريدى ہوئى اعيان كى تمليك:

۲-حنفیه و مالکیه کی رائے ہے (اور بیشا فعیہ کا ایک قول ہے) کہ قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک بغیریج کے جائز ہے، اور حنفیہ نے قبضہ سے پہلے مبیع کے منافع کی بذریعہ اجارہ تملیک کو اس سے مشتنی قرار دیا ہے، اس لئے کہ منافع منقولہ اشیاء کے درجہ میں ہے، لہذا قبضہ سے پہلے اس کی تملیک جائز نہیں ہوگی (۱)۔

شافعیه کا اصح قول اور حنابله کی رائے ہے کہ بہہ اور اجارہ کے فرریعہ قبضہ سے ذریعہ قبضہ سے کہ بہت کی تملیک جائز نہیں ہے (۲)، اور قبضہ سے پہلے مبیع میں صحیح تصرفات کے سلسلہ میں فقہاء کے اقوال میں تفصیل ہے، فقہ کی کتابوں میں اس کے مقامات اور اصطلاح: '' قبض'' میں دیکھاجائے۔

# انتفاع كى تمليك:

2-انقاع کی تملیک کا مطلب ہے کسی شخص کو بلاواسطہ خود نفع حاصل کرنے کی اجازت دینا، جیسے مدارس، سرائے ، مجالس، جامعات، مساجد اور بازار وغیرہ میں رہائش کی اجازت دینا، لہذا جس شخص کو بیاجازت ملے وہ خود تو انقاع کرسکتا ہے لیکن اسے بیڈن نہ ہوگا کہ وہ کرا بیر پر دے دے یا معاوضات میں سے کسی طریقہ سے مالک بنے یا وقف شدہ گھر میں دوسرے مذکورہ مقامات میں کسی کور کھے (۳)۔

میں دوسرے مذکورہ مقامات میں کسی کور کھے (۳)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: ''انقاع''۔

<sup>(</sup>۱) المغنى لابن قدامه ۱۲۷/۳ طبع الرياض، روضة الطالبين ۱۲۴٬۵۰۳، درر الحكام ۱۲۰۲،۲۰۱۱

<sup>(</sup>۲) دررالحکام ارا۲۰

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'من ابتاع طعاما فلایبعه حتی یکتاله" کی روایت مسلم (۳) حدیث ابن عباس سے کی ہے۔ (۳/ ۱۱۲۰ طبع الحلمی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(°)</sup> القوانين الفقهية رص ا ∠اطبع دارالقلم،حاشية الدسوقي ۱۵۱۳ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>۱) شرح المجلة للأتاس ٢ / ١٤٣، ١/١٥، بدائع الصنائع ٥ / ١٨٠ طبع الجماليه، الفروق للقرافي ٣ / ٢٤٩، القوانين الفقه بيه رص ١٤، مغني المحتاج ٢ / ٢٩\_

<sup>(</sup>۲) الأشباه والنظائر رص ۴۵۲ طبع دار الكتب العلميه ،مغنى المحتاج ۲ ر ۲۹، كشاف القناع ۲۲ / ۲۲، شرح منتهى الارادات ۲ / ۱۸۷ طبع عالم الكتب\_

<sup>(</sup>٣) تهذيب الفروق بهامش الفروق ار ١٩٣٠ نيز ديكيئي: الفروق للقرافي الر ١٨٧ ـ

#### منفعت کی تملیک:

۸- منفعت کی تملیک کا مطلب ہے ہے کہ کسی شخص کو اس بات کی اجازت دینا کہ بذات خود منفعت حاصل کرے یا اپنے علاوہ کسی دوسر فی خص کو بھی انتفاع کا موقع دے جیسے اجارہ ، لہذا جو شخص کوئی گھر کرا ہے پر لیاس کو بیت ہے کہ دوسر کے کو کرا ہے پر دیدے ، یا بغیر عوض کے دوسر کے کو اس میں شہرائے ، اور اس منفعت میں وہ اسی طرح تصرف کرتا تصرف کرے جس طرح مالک عاد تا وفطر تا پنی مملوکہ شئ میں تصرف کرتا ہے ، تو یہ ایک خاص زمانہ تک کے لئے عقد اجارہ کے مطابق مطلق تملیک ہے ، چنا نچہ جو شخص ایک متعین مدت کے لئے کوئی چیز کرا ہے پر کے تو مطلقاً وہ اس مدت میں اس منفعت کا مالک ہوگا ، لہذا اس مدت میں منفعت میں تصرف کرنے کی جتنی جائز صور تیں ہیں ان سب میں جس طرح چا ہے تصرف کر سکتا ہے ، جب تک کہ اصل شئی میں استعمال کرنے والوں کے الگ الگ ہونے سے کوئی تغیر پیدا نہ ہو ، اور اس منفعت کی تملیک ایک الگ ہونے ۔ سے کوئی تغیر پیدا نہ ہو ، اور اس منفعت کی تملیک اعیان کی تملیک کی طرح ہوگی (۱)۔

#### لفظتملیک کے ذریعہ نکاح کا انعقاد:

9 - حفیہ، مالکیہ، مجاہر، توری، ابوتور اور ابوعبید کی رائے ہے کہ لفظ تملیک اور ہراس لفظ کے ذریعہ نکاح منعقد ہوجائے گاجس کوفی الحال عین کی تملیک کے لئے وضع کیا گیا ہو، اس لئے کہ نبی کریم اللیہ کا قول ہے: "ملکت کھا بما معک من القرآن" (۲) (تمہارے

پاس جوقر آن ہے اس کے عوض میں نے تم کواس کا مالک بنادیا) اور یہ نکاح کے بارے میں وارد ہوا ہے، اور اس لئے بھی کہ تملیک استعال استعال کی ملکیت کا سب ہے، لہذا نکاح کے لئے اس کا استعال کیا جائے گا، اور سبیت بھی مجاز کے طریقوں میں سے ایک طریقہ ہے (۱)۔

شافعیہ اور جمہور حنابلہ کی رائے ہے کہ لفظ تملیک سے نکا ح منعقر نہیں ہوگا، اس لئے کہ سلم شریف کی حدیث ہے: "اتقوا الله فی النساء فإنکم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله"(۲) (عور توں كے معاملہ ميں الله سے ڈرو، فروجهن بكلمة الله"(۲) (عور توں كے معاملہ ميں الله سے ڈرو، ليس بے شکتم نے ان کو الله کی امانت کے ذریعہ حاصل کیا ہے اور تم نے الله کے کلمہ کے ذریعہ ان کی شرم گاہوں کو حلال کیا ہے ) وہ فرماتے ہیں کہ "کلمۃ الله" کا مطلب تزوی کیا نکاح کرانا ہے، اس لئے کہ قرآن کریم میں ان دوالفاظ کے علاوہ کوئی لفظ استعمال نہیں ہوا ہے، لہذا تعبدی اور احتیاطی طور پر انہیں الفاظ پر اکتفا کرنا واجب ہے، لہذا تعبدی اور احتیاطی طور پر انہیں الفاظ پر اکتفا کرنا واجب ہے، اس لئے کہ نکاح عبادات سے قریب ہے کیونکہ اس کی ترغیب جے، اس لئے کہ نکاح عبادات میں ذکر واذکار شریعت سے حاصل کئے جاتے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے میں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کا ور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کے اور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں۔ اس کے مصل کے میں اور شریعت کے اندر تزوی کے اور اِ نکاح یہی دوالفاظ آئے ہیں۔ اور عبادات میں ذکر واذکار شریعت سے حاصل کے میں۔

ر) حدیث: "ملکتکها بها معک من القرآن" کی روایت بخاری (فق الباری ۹/۵ کا طبع التلفیه ) اور مسلم (۱۰۲۱ ۱۰ طبع الحلبی ) نے حضرت سہل بن سعد الساعدی سے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) البناية شرح الهداية ۱۹/۲، الزيلعي ۹۲/۲، فتح القدير ۲/۲۳ ۳۳، ۲۷ ساطع الامس، حوام الا كليل ار ۲۷۷

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اتقوا الله فی النساء....." کی روایت مسلم (۸۸۹/۲ طبع التحلی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج سر ١٠٠٠ طبع الحلبي ،نهاية المحتاج ٢٠٧٦، الإنصاف ٨٥/٨ طبع دارا حياء التراث العربي \_

معنی اس کے استعال پر پوری طرح قادر ہونا ہے۔ جرجانی نے اس کی یہ تعریف کی ہے کہوہ'' انسان اور کسی چیز کے درمیان ایسا شرعی تعلق ہے جس کی وجہ سے اس میں اس کا تصرف کرنا

درمیان ایسا شرقی معنی ہے بس کی وجہ سے اس میں اس کا تصرف مباح ہواور اس میں کسی دوسرے کا تصرف کرنا جائز نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

### ب-اختصاص:

سا-لغت میں اختصاص کامعنی ہے: بلاشرکت غیر کسی چیز میں منفرد ہونا۔

صاحب'' الكليات'' فرماتے ہیں: فقہاء كے نزديك اختصاص كاستعال دومعانى كے لئے ہوتاہے:

الف۔ان اعیان میں بھی اس کا استعال ہوتا ہے جو تمول کے لائق نہیں ہوتے ہیں جیسے نجاسات یعنی کتا بجس تیل اور مردار وغیر ہ ۔

ب۔ان اعیان میں جو تمول اور تملک کے لائق ہوں استعال کیا جاتا ہے،الا یہ کہ کسی کے لئے اس کا مالک بننا جائز نہ ہو،اس لئے کہ ان کا نفع عام مسلمانوں کے لئے ہوتا ہے، جیسے مساجداور سرائے اور بازاروں میں بیٹھنے کی جگہہ۔

اس سے قطع نظر جو شخص خاص طور سے اپنے لئے کسی ایسی چیز کو اپنی ملکیت میں لے لے جس کا تملک اس کے لئے جائز ہے تو وہ اس کے ساتھ خاص ہوجائے گی، چنانچہ اختصاص، تمول اور تملک سے عام ہے۔

زرکشی فرماتے ہیں: ملک اوراختصاص کے درمیان فرق یہ ہے کہ ملک کا تعلق اعیان اور منافع دونوں سے ہوتا ہے، اوراختصاص صرف

# تنمول

#### تعريف:

ا – لغت میں تموّل کا معنی کسی چیز کو مال بنانا ہے، کہاجاتا ہے: "تموّل فلان مالاً" (لیعنی اس نے اس کو کمائی بنایا)، اور "مال الرجل یمول ویمال مولا ومؤولاً" کا معنی ہے: کسی آدمی کا صاحب مال ہونا۔

حدیث میں ہے: "ما جاء ک منه و أنت غیر مشوف علیه فخذه و تموله" (لیعنی اس میں سے جو بھی تمہارے پاس آئے اور تم کواشراف نفس نه ہوتو اس کو لے لواور اس کو اپنے لئے مال بنالو)، اور فقہاء کے یہاں اس کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

لغت میں مال معروف ومشہور ہے، یعنی وہ تمام اشیاء جن کے تم مالک بن جاؤ (وہ تہہارامال ہیں)۔

اور اصطلاح شرع میں فقہاء کے نز دیک اس کی تعریف میں اختلاف ہے<sup>(۱)</sup>، دیکھئے: اصطلاح'' مال''۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-تملَّك:

٢- لغت مين التملُّك، المَلك، المُلك، "الملك"كا

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "ذ ملك"، فتح القدير ۵۵ مرهم مواجب الجليل ۴ رسم ۱۲۳ مواجب الجليل ۴ رسم ۲۳۳ مواجب الجليل ۴ رسم ۱۳ مراس کے بعد کے صفحات، الفروق للقرافی ۱۳۸۳ مالیمثور فی القواعد ۱۳۸۳ مالی شرص ۲۲۸، الأشاہ والنظائر للسيوطی رص ۲۲۸، التعريفات للجر جانی رص ۲۲۸، ۲۲۹ متبذیب الفروق ۱۳۸۳ میسا۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "مول"، حاشيه ابن عابدين ۱۰۰، المان الميغور في القواعد ۱۲۲۳، الأشباه والنظائر للسيوطى رص ۱۳۲۵، كشاف القناع ۱۳۲۸، كمبدع ۱۸۶۳.

منافع کے اندر ہوتا ہے، اور اختصاص کا بابزیادہ وسیع ہے<sup>(۱)</sup>۔

# اجمالي حكم:

هم -اعیان کی دونشمیں ہیں:

ایک قسم توالی ہے جوتمول کے لائق نہ ہو، چنانچیشارع نے اس کو مال شار نہیں کیا ہے، اگر چہ لوگ اس کو مال بنالیں، اس میں بیع، معاوضات اور مالی تصرفات کے تمام عقد باطل ہوجاتے ہیں، اگران میں موض ہو۔

اور دوسری قتم جوتمول کے لائق ہو، اور لوگ اس کو مال بنالیس تو وہ شرعاً مال ہے، اور اس کے ذریعیہ معاوضات اور تمام مالی تصرفات کا بھی انعقاد ہوتا ہے۔

2- حنفیہ نے مال کی دو تسمیں کی ہیں، متقوم اور غیر متقوم، چنانچے متقوم ان کے خزد یک وہ مال ہے جس سے شارع نے انتفاع کومباح اور جائز قرار دیا ہو، اور غیر متقوم وہ مال ہے جس سے انتفاع کوشارع نے غیر مباح اور مردار، چنانچہ مال ان کے مباح اور مردار، چنانچہ مال ان کے نزدیک متقوم سے عام ہے۔

جمہور کی رائے یہ ہے کہ شارع نے جس سے انتفاع کو غیر مباح اور ناجائز قرار دیا ہے وہ بالکل مال ہی نہیں ہے۔

پھر منافع اور حقوق کے سلسلے میں اختلاف ہے کہ کیا ان کو مال بنانا درست ہے یا نہیں؟ توجمہور بنانا درست ہے یا نہیں؟ توجمہور کا مسلک اس سلسلہ میں یہ ہے کہ اس کا تمول صحیح ہے، اور وہ اس لئے کہ اشیاء کا مقصد ان کے منافع ہی ہوا کرتے ہیں اصل اشیاء مقصود نہیں ہیں۔

حنفیہ کے نزدیک ان کے مال ہونے کا اعتبار نہیں ہے، اور ان کے زدیک این کے مال ہونے کا اعتبار نہیں ہے، اور ان کے نزدیک میں مال کے قبیل سے نہیں، اس لئے کہ ملک وہ شک ہے جس میں اختصاص کے ساتھ تصرف کا حق حاصل ہوتا ہے، اور مال کا معاملہ یہ ہے کہ بوقت ضرورت اس سے انتفاع کے لئے اس کی ذخیرہ اندوزی کی جاتی ہے۔

۲-اس اختلاف کا متیجہ بہت سارے مسائل میں ظاہر ہوتا ہے، ان میں سے اجارہ بھی ہے، لہذا حفیہ کے نزد یک اجارہ مسئا جرکی موت سے ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ منفعت مال نہیں ہے کہ اس میں وراثت جاری ہو، اور جمہور کے نزد یک اجارہ مسئا جرکی موت سے ختم نہیں ہوتا ہے، بلکہ باہم طے شدہ مدت تک باقی رہتا ہے، کیونکہ منفعت مال ہے، لہذا اس میں وراثت جاری ہوگی (۱)۔
منفعت مال ہے، لہذا اس میں وراثت جاری ہوگی (۱)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' مال''۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس ماده: ''خصص''، الكليات ار۷۶، مغنی الحمتاج ۲ر ۱۲ ۲، المنفور فی القواعد سار ۴۳۳، الفروق للقر افی سار ۲۱۰، الأشباه والنظائرللسوطی رص ۱۲س۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲/۳ ، ۲۰۱۰ و راس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج
(۱) معنی المحتاج رفی القواعد ۲۲۲ ، الفروق للقرافی ۲۳۲ اور ۲۳۲ اور اس کے بعد کے صفحات ، الأشباه والنظائر للسوطی رص ۲۳۲ ، کشاف القناع ۲۵۲ ، ۲۳۲ کشاف القناع ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، کشاف القناع ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، کشاف القناع ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ،

رقیہ اور تمیمہ کے درمیان فرق میہ ہے کدر قیہ وہ شک ہے جو قرآن وغیرہ پڑھ کر کیا جائے۔

اورتمیمہ وہ کاغذہ جس میں کچھ کھودیا جائے ، دوسرے الفاظ میں اس کو یوں کہہ سکتے ہیں کہ رقیہ: پڑھا جانے والا تعویذہ ، اور تمیمہہ:
کھا ہوا تعویذہ ا

# اجمالي حكم:

سا - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگرتمیمہ میں کوئی ایسا اسم ہوجس کامعنی معلوم نہ ہوتو وہ نا جائز ہے، اس لئے کہ جو چیز قابل فہم نہیں ہے تو اس بات کا اندیشہ ہے کہ اس میں کوئی شرک ہو، نیز اللہ کی ذات کے سواکوئی دوسرا دافع بلیات نہیں ہے، اور تکلیف دہ چیز وں کو اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کے اساء سے ہی دور کیا جاسکتا ہے (۲)۔

البتہ جب تمیمہ محض آیات قرآنی اور اللہ کے اساء وصفات پر مشتمل ہوتواس سلسلہ میں مندرجہ ذیل مختلف آراء ہیں:

حنفیه، مالکیه، شافعیه اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے که جائز ہے، یہی حضرت عائش گی روایت کا ظاہر ہے، اور یہی عبدالله بن عمرو بن العاص گا قول ہے، اور اس حدیث: ''إن الرقبی و التحائم والتو لة شرک''(") (بے شک رقیہ اور تعویذ گنڈے اور ٹو گا وغیرہ

تميمه

#### تعريف:

ا - لغت میں تمیمہ کامعنی تعویذ ہے جوانسان کے گلے میں لئکا یا جاتا ہے، حدیث میں ہے: "من تعلق تمیمة فلا أتم الله له"() (جس نے تعویذ لئکائے تواللہ اس کامقصد پورانہ کرے)، اور کہا جاتا ہے: وہ گھو نگھے وغیرہ سے بنے ہوئے ہار تھے جنہیں عرب اپنے بچول کے گلے میں لئکا یا کرتے تھے، وہ اپنے گمان کے مطابق اس کے ذریعہ نظر بدسے بچاؤ کرتے تھے، وہ اپنے گمان کے مطابق اس کے ذریعہ نظر بدسے بچاؤ کرتے تھے۔

فقہاء نے اس کی تعریف ہیر کی ہے کہ وہ ایسا کا غذہہ جس پر قر آئی آیات یا دوسری کوئی چیز کھی جاتی ہے اور اس کو انسان کے گلے میں لئکا یاجا تاہے (<sup>m)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

۲ - الرقية: كها جاتا ہے: "رقاه المراقى رقيا ورقية "لينى اس
 نے اس كوتعويذ ديايا اس كے تعويذ ميں دم كرديا۔

فقہاء نے اس کی تعریف ہیر کی ہے کہ شفاء کے حصول کے لئے بطور جھاڑ بھونک کے جودعا کی جائے وہ رقیہ ہے (۲)۔

\_\_\_\_\_\_ = على شرح الرساله ٢ / ٣٥٢ % شائع كرده دارالمعرفه\_\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲۸/۵، ۷۱۹، طاشيه ابن عابدين ۲۳۲،۵ طبع بولاق، الإ قناع في طل الفاظ أبي شجاع ۱۹۵۱

<sup>(</sup>۲) الفتادى الحديثيه لابن حجر أبيتى رص ۱۲۰ طبع دارالمعرفه، الشرح الصغير ۱۲۹۷۷ ماشيه ابن عابدين ۲۳۳۷ طبع بولاق، کشاف القناع ۲۷۷۷، ۲۷۸۸ طبع عالم الکتب، الإنصاف ۱۷۲۴ ساله الدین الخالص ۲۳۶۲۲ معالم السنن ۲۲۲۷۴ طبع العلميه ...

<sup>(</sup>m) حديث: "ان الرقبي والتمائم والتولة شرك" كيروايت حاكم (٢١٧/٨)

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من تعلق تمیمة" کی روایت احمد (۱۵ طبع کمیمنیه) نے کی ہے، اس کی سند مجهول ہے (تعجیل المنفعة رص ۱۱۴، شائع کرده دار الکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، الصحاح، النهابيلا بن الاثير ماده: "تمم" \_

<sup>(</sup>۳) الاقناع في عل الفاظ أبي شجاع ار 9۵ طبع الحلمي ،الشرّح الصغير ۱۹ / ۲۹ ، نهاية المحتاج ارااا ،أسني المطالب ار ۲۰ \_

<sup>(</sup>۴) المغرب للمطرزي ماده: "تتمم"، حاشيه ابن عابدين ۲۳۲/۵ ماشية العدوي

شرک ہے) کوان تعویذات برمجمول کیا ہے جن میں شرک ہو<sup>(۱)</sup>۔

امام احمد کی دوسری روایت ہے کہ تمیمہ حرام ہے، یہی حذیفہ اور عقبہ بن عامراورا بن حکیم کے قول کا ظاہر ہے،اورا بن مسعوداورا بن عباس اور تابعین کی ایک جماعت اسی کی قائل ہے۔

الف۔احادیث میںممانعت عام ہےاوراسعموم کوکوئی چیزخاص کرنے والی نہیں ہے۔

ب ۔ سد ورائع ،اس کئے کہ بیاس چیز کواٹکانے کا سبب بنتا ہے جس کے حرام ہونے پراتفاق ہے۔

ج ـ جب وه تعويذ لا كائيكا تولا زماً قضاء حاجت اوراستنجاء وغيره کی حالت میں لٹکائے رہے گاجس کی وجہ سے اس کی تحقیر ہوگی۔ حنابلیہ میں سے قاضی فرماتے ہیں: ممانعت والی احادیث کو دو مختلف حالتوں برمحمول کیا جاسکتا ہے، اور وہ پیر کہ جب لٹکانے والا اس بات کا عقا در کھے کہ یہی اس کے لئے نافع اور اس سے بلاؤں کو دفع کرنے والا ہے، تو بیرنا جائز ہے، کیونکہ نفع دینے والی ذات صرف الله کی ہے،اوروہ مقام جہاں اس کی اجازت ہےوہ بیہے کہ لٹکانے والے کو بیاعتقا دہو کہ نفع پہنچانے والی اور بلا وَں کودور کرنے والی ذات صرف اللہ کی ہے، تعویذ کارواج غالبًا جا ہلی تصورات کے مطابق ہوا، زمانہ جاہلیت میں بیاعتقادتھا کہ زمانہ ہی ان کو بدحال بنا تاہے،اسی لئے وہ اس کو گالیاں دیا کرتے تھے<sup>(۲)</sup>۔

اس موضوع ہے متعلق تفصیلات کے لئے دیکھئے:اصطلاح "تعوید"۔

سم - اوران کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

ا - لغت مين تمييز "ميّز "كامصدرب، كهاجاتاب: ماز الشيء لينى اس كوجدا كرديا اورعلا حده كرديا اورالك كرديا ، اورتميز القوم وامتازوا كامعنى بي كهوه لوگ ايك كنارے موگئے ، اور امتاز عن الشبيء كامعنى ہے كہوہ اس سے الگ ہوگيا، اور كہاجا تا ہے: امتاز القوم لعني بعض لوگ بعض سے جدا ہو گئے (۱)۔

فقهاء کہتے ہیں:''سن تمییز''،اس سےان کی مرادوہ عمر ہے کہجس مين بيرايي نفع ونقصان كو بيجان كك، اوركويابية ميزت الأشياء " سے ماخوذ ہے، یعنی تم نے کسی چیز کوجان لینے کے بعداس کے اچھے اور برے کوالگ الگ کردیا۔

د تکھئے:اصطلاح''املت''۔

#### متعلقه الفاظ:

#### إبهام:

٢- إبهام "أبهم الخبر"كامصدربيعنياس في اس كوواضح نبيل كيا، اور "طريق مبهم"ال راسته كو كهتے بيں جو تفي ہو، واضح نه ہو، اور" كلام مبهم "اسكلام كے لئے بولتے ہيں جس كى كوئى شكل سمجھ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: " ميز"، حاشيه ابن عابدين ۱۳۰۳ مه: نيز د يکھئے: الموسوعة الفقهيه برير ١٥٧ ـ

طبع دائرة المعارف العثمانيي) نے کی ہے، اور حاکم نے اس کھیج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲۸/۷۶، حاشيه ابن عابدين ۲۳۲/۵، الفتاوي الحديثييه رص • ١٢، الدين الخالص ٢ ٧ ٢٣ ـ

<sup>(</sup>٢) شرح منتهي الارادات ارا٣٢ طبع دارالفكر، كشاف القناع ٢ ر ٧٤، الدين الخالص ۲/۲ ۲٬۱۲۳ ۴٬۱۱۴ داپالشرعبه لا بن مفلح ۳۸ ۷۸۔

میں نہآئے، اور "باب مبھم "سے مرادوہ بند دروازہ ہے جس کے کھولنے کا طریقہ معلوم نہ ہوتا ہو، چنانچے میتمیز کی ضدیے (۱)۔

# تمييز ہے متعلق احکام:

مميّز كااسلام اوراس كاارتداد:

سا – جمہور فقہاء حنفیہ ، ما لکیہ ، حنابلہ اور بعض شافعیہ اس بات کے قائل ہیں کہ میں کا اسلام کسی حاکم کے حکم کی ضرورت کے بغیر یا والدین میں سے کسی ایک کے تابع کئے بغیر مستقل طور پرضچ ہوتا ہے ، اس لئے کہ نبی کریم علیہ نے حضرت علی گواسلام کی دعوت دی ، اوروہ بچ تصووہ اسلام لے آئے ، اور وہ بچول میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے ہیں ، اور اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "کل مولود والے ہیں ، اور اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "کل مولود یولد علی الفطرة" (ہر بچ فطرت (اسلام) پر بیدا ہوتا ہے ) ، اور اس لئے کہ اسلام خالص عبادت ہے، لہذا یہ ذی شعور بچ کی طرف سے اس لئے کہ اسلام خالص عبادت ہے، لہذا یہ ذی شعور بچ کی طرف سے بھی ضیحے ہے جیسے نماز ، روز ہاور جج اور ان کے علاوہ دیگر عباد تیں۔

شافعیه کنزد یکراجی مسلک بیه که مستقل طور پرمیتز کا اسلام صحیح نهیں ہے، اس کے کہوہ غیر مکلّف ہے، ان کی دلیل نبی کریم علیقہ کا بیفر مان ہے: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ وعن الصبي حتی یحتلم وعن الجنون حتی یفیق"،اورایک روایت میں ہے: "وعن الصبي حتی یبلغ"(")

(تین قتم کے لوگوں پر کوئی ذمہ داری نہیں ہے: سونے والے پریہاں تک کہ وہ بیدار ہوجائے، بچہ پریہاں تک کہ وہ بالغ ہوجائے اور مجنون پریہاں تک کہ اس کوافاقہ ہوجائے )۔

اوراس کئے کہاس کاشہادتین پڑھنا یا توخبر ہے یا انشاء ہے،اگر خبر ہے تو وہ اس کے خبر ہے تو وہ اس کے خبر ہے تو وہ اس کے عقود کی طرح ہے اور وہ باطل ہیں، اور حنفیہ میں سے امام زفر بھی اسی کے قائل ہیں (1)۔

شافعیہ کا تیسرا قول ہے ہے کہ اس کا اسلام ظاہراً مستقل طور پرشیح ہے، باطناً صحیح نہیں ہے چنانچہا گروہ بالغ ہوجائے اور اسلام پر برقرار رہے تو بیہ واضح ہوجائے گا کہ وہ اسی دن سے مسلمان ہے، اور اگر بلوغ کے بعدوہ کفر کا اظہار کرے تو واضح ہوجائے گا کہ اس کا اسلام لغواور باطل تھا(۲)۔

اس کے مرتد ہونے کے معاملہ میں جمہور کی رائے بیہ کہاس کا ارتداد معتبر ہے البتہ بلوغ سے پہلے اس پر حد جاری نہیں کی جائے گی، اگروہ تو بہر لے تو ٹھیک ہے ورنہ اس کوتل کر دیا جائے گا۔

شافعیہ کے نزدیک رائج مسلک یہ ہے کہ اس کا ارتداد معتر نہیں ہوگا، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "دفع القلم عن ثلاث" (تین آدمیوں سے قلم اٹھالیا گیا) اور اس میں ہے: "عن الصبی حتی یبلغ" (بچہ سے تا آئکہ وہ بالغ ہوجائے)، اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کی بھی بہی رائے ہے، وہ فرماتے ہیں: اس کا اسلام صلحت ہے، لیکن اس کا ارتداد معتر نہیں، اس لئے کہ اسلام خالص مصلحت ہے، اور ارتداد خالص ضرر اور فساد کا ذریعہ ہے، لہذا اس کا ارتداد معتر

<sup>(</sup>۱) د کیھئے:الموسوعہ ار ۱۹۴۲ مادہ:" إبہام"۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کل مولو دیولد علی الفطرة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸۱۸ طبع السلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ، وعن الصبی حتی یحتلم، وعن الجنون حتی یفیق" اورایک روایت یل چ: "وعن الصبی حتی یبلغ" کی روایت ابوداود (۵۵۹/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۵۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کھی قرار دیا ہے، اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۳۷۳ می مغنی المحتاج ۱۳۷۳ می جواهر الاِ کلیل ۲۸۰۸، المخنی لا بن عابدین ۱۳۷۳ می الریاض، مطالب اولی النهی فی شرح غایة المنتهی ۲۹۰۸ می ۲۹۰۸

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ر ۴۲۴، روضة الطالبین ۴۲۹۸۵

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔ یب کر تفصرا

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' ردت'۔

# مميّز کي عبادت:

۳- نابالغ ممیز شری احکامات کا مخاطب نہیں ہے، چنا نچی نماز یاروزہ یا جج یا دیگر عباد تیں اس پر واجب نہیں ہیں لیکن اگر وہ خود ادا کر لے تو درست ہے، اور اس کے ولی پر ضروری ہے کہ جب وہ سات سال کا موجائے تو نماز موجائے تو نماز کر نے اور جب دس سال کا موجائے تو نماز (کے ترک کرنے) پر اس کوعادی بنانے کے لئے مارے، اس لئے کہ نمی کریم علی نے فرمایا: "مروا أو لاد کم بالصلاة" (اپنی اولا دکونماز کا حکم دو)۔

# نماز میں میتر یچ کی امامت:

۵ – حفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور اوز اعلی کی رائے ہے کہ فرض نماز میں میسز نیچ کے لئے بالغ آدمی کی امامت کرنا سیحے نہیں ہے، اس لئے کہ امامت حالت کمال نہیں ہے، اور پچہ صاحب کمال نہیں ہے، اور اس لئے کہ اس لئے کہ شرائط نماز میں سے کسی شرط میں اس کی جانب سے خلل پڑنے کا اندیشہ ہے۔

ثا فعیہ ،حسن بھری اور اسحاق بن المنذر کے نز دیک ممیّز بچہ کے لئے بالغ کی امامت کرنا سیج ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا

یہ فرمان عام ہے: ''یؤم القوم أقرؤهم لکتاب الله''(۱)
(قوم کی امامت وہ شخص کرے جوقر آن کریم کوان میں سب سے
زیادہ پڑھا ہوا ہو)، اور اس لئے کہ مروی ہے کہ بعض صحابۂ کرام ؓ
اپنی قوموں کی امامت فرماتے سے حالانکہ وہ س بلوغ کونہیں پنچ
سے (بلکہ سات یا آٹھ سال کے سے)، اور یہ ثابت ہے کہ ''أن
عمرو بن سلمة کان یؤم قومه علی عهد رسول الله عَلَیْتُ کے زمانہ
وھو ابن ست أو سبع سنین''(۱) (نبی کریم عَلِی ﷺ کے زمانہ
میں عمرو بن سلمہ چھ یا سات سال کی عمر میں اپنی قوم کی امامت
کرتے ہے)۔

البتہ نفل نمازوں میں جمہوراس کی امامت کے جی ہونے پر متفق ہیں ، اس لئے کہ نفل نماز میں تخفیف ہوتی ہے، اور حنفیہ کے نزدیک مختار، مالکیہ کے نزدیک مشہور اور حنابلہ کی ایک روایت ہیہ ہے کہ جس طرح فرض نماز میں اس کی امامت سیحے نہیں ہے اس طرح نفل نماز میں ہوگی۔

البتہ حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک اصح یہ ہے کہ نماز جنازہ کا وجوب ممیز کے اداکرنے سے مطلقین سے ساقط ہوجاتا ہے، اور حفیہ کی رائے یہ ہے کہ سلام کے جواب کا واجب ہونا اور اذان کا واجب ہونا ممیز کے عمل سے ساقط ہوجاتا ہے، یہ ان لوگوں کے نزدیک ہے جواذان کو واجب کہتے ہیں (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۲۰۰۳، جواهر الإکلیل ۲۸۰۲، روضة الطالبین ۸ر۲۹/۹، مغنی المحتاج ۴۸ر۴۲۹، المغنی لابن قدامه ۸ر۱۳۵، مطالب اولی النهی ۲۹۰۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "مروا أولاد كم بالصلاة ......" كى روایت ابودا كور (۱ر ۳۳۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے كى ہے، اور نووك نے ریاض الصالحین میں اس كوحسن كہا ہے (رص ۱۸ اطبع المكتب الاسلامی)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یؤم القوم أقرؤهم لکتاب الله" کی روایت مسلم (۱ر ۲۵ م طبع الحلی )نے حضرت ابومسعود بدریؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إمامة عمرو بن سلمة لقومه علی عهد رسول الله وهو ابن ست أو سبع سنین" کی روایت بخاری ( $^{67}$  الباری ۲۲/۸ طبح السلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>&</sup>quot;) حاشيه ابن عابدين ار ٣٨٨، جواهر الإكليل ار ٢٨، مغنى الحتاج ار ٢٥٠، المجموع ١٤٣٥، المغنى لابن قدامه ١٦٥٧ طبع الرياض، الأشباه والنظائر رص ٢٢٠-

# مميّز کی شهادت اوراس کاخبردینا:

۲ - جہہورفقہاء (حفیہ، حنابلہ اور شافعیہ) کے نزدیک کسی چیز میں بھی نابالغ ممیّز کی شہادت قابل قبول نہیں ہے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: "وَاسْتَشُهِدُوا شَهِیدُدیُنِ مِنُ دِّ جَالِکُمُ" (اور اپنے مردول میں سے دوکوگواہ کرلیا کرو)، اور بچیکورجل نہیں کہاجا تا ہے۔ البتہ حفیہ کے نزدیک میّز کا تحل شہادت (گواہ بننا) صحیح ہے، لیکن وہ شہادت نہیں دے سکتا ہے یہاں تک کہ جب وہ بالغ ہوجائے تو شہادت دےگا۔

ما لکیہ نے اور یہی ایک روایت امام احمد کی بھی ہے،اس صورت کو مستثنی قرار دیا ہے جس میں زخمی ہونے والے بچے باہم جھگڑنے کی وجہ سے الگ ہونے سے پہلے اگر ایک دوسرے کے خلاف شہادت دیں توان کی شہادت قبول کی جائے گی۔اس میں تفصیل اور شرائط ہیں جن کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' شہادت'۔

امام احمد کی ایک تیسری روایت میہ بھی ہے کہ دس سال کی عمر میں حدود وقصاص کے علاوہ دیگر معاملات میں اس کی شہادت قابل قبول ہوگی۔

اور بعض اسلاف جن میں امام علی، شریح ، حسن اور نخعی ہیں ، کے نزدیک ان کے باہمی معاملات میں ایک دوسرے کے متعلق ان کی شہادت قابل قبول ہے (۲)۔

یتوشہادت کامسکہ ہے،البتہ خبردینے کے سلسلہ میں جمہور فقہاء کا اس امر پر اتفاق ہے کہ اگر بچہ اجازت طلب کرنے والے کو داخل ہونے کی اجازت کی خبردے اور کسی قرینہ کی وجہ سے یا اس کی بات سے یقین یا ظن غالب ہوجائے تو اس کی خبر پر عمل ہوگا، کیونکہ ایسے

(۲) البدائع كر۲۲۲، جوابر الإكليل ۲۳۸۷، مغنی المحتاج ۱۲۳۸۳، ۲۷س، المغنی لابن قدامه ۱۹۷۹، مغنی المحتاج ۲۲۸۳۴۰

امر میں اسلاف اس پراعماد کرتے آئے ہیں(۱)۔

مميتز بيح كے تصرفات اوراس كامديه يہنچانا:

۷- *بچ کے تصر*فات:

ا-جس تصرف میں اس کے لئے صرف نفع ہووہ ولی کی اجازت کے بغیر صحیح ہوگا۔

۲ - جو اس کے لئے محض نقصان دہ ہووہ ولی کی اجازت کے باوجود چھے نہیں ہوگا۔

۳- اورجس تصرف میں نفع ونقصان دونوں کا اندیشہ ہوتو صرف ولی کی اجازت ہی سے اس کا مالک ہوسکتا ہے <sup>(۲)</sup>۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اُہلیت'،'' عوارض ہلیت'۔

اور جب میترکسی دوسر بے کوکوئی ہدیہ پہنچادے، اور مثلاً مہ کہ کہ یہ زید کی جانب سے ہے، تواس کی اس خبر پر عمل ہوگا، بشرطیکہ کوئی ایسا قرینہ ہوجس سے یقین یا گمان حاصل ہو، اس لئے کہ اسلاف نے اس پراس سلسلے میں اعتماد کہا ہے (۳)۔

ممینز بچہ عورت کے کن کن اعضاء کود مکیر سکتا ہے:

۸ - فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ میٹر بچہ اجنبی یا محرم عورتوں کے ناف اور گھنے کے درمیانی حصہ کونہیں دیکھ سکتا ہے۔

پھرمیتز بچے کے اجنبی عورت کے ناف اور گھٹنے کے درمیانی حصہ کےعلاوہ کود کیضے کے سلسلہ میں حسب ذیل اختلاف ہے:

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۸۸،الإنصاف ۱۲۹۹۔

<sup>(</sup>٢) تيسير التحرير ٢٥٤/٢٥٦/ طبع مصطفى الحلمى ، نيز د يكھئے: الموسوعة الفقهيه ١٩٥٨/ اصطلاح " اہليت" -

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲/۸،الإ نصاف ۴/۲۲۹،الا شباه والنظائرللسيوطي رص ۲۲۳\_

چنانچہ مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک اگر وہ مراہق (بلوغ کے قریب) ہوجائے تواس سے پردہ کرنے اور اجنبی عورت کودیکھنے کے سلسلہ میں اس کا تھم بالغ کی طرح ہے۔

شافعیہ کے نزدیک ایک قول اور حنابلہ کی ایک روایت کے مطابق مميّز ناف سے او پر اور گھٹنے کے نئچ کے حصہ کودیکھ سکتا ہے۔ حفیہ کے نزدیک ممیّز بچہ اجنبی عورت کے ناف سے او پر اور گھٹنے سے نیچ کے حصہ کو بغیر شہوت کے دیکھ سکتا ہے، اور شافعیہ کا یہی دوسر ا

حنابلہ کی ایک دوسری روایت یہ ہے کہ دیکھنے کے سلسلہ میں ممینز کا تھم محرم رشتہ کے تھم کی طرح ہے، لیعنی وہ اکثر ظاہر ہونے والے اعضاء کود مکھ سکتا ہے، جیسے گردن، سر، ہتھیلیاں اور پیروغیرہ۔ امام احمد سے مسئلہ دریافت کیا گیا کہ عورت بچہ سے اپنا سرکب ڈھانچ گی؟ توانہوں نے فرمایا: جب اس کی عمردس سال ہوجائے (۱)۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاح ''عورة'' نظر''۔

پرورش کے معاملہ میں ممینز بچے کو والد اور والدہ کے درمیان اختیار دینا:

9 - شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک سے کہ جب بچے سات سال پورے
کر لے تو اس کے والدین کے سلسلہ میں اس کو اختیار دے دیا
جائے گا، اور ان میں سے جس کووہ اختیار کر لے اسی کے ساتھ ہوگا،
اور بیاس وقت ہے جبکہ دونوں میں پرورش کی شرطیں پوری طرح
موجود ہوں۔

لیکن اگر والدین میں سے کسی ایک میں پر ورش کی کوئی شرط موجود نہ ہوتو اس کا حق دوسرے کو ہوگا، اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النبي علیلیہ خیر غلاما بین أبیه و أمه "(۱) (نبی کریم علیلیہ نے ایک بیکے کواس کے والد اور والدہ کے درمیان اختیار دیا)۔

البتہ شافعیہ کے نزدیک کسی خاص عمر کو متعین کے بغیراس حکم کا دارو مدار تمییز پر ہے اگر چیس تمییز اکثر حالات میں سات سال ہے، اگر تمییز اس سے پہلے یااس کے بعد ہوئی تو مدار اسی پر ہوگا، اور تخییر میں ممینز ولڑکی کا حکم شافعیہ کے نزدیک ممینز بچے کے حکم کی طرح ہے۔ حنفید اور مالکیہ کے نزدیک چاہے ممینز بچہ ہویا بچی اس کو اختیار نہیں ہے، اور لڑکی کے بارے میں بہی حنابلہ کا مذہب ہے (۲)۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' تخییر''۔

# مكلّف ہونے كى بنيادتمييز ہے يابلوغ:

• ا - جمہور فقہاء اس بات کے قائل ہیں کہ انسان کو مکلّف بنانے کی بنیاد بلوغ ہے، تمیز نہیں ہے، اور ممیّز بچہ کے او پر واجبات میں سے کوئی چیز واجب نہیں ہے، اور ان میں سے کسی چیز کے چھوڑ نے یا کوئی حرام کام کرنے پر آخرت میں اس کو سز انہیں دی جائے گی، اس کئے کہ نبی کر یم علیقیہ کا فر مان ہے: "دفع القلم عن ثلاثة: عن کہ نبی کر یم علیقیہ کا فر مان ہے: "دفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ وعن الصبی حتی یحتلم وعن

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن لابن العربی ۳ سر ۱۳ ۱۳، تفییر القرطبی ۲۱ر ۲۳۷، مغنی الحتاج ۳ سر ۱۳ سار، المغنی لابن قدامه ۲۸ ۵۵۷ ماشید ابن عابدین ۲۳ سر ۲۳۳۸، الا شیاه والنظائرللسیوطی رص ۲۱ ۲۰ اوراس میں تفصیل ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خیر عَلَیْتُ علاما بین أبیه وأمه" کی روایت ابن ماجه (۲) حدیث: "خیر عَلیْتِ علاما بین أبیه وأمه" کی روایت ابن ماجه (۲۸۸/۲ طبع الحکمی الله الفایت میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ۲ر ۲۰۴۰، جوامر الإكليل ۱۸۱۸، القوانين الفقهيه رص۲۲۹مغنی الحتاج ۲۸۳۳ماشية الباجوري ۲۱/۱۰، المغنی لابن قدامه ۷۲۲م

الجنون حتى يفيق" (۱) (تين طرح كے انسانوں پركوئى ذمه دارى نہيں ہے: سونے والے پريہاں تك كهوه بيدار ہوجائے، كچه پرتا آئكه اس كو افاقه بوجائے، اور مجنون پرتا آئكه اس كو افاقه ہوجائے)۔

اورجمہور حفیہ کے نز دیک جس طرح عاقل بچہ کا اسلام صحیح ہے اسی طرح اس کا ارتداد بھی معتبر ہے، اور عاقل سے مراد ممیّز ہے اور وہ سات سال کا بچہ ہے، اور کہا گیا ہے کہ صاحب عقل وہ بچہ ہے جو یہ سمجھتا ہو کہ اسلام نجات کا سبب ہے اور وہ اچھے برے میں تمیز کر لیتا ہو کہ اسلام نجات کا سبب ہے اور وہ اچھے برے میں تمیز کر لیتا ہو کہ اسلام نجات کا سبب ہے اور وہ اچھے برے میں تمیز کر لیتا ہو کہ ا

تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اُہلیت'۔

# مستحاضه کی تمییز:

11 - فقہاء کے نزدیک متحاضہ کے سلسلہ میں اختلاف ہے، اور وہ ایکی عورت ہے جس کی کوئی عادت ہواور تمییز بھی ہو، تو کیا وہ اپنی عادت پریاا پی تمییز پر عمل کرے گی؟ اسی طرح اس عورت کے بارے میں اختلاف ہے جو مبتداً ہو اور حیض واستحاضہ کی پہچان رکھتی ہو (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''استحاضہ'اور'' حیض''۔

# تنابر

#### تعريف:

ا - لغت میں تنابز کا معنی القاب کے ساتھ پکارنا ہے، اور یہ اکثر برے، برے القاب کے لئے استعال ہوتا ہے، اور اس کی اصل' نَبَز" ہے، جس کا معنی لقب ہے، اور مصدر "نَبُز" ہے (۱)، ارشاد باری ہے: "وَلَاتِنَا بَزُوا بِالْأَلْقَابِ" (اور نہ ایک دوسرے کو برے القاب سے یکارو)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے کیکن بیان القاب کے ساتھ خاص ہے جن کوانسان ناپیند کرتا ہے (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-سخريية:

۲ - سخویة کامعنی مذاق الرانا ہے، کہاجاتا ہے: سخو منه وبه ایمینی اس کا مذاق الرایا، لہذا سخر میمام ہے، اس کئے کہوہ تنابز اور غیر تنابز دونوں سے ہوتا ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) النهاميه لا بن الأثير ۸٫۵ طبع دارالفكر،مفردات القرآن،لسان العرب، المحجم الوسيط ماده: ''نبز''۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات راا به

<sup>(</sup>۳) روح المعانی ۲۲/ ۱۵۳ طبع المنیر بیه القرطبی ۳۱۸ ۱۲ طبع دارالکتب، الطبر ک۲۲/ ۱۳۲ طبع الحلمی \_

<sup>(</sup>٣) المفرادات،الليان، كمعجم الوسيط،المصباح المنير ماده: "ستر" ـ

<sup>(</sup>١) حديث: "رفع القلم عن ثلاثة ....." كَيْخُرْ يَ كَفْرُهُ مِ ٣ مِين گذر يَكِي ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۳۱/۲۰ ۳۰، ۷۰ ساران نوامه ۱۲۱۲، نواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ار ۱۵۴، مغنی الحتاج ار ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۳) و کیھئے: الموسوعة الفقه بیه ۱۹۷ اوراس کے بعد کے صفحات۔

#### ب-غيبت:

سا-لغت میں غیبة "اغتاب اغتیابا" سے اسم ہے، جب کوئی اپنے بھائی کا اس کی عدم موجودگی میں اس کے ان عیوب کا تذکرہ کرے جو نالپندیدہ ہوں، اور وہ عیوب اس کے اندر ہوں، اور اگر وہ عیوب اس کے اندر ہوں، اور اگر وہ عیوب اس کے اندر نہوں تو بہتان ہے، جیسا کہ شہور صدیث میں ہے (۱)۔

اصطلاح شرع میں اپنے بھائی کے ناپندیدہ عیوب کا ذکر کرنا غیبت ہے، لہذا'' تنابز''خاص ہے، اس کئے کہ وہ صرف لقب میں ہوتا ہے، اورغیبت لقب اورغیر لقب دونوں کے ذریعیہ ہوتی ہے (۲)۔

# ج-تعریض:

الم - تعریض بیہ ہے کہ اس سے سامع بغیر صراحت کے متکلم کی مراد سمجھ لے، چنانچ "تنابز" صرف صریح ہوتا ہے جبکہ تعریض صریح نہیں ہوتی۔

# شرعي حكم:

۵ - اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ ناپسندیدہ القاب سے انسان کو پکارنا حرام ہے ،خواہ وہ اس کی یااس کے والد یااس کی والدہ یاان دونوں کے علاوہ کسی دوسرے کی صفت ہو<sup>(۳)</sup>،اس لئے کہ ارشاد باری ہے:

(۳) الطبري ۲۷ راساً طبع الحلمى ، الجصاص سار ۴۰ م طبع دارالكتاب العربي ، المتعانى الكشاف ۱۲ ر ۲۸ سطبع دارالكتاب العربي ، القرطبي ۲۱ ر ۳۲۸ ، روح المعانى ۲۲ ر ۱۸ ۱۸ الله على المعانى ، فتح الباري ۱۰ ر ۲۹ ملبع السلفية ، الزواجر ۲ رم طبع الحلمى -

"وَلَاتَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ"<sup>()</sup> (اور نه ایک دوسرے کو برے القاب سے پکارو)۔

ابن جربیثی فرماتے ہیں: تنابز غیبت کی اقسام میں سے ہے، اور وہ اس کی سب سے بری قتم ہے۔

نیز فرماتے ہیں کہ تنا ہز حرام ہے، اور اگر تنا بز صالحین وعلاء کا ہوتو اس کی حرمت مزید بڑھ جاتی ہے۔

امام نووی فرماتے ہیں: بہت سے فقہاء بھی اپنی تصنیفات وغیرہ میں تعریض استعال کرتے ہیں، جیسے کہ بیہ کہتے ہیں: کسی مدی علم نے بیہ کہا، یا صلاح کی طرف منسوب فلال نے بیہ کہا، یا اس طرح کے وہ الفاظ جن کی مرادسامع سمجھ لیتا ہے (۲)۔

# تنابز ہے ستنی حالات:

Y – الف وه القاب جن کو انسان پیند کرتا ہے اور جو اس کو زینت بخشتے ہیں، اور ان میں اس طرح کا کوئی مبالغہ نہ ہوجس کی شریعت میں ممانعت ہو<sup>(۳)</sup> اس لئے کہ نبی کریم علیقی نے ارشاو فرمایا: "لاتطرونی کما اطرت النصاری عیسی بن مریم" (تم لوگ میر ے سلسلہ میں مبالغہ آرائی مت کرنا جس طرح نصاری نے عیسی بن مریم علیہ السلام کے سلسلہ میں مبالغہ آرائی کی )۔

اس کئے کہ اس طرح کے القاب عرب وعجم کی تمام قوموں میں ہمیشہ مستحسن رہے ہیں جوان کے کلام اور تحریروں میں بغیر کسی نکیر کے

<sup>(</sup>۱) الفاظ صدیث: "قال رسول الله عَلَيْكُ أَتدرون ما الغیبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم قال: ذكرك أخاك بما یكره" كی روایت مسلم (۲۰۰۱ طبع الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع،التعریفات لجر جانی۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجرات راابه

<sup>(</sup>۲) الزواجر ۲رم، ۱۲، فتح الباری ۱۰ ۱۹۸۸ (۲

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع به

<sup>(</sup>۴) حدیث: "لا تطرونی کما أطرت النصاری عیسی ابن مریم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ م ۱۲ طبع البافید) نے حضرت عمر بن الخطاب الساکی ہے۔

حضرت ابوبکرکو' عثیق' کا ،اور حضرت عمر کو'' فاروق' کالقب دیا گیا ،اوران کے علاوہ دیگر حضرات کو بھی القاب دئے گئے۔

اور کنیت رکھنا سنت اور عمدہ ادب ہے، حضرت عمر فرماتے ہیں:

کنیتوں کو عام کرو، اس لئے کہوہ متنبہ کرنے والی ہیں۔

2 – ب۔ جب کوئی انسان کسی ایسے لقب سے مشہور ہو جو اس کے
عیب کو ظاہر کرے، جیسے اعرج (لنگڑا) اور اعمش (جس کی بینائی
کمزور ہو) تو اس شخص پر کوئی گناہ نہیں ہے جو اس کی پیچان اسی لقب
سے کرائے۔

علماء نے بیچانے کی ضرورت کے تحت ایسا کیا ہے، اور اس کی دلیل حضور اکرم علیلیہ کا یہ فرمان ہے کہ جب آپ نے ظہر کی نماز میں دور کعتوں میں سلام بھیراتو فرمایا: "أصدق ذو اليدين؟" (۱) (کیاذوالیدین نے بچ کہا؟)۔

البته اگراس سے بیخ اور نکلنے کا کوئی راستہ ہواور دوسرے الفاظ سے اس کو پہچانناممکن ہوتو وہ بہتر ہے، اسی لئے اندھے کوکہا جاتا ہے: بصیر (دیکھنے والا) تا کہ نقص والے اسم سے بچا جاسکے۔

# تنازع

د کیھئے:''اختلاف''۔

# تنازع بالأيدى

#### عريف:

ا - لغت میں تنازع کا معنی لڑنا جھڑنا ہے، بولتے ہیں: تنازع القوم لینی وہ لوگ باہم لڑے جھڑ نا ہے، دیث میں ہے: "مالی أنازع في القرآن" (۱) (جھے کیا ہوگیا ہے کہ قرآن کے سلسلہ میں مجھ سے جھڑا کیا جارہا ہے)، اور أیدي "ید" (ہاتھ) کی جمع ہے (۲)۔

شرعی اصطلاح میں اس کامعنی دویا دوسے زیادہ آ دمیوں کا کسی چزیر قبضہ کے سلسلہ میں جھگڑنا ہے <sup>(۳)</sup>۔

# اجمالي حكم:

۲ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ متنازع علیہ شکی پر قبضہ کا ہونا ملکیت کے دعوی میں رجحان کا ایک سبب ہے جبکہ اس سے قوی دلیل موجود نہ ہو جیسے بینیہ، چنانچے جب دواشخاص کسی چیز کی ملکیت پرلڑیں اور وہ چیز ان میں سے کسی ایک کے قبضہ میں ہو، اور ان میں سے کسی کے لئے بینہ قائم نہ ہو یائے توجس کے قبضہ میں وہ شک ہے اس سے قسم لے کر بینہ قائم نہ ہو یائے توجس کے قبضہ میں وہ شک ہے اس سے قسم لے کر فیصلہ اس کے تق میں کردیا جائے گا، فقہاء کا اس پر اتفاق ہے، اس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مالی أنازع فی القرآن" کی روایت تریزی (۱۹/۲ طبح الحلی) نے حضرت ابوہریر اللہ سے کی ہے، اور تریزی نے اس کو حسن کہا ہے۔

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ماده: "نزع" ـ

<sup>(</sup>۳) فتحالقديلار ۲۷۴،المبسوط کـار ۳۵۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أصدق ذو الیدین'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۹۸ ملبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

لَّے کہ صدیث ہے:"البینة علی المدعی والیمین علی من أنكو "<sup>(1)</sup> (بينه مدى يرب اورتشم منكرير بر)، اسى طرح جب دو اشخاص متنازع علبیشکی پر قبضہ کے سلسلہ میں جھگڑیں اور ہرایک اس بات کا دعویدار ہو کہ وہشکی اس کے قبضہ میں ہے،توان میں سے ہر ایک کے اویر بینہ ضروری ہے (۲<sup>)</sup>،اس کئے کہ قبضہ کا دعوی مقصود ہے جس طرح ملک کا دعوی مقصود ہے، کیونکہ قبضہ کے ہی ذریعہ ملکیت سے انتفاع اور اس میں تصرف کیا جاتا ہے <sup>(۳)</sup>، چنانچہ اگر ان میں سے ہرایک اس بات پر بینہ قائم کردے کہ شکی اس کے قبضہ میں ہے تو دونوں کے بینہ کے متعارض اور متساوی ہونے کی بنایر ہرایک کوآ دھی آدهی شکی دے دی جائے گی، اس لئے کہ استحقاق کے سبب میں برابری استحقاق میں برابری کا باعث ہے، اوراگران میں سے ایک بینہ قائم کردے کہ شک اس کے قبضہ میں ہے تو فیصلہ کردیا جائے گا کہ چیزاسی کے قبضہ میں ہے، اور اگر دونوں بینہ قائم نہ کریں اور ہر فریق دوسر فریق سے اس بات پرفتم طلب کرے کھٹی اس کے قبضہ میں نہیں ہے، تو ہرایک پرضروری ہے کہاں بات کی قتم کھائے کہ وہ شئی دوسرے فریق کے قبضہ میں نہیں ہے، اس لئے کہ اگروہ دوسرے فراق کے دعوی کا اقرار کرے گاتواس کاحق اس پرلازم ہوگا اوراگر

ا نکارکرے گا تووہ اس کے لئے شم کھائے گا۔

چنانچہ اگر دونوں قتم کھالیں تو ان میں سے کسی کے لئے قبضہ کا فیصلہٰ ہیں کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

اس لئے کہ قبضہ کی دلیل ان میں ہے کسی کے لئے قائم نہیں ہوئی، اور متنازع علیہ جائیداد کو حقیقت حال کے ظہور تک موقوف رکھا جائے گا<sup>(1)</sup>، اورا گرایک شخص قسم سے انکار کرے اور دوسرافتم کھالے توقتم کھانے والے کے لئے قبضہ کا فیصلہ کردیا جائے گا<sup>(1)</sup>، امام سرخسی فرماتے ہیں: قاضی متنازع علیہ شک کو فریق نانی کے قسم سے انکار کرنے کی وجہ سے حلف لینے والے کے قبضہ میں ہونے کا فیصلہ نہیں کرے گا، کیونکہ یہا مکان ہے والے کے قبضہ میں ہونے کا فیصلہ نہیں کرے گا، کیونکہ یہا مکان ہے کہ وہ تیسرے کے قبضہ میں ہونے کا فیصلہ نہیں کرے گا، کیونکہ یہا مکان ہے مامنے معاملہ کو مشتبہ کرنے کے لئے باہم سازش کرلی ہو، کسی کے قبضہ میں ہونے کی شہادت کو ملکیت کی شہادت قبل کی جاتی شہادت نہیں مانا جاتا جس طرح قبضہ کی بنیاد پر ملکیت کی شہادت قبول نہیں کی جاتی <sup>(7)</sup>، ان امور کی اکثر تفصیلات حفیہ کی کتابوں میں ہیں، اوردیگر مذا ہب کے اصول وقواعداس کے منافی نہیں ہیں۔

سا- اگرشکی دونوں کے قبضہ میں ہولیکن ایک کا قبضہ دوسرے سے زیادہ قوی ہو بایں طور کہ ایک سواری پرسوار ہواور دوسرااس کی نکیل پرٹرے ہوئے ہوتو اس صورت میں سوار زیادہ حق دارہے، اس لئے کہ اس کا تصرف زیادہ ظاہر ہے، اس لئے کہ سواری کرنا ملکیت کے ساتھ خاص ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "البینة علی المدعی، و الیمین علی من أنکو" کی روایت دار المحان) میں حضرت عبدالله بن محروبن دار المحان) میں حضرت عبدالله بن محروبن العاص ہے کی ہے، اور ابن حجر نے التخص (۲۰۸/۳ طبع شرکة الطباعة الفند) میں اس کو ضعیف کہا ہے، لیکن بخاری (فتح الباری ۱۲۳۸ طبع الشفند) اور مسلم (۱۳۳۳ المجه الحلمی) نے حضرت ابن عباس ہے مرفوعاً "السفند) اور مسلم (۱۳۳۳ المجه الحلمی) نے حضرت ابن عباس ہے ماروبیق نے اپنی سنن "المیمین علی المدعی علیه" کی روایت کی ہے، اور بیمق نے اپنی سنن میں حضرت ابن عباس ہے ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے: "المبینة علی المدعی"، اس کی سندھ جے۔

<sup>(</sup>٢) سابقة مراجع، روضة الطالبين الر٢٦٩، فتح القديم ٢٥٦/١ـ

<sup>(</sup>۳) المبسوط ۱۷/۵۳۸ س

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام مع الشرح ۱۸ سه؛ دفعه (۷۵۳)، المبسوط ۱۷۸۳، ۳۳، سر

<sup>(</sup>۲) شرح المحله ۵را ۴۳۳، ۴۳۳؛ د فعه (۱۷۵۴)، المبسوط ۱۷۸،۳۵ س

<sup>(</sup>۳) مجلة الإحكام دفعه: ۵۴ كه امهاشيه ابن عابدين ۴ ر ۴۴ م، المبسوط ۱۷۲۷ س

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۱۱۸۹۲\_

اسی طرح دواشخاص اگرایک قمیص کے متعلق جھگڑا کریں، ایک نے اس کو پہن رکھا ہواور دوسرا اس کی آستین پکڑے ہوئے ہوتو پہننے والا زیاده مستق ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں اس کا تصرف زیادہ ظاہرے<sup>(۱)</sup>۔

دواشخاص کی ملکیت کے درمیان حائل دیوار کے سلسلہ میں تنازیہ:

ہم – جب دواشخاص اپنی ملکیت کے درمیان حائل کسی دیوارپر دعوی کریں تواگران میں سے ایک کی عمارت ویوار سے اس طرح متصل ہو کہ مکان کی تغمیر کے بعد دیوار کی نئی تغمیر ممکن نہ ہو اور دوسرے کا مکان دیوار سے متصل نہ ہوتو و ہی شخص قابض مانا جائے گا ،اورا گردیوار دونوں کے مکان سے متصل ہویا دونوں سے جدا ہوتو وہ ان دونوں کے قبضہ میں ہے،لہذا اگران میں سے ایک بینہ قائم کردے تو اس کے حق میں فیصلہ کردیا جائے گا، ورنہ دونوں میں سے ہرایک دوسرے کے لئے قسم کھائے گا ،اگر دونوں قتم کھالیں یا دونوں قتم سے انکار کریں تو ظاہر قبضہ کی وجہ سے دیوار کو دونوں کے درمیان تقسیم کردیا جائے گا،اورا گرایک تشم کھالےاور دوسرانشم سے انکارکرے توقتم کھانے والے کے لئے پوری دیوار کا فیصلہ کر دیا \_(r) 82 b

(۱) المغنی ۱۹ ۳۲۴ وفتح القدیر ۲ ۲ ۲۲ ماشیداین عابدین ۲ ۲ ۲۸ ۸ س

(۲) روضة الطالبين اار ۲۲۱،۲۲۵، لمغني ۹ر ۳۲۴، فتح القدير ۲۵،۲۵۰ - ۲۵۱

ہول گے،اس کئے کہاس میں دونوں کا قبضہ اورتصرف ہے، اور فائدہ

اورا گرگھر کا بالائی حصہ ایک کے لئے ہو،اورزیریں حصہ دوسر ہے

کے لئے ہواوران دونوں کے درمیان صحن یا دہلیز کے معاملہ میں جھگڑا

ہوتو اگر سیرهی مشترک حصہ میں ہوتوصحن دونوں کے حصہ میں رہے گا،

اس کئے کہ راستہ ہنانے اور سامان وغیرہ رکھنے کی وجہ سے وہ دونوں

کے قبضہ اور تصرف میں ہے،اورا گراو پرجانے کی سیڑھی دہلیزیا گھر

کے پیچ میں ہوتو دروازہ سے لے کرزینہ تک دونوں کا قبضہ ہوگا ،اوراس

کےعلاوہ میں زیریں حصہ والے کا قبضہ ہوگا،اس لئے کہاویر والے کا

اٹھانے میں دونول شریک ہیں<sup>(1)</sup>۔

اس سے کو ئی تعلق نہیں ہے (۲)۔

اورا گر دونوں اس حیجت کے بارے میں جھگڑا کریں جوایک کے ینچ کے حصہ اور دوسرے کے اوپر کے حصہ کے درمیان ہوتوا گراوپر کی عمارت بنانے کے بعداس حیت کا حدا بنا نامکن نہ ہوتوا سے پنچے والے کے قبضہ میں قرار دیا جائے گا،اورا گرممکن ہوتو دونوں قابض

<sup>(1)</sup> روضة الطالبين ۲۲۱۱، المغنى ۹ر ۳۲۴، ابن عابدين ۴۲۲۴، مطالب اولیالنبی ۲ ر ۵۶۷\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١١/٢٢٦، ٢٢٧، المغنى ٩/ ٣٢٥، مطالب اولى النهى

<sup>-4</sup>r-

# تناسخ

#### تعريف:

ا – تاسخ "تناسخ" کا مصدر ہے، اور لغت میں اس کے بہت سے معانی ہیں: چنانچے میراث میں اس کا معنی یہ ہے کہ ورثاء کے بعد دیگرے مرجائیں اور اصل میراث اس حالت پر ہو، اس کی تقسیم نہ ہوئی ہوتو اس کی تقسیم پہلے مرنے والے کے حکم کے مطابق نہیں ہوگی بلکہ دوسرے اور اس طرح اس کے بعد مرنے والے کے حکم کے مطابق نہیں ہوگ مطابق ہوگی ، اور زمانوں اورصد بول میں اس کا مطلب ہے: زمانوں کا ایک دوسرے کے بعد آنا اور مسلسل آنا اور دوسری صدی کی آمد پر کا ایک دوسرے کے بعد آنا اور مسلسل آنا ور دوسری صدی کی آمد پر ایک صدی کا ختم ہوجانا، اس لئے کہ ہرصدی اپنے سے پہلی صدی کے حکم کو منسوخ کردی گی وہ اس شبوت کے حکم کومنسوخ کردے گی اور اس کو ایسے حکم کومنسوخ کردے گی اور اس کوالیے حکم کی میں بدل دے گی جواس کے ساتھ خاص ہو۔

تناسخ اور مناسخہ ایک معنی میں ہیں، اور مناسخہ "فاسخ "کا مصدر ہے جو باب مفاعلۃ سے ہے، اور اس کی اصل نسخ ہے جس کا معنی منتقل کرنا اور تبدیل کرنا ہے (۱)، اور تناسخ ارواح کے قائلین کے نزدیک اس کا مطلب ہے: روحوں کا جسموں کو چھوڑ دینے کے بعد اسی نوع یا دوسری نوع کے جسموں میں منتقل ہونا، اور مسلمانوں کے اسی نوع یا دوسری نوع کے جسموں میں منتقل ہونا، اور مسلمانوں کے

نزدیک بیربات متفق علیہ ہے کہ بیرایک کا فربنانے والاعقیدہ ہے<sup>(۱)</sup>، اس کی تفصیل عقیدہ کی کتابوں میں ملے گی۔

اورعلم فرائض والول کی اصطلاح میں اور یہی یہاں مراد ہے،اس کا مطلب ہے: تقسیم سے پہلے بعض ور ثاء کی موت کی وجہ سے ان کے حصہ کوان کے وارث کی جانب منتقل کرنا (۲)، اور بیاس طرح کہ انسان مرجائے اوراس کا ترکہ اس کے ور ثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ تقسیم سے پہلے اس کا کوئی ایک وارث یازیادہ وارثین مرجا کیں۔

اور علم فرائض والوں نے اس لفظ کواس تر کہ میں استعال کیا ہے جس کے اندر پہلے کے ترکہ کی تقسیم سے پہلے ایک کے بعدا یک دویا دو سے زیادہ میت ہوں۔

اوراس کا نام'' مناسخ' اس لئے رکھا گیا ہے کہ پہلی میت کے تکم کے ذاکل اور مرفوع ہونے کی وجہ سے پہلا مسئلہ دوسرے کے ذریعہ منسوخ ہوجا تا ہے ، اور ایک قول بیجی ہے: اس لئے کہ مال کو ایک وارث سے دوسراوارث ہاتھوں ہاتھ لیتا ہے (۳)۔

# اجمالي حكم:

۲ - مناسخہ سے متعلق کچھا دکام ہیں جن کی صراحت اہل فرائض نے کی ہے، وہ فرماتے ہیں:

جب آ دمی کا انقال ہوجائے اور اس کے ترکہ کی تقسیم نہ ہوئی ہو

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح الممنير ، محيط المحيط ماده: ' نسخ'' ، قواعد الفقه للبركق (چوقفا رساله ) رص ۲۳۸

<sup>(</sup>۱) الفصل لا بن حزم ار ۹۰ \_

<sup>(</sup>٢) حاشيه ابن عابدين ١٥٥٥، السراجيدر ٢٥٩، التعريفات للجرجاني رص ٢٣٥.

<sup>(</sup>۳) الفتاوي الهنديه ۲۰۷۱ م، الاختيار شرح المخيار ۱۵/۱ اطبع دارالمعرف، شرح الرحيه الرحيه ۹۲ مع محمد على صبح، الشرح الكبير ۱۸/۹۵، الخرش على مختصر خليل ۲۱۲/۸ طبع دار صادر، المغنى لا بن قدامه ۲/۱۹ طبع دار صادر، المغنى لا بن قدامه ۲/۱۹ طبع الرياض الحديث، كشاف القناع ۱۸ ۳۲۳ طبع النصر الحديث، قواعد الفقه للبركتي (چوتها رساله) رص ۲۳۸۸ ۵۰۸-

یہاں تک کہ اس کے بعض ورثاء کا انقال ہوجائے اور بعض حصے تقسیم
سے پہلے میراث ہوجائیں، تو بیاس حال سے خالی نہیں کہ دوسری
میت کے ورثاء ہی پہلی میت کے وارث ہوں گے یا دوسری میت کے
ورثاء میں کوئی ایسا ہوگا جو پہلی میت کا وارث نہ ہوگا، پھر یہ ہوگا کہ
دوسرے ترکہ کی تقسیم اور پہلے ترکہ کی تقسیم برابر ہوگی، یا دوسرے ترکہ
کی تقسیم اس طرح نہ ہوجس طرح پہلے ترکہ کی تقسیم ہوئی ہے، پھر یا تو
یہ ہوگا کہ پہلی میت کے ترکہ سے دوسری میت کو جو حصہ ملاہے اس کی
تقسیم اس کے ورثاء کے درمیان بغیر کسر کے درست ہوگی، یااس میں
کسر ہوگا۔

اگر دوسری میت کے ورثاء ہی پہلی میت کے ورثاء ہول اور تقسیم میں ردو بدل نہ ہو، تو موجود ورثاء ہی درمیان تر کہ ایک ہی مرتبہ تقسیم کردیا جائے گا، یہ بھچتے ہوئے کہ دوسری میت پہلے وفات پانے والے کی وفات کے وقت موجود نہیں تھا، اور پہلی میت کے ورثاء کے درمیان ترکہ کی تقسیم کا کوئی سبب نہیں ہے، اس لئے کہ وہ پہلی حالت سے نہیں بدلے۔

جب کسی شخص کی وفات ہوجائے اور ایک بیوی سے اس کے لڑ کے اور لڑکیاں ہوں، پھر ایک بیٹی کا انتقال ہوجائے اور سگے ہوائیں اور بہنوں کے علاوہ اس کا کوئی وارث نہ ہوتو تمام ترکہ کو باقی ورثاء کے درمیان ایک ہی طریقہ ''للذ کر مثل حظ الأنشیین'' (مرد کے لئے دوعورتوں کے حصہ کے برابر ہے) پرتقسیم کردیا جائے گا، اور ان کے درمیان ایک ہی تقسیم کافی ہے، اور گویا کہ دوسری میت نے میں نہیں تھی۔

البتہ جب دوسری میت کے ور ناء میں کوئی پہلی میت کا وارث نہ ہو، تو پہلی میت کا تا کہ ہو، تو پہلی میت کا تر کہ پہلے اس کے ور ناء میں تقسیم کیا جائے گا تا کہ دوسری میت کا تر کہ میراث کے دوسرے کا حصہ واضح ہوجائے، چھر دوسری میت کا تر کہ میراث کے

احکام کےمطابق اس کےور ثاء میں تقسیم کردیا جائے گا۔

جب بہلی میت ایک بیٹا اور ایک بیٹی چھوڑ کر مرجائے اور ان دونوں میں اس کے ترکہ کی تقسیم نہ ہوئی ہو یہاں تک کہ بیٹا اپی لڑکی اور بہن چھوڑ کر مرجائے تو بہلی میت کا ترکہ بیٹا بیٹی کے درمیان 'کللذ کو مثل حظ الأنشیین'' کے اعتبار سے تقسیم کردیا جائےگا۔ اور اگرور ٹاء کے درمیان ترکہ کی تقسیم سے پہلے دوسری میت کے بعض ور ٹاء کا انتقال ہوجائے تو وہ ترکہ چند بارتقسیم ہوگا۔

اوراگر تیسری میت کے ورثاء میں پہلی دومیت کا وارث نہ ہوتو
اس کا طریقہ ہے ہے کہ پہلے دونوں کے ترکہ کو واضح طریقہ سے ایک
ترکہ بنالیا جائے گا، پھر پہلے دونوں مرنے والوں کے ترکہ میں سے
تیسری میت کا حصہ دیکھا جائے گا، تواگر اس کے ورثاء کے درمیان
تیسری میت کا حصہ دیکھا جائے گا، تواگر اس کے ورثاء کے درمیان
اس کی تقسیم بغیر کسر کے درست ہورہی ہوتو ان کے درمیان تقسیم ہوگ،
اوراگر درست نہ ہوتو دیکھا جائے گا کہ سابق سے ملے ہوئے حصہ
اوراگر درست نہ ہوتو دیکھا جائے گا کہ سابق سے ملے ہوئے حصہ
خوا میں اور اب جومسکلہ ہے ان میں توافق ہے یانہیں؟ اگر توافق
ہے تو عددوفق سے مسکلہ اول اورثانی میں ضرب دیا جائے گا تو مبلغ سے
مسکلہ کی تھے کے مطابق عمل کیا جائے گا (۱)۔
مسکلہ کی تھے گے مطابق عمل کیا جائے گا (۱)۔
د بکھئے: '' ارث' '' د تھیچے'' '' ترکہ'۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ۲۷۰۷، ۴۷۰، نیز دیکهی جائے: شرح السراجیه للجر جانی ر۲۵۹، ۲۲۴، ۳۳، ۲۳۲، الرحبیه ۸۵، ۹۵، ۹۹، ۹۹، اور دیگر باقی مذاہب کی کتابوں میں کتاب الفرائض اور حیاب الترکات کی بحث۔

# تناقض

#### تعريف:

ا - تناقض کا معنی فی وا ثبات میں دوجملوں کا پنی ذات کے اعتبار سے
اس طرح مختلف ہونا ہے کہ ایک کے صدق سے دوسرے کا کذب
لازم آئے، بولتے ہیں: تناقض الکلامان لیخی ایک نے دوسرے
سے مزاحمت کی گویا کہ ہر ایک نے دوسرے کا نقض کیا، اور
''فیکلامہ تناقض'' کا معنی ہے ہے کہ اس کے کلام کا ایک حصہ
دوسرے حصہ کے باطل ہونے کا مقتضی ہے ()۔
دوسرے حصہ کے باطل ہونے کا مقتضی ہے ()۔
اورفقہا عجمی اس کو اسی معنی میں استعال کرتے ہیں (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تضاد:

۲ – ضد کامعنی نظیر اور ہمسر، اور "ضد الشيء "کامعنی کسی چیز کے مثل ہونا ہے، اور "ضد الشئ "کامعنی اس کے خلاف ہونا بھی ہے، اور "ضادة" کا معنی مخالفت کی وجہ سے کسی سے علاحدگ اختیار کرنا ہے، اور دومتضاد کا مطلب بیہ ہے کہ ایک دوسرے کے نہ ہونے کا متقاضی ہو جیسے سیا ہی اور سفیدی (۳)۔

تضاد اور تناقض کے درمیان فرق پیہے کہ تناقض اقوال میں ہوتا

(٣) لسان العرب،المصباح المنير ماده: '' ضدُ' ،الفروق في اللغيرص ١٥٠ \_

ہے، اور تضاد افعال میں ہوتا ہے، بولتے ہیں: الفعلان متضاد ان یعنی دفعل متضاد ہیں، اور اس کے لئے متنا قضان ہیں بولتے ہیں (۱)۔
اور دومتضاد اشیاء سے مرادوہ اشیاء ہیں جوایک ہی جنس کے تحت ہول کیکن ان میں سے ہرایک اپنے خاص اوصاف میں دوسرے کے منافی ہوجیسے سیاہی اور سفیدی (۲)۔

#### ب-محال:

سا- محال اس کو کہتے ہیں جس کا موجود ہونا یا تصور کرنا ناممکن ہو، جیسے تم کہو: جسم ایک ہی حالت میں سیاہ اور سفید ہے۔

محال اور تناقض کے درمیان فرق بیہ ہے کہ متناقض وہ ہے جو محال نہ ہو، اور وہ اس طور پر کہ کہنے والا بسااوقات کچی بات کہتا ہے پھراس کو توڑ دیتا ہے، تو اس کا کلام متناقض ہوگا، اور اس کا دوسرا کلام پہلے کے لئے ناقض ہے، محال نہیں ہے (۳)۔

# اجمالی حکم: دعوی میں تناقض:

۳- تناقض کانہ پایا جانا دعوی کے سیح ہونے کے لئے شرط ہے، چنا نچہ اس دعوی کی ساعت نہیں کی جائے گی جس میں تناقض ہو، کیونکہ اس قتم کے دعوی میں مدعی کا کذب ظاہر ہوتا ہے، اور دعوی میں تناقض پیدا ہونے کی ایک مثال: مدعی کا کسی چیز کا بھاؤ کرنے کے بعد یااس کے اجارہ کے مطالبہ وغیرہ کے بعد اس پر ملکیت کا دعوی کرنا ہے (۲۳)۔ اجارہ کے مطالبہ وغیرہ کے بعد اس پر ملکیت کا دعوی کرنا ہے (۲۳)۔ اور جس طرح تناقض اصل دعوی کے لئے مانع ہے اسی طرح دعوی کے ایک مانع ہے اسی طرح دعوی

<sup>(</sup>۱) الكليات لا في البقاء الكفوى ٢ / ٩١١ ، المصباح المنير ، تاج العروس \_

<sup>(</sup>٢) التعريفات لجر جاني مجلة الأحكام العدليه: دفعه (١٦١٥) ـ

<sup>(</sup>۱) الفروق في اللغهرص ٣٦ سه

<sup>(</sup>٢) المفردات للراغب الاصفهاني رص ٢٩٣ \_

<sup>(</sup>m) الفروق في اللغهرص ma\_

<sup>(</sup>۴) دررالحکام ۱۵۲،۸۳۲،۲۳۸،۲۳۸،۱۵۲۱ الفتاوی البندیه ۱۲۸۳ (۴

کے دفاع کے لئے بھی مانع ہے، مثلاً کوئی فیل اس بات کا اقرار کر لے کہ وہ کفالت کے طور پرائے درہم کا مدیون ہے، پھر اپنے اس اقرار کے بعد بید وعوی کرے کہ اصیل نے بیدین ادا کر دیا ہے یا بیہ کہ میرے اقرار سے قبل قرض خواہ نے مجھے بری کر دیا تھا تو فیل کا بی قول قابل قبول نہیں ہوگا، کیونکہ اس میں تناقض ہے۔

اور جب دو دعاوی میں تناقض پایا جائے تو دوسرا دعوی رد کردیا جائے گا،کین مدعی کواس کاحق ہوگا کہ وہ اپنے پہلے دعوی پرزور دے، اس لئے کہ جھوٹ اور کذب کے ظاہر ہوجانے کے سبب سے دوسرا دعوی قائم رہا، کیونکہ اس کا کذب ظاہر نہیں ہواہے (۱)۔

اورجس طرح تناقض اس دعوی کے لئے مانع ہے جو مدی اپنے لئے کرے اسی طرح اس دعوی کے لئے بھی مانع ہے جود وسرے کے لئے کرے اسی طرح اس دعوی کے لئے بھی مانع ہے جود وسرے کے لئے کرے، چنانچہ جو شخص دوسرے شخص کے لئے کسی شکی کا اقرار کرے تو جس طرح وہ اس پر اپنے لئے دعوی نہیں کرسکتا اسی طرح وکالت یا وصایت (وصی بنانا) کے ذریعہ دوسرے کے لئے بھی اس کا دعوی نہیں کرسکتا (<sup>1</sup>)۔

اورفقہاء نے ان امور کوتفصیل سے کھا ہے جن سے تناقض ختم ہوجا تا ہے، اور ان حالات کو بھی تفصیل سے بیان کیا ہے جن میں تناقض معاف ہے، نیز ان مسائل کو بھی تحریر کیا ہے جواس موضوع سے متعلق ہیں، دیکھئے: '' دعوی'' کی اصطلاح۔

# اقرار میں تناقض:

۵ – حقوق العباد میں اقرار کے سیجے ہونے کے لئے تناقض مانع نہیں

ہے، چنانچہاسی بناء پر مید مسکلہ ہے کہ جب کوئی شخص دوسرے کے او پر
دین کا دعوی کرے اور وہ اس کا اقرار کرلے کین اقرار کے بعد مجلس
اقرار ہی میں بیدعوی کرے کہ اس نے وہ دین ادا کر دیا ہے، توبی قابل
قبول نہیں ہے، کیونکہ میہ اقرار سے رجوع اور قول میں تناقض ہے جو
معتبز نہیں ہے۔

لیکن خالص الله تعالیٰ کے حقوق جیسے که حدزنا میں تناقض معتبر ہے، کیونکہ احتمال ہے کہ انکار میں وہ سچا ہو، جس کی وجہ سے لامحالہ اقرار میں جھوٹا ہوگا، اور اس وجہ سے وجوب حد میں شبہ پیدا ہوجائے گا، اور حدود کوشبہات کے ساتھ نافذ نہیں کیا جاسکتا (۱)۔

مزید تفصیلات فقہی کتابوں کے'' باب الاقرار'' اور اصطلاح ''اقرار''میں دیکھی جائیں۔

# شهادت میں تناقض:

Y - گواہوں کی گواہی میں تناقض ہوتو تین حالتوں میں سے ایک حالت ضرور یائی جائے گی:

# الف- حكم سے پہلے شہادت میں تناقض:

جب شہادت میں تناقض پایا جائے یعنی گواہ گواہی دینے کے بعد قاضی کے فیصلے سے پہلے قاضی کی عدالت میں اپنی کل شہادت سے یا بعض شہادت سے رجوع کرلیں (۲) ہوان کی شہادت کا لعدوم ہوگی، اوران کی شہادت کے تقاضے پر فیصلہ کرنا صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) در الحكام ۲۳، ۲۳۳، ۲۳۵، ۲۳۵، ۲۳۵، نيز ديكھئے: تبصرة الحكام لابن فرعون ۱۹۰۱ طبع دار الكتب العلميه \_

<sup>(</sup>۲) جامع الفصولين ار ۹۰\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۳۲، ۲۳۳، ۲۳۳ طبع الجماليه، دررالحكام ار ۲۰، ۱۰۲ مربر الحكام ار ۲۰، ۱۰۲ مربر ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۱ الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۹۹۳ طبع عيسى الحلبي، القوانيين الفقه بيه رص ۲۰۸۸ طبع دارالقلم، المغنى مع الشرح الكبير ۲۸۸، ۲۸۸۸

<sup>(</sup>۲) رجوع لغت میں: ذہاب (جانا) کی نقیض ہے، اور اصطلاح میں شاہد کا بعد میں اس چیز کی نفی کرنا جس کو پہلے اس نے ثابت کیا ہے ( دررالحکام ۱۸۱۷)۔

گواہوں نے جبرجوع کے ذریعہ اپنے آپ کو جھٹلادیا توان کے کام میں تناقض پیدا ہو گیا، اور متناقض کلام پر فیصلہ کرنا جائز نہیں ہے، اس کئے کہ اس بات کاعلم نہیں کہ گواہ پہلے کلام میں سے بول رہے ہیں یا دوسرے کلام میں سے بول رہے ہیں۔

اور بیعام اہل علم کا قول ہے۔

اور ابوثور فرماتے ہیں: اس شہادت کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا،
اس کئے کہ وہ شہادت دے چکاہے، لہذ ابعد میں شاہد کے رجوع سے شہادت باطل نہیں ہوگی، اور بیاسی طرح ہے جس طرح فیصلہ کے بعد کوئی شاہدا پنی شہادت سے رجوع کرلے (۱)۔

ب- فیصلہ کے بعدلیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض:

2 - جب فیصلہ کے بعدلیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض ہوجائے تو دیکھا جائے گا کہ فیصلہ سزا مثلاً حداور قصاص کا ہے تو اس کو نافذ کرنا جائز نہیں ہے، اسی بناء پر جب وہ گواہ جنہوں نے قتل عمد کی گواہی دی تھی فیصلہ کے بعد اور نفاذ سے پہلے رجوع کرلیں تو یہ فیصلہ نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ حدود شبہات کی وجہ سے دور ہوجاتی ہیں، اور گواہوں کا اپنی گواہی سے رجوع کرلینا ایک بہت بڑا شبہ ہے، اور اس لئے کہ فیصلہ سزا کا ہے، اور اس کا استحقاق متعین نہیں ہے اور اس کی خلافی کی کوئی صورت نہیں ہے تو اس کا نفاذ جائز نہیں ہوگا جس طرح اگر گواہ فیصلہ سے پہلے رجوع کرلیں (۲)۔

٨ - البته جب فيصله مال كاموتواس كونافذ كيا جائے گا اور قاضي كا فیصلهٔ ہیں تو ڑا جائے گا ،اس لئے کہ جب متناقض کلام پر فیصلہ کرنا جائز نہیں ہے، تو اس پر فیصلہ کوتو ڑنا بھی جائز نہیں ہوگا، اور اس کئے کہ دونوں متناقض کلام حقیقت پر دلالت کرنے کے سلسلہ میں برابر ہیں، اور پہلا کلام فیصلہ سے متصل ہونے کی بنا پر دوسرے کلام پر راج ہے، اور كلام مرجوح كلام راجح كامعارض نهيس موتا ہے، لہذا فيصله ميس كوئي خلل نہیں پڑے گا اور نہ فیصلہ توڑا جائے گا ، اور گوا ہوں کا گواہی سے رجوع کرناان کی جانب سے اس بات کا اقرار ہے کہ قاضی کا فیصلہ ناحق تھا، اوراس بات کا اقرار ہے کہ وہ مال کے ضائع ہونے کا اور اینے اویرضان کے واجب ہونے کاسبب ہیں،البتہ کوئی شخص اپنے خلاف اقرار کرے تو وہ صحیح مانا جائے گا،خواہ اقرار کرنے والالوگوں میں سب سے زیادہ فاسق ہو،لیکن کسی دوسرے کے خلاف کسی کا اقرار صحیح نہیں ہوگا،خواہ وہ شخص لوگوں میں سب سے زیادہ عادل ہو،ای وجہ سے اگرچہ بیر جوع بذات خود شاہر کے حق میں توضیح ہوسکتا ہے لیکن دوسرے کے حق میں لیعنی مشہود علیہ کے حق میں صحیحے نہیں ہوگا۔

ساری دنیا کے علاء میں سے ارباب فتوی کا یہی قول ہے۔
اور سعید بن المسیب اور اوزاعی سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ قق وصول کرنے کے بعد (بھی) فیصلہ توڑد یاجائے گا، اس لئے کہ قت ان کی شہادت کی وجہ سے ثابت ہوتا ہے، اور جب وہ رجوع کرلیں تو جس چیز کی وجہ سے تابت ہوتا ہے وہ زائل ہوجائے گی، لہذا فیصلہ بھی ٹوٹ جائے گا، جس طرح اگر ان کے بارے میں بی ظاہر موجائے کہ بیدونوں کا فرتے (ا)۔

<sup>(</sup>۱) دررالحکام ۱۸۸۴ ۱۸ ۱۸ ۱۸ ۱۸ ماشیداین عابدین ۱۹۹۸ طبع بولاق، نهایة المحتاج ۱۸۷۸ المغنی مع الشرح الکبیر ۱۲۷۲ ۱۸۱۱، ۱۳۸۱، الشرح الصغیر ۱۹۸۲ - ۲۹۸۸

<sup>(</sup>۱) دررالحکام ۲/۷۰ ۴/۰/۱/ ۵۰ ۱۵، معین الحکام رص ۱۵، ۱۸۰۰ البنایی شرح البدایه ۷/ ۴۴۰ الشرح الصغیر ۲/۴۹۳ نهاید المحتاج ۱۸/۳۱۸، آلمغنی مع الشرح الکبیر ۲/۲۲ ۱۱/۳۱ سال

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲/۲ ۱۳، در رالحكام ۱۲/۳، نهاية المحتاج ۱۸/۱۳، الم. الشرح الصغير ۱۲/۲ ۲۹۵-

# تبخر.

ا-تنجیز: " نجّز" کا باب تفعیل ہے، اور لغت میں اس کے کئی معانى بين: فناهونااورختم هونا، بولتے بين: "نَجَوَ الشيء و نَجزَ "يعني وہ چیز فنااورختم ہوگئی،اوراس کااسم صفت '' ناجز'' ہے،اوراس کاایک معنی انقطاع بھی ہے:" نَجزَ ونَجَز الكلام" یعنی بات منقطع ہوگئ، اوراس کاایک معنی حاضر ہونااور جلدی کرنا بھی ہے، بولتے ہیں: "نجز الوعد ينجز نجزاً": لعني وعده كاوت آ گيا، اوراس كامعني ضرورت يوراكرنا بهي ب، بولتے بين: " نجزت الحاجة "يعني ضرورت بوري ہوگئی۔

اورفقهاء کے نز دیک اس کا استعال حاضر ہونے اور جلدی کرنے ے معنی میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف- فور:

۲ – الفور: جس چیز کوجن اوقات میں ادا کر ناممکن ہواس کواول وقت میں ادا کرنااس طرح کہاس سے مؤخر کرنا قابل مذمت ہو<sup>(۲)</sup>۔ اور دونوں کے درمیان فرق ہدہے کہ فقہاء کے نز دیک لفظ'' تبخیز''

# ج- حق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض:

9 - جب حق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض پیدا ہوتو فیصلہ باطل نہیں ہوگا اورمشہودلہ پر کچھ واجب نہیں ہوگا ،خواہ جس کی گواہی دی گئی ہے وہ مال ہویا سزا ہو،اس لئے کہ جب فیصلہ کا نفاذ ہو گیا اور حق دارتك اس كاحق پہنچ گيا تو فيصله ہرطرح مكمل ہو گيا،اور حق فی الجمله شامد کے ذمہ لازم ہوگا(۱)۔

اورشہادت سے رجوع کرنے اور رجوع کے سبب گواہوں کے ضامن ہونے کے مختلف مسائل میں فقہاء کی بہت ساری تفصیلات بين جو فقه كى كتابول مين "ابواب البينات" اوراصطلاح '' شہادت''اور'' ضمان' میں دیکھی حاسکتی ہیں۔

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ماده: "ننجز"، دستور العلماء الر ٣٥٣ ماب التاءمع النون انظم المستعذب في شرح غريب المهذب ٢ر ٩٤، طلبة الطلبه رص ٥٨\_

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ماده: ' فور' ،التعريفات رص ١٦٩ ،الموسوعة الفقههه ٧٦٧ ٦\_

<sup>(</sup>۱) دررالحکام ۲۱۲،۴ ، ۴۱۵، نهایة الحتاج ۱۸۱۸ سا۳، المغنی مع الشرح الكبير ١٢ / ١٣٨\_\_

کااستعال عقود کے صیغوں میں ہوتا ہے،اور'' فور'' کااستعال احکام شرعیہ جیسے حج وز کا ۃ وغیرہ میں ہوتا ہے۔

# يعلق:

سا - لغت میں تعلیق کامعنی کسی ایک معاملہ کو دوسرے پر معلق کرنا ہے۔

اور اصطلاح میں اس کامعنی :ایک جملہ کے مضمون کے پائے جانے کودوسرے جملہ کے مضمون کے پائے جانے پرمعلق کرناہے۔ چنانچ تعلیق اور تبخیز کے درمیان تضاد کی نسبت ہے (۱)۔

#### ح-اضافت:

ا العن میں اضافت کا معنی اسناد یا نسبت ہے، اور فقہاء کے مزد یک ایک چیز کی طرف کرنااضافت ہے جو ستقبل میں یائی جائے (۲)۔

#### د- تأجيل:

۵- لغت میں تا جیل کا معنی مدت مقرر کرنا ہے، کہا جا تا ہے: "أجلته تأجيلاً" بعنی میں نے اس کے لئے مدت متعین کردی، اور أجل کا معنی کسی چیز کی مدت اور وقت وہ ہے جس میں اس کا وقوع ہو۔
اور فقہاء کے نزد یک اس کا استعمال نغوی معنی میں ہوتا ہے۔
اور تبخیز اور تا جیل کے درمیان تضاد کی نسبت ہے (۳)۔

### اجمالي حكم:

۲ - فقہاء کے نز دیک تصرفات کی دو بنیادی قسمیں ہیں: ایک قسم تو وہ ہے جوتعلیق اوراضافت کو قبول کرتی ہے۔

اورایک قتم وہ ہے جو تعلیق اوراضافت کو قبول نہیں کرتی ہے، لہذا اس کا وقوع اس وقت صحیح ہوگا جب وہ نجز ہو، اورا گر تعلیق یا اضافت کی شکل میں واقع ہو تو باطل ہوگا، جیسے اللہ پر ایمان لانا، اور دین میں داخل ہونا، چنا نچہ اس میں تعلیق اوراضافت قابل قبول نہیں ہے، لہذا کوئی ایسا کا فراسلام میں داخل نہیں ہوسکتا جو یہ کہے کہ میں اگر فلال وقت تک وَین ادا نہیں کروں گا تو میں مسلمان یا مؤمن ہوجاؤں گا، اوراس طرح کی دیگر شرائط جن پروہ معلق کرے، چنا نچہ جب وہ شرط اوراس طرح کی دیگر شرائط جن پروہ معلق کرے، چنا نچہ جب وہ شرط یائی جائے گی تو اس کا اسلام لازم نہیں ہوگا، بلکہ وہ کفر کی حالت میں باقی رہے گا، اس لئے کہ دین میں داخل ہونے کے لئے دین کے صحیح بونے کا یقین نہیں ہوتا ہے (۱)۔

عقو د کے سلسلہ میں جمہور فقہاء کی رائے بیہ ہے کہ اصل تو بیہ ہے کہ وہ تبخیز کی شکل میں ہموں خاص طور سے تملیکات اور نکاح میں ،لیکن طلاق میں اس قاعدہ کی بناء پر انہوں نے علیق کوجائز قرار دیا ہے کہ جو شخص تبخیز کا مالک ہوتا ہے و تعلیق کا بھی مالک ہوتا ہے (۲)۔

اوربعض فقہاء نے بیچ کی بعض صورتوں میں تعلیق کو جائز قرار دیا ہے مثلاً شافعیہ۔

اوربعض فقہاء نے عقو دمیں مطلقاً تعلیق کو جائز قرار دیا ہے جیسے بعض حنابلیہ۔

ابن القيم فرماتے ہيں: بے شک عقو دوفسوخ اور تبرعات والتزامات

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "علق"، ابن عابدين ۲۲۲/۳

<sup>(</sup>٢) الصحاح، القاموس المحيط، المصباح الممنير ، لسان العرب ماده: "ضيف"، الموسوعه ٢٩٦/٩ـ

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، المصباح المنير ماده: " أجل" ـ

<sup>(</sup>۱) الفروق الر۲۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) المعتور ۳/۱۱، الأشباه والنظائر للسيوطى رص ۷۵،۳۷۸،الأشباه والنظائر لا بن تجيم رص ۳۸۸

وغیرہ میں شرائط کے ساتھ تعلق ایک ایسا امر ہے جو کسی ضرورت یا حاجت یا مصلحت کی بنیاد پر ہوتا ہے، چنانچہ مکلّف اس سے مستغنی وب نیاز نہیں ہوسکتا ہے۔

اورامام احمد نے صراحت کی ہے کہ شرط کے ساتھ نکاح میں تعلیق درست ہے، جیسے طلاق میں تعلیق ہوتی ہے، اسی طرح انہوں نے بیع اور اِبراء کی تعلیق کے جواز کی بھی صراحت کی ہے (۱)۔

اوران عقو دکی تبخیز اور عدم تبخیز کی تفصیل کے لئے ان مقامات مثلاً بیچ واحارہ اور نکاح میں رجوع کریں۔

تنجيس

زيف:

ا-تنجیس "نجس "کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: نبخس الشيء ليني اس نے اس کے ساتھ نجاست ملادی، یا اس کونجاست کی جانب منسوب کردیا۔

اورجب افظ نجس (دونوں کے فتہ کے ساتھ) شریعت میں مطلق بولا جائے تو وہ نجاست حقیقہ جو علاظت ہے، اور نجاست حکمیہ جو حدث ہے، کے لئے عام ہوتا ہے، اس طرح نجس نجاست سے عام ہے۔ صاحب ''العنائی' فرماتے ہیں: جس طرح نجس کا استعال نجاست حقیقیہ کے لئے ہوتا ہے اس طرح نجاست حکمیہ کے لئے نجاست حقیقیہ کے لئے ہوتا ہے اس طرح نجاست مکمیہ کے لئے کھی ہوتا ہے، اور قلیونی فرماتے ہیں: نجاست یا تو حکمی ہوگی یعنی وہ این خمی ہوگی ہوگی سے تجاوز نہ کرے، اور ان کا استعال اعیان نجمہ کے لئے ہوتا ہے اور اس وصف پر بھی جواس کی جگہ سے وابستہ ہو<sup>(1)</sup>۔

بہوتی نے صراحت کی ہے کہ حدث نجاست نہیں ہے، اور محدث نجس نہیں ہوتا، اور نجاست کی دو تعمیں ہیں: عینیہ اور حکمیہ ۔

حنابلہ کے نز دیک نجاست حکمیہ وہ نجاست ہے جو پاک جگہ پرلگ جائے، اور اس کے مقابلہ میں نجاست عینیہ ہے اور نجاست کی

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ''نجس''، دستور العلماء ۳۹۵ باب النون مع الجيم، مغنی الحتاج ارسا، ۷۷، المطلع علی ابواب المقنع رص۷، فتح القدیرار ۳۲/۱۱،القلیو بی ار ۲۸۔

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين لا بن القيم ٣ ر ٩٩ سطيع المطبعة التجارية الكبرى\_

ذات ہے جیسے پیشاب اور نجاست عینیہ دھونے سے وہ کسی حال میں یاکنہیں ہوتی ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-تقذير:

۲- لغت میں قذر (گندگی) نظافت کی ضدہے۔

اور فقہاء بھی اس کو لغوی معنی ہی میں استعمال کرتے ہیں۔

چنانچ قذر نقهاء كنزديك نجس سے عام ہے، لهذا ہر نجس قذر موسكتا ہے اور ہر قذر نجس نہيں ہوسكتا ہے۔

شربینی خطیب فرماتے ہیں: کامل دھونا قدر کو دور کرناہے خواہ وہ پاک ہوجیسے منی، یانجس ہوجیسے ودی۔

دسوقی فرماتے ہیں: استقدار الی علت ہے جونجاست کی متقاضی ہے، جب تک کہ کوئی معارض اس کے سامنے نہ آئے، جیسے ناک کی ریزش اور تھوک وغیرہ کوبار بارصاف کرنے کی مشقت (۲)۔

# ب-تظهير:

سا - تطهیر "طهّر "کا مصدر ہے، اور" طهر" اور" طهارة" لغت میں نجاست کی ضد ہے، اور طہارت کامعنی گند گیوں سے نظافت اور صفائی حاصل کرنا ہے۔

شریعت میں تطہیر کامعنی: '' نماز وغیرہ سے مانع حدث یا نجاست کو پانی کے ذریعہ دور کرنا، یامٹی کے ذریعہ اس کا حکم ختم کرنا ہے''، اور طہارت کی دوقتمیں ہیں: طہارت کبری لینی جنابت سے خسل یا تیمّم کرنا اور طہارت صغری، لینی حدث سے وضویا تیمؓ کرنا۔

#### (۱) کشاف القناع ارا ۱۸ـ

(۲) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: '' قذر''، حاشية الدسوقی ار۵۲، مغنی المحتاح ار ۷۲۔

چنانچ تطهیرخیس کی ضدہے<sup>(۱)</sup>۔

# اجمالي حكم:

مم - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ فی الجملہ نجس چیز کا کھانا یا اس کا استعمال کرنا حرام ہے، اور پاک کئے بغیر یا اس کے طاہر ہوئے بغیر اس کا استعمال جائز نہیں ہے (۲)، اور نجس شکی کو پاک کرنے کا طریقه نجس کرنے والی تی کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے۔

چنانچا گرنجس کرنے والا کتا ہوتو شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک یہ ہے کہ نجس چیز سات مرتبہ دھونے سے پاک ہوگی جس میں ایک مرتبہ مٹی سے دھو یا جائے گا، شافعیہ کے نزدیک سے کی نجاست سے پاکی حاصل کرنے میں مٹی کا استعال شرط ہے، لہذا اس کے علاوہ کوئی دوسری چیز اس کے قائم مقام نہیں ہوگی، اور حنابلہ کے نزدیک اشنان (ایک قسم کی گھاس) اور صابن وغیرہ صاف کرنے والی اشیاء کومٹی کے قائم مقام بنایا جاسکتا ہے، خواہ مٹی موجود ہواور اس سے جس جگہ کوکوئی ضرر نہ پہنچے۔ اور شافعیہ وحنابلہ نے خزیر کو بھی کتے کے ساتھ شامل کیا ہے کہ اس کے ذریعہ جو چیز نجس ہواس کو بھی سات مرتبہ دھونا وا جب ہے جن میں سے ایک مرتبہ مٹی سے ہو۔

اور مالکیہ نے محض اس صورت میں سات مرتبہ دھونے کو ضروری قرار دیا ہے جبکہ برتن میں صرف پانی ہواور کتااس میں منہ ڈال دے، اور ان کے نزدیک مٹی سے دھونا شرط نہیں ہے، اور اگر کتا برتن میں

- (۱) لسان العرب، المصباح المعير ماده: '' طهر''، دستور العلماء ۲۸۴ / ۲۸۴ باب الطاء مع الهاء، التعريفات رص ۱۴۲ باب الطاء، المطلع على ابواب المقتع رص ۵\_
- (۲) حاشیہ ابن عابدین ار ۴۰ کا ۲۱۲ اور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع السنائع الر ۲۰ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی ار ۸۰۳۳ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف بعد کے صفحات، کشاف القناع ار ۲۸ ۲۲ اور اس کے بعد کے صفحات، المبدع ار ۲۵ ۲۳ اور اس کے بعد کے صفحات، المبدع ار ۲۵ ۲۳ اور اس کے بعد کے صفحات، المبدع ار ۲۵ ۲۳ اور اس کے بعد کے صفحات، الفروع ار ۲۳ ۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات۔

حرکت دیئے بغیرا پنا پیریازبان ڈال دے، یابرتن خالی ہواور کتااس کو چاٹ لے توان کے نزدیک اس کادھونامستحب نہیں ہے،اورسات مرتبہ دھونے کا حکم مالکیہ کے نزدیک تعبدی (یعنی عقل کی دسترس سے باہر) ہے،اور بیاس لئے کہ وہ کتے کی طہارت کے قائل ہیں۔

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ کتے کے لعاب سے نجس ہونے والی شکی دیگر نجاستوں سے نجس ہونے والی شکی کی طرح ہے، اور میاس لئے کہان کے نزدیک کتا نجس العین نہیں ہے بلکہ اس کی نجاست اس کے گوشت اور خون کی بنیاد پر ہے، البتہ اس کے بال پاک ہیں۔

اور اگرنجس کرنے والا ایسے بچہ کا پیشاب ہوجس نے عورت کے دودھ کے علاوہ کچھ نہ کھا یا پیا ہوتو جمہور کے نزدیک بیر پانی کے چھینٹے دینے سے پاک ہوجائے گا، اور حنفیہ نے بچہ کے پیشاب اور دیگر خواستوں میں کوئی فرق نہیں کیا ہے۔

۵-اوراگرنجس کرنے والی چیز کتے اور خزیر کے علاوہ کوئی الی چیز ہو جس کی نجاست مخلطہ ہواوراس بچے کے پیشاب کے علاوہ ہوجس نے دودھ کے علاوہ پھھنہ کھایا پیا ہوتو دیکھا جائے گا اگر نجاست ناپاکشکی پر دکھائی دے رہی ہوتو وہ جگہ اس چیز کو دھونے اور عین نجاست کے دور ہونے کے بعد ہی پاک ہوگی ،اسی طرح اس کے اثر کا زائل ہونا بھی ضروری ہے، بشر طیکہ وہ ان چیز وں میں سے ہوجن کا اثر زائل ہوجاتا ہے، گرید شوار ہوتو ذائقہ کے علاوہ کسی دوسر سے اثر کو زائل کر نا شرط نہیں ہو، کیونکہ ذائقہ کو زائل کر نا واجب ہے، خواہ اس کا زائل کر نا وار ہو یانہ ہو، البتہ رنگ اور ہوگا زائل کر نا واجب ہے، خواہ اس کا زائل کر نا وار ہوتو وار ہوتو شرط نہیں ہے، خواہ ان میں سے ہو البتہ رنگ اور ہوگا رائل کر نا اگر دشوار ہوتو شرط نہیں ہے، خواہ ان میں اس کے کہ یہ دونوں باقی رہیں، اور شافعیہ کا ضیح مسلک ہیہ کہ گئی نجس پاک نہیں ہوگی ،اگر رنگ اور ہو دونوں باقی رہ جا ئیں ، اس کے کہ یہ دونوں عین نجاست کے باقی ہونے پرقوی دلیل ہیں۔

۲ – اورا گر نجاست نجس شکی یردکھائی نہ دے رہی ہوتو حنفیہ کے نز دیک

ن میں کوئی نجاست گرجائے۔ حنفیہ اور حنابلہ میں سے ابوالخطاب کے نز دیک اس کو یاک کرنا

وہ صرف دھونے سے پاک ہوگی،خواہ تین مرتبہ سے کم ہی دھویا جائے اور بیاس کے غالب گمان وغالب رائے پر موقوف ہے کہ وہ پاک ہوگئی،اور تین مرتبدھونالا زمنہیں ہے،ما لکیداس بات کے قائل ہیں کہ جب کپڑے اور بدن سے نجاست کی جگہ کوممتاز کیا جاسکے تو تنہا اسی حصہ کودھویا جائے گا،اورا گرتمیز نہ ہویا نے تو پورادھویا جائے گا۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اس حالت میں پاکی حاصل کرنے میں اتنا کافی ہے کہ مقام نجاست پریانی بہادیا جائے۔

اور حنابلہ نے اصل مذہب میں نجاست مرئیہ اور غیر مرئیہ کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے، اور وہ فرماتے ہیں: سات مرتبہ دھونا واجب ہے، اور اگر نا پاک جگہ سات مرتبہ دھونے سے صاف نہ ہو تواسے مزید دھویا جائے گا، یہاں تک کہ وہ صاف ہوجائے، کین ابوداؤد کی روایت میں امام احمد کی بیصراحت موجود ہے، اور '' المغیٰ' میں اسی کومخار کہا ہے کہ دھونے میں کوئی متعین تعداد واجب نہیں ہے، کیونکہ نبی کریم علیقہ سے کتے کے علاوہ کسی دوسری چیز میں بی تعداد ثابت نہیں ہے، نہ آپ علیقہ کے قول سے اور نہ آپ علیقہ کے قاب شاہر مفائی کا ہے۔

اور جمہور کے نزدیک آدمی کی منی پاک ہے، اور تر ہونے کی حالت میں اس کا دھونا اور خشک ہونے کی حالت میں اس کا کھر چنا واجب ہے۔حفیہ کے نزدیک ناپاک ہے لیکن جب کیڑے پرلگ کر خشک ہوجائے تورگڑنے اور کھر چنے سے کیڑا پاک ہوجا تا ہے، البتہ اگر تر ہوتواس کا دھونا واجب ہے۔

2- بہت میں الیمی اشیاء ہیں جن کو پاک کرناممکن نہیں جیسے زیتون اور بہنے والا تیل اور دوھ، شہداور پانی کے علاوہ دیگر بہنے والی چیزیں جب ان میں کوئی نجاست گرجائے۔

ممکن ہے، اور وہ اس طرح کہ اس کے برابر پانی ملادیا جائے، اور جوش دیا جائے ، اور جوش دیا جائے ، اور ایس سک کہ سابق مقدار باقی رہ جائے ، اور ایس میں پانی ڈالا جائے گاتو تیل پانی سے او پر ہوجائے گا، اور اسے کس چیز سے نکال لیا جائے گا، اس طرح تین مرتبہ کیا جائے گا، البتۃ اگرتیل جما ہوا ہواور اس میں نجاست گرجائے تو نجاست کی جگہ کواور اس کے اردگر دکوکاٹ کر پھینک دیا جائے گا، اور حفیہ نے پاک کرنے والے طریقوں میں بہت توسع سے کام لیا ہے، یہاں تک کہ ان کومیں سے او پرتک پہنچادیا ہے (ا)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' نجاست'۔

تنجيم

#### زيف:

ا- تنجیم "نجم "کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: "نجمت الممال علیه" یعنی میں نے مال کوقیط واراداکردیا، گویا کہ تم نے بیفرض کرلیا کہ ہرستارہ کے طلوع ہونے کے وقت ایک حصد یاجائے، پھریک چیز کے اداکر نے کی اس مقدار کے لئے متعارف ہوگیا جس کوتم مقرر کرو، اورع بستاروں کے طلوع ہونے سے وقت مقرر کرتے تھے، اس لئے کہ وہ لوگ حساب نہیں جانتے تھے، اور وہ ستاروں کے ذریعہ سال کے اوقات یا در کھتے تھے، اور ادائیگی کے وقت کو وہ لوگ نجم سے مال کے اوقات یا در کھتے تھے، اور ادائیگی کے وقت کو وہ لوگ نجم سے تعیم کرتے تھے، اس لئے کہ ادائیگی در اصل اس وقت میں ہوتی تھی جس میں ستارہ طلوع ہوتا تھا۔ اور اس کا مشتق استعال کر کے بولئے ہیں: نجمتُ اللّٰہ ین ( تشدید کے ساتھ ) یعنی میں نے وَین کو قبط وارکر دیا ( ا

اورتنجیم کااستعال علم نجوم پر بھی ہوتا ہے۔

اصطلاح میں تنجیم وہ علم ہے جس میں آسان میں ہونے والے تغیرات سے زمین پر پیش آنے والے واقعات پر استدلال کیا جائے (۲)۔

اورفقہاء بھی اس کوان ہی معانی کے لئے استعال کرتے ہیں۔

(۱) حاشیہ ابن عابدین ار۵۰ ۱ اوراس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنا کع ار ۸۴ اوراس کے بعد کے العمال کار ۸۴ اوراس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقہ پیرس ۹ ساور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار ۸۳ اوراس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار ۸۳ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ار ۸۱ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ار ۸۱ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات، ۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات میں مقابد کی مقابد کی

<sup>(</sup>۱) المفردات، المغرب، المصباح المنير ، لسان العرب ماده: " فيجم" .

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین سر۴۰\_

متعلقه الفاظ:

الف-سحر:

۲ - لغت میں سحر کامعنی منتر ہے، اور جو چیزلطیف اور غیر محسوں ہووہ سحر ہے (۱)۔

اصطلاح میں سحروہ علم ہے جس کے ذریعہ ایساطبعی ملکہ حاصل کیا جائے جس کے واسطہ سے عجیب وغریب افعال پر قدرت حاصل ہوسکے۔

#### ب-كهانت:

سا- کہانت کامعنی مستقبل میں ہونے والی چیزوں کے متعلق خبر دینا اور رموز واسرار کے جانبے کا دعوی کرنا ہے۔

#### ج-شعوذه:

۴ - شعوذہ کامعنی سحر کی طرح ہاتھ کی صفائی (شعبدہ بازی) ہے <sup>(۲)</sup>۔

#### د\_رمل:

۵-رمل کامعنی متعین قواعد کے ذریعہ خطوط اور نقطوں سے الیی شکلوں
کو پہچاننا جن سے حروف بن سکیں اور جن سے ایسے جملے تیار کئے
جاشیں جو اس فن کے جانبے والوں کے دعوی کے مطابق امور کے
انجام پر دلالت کریں (۳)۔

#### ھ-عرافہ:

۲ - عرافه کامعنی ایسے مقدمات کے ذریعہ امور کے جاننے کا دعوی کرنا

- (۱) مختارالصحاح ـ
- (۲) حاشیهاین عابدین ار ۳۰،۳۰ س
  - (m) حواله سابق۔

ہے جن کی بنیاد پرسائل کے کلام یا اس کے حال یا اس کے عمل میں ان کے مقامات وقوع پر استدلال کیا جائے ۔ کا بمن کی اجرت (۱) میں نص وارد ہونے ، کی وجہ سے ان امور کا سیکھنا ، ان پر عمل کرنا اور ان پر اجرت لینا حرام ہے ، ایک حدیث میں ہے : "من أتبی عرافا أو کا هنا فصدقه بما یقول فقد کفر بما أنزل علی محمد" کاهنا فصدقه بما یقول فقد کفر بما أنزل علی محمد" (جو شخص عراف یا کا بمن کے پاس آئے اور اس کی کہی ہوئی باتوں کی تصدیق کرے تو وہ حضور اکرم علیہ پر نازل شدہ چیزوں کا انکار کرنے والا ہوگا ) (۲) ، باقی الفاظ بھی اسی معنی میں ہیں ، اس لئے کے عرب ہراس شخص کوکا بمن کہتے سے جود قبی علم بنائے (۳)۔

شرعی حکم:

اول-ستاروں کی رفتار میں غور وفکر کرنے کے معنی میں تنجیم: ۷- فقہاء کے نزدیک علم نجوم کی دونشمیں ہیں:

اول۔حسابی:ستاروں کی رفتار کے حساب سے مہینوں کے آغاز کی تحدید کرنا۔

اورجس شخص کواس کی مثق ہواس کو "منجم بالحساب" (حساب کے ذریع علم نجوم کا ماہر) کہتے ہیں، اور اس مفہوم کے پیش نظر علم نجوم میں مہارت حاصل کرنے کے جائز ہونے کا اتفاق

- (۱) حلوان الکائن کے الفاظ حضرت ابومسعود بدریؓ کی حدیث میں ہیں: "أن رسول الله عَلَیْتُ نهی عن ثمن الکلب، ومهر البغی، وحلوان الکاهن" جس کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۰ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۹۸۳ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۹۸۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد عُلَيْكُ " كى روايت احمد في حضرت ابو هريرة سى كى عن عاقى في القدير (۲ / ۲۳ طبع المكتبة التجاريم) ميں ہے۔ التجاريم) ميں ہے۔

ہے، اس امر پر بھی اتفاق ہے کہ علم نجوم اتنا سیصنا جائز ہے جس سے سمت قبلہ اور اوقات معلوم ہو سیس ، بلکہ جمہور علماء کی رائے تو یہ ہے کہ اتنا فرض کفا یہ ہے (۱) ، حاشیہ ابن عابدین میں مذکور ہے (۲): حسابی برحق ہونے کا ترجمان ہے: "الشَّمُس وَالْقَمَر بِحُسْبَان" (سورج اور چاند تک حساب کے رابعت اور چاند تک حساب کے رابعت اور چاند تک حساب کے رابعت کی بین )۔

اور فقہاء نے قبلہ کی سمت کی تحدید اور اوقات نماز کے شروع ہونے کے سلسلے میں علم نجوم پراعتماد کرنے کو جائز قرار دیا ہے (ہ)۔
وہ فرماتے ہیں: نئے چاند کا حساب اور خسوف و کسوف قطعی ہے،
اس کئے کہ اللہ تعالیٰ نے آسانوں کی حرکات اور ستاروں کے انتقال کو ایک دائی نظام پر جاری فرمایا ہے، اسی طرح چاروں موسم ہیں اور عوائد جب دائی ہول تو ان سے یقین حاصل ہوجا تا ہے، لہذا نماز وغیرہ کے اوقات اور قبلہ کی سمت میں اس پراعتماد کیا جاسکتا ہے۔

اس میں اور اکثر حضرات کی اس رائے میں کہ رمضان کے چاند کے بنوت کے سلسلہ میں مجمین کے حساب کا اعتبار نہیں ہوگا، فقہاء نے فرق بیان کیا ہے، فرق کی وجہ یہ ہے کہ شارع نے زوال ممس کوظہر کے وجوب کا سبب بنایا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے: "أَقِم الصَّلُوةَ لِلدُلُو کِ الشَّمُسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيُلِ" (م) (نمازادا کیجئے آ قاب لِدُلُو کِ الشَّمُسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيُلِ" (۵) (نمازادا کیجئے آ قاب لُدُلُو کِ الشَّمُسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيُلِ" (۵) (نمازادا کیجئے آ قاب لُدُلُو کِ الشَّمُسِ اِلَى غَسَقِ اللَّيُلِ" (۵) اس طرح باقی لُو طانے (کے بعد) سے رات کے اندھرے تک)، اس طرح باقی اوقات نماز ہیں، چنانچہ جس شخص کو اس سلسلہ میں جتناعلم ہواس کے لئے اس پرعمل کرنالازم ہے، البتہ رمضان کے چاند کے بُوت کوشارع

نے چاند دیکھنے پر معلق کیا ہے، لہذا فلکی قواعد پر اعتماد کرنا جائز نہیں ہے، گرچہوہ فی نفسہ صحیح ہوں۔

اور بعض فقہاء کی رائے ہے کہ حساب کے ذریعہ رمضان کے شروع ہونے اورختم ہونے کو ثابت کرناجائز ہے<sup>(۱)</sup>۔

دوم ـ استدلالي:

البتة الرسى نے واقعات كواس عادت كى طرف منسوب كيا جس كوالله في البتة الرسى اوقات كے لئے جارى فرما يا ہے تو وہ اس سے كنه كارنبيس موگا، اس لئے كہ حديث ميں ہے: "إذا أنشأت بحوية ثم تشاء مت

- (۱) سابقه مراجع ـ
- (۲) حدیث: "من اقتبس علماً من النجوم اقتبس شعبة من السحر زاد مازاد" کی روایت ابوداؤد (۲۲۲،۲۲۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے، نووی نے ریاض الصالحین (رص ۱۲۹ طبع الرسالہ) میں اس کوچھے کہا ہے۔
- (٣) حدیث: "من صدق کاهنا أو عرافا أو منجما فقد کفر بما أنزل علی محمد" کی تخ تج اس معنی کساتی رفقره ۲ میں گذر یکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الزواجر ۲/ ۹۰،۹۰،۸وا بب الجليل ۲/ ۳۸۷ س

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۳۰ سه

<sup>(</sup>۴) مواهب الجليل ۲ر۷۸ ابن عابدين ار۲۸۸، ۲۸۹، المغنی ارا۴۴، روض المطالب ار۱۳۸۸

<sup>(</sup>۵) سورهٔ اسراء/ ۸۷\_

فتلک غدیقة "<sup>(1)</sup> (جب سمندری ہوا چلے اور ملک شام کارخ کرتے و وہ زیادہ بارش برسانے والی ہوتی ہے)، اور بیاسی طرح ہے جس طرح ڈاکٹر نبض کے ذریعہ صحت ومرض پراستدلال کرتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

ابن عابدین فرماتے ہیں: تین اسباب کی بنا پراس سے نع کیا گیاہے:

الف بید اکثر مخلوق کے لئے نقصان دہ ہے، کیونکہ جب ان کے

ذہنوں میں بیہ بات ڈالدی جائے گی کہ بیآ خارستاروں کی رفتار کے بعد پیدا

ہوتے ہیں توان کے ذہن میں بیہ بات پیدا ہوجا نیگی کہ وہی مؤثر ہیں۔

بالم نجوم کے احکام محض تخینی ہیں، ابن عابدین فرماتے ہیں:

ادریس علیہ السلام جو بیان کرتے تھے وہ ان کا مجز ہ تھا اور وہ مٹ چکا ہے۔

ح اس کا کوئی فا کہ ہمیں ہے، کیونکہ مقدرات کا ہونا لازمی ہے،

اوراس سے بچنا ناممکن ہے (س)۔

### دوم-قرض قسط وارکرنے کے معنیٰ میں تنجیم: قتل خطااور قل شبه عمد کی دیت کی تنجیم:

۸ - فقہاءاس بات پر متفق ہیں کہ عاقلہ پر تخفیف کے لئے قتل خطاکی دیت کو قسط وار تین سالوں میں اواکی جائے گی (۳) اور ایساہی قتل شبه عمر
 کی دیت ہے، ان فقہاء کے نزدیک جو اس کے قائل ہیں (دیکھئے: "دیت")۔

(۴) المغنى ٧ ر ٢٦٧ ، روض الطالب ٤ مر ٨١ ، الزرقاني ٨ مر ٧ ٨ ، ٩ ٨ - ٩

#### بدل كتابت كى تنجيم:

9-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ بدل کتابت کوادھار کرناجائزہے، نقتر بدل کتابت کے جائز ہونے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، چنانچہ شافعیہ اور حنابلہ کی رائے بیہ کہ وہ ادھار ہی ہوگا اور اس کو دویازیادہ قسطوں میں ادا کیا جائے گا، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ غلام عقد کے وقت بدل کو سپر دکرنے سے عاجز ہے، کیونکہ وہ تنگدست ہے، اس کے پاس کوئی مال نہیں ہے، اور سپر دگی سے عاجز ہونا عقد کے انعقاد کے پاس کوئی مال نہیں ہے، اور سپر دگی سے عاجز ہونا عقد کے انعقاد سے مانع ہے، اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر عقد کے دوران بجز پیش سے مانع ہے، اس کی دلیل بیہ کہ اگر عقد کے دوران بحز پیش موجود ہوتو بدر جہ اولی عقد کے انعقاد کے لئے مانع ہوگا۔

اوراس اسم کا ما خذبھی ہماری بات پر دلالت کرتا ہے، چونکہ کتا ہت کی ضرورت ادھار میں ہوتی ہے، نیز کتا ہت بھی عقدار فاق (سہولت دینا) ہے، اور پوری سہولت تنجیم میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

حفیہ فرماتے ہیں: یہ جائز ہے کہ وہ نقد ہو، اور مالکیہ کے نزدیک یکی رائے ہے، اور وہ فرماتے ہیں کہ آیت مطلق ہے۔ ارشاد خداوندی ہے: "فَگاتِبُوهُمُ إِنْ عَلِمْتُمُ فِيهُمْ خَيْرًا" ("وانہیں مکاتب بنادیا کرواگران میں بہتری (کے آثار) یاؤ)۔

اوراس کئے کہ بدل کتابت ایبا دَین ہے کہ قبضہ سے پہلے اس کا تبادلہ جائز ہے، لہذا تمام دیون کی طرح اس میں بھی ادھار کی شرط نہیں ہوگی (۳) (دیکھئے:''کتابت'')۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا أنشأت بحریة ثم تشاء مت فتلک غدیقة "كاذكرامام ما لک نے المؤطا (۱/ ۱۹۲ طبع الحلي) میں بلاغاً كیا ہے، اور ابن عبدالبر نے كہا: اس حدیث كو اس طریق سے میں نے المؤطاكے علاوہ میں نہیں پایا، سوائے اس كے جس كوامام شافعی نے اللَّ میں ذكر كیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸۰ س،الزواجر ۱۸۱۲، جواهرالاِ کلیل ۱۸۵سار

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۱۸ • ۱۰۳س\_

<sup>(</sup>۱) روض الطالب ۴ر ۲۵۳، المغنی ۱۹۷۵ م.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۳۳\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۴۸ م ۱۲۰ الزرقانی ۸ م ۱۳۹ \_

#### شرعی حکم: ۱-الله کی تنزیه:

۲- پوری امت کااس پر اتفاق ہے اور متواتر دلاکل اس پر ہیں کہ اللہ کسی شریک سے، بیٹے سے، باپ سے اور کسی کا شوہر ہونے سے پاک ہے، اور جو بھی اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کوشریک گھرائے گا تووہ کا فر ہوگا(۱)، ارشاد باری ہے: "وَ مَنْ یَدُ عُ مَعَ اللّٰهِ إِلَٰهَا آخَو لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ، فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ دَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكُفِرُ وُنَ "(اور جو کوئی اللہ کے ساتھ کسی اور خدا کو بھی پکارے مالانکہ اس کے پاس اس پر کوئی دلیل نہیں سواس کا حساب اس کے پاس اس پر کوئی دلیل نہیں سواس کا حساب اس کے پروردگار کے یہاں ہوگا یقنیناً کا فروں کوفلاح نہیں ہونے کی )۔

اور فرمان باری ہے: "قُلُ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ اللّٰهُ الصَّمَدُ لَمُ يَلِدُ وَلَمُ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ" (آپ كهدد بَحَ كدوه الله ايك ہے الله بنياز ہے نداس كوئى اولاد ہے ندوه كى كى اولاد ہے الله بنياز ہے نداس كوئى اولاد ہے: "وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ اور نهوئى كى اور ارشاد بارى ہے: "وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدًا "(اور مارے پروردگارى شان بر عن ہے اس نے نہ كى كو بيوى بنا يا اور نہ اولاد) ۔

سا-اس طرح اس پرمسلمانوں کا اتفاق ہے کہ اللہ کے مثل کوئی چیز نہیں ہے، نہ اس کی ذات میں، نہ صفات میں، اور نہ اس کی ذات میں، نہ صفات میں، اور نقص کی صفات سے منزہ میال کی صفات کے ساتھ متصف ہے، اور نقص کی صفات سے منزہ ویا کے صاف ہے: "ایکس کی مِمثُلِهِ شَیء وَ هُوَ السَّمِیعُ البَصِیْر"(۵)

## تنزيير

#### تعريف:

ا-التنزيه عن المكروه: نالسنديده شي كودورر كهنا\_

اور تنزیه الله تعالیٰ: جن نقائص کوالله کی جانب منسوب کرنا جائز نہیں ہیں ان سے اس کودور رکھنا۔

"نزه" كااصل معنى: دور بونا ہے۔

اور''التنزه''کامعنی ہے: دوررکھنا، اسی معنی میں ہے: ''فلان یتنزه عن الأقدار'': لیعنی فلال شخص اینے کو گندگیوں سے دور رکھتا ہے۔

صاحب القاموس فرماتے ہیں: أرض نزُهة، و نزِهة، و نزِهة و نزِهة و نزِهة عمراد: وه زمین ہے جو دیہات سے، پانی کی نمی اور رطوبت کے علاقہ سے، بستیول کی مھیول سے اور سمندر کے سیلاب اور ہوا کے فساد سے دور ہو۔

اور تنزیه کی طرح تقدیس و تکریم ہے، اسی معنی میں الله کی صفت "
"القدوس" ہے، اور اسی معنی میں "الأد ض المقدسة" (لیعنی پاک سرز مین) ہے (ا)۔

اس کلمہ کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) التمهيد للباقلاني رص ۲۵، شرح الطحاويه رص ۴۹، اصول الدين للبز دوى رص ۱۸ طبع عيسى البابي، كشاف القناع ۲/ ۱۲۸ طبع النصر، الشفا ۲/ ۲۵۰، ۱۲۰ طبع دار الكتاب العربي، الشرح الصغير ۲/ ۲۳۱، طبع دار المعارف.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مؤمنون ریاا به

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اخلاص را بهر

<sup>(</sup>۴) سورهٔ جن سر

<sup>(</sup>۵) سورهٔ شوری راا به

<sup>(1)</sup> لسان العرب،النهابدلا بن الأثير،القامون المحيط،المصياح المنير ماده: '' نزه'' \_

<sup>(</sup>٢) التعريفات لجرحاني \_

(کوئی چیز اس کے مثل نہیں اور وہی (ہر بات کا) سننے والا اور (ہر چیز کا) دیکھنے والا ہے )۔ امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں: کسی کے لئے یہ درست نہیں کہ وہ اللہ کی صفات کے معاملہ میں کچھ بولے، بلکہ اس کی صفات کو اسی طرح بیان کرے جس طرح بذات خود اللہ تعالیٰ نے بیان کی ہیں، اور اللہ تعالیٰ کے صراحۃ نقص کے ساتھ متصف ہونے کا بیان کی ہیں، اور اللہ تعالیٰ کے صراحۃ نقص کے ساتھ متصف ہونے کا اعتقادر کھنا کفر ہے، البتہ ایسے امر کا اعتقادر کھنا جس سے نقص لا زم آتا ہوتو اس کے بارے ہو یا اس کے کلام پر غور وفکر سے نقص سمجھ میں آتا ہوتو اس کے بارے میں اختلاف ہے، کیونکہ کسی قول سے جو لا زم آئے وہ صراحۃ قول میں نہیں ہوتا۔

جمہور فقہاءاور تنکلمین نے کہا ہے کہا لیے لوگ فاسق گنا ہگاراور (۱) گمراہ ہیں ۔

۲۷ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ مسلمان جب اللہ کو گالی دیتو اس کو قتل کر دیا جائے گا، کیونکہ اس کی وجہ سے وہ کا فرمر تد ہوجا تاہے، بلکہ کا فریسے بھی بدتر ہے، کیونکہ کا فررب کی تعظیم کرتا ہے، اور بیاعتقاد رکھتا ہے کہ جس دین باطل پروہ ہے وہ اللہ کے ساتھ استہزاء نہیں ہے اور نہاس کے لئے سب وشتم کا باعث ہے۔

اس کی توبہ کے قبول ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، جمہور کی رائے ہے کہ اس کی توبہ قبول کی جائے گی۔

اسی طرح وہ مخص جواللہ کے سی نام سے یااس کے عکم سے، یااس کے وعدہ سے بااس کی وعید سے مسخراور مذاق کر سے تو وہ کا فرہے (۲)۔ جہاں تک ذمی کا تعلق ہے، تو ابن تیمیہ فرماتے ہیں: عام متقد مین (یعنی امام احمد کے اصحاب) اور متاخرین میں سے ان کے تبعین نے

(1) اصول الدين للبز دوي رص ۲۱، شرح الطحاوية رص ۳۹، ۲۴۷، الثفا

(٢) الصارم المسلول رص ٢٦٦، مكتنيه تاج، الثفا ٢/٤/١٠، كثاف القناع

٣/ ٢٨٤ طبع دارا حياءالتراث،الأعلام بيثمي رص ٦٤ \_

٢/ ١٦٨) الخرشي ٨/ ٤/٤ الروضه ١٠/ ٢٦ طبع المكتب الاسلامي، ابن عابدين

٢/١٥٠١، ٩٥٠١، ٢٥٠١، ١٢٥٠١، الزواجر ٢٢٨\_

(۱) أحكام أبل الذمه لا بن القيم ۲ / ۰ ۸ - ۸ -

امام احمد کی نصوص کوعلی حالہ برقر ار رکھا ہے، امام احمد نے ایک سے زائد مقامات پر صراحت کی ہے کہ جوذمی اللہ ورسول کو سب وشتم کرے تواس سے معاہدہ ختم ہوجائے گا، اس کوتل کر دیا جائے گا(ا)، اور اس میں تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاح: ''سبّ' میں رجوع کیا جاسکتا ہے۔

### ۲-انبياء يهم السلام کی تنزيه:

الف- پیغام رسانی میں کذب یا خطاسے:

۵-امت کا اس پر اتفاق ہے کہ انبیاء ورسل جھوٹ اور خیانت (خواہ معمولی ہو) سے معصوم ہوتے ہیں اور عصمت ان کے لئے واجب ہے۔
اور ان کے لئے سیح نہیں ہے اور ناجائز ہے کہ جوان پر نازل کیا گیا ہے اس کی تبلیغ نہ کریں، یا جونازل ہوا ہے اس کے برخلاف خبر دیں، یہ نہ قصداً وعمداً جائز ہے، اور نہ ہوا ، اور تبلیغ میں غلطی بھی جائز نہیں ہے۔
اس سلسلہ میں قصداً خلاف ورزی ان سے واقع نہیں ہے۔ اس کی دلیل ان کا معجزہ ہے جو بالا تفاق اللہ تعالیٰ کے ارشاد کے قائم مقام کی دلیل ان کا معجزہ ہے جو بالا تفاق اللہ تعالیٰ کے ارشاد کے قائم مقام ہے، نیز اس پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے، اسی طرح اس امر پر بھی اجماع ہے کہ غلطی سے بھی ان سے خلاف ورزی نہیں ہوتی۔

اور نبی دنیا کے امور میں اپنی باتوں میں کذب بیانی سے معصوم ہوتا ہے، اس لئے کہ جب کسی بھی آ دمی کی کسی خبر کے بارے میں معلوم ہوجا تا ہے کہ جھوٹ ہے تو اس کی ہر خبر کوشک کی نگا ہوں سے دیکھاجا تا ہے، اور اس کی بات میں اس کو متہم قرار دیا جا تا ہے، اور اس کی بات دلوں پر اثر انداز نہیں ہوتی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۲) الشفا ۲/ ۱۵/۵۰/۵۰ (۲۸ مصمة الأنبيا بلرازى ۲ طبع المعيرية الوامع الثفارة المعارة الشفام، المسامرة الأنوار ۲/۲ مس ۳۰ طبع دارالقلم، المسامرة رص ۳۳ طبع السعادة -

#### ب-سبّ وشتم اوراستهزاء سے انبیاء کی تنزید:

۲ – جوشخص کسی نبی کوگالی دے، یااس کوعیب لگائے، یااس کی ذات یا نسب یادین یااس کی کسی خصلت میں نقص بیان کرے یااس پرتعریض کرے، یااس کی تحقیر کرکے یااس کی شان گھٹا کر، یااس کا مرتبہ کم کرکے، یااس کوعیب لگا کر کسی چیز سے اس کوتشبید دے تو وہ کا فر ہوگا۔

اسی طرح وہ تخص بھی کا فرہے جونبی پر لعنت بھیجے، یا اس کو بدد عا دے، یا اس کو نقد سے دے، یا اس کو نقد سے کوئی الیں بات اس کی جانب منسوب کرے جواس کے ثنایان شان نہیں ہے، یا اس کی مجبوب ذات کے سلسلہ میں کوئی بھو ہڑ اور بیہودہ بات ،اور منکر اور جھوٹ بات کہہ کر اس سے تھلواڑ کرے، یا اس کو اس کی آزمائش اور اس کے امتحانات سے عار دلائے، یا جائز بشری عوارض کی وجہ سے اس کی تحقیر کرے۔

انتحق بن راہویہ فرماتے ہیں: مسلمانوں کا اس پراجماع ہے کہ جواللہ کوگالی دے، یاللہ کے نازل کردہ کسی حکم کو گھرائے یاکسی نبی کوقل کرتے وہ اس کی وجہ سے کا فرہوجائے گا، گڑھکرائے یاکسی نبی کوقل کرتے وہ اس کی وجہ سے کا فرہوجائے گا، گرچہوہ اللہ کی نازل کردہ تمام باتوں کا اقرار کرے۔

اورسبّ وشتم کرنے والا اگر مسلمان ہوتو بلا اختلاف اس کی تکفیر
کی جائے گی ، اور اس کوفل کر دیا جائے گا ، اور بیدائمہ اربعہ اور دیگر
حضرات کا مسلک ہے ، اگر وہ ذمی ہوتو جمہور کے نزدیک اس کوفل
کر دیا جائے گا ، حنفیہ فرماتے ہیں : اس کوفل نہیں کیا جائے گا ، کیکن
اس چیز کے اظہار پراس کومزادی جائے گی (۱) ۔ تفصیل کے لئے
د کیکھئے: اصطلاح ''سبّ'۔

#### ملائکه کی تنزید:

ک-مسلمانوں کااس پراتفاق ہے کہ ملائکہ مؤمن ومکرم ہیں،اورائمہ مسلمین کااس پراتفاق ہے کہ ان میں سے مرسلین کا وہی تھم ہے جو عصمت اور تبلیغ میں انبیاء کا تھم ہے۔

ان میں جوغیر مرسلین ہیں ان کے بارے میں اختلاف ہے، اور صحیح بات سے کہ وہ سب معصوم ہیں، اور ان کا بلند مقام ان تمام امور سے منزہ و پاک ہے جو ان کی عظمت ومنزلت اور رتبہ میں کمی کے باعث ہوں (۱)۔

منصوص عليهم ميں ياتمام كوسب وشتم كرتواں تواكر دياجائےگا (۵)\_

<sup>(</sup>۱) الشفا ۲ ر ۲۲۹، ۱۳۳۰، ۱۳۳۰، ۱۰۹۷، الصارم المسلول رص ۴، ۱۰، ۵۲۱، ۵۲۱ ۵۲۵، الزواجر ار ۲۶، الأعلام رص ۳۳۔

<sup>(</sup>۱) عصمة الأنبياءر ١٠ الثفا٢ / ٨٥١، شرح الطحاويير ٣٣٠ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ تح یم ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ محل ر۵۰\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ انبیاء ۱۹،۰۱۹

<sup>(</sup>۵) الشفاء/۱۰۹۸

#### قرآن کریم کی تنزیه:

الف-تحریف و تبدیل سے قرآن کریم کی تنزید:

۸-ملمانوں کے نزویک منفق علیہ ہے کہ قرآن کریم تحریف و تبدیل سے محفوظ ہے، ارشاد باری ہے: "إِنَّا نَحُنُ نَزَّ لُنَا الدِّ کُو وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ "(ا) (اس نصیحت نامہ کوہم ہی نے نازل کیا ہے اورہم ہی الکے عافظ ہیں)، اور اللہ تعالی نے فرمایا: "لایا تیه الباطل من بین یدیه ولا من خلفه تنزیل من حکیم حمید" (اس میں باطل نہ آگے ہے آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے یہ کلام نازل ہوا ہے (خدائے) باحمت و پرحمد کی طرف سے )، اور ارشاد باری ہے: "وَلَوُ کَانَ مِنُ عِنْدِ عَیْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِیْهِ اِخْتِلَافاً مُونَى مُونَا فِیْهِ اِخْتِلَافاً مُونَا فَیْدِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِیْهِ اِخْتِلَافاً کُونِی اللّهِ کَوْجَدُوا فِیْهِ اِخْتِلَافاً مُونَا فَیْدِ اللّهِ لَوْجَدُوا فِیْهِ اِخْتِلَافاً مُونَا فَیْدِ اللّهِ کَوْجَدُوا فِیْهِ اِخْتِلَافاً ہُونَا کَانَ مِنُ عِنْدِ عَلَیْ اللّه کے سواکسی (اور) کی طرف سے کُونِیوً اللّه کے سواکسی (اور) کی طرف سے موتاتواس کے اندر بڑااختلاف یائے )۔

لہذا جوشخص قرآن کے ایک حرف یا ایک آیت کا انکار کرے، یا اس کی یا اس کے کسی جز کی تکذیب کرے، یا جس حکم اور خبر کی اس میں صراحت ہے اس کی تکذیب کرے یا جس کی اس نے نفی کی ہے اس کو ثابت کیا ہے جان بوجھ کر اس کی نفی کرے، یا ان میں سے کسی چیز میں شک کرے تو وہ کا فر ہوگا (۲۳)۔

#### ب-تو ہین سے قر آن کریم کی تنزید: ۹-جو خص قر آن یام صحف یاس کے سی جز کی تحقیر کرے، یاس کے

کسی جز کوسب وشتم کرے، یااس کوگندگی میں ڈال دے، یا کوئی ایسا کاغذ ڈال دے جس میں قرآن کریم کی کوئی آیت ہو، یا بغیر کسی عذر کے مصحف کونجس شکی سے ملوث کر دے اور کوئی معمولی بھی قرینہ نہ ہو جواس کے عدم استہزاء پر دلالت کرے تووہ کا فر ہوگا، اس پر علماء مسلمین کا اتفاق ہے۔

اورکسی نجس ثی سے قرآن کریم کالکھنا ناجائز ہے۔ اس طرح محدِث کے لئے قرآن کریم چھونااورا ٹھاناحرام ہے<sup>(1)</sup>۔

5- کفار کے ہاتھ میں جانے سے قرآن کر یم کی تنزید:

۱- جب دشمنوں کے ہاتھوں میں قرآن کے پڑجانے کا اندیشہ ہوتو
الی صورت میں قرآن ساتھ لے کردشمنوں کی سرزمین کا سفر کرنا حرام
ہے، اس لئے کہ صحیحین کی حدیث ہے: ''ان دسول اللہ عَلَیْ نہی ان یسافر بالقرآن إلی اُدض العدو'' (سول اللہ عَلَیْ نے فرآن ساتھ لے کردشمنوں کی سرزمین کا سفر کرنے سے منع فرمایا ہے)۔
قرآن ساتھ لے کردشمنوں کی سرزمین کا سفر کرنے سے منع فرمایا ہے)۔
اور کا فرسے قرآن کی بیع حرام ہے (س)۔

تفسیر وحدیث اورعلوم شرعیه کی کتابوں کی تنزید: ۱۱ - تفسیر وحدیث اور شرعی علوم کی کتابوں کو پامالی سے بچانا اور دور رکھناواجب ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجرر ۹\_

<sup>(</sup>۲) سوهٔ فصلت ۱۳۲۸

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۸۲\_

<sup>(</sup>۴) القرطبى ١٥٠٥، طبع دارالكتب،الرازى ١٦٠/١ طبع المطبعة البهيه، حاشية شخ زاده على البيضاوى ٣/ ١٣/٢ طبع الممكتبة الإسلاميه، روح المعانى ١٦/١٢ طبع المنيرية، معترك الأقران الا ٢٢ طبع دارالفكرالعربي،الشفا ١١٠١/١

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۱۱۱، سر ۲۸۴، جواهر الاِ کلیل ار۲۱، الثفا ۱را۰۱۱، الزواجر ار۲۲، الاَ علام ۲۸۸، النبیان رص ۱۱۲، ۱۱۳ طبع دارالفکر، الفروع ار۱۸۸، ۱۹۳۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: نهی أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو" كی روایت بخاری (۴) حدیث: نهی أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو" كی روایت بخاری فتح الباری ۲۹ سال طبع البادی ) نے حضرت عبدالله بن مرسم سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) التبيان: ۱۱۳، الفروع ار ۱۹۲، جواہر الإکليل ار ۲،۲۵۴۰ بر ۱۳، ابن عابدين ۲۲٫۳۳۰ ـ

لہذا جو شخص نجاست میں کوئی ایسا کاغذ ڈال دے جس میں علم شرعی کی کوئی بات ہو، یااس میں اللّٰد کا کوئی نام، یا نبی کا، یا فرشتے کا کوئی نام ہو، یااس کونجاست سے ملوث کر دے (خواہ نجاست قابل معانی ہو)، اس پر کفر کا حکم لگا یا جائے گا، جب یہ دلیل مل جائے کہ اس سے اس کا مقصد شریعت کی تو ہیں ہے (۱)۔

اوربعض فقہاء کی رائے ہے کہ پامالی کے خوف سے علم شرعی کی کتابوں کو کفار کے ہاتھوں میں پڑنے سے (خواہ وہ بیچ کے ذریعہ یا کسی دوسرے ذریعہ سے) بچانا واجب ہے۔ یہ مسئلہ اختلافی ہے (۲) ''جہاد''اور'' بیچ'' کے ابواب میں اس کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔

#### صحابهٔ کرام کی تنزید:

11 – علامه سيوطى فرماتے ہيں: تمام صحابة خواہ وہ فتنه ميں شريک ہوں يا نہيں عادل ہيں، اس پر قابل اعتبار حضرات كا اجماع ہے، ارشاد بارى ہے: "وَ كَذَلِكَ جَعَلْنَا كُمُهُ أُمَّةً وَّسَطًا" (اور اس طرح ہم في خير أُمَّةً وَسَطًا" (اور اس طرح ہم في بناد يا ایک امت عادل)، اور ارشاد بارى ہے: "كُنتُهُ خير أُمَّةٍ أُخُو جَتُ لِلنَّاسِ "(۲) (تم لوگ بہترين جماعت ہو جو لوگوں كے النَّو بيدا كى تئى ہے)، اس ميں خطاب اس وقت كے موجود حضرات لئے بيدا كى تئى ہے)، اس ميں خطاب اس وقت كے موجود حضرات سے ہے، اور نبى كريم عَلِيْ اللَّهِ كَافر مان ہے: "خير الناس قرني" (۵) (بہترين لوگ مير بے زمانے كے لوگ بيں)۔

پھرلوٹ گیا ہو، بلکہ اس سے مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے آپ کی صحبت کولازم پکڑا، آپ کوقوت بخشی اور آپ کی نصرت ومدد کی ۔علائی فرماتے ہیں: بیغریب قول ہے جس سے بہت سے وہ صحابہ عادل ہونے سے خارج ہوجاتے ہیں جوصحبت وروایت میں مشہور ہیں، مثلاً وائل بن حجر، مالک بن الحویرث، عثمان بن ابی العاص وغیرہ ، بیدوہ حضرات ہیں جو نبی کریم علیہ کے یاس تشریف لائے اور آپ

سے صرف ایک حدیث مروی ہے، اسی طرح وہ لوگ جودیہاتی قبائل

کے ہیں اوران کے قیام کی مقدار معلوم نہیں ، اور عام صحابہ کے عادل

امام الحرمين فرماتے ہيں: ان كى عدالت كے سلسله ميں جبتونه

کرنے کا سبب پیرہے کہ وہ حاملین شریعت ہیں، اگران کی روایت

میں تو قف ثابت ہوجائے تو شریعت عہدر سول اللہ علیہ یہ منحصر ہوکر

رہ جائے گی ،اورتمام ز مانوں تک محیط نہ ہوگی ،ایک قول بیہ ہے: مطلقاً

ان کی عدالت کے متعلق تحقیق واجب ہے، اور دوسرا قول یہ ہے:

معتزلہ کہتے ہیں: حضرت علی سے جنگ کرنے والوں کے سوا

سب عادل ہیں، ایک قول ہے: صحابی اس وقت عادل ہوگا جب وہ

منفرد ہو،ایک قول ہے: سوائے اس کے جو جنگ کرے یا جس سے

جنگ کی جائے کیکن پیتمام اقوال درست نہیں ہیں، کیونکہ پی<sup>حسن ظن</sup>

کا تقاضا بھی ہے اور میمکن ہے کہان کے مشاجرات کوان کے اجتہاد

مازری "شرح البربان" میں فرماتے ہیں: ہمارے قول:

"الصحابة عدول" (صحابه عادل بين) سے مراد ہروہ مخف نہيں

ہے جس نے حضور علیہ کو کسی دن دیکھ لیا ہو، یا جھی جھار

آپ علیہ کی زیارت کی ہو، یا کسی مقصد سے آپ کے یاس آیا ہو

پرمحمول کیا جائے کہ اجتہاد میں ہرشخص ماجور ہوتا ہے۔

فتنول کے وقوع کے بعد واجب ہے۔

<sup>(</sup>۱) الزواجرار ۲۶،الأعلام ر ۳۸،القليو يي ۱۷۲۶-

<sup>(</sup>۲) الروضه ۱۲ ۴ ۴ ۴ ۴ جواه رالاِ کلیل ۲ رسو، بن عابدین سر ۲۲۳-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۳۳۸

<sup>(</sup>۴) سورهٔ آل عمران (۱۱۰

<sup>(</sup>۵) حدیث: "خیو الناس قونی" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۵۹ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۸ سا۱۹۲۳ طبع کهلهی) نے حضرت عبدالله بن مسعودٌ ہے کی ہے۔

ہونے کا قول جس کی جمہور نے صراحت کی ہے وہی معتبر ہے (۱)۔ اور مسئلہ میں دیگر تفصیلات ہیں جو'' اصولی ضمیمہ'' میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

ابن حمدان حنبلی فرماتے ہیں: تمام صحابہ سے محبت کرنا اوران کے درمیان جو کشاش رہی ہے اس پر تقید سے بازر ہنا خواہ تحریر و کتابت کے ذریعہ ہو یا درس و تدریس کے دوران یا قصہ کہانی کے طور پر، واجب ہے، اس طرح ان کے محاس کو ذکر کرنا، اور ان سے راضی رہنا، ان کے لئے محبت رکھنا، ان کے او پرظلم وزیادتی نہ کرنا، اور ان کے لئے معذور ہونے کا عقادر کھنا واجب ہے، اور انہوں نے جو پچھ کے لئے معذور ہونے کا عقادر کھنا واجب ہے، اور انہوں نے جو پچھ کھی کیا جائز اجتہاد کے ذریعہ کیا جو کفر اور فسق کا سبب نہیں ہے، بلکہ بسا اوقات ان کو اس پر ثواب دیا جاتا ہے، اس لئے کہ بیہ جائز اجتہاد ہے۔

ساا - ني كريم عليه كالل بيت، ازواح مطهرات اورآپ كے الل اللہ اللہ في أصحابي، ني كريم عليه كا ارشاد ہے: "الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضا بعدي، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فبحبي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد أذى الله، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه" (مرے الله يوشك أن يأخذه" (مارے مين الله يوشك أن يأخذه" (مارے مين الله يوشك أن يأخذه")

حدیث: "الله الله فی أصحابی ....." کی روایت ترندی (۱۹۲۸ طبع الحلمی) نے حضرت عبدالله بن مغفل سے کی ہے، اور کہا: اس طریقہ سے بیہ حدیث غریب ہے، اور اس کی سند میں عبدالرحمٰن بن انعم افریقی ہیں جوضعیف ہیں، عبیسا کہ المیز ان للذہبی (۱۱/۲ میں ۵۲ طبع الحلمی) میں ہے۔

جوان سے محبت کرے گا تو مجھ سے محبت رکھنے کی وجہ سے ان سے محبت کرے گا، اور جو ان سے بغض رکھے گا تو وہ مجھ سے بغض رکھنے کی وجہ سے ان سے وجہ سے ان سے بغض رکھے گا، اور جو ان کو ایذ ایجنچائے گاہ اور جو بہنچائے گا، اور جو اللہ کو ایذ ایجنچائے گا تو قریب ہے کہ اللہ اس کی پکڑ کرے )۔

شافعیہ میں سے زرکشی اور بھی فرماتے ہیں: یہ مکن ہے کہ اختلاف اس وقت ہو جب کسی خاص معاملہ کی وجہ سے صحابی کو گالی دے، البتہ اگر ان کو صحابی ہونے کی بنا پر گالی دے توقطعی طور پر ایسے خص کی تکفیر کی جائے گی ، اس لئے کہ اس میں صحبت نبوی علیہ کے حق ومرتبہ کی حقارت ہے اور اس میں نبی کریم علیہ کی تو ہین ہے۔

اورشیخین کوگالی دینے والے کوکافر کہنے میں اختلاف ہے، حنفیہ کے نزدیک تواس شخص کی تکفیر کی جائے گی جوشیخین کو باان میں سے سی ایک کوگالی دے، جمہور کامذہب اس کے خلاف ہے (۱)۔

ابوزرعدرازی فرماتے ہیں: جب تمہیں کوئی ایسا شخص دکھائی دے جو اصحاب نبی علی ہے ہیں سے کسی کی تنقیص کرر ہا ہوتو سمجھ لو کہ وہ زند این ہے، کیونکہ ہمارے نزدیک نبی کریم علیہ ہمارے نزدیک ہیں اور قرآن وحدیث کو پہنچانے والے قرآن بھی برحق ہیں ، اور ہم تک قرآن وحدیث کو پہنچانے والے صحابہ کرام ہی ہیں ، اور ایسے لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہمارے شاہدوں کو مجروح کردیں تا کہ کتاب وسنت کو باطل کریں ، حالانکہ جرح کے وہی لوگ زیادہ مستحق ہیں ، اور ایسے لوگ زندیق ہیں (۱)۔

#### از واج مطهرات کی تنزید:

۱۲۷ - جو حضرت عائشة پراليي تهمت لگائے جس سے اللہ نے ان کو

<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی رص ۰۰ ۲۰۱۰ ۴ طبع المکتبة العلمیه په

<sup>(</sup>٢) لوامع الأنوار ٢/ ٣٨٧\_

<sup>(</sup>٣) الشفاع (١١٠٦، لوامع الأنوار ١٨٩٨، الجامع لابن أبي زيد ١١٢ طبع دارالغرب.

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين سر ۲۹۳، الثقا ۱ر۱۰۹، الصارم المسلول ۲۹۵، الأعلام ۲۹۷\_

<sup>(</sup>۲) الكفاريرص ومهمه

بری کردیا ہے تو وہ بالا تفاق کا فرہوگا، بہت سے ائمہ نے اس پراجماع نقل کیا ہے۔

امام ما لک سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: جوحضرت ابوبکر گوگالی دے اس کو کوڑے لگائے جائیں گے، اور جوحضرت عائش گوگالی دے اس کو کوڑے لگائے جائیں گے، اور جوحضرت عائش گوں؟ گالی دے اس کو قتل کیا جائے گا، ان سے پوچھا گیا، ایسا کیوں؟ فرمایا: جوحضرت عائش پر تہمت لگائے تو وہ قرآن کا مخالف ہوگا، اس کئے کہ ارشاد خداوندی ہے: ''یَعِظُکُمُ اللّٰهُ أَنْ تَعُو دُو المِشْلِهِ اَس کئے کہ ارشاد خداوندی ہے: ''یَعِظُکُمُ اللّٰهُ أَنْ تَعُو دُو اللّٰهِ مَالِنَّ اَلٰہُ مَالِلُهُ اَنْ تَعُو دُو اللّٰہِ اَنْ اللّٰہُ اَنْ کَنْتُمُ مُو اللّٰہِ اللّٰہُ اَنْ کَنْتُمُ مُو اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ کہ کہالاللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کہ کہ کھراس فتم کی حرکت بھی نہ کرنا اگرتم ایمان والے ہو)۔

کیا تمام از واج مطهرات کوحضرت عا کنشگی طرح سمجھا جائے گا؟ اس سلسلہ میں دوقول ہیں:

اول: ایباشخص از واج مطہرات کے علاوہ دیگر صحابہ کو گالی دیئے والے کی طرح ہوگا۔

دوم: جوامهات المؤمنين ميں سے کسی پر بھی تهت لگائے تو وہ حضرت عائش پُر تهت لگانے کی طرح ہوگا، اور بیاس لئے کہ اس میں حضور علی پُر تهت لگانے کی طرح ہوگا، اور بیاس لئے کہ اس میں حضور علی پہنے پر عار اور شرمندگی کی بات ہے، اور اس کی اذیت سے زیادہ علی ہے، ارشاد باری ہے: ''إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهَ فِي الدُّنُيَا وَ الْاحِرَةِ ''(۲) (بشک جولوگ الله اور اس کے رسول کو ایز اء پہنچاتے رہتے ہیں ان پر الله لعنت کرتا ہے دنیا میں اور رسول کو ایز اء پہنچاتے رہتے ہیں ان پر الله لعنت کرتا ہے دنیا میں اور آخرت میں )۔

اور جمہور علماء نے دوسرے قول کومختار کہاہے<sup>(۳)</sup>۔

ر) الصارم المسلول ر ۵۲۵، ۵۶۷، المحلى ۱۱ر۵۰۲ طبع الإمام، فتاوى السبكى (۳) الصارم المسلول ر ۵۲،۵۲۸، الزواجر ۱۷/۱۸

#### مکه کرمه کی تنزید:

10 - مكه مكرمه اوراس كرم ميں ترك معاصى كو وجوب كى تاكيد هم، اس لئے كه دوسرے مقامات كے مقابله ميں وہال معاصى كا ارتكاب كرنازياده شديد ہے، الله تعالى كاارشاد ہے: "وَمَنُ يُّرِدُ فِيُهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُّذِقَهُ مِنُ عَذَابٍ أَلِيْمٍ "() (اور جوكوكى بھى اس كاندركسى بدونى كااراده ظلم سے كرے گا ہم اسے عذاب وردناك چكھائيں گے)۔

مجاہدٌ فرماتے ہیں: مکہ کے اندرسیئات کا جرم بھی کئی گنا ہوجاتا ہے،جس طرح حسنات کا ثواب کئی گناہوجاتا ہے (۲)۔

اور مكه كو جنگ وجدال سے منزہ و پاك ركھنا بھى واجب ہے، نبى كريم عليہ كا فرمان ہے: "إن مكة حرمها الله، ولم يحرمها الناس، فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دما، ولا يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله فيه، فقولوا إن الله عزوجل أذن لرسوله ولم يأذن لكم، وإنما أذن لي فيها ساعة من نهار، ثم عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس "(") (بلاشبكه كه كواللہ نے حرام و مقدس فرما يا ہے لوگوں نے اس كومقدس نہيں بنا يا، لہذاكس ايشخص كے لئے جواللہ پراور يوم آخرت پرايمان ركھتا ہو يہ جائز نہيں كہ وہاں خون بہائ، اور نہاس ميں درخت كائے، اگركوئی شخص كے كہ اس فرما يا ہے توتم كہ وكہ اللہ خان ہے الله عن درخون كائے، اگركوئی شخص كے كہ اس فرما يا ہے توتم كہ وكہ اللہ خان ہے، كونكہ حضور علیہ نے يہاں قال فرما يا ہے توتم كہ وكہ بے شك اللہ نے اس خان ہے، اور دن كا يہ درسول كواجازت دى ہے فرما يا ہے توتم كہ وكہ بے شك اللہ نے اس خان ہے، اوردن كا يك لمح ميں مجھے اس ميں متمہيں اس كى اجازت نہيں ہے، اوردن كا يك لمح ميں مجھے اس ميں متمہيں اس كى اجازت نہيں ہے، اوردن كا يك لمح ميں مجھے اس ميں متمہيں اس كى اجازت نہيں ہے، اوردن كا يك لمح ميں مجھے اس ميں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورر ۱۷۔

<sup>(</sup>٢) سورة احزاب ١٥٥\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نج ۱۵۸\_

<sup>(</sup>۲) تخفة الراكع للجراعي رص ۴ 2 طبع المكتب الاسلامي، شفاءالغرام للفاسي ار ۱۸ طبع لحلبي ،إعلام الساجدللوركثي ۱۲۸ طبع المجلس الأعلى \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'إن مكة حرمها الله، ولم يحرمها الناس" كى روايت بخارى ( فقح البارى ۲۱۸۴ طبع السلفيه ) نے ابوشر تح عدوى سے كى ہے۔

( قال کی ) اجازت دی گئی تھی، پھراس کے بعد آج اس کی حرمت اس طرح داپس آگئی ہے جس طرح کل تھی )۔

17 - اور بتھیار لے کر جانے سے بھی اس کی تنزیہ ضروری ہے، اس لئے کہ حضور علیلہ نے فرمایا: "لا یحل الأحد کم أن یحمل بمکة السلاح"() (تم میں سے کس کے لئے بھی طلال نہیں کہ وہ مکہ میں بتھیار لے کرجائے)۔

21 - کفار کے داخلہ سے بھی اس کی تنزید واجب ہے، ارشادر بانی ہے: ''إِنَّمَا الْمُشُرِ کُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعُدَ عَامِهِمُ هٰذَا''(۲) (مشرکین تونرے ناپاک ہیں سواس سال کے بعد مسجد حرام کے پاس بھی نہ آنے پاکیں)۔

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ کا فرکا حرم کمی میں داخلہ قطعاً جائز نہیں، ندا قامت کے لئے (<sup>m)</sup>۔ حنفیہ کا مسلک میہ ہے کہ کا فر کے لئے مکہ کو وطن بنانا ممنوع ہے،

حنفیہ کا مسلک بیہ ہے کہ کا فر کے لئے مکہ کو وطن بنانا ممنوع ہے، کیکن اگر وہ مکہ میں بغرض تجارت داخل ہوتو جائز ہے،کین طویل قیام نہرے(۴)۔

### مدینه منوره کی تنزییه:

۱۸ - مدنیه منوره کی تنزیه بھی واجب ہے، بایں طور کہ وہال کے

- (۲) سوهٔ توبه (۲۸\_
- (۳) شفاءالغرام ار ۰ ۷، جواہرالإ کلیل ار ۲۷۷، إعلام الساجدر ۱۷۳، تحفة الراکع ۱۱۲، القرطبی ۸ ر ۱۰۴-
  - (۴) ابن عابدین ۳/۲۷۵۔

باشندول کے بارے میں کوئی براارادہ نہر کھے، کیونکہ ارشاد نبوی ہے:
"لا یرید أحد أهل المدینة بسوء إلا أذابه الله في النار
ذوب الرصاص أو ذوب الملح في الماء"(۱) (جوشخص بھی
اہل مدینہ کے ساتھ براارادہ رکھے گاتو اللہ اس کو جہم میں سیسہ پھلنے
کی طرح یا یانی میں نمک پھلنے کی طرح کی اللہ اس کے گا)۔

اور مدینه کو احداث و بدعات سے منزہ و پاک رکھنا بھی واجب ہے، نبی کریم علیہ نے فرمایا: "من أحدث فیها حدثا أو آوی محدثا فعلیه لعنة الله والملائكة والناس أجمعین" (۲) (جو شخص مدینہ کے اندرکوئی بدعت ایجاد کرے گایا کسی بدعی کو پناہ دے گاتواس پراللہ کی اور مما ککہ کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہوگی )۔

نجاسات اورگندگیوں سے مساجد کی تنزید:

19 - فی الجمله نجاسات اور گندگیوں سے مساجد کی تنزیہ فقہاء کے نزد یک بالاتفاق واجب ہے۔

لہذا نجاست کومسجد میں داخل کرنا، یا ایسے تخص کا داخل ہونا جس کے کپڑوں پر یا بدن پر نجاست ہو، یا زخم ہو، جائز نہیں۔ شافعیہ کے نزد یک بیقید ہے کہ اگراس کا اندیشہ ہو کہ مسجد بھی ملوث ہوجائے گی، اسی طرح نا پاک میٹریل سے مسجد کی تعمیر ناجائز ہے۔

مسجد مين بيشاب پاخانه كرنا بهى جائز نهين ب، اس كئه كه ني كريم عليه في في الله والله والله والصلاة، من هذا البول، ولا القذر، إنما هي لذكر الله، والصلاة،

<sup>(</sup>۱) شفاء الغرام ارك، المجموع ٤/٥، إعلام الساجدر ١٦٠، ١٦٣، جوام الإكليل ار٤٠٠، تخذة الراكع ١١١، ١١٣، بدائع الصنائع ١/١١١، ابن عابدين ١/٤٦٦-

حدیث: "لا یحل لأحد كم أن يحمل بمكة السلاح" كى روایت مسلم (٩٨٩/٢ طبح الحلي ) نے حضرت جابر بن عبدالله سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یوید أحد أهل المدینة بسوء....." كی روایت مسلم (۲/ ۹۹۳ طیخلی ) نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أحدث فیها حدثا أو آوی محدثا فعلیه ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۸۱/۲ طبع السّلفیه) نے حضرت علی بن ابی طالب اس کی روایت بخاری اور سلم (۲/ ۹۹۲ طبع الحلق) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

وقراء ق القرآن" (۱) (بلاشبہ بیمساجد پیشاب، گندگی وغیرہ جیسی چیزوں کے لئے نہیں ہیں، بلکہ بیتواللہ کے ذکر، نماز اور تلاوت قرآن کے لئے ہیں)۔

اور پیشاب کرنے کے لئے مسجد میں برتن رکھنے کے بارے میں اختلاف ہے، شافعیہ کے نزد یک اصح مسلک کے مطابق ممنوع ہے، اور مالکیہ کے نزدیک اس وقت جائز ہے جب مسجد میں رات گذارنے والااس کوا پنے لئے رکھے اور اس کواس بات کا خوف ہو کہ مسجد سے باہر نکلنے سے پہلے ہی اس کا پیشاب نکل جائے گا، اور مسجد میں بچھنالگوانا اور فصد کھلوانا بھی حرام ہے۔

اسی طرح مسجد میں جماع کرنا بھی حرام ہے، اس کئے کہ ارشاد باری ہے: "وَلَا تُبَاشِرُ وُهُنَّ وَأَنْتُمْ عَا كِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ" (٢) (اور بیویوں سے اس حالت میں صحبت نہ کروجب تم اعتکاف كئے ہو مسجدوں میں )۔

اورمسجد میں وضوکرنااس وقت جائز ہے جب وضو کے پانی سے مسجد ملوث ہونے کا اندیشہ نہ ہو،اوراعضاء پر لگی ہوئی نجاست کودور کرنا (مسجد میں) جائز نہیں ہے۔

حنفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ معجد میں ریاح خارج کرناحرام نہیں ہے ، اور اس سے اجتناب کرنا بہتر ہے ، اس لئے کہ فرمان نبوی علیقہ ہے: ''فإن الملائکة تتأذی مما یتأذی منه بنو آدم'' ''') (بلاشبملائکہ کوان چیزوں سے تکلیف ہوتی ہے جن سے انسانوں کو تکلیف ہوتی ہے کہ حرام ہے ، اور مالکیہ کی رائے ہے کہ حرام ہے ،

مسجد میں تھوکنا بھی جائز نہیں ہے، اس کئے کہ حضور علیقہ کا ارشاد ہے: "البزاق فی المسجد خطیئة و کفارتھا دفنھا" (۱) (مسجد میں تھوکنا جرم ہے اور اس کا کفارہ اس کوڈن کردینا ہے )۔

اورنالیندیده بوکومسجد میں داخل کرنا مکروه ہے، اس کئے کہ ارشاد نبوی ہے: "من أكل ثوما أو بصلا فليعتزلنا، أوليعتزل مساجدنا" (۲) (جولہس يا پياز كھائے ہوتو وہ ہم سے دور رہے، يافر مايا: ہمارى مساجدسے دوررہے)۔

ان احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''مسجد''' نجاست'۔

جنبی اور حا کضہ کے داخل ہونے سے مساجد کی تنزید: • ۲ - فقہاء کا فی الجملہ اس بات پراتفاق ہے کہ جنبی اور حا کضہ عورت کامسجد میں داخل ہونااوراس میں ٹھہرناحرام ہے۔

السلسله مين ان كى دليل الله تعالى كابية قول ہے: "لَا تَقُورَ بُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْتُمُ شُكُرى حَتَّى تَعُلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنُباً إِلَّا عَابِرِيُ سَبِيلٍ "(مماز كِقريب نه جاوَاس حالت مين كه مَ نشه مين هو يهان تك كه جو كھ (منه سے) كہتے هواس كو سجھنے لگو اور نه حالت جنابت مين (جب تك شل نه كرلو) بجزاس حالت كهم مسافر حالت جنابت مين (جب تك شل نه كرلو) بجزاس حالت كهم مسافر

انہوں نے حدیث کوتح یم پرمحمول کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ار ۱۱۱۲ ۱۱ ۴ ۴ ۱ هجوع ۲ ر ۵ ۱۷ القلیو بی وغمیره ۲ ر ۷ ۷ د) . جواہر الإکلیل ۲ ر ۲ ۰ ۳ ۴ ، شرح الزرقانی ۱ ر ۳ ۳ ، با علام الساجد بأحکام المساجد للزرکشی رص ۲۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

حدیث: "البزاق فی المسجد خطیئة و کفارتها دفنها" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۱۱ طبع الحلمی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أکل ثوما أو بصلا ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۷٫۹ طبع الحلی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۳۳ م

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إن هذه المساجد لاتصلح لشيء من هذا.....' کی روایت مسلم (۱/ ۲۳۷ طبح الحلی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره در ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: فإن الملائكة تتأذى مما یتأذى منه بنو آدم "كى روایت مسلم (۱/۳۹ طبح اکلی ) نے حضرت جابر ؓ سے كى ہے۔

ہو)، یعنی تم نشہ اور جنابت کی حالت میں نماز کی جگہ یعنی مسجد کے قریب نہ حاؤ۔

حنفیداور ما لکیہ کے نزدیک حائضہ اور جنبی کامسجدسے گذر ناحرام ہے، اور یہی قول سفیان ثوری اور اسحاق بن را ہو بیر کا ہے، اور ان کی دلیل حضرت عاکشہ گی گذشتہ حدیث کا مطلق ہونا ہے، اس لئے اس کی حرمت کے لئے کوئی قیر نہیں ہے، لہذا اس کا اطلاق باقی رہے گا اور گذر نا اور تھم رناحرام رہے گا۔

البتة ضرورت كے تحت ان دونوں كے لئے گذرنا مباح ہے، مثلاً

جان ومال کا خطرہ ہو۔

اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کے اس قول: "وَ لَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِيُ سَبِيُلٍ "(اور نہ حالت جنابت میں بجراس کے تم مسافر ہو) کواس مسافر پرمحمول کیا ہے جس کو یانی نہ ملے تووہ تیم کر لے۔

اورآیت میں کلمہ "إلا" سے مراد "لا" ہے یعن: "لا عابری سبیل" (راستہ سے نہ گذرنے والے)، اور آیت میں" الصلاة" سے مقصود خود نماز ہے، اس کی جگہیں۔

حفیہ کے نزدیک میہ ہے کہ اگر کسی خوف کی وجہ سے مسجد میں داخل ہونے یا تھہر نے پر مجبور ہوجائے تواس کے لئے تیم کرنا واجب ہے ابن عابدین نے '' العنامی' سے نقل کیا ہے: مسافر جب کسی الیی مسجد سے گذر ہے جس میں پانی کا چشمہ ہواور وہ جنبی ہواور اس کے علاوہ کہیں دوسری جگہ پانی نہ ملے، تو ہمارے نزدیک ایسا شخص مسجد میں داخل ہونے کے لئے تیم کرے گا۔

اور حفیہ کے نزدیک بی بھی ہے کہ اگر کسی کو معجد میں احتلام ہوجائے اوروہ نکلنا چاہے تواس کے لئے تیم کر نامستحب ہے، چنانچہ حفیہ کے نزدیک معجد میں داخل ہونے اور نکلنے میں فرق ہے۔ شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ کسی ضرورت کی وجہ سے یا بلاکسی ضرورت کے جنبی کا مسجد سے گذرنا جائز ہے، اور امام ابوحنیفہ کے

اختلاف سے بیخے کے لئے بلاضرورت نہ گذرنا بہتر ہے۔ اسی طرح حائضہ کا بھی مسجد سے گذرنا جائز ہے بشرطیکہ مسجد کے ملوث ہونے کا اندیشہ نہ ہو، لیکن اگر مسجد کے ملوث ہونے کا اندیشہ ہوتو اس کے لئے بھی گذرنا حرام ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت ابن عباس، سعید بن المسیب، حسن بھری ، سعید بن جبیر ، عمر و بن دینار اور محمد بن سلمه رضی الله عنهم اجمعین کی رائے ہے کہ جنبی کامسجد سے گذر نا جائز ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جاء رسول الله عَلَیْ و وجوه بیوت أصحابنا....." کی روایت ابوداؤد (۱/ ۱۹۹۵ تحقیق عزت عبید دعاس) اور پیمق (۳۲/۲ مطبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت عائش ہے کی ہے، پیمق نے اس کو معلل کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۳۳ ـ

ان کی دلیل قرآن کریم کی بیرآیت ہے: "وَلَا جُنبًا إِلَّا عَابِدِي سَبِيْلِ" (اور نہ جنابت کی حالت میں بجزاس کے کہتم مسافر ہو)، یعنی تم نماز کی جگہوں کے قریب نہ جاؤ، اس لئے کہ نفس نماز میں راستہ سے گذرنا خبیں ہے، بلکہ گذرنا صرف نماز کی جگہ میں ہوگا اور وہ مسجد ہے۔

اسی طرح ان کی دلیل حضرت جابرگی بیحدیث ہے، وہ کہتے ہیں:
"کان أحدنا يمر في المسجد جنبا مجتازاً"(٢) (ہم ميں
سے کوئی شخص حالتِ جنابت ميں مسجد سے ہو کر گذرتا تھا) اور حضرت
عائشگی حدیث ہے: "إن حیضتک لیست في یدک"(٣)
(تہماراحیض تہمارے ہاتھ میں نہیں ہے)۔

اورمزنی، ابن المنذر اور زید بن اسلم کی رائے ہے کہ مطلقاً جنبی کا مسجد میں گھرنا جائز ہے، ان کی دلیل حضرت ابوہریرہ کی ہے حدیث ہے: "المسلم لا ینجس" (مسلمان نجس نہیں ہوتا)، اور یہ کہ مشرک جب مسجد میں گھرسکتا ہے تو جنبی مسلمان تو بدر جہ اولی گھرسکتا ہے، اور اصل یہ ہے کہ حرام نہیں ہے اور حرام کہنے والوں کے پاس کوئی سیحے وصر کے دلیل نہیں ہے (م)۔

ان احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' مسجد''' جنابت'، '' حیض' ۔

#### لڑائی جھگڑےاور بلندآ وازسے مساجد کی تنزیہ:

11 - مسجد میں لڑائی جھٹڑا کرنا، آواز بلند کرنا، گمشدہ چیز کا اعلان کرنا، نیج، اجارہ، اوراسی طرح دیگر عقود کا انجام دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی حدیث ہے: 'من سمع رجلا ینشد ضالة فی المسجد فلیقل: لاردھا الله علیک، فإن المساجد لم تبن لهذا''() (جوکس شخص کو مجد میں گمشدہ چیز کے بارے میں اعلان کرتا ہوا سنے تو وہ کہ: اللہ وہ چیزتم کو نہ لوٹائے، کیونکہ مساجد اس کام کے لئے نہیں بنائی گئی ہیں)، اور ایک روایت میں ہے: ''إذا رأیتم من یبیع، أو یبتاع فی المسجد فقولوا: لا أربح الله تجارتک، وإذا رأیتم من ینشد فیه ضالة فقولوا: لا رد تجارتک، وإذا رأیتم من ینشد فیه ضالة فقولوا: لا رد موئے دیکھوتو کہو: اللہ علیک، ''کا اعلان کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تہہیں ہے چیز نہ گشدہ چیز کا اعلان کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تہہیں ہے چیز نہ گشدہ چیز کا اعلان کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تہہیں ہے چیز نہ گئی اور جب کی

علماء کاان مسائل میں کراہت وتحریم کے سلسلہ میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''مسجد''۔

#### یا گلوں اور بچوں سے مساجد کی تنزیہ:

۲۲ - چو پایوں، پاگلوں اوران بچوں کا جومسجد کا احترام نہیں کرسکتے مسجد میں داخل کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہ ان کی جانب سے مسجد کو

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نسار ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "کان أحدنا يمر في المساجد جنبا مجتازاً" کی روایت سعید بن منصور نے کی ہے جبیا که کشاف القناع (۱۸۸۱ طبع عالم الکتب) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن حیضتک لیست فی یدک" کی روایت مسلم (۲۲۵/۱) طبح الحلی ) نے حضرت عائش سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) البنابيه ار۲۳۲، حاشيه ابن عابدين ار ۱۱۵، ۱۹۴، کشاف القناع ار ۱۹۸، ۱۹۸ (۴) ۱۹۸، المجموع ۲۰۱۲، ۱۷۵، مواجب الجليل ار ۳۷۳، جواهر الاکليل ار ۳۲،۲۳.

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من سمع رجلاینشد ضالة في المسجد فلیقل....." کی روایت مسلم (۱/ ۹۵ سطیع الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حديث: إذا رأيتم من يبيع أو يبتاع في المساجد فقولوا: لا أربح الله الله تجارتك، وإذا رأيتم من ينشد فيه ضالة فقولوا: لا رد الله عليك كروايت ترفري (۱۲/۱۱۰ طبح الحليم) نـ كي بـ اوراس كو حسن كها بـ -

ملوث کردینے کا اندیشہ ہے لیکن بیرحرام نہیں ہے (۱)، کیونکہ صحیحین سے بہ ثابت ہے: "أن النبي عَلَيْكُ صلى حاملا أمامة بنت زينب رضى الله عنهما"(٢) (ني كريم عليه في المم بنت زینب کو اٹھائے ہوئے نمازیرهی)، اسی طرح آپ علیہ نے اونٹ پرطواف کیا<sup>(۳)</sup>۔

ان کےعلاوہ مساحد کی تنزیہ کے متعلق دیگر بہت سارے احکام ہیں جن کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' مسجد''۔

ا - لغت میں تنشیف" نشّف" کا مصدر ہے، کہاجا تا ہے: نشف الماء تنشيفاً ليني ياني كوچيتھر بے وغيرہ سے خشك كردينا، ابن الأثير فرماتے ہیں: نشف كا اصل معنى يانى كا زمين اور كيڑے ميں داخل ہونا ہے، کہا جاتا ہے: نشفت الأرض الماء تنشفه نشفا: لینی زمین نے یانی کوجذب کرلیا<sup>(۱)</sup>،اوراسی معنی میں حدیث ہے: "كان لرسول الله عُلْكِ نشافة ينشف بها غسالة وجهه"(۲) (رسول الله علية كياس ايك منه يونجضے كاكيڑالعني رومال تفاجس ہے آپ علیہ وضوکا یانی یونچھا کرتے تھے )۔ فقہاء اس کولغوی معنی ہی میں استعال کرتے ہیں، بید حضرات فرماتے ہیں: تنشیف سے مراد کیڑے وغیرہ سے پانی کوخشک کرنا ہے (<sup>۳)</sup>۔

(1) القاموس المحيط: المصباح المنير ،النهابدلا بن الأثير ماده: ''نشف''۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "كان لرسول الله عَلَيْهُ نشافة ينشف بها غسالة وجهه" کا ذکراین اثیرنے النہایہ (۵۸ ۸۸) میں انہیں الفاظ کے ساتھ کیا ہے، اور اس کی روایت ترمذی اور جا کم نے حضرت عائشہ سے ان الفاظ کے ساتھ کی ے: "أن النبي عَلَيْ كان له خوقة ينشف بها بعد الوضوء"، عاكم کہتے ہیں: بہ حدیث حضرت انس بن مالک وغیرہ سے مروی ہے، شیخین نے اس کی روایت نہیں کی ہے، اور ذہبی نے اس کی تائید کی ہے۔ احمد شاکر کہتے ہیں: اس طرح سے حدیث کی سندھیج ہوجاتی ہے( تر مذی ار ۲۸ ک، ۷۵ طبع الحلبي ،المستد رك ار ۱۵۴) \_

<sup>(</sup>۱) المدخل لابن الحاج ۲۲ ۳۳۵، إعلام الساجدرص ۱۳، تحفة الراكع ر ۲۰۴، المجموع ٢ر٢ ٧١\_

<sup>(</sup>٢) حديث: "صلى رسول الله عَلَيْتُهُ حاملًا أمامة بنت زينب" كي روايت بخاري (فتح الباري الر ٥٩٠ طبع السَّلفيه) اورمسلم (١٩٨٧ طبع الحلبی )نے حضرت ابوقیا دوؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) مدیث: "طاف علی بعیو" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۷۲ مطیع السّلفيه)اورمسلم (۹۲۲/۲ طبع الحلبي )نے حضرت ابن عباس سے كى ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تجفيف:

۲ - لغت میں تجفیف کامعنی خشک کرنا ہے، اور فقہاء کے نزدیک بیہ اس معنی میں مستعمل ہے (۱)۔

تنشیف اور تجفیف کے درمیان فرق سے ہے کہ: "تنشیف" اکثر و بیشتر پانی کو کہتے ہیں، البتہ و بیشتر پانی کو کہتے ہیں، البتہ لفظ '' تجفیف' اس سے اور اس کے علاوہ مٹی وغیرہ سے پونچھنے اور دھوپ میں یا سامیدوغیرہ میں رکھ کرخشک کرنے کے لئے بھی استعال ہوتا ہے، لہذا تجفیف تنشیف سے عام ہے (۲)۔

#### اجمالي حكم:

#### ۳-وضواور شل کے بعد تنشیف:

وضواور عنسل کے بعدرومال یا کپڑے وغیرہ سے بدن خشک کرنے اور پونچھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، حنفیہ، ما لکیداور حنابلہ اس کے قائل ہیں، اور یہی ایک قول شافعیہ کے نزد یک ہے۔ ابن المنذر نے حضرت عثمان بن عفان، حسین بن علی، انس بن ما لک، بشر بن اُبی مسعود، حسن بصری، ابن سیرین، علقمہ، اسود، مسروق، ضحاک، توری اور آتحق سے تنشیف کی اباحت کوقل کیا ہے (۳)۔

- (۱) محيط الحيط المصباح الممير ،لسان العرب، كشاف القناع ۹۵/۵ به ،مطالب اولى انهى ۲۱۱۷، حاشية الجمل على شرح المنج ۲۷۲/۳، حاشيدا بن عابدين ۱۷۰۷-
- (۲) البنابيه ا۸۲۸، فتح القديرار ۱۷۴ طبع داراحياء التراث العربي، حاشية الطحطا وي على الدرار ۱۵۷، حاشيه ابن عابدين ۲۰۹۱
- (۳) عمدة القارى ۳/ ۱۹۲، ۱۹۵ طبع الميريي البناييه ا/ ۱۹۱، ۱۹۲ طبع دارالفكر، الفتاوى الهندييه ۱۹۶، الناج والإكليل بهامش الحطاب ۱/۲۲۲، روضة الطالبين ا/ ۱۲۳، كشاف القناع ا/ ۱۰۲، المغنى مع الشرح الكبير ارساس، فتح الباري ارساسه سطيع السلفية.

اور تنشیف کو جائز کہنے والوں کی دلیل چندا حادیث ہیں، جوبیہ

بي:

شیخین کنزدیک ام بانی کی بیر حدیث ہے: 'قام رسول الله علیہ اللہ اللہ علیہ فسترت علیه فاطمة ثم أخذ ثوبه فالتحف به''() (نبی کریم علیہ فاسل کرنے کے لئے کھڑے فالتحف به''() (نبی کریم علیہ فیسل کرنے کے لئے کھڑے ہوئے، حضرت فاطمہ نے ان پر پردہ فرمایا، پھر آپ علیہ نے اپنا کیڑ الیا اور اس کو اپنے بدن سے لپیٹ لیا) اور ظاہر ہے کہ بیتنشیف ہی میں ہوتا ہے۔

حضرت قیس بن سعد کی حدیث ہے: "أتانا النبي عَلَيْكُ فَوضعنا له ماء فاغتسل، ثم أتيناه بملحفة ورسية فاشتمل بها فكأني أنظر إلى أثر الورس على عكنه"(٢) (نبي كريم على أنظر إلى أثر الورس على عكنه" (٢) (نبي كريم على أبي مارے پاس تشريف لائے، ہم نے آپ کے لئے پانی رکھا، آپ عَلِيْتُ نَظر كيا، پھر ہم ایک و رس سے رنگی ہوئی چادر لائے بھر آپ نے اس کوبدن پر لیپٹ لیا تو گویا کہ میں آپ عَلِیْتُ کے شکم کے بلوں پراس کے اثر ات د کھر ہاہوں)۔

حفرت سلمان كى مديث ہے: "أن رسول الله عُلَيْكَ توضأ فقلب جبة صوف كانت عليه فمسح بها وجهه "(")

- (۱) حدیث: "قام رسول الله علیه الله علیه فسترت علیه فاطمة ثم أخذ ثوبه فالتحف به" كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۹۱ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۸۲۱ طبع عیسی الحلی) نے كی ہے، الفاظ مسلم كے ہیں۔
- (۲) حدیث: "آتانا النبی عَلَیْتُ فوضعنا له ماء فاغتسل ثم أتیناه بملحفة ورسیة فاشتمل بها فکأنی أنطر إلی أثر الورس علی عکنه" کی روایت ابوداود (۱۵۸ ساطح عزت عبیدالدعاس) اورابن ماجه (۱۸۸۱ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے، منذری کہتے ہیں: نمائی نے مرسلاً ومنداً اس کی روایت کی ہے،
- (۳) حدیث: "أن رسول الله عَلَیْهِ توضاً فقلب جبة صوف کانت علیه فمسح بها و جهه" کی روایت ابن ماجه (۱۸۵۱ طبع عیسی انحلی ) نے کی ہے، اور بوصری کی الزوائد میں ہے: اس کی سند صحیح ہے، اور اس کے

(رسول الله عليه في فضوفر ما يا اور جوآ پ كے اوپر اون كا جبہ تھااس كوالٹا كىيا اور اس سے اپناچېره يونچھا)۔

حضرت الوبكر كل مديث ہے: "كانت للنبي عَلَيْكُ خوقة يتنشف بها بعد الوضوء" (ا) (نبي كريم عَلَيْكُ ك پاس ايك كير اتفاجس سے آپ عَلَيْتُ وضوك بعد پانی پو نچما كرتے ہيں:"أن ابوم يم اياس بن جعفر كسى صحابی سے مديث نقل كرتے ہيں:"أن النبي عَلَيْكُ كان له منديل أو خوقة يمسح بها وجهه إذا توضأ" (نبي كريم عَلَيْكُ ك پاس ايك رومال يا كير اتفاجس سے آپ عَلَيْكُ وضوك بعد اپنا چره پونچھتے ہے)۔

ابن ابی لیلی سعید بن المسیب نخعی ، مجابد اور ابوالعالیه وضواور شل کے بعد تنشیف کو مکروہ قرار دیتے ہیں ، ان کی دلیل ابن شاہین کی "الناسخ والمنسوخ" کی وہ حدیث ہے جو حضرت انس سے مروی ہے کہ نبی کریم علیلیہ وضو کے بعدرومال سے چرہ نہیں لو نچھتے تھے۔

مروی ہے کہ نبی کریم علیلیہ وضو کے بعدرومال سے چرہ نہیں لو نچھتے تھے۔

مروی ہے کہ نبی کریم علیلیہ وضو کے بعدرومال سے چرہ نہیں لو نچھتے تھے۔

اور خسل کے علاوہ وضو میں حضرت ابن عباسؓ سے بھی اس کی

کراہت منقول ہے، اور حضرت جابر بن عبداللہ نے بھی اس سے منع فرمایا ہے (۱)۔

وضو کے بعد یونچھناافضل ہے یانہیں یونچھنا:

م - جولوگ وضو کے بعد پونچھنے کوجائز کہتے ہیں ان میں اختلاف ہے کہ پونچھنافضل ہے کہ نہ پونچھنا۔

ما لکیہ وحنابلہ کی رائے (اور یہی شافعیہ کا اصح قول ہے) کہ نہ

یو چھنا افضل ہے، اس لئے کہ حضرت میمونہ کی حدیث ہے: "أن
النبي عَلَيْكُ اعتسل قالت: فأتيته بخرفة فلم يردها فجعل
ينفض بيده"(۲) (نبی کریم عَلَيْكُ نَے عُسل فرمایا، وہ کہتی ہیں کہ
میں ایک کپڑا لے کرآئی، آپ عَلَیْتُ نَے اس کونہیں لیا، اور آپ
اسٹے ہاتھ جھاڑنے گے)۔

یاس وقت ہے جبکہ اس کو شدگ کے خوف یا نجاست وغیرہ کے لگ جانے کے ڈر سے اس کی ضرورت نہ ہو ور نہ اس کا ترک کرنا مسنون نہیں ہے، اذری فرماتے ہیں: بیسنت مؤکدہ اس وقت ہے کہ جب وضویا غسل کے بعدا یسے نجس مقامات پرجائے جہاں ہوائیں چل رہی ہوں، اور اسی طرح اگر پانی کی شدت یا مرض یا زخم کی شدت یا مرض یا زخم کی شدت اس کو تکلیف پہنچائے یا وضو کے بعد تیم کرے یا فہ کورہ حالات کی طرح اور کوئی حالت ہوتو درست ہے۔

<sup>=</sup> راوی ثقتہ ہیں، اورسلمان ہے محفوظ کے ساع میں نظر ہے (ابن ماجہ ا/ ۱۵۸ طبع عیسی انحلبی )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کانت للنبی عَلَیْ خوقة یتنشف بها بعد الوضوء" کی روایت تر ذی (۱/ ۲۸ طبع مصطفی الحلمی) نے حضرت عاکشہ سے کی ہے،

(۱/ ۲۵ طبع مصطفی الحلمی) اور بیہتی (۱/ ۱۸۵ طبع وارالمعرفه) نے حضرت الوبلا سے کی ہے، احمد شاکر نے اس کوضیح قرار دیا ہے (تر ذری ار ۲۵ طبع مصطفی الحلمی)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''أن النبي عَالَبُ کان له مندیل أو خرقة یمسح بها وجهه إذا توضا'' عینی فرماتے ہیں، نسائی نے اکنی میں سیح سند کے ساتھ اس کو روایت کیا ہے(عدة القاری ۱۹ طبح المبر ہے)۔

<sup>(</sup>۱) البنابيه ار ۱۹۲۷، عمدة القارى سر ۱۹۵، نيل الأوطار ار۲۲۱ طبع دارالجيل، المغنى مع الشرح الكبيرار ۱۳۳۳-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْتِ اعتسل قالت: فأتیته بخوقة فلم یودها فجعل ینفض بیده" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ ۳۸۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۱ ۲۵۳ طبع عیسی الحلیی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں اور بید حضرت میمونہ کی حدیث ہے۔

<sup>(</sup>۳) كشاف القناع الر٢٠١، روضة الطالبين الر ٦٣، أسنى المطالب الر ٢٦، التاج والإكليل بهامش الحطاب الر٢٦٦

حفنیہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کے بیہاں وضو کے بعد رومال سےصاف کرنااور پونچھناافضل ہے <sup>(۱)</sup>۔ تفصیلات کے لئے دیکھئے:اصطلاح''عنسل''اور''وضو''۔

#### میت کی تنشیف:

۵-میت کوکفن پہنانے سے پہلے پاک کیڑے سے میت کی تنشیف مندوب ہے تاکہ اس کا کفن نہ بھیگے اور وہ جلدی خراب نہ ہو، حضرت امسلیم کی حدیث میں ہے: "فإذا فرغت منها فألق علیها ثوبا ن ظیفا" (۲) (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجاؤ تو میت پر پاک کیڑا ڈال دو)، اور قاضی نے نبی کریم علیلی کے شال میں حضرت ابن عباس کی بیحدیث ذکر کی ہے کہ انہوں نے بیان کیا: "فجففو ہ بثوب" (پھرلوگوں نے حضور علیلی کے جسم اطهر کو کیٹر ہے سے خشک کیا)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: ''تکفین''۔

(۱) حاشية الي السعو دعلى شرح الكنو ار ۴ ۴، روضة الطالبين ار ٦٣ \_

(۲) حدیث فاذا فرغت منها فألق علیها ثوباً نظیفاً ..... بیثمی کهتے ہیں: طرانی نے اس کودوسندوں کے ساتھ روایت کیا ہے، ایک میں لیت بن الی سلیم ہیں جومدس ہیں کیکن وہ ثقہ ہیں، اوردوسری میں جنید ہیں جوثقہ ہیں کیکن ان کے بارے میں کلام ہے (مجمع الزوائد ۳۲ ملع دارالگتاب العربی)۔

بارت ین الخال الخارار ۹۲، فق القد برا ۲۵۱۱ طبح دارصا در، الشرح الصغیر ۱۸۹۸ موج شرح المهذب ۱۸۲۵ میم ۱۸۴۹ الجموع شرح المهذب ۱۸۲۵ المخوع شرح المهذب ۱۸۲۵ المخوع شرح المهذب ۱۲۳۸ المخنی مع الشرح الکبیر ۱۲۸۲ اور حدیث "فجففوه بنوب" کی روایت احمد بن خبل نے اپنی مند (۱۲۹۱) میں حضرت ابن عبال سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "حتی إذا فوغوا من غسل رسول الله علی وکان یغسل بالماء والسدر جففوه شم صنع به ما یصنع بالمیت " احمد شاکر محق المسدر جفوه شم صنع به ما یصنع بالمیت باراین کثیر نے ابن عبال کی مند مندور ۱۲۳۵۲ میں بیان کیا ہے اور ابن کثیر نے ابن عبال کی حدیث کو صفة عسل النبی علی مندود ۲۲۱،۲۱۰ کیا ہے اور کہا: احمد اس میں منفرد بین (۲۲۱،۲۱۰ میں البداء والبداء والبدائی المندود ۲۲۱،۲۱۰ کیا ہے اور کہا: احمد اس میں منفرد بین (البداء والنباء ۱۲۵،۲۲۰ کیا ہے)۔

# تنعيم

#### ريف:

ا - مکہ کے شال مغرب میں علی میں ایک جگہ'' تنعیم'' ہے، اور مدینہ منورہ کی جانب سے حرم کی حد ہے، فاسی فرماتے ہیں: باب عمرہ اور حرم کے ان نشانات کے درمیان کی مسافت جو اس طرف زمین میں ہیں، وہ نہیں جو پہاڑ پر ہیں، بارہ ہزار چارسوبیس ذراع ہے (۱)۔
اس کا نام تنعیم اس وجہ سے ہے کہ جو پہاڑ داخل ہونے والے کی دائیں جانب ہے اس کو'' ناعم'' اور بائیں جانب والے کو'' منعم''یا دائیں جانب ہے اس کو'' منعم''یا در ناعم'' کہتے ہیں اور وادی کو نعمان کہتے ہیں (۲)۔

#### تنعيم يمتعلق احكام:

۲ - فقہاء کااس پر اجماع ہے کہ عمرہ کرنے والے کئی کے لئے حل تک جانا ضروری ہے پھر وہاں سے احرام باندھے گاتا کہ عبادت میں حل وحرم دونوں کو جمع کرلے، برخلاف مکی حاجی کے اور اس شخص کے جو اس کے حکم میں ہو، وہ اپنے گھر سے احرام باندھے گا، اور انہوں نے

- (۱) ابراہیم رفعت باشانے فاس کے قیاس کے اعتبار سے بعض جگہوں کی ہاتھ والے ذراع کی مقدار نکالی ہے، جس سے ہاتھ کا ذراع ۹ م سینٹی میٹر ہوا، لہذا ان کے اندازہ کے مطابق تعظیم اور باب العمرہ کے درمیان کی مسافت ۱۱۴۸ میٹر ہے (مرآ ة الحرمین ارا ۳۴)۔
- (۲) مجم البلدان ۹۸۲ م كتاب المناسك لأ بي إسحاق الحربي رص ۴۹۷، لسان العرب ماده: "دفع"، مرآة الحربين الراسمة طبع دارالكتب المصرية، شفاء الغرام بأ خبار البلد الحرم الر ۹۲ طبع التلفية، فتح الباري ۹۷۷ طبع التلفية، البناية ۹۵۸ مرسه طبع التلفية،

یہ علت بیان کی ہے کہ وہ عرفہ جائے گا، اوراس کا تعلق حل سے ہے، اسی طرح وہ حل وحرم دونوں کو جمع کرلے گا<sup>(۱)</sup>۔

کمی سے مراد ہروہ څخص ہے جو مکہ میں ہو،خواہ وہ وہاں کا باشندہ ہو اِنہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

عمره کرنے کے لیے صل کے افضل مقام کے سلسلہ میں اختلاف ہے:

ما لکیہ اور جمہور شافعیہ کی رائے (اور حنابلہ کا ایک قول) یہ ہے کہ
عمره کے احرام کے لئے صل کے اطراف میں سب سے افضل مقام
مقام جعر انہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْتِ اعتمر
من الجعو انة" (") (نبی کریم عَلِی ہے نے مقام جعر انہ سے عمره کے
لئے احرام باندھا)، اور اس لئے بھی کہ وہ مکہ سے دور ہے، پھر افضل
ہونے میں مقام جعر انہ کے بعد تعجیم ہے، اس لئے کہ مروی ہے: "أن
النبی عَلَیْتِ اُم المو منین عائشة رضی الله عنها أن
تعتمر منها" (") (نبی کریم عَلِی ہے نام المؤمنین حضرت عائش تعتمر منها کہ دوہ وہاں (تعجیم) سے عمره کریں)۔

شافعیہ وحنابلہ نے تعیم کے بعد صدیبہ یکو بھی عمرہ کے لئے افضل کہا ہے، اس کئے کہ صدیث ہے: "أن النبي عَلَيْكِ هم بالاعتمار منها فصدہ الكفار "(۵) (نبي كريم عَلَيْكَ نے وہيں سے عمرہ كا احرام

(۵) حافية العدوى على شرح الرساله اله ۴۵۵ مواهب الجليل ۲۸۷۳ شائع كرده

باند سے کارادہ کیا تھا، چنانچہ کفار نے آپ علیہ کوروک دیا)۔
حفیہ کی رائے اور حنابلہ کا ایک قول اور شافعیہ میں سے ابواسحاق
شیرازی کی رائے ہیہ کہ کل کی سب سے افضل سمت تعیم ہے، وہاں
سے عمرہ کااحرام باندھنامقام جر انہ سے احرام باندھنے سے افضل ہے،
اور بیاس وجہ سے ہے کہ حدیث ہے: "أمر النبي عَلَيْكِ عبد الرحمن
بن أبي بكر بأن يذهب بأخته عائشة إلى التنعيم لتحرم منه" (انجی کریم علیہ نے عبدالرحمٰن بن ابی بکر کو تم دیا تھا کہ وہ اپنی بہن
حضرت عائشہ ملے کو لے کر تعیم جائیں تا کہ وہ وہاں سے احرام باندھیں)
اوران کے زدیک قولی دلیل فعلی دلیل پر مقدم ہے (۱)۔

طحاوی فرماتے ہیں: ایک جماعت کی رائے بیہ ہے کہ مکہ میں رہنے والے کے لئے تعیم کے علاوہ عمرہ کی کوئی میقات نہیں ہے، اور اس سے آگے بڑھنا جائز آگے بڑھنا جائز نہیں ہے جس طرح مواقیت جج سے آگے بڑھنا جائز نہیں ہے (")۔ ابن سیرین فرماتے ہیں: "بلغنی أن النبي عَلَيْتُ وقت لأهل مكة التنعیم" (م) (مجھے یہ خبر بیچی ہے کہ اہل مکہ کے وقت لأهل مکة التنعیم" (م)

<sup>(</sup>۱) بداية الجبتهد ار ۲۸۸ طبع المكتبة التجارية، المغنى لا بن قدامه ۳ ر ۲۹۹ طبع الرياض، البنايه ۳ ر ۲۹۹ طبع الرياض، البنايه ۳ ر ۵۹،۴۵۷ فتح القدير ۲ ر ۳ ۳ سطيع داراحياء التراث العربي، تبيين الحقائق ۲۸،۲ مافية العدوى على شرح الرساله ار ۴۵۷ شائع كرده دارالمعرف، الجموع شرح المهذب ۲۰۹۷ طبع المغيريه، روضة الطالبين ۳ ر ۲۵۵ سال ۲۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۸۵ سال ۱۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۵۵ سال ۱۸۵ سال ۱۸۸ سال ۱۸۵ سال ۱۸۸ سال ۱۸۵ سال ۱۸۸ س

<sup>(</sup>۲) حاشية العدوى على شرح الرساله الر۵۷ م

<sup>(</sup>۳) حدیث:'اعتمر النبی علیه من المجعرانة'' کی روایت بخاری (فتح الباری۷/۲۳۹ طبع السافیه)اورمسلم(۹۱۲/۳ طبع الحلمی)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أمر أم المؤمنین عائشة أن تعتمر من التنعیم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۲/۳ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

ملتبة النجاح ليبيا، حاشية الصاوى بهامش الشرح الصغير ١٩/٢ طبع دارالمعارف مصر، روضة الطالبين ٣/ ٣٨، نهاية الحتاج ٣/ ٢٥٥، الإنصاف ٣/ ٥٨، هما هم مصر، دوضة الطالبين ٣/ ٣٠٨، نهاية الحتاج ٣/ ٢٥٩ الإنصاف ٣/ ٢٥٩ مع مالم الكتب مديث: "هم النبي عَالَيْكُ بالاعتمار من الحديبية فصده الكفار" كي روايت بخارى (في البارى ٢/ ٣٥٣ طبع التلفيه) ني كي ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''أمر عبدالرحمن بن أبی بکر أن یذهب بأخته عائشة الی.....'' کی روایت مسلم (۸۸۱/۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ۱۵۵/۲ طبع بولاق، البنايه ۵۹/۳، الانصاف ۱۵۴، ۵۴ الانتبيه في الفقه على مذهب الإمام الشافعي ر۵۵ طبع مصطفى الحلمي و ٢٢٠٠ هـ هـ التنبيه في الفقه على مذهب الإمام الشافعي ر۵۵ طبع مصطفى الحلمي و ٢٢٠٠ هـ

<sup>(</sup>۳) نیل الأوطار ۲۶/۵ طبع دارالجیل،عمدة القاری ۱۲۰/۱ طبع المنیریه، المغنی لابن قدامه ۲۹۵۳ س

### تنفيز

تعريف:

ا - لغت میں تنفیذ کا معنی: کسی چیز کو اس کے مقام سے آگے برط مانا ہے، کہا جاتا ہے: نفذ السهم فی الرمیة تنفیذاً: یعنی تیر چھید کر پار ہوگیا۔ اور نفذ الکتاب کا معنی ہے: خط بھیجنا۔ اور نفذ الحاکم الأمر کا معنی ہے حاکم نے فیصلہ کیا اور اس کونا فذکیا (۱)۔ اس لفظ کا شرعی اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے، اور نفاذ کا مرتب ہونا ہے۔

کسی حاکم کو دوسرے حاکم کے فیصلہ کاعلم ہواور اس کو وہ تسلیم کرے اس کو تنفیذ کہتے ہیں اور اس کا نام اتصال بھی ہے، اس کومجاز ا ثبوت بھی کہتے ہیں، ابن عابدین فرماتے ہیں: غالباً ہمارے اس زمانے میں یہی متعارف ہے (۲)۔

۲- حکم یا عقد کے نفاذ اور عفید کے درمیان فرق بیہ ہے کہ نفاذ کا مطلب عقد یا حکم کا صحیح ہونا اور اس سے خاص اثرات کا مرتب ہونا ہے، جیسے محکوم علیہ پر حدقائم کرنے کا واجب ہونا، اور مشتری کی طرف میں کے ملکیت کا منتقل ہونا، اور مشتری کی ملکیت کا منتقل ہونا، اور محکوم علیہ پر حد کی عفید عقد یا حکم کے مقتضی کے مطابق عمل کرنا، اور محکوم علیہ پر حد کی عفید اور بائع کو شن سپر دکر کے اس کونا فذکرنا ہے، خواہ عفید اور بائع کو شن سپر دکر کے اس کونا فذکرنا ہے، خواہ

پیرطحاوی فرماتے ہیں: دیگر حضرات نے ان کی مخالفت کی ہے اور کہا ہے: عمرہ کی میقات کل ہے اور حضرت عائشہ گوتعیم سے احرام باندھنے کا حکم اس لئے دیا گیا، کیونکہ حل کے مقامات میں مکہ سے سب سے زیادہ قریب تنعیم تھا، پھر حضرت عائشہ سے ان ہی کی صدیث سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: حرم سے سب سے زیادہ قریب ہمارے لئے تعیم تھا، لہذا میں نے وہیں سے عمرہ کیا۔ کہتے قریب ہمارے لئے تعیم تھا، لہذا میں نے وہیں سے عمرہ کیا۔ کہتے ہیں کہ اس سے میان اور دیگر علاقے اس میں سب برابر ہیں گاہ ہونے میں سب برابر ہیں اگاہ۔

### تنفل

د نکھئے:'' نافلۃ''۔

لئے نبی کریم علیہ نے تعلیم کومیقات متعین کیا ہے)۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب ماده: "نفذ" ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۴ر ۲۹۷،مطالب اولي النبي ۲ر ۸۸۸\_

<sup>(</sup>۱) نيل الأوطار ۲۲/۵، شرح معانى الآ ثارللطحاوى ۲۴۰/۲\_

عقد کرنے والے کی رضامندی ہے ہو یا حاکم کے فیصلہ کی وجہ ہے، فقہاء فرماتے ہیں: تنفیذ کوئی حکم نہیں ہے، بلکہ وہ سابق حکم پرعمل ہے، اور موقوف عقد کی اجازت دینا ہے۔

اسی وجہ سے وہ حضرات فرماتے ہیں کہ محکوم بہ پر حکم لگا ناتخصیل حاصل ہےاوروہ ممنوع ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### قضاء:

سا- لغت میں قضاء کا معنی: حکم دیناہے (۲)، اسی معنی میں قرآن میں ہے: "وَقَضٰی رَبُّکَ الَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِیَّاهُ" (۱۱) (۱۱ ور تیرے پروردگار نظم دے رکھاہے کہ بجزاس (ایک رب) کے پرستش نکرنا)۔ قضا اور تنفیذ کے درمیان فرق میہ ہے کہ تنفیذ قضا کے بعد ہوتی ہے، اور قضا اس کا سبب ہے۔

#### شرعي حكم:

۷ - وصی یا ور ناء پرمیت کی وصیتوں کوان کی شرائط کے ساتھ نافذ کرنا واجب ہے، اور حاکم یا نائب حاکم پر تکوم علیہ کے خلاف سزاؤں کی تنفیذ واجب ہے، اور جو شخص اپنے اختیار سے مالی حقوق کا التزام کرے، یا شارع اس پر کوئی حق لازم کرے اس پر لازم شدہ حقوق کا نافذ کرنا واجب ہے، جو شخص رضامندی سے تنفیذ سے گریز کرے اور صاحب حق اپنے حق کا مطالبہ کرے تو حاکم پر جبراً اس کو نافذ کرنا واجب ہے۔

#### تنفیذ کا اختیار کس کوہے:

۵-جس حق کی تنفیذ مقصود ہےاں کے اعتبار سے الگ الگ لوگوں کوتنفیذ کا اختیار ہوتا ہے۔

اگر نافذ کیاجانے والاحق سزا ہومثلاً حد، تعزیرات اور قصاص تو فقہاء کا اتفاق ہے کہ امام یا نائب امام کی اجازت کے بغیراس کی سخفیذ جائز نہیں، اس لئے کہ اس میں اجتہاد اور احتیاط کی ضرورت ہے، اورظلم وخطا کا اندیشہ ہے، لہذا اس کو اللہ کی مخلوق میں اس کے نائب کے سپر دکر دینا واجب ہے، اور اس لئے کہ نبی کریم علیقی مدود قائم کیا کرتے تھے، اور اس طرح آپ کے خلفاء بھی حدود قائم کیا کرتے تھے، اور اس طرح آپ کے خلفاء بھی حدود قائم کیا کرتے تھے، اور اس طرح آپ کے خلفاء بھی حدود قائم کیا کرتے تھے۔

تفصيلات كے لئے ديكھئے: اصطلاح'' استيفاء''۔

ہونے کی حالت میں سزاکی تنفیذ جائز ہے، اس لئے کہ وہ منکر سے روکنا ہے اوراس پر ممل کرنے کے لئے ہر شخص مامور ہے (۲)۔

اگر نافذ کیا جانے والاحکم بندوں کے مالی حقوق کا ہو، توجس پرحق ہے اس پر تنفیذ واجب ہوگی، اگروہ بغیر کسی عذر شرکی کے گریز کرتے و حاکم صاحب حق کے مطالبہ پر عدالت کی طاقت سے اس کو نافذ کرے گا، تنفیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''استیفاء''اور'' حسہ ''۔

حفیہ کا مذہب یہ ہے کہ ہرمسلمان کے لئے معصیت میں مبتلا

### قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم:

۲ - جب قاضی سے کسی ایسے فیصلہ کی تنفیذ کا مطالبہ ہوجس کواس نے خود کیا ہوتو فقہاء کا اتفاق ہے کہ اس پرلازم ہوگا کہ وہ اس کونا فذکرے

<sup>(</sup>۱) مطالب اولی النبی ۱۵۹/۱، روضة الطالبین ۱۲۲۱۹، ۱۰۲/۱۰، الخرشی ۸/ ۱۸۲۸: بن عابد من ۱۸۱۳-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸۱سه

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر ۳۲۴ مطالب اولی انبی ۲ ر ۸۷ م. المغنی ۹۸۷ ک

<sup>(</sup>۲) تاج العروس

جبکہ اسے یہ یاد ہوکہ یہ اس کافیصلہ ہے، اگر بھول جائے اور اسے یاد نہ آئے کہ یہ اس کا حکم ہے، تو فقہاء کے درمیان اس فیصلہ کی تنفیذ کے جائز ہونے میں اختلاف ہے۔

حنفیہ وشافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ اس کی تنفیذ اس وقت تک جائز نہیں جب تک کہ یادنہ آ جائے ،اگر چہدوگواہ اس بات کی گواہی دیں کہ بیاتی کا فیصلہ ہے، یا وہ کوئی کا غذ دیکھے جس میں لکھا ہوا ہو کہ بیاتی کا فیصلہ ہے، اس لئے کہ اس کے لئے یاد کر کے یقین حاصل کرناممکن ہے، لہذا ظن پڑمل نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ خط میں تزویر اور جعلسازی کا امکان ہے (۱)۔

ما لکیداور حنابلہ فرماتے ہیں: اگر دوگواہ گواہی دے دیں کہ بیاتی کا فیصلہ ہے تو اس پر اس کو قبول کرنا اور فیصلہ کو نافذ کرنا لازم ہوگا، بیہ حضرات فرماتے ہیں: اس لئے کہ اگر دواشخاص اس کے پاس کسی دوسرے کے فیصلہ کی گواہی دیں تو قبول کرے گا، تو اسی طرح یہاں بھی ہوگا(۲)۔

### دوسرے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم:

2- جب قاضی کے پاس کسی دوسرے قاضی کا فیصلہ پیش کیا جائے تو وہ اس کی تنفیذ کرے گا، اگر چہوہ اس کے مذہب کے خلاف ہو، یاوہ یدد کیھے کہ اس فیصلہ کے علاوہ دوسرا فیصلہ اس سے بہتر ہے، بشر طیکہ وہ ایسا فیصلہ نہ ہوجس کو توڑ نا واجب ہو، مثلاً وہ نص یا اجماع یا قیاس جلی کے خلاف ہو (۳)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے:اصطلاح" قضاء"۔

(۳) ابن عابدين ۳۲۴، ۳۲۵، روضة الطالبين ۱۱۸ ۱۵۲، الخرشي ۱۲۲/۷ مطالب اولی انبی ۹۸٫۷ م.

#### وصيت كى تنفيذ:

۸- تنفیذ وصیت کی وصیت کرنامستحب ہے اور وصی پراس کی تنفیذ واجب ہے، اس پرفتہاء کا اتفاق ہے۔ چنانچے جب دویا دوسے زیادہ اشخاص کو وصیت کرے، تواگر ان میں سے ہرایک کومستقلاً وصی بنایا ہوتو ہرایک کو اسلیا اسلیا کو اسلیا اسلیا کا حق ہوگا، لیکن اگر تنفیذ میں دونوں کے اجتماع کی شرط ہوتو کسی کو اسلیا تنفیذ کا حق نہیں ہوگا، اگر کسی نے اسلیا تنفیذ کی تو تنفیذ صحیح نہیں ہوگا، اگر مطلق ہوتو دونوں کے باہمی تعاون پراس کو محمول کیا جائے گا، اور ان میں سے کسی کو یہ حق حاصل نہیں ہوگا کہ دوسرے کو چھوڑ کروہ مستقل تصرف کرے (۱)۔

وہ وسیتیں جن کی تعفیذ جائز ہے اور وہ جن کی تعفیذ جائز نہیں ہے، اور موصی اور وصی کی شرطیں کیا ہیں یہ جاننے کے لئے اصطلاح "وصیت" کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### باغیوں کے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ:

9 - فقہاء کے درمیان بیمتفق علیہ ہے کہ اگر کسی شہر پر باغی غالب ہوجائیں اوروہ اپنے میں سے سی کوقاضی بنالیں پھراس قاضی کا فیصلہ اہل عدل کے قاضی کا اہل عدل کے قاضی کا جوفیصلہ نافذ کرے گابشر طیکہ:

الف-ان کے پاس کوئی تاویل ہو جوظا ہری طور پر باطل نہ ہو، اگران کے پاس تاویل نہ ہوتوان کے قاضی کے فیصلوں کی تنفیذ نہیں ہوگی،اور مالکی فرماتے ہیں:اگران کے پاس تاویل نہ ہوتواس کے فیصلوں کا جائزہ لیا جائے گا، جو فیصلہ درست ہوگا اس کا نفاذ ہوگا،اور جودرست نہیں ہوگا اس کور دکر دیا جائے گا۔

ے۔وہ ان میں سے نہ ہوجوا ہل عدل کے جان و مال کو جائز سمجھتے

<sup>(1)</sup> المحلي شرح المنهاج ۴۲ م ۴۰ سن ۵۰ سن دوضة الطالبين الر ۱۵۷ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۲۹۷۷۷۷۱ الخرشی ۷ر ۱۲۹

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲/ ۱۸ ۴، الدسوقی ۴/ ۵۵ ۴، المغنی ۲/ ۱۴۴، الاختيار ۵/ ۷۷-

ہوں،اگروہ ایسے ہوں توان کے فیصلوں کی تنفیذ نہیں ہوگی۔ ج-وہ فیصله نصیا جماع، یا قیاس جلی کے مخالف نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ یہ باغیوں کے قاضی کے فیصلہ کے سلسلہ میں فقہاء کی اجمالی آراء ہیں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' بغاۃ''۔

#### عورت کے فیصلہ کی تنفیذ:

اس لئے كہ حضور عليه كا درست نہيں ہے، اس لئے كہ حضور عليه كا فرمان ہے: "لن يفلح قوم و لوا أمر هم امرأة" (وه لوگ ہرگز كامياب نہيں ہول گے جنہول نے اپنے معاملہ ميں كسى عورت كو والى بنايا)۔

اور نہاں کے فیصلہ کی تنفیذ ہوگی (۳)،اس لئے کہ تنفیذ حکم کے صبیح ہونے کا نتیجہ ہے۔

امام مالک،امام شافعی اورامام احمد کی رائے یہی ہے۔

حنفی فرماتے ہیں: جن چیزوں میں عورت کی شہادت جائز ہے ان میں اس کا فیصلہ کرنا بھی جائز ہے، اور وہ قصاص اور حدکے علاوہ ہیں، اگر کوئی عورت فریقین کے درمیان فیصلہ کرے اور دین خداوندی کے موافق فیصلہ کرے تو اس کا نفاذ ہوگا (<sup>(4)</sup>)، اور اگروہ کسی حدیا قصاص میں فیصلہ کرے، اور اس کو دوسرے قاضی کے سامنے پیش کیا جائے، جو اس کو جائز سمجھتا ہے اور اس کو نافذ کر دے تو اب کسی اور قاضی کو جی نہیں

- (۱) حاشية الدسوقي ۴۸ر۳۵۵، روضة الطالبين ۱۰ ار ۵۳، ابن عابدين ۴۸ر۷۰س، نهاية المحتاج ۷ر ۴۰، المغنی ۸ر ۱۱۹، ۱۲۰ کشاف القناع ۲۸ر ۲۲۱\_
- (۲) حدیث: "لن یفلح قوم ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۹/۸ طبح السلفیه) نے حضرت ابوبکر اللہ سے کی ہے۔
- (۳) حاشیة الدسوقی ۱۲۹، تخفة الحتاج ۱۸ ۱۱۳، نهاییة الحتاج ۲۳۰ ۱۸ شاف القناع ۲۹۴ / ۲۹۳
  - (۴) ابن عابدین ۴۸ ۳۵۲، فتح القدیر ۲۸ را ۹۳ طبع دارا حیاءالتراث۔

ہوگا کہوہ اس کو باطل قرار دے<sup>(۱)</sup>۔

اور بعض متأخرین شافعیہ کا فتوی ہے کہ جب لوگ کسی عورت کی ولایت میں رہنے پر مجبور ہوجائیں تواس کا فیصلہ ضرور تأنافذ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

تفصیل اصطلاح'' قضاء'' میں موجود ہے۔

#### غیرمسلم کے فیصلہ کی تنفیذ:

11 - غیرمسلم کو قضاء کا منصب سپر دکرنا درست نہیں ہے، کیونکہ وہ ولا یت کا اہل نہیں ہے، اوراس جیسے عہدوں پراس کے فائز ہونے کا مطلب محض اس کوسر دار بنانا ہے، اس کو حکم اور فیصلہ کا اختیار دینا نہیں ہے، اسی وجہ سے اس کا فیصلہ لوگوں پراسی وقت لازم ہوگا جب وہ اس سے راضی ہوجا کیں (۳)۔

حنفی فرماتے ہیں: غیر مسلم کو قضاء کا منصب دینا درست ہے، البتہ جب تک وہ کافر رہے گامسلمانوں کے خلاف اس کا فیصلہ درست نہ ہوگ، ہاں! اس کے ہم مذہب لوگوں پراس کی تنفیذ درست ہوگ (۳)۔ تفصیل' باب القصناء'' میں موجود ہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج مع حاشية الشمر الملسي ۲۴۰۸-

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج ٢٣٨/٨٣ طبع مصطفى البابي الحلبي ،كشاف القناع ٢٩٣/٢-

<sup>(</sup>۴) حاشیه ابن عابدین ۱۹۹۶ ـ

#### میں معاون ثابت ہو<sup>(۱)</sup>۔

# تنفيل

#### تعريف:

ا - لغت میں تنفیل "نفل" سے ما خوذ ہے جس کا معنی غنیمت ہے، کہاجاتا ہے: نفلہ لعنی اس نے اس کو زیادہ دیا، اور نفلہ (تخفیف کے ساتھ) نفلاً وأنفله إیاه بھی استعال ہوتا ہے، اور جب خلیفہ مال غنیمت لشکر کے درمیان تقسیم کر ہے تو کہاجاتا ہے: نفل الإمام الجند، اور اس طرح نفل فلان علی فلان کا معنی ہے فلاں نے فلاں کو دوسر بے پر فوقیت دی۔

اہل لغت کہتے ہیں:نفل اور نافلہ کا قدر مشتر ک معنی اصل واجب پراضا فیہ ہے۔

اصطلاح میں تنفیل اس مال کو کہتے ہیں جو مال غنیمت کے متعینہ حصہ سے زائد ہوجس کوامام یا امیر لشکر اس شخص کو دینے کی شرط لگائے جو (میدان جنگ میں) دشمنوں کوزیادہ نقصان پہنچائے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ: ضخ: رضخ:

۲ - رضح کامعنی تھوڑا عطیہ ہے، اور شریعت میں رضح میہ ہے کہ جن کو غنیمت میں حصہ نہیں ملتا ہے ان کو حصہ سے کم غنیمت میں سے پچھ دیا جائے، جیسے بچے اور عور تیں جبکہ وہ ایسا کام انجام دیں جو جنگ

#### شرعی حکم:

سا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تنفیل جائز ہے، سوائے حضرت عمر و بن شعیب کے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم علیہ کے بعد کوئی نفل نہیں۔

شافعیہ اور مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ تعفیل کا جواز صرف اس وقت ہے جب شدید ضرورت در پیش ہو، اس طرح کہ دشمن کی تعداد زیادہ ہواور مسلمانوں کی تعداد کم ہواور حالات اس بات کے متقاضی ہوں کہ سرایا جھیج جائیں ،اور کمین گاہوں کی حفاظت کی جائے ،اسی وجہ سے رسول اللہ علیہ نے بعض غروات میں نفل دیا ہے اور بعض میں نہیں دیا ہے اور بعض میں نہیں دیا ہے اور العص

حفیہ کے نزدیک بیمستی ہے، کیونکہ بیایک طرح سے جہاد کی ترغیب ہے (۳)۔

هم - تفیل کی تین صورتیں ہیں:

اول: یہ کہ امام شکر کے آگے دشمنوں پرحملہ کرنے کے لئے ایک سریہ بھیجے، اور ان کے حاصل کردہ مال غنیمت میں ان کے لئے کچھ حصہ مثلاً تہائی یا چوتھائی مقرر کردے۔

دوم: یه که امام یا امیر لشکر کے بعض افراد کو جنگ میں ان کی شجاعت و بہادری اور پیش قدمی کے مظاہرہ کی وجہ سے یا کسی ایسے مفید کام کی وجہ سے جس میں وہ دوسروں سے فائق ہو، پہلے سے کسی شرط کے بغیر دے دے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "ونفل"، حاشيه ابن عابدين ۱۳۸۳ ، روضة الطالبين ۲ر ۲۳۸۸ ملخني ۸/ ۳۷۸

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: '' رضی ''، ''سہم''۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۰۲۳، روضة الطالبین ۲۸۷۳، الزرقانی ۱۲۸۳، جواهر الاکلیل ار۲۷۱

<sup>(</sup>۳) فتح القديره روم ۲۲، ابن عابدين ۳۸ / ۲۳۸\_

سوم: بیر کہ امام بیراعلان کردے کہ جو شخص فلاں کام کرے گا اس اور بهتمام صورتین فقهاء کے نز دیک جائز ہیں <sup>(۱)</sup>۔

امام ما لک اوران کے تبعین کے نز دیک آخری صورت مکروہ ہے۔ فرماتے ہیں: یہ چیز مجاہدین کی نیتوں کو دنیا کے لئے جنگ کی طرف بھیر دے گی ، اور جنگ میں بھاری مشقت اٹھانے اور خطرہ مول لینے کا سبب بنے گی، اور حضرت عمر فاروق فرماتے ہیں: مسلمانوں کے سرکوقلعوں برقربان مت کرو،اورایک مسلمان کا زندہ ر ہنامیر سے نز دیک قلعہ فتح کرنے سے زیادہ پیندیدہ ہے،اور مالکیہ فرماتے ہیں: شرط نافذ کی جائے گی اگر چیممنوع ہو، اگرامام اس کو مال غنیمت اکٹھا ہونے سے پہلے باطل نہ کرے (۲)۔

#### محل تنفيل:

۵ - اس بیت المال سے تنفیل جائز ہے جوامام کے پاس ہو، اس صورت میں پیشرط ہے کنفل کی نوعیت اور مقدار معلوم ہو،اسی طرح اس مال غنیمت سے بھی تنفیل جائز ہے جو دشمنوں سے حاصل ہو، اورضرورت کی وجہ سے اس میں جہالت معاف ہے (۳)۔

فقہاء کا اس مسله میں اختلاف ہے کہ اگر تنفیل غنیمت سے ہوتو کس مدسے دی جائے گی؟

حنابلہ فرماتے ہیں اوریہی ایک قول شافعیہ کا ہے کہ نفل مطلقاً غنیمت کے چارخس میں سے دیا جائے گا ،اوریہی انس بن مالک کا

كوا تناسلے گا،مثلاً شهريناه كومنهدم كردينايا ديوار ميں نقب لگانا وغيره،

حفیہ کہتے ہیں کہ اگرامام جنگ کے دوران ہی نفل دے تو ہیرمال غنیمت کے چارخمس میں سے ہوگا، البتہ اگر (جنگ کے بعد) مال غنیمت جمع ہوجانے کے بعدد ہے تو بیصرف خمس میں سے ہوگا <sup>(۳)</sup>۔ ما لکیہ کے یہاں نفل خمس میں سے ہوگا <sup>(م)</sup>۔

قول ہے(۱) اور ان کی دلیل بیر حدیث ہے: "لانفل إلا بعد

الخمس"(٢) (نفل خمس كے بعد بى نكالا جائے گا)۔

شافعیہ کاایک قول بیہے کہ بیفل خمس کے خمس میں سے ہوگا ،اوروہ امام کا حصہ ہے، اوران ہی کا ایک دوسرا قول یہ ہے کہ وہ اصل مال غنیمت میں سے ہوگا<sup>(۵)</sup>۔

حنابلہ اور ثنا فعیہ کے نز دیک بہ کہناصیح نہیں ہے کہ جو څخص جو چیز حاصل کرے وہ اس کی ہے، اور پیشرط صحیح نہیں ہے، پیدحضرات فرماتے ہیں: بدمنقول ہی نہیں ہے که رسول الله علیہ فی ایسا کیا ہے،لہذابی ثابت ہی نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

#### نفل کی مقدار:

۲ - نفل کی کم سے کم کوئی حد نہیں ہے، چنانچہ امام کو اختیار ہے، چاہے تہائی دے، یا چوتھائی دے، یااس سے بھی کم دے، اس طرح اسے یہ بھی حق ہے کنفل کچھی نہ دے،اس برتمام فقہاء کا اتفاق ہے،اس میں فقہاء کا ختلاف ہے کہ تعفیل کی زیادہ سے زیادہ حد کیا ہے؟ حفنیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ فل کی زیادہ سے زیادہ کوئی حد متعین

- (۱) المغنى ۸ ریم ۳۸\_\_
- (۲) حديث "لانفل إلا بعد الخمس" كي روايت ابودا ور (۳/ ١٨٥ تحقيق عزت عبیددعاس) نے معن بن پزیدسے کی ہے،اس کی سندھس ہے۔

  - (۴) الزرقانی ۱۲۸ ۱۳۸ اوراس کے بعد کےصفحات، بدایة المجتہد ارساس۔
    - (۵) قليوني ۳ر ۱۹۳\_
    - (۲) قليوني ۳۷ ۱۹۳۰، روضة الطالبين ۷ ۸ ۰ ۲ سا، المغني ۸ ۸ ۰ ۸ س

<sup>(</sup>۱) المغنى ۸/ ۳۸۱،۳۷۹ مروضة الطالبين ۲۹/۲ س، القلو بي ۳/ ۱۹۳۰، حاشيه ابن عابدين ٣٨ /٢٣٨، فتح القدير ١٨٩٥ - ٢٨\_

<sup>(</sup>۲) حاشبة الرزقاني ۳ر ۱۲۸\_

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٣٨ ٢٣٨ ، روضة الطالبين ٢٩ ١٩ ٣، المغنى ٨ / ٣٨٣ س

نہیں ہے، امام کو بیاختیار ہے کہ چاہے تو ہراول دستہ کو حاصل ہونے والا تمام کا تمام مال غنیمت دے دے، یا اس میں کچھ مقدار دے دے، مثلاً بیاعلان کردے کہ جو کچھ بھی مال غنیمت حاصل ہووہ سب تمہارا ہوگا، یاخس نکالنے کے بعد یا اس سے پہلے اس کا چوتھائی یا تہائی تمہارا ہوگا۔ حنفیہ فرماتے ہیں کہ امام کو بیحق حاصل نہیں کہ وہ پورے لشکرسے یہ بات کچے، اور حنفیہ میں سے ابن الہمام کا قول بیہ ہے کہ یہ بات پورے سریدسے بھی کہنا جائز نہیں ہے (۱)۔

شافعیہ کے یہاں تفیل کی زیادہ سے زیادہ کوئی صرنہیں ہے بلکہ امام کے اجتہاداوراس کی صواب دید پر ببنی ہے، کام کی قدرو قیمت اور اس کی عظمت کے مطابق جتنا مناسب ہود ہے سکتا ہے، ان کی دلیل حبیب بن مسلمہ کی بیہ حدیث ہے: "أن رسول الله عَلَيْتِ کان ینفل الربع بعد الخمس والثلث بعد الخمس إذا نفل"(۲) رنی کریم عَلَیْتُ جب فل دیتے توخمس نکا لئے کے بعد چوتھائی دیتے اورخمس نکا لئے کے بعد چوتھائی دیتے اورخمس نکا لئے کے بعد چوتھائی دیتے ۔

لہذااس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ نفل مقدار امام کی صواب دید پر مبنی ہے (۳)۔

حنابلہ فرماتے ہیں: تہائی سے زیادہ نقل دینا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ رسول اکرم علیقیہ کافل تہائی سے زیادہ نہیں ہوتا تھا<sup>(س)</sup>۔

#### تنفيل كاوقت:

#### ۷ - حنفیه، شافعیه اور حنابله کی رائے بیہ کے کتفیل مال غنیمت جمع

- (۲) حدیث صبیب بن مسلم: "أن رسول الله عَالَیْ کان ینفل الربع بعد الخمس إذا نفل" کی روایت ابوداود (۱۸۲/۳) تحقیق عزت عبید دعاس ) نے کی ہے، اس کی سند یح ہے۔
  - (۳) نهاية الحتاج ۲۷۱ ۱۴۲ مغنی الحتاج ۱۹۲۳ اقليو بي ۱۹۳۳ (۳)
    - (۴) المغنی۸۸۰۸\_

ہونے سے پہلے پہلے ہوگی، مال غنیمت اکھا ہونے کے بعد نہیں،
کیونکہ انہوں نے جو مال غنیمت اکھا کیا ہے اس میں سے پچھ بعض کو
دیناممنوع ہے، اس لئے مال غنیمت کو حاصل کرنے اور جمع کرنے
کے بعد اس میں مجاہدین کا حق مؤکد ہوجا تا ہے، اور حنفی فرماتے ہیں:
امام مال اکھا کرنے کے بعد خمس میں سے دے سکتا ہے، اس لئے کہ
اس میں مجاہدین کا کوئی حق نہیں ہوتا ہے بشر طیکہ فعل پانے والے خمس
کے اصناف اور مستحقین میں سے ہوں۔

ما لکیہ فرماتے ہیں بنفل مال غنیمت کے جمع ہوجانے اور حاصل ہوجانے کے بعد ہی دیاجائے گا<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) مغنی اکتاج ۳۸۲۰۱، نهایة اکتاج ۲۸۲۹۱، این عابدین ۳۸۸۳، فتح القدید۵/۲۵۰، بدایة الجتهد ار ۱۲۸

# تنقيح مناط

#### تعريف:

ا - تنقیح کامعنی: اصلاح کرنااورایک چیز کو دوسری چیز سے الگ کرناہے۔

مناط کا معنی: علت ہے<sup>(۱)</sup>۔

اصولیین کے زدیک جب کوئی چرنص کی روسے علت واقع ہورہی ہولیکن غیر متعین ہوتواس کی تعین کے لئے غور وخوض کرنا تنقیح مناط ہے، اس موقع پر اس میں پائے جانے والے ان اوصاف کو حذف کردیا جائے گا جن کا اس کی علت واقع ہونے میں کوئی وخل نہ ہو، ہر فقیہ اپنے کا جن کا اس کی علت واقع ہونے میں کوئی وخل نہ ہو، ہر فقیہ اپنے کا طریقہ کے مطابق اس پر غور کرتا ہے، اس کی مثال حضور اکرم علیہ کا اعرابی سے یہ ارشاد ہے جس نے آکر کہا: اے اللہ کے رسول! میں ہلاک ہوگیا، توآپ علیہ نے اس سے دریافت فرمایا: تم نے کیا کیا؟ اعرابی نے جواب دیا: میں نے رمضان کے دن میں اپنی بیوی سے ہماع کرلیا ہے، تو نبی کریم علیہ نے اس سے فرمایا: "اعتق دفیہ ایک علام آزاد کرو)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جماع غلام آزاد کرو)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جماع غلام آزاد کرو)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جماع غلام آزاد کر نے کی علت ہونے کی طرف نص میں اشارہ ہے، لیکن اس کی وضاحت اور تعین کے لئے ضرورت ہے کہ میں اشارہ ہے، لیکن اس کی وضاحت اور تعین کے کئے ضرورت ہے کہ میں اشارہ ہے، لیکن اس کی وضاحت اور تعین کے غلت ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف کوغور وخوض کرکے علاحدہ

(۱) مختارالصحاح،المصباح المنير ،لسان العرب،ارشادافحو ل للثو كاني رص ۲۲۱\_

کیاجائے۔دوسرےاوصاف یہ ہوسکتے ہیں: اس کا اعرابی ہونا، اس کا متعین متعین شخص ہونا، اس زمانہ اور اس مہینہ کا مخصوص ہونا، اس دن کا متعین ہونا، موطوء ق کا ہیوی اور متعین عورت ہونا کیکن دیگر دلائل کے پیش نظر حکم میں ان اوصاف کا کوئی دخل نہیں ہے، لہذا یہ تکم ہراس شخص تک متعدی ہوگا جودانستہ طور پر رمضان کے دن میں وطی کرے، بشر طیکہ وہ مکلّف روزہ دار ہو<sup>(1)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-إ لغاءالفارق:

۲ - قیاس میں اصل اور فرع کے درمیان فارق کے عدم تا نیر کو بیان کردینے کا نام ' الغاء الفارق' ہے، لہذا جس چیز میں اصل اور فرع دونوں مشترک ہوں گے اس کے لئے حکم خابت ہوگا، اس کی مثال وہ ہے جو صحیحین کی حدیث سے خابت ہے جس میں آزادی میں باندی کو حکم میں غلام کے ساتھ شرک کیا گیا ہے: ''من أعتق شرکا له في عبد فكان له مال يبلغ ثمن العبد قوّم عليه قيمة العدل فأعطی شركاء ہ حصصهم وعتق علیه العبد وإلا فقد عتق منه ماعتق''(۲) (جومشترک غلام میں سے اپنا حصہ آزاد کردے اور اس کے پاس غلام کی قیمت کے برابر مال ہوتو انساف کے ساتھ غلام کی قیمت کے برابر مال ہوتو انساف کے ساتھ غلام کی قیمت کی اور اس کے شرکاء کو ان کے حصے دیئے جائیں گے اور اس کی طرف سے غلام آزاد ہوگا جتنا اس کے حصہ آزاد ہوگا جتنا ہی حصہ آزاد ہوگا جتنا

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أعتق رقبة" كي روايت بخاري (فتح الباري ۹ م ۱۵ طبع السلفيه) نے حضرت ابو ہریر السے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الإحكام في أصول الأحكام للآمدى ٣٧ سار ٩٣، روضة الناظرر ١٣٦، ١٩٧٠، ١٩٧١ المستصفى ٢٣١١، ١٩٧٠ المستصفى ٢٣١١.

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أعتق شركا له في عبد....." كى روایت بخارى (فتح البارى ۱۵۱،۵۵ طبع التلفیه) اورمسلم (۱۲۸۲/۳ طبع الحلبی) نے حضرت عبدالله بن عمر سے كى ہے۔

اس نے آزاد کیا ہے) چنانچہ باندی اور غلام کے درمیان فرق کرنے والی چیزعورت ہونا ہے اور آزادی کے عدم نفاذ میں اس کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، لہذا باندی میں بھی آزادی ثابت ہوگی کیونکہ دونوں ہی وصف غلامی میں مشترک ہیں (۱)۔

"تنقیح المناط' اور" الغاء الفارق' کے درمیان فرق ہے ہے کہ الغاء الفارق' میں علت کی کوئی تعیین نہیں ہوتی ہے، اور إلحاق (ایک مسکلہ کو دوسرے مسکلہ سے المحق کرنا) محض إلغاء سے حاصل ہوجا تا ہے، البتہ تنقیح مناط میں علت کے باقی ماندہ اوصاف کی تعیین میں اجتہا دکیا جا تا ہے، البنانی "شرح جمع الجوامع" پراپنے حاشیہ میں فرماتے ہیں: فارق کوکا لعدم قرار دینے سے لغوقر اردئے ہوئے میں فرماتے ہیں: فارق کوکا لعدم قرار دینے سے لغوقر اردئے ہوئے اوصاف کے بعد باقی رہ جانے والے اوصاف کا علت ہونا ضروری ہیں نہیں ہے، کیونکہ بیمکن ہے کہ ان دونوں کے علاوہ کوئی دوسری چیز علت ہو۔ پھرآ گے فرماتے ہیں: فلاصۂ بحث بیہ ہے کہ یہاں پردوامر ہیں: فارق کا علت ہونے میں غیر معتبر ہونا اور فارق کے بعد بقیہ کا علت ہونے میں غیر معتبر ہونا اور فارق کے بعد بقیہ کا علت ہونا، اور اول کے ثبوت سے دوسرے کا ثبوت لازم نہیں آتا علت ہونا، اور اول کے ثبوت سے دوسرے کا ثبوت لازم نہیں آتا ہے۔

البتہ شوکانی نے تنقیح مناط کی جوتعریف کی ہے وہ تقریباً الغاء فارق ہی کی تعریف ہے ہو ہ تقریباً الغاء فارق ہی کی تعریف ہے ، اوراسی مثال کو ذکر کیا ہے ، اس سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ان کے نزدیک ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔

شوکانی تنقیح مناطری تعریف میں فرماتے ہیں:اصولیین کے نزدیک تنقیح مناطرکامعنی میہ کے کہ فارق کو کالعدم قرار دے کر فرع کواصل سے ملحق کیا جائے ،اس طرح کہا جائے کہ اصل اور فرع میں صرف ایساایسا

فرق ہے، اور تھم میں اس فرق کا کوئی دخل نہیں ہے، لہذا تھم میں ان دونوں کا مشترک دونوں کا مشترک ہوئا، کیونکہ اس کی علت میں دونوں مشترک ہیں، جبیبا کہ آزادی میں باندی کوغلام پر قیاس کرنا، کیونکہ ان دونوں کے درمیان جوفرق ہے وہ صرف مذکر ومؤنث کا ہے، اور یہ بالاتفاق کا اعدم ہے، اس لئے کہ علت ہونے میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے۔ اس کے کہ علت ہونے میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے۔ اس

#### ب-سبر ونقسيم:

سا – سبر اور تقسیم کامعنی اصل مقیس علیه میں موجود تمام اوصاف کوشار کرنا ہے، اور ان میں جواوصاف علت بننے کے لائق نہ ہوں ان کو باطل کرنا تا کہ باقی اوصاف علت کے لئے متعین ہوجا ئیں، جیسا کہ مکئی کو گیہوں پر قیاس کرنے میں گیہوں کے اوصاف طعم وغیرہ کوشار کیا جائے، اور طعم کے علاوہ دوسرے اوصاف کو باطل قرار دیا جائے، اس طرح طعم کاعلت ہونا متعین ہوجائے گا(۲)۔

تنقیح مناطاور سروتقسیم کے درمیان فرق بیہ ہے کہ تنقیح مناط میں وصف منصوص ہوتا ہے اور سروتقسیم میں منصوص نہیں ہوتا ہے (۳)۔

اور شوکانی نے ذکر کیا ہے کہ فخر الرازی کی رائے بیہ ہے کہ جو طریقہ '' تنقیح مناط'' کا ہے وہی'' سبروتقسیم'' کا ہے، لہذا اس کوایک الگ فتم شارکر نامنا سب نہیں ہے۔

اس کاجواب بید یا گیاہے کہان دونوں کے درمیان نمایاں فرق ہے، اس لئے کہ سر تقسیم کی دلالت میں علت کی تعیین کا جو حصر ہے یا تو وہ واقعی ہے یا اعتباری ہے، اور تنقیح مناط میں فارق کو متعین کرنے اور اس کو

<sup>(</sup>۱) جمع الجوامع ۲ ر ۲۹۳\_

<sup>(</sup>۲) حاشة البناني على جمع الجوامع ٢ ر ٢٩٣ \_

<sup>(</sup>٢) جمع الجوامع ١/٠٤٠\_

<sup>(</sup>٣) بامش جمع الجوامع ٢٩٢/٢-

### باطل قراردینے کے لئے ہے،علت کی تعیین کے لئے نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### اجمالي حكم:

ا کہ - تنقیح مناط تلاش علت کا ایک طریقہ ہے، لیکن مرتبہ میں تحقیق مناط سے کم درجہ کا ہے، اور اس کوا کثر منکرین قیاس نے بھی تسلیم کیا ہے، بلکہ امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں: کفارات میں کوئی قیاس نہیں ہے۔ حالانکہ انہوں نے تصرف کا بیہ طریقہ ثابت کیا ہے اور اس کا نام استدلال رکھا ہے۔

غزالی فرماتے ہیں: منکرین قیاس میں سے اور اصحاب ظواہر میں سے جس نے بھی اس شم کا انکار کیا ہے اس کے کلام کا فساڈ فی نہیں ہے ۔ عبدری نے غزالی سے منازعہ کیا ہے کہ مثبتین قیاس اور منکرین قیاس کے مابین اس میں اختلاف ثابت ہے کیونکہ امام غزالی قیاس کے قائل ہیں (۲)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:''اصولی ضمیمہ''۔

م. تنتمص

#### ريف:

ا-نمص كامعنى:بال اكيرناب\_

ایک قول ہے کہ نمص کامعنی: چہرہ سے بال اکھیڑنا ہے۔ نامصة: وه عورت ہے جواپنے چہرہ کے بال یا دوسرے کے چہرہ کے بال اکھیڑتی ہے۔

المتنمصة: وه عورت ہے جو اپنے چہرہ سے بال اکھیڑے، یا دوسرے کواس کا حکم دے۔

المنماص: وه آله ہے جس سے کانٹا نکالا جائے۔

تنمصت المرأة: عورت كا بال اكهير نے كے لئے دھاگے وغيرہ سے بيشانى كے بال پكرنا۔

انتمصت کامعنی ہے: بال اکھیڑنے والی عورت کا اپنے چہرہ سے کسی کو بال اکھیڑنے کا حکم دینا یا خوداس کا اپنے چہرہ سے بال اکھیڑنا۔
النمص کامعنی: بالوں کا ملائم اور باریک ہونا ہے، یہاں تک کہ وہ روئیں کی طرح محسوں ہوں (۱)۔

فقہاء کے استعال میں پہلفظ اپنے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے، الا بیہ کہ بعض فقہاء نے نمص میں بیرقید لگائی ہے کہ بیمل بھوؤں کو باریک کرنے کے لئے ہوتاہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، النهابيه لا بن الأثير، مجمع البحار للفتنى ماده: ''نمص''، القرطبى ۵/ ۹۲ ۲۰ الفا كق للزمخشري ۲/ • ۱۳ طبع عيسى لحلبي \_

<sup>(</sup>۲) أحكام النساء لا بن الجوزي رص ٩٣ طبع التراث الاسلامي، نيل الاوطار ٢ / ١٩٢

<sup>(</sup>۱) إرشادالفحول رص ۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) کمت صفی ۲ ر ۲۳۳ ،الأ حکام لاآ مدی ۳ ر ۹۳ ،ارشا دافعول رص ۲۲۲ \_

متعلقه الفاظ:

الف-حف:

۲ – حف کاایک معنی دور کرناہے۔

کہاجاتا ہے: حف اللحیة یحفها حفا: یعنی داڑھی مونڈنا یا کترنا،اور کہاجاتا ہے: حفت المرأة وجهها حفا وحفافا: یعنی عورت نے استرے کے ذریعہ چہرہ سے بال صاف کئے اور دور کئے (۱)۔ چنانچہ حف اور شمص کے درمیان فرق یہ ہے کہ حف استرے سے ہوتا ہے۔

#### ب-حلق:

سا - حلق کامعنی استرے وغیرہ سے بال مونڈ نا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہوئے " مُحَلِّقِیْنَ دُعُوُ سَکُمُ وَمُقَصِّرِیْنَ " ( سرمنڈ اتے ہوئے اور بال کتر اتے ہوئے)، اور بیال کاٹے اور کترنے پر بھی بولا جاتا ہے ( ")۔

#### شرعي حكم:

۴ - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ابرو کے بال اکھیڑنا چہرے کے بال اکھیڑنے میں داخل ہے جوممنوع ہے ، اس لئے کہ حضور

- (۱) الليان، المصباح ، معجم الوسيط ماده: "حف" ـ
  - (۲) سورهٔ فتح ر ۲۷ ـ
- (۳) مفردات القرآن،الليان،النهاييماده: ''حلق'' ـ

اکرم علی کی کارشاد ہے: "لعن الله النامصات والمتنمصات"(۱)
(بال اکھیڑنے والیوں اورا کھڑ وانے والیوں پراللہ کی لعنت ہے)۔
حف اور حلق کے مسئلہ میں فقہاء کرام کا اختلاف ہے، مالکیہ اور شافعیہ کے نزد یک حف، ننف کے معنی میں ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ حف اور حلق دونوں جائز ہیں، اور ممنوع صرف ننف ہے۔

جمہور فقہاء فرماتے ہیں کہ ابروؤں کے علاوہ چہرے کے بال اکھیڑنا بھی نمص میں داخل ہے، اور معتمد قول کے مطابق مالکیہ اور ابوداؤد السجستانی اور مذاہب ثلاثہ کے بعض دیگر علماء کے نزد کی بیہ نمص میں داخل نہیں ہے۔

فقہاء کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ حدیث پاک میں جو شمص کے متعلق نہی وارد ہوئی ہے وہ حرمت پر محمول ہے، اورا مام احمد وغیرہ سے منقول ہے کہ یہ نہی کرا ہت پر محمول ہے۔

اورجمہورعلماء کااس بات پراتفاق ہے کہ حدیث میں جونہی ہے وہ عام نہیں ہے، اور ابن مسعود اور ابن جریر طبری فرماتے ہیں کہ یہ نہی عام ہے، اور تنمص ہرحال میں حرام ہے (۲)۔

جمہور کے نزدیک شمص غیر شادی شدہ کے لئے جائز نہیں ہے، اور بعض نے اس فعل کوغیر شادی شدہ کے لئے بھی جائز قرار دیا ہے جبکہ اسے کسی علاج کی وجہ سے طرورت ہو،

<sup>=</sup> طبع مصطفی الحلبی ، القرطبی ۵ر ۹۲، المجمل علی المنج ار ۱۸ م طبع احیاء الراث ، الاً بی والسوسی ۸۸،۵ م طبع دارالکتب العلمیه ، ابن عابدین ۹۸،۵ طبع احیاء الراث، عون المعبود ۲۲۸،۱ طبع السلفیه، زروق علی الرساله ۱۸۰۵ طبع التراث ، مجمع البحار ۱۸۸۳ طبع دارالمعرف، فتح البحار ۱۸۸۳ طبع دارالمعرف، فتح الباری ۱۸۷۰ طبع السلفیه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنه عَلَيْكِ لعن النامصات والمتنمصات....." كى روایت مسلم (۱۲ ما ۱۷۷ طبع الحلبي ) نے حضرت عبدالله بن معود سے كى ہے۔

اس شرط کے ساتھ کہاس میں دوسروں کودھو کہ دینانہ ہو۔

عدوی فرماتے ہیں: نہی اس عورت پرمحمول ہے جسے آرائش وزیبائش اورزینت کی چیزوں کے استعال سے روک دیا گیا ہو، جیسے وہ عورت جس کا شوہر غائب ہو گیا ہو۔ جہاں تک شادی شدہ عورت کا تعلق ہے تواس سلسلہ میں جمہور فقہاء کی رائے ہیہ کہ شمص اس کے لئے جائز ہے، جبکہ شوہر کی اجازت سے ہو، یا کوئی قریناس پرموجود ہو، کیونکہ شمص زینت کا ذریعہ ہے، اور اسباب زینت اختیار کرنا یا کدامنی کے لئے مطلوب ہے، اور عورت کو شرعاً اینے شوہر کے لئے اس کا حکم دیا گیا ہے۔

ان کی دلیل حضرت بکرہ بنت عقبہ کی بیحدیث ہے کہ'' انہوں نے حضرت عائش ﷺ سے حفاف کے بارے میں دریافت کیا تو حضرت عائش ڈنے فرمایا: اگر تیرے شوہر ہیں اور تمہیں اس بات پر قدرت ہو کہ تم اپنی دونوں آ تکھیں نکال کران کواس سے بہتر بناسکوتواس سے بھی دریغ نہ کرو<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ تعمل لینی نیف جائز نہیں ہے اگر چیشو ہر کی اجازت سے ہو،اور حف اور حلق جائز ہے۔

اور ابن الجوزى نے حنابله كى مخالفت كرتے ہوئے اس كومباح قرار دياہے، اور نہى كو تدليس پرمحمول كياہے، يااس پرمحمول كياہے كه يہ عمل بدكار عور توں كا شعار تھا (۲)۔

جمہور علماء فرماتے ہیں کہ جب عورت کو داڑھی نکل آئے یا مونچھ نکل آئے یا ہونٹ اور ٹھوڑی کے درمیان بال نکل آئیں تو ان کو دور

کرنا عورت کے لئے مستحب ہے، اور بعض نے اس میں شوہر کی اجازت کی قیدلگائی ہے۔

مالکیہ کا معتمد قول میہ ہے کہ ایسے بال کا دور کرناعورت کے لئے واجب ہے، کیونکہ بال کارہنا چہرہ کے لئے بدنمائی ہے۔ ابن جریراس کوحرام قرار دیتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

۵ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ عورت کے لئے اپنے ہاتھ پیر، پیٹھاور پیٹ کے بال صاف کرنا جائز ہے۔

مالکیہ کے نزدیک میمل عورت کے لئے واجب ہے، کیونکہ ان بالوں کوچھوڑ دینا بدنمائی ہے۔

مرد کے لئے تعمص حرام ہے، اور ابرو کے بال اکھیڑنا یاحلق کرنا مکروہ ہے، اور اس کے لئے ابرو کے اس قدر بال کا شنے جائز ہیں جس سے وہ مختثین کے مشاہر نہ لگے (۲)۔

## تنميه

د نکھئے:'' إنماء''۔

- (۱) المجموع ۱۱٬۳۵۸،۲۹۰ ۱۲٬۰۵۱ من عابدین ۲۳۹۸، فتح الباری ۱۲۷۰،۳۷۰ من الأسوة لصديق خان ۲/۸۷۲ طبع المدنی، العدوی علی الرساله ۲/۹۰، زاد المسلم للشفقیطی ۱۸۷۱، ۲/۱۹۱، القرطبی ۳۹۲۸، نیل الأوطار ۱۹۲۳.
- (۲) ابن عابدين ۲۶۱۶۵، العدوى على الرساله ۴۹٫۲ م، الثمر الدانى ۱۰۰۵، الطحطاوى على الدر ۱۸۶۸، زروقی على الرساله ۲۰۰۱، الآداب الشرعيه ۳۵۵س، الفروع ۲۰۰۱-

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۲۲۱۸، الآداب الشرعیه ۳۵۵۳، الثمر الدانی (۴۰۵،العدوی علی الرساله ۲ (۴۲۳، این عابدین ۲۳۹۵، الأبی والسوسی ۴۰۸/۵، نهایته المحتاج ۲۳/۲ طبع مصطفی الحلبی، أحکام النساءرص ۹۴-

<sup>(</sup>۲) احكام النساءر ۹۴،الفروع ار ۱۳۵،الآ داب الشرعيه ۳۵۵٫۳۳

### تنور

#### تعريف:

ا - لغت میں تنوّد کا ایک معنی ہے: چونے وغیرہ سے لیپ کرنا<sup>(۱)</sup> کہاجا تا ہے: تنو د:بال دور کرنے کے لئے پاؤڈ رلگانا<sup>(۲)</sup>۔ فقہاء کے نز دیک اس کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### استحداد:

۲-موئزیرناف صاف کرنے کواستحد ادکہتے ہیں،اس کواستحد اداس وجہ سے کہتے ہیں کہاس میں لوہے یعنی استرے کا استعمال کرتے ہیں، اور طلق کے تکم میں قص، نتف اور نورۃ بھی آتے ہیں (۳)۔

اس بنا پر استحد اد، تنور سے عام ہے، کیونکہ استحد ادجس طرح تنور سے ہوتا ہے اسی طرح اس کے علاوہ حلق ،قص اور نیف سے بھی ہوتا ہے۔

#### اجمالي حكم:

۳۰ موئے زیر ناف صاف کرنا اور بغل کے بال صاف کرنا فطری

- (۱) نورة ضمه کے ساتھ، وہ پھر جس کو گرم کردیا جاتا ہے اوراس سے کلس کو برابر کیا جاتا ہے اوراس سے موئے زیرناف صاف کئے جاتے ہیں۔
  - (٢) الصحاح، تاج العروس، المصباح المنير ماده: "نور" ـ
- (٣) نيل الأوطار الرسطاطيع دارالجيل مسيح مسلم بشرح النووي ١٣٨/٢ طبع المطبعة المصريه-

عادتوں میں سے ہے جس کی مشروعیت حدیث سے ثابت ہے، اور بالوں کی صفائی کئی طریقوں سے ہو کتی ہے جن میں سے ایک: تنور ہے۔
تنور کے ذریعہ موئے زیر ناف اور بغل کے بالوں کی صفائی کے جائز ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ خلال نے اپنی سند سے نافع سے نقل کیا ہے وہ فرماتے ہیں: "کنت خلال نے اپنی سند سے نافع سے نقل کیا ہے وہ فرماتے ہیں: "کنت اطلبی ابن عمر فإذا بلغ عانته نورها هو بیده، وقد روی دلک عن النبی علیہ النبی علیہ اللہ اللہ عانته نورها ہو بیده، وقد روی موئے زیرناف تک پہنچ تواسے یا وَدُر سے اپنے ہاتھ سے صاف کیا، اور اصل سنت کسی بھی ذاکل کرنے والی چیز سے ذاکل کر لینے سے ادا ہو جاتی ہے (۲)۔

#### تنور ، حلق اور نتف میں افضل کیا ہے؟

٧- اس پر فقهاء كا اتفاق ہے كه مرد كے حق ميں موئے زير ناف صاف كرنے كے لئے حلق افضل ہے، اس لئے كه اس ميں اس حديث كى موافقت ہے: "عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة"(")

- (۱) حدیث: "طلائه عَلَیْ بالنورة" کی روایت ابن ماجه (۲۳۴/۲ طبع الحلق) نے حضرت اُم سلم اُسے کی ہے، بوصری نے کہا: اس حدیث کے رجال اُقد ہیں، اوروہ منقطع ہے، اور حبیب بن اُئی ثابت کا ساع حضرت اُم سلم اُسے ثابت نہیں ہے، یہ بات ابوزرعہ نے کہی ہے۔
- (۲) المغنی امر ۸۹ طبع الریاض، کشاف القناع امر ۲۷، الإنصاف امر ۱۲ طبع دار احیاد الرعایا المعرفی، احیاء التراث العربی، کفایة الطالب الربانی ۹۰۲ م شائع کرده دار لمعرفد، روضة الطالبین سر ۲۳۴ شائع کرده المکتب الاسلامی، حاشیه ابن عابدین ۵۸ ۲۲۳، فتح الباری ۱۲ ۲۳۳ طبع السلفیه صحیح مسلم بشرح النودی ۲۲۳۸ طبع السلفیه المطبعة المصرید، نیل الأوطار امر ۱۲ طبع دار الجیل -
- (۳) حدیث: "عشو من الفطرة" کی روایت مسلم (۱/ ۲۲۳ طبع الحلمی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

#### نفاس کے بیان میں:

۲ - دوجر وال یا کئی جر وال بچول کی ولادت کے درمیان نکلنے والے خون کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ بیخون نفاس ہے، یا استحاضہ ہے، یاحیض ہے؟

حنفیہ و مالکیہ کا مذہب (اور حنابلہ کے نزدیک یہی رائے ہے) یہ ہے کہ دوجڑواں یا کئی جڑواں بچوں کی ماں کا نفاس پہلے بچہ کی ولادت سے شروع ہوجا تا ہے، کیونکہ پہلے بچہ کی ولادت کے بعد جوخون ہے وہ ولادت کے بعد جوخون ہے وہ ولادت کے بعد ہے، لہذا نفاس ہوگا جیسا کہ ایک بچہ کی بیدائش کے بعد ہوگا۔

اگران دونوں کے درمیان نفاس کی اکثر مدت گذرجائے جوحفیہ اور حنابلہ کے نزدیک چالیس دن ہے، اور مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک چالیس دن ہے، اور مالکیہ اور شافعیہ کنزدیک ساٹھ دن ہے تواس کے بعد آنے والاخون حفیہ وحنابلہ کنزدیک نفاس نہیں ہوگا، بلکہ بیاستا ضہ اور کسی خرابی کی وجہ ہے آنے والاخون ہوگا، اور دوسرے بچہ کے پیدا ہونے کا نفاس نہیں ہوگا، اس لئے کہ یہ پہلے کے تابع ہے، بیان کیا جاتا ہے کہ امام ابولیسف نے امام ابوضیفہ سے دریافت کیا: آپ کی کیا رائے ہے اگر دو ولا دتوں کے درمیان چالیس دن گذر جائیں؟ جواب دیا: ایسانہیں ہوگا، امام ابولیوسف نے کہا: اگر ایسا ہوجائے؟ امام ابوحنیفہ نے جواب دیا: دوسرے بچہ کے بعد آنے والاخون نفاس نہیں ہوگا کین ایسی عورت دوسری پیدائش کے وقت عسل کرے گی اور نماز پڑھے گی (۱)۔

مالکیہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر دو جڑواں بچوں کی ولادت کے درمیان ساٹھ دن سے کم کا وقفہ گذر ہے تو ایک ہی نفاس ہوگا، اگر نفاس کی اکثر مدت گذر جائے جوساٹھ دن ہے تو دونفاس ہوں گے،

#### تر توام

#### تعريف:

ا - تواُم لغت میں اس بچہ کو کہتے ہیں جس کے ساتھ ایک شکم میں دوسرا بچہ ہی ہو، اور تواُم دونوں میں سے صرف ایک کے لئے بولا جاتا ہے، اس کا مؤنث تواُمة ہے، دوجڑواں بچوں کو تواُمان کہتے ہیں، اور جعتوائم ہے۔

أتأمت المرأة كامعنى ہے: عورت كا ايك حمل ہے دو بي جنا،
صفت "متئم" ہے (ليمنى جر وال بي جننے والى عورت) (ا) \_

"ليان العرب" ميں ہے: تو أم ہرذى روح سے بيدا ہونے والے
اس بچكو كہتے ہيں جودوسرے يادوسے ذائد كے ساتھ ايك بيٹ سے بيدا
ہو، سب لڑ كے ہوں يا سب لڑكياں ہوں، يالڑكالڑكى دونوں ہوں (۲) \_
جرجانی فرماتے ہيں: اصطلاح ميں تو أمان ان دو جر وال بچوں
کو كہتے ہيں جو ايك حمل سے بيدا ہوں اور دونوں كى ولادت كے
درميان چومينے سے كم كا وقفہ ہو (۳) \_

### توائم سے متعلق احکام:

فقہاء نے توائم (جڑواں بچوں) کے احکام مختلف مقامات پر ذکر کئے ہیں جومندر دے ذیل ہیں:

<sup>(</sup>۱) المصاح المنير ماده: " توم" ـ

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: "تأم" ـ

<sup>(</sup>س) التعريفات كجر حاني رص ٠٤-

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار۲۰۰، جواهر الإكليل ار۳۲، المغنى لابن قدامه ار۵۰۰، کشف المحد رات رص۵۰

اوراس وقت دوسری ولا دت کا نفاس شروع ہوگا، جبکہ پہلی ولا دت اور دوسری ولا دت اور دوسری ولا دت کے درمیان چھے مہننے ہوں، اور بیے ممل کی اقل مدت ہے، کیونکہ دوسری ولا دت ہے۔

بعض حنابلہ کہتے ہیں: نفاس کا آغاز پہلی ولادت سے ہوگا اور اختتام دوسری ولادت سے ہوگا،اس کئے کہ دوسرا بچہ پیدا ہوگیا،لہذا نفاس کی مدت اس سے فراغت کے پہلے ختم نہیں ہوگی، اس طرح سے دو جڑواں بچے جننے والی یازیادہ جڑواں بچے جننے والی کے حق میں نفاس کی مدت چالیس دن سے زائدہ وتی ہے۔

امام محمر،امام زفر اور دوسرے حنابلہ کا قول اور یہی شافعیہ کا قدیم قول ہے کہ نفاس کی مدت صرف دوسری ولادت سے شروع ہوگی، کیونکہ نفاس کی مدت کا تعلق ولادت سے ہوتا ہے،لہذااس کی ابتداء وانتہاء دونوں دوسری ولادت سے ہوگی،اس بنا پر دوسری ولادت سے پہلے یا جڑواں بچوں میں سے آخری بچہ کی ولادت سے پہلے عورت جو خون دیکھے گی وہ نفاس کا خون نہیں ہوگا، بلکہ استحاضہ ہوگا۔

شافعیہ کا قول جدید ہے ہے کہ دو جڑواں یا زیادہ جڑواں بچوں کے درمیان جوخون نکلے وہ حیض ہوگا،اور یہی قول ان کے نزدیک راجے ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### لعان اورنسب کے بیان میں:

سا-فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ اگر کوئی آدمی دویا دوسے زائد جڑوال بچوں میں سے ایک کا اقرار کرلے اور دوسرے کا انکار کردی تو باقی بچ بھی اس کے قرار دی جائیں گے، اس لئے کہ میں جے کہ ایک حمل میں بعض اس کا حصہ ہوا وربعض دوسرے کا ہو، اگر ان میں سے ایک کا بھی نسب اس سے ثابت ہوگیا تو دوسرے کا نسب بھی

لامحالہ اس سے ثابت ہوجائے گا اس طرح کہ جس کی وہ نفی کررہا ہے اس کواس کے تابع کردیا جائے گا جس کاوہ اقر ارکررہا ہے، کیونکہ نسب کو ثابت کرنے میں احتیاط کی جاتی ہے اس کی نفی میں نہیں۔

اگرایک کااقرار کرے اور دوسرے کے بارے میں خاموثی اختیار کرے تو دوسرا بھی اس سے ملادیا جائے گا، کیونکہ اگروہ نفی کرتا تب بھی بیاس سے ملادیا جاتا، اس لئے جب سکوت اختیار کرے گا تو بدرجۂ اولی اس سے ملادیا جائے گا۔

اگرایک کا انکار کرے اور دوسرے کے بارے میں سکوت اختیار کرے تو دونوں کواس کے ساتھ ملادیا جائے گا، کیونکہ نسب کا حق ترجیج پر مبنی ہے، اور میکھش امکان سے ثابت ہوجا تا ہے (۱)۔

۲۰ - فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر عورت کوئی بچہ جنے اور ولا دت کے بعد لعان کے ذریعہ اس کے نسب کی نفی ہوجائے، پھر عورت دوسرا بچہ جنے جو پہلے کا جڑواں ہواس طرح کہ دونوں کے درمیان چھ مہینے سے کم کی مدت ہو۔

جمہور کا اس مسلہ میں مذہب ہیہے کہ دوسرے بچہ کے نسب کی نفی پہلے لعان کی وجہ سے نہیں ہوگی ، اس لئے کہ بیالعان صرف پہلے بچہ تک محدودر ہے گا۔

لہذا اگر دوسر بے لڑ کے کی نفی کرنا چاہے تو اس کے لئے ضروری ہوگا کہ دوسر بے لعان کے ذریعہ اس کے نسب کی نفی کرے، اور دوسر بے لعان میں پہلے لڑ کے کے تذکرہ کی کوئی ضرورت نہیں ہوگی۔ ما لکیہ کی رائے میہ ہے کہ پہلالعان دوسر بے لڑ کے کے حق میں بھی لعان ہوگا،اس لئے کہ دونوں ایک ہی حمل سے ہیں۔ لیکن فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر پہلے بچہ کی نفی کرنے کے بعد لیکن فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر پہلے بچہ کی نفی کرنے کے بعد

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۰۰، جواهر الإ کلیل ار ۳۲، تختهٔ المحتاج ار ۴۱۱، ۱۳، ۱۳، ۱۳، ما ۴، مغنی المحتاج ار ۱۱۱، المغنی لا بن قدامه ار ۵۰ سر، کشف المحتد رات رص ۵۰

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۱/۵۹۱، جوابر الإكليل ۱/۸۰، روضة الطالبين هاشيه الباجوري ۱/۱۷۱، المغني لا بن قدامه ۱/۹۱۹ م

دوسرے بچہ کا اقرار کرلے تو دونوں لڑکوں کا نسب اس سے ثابت ہوگا اور شوہر پر حدقذ ف جاری ہوگی، اس لئے کہ اس نے اپنے کو جھٹلا دیا ہے، کیونکہ بعض حمل کے نسب کے ثبوت کا اقرار کل کا اقرار ہے۔

اسی طرح اگر دوسری ولادت کے بعد وہ خاموش رہے اوراس کا افکار نہ کرے تب بھی دونوں لڑکوں کا نسب اس سے ثابت ہوجائے گا، لیکن اس آخری مسئلہ میں اس پر حد نا فذنہیں ہوگی ، اس لئے کہ اس نے اس نہیں کہی ہے، اور پہلے لڑکے کواس نے ساتھ ملادینا شریعت کا حکم ہے (۱)۔

۵ - دوجڑ وال بچول میں سے اگرا یک مردہ ہوتواس کے بارے میں اختلاف ہے کہ کیا آ دمی کو بیت حاصل ہوگا کہ وہ اس کی نفی کردے، یا حینہیں ہوگا؟

ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ دویازیادہ جڑواں بچوں
میں سے میت کی نفی سے اس کے لئے لعان ہوگا، اسی طرح ان میں
سے زندہ کی نفی کی وجہ سے اور زندہ ومردہ دونوں کی نفی کی وجہ سے
لعان ہوگا، اس لئے کہ اس کا نسب موت سے منقطع نہیں ہوگا، بلکہ
کہاجا تا ہے: فلال کا بچہ مرگیا، اور یہ فلال کے لڑ کے کی قبر ہے، اور
اس لئے بھی کہ اس کی تجہیز و تکفین کے اخراجات اسی کے ذمہ ہوتے
ہیں۔

حنفیہ کہتے ہیں کہ اگر دونوں کی نفی کردے پھر ان میں سے ایک لعال سے پہلے مرجائے یا قبل کردیا جائے تو دونوں کا نسب اس سے ثابت ہوگا، کیونکہ مردہ کی نفی ممکن نہیں، اس لئے کہ نفی کا موقع موت کے ذریعہ تم ہو چکا ہے اوروہ اس سے بے نیاز ہو چکا ہے۔
کار این فرماتے ہیں: (لعان کی شرطوں میں سے ) ایک شرط یہ

(۱) حاشیه این عابدین ۲/۹۱۸، جواهر الاِ کلیل ۱/ ۳۸۰، ۳۸۴، مواهب الجلیل ۴/۹۱۳، روضة الطالبین ۸/۵۸، حاشیة الباجوری ۲/۱۷۱، المغنی لابن قدامه ۷/۹۱۸-

بھی ہے کہ قطع نسب کے وقت لڑکا زندہ ہواور یہ تفریق کا وقت ہوتا ہوتا ہے،اگر زندہ نہ ہوتو اس کا نسب باپ سے منقطع نہیں ہوگا حتی کہا گر عورت بچہ جنے اور وہ مرجائی پھر شوہراس کا انکار کر دیتو وہ لعان کرے گا اور لازمی طور پرلڑ کا اس کا ہوگا،اس لئے کہ موت سے نسب کا ثبوت پختہ ہوجا تا ہے اور انقطاع کا احتمال نہیں رہتا۔

جب دو جڑواں بچوں میں سے مردہ کی نفی نہیں ہوئی تو زندہ کی بھی
نفی نہیں ہوگی ، اس لئے کہ دونوں کاحمل ایک ہے، لازمی طور پر زندہ
بچ کا نسب اس سے ثابت ہوگا، اور اس کے لئے ضروری ہوگا کہ
اینے سے حدکود ورکر نے کے لئے لعان کرے (۱)۔

فقہاء کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ جوشو ہر لعان کے ذریعی مل کا انکار کردے، اور عورت دویا زیادہ جڑواں بچوں کوجنم دی تو لعان سے سب کی نفی ہوجائے گی، خواہ وہ سارے بچے کیے بعد دیگرے جنے ہوں یا ان کے درمیان چھاہ سے کم کا وقفہ ہو، اس لئے کہ اس نے مل کا لعان کیا ہے، اور حمل کا اطلاق ان تمام بچوں پر ہوگا جو پیٹ میں ہوں گے ۔

#### وراثت کے بیان میں:

۲ - علمائے فرائض نے حمل کی وراثت کے ابواب میں دومسائل سے بحث کی ہے جن کا تعلق جڑوال بچوں سے ہے:

پہلامسکہ: حمل کے حق میں احتیاط پر عمل کرتے ہوئے اس کو دویا دوسے زیادہ جڑوال بچے فرض کرنا۔اختلاف اس میں ہے کہ جڑوال بچوں کی تعداد کیا فرض کی جائے، جمہور کی رائے بیہ ہے کہ تر کہ میں

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲را ۵۹ بحواله فتح القدیر ،البدائع لاکاسانی ۳ر ۲۴۷، جوام الاکلیل کالکاسانی ۳۸ ۲۴۷، مغنی المحتاج ۳۸ ۴ ۳۸، المغنی لابن قدامه ۱۹۷۷، دوضة الطالبین ۸/ ۳۵۸ ۳۵.

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۸ / ۳۵۹ \_

سے دو جڑواں بچوں کا حصہ محفوظ رکھا جائے گا،اس لئے کہ دو جڑواں بچوں کی ولا دت کثرت سے ہوتی ہے اور عادت جاریہ بھی ہے اوراس سے زیادہ شاذو نادر ہے، لہذا زیادہ کے لئے کوئی چیز محفوظ نہیں کی جائے گئی۔

شافعیہ کے نزدیک راج یہ ہے کہ نہ توحمل کی تعداد کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے اور نہ ہی کسی متعین حدسے محدود کیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ اس کے ضبط کا کوئی طریقہ نہیں ہے، لہذا پورا مال روکا جائے گا جبکہ بقیہ وارثوں کا جڑواں بچوں سے جب ممکن ہو، لیکن اگر ججب نہ ہواور وہ اصحاب فرائض میں سے ہوں تو ان کو ترکہ میں سے ان کے جھے دے دیئے جائیں گے، اور اگر ان کا کوئی حصہ مقرر نہ ہوتو ان کو بچھ نہیں دیا جائے گا یہاں تک کہ حاملہ بچہ کوجنم دے دے (۱)۔

. شافعیہ کا مرجوح قول میہ ہے کہ چارلڑکوں کے جھے محفوظ رکھے جائیں گے۔

مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' إرث'۔

دوسرا مسئلہ: اگر حاملہ مورث کی موت کے بعد جڑواں بچہ جنے، پھران میں سے ایک چلائے اور دونوں مرجا ئیں اور متعین طور پریہ معلوم نہ ہو کہ کون سے بچے کی آواز نگلی تھی، اگر دونوں لڑکے ہوں، یا دونوں کڑکیاں ہوں، یا ایک لڑکا اور ایک لڑکی ہو، اور ان دونوں کی میراث الگ الگ نہ ہوتو ان دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہوگا، اور اگرایک لڑکا اور ایک لڑکی ہواوران دونوں کی میراث الگ الگ ہوتو ان دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہوگا، اور اگرایک لڑکا اور ایک لڑکی ہواوران دونوں کی میراث الگ الگ ہوتوان دونوں کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں: اصحاب فرائض کی رائے یہ ہے کہ دونوں حالتوں میں مسلمہ پر عمل کیا جائے گا اور ہر وارث کو یقنی حصہ دیا جائے گا اور ہر وارث کو یقنی حصہ دیا جائے گا،اور باقی کوروکا جائے گا یہاں تک کہوہ آپس میں اس بارے

میں صلح کر لیں۔

پھرابن قدامہ فرماتے ہیں: یہ بھی گنجائش ہے کہا حمّال کے مطابق ان کے درمیان ترکتقسیم کردیا جائے (۱)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''ارث'۔

### عدت کے بیان میں:

2-فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ تمام بچوں کے پیدا ہوجانے سے حاملہ
کی عدت گذرجاتی ہے جبکہ حمل ایک ہو، کیکن اس میں اختلاف ہے کہ
عدت کس بچے سے ختم ہوگی جبکہ حمل میں دو بچے یااس سے زیادہ ہوں۔
جمہور فقہاء فرماتے ہیں کہ اس کی مدت اس وقت تک ختم نہ ہوگی
جب تک آخری بچہ نہ جنے ، اس لئے کہ جب تک سارے بچے نہیں
جنے گی اس وقت تک وضع حمل کا تحقق نہیں ہوگا ، کیونکہ حمل تمام بچوں پر
مشتمل ہے۔

عکرمداورالوقلابہ کہتے ہیں کہ جڑواں بچوں میں سے پہلا بچہ جننے سے اس کی عدت ختم ہوجائے گی الیکن شادی اس وقت تک نہیں کر سکتی جب تک آخری بچے نہ جنے (۲)۔

## جنین پر جنایت کے بیان میں:

افقہاء کااس پراتفاق ہے کہ اگر کسی حاملہ عورت کے بیٹ پر ماردیا
 جائے جس کے اثر سے دویا دو سے زیادہ جنین بچساقط ہوجائیں تو
 ہرجنین کا تاوان دینا پڑے گا، کیونکہ بیآ دمی کا ضان ہے، لہذا جنین
 کمتعدد ہونے سے ضان بھی متعدد ہوگا۔

اورا گروه بچے ایسے وقت میں زندہ ساقط ہوں جس میں وہ زندہ رہ

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲۸٫۳ ماشیه ابن عابدین ۳۲٫۳۳ المغنی لابن قدامه ۲۰ ساسه

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۲۸۸۳ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۰، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، جوابر الإکلیل ار ۳۸۷ ، القوانین الفقه پیررص ۲۲ ، حاشیة الباجور ۲۷ / ۱۷۲ ، المغنی لا بن قدامه ۱۷ / ۲۷ س

سکتے ہوں، پھروہ مرجائیں تو ہرایک میں مکمل دیت لازم ہوگی، اگر بعض ان میں زندہ ہوں پھر مرجائیں اور بعض اس میں مردہ ہی ہوں تو زندہ کے بدلے میں دیت ہوگی،اور مردہ میں تاوان۔

ما لکیہاس کی صراحت فرماتے ہیں کہ بیاس وقت ہوگا جبکہ مارنے کے بعد فوراً بچہ مرجائے، کیونکہ فی الفوراس کا مرجانااس بات کی دلیل ہے کہ وہ مجرم کی مارسے مراہے۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر وہ عورت مرجائے جس کو مارا گیاہے، پھر دومر دہ بچے پیدا ہول، یا مال کی موت سے پہلے ایک مردہ بچہ پیدا ہو، پھر دوسرا بچہ موت کے بعد مردہ پیدا ہو۔

توحنفیہ و مالکیہ کا اس سلسلہ میں مذہب سے ہے کہ اس بچہ میں کچھ بھی نہیں دوہ بیدا ہو، کیونکہ وہ بھی نہیں دیا پڑے گا جو مال کی موت کے بعد مردہ بیدا ہو، کیونکہ وہ مال کے اعضاء میں شار ہوگا، اور اس کے اعضاء کا ضمان اس کی موت کی وجہ سے ساقط ہوجائے گا۔

شافعیہ اور حنابلہ کا اس سلسلہ میں مذہب سے ہے کہ مال کی موت

کے بعد جودو بچے مردہ پیدا ہوں گے ان دونوں میں دوتاوان واجب
ہوگا، اسی طرح ان دونوں میں سے اس میں بھی جو مال کی موت کے
بعد پیدا ہو، اس لئے کہ بے جنین ہے جو جنایت کی وجہ سے نکلا ہے، لہذا
اس کا ضان اس کی طرح واجب ہوگا جو مال کی موت سے پہلے نکلی،
اور اس لئے بھی کہ وہ ایسا آ دمی ہے جس کی وراثت جاری ہوتی ہے،
لہذا وہ اپنی مال کے ضان میں داخل نہیں ہوگا جسیا کہ اگر وہ زندہ پیدا
ہوکر مرجا تا، ما لکیہ میں سے اشہ ہے کا بھی یہی مسلک ہے (۱)۔
جو شخص غلطی سے بچوں کو ساقط کردے اس پر کفارہ واجب ہوگا یا

(۱) حاشیه ابن عابدین ۵/۷۷، جواهر الإکلیل ۲/۲۲، القوانین الفقههیه ۵۲ ۳۵، الدسوقی ۴/۲۲۹، المغنی لا بن قدامه ۲/۸۰۲،۸۰۲ مغنی المحتاج ۴/۲۰۱۳، ۱۹۰۳

نهيں؟

توجمہور فقہاء (حنابلہ، شافعیہ اور مالکیہ) کہتے ہیں کہ جنایت کرنے والے پرجڑواں بچوں میں سے ہرایک جنین کے بدلے کفارہ واجب ہوگا، اس لئے کہ وہ معصوم آ دمی ہے، کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَنُ قَتَلَ مُوْمِنَةٍ "() (اور جو کوئی کسی مومن کوفلطی سے قتل کر ڈالے تو ایک مسلمان غلام کا آزاد کرنا (اس پرواجب)۔

حفنہ کہتے ہیں کہ اگر سب جنین مردہ پیدا ہوں توان میں کوئی کفارہ واجب نہیں ہوگا، کین کفارہ دینا مجرم کے لئے مندوب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۹۲\_

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۵ر۷۸ ۳، مغنی الحتاج ۱۰۸/۳، المغنی لابن قدامه ۱۵/۵/۸

## سے حوالہ، ود بعت اور رہن کی تفصیل مندر جہذیل ہے:

#### اول-حواله مين توى: .

۲ - فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر محال (قرض خواہ) کا حق محال علیہ (جس کے حوالہ کیاجائے) کی موت یا اس کے محتاج ہوجانے کی وجہ سے فوت ہوجائے تو محال کو محیل (مدیون) سے وصول کرنے کاحق حاصل ہوگا یانہیں؟

مالکی، شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص دوسرے کا دین حوالہ کن شرطوں کے ساتھ تیسرے کے حوالہ کردی تو محیل کا ذمہ بری ہوجائے گا، اور محال کوکسی طرح بھی بیت حاصل نہیں ہوگا کہ وہ محیل سے مطالبہ کرے، حتی کہ اگر اس سے محال بہ (دین) کا لینا اس کے افلاس وغیرہ کی وجہ سے ناممکن ہوجائے، مثلاً وہ انکار کردے، یا مرجائے، اس لئے کہ حوالہ قرض کو محیل کے ذمہ کردیتا ہے (۱)۔

شافعیہ فرماتے ہیں: محال وصول نہیں کرے گا اگر چرمحال علیہ کے مال دار ہونے کی شرط ہو، اور انہوں نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ مذکورہ کسی چیز کی وجہ سے ناممکن ہونے کی صورت میں وصول کرنے کی شرط لگائی ہوتو سرے سے حوالہ ہی شیخ نہیں ہوگا (۲)۔
حنابلہ فرماتے ہیں: محال وصول نہیں کرے گا اگر چہ حوالہ مفلس پر اس کی رضامندی سے ہو، اگر محال علیہ کے مالدار ہونے کی شرط نہ ہو (۳)۔

مالکیہ نے اس کا استثناء کیا ہے کہ اگر صرف محیل محال علیہ کے فقیر ومفلس ہونے کو جانتا ہو (محال نہ جانتا ہو ) ، تو اس صورت میں محال

# توی

### تعريف:

ا-توى بروزن ''حصى ''، لغت ميں اس كامعنى ہلاك ہونا ہے ، كہا جاتا ہے: توى يتوى يتوى جيسے رضى يرضى ليعنى ہلاك ہونا ، اور أتو اه الله فهو تو ليعنى الله فهو تو ليعنى الله فه تو ليعنى الله فه قصر كے ساتھ ہے ، اور بھى بھى مد كے ساتھ ہے ، اور بھى بھى مد كے ساتھ ہے ، اور بھى بھى مد كے ساتھ ہے ، اور بھى بھى آتا ہے تو كہا جاتا ہے : تو اء ۔

"اللمان" میں آیا ہے کہ التو یکامعنی ہلاک ہونا، اور مال کا اس طرح ضائع ہونا کہ اس کی واپسی کی امید نہ کی جاسکے، اور بیہ توی المال یتوی توی سے ماخوذ ہے(۱)۔

فقہاء بھی اس لفظ کو اسی معنی میں استعال کرتے ہیں، یعنی ہلاک ہونا اور مال کا ضائع ہونا (۲) ۔ حنفیہ نے اس کی تعریف حوالہ کی بحث میں حق تک رسائی حاصل کرنے سے عاجز رہنے سے کی ہے، اس طور پر کہ محال علیہ اس کا انکار کردے یا وہ فقر وافلاس کی حالت میں مرجائے جیسا کہ آ گے آئے گا (۳)۔

# اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

## فقہاء نے توی کے احکام مختلف موقعوں پربیان کئے ہیں: ان میں

- (1) المصباح المنير ،لسان العرب ماده: " توى' ، تاج العروس الر ٥٣ طبع القاهره \_
- (۲) ابن عابدین ۲۹۲۸، لمقنع ۲ر۲۷۱، المغنی ۲۸۷۸، المغرب للمطرزی\_
  - (۳) ابن عابدین ۴ر ۲۹۲، ۴۹۳، العنایه بهامش فتح القدیر ۲ ر ۳۵۳ س

<sup>(</sup>۱) جوابرالا کلیل ۲ر ۱۰۸،القلیو یی ۲ر ۳۱۹،۳۱۸،کشاف القناع سر ۸۳سـ

<sup>(</sup>۲) الجمل على شرح المنبج ۳۷۵ س

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع سر ٣٨٣، ٣٨٣ ـ

محیل سے وصول کرسکتا ہے، کیونکہاس نے اس کو دھو کہ دیا ہے<sup>(۱)</sup>۔ حفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ ہلاکت کی صورت میں محال کو محیل سے وصول کرنے کاحق حاصل ہے، چنانچوانہوں نے کہاہے: محال محیل سے صرف ہلاکت کی حالت میں وصول کرسکتا ہے،اس طور پر کہ محال علیہ حوالہ کا اٹکار کردے اور اس کی قتم کھالے اور محیل اور محال کے یاس کوئی دلیل اور گواہی نہ ہو، یا محال علیہ افلاس کی حالت میں مرجائے، بیرامام ابوحنیفی کے نز دیک ہے، یاس کی زندگی ہی میں حاکم اس کومفلس قرار دے دے، یہ امام ابولوسف اور امام محمد کے نزدیک ہے، کیونکہ قاضی کا کسی کومفلس قرار دیناصاحبین کے نز دیک صحیح ہے اور امام ابوصنیفہ کے نزدیک صحیح نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' حوالہ''۔

### دوم ـ ود بعت میں توی:

سا – ودیعت میں اصل بہ ہے کہ ودلیع ودیعت رکھی ہوئی چیز کواس جگہ ، سے منتقل نہ کرے جس جگہ صاحب ودیعت نے اس کو حفاظت کے ۔ لئے متعین کر دیا ہو،اگرو دیع مالک و دیعت کی متعین کی ہوئی جگہ میں ود بیت کی حفاظت کرے،اوراس برکسی کا خوف بھی نہ ہوتو متفقہ طوریر اس پر کوئی ضان نہیں ہوگا، کیونکہ اس نے اس کے حکم کی اطاعت کی ہے،اس کے مال میں کوئی کوتا ہی نہیں کی ہے۔

اورا گرودیع کوودیعت رکھی ہوئی چیز کے بارے میں بہہ جانے اور ہلاک ہونے کا اندیشہ ہواور وہ اس کواس جگہ سے نکال کر محفوظ جگہ میں منتقل کردے اور وہ تلف ہوئے تو اس صورت میں بھی بالا تفاق اس پر ضمان نہیں ہوگا ،اس کئے کہ اس صورت میں اس کواس کی حفاظت کے کے منتقل کرنا ہی متعین ہے،اوراس کواس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہے۔

اورا گرکسی طرح کا اندیشہ نہ ہواور ودیعت کواس کی محفوظ جگہ سے دوسری جگه نتقل کردی تو وہ ضامن ہوگا،اس لئے کہاس نے حفاظت کرنے میں جس کااس کو تھم دیا گیاہے اس کی مخالفت کی ہے <sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' ودبعت'۔

### سوم-رہن میں توی:

۴ - فقہاء نے بیان کیا ہے کہ سی عادل کے پاس رہن رکھنا جائز ہے، اوراس کے قبضہ کر لینے سے رہن کا معاملہ مکمل ہوجا تا ہے، اور اس صورت میں اگر رہن رکھی ہوئی چیز ہلاک ہوجائے تو کیا اس کا ضامن مرتہن ہوگا یا را ہن؟ اس میں بہت تفصیل اور اختلاف ہے، اس کا بان اصطلاح'' رہن''میں آئے گا۔

لیکن حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ اگر اس کی بیع پرمقرر کیا ہوا عادل شخص اس کو چے دیتو بیر ہن ہونے سے نکل جائے گا، اس کئے کہ بیمشتری کی ملک ہوگیا،اور قیت رئن ہوگئی،اس کئے کہ وہ اس کے قائم مقام ہے، خواہ اس پر قبضہ ہویا نہ ہو، یہاں تک کہا گر وہ مشتری کے پاس ہلاک ہوجائے تو اس کا ضامن مرتبن ہوگا، اور قیت اور قرض میں ہےجس کی مقدار کم ہوگی اس کو ہلاک تصور کیا ۔ جائے گا، كيونكدر بن كاعقد قيت ميں باقى رہتا ہے،اس لئے كه قيمت مرہون مبیع کے قائم مقام ہوتی ہے<sup>(۲)</sup>۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' رہن'۔

<sup>(1)</sup> الشرح الكبيرمع حاشة الدسوقي سر ٣٢٨ س

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۹۳۸ ۲۹۳

<sup>(</sup>۱) ابن عامد بن ۴۸ م ۹۵ اوراس کے بعد کےصفحات،المہذ ب ۱۷۲ س،المغنی لابن قدامه ۲ ر ۸۷ سامقنع ۲ ر ۷ کا ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳۲۵/۵ البنابیعلی الهدامیه ۹۸/۱۰۱۱بدائع ۱۳۹۸ (۳

اور فقہاء اس کو صرف اصطلاحی معنی ہی میں استعال نہیں کرتے بلکہ اس کے لغوی معنی میں بھی اس کو استعال کرتے ہیں جبیبا کہ آگے واضح ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

# تواتر

### تعريف:

ا - لغت میں تواتر کا معنی کسی چیز کا یکے بعد دیگرے ہوناہے، اور
کہا گیا ہے کہ وہ چیز وں کا وقفہ اور فاصلہ کے ساتھ یکے بعد دیگر ب
آتے رہنے کا نام ہے، اور متواتر: وہ شی ہے جو تھوڑی دیر ہے چر
دوسری چیز آجائے، اگر وہ مسلسل ہوتو متواتر نہیں ہوگی بلکہ یہ متدارک
اور متتا بع کہا جائے گا، اور لغت میں خبرِ متواتر: یہ ہے کہ جس کوایک
راوی ایک راوی سے قل کر بے (۱)۔

اصولیین اور فقها ء کی اصطلاح میں خبر متواتر کی کی تعریف ہیں ۔
اور بیساری تعریف اگر چی فظ مختلف ہیں لیکن معنی ایک ہی ہیں ۔
چنانچے صاحب' المحصول' نے اس کی تعریف بید کی ہے: اتنی بڑی تعداد کا خبر دینا جن کی کثرت کی وجہ سے ان کی بات پر یقین ہوئے موجائے ۔صاحب' کشف الاسراز' اس کی تعریف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ایسی جماعت کا خبر دینا جس کی صدافت و سچائی کا علم خود بخو د ہوجائے ۔ صاحب التحریر اس کی تعریف یوں کرتے ہیں: کسی الیسی جماعت کا خبر دینا جو بغیر خارجی قرائن کے یقین کا فائدہ دے۔ ماحب' دستورالعلماء' فرماتے ہیں: تواتر کا مطلب ہے کہ چند افراد ایک ساتھ یا الگ الگ کسی ایسے معاملہ کی خبر دیں جس کے حصوط ہونے پرسب کا منفق ہوجانا عادۃ محال ہو۔

#### (۱) لسان العرب ماده: "وتر" ـ

#### متعلقه الفاظ:

آحاد:

۲-لغت میں آحاد" اُحد" کی جمع ہے۔

اور "الأحد" الله تعالى كے ناموں ميں سے ايك نام بھى ہے:
لينى وہ فردوا حد جو ہميشه ايك رہے اوركوئى دوسرااس كاشريك نه ہو۔
اور الأحد: ايك كے معنى ميں بھى آتا ہے جو پہلا عدد ہے۔
اصطلاح ميں خبر آحاد اس خبر كو كہتے ہيں جو بذات خود مفيد يقين
، مه

ایک قول پیجھی ہے کہ'' جوظن غالب کا فائدہ دے''(۲)۔ لہذا توا تر اور آ حاد کے درمیان تضاد کی نسبت ہے۔ خبر آ حاد میں مشہور، عزیز اور غریب بھی شامل ہیں، اس کی تفصیل علم اصولِ حدیث میں موجود ہے۔

# اجمالي حكم:

سا – اصولیین کااس پرانفاق ہے کہ تواتر سے یقین کا فائدہ ہوتا ہے، جہور فقہاء اور اصولیین کا اس پرانفاق ہے کہ بیٹلم بدیہی ہے، اور ابوالحن بھری اور معتزلہ میں سے کعمی اور شافعیہ میں امام الحرمین اور دقاق کے نزدیک وہ علم نظری ہے، آمدی نے توقف اختیار کیا ہے، اور

<sup>(</sup>۱) المحصول: الجزء الثانى؛ القسم الاول ص ۳۲۳، كشف الأسرار ۳۲۰۳، تتيير التحرير ۳۷۰، الأحكام للآمدى ۲ر ۱۲، الكليات ۲ر ۹۷، فصل الثاء، التعريفات ۷ - ۷۷، دستورالعلماء الر ۳۲۴ باب الثاء مع الواو-

<sup>(</sup>۲) ليان العرب ماده: " أحدٌ ، تنسير التحرير ٣٧٧ سـ

امام غزالی نے تفصیل سے بیان کیا ہے اور کہا ہے: وہ بدیمی اس معنی میں ہے کہ ذہن تک اس کے پہنچنے میں کسی واسطہ کی ضرورت نہیں پڑتی ہے، اس کئے کہ واسطہ ذہن میں موجود ہوتا ہے، اور اس معنی میں بدیمی نہیں ہے کہ وہ بغیر واسطہ کے حاصل ہوجا تا ہے۔

تواتر سے یقین حاصل ہونے کے لئے چند متعین شرائط کا پایا جانا ضروری ہے، جن میں سے بعض کا تعلق خبر دینے والوں سے ہے اور بعض کا تعلق سننے والوں سے ہے، اور بعض متفق علیہ ہیں، اور بعض مختلف فیہ ہیں، متفق علیہ شرائط مندر جہ ذیل ہیں، اور مختلف فیہ شرائط کے لئے علم حدیث کی اصطلاحات اور اصولی ضمیمہ کی طرف رجوع کیا جائے۔

۴ - وہ شرطیں جن کا تعلق خبر دینے والوں سے ہے اور جن پراصولیین کا اتفاق ہے چار ہیں:

پہلی شرط: میہ ہے کہ وہ خبریقین کی بنیا دپر دیں ،ظن کی بنیا دپر نہ دیں ۔

دوسری شرط: بیہ ہے کہان کاعلم بدیہی ہوادراس کی بنیاد کسی محسوں پر ہو۔

تیسری شرط: بیه ہے کہاس خبر کا اول وآخر اور وسط ان صفات میں اور کمال تعداد میں برابر ہو۔

چوتھی شرط: یہ ہے کہ عدد کامل ہوجس سے یقین حاصل ہوجائے۔ کامل سے مقصود وہ کم سے کم تعداد ہے جو یقین کا فائدہ دے، یانقل کرنے والوں کی اتنی بڑی تعداد ہو کہ ان سب کا جھوٹ پر اتفاق کرلیناعام طور سے محال ہو۔

تعداد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، ایک قول یہ ہے کہ اس کی کم سے کم تعداد پانچ ہے، ایک قول یہ ہے کہ بارہ ہے، ایک قول بیس کا ہے، اور ایک قول چالیس کا ہے، اور ایک قول ستر کا ہے، اور

ایک قول اہل بدر کی تعداد کے برابر تین سوتیرہ ہے، اور ایک قول اہلِ بیعت رضوان کے برابر (چودہ سو) ہے۔

اورایک قول ہے کہ اس کی تعداد ہم کومعلوم نہیں لیکن علم بدیہی کے حصول ہے ہم کامل عدد کو جانتے ہیں، عدد کے کامل ہونے کو یقین کے حاصل ہونے کی دلیل نہیں سمجھتے ہیں، اور اس کا ضابطہ بیہ ہے کہ جس عدد سے یقین حاصل ہوجائے۔اور بہت سے اصولیین نے اسی ضابطہ کو اختیار کیا ہے جن میں امام غزالی، امام رازی، ابن الہمام، امیر بادشاہ شارح التحریر، سعد الدین تفتاز انی اور صاحب "کشف الأسرار" عبدالعزیز بخاری ہیں۔

سننے والوں ہے جن شرطوں کا تعلق ہے وہ دو ہیں:

پہلی شرط: میہ ہے کہ سننے والا اس چیز کو جانتا نہ ہوجس کی اس کوخبر دی جار ہی ہے۔

دوسری شرط: بیہ ہے کہ سننے والا اس علم کے قبول کرنے کا اہل ہو جس کی اس کوخبر دی جار ہی ہے۔

# تواتر کی قشمیں:

2- تواتر کی دونشمیں ہیں: لفظی اور معنوی لفظی وہ ہے جس کے الفاظ تواتر اور تسلسل کے ساتھ منقول چلے آرہے ہوں، جیسے حدیث: "من کذب علیَّ متعمدًا" (۱)۔

معنوی یہ ہے کہ خبر کے راوی الی متعدد باتیں نقل کریں جن کے درمیان تضمن یا التزام کے طور پر قدر مشترک ہو، یا ایک بڑی تعداد جس کا جھوٹ پر اتفاق کرلینا محال ہو، اس کا ایسے مختلف واقعات نقل کرنا جوایک ایسے معاملہ میں مشترک ہوں جس میں وہ قدر مشترک

(۱) حدیث: "من کذب علی متعمداً فلیتبواً مقعده من النار......" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۰ طبع الملفیه) اور مسلم (۱/۱۰ طبع الحلمی) نظری نے کی ہے۔

مسلسل چلی آرہی ہو، جیسے حضرت علیؓ کی شجاعت ودلیری، حاتم کا جودو سخااور سے علی الخفین کی احادیث۔

لہذا جب یہ بات ثابت ہے کہ خبر متواتر علم یقینی کا فائدہ دیتی ہے تو اس یقینی علم کو وہی چیز منسوخ کرسکتی ہے جو اسی طرح علم یقینی کا فائدہ دیتی ہو۔ علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ خبر متواتر کو خبر متواتر سے منسوخ کرنا جائز ہے، لیکن احادیث متواترہ کو احادیث آ حاد سے منسوخ کرنا جائز ہے، لیکن احادیث متواترہ کو احادیث آ حاد سے منسوخ کرنے میں اختلاف ہے، جمہور اصولیین کی رائے ہے کہ بیجائز نہیں ہے، بیاس لئے کہ احادیث متواترہ قطعی اور یقینی ہوتی ہیں، اور خبر آ حاد ظنی ہیں، لہذ اظنی قطعی کو باطل نہیں کرسکتی، صاحب'' البر ہان' نے اس پر طاقتور اور قوی چیز کو باطل نہیں کرسکتی، صاحب'' البر ہان' نے اس پر اجماع نقل کیا ہے، اور صاحب'' تیسیر التحریر'' نے بعض علماء کے اجماع نقل کیا ہے، اور صاحب'' تیسیر التحریر'' نے بعض علماء کے نزد یک اس کا جواز نقل کیا ہے۔

رازی نے'' المحصول'' میں لکھاہے کہا کٹر حضرات کے نز دیک ہیہ عقلاً جائز ہے کین ایسامنقول نہیں ہے۔

امام غزالی فرماتے ہیں کہ بیہ عقلاً جائز ہے اگر تعبدی ہو، اور حصور علیقہ کے زمانہ میں اس پر عمل ہوا ہو، کین آپ علیقہ کی وفات کے بعد بیناممکن ہے۔

صاحب" التوقيح" كہتے ہيں كه آ حاد ميں سے صرف مشہور كے ذريعة خبر متواتر كومنسوخ كرنا جائز ہے، بياس لئے كه بياس حيثيت سے ہه كه بيان ہے جو آ حاد كے ذريعة جائز ہے، اوراس حيثيت سے كه بيتبديل ہے جس ميں تواتر شرط ہے، لهذااس كواس چيز سے منسوخ كرنا جائز ہے جوان دونوں كے درميان متوسط درجه كى ہواوروہ مشہور ہے۔

۲ – علماء کا اس پراتفاق ہے کہ قر آن کریم میں جو کچھ ہے وہ اپنے اصل اورا جزاء دونوں میں وجو بی طور پرمتواتر ہے،اوراس کے کل اور

اس کی وضع اوراس کی ترتیب کے تواتر کے وجوب میں اختلاف ہے۔

اکثر اصولیین کی رائے میہ ہے کہ اس کے محل اور وضع اور اس کی
ترتیب میں تواتر شرط نہیں ہے، بلکہ اس سلسلہ کی منقول مرویات زیادہ تر
آ حاد ہیں، سیوطی فرماتے ہیں جمعقین اہل سنت اس میں بھی تواتر کے
وجوب کے قائل ہیں (۱)۔

مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے:''اصولی ضمیمہ''۔

(۱) المنصفی ۱۳۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات، البر ہان ۱۷۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات، البر ہان ۱۷۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات، کصول القسم الأول من البجزء الثانی ر ۳۳۳ اور اس کے بعد کے صفحات، ۷۷۷، الجصول ۲؍القسم الثانی ر ۹۸۳، تیبیرالتحریر ۳۷٫۰۰۰ الأول ۱۳۸٫۰۰۰ تیبیرالتحریر ۳۷٫۰۰۰ الأول ۱۳۸٫۰۰۰ کشف الأسرار ۲۰٬۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات، ۱۳۲۰، ۱۳۰ کشف الأسرار ۲۲٬۰۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات، التاوی کے علی التوفیح ۲۲،۳۰، ۱۱ حکام لاآمدی ۲۸،۱۸، الأحکام لاآمدی ۲۸،۱۸،۱۸ الله وقت ۱۸٫۲،۱۸،۱۸ الله وقت ۱۲٬۰۲۰ الله وقت ۱۲٬۰۳۰ الله تقان ۱۱٬۷۲۱ کے بعد کے صفحات، طبع مصطفی الحلق ۔

# تواطؤ

#### تعريف:

ا - تو اطو "تو اطأ" كا مصدر ب، اوراس كا اصل ثلاثى فعل وطئى بي-

لغت میں اس کا معنی توافق ہے، کہاجاتا ہے: تواطأنا علی الأمر: ہم نے ایک دوسرے کی موافقت کی ، اور تواطؤوا علیہ: ان لوگوں نے ایک دوسرے کی موافقت کی ، اس کی حقیقت ہے کہ گویا کہ دونوں میں سے ہرایک نے اس چیز کوروندا جسے دوسرے نے روندا، اور متواطئ متوافق کو کہتے ہیں (۱)۔

لیلة القدر کی حدیث میں ہے: "أدی دؤیا کم قد تو اطأت في السبع الأو اخر" (میں تبہارے خوابوں کود کیور ہا ہوں کہ وہ آخر کے سات ایام میں موافق ہیں )۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

متعلقه الفاظ:

#### الف-تمالؤ:

٢- لغت ميں تمالؤ كامعنى: اكٹھا ہونا اور باہم تعاون كرنا ہے،

(۲) حدیث: "أرى رؤیا کم قد تو اطأت فی السبع الأواخر" كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۵۲/۴ طبع التافیه) اور مسلم (۲/ ۸۲۳ طبع عیسی الحلمی) نے كی ہے۔

کہاجاتا ہے: تمالؤوا علی الأمر، یعنی ان لوگوں نے باہم ایک دوسرے کا تعاون کیا۔ ابن السکیت نے کہا کہ اس کا معنی ہے: ان لوگوں نے اس پراتفاق کرلیا، اور البوعبید نے کہا: جب لوگ آپس میں کسی امر پرایک دوسرے کی موافقت کرلیں تو اس وقت ہو لتے ہیں: تمالؤوا علیه (۱)۔

حضرت عمر کی ایک حدیث ہے کہ انہوں نے سات لوگوں کو ایک شخص کے بدلے میں قتل کردیا، جنہوں نے اس کو دھو کہ دے کر اور غداری سے قتل کردیا تھا اور کہا: "لو تمالاً علیه أهل صنعاء لاُقد تھم به" (اگرتمام اہل صنعاء اس کے قتل میں ساتھ ہوجاتے) تومیں اس کے بدلہ ان سب سے قصاص لیتا، ایک روایت میں ہے: میں ان سب کو قتل کردیتا، لیعنی اگر وہ سب اس کے قتل میں متحد ہوجاتے، تعاون کرتے اور ایک دوسرے کا ساتھ دیتے (۲)۔ موطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### ب-تضافر:

سا-اس کامعنی ایک دوسرے کی مدد کرنا اور جمع ہونا ہے، کہا جاتا ہے: تضافر القوم: لیعنی انہوں نے ایک دوسرے کی مدد کی، اور ضافرته میں نے اس کی مدد کی، ابن سیدہ فرماتے ہیں: تضافر القوم علی الأمر کامعنی ہے: انہوں نے ایک دوسرے کا تعاون کیا اور مدد کی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ۱۲۳۳ متاج العروس ار ۹۵ س

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ۱۸۵۳، المصباح المنير ۲ر ۵۸۰، القاموس المحيط ار ۳۰، المغر ب ۲۳۳۸-

<sup>(</sup>۲) أَثْرَ عَمِر: "لو تمالأ عليه أهل صنعاء لأقدتهم به" اورايك روايت مين "لقتلتهم" كى روايت بخارى (فخ البارى ٢٢ / ٢٢ طبع السلفيه) نے كى ہے۔ كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) المصاح المنير ۲ر ۳۲۳ البان العرب۲ر ۴۵۴ ـ

# يهسار ب الفاظ قريب المعنى بلكه مترادف ہيں۔

### ج-تصادق:

۴۷ - تصادق،مصادقه،صداق اورصداقه اورمخاله سب کے معنی ایک بین -

التصادق "تصادق" كا مصدر ب، اس كااصل فعل صدق ب، كها جا تا ب: صدقه النصيحة والإخاء ليخى اس في السحال المودة" يه اور ليجى نفيحت كى ، اور "تصادقا في الحديث وفي المودة" يه تكاذبا كى ضد به (۱) -

تواطوً کے معنی میہ بین کہ دویا دوسے زائد اشخاص کسی معاملہ میں ایک دوسرے کی موافقت کرلیں، خواہ دونوں ساتھ ساتھ کرلیں یا آگے پیچھے کریں۔

اورتصادق کامعنی ایک شخص کا دوسرے شخص کے ہڑمل پراس کی تصدیق کرناہے،اورعادۃً ان میں سے ایک شخص دوسرے سے آگے ہوگا۔

# شرعي حكم:

۵-جس پرتواطو ہوا ہے اس کے اعتبار سے اس کا شرعی حکم الگ الگ سے ، اور پیچندموقعوں پر پیش آتا ہے ، ان میں سے جنایات ، شہادات ، رضاع محرم ، اقرار بالنسب ، سابق طلاق کا اقرار ، وطی سے پہلے طلاق کی حالت میں وطی کرنا ہیں۔
کی حالت میں وطی کرنا اور عدت کی حالت میں رجوع کرنا ہیں۔

### اول-جنايات مين تواطؤ:

۲ - جنایات میں تواطؤ یا تو جان کو ہلاک کرنے میں ہوگا، یا جان کے علاوہ جسم کے دوسرے اعضاء کوتلف کرنے یاان پرظلم کرنے میں ہوگا۔

#### جان پر جنایت:

∠ – اگرایک جماعت مل کرسی معصوم اور بے گناہ څخص کوعمداً یا ظلماً قتل کردے توجمہور فقہاء کا مذہب ہیہے کہ یہ پوری جماعت اس فر دواحد کے بدلے میں قتل کردی جائے گی جس کے تبدلے میں پوری جماعت نے ایک دوسرے کا ساتھ دیا ہے، جمہور فقہاء کا استدلال چند دلیلوں سے ہے: ان میں سے ایک سعید بن المسیب کی روایت ہے: "أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قتل سبعة من صنعاء قتلوا رجلا وقال: لو تمالأ عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا"(١) (حضرت عمر بن الخطاب رضى الله عنه نے صنعاء کے سات لوگوں کوثل کردیا جنہوں نے ایک شخص کوتل کردیا تھا،اورکہا:اگرتمام اہل صنعاء اس قتل میں شریک ہوتے تو میں سب لوگوں گوتل کر دیتا) ، اور حضرت علیٰ کی روایت ہے کہ انہوں نے تین لوگوں کوٹل کردیا جنہوں نے ایک شخص کوفل کردیا تھا، اور حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے ایک مقتول کے بدلے ایک بوری جماعت گوتل کردیا، اورکسی نے ان پرنگیر بھی نہیں کی، لہذا ہیا جماع سکوتی ہوگیا، ابن قدامہ فرماتے ہیں: چونکہ قصاص ایک سزاہے جوایک کے لئے ایک پرواجب ہوتی ہے،لہذاایک کے بدلے پوری جماعت پربھی واجب ہوگی جبیبا کہ حدقذف اور دیت میں فرق کیا جاتا ہے، کیونکہ دیت میں تجری ہوسکتی ہے،اور قصاص میں تجزی نہیں ہوسکتی،اوراس وجہ ہے بھی کہ ا گرمشارکت کی وجہ سے قصاص کوسا قط کردیا جائے تو اس صورت کو ا پنا کرفتل کا وقوع زیادہ ہوجائے گا، اور پھراس سے زجر وتو نیخ کی حکمت ساقط ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب ماده: "صدق" ـ

<sup>(</sup>۱) اثر عمرٌ: "لو تمالأ عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا" كى تخر تح گذر يكل ب

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷/۱۷۲،۶۲۱\_

امام احمد سے ایک دوسری روایت مروی ہے کہ اس کی وجہ سے ان سب کوتل نہیں کیا جائے گا بلکہ ان پر دیت واجب ہوگی ، اور یہی قول ابن الزبیر، زہری ، ابن سیرین ، ربیعہ ، داؤد اور ابن المنذر کا ہے ، اور ابن عباس سے بھی یہی مروی ہے۔

فرماتے ہیں: معاذبن جبل وغیرہ سے مروی ہے کہ ان میں سے
ایک شخص کو آل کیا جائے گا، اور باقی سے دیت کی جائے گا، کیونکہ ان
میں سے ہرایک اس کے ہمسر اور برابر ہے، لہذا ایک مبدل کے
بدلے میں دوسرے تمام بدل پورے نہیں ہوں گے، جیسا کہ ایک
مقتول کی گئ دیتیں واجب نہیں ہوتیں، اور اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا
ارشاد ہے: ''اَلُحُورُ بِالْحُورِ ''(۱) (آزاد کے بدلے میں آزاد)، اور
فرمایا: ''و کَتَبْنَا عَلَیٰهِمُ فِیْهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ ''(۱) (اور
اس کا مقتضا ہے ہے کہ ایک جان کا قصاص بہت ہی جانوں سے نہیں لیا
جائے گا، اور اس کئی کہ اوصاف میں تفاوت قصاص سے مانع ہے،
اس کی دلیل ہے ہے کہ غلام کے بدلے آزاد سے قصاص نہیں لیاجا تا
ہے، لہذا عدد میں تفاوت بررجہ اولی قصاص سے مانع ہوگا ('')۔

لیکن جمہور فقہاء نے فی الجملہ ایک شخص کے بدلے پوری جماعت
کو آل پر اتفاق کے باوجو داس کی تفصیل میں اختلاف کیا ہے۔

حفیہ کہتے ہیں: فردواحد کے بدلے میں ایک پوری جماعت کواسی وقت قبل کردیا جائے گا جبکہ ہرایک نے ایک ساتھ مہلک زخم لگایا ہو، اس لئے کہ روح کا نکانا مشارکت سے ہوا ہے، کیونکہ اس میں تجری نہیں ہوسکتی، برخلاف جسم کے دوسرے اعضاء کے، اورکسی جماعت کا غیر مجری ٹی میں شرکت کرناان میں سے ہرایک کے حق میں جرم کے

کامل ہونے کا سبب ہوتا ہے، لہذاان میں سے ہرایک کی طرف مکمل جرم منسوب کیا جائے گا گویا کہ دوسرا اس کا شریک نہیں جیسے نکاح کرانے کی ولایت، لیکن اگر بعض کا زخم مہلک اور جان لیوا ہو، اور دوسروں کا زخم مہلک نہ ہو، توصرف قصاص ان لوگوں سے لیا جائے گا جن کا زخم مہلک نہ ہو، اور جن کا زخم مہلک نہ ہوان کوسزادی جائے گی اور ان کے عمداً میہ کام کرنے کی وجہ سے (ظاہر طور پر) دیت ضروری ہوگی، البتہ اگر بعض لوگ دست برست قبل میں شریک ہوں اور دوسروں کی حیثیت صرف تماشہ بین یا جھڑ کانے والوں کی ہوتوان پر نہ قصاص ہوگا، نہ دیت ہوگی (۱)۔

ما لکیہ فرماتے ہیں: پوری جماعت کو جو ایک شخص کے قبل پر جمع ہوں قبل کردیا جائے گا اگر وہ مارنے میں شریک ہوں، کوئی تلوار سے مارے اور کوئی کوڑے سے مارے یہاں تک کہ وہ مرجائے، تو پوری جماعت کو اس کے دلیل حضرت عمرش کی جماعت کو اس کی دلیل حضرت عمرش کی حدیث ہے، اور یہ اس وقت ہوگا جبکہ تمام شرکاء مکلف ہوں، چنانچہ اگر کسی بے گناہ اور معصوم شخص کے قبل میں بیچ کے ساتھ مکلف بھی شریک ہوتو مکلف پر فصاص ہوگا، اور بچہ کے عاقلہ پر فصف دیت ہوگی اگر وہ اس قبل میں شریک ہوا ہو۔

یہ حضرات میہ بھی فرماتے ہیں: اگران لوگوں کی تعداد زیادہ ہو جنہوں نے عمداً اور ظلماً اتنا مارا ہو یا زخمی کیا ہوجس سے اس کی موت واقع ہوجائے، تواگر وہ لوگ اس کے تل پر جمع ہوگئے تھے، توان سب لوگوں کو ایک آ دمی کے بدلے میں قل کیا جائے گا، اگر اس کی موت فی الفور اسی جگہ پر ہوجائے، یا اس کو بے ہوشی کی حالت میں اٹھا یا جائے یہاں تک کہ مرجائے، اور اس میں کوئی فرق نہیں ہوگا کہ کس کی مار شخت تھی اور کس کی ہاوراگر اس نے قل پر معاونت وموافقت نہوں مار شخت تھی اور کس کی ہاوراگر اس نے قل پر معاونت وموافقت نہوں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر۸ کـا\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مائده ر ۲۵م\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۷/۱۷۲،۶۲۱\_

اس طور پر کہ ہرایک تنہا اس کوتل کرنے کا ارادہ کرے دوسرے کی معاونت وموافقت کے بغیر، یا ہرایک کا ارادہ صرف مارنے کا ہوتل کرنے کا نہیں، لیکن اتفا قا اس کی موت واقع ہوجائے توجس کی مار سخت ہوگی اس کومقدم کیا جائے گا اگران کے افعال کی تمیزمکن ہو،اور اس کوتل کردیا جائے گا،اوران لوگوں سے قصاص لیا جائے گا جنہوں نے زخم لگا یا ہو یا کچھکا ٹا ہو،اوراس کی تادیب کی جائے گی جس نے زخم نگایا ہو،اورا گرضر بیں ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہوں اس طرح کہ نہ لگایا ہو،اورا گرضر بیں ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہوں اس طرح کہ سب برابر ہوں یا سخت کا پہتہ نہ چلے توسارے لوگوں کوتل کردیا جائے گا جبکہ وہ حقیقتاً یا حکماً اسی جگہ مرجائے، ورنہ قسامہ کے ذریعہ ایک کوتل کیا جائے گا

شافعیہ فرماتے ہیں: پوری جماعت کوایک شخص کے بدلے آل کیا جائے گا اگر چہ زخم تعداد میں اور شخت ہونے میں اور تاوان میں کم بیش ہوں، جہاں ان زخموں کا جان لینے میں دخل ہوخواہ اس کوکسی دھار دار چیز سے قبل کیا ہو یا کسی بھاری بھر کم چیز سے، یا اس کوکسی اور پی جگہ سے ینچے ڈال دیا ہو، یا دریا میں ڈال دیا ہو، اس لئے کہ قصاص واحد کے لئے واحد پر سزا ہے، لہذا واحد کی وجہ سے جماعت پر بھی نافذ ہوگی جیسا کہ حدفذ ف، اور اس لئے کہ پیجان کی مفاظت کے لئے مشروع ہے، چنانچہ اگر اشتراک عمل کی صورت میں قصاص خبیں لیا جائے گا تو بیق وغارت گری کا ذریعہ بن جائے گا، نیز حضرت عمر کی حدیث بھی ہے۔

اگرکسی نے ایسازخم لگایا ہویا الی مار ماری ہوجس کا تجربہ کارلوگوں کے نزدیک روح کے نکلنے میں کوئی دخل نہ ہوتا ہوتو ایسے زخم یا مار کا اعتبار نہیں ،اورا گراس کوکوڑے سے مارا ہو، یا ہلکے ڈنڈے سے مارا ہو ، اورال میں سے ہرایک کی ضرب کافتل میں دخل نہ ہو، اورال میں سے ہرایک کی ضرب کافتل میں دخل نہ ہو،

توالیی صورت میں اگرسب نے اس کے مار نے پراتفاق کیا ہو، اور کوڑے ایسے تھے کہ ان کے ذریعہ ہلاک کا قصد کیا جاسکتا ہوتو ان سب کوقتل کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ اگر ایسی صورت میں بغیر اتفاق کے اچا نک بیپیش آ جائے اور بعد میں مار نے والے کودوسرے کی مار کاعلم نہ ہوتو اس صورت میں مارکی تعداد کے لحاظ سے سب پر دیت واجب ہوگی جبکہ مار کا لیے نظور پر علم ہو، اگر اس کاعلم نہ ہویا اس میں شک ہوتو زخم کی تقسیم کے اعتبار سے دیت کی بھی تقسیم ہوگی۔

ان زخموں اور مار میں جن میں سے ہرایک تنہا ہونے کی صورت میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس کئے نہیں کیا جاتا ہے کہ وہ خود قاتل ہیں اور اس سے قبل وہلا کت کا مطلقاً قصد کیا جاتا ہے، اور جہاں تک ملکی مار کا تعلق ہے تواس سے ہلاک کرنے کا ارادہ مطلقاً ظاہر نہیں ہوتا ہے الا یہ کہ کسی ایک کی طرف سے مسلسل ہواور ایک جماعت کے اتحاد سے ہو۔

اور اگر دوشخص کسی کو کوڑے یا جلکے ڈنڈے سے مار کر ہلاک کردیں، اور ان میں سے ایک کی مار ضربِ قاتل ہو، اور دوسرے کی ضرب قاتل نہ ہو، تواگر وہ مار جو قاتل ہے پہلے ہو مثلاً پچاس کوڑے، ضرب قاتل نہ ہو، تواگر وہ مار جو قاتل ہے بہلے ہو مثلاً دوکوڑے، اس حال میں کہ اس کے بعد وہ مار پڑے جو قاتل نہیں ہے، مثلاً دوکوڑے، اس حال میں کہ اس کو پہلے خص کی مار کی تکلیف ہو، اور دوسرے مار نے والے کو پہلے کی مار کاعلم ہوتو دونوں سے قصاص لیا جائے گا، اور اگر پہلی مار کاعلم نہ ہوتو قصاص نہیں ہوگا، اور پہلے مار نے والے پر اس کی مار کے اعتبار سے قتل عمر کی دیت لازم ہوگی، اور دوسرے پر اس کی مار کے اعتبار سے قتل عمر کی دیت ہوگی۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۲۴۵،۲۴۵، ۱۳۹، جواهر الإكليل ۲۵۷،۲۵۲، ۱۲۵۸.

<sup>(</sup>۱) یمی شرح المنج میں ہے، اور نہایۃ الحتاج میں ہے کہ قصاص کی چندوجو ہات ہیں جن شرح اس میں سے اس حالت میں سے جن میں سے اس حالت میں سے جو جوب کی ہے، اس طرح اس میں سے ہرایک کی ضرب قاتل ہوا گروہ انفرادی طور پر وار کرتے تو لینے فاص واجب ہوگا۔

اگروہ مار پہلے ہو جو قاتل نہیں ہے، پھراس کے بعد تکلیف کی حالت میں وہ مار پہلے ہو جو قاتل ہے، اور تواطؤ نہ ہوتو دونوں میں حالت میں پرقصاص نہیں ہوگا، بلکہ مار کے اعتبار سے پہلے والے پراس کے حصہ کے اعتبار سے شبہ عمد کی دیت ہوگی (۱)، اور دوسرے پراس کے حصہ کے اعتبار سے قبل عمد کی دیت ہوگی۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جب ایک پوری جماعت کسی ایک شخص کوتل کرد ہے تو ہر ایک پر قصاص واجب ہوگا، اگر ان میں ہر ایک ایسا ہو کہ اپنا کام تنہا کرتا تو اس پر قصاص واجب ہوتا، اس کے بعد ابن قدامہ فرماتے ہیں: یہ حضرت عمرٌ، حضرت علیٌ، مغیرہ بن شعبہ اور ابن عباس ؓ سے مروی ہے، اور سعید بن المسیب، حسن، ابوسلمہ، عطاء اور قادہ بھی اسی کے قائل ہیں، اور امام مالک، ثوری، اوز اعی، شافعی، اسحاق، ابوثور اور اصحاب رائے کا بھی یہی مذہب ہے۔

(حنابلہ کے نزدیک) شرکاء پر قصاص کے واجب ہونے میں اس کے سبب میں تساوی اور برابری کا اعتبار نہیں ہوتا، لہذا اگرایک شخص صرف ایک زخم لگائے ، اور دوسر اسوز خم لگائے جس سے وہ مرجائے ، تو دونوں قصاص اور دیت میں برابر ہوں گے ، اس لئے کہ برابری کا اعتبار کرنا شرکاء سے قصاص ساقط کر دینے کا سبب بنتا ہے ، اس لئے کہ برابری کا حمال ہو تو تھم ہراعتبار سے مساوی نہیں ہو سکتے ، اور اگر برابری کا احمال ہو تو تو کم ہزاعتبار سے مساوی نہیں ہو سکتے ، اور اگر برابری کا احمال ہو اعتبار ہوتا ہے ، صرف وجود کا اخمال کا فی نہیں ہے ، بلکہ تھم کے منتفی ہوجانے میں شرط کے وجود کا اخمال کا فی نہیں ہے ، بلکہ تھم کے منتفی ہوجانے میں شرط کے وجود سے ناوا قفیت الی ہی ہے جیسے اس کے نہیں ہو ، بلکہ تھم کے منتفی ہوجانے میں شرط کے وجود سے ناوا قفیت الی ہی ہے جیسے اس کے نہیں ہو نامی موجانی ہے ، اور اس لئے بھی کہ جب زخم قل ہونے کا یقین ہو ، اور اس لئے بھی کہ جب زخم قل نفس کا سبب بنتے ہیں تو اس کا اعتبار ساقط ہوجا تا ہے ، لہذا جماعت کا تھم مایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم مایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے کہ اگر اس کے تھم ایک فرد کے تھم کی طرح ہوگا ، کیا ایسا نہیں ہے کہ اگر اس کے دور کی میں کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہو کہ کیا ہیں نہیں ہو کہ کیا ہو کہ کیا

سارے اعضاء کاٹ دیئے جائیں جس سے اس کی موت ہوجائے تو صرف ایک دیت واجب ہوتی ہے، جس طرح جسم کا ایک حصہ کاٹنے سے اگر موت ہوجائے (توصرف ایک دیت واجب ہوتی ہے)(ا)۔

# قتل سے کم درجہ کی جنایت:

۸ – شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ اگر ایک جماعت کسی عضو پر کوئی ایساز خم لگائے یا کسی ایسے جرم کا ارتکاب کرے جس سے قصاص واجب ہوگا، اس کی دلیل ہے ہے ہوجا تا ہے تو پوری جماعت پر قصاص واجب ہوگا، اس کی دلیل ہے ہے کہ حضرت علیؓ کے پاس دو گوا ہوں نے ایک شخص کے خلاف گواہی دی کہ اس نے چوری کی ہے، حضرت علیؓ نے اس کا ہاتھ کا ٹ دیا، پھر اس کے بعد وہ دونوں گواہ ایک دوسر شخص کو لے کر آئے اور کہا کہ یہی چور ہے پہلے خص کے بارے میں ہم سے ملطی ہوئی، تو حضرت علیؓ نے دوسر شخص کے خلاف ان کی گواہی کور دکر دیا اور دونوں گواہوں پر چوسے کی دیت لازم کی اور کہا: اگر مجھ کو معلوم ہوتا کہ تم دونوں نے قصداً جھوٹ بولا ہے تو میں تم دونوں کے ہاتھ کا ٹ دیتا۔ اور اس لئے کہ یہ قصاص کی ایک قشم ہے، لہذا ایک فرد کے بدلے میں پوری جماعت کا مواخذہ ہوگا جیسا کہ جان کے معاملہ میں ہوتا ہے۔

اوران حفزات کے نزدیک تمام شرکاء پر قصاص واجب ہوگا اگر
ایک دوسرے کے فعل کی تمیز نہ ہوسکے، اس طرح کہ تمام لوگ ایک
شخص کے ہاتھ پر تلوارر کھیں اوراس کوئل کر دبائیں یہاں تک کہ اس کا
ہاتھ جدا ہوجائے، لیکن اگران میں سے ہر ایک ایک طرف سے
کاٹے، یا ہرایک الگ ضرب مارے توالی صورت میں قصاص نہیں
ہوگا، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک نے ہاتھ نہیں کا ٹاہے، اور نہ ہی
اس کے پورے طور پر کاٹے میں شرکت کی (۲)۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ر۲۵، المغنی ۷/ ۲۵۲،۲۷ کار

حنفیہ کہتے ہیں: ایک ہاتھ کے بدلہ میں دو ہاتھ یا کئ ہاتھ نہیں کاٹے جائیں گے، اس لئے کہ مماثلت نہیں ہے، کیونکہ اعضاء وجوارح میں منفعت اور قیمت میں مساوات شرط ہے، جبکہ نفس کے اندر عصمت میں مساوات شرط ہے۔

امام احمد کے مذہب میں یہی ایک رائے قرار پاتی ہے، اس کئے کہ ان سے مروی ہے کہ جماعت کو ایک فرد کے بدلے قتل نہیں کیا جائے گا، بیاس بات کی وضاحت ہے کہ ایک عضو کے بدلے میں گئی اعضا نہیں کا ٹے جائیں گے (۱)۔

مالکیہ فرماتے ہیں: اگر پوری جماعت کے جرم الگ الگ ممتاز ونمایاں ہوجائیں اور جس پرظلم کیا گیا ہے وہ مرابھی نہ ہواور پوری جماعت کی طرف سے اتحاد بھی نہ پایا جائے، تو الیں صورت میں ہر ایک سے اس کفعل کے بقدر قصاص لیا جائے گا، اور اگر جنایات میں تمیز نہ کی جاسکے اور ساتھ ہی ساتھ ان کی طرف سے اتحاد بھی نہ ہوتو ان سب پر تمام جنایات کی دیت لازم ہوگی، ہاں اگر ان کی طرف سے اتحاد بایا جائے تو ہرایک سے مکمل کے برابر قصاص لیا جائے گا، جنایات خواہ ایک دوسرے کے الگ الگ ہوں یا نہ ہوں (1)۔

دوم-زوجین کاکسی سابق وقت میں طلاق پرتواطؤ: 9- جب کوئی آ دمی اپنی معتدہ بیوی کوطلاق دینے کا اقر ارکر لے اور اقرار کے وقت اس طلاق کی نسبت گذر ہے ہوئے وقت کی طرف کرے اور عورت بھی اس کی تصدیق کردے، تو اس مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حفیہ فرماتے ہیں: اگر وہ زمانہ ماضی سے اس کو طلاق دینے کا اقرار کرے تو یہ فتوی دیا جائے گا کہ طلاق واقع ہوگئ اور عورت اقرار

کے وقت سے عدت گذارے گی،خواہ عورت شوہر کی تصدیق کرے یا تکذیب، یا طلاق دینے اور عدت کے گذرنے پر باہمی اتفاق کر لینے کی تہمت کی نفی کرتے ہوئے اپنی لاعلمی کا اظہار کرے (۱)۔

ما لکی فرماتے ہیں: اگر کوئی تندرست شخص ایک طلاق بائن یا ایک طلاق رجعی وقت اقرار سے پہلے دینے کا اقرار کر لے، اور کوئی دلیل نہ ہو، تواس کے اقرار کے وقت سے عورت عدت نثر وع کرے گی، اس طرح طلاق میں اس کی تصدیق کی جائے گی ،کیکن سابق وقت کی طرف نسبت کرنے میں نہیں کی جائے گی ،خواہ عورت اس کی تصدیق کردے، اس لئے کہاس صورت میں عدت کوسا قط کرنے کی تہمت اس پرآتی ہے، اور عدت حق اللہ ہے، اور اگر شوہر کے پاس بینہ ہوتو عدت اس وقت سے شار ہوگی جس وقت کا ثبوت بینہ سے ہو، بینہ یائے جانے کی صورت میں مریض کا بھی وہی تھم ہوگا جو تندرست کا ہے، اور اگر مریض کے پاس کوئی بینہ نہ ہواور مریض اس مرض سے مرجائے توعورت ہر حال میں وارث ہوگی ، اگرچہ وہ عدت گذرنے کے بعدم ہے، اور اگر جی عورت دوس سے شادی کر لے (۲)۔ شافعیه فرماتے ہیں: اگر شوہر کھے: أنت طالق أمس (تم كو گزشته کل میں طلاق) اور اس ہے اس کا منشا طلاق دینانہیں، بلکہ موجودہ نکاح میں گذشتہ کل طلاق دینے کی خبر دینا ہے، اورعورت اس کی تصدیق بھی کر دیے تواس کی عدت کا شاراس وقت سے کیا جائے گا جس وفت کااس نے ذکر کیاہے<sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ کے مذہب سے بھی وہی بات سمجھ میں آتی ہے جوشا فعیہ کا قول ہے (<sup>(4)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الدرالختار ۱۵۸، ۱۸ مغنی ۷/ ۲۷۴ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۲۴۵/-

<sup>(1)</sup> ردالحتارعلى الدرالمختار ٢/٠١٠\_

<sup>(</sup>۲) حاشة الدسوقى ۲/۷۷۸\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۳ر ۱۵،۳۱۳ سه

<sup>(</sup>۴) شرح منتهی الارادات ۳ر ۱۸۸\_

### سوم-عدت ميں رجعت يرتواطؤ:

• ا - فقہاء کاس پراتفاق ہے کہ جب مطلقہ رجعیہ کی عدت گذرجائے اور شوہر کہے: میں نے عدت کے دوران ہی اس سے رجوع کرلیا تھا، اور عورت اس کی تصدیق کردے تو بیر جعت مانی جائے گی، اس لئے کہ اس نے ایسے امر کی خبر دی ہے فی الحال جس کے انشاء کا مالک نہیں ہے، لہذا وہ متہم ہوگا، البتہ تصدیق سے تہمت دور ہوجائے گی، اور اگر عورت اس کی تکذیب کردی تو رجعت ثابت نہیں ہوگی، اس لئے کہ شوہر کا قول خبر ہے، اور خبر کس اس کے بضع یا منفعت بضع کی ملکیت کا مثوبر کا قول خبر ہے، اور خبر کس اس کے بضع یا منفعت بضع کی ملکیت کا دعوی اس ملکیت کے انقطاع کے ظہور کے بعد ہے، اور خب ملکیت کا دعوی کو مدعا علیہ کے انگار کے بعد بینہ کے قبول کرنا جائز نہیں ہے، دعوی کو مدعا علیہ کے انگار کے بعد بینہ ہے قبول کرنا جائز نہیں ہے، برخلاف اس کے کہ جب ایسے وقت میں خبر دے جس میں اس کا انشاء برخلاف اس کے کہ جب ایسے وقت میں خبر دے جس میں اس کا انشاء بر دور ہوع ثابت ہوگا اگر چہ بیوی اس کی تکذیب کرے، کیونکہ وہ اس میں متہم نہیں ہے، کیونکہ اس کے انشاء پر قادر ہے، یا اس کو انشاء قرار میں متہم نہیں ہے، کیونکہ اس کی گغیائش ہو (۱)۔

# تواعد

د تکھئے:''وعد''۔

# توافق

#### قريف:

ا - لغت میں توافق کے کئی معانی ہیں: ان میں سے ایک معنی اتفاق کرنا، ایک دوسرے کی مدد کرنا اور اختلاف نہ کرنا ہے، کہا جاتا ہے: و افقه موافقة و و فاقاً و اتفق معه و تو افقا (موافقت کرنا)۔

اور "الوفق"، الموافقة بين الشيئين سے ماخوذ ہے، اور وہ قدر کفایت کے لئے بولا جاتا ہے، بولتے ہیں: حلوبته وفق عیاله، اس سے اس کا دودھ اس کے اہل وعیال کے لئے برابر ہے لینی کھے بچتا نہیں ہے (۱)۔

۲-اہل حساب وفرائض کی اصطلاح میں توافق العددین کامعنی ہے ہے کہ ان میں کا چھوٹا عدد بڑے کو تقسیم نہ کرے، کین ایک کے علاوہ کوئی تیسرا عدد ان دونوں کو تقسیم کردے، جیسے آٹھ اور بیس، آٹھ بیس کو تقسیم کردے ہیں کرسکتا، کیکن چار دونوں کو تقسیم کردے گا، آٹھ کو دومر تبہ میں اور بیس کرسکتا، کیکن چار دونوں کو تقسیم کردے گا، آٹھ کو دومر تبہ میں اور بیس کو پانچ مرتبہ میں، تو بیدونوں متوافق بالربع ہیں، اس لئے کہ ان دونوں کو شار کرنے والا عدد ہی ان دونوں کے درمیان وفق کے جزکا مخرج ہے، تو جب چار نے ان دونوں کو شار کردیا اور چار ربع کا مخرج ہے تو یہ دونوں متوافق بالربع ہوں گے، اسی طرح ان دونوں کو دو بھی تقسیم کردیتا ہے تو یہ متوافق بالربع ہوں گے، اسی طرح ان دونوں کو دو بھی تقسیم کردیتا ہے تو یہ متوافق بالربع ہوں گے، اسی طرح ان دونوں کو دو بھی تقسیم کردیتا ہے تو یہ متوافق بالعصف ہوں گے، اسی طرح آٹھ اوردس

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب، مختار الصحاح ماده: '' وفق''۔

دونوں کودو کا عدد تقسیم کردیتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

توافق بین العددین چار چیزوں میں سے ایک ہے: تماثل،
تداخل، تباین، توافق، اور بیعلم فرائض کا باب نہیں ہے، بلکہ بیخض
حساب کے مسائل میں سے ایک مسکلہ ہے جوفر ائض کے مسائل سے
الگ ہے، اس کی غرض بیہ ہے کہ ستحقین میں بلا کسر میراث تقسیم کرنے
کے لئے اس کو جاننا ضروری ہوتا ہے (۲) ۔ اس کی تفصیل کے لئے
د کیھئے: اصطلاح '' قسمۃ الترکات''۔

# توبه

#### ريف:

ا – لغت میں توبہ کامعنی لوٹنا اور واپس ہونا ہے، کہا جاتا ہے: "تاب"

یعنی اس نے اپنے گناہ سے رجوع کرلیا اور اس کوچھوڑ دیا، اور جب
اس فعل کی نسبت بندے کی طرف ہوگی تو اس سے مرادا پنی لغزش اور
غلطی وخطا کوچھوڑ دینا اور اپنے کئے ہوئے پر نادم ویشیمان ہونا ہوتا
ہے، بولتے ہیں: تاب المی اللہ تو بہ و متاباً: لینی وہ گناہ چھوڑ کر
اللہ کی طرف متوجہ ہوگیا، اور جب اس فعل کی نسبت اللہ تعالیٰ کی
طرف ہوگی تو اس وقت یہ "علی مسلہ کے ساتھ الطف وکرم کا معاملہ
کا مطلب ہوگا کہ اللہ نے اپنے بندے کے ساتھ الطف وکرم کا معاملہ
کیا، اس کی توبہ قبول کی اور اس کے گناہوں کو معاف کر دیا، کہا جاتا
کو معاصی سے نکال لیا (۱) ۔ ارشاد باری ہے: "قُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ
لِيُتُوْبُوْا إِنَّ اللَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ" کا کی پر اس کے اللہ بڑا رہے تو رہا کریں بے: "قُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ
تو بہول کرنے والا ہے، بڑا رحمت والا ہے)۔
توبہول کرنے والا ہے، بڑا رحمت والا ہے)۔

اصطلاح میں تو بہ یہ ہے: بندہ اپنے گنا ہوں سے باز آ جائے اور اپنے کئے ہوئے پر نادم ویشیمان ہواور گناہ سے بیتو بداس وجہ سے ہو

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، لسان العرب ، تاج العروس ماده: '' توب'' ، دستور العلماء ۱/ ۳۲۲،۳۳۲۲

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ۱۱۸\_

<sup>(</sup>۱) شرح السراجيه ۲۰۵،۲۰۴، دولمحتار على الدرالختار ۵،۲۱۸، منهاج الطالبين وحاشية القليو بي ۳ سر ۱۵۳، التعريفات للجر جانى رص ۲۹، التعريفات الفقهيه للمجد دى البركتي: الرسالة الرابعير ۲۳۹

<sup>(</sup>۲) شرح السراجيه رص ۲۰۱\_

کہ وہ گناہ ہے، اس لئے نہ ہو کہ اس میں کوئی جانی و مالی نقصان ہے، اور بیعزم وارادہ کرے کہ چی المقد وردو بارہ یہ گناہ نہیں کرے گا<sup>(۱)</sup>۔ بعض نے اس کی تعریف بیہ کی ہے کہ ٹیڑھے راستے سے صراط مستقیم کی طرف رجوع کرنا تو بہ کہلا تا ہے (۲)۔

امام غزالی نے اس کی تعریف یہ کی ہے کہ گناہوں کی سیّنی کی واقفیت، اپنے کرتوت پرندامت، حال وستقبل میں گناہ ترک کرنے کا عزم مصم، اور ماضی کے گناہوں کی تلافی توبہ ہے، یہ ساری تعریفات اگرچہ لفظاً مختلف ہیں، لیکن معنوی اعتبار سے سب ایک ہیں، اور بھی بھی توبہ صرف ندامت و پشیمانی کو کہتے ہیں، اس لئے کہ ندامت اپنے سبب کی معرفت اور نہ کرنے کے عزم سے خالی نہیں ندامت اپنے سبب کی معرفت اور نہ کرنے کے عزم سے خالی نہیں ہوتی (۳)، اسی بنا پر حضورا کرم علیہ کا ارشاد ہے: "المندم توبہ قال اندامت توبہ ہوتی ہے، اور اپنے کرانسان غم کرتا ہے بچھتا تا ہے اور بیتمنا کرتا ہے کہ اس نے ایسانہ کیا ہوتا (۵)۔

ابن قیم الجوزیہ فرماتے ہیں: اللہ اور اس کے رسول کے کلام میں توبہ جس طرح فی الحال اپنے گناموں سے باز آنا اور ماضی میں کئے موج گناموں پر نادم ویشیمان مونا اور مستقبل میں دوبارہ گناہ نہ کرنے کا عزم صمیم کرنا داخل ہے، اسی طرح مامورات کو بجالانے اور اس کی پابندی کرنے کا عزم وارادہ بھی داخل ہے، چنانچہ توبہ کی

(۵) تفییرالآلوی ۲۸ر ۱۵۸، الجمل ۳۸۷ ۸۵، الإحیاء للغزالی ۴۸ سر

حقیقت واجبات پر عمل کرکے اور مکروہات کو چھوڑ کر اللہ کی طرف رجوع کرنا ہے، اوراس وجہ سے اللہ تعالی نے مطلق کا میا بی وفلاح کو توبہ پر معلق کردیا ہے<sup>(1)</sup> ارشاد باری ہے: "وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيْعاً أَيُّهَا المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُون "<sup>(۲)</sup> (اورتم سب اللہ کے سامنے تو بہ کروا ہے ایمان والوتا کہ تم فلاح یاؤ)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اعتذار:

۲ – افت میں إعتذار "اعتذر" كا مصدر ہے، اوراس كا ماده" عذر" ہے، اور عذر كا اصل معنى: كسى چيز كواس كى جهت سے ہٹادينا ہے، كہاجا تا ہے: اعتذر عن فعله ليعنى اس نے اس كام سے اپنا عذر قطام كيا، اور "اعتذر إلى" كامعنى ہے اس نے مجھ سے اپنا عذر قبول كريا، اور "اعتذر إلى فلان فعذر ة" (اس نے فلال شخص كے سامنے اپنا عذر پیش كيا تو اس نے اس كے عذر كو قبول كرليا)، يعنى ظاہراً يا باطناً جو پچھاس كے اندراس كے خلاف تھا اس كودوركرديا، خم كرديا۔

اصطلاح میں اعتذار کہتے ہیں: کسی گناہ پرندامت کا اظہار اور سیہ اقرار کہاں کے کرنے میں وہ معذور تھا، تو بہ کہتے ہیں: گناہ پرندامت اور بیاقرار کہاں کے کرنے میں کوئی عذر نہیں تھا، لہذا ہر تو بہندامت ہوسکتی ہے لیکن ہرندامت تو بہنیں ہوسکتی، اور بھی بھی معذرت خواہ اپنے فعل میں برحق ہوتا ہے، لیکن گناہ سے تو بہ کرنے والا اس کے برخلاف ہے (")۔

<sup>(</sup>۱) تفییر روح المعانی للآلوی ۱۵۸/۲۸، بلغة السالک ۷۳۸/۴، الفواکه الدوانی ار ۸۸، الکلیات لا بی البقا۲ء ۹۲/۱، الجمل ۷۵/ ۳۸۷، کشاف القناع ار ۱۸ ۲۸، المغنی ۲۰۰۹

<sup>(</sup>۲) القلبو بي ۱/۲۰۱۰ الآداب الشرعيه ار ۹۸\_

<sup>(</sup>۳) احياء علوم الدين للغز الي ۴مر سر

<sup>(</sup>۴) حدیث: "الندم توبة" کی روایت احمد نے المسند (۳۵۱۸،۱۹۴۸ طبع دارالمعارف) میں کی ہے، احمد شاکرنے اس کی سندکو سیح قرار دیا ہے۔ "

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ار ۰۵ سه

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورراسه

<sup>(</sup>٣) المصباح ماده: ''عذر''،الكليات لا بي البقاء ٦٦/٢،الفروق في اللغيرص ٢٢٩، مدارج السالكين ار١٨٢\_

توبه کے ارکان وشرا نط:

#### \_\_استغفار:

سا – لغت میں استغفار کا معنی مغفرت طلب کرنا ہے، اور غفر کا معنی و ها نکنا اور چھپانا ہے، کہاجا تا ہے: غفر الله ذنو به یعنی اللہ نے اس کے گنا ہوں کو چھپادیا ہے۔ اور اصطلاح میں دعا، تو بہ یا ان کے علاوہ دوسری طاعت کے ذریعہ مغفرت طلب کرنا استغفار ہے (ا)۔ ابن القیم فرماتے ہیں: جب صرف تنہا لفظ استغفار کہا جائے اس کے ساتھ کوئی دوسر الفظ متصل نہ ہوتو اس وقت اس سے مراد اللہ تعالی سے مغفرت طلب کرنے کے ساتھ تو بہ ہوتی ہے، اور وہ گنا ہوں کو مٹانا، اس کے اثر کوئم کرنا اور اس کے شرسے بچانا، اور چھپانا اس معنی کے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَقُلُتُ استَغُفِرُوُا کَ لَنَ کَانَ غَفَّارًا" (چنا نچہ میں نے کہا اینے پروردگار سے مغفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار مغفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار مغفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار مغفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشنے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار میں تو بداخل ہے۔

جب لفظ استغفار وتوبہ ایک دوسرے کے ساتھ استعال ہوں تو اس وقت استغفار کامعنی ہوگا: گذر ہے ہوئے گناہ کے شرسے حفاظت طلب کرنا، اور تو بہ کامعنی گناہوں کو چھوڑ کر اللہ کی طرف متوجہ ہونا اور اپنی بدا عمالیوں کی وجہ سے مستقبل میں جس چیز کا اندیشہ ہواس کے شرسے حفاظت چاہنا (۳) جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں مذکور ہے: "وَ أَنِ السُتغُفِرُوُا رَبَّكُمُ ثُمَّ تُوبُوُا إِلَيْهِ" (۱۹) (اور بید (مضمون بھی) کہم اپنے پروردگار سے مغفرت چاہو پھراس کی طرف رجوع کئے رہو)۔

سم - اکثر فقہاء ومفسرین نے بیان کیا ہے کہ توبہ کے لئے چار شرطیں

اسی طرح انہوں نے اس بات کی بھی صراحت کی ہے کہ معصیت پرندامت میں یہ بھی شرط ہے کہ یہ ندامت خالص اللہ کے لئے ہو،اور شرعی طور پراس معصیت کی قباحت کی وجہ ہے ہو،اور بہی معنی ان کے اس قول کا ہے: '' معصیت پرندامت اس کے معصیت ہونے کی وجہ سے ہو''، کیونکہ معصیت پرندامت اس کے بدن کونقصان پہنچانے کی وجہ سے ،اوراسی کی عزت یا مال کو ضرر پہنچانے کی وجہ سے، اوراسی کی عزت یا مال کو ضرر پہنچانے کی وجہ سے، یا اسی طرح کسی دوسری چیز کی وجہ سے ہوتو وہ تو بہ نہیں ہوگی، چنا نچہ اگر کوئی شراب نوشی اور زنا کاری پراس لئے نادم ہو کہ یہ در دسر، خضتِ عقل، شراب نوشی اور زنا کاری پراس لئے نادم ہو کہ یہ در دسر، خضتِ عقل، شراب نوشی اور زنا کاری پراس لئے نادم ہو کہ یہ در دسر، خضتِ عقل، شراب نوشی اور خن وناموس پر دھبہ لگنے کا باعث ہیں تو وہ تو بہ کرنے والانہیں ہوگا۔

اور جنت کی حرص وامید اور دوزخ کے خوف کی وجہ سے جو ندامت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ شار کی جائے گی (۲)۔

بعض فقہاء نے ان شرا کط کو یا ان میں سے اکثر کو ارکانِ تو بہ میں شار کیا ہے، کہتے ہیں: گناہوں کو چھوڑنے اور دوبارہ نہ کرنے کا عزم

ہیں: فی الفور گناہوں کوترک کردینا، ماضی میں اپنے کئے فعل پرنادم و پشیمان ہونا، اور بیعز م صحیح کرنا کہ ستقبل میں بھی اس جیسی غلطی نہ کرے گا، اور اگر معصیت کا تعلق حقوق العباد سے ہو، تو اس میں بیشرط ہے کہ حقوق کو اہلِ حقوق کی طرف لوٹا یا جائے یا ان سے معافی و براءت حاصل کرلی جائے ()۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۲/۷،الفوا كهالدواني ار ۸۹،۸۹، حاشية القليو بي ۱۰۲۰،المغنی ۱۹۷۹ الآداب الشرعيه ار ۱۰۰ تفسير الآلوی ۲۸ ر ۱۵۹

<sup>(</sup>۲) تفییر الآلوی ۱۵۸/۲۸، بلغة السالک ۲۸/۷۳۸، دستور العلماء ۱۳۶۱، الفوا که الدوانی ۱۸۸/، الجمل علی شرح المنج ۲۵/۵۸، کشاف القناع ۱۰/۵/۱۰

<sup>(1)</sup> المصباح، لسان العرب ماده: "غفر"، الفروق في اللغهرص ٢٢٩ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نوح ر۱۰\_

<sup>(</sup>۳) مدارج السالكين ار ۲۰۳،۹۰۳ س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بودر س

کرنے اور حقوقی العباد کو ادا کرنے کے ساتھ ندامت و پشیمانی توبہ ہے، بعض نے کہا ہے: ندامت توبہ کا ایک رکن ہے، اور اس کے ساتھ گناہوں سے باز آ جانا اور دوبارہ نہ کرنے کا عزم بھی لازم ہے، لیکن حقوق حقد اروں کو لوٹا نامستقل واجب ہے، توبہ کے سے جھی ہوتی ہے، حضور شرطنہیں ہے (۱) ۔ اس رائے کی تائید حدیث سے بھی ہوتی ہے، حضور اگر می المناہ کی استاندہ توبہ ہے)۔ سبر حال تمام اعتبارات کا لحاظ کرتے ہوئے یہ تنبیہ بھی ضروری ہے کہ گناہوں سے باز آ جانا اسی وقت ممل ہوگا جب لوگوں کے حقوق میں کردئے جائیں، یا اصحاب حقوق سے قدرت کی حالت میں واپس کردئے جائیں، یا اصحاب حقوق سے قدرت کی حالت میں معافی کر الیا جائے، اور یہ جس طرح حقوق العباد میں لازم ہے اسی طرح حقوق اللہ میں بھی ضروری ہے، مثلاً زکا ۃ اور کفارات کو ان کے مستحقین تک پہنچا دے (۳)۔

حقوق کی ادائیگی اس کے حسب استطاعت ہوگی، چنانچہا گرمال مسروق یاشی مغصوب موجود ہوتو بعینہ وہی چیز لوٹائے گا، ورنہ اس جیسی چیز واپس کرے گااگر وہ شکی ہو، ورنہ قیت اداکرے گااگر وہ شکی دوات القیم میں سے ہو،اوراگر وہ اس سے عاجز ہوتو بینیت کرلے کہ جب قادر ہوگا اداکر دے گا، اگر بعد میں وہ چیزیں مل جائیں تو ان کو فقراء پر صغان کی نیت سے صدقہ کر دے، اوراگر اس میں اس پرکوئی حق تھا تو اگر کسی آ دمی کاحق تھا جیسے قصاص، تو تو بہ میں سیجھی شرط ہے کہ صاحب حق کو اپنے نفس پر قدرت دے دے، اوراگر وہ حق اللہ ہو مشلاً شربِ خمراور زنا وغیرہ کی حد، تو اس صورت میں اس کی تو بہ بیہ مثلاً شربِ خمراور زنا وغیرہ کی حد، تو اس صورت میں اس کی تو بہ بیہ کہ ایر اینا دم ہواور دوبارہ ایسا نہ کرنے کا عزم کرے۔ آثار

## توبہ میں اس کی تفصیل آئے گی<sup>(۱)</sup>۔

#### توپه کااعلان:

۵-ابن قدامه فرماتے ہیں: توبه کی دوستمیں ہیں:باطنی اور حکمی، باطنی: یمعبوداوراس کے بندہ کے درمیان ہوتی ہے، اگر معصیت اس نوعیت کی ہوکہ جس کے ارتکاب سے اس پر حکم میں کوئی حق واجب نہ ہو، مثلاً كسى اجنبيه كابوسه ليناياس سے خلوت كرنا، نشه آوركوئي چيزيي لينا، يا جھوٹ بولنا ہوان صورتوں میں تو بہ رہے کہ اپنے کئے پر نادم ویشیمان ہو ادرآئندہ ایسانہ کرنے کا عزم کرے،حضور اکرم علیہ کا ارشاد ہے: "الندم توبة" (ندامت توبه ہے)، اور کہا گیا ہے: کچی توبہ چار چزوں پر مشتمل ہے: دل سے نادم ہونا، زبان سے مغفرت و بخشش طلب کرنا، دوبارہ نہ کرنے کی نیت کرنا، اور گندے اور برے لوگوں کی صحبت سے پر ہیز کرنا، اور اگر معصیت اس نوعیت کی ہوجس کے ارتکاب سے اس کے اویرکوئی اللّٰد کا پاکسی آ دمی کاحق واجب ہوتا ہومثلاً ز کا قند بنا اور غصب کرنا ، تواس صورت میں مذکورہ بالا چیزوں کے ساتھ رہیجھی کر ہے کہ حتی المقد ورظلم کو چھوڑ دے اس طرح کہ زکا ۃ اداکرے اور غصب کی ہوئی چیز کوواپس کردے، یا اگروہ مغصوب شی مثلی ہوتواس کامثل دے، ورنداس کی قبت ادا کردے، اور اگراس سے عاجز ہوتو بیزیت کرلے کہ جب اس کوقدرت ہوگی ادا کردے گا ، اورا گراس میں اس پر بدن میں حق ہو،تواگرآ دمی کاحق ہوجیسے قصاص اور حد قنز ف،تو توبہ میں یہ بھی شرط ہوگی کہصاحب تل کواینے او پر قدرت دے دے اور اپنی جان اس کے لئے پیش کردے، اوراگر وہ حق اللہ ہومثلاً زنا، اور شراب نوشی کی حد، تو اس کی توبیجی بیہ ہے کہ ندامت ہواور دوبارہ نہ کرنے کاعزم کرے،اس کا اقرار شرطنہیں ہے، اور اگر پیمعصیت مشہور نہ ہوتو اس کے لئے

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الندم توبة" کی تخ نیخ فقره رامیں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) تفییر الآلوی ۱۵۹/۲۸، حافیة العدوی ار ۲۷، الروضه ۲۴۵/۱، حافیة القلیو بی ۱/۲۰، مدارج السالکین لابن القیم ار ۰۵ س

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ار ۸۹،الروضه ۱۱ر ۲۴۵، المغنی ۱۹۰۹-

<sup>(</sup>۲) حدیث:"الندم توبة" کی تخریج نقره را میں گذر چکی ہے۔

مناسب اوراولی بیرے کہ اپنی پردہ پیثی کرے، اور اپنے اور اللہ کے درمیان توبه کرے، اس لئے کہ حضور اکرم علیہ کا ارشاد ہے: "من أصاب من هذه القاذورة فليستتر بستر الله تعالى، فإنه من يد لنا صفحته نقم عليه كتاب الله"(١) (جُوْحُض ان برائيول مين ہے کوئی برائی کرے تو اس کو اللہ کی بردہ پوشی کی وجہ ہے اپنی بردہ پوشی كرنى چاہئے،اس كئے كہ جو ہمارے سامنے اپنى برائى ظاہر كردے گا ہم اس يركتاب الله كاحكم نافذكردي كي) "فإن الغامدية حين أقرت بالزنى لم ينكر عليها النبي عَلَيْكُ ذلك"(٢) (چِنانچ غامرين جب زنا كا قراركياتوني كريم عطية نياس يرتكينهين فرمائي) اوراكر وہ معصیت مشہور ہوتو قاضی نے ذکر کیا ہے کہ بہتریہ ہے کہ وہ اس کا اقرار کرلے، تا کہاس پرحد قائم کی جائے ،اس لئے کہا گروہ مشہور ہوتو اس پر حدنافذ نه کرنے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، اور صحیح پیہے کہ اقرار نہ كرنا بهتر بي، "لأن النبي عُلِيْتُهُ عرض للمقر عنده بالرجوع عن الإقرار فعرض لماعز" (ال لئے كه بي كريم عليك نے اينے یاس اقرار کرنے والے کوا قرار سے رجوع کرنے کا اشارہ کیا چنانچہ ماعز سے رجوع کرنے کا اشارہ کیا ) <sup>(m)</sup> اور آپ علیقت نے اپنے پاس چوری کااقرارکرنے والےکورجوع کااشارہ کیا<sup>(۴)</sup> باوجود یکہایئے اقرار کی وجہ سے وہ مشہور ہو گیا تھا، آپ علیہ نے اقرار کونا پیند فرمایا ہے

یہاں تک کہ کہا گیا ہے کہ جب چور کا ہاتھ کاٹا گیا تو (غم کی وجہ سے) گویا کہ آپ علیہ کے چہرہ مبارک پردا کھ پڑگئی ہو، کتاب اللہ اور حدیث میں نہ اقرار کا حکم دیا گیا ہے اور نہ ہی اس کی ترغیب دی گئ ہے، اور اس کے لئے قیاس کرنا بھی صحیح نہیں ہے، بلکہ شرع میں صرف چھپانے اور چھپنے کے بارے میں نیز اقرار کرنے والے کو اپنے اقرار سے رچوع کرنے کے اشارہ کے بارے میں وارد ہوا ہے، اور آپ علیہ شرع کرنے کے اشارہ کے بارے میں وارد ہوا ہے، اور میں کہا تھا، فرمایا: "یا ھزال لو ستوتہ بثوبک کان خیرا لکے "اللہ قا، فرمایا: "یا ھزال اگرتم اس کو اپنے کپڑے میں چھپا لیتے تو سے تہارے لئے زیادہ بہتر ہوتا)۔

شافعیہ فرماتے ہیں: ایسے شخص کی تو بہاس کا اقرار کرنا ہے، تا کہ
اس پر حدلگائی جائے ،لیکن بیر سیحے نہیں ہے، اس بنیاد پر جوہم نے پہلے
بیان کیا ہے، اور اس لئے بھی کہ تو بہ کی حقیقت بغیر اقرار کے بھی پائی
جاتی ہے اور بیسابق گنا ہوں کوختم کردیتی ہے، جبیبا کہ احادیث میں
آیا ہے، ساتھ ساتھ نصوصِ قرآن بھی اس پر دلالت کرتے ہیں کہ
استغفار اور گناہ پر اصرار ترک کرنے سے گناہ معاف ہوجا یا کرتے
ہیں، اور جہاں تک بدعت کا تعلق ہے تو بدعت سے تو بہ یہ ہے کہ
برعت کا اعتراف کرلے، اور اس سے رجوع کرے، اور جس کا وہ
اعتقاد رکھتا تھا اس کے خلاف کا اعتقاد رکھنے لگے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أصاب من هذه القاذورة ......" کی روایت طحاوی (اُمشکل ۱۰/۱ طبع دائرة المعارف)، بیهتی (۲۸ سسطیع دارالمعرفه) اور حاکم (۲۳ سر ۲۳۸ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: بیحدیث شیخین کی شرط کے مطابق صبیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث:'إن الغامدیة حین أقوت بالزنی لم ینکو......" کی روایت مسلم(۳/ ۱۳۲۳ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "عرض النبي علی الرجوع علی المقر بالزنی..." کی روایت بخاری (۱۲/ ۱۳۵ طبح السّافیه ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "عرض النبي عليه الرجوع على المقر بالسرقة ....." كي

<sup>:</sup> روایت ابوداود (۵۴۲/۴۷ طبع عزت عبید دعاس) اور حاکم (۳۸۱/۴ طبع دار الکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: بیسلم کی شرط پر صبح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یاهزال لو سترته بثوبک کان خیرًا لک" کی روایت ابوداوُد (۱۲۸۳ طبع عزت عبیر الدعاس) اورحاکم (۱۲۲۳ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا ہے کہ بیحد یث میجی الاسنادہے، لیکن شخین نے اس کی روایت نہیں کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر ۱۹۰۰، ۲۰ رویس، کمننی ور ۲۰۱،۲۰۰، کشاف القناع ار ۹۹، الفوا که الدوانی ار ۸۹، الوجیزللغز الی ۲ را ۲۷، الجمل ۸ ر ۳۸۹،۳۸۷ س

### دوباره گناه نه کرنا:

۲-اکثر فقہاء کے نزدیک توبہ کے لئے بیشرط نہیں ہے کہ جس گناہ
سے توبہ کی ہے اس کو دوبارہ نہ کرلے، بلکہ توبہ تو صرف بیہ ہے کہ
گناہوں سے باز آجائے اور نادم ویشیمان ہواور آئندہ دوبارہ نہ
کرنے کاعزم مصم کرلے، اگرکوئی شخص توبہ کے وقت دوبارہ نہ کرنے
کے عزم وارادہ کے باوجود اس گناہ کا دوبارہ ارتکاب کرت تو وہ نیا
گناہ کرنے والے کی طرح ہوگا، اس کی پہلی توبہ باطل نہیں ہوگی، اور
جو گناہ پہلی توبہ سے ختم ہوگیا تھا وہ نہیں لوٹے گا، وہ گناہ ایسا ہی ہوگا
گویا کہ ہوا ہی نہیں تھا، اس کئے کہ ارشاد نبوی ہے: "التائب من
گویا کہ ہوا ہی نہیں تھا، اس کئے کہ ارشاد نبوی ہے: "التائب من
ہے گویا کہ اس سے گناہ ہوا ہی نہیں)۔

بعض نے کہا ہے کہ پہلی معصیت کا گناہ اس پرلوٹ آئے گا، اس لئے کہ گناہوں سے توبہ کفر کے بعد اسلام لانے کے درجہ میں ہے، اور کا فرجب اسلام لے آتا ہے تو اسلام لانے سے ماقبل کے کفروغیرہ کے گناہ ختم ہوجاتے ہیں، پھرجب مرتد ہوجا تا ہے تو ارتداد کے ساتھ کے گناہ بھی واپس آجاتے ہیں۔

حق میہ ہے کہ تو بہ کرنے کے بعد گناہوں کا دوبارہ ارتکاب نہ کرنا اور تو بہ برقرار رکھنا کمال تو بہ اور تو بہ سے کممل فائدہ اٹھانے کی شرط ہے، گزری ہوئی تو بہ کے سچے ہونے کے لئے شرط نہیں ہے۔

ایک طرف تو یہ ہے، دوسری طرف شافعیہ نے تو بہ کے بعض احکام کے ثبوت کے لئے اصلاح عمل کی بھی شرط لگائی ہے، لہذا محض تو بہ کافی نہیں ہوگی، یہاں تک کہ اتنی مدت گذر جائے جس میں تو بہ کے کافی نہیں ہوگی، یہاں تک کہ اتنی مدت گذر جائے جس میں تو بہ کے کافی نہیں ہوگی، یہاں تک کہ اتنی مدت گذر جائے جس میں تو بہ کے

اثرات ظاہر ہوجائیں اور معلوم ہوجائے کیمل میں اصلاح ہوگئی ہے، اس تفصیل کے مطابق جو' آثار توبہ' میں آرہی ہے (۱)۔

### بعض گناهوں سے توبہ:

۷ – جمہور فقہاء کے نز دیک اگر کوئی شخص کسی ایک گناہ ہے تو بہ کر لے ادراس کے ساتھ اس کے علاوہ دوسرے گناہ کرتا رہے تب بھی تو ہمیجے ہوگی، کیونکہ توبہ میں بھی اجزاء ہوتے ہیں جس طرح معصیت میں ہوتے ہیں، اور اس کی مقدار میں کمی بیشی ہوتی ہے اس طرح اس کی کیفیت میں کمی بیشی ہوتی ہے، چنانچہ ہر گناہ کے لئے ایک توبہ ہے جو اس کے ساتھ خاص ہوتی ہے، اور کسی ایک گناہ سے توبہ کرلینا بقیہ گناہوں سے توبہ کرنے برموتوف نہیں رہتا ہے، اس طرح ایک گناہ کا دوسرے گناہ سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ہے، اور اسی طرح شراب نوشی اور زنا کاری پراصرار کے باوجود کا فر کا ایمان سیح ہوتا ہے، اسی طرح ایک گناہ سے توبہ کرنا دوسرے گناہ پراصرار کے باوجود توبہ حجے ہوجاتی ہے<sup>(۲)</sup>۔ ابن القیم نے ایک قول نقل کیا ہے کہ دوسرے گنا ہوں پر اصرار کے ساتھ تو بہ قبول نہیں ہوگی ، اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے، پھر فرمایا: اس مسلم میں میری رائے بیہ ہے کہ اس نوع کے دوسرے گناہوں پر اصرار کے ساتھ کسی گناہ سے توبہ چے نہیں ہوگی، لیکن دوسرے گناہ کے کرنے کے ساتھ جس کا کوئی تعلق اس گناہ سے نہ ہواور نہ ہی اس کی نوع سے ہوتو پھرتو چھتے ہوجائے گی ، جبیبا کہا گر کوئی شخص سود سے تو بہ کرے اور مثلاً شراب نوثی سے تو بنہیں کرے تو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۱/۱۸/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، سٹاوی نے کہا: ہمارے شخ یعنی ابن حجر نے شواہد کی بنا پراس کوحسن قرار دیا ہے (المقاصد الحسنہ رص ۲۴ طبع دارالکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۱) تفییر الآلوی ۲۸ر ۱۵۹، الفوا که الدوانی ۱۸۹۱، الروضه ۲۵۰،۲۴۹۱ الفواکه الدوانی ۲۵۰،۲۴۹، دارج السالکین المجمل ۳۸۷، مغنی لابن قدامه ۲۸۰۹، کمبنی لابن قدامه ۲۰۲۹، کمبنی لابن قدامه ۲۰۲۹، کمبنی لابن قدامه ۲۰۲۹، کمبنی لابن قدامه ۲۰۲۹، کمبند ب

<sup>(</sup>۲) تفییر الآلوی ۱۸۷۸ ۱۵۹۰، بلغة السالک ۲۸۸۳۸، الفوا که الدوانی ار ۸۹۸ الروضه ۲۲۹۱۱، مدارج السالکین ار ۲۷۳، ۲۷۴، الآداب الشرعیه

سود سے اس کی تو بھی جوجائے گی، اور اگر ربا الفضل سے توبہ کرے اور ربالفضل سے توبہ کرے اور ربالفضل سے توبہ نہ کرے باس کے برعکس کرے، یا بھنگ کے استعمال سے توبہ کرے اور شراب نوشی پر قائم رہے یا اس کے برعکس کرے، تواس کی توبہ جی نہیں ہوگی، جیسے وہ شخص جوا یک عورت سے زنا کرنے سے توبہ کرے اور دوسری عورت کے ساتھ زنا پر اصرار کرے (توالیے شخص کی توبہ یں ہوگی) (۱)۔

# توبه کی قشمیں:

۸ - بعض فقہاء ثنا فعیہ وحنابلہ نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ تو بہ
 کی دوقتمیں ہیں: باطنی تو بہ، ظاہری تو بہ۔

اوراگراس سے کسی آدمی کا حق متعلق ہو، تو اس سے توبہ کرنے کا طریقہ یہ ہوگا کہ اولاً اس سے باز آجائے، اورائے فعل پر نادم ہو، اور دوبارہ نہ کرنے کا عزم کرلے، اورائی آدمی کے حق سے براءت حاصل کرلے، اس طور پر کہ یا تو اس کوا داکردے یا اس سے معاف کرائے، اوراگروہ اس پر قادر نہ ہوتو یہ نیت کرلے کہ جب اس کوقدرت وطاقت حاصل ہوگی اس وقت اس کے حق کوا داکردے گا۔

اور اگر معصیت سے اللہ تعالیٰ کی کوئی حد متعلق ہو، مثلاً زنا اور شراب نوشی کی حد، اگر وہ معصیت اب تک ظاہر نہیں ہوئی ہے تو بہتر سے کہ وہ اپنی پر دہ پوشی کرے (۱)، اس لئے کہ حضور علیہ کا ارشاد ہے: "من أصاب من هذه القاذورة شیئا فلیستتر بستر الله"(۲) (جو خض ان برائیوں میں سے کوئی برائی کرے تو اس کو اللہ کی پر دہ پوشی کی وجہ سے اپنی پر دہ پوشی کرنی چاہئے )۔

ظاہری توبدہ ہے جس کے بعد عدالت، ولایت اور قبول شہادت کا حکم لوٹ آتا ہے، اگر معصیت کوئی عمل ہوجیسے زنا کاری اور چوری کا کام، تو شافعیہ کے یہاں ایسے خص کی توبہ کے ضح ہونے کا حکم اس وقت تک نہیں لگا یا جائے گا جب تک وہ اپنے عمل کی اصلاح نہ کرلے، اور انہوں نے اس کی مدت ایک سال یا چھ مہینے مقرر کی ہے، یا جب تک اصلاح کی علامات نہ ظاہر ہوجا ئیں، اس سلسلہ میں ان کے اقوال مختلف ہیں، یہ جمہور فقہاء کے خلاف ہے، کیونکہ ان کے یہاں تو بہ کے بعد اصلاح عمل کی شرط نہیں ہے، اگر معصیت قذف یا جھوٹی گواہی ہو بعد اصلاح تی وجھٹلا نا ضروری ہے جیسا کہ آگے آئے گا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ار ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آلعمران ۱۳۵ ا

<sup>(</sup>۱) المهذب للشير ازي ۳۲ سام المغني لابن قدامه ۶۸ (۲۰۱۰ - ۲۰۱۰ - ۲۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أصاب من هذه القاذورة....." كی تخ ت فقره ر ۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) تفسير الآلوى ۱۵۹/۲۸، الفواكه الدواني ۱۸۹۸، المهذب للشيرازي ۲۰۱۸، المغني ۱۸۹۸، المغني ۲۰۱۸،

### سيخي توبه:

ان سے ان کی برائیوں اور گناہوں کو معاف کردے، ارشاد باری ہے: ''ین بیک الّذین آمنو اور گناہوں کو معاف کردے، ارشاد باری ہے: ''ین بیک الّذین آمنو اور گوا الله تو بُد خلک م جَنّاتِ تَجُوی کِ بَدُی الله تو بُد خلک م الله تو بُد خلک م الله تو بُد کو برک م الله تو برکو م بیل کا تو بہار الله کا الله نها کہ ''(اے ایمان والواللہ کے آگے بی تو بہر ہی بیل کے تبہارا پروردگارتہارے گناہ تم سے دور کردے اور تہہیں باغوں میں داخل کردے جن کے نیچنہ ہیں پڑی بہدرہی ہیں )۔ بی مشہور وہ قول ہے جو حضرت عمر، ابن مسعود، ابی بن کعب اور معاذ سے مشہور وہ قول ہے جو حضرت عمر، ابن مسعود، ابی بن کعب اور معاذ النصوح هی التی لا عودة بعدها کما لا یعود اللبن الی النصوح هی التی لا عودة بعدها کما لا یعود اللبن الی الضرع ''(۲) کی تو بہ ہے کہ گناہوں سے تو بہ کرنے کے بعدای طرح دوبارہ پھر بھی ان کو نہ کیا جائے جس طرح دوبارہ دوودہ تھن طرح دوبارہ کو تو بہ ہے کہ دل سے ندامت، زبان میں نہیں لوٹا ہے )۔ ایک قول ہے ہے کہ دل سے ندامت، زبان میں نہیں کوٹا ہوں سے باز آجانا، اور بیاطمینان ہوجانا کہ اب سے استغفار، گناہوں سے باز آجانا، اور بیاطمینان ہوجانا کہ اب سے اب نہیں کرے گاہوں سے باز آجانا، اور بیاطمینان ہوجانا کہ اب سے استغفار، گناہوں سے باز آجانا، اور بیاطمینان ہوجانا کہ اب سے استغفار، گناہوں سے باز آجانا، اور بیاطمینان ہوجانا کہ اب

9 – الله جل شانه نے مؤمنین کو تیجی تو به کرنے کا حکم دیا ہے تا کہ اللہ

#### (۱) سورهٔ تحریم ۱۸\_

# توبه كاحكم:

• ا - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ گناہ ومعصیت سے فوراً توبہ کرنا شرعاً واجب ہے، اس لئے کہ بیاسلام کے اہم اصول اور دین کے قواعد میں سے ہے، اور سالکین کی پہلی منزل ہے (۱)، اللہ تبارک وتعالی کا ارشاد ہے: "وَتُو بُولًا إِلَى اللّٰهِ جَمِيْعاً أَيُّهَا الْمُوْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُفَلِّحُونَ ''(۱) (اور تم سب الله کے سامنے تو بہ کروا ہے ایمان والو تاکیم فلاح یاؤ)۔

#### توبه کاونت:

اا – اگرگنگار شخص توبه کوا خیر زندگی تک مؤخر کرے ، تواگراس کووه اپنی زندگی کی امید ہو وہ مایوس نہ ہواس طرح کہ اسے قطعی طور پرابھی مرجانے کا یقین نہ ہوتو جمہور فقہاء کے نزد یک ایسے شخص کی توبہ قبول ہوگی ، اگر چہموت کا وقت قریب ہو، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَهُوَ الَّذِي يَقُبُلُ النَّوُبَةَ عَنُ عِبَادِهٖ وَيَعُفُو عَنِ السَّيِّنَاتِ "(اوروہ وہ ی ہے جوا پے بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور وہ گنا ہوں کو معاف کر دیتا ہے )، اور اس لئے بھی کہ رسول اللہ عرفی سے جوا ہے بند ما لم یغوغر "(م) عیلیہ نے فرمایا: "إن الله یقبل توبة العبد ما لم یغوغر "(م) کی قوبہ اس وقت تک قبول کرتا ہے جب کی وہ جال کی کے عالم میں نہو)۔

- (۲) سورهٔ نوررا ۳۔
- (۳) سورهٔ شوری ر ۲۵\_
- (۴) حدیث: "إن الله یقبل توبة العبد ما لم یغرغو" کی روایت احمه فی المسند (۹) محدث الاحج وارالمعارف) میں کی ہے، احمد شاکر نے اس کی سند کوشیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن التوبة النصوح هی التي لاعودة بعدها كما لايعود اللبن إلى الضوع" سيوطی كمت بين: ابن مردويي نے ابن عباس ك روايت كى ہے كمعاذ بن جبل نے پوچھا: اے اللہ كرسول! التوبة النصوح كيا ہے؟ توآپ نے فرمايا: "أن ينده العبد على الذنب الذي أصاب فيعتذر إلى الله ثم لا يعود إليه كما لايعود اللبن إلى الضرع" (الدرالمينور ۲۲۵/۸ طبح دارالفكر) اور جميں اس حديث كى سنرنبيں ملى كه اس كادر جمعلوم ہو سكے۔

<sup>(</sup>۳) تغییرالآلوی ۲۸ ر/۱۵ القرطبی ۱۸ ر/۱۹ ، الآداب الشرعیه ارا ۱۰ ۵ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ه. ا مدارج السالکین ار و ۲۰ ، ۱ ، ۱ س المغنی و را ۲۰ -

<sup>(</sup>۱) الكليات لأ بي البقاء ٩٦/٢ بقير الآلوى ١٥٩/٢٨، الفواكه الدواني ١٩٩/، نهاية المحتاج ٢٢ ٣٢٨، الروضه ١١/٢ ٣٩، كشاف القناع ١١/٢، بلغة السالك ١٨/٨ ١٠٠٠

اگرزندگی کی امیرختم ہو چکی ہواور وہ مایوں ہو چکا ہو (موت کی علامات دیکھر ہاہو) تواس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے:

ما لکیہ کی رائے، یہی بعض حنفیہ کا قول ہے اور حنابلہ کے نزدیک
ایک قول ہے، اور شافعیہ کی بھی ایک رائے یہی ہے، اور اشاعرہ کے مذہب کی جانب بھی یہی منسوب ہے کہ اس مایوں شخص کی توبہ قبول نہیں ہوگی جوموت کی علامتوں کا مشاہدہ کررہا ہو، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیقول ہے: "وَلَیسَتِ النَّوُبَةُ لِلَّذِینَ یَعُمَلُونَ السَّیِّئَاتِ تعالیٰ کا بیقول ہے: "وَلَیسَتِ النَّوُبَةُ لِلَّذِینَ یَعُمَلُونَ السَّیِّئَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوُتُ قَالَ إِنِّي تُبُتُ المانَ "(اور ایس یہاں تک کہ ایسے لوگوں کی تو بہیں یہاں تک کہ موت ان میں سے سی کے سامنے آ کھڑی ہو (اور تب) وہ کہنے لگے موت ان میں تو بہرتا ہوں)۔

یے حضرات فرماتے ہیں: یہ آیت ان مسلمانوں کے حق میں ہے جو گناہوں کا ارتکاب کرتے رہتے ہیں اور توبہ کوجاں کئی کے وقت تک موخر کرتے ہیں، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا اس قول کے بعد یہ قول ہے ہے: "وَلَا اللّٰهِ یُنُ یَمُو تُونُ نَ وَهُم کُفًا ڈ "(۲) (اور نہ ان لوگوں (کی ہے: "وَلَا اللّٰهِ یُنُ یَمُو تُونُ نَ وَهُم کُفًا ڈ "(۲) (اور نہ ان لوگوں (کی توبہ) جواسی حال میں مرتے ہیں کہ وہ کا فرہیں ) اس لئے کہ اللہ تعالیٰ فیاس آیت میں فاسق کو جوتو بہوموت آنے تک مؤخر کرے اور اس کو جو کفر کی حالت میں مرجائے ایک ساتھ بیان فرمایا ہے، چنا نچہ زندگی جو کفر کی حالت میں مرجائے ایک ساتھ بیان فرمایا ہے، چنا نچہ زندگی سے مایوں جو کشر کی حالت میں مرجائے ایک ساتھ بیان فرمایا ہے، چنا نچہ زندگی نا قابل قبول ہوگی، جس طرح اس کا ایمان نا قابل قبول ہوتا ہے، اس لئے کہ حضور عقیقیہ کا فرمان ہے: "إن اللہ یقبل التو بنة مالم یغوغو" (اللہ تعالیٰ توبہ اس وقت تک قبول کرتا ہے جب تک جاں کی کی حالت نہ ہو)، اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے جب تک جاں کی کی حالت نہ ہو)، اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ توبہ کے جو نے کے لئے اس کا جاں کی سے پہلے ہونا ضروری کے توبہ کے دونے کے لئے اس کا جاں کی سے پہلے ہونا ضروری کے توبہ کے دونے کے لئے اس کا جاں کی سے پہلے ہونا ضروری کے توبہ کے دونے کے لئے اس کا جاں کی سے پہلے ہونا ضروری کے دونے کے لئے اس کا جاں کی سے پہلے ہونا ضروری

ہے، اور جال کنی کی حالت مایوس ہونے اور حلقوم تک روح کے پہنچنے کا وقت ہے (۱)

بعض حفیہ کی رائے (اور یہی حنابلہ کا ایک دوسرا قول ہے) اور بعض نے ماترید ہے کے مذہب کی طرف منسوب کیا ہے کہ گنہ گار مؤمن کی تو بہ قبول ہوجائے گی اگر چہ جال کنی کی حالت ہو، لیکن ما یوں شخص کا ایمان قابل قبول نہیں ہوگا، اس فرق کا سبب سے کہ کا فراللہ کوئییں جانتا ہے، اور اس کے ایمان وعرفان کی ابتدا ہوتی ہے، اور فاسق اللہ کو جانتا ہے اور اس کی حالت بقاء کی حالت ہے، اور بقاء ابتداء کے جانتا ہے اور اس کی حالت بقاء کی حالت ہے، اور بقاء ابتداء کے مقابلہ میں آسان ہے (۲) اور اللہ تعالیٰ کا قول بھی مطلق ہے: "و مُھوَ مقابلہ میں آسان ہے جو اپنے مقابلہ میں آسان ہے جو اپنے بندوں کی تو بہ قبول کرتا ہے)۔

فقہاء کا اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مایوی کی حالت میں ایمان لانے سے کافر کی توبہ قبول نہیں ہوگی (۲)، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا وہ قول ہے جس میں فرعون کا حال بیان ہوا ہے: "حَتّٰی إِذَا أَدُرَكَهُ الْغَرَقُ قَال آمَنُتُ أَنَّهُ لَا إِللهُ إِلَّا الَّذِيُ آمَنَتُ بِهِ بَنُو إِسْرَاءِ يُلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسُلِمِيُنَ، الآنَ وَقَدُ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفُسِدِيُنَ" (۵) (یہاں تک کہ جب وہ ڈو ہے لگا تو بولا میں ایمان لاتا ہوں کہ کوئی خدا نہیں بجزاس کے جس پر بنواسرائیل ایمان لائے ہیں اور میں مسلموں میں داخل ہوتا ہوں، (یہ) اب! حالانکہ تو توسرتشی ہی کرتار ہا قبل تک اورتومفدوں (ہی) میں شامل رہا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۸۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۱۸۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/۵۷۱، ۳/۲۸۹، الفوا که الدوانی ۱/۹۰، تفییر الماوردی ۱/۳۵۲،الآدابالشرعیه لابن مفلح ۱۲۷۱-

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ شوری ر ۲۵ ـ

<sup>(</sup>۴) تفسيرالطيري ۸/۹۲،۹۷، نيز د کھئے:تفسيرالماوردي۱/۲۲،۳۷۳ س

<sup>(</sup>۵) سورهٔ یونس ۱۹۱۰۹-

# كن لوگول كى توبەقبول ہوگى اوركن كىنېين:

17 - يه بات گذر چکی ہے کہ اللہ تعالی اپنے فضل واحسان سے گنہگار مسلمان اور کا فردونوں کی توبہ قبول فرما تا ہے جبیبا کہ اپنی کتاب قرآن مجید میں وعدہ کیا ہے، جہاں پر فرما یا ہے: "وَهُو الَّذِي يَقُبُلُ التَّوْبَةَ عَنُ عِبَادِم وَ وَيَعُفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ "(۱) (اور وہ وہی ہے جواپئ بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور ان کے گناہوں کو معاف کرتا ہے)، بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور ان کے گناہوں کو معاف کرتا ہے)، لیکن یہاں بعض حالتیں ایسی ہیں جن کے بارے میں مخصوص ادل شرعیہ کی بنا پر فقہاء کا اختلاف ہے کہ توبہ قبول ہوگی یانہیں، ان حالتوں میں سے بعض مندر جہذیل ہیں:

# الف-زنديق كى توبه:

سا – زندیق و چخص ہے جونہ تو کسی شریعت پر کار بندر ہتا ہے اور نہ کسی دین کو مانتا ہے (۲)۔

جمہورفقہاء (مالکیہ، حنابلہ اور یہی حنفیہ کا ظاہر مذہب اور شافعیہ کی ایک رائے ہے) کا مذہب ہے کہ زندیق کی توبہ قبول نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ ارشاد خداوندی ہے: ''إلَّا الَّذِینَ تَابُوُا وَأَصُلَحُوُا وَ بَیْنُوا'' (البتہ جولوگ تو بہ کرلیں اور درست ہوجا کیں اور ظاہر کردیں)۔

توبہ کے بعد بھی زندیق سے اس کے خلاف کوئی بات ظاہر نہیں ہوگی جس پروہ تھا،اس لئے کہوہ اسلام کا اظہار کرتا تھا اور ساتھ ساتھ کفر پوشیدہ رکھتا تھا، اور اس لئے بھی کہ خوف کے وقت تو بہ کرنا عین زندقہ ہے، کیکن مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ زندیق کی تو بہ

- (۱) سورهٔ شوری ۱۷۸\_
- (۲) ابن عابدین ۲۹۲/۳، حاشیة القلیو بی ۱۷۷۷، کشاف القناع ۲۷۲۷۱، ۱۷۸۔
  - (۳) سورهٔ بقره ۱۲۰<sub>–</sub>

قبول ہوگی جبکہ وہ اس پر مطلع ہونے سے پہلے اس کا اظہار کرے (۱)۔
حفیہ کے نزدیک ایک روایت اور یہی شافعیہ اور حنا بلہ کی بھی ایک
روایت ہے، یہ ہے کہ زندیق پر مرتد کے احکام جاری ہوں گے، لہذا
اس کی توبہ قبول ہوگی جبکہ توبہ اپنی تمام شرائط کے ساتھ ہو، اس کی دلیل
اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: ''قُلُ لِّلَّذِینَ کَفَرُوا اِنْ یَّنتُهُوا یُغُفَرُ لَهُمُ
مَّا قَدُ سَلَفَ ''(۲) (آپ کہہ دیجے (ان) کا فروں سے کہ اگریہ
لوگ باز آ جائیں گے توجو کچھ پہلے ہو چکا ہے وہ انہیں معاف کر دیا
حائے گا)۔

شافعیہ نے زنادقہ کے زمرے میں باطنیوں کو بھی ان کے مختلف فرقوں کے ساتھ شامل کیا ہے (۳) ، جیسا کہ حنابلہ نے ان کے زمرے میں صلولیہ اور ابا حیہ کوشامل کیا ہے اور ان تمام فرقوں کو بھی جو دین سے نکل گئے ہیں (۴)۔

## ب-باربارمرتد ہونے والے کی توبہ:

۱۳ - حنابله نے صراحت کی ہے اور یہی حفیہ کے نزدیک بھی ایک روایت ہے اور اس کو امام مالک کی جانب بھی منسوب کیا جاتا ہے کہ اس شخص کی توبہ قبول نہیں ہوگی جو بار بار مرتد ہو، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''إِنَّ الَّذِینُ آمَنُوا ثُمَّ کَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ کَفَرُوا ثُمَّ اَمْنُوا ثُمَّ کَفَرُوا ثُمَّ اَلَٰهُ لِیَعُفِرَ لَهُمُ وَلَا لِیَعُفِرَ اللَّهُ لِیَعُفِرَ لَهُمُ وَلَا لِیَهُدِیَهُمُ اَدْدُوا کُفُرًا لَّمُ یَکُن اللَّهُ لِیَعُفِرَ لَهُمُ وَلَا لِیَهُدِیَهُمُ اللَّهُ لِیَعُفِرَ لَهُمُ وَلَا لِیَهُدِیَهُمُ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين اراس، سر۲۹۰، ۲۹۱، الحطاب ۲۸۲۸۱، جوابر الإكليل ۲ر۲۵۹، القلو بی ۲۲۷۷۱، المغنی ۲۸۲۹۸، کشاف القناع ۲۸۷۷۱، ۱۵۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انفال ۱۳۸\_

<sup>(</sup>۳) باطینہ وہ لوگ ہیں جواس بات کے قائل میں کہ قرآن کا ظاہر وباطن ہے، اور باطن ہی مراد ہوتا ہے، ظاہر نہیں (قلیونی ۱۲۷۲)۔

<sup>(</sup>۴) سابقهمراجع۔

سَبِيلًا "(ا) (بِشَك جولوگ ايمان لائ پركافر مو گئے پرايمان لائے پركافر مو گئے پرايمان لائے پركافر مو گئے ، پركفر ميں تق كرتے گئے الله ہرگز ندان كى مغفرت كرے گا اور ندانہيں سيدهى راه دكھائے گا)، نيز ارشادر بانى ہے: "إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعُدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُرًا لَّنُ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ "(۲) (بِشَك جن لوگوں نے ايمان (لانے) كے بعد كفر اختيار كيا پركفر ميں براحتے رہے ان كى توبہ ہرگز قبول ندكى جائے گى)۔ ازدياد كا تقاضا ہے كہ نيا كفر ہوجس سے پہلے ايمان لايا گياہو۔

اور ایک روایت بھی منقول ہے کہ حضرت ابن مسعود ؓ کے پاس ایک آ دمی کولا یا گیا توانہوں نے اس سے کہا: تم کوایک مرتبہ لا یا گیا تو میں نے سمجھا کہتم نے تو بہ کرلی ہے اور اب میں تم کود کیور ہا ہوں کہتم پھر مرتد ہوگئے ہو، چنا نچہ اس کوئل کردیا۔ اور اس لئے بھی کہ ارتداد کا بار بارار تکاب کرنا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کا عقیدہ فاسد ہے اور وہ دین میں لا پر واہ ہے، لہذا وہ قل کردیا جائے گا (۳)۔

شافعیه فرماتے ہیں اور یہی حفیہ اور مالکیہ کے مذہب میں مشہور ہے کہ مرتد کی توبہ قبول ہوجائے گی اگر چہوہ بار بار مرتد ہو، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول مطلق ہے: "قُلُ لِلَّذِینَ کَفَرُوا إِنُ یَّنْتَهُوا یُغُفَرُ لَهُمُ مَّا قَدُ سَلَفَ" (آپ کہہ دیجے (ان) کا فروں سے کہ اگر یہ لوگ باز آجا کیں گے تو جو کھے پہلے ہو چکا ہوہ انہیں معاف کردیا جائے گا)، نیز حضورا کرم عیسے کا ارشاد ہے: "أمرت أن اقاتل الناس حتی یقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوا لا إله إلا الله عصموا منی دماء هم و أموالهم إلا بحقها و حسابهم الله عصموا منی دماء هم و أموالهم إلا بحقها و حسابهم

علی الله "(۱) (جھے کھم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کروں یہاں تک کہ وہ کلمہ تو حید لا اللہ کا اقرار کرلیں ، جب وہ لا اللہ کا اقرار کرلیں گے تو اپنی جانوں اور مالوں کو مجھ سے مخفوظ کرلیں گے الا ایکہ کسی حق کی وجہ سے مؤاخذہ ہواوران کا حساب اللہ کے ذمہ ہے ) الیمن انہوں نے اس کی صراحت کی ہے کہ بار بار مرتد ہونے والا جب دوبارہ تو بہ کرے گا تواس کو سزادی جائے گی ، لیمنی مار پیٹ کی جائے گی یا قید کیا جائے گا اور تل نہیں کیا جائے گا، ابن عابدین فرماتے ہیں: اگر دوبارہ مرتد ہوجائے پھر تو بہ کر لے تو امام اس کو مارے گا اور اس کو چھوڑ دے گا، اور اگر تیسری بار مرتد ہواور پھر تو بہ کر ہے تو اس کو تحید میں مارے گا اور اس کو تحید میں مرحد تو اس کو تحید میں کرے تو اس کو تحت تکلیف دہ مار ماری جائے گی اور اس کو قید میں دکھے گا، یہاں تک کہ اس پر تو بہ کے آثار نمایاں ہوجا کیس اور بی ظاہر موجائے کہ وہ اپنی تو بہ میں مخلص ہے پھر اس کو چھوڑ دے گا، اگر پھر مرتد ہوجائے کہ وہ اپنی تو بہ میں مخلص ہے پھر اس کو چھوڑ دے گا، اگر پھر مرتد ہوجائے کہ وہ اپنی تو بہ میں مخلص ہے پھر اس کو چھوڑ دے گا، اگر پھر مرتد ہوجائے کہ وہ اپنی تو بہ میں مخلص ہے کہ اس کی کہ اسلام کی طرف لوٹ آئے۔

اسی طرح کا قول مالکیہ اور شافعیہ سے بھی منقول ہے <sup>(۲)</sup>۔

# ج-جادوگرکی توبه:

10 - جادوایک ایساعلم ہے جس سے ایساطبعی ملکہ حاصل ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے مخفی و پوشیدہ اسباب کے ذریعہ عجیب وغریب افعال پر قدرت حاصل ہوجاتی ہے۔

ابن خلدون نے جادو کی تعریف یوں کی ہے کہ یہ ایسی صلاحیت حاصل کرنا ہے جس کے ذریعہ انسان بغیر کسی کی مدد کے عالم عناصر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۳۳۷

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آلعمران ر ۹۰ ـ

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۲۷،۱۲۷، کشاف القناع ۲۸۷۱ ا

<sup>(</sup>۴) سورهٔ انفال ۱۳۸۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أموت أن أقاتل الناس حتى يقولوا....." كى روايت مسلم (۱/ ۵۳ طبع عیسی الحلبی) نے كی ہے اوراس كی اصل بخاري میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر۲۸۹،الحطاب۲۸۲۸،انسی المطالب ۱۲۲۳،الجمل علی شرح المنج ۱۲۹۸

میں اثر ڈالنے پرقادر ہوجائے۔

فقہاء کاس پراتفاق ہے کہ جادو کاسی صنا اور سکھانا دونوں حرام ہیں،
اس کی دلیل یہ ارشاد باری ہے: "وَلَکِنَّ الشَّیاطِیْنَ کَفَرُوُا
یُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السِّحُو" (۱) (البتہ شیطان (بی) کفر کیا کرتے تھے
لوگوں کو سحر کی تعلیم دیتے )، اللہ تعالی نے اس آیت سے جادو کے
سکھانے پران کی مذمت کی ہے، اور اس لئے بھی کہ نبی کریم عَلِیْتُ مِنْ اس کھانے پران کی مذمت کی ہے، اور اس لئے بھی کہ نبی کریم عَلِیْتُ فَرات ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق علماء کے درمیان اس مسلمیں
وَلَ اختلاف نہیں ہے۔

حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ جاد وگر کی تو بہ قبول نہیں ہوگی،
لہذا اس کا قتل واجب ہے اور اس کو تو بہ کی ترغیب و تلقین نہیں کی جائے گی، اور یہ اس کے فساد پھیلا نے کی کوشش کرنے کی وجہ سے ہے، اور اس کے کا فرنہ ہونے کی وجہ سے اس کاعدم قبل لازم نہیں آتا،
اس لئے کہ اس کے قبل کا سبب فساد و بگاڑ پھیلا نے کی کوشش ہے،
چنانچہ اگر اس کا ضرر ثابت ہوجائے اور ضرر باعث کفرنہ ہوتو د فع شر کے لئے اس کوتل کیا جائے گا، جبیبا کہ گلا گھوٹے والے اور ڈاکو کا حکم ہے، اور یہی حنابلہ کا بھی مذہب ہے۔

حنابلہ کے نزدیک جادوگر کی حدقل ہے، جادو سکھنے اور جادو کاعمل کرنے والے کی تکفیر کی جائے گی ،خواہ اس کا اعتقاد اس کے حرام ہونے کا ہویا مباح ہونے کا ہو۔

امام احمد سے ایک دوسری روایت منقول ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی تکفیز ہیں کی جائے گی (۲)۔

ما لکی فرماتے ہیں: اگراس کے كفر كاحكم لگادیا جائے، پھراگروہ

اس کو کھلم کھلا کرے توقش کیا جائے گا، ہاں اگر توبہ کرلے تو اس کی توبہ قبول ہوجائے گی، اور اگر اس کو مخفی طریقہ پر کرے تو وہ زندیق کی طرح ہے، لہذا اس کی توبہ قبول نہیں ہوگی (۱)۔

17 - ساحری توبہ قبول نہ ہونے کی دلیل حضرت جندب بن عبداللہ کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "حد الساحر ضربة بالسیف" (جادوگر کی حد تلوار سے مارنا ہے)،اس حدیث میں اس کی سزاکا نام حدرکھا گیا ہے،اورحد ثبوت سبب کے بعد توبہ کر لینے سے ساقط نہیں ہوتی۔اور حضرت عاکش سبب کے بعد توبہ کر لینے سے ساقط نہیں ہوتی۔اور حضرت عاکش شے متو افرون هل لها من توبہ ؟ فیما افتاها أحد" (م) (جادوگر عورت نے صحاب النبی علیہ ہوگر اور وگر متو افرون هل لها من توبہ ؟ فیما افتاها أحد" (م) (جادوگر عورت نے صحاب کرام سے جو بڑی تعداد میں سے دریا فت کیا کہ کیا اس کے لئے توبہ ہے؟ تواس کو کسی نے فتوی نہیں دیا)،اوراس لئے بھی کہ ہم لوگوں کے پاس کوئی ایسا طریقہ بھی نہیں ہے جس کے ذریعہ ہم یہ پید لگا سکیں کہ وہ اپنی توبہ میں گئاص ہے، کیونکہ وہ سے کو پوشیدہ رکھتا ہم کرنا مفسدہ ہم یہ پید لگا سکیں کرتا ہے،لہذا اس کا اسلام اور توبہ ظاہر کرنا مفسدہ پرقائم رہتے ہوئے قبل کے خوف سے ہے،اس کوظا ہر نہیں کرتا ہے،لہذا اس کا اسلام اور توبہ ظاہر کرنا مفسدہ پرقائم رہتے ہوئے قبل کے خوف سے ہے۔

شافعہ فرماتے ہیں: اگر کسی نے حادوسیکھا، باسکھا یا اور یہ اعتقاد

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۰۲\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ارا ۳، المغنی ۸ ر ۱۵۴ ، المقدمه ر ۹۹ ۲ طبع دارالتراث \_

<sup>(</sup>۱) الخرشی ۸ / ۶۳،الجواهر ۲۸۱۸۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "حد الساحو ضوبة بالسیف" کی روایت ترمذی (۲۰/۳ طبع مصطفیٰ الحلبی ) نے کی ہے، اور کہا: ہم اس حدیث کو مرفوع صرف ای طریق سے جانتے ہیں، اور اساعیل بن مسلم المکی کو حدیث میں ضعیف قرار دیا جاتا ہے، پھر کہا کہ تھے جندب سے موقوف ہے، اور ابن تجر کہتے ہیں: اس کی سند میں ضعف ہے (فتح الباری ۱۳۳۱ طبع السّلفیہ)۔

<sup>(</sup>۳) حضرت عائشہ کا تر: "أن الساحرة سألت أصحاب ....." كاذكر المغنى (۳) حضرت عائشه كاتبة الرياض) نے كيا ہے، اور بھارے سامنے موجود حدیث كى كتابول ميں بميں بنہيں ملا۔

<sup>(</sup>۷) ابن عابدین ارا۳،۳۸۲، فتح القدیر ۲۸۲۸ م

ر کھتا ہے کہ بیر رام ہے تواس کی تکفیر نہیں کی جائے گی، اگراس کی حرمت کے علم کے باوجوداس کے مباح ہونے کا اعتقادر کھے تواس کی تکفیر کی جائے گی، اس لئے کہ اس نے اللہ کی بات میں اس کی تکذیب کی ہے، لہذا اسے تل کیا جائے گا، جیسا کہ مرتد کوتل کیا جائے گا(ا)۔

ان حضرات کے کلام سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ جادوگر کی توبہ قبول کی جائے گی جسیا کہ مرتد کی توبہ قبول کی جاتی ہے، اور یہی حنابلہ کے نزد یک دوسری روایت میں فدکور ہے، جہاں پر وہ فرماتے ہیں: جادوگر اگر توبہ کر لے تو اس کی توبہ قبول کی جائے گی، کیونکہ یہ شرک سے بڑھ کر نہیں ہے، اور مشرک کو توبہ کرنے کی ترغیب وتلقین کی جاتی ہے، اور جادو کا جاننا اس کی توبہ کی قبولیت سے مانع نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے فرعون کے جادوگروں کی توبہ قبول کی ہے (۲)۔

خلاصة كلام يہ ہے كہ اس گروہ كى توبہ كے قبول ہونے ميں جو اختلاف ہے وہ صرف دنيا كے ظاہرى احكام كے بارے ميں ہے، يعنی ان كول نہ كرنا اور ان كے حق ميں اسلامى احكام كا ثابت ہونا، رہامسكلہ اس كا كہ اللہ تعالى باطن ميں ايہ خص كى توبہ قبول كرے گاجس نے توبہ كى اور ظاہرى يا باطنى طور پر سحر سے باز آگيا ہے تو اس ميں كوئى اختلا فن ہيں ، اللہ تعالى نے اپنى مخلوق ميں سے كسى كے لئے توبہ كا دروازہ بند نہيں ، اللہ تعالى نے اپنى مخلوق ميں سے كسى كے لئے توبہ كا دروازہ بند نہيں كيا ہے (ش) ، اور منافقين كے بارے ميں ارشاد فرمايا ہے: "إِلَّا الَّذِينُ تَابُوا وَ أَصُلَحُوا وَ اعْتَصَمُوا بِاللهِ وَ أَخْلَصُوا لَكُومِنِينَ ، وَسَوْفَ يُوتِي اللّٰهُ لَا اللّٰهِ فَا وُلِئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ، وَسَوْفَ يُوتِي اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

لئے خالص کرلیں تو بیالوگ مؤمنوں کے ساتھ ہوں گے اور اللہ مؤمنوں کو منوں گے اور اللہ مؤمنوں کو منوں کو اور اللہ مؤمنوں کو عنقر بیب اجرعظیم دےگا)۔ جادوسے متعلق تفصیلات کے لئے دیکھئے:اصطلاح''سح''۔

## توبہ کے اثرات: اول \_ بندوں کے حقوق میں:

21 - توبہ بمعنی گذشتہ اعمال پر ندامت اور آئندہ ایبانہ کرنے کاعزم و ارادہ، حقوق العباد میں سے کسی حق کوسا قط کرنے کے لئے کافی نہیں ہوگی، چنانچہ اگر کوئی کسی کا مال چرائے یا اس کو خصب کرلے یا کسی اور طرح سے بُر اسلوک کرے تو محض ندامت و پشیمانی اور گنا ہوں سے رک جانے اور دوبارہ نہ کرنے کے عزم سے ان مسائل سے وہ بری الند مہنییں ہوسکتا، بلکہ حق کا ادا کرنا ضروری ہے، بیفقہاء کے یہاں متفق علیہ مسئلہ ہے (۱)۔

امام نووی فرماتے ہیں: اگر معصیت الیی ہو کہ اس سے کوئی مالی حق وابستہ ہو جیسے زکاۃ نہ دینا، غصب، اور لوگوں کے اموال میں جنایات، تو الی صورت میں توبہ کے ساتھ حق سے بری ہونے کے جنایات، تو الی صورت میں توبہ کے ساتھ حق سے بری ہونے کے لئے واجب ہے کہ زکاۃ ادا کردے، اور لوگوں کے مال اگر باقی رہ گئے ہول تو ان کو واپس کردے، اور اگر باقی نہ ہوں تو ان کا تا وان ادا کردے، یا صاحب حق سے معاف کرائے جو اس کو بری کردے، اور یہ بھی ضروری ہے کہ اگر صاحب حق کو اپنے حق کا علم نہ ہوتو اس کو بال بنادے اور اگر وہ موجود نہ ہوتو اس تک پہنچادے اگر اس نے وہاں غصب کیا ہو، اور اگر صاحب حق مرجائے تو اس کے ورثاء تک غصب کیا ہو، اور اگر صاحب حق مرجائے تو اس کے ورثاء تک غصب کیا ہو، اور اگر صاحب حق مرجائے تو اس کے ورثاء تک خصب کیا ہو، اور اگر صاحب حق مرجائے تو اس کے ورثاء تک فرائی کی کے والے کردے جس کی سیرت اور دیا نت قابل اعتاد ہو، اور قاضی کے حوالے کردے جس کی سیرت اور دیا نت قابل اعتاد ہو، اور

ختنه جنا بج

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳ر ۳۲۳، الفوا که ار ۸۹،۸۸، الروضه ۱۲۴۵، ۲۴۹، ۲۴۴، نهایة المختاج۸۷، المغنی ۹ر ۲۰۰۰،۲۰۰

<sup>(</sup>۱) المهذب۲۲۵۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸ر۱۵۴

<sup>(</sup>۳) المغنی۸/۱۲۸\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ۱۲۶۱۔

اگریدد شوار ہوتواس کوفقراء پراس نیت کے ساتھ صدقہ کردے کہاگر صاحب حق مل جائے تواسے ضان ادا کردےگا۔

اگروہ تنگ دست ہوتو ضان کی نیت کرلے اگر وہ قادر ہو، اگر قدرت سے پہلے پہلے مرجائے تو اللہ کے فضل وکرم سے امید کی جائے گی کہ وہ اس کی مغفرت فرمائے گا۔

اگر بندوں کا ایساحق ہوجو مالی حق نہ ہومثلاً قصاص اور حق قذف،
تو وہ صاحبِ حق کے پاس آئے اور اس کوحق لینے پر قدرت دے
دے، اگر وہ چاہے تو اس سے قصاص لے اور اگر چاہے تو معاف
کردے (۱)۔

اسی طرح کی تفصیل وہ بھی ہے جس کو فقہاء حنفیہ ، مالکیہ اور حنابلہ نے معصیت کی نوعیت کے اعتبار سے بعض فروع اور اس کے ساتھ مناسب تو بہ کی تفصیل کی ہے جبیبا کہ اپنے مقامات پرموجود ہے (۲)۔

## دوم:الله کے حقوق میں:

1۸ - الله تعالیٰ کے مالی حقوق جیسے زکاۃ وکفارات اور نذریں، صرف توبہ سے ساقط نہیں ہوتے، بلکہ توبہ کے ساتھ ان حقوق کو اداکر کے اپنی ذمہ داری سے بری ہونا ضروری ہے، جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے (")۔

جہاں تک اللہ تعالیٰ کے غیر مالی حقوق کا تعلق ہے مثلاً حدود ، تواس سلسلہ میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر کسی نے ڈاکہ زنی جیسے جرم کا ارتکاب کیا تواگر ڈاکوگر فقاری سے پہلے پہلے توبہ کرلے تو وہ جرم توبہ سے ساقط ہوجائے گا، اس کی دلیل ارشادر بانی ہے: ''إِلَّا الَّذِینَ تَابُوا مِنُ قَبُلِ أَنْ تَقُدِرُوا عَلَيْهِمُ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ

(۳) الروضه ۲۸۱۱، کشاف القناع ۲۸۷۲ ـ

رَّحِيْمٌ ، (1) (مگر جولوگ توبه کرلیں قبل اس کے کہتم ان پر قابو پاؤ تو جانے رہوکہ بے شک اللہ بڑا بخشنے والا ہے بڑار حمت والا ہے )۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ڈاکو گرفتاری سے پہلے پہلے توبہ کرلیں تو ان سے حدساقط ہوجائے گی، آیت میں قدرت سے پہلے سے مرادیہ ہے کہ ان تک رسائی نہ ہوسکے، وہ امام کی گرفت سے باہر ہوں اس طور پر کہ وہ کہیں بھاگ جائیں یا روپوش ہوجائیں یا باز آ جائیں۔

صاحب حق کو مال واپس کردینے سے توبہ اس وقت ہوگی جبکہ صرف مال لیا ہو، اور ساتھ ہی ہے عزم کرلے کہ وہ اب مستقبل میں ایسا نہیں کرے گا، توقع میر کی سزااس سے ساقط ہوجائے گی، اور حدکے طور پر قل بھی ساقط ہوجائے گا، اور اسی طرح اگر اس نے مال لیا اور قل کیا تو اس میں بھی امام کو بید تی نہیں ہوگا کہ اس کو حد میں قبل کرے، البتہ وہ اس کو مقتول کے اولیاء کے سپر دکر دے گا، تا کہ وہ قصاص کی تمام شرا لط کے ساتھ اس کو قبل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قبل کیا تو اس کی تو بہ سے کہ اپنے کئے پرنادم ہواور آئندہ نہ کرنے کا عزم کرے (۲)۔

یہ ہم میں سے پر اسام الموری کی حدسا قطنہیں ہوگی اگرڈیتی ڈاکوسے زنا، شراب نوشی اور چوری کی حدسا قطنہیں ہوگی اگرڈیتی کے دوران ان کا ارتکاب کرے اور گرفتاری سے پہلے تو بہ کرلے، یہ مالکیہ کا مسلک اور شافعیہ کا اظہر قول ہے، اور یہی حنابلہ کے یہاں ایک احمال ہے، ان حدود میں حنفیہ کے نزد یک مطلق ہونے سے یہی سمجھاجا تا ہے۔

حنابلہ کا راج مذہب اور یہی شافعیہ کے نز دیک اظہر قول کے خلاف ہے کہ ڈاکواگر گرفتاری سے پہلے توبہ کرلے تو حدساقط

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۱/۲۴۲ ـ

<sup>(</sup>۲) مذاہب کے سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکره رسمسه

<sup>(</sup>٢) البدائع ١٩٥٧، ابن عابدين ٣٠٠، ١٣٠، جواهر الإكليل ٢٩٥٨، الفروق للقراني ١٨١٨، نهايه المحتاج ٨٧٨، المغنى ٢٩٢٨، ٢٩٤، القليو بي

ہوجائے گی،اس کئے کہ آیت عام ہے۔

جہاں تک حدقذف اور حقوق العباد کا مسلہ ہے مثلاً کسی کا مال کے لینا اور زخم وغیرہ لگانا، توبید ڈاکو سے ساقط نہیں ہوں گے، جیسا کہ غیر ڈاکو سے ساقط نہیں ہوتے، إلل بید کہ اس کو معاف کردیا حائے (۱)۔

9- اوراگر ڈیتی کی حالت میں نہ ہوتو اللہ تبارک وتعالیٰ کے ساتھ خاص حدود جیسے زنا اور چوری اور شراب نوشی کی حدود، تو حنفیہ کے نزدیک محض تو برکر لینے سے ساقط نہیں ہوں گی، یہی مالکیہ کے نزدیک مشہور ہے اور شافعیہ کے نزدیک اظهر قول ہے، حنابلہ کی بھی ایک مشہور ہے اور شافعیہ کے نزدیک اظهر قول ہے، حنابلہ کی بھی ایک روایت یہی ہے، اس کی دلیل بیار شاد باری ہے:"الزَّانِیَّةُ وَالزَّانِیُ وَاحِدٍ مِّنَّهُمَا مِائَةَ جَلَدَةٍ" (۲) (زنا کار کورت اور ناکار مردسو (دونوں کا حکم بیہ ہے کہ) ان میں سے ہرایک کے سوسو در سے مارو)، اور ارشاد باری ہے: "وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالْکَ وَالسَارِقُ وَالْکَ وَالْوَالِ کَالْوَ وَالْکَ وَالْکُورِ وَالْکُورُ وَالْکُورُ وَالْکُورُ وَالْکُورُ وَالْکُورُ وَالْکُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُورُ وَالْکُمُ وَالْکُمُورُ وَالْکُولُ وَالْکُمُا وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُا وَالْکُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُا وَالْکُمُورُ وَالْکُمُا وَالْکُمُورُ وَالْکُمُولُولُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْکُمُورُ وَالْک

قسمت على سبعين من أهل المدينة لوسعتهم"() (اس نے اليي توبه كى ہے كه اگراس كومدينه كے ستر اشخاص پرتقسيم كرديا جائة و سب كے لئے كافی ہوجائے گی)۔

اور دوسری رائے جوشافعیہ کے یہاں اظہر کے خلاف ہے اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے اور بعض مالکیہ کی بھی ایک رائے ہے، سیا ہم کہ غیر ڈاکوؤں میں سے اگر کوئی ایسا شخص توبہ کر لے جس پر کوئی میں ہے کہ غیر ڈاکوؤں میں سے اگر کوئی ایسا شخص توبہ کر لے جس پر کوئی ارشاد باری ہے: "واللَّذَانِ یَأْتِیلِهَا مِنْکُمُ فَاٰذُو هُمَا، فَإِنُ تَابَا ارشاد باری ہے: "واللَّذَانِ یَأْتِیلِهَا مِنْکُمُ فَاٰذُو هُمَا، فَإِنُ تَابَا وَاَصَالَحَا فَاَعُو صُواً عَنْهُمَا" (اورتم میں سے کوئی دوجووہ کام کریں انہیں اذیت پہنچاؤ، پھر اگر دونوں توبہ کرلیں اور اپنی اصلاح کریں تو ان سے تعرض نہ کرو)، پھر چور کی حد بیان کی اور فرما یا: فَمَنُ تَابَ مِنُ بَعُدِ ظُلُمِه وَ أَصُلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ یَتُوبُ عَلَیْهِ" (این کے بعد تو بہ کر لے اور فرما یا نئی اصلاح کر لے وی کے بعد تو بہ کر لے اور اینی اصلاح کر لے وی کی اللّذائی یہ تو جہ کر لے اور اینی اصلاح کر لے وی کی اللّذائی یہ تو جہ کر لے اور اینی اصلاح کر لے تو بی اللّذائی یہ تو جہ کر لے اور اینی اصلاح کر لے تو بی اللّذائی یہ تو جہ کر کے اور اینی اصلاح کر لے تو بی اللّذائی یہ تو جہ کر کے اور اینی اصلاح کر لے تو بی اللّذائی یہ تو جہ کر کے اور اینی اصلاح کر لے تو بی اللّذائی یہ تو جہ کر ہے گئی اللّذائی یہ تو جہ کر کے اور کی اللّذائی یہ تو کی اللّذائی اللّذائی یہ تو کی تو کی

اس کے علاوہ یہ ہے کہ امام کے پاس مقدمہ پہنچنے سے پہلے اوراس کے بعد ان جرائم سے تو بہ کرنے میں بعض فقہاء نے فرق کیا ہے، چنا نچہ وہ کہتے ہیں کہ امام کے پاس پہنچنے سے پہلے تو بہ کرنے سے حد ساقط ہوجائے گی، پہنچنے کے بعد تو بہ کرنے سے ساقط نہیں ہوگی (۴)، جسیا کہ اس کی اصطلاحات میں تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ جسیا کہ اس کی اصطلاحات میں تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ پہلے گذر چکا ہے کہ مرتد کی حدد ونوں صور تو ں میں تو بہ کر لینے سے پہلے گذر چکا ہے کہ مرتد کی حدد ونوں صور تو ں میں تو بہ کر لینے سے

(۱) حدیث: "لقد تابت توبة لو قسمت علی سبعین من....." کی

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، الدسوقی ۴ر۴۵۰۰، کشاف القناع ۲ر۱۵۳، ابن عابدین ۴ر۲۵۰، مسلم الثبوت ار۳۲۸، الوجیز ۲۸۱۲، نهاییة المحتاج ۴۸۸۸، القلیو بی ۱۸۱۲، مغنی المحتاج ۴۸۸۸، الفوا که الدوانی ۲۸۱۸، المغنی ۲۹۲۸۸،

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نوربر۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما کده ر ۳۸\_

روایت مسلم(۳۸ ۴ ۴ ۴ طبع عیسی اُکلبی ) نے کی ہے۔ (۲) سورۂ نساء ۱۷ ہے۔

<sup>(</sup>۴) البدائع ۱۳۰۷، بلغة السالك ۱۳۸۹، حاشية الجمل ۲۱، ۱۳۰، نهاية المتاج (۲) البدائع ۱۳۰۷، نشاف القناع ۲۷۸، حاشية الجمل ۲۸، ۱۳۰۸، نهاية المتاح

ساقط ہوجاتی ہے، امام تک مسئلہ پہنچنے سے پہلے توبہ کرے یا بعد میں (دیکھئے: ''ردت'')۔

# سوم: تعزيرات مين:

• ۲ - عام فقہاء کے نزدیک توبہ کر لینے سے تعزیرات ساقط ہوجاتی
ہیں جبکہ اس سے حقوق العباد میں سے کوئی حق وابستہ نہ ہو، مثلاً نماز و
روزہ چھوڑنا، اس لئے کہ تعزیر کا مقصد تادیب واصلاح ہے اور وہ تو بہ
سے ہوجاتی ہے، کین حقوق العباد اس کے برعکس ہیں، مثلاً کسی کو مارنا
اورگالی دینا، کیونکہ حقوق کی بنیا درسہ شی پر ہوتی ہے جیسا کہ پیچھے گذر
چکا ہے (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' تعزیر''۔

# چهارم: قبولِ شهادت میں:

۲۱ – گواہی کے قبول کرنے میں عدالت شرط ہے، لہذا جو گناہ کبیرہ کا مرتکب ہویا گناہ صغیرہ پر اصرار کرے اس کی عدالت ساقط ہوجائے گی، اور جب تک تو بہنہ کرلے اس وقت تک اس کی گواہی قابل قبول نہیں ہوگی، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۲)۔

اور اگر معصیت سے توبہ کرلے اور اس کی توبہ قبول ہوجائے تو جمہور فقہاء کے نزدیک اس کی گواہی قابل قبول ہوگی، خواہ معصیت کا تعلق حدود سے ہویا تعزیرات سے، اور خواہ حدود کے نفاذ کے بعد ہویا اس سے پہلے۔

جس پر حد قذف کا نفاذ ہو چکا ہوتو بہ کے بعد اس کی گواہی قبول کرنے میں اختلاف ہے۔

جہورفقہاء (ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب یہ ہے کہ جب محدود فی القذف تو بہ کرلے گا تواس کی گواہی قبول کی جائے گی، اور اس کی تو بہ یہ ہے کہ تہمت لگانے میں اپنے آپ کو جھٹلائے، ان حضرات کی دلیل اللہ تبارک و تعالی کا یہ ارشاد ہے: "فَاجُلِدُو هُمُ شَمَانِیْنَ جَلُدَةً وَ لَا تَقْبُلُوا لَهُمُ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولُئِکَ هُمُ الْفَلْسِقُونَ، إِلَّا الَّذِیْنَ تَابُوا" (ا) (تو انہیں اسی در ہے لگاؤاور کھی الفلسِقُونَ، إلَّا الَّذِیْنَ تَابُوا" (ا) (تو انہیں اسی در ہے لگاؤاور کھی ان کی کوئی گواہی خول کرو یہی لوگ تو فاسق ہیں، ہاں جولوگ اس کے بعد تو بہ کرلیں)، اللہ تبارک و تعالی نے اپنے قول: "إِلَّا الَّذِیْنَ الْبُواْ وَالْوَلْ کُومْتُنْ کیا ہے اور نفی سے استثناء کرنا اثبات ہے، اس کی تقدیر ہوگی کہ جن لوگوں نے تو بہ کرلی ہے ان کی گواہی قبول کرلواور وہ فاسق نہیں ہیں، اس لئے کہ آ بیت میں ایک جملہ دوسرے جملہ پرواؤکے واسطہ سے معطوف ہے، اور واؤ جمع کے جملہ دوسرے جملہ پرواؤکے واسطہ سے معطوف ہے، اور واؤ جمع کے استثناء سے متعلق ہوگا (۱)۔

اوراس لئے بھی کہ جب قاذف اپنے او پر حد قائم ہونے سے پہلے تو بہ کرلے تو سب کے نزدیک اس کی گواہی قبول ہوگی، اور میہ درست نہیں کہ اس پر حد قائم کیا جانا ہی رو شہادت کا موجب ہو، کیونکہ حد قائم کرنا دوسرے کا ممل ہے اور وہ حداس کو پاک کرنے والی بھی ہے، اور اس لئے بھی کہ اگر وہ اسلام قبول کرلے تو اس کی شہادت قابل قبول ہوگی، لہذا ہی اسے افضل ہے (س)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ارا۳، سرا۱۹، الفروق للقرافی ۱۸۱۸، نهایة المحتاج ۱۸۹۸، جواهر الإکلیل ۲ر۲۹۵، کشاف القناع ۲ر۱۵۳، المغنی

<sup>(</sup>۲) الزيلعي ۱۲۲۲، روضة الطالبين ۱۱ر ۲۲۵، جوابر الإکليل ۲ر ۲۳۳۳، المغنی ۱ مر ۱۷۷، مر ۱۷

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورر ۸-

<sup>(</sup>۲) التاج والإكليل للمواق ۱۷۱۶، الوجيز للغزالي ۲۵۱۷، المغنى لابن قدامه ۱۹۹،۱۹۷۷-

<sup>(</sup>٣) تىيىن الحقائق للزيلعي في سرداُ دلة الشافعي ٢١٨/٣\_

حنفیہ کہتے ہیں: محدود فی القذف کی گواہی قبول نہیں کی جائے گ اگرچہوہ توبہ کرلے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَ لَا تَقُبَلُوْا لَهُمُ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولِئِکَ هُمُ الْفَاسِقُونَ" (اور بھی ان کی گواہی نہ قبول کرو، یہی لوگ تو فاسق ہیں)، اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تارک وتعالیٰ نے ہمیشہ کے لئے اس کی گواہی ردکر دی ہے، لہذا جو یہ کہے کہ یہ ردشہادت توبہ کرنے کے وقت تک ہے تو یہ سے کے اقتضاء کو ردکرنا ہوگا، لہذا یہ قول قبول نہیں کیا جائے گا، اور کفر اور دیگر جرائم پر قیاس کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ نص کے خلاف قیاس صحیح نہیں، اور اس لئے بھی کہ ردشہادت ماقبل کے جملہ: "فَاجُلِدُو هُمُ شَمَانِیْنَ جُلْدَةً" (۲) (تو انہیں اسی در یہ کا اور کا وروہ صد ہے، تو یہ بھی اسی طرح ہوگا اور تکمیل حد میں شار ہوگا، اسی لئے ائمہ کواس کا حکم دیا گیا ہے، اور حد تو بہ سے ختم نہیں ہوتی۔

اور الله تبارك وتعالى كا يه قول: "وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ" (يبي لوگ تو فاسق بين) صرنبين ہے، اس لئے كه

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورر ۸م\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۸۰\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۲۰<sub>۰</sub>

حدائمہ (حکام) کے فعل سے ہوتی ہے، اور" فسق" ذات کے ساتھ قائم رہنے والا ایک وصف ہے، لہذا یہ پہلے سے الگ ہوگا، اس لئے اللہ کے قول: "إلَّا الَّذِیْنَ تَابُواً" (ا) (اللہ جولوگ اس کے بعد توبہ کرلیں) سے جواشٹناء ہے وہ اسی سے متعلق ہوگا، جواس سے ملا ہوا ہے، تمام جملوں سے متعلق نہیں ہوگا، لہذا محدود فی القذف اگر توبہ کرلیگ تواس کو فاسق نہیں کہا جائے گا، لیکن اس کی گواہی بھی قبول نہیں ہوگی، اور گواہی قبول نہ کرنا بھی حد کا حصہ شار ہوگا (1)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نوررسم\_

<sup>(</sup>۲) تىيىن الحقائق للوبلعي ۴ مر ۲۱۸،۲۱۹،۲۱۹،۱۰ بن عابدىن ۴۷۹ س

اور تعدیل کا بھی یہی معنی ہے، لیعنی گواہ کو عدالت کی طرف

اور تعدین کا بن یہل کی ہے، یک تواہ تو عدالت کی طرف منسوب کرنا<sup>(۱)</sup>۔

میں: گواہ کے عادل ہونے کی خبر دینا تز کیہ ہے۔

لہذا تزکیہ اور تعدیل اشخاص کو قابل اعتماد اور مستند بنانے کے لئے ہے تاکہ ان کی باتیں قبول کی جائیں ، اس اعتبار سے توثیق عام ہے ، اس لئے کہ اس میں تزکیہ اور اس کے علاوہ رہن اور کفالہ وغیرہ بھی داخل ہیں۔

#### ىلېتىر:

سا-بینة "بان الشيء" سے ماخوذ ہے، اس کامعنی ظاہر ہونا ہے، کہا جا تا ہے: أبنته: یعنی تم نے اس کو ظاہر کیا۔ بینداس شی کا نام ہے جوت کو ظاہر کردے، اور رسول اللہ علیہ نے گواہوں کا نام بیندر کھا ہے، کیونکہ ان کے قول سے بات ظاہر ہوجاتی ہے اور ان کی گواہی سے شکوک وشہرات رفع ہوجاتے ہیں (۲)، اس معنی کے اعتبار سے توثیق بینہ سے عام ہے، اس لئے کہ اس میں بینہ، رہن و کفالہ سب داخل ہیں۔

# تسجيل:

۷۶ – قاضی کے رجسٹر وغیرہ میں لکھناا ورمحفوظ کرنا ہجیل ہے۔
اور'' الدّر'' میں ہے: وہ دستاویز جس میں فریقین کے درمیان
پیش آنے والا اقراریا انکاراور بینہ کی بناء پر فیصلہ یانکول ایسے طریقہ
پر لکھا جائے جس سے اشتباہ رفع ہوجائے محضر ہے اور صک وہ ہے
جس میں بیچ ، رہن اور اقرار وغیرہ درج کئے جاتے ہیں ، اور ججت اور

# تو پیق

### تعريف:

ا - توثیق لغت میں: "وثق الشیء" كا مصدر ہے، اس كامعنی مضبوط كرنا اور ثابت كرنا ہے، اس كافعل ثلاثی "وثق" ہے، كہا جاتا ہے: وثق الشيء وثاقة: قوى، ثابت اور محكم موجانا۔

و ثیقه اس کو کہتے ہیں جس کے ذریعہ معاملہ کو مضبوط اور محکم کیا جاتا ہے، اور و ثیقہ: قرض یا اس سے براءت نامہ کا چک اور دستاویز اس کے قائم مقام چیز ہے، اس کی جمع و ٹائق ہے۔

اور مؤثق وہ شخص کہلا تاہے جوعقو د اور معاملات کی دستاویزات نیار کرے۔

فقہاء کااستعال بھی اس معنی سے الگنہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

تز کیهوتعدیل: تز کیه:

۲- تزکیه کامعنی: مدح و ثنااور تعریف ہے، کہا جاتا ہے: ذکعی فلان بینته لیخی فلاں نے اپنے بینه کی تعریف کی، اور آدمی کا تزکیه بیہ که اس کی نسبت خیر وخونی اور صلاح کی طرف کی جائے۔ اور اصطلاح

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، شرح غريب المهذب ۳/۲ ۳۸ مسلم الثبوت ۱۲۸۸ ۱۳۸۱ ـ

<sup>(</sup>۲) ليان العرب، شرَح غريب المهذب ١/١١٣، التُبصر ة بهامش فتح العلى المالك ار٢٠٢\_

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح المنير ، المجم الوسيط ، طلبة الطلبه رص • ۱۴، دررالحكام ۲/۲۲، احكام القرآن للجصاص الر ۲۰ ، المبسوط ۲۸ ، المبسوط ۱۲۸ .

ابن بطّال فرماتے ہیں: محاضران دستاویزوں کو کہتے ہیں جن میں عدالت میں فریقین کی حاضری کے وقت ان کے درمیان پیش آنے والے واقعات اوران کے پیش کئے ہوئے دلائل کا ذکر ہو، نہاس میں نفاذ ہواور نہ کوئی تھم، اور بجلات: وہ رجسٹر ہیں جن میں (دستاویز وغیرہ) کی نقل ہو، مزید برآں اس میں فیصلہ اوراس کا نفاذ بھی درج ہو۔

اس اعتبار سے بجیل قاضی کی طرف سے صادر شدہ احکام کا لکھنا ہے، اوران کے درجات قوت اور ضعف کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں، اور ریتو ثیق کی ایک فتم ہے (ا)۔

# توثیق کی مشروعیت کی حکمت:

۵ – توثیق میں چندوجوہ سے فائدہ ہے:

ایک بیہ ہے کہ اس میں مال کی حفاظت ہوتی ہے، اور ہمیں اس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہے۔
حفاظت کا حکم دیا گیا ہے اور اس کو ضائع کرنے سے منع کیا گیا ہے۔
دوسرا فائدہ بیہ ہے کہ اس میں جھگڑا ختم ہوجا تا ہے، کیونکہ دستاویز
کی حثیت فریقین کے درمیان حکم کی ہوجاتی ہے، اور وہ جھگڑ ہے کے
وقت اس کی طرف رجوع کرتے ہیں، لہذا بیہ فتنہ روکنے کا سبب
ہوتا ہے، اور فریقین میں سے کوئی کسی کے حق کا انکار اس اندیشہ سے
نہیں کرے گا کہ دستاویز نکالی جائے گی اور گواہ اس پر گواہی
دیں گے تو لوگوں کے سامنے اس کی رسوائی ہوگی۔

تیسرا فائدہ میہ ہے کہ اس کی وجہ سے فاسد عقو دسے اجتناب کیا جائے گا، اس لئے کہ بسا اوقات متعاقدین کو بیچ وعقد کے فاسد ذرائع واسباب کا پیتنہیں چلتا کہ ان سے پیسکیس، لہذا جب میہ

(۱) لسان العرب، ابن عابد بن ۴۸ ر ۰۸ ۳، شرح غریب المهذب۲۹۹٫۲۲ المغنی

ملاز مین کااندراج سجیل (رجسٹری) کہلاتا ہے(شمیٹی)۔

۹ر ۷۵، التبصر ه ۲/۱-۱- اورآج کل سرکاری رجسٹر میں رجسٹری پرمتعین

(۱) المبسوط • ۳ر ۱۶۸، احکام القرآن للجصاص ار ۵۷۵۔

دونوں کسی کا تب کے پاس لکھانے کے لئے جائیں گے تووہ ان کی رہنمائی کرےگا۔

چوتھا فائدہ یہ ہے کہ اس طریقہ سے شک وشبہ ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ بسااوقات ایسا ہوتا ہے کہ مدّ ت کے دراز ہوجانے کی وجہ سے متعاقدین پر بدل اور مدت کی مقدار مشتبہ ہوجاتی ہے، لہذا جب دستاویز کی طرف رجوع کریں گے توان میں سے کسی کوشک وشبہ نہیں رہے گا(ا)۔

۔ تسجیل کے ذریعہ توثیق کے فوائد ہیں، اس کے علاوہ حق کی حفاظت کے لئے رہن رکھ کریا گفیل بنا کر بھی توثیق کی جاتی ہے۔

# توثيق كاحكم:

۲ - معاملات کی توثی ایک مشروع حکم ہے،اس لئے کہ لوگوں کو حقوق کے انکار اور ضائع ہونے کے خوف واندیشہ سے اپنے معاملات میں اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

توثِق كَ مَشْرُوعِت كَى اصل نصوص بين، چنانچه دين كے مسائل بين الله تبارك وتعالى كا ارشاد ہے: "يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيُنٍ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ، وَلْيَكْتُبُ بَيْنَكُمُ كَاتِبٌ بِالْعَدُلِ وَ لَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَمهُ اللهُ فَلْيَكْتُب، وَلْيُمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحِقُّ وَلْيَتَقِ الله رَبَّةُ وَلَا فَلْيَكْتُب، وَلْيُمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحِقُّ وَلْيَتَقِ الله رَبَّةُ وَلَا يَبْحَسُ مِنهُ شَيْعًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيها أَوُ فَلْيَحُسُ مِنهُ شَيْعًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيها أَوُ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رَجَالِكُمْ، فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ وَلُكُمْ وَاللهُ هَالُهُ وَلِيَّةُ بِالْعَدُلِ، وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رَجَالِكُمْ، فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَنُ رَجَالِكُمْ، فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَنُ رَجَالِكُمْ، فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَ الشَّهَدَاءِ أَنْ تَضِلَّ فَرَجُلٌ وَّامُوا ثَنَانٍ مِمَّنُ تَرُضَونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلً إِحْدَاهُمَا اللَّخُولِي وَ لَا يَأْبَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلً إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْدَاهُمَا اللَّحُولِي وَ لَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ الشُّهُ هَذَاءً إِنْ الشُّهَدَاءُ أَنْ الشَّهُ هَذَاءً وَلَا اللهُ عَلَى الشَّهُ هَذَاءً وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءً أَنْ الشَّهُ هَذَاءً وَلَا يَأْبُ الشُّهَدَاءً أَنْ تَضِلًا

<sup>-144-</sup>

إِذَا مَادُعُوا وَلَا تَسْئَمُوا أَنُ تَكُتُبُوهُ صَغِيْرًا أَوْ كَبِيُراً إِلَى أَجَلِهِ، ذَٰلِكُمُ أَقُسَطُ عِندَاللَّهِ وَأَقُومُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدُنَى أَلَّا تَرُتَابُوا إِلَّا أَنُ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيُرُونَهَا بَيُنَكُمُ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَلَّا تَكُتُبُوهَا، وَأَشُهِدُوا إِذَا تَبايَعُتُمُ وَلَا يُضَآرَّ كَاتِبٌ وَّلَا شَهِيدٌ، وَ إِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمُ، وَاتَّقُوا اللَّهَ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ، وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيُمٌ، وَإِنْ كُنْتُمُ عَلَى سَفَر وَّلَمُ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرهلنّ مَّقُبُو ضَدٌّ، فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُكُمُ بَعُضًا فَلَيُؤَدِّ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلَيَتَّق اللُّهَ رَبَّهُ، وَلَاتَكُتُمُوا الشَّهَادَةَ، وَمَنُ يَّكُتُمُهَا فَإِنَّهُ أَثِّمُ قَلْبُهُ، وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمٌ "(ا ) (ا ) ايمان والواجب ادھار کا معاملہ کسی مدت متعین تک کرنے لگوتو اس کولکھ لیا کرو، اور لازم ہے کہ تمہارے درمیان لکھنے والاٹھیکٹھیک لکھے، اور لکھنے والا کھنے سے انکار نہ کرے جبیبا کہ اللہ نے اس کوسکھادیا ہے، پس جاہئے کہ وہ لکھ دے اور جاہئے کہ وہ شخص لکھوائے جس کے ذمہ حق واجب ہےاور چاہئے کہوہ اینے پرور د گاراللہ سے ڈرتار ہےاوراس میں سے کچھ بھی کم نہ کرے، پھرا گروہ جس کے ذمہ قق واجب ہے عقل کا کوتاه ہویا کمزور ہواوراس قابل نہ ہو کہ وہ خود کھوا سکے تولا زم ہے کہاس کا کارکن ٹھیک ٹھیک کھھوا دے اورایینے مردوں میں سے دو گواه کرلیا کرو پھرا گر دونو ں مرد نہ ہوں توایک مرداور دعور تیں ہوں ان گوا ہوں میں ہے جنہیںتم پیند کرتے ہوتا کہان دوعورتوں میں سے ایک دوسر ہے کو یاد دلا دے اگر کوئی ایک ان دو میں سے بھول جائے اور گواہ جب بلائے جائیں تو انکار نہ کریں اور اس (معاملت) کوخواہ وہ چھوٹی ہویا بڑی ہواس کی میعاد تک کھنے میں کا ہلی نہ ہو، بیر ( کتابت ) اللہ کے نز دیک زیادہ قرین عدل ہے اور

شہادت کودرست تررکھنے والی ہے اور زیادہ قریب اس سے کہتم شبہ
میں نہ پڑولیکن اگر کوئی سودا دست بدست ہو جسے تم باہم لیتے ہی
رہتے ہوسوتم پراس میں کوئی الزام نہیں کہتم اسے نہ کھواور جب خریدو
فروخت کرتے ہو(تب بھی) گواہ کرلیا کرواور کسی کا تب یا گواہ کو
نقصان نہ پہنچایا جائے اوراگر (اییا) کروگے تو بہتہارے تن میں
ایک گناہ (شار) ہوگا اور اللہ سے ڈرتے رہوا ور اللہ تہمیں سکھا تا ہہ
اور اللہ ہر چیز کا بڑا جانے والا ہے، اوراگر تم سفر میں ہواور کوئی کا تب
نہ پاؤتو رہن رکھنے کی چیزیں ہی قبضہ میں دے دی جائیں اور تم میں
سے اگر کوئی کسی پرا عتبار نہیں رکھتا ہے توجس کا اعتبار کیا گیا ہے اسے
جائے کہ دوسرے کی امانت (کاحق) ادا کردے اور چاہئے کہ اللہ
کوئی اسے چھپائے گااس کا قلب گناہ گار ہوگا اور جو کچھ بھی تم کرتے
کوئی اسے چھپائے گااس کا قلب گناہ گار ہوگا اور جو کچھ بھی تم کرتے
ہواللہ اس کا بڑا جانے والا ہے)۔

اور اس کے علاوہ بھی نصوص ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: "وَلِمَنُ جَاءَ بِهِ حِمُلُ بَعِیْرٍ وَّ أَنَا بِهِ زَعِیْمٌ" (اور جو اسے لے کرآئے گااس کے لئے ایک بارشتر (غلہ) ہے اور میں اس کا ذمہ دار ہوں)۔

لکھوانے اور گواہ بنانے کے حکم میں فقہاء کے دو مختلف اقوال ہیں:

السمال المراسخ باب کے لئے ہے، بیاس وجہ سے کہ تجاور قرض کے معاملات میں لکھے اور گواہ بنانے کا جو حکم ہے وہ اللہ تبارک وتعالیٰ کے اس قول سے متصل ہے: ''فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُكُمُ بَعُضًا فَلُيُوَّ قِدِ اللَّذِيُ اوْ تُمِنَ أَمَانَتَهُ'' (اور تم میں سے اگر کوئی کسی پر اعتبار رکھتا ہے توجس کا اعتبار کیا گیا ہے اسے چاہئے کہ دوسرے کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ پوسف ۱۷۷۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رسمه ۲۸۳

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۲، ۲۸۳\_

امانت ( کاحق)اداکردے)۔

اور بیمعلوم ہے کہ اُمن محض طن اور تو ہم کے اعتبار سے ہوتا ہے، حقیقاً نہیں، اس سے بیمعلوم ہوا کہ گواہی کا حکم محض اطمینان قلبی کے حقیقاً نہیں، اس سے بیمعلوم ہوا کہ گواہی کا حکم محض اطمینان قلبی کے دیا گیا ہے، حق شرع کی وجہ سے نہیں ہے، کیونکہ اگر بیمق شرع کی وجہ سے ہوتا تواللہ تبارک و تعالی بیہ نہ فرما تا: "فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُکُمُ بَعُضًا"، اور بندوں کے اطمینان پر بھروسہ نہ ہوتا، اعتماد صرف اسی چیز پر ہوتا ہے جسے شریعت مصلحت مجھتی ہے، یہی وجہ ہے کہ نکاح میں جو گواہی مشروع ہے وہ طرفین کی رضامندی اور ایک دوسرے سے مطمئن ہوجانے سے وہ ساقط نہیں ہوتی ہے، لہذا اس سے بیہ بات مطمئن ہوجانے سے وہ ساقط نہیں ہوتی ہے، لہذا اس سے بیہ بات شابت ہوئی کہ لکھنے اور گواہ بنانے کا حکم مستحب ہے، واجب نہیں ہے، فابت ہوئی کہ لکھنے اور گواہ بنانے کا حکم مستحب ہے، واجب نہیں ہے، اور اس کی مشروعیت اطمینان قلب کے لئے ہے۔

اسى طرح الله تبارك وتعالى كابية قول: "فَإِنُ أَمِنَ بَعْضُكُمُ بَعْضُكُمُ اسْ قُول: "وَلَمُ تَجِدُوا كَاتِباً فَرِهاَنٌ مَّقُبُوضَة" (١) ك بعد هم الهذا جب بيجائز م كماس رئن كوچھوڑ ديا جائے جو كماوا بى كابدل ہے تو گواہ بنانے كوچھوڑ دينا بھى جائز ہوگا۔

اور یہ ثابت ہے کہ حضور علیہ نے ایک یہودی سے کچھ کھانے کا سامان خریدا اور اس کے پاس بطور رہن اپنی زرہ رکھ دی (۲)، اور ایک دوسرے آدمی سے از ارخریدا (۳)، اور ایک اعرابی سے ایک گھوڑ ا خریدا تو اس اعرابی نے انکار کردیا یہاں تک کہ حضرت خزیمہ بن

ثابت نے آپ علی کے میں گواہی دی (۱) اور یہ منقول نہیں کہ آپ نے اس میں گواہ بنایا ۔ حضور علیہ نے حضرت عروہ بن جعد کو حکم دیا کہ وہ آپ علیہ کے کئے قربانی کا جانور خریدیں (۲) لیکن انہیں گواہ بنانے کا حکم نہیں دیا ، حضرت عروہ کے نے آپ علیہ کو واپس آ کر خبر دی کہ انہوں نے دو بکریاں خریدیں پھران میں سے ایک کی دی، تب بھی آپ علیہ نے گواہ نہ بنانے پر ان کی تکیر نہیں کی ، حضرات صحابہ کرام آپ علیہ کے گواہ نہ بنانے میں بازاروں میں خرید و فروخت کا معاملہ کرتے تھے، لیکن آپ علیہ کی ان کو وخت کا معاملہ کرتے تھے، لیکن آپ علیہ کرام سے بیٹمل منقول ہے، اور حضور علیہ نے ان کی نکیر نہیں فر مائی۔ حضور علیہ نے ان کی نکیر نہیں فر مائی۔

امت میں نسل در نسل وَین، نیع وشراء کے معاملات ان کے علاقوں میں ہوتے چلے آئے ہیں، جن میں گواہ کا تذکرہ نہیں ملتا، اور اس زمانے کے فقہاء نے باوجود علم کے اس پر نکیر نہیں کی، اگر گواہ رکھنا واجب اور ضروری ہوتا تو فقہاء کرام اپنے علم کے باوجود اس کے ترک پر نہیں فرماتے، یہ اس بات کی دلیل ہے کہ فقہاء کے پہال گواہ بنانا مستحب ہے۔

پھرلوگوں میں بازاروغیرہ میں کثرت سے خریدوفروخت کا معاملہ ہوتا ہے، اگر ہر خریدوفروخت میں گواہ رکھنا واجب ہوتو یہ اس حرج کا باعث بنے گا جو ہم سے دور کردیا گیا ہے، ارشاد باری ہے: "وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي اللّهُ يُنِ مِنُ حَرَج "(اوراس نے تم پردین

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۳ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "شراء النبی عَلَیْتُ من یهو دی طعاماً" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۰۲/۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۲۲ طبع الحلی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "شراء النبی عَلَیْتُ من رجل سراویل" کی روایت ابویعلی اور طبرانی نے الاوسط میں کی ہے، جبیبا کہ جُمِح الزوائد (۱۲۲۵ طبح القدی) میں ہے، اور بیٹنی نے کہا: اس میں یوسف بن زیاد بصری میں جوضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "شواء النبی عَلَیْهٔ من أعوابی فرساً" کی روایت ابوداؤد (۲) حدیث: "شواء النبی عَلَیْهٔ من أعوابی فرساً" کی ہے، اور شوکانی نے کہا: اس کے رجال تقد میں (نیل الاوطار ۲۰۷۵) طبع المطعبة العثمانیہ)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أهو النبي عَلَيْتُ عووة بن جعد ..." كى روایت بخارى (فقر الباری ۲۳۲/۲۳۲ طبع التلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>٣) سورهٔ فج ١٨٧\_

کے بارے میں کوئی تنگی نہیں کی )۔

چنانچہ مداینات کی آیت میں جو تکم ہے وہ صرف مال کی حفاظت اور تعلیم کی رہنمائی کے لئے ہے، جبیہا کہ رئبن اور لکھوانے کا تکم ہے، یہ واجب نہیں ہے، یہ واضح ہے، اس کی صراحت فقہاء حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے، اور یہی ابوسعید خدری، ابوابوب انصاری، شعبی، حسن، اسحاق اور اُمت کے جمہور علماء سلف وخلف کا مذہب ہے (۱)۔ حسن، اسحاق اور اُمت کے جمہور علماء سلف وخلف کا مذہب ہے (۱)۔ مر وجوب کے لئے ہے، لہذا ظاہر امر کے لحاظ سے گواہ بنانا لازم ہے، اور اس کا چھوڑ نا گناہ ہے، ابن عباس فرماتے ہیں: آیت دین محکم ہے، اس میں شخ نہیں ہے، ابن عباس فرماتے ہیں: فردخت کرتے تو گواہ بناتے تھے اور لکھتے نہیں تھے، اور جب ادھار معاملہ کرتے تھے تو لکھے بھی تھے اور لکھتے نہیں تھے، اور جب ادھار معاملہ کرتے تھے تو لکھے بھی تھے اور گھتے نہیں تھے، اور جب ادھار معاملہ کرتے تھے تو لکھے بھی تھے اور گھتے نہیں تھے، اور جب ادھار

یہی ضحاک،عطاء، جابر بن زید بخعی، ابن جریر الطبر ی کی رائے ہے(۲)۔

۸م- بھی بھی توثیق بالاتفاق واجب بھی ہوتی ہے، مثلاً نکاح کی توثیق، چنانچہ نکاح میں گواہ بنانا واجب ہے، چاہے عقد نکاح کے وقت ہوجییا کہ جمہور فرماتے ہیں، یاوطی کے وقت جیسا کہ مالکیہ کہتے ہیں،اصل اس میں حضور علیہ کا بیار شادہے: "لانکاح اللہ بولی وشاہدی عدل" (ولی اور دوعادل گواہوں کے بغیر نکاح صحیح

(۱) أحكام القرآن لعماد الدين بن مجمد الطبرى المعروف بالكيا البراس الر ٣٦٢، ٣١٥ ما أحكام القرآن للجساص الر ۵۷۲، ۵۷۳، آحكام القرآن لا بن العربي ١٩٥٨، التبصره لا بن فرحون بهامش فتح العلى الر ٢٠٩١، المغنى لا بن قدامه ٣١٢، ٣٠٢، ٣٠٠، ٣٠٠، ٣١٢، البدائع ٢١/ ٢٥٢، المجوع ١٩٨٥-

- (۲) احکام القرآن للجصاص ۱۷۱۱، أحکام القرآن لابن العربی ۱۷۹۹، المغنی ۱۷۲۰ ۳۱، أحکام القرآن للهرای ۱۷۶۱ س
- (۳) حدیث: "لانکاح الا بولی و شاهدی عدل" کی روایت ابن حبان (۳) (الاحمان ۲۸ ۱۵۲ طبع دارالکتب العلمیه ) نے حضرت عا نَشْرِّ سے کی ہے، اور ال کوچی قرار دیا ہے۔

نہیں ہے)، مالکیہ نے اعتباراس کا کیا ہے کہ نکاح کا حقیقی معنی وطی (مجامعت) ہے<sup>(۱)</sup>۔

9 - بھی تو ثق مکروہ یاحرام ہوتی ہے، مثلاً لڑکوں کوعطیہ دینے بر گواہ بنانا اگر عطيه ميں فرق كيا گيا هو، بعض فقهاء اس كومكروه كہتے ہيں، جبكه دوسر نے فقہاءا سے حرام سمجھتے ہیں <sup>(۲)</sup>،اس کی دلیا صحیحین کی وہ حدیث ہے، جوحضرت نعمان بن بشراع سے مردی ہے وہ کہتے ہیں: "تصدق عليَّ أبي ببعض ماله فقالت أمي عمرة بنت رواحة: لا أرضي حتى تشهد رسول الله عُلَيْكُم، فانطلق أبي إلى النبي عُليْكُم، ليشهده على صدقتي فقال له رسول الله عُلْكِيَّة: أفعلت هذا بولدك كلهم؟ قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا في أولادكم، فرجع أبي فرد تلك الصدقة، وفي لفظ قال: فلاتشهدني إذا فإنى لا أشهد على جور، وفي لفظ فأشهد على هذا غيري" (مير اوالدني اينا كچه مال محه كوبهه كياتو میری مال عمرہ بنت رواحہ نے کہا: میں اس پر راضی نہیں ہوں، جب تک كهآپ رسول الله عليه وگواه نه بناليس،ميرے والدرسول الله عليه کے پاس گئے تا کہ میرے ہیہ برآ پے علیہ کو گواہ بنا کیں، تو رسول اللہ حالله عليه في ان سے كها: كياتم نے اپنى تمام اولاد كے ساتھ ايسا كيا ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں، تو رسول الله عليه نے ارشادفر ما يا: الله تعالى سے ڈرو،اوراینی اولاد کے بارے میں عدل وانصاف سے کام لو،میرے والد واپس آئے، اور وہ ہیہ واپس لے لیا، ایک روایت کے الفاظ میں یوں ہے: مجھے گواہ نہ بناؤ، کیونکہ میں ظلم پر گواہی نہیں دیتا، ایک روایت کے

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۵۲، ۲۵۳، التبصر هار ۲۰۹، ۲۱۰،الاشا دللسيوطي ر ۴۰۸-

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲را ۲۰ م، المغنی ۵ ر ۲۲۳، ۱۲۵ -

<sup>(</sup>۳) حدیث نعمان بن بشیر: 'إتقو الله واعدلوا بین أولاد کم'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۱۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۴۲، ۱۲۴۳ طبع السلفیه) اور کمسلم (۱۲۴۲، ۱۲۴۳ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

الفاظ میں اس طرح آیا ہے: اس پر میرے علاوہ کسی دوسرے کو گواہ بنالو)۔

\*ا - معاملات کی تو ثیق کے تم میں اختلاف کے باوجودوہ ہراس شخص کا حق ہے جواس کوطلب کرے، ابن فرحون کہتے ہیں : جب ہم ہے کہتے ہیں کہ گواہ بنانا دَین اور بجے میں واجب نہیں ہے تب بھی ہاں کا حق ہے جو متعاقدین یا فریقین میں سے اس کا طالب ہو، تا کہ اس کے ذریعہ اس پر فیصلہ کیا جاسکے اگر وہ انکار کرے، اس لئے کہ اس کوحق ہے کہ اس پر فیصلہ کیا جاسکے اگر وہ انکار کرے، اس لئے کہ اس کوحق ہے کہ اس پر وہ مینان نہ کرے، اس وجہ سے اس شخص پر نیج میں گواہ بنانا واجب ہے جو دوسرے کا کوئی سامان بیچ، اگر ایسا نہ کرتو وہ ضامن ہوگا، اس لئے کہ سامان کا مالک اس کی امانت واری سے راضی نہیں ہے، اس طرح ہراس چیز میں گواہ بنانا واجب ہے جس میں کسی غائب کاحق ہو، اللہ تعالیٰ ہراس چیز میں گواہ بنانا واجب ہے جس میں کسی غائب کاحق ہو، اللہ تعالیٰ کا ذانیوں کے سلسلے میں ارشاد ہے: "و لُیُشُهُدُ عَذَا بَهُمَا طَآئِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِیْنَ "(۱) (اور چاہئے کہ دونوں کی سزاکے وقت مسلمانوں کی ایک متعلق ہے، اس چیز کو د کیفنے کا تم م دیا جس سے دوسرے کاحق متعلق ہے، اس قبیل سے لعان ہے کہ وہ بچہ کے نسب کی نفی کی وجہ سے مسلمانوں کی ایک جماعت کے سامنے ہوگا(۱)۔

# توثیق کے طریقے:

11 - توثیق کے متعدد طریقے ہیں، یہ بھی تو عقد کے ذریعہ ہوتی ہے (اسے عقو دالتو ثیقات کہاجا تاہے)، جیسے رہن اور کفالہ، بھی بغیر عقد کے ہوتی ہے، جیسے کھوانا، گواہ بنانا، قید کرنا اور روک رکھنا۔

تو ثیقات میں ایک قسم مال کا و ثیقہ ہے، جیسے رئین اور بائع کے ہاتھ میں مبیع ،اورایک قسم ذمہ کا و ثیقہ ہے، جیسے کفالہ (۳)۔

- (۱) سورهٔ نورر ۲\_
- (٢) التبصر وار٢٠٩\_
- (٣) الميثورُ في القواعد ٣٢٨،٣٢٧، دررالحكام ٥٢/٢، المبسوط ٢٩/٢١-

## اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

## الف-كتابت (لكھوانا):

11 - لوگوں کے مابین جو معاملات ہوتے ہیں ان کو لکھ لینا ان ک توثیق کا ایک ذریعہ ہے، اللہ جل شانہ نے اپنے اس قول میں اس کا حکم دیا ہے: ' إِذَا تَدَاینَتُمُ بِدَیْنِ إِلٰی أَجَلِ مُّسَمَّی فَا کُتُبُوهُ'' (جب ادھار کا معاملہ کسی مرت متعین تک کیا کروتو اس کو لکھ لیا کرو) ، حضور عیالیہ نے کتابت کے ذریعہ اپنے معاملات کی توثیق کی ہے، آپ نے بچا بھی ہے اور لکھا بھی ہے، اسی قسم کا مندرجہ ذیل وثیقہ ہے:

"هذا ما اشترى العداء بن خالد بن هوذة من محمد رسول الله عليه اشترى منه عبدا أو أمة، لا داء، ولا غائلة، ولا خبثة، بيع المسلم من المسلم" (۱) (يخريدارى بهجس ميں عداء بن خالد بن بوذه في حضور عليه سيخريدا به اس في ان سے ايک ايباغلام يا باندى لى به جس ميں نہ وئى بيارى به نه عيب به نه برائى به سين به ين به ورسر ميل نه وي دوسر ميل ملمان كى دوسر مسلمان كى دوسر مسلمان كى دوسر مسلمان كى دوسر مسلمان كى دوسر

اسی طرح نبی کریم علیقی نے اپنے عمال کو جوذ مدداریاں سونبیں انہیں لکھنے کا حکم فر مایا<sup>(۲)</sup>۔اوراسی طرح آپ علیقی نے مشرکین سے جوسلح کی تھی اس کو لکھنے کا حکم دیا تھا<sup>(۳)</sup>، اور حضور علیقی کے

- (۱) حدیث: "هذا ما اشتری العداء بن خالد بن هو ذة" کی روایت تر مذی (۱) مطبح الحلی ) نے کی ہے اوراس کو حسن قرار دیا ہے۔
- (۲) حدیث: "أمو النبي عَلَيْتُ بالكتاب فیما قلد فیه عماله من الأمانة" كاذكرابن جم بن سعد ك تذكره كاذكرابن جم بن سعد ك تذكره میں کیا ہے كه اس كوقضا كى نے كتاب النبي عَلِیتٌ میں ذكر كیا ہے كه وه اور زبیر اموال صدقہ كھاكرتے تھے۔
- (٣) حدیث: "أمو النبي عَلَيْكُ بالكتاب في الصلح" كي روایت بخاري (فق الباري / ٢٥٣ طبع السّلفیه) نے مروان بن حکم اور مسور بن مخر مدسے كي ہے۔

زمانے سے لے کرآج تک لوگوں کا اس پر تعامل رہاہے۔

معاملات کے لکھنے سے مقصود بیہ ہے کہ اس کی تمام شرطیں پوری
کر کے اس کو مضبوط و مسحکم کیا جاسکے، اور عقل کے ذریعہ بیشرطیں
متعین ہوئی ہیں، اس طریقہ سے بیجانا جاسکتا ہے کہ وٹائق میں کون
سے سے جے ہیں اور کون سے باطل، اس لئے کہ توثیق کے لئے ایسے ارکان
اور شرطین نہیں ہیں جوعقل و مجھ سے باہر ہوں، اور جو کچھ لکھا جاتا ہے۔
اس کو وثیقہ کہا جاتا ہے۔

لیکن بیج یار به اور اجاره وغیره تصرفات میں ہر لکھا جانے والا وثیقہ شری وثیقہ شری وثیقہ شری وثیقہ شری وثیقہ شری وثیقہ اسی وقت کہلائے گاجب وہ ان شرطوں کے مطابق ہو جوفقہاء نے متعین کی ہیں (جن کوعلم الشروط کہا جاتا ہے) اور بیانعقاد، صحت، نفاذ اور لزوم کی شرطیں ہیں، الشروط کہا جاتا ہے) اور بیانعقاد، صحت، نفاذ اور لزوم کی شرطیں ہیں، وئی کہا حکام دعاوی، اقرار اور شہادات وغیرہ میں عبار توں کے فرق سے بدل جاتے ہیں، چنا نچہ ان شرائط کی اتباع ہی سے جوفقہاء فرق سے بدل جاتے ہیں، چنا نچہ ان شرائط کی مطابق ہی ہوگی (ا)، اس لئے کہ اللہ شہادت کی ساعت ان شرائط کے مطابق ہی ہوگی (۱)، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "ذلِکُم أَقُسَطُ عِنْدَ اللّٰهِ وَأَقُومُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدُنی أَلًا تَوْتَابُولًا" (بیر کتابت) اللہ کے نزدید نیادہ قریب اس عدل ہے اور شہادت کو درست تر رکھنے والی ہے، اور زیادہ قریب اس عدل ہے اور شہادت کو درست تر رکھنے والی ہے، اور زیادہ قریب اس عدل ہے اور شہادت کو درست تر رکھنے والی ہے، اور زیادہ قریب اس

# ب-إشهاد ( گواه بنانا):

سا - معاملات پر گواہ بنانا ان کے استحکام اور توثیق کا ذریعہ ہے اور انکار کے وقت متعاقدین کے لئے احتیاط ہے، اس لئے کہ بیا ثبات

نی کریم علی نے گواہوں کو بینہ کہا ہے، کیونکہ ان کی باتوں سے بیان اور وضاحت ہوتی ہے، اور ان کی گواہی سے اشکال دور ہوجاتا ہے، ارشاد نبوی ہے: "البینة علی المدعی والیمین علی من أنكو"(۲) (مدی پر بینہ ہے اور منکر پر بین ہے) سرخسی فرماتے ہیں: اس میں دومعانی ہیں:

اول: لوگوں کواس کی ضرورت ہوتی ہے، اس لئے کہ لوگوں کے درمیان جھڑے اور لڑائیاں بہت ہوتی ہیں، اور ہر جھگڑے میں

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۳۰ /۱۶۸، ۱۲۹، التبصرة بهامش فتح العلى ار ۲۷، البجة على التهد ۱/۱۱،احکام القرآن للجصاص ار ۷۲۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۲۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "البینة علی المدعی والیمین علی من أنکر" کی روایت دارقطی نے اپنی سنن ( ۱۹ / ۱۱ طبع دارالهاین) میں حفرت عبدالله بن عمرو بن العاص ہے کی ہے، اورابن جمر نے التخیص (۲۰۸۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے، لیکن بخاری ( فتح الباری ۸ / ۱۳۳۲ طبع السلفیه) اور مسلم ( ۱۳۳۳ اطبع التلی) نے ابن عباس سے مرفوعاً ان الفاظ کے ساتھ روایت کی ہے: "المیمین علی الممدعی علیه" ( بینه مدعاعلیه پر ہے )، اور بیم قی نے اپنی سنن ( ۱۰۱ ۲۵۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں حضرت ابن عباس سے تاس طرح روایت کی ہے: "المیمن علی الممدعی ہے۔ دائرة المعارف العثمانیه) میں حضرت ابن عباس سے تاس طرح روایت کی ہے: "المیمنه علی الممدعی" ( بینه مدعی پر ہے )، اس کی سندھیجے ہے۔

موجب یقین ججت ودلیل پیش کرنا دشوار ہوتا ہے، اور تکلیف (شرعی حکم کی پابندی)حسب استطاعت ہوتی ہے۔

دوم: گواہوں کالازم کرنا، کیونکہ شرع نے ان کی شہادت کواختال کذب کے باوجودوجوب قضا کے لئے جمت بنایا ہے، بشرطیکہ سچائی کا پہلورا جج ہو۔

صحابہ کرام اوران کے علاوہ دوسرے اہل علم کااس پر عمل رہاہے، اس لئے کہ ضرورت گواہی کی متقاضی ہے، کیونکہ لوگوں کے درمیان انکاریا یا جاتا ہے، لہذااس کی طرف رجوع واجب ہوگا۔

جن حقوق کی گواہی دی جاتی ہے ان کے اعتبار سے بینات کے مختلف در جے ہیں، گواہ کے لئے کسی چیز کی گواہی دینا اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک اس کے متعلق اس کو یقین نہ حاصل ہوجائے،
کیونکہ گواہی صرف اس چیز کی دینا جائز ہے جس کا قطعی علم حاصل ہو،
اور اس میں ذرا بھی شک وشبہ کا شائبہ نہ ہو، جس میں شک وشبہ ہواس کی گواہی دینا جائز ہے جس میں شرائز ہے جس میں ظن غالب ہو (۱)۔

شہادت کے متعلق تفصیلات کے لئے دیکھئے'' اِشہاد' اور' شہادت'۔

#### **ئ**-رئىن:

۱۹۳ - رئمن توثیق کا ایک ذریعہ ہے، رئمن وہ مال ہے جس کے ذریعہ دین کی حفاظت کی جاتی ہے تا کہ قرض خواہ اس کی قیمت سے اپنا دین وصول کرسکے، اگر مدیون سے اس کا ملنا دشوار ہوجائے، اور اصل اس میں اللہ تعالیٰ کا بیقول ہے: ''وَ إِنْ کُنتُمُ عَلیٰ سَفَوٍ وَّ لَمُ تَجِدُوُا کَاتِبَ نَهُ عَلَیْ سَفَوِ هُنَّ مَّقُہُو صَدَّ '' (اور اگرتم سفر میں ہواور کوئی کا تب نہ یا وَسور بن رکھنے کی چیزیں ہیں جو قبضہ میں دے دی جائیں )۔

- (1) التبصر هار ۲۰۴۰، ۴۰۴، المبسوط ۱۱ر ۱۱۱، المغنی ۹ ر ۴ ۱۲ ۱۲ ۱۳ ا
  - (۲) سورهٔ بقره ر ۲۸۳\_

جساص کہتے ہیں: اس سے مرادیہ ہے کہ اگرتم کتابت اور اشہاد

کذریعہ توثیق پر قادر نہ ہوتو وثیقہ قبضہ شدہ رہن کے ساتھ حاصل کرو،
لہذا ایسی حالت میں جس میں قرض خواہ کتابت اور گواہ بنا کرو ثیقہ پر
قادر نہ ہوتو رہن کتابت اور اِ شہاد کے قائم مقام ہے، واللہ اعلم (۱)۔

اس لئے کہ رہن اس لئے مشروع ہے کہ اس بات کی ضرورت
ہونی وہ سے ضائع ہونے سے بچایا جائے، لہذا
مرہن کو حق ہے کہ جس چیز پر عقد رہن ہوا ہے اس کو اپنے قبضہ میں
رکھے، کیونکہ توثیق اسی وقت ہو سکتی ہے جب میں کو اِ شہاد کے قبضہ
میں لینے کا مالک ہو، اور یہ بات مدیون کو جلد سے جلد قرض کی ادائیگی
پر آمادہ کرے گی، اور رہن کے ذریعہ انکار سے اطمینان ہوجا تا ہے،
اسی وجہ سے جب قرض کی مدت ختم ہوجائے تو دائن کو حق ہوگا کہ
معاملہ قاضی کے سامنے پیش کرے تو قاضی اس کے لئے رہن کو بھی
کرے، اسی وجہ سے رہن کے لئے ضروری ہے کہ وہ بینے کے قابل
دے گا، اور اس کو انصاف دلائے گا، اگر رائین اس کی بات قبول نہ
کرے، اسی وجہ سے رہن کے لئے ضروری ہے کہ وہ بینے کے قابل
کوئی شی ہو، چنا نچہ ایسے رئین سے توثیق جائز نہیں ہے جس کا فی الجملہ
کوئی شی ہو، چنا نچہ ایسے رئین سے توثیق جائز نہیں ہے جس کا فی الجملہ

اوراس لئے کہ رہن دَین کی ضانت ہے، لہذا قرض کے کل سے بھی اس کا تعلق ہوگا اوراس کے بعض سے بھی ، لہذا اگر قرض کا بعض حصدا دا کر دیتو بھی مکمل رہن مرتہن کے قبضہ میں رہے گا، یہاں تک کہوہ اپنا پوراحق وصول کرلے، کیونکہ رہن ایک تی کے ساتھ محبوں ہے، تو ضروری ہے کہ وہ اس حق کے ہر جزء کے ساتھ محبوں قرار پائے۔

ایک قول یہ ہے کہ مرتہن کے پاسٹی مرہون کی اتنی ہی مقدار باقی رہے گی جتنا اس کا حق باقی بچا ہے، اس لئے کہ شی مرہون جو پوری اس کے پاس رکھی ہوئی ہے وہ پورے حق کے بدلہ میں ہے،

بيجناجا ئزنه ہو۔

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن لجصاص ار ۲۲۲\_

لہذاواجب ہوگا کہ ٹی مرہون کے اسی قدراجزاءمرتہن کے پاس محبول رہیں جس قدر حق باقی ہے (۱)۔

رئن کے لئے کچھ اور شرطیں ہیں مثلاً اس کا قبضہ میں ہونا، اور دین لازم کے بدلہ میں ہونا وغیرہ، تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' رہن''۔

#### د-ضمان وكفاله:

10 – ضان اور کفالہ دونوں ایک معنی میں استعال ہوتے ہیں، اور بھی طان کا استعال دین کے لئے اور کفالہ کا استعال جان کے لئے ہوتا ہے، اور یہ دونوں تو ثیق کے لئے مشروع ہیں، کیونکہ اس میں بغرض تو ثیق کفیل کے ذمہ سے ملانا ہوتا ہے، اور اس سلسلہ میں اصل اللہ تعالی کا یہ قول ہے: ''وَلِمَنُ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِیْدٍ سَلسلہ میں اصل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: ''وَلِمَنُ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِیْدٍ وَ اَنَّا بِهِ ذَعِیْمٌ '' (اور جوکوئی اسے لے آئے گا اس کے لئے ایک بارشتر (غلہ) ہے اور میں اس کا ذمہ دار ہوں )۔

امام بخارى نے سلمہ بن اکوع سے بیروایت کی ہے: ''أن النبي علیه اللہ اللہ اللہ اللہ علیه دین؟ قالوا: هل علیه دین؟ قالوا: نعم، دیناران، قال: هل ترک لهما وفاء؟ قالوا لا، فتأخر فقیل: لم لاتصلي علیه؟ فقال: ما تنفعه صلاتي وذمته مرهونة إلا إن قام أحد كم فضمنه، فقام أبوقتادة فقال: هما علي يا رسول الله فصلي علیه النبي الله الله فصلي علیه النبی الله الله فصلي علیه النبی الله الله فصلي علیه النبی الله الله فصلی علیه الله الله فصلي علیه الله الله فصلي الله الله فصلي الله الله فصلي اله فصلي الله فصلي الله

- (۱) البدائع ۲ر۱۳۵، ۱۳۵، ۱۵۵ الكافى لابن عبدالبر ۸۱۲/۲، جوابر الإكليل ۲ر۷۷، بداية المجتبد ۲ر۷۷، الأشباه للسيوطى ر۹۰۸، المبسوط للسرخسى ۲۱ (۱۹۸۳مغنی الحتاج ۱۲/۱۲) المغنی لا بن قدامه ۱۲/۳۲،۳۲۲ ۲۲،۳۷۳ م
  - (۲) سورهٔ کوسف/ ۷۲\_
- (۳) حدیث: سلمه بن الأ کوع" أن النبي عَالِيكُ أتى برجل ليصلى عليه... " کی روایت بخاری (فق الباری ۲۲۲/۴ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

نماز جنازہ پڑھیں، آپ عَلَیْ نَے نارشاد فرمایا: کیا اس پرکوئی قرض ہے؟ لوگوں نے جواب دیا: ہاں، دو دینار ہیں، آپ عَلِیہ نے فرمایا: کیا اس کی ادائیگی کے لئے بچھ چھوڑا ہے؟ لوگوں نے جواب دیا: ہیں، مین کرآپ عَلِیہ نِیجے ہٹ گئے، تو دریافت کیا جواب دیا: آپ عَلِیہ اس کی ادائیگی کے لئے بچھے ہٹ گئے، تو دریافت کیا گیا: آپ عَلِیہ اس پر نماز کیوں نہیں پڑھتے؟ آپ عَلِیہ نے فرمایا: میری نماز اس کوکوئی فائدہ نہیں پہنچائے گی، اس حال میں کہ اس کے ذمہ قرض ہے، اللہ یک کوئی شخص اس کی ادائیگی کی ضانت لے اس کے ذمہ قرض ہے، اللہ کے سال کی ضانت لے کی اور کہا: اے اللہ کے رسول عَلِیہ اُن دونوں دینار کی ادائیگی مجھ پر ہے، تب اللہ کے رسول عَلِیہ نے اس پرنماز پڑھی)۔

اوراس کئے کہ کفالہ قرض خواہ کو مدیون کے مفلس ہوجانے کی وجہ سے ہلاکت سے مطمئن کرتا ہے، اس کئے کہ فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ جب مضمون (جس کی ضانت لی گئی ہے) مفلس ومختاج ہوجائے یا غائب ہوجائے تو ضامن مال کا تاوان دے گا اور جب ضامن اور مضمون دونوں موجود ہوں اور دونوں مالدار ہوں تو ایسی صورت میں امام ابوحنیفہ، امام شافعی اور امام احمد فرماتے ہیں: مطالبہ کرنے والے کویہ تق ہے کہ ان دونوں میں سے جس سے چاہے مطالبہ کرے، اس لئے کہ حق ضامن کے ذمہ بھی ثابت ہے، لہذ الصیل کی طرح ضامن سے بھی مطالبہ کاوہ مالکہ کو ہوگا ہے۔ لئے کہ حق ضامن کے ذمہ بھی ثابت ہے، لہذ الصیل کی طرح ضامن ان کا دوسرا قول ہے۔ کہ اصل کے ہوتے ہوئے فیل سے مطالبہ کرنے کاحق اس کونہیں ہے، إلاّ بید کہ اصیل سے مطالبہ کرنے کاحق اس کونہیں ہے، إلاّ بید کہ اصیل سے مطالبہ مشکل ہو، اس کئے کہ کفالہ تو محض تو ثیق کے لئے ہوتا ہے، لہذا کفیل سے حق وصول نہیں کیا جائے گا، إلاّ بید کہ اصیل سے اس کا وصول کرنا مشکل ہوجائے، نہیں کیا جائے گا، إلاّ بید کہ اصیل سے اس کا وصول کرنا مشکل ہوجائے، نہیں کیا جائے گا، إلاّ بید کہ اصیل سے اس کا وصول کرنا مشکل ہوجائے، خویا ہے۔ لہذا کفیل ہے جن وصول کی مطالبہ مشکل ہوجائے، نہیں کیا جائے گا، إلاّ بید کہ اصیل سے اس کا وصول کرنا مشکل ہوجائے، خویا ہے۔ لئے کہ کفالہ تو محمل ہو جائے۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۹ر۱۱۱۱۹۰۸ القرطبی ۱۹ر۲۲۵، البدائع ۲۷ س-۱۱،۱۱ ما عابدین ۱۹ر۲۲۹، المغنی ۲۷ «۲۰۵٬۵۹۰ ، جوابر الإ کلیل ۲۷ را ۱۱۱، الأشیار ۲۰۰۸ س

ضمان کی شرائط اور کس کا ضامن بنناصیح ہوگا،اور کس چیز میں ضانت صیح ہوگی اور ان کے علاوہ دوسری تفصیلات کے لئے د کیھئے:'' کفالہ''اور'' ضمان''کی اصطلاحات۔

### ھ-جبس اوررو کنے کاحق:

11- چونکہ توثیق سے مقصود حقوق کی حفاظت اور احتیاط ہے، لہذا دائن کو یہ تق کی وجہ سے اس سامان کوروک لے جواس کے قبضہ میں ہے تاکہ اپناحق وصول کر سکے، اگر دین اس سے متعلق ہو، اس کی چند مختلف صور تیں ہیں۔

اس میں ایک سے ہے: بلیج کواس وقت تک رو کے رکھنے کا حق ہے جب تک جب تک جب تک جب تک جب تک جب تک میں نہ آ جائے ، ابن عابدین فرماتے ہیں: جب تک ثمن قبضے میں نہ آ جائے با لَع مبیع کوروک سکتا ہے، اگر چپمن میں سے ایک ہی درہم باقی ہو، اور اگر مبیع ایک ہی عقد میں دو چیزیں ہوں اور ہرایک چیز کے لئے الگ ثمن مقرر کیا گیا ہوتو اس کو بیت ہے کہ پوری قیت جب تک وصول نہ ہوجائے ان دونوں کوروک سکتا ہے، اور روکنے کاحق رہن کفیل اور بعض قیت معاف کردیئے سے ساقط نہیں ہوگا، یہاں تک کہ باقی قیت وصول کرلے۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: ''بیج'' و'' جبس'' کی اصطلاح۔
اس میں سے میہ بھی ہے کہ اجرت پر دینے والے شخص کو میہ ق حاصل ہے کہ جب تک پیشگی اُجرت نہ مل جائے اس وقت تک منافع رو کے رکھے، اور اسی طرح کاریگر کو بیرق حاصل ہے کہ کام مکمل کرنے کے بعد اس سامان کورو کے رکھے جب تک اپناحق وصول نہ کرلے، اگر اس سامان میں اس کے مل اور کام کا اثر ہو، جیسے کہ دھو بی اور رنگ ریز۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:" اجارہ" اور" استصناع" کی اصطلاح۔

اوراسی میں سے یہ بھی ہے کہ مقروض کوجیل میں ڈالا جائے،اگروہ اپنے قرض کی ادائیگی پر قادر ہو،کین ادائیگی میں ٹال مٹول کرر ہا ہو،اور صاحب قرض قاضی سے اس کی گرفتاری اور قید کا مطالبہ کرے،اور اسی طرح قرض خواہ کو یہ بھی حق ہے کہ اس کوسفر سے روک دے،اس لئے کہ اس کوقید کرنے کا اختیار حاصل ہے (۱)۔

اس کی مزید تفصیل کے لئے دیکھئے:'' دین''' اداء''' وفاء'' کی صطلاحات۔

21 - یہ تو ثیق کی مشہور قسمیں ہیں: ان کے علاوہ دوسری اور بھی چیزیں ہیں جن پر عمل کرنے سے تق کی تو ثیق اور حفاظت ہوتی ہے۔ جیسے احکام کورجسٹروں میں لکھنا احکام کی تو ثیق سمجھی جاتی ہے، اور مفلس پر جحر کرنا بھی قرض خوا ہوں کے حقوق کی تو ثیق ہے۔ تفصیلات کے لئے دیکھئے: ''اِ فلاس'''' ججز''، اور'' کتابۃ'' کی

## کن تصرفات میں تو ثیق ہوتی ہے:

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۱۲۸۳، البدائع ۱۲۰۴، ۲۰۳۷، البدايه ۳۲ سر ۲۳۳۳، البدايه ۳۲ سر ۲۳۳۳، الخطاب ۱۳۳۵، التبصر و بهامش فتح العلى ۱۹۲۳، القواعد لا بن رجب رص ۸۵، المنور ۳۲۸س-

مُّسَمَّى فَاكْتُبُو ُهُ" (ا) (اے ایمان والو! جب ادھار کا معاملہ کسی محتین تک کرنے لگو تو اس کولکھ لیا کرو) کے بارے میں کہتے ہیں: گواہ بنانے کا حکم اس وقت ہے جبکہ دین کا معاملہ صحیح ہو۔

اور الله تبارک وتعالی کا ارشاد ہے: "وَلَیکُتُ بَیْنَکُمُ کَالله تبارک وتعالی کا ارشاد ہے: "وَلَیکُتُ بَیْنَکُمُ وَالا کَاتِبٌ بِالْعَدُلِ" (اور لازم ہے کہ جو شخص لوگوں کے درمیان تھیک تھیک کھے )اس میں بہتم ہے کہ جو شخص لوگوں کے درمیان دستاویزات لکھنے کی ذمہ داری لے وہ لوگوں کے مابین عدل وانساف کے ساتھ کھے۔

اور ارشاد باری ہے: ''و کَلا یَأْب کَاتِبُ اَنُ یُکُتُب کَما عَلَمهُ اللّه '' (اور لَکھنے والا لَکھنے ہے انکار نہ کرے جیسا کہ اللہ نے اس کوسکھادیا ہے) امام جصاص اس آیت کے بارے میں کہتے ہیں:
یعنی (واللہ اعلم) اللہ نے شیخ عقد اور ثابت وجائز قرض ولین دین کے جواحکام بیان کئے ہیں اس کے مطابق لکھے، تا کہ عقد مداینت کے شیخ ہونے کے لئے جومقصود ہے ان میں سے ہرایک کوحاصل ہوجائے۔ جہاں تک باطل تصرفات ومعاملات کا تعلق ہے تو اس میں اصل یہ ہے کہ ان معاملات پر اقد ام کرنا حرام ہے، اور اس کے کرنے کی وجہ سے وہ گئہ گار ہوتا ہے، کیونکہ اس میں شریعت کی مخالفت ہے، لہذا ان تصرفات ومعاملات کی تو یُق بھی حرام ہوگی ، اس لئے کہ شی کا وسیلہ اس شی کے کہ شی کا تو یُق ہیں ہوتا ہے، پھر نا جائز اور باطل تصرفات کی تو یُق ہیں ہوتا ہے، پھر نا جائز اور باطل تصرفات کی اس کئے کہ وہ شرعاً باطل ہیں ، اور تو یُق میں کوئی فائدہ بھی نہیں ہوں گے کہ وہ شرعاً باطل ہیں ، اور اس پر اس کے اثرات مرتب نہیں ہوں گے ، جیسا کہ سیجے اور جائز تصرفات پر مرتب ہوتے ہیں (۲)۔ تصرفات پر مرتب ہوتے ہیں (۲)۔

اسی طرح حضور علیہ نے ناجائز تصرف پر گواہ بننے سے انکار

کردیا، اسی وجہ سے آپ علی ہے خطرت بشیر بن سعد نے اپنے لئے کے حضرت بشیر بن سعد نے اپنے لئے کے نعمان (۱) کو جو ہبد کیا تھا اس پر گواہ بننے سے انکار کیا، کیونکہ انہوں نے اپنی اولا د کے درمیان برابر ہبنہیں کیا تھا، حدیث میں ہے کہ حضرت بشیر نے اپنے ہبدکووالیس لے لیا (۲)۔

دسوقی فرماتے ہیں: بیج فاسداور قرض فاسد میں اگر رہن کی شرط ہواور مشتری یا قرض لینے والا رہن رکھ بھی دیتو رہن فاسد ہوگا،اور مرتہن پرواجب ہوگا کہ وہ شی مرہون راہن کو واپس کردے،اس لئے کہ رہن ہیج فاسد پر مبنی ہے،اور مبنی علی الفاسد فاسد ہے۔

زرکشی کہتے ہیں:عقو دمیں کچھالیی بھی قشمیں ہیں جن میں رہن، کفیل اور شہادت داخل ہوتی ہیں جیسے بیچ سلم،قرض اور جنایات کے تاوان۔

اور کچھالیی بھی قشمیں ہیں جن کی توشق صرف شہادت سے ہوتی ہے، رہن سے نہیں ، اور وہ مساقات ہے، ماور دی نے اس باب میں یہی کہا ہے، وہ کہتے ہیں: اس لئے کہ بیہ غیر مضمون عقد ہے، اور اسی طرح جعالہ ہے، اور اسی میں سے مسابقہ ہے، جبکہ اس کے رہن پرکسی کاحق نکل آئے تو رہن اور ضامن دونوں جائز ہیں، اور کہا گیا ہے: دوقول اس بنا پر ہیں کہ وہ جائز ہیں کہ وہ جائز ہیں کہ وہ جائز ہے یالازم۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۲) احكام القرآن للجصاص ۱۷،۵۷۱، ۵۷۵، المنثور في القواعد ۱۷۵۳، ۳۵۴، مدائع الصنائع ۵۷۵ س،الدسوقي ۱۹۰۳، تتبي الارادات ۲۲-۱۹-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "امتناع النبی الله عن الشهادة علی هبة بشیر بن سعد ابنه النعمان" کی تخ ن تخ فقره نمبر ۹ میں گذر کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷/۲۲۴، اور حضرت بشیر کا اپنے عطیہ کولوٹانے والی حدیث کی تخریج فقرہ ۹/۹ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الدسوقي ٣ر٢٨٠\_

اس میں سے ایک قتم الی ہے جس میں صرف ضامن داخل ہوتا ہے، رہن نہیں، جیسے ضان درک، اس کے قائل دارمی وغیرہ ہیں (۱)۔

## توثيق كابطلان:

19 - توثیق چند اُمور سے باطل ہوجاتی ہے، ان میں سے بعض مندرجہذیل ہیں:

الف اگرتویش فاسد تصرف کے شمن میں ہو، کیونکہ فقہی قاعدہ ہے: "إذا فسد المعتضمن فسد المعتضمن" (جب مضمن دراصل فاسد ہوجائے تو جو چیزاس پر مبنی ہووہ بھی فاسد ہوجائے گی)۔
اسی بنا پر فقہاء فرماتے ہیں: اگر رہن بچے فاسد میں ہوتو بچے کے فاسد ہونے کی وجہ سے رہن فاسد ہوجائے گا، لہذا مرتهن کورو کئے کا حتی حاصل نہیں ہوگا اور رائمن کو بیدتی ہوگا کہ اس سے اپنا سامان و اپس لے لے (۲)۔

ب۔ جب دستاویزات کی وہ شرائط موجود نہ ہوں جو فقہاء کے نزدیک معروف ہیں۔

مثلاً شہادت کا باب ہے کہ اس میں فاسق کی شہادت باطل ہوتی ہے، اور اس شخص کی بھی شہادت باطل ہوتی ہے جواپنی شہادت سے اپنی ذات کے لئے منفعت حاصل کرے اس سے یا مصرت دور کرے، اسی قتم میں تنگ دست مقروض کی شہادت صاحب قرض کے حق میں داخل ہے (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''شہادت'' کی اصطلاح۔

(۳) التبصر ولا بن فرحون بهامش فتح اعلى ار ۲۲۳ ـ

رہن میں بیشرط ہے کہ شی مرہون بیچ کے قابل ہو، اور وہ بیہ ہے (جبیبا کہ کاسانی فرماتے ہیں) کہ رہن عقد کے وقت موجود ہو، اور بید کہ وہ مطلق ،معقوم ،معلوم ہوا ور سپر دگی وحواگی کی قدرت ہو، اور بید کہ اس شی کور ہن رکھنا جائز نہیں ہے، جوعقد کے وقت موجود نہ ہو، اور نہ وجود کا اختال رکھتا ہو، اور نہ ہی مردار اور خون کور ہن رکھنا جائز ہے، اور نہ ہی حرم کے شکار اور حالت احرام میں کئے ہوئے شکار کور ہن رکھنا جائز ہے اور نہ ہی حرم کے شکار اور حالت احرام میں کئے ہوئے شکار کور ہن رکھنا جائز ہے اور نہ ہی حرم کے شکار اور حالت احرام میں کئے ہوئے شکار کور ہن رکھنا جائز ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: ''رہن''کی اصطلاح۔

کفالہ میں کفیل یا ضامن کے لئے بیشرط ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کا اپنے مال میں تصرف کرنا جائز ہے، لہذا پاگل، مجنون اور پیچی شرط ہے کہ مکفول لہ معلوم ہو کیونکہ اگر مکفول لہ مجبول ہوتو جس توثیق کے لئے کفالہ مشروع ہے وہ حاصل نہیں ہوگی، کفالہ کے لئے اس کے علاوہ اور بھی شرطیں ہیں (۲)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے:'' كفالہ' اور'' ضمان''۔

ے۔جب تو یُق امر شری کی مخالف ہوتو تو یُق باطل ہوگی، چنا نچہ اگر مدیون تنگ دست ہو، قرض کی ادائیگی پر قادر نہ ہوتو اس کوقید کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَإِنْ کَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَیٰ مَیْسَرَةٍ" (اورا گرتنگ دست ہے تواس کے لئے آسودہ حالی تک مہلت ہے)۔

اسی طرح باپ کو بیٹے کے دین میں قید نہیں کیا جائے گا، کیونکہ

<sup>(</sup>۲) الأشاه لا بن نجيم رص ۹۱ ۳، البدائع ۲ ر ۱۹۳۰ الدسوقی ۳ ر ۴ ۳۰ ، ۳ ۳۰ ، المغنی ۴ ۲۵ ۲۳ ، منح الجليل ۳ ر ۲۹۵ \_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ ر ۱۳۵\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲۷ ۵-۲،۲۱، كمغنى ۴۸ ۵۹۸، الدسوقى ۳۸ ۴ ۳۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۸۰\_

ار ثاد باری ہے: "وَ صَاحِبُهُ مَا فِي الدُّنیَا مَعُرُو فَاً" (اور دنیا میں ان کے ساتھ خوبی سے بسر کئے جانا)، نیز ارشاد باری ہے: "وَ بِالُوَ الِدَیْنِ إِحْسَانًا" (اور حسن سلوک سے پیش آنا (ایپ ) ماں باپ سے)، دسوتی فرماتے ہیں: ضانت اس وقت باطل ہوتی ہے جب وہ چیز جس کی ضانت کی جائے فاسد ہو، جیسا کہ اگروہ سود ہو، مثلاً ایک شخص دوسر ہے سے کہ: اس کو ایک مہینہ کے لئے دو دینار کے بدلے ایک دینار ادا کردویا ایک مہینہ کے لئے چند دنا نیر کے بدلے چند درا ہم دے دو اور میں اس کا کفیل کئے چند دنا نیر کے بدلے چند درا ہم دے دو اور میں اس کا کفیل ہوں تو کھا ہوگا، اور ضانت لینے والے پر مطلقاً کوئی چیز لازم ہوگی۔

اسی طرح کوئی سامان ادھار قیت پرمعلوم یا نامعلوم مدت کے لئے بیچنا، یا جمعہ کی اذان کے وقت بیچ کرنا (ان حضرات کے نزدیک جواس کے بطلان کے قائل ہیں)، لہذا اگر کوئی انسان اس خمن کی ضانت لے تو وہ ضانت باطل ہوگی اور ضامن کے ذمہ کوئی چیز لازم نہیں ہوگی۔

ایسے ہی کفالہ جب کسی عوض کے بدلہ ہوتو وہ بھی فاسد ہوگا، کیونکہ کفالہ کے لئے میں نانچہ اگروہ کسی عوض کے مقابلہ میں ہوگا تواس کا اعتباز نہیں ہوگا (۳)۔

د۔ جب کسی حق کی دستاویز گم ہوجائے اور صاحب و ثیقہ سلح وصفائی کرلے، پھراس کی دستاویز صلح کے بعد مل جائے تو اب اس دستاویز کی وجہ سے اس کومطالبہ کاحق نہیں ہوگا، دسوقی میں مذکور ہے:
کوئی شخص دوسرے پر کسی حق کا دعوی کرے، مدعا علیہ مدعی سے

(۱) سورهٔ لقمان ۱۵ ا

(۲) سورهٔ بقره ر ۸۳۔ (۳) الدسوقی ۳۸۰ - ۳۳۔

کے: تمہاراحق اس وقت ثابت ہوگا جبتم وہ دستاویز پیش کر دوجس میں وہ لکھا ہوا ہے، اور مدعی کے: وہ دستاویز مجھ سے ضائع ہوگئ ہے، اور اس سے صلح کرلے، پھر بعد میں وہ دستاویز دستیاب ہوجائے تواب اس دستاویز کی بنیاد پر مطالبہ کاحق نہیں ہوگا، اور سلح بھی بالا تفاق نہیں ٹوٹے گی، اس لئے کہ اس نے اپنے حق کوساقط کرنے پر صلح کرلی ہے (۱)۔

## توثيق كاختم هونا:

 ۲ - توثق کے سبب کے ختم ہوجانے پر توثق ختم ہوجائے گی ہے مندرجہذیل ہیں:

الف شمن (قیمت) پر قبضه کرنے کے لئے بیچے کورو کئے کاحق ثمن کی ادائیگی کے بعد ختم ہوجائے گااور بائع پر واجب ہوجائے گا کہ بیچ حوالہ کردے۔

اور مرہون کورو کنے کاحق دین کی ادائیگی پرختم ہوجائے گا اور شی مرہون کوچھوڑ دینا اور اس کورائن کے سپر دکر دینا واجب ہوگا۔

اسی طرح ہر وہ شخص جس کورو کنے کاحق ہو، اس کا بید حق اس کی ادائیگی سے ختم ہوجائے گا،جس کی وجہ سے روکنے کاحق ہے (۲)۔

ادائیگی سے ختم ہوجائے گا،جس کی وجہ سے روکنے کاحق ہے (۲)۔

ب۔ اسی طرح توثیق ختم ہوجاتی ہے جب دائن مدیون کو بری الذمہ کر دے اور مدیون دائن کو دوسرے کے حوالہ کر دے (۳)۔

الذمہ کر دے اور مدیون دائن کو دوسرے کے حوالہ کر دے (۳)۔

عقو د میں ہے، جیسے وکالہ، عقد مضاربت اور و دیعت، کیونکہ پھر توثیق عقو د میں ہے، جیسے وکالہ، عقد مضاربت اور و دیعت، کیونکہ پھر توثیق

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۱۳۵۳ س

<sup>(</sup>۲) المغور ۳۲۸،۳۲۷، ۱۲۰۳، ۱۲۸۸، ۱۳۲۸،۳۲۷، ۱۲۳۸، ۱۲۳۸، ۱۴۳۸، ۱۴۳۸، البدایه ۲۸/ ۱۳۳۸ التبصر ۲۰/ ۱۳۸۸

<sup>(</sup>۳) الأشاه لابن نجيم رص ٢٦٣، ٢٦٣، المغنى ٦٠٥٨، القواعد لابن رجب رص ٣٠٠، البدائع ١٨٠١٢،١٢.

سے کوئی فائدہ نہیں رہتا<sup>(۱)</sup>۔

د۔و ثیقہ کو پی دینے سے بھی تو ثیق ختم ہوجائے گی جیسے ثی مرہون دین میں پی دی جائے (۲)۔

ھ۔دیون میں مقاصہ کے ذریعہ بھی تو ثیق ختم ہوجائے گی (۳)۔ و۔ اسی طرح تو ثیق ختم ہوجاتی ہے جب معقود علیہ ہلاک ہوجائے، جیسے بیع قبضہ سے پہلے ہلاک ہوجائے (۴)۔

ز۔ کفالہ بانفس میں جس کی کفالت لی گئی ہےوہ مرجائے <sup>(۵)</sup>۔ ان سب کی تفصیلات ان کے مقامات پردیکھی جائیں۔

## توثيق كااثر:

۲۱ – تو ثیق کاسب سے اہم اثر یہ ہوتا ہے کہ حقوق صاحب حقوق کے لئے محفوظ ہوجاتے ہیں۔

اس پربعض ملحقہ اثرات بھی مرتب ہوتے ہیں،ان میں سے بعض مندر جہذیل ہیں:

الف ۔ شی مرہون میں رائن کا تھے، اجارہ یا ہبہ وغیرہ کے ذریعہ تصرف ممنوع ہے، اور ایسا تصرف باطل سمجھا جاتا ہے، جیسا کہ ابن قدامہ فرماتے ہیں: ایسا تصرف جو وثیقہ سے مرتبن کے حق کو باطل کردے اور وہ تعلیب وسرایت پر مبنی نہ ہوتو ایسا تصرف مرتبن کی اجازت کے بغیر جائز نہیں ہے (۲)۔

ب ـ تو ثق کی وجہ سے فیل سے اس چیز کے مطالبہ کاحق حاصل

ہوتا ہے جواصیل کے ذمہ ہو، پس گفیل سے ایسے دین کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے جواصیل پر واجب ہو، اور گفیل بالنفس سے مکفول بالنفس کے حاضر کرنے کا مطالبہ کیا جائے گا اگر غائب نہ ہو، اگر غائب ہوتو گفیل کو اتنی مدت کی مہلت دی جائے گی جس میں وہ اس کے حاضر کرنے پر قادر ہوسکے، چنانچہ اگروہ اس مدت میں حاضر نہ کر سکے اور نہ ہی اس کا بجز ظاہر ہوتو قاضی کوئی ہوگا کہ اس کو قید میں رکھے، یہاں تک کہ اس کا عجز ظاہر ہوجو جائے (۱)۔

ج۔ تو ثیق کی وجہ سے فیل کوخق ہوتا ہے کہ وہ اُصیل سے مطالبہ کرے، بشرطیکہ کفالہ اس کے حکم سے ہو، اور کفیل نے اصیل کے ذمہ کی ادائیگی کر دی ہو<sup>(۲)</sup>۔

در رہن میں شی مرہون کو بیچا جاسکتا ہے جبکہ مدیون دین کی ادائیگی سے عاجز ہو<sup>(۳)</sup>۔

# محدثین کے ہزد یک توثیق:

۲۲ - امام غزالی فرماتے ہیں: جس کی روایت مقبول ہو: ہروہ مخض ہوں کے دوایت مقبول ہو: ہروہ مخض میں ہوسکتا ہے جومکلّف ہو، عادل ہو، مسلمان ہو، ضابط ہو، جس شخص میں پیشرا لط نہ پائی جائیں وہ قابل اعتاد نہیں۔

یہ چیز ثابت ہوگی یا توامتحان سے یا تز کیہ سے۔

تر کیہ یہ ہے کہ عادل شخص عدالت کی خبر دے، عدالت کے مراتب میں اصل یہ ہے کہ تزکیہ کرنے والا الفاظ تزکیہ کے ذریعہ اصلاح کردے، اصحاب عدیث کے درمیان سب سے زیادہ مشہوریہ ہے کہ تزکیہ کاسب سے اعلیٰ لفظ ہے: ججت، ثقہ، حافظ، ضابط، یہ الفاظ عمران کی توثیق کے لئے میں، پھراس کے بعد تین الفاظ میں:

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ ر ۱۰ اء ۱۱ ـ

<sup>(</sup>٢) البدائع ٢/١١ـ

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني ۲۳۱/۲\_

<sup>(</sup>۱) الأشباه للسيوطي رص ١٣ ٣، الأشباه لا بن تجيم رص ٣٣٨، البدائع ٢ ر ١٨ ـ

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ۲ را ۲۳۲،۲۳۲، المغنى ۴ ر۷ ۴ م

<sup>(</sup>س) المغورارا ۳۹۲،۳۹۳،مخ الجليل سر ۵۲\_

<sup>(</sup>م) البدائع ۲ رسم ۱۵ ، ۲۳۸ م

<sup>(</sup>۵) ابن عابدین ۱۸را۲۵۷،۲۵۷\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۴ (۲)

ماً مون،صدوق، لاباً س به، پھراس کے بعد الفاظ ہیں .....الخ، وغیرہ۔

کسی کے بارے میں حاکم کا حکم اور کسی روایت پر مجتهد کاعمل بھی تو ثیق شار کیا جاتا ہے (۱)۔

اس کے لئے علم حدیث کی اصطلاح نیز ''اصولی ضمیم'' دیکھا جائے۔

تورق

#### تعريف:

تورق اصطلاح میں یہ ہے کہ کوئی سامان ادھار خریدے، پھر (بائع کے علاوہ) کسی دوسرے کے ہاتھ، قیمت خرید سے کم میں نقد فروخت کردے، تا کہ اس کے ذریعہ اس کونقدرو پیمل جائے۔ یہ اصطلاح صرف فقہاء حنابلہ کے یہاں ملتی ہے<sup>(۲)</sup> دوسرے فقہاء نے اس پر'' بیچ العینہ'' کے مسائل کے تحت بحث کی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ربإ:

۲ - لغت میں ربا کامعنی اضافہ ہے (۳) اور اصطلاح میں: ایسا اضافہ جوعوض سے خالی ہواور عقد کے ذریعہ ہو۔

- (۱) أساس البلاغه، لسان العرب، تاج العروس، مجم متن اللغه، المحجم الوسط، المصباح المنير ماده: "ورق" -
- (۲) كشاف القناع ۱۸۶۳ طبع مكتبة النصر، الفروع ۱۷۱۷ طبع عالم الكتب، شرح ابن القيم على الى داؤد ۱۰۸/۵ طبع السنة المحمد بيه
- (۳) المطلّع رص ۲۳۹ طبع المكتب الاسلامي المعجم الوسيط ماده: "ربؤ"، ابن عابدين ۱۷۹/۴ على مجرقص ف كساته، طبع بولاق -

<sup>(</sup>۱) المنتصفى للغزالى ار ۱۵۵، ۱۵۹، ۱۸۸، مسلم الثبوت ۲ر ۱۳۹، ۱۵۵، الذخيره للقرافي رص ۱۱۵\_

ر با اور'' تورق' کے مابین مباینت کا تعلق ہے، ان دونوں میں قدرے مشترک صرف ہیہے کہ عاقدین میں سے سی ایک کے لئے اضافه ہوتا ہے۔

#### ب-عينه:

سا- لغت میں عینہ کامعنی سلف ہے، اور اصطلاح میں بیہ ہے کہ کوئی سامان ادھار فروخت کرے، پھرخود فروخت کرنے والا ہی اس کواس ہے کہ دونوں میں فی الحال نقد حاصل ہوتا ہے، اس کے علاوہ دونوں میں تباین کی نسبت ہے، کیونکہ بچ عینہ میں سامان کا پہلے فروخت کرنے والے کے پاس لوٹنا ضروری ہے،اس کے برخلاف'' تورق'' میں سامان فروخت کرنے والے کی طرف نہیں لوٹما، بلکہ خریدارا بی ملکیت میں حسب منشاءتصرف کرتا ہے۔

ہے کم نقد ثمن میں خرید لے <sup>(۱)</sup> تورق اور عینہ کے مابین تعلق صرف میہ

# تورق كاحكم:

۴ - جمہورعلاء کی رائے ہے کہ'' تورق''مباح ہے،خواہ وہ لوگ جو اس كوتورق كا نام ديتے ہيں يعنی حنابله، ياوه لوگ جواس كو'' تورق'' كا نامنہیں دیتے ، لیعنی حنابلہ کےعلاوہ دوسرے فقہاء<sup>(۲)</sup>،اس لئے کہ فرمان بارى ہے: "وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ" (٣) (حالاتكه الله نے سَيْع كو

- (1) المصباح، معجم الوسيط ماده: "عين"، كشاف القناع ٣٠ ١٨٥، القاموس لفقهی ر ۲۷\_
- (۲) كشاف القناع ۳ر ۱۸۹، الفروع ۴ر ۱۷۱، شرح ابن القيم الجوز به مختصرسنن الى داؤد ١٠٨٥، تحقيق احمد شاكر، طبع دارالمعرف، فتح القدير ٢٥/٥٢٥ طبع بولاق، ابن عابدين ۴۷۹۶ طبع بولاق،الروضه ۱۲/۳، اوجز المسالك الر ۱۲۸ طیع المعارف، فیومی نے اس کے جوازیرا تفاق نقل کیا ہے، المصباح
  - (۳) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_

حلال قراردیاہے)، نیزرسول الله علی نے خیبر میں این محصیل دار عنيا"(ا) عند الجمع بالدراهم ثم ابتع بالدراهم جنيبا"(ا) (مختلف قتم کی ملی ہوئی تھجور کو پہلے روپیوں کے بدلہ فروخت کر دو، پھر ان رو پیوں کے بدلہ عمدہ تھجورخریدو)، نیز اس کئے کہاس میں رہا کا نہ قصدظاہر ہوتا ہے،اور نہاس کی صورت ہے، کین عمر بن عبدالعزیز اور محمد بن حسن الشبياني نے اس کومکروہ کہاہے (۲)۔

ابن الہمام نے کہا: بیخلاف اولی ہے، ابن تیمیہ اور ابن قیم کے نزدیک مخاربہ ہے کہ ترام ہے، کیونکہ بیمضطر (مجبور) کی بیج ہے، جبکہ حنابلہ کے نزدیک مباح ہے <sup>(۳)</sup>۔

### بحث کے مقامات:

۵ – فقهاء'' تورق'' کا ذکر: ربیع عینه ممنوعه ببوع ، اور'' ریا'' کی بحث میں کرتے ہیں۔

- حديث: "بع الجمع بالدراهم....." كي روايت بخاري (فتح الباري مهر ووسطبع التلفيه)نے ابوسعید خدری اور ابوہریر ٌ سے کی ہے۔
- (۲) شرح ابن القیم کمختصرسنن الی داؤد ۵ر ۱۰۸، ابن عابدین ۴ر۹ ۲۷، المصنف لا بن الى شيبه ٧٦ م ٥٩٣ ،المصنف لعبدالرزاق ٨٨ ١٨٨ \_
- (٣) شرح ابن القيم لابن قيم الجوزبيه مختصر ابوداؤد ٥/٨٠١، الفروع ١٠٨١١، الاختيارات مهر 24\_

# تورك

#### تعريف:

ا - لغت میں تورک کا ایک معنی '' ورک'' پر سہارا لینا ہے، اور '' ورک' دونوں رانوں کے اوپر کے حصہ کو کہتے ہیں ( یعنی سرین )، کہا جا تا ہے: قعد متور کا: یعنی اپنی ایک سرین کے سہار ہیٹھا<sup>(۱)</sup>۔ تورک کا اصطلاحی معنی یہ ہے کہ قعدہ اخیرہ میں دونوں پاؤں کو کنارے کرلینا اور نماز کے قعدہ میں سرین کوز مین سے ملادینا۔

## اجمالي حكم:

۲- جہہور فقہاء کی رائے ہے کہ چار اور تین رکعت والی نماز کے پہلے تشہد میں نمازی کے لئے مسنون ہے کہ بیٹھتے وقت افتر اش کرے اور افتراش کا طریقہ یہ ہے کہ دائیں پیر کو انگلیوں کے سرے پر کھڑا کرلے اور بائیں پیر کو زمین پر اس طرح بچھائے کہ اس کی پشت کو زمین سے لگا کر تلوے پر بیٹھے، جبکہ تورک چار اور تین رکعات والی نماز کے اخیر تشہد میں مسنون ہے۔ اور تورک کا طریقہ یہ ہے کہ نمازی اپنا دایاں پیر کھڑا کرے، انگلیوں کا اندرونی سرا زمین پر رکھے، اور اس کے نوک کو قبلہ کی طرف کرلے اور بائیں پیر کودائیں طرف نکال لے، اور اپنی دائیں سرین کو زمین سے لگا دے، اسی طرح بائیں سرین کو اس کے ساتھ ذمین سے لگا دے، اسی طرح بائیں سرین کو اس کے ساتھ ذمین سے لگا دے۔

#### (۱) المصباح المنير ماده: "ورك" ـ

اس مسئلہ میں عورت مرد کی طرح ہے، کیونکہ فرمان نبوی: "صلوا کھما د أیتمونی أصلی" ( نماز پڑھو، جس طرح جمحے نماز پڑھے جمو کے د کیورہے ہو ) میں عورت بھی داخل ہے، شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ تورک اخیر تشہد میں بھی مسنون ہے اگر چہوہ دوسرا تشہد نہ ہو جبیبا کہ نماز صبح، جمعہ اور نفلی نماز کا تشہد ہے ( ) ، اور حنفیہ نے کہا: تورک عورت کے لئے مضوص ہے لہذ ااس کے لئے مسنون ہے کہ وہ تورک کرے، کیونکہ اس میں اس کے لئے پردہ زیادہ ہے۔

مردتورک نہ کرے بلکہ اس کے لئے مسنون بیہ ہے کہ فرض اور نفل نماز میں بائیں پیرکوز مین پر بچھادے، اس کواپنے دونوں سرین کے ینچے رکھ کراس پر بیٹھ جائے، دائیں پیرکو کھڑا کرے اور اس کی انگلیوں کوقبلہ کی طرف کرے (۳)، اس کی تفصیل اصطلاح '' جلوس'' اور ''صلا ق'' میں ہے۔

# توربير

#### د يکھئے:'' تعريض''۔

- (۱) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ الطبع التلفیه) نے حضرت مالک بن حویرث سے کی ہے۔
- (۲) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار۲۸۹ طبع عيسى الحلبي مصر، نهاية المحتاج الرحه، المجموع شرح المهذب سر۴۵۰ طبع المكتبة السلفيه مدينه منوره، المغنى لا بن قدامه ار۶۵۰ طبع مكتبة الرياض الحديثة الرياض، كشاف القناع ارساس وطبع الرياض -
- (۳) حاشیه ابن عابدین ار ۸۰۵ طبع دوم مصطفی الحکسی مصر، بدائع الصنا کع ار ۲۱۱، طبع اول <u>۲۳ سا</u>ره، مراقی الفلاح ر ۱۴۶۷\_

# توسل

#### تعریف:

ا - لغت میں توسل کا معنی: تقرب ہے، کہا جاتا ہے: توسلت إلى الله بالعمل: يعنى عمل كوزريد الله کا تقرب حاصل كرنا، اور توسل إلى فلان بكذا: كسى ايسے رشته كى حرمت كے ذريد كسى كا تقرب حاصل كرنا جو اس كو اس پر مهر بان كرد ہے، اور "وسيله": مقصود كے حاصل كرنے كاذريد ہے۔

فرمان باری ہے: "یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوااللَّهَ وابُتَغُوا اللَّهِ وابُتَغُوا اللَّهِ الْوَسِيلَةَ" (اے ایمان والواللہ سے ڈرواوراس کا قرب طاش کرو)۔

کہاجاتا ہے:''وسل الی الله تعالیٰ توسیلاً'' لیعن اس نے الیا عمل کیا جس سے اللہ کا تقرب حاصل ہو، یہ ''توسل'' کی طرح ہے۔ '' واسل'' وہ شخص جو اللہ تعالیٰ کی طرف رغبت کرنے والا ہے۔ ہے(۲)۔

اصطلاح میں توسل اپنے لغوی معنی سے الگ نہیں۔ چنانچہ اس کا استعال: نیکیوں کی انجام دہی اور منہیات سے اجتناب کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کے لئے کیا جاتا ہے، مفسرین نے فرمان باری: "وَ اَبُتَغُوا إِلَیْهِ الْوَسِیْلَةَ" کو اسی پر محمول کیا ہے۔

(٢) لسان العرب، اساس البلاغه، ترتيب القاموس المحيط ماده: "وسل" ـ

توسل کا استعال: دوسرے سے دعا کی درخواست کے ذریعہ تقرب الی اللہ کے لئے ہوتا ہے، اور ایسی دعا کے لئے بھی ہوتا ہے جس میں اللہ تعالی کے سی اسم مبارک یا کسی صفت کے ذریعہ یا اس کی مخلوق مثلا کسی نبی یا کسی صالح بندہ یا عرش وغیرہ کے ذریعہ اللہ کا تقرب حاصل کیا جائے (۱) اس میں فقہاء کے یہاں کچھ اختلاف و تفصیل حاصل کیا جائے (۱) اس میں فقہاء کے یہاں کچھ اختلاف و تفصیل ہے، جس کی وضاحت آئے گی۔

حدیث میں 'وسیانہ' کا استعال جنت کے ایک مقام کے لئے کیا گیا ہے، فرمان نبوی ہے: ''سلوا الله لي الوسیلة فإنها منزلة في الجنة لاتنبغي إلا لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو '' (۲) (میرے لئے وسیلہ مائلو کیونکہ وسیلہ دراصل جنت میں ایک مقام ہے جو اللہ کے بندوں میں سے سی ایک ہی بندہ کودیا جائے گا، اور جھے امید ہے کہوہ بندہ میں ہی ہوں گا)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-استعانه:

۲ - لغت میں استعانہ کامعنی مدد طلب کرنا ہے، اور اصطلاح میں بھی یہی معنی ہے۔ یہی معنی ہے۔

استعانت الله تعالی اور غیر الله دونوں سے ہوتی ہے، الله سے استعانت تو ہر نیک کام میں مطلوب ہے، جبکہ غیر الله سے استعانت کے بارے میں تفصیل ہے، جس کو اصطلاح: '' استعانہ'' میں دیکھا جائے (۳)۔

- (۱) قاعدہ جلیلۃ فی التوسل والوسیلہر مسلا اور اس کے بعد کے صفحات، تفییر الآلوی ۲۸ /۱۲۴۔
- (۲) حديث: "سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله وأرجوا أن أكون أنا هو "كيروايت مسلم (۲۸۹۱ طع الحلي) في حضرت عبد الله بن عمروبن العاص سے كي ہے۔
  - (٣) الموسوعه ١٩٧٧ ـ ا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده ر ۳۵\_

توسل اور استعانه لغت اور اصطلاح دونوں میں دومساوی الفاظ میں ۔

#### ب-استغاثه:

سا – استغاثہ کامعنی فریاد کرنااور مدد طلب کرنا ہے، اور اصطلاح میں بھی یہی معنی ہے۔

استغاثة توسل سے الگ ہے، اس لئے کہ استغاثة مصیبت ہی کے وقت ہوتا ہے، جبکہ توسل، مصیبت وآ سائش دونوں حال میں ہوتا ہے۔
ابن تیمیہ نے کہا: کسی نے بینہیں کہا کہ نبی کا توسل اس سے استغاثہ ہے، بلکہ عام لوگ جو اپنی دعاؤں میں کئی امور سے توسل اختیار کرتے ہیں مثلاً کوئی کہتا ہے: میں فلاں شخ کے حق یا ان کی حرمت کے ذریعہ تیری طرف توسل وتقرب اختیار کرتا ہوں، یا میں تیری طرف لوح وقلم یا کعبہ کا توسل اختیار کرتا ہوں، اس کے علاوہ تیری طرف لوح وقلم یا کعبہ کا توسل اختیار کرتا ہوں، اس کے علاوہ دوسر سے امور جن کولوگ اپنی دعاؤں میں استعال کرتے ہیں، ان کو سے علم ہوتا ہے کہ وہ ان امور سے استغاثہ نہیں کرتے ، کیونکہ نبی سے ماستغاثہ کرنے والا اور استغاثہ کرنے والا اور استعال کرنے والا اور استغاثہ کرنے والا وہ کہلا کے گاجو نبی عیسے سے طلب کرنے والا اور ان سے مانگنے والا ہو۔

اورجس کا توسل اختیار کیا جاتا ہے، اس کو پکار انہیں جاتا، نہاس سے طلب کیا جاتا ہے۔ اس کے واسطہ سے طلب کیا جاتا ہے، اور ہرایک کے نزد یک مدعواور مدعوبہ کے درمیان فرق ہے (۱)۔

# توسل كاشرى حكم:

۴۷ - الله تعالیٰ نے اپنے مؤمن بندوں کو حکم دیا ہے کہ وہ ایمان کامل سے آراستہ تقوی کے ساتھ نیک اعمال کے ذریعہ اس کا تقرب حاصل

كري، فرمان بارى ہے: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ" (اے ایمان والواللہ سے ڈرواوراس كاقرب تلاش كرو)۔

ابن تیمیہ نے کہا: اللہ پر ایمان اور اس کی اطاعت کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا ہر ایک پر ہر حالت میں فرض ہے، باطنی ہو یا ظاہری، رسول اللہ علیہ کی زندگی میں ہو یا آپ علیہ کے وصال کے بعد، آپ کی موجودگی میں ہو یا آپ کے غائبانہ میں، اللہ پر ایمان، اور اس کی اطاعت کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا کسی سے بھی کسی حالت میں اس پر دلیل قائم ہونے کے بعد کسی بھی عذر سے ساقط نہیں ہوتا ہے۔

خدا کے رحم وکرم اوراس کے عذاب سے نجات کا راستہ صرف یہی ہے کہاس پرایمان اوراس کی اطاعت کے ذریعیاس کا تقرب حاصل کیا جائے (۲)۔

الله تعالی نے اپی مرضیات کے ذریعہ اپنا تقرب حاصل کرنے والوں کی تعریف یوں کی ہے: ''اُو لَئِکَ الَّذِینَ یَدُعُونَ یَبْتَغُونَ وَالوں کی تعریف یوں کی ہے: ''اُو لَئِکَ الَّذِینَ یَدُعُونَ دَحُمَتَهُ وَیَخَافُونَ وَاللهٰ دَبِّهِمُ الوَسِیْلَةَ اَیُّهُمُ اَقُرَبُ وَیَرُجُونَ دَحُمَتَهُ وَیَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ دَبِّکَ کَانَ مَحُدُورًا ''(") (یہ لوگ جن کو عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ دَبِیکَ کَانَ مَحُدُورًا ''(") (یہ لوگ جن کو یہ (مشرکین) پکاررہے ہیں (خودہی) این پروردگار کا قرب ڈھونڈ رہے ہیں کہ (دیکھیں) ان میں کون زیادہ مقرب بنتا ہے اور اس کی رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں ہے شک رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں ہے شک آپ کے پروردگار کا عذاب ہے بھی ڈرنے کے قابل)۔

۔ توسل کی کچھ اور جائز وناجائز صورتیں ہیں، جن میں فقہاء کے یہاں اختلاف و تفصیل ہے، اس کی وضاحت مندرجہ ذیل ہے:

- (۱) سورهٔ ما نده ر ۳۵ س
- (۲) قاعدة جليله رص۵\_
- (۳) سورهٔ اسراء / ۵۷\_

<sup>(</sup>۱) مجموعه فآوی این تیمیه ار ۱۰۳

### اول:الله تعالی کے اساء وصفات کا توسل:

۵-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کے ذریعہ
اس کا تقرب حاصل کرنا کسی بھی دنیوی واُخروی امر کے لئے مستحب
ہے، فرمان باری ہے: "وَلِلْهِ الْآسُمَاءُ الْحُسُنیٰ فَادُعُوهُ بِهَا
وَذَرُوا الَّذِینَ یُلُحِدُونَ فِی أَسُمَائِهِ سَیُجُوونَ مَا کَانُوا
یعُملُونَ "(اور اللہ ہی کے لئے اچھے اچھے (مخصوص) نام ہیں سو
انہی سے اسے پکارواور ان لوگوں کوچھوڑے رہو جو اس کے صفات
سے مجروی کرتے ہیں اور انہیں اس کا بدلہ ملے گا جو پچھوہ کرتے ہیں اور انہیں اس کا بدلہ ملے گا جو پچھوہ کے دہ کرتے

بہت کی احادیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ اللہ تعالی کے اساء وصفات کے ذریعہ اس کا تقرب حاصل کرتے تھے، مثلاً حضرت انس بن ما لک کی حدیث ہے: "کان النبی علیہ اللہ اللہ الذ کو به أمر قال: "یا حی یاقیوم برحمتک أستغیث "(۲) (حضور اکرم علیہ کوئی تکلیف دہ بات پیش آئی تھی تو آپ علیہ فرمایا کرتے تھے: اے زندہ سب کے تھا منے والے! تیری رحمت فرمایا کرتے تھے: اے زندہ سب کے تھا منے والے! تیری رحمت کے ذریعہ میں مدد کا طلب گار ہول)، نیز فرمان نبوی ہے: "أسالک کے ذریعہ میں مدد کا طلب گار ہول)، نیز فرمان نبوی ہے: "أسالک علمته أحدا من خلقک، أو استأثرت به فی علم الغیب علمته أحدا من خلقک، أو استأثرت به فی علم الغیب عندک أن تجعل القرآن ربیع قلبی، ونور بصری، وجلاء حزنی، و ذھاب ھمی "(۳) (میں تجھ سے ہراس نام کے ذریعہ جوتو

- (۲) حدیث: "کان النبی عَلَیْتُ اذا کربه أمر قال: یا حی یا قیوه ....." کی روایت ترندی (۵۳۹۸ طع الحلی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، ترندی نے کہا: بیحدیث غریب ہے، کیونکہ اس کی اسنادیلس پزید بن اُبان رقاشی ہیں جوضعیف ہیں، جیسا کہ ذہبی کی میزان الاعتدال (۱۸/۸ مطبح الحلی)
- . (۳) حدیث: "أسألک بکل اسم سمیت به نفسک....." کی روایت

نے اپنے لئے مقرر کیا ہے، یا اس کواپی کتاب میں نازل کیا ہے یااپی مخلوق میں سے کسی کو بتایا ہے، یا اس کو خصوصی طور پراپنے پاس علم غیب میں رکھا ہے، درخواست کرتا ہوں کہ قرآن کو میرے دل کی بہار، میری آنکھ کا نور، میرے حزن وملال کے ختم ہونے، اور میرے فم وفکر کے جانے کا سبب بنادے )۔

نیز حضرت عمران بن حسین گی حدیث ہے کہ ان کا گزرایک قصہ گو پر ہوا جوقر آن پڑھتا اور مانگتا تھا، یہ س کر حضرت عمران نے إنا لله و إنا إليه راجعون پڑھا پھر فرمایا: میں نے رسول اللہ علیہ فانه یہ فرماتے ہوئے سنا ہے: "من قرأ القرآن فلیسأل الله به، فإنه سیجیء أقوام یقرء و ن القرآن یسألون به الناس" ((جو قرآن شریف پڑھے، وہ اس کے ذریعہ سے اللہ تعالی سے مانگے، کیونکہ کچھا لیسے لوگ آئیں گے، جوقرآن پڑھیں گے اور اس کے ذریعہ سے اللہ تعالی سے مانگے، ذریعہ لیکونکہ پڑھا سے مانگے، کیونکہ پڑھا لیسے لوگ آئیں گے، جوقرآن پڑھیں گے اور اس کے ذریعہ لیگوگوں سے مانگیں گے)۔

وجدالہی کے ذریعہ جنت کے علاوہ کا سوال کرنا مکروہ ہے:

۲ - چونکہ اللہ تعالیٰ کے اساء عظیم مقام وحیثیت کے ہیں، اور صفات باری جلیل القدر اور مقدس ہیں، اس لئے مناسب ہے کہ ان کے ذریعہ کوئی بڑی چیز مثلا جنت، مغفرت اور اطاعت وغیرہ کی درخواست کی جائے، لیکن وجہ الہی کے ذریعہ سوال صرف جنت کا موال نہیں ہوگا، اس کے ذریعہ جنت کے علاوہ کسی دوسری چیز کا سوال نہیں ہوگا، اس کے ذریعہ جنت کے علاوہ کسی دوسری چیز کا سوال نہیں

<sup>=</sup> احد (ار ۱۹۳ طبع الميمنيه) اور حاكم (۵۰۹، ۵۱۰ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے كى ہے، احمد شاكر نے المسند پر اپنی تعلیق (۲۲۲۸ طبع المعارف) ميں اس كونتي قرار ديا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من قرأ القرآن فلیسأل الله به، فإنه سیجی، أقوام یقر، ون القرآن یسألون به الناس" کی روایت ترفدی (۱۹۸۵ طیح الحلی ) نے کی ہے، اور کہا ہے: بیصدیث سن ہے، اس کی اساداس ورج تو کی نہیں ہے۔

کیاجائے گا، کیونکہ جنت ہی وہ سب سے بڑی چیز ہے جو ایک مسلمان اپنے رب سے مانگ سکتا ہے اس لئے کہ یہی رحمت الہی کا مقام،اوراللّٰہ کی رضاوامن کے نزول کی جگہ ہے۔

حضرت جابرٌ کی روایت میں ہے که رسول الله علیہ نے فرمایا: "لایسال بوجه الله إلا الجنة" (۱) (وجه الهی کے ذریعه صرف جنت طلب کی جائے)۔

دوم: ایمان اور نیک اعمال کے ذریعہ توسل:

2-فقہاء کے یہاں بالا جماع ان نیک اعمال کے ذریعہ اللہ تعالی کا توسل اختیار کرنا جائز ہے جن کوانسان تقرب الہی کے لئے انجام دیتا ہے۔

مفسرین کی رائے ہے کہ وسیلہ جس کا ذکر فرمان باری: "یا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُو اللَّهُ وَابْتَغُو ا إِلَیْهِ الوَسِیلَةَ "(۲) اور فرمان باری: "أُولِیْکَ الَّذِیْنَ یَدُعُونَ یَبْتَغُونَ إِلَی رَبِّهِمُ الْوَسِیلَةَ "(۳) میں ہے، اس سے مرادا عمال صالحہ ہیں (۴)۔

فرمان باری ہے: "إِيَّاکَ نَعُبُدُ وَإِيَّاکَ نَسُتَعِيْنُ إِهُدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمُ "(<sup>(()</sup>)(ہم بس تیرے، یعبادت کرتے ہیں اور بس جھی ہی سے مدد چاہتے ہیں چلاہم کوسیدھارات پر)۔

اس میں نیک اعمال کا تذکرہ پہلے کیا گیا پھراس کے بعد دعاء کا ذکرآیا ہے۔

فرمان باری ہے: "الَّذِینَ یَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرُلَنَا فَرُلَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ "() (یہ وہ لوگ ہیں) جو کہتے ہیں کہ اے پروردگارہم یقیناً ایمان لے آئے سوہمارے گناہ بخش دے اور ہمیں دوز خ کی آگ سے بچادے)۔

فرمان باری ہے: "فَلَمَّا أَحَسَّ عِيْسٰی مِنْهُمُ الْكُفُرَ قَالَ مَنُ أَنْصَارُ اللهِ، مَنُ أَنْصَارُ اللهِ، مَنُ أَنْصَارُ اللهِ، مَنُ أَنْصَارُ اللهِ، اللهِ وَاشُهَدُ بِأَنَّا مُسُلِمُونَ، رَبَّنَا آمَنَّا بِمَا أَنُولُتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكُتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ" (٢) (پُرجب عَسَی وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكُتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِینَ" (٢) (پُرجب عَسی فَالنَّهُ عَنَا الرَّسُولَ فَاكُتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِینَ "(٢) (پُرجب عَسی فَالنَّهُ عَلَى الله فَالنَّهُ عَلَى الله فَالنَّهُ عَلَى الله كَمِرام كَاركون بوگاالله كَانَ كَاربي بول: بم بي الله كَمددگار، بم ايمان لائح بي الله كي دوردگار بي اور آپ گواه رئے گا كه بم فرما نبردار بين، اله بمارك پروردگار بم ايمان لائح بيروي اختيار كرلى رسول كي سوتم كو بحق والهول كي ساته لكه له الله اختيار كرلى رسول كي سوتم كو بحق گوامول كي ساته لكه له ا

اس کےعلاوہ اور بہت ہی آیات کریمہ ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لایسأل بوجه الله إلا الجنة" کی روایت ابوداؤد (۳۰۹/۲ هم، ۱۳۰۹ خقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، عبدالحق اشبیلی اور قطان نے اس کو ضعیف کہا ہے جبیبا کہ فیض القدیرللمناوی (۲۵۱/۲ طبع المکتبة التجاریہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکره ر ۳۵\_

<sup>(</sup>m) سورهٔ اسراءر ۵۷\_

<sup>(</sup>۴) روح المعاني للآلوي ٢ ر ١٢٣ تفسير القاسي ٢ ر ١٩٦٨ [

<sup>(</sup>۵) سورهٔ فاتحدر ۲،۵ ک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آلعمران ۱۲۰ـ

<sup>(</sup>٢) سورهُ آل عمران ر ۵۳،۵۲ م

<sup>(</sup>٣) حدیث بریره: "لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب كل روایت الوداود (١٦/١٢ تحقیق عزت عبید دعاس) نے كل ب، اورایک روایت بین ب: "لقد سأل الله باسمه

تعالی سے اس نام کے ذریعہ درخواست کی ہے کہ اگر اس نام کے ذریعہ اس کو ذریعہ اس کو ذریعہ اس کو دریعہ اس کو کی اور اگر اس نام کے ذریعہ اس کو یکارا جائے تو وہ قبول کرے گا)۔

نیز غار والی حدیث جس کے راوی حضرت عبداللہ بن عمر بن الخطاب عبی کہ میں نے رسول اللہ علیہ کوفرماتے ہوئے سنا: "انطلق ثلاثة نفر ممن کان قبلکم حتی آواهم المبیت الى غار فدخلوه، فانحدرت صخرة من الجبل فسدت علیهم الغار، فقالوا: إنه لا ینجیکم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم.

قال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران وكنت لاأغبق (۱) قبلهما أهلا ولا مالا، فنأى بي طلب الشجر يوما فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أو قظهما، وأن أغبق قبلهما أهلا أو مالا، فلبثت والقدح على يدي أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر والصبية يتضاغون عند قدمي، فاستيقظا فشربا غبوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا مانحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئا لايستطيعون الخروج منه.

قال الآخر: اللهم إنه كانت لي ابنة عم كانت أحب الناس إلي، وفي رواية: كنت أحبها كأشد مايحب الرجال النساء فأردتها على نفسها فامتنعت مني حتى ألمت بها سنة من السنين، فجاء تني، فأعطيتها عشرين

ومائة دينار على أن تخلي بيني وبين نفسها ففعلت، حتى إذا قدرت عليها، وفي رواية: فلما قعدت بين رجليها قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فانصرفت عنها وهي أحب الناس إليّ، وتركت الذهب الذي أعطيتها.

اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافر ج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة غير أنهم ليستطيعون الخروج منها.

وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء وأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فثمرت أجره حتى كثرت منه الأموال، فجاء ني بعد حين، فقال: يا عبدالله أد إلي أجري، فقلت: كل ماترى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق. فقال: يا عبدالله لاتستهزئ بي، فقلت: لاأستهزئ بك، فأخذه كله فاستاقه فلم يترك منه شيئا، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا مانحن فيه.

فانفرجت الصخرة فخرجوا يمشون"(١) ـ

(تم سے پہلے لوگوں میں سے (بنی اسرائیل میں سے ) تین آدمی چلے، یہاں تک کہ ان کو ایک غار میں رات گذار نے کی ضرورت پڑی، وہ اس میں داخل ہوگئے، پہاڑ پر سے ایک چٹان گری اور اس نے غار کا دہانہ ان لوگوں پر بند کردیا، ان لوگوں نے آپس میں کہا: اس چٹان سے تمہاری نجات کا راستہ صرف یہی ہے کہ اپنے نیک اعمال کے وسیلہ سے اللہ سے دعا کرو۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "انطلق ثلاثة نفو مهن کان قبلکه ....." کی روایت بخاری (فتح الباری۲۷۵-۵۰۲،۵ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۱۰۰،۲۰۹۹، ۲۱۰۰ طبع الحلی) نے کی ہے۔

الاعظم"،منذری نے کہا: ہمارے شخ حافظ الوالحن مقدی نے کہا: اس اسناد میں کوئی طعن نہیں (مختصرا بی دا و د ۲ / ۴۵ اشائع کردہ دارالمعرفه)۔

<sup>(</sup>۱) اُغْتِی غبوق سے ماخوذ ہے، اس کامعنی شام کو پینا ہے،اور صبوح صبح کو بیناہے۔

ان میں سے ایک خص نے کہا: یا اللہ! میرے ماں باپ بوڑھے تھے، میں ان سے پہلے رات کو کسی کو دودھ نہ پلاتا، نہ گھر والوں کو نہ غلاموں کو، ایک دن درخت کی تلاش میں میں دور تک نکل گیا میں شام کو گھر اس وقت پہنچا کہ وہ دونوں سوچکے تھے، میں نے دودھ دوہا، اور ان دونوں کو سوئے ہوئے پایا، میں نے ان کو جگانا اور ان سے پہلے گھر والوں یا غلاموں کو دودھ پلانا پیند نہیں کیا، میں ہاتھ میں پیالہ لے کران کے بیدار ہونے کا انظار کرتا رہا، یہاں تک کہ ش ہوگئی، اور نجح میرے پاؤں کے باس چلاتے رہے، چنانچہ وہ دونوں بیدار ہوئے، اور دودھ پیا، خدایا! اگر تو جانتا ہے کہ میں نے میصرف تیری رضامندی کے لئے کیا ہے، تو اس چٹان کی مصیبت ہم سے ہٹا دے، دفام میں بیال کی حصیبت ہم سے ہٹا دے، دفام نے بیال کی دوران کی مصیبت ہم سے ہٹا دے، دفام نے بیال کی دوران کی دوران کی دوران کی حصیبت ہم سے ہٹا دے، دیانچہ وہ چٹان کی حصیبت ہم سے ہٹا دے، دوران کی دو

دوسرے نے کہا: اے اللہ! میری ایک چیازاد بہن تھی، جس کو میں سب سے زیادہ چاہتا تھا، ایک روایت میں ہے: جس سے میں محبت کرتا تھا جیسے مردعورت سے کرتے ہیں (لیعنی اس کا کمال عشق تھا)
میں نے ایک باراس سے صحبت کرنا چاہی، اس نے نہ مانا، یہاں تک کہ وہ ایک سال قحط میں گرفتار ہوئی، اور میرے پاس آئی، میں نے ایک سوہیں دینار دیئے، اس شرط پر کہ وہ مجھے اپنے او پرقدرت دے دے، اس نے مان لیا، یہاں تک کہ جب میں نے اس کے او پرقابو پالیا، (ایک روایت میں ہے: جب میں اس کی ٹاگوں کے درمیان بیٹا تو اس نے کہا: بھلے آدمی! اللہ سے ڈر، اور مُہر ناحق طور سے نہ توڑ، یہ سنتے ہی میں اس کو چھوڑ کر ہے گیا، حالانکہ وہ مجھے سب سے زیادہ پسند سے تیارہ میں میں اس کو دیئے تھے۔

الهی!اگرتو جانتا ہے کہ میں نے بیکام تیری رضا کے لئے کیا ہے تو ہماری مصیبت کوٹال دے، چنانچہوہ چٹان تھوڑ اکھسک گئی،کین وہ نکل نہیں سکتے تھے۔

تیسرے نے کہا: الہی! میں نے کچھ مزدورر کھے، سب کوا جرت دے دی، صرف ایک نے اپنی اجرت چھوڑ دی اور چلا گیا، میں نے اس کی اجرت کوکام میں لگادیا، اور اس سے بہت زیادہ مال پیدا ہوا، کچھ دنوں کے بعدوہ آیا اور کہا: بھلے آدمی! میری اجرت دے دو، میں نے کہا: بیسب کچھ اونٹ گائے، بکری اور غلام جوتم دیکھ رہے ہو، تہماری اجرت سے پیدا ہوئے ہیں، اس نے کہا: بندہ خدا! ہنی نہ کرو، میں نے کہا: بندہ خدا! ہنی نہ کرو، میں نے کہا: میں تم سے ہنی نہیں کرر ہا ہوں، اس نے سب لے لیا اور ہا نک کر چلا گیا، اور کچھ بھی نہیں چھوڑا، الہی! اگر میں نے بیہ صرف تیری رضامندی کے لئے کیا تھا تو ہماری مصیبت کوٹال دے۔ تو چٹان کھک گئی، اور وہ غار سے نکل کر چلے گئے)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان رسول الله عَلَیْ اذا قام یتهجد قال..." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳ سطیع السّلفیه) نے کی ہے۔

میں تیرا تابع دار بن گیا، تجھ پر ایمان لایا، اور تجھ پر ہی بھروسہ کرتا ہوں، تیری ہی طرف ہرمشکل میں رجوع کرتا ہوں، تیرے ہی لئے ( کافروں اور دشمنان دین سے ) جھگڑتا ہوں، تجھ ہی سے فیصلہ چاہتا ہوں، میرے اگلے اور بچھلے جھے اور کھلے گناہ بخش دے )۔

حضرت ابوسعید خدری کی روایت میں ہے که رسول الله علیہ فقال: اللهم نے فرمایا: "ماخوج رجل من بیته إلی الصلاة فقال: اللهم انی أسألک بحق السائلین علیک وبحق ممشای.. فإنی لم أخوج أشوا ولا بطوا...... "(۱) الخ، (جو شخص بھی گر سے نماز کے لئے نکا اور بیدعا پڑھے: خدایا! میں تجھ پر مانگنے والوں کے ق کے وسیلہ سے دعا کرتا ہوں..... میں تکبراور گھمنڈ کے ساتھ نہیں نکلا)۔

# سوم: نبی یاک علیقی کے ذریعہ توسل:

عالات ذیل میں علماء کے یہاں بلاا ختلاف نبی کے ذریعیتوسل جائز ہے:

پہلی حالت: نبی کے ذریعہ توسل یعنی نبی سے دنیا میں دعا اور آخرت میں شفاعت کی درخواست کرنا۔

الف- دنیاوی زندگی میں نبی سے دعا کی درخواست کرنا: ۸- نبی کریم علیلی کے ذریعہ توسل یعنی آپ کی زندگی میں آپ سے دعا کی درخواست کرنا تواتر کے ساتھ ثابت ہے، صحابہ کرام دنیاوی اور اخروی امور میں نبی کریم علیلی سے دعا کی درخواست کرتے تھے،

قرآن كريم نے ان كواس كى ہدايت يول دى ہے: "وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذُ ظَلَمُوا أَنْهُمُ إِذُ ظَلَمُوا أَنْهُمُ خَاوُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفَرَلَهُمُ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمُ جَاوُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفَرَلَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهُ تَوَّابًا رَّحِيْماً" (اوركاش كه صوقت بيد اپنى جانوں پرزيادتى كر بيٹھتے تھے آپ كے پاس آجاتے پھراللہ سے مغفرت چاہتے اور رسول بھی ان كے حق ميں مغفرت چاہتے تو بيضرور اللہ كوتوبہ قبول كرنے والے اور مهربان پاتے )۔

كتب حديث مين اس طرح كى چيزين كثرت سے موجود بين مثلاً حضرت عثمان بن حنيف كى روايت ہے: "أن رجلا ضوير البصر أتى النبي عَلَيْكُ ، قال: ادع الله أن يعافيني.

قال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لک، قال: فادعه، قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إني أسألک وأتوجه إليک بنبيک محمد نبي الرحمة، يا محمد إني توجهت بک إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى ..... إلى قوله: اللهم فشفعه في فقام وقد أبصر "() (ايک اندها خدمت نبوی علی عاضر بموا، اس في صور علي اللهم عاضر بموا، اس في صور علي اللهم عافيت در در در د

حضور نے فرمایا: اگر چاہوتو دعا کردوں، اور اگر چاہوتو صبر کرو، اور یہی تمہارے لئے بہتر ہے، اس نے کہا: حضور آپ تو دعا ہی کردیں، آپ نے اس کو حکم فرمایا کہ اچھی طرح وضو کرواور یوں دعا کرو: اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں، اور تیری طرف متوجہ ہول، تیرے نبی کے واسطہ سے جو نبی رحمت ہیں، اے محمہ! میں نے

<sup>(</sup>۱) حدیث البی سعید خدری: "ماخوج رجل من بیته ....." کی روایت ابن ماجه (۱۸ ۲۵ طبع الحلی) نے اور ابن اسنی نے عمل الیوم واللیله (صر ۲۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں کی ہے، بوصری نے الزوائد میں کہا: اس کی اسناد میں مسلسل ضعیف راوی ہیں۔

تیرے ساتھ اپنے پروردگار کی طرف اپنی اس حاجت کے لئے توجہ کی تاکہ تو میری حاجت پوری کردے، آگے ہے: اے اللہ! تو میرے بارے میں ان کی سفارش قبول کر، وہ اٹھا تو بینا ہو چکا تھا)، اور حماد بن سلمہ کی روایت میں اضافہ ہے: "و اِن کانت لک حاجة فافعل مثل ذلک" (اگرتم کوکوئی حاجت پیش آئے تو یہی کرو)۔ اسی طرح ایک روایت میں ہے کہ جمعہ کے دن ایک شخص مسجد میں اس وقت داخل ہوا جبکہ آپ کھڑے خطبہ دے رہے تھے، اس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مال برباد ہوگئے اور راستے بند ہوگئے، آپ اللہ سے بارش کی دعا کریں، آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور دعا کی، خدایا! ہم پر بارش برسا، خدایا! ہم کو پانی دے، خدایا! ہم کو پانی دے، خدایا! ہم کو پانی دے، خدایا! ہم کو پانی دے)۔

حضرت انس نے کہا: بخدا! ہم آسان میں نہ گھٹا دیکھتے تھے، نہ بدلی کا گلڑا، اور ہم میں اور سلع (مدینہ کے قریب ایک پہاڑ) کے درمیان نہ کوئی گھر تھا نہ کوئی محلّہ، پس پہاڑ کے پیچھے سے ڈھال کی طرح زوردار گھٹا اٹھی، جب آسان کے پیچ میں آئی تو پھیل گئی اور پانی برسنے لگا، پھر اللہ کی قتم! ایک ہفتہ تک ہم نے آفاب نہیں دیکھا، پھر اللہ عقد تک ہم نے آفاب نہیں دیکھا، پھر اگلے جمعہ کوایک شخص اسی دروازہ سے داخل ہوا، اور رسول اللہ عقیقیہ کھڑا کھڑے ہوگیا، اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مال برباد ہو گئے، راستے بند ہوگئے، راستے بند ہوگئے، آب اللہ سے دعا کریں کہ بارش روک دے۔

آپ علیه فی دست مبارک الله کرید عاکی: "اللهم حوالینا ولا علینا، اللهم علی الآکام والظراب وبطون الأو دیة ومنابت الشجر" فأقلعت و خرجنا نمشی فی الشمس" (ا) (خدایا! ممارے گرد برسا، ممارے اوپرنه برسا، خدایا! ٹیلول پر، بلندیول پر، نالول پر، وردرختول کی جڑول پر برسا، بارش رک گئ اور ہم دھوپ میں نکلے)۔

ب- قیامت کے دن نبی علیقی سے دعا کی درخواست کرنا:

9-اس پرعلاء کا اتفاق ہے کہ نبی پاک علیہ کے ذریعہ قیامت کے دن توسل یعنی ہید کہ لوگ حضور سے درخواست کریں کہ اللہ تعالی کے یہاں ان کے لئے سفارش کردیں ، محشر میں یقیناً ہوگا ، اس میں معتزلہ کا اختلاف ہے ، اس دن شفاعت عظمی حضور علیہ کی خصوصیت ہے جوآپ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اپنے حبیب کے اعز از واکرام کے طور پرمیدان قیامت میں ملے گی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث انس: "اللهم أغثنا....." كى روایت مسلم (۱۲/۲، ۱۱۳ طبع الحلمی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث الی ہریرہ وحذیفہ: 'یجمع الله الناس یوم القیامة..... ' کی روایت مسلم (۱/۱۸۰۱۸طبح الحلی) نے کی ہے۔

جنت ان کے قریب کی جائے گی، پھر وہ آ دم کے پاس آئیں گے، اور کہیں گے: ہمارے باوا! ہمارے لئے جنت کھلوائے!! وہ کہیں گے: ہمارے باوا! ہمارے لئے جنت کھلوائے!! وہ کہیں گے، ہم کو جنت سے میرے ہی گناہ نے نکالا ہے، اب مجھ سے یہ کام نہیں ہوسکتا، ہاں تم میرے بیٹے ابرا ہیم غلیہ اللہ کے پاس جاؤ، ابرا ہیم علیہ السلام کہیں گے: مجھ سے یہ کام نہیں ہوسکتا، میں اللہ کا دوست تھا، مگر پرے پرے، تم موسی کے پاس جاؤ، جن سے اللہ نے بات کی ہے، وہ موسی علیہ السلام کے پاس جاؤ جو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، عیسی نہیں، تم عیسی کے پاس جاؤ جو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، عیسی علیہ السلام کہیں گے: میرا یہ کام نہیں، پھر وہ سب مجمد عقیقیہ کے پاس جاؤ جو اللہ کا کلمہ اور اس کی اجازت ملے گی، علیہ السلام کہیں گے: میرا یہ کام نہیں، پھر وہ سب مجمد عقیقیہ کے پاس کے: میرا یہ کام نہیں گے، آپ کو اس کی اجازت ملے گی، گھر امانت اور رشتہ ورخم کو بھیجا جائے گا، وہ پل صراط کے دا ہنے اور بائیں کھڑے ہوجائیں گے، تم میں سے پہلا تحض پل صراط سے بجل کی طرح یار ہوگا ۔...)۔

پہلے حضرت آدم کے پاس آئیں گے اور کہیں گے: اپنی اولاد کے لئے سفارش کریں، وہ کہیں گے: میں اس لائق نہیں ..... پھر لوگ حضرت عیسی کے پاس جائیں گے، وہ کہیں گے: میں اس لائق نہیں، ہاں تم حضرت میسی کے پاس جائیں گے، وہ کہیں گے: میں اس لائق نہیں، ہاں تم حضرت محمد علی ہے کہا سے جائیں ہوں گا، اچھا یہ میرا کام ہے، میں چلوں گا، آئیں گے، اور میں کہوں گا، اچھا یہ میرا کام ہے، میں چلوں گا، خدا تعالی سے اجازت ما نگوں گا، مجھا جازت ملے گی، میں اللہ کے سامنے کھڑا ہوں گا، اور اس کی الیمی الیمی تعریفیں بیان کروں گا جو میں ابھی بیان نہیں کرسکتا، اس وقت اللہ تعالی اسے میرے دل میں میں ابھی بیان نہیں کرسکتا، اس وقت اللہ تعالی اسے میرے دل میں اسے محمد! اپنا سراٹھا، کہہ ہم سنیں گے، ما نگ ہم دیں گے، سفارش کر امے قبول کریں گے، میں عرض کروں گا: میرے پروردگار! میری امت ....)۔

# ح- نبی کے ذریع توسل یعنی ان برایمان لا نااوران سے محبت رکھنا:

\*ا - نبی کے ذریعہ توسل یعنی آپ علیات پر ایمان لانا، آپ سے مجت رکھناعلاء کے یہاں بالانفاق جائز ہے، مثلاً کہے: میں تیرے نبی محمد علیات کے اسطہ سے درخواست کرتا ہوں، اوراس کی مرادیہ ہوکہ تیرے نبی پر ایمان اوران سے محبت کے واسطہ سے درخواست کرتا ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیرہ۔ ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیرہ ہوں، اورا گرحضور علیات کہا: جس نے یہ معنی مرادلیا وہ بلاا ختلاف سے کے راہ پر ہے، اورا گرحضور علیات کی وفات کے بعد آپ کے ذریعہ توسل کے بارے میں سلف کے کلام (جیسا کہ بعض صحابہ، تا بعین اور امام احمد وغیرہ سے منقول ہے) کواسی معنی پر محمول کیا جائے تو بہتر ہوگا اور اس صورت میں مسکہ میں کوئی اختلاف نہیں رہے گا، لیکن اکثر عام لوگ یہ ضورت میں مسکہ میں کوئی اختلاف نہیں رہے گا، لیکن اکثر عام لوگ یہ فظ بول کر بہ معنی مراد نہیں لیتے، اور ایسے ہی لوگوں پر لوگوں نے کیر کی

<sup>(</sup>۱) حدیث انس بن مالک: "إذا کان يوم القيامة ماج الناس....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۲۱ طبع الحلي) نکی سے۔

ہے، مزید برآں میہ کہ صحابہ کرام حضور عظیمی کے ذریعہ توسل سے مراد آپ کی دعا وشفاعت کے ذریعہ توسل لیتے تھے، اور میہ بلااختلاف جائز ہے، تاہم ہمارے زمانہ کے اکثر لوگ اس لفظ کے ذریعہ میہ عنی مراز نہیں لیتے۔

آلوی نے کہا: میں نہیں سمجھتا کہ بحالت حیات وموت اللہ تعالیٰ کے بہاں نبی کی جاہ کے ذریعہ توسل اختیار کرنے میں کوئی حرج ہے، اور' جاہ' سے مراد الیہ معنی لیا جائے جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی اسی صفت سے ہو، مثلاً اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی ایسی کامل محبت ہوجو حضور علیہ ہی دعا کے ردنہ کئے جانے، اور آپ کی سفارش کے قبول کئے جانے کا سبب ہو، لہذا: ''الہی! میں تیرے نبی کی جاہ کے وسیلہ سے عرض کرتا ہوں کہ میری بیضرورت پوری کردے''، کہنے والے کی مراد بیہ ہوگی کہ البی! پنی اس ضرورت پوری کردے''، حضور علیہ ہوگا کہ البی! پنی اس ضرورت کی تعمیل میں جملہ بھی ہوگا کہ البی! تیری رحمت کے وسیلہ سے عرض کرتا ہوں کہ بیح حضور علیہ بنا تا ہوں، اسی جملہ کی طرح بیہ کمام بنادے، کیونکہ اس کا معنی بھی بہی ہے کہ میں تیری رحمت کواس کام بنادے، کیونکہ اس کام عنی بھی بہی ہے کہ میں تیری رحمت کواس کام بنادے، کیونکہ اس کام عنی بھی بہی ہے کہ میں تیری رحمت کواس کام بنادے، کیونکہ اس کام جارے میں وہی بحث کو رتبہ اور مراد حضور علیہ کا رتبہ ہے) کے بارے میں وہی بحث ور تبہ، اور مراد حضور علیہ کی سے کہ بارے میں وہی بحث ہو نہ جانہ کی بارے میں وہی بحث ہو نہ جانہ کی بارے میں وہی بحث ہو نہ جانہ کے بارے میں وہی بحث ہو نہ جانہ کی بارے میں وہی بحث ہو نہ ہو نہ کے بارے میں وہی بحث ہو نہ جانہ کی بارے میں وہی بحث ہو نہ ہو نہ کے بارے میں ہو کا رہ ہو کی بارے میں ہو کا کہ بارے میں وہی بحث ہو نہ ہو نہ کے بارے میں ہو کا رہ ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کے بارے میں ہو نہ کی بارے میں ہو نہ ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کی ہو نہ کی بارے میں ہو نہ کی ہو نہ کو نہ کی ہو نہ کی ہو نہ کی ہو نے کی ہو نہ کی ہو نے کی ہو ن

## د-وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل:

وفات کے بعد نبی عظیمی کے ذریعہ توسل کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے، مثلاً کوئی کہے: خدایا! میں تیرے نبی کے وسیلہ سے یا تیرے نبی کے وسیلہ سے یا تیرے نبی کے حق کے وسیلہ سے درخواست کرتا ہوں۔اس سلسلہ میں چندا قوال ہیں:

#### قول اول:

11 - جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ، متاخرین حفیہ اور یہی حنابلہ کے یہاں راج مذہب ہے ) کے نزدیک اس طرح کا توسل جائز ہے، خواہ حضور علیقہ کی زندگی میں ہویا آپ کی وفات کے بعد (۱)۔

قسطلانی نے کہا: مروی ہے کہ جب (دوسرے عباسی خلیفہ) ابوجعفر منصور عباسی نے امام مالک سے دریافت کیا: اے ابوعبداللہ! حضور علیہ کی طرف رخ کر کے دعا کروں یا قبلہ رخ ہوکر دعا کروں؟

تو امام ما لک نے فرمایا: حضور عظی کے طرف سے رخ کیوں کھیریں گے جبکہ وہ قیامت کے دن اللہ جل شانہ کے یہاں آپ کا وسیلہ اور آپ کے باپ آ دم علیہ السلام کا وسیلہ ہیں؟ حضور ہی کی طرف رخ کیجئے اور آپ کے ذریعہ سفارش کی درخواست کیجئے ، اللہ تعالیٰ ان کی سفارش قبول کرےگا۔

یہ واقعہ ابوالحس علی بن فہرنے اپنی کتاب'' فضائل مالک'' میں الیس سند کے ساتھ الیے ہوٹھیک ہے، اسی طرح قاضی عیاض نے اس کو'' شفاء'' میں اپنی سند کے ساتھ اپنے چند ثقه مشاک کے واسطہ سے فقل کیا ہے (۲)۔

نووی نے قبر نبوی کی زیارت کے آ داب میں سے لکھا ہے: پھر زیارت کرنے والا واپس آ کررخ اطہر کے بالمقابل کھڑ اہوجائے اور آپ کے ذریعہ توسل اختیار کرے، اور اللہ کے یہاں حضور کے

<sup>(</sup>۱) قاعدة جليلهرص ۶۵٬۶۴٬۶۳۳ تفسيرالاً لوی ۱۲۸٫۲۱ـ

<sup>(</sup>۱) شرح المواہب ۸؍ ۴۰ س، المجموع ۲۷ ۳۷۸، المدخل ۱۲۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، ابن عابدین ۵؍ ۲۵۴، الفتاوی الہندیہ ۱۲۲۱، ۵،۲۲۲، ۳۱۸ فتح القدیر ۸۷۷ ۴۹۸، الفقوحات الربانی علی الاذکار النوویہ ۳۱/۵

<sup>(</sup>۲) شرح المواہب ۴۰۴، ۳۰۵، المدخل ۴۴۸۱، ۲۵۲، وفاء الوفاء ۱۷۷۲ سااوراس کے بعد کے صفحات، الفوا کہ الدوانی ۲۲۲۳، شرح الی الحن علی رسالة القیر وانی ۲۸۸۲ م، القوانین الفقه بیه رس ۱۴۸۸

ذر بعد سفارش کی درخواست کرے، اور بہتر ہے کہ ذائر وہ کلمات کے جن کو ماوردی، قاضی ابوالطیب اور ہمارے بقیہ اصحاب نے عتمی سے نقل کیا اور اس کو پسند کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں قبر اطہر کے پاس بیٹے ہوا تھا کہ ایک اعرابی آیا، اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ پر سلامتی ہو، میں نے سنا ہے کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:" وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذُ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم جَآوُو کَ فَاسُتَغُفَرُوا اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُمُ اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُم اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُمُ اللّه عَلَمُوا أَنْفُسَهُم جَآوُو کَ فَاسُتَغُفَرُوا اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُمُ اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُم اللّه وَ اسْتَغُفَر لَهُمُ اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اسْتَغُفَر اللّه اللّه وَ اللّه و

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه وطاب من طيبهن القاع والأكم نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود و الكرم

(اے وہ بہتر ذات جس کی ہڈیاں اس سرز مین میں دفن ہیں!اور ان کی خوشبو سے زمین کی تہیں اور ٹیلے بھی گمک اٹھے ،میری جان اس قبر پر قربان ہے جس میں تو آ رام فرما ہے،اس میں پاکدامنی ہے اور اس میں جودوسخا بھی ہے)۔

عزالدین بن عبدالسلام نے کہا: مناسب ہے کہ بیہ حضور کی ذات تک محدود ہو، کیونکہ آپ اولا د آ دم کے سردار ہیں، اور بیہ کہ آپ کے علاوہ ملا نکہ اور اولیاء کے ذریعہ اللہ پرقشم نہ کھائی جائے، کیونکہ وہ حضور

کے رتبہ کے نہیں ہیں، اور یہ کہ حضور کی بیخ صوصیت آپ کے رتبہ کی بلندی کی طرف مثیر ہے۔

سکی نے کہا: پروردگار کے یہاں نبی کے ذریعی توسل، استغاثہ اور سفارش طلب کرنا بہتر ہے۔

'' اعانة الطالبين' ميں ہے:'' .....اور ميں اپنے گناہ سے مغفرت طلب کرتے ہوئے، اور پروردگار کے پہاں آپ کے ذریعہ سے سفارش طلب کرتے ہوئے آپ کے پاس آیا ہوں (۱)۔
مذکورہ اقوال مالکیہ اور شافعیہ کے ہیں۔

''الشرح الكبير' ميں بھی يہی ہے <sup>(۲)</sup>۔

ر جے حفیہ توان میں سے متاخرین نے بھی صراحت کی ہے کہ نبی
پاک علیہ کے ذریعہ توسل جائز ہے، کمال الدین بن الہمام نے
"فتح القدیر" میں کھا ہے: پھراپنی جگہ پر کھڑے ہوکر کہے: السلام
علیک یا رسول اللہ! ..... اور اللہ تعالیٰ کے دربار میں حضرت نبی
مصطفیٰ علیہ کے واسطہ سے اپنی حاجت اللہ سے مائے۔
صاحب" الاختیار" نے آ داب زیارت نبوی کے متعلق کہا ہے کہ
کہا جائے: ..... ہم آپ کے پاس دور دراز سے آئے ہیں .....

- (۱) المجموع ۲۷٬۷۸۸، فيض القدير ۲۷٬۷۸۳، ۱۳۵۵، إعانة الطالبين ۲ر۱۳۵، مقدمة التجريد الصرح [الد كتور مصطفی ديب البغا ص\_
- (۲) کشاف القناع ۱۸۶۲، المبدع ۲۰۴۲، الفروع ۱۵۹/۱۸ المغنی مع الشرح الکبیر ۱۵۹/۱۸ اوراس کے بعد کے صفحات، الشرح الکبیر مع المغنی ۱۸ م ۹۹۳، الإنصاف ۲۸۲۲ میں۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۲۴\_

پروردگار کے یہاں آپ کے ذریعہ سے سفارش چاہتے ہیں، ..... پھر کہے: تیرے پاس نبی کے ذریعہ سفارش طلب کرتے ہوئے۔

'' مراقی الفلاح''،'' الطحطاوی علی الدرالمختار''، اور'' الفتاوی الهندیهٔ' میں یہی ہے۔

ان حضرات نے صراحت کی ہے زیارتِ قبر نبوی کے وقت کہے: خدایا!..... ہم تیرے دربار میں تیری بات مان کر، تیرے حکم کی اطاعت میں، تیرے پاس تیرے نبی کے ذریعہ سفارش کی طلب کرتے ہوئے حاضر ہوئے ہیں۔

شوکانی نے کہا: اللہ کی بارگاہ میں اس کے انبیاء اور صالحین کے ذریعی توسل اختیار کیا جائے (۱)۔

جمہور نے اپنی رائے کے حق میں حسب ذیل دلائل ذکر کئے ہیں۔ ہیں(۲)\_

الف فرمان بارى ہے: "وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ" (اور اس كاقرت تلاش كرو) -

ب-اند هے والی سابقہ حدیث (می) جس میں ہے: "اللهم إني أسالک و أتو جه إلیک بنبیک محمد نبي الرحمة ....." (خدایا! میں تجھے ہے مانگا ہوں ، اور تیری طرف متوجہ ہوں تیرے نبی کے وسیلہ سے جو نبی رحمت ہیں .....)۔

- (۱) الاختيار ۱/ ۲۷، ۱۷۵، فتح القدير ۲/ ۳۳۷، مراقی الفلاح بحاشية الطحطاوی رص ۷۰، حاشية الطحطاوی علی الدرالختار ۱/ ۵۲۲، الفتاوی البندیه ۱/۲۲۲، تخفة الاحوذی ۱/ ۴/ ۳، تخفة الذاكرين للشو كانی ر ۷۷۔
- (۲) سابقہ مراجع، المدخل ۲۴۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات، شرح المواہب سابقہ مراجع، المدخل ۴۴۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات، قاعدۃ جلیلہ رص ۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات، حقیقۃ التوسل والوسیلہ لموی مجمعلی رص ۳۸ اور اس کے بعد کے صفحات، التوسل وانواعہ واُحکامہ للاً لبانی رص ۵۱ اور اس کے بعد کے صفحات، التوسل وانواعہ واُحکامہ للاً لبانی رص ۵۱ اور اس کے بعد کے صفحات،
  - (۳) سورهٔ مائده ر۳۵\_
  - (۴) اندھے کی حدیث کی تخریخ نے فقر ہ ۸ کے تحت گذر چکی ہے۔

چنانچداس اندھے نے اپنی دعامیں حضور علیہ کو یعنی آپ کی ذات کو وسیلہ بنایا ہے۔

ق فاطمه بنت اسد کے قل میں حضور علیہ فی بید دعافر مائی:
"اغفر الأمي فاطمة بنت أسد ووسع علیها مدخلها بحق نبیک والأنبیاء الذین من قبلی فإنک أرحم الراحمین"(۱)
(میری مال فاطمه بنت اسد کو بخش دے، اور اپنے نبی اور مجھ سے پہلے انبیاء کے قل کے واسطہ سے ان کو جنت میں داخل ہونے کے لئے وسیع راستہ دے، کیونکہ توسب سے زیادہ رخم کرنے والا ہے)۔

د۔ حضرت آ دم علیہ السلام نے ہمارے نبی حضرت علیہ کے ذریعہ توسل اختیار کیا۔

بیمق نے ''دلائل النبو ق''یں، نیز حاکم نے اس کی تھی کرنے کے ساتھ حضرت عمر بن الخطاب سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: ''لما اقترف آدم الخطیئة قال: یارب أسألک بحق محمد لما غفرت لی فقال الله تعالیٰ: یا آدم کیف عرفت محمد اولم أخلقه؟

قال: يا رب إنك لما خلقتني رفعت رأسي فرأيت على قوائم العوش مكتوبا "لا إله إلا الله محمد رسول الله عَلَيْهِ" فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك، فقال الله تعالىٰ: صدقت يا آدم، إنه لأحب الخلق إلى، وإذ سألتني بحقه فقد غفرت لك، ولولا محمد ما خلقتك" (٢)

- (۱) حدیث: "دعاء النبی علیه فاطمة بنت أسد..." کی روایت طبرانی

  نے الکبیراورالاوسط میں کی ہے جیبا کہ مجمع الزوائد میشی (۲۵۷۸ طبع
  القدی ) میں ہے، پیشی نے کہا: اس میں روح بن صلاح ہیں، ابن حبان اور
  حاکم نے ان کو ثقہ قرار دیا ہے اور اس میں ضعف ہے، اور اس کے بقیہ رجال
  صحیح کے رجال ہیں۔
- (۲) حدیث: "لما اقترف آدم الخطیئة....." كی روایت حاكم (۱۱۵/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے كی ہے اور حاكم كے حوالہ سے بہمی نے (ولائل

(جبآدم نے گناہ کاارتکاب کیا تو کہا: پروردگار! میں تجھ سے تحد کے تن کے واسطہ سے مانگنا ہوں کہ مجھے معاف کردے، تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: آدم! تم نے محمد کو کیسے جانا حالانکہ ابھی میں نے ان کو پیدائہیں کیا؟ آدم نے کہا: پروردگار! جب آپ نے مجھے پیدا کیا، میں نے اپنا سراٹھایا تو عرش کے ستونوں پر یہ لکھا ہوا دیکھا: لا اللہ محمد رسول اللہ، میں نے جان لیا کہ تو نے اپنے نام کے ساتھا پی سب سے زیادہ محبوب مخلوق کورکھا ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: پچ کہا: اے آدم! وہ سب سے زیادہ میر نے د یک محبوب ہیں۔ چونکہ تو نے ان کے ق کے واسطہ سے مانگا ہے اس لئے میں نے تم کومعاف کردیا، اگر محمد نہوتے تو تم کو پیدانہ کرتا)۔

صداس آدمی کی حدیث جس کو حضرت عثمان بن عفان کے پاس
کوئی حاجت تھی۔ طبر انی اور بیہ تی نے روایت کی ہے کہ حضرت عثمان
بن عفان کے پاس ان کے عہدِ خلافت میں ایک شخص آتا رہتا تھا،
حضرت عثمان اس کی طرف توجہ نہیں کرتے تھے، اور نہ ہی اس کی
ضرورت پرغور وفکر کرتے تھے، اس نے اس کی شکایت حضرت عثمان
بن حنیف سے کی ، انہوں نے کہا: وضو خانہ میں جاکر وضو کرو، پھر مسجد
میں آکر نماز پڑھو، اس کے بعد بیدعا پڑھو: ''اللھم انبی اسالک
میں آکر نماز پڑھو، اس کے بعد بیدعا پڑھو: ''اللھم انبی اسالک
واتو جہ الیک بنبیک محمد نبی الرحمة یا محمد انبی
اتو جہ بک الی دبک فیقضی لی حاجتی '' (خدایا! میں تجھ أتو جہ بہت اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں تیرے نبی محمد فریعہ نبی حاجہ کے ذریعہ سے میں
ذریعہ سے جو نبی رحمت ہیں۔ اے محمد! آپ کے ذریعہ سے میں
پروردگار کی طرف توجہ کرتا ہوں تا کہ میری ضرورت پوری ہوجائے،

اورا پنی حاجت وضرورت کا ذکر کرو، وہ خض گیا اور اس نے ایسا کیا،
پر حضرت عثمان بن عفان کے درواز بے پر آیا، در بان آیا اور اس کا
ہاتھ پکڑ کر حضرت عثمان کی خدمت میں حاضر کر دیا، حضرت عثمان نے
ہاتھ پکڑ کر حضرت عثمان کی خدمت میں حاضر کر دیا، حضرت عثمان نے
اس کو اپنے ساتھ بیٹھا کر کہا: اپنی ضرورت بناؤ، اس نے ضرورت
بنائی، حضرت عثمان نے پوری کر دی، پھر کہا: جو بھی ضرورت ہو بناؤ۔
بنائی، حضرت عثمان نے پوری کر دی، پھر کہا: جو بھی ضرورت ہو بناؤ۔
وہ خض وہاں سے نکلا، تو ابن حنیف سے ملاقات ہوگئی، اس نے ابن
صنیف سے کہا: اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر دے، پہلے تو وہ میری
ضرورت کو دیکھتے نہ تھے، آخر آپ نے ان سے میرے بارے میں
مزورت کو دیکھتے نہ تھے، آخر آپ نے ان سے میرے بارے میں
بات کر لی، ابن حنیف نے کہا: بخدا! میں نے ان سے بات نہیں کی،
ہاں میں نے دیکھا تھا کہ رسول اللہ علیق کے پاس ایک اندھا آیا،
اور اس نے نابینا ہونے کی شکایت کی (۱)۔ پھر انہوں نے اندھے
والے کی سابقہ پوری حدیث ذکر کی۔

شوکانی نے ' تخفۃ الذاکرین' میں کہا: حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں حضور علیاتہ کے ذریعہ توسل اختیار کرنا جائز ہے، وہی ہے، اس عقیدہ کے ساتھ کہ کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے، وہی

النبوۃ ۵؍۹۸۹ طبع دارالکتب العلمیہ) میں روایت کرنے کے بعد کہا: اس
سند سے اس کو روایت کرنے والے تنہا عبدالرحمٰن بن زید بن اسلم ہیں، جو
ضعیف ہیں، ذہبی نے تلخیص المستد رک میں حاکم کی تضجے پر اعتراض کرتے
ہوئے کہا: بلکہ موضوع ہے، اورعبدالرحمٰن کمز ورہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الوجل الذي كانت له حاجة عند عثمان بن عفان" كی روایت طبرانی نے المجم الصغیر (۱۸ طبح المکتبة السّلفیه) میں كی ہے، ذہبی نے میزان الاعتدال (۲۲/۲۲ طبح الحلی) میں، شعیب بن سعید كی روایت پر ایسا كلام كیا ہے جس كی روسے اس حدیث میں اس كی طرف ہے ہونے والی زیادتی ضعیف ہے۔

دینے اور روکنے والا ہے، جو وہ چاہے وہ ہوگا، اور جو نہ چاہے نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

وفات کے بعد نبی کے ذریع ہوسل کے بارے میں دوسرا قول:

11-" تا تار خانی" میں" المنقی" کے حوالہ سے ہے: امام ابو یوسف نے امام ابو حنیفہ سے روایت کیا ہے کہ سی کے لئے مناسب نہیں کہ اللہ کواس کے اساء وصفات کے علاوہ کسی دوسرے ذریعہ سے پکارے جس دعا کی اجازت اور حکم ہے، وہ اس فرمان باری سے مجھی جاتی ہے:

"وَلِلّٰهِ اللّٰهُ سُمَاءُ المُحسنی فَادْعُوهُ بِهَا" (اور اللّٰہ بی کے لئے الحَصْدیٰی فَادْعُوهُ بِهَا" (اور اللّٰہ بی کے لئے الحَصْدیٰی فادْعُوهُ بِهَا" کے اسے پکارو)۔

امام ابوبوسف سے منقول ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں، اسی کو فقیہ ابواللیث نے حدیث کی بنیاد پراختیار کیا ہے۔

''الدر'' میں ہے: زیادہ احتیاط اس میں ہے کہ اس سے گریز کیا جائے ، کیوں کہ بیہ حدیث خبر واحد ہے اور قطعی کے خلاف ہے، کیوں کہ متشابہ کا ثبوت قطعی ہی کے ذریعہ ہوتا ہے۔

رہا قائل کے اس طرح کے قول کے ذریعہ توسل: تیرے رسولوں، تیرے انبیاءاور تیرےاولیاء کے قق یا بیت اللہ کے قق کے وسیلہ سے، تواس کو حفیہ نے مکروہ کہا ہے، حصلفی نے کہا: کیونکہ اللہ تعالی پر مخلوق کا کوئی حق نہیں، ہاں اپنی رحمت سے جس کو چاہے خصوصی طور پر عطا کرتا ہے لیکن اس پر واجب نہیں۔

ابن عابدین نے کہا: کہا جاسکتا ہے کہ مخلوق کا کوئی حق اللہ تعالیٰ پر واجب نہیں ہے، ہاں اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے ان کے لئے حق مقرر کردیا ہے، یاحق سے مراد حرمت ہے اور عظمت ہوتو یہ وسیلہ کے باب سے ہوگا، اور فرمان باری ہے: ''وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ

الُوَسِيلَةَ"(()\_

آدابِ دعا میں توسل کوشار کیا گیا ہے، جیبا کہ ' انھیں'' میں ہے، اور ایک روایت میں ہے، ''اللهم إنی أسألک بحق السائلین علیک، وبحق ممشاي إلیک، فإنی لم أخر ج أشرا ولا بطرا'' ( خدایا! میں تجھسے ما نگنے والوں کے تجھ پرتی کے ذریعہ اور تیری طرف اپنے چلنے کے ذریعہ سے ما نگتا ہوں ، کہ میں تکبراور گھمنڈ کے ساتھ نہیں نکلا)۔

ہوسکتا ہے کہ ہم پرانبیاء کے حق سے مرادان پرایمان لانے اور ان کی تعظیم کرنے کا واجب ہونا ہو، اور ' یعقوبیے' میں ہے: ہوسکتا ہے کہ لفظ ' حق' ' مصدر ہو، صفتِ مشبہ نہ ہو، اور معنی بیہ ہو کہ تیرے رسولوں کی حقانیت کے وسلہ ہے، لہذا غور کر لینا چاہئے، یعنی معنی ان کاحق ہونا ہے نہ کہ ان کامستحق ہونا، میں (ابن عابدین) کہتا ہوں:
لیکن بیسارے احتمالات اس لفظ کے ظاہر کے خلاف ہیں اور محض لفظ کین بیسارے احتمالات اس لفظ کے ظاہر کے خلاف ہیں اور محض لفظ سے عدم جواز کا وہم پیدا ہونا ممانعت کے لئے کافی ہے، اور اسی وجہ سے عدم جواز کا وہم پیدا ہونا ممانعت کے لئے کافی ہے، مزید برآں بید کے اس وہم کے ساتھ ان معانی کا ارادہ کرنے میں غیر اللہ کی قتم کھا نا ہے، اور بید دسرا مانع ہے، غور کرلیں (۳)۔

وفات کے بعد نبی علیقہ کے ذریعہ توسل کے بارے میں تیسرا قول:

۱۳ - تقی الدین بن تیمیه اور بعض متاخرین حنابله کی رائے ہے کہ نبی

<sup>(</sup>۱) تخفة الاحوذي ۱۱ م سر

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعراف ۱۸۰٫

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده ر ۳۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اللهم إني أسألک بحق السائلین علیک....." کی تخرت ک فقره / ۷ میں گذر کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۵ ۲۵۴، الفتاوی الهندیه ار۲۶۲، ۱۸/۵، فتح القدیر ۸/ ۴۹۸،۴۹۸، لطحطا وی علی الدر ۴/۹۹۱\_

کی ذات کے ذریعہ توسل ناجائز ہے، اور ذات کے علاوہ کے ذریعہ توسل کے بارے میں ابن تیمیہ نے کہا: لفظ توسل سے تین امور مراد لئے جاتے ہیں، ان میں سے دومسلمانوں میں متفق علیہ ہیں۔ اول: اصل ایمان واسلام، اور وہ نجی کریم علیہ پر ایمان اور ان کی اطاعت کے ذریعہ توسل ہے۔

دوم: نبی کی دعا وسفارش ( یعنی حالت ِ زندگی میں )، یہ بھی مفید ہے اس کے ذریعہ توسل دعا کرنے والے کے لئے ہوگا،اوروہاس کی سفارش کریں گے،اس پرمسلمانوں کا اتفاق ہے۔

ان دونوں معانی میں سے کسی کے ذریعہ توسل کا منکر کافر اور مرتد ہے، اس سے تو بہ کرائی جائے گی، اگر تو بہ کرلے تو ٹھیک ہے، ور نہ ارتداد کی حالت میں اس کو تل کر دیا جائے گا، ہاں حضور علیہ پر ایمان، اور آپ کی اطاعت کے ذریعہ توسل ہی اصل دین ہے، یدین اسلام کی بدیہی معلومات میں سے ہے، خاص وعام ہرایک کو اس کا علم ہے، اس معنی کے منکر کا کفر خاص وعام ہرایک کے لئے ظاہر ہے۔ رہا حضور علیہ کی دعا اور آپ کی سفارش اور مسلمانوں کا اس سے فائدہ اٹھانا تو اس کا منکر بھی کا فر ہے، لیکن مید کفر پہلے کے مقابلہ میں پوشیدہ ہے، اگر کوئی جہالت کے سبب اس کا انکار کر ہے واس کو بتایا جائے گا، اگر پھر بھی اپنے انکار پر مصر ہوتو وہ مرتدہ وگا۔

دنیا میں حضور علیہ کی دعا وسفارش کا اہل قبلہ میں سے کوئی منگر نہیں، اور قیامت میں سفارش کے تعلق سے اہل سنت و جماعت لیعنی صحابہ کرام، تابعین اور ائمہ اربعہ وغیرہ کی رائے ہے کہ حضور علیہ کے لئے خصوصی اور عمومی سفارشات ہیں۔

ر ہا صحابہ کے کلام میں وار دحضور علیہ ہے ذریعہ توسل اور آپ علیہ کے ذریعہ توسل اور آپ علیہ کے ذریعہ توسل اور آپ علیہ کے ذریعہ توسل ہے۔ علیہ کے دیا اور آپ کی سفارش کے ذریعہ توسل ہے۔

بہت سے متأخرین کے عرف میں توسل سے مراد حضور علیہ اللہ کے ذریعہ مانگنا ہے، جبیبا کہ کے ذریعہ مانگنا ہے، جبیبا کہ دوسرے انبیاء وصالحین کے ذریعہ اور جن کے بارے میں صلاح کا عقیدہ ہوان کے ذریعہ موان کے دریعہ کے دریعہ موان کے دریعہ کے دریعہ

اس صورت میں نبی کے ذریعہ توسل سے وہ دومعنی مراد لیے جائیں گے جن کے چے ہونے پرمسلمانوں کا اتفاق ہے، اس کا ایک تیسرامعنی بھی مراد ہوتا ہے لیکن حدیث سے اس کا ثبوت نہیں۔

جائز معنی ہی میں سے حضرت عمر بن الخطاب کا یہ قول ہے:
''خدایا! جب ہم پر قحط پڑتا تو تیرے نبی کا وسیلہ اختیار کرتے تھے، اور
توبارش برسا دیتا تھا، اب ہم تیرے نبی کے چچا کا وسیلہ اختیار کرتے
ہیں تو پانی دے دے'' یعنی ان کی دعاوسفارش کے ذریعہ توسل۔

قرب تلاش کرو)، لیخی الله کی اطاعت سے اس کا قرب حاصل کرنا قرب تلاش کرو)، لیخی الله کی اطاعت سے اس کا قرب حاصل کرنا اور رسول کی اطاعت ہے، فرمان باری ہے:

دمَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللهُ "(۲) (جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے رسول کی اطاعت کی اس نے الله کی اطاعت کی ) یہ پہلا توسل ہی اصل دین ہے، کوئی مسلمان اس کا مشکر نہیں۔

ر ہاحضور کی دعاوسفارش کے ذریعہ توسل (جیسا کہ حضرت عمر نے کیا) تو بیہ حضور کی دات کے ذریعہ توسل ہے، حضور کی ذات کے ذریعہ نہیں، اور اسی وجہ سے حضور کے ذریعہ توسل سے (حضور کی وفات کے بعد) ہٹ کر حضور کے چچاعباس کے ذریعہ توسل اختیار کیا، اگر توسل خود آپ کی ذات کے ذریعہ ہوتا، تو بیتوسل حضرت عباس کے ذریعہ توسل سے اولی تھا، لیکن جب انہوں نے حضور علیلیہ کے ذریعہ توسل سے اولی تھا، لیکن جب انہوں نے حضور علیلیہ کے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مانکده ر ۳۵ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۸۰\_

ذر بعیروسل کوچھوڑ کر حضرت عباس کے ذریعیروسل اختیار کیا تومعلوم ہوا کہ جو چیز حضور کی زندگی میں کی گئی تھی وہ موت کے سبب محال ہوگئی، اس کے برخلاف وہ توسل جو حضور پر ایمان اور آپ کی اطاعت ہے، وہ ہمیشہ کے لئے مشروع ہے۔

تیسرامعنی: حضور علی کے ذریعہ توسل یعنی حضور علی کی ذات کے ذریعہ توسل کرنا، ذات کے ذریعہ سوال کرنا، کی وہ توسل ہے جس کو صحابہ کرام استسقاء وغیرہ میں نہیں کرتے تھے، کہ آپ کی زندگی میں، نہ موت کے بعد، نہ حضور علی کی قبر کے باس، نہ سی اور جگہ، مسلمانوں کے یہاں مشہور دعا وَں میں بھی اس کا ذکر نہیں، ہاں اس طرح کی چیز بعض ضعیف مرفوع وموقوف احادیث میں بال اس طرح کی چیز بعض ضعیف مرفوع وموقوف احادیث میں بال اس طرح کی چیز بعض ضعیف مرفوع وموقوف احادیث میں بال ایسے لوگوں کے حوالہ سے ملتی ہے جن کا قول جمت نہیں۔

پھراہن تیمیہ کہتے ہیں جُعلوقات کی شم کھانا جمہور کے نز دیک حرام ہے، یہی امام الوصنیفہ کا مذہب اور مذہب شافعی واحمد میں ایک قول ہے، اس پر اجماع صحابہ نقل کیا گیا ہے، ایک قول ہے کہ: یہ مکروہ شزیمی ہے، ایک پہلاقول اصح ہے (۱)۔

ابن تیمیه کی رائے ہے کہ بایں الفاظ توسل: ''میں تیرے نبی محمد کے ذریعہ سے مانگیا ہوں'' جائز ہے، اگر'' مضاف'' کی تقدیر کے ساتھ ہو، اسی کے بارے میں وہ کہتے ہیں: اگر کہا جائے: اگر حضور پر ایمان، آپ سے محبت اور آپ کی اطاعت کے ذریعہ توسل کی دو صور تیں ہیں: بسااوقات اس کا توسل اللہ کے ثواب اور اس کی جنت

کے لئے اختیار کیا جاتا ہے، (اور پیسب سے بڑا وسیلہ ہے) اور بسا

آگے ابن تیمیہ کہتے ہیں: جس چیز کے امام ابوطنیفہ ،ان کے اصحاب اور دوسرے علماء قائل ہیں ( یعنی مخلوق کے ذریعہ یا انبیاء کے حق ، یاکسی اور چیز کے ذریعہ ، اللہ تعالیٰ سے مانگنا ناجائز ہے ) اس میں ضمناً دو چیز س داخل ہیں جیسیا کہ گزرا۔

اول: اس کے ذریعہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی قتم کھانا، اور یہ جمہور علماء کے نزدیک ممنوع ہے جسیا کہ گزرا، اسی طرح کعبہ اور مقامات مقدسہ کی قتم کھاناممنوع ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

دوم:اس کے ذریعہ سے مانگنا،اس کو پچھلوگ جائز کہتے ہیں،اس

اوقات اس کا توسل دعامیں اختیار کیا جاتا ہے (جبیبا کہ آپ نے ان کی نظائر کا ذکر کیا ہے)،لہذا قائل کےاس قول: میں تیرے نبی محمد کے وسیلہ سے مانگنا ہوں ، کواس پرمحمول کیا جائے کہاس کی مراد بہ ہے کہ میں حضور پر اپنے ایمان اور حضور سے اپنی محبت کے وسیلہ سے مانگتا ہوں، اورحضور پراینے ایمان اور آپ سے اپنی محبت کا توسل اختیار کرتا ہوں، وغیرہ اور آپ نے لکھا ہے کہ بیہ بلااختلاف جائز ہے؟ تواس كا جواب بيد يا جائے گا كہ جس نے بيە معنى مرادليا وہ اس سلسلہ میں بلا اختلاف حق وصواب پر ہے، اور اگر اسی معنی پر ان اسلاف کے کلام کومحمول کیا جائے، جنہوں نے وفات کے بعد حضور علیله کے ذریعہ توسل اختیار کیا، جبیبا کہ بعض صحابہ و تابعین سے اور امام احمد وغیرہ سے منقول ہے، توبیہ بہتر ہوگا، اور اس صورت میں مسکلہ میں کوئی اختلاف نہیں رہ جائے گا کیکن اکثر عوام اس لفظ کو بول کریم عنی مراذبیں لیتے ،اورا یسے ہی لوگوں پرنکیر کرنے والوں نے نکیر کی ہے، بدایسے ہی ہے جبیبا کہ صحابہ کرام حضور کے ذریعہ توسل سے حضور کی دعا وسفارش کے ذرایعہ توسل مراد لیتے تھے، اور بیہ بلااختلاف جائز ہے۔

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهبية كويت ٧ / ٢٦٣ اوراس كے بعد كے صفحات.

<sup>(</sup>۲) قاعدة جليله رص۵۱\_

سلسلہ میں بعض اسلاف کے آثار منقول ہیں ، اور بیربہت سے لوگوں کی دعا میں موجود ہے،حضور علیہ سے اس سلسلہ میں جواحادیث مروى بين سب ضعيف بين بلكه موضوع بين، آب عليه عي كوئي الی حدیث ثابت نہیں ہےجس کے بارے میں تصور ہوکہ ان کے لئے اس میں ججت ودلیل ہے، البتہ اندھے والی حدیث ہے جس کو حضور عليلة نے به دعا يڑھنے كى تلقين كى تھى: '' ميں مانگتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں تیرے نبی محرکے ذریعہ سے جونبی رحت ہیں''(۱) اس حدیث میں ان کے لئے کوئی ججت ودلیل نہیں ، کیوں کہ اس سے صراحناً معلوم ہوتا ہے کہ اس نے محض آپ علیہ کی دعا وسفارش کے ذریعہ توسل اختیار کیا تھا، اور پہ حضور علیہ سے دعا کرنے کی درخواست ہے، اور حضور عصلہ نے اس کویہ کہنے کی تعلیم دی تھی:'' خدایا! ان کومیرے بارے میں سفارشی بنا''، اوراسی وجہ سے جب حضور علیہ نے اس کے لئے دعا فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے اس کی بینائی لوٹادی، اور پہ حضور عصلے کامعجز ہ تھا، اوراگر دوسر ہے اندھے جن کے لئے حضور علیہ نے دعانہیں کی ہے آپ علیہ کے ذر بعددعا کرالیں گے توان کی حالت اس اندھے کی ہی نہ ہوگی <sup>(۲)</sup>۔ انبیاء وصالحین کے ذریعہ درخواست کے بارے میں اختلاف کی گنجائش ہے، کین ان کے ذریعہ تشم دینے میں نہیں ،اس لئے کہ سوال ودرخواست اورقتم دینے میں بہت فرق ہے، سوال کرنے والا ذلیل وعاجز ہوتا ہے، قبولیت کے مناسب سبب کے ذریعہ سوال کرتااور ما نگتا ہے، جبکونتم دینے والا اس سےاعلیٰ درجہ کا ہے، کیونکہ وہ طلب کرنے والا اورفتم کے ذریعہ اپنے مطالبہ کومؤ کد کرنے والا ہوتا ہے ہتتم دینے والاکسی ایسے ہی شخص کی قتم دیتا ہے

جس کے بارے میں وہ جانتا ہے کہ وہ اس کی قتم پوری کردے گا،

قتم پوری کرنابعض بندوں کےساتھ خاص ہے،اور مانگنے والوں کو

دیناعام ہے، کیونکہ اللہ تعالی مجبور ومظلوم کی دعا قبول کرتا ہے گوکہ

كافر ہو، اور صحح حديث ميں ہے كہ حضور عليك نے فرمايا: "ها هن

مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا

أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إما أن تعجل له دعوته،

وإما أن يدخرها له في الآخرة مثلها، وإما أن يصرف

عنه من السوء مثلها قالوا: إذاً نكثر، قال: "الله

أكثو "(۱) (جومسلمان بھي کوئي ايسي دعا كرےجس ميں گناه ياقطع

رحی نہیں تو اللہ تعالیٰ اس کو اس کے عوض تین چزوں میں سے کوئی

ایک چنرعطا کرتے ہیں: فوری طور پراس کی دعا کے مطابق دے دیا

جاتا ہے، یا آخرت میں اس کے لئے اس کے بقد رمحفوظ کردیا جاتا

ہے، یااس کے بقدراس سے مصیبت کوٹال دیا جاتا ہے، لوگوں نے

کہا: تب تو ہم کثرت سے دعا کریں گے،حضور علیہ نے فرمایا:

انبیا کے ذریعہ یہ توسل یعنی ان کے ذریعہ سے سوال کرنا (اور

اسی کوامام ابوحنیفه اوران کے اصحاب وغیرہ نے ناجائز کہا ہے)

امام ما لک کے مذہب معروف میں اس کے خلاف نہیں ، اورجس

نے بھی امام مالک کے حوالہ سے نبی کے ذریعہ توسل یعنی نبی یاک

کی تتم دینے یا آپ علیہ کے ذریعہ سے سوال کرنے کا جواز نقل

کیاہے اس کے پاس امام مالک اوران کے اصحاب کی طرف سے

الله تعالیٰ اس ہے بھی بڑھ کر ہے )۔

کوئی تقل نہیں۔

<sup>(</sup>١) حديث: "ما من مسلم يدعو الله بدعوة ليس فيها إثم ....." كي روایت احمد (۱۸ سلع المیمینیه ) اور حاکم (۷۹۳۱ طبع دائرة المعارف العثمانيه)نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی تائید

<sup>(</sup>۱) حدیث أعمی کی تخریج فقره ۸ کے تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) قاعدة جليله ر ۲۳ ـ

آگے کہتے ہیں: اہل علم میں سے کسی نے نہیں کہا کہ اس کے بارے میں اللہ تعالی سے سوال کیا جائے، نہ کسی نبی کے وسیلہ سے، نہ کسی غیر نبی کے وسیلہ سے، اسی طرح جس نے امام مالک سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے رسول یا کسی دوسر سے سے ان کی موت کے بعد سوال کو جائز کہا ہے، یا امام مالک کے علاوہ دوسر سے ائمہ مسلمین مثلاً شافعی واحمد وغیرہ سے نقل کیا ہے، اس نے ان پر افتر اء پر دازی کی ہے (۱)۔

۔ آگےابن تیمیہ نے ثابت کیا ہے کہ یہ مسکلہ مختلف فیہ ہے اور اس کی بنیاد پر تکفیر حرام اور گناہ ہے۔

مسکہ میں اختلاف نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: کسی نے بینہیں کہا کہ جس نے قول اول کو اختیار کیا وہ کا فر ہوگیا، کیونکہ اس کی تکفیر کی کوئی وجہ نہیں، اس لئے کہ مسکہ دقیق ہے، اس کے دلائل ظاہر وعیاں نہیں، اور کفر دین کی کسی بدیہی معلومات یا متواتر واجماعی احکام کے انکار ہی سے ہوتا ہے، بلکہ اس طرح کی چیزوں کی بنیاد پر تکفیر کرنے والا سخت سز ااور تعزیر کامستی ہے، جو اس جیسے دین میں افتراء کرنے والوں کو ملنی چاہئے، خصوصاً حضور علیہ کے اس فرمان کے ہوتے ہوئے: "أیما رجل قال لأ خیه: یا کا فو فقد فرمان کے ہوتے ہوئے: "أیما رجل قال لأ خیه: یا کا فو فقد باء به أحدهما" (جس نے اپنے بھائی کو کا فر کہہ کر پکار اتو وہ ان میں سے کسی ایک پر آپڑے گا)۔

چہارم: نبی کےعلاوہ صالحین کے ذریعہ توسل: ۱۴ - نبی عظیمہ کے علاوہ نیک لوگوں کے ذریعہ توسل کا حکم

نبی علیہ کے ذریعہ توسل کے بارے میں گزشتہ اختلاف سے الگنہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) قاعدة جليله رص ۱۲-۲۲\_

<sup>(</sup>۲) مجموعه فباوی ابن تیمیه ۱۰۲۱ ـ

حدیث: "أیما رجل قال لأخیه یا كافر فقد باء به أحدهما" كی روایت بخاری (فتح الباری ۱ ۱۸ مطبع السلفیه) اور مسلم (۱۹ مطبع الحلمی) فی حدرت عبدالله بن عمر سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) وفاء الوفاء ۴/ ۱۳۷۵، المدخل ۲۴۹۱، تفییر روح المعانی ۲۸۱۱، تحفته الاحوذی ۱۸ ۳۴، تحفة الذاکرین للشو کانی ۳۷۔

سدى نے كہا: "وَ لَا تُسْرِ فُوْا" كامعنى ہے: اپنے سارے اموال عطانه كردوكه فقير بن كربيٹھ جاؤ۔

لہذا' توسعهٔ " اسراف کی ضد ہے که توسعه محمود ہے، کیونکه خرچه کی مقدار میں شرعی حدسے تجاوز نہیں ہوتا۔

## ب-قصدوا قتصاد:

سا- قصد اور اقتصاد کا ایک معنی اسراف اور تقتیر ( تنگی کرنا ) کے درمیان رہناہے ( ا) اور وہ یہ ہے کہ بفتر ضرورت خرج ہو۔

## ج-قتير اورا قبار:

مم - تقتیر اوراقاریه ہے کہ ضرورت سے کم خرج کیا جائے، فرمان باری ہے: "وَالَّذِیْنَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ یُسُوفُوا وَلَمْ یَقُتُرُوا وَ کَانَ باری ہے: "وَالَّذِیْنَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ یُسُوفُو وَلَمْ یَقُتُرُوا وَ کَانَ بَیْنَ ذَلِکَ قَوَامًا "(۲) (اوروہ لوگ جب خرج کرنے لگتے ہیں تونہ فضول خرجی کرتے ہیں اور نہ گل کرتے ہیں اور اس کے درمیان ان کا خرج اعتدال پر رہتا ہے)۔

# شرعي حكم:

۵-مسلمان کا پنی ذات اورا پے عیال کے نفقہ بین توسع سنت ہے،
کیونکہ فرمان باری ہے: ''قُلُ مَنُ حَوَّمَ ذِیْنَةَ اللّٰهِ الَّتِي أَخُوجَ
لِعِبَادِهٖ وَالطَّیِّبَاتِ مِنَ الرِّدُقِ''<sup>(۳)</sup> (آپ کہے کہ اللّٰہ کی زینت کو جواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے کس نے حرام کردیا ہے اور کھانے کی یا کیزہ چیزوں کو )، اور فرمان نبوی ہے: ''إن الله یحب

# توسعه

#### تعریف:

ا-توسعه اورتوسیع لغت میں: و سع الشيء كامصدر ہے، لینی اس كوسیع بنانا، بيضيين (تنگی پيدا كرنا) كى ضد ہے، وسع الله عليه في الرزق: كامعنى ہے: الله نے الله في الرزق: كامعنى ہے: الله نے الله في الرزق: كامعنى ہے: الله في الرزق: كامون ہے ہے ہے ہوں ہے ہو

رزق یاخرچه مین" توسعه "اور" بسط" کالیک بی معنی ہے،" المصبال الممنیر "میں ہے: البسطة: یعنی وسعت، اور بسط الله الرزق: کامعنی ہے: اللہ نے رزق میں فراخی اور کثرت دی، اور "کل البسط" (۲) سے اسراف و تبذیر کی طرف اشارہ ہے (۳) اور توسعہ اسراف کی ضد ہے۔ توسعہ کا اصطلاحی معنی اس سے الگنہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اسراف وتبذير:

۲ - لغت میں اسراف کامعنی: فضول خرچی کرنا، غافل کرنا اور خطا کرنا ہے، ایاس بن معاویہ نے کہا: جو چیز بھی اللہ کے حکم سے زیادہ ہووہ ''سرف''اور'' اسراف''ہے۔

تبذیر کے معنی کے بارے میں امام شافعیؓ کہتے ہیں: تبذیر ناحق مال خرچ کرناہے، کارخیر میں خرچ تبذیر نہیں کہلاتا، یہی جمہور کا قول ہے (۲۰)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>٢) سورهٔ فرقان ١٧٧\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف ر۳۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراء ۱۹\_

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۴) القرطبي ۱۰رک ۲۴۸،۲۴۷ طبع كتاب الشعب

أن يرى أثر نعمته على عبده "() (الله تعالى كو پسند ہے كه اپنى بندے پراپنى دى ہوئى نعمت كا اثر ديكھے) نيز فرما يا: "فإن الله إذا أنعم على عبد أحب أن يرى أثر نعمته عليه "() (اس كئ كه الله تعالى جب كى بنده كونعمت عطاكرتے ہيں تو چاہتے ہيں كه اس يرالله كى نعمت كا اثر ظاہر ہو)۔

لیکن شرط ہے کہ اس میں فضول خرچی اور تکبر نہ ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَکُلُوا وَاشُرَبُوا وَلَاتُسُوفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسُوفِيُنَ" (اور کھا وَاور پیولیکن اسراف سے کام نہ لوبیشک وہ مسرفوں کو پیندنہیں کرتا ہے)۔

نیز فرمان نبوی ہے: "کلوا واشر ہوا والبسوا وتصدقوا فی غیر اسراف ولامخیلة" (م) (کھاؤ، پیو، پہنواور صدقه کرو، لیکن فضول خرچی اور تکبر نه ہو)۔

صدقہ اور خیرات میں توسع کے لئے شرط ہے کہ انسان صدقہ کرنے کے بعد بھی بے نیاز رہے، اس لئے کہ حضرت کعب بن مالک کی روایت ہے کہ میں نے عرض کیا: "فقلت یا رسول الله: إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله ورسوله عَلَيْكِ فقال رسول الله عَلَيْكِ أَمْسَكُ عليك بعض مالک

(۱) حدیث: "إن الله یحب أن يوی أثر نعمته على عبده" كی روایت ترندی (۱/ ۱۲۴ طیع مصطفی الحلمی ) نے كی ہے، اوركها: بيرحديث حسن ہے۔

(٣) حدیث: "کلوا واشربوا والبسوا وتصدقوا فی غیر إسراف ولا مخیلة" کی روایت احمد نے المند (۲۲۲/۱۰ طبع دارالمعارف) میں کی ہے،شخ احمر شاکرنے اس کی استادکوسیح کہاہے۔

فھو خیر لک"() (اے اللہ کے رسول! میں اپنی توبہ اس طرح پوری کرنا چاہتا ہوں کہ میں اپنا سارا مال اللہ اور رسول کے واسط صدقہ کرکے الگ ہوجاؤں، آپ علیقی نے فرمایا: تھوڑا سا اپنے لئے رہے دو، یہی تمہار حق میں بہتر ہے)۔

حضرت ابوہریرہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نے فرمایا:
"الید العلیا خیر من الید السفلی وابداً بمن تعول وخیر
الصدقة ما کان عن ظهر غنی"(۲) (اوپر والا ہاتھ نیچ والے
ہاتھ سے بہتر ہے، پہلے اپنے ان لوگوں سے شروع کرو جوتہماری
کفالت میں ہیں،اورعمدہ خیرات وہی ہے جو بے نیازی کے ساتھ ہو۔

## جن اوقات میں توسع کی تا کیدہے: الف-عیدین اور جمعہ میں توسع:

۲ - ایام عید میں اہل وعیال کے نفقہ میں توسع کی مشر وعیت مؤکد ہوجاتی ہے کہ ان کے لئے انواع واقسام کی چیزیں مہیا کرے، جوان کی خوش طبعی اور عبادت کی تھکن کے بعد جسمانی راحت کا سامان ہو، نیز عید میں خوثی کا اظہار دین اسلام کا شعار ہے، ایام عید میں ، مسجد اور دوسری جگہ میں کھیل کو دمباح ہے، بشر طیکہ اس طریقہ پر ہوجس کا ذکر عبشیوں کے اپنے ہتھیا روں سے کھیلنے کے بارے میں حضرت عائشہ کی حدیث میں ہے۔

مستحب ہے کہ انسان صفائی کرے، اپنا بہترین کپڑ اپہنے، خوشبو لگائے اورمسواک کرے (۳)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: فإن الله إذا أنعم علی عبد أحب أن يری أثر نعمته عليه " کی روایت احمد (۳۷ ۳۷، ۴۷۴ طبح المکتب الإسلامی) اورای كے شل تر ذی (۲۵ م۱۲ طبح مصطفی الحلمی) نے کی ہے، اور تر ذی نے كہا: بيحديث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف را ۳<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمسک علیک بعض مالک فھو خیر لک" کی روایت بخاری (۲۹۲ طبع التافیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الید العلیا خیر ....." کی روایت بخاری (۲۹٬۸۳ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) فتّح الباری ۱۱۲،۵ کمحلی ۹۲٫۵ المغنی ۲۰۴،۱۱ م ار ۲۰۹ ـ

اس کی دلیل بیرے کہ حضرت عاکشہ نے کہا: حضور علیہ میرے یاس تشریف لائے،اس وقت دولڑ کیاں میرے گھر میں'' بعاث' کی لڑائی کا قصہ گارہی تھیں، آپ علیقہ بچھونے پرلیٹ گئے،اورا پنامنہ چیمرلیا، ابوبکرآئے، انہوں نے مجھے جھڑکا، اور کہا: یہ شیطانی راگ حضورا كرم عليك كسامني؟ تو آپ عليك نه ان كي طرف منه كرككها: "دعهما، فلما غفل غمزتهما فخرجتا" (چيور ا دو، جب ابوبكر دوسرے كام ميں لگ كئے تو ميں نے ان لڑ كيوں كو اشارہ کیا، وہ چل دیں)،اور ہشام کی روایت میں ہے:"یا أبابكر إن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا"((ا ابربرا برقوم مي عير موا کرتی ہے، اور آج ہماری عید ہے) میرعید کا دن تھا، اس دن حبثی لوگ ڈ ھالوں اور برچھیوں سے کھیل کرتے تھے، یا تو میں نے حضور عَلِيلَةً سے خواہش ظاہر کی یا خود آپ عَلِیلَةً نے فرمایا: تم یہ کھیل و يكينا حامتي مو؟ ميس نے عرض كيا: جي مال، آپ عليك نے مجھے اینے پیچھے کھڑا کرلیا، میرا گال آپ علیہ کے گال پر تھا، آپ مالله فرمات تے: "دونکم یا بنی أرفدة" ( کھیاو، کھیاوا بنی ارفدہ)جب میں اکتا گئی تو آپ علیہ نے فرمایا:بس؟ میں نے کہا: ہاں،آپ علیقہ نے فرمایا: اچھاجاؤ) <sup>(۲)</sup>۔

حضرت عبدالله بن عمراً کی روایت ہے کہ حضرت عمر نے ایک موٹے ریبیشی کپڑے کا چوغہ جو بازار میں بک رہا تھا خریدا اوراس کو لئے رہنے سے کہ حضور علیہ کی خدمت میں آئے اور کہنے لگے: یارسول اللہ! یہ

آپ خرید لیجئے، عید کے دن اور وفود کی آمد پراس کو پہنا سیجئے، آپ
علاق له" (۱) (بیان
علاق که " (۱) (بیان
علوم کا ایس ہے جن کا آخرت میں نعمتوں میں کوئی حصہ نہیں ہے)
اور " المغنی" میں ہے: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان موقعوں پران کے
یہاں خوبصورت لباس کا اہتمام کرنا معروف تھا (۲)۔

شوکانی نے کہا: اس حدیث سے عید میں اچھا لباس پہنے کی مشروعیت پراستدلال کاطریقہ یہ ہے کہ حضور علیہ نے خطرت عمر کو عید کے اچھا کیڑا استعال کرنے پر برقرار رکھا اور اپنی نکیر خصوصاً اس جوڑے کو پہنے والے کے لئے رکھی، کیونکہ یہ جوڑاریشی تھا (۳)۔ حضرت جعفر بن محمد اپنے والد سے اور وہ ان کے دادا سے روایت کرتے ہیں: "أن النبي عَالَيْهِ کان یلبس بود حبوة فی کل عید" (رسول اللہ علیہ عید میں ہمیشہ یمنی چادر استعال کرتے تھے)۔

حضرت عائشٌ نے کہا کہ رسول اللہ علی الل

<sup>(</sup>۱) کیبلی حدیث: "دعهما" فلما غفل غمزتهما فخرجتا" کی روایت بخاری (۲/۰۲۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے، اور دوسری حدیث: "یا أبابكو ان لكل قوم عیدا و هذا عیدنا" کی روایت بھی بخاری (۲/۵/۲ طبع طبع السّلفیه) نے کی ہے، اوراس کی روایت مسلم (۲/۱۷-۲۰۹،۲۰۸ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔

ن فتح الباری ۱۱۳/۵ مدیث: "دونکم یابنی أدفدة" کی روایت بخاری (۲) فتح الباری ۱۱۳/۵ طبع علیمی اور مسلم (۲۰۹۰ طبع علیمی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما هذه لباس من لا خلاق له" کی روایت بخاری (۲) حدیث السلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر۷۰سه

<sup>(</sup>m) نيل الأوطار ٣/ ٢٨٢ \_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کان بلبس بود حبوة فی کل عید" کی روایت شافعی نے اپنی

کتاب" الأم" (۱/ ۲۳۳ طبع دارالمعرفه) میں کی ہے اور امام شافعی ہی کی

سند ہے اس کوئیمی (۳/ ۲۸۰ طبع دارالمعرفه) نے روایت کیا ہے، اور اس کو
علی بن حسین نے مرسل روایت کیا ہے (دیکھئے: جامع التحصیل رص ۳۹۴ طبع

الدارالعربیہ)۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "ما علی أحد کم إن وجد أن يتخذ ثوبين ليوم الجمعة سوی ثوبي مهنته" كی روایت ابوداود (۱۸ م ۱۵۰ طبع عزت عبيد دعاس)، ابن ماجد (۱۸ م ۱۸ طبع عیسی الحلی) ابن ماجد (۱۸ م ۱۹ طبع دارالکتب

ا پینے عام استعمال کے کپڑوں کے علاوہ جمعہ کے دن کے لئے ایک جوڑا بنالے)۔

امام مالک نے کہا: میں نے اہل علم سے سنا ہے کہ وہ ہر عید کو خوشبواور زیب وزینت پیند کرتے تھے، اور امام کے لئے بیزیا دہ ضروری ہے،
کیونکہ ان کے درمیان اس پر سب کی نظر پڑتی ہے، البتہ معتلف کے لئے مستحب ہے کہ اپنے اعتکاف والے کپڑے میں نگلے تا کہ اس پر عبادت وفریضہ کا اثر باقی رہے، اور امام احمد نے مروزی کی روایت میں کہا: طاؤس کپڑے کومزین کرنے کا حکم دیتے تھے، جبکہ عطاء کہتے تھے کہ بیخشوع وخضوع کا دن ہے، اور انہوں نے ان دونوں کو لیند کیا ہے،
اور انہوں نے اپنے اعتکاف کے کپڑے میں نکلنے کے استحباب کا ذکر دوسری جگہ کیا ہے (ا)۔

عیدین کے موقع پرتوسع میں عیدالاضیٰ میں قربانی، اور عیدالفطر میں صدقہ فطرداخل ہے۔

### ب-رمضان میں توسع:

2-رمضان ميں توسع مستحب ہے كيكن فضول خر چى اور تكبر نه ہو، اس لئے كه حضرت ابن عباس نے فرما يا: "كان رسول الله عليه الباس بالخير، وكان أجود مايكون حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه النبي عَلَيْكُ القرآن، فإذا لقيه جبريل عليه السلام كان أجود بالخير من الريح المرسلة" (٢)

(رسول الله علی سب سے زیادہ تنی تھے، اور سب سے زیادہ تا وقت ہوتی جب آپ علیہ سے جبرئیل ملا کرتے اور حضرت جبرئیل رمضان کی ہررات میں مہینہ کے اخیر تک آپ علیہ سے ملا کرتے تھے، غرض کرتے تھے اور آپ علیہ کے ساتھ قرآن کا دور کرتے تھے، غرض حضور علیہ فیر کے معاملہ میں بارآ ور ہوا (مانسون) سے بھی زیادہ تنی کے ساتھ قرآن کا دور کرتے تھے، غرض حضور علیہ فیر کے معاملہ میں بارآ ور ہوا (مانسون) سے بھی زیادہ تنی کے۔

حضرت انس سے روایت ہے کہ عرض کیا گیا: اے اللہ کے رسول علیہ اللہ کون سا صدقہ سب سے افضل ہے؟ فرمایا: "صدقة رمضان" (رمضان کا صدقہ) (۱)" المجموع" میں ہے: ہمارے اصحاب نے کہا: سخاوت اور احسان ماہ رمضان میں مستحب ہے، اور عشرہ اخیرہ میں حضور علیہ اور احسان کی اقتداء میں افضل ہے، نیز اس لئے کہ بیعزت وشرافت کا مہینہ ہے، اس میں نیکی دوسرے مہینہ کی نیز اس لئے کہ بیعزت وشرافت کا مہینہ ہے، اس میں نیکی دوسرے مہینہ کی نیز اس لئے کہ اس میں میں لوگ کسپ معاش نیکی سے افضل ہے، نیز اس لئے کہ اس مہینہ میں لوگ کسپ معاش سے ہٹ کرروزے اور کثرت سے عبادت میں مصروف ہوتے ہیں لہذا انہیں اس ماہ میں غم خواری کی ضرورت ہے (۲)۔

## ج- يوم عاشوراء مين توسع:

 $\Lambda$  - بعض فقہاء نے کہا: عاشوراء میں اپنے اہل وعیال کے لئے توسع مستحب ہے ( $^{(n)}$ )، ان کی دلیل حضرت ابو ہریرہ کی مستحب ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "من وسع علی اُھلہ فی یوم

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قیل: یا رسول الله: فأي الصدقة أفضل قال: صدقة في رمضان "كروايت ترندى (۵۲/۳ طیم مصطفی الحکی ) نے كی ہاور کہا: يه حدیث غریب ہے، صدقه بن موى محدثین كنزد يك اس درجه كا قوى نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۵۱۸\_

<sup>(</sup>۳) الترغیب والتر ہیب ۲۷۷۷، المدخل لا بن الحاج ۲۸۳ اور اس کے بعد کے صفحات پ

<sup>=</sup> العلميه) نے کی ہے، بوصری نے کہا: اس کی اسناد صحیح ہے اور اس کے رجال ثقتہ ہیں (الزوائد اراسا طبع الدار العربية ) اور بيہ بروايت عائشة ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر۲۰سـ

<sup>(</sup>۲) حدیث:"کان رسول الله أجود الناس بالخیر و کان أجود ......" کیروایت بخاری(۱/۲۰۳طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

عاشوراء أوسع الله عليه سائر سنته"(١) (جوعا شوراء كرن اینے اہل وعیال کے لئے توسع کرے گا اللہ تعالیٰ اس کے لئے سال کھروسعت پیدا کردےگا)۔

ابن تیمیہ نے اپنی کتاب: '' اقتضاء الصراط المستقیم کمخالفۃ اصحاب الجیم'' میں کہا: اہل وعیال کے لئے توسع کے بارے میں معروف آثار منقول ہیں، جن میں سے اعلی ابراہیم بن محمد بن منتشر کی اینے والد سے يرروايت ہے:"من وسع على أهله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته"(٢) (جويوم عاشوراء مين ايخ ابل وعيال ك لئ توسع کرے گا اللہ تعالی سال بھراس کے لئے توسع پیدا کردے گا) میہ ایک بسندبات ہےجس کا قائل معلوم نہیں ہے، آ گے انہوں نے کہا: عاشوراء کے دن خرجہ میں توسع نئی بدعت ہے <sup>(۳)</sup>۔

# د-انواع واقسام کے کھانے پینے میں توسع:

9 - الله تعالى نے كھانا بينا حلال كيا ہے، بشرطيكه اسراف يا تكبركى حد تک نہ ہو، رہا بقدر ضرورت جس سے بھوک ختم ہو، پیاس مٹ جائے تو پیشرعاً وعقلاً مندوب ہے، کیونکہ اس میں جان کا تحفظ اور اعضاء کی حفاظت ہے اور اسی وجہ سے شرعاً صوم وصال ممنوع ہے، کیونکہ اس

- (١) حديث ألي سعير: من وسع على أهله في يوم عاشوراء أوسع الله عليه سائر سنته كلها"كى روايت بيهقى في شعب الايمان (المنهاج في شعب الایمان کلیمی ۲ م ۳۹۴ طبع دارالفکر) میں کی ہے، پیٹمی نے کہا: اس کوطبرانی نے الاوسط میں روایت کیا ہے، اس میں محمد بن اساعیل جعفری ہے، ابوحاتم نے کہا: وہ منکر الحدیث ہے، مجمع الزوائد ۱۸۸ طبع دارالگتابالعربی۔
- (٢) حديث: "عن عبد الله بن مسعود من وسع على أهله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته" بيثمي نے كها: اس كوطراني نے" الكبير" ميں روایت کیاہے، اس میں میثم بن شداخ ہے جونہایت ضعیف ہے، (المجمع ٣/ ١٨٩ طبع دارالكتابالعربي)\_ (٣) اقتضاءالصراط المستقيم لمخالفة اصحاب المحيم رص٠٠٠\_

کے سبب بدن کم زور ہوجا تا ہے،نفس میں مردنی حیاجاتی ہے،اور عبادت میں کم زوری پیدا ہوتی ہے، اور بیالی چیز ہے جس سے شریعت منع کرتی ہے، اور عقل کے بھی خلاف ہے، جونفس کو بقدر ضرورت نه دے نیکی اور زید میں اس کا کوئی حصہ ہیں، کیونکہ اس نے نفس کو کم زوری اور بے بسی کے سبب جن نیکیوں کی انجام دہی سے روک دیا ہے، ان کا اجرو ثواب بہت زیادہ ہے، فرمان باری ہے: "وَكُلُوا وَاشُرَبُوا وَلَاتُسُوفُوا"(١) (اوركها وَاور پيوليكن اسراف سے کام نہاو)۔

بقدرضرورت سےزائد کے بارے میں دومختلف اقوال ہیں۔ ایک قول ہے کہ حرام ہے، دوسرا قول میہ ہے کہ مکروہ ہے، ابن العربي نے کہا: یہی صحیح ہے، اس لئے کہ آسودگی کی مقدارعلاقہ، زمانہ، عمراور کھانے کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہے، ایک قول ہے کہ کم کھانے میں بہت سے فائدے ہیں: مثلاً آدمی کی جسمانی صحت بہت اچھی رہتی ہے، حافظ زیادہ عمدہ ہوتا ہے، ذہانت بہت تیز ہوتی ہے، نیند کم آتی ہے، طبیعت ہلکی رہتی ہے، جبکہ زیادہ کھانا پینامعدہ کو بوجھل کردیتا ہے، انسان کواینے مالک کی خدمت اور دوسرے کارخیر میں حصہ لینے سے روک دیتا ہے اور اگراس صدیے بھی گزرجائے، اوراس کو واجبات کی ادائیگی سے روک دے توبیاس کے لئے حرام ہے اور وہ کھانے بینے میں بے جاخر چ كرنے والا ہوگا، اسد بن موسى نے عون بن الى جحيفه عن ابيدكى حديث روایت کی ہے کہ انہول نے کہا: میں عمدہ گوشت کا ٹرید کھا کر خدمت نبوی علیت میں حاضر ہوااور میں ڈکار لے رہا تھا،حضور علیت نے فرمايا:"اكفف عليك من جشائك أبا جحيفة، فإن أكثر الناس شبعا في الدنيا أطولهم يوم القيامة جوعا"(٢) (الوجيف.!

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اعراف راسمه

<sup>(</sup>٢) حديث: "كف من جشائك فإن أكثر الناس في الدنيا شبعا أكثوها يوم القيامة جوعا" كي روايت حاكم (١٢١/٣ طبع دارالكتاب

اپنی ڈکارروکو، اس لئے کہ جو دنیا میں سب سے زیادہ پیٹ جرے گا،
قیامت کے دن سب سے لمبی بھوک والا ہوگا ) اس کے بعد ابو جیفہ نے
تاحیات پیٹ بھر کر کھان نہیں کھایا، اگر وہ صبح کو کھا لیتے توشام کو نہ کھاتے،
اگر شام کو کھا لیتے توضح کو نہ کھاتے ، مسلم شریف میں حضرت ابن عمر کی
روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ علی ہے کہ میں الکافو
یاکل فی سبعة أمعاء و المؤمن یاکل فی معی واحد"() (کافر

مومن سے مراد کامل ایمان والا ہے، اس کئے کہ جو ابو جھیفہ کی طرح اچھے اسلام اور کامل ایمان والا ہوگا وہ انجام کارموت اور اس کے بعد کے حالات پرغور کرے گا، تو ان ہولناک مناظر کے خوف واندیشہ کے سبب اپنی خواہشات سے گریز کرے گا<sup>(1)</sup>۔

اسی طرح حضرت ابوامامه کی مرفوع روایت میں ہے: "من کشو تفکرہ قل طعمه، ومن قل تفکرہ کشر طعمه وقسا قلبه" (٣) (جس کی فکر بڑھے گی، اس کا کھانا کم ہوجائے گا، اور جس کی فکر کم ہوگی، اس کا کھانا بڑھ جائے گا، اور اس کا دل شخت ہوجائے گا)۔

'' فتح الباری' میں حضرت ابن عمر کی حدیث پر بحث کرتے ہوئے کہا: اس سے بیلازم نہیں آتا کہ ہر مسلمان اور ہر کا فر کے حق میں یہی حکم کیساں ہو، کیونکہ بعض مومنین بھی بہت کھاتے ہیں یا تو حسب عادت یا کسی اندرونی مرض وغیرہ کے سبب۔

\*ا - عده چیزوں کے ترک اور لذتوں سے اعراض کے بارے میں اختلاف ہے: پچھلوگوں نے کہا: بیعبادت نہیں، مباحات میں فعل اور ترک برابر ہوتے ہیں، دوسرے حضرات نے کہا: یہ بذاتِ خود عبادت نہیں، ہاں یہ دنیا سے برغبتی، دنیاوی آرزو مخضر کرنے اور عبادت نہیں، ہاں یہ دنیا سے برغبتی، دنیاوی آرزو مخضر کرنے اور اس کی وجہ سے تکلف نہ کرنے کا ذریعہ ہے، اور یہ مندوب ہے، اور مدمندوب ہے، اور مدوب عبادت ہے، حضرت عمر بن الخطاب کا یہ قول نقل کیا گیا ہے: اگر ہم چاہیں تو '' صلائ '' اور '' صلائ '' اور '' صناب' استعال کریں، لیکن میں نے دیکھا ہے کہ اللہ نے ایسے لوگوں کی مذمت کی ہے، فرمان باری ہے: ''اَذُ هَبُتُمُ طَیّبَاتِکُمُ فِی حَیاتِکُمُ اللّٰدُنُیا'' ('آم اپنی باری ہے: ''اَذُ هَبُتُمُ طَیّبَاتِکُمُ فِی حَیاتِکُمُ اللّٰدُنُیا'' ('آم اپنی باری ہے: ''اَذُ هَبُتُمُ طَیّبَاتِکُمُ فِی حَیاتِکُمُ اللّٰدُنُیا'' ('آم اپنی باری ہے: ''اَذُ هَبُتُمُ طَیّبَاتِکُمُ فِی حَیاتِکُمُ اللّٰدُنُیا'' ('آم اپنی باری ہے۔ کہ اللہ تک چیزیں (سب) دنیا ہی میں حاصل کر چکے )۔

ایک روایت میں ''صرائق'' (راء کے ساتھ) آیا ہے، اور ان دونوں سے مرادموٹی روٹیاں ہیں، اور''صلائق'' ''صلیقہ'' کی جمع ہے، یہ بھنا ہوا گوشت ہے، اور''صلاء' (صاد کے کسرہ اور مد کے ساتھ) بھنا ہوا گوشت اور' صناب' یہ رائی اور منق سے بنی ہوئی چٹنی ہے، یکھ حضرات نے ان سب کے تکلف کے ساتھ اور بلاتکلف حاصل ہوجانے کے درمیان فرق کیا ہے، ابوالحن علی بن فضل مقدی خاصل ہوجانے کے درمیان فرق کیا ہے، ابوالحن علی بن فضل مقدی نے کہا: یکی صحیح ہے ان شاء اللہ، اس لئے کہ حضور علی ہے۔ یہ منقول نہیں کہ کھانے کو بھی محض عمدہ ہونے کی وجہ سے نہ کھایا ہو بلکہ آپ ماں اس علی سے تکلف کرنا مکروہ ہے، کیونکہ اس میں آخرت کے اہم امور کو ترک کرکے دینیاوی لذتوں میں مشغولیت ہے (۳)۔

قرطبی نے کہا: بعض صوفیاء نے عمدہ چیزوں کا کھانا ناپسند کیا ہے،

<sup>=</sup> العربی) نے کی ہے، ذہبی نے اس کے دوراویوں پر کلام کرتے ہوئے ایک کو جھوٹااور دوسرے کو' ہالک' (تباہ) قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الکافر یأکل فی سبعة أمعاء والمؤمن یأکل فی معی واحد" کی روایت مسلم (۱۳سا۱۳۳ طبع عیسی البابی)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) القرطبي ١٩٨٧-

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من کثر تفکره قل طعمه ومن قل تفکره کثر طعمه وقسا قلبه" جمیں اپنے سامنے موجود کتب حدیث کے مصادر میں بیحدیث نہیں ملی۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ احقاف ۱۰۰ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: کان یحب الحلوی و العسل" کی روایت بخاری (فتح الباری محدیث: کان یحب التلفیم) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) القرطبی ۷راوااوراس کے بعد کے صفحات۔

ان کی دلیل حضرت عمر کا یہ قول ہے: گوشت کھانے سے گریز کرو، کیونکہ اس میں شراب کے جیسکے کی طرح چسکا ہے۔

اس کا جواب بیہ ہے کہ حضرت عمر کا بیتول اس شخص کے بارے میں ہےجس کے متعلق اندیشہ ہے کہ وہ دنیاوی لذتوں کوتر جھے دے گا، ہمیشہ خواہشات میں پڑا رہے گا ،نفس کو مزے میں ڈال کر بدنصیب بنائے گا، آخرت کو بھول کر دنیا میں لگ جائے گا، اسی وجہ سے حضرت عمرٌا پنے والیان کے پاس پہلکھ کر جھیجتے تھے: عیش وعشرت اور عجمیوں کے لباس سے بچو! موٹا کھر درا پہنو،حضرت عمرٌ کا مقصد یہ نہ تھا کہ خدا کی حلال کی ہوئی چیز کوحرام کردیں،اورخدا کی مباح کردہ چیز کوممنوع قراردے دیں،سب سے زیادہ قابل عمل اور قابل اعتماد اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے: "قُلُ مَنُ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِيُ أَخُرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ"() (آپ كَهَ كَالله كى زينت كوجواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے کس نے حرام کردیا ہے اور کھانے كى ياكيزه چيزول كو) اورفرمان نبوى ہے:"سيد الإدام في الدنيا والآخوة اللحم"(٢) (دنيا اور آخرت ميں سالن كا سردار گوشت ہے) اور ہشام بن عروہ اینے والد سے اوروہ حضرت عائشہ سے قل كرتے بين: "أن النبي عَلَيْكُ كان يأكل البطيخ بالرطب ويقول: نكسر حرَّ هذا ببرد هذا، وبرد هذا بحرِّ هذا"(٣)

(رسول الله عليظة خربوزه كوتر تحجور كے ساتھ كھاتے تھے اور فرماتے تھے: ہم اس كى گھنڈك كواس كى گھنڈك كواس كى گھنڈك كواس كى گھنڈك يے، اور اس كى گھنڈك كواس كى گرى سے توڑد سے ہیں )۔

لغت میں '' طبخ '' بھی '' بطیخ '' کے معنی میں استعال کیاجا تاہے ، اور حضرت سعد بن ابی وقاص کی روایت ہے : ''أر اد عثمان بن مظعون أن يتبتل فنهاه النبي عَلَيْكِ ولو أجاز له ذلک لاحتصينا'' (۱) (حضرت عثمان بن مظعون نے شادی نہ کرنے کا ارادہ کیا تو حضور عَلِی ہے نے ان کومنع فرمادیا ، اگران کو اجازت دے دیتے تو ہم لوگ خصی ہوجاتے )۔

قرطبی نے کہا: ہمارے علماء نے فرمان باری: "یاانیُّهَا الَّذِینُ آمنُو الله لَا تُحَرِّمُوا طَیّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللّٰهُ لَکُمْ، وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللّٰه لَا یُحِبُّ الْمُعْتَدِینَ" (اے ایمان والو!ای اور ان پاکن ویران پاکن چیزوں کو جواللہ نے تہارے لئے جائز کی ہیں جرام نہ کرلواور عدود ہے آ گے نظو بیشک اللہ حدود ہے آ گے نکل جانے والوں کو پیند نہیں کرتا ہے )، اور اس جیسی آیات اوراس معنی میں منقول احادیث کے بارے میں کہاہے کہ یہ غالی اہل زہد پراور کام چورصوفیاء پررد ہے، کیونکہ ان میں سے ہرفریق نے سے خرفریق نے سے خرف ہوگیاہے (استہ کو چھوڑ دیا ہے اور اس کی حقیقت سے مخرف ہوگیاہے (اس کی حقیقت سے مخرف ہوگیاہے (اس)

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اعراف ۱۳۲ر

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سید الإدام فی الدنیا والآخوة اللحم" بیشمی نے کہا: اس کو طبرانی نے "الاوسط" میں روایت کیا، اس میں سعید بن بلینة قطان ہے جس کو میں نہیں جانتا، اس کے بقید رجال ثقد ہیں، اور بعض پر کلام ہے لیکن وہ مصر نہیں ...... (مجمح الزوائد ۵/۵ مطبع وارالکتاب العربی)، اس حدیث کے لیے ایک شاہد ہے جس کی روایت ابن ماجہ (۱۹۷۲ طبع عیسی اکلمی) نے حضرت الورداء سے کی ہے، بوصری نے الزوائد (۱۲/۵ طبع وارالعربیہ) میں اس کو ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) مديث: "كان يأكل البطيخ بالرطب ويقول: نكسر حرّ هذا ببرد

ھذا وبو د ھذا بحر ھذا" کی روایت ابوداؤد (۲/۴ کا طبع عزت عبید دعاس) اور تر ندی (۲۸۴ کطبع مصطفی الحلبی ) نے کی ہے، تر ندی نے اس کو حسن کہا ہے، دونوں نے اس کی روایت حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أراد عشمان بن مظعون أن یتبتل فنهاه النبي عَلَيْطِیّهٔ ولو أجاز له....." کی روایت داری (۲/ ۱۳۳۳ طبع داراکتب العلمیه) اوراحمد (۲۲۸۸۲ طبع المکتب الاسلامی) نے مطولاً کی ہے، الفاظ حدیث دارمی کے بین، اور بیٹمی نے کہا: احمد کی اسانید کے رجال ثقد ہیں (مجمع الزوائد ۱۸۴۳ طبع دارکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکده ۱۷۸\_

<sup>(</sup>٣) القرطبي ٢ (٢٥٩ ـ

طبری نے کہا: الله تعالی نے اینے مؤمن بندوں کے لئے جو چز حلال کی ہے کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہان میں سے کوئی چز مثلاً عمدہ کھانا ، کپڑے ،اورشادی بیاہ ،اینے لئے حرام کرے ،اگراس کواینے لئے ان چیز وں کوحلال کرنے میں اپنے او پرکسی دشواری اور مشقت کا اندیشہ ہو، اور اسی وجہ سے رسول اللہ علیہ نے ابن مظعون کی طرف سے شادی نہ کرنے کی درخواست رد کردی<sup>(۱)</sup>،اس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالٰی نے اپنے بندوں کے لئے جس چیز کوحلال کیااس کوترک کرنے میں کوئی فضیلت نہیں، بلکہ فضیلت اور نیکی پیہ ہے کہ بندہ وہ کام کرےجس کے کرنے کی اللہ نے اپنے بندوں کو دعوت دی ہے،اس کے رسول نے اس برعمل کیا، اپنی امت کے لئے مسنون قرار دیا اورائمہ راشدین نے جس نہج پر چل کرحضور علیہ کا اتباع کیا، اور جب بیربات ہے تومعلوم ہوگیا کہ جولوگ روئی اور سوت کے کیڑے حلال طریقہ سے پہننے کی قدرت کے باوجود بال اوراون کے کپڑے پہننے کوتر جھے دیتے ہیں،اورموٹا حجموٹا کھانے اور گوشت وغیرہ سے پر ہیز کرنے کوتر جیج دیتے ہیں کہ کہیں عورتوں کی طرف میلان نه هووه غلطی پر ہیں۔

طبری نے کہا: اگر کوئی پی خیال کرے کہ خیر ہماری اس بات سے ہٹ کر ہے، کیونکہ موٹا جھوٹا کھانے اور پہننے میں نفس کو مشقت میں ڈالنااور اس سے بگی ہوئیقیمت کو ضرورت مندوں پرخرچ کرنا ہے تو اس کا پی خیال غلط ہے، کیونکہ اولی ہے کہ اولاً انسان خود اپنی اصلاح کرے، طاعت الہی میں اس کو تعاون دے، اور جسم کے لئے خراب کھانے سے زیادہ کوئی چیز نقصان دہ نہیں، اس لئے کہ پی عقل کوخراب کرتے ہیں اور اس کے اعضاء کو کمز ورکرتے ہیں، جن کو اللہ تعالیٰ نے کرتے ہیں اور اس کے اعضاء کو کمز ورکرتے ہیں، جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت کا سبب و ذریعہ بنایا ہے۔

ایک شخص نے حسن بھری سے آکر کہا: میراایک پڑوی فالودہ نہیں کھا تا، حسن بھری نے پوچھا: کیوں: اس نے کہا: اس لئے کہوہ فالودہ کا شکر بیادا کرنے سے قاصر ہے، حسن بھری نے پوچھا: تمہارا پڑوی شخٹڈا پانی بیتا ہے؟ اس نے کہا: ہاں، حسن بھری نے کہا: تمہارا پڑوی جابل ہے، شخنڈا پانی فالودہ سے بڑی نعمت الہی ہے (۱)۔

قرطبی نے کہا: رہی لذیذ چیزوں کی خواہش اور انواع واقسام کی لذیذ چیزوں کی شش تواس کے استعال کے بارے لذیذ چیزوں کی شات کے استعال کے بارے میں لوگوں کی آراء الگ الگ ہیں، پچھلوگوں کی رائے ہے کہ نفس کو اس سے باز رکھنا اور شہوات کے پیچھے لگنے سے روکنا زیادہ اچھا ہے تا کہوہ بآسانی قابو میں رہے، اور اس کی سرکشی ٹوٹ جائے، کیونکہ اگر نفس کو اس کی مراد ملتی رہے تو انسان خواہشات کا غلام اور اس کے اشارہ کا یا بند ہوجائے گا۔

دوسرے حضرات کا کہنا ہے کہنفس کو اس کی لذات سے فائدہ اٹھانے کا موقع دینا بہتر ہے، کیونکہ اپنی مراد ملنے کی وجہ سےنفس میں سکون ونشاط ہوگا۔

جبکہ بعض حضرات کہتے ہیں کہ میانہ روی اختیار کرنا بہتر ہے، کیونکہ بھی نفس کی خواہش پوری کرنے اور بھی اس کواس سے باز رکھنے میں دونوں مقاصد حاصل ہوتے ہیں، اور یہی انصاف ہے،اس میں کوئی عیب نہیں۔

حضرت جابر نے کہا: میرے گھر والوں کو گوشت کی خواہش ہوئی، میں نے خریدلیا، میرا گزر حضرت عمر بن الخطاب کے پاس سے ہوا، انہوں نے یو چھا: جابر! یہ کیا ہے؟ میں نے بتادیا، کہنے گئے: اچھا جب بھی تم میں سے کسی کو کسی چیز کی خواہش ہوگی اس کو پیٹ میں داخل کرلے گا! یہ خوف نہیں کہ وہ اس آیت کا مصداق بن جائے:

<sup>(</sup>۱) حدیث:"رد رسول الله ﷺ التبتل علی ابن مظعون" کی تخر تک گذریکل ہے۔

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۲۸۹۱\_

ابن العربی نے کہا: یہ حضرت عمر گی طرف سے حضرت جابر پر عماب ہے کہانہوں نے گوشت خرید کر فراوانی اور توسع سے کام لیا اور سوھی روگی موٹی روٹی اور پانی پر گزارے کو ترک کر دیا، اس لئے کہ حلال عمدہ چیزوں کے استعال سے نفس حریص ہوجا تا ہے اور طبیعت اس کوخوش گوار سیجھنے گئی ہے پھر جب وہ نہلیں توشبہات کے ذریعہا ن کوحاصل کرنے کونس آسان سمجھتا ہے یہاں تک عبادت کے غلبہ اور خواہشات کے نفس امارہ کو حریص بنادیے کی وجہ سے خالص حرام میں بنادیے گی وجہ سے خالص حرام میں بنالہ ہوجائے گا، اسی وجہ سے حضرت عمر نے پہلے ہی مرحلہ میں ان کی مراحلہ میں ان کی اور شروع ہی سے ان کو بچالیا، اور ان جیسے حضرات کا یہی شیوہ ہے۔

اس باب کا جامع ضابطہ وقانون یہ ہے کہ انسان کو جو بھی میسر ہو
کھالے،خواہ لذیذ ہو یا سوکھا، لذیذ چیز کے لئے تکلف نہ کرے، اس
کی عادت نہ ڈالے، حضور علیہ میٹھا تناول فرماتے سے اگر میسر ہوجاتا، اور شہد پیتے سے اگرا تفاق سے ل جاتا، اور اگر گوشت میسر ہوتا تو
کھالیتے سے لیکن بھی ضرورت نہیں سمجھی، نہ اس کو عادت بنایا، حضور علیہ کی زندگی معلوم ہے، صحابہ کا طریقہ منقول ہے، آج جبکہ حرام کا علیہ ہے، فاسد چیزیں موجود ہیں تو اس سے بچنا وشوار ہے، اللہ ہی اخلاص عطاء کرے، اور اپنی رحمت سے اس سے نجات کی شکل پیدا اخلاص عطاء کرے، اور اپنی رحمت سے اس سے نجات کی شکل پیدا

آیت کریمہ"أَذُهَبُتُمُ طَیِّبَاتِکُمُ" کے بارے میں ایک

تفسیریہ ہے کہ اس کا مصداق شکر نہ کرنا ہے، حلال عدہ چیزوں کو استعال کرنانہیں، یہ اچھی تفسیر ہے، اس لئے کہ حلال اور عمدہ چیز کے استعال کی اجازت ہے، ہاں اگر اس کا شکریہ ادانہ کرے، اور اس کے ذریعہ سے ناجائز کام کریے تقییناً س نے اس کوضائع کردیا<sup>(۱)</sup>۔

## ه- لباس میں توسع:

اا – عده لباس ببننا، عده چپل استعال کرنا، اورخوب صورت لباس کا انتخاب کرنامسخب ہے، اس لئے کہ حضرت ابن مسعود گی روایت ہے کہ رسول اللہ علیا ہے نے فرمایا: "لا یدخل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من کبر، فقال رجل: إن الرجل یحب أن یکون ثوبه حسنا و نعله حسنة، قال: إن الله جمیل یحب الجمال، الکبر بطر الحق، و غمط الناس "(۲) (جس کے دل میں رتی کے برابر کبر ہوگاوہ جنت میں نہیں جائے گا، ایک شخص نے کہا: آ دمی چاہتا ہے کہ اس کا لباس اچھا ہو، اس کا جوتا اچھا ہو، آپ نے فرمایا: اللہ جمیل ہے، جمال کو پیند کرتا ہے، تکبر حق کا انکار کرنا اور لوگوں کو حقیر سجھنا ہے)۔

عمروبن شعیب این والد سے وہ ان کے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ فی فرمایا: "إن الله یحب أن يوى أثر نعمته على عبده"(") (الله تعالی کو پہند ہے کہ اپنے بنده پر اپنی نعمت کا اثر دکھے)۔

شوکانی نے کہا: بلاشبہ بہت زیادہ خوبصورت کپڑے کا پہننا بعض

<sup>(</sup>۱) سورهٔ احقاف ۱۰۰ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ احقاف ر۲۰ به

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۲ ر ۲۹۳،۲۱۲ تا ۲۰۳،۲۰۲ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لایدخل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من کبر" کی روایت مسلم (۱/ ۹۳ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله یحب أن يری أثر نعمته علی عبده" كی تخرت فقره ر ۵ میں گذر چکی ہے۔

نفوس كوخود پيندي، تكبر اور كبر مين مبتلا كرديتا ہے، حضور عليه كا طریقہ (جبیہا کہ حافظ ابن القیم نے کہاہے ) پیرتھا کہ جولباس میسر ہوتا يہن ليتے تھے، بھی اونی، بھی روئی بھی سوتی، یمنی چادریں، سنر چادر زیب تن کی ، جبہ، قباء،اورقمیص بھی پہنا،آ گےابن القیم کہتے ہیں:لہذا جولوگ خدا کے حلال کردہ لباس، کھانے پینے اور شادی بیاہ کو زمد وعبادت کے سبب ترک کرتے ہیں،ان کےٹھیک مقابل میں وہلوگ ہیں جو صرف اعلیٰ کیڑے پہنتے، اعلیٰ غذا کھاتے ہیں، ان دونوں جماعتوں کا انداز سنت نبوی کے خلاف ہے، اسی وجہ سے بعض اسلاف نے کہا: وہ حضرات دونتم کی شہرت ناپیند کرتے تھے: اعلی قشم کا کیڑا، اورنہایت معمولی قشم کا کیڑا، اورسنن میں ابن عمر کی مرفوع روايت ہے: "من لبس ثوب شهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة، ثم ألهب فيه النار"(( جودنياش نام ونمود کا کیڑا پہنے گا، اللہ تعالی قیامت کے دن اس کو ذلت کا لبادہ اڑھائیں گے، پھراس میں آگ لگادیں گے )،اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس کا مقصدغرور و گھمنڈ تھا تو اللہ نے اس کواس کے الٹا سزا دی، اس کے بعد موصوف نے کچھاور بھی لکھاہے (۲)۔

ابن عابدین نے کہا: یادر ہے کہ لباس کچھ تو فرض ہے: لیعن جس سے ستر عورت ہو، اور گرمی، ٹھنڈک سے تحفظ ہو، اور بہتر ہے کہ روئی یا سوت یا اون کا سنت کے موافق ہو، اس طرح کہ اس کا دامن آدھی پنڈلی تک ہو، اس کی آستین انگلیوں کے سرے تک ہو، اور اس کا گریبان ایک بالشت کے بقدر ہو، جسیا کہ' النفف' میں ہے، اوسط گریبان ایک بالشت کے بقدر ہو، جسیا کہ' النفف' میں ہے، اوسط

درجہ کا ہو(نہ بہت اعلی نہ بہت معمولی)، کیونکہ بہتر چیز اوسط درجہ والی ہوتی ہے، جس سے مراد حد درجہ اعلی اور حد درجہ گھٹیا کیڑا ہے۔

ایک لباس مستحب ہے: جواس سے زائد ہو، جس کوزیب وزینت اور نعمتِ خداوندی کے اظہار کے لئے استعال کیا جائے، فرمانِ نبوی ہے: ''إن اللّٰہ یحب أن يری أثو نعمته علی عبدہ''(ا) (الله تعالیٰ کو پہند ہے کہ اپنے بندہ پراپی نعمت کا اثر دیکھے )، ایک لباس '' مباح'' ہے: یعنی وہ خوب صورت کپڑا جس کوعیدین، جعداور مجالس میں شرکت کے لئے رکھا جائے، لین اس کو ہر وقت استعال نہ کیا جائے، اس لئے کہ یہ تکبراور گھمنڈ شار ہوگا، اور ہوسکتا ہے کہ ضرورت مندوں کو اسے دیکھر خصہ و تکلیف ہو، لہذا اس سے بچنا بہتر ہے، ایک لباس مکروہ ہے: یعنی وہ لباس جس کو تکبر کے لئے استعال کیا جائے، کبرا بن عابدین نے کہا: اور '' الفتاوی الہندین' میں '' السراجین' کے جوالہ سے ج خوبصورت کپڑے پہننا مباح ہے اگر تکبر کے طور پر نہ ہو، اور اس کی تشریخ ہے کہ اس کپڑے میں اس کی سابقہ حالت ہو، اور اس کی تشریخ ہے کہ اس کپڑے میں اس کی سابقہ حالت برقر ادر ہے ''

# و-تغمير مساجد مين توسع:

11-شارع نے تعمیر مساجد کی ترغیب دی ہے، فرمان باری ہے: "فِی بُیوُتٍ أَذِنَ اللّٰهُ أَنْ تُرُفَعَ "(") ((وه) ایسے گھرول میں ہیں جن کے لئے اللّٰہ فَان تُرُفَعَ کہ ان کا ادب کیا جائے ) مجاہدا ور عکر مہ نے کہا: ان کو بلند کیا جائے اور بنایا جائے ، اور اسی معنی میں بیفرمانِ باری ہے: "وَإِذْ یَرُفَعُ إِبُرَاهِیمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَیْتِ باری ہے: "وَإِذْ یَرُفَعُ إِبُرَاهِیمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَیْتِ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من لبس ثوب شهرة فی الدنیا ألبسه الله ثوب مذلة یوم القیامة ثم ألهب فیه النار "کی روایت البوداؤد (۱۳ ۱۳ طبع عزت عبید الدعاس) اورائن ماجه (۱۹ ۱۹۲ طبع عیسی الحکی) نے کی ہے، بوحیری نے الزوائد (۱۳ ۹۰ طبع الدارالعربیہ) میں اس کوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۲) نیل الاوطار ۲/ ۱۱۲، زادالمعادا ر۳۷، ۳۷\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله یحب أن يری أثر نعمته على عبده" كى تخر تک فقره ر ۵ میں گذر چكى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲را ۳۵ س

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر۳۳\_

وَإِسْمَاعِيْلُ "(ا) (اور (وہ وقت بھی یادر کھنے کے قابل ہے) جب
ابراہیم اور اسمعیل خانہ کعبہ کی بنیادیں بلند کررہے تھے)۔حضرت
عثمان بن عفان سے مروی ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ کو ارشاد فرماتے سنا ہے: "من بنی لله مسجدا بنی الله له مثله فی الجنه" (جواللہ کے واسطے کوئی مسجد تعمیر کرے گا،اللہ تعالی اس کے لئے اسی جسیا جنت میں (گھر) بنائے گا)،اس مفہوم کی بہت سی احادیث ہیں، جن میں تعمیر مساجد کی ترغیب ہے۔

# ز-مساجد كواونجيا ورآ راسته كرنا:

سا - بغوی نے کہا: تشیید: تغمیر کواونچا کرنا، اور لمبا کرنا ہے، اوراسی معنی میں بیفرمان باری ہے: ''بُرُو جِ مُشَیّدَةٍ '' (سنبوط قلع)۔ لیعنی جن کی عمارت او نجی ہو، ایک قول ہے کہ'' بروج مشیدہ'' سے مراد: '' مُحصَّصہ'' ﷺ کیا ہوا ہے، اور'' زخرفہ'' کا معنی آ راستہ کرنا ہے (۲)۔

مساجد کی تزئین کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے: بعض نے اس کو مکروہ کہا ہے، انہیں میں سے شافعیہ ہیں، بلکہ اذری نے کہا: مناسب ہے کہ حرام ہو، اس لئے کہ اس میں اضاعتِ مال ہے، خصوصاً اگر مسجد کے مال سے ہو، اور دوسروں نے اس کو مباح کہا ہے، حماد بن سلمہ، ایوب سے، وہ ابوقلا ہوقیا دہ سے اور وہ دونوں حضرات، حضرت انس سے موابوقلا ہوقیا دہ سے اور وہ دونوں حضرات، حضرت انس سے میں کہ رسول اللہ علیقی نے ارشاد فرما یا:

"لاتقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد" (۱)
(قيامت قائم نهيں ہوگى تا آنكه لوگ معجدوں پر فخر ومباہات كريں)،
حضرت انس كہتے ہيں: "يتباهون بها ثم لا يعمرونها إلا قليلا"
(معجدوں پر فخر مباہات كريں كے ،كيكن ان كوآباد بهت كم كريں كے ) ـ
حضرت ابن عباس سے روایت ہے كه رسول الله عليلية نے
فرمايا: "ها أمرت بتشييد المساجد" (مجھ مساجد كوآراسته
كرنے كاحكم نهيں ديا كيا)، ابن عباس كہتے ہيں: "لنز خو فها كما
زخو فت اليهو د والنصارى " (كه ہم ان كواس طرح آراسته كريں جيسا كه يهودونسارى نے آراسته كيا) ـ

حضرت ابوسعید نے کہا: مسجد نبوی کی حبیت کھجور کی شاخوں کی تھی، حضرت عمر نے مسجد کی تعمیر کا تھم دیتے ہوئے فر مایا: لوگوں کو بارش سے بچا دو، دیکھو! سرخ یاز ردنہ بناؤجس سے لوگ فتنہ میں پڑیں۔

ابن بطال نے کہا: ایسا لگتاہے کہ حضرت عمر نے اس کواس بات سے سمجھا تھا کہ رسول اللہ علیقی نے ابوجہم کا طویل اور دھاری دار کرتا اس وجہ سے والیس کیا تھا کہ اس میں نقش ونگار تھے، اور فر مایا تھا: ''إنها الله تنبی عن صلاتی''(س) راس چادر نے مجھ کواپنی نماز میں غافل کردیا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۷ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من بنی لله مسجدا بنی الله له مثله فی الجنة" کی روایت مسلم (۲) حدیث: "من بنی لله مسجدا بنی الله که مثله فی الجنت کلی ) نے کی ہے، الفاظ ابن ماجه کے بیں اور بیعثمان بن عفان کی حدیث سے مروی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۸۷\_

<sup>(</sup>۴) المجموع ۲ر۱۸۰، نیل الاوطار ۲ر۱۵۰\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاتقوم الساعة حتی یتباهی الناس فی المساجد" کی روایت احمد (۱/ ۱۳ ۱۳ طبع المکتب الاسلامی) اور البوداؤد (۱/ ۱۳ ۱۱ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، سیوطی نے اس کوچیح کہا ہے، اور مناوی نے اس کو ثابت مانا ہے (فیض القد یر ۲/ کا ۲ طبع المکتبة التجاریہ)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما أمرت بتشیید المساجد" کی روایت ابوداؤد (۱۱۰سطیع عزت عبید دعاس) نے اور ابن حبان نے اپنی صحیح (۱۱۰سطیع دار الکتب العلمیه) میں کی ہے، عبدالقادر ارناؤط نے اس کو حسن کہا ہے (جامع الاصول ۱۱۰۹ مسطیع مکتبة دار البیان)۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "اذهبوا ....." کی روایت مسلم نے حضرت عاکشت کی ہے، حدیث کے الفاظ یہ ہیں: "قام رسول الله علیہ یہ یصلی فی قمیصة ذات أعلام فنظر إلى علمها فلما قضی صلاته قال: إذهبوا بهذه

مباح قراردینے والوں کی دلیل بیہ ہے کہاس میں مساجد کی تعظیم ہے، اللہ تعالیٰ نے ان کی تعظیم کا حکم دیا ہے، فرمان باری ہے: ''فِنی بُنیوُتِ اَلٰہ أَن تُرُفَعَ ''(ا) یعنی ان کی تعظیم کی جائے، حضرت عثمان کے بارے میں وارد ہے کہانہوں نے مسجد نبوی میں ساکھو کی کری لگائی اور اس کو اچھا بنایا، اور حضرت عمر بن عبدالعزیز نے مسجد نبوی میں نقش وزگار بنوائے اور اس کی تعمیر وتز کین میں اضافہ کیا، اور یہ اپنی خلافت سے قبل مدینہ پر اپنی گورنری کے دور میں کیا تھا، مذکور ہے کہ ولید بن عبدالملک بن مروان نے مسجد دشق کی تعمیر وتز کین میں شام کی سرکاری آمدنی کی تین گنار قم خرج کی، اور مروی ہے کہ حضرت سائیمان بن داؤد علیہا السلام نے بیت المقدس کی تعمیر کی اور اس کی سلیمان بن داؤد علیہا السلام نے بیت المقدس کی تعمیر کی اور اس کی سلیمان بن داؤد علیہا السلام نے بیت المقدس کی تعمیر کی اور اس کی سرکاری آمدنی کی تین گنار قم خرج کی، اور مروی ہے کہ حضرت سلیمان بن داؤد علیہا السلام نے بیت المقدس کی تعمیر کی اور اس کی شرین میں مبالغہ کیا (۲)۔

فتح الباری میں ہے: سب سے پہلے ولید بن عبدالملک بن مروان نے اخیرعہد صحابہ میں مساجد کی تزئین کی اور بہت سے اہل علم، فتنہ کے اندیشہ سے اس پرنگیر کرنے سے خاموش رہے، اور بعض حضرات نے اس کی اجازت دی ہے، اور یہی امام ابو صنیف کی قول ہے اگر بیمسجد کی تعظیم کے طور پر ہو، اور اس کا صرفہ بیت المال سے نہ ہو، ابن المغیر نے کہا: جب لوگوں نے اپنے گھروں کو بلند وبالا بنایا ان کی تزئین کی تو مناسب ہے کہ ہم بھی ایسی مسجد یں بنائیں، تا کہ اہانت نہ ہو (س)۔

## ح-مساجد كوخوشبولگانا:

۱۹۱ - جمہور کے نز دیک مساجد کوخوشبولگانا مشروع ہے، زرکشی نے کہا: '' بخور' کے ذریعہ مجد کی تجمیر (۱) مستحب ہے، عبداللہ بن مجمر مسجد نبوی میں اس وقت دھونی دیتے تھے جب حضرت عمر منبر پر بیٹھ جاتے، امام مالک نے مساجد کی تجمیر پر نکیر کی ہے، بعض سلف نے زعفران اور خوشبو کے ذریعہ مسجد کی '' تخلیق''(۲) کو مستحب کہا ہے، رسول اللہ علیقے سے بیمل مروی ہے اور شعبی نے کہا: بیسنت ہے، ابن الی شیبہ نے ابن الی تجیح کے حوالے سے لکھا ہے کہا: بیسنت ہے، خانہ کعبہ کی تعمیر کی تواس کی دیواروں پر مشک کالیپ کیا(۳)۔

# ط-ربائش گاه میں توسع:

10- بعض فقهاء نے بلند عمارت مثلا محلات وغیرہ کی اجازت دی ہے،
کونکہ فرمان باری ہے: "وَاذْ کُرُوا إِذْ جَعَلَکُمْ خُلَفَاءَ مِنُ بَعُدِ
عَادٍ وَ بَوَّا کُمُ فِی الْآرُضِ تَتَّخِذُونَ مِنُ سُهُولِهَا قُصُورًا
وَتُنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُیُوتًا فَاذْکُرُوا آلآءَ اللهِ وَلَا تَعْنُوا فِی
اللَّرُضِ مُفُسِدِینَ "(اوروہ وقت یاد کرو (جب الله) نے تم کو
آباد کیا (قوم) عاد کے بعد اور تہمیں زمین پر ٹھکانادیا تم اس
(زمین) کے زم حصول پر کمل بناتے ہواور پہاڑول کو تراش کر گھر بناتے
ہوسواللہ کی نعتول کو یاد کرواور زمین پر فسادمت پھیلاتے پھرو)۔

نيز فرمان بارى ہے: "قُلُ مَنُ حَرَّمَ ذِيْنَةَ اللهِ الَّتِي أَخُوجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِزُقِ" (آپ كَهَ كَمَالله كَل ينت كو

الخمصية إلى أبي جهم بن حذيفة وائتوني بأنبجائية فإنها ألهتني آلخمصية إلى أبي جهم بن حذيفة وائتوني بأنبجائية فإنها ألهتني آنفا في صلاتي " (رسول الشعيسة الكي أيض بهن كرنماز كي على الشعيسة في السي يرنظر پردى، جب آپ عليسة في نماز ليورى كي توفر مايا: ال قميص كوابوجم بن حذيفه كوواپس كردواور جميحانجائى كيرا وردان قميص في جميم نماز مين غافل كرديا) و

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نور ۱۳۸\_

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۲/۲۲۲۲ ۲۲\_

<sup>(</sup>m) فتح الباري ٣/ ١٠٩ ، نيل الاوطار ٢/ ١٥٠ \_

<sup>(</sup>۱) مسجد کی تجمیر:مسجد کوخوشبو کی دهونی دینا۔

<sup>(</sup>۲) عطركاليب كرنام

<sup>(</sup>٣) أعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ٣٣٨ \_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ اعراف ۱۸۷۷

<sup>(</sup>۵) سورهٔ اعراف ۱۳۲ س

جواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے کس نے حرام کردیا ہے اور کھانے کی پاکیزہ چیزوں کو) کہا جاتا ہے کہ محمد بن سیرین کے ایک لڑے نے ایک گھر تغیر کیا جس میں بہت سا مال صرف کیا، محمد بن سیرین سے اس کا ذکر کیا گیا تو انہوں نے کہا: میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ آدمی اپنے لئے کوئی مفید مکان بنائے، اور مروی ہے کہ رسول اللہ علی عبد أحب أن يوی أثر نعمت علیه "إذا أنعم الله علی عبد أحب أن يوی أثر نعمته علیه "() (جب الله کسی بندے کو تعمت دیتا ہے تو چا ہتا ہے کہ اس پراپنی تعمت کا اثر دیکھے)۔

نعمت کے آثار میں سے: اچھی عمارت اور اچھے کپڑے ہیں، دوسرے حضرات نے اس کونا پسند کیا ہے، مثلاً حسن بھری وغیرہ (۲)۔

# توقف

## تعريف:

ا - لغت میں توقف کا معنی: انتظار کرنا، گھیرنا، رکناہے، کہا جاتا ہے: توقف عن الأمر: اس سے رک گیا، گریز کیا، باز رہا، اور توقف فی المامر: رک گیا، انتظار کیا، اور اس کے بارے میں اس نے کوئی رائے قائم نہیں کی (۱)۔

نقہاء اور اصولیین کے نزدیک توقف: '' اجتہادی مسکلہ'' میں رائے ظاہر نہ کرنے کے معنی میں استعال کیا گیا ہے، اس لئے کہ مجتهد کے لئے اس میں صحیح وجہ ظاہر نہیں ہوتی ہے (۲)۔

ا جمالی حکم اور بحث کے مقامات: اول: توقف اصولیین کے نز دیک: اصولیین نے توقف پر، چند مسائل میں بحث کی ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف – وجوب کے منسوخ ہونے کے بعد توقف: ۲ – اس پر علاءاصول کا اتفاق ہے کہا گر وجوب کسی الیی'' نص'' سے منسوخ ہوجائے جس سے جواز معلوم ہو ، مثلاً عاشورہ کے روزے کے

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، لسان العرب، تاج العروس، متن اللغه، المحجم الوسيط ماده : '' وقف''

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳۷/۱۰۹۰۱۰۹۰۱۰ اسلم الثبوت ار ۲۶۷۰۱۰۳-

<sup>(</sup>۱) حدیث: اذا أنعم الله علی عبد أحب أن يری أثر نعمته عليه "كی تخ تَ فقره ر ۵ کے تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ٢٣٩٧\_

وجوب کا منسوخ ہونا، یا اس نص سے ممانعت معلوم ہو مثلاً نماز میں بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کا منسوخ ہونا، تو ناسخ نص کے تقاضے یعنی جوازیا تحریم یومل کیا جائے گا۔

اختلاف اس صورت میں ہے جب جوازیا تحریم کے اظہار کے بغیر وجوب منسوخ کیا جائے۔

حفیہ نے کہا: اس کا حکم توقف ہے تا آنکہ جواز یا تحریم کی کوئی
دوسری دلیل قائم ہوجائے، اس لئے کہ جواز کی دلیل جو ترک کی
صورت میں حرج کے مقارن ہے (اور یہی وجوب کا معنی ہے) ننخ کی
وجہ سے ختم ہوگئ، لہذا جواز یا عدم جواز کی کوئی دلیل باقی نہرہی، اس
لئے ہم توقف کریں گے، تا آنکہ ان دونوں امور میں سے کسی ایک پر
دلیل قائم ہوجائے۔

شافعیہ نے کہا: اگر جواز وتحریم کے بیان کے بغیر وجوب کومنسوخ
کردیا جائے تو'' منسوخ نص' کے ذریعہ جواز باقی رہے گا، اس لئے
کہ وجوب کے شمن میں جواز ہے، کیونکہ وجوب ایسا جواز ہے جس
کے ترک میں حرج بھی ہے، اور ناسخ اس کے منافی نہیں ، لہذا سابقہ
جواز پر باقی رہے گا، اور ترک کی صورت میں حرج ختم ہوجائے گا(ا)۔

ب-خصص کی تلاش سے بل عام پر عمل سے توقف:

سا-بعض فقہاء اور اہل اصول نے جن میں احناف بھی ہیں کہا ہے

کہ بخصص کی تلاش سے قبل عام پر عمل کرنا جائز ہے، اس لئے کہ عام

کی دلالت قطعی ہے، لہذا قطعی طور پر اس سے تھم کا فائدہ حاصل ہوگا،
اور کسی معارض (مخالف) کے عدم احتمال پر موقوف نہ ہوگا، جیسا کہ خاص کا تھم ننے وتاویل کے عدم احتمال پر موقوف نہیں ہوتا ہے۔

دوایت میں ہے کہ حضرت عمر بن خطاب شنے محض عمر و بن حزم ش

کے رسالہ کے علم کی بنیاد پر انگلیوں میں دیت دینے کا فیصلہ کردیا، اور قیاس ورائے کوترک کردیا، کسی مخصص کو تلاش نہیں کیا، اور کسی صحابی سے منقول نہیں کہ انہوں نے مخصص کی تلاش تک بھی عام میں توقف کیا ہو، اور نہ ہی کسی صحابی کی طرف سے خصص کی تلاش سے قبل عام سے استدلال کرنے پر نگیر منقول ہے۔

بعض حضرات نے کہا: مخصص کی تلاش سے قبل عام پر ممل کرنے سے توقف کیا جائے گا، اس لئے کہ ہر عام میں شخصیص کا احتمال ہے، اوراحتمالِ معارض کے ہوتے ہوئے جمت نہیں۔

بعض حضرات نے دونوں آراء میں تطبیق یوں دی ہے: عام آدی کے لئے ضروری ہے کہ عام کے عموم پر عمل کرے، جبیبا کہ سنا ہے، جبکہ فقیہ کے لئے لازم ہے کہ اپنے طور پر احتیاط کرے، اوراس جیسے مسائل میں غور وفکر کے ذریعہ اس احتمال کی تلاش کے لئے پچھ دیر توقف کرے، تاہم وہ عمل کے لئے جحت ہے اگر وہ عمل کرے، اور توقف احتیاطاً ہے، تاکہ بعد میں اپنے کئے ہوئے فیصلہ کو توڑنے کی ضرورت نہ پڑے (۱)۔

# ج- امر کے فوری اور تراخی کے لئے ہونے کے بارے میں توقف:

اور'' تراخی' کے مابین مثلاً جوینی نے صراحت کی ہے کہ امر مطلق'' نور''
اور'' تراخی' کے مابین مشترک ہوتا ہے، لہذا اس کے بارے میں
دلائل کے ظاہر ہونے تک توقف کیا جائے گا، اور توقف کا مطلب سے
ہے کہ ہمیں معلوم نہیں کہ اول وقت تعیل حکم کے لئے متعین ہے کہ تاخیر
سے گناہ ہوگا یا مکلّف کے لئے گنجائش ہے کہ واجب کی ادائیگی اول یا
اخیر وقت میں کرے اور تاخیر کرنے سے گنہ گارنہ ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت مع استصفی ار ۱۰۴٬۱۰۳ -

<sup>(1)</sup> مسلم الثبوت مع شرحه فواتح الرحموت بذيل المتصفى الر ۲۶۷ ـ

<sup>(</sup>٢) ارشادالخول رص • • ١، ١ • ١، شرح البدخشي مع حاشية الأسنوي ٢ / ٣ / ، ٢ م ٧ ـ ٣ ـ

ان مسائل کی تفصیل' اصولی ضمیمه' میں ہے۔

دوم: توقف فقهاء كنز ديك:

فقہاء نے توقف پر چندمسائل میں بحث کی ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف-دعوى كا جواب دينے ياقتم كھانے سے فريق كا توقف كرنا:

۵-اگر مدی علیه دعوی کا جواب دینے سے غور وفکر کے لئے توقف کرے یافتم کھانے سے تو قف کرے ، جبکہ اس پر شم آ چی ہے، تو یہ توقف سم کھانے سے گریز نہیں مانا جائے گا، جب تک کہ قاضی اس کے نکول کا فیصلہ نہ کردے (۱) اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح "دعویٰ" اور" نکول '۔

# ب-فيصله كرنے سے قاضى كا توقف:

۲ - فقہاء نے '' گواہی سے رجوع'' کے باب میں صراحت کی ہے کہ اگر گواہ فیصلہ سے قبل گواہی سے رجوع کر لیس تو قاضی اس کی بنیاد پر فیصلہ کرنے سے رک جائے گا، اور یہ گواہی اگر دو بارہ دیں تو قبول نہیں کی جائے گی (۲) ہاں اگر گواہ قاضی سے درخواست کریں کہ ان کی گواہی پر فیصلہ کرنے سے تو قف کرے تو قاضی پر تو قف واجب ہے، پھراگر گواہ قاضی سے کہیں کہ آپ فیصلہ کیجئے تو قاضی فیصلہ کرسکتا ہے اگر وہ دوبارہ گواہی دیں یہ حنابلہ کے نزدیک ہے، اور شافعیہ کے

نز دیک گواہی کے اعادہ کے بغیر بھی فیصلہ کرسکتا ہے (۱)۔

ما لکیہ نے لکھا ہے: اگر قاضی کو فیصلہ میں اشتباہ ہوجائے تو وہ
توقف کرےگا،کوئی فیصلہ نہیں کرےگا،اسی طرح اگراس کے سامنے
حق واضح ہوجائے،لیکن وہ سمجھتا ہو کہ اگر فیصلہ سنادے گا تو فریقین
میں معاملہ زیادہ علین ہوجائے گا،اورصورت حال نازک ہوجائے گی
اورفتنہ پیدا ہوجائے گاتو وہ توقف کرےگا

ان مسائل کی تفصیل اور ان میں اختلاف اصطلاح '' وعویٰ''، ''شہادۃ''اور'' قضا'' میں ہے۔

۷ – فقہاء نے لکھا ہے کہ بسااوقات عقد منعقد ہوتے ہوئے اس کا

### ج-عقد کے اثر کا توقف:

اثر کسی دوسری چیز مثلاً قبضه یا اجازت وغیره پرموتوف ہوتا ہے، چنانچہ حفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیجے فاسد (جواصل کے لحاظ سے مشروع ہوتی ہے، اور منعقد ہوتی ہے، وصف کے لحاظ سے نہیں) حقیقت میں بیج ہے، اور منعقد ہوتی ہے، کین اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پرموتوف رہتی ہے (")۔ بیج موتوف (یعنی الیی بیج جس میں دوسرے کاحق متعلق ہومثلاً بچہ اور فضولی کی بیج) جمہور فقہاء (حفیہ، مالکیہ اور ایک روایت میں حنابلہ) کے نزدیک عقد شجے ہے، قبضہ پر توقف کے بغیر حکم کے لئے مفید ہے، کین وہ اجازت پرموتوف رہتی ہے (") جبیبا کہ اس کی مفید ہے، کین وہ اجازت پرموتوف رہتی ہے (") جبیبا کہ اس کی تفصیل" بیج موتوف" میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر ۲۲۴، تبعرة الحکام ار ۲۷۳، بلغة السالک ۱۹۸۳، نهایة المحتاج ۸٫۸ ۳۳۳، کمغنی ۱۹۸۵–

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۳۹۲ م، جوابرالاِ کلیل ۲۳۷،۲۳۵، القلیو بی ۱۳۳۲ سس، کشاف القناع ۲۲۲ مس

<sup>(</sup>۱) القليو بي ۱۲ ۳۳۲ نهاية الحتاج ۸۸ ر ۱۳۰ كشاف القناع ۲ ۸ ۲ ۲۲ ۸ س

<sup>(</sup>۲) التاج والإ كليل بهامش الحطاب ۲ / ۱۳۳۰

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۴رم، تبیین الحقائق للزیلعی ۴ر۴۴، فتح القدیرار ۴۳۰\_

<sup>(</sup>٣) البدائع ١٣٨/٥، الدسوقي ٣ر١٠، مغنى المحتاج ٢ر١٥، المغنى مع الشرح

### د-فتوی میں توقف:

۸ – فقہاء نے آ داب فتوی میں لکھا ہے کہ مفتی کو مسلہ میں اچھی طرح اطمینان بخش طور پرغور کرلینا چاہئے، اور اگر مسلہ کا حکم معلوم نہ ہوتو توقف کرے، تا آ نکہ اس کا صحیح حکم ظاہر ہوجائے، اور آسان مسلہ میں جس کا حکم اس کو معلوم نہیں اس کا توقف کرنا، مشکل مسلہ ہی کی طرح ہے، تا کہ غور وفکر کی عادت پڑے (۱)۔

فتوی میں تساہل ناجائز ہے، مثلاً جلد بازی کرنا، اور غور و فکر کاحق ادانہ کرنا اور احتیاط ہے کام نہ لینا، حطاب نے کہا: جوفتوی میں سہولت لیندی میں معروف ہواس سے فتوی پوچھنا ناجائز ہے، اور بسااوقات اس کا تساہل جلد بازی اور عدم احتیاط کی وجہ سے ہوگا، اور بسااوقات اس کی وجہ سے وہ میے خیال کرسکتا ہے کہ جلد بازی مہارت ہے، اور تاخیر کرے، تاخیر کرے، کیان غلطی نہ ہو، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس کے اسلامی کے کہ تاخیر کرے، گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے، اس کی خود کر کرے، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گراہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے کراہ کرے۔

نووی نے سلف اور فضلاء خلف سے بہت سے مسائل میں فتوی دینے سے تو قف نقل کیا ہے، اس طرح انکہ اربعہ اور بعد کے فقہاء سے بہت سے مسائل میں جواب دینے سے تو قف منقول ہے (س)۔

ابن عابدین نے کہا: اور اس میں ہر مفتی کے لئے تنبیہ ہے کہ جس مسلہ کی واقفیت نہ ہواس میں تو قف کرنے میں عار محسوس نہ کرے،

اس کئے کہا ندازہ سے تھم بتا نا حلال کوحرام اور حرام کو حلال کر کے اللہ تعالیٰ پرافتر اپردازی کرناہے (س)۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' فتوی''میں ہے۔

# تو قيت

د يكھئے:'' تأقيت''۔

<sup>(</sup>۱) المجموع للنو وي ۱۸ م ۹ م م

<sup>(</sup>٢) مواهب الجليل للحطاب ار٣٢ ـ

<sup>(</sup>m) المجموع للنو وي ار ۸ ۴، ۹، ۹، ۵-

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۱۰۹،۱۰۸ سابقه مراجع ـ

# توقیف

### تعريف:

ا - توقيف: تشريد كساته "وقف" كامصدر بـ

توقیف: کسی چیز پرمطلع کرنا، کہا جاتا ہے ہو قفته علی ذنبه: جرم پرخبردارکرنا، اورو قفت القادئ توقیفاً: وقف کے مواقع بتانا۔ توقیف الناس فی الحج: لوگوں کا مواقف میں وقوف کرنا۔ توقیف، نص کی طرح ہے (یعنی بعض امور سے متعلق شارع کی نص)، کہا جاتا ہے: اللہ کے اساء توقیفی ہیں (۱)۔

توقیف کا استعال: کسی چیز میں تصرف رو کئے کے معنی میں بھی ہوتا ہے۔

تو قیف کا اصطلاحی مفہوم،اس کے لغوی مفہوم سے الگ نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

# شرعی حکم:

٢ - الله تعالى كي اساء وصفات كي اثبات مين تو قيف:

صاحب "شرح جوہرة التوحيد" نے كہا: جمہور اہل سنت كے يہال مختاريد ہے كہ الله تعالى كاساء توقيفي ہيں، اسى طرح صفات

بھی، اہذا اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی اسم یا صفت ثابت نہ ہوگی إلا بیکہ اس کے بارے میں شارع کی طرف سے تو قیف وارد ہو۔
معتزلہ کی رائے ہے کہ اللہ تعالیٰ جس صفت کے ساتھ متصف ہے اس کے ہم معنی وصف جس میں کسی نقص کا وہم نہ ہو، اللہ کے لئے ثابت کرنا جائز ہے، گوکہ شارع کی طرف سے اس کی تو قیف وارد نہ ہو، قاضی ابو بکر با قلانی کا میلان اس طرف ہے، امام الحرمین نے اس میں توقف کیا ہے۔
میں توقف کیا ہے۔

امام غزالی نے تفصیل کرتے ہوئے صفت کو ثابت کرنا جو ذات ہی پر سے زائد معنی کو بتاتی ہے جائز اور اسم کو ثابت کرنا جو ذات ہی پر دلالت کرتا ہے ممنوع قرار دیا ہے، جمہور کا مذہب مختار ہے۔

"المواقف فی علم الکلام" میں ہے: اللہ کے اساء توقیقی ہیں یعنی ان کا اطلاق اجازت پر موقوف ہے، اور بیا حتیاط کے لئے ہے، تاکہ باطل کے وہم سے اجتنا ہوسکے، کیوں کہ یہ بڑانا ذک مسکہ ہے۔

باطل کے وہم سے اجتنا ہوسکے، کیوں کہ یہ بڑانا ذک مسکہ ہے۔

مشہور روایت جس میں اساء کی توقیف وار دہے اس میں ننا نوے نام ہیں (۱)۔

ابن كثر نے كها: جانا چا ج كداساء حنى نانو ب ميں مخصر نہيں،
اس كى دليل منداحمد ميں حضرت عبدالله بن مسعود كى روايت ہے كه
رسول الله علي نے ارشاد فرما يا: "ما أصاب أحداً هم ولا
حزن قط، فقال: اللهم إني عبدك ابن عبدك ابن عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو علمته أحدا من خلقك، أو أنزلته في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، فتارالصحاح، المغر ب، ترتيب القامون المحيط، المعجم الوسيط ماده: '' وقف'' \_

ر) المواقف رص ۳۳۳، مسلم الثبوت ۱/۱۱، شرح جوبرة التوحيد (۹۰ التبصر ه بهامش فتح العلى ار ۱۷۹، الأم ۲۷۱،۲۷۹، المهذب ۲۷۲۲، السراجيد ص ۱۳۷ـ

<sup>(</sup>۱) شرح جو ہرة التوحيدر ۹۰،۸۹ طبع دارالكتب العلميه ،المواقف رص ۳۳۳ طبع عالم الكتب -

تجعل القرآن العظیم ربیع قلبی، ونور صدری، وجلاء حزنی، و ذهاب همی، إلا أذهب الله همه و حزنه و أبدله مکانه فرجا فقیل یا رسول الله: ألا نتعلمها فقال: بلی، مکانه فرجا فقیل یا رسول الله: ألا نتعلمها فقال: بلی، ینبغی لمن سمعها أن یتعلمها ((جس کوجی بھی کوئی فکریاغم الاق ہوا دوہ یہ دعایا بین تیرابندہ ہوں، تیرے بندے کا بیٹا، تیری بندی کا بیٹا ہوں، میری پیشانی تیرے قبضہ میں ہے، میرے بارے میں تیرا فیصلہ انصاف بارے میں تیرا فیصلہ انصاف ہے، میں تیرا فیصلہ انصاف ہے، میں تیرا فیصلہ انصاف ہے، میں تجھ سے تیرے ہراس نام کے ذریعہ ما نگتا ہوں، جوتونے اپنے لئے مقرر کیا ہے یا جے اپنی مخلوق میں سے کسی کوسکھا یا ہے یا اپنی کتاب میں نازل کیا ہے، یا اپنی اس کا مخوط رکھا ہے کہ تو قرآن کریم کو میرے دل کی رونق، میرے سینے کا نور، میرے غم کا در تیا ہے، اور اس کی جگہ کشادگی پیدا کردیتا ہے۔ عرض کیا گیا: الله کردیتا ہے، اور اس کی جگہ کشادگی پیدا کردیتا ہے۔ عرض کیا گیا: الله کے دسول! کیا ہم اس کونہ سیکھ لینا چا ہے گ

ابوحاتم بن حبان بستی نے اپنی صحیح میں اسی کے مثل روایت نقل کی ہے، اور ایک مالکی امام فقیہ ابو بکر بن العربی نے اپنی کتاب ' الاً حوذی فی شرح التر مذی' میں کھا ہے کہ بعض نے کتاب وسنت کی روشنی میں اللہ تعالیٰ کے ایک ہزار نام جمع کئے ہیں، واللہ اعلم (۲)۔

قرآن کی آیات اور سورتوں کی ترتیب میں توقیف: ۲۲ - مسلم الثبوت میں ہے: اہل حق یعنی اہل سنت والجماعت کا

اجماع ہے کہ قرآن کریم کی ہرسورت کی آیات کی ترتیب توقیفی ہے،
ایمن اللہ کے حکم سے اور رسول اللہ علیقیہ کے حکم سے ہے، اسی پر
اجماع منعقد ہے، اس میں کوئی شبہ نہیں، اور حضور علیقیہ سے تواتر
کے ساتھ بلاشبہ یہی منقول ہے۔

"الاتقان" میں ہے: اس بات پراجماع ہے اور متر ادف نصوص وارد ہیں کہ قرآن کی آیات کی ترتیب توقیقی ہے، اس میں کوئی شبہ نہیں، رہا اجماع تو اس کوسب سے لوگوں نے نقل کیا ہے مثلاً ذرکتی نے "البر ہان" میں اور ابوجعفر بن زبیر نے" المناسبات" میں، ان کی عبارت ہے: سور توں میں آیات کی ترتیب حضور علیہ کے کہ توقیف اور آپ علیہ کے حکم سے ہے، اس سلسلہ میں مسلمانوں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں۔

آگے صاحب مسلم الثبوت نے کہا: رہی خودسورتوں میں باہمی ترتیب تو محققین کی رائے ہے کہ یہ رسول اللہ علیہ کے حکم سے

بعض نے کہا: میر تیب صحابہ کے اجتہاد سے ہے، ابن فارس نے اس کی دلیل میدی ہے کہ سورتوں کی ترتیب میں مصاحف الگ الگ ہیں، حضرت علی کا مصحف نزول کی ترتیب کے لحاظ سے تھا، اور ابن مسعود کا مصحف اس کے خلاف تھا، اور حق بات پہلی ہے۔

پھر کہا: آیات اور سورتوں کے درمیان بلاشبہ تواتر کے ساتھ جو تر تیب منقول ہے قطعی طور پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے (۱)۔

زرکثی نے اس سلسلہ میں اختلاف نقل کیا ہے اور کسی قول کوتر جیح نہیں دی ہے البتہ اخیر بحث میں کہا: ان میں سے بعض کی ، بعض کے بعد تر تیب کوئی ایساا مزہیں جس کواللہ تعالیٰ نے واجب کیا ہو، بلکہ اس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما أصاب أحدا هم ....." کی روایت احمد (۱/۱۹ سطیع المکتب الاسلامی) نے کی ہے اور پیشی نے کہا: احمد کے رجال سیح کے رجال ہیں (مجمع الزوائد ۱/۲۳ طبع وارالکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۲) تفسیرابن کثیر: سورهٔ اعراف ر ۱۸ کے تحت۔

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ۱۱/۲، الاتقان للسيوطي ار ۲۰ ـ ۲۲، الفواكه الدواني

کاتعلق ان کے اجتہاد واختیار سے ہے، اوراسی وجہ سے ہر مصحف کی الگ الگ ترتیب سب سے کامل الگ الگ ترتیب سب سے کامل ہے (۱) دیکھئے:'' اصولی ضمیم'۔

# شريعت كى مقادير مين توقيف:

۵-سیوطی نے''الأشباہ''میں کھاہے کہ مقادیر شرعیہ کی چارا قسام ہیں: اول: جس میں کمی بیشی ممنوع ہے مثلاً رکعات کی تعداد، حدوداور میراث کے قصتے۔

دوم: جس میں زیادتی کی ممنوع نہیں مثلاً طہارت میں تین کی تعداد۔

سوم: جس میں زیادتی ممنوع ہے کی نہیں مثلاً خیار شرط تین دن، اور مرتد کو تین دن کی مہلت دینا۔

چہارم: اس کے برعکس مثلاً استنجاء میں تین بار، کتے کے مندلگائے ہوئے برتن کو دھونے اور طواف میں سات کی تعداد، رضاعت میں یانچ کی تعداد اور زکاق، گواہی اور چوری کے نصاب (۲)۔

ی میں سے بعض مسائل میں ہے، ان میں سے بعض مسائل میں اختلاف ہے جس کوان کے مقامات پردیکھا جائے۔

### مدعابه میں تصرف سے رو کنے کے معنی میں تو قیف:

Y - فقهاء مدعابه میں تصرف سے روکنے کے معنی میں تو قیف استعال کرتے ہیں، ابن فرحون ' التبصر ہ'' میں لکھتے ہیں، '' مدعابہ'' کی توقیف کی تین انواع ہیں:

نوع اول: عقار کی توقیف اور اس کی دونشمیں ہیں: گھر اور

اراضی، شی مدعابہ میں ایک فریق کے محض دعویٰ کی وجہ سے تو قیف نہیں ہوگی، اور کسی کو کسی چیز سے محض اس پر دوسرے کے دعوی کی وجہ سے نہیں روکا جائے گا تا آئکہ اس کے ساتھ کوئی ایسا سبب ہوجس سے دعوی کو تقویت پنچے، مثلاً عادل یا غیر عادل گواہی، جب بی ثابت ہوگیا تو مکانات میں دو کر جسے ہوگا:

اول: ظاہری شبہ موجود ہویا غیر عادل ہونا ظاہر ہوجائے ،اور مدعی اس کو ثابت کرنے کے لئے اس کی تو قیف چاہے، تو یہاں تو قیف یہ ہے کہ جس کے قبضہ میں وہ چیز ہے ( یعنی مدعاعلیہ ) کواس میں کوئی ایسا تصرف کرنے سے روک دیا جائے جو اس کو ختم کردے، مثلاً فروخت کرنا، جبہ کرنا یا ایسا تصرف جواس کو موجودہ حالت سے نکال دے، مثلاً تعمیر کرنا اور منہدم کرنا وغیرہ ،لیکن اس کا قبضہ اس سے نہیں اٹھا یا جائے گا۔

دوم: جب مرعی اس سلسلہ میں اپنے دعوی کو قطعی گواہی کے ذریعہ ثابت کردے اور مدعا علیہ دعوی کرے کہ مدعی کے لئے بینہ سے جو ثابت ہوا ہے، مدعا علیہ اس کے دفع کا دعوی کر ہے و مدعی علیہ کے لئے وقت مقرر کیا جائے گا، اور اس وقت مدعا ہہ کو اس طرح موقوف رکھا جائے گا کہ اول کے قبضہ کو اس سے ہٹادیا جائے گا، لہذا اگر گھر ہوتو اس کو مقفل کردیا جائے گا، اگرز مین ہوتو اس کو جو شخے سے روک دیا جائے گا، یا دوکان ہوجس کی آمدنی ہوتو آ مدنی موقوف رکھی جائے گا۔

نوع دوم: جانور کی توقیف، اگرایک شخص دوسرے کے قبضہ میں موجود جانور پر دعویٰ کرے اور اس کی توقیف کا خواہاں ہو، تا کہ اس پر گواہ پیش کرسکے، تو اگر اس میں بعدود وری ہوتو اس کو بیتن حاصل نہیں ہوگا، اور اگر جس گواہ کے ہونے کا اس نے دعویٰ کیا ہے، اسی جگہ ہو، تو تقریباً ایک روز تک اس کی توقیف ہوگی، اب اگر وہ اپنے جگہ ہو، تو تقریباً ایک روز تک اس کی توقیف ہوگی، اب اگر وہ اپنے

<sup>(</sup>۱) البريان في علوم القرآن ار ۲۶۲ طبع دارالمعر فه بيروت ـ

<sup>(</sup>٢) الاشباه للسيوطي ٢١، ٢٢، ١٠ م.

<sup>(</sup>۱) التبصرة بهامش فتح العلى المالك الر9 كاطبع دارالمعرفه ـ

حق میں گواہ پیش نہ کر سکے تواس کا کوئی حق نہیں ہوگا، پھراس کو بیت نہ ہوگا کہ مدعا علیہ سے انکار دعویٰ کی صورت میں قسم لے، اس لئے کہ وہ کہے گا: تمہاری بات کا مجھے کوئی علم نہیں، ہاں اگر مید گمان ہو کہ اس کواس کاعلم ہے تواس سے تسم لی جائے گی (۱)۔

نوع سوم: بہت جلد خراب ہونے والی چیزی تو قیف، مثلاً گوشت اور ترمیوے وغیرہ، اگر مدعی کے حق میں کوئی ایک شخص گواہی دے اور وہ خود حلف اٹھانے سے اعراض کرے اور کہے: میرے پاس دوسرا گواہ ہے، یاغیرعادل گواہ پیش کرتے ہوئے قطعی ثبوت کا دعوی کرے تو اس کواتنی مدت تک مہلت دی جائے گی کہ اس طرح کی چیز اس مدت میں خراب نہ ہو، اگر وہ اپنے استحقاق کا سبب پیش کر دے تو گھیک ہے، ورنہ مدعا علیہ اور اس کے سامان کو چھوڑ دیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ مفید کہتے ہیں: اگر مدعی بہ منقول ہو اور مدعی قاضی سے مطالبہ کرے کہ اس کوسی عادل کے قبضہ میں دے دیا جائے، اور مدعا علیہ کی طرف سے کھیل بائنفس اور کفیل بالمدی ہے کے پیش کرنے پر اکتفانہ کی جاتو اگر مدعا علیہ عادل ہو تو قاضی اس کی درخواست قبول کیا جائے، تو اگر مدعا علیہ عادل ہو تو قاضی اس کی درخواست قبول کیا جائے، تو اگر مدعا علیہ عادل ہو تو قاضی اس کی درخواست قبول کہ باب اگر فاسق ہو تو قبول کرلے گا۔

اگردوسرے کے قبضہ میں عقار کا دعوی کرے اور بینہ پیش کر ہے تو قاضی اس کوکسی عادل کے قبضہ میں رکھنے کا تھم نہ دے گا ، اور نہ اس پر کفیل دینے کا تھم دے گا ، ہاں اگر پھل دار در خت والی زمین ہوتو اس کوکسی عادل کے قبضہ میں رکھ دیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

اگرکسی جائیداد میں دوافراد میں نزاع ہواور فریفین میں سے کوئی بھی اپنا قبضہ اس پر ثابت نہ کر سکے توان میں سے ہرایک سے دوسر بے کے مطالبہ پر اس بات کی قتم لی جائے گی کہ دوسر نے فریق مخالف کا

اس عقار پر قبضہ نہیں ہے، اگر وہ دونوں قتم کھانے سے گریز کریں تو ان دونوں کا اس پر قابض ہونا ثابت ہوجائے گا، اور وہ دونوں اس میں شریک ہوں گے۔

اگران میں سے کوئی ایک قتم کھانے سے انکار کرے اور دوسرا حلف اٹھالے توصرف حلف اٹھانے والے کواس عقار پر قابض ہونے کا فیصلہ کر دیا جائے گا، اور دوسرے کواس سے خارج مانا جائے گا۔ اگر دونوں ہی قتم کھالیں تو کسی کے تن میں قابض ہونے کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا، اور مدعا بہ عقار کو حقیقت حال کے ظاہر ہونے تک موقوف رکھا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر کوئی کسی پراس کے قبضہ میں موجود کسی چزکا دعویٰ کرے اور مدعی کے پاس غائب یا حاضر بینے ہولیکن وہ نامعلوم ہو، اور اس چیز کوشقل کرنے سے اس کواند بیشہ ہو، یااس پردین کا یلامین وغیرہ چندموجود چیزوں کا دعوی کرے اور مدعا علیہ منکر ہو، اور مدعی کے پاس بینے موجود نہ ہو، اور اسے اند بیشہ ہو کہ مدعا علیہ اپنے زیر قبضہ سامان کے بارے میں اپنی اولاد یا دوسروں کے لئے اقر ارکر لے گا اور بیدا لیے شہر میں پیش آئے جہاں لوگوں میں اس طرح کی چیز عام ہو، اور این کے بہال مشہور ومعروف ہو، اور بید مدعا علیہ، ایسا کام کرنے میں زیادہ مشہور ہو، اس لئے مدعی اس پر بینے قائم کرنے تک ججر عائد کرنے کے دخواست کرے، تو بعض شافعیہ نے اس میں حجر عائد کرکیا ہے، قاضی حسین اور دوسرے حضرات کی رائے ہے کہ کہا گر مدعا علیہ بازی معروف ہواور یہی اس کی عادت رہی ہو تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر بابندی عائد کردے گا، دوسرے شافعیہ کی دائے ہے کہ تو قاضی اس پر دیوالیہ کی طرح ہے جبکہ اس پردیون اس کے مال سے زیادہ ہوں ، اور ربی ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور ربی ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور ربی ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور ربی ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور ربی ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور دیو ثابت ہو چکا ہو کہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور دیوالیہ کی طرح سے جبکہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور دیوائیہ کی طرح سے جبکہ اس کے خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور دیوائیہ کی طرح سے جبکہ اس کی خراجات آمدنی سے خریادہ ہوں ، اور دیوائیہ کی طرح سے جبکہ اس کی خراجات آمدی سے خریادہ کی خراجات کی خراجات کی خراجات آمدی کی طرح سے خریادہ کی طرح سے خراجات کی خرات کی خراجات کی خراجات کی خراجات کی خراجات کی خراجات کی خراجات کی

<sup>(</sup>۱) حواله سابق ار۱۸۰\_

<sup>(</sup>۲) التبصر ةارا ۱۸ـ

<sup>(</sup>۳) شرح المجله للأتاسي دفعه (۱۸۱۲)۹۴ م ۹۴

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام وشرح دررالحكام ( دفعه ۱۷۵۵) ۲۹۸۳ س

زیادہ ہیں اور اس کے مال کے برباد ہونے کا اندیشہ ہو، تو اس صورت میں اصح قول کے مطابق اس پر پابندی عائد کرنامتعین ہے، اور بیہ قریب قریب اس کے مشاہہ ہے۔

شافعیہ نے میبھی کہا:اگر مدعی دوججہول گواہ پیش کرے اور بینہ کے تزکیہ تک مدعاعلیہ اور اس چیز کے درمیان رکاوٹ پیدا کرنے کا مطالبہ کرے تو کیااس کا بیرمطالبہ قبول کیا جائے گا؟ اس میں دواقوال ہیں (۱)۔

حنابلہ کے کلام کا ظاہر جیسا کہ'' المغنیٰ' میں ہے، بیہ ہے کہ وہ دعویٰ میں تو قیف کے قائل نہیں ہیں <sup>(۲)</sup>۔

اوراسی قبیل سے غائب اور پیٹیم کے مال کی تو قیف ہے (۳)۔ اسی طرح حمل یا مفقود ہونے کے سبب مکمل ترکہ یا اس کے پچھ حصہ کی تقسیم کی تو قیف ہے، (دیکھئے: ''اِرث')۔

# إيلاءكرنے والے كى تو قيف:

2-جس نے اپنی ہیوی سے ایلاء کیا اور مدتِ ایلاء (چار ماہ) گزر گئی تو فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا مدّت گزرنے کے ساتھ عورت مطلقہ ہوجائے گی؟ یا قاضی شوہر کو روکے گا کہ وہ رجوع کرے یا طلاق دے۔

جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ چار ماہ گزرنے کے بعد حاکم اس کورو کے گا کہ وہ رجوع کرے یا طلاق دے، خود بخو دمدت گزرنے سے عورت پر طلاق نہیں پڑے گی، امام احمد نے کہا: ایلاء میں اس کوروکا جائے گا، اکا برصحابہ اور حضرت عمر سے اس سلسلہ میں جومنقول ہے اس سے یہی معلوم ہوتا ہے، حضرت

(۳) التبصر ةار ۱۸۲ـ

عثان اور حضرت علی سے بھی یہی مروی ہے، امام احمد حضرت علی کی حدیث کو نابت قرار دیتے تھے، یہی حضرت ابن عمر اور حضرت عائش گا قول ہے، یہی حضرت ابودرداء سے مروی ہے، سلیمان بن بیار نے کہا: انیس صحابہ کرام ایلاء میں توقیف کے قائل تھے، سہیل بن ابی صالح نے کہا: انیس صحابہ کرام ایلاء میں توقیف کے قائل تھے، سہیل بن ابی صالح نے کہا: میں نے بارہ صحابہ کرام سے دریافت کیا، ہرایک یہی مات کہا تھا کہ اس پر کچھ نہیں، تا آئکہ چارہ ماہ گزرجا ئیں تو اس کو روکا جائے گا کہ اگر رجوع کر لے توٹھیک ہے ور نہ طلاق دے، یہی سعید بن المسیب، عروہ، مجاہداور طاؤوس کا قول ہے، اس کی دلیل بیفر مان بن المسیب، عروہ، مجاہداور طاؤوس کا قول ہے، اس کی دلیل بیفر مان باری ہے: "لِلَّذِینَ یُوٹُلُونَ مِنُ نِسَائِهِمُ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشُهُرٍ باری ہے: "لِلَّذِینَ کُوٹُلُونَ مِنُ نِسَائِهِمُ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشُهُرٍ باری نے کہ مہلت چار ماہ (ہمستری نہ کرنے کی) قسم کھا بیٹھتے ہیں ان کے لئے مہلت چار ماہ تک ہے۔

اس کا ظاہر یہ ہے کہ فی (رجوع) چار ماہ کے بعد ہوگا، اس لئے کہ
''فی'' کو چار ماہ کے بعد فاء کے ساتھ جوتعقیب (بعد میں آنا) کی
متقاضی ہے، ذکر کیا ہے، اس کے بعد فرمایا:''وَإِنُ عَزَمُوا الطلاق
فَإِنَّ اللَّهَ سَمِیعٌ عَلِیمٌ'' (اور اگر طلاق (ہی) کا پختہ ارادہ کرلیس
توب شک اللہ بڑا سننے والا، بڑا جانئے والا ہے) اگر محض مدت گزرنے
سے طلاق پڑ جاتی تواس کے عزم کی ضرورت نہیں تھی (۳)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ چار ماہ گزرنے کے بعد فی کے بغیر طلاق پڑجاتی ہے، کیونکہ اس نے ایلاء کے ذریعہ دوران مدت عورت کاحق جماع اداکرنے سے خودکورو کنے کاعزم کرلیا ہے، اوراس عزم کی تاکید قتم کے ذریعہ کرلی ہے، لہذا اگر مدت گزرجائے اوروہ فی پرقدرت

<sup>(</sup>۱) أدب القضاء /۲۲۸ ، ۲۷۰ نيز ديکھئے:الروضه ۱۲ / ۵۱

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۸۸،۲۸۷\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۲۲۲ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۲۷\_

رس المغنى ١٠٨/٣، ١٩٩، بداية المجتهد ١٠٨/١، ثنائع كرده مكتبة الكليات الزبرية،الأم ٢٢١،٢٢٩.

کے باوجود فی نہ کرے، تواس نے قسم کے ذریعہ مؤکد عزم کو فعل کے ذریعہ مؤکد عزم کو فعل کے ذریعہ مؤکد عزم کو فعل کے ذریعہ حقیقت بنادیا، لہذا اس عورت کے حق میں ظلم اور یقینی ہو گیا، اس لئے عورت بائنہ ہوجائے گا، اس لئے کہ ساتھ رحم وکرم کا تقاضا ہے، اور مردکو روکا نہیں جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے انتظار کی مدت چار ماہ مقرر کی ہے اور روکنا منصوص علیہ مدت میں اضافہ کا سب ہوگا (۱)۔

# توكل

#### تعريف:

ا - لغت میں توکل کامعنی عاجزی ظاہر کرنا، غیر پراعتاد کرنا، تفویض کرنا، اور فرمال بردار ہونا ہے، اس سے اسم: '' وکالت' ہے، کہا جاتا ہے: ''وَ وَ كُلُلَ أَمُوهُ إِلَى فُلانِ '' اپنا معاملہ فلال کوتفویض کیا، اس پر اس میں اعتاد کیا، اور ''تَو گُلُ عَلٰی اللّٰهِ '' اللّٰد تعالیٰ پراعتاد و بھروسہ کیا، اور اتکل علیہ فی أمرہ: اس معنی میں ہے، اور '' توکل' کا معنی '' وکالت قبول کرنا'' بھی ہے، کہا جاتا ہے: و کلته تو کیلا فتو کل: اس کووکیل بنایا تواس نے وکالت قبول کرنی ''۔

شریعت میں '' توکل'' کامعنی: الله پر جمروسه کرنااوراس بات کا یقین کرنا که اس کا فیصله نافذہے، اوراس کے لئے ضروری اسباب کی تلاش میں نبی عقیصیہ کی سنت کی اتباع کرر ہاہے (۲)۔

# توكل كاحكم:

٢ - توكل لعنى تمام امور مين الله تعالى پر جمروسه اوراس پر اعتماد كرنا واجب ب، بهت ق آيات واحاديث نبويين اس كاحكم آيا ب- نبي عليلة كوخطاب كرتے موئ فرمان بارى ب: "وَشَاوِرُهُمُ فِي اللهُمْ وَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ

(۱) البدائع ۱۲۲۳ ا

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، متن اللغه، المصباح المنير ماده: " وكل "، احياء علوم الدين ٢ر ١٨

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي: سورهُ آل عمران ر ۱۲۲ کے تحت ، ۱۸۹۸ ـ

الُمْتَوَكِّلِيْنَ (۱) (۱ان سے معاملات میں مشورہ لیتے رہے لیکن جب آپ پخته ارادہ کرلیں تواللہ پر بھروسہ رکھنے) اور مسلمانوں کو بھی توکل کا حکم دیا گیا ہے ، فرمان باری ہے: "وعلی الله فلیتو کل المور منون (۲) (اور مسلمانوں کو تواللہ ہی پراعتا در کھنا چاہئے) ، نیز فرمایا: "وَقَالَ مُوسِی: یا قَوْمِ! إِنْ کُنتُمُ آمَنتُمُ بِاللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُو اَإِنْ کُنتُمُ آمَنتُمُ بِاللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُو اَإِنْ کُنتُمُ مُسُلِمِینَ "(۳) (اور موسی نے کہا اے میری قوم والو! اگرتم اللہ پر ایمان رکھتے ہوتو بھروسہ بھی اس پر کرو اگرتم فرمان بردارہو)۔

سا- رہا توکل لیعنی قابل نیابت امور میں دوسرے کواپنی طرف سے تصرف کرنے والا وکیل بنانا تو بیرجائز ہے، اس کی بحث اصطلاح: '' وکالت'' میں آئے گی۔

۳ - توکل لیخی تمام امور میں اللہ تعالی پر اعتماد، بھروسہ اور رجوع کرنا، یدول کے اعمال میں سے ہے، جیسے ایمان، معرفت الہی ،تفکر، صبر، قضا وقدر پر رضامندی، اللہ تعالی سے محبت، اس کے نبی علیہ اللہ تعالی سے محبت، اندرونی رذائل مثلاً کینہ، حسد اور ریا کاری سے پاک ہونا، یہ فقہ کے مباحث میں داخل نہیں، اس کا اصل مقام کتب تو حید وعلم اخلاق ہے (۲۳)۔

# توكل اسباب اختيار كرنے كے منافی نہيں:

۵ عام فقہاء اور محقق صوفیاء کی رائے میں توکل علی اللہ، جدوجہد
 کرنے اور اسباب اختیار کرنے کے منافی نہیں ہے جیسے کھانا پینا،
 دشمنوں سے بینا، ہتھیاروں کا فراہم کرنا اور ان چیزوں کا اختیار کرنا جو

(۴) نهاية المحتاج ۲/۲۰۱۰ اطبع مصطفیٰ البابی الحلبی مصر۔

سنت الهی کا تقاضا ہوں بشرطیکہ بیاعتقادر کھے کہ اسباب تنہا نہ فائدہ پہنچاتے ہیں نہ نقصان کو دور کرتے ہیں، بلکہ سبب (علاج) اور مسبب (شفا) اللہ تعالیٰ کافعل ہے، ہرایک اسی کی طرف سے ہے اور اسی کی مشیحت سے ہے، بیر چیزیں توکل علی اللہ کے منافی نہیں ہیں، ہمل نے کہا: جو کہے کہ توکل ترک عمل کے ذریعہ ہے، اس نے رسول اللہ عقالیۃ کی سنت برطعن کیا (۱)۔

امام رازی نے فرمان باری "وَ شَاوِرُهُمْ فِي الْأُمُو فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ" (٢) کی تفییر میں کہا: آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ توکل بنہیں کہانسان اپناخیال ندر کھے، جبیبا کہ بعض جاہل کہتے ہیں، ورنہ مشورہ کرنے کا حکم توکل کرنے کے حکم کے منافی ہوگا بلکہ توکل علی اللہ بیہ ہے کہ انسان اسباب ظاہری کی رعایت کرے، بالکہ توکل علی اللہ بیہ ہے کہ انسان اسباب ظاہری کی رعایت کرے، بال دل سے اس پراعتاد نہ کر بیٹے، بلکہ اللہ تعالی پراعتاد ہو (۳)۔

جمہور علماء مسلمین کی رائے ہے کہ تھے توکل اسباب اختیار کرنے کے ساتھ ہی ہوتا ہے، اس کے بغیر توکل کا دعوی شریعت سے ناوا قفیت اور عقل میں خرابی ہے۔

امام احمد سے دریافت کیا گیا کہ آپ اس شخص کے بارے میں کیا فرماتے ہیں جواپنے گھر اور مسجد میں بیٹھ جائے ، اور کے کہ میں کوئی کام نہیں کروں گا تا آ نکہ میر ارزق آئے؟ امام احمد نے فرمایا: بیشخص جاہل ہے، کیا اس نے بیفرمان نبوی نہیں سنا: "جعل دزقی تحت ظل رحیے، کیا اس نے میر ارزق میرے نیزے کے سایہ میں رکھا گیاہے )۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۵۹ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ۱۲۲ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ یونس *۱۸*۸\_

<sup>(</sup>۱) تفییرالقرطبی ۴۷ر۱۹:سورهٔ آلعمران ۱۲۲ کے تحت۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آلعمران ر۱۵۹\_

<sup>(</sup>۳) تفسيرالرازي ۱۸۹:سورهُ آل عمران ر۱۵۹ کے تحت۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "جعل رزقی تحت ظل رمحی" بیرایک حدیث کا گلزا ہے جس کے شروع کا حصہ ہے: "بعثت بین یدی الساعة بالسیف ......" جس کی روایت احمد (۲/۲ ۱۳ ۴ ۵۱۱۳ طبع وارالمعارف) نے کی ہے، احمد شاکر نے اس کو تحقیق قرار دیا ہے۔

حضرت عمرٌ نے فرمایا: کوئی بھی رزق کی تلاش سے ہاتھ باندھ کر بیٹھ نہ جائے اور کہے: خدایا! روزی دے، اور تمہیں معلوم ہے کہ آسان سونے چاندی نہیں برساتا)<sup>(1)</sup>۔

قرآن کریم اورسنت نبویه میں اسباب اختیار کرنے کا حکم تواتر کے ساتھ منقول ہے۔

صحیح ابن حبان میں ہے: "أن رجلا جاء إلى النبي عَلَيْكِ وَأُراد أن يترك ناقته وقال: أأعقلها وأتوكل، أو أطلقها وأتوكل؟ فقال النبيءَ الله الله عليه أعقلها، وتوكل "(1) (ايك خص خدمت نبوى مين آيا، اس نے اپنی اوٹنی چھوڑنی چاہی، اور اس نے کہا: کيا ميں اوٹنی کو باندھ کر توکل کروں يا اس کو کھلا رکھ کر توکل کروں؟ حضور عَلِيْكِ نے فرما يا: اس کو باندھ کر توکل کرو)۔

فرمان نبوی ہے: "لأن یأخذ أحد کم حبله فیأتی بحزمة حطب علی ظهره فیبیعها فیکف الله بها و جهه خیر له من أن یسأل الناس أعطوه أو منعوه" (اگر کوئی اپنی رس الله الناس أعطوه أو منعوه" (اگر کوئی اپنی رس الله الله عنه الرس کا گھا اپنی پیٹھ پرلاد کرلائے، اس کو نیچ، اور اس کے ذریعہ اللہ تعالی اس کی آبرو بچائے رکھتو بیاس کے لئے اس سے بہتر ہے کہ لوگوں سے سوال کرے، وہ دیں یا نہ دیں )۔

فرمان باری ہے: "فَکُلُوُا ممَّا غَنِمُتُمُ حَلاً لاَ طَیِّبًا" (سو جو پھھ تم نے ان سے لیا ہے اس کو حلال پاک سمجھ کر کھاؤ)،اورغنیمت

در حقيقت كما كى ب، اور فرمان بارى ب: "فَاضُر بُوا فَوُقَ اللَّعُناق

وَاصْرِبُوا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَان "(١) (سوتم (كافرول كى) گردنول كے

اویر مارو اور ان کے پورپور پرضرب لگاؤ)، اور مارناعمل ہے، اور

فرمان بارى ب: "فَامُشُوا فِي مَنَاكِبهَا وَكُلُوا مِنُ رِزُقِهِ" (٢)

(سوتماس کے راستوں میں چلو پھرواوراللہ کی ( دی ہوئی ) روزی میں

سے کھاؤپیو)، اور فرمان باری ہے: "یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا خُذُوا

حِذُرَكُمُ "(اے ایمان والواینی احتیاط کرلو) اور فرمان باری

ب: "وَأَعِدُّوا لَهُمُ مااستَطَعْتُمُ مِنُ قُوَّةٍ وَّمِنُ رِبَاطِ

الُحَيْل "(٣) (اوران سے مقابلہ کے لئے جس قدر بھی تم سے ہوسکے

رسول الله عليك نے دواعلاج كرنے كاحكم دياہے، فرمان نبوي

ہے: ''تداووا عباد الله، فإن الله تعالىٰ لم يضع داء إلا

وضع معه الشفاء"(٥) (الله كے بندو! دواكرو، الله تعالى نے جو

" ثلا ثیات منداحمه" کے شارح نے اس حدیث کی تشریح میں

کہا: حضور علیہ نے لوگوں کو اللہ کا بندہ کہا جس میں اس بات کی

طرف اشارہ ہے کہ دوا کرنا توکل کے منافی نہیں، یعنی دوا کرو،لیکن

شفاء کے لئے دوا پر بھروسہ نہ کرو بلکہ اللہ تعالی پر بھروسہ کرنے والے

بنو، دوا کرنا توکل کے منافی نہیں، جیسا کہ کھانے یینے سے بھوک

مرض بھی رکھاہے،اس کے ساتھ شفاء بھی رکھی ہے)۔

سامان درست رکھوتوت سے اور ملے ہوئے گھوڑ وں سے )۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انفال *ر* ۱۲ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ملک ر ۱۵۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءراک

<sup>(</sup>۴) سورهٔ أنفال ۱۹۰۸

<sup>(</sup>۵) حدیث: "تداووا عباد الله فإن الله تعالیٰ لم یضع داء إلا وضع معه الشفاء" کی روایت ابوداود (۱۹۲۴، ۱۹۲۳ طبع عزت عبیدوعاس)، رندی (۱۹۲۳ طبع مصطفیٰ الحلبی) اور ابن ماجه (۱۲۷سا الطبع عیسی الحلبی) نے کی ہے، ترندی نے کہا: پیدس صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) إحباءعلوم الدين ۲ ر ۲۳ \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أعقلها و تو کل'' کی روایت ترمذی (۲۲۸ ملیج مصطفیٰ اُکلمی ) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اوراس کوحسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لأن یأخذ أحدكم حبله فیأتي بحزمة حطب على ظهره فیبیعها فیكف الله بها وجهه" كی روایت بخاری (٣٥ ٣٣٥ طبع السلفیه) اور مسلم (٢١/١٦ طبع عیسی الحلمی) نے مضرت ابو ہریرہ سے كی ہے، اور الفاظ بخاری كے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ انفال ۱۹۷\_

پیاس بجھانا، ہلاکت خیز چیزوں سے اجتناب، عافیت کی طلب اور ضرر کے ازالہ کی دعا توکل کے منافی نہیں، اور انہوں نے کہا: سابقہ احادیث میں اسباب کا اثبات ہے، اور یہ کہ اسباب توکل علی اللہ کے منافی نہیں اس شخص کے لئے جس کا پیعقیدہ ہو کہ یہ اسباب اللہ تعالی کے حکم اور اس کی تقدیر سے ہیں، بذات خود شفا نہیں دیتے، بلکہ اللہ تعالی کے مقرر کرنے کی وجہ سے دیتے ہیں (۱)۔

حضور علی نے نے توکل میں وہمی افعال کے ترک کا حکم دیا ہے نہ کہ حقیق افعال کے چھوڑ نے کا ،حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ نے فرمایا: "یدخل الجنة من أمتي سبعون ألفا بغیر حساب، فقالوا من هم یا رسول الله ؟ فقال: الذین لایسترقون ولا یتطیرون، ولا یکتوون، وعلی ربهم یتو کلون" (۲) (میری امت کے ستر ہزارافراد جنت میں بلاحساب داخل ہول کے الوگول نے پوچھا: وہ کون لوگ ہول کے اے اللہ کے رسول! آپ علیہ نے فرمایا: وہ لوگ جونہ منتر کرتے ہیں، نہ بدشگون لیتے ہیں، نہ داغ لگاتے فرمایا: وہ لوگ جونہ منتر کرتے ہیں، نہ بدشگون لیتے ہیں، نہ داغ لگاتے میں، اورا سے یہ بروردگار بر کھروسہ کرتے ہیں)۔

فرمان نبوی ہے: "لو أنكم توكلتم على الله حق توكله لوزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصا وتروح بطانا" (٣) (اگرتم الله پرتوكل كروجيها كه اس كاحق ہے، توتم كوبھى اسى طرح

روزی دی جائے گی ، جیسا کہ پرندوں کو دی جاتی ہے، جو شیخ خالی پیٹ نکلتے ہیں، اور شام کوشکم سیر واپس آتے ہیں)، اس حدیث سے ظاہر ہے کہ تو کل جدو جہد کے ساتھ ہے، اس لئے کہ اس میں پرندوں کے ایک عمل کا ذکر ہے یعنی میچ کوروزی کی تلاش میں خالی پیٹ جانا اور شکم سیر ہوکر لوٹنا۔

تۇلىر

ُ کھئے:'' تعویذ''۔

<sup>(</sup>۱) شرح ثلاثیات منداحد ۲/۲ ۹۳۷، ۹۳۷ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یدخل الجنة من أمتي سبعون ألفا بغیر حساب....." کی روایت بخاری (۱۱/۹۵ طبع عیسی اورمسلم (۱۱/۹۹ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لو أنكم تو كلتم على الله حق تو كله لوز قكم ....." كی روایت تر ندی (۴ م ۵۷ طبع مصطفی الحلی ) نے كی ہے تر ندی نے کہا: حن صحیح ہے، اور اس كی روایت ابن ماجه (۲ م ۱۳۹۴ طبع عیسی الحلی ) اور احمد (۱ م ۱۳۹۴ طبع دار المعارف، احمد شاكر نے کہا: اس كی اسناد صحیح ہے) نے حضرت عمر بن الخطاب سے كی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے ہیں۔

# توتی

### تعريف:

ا - تولّى: "تولىن" كامصدر ہے،اس كى اصل ثلاثى "ولى" ہے۔ لغت ميں "تولى" كے بہت سے معانی ہیں:

ایک معنی نصرت ہے، کہا جاتا ہے: تولیت فلاناً: یعنی میں نے اس کوولی بنایا<sup>(۱)</sup>۔

ایک معنی انتاع ورضامندی ہے، کہا جاتا ہے: تولیته: یعنی میں نے اس کی اطاعت کی (۲)۔

ایک معنی تقلد (ذمه داری قبول کرنا) ہے (۳) اوراس معنی میں یہ فرمان باری ہے: "فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنْ تَوَلَّيْتُمُ أَنْ تُفُسِدُوا فِي اللهُولِ فِي اللهُولِ عَسَيْتُمُ إِنْ تَوَلَّيْتُمُ أَنْ تُفُسِدُوا فِي اللهُولِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ" (۳) (اگرتم کو حکومت مل جائے تو آیا تم کویدا خال بھی ہے کہ تم لوگ دنیا میں فساد می دو گے اور آپس میں قطع قرابت کرلوگے)۔

ابوالعالیہ نے کہا: اگرتم حکومت کے ذمہ دار بن جاؤاورتم کو حاکم بنادیا جائے تو اندیشہ ہے کہ رشوت خوری کے ذریعہ ملک میں بگاڑ پیدا کروگے (۵)

ا يك معنی انسان كاكسی چيز كوبذات خود انجام دینا ہے، فرمان باری ہے: "وَالَّذِيُ تَوَلِّی كِبُرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِیْمٌ" (اور جس نے ان میں سے سب سے بڑا حصہ لیااس کے لئے سزا بھی (سب سے بڑھ کر) سخت ہے) لیعنی جھوٹا بہتان لگایا اور اس کی اشاعت کی (ا)۔

ایک معنی رجوع کرنا، پیٹے پھیرنا، منھ موڑنا ہے اور رخ کرنا ہے،
کہا جاتا ہے: تولی إلیه: اس کی طرف متوجہ ہوا، اور اسی معنی میں
پیفر مان باری ہے: "ثُمَّ تَوَلِّی إِلَی الظَّلِّ" (۲) (پھر ہٹ کر سابیہ
میں آگئے)۔

اگر "تولتی" کا صله لفظاً یا تقدیراً "عن" موتواس کامعنی اعراض کرنا ہے، اور اسی معنی میں بیفر مان باری ہے: "فَتَوَلَّ عَنْهُمُ" (")

(سواب ان کاخیال نہ کیجئے)، نیز فر مایا: "فَإِنْ تَوَلَّوُا فَإِنَّ الله عَلَیْمٌ

بالمُفْسِدِیُنَ" (") (سواگر بیر (اب بھی) سرتا بی رکھیں تو بیٹک الله خوب جانے والا ہے مفسدول کا)۔

" تولی"بسااوقات بدن کے ذریعہ ہوتی ہے اور بسااوقات کان خدلگانے اور تیمان باری ہے: "وَلَا خدلگانے اور تیمان باری ہے: "وَلَا تَوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنْتُمُ تَسُمَعُونَ "(۵) (اور اس سے روگر دانی نہ کرو در تحالیکہ تم سن رہے ہو)۔

اصطلاحی معنی ان لغوی معانی سے الگ نہیں ہے۔ پیلغوی معانی شرعی تعبیرات میں بھی مستعمل ہیں جیسا کہ گزرا۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورراا، لسان العرب ۱۹۸۸ و ۱

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نقص ر۲۴،الکلیات ۱۸۷۸

<sup>(</sup>۴) سورهٔ آل عمران ر ۲۳\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ انفال ر۲۰ نیز دیکھئے: المفردات فی غریب القرآن۔

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط ۴/ ۴، ۴، لهان العرب ۱۹۸۲، الكليات ۲/ ۹۷\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۱۷۲۰-

<sup>(</sup>۳) القاموس المحيط ۴/ ۴۰ م، لسان العرب ۳/ ۹۸۷\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ محمدر ۲۲\_

<sup>(</sup>۵) تفسيرالقرطبي ۱۲۴۵/۲۶

# شرعی حکم:

۲-" تو کی" کا شرعی تکم اپنے موضوع کے اختلاف اور سابقہ معانی کے لحاظ سے الگ الگ ہے، جن میں اہم ترین: زحف (میدان جنگ سے) تولی، قضا اور دوسرے مناصب کی تولی عقد نکاح میں عورت کی تولی، نیک لوگوں کی تولی، نیک لوگوں کی" تولی، اور فاسقین کی تولی ہیں۔

# اول:زحف (میدان جنگ سے) تولی:

سا- زحف کامعنی تھوڑا قریب ہونا ہے، اس کا اصل معنی سرین پر گھٹنا ہے، پھر جنگ میں دوسرے کی طرف چلنے والے کو'' زاحف'' کہاجانے لگا<sup>(۱)</sup>۔

جمہورفقہاء (۲) کی رائے ہے میدان جنگ سے تولی لیمیٰ کفار کی جنگ سے فراراختیار کرنا حرام ہے، لہذالڑائی کی صف میں کھڑے کی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہ جب فریقین کی مڈ بھیڑ ہواور دونوں ایک دوسرے سے قریب ہو چکے ہوں تو لوٹ جائے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "یا آیُھا الَّذِینُ آمَنُو ا إِذَا لَقِینُهُم الَّذِینَ کَفَرُو ا زَحُفًا فَلَا تُولُو هُمُ اللَّذِینُ آمَنُو ا إِذَا لَقِینُهُم الَّذِینُ کَفَرُو ا زَحُفًا فَلَا تُولُو هُمُ اللَّذِینَ آمَنُو ا إِذَا لَقِینُهُم اللَّذِینَ کَفَرُو ا زَحُفًا فِلَا تُولُو هُمُ اللَّذِینَ آمِنُو ا إِذَا لَقِینُهُم اللَّذِینَ کَفَرُو ا زَحُفًا فِلَا تُولُو هُمُ اللَّذِینَ آمِنُو ا إِذَا لَقِینُهُم اللَّذِینَ کَفَرُو ا زَحُفًا فِلَا تُولُو هُمُ اللَّذِینَ آلِدِینَ آلِدِینَ اللّٰہِ، وَمَا وَاللّٰ مُتَحَرِّفًا اللّٰہِ، وَمَا وَاللّٰہِ، وَمَا اللّٰہِ، وَمَا اللّٰہِ، وَمَا اللّٰہِ وَرَوه اللّٰہ کے فضب میں آجائے گا اور وہ بہت بری جگہ ہے)۔ فرمان باری ہے: اس کا مُعکانا جہنم ہے اور وہ بہت بری جگہ ہے)۔ فرمان باری ہے:

"یااًیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا لَقِیْتُمْ فِئَةً فَاتُبُتُواْ وَاذْکُرُواْ اللَّهَ کَثِیْرًا لَعَلَّکُمْ تُفُلِحُونَ" (اے ایمان والوجبتم کسی جماعت کے مقابل ہوا کروتو ثابت قدم رہا کرواوراللہ کوکٹرت سے یاد کرتے رہو تاکہ فلاح پاوً) اللہ تعالی نے ان دونوں مذکورہ بالا آیتوں میں کفار کی جنگ سے بھا گئے سے منع فرما یا، اور دوسری آیت میں کفار کی جنگ میں ثابت قدمی کا حکم دیا ہے، اس طرح حکم اور ممانعت کا منشا ایک ہوگیا، اور اس میں دیمن کے مقابلہ میں کھڑے ہونے اور ڈٹ کراس کا مقابلہ کرنے کی تاکید ہے (۱)۔

فراراورتولی صرف اس صورت میں حرام ہے جبکہ کفار مسلمانوں کی تعداد سے دوگنا سے زائد نہ ہوں، کیونکہ فرمان باری ہے: "فَإِنُ يَكُنُ مِنْكُمُ مِائةٌ صَابِرَةٌ يَعُلِبُوا مِائتَيْنِ" (سو(اب اگر) تم میں سے سونا بت قدم ہوں تو دوسو پر غالب رہیں گے)۔

لیکن اگر کفار کی تعدادمسلمانوں کی دوگنا سے زائد ہوتو فرارحرام نہیں، ہاں ثابت قدم رہنا بہتر ہے، چنا نچہ شکر'' موتہ' جس کی تعداد تین ہزارتھی ، دولا کھ کے مقابلہ میں جمار ہا۔

شافعیہ اور جمہور مالکیہ نے فرار کے حرام ہونے میں تعداد کا اعتبار
کیا ہے، قوت اور ساز وسامان کا نہیں، جبکہ مالکیہ میں سے ابن
الماجشون (مالکی) کی رائے (اور اسی طرف قلیو بی شافعی کا رجحان
ہے) یہ ہے کہ ساز وسامان اور قوت کا اعتبار کیا جائے گا، لہذا ان
دونوں حضرات کے نز دیک ہم میں سے سو کمزوروں کا ایک سونناو ب
طاقت ورول کے مقابلہ سے یا ایک سوگھوڑ سواروں کا سوگھوڑ سواروں
کے مقابلہ سے بھا گنا جائز ہے اگر ان کو یہ معلوم ہو کہ مشرکین کی
طاقت اور دلیری مسلمانوں کی دوگئی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۲۸۰۰۸\_

<sup>(</sup>۲) جوابر الإكليل ار۲۵، الزرقاني سر۱۱۵ القليوبي ۱۱۹، المغنى مر۲۱۹، المغنى ۸۲ مر۲۳، شاف القناع سر۲۰۸ -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ انفال ۱۲،۱۵ سورهٔ انفال ۱۲،۱۵

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انفال ۸۵ س

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۸ر ۲۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ انفال ۱۲۲<sub>-</sub>

جمہور کے نز دیک مثلاً سوافراد کا فرار دوسو سے زائد کے مقابلہ کے بغیر حلال نہیں <sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ کے یہاں ایک حالت میں فرار حرام ہے، وہ یہ کہ مسلمانوں کی تعداد بارہ ہزار ہو، اس تعداد میں ہونے کے بعدان کے لئے فرار اختیار کرنا حرام ہے گو کہ کفار کی تعداد دو گناسے زائد ہو، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "..... ولن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة "(۲) (.....بارہ ہزار کالشکر کم ہونے کی وجہ ہے مغلوب نہ ہوگا) اکثر اہل علم نے اس تعداد کواس حدیث کی وجہ ہے آیت کے عموم سے خاص کیا ہے "۔

مالکیہ نے کہا: بارہ ہزار ہونے کی صورت میں فراراسی وقت حرام ہے جبکہ آپس میں اختلاف نہ ہو، اور جبکہ دشمن اپنی امداد کی جگہ میں نہ ہو، اور جبکہ دشمن اپنی امداد کی جگہ میں نہ ہو، اور مسلمانوں کوکوئی امداد نمل سکے، ورنہ فرار جائز ہے، بعض مالکیہ نے کل حرمت کواس صورت کے ساتھ بھی خاص کیا ہے جبکہ بارہ ہزار میں دشمن کو نقصان پہنچانے کی صلاحیت ہواور اگر ایباممکن نہ ہواور مسلمانوں کو خیال ہوکہ کفاران کوئل کرڈالیس گے توفرار جائز ہے (مسلمانوں کے لئے بھا گنا ابن عابدین نے کہا: "خانیہ" میں ہے: مسلمانوں کے لئے بھا گنا مناسب نہیں جبکہ بارہ ہزار ہوں گوکہ دشمن زیادہ ہوں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "لن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة" (بارہ ہزار کا فرمان نبوی ہے: "لن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة" (بارہ ہزار کا

لشكركم مونے كى وجه سے مغلوب نه ہوگا ) حاصل بدہے كه اگر غالب

گمان مغلوب ہونے کا ہوتو فرار میں کوئی حرج نہیں، اورایک نہتے

آیت کریماس بات میں صرح ہے کہ جنگ کے دن تولی کے حرام ہونے کے حکم سے جنگ کے لئے پیچھے ہٹنامشٹیٰ ہے اور اس سے مرادوہ شخص ہے جو شکست کا اظہار کرتے ہوئے پیچھے ہٹے تا کہ دشمن اس کا پیچھا کرے، پھرچھپ کراس پر حملہ آور ہواور اس کوئل کردے، یا تنگ جگہ سے ہموار کشادہ میدان میں لڑائی کے لئے پیچھے ہٹ جائے تا کہ دشمن اس کا پیچھا کرے، اور یہ جنگی چال اور ہنر ہے، اس میں گناہ یا حرمت نہیں۔

اسی طرح آیت نے زحف کے وقت تولی کی حرمت سے:
"متحیز الی فئة" کومشتنی کیا ہے اوراس سے مرادوہ څخص ہے جو
دشمن کے مقابلہ سے اس نیت کے ساتھ ہے کہ جماعت کے پاس
جاکراس سے امداد اور تعاون حاصل کرے گا تا کہ لڑسکے، اس نیت
سے پیچھے ہٹنا حرام نہیں۔

مالکیہ نے تحرف یا تحیز کے جواز کے لئے بیشرط رکھی ہے کہ "متحرف" یا "متحیز"، سپہ سالار یا امام نہ ہو، کیونکہ ان دونوں کے لئے "تحرف" یا "تحیز" ناجائز ہے کہ اس سے مسلمانوں کی صفوں میں خلل اور انتشار بیدا ہوگا۔

شافعیہ نے متحرف و تحیز کے ساتھ اس شخص کو بھی داخل کیا ہے جو کسی مرض وغیرہ کے سبب لا چار ہو گیا ہو کہ اس کے لئے بہر حال پیچھے

شخص کے لئے دوہ تھیار بند دشمنوں کے مقابلہ سے فراراختیار کرنے
میں کوئی حرج نہیں، ہاں ایک طاقت ورکے لئے دوکا فروں کے مقابلہ
سے اور سوکے لئے دوسو کے مقابلہ سے فرارامام محمہ کے قول میں مکروہ
ہے، البتہ ایک کے تین کے مقابلہ سے اور ایک سوکے تین سوکے
مقابلہ سے فرار اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں (۱)۔
آیت کریمہ اس بات میں صرح ہے کہ جنگ کے دن تولی کے حرام

<sup>(</sup>۱) جواهر الإکلیل ار ۲۵۴، القلیو بی وعمیره ۲۱۹/۳ تفسیر القرطبی ۷/۰۸س، ۱۸۸۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''ولن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة'' کی روایت ابوداؤد (۲/ ۸۲/۳ تحقق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/ ۴۲۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوچچ کہا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیاہے۔

ت ، بر ۱۳۷۳ الر ۲۵۴، ردالحتار على الدرالمختار ۳ر ۲۲۴، تفسير القرطبى برر ۳۸۲

<sup>(</sup>۴) جوابرالإ کلیل ار ۲۵۴،حاشیة الزرقانی علی خلیل ۱۱۵ – ۱۱۵

ہناجائزے<sup>(۱)</sup>۔

حرام تولی قرآن کریم کے ظاہر اور اکثر ائمہ کے اجماع سے ہلاک کرنے والا گناہ کہیرہ ہے، اس لئے کہ صحیح مسلم میں حضرت ابوہر برڈ کی حدیث میں ہے کہرسول اللہ علیات نے فرمایا:"اجتنبوا السبع المو بقات ……"(۲) (سات ہلاک کرنے والے گناہوں سے بچو ……)اور اس میں لڑائی کے دن کافروں کے سامنے سے بھا گنا ذکور ہے، یہ گناہ کہیرہ ہے جس کا کفارہ اللہ کی معافی اور مشیت کے ساتھ تو بہے (۳)۔

اس کی تفصیل اصطلاح" جہاد"اور" سیر" میں ہے۔

# دوم: قضاء کی تولی:

۴ - قضاءاور دوسر مناصب کی تولی کے پانچ احکام ہیں:

کبھی واجب ہوتی ہے: اگر اس منصب پر آنے والا قضاء کا اہل ہو، دوسرا نہ ہو، صرف اسی میں شرائط موجود ہوں تو اس صورت میں بندوں کے حقوق کے تحفظ اور دنیا کو بذظمی سے بچانے کے لئے یہ فرمہ داری قبول کرنا فرض عین ہے، اس لئے کہ قضاء فرض کفا ہے، اور کوئی موجود نہیں جواس کو انجام دے سکے، تو فرض عین ہوگیا، جیسے مرد کے فیسل اور کفن دینا اور دوسر نے فرض کفا ہے کا حکم ہے۔

مجھی مندوب ہوتی ہے: ایسے غیرمعروف عالم کے لئے جس کو لوگ نہیں جانتے ، اور اس میں قاضی کی شرا لط موجود ہوں ، مندوب

ہونے کی وجہ یہ ہے کہلوگوں کے سامنے اس کے علم کی شہرت ہو، اور اس سے فائدہ اٹھا یا جاسکے۔

کبھی حرام ہوتی ہے: اس شخص کے لئے جس میں اہلیت قضاء نہ ہو، روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "القضاة ثلاثة" (") (قاضی تین طرح کے ہیں) ان میں سے آپ علیہ ایس شخص کا ذکر کیا جو جہالت کے ساتھ لوگوں کے درمیان فیصلہ کرے اوروہ جہنم میں جائے گا، نیز اس لئے کہ جواجھی طرح سے اس سے واقف نہیں وہ انصاف نہیں کرسکتا، جس کے نتیجہ میں حق دار سے حق چھین کر غیر مستحق کودے دے گا۔

کبھی مکروہ ہوتی ہے: اس شخص کے لئے جس کو انجام نہ دے سکنے کا اندیشہ ہواور جس کو اپنے او پرظلم کرنے کا اندیشہ ہو، اور اس پر اس منصب کا قبول کرنا متعین نہ ہو چکا ہو، اور بعض حضرات نے رضامندی سے اس میں داخل ہونے کو ناپیند کیا ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "من ولی القضاء فقد ذبح بغیر سکین"(۲) فرمان نبوی ہے: "من ولی القضاء فقد ذبح بغیر سکین"(۲) (جس نے منصب قضاء اختیار کیا وہ بغیر چھری کے ذبح کردیا گیا)۔

اہل ہو، جس کو اطمینان ہو کہ اس کی ذمہ داری کو ادا کرے گا، اور دوسرے باصلاحیت کے موجود ہونے کی وجہ سے اس کے لئے یہ فرض عین نہ بن چکا ہو (۳)۔

<sup>(</sup>۱) جواهر الإكليل ار ۲۵۴، قليوني وعميره ۱۲۹۷، المفردات في غريب القرآن ۱۳۷۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اجتنبوا السبع الموبقات" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می اور ۱۸ می اور ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می اور مسلم (۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می ۱۸ می اور می

<sup>(</sup>۳) حاشية الزرقاني ۳۸ ۱۱۵ ، تفسير القرطبي ۷۸۲،۳۸۰ س

<sup>(</sup>۱) حدیث: "القضاة ثلاثة" کی روایت تر مذی (۳ / ۲۰۴ طیح اُکلی) اور حاکم (۲ / ۹۰ طبع دائر قالمعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو سیح کہاہے، اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من ولی القضاء....." کی روایت ابوداؤد (۱/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/۴) نے کی ہے، حاکم نے اس کو تیج کہا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>.</sup> (۳) فتح القدير۲۷۲ ۱۳۱۳، ۱۳۹۳، جواهرالإ كليل ۲۲۲۲، قليو بي ومميره ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۲، المغني ور ۳۶،۳۵۷ س

بقیہ ولا یات (مناصب) کا حکم قضاء کے حکم کی طرح ہے، قضااور دوسرے مناصب پر فائز ہونے والے کی متعلقہ شرائط وغیرہ کے لئے اصطلاح'' قضاء''،اور'' امامت'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

# سوم: عقد زكاح مين عورت كي تولى:

۵- ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عورت نہ اپنی شادی کر سکتی ہے اور نہ دوسر ہے کی شادی کر اسکتی ہے، یعنی نہ اس کو اپنے عقد نکاح میں ولایت حاصل ہے اور نہ دوسر ہے کے عقد نکاح میں ، اور یہی قول امام ابو یوسف سے طحاوی اور کرخی نے نقل کیا ہے ، اور اخیر میں امام ابو یوسف نے اس قول کی طرف رجوع کر لیا تھا جیسا کہ آئے گا ، ان کی دلیل فرمان نبوی ہے: "لا نکاح اللا بولیی" (ا) (کوئی نکاح ولی کو نین فرمان نبوی ہے: "لا نکاح اللا بولیی" (ا) دوئی مرد ہونا ہے ، لہذا اگر عورت اپنے نکاح میں خود ولی بن جائے یا دوسر ہے کے نکاح میں ولی بن جائے یا دوسر ہے کے نکاح میں ولی بن جائے یا دوسر ہے کے نکاح میں مود اور عائشہ سے مروی ہے ، اور سعید بن المسیب ، عمر علی ، ابن مسعود اور عائشہ سے مروی ہے ، اور سعید بن المسیب ، حسن ، عمر بن عبد العزیز ، ثوری ، ابن ابی لیلی اور ابن شہر مہ کی یہی حسن ، عمر بن عبد العزیز ، ثوری ، ابن ابی لیلی اور ابن شہر مہ کی یہی دائے ہے۔

ان کی دلیل بی فرمان باری ہے: "اَلرِّ جَالُ قَوَّامُونَ عَلَی النِّسَاءِ" (مردعورتوں کے مصالح کے نسماء "(۲) (مردعورتوں کے مصالح کے ذمہ دار ہیں، اور ان ہی میں عورتوں کی شادی کرانے کی ولایت بھی ہے جیسا کہ اس حدیث سے اس کی رہنمائی ملتی ہے:"لانکا ح

الا بولی" (کوئی نکاح ولی کے بغیر نہیں)، اس میں لفظ" ولی"کو مذکر لانا اس کے مرد ہونے کی دلیل ہے، اور بیکہنا کہ اس میں تغلیباً مذکر کا صیغہ لایا گیا ہے نا قابل قبول ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے:
"لا تزوج المرأة المرأة، ولا المرأة نفسها" (۱) (عورت کسی دوسری عورت کی شادی نہ کرائے، اور نہ خودا پنی شادی کرے)۔

اسی طرح ان کی دلیل حضرت عائشہ کی بیر عدیث ہے کہ حضور علیہ است استاد فرمایا: "أیما امرأة نکحت بغیر إذن ولیها فنکاحها باطل باطل باطل، فإن أصابها فلها المهر بما استحل من فرجها، فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولي له "(۲) (جس ورت نے اپنے ولی کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح کرلیا اس کا نکاح باطل ہے، باطل ہے، باطل ہے، اور اگر مرداس سے ولی کر لے تو عورت کی فرح کو ولی کی کرنے اس سے فائدہ اٹھایا ہے اور اگر اس کے اولیاء میں پھوٹ میل کرنے اس سے فائدہ اٹھایا ہے اور اگر اس کے اولیاء میں پھوٹ کی طال کر کے اس سے فائدہ اٹھایا ہے اور اگر اس کے اولیاء میں پھوٹ کی جرائے توجس کا کوئی ولی بھی اس کا ولی حاکم وقت ہے)۔

امام ابوحنیفہ نے کہا اور یہی ان سے پہلی روایت اور ظاہر روایت ہے، کہ آزاد، عاقل، بالغ عورت کے لئے بذات خود اپنا اور دوسرے کا نکاح کرنا مطلقاً جائز ہے، البتہ بیخلاف مستحب ہے۔

امام ابوحنیفہ سے حسن کی روایت ہے اور یہی فتوی کے لئے مختار ہے کہ اگر وہ اپنے'' کفؤ' میں نکاح کرلے تو جائز ہے، اور غیر کفو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا نکاح الا بولی ......" کی روایت ترندی (۳۹۸ طبع الحلق) اورحاکم (۲/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوموی اشعری سے کی ہے، حاکم نے کہا: اس سلسله میں امہات المومنین: حضرت عائشہ، اُم سلمه اورزینب بنت جحش سے محج روایات ہیں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۴۳ سر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تزوج الموأة الموأة ولا الموأة نفسها....." كی روایت ابن ماجد (۱۲۲ طبح الحلی) اور دارقطنی ( ۲۰۲سطیح دارالمحاس) نے کی ہے، اس کی اساد میں ایک متکلم فیراوی ہے جبیا کہ بوصری نے "زوائدا بن ماج،" میں کہا،کیکن دارقطنی ( ۲۲۸ سال ۲۲۸ ) نے توقف کیا ہے۔

میں صحیح نہیں۔

امام ابولیسف سے تین روایات منقول ہیں جن کی ترتیب میں اختلاف ہے، سرخسی نے کھا ہے کہ امام ابولیسف نے کہا: مطلقاً ناجائز ہے اگراس کا کوئی ولی ہو، پھرانہوں نے اس سے رجوع کرتے ہوئے کفو میں جائز اور غیر کفو میں ناجائز قرار دیا، پھراس سے رجوع کر کے مطلقاً کفووغیر کفو میں جواز کے قائل ہوئے۔

طحاوی نے لکھا ہے کہ انہوں نے جس قول کی طرف رجوع کیا ہے وہ میہ ہے کہ بغیر ولی کے ناجائز ہے، کرخی نے اپنی ' المخضر' میں یہی لکھا ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: امام ابو یوسف نے کہا: ولی کے بغیر ناجائز ہے، اور یہی ان کا آخری قول ہے۔

کمال الدین نے کہا: شیخین (طحاوی وکرخی) کے قول کو ترجیح دی گئی ہے کہ امام ابو یوسف کا آخری قول جس کی طرف امام ابو یوسف نے رجوع کیا تھا جائز نہ ہونا ہے، اس لئے کہ طحاوی وکرخی ہمارے اصحاب کے مذاہب وآراء کو بخونی جاننے والے ہیں۔

امام محمد سے دوروایتیں ہیں: اول: ولی کی اجازت پر موقوف ہوکر منعقد ہوگا، اگروہ اجازت دے دیتو نافذور نہ باطل ہوگا، ہاں اگر '' کفؤ' میں ہواور ولی گریز کرتے تو قاضی تجدید عقد کردے گا، اور ولی کاکوئی خیال نہ کرےگا۔

دوم: انہوں نے ظاہر الروایہ کی طرف رجوع کرلیا ہے۔
ظاہر الروایہ کی دلیل یہ آیت ہے: "فَإِذَا بَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا
جُنَاحَ عَلَیْکُمُ فِیْمَا فَعَلُنَ فِی أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعُرُونُ فِ" (1)
(پھرجب وہ اپنی مدت تک پہنے جائیں توتم پراس باب میں کوئی گناہ نہیں کہ وہ عورتیں اپنی ذات کے بارے میں کچھ (کارروائی)
کریں)، نیز فرمان باری ہے: "وَإِذَا طَلَّقُتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ

أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعُضُلُوهُنَّ أَنُ يَنْكِحُنَ أَزُوَاجَهُنَّ إِذَا تَوَاضَوُا بَيْنَهُمْ بِالْمَعُرُوفِ "(1) (اور جب تم طلاق دے چکوا پی عورتوں کو اور چروہ اپنی مرت کو پہنے جائیں توتم انہیں اس سےمت روکو کہوہ اپنی شوہروں سے نکاح کرلیں جبکہوہ آپس میں شرافت کے ساتھ راضی ہوں)، نیز فرمان باری ہے: "حَتَّی تَنْکِحَ ذَوْجًا غَیْرَهُ"(1) (یہاں تک کہوہ کسی اور شوہر سے نکاح کرلیں)۔

ان آیات میں صراحت ہے کہ نکاح عورتوں کے الفاظ وعبارت سے ہوجا تا ہے، اس لئے کہ جوان آیات نکاح میں مذکور ہے اس کی نسبت عورتوں کی طرف ہے، جوعورتوں کی عبارت سے نکاح نہ ہونے کا قائل ہے، وہ کتاب اللہ کی صراحت کی تر دیدکرنے والا ہے۔

ان کی دلیل میصدیث نبوی بھی ہے: "الأیم أحق بنفسها من ولیها" (۳) (بیوه عورت اپنے نکاح میں اپنے ولی سے زیادہ تق رکھتی ہے)، اور میہ کہ وہ آزاد، عاقلہ، بالغہ ہے، لہذا اس کو اپنی ذات پر ولایت حاصل ہوگی جیسے لڑکے کو ہے، نیز مید کہ وہ اپنے مال میں تصرف کرتی ہے، اور مید کہ اگر وہ نکاح کا اقرار کرلے توضیح ہے، اور اگر وہ از سرنوعقد نہ کرسکتی تو اقرار صحیح نہ ہوتا (۴)۔

اس کی تفصیل اصطلاح" نکاح"میں ہے۔

چہارم:عقد کے دونوں طرف کی تولی: الف- نکاح میں:

۲ - جمہور فقہاء کے نزدیک جائز ہے کہ ایک شخص عقدِ نکاح کے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۳۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره (۲۳۰\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الأیم أحق بنفسها من ولیها....." کی روایت مسلم (۳) حدیث: "الأیم أحق بنفسها من ولیها....."

<sup>(</sup>م) فتحالقد يرسر ۱۵۷ تبيين الحقائق ۱۸۷۱ [

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۲۳۴\_

دونوں طرف کا ولی ہو، اس میں حسب ذیل تفصیل ہے: حنفیہ نے کہا:
جائز ہے کہ عقد نکاح کے دونوں طرف کا ولی ایک آ دمی ہو اور ایسا
ایجاب کرے جو قبول کے قائم مقام ہو: اور بیہ پانچ صور توں میں ہوگا
مثلاً ولی ہو، یادونوں طرف کا وکیل ہو، یا ایک جانب سے اصیل دوسری
جانب سے وکیل ہویا دوسری جانب سے ولی ہویا ایک جانب سے ولی
اور دوسری جانب سے وکیل ہو (۱)۔

اوردو مرن جا بب سے دیں ہو۔

ما لکیہ نے کہا: عورت کے چھازاد بھائی کے لئے ،اگر عورت اس کو اپنی شادی کا وکیل بناد ہاور وہ خود کواپنی مؤکلہ کے لئے مقرر کرد ہے اور عورت اس پر راضی ہوجائے تو جائز ہے کہ اس کی شادی خود سے کرد ہے اور یہ کہ کہ میں نے تم سے اسے در ہم مہر میں شادی کرلی ، اس کے بعد قبول کی ضرورت نہیں ، کیونکہ چھازاد بھائی '' ایجاب وقبول' کرنے والا ہے ،لیکن اس کے لئے شرط ہے کہ عورت مقررہ مہر پر راضی ہو اور اس سے عورت کی شادی پر دوعادل گواہ ہوں ، اور پر راضی ہو اور اس سے عورت کی شادی پر دوعادل گواہ ہوں ، اور پھائی ہی کی طرح حاکم ، وصی ،فیل اور ولی اسلام ہے (۲)۔

پیازاد بھائی ہی کی طرح حاکم ، وصی ،فیل اور ولی اسلام ہے (۲)۔

شافعیہ نے کہا: دادا اسپنے پوتے کا اپنی پوتی سے نکاح کرانے میں عقد کے دونوں طرف کا ولی ہوسکتا ہے ، اور اصح قول کے مطابق نکاح صحیح ہوگا ، کیونکہ دادا کی ولایت قوی ہے ، دوسرا قول ہے کہ صحیح نہیں صحیح ہوگا ، کیونکہ دادا کی ولایت قوی ہے ، دوسرا قول ہے کہ صحیح نہیں

دادا کے علاوہ کسی دوسر ہے ولی کے لئے جائز نہیں کہ عقد نکاح میں دونوں طرف کا ذمہ دار ہو، لہذا کوئی بھی ولی اپنی زیر ولایت عورت کا نکاح اپنے آپ سے دونوں طرف کا ذمہ دار بن کر نہیں کرے، بلکہ اس کی اس سے شادی اسی درجہ کا شخص کرا دے گا، اور وہ اپنے لئے قبول کرے گا، اور اس صورت میں اس کو ولایت حاصل نہ ہوگی، اگراس درجہ کا کوئی بھی نہ ملے تو قاضی اس عورت سے

ہوگا،اس کئے کہانسان خود کو مخاطب کرے مصحیح نہیں۔

اس کی شادی کرے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: عورت کا وہ ولی جس سے اس کا نکاح طلال ہے لیمی چپازاد بھائی یا آتا یا قاضی یا حاکم وقت اگر عورت اس کواجازت دے کہ اس سے شادی کر لے تو وہ اس سے شادی کر سکتا ہے، اور عقد کے دونوں طرف کا ذمہ دار ہونے کے بارے میں دوروا بیتیں ہیں:

اول: وہ ہوسکتا ہے، اس کی دلیل بخاری میں تعلیقاً مروی سے حدیث ہے کہ: ''ان عبدالرحمن بن عوف قال الأم حکیم:

اتجعلین أمرک إلي؟ قالت: نعم، قال: قد تزوجتک''(۲) شرحت عبدالرحمٰن عوف قال الأم حکیم:

(حضرت عبدالرحمٰن عوف نے ام کیم سے کہا: کیا تم اپنا معاملہ میرے سے رحکرتی ہو؟ انہوں نے کہا: بال، عبدالرحمٰن نے کہا: میں نے تم سے شادی کرلی)، نیز اس لئے کہ وہ ایجاب وقبول کا مالک ہے، لہذا شادی کرلی)، نیز اس لئے کہ وہ ایجاب وقبول کا مالک ہے، لہذا دونوں کا ذمہ دار ہوسکتا ہے۔

دوم: عقد کے دونوں طرف کا ذمہ دار نہیں ہوسکتا، بلکہ وہ کسی دوسرے کو وکیل بنائے جو اس کا نکاح اس عورت سے عورت کی اجازت کے بعد کر ہے گا،اس لئے کہ دوایت میں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے کسی کو تکم دیا تواس نے ان کا نکاح ایک عورت سے کردیا، عالانکہ حضرت مغیرہ بمقابلہ دوسرے شخص کے اس عورت کے ولی اقرب شخے، نیز اس لئے کہ بیا ایسا عقد ہے جس کا وہ اجازت سے مالک ہوا،لہذااس کے دونوں طرف کا ذمہ دار ہونا جائز نہیں جسیا کہ بیع میں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ردامختار على الدرالمختار ۳۲۶/۳\_

<sup>(</sup>٢) جواہرالإ كليل ار ٢٨٢\_

<sup>(</sup>۱) قليوني وعميره ۱۳۲۳ (

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أثر عبدالرحمن بن عوف ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۸۹ طبع السلفیه) نے تعلیقاً کی ہے، حافظ ابن تجرنے فتح الباری ۱۹۸۱ طبع المکتب الاسلامی) میں اس کو طبقات ابن سعد کی طرف منسوب کیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٦ ر١٩ ٢٩،١٤ م.

ب- نيع ميں:

ے - بعض حضرات نے بیچ وغیرہ عقو دیمیں عقد کے دونوں طرف کا ذمہ دار ہوناضیح قرار دیا ہے،جس کی تفصیل درج ذیل ہے۔

حنفیہ نے کہا: اگر وصی، یتیم کے مال کو اپنے آپ سے خرید وفروخت کرے، تواگر قاضی کا مقرر کردہ وصی ہوتوعلی الاطلاق ناجائز ہے، اورا گرباپ کا مقرر کردہ وصی ہوتو جائز ہے، بشرطیکہ بچہ کا ظاہری نفع ہواور بیزیادتی یا کمی نصف کے بقدر ہے، صاحبین نے کہا: مطلقاً ناجائز ہے، باپ کا بچہ کے مال کو اپنے ہاتھ فروخت کرنا قیمت مثل یا قابل برداشت یعنی معمولی نقصان کے ساتھ جائز ہے، ورنہ ناجائز، بیہ قابل برداشت کے محمولی نقصان کے ساتھ جائز ہے، ورنہ ناجائز، بیہ سب" منقول''کا حکم ہے (ا)۔

مالکیہ نے کہا: ممنوع ہے کہ وکیل اس چیز کوجس کے فروخت کرنے کا وکیل بنایا گیاا پی طرف سے اپنے ہاتھ فروخت کرے گو کہ اس کے لئے ختن مقرر کردے، قول معتمد یہی ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مقررہ خمن سے زیادہ میں کوئی خرید نے کا خواہش مند ہو، اور اگر کوئی دوسرا خواہش مند نہو، اور اگر کوئی دوسرا خواہش مند نہو، اور اگر کوئی دوسرا کو ایش مند نہو، یااس کوما لک کی موجودگی میں خریدے یااس نے اس کو اجازت دی تھی کہ اپنے لئے اس کوخرید سکتا ہے تو جائز ہے (۲)۔ شافعیہ نے کہا: بھی، ہمیہ سلم، رہن، نکاح، طلاق اور دوسرے عقود فسوخ مثلاً صلح، حوالہ اور ضان کے دونوں طرف کی توکیل صحیح ہے یعنی جس کے دوطرف ہیں، ایک ساتھ دونوں طرف کی یا کسی ایک طرف کی یا کسی ایک طرف کی یا کہی ایک طرف کی تو کیل صحیح ہے (۳)۔

حنابلہ نے کہا: جس کوکسی چیز کے فروخت کرنے کا وکیل بنایا جائے اس کے لئے جائز نہیں کہ اس کوخود خرید لے، بیدایک روایت ہے، اسی طرح وصی میٹیم کا مال اپنے لئے نہیں خریدسکتا، امام احمد سے

دوسری روایت میہ ہے کہ وکیل اور وصی مؤکل یا موصی علیہ کے مال کو دوشرا لط کے ساتھ خرید سکتے ہیں: اول: میہ کہ نیلا می کا ذمہ دارکوئی دوسرا ہو۔ سے اعلی قیمت بڑھائے، دوم: میہ کہ نیلا می کا ذمہ دارکوئی دوسرا ہو۔ بائز ہے کہ ایپنے لئے اپنے نابالغ بیچ کے مال میں سے خرید لے (۱)۔

(۱) المغنی ۵ر۷۷۱-۱۲۲۱

<sup>(</sup>۱) ردامختارعلی الدرالمختار ۴۵۳ م.

<sup>(</sup>۲) حاشية الزرقاني ۲ / ۸۳\_

<sup>(</sup>۳) قليوني وغميره ۲۸ سـ

# لفظ کے ساتھ منتقل کرنا ہے (۱)۔

# الف الف

#### . لع ان

ا-توليه لغت مين: "ولى" كا مصدر ب، كها جاتا ب: وليت فلانا الأمر: مين في فلانا الأمر: مين في فلان كواس كام كا ذمه دار مقرر كرديا، اور كها جاتا ب: وليته البلد، وعلى البلد: مين اس كوشهر كا حاكم مقرركيا، اوروليت على الصبي والمرأة: كامعنى ب: مين في اس كو بچه اورعورت كا ذمه دار مقرركيا (۱) -

اصطلاح میں'' تولیہ'کے دواستعالات ہیں: ایک استعال لغوی معنی کے موافق ہے۔

دوسرااستعال بیج تولیہ کے لئے ہے، اور وہ یہ ہے کہ سامان کو معلوم ثمن کے ساتھ خرید ہے پھر کسی دوسر شخص کے ہاتھ اسی سامان کو کوثمن خرید کے بوض فروخت کرد ہے، لہذا اگر کوئی شخص کے: میں نے تمہار ہے ساتھ تولیہ کیا تواس کے لئے ناجا ئز ہے کہ ثمن خرید سے زیادہ یا کم میں اس کوفروخت کرے، اس لئے کہ لفظ'' تولیہ'' کا تقاضا ہے کہ ثمن خرید کے مثل میں اس کے حوالہ کرے (۱)۔

شخ عمیرہ شافعی نے تولیہ کی تعریف یوں کی ہے: وہ سارے مبیح کو مولی ہے: وہ سارے مبیح کو مولی ہے: وہ سارے مبیح کو مولیت کے پاس شن مثلی کی صورت میں میں مثل کے ساتھ یا (قیمی) کی صورت میں میں متقوم کے عوض میں مثل کے ساتھ یا (قیمی) کی صورت میں میں متقوم کے عوض "ولید کیا) یا اس کے قائم مقام

(۱) المصباح المنير ماده: "ولى" ـ

(٢) الزاهررص ٢٢٠ طبع الاوقاف كويت،القليو بي وعميره٢٢٠،٢١٩\_

#### متعلقه الفاظ:

# الف-إشراك:

۲ - لغت میں إشراک کامعنی: دوسرے کوشریک بنانا ہے، اور اصطلاح میں: بعض مبیع کو دوسرے کی طرف ثمن اول کے مثل (یعنی کل ثمن میں سے بعض مبیع کے حصہ کے برابرثمن) کے عوض منتقل کرنا ہے۔

#### ب-مرابحه:

سا- لغت میں مرابحہ کامعنی: اضافہ ہے، اصطلاح میں: ساری مبیع کو دوسرے کے پاس شن اول کے شل پر اضافہ کے ساتھ منتقل کرنا ہے۔

#### ج-محاطّه:

سم - لغت میں محاطہ کا معنی نقصان ہے، اصطلاح میں: ساری مہیع کو دوسرے کے پاس ثمن اول کے مثل سے کمی کے ساتھ منتقل کرنا ہے۔
ان الفاظ اور بیج تولیہ کے درمیان فرق واضح ہے، اور بیسب
"بیوع امانت" میں سے ہیں (۲)۔

# شرع حکم: اول: تولیه (لینی والی مقرر کرنا):

۵ - مسلمانوں پرایک امام کامقررکرناجوان کے امور میں فیصلہ کرے اور ان کا نظم ونسق دیکھے فرض کفایہ ہے، اہل حل وعقد علماء اور سر برآ وردہ افراداس کے مخاطب ہیں تا آئکہ امام کا انتخاب کرلیں۔

<sup>(</sup>۱) عین منقوم کونمن بنانے سے ان کی مرادیہ ہے کہ'' ثمن قیمی'' کے ذریعہ صرف بائع سے تولیہ صحیح ہے (حاشیۂ میرہ ۲۱۹/۲۸)۔

<sup>(</sup>۲) القليوني ٢/٠٠٠\_

اس کی دلیل میہ کہ جب صحابہ کے مابین سقیفہ (بنی ساعدہ) میں اختلاف ہوا تو انصار نے کہا: ہم میں سے ایک امیر اورتم میں سے ایک امیر ہوگا، تو حضرت ابو بکر وعمر شنے اس کی تر دید کرتے ہوئے کہا:

(عرب والے اس قبیلہ قریش کے سواکسی کی ماتحی قبول نہیں کر سکتے)،
اس سلسلہ میں انہوں نے بہت می روایتیں ذکر کی ہیں، اگر امامت واجب نہ ہوتی تو اس کی خاطر اس بحث ومباحثہ اور مناظرہ کی گنجائش واجب نہ ہوتی تو اس کی خاطر اس بحث ومباحثہ اور مناظرہ کی گنجائش نہ تھی، بلکہ کوئی بھی میہ کہد دیتا کہ میہ واجب نہیں ہے نہ قریش میں نہ کسی اور میں۔

امام کا فرض ہے کہ مملکت کے عمومی اور خصوصی امور کے لئے حسب ضرورت وزراء، قضاۃ اور سپہ سالار وغیرہ مقرر کرے، کیونکہ اس طرح لوگوں کی تقرری کے بغیرامور مملکت بخو بی انجام نہیں پاسکتے، اس لئے کہ امام پرجن امورامت کی تنظیم کی ذمہ داری ہے، ان سب کو وہ نائب مقرر کئے بغیر خود انجام نہیں دے سکتا (۱)۔

۲ - امامت کے انعقاد کی دوصورتیں ہیں: اول: اہل حل وعقد کا انتخاب کرنا، دوم: پہلے امام کی طرف سے ولی عہد مقرر کرنا۔

امام کے انتخاب کی شرائط، امام کا انتخاب کرنے والے، امامت کے ختم ہونے کے اسباب، امام کی طرف سے اپنی مدد کے لئے مقرر کردہ وزراء وغیرہ، اور انتخاب کے صینے والفاظ کے متعلق مباحث میں تفصیلات وشرائط ہیں، جن کی جگہ اصطلاح '' امامت کبریٰ'، ''قضاء''،'' وزارت' اور'' امارت……' ہیں۔

وزراء کی تقرری شرعاً جائز ہے، اس لئے که حضرت مولی علیه السلام نے اللہ تعالی سے درخواست کی تھی کہ ان کے لئے ان کے گھر کا ایک وزیر ہنادے: "وَاجْعَلُ لِی وَذیرًا مِنُ أَهْلِیُ" (۲)

(۲) سورهٔ طهر ۲۹\_

(اور میرے گھر والوں میں سے میرا ایک معاون مقرر کر دیجئے)، جب بید چیز نبوت کے متعلق جائز ہے تو دوسرے امور میں بدر جداولی جائز ہوگی: "قَالَ: قَدُ أُو تِیتَ سُولک یَامُوسیٰی"(۱) (اللہ فَائز ہوگی: "قَالَ: قَدُ أُو تِیتَ سُولک یَامُوسیٰی"(۱) وزراء کی نے فرمایا تمہاری درخواست منظور کرلی گئی اے موتی!)، وزراء کی تعیین امیر کی مدد کے لئے ضروری ہے، اس لئے کہ امیر تنہا تمام امور کو خودانجا منہیں دے سکتا۔

وزارت کی دوشمیں ہیں: وزارتِ تفویض اور وزارت تنفیذ (۲)۔ تفصیل اصطلاح'' وزارت''میں ہے۔

# قضاة كى تقررى:

۸ – قضاء فرض کفایہ ہے اگر کوئی بھی اس کو انجام دے دیتو باقی لوگوں سے ساقط ہوجائے گا، ائمہ کے یہاں اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ قضاء کی انجام دہی واجب ہے، کسی کے لئے فرض عین نہیں إلا یہ کہ دوسرا نہ ملے تو اس وقت اس کو اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا جائے گا تا کہ لوگوں کے مفادات ضائع نہ ہوں (۳)۔

وہ شرائط جن کا وجود قاضی بننے والے، قاضی بنانے والے اور قاضی کے اختیارات میں ضروری ہے، ان کی جگه (۲۰) اصطلاح '' قضا'' ہے۔

# دیگرمناصب:

9 - امام کا فریضہ ہے کہ مملکت کے جملہ امور کے لئے ذمہ دار مقرر کرے جوان کوانجام دیں ،اس لئے کہ امور مملکت صحیح طور پر انجام اس

- (۱) سورهٔ طر۲۳ س
- (۲) الاحكام السلطانية للماور دي رص ١٤ \_
- (۳) الاحكام السلطانية للماوردي رص ۲۲\_
- (۴) تبصرة الحكام ار ۸ طبع دارالكتب العلميه بيروت،معين الحكام ر ۷ ـ

<sup>(</sup>۱) الا حكام السلطانية لا في يعلىٰ رص ٢٨ طبع دارالكتب العلميه ، الا حكام السلطانية للماوردي رص ٢٢\_

صورت میں یا سکتے ہیں جبکہان کوانجام دینے والا ذمہ دار ہو۔

ابویعلی نے کہا: امام کی طرف سے اینے خلفاء کو جواختیارات ملتے ہیں ان کی چاراقسام ہیں:

اول: جن کا اختیارتمام امور میں عام ہو، اور پیہ وزراء ہیں، اس لئے کہ وہ بلاتخصیص تمام طرح کے امور کی نگرانی میں نائب ہوتے ہیں۔

دوم: جن کا اختیار خاص اعمال میں عام ہو، بیشہراور صوبوں کے امراء ہیں، اس لئے کہ جن اعمال کی ذمہ داری ان کو دی گئی ہے ان کے تمام امور میں ان کی نگر انی عام ہے۔

سوم: جن کا اختیار عام اعمال میں خاص ہو، اور یہ مثلاً قاضی القضاق، شکروں کا نقیب، سرحدوں کا محافظ، خراج وصول کرنے والا، اور محصل صدقات ہیں، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی تمام اعمال میں خصوصی نگرانی ہوتی ہے۔

چہارم: جس کا اختیار خاص اعمال میں خاص ہو، اور بیہ مثلاً شہریا صوبہ کا قاضی ، یا اس کا خراج وصول کرنے والا یا محصل صدقات یا اس کی سرحد کا محافظ، یا اس کے شکر کا نقیب ہیں، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی خاص مگرانی خاص عمل کی ہوتی ہے، ان تمام حکام کے لئے پھے شرا نظ ہیں جن سے ان کی ولایت کا انعقاد ہوتا ہے اور ان کی گرانی صحیح ہوتی ہے، ان کوان کے مقامات یردیکھا جائے (۱)۔

جن الفاظ كے ذريعه ولايت كا انعقاد موتاہے:

◄ - جن الفاظ كے ذریعہ ولایت كا انعقاد ہوتا ہے ان كی دوشمیں ہیں: صریح اور كناہیہ۔

صرت حيار الفاظ بين: \* قَدُ وَلَّيُتُكَ " (مين نيتم كووالي

بنادیا)، قَلَدُتُکَ (میں نے تمہاری تقرری کردی)، استخطفتک (میں نے تم کو میں نے تم کو استنبت کی رمیں نے تم کو نائب بنادیا) اگر ان میں سے کوئی لفظ پایا جائے تو قضاء اور دوسرے مناصب کا انعقاد ہوجائے گا، اس کے ساتھ کسی قرینہ کی ضرورت نہیں ہوگی۔

کنایہ کے بارے میں کہا گیا ہے کہ اس کے سات الفاظ ہیں: قد اعتمدت علیک (میں نے تم پراعتماد کرلیا) بحولت علیک (میں نے تم پر بھروسہ کرلیا) ہوددت الیک (میں نے تمہاری طرف کردیا)، فوضت الیک جعلت الیک (میں نے تمہاری طرف کردیا)، فوضت الیک (میں نے تمہارے سپرد کیا)، و کلت الیک (میں نے تمہارے سپرد کیا)، و کلت الیک (میں نے تمہارے سپرد کیا)۔ کردیا) مسندت الیک (میں نے تمہاری طرف منسوب کردیا)۔

اگران کے ساتھ کوئی قرینہ ہوتو بیصر تک کے حکم میں ہے، مثلاً کہ: تم اس چیز پرنظر رکھوجو میں نے تمہارے سپر دکی ہے، یاتم اس چیز کے متعلق فیصلہ کروجس میں میں نے تم پراعتاد کیا ہے۔

اگرتقرری آمنے سامنے ہوتو فوری طور پر زبانی قبول کرنا واجب ہوگا، اور اگر قاصدیا خط وکتابت کے ذریعہ ہوتو اس میں تاخیر سے قبول کرنا جائز ہے۔

اگراس کی طرف سے زبانی قبول کرنا نہ پایا جائے ،البتہ اس کی طرف سے نگرانی کا کام شروع کرنا پایا جائے توایک احتمال ہے ہے کہ وہ زبانی قبول کے قائم مقام ہو،، دوسرااحتمال ہے ہے کہ اس کے قائم مقام نہ ہواس لئے کہ نگرانی شروع کرنا عقد ولایت کی فرع ہے،لہذا اس کے ذریعہ قبول کرنے کا ثبوت نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

اس پر بحث جہاداور قضاوغیرہ کے ابواب میں پھیلی ہوئی ہے۔

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانيرس ٦٢ طبع دار الكتب العلميه -

<sup>(</sup>I) الاحكام السلطانية رص ٢٨ طبع دارالكتب العلميه \_

## دوم: بيع ميں توليه: شرعي حكم:

اا – اس پرفتهاء کا اتفاق ہے کہ تیج تولیہ شرعاً جائزہ، کیونکہ اس میں تیج کی ساری شرائط موجود ہیں، اس پر تیج کے سارے احکام مرتب ہوں گے مثلاً عقد اول میں شفیع کی طرف سے معاف کئے گئے شفعہ کی تجدید اور مولی (لام کے کسرہ کے ساتھ عقد تولیہ کرنے والا) کے لئے زوا کہ کا باقی رہناوغیرہ، کیونکہ یہ تملیک جدید ہے، نیز یہ کہ لوگوں میں اس دور تک اس کا تعامل ہے، نیز اس لئے کہ جس کو تجارت کا ڈھنگ نہیں اس کو کسی ماہر ہو شیار تاجر کی ضرورت ہوتی ہے (ا) نیز اس لئے کہ سیرین، قال علیہ الصلاۃ والسلام الهجرۃ وابتاع أبوبكر شعید بعیرین، قال علیہ الصلاۃ والسلام ولنی أحدهما، فقال له هو لک بغیر شیء، فقال علیہ الصلاۃ والسلام والمنی أحدهما، فقال له حضرت ابوبکر نے دو اونٹ خریدے، تو حضور عیا ہے فرمایا: میرے ساتھ ایک اونٹ کی تیج تولیہ کرلو، انہوں نے عرض کیا: یہ بلا عوض آپ کا ہونا ضروری ہے۔

- (۱) فتح القدير ۲۵۳۸۵ طبع بولاق، تيبين الحقائق ۲۸۳۸، ۲۷، البنايه ۲۸۲۸۸، الدسوقی ۱۵۸۳، جواهرالإکليل ۲۸۵۲، الشرح الصغير ۲۱۱۲۳، مغنی المحتاج ۲۷۲۷، أسنی المطالب ۲۷۱۴، نهاية المحتاج ۲۸٬۹۱۲، الروضه ۲۲۵۸، لمغنی ۲۸۷۸، کشاف القناع ۲۲۹۳
- (۲) حدیث: "لما أداد علیه الصلاة والسلام الهجرة وابتاع أبوبكر "
  بعیرین ......" كا ذكر زیلی نے نصب الراید (۱۲ طبح الجلس العلمی) میں
  بلاسند كیا ہے، اور كہا: غریب ہے، اور اس كو كم معین كتاب سے منسوب نہیں
  كیا ہے، پھراس كے بعد بخارى (فتح البارى ۲۲ ۱۳۲۲ طبح السّافیہ) كى روایت
  ذكر كى ہے جس كے الفاظ يہ ہیں: "قال أبو بكو فخذ بأبي أنت يا رسول
  الله إحدى راحلتي هاتين، قال رسول الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِل

# جن چیزوں میں تولیہ سجے ہے:

11 - جمہور فقہاء (حنفیہ، شافعیہ اور مالکیہ میں سے دردیر) کی رائے ہے کہ اس منقول کی بیع میں جس پر قبضہ نہ کیا گیا ہوتولیہ ناجائز ہے، اس کوان حضرات نے مستقل بیع کی طرح قرار دیاہے (۱)۔

ما لکیہ نے کہا: ''طعام' میں قبضہ سے بل تولیہ جائز ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''من ابتاع طعاما فلا یبعہ حتی یقبضہ ویستو فیہ، الل أن یشرک فیہ أو یولیہ أو یقیلہ'' (جو کوئی غلہ فریدے، اس کوفر وخت نہ کرے تا آ نکہ اس پر قبضہ کرلے اور اس کو وصول کرلے الا یہ کہ اس میں کسی کوشر یک بنالے یا اس کے ساتھ تولیہ کرلے یا قالہ کرلے )۔

اس پر قبضہ سے قبل تولیہ کی شرط میہ ہے کہ ثمن کی مقدار اس کے مؤجل یا واجب الا داء ہونے اور ثمن کے'' عین'' ہونے میں دونوں عقد برابر ہوں۔

حنابلہ کے نزد یک'' تولیہ'' مبیع معین میں قبضہ سے قبل کیلی اور وزنی وغیرہ کے علاوہ میں جائز ہے (۳)۔

# بيع توليه كى شرائط:

سا - الف جمہور نے بچ تولیہ میں شرط لگائی ہے کہ پہلی بچ کے ثمن کا علم دوسر سے خریدار کو ہو، اس لئے کہ ثمن کا علم بچ کی صحت کے لئے شرط ہے، نیز اس لئے کہ بچ تولیہ کا مدار پہلے ثمن کی بنیاد پر ہے، اور

- (۱) البدائع ۵/۰۱۵، ابن عابدين ۴/ ۱۹۲، الشرح الكبير للدردير ۱۵۲/۳، روضة الطالبين ۳/ ۵۲۵ طبع المكتب الاسلامي، مغنی المحتاج ۲/۲۷-
- (۲) حدیث: "من ابتاع طعاما فلا یبعه حتی یقبضه ویستوفیه إلا أن یشرک فیه أو یولیه أو یقیله" کی روایت عبرالرزاق نے اپنی مصنف (۹۸۸ مطبح المجلس العلمی) میں حضرت ربیعہ بن ابی عبدالرحمٰن مسئف کی ہے۔
  - (۳) الشرح الصغير ۳ر ۲۱۲،۲۱۰، بلغة السالك ۲ر۵۵، أمغني ۴ر ۱۲۸\_

جب پہلے ثمن کاعلم نہ ہوتو تیج فاسد ہوگی ، إلا بید کہ مجلس میں اس کاعلم ہونے سے ہوجائے اور وہ اس سے راضی ہو، اور اگر اس کواس کاعلم ہونے سے قبل دونوں عقد کرنے والے مجلس سے اٹھ گئے تو فساد کے پختہ ہونے کے سبب عقد باطل ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

۱۹۲ – ما لکیہ نے کہا: جو کوئی سامان خریدے اس کے بعد اس کا دوسرے شخص کے ساتھ شمن خرید پر تولیہ کردے اور سامان یا اس کے مثن کا اس سے ذکر نہ کرے یا ان میں کسی ایک کا ذکر کردے ، تو بیجا ئز ہے اگر الزام کے طور پر نہ ہو، بلکہ اس کو سامنے د کیھنے اور شمن معلوم ہونے کے بعد اختیار حاصل ہو، خواہ شمن عین ہویا سامان ہو یا جانور ہو، اور اگر اس کو تولیہ کے وقت دونوں عوض میں سے کسی ایک عوض ہو، اور اگر اس کو تولیہ کے وقت دونوں عوض میں سے کسی ایک عوض اور اس کو بیج پند نہ آئے تو اس کو اختیار ہوگا، اس لئے کہ تولیہ کے اور اس کو اختیار ہوگا، اس لئے کہ تولیہ کے بارے میں معروف ہے کہ مولی (کسرہ کے ساتھ، تولیہ کر نے والے) پر لازم ہوتا ہے، مولی (فتہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پر لازم ہوتا ہے، مولی (فتہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پر لازم ہوتا ہے، مولی (فتہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پر لازم ہوتا ہے، مولی (فتہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پر لازم ہوتا ہے، مولی (فتہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پر لازم ہوتا ہے۔

10 - ب ما لکیہ نے شرط لگائی ہے کہ ثمن معین ہوا گرتولیہ غلہ میں اس پر قبضہ سے قبل ہو، رہاغلہ میں اس پر قبضہ کے بعد یاغلہ کے علاوہ میں مطلقاً تو جائز ہے اگر جیشن معین نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

۱۷ - ج-شرط ہے کہ ثمن مثلیات میں سے ہو، مثلاً کیلی، وزنی اور عددی متقارب، خواہ عقد پہلے فروخت کرنے والے یا کسی اور کے ساتھ مکمل ہو چکا ہو، اور اگر ثمن مثلی نہ ہو مثلاً سامان ہوتو اس شخص کی

طرف سے '' تولیہ' جائز نہیں جس کی ملکیت میں سامان نہ ہو، اس لئے کہ تولیہ پہلے ثمن کے مثل میں فروخت کرنا ہے، اور جب پہلائمن اس کی جنس سے نہیں ہو مثلاً ذرعی (ہاتھ سے ناپ کر فروخت ہونے والا) یا عددی متفاوت ہو تو بچے اسی سامان پر ہوگی یا اس سامان کی قیمت پر، یا عددی متفاوت ہوتو بچے اسی سامان پر ہوگی یا اس سامان کی قیمت پر، اور وہ سامان اس کی ملکیت میں نہیں ہے، اس کی قیمت کھانے والوں کا اس میں اور تخمینہ سے معلوم ہوگی، اس کئے کہ قیمت لگانے والوں کا اس میں اختلاف ہوگا، کیکن اس کی بچے میں تولیہ اس شخص کی طرف سے جائز اختلاف ہوگا، کیکن اس کی بچے میں تولیہ اس شخص کی طرف سے جائز ہے جس کی ملکیت اور قبضہ میں خود سامان ہے (۱)۔

21 - د- حنفیہ نے شرط لگائی ہے کہ یہ بیچ صرف نہ ہولہذا اگر دینارکو درہم کے عوض فر وخت کرتے واس میں تولیہ جائز نہیں، اس لئے کہ یہ دونوں ذمہ میں لازم ہوتے ہیں، لہذا ان میں تولیہ کا تصور نہیں، اور جس پر قبضہ ہوا ہے وہ عقد کے سبب واجب ہونے والانہیں (۲)۔

# بيع توليه مين خيانت كاحكم:

اگر نیج تولید میں بائع کے اقرار، یا گواہ، یاقتم سے نکار کے ذریعہ خیانت ظاہر ہوجائے تو اس کی دوصور تیں ہوں گی، خیانت ثمن کی صفت میں ظاہر ہوگی یااس کی مقدار میں:

۱۸ - الف \_ اگرشن کی صفت میں خیانت ظاہر ہو یعنی کوئی چیز ادھار خرید ہے پھر پہلے شن کے عوض اس کی بیٹے تولیہ کرد ہے اور یہ بیان نہ کر یہ کہ اس کو ادھار خریدا ہے، بعد میں خریدار کواس کاعلم ہوتو اس کو حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک ) اختیار حاصل ہے، اگر چاہتو فروخت شدہ سامان کو لے اور اگر چاہتے تورد کرد ہے، اس لئے کہ تولیہ ایسا عقد ہے جو امانت پر مبنی ہے، کیونکہ خریدار نے پہلے شن کی اطلاع ایسا عقد ہے جو امانت پر مبنی ہے، کیونکہ خریدار نے پہلے شن کی اطلاع

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۰۷۵، فتح القدير ۲۵۹۸۵، تبيين الحقائق ۱۸۷۷، ۲۹، مغنی الحتاج ۲۲۷۷، وضة الطالبين ۱۸۵۵، کشاف القناع ۱۲۲۹، المغنی ۱۲۲۸، المعنی ۱۲۲۸، المعنع ۱۸۲۲، المعنع ۲۲۷۸،

<sup>(</sup>۲) الخرثي ۱۹۹۸، الدسوقی ۳۸ ۱۵۸، المدونه ۸۴ ۸۴ طبع دارصادر بیروت، الشرح الصغیر ۳۷ ۲۱۰ طبع دارالمعارف مصر ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۱/۵، فتح القدير ۲۵۲/۵۲، الشرح الصغير ۱۲۸۳، روضة الطالبين ۱۲۲۵ منخی المحتاج ۲۸۲۷، المجموع ۹رس، کشاف القناع ۲۲۹/۳

<sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق ۱۸۴۸

دینے میں فروخت کرنے والے کی امانت داری پراعثاد کیا ہے، لہذا دوسری بیچ کوخیانت سے محفوظ رکھنا دلالت کے طور پر مشروط ہے، اور جب بیشرط نہ پائی جائے تو خیار ثابت ہوگا، جبیبا کہ فروخت شدہ سامان کے عیب سے خالی نہ ہونے کی صورت میں ہوتا ہے۔

یاس صورت میں ہے جب کہ مجھ موجود ہو، رہااس کے ہلاک ہونے یاہلاک کرنے کے بعدتو کوئی اختیار نہیں، بلکہ سارا نمن فوری طور پر لازم ہے، اس لئے کہ ددکر ناہلاکت وغیرہ کے سبب محال ہے، لہذااس کا خیار بھی ساقط ہوجائے گا، حنفیہ میں سے امام ابو یوسف کے نزد یک ہلاک شدہ کی قیمت واپس دے کر سارا نمن واپس لے گا، جیسا کہ اگر دس عمدہ درا ہم کی جگہ دس کھوٹے درا ہم وصول کر لے اور خرج کرنے کے بعد اس کا علم ہو، تو کھوٹے درا ہم کے مثل کو واپس کر کے عمدہ واپس لے گا، ابوجعفر نے کہا: فتو کی کے لئے مختار ہے ہے کہ مبیع کی قیمت نمن واجب الا داء اور نمن مؤجل کے ساتھ لگائی جائے اور دونوں کا فرق اس سے واپس لے، اس لئے کے عرف اس کا ہے، اس صورت میں ہے جبکہ '' اجل' (ادھار) عقد میں شرط ہو، اس طرح اگر عقد میں مشروط تو نہ ہولیکن اس کے معنی کا عوام میں عرف ہو مثلاً ہے کہ ہم جمعہ کوایک مقرر مقدار لی جاتی ہے۔

حنابلہ نے کہا: اگروہ نمن جس کی خبر بائع نے خرید ارکودی ہے، اس کا مؤجل ہونا ظاہر ہو حالا نکہ اس نے اس کو چھپالیا ہے، پھر خریدار کو اس کے مؤجل ہونے کا علم ہوتو خریدار مبیع کو اس مدت کے ساتھ مؤجل نمن میں لے گا، جس مدت تک کے لئے بائع نے اس کوخریدا تھا، اور خریدار کو خیار نہیں ہوگا، لہذا وہ فنخ کا مالک نہیں ہوگا، اور ابن المنذر نے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ اگر مبیع موجود ہوتو مذکورہ مدت

تک اس کواختیار حاصل ہوگا، یعنی اگروہ چاہے تو فنخ کردے، اوراگر اس نے اس کو صرف کردیا ہوتو خریدار اس مدت کے برابر ثمن کوروک کے، یہ شرح کا قول ہے، اس لئے کہ اس نوعیت کے ساتھ ثمن بائع پر واجب تھا، تو واجب ہے کہ مشتری کو اسی نوعیت کے ساتھ اس کو لینے کا حق ہو، جیسا کہ اگر ثمن میں اضافہ کے ساتھ بتا تا (۱)۔

19 - ب - اگرتولیه میں ثمن کی مقدار میں خیانت ظاہر ہولیعیٰ وہ کھے:
میں نے دس میں خریدا ہے، اور جتنے میں مجھے پڑا ہے اس کے عوض
تہمارے ساتھ تولیه کرتا ہوں، پھر ظاہر ہوکہ اس نے نو میں خریدا تھا، تو هفیه، نیز شافعیه کااظہر قول اور حنابلہ کی رائے ہے کہ خیانت کی مقدار
کم کردے گا، کیکن خریدار کے لئے خیار نہیں ہوگا اور عقد ہاتی ثمن کے
عوض لازم ہوگا، اس لئے کہ بھے تولیہ میں خیانت عقد کو'' تولیہ' ہونے
سے خارج کردیتی ہے، کیونکہ یہ بلا کمی وبیشی پہلے ثمن کے عوض بھے
کرنا ہے ۔ اور اگر پہلے ثمن میں کمی ظاہر ہوجائے، تو اگر خریدار کے
لئے خیار ثابت ہوتو عقد تولیہ ہونے سے خارج ہوجائے گا اور عقد
مرا بحہ ہوجائے گا اور یے عقد جدید کا انشاء ہے جس پر فریقین راضی نہیں
ہیں، اور یہ ناجا کڑ ہے، لہذا خیانت کی مقدار کم کردی جائے گی اور باتی
مرا کے عوض عقد لازم ہوگا (۲)۔

مالکیہ نے کہا: بیچنے والا اگرخریدار سے جھوٹ کے بیعنی فی الواقع سامان کا جوثمن ہے اس میں اضافہ کردے،خواہ یہ بالقصدہ و یا بلاقصد، اور سامان موجود ہو، تو اگر فروخت کرنے والا زائد کوختم کردے تو خریدار کو اختیار ہوگا سامان واپس کر کے اپنائمن لے لے، یا اس سارے ٹمن کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳ر۲۳۱،المغنی ۲۰۶۸\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲۲۲۸، المبسوط ۱۲۲۳، فتح القدير ۲۵۲۵، البنايه ۲۸ ۹۳۳، روضة الطالبين ۱۲۵۳، مغنی المحتاج ۲۸۹۷، کشاف القناع ۱۳۳۳، المغنی ۱۲۰۹۳

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۵، ۲۲۲، تبیین الحقائق ۶۸ و۷، المبسوط ۱۹۷۳، البنایه ۲ر ۴۹۳، الخرثی ۷ رو۷۱، الدسوقی ۱۹۶۳، مغنی المحتاج ۲ رو۷\_

جس پر بیع ہوئی ہے اس کو لے لے(۱)۔

حفیہ میں سے امام محمد نے کہا اور یہی شافعیہ کے یہاں اظہر کے
بالمقابل قول ہے کہ دوسر بے خریدار کو اختیار ہے اگر چاہے تو مبیع کو
سار بے شن کے ساتھ لے، اور اگر چاہے تو اس کو بائع کے پاس لوٹا
دے، اس لئے کہ خریدار اسی مقدار کے عوض عقد کے لزوم پر راضی ہوا
ہے جو اس نے شمن کے متعلق مقرر کیا ہے، اس لئے اس سے کم پر عقد
لازم نہ ہوگا، اور اس کو خیا نت سے سلامتی کے فوت ہونے کے سبب
خیار حاصل ہوگا، جیسا کہ اگر مبیع عیب دار ہو تو عیب سے سلامتی فوت
ہونے کے سبب خیار حاصل ہوتا ہے۔

اگر مبیع دوسرے خریدار کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے، یا اس کو لوٹانے سے قبل صرف کردے یا واپسی سے مانع کوئی عارض مثلاً عیب پیدا ہوجائے تو اس کے ذمہ سارائمن لازم ہوگا، بیر حنابلہ کے نزدیک اور حنفیہ کے بہاں ظاہر روایات کے مطابق ہے، اس لئے کہ بی خیار محض ہے۔ اس کے بالمقابل کوئی ٹمن نہیں، جیسا کہ خیار رؤیت اور خیار شرط ہے (۲)۔

محر بن آلحسن نے کہا: قیمت کی ادائیگی کے ساتھ بیچ کو فتخ کردیا جائے گا، اگر قیمت ثمن سے کم ہو، تا کہ خریدار سے ضرر کا ازالہ ہوجائے، اس کی بنیادسامان کے ہلاک ہونے کے بعد دونوں طرف سے حلف لینے کے مسئلہ پر ہے کہ دونوں سے حلف لینے کے بعد بیچ فنخ کردی جاتی ہے، تا کہ مشتری سے ضرر کا ازالہ ہوسکے، اور قیمت واپس کی جاتی ہے اور ثمن واپس لیاجا تا ہے، یہاں بھی یہی ہوگا (س)۔

مالکیہ کے نزدیک اگر سامان فوت ہو چکا ہوتو خریدار کو اختیار دیا جائے گا کہ ثمن میچ اداکرے یا قیمت اداکرے بشر طیکہ جھوٹ سے زائد نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

رہا شافعیہ کے نزدیک تو نووی نے کہا: اگر مبیع کی ہلاکت کے بعد
صورت حال ظاہر ہوتو ماوردی نے کہا ہے کہ اضافہ ساقط ہوجائے گا،
یہ بات انہوں نے ''الروض' میں کہی ہے، اور اس کو صاحب
''المہذب' اور' الشاشی' نے ''اصحاب' سے مطلقاً نقل کیا ہے۔
پھر نووی نے کہا: اور زیادہ صحیح بات سقوط اور عدم سقوط دونوں قول
کاعموم ہے، اب اگر ہم کہیں کہ ساقط ہوجائے گا تو خریدار کو اختیار
نہیں، اور اگر ہم کہیں کہ نہیں ساقط ہوگا تو کیا خریدار کے لئے فننح کا
حق ہے؟ اس میں دواقوال ہیں: ان میں اصح ہے کہ تی نہیں ہے، جیسا
کہا گرعیب کاعلم بیع کے تلف ہونے کے بعد ہو، ہاں فرق کے بقدر
واپس لے گا جیسا کرعیب کاحرجانہ واپس لیتا ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۳ر ۵۳۳\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٣ ر ٥٣٣\_

<sup>(</sup>۱) الدسوقی ۳ (۱۲۵، الخرش ۵ ر۱۷۹، المقدمات لابن رشد ر ۹۴، القوانين الفقه پير ۱۷۴-

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۵۷/۵، ۲۵۱، البناييه ۲۸ ۴۹۳، المغنی ۲۰۹۸، روضة الطالبين ۵۲۵\_

<sup>(</sup>٣) فتحالقد ير۵ر٢٥٦، ١٤٤١، البنايية ١٨٩٣/

### ب-ظن:

سو-ظن: نقیض (ضد) کے احتمال کے ساتھ رائے اعتقاد ہے، اس کا استعمال یقین اور شک میں بھی ہوتا ہے اور معروف میہ ہے کہ وہم: مطلقاً مرجوح ظن کو کہتے ہیں۔

ایک قول یہ ہے کہ ظن رجحان کے وصف کے ساتھ شک کا ایک جانب ہے۔

دوسرا قول میہ ہے کہ ظن راج پہلوہ جودا قعہ کے مطابق ہو، اور وہم: وہ راج پہلوہے جودا قعہ کے مطابق نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

### ج-شك:

۷۷ - شک: دونقیضوں کے درمیان تر ددہے کہ شک کرنے والے کے نزدیک کسی کو دوسرے پرتر جیج نہ ہو۔

ایک قول ہے کہ شک وہ ہے جس کے دونوں پہلو برابر ہوں، لیعنی دو چیز وں کے درمیان تھہرنا کہ دل کا میلان کسی ایک طرف نہ ہو، اور اگرکوئی ایک پہلورا جج ہوجائے اور دوسرا ساقط نہ ہوتو یہ بمنزلہ یقین کے ہے (۲)۔

## د \_ يقين:

۵ - لغت میں یقین کامعنی: ایساعلم ہے جس میں کوئی شک نہ ہو۔ اصطلاح میں یقین کامعنی ہیں بھھنا ہے کہ بیہ چیز اسی طرح ہے، اس کے ساتھ بیاعتقاد بھی ہو کہ اس کے علاوہ ناممکن ہے، جبکہ وہ واقعہ کے مطابق ہو، اس کا زوال ناممکن ہو<sup>(۳)</sup>۔

# توہم

### تعريف:

ا - لغت میں تو ہم کامعنی ظن ( گمان ) ہے<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں بعض فقہاء نے اس کی تعریف یوں کی ہے: ذہن میں کسی چیز کے موجود ہونے کاامکان مرجوح ہو<sup>(۲)</sup>۔

بعض نے کہا: تو ہم ظن کے قائم مقام ہوتا ہے جو مدرک (قابل فہم )اورغیر مدرک (نا قابل فہم ) دونوں کوشامل ہو (<sup>m)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تصور:

۲ – تصور: عقل وذہن میں کسی چیز کی صورت آنا، اور ماہیت کا ادراک کرنا، کیکناس پرنفی یا اثبات کا کوئی حکم خدلگا یا جائے (۴) ۔ توہم اورتصور کے درمیان فرق میہ ہے کہ کسی چیز کا تصوراس کے علم کے ساتھ ہوتا ، اس کے علم کے ساتھ نہیں ہوتا ، اس کے کہ توہم توہم توہم نے کہ اور تجویز علم کے منافی ہے (۵)۔

<sup>(1)</sup> التعريفات كجر جاني،الا شباه والنظائر لا بن نجيم ١٠٠ طبع دارالطباعة العامره-

<sup>(</sup>٢) التعريفات جمر جاني بنهاية الحتاج ار ٢٦٥، الاشاه والنظائر لا بن مجيم ر ١٠١٠ - ا

<sup>(</sup>۳) التعريفات للجرحاني \_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: '' وہم''۔

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج الر۲۲۵ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی، الاشباه والنظائر لابن تجیم ص۱۰۴-

<sup>(</sup>m) الفروق في اللغهر 91\_

<sup>(</sup>۴) التعريفات لجرحاني ـ

<sup>(</sup>۵) الفروق في اللغهر ٩١\_

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲-اس پرفقهاء کااتفاق ہے کہ سابقہ مفہوم کے لحاظ سے تو ہم کا عتبار احکام میں نہیں ہوتا ہے، لہذا جس طرح وہم کی بنیاد پر کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہوتا، اسی طرح کسی عارضی وہم کی بنیاد پرقطعی طور پر ثابت شدہ چیز کی تاخیر ناجائز ہے۔

اس کی مثال میہ کہ اگر دیوالیہ خص مرجائے تواس کے اموال کو فروخت کر کے اس کے قرض خوا ہوں میں تقسیم کر دیا جائے گا، گو کہ میہ وہم ہو کہ کوئی دوسرانیا قرض خواہ ظاہر ہوسکتا ہے، کیونکہ وہم کا کوئی اعتبار نہیں (۱)۔

اسی طرح اگرید غالب گمان ہو کہ کسی نماز سے ذمہ بری ہے پھر وہم ہو کہ وہ ذمہ میں باقی ہے تواس پراس کی قضاء واجب نہیں ہوگی، کیونکہ وہم کا اعتبار نہیں (۲)۔

توہم کا ذکر کرکے اس سے مرادیقین کا بالقابل لیاجا تا ہے، جبیبا کہ بعض شافعیہ نے اس کا ذکریوں کیا ہے:

" اگرمسافرکو پانی نہ ملنے کا یقین ہوتو تلاش کئے بغیر تیم کرےگا، اوراگراس کا تو ہم ہو( یعنی اس کے ذہن میں پانی کے ہونے کا غالب گمان یاوہم یا شک ہو) تواس کو تلاش کرےگا<sup>4)</sup>۔

بیا اوقات وہم پر عمل ذمہ کے مشغول ہونے اوراس کے بری ہونے کتوہم کی حالت میں ہوتا ہے، حالانکہ ذمہ یقین کے بغیر بری نہیں ہوتا، جبیبا کہ بعض فقہاء مالکیہ نے اس کا یوں ذکر کیا ہے: '' اگر کسی نماز سے ذمہ کے بری ہونے کا غالب گمان ہواور اس کے

مشغول ہونے کا وہم ہوتو اس پر قضاء واجب نہیں ، اس کے برخلاف جس کوظنِ غالب ہو کہ نماز پوری ہوگئ ہے اور ایک رکعت رہ جانے کا وہم ہوتو وہم کے مطابق عمل کرنااس پرواجب ہے<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء نے قاعدہ: لاعبرۃ بالظن البین خطؤہ" (۲) (واضح طور پرغلط طن کا اعتبار نہیں) اور قاعدہ: "لاعبرۃ بالتو هم" (۳) (وہم کا اعتبار نہیں) پر بحث کرتے ہوئے ان پر بہت سے مسائل متفرع کئے ہیں، جن کے مقامات کے لحاظ سے احکام الگ الگ ہیں، ان سب کو ایک مقام پر مکمل ذکر کرنا ناممکن ہے، لہذا ان کو ہر مذہب میں ان کے مکند مقامات پر دیکھا جائے۔

صاحب'' دررالحكام شرح مجلة الأحكام'' في قاعده: ''لاعبرة للتوهم'' كتحت لكهام:

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح وہم کی بنیاد پر کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہوتا، اسی طرح کسی عارضی وہم کی بنیاد پرقطعی طور پر ثابت شدہ چنز کی تاخیر ناجائز ہے۔

اس کی مثال میہ ہے کہ اگر دیوالیہ خص مرجائے تواس کے اموال کو فروخت کر کے اس کے قرض خواہوں میں تقسیم کر دیا جائے گا، گو کہ میہ وہم ہو کہ کوئی دوسرانیا قرض خواہ ظاہر ہوسکتا ہے، نامعلوم قرض خواہ کے حقوق کے حفظ کا تقاضا ہے کہ اموال تقسیم نہ کئے جائیں، لیکن

- (۱) حاشية الدسوقي ار ۲۲۵،۲۲۴\_
- (۲) مجلة الأحكام العدلية دفعه (۲۷)، دررالحكام شرح مجلة الاحكام ام ۱۴ طبع المسكتة النبهضه، الا شباه والنظائر لا بن تجيم ام ۱۹۳ طبع دارالطباعة العامره، قواعد الاحكام ام ۱۳۷، الا شباه والنظائر للسيوطي م ۱۵۷ طبع دارالكتب العلميه، المهنور في القواعد للزركشي ۲۲ س۵۳، القواعد لا بن رجب رص ۱۲۰، ۱۲۱ طبع دارالمعرفه، نيل المآرب ام ۹۴، کشاف القناع ام ۱۲۷، ۱۲۷، المغنی دارالمعرفه، نيل المآرب ام ۹۴، کشاف القناع ام ۱۲۷، ۱۲۷، المغنی ام ۱۲۵، ۱۹۷۸
- (۳) مجلة الاحكام العدلية دفعه (۷۳)، دررالحكام شرح مجلة الأحكام ار ۲۴، قواعد الأحكام ار ۲۳، الشرح الصغير ار ۸۱، ۲۳۰، ۳۲۷، ۳۷۷، کشاف القناع ار ۱۷۷، ۷۷۵،

<sup>(</sup>۱) وررالحكام شرح مجلة الاحكام العدليه الر٦٥، مجلة الأحكام العدلية: دفعه (۷۴)\_

<sup>(</sup>۲) حاشة الدسوقي ار ۲۲۵،۲۲۴ ـ

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج ار۲۹۵،۱۷۲ مهروم ۳۰۹،۳۰۵،۳۰۰ س

چونکہ وہم کا اعتبار نہیں، اس لئے قرض خواہوں میں مال تقسیم کردیا جائے گا، پھرا گرکوئی نیا قرض خواہ نکل آئے تو جائز اصولوں کے مطابق ان سے اپنا حصہ وصول کرلے گا۔

اسی طرح اگرالیا گھر فروخت ہوجس کے دو پڑوی ہوں، دونوں شفعہ کے مستحق ہوں ان میں سے ایک غائب ہو، اور موجود شفع اس میں شفعہ کا دعوی کر ہے تو اس کے لئے شفعہ کا فیصلہ کردیا جائے گا، اور اس بنیاد پر فیصلہ میں تاخیر کرنا نا جائز ہوگا کہ غائب شفع اس مذکورہ گھر میں شفعہ طلب کرسکتا ہے، اسی طرح اگر کسی کے گھر کی کھڑی دوسر سے میں شفعہ طلب کرسکتا ہے، اسی طرح اگر کسی کے گھر میں کھٹا تی ہواور وہ قدر آ دم سے اونچی ہواور پڑوی آ کر اس وجہ سے کھڑی بند کرنے کا مطالبہ کرے کہ ہوسکتا ہے کہ کھڑی والازینہ لگا کرزنانہ حصہ میں جھانے، تو اس کے مطالبہ پر توجہ نہیں دی جائے گی ، جبیہ لگا کرزنانہ حصہ میں جھانکے، تو اس کے مطالبہ پر توجہ نہیں دی جائے ، جبکہ پڑوی پڑوی سے متصل کمرہ میں بھوسا رکھ دے، اور دوسرا پڑوی اس بڑوی براس کو وہاں سے ہٹانے کا مطالبہ کرے کہ اس میں آگ لگ سکتی بنیاد پر اس کو وہاں سے ہٹانے کا مطالبہ کرے کہ اس میں آگ لگ سکتی ہے، جس سے اس کا گھر جل جائے گا۔

اسی طرح اگرایک شخص دوسرے کوزخمی کرے، پھرزخمی شخص اپنے زخموں سے مکمل طور پر شفایاب ہوجائے، اور ایک مدت تک زندہ رہنے کے بعد وفات پائے پھراس کے ورثاء دعویٰ کریں کے ممکن ہے کہان کے والد کا انتقال اسی زخم کے اثر سے ہوا ہو، توان کے دعویٰ کی ساعت نہیں ہوگی (۱)۔

# تيامن

#### لعريف:

ا - تیامن: "تیامن" کا مصدر ہے بیعنی دائیں طرف لے جانا، اور " "یامن" بھی اسی معنی میں ہے۔

''تیمنت'' اور''تبر کت'' دونوں کا وزن اور معنی ایک ہے: برکت حاصل کرنا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ، لہذا تیامن: وضوکر نے ،
کیڑا پہننے اور پانی پلانے وغیرہ میں دائیں سے شروع کرنا ہے ، اور تیمن کے معنی بھی یہی ہیں ، ابن منظور نے کہا: تیمن دائیں ہاتھ ،
دائیں پیر ، اور دائیں جانب سے کا موں کا آغاز کرنا ہے (۱)۔

## شرعی حکم:

۲- تیامن سنت ہے، اس کئے کہ حضرت عائش کی حدیث ہے:
"کان رسول الله عَلَیْتُ یعجبه التیمن فی شأنه کله فی طهوره و ترجله و تنعله"(۱) (رسول الله عَلِیّة کو ہرکام میں دائیں طرف ہے شروع کرنا پیندتھا: طہارت میں، تنگھی کرنے میں اور جوتا بہننے میں) اس کی تشریح حسب ذیل ہے:

- (۱) الصحاح للحو هرى، المصباح المنير ،غريب القرآن للراغب الأصفهاني، لسان العرب (يمن) -
- (۲) حدیث: "کان رسول الله علیه التیمن....." کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۵۲۳ طبع اکلی) بخاری (فتح الباری ار ۵۲۳ طبع اکلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) دررالحكام شرح مجلة الأحكام ار ۲۵\_

#### فسل:

سا - فرض اور مسنون غسل میں بائیں جانب پردائیں جانب کو مقدم کرناسنت ہے، اس کی دلیل حضرت عائش گی سابقہ حدیث ہے، لہذا پہلے اگلے پچھلے دائیں حصہ کو دھوئے گا پھر بائیں حصہ کو (۱)۔

#### وضو:

اللہ وضو میں تیامن سنت ہے، اس کی خلاف ورزی کرنے والا فضیلت سے محروم رہے گالیکن اس کا وضو مکمل ہوگا،لہذا بائیں ہاتھ سے پہلے دائیں ہاتھ کواور بائیں پیرسے قبل دائیں پیرکودھوئے، اسی میں حضور علیقہ کا اتباع ہے، چنانچہ آپ ہمیشہ وضواسی طرح کرتے ہے (۲)۔

نیز فرمان نبوی ہے: ''إذا تو ضأتم فابده و ابمیامنکم ''(۳) (جبتم وضوكر وتو دائیں جانب ہے شروع كرو)۔

### چرے کے موزوں پرسے:

۵ - چڑے کے موزوں اور پائنابوں پرمسے کرنے میں دائیں پیرکو بائیں پیر پرمقدم کرناافضل ہے،اس کی دلیل حضرت عائشہ کی سابقہ حدیث ہے(۴)۔

- (۱) بدائع الصنائع ار ۲۲، القوانين الفقهيه رص ا۳،مغنی المحتاج ار ۷۲، المغنی لابن قدامه ار ۲۱۷\_
- (۲) حدیث: "کان النبی عَلَیْتُ فعل ذلک فی وضوئه....." کا ذکر صحیح مسلم (۱۱۲ طبح الحلمی) میں مروی حضرت ابو ہر برگی حدیث میں ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ار۲۲،القوانین الفقه پیر ش۲۸، مغنی المحتاج ار۲۰۔ حدیث: 'إذا تو ضأتم فابده وا بعیامنکم'' کی روایت ابن ماجہ (۱ر۱ ۱۲ طبع الحلی) نے کی ہے، ابن وقیق العید نے کہا: بیرحدیث اس لائق ہے کہ صحیح مو،الخیص لابن حجر (۱۸۸۱ طبع شرکة الطباعة الفنیہ)۔
  - (۴) البدائع ار۲۲،مغنی الحتاج ار ۷۷، المغنی لا بن قدامه ار ۲۹۸\_

### تىمىم:

٣- تيم ميں دائيں کو بائيں پر مقدم کرنا سنت ہے، لہذا پہلے دائيں ہاتھ پرمسے کرے پھر بائيں پر، اس کی دلیل حضرت عمار بن ياسرگی صديث ہے: "بعثني رسول الله عَلَيْكُ في حاجة فأجنبت فلم أجد الماء فتمر غت في الصعيد كما تتمر غ الدابة، ثم أجد الماء فتمر غت في الصعيد كما تتمر غ الدابة، ثم أتيت النبي عَلَيْكُ فذكرت ذلك له فقال: إنما كان يكفيك أن تقول بيديك هكذا، حتى قال ثم ضرب يكفيك أن تقول بيديك هكذا، حتى قال ثم ضرب بشماله على يمينه، وبيمينه على شماله"(۱) (رسول الله على يمينه، وبيمينه على شماله"(۱) (رسول الله على يانى نه ملا، ميں مئى ميں جانور كي طرح لوا، اس كے بعد حاجت ہوئى پانى نه ملا، ميں مئى ميں جانور كي طرح لوا، اس كے بعد خدمت نبوى ميں آيا تو آپ سے اس كا ذكر كيا، آپ نے فرما يا: تجھكو ايسے كرلينا كافى تھا، آپ نے كركے دكھا يا، اس كے بعد بائيں ہاتھكو دائيں يراوردائيں ہاتھكو بائيں يراوردائيں يوند بائيں يراوردائيں يوند بائيں يو

### مسجد میں داخل ہونا:

2-مىجداور گھر ميں داخل ہوتے وقت اور بيت الخلاء سے نگلتے وقت تيامن مستحب ہے، اس لئے كه حضرت انس في فرمايا: "من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ برجلک اليمنى، وإذا خرجت أن تبدأ برجلک اليسرى "(۲) (سنت طريقه بيہ ب

- (۱) سبل السلام ار ۱۳۷۲، بدائع الصنائع ار ۲۸، مغنی المحتاج ار ۱۰۰، المغنی لابن قد امه ار ۲۵۴، القوانین الفقه پیرص ۳۸، حدیث: "إنها کان یکفیک أن تقول بیدیک هکذا" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۳۵۲ طبع السلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "عن أنس من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ برجلک الیمنی وإذا خرجت أن تبدأ برجلک الیسوی" کی روایت عاکم (۱۸/۱ طبع وائرة المعارف العثمانی) نے کی ہے، عاکم نے اس کوچی کہاہے، اور ذہمی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

کہ مسجد میں داخل ہوتے وقت دایاں پیراور نکلتے وقت بایاں پیر پہلے رکھو)، لہذا گھر اور مسجد میں داخل ہوتے اور بیت الخلاء سے نکلتے وقت دائیں پیرکو پیچھےر کھ<sup>(1)</sup>۔

#### لباس:

۸ - لباس پہننے میں دائیں سے شروع کرنامستحب ہے، لہذا جبہ اور کرتام فیرہ پہننے میں دائیں آسین کو بائیں سے پہلے داخل کرے، اور پائیامہ، چیل اور موزے وغیرہ پہننے میں دائیں پیرکو بائیں سے پہلے داخل کرے (۲) اس کی دلیل حضرت عائشا کی سابقہ حدیث ہے۔

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ فی ارشاد فرمایا: 'إذا انتعل أحد كم فليبدأ باليمين، وإذا انتزع فليبدأ باليمين، وإذا انتزع فليبدأ بالشمال لتكن اليمنى أولهما تنعل وآخر هما تنزع" (٣) (جبتم ميں سے كوئى جوتا پہنے تو پہلے دائيں سے شروع كرے، اور جب جوتا اتارے توبائيں سے شروع كرے، تا كہ دائيں پير پہننے ميں تو اول رہے اور اتار نے ميں اخير)۔

حضرت هضه مروی ہے: "أن النبي عَالَبُهُ كان يجعل يمينه لطعامه و شرابه و ثيابه، و يجعل شماله لما سوی ذلک " ( سول الله عَلِيَةُ اپنادا يال ہا تھ، اپنے کھانے پينے اور كيڑے كے لئے اور بايال ہا تھ دوسرے كامول كے لئے رکھتے ہے ۔

- (I) البدائعُ الر۲۲،مغنی الحتاج الر۳۹،المغنی لا بن قدامه الر۱۶۸۔
  - (۲) القوانين الفقهيه رص ۳۳ سم\_
- (٣) حدیث: "إذا انتعل أحدكم فليبدأ باليمين وإذا انتزع فليبدأ بالشمال" كى روايت بخارى (فتح البارى ١١٩٩ طبع السلفيه) نے كى ہے۔
- (۴) حدیث: "کان یجعل یمینه لطعامه....." کی روایت ابوداؤد (۳۲/۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت هضه بنت عمرٌ سے کی ہے، نووی نے اس کوشن قرار دیا ہے جیسا کہ فیض القدیر (۲۰۴۰/۵) میں ہے۔

#### نماز:

9- نمازی کے لئے نماز کے اخیر میں سلام پھیرنے میں تیامن مسنون ہے، لہذاوہ پہلے دائیں طرف متوجہ ہوکر شروع کرے گا<sup>(۱)</sup> روایت میں ہے: "عن النبی عَلَیْ الله کان یسلم عن یمینه السلام علیکم ورحمة الله حتی یری بیاض خدہ الأیمن وعن یسارہ السلام علیکم ورحمة الله حتی یری بیاض خدہ الأیسر" (۲) (نبی کریم عَلیہ دائیں طرف سلام پھیرت حدہ الأیسر" (۲) (نبی کریم عَلیہ دائیں طرف سلام پھیرت ہوئے: السلام علیم ورحمۃ اللہ کہتے تھے، یہاں تک آپ کے دائیں رضار کی سفیدی دکھائی دیتی تھی، اور بائیں طرف سلام پھیرت ہوئے کہتے: السلام علیم ورحمۃ اللہ یہاں تک آپ کے بائیں رضار کی سفیدی دکھائی دیتی تھی، اور بائیں طرف سلام پھیرت ہوئے کہتے: السلام علیم ورحمۃ اللہ یہاں تک آپ کے بائیں رضار کی سفیدی دکھائی دیتی تھی، اور بائیں عن سفیدی دکھائی دیتی تھی۔

یہ بھی مستحب ہے کہ اگر نمازی امام کے ساتھ تنہا ہوتو امام کے دائیں طرف کھڑا ہو<sup>(۳)</sup>۔

اس كى وليل حضرت ابن عباس كى حديث ہے: "صليت مع رسول الله عَلَيْكِ ذات ليلة فقمت عن يساره فأخذ رسول الله عَلَيْكِ برأسي من ورائي فجعلني عن يمينه" (ايك رات ميں نے رسول الله عَلَيْتُ كَ ساتھ نماز پڑھى ميں آپ ك

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۱/۲۱ ۱۳ القوانین الفقه په رص ۱۷، مغنی المحتاج ۱/۷۷۱، المغنی لابن قدامه ا/۷۵۹
- (۲) حدیث: "کان یسلم عن یمینه....." کی روایت نبائی (۱۳/۳ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت عبدالله بن مسعود سے کی ہے، ابن حجر نے عقبل سے اس کی تصحیح نقل کی ہے (تلخیص الحبیر ۱/۲۵ طبع شرکة الطباعة الفنیة المتحدہ)۔
- (۳) بدائع الصنائع ار ۱۵۸، مغنی المحتاج ار ۲۴۲، القوانین الفقه پیه رص اے، المغنی لابن قدامه ۲۲ ۲۲۳-
- (۴) حدیث: ابن عبال "صلیت مع رسول الله عُلَیْ ذات لیلة....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۱۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

بائیں طرف کھڑا ہو گیا،حضور علیہ نے میرے پیچھے سے میراسر پکڑا اور مجھےاینے دائیں طرف کردیا)۔

لہذااگر تنہا مقتدی امام کے بائیں طرف کھڑا ہوجائے تو امام اس کواپنے داہنے طرف کھڑا کردے۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر اہام کے بائیں طرف کھڑے ہوکر جبکہ اہام کے داہنی طرف کوئی نہیں تھا، ایک رکعت پوری کر لے تو اس کی نماز باطل ہوگی، ہاں اگر اہام کے بائیں طرف کھڑے ہوکر تکبیر کہ، پھر رکعت پوری کرنے سے قبل اس کے داہنے طرف چلا جائے تو اس کی نماز صحیح ہوگی (۱)۔

اگر تنہانماز پڑھ رہا ہوتومسجد کے داہنے حصہ میں پڑھنامستحب ہے۔

#### ازان:

• ا - مؤذن نماز كے لئے اذان ميں" حيَّ على الصلاة"ك وقت پہلے دائيں طرف متوجه مو، پھر" حيَّ على الفلاح "پر بائيں طرف، اس لئے كه حضرت بلال كامل يهي تقا<sup>(م)</sup>-

- (۱) کشاف القناع ار ۸۶۸ م
  - (۲) بدائع الصنائع ار۱۵۹۔
- (۳) حدیث البراء: "کنا إذا صلینا خلف رسول الله عَلَیْتِ ......" کی روایت مسلم(۲۹۲/۱ طبع لحلی) نے کی ہے۔
  - (۴) بدائع الصنائع الر۱۴۹ مغنی الحتاج ار۱۳۳۱، المغنی لابن قدامه ار۲۲ س

نومولود بچہ کے کان میں اذان دیتے وقت دائیں کان کو بائیں پر مقدم کیا جائے گا، لہذا پہلے دائیں کان میں اذان دی جائے پھر بائیں کان میں اذان دی جائے پھر بائیں کان میں اقامت کہی جائے، اس کی وجہ یہ ہے کہ بچہ کے کان میں سب سے پہلے اللّٰہ کا ذکر پہنچ (۱) نیز بید کہ اس میں شیطان کو بھگانا ہے، کیونکہ وہ اذان من کر بھا گتا ہے، جبیبا کہ حدیث میں ہے (۲)۔

## ميت كوسل دينا:

11 - مردے کوشس دینے میں دائیں پہلوکو بائیں پرمقدم کرنامستحب ہے، لہذا پہلے اس کے دائیں پہلوکو گد گی اور پشت سے لے کر پاؤں تک دھویا جائے گا، پھر اس کو داہنے پہلو پرلٹا کر، بائیں پہلوکو اسی طرح دھویا جائے گا<sup>(4)</sup>۔

اس کی دلیل حضرت ام عطیم گی حدیث ہے: "أن النبي عَلَيْكُ فَلَمُ قَالَ لَهُ فَي غسل ابنته زینب رضي الله عنها: إبدأن بمیامنها و مواضع الوضوء منها" (مول الله عَلَيْكُ نَ لَا يَى صاحبزادی حضرت زینب کے خسل میں ان سے کہا تھا: اس کے دائیں حصول اور اعضاء وضو سے شروع کرو)۔

- (۱) تخفة الحتاج ۱۹۷۸ مغنی الحتاج ۱۹۹۸ ۲۹۸
- (۲) اذان سن کرشیطان کے بھا گئے کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۳ ملع السلفیہ) نے حضرت ابو ہریرہ سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "أن رسول الله عَلَيْتُ قال: إذا نودي للصلاة أدبر الشیطان وله ضراط حتی لا یسمع التأذین " (رسول الله عَلَیْتُ نے فرمایا: جب نماز کے لئے اذان دی جاتی ہے تو شیطان منھ پھیر کر بھا گتا ہے اوراس کی ریاح خارج ہوجاتی ہے، یہاں تک کہ اسے اذان سنائی نہ دے ) اور اس کی روایت مسلم (۱۸ میں طبح الحلی ) نے کی ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ایرا ۰ ۳۰ السراج الوباج علی متن المنهاج رص ۱۰۴ ، المغنی لا بن قدامه ۲۷ ۴۵۸ ، القوانین الفتههه رص ۹۷
- (۴) حدیث: "إبدأن بمیامنها ومواضع الوضوء منها" کی روایت بخاری (۴) حدیث: "إبدأن بمیامنها ومواضع الوضاء (۴) کا ۲۲ طبح الحلی ) نے کی ہے۔

### خصائل فطرت:

11- مسواک میں دایاں کومقدم کرنامستحب ہے، لہذا پہلے منھ کے داہنے حصہ میں، پھر بائیں حصہ میں مسواک کرے، مسواک بائیں ہاتھ کے بجائے داہنے ہاتھ سے پکڑے (۱) اس کی دلیل حدیث ہے:
"کان النبی علیہ السیسی یعدب التیمن فی شأنه کله فی طهوره وتر جله و تنعله و سواکه"(۲) (حضور علیہ کوتمام کاموں میں داہنے سے شروع کرنا لیندتھا: طہارت میں، جوتا پہنے میں اور مسواک کرنے میں)۔

ناخن تراشنے میں دائیں سے شروع کرنامتحب ہے،لہذا داہنے ہاتھ کا ناخن پہلے تراشے پھر بائیں ہاتھ کا،اور داہنے بیر کا ناخن پہلے تراشے پھر بائیں بیرکا<sup>(۳)</sup>۔

## حلق(بالمنڈوانا):

سا - سرمنڈوانے میں دائیں سے شروع کرنامتحب ہے، لہذا پہلے داہنے حصہ کومنڈوائے کھر بائیں حصہ کو، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ منڈوانے والے کے داہنے کا اعتبار ہے یا مونڈنے والے کے داہنے کا؟

جہہور کی رائے ہے کہ منڈوانے والے کے داہنے کا اعتبار ہے، لہذا اس کے سرکے داہنے حصہ سے آغاز کرے، پھر بائیں حصہ کو مونڈ ہے (۲۲)۔

اس سلسله میں جمہور کی دلیل حضرت انس کی حدیث ہے:"أن

- (۱) مغنی الحتاج ار۵۵،المغنی لابن قدامه ار۹۲\_
- (۲) حدیث: "کان رسول الله عَلَيْكُ یعجبه التیمن....." کی تخرت فقره/ ۲ میں گذر چکی ہے۔
- (۳) تخفة الحتاج بشرح المنهائج ۳۷۲۳، مغنی الحتاج ۴۷۲۹۲، المعنی لاین قدامه ۱۷۷۰-
- (٣) المغنى لا بن قدامه سر ٣٣٨، القوانين الفقه پيرس ١٣٩، مغنى الحتاج ٢٠٥\_

رسول الله عَلَيْكُ أَتَى منى فأتى الجمرة فرماها، ثم أتى منزله بمنى ونحر، ثم قال للحلاق: "خذ" وأشار إلى منزله بمنى ونحر، ثم قال للحلاق: "خذ" وأشار إلى جانبه الأيمن ثم الأيسو، ثم جعل يعطيه الناس"((رسول الله عَلَيْكُ من تشريف لائة تو يَهِ جمره عقبه يركة، كنكريال مارين، يجرمنى مين اين قيام گاه يرآئة، قربانى كى، يجرجام سے كها: لو، اور اين سرك دائي حصه كى طرف اشاره كيا، پجر بائين پجرلوگول كو (اين موئ مبارك) دين گهر)۔

ایک روایت میں ہے: "لما رمی الجمرة و نحر نسکه وحلق ناول الحلاق شقه الأیمن فحلقه، ثم دعا أباطلحة الأنصاريُّ فأعطاه إیاه، ثم ناوله الشق الأیسر فقال: احلق: فحلقه، فأعطاه أبا طلحة فقال: اقسمه بین الناس "(۲) (حضور عَلِی فی جرهٔ عقبه کی رمی کی، اون ذن کی کیا، سرمنڈ وایا، تجام کو اپنا دا ہنا حصه دیا، اس نے مونڈ دیا، پیر ابوطلحہ کو بلاکران کودے دیا، پیر تجام کو بایاں حصه دیا، فرمایا: مونڈ و، اس نے مونڈ دیا، وہ بھی ابوطلحہ کو عطا کردیا اور کہا کہ اسے لوگوں میں تقسیم کردو)۔

امام ابوصنیفی رائے ہے کہ مونڈ نے والے کے داہنے حصہ کا اعتبارہے جومنڈ وانے والے کا بایاں حصہ ہوگا (۳)۔

### برتن گھمانا:

۱۹۳ - اگراس کے پاس دوسر بے لوگ ہوں اور سب کو پلانا چاہے، تو مسنون ہے کہ پینے کا آغاز کرنے والا برتن اپنے دائیں والے، پھر

- (۱) حدیث: "أن رسول الله عَلَيْتُهُ أَتَى منى فأتى الجمرة....." كی روایت ملم (۹۲۷/۲ طبح الحلی) نے كی ہے۔
- (۲) حدیث: "إقسمه بین الناس" کی روایت مسلم (۹۳۸/۲ طبح الحلی) نے کی ہے۔
  - (۳) حاشیه ابن عابدین ۱۸۲/۲\_

اس کے دائیں والے کودے، اگرچہ بائیں طرف والا، دائیں طرف والے ۔۔۔ افضل ہو، اس کی دلیل حضرت انس کی حدیث ہے: "أن رسول الله عَلَیْ اُتی بلبن قد شیب بماء، وعن یمینه أعرابي، وعن یساره أبوبكر ، فشرب فقال عمر أعط أبابكر یا رسول الله عَلَیْ فاعطی الأعرابی الذي عن أبابكر یا رسول الله عَلَیْ فاعطی الأعرابی الذي عن یمینه ثم قال: الأیمن فالأیمن (۱) (حضور عَلِی کے پاس دوده لا یا گیاجس میں پانی ملادیا گیا تھا، حضور عَلِی کے دائنی طرف حضرت ابوبکر تھے، حضور عَلِی کی چی تو مضرت عمر نے فرمایا: اے الله کے رسول! ابوبکر کو دے دیں، حضور عَلِی کے دائنی طرف موجود دیہاتی کودے دیں، اور خضور عَلِی کے دائنی طرف موجود دیہاتی کودے دیا، اور خضور عَلی کی دائی والا کی دائی والا )۔

نیز حضرت الله عند وعن یمینه خلام وعن یساره اتبی بشراب فشرب منه وعن یمینه خلام وعن یساره "الأشیاخ، فقال للغلام أتأذن لي أن أعطي هؤلاء؟ فقال الغلام: والله یارسول الله لا أوثر بنصیبی منک أحدا، فتله رسول الله عَلَيْتُ في یده "(۲) (رسول الله عَلَيْتُ كَ پاس پین کی کوئی چیز لائی گئ، آپ عَلِیْتُ نے بیا، اس وقت آپ کے دائے طرف ایک لڑکا بیٹا تھا اور با کیل طرف بوڑھے لوگ، آپ عَلِیْتُ نے بیا، الله عَلَیْتُ نے بیا، الله عَلَیْتُ نے بیا، الله عَلَیْتُ کے بات کے دائے عَلَیْتُ نے بیا، الله عَلَیْتُ نے بیا، الله عَلَیْتُ کے بات کے دائے میں الله عَلَیْتُ نے لڑکے سے اجازت لی کہ میں پہلے بوڑھوں کودے دوں، کیا تم اجازت دیتے ہو؟ وہ بولا: اے الله کے رسول! خدا کی قتم! میں تو آپ کے جو شے میں سے اپنا حصہ کی کو دینے سے راضی نہیں ہوں گا، آخر حضور عَلِیْتُ نے اس کے ہا تھ میں دے دیا)۔

### پاڑے حضرت عبداللہ بن عبال تھے<sup>(1)</sup>۔

#### سونا:

إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوء ك للصلاة ثم اضطجع على شقك الأيمن وقل: وذكر نحوه: وفيه: واجعلهن آخر ماتقول" (٣) (جبتم اپني خواب گاه مين آوتو نماز كاساوضوكرو، پيمرايني دائني كروك ليك جاؤ،اس كے بعد بيدعا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الأیمن فالأیمن" کی روایت احمد (۳/۱۱۰،۱۱۱ طیع المیمنیه) نے کی ہے، اس کی اصل بخاری (فتح الباری ۱۸۲۸ طیع السلفیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث سہل بن سعد:"أتأذن لي أن أعطى هؤ لاء" كى روایت بخاری (فتخ الباری ۸۲/۱۰ طبع السّلفیہ)نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) دلیل الفالحین شرح ریاض الصالحین ۱۵/۳۴، سبل السلام ۱۵۱۳ -

<sup>(</sup>۲) حدیث البراء: "کان رسول الله عَلَیْكُ إذا أوی إلى فراشه" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۸ اطبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث حضرت براءٌ: 'إذا أتیت مضجعک فتو ضأ و ضوء ک'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹/۱ مطبع السّلفیه) نے کی ہے۔

پڑھو(اس کے بعداد پر والی دعا کا ذکر کیا) اوراس میں بیاضافہ ہے: اور بید عاسب باتوں کے اخیر میں پڑھو)۔

کچھاورامور ہیں جن کو ہائیں کے بجائے دائیں سے کرنامسنون ہے، الا مید کم مجبوری ہو، مثلاً حجر اسود کا استلام، کنگریاں مارنا، مصافحہ کرنا، کھانا پینا،ان سب کی تفصیل اپنی اپنی جگہ میں ہے (۲)۔

ن منسیر

#### تعريف:

ا - تیسر لغت میں: " یسو" کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: یسو الأمو: سہل بنادینا، مشکل نه بنانا، دوسرے پر یا اپنے او پر اس میں دشواری پیدا نہ کرنا، قر آن کریم میں ہے: "وَلَقَدُ يَسَّوْنَا الْقُوْآنَ لِللَّهُ كُو فَهَلُ مِنْ مُدَّ كِوٍ" (اور ہم نے آسان کردیا ہے تھیجت لینے کوسو ہے کوئی تھیجت لینے والا)، لینی ہم نے اس کو ہل بنادیا اور اس سے عبرت حاصل کرنا آسان بنادیا۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ قمرر ۴ مه\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۱۲۳ طیع التافیه )اورمسلم (۱۳۵۹ سطیع عیسی کملیی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) لسان العرب

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره (۲۸۰\_

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه رص۴ ۴ م، مغنی المحتاج ۱۲۵۰ ـ

تک مہلت ہے)، لغت میں تیسر کا ایک معنی: تیار کرنا ہے، اور اس معنی میں بیفر مان باری ہے: "فَسَنُیسٌو وَ لِلْیُسُولی،" (سوہم اس کے لئے راحت کی چیز آسان کردیں گے)، یعنی ہم اس کونیک کام کی طرف لوٹے کے لئے تیار کریں گے، اور صحیح مسلم میں ہے: تیسر وا للقتال (۲) (یعنی جنگ کے لئے تیار اور مستعدہ وگئے)۔ فقہی اصطلاح میں تیسر کامعنی لغوی معنی کے موافق ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تخفيف:

۲ - تخفیف لغت میں: تحقیل (بوجھل کرنا) کی ضد ہے، خواہ حسی ہو یا معنوی، اور''خفّت''،' ثقل' کی ضد ہے، اسی معنی میں بیفر مان باری ہے: ''وَأَمَّا مَنُ خَفَّتُ مَوَازِینُنهُ'' (اورجس کسی کاللہ ہلکا نکلے گا) لینی اس کے نیک اعمال کم ہیں، یہاں تک کہ اس کی برائیاں بھاری ہوگئیں،'' خفت'': وزن اور حال دونوں میں ہلکا ہونے کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے (۲۳)۔

ہلکی'' تکلیف'' (حکم) وہ ہے جس کی ادائیگی آسان ہو، اور ثقیل (بھاری) تکلیف وہ ہے جس کی ادائیگی دشوار ہومثلاً جہاد۔

تخفیف اصطلاح میں: شرعی حکم کی مشقت ودشواری کونسخ یا تسهیل یا بعض کے ختم کرنے وغیرہ <sup>(۵)</sup> کے ذریعہ زائل کرنا ہے، یعنی اگر حقیقت میں اس میں حرج یا دشواری ہو۔

- (۱) سورهٔ کیل ۱۷۔
- (۲) حدیث: "تیسروا للقتال" کی روایت مسلم (۱۲۵ اطبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
  - (m) سورهٔ قارعه ر۸\_
  - (۴) لمان العرب
- (۵) زاد المسير في علم النفير لابن الجوزى ٦٠/٢، تفير آيت "يُوِيدُ اللهُ أَنُ يُخَفِّفَ عَنْكُمُ" طبع ، المكتب الاسلامي بيروت ١٩٨٣ هـ

تخفیف، تیسیر سے خاص ہے، کیونکہ وہ جو چیز اصل میں مشکل ہو اس کے آسان کرنے کا نام ہے، اس میں وہ داخل نہیں ہے جواصل سے ہی آسان ہو۔

## ب-ترخیص:

سا- لغت میں ترخیص کا معنی: تیسیرو تسهیل ہے، اس کا اسم" رخصہ"
ہے، کہا جاتا ہے: رخص له فی الأمر، وأرخص له فیه:
ممانعت کے بعد اجازت دینا، اسی معنی میں بیہ حدیث ہے:
"وأدخص فی السلم"(۱)(یعنی الم کی اجازت دی گئ ہے)، لغت
میں اس کا اصل ماخذ: " رخاصہ "ہے، پودے میں" رخاصہ 'اس کا زم
ونازک ہونا، اور عورت میں رخاصہ ، اس کی کھال کا نرم ہونا ہے، اور
اسی ہے: " رخص " نرخ گھنے کے لئے آتا ہے جو گرانی کی ضد ہے،
کیونکہ " رخص" میں سہولت اور گرانی میں دشواری ہے۔

اصطلاح میں ترخیص: کسی کام میں سہولت بیدا کرنا ہے، "
''رخصت'' دومعنی میں استعال کیا جاتا ہے:

اول بخی کسی عذر کی وجہ سے خی کے بعد آسانی کا حکم دینا۔ دوم: بیداول سے خاص ہے: جس کو حرمت کی دلیل کے باقی

را) حدیث: "وأرخص فی السلم" زیلی نے کہا: النهی عن بیع ما لیس عندالإنسان والی حدیث کی روایت اصحاب سنن نے کی ہے، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لا یحل سلف وبیع، ولا شرطان فی بیع ولا ربح مالم یضمن، ولا بیع مالیس عندک" ترمذی نے کہا: حدیث صحح حسن مالم یضمن، ولا بیع مالیس عندک" ترمذی نے کہا: حدیث صحح حسن ہے، اور سلم میں رخصت والی حدیث کی روایت ائمیستہ نے اپنی کتا بول میں کی ہے، حضرت ابن عباس کہتے ہیں: حضور علیہ میں خصور علیہ میں دوسال تین سال کے لئے "سلم" کرتے تھے، تو حضور علیہ نے فرمایا: "من أسلف فی شیء فلیسلف فی کیل معلوم ووزن معلوم فرمایا: "من أسلف فی شیء فلیسلف فی کیل معلوم ووزن معلوم میں اور معلوم وزن کے ساتھ معاملہ کرے) (نصب الرابید مدت تک معلوم کیل اور معلوم وزن کے ساتھ معاملہ کرے) (نصب الرابیہ کہر ۲۹،۲۸ طبح المجلس العلمی)۔

رہتے ہوئے مباح قرار دیا گیاہو، چنانچیسلم کی اجازت ورخصت، مبیع کے معدوم ہونے کے باوجود پہلی تعریف کے مطابق ہیج معدوم سے رخصت ہے۔ لیکن دوسری تعریف کے مطابق میرخصت نہیں، اِلامیک مجازاً ہو، اسی طرح ہم سے پہلی امتوں پرجو بوجھاور بیڑیاں تھیں جن کو ہم سے منسوخ کردیا گیا، وہ پہلی تعریف کے لحاظ سے رخصت ہے، دوسری تعریف کے لحاظ سے رخصت ہے، دوسری تعریف کے لحاظ سے رخصت ہے، باتی نہیں ہے (ا)۔

#### ج-توسعه:

مم - توسعه: "وسع" کامصدر بے، یعنی کسی چیز کووسیع بنانا، "سعت" ضیق کی ضد ہے، سعت، مال داری اور فراخی ہے، کہا جاتا ہے: و سع الله علی فلانِ: مال دارخوش حال بنانا، اور: و سع فلان علی أهله: گھر والوں پر فراخی كے ساتھ خرج كرنا، يعنی حاجت سے زيادہ (۲)۔

لہذاتوسعہ، تیسیر کی ایک شم ہے، بلکداس کی سب سے اعلی شم ہے۔

## د-رفع حرج:

۵- لغت میں حرج: وہ تکی ہے جس سے نکلنے کی راہ نہ ہو، اور بعض نے کہا: یہ تخت تکی کو کہتے ہیں، حضرت ابن عباس سے دریا فت کیا گیا: "حرج" کیا ہے؟ انہوں نے قبیلہ ہذیل کے ایک آدمی کو بلایا اور اس سے یو چھا: تمہارے یہاں" حرج" کس کو کہتے ہیں؟ اس نے کہا: "حرج" گنجان درختوں کو کہتے ہیں جن سے نکلنا ممکن نہ ہو، حضرت "حرج" گنجان درختوں کو کہتے ہیں جن سے نکلنا ممکن نہ ہو، حضرت

ابن عباس نے فرمایا: شیح ہے، حرج: جس سے نکلنے کی راہ نہ ہو (۱) ۔

اصطلاح میں: حرج: جس میں عادت سے بڑھ کرمشقت ہو (۲) ۔

رفع حرج: شاق علم میں جومشقت ہے اس کو بذات خوداس علم کو
اٹھا کر یااس میں تخفیف پیدا کر کے، یااس میں اختیار دے کر، یااس
سے نکلنے کے لئے کوئی راہ پیدا کر کے دور کرنا ہے، مثلاً قتم میں حرج کو
قتم کا کفارہ دے کر تو ڑنے کو مباح کرکے دور کرنا، اور دوسرے
وسائل ۔

رفع حرج، شدت وختی کے بعد ہی ہوتا ہے، تیسیراس کے برخلاف ہے۔

#### ھ-توسط:

۱- تو سط فی الأمر: کسی ایک طرف نه جانا اور شریعت میں توسط اسی باب ہے ، چنانچہ نه اس میں غلو ہے نہ کی ، بلکہ یہ درمیانی ہے ، اور شرعی احکام میں توسط یہ ہے کہ ان میں افراط اور بندوں پر شخی کرنے کی طرف یا اس قدر زیادہ تیسیر کی طرف میلان نہیں ہے جو احکام سے آزادی کی حد تک پہنچ جائے ، شرعی احکام میں غالب یہی ہے ، اہذا توسط: ایک طرح کی تیسیر ہے ، تیسیر کے بالمقابل نہیں ، کیونکہ تیسیر کے بالمقابل تعسیر وتشدید ہے ، جبکہ توسط میں بسرو کیونکہ تیسیر کے بالمقابل تعسیر وتشدید ہے ، جبکہ توسط میں بسرو سہولت ہے ، کیونکہ اس میں عادت سے زیادہ مشقت نہیں ، اس کی موافق ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،مسلم الثبوت ار۱۱۱، ۱۸۱۱، المتصفى مع حاشيه ار ۱۸ طبع بولاق قام ٥-

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ماده: ''وسع''۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبي مع تعليق شخ عبدالله دراز ۱۵۹/۲ طبع المكتبة التجارية قاهره ۱۹۵۵ء -

<sup>(</sup>٢) الموافقات ١٥٩/٢

<sup>(</sup>٣) الموافقات ٢ر١٤٣، ١٨٩ ٢٥٩، ٢٦٠

## و-تشديدوشقيل:

2 - تشدید و تعقیل تخفیف کی ضد ہیں، لغت میں تشدید دراصل: شد الحبل (گره لگانا) اور شدت سے ماخوذ ہے (۱)۔

## تيسيركاحكم:

۸ - یسروسہولت اور عدم حرج دین اسلام اور شریعت اسلامیہ کے دو بنیادی اور "تیسیر" شریعت اسلامیہ کے بنیادی مقاصد میں سے ہے، بہت سی آیات کریمہ اور احادیث نبویہ سے اس اصل کا پیتہ چاتا ہے، اور اس پرامت کا اجماع ہے۔

قرآن کریم میں فرمان باری ہے: "هُوَ اجْتَباکُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِی الدِّینِ مِنُ حَوَجٍ مِلَّةَ أَبِیْکُمْ إِبُواهِیْم "(۲) (اس نے تمہیں برگزیدہ کیا اور اس نے تمہیں کی تم اپنی بردین کے بارے میں کوئی تکی نہیں کی تم اپنی باپ بابراہیم کی ملت (پر قائم رہو))، حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا: یہی اسلام کی وسعت وسہولت اور الله تعالیٰ کی طرف سے مقررہ تو بو کفارات بیں نیز فرمان باری ہے: "یُویدُ اللّهُ بِکُمُ الْیُسُرَ وَلَا یُویدُ بِکُمُ الْیُسُرَ وَلَا یُویدُ بِکُمُ اللّهُ اَنْ یُحَفِّف عَنْکُمُ وَوَارِی نِیدارِ اللّه بِاری ہے: "یُویدُ اللّهُ اَنْ یُحَفِّف عَنْکُمُ وَوَارِی نِیدارِ اللّه وَاللّهُ اللّهُ اَنْ یُحَفِّف عَنْکُمُ وَحُلِقَ الْإِنْسُانُ صَعِیْفاً" (اللّه کومنظور ہے کہ تمہارے ساتھ تخفیف وَخُلِق الْإِنْسُانُ صَعِیْفاً" (اللّه کومنظور ہے کہ تمہارے ساتھ تخفیف برتے اور انسان کو کمزور ہی پیدا کیا گیا ہے)۔

احاديث: فرمان نبوى ب: "بُعثتُ بالحنيفية السمحة" (۵)

( مجھے سے سید سے اور آسان دین کے ساتھ بھیجا گیا)، نیز فرمایا: 'إن هذا الدین یسر، ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه'' ( الراشبه دین آسان ہے، اور دین میں جو کوئی تخی کرے گا، تو دین اس پرغالب آجائے گا)، نیز فرمایا: 'إن خیر دینکم أیسره، إن خیر دینکم أیسره، إن خیر دینکم أیسره" ( تمهار اسب سے اچھادین وہ ہے جوسب سے زیادہ آسان ہو، تمہار اسب سے اچھادین وہ ہے جوسب سے زیادہ آسان ہو)۔

نیز فرمایا: "إن الله شرع هذا الدین فجعله سمحا سهلا و اسعا ولم یجعله ضیقا" (الله تعالیٰ نے اس دین کو بنایا تو اس کو آسان "ہل اور گنجائش والا بنایا، اس کو تگ نہیں بنایا)۔

اس کو صحابہ و تابعین کے اقوال سے تقویت ملتی ہے، حضرت ابن مسعود نے فرمایا: "إیا کم والتنطع، إیا کم والتعمق و علیکم بالعتیق" (غلوسے بچوتعق سے بچواور ''عثیق' کا اہتمام کرویعنی امر قدیم جس پر نبی کریم عیالیہ وصحابہ کرام گامزن تھے۔

حضرت ابراہیم نحفی کا قول ہے: "إذ تحالحک أمر ان فظن أن أحبه ما إلى الله أيسر هما" (جب دو چيزوں ميں خلجان موتو سيمجھلو كماللہ كے نزديك لينديده ان ميں آسان ترہے)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "شدد " " ثقل" -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فج ر۸۷۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۸۵\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ۱۸۸\_

<sup>(</sup>۵) حدیث: "بعثت بالحنیفیة السمحة" کی روایت احمد (۱۸/۱ طبع المکتب الاسلامی) نے حضرت عائشہ سے اور طبرانی نے الکبیر (۵/۵ کطبع

الوطن العربی) میں حضرت ابوامات سے کی ہے، سخاوی نے المقاصد (حدیث:۲۱۲ طبع دارالکتاب العربی) میں اس کواحمہ سے منسوب کرنے کے بعد کہا:اس کی سندھن ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن هذا الدین یسر، ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۹۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن خیر دینکم أیسره'' کی روایت احمد (۳۸ مسطیع المکتب الاسلامی) نے کی ہے، بیٹمی نے کہا: اس کو امام احمد نے روایت کیا ہے، اس کے بقید رجال رجاء کے علاوہ شیخ کے رجال ہیں، کین ابن حبان نے ان کی تو ثیق کی ہے (مجمع الزوائد ۸۸ مسطیع دارالکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>٣) حديث: 'إن الله شرع هذا الدين فجعله سمحا وسهلاً وسهلاً واسعا...... بيحديث بهار عامنه موجود مراجع مين بمين نهيل ملي -

شريعت ميں يُسر كى انواع:

9 - شریعت میں یُسر کی تین قسمیں ہیں:

ا - شریعت کا علم ومعرفت کو آسان بنانا، اور اس کے احکام ومقاصد کا بآسانی علم ہونا۔

۲- شرعی تکالیف کواس لحاظ سے آسان بنانا کہان کا نفاذ اوران پر عمل کرنا آسان ہے۔

۳-مکلفین کواپنے او پر اور دوسرے پر آسانی پیدا کرنے کے لئے شریعت کا تھم دینا۔

## بها قتم علم شریعت کی تیسیر:

\*الله كى حكمت كا تقاضا ہوا كه سب سے پہلے اس شريعت اسلاميه كا حامل اميوں كو بنائے، جواگلوں كى كتابوں اور ان كے علوم سے يكسرنا آ شنا تقے۔ مثلاً علوم كا كنات، منطق اور رياضيات وغيره، اور نهى ان كودينى علوم كاعلم تھا، بلكه وه فطرت سے قريب باقی تھے۔ الله تعالىٰ نے ان كے پاس ايك اى رسول بھيجا جولكھنا پڑھنا نہيں جانتا تھا، فرمان بارى ہے: "هُو الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّينُن رَسُولًا مِن مَنْهُمُ يَنُكُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُورَكِّيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمة وَإِنْ كَانُوا مِن قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ "(ا) (وبى تو وَالْحِكُمة وَإِنْ كَانُوا مِن قَبُلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ "(ا) (وبى تو ہے جس نے الى لوگوں میں انہیں میں سے ایک پیمبر بھیجا جوان کوالله کی کتابیں پڑھ کرسنا تا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب اور کمی سے کمی بات سکھا تا ہے در انحالیکہ بیلوگ پہلے سے کھی ہوئی گراہی میں سے )، نیز ارشاد باری ہے: "وَ مَا کُنُتَ تَتُلُو مِنُ قَبُلِهِ مِن مَی سِالِ وَ لَا تَحُولُهُ بِیمِینِکَ إِذَا لَّارُ تَابَ المُبْطِلُونَ "(۲) کوتاب وَلَا تَحُولُهُ بِيمِینِکَ إِذَا لَّارُتَابَ المُبُطِلُونَ "(۲) کوتاب وَلَا تَحُولُهُ بِیمِینِکَ إِذَا لَارْتَابَ المُبُطِلُونَ "(۲)

(اورآپ تواس (قرآن) سے قبل نہ کوئی کتاب پڑھے ہوئے تھے اور نہ اسے (لیعنی کوئی کتاب) اپنے ہاتھ سے لکھ سکتے تھے ورنہ (بیہ) ناحق شناس لوگ شبہ نکالنے لگتے)، پھر اللہ تعالیٰ کی مشیت ہوئی کہ یہی مبارک شریعت آخری شریعت ہو، یہی شریعت عہد رسالت اور اس کے بعد قیامت تک کے لئے ہے، بیتمام انسانوں کے لئے ہے، میر نماران کے کئے ہے، بیتمام انسانوں کے لئے ہے، جن میں طاقتور، کم زور، کے لئے ہے، جن میں طاقتور، کم زور، علاوہ مشرق ومغرب کی قوموں کے لئے ہے، جن میں طاقتور، کم زور، عالم، جابل، پڑھا لکھا، ان پڑھ، سمجھ دار اور ناسمجھ سب ہیں، لہذا علم، جابل، پڑھا لکھا، ان پڑھ، سمجھ دار اور ناسمجھ سب ہیں، لہذا حکمت البی کا تقاضا ہوا کہ بیآ خری عام شریعت ایسی ہوجس کاعلم وہم ہرایک لئے آسان ہو، کیونکہ اگر اس کاعلم دشوار ہوتا یا دقیق علمی وسائل پر موقوف ہوتا تو اکثر مکلفین کے لئے، اولاً تو اس کواس کا جانااختیار کرنا دشوار ہوتا اور دوم اس کے اوامر ونوا ہی کی تھیل دشوار ہوتا۔ کرنا دشوار ہوتا اور دوم اس کے اوامر ونوا ہی کی تھیل دشوار ہوتی۔ اسی قبیل سے حسب ذیل امور ہیں:

### الف-قرآن كى تيسير:

اا - الله تعالیٰ نے اکثر لوگوں کے لئے قرآن کی تلاوت و بھے اسان بادی ہے ، فرمان باری ہے: "فَإِنَّمَا يَسَّرُ نَاهُ بِلِسَانِکَ لِتُبَشِّرَ به بادیا ہے ، فرمان باری ہے: "فَإِنَّمَا يَسَّرُ نَاهُ بِلِسَانِکَ لِتُبَشِّرَ به المُتَّقِينُ "() (سوہم نے اس قرآن) کو آپ کی زبان میں اس لئے آسان کردیا کہ آپ اس کے ذریعہ سے پر ہیزگاروں کوخو تخری سنائیں)، نیز ارشاد باری ہے: "وَلَقَدُ يَسَّرُ نَا الْقُرُآنَ لِلدِّ کُو فَهَلُ مِنُ مُدَّ کِو "() (اور ہم نے قرآن کو آسان کردیا نصیحت فَهَلُ مِنُ مُدَّ کِو "() (اور ہم نے قرآن کو آسان کردیا نصیحت عاصل کرنے کے لئے سو ہے کوئی نصیحت قبول کرنے والا)، اور قرآن کی تنسیر ہی کے باب سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کو تلفظ کی قدرت

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مریم ۱۷ – –

<sup>(</sup>۲) سورهٔ قمرر ۱۳۰۰ ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ جمعه ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ عنکبوت ر ۴۸\_

کے کاظ سے لوگوں کے حال کی رعایت میں سات حروف پر نازل کیا،
اس کی دلیل حضرت ابی بن کعب کی حدیث ہے: "لقبی رسول الله علیہ جبریل، فقال: یا جبریل انبی أرسلت الی أمة أمیة،
الی الشیخ والعجوز، والغلام والجاریة، والشیخ الذی لم یقرأ کتابا قط، فقال: إن القرآن أنزل علی سبعة أحوف، (۱) (رسول الله علی شعرت جریل کی ملاقات ہوئی توحضور علیہ نے فرمایا: جریل! میں ان پڑھ قوم کی طرف، بوڑھا، بوڑھی، نوعمر لڑ کے، لڑکی، اور اس بوڑھے کی طرف جس نے بھی کوئی بوڑھا، رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے کہا تا کہ جریل نے کہا بیان پڑھا، رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا: قرمایا: قرمایا: قرمایا کیا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا: قرمایا: قرمایا کیا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا تاکہ کیا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا تاکہ کیا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا: قرمایا کیا گیا ہوں، تو حضرت جریل نے فرمایا: قرمایا: قرمایات قرمایا: قرمایایا: قرمایایا: قرمایا: قرمایا: قرمایایا: ق

قرآن کریم کی تیسیر کی چار صورتیں ہیں:

اول:اس کی تلاوت آسان ہے، کیونکہ وہ سلیس ہےاورلفظی تعقید و پیچید گی سے خالی ہے۔

دوم: اس کا حفظ کرنا آسان ہے، لہذا بآسانی اس کو حفظ کیا جاسکتا ہے، رازی نے کہا: قرآن کے علاوہ کوئی کتاب الہی زبانی یا دنہیں کی جاتی تھی۔

سوم: اس سے عبرت حاصل کرنا آسان ہے، کیونکہ وہ دلوں پر بڑا اثرانگیز ہے، نیز اس میں قصے حکمتیں اور مثالیں ہیں، اس کی آیات کو طرح طرح سے بیان کیا گیا ہے، فرمان باری ہے: "وَ کَذٰلِکَ أَنْزَلُنَاهُ قُرُ آنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيْدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَوُ يُحُدِثُ لَهُمُ فِرُ آنًا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيْدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَوْ يُحُدِثُ لَهُمُ فِرُ آنًا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيْدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَوْ يُحُدِثُ لَهُمُ فِرُ كُرًا" (اور اس طرح اسے (قرآن) واضح يُحُدِثُ لَهُمُ فِرْ كُرًا" () وار اس طرح اسے (قرآن) واضح

کرکے نازل کیا ہے اور اس میں ہم نے ہر طرح کی وعید بیان کی ہے تاکہ (لوگ) ڈریں یابی کہ (قرآن) ان کے لئے ہمجھ پیدا کرے)۔ چہارم: اس کو ایسا بنا یا کہ دل اس سے مانوس ہوتے ہیں، سنے میں مزاآتا ہے، اس کے سنے اور ہمجھنے سے اکتا ہٹ پیدائہیں ہوتی، قرآن سننے والانہیں کہتا ہے، میں نے اس کوس لیا ہمجھ لیا، ابنہیں سنوں گا، بلکہ ہر لمحداس کو ایک نیا لطف اور علم حاصل ہوتا ہے (۱)۔ پیفظی ومعنوی تنہیر عام طور پراکٹر لوگوں کے لحاظ سے ہے، ورنہ قرآن میں ایسے اسرار، مواعظ اور عبرت کے سامان ہیں جو اکثر لوگوں کی فہم سے بالاتر ہیں، خواص میں سے بعض حضرات کو رفتہ رفتہ لوگوں کی فہم سے بالاتر ہیں، خواص میں سے بعض حضرات کو رفتہ رفتہ کے سامان ہوتا ہے، کسی پر کچھ اور کسی پر کچھ ظاہر ہوتا ہے، جب وہ دوسرے کے سامنے پیش کرتا ہے تو وہ اس کی تائید کر دیتا ہے (۱)۔

## ب-اعتقادی احکام کے علم میں تیسیر:

11 - اسلام کے اعتقادی احکام کا شمجھنا آسان ہے، تیز ذہن، کند ذہن ہرایک اس کو شمجھنا ہے، اگر ان کو صرف خواص شمجھنے تو شریعت عام نہ ہوتی، اسی لئے جن امور کاعلم وعقیدہ مطلوب ہے، ان کا حاصل کرنا آسان ہے، شریعت نے امور الہیہ کو اس انداز سے بتایا ہے کہ عام لوگ ان کو شمجھ سکیں، مخلوقات پر غور وفکر کرنے، زمین میں چلنے پھرنے لوگ ان کو شمجھ سکیں، مخلوقات پر غور وفکر کرنے، زمین میں چلنے پھرنے اور قدیم اقوام کے آثار سے عبرت حاصل کرنے کی ترغیب دی، اور جن امور الہی میں اشتباہ ہوسکتا ہے ان کو ایک عام ضابطہ کے حوالہ کردیا: امور الہی مثل نہیں) بہت سی جو عقل کی دسترس سے باہر ہیں۔ چیز وں سے شریعت خاموش ہے جو عقل کی دسترس سے باہر ہیں۔

- (۱) تفسیر رازی ۴۲٫۲۹ تفسیر سورهٔ قمرر که ایجت-
  - (۲) الموافقات وتعلق الشيخ دراز ۲/۲۹۸ ۸
    - (۳) سورهٔ شوریٰ راا به

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طهر ۱۱۳

اس کی دلیل بی بھی ہے کہ اس طرح کے امور میں جو بحث و تحقیق اور تکلف کرنے والوں کا موضوع ہوتے ہیں صحابہ کرام کا ان میں بحث کرنا منقول نہیں، اسی طرح حضور علیہ سے بھی بیہ منقول نہیں، نیز قابل اتباع حضرات تابعین، صحابہ کرام کے طرز پر گامزن سے، بکثرت سوال کرنے، غیر متعلقہ امور میں پڑنے سے ممانعت نابت ہے، خواہ ان کا تعلق عقائد سے ہو یاا عمال سے (۱)۔

## ج-عملی احکام کے علم میں تیسیر:

"لاتصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين" (ثم اس وقت تك روزه نه ركهو، جب تك عبد عيدكا) نه ركهو، جب تك عبد كيه لو، اورروزه نه جيور و جب تك (عيدكا) عبائد نه د كيه لو، اورا گرابر جها جائے توتيس دن پورے كرو) اور جم سے مي مطالبہ نہيں كيا كه اس كوسورج كى رفتار اور چاند كے منازل كے لحاظ سے مربوط كريں، كيونكه اس ميں باريكي اور پوشيدگى ہے (۲)۔

اس کا پیمطلب نہیں ہے کہ شریعت ایسے امور سے خالی ہے جن کو خواص ہی سمجھ سکتے ہیں، اور بیوہ اجتہادی امور ہیں جو عام لوگوں پر مخفی ہوتے ہیں، ہاں عمومی احکام جن کی مکلّف کو ضرورت ہے، اور ان کی حیثیت دین کی بنیادوں کی ہے، عام لوگوں سے مخفی نہیں ہوتے، ان کے علاوہ احکام کے علم کے لئے محنت کرنے کی ضرورت ہے، تا ہم اہل علم کے لئے آسان ہے کہ شریعت کے بتائے ہوئے طریقتہ اجتہاد کا التزام کر کے وہاں تک پہنچ جا کیں۔

دوسری قشم: احکام شرعیه علیه میں یُسر وسہولت: ۱۲۷ - عملی شرعی احکام شرعیه کے بسر میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہاس کے دوشعبے ہیں:

ا۔ یُسر اصلی: یعنی ان احکام میں یسر جواصل کے لحاظ سے آسان مشروع ہیں ان میں کوئی دشواری نہیں ہے۔

۲۔ یسر تخفیفی: وہ احکام جواصل کے لحاظ سے آسان مشروع ہیں، تاہم ان میں کچھ استثنائی (ہنگامی) حالات کے سبب اور بعض مکلفتین کے خصوصی حالات کے سبب عارضی طور پر دشواری آجاتی ہے، پھر

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲ر۸۹،۸۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب: الشهر هكذا وهكذا'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۲/۳ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۱/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''لا تصوموا حتی تروا الهلال ولا تفطروا حتی تروہ، فإن غم علیکم فأکملوا العدۃ ثلاثین'' کی روایت بخاری(فتح الباری ۱۹۸۳ طبح السّلفیہ)اورمسلم (۷۹/۲۵ طبع عیسی الحلبی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) الموافقات ١/١٩\_

شریعت اس اصلی حکم میں ان کے لیے تخفیف کردیتی ہے۔

يهلاشعبه: يسرِ اصلى:

10 - تیسیر اصلی شریعت اسلامیہ کے اصلی احکام جومکلفین پرلازم بیں، کی عمومی صفت ہے، شاطبی نے کہا: شارع کا مقصد شاق اور دشوار امر کا مکلّف بنانانہیں ہے۔

اس کے دلائل بہت ہیں،جن میں سے چندورج ذیل ہیں: ١٦ – الف۔اس کوصراحناً بتانے والی نصوص،مثلاً جو گزر پچکی ہیں، نیز فرمان بارى: "لَا يُكلِّفُ اللَّهُ نفساً إلَّا وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا هَااكُتَسَبَتُ، رَبَّنَا لَاتُؤَاخِذُنَا إِنْ نَّسِيْنَا أَو أَخُطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصُراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنُ قَبُلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحَمِّلُنَا مَالًا طَاقَةَ لَنَا بهِ"(١) (اللَّرسي كوذمه دار نہیں بنا تامگراس کی بساط کے مطابق ،اسے ملے گاوہی جو کچھاس نے کمایا، اور اس پریڑے گا وہی جو کچھ اس نے کمایا، اے ہمارے یروردگارہم پر بوجھ نہ ڈال جیسا تونے ڈالا تھاان لوگوں پر جوہم سے پیشتر تھے، اے ہمارے پروردگارہم سے وہ نہاٹھواجس کی برداشت ہم سے نہ ہو )،اس طرح اللہ تعالی نے بعض فرعی احکام کے ذکر کے ضمن میں اپنا بیاحسان ذکر کیا ہے کہ وہ کسی کومقد ورسے زیادہ کا مکلّف نہیں بناتا، مثلاً فرمان باری ہے: "وَالَّذِینَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفُسًا إلَّا وُسُعَهَا، أَوْلِئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ فِيها خَالِدُونَ"(٢) (اورجولوگ ايمان لائ اورانهون نے نیک عمل کئے ہم کسی شخص کے ذمہاس کی قدرت سے زائد کام نہیں رکھتے)، نیز فرمان باری ہے: "وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ دِزُقُهُنَّ

وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفُسٌ إِلَّا وُسْعَهَا" (اور جَسَ كَا بَيْ الْمَعُرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفُسٌ إِلَّا وُسُعَهَا" (اور جَسَ كَا بَيْ الموافق جَسَ كَا بَيْ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

یُر اصلی میں سے: بچہ اور مجنون کو بعض احکام تکلیفیہ سے معاف
کرنا، اور عور توں کو نماز جمعہ کے وجوب اور باجماعت نماز کے مؤکد یا
واجب (جیسا کہ اس میں اختلاف ہے) ہونے سے معاف رکھنا، یہ
معنی الن بہت سی شرطوں میں بھی پایاجا تا ہے جو تقوق اللہ، مثلاً عبادات
اور حدود کے واجب ہونے کے لئے اور بعض حقوق العباد، مثلاً حق قصاص وحد قدف کے واجب ہونے کے لئے لگائی جاتی ہے چنانچہ
ان تمام میں بلوغ وعقل کی شرط ہے، اور حد زنامیں چارگواہوں کی شرط ہے، تا کہ حد کے واجب ہونے کے حالات کم سے کم ہوں، اور اس میں
تخفیف و تیسیر ہے، اور رجم (سنگ ساری) میں اس کے سنگین ہونے
کے سبب: '' احصان'' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان'' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان'' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن (غیر شادی شدہ)
کے سبب: '' احصان' کی شرط ہے، تا کہ غیر محصن کی تکلیف کی اصابے سے کہ تکلیف کی اصابے کے کہ تکلیف کی اصابے کہ تکلیف کی اصابے کہ تکلیف کی اصابے کہ تکلیف کی اس کی ساب کی سبب کے کہ تکلیف کی اس کے ساب کی سبب کی دستور کے مطابق اس میں سبب کے کہ تکلیف کی اس کی سبب کی دستور کے مطابق اس میں سبب کی در تکلیف کی اس کی سبب کی در تکلیف کی اس کی سبب کی در تکلیف کی اس کی سبب کی در تکلیف کی در

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقر ه/۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعراف ۲۸م به

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسم

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أنعام ۱۵۲\_

نصوص میں سے وہ صورتیں مستثنی ہیں جن میں اگر تنگی پیدا ہوجائے توان میں سہولت اور یسر پیدا کردیا جاتا ہے، جیسے اللہ تعالیٰ نے ولی کواجازت دی ہے کہ خرچہ میں بنتم کے مال کو ملالیں، جبکہ اس سے بل بتیموں کا مال کھانے سے ممانعت اور ان اموال کی اصلاح کا حکم ہے، فرمان باری ب: "وَيَسُأَلُونَكَ عَن الْيَتَامِى قُلُ إصلاحٌ لَهُمُ خَيرٌ"(ا) (اور (لوگ) آپ سے تیموں کے باب میں دریافت کرتے ہیں آپ کہہ د بجئے کہ اس کی مصلحت کی رعایت رکھنا بہتر ہے)، پھر فرمایا: "وَ إِنْ تُخَالِطُوهُمُ فَإِخُو انْكُمُ"(٢) (اوراكرتم ان كساته (خرج) شامل رکھوتو وہ تہمارے بھائی (ہی) ہیں) ملانے کی اجازت دے دی، اس کئے کہ صرف منتیم کا خرجیہ الگ کرنے میں ولی کے لئے دشواری ہے، اورملانے کا طریقہ یہ ہے کہ پتیم کے مال میں سے اتنا لے لےجس کو اس کے لئے غور وفکر کے بعد کافی سمجھے، اور اس کواینے اہل وعیال کے نفقه میں رکھ دے، حالانکہ کوئی کم کوئی زیادہ کھاتا ہے، جواصلاح نہیں، اس كے بعد فرمان بارى ہے: "وَلَو شَاءَ اللّٰهُ لَأَعْنَتَكُمْ" (اورالله اگر چاہتا توتم کو پریشانی میں ڈال دیتا)، یعنی پتیم کاخر جیعلا حدہ کرنے کو واجب کر کے مشقت میں ڈال دیتا، تا کہ دلی یااس کے گھر والے میتیم کا مال کھانے سے پچسکیں (۴) اس آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ اس امت کے لئے مشقت ودشواری نہیں جاہتا۔

۱۸ - ج\_اور مثلاً بہت میں احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ متاہد کئی اللہ کام کرنے سے گریز کرتے تھے جوامت کے لئے مشقت والی تکالیف کا سبب بنے اور آپ ایسا عمل کرنے سے احتیاط کرتے جس میں صحابہ کرام کے لئے اگروہ آپ کی اقتداء میں اس کو

انجام دیت تود شواری ہوتی ، جیسا کہ فرمان باری ہے: "لَقَدُ جَاءَ کُمُ رَسُولٌ مِنُ أَنْفُسِکُمُ عَزِیْرٌ عَلَیْهِ مَاعَنِتُمُ حَرِیْصٌ عَلَیْکُمُ بِالْمُوْمِنِیْنَ رَوُّوفَ رَّحِیْمٌ" (ا) (بے شک تمہارے پاس ایک پنجیبر آئے ہیں تمہاری ہی جنس ہے، جو چیز تمہیں مضرت پہنچاتی ہے انہیں بہت گرال گذرتی ہے، تمہاری (بھلائی) کے حریص ہیں، ایمان والوں کے ق میں تو بڑے ہی شفیق ہیں مہربان ہیں)۔

چنانچ حضور علی الله صحابه کوسوال نه کرنے کی ترغیب دیتہ تھ،
تاکمان کے سوال کی وجہ سے ان پراحکام فرض نه کردیئے جائیں،
ایک شخص نے جج کے بارے میں دریافت کیا کہ کیا یہ ہرسال ہوگا؟ تو
آپ نے فرمایا: "لوقلت نعم لوجبت، ولما استطعتم،
ذرونی ما تو کتکم"(۲) (اگر میں کہددیتا ہاں تو واجب ہوجاتا،
اورتم اس کوادانه کر سکتے ،اس چیز کے بارے میں مجھ سے نه پوچھوجس
کاذکر میں تم سے نه کروں)۔

فرمان نبوی ہے: "لولا أن أشق على أمتي الأمرتهم بالسواک عند كل صلاة" (اگر مجھا پي امت پرشاق نه معلوم ہوتا تو میں انہیں ہرنماز كے وقت مسواك كاحكم دیتا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره (۲۲۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۲۰۰\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۲۲۰\_

<sup>(</sup>۴) تفسيرالقرطبي: سورهٔ بقره ۸ ۲۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ۱۲۸ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لو قلت نعم لوجبت، ولما استطعتم ذرونی ما ترکتکم" کی روایت ابن ماجه (۹۲۳/۲۲ طبع عیسی الحکمی) نے کی ہے، پومیری نے کہا: پیاسنادیجے ہے، اس کے رجال ثقہ بین (الزوائد ۱۸۰ طبع الدار العربیہ)۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لو لا أن أشق علیٰ أمتی الأمرتهم بالسواک عند كل صلاة" كی روایت بخاری (۲۲/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۲۲ طبع عسی الحلمی ) نے كی ہے، الفاظ مسلم كے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کان یحب الیسو علی الناس" ہمارے سامنے موجود مراجع میں ہمیں سحدیث نہیں ملی۔

حضرت عائشہ نے کہا: "خوج النبي عَلَيْ من عندي وهو مسرور طيب النفس ثم رجع إليَّ وهو كئيب، فقال: "إني دخلت الكعبة و وددت أني لم أكن دخلتها إني أخاف أن أكون أتعبت أمتي من بعدي "(ا) (حضور عَلِيْكُ مير عياس سے نكلے، آپ خوش سے، طبیعت میں بشاشت تھی، پھر میر عیاس سے نكلے، آپ خوش سے، طبیعت میں بشاشت تھی، پھر میر عیاس اللہ آئے توافر دہ سے، آپ نے فرمایا: میں خانه کعبہ میر عیاس اللہ آئی امت کوشواری میں ڈال دیا ہے)، نیز کہیں میں نے اپنے بعدا پی امت کودشواری میں ڈال دیا ہے)، نیز فرمایا: "لولا أن أشق علی أمتي ماقعدت خلف سریة فرمایا: "لولا أن أشق علی أمتي ماقعدت خلف سریة قط" (اگر مجھا پنی امت پرشاق گزر نے کا ندیشہ نہ ہوتا تو میں کسی بھی فوجی کارروائی میں شرکت سے بیچے ندر ہتا)۔

مفتیان وعلاء،لوگوں کے لئے آسانی پیدا کرنے کےکوشاں رہے ہیں۔ مشقتوں کے درجات اوران کا مکلّف بنانا:

۲ - شریعت کے آسان ہونے کا بیمطلب نہیں کہ تمام احکام شرعیہ میں مشقت نام کی کوئی چیز نہیں، بلکہ اس کو'' تکلیف'' اس لئے کہا گیا کہاس میں کلفت ومشقت والی چیز مطلوب ہوتی ہے، لہذا کوئی بھی

سہولت اور آسانی کے قصد سے مقرر کیا گیا ہے، اسی وجہ سے امت کے

ردایت بخاری (فتح الباری امر ۹۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۳۷ طبع عیسی الله علی علی الله علی الل

شری احکام، مشقت سے خالی نہیں، اس کی تشریح میہ ہے کہ مشقت کے مختلف درجات ہیں:

### درجهاول:

11-ایسی مشقت جن کو بندہ بالکل برداشت نہیں کرسکتا، اس نوع کی مشقت کی تکلیف شریعت میں بالکل نہیں، اس لئے کہ عادماً مکلّف اس کی قدرت نہیں رکھتا، لہذا شرعاً، اس کی تکلیف نہیں ہوگی، گوکہ عقلاً جائز ہو، ایک قول کے مطابق: شرعاً وعقلاً دونوں لحاظ سے ان کی تکلیف محال ہے، چنا نچہ شریعت میں مثلاً ایسانہیں کہ انسان کو پہاڑ اٹھانے کا مکلّف بنایا جائے، یا مثلاً جس کے دونوں پاؤں کٹ گئے ہوں اس کو کھڑ ہے ہونے یا چلنے کا مکلّف بنایا جائے اُ۔

یہ تکلیف جیسا کہ اسلامی شریعت میں نہیں، سابقہ آسانی شرائع میں بھی نہ تھی، آگے آنے والی انواع اس کے برخلاف ہیں اور اصولیین اس نوع کے بارے میں کہتے ہیں کہ'' تکلیف مالایطات'' ممنوع ہے (۲)۔

#### درجهدوم:

٢٢- '' فغل'' قدرت میں ہو، کیکن اس میں بہت بڑی مشقت ہو،
مثلاً جان یاعضویااس کے منافع وغیرہ کے ختم ہونے کا اندیشہ ہو (۳)۔
اس نوعیت کی تکلیف اسلامی شریعت میں نہیں ہے، اگر چہ سابقہ شریعتوں میں رہی ہو، اس کی دلیل ہے ہے کہ اہل کتاب پر حمہ عظیمات کی الحقاق و کر کرتے ہوئے فرمانِ باری ہے: ''الَّذِینُنَ یَتَبِعُونَ اللَّ سُولُ النَّبِعَ اللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنبی دخلت الکعبة......" کی روایت احمد (۲/ ۱۳ طبع المکتب الاسلامی)، ابوداؤد (۲/ ۲۲۸ طبع عزت عبید دعاس) اور تریذی (۳/ ۲۲۳ طبع مصطفی الحلی ) نے کی ہے، تریذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ارس۱۲۳

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۲۷۷۰ اوراس کے بعد کے صفحات تفسیر القرطبی ۲۸ ۸۳ س

<sup>(</sup>m) قواعدالأحكام ٢/٧\_

التُّوْرَاقِ وَالْإِنْجِيْل يَأْمُرُهُمُ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكُوِ، وَيُجِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِث، الْمُنْكُوِ، وَيُجِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِث، ويَضِعُ عَنْهُمُ إصْرَهُمُ وَالْأَعُلَالَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ ''() (جو ويَضَعُ عَنْهُمُ إصْرَهُمُ وَالْأَعُلالَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ ''() (جو لوگ اس امی رسول و نبی کی پیروی کرتے ہیں جے وہ اپنے ہاں لکھا ہوا پاتے ہیں توریت اور انجیل میں ، آئیں وہ نیک کا موں کا حکم دیتے ہیں اور انہیں برائی سے روکتے ہیں اور ان کے لئے پاکیزہ چیزیں جائز بناتے ہیں اور ان پر گندی چیزیں حرام رکھتے ہیں اور ان پر سے بوجھ اور قیدیں جو ان پر (اب تک ) ہیں اتارے دیتا ہے )،'' اصر' سے مراد: بھاری عہد اور گراں تکا لیف جو عادت سے زیادہ مشقت والی موں ، لیخی ان سے جو بھاری عہد لیا گیا تھا۔

سوره بقره کے اخیر میں ہے: "لایک گف الله نفسًا إلّا وُسُعَهَا، لَهَا مَا کَسَبَتُ وَعَلَیٰهَا مَا اکْتَسَبَتُ، رَبَّنَا لَا تُوَاحِدُنَا إِنْ نَسِیْنَا اَهُ اَلَٰ مَا کَسَبَتُ، رَبَّنَا لَا تُوَاحِدُنَا إِنْ نَسِیْنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَیٰنَا إِصُراً کَمَا حَمَلُتَهُ عَلَیٰ الَّذِینَ مِنُ قَبُلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ" (٢) (اللّٰہ سی اللّٰذِینَ مِنُ قَبُلِنَا رَبّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ "(٢) (الله سی اللّٰذِینَ مِنُ قَبُلِنَا رَبّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ "(٢) (الله سی کوذمه دارنیس بنا تامگراس کی بساط کے مطابق اسے ملے گاوہی جو پچھ اس نے کمایا، اے ہمارے پروردگار ہم پول جا کیں یا چوک جا کیں، اے ہمارے پروردگار ہم پر بوجونہ ڈال جیسا تونے ڈالا تھاان لوگوں پرجوہم ہمارے پروردگار ہم سے وہ نہ اللّٰوا جس کی برداشت ہم سے نہ ہو) اور صدیث میں ہے کہ رسول اللّٰہ عَلَیٰ نِیْ رَائِیْ نِیْ نِیْ رَائِیْ اللّٰہ تعالٰی: قد فعلت "(الله تعالٰی نے فرایا: میں نے کردیا) یعنی الله تعالٰی: قد فعلت "(الله تعالٰی نے فرایا: میں نے کردیا) یعنی الله تعالٰی نے مسلمانوں کی دعا قبول کرلی۔

اس میں محلِ استدلال یوفر مان باری ہے: "رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَیْنَا إِصُواً كَمَا حَمَلُتَهُ عَلَى الَّذِیْنَ مِنُ قَبُلِنَا" ان بھاری اور عَلَیْنَا إِصُواً كَمَا حَمَلُتَهُ عَلَى الَّذِیْنَ مِنُ قَبُلِنَا" ان بھاری اور سخت تكالیف میں سے جن کو بنی اسرائیل پرلازم کیا گیا، یہ ہے کہ اگر ان سے کوئی گناہ ہوجا تا تو کوئی حلال چیز ان پرحرام کردی جاتی، فرمان باری ہے: "فَبِظُلُم مِنَ الَّذِیْنَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِمُ طَیِّبَاتٍ بَاری ہے: "فَبِظُلُم مِنَ الَّذِیْنَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِمُ طَیِّباتٍ أُحِلَّتُ لَهُمُ" (ا) (سویہودکی (ایسی ہی) زیاد توں کے باعث ہم نے ان پر بہت سی چیز ہیں جوان پر حلال تھیں جرام کردیں)۔

#### درجهسوم:

۲۳ - الیی مشقت جوطاقت کے اندر قابل خمل ہو، کیکن اس میں اتن سختی ہو کہ اس کے تصرف میں ذہن الجھ جائے، اور اس مشقت کی وجہ سے اس کی انجام دہی میں طبیعت مضطرب ہوجائے۔

اس مشقت کی وجہ سے انسان تنگی اور حرج محسوں کرے اور روز مرہ کے کامول میں عادت سے زیادہ مشقت کی وجہ سے راحت وسکون نہ ملے۔

اس نوع کی مشقت بسااوقات دراصل درجہ چہارم میں ہوتی ہے،
کیونکہ اگرانسان اس کوایک بارکر نے تواس کواس سے بنگی وحرج محسوس نہیں ہوتا، کین اگر بار بار ہمیشہ کر نے تو بھیگی کی وجہ سے اس میں حرج آجا تا ہے، شاطبی نے کہا: یہ چیز تنہا نوافل میں پائی جاتی ہے، جبکہ ان کو کسی طرح سے اپنے لئے تمل سے زیادہ انجام دے، لیکن بار بارکر نے میں اس سے تھکن آ جائے یہاں تک کہ طبیعت میں اس کے سبب ایسا بوجھ محسوس ہو جو کوئی دوسرا کام ایک بارکر نے میں محسوس ہوتا ہے، شاطبی نے کہا: اسی جگہ کے لئے رفق، اور اسے عمل پراکھا کورکھا گیا ہے جس سے اکتاب نہ آئے، جبیبا کہ حضور عقیقی نے اس پرصوم ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أعراف ر ۱۵۷ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره/۲۸۹\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "قال الله تعالیٰ: قد فعلت..." کی روایت مسلم (۱۱۲۱۱ طبع الله بین کاروایت مسلم (۱۱۲۱۱ طبع الله بین عبال سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۲۰ ـ

وسال اورغلووتكف ميم عم كرك تنبية فرمائي هي (۱) اورفرمايا: "حذو من الأعمال ماتطيقون فإن الله لن يمل حتى تملوا" (۲) من عبادت كروجتنى تم كوطاقت هي كمالله پاك ثواب دين هم نبيل تحك كا اورتم عبادت كرت كرت تحك جاؤگ) نيز فرمايا: "القصد القصد تبلغوا" (۱) (اعتدال كساتھ چلاكر، اعتدال كساتھ چلاكر، اعتدال كساتھ چلاكر، اعتدال كساتھ چلاكر، اعتدال مقصود تك يہني جاؤگ) اور فرمايا: "إن الممنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى" (۱) (راسته سے كئ جائے والا نيز مين طرح تا ہے اورنه بي سواري كوبا قي ركھتا ہے)۔

#### درجه چهارم:

۲۲-الیی مشقت جوقدرت کے اندر ہو، اس میں اس قدرتا ثیر نہیں کہ طبیعت میں تکان، روز مرہ کے اعمال میں عادت سے زیادہ ہو، کیکن بذاتِ خود بیہ "تکلیف" تکلیف سے پہلے کے معمولات پر اضافہ ہو، اور اس لحاظ سے اس میں طبیعت پر مشقت ہو، اس وجہ سے اس کے لئے لفظ "تکلیف" کا استعمال کیا گیا ہے، جو لغت میں مشقت کے مفہوم کا متقاضی ہے، اس لئے کہ عرب والے کہتے ہیں:

- (۱) الموافقات ۲/۲۰۱.
- (۲) حدیث: 'نحذوا من الاعمال ما تطیقون فإن الله لن یمل حتی تملوا" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۳/۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۸۱۱/۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "القصد القصد تبلغوا" کی روایت بخاری (فتح الباری اار ۲۹۴ طع السلفیه) نے کی ہے۔
- رم) حدیث: "إن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقی" بیثی نے کہا ہے:
  اس کی روایت بزار نے کی ہے، اس میں یحیٰی بن متوکل ابوقیل ہے جو کڈ اب
  ہے (مجمع الزوائد ار ۱۲ طبع مکتبة القدس) مجلو نی نے کشف الحفاء (۲۸۳/۲ طبع مکتبة القدس) مجلو نی نے کشف الحفاء (۲۸۳/۲ طبع مؤسسة الرسالہ) میں اس کوضعیف کہا ہے، نیز کہا: بیاس دوسری حدیث کی طبع مؤسسة الرسالہ) میں اس کوضعیف کہا ہے، نیز کہا: بیاس دوسری حدیث کی ہے: "إن طرح ہے جس کو بخاری وغیرہ نے حضرت ابو ہریرہ سے سوایت کیا ہے: "إن هذا اللدین یسر ولن یشاد اللدین أحد الله غلبه"۔

کلفته تکلیفاً: کسی ایسے کام کوڈ النا، اور کھم دینا، جو بھاری وشاق ہو،
اور تم کہتے ہو،: "تکلفت الشيء ": میں نے اس کو بہ مشکل اٹھا یا، تو
اس طرح کی چیز کواس لحاظ ہے "مشقت" کہتے ہیں، اس لئے کہ اس
میں دنیاوی زندگی کے تقاضے سے زائد عمل کرنا پڑتا ہے، اور دینی
اعمال میں کم از کم مشقت بیہ ہوتی ہے کہ مکلف کو خواہش نفس سے نکالنا
ہے اور خواہش نفس کی مخالفت کرنے میں ایک قتم کی مشقت ہے۔
لیکن شریعت کا مقصد مکلف کو خواہش کے اتباع سے نکالنا
ہے، تا کہ وہ بالاختیار اللہ کا بندہ ہے ، جبیبا کہ وہ اضطرار اً اس کا
بندہ ہے (۱)۔

اس نوع کی مشقت ہر'' تکلیف' کے لئے لازم ہے،اس لئے کہ شرعی تکالیف اس سے خالی نہیں، اور اس مشقت کو جو اس میں ہے ( گوکہ لغوی اعتبار سے اس کو مشقت کہتے ہیں)، روز مرہ کی عادت میں اس کو مشقت نہیں کہتے ،جیسا کہ مختلف صنعت وحرفت کے ذریعہ طلب معاش کوعرف میں مشقت نہیں کہا جاتا، بلکہ اہل عقل واہل عادت اس سے الگ تھلگ رہنے والے کوکا ہل سجھتے ہیں، اور اس کی وجہ سے اس کی فرمت کرتے ہیں، لہذا شرعی تکالیف کے عادی کا بھی بہی حکم ہوگا (1)۔

اس سے واضح ہوگیا کہ پہلے درجہ میں تکلیف ہے ہی نہیں، اس لئے کہ شریعت بندوں کوکسی ایسے کام کا مکلّف نہیں بناتی جوقطعی طور پر ان کی قدرت سے باہر ہو، اسی طرح درجہ دوم ہے کہ زبردست مشقتیں مثلًا انسان کا خود کشی کرنا یا اپنا کوئی عضو کاٹ دینا، اس شریعت میں ان کا مکلّف نہیں بنایا گیا ہے، اگر چیسابقہ شریعتوں میں اس کی'' تکلیف' رہی ہو۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲را۲۱،۵۳۰\_

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۲ر ۱۲۳\_

رہادرجہ سوم تو میکل نظر ہے، ابن عبدالسلام کی تفصیل کا تقاضا ہے کہاں کے اعلیٰ درجہ کی کہاں کے اعلیٰ درجہ کی نظیف جائز ہے، اس کے اعلیٰ درجہ کی نہیں، اور بید کہا گرکسی ایسے کام کی تکلیف ہوجس کی مشقت، عادت کے مطابق ہو، لیکن کسی وجہ سے مشقت عادت سے زیادہ ہوجائے تو اس میں تخفیف آجاتی ہے، جبیبا کہ آئے گا۔

چوتھے درجہ کی مشقتیں جن کی اعمال میں عادت ہوتی ہے تو وہ تکلیف سے مانع نہیں۔

تاہم اس کی عادت ہونے کا مطلب بیان کرنے میں غوروفکر کرنا ضروری ہے، کیونکہ بسااوقات تکلیف میں سختی ہوتی ہے اس کے باوجودوہ چوتھ درجہ کے تحت آتی ہے، اس کی تفصیل' اصولی ضمیمہ' میں آئے گی۔

### شریعت میں موجو دمشقت کے مقامات:

(۱) سورهٔ توبه را هم \_

" یر"اگر چیشریت اسلامیدگاعام رنگ ہے،اور یہی احکام میں اصل ہے، تاہم کچھ شرکی احکام ایسے ہیں جن میں کچھ اسباب کے تقاضے سے یک گونہ مشقت ہے،ان میں سے چندمندر جد ذیل ہیں: تقاضے سے یک گونہ مشقت ہے،ان میں سے چندمندر جد ذیل ہیں: مصلحت ہو، جس کو حاصل کرنا بعض حضرات کے لئے مشقتیں جھیلے بغیر ناممکن ہو، مثلاً ڈو بنے والے، جلنے والے اور گرنے والے کو بچانا، اس لئے کہ اس کام کو انجام دینے والاز بردست خطرہ سے دو چار ہوسکتا ہے، اس طرح خطرناک مفاسد کا از الدجن کے لئے بعض حضرات کا مشقتوں کو جھیلنا ضروری ہوتا ہے، جیسے جہاد، جس کا مقصد، ملک، عزت وآبرواور حقوق پردست درازی کرنے والے کوروکنا ہے،ان عزت وآبرواور حقوق پردست درازی کرنے والے کوروکنا ہے،ان عب کو انجام دینے والا اپنی زندگی کو خطرہ میں ڈالتا ہے، اس کے باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا خِفَافاً باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوا اللّٰدِین اللّ

(نكل پر و ملك اور بوجمل اور جهاد كروا پن مال سے اور اپن جان سے اللہ كى راہ ميں)، نيز فرمان بارى ہے: "حُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُوهُ اللّٰهُ كَارَهُ مِن )، نيز فرمان بارى ہے: "حُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو حُيْرٌ لَكُمُ" (1) حُرُهُ لَكُمُ وَعَسَىٰ أَنُ تَكُرَهُو الشَيْئَا وَهُو خَيْرٌ لَكُمُ" (1) ہے (تمہارے اوپر قال فرض كرديا گيا ہے درا نحاليكہ وہ تم پر گراں ہے ليكن كيا عجب كه تم كسى چيزكونا پندكرتے ہوا وروہ تمہارے تق ميں بهتر ہول الله عَلَيْكُ على السمع و الطاعة، في منشطنا، و مكر هنا، الله عَلَيْكُ على السمع و الطاعة، في منشطنا، و مكر هنا، و عسر نا، و أثرة علينا" (٢) (ہم نے رسول الله عَلَيْكَ وَسِر نا، و أثرة علينا" (٢) (ہم نے رسول الله عَلَيْكَ اور آساني ميں اور ہم پر دوسر كوتر جَحُ د يخ ميں مع وطاعت پر بیعت كی )۔

۲۷ - دوم: کچھ احتیاطی حالات میں ایک طرح کی تنگی ومشقت ہے، جس کا غالب مقصد مکلّف کا اس بات سے مطمئن ہونا کہ وہ بالیقین "تکلیف" سے عہدہ برآ ہوجائے گا۔

مثلاً کسی کو یاد آئے کہ وہ ایک روز کی کوئی نماز بھول گیاتھا،اور وہ
پانچوں نماز وں میں سے کون سی تھی، یا ذہیں، توضر وری ہے کہ پانچوں
نمازیں پڑھے، یااس کی ایک نماز چھوٹ گئی اور یا دہیں کہ یہ ظہرتھی یا
عصر، تو ان دونوں کی قضا کرے گا، اور اگر دودلیلوں میں تعارض ہو،
ایک حرمت کی اور دوسری اباحت کی متقاضی ہوتو تحریم کو ترجیح دی
جائے گی، حالا نکہ اباحت میں آسانی زیادہ ہے، اگر کوئی محرم عورت
محدود اجنبی عورتوں کے ساتھ مشتبہ ہوجائے تو ان میں سے کوئی بھی
حلال نہیں ہوگی، یا اگر مردار جانور، مذبوح جانور کے ساتھ مشتبہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۲۸

<sup>(</sup>۲) حدیث: "بایعنا رسول الله عَلَی علی السمع والطاعة فی منشطنا و مکرهنا و عسونا ویسونا و أثرة علینا" کی روایت بخاری (فق الباری ۱۹۲۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۲۰۵ طبع عیسی الحلی) نے حضرت عباده بن صامت مسلم علی ہے۔

ہوجائے توان دونوں میں سے کسی کا کھانا جائز نہیں ہوگا۔

لیکن اگرا احتیاط کا تھم تھی وحرج کی حد تک پہنچ جائے تو اکثر کے نزدیک رفع حرج کی قاعدہ کو ترجیح دی جائے گی، لہذا اگروہ عورتیں جن کے ساتھ اس کی محرم عورت مل گئی ہے، غیر محصور ومحدود ہو، مثلاً ایک بڑے گاؤں کی عورتوں سے لگئی تو وہ ان عورتوں سے نکاح کرسکتا ہے، اور اگر مملوک کبوتر غیر محدود مباح کبوتر کے ساتھ مل جائے تو اس کے لئے شکار کرنا جائز ہے، اگر کسی شہر میں غیر محدود حرام چیز جھیل جائے تو اس میں سے خرید ناحرام نہیں ہوگا، بلکہ لینا جائز ہوگا، ہاں اگر اس کے ساتھ حرام ہونے کی کوئی علامت ہوتو جائز نہیں ہوگا (۱)۔

بساادقات بعض حضرات نے بعض صورتوں میں قاعدہ احتیاط کو قاعد ہُ رفع حرج پرتر جیح دی ہے۔

## تیسیرکس کے لئے مشروع ہے:

٢٠- شریعت اسلامیه میں تیسر متی مسلمانوں کے لئے ہے۔
کافر کے لئے تشدید، علی اور حق ہے، اس لئے کہ وہ اللہ کامنکر، اس
کی نعمت، اس کے حقوق کو جھٹلانے والا اور احکام البی کے تحت آنے
سے انکار کرنے والا ہے، فرمان باری ہے: "مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللّٰهِ
وَالَّذِیْنَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَی الْکُقَّارِ رُحَمَاءُ بَیْنَهُمْ" (٢) (محمد الله کے پیمبر بیں اور جولوگ ان کے ساتھ بیں وہ تیز بیں کافروں کے پیمبر بیں اور جولوگ ان کے ساتھ بیں وہ تیز بیں کافروں کے مقابلہ میں (اور) مہربان بیں آپس میں)، نیز فرمان باری ہے:
دیا آیگھا النّبِیُّ جَاهِدِ الْکُقَّارَ وَالْمُنَافِقِیْنَ وَاغُلُظُ عَلَیْهِمُ وَمِئُسَ المصِیرُ" (اے نبی کافروں اور منافقوں پر جہاد کیجئے اور ان پر تجاد کے خور اور نے ہے ور اور کی منافقوں پر جہاد کیجئے اور ان پر تجاد کے خور اور نے ہے اور ان کا ٹھکانا دوز نے ہے اور

(وہ)بری جگہہے)۔

اسی وجہ سے کافروں کے ساتھ جنگ اور ان کو جزیہ وذات میں لانا مشروع ہے، اگر کافر ذمی ہوجائے اور جنگ چھوڑ دے یا امن کے کر دار الاسلام میں آجائے تو شریعت میں اس کے لئے کئی طرح کی سہولتیں ہیں، مثلاً اس کا تحفظ ،اس کے جان و مال پرظلم نہ کرنا، اور جوامور اس کے دین میں جائز ہیں، ان پر اس کو برقر اررکھنا، دیکھئے: جوامور اس کے دین میں جائز ہیں، ان پر اس کو برقر اررکھنا، دیکھئے: اصطلاح '' اہل الذمہ' اور'' جہاد' ،رہا فاسق، دست در ازی کرنے والا اورظلم کرنے والا مسلمان تو اس کے لئے اس کے فسق، ظلم وزیادتی کے لئا ظلم سے بقدر جرائم شخی اور تشدید ہے اور اس کے اسلام وایمان کے لئا ظلم سے تبدیر ہے، چنانچہ فاسق پر ایک قسم کی تشدید ہے کہ ذائی اگر محصن ہوتو موت تک اس کوسٹی سار کر کے اس پر حدقائم کی جائے گی، بیش کی سب سے بخت اور دشوار قسم ہے، اور اگر زائی محصن نہ ہوتو اس کوسکولڑ کے مارے جائیں گے، نیز چور کا ہاتھ کا ٹنا، ڈاکوکوئل کرنا، یا کوسکولڑ کے مارے جائیں گے، نیز چور کا ہاتھ کا ٹنا، ڈاکوکوئل کرنا، یا اس کوسولی دینا، یا الگ الگ جانب کے ہاتھ پاؤں کا ٹنا، ڈاکوکوئل کرنا، یا ہے، اس کی تفصیل' حدود' میں ہے (ا)۔

### احکام شرعیه میں یُسر کے مقامات:

۲۸ - احکام تکلیفیه پانچ بین: اباحت، ندب، کراهت، ایجاب اور تحریم -

مباحات میں شریعت کی طرف سے کوئی مشقت نہیں ہے، اس لئے کہ ان کے کرنے یا نہ کرنے کا اختیار مکلّف کو ہے، اور اس جیسے امور میں شریعت کرنے یا نہ کرنے کا مطالبہ نہیں کرتی ہے۔ مندوبات ومکروہات اس لحاظ سے کہ ان کے کرنے یا نہ کرنے سے سزا کا استحقاق نہیں ہوتا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان میں بھی

<sup>(</sup>I) الا شاه والنظا رُللسيوطي رص ٥٠١، ٤٠ طبع مصطفى الحلبي \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فتح ر۲۹۔

<sup>(</sup>۱) قواعدالأ حكام ار ۲۰۸،۲۰۲، كمغنى لا بن قدامه ۸۲/۸ طبع سوم \_

مكلّف كواختيار حاصل ہے، اگر چيشار ع نے مندوب كی تغيل اور مكروہ سے اجتناب كی ترغیب اجرو تواب حاصل كرنے کے لئے دى ہے، تاہم اگر مكلّف کے لئے دشواری معلوم ہوتو اس كو چاہئے كہ مندوب كو ترك كردے يا مكروہ كو كر گزرے، تاكہ اس كے لئے سہولت پيدا ہوسكے، جيسا كہنوع سوم ميں آئے گا۔

مزید برآں میر کہ شرعی مندوبات میں جس فعل کا مکلّف بنایا گیا ہے،اس میں بذات ِخودکوئی مشقت نہیں ہے، بلکہ شریعت نے جس نماز یاروزہ یااعتکاف وغیرہ کے انجام دینے کومستحب کہا ہے ان میں خلاف عادت کوئی مشقت نہیں ہے، اسی طرح جن کا کرنا ہمارے لئے مکروہ کہا ہے ان کے ترک کرنے میں خلاف ِعادت کوئی مشقت نہیں ہے۔

مشقت ہونے کا تصور توصر ف ان واجبات میں ہے جن کی انجام دہی اللہ تعالی نے لازم کی ہے، یا ان محرمات میں ہے جن کے حجووڑ نے کو اللہ تعالی نے لازم کیا ہے، کیونکہ لازم کرنے اور خلاف ورزی کرنے والے پر دنیوی یا اُخروی یا دونوں طرح کی سزا مقرر کرنے کے بعدان میں مکلّف کو اختیار نہیں رہتا۔

محرمات کے باب میں تیسیرواضی ہے، کیونکہ شارع کیم نے اپنی رحمت سے تحریم کا دروازہ بہت تنگ رکھا ہے، حتی کہ حرام کھا نوں کا ذکر قر آن کریم میں عموماً حصر کے ساتھ آتا ہے، جسیا کہ فرمان باری ہے:
"إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْکُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحُمَ الْحِنْزِيُرِ وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللّٰهِ بِهِ"(۱) (اس نے تم پرصرف مرداراورخون اورسورکا گوشت لغير اللّٰهِ بِهِ"(۱) (اس نے تم پرصرف مرداراورخون اورسورکا گوشت اورجس چیز کواللہ کے لئے نامزد کردیا گیا ہو، حرام کیا ہے)، چنا نچہ کھانے پینے کی چیزوں میں اصل اباحت ہے، تحریم استثنائی تکم ہے، کھانے پینے کی چیزوں میں اصل اباحت ہے، تحریم استثنائی تکم ہے، کھانے بینے کی چیزوں میں اصل اباحت ہے، تحریم استثنائی تکم ہے، کھراللہ تعالی نے کوئی الی چیز حرام نہیں کی جس سے اجتناب دشوار ہو،

مثلاً ہوا یا پانی یالباس یا گھر ،تحریم مرف ان مخصوص چیزوں کی ہے جن
کا ترک کرنا دشوا رہیں ، اور ان محر مات کی حرمت کی وجمحض ہے ہے کہ
اس میں انسان کی صحت یا اس کے تصرفات کے لئے نقصان وضرر
ہے، جبیہا کہ شراب کی حرمت میں ہے، حرام صرف وہ چیز ہے جس
میں ضرر ہی ضرر ہو، یا اس کا ضرر نقع سے زیادہ ہو، اور جس حرام میں نقع
ہوتا ہے اس کا بدل حلال میں ہوتا ہے، اس کے باوجودا گرانسان حرام
کے استعمال پر مجبور ہوجائے تو اللہ تعالی اس کے لئے آسان
کردیتا ہے، جبیہا کہ اس کا بیان 'دوسر بے شعبہ' میں آئے گا۔

رے فرائض وواجبات تواللّٰہ تعالٰی نے ہم کوان کے متعلق خلاف

عادت مشقت کا مکلّف نہیں بنایا، اور نہ ہی بندوں کو بلا تکلیف کے چھوڑا ہے، بلکہ اس سلسلہ میں شریعت نے انتہائی معتدل اور متوسط طریقہ اختیار کیا ہے کہ نہ بندہ پر ایسی مشقت مسلط کرنے کی طرف مائل ہے جو مکلّف کو بوجھل کردے یا اس کو فی الحال یا آئندہ عمل سے روک دے، یا انسان کی جان یا عقل یا مال میں خلل واقع ہوجائے۔ دوسری طرف شریعت نے انسان کو بلا مکلّف بنائے جس سے اس کی آزمائش ہو سکے نہیں چھوڑا، اس لئے کہ انسان نہ تو بے مقصد پیدا کیا ، اور نہ اس کو بے کارچھوڑ دیا گیا ہے، بلکہ اس کو ایسے احکام کا مکلّف بنایا، جن میں حد درجہ اعتدال وتوسط ہے، مثلاً نماز، روزہ، مکلّف بنایا، جن میں حد درجہ اعتدال وتوسط ہے، مثلاً نماز، روزہ،

یہ چیزیئر کے خلاف نہیں، اس لئے کہ یسر کی ضدعُسر ہے، رہا درمیانی امرتوبیہ یسر میں داخل ہے، کیونکہ اس میں عُسر وَنگی نہیں۔ وسط (جیسا کہ شاطبی نے کہا) اکثر شرعی احکام میں ہے، چنانچہ شریعت تشدید وتخفیف کے درمیان ہے، چنانچہ اس کے اکثر احکام توسط پرمحمول ہیں، نہ علی الاطلاق اس میں تخفیف ہے اور نہ ہی

ز کا ق م جج اور جهاد کا مکلّف بنانا (۱) \_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ۱۵ ۱۱ ـ

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبي ۲ر ۱۲۳ـ

علی الاطلاق تشدیدہے<sup>(۱)</sup>۔

مثلاً نماز: دن میں پانچ بارہے، ہر نماز میں چندرکعات ہیں، ان میں کوئی مشکل کام نہیں، بلکہ کھڑا ہونا، قراءت کرنا، رکوع و تجدہ کرنا اور اذکار ہیں بیسب آسان ہیں، حد توبہ ہے کہ ان میں معمولی قراءت اور معمولی ہیں بیسب آسان ہیں، حد توبہ ہے کہ ان میں معمولی قراءت اور معمولی اذکار فرض ہیں، ان کا سیکھنا اور یاد کرنا آسان ہے، ہاں اس کھاظ سے نماز میں و شواری ہوسکتی ہے کہ اس کو بہتر سے بہتر طریقہ پر پڑھا جائے، ہمیشہ اس کی پابندی کی جائے، جو بسا اوقات جسمانی راحت و آرام اور کام کاح کے جاری رکھنے اور خواہش نفس کے خلاف پڑ جاتی ہے، کیکن بدر حقیقت کے جاری رکھنے اور خواہش نفس کے خلاف پڑ جاتی ہے، کیکن بدر حقیقت اہلی تقوی کے نزد یک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَاسْتَعِینُو اللّٰ اللّٰ تَقُوی کے نزد یک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَاسْتَعِینُو اللّٰ اللّٰ تَقُوی کے نزد یک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَاسْتَعِینُو اللّٰ اللّٰ تَقُوی کے نزد یک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَاسْتَعِینُو اللّٰ اللّٰ تَقُوی کے نزد یک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَاسْتَعِینُو اللّٰ اللّٰ کَالَی اللّٰحَاشِ عَیْنَ اللّٰذِیْنَ یَظُنُونَ کَالَ ہے، مُرَحْشُوع رکھنے والوں پر (نہیں) جنہیں اس کی طرف واپس ہونا ہے)۔ کاخیال رہتا ہے کہ انہیں اپنے پروردگار سے ملنا (بھی) ہے اور اس کا کہ انہیں اس کی طرف واپس ہونا ہے)۔

زکا ۃ ایک مالی عبادت ہے، مسلمان پر اس کے مال میں ہرسال ایک بار فرض ہے، یہ آسان ہے مشکل نہیں، اور صرف بڑھنے والے یا بڑھنے کی صلاحیت رکھنے والے اموال میں فرض ہے، رہائثی مکانات، فرنیچر اور دوسرے مملوکہ سامان جو خاص استعال کے ہیں، اور قابل اضافہ نہیں ہے، ان میں زکاۃ نہیں، جیسا کہ فرمان نبوی ہے: "لیس علی المؤمن فی عبدہ ولا فرسہ صدقۃ" (مسلمان پراس کے غلام اور گھوڑے میں صدقہ نہیں)، معمولی تناسب کے ساتھ

فرض ہے، جوغالبًا محنت ومشقت کے لحاظ سے کم وبیش ہوتا ہے۔

" رکاز" میں پانچوال حصہ واجب ہے، اس لئے کہ اس میں محنت بہت کم اور حاصل زیادہ ہوتا ہے، بارانی زمین کی پیداوار کا دسوال حصہ اور کنوین سے سیراب ہونے والی زمین کی پیداوار کا بیسوال حصہ ہے، نقد اموال میں چالیسوال حصہ واجب ہے، اور اس کے برابر یا اس سے کم چرنے والے جانوروں میں ہے، حتی کہ چارسو بکریوں سے لے کر چارسونانوے بکریوں تک میں ہرسو بکری میں ایک ہی بکری واجب ہے، جوایک فی صدیا اس سے بھی کم ہوتا ہے، نیزیہ کہ فرض زکاۃ میں انوع واقسام کی تیسیر ہے، جس کاعلم کتب شرعیہ میں احکام زکاۃ میں انوع واقسام کی تیسیر ہے، جس کاعلم کتب شرعیہ میں احکام زکاۃ کے کود کیھنے سے ہوگا۔

اسی طرح نماز اور زکاۃ کے علاوہ اسلام کے دوسرے فرائض میں طرح طرح کی تیسیر کا علم ہوتا ہے اور وہ افعال واقوال اور الیی '' تکالیف'' ہیں جو ہندہ کی طاقت کے بقدر مقرر ہیں، ان میں کوئی مبالغہ یا تختی نہیں۔

رہے وہ احکام جوشریعت میں ان اعمال کوآسان بنانے کے لئے مقرر ہیں، جن کا مکلّف بنایا گیا ہے اوران سے عہدہ برآ ہونے کے لئے مقرر ہیں، تو ان کی تعداد بہت ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

واجبات میں وقت کے لحاظ سے توسیع و گنجائش ہے، جیسے فرض نمازیں کہان کی انجام دہی میں بہت کم وقت لگتا ہے، لہذا مکلّف کو میہ موقع ہے کہ جس وقت دشواری نہ ہوان کوادا کر لے۔

کچھاحکام تراخی کے ساتھ واجب ہیں۔

بعض کی اُدائیگی کے لئے چندامور میں اختیار دیا گیا ہے جو کسی ایک معین چیز کی ادائیگی کے مقابلہ میں آسان ہے۔

تیسیر ہی کی قبیل سے ہے کہ بعض واجبات ایک دوسرے میں ضم وداخل ہوجاتے ہیں، مثلاً عمرہ، حج میں قران کرنے والے کے لئے

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۴ر۲۵۹،۲۲۹

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رهم-

<sup>(</sup>۳) حدیث: کیس علی المسلم فی عبده ولا فرسه صدقة کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۲۱٫۳ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۸،۹۷۵،۲۷ طبع عیسی الحلی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ ہے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

داخل ہوجا تاہے(۱)۔

شریعت میں مقامات یُسر نا قابل شار ہیں، یہاں سب کا احاطہ نہیں کیا گیا، بلکہ بطور نمونہ پیش کیا گیا ہے، دیکھئے: ''تخییر''، '' تداخل''اور'' تراخی'')۔

## دوسراشعبه: يسر تخفيفي:

79 - اس سے مرادیہ ہے کہ ایسی چیز کا عام مکلّف بنایا جائے ، جس کی مشقت دراصل حسب عادت ہو، لیکن بطور تخفیف اس سے ان بعض صورتوں کا استثناء کرلیا جائے جن میں خلاف عادت مشقت ہو۔

## تخفیفات شرعیه کے اختیار کرنے کا حکم:

سا- تعقیل (مشقت) جوم کلّف کوعبادات یا معاملات میں پیش آتی
 سے، اس کے مقابلہ شریعت کی طرف سے تخفیف ہے۔

تخفیف دراصل ایک عارضی حکم ہے، جس کی مشروعیت میں بندوں کی مجبوریوں اور اعذار کی رعایت رکھی گئی ہے، جوتضییق (تنگی) کے بالمقابل گنجائش وکشادگی ہے کہ کرنے یانہ کرنے کا جواز مل جاتا ہے۔
تخفیف کو اختیار کرنا بسااوقات مکلّف کے لئے شرعاً واجب ہوتا ہے، اور بسا اوقات خلاف

اولی ہوتا ہے، مثلاً نمازوں کوجع کرنااور بسااوقات مباح ہوتا ہے کہ اس کواختیار کرے یاترک کرے، برابر ہے۔

وة تخفيف جس كواختيار كرنامندوب ب،اس كى مثال سفر مين نماز كا قصر كرنا ب، كيونكه فرمان بارى ب: "وَإِذَا صَرَبُتُهُ فِي الْأَرُضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُهُ جُنَاحٌ أَنْ تَقُصُرُوا مِنَ الصَّلَاقِ" (١) (اورجب

تم زمین میں سفر کروتو تم پراس باب میں کوئی مضا کقہ نہیں کہ نماز میں کمی کردیا کرو) بعض فقہاء مسافر کے لئے قصروا جب کہتے ہیں ،سفر اور مرض میں روزہ چھوڑ دینا مندوب ہے، فرمان باری ہے: "فَمَنُ كَانَ منكُمُ مَوِيُضًا أَوُ عَلَى سَفَوٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَيَّامٍ أُخَرَ ''(۱) (کھرتم میں سے جو شخص بیار ہویا سفر میں ہواس پر دوسرے دنوں کا شارر کھنالازم ہے)۔

کروہ، یا خلاف اولی تخفیف میں سے مسافر کے حق میں روزہ چھوڑ نا ہے، جبکہاس کوروزہ میں مشقت نہ ہو، اسی طرح سفر معصیت میں قصراورروزہ کوچھوڑ نا، جمع بین الصلاتین، نیز تیم کر نااس شخص کے لئے جس کو پانی ثمن مثل سے زیادہ میں فروخت ہوا ملے اور وہ صرف شمن مثل دے سکتا ہو، ان میں بعض صورتوں کے احکام میں اختلاف ہے، جس کوان کے ابواب میں دیکھا جائے۔

مباح تخفیف کی مثال: معاملات کے وہ احکام ہیں جن میں رخصت دی گئ ہے، مثلاً'' بیج سلم'' کہ شارع نے خلاف اصل اس کی رخصت دی گئ ہے، کیونکہ اصلاً وہ ممنوع ہے، لیکن لوگوں کے لئے معاملات میں تخفیف کرنے کے لئے اس کی رخصت دی گئ، اسی طرح'' مساقات''' مضاربت' اور'' بیج عرایا'' ہے(۲)۔

### اسباب تخفیف:

اسا - تخفیف کے پچھاسباب ہیں جن کامدار اعذار پر ہے، شارع نے معندورین کے لئے، ان سے تخفیف کر کے عبادات، معاملات، بیوع

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۴\_

<sup>(</sup>۲) و يكيفية: الاشباه والنظائر للسيوطى رص ۲، المحصول في علم الأصول للرازى الرسم ۱۳ التمهيد للأسنوى رص ۱۳، التمهيد للأسنوى رص ۱۳، وصنة الناظر رص ۳۳ "تنقيح النصول للقرافى رص ۸۵، غاية الوصول شرح لب الاصول للأنصاري رص ۸۸ ا

<sup>(</sup>۱) قواعدالاً حکام ا۲۲/اوراس کے بعد کے صفحات، ۱/۲۰۲۱،۲۰۲

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءرا٠١\_

اور حدود وغيره ميں رخصت دی ہے۔

جس چیز میں بھی دشواری پیدا ہوجاتی ہے، اور مکلّف کے لئے اس کی انجام دہی شاق ہوجاتی ہے، شریعت اس میں تخفیف کے ذریعہ پیر وسہولت پیدا کردیت ہے، فقہاء نے اس کے لئے جامع ضوابط مقرر کئے ہیں۔

ان اہم اعذار میں سے جو بندوں کے لئے تخفیف کا سبب قرار دستے گئے ہیں، یہ ہیں: مرض، سفر، اکراہ، نسیان، جہالت، عُسر اور عموم بلوی ۔

### سبب اول: مرض:

۳۲ – مریض جس کا بدن، اعتدال اور معمول کی حد سے نکل جائے (۱) اور مطلوب اعمال کی انجام دہی نہ کرسکے۔

شریعت نے مریض کو تخفیف کی وافر مقدار سے خصوصی طور پر نوازا ہے، اس لئے کہ مرض میں عاجز ہونے کا گمان ہے، لہذا شارع حکیم نے اس حالت میں، جبکہ وضونہ کر سکے یا پانی کے استعال سے جان جانے یا مرض بڑھنے کا اندیشہ ہو، اس طرح ان تمام صورتوں میں جبکہ پانی اس کی ہلاکت، یا شفا میں تاخیر یا مرض بڑھنے کا سبب ہو، اس کو تخفیف کے طور پر وضو چھوڑ کر تیم کرنے کی رخصت دی ہے، فرمان باری ہے: "وَإِنْ کُنتُهُم مَرُضٰی اَوْ عَلیٰی سَفَو اَوْ جَاءَ اَحَدٌ مِّنکُمُ النّسَاءَ فَلَمُ تَجِدُوا مَآءً فَتَیمَّمُوا صَعِیدًا طَیّبًا "(۲) (اورا گرتم بیارہو یا سفر میں ہو یاتم میں سے کوئی استنجا سے آیا ہو یاتم میں سے کوئی استنجا سے آیا ہو یاتم میں سے کوئی استنجا سے آیا ہو یاتم کی ہو پھرتم کو پانی نہ ملے تو تم

د كيهيئ: الجامع لا حكام القرآن 2 / ٢١٣، المغنى لا بن قدامه ار ٢٣٣، بدائع الصنالكح ار ١٨٧، المجموع شرح المهذب ٢٨٨/٢\_

یاک مٹی سے تیم کرلیا کرو)۔

اسی طرح مریض کے لئے جس عضویریٹی بندھی ہے اس کا دھونا معاف ہے، وہ پٹی پرمسے کرے گا،اور بیٹکم شفایاب ہونے تک رہے گا، ادرا گرمریض نماز کے لئے کھڑانہ ہوسکے تواس کے لئے پیخفیف ہے کہ بیٹھ کریا جت لیٹ کریاا شارہ سے یا مرض کے سبب جبیبا تقاضا ہو، اس کے مناسب عمل کرے، مریض کے بارے میں فرمان نبوی ہے: "صل قائما فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب<sup>"()</sup> ( کھڑے ہوکرنمازیٹھو،اگرنہ ہوسکے توبیٹھ کراورا گریہ بھی نہ ہوسکے تو پہلو کے بل) مریض کے لئے پیخفیف ہے کہاں کے لئے جمعہ وجماعت میں شرکت نہ کرنے کی اجازت ہے،اسی طرح اس کے لئے پتخفیف ہے کہ نجس چیزوں کے ذریعہ علاج کرسکتا ہے، اور طبیب کے لئے مریض کی شرم گاہ گو کہ اعضا مخصوصہ ہوں، دیکھنامباح ہے۔ اسی طرح اگر مریض روزہ نہ رکھ سکے تواس کے لئے پیخفیف ہے که روزه چیور دے اور بعد میں اس کی قضا کرے، فرمان باری ہے: "وَمَنُ كَانَ مَرِيُضًا أَوُ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِنُ أَيَّام أُخَرَ" (٢) (پھرتم میں سے جو شخص بیار ہو یا سفر میں ہواس پر دوسرے دنوں کا شار رکھنا (لازم) ہے)۔

بہت بوڑ ھے خص کے لئے بیخصوصی تخفیف ہے کہ وہ جوروزے نہ رکھ سکے اس کے عوض فدیہ نکا لے، فرمان باری ہے: "و عَلیٰ الَّذِینَ یُطِیُقُونَه فِدُیّةٌ طَعَامُ مِسْکِیْنٍ" (اور جولوگ اسے مشکل سے برداشت کرسکیں ان کے ذمہ فدیہ ہے (کہ وہ)ایک مشکل سے برداشت کرسکیں ان کے ذمہ فدیہ ہے (کہ وہ)ایک مسکین کا کھانا ہے )۔

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢١٦/٥

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۳۳\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''صل قائما فإن لم تستطع فقاعدا.....'' کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲/۰۷۸ طبع السّلفیه) نے حضرت عمران بن حسین ً سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۵ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۸۴ر

مریض کے لئے پیتخفیف ہے کہ وہ اپنے اعتکاف کی جگہ سے نکل سکتا ہے۔

شریعت نے مریض کے لئے جج کے بعض احکام میں تخفیف دی ہے، چنانچاس کے لئے اجازت ہے کہ" احصار" کے وقت قربانی کا جانور ذبح کر کے احرام سے نکل جائے اور اگر اس نے شرط لگائی ہوتو اس کے ذمہ قربانی کا جانور نہیں۔

مریض کے لئے اجازت ہے کہ ککریاں مارنے کے لئے اپنا نائب مقرر کر لے، نیز اس کے لئے ممنوعات احرام، مثلاً کُرتا پہننا وغيره مباح ہے، اسى طرح اگر سر ميں زخم يا جوئيں ہوں اور سرمنڈ وانے کی ضرورت ہوتواس کے لئے سرمنڈ انااور فدید دینامباح ب، فرمان بارى ب: "فَمَنُ كَانَ مِنْكُمُ مَرِيْضًا أَوُ بِهِ أَذَى مِّنُ رَأْسِهٖ فَفِدُيَةٌ مِنُ صِيَامٍ أَوُ صَدَقَةٍ أَوْنُسُكٍ"(١)(ليكن الرَّمَ میں سے کوئی بیار ہو یااس کے سرمیں کچھ تکلیف ہوتو وہ روز وں سے یا خیرات سے یاذ نکے سے فدیہ دے دے )۔

اللّٰہ تعالٰی نے مرض کو قیامت کے دن مریض کے لئے تخفیف کا سبب بنایا ہے،اوروہ یہ ہے کہ دنیا کے مصائب وعوارض،مثلاً تکلیف یا فكرياغم كےسبب گناہوں كومعاف كرديا جائے گا۔

فرمان نبوی ہے: "ما یصیب المسلم من نصب، ولا وصب، ولاهم، ولاحزن، ولاأذى، ولاغم، حتى الشوكة يشاكها، إلا كفر الله بها من خطاياه" (٢) (مسلمان يروكه

یمریض کے لئے عبادات میں تخفیف کے چندنمونے تھے۔

آئے، تکلیف آئے، رخج آئے،صدمہ پنجے، ایذاء ہو،غم ہو، یہاں

تک کہ ایک کا ٹا بھی اگر چھے، ہرایک کے ذریعہ اللہ اس کے گناہ

مریض کے لئے عبادات کے علاوہ میں اور تخفیفات موجود ہیں، جن کے ذکر کی یہاں گنجائش نہیں<sup>(۱)</sup>۔

استحاضه اورسلسل البول مرض کی قبیل سے ہیں جن کے لئے مشہور تخفیفات ہیں۔

#### سبب دوم: سفر:

معاف کرتاہے)۔

ساسا- سفر تخفیف کا سبب ہے،اس کئے کہاس میں مشقت ہے، نیز اس لئے کہ مسافر کو اپنی ضروریات کے لئے اور سفر کے مقاصد کی تکمیل کے لئے ادھرادھر جانا پڑتا ہے، اسی لئے عبادات میں مسافر کے لئے تخفیف مشروع ہے۔

سيوطي نے نووي کے حوالہ سے کھاہے: سفر کی رفضتیں آٹھ ہیں: مثلاً قص الله الله كم أرمان بارى ب: "وإذا ضَرَبُتُمْ فِي الْأَرْض فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَنُ تَقُصُولُوا مِنَ الصَّلاَةِ"(٢) (اور جبتم زمين مي سفر کروتوتم پراس باب میں کوئی مضا ئفٹہیں کہ نماز میں کمی کردیا کرو)۔ حضرت انسُّ كي حديث ہے: "خرجنا مع رسول الله عُلْشِيْه إلى مكة فصلى ركعتين حتى رجع"(٣) (بم اوك رسول الله

<sup>(</sup>۱) الإشاه والنظائرللسيوطي رص ٧٧\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءرا ۱۰

<sup>(</sup>٣) فتح القدير٢ / ٣٠ ، الشرح الكبير مع حاضة الدسوقي للدرديرا / ٣٥٨ ، مغنى ر الحتاج ار ۲۶۳، الكافى لا بن قدامه ار ۱۹۲

مديث: "خرجنا مع رسول الله عُلَيْكُ إلى مكة فصلى ركعتين حتى رجع ..... كل روايت بخارى (فتح البارى ١٧١/٢ طبع السَّلفيه) ني

<sup>(&</sup>lt;del>†</del>) سورهٔ بقرر ۱۹۲\_

د كيهيئة: لمغنى مع الشرح الكبير الر٢٣٩، مغنى الحمّاج الر٨٤\_

<sup>(</sup>٢) مديث: "ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولاحزن....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۷۲۰ اطبع السّلفیہ)نے کی ہے۔ نصب: تھکان، وصب:مسلسل تکلیف غم: جودل پرگراں گز رے۔ د يکھئے:النهاية لا بن الأثير ۵ر ۲۲،۱۹۰\_

عَلَيْ کے ہمراہ مکہ گئے،آپ لوٹے تک دور کعتیں پڑھتے رہے)۔

نیز رمضان میں روزہ چھوڑنے کی رخصت ہے،اس لئے کہ فرمان
باری ہے: ''فَمَنُ کَانَ منکم مَرِیْضًا أَوُ عَلٰی سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ
ایّامٍ أُخَرَ ''(۱) (پھرتم میں سے جو شخص بیار ہو یا سفر میں ہواس پر دوسرے دنوں کا شارر کھنا (لازم) ہے)۔

حضرت انس كى حديث ہے: "كنا نسافر مع النبي عَلَيْكُ فلم يعب الصائم على المفطر، ولا المفطر على الصائم" (مم حضور عَلِينَة كي ساتھ سفر ميں ہوتے تو روزه دارروزه ندر كھنے والے كو برانہيں كہتا تھا، اور ندروزه ندر كھنے والے والا روزه داركوبرا كہتا تھا)۔

نیز تین دن تین را تول کے چڑے کے موزوں پرمسے کرنا ہے۔ جس سفر سے تخفیف جائز ہوتی ہے، فقہاء نے اس کے لئے پچھ شرا لط رکھی ہیں، مثلاً میہ کہ (جمہور کے نزدیک ہے اس میں حنفیہ کا اختلاف ہے) (۳) سفر مشروع ہو (اگر چہ مباح ہو)، مثلاً سفر جج، صلد رحمی کا سفر، تجارتی سفر، یہ شرط اس لئے ہے، تا کہ تخفیف گنہ گار کے لئے گناہ کرنے میں معاون نہ بنے (۲)۔

## سبب سوم: اكراه:

۳ سا- اکراہ: دوسرے کواس کی مرضی کے خلاف کسی کام پر مجبور کرنا ہے، اور بیہ مطلوبہ کام نہ کرنے پراس کولل کرنے یا عضو کاٹ دینے وغیرہ کی دھمکی کے ذریعہ ہوتا ہے، دیکھئے: اصطلاح "اکراہ"۔

- (۱) سورهٔ بقره ۱۸۴۰
- - (۳) شرح الأشباه والنظائر لحموى الر١٠٦\_
  - (٧) الفروق للقرافي ٢ ر ٣٣، ٣٣، الفرق (٥٨) \_

شریعت نے ناحق اکراہ کو باعث تخفیف اعذار میں شارکیا ہے، جن کی وجہ سے دنیا وآخرت میں مواخذہ ساقط ہوجاتا ہے، چنانچہ ''مکرہ'' کے لئے اکراہ کے نتیجہ میں پیدا ہونے والے دنیوی واُخروی آثار اور اس کی حدود میں تخفیف پیدا کردی جاتی ہے (۱)۔

مسكداكراه كے مشابه مسكد تقيه ہے، اس كئے كہ تقيه بيہ ہے كہ انسان كسى ناپينديده امر كے انديشہ سے حرام كا ارتكاب كرے، كيكن اس كی طرف معین اكراه نه آیا ہو، یا اسی اندیشہ سے واجب كوترک كردے (۲) تقیہ کے ذریعہ كیا حلال ہے؟ اس کے ضوابط ہیں، دیکھئے: "تقیہ '۔

### سبب چهارم: نسیان:

٣٠٥- نسيان: يه ہے كه انسان كواس چيز كا استحضار نه ہوجس كو وہ بغيرغوروفكر كے جانتا ہے، حالانكه جس كوبہت سى چيزوں كاعلم ہوتا ہے (٣) شريعت نے اس كو عذر ' اور بعض لحاظ سے حقوق الله ميں باعث تخفيف سبب قرار ديا ہے، اس لئے كه فرمان بارى ہے: " رَبَّنَا لَا تُوَاخِدُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخُطَانًا '' (اے ہمارے پروردگار ہم لا تُوَلِّ الله تعالى نے ہم پرگرفت نه كراگر ہم بھول جائيں يا چوک جائيں ) ۔ الله تعالى نے ہم يحفلت، نسيان اور غير مقصود غلطى كا گناہ اٹھا ديا ہے آخرت كے احكام ميں بھولنے والے كومعذور گردانا جائے گا، اور على الاطلاق اس سے گناہ اٹھاد يا جائے گا (۵)۔

- (۲) فآوی ابن تیمیه ۱۹ / ۲۱۷\_
  - (۳) مسلم الثبوت ار ۱۷۰\_
    - (۴) سورهٔ بقره ۱۲۸۷\_
- (۵) الاشباه والنظائرللسيوطي رص٢٠٦\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط للسرخسی ۳۹/۲۳ اور اس کے بعد کے صفحات، الأم ۲۱۰/۲، المہذب ۷۸/۲، المغنی ۲۲۱/۸، کشف الاسرار ۳۸۳۸، الاشباه والنظائر رص۲۲۸۔

نسیان (جیسا که سیوطی نے اس کی صراحت کی ہے) علی الاطلاق گناہ کوساقط کرنے والا ہے، اور بیاللہ تعالیٰ کی طرف سے تخفیف ہے۔
فرمان نبوی ہے: "تجاوز الله عن أمتي الخطأ والنسیان وما استکر هوا علیه" (اللہ تعالیٰ نے میری امت سے غلطی، نسیان اور جس کام پراس کو مجبور کیا جائے اس کے گناہ کو معاف کر دیا ہے)۔
حقوق العباد سے متعلق نسیان کو باعث تخفیف عذر شار نہیں کیا جاتا، اس لئے کہ اللہ کاحق ، چیشم پوشی اور عفو پر مبنی ہے، جبکہ حقوق العباد کامدار، مشاحہ ( بجل) اور مطالبہ پر ہے، لہذا ان میں نسیان عذر نہ ہوگا (۲)۔

## سبب پنجم: جهل:

۲ سا-جہل:شرعی احکام یاان کے اسباب سے لاعلمی ہے۔

جہل احکام آخرت میں بالاتفاق باعثِ تخفیف عذرہے، لہذا اگر جو جہالت میں حرام کا ارتکاب یا واجب کوترک کرے تو اس پر گناہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ مَا کُنّا مُعَذَّبِیُنَ حَتّٰی نَبی ہوگا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ مَا کُنّا مُعَذَّبِیُنَ حَتّٰی نَبیل ہوگا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ مَا کُنّا مُعَذِّبِینَ حَتّٰی نَبیل ہوگا، آس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ مَا کُنّا مُعَدِّبِینَ مَتْ کُسی رسول نَبیل دیتے جب تک کسی رسول کوہم بھیج نہیں دیتے ہے۔

ر ہا تھم میں توجیسا کہ نسیان کے بارے میں گزرا، اگر جہل حقوق اللّٰہ میں ہواور کسی مامور بہ کے ترک کے ساتھ ہوتو وہ حق ساقط نہ ہوگا،

(۱) الاشباه والنظائر رص ۲۰۶\_

حدیث: "تجاوز الله عن أمتي الخطأ والنسیان وما استکرهوا علیه....." کی روایت ابن ماجه (۱۸۹۱ طبع علیمی اکلمی) اور حاکم (۱۸۹۲ طبع علیمی اکلمی) اور حاکم (۱۹۸۲ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: بیحدیث شخین کی شرط پر سیح ہے، لیکن انہوں نے اس کی روایت نہیں کی ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا۔

- (۲) الموافقات للشاطبي ار ۱۰۳، تيسيرالتحرير ۲۲۲۲۲-۳
  - (m) سورهٔ اسراء/ ۱۵\_

بلکہ اس کی تلافی واجب ہوگی، تلافی کے بغیراس پر مرتب ہونے والا توابنہیں ملےگا، یاکسی ممنوع کے ارتکاب میں جہل ہواور وہ اتلاف کے باب سے نہ ہو، تو اس میں کچھنہیں، یا اس میں اتلاف ہوتو اس میں ضمان ہے، جبیبا کہ حرم کے شکار کو قل کرنے یا حرم کے درخت کو کاٹنے میں ہے، اورا گرجہل کسی ایسے فعل کے ارتکاب میں ہوجس کی میزا ہے تو اس سزا کے ساقط کرنے میں شبہ ہوجائے گا، اور حقوق العباد کے ساقط کرنے میں جہل اثر انداز نہیں ہوگا۔

ہرایک کا شرع تھم ہے جہل کا دعوی قبول نہیں ہوگا، اس کا قاعدہ یہ ہوا کا شرع تھم ہے جہل کا دعوی قبول نہیں ہوگا، اس کا قاعدہ یہ ہے کہ اگر کسی ایسی چیز کی حرمت سے جابل ہوجس کو اکثر مسلمان جاتنے ہیں تو دعوی جہل مقبول نہیں، بشرطیکہ وہ نومسلم نہ ہو، یا کسی ایسے دور دراز کے دیہات میں پرورش پائی ہو جہاں اس طرح کی چیز مخفی رہ سکتی ہے، مثلاً زنا، چوری، شراب نوشی، نماز میں گفتگو اور دوران روزہ کھانے کی حرمت۔

بسااوقات جہل کسی الیی چیز میں ہوگا جس کا حکم عام مسلمان کے لئے ختی رہتا ہے، عالم کے لئے نہیں، اس میں عامی مسلمان کی طرف سے ختی رہتا ہے، عالم کی طرف سے نہیں، مثلاً جس مقدار میں گفتگو کی ہے وہ نماز کوفاسد کرنے والی ہو، یا جس نوعیت کی چیز اس کے پیٹ میں گئی ہے وہ روزہ کو فاسد کرنے والی ہو، تو شافعیہ کی صراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔

پرانے مسلمان کی طرف سے شفعہ لینے سے جہالت کا دعوی مقبول نہیں، کیونکہ بیمشہور چیز ہے، اور بچے کے نسب سے انکار کا دعوی مقبول ہوگا، اس لئے کہ اس کاعلم خواص ہی کو ہوتا ہے۔

جس کوبھی کسی چیز کی تحریم کاعلم ہواور وہ اس پر مرتب ہونے والے نتیجہ سے جاہل ہوتو بیراس کے لئے فائدہ مندنہیں، مثلاً کسی کوزنا اور شراب کی حرمت کاعلم ہو، لیکن حد کے واجب ہونے سے جاہل ہوتو

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۲۰۱،۲۰۰۰

بالا تفاق اس پر حدجاری کی جائے گی ،اور جیسے کسی کوحالتِ احرام میں خوشبو کی حرمت کاعلم ہو،کیکن اس میں فدید کے وجوب سے جاہل ہوتو فدید واجب ہوگا<sup>(1)</sup>۔

سبب ششم: خطا: ۷ سا– خطانعل میں ہوگی یا قصد میں۔

جوفعل میں خطا کرے، مثلاً شکار پر تیر چلا یا اور کسی انسان کولگ گیا،
یا قصد میں خطا کرے، مثلاً کسی ایسے شخص پر تیر چلا یا جس کو'' غیر
معصوم الدم' (جس کاخون کرنا مباح ہو) سمجھتا تھا، پھر معلوم ہوا کہوہ
معصوم الدم ہے، اور مثلاً کسی نے قبلہ جانے کی کوشش کی اور سمجھا کہ
قبلہ فلال طرف ہے، پھر معلوم ہوا کہ قبلہ دوسری طرف ہے۔ خطا اپنی
دونوں انواع کے ساتھ حقوق اللہ میں باعثِ تخفیف اسباب میں سے
دونوں انواع کے ساتھ حقوق اللہ میں باعثِ تخفیف اسباب میں سے
ہے، اس لئے کہ فر مان باری ہے: "وَ لَیْسَ عَلَیْکُمُ جُنَاحٌ فِیْمَا
اَخُطَأْتُمُ بِهِ وَ لٰکِنُ مَا تَعَمَّدَتُ قُلُو بُکُمُ ،" (تمہارے او پر اس
کاکوئی گناہ نہیں جوتم سے بھول چوک ہوجائے ہاں (گناہ تو اس پر
کاکوئی گناہ نہیں جوتم سے بھول چوک ہوجائے ہاں (گناہ تو اس پر

نیز فرمان نبوی ہے: "تجاوز الله عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه" (الله تعالی نے ميری امت سے خطا، نسيان اور اس چيز کوجس پراسے مجبور كيا گيا ہو درگز ركرديا ہے)۔

خطاحقوق العباد کوساقط کرنے والی نہیں ہے، لہذا اگر دوسرے کا مال غلطی سے تلف کردیے تواس پراس کا ضان واجب ہوگا۔ البتہ خطا کو جنایات میں باعث تخفیف اور حدود کوٹا لنے کا سبب مانا

جاتا ہے، چنانچ خلطی سے تل کرنے والے پر قصاص میں تخفیف ہوکر دیت واجب ہوتی ہے، اوراپنی ہیوی کے علاوہ کسی دوسری عورت سے غلطی سے جماع کرنے والے سے حدثل جاتی ہے۔

حقوق الله میں گناہ ساقط ہوجاتا ہے، اور بسا اوقات عبادت کو دوبارہ اداکرنے کا شرعی مطالبہ بھی ساقط ہوجا تا ہے۔

یاد رہے کہ نسیان، خطا، اور جہل کے ابواب میں مذکورہ قواعد اکثری قواعد ہیں جن میں بہت کی الیکی چیزیں ہیں جوان قواعد سے مشتیٰ ہیں، کتب' الاشباہ والنظائز' اور کتب' القواعد الفقہیہ' کے بعض مصنفین نے ان کو ثار کرنے کی کوشش کی ہے، ان کو وہیں دیکھا جائے (۱) نیز دیکھئے:' نسیان'،' جہل' اور' خطا'۔

## سبب هفتم بعسر ( تنگی ) اور عموم بلوی:

۸ ۱۱- اس کے تحت وہ اکثر پیش آنے والے اعذار آتے ہیں جس میں کثرت سے اہتلاء ہے اور عام طور پرلوگ اس کے شکار ہوتے ہیں، نادراعذار اس کے تحت نہیں آتے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شریعت نے اکثر اور نادر پیش آنے والے اعذار کے مابین فرق کیا ہے، چنا نچہ اکثر پیش آنے والے اعذار کو معاف کیا ہے، کونکہ ان سے بچنے میں اکثر پیش آنے والے اعذار کو معاف کیا ہے، کونکہ ان سے بچنے میں اکثر مشقت ہوتی ہے اور اکثر بیش آنے والا عذر وہ ہوگا جو بار بار، نیادہ ہواور لوگوں میں عام ہو، اس کے برخلاف نادر عذر کے بارے میں اکثر کی رائے ہے کہ وہ قابل مواخذہ ہے، اور وہ عذر نہیں مانا جائے گا، کیونکہ اس میں اکثر مشقت نہیں ہوتی، اور اگر اس میں عربو، مثلاً بیشاب کے وہ چھینے جو نگاہ میں نہیں آتے، ان سے احتر از کی مشقت ، تو یہ بھی معاف ہے، اس کی مثال عز الدین بن عبدالسلام نے مشقت ، تو یہ بھی معاف ہے، اس کی مثال عز الدین بن عبدالسلام نے یہ دی ہے کہ کوئی ممنوعات نماز بھول کر کر بیٹھے، تو اگر اس کا زمانہ مختر ہو

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۲۰۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ احزاب ر۵۔

<sup>(</sup>۳) احکام القرآن للجصاص ۳۸ ۳۵۳\_

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ا ۵۴ ـ

توبالا نقاق معاف ہے، اس لئے كه عموم بلوى ہے اور اگر اس كا زمانه كمبا ہوتو اس ميں دو فدا بہب ہيں: اول: معاف ہے، اس لئے كه اس نے كہ معاف نہيں، اس لئے كه ينا درہے (۱)۔

ينا درہے (۱)۔

اس کی اصل حیض کے باب میں ہے کہ اس کی وجہ سے نماز ساقط ہوتی ہے، حتی کہ نہ واجب ہوتی ہے اور نہ ہی اس کی قضا واجب ہوتی ہے، کیونکہ وہ ہر ماہ آتا ہے، اس کے برخلاف رمضان کے جوروز ہے عورت نے چیوڑ دیئے ہیں، وہ واجب ہیں، اس لئے کہ وہ سال میں ایک بار ہیں (۲) نیز بلی کے بارے میں فرمان نبوی ہے: ''إنها لیست بنجس إنها من الطوافین علیکم ''(۳) (بیخس نہیں، لیست بنجس إنها من الطوافین علیکم ''(۳) (بیخس نہیں، لیست بنجس انها من الطوافین علیکم ''(۳) (بیخس نہیں، لیست بنتوں آئے جانے والی ہے) حضور عالیہ نے اس کی طہارت کی علت یہ بتائی کہ وہ کثرت سے چکر لگاتی ہے، یعنی کثرت سے برتنوں اور کیڑوں کوچھونے کے سبب اس سے احتر از دشوار ہے، طال نکہ وہ چو ہا اور مردار کھاتی ہے، نیز حضر سے امسلم شسے روایت ہے کہ انہوں نے حضور عالیہ ہے عض کیا: میں اپنے دامن لمجے رکھتی ہوں، اور مجھے گندی جگہ سے گزرنا ہوتا ہے؟ آپ عیس الیے دامن لمجے رکھتی ہوں، اور مجھے گندی جگہ سے گزرنا ہوتا ہے؟ آپ عیس الی کے در مایا: ''سے طہرہ ما بعدہ''(اس کے بعد کی زمین اس کو یاک کردے گی

نیز فرمایا: 'إذا أتی أحد كم المسجد فلینظر في نعلیه فإن و جد فیهما أذی أو قذرا فلیمسحه ولیصل فیهما ((جبتم میں سے کوئی مسجد میں آئے تواپنے جوتوں کو دیکھ لے، اگران میں نجاست یا گندگی ہوتو اس کوصاف کرد اوران میں نماز برا ھے لے)۔

عسراورعموم بلوی کی وجہ سے تخفیف شریعت کے بہت سے ابواب کے تحت آتی ہے، تفصیل کے لئے'' الا شباہ والنظائر'' میں سیوطی وغیرہ کی جمع کر دہ فقہی فروعات دیکھیں۔

معاملات میں اس کی مثال: انا راور انڈے وغیرہ کو چھکے سمیت فروخت کرنا، اور ذمہ میں متعین طور پر واجب کو فروخت کرنا ہے، جس کو'' سلم'' کہتے ہیں، حالانکہ دھوکہ کی نیچ سے ممانعت ہے، اسی طرح ڈھیر کے اوپر کی حصہ کو دیکھنے پر اکتفا کرنا ماور متشابہ چیزوں میں نمونہ کو دیکھنے پر اکتفا کرنا ماور متشابہ چیزوں میں نمونہ کو دیکھنے پر اکتفا کرنا ہے۔''۔

## سبب مشتم نقص:

9 س- اگرانسان کی قدرت وطاقت میں نقص وکمی ہوکہ کامل قدرت والے جن چیز ول کاخمل کر سکتے ہیں، اس کے لئے ان کاخمل دشوار ہو، تو حکمت کا تقاضا تخفیف ہے۔

اس کی مثال بچه کومکلّف نه بنانا ہے۔

نیز جیسے غلاموں کوان واجبات کا مکلّف نه بنانا جوآ زاد پرواجب

<sup>(</sup>۱) قواعدالاحکام ۲/۳\_

<sup>(</sup>٢) الإشاه والنظائرللسيوطي ر ٨٧\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إنها لیست بنجس إنها من الطوافین علیکم" کی روایت ابوداؤد(ار ۱۷۰ طبع عزت عبید دعاس)، نبائی (ار ۵۵ طبع مسب المطبوعات الإسلامیه) اور ترفدی (ار ۱۵۳ طبع مصطفی الحلبی) نے کی ہے، ترفدی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے، شنخ احمد شاکر نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنبی امرأة أطیل ذیلی وأمشی فی المکان القذر؟ قال: "یطهره مابعده" کی روایت ابوداؤد (۱۲۹۸ طبع عزت عبید دعاس) اور ترنزی (۱۲۲۸ طبع مصطفی الحلی) نے کی ہے، ترنزی اور احمد شاکر نے اس کو صحیح قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا أتى أحد کم المسجد فلینظر في نعلیه، فإن وجد...... کی روایت ابوداؤد (۱/۲۲۲ طبع عزت عبید دعاس)، پیمق (۲۲۰۳ طبع دارالگاب العربی) نے ابوداؤد کا را ۲۲۰ طبع دارالگاب العربی) نے ابوسعید خدری سے کی ہے، حاکم نے کہا: مسلم کی شرط پرصح ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاشباه والنظائرللسيوطى رص ۷۸، ۴۸، شرح الاشباه لا بن تجيم ، ابن عابدين ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۱۵، اِ غاشة اللهفان ۱۷۰، ۱۵، الشرح الصغير على خليل ۱۷۲۱، ۵۸.

ہیں، جیسے جمعہ اور حدود اور عدتوں کو آدھا کرنا<sup>(۱)</sup>۔

نیزعورتوں کے بارے میں موجود تخفیفات، کیونکہ شریعت نے ان کو بہت سے احکام میں تخفیف دی ہے، وہ بہت سے احکام جومردوں پر لازم ہیں عورتوں سے اٹھا لئے گئے ہیں، مثلاً جماعت و جمعہ کی نماز اور بعض چیزیں جومردوں کے لئے حرام ہیں، مثلاً ریشم اور سونے کا استعال وہ عورتوں کے لئے مباح ہیں۔

## سببنهم: وسوسه:

• ۲۹ – وسوسہ والاجس کو عبادت میں شک ہواور بیاس کو کثر ت سے پیش آئے حتی کہ اس کو شک ہوجاتا ہو کہ اس نے فلال کام نہیں کیا، حالانکہ کرچکا ہے، شک دراصل، اس چیز کے اعادہ کا سبب ہے جس کے ترک میں شک ہوجائے، مثلاً کسی کوسراُ ٹھانے کے بعد شک ہوا کہ اس نے رکوع کرنالازم ہے، کہ اس نے رکوع کیا ہے یا نہیں؟ تواس کے لئے رکوع کرنالازم ہے، اس لئے کہ اصل بیر ہے کہ مشکوک چیز معدوم ہے، اور یقین پر بنا کرے گا(۲) جس کو شک ہوجائے کہ تین رکعات پڑھی یا چار رکعات، وہ ان کو تین رکعات پڑھی یا چار سہوکر ہے، کہ وہ وہ وہ وہ کہ خیال نہ کرے، ورنہ وہ حرج میں پڑجائے گا، اور حرج شریعت میں ہٹادیا گیا ہے، بلکہ بیا نے الب مگان پڑ جائے گا، اور حرج شریعت میں ہٹادیا گیا ہے، بلکہ بیا نے وہوسہ کا خیال نہ کرے، ورنہ وہ غالب مگان پڑمل کرے، تا کہ اس کے لئے تخفیف اور اس کے وسوسہ کا خالفت کی حد تک نہ پہنچائے، اور اگر اس حد تک پہنچا دے تو احتیاط کو مخالفت کی حد تک نہ پہنچائے، اور اگر اس حد تک پہنچا دے تو احتیاط کو جھوڑ دینے ہی میں احتیاط ہے (۲۳)۔

نہیں ہوسکتیں، مثلاً وضوعنسل میں ٹھنڈک کی مشقت، سخت گرمی اور لمے دن میں روز بے کی مشقت ،سفر کی مشقت جوا کثر حج اور جہاد میں

باعث تيسيرمشقتين:

نیز اسلام لانے سے قبل عبادات اور بقیہ حقوق اللّٰہ کا ساقط ہونا، لہذاان کی ادائیگی کا اس سے مطالبہ نہ ہوگا، حتی کہ ان لوگوں کی رائے کے مطابق بھی جو کفار کوشریعت کی فروعات کا مخاطب مانتے ہیں،

تا کدان کے لئے اسلام کی ترغیب ہو، اور ان کی ادائیگی کی مشقت

سبب دہم: اسلام لانے کی ترغیب اور نیامسلمان ہونا:

ا م - بیتیسرکاایک سبب ہے، فقہ کے ابواب کے دیکھنے سے اس کا

علم ہوتا ہے، مثلاً بیشری حکم ہے کہ اسلام لانے والے کوحرمت سے

جہالت کے سبب معذور مانا جائے گا اور پیشبہ بن جائے گا جوحدود کے

اسلام لانے سے ان کے لئے رکاوٹ نہ بنے (۱)۔

ثبوت سے مانع ہوگا،جبیبا کےسبب پنجم میں آیا۔

نیز ایسے کافر کو مال زکاۃ دینا جس کے مسلمان ہونے کی توقع ہو،
تاکہ اس کو اسلام کی رغبت دلائی جائے اور اس کی طبیعت اسلام کی طرف
مائل ہوجائے، اور نومسلم کو دینا جبکہ اس کو دینے میں اس کے اسلام میں
مضبوطی وطافت آئے، یا اس جیسے لوگول کو اسلام کی ترغیب ہو<sup>(۲)</sup>۔

نیز کافرکواس کے مسلمان رشتہ دار کا وارث بنانا اگر وہ کا فرتر کہ تقسیم ہونے سے قبل اسلام لائے، یہ تنہا حنابلہ کا قول ہے، اس کا مقصداس کواسلام کی ترغیب دیناہے (۳)۔

۲ م - مشقتیں دوشم کی ہیں:ایسی مشقتیں جوا کثر'' تکلیف'' سے جدا

<sup>(</sup>۱) الفروق للقرافي ۳ر ۱۸۵،۱۸۴ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۸ ۲۸ ۱۳\_

<sup>(</sup>m) المغنی ۲ روم س<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي ر ۸۲\_

<sup>(</sup>٢) الإشاه والنظائرللسيوطي رص ٥٥\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ارا۵۰۲،۵۰<sub>۰</sub>

<sup>(</sup>۴) إغاثة اللهفان من مصايدالشيطان لا بن القيم الر١٨٣ \_

ہوتی ہے، حدود کی تکلیف کی مشقت مثلاً زنا کاروں کوسٹسار کرنا، مجرمین کوتل کرنا، باغیوں سے جنگ کرنا، اس طرح کی مشقتوں کا اللہ تعالیٰ کے واجب حق کے ساقط کرنے میں کسی وقت اثر نہیں، یعنی اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کومشقت کے ساتھ ایسے مصالح کی بنا پرجن کا علم اسی کو ہے فرض کیا ہے، لہذا اس میں موجود مشقتوں کی وجہ سے ان کو ہمیشہ کے لئے ساقط کرنا، اس چیز کو کا لعدم کرنا ہے جس کا شارع نے اعتبار کیا ہے۔

قتم دوم: الیی مشقتیں جن سے'' تکلیف'' اکثر جدا ہوسکتی ہے، ان میں جوقدرت سے باہر ہیں وہ اسقاط پاکسی اور طرح سے تخفیف کی بالاتفاق متقاضى بين حبيها كه گزرا، ورنه اگر مشقت برسي اور خطرناك ہومثلاً جان یااعضاء کے تلف ہونے کااندیثہ ہوتو ہتخفیف کا سبب ہے، اس لئے کہ دینی مصالح کے قیام کے لئے جان اور اعضاء کا تحفظ اس بات سے بہتر ہے کہ ان کو ایک عبادت یا گئی عبادتوں کے ذریعہ ہلاکت کے منہ میں ڈالا جائے جس سے اس جیسی دوسری عبادات حچوٹ جائیں ، اور اگر مشقت معمولی ہومثلاً انگل میںمعمولی تکلیف پاطبیعت میں ملکی سی گرانی ہوتواس کا کوئی اثر نہیں،اس سے رخصت نہیں ملے گی،اس لئے کہ عبادات کے مصالح کوحاصل کرنا اس جیسی غیرمؤ نژخرانی کے روکنے سے بہتر ہے، اور ان دونوں درجوں کے درمیان والی مشقت کا حکم بیہ ہے کہا گروہ اعلیٰ درجہ کے قریب ہوتو باعث تخفیف ہے،اورا گراد نی درجہ سے قریب ہوتو باعث تخفیف نہیں، مثلاً معمولی بخار، اورجس کے بارے میں تر دد ہوتو یہی اکثر مختلف فیہ ہوتا ہے، اور ان مراتب ودرجات کا انضباط محض تقریبی ہے (۱)۔

عزالدین بن عبدالسلام نے کہا: شریعت کے اہتمام میں عبادات کے اختلاف کے لحاظ سے مشقتیں الگ الگ ہیں، شریعت میں جن عبادات کا اہتمام زیادہ ہے ان میں تخفیف کے لئے سخت یا عام مشقتوں کی شرط ہے اور جن کا اہتمام نہیں ان میں معمولی مشقت سے تخفیف ہوجاتی ہے، کبھی کبھی عمل کے شرف اور علومر تبہ کے باوجود مشقتوں کی تکرار کی وجہ سے مل میں تخفیف ہوجاتی ہے، اس لئے کہوہ مشقتیں بار بار آتی ہیں تا کہ اس کے نتیجہ میں عام کثیر الوقوع مشقتیں پیدانہ ہوں (۱)۔

یہیں سے مشہور فقہی قاعدہ مانوذ ہے: "المشقة تجلب التيسير" (يعنی مشقت سہولت لاتی ہے)، يہ فقہ اسلامی كائم اور بنيادی قواعد میں سے ہے، مفتی وجہدکواس کی بکثر تضرورت يڑتی ہے۔

سیوطی نے کہا: فقہ کے بیشتر ابواب اس قاعدہ سے وابستہ ہیں (۲)۔
اس طرح قاعدہ ''إن الأمر إذا ضاق اتَّسع'' ( یعنی مسّلہ میں اگر تنگی ہوجائے تو گنجائش نکل آتی ہے )، '' اتساع'' سے مراد قیاسوں کی پابندی، اور اکا دکاصور تول میں قواعد کو مطرد کرنے سے رخصت ملنا ہے، اور بیڈ ضیق' 'یعنی حرج ومشقت میں ہوتا ہے (۳)۔

تا ہم ان دونوں قاعدوں میں ایک تیسرے قاعدے کی قید ہے جو یہ ہے:"المیسور لایسقط بالمعسور" (یعنی آسان کم دشوار کے سبب ساقط نہیں ہوتا)، اس کی دلیل فرمان نبوی ہے: "إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" (جب میں تم كوسی

<sup>(</sup>۱) قواعدالا حکام ۲/۸، ۱۳

<sup>(</sup>۳) الحموى على الإشاه اركاا\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" كی روایت بخاری (۴) حدیث: الباری ۲۵۱ / ۲۵۱ طبع السلفیه ) اور مسلم (۱۸۰ ۱۸۳ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) قواعد الاحكام لا بن عبدالسلام ۷/ ۸، الا شباه والنظائرللسيوطي رص • ۸، الا شباه لا بن جيم مع حاشية الحموي الر١١٩ -

بات کا حکم دوں تو جہاں تک ہوسکے اس کو بجالاؤ) جوینی نے کہا: یہ قاعدہ رائے اور نا قابل فراموش اصولوں میں سے ہے، جب تک شریعت کے اصول قائم ہیں، اس کی وجہ یہ ہے کہ عسر تخفیف کا سبب ہے، اگر بعض آسان ہول توان میں تخفیف کی گنجائش نہیں رہتی۔

فروعاتِ قاعدہ: جس کے بعض اعضاء کٹ گئے ہوں وہ باتی اعضاء کو قطعی طور پردھوئے گا، جو شرمگاہ کا پچھ حصہ ہی چھپا سکتا ہووہ اس حصہ کو چھپائے گا، جو پچھ ہی سورہ فاتحہ پڑھ سکتا ہو،اس کو پڑھے گا، جس کے پاس مکمل طہارت کے لئے ناکافی پانی ہو وہ اس پانی کو استعال کرے گا، جس کے پاس فطرہ میں ایک صاع کا پچھ حصہ ہو اس کو نکا لے گا، بیدا کثری قاعدہ ہے، اس سے بعض فروعات خارج ہیں مثلاً جس کو کفارہ کے لئے غلام کا پچھ حصہ ملے تو اس کو آزاد نہیں کرے گا، بلکہ اس کے بدل کی طرف چلا جائے گا، نیز جودن کے پچھ حصہ کاروزہ رکھسکتا ہو، پورے کا نہ رکھسکتا ہواس کے لئے روزہ رکھنا واجب نہیں اورا گرشفیع کے پاس بعض شمن ہوتو اس کے برابر جا کداد کا فرانہیں ملے گا(ا)۔

رفع حرج کے قاعدہ اورنص کے مابین تعارض:

سام - بیقاعدہ ابن نجیم نے اپنی 'الاشباہ' میں لکھاہے، اور سرخسی کا یقول نقل کیا ہے: ''بلوی'' کا اعتبار صرف اس جگہ ہے جہاں اس کے خلاف کوئی نص نہ ہونص کے ہوتے ہوئے اس کا اعتبار نہیں، پھر ابن نجیم نے کہا: اسی وجہ سے امام ابو صنیفہ ومحمد رحمہا اللہ کی رائے ہے کہ '' اذخ'' کے علاوہ حرم کی گھاس چرانا اور کا ٹناحرام ہے۔

اس کی فروعات ہی میں سے ابن تجیم کا بیقول ہے، امام ابوحنیفہ نے کہا: گو برنجاست غلیظہ ہے، اس لئے کہ گوبر کے بارے میں فرمان

(۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۱۵۹، ۱۲۰\_

نبوی ہے: "إنها رکس" (۱) (يہ پليد ہے) لينی نجس ہے، ان كے يہال نص كے ہوتے ہوئے "بلوی" كاكوئي اعتبار نہيں (۲)۔

یہ قاعدہ متفق علیہ نہیں، اسی وجہ سے پہلے مسئلہ میں امام ابو یوسف نے اختلاف کیا اور حرم کی گھاس چرانے کی اجازت دی، کیونکہ اس سے اجتناب میں حرج ہے، اور یہی عطاء، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے، ابن قدامہ نے کہا: اس کو پُر انا جائز ہے، اس لئے کہ قربانی کا جانور حرم میں آتا تھا اور کثرت سے چرتا تھا، اور یہ متقول نہیں کہ اس کا منہ بند کردیا جاتا تھا، نیز اس لئے کہ ان کو اس کی حاجت ہے، جواذ خر کا شنے کے مشابہ ہے (۳)۔

## تخفیف وتیسیر کی انواع:

الم الم - شخ عزالدین بن عبدالسلام نے شریعت میں موجود انواع تخفیف میں سے چھا ذکر کیا (۴) پھراس میں پھھاور کا اضافہ کیا ہے، چھانواع میہ ہیں:

نوع اول: تخفیف اسقاط، مكلّف كذمه سے فعل ساقط ہوجائے مثلاً عذر والوں سے جمعہ ساقط كرنا، نادار سے حج كا ساقط كرنا، اندھے، ننگڑے اور ہاتھ كھ تحص سے جہاد ساقط كرنا، اور حيض ونفاس والى عورت سے نماز ساقط كرنا۔

نوع دوم: تخفیف تنقیص، مثلاً مسافر کے لئے نماز میں قصر کرنا، اور دور کھات پر اکتفا کرنا تا کہ سفر کی مشقت دور ہوسکے، اور مریض جن افعال نماز کوادانہ کر سکے ان کواس ادنی حدسے کم کرنا، جوغیر مریض کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "هذا د کس....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۲۱ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الإشاه بحاشة الحمو ي اركاا ـ

<sup>(</sup>۳) المغنى سرراهسه

<sup>(</sup>۴) قواعدالاحكام ۲/۲\_

لئے کافی ہے، جیسے رکوع وسجدہ کوقدرت کی حدتک کم کرنا۔

نوع سوم: تخفیف ابدال، مثلاً مریض کے لئے شارع کی طرف سے بیا جازت کہ مشل ووضو کے بدلہ بیم کرے، نماز میں قیام کے بدلہ بیٹے بیٹے پڑھے یالیٹ کر، کھوسٹ بڑھے کے لئے روزے کے بدلہ کھانا کھلانا، اور عذر کے وقت حج یا عمرہ کے بعض واجبات کی ادائیگی کے بدلہ کفارہ دینا۔

نوع چہارم: تخفیف تقدیم، مسافر اور حاجی کے لئے نماز میں جمع تقدیم کی اجازت، کسی تقاضے سے سال گزرنے سے قبل زکاۃ ادا کردینے کی اجازت، عید سے ایک دوروز قبل رمضان میں صدقه فطرادا کرنااور بعض حضرات نے ایک دودن سے زیادہ پہلے بھی صدقه فطرادا کرنا کو جائز کہا ہے۔

نوع پنجم: تخفیف تاخیر، مثلاً کسی ایسے عذر کے سبب جمع تاخیر کی اجازت کہ اس عذر کے سبب جمع تاخیر کی اجازت کہ اس عذر کے سبب وقت میں اس کی ادائیگی مکلّف کے لئے دشوار ہو، مریض ومسافر کے لئے رمضان کے روزہ میں تاخیر کہ ان کے لئے روزہ چھوڑ دینے کی تخفیف ہے، حالانکہ روزہ کو واجب کرنے والا اور روزہ چھوڑنے کو حرام کرنے والا سبب موجود ہے، اور سونے اور بھولنے والے کے قل میں نماز کی تاخیر۔

نوع ششم بخفیف ترخیص، وہ ممنوعات جو بوقت مجبوری یا حاجت مباح قرار دئے گئے ہیں، مثلاً جس کوکلمہ کفر زبان سے کہنے پر مجبور کیا جائز ہونا، بھوک سے جان کیا جائز ہونا، بھوک سے جان جانے کا اندیشہ ہوتو مجبور کے لئے مردار کھانے کا جائز ہونا، 'اچھو' کو دور کرنے کے لئے شراب بینا، اور ڈھیلے سے استنجا کرنے والے کے لئے پاخانہ کے باقی رہنے کے باوجود نماز کی اجازت ہے (۱)۔
سیوطی نے کہا: علائی نے ایک ساتویں نوع کا اضافہ کیا ہے، اور

(1) و كييخ: قواعد الإحكام لا بن عبد السلام ٢٧٢ ، الاشياه والنظائر للسيوطي رص ٨٢ ،

فتح الغفارلا بن جيم ٢ / • ٧ ـ

وہ تخفیف تغییر ہے، مثلاً خوف میں نماز کی ترتیب میں تغییر (۱)۔ ۲۷۵ - چونکہ تخفیف تمام عبادات، معاملات اور حدود وغیرہ ابواب فقہ میں موجود ہے، اس کئے ان تمام تخفیف شدہ امور کو ان کے مختلف ابواب سے جمع کرنامشکل ہے۔

ان میں سے صرف چند مثالیں پیش ہیں:

## نجاستوں میں تخفیف:

۱۳۹ – شارع کیم نے نماز کی ادائیگ کے وقت مسلمان پر کپڑے،
بدن اورز مین کونجاستوں سے پاک کرنا واجب قرار دیا ہے، اور بید کہ
اس کا کھانا پینا پاک ہو اور یہی اصل ہے، لیکن نجاستوں کی بعض
صور تیں اس اصل سے مشتیٰ ہیں، اس لئے کہ ان میں عموم بلوی ہے،
اور ان سے احتر از مشکل ہے، تخفیف انسان کو لگنے والی نجاستوں میں
ہے، اس طور پر کہ ان کا دھونا اگر انسان پر واجب ہوتو لوگ حرج اور تکی
میں پڑجا کیں گے اس کی تفصیل اصطلاح '' نجاست' اور
میں ہے۔

### سترعورت ميں تخفيف:

ک ۴ - سرعورت الیمی چیز کے ذریعہ کہ کھال نہ جھکے واجب ہے۔
ہماز کے صحیح ہونے کے لئے اس کے شرط ہونے میں فقہاء کا
اختلاف ہے،امام ابو حنیفہ اورامام شافعی اس کے شرط ہونے کے قائل
ہیں، بعض مالکیہ نے کہا: ستر عورت نماز کے صحیح ہونے کی شرط نہیں،
ایک قول ہے کہ یا دہونے کی حالت میں شرط ہے، بھولنے کی حالت میں نہیں۔

<sup>(</sup>۲) القليو بي على شرح المنهاج الر ۲۸ طبع عيسى لحلبي قاہرہ۔

تتیمی حنبلی نے کہا: اگر قابل ستر عضو کبھی کھل جائے اور کبھی ڈھکا رہےتواس پراعادہ نہیں<sup>(۱)</sup>۔

ننگا جس کوستر عورت کے لئے کیڑا نہ ملے اس کے لئے اس میں تخفیف ہے،اگراس کو پاک چڑا یا پیة ل جائے جس کوشرمگاہ پر چیکا نا ممکن ہو یا گھاس ملےجس کو باندھناممکن ہواوروہ اس سے سترعورت کر لے تواس کے لئے جائز ہے،اور مذکورہ صورت کے ساتھ اس کی نماز صحیح ہے، اورا گراس کونجس کیڑا ملے تو اس میں اس کے لئے نماز جائز ہےاورنگا ہوکرنہ پڑھے،اس میں اختلاف ہے<sup>(۲)</sup>۔

ا گربعض شرمگاہ چھیانے کی چیز نہ ملے تومخصوص اعضاء کو چھیا ہے، اس کئے کہ وہ دونوں زیادہ فتیح ہیں اوران کو چھیانا زیادہ ضروری ہے، اگر دونوں میں سے صرف ایک کو چھیانے کے بقدر ملے توجس کو جاہے چھیالے (کس کو چھیانا اولی ہے بیمختلف فیہ ہے) اور برہنہ ہونا ترک جماعت کے لئے عذر ہے،لیکن نماز کے جمونے سے مانغ نہیں اور برہنہ ہونے کی حالت میں تنہانمازیٹر ھنا جماعت سے افضل ہے۔ اگرعورت کے بال چوتھائی سے کم یا ران چوتھائی سے کم یااس کا پیٹ چوتھائی سے کم کھل جائے تو نماز باطل نہیں ہوگی ، بیاس کے لئے

تخفیف ہے، پیعض فقہاء کے نز دیک ہے<sup>(m)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح:'' عورۃ''میں دیکھی جائے۔

## معاملات میں نیسیر:

۸ ۴ – عبادات وحدود کی طرح معاملات میں کچھ تیسیر ہے۔

خریدوفر وخت کرنے والوں کے درمیان سے ضرر کو دور کرنے کے لئے' خیارمجلس'' کوجائز قرار دیاہے۔

خریدار کے لئے ندامت کو دورکرنے کی خاطر خیار شرط کی اجازت دی ہے، خریدار پرآنے والے ضرر کودور کرنے کے لئے عیب کے سبب واپس کرنامشر وع قرار دیاا گرخریدی ہوئی چز میں عیب ظاہر ہواورخر پداراس سےراضی نہ ہو۔

شریعت نے معاملات میں تخفیف وسہولت بیدا کرتے ہوئے

اسی طرح شریعت نے'' عقو دغیرلا زمہ'' میں تخفیف پیدا کی ہے، چنانچەفرىقتىن مىں سےكسى يران عقو دكولا زمنہيں كيا، كيونكەلزوم ميں مشقت ہے جوان عقو د کے نہ کرنے کا سبب بنے گا <sup>(۱)</sup>۔

### حدودنافذ کرنے میں تیسیر:

9 م – حد کے سبب کا اقرار کرنے والے کواشارہ یااس سے واضح طریقہ سے اس سے رجوع کر لینے کی تلقین کرنامشحب ہے تا کہ اس سے حدّل جائے <sup>(۲)</sup>، جیسے کہ حضور علیقیۃ نے حضرت ماعز کے ساتھ كيا،آب علي في ان سفرمايا: "لعلك قبلت، أو غمزت، أو نظرت"(٣) (شايرتم نے بوسدليا ہو، چھوديا ہو، ياد كھ ليا ہو)۔ اللّٰدتعالٰی نے گناہوں سے توبہ کرنا اور کفارہ ادا کرنا جائز قرار دیا تا كەنگى اورحرج دورہو،اورجرم فلطى كااحساس مٺ جائے۔ شبہ کی وجہ سے حدود کے ٹلنے کی مثال بیرہے کہ اگر کسی کے پاس اس کی بیوی کے علاوہ دوسری عورت بھیج دی جائے اور وہ اس کواپنی

<sup>(</sup>۱) المغنى سر ۱۳۵۸ م ۱۹۵۸ م

<sup>(</sup>٢) حامع الاصول لا بن الأثير ٣/ ٥٩٨،٥٩٧\_

<sup>(</sup>٣) مديث: "لعلك قبلت ....." كي روايت بخاري (فتح الباري ١٣٥/١٢ طبع السّلفيه) اور ابوداؤد (٧/ ٥٧٩، ٥٨٠ طبع عزت عبيد دعاس)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>I) فتح القديرار ٢٦٠، بداية الجهتهد ار ٩٩، المجموع ٣ر ١٤٥، المغنى ار ٥٤٥ – ۵۸۰ نیل الاوطار ۲ر ۷۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۵۹۳،۵۹۳ ـ

<sup>(</sup>٣) المجموع ٣/ ١٨٤، المغنى لا بن قدامه ار ٥٩٥، ٢٥٩، ١٠٢، ٢٠٢، حاشية الدسوقي ايرا٢٢ ـ

بیوی سمجھ کر جماع کر لے تواس پر حدنہ ہوگی اور وہ گنہ گارنہیں ہوگا،اس لئے کہاس کا عذر نابت ہے، البتہ اس پر جوحقوق العباد سے متعلق ہے وہ واجب ہوگا اور وہ یہاں مہرش ہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' حدود''میں ہے۔

#### ديت (خون بها) مين تخفيف:

• ۵- غلطی سے جرم کرنے والے کے لئے شریعت نے بیتخفیف کی ہے کہ قصاص کے بدلہ دیت واجب کیا ہے، پھر دیت کو'' عاقلہ'' پر واجب کیا ، پھر دیت کو'' عاقلہ'' پر واجب کیا، اور مجرم (مردہویا عورت) کا عاقلہ نسب کے لحاظ سے اس کے مردعصبہ مثلاً باپ، بیٹے، بھائی (مال شریک کے علاوہ) اور ان کے بیٹے، بچا اور آزاد کرنے والا ہیں۔

ال لئے كه حضرت عمروبن شعيب اپنے والد سے اور وہ اپنے وادا سے روايت كرتے ہيں: "أن رسول الله عَلَيْكُ قضى أن يعقل عن المرأة عصبتها من كانوا، ولا يرثون منها إلا مافضل عن ورثها" (رسول الله عَلَيْكُ نے فيصله فرمايا كه عورت كى طرف سے ديت ال كے عصبه اداكريں كے جو بھى ہوں، اور وہ الله عورت كى طرف مے ديت الله كام الله علم الله الله علم الله عل

جس طرح مجرم کے لئے بیتخفیف ہے کہ خون بہا عاقلہ اداکرتے ہیں، اسی طرح'' عاقلہ'' کے لئے بیتخفیف ہے کہ شبہ عمد کی دیت میں شارع نے اجازت دی ہے کہ وہ تین سال میں اداکی جائے ہرسال کے اخیر میں ایک تہائی اداکی جائے، بشر طیکہ کمل دیت واجب ہو، مثلاً جان

کاخون بہاہو، جبیبا کہ حضرت عمرؓ اور حضرت علی کا قول مروی ہے، اور ان دونوں سے کسی نے اختلاف نہیں کیا ہے۔

نیز عاقلہ کے لئے بیخفیف ہے کہ اگر ان میں سے کوئی سال گزرنے سے قبل مرجائے یا فقیر ہوجائے یا مجنون ہوجائے تو اس پر کھولاز منہیں (۱)۔

اس کی تفصیل اصطلاح '' دیت'' میں ہے۔

نوع سوم: مكلّف كى اپنے لئے اور دوسرے كے لئے تيسير: اول: مكلّف كى اپنے لئے عبادات ميں تيسير:

ا ۵- نبی کریم نے ہدایت دی ہے کہ انسان نوافل اور اختیاری فرائن مثلاً سفر میں روزہ رکھنے میں، آسان کو اختیار کرے، فرمان نبوی ہے: "علیکم ما تطیقون من الأعمال فإن الله لا یمل ختی تملوا" (اپنی طاقت کے بقدر اعمال کا اہتمام کرو، اس لئے کہ اللہ نہیں اکتا تا، تم ہی اکتا جاؤگ) نیزفر مایا: "إن هذا الدین متین فأوغل فیه برفق، ولا تبغضوا إلی أنفسکم عبادة الله، فإن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقی" (") کی عبادت کونا پندیدہ نہ بناؤ، کیونکہ راستہ سے کئ جانے والا نہ زمین طے کرتا ہے، نہ سواری کو باقی رکھتا ہے) نیز فرمایا: "سددوا وقار بوا وأبشروا فإنه لایدخل أحدا الجنة عمله قالوا: ولا أن يتغمدني الله وقان ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله أنت یا رسول الله ؟ قال: ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله

<sup>(</sup>۱) بدایة الجبته ۲۷۷۱، المغنی ۷۷۲، ۲۷۷، کشاف القناع ۲۹۸، ۱۹۳۰ محتی در ۲۹، ۲۹۲ ما ۱۹۳۰ ما ۱۹۳۰ محتی در ۱۹۳۰ ما ۱۹۳۰ محتی در ۱۹۳۰ ما ۱۹۳۰ محتی ملتب المطبوعات الإسلامی)، ابن ماجه (۱۲ ۸۳ طبع عیسی الحلمی) اور احمد (۱۲ ۳۳ طبع دار المعارف) نے کی ہے، احمد شاکر نے کہا: اس کی اسناد صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۷/ ۲۷۱،۲۷۷، کشاف القناع ۲/ ۱۹۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "علیکم ما تطیقون من الأعمال فإن الله لایمل حتی تملوا" کی روایت بخاری (۳۱ طبح السّافیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: إن هذا الدين ..... كَيْ تَحْ تَكُ عاشيه ٢٠ مِن لَرْ رَجَى بـــ

برحمته (۱) (صحیح عمل کرو، میانه روی اختیار کرو، خوش خبری لو، اس لئے کہ کسی کواس کاعمل جنت میں نہیں لے جائے گا، لوگوں نے پوچھا: اور آپ کو بھی نہیں اے اللہ کے رسول عیسیہ ؟ آپ عیسیہ نے فرمایا: مجھے بھی نہیں، مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے مجھے کو ڈھانپ فرمایا: مجھے بھی نہیں، مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے مجھے کو ڈھانپ کے ) آپ نے صوم وصال سے منع فرمایا، کیونکہ اس میں مشقت ہے، فرمایا: "لا تشددوا فیشدد الله علیکم، فإن قوما شددوا فیشدد الله علیکم، فإن قوما شددوا فیشدد الله علیہ منازی ہے نہو کہ اللہ تم کروکہ اللہ تم شدوا فیشد کروکہ اللہ تم شدوا نہو کہ کہ کھو گو گوں نے خی اختیار کی تواللہ نے ان پر بختی کردی، یہ گرجا گھروں میں ان کے بقایا ہیں، اور رہانیت کو انہوں نے خودا یجاد کر لیا، ہم نے ان یرواجب نہیں کیا تھا)۔

اس باب میں یسر کا مطلب بین یس کہ کام ترک کردیا جائے، اور سستی برتی جائے، کیونکہ اللہ تعالی نے متقبوں کی تعریف فرمائی ہے: "إِنَّهُمُ كَانُوا قَبُلَ ذَلِكَ مُحْسِنِینَ كَانُوا قَلِیلًا مِنَ اللَّیلِ مَائِهُ جَعُونَ، وَبِاللَّسُحَارِهُمُ يَسُتَغُفِرُونَ، "(بیتک بیلوگ اس کے مکمل نکوکار تھے رات کو بہت کم سوتے تھے اور اخیر شب میں اس تغفار کیا کرتے تھے)، بلکہ اس کا مطلب بیہ کہ انسان اپنے اوپر استغفار کیا کرتے تھے)، بلکہ اس کا مطلب بیہ کہ انسان اپنے اوپر

مشقت نه لا دے، جب تک دل گے عبادت کرے اور اگر خلاف عادت مشقت ہوجائے تو آرام کرے، حدیث پاک میں ہے: "أن النبي عَلَيْكُ دخل المسجد، وحبل مربوط بين ساريتين، فقال: ما هذا؟ قالوا: حبل لزينب، تصلى فإذا كسلت أو فترت أمسكت به فقال عُلْطِيُّهِ: حلوه، ليصل أحدكم نشاطه فإذا كسل أو فتر قعد"(١) (حضور عليه مسجد مين تشريف لائے، ایک رسی دوستونوں کے پہیمیں بندھی ہوئی تھی، آپ نے فرمایا: پیرکیا ہے؟ لوگوں نے کہا: بیزینب کی رسی ہے، نماز پڑھتی ہیں اور جب سستی ہوتی ہے یا تھک جاتی ہیں تو اس کو پکڑ لیتی ہیں، آپ حاللہ نے فر مایا: اس کو کھول دو،تم میں سے ہرشخص کو جاہئے کہ جب تک دل گئے،نمازیڑھے،اورجب ستی یا تکان ہوتو بیٹھ جائے )۔ دوسری حدیث میں ہے: حضور علیہ سفر میں تھے، آپ نے دیکھا کہ بھیڑ ہے،اورایک آ دمی پرسابیکیا گیا ہے،آپ علیہ نے دریافت فرمایا: تولوگوں نے عرض کیا: روزہ دار ہیں، آپ نے فرمایا: "ليس من البر الصوم في السفر" (سفر ميس روزه ركها نيكي نہیں )،اس کی تشریح یوں کی گئی ہے کہاں سے مرادوہ شخص ہےجس کی مشقت اس حالت میں پہنچ جائے، اور روزہ نہ توڑے، حضور عاللہ نے ہدایت فرمائی ہے کہ یابندی کے ساتھ کچھ نوافل ادا کر کے ثواب حاصل کرنا بہتر ہے، اس سے کہ آ دمی کسی وقت اپنے او پر سختی کرے اورکسی وقت ڈھیلا پڑجائے، فرمان نبوی ہے:''أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل $^{(m)}$  (الله  $^{2}$  يہال سب

<sup>(</sup>۱) حدیث: "سددوا وقاربوا وابشروا، فإنه لا یدخل أحدا الجنة عمله، قالوا ولا أنت یا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن یتغمدني الله بمغفرة ورحمة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۸ ۲۹۳ طبع السمفیر) اورمسلم (۲۹۲ ۱۱۸ ۲۱۲ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حدیدر ۲۷\_

حدیث: "نهی عن الوصال فی الصوم لما فیه من المشقة، وقال: لا تشددوا فیشدد الله....." کی روایت ابوداود (۲۰۹/۵ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی سند میں سعید بن عبدالرحمٰن بن ابوالحجار ہے، حافظ ابن حجر نے تقریب المتهذیب میں کہا: مقبول ہے ( تقریب المتهذیب المتهذیب المتهذیب میں کہا: مقبول ہے ( تقریب المتهذیب المته

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ذاریات ۱۹،۱۷ سورهٔ ذاریات ۱۹،۱۷

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حلوه، لیصل أحد کم نشاطه ....." کی روایت بخاری (فخ الباری ۳۲/۳ طبع السّافیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''لیس من البو الصوم فی السفو'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۴ مرسم ۱۸۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۸۲/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الموافقات ٢/٢ ١٣٤/١٣١٠

سے پیاراعمل وہ ہے جوہمیشہ ہوا گر چیتھوڑا ہو)۔

دوم: دینوی امور میں انسان کی اپنے لئے تیسیر:

۵۲ – مناسب نہیں کہ انسان امور زندگی میں اپنے لئے تنگی پیدا کرے، اور یہ بھی نہیں بھونا چاہئے کہ تنگی پیدا کرنا زہدہ پاتقرب الی اللہ ہے، بلکہ اگر حلال راہ سے مال حاصل کرے اور اس کو اپنے لئے حلال جگہ کھانے یا پینے یار ہائش میں صرف کرے تو اس پر اس کو تو اب ملے گا اگر بفتدر ضرورت ہو، اس طرح اگر اس سے زیادہ ہوا ور اس کا مقصد طاعتِ خداوندی کے لئے طاقت حاصل کرنا ہو تو بھی ثو اب ملے گا، بشرطیکہ اسراف اور عیش پرسی کی حد تک نہ پہنچے۔

فرمان باری ہے: "قُلُ مَنُ حَرَّمَ زِینة اللَّهِ الَّتِي أَخُوجَ لِعِبَادِهٖ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلُ هِي لِلَّذِيْنَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ لِعِبَادِهٖ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلُ هِي لِلَّذِيْنَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ نَيا خَالِصَةً يَوُمَ الْقِيَامَةِ" (١) (آپ كَهَاللَّم لَ زَينت كوجواس نے اللَّه نيا خالِصَةً يَوُمَ الْقِيَامَةِ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهِ اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه

(۲) حديث: "ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فضل شيء فلأهلك فإن فضل عن ذي فإن فضل عن ذي قرابتك، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا" كي روايت مسلم (۲۹۲،۲۹۲ طبع

جائے تواپنے اہل کے لئے اور اگراپنے اہل سے نی جائے تواپنے رشتہ دار کے لئے ، اور اگر اس سے نی جائے تو پھر ادھر اُدھر خرچ کرو)۔

یکی تھم مال کے علاوہ کا ہے، حضرت سلمان فاری نے حضرت ابوالدرداء سے کہا تھا: تمہارے رب کا تم پر حق ہے، تمہارے اہل کا تم پر حق ہے، تمہاری ذات کا تم پر حق ہے، ہر حق دار کو اس کا حق دو، حضرت ابوالدرداء نے اس کا ذکر حضور علیت سے کیا تو آپ نے فرمایا: "صدق سلمان" (اسلمان نے سے کہا)، اور حدیث میں نیم ہے: "من فقہ الرجل دفقہ فی معیشته" (آدی کی سمجھ ہو جھ یہ بھی ہے کہا پی زندگی میں نرمی اختیار کرے)۔

شبهات سے اجتناب اور تقوی اختیار کرنے کی مشقت:

20 سے کھ لوگ شبہات سے بیخے اور تقوی کی پابندی کرنے کے لئے

اپنے او پر تختی کرتے ہیں، شاطبی نے کہا: اس میں کوئی کلام نہیں کہ

تقوی بذات خود دشوار ہے، اسی طرح اس میں بھی کوئی اشکال نہیں کہ

تقوی کی پابندی سخت ہے (۳) اور حدیث میں ہے: ''إن الحلال

بین وإن الحرام بین، وبینهما مشتبهات لا یعلمهن کثیر

<sup>=</sup> حدیث:''أحب الأعمال.....'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹ ۱۳ ۱۳ ۱۳ است) طبع السّلفیه ) اورمسلم (۱/۱ ۲۵ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت عا کثشہ سے کی ہے۔

<sup>[</sup>۱] سورهٔ اعراف ۱۳۲۷.

<sup>=</sup> عیسی انجلبی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صدق سلمان" کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۳۴/۱۰ طبع السفنیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من فقه الرجل دفقه في معیشته" کی روایت احمد (۱۹۳۸) طبع المکتب الإسلامی) اورابن عدی نے الکامل (۳۷ ما ۱۹۳۸ طبع دارالفکر) نے کی ہے، ابن عدی نے اس کوضعیف کہا ہے، پیٹمی نے کہا: اس میں ابو بکر بن ابو بکر بن ابو بکر بن کو " اختلاط" ہو گیا تھا ( مجمع الزوائد ۱۸۸۵ طبع دارالکتاب العربی)، اور مناوی نے فیض القدیر (۱۲۸۲ طبع المکتبة التجاریہ) میں اس کو ضعیف قرار دیاہے۔

 <sup>(</sup>٣) الموافقات الر١٠١، نيزد كيئ: اغاثة اللهفان لا بن القيم الر ١٨٣ ـ

من الناس، فمن اتقی الشبهات فقد استبراً لدینه و عرضه، ومن وقع فی الحرام"() (حلال واضح من وقع فی الحرام"() (حلال واضح بے، حرام واضح ہے اور دونوں کے نیج میں بعض چیزیں شبکی ہیں، جن کو بہت سے لوگ نہیں جانے لہذا جوشبہات سے بچگا وہ اپنے دین اور عربت کو بچالے گا، اور جوشبہات میں پڑجائے گا وہ حرام میں پڑجائے گا)، اور فرمان نبوی ہے: ''دع مایریبک إلی ما لا پریبک "کا)، اور فرمان نبوی ہے: ''دع مایریبک إلی ما لا یویبک "(۲) (جس میں شک ہواس کو چھوڑ کر غیر مشکوک کو اختیار کرلو)، لہذا تقوی کے طور پر ترک شبہات شرعاً مطلوب ہے بشرطیکہ کی اور حرج کے دائرہ سے خارج ہو، کین اگر تقوی میں مکلف کے لئے خلاف عادت حرج ومشقت ہوتو ساقط ہے، جبیبا کہ ضرورت ومجوری کے سبب حرام ساقط ہوجا تا ہے۔

ہاں یہ بتانا مناسب ہے کہ اکثر لوگوں کے کحاظ سے جس چیز میں خلاف عادت حرج ومشقت ہوتی ہے، وہی مشقت دوسر بے لوگوں کے نزدیک معمول کے مطابق ہوتی ہے، اسی وجہ سے اس امت کے اعلی درجہ کے پر ہیز گارلوگ ممتازر ہے ہیں، اس لئے کہ ان کے لئے شہمات کا ترک کرنا دشوار نہ تھا (۳)۔

سوم: دوسرے کے لئے مکلّف کی تیسیر: ۵۴-مسلمان سے شرعاً مطالبہ ہے کہ اپنے مسلمان بھائیوں کے

(۳) جامع العلوم والحكم رص ۲۹،۲۸، ۱۰۴

لئے جن ہے اس کا تعلق یا معاملہ ہے حتی الا مکان تیسیر کر لے کین کسی شرى حكم كى خلاف ورزى نهكر به فرمان بارى بي: "وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشُرِكُوا بِهِ شَيئًا وَّبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَّبِذِي الْقُرُبِي وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِيُن وَالْجَارِ ذِي الْقُرُبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُب وَالصَّاحِبِ بِالْجَنُبِ وَابُنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتُ أَيُمَانُكُمُ "(ا) (الله کی عبادت کرواورکسی چیز کواس کا شریک نه کرواورحسن سلوک رکھو والدین کے ساتھ اور قرابت دارول کے ساتھ اور تیبموں اور مسکینوں اوریاس والے پڑوسی اور دوروالے پڑوسی اور ہم مجلس اور راہ گیر کے ساتھ اور جوتمہاری ملکیت میں ہے اس کے ساتھ )،احسان وہ آسانی پیدا کرنا ہے جہال ممکن ہو، نیز فرمان نبوی ہے: "من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن ستر مسلما ستر الله عليه في الدنيا والآخرة،ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة والله في عون العبد ماكان العبد في عون أخيه''(۲) (جو شخص کسی مؤمن سے دنیا کی ایک شخق دورکرے گا،تواللہ تعالیٰ اس سے قیامت کے دن کی ایک تخی دور کرے گا، جو شخص کسی مسلمان كاعيب ڈھانكے گاتواللہ تعالیٰ دنیااورآ خرت میں اس كاعیب ڈ ھائے گا، جوکسی مفلس پرآسانی پیدا کرے گا،اللہ تعالیٰ دنیاوآ خرت میں اس کے لئے آسانی پیدا کرے گا،اوراللہ تعالیٰ بندے کی مدد میں رہے گا جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد میں رہے گا)۔

حضور علی نے امور کی انجام دہی اور مسلمانوں کے ساتھ معاملہ کرنے میں نرمی برتنے کی تلقین فرمائی ہے، فرمان نبوی ہے: "إذا أراد الله بأهل بیت خیرا أدخل علیهم الرفق"(")

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الحلال بین والحوام بین، وبینهما مشتبهات لا یعلمهن کثیر من الناس....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۲۱ طبح السلفیه) اور مسلم (۱۲۹۳،۱۲۱۹ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "دع مایوییک إلى ما لا یوییک" کی روایت احمد (۱۸ مارد) طبع مصطفیٰ الحکی ) نے کی ہے، طبع المکتب الإسلامی ) نے کی ہے، تر مذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۷۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من نفس عن مؤمن کوبة من کوب الدنیا نفس الله عنه....." کی روایت مسلم (۲۰ / ۲۰۷ طبع عیسی اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>m) عديث: "إذا أراد الله بأهل بيت خيرا أدخل عليهم الرفق....."

(الله تعالی جب کسی گھر کے لوگوں کے ساتھ بھلائی چاہتا ہے توان میں نری پیدا کردیتا ہے) نیز فرمان نبوی ہے: ''إن الوفق لايكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه'' (۱) (جس چيز میں نرمی ہوتی ہے اس کومزین کردیتی ہے، اور جس چیز سے نرمی نکل جاتی ہے، اسے معیوب بنادیتی ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''من يحرم الوفق يحرم الخير كله''(۲) (جو نری سے محروم ہوجائے گا)۔

یہ اصل چند فقہی مسائل میں ظاہر ہوتی ہے، ان میں سے چند مسائل درج ذیل ہیں:

### امام كانماز مين تخفيف كرنا:

۵۵ - شارع حکیم نے لوگوں کے حالات کی رعایت اوران کے لئے تیسیر کی خاطر نماز کے بعض ارکان میں تخفیف پیدا کی ہے، چنانچہ اماموں کو حکم ہے کہ نماز میں تخفیف کریں اور قراءت کمبی نہ کریں، یہ امراستحباب ہے، اس کی وجہ مقتدیوں کے الگ الگ حالات ہیں کہ ان میں کچھ کمزور، مریض اور بے بس ہوتے ہیں (۳)۔

لہذا امام نماز لمی نہیں کرے گاکہ مقتریوں کے لئے دشواری ہو، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "إذا صلی أحد کم بالناس فلیخفف، فإن فیھم الضعیف، والسقیم، والکبیر، وإذا

صلی أحد کم لنفسه، فليطول ماشاء "(۱) (جبتم ميں سے کوئی لوگوں کونماز پڑھائے ہاں لئے کہ ان ميں کوئی ناتواں ہوتا ہے، کوئی بيار ، تو کوئی بوڑھا، اور جبتم ميں سے کوئی اکبلا اپنے لئے نماز پڑھے توجتنی چاہے کمی کرے) حضرت ابن مسعود گی حدیث ہے کہ: "أن رجلا قال: والله يا رسول الله إنبي لأتأخر عن صلاة الغداة من أجل فلان، مما يطيل بنا، فما رأيت مسول الله علان الله علان مما يطيل بنا، فما رأيت رسول الله علان الله علان الله علان مما يطيل بنا، فما رأيت ان منكم منفرين، فأيكم ماصلی بالناس فليتجوز، فإن فيهم رسول الله علی موعظة أشد غضبا منه يومئذ، ثم قال: الضعيف، والكبير، وذاالحاجة "(۲) (ايک آدی نے کہا: يا رسول اللہ! فدا کی شم! ميں شح کی نماز ميں اس وجہ سے نہيں آتا کہ فلال صاحب نماز لمبی کرتے ہیں، تو میں نے رسول اللہ علی کی وعظ وضیحت میں اس دن سے زیادہ غصے میں نہیں دیکھا، آپ نے فرما یا: تم میں کے مولوگ متنفر کرنے والے ہیں دیکھو! تم میں سے جو کوئی لوگوں کو فی بوڑھا اور کوئی ضرورت مند ہوتا ہے ، کوئی بوڑھا اور کوئی ضرورت مند ہوتا ہے )۔

اس کا سبب سے کہ حضرت الی ابن کعب اہل قباء کونماز پڑھاتے تھے، انہوں نے ایک لمبی سورت شروع کی ، ایک انصاری لڑکا ان کے ساتھ نماز میں شریک ہوااس نے بیسورت شروع کرتے سنا تو نماز سے نکل گیا، حضرت ابی کوغصہ آیا وہ حضور علیہ سے اس لڑکے کی شکایت کرنے آئے، حضور علیہ کرنے آئے، حضور علیہ کی شکایت کرنے آیا، حضور علیہ بہت غصہ ہوئے یہاں تک کہ غصہ کا اثر چہرہ پر ظاہر ہوگیا، پھر آپ

<sup>=</sup> کی روایت احمد (۲/۱۷ طبع المکتب الاسلامی) نے کی ہے، پیثمی نے کہا: احمد کے رجال صحیح کے رجال ہیں (مجمع الزوائد ۱۹/۸ طبع دارالکتاب العربی)، مناوی نے بھی اس کوصیح کہاہے (فیض القدیرا / ۲۲۳ طبع المکتبة التجاریہ)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه'' كل روايت مسلم (۲۰۰۳ مهم ۲۰۰۳ طبع عيسي الحلمي) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من یحوم الرفق یحوم الخیر کله" کی روایت مسلم (۲) حدیث: "من یحوم الرفق یحوم الخیر کله" کی روایت مسلم

<sup>(</sup>٣) تخفة الاحوذي ١/٧٣\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا صلی أحد کم بالناس فلیخفف، فإن فیهم ..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۹۲ طبع السّلفیه ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: آن منکم منفرین، فأیکم ما صلی بالناس..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸،۱۹۲ طبع عیسی اور مسلم (۱۸ ۳۴ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت ابو مسعود انصاری سے کی ہے۔

تخفیف سے مراد کمال کے ادنی درجہ پراکتفاء ہے، لہذا واجبات وسنن کی ادائیگی میں نہ تو اقل درجہ پراکتفاء کرے گا اور نہ ہی اکمل درجہ پراکتفاء کرے گا اور نہ ہی اکمل درجہ پر اور اگر مقتدی محدود ہوں اور نماز کمبی کرنے سے راضی ہوں تو جائز ہے، حضور علیق سے بعض روایات میں نماز کمبی کرنے کا واقعہ اسی پرمجمول ہے (۲)۔

کسی خاص تقاضے اور حادثہ سے نماز میں تخفیف بھی مشروع ہے،

اس لئے کہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''إنبي
لأقوم في الصلاة أريد أن أطول فيها، فأسمع بكاء
الصبي، فأتجوز فيصلا تبي كراهية أن أشق على أمه''(")
(میں نماز میں کھڑ اہوتا ہوں، اس کولمبی کرنا چاہتا ہوں، پھر بچ کارونا
سنتا ہوں تو نماز کو مخضر کردیتا ہوں، کیونکہ میں اس کی ماں کو تکلیف میں
ڈالنا اجھا نہیں شجھتا)۔

ائمہ کے لئے تخفیف کرنا اجماعی امر اور علماء کے یہاں مستحب ومندوب ہے (۱)،اس میں تفصیل ہے جس کوا صطلاح '' امامت''کے تحت دیکھا جائے۔

اسی طرح امام کے لئے مناسب ہے کہ جمعہ کے خطبہ میں طویل نہ جونے کی رعایت کرے، اس لئے کہ حمدیث میں ہے: 'إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه فأطیلوا الصلاة وأقصروا الخطبة ''() (آدمی کا نماز کولمبا کرنا اور خطبہ کومخضر کرنا اس کے جمح دار ہونے کی نشانی ہے، لہذاتم نماز کولمبی کیا کرو، اور خطبہ کومخضر)۔

امام، والبیان اور حکام کی رعا یا کے ساتھ تیسیر اور نرمی کرنا:

- ۵۲ حاکم جولوگوں پر اپنے احکام نافذ کرتا ہے، اور اس کی اطاعت
لازم ہوتی ہے اس کے لئے مناسب ہے کہ لوگوں پر اس قدر بھاری مشقت نہ ڈالے جوان کے لئے گراں بار ہو، بیاس لئے تا کہ لوگ اس کی بات مان سیس، اور اس کے حکم کی ہمیش تعمیل کریں، اور اس کی خالفت پر نہ اتر آئیں کہ خود اس کو تا دیبی کارروائی کرنے پر مجبور ہونا پڑے، فرمان نبوی ہے: ''اللہم من ولی من أمر أمتی شیئا فشق علیه، ومن ولی من أمر أمتی شیئا فرفق بھم فارفق به ''(یا اللہ! جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر، اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر۔ اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر، اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر۔ اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر۔ اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تخی کر۔ اور جوکوئی میری امت کے سی معاملہ کا حاکم ہو اور وہ ان پر ترمی کرے تو تو بھی

- (۱) نیل الأوطار ۳۸ سار
- (۲) المغنی لابن قدامه ۲/۸۰۳ ـ
- حدیث:''إن طول صلاة الرجل.....'' کی روایت مسلم (۵۹۴/۲ طبع عیسی الحلمی )نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "اللهم من ولی من أمر أمتی شیئا فشق علیهم، فاشقق علیه ومن ولی من أمر أمتی شیئا فرفق بهم فارفق به " کی روایت مسلم (۱۳۵۸ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ان منکم منفرین فأیکم ماصلی بالناس فلیتجوز فإن فیهم الضعیف والکبیر و ذا الحاجة "کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۷۲، ۱۹۸ طبع عیسی الحلمی ) نے ابومسعود الصاری سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "تطویل النبی عُلِیْلِیُ فی بعض ما أثر عنه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۴۲/۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

ان پرنرمی کر)۔

اگر ماتحتول میں ناتوال بچه اور عورتیں ہوں توان پر خصوصی نرمی کرے، حضو ورقیلیہ ایک سفر میں تھے کہ ہا نکنے والے نے اونٹ کو تیز ہانکا، آپ آلیہ نے نے فرمایا: "یا أنجشة ویحک بالقواریو"(۱) (انجشه! تیراناس ہو!! آبگینوں کا خیال رکھو) یعنی عورتوں کا۔

فوج کے امیر کا فرض ہے کہ رفقاء سفر کے ساتھ نرمی برتے ، ماور دی

نے لکھا ہے کہ امیر پر سفر میں سات حقوق ہیں: اول: نرم رفتاری کے
ساتھ لے چلے کہ کم زور آ دی چل سکے، اور قوی تر آ دمی کی طاقت محفوظ
رہے، بہت تیز رفتاری سے نہ چلے کہ کم زور ہلاک ہوجائے اور طاقتور
کی طاقت ختم ہوجائے، مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:
"المضعف أمير الركب" (کرور آ دمی قافلہ کا امیر ہو)، یعنی
جس کی سواری کا جانور کمزور ہولوگ اس کی رفتار سے چلیس، اور جج کے
امیر کے بارے میں بھی ایسانی کھھا گیا ہے (س)۔

# معلمین اورمبلغین کا مخاطبین کے لئے تیسیراورنرمی کرنا: ۵۷-معلم وبلغ کے لئے مستحب ہے کہ لوگوں کے ساتھ زمی کا برتاؤ

- (۱) حدیث: "یا أنجشة ویحک بالقواریو ....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۰ / ۵۹۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۱۱/۴، ۱۸۱۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "المضعف أمیر الرکب" ان الفاظ کے ساتھ بروایت بمیں نہیں ملی، البتہ ان الفاظ کے ساتھ موجود ہے: "اقتد بأضعفهم، واتخذ مؤذن المیاخذ علی أذانه أجوا" (اپنے بیل ہے کمزور کی اتباع کرواور الیا مؤذن رکھو جو اپنی اذان پر اجرت نہ لے) جس کی روایت ابوداؤد (ار ۱۹۳۳ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور تر ذکی (ار ۲۹۹، ۱۹۷) میں اس حدیث کے لئے ایک شاہد ہے، تر ذکی نے کہا: حس صحیح ہے، اور حاکم (ار ۲۰۱۸ طبع دارالکتاب العربی ) نے اس کی روایت کی ہے اور کہا: مسلم کی شرط پرضح ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
  - (٣) الأحكام السلطانيرص١٠٨،٣٥\_

کرے، اوران کے ساتھ تختی نہ برتے بلکہ زمی کا روبیا ختیار کرے، کوئی ایبا کام نہ کرےجس سے حق سے دوری ونفرت ہو، بلکہ ان کی معلومات کی روشنی میں نامعلوم چیزیں بتائے ،نرمی اور سہولت برتے ، ان کے لئے دشواری پیدا نہ کرے، نووی نے کہا: اس کو چاہئے کہ پوری کوشش ان کو مجھانے اوران کے ذہن کو قریب کرنے میں لگائے اوران کی رہنمائی کا خواہاں ہو، ہرایک کواس کی سمجھ بوجھ،اور حافظہ کے لحاظ سے سمجھائے ، اتنا نہ بتائے کہ وہ برداشت نہ کرسکے ، اور بلامشقت وہ جس کا تخل کرسکتا ہواس سے کم بھی نہ بتائے ، ہرایک سے اس کی حیثیت اوراس کے فہم اور ہمت کے لحاظ سے مخاطب کرے۔ اس کی تائید حضرت موسی کے اس قول سے ہوتی ہے جوانہوں نے خَضر سے كها: "هَلُ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنُ تُعَلِّمَن مِمَّا عُلَّمُتَ رُشُدًا"(۱) ( کیا میں آپ کے ساتھ رہ سکتا ہوں کہ جوعلم مفید آپ کو سکھلا یا گیا ہے اس میں ہے آ یہ مجھے بھی سکھادیں)، پھر فرمایا:"لَا تُوَاخِذُنِي بِمَا نَسِيُتُ وَلَا تُرُهِقُنِي مِنُ أَمُرِي عُسُرًا"(٢) ((موی نے )کہا میری بھول چوک پر گرفت نہ کیجئے اور میرے(اس) معاملہ میں مجھ پرتنگی نہ ڈالئے)، حضرت ابوموسی اشعری اور معاذبن جبل کو یمن روانه کرتے ہوئے آپ نے جووصیت كى اس مين بربهي كها: "بشوا ويسرا وعلما ولاتنفرا" (٣) (خوشی کی بات سناؤ، آسانی پیدا کرو، علم سکھاؤ، نفرت نہ دلاؤ) حضرت انس نے کہا: فرمان نبوی ہے: "یسروا ولاتعسروا وسکنوا ولاتنفروا" (۴) ( آسانی کرو پختی نه کرو، آرام دو، نفرت نه دلاؤ)۔

- (۱) سورهٔ کهف ۲۲۷ ـ
- (۲) سورهٔ کهف ر ۷۳\_
- (۳) حدیث: "بشوا ویسوا وعلما ولاتنفوا....." کی روایت بیهقی (۳/ ۲۹۴ طبع دارالمعرفه) نے کی ہے،اصل صدیث صحیحین میں ہے۔
- (۴) حدیث: "یسووا ولا تعسووا و سکنوا ولا تنفروا" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۹۸۰ مطبح السّلفیه)اور سلم (۱۹۸۳ طبع عیسی الحلمی)نے کی ہے۔

### فتوى ميں تيسير:

۵۸ - مفتی کے لئے ضروری ہے کہ دریافت کرنے والوں کے حالات کی رعایت کرے، جس شخص پر تختی اختیار کرنے اور تشد داور خود کو ہے جا تھکانے کا غلبہ ہواس کو الیبا فتوی دے جس میں امید دلائی گئی ہو، ترغیب ہو، ترخیص ہو، گجائش والا فتوی ہو، اور جس شخص پر لا پرواہی، تھوڑا عمل کافی ہے اگر بدا خلاص اور شیح ہو، اور جس شخص پر لا پرواہی، کابل اور دین ہے آزادی کا غلبہ ہواس کو ایسا فتوی دے جس میں ترجیب و تخویف اور زجر وتو نیخ ہو، جسیا کہ طبیب اس مریض کے ساتھ معاملہ کرتا ہے جس کا مرض اس کو حدا عقدال سے ہٹا چکا ہو (۱)، ساتھ معاملہ کرتا ہے جس کا مرض اس کو حدا عقدال سے ہٹا چکا ہو (۱)، کا فتوی شرعی دلیوں اور اصولِ افتاء کے مطابق ہونا چاہئے، جسیا کہ اصول فقہ میں مذکور ہے، امام نو وی نے کہا: اگر مفتی مصلحت سمجھ تو عامی کو ایبا فتوی دے سکتا ہے جس میں تختی ہے حالانکہ وہ اس کے ظاہر کا معتقد نہیں اور اس میں وہ کوئی تاویل کرتا ہے، ایبا کرنا جائز ہے، کا معتقد نہیں اور اس میں وہ کوئی تاویل کرتا ہے، ایبا کرنا جائز ہے، کا معتقد نہیں اور اس میں وہ کوئی تاویل کرتا ہے، ایبا کرنا جائز ہے، تاکہ عام لوگوں کے لئے زجروتو نیخ ہواور ان لوگوں کے لئے بھی جن میں دین داری اور انسانیت کم ہے (۲)۔

اگرفتوی دلیل کے مطابق نہ ہو، بلکہ اس نے غیر ثقہ سے منقول رخصت والافتوی دیا ہے تو بیرخصت پبندی اتباع ہوی وہوس پرتی ہے، جوممنوع ہے، علاء کاکسی مسلہ میں اختلاف اس بات کی دلیل نہیں کہ اس کو مختلف طریقہ پر انجام دینا جائز ہو۔

شاطبی نے کہا: فقیہ کے لئے حلال نہیں کہ محض خواہش اور اغراض پرستی کے سبب بلااجتہا دکسی قول کواختیار کرے یاکسی کواس کا فتویٰ دے، مختلف اقوال کی صورت میں مقلد کا فریضہ وہی ہے جو

ایک مفتی کا ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

دوسری طرف مفتی کویی تنہیں کہ تیجے شرعی راہ ہوتے ہوئے مستفتی کو حرج اور تختی والا فتوی دے، جصاص نے "احکام القرآن" میں آیت: "مَایُرِینُدُ اللّٰهُ لِیَجْعَلَ عَلَیٰکُمْ مِنُ حَرَبٍ" (اللّٰہ نہیں چاہتا کہ تہمارے اوپر کوئی تنگی ڈالے) پر گفتگو کرتے ہوئے کہا ہے: چونکہ "حرج" تنگی ہے، اور اللہ تعالی نے اپنی طرف سے ہم پر حرج پیدا کرنے کے ارادہ کی نفی کی ہے، اس لئے ہر مختلف فیہ منقول احکام میں حرج کی نفی اور وسعت و گنجائش کے ثابت کرنے کے لئے آیت کے ظاہر سے استدلال کیا جاسکتا ہے، اور الیی رائے کا قائل ہونا جس میں حرج و تنگی ہو، طاہر آیت اس کے خلاف دلیل ہے، سفیان توری نے کہا: علم کا اندازہ تو معترعالم کی طرف سے رخصت دینے میں ہوتا ہے، جہاں تک تحقی برسے معتبرعالم کی طرف سے رخصت دینے میں ہوتا ہے، جہاں تک تحقی برسے کی بات ہے تو وہ تو ہر کوئی کرنا جانتا ہے (")۔

جوستفتی میاندرو ہوں ان کو بلا افراط وسہیل ،فتوی میں میاندروی اختیار کرنی چاہئے اور میاندروی ہی شریعت میں اصل ہے جسیا کہ گزرا۔

# مالى حقوق ميں تيسير:

مهر ونفقه:

9 - الله تعالى نے شادى كے مسكه كوآسان كرنے كى ہدايت دى گو كه كه يغام نكاح دينے والافقير جو، بشرطيكه وه نيك جو، فرمان بارى ہے:

"وَأَنْكِحُوا اللَّيَامَٰى مِنْكُمُ وَالصَّالِحِيْنَ مِنُ عِبَادِكُمُ،

- (۱) الموافقات ۱۲۰ ما ۱۲۰ ۱۱۰ الفتاوی الکبری الفقهید لابن حجر ۱۲۰ م ۱۲۰ س الأ حکام للقرافی رص ۲۷ نقاوی لابن تیمید ۲۲ ۱۲۲۰ ، شرح الاقناع للبهوتی ۲۷ ۷ - ۳۰
  - (۲) سورهٔ ما کده ۱۷-
  - (س) احكام القرآن ١/١٩٩٢ صفة الفتوى لا بن حمدان \_

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبي ۲/۱۲۸،۱۲۲ [

<sup>(</sup>۲) المجموع للنو وي ار ۵۰، شائع كرده منيرالدمشقي \_

اسى طرح الله تعالى نے مياں يوى كودستور كے موافق ربن سمن اختيار كرنے اور خودا پنے تق كے اختيار كرنے اور خودا پنے تق كے لئے حريصانه اصرار ترك كرنے كى ہدايت فرمانى ہے، تاكه دونوں كى زندگى آسانى وخوشگوارى كے ساتھ بسر ہو، فرمان بارى ہے: "وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتُ مِنُ بَعُلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضاً فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحا بَيْنَهُمَا صُلُحًا وَالصُّلُحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعُمَلُونَ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعُمَلُونَ

خَبِیرًا"(۱) (اور اگر کسی عورت کو اپنے شوہر کی طرف سے زیادتی
یا بے التفاقی کا اندیشہ ہوتو اس میں ان کے لئے کوئی مضا کقہ نہیں کہ
دونوں آپس میں ایک خاص طریق پر صلح کرلیں، صلح (بہر حال)
بہتر ہے اور طبیعتوں میں تو بخل ہوتا ہی ہے اور اگرتم حسن سلوک
رکھواور تقوی اختیار کئے ہوتو جو کچھتم کرتے ہواللہ بیشک اس کی خبر
رکھتا ہے)۔

یرشتهٔ ازدواجیت قائم رہنے کی حالت کا تھم ہے، اس طرح اس کے ختم ہونے کے بعد کا تھم ہے، فرمان باری ہے: "وَإِنُ طَلَّقُتُمُو هُنَّ مِنُ قَبُلِ أَنُ تَمَسُّوهُ هُنَّ وَقَدُ فَرَضُتُمُ لَهُنَّ فَوِيُضَةً فَلَوْتُمُو هُنَّ مِنُ قَبُلِ أَنُ يَعُفُونَ أَوْ يَعُفُو الَّذِي بِيدِهِ عُقُدَةُ النَّكَاحِ وَ أَنُ تَعُفُوا أَقُرَبُ لِلتَّقُولِي وَلاَتَنُسُوا الفَصْلَ النِّكَاحِ وَ أَنُ تَعُفُوا أَقُرَبُ لِلتَّقُولِي وَلاَتَنُسُوا الفَصْلَ النِّكَاحِ وَ أَنُ تَعُفُوا أَقُربُ لِلتَّقُولِي وَلاَتَنُسُوا الفَصْلَ النِّكَامِ وَ الله بِمَا تَعُمَلُونَ بَصِيرٌ" (اور اگرتم نے انہیں بینکم، إِنَّ الله بِمَا تَعُملُونَ بَصِیرٌ" (اور اگرتم نے انہیں باتھ لگایا ہولیکن اس کے لئے کے مہرمقرر کر چکے ہوتو جتنا مہرتم نے مقرر کیا ہے اس کا آ دھا واجب ہے، بجراس صورت کے کہ (یا تو) وہ عورتیں خود معاف کر دیں یا وہ (اپناحق) معاف کر دوتو ہے بہت ہی قرین تقوی ہے اور آ کیس میں (اپناحق) معاف کر دوتو ہے بہت ہی قرین تقوی ہے اور آ کیس میں لطف و احسان نظر انداز نہ کروتم جو کھے بھی کرتے ہو اللہ یقیناً اس کا خوب د یکھنے والا ہے )۔

### مقروض ہے مطالبہ کرنے میں تیسیر:

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن من یمن المرأة تیسیو خطبتها وتیسیو صداقها......" کی روایت احمد (۲/۷۷ طبع المکتب الإسلامی) اور حاکم (۱۸۱/۲ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: حدیث مسلم کی شرط پرضیح ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن من أعظم النساء بو كة أیسوهن مؤنة" كی روایت بیهی (۳) ۲۳۵/طبع دارالمعرفه) اورحاكم (۲/۸۷ طبع دارالکتاب العربی) نے كى ہے،حاكم نے كہا بمسلم كی شرط پرتیج ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق كيا ہے۔

۲۰ - شریعت نے اجازت دی ہے کہ حق داردوسرے سے اپنے حق
 کا مطالبہ کرے، اور اگر قرض دارٹال مٹول کرے یعنی اس کے پاس
 موجود رہے لیکن ادا کرنے سے گریز کررہا ہے، تو وہ مطالبہ میں سخق

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۲۸۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۳۷\_

كرسكتا ہے، اس لئے كه فرمان نبوى ہے: "لي الواجد يحل عوضه و عقوبته" (الله وار قرض اداكر نے ميں تاخير كرتو اس كو بعزت كرنا اور سزادينا درست ہے)۔

اگرمقروض تنگی میں ہو، فی الحال ادا نہ کر سکے، مثلاً اس کا مال غائب ہے، یا اس کو کھانے پینے وغیرہ کی ضرورت ہے، اور مال کی ادائیگی میں تاخیر کرے توشریعت نے قرض خواہ کے لئے اس پرآسانی کرنے کومندوب قرار دیاہے کیکن اگر ظاہر ہوجائے کہ وہ مفلس ہے، ادائیگی کے قابل نہیں تو مہلت دینا واجب ہے، اس کئے کہ فرمان بارى ب: "وَإِنُ كَانَ ذُوعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ" (اور اگر تنگ دست ہے تو اس کے لئے آسودہ حالی تک مہلت ہے)، فرمان نبوی ہے: "تلقت الملائكة روح رجل ممن كان قبلكم، فقالوا: أعملت من الخير شيئا؟ قال: لا قالوا: تذكر قال: كنت أداين الناس فآمر فتياني أن ينظروا المعسر ويتجاوزوا عن المؤسر" (فرشة تم سيبل توم میں ایک شخص کی روح لے چلے، تواس سے یوچھا: تونے کوئی نیک کام کیا ہے؟ وہ بولا: نہیں ، فرشتوں نے کہا: یا دکر ، وہ بولا: میں لوگوں کو قرض دیا کرتا تھا: پھراینے جوانو ں کو حکم کرتا کہ جو مخص مفلس ہو،اس کو مهلت دو، اس سے تقاضا نه کرو، اور جو شخص مال دار ہواس برآ سانی كرو) الله تعالى نے (فرشتوں سے فرمایا): "تجوزوا عنه" (تم بھی اس پر آسانی کرو) اور حدیث میں ہے:"رحم الله رجلا

سمحا إذا باع، وإذا اشترى، وإذا اقتضى "() (الله تعالى الشخص پررتم كرے جو يتح ، خريدتے اور مطالبه كرتے وقت نرى كا برتا و كرے) حتى كه خواه دين ظلم وزيادتى كے سبب ہى كيوں نه ہوا ہو، ال كئے كه فرمان بارى ہے: "كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ... فَمَنُ عُفِى لَهُ مَنُ أَخِيْهِ شَيْءٌ فَاتّباعٌ بِالْمَعُرُونُ فِ وَأَدَاءٌ إلَيْهِ بِإِحْسَانِ "() (تم پرمقولوں كے باب ميں قصاص وَأَدَاءٌ إلَيْهِ بِإِحْسَانِ "() (تم پرمقولوں كے باب ميں قصاص فرض كرديا كيا ہے ۔۔۔۔۔۔اس كوريق مقابل كى طرف سے كھ معانى عاصل ہوجائي سومطالبه معقول (اور) طريق پركرنا چاہئے اور مطالبه عاص (فريق) كے پاس خوبی سے پہنچادینا چاہئے اور مطالبه كواس (فریق) كے پاس خوبی سے پہنچادینا چاہئے اور مطالبه كواس (فریق) كے پاس خوبی سے پہنچادینا چاہئے اور مطالبه كواس (فریق) كے پاس خوبی سے پہنچادینا چاہئے )۔

فرمان باری: "فَاتِبَاعْ بِالْمَعُرُوفِ" میں اس بات کا حکم ہے کہ مطالبہ مذکورہ بالا طریقہ پر ہونا چاہئے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح " إعسار"۔

### شریک اور ساتھی کے ساتھ تیسیر:

۱۱ - الله تعالی نے "الصاحب بالجنب" کے ساتھ حسن سلوک کا تکم دیا ہے، اوراس سے مرادوہ ہے جوتمہارا شریک سفر یارفیق کار وغیرہ ہو، اوراس کے ساتھ حسن سلوک ہیہ ہے کہ اس پرتخی نہ کی جائے اور حسب ضرورت اس کا تعاون کیا جائے، ربیعہ بن ابی عبدالرحمٰن نے کہا: سفر میں احسان ہیہ ہے کہ تو شہ کوخرج کیا جائے، جھگڑا نہ ہو، اللہ کی ناراضگی سے ہٹ کرہنی مذاتی خوب ہو (۳)۔

جہاد کے تعلق سے حضور علیہ سے مروی ہے: "فأها من ابتغی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لمي الواجد يحل عرضه و عقوبته" کی روایت احمد (۲۲۲/۳ کلی طبع المکتب الإسلامی) اورا بوداؤد (۲۲۸ ۲۰۵ کلی عزت عبيد دعاس) نے کی ہے، بخاری (فتح الباری ۲۲۸ طبع السّلفیه) نے تعلیقاً اس کا ذکر کیا ہے، ابن حجر نے اس کی اسنادکوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره (۲۸۰\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "تلقت الملائکة روح رجل....." کی روایت مسلم (۳) (۱۱۹۲۰) نے حضرت حذیفہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رحم الله رجلا سمحا إذا باع وإذا اشتوی وإذا اقتضی" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۰۴۰ طبع السّلفیہ) نے کی

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۹\_

<sup>(</sup>۳) تفسيرالقرطبي ۵ر۸۷۱\_

وجه الله، وأطاع الإمام، وأنفق الكريمة، وياسر الشريك، واجتنب الفساد، فإن نومه ونبهه أجر كله"(۱) (جورضائے الهی كا خواہال ہو، امام كی اطاعت كرے، اپنی قیمتی چیز صرف كرے، شريك كے ساتھ نرمی برتے ، فساد سے دورر ہے، تواس كا سونا اور جا گناسب باعث ثواب ہے )۔

### مزدورول پرتیسیر:

۱۲- کھانے پینے، نماز اور قضائے حاجت کے اوقات میں ملازموں پر تخفیف کرنا چاہئے، اس لئے کہ بیشر عی طور پر اوقات کار سے مشتنی ہیں، کیونکہ اس کی اشد ضرورت ہے، یہی حکم سالانہ یا ماہانہ یا ہفتہ وار مزدور کا ہے، بیاوقات کام سے خارج ہیں، کیونکہ اگران پر پابندی لگادی جائے تو زبردست نقصان ہوگا، اس لئے مزدوروں پابندی لگادی جائے تو زبردست نقصان ہوگا، اس لئے مزدورول کے لئے جائز نہیں کہ مزدور کوطافت سے زیادہ کام دے یعنی جس سے اس کو ضرر لاحق ہوا ورعاد تا نا قابل برداشت ہو (۲)، اس لئے کہ غلام کے بارے میں فرمان نبوی ہے: برداشت ہو (۲)، اس لئے کہ غلام کے بارے میں فرمان نبوی ہے: برداشت ہو (۲)، اس لئے کہ غلام کے بارے میں فرمان نبوی ہے: (ان سے وہ کام نہ لوجوان سے نہ ہو سکے، اور اگر ایسا کام لینا چاہوتو ران کی مدد کرو)۔

(۱) حدیث: "فأما من ابتغی وجه الله، وأطاع الإمام وأنفق الکویمة....." کی روایت ابوداؤد (۱۳۰۳ طبع عزت عبید دعاس)، نسائی (۲۹/۲ طبع الکتاب العربی) نے کہا جہا کہا جہا کہ کی شرط پرضی ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

(۲) قوعدالاً حکام للعربن عبدالسلام ار۱۵۳۵، ۱۵۵۔

مندس م

#### تعريف:

ا - لغت میں تیم کامعنی: قصد، اراده اور طلب ہے، کہا جاتا ہے:
"تیممه بالرمح" دوسروں کو چھوڑ کر کسی خاص شخص کو نیزه کا نشانه
بنانا(۱) اور "تأممه" اسی معنی میں ہے اور اسی معنی میں بیفر مان باری
ہے: "وَ لَا تَیَمَّمُوا الْحَبِیْتُ مِنْهُ تُنفِقُونَ "(۱) (اور خراب چیز کا
قصد بھی نہ کروکہ اس میں خرج کروگے)۔

اصطلاح میں: حنفیہ نے اس کی تعریف بیر کی ہے کہ وہ پاک مٹی سے ہاتھ اور چہروں کامسح کرنا ہے، قصداس کے لئے شرط ہے، کیونکہ یہی نیت ہے، گویا تیم پاک مٹی کا ارادہ کرنا اور مخصوص طریقہ پراس کو استعال کرنا ہے، تا کہ عباوت کی جاسکے۔

مالکیہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ تیم مٹی والی الیں طہارت ہے جس میں نیت کے ساتھ چہرہ اور ہاتھوں کا مسح کرنا داخل ہے۔ شافعیہ نے اس کی تعریف مید کی ہے کہ وضو یاغسل کے بدلہ چہرہ اور دونوں ہاتھوں تک یا ان میں سے کسی ایک تک مخصوص شرائط کے ساتھ مٹی پہنچانا تیم ہے (مثلاً اگر کسی کے دونوں ہاتھ کئے ہوں تو صرف چہرہ پرمٹی پہنچانا کافی ہوگا)۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا تکلفوهم مایغلبهم فإن کلفتوهم فأعینوهم" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۸۴ طبح التلفیه) اور مسلم (۱۲۸۲ ، ۱۲۸۳ طبح عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لبان العرب، المصباح المنير ، المعجم الوسيط ماده: ''يم'، الزاهر رص ۵۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۲۷\_

حنابله کی تعریف میہ کہ پاک کرنے والی مٹی سے مخصوص طریقہ پرچہرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا تیم ہے (۱)۔

## تىمىم كى مشروعيت:

۲ - تیم سفراور حضر <sup>(۲)</sup> میں ان کی شرائط کے ساتھ جائز ہے، جبیبا کہ آئے گا،اس کی مشروعیت کتاب وسنت اورا جماع سے ثابت ہے۔

كتاب الله على فرمان بارى ہے: "وَ إِنْ كُنتُمُ مَرُضَى أَوُ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُمُ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُمُ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوا بِوجُوهِكُمُ وَأَيْدِيْكُمُ إِنَّ الله كَانَ عَفُواً عَفُورًا "(") (اورا گرتم يمارہو ياسفر ميں ہو ياتم ميں سے كوئى استجاسے آيا ہو ياتم نے اپنى بيويوں سے قربت كى ہو پھرتم كو يانى نہ طے توتم ياكمٹى سے يمم كرليا كرويينى الله برا محاف كرنے اپنى چرول اور ہاتھوں پر ہاتھ پھيرليا كرو بيشك الله برا محاف كرنے والا ہے بڑا بخشے والا ہے )، نيز فرمان بارى ہے: "فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوا بِو جُوهَكُمُ وَأَيُدِيْكُمُ فَتَيَمَّمُول اللهِ بِرا اللهِ بِرا اللهِ عَلَى اللهِ بِاللهِ عَلَى اللهِ بِاللهِ بِاللهِ بِي اللهِ بِي اللهِ بِي اللهِ بِي اللهِ بِي اللهِ بِي اللهِ بَيْ فَي اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بِي اللهِ بَيْ بَيْ اللهِ بِي اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بَيْ اللهِ بِي اللهِ بَيْ اللهُ وَلِي بَي اللهِ بَيْ اللهِ بِي اللهِ بِي اللهُ مُول اللهُ وَلَي بَي اللهِ بِي اللهِ اللهُ وَلَا بِي اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

حدیث نبوی ہے: حضرت ابوامامہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نبوی ہے: «جعلت لی الأرض مسجدا و طھورا"(۵)

- (۱) ابن عابدین ار ۱۵۳، ۱۵۳، الحطاب ار ۳۲۵، ۳۲۵، مغنی المحتاج الر ۸۷، ۸۷ مغنی المحتاج الر ۸۷، ۸۷ مغنی المحتاج الریاض\_
- (۲) البدائع ار۳۵، ابن عابدین ار۱۵۲ اور اس کے بعد کے صفحات، مراقی الفلاح رص ۱۹، الصاوی علی الشرح الصغیر ار ۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار ۸۷، کشاف القناع ارا۔
  - (۳) سورهٔ نساءر ۳۳<sub>م</sub>۔
  - (۴) سورهٔ مانده ۱۷-
- (۵) حدیث: "جعلت لی الأرض مسجدا وطهوراً" حضرت جابرٌ کی

(ساری زمین میرے لئے نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنائی گئی) لینی آپ علیقی کے لئے اور آپ کی امت کے لئے۔

مسلمانوں کا اجماع ہے کہ خاص حالات میں وضو وغسل کے بدلہ سیم مشروع ہے (۱)۔

### تيمّ اس امت كىخصوصيت:

<sup>=</sup> حدیث کا ایک کلڑا ہے جس کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۳۹۱ طبع السّلفیہ)اورمسلم(۲۰۱۱-۱،۳۷۷ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع الر١٦٠، مغنى المحتاج الر٨٧\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سبب نزول آیة النیمم" کی روایت بخاری (فتح الباری الرمهم الرمهم طبح التلفیه) اور مسلم (۲۷ طبح الحلبی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۱۵۳، ۱۵۴، کشاف القناع ار ۱۶۰

<sup>(</sup>٣) مديث: "أعطيت خمسا لم يعطهن أحد قبلي" كي روايت بخاري

سے پہلے کسی پیغمبر کونہیں ملیں، ایک بہ ہے کہ ایک ماہ کی مسافت تک دشمنوں پر میرا رعب پڑتا ہے، دوسرے به که ساری زمین کو میر کے لئے نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنایا گیا، تو میری امت کا ہرآ دمی اس کو جہاں نماز کا وقت آ جائے نماز پڑھ لے، تیسرے به کہ میر کے لئے لئے نمیمت کے مال حلال کئے گئے اور مجھ سے پہلے کسی پیغمبر کے لئے بہ حلال نہیں ہوئے، چوشے بہ کہ مجھ کو شفاعت ملی، پانچویں بہ کہ اور اگلے زمانے میں) ہر پیغمبر خاص اپنی قوم کی طرف بھیجا جا تا تھا اور میں تمام لوگوں کی طرف بھیجا گیا ہوں)۔

يه حديث شريف اس فرمان بارى كامصداق ب: "مَايُويُدُ اللَّهُ لِيَحُعَلَ عَلَيْكُمُ مِنُ حَرَجٍ وَلَكِنُ يُّوِيُدُ لِيُطَهِّرَكُمُ" (الله نهيں چاہتا كه تمهار اوپركوئی تنگی ڈالے بلكه وہ توبہ چاہتا ہے كہ تمهيں خوب ياك صاف ركھ)۔

### تیم رخصت ہے:

۵- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تیم مسافر اور مریض کے لئے رخصت ہے، حنابلہ اور بعض شافعیہ کا قول ہے کہ بیمزیمت ہے۔
مسافر کے لئے تیم کے بارے میں مالکیہ کے یہاں اختلاف ہے،
"الرسالہ" کا ظاہر قول ہے کہ بیمزیمت ہے، اور" مخضرابن جماعہ" میں ہے: بیرخصت ہے، تادلی نے کہا: میر نے زدیک تق بیہ کہ بیپانی نہ پانی نہ بیانی وہ اس کو بیات اور جس کے پاس پانی ہولیکن وہ اس کو استعال کرنے سے عاجز ہو، اس کے تق میں رخصت ہے۔

پھر بیر خصت ذریع تطهیر میں ہے،اس لئے کہاس میں اس مٹی پر اکتفا کیا جاتا ہے جوملوث کرنے والی ہے،اسی طرح تطهیر کی جگہ میں

(۱) سورهٔ ما نکده ر۲ ـ

بھی ہے، کیونکہ اس میں بعض اعضاء وضو پراکتفاء کیا جاتا ہے۔ متیجہ اختلاف: سفرِ معصیت میں پانی نہ ملنے کے سبب اگر تیم کرے، اب اگر ہم اس کو رخصت کہیں تو قضا واجب ہوگی، ورنہ واجب نہیں (۱)۔

تنیم کے وجوب کی شرا نط:

۲ - تیم کے وجوب کے لئے حسب ذیل شرائط ہیں:

الف بلوغ،لہذا بچہ پرتیمؓ واجب نہیں،اس کئے کہ وہ مکلّف نہیں۔

ب۔ پاک کرنے والی مٹی کے استعال پر قدرت۔ ج۔ ناقض حدث کا وجود، لہذا جو پانی کے ساتھ طہارت حاصل کرچکا ہے، اس پرتیم اوجب نہیں۔

رہا وقت تو بعض کے نزدیک وجوب ادا کے لئے شرط ہے، نفس وجوب کے لئے نہرط ہے، نفس وجوب کے لئے شرط ہے، نفس وجوب کے لئے نہیں، اور اسی وجہ سے تیم ان کے نزدیک اسی وقت واجب ہوتا ہے جبکہ وقت داخل ہوجائے، اور بیہ وجوب وقت کے آغاز میں وسعت کے ساتھ رہتا ہے اور وقت کے تنگ ہونے کی صورت میں تنگ رہتا ہے۔

یادرہے کہ تیم کے لئے واجب ہونے اور سیح ہونے دونوں کی شرا لط ہیں اور وہ میہ ہیں:

الف۔ اسلام: لہذا تیم کافر پر واجب نہیں، اس کئے کہ وہ مخاطب نہیں، اور نہ ہی اس کی طرف سے تیم صحح ہے، کیونکہ وہ نیت کا اہل نہیں ہے۔

ب \_حیض ونفاس کا خون بند ہونا \_

ج-فقل-

<sup>= (</sup>فتح الباری ۱۸۳۱ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۰۱ ساطبع الحلبی) نے حضرت جابر بن عبد اللّه سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الشلبى على تعيين الحقائق ار ۳ ۳، الحطاب ار ۳۲۵، مغنى الحتاج ار ۸۷، كشاف القناع ار ۱۷۱۱

د ـ یاک کرنے والی مٹی کا موجود ہونا ـ

جس کو پاک کرنے والی مٹی نہ ملے اس پر تیٹم واجب نہیں، اور نہ ہی کسی اور چیز سے تیٹم کرناصیح ہے، حتی کہ اگر مٹی صرف طاہر ہو (مطہر نہ ہوتب بھی تیٹم صیح نہیں)، مثلاً زمین پرنجاست پڑجائے بھروہ خشک ہوجائے تو وہ پاک ہوگی، اس پرنماز صیح ہوگی، کیکن وہ پاک کرنے والی نہیں ہوگی، لہذا اس سے تیٹم صیح نہیں ہوگا۔

پھراسلام، عقل، بلوغ، طہارت توڑنے والے حدث کا ہونا اور حیض ونفاس کا خون بند ہونا، الیی شرائط ہیں جن کواصطلاحات' وضو' ''عنسل'' میں دیکھا جائے، اس لئے کہ تیم مصووفسل کا بدل ہے<sup>(۱)</sup>۔ بقیہ شرائط کی تفصیل آگے آئے گی۔

### تنیم کے ارکان:

2- تیم کے کچھارکان یا فرائض ہیں،اوررکن وہ ہےجس پرکسی چیز کا وجود موقوف ہو،اور وہ اس کی حقیقت کا جز وہو،اسی بنا پرفقہاء نے کہا:

تیم کے دوارکان ہیں: دوبار ہاتھ مارنا اور صرف پورے چہرے اور دونوں ہاتھوں کا کہنیوں سمیت مسے کرنا۔

نیت شرط ہے یارکن؟ بیمنلف فیہ ہے۔

#### الف-نيت:

۸ – جمہور کے نز دیک چہرہ پرمسے کے وقت نیت فرض ہے، بعض حنفیہ
 وبعض حنا بلیداس کوشر طقر اردیتے ہیں۔

تیمّم کے ذریعہ کس چیز کی نیت ہو؟ 9 - حنفیہ نے کہا: تیمّ جس کے ذریعہ نماز صحیح ہو،اس کی نیت کے صحیح

(۱) ابن عابدین ار ۱۵۲، ۱۵۹، ۱۹۸، الشرح الصغیر ار ۱۵۲، ۱۵۸، ۱۵۸، مغنی ار ۱۷۲، ۱۰۷، ۱۰۷، المغنی ار ۲۳۹،۲۳۹، کشاف القناع ار ۱۷۲

ہونے کے لئے شرط ہے کہ تین امور میں سے کسی ایک کی نیت ہو: حدث سے طہارت کی نیت، یا نماز کو مباح بنانے کی نیت، یا ایسی عبادت مقصودہ کی نیت جو بلاطہارت صحیح نہ ہو، مثلاً نماز، یا سجدہ تلاوت یانماز جنازہ یانی نہ ملنے پر۔

ہاں اگر پانی موجود ہواور جنازہ چھوٹے کا اندیشہ ہوتو اس کے ذریعہ دوسری نماز جنازہ جائزہ، بشرطیہ دونوں کے درمیان فصل نہ ہو، اور اگر صرف تیم کی نیت کرے، نماز کو مباح کرنے یا موجودہ حدث کو دور کرنے کا خیال نہ ہوتو اس تیم سے نماز صحیح نہیں ہوگی، مثلاً ایسے امر کی نیت کرے جو سرے سے عبادت نہ ہو، جیسے مبعد میں داخل ہونے، یا قر آن شریف چھونے کی نیت، یا وہ عبادت تو ہولیکن مقصود ہونے، یا قر آن شریف چھونے کی نیت، یا وہ عبادت تو ہولیکن مقصود کی نیت بالذات نہ ہو، جیسے اذان وا قامت، یا ایسی عبادت مقصودہ کی نیت کرے جو طہارت کے بغیر صحیح ہے، جیسے تلاوت قر آن یا سلام کرنے یا سلام کا جواب دینے کے لئے ایسے خص کی طرف سے تیم جس کو ' حدثِ اصخی' لاحق ہو، اور اگر جنبی (جس پر غسل واجب ہے) تلاوت قر آن اصخی ہے، اصخر' لاحق ہو، اور اگر جنبی (جس پر غسل واجب ہے) تلاوت قر آن مراث مدث کیا ' جنابت' کو معین کرنا تو ان کے نزد یک بیشر طنہیں، کے لئے اس سے تمام نمازوں کا پڑھنا صحیح ہے، مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح کے دائے والا ہے جیسیا کہ وضود

ان کے نز دیک نیت کے شیخ ہونے کے لئے بیشرط ہے: اسلام، تمیز اور نیت کاعلم، تا کہ جس امر کی نیت کی گئی ہے اس کی حقیقت کاعلم ہوجائے۔

مالکیہ کے نزدیک تیم کے ذریعہ نمازکومباح کرنے یا فرض تیم کو اداکرنے کی نیت کرے گا،اس پرواجب ہے کہ '' حدث اکبر'' (جس سے عسل واجب ہو) کا خیال رکھے اگر اس کو حدث اکبر ہو، یعنی حدث اکبر ہو کم نمازکومباح کرنے کی نیت کرے،اوراگروہ

اس کا خیال نہ رکھیمثلاً اس کو بھول جائے یا اس کو یقین نہ ہو کہ بیاس بر ضروری ہے، تو یہ یہ میں مرست نہیں ہوگا، اورا پنے یم آم کولوٹائے گا، بیاس صورت میں ہے جبکہ یم مرض کی نیت نہ کرے، اور اگر فرض تیم کی نیت کرے تو اس کے لئے یہ یم حدث اکبر واصغر کی طرف سے کافی ہوجائے گا، اگر چہاس کا خیال نہ رکھا ہو، اور ما لکیہ کے نزد یک اس تیم کے ذریعہ فرض نماز نہیں پڑھی جائے گی جس کے ذریعہ سے دوسرے کی نیت کی ہو۔

'' المقدمات'' میں کہا: نماز ایسے تیم کے ذریعہ ادانہیں ہوگی جس میں اس کے علاوہ کی نیت کی ہو۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ نماز وغیرہ جس کے مباح ہونے کے لئے طہارت ضروری ہے، مثلاً طواف، قر آن شریف چھونااور سجدہ تلاوت کرنا، اس کے مباح ہونے کے لئے نیت کرے گا، اور اگروہ مباح کرنے کی نیت سے تیم کرے، درانحالیکہ اس کا خیال تھا کہ حدث اصغر ہے پھرمعلوم ہوا کہ حدث اکبر ہے، یااس کے برعکس پیش آئے تو شیم صحیح ہوگا، اس لئے کہ دونوں سے واجب ہونے والی چیز ایک ہی ہوگا، اس لئے کہ دونوں سے واجب ہونے والی چیز ایک ہی ہوگا، اس لئے کہ دونوں ہے اجہذا اگر دوران سفر جنابت لاحق ہو، اور وہ بھول جائے، اور کسی وقت تیم اور کسی وقت وضوکر کے نماز ہو ساز ہے، اور کسی وقت وضوکر کے نماز پڑھتار ہے، توصرف وضووالی نماز کا اعادہ کرے گا۔

شافعیہ کے نزدیک حدث اصغریا اکبر کے زائل کرنے یا ان میں سے کسی ایک سے طہارت کی نیت کافی نہیں ،اس لئے کہ تیم حدث کو دور نہیں کرتا کیونکہ مقتضائے تیم کے زائل ہونے سے خود تیم باطل ہوجا تا ہے ، نیز اس لئے کہ سخت سردی کے سبب جنابت کے بعد حضرت عمرو بن عاص نے تیم کرلیا تھا تو حضور علیہ نے ان سے

فرمایا تھا: "یاعمرو صلیت باصحابک و انت جنب؟"(۱)
(اے عمرو! تم نے ساتھیوں کونماز پڑھادی، حالانکہ تم جنبی تھے)۔
رملی نے کہا: نووی کے کلام میں وہ صورت داخل ہے جبکہ تیم مے
ساتھ بعض اعضاء کو دھوئے، اگر چ بعض فقہاء شافعیہ نے کہا کہ اس
صورت میں تیم حدث کو دورکر دے گا۔

اگرتیم کے فرض، یا طہارت کے فرض، یا مفروض تیم کی، یا حدث، یا جنابت سے طہارت کی نیت کرے تو اصح قول کے مطابق کافی نہیں ہوگا،اس لئے کہ تیم بذات خود مقصود نہیں، بہ مجبوری اس کو کیا جاتا ہے، لہذااس کو مقصود نہیں بنایا جائے گا، وضواس کے برخلاف ہے۔

ان کے یہاں دوسرا قول یہ ہے کہ وضوی طرح کافی ہے، اور ہاتھ مار نے سے لگنے والی مٹی کو چہرہ پر منتقل کرنے کے ساتھ نیت کرنا واجب ہے، اس لئے کہ یہ پہلارکن ہے، اس طرح کچھ چہرہ کے سے تک نیت کو برقر اررکھنا واجب ہے، سیح قول یہی ہے، لہذا اگر سے سے جل نیت زائل ہوجائے تو ناکافی ہے، اس لئے کہ منتقل کرنا اگر چیرکن ہے تاہم وہ مقصود بالذات نہیں۔

حنابلہ کے نزدیک اس چیز کے مباح کرنے کی نیت کرے گا جو یم م کے بغیر مباح نہیں ہوتی ، اور جس کے لئے تیم کرنا ہے اس کی نیت کی تعیین واجب ہے، مثلاً نماز، یا طواف، یا قرآن چھونے، خواہ تیم محدث اصغر سے یا اکبر سے یا بدن پر نجاست سے ہو، اس لئے کہ تیم محدث کوزائل نہیں کرتا، بلکہ صرف نماز کومباح کردیتا ہے، لہذا نیت کی تعیین اس کے ضعف کو کم کرنے کے لئے ضروری ہے۔

تعیین اس کے ضعف کو کم کرنے کے لئے ضروری ہے۔

تیت کی تعیین کا طریقہ ہو ہے کہ اگر جنبی ہوتو جنابت سے ، مُحدث

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یا عمر و صلیت باصحابک و أنت جنب؟" کی روایت بخاری (فتح الباری ام ۲۵۳ طبع السّلفیه) نے تعلیقاً اور ابوداؤد نے (۲۳۸۱ شخصّ عزید دعاس) نے موصولاً کی ہے، حافظ ابن جمر نے فتح الباری (۱۸ ۲۵۳) میں اس کوتو کی کہا ہے۔

ہوتو حدث سے اور اگر دونوں لاحق ہوتو دونوں سے پاک ہوکر مثلاً ظہر کی نماز کے جائز ہونے کی نیت کرے۔

اگروہ جنابت کودورکرنے کے لیے تیم کرے تو یہ حدث اصغر کی طرف سے کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ دونوں دوطہارت ہیں، لہذاان میں سے کوئی دوسری کی نیت سے ادانہ ہوگی، رفع حدث کی نیت سے تیم کرنا شیح نہیں، اس لئے کہ حنابلہ کے نزدیک تیم حدث کوزائل نہیں کرتا جسیا کہ مالکیہ وشافعیہ کے یہاں ہے (۱)، اس کی دلیل حضرت البوذر گی یہ حدیث ہے: "فإذا و جدت الماء فأمسه جلدک" (جبتم کو پانی طخواس کوا پی کھال پرمل لو)۔

## نمازنفل وغیرہ کے لئے تیمؓ کی نیت:

\*ا-شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ جوابیۃ تیم کے ذریعہ فرض ونفل
کی نیت کرے، اس کے ذریعہ فرض ونفل نماز پڑھے گا، اور اگر کسی
فرض کی نیت کرے اور اس کی تعیین نہ کرتے وجو فرض چاہے پڑھے گا،
اور اگر فرض کی تعیین کرتے واس کے لئے اس کے علاوہ ایک فرض
پڑھنا جائزہے، اور اگر فرض کی نیت کرے تو اس جیسا فرض اور اس
سے نیچ یعنی نوافل مباح ہوجائیں گی، اس لئے کہ نفل اس سے
خفیف ہے، اور فرض کی نیت اس کوشامل ہوجاتی ہے۔

اورا گرنفل کی نیت کرے یا نیت کومطلق رکھے، مثلاً فرض یانفل کی تعیین کے بغیر نماز کے مباح کرنے کی نیت کرے تو اس سے صرف نفل پڑھےگا، اس لئے کہ فرض اصل ہے اورنفل تابع ہے، لہذا اصل کو

تابع نہیں بنایا جائے گا، جبیبا کہ اگر بلاتعیین مطلقاً نماز کا تحریمہ باندھےتواس کی نمازنفل ہوگی۔

مالکید کی رائے، شافعیہ و حنابلہ کی طرح ہے، البتہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ حدث اکبر کی نیت واجب ہے اگر اس پر نماز کے مباح کرنے کی نیت کرنے کی حالت میں واجب تھا، اور اگر اس کا خیال ندر کھے مثلاً مجمول جائے یااس کو یقین نہ ہو کہ اس پر حدث اکبر ہے تواس کے لئے کافی نہیں اور ہمیشہ اعادہ کرے گا۔

مالکیہ کے نزدیک حدث اصغری نیت اس وقت مندوب ہے جب نماز کے مباح کرنے ، یااس چیز کے مباح کی نیت کرے جس سے حدث مانع ہے، لیکن اگر تیم کے فرض کی نیت کرے تو اصغراورا کبرکسی کی نیت مندوب نہیں ، اس لئے کہ فرض کی نیت ہر ایک کی طرف سے کافی ہے۔

اگر تلاوت قر آن وغیرہ کے لئے تیم کرے تو اس کے لئے اس سے نمازیڑھنا جائز نہیں۔

حفیہ کی رائے ہے کہ فرض وفل نماز جائز ہے، خواہ اپنے تیم کے ذریعہ فرض کی نیت کرے یانفل کی ،اس لئے کہ تیم پانی کا مطلقاً بدل ہے،اوروہ ان کے نزدیک حدث کوزائل کرنے والابھی ہے(۱)۔

### ب- چېره اور دونول ما تھوں کامسح کرنا:

11 - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ تیم کے ارکان میں سے چرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "فَامُسَحُوا بِوُجُوْهِكُمُ وَأَيْدِيْكُمُ مِنْهُ"(٢) (اپنے چرول اور

<sup>(</sup>۱) البدائع ار ۳۵،اللباب۱٫۳۵،الشرح الكبيرمع الدسوقی ار ۵۴،مغنی المحتاج ۱ر۲۷۸،۹۸،۹۷، مغنی ار ۲۵۳،۲۵۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فإذا و جدت الماء فأمسه جلدک" کی روایت ابوداؤد (۱۲ ۲۱۲ طبح الحلی) نے کی اس ۲۳۷ طبح الحلی) نے کی ہے، ترمذی کے الفاظ ہیں: "فإذا و جد الماء فلیمسه بشرته، فإن ذلک خیر "،اورکہا: حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۲۳، البدائع ار ۵۵ اوراس کے بعد کے صفحات ، الدسوقی ار ۱۹۳، مغنی المحتاج المرام، شرح المنهاج بحاشیة القلبو بی ار ۹۰، کشاف القناع ار ۷۴، ۱۷۳، ۱۷۳۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده ۱۷-

ہاتھوں پراس ہے سے کرلیا کرو)۔

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ چہرہ کامسح کرنا فرض ہے، اور دونوں ہاتھوں کامسح کرنا الگ فرض ہے، جبکہ مالکیہ کی رائے ہے کہ پہلا فرض پہلی بار ہاتھ مارنا، اور دوسرا فرض پورے چہرہ اور دونوں ہاتھوں کامسح کرناہے۔

حفنیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ دونوں ہاتھوں میں مطلوب دونوں کا کہنیوں سمیت مکمل طور پرمسح کرنا ہے جیسے وضو میں،اس لئے کہ تیم وضو کے قائم قام ہے،لہذا تیم کو وضو پرمحمول اور قیاس کیا جائے گا۔

ما لکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ تیم میں دونوں ہاتھوں کا مسے کرنا دونوں گوں تک فرض ہے اور دونوں گوں سے کہنوں تک سنت ہے، اس کئے کہ عمار بن یاسر کی حدیث ہے:"أن النبي عَلَيْكِ أمره بالتيمم للوجه والكفين" (نبی كريم عَلَيْكَ نے ان كو چېره اور دونوں ہاتھوں پرمسے كرنے كا حكم دیا)۔

چنانچ حضرت عبدالرحمان بن ابزی نے کہا: حضرت عمر بن الخطاب کے پاس ایک آدمی آیا، اس نے کہا: مجھ کو جنابت ہوگئی اور پانی نہیں ملا، حضرت عمار بن یاسر نے حضرت عمر بن خطاب سے فرمایا: آپ کو یا دنہیں کہ میں اور آپ ایک سفر میں تھے، آپ نے تو نماز نہیں پڑھی، یا دنہیں کہ میں اور آپ ایک سفر میں تھے، آپ نے تو نماز نہیں پڑھی، البتہ میں (مٹی میں) لوٹ گیا اور نماز پڑھ لی، پھر حضور سے اس کا ذکر کیا تو اس پر آپ علی ہے فرمایا: "کان یکفیک ھکذا، فضر ب النبی علی اللہ بکفیه الأرض و نفخ فیهما، ثم مسح فضر ب النبی علی اللہ شمارے لئے یہ کافی تھا، پھر حضور علی ہے دونوں ہاتھ زمین پر مارا، ان دونوں پر پھونکا، پھران کے ذریعہ چرہ واور دونوں پہنچوں پر سے کیا)۔

(۱) حدیث: "عبد الرحمن بن أبزي" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۲۸۱٬۲۸۰ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۸۱٬۲۸۰ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

پھر حفیہ و ثنا فعیہ کے نزدیک فرض دوبار ہاتھ مارنا ہے: ایک بار چہرہ کے لئے اور ایک بار دونوں ہاتھوں کے لئے، مالکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ پہلی بار مارنا فرض، اور دوسری بار مارنا سنت ہے، اس سلسلہ میں فقہاء کے اختلاف کا سبب ہیہ کہ آیت ہیم مجمل ہے، اور اس میں وارداحادیث میں باہمی تعارض ہے، حضرت عمار گی سابقہ حدیث میں چہرہ اور دونوں پہنچوں کے لئے ایک بار مارنے کا ذکر ہے، دوسری احادیث میں دوبارہ مارنے کی صراحت ہے، مثلاً ابن عمر کی حدیث ہے، دوسری احادیث میں دوبارہ مارنے کی صراحت ہے، مثلاً ابن عمر للیدین "(۱) ( تیم دوبار ہاتھ مارنا ہے، ایک بار چہرہ کے لئے، للیدین "(۱) ( تیم موبار ہاتھ مارنا ہے، ایک بار چہرہ کے لئے، دوسری باردونوں ہاتھوں کے لئے)، ابوداؤدکی روایت میں ہے: "انله خری مصربتین مسح باحداهما و جھہ و بالأخوری ذراعیہ "(۲) ( رسول اللہ عیالیہ نے دوبار ہاتھ مارکر تیم کیا: ایک فراعیہ "(۲) ( رسول اللہ عیالیہ نے دوبار ہاتھ مارکر تیم کیا: ایک بار میں چہرہ پڑم کیا، اور دوسری بار میں دونوں کلا نیوں پر)۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر مسے والے عضو پر مٹی جہنچنے سے کوئی مانع ہوتو اس کو ہٹادیا جائے گا، مثلاً انگوشی وغیرہ اتارنا، وضواس کے برخلاف ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ مٹی میں کثافت ہوتی ہے، اس میں پانی کی طرح بہاؤ اور روانی نہیں، اور شافعیہ کے نزدیک دوسری بار مارنا واجب ہے، پہلی بار مارنا مستحب ہے، اور مسے کرتے وقت اتارنا

ا) حدیث: "التیمم ضربتان: ضربة للوجه و ضربة للیدین" کی روایت دار قطنی ( ۱۸ م ۱۸ طبع دارالهاین ) نے حضرت عبدالله بن عمر سے مرفوعاً کی ہے، دارقطنی نے اس کے موقوف ہونے کو درست کہا ہے، ابن حجر نے الخیص الحجیر ( ۱۸ و ۱۵ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں ان کا کلام فل کر کے خود انہوں نے بھی اس کوایک ضعیف رادی کے سبب معلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنه علی تیمم بضربتین، مسح باحداهما وجهه وبالأخوى ذراعیه" کی روایت ابوداؤد (۲۳۳۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے، ابن حجر نے (الخیص الحیر الرا ۱۵ طبع شرکة الطیاعة الفند) میں اس کو ضعیف کہا ہے۔

واجب ہے مٹی منتقل کرتے وقت نہیں، حنفیہ وما لکیہ کا مذہب ہے کہ ہمشیلی یا انگلیوں سے انگلیوں کے اندر خلال کرنا واجب ہے تا کہ مسل مکمل ہو سکے۔

خلال کرنا شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک احتیاطاً مندوب ہے، رہا ملکے بالوں کی جڑوں تک مٹی پہنچانا تو بیکسی کے نزدیک واجب نہیں، کیونکہ اس میں دشواری ہے، وضواس کے برخلاف ہے<sup>(1)</sup>۔

#### ج-ترتيب:

11- حفیہ وما لکیہ کا مذہب ہے کہ تیم میں چہرہ اور ہاتھوں کے درمیان ترتیب واجب نہیں، بلکہ مستحب ہے، اس لئے کہ فرض اصلی مسح کرنا ہے، مٹی کو وہاں تک پہنچا ناایک وسیلہ ہے، لہذا جس فعل کے ذریعہ میں ترتیب واجب نہیں۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ ترتیب فرض ہے جیسے وضو میں۔ حنابلہ کا مذہب ہے کہ حدث اکبر کے علاوہ میں ترتیب فرض ہے، رہا حدث اکبریا بدن پرنجاست کے سبب تیم تو اس میں ترتیب کا اعتبار نہیں (۲)۔

#### د-موالات (لكاتاركرنا):

سا - حنفیہ وشا فعیہ کی رائے ہے کہ تیم میں موالات سنت ہے، جیسے وضومیں، اسی طرح تیم ما اور نماز کے درمیان موالات مسنون ہے۔
ما لکیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ حدث اصغر سے تیم کرنے میں موالات فرض ہے، اور حدث اکبر سے تیم میں موالات ما لکیہ کے

(۲) ابن عابدين ار۱۵۴، الشرح الصغيرمع حاشيه ار۱۵۵،مغنی المحتاج ار۹۹، کشاف القناع ار۱۷۵

نزدیک فرض ہے، حنابلہ کے نزدیک نہیں۔

ما لکیہ نے مزید کہا کہ ٹیم اور جس کے لئے ٹیم کیا گیا ہے ( لعنی نماز وغیرہ ) کے درمیان موالات واجب ہے (۱)۔

وہ اعذار جن کی وجہ سے تیم مشروع ہوتا ہے:

سما - تیم کومباح کرنے والی در حقیقت ایک چیز ہے اور وہ پانی کے استعال سے عاجز ہونا ہے، اور عاجز ہونا یا تو پانی نہ ملنے کے سبب ہوگا یا پانی ہوتے ہوئے اس کے استعال کی قدرت نہ ہونے کے سبب ہوگا۔

اول: پانی نه ملنا:

الف-مسافر کے لئے پانی نہ ملنا:

10-اگرمسافرکو پانی نہ ملے یعنی سرے سے پانی ہی نہ ہو، یا پانی ہو لیکن حسی طور پر طہارت کے لئے ناکافی ہوتو اس کے لئے تیم جائز ہے، لیکن شافعیہ وحنا بلہ کے نزدیک واجب ہے کہ جتنا پانی میسر ہو اس کوطہارت کے بعض اعضاء میں استعال کرے، اور باقی کی طرف سے تیم کرے (۲)، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إذا أمر تکم بأمر فاتو ا منه ما استطعتم '''') (اگر میں تم کوسی کام کا حکم دوں تو جتنا ہو سکے کرو)، مسافر کے لئے پانی نہ ملنے کی صورت یہ ہے کہ پانی تک ہو سکے کرو)، مسافر کے لئے پانی نہ ملنے کی صورت یہ ہے کہ پانی تک چہنچنے کا راستہ خوفناک ہو یا مسافر پانی سے دور ہو، لہذا اس کو اس

- (۱) سابقه مراجع۔
- (۲) مغنی الحتاج ار ۸۷\_
- (۳) حدیث: 'إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم' كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۵/۱۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۹۵۵۲، ۱۸۳۰ میل ۱۸۳۰ مسلم ۱۸۳۰ میل که الفاظ حدیث مسلم کی پہلے حوالہ کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۵۸،مغنی المحتاج ار ۹۹، کشاف القناع ار ۱۷۴، الشرح الصغیرمع حاشیه ار ۱۵۱۱وراس کے بعد کےصفحات۔

حالت میں یانی طلب کرنے کا مکلّف نہیں بنایا جائے گا۔

شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک اس شخص کے لئے جس کو پانی ملنے کا گمان ہو یا اس کے ہونے میں شک ہو (شافعیہ کے نزدیک یہی حکم اس صورت کا ہے جبکہ پانی ملنے کا وہم ہو) تو ضروری ہے کہ قرب وجوار میں پانی تلاش کرے، دور دراز تک تلاش کرنا ضروری نہیں۔

# پانی سے دور ہونے کی حد:

۱۲ - پانی سے دوری کی حد میں جس کے سبب تیم مباح ہوجا تا ہے فقہاء کا اختلاف ہے:

حنفیہ کی رائے کے مطابق ایک میل ہے<sup>(۱)</sup> جو چار ہزار ذراع کے برابر ہے۔

ما لکیہ نے اس کی حد دومیل بتائی ہے، شافعیہ نے چارسو ذراع بتائی ہے، جو فریادرس کی حد ہے، اور بیغلوہ (تیر چینکنے) کے بقدر ہوتا ہے، یہ اس صورت میں ہے جبکہ پانی ملنے کا وہم و گمان یا شک ہو، اور اگر پانی نہ ملتو تیم کر لے گا، حنفیہ کے یہاں بھی یہی حکم ہے، چنا نچہ انہوں نے چارسوقدم تک پانی تلاش کرنا واجب کہا ہے اگر امن کے ساتھ یانی قریب ہونے کا گمان ہو۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر آس پاس پانی نہ ملنے کا یقین ہوتو تلاش کے بغیر تیم کرلے، اور اگر آس پاس پانی ملنے کا یقین ہوتو قرب کی حد تک تلاش کرے (یعنی چھ ہزار قدم کے اندر)، شافعیہ کے نزدیک خواہ حد قرب ہویا فریادر سی کی حد، پانی کی تلاش اسی وقت کرے گا جب اپنی جان اور مال کا اظمینان ہو، نیز ساتھیوں سے بچھڑنے کا اندیشہ نہ ہو۔

ما لکیہ نے کہا: اگر پانی ملنے کا یقین یا گمان ہوتو دومیل کے اندر تلاش کرے، اور حنابلہ کے نزدیک عادماً قرب وجوار میں تلاش کرے گا(ا)۔

یہ اس صورت میں ہے جبکہ پانی نہ ملے، کیکن اگر دوسرے کے پاس پانی ملے یا اپنے کجاوہ میں بھول جائے تو کیا پانی کی خریداری یا اس کا ہبة قبول کرناوا جب ہے؟

#### خريداري:

21 - دوسرے کے پاس پانی ہوتواس کوخریدنا ضروری ہے، بشرطیکہ اس کو پانی شن مثل یا معمولی غین کے ساتھ مل جائے اور اس کے پاس موجود مال حاجت سے فاضل ہو۔

لیکن اگر پانی غبن فاحش کے بغیر نہ ملے یا اس کے پاس پانی خریدنے کے لئے ثمن نہ ہوتو تیم کرے۔

ما لکیہ اور حنابلہ میں قاضی نے بیاضا فہ کیا ہے کہ اگر پاس میں مال نہ ہوتو ادھار خرید لے اگر وہ اپنے شہر میں مال دار ہو یا کسی چیز کو فروخت کر کے ، یا دین اصول کر کے ، یا کسی اور طریقہ سے اس کوا دا کرنے کی امید ہو، نیز انہوں نے کہا: پانی یا اس کا ثمن قرض لینا واجب ہے اگر اس کی ادائیگی کی امید ہو (۲)۔

#### ہبہ:

۱۸ - جمهور فقهاء (حنفیه، مالکیه وحنابله) کی رائے اور شافعیہ کے

<sup>(</sup>۱) میل عصر حاضر کے پیانے سے ۱۶۸۰ میٹر کے برابر ہے (المقادیر الشرعیہ والأحکام الفقهیة المنعلقة بہاللکر دی رص ۲۰۰۰)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع (۱۷۲۸، ۴۹، ابن عابدین ار۱۵۵ اور اس کے بعد کے صفحات، الدسوقی ار ۴۹۱۱وراس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار ۹۵،۸۷، شاف القناع ار ۱۲۲۱اوراس کے بعد کے صفحات، الانصاف ار ۲۷۳۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۱۹۷۷، الشرح الصغیر ار ۱۸۸۸، الجمل ۱۲۰۲، ۴۰۴، المغنی ۱ر ۴۲۰، کشاف القناع ار ۱۹۵

یہاں اصح میہ ہے کہ اگر اس کو ہبہ میں پانی یا عاریت میں ڈول مل جائے تو اس کو قبول کرنا واجب ہے، لیکن اگر پانی کا ثمن ہبہ میں ملے تو بالا تفاق اس کو قبول کرنا واجب نہیں، اس لئے کہ احسان بڑی چیز ہے(۱)۔

### ب-مقيم كويانى نەملنا:

19 - اگر مقیم کو پانی نه ملے اور وہ تیم کرلے تو کیا نماز دہرائے گا یا نہیں؟اس میں علماء کا اختلاف ہے:

جہور (حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ تہیں دہرائے گا،
اس لئے کہ شرط پانی نہ ملنا ہے، جہاں پر شرط پائی جائے تیم جائز ہوگا۔
مالکیہ کے نزدیک پانی تلاش کرنے میں کوتا ہی کرنے والے کے
لئے وقت میں نماز کا اعادہ کرنا مندوب ہے، اور اگر نہ اعادہ کرب
تب بھی اس کی نماز درست ہے، جبیبا کہ وہ شخص جوا پنے قرب
وجوار میں پانی تلاش کرے، لیکن بہت محنت نہ کرے، پھر نماز پڑھنے
کے بعد اس کو پانی مل جائے تو اس کے لئے مندوب ہے، کیونکہ اس
نے کوتا ہی کی ہے، یہی تھم ہے جب تلاش کرنے کے بعد پانی کجاوہ
میں مل جائے، لیکن وقت نکانے کے بعد اعادہ نہیں کرے گا، مقیم صحت
میں مل جائے، لیکن وقت نکانے کے بعد اعادہ نہیں کرے گا، مقیم صحت
میش میں جمعہ چھوٹے کا اندیشہ ہو، مالکیہ کے یہاں مشہور
پانی تلاش کرنے میں جمعہ چھوٹے کا اندیشہ ہو، مالکیہ کے یہاں مشہور
لئے کہ اس پر ظہر پڑھنا واجب ہے، اور غیر مشہور مذہب ہے کہ جمعہ
کے لئے تیم کرے، جمعہ نہ چھوڑے، یہ قول مشہور کے مقابلہ میں
کے لئے تیم کرے، جمعہ نہ چھوڑے، یہ قول مشہور کے مقابلہ میں
اپنی دلیل کے لئاظ سے اظہر ہے۔

لیکن اگر تیم کا فرض مسلسل پانی نه ملنے کے سبب ہوتواس کو تیم کے

ذر بعد پڑھے، ترک نہ کرے، اور وہ ظہر پڑھے گا، ابن یونس سے حطاب کے نقل کرنے کا ظاہریہی ہے، اور اس سلسلہ میں مالکیہ کے نزدیک کوئی اختلاف نہیں ہے۔

اسی طرح مالکیہ کے نزدیک مقیم صحت مند پانی کونہ پانے والا شخص نماز جنازہ کے لئے تیم نہیں کرے گا، اِلا یہ کہاس پر نماز جنازہ معین طور پرواجب ہوجائے ، یعنی کوئی دوسرا باوضو یا مریض یا مسافر نہ ہو۔

نفل کے لئے مستقل طور پر یا وتر کے لئے تیم نہیں کرے گا، اِ لا یہ کہ فرض کے تابع ہو، اس شرط کے ساتھ کنفل فرض کے ساتھ حقیقتاً یا حکماً متصل ہو، لہذا معمولی فاصلہ مسزنہیں (۱)۔

شافعیہ کے نزدیک نووی نے ''الجموع'' میں کہا: ہمارا مذہب ہے کہ جس کو پانی نہ ملے اس کے لئے تیم کرنا، پانی تلاش کرنے کے بعد ہی جائز ہے، پھر کہا: بہی عواقیوں اور بعض خراسا نیوں کا مذہب ہے، اورا ہل خراسان میں سے پچھلوگوں نے کہا: اگر آس پاس پانی نہ ملنا یقینی ہوتو تلاش کرنا لازم نہیں، اسی کوامام الحرمین اورامام غزالی وغیرہ نے قطعی کہا ہے، کیونکہ رویانی کے یہاں مختار یہی ہے، بعض نے اس میں دواقوال کھے ہیں: رافعی نے کہا: اس صورت میں اصح قول ہے ہے میں دواقوال کھے ہیں: رافعی نے کہا: اس صورت میں اصح قول ہے ہے کہ یانی تلاش کرنا واجب نہیں۔

خطیب شربینی نے کہا: اگر مسافر یا مقیم کو پانی نہ ملنے کا یقین ہوتو بغیر تلاش کئے تیم کرے گا،اس لئے کہ جس کے نہ ہونے کا یقین ہو اس کو تلاش کرنا ہے کا رہے، ایک قول ہے کہ تلاش کرنا ضروری ہے، کیونکہ جس نے تلاش نہیں کیا اس کے متعلق بیہیں کہتے کہ اس کونہیں ا

پھر کہا: اورا گراس کواس کا تو ہم ہولیعنی اس کی راجی تجویز ہوجس کو

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۵۵، کشاف القناع ار ۱۹۲۱ مغنی المحتاج ار ۱۰۲۰، ۱۰۵ کفایة الأخیار ار ۱۱۷ ادار سوقی ار ۱۵۹، الشرح الصغیر ار ۱۳۵، ۱۳۵

" ظن" کہتے ہیں، یا مرجوح ہوجس کو" وہم" کہتے ہیں، یا مساوی ہو جس کوشک کہتے ہیں، یا مساوی ہو جس کوشک کہتے ہیں، تو وقت داخل ہونے کے بعد اس کو تلاش کرنا واجب ہے، کیونکہ تیم ضرورت ومجبوری کی طہارت ہے اور امکان کے ساتھ کوئی ضرورت ومجبوری نہیں۔

اسی طرح کی بات متاخرین شافعیه میں قلیو بی وغیرہ نے کہی ہے<sup>(۱)</sup>۔

### يانى بھولنا:

۲۰ – اگر پانی اپنے کجاوہ میں بھول جائے اور تیم کر کے نماز شروع کردے پھر یاد آئے تو بالا جماع نماز توڑ کر دوبارہ پڑھے گا، کین اگر نماز پڑھ چکا ہو پھر پانی یاد آئے تو شافعیہ کے یہاں اظہراور حنابلہ کے یہاں نماز کی قضا کرے گا، خواہ وقت میں ہو یاوقت کے بعد۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ اگر وقت کے اندریاد آئے تو نماز کا اعادہ کرلے،اوراگروقت نکلنے کے بعدیاد آئے تو قضانہیں کرےگا۔ قضا کرنے کا سب: اپنے پاس موجود پانی کومعلوم کرنے میں

قضا کرنے کا سبب: اپنے پاس موجود پائی کومعلوم کرنے میں اس کی کوتا ہی ہے، اور بیدالیہا ہو گیا جیسے کہ ستر عورت ترک کرکے برہنے نماز پڑھ لے، حالا نکہ اس کے کجاوہ میں کپڑا تھا جس کووہ بھول گیا تھا۔
گیا تھا۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ قضائہیں کرے گا، اس لئے کہ پانی کے استعال سے عاجز ہونا، ناوا قفیت یا بھول کے سبب متقق ہے، لہذا تیم جائز ہوگا، جیسا کہ اگر دوری یا مرض یا ڈول ورسی نہ ہونے کے سبب عاجزی ہو۔

حنفیہ میں ابو یوسف کی رائے ہے کہ اعادہ کرے گا اگرخوداسی نے کجاوہ میں پانی رکھا یا دوسرے نے اس کے علم میں ہوتے ہوئے رکھا ہو،خواہ اس نے حکم دیا ہویانہ دیا ہو، ہاں اگرکسی اور نے پانی رکھا تھا، اور

اس کواس کاعلم نہ تھا توان کے نزدیک بالا تفاق اعادہ واجب نہیں ہوگا۔ شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہا گروہ اپنا کجاوہ دوسرے کجاوے میں گم کردے اور خوب تلاش کے باوجو ذہیں ملے ، تواس پراعادہ نہیں، ہاں اگر خوب تلاش نہ کرتے کو کتابی کے سبب قضا کرے گا<sup>(1)</sup>۔

### دوم: یانی کے استعال کی قدرت نہ ہونا:

11-جس کو پانی مل جائے اس پر ضروری ہے کہ اس کو اپنے ذمہ واجب اس عبادت کے لئے استعال کرے جو بلاطہارت صحیح نہیں ہوتی ہے، اور اس کو چھوڑ کر تیم کرنا صرف اس صورت میں جائز ہے جبکہ پانی کے استعال کی قدرت نہ ہو، اور قادر نہ ہونا مرض، یا طحنڈک وغیرہ کے سبب مرض کے خوف یا پانی کے استعال سے عاجز ہونے کی صورت میں یا یا جاتا ہے۔

#### الف-مرض:

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مریض کے لئے تیم جائز ہے اگر ہلاکت کا یقین ہو، اسی طرح اکثر کے نزدیک اگر وضو یاغسل سے جان، یاعضو کی ہلاکت، یا مرض بڑھنے، یا دیر سے شفا ہونے کا اندیشہ ہو، اس کاعلم عادت سے یا ماہر مسلمان عادل ڈاکٹر کے خبر دینے سے ہو، اس کاعلم عادت سے یا ماہر مسلمان عادل ڈاکٹر کے خبر دینے سے ہوتا ہے، بعض حفیہ نے اتنا کافی قرار دیا ہے کہ وہ ڈاکٹر مستور الحال ہو، یعنی اس کافسق ظاہر نہ ہواور شافعیہ نے اظہر قول میں (اور حنابلہ نے مذکورہ بالا چیز پر اضافہ کرتے ہوئے) کہا ہے: بدنماداغ وعیب پیدا ہونے کا اندیشہ ہو۔

شافعیہ نے بیقیدلگائی ہے کہ وہ ظاہر عضومیں ہو، اس لئے کہ اس سے صورت بگڑ جاتی ہے اور دائمی ضرر ہوتا ہے، اور ظاہر سے مراد

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۲۹۹۲ مغنی الحتاج ار ۸۷،القلبو بی ار ۷۷۔

<sup>(</sup>۱) البدائع اروم، ابن عابدین ار ۱۹۲۱ ، الشرح الصغیر ار ۱۹۲۱ ، الجمل ار ۲۰۴۰ ، مغنی الحتاج ار ۱۹۹ ، کشاف القناع ار ۱۹۹ \_

شافعیہ کے نزدیک وہ عضو ہے جو کام کاج کے وقت عموماً کھل جاتا ہے، مثلاً چرہ اور ہاتھ۔

حفنہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ جومریض حرکت نہ کرسکے اور معاون بھی نہ ہووہ تیم م کرے گا، جبیبا کہ وہ شخص جس کو پانی نہ ملے اور وہ اعادہ نہیں کرے گا۔

حنفیہ نے کہا: اگر کوئی وضوکرانے والامل جائے اگر چہ اجرت مثل میں ملے اور اس کے پاس مال ہو، وہ ظاہر مذہب کے مطابق تیم نہیں کرےگا(۱)۔

### ب- ٹھنڈک وغیرہ سے مرض کا اندیشہ:

۲۲- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سفر وحضر میں (حضر کے بارے میں امام ابو یوسف و محمد کا اختلاف ہے) سخت ٹھنڈک کے سبب پانی کے استعال کرنے سے جس کو ہلاکت، یا مرض لاحق ہونے، یا مرض بڑھنے، یا دیر سے شفایاب ہونے کا اندیشہ ہو وہ تیم کرسکتا ہے، بشرطیکہ پانی گرم کرنے کی کوئی چیز نہ ملے، یا حمام میں جانے کی اجرت اس کے پاس نہ ہو، یا گرمی حاصل کرنے کی کوئی چیز نہ ہو، خواہ حدث اکبر ہو یا اصغر، اس لئے کہ حضور عربی ہے ہے عمر و بن العاص کو ٹھنڈک کے خوف سے تیم کرکے ساتھیوں کو نماز پڑھانے پر برقر اررکھا، اور ان کواعادہ کا حکم نہیں دیا۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ ٹھنڈک کی وجہ سے تیم کا جواز جنبی کے ساتھ خاص ہے، اس لئے حدث اصغروالے کے لئے ٹھنڈک کے سبب تیم کرناضچے قول کے مطابق جائز نہیں، اس میں بعض مشائخ کا اختلاف ہے، ہاں اگر وضو کرنے میں ضرریقنی ہوتو اس صورت

#### میں تیتم جائز ہے۔

جمہور فقہاء کے نزدیک ٹھنڈک کی وجہ سے تیم کرنے والا (سابقہ اختلاف کے ساتھ) نماز کا اعادہ نہیں کرے گا۔

شافعیہ کا اظہر قول ہے ہے کہ نماز کا اعادہ کرے گا اگر وہ مسافر ہو، دوسرا قول ہے: اعادہ نہیں کرے گا، اس کی دلیل حضرت عمروبن العاصؓ کی حدیث ہے، اور اگر مقیم ٹھنڈک کی وجہ سے ٹیم کرے تو مشہور قول جبیبا کہ رافعی نے کہا، یہ ہے کہ اعادہ کا واجب ہونا قطعی ہے، نووی نے کہا: جمہور شافعیہ نے اس کو قطعی کہا ہے (۱)۔

### ج-یانی کے استعال سے عاجز ہونا:

۲۲ - وه عاجز جو پانی کا استعال نه کرسکے، تیم کرے گا، اور نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، جیسے مکرہ (جس پرزبردی کی گئی ہو)، قیدی، پانی کے قریب بندھا ہوا، کسی جانور یا انسان سے خوف زدہ، سفر وحضر میں، اس لئے کہ وہ حکماً پانی کو نه پانے والا ہے، اور فرمان نبوی ہے: ''اِن الصعید الطیب طهور المسلم وان لم یجد الماء عشر سنین فإذا وجد الماء فلیمسه بشرته فإن ذلک خیر ''() پاکمٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے اگر چہ دس سال خیر ''() پاکمٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے اگر چہ دس سال کے لئے بہتر ہے)۔

حفیہ نے ماسبق کے حکم سے اس شخص کو مستثنی کیا ہے جس کو وضونہ

- (۱) ابن عابدین ابر ۱۵۲، الزرقانی ابر ۱۱۵، الدسوقی ابر ۱۳۹، مغنی المحتاج ابر ۹۳، کشاف القناع ابر ۱۷۳ –
- (۲) حدیث: "إن الصعید الطیب طهور المسلم، وإن لم یجد الماء عشر سنین" کی روایت تر ندی (۱/۲۲۱ طبع اکلی) اور حاکم (۱/۲۵۱، کار طبع دائر قالمعارف العثمانیه) نے حضرت ابوذر سے کی ہے، حاکم نے اس کو حجے قرار یا ہے، اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الطحطاوي على مراقی الفلاح رص ۱۲، این عابدین ار ۱۵۲، الدسوقی ار ۱۲۹، مغنی ار ۱۲۵۳، مغنی ار ۲۷۳، المغنی ار ۲۷۳، المجمل ار ۲۰۷، المغنی ار ۲۷۳، کشاف الفناع ار ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۲، ۱۲۵،

کرنے پر مجبور کیا گیا ہو، پس ایسا شخص تیم کرے گا اور نماز کا اعادہ کرے گا<sup>(1)</sup>۔

## د-ياني كي حاجت:

۲۲ - ایسا تخص تیم کرے گا اور نماز کا اعادہ نہیں کرے گا جس کو یقین یا ظن ہو کہ اس کے پاس جو پانی ہے اس کی اسے ضرورت پڑے گی اگر چے مستقبل میں، مثلاً کسی معصوم الدم (جس کا خون بہانا حرام ہے) انسان کو پیاس گلے گی، یا شرعاً قابل حرمت جانور کو پیاس گلے گی (پیہ جانور شکاری یا پہرہ داری کا کتا ہو) اور اس قدر تخت پیاس ہوگی کہ وہ جانور شکاری یا پہرہ داری کا کتا ہو) اور اس قدر تخت پیاس ہوگی کہ وہ جانور شکاری یا پہرہ داری کا کتا ہو) اور اس کی وجہ جان کو ضائع ہونے ہوئے سے بچانا ہے، حربی، مرتداور کتا جس کور کھنے کی اجازت نہیں کا حکم اس کے برخلاف ہے کہ اس صورت میں تیم نہ کرے گا، بلکہ جو پانی اس کے ساتھ ہے اس سے وضو کرے گا، کیونکہ ان چیزوں کی کوئی حرمت نہیں ہے۔

خواہ پانی کی ضرورت پینے کے لئے ہو، یا آٹا گوندھنے، یا پکانے کے لئے ہو۔

پانی کی حاجت کی قبیل سے اس نجاست کوزائل کرنا ہے جومعاف نہیں،خواہ وہ بدن پر ہویا کپڑے پر،شا فعیہ نے اس کو بدن کے ساتھ خاص کیا ہے، اورا گر کپڑے پر ہوتو پانی سے وضوکر لے اور بر ہندنماز پڑھ لے اگرڈ ھکنے کے لئے کوئی چیز نہ ملے، اوراس کے ذمہ اعادہ نماز نہیں (۲)۔

### (۱) الطحطاوى على مراقى الفلاح رص ۲۲، الدسوقى ۱۸۸،مغنى المحتاج ۱۸۲۰، ۷-۱، المغنى ار ۲۳۵،الانصاف ۱۸۱۸، کفایة الأخیارار ۱۱۷

# نجاست کے لئے تیمم:

۲۵ - شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ اگر بدن پرنجاست ہوادراس کے دھونے سے اس لئے عاجز ہوکہ پانی نہ ہو یا اس کے استعمال سے ضرر کا اندیشہ ہو، تو اس نجاست کے لئے تیم مرے گااور نماز پڑھے گا، اور شافعیہ کے نزدیک اس پراس کی قضاوا جب ہوگی ، حنابلہ کے یہاں ایک روایت یہی ہے۔

حنابلہ کا رائح مذہب ہیہے کہ اس پر قضا واجب نہیں، ان کی دلیل مذکورہ بالاحدیث (پاک مٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے) کا عام ہونا ہے۔

ابن قدامہ نے اکثر فقہاء سے نقل کیا ہے کہ جس کے بدن پر نجاست ہواوراس کودھونے سے عاجز ہووہ جس حالت میں ہو بلاتیمّ نماز پڑھے گا،اوراعادہ نہیں کرےگا<sup>(۱)</sup>۔

# سیمیم کس چیز سے جائز ہے:

۲۶-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ تیم پاک مٹی سے جائز ہے، اور بیہ جمہور کے نزدیک شرط اور مالکیہ کے نزدیک فرض ہے (۲)۔
فرمان باری ہے: ''فَتیَمَّمُو اُ صَعِیدًا طَیِّبًا'' (" توتم یاک

فرمان باری ہے:"فتیمَمَوَا صَعِیَدُا طیبا" `` ( توم پا ک مٹی سے تیمٌ کرلیا کرو)۔

ر) حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۱۲، ۳۳، مغنی المحتاج ۱۰۲۱، حاشیة الصاوی مع الشرح الصغیرار ۱۸۰۰اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی ار ۲۷۳، کشاف القناع ارالاا، ۱۹۳۳، ۱۹۳۰

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ار ۵۳ اور اس کے بعد کے صفحات، اللباب ار ۲۳، فتح القدیر الر ۸۸، ابن عابدین ار ۱۵۹ اور اس کے بعد کے صفحات، الطبطا وی علی مراتی الفلاح رص ۱۲، الشرح الصغیر مع حاشیۃ الصادی ار ۱۵ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار ۱۲ ور اس کے بعد کے صفحات، مغنی ار ۲۲ م ۲، ۲۳۹، کشاف القناع ار ۱۷ ادر البجیر می علی الخطیب ار ۲۵۲، فاید المنتی ار ۲۲ م، ۲۳۹، کشاف القناع ار ۱۷ ادر البجیر می علی الخطیب ار ۲۵۲، فاید المنتی ار ۲۲ م، ۱۲ م، ۱۲

<sup>(</sup>۳) سورهٔ مائده ر۲ ـ

"صعید" سے کیا مراد ہے؟ زمین کی جنس یا اگانے والی مٹی؟ مختلف فیہ ہے، رہااگانے والی مٹی پرمسے کرنا تو اس کا جواز بالا جماع ہے، ہاں اس کے علاوہ جوز مین کی جنس سے ہواس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: ما لکیہ، امام ابوحنیفہ اور محمد کی رائے ہے کہ "صعید" سے مراد جنس ارض ہے، لہذاان کے نزد یک ہراس چیز سے میم وائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، اس لئے کہ لفظ" صعید" صعود سے ماخوذ ہے، جس کا معنی بلند ہونا ہے، اور یہ ٹی کے ساتھ تخصیص کی سے ماخوذ ہے، جس کا معنی بلند ہونا ہے، اور یہ ٹی کے ساتھ تخصیص کی مقاضی وموجب نہیں، بلکہ زمین کے او پر اس کے تمام اجزاء کو شامل متقاضی وموجب نہیں، بلکہ زمین کے او پر اس کے تمام اجزاء کو شامل تھائی کو لیا فرمان نبوی ہے: "علیکم بالاُرض" (اُم رَحَى ہے، اس کی دلیل فرمان نبوی ہے: "علیکم بالاُرض مسجدا و طھو داً" (اُم میرے لئے نبوی ہے اللّٰ رض مسجدا و طھو داً" (۱) (میرے لئے ساری زمین نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنائی گئی ہے )، لفظ ارض میں اس کی تمام اقسام داخل ہیں۔

ان کے نزدیک''طیب'' سے مراد''طاہر'' ہے، اور یہی یہاں مناسب ہے، اس لئے کہ اس کو پاک کرنے والی بنایا گیا ہے، اور پاک کرنا، پاک کے بغیر نہیں ہوگا، تاہم طہارت کامعنی بالا جماع مراد ہے جتی کہ نجس مٹی سے ٹیم جائز نہیں۔

کچھ چیزوں سے تیم کے جواز کے بارے میں اختلاف ہے، مالکیہ کی رائے ہے کہ تیم مٹی (اوراس کے ہوتے ہوئے وہی افضل ہے)،ریت،کنگری اور چونے سے جس کوآگ میں جلایا نہ گیا ہوجائز ہے،لیکن اگر چونے کوآگ میں جلادیا گیا ہو یا لیادیا گیا ہوتواس سے

تىمىم جائزنہيں۔

معدنیات سے تیم جائز ہے جب تک کہ وہ اپنی جگہ پر ہول ، اپنی جگہ سے ان کو متقل نہ کیا گیا ہو، بشر طیکہ نقدین (سونا چاندی) یا جواہر مثلاً موتی نہ ہوں، لہذا شب (پھٹکری کے مشابدایک معدنی نمک مثلاً موتی نہ ہوں، لہذا شب (پھٹکری کے مشابدایک معدنی نمک مثلاً موتی نہ ہوں کارنگ سفید بعض کا نیلگوں ہوتا ہے ) نمک ، لوہا ، سیسہ ، را نگا اور سر مہ سے تیم کرنا جائز نہیں ، اگر ان کو اپنی جگہ سے منتقل کردیا گیا ہو اور لوگوں کے ہاتھوں میں مال بن چکے ہوں۔

لکڑی اور گھاس سے تیم نا جائز ہے خواہ ان کے علاوہ کوئی دوسری چزیلے پانہ ملے، اس لئے کہ بید دونوں زمین کے اجزاء میں سے نہیں ہیں، مالکیہ کے یہال مسلم میں اختلاف وتفصیل ہے۔

ان کے نزدیک' جلید' زمین یا سمندر کی سطح پر جما ہوا برف جس کو پھلانے اور پانی بنانے سے عاجز ہو، سے تیم کرنا جائز ہے، اس لئے کہ جم کروہ پھر کے مشابہ ہوگیا اور زمین کے اجزاء کے ساتھ لاحق ہوگیا۔

امام ابوحنیفہ و محمد کی رائے ہے کہ یمتم ہراس چیز سے جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، چھران کا آپس میں اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ ؓ نے کہا:

میں چھم ہراس چیز سے جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، خواہ اس کے ہاتھ میں چھم لگے یا نہ لگے، اس لئے کہ تھم مطلقاً مٹی کے قصد کرنے کا ہے،

میں چھم لگے یا نہ لگے، اس لئے کہ تھم مطلقاً مٹی کے قصد کرنے کا ہے،
لگنے کی شرط نہیں، اور بلادلیل مطلق کومقید کرنا جائز نہیں ہے۔

امام محمد نے کہا: جب تک اس کے اجزاء میں سے پچھ ہاتھ میں نہ گلے جائز نہیں، ان کے نز دیک اصل میہ ہے کہ مٹی کا کوئی جز استعال کرنا ضروری ہے اور اس کی صورت یہی ہے کہ اس میں سے پچھ ہاتھ میں گلے۔

امام ابوصنیفہ کے قول کی بنا پر چونے، کچی، ہڑتال، سرخ، سیاہ، سفید مٹی، سُر مہ، چینے بھر، مٹی یا کچ کی ہوئی دیوار، پہاڑی نمک،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "علیکم بالأرض ....." کی روایت بیهق (۱/۲۱۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، پھر بیهتی نے اس کے ایک راوی کے ضعیف ہونے کی نثان دہی کی ہے۔

ر) حديث: "جعلت لي الأرض مسجدا وطهوراً" ك*ى تخر تن فقره / ٢ يس* گزريكى ہے۔

سمندری نہیں، کپی اینٹ، خالص مٹی کا بنا ہوا برتن، ترزمین اور تر گارے سے تیم کرنا جائز ہے۔

لیکن جب تک وقت نگلنے کا اندیشہ نہ ہوتر مٹی سے تیم نہیں کرنا چاہئے ،اس لئے کہ اس میں چہرہ کو بلا ضرورت ومجبوری میلا کرنا ہے ، جو مثلہ (شکل بگاڑ نے ) کے معنی میں ہوجائے گا ، اگر اس سے تیم کرلے تو ان دونوں حضرات کے نزدیک کافی ہوجائے گا ، اس لئے کہ ترمٹی زمین کی جنس سے ہے ، اور اگر وقت نگلنے کا اندیشہ ہوتو ان دونوں حضرات کے نزدیک تیم کر کے نماز پڑھے گا۔

ان دونوں کے نزدیک غبار سے تیم کرنا جائز ہے، لیمی کپڑے، یا نمدہ، یازین کی گدی پر ہاتھ مارے، اورغبارا تھے، یالو ہے یا گیہوں یا جو وغیرہ پرغبار ہے اوراس سے تیم کر لے توان دونوں حضرات کے قول کے مطابق کافی ہے، اس لئے کہ غبار گو کہ باریک ہے تاہم زمین کی جنس سے ہے، لہذا اس سے تیم کرنا جائز ہے، جبیبا کہ گاڑھی چیز سے جائز ہے، بلکہ اس سے بدر جہاولی جائز ہوگا۔

حضرت عبداللہ بن عمر کی روایت ہے کہ وہ جاہیہ (۱) میں تھ،
بارش ہوگئ، وضو کے لئے پانی یا تیم کے لئے مٹی نہیں ملی، تو حضرت
ابن عمر نے کہا: ہر خض اپنا کپڑ ایازین کی گدی جھاڑے، تیم کر ساور
نماز پڑھے، اس پرکسی نے نکیر نہیں کی الہذ ایدا جماع ہوگا، اگر مسافر
ترمٹی اور کیچڑ میں ہو، پانی اور خشک مٹی نہ ملے اور کپڑ سے اور زین پر
غبار نہ ہوتوا پنے کپڑ سے یابدن کے سی حصہ پر ترمٹی لگا دے، اور جب
خشک ہوجائے تواس سے تیم کر لے۔

جو چیز زمین کی جنس سے نہیں حنفیہ کے یہاں بالا تفاق اس سے تیمّ کرنا نا جائز ہے، جو چیز آگ میں جل کررا کھ ہوجائے مثلاً لکڑی اور گھاس وغیرہ یا جو پکھل جائے اور نرم ہوجائے مثلاً لوہا، پیتل، تا نبااور

شیشہ وغیرہ کہ بیز مین کی جنس سے نہیں ہیں، اسی طرح را کھ سے تیم م جائز نہیں، اس لئے کہ بیلٹری کی جنس سے ہے، زمین کی جنس سے نہیں۔

شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے ابو یوسف کی رائے ہے کہ تیم صرف ایسی مٹی سے جائز ہے جو پاک ہو، غبار والی ہو، ہاتھ میں گے، جلی ہو کی نہ ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "فَامُسَحُوا بِو جُوهِکُمْ وَأَیْدِیْکُمْ مِنْهُ" (ا) (اپنے چہروں اور ہاتھوں پراس سے سے کرلیا کرو)، اس کا تقاضا ہے کہ اس کے جز سے سے کرے، لہذا جس پر غبار نہ ہو مثلاً چٹان، اس سے مسے صحیح نہیں ہوگا، کیونکہ فرمان نبوی ہے: "جعل التواب لی طهوداً" (میرے لئے مٹی کو یاک کرنے والی بنایا گیا)۔

اگرمٹی دَلی ہوئی، یانم ہو، اس سے غبار نہ اٹھے تو کافی نہیں، اس
لئے کہ'' صعید طیب' اگانے والی مٹی کو کہتے ہیں، حضرت ابن عباس اُلئے کہ'' صعید طیب ہے؟ فرما یا:
سے دریافت کیا گیا: کون سی صعید سب سے زیادہ طیب ہے؟ فرما یا:
کھیت، اوریہی مٹی اگنے کے لائق ہوتی ہے نہ کہ شوریدہ مٹی وغیرہ۔
ان تمام حضرات (شافعیہ، احمد اور ابویوسف) کے نزدیک معد نیات سے تیم نا جائز ہے مثلاً نفط (پٹرول) گندھک، چونہ یا پی موئی مٹی کا سفوف، اس لئے کہ ان کومٹی نہیں کہتے۔

الیی مٹی سے بھی نہیں جس میں آٹا وغیرہ مثلاً زعفران یا گیج ملا ہوا ہو، اس کئے کہ وہ مٹی کوعضوتک پہنچنے سے روک دےگا، ترگارے سے جائز نہیں، اس کئے کہ اس کومٹی نہیں کہتے، اور نجس مٹی سے بھی نہیں جیسے وضو، اس پر علماء کا اتفاق ہے، اس کئے کہ فرمان باری ہے:

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده ۱۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جعل التراب لی طهوراً" کی روایت احمد (۱۸۹۱ طبع المقدی) میں اس کو المیمنیہ ) نے کی ہے، پیٹی نے جمع الزوائد (۱۸۱۱ طبع القدی) میں اس کو حسن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) جابیہ: دمشق کا ایک علاقہ ہے۔

"فَتَدَمَّمُوْا صَعِيدُا طَيِّبًا" (ا) (توتم پاک مٹی ہے تیم کرلیا کرو)۔ شافعیہ نے کہا: جس کو تیم کے لئے استعال کرلیا گیا ہواس سے تیم نہیں کرےگا، جیسے ماء ستعمل اور حنابلہ نے اس میں غصب کردہ مٹی وغیرہ کا اضافہ کیا ہے کہ اس سے تیم جائز نہیں۔

حنابلہ کے نزدیک برف کو اعضاء وضو پر ملنا جائز ہے اگر اس کو پھلانا دشوار ہو، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إذا أمر تکم بشيء فأتوا منه ما استطعتم''(۲) (جب میں تم کوسی کام کاحکم دوں تو جتنا ہو سکے کرو)، پھر جب اعضاء پر ملنے سے پانی بہہ جائے تو نماز کا اعلان کے کہ یوسل (دھونا) ہوگیا گو کہ ہلکا ہو، اور اگر نہ بہتو نماز دہرائے گا، اس لئے کہ اس نے کہ اس نے کہ اس خیمل طہارت کے بغیر اگر نہ بہتو نماز دہرائے گا، اس لئے کہ اس نے کہ اس خیمل طہارت کے بغیر نماز پڑھی ہے (۳)۔

## طريقة تيمّم:

٢- حريقة تيمٌ مين فقهاء كااختلاف ہے:

الف حنفیه وشا فعیه کا مذہب ہے کہ تیم دوبار ہاتھ مارنا ہے: ایک بار چرہ کے لئے ، ایک باردونوں ہاتھوں کے لئے ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "التیمم ضربتان: ضربة للوجه وضربة لليدين الى المرفقین" (") (تیم دوبار ہاتھ مارنا ہے: ایک بار چرہ کے لئے اورایک بارکہنوں سمیت دونوں ہاتھوں کے لئے )۔

لئے اورایک بارکہنوں سمیت دونوں ہاتھوں کے لئے )۔

برما لکیہ و حنا بلہ کی رائے ہے کہ واجب تیم ایک بار ہاتھ مارنا

ہے، اس کئے کہ حضرت عمار کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ فی کے بارے میں فرمایا: ''إندما کان یکفیک ضربة واحدة للوجه والیدین''() (بس ایک بار چبرہ اور ہاتھوں کے لئے مارنا کافی ہے) اور'' ید' (ہاتھ) کا لفظ مطلق بولا جائے تو اس میں کلائی نہیں آتی جیسا کہ چوری میں کاٹے ہوئے ہاتھ میں، کین ان حضرات کے نزد یک بھی '' اکمل'' یہ ہے کہ دوبار ہاتھ مارے اور کہنوں سمیت مسح کرے، جیسا کہ حفیہ وثنا فعیہ کے نزد یک ہے۔ اس کی صورت (تمام حضرات کے نزد یک ) دوسری بار مارکر ماتھوں رمسے کرنے کی ہے کہ یا کس ماتھ کودا کیں ماتھ رہتھیا کی کہنے کہ یا کس ماتھ کودا کیں ماتھ رہتھیلی کے ماتھوں رمسے کرنے کی ہے کہ یا کس ماتھ کودا کیں ماتھ رہتھیلی کے ماتھوں رمسے کرنے کی ہے کہ یا کس ماتھ کودا کیں ماتھ رہتھیلی کے

اس کی صورت (نمام حضرات کے نزدیک) دوسری بار مارلر ہاتھوں پرمسے کرنے کی مدہ کہ بائیں ہاتھ کودائیں ہاتھ پر تھیل کے او پر سے کہنی تک لے جائے، پھر کہنی کے اندر سے گئے تک لائے، پھر دائیں ہاتھ کواسی طرح بائیں ہاتھ پر پھیرے۔

تیم کامقصود کمی کو چېره اور ماتھوں تک پہنچانا ہے، جس طرح سے بھی دونوں اعضاء پر مکمل طور سے مسح ہوجائے تیم کافی ہے، خواہ دوبار مارنے کی ضرورت پڑے یا اس سے زیادہ، اور اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

تیم کی سنتیں: میم کی چند سنتیں ہیں:

الف-تسميه (بسم الله كهنا):

۲۸ - حنفیہ وشا فعیہ کے نز دیک ابتداء تیم میں وضو کی طرح تسمیہ مسنون ہے، لیعنی کہے: بسم اللہ الرحمٰن الرحیم، حنفیہ کے نز دیک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکره ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم" كى تخرت فقره ر۲۵ میں گذر یكی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۱۷۷، الشرح الصغیر ار ۱۸۸، الجمل ار ۲۰۲، ۲۰۴، المغنی ۱ر ۲۴۰، کشاف القناع ار ۱۲۵، حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۹۲۰

<sup>(</sup>۴) حدیث:"التیمم ضوبتان" کی تخ تئ فقره/ اامیں گذر چکل ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما كان يكفيک ضربة واحدة" كی تخری فقره/۱۱ میں گزرچکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ار۲۲، تبیین الحقائق ار ۳۸، مغنی المحتاج ار ۹۹، ۱۰۰۰، الشرح الصغیر ار ۱۵۲، ۱۵۲، کشاف القناع ار ۱۷۸، ۱۷۹

"بسم الله" كافی ہے، ایک قول ہے کہ افضل مکمل پڑھنا ہے۔ مالکیہ کے نزدیک شمیہ فضیلت ہے (جو مالکیہ کے نزدیک سنت سے کم درجہ ہے) جبکہ حنا بلہ کے نزدیک تیم میں شمیہ وضو کی طرح واجب ہے۔

#### ب-ترتیب:

79 - حنفیہ وما لکیہ کے نز دیک ترتیب مسنون ہے کہ پہلے چہرہ کامسے
کرے پھر ہاتھوں کا،اگراس کے برعکس کردی تو بھی تیم صحیح ہوگا،
البتہ ما لکیہ کے نز دیک شرط ہے کہ ہاتھوں پرسے دوبارہ کرے،اگرجلد
ہی مسے کیا ہوا وراس سے نماز نہ پڑھی ہو، ورنہ تیم باطل ہوگا۔
شافعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ ترتیب واجب ہے جیسے وضومیں۔
شافعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ ترتیب واجب ہے جیسے وضومیں۔

### ج-موالات (يدريكرنا):

• سا- حنفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ موالات سنت ہے۔

ما لکیدو حنابلہ کا مذہب اور امام شافعی کا قول قدیم ہیہ ہے کہ موالات واجب ہے، اس طور پر ہو کہ اگر پانی استعمال کیا گیا ہوتا تو پہلاعضو دوسرے عضو کے دھونے سے قبل خشک نہیں ہوتا، جبیبا کہ حضور علیہ سے دوسرے عضو کے منقول طریقہ میں ہے کہ اعضاء وضو میں کوئی فصل نہیں ہوتا تھا (۱)۔

(۱) حضور علی سے طریقہ وضو کے بارے بیں بہت ی احادیث آئی ہیں، سب سے مشہور حضرت عثمان بین عفان گی روایت ہے: "فعن حمران مولی عثمان أنه رأی عثمان دعا باناء فأفرغ علی کفیه ثلاث مرار، فغسلهما ثم أدخل یمینه فی الإناء فمضمض واستنثر ثم غسل وجهه ثلاث مرات، ویدیه إلی المرفقین ثلاث مرات، ثم مسح برأسه ثم غسل رجلیه ثلاث مرات ثم قال، قال رسول الله عرائی المرفقین تم صلی رکعتین لایحدث علی المرفقین نشان کے مولی مرائی مدان کے مولی مرائی فیهما نصه غفرله ماتقدم من ذنبه" (حضرت عثمان کے مولی حران فیهما نفسه غفرله ماتقدم من ذنبه" (حضرت عثمان کے مولی حران

### د- دوسری سنتیں:

اسا- حنفیہ کی رائے ہے کہ تھیلی کے اندرونی حصہ سے مارنا، اور ہاتھوں کومٹی پررکھنے کے بعد ان کوآگے بیچھے کرنا تا کہ خوب اچھی طرح مکمل طور پرلگ جائے، پھر چہرہ کوتلویث سے بچانے کے لئے جھاڑ ناسنت ہے، بیامام ابوصنیفہ سے منقول ہے۔

نیز حفیہ کی رائے ہے کہ انگیوں کو کشادہ رکھنا سنت ہے تا کہ ان
کے اندر مٹی پہنچ جائے ، اور مالکیہ کی رائے ہے کہ دوسر کی بار ہاتھ مار نا
اور کہنیوں سمیت مسح کرنا سنت ہے ، اور یہ کہ زمین پر ہاتھوں کو مار نے
کے بعد چہرہ اور ہاتھوں پر ملنے سے قبل کسی چیز پران کو نہ پھیرے ، اگر
ایسا کیا تو مکروہ ہے ، لیکن کافی ہے اور یہ معمولی طور پر ہاتھوں کو جھاڑ نے سے مانع نہیں۔

ما لکیہ کے بیہاں تیمؓ کے فضائل میں سے قبلدرخ ہونا، دائیں سے شروع کرنااورانگلیوں کا خلال کرنا ہے۔

شافعیہ کے یہال مسنون ہے کہ چبرہ کے اوپری حصہ سے آغاز کرے، دائیں کومقدم رکھے، پہلی بار ہاتھ مارنے میں انگلیوں کوکشادہ رکھے، ہاتھوں کا خلال کرلے، ماتھوں کا مسلح کرنے کے بعد احتیاطاً انگلیوں کا خلال کرلے، غبار کوکم کرے تاکہ شکل وصورت بدنمانہ ہوجائے۔

شافعیہ کے یہاں یہ بھی مسنون ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان موالات کرے تا کہ ان لوگوں کے اختلاف سے نکل جائے جواس کو

سے روایت ہے کہ انہوں نے دیکھا کہ حضرت عثمان نے پانی کابرتن منگایا،
اپی دونوں ہتھیلیوں پر تین بار پانی ڈالا اور انہیں دھویا، پھر دایاں ہاتھ پانی میں
ڈال کرکلی کی اور ناک صاف کیا پھرا پنے چہرہ کو تین مرتبہ دھویا اور دونوں ہاتھوں
کو کہنچ ں تک تین مرتبہ دھویا، پھرا پنے سرکامسے کیا پھرا پنے دونوں پاؤں کو تین
مرتبہ دھویا، پھر فرمایا کہ رسول اللہ علیلیہ نے فرمایا: جس نے میرے اس وضو کی
طرح وضوکیا، پھر دور کعت نماز پڑھی، ان کے دوران اپنے آپ سے کوئی بات
نہ کی تو اس کے پچھلے گناہ معاف کردیئے گئے) کی روایت مسلم (ار ۲۰۵ طبح

واجب کہتے ہیں (یعنی مالکیہ)۔ ہاتھ کوعضو پر پھیرنا بھی مسنون ہے، جیسے وضو میں ملنا، اسی طرح مسح مکررنہ کرنا، قبلہ رخ ہونا اور تیم کے بعد شہادتین پڑھنا جیسا کہ وضومیں ہے۔

پہلی بار ہاتھ مارتے وقت انگوشی نکالنا مسنون ہے، اس کئے کہ پہلی ضرب میں ہاتھ سے کا ذریعہ ہے، اور دوسری باریہ تطہیر کامحل ہے جو رکن ہے، لہذا واجب ہوگا، اس سے قبل مسواک کرنا مسنون ہے، اور اعضاء تیم پرمٹی کونتقل کرنا مسنون ہے۔

حنابلہ کے یہاں انگلیوں کا خلال کرنا بھی مستحب ہے(۱)۔

### مكرومات تيمم:

۳۲ – بالاتفاق مسح کی تکرار مکروہ ہے، اور مالکیہ کے نزدیک اللہ کے ذرکہ بیٹ کرنا جس کو ذکر کے علاوہ بہت زیادہ بولنا، اور کہنیوں سے او پر مسح کرنا جس کو دہ تجیل'' کہتے ہیں مکروہ ہے۔

شافعیہ نے کہا: بہت زیادہ مٹی لگانا، تیم کی تجدید گو کہ نماز ادا کرنے کے بعد ہواور اعضاء تیم سے مٹی صاف کرنا مکروہ ہے، لہذا بہتر ہے کہ ایسانماز سے فارغ ہوکر ہی کرے۔

حنابلہ کے یہاں دوبار سے زیادہ ہاتھ مارنا،اورمٹی کو پھونکنا اگر تھوڑی ہومکروہ ہے <sup>(۲)</sup>۔

### نواقض تيمّم:

٣٧٧-نواقض تيمم حسب ذيل بين:

الف۔ ہروہ چیزجس سے وضو وغسل ٹوٹ جائے ،اس لئے کہ تیم

ان دونوں کا بدل ہے، اصل کوتوڑنے والا ، بدل کوتوڑ دیتا ہے، دیکھئے: اصطلاحات' وضو' اور ' عنسل' ۔

ب۔ پانی کو دیکھنا یا بقدر ضرورت پانی کے استعال کی قدرت،

گوکدایک بار ہو، بیر حنفیہ و مالکیہ کے نز دیک ہے، اگر چہ بقدر ضرورت
نہ ہو، بیشا فعیہ و حنابلہ کے نز دیک ہے، بینماز سے پہلے ہونا چاہئے،
نماز کے دوران نہیں، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، بشر طیکہ پانی حاجت
اصلیہ سے فاضل ہو، اس لئے کہ حاجت کے لئے رکھا ہوا پانی نہ
ہونے کے درجہ میں ہے۔

حفیہ نے کہا: تیم کرنے والے کا سوتے ہوئے یا او تکھتے ہوئے بھتر رضر ورت پانی پر گزرنا اس کے تیم کو باطل کردیتا ہے، جیسا کہ بیداری کی حالت میں، رہا دوران نماز پانی کو دیکھنا تو بید حنفیہ وحنابلہ کے نزدیک تیم کو باطل کردیتا ہے، اس لئے کہ طہارت اپنے سبب کے زوال کی وجہ سے باطل ہوگئ، نیز اس لئے کہ اصل نماز کو وضو کے ساتھادا کرنا ہے۔

مالکیہ کے نزدیک اس کوباطل نہیں کرے گا، اور نہ شافعیہ کے نزدیک اس مسافر کے حق میں جوالی جگہ ہے جہاں اکثر پانی موجود نہیں ہوتا ہے، کیونکہ تیم کے ذریعہ نماز شروع کرنے کی اجازت موجود ہے، اوراصل اس کا باقی رہنا ہے، نیز فرمان باری ہے: "وَلَا تُبُطِلُو اللَّهُ مَالَکُمُ "(ا) (اورائی اعمال کورائیگاں مت کرو)، پانی دیکھنے سے قبل اس کا ممل صحیح سالم تھا، اوراصل اس کا باقی رہنا ہے، اور یہناز سے فراغت کے بعد پانی دیکھنے پرقیاس ہے۔

جہاں تک تیم کے ذریعہ مقیم کی نماز کا تعلق ہے تو بیشا فعیہ کے نزدیک باطل ہوجاتی ہے اگر دوران نماز پانی دیکھے، اوراس کا اعادہ پانی کے موجود ہونے کے سبب اس پر لازم ہے، لیکن بیہ مطلقاً نہیں، بلکہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۳۱۳، مراتی الفلاح رص ۲۰، الدسوقی ار ۱۵۷ اوراس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقہیہ رص ۳۸، مغنی المحتاج ار ۹۹، ۱۰۰۰ کشاف القناع ار ۱۷۸، مغنی ار ۲۵۴۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ محمد رسسه

شافعیہ نے اس میں قیدلگائی ہے کہ ایسی جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو، کین اگر مقیم ایسی جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی نہ ملتا ہوتو اس پر دہرانا واجب نہیں، اور اس صورت میں اس کا حکم مسافر کی طرح ہوگا۔

اگر نمازختم ہونے کے بعد پانی دیکھاور نماز کا وقت نکل چکا ہوتو ہوتو ہوتان مسافر نماز نہیں دہرائے گا، اور اگر دوران وقت ہوتو بھی مسافر بالا تفاق نماز نہیں دہرائے گا، اور شافعیہ کے یہاں اصح بیہ کہ فقیم جوالی جگہ پر ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو، اگروہ پانی نہ ملنے کی وجہ سے تیم کرلے، تووہ اپنی نماز دہرائے گا، اس لئے کہ پانی کا فقدان اور اس کا مسلسل نہ ملنا نا در ہے، ایک قول ہے کہ قضا نہیں کرے گا، نووی نے اس کو مختار کہا ہے، اس لئے کہ اس نے اپنی قدرت کے بقدر کرلیا، ایک قول ہے کہ فی الحال اس پر نماز لازم نہیں، بلکہ وہ رکار ہے کہ وہ نماز نہیں دہرائے گا ولا میے کہ مسافر کا حکم اس کے برخلاف ہے کہ وہ نماز نہیں دہرائے گا ولا میے کہ ایس جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو، جبیبا کہ گزرا۔

ج۔ تیم کومباح کرنے والے عذر کا زوال مثلاً دشمن یا مرض یا مخت ٹھنڈک ندر ہے، اس کئے کہ جو چیز عذر کے سبب جائز ہوتی ہے، عذر ختم ہونے پر باطل ہوجاتی ہے۔

د۔ وقت نکانا: یہ حنابلہ کے نزدیک تیم کو باطل کردیتا ہے، خواہ دوران نماز ہو یا نہ ہو، اگر دوران نماز ہوگا تواس کی نماز باطل ہوجائے گ، کیونکہ بیالی طہارت ہے جو وقت نکلنے پرختم ہوجاتی ہے، جسیا کہ اگر نماز کے دوران مسے کی مدیختم ہوجائے۔

ھ۔مرتد ہونا: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نعوذ اللہ مرتد ہونا تیمّم کو باطل نہیں کرتا، لہذا اسلام لانے کے بعداس تیمّ سے نماز پڑھے گا، اس کئے کہ تیمّ کا حاصل طہارت ہے، اور کفراس کے منافی نہیں جیسے وضو، نیز اس کئے کہ مرتد ہونا ، مل کے ثواب کو باطل کر دیتا ہے، حدث

کے زوال کوئیں۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ مرتد ہونا تیم کو باطل کر دیتا ہے، کیونکہ وہ کمزورہے، وضواس کے برخلاف ہے کہ وہ مضبوط ہے۔

و۔ طویل فصل: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان درمیان طویل فصل تیم کو باطل نہیں کرتا، اور ان دونوں کے درمیان موالات واجب نہیں۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان طویل فصل تیم کو باطل کردیتا ہے، اس لئے کہ مالکیہ نے تیم اور نماز کے درمیان موالات کی شرط لگائی ہے۔

جہورفقہاء کی رائے ہے کہ مرد کے لئے ہوی سے وطی کرنا مکروہ نہیں اگر اس کے پاس پانی نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابوذر گی روایت ہے کہ میں نے خوض کیا: اے اللہ کے رسول! میں پانی سے دور ہوتا ہوں، ساتھ میں اہلیہ ہوتی ہے، مجھے جنابت لاحق ہوتی ہے توکیا میں بلاطہارت نماز پڑھوں؟ آپ عیس الطیب بلاطہارت نماز پڑھوں؟ آپ عیس اللہ کے فرمایا: "الصعید الطیب وضوء المسلم"(ا) (پاکمٹی مسلمان کے لئے وضوکا ذریعہہ)۔ مالکیکا فدہب اور حنا بلہ کی ایک روایت ہے کہ جس کے پاس پانی نہ ہواس کے لئے وضو یا خسل کو توڑنا مکروہ ہے، إلا بیکہ باوضو خض کو بیشا بروکنے وغیرہ سے کوئی ضرر لاحق ہویا جماع ترک کرنے سے ضرر لاحق ہو، اہذ ااگر کوئی ضرر سے توکرا ہے نہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الصعید الطیب وضوء المسلم" کی تخ تنگ فر ۲۲ کے تحت گزرچکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۹۹۱ اور اس کے بعد کے صفحات، مراقی الفلاح رص ۱۲، اللباب ارک ۱۹۹۳ اور اس کے بعد کے صفحات، البدائع ۱۹۲۱، الشرح الکبیر بحاشیۃ الصاوی ۱۹۸۱، مغنی الا ۱۵۹، مغنی الم ۱۹۹۱، کفایۃ الأخیار ۱۲۱۱ اور اس کے بعد کے صفحات، المہذب الا ۳۲، المغنی الا ۲۲۸ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱۷۷۱، علیہ المہنتی الر ۲۲۸ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱۷۷۱، علیہ المہنتی الر ۲۲۸ اور اس کے بعد کے صفحات۔

تىمىم يانى كابدل:

۵ سا- عام فقہاء (۱) کی رائے ہے کہ تیم '' حدث اصغر' سے وضو کے

قائم مقام اور جنابت اور حیض ونفاس سے عسل کے قائم مقام ہے،

اس لئے جو چیز وضو غنسل سے صحیح ہے تیم سے صحیح ہوگی، لینی فرض یا

سنت نماز، طواف، جنبی کے لئے تلاوت قرآن، قرآن جھونا وغیرہ،

فقهاء كے يہال فرمان بارى: "فَلَمُ تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُو" (٢)

میں ضمیر کے مرجع کے بارے میں اختلاف ہے،جس کی بنیاد فرمان

بارى: "أَوُلَامَسُتُمُ النِّسَاءَ" " ميں اختلاف ہے، جن علاء كي

رائے ہے کہ'' ملامسہ'' سے مراد جماع ہے،انہوں نے کہا جنمیر کا مرجع

لیکن جن حضرات کے نز دیک'' ملامسہ'' سے مراد ہاتھ سے چھونا

ہے، انہوں نے کہا بضمیر کا مرجع فقظ حدث اصغر والامحدث ہے، اس

لحاظ سے '' جنبی'' کے لئے تیم کی مشروعیت حدیث سے ثابت

ہوگی،مثلاً عمران بن حسین کی حدیث میں ہے کہ انہوں نے کہا: ہم

لوگ رسول الله عليسة كساته ايك سفر ميس تهي،آب عليسة نے

لوگوں کونمازیڑھائی، کیادیکھتے ہیں کہ ایک شخص الگ تھلگ بیٹھاہے،

حضور عليلة ن اس سے فرمايا: "مامنعک أن تصلى؟ قال:

أصابتني جنابة ولا ماء، قال: عليك بالصعيد فإنه

جن كاعلم اصطلاحات: "وضو" اور دعنسل" سے ہوگا۔

مطلقاً محدث ہے،خواہ'' حدث اصغ''ہویا کبر۔

### معصیت کے سفر ومرض میں تیمیم کرنا:

۴ ۱۳ جمہور فقہاء کی رائے (حنفیہ، مالکہ کے پہال صحیح، حنابلہ کے

یہ تیم کے رخصت ہونے کے قول کی بنیادیر ہے، کین اگر ہم تیم کو عز بمیت کہیں تواس صورت میں تیم کی شرط یائے جانے پراس کوترک کرنا ناجائز ہوگا۔

کرنے والے اور خود کو یا اپنی سواری کو تھکانے کے لئے بے کارسفر کرنے والے پرتیم کر کے نماز پڑھنااور قضا کرنالازم ہے،اس کئے کہ وہ اہل رخصت میں سے ہے۔

شافعیہ ہی کی رائے ہے کہ اپنے مرض کے ذریعہ نافر مانی کرنے والا اہل رخصت میں سے نہیں ، لہذا اگر اس نے اپنے مرض کے ذریعہ نافر مانی کی ہے تواس کا تیم صحیح نہیں تا آ نکہ تو یہ کرلے <sup>(۱)</sup>۔

(۱) ابن عابدین ار ۵۲۷، البنایه ۲ر ۷۷۸، تبیین الحقائق ار ۲۱۵، ۲۱۲،

١٢١،الأ شاه والنظائرللسيوطي ر ١٣٨\_

الطحطا وي على مراقى الفلاح رص ۲۲۸، ۲۲۹،الدسوقى ار ۱۲۸،االشرح الصغير

ار • ١٢٠ مغنى الحتاج ار ١٠٠١، المغنى ار ٢٣٨ ، ٢٣٥ ، كشاف القناع ار ١٦٠ ،

یہاں راجح مذہب اوربعض شافعیہ کا قول ) ہے کہ اپنے سفریا مرض کے ذریعہ نافر مانی کرنے والے کا تیم جائز ہے،اس لئے کہ دوسروں کی طرح وہ بھی اہل رخصت میں سے ہے، دلائل عام ہیں جن میں فر ماں برداراور نافر مان دونوں داخل ہیں،ان میں کوئی فرق نہیں، نیز اس کئے کہ نافر مان نے اس کام کوانجام دیا جس کااس کو حکم دیا گیا تھا، لہذا وہ عہدہ برآ ہوجائے گا، اور اس کے ساتھ لگی ہوئی قباحت مشروعیت کوختم نہیں کرے گی۔

شافعیہ کے یہاں اصح یہ ہے کہ اپنے سفر کے ذریعہ نافرمانی

یکفیک"(م) ونمازیر صنے سے کس چیز نے روکا؟اس نے کہا: (۱) ابن عابدين ابر ۱۵۲، ۱۵۹، البدائع ابر ۴۸، نيل الأوطار ابر ۳۲۳، بداية الجبيد ارا٦ مغني الحتاج ار٨٤ ، كشاف القناع ار١٦٠ \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما نده ر۲ <sub>-</sub>

<sup>(</sup>٢) حديث: "عليك بالصعيد فإنه يكفيك" كي روايت بخاري (فتح الباری ار ۵۷ ۴ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

مجھے جنابت لاحق ہوئی اور پانی نہیں ہے، آپ علیہ نے فرمایا: مٹی لےلو، پیمہارے لئے کافی ہے)۔

نیز حضرت جابر گی حدیث ہے کہ ہم ایک سفر میں نکے، ہم میں سے ایک شخص کو پھر لگ گیا اور سرمیں زخم آگیا، پھراس کو احتلام ہوا، اس نے ساتھوں سے پوچھا: کیا تم میرے لئے تیم کی رخصت ہجھتے ہو؟ انہوں نے کہا: تہمارے لئے ہم رخصت نہیں ہجھتے ، حالانکہ تم پنی پر قادر ہو، اس نے خسل کرلیا، جس کی وجہ سے اس کی موت ہوگئ، ہم رسول اللہ علیہ کے پاس آئے اور آپ کواس کی اطلاع موگئ، ہم رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''قتلوہ قتلهم اللہ، ألا سألوا دی، توحضور علیہ نے فرمایا: ''قتلوہ قتلهم اللہ، ألا سألوا الذ لم یعلموا، فإنما شفاء العی السؤال، إنما کان یکفیه أن یتیمم ویعصر، أو یعصب علی جرحه شم یمسے علیہ، ویغسل سائر جسدہ''(ا) (انہوں نے اس کو یمسے علیہ، ویغسل سائر جسدہ''(ا) (انہوں نے اس کو یمسے علیہ، ویغسل سائر جسدہ''(ا) (انہوں نے اس کو یک کی کا علاج سوال کرنا ہے، اس کے لئے کہی کا فی تھا کہ تیم کرلیتا اور زخم کوصاف کرلیتا یا فرمایا: اس پر پی باندھ لیتا پھراس پر کرلیتا ،اور بقیہ بدن کودھولیتا )۔

اس حدیث ہے معلوم ہوتا ہے کہا گرضرر کا اندیشہ ہوتوغنسل چھوڑ کرتیم اختیار کرنا چاہئے۔

نیز حضرت عمرو بن العاص کی حدیث ہے، ان کوغزوہ ذات السلاسل میں بھیجا گیا، وہ کہتے ہیں کہ ایک نہایت سردرات میں مجھے احتلام ہوگیا، مجھے اندیشہ ہوا کہ شسل کروں تو ہلاک ہوجاؤں گا، میں نے تیم کرکے ساتھیوں کو نماز ضبح پڑھادی، حضور علیلی کے پاس آئے تولوگوں نے آپ سے اس کا ذکر کردیا، آپ علیلی نے فرمایا:

"یا عمرو، صلیت باصحابک وانت جنب، فقلت، ذکرت قول الله تعالیٰ: وَلَا تَقْتُلُوا اَنْفُسَکُمْ إِنَّ اللهَ کَانَ فکم رَحِیمًا" (۱) فتیممت، ثم صلیت، فضحک رسول الله عَلَیْ ولم یقل شیئا (۲) (اے عمرو! تم نے ساتھیوں کونماز پڑھادی جبکہ تم جبی سے، میں نے عرض کیا: مجھے فرمان باری یادآ یا (اورا پنی جانوں کوئل مت کروبیشک الله تمہارے تی میں بڑا مہربان ہے) میں نے تیم کر کے نماز پڑھادی، اس کوئی کر حضور عیا ہے بیس بڑا مہربان پڑے، اور آپ نے کھی نہیں فرمایا)، اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ شخت سردی سے تیم جائز ہے (۱۳)۔

# تیم کی پانی کابدل ہونے کی نوعیت:

۲ سا- بدل کی نوعیت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ یہ بدل ضروری ہے یا بدل مطلق؟

جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ تیم بدل ضروری ہے، اسی وجہ سے تیم کے ذریعہ حدث خم نہیں ہوتا اور حقیقتا حدث کے رہتے ہوئے بضر ورت و مجوری تیم کرنے والے کے لئے نماز مباح ہوتی ہے، بضر ورت و مجوری تیم کرنے والے کے لئے نماز مباح ہوتی ہے، جسیا کہ متحاضہ کی طہارت ہے، اس کی دلیل حضرت ابوذر گئی حدیث ہے: "فإذا و جدت الماء فأمسه جلدک فإنه خیر لک "'') (جبتم کو پانی طاتواس کوا پی کھال سے لگالو، اس لئے کہ بہتر ہے)، اور اگر تیم حدث کو دور کردیتا تو پانی کہ بہتر ہے)، اور اگر تیم حدث کو دور کردیتا تو پانی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قتلوه قتلهم الله" کی روایت ابوداؤد (۲۴۰/۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن حجر نے کہا: ابن السکن نے اس کو سیح قرار دیاہے التخیص الحیر ارکاطبع شرکة الطباعة الفند)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۹۸

<sup>(</sup>۲) مدیث: "یا عمرو صلیت بأصحابک وأنت جنب" کی تخریک فقره / ۹ کی تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۱۵۲، الزرقانی ار ۱۱۵

<sup>(</sup>٣) مديث: "فإذا وجدت الماء فأمسه جلدك" كي تخريخ فقره / 9 ك تحت گذر چكل ہے۔

ملنے پراس کی ضرورت نہ تھی، جب پانی دیکھے تو حدث لوٹ آئے گا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدث دورنہیں ہوتا ہے، اور بضر ورت اس کے لئے نماز مباح ہوجاتی ہے۔

البتہ حنابلہ نے ایک تیم کے ذریعہ وقت کے اندر تمام فوت شدہ نمازوں کی اجازت دی ہے اگر اس کے ذمہ ہوں ، اس میں مالکیہ وشافعیہ کااختلاف ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ تیم بدل مطلق ہے، بدل ضرورت ومجبوری نہیں، لہذا تیم کے ذریعہ اداکی گئی نماز کے قل میں پانی کے ملنے کے وقت تک حدث دور ہوجاتا ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "التیمم وضوء المسلم ولو إلی عشر حجج مالم یجد المماء أو یحدث "(۱) ( تیم مسلمان کے لئے وضو ہے، گوکہ دس سال گزرجائے جب تک یانی نہ ملے یا حدث لائق نہ ہو)۔

حضور علی از تیم پر وضو کا اطلاق کیا، اور اس کو وضو کہا ہے، وضو حدث کو زائل کرنے والا ہے، لہذا تیم مجھی اسی طرح ہوگا، نیز فرمان نبوی ہے: "جعلت لی الأرض مسجدا و طهورا" (۲) فرمان نبوی ہے: "جعلت لی الأرض مسجدا و طهورا" کی اگر ض مسجدا و طهورا کی ایک کرنے والی چیز کا نام ہے، حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حدث پیک کرنے والی چیز کا نام ہے، حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حدث عیم کے ذریعہ پانی ملنے تک دور ہوجائے گا، اور جب پانی مل جائے تو حدث کا حکم لوٹ آئے گا

اس اختلاف كانتيحه:

ے سا- تیم کے بدل ہونے کی نوعیت میں فقہاء کے اختلاف پر حسب ذیل امور مرتب ہوتے ہیں:

### الف-تيمّم كاونت:

جمہور کی رائے ہے کہ تیم صحیح نہیں جب تک اس فرض یانفل کا مخصوص وقت شروع نہ ہوجائے ،جس کے لئے تیم کرناہے۔

فرض کے حق میں ان کی دلیل بیفر مان باری ہے: ' إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاقِ، (ا) (جبتم نماز کو اٹھو)، اور نماز کے لئے اٹھنا وقت شروع ہونے کے بعد ہوتا ہے، وقت سے پہلے نہیں۔

نفل کے لئے ان کی دلیل بیفر مان نبوی ہے:"جعلت الأرض کلھا لي و لأمتي مسجدا و طھورا، فأينما أدر كت رجلا من أمتي الصلاة فعنده مسجده وعنده طھوره"(۲) (ميرے لئے اور ميری امت کے لئے ساری زمین نمازی جگداور پاک کرنے والی بنائی گئی، لہذا میری امت کے جس شخص کو جہال بھی نماز کا وقت ہوجائے و ہیں اس کی مجداور و ہیں اس کو پاک کرنے والی چیز موجود ہے)۔

وقت سے پہلے وضواس لئے جائز ہے کہوہ حدث کودورکرنے والا ہے، تیم اس کے برخلاف ہے، کیونکہ وہ طہارت ضروریہ ہے، لہذا وقت سے پہلے جائز نہیں۔

نماز جنازه یانفل جس کا کوئی وقت معین نه ہویا حچوٹی ہوئی نماز وں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده ۱۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جعلت الأرض كلها لي ولأمتي مسجدا وطهوراً" كی روایت احمد (۲۸۸۵ طبع المیمنیه) نے كی ہے، ابن تجر نے اس كو كتاب الثقفیات كی طرف منبوب كیا ہے (المخیص الحبیر ۱۹۹۱ طبع شركة الطباعة الفنیه ) اوراس كی سنروصچ كها ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الصعید الطیب وضوء المسلم" کی تخریخ فقره در ۲۲ کے تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "جعلت لي الأرض مسجدا وطهوراً" كَاتَخ " فقره / ٢ ك تحت الذريج لل به --

<sup>(</sup>۳) تنبین الحقائق ۲۱۱، البدائع ۱۲۲، اوراس کے بعد کے صفحات، الدسوقی ۱۷۴۱،مغنی المحتاج ار ۹۷، کشاف القناع ۱۷۲۱، ابن عابدین ۱۲۱۱۔

کی قضا کا ارادہ ہوتو اس تیم کے لئے کوئی وفت نہیں، بشرطیکہ شرعاً ممنوع اوقات نماز میں نہ ہو۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ تیم وقت سے پہلے، ایک سے زائد فرض اور غیر فرض کے لئے جائز ہے، اس لئے کہ تیم سے حدث پانی ملنے تک کے لئے دور ہوجا تاہے، تیم صرف مباح کرنے والانہیں، انہوں نے اس کووضو پر قیاس کیا ہے، نیز اس لئے کہ وقت کی تعیین دلیل قطعی کے بغیر نہیں ہوگی اور یہاں کوئی دلیل نہیں ہے (۱)۔

تیم کے ذریعہ نماز کوآخری وقت تک مؤخر کرنا:

۸ سا - فقہا کا فی الجملہ اتفاق ہے کہ تیم سے نماز کو آخری وقت تک

کے لئے مؤخر کرنا اس کے مقدم کرنے سے اس شخص کے حق میں
افضل ہے جس کو آخری وقت میں پانی ملنے کی امید ہو، ہاں اگر پانی
ملنے سے مایوس ہوتو جمہور (حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے
ابوالخطاب) کے نزدیک اول وقت میں پڑھنامستحب ہے۔

حنفیہ نے آخری وقت تک تاخیر کے افضل ہونے میں یہ قیدلگائی ہے کہ افضل وقت نہ نکل جائے،مطلق وقت نہیں، تا کہ افضل وقت کے بعد نمازی مکروہ وقت میں نمازیڑھنے والا نہ ہوجائے۔

مغرب کے بارے میں اختلاف ہے کہ مؤخر کرے یا نہ کرے؟ حنفیہ کی ایک ایک جماعت نے دونوں کواختیار کیا ہے۔

ما لکیہ نے اس مسلہ میں تفصیل کرتے ہوئے کہا: تاخیر اس شخص کے حق میں مستحب ہے جس کو پانی ملنے کاظن یا یقین ہو، کیکن اگر تر دویا امید ہوتو درمیانی وقت میں نماز اداکرے گا۔

تاخیر کے مستحب ہونے کا قول ابن القاسم کا ہے اور یہی مذہب میں

معتدہ، اس لئے کہ جب نماز کا وقت آجائے اور اس کوادا کرنا اس پر واجب ہوجائے تو نماز کا اعادہ کرنے والا پانی کونہ پانے والا ہوگا اور الله تعالیٰ کے ارشاد: "فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيْدًا طَيِّبًا" (١) ميں داخل ہوگا۔

امر کا تقاضااول وقت میں تیم کا واجب ہونا تھا،لیکن پانی ملنے کی امری تقاضااول وقت میں تاخیر کردی گئی،لہذااس کے لئے درمیانی حالت یعنی استحباب مقرر کردی گئی۔

ما لکیہ میں سے ابن حبیب کی رائے ہے کہ اول وقت میں تیم اس کی فضیلت کو حاصل کرنے ہی کے لئے ہے، اور جب وقت کے اندر اس کو پانی ملنے کا یقین ہے تو تا خیر واجب ہے، تا کہ مکمل طہارت کے ساتھ نماز پڑھے، اگر اس نے خلاف ورزی کر کے تیم کرلیا اور نماز پڑھ لی تواس کی نماز باطل ہوگی، اور اس کود ہرانا ہی ہوگا۔

شافعیہ نے تیم سے نماز کی تاخیر کی افضلیت کو آخری وقت میں پانی ملنے کے یقین ہونے کی حالت کے ساتھ خاص کیا ہے (گوکہ درمیان میں جائز ہے )،اس لئے کہ وضوبی اصل واکمل ہے،اس کے ذریعہ نماز گوکہ آخری وقت میں ہواول وقت میں تیم کے ذریعہ نماز پڑھنے سے افضل ہے۔

جس کوآخری وقت میں پانی ملنے کاظن ہو، اس کے لئے تیم سے نماز اول وقت میں پڑھ لینا تول اظہر کے مطابق افضل ہے، اس لئے کہ مقدم کرنے کی فضیلت موجود ہے، اور وضو کی فضیلت اس کے برخلاف ہے، دوسرا قول ہے کہ تاخیر افضل ہے۔

اگرشک ہوتورانچ ''مذہب'' تیم سے اول وقت میں نماز ادا کرلیناہے۔

محل اختلاف وہ صورت ہے جبکہ صرف ایک بارنماز پڑھے، لیکن

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده ۱۷\_

اگر اول وقت میں تیم سے اور درمیان میں وضو سے پڑھ لے تو یہ انتہائی درجہ کی فضیلت کو حاصل کرنا ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ تیم سے نماز میں تاخیر کرنا بہر حال اولی ہے، امام احمد سے منصوص یہی ہے، اس لئے کہ حضرت علی نے جنبی کے بارے میں فر مایا: اس وقت سے آخری وقت تک انتظار کرے، اگر پانی مل جائے تو ٹھیک ہے ورنہ تیم کرلے، نیز اس لئے کہ نماز کو رات کے کھانے اور قضاء حاجت کے بعد تک کے لئے مؤخر کرنا مستحب ہے، تاکہ خشوع وخضوع اور دل جمعی باقی رہے، اور جماعت ملئے کے لئے نماز میں تاخیر مستحب ہے، لہذا طہارت جو شرط ہے اس کو حاصل کرنے کے لئے نماز کی تاخیر بدر جہاولی ہوگی (۱)۔

### ایک تیم سے کیا کرناجائزہے؟:

9 سا- چونکہ تیم وضو و خسل کا بدل ہے، لہذا اس کے ذریعہ وہ تمام چیزیں صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم چیزیں صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم سے کیا کیا گیا صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم صحیح ہیں جیس قدر فرائض ونوافل چاہے پڑھ حنفیہ کی رائے ہے کہ تیم سے جس قدر فرائض ونوافل چاہے پڑھ سکتا ہے، اس لئے کہ پانی نہ ملنے پریہی پاک کرنے والا ہے، جیسا کہ گزرا، ان کی ولیل حدیث ہے: "الصعید الطیب وضوء کررا، ان کی ولیل حدیث ہے: "الصعید الطیب وضوء کے وضوکا ذریعہ ہے، گوکہ دس سال تک پانی نہ ملے) نیز وضواور سے علی انخفین پر قیاس کرنا ہے، نیز اس لئے کہ ایک حدث کے لئے دو طہارتیں واجب نہیں۔

ما لکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ ایک تیم سے دوفرض نہیں پڑھےگا، لہذا تیم کرنے والاایک تیم سے ایک سے زائد فرض کی ادائیگی کرے بینا جائز ہے، اور چندنوافل پڑھنا جائز ہے اور فرض اور نفل پڑھنا جائز ہے اگر فرض کو پہلے پڑھے، بیما لکیہ کے نزدیک ہے۔

شافعیہ کے نزدیک فرض سے پہلے اور اس کے بعد جس قدر نوافل پڑھنا چاہے پڑھ سکتا ہے، اس لئے کہ نوافل کی حد نہیں، ان کی دلیل حضرت ابن عباس کا بی قول ہے: "من السنة أن لا يصلي الرجل بالتيمم إلا صلاة واحدة ثم يتيمم للصلاة الأخوى" (السنت ہے کہ آدمی تیم سے صرف ایک نماز پڑھے، پھردوسری نماز کے لئے تیم کرے)۔

یدرسول الله علیه گیست کا تقاضا ہے، نیز اس کئے کہ پیرطہارت "ضروری" ہے، لہذا اس سے دو فرض نہیں پڑھے گا، اس طرح ان کی دلیل یہ بھی ہے کہ وضو ہر فرض نماز کے لئے تھا، کیونکہ فرمان باری ہے:

"إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاقِ" (۲) "ہم اس کا بدل ہے، پھریے کم وضومیں "إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاقِ" (۲) "ہم اس کا بدل ہے، پھریے کم وضومیں منسوخ ہوگیا، اور تیم میں حسب سابق باقی رہا، نیز حضرت ابن عرشکا قول ہے: ہر نماز کے لئے تیم کرے گا گوکہ "حدث" لاحق نہ ہو۔ حنا بلہ کی رائے ہے کہ تیم کرنے کے بعد وہ اس نماز کو ادا کرے جس کا وقت ہوگیا ہے، اور اس سے چھوٹی ہوئی نمازی ادا کرے اور جع بین الصلاتین کرے، وقت کے اندر جس قدر چاہے نوافل اور جع بین الصلاتین کرے، وقت داخل ہوگا تو تیم باطل ہوجائے گا، اب تیم کرے گا، حنا بلہ کی دلیل ہے ہے کہ یہ متحاضہ کے وضوکی طرح اب تیم کرے گا، حنا بلہ کی دلیل ہے ہے کہ یہ متحاضہ کے وضوکی طرح اب تیم کرے گا، حنا بلہ کی دلیل ہے ہے کہ یہ متحاضہ کے وضوکی طرح

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین الا۱۲۱، الدسوقی الر ۱۵۷، حاشیة العدوی علی شرح ابن الحن الر۱۹۹، الفوا که الدوانی الر ۱۸۰ مغنی المحتاج الر۸۹، المغنی الر ۲۴۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث:"الصعید الطیب وضوء المسلم وإن لم یجد الماء عشر سنین" کی تخریخ فقره/ ۲۲ کے تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) اثر ابن عباسٌ: "من السنة أن لايصلى الرجل بالتيمم إلا صلاة واحدة ثم يتيمم للصلاة الأخرى" كى روايت دار قطنى (۱۸۵۸ طبح دار الحاس) نے كى ہے، پھردار قطنى نے كہا: حسن بن عماره (جوسند ميں بيں) ضعيف بيں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکده ۱۷-

ہے جووقت داخل ہونے سے باطل ہوجا تاہے۔

ما لکیہ کا مذہب اور شافعیہ کے یہاں اصح یہ ہے کہ فرض نماز کے ساتھ ایک تیم سے نماز جنازہ جائز ہے، اس لئے کہ نماز جنازہ چونکہ فرض کفا یہ ہے، اس لئے اس کوفی الجملہ ترک کرنے کے جواز کے بارے میں نفل کے درجہ میں رکھا گیا ہے۔

تیم کے ذریعہ تلاوت ِقر آن بھی جائز ہے اگر جنبی ہو،اور جنبی کے لئے قر آن چھونا اور مسجد میں داخل ہونا بھی جائز ہے، رہا مسجد میں گزرنا توبلا تیم جائز ہے۔

شافعیہ کے نزدیک نذر کے لئے نیا تیمؓ کرے گا، کیونکہ قول ''اظہر'' کے مطابق وہ فرض کی طرح ہے، نذر کو دوسرے فرض کے ساتھادانہ کرے<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک میں جے کہ جو پانچوں نمازوں میں سے کوئی ایک نماز ہوں میں سے کوئی ایک نماز ہوں جائے، وہ پانچوں کوایک ساتھ ایک تیم سے اداکرے، کیونکہ جب وہ ایک نماز بھول گیا ہے، بعینہ کون ہے معلوم نہیں تواس پر واجب ہے کہ پانچوں نمازیں پڑھے، تاکہ یقینی طور پر عہدہ برآ ہو سکے، ان سب کے لئے ایک تیم اس لئے جائز ہوا کہ ان سب میں مقصود صرف ایک نماز ہے، باقی ذریعہ اوروسیلہ ہیں۔

ما لکیہ کے نزدیک پانچ تیم کرے گا، ہرنماز کے لئے الگ الگ تیمّ ، دوفرضوں کوایک تیمّ ہے نہیں پڑھے گا<sup>(۲)</sup>۔

پانی ہوتے ہوئے تیم سے کیا کیا کرنا سی ہے: • ۴- جہور فقہاء کی رائے ہے کہ پانی ہوتے ہوئے تیم سے کوئی

الیعبادت ادا کرناضیح نہیں جس کا مدار طہارت پر ہو، اِلا یہ کہ مریض ہو یا مسافر جس کے پاس پانی ہے کیکن اس کی ضرورت ہو، یا ٹھنڈک کا ندیشہ ہوجسیا کہ آئے گا۔

لہذاا گرکوئی شخص مذکورہ بالا حالات کے علاوہ میں پانی کے ہوتے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہم سے کوئی الی عبادت ادا کرے جس کا مدار طہارت پر ہوتو اس کی عبادت باطل ہوگی اور اس کا ذمہ فارغ نہیں ہوگا اور اس پر دوبارہ ادائیگی لازم ہوگی۔

حنفیہ کے یہاں (مفتی بہ) یہ ہے کہ نماز جنازہ (یعنی اس کی ساری تکبیرات) چھوٹنے کے اندیشہ سے تیم جائز ہے، لیکن اگر بعض تکبیرات چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو تیم نہ کرے، کیونکہ وہ ان کو تنہا ادا کرسکتا ہے، خواہ بلاوضو ہو یا جنبی ہو یا حیض یا نفاس والی عورت ہو، جبکہ خون حسب عادت بند ہوگیا ہو، البتہ حائضہ کے لئے انہوں نے شرط لگائی ہے کہ اکثر مدت حیض میں خون بند ہوا ہو۔

اگر عادت پوری ہونے پرخون بند ہوا ہوتو ضروری ہے کہ نمازاس کے ذمہ میں'' دین' ہوجائے ، یاغسل کرے ، یابیہ کہ اس کا تیم م کامل ہو یعنی یانی نه ملنے پر ہو۔

اگر دوسرا جنازہ آئے اس دوران وضو کرناممکن ہو، پھرممکن نہ رہےتو دوبارہ تیم کرےگا، ورنہ دوبارہ تیم نہیں کرےگا، امام محمد کے نزدیک بہرحال دوبارہ تیم کرےگا۔

میت کے ولی کے بارے میں اختلاف ہے کہ کیا اس کے لئے تیم مائز ہے، کیونکہ اس کوآ گے بڑھنے کا حق ہے، یاوہ انتظار کرے گا، اس لئے کہ وہ دوبارہ پڑھ سکتا ہے، اگر چہلوگوں نے پڑھ لیا ہو؟ امام ابو صنیفہ سے نقل میں اختلاف ہے۔

پانی کے ہوتے ہوئے تیم اس وقت بھی جائز ہے جبکہ امام کے فارغ ہوجانے، یا زوال آفتاب کے سبب نماز عید کے چھوٹے کا

<sup>(</sup>۱) فتح القدیرار ۹۵، الشرح الکبیرللدسوقی ارا ۱۵، مغنی المحتاج ار ۱۰۳، ۱۰۵، المغنی ار ۲۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات، ابن عابدین ار ۱۷۲، ۱۲۳، کشاف القناع ار ۱۲۱۔

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ار ۱۰۴، الدسوقی علی الشرح الکبیر ار ۱۶۲،۱۶۱۱

اندیشہ ہو، اگر چہ وہ وضوکر کے نماز شروع کرنے کے بعد پھر حدث لات ہونے کے سبب اس نماز پر بنا کرنا اور تیم کر کے نماز مکمل کرنا چاہے، اصح قول کے مطابق امام ہویا مقتدی کوئی فرق نہیں، اس لئے کہ تکم کامدار چھوٹنے کا اندیشہ ہے، بدل کو اختیار کرنانہیں۔

اسی طرح ہرغیر فرض نمازجس کے چھوٹے کا اندیشہ ہومثلاً سورج و چاندگہن کی نماز ،سنن رواتب، گو کہ تنہا سنت فجر چھوٹے کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ اس کے چھوٹے کے بعد بدل نہیں، یہ امام ابوحنیفہ وابویوسف کے قیاس پر ہے، جبکہ امام مجمد کے قیاس پر اس کے لئے تیم نہیں کرے گا،اس لئے کہ اگر باجماعت فرض میں مشغولیت کے سبب سنت فجر چھوٹ جائے توامام مجمد کے نزدیک سورج کے او پراٹھنے کے بعد اس کی قضا نہیں سنت فجر چھوٹ جائے توامام مجمد کے نزدیک اس کی قضا نہیں بعد اس کی قضا نہیں مشارح نازدیک اس کی قضا نہیں مشارح سے ہوئے ہراس کام کے لئے مہارت مستحب ہے، شرط نہیں مثلاً سونا، سوام کرنا، سلام کرنا، سلام کا جواب دینا، مسجد میں داخل ہونا اور اس میں سونا، گو کہ اس سے نماز جائز نہیں۔

ابن عابدین نے کہا: جس کام کے لئے طہارت شرطنہیں، اس
کے لئے پانی کے ہوتے ہوئے یم سرے سے معتبر ہی نہیں، إلا بید کہ
اس کے فوت ہونے کے بعد کوئی بدل نہ ملنے کا اندیشہ ہو، لہذا اگر
''محدث' (بوضو) نے پانی پرقدرت کے باوجودسونے یا مسجد میں
داخل ہونے کے لئے یم کیا تو بیلغو ہے، اس کے برخلاف مثلاً سلام کا
جواب دینے کے لئے یم کرنا ہے، کیونکہ اس کے فوت ہونے کا
اندیشہ ہے، کیونکہ وہ فوری طور پر ہوتا ہے، اسی وجہ سے رسول اللہ
علیلیہ نے سلام کاجواب دینے کے لئے یم کیا

کہا:اسی پراعتماد کرنا چاہئے۔

ہمیں اس مسلد کا ذکر بقیہ مذاہب میں نہیں ملا۔

پانی کے ہوتے ہوئے حفیہ کے نزدیک جمعہ کے فوت ہونے اور وقت نکلنے کے اندیشہ سے تیم جائز نہیں، گو کہ وتر ہو، کیونکہ اس کے چھوٹنے پراس کابدل ہے۔

امام زفرنے کہا: وقت فوت ہونے کی وجہ سے تیم کرے گا۔ حلبی نے کہا: زیادہ احتیاط اس میں ہے کہ تیم م کرکے نماز پڑھے پھر دہرالے۔

ابن عابدین نے کہا: یہ (حلبی کا قول) دونوں اقوال میں بھ کا ہے، اور اس میں یقنی طور پر عہدہ برآ ہونا ہے، پھر میں نے اس کو 'تا تارخانی' میں ابونصر بن سلام جو کبار ائمہ میں سے ہیں، سے منقول دیکھا، احتیاطاً اسی پر عمل کرنا چاہئے، خصوصاً جبکہ ابن الہمام کے کلام کامیلان امام زفر کے قول کی ترجیح کی طرف ہے (۱)۔

ياني اورمني نه يانے والے كا حكم:

ا کہ -جس کو پانی نہ ملے اور نہ تیم کرنے کے لئے مٹی ملے، مثلاً ایسی جگہ جگہ قید ہے، جہاں پانی اور مٹی دونوں میں سے کوئی نہ ہو، یا نجس جگہ میں ہے جہاں تیم کے لئے مٹی نہیں، اور ساتھ میں جو پانی ہے بیاس کی ضرورت پڑے گی، اسی طرح وہ شخص جس کوسولی پر لائکا دیا گیا ہو یا کشتی میں سوار ہو، پانی تک نہ بہتے سکے، اسی طرح وہ شخص جو مرض وغیرہ کے سبب وضوو تیم نہ کر سکے۔

اس کے بارے میں جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ وقت کے احترام میں اس پر نماز واجب ہے، وہ اس سے ساقط نہ ہوگی، اسی کے ساتھ حفنیہ وشافعیہ کے نزدیک اس کا دہرا نا واجب ہے، حنا بلیہ کے نزدیک

<sup>(</sup>۱) حدیث: تیمه النبی عَلَیْ لود السلام" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۲۳۴ می اسلام" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۲۳۴ می ختیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن حجر نے الخیص الحبیر (۱/ ۱۵ اطبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۲۱، ۱۲۳

اس کا دہرانا واجب نہیں ، البتہ ما لکیہ کے مذہب میں معتمدیہ ہے کہ نماز کی ادائیگی اوراس کی قضااس سے ساقط ہوجائے گی (۱)۔ مٹی اور پانی نہ پانے والے کی نماز کے مسئلہ میں تفصیلات ہیں جن کواصطلاح ''صلاۃ'' میں دیکھاجائے۔

پٹی اورزخم وغیرہ کے لئے تیم کرنا: ۲ ۲ – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس کے بدن کا کوئی حصہ ٹوٹ گیا ہو یا زخم ہو یا پھوڑ ہے وغیرہ ہوں اگر ضرر یا عیب پیدا ہونے کا اندیشہ نہیں تو وضو و خسل میں اس کو دھونا وا جب ہے، اور اگر پچھاندیشہ ہوتو زخم وغیرہ پرسے اور تیم کرنا جائز ہے، اس کے خصوص حالات ہیں جن کی تفصیل اور ان میں اختلاف اصطلاح '' جبیرہ'' میں مذکور ہیں۔

مثيمن

د يکھئے:'' تفاؤل'۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۹۸۸، الشرح الصغیر مع حاشیة الصاوی ار ۱۵۵، ۱۵۸، مغنی المحتاج ار ۱۰۹،۱۰۹، کشاف القناع ارا ۱۷۔

تراجم فقهاء جلد ۱۲ میں آنے والے فقہاء کا مختصر تعارف بن عیینہ اور عبداللہ بن سعید وغیرہ نے روایت کی۔ امام احمد ، ابن معین ، ابوزر عداور نسائی نے کہا: ثقہ ہیں ، ابن حبان نے ان کا ذکر '' ثقات' میں کیا ہے۔ امام احمد نے فرمایا کہ سفیان نے فرمایا : عمرو بن دینار کا انقال ہوگیا تو ان کے بعد ابن البی فیح فتوی دیتے تھے۔ دینار کا انتقال ہوگیا تو ان کے بعد ابن البی فیح فتوی دیتے تھے۔

ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص۲۸ میں گذر چکے۔

ابن جریرالطبر ی: میرمحمد بن جریر ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۱۳ میں گذر چکے۔

ابن الحاجب: ان کے حالات جا ص۲۹ میں گذر چکے۔

ابن حبان: بیر محمد بن حبان ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔

ابن حبیب: بیر عبد الملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات جاص ۲ ۳۳ میں گذر چکے۔

ابن حجرالعسقلانی: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔ الف

الآلوسی: میمحمود بن عبدالله بیں: ان کےحالات ج۵ص ۷۵میں گذر چکے۔

الآ**مدی: بیلی بن ابی علی ہیں:** ان کے حالات ج ا ص ۲۲ می*ں گذر چکے*۔

ابن البي شيبه: يه عبدالله بن محمد بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٤٢ ميں گذر چكے۔

ابن ا بی لیلی: بیر محمد بن عبد الرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲۸ میں گذر چکے۔

ابن الأثير: بيمبارك بن محمد بين: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٤٢ ميں گذر چكے۔

ابن افی مجیح (؟ - اسلام) میعبدالله بن الی نجیح میارین، کنیت ابویسار اور نسبت تقفی کلی ہے۔ انہوں نے اپنے والد نیز مجاہد، عکر مداور طاؤس وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے شعبہ، ابواسحاق، محمد بن مسلم، سفیان توری اور سفیان ابن عقیل: میلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۷۸ میں گذر چکے۔

ابن عمر: بيعبدالله بن عمر بين: ان كے حالات جاص ۲۳۲ ميں گذر چکے۔

ابن فرحون: بیدابرا ہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳۸ میں گذر چکے۔

ابن قدامه: پی عبدالله بن احمد میں: ان کے حالات جا ص ۴۳۸ میں گذر چکے۔

ابن القیم: بیر مجربن انی بکر ہیں: ان کے حالات جاص ۳۹ میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: يه عبد الملك بن عبد العزيز بين: ان كے حالات ج اص ۴۳۹ ميں گذر چكے۔

ابن ماجہ: بیر محمد بن یزید ہیں: ان کے حالات جا ص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔

ابن مسعود: بیرعبدالله بن مسعود بیں: ان کے حالات جاص ۷۸ میں گذر چکے۔

ابن المنذر: بيرمحمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات جا ص اسم ميں گذر <u>چ</u>كے۔ ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرالیتمی ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن حمدان: بیاحمد بن حمدان ہیں: ان کے حالات ج۱۲ ص ۳۷ میں گذر چکے۔

ابن خلدون: بیعبدالرحمٰن بن محمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۸ میں گذر چکے۔

ابن الزبير: ييعبدالله بن الزبير بين: ان كے حالات ح اص ۷۷ ميں گذر چكے۔

ابن سیرین: به محمد بن سیرین ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن شبرمه: به عبدالله بن شبرمه بین: ان کے حالات ج۲ص۲۵ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: بیر محمد المین بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن عباس: به عبدالله بن عباس بیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن عبدالسلام: پیمجمر بن عبدالسلام ہیں: ان کے حالات جماص ۴۳۵ میں گذر چکے۔ نے علم حاصل کیا۔

لبحض تصانف: "شرح الإشارة للباجي" اصول مين، "سبيل الرشاد في فضل الجهاد"، "رد الجاهل عن اعتساف الجاهل" ،"البرهان في ترتيب سور القرآن"، اور "تاريخ الأندلس".

تذكرة الحفاظ ۲۲۵/۴؛ الدرر الكامنه الر۸۴؛ الديباح/ ۲۳؛ البدرالطالع الر۳۳؛ شذرات الذهب۲۱۲۱؛ بغية الوعاة ر ۲۹؛ طبقات القراءلا بن الجزري ۱۲۹۱

> ابوجعفرالفقیه: بیم محمد بن عبدالله بین: ان کے حالات جم ص۸۴۸ میں گذر چکے۔

ابوالحسن العبدري: د تکھئے: العبدري على بن سعيد \_

ابوالحسن علی بن المفضل المقدی (۲۳ م ۱۱۳ ه)

یعلی بن المفضل بن علی بن مفرج بن حاتم ہیں، کنیت ابوالحسن،

لقب شرف الدین اور نسبت مقدی اسکندرانی ہے، محدث، مالکی فقیہ
اور حافظ حدیث ہیں۔ '' ثغر'' میں امام صالح ابن بنت معافی،
عبدالسلام بن عتیق سفاقسی ، ابوطالب نخی اور ابوطا ہر بن عوف سے علم
فقہ حاصل کیا، اور ان حضرات کے علاوہ قاضی ابوعبید نعمت بن زیادۃ اللہ
الغفاری ، اور عبدالرحمٰن بن خلف المقری سے حدیث سن ۔ ایک زمانہ
تک اسکندریہ میں نائب قاضی رہے ، وہاں کے مدرسہ میں پڑھایا،
پھر قاہرہ منتقل ہوگئے ، وہاں الصاحب ابن شکر کے قائم کردہ مدرسہ
میں پڑھایا، اور خود ان سے شرف عبدالملک بن نصر الفہری ، علی بن
وہب القشیری المالکی اور محمد بن عبدالخالق ابن طرخان وغیرہ نے

ابن المنير : بياحمه بن محمد ہيں:

ان کے حالات ج1ا ص • ۴۴ میں گذر چکے۔

ابن الہمام: پیم کمر بن عبدالواحد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۲ میں گذر چکے۔

ابوامامہ: بیصُدی بن عجلان البابلی ہیں: ان کے حالات جسم ۲۶۳ میں گذر چکے۔

ابوبكرالبا قلاني:

ان کے حالات جاس ۵۳ میں گذر چکے۔

ابوبكربن العربي:

ان کے حالات ج ا ص ۴۳۶ میں گذر چکے۔

ابوتور: بيابراتيم بن خالد بين: ان كے حالات ج اص ۴۴۴ ميں گذر چكے۔

ابوجعفر بن الزبير (١٢٧-٨٠٥ه)

یه احمد بن ابرائیم بن الزبیر بن الحسن بن الحسین بین، کنیت ابوجعفر اور نسبت ثقفی جیالی اور غرناطی ہے، محدث، اصولی، قاری، مفسر، ادیب اور مؤرخ بین، اندلس میں فن عربیت، تجوید قرآن اور روایت حدیث کے امام تھے، اسی کے ساتھ فقہ اور تفسیر میں بھی ان کومہارت حاصل تھی۔ انہوں نے ابوجعفر احمد بن محمد بن خدیجہ، ابوالحن حفار، خطیب ابومجد احمد بن الحسین الحضرمی، قاضی ابوالحظاب بن خلیل اور خطیب ابومجد احمد بن الحسین الحضرمی، قاضی ابوالحظاب بن خلیل اور الوکر محمد بن احمد یعمری وغیرہ سے علم حاصل کیا، اور خود ان سے ابوحیان

روایت کی۔ حافظ منذری نے کہا: مرحوم مختلف فنون علم کے جامع تھے، حتی کہ جب ان کو تدفین کے لئے تابوت پر لے جایا گیا تو بعض فضلاء نے کہا: '' ابوالحن! اللّٰہ تم پر رحم کرے، تو نے لوگوں سے بہت فرائض ساقط کردیئے''۔

لبض تصا نف: "كتاب في الصيام" ، "كتاب الأربعين"، اور"تحقيق الجواب عمن أجيز له مافاته من الكتاب".

تذكرة الحفاظ ۴ر۱۳۹۰؛ شذرات الذهب ۲۵/۵؛ نيل الابتهاج (۲۰۰۰؛الأعلام ۲۵/۵۷۱؛ مجم المؤلفين ۲۲۴۷]

### ابوالحسين البصري (؟-٢٣٧هـ)

یم مین مین مین طیب بین، کنیت ابوالحسین اورنسبت بھری ہے،

شخ معزز له متعلم اوراصولی بین، بغداد میں اعتزال کی تعلیم دیتے ہے،
ان کا ایک بڑا حلقہ تھا، ان بی سے فخر الدین رازی نے اپنی کتاب
''المحصول' کے مضامین اخذ کئے۔ ابن خلکان نے کہا: ان کی گفتگو عمدہ، عبارت میٹھی اور مضمون کی فراوانی تھی، اوراپنے وقت کے امام سے دہ، عبارت میٹھی اور مضمون کی فراوانی تھی، اور اپنے وقت کے امام سے انہوں نے ہلال بن محمد سے حدیث پڑھی، اور خود ان سے ابوعلی بن الولید، ابوالقاسم بن التبان اور خطیب بغدادی نے حدیث پڑھی۔ خطیب بغدادی نے حدیث پڑھی۔ خطیب بغدادی نے حدیث بڑھی۔ خطیب بغدادی نے '' تاریخ'' میں لکھا ہے کہ وہ صرف ایک حدیث بیان کرتے تھے، میں نے اس کے متعلق ان سے دریافت کیا تو انہوں نے مجھ سے زبانی وہ حدیث بیان کی جو یہ ہے ''ان مما آدر ک الناس من کلام النبوۃ الأولی اِذا لم تستح فاصنع ماشئت'' (لوگوں کو بہلی نبوت کی جو بات بہنی ہوتو جو چاہے کرو)۔ اور'' النجوم الزاہرۃ'' میں ہے: اصولی میں ان کی کتاب'' المعتمد فی الأصول'' جیسی کوئی۔ بین، فن اصول میں ان کی کتاب'' المعتمد فی الأصول'' جیسی کوئی۔

لِعَضْ تَصَانَفِ: "تصفح الأدلة في أصول الدين"، "شرح الأصول الخمسة"، "كتاب الإمامة وأصول الدين"، "غرر الأدلة" اور "الانتصار في الرد على ابن الراوندى" \_

[تاریخ بغداد ۳۷٬۰۰۱؛ البدایه والنهایه ۱۲/۵۳؛ شذرات الذهب ۳۷٬۹۵۳؛ سیر اَعلام النبلاء ۱۷۸۷، وفیات الأعیان ۱۲/۲۶: لنجوم الزاهر ۴۸٬۵۵، ۴۸م المولفین ۱۱٬۲۰۱

> ا بوحنیفہ: بیالنعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

ا بوالخطاب: میمحفوظ بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

ابوداؤد: پیسلیمان بن الاشعث ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابوالدرداء: يه تو يمر بن ما لك بين: ان كے حالات جسم ۴۶۸ ميں گذر چكے۔

ابوزُرعدالرازی (۲۰۰–۲۲۴ه)

یہ عبید اللہ بن عبدالکریم بن یزید بن فروخ بیں، کنیت ابوزرعہ ہے، رازی شہر" ریّ" کی طرف نسبت ہے نیز مخزومی ہے۔ محدث وحافظ ہیں۔انہوں نے ابوعاصم، ابونیم، قبیصہ بن عقبہ، مسلم بن ابراہیم، ابوالولید الطیالی اور عبداللہ بن صالح العجلی وغیرہ سے روایت کی، اورخودان سے مسلم، ترمذی، نسائی، ابن ماجہ، اسحاق بن

موسی انصاری، ابوزرعه دمشقی اور ابوحاتم وغیرہ نے روایت کی ۔نسائی ا**بوقیا دہ: بیالحارث بر** نے کہا: ثقہ ہیں ۔

یہ ''ری'' کے رہنے والے ہیں، بغداد آئے، یہاں حدیث بیان کی ،امام احمد بن خبل کے ہم نشیں رہے،ان کوایک لاکھ احادیث یاد تھیں، یہاں تک کہا گیا ہے کہ جوحدیث ابوزر عزمیں جانتے ہیں اس کی کوئی اصل نہیں ہے۔

بعض تصانیف:"مسند"۔

[ تهذیب التهذیب ۷۷۰ ۴؛ طبقات الحنابله ۱۹۹۸؛ تاریخ بغداد ۳۲۱/۱۲ ۴: الأعلام ۴۸۰ ۴ ۴۰۰ مجم المولفین ۲۳۹۸]

> ابوسعیدالخدری: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات ج اص ۴ م میں گذر کیے۔

ابوسلمه بن عبدالرحمٰن: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۳ میں گذر چکے۔

ابوشامہ: بیعبدالرحمٰن بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جم ص ۴۵میں گذر بچے۔

ابوعاصم النبيل: ويكفئ: الضحاك بن مخلد:

ابوالعاليه: بير فيع بن مهران ہيں: ان كےعالات ج٢ص٧٩ميں گذر چكے۔

ابوعبید: بیالقاسم بن سلام ہیں: ان کے حالات جا ص ۴ ۴ میں گذر چکے۔

ا بوقتاده: پیه الحارث بن ربعی بین: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۴ میں گذر چکے۔

ابواللیث السمر قندی: یه نصر بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۴۵ میں گذر چکے۔

ا بوہریرہ: میرعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۸ میں گذر چکے۔

ابویعلی: پیرمحمد بن الحسین ہیں: ان کے حالات جاص ۴۸۴ میں گذر چکے۔

ابولوسف: يەلىقوب بن ابرا ئىيم بىن: ان كے مالات جاص ۴۸ مىں گذر چكے۔

اُ بی بن کعب: ان کےحالات ج۳صا ۲۴ میں گذر چکے۔

احمد بن خنبل: ان کے حالات جا ص ۴۹ میں گذر چکے۔

الاُ ذرعی: بیاحمد بن حمدان ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۹ میں گذر چکے۔ أم ہانی:

ان کے حالات ج۲ص ۵۸۷ میں گذر چکے۔

امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله عبي: اورنسبت شامى ان كے حالات جسم ٢٥ ميں گذر چكے۔

امير بادشاه (؟-تقريباً ١٩٨٧هـ)

بی محمد امین بن محمود سینی ہیں، نسبت حفی خراسانی بخاری مکی ہے، "
''امیر بادشاہ'' سے مشہور ہیں۔اصولی اور مفسر ہیں۔

بعض تصانیف: "تیسیر التحریر فی أصول الفقه"، "تفسیر سورة الفتح"، " هج مبرور سے چھوٹے بڑے سب گناہ معاف ہوجاتے ہیں"، اس موضوع پر ایک رسالہ، اور" حرف قد" کی تحقیق میں ایک رسالہ۔

[الخزانة التيموريي ٢٢/٣؛ كشف الظنون ٥٠٠١؛ معجم المولفين ٨٠/٩]

انس بن ما لك:

ان کے حالات ج۲ص ۵۸۷ میں گذر چکے۔

الأوزاعی: پیرعبدالرحمٰن بن عمرو ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۵ میں گذر چکے۔

إِ ياس بن معاويہ: ان کے حالات جا ص ۴۵۲ میں گذر چکے۔ اسحاق بن را ہو یہ:

ان کے حالات جا ص ۵۰ میں گذر چکے۔

الأسود بن عامر (؟ - ٨٠٢ هـ)

یہ اسود بن عامر شاذان ہیں، کنیت ابوعبدالرحمٰن اور نسبت شامی ہے، حافظ اور محدث تھے۔ انہوں نے شعبہ، حماد ین، توری، حسن بن صالح اور جریر بن حازم وغیرہ سے روایت کی، اور خودان سے احمد بن حنبل، ابوشیبہ کے دونوں لڑ کے، علی بن المدین، ابوثور، عمرو الناقد، داری اور حارث بن ابی سامہ وغیرہ نے روایت کی۔ ابن المدینی نے کہا: تقد ہیں۔ ابوحاتم نے کہا: صدوق اور صالح ہیں۔ ابن سعد نے کہا: صالح الحدیث ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ابن سعد نے کہا: صالح الحدیث ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر "ثقات" میں کیا ہے۔

[تهذیب التهذیب ار۴۰۳؛ تذکرة الحافظ ار۳۹۹؛ العبر ار۳۵۴؛طبقات الحفاظ للسیوطی ر۱۵۵]

الأسود بن يزيد:

ان کے حالات ج۱۲ ص۷۹ سیس گذر چکے۔

أسيد بن تضيير:

ان کے حالات ج۸ ص۳۲۰میں گذر چکے۔

اُم عطیہ: بیزسیبہ بنت کعب ہیں: ان کے حالات ج٠١ص ٣٦٣ میں گذر چکے۔ ان کومدیند کا حاکم مقرر کیا تھا، حضرت ابوبکر "سے بیعت کرنے والے سب سے پہلے انساری یہی ہیں۔ انہوں نے نبی کریم حیالیہ سے روایت کی، اورخودان سے ان کے لڑکے تعمان، ان کے پوتے محداور حمید بن عبدالرحمٰن بن عوف نے روایت کی۔ حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت میں حضرت خلافت میں حضرت خالد بن ولید کے ساتھ "عین التر" میں تھاور وہیں شہید ہوئے۔ واقد کی نے کہا: حضور علیہ نے ان کو" فدک" کی طرف ایک سریہ میں روانہ کیا تھا، پھر ان کو" وادی القری" کی جانب روانہ فرمایا۔

[الإصابه الر۱۹۲؛ تهذیب التهذیب الر۲۹۴؛ تهذیب ابن عساکر ۲۹۱۳؛ الأعلام ۲۹/۲]

> البنانی: پیم مین الحسن ہیں: ان کے حالات جسم ۲۷۵ میں گذر چکے۔

الہوتی: بیمنصور بن یونس ہیں: ان کےحالات جاص ۴۵۵ میں گذر چکے۔

البیجو ر**ی: بیرابرا**ئیم بن محمد بیں: ان کے حالات جا ص*۵۵ میں گذر چکے۔* 

لبيه هي: بيه احمد بن الحسين بين: ان كے حالات ج٢ص٥٨٩ ميں گذر چكے۔ **—** 

البخارى: يەمجمە بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۳ میں گذر چکے۔

البراء بن عازب: ان کے حالات ج۲ص ۴۸ میں گذر چکے۔

بشير بن أني مسعود (؟-؟)

یہ بشیر بن ابی مسعود عقبہ بن عمروانصاری ، بدری میں ، صحابی میں۔
انہوں نے اپنے والد سے روایت کی ، اور خودان سے ان کے لڑک عبد الرحمٰن ، نیز عروہ بن الزبیر ، ہلال بن جر ، یونس بن میسرہ بن صلیس وغیرہ نے روایت کی ۔ ابن حجر نے بخاری ، مسلم اور ابوحاتم کے حوالہ سے" تہذیب التہذیب" میں لکھا ہے: یہ مدنی تابعی اور ثقہ ہیں۔
ابن حبان نے ان کا ذکر " ثقات" میں تابعین میں کیا ہے۔ جنگ صفین میں حضرت علی کے ساتھ شریک ہوئے۔

[الإصابه الر١٦٨ ؛ الاستعاب الر١٤٤ ؛ تهذيب التهذيب اله٢٢٨]

بشير بن سعد (؟-١١هـ)

یہ بشیر بن سعد بن نظلبہ بن الحُلاس خزر جی انصاری صحافی ہیں، غزوہ بدر میں شریک ہوئے،عمرۃ القضاء کے موقع پرحضور علیہ نے انہیں اختلافی مسائل کی بڑی معلومات تھیں۔خطیب بغدادی نے لکھا ہے کہ انہوں نے ایک حدیث گھڑی ہے، ابن الجوزی نے کہا:خطیب بغدادی نے تعصب سے کام لیا ہے اور امام احمد کے اصحاب کے بارے میں ان کا یہی رویہ ہے۔

ان کی فقہ، فرائض اور اصول میں بعض تصانیف ہیں۔

[البدايه والنهايه ۱۱/۲۹۸؛ النجوم الزاهره ۱/۴۸۸؛ طبقات الحنا بله رص ۹۳۱؛ تاریخ بغداد ۱۰ ارا ۲۸، مجم المولفین ۵ر ۲۳۲؛ الأعلام ۱/۳۸۳]

\*\*

التادلی: بیر عبدالله بن محمد میں: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۹ میں گذر چکے۔

التادلي (؟-١٧٢ه)

یداحمد بن عبدالرحمٰن تادلی، فاسی ہیں، فقیہ اور اصولی تھے، ادب، عربیت اور حدیث کے ماہر تھے، مدینہ منورہ کے نائب قاضی رہے، صدرالعلماء تھے۔

بعض تصانف: "شرح على رسالة ابن أبي زيد"،اور "شرح عمدة الأحكام".

[الديباج رص ٨١ ؛ جم المؤلفين ار ٢٦٥]

الترمذی: پیمجمد بن عیسی ہیں:

ان کے حالات ج اس ۵۵ میں گذر چکے۔

التميمی (۱۷س-۱۷سه)

می عبدالعزیز بن الحارث بن اسد بن اللیث بن سلیمان ہیں، کنیت الوالحین اور نسب تمیمی حنبلی ہے، فقیہ، اصولی اور علم الفرائض کے ماہر سے ۔ انہوں نے ابو بکر نیسا پوری، نفطویہ اور قاضی محاملی وغیرہ سے روایت کی، ابو بکر عبدالعزیز اور ابوعلی بن ابی موسی کی صحبت میں رہے،

الثوری: بیسفیان بن سعید ہیں: ان کے حالات جا ص۴۵۶ میں گذر چکے۔

3

جابر بن زید: ان کے حالات ج۲ص۵۹۰ میں گذر چکے۔

ان کے حالات جا ص ۵۹ میں گذر چکے۔

الجرجانی: میلی بن محمد الجرجانی ہیں: ان کے حالات جہ ص۵۴ میں گذر چکے۔

الجصاص: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۵ میں گذر چکے۔

جندب بن عبداللہ (؟- بقول بعض: ۲۰،۴ کھ کے درمیان وفات یائی)

یہ جندب بن عبداللہ بن سفیان ہیں، کنیت ابوعبداللہ اور نبیت بکی علقی ہے، ان کوشرف صحابیت حاصل ہے۔ انہوں نے حضور علیہ اس اور حضرت حذیفہ سے روایت کی ، اور خودان سے اسود بن قیس ، انس بن سیرین، حسن بصری اور صفوان بن محرز وغیرہ نے روایت کی۔ بغوی نے امام احمد کے حوالہ سے کہا: ان کو صحابیت کا شرف نہیں حاصل ہوا۔

[الإصابه ار۲۴۵؛ أسدالغابه رض ۲۲۰؛ تهذيب التهذيب ۲/۱۱:الاستيعاب ار۲۵۷]

> الجوینی: ان کے حالات جا ص۵۵ میں گذر چکے۔

2

حبیب بن مسلمه (۲ق ه-۲۴ه)

تراجم فقهاء

یہ حبیب بن مسلمہ بن مالک بن وہب بن نقلبہ ہیں، کنیت ابوعبدالرحمٰن اورنسبت فہری قرشی ہے، ابن قجر نے بخاری کے حوالہ سے کہا: ان کو شرف صحابیت حاصل ہے۔ انہوں نے حضور علیہ سے اور سعید بن زید بن عمر و بن نقیل، اپنے والد مسلمہ اور ابوذر غفاری سے اور سعید بن زید بن عمر و بن نقیل، اپنے والد مسلمہ اور ابوذر غفاری سے روایت کی، اورخودان سے زیاد بن جاریہ کے۔ یہ سپہ سالار اور عظیم فاتحین میں سے ہیں، بعض حضرات ان کو خالد بن ولید اور ابوعبیدہ بن جراح کا ہم پلے قرار دیتے ہیں۔ حضرت ابو بکر صدیق کے عہد میں جہاد کے کا ہم پلے قرار دیتے ہیں۔ حضرت ابو بکر صدیق کے عہد میں جہاد کے کے ساتھ دشق میں داخل ہوئے، اور ''ارمینیہ'' کے اندر گھس گئے، کے ساتھ دشق میں داخل ہوئے، اور ''ارمینیہ'' کے اندر گھس گئے، جا تا ہے، کیونکہ انہوں نے بکثرت ان کے ملک میں داخل ہوکران کو جا تا ہے، کیونکہ انہوں نے بکثرت ان کے ملک میں داخل ہوکران کو جا تا ہے، کیونکہ انہوں نے بکثرت ان کے ملک میں داخل ہوکران کو الاسابہ ارو بہاد بہذیب التہذیب ارب 19؛ تہذیب ابن

حذیفه بن الیمان: ان کے حالات ج م ص ۵۹۲ میں گذر چکے۔

الحسن البصري

الحسن البصر ي:

ان کے حالات جا ص ۵۹میں گذر چکے۔

الحن بن زياد:

ان کے حالات جا ص ۵۹ میں گذر چکے۔

الحسن بن على **:** 

ان کے حالات ج۲ص ۵۹۳ میں گذر چکے۔

الحسين: پيالحسين بن على بين:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۳ میں گذر چکے۔

الحصكفى: يەمجەر بن على بين:

ان کے حالات جا ص۵۹میں گذر چکے۔

هفصه بنت عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج۲ ص۸۸ میں گذر چکے۔

حماد بن سلمه:

ان کے حالات ج۲ص۵۹۲ میں گذر چکے۔

•

الدارمی: پیعبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات ج اس ۲۳ میں گذر کیے۔

الدسوقى: يەمجمە بن احمد الدسوقى بين: ان كے حالات جاص ۲۹ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

J

الرازى: يەمجىر بىن ئىر بىن: ان كے مالات جاص ۲۵ مىں گذر چكے۔

ربیعة الرأی: بدر بیعه بن افی عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاس ۲۵ میں گذر کیے۔

الرملی: پیخیرالدین الرملی ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳ میں گذر چکے۔ السرخسى: پەمجەبن مجدىين:

ان کے حالات ج۲ص۵۹۹ میں گذر چکے۔

سعد بن أبي وقاص: بيسعد بن ما لك بين: ان كے حالات جاص ٢٩ ميں گذر چكے۔

سعدالدین التفتا زانی: بیمسعود بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۲ میں گذر کیے۔

سعید بن جبیر: ان کے حالات جا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

سعید بن المسیب: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

سفیان الثوری: ان کے حالات ج اس ۵۲ میں گذر <u>ح</u>کے۔

سلمان بن ربیه (؟ - • ۳ه)

یہ سلمان بن ربعہ بن یزید بن عمر و بن سہیم ہیں، کنیت ابوعبداللہ اور اسبت بابلی ہے، صحابی ہیں۔ انہوں نے نبی کریم علیہ اور حضرت عمر سے روایت کی ، اور خود ان سے سوید بن غفلہ ، ابوواکل اور ابوعثمان وغیرہ نے روایت کی ہے۔ فتو حات شام میں شریک رہے، حضرت عمر نے ان کو کوفہ کا قاضی بنایا تھا۔ ابن قتیبہ نے کہا: در عراق میں حضرت عمر کے سب سے پہلے قاضی یہی ہیں''، پھر میں حضرت عمر کے سب سے پہلے قاضی یہی ہیں''، پھر

į

زفر: بیزفر بن الهذیل ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۶ میں گذر چکے۔

الزرکشی: پیمحربن بہادر ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۹۷ میں گذر چکے۔

الزهری: پیمحمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات جا ص۲۹۸ میں گذر چکے۔

زید بن اسلم: ان کے حالات ج۲ص۵۹۸ میں گذر چکے۔

س

السدى: بيدا ساعيل بن عبدالرحمٰن بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٩٩ ميں گذر چكے۔ حضرت عثمان بن عفانؓ کے دور میں ارمینیہ پرغزوہ کی کمان سنجالی سہبل بر اوراسی میں شہید ہوئے۔

> [الإصابه ۱/۲۱؛ أسدالغابه ۲/۳۲؛ الاستیعاب ۴/۳۲۲؛ تهذیب التهذیب ۴/۲ ۱۳؛ الأعلام ۱۲۸۳]

## سلمه بن الأكوع:

ان کے حالات ج۲ص۸۸میں گذر چکے۔

#### سلیمان بن بیار (۴۳–۱۰۵)

بیسلیمان بن بیار ہیں، کنیت ابوا یوب اور نسبت ہلا لی، مدنی ہے،
فقہاء تا بعین میں سے ہیں، ان کا شار ' مدینہ کے سات فقہاء' میں
ہے۔انہوں نے حضرت میمونہ، اُم سلمہ، عا کشہ، فاطمہ بنت قیس، زید
بن ثابت،ابن عباس، ابن عمر اور مقداد بن الاسودو غیرہ سے روایت
کی،اور خودان سے عمر و بن دینار، عبداللہ بن دینار، عبداللہ بن الفضل
الہاشی، صالح بن کیسان، عمر و بن میمون، زہری اور کھول وغیرہ نے
روایت کی ہے۔ حسن بن محمد بن الحقیہ نے کہا: ہمارے نزدیک
سلیمان بن بیار، ابن المسیب سے بڑے عالم وہی ہیں۔امام ما لک نے کہا:
البرائی مین اور ابن سعد نے کہا: ثقہ، معتمدا ورفاضل ہیں۔
البوزرعہ،ابن معین اور ابن سعد نے کہا: ثقہ، معتمدا ورفاضل ہیں۔
البوزرعہ،ابن معین اور ابن سعد نے کہا: ثقہ، معتمدا ورفاضل ہیں۔

[ تهذیب التهذیب ۴ر۲۲۸؛ تذکرة الحفاظ ۱۸۵۸؛ النجوم الزاہرہ ار۲۵۲؛الأعلام ۳ر۲۰۱؛سیراً علام النبلاء ۴ر۴۴۴]

# سهل بن سعدالساعدى:

ان کے حالات ج۸ ص۳۲۲ میں گذر چکے۔

سهيل بن الي صالح (؟-؟)

یہ مہیل بن ابی صالح السان ہیں، کنیت ابویز ید اور نسبت مدنی ہے، محدث اور حافظ حدیث تھے۔ انہوں نے اپنے والد، نیز سعید بن المسیب، حارث بن مخلد انصاری، سعید بن سار اور عطاء بن یزید اللیثی وغیرہ سے روایت کی ، اور خود ان سے ربیعہ، یحیی بن سعید انصاری، موسی بن عقبہ، ما لک، ابن ابی حازم اور سلیمان بن بلال وغیرہ نے روایت کی۔

ابن سعد نے کہا: ثقہ اور کثرت سے حدیث بیان کرنے والے ہیں۔ تر فدی نے تھا کیا ہے کہ سفیان بن عیدینہ نے کہا: ہم سہل بن ابی صالح کو حدیث میں '' شار کرتے تھے۔ امام احمد نے فرمایا: ان کی احادیث بہت صحیح ہیں، اور اسماعیل بن عیاش نے ذکر کیا ہے کہ انہوں نے ستر صحابہ کو یا یا۔

[ تهذیب التهذیب ۲۲۳، شذرات الذهب ۲۰۸۸؛ طبقات خلیفه بن خیاطر۲۲۱؛ سیراً علام النبلاء ۴۵۸/۵]

> السيوطى: يەعبدالرحمٰن بن ابى بكر بيں: ان كے حالات ج ا ص ٢ ٢ ميں گذر چكے۔



الشاطبی: بیابراہیم بن موسی ہیں: ان کے حالات ج۲ص۲۰۰ میں گذر چکے۔

الشاطبی: بیالقاسم بن فیرّ ه بیں: ان کے حالات ج م ص ۴۵میں گذر چکے۔

الشافعی: پیمحربن ادریس ہیں: ان کے حالات جا ص اے ۴ میں گذر چکے۔

الشربني: يدمجمه بن احمد ہيں: ان کے حالات جا ص ا ۲۲ میں گذر چکے۔

شریخ: میشریخ بن الحارث ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۷۲ میں گذر چکے۔

الشعبی : بیرعامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

الشوكانی: يه محمر بن علی بين: ان كے حالات ج٢ص٢٠١ ميں گذر چكے۔

نیخین: ان کےحالات ج1ص ۲۷۳ میں گذر چکے۔

ص

صاحب الاختيار: پيرعبداللدالموصلي ہيں: ان كے حالات ج٢ص ٢١٧ ميں گذر چكے۔

صاحب البربان: يعبد الملك بن عبد الله بين: ان كے حالات جسم ٢٥٣ ميں گذر كچـ

صاحب البز دوی: بیملی بن محمد بیں: ان کے حالات ج اص ۵۴ میں گذر چکے۔

صاحب التحرير: پيمجمر بن عبدالواحد ہيں: ان كے حالات ج اص ۴۴۲ ميں گذر چكے۔

صاحب تخفة الذاكرين: يرمحمد بن على الشوكاني بين: ان كے حالات ج٢ص ١٠١ ميں گذر چكے۔

> صاحب التوضيح: به عبید الله بن مسعود ہیں: ان کے حالات جسم ۴۸۹ میں گذر چکے۔

صاحب الجوہرہ: بیابراہیم بن حسن ہیں: ان کے حالات ج٠١ص ٣٥٧ميں گذر چکے۔ الضحاك بن مخلد (۱۲۲-۲۱۲هـ)

یہ ضحاک بن مخلد بن ضحاک بن مسلم بن ضحاک ہیں، کنیت ابوعاصم نبیل ہے اور نسبت بھری، شیبانی ہے، اپنے دور کے حفاظ حدیث کے شخصے۔ انہوں نے یزید بن ابی عبید، ایمن بن نایل، شبیب بن بشر، عثمان بن سعد الکاتب، ابن ابی ذئب اور اوز ائی وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے جریر بن حازم (جوان کے مشائخ میں سے ہیں)، علی بن المدین، عباس بن عبد العظیم العنبر کی مشائخ میں سے ہیں)، علی بن المدین، عباس بن عبد العظیم العنبر کی اور عبد الله بن محمد المسندی وغیرہ نے روایت کی۔ ابن معین اور عجل نے کہا: ثقہ اور بڑے محدث ہیں۔ ابو حاتم نے کہا: صدوق ہیں۔ ابن سعد نے کہا: ثقہ اور بڑے محدث ہیں۔ ابو حاتم نے کہا: بخد الیس نے کہا: کمان بخد الیس نے کہا: بخد الیس نے کہا: بخد الیس نے کہا: بخد الیس نے کہان بخد الیس نے کہا: بخد الیس نے کہا وربیانہیں دیکھا۔

[ تهذیب التهذیب ۴٫۷۰۳؛ الجوامر المضیئه ۱ر ۲۶۳؛ العمر ۱/ ۳۶۲:الأعلام ۳/ ۱۳: تذکرة الحفاظ ار ۳۶۲] صاحب الدرالمختار: يەمجىر بن على يىن: ان كے حالات ج اص ۵۹ مىن گذر <u>يك</u> ـ

صاحب العنايد: يدمحر بن محمد بن محمود البابرتي مين: ان كے حالات جا ص ۴۵۲ ميں گذر چکے۔

> صاحب المحصول: بيرتمر بن عمر الرازى بين: ان كے عالات جاص ٢٩٥ ميں گذر كچـ

صاحب مسلم الثبوت: بيرمحبّ الله بن عبدالشكور بين: ان كحالات جاص ۴۹۲ مين گذر چكيد

> صاحب المغنی: بیرعبدالله بن احمد میں: ان کے حالات جا ص ۴۳۸ میں گذر چکے۔

صاحب المهذب: بيه ابراهيم بن على الشير ازى ابواسحاق بين: ان كے حالات ج٢ص ٢٠٢ ميں گذر يكيد

6

الطبر انی: بیسلیمان بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۰۳ میں گذر چکے۔

الطحاو**ی: بیاحمد بن محمد بیں:** ان کے حالات ج اص ۷۵ می*ں گذر چکے*۔ ض

الضحاك: بيالضحاك بن قيس ہيں: ان كے حالات ج اص 4 4 ميں گذر چكے۔

طلحه بن عبيد الله:

ان کے حالات جو ص۳۲۲میں گذر چکے۔

ع

عائشة:

ان کے حالات جاس ۲۷ میں گذر چکے۔

عابدالسندي (؟-١٢٥٧ه)

می محمد بن عابد بن احمد بن علی بن یعقوب بین، کنیت ابوعبدالله به اور نبیت انصاری خزر جی ہے، پیدائش سندھ میں ہوئی، حضرت ابوابوب انصاری کی نسل سے بیں، خنی فقیہ، حدیث سے واقف قاضی سے، اصلاً شالی حیدر آباد سندھ کے لب دریا شہر''سیون' سے تعلق رکھتے تھے، انہوں نے محمد بن سلیمان الہجام، ان کے بھائی ابوالقاسم بن سلیمان الہجام، ان کے بھائی ابوالقاسم بن سلیمان الہجام، ان کے بھائی ابوالقاسم بن سلیمان الہجام، ان کے بھائی البرای، مفتی بن سلیمان الاہدل، اپنے چچا محمد سین بن محمد انصاری نبید عبدالرحمٰن بن سلیمان الاہدل، اپنے چچا محمد سین بن محمد انصاری سندھی اور مکہ مرمہ میں مفتی مالکیہ سین مغربی وغیرہ سے روایت کی سندھی اور مکہ مرمہ میں مفتی مالکیہ سین مغربی وغیرہ سے روایت کی بین میں 'زبید' کے قاضی رہے، اور وہاں سے منصور باللہ کی طلب بین میں میں ان کے باس کے باس ان ان کو محمد علی باشا کے پاس روانہ کیا مجمدی عبداللہ نے ان کو محمد علی باشا نے ان کو علم علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از اشاعت، اہل زمانہ کی جفا پر صبر اور تصنیف و تالیف میں گے رہے۔ اس تصانیف: ''طوالع الأنوار علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از بعض تصانیف: ''طوالع الأنوار علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از بعض تصانیف: ''طوالع الأنوار علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از بعض تصانیف: ''طوالع الأنوار علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از بعض تصانیف: ''طوالع الأنوار علی اللہ دالم ختاد''، ''جو از

الاستغاثة والتوسل"، "حصر الشارد في أسانيد محمد عابد"، "المواهب اللطيفة على مسند الإمام أبى حنيفة"، "شرح بلوغ المرام لابن حجر"، "ترتيب مسند الإمام الشافعي" (اسے ابواب فقه يہ كطرز پر مرتب كيا ہے)، اور "ديوان عابد السندى" ۔

[البدرالطالع ۲ / ۲۲۷؛ الرسالة المسطر فير ۸۵؛ فهرس الفهارس ۲ / ۲۰ / ۲۶؛ ليضاح المكنو ن ا ر ۱۹۲ ؛ الأعلام ۲ ر ۱۸۰]

> عبدالرحمٰن بن عوف: ان کے حالات ج۲ص ۲۰۴ میں گذر چکے۔

> > العبدري (؟- ٩٣٨ ه)

یعلی بن سعید بن عبدالرحمٰن بن محرز بن ابی عثان ہیں، ابوالحسن عبدری سے مشہور ہیں، عبدالدار بن قصی کی طرف منسوب ہیں، فقیہ اوراصولی ہیں۔ ابومحہ بن حزم الظاہری سے علم حاصل کیا، اورا بن حزم نے بخصی ان سے علم حاصل کیا، اورا بن حزم کے نے بھی ان سے علم حاصل کیا ہے، پھر یہ بغداد آ گئے، اورا بن حزم کے مسلک کو ترک کر کے ابواسحاق شیرازی اورا بو بکر شاشی سے فقہ شافعی مسلک کو ترک کر کے ابواسحاق شیرازی اورا بو بکر شاشی سے فقہ شافعی پڑھی، اور قاضی ابوالحسین ماور دی اور ابومجہ الحسن بن علی جو ہری وغیرہ سے حدیث سنی، اور خود ان سے ابوالقاسم بن السمر قندی، ابوالفضل محمد بن محمد بن عطاف، سعد الحیر کی اور محمد انصاری وغیرہ نے روایت کی۔

بعض تصانيف:"الكفاية في مسائل الخلاف"\_

[طبقات الثافعيه ٣/٢٩٨؛ كثف الطنون/ ٩٩، مجم المولفين ٤/٠٠٠]

عبدالغنى النابلسي:

ان کے حالات ج اص ۷۸ میں گذر چکے۔

عبرالله بن بريده:

ان کے حالات جااص ۴۵م میں گذر چکے۔

عثمان بن حنیف (؟-۱م هے کے بعد)

بیعثمان بن حنیف بن وہب بن علیم بن تعلیم بن احد" اوراس کنیت ابوعمر و اور نسبت انصاری اوی ہے، صحافی ہیں،" احد کے غز وات میں شریک ہوئے، حضرت عمر بن الخطاب نے ان کوسواد (عراق) کا والی مقرر کیا تھا، پھر حضرت علی نے ان کو بھرہ کا حاکم مقرر کیا۔ انہوں نے نبی کریم علیلیہ سے روایت کی ، اور خود ان سے ان کے بھیجے ابوا مامہ بن سہل نے اور عبید اللہ بن عبداللہ بن غربیہ بن عبداللہ بن غربیہ بن غابت نے روایت کی ۔

"الاستعاب" میں ہے: "حضرت عمر بن الخطاب ٹے کسی کو حراق روانہ کرنے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ کیا توسب نے متفقہ طور پر عثمان بن حنیف کا نام پیش کیا اور کہا: اگر آپ ان کواس سے بھی اہم کام پر دوانہ کرنا چاہیں تو کر سکتے ہیں، کیونکہ ان میں بصیرت، عقل، علم اور تجربہ ہے، حضرت عمر نے ان کو اور حضرت حذیفہ بن الیمان کو یہ فرمہ داری سونی کہ سرز مین عراق کی پیائش کریں، چنا نچہ ان دونوں نے بیائش کی تا کہ عراق پر بیت المال کے لئے خراج کتنا مقرر ہو معلوم ہو سکے۔

[الإصابه ٢/ ٥٩٩؛ الاستيعاب ٣/ ١٠٣٣؛ تهذيب التهذيب ٤/ ١١٢؛ الأعلام ٢/ ٦٥ ٣؛ الخراج لأ بي يوسف رص ٣٤]

عثان بن عفان:

ان کے حالات ج اص ۷۸ میں گذر چکے۔

عثمان بن مظعون (؟-٢هـ)

بیعثان بن مظعون بن حبیب بن وہب بن حذافہ بن جمع بن عمرو ہیں، کنیت ابوالسائب ہے اور نسبت قرشی جمحی ہے، صحالی ہیں، تیرہ افراد کے بعدمسلمان ہوئے، حبشہ کی پہلی ہجرت کرنے والوں میں سے ہیں، بقیع میں سب سے پہلے ان ہی کو دفن کیا گیا، بدان لوگوں میں سے تھے جنہوں نے عہد جاہلیت میں شراب حرام کرلی تھی، ابراہیم بن رسول اللہ علیہ کا انقال ہوا توحضور علیہ نے فرمایا: "الحق بالسلف الصالح عثمان بن مظعون" (سلف صالح عثمان بن مظعون سے جاملے )،حضرت عائشة کی روایت ہے کہ رسول الله عليك نے حضرت عثمان بن مظعون كوان كى وفات كے بعد بوسددیا،آپ رور ہے تھے،آگھوں سے آنسوجاری تھا، راوی نے کہا: عثان بن مظعون کا انتقال ہوا، ان کا جنازہ لے جا کر فن کردیا گیا توحضور علیلہ نے ایک شخص کوایک پیخرلانے کا حکم دیا، وہ اس کو اٹھانہ سکے،حضور علیہ نے آستین چڑھائی اور اس پھر کواٹھا کران كرم بانے ركه دیا، اور فرمایا: "ليعلم بها قبر أحى وأدفن إليه من مات من أهلى" (تاكه معلوم موكه بيرمير بهائي كى قبر ب، اور میں ان کے قریب اپنے گھر والوں کو فن کروں )۔

[الإصابه ۲/۲۲، أسد الغابه ۴۹۵، الاستيعاب سر۹۵، الاستيعاب سر۱۰۵۳؛ تهذيب الأساء واللغات الهر۳۵، أعلام النبلاء الر۱۵۳؛ أسنن الكبرى للبيهقي ۱۲/۳ طبع دارالمعرفه]

العدوى: پيلى بن احمد مالكى بين:

ان کے حالات ج اس ۴۷ میں گذر چکے۔

عروه بن الزبير:

ان کے حالات ج۲ص۲۰۲ میں گذر چکے۔

العزبن عبدالسلام: يه عبدالعزيز بن عبدالسلام بين: ان كے حالات ج ٢ ص ٢٠٠ ميں گذر چکے۔

عطاء بن الي رباح:

ان کے حالات جا ص ۷۹میں گذر چکے۔

عقبه بن عامر:

ان کے حالات ج۲ص ۲۰۷ میں گذر چکے۔

عقيل بن ابي طالب (؟-٠٢هـ)

عقیل بن عبد مناف (ابی طالب) ابن عبد المطلب بن ہاشم ہیں،
کنیت ابویز ید اور نسبت قرشی ہے، صحابی ہیں، حضرت علی وجعفر کے
باپ شریک بھائی ہیں، آپ دونوں سے بڑے تھے، حضور علی اللہ ان سے فرما یا: ''انبی أحب حبین، حباً لقر ابتک، وحباً لما کنت أعلم من حب عمی إیاک'' (جھے تم سے دُہری محبت ہے: ایک رشتہ داری کی محبت، دوسری ہیکہ جھے معلوم ہے کہ میر بے بے: ایک رشتہ داری کی محبت، دوسری ہیکہ جھے معلوم ہے کہ میر بے پہا تم سے محبت کرتے تھے)، حضرت قبل مشرکین کے ساتھ بدر میں بالجر آنے والوں میں سے تھے، اسی دن قبد ہو گئے، ان کے پاس مال نہ تھا، ان کا زرفد ہیان کے پاس مال نہ تھا، ان کا زرفد ہیان کے پاس مال

مسلمان ہوکرآئے، اور ۸ھ میں ہجرت کر کے حضور علیہ ہے۔
آئے، غزوہ '' موتہ' میں شریک ہوئے۔ انہوں نے حضور علیہ ہے۔
روایت کی، اور خودان سے ان کے لڑ کے محمد، ان کے پوتے عبداللہ بن محمد بن عقیل نے اور عطاء، ابی صالح السمان اور حسن بھری وغیرہ نے روایت کی۔ اپنے بھائی حضرت علی کی خلافت میں ان سے علاحدہ ہوگئے اور ایک قرض کے سلسلہ میں حضرت معاویہ کی خدمت میں حضر ہوئے۔

[الإصابه ٢/ ٣٩٣٠؛ الاستيعاب ١٠٧٨٠٠؛ أسد الغابه سر ٥٦٠٠؛ تهذيب التهذيب ٢٥٣٠؛ الأعلام ٣٩/٥]

عکرمہ:

ان کے حالات ج اس ۷۹ میں گذر چکے۔

العلائي (١٩٣-١١٧ه)

مینیل بن کیکلدی بن عبدالله بین، کنیت ابوسعیداور نسبت علائی دشتی شافعی ہے، محدث، فقیہ اوراصولی بین، ترکی فوجی تھے، پھر فقہاء کے لباس کو اختیار کرلیا۔ کمال الدین زماکانی اور بربان الدین بن فرکاح سے علم خدیث پڑھا، فرکاح سے علم خدیث پڑھا، ورکاح سے علم حدیث پڑھا، دشق کے مدرسہ اسدیہ وغیرہ میں درس دیا، پھر مدرسہ ' صلاحیہ' میں مدرس ہوکر بیت المقدس آگئے، یہال ایک طویل زمانہ تک قیام رہا، اخیر عمر تک درس و تدریس، روایت حدیث، افتاء اور تصنیف میں اخیر عمر تک درس و قدریس، روایت حدیث، میں اور سینی نے کیا ہے، انہوں نے کہا: فقہ، نحو اور اصول میں امام تھے، اور علم حدیث و علم رجال کے ماہر تھے۔

بعض تصانف: "الجموع المذهب في قواعد المذهب"،

"الأشباه والنظائر"، "برهان التيسير في عنوان التفسير"، "الأربعين في أعمال المتقين"، "مقدمة نهاية الأحكام"، اوعلم اصول مين چنررسائل بين\_

[شذرات الذهب ٧٦ - ١٩؛ طبقات الحفاظ رص ۵۲۸؛ الدرر الكامنه ٢ / ١٤ كا؛الأعلام ٢ / ٢١ سابعجم المولفين ٣ / ١٢٧]

# علقمه بن قيس:

ان کے حالات ج اص ۷۹میں گذر چکے۔

# على بن ابي طالب:

ان کے حالات ج ا ص ۸۰ میں گذر چکے۔

#### عمارين ياسر:

ان کے حالات جسم ۲۹۳ میں گذر چکے۔

### عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج اص ۸۱ میں گذر چکے۔

# عمر بن عبد العزيز:

ان کے حالات جا ص ۸ میں گذر چکے۔

# عمران بن حصين:

ان کے حالات جا ص ۸۱ میں گذر چکے۔

#### عمروبن حزم (؟ - ٣٥هـ)

يه عمروبن حزم بن زيد بن لوذان بين، كنيت ابوضحاك اورنسبت

انساری ہے، صحابی ہیں، خندق اور بعد کے غزوات میں شریک ہوئے، حضور علیہ نے ان کونجران کا والی بنایا تھا، اوران کے لئے ایک طویل عہد نامہ کھا جس میں ہدایات اور شرعی احکام ہیں۔انہوں نے حضور علیہ سے روایت کی، اور خودان سے ان کے لڑکے محمد، ان کی اہلیہ سودہ بنت حارثہ، ان کے پوتے ابو بکر بن محمد، نیز زیاد بن نعیم حضری، نضر بن عبداللہ وغیرہ نے روایت کی۔مندانی یعلیٰ میں تقدر جال والی سند کے ساتھ ہے کہ انہوں نے یزید کے لئے بیعت کے معاملہ میں حضرت معاویر شے نر دوست بحث کی تھی۔

[الإصابه ۲۰۱۸؛ تهذیب التهذیب ۲۰۰۸؛ الکامل لا بن الأثیر ۱۹۲۷؛ الأعلام ۲۸۴۵]

#### عمروبن دينار:

ان کے حالات ج کے ص ۴ م میں گذر چکے۔

#### عمروبن سلمه:

ان کے حالات ج۲ ص۹۹ میں گذر چکے۔

### عمروبن شعيب:

ان کے حالات جہ ص ۲۲ میں گذر چکے۔

عميرهالبرسى: پياحمة مميره ہيں:

ان کے حالات جاس ۲۸۲ میں گذر چکے۔

#### عون بن الى قحيفه (؟-١١١ه)

یے عون بن ابی جحیفہ وہب بن عبداللہ ہیں ،نسبت سوائی کوفی ہے، تع تابعین میں سے ہیں۔انہوں نے اپنے والد،مسلم بن رباح ثقفی، ق

القاضی ابوالطیب: بیطا مربن عبدالله بین: ان کے حالات ج۲ص ۷۵میں گذر کیے۔

القاضی عیاض: بیرعیاض بن موسی ہیں: ان کے حالات جاص ۸۵ میں گذر چکے۔

قمادہ بن دعامہ: ان کے حالات ج اص ۸۵ میں گذر چکے۔

القسطلانی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج م ص ۲۲ میں گذر چکے۔

القليو ني: بياحمد بن احمد بين: ان كے حالات ج اص ٨٥ ميں گذر <u>چك</u>

قيس بن سعد (؟-٢٠هـ)

یقیس بن سعد بن عبادہ بن دلیم بن حارثہ ہیں، کنیت ابوعبدالملک اور نسبت انصاری خزر جی ہے، صحابی، حکمرال، عرب کے ہوشیار ترین، ذی رائے، جنگی چالوں کے ماہراورایک مشہور تی ہیں۔ حضرت انس بن مالک نے کہا: قیس بن سعد حضور عیالیہ کے لئے ایسے ہی

منذر بن جریر بکلی اور عبدالرحمٰن بن سمیر وغیره سے روایت کی ، اور خود ان سے شعبہ، توری، قیس بن الربیح، ما لک بن مغول اور ابوخالد الدالانی وغیرہ نے روایت کی۔ ابن معین ، ابوحاتم اور نسائی نے کہا:

تقہ ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر '' ثقات'' میں کیا ہے۔

[ تہذیب التہذیب ۸۸ + ۱2 ؛ طبقات ابن سعد ۲ / ۱۹ ۳ ؛ الجرح والتعدیل ۲۸ (۱۳۹۳ ) الجرح والتعدیل ۲۸ (۱۳۹۳ )

غ

الغزالی: پیرمگر بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۸۲ میں گذر چکے۔

ف

فخرالدین الرازی: به محمد بن عمر بین: ان کے حالات جاص ۲۹۵ میں گذر چکے۔ كعب بن ما لك:

ان کے حالات جاس ۸۸ میں گذر چکے۔

سے اور اپنے والد، نیز عبداللہ بن حنظلہ بن ابی عام الراہب سے روایت کی، اور خود ان سے انس، عبدالرحمٰن بن ابی لیلی، عام الشعلی اور عروہ بن الزبیر وغیرہ نے روایت کی۔ حضرت علیؓ کی خلافت میں ان کے ساتھ تھے، حضرت علیؓ نے ان کو ۲۳ – ۲۳ھ میں مصر کا حاکم مقرر فرمایا، پھر ان کو ہٹا کر محمد بن ابی بکر کو مقرر کیا، وہ حضرت علیؓ کی خدمت میں لوٹ آئے، اور جنگ صفین میں حضرت علیؓ کے ہراول دستہ میں تھے، پھر حضرت معاویہ سے صلح کر لی، تو وہ مدینہ لوٹ آئے، اور حضرت معاویہ کے اخیر عہد خلافت میں ان کی وفات مدینہ میں حضرت معاویہ کے اخیر عہد خلافت میں ان کی وفات مدینہ میں

تھے جیسے امیر قوم کے لئے داروغہ ہوتا ہے۔انہوں نے حضور علیہ

[الإصابه ۳۲۹۱: تهذیب التهذیب ۱۳۹۸؛ النجوم الزاهره ار ۸۳۸:صفة الصفوة الر ۴۰۰ الأعلام ۲۷۱۷]

ہوئی۔ان سے سولہ احادیث مروی ہیں۔

الليث بن سعد:

ان کے حالات ج ا ص ۹۰ میں گذر چکے۔

الممازری: پیرمحمر بن علی ہیں: ان کے حالات جا ص۹۰میں گذر چکے۔

ما لک بن الحویرث (؟ - ۹۴ ، اورایک قول ۴۷ کے دیے)

یہ ما لک بن الحویرث بن اُشیم بن زیاد بن حشیش بن عوف ہیں ،
کنیت ابوسلیمان اورنسبت لیثی ہے، صحابی ہیں ، بادیہ میں رہنے والے تھے۔ انہوں نے حضور علیہ سے روایت کی ، اور ان سے ابوقلا بہ الجرمی ، بنی عقیل کے آزاد کردہ غلام ابوعطیہ، نصر بن عاصم اللیثی اور سوار الجرمی وغیرہ نے روایت کی ۔

الکاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کےحالات جاص ۸۵ میں گذر چکے۔

الکرخی: یه عبیدالله بن الحسن بیں: ان کے حالات ج اص ۸۵ میں گذر چکے۔ المقدسي (۱۹۵-۲۰۰ه)

یے بدالغنی بن عبدالواحد بن علی بن سرور ہیں، کنیت ابوم مداور نسبت مقدی، جماعیلی، دشقی حنبلی ہے، محدث اور حافظ حدیث تھے، بعض علوم کے ماہر تھے، خلق قرآن کے مسئلہ میں ان کوآز مایا گیا، اہل تاویل نے ان کا خون بہادینے کا فتوی دیا، مصر سفر کر گئے، اور تاوفات و ہیں قام ریا

لبعض تصانف: "عمدة الأحكام من كلام خير الأنام"، "النصيحة في الأدعية الصحيحة"، "الكمال في أسماء الرجال"،"الدرة المضيئة في السيرة النبوية"،"المصباح في عيون الأحاديث الصحاح"،اور"الصلات من الأحياء إلى الأموات" -

[شذرات الذهب ۴۸/۳۴؛ البدايه والنهايه ۱۳۸۳؛ الأعلام ۴۸/۱۹: مجم المولفين ۲۷۵/۱۵]

#### المنذري (۵۸۱–۲۵۲ھ)

یے عبدالعظیم بن عبدالقوی بن عبدالله بن سلامه بن سعد ہیں ، کنیت ابوجمہ ہے، لقب زکی الدین ہے، نسبت المنذری ہے، محدث، حافظ حدیث اور فقیہ تھے، علم قراء ت، لغت اور تاریخ کے ماہر تھے، سیح وکمز وراحادیث کی پیچان میں ان کو بڑی رسائی حاصل تھی، اساءرجال حفظ تھے۔ امام ابوالقاسم عبدالرحمٰن بن مجمد قرش سے ملم فقہ حاصل کیا، اور ابوعبداللہ اریاحی، محمد بن سعید مامونی، مطهر بن ابی بکر پیہقی اور حافظ علی بن مفضل مقدسی وغیرہ سے حدیث شی۔

بعض تصانف: "شرح التنبيه للشيرازى"، فروع فقه شافعى مين، "الترغيب والترهيب"، "مختصر سنن أبي داؤد"، "مختصر صحيح مسلم" اور "كفاية المتعبد وتحفة المتزهد".

[الإصابه ۱۳۲۶۳؛ الاستیعاب ۱۳۹۹۳۱؛ تهذیب التهذیب۱۰/۱۳]

الماوردی: پیملی بن محمد ہیں:

ان کے حالات جا ص ۹۱ میں گذر چکے۔

مجامد بن جَبر:

ان کے حالات جا ص ۹۱ میں گذر چکے۔

محمر بن الحسن الشبيباني:

ان کے حالات جا ص ۹۲میں گذر چکے۔

محمر بن سلمه:

ان کے حالات ج ۷ ص ۴۵ میں گذر چکے۔

المروزی: بیابرا ہیم بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۱۱۴ میں گذر چکے۔

المزنى: بيدا ساعيل بن يحيى المزنى بين:

ان کے حالات ج اص ۹۴ میں گذر چکے۔

معاذبن جبل:

ان کے حالات جا ص ۹۵ میں گذر چکے۔

المغير وبن شعبه:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۱۲ میں گذر چکے۔

[البدايه والنهايه ۱۲۱۲)؛ طبقات الشافعيه ۱۰۸،۵؛ الأعلام ۱۵۵، مجم المولفين ۲۲۴،۵]

النخعى: بيابراہيم النخعي ہيں:

ان کے حالات جاس ۲۵میں گذر چکے۔

النعمان بن بشير:

ان کے حالات ج۵ص۹۹۸ میں گذر چکے۔

النووى: ييحيى بن شرف ہيں: ان کے حالات ج اص ۴۹۷ میں گذر چکے۔

•

وائل بن حجر:

ان کے حالات ج کے ص ۵۲ میں گذر چکے۔

واثله بن الاسقع:

ان کے حالات ج۲ص۹۸میں گذر چکے۔

ك

نافع بن الحارث (؟-؟)

یہ نافع بن حارث بن کلدہ ہیں، کنیت ابوعمر اور نسبت ثقفی طائفی ہے، حضرت ابن عباس ؓ سے مروی ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے شے جو طائف سے خدمت نبوی میں حاضر ہوئے، اسلام لائے، جنگوں میں شریک رہے، یہ عتبہ بن غزوان کے ساتھ اس وقت شے جب ان کو حضرت عمرؓ نے '' اہواز'' اور'' اُبلَّه'' روانہ کیا، عتبہ نے بھرہ میں پڑاؤ ڈالا،'' اُبلَّه'' کو فتح کیا، وہاں بہت سارا مال غنیمت ملا، اس کی اطلاع حضرت عمرؓ کو دی، نافع نے حضرت عمرؓ سے بھرہ میں گر بنانے کی اجازت کی، چنانچہ یہ وہاں سب سے پہلے گھر بنانے والے ہیں، وہاں انہوں نے گھوڑے یال رکھے تھے۔

[الإصابه ۳ م ۴۵۴؛ الاستیعاب ۱۳۸۹ میزان الاعتدال ۱۳۸۲ الأعلام ۷۸ سا]

