# وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهیه

اردوترجم

جلد - ۱۵

ثأر ـــ جمَّاء

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

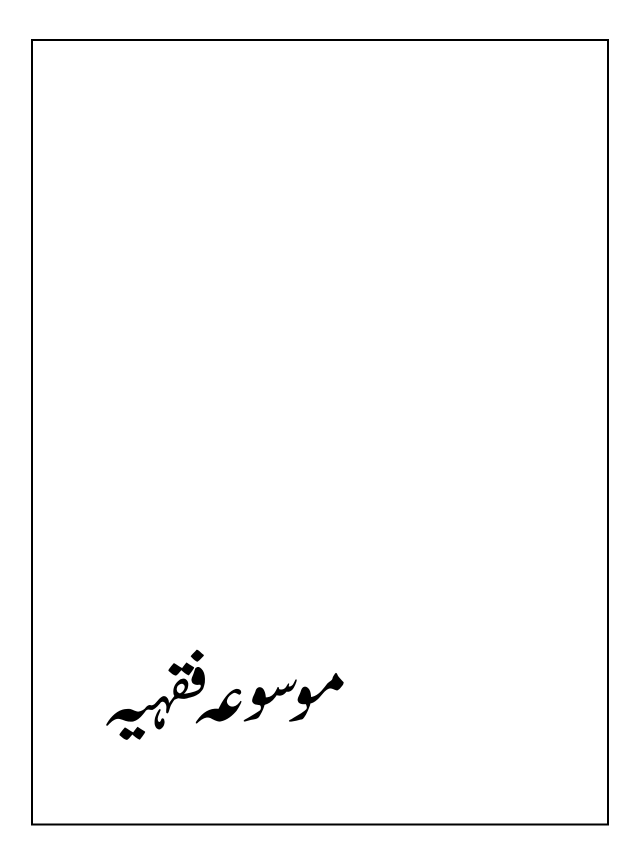
### چمله حقوق مجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ بیس پوسٹ بکس نمبر ۱۲۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

#### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 - جو گابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعهٔ نگر ، نئی د ہلی – 110025 فون:974681779

> Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



#### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحِينَ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیر باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیرا پنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا کیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتام السادين كى سمجه عطافر ماديتام،"

# فهرست موسوعه فقهیه جلد – ۱۵

|       | 14 - 14                                                                | •       |
|-------|------------------------------------------------------------------------|---------|
| صفحہ  | عنوان                                                                  | فقره    |
| mr-m1 | <b>غ)</b> ر                                                            | 1+-1    |
| ٣١    |                                                                        | ا تعریف |
| ۳۱    | متعلقه الفاظ: قصاص                                                     | ۲       |
| ٣١    | دورجا مليت مين خون كامطالبه كرنا                                       | ٣       |
| ٣r    | خون کےمطالبہ کے متعلق شرعی احکام                                       | 4       |
| ٣٢    | جاہلیت کے طریقہ پرخون کا بدلہ لینے کی حرمت اور قصاص کی مشروعیت کی حکمت | 9       |
| my-ma | ثبوت                                                                   | ۵-1     |
| ra    | تعريف                                                                  | 1       |
| ra    | ثبوت سے متعلق شرعی احکام                                               |         |
| ٣۵    | ثبوت نسب                                                               | ۲       |
| ٣۵    | مهینه کا ثبوت                                                          | ۳       |
| ٣٩    | حقوق کا ثبوت                                                           | ۴       |
| ٣٩    | حدیث کا ثبوت                                                           | ۵       |
| ٣٦    | ثغور                                                                   |         |
|       | د کیھئے:رباط                                                           |         |
| ٣٩    | ئاج<br>خ                                                               |         |
|       | د کیھئے:میاہ اور تیمّ                                                  |         |
| 0r-m2 | ت ب<br>ثمار                                                            | rr-1    |
| ٣٧    | تعريف                                                                  | f       |

| مفح        | عنوان                                                       | فقره       |
|------------|-------------------------------------------------------------|------------|
| ٣٧         | متعلقه الفاظ: فوا كه، زروع                                  | m-r        |
| ٣٧         | ثمار ہے متعلق شرعی احکام                                    | ۴          |
| ٣٧         | اول: پچل کی زکاۃ                                            |            |
| ٣٧         | الف:وہ کھِل جن میں ز کا ۃ واجب ہے                           | ۵          |
| ٣٨         | ب: پھِل کا نصاب                                             | 4          |
| ٣٨         | ج: پھل میں ز کا ۃ واجب ہونے کا وقت                          | ۷          |
| m 9        | د: پچل کی ز کا ة میں وجوب کی مقدار                          | ٨          |
| m 9        | دوم : تىچلوں كى بىچ                                         | 9          |
| ٣٩         | الف: بھلوں کے نکلنے سے پہلےان کی بیچ                        | 1+         |
| ۴.         | ب: بھلوں کے نکلنے کے بعد بدوصلاح سے قبل ان کی ہیچ           | 11         |
| ۴1         | ج: بدوصلاح کے بعد پھل کی بیع                                | Ir         |
| <b>~</b> 1 | ان پھلوں کی بیع جو کیے بعد دیگر نے نکل رہے ہوں              | Im         |
| ۴۲         | درخت کو بیچیے وقت تھلوں کی ملکیت                            | ١٣         |
| ~~         | فروخت شدہ تھاوں میں ہلاک ہونے والے تھاوں کومنہا کرنا        | 14         |
| r 5        | سوم: تچپلول کورنهن رکھنا                                    | 1/         |
| ۲۶         | چېارم: تىچلوں مىں شفعه                                      | 19         |
| <b>~</b> ∠ | پہلی صورت: پھل کی بیع درخت کے ساتھ ہونے میں شفعہ            | <b>r</b> + |
| <b>~</b> ∠ | دوسری صورت: صرف کھل کی فروخت میں شفعہ                       | ٢١         |
| <b>~</b> ∠ | جس زمین میں حق شفعہ ہواس میں مشتری کے پاس کھل کا پیدا ہونا  | **         |
| r 9        | پنجم: زمین میں پھل کی پیداوار کےایک حصہ کی اجرت پر کام کرنا | ۲۳         |
| ۵٠         | ششم: تىچلول كى چورى                                         | **         |
| ∠۸-۵۲      | تثمن                                                        | rr-1       |
| ۵۲         | تعريف                                                       | 1          |
| ۵۳         | متعلقه الفاظ: قیمت ،سعر                                     | <b>m-r</b> |
| ٥٣         | مثمن عقد نیچ کا ایک رکن ہے                                  | ۴          |

| صفحه          | عنوان                                                   | فقره       |
|---------------|---------------------------------------------------------|------------|
| 44-am         | ثمن کی شرائط                                            | r•-∆       |
| ۵۳            | ىپىلى شرط:ىتىن كىتىيىن                                  | ٧          |
| ۵۵            | دوسری شرط:ثمن کا مال ہونا                               | ۷          |
| ۲۵            | بحثیت ثمن مال کی قشمیں                                  | ۸          |
| ۵۷            | متعین کرنے ہے ثمن کامتعین ہونا                          | 9          |
| ۵۹            | اثمان تعیین ہے متعین ہوجاتے ہیں<br>پیمان                | 11         |
| 4+            | تعیین کے ذرائع                                          | Ir         |
| 4+            | تیسری شرط:متعین ثمن کامشتری کی ملکیت میں ہونا           | Im         |
| 4+            | چوتھی شرط جمعین خمن کی سپر دگی پر قندرت                 | 10         |
| ۲۱            | پانچویں شرط:ثمن کی صفت ومقدار کی معرفت                  | 10         |
| 41"           | و: گیہوں کے ڈھیر کی بیچ، ہرقفیز ایک درہم میں            | 19         |
| 44            | ز بثمن کی صفت معلوم نه ہوتو بھے جائز نہیں               | <b>r</b> + |
| YY            | ثثن نقذاورا دهار                                        | ۲۱         |
| 44            | مدت میں اختلاف                                          | ۲۳         |
| AF            | ادھارشن ادا کرتے وقت عقد کی جگہ اور اس کے وقت کا اعتبار | **         |
| 49            | عقد کے بعد ثمن میں اضا فہاور کی                         | <b>r</b> 0 |
| ∠1            | ثمن میں بائع کا تصرف                                    | ٣٢         |
| 20-2 <b>r</b> | ثمن کی سپر د گی                                         | r +-rr     |
| ∠۵            | کیاثمن کے''حوالہ''سے مبیعے رو کنے کاحق باطل ہوجائے گا   | ۲۱         |
| <b>4</b>      | سپر دگی کے اخراجات                                      | 4          |
| <b>∠</b> ∧    | ثنيا                                                    |            |
|               | د کیھئے:اشثناء، بیچ الوفاء                              |            |
| ∠9-∠ <b>∧</b> | شي                                                      | ۵-1        |
| ۷۸            | تعريف                                                   | 1          |
| ۷۸            | الف:اونٹ میں ثنی                                        | ۲          |

| صفح       | عنوان                                                       | فقره        |
|-----------|-------------------------------------------------------------|-------------|
| ۷۸        | ب: گائے اور بھینس میں ثنی                                   | ۲           |
| ∠9        | ج: بھیڑ وبکری میں ثنی                                       | ۲           |
| ∠9        | متعلقه الفاظ: جذع، حق                                       | ٣           |
| ∠9        | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                                | ۵           |
| 9 • - ^ • | تۋاب                                                        | rr-1        |
| ۸٠        | تعريف                                                       | 1           |
| ۸٠        | متعلقه الفاظ: حسنه، طاعت                                    | <b>m-r</b>  |
| ۸٠        | ثواب ہے متعلق احکام                                         | <b>~</b>    |
| ΛΙ        | اول:الله تعالیٰ کی طرف سے ثواب                              | ۴           |
| ΔΙ        | ثواب كالمستحق                                               | ۵           |
| ۸۳        | ثواب والےاعمال اوران کی شرا ئط                              | ٨           |
| ۸۵        | بغيرمل كے ثواب                                              | 1•          |
| ۸۵        | اول: دوسر ہے کوثو اب ہبہ کرنا                               | 1+          |
| M         | دوم: کیافرض کفایہ کا تواب اس شخص کو پہنچے گاجس نے نہ کیا ہو | Ir          |
| M         | سوم:انسان پرجومصائبآتے ہیںان پرثواب ملے گایانہیں            | ١٣          |
| ۸۷        | ثواب میں فرق                                                | 16          |
| ۸۷        | الف: مشقت کےاعتبار سے ثواب میں فرق                          | 16          |
| ۸۸        | ب:وقت کےاعتبار سے ثواب میں فرق                              | 10          |
| ۸۸        | ج:مقام کےاعتبار سے ثواب میں فرق                             | M           |
| ۸۸        | د بعمل میں مصلحت کے اعتبار سے ثواب میں فرق                  | 14          |
| ۸۸        | ثواب كاباطل مونا                                            | 11          |
| <b>^9</b> | دوم: بهبه میں ثواب                                          | 71          |
| 98-91     | ثول                                                         | <b>r</b> -1 |
| 91        | تعريف                                                       | 1           |
| 91        | متعلقه الفاظ: هيام                                          | r           |

| صفحه   | عنوان                                  | فقره        |
|--------|----------------------------------------|-------------|
| 91     | اجمالي حكم                             | ٣           |
| 97     | ثيب                                    |             |
|        | » .<br>د کیھئے:لباس اورلبس             |             |
| 98-95  | شيو به:                                | ∠-1         |
| 91     | تعريف                                  | 1           |
| qr     | متعلقه الفاظ: بكارت، احصان             | <b>r</b> -r |
| 91"    | ش <u>و</u> بت کا محقق                  | ۴           |
| 91"    | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات           | ۵           |
| 1+1-90 | جا <sup>ن</sup> خة                     | 11~-1       |
| 90     | تعريف                                  | f           |
| 90     | متعلقه الفاظ: آفت، تلف                 | <b>m-r</b>  |
| 44     | جائحہ کی اقسام اوراس کے احکام          | ۴           |
| ۲۹     | جائحه پرمرتب ہونے والے اثرات           | ۵           |
| 44     | الف: ز كا ة ميں جائحہ كا تر            | ۵           |
| 9∠     | ب: بيع ميں جائحہ کاحکم                 | ٧           |
| 91     | آ فات کی بنیاد پروضع کرنے کامعیار      | ۷           |
| 91     | آ فت ز دہ بیچ سے ثمن وضع کرنے کی مقدار | ٨           |
| (*)    | اجاره میں جائحہ کااثر                  | 11          |
| (*)    | غصب میں جائحہ کا اثر                   | 11          |
| 1+1    | ودليت ميں جائحه کااثر                  | IM          |
| 1•٢    | مهرمیں جائحہ کا اثر                    | 10          |
| 1+1"   | جائز                                   |             |
|        | د کیھئے:جواز                           |             |

| صفحہ      | عنوان                                        | فقره                |
|-----------|----------------------------------------------|---------------------|
| 1+9-1+1   | جائزة                                        | 17-1                |
| 1+1"      | تعريف                                        | 1                   |
| 1 • 1     | متعلقه الفاظ: مكافات، اجر، جزاء، جعل         | <b>∆</b> − <b>r</b> |
| 1+0       | شرعي حكم                                     | Y                   |
| 1+0       | اول: بإدشاه كا جائزه                         | ۷                   |
| I+Y       | دوم: جائز ة السبق                            | ٨                   |
| 111-1+9   | جا كفه                                       | r-1                 |
| 1+9       | تعريف                                        | 1                   |
| 11•       | تعریف<br>اجمالی حکم                          | ۲                   |
| 111       | <i>جا</i> ر                                  |                     |
|           | د کیھئے: جواراورشفعہ                         |                     |
| 111-111   | <i>ביו</i> כבי                               | ۳-1                 |
| III       | تعريف                                        | 1                   |
| IIT       | جارحہ کے زخمی کر دہ شکار کا حکم              | ۲                   |
| IIM       | اں جار حہ کی شرا ئط جس کا شکار کھانا جائز ہے | ٣                   |
| 111~-111~ | جاري                                         | ٣-١                 |
| III       | تعريف                                        | 1                   |
| 1117      | متعلقه الفاظ: فتأة ،الأمة                    | ۲                   |
| IIM       | فقہی استعال میں جاریہ کے احکام               | ٣                   |
| 1114      | جاسوسيه                                      |                     |
|           | د مکھنے: تجسس                                |                     |
| 110       | جامع                                         |                     |
|           | د کیھنے:مسجد                                 |                     |

| مغ          | عنوان                                   | فقره                |
|-------------|-----------------------------------------|---------------------|
| 117-110     | جبار                                    | ۳-۱                 |
| 110         | تعريف                                   | ſ                   |
| 110         | متعلقه الفاظ: ضمان                      | ۲                   |
| <b>Y</b> II | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات            | ٣                   |
| 127-112     | ج <b>ا</b> یة                           | rr-1                |
| 11∠         | تعریف                                   | 1                   |
| 114         | متعلقه الفاظ: حساب ،خرص ،عرافيه ، كتابت | <b>∆</b> − <b>r</b> |
| 11∠         | جبابي كاحكم                             | 4                   |
| 11A         | جبابه کا <sup>مح</sup> ل                | ۷                   |
| 11A         | الف: ز کا ۃ کی وصولی                    | ۷                   |
| 11A         | اول: جا بی کی شرا ئط                    | ۸                   |
| 11A         | الف:اسلام                               | ۸                   |
| 11A         | ب:مكلّف ہونا                            | 9                   |
| 11A         | ج:صلاحيت                                | 1+                  |
| 119         | د: ز کا ۃ وغیرہ کےاحکام سے واقفیت       | 11                  |
| 119         | ھ۔عدالت وامانت                          | Ir                  |
| 119         | و:اہل بیت میں سے نہ ہونا                | Im                  |
| 14.         | دوم: کام کےمعاوضہ کی مقدار              | ١٣                  |
| ITT         | سوم:ز کا ة کی وصولی کا طریقه            | 10                  |
| ITT         | چېارم :فی کی وصولی                      | 14                  |
| ITT         | الف: جزیه کی وصولی                      | 14                  |
| Irr         | ب:خراج کی وصولی                         | 19                  |
| Irr         | ج: ذمیوں سے عشر کی وصولی                | <b>r</b> +          |
| Ira         | خراج کے جابی کی شرا کط                  | ۲۱                  |
| Ira         | امام کی طرف ہے محصلتین کا محاسبہ        | **                  |

| صفحه                                  | عنوان                                                 | فقره       |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------|
| 179-17∠                               | جبّ                                                   | 9-1        |
| 174                                   | تعريف                                                 | 1          |
| 174                                   | متعلقه الفاظ :عمة ، خصاء، وجاء                        | r-r        |
| ITA                                   | اجمالي حكم                                            | ۵          |
| ITA                                   | وطی کے بعد'' جب'' کا پیش آنا                          | 4          |
| ITA                                   | جب کی وجہ سے تفریق کا طریقہ                           | ۷          |
| 179                                   | جب کی وجہ سے تفریق کی نوعیت                           | ۸          |
| 179                                   | مجبوب کی ہیوی کے بیچ کانسب                            | 9          |
| 11 <sup>w</sup> 1 – 11 <sup>w</sup> + | <i>7</i> .                                            | 2-1        |
| 1100 +                                | تعريف                                                 | 1          |
| 11 <sup>w</sup> +                     | شرعي حکم                                              | ۲          |
| 11 <sup>w</sup> +                     | پڻي پرمسح                                             | ٣          |
| 11"1                                  | واجب زكاة كى تلافى                                    | ۴          |
| IMI                                   | بذريعيه دم تلا في                                     | ۵          |
| 1m7-1m1                               | جبهة                                                  | 4-1        |
| 1127                                  | تعريف                                                 | 1          |
| 1127                                  | متعلقه الفاظ: جبين، ناصيه                             | <b>m-r</b> |
| 188                                   | جبهه سے متعلق احکام                                   | ۴          |
| 188                                   | اول: وضومیں پیشانی کا دھونااور تیمّ میں اس پرمسح کرنا | ۴          |
| IMM                                   | دوم: سجده میں زمین پر پیشانی رکھنا                    | ۵          |
| IMM                                   | سوم: جبهه کو بوسه دینا                                | 4          |
| ۱۳۴۲                                  | چہارم:جبہہ کے زخم                                     | ۷          |
| ۱۳۰۲                                  | بحث کے مقامات                                         |            |
| 1100 4-1100 100                       | جبيرة                                                 | <b>A-1</b> |
| السرائر                               | تعريف                                                 | 1          |

| صفحہ          | عنوان                              | فقره |
|---------------|------------------------------------|------|
| مها ساما      | متعلقه الفاظ: لصوق ولزوق، عصابه    | ۳-۲  |
| Ir a          | یٹی پرمستے کا حکم                  | ۴    |
| IFY           | پٹی پرمسح کی شرا کط                | ۵    |
| 112           | یٹی باندھنے والے کی طہارت کا طریقہ | 4    |
| IMA           | پٹی پرمسے کے نواقض                 | ۷    |
| 11"9          | خف اور پی کے مسے کے در میان فرق    | ٨    |
| 100 +         | <i>B</i> •                         |      |
|               | د نکھئے:انکار                      |      |
| 1121-1124     | ,i3.                               | r-1  |
| I <b>(* •</b> | تعريف                              | 1    |
| 16.1          | اجمالي حكم اور بحث كےمقامات        | ۲    |
| 161           | ۶۶٫                                |      |
|               | د میکھئے: اٹکار                    |      |
| ۱۳۱           | جدار                               |      |
|               | د تکھئے: حائط                      |      |
| 1°2-1°5       | No.                                | 11-1 |
| Irr           | تعريف                              | 1    |
| 164           | تعریف<br>جدیے متعلق احکام          | ۲    |
| 164           | نکاح میں دادا کی ولایت             | ۲    |
| 164           | دا دا کا وارث ہونا                 | ٣    |
| ١٣٣           | دادا کا نفقه                       | ۴    |
| ١٣٣           | دادا کی شادی کرانا                 | ۵    |
| الدلد         | دادا کا حق پرورش                   | ۲    |
| الدلد         | دادا کوز کا قردینا                 | ۷    |

| صفحہ    | عنوان                                | فقره |
|---------|--------------------------------------|------|
| الدلد   | داداسے قصاص لینا                     | ۸    |
| Ira     | دادا کا بوتے کے مال سے چوری کرنا     | 9    |
| ۱۳۵     | دادا کا اپنے پوتے پرزنا کی تہت لگانا | 1•   |
| ١٣٦     | دادا کی شہادت پوتے کے حق میں         | 11   |
| 16° Z   | نماز جنازہ کے بارے میں دادا کا درجہ  | 11   |
| 104-142 | مِدة                                 |      |
| I ~ ∠   | تعريف                                | 1    |
| I ~ ∠   | جده سے متعلق احکام                   | ۲    |
| 1°~ ∠   | جده کی میراث                         | ۲    |
| I C A   | جدہ اور جدات کے حصے                  | ٣    |
| ١٣٨     | جده کا مجحوب ہونا                    | ۴    |
| 16.8    | جدہ سے نکاح کی حرمت                  | 4    |
| 10+     | بیوی اوراس کی جدہ کو جمع کرناحرام ہے | ۷    |
| 10.     | ظهارمیں بیوی کوجدہ سے تشبیہ دینا     | ۸    |
| 10.     | حضانت میں جدہ کاحق                   | 9    |
| 121     | یوتے کے تل پرجدہ سے قصاص کا حکم      | 1•   |
| 101     | جہاد کے لئے جدہ سے اجازت طلب کرنا    | 11   |
| 104-104 | جدع                                  | r~-1 |
| 101     | تعریف                                | 1    |
| 101     | متعلقه الفاظ: مثله                   | ۲    |
| 101     | اجمالي حكم اور بحث كے مقامات         | ٣    |
| 100     | قیدی اور جنگ بحوکومثله کرنا          | ۴    |
| 107     | جدعاء                                |      |
|         | د يکھئے: جوع                         |      |

| صفحہ    | عنوان                                 | فقره        |
|---------|---------------------------------------|-------------|
| 100     |                                       |             |
|         | د تکھئے: کدک                          |             |
| 102-108 | جدل                                   | <b>∠</b> −1 |
| 100     | تعريف                                 | f           |
| 107     | متعلقه الفاظ: مناظره،مناقشه،مراء      | r-r         |
| 100     | جدل کا شرعی حکم                       | ۵           |
| 100     | الف:ممروح جدل                         | ۵           |
| 100     | ب:مذموم جدل                           | 4           |
| 161     | حق کےساتھ حبدل کی اہمیت               | ۷           |
| 171-102 | جذام                                  | 9-1         |
| 104     | تعريف                                 | 1           |
| 104     | متعلقه الفاظ: برص، بهق                | ٣-٢         |
| 101     | جذام سے متعلق احکام                   | ۴           |
| 101     | جذام کی بنیاد پرزوجین کے درمیان تفریق | ۴           |
| 101     | مجذوم کالوگوں کے ساتھ ملنا حلنا       | ۵           |
| 141     | مجذوم کی امامت                        | ٨           |
| 141     | مجذوم سے مصافحہ                       | 9           |
| 141-411 | جذع                                   | <b>4</b> -1 |
| 141     | تعريف                                 | 1           |
| 141     | الف:اونث ميں جذع                      | ۲           |
| 144     | ب: گائے میں جذع                       | ٣           |
| IYY     | ج: بھیڑ بکری میں جذع                  | ۴           |
| 144     | متعلقه الفاظ: ثني                     | ۵           |
| 141"    | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات          | 4           |
|         |                                       |             |

| صفحہ    | عنوان                                       | فقره          |
|---------|---------------------------------------------|---------------|
| 741-641 | 21.7.                                       | I <b>-</b> -I |
| ITM     | تعريف                                       | 1             |
| וארי    | متعلقه الفاظ: شجاح، فصد                     | ٣-٢           |
| 140     | شرى حکم                                     | ~             |
| 170     | زخمی کی طہارت                               | ۵             |
| PFI     | زخمی میت کوشسل دینے کا حکم                  | ۲             |
| 142     | میدان جنگ کے زخمی کا حکم                    | 4             |
| 142     | سر، چېره اورتمام بدن كے زخم كاحكم           | ٨             |
| AFI     | ایسے جانور کا زخم جس کوذ بح کر ناممکن نہ ہو | 11            |
| 149     | شکارکوزخی کرنا                              | Ir            |
| 149     | زخمی کرنے کی وجہ سے شکار کا ما لک ہونا      | 18~           |
| PFI     | <i>31.7.</i>                                |               |
|         | د يكھنے: أطعمہ                              |               |
| 141-14  | ٠,٠                                         | -1            |
| 12+     | تعريف                                       | 1             |
| 14.     | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                | ۲             |
| 1∠1     | el 7.                                       |               |
|         | د يكھئے: جرب                                |               |
| 1∠1     | Z.Z.                                        |               |
|         | د نکھئے: جراح ،تز کیہ،شہادۃ                 |               |
| 128-121 | <i>ö.7.</i>                                 | <b>r</b> -1   |
| 1∠1     | تعريف                                       | 1             |
| 121     | تعریف<br>اجمالی حکم اور بحث کے مقامات       | ۲             |

| صفحہ    | عنوان                                                         | فقره        |
|---------|---------------------------------------------------------------|-------------|
| 128-128 | جرموق                                                         | ۴-۱         |
| 127     | تعريف                                                         | 1           |
| 127     | متعلقه الفاظ: خف، جورب اورلفافيه                              | m-r         |
| 124     | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                                  | ۴           |
| 121     | L. T.                                                         |             |
|         | و کیکے: جنایت                                                 |             |
| 144     | جزاف                                                          |             |
|         | د يكيئ: نَصْح الْجِزاف                                        |             |
| 141-147 | <i>(7.</i>                                                    | 11-1        |
| 146     | تعريف                                                         | 1           |
| 144     | متعلقهالفاظ: عزم،قصد،نیت،هم تعلیق،تر دد                       | 0-r         |
| 140     | شرعي حکم                                                      | 4           |
| 140     | الف:اسلام،نماز                                                | ۷           |
| 124     | ب: حج وعمره                                                   | ٨           |
| 124     | ج:روز هاوراعتكاف                                              | 9           |
| 124     | د:وضو                                                         | 1+          |
| 124     | عبادت کے منعقد ہونے کے لئے نیت میں جزم کی شرط سے سنتنی صورتیں | 11          |
| 122     | عبادات میں تعلیق کی بعض صورتیں                                | 11          |
| 122     | عقو د میں صیغهٔ جزم                                           | Im          |
| 1∠A     | جزيرة العرب                                                   |             |
|         | د كيھئے:ارض العرب                                             |             |
| rm-121  | <b>~</b> 7.                                                   | A • - 1     |
| 141     | تعريف                                                         | 1           |
| 1/1     | جزیه کے متعلقہ الفاظ:غنیمت،فی ،خراح،عشر                       | <b>1</b> -2 |

| صفحه       | عنوان                                                                   | فقره       |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۱۸۱        | اسلام میں جزیہ مشروع ہونے کی تاریخ                                      | ٩          |
| ١٨٢        | جزبيه کی مشروعیت پردلائل                                                | 1•         |
| IAY        | جزبیہ کے مشروع ہونے کی حکمت                                             | Ir         |
|            | ا ـ جزیهٔ مسلمانوں کی حکومت کی اطاعت وفر ما نبر داری                    | 11         |
| IAY        | اوراس کےسامنے سرنگوں ہونے کی علامت ہے                                   |            |
| IAY        | ۲۔جزبیذمیوں کے لئے ہدایت پانے کاذر بعیہ ہے                              | II         |
| 114        | ۳۔جزبیق اورظلم سےخلاصی کا ذریعہ ہے                                      | 16         |
|            | ۴۔جزید مالی آمدنی کاذر بعہ ہے،اس سے اسلامی حکومت کوعام مصالح اور معاشرہ | 10         |
| 114        | کی بنیادی ضروریات پرخرچ کرنے میں مددملتی ہے                             |            |
| IAA        | جزیه کی اقسام                                                           | M          |
| 119        | اول: جزییه سلحیه اور عنویه                                              | M          |
| 1/19       | جزيئة سلحيه اور عنوبيه كے در ميان فرق                                   | 14         |
| 19+        | دوم: جزییرُ روُول و جزییرُ عشر پیه                                      | 1A         |
| 19+        | جزيه کی حقیقت                                                           | 19         |
| 195        | عقارذ مه                                                                | <b>r</b> • |
| 195        | کا فر کی طرف سے عقد ذمہ کی پیش کش کوقبول کرنا                           | ۲۱         |
| 192        | عقدذ مه کے دوار کان                                                     | ۲۲         |
| 191        | جزيه کامحل                                                              | **         |
| 191        | وہ جماعتیں جن سے جزیہ لینا درست ہے                                      | 10         |
| 191        | اہل کتاب                                                                | 74         |
| 190        | عرب اہل کتاب سے جزید وصول کرنا                                          | ۲۷         |
| 791        | مجوس                                                                    | ۲۸         |
| 19∠        | صابئہ سے جزیہ قبول کرنا                                                 | ۴.         |
| 191        | مشرکین سے جزیہ لینا                                                     | ٣١         |
| <b>***</b> | مرتدسے جزبیالینا                                                        | ٣٢         |
| r**        | وہ مقامات جہاں جزیہ لے کر کفار کور کھاجائے گا                           | ٣٣         |

| صفحہ        | عنوان                                                      | فقره        |
|-------------|------------------------------------------------------------|-------------|
| r•r         | جس پر جزیه مقرر کیا جائے گااس کی شرا کط                    | ۳۴          |
| r•r         | اول: بلوغ                                                  | ra          |
| r • r       | دوم بعقل                                                   | ٣٧          |
| r • r       | سوم: مرد ہونا                                              | ٣٨          |
| r • r       | چهارم: آزاد بونا                                           | ٣٩          |
| r+0         | پنجم:مالی قدرت                                             | <b>۱</b> ٠٠ |
| r+7         | ششم: گرجا گھر میںعبادت کرنے والاراہب نہ ہو                 | ۴۱          |
| r+A         | <sup>ہفت</sup> م:ا پا ہمج کرنے والی بیار یوں سے محفوظ ہونا | 4           |
| r + 9       | رجسٹر میں ذمیوں کے نام اور اوصاف درج کرنا                  | ~~          |
| r + 9       | جزیه کی مقدار                                              | 44          |
| <b>11</b>   | جزيد کی وصولیا بی                                          | ۴9          |
| <b>11</b> 0 | جزيه کی وصولیا بی کا وقت                                   | ۴9          |
| 717         | جزید واجب ہونے کا وقت                                      | ۵+          |
| 710         | جزیه کی پیشگی ادائیگی                                      | ۵۲          |
| 717         | جزیه کی ادائیگی میں تاخیر                                  | ٥٣          |
| 717         | جزیدوصول کرنے کاحق دار کون ہے                              | ۵۳          |
| <b>T1</b> ∠ | ا۔عادل امام کوجزیید بینے کاحکم                             | rar         |
| rız         | ۲_ظالم وجابرامام کوجزییددینے کاحکم                         | ۵۵          |
| MA          | ٣- باغيوں کو جزيدا دا کرنا                                 | ۲۵          |
| <b>19</b>   | مه- ڈاکوؤں کوجز بید سینے کاحکم                             | ۵۷          |
| <b>19</b>   | جزیہ کی وصولی کے طریقے                                     | ۵۸          |
| <b>119</b>  | پہلاطریقہ:عمالہ علی الجزیبہ                                | ۵٩          |
| ***         | جزیہ وصولی میں عامل کن چیز وں کی رعایت کرے گا              | 4+          |
| ***         | ذمیوں کےساتھوزم برتاؤ                                      | 4+          |
| ***         | جزیہ میں وصول کئے جانے والےاموال<br>·                      | 71          |
| 441         | شراب اورخنزیر کے ثمن سے جزیہ کاصول کرنا                    | 45          |

| صفحه         | عنوان                                                     | فقره         |
|--------------|-----------------------------------------------------------|--------------|
| 777          | پیداوار کے وقت تک جزیہ کی تاخیر                           | 4m           |
| ***          | قسطوں میں جزید کی وصولی                                   | 44           |
| ۲۲۳          | عامل جزیدکاذمیوں کے لئے برأت نامة تحریر کرنا              | ar           |
| ۲۲۳          | ناحق کسی چیز کے لینے سے پر ہیز کرنا                       | 77           |
| ۲۲۴          | جزیہ کے عمال کی مگرانی                                    | 42           |
| rra          | جزییہ وصول کرنے کا دوسرا طریقہ                            | ۸۲           |
| ۲۲۵          | جزبیکوسا قط کرنے والے اسباب                               | 49           |
| ۲۲۵          | اول:اسلام                                                 | ∠+           |
| rry          | ذمی کےمسلمان ہونے کے بعد گزشتہ زمانہ کا جزیبہ لینے کا حکم | ۷1           |
| rra          | دوم:موت                                                   | <b>4</b> ٢   |
| rra          | سوم: دوسال یاز یاده کا جزیه جمع ہونا                      | ۷۳           |
| 779          | چېارم: ئنگدىتى كاطارى ہونا                                | <u> ۲</u> ۳  |
| r <b>r</b> + | پنجم: راہب بننااورلوگوں سے یکسوہونا                       | 40           |
| r <b>r</b> + | ششم: جنون                                                 | 4            |
| <b>r</b> m1  | <sup>ہفت</sup> م: اندھا، ایا ہج اور پوڑ ھاہونا            | 44           |
| <b>r</b> m1  | <sup>ہشت</sup> م: ذمیوں کی حفاظت کا نہ ہونا               | ۷٨           |
| rm r         | تنہم: جنگ میں مسلمانوں کے ساتھ ذمیوں کی شرکت              | 49           |
| rmm          | جزیه کے مصارف                                             | ۸٠           |
| 740-7m7      | جعالة                                                     | <u> ۲۳-۱</u> |
| ۲۳۴          | تعريف                                                     | 1            |
| rmp          | متعلقه الفاظ: اجاره                                       | ٢            |
| rmp          | جعاله کاحکم اوراس کی مشر وعیت کا ثبوت                     | ٣            |
| rmy          | جعاله کے ارکان                                            |              |
| rmy          | صيغهٌ ببعاليه<br>:                                        | ۴            |
| rr∠          | متعين شخص كاجعا له كور دكر دينا                           | ۵            |

| مغح         | عنوان                                                 | فقره       |
|-------------|-------------------------------------------------------|------------|
| <b>r</b> r∠ | عمل کے پوراہونے سے پہلےعقد جعالہ لازم ہوگا یانہیں     | ۲          |
| rma         | عاقدين                                                |            |
| rma         | جعل کرنے والے کی شرائط                                | ۷          |
| rma         | عامل کی شرا نط                                        | ۸          |
| rma         | عقد جعاله میں نیابت                                   | 9          |
| 739         | محل عقداوراس کی شرا ئط                                | 1+         |
| 739         | عقد کی اقسام                                          | 14-1+      |
| rr+         | كام ميں مشقت                                          | 1∠         |
| 201         | عامل کے حق میں عمل مباح ہوواجب نہ ہو                  | 11         |
| 201         | عمل کے لئے وقت کی تحدید                               | 19         |
| 201         | عمل میں جعل کرنے والے کے لئے نفع ہو                   | <b>r</b> + |
| 201         | جعل اوراس کی شرا ئط                                   | ۲۱         |
| 201         | جعل كامعلوم ہونا                                      | ۲۱         |
| ۲۳۳         | وہصورتیں جن میں جعل کامعلوم ہونا شرطنہیں ہے           | **         |
| rrr         | جعل کےحلال اورمقد ورانتسلیم ہونے کی شرط               | ۲۳         |
| ۲۳۴         | کام پورا ہونے سے پہلے جعل کی ادائیگی                  | 24         |
| ۲۳۴         | عقد جعاله کے اثرات                                    | ra         |
| ۲۳۳         | کام پورا ہونے کے بعدعقد جعالہ کالا زم ہونا            | ra         |
| ۲۳۳         | جعل کرنے والے کے مال پر عامل کے قبضہ کی حیثیت         | 74         |
| rra         | عامل کے قبضہ میں رہتے ہوئے مال کے اخراجات             | <b>r</b> ∠ |
| 227         | اخراجات وصول کرنے کی خاطرلوٹائے جانے والے مال کوروکنا | ۳.         |
| 227         | جعل کااشحقاق اوراس کی شرا ئط                          | ٣١         |
| ۲۳٦         | جعل پرممل کی اجازت                                    | ۳۱         |
| r~∠         | جعل کے بغیرمل کی اجازت                                | ٣٣         |
| <b>r</b> r∠ | عمل کےاعلان کاسننااوراس کوجا ننا                      | ٣۴         |
| rra         | متعین شخص کے ساتھ اجازت اور جعل کی تخصیص              | ٣۵         |

| صفحه        | عنوان                                                            | فقره       |
|-------------|------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۳۸         | متعین جگہ کے ساتھ اجازت اور جعل کی شخصیص                         | ٣٧         |
| r~9         | گم شده مال کا پیته بتا نااوراس کی خبر دینا                       | ٣٨         |
| ra+         | عمل سے فارغ ہونااورجعل کرنے والےکوحوالہ کرنا                     | ٣٩         |
| rar         | جاعل کوسپر دکر نے کا دشوار ہونا                                  | 4          |
| rar         | عمل میں عامل کاکسی کوشر یک کرنااور جعل کےاستحقاق میں اس کااثر    | مهم        |
| rar         | فضولی اور نائب کے عقد میں جعل کامستحق ہونا                       | <b>~</b> Λ |
| raa         | جاعل کاجعل کوئم یازیا ده کرنا یا بدل دینااوراس کااثر             | ۵٠         |
| 707         | عمل میں جاعل کا اضافیہ یا کمی کرنا                               | ۵۲         |
| ray         | متعین جعل کے ہلاک ہونے کی صورت میں عامل کس چیز کا مستحق ہوگا     | ۵۳         |
| <b>r</b> 0∠ | جعل وصول کرنے کے لئے معقو دعلیہ کور و کنا                        | ۵۳         |
| <b>r</b> 0∠ | عقداورنثر بیت دونوں میں مقرر کر دہ جعل میں سے کس کامستحق ہوگا    | ۵۵         |
| ran         | جعل کے فاسد ہونے کی صورت میں عامل کس چیز کامستحق ہوگا            | ۵۷         |
| ra9         | عاقدين كاآبس ميں اختلاف                                          | ۵۹         |
| ra9         | الف عمل کااعلان سننےاوراس کے جاننے میں اختلاف                    | ۵۹         |
| ra9         | ب: عقد میں جعل کی شرا ئط                                         | 4+         |
| ra9         | ج:عامل کی طرف ہے عمل کے ہونے میں اختلاف                          | 71         |
| ra9         | د: <sup>جعل</sup> کی مقدار ، <sup>جبن</sup> س اور صفت میں اختلاف | 47         |
| <b>۲</b> 4• | ھ-:عقد میںمقررہ عمل کی مقدار میں اختلاف                          | 44         |
| <b>۲</b> 4• | و:واپس کرده عین اورمل کی نوعیت میں اختلاف                        | 40         |
| 771         | عامل اوراس کے شریک کے درمیان اختلاف                              | 40         |
| 171         | عقد جعاله كاختم مونا                                             | ۲۲         |
| 741         | اول:اس کو فننح کرنااوراس کےاسباب                                 | ۲۲         |
| 777         | دوم:اس کا فنخ ہوجانااوراس کےاسباب                                | 42         |
| 777         | سوم:عقد جعالہ کے فنخ پر مرتب ہونے والے نتائج                     | ٨٢         |
| 777         | عمل شروع کرنے سے پہلے                                            | ٨٢         |

| صفح                      | عنوان                                             | فقره        |
|--------------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| 747                      | عمل شروع کرنے کے بعد                              | 49          |
| <b>747</b>               | بھگوڑ ہےغلام کی آ زادی کی وجہ سے ننخ عقد کا نتیجہ | ۷1          |
| ۲۲۳                      | عقد جعالہ کے فنخ ہونے کا نتیجہ                    | <b>4</b>    |
| 740                      | فنخ کے بعد عامل کے عمل کا حکم                     | ۷۳          |
| 44-44                    | جعرانة                                            | r-1         |
| 740                      | تعريف                                             | f           |
| 240                      | متعلقه الفاظ : تنعيم ،حديبيه                      | <b>r</b> -r |
| 777                      | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                      | ۴           |
| 777                      | جعل                                               |             |
|                          | د تکھئے:جعالہ                                     |             |
| <b>7</b> 47- <b>7</b> 74 | جَلد                                              | rr-1        |
| <b>7</b> 42              | تعريف                                             | f           |
| <b>۲</b> 42              | متعلقه الفاظ: ضرب، رجم                            | r-r         |
| <b>7</b> 42              | شرعي حکم                                          | ۴           |
| <b>۲</b> 42              | کوڑے مارنے کا ثبوت                                | ۵           |
| 741                      | زنا کی حدمیں کوڑے مارنا                           | 4           |
| <b>r</b> ∠+              | حدقذف میں کوڑے لگا نا                             | ۸           |
| <b>Y</b> Z+              | شراب نوشی کی حد میں کوڑے مار نا                   | 9           |
| <b>r</b> ∠1              | تغزیر میں کوڑے لگا نا                             | 1+          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b>      | کوڑے مارنے کا طریقہ                               | 11          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b>      | وہ اعضاء جن پر کوڑے نہیں لگائے جائیں گے           | Ir          |
| <b>7</b> 2 <b>m</b>      | عذر کی وجہ سے کوڑا مارنے میں تاخیر                | IM          |
| <b>7</b> 26              | کوڑ امار نے کا قصاص                               | ١٣          |

| صفحه                  | عنوان                                                            | فقره |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------|------|
| TAB-T28               | <i>چ</i> لد                                                      | r+-1 |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> ′ | تعريف                                                            | 1    |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b>   | متعلقه الفاظ: أُديم ، إيهاب ، فروة ، مسك                         | ۵-۲  |
| <b>r</b> ∠0           | شرعي حکم                                                         | 4    |
| r_0                   | پېهلاتکم:قرآن کی جلد حچیونا                                      | 4    |
| <b>r</b> ∠4           | دوسراتکم:ا کھڑے ہوئے چمڑے کامحل طہارت سے لگار ہنا                | ۷    |
| <b>r</b> ∠4           | تیسراحکم: ذکے شرعی سے چمڑے کا پاک ہونا                           | ٨    |
| <b>۲</b> ∠∠           | چوتھا حکم:غیر ماکول اللحم جانورکو چڑے کے لئے ذبح کرنا            | 9    |
| <b>7</b> ∠∠           | پانچوال حکم: د باغت سے چمڑے کو پاک کرنا                          | 1+   |
| r∠A                   | چھٹاحکم: چیڑے سے استنجاء کرنا                                    | 11   |
| r_9                   | ساتواں حکم: چمڑے پرموجود بال کی طہارت                            | Ir   |
| <b>r</b> A+           | آٹھوال حکم: چیڑے کا کھانا                                        | I۳   |
| <b>r</b> A+           | نواں حکم: چیڑے پہننااوراس کواستعمال کرنا                         | 16   |
| ٢٨٢                   | دسوال حکم: شہید کے جسم سے چیڑے کا لباس اتارنا                    | 10   |
| ٢٨٢                   | گیار ہواں حکم: قربانی کے چ <sub>ٹ</sub> رے کی ہیچ                | 14   |
| rar                   | بارہواں حکم: چیڑے کی بیچ سلم<br>پ                                | 14   |
| ram                   | تیرہواں حکم: جانور کے چمڑے کے بدلہ میں اس کے اتار نے پرعقدا جارہ | 11   |
| ram                   | چود ہواں حکم : چمڑے کا ضان<br>۔                                  | 19   |
| ۲۸۴                   | پندر ہواں حکم: کھال کی چوری میں ہاتھ کا ٹنا                      | ۲٠   |
| ٢٨٥                   | جلسة                                                             |      |
|                       | د نکھئے: جلوں                                                    |      |
| TAZ-TAQ               | جلالة                                                            | 4-1  |
| ۲۸۵                   | تعريف                                                            | 1    |
| ۲۸۵                   | شرعي حکم                                                         | ۲    |
| MAY                   | باندھنے کی وجہ سے کراہت کا دور ہونا                              | ٣    |

| صفحه            | عنوان                                                     | فقره |
|-----------------|-----------------------------------------------------------|------|
| ۲۸۷             | جلاله پرسواری                                             | ۴    |
| <b>r A L</b>    | حبلاله كالحجموثا                                          | ۵    |
| <b>T A L</b>    | جلاله کی قربانی                                           | ۲    |
| <b>799-7</b> ∧∠ | جلوس                                                      | ra-1 |
| <b>T A Z</b>    | تعريف                                                     | 1    |
| <b>T A L</b>    | متعلقه الفاظ: قعود،احتباء،افتراش،تورك                     | ۵-۲  |
| ۲۸۸             | حلوں ہے متعلق احکام                                       | ۲    |
| ۲۸۸             | بيير كراذان وا قامت كهنا                                  | ۲    |
| r 1 9           | اذان اورا قامت کے درمیان مؤذن کا بیٹھنا                   | ۷    |
| <b>r</b> 9+     | تحية المسجد سے پہلے بیٹھنا                                | ٨    |
| <b>r</b> 9+     | نماز میں کھڑے ہونے سے معذورشخص کا بیٹھ کرنمازا دا کرنا    | 9    |
| rgi             | دو سجبروں کے درمیان بیٹھنا                                | 11   |
| rqı             | حبلسهٔ استراحت                                            | Ir   |
| <b>797</b>      | تشهد میں بیٹھنا                                           | ١٣   |
| <b>19</b> 7     | تراوی میں ہردوتر و بچہ کے درمیان بیٹھنا                   | 16   |
| rgm             | منبر پر چڑھنے کے بعد دونوں خطبہ سے پہلے بیٹھنا            | ۱۵   |
| <b>r9</b> 6     | دوخطبوں کے درمیان بیٹھنااوراس کی مقدار                    | M    |
| <b>r9</b> 6     | بيير كرخطبه دينا                                          | ۱۷   |
| <b>190</b>      | ركيثم پربيٹيصنا                                           | 11   |
| <b>190</b>      | کھانے پینے کے لئے بیٹھنا                                  | 19   |
| 797             | جنازہ کے بیچھے چلنے والے کے لئے جنازہ رکھنے سے قبل بیٹھنا | ۲٠   |
| 797             | تعزیت کے لئے بیٹھنا                                       | 71   |
| <b>r9</b> ∠     | قبرول پربیٹھنا                                            | **   |
| <b>r</b> 9∠     | فیصلہ کے لئے مسجد میں بیٹھنا                              | ۲۳   |
| 499             | عورت کو ببیشا کر حد جاری کرنا                             | ۲۴   |

| صفحہ                | عنوان                                          | فقره       |
|---------------------|------------------------------------------------|------------|
| r99                 | پیثاب کرنے کے لئے بیٹھنا                       | ra         |
| ** * 1× - ** * *    | JLZ.                                           | <b>A-1</b> |
| <b>**</b> **        | تعریف                                          | 1          |
| ٣•١                 | اجمالي حكم                                     | ۲          |
| ٣٠١                 | اول: جمار بمعنیٰ کنکر یاں جن سے رمی کی جاتی ہے | ۲          |
| m + r               | رمی کی کنگر یوں کی صفت                         | ٣          |
| m + r               | حنكريون كاسائز                                 | ۴          |
| m • r               | کنگریاں اٹھانے کی جگہہ                         | ۵          |
| m • m               | رمی جمار کا طریقه                              | ٧          |
| m • m               | رمی جمار کاوقت                                 | ۷          |
| <b>~</b> • <b>~</b> | دوم: وہ جمارجس سے استنجاء کیا جاتا ہے          | ٨          |
| r + 1°              | جاع.                                           |            |
|                     | د کیچئے:وطء                                    |            |
| ** * ^ - * ^ ^      | بحاعة                                          | <u> </u>   |
| m + 4. h.           | تعريف                                          | f          |
| m + 0               | اجمالي حكم                                     |            |
| r + a               | جماعت کی نماز                                  | ۲          |
| <b>**</b> Y         | جماعت کی کم سے کم تعداد<br>                    | ٣          |
| <b>**</b>           | ایک کے بدلہ جماعت کوتل کرنا<br>پی              | ۴          |
| <b>*</b> *          | جماعت کے تل کے بدلہا یک شخص سے قصاص لینا       | ۵          |
| ₩•∠                 | مسلمانوں کی جماعت کےساتھ رہنا                  | ٧          |
| <b>~</b> • <b>A</b> | <b>E</b> 7.                                    |            |
|                     | د کیھئے: مزدلفہ                                |            |
| m12-m+A             | جمع الصلوات                                    | 15-1       |
| <b>**</b> ^         | تعریف                                          | 1          |

| صفحه        | عنوان                                              | فقره |
|-------------|----------------------------------------------------|------|
| ۳۰۸         | شرع حکم                                            | ۲    |
| ٣+٨         | سفر کی وجہ ہے جمع صلاق                             | ٣    |
| ۳۱۱         | جمع تقدیم کے تیج ہونے کی شرائط                     | 4    |
| rır         | جمع تاخیر سیح ہونے کی شرا کط                       | ۷    |
| r 1r        | مرض کی وجہ سے جمع کرنا                             | ٩    |
| 416         | بارش، برف باری اور سر دی وغیر ہ کی وجہ سے جمع کرنا | 1•   |
| MIA         | خوف کی وجہ ہے جمع کرنا                             | 11   |
| MIA         | بلاسبب جمع کرنا                                    | 17   |
| <b>m</b> 12 | بتحكي                                              |      |
|             | د كيھئے: صلا ۃ الجمعه                              |      |
| m19-m12     | جاء                                                | 2-1  |
| <b>m</b> 12 | تعريف                                              | 1    |
| MIA         | متعلقه الفاظ:قصماءاورعضباء                         | ۲    |
| MIA         | اجمالي حكم                                         | ٣    |
| ۳۲۱         | تراجم فقبهاء                                       |      |

222

موسوى فقهد مائع كروه

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

#### متعلقه الفاظ:

#### قصاص:

۲ - قصاص، قود ہے، اور قو دقل کے بدلہ میں قتل کرنا، یا زخم کے بدلہ میں زخمی کرنا ہے (۱)۔

" ثار" اور" قصاص" ك درميان فرق يه ہے كه قصاص قتل يا زخم ميں برابرى كو بتا تا ہے اور" ثار" كالفظ ال مفہوم پر دلالت نہيں كرتا ہے، بلكه برابرى و يكسانيت كے بجائے غلو پر دلالت كرتا ہے، كيونكه اس كے معنی ميں غصه كا برا بيخته ہونا، خون كا مطالبہ اور اس كا بہانا بھى شامل ہیں۔

#### دورجا ہلیت میں خون کا مطالبہ کرنا:

#### ئ فار

#### تعريف:

ا - لغت میں ' ثار' کا معنی خون کرنا یا خون کا مطالبہ کرنا ہے، کہا جاتا ہے: ' ثارت القتیل و ثارت به' یعنی میں نے اس کے قاتل کوئل کردیا، اسم صفت ٹائر ہے (۱)۔

" ثار ' کا ایک معنی ذخل (خون کا بدله، کینه) ہے، کہا جا تا ہے: طلب بذحله، اس نے اس کے خون کے بدله کا مطالبه کیا۔

حدیث میں آیا ہے: 'إن من أعتی الناس علی الله يوم القيامة ثلاثة: رجل قتل غير قاتله، ورجل قتل في الحرم، ورجل أخذ بذحول المجاهلية ''() قيامت كون الله تعالی كزد يك لوگوں ميں سب سے زيادہ سرکش تين طرح كوگ ہوں گے، ايك وه شخص جو قاتل كعلاوه كى اور كول كرے، دوسراوه شخص جوحم ميں قاتل كرے، تيسرا وه خض جوزمانه جا بليت كنونوں كا بدله كے)۔

لفظ'' ثاً رُ' کا اصطلاحی معنی دوسرے لغوی معنی میں مستعمل ہے، لیعنی خون کا مطالبہ کرنا۔

- (۱) لسان العرب، النهاميه لا بن الأشير، المفردات للأصفهاني، المحجم الوسيط، مجمم مقاييس اللغه.
- (۲) القرطبی ۲۲۲،۲۲۵ طبع اول دارالکتب ۱۳۵۳ هد۔ حدیث: ''إن من أعتبی الناس.....'' کی روایت امام احمد نے اپنی مند (۳۲/۲ طبع المیمنیه ) میں ابوشر کے سے کی ہے، ہٹمی نے کہا: اس کی روایت امام احمد اور طبر انی نے کی ہے، اور اس کے رجال سیح کے رجال ہیں، (مجمع الزوائد ۲۷ مرم کا طبع دارالکتاب العربی )۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مجمّم مقاميس اللغه، مختار الصحاح، النهابيدلا بن الأثير،القرطبي ۲۲۸ ۲۲۸

ہلاکت خیز گھسان کی جنگیں برپا ہوتی تھیں جوسالہاسال جاری رہتی تھیں۔

۷ - زمانۂ جاہلیت میں لوگوں کا خیال تھا کہ جس مقتول کا بدلہ نہیں لیاجا تا ہے اس کی روح پرندہ کا روپ اختیار کرلیتی ہے، اور قبر کے اوپر چکر کا ٹتی ہے اور کہتی ہے مجھے سیراب کرو، مجھے میرے قاتل کے خون سے سیراب کرو، جب اس کے قاتل سے بدلہ لے لیاجا تا ہے، تو وہ پرندہ اڑ جا تا ہے۔ و

نبی کریم علی کی کام میں "لا صفر ولا هامة" (۱) (ماه صفر اور پرنده سے بدشگونی لینے کی کوئی حقیقت نہیں ہے) کی ایک تاویل کبی ہے، جبیبا کہ دمیری نے اپنی کتاب" حیاۃ الحیوان" میں لکھا ہے۔ عرب خون کا بدلہ لینے کے بڑے حریص تھے، اس میں وہ غلو وزیادتی کے خوگر تھے، حجورٹ نے میں عار محسوں کرتے، اپنے او پر بیویاں، خوشبواور شراب کواس وقت تک حرام رکھتے جب تک کہ اپنے مقول کا بدلہ نہ لے لیتے، نہ وہ اپنے کپڑے بدلتے اور نہ ہی اپنے مرکودھوتے اور نہ ہی اپنے مرکودھوتے اور نہ ہی اپنے مرکودھوتے اور نہ ہی گوشت کھاتے، یہاں تک کہ وہ انتقام سے اپنے دلوں کو ٹھنڈ اکر لیتے (۲)۔

۵- بیرسم اسلام کا آفتاب طلوع ہونے کے بعد تک عرب میں جاری رہی ،امام شافعیؓ اور طبری بواسطہ سدی ابوما لک سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: انصار کے دوقبیلوں کے درمیان لڑائی چل رہی تھی،

- (۱) حدیث: "لا صفر ولاهامة" اس حدیث کا ایک کلرا ہے جس کی روایت بخاری (فتح الباری • ار ۲۱۵ المجع السّلفیه) اور مسلم (۱۲ م ۱۷۳۳ طبع عیسی اکلمی ) نے حضرت الوہریرہؓ سے کی ہے۔
- (۲) د کیسے: الکامل لابن لا ثیر: ار ۲۳۳ سالوراس کے بعد کے صفحات، لا م ۲۸۸ الآلوی م ۱۹۸۸ الآلوی م ۱۹۸۵ القرائی ۲۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات، ۱۵۸۵ اور اس کے بعد کے صفحات، ۱۵۸۱ اور ۱۳۸۵ اور ۱۳۸۵ اور اس کے بعد کے صفحات، احکام القرآن للشافعی ر ۲۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، احکام القرآن للجساس، اس کے بعد کے صفحات، احکام القرآن للجساس، الشرعبد لابن تیسیر ۱۵۵۔ اور اس کے بعد کے صفحات، الساسة الشرعبد لابن تیسیر ۱۵۹۔

ان میں سے ایک کودوسرے پردسترس وقدرت بھی، گویا کہ انہوں نے فضل وبرتری کا مطالبہ کیا، نبی کریم علیقی نے ان دونوں کے درمیان مصالحت کرادی (۱) جیسا کہ آپ علیق پروی نازل ہوئی: "اَلْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ" (آزادے بدلہ میں آزاد، اور غلام کے بدلہ میں غلام کے بدلہ میں غلام )۔

#### خون کے مطالبہ کے متعلق شرعی احکام:

Y-الف: انسانی جان کی حرمت کی وجه سے اسلام نے ابتداء میں ناحق قتل کو حرام قرار دیا، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلَا تَفْتُلُو النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، (۳) (اور جس جان کو اللہ نے محفوظ کررکھا ہے اُسے قل مت کرو بجرجی شرعی کے )، اللہ کے رسول علیہ نے اس کی وضاحت فرما دی جس میں مسلمان کوتل کرنا رواہے (۴)، پنانچہ آپ علیہ نے فرمایا: " لا یحل دم امریء مسلم یشهد پنانچہ آپ علیہ فرمایا: " لا یحل دم امریء مسلم یشهد اُن لا الله وانی رسول الله اِلا بیاحدی ثلاث: النفس بالنفس، والثیب الزانی، والمفارق لدینه التارک للجماعة "(۵) (جوکوئی مسلمان اس بات کی گواہی دیتا ہوکہ اللہ کے للجماعة "(۵)

- (۱) حدیث: "إصلاح النبي عَلَيْتُ بین حیین من الأنصار....." کی روایت طبری (۱/۲ طبع دار المعرفه) نے سدی کی سند سے ابوما لک سے مرسلا کی ہے۔ اور سدی متکلم فیہ راوی ہیں (التر یب ص ۱۰۸ طبع دار الرشید)۔
- (۲) سورهٔ بقره (۱۷۸، نیز دیکھئے:الطبری ۲را۲، احکام القرآن للامام الثافعی رص را ۲۷۔
  - (۳) سورهٔ انعام را ۱۵ ا\_
- (۴) السياسة الشرعيه لابن تيميهر ۱۵۳ م ۱۵۴، فتح الباري ۲۰۱/۱۲، الآلوسی ۱۹/۱۵-
- (۵) حدیث: "لایحل دم امریء مسلم....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۰۳) مدیث الباری المر۲۰۳ (۳۰ مسلم ۱۲۰۳ مطبع عیسی الحلبی ) نے حضرت عبداللہ بن مسعود سے کی ہے۔

سواكوئى معبودنهين اوريد كه مين الله كارسول مهول، تين صورتول مين سيكسى ايك كے بدله جان، سيكسى ايك كے بدله جان، شادى شده زانى، دين سے نكلنے والا اور جماعت كوچھوڑ نے والا) ـ ك - ب: اسلام نے قصاص كے طور پرخون كا بدله لينے كو چندشرا كط كے ساتھ مباح قرار ديا ہے، جن كى تفصيل اصطلاح "قصاص"، كي ساتھ على النفس" اور "جناية على مادون النفس" ميں موجود ہے۔

نی کریم علی الله نیار شاوفر ما یا: "من قتل له قتیل فهو بخیر النظرین، إما أن یو دی و إما أن یقاد" (جس کا کوئی آدمی قل کیا جائے، تواس کو دوامر میں سے ایک کا اختیار ہے، یا تواسے خون بہا دیا جائے، یا قصاص لیا جائے)۔ ابوعبید نے کہا: یا مقتول کے اہل کے لئے قصاص لیا جائے، حافظ ابن حجر کا بیان ہے: یعنی ان کے لئے ان کے خون کا بدلہ لیا جائے ' ا

قصاص لینے کے لئے امام کی اجازت ضروری ہے، اگر حق والا امام وقت کی اجازت کے بغیر قصاص لے تو وہ اس کی جگہ ہوجائے گا، اوراس کوسزادی جائے گی، اس لئے کہ اس نے امام وقت کی اجازت کے بغیر خودرائی کی۔

علامہ زرقانی نے صراحت کی ہے کہ تعزیر اس وقت ساقط ہوگی جب مقتول کے ولی کومعلوم ہوجائے کہ امام قاتل کو قتل نہیں کرے گا، الی صورت میں قاتل کو قتل کرنے میں کوئی تعزیز بہیں ہوگی، گودھوکا سے قتل کرے، البتہ فتنہ اور رذالت سے تفاظت کی پوری رعایت رکھی جائے گی (۳)۔

-mm-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اسراءر ۳۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن من أعتى الناس على الله عزو جل.....' كَي تَخْرَيُّ فَقْرَهُ نَبْرِاكِتِّت گُذْرِيِّكُلْ ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أبغض الناس إلى الله ثلاثة....." كى روایت بخارى (فتح البارى۲۱ر،۲۱۲، طبع السلفیه) نے حضرت ابن عباس سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:"من قتل له قتیل....." کی روایت نسائی (۳۸٫۸ طبع دارالبشائر) اور ابن ماجه( ۸۷۲/۲ طبع عیسی انحلسی ) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۲۰۸،۲۰۵ ـ

<sup>(</sup>۳) شرح الزرقانی ۸ر۴<sub>-</sub>

کا دوسرے کے ذمہ کوئی حق ہو، کیکن وہ اس حق کا تیسرے شخص سے مطالبہ کرے <sup>(۱)</sup>۔

جاہلیت کے طریقہ پرخون کابدلہ لینے کی حرمت اور قصاص کی مشروعیت کی حکمت:

9- الف: اسلام کا قانون ہے ہے کہ قصاص صرف جرم کاارتکاب کرنے والے سے ہی لیاجاتا ہے، اس کے گناہ کی پاداش میں دوسرے سے قصاص نہیں لیا جائے گا، جب کہ خون کا بدلہ لینے میں مقول کا ولی، مجرم یا اس کے خاندان یا اس کے قبیلہ سے انتقام لینے میں برواہ نہیں کرتا تھا۔

ای وجہ سے معصوم لوگ قتل کا نشانہ بنتے جب کہان کا کوئی قصور نہیں ہوتا تھا۔

١- ب: قصاص قاتل توتل سے روكتا ہے، اس لئے كہ جب وہ جانے گا

کہ اس سے قصاص لیا جائے گا تو وہ تل کرنے سے بازر ہے گا، اس کے برطس فار (خون کا بدلہ) فتنے اور دشمنی کے بڑھنے کا سبب بتما ہے۔
امام ابن تیمیہ نے لکھا ہے: یقیناً مقتول کے اولیاء کے قلوب فصہ سے کھولتے ہیں، یہاں تک کہ وہ قاتل اور اس کے اولیاء سب کے قل کرنے کور جیچ دیتے ہیں، بسااوقات صرف قاتل کے قل پر راضی نہیں ہوتے، بلکہ قاتل کے بہت سے آ دمیوں کو مثلا قبیلہ کے سردار اور جماعت کے بیش وا گوتل کردیتے ہیں، شروع میں قاتل ظالم ہوتا ہے، جماعت کے بعد مقتول کے اولیاء قصاص لینے میں ظلم وتعدی کرنے والے ہوجاتے ہیں، جبیبا کہ اس وقت کے دیماتی وشہری وغیرہ اہل جاہایت

(۱) الآلوى ۱۹/۱۵،الطمر ی۱۹/۵۵–۲۰ مخضر تغییر ابن کثیر ۲۷۲۷، فخ الباری ۲۱/۲۱۰-۲۱۱،۱۸ حکام القرآن للإ مام الثافعی ر ۲۷۲،السیاسة الشرعیه لابن تیمیه ۱۵۵۔

کرتے تھے جن کا شریعت مطہرہ سے کوئی واسط نہیں ہوتا تھا، وہ لوگ مقول کے قال کئے جانے کو بڑی اہمیت دیتے تھے، کیوں کہ اس کو قاتل سے برتر اور اشرف سجھتے تھے، اسی وجہ سے مقول کے اولیاء قاتل کے جن اولیاء پر قابو پاتے ان کوئل کر دیتے ، بسااوقات وہ لوگ کسی دوسری قوم سے معاہدہ کرتے اور ان سے تعاون حاصل کرتے اور یہ لوگ کسی دوسری قوم سے مدد لیتے اس طرح میہ بڑے فتنے وعداوت کا باعث بن جاتا تھا۔

اس کی وجدان لوگوں کا انصاف کی ڈگر سے ہٹ جانا تھا، انصاف کا تقاضا ہے تھا کہ مقتولین میں قصاص جاری ہو، اس لیے کہ اللہ تعالی نے ہم پر قصاص فرض کیا ہے، قصاص مقتولین کے درمیان برابری ومساوات کا نام ہے، اللہ تعالی نے بتایا کہ قصاص میں لوگوں کی زندگی ہے، اس لئے کہ قصاص فریقین کے اولیاء میں سے غیر قاتل کے خون کا محافظ ہے، نیز قل کا منصوبہ بنانے والے کو معلوم ہوجائے کہ وہ بھی قصاص میں قل کردیا جائے گا، تو وہ قل کرنے سے بازر ہے گا(۱)، اللہ قصاص میں قل کردیا جائے گا، تو وہ قل کرنے سے بازر ہے گا(۱)، اللہ کے دسول علی من سواھم، ویسعی بذمتھم أدناھم، ألما للا وھم ید علی من سواھم، ویسعی بذمتھم أدناھم، ألما للا یقتل مسلم بکافر ولا ذو عہد فی عہدہ "(۲) (سب مسلمانوں کا خون برابر ہے، اور وہ دوسروں کے خلاف ایک قوت ہیں، ان کے امان دینے میں ان کے ادنی کی رعایت کی جائے گی، آگاہ ہوجاؤ! کسی کافر کے بدلہ میں کوئی مسلمان قبل نہیں کیا جائے گا، اور نہی ذمی کافرقل کیا جائے گا، جب کہ استے عہد پر قائم رہے)۔ اور نہی ذمی کافرقل کیا جائے گا، جب کہ استے عہد پر قائم رہے)۔ اور نہی ذمی کافرقل کیا جائے گا، جب کہ استے عہد پر قائم رہے)۔

<sup>(</sup>۱) السياسية الشرعيه لابن تيميه (۱۵۲،۱۵۲ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "المعوَّمنون تتکافأ....." کی روایت ابوداوَد (۲۲۸،۲۲۲ طبع عزت عبیدالدعاس)، نسائی (۲/ ۲۲ طبع دارالبشائر) اوراحمد (۱۲۲۱ طبع المیمنیه ) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے، اوراحمد شاکرنے اس کو صبح قرار دیا ہے (المسند ۲/ ۲۱۲ طبع دارالمعارف)۔

عالله نه ارشاد فرمایا: "الولد للفراش" (ا) (یعنی بچه صاحب فراش کا ہے)۔

نسب، اس کا اقرار کرنے، بچہ کو اپنے ساتھ ملا لینے اور بینہ سے ثابت ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>، اس مسکلہ کی تفصیل کے لئے دیکھا جائے ''نس'''' اقرار' اور' استلحاق''۔

#### تعريف:

ا - ثبوت: ثبت الشيء يثبت ثباتا و ثبوتا كامصدر ب، جسكا معنى ثابت بونا ب، اسم صفت ثابت بـ

ثبوب

"ثبت الأمر" لعن هي مواد لفظ شبت باب افعال اور تفعيل سے متعدى ہوتا ہے، چنا نچہ کہا جاتا ہے: "أثبته و ثبته" لعنی اس نے اس کو ثابت کیا۔ "رجل ثبت" لعنی اپنے معاملہ میں پختہ ہے، اور "رجل ثبت" اس وقت ہو لئے ہیں جب کوئی شخص ثقہ (اور خبروں کے نقل میں) قابل کھروسہ ہو۔ اس کی جمع أثبات آتی ہے۔

جب كوئى آدمى كسى جلَّه قيام پذير به وجائے ، توكها جاتا ہے: "ثبت فلان في المكان" (١) -

ثبوت کا اصطلاحی معنی لغوی معنی دوام، قرار اور ضبط سے الگنہیں ہے، اسی سے ثبوت نسب ہے، مثلاً نسب کے قرار پانے اوراس کے لزوم کا ایسے طریقہ پر قصد کیا جائے کہ مخصوص شرائط کے ساتھ اس پر اس کے شرعی اثرات مرتب ہوں۔

#### ثبوت سے متعلق شرعی احکام: ثبوت نسب:

۲ – عقد نکاح کے اثرات میں سے ثبوت نسب ہے، اللہ کے رسول

o (r)

#### مهینه کا ثبوت:

سا - قمری سال میں مہینہ کا ثبوت دوامور سے ہوتا ہے۔ اول: چاند کی رؤیت، دوم: اس کے پہلے والے مہینہ کوئیس دن پورا کرنا، اگراس کی تیسویں کی رات میں جاند نظرنہ آئے۔

اور چاند حجب جاتا ہے اس طور پر کہ مہینہ کے آخری دن فضا ابرآ لود ہو یا رؤیت ہلال میں گردوغبار حائل ہوجائے، لیکن اگر مطلع بالکل صاف ہوتو مہینہ کا ثبوت تمیں دن کی پھیل پر موقوف نہیں ہوگا، بلکہ بھی تمیں دن شار کرنے سے ثابت ہوگا جب کہ چاند نظر نہ آئے،اور بھی تیسویں رات کورؤیت ہلال سے ثابت ہوگا (۳)۔

رمضان کے علاوہ دوسرے مہینے کا چاند حاکم کے پاس دوعادل آدمی کی شہادت سے ثابت ہوگا، رمضان کے چاند کے متعلق فقہاء کا اختلاف ہے، بعض کے نزدیک دوعادل آدمی کی شہادت شرط ہے، اور بعض نے ایک ہی عادل شخص کی شہادت کوکافی قراردیا ہے (۴)۔

مہینہ کے ثبوت پر چندا حکام مرتب ہوتے ہیں، جیسے رمضان کا

- (۱) حدیث: "الولد للفواش" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۷/۱۲ طبح التلفیه) اور مسلم (۱۰۳۰/۱ طبح الحلمی) نے حضرت عاکش ﷺ کے ہے۔
- (۲) نهایة المحتاج ۲۷ (۱۰۹، بدائع الصنائع ۲۲۸، الشرح الصغیر ۱٬۵۴۳، المغنی ۲۲۸، الشرح الصغیر ۱٬۵۴۳، المغنی ۲۰۰۰/۵
  - (۳) حاشية الدسوقي ار ۵۱۹ ، حاشيه ابن عابد بن ۹۵/۲ و
    - (٤) المجموع ٢٨٠١\_

مہینہ ثابت ہونے پر روزے کا واجب ہونا، اسی طرح شوال کا مہینہ ثابت ہونے پر افطار کا واجب ہونا، اور حج کے مہینوں کے ثابت ہونے پراس کا فرض ہونا۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھا جائے''شہ''' رمضان''' شہادۃ''، در جج''۔

#### حقوق كا ثبوت:

ازروئے شرع اصحاب حقوق کے لئے حقوق کا ثبوت ان پر قائم
 ہونے والے دلائل کے ثبوت پر موقوف ہے، خواہ وہ حقوق مال سے متعلق ہوں۔

فقہاء نے حقوق کے ثبوت کے سلسلہ میں دعاوی، بینات، قضا، شہادات، اقراراورائیمان کے ابواب میں گفتگو کی ہے، اس کے مفصل احکام اصطلاح'' اثبات' کے تحت گذر چکے ہیں۔ حقوق کے احکام کتب فقہ میں اپنے مقام پردیکھے جائیں۔

#### حدیث کا ثبوت:

۵- حدیث، شرعی دلائل میں سے دوسری دلیل ہے، حدیث اس وقت ثابت سمجھی جاتی ہے جب کہ مسند ہو، ابتداء سے انتہا تک عادل اورقوی الحفظ راوی اس طرح نقل کرے کہ سند میں کہیں انقطاع نہ ہو، اوروہ شاذ اور معلول نہ ہو، مقبول ثابت حدیث کی چار قسمیں ہیں: صحیح لذاته، صحیح لغیرہ، حسن لذاته اور حسن لغیرہ، حدیث کا معلول ہونا اس کے ثبوت کے لیے باعث عیب ہے۔

حدیث میں ضعف پیدا ہونے کے اسباب: ارسال، سند میں انقطاع، تدلیس، شاذ ہونا، منکر ہونا اور اضطراب ہیں جواور حدیث کی اقسام ضعیف وموضوع میں پائے جاتے ہیں۔

مقبول ثابت حدیث کے راوی کی ایک صفت یہ ہے کہ وہ عادل اور قوی الحفظ ہو، اس لئے تعدیل کے الفاظ میں اسم تعضیل کا استعال ہوتا ہے، جیسے: أثبت الناس (یعنی لوگوں میں سب سے زیادہ قوی الحفظ ہے) یا"إلیه المنتهی فی التثبت" (اور علم کی پختگی اور یقین حاصل کرنے میں ان کوئی مرجعیت حاصل ہے)، اس کے بعد کا درجہ اس راوی کا ہے جس کے وصف میں دولفظ ذکر کئے گئے ہوں، کا درجہ اس راوی کا ہے جس کے وصف میں دولفظ ذکر کئے گئے ہوں، جسیا کہ محدثین کہتے ہیں: فلال لائق اعتماد اور قابل بھروسہ ہے، یا جسیا کہ محدثین کہتے ہیں: فلال لائق اعتماد اور قابل بھروسہ ہے، یا جو اس بات پر دلالت کریں کہ جس طرح انہوں نے اپنے اسا تذہ سے سنا اسی طرح من وعن محفوظ رکھا اور نقل کیا (ا)۔

# تغور

د يكھئے:"رباط"۔

ثلج ن

د يکھئے:''مياہ''اور'' تيمّی''۔

(۱) علوم الحديث لا بن الصلاح (تحقيق نورالدين عتر ۱۰) ، نزبهة النظررص ۱۳۳۳ طبع الهند- بطور تفکہ یعنی خوش طبعی اور لذت اندوزی کے لئے کھائی جائے (۱)۔ فواکہ ثمار سے خاص ہیں۔

# ثمار

#### تعريف:

ا - لغت مین' ثمار''ثمر کی جمع ہے، اس کامعنی درخت کا کھل ہے، لفظ ثمر کا استعمال مال کے اقسام پر بھی ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں درخت کے ہراس پھل کو'' ثمر'' کہتے ہیں جو کھایا جائے، جیسا کہ صاحب الکلیات نے صراحت کی ہے، ابن عابدین شامی نے اپنے حاشیہ میں لکھا ہے: درخت کی ہر پیدوار کو ثمر کہتے ہیں، اگرچہ وہ کھائی نہ جائے، چنانچہ کہا جاتا ہے: "قمو الأداک والعو سبے" (پیلواور ایک کا نئے دار درخت کا پھل)، جس طرح "شمر العنب والنخل" ( مجبور اور انگور کا پھل) کہا جاتا ہے، نیز انہوں نے لکھا ہے: فتح القدیر میں ہے: لفظ ثمرة میں گلاب ویاسمین اور ان جیسے دوسر سے سو تکھے جانے والے پھول داخل ہیں، دوسر مقام پرصاحب الکلیات کی تعریف کو تا ہے، اور اسی کو مشہور قرار دیا ہے، شخ محمد دسوقی نے اپنے حاشیہ میں لکھا ہے: ثمار میوہ جات کو کہتے ہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-فواكه:

۲ – لغت میں فوا کہ، فا کہ کی اجناس ہیں ، فا کہداس چیز کو کہتے ہیں جو

(٢) الكليات ٢/ ١٢٢ ، حاشيه ابن عابدين ٣٩/٢ ٧/ ١٨ محاشية الدسوقي ١٧٢ ١٥ ـ (٢)

#### ب-زروع:

سا- زروع، زرع کی جمع ہے، جونگ کے ذریعہ اگا یا جاتا ہے، اس کو مصدر کا نام دیا گیا ہے، جب نے ہوتے ہیں تو اس موقع سے کہا جاتا ہے: زرع الحب یزرعه زرعا و زراعة، اس کا زیادہ تراستعال گندم اور جو کے لئے ہوتا ہے، ایک قول ہے: کھتی کی جانے والی ہر چیز کے یودے کا نام زرع ہے (۲)۔

#### ثماریے متعلق شرعی احکام:

سم - فقہاء کے مابین کچھ تفصیل اور اختلافات ہیں، بعض پھل زکاۃ کے اموال کے قبیل سے ہیں، کس پھل میں زکاۃ واجب ہوگی، خرید وفروخت، رہن، شفعہ اور چوری کے باب میں پھل کے کچھ مخصوص احکام ہیں، جبیبا کہ منقریب آگے آرہے ہیں۔

#### اول: پھل کی ز کا ۃ:

الف- وہ کچل جن میں ز کا ۃ واجب ہے:

۵-مالکیداورشا فعیہ کے یہاں پھل میں زکاۃ نہیں ہے، کھجوراور کشمش اس ہے۔ اس سے سنتنی ہیں، کیوں کہ بیخوراک کے قبیل سے ہیں (۳)۔

حنابلہ کے نزدیک ہراس پھل میں زکاۃ واجب ہے، جس کوناپا جائے اور جس کی ذخیرہ اندوزی کی جائے، جیسے کھجور، کشمش، بإدام،

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مختار الصحاح ماده:" ثمر" ـ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: " فكه"، المغر برص ۳۱۴ ۱۱ الكليات ۳۸ ۳۵۷ ۳۵۷ شورالعلمهاء ۱۳ سار ۳۵۷ شاه

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: " زرع" -

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي الر۴۴۷ مواہب الجليل ۲۸۰، نهاية الحتاج ۳۹٫۳۳

پستەاور بندق درخت كالچىل<sup>(1)</sup> \_

امام ابوصنیفہ کے نزد یک ان تمام کھوں میں زکاۃ واجب ہوگی جن کی زراعت سے زمین سے آمدنی مقصود ہو، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

"یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنُ طَیِّبَاتِ مَا کَسَبُتُمُ وَمِمَّا أَخُورَ جُنَا لَکُمُ مِنَ الْاَرْضِ "(۱) (اے ایمان والو، جوتم نے کمایا ہے اس میں سے عمرہ چیزیں خرج کرو، اور اس میں سے بھی جوہم نے تمہارے لئے زمین سے نکالی ہیں )، اور اس لئے کہ زکاۃ کے وجوب تمہارے لئے زمین ہے، اور بھی زمین کی بڑھوتری ایسے کھل سے ہوتی کا سبب نامی زمین ہیں، لہذا خراج کی طرح عشر واجب ہوگا۔

صاحبین کے زدیک ان کھلوں میں زکاۃ واجب ہوگی، جو پائیدار ہول، کیونکہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "لیس فی الخضروات صدقة" (") (سنریوں میں صدقہ واجب نہیں ہے)۔

#### ب- پهل کانصاب:

٢ - پيل كےنساب زكا ة كے متعلق فقهاء كااختلاف ہے:

ما لکیے، شافعیہ، حنابلہ اور امام ابوحنیفہ کے دونوں شاگر دابویوسف اور محمد بن الحسن کے نزدیک پھل میں زکا قاکے واجب ہونے کے لئے نصاب کا اعتبار ہے، اور وہ ان کے نزدیک پانچ وس ہے، لہذا اس سے کم میں زکا قاواجب نہیں ہوگی (۴)، ان حضرات کی ایک دلیل نبی

- (۱) المغنى لا بن قدامه ۲ر ۱۹۰، ۲۹۱ کشاف القناع ۲ر ۲۰۴ ۱
  - (۲) سورهٔ بقره ۱۲۷۷\_
- (٣) حدیث: "لیس فی المخضروات صدقة....." کی روایت دار قطنی (۳) حدیث: "لیس فی المخضروات صدقة....." کی روایت دار قطنی (۹۲/۲ مطبع دارالمحاس بمصر ) نے حضرت طلح بن عبیدالله سے ضعیف سند کے ساتھ کی ہے، حافظ ابن حجر نے المحیص (۱۲۵ مطبعة العثمانیة) الطباعة الفنیه ) اور شوکانی نے نیل الأوطار (۲۰۲۳ ما طبع المطبعة العثمانیة) میں اس حدیث کے مختلف طرق اور شواہد ذکر کیے ہیں، اور شوکانی نے کہا: اس کی سندیں بعض دوسرے وقو کی کرتی ہیں۔
- (۴) حاشیه ابن عابدین ۲۷۴، بدائع الصنائع ۷۹۶۲، بدایة المجتبد ۲۷۲۱ طبع

كريم عليه كا ارثاد ہے: "ليس فيما دون حمسة أوسق صدقة" (ا) (يانچ وسق سے م ميں صدقه واجب نہيں ہے)۔

امام ابوصنیف گیرائے ہے کہ پھل میں زکا ۃ کے واجب ہونے کے لئے نصاب کا اعتبار نہیں ہے، لہذاان کے نزدیک مطلق پیداوار میں زکا ۃ واجب ہوگی، خواہ پیداوار (پانچ وسق سے) کم ہویا زیادہ، (۲) ان کی دلیل اللہ تعالی کے فرمان کا عام ہونا ہے: ''اَ نَفِقُو ا مِنُ طَیّباتِ مَا کَسَبْتُمُ وَ مِمَّا اَخُو جُنَا لَکُمُ مِنَ الْاَدُضِ ''(۳) (جوتم نے کما یا ہے، اس میں سے عمرہ چیزیں خرچ کرو، اور اس میں سے بھی جو ہم نے تہارے ان میں سے عمرہ چیزیں خرچ کرو، اور اس میں سے بھی جو ہم نے تہارے لئے زمین سے نکالی ہیں )۔

#### ج- پیل میں زکاۃ واجب ہونے کاوقت:

2- جمہور فقہاء کے نزدیک پھل میں بدو صلاح کے وقت زکاۃ واجب ہوتی ہے، اس لئے کہ اس وقت پھل کا مل ہوجاتا ہے، اور یہال وجوب سے مرادیہ ہے کہ ایسا ہونے پر کھجور اور کشمش کی زکاۃ کے وجوب سے مراد فوراً زکاۃ کے وجوب سے مراد فوراً زکاۃ نکا وجوب نہیں ہے۔

امام ابوحنیفہ سے ایک دوسری روایت منقول ہے کہ زکا ہ کے وجوب کا وقت ہے، دلیل الله تعالی کا پاک ارشاد ہے: ''اًنفِقُو ا مِنُ طَیِّبَات مَا کَسَبُتُمُ وَ مِمَّا أَخُرَجُنَا لَكُمُ مِنَ

<sup>=</sup> مكتبة الكليات الازهريه، حاشية الدسوقي ار ۲۹۳۷، مغنى الحتاج ار ۳۸۲، المغنى ۲ ر ۲۹۵، شاف القناع ۲۰۵، ۲۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لیس فیما دون خمسهٔ أوسق صدقه ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۰۳، طبع السلفیه) اور مسلم (۱۷، ۱۷۴، طبع الحلی) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲روم،البدائع ۲ر۵۹۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۷\_

الاَّدُ ضِ ''() (جوتم نے کمایا ہے اس میں سے عمدہ چیزیں خرج کرو، اوراس میں سے عمدہ چیزیں خرج کرو، اوراس میں سے بھی جوہم نے تہارے لئے زمین سے نکالی ہیں)۔ انہوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے اس چیز کے خرج کرنے کا حکم فرمایا، جس کواس نے زمین سے نکالا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وجوب کا تعلق خروج یعنی پھل کے نکلنے سے ہے۔

امام ابو یوسف گی رائے ہے کہ وجوب کا وقت کا ٹینے اور پھل کے پینے کا وقت ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَ آتُوا حَقَّهُ يَوُم حَصَاده" (اور اس کا حق شرعی اس کے کاٹنے کے دن ادا کردیا کرو)، کاٹنے کے دن سے مراداس کے پینے کا وقت ہے، لہذا یہی وجوب کا وقت ہوگا۔

امام مُحَدِّ کے نزدیک پھل توڑنے کا وقت ہے، اس لئے کہ اس وقت توڑا جا تا ہے جب پھل کا بڑھنا اپنے انتہا کو پینچ کر پختہ ہوجا تا ہے، لہذا یہی وجوب کا وقت ہوگا <sup>(۳)</sup>۔

#### د پهل کې ز کا ة میں وجوب کی مقدار:

۸ - اس پرفقہاء کا القاق ہے کہ ان کھلوں میں عشر واجب ہوگا جن کی سینچائی بغیر خرچ کے ہوئی ہو جیسے کہ باران رحمت، سیلاب، بڑے دریا وَں اور چھوٹی ندیوں کے ذریعہ سینچائی ہوئی ہوجن میں بغیر کسی آلہ کے بڑی ندیوں سے پانی آتا ہواور جہاں پانی سے قریب ہونے کی وجہ سے درخت کی جڑیں سیراب ہوتی رہتی ہوں، اور ان چھلوں میں نصف عشر واجب ہوگا جن کی سینچائی میں خرچ آیا ہوجیسے ڈول، رہٹ،

(٣) بدائع الصنائع ٢ / ٢٣، حاشيه ابن عابدين ٢ / ٥٣، حاشية الدسوقي ار ١٥٥، مغنی الحتاج ار ٣٨٦، کشاف القناع ٢/ ١٠٠\_

افٹنی (جس پر کنوئیس سے پانی لایا جائے)(۱)، اس لئے کہ نبی کریم علیقی نے ارشاد فرمایا: "فیما سقت السماء والعیون أو کان عشریا العشر وما سقی بالنضح نصف العشر"(۲) (جس بھتی کوآسان یا چشمے کا پانی دیا جائے یا جو بھتی بارش یا چشمہ کے پانی سے سیراب ہوتی ہواور اس کی الگ سے سینچائی نہ کرنی پڑتی ہو، اس میں عشر واجب ہوگا، اور جس بھتی کی افٹنی وغیرہ کے ذریعہ پانی لا کرسینچائی کی جائے اس میں بیسواں حصہ ہوگا)۔

کیلوں کی زکاۃ کے سلسلہ میں تفصیلات (۳) کے لئے دیکھئے: اصطلاح" زکاۃ"۔

#### دوم: تچلول کی بیع:

9 - سپلوں کی بیع کی دوصورتیں ہیں: پہلی صورت: سپلوں کے نکلنے سے قبل بیع، دوسری صورت: سپلوں کے نکلنے کے بعد بیع، سپلوں کے نکلنے کے بعد بیع، سپلوں کے نکلنے کے بعد کی بیع کی دوشکلیں ہیں کہ بدوصلاح سے پہلے بیع کی جائے یاان کے بعد، ان تمام کی تفصیلات درج ذیل ہیں:

الف- پیلوں کے نکلنے سے پہلے ان کی بیع: ۱۰ - اس پر فقہاء کا جماع ہے کہ پیلوں کے نکلنے سے پہلے ان کی بیع

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۶۷\_

<sup>(</sup>۲) سورة انعام راسما\_

<sup>(</sup>۱) السانية: اوْنْدَى جس پر پانی لا یا جائے۔ نیز لفظ' السانیة "کااطلاق ڈول مع اس کے لوازم وغیرہ پر ہوتا ہے، جیسے رسی وغیرہ (المغرب للمطرزی)، العثری: وہ درخت جس کی جڑیں یانی سے سیراب رہتی ہوں۔

<sup>(</sup>۲) حديث: "فيما سقت السماء والعيون أوكان عثريا العشر وما سقي بالنضح نصف العشر....." كى روايت بخارى (فق البارى سر٤٣ طبع التلفيه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۲/۲، فتح القدير ۲۲،۱۹۰، بن عابدين ۲۸۸۲ اوراس كے بعد كے صفحات، حاشية الدسوقی ۱۸۴۸، ۴۹۹، ۴۹۹، مغنی المحتاج ۱۸۵۸، ۳۸۹، مغنی المحتاج ۱۲،۲۰۹، ۳۸۹

صحیح نہیں ہے، کیونکہ بیچ لینی کھل عقد کے وقت معدوم ہے، اور معدوم کی بیچ غرر کی وجہ سے جائز نہیں ہے۔

ب- بچلوں کے نگلنے کے بعد بدوصلاح سے بل ان کی ہیے: ۱۱ - بدوصلاح سے پہلے بچلوں کی بیع کی تین صورتیں ہیں:

اول: درخت پر پھل باقی رکھنے کی شرط کے ساتھ تج ہو، بالا جماع یہ بچے درست نہیں ہوگی، کیونکہ حضرت ابن عمرؓ نے فرمایا: "نھی النبی عَلَیْتُ عن بیع الشمار حتی بیدو صلاحها، نھی البائع والمبتاع "(۱) خضرت عَلِیْتُ نے پھل کی نیچ سے منع فرمایا جب تک کہ اس کی پختگی ظاہر نہ ہوجائے، آپ عَلیْتُ نے بائع اور مشتری دونوں کو منع کیا)۔ نہی کا تقاضا ہے کہ نہی عنہ (جس سے روکا گیا) فاسد ہو۔

ابن المنذر نے کہا: اس حدیث کے صنمون کے قائل تمام اہل علم ہیں۔
دوم: عقد بیچ کے وقت فوری پھل توڑ نے کی شرط ہو، بالا جماع یہ بیچ درست ہے، اس لئے کہ ممانعت کی وجہ پھل کے پئنے سے پہلے
اس کے ہلاک ہونے اور اس پر آفت آنے کا اندیشہ ہے، اس لئے کہ حضرت انس نبی کریم علیلیہ سے روایت کرتے ہیں: "نہی عن بیع شمر التمر حتی یز هو، فقلنا لأنس: ماز هوها؟ قال: تحمر وتصفر: أرأیت إن منع الله التمر، بم تستحل مال أخیک "(۲) (آنخضرت علیلیہ نے کھور کے پھل رنگ پکڑنے أخیک "(۲) (آنخضرت علیلہ نے کھور کے پھل رنگ پکڑنے

انفاع ہوں۔ جمہور فقہاء کے نزدیک توڑے جانے کے وقت پھل کا قابل انفاع ہونا ضروری ہے، جب کہ حنفیہ کے یہاں مطلق انتفاع کی شرط ہے۔ جمہور فقہاء کے نزدیک عقد بیچ کے وقت فوری پھل توڑنا ضروری ہے، مالکیہ نے اجازت دی ہے کہ توڑنا فی الحال سے قریب ہو، لیکن اس طرح کہ اتنی قلیل مدت ہو کہ جس میں پھل میں نشو ونما نہ ہو، اور نہ ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف تبدیل ہو۔

سے پہلے فروخت کرنے سے منع فرمایا، (ہم نے حضرت انس سے کہا

كەزھوكيا ہے؟ انہوں نے كہا: سرخ يا زرد ہوجانا)، بھلا بتا ؤتوا گراللہ

تعالی مجورنہ ہونے دیتو پھراینے بھائی کا مال تیرے لئے کیسے حلال

ہوگا؟)۔ پھل فوری توڑنے کی شرط کی صورت میں ہلاکت کا اندیثہ نہیں

ہے،اس کئے بیزج جائز ہے،جیسا کہ بدوصلاح کے بعد بیج درست ہے۔

شرطیں مجموعی طور پرمتفق علیہ ہیں،اوربعض شرطوں میں اختلاف ہے۔

اس بیع کامیح ہونامطلقاً نہیں ہے، بلکہاس میں چندشرائط ہیں،بعض

مجموع طور برمتفق عليه شرط بيرے كه توڑے ہوئے كھل قابل

ما لکیہ نے مزید دوشرطوں کا اضافہ کیا ہے: حاجت اور عدم اتفاق، خواہ حاجت عاقدین میں سے ایک کو ہویا دونوں کو ہو،'' تمالؤ'' سے مراد لوگوں کا متفق ہونا ہے، اگر چہ بیدا تفاق عرفاً ہو، اگر اکثر لوگ بالفعل اس پرمتفق ہوں توممنوع ہوگا۔

حنابلہ کے نزدیک شرط ہیہ کہ پھل مشترک نہ ہوں اس طور پر کہ نصف پھل بدوصلاح سے پہلے مشترک خریدے، کیونکہ غیر مملوک پھل کوتوڑے بغیرا پے مملوک پھل کوتوڑ ناممکن نہیں ہوگا، اور ایسا کرنااس کے لئے روانہیں ہے۔

سوم: مطلق بیع ہو (فوری کاٹنے یا درخت پر باقی رکھنے کا کچھ تذکرہ نہ ہو)،اس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور (مالکیہ،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی عن بیع الشمار حتی یبدو صلاحها، نهی البائع والمبتاع....." کیروایت بخاری (فتح الباری ۱۹۲/۲۳ طع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن بیع ثمر التمر حتی یزهو۔ قال: أرأیت إن منع الله الثمر بم تستحل مال أخیک" کی روایت بخاری (فتح الباری مرموم طبع السلفیہ) اور سلم (۳۸ را ۱۹۹ طبع الجمل) نے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہنیج باطل ہے، اس لئے کہ بدوصلاح سے قبل پھل کی بچے کے سلسلہ میں نہی مطلق ہے، حنفیہ نے پھل کے قابل انتفاع ہونے اور نہ ہونے کے درمیان فرق کیا ہے، ہوادر نہ جانوروں کے چارہ میں استعال ہوسکتا ہو، توضیح قول کے ہواور نہ جانوروں کے چارہ میں استعال ہوسکتا ہو، توضیح قول کے مطابق بچ جائز نہیں ہوگی، گواس میں بعض مشاکح کا اختلاف ہے، مطابق بچ جائز نہیں ہوگی، گواس میں بعض مشاکح کا اختلاف ہے، اوراگر قابل انتفاع ہوتو تمام فقہاء حنفیہ کے نزد کیک بچ جائز ہے، فقہاء نے بدوصلاح سے قبل بچ کے عدم جواز سے ایک صورت کو ستثنی قرار دیا ہے، اور وہ ہیہ ہے کہ پھل درخت کے ساتھ فروخت ہو، اس لئے کہ جب پھل درخت کے ساتھ فروخت ہو، اس لئے کہ جب پھل درخت کے ساتھ فروخت ہوگا تو پھل بچ میں بحثیت تابع جب کہ بھل درخت کے ساتھ فروخت ہوگا تو پھل بچ میں بحثیت تابع مفرنہیں ہوگا، اصل مبع درخت ہوگا، لہذا اس میں غرر (دھوکا) کا احتمال مفرنہیں ہوگا، جبیا کہ بکری کے ساتھ فرست ہے، اور اس لئے بھی کہ مفرنہیں ہوگا، جبیا کہ بکری کے ساتھ درست ہے، اور اس لئے بھی کہ بہاں پھل درخت کے تابع ہے، اور وہ آفت سے محفوظ ہے۔

اسی طرح ما لکیہ کے نزدیک بھی بدوصلاح سے پہلے بھل کی بیج جائز ہے اگر اس کو اس کے فروخت شدہ درخت کے ساتھ شامل کردیا جائے ،خواہ شامل کرنے کی مدت کم ہویازیادہ (۱)۔

#### ج-بدوصلاح کے بعد پھل کی ہیے:

11-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بدوصلاح کے بعد پھل کی بیع جائز ہے، خواہ بیع مطلق ہو، یا توڑنے کی شرط لگائی جائے یا باقی رکھنے کی شرط لگائی جائے، کیونکہ نبی کریم علیلی نے بدوصلاح سے پہلے پھل شرط لگائی جائے، کیونکہ نبی کریم علیلی نہا

کو بیچنے سے منع فرمایا ہے (۱)، لہذابدوصلاح کے بعد مذکورہ تیوں صورتوں میں بیع جائز ہوگی، بدوصلاح کے بعد جواز اور بدوصلاح سے پہلے عدم جواز کے درمیان بنیادی فرق سے ہے کہ بدوصلاح کے بعد عام طور پر پھل آفت سے مخفوظ رہتا ہے، اس لئے کہوہ پختہ ہو چکا ہوتا ہے، اور بدوصلاح سے پہلے جلد آفت موتا ہے، اور بدوصلاح سے پہلے جلد آفت کا شکار ہوجاتا ہے، کیونکہ کافی کمزور ہوتا ہے، لہذا اس کے فوت ہونے سے شن بھی فوت ہوجائے گا۔

بدوصلاح کے معنی میں جمہور اور حنفیہ کے درمیان اختلاف ہے، جمہور کے نزدیک بدوصلاح سے مرادیہ ہے کہ پکنے اور حلاوت کے آثار نمایاں ہوجائیں، اس طور پر کہ جو پھل رنگ نہیں پکڑتے ہیں وہ رس دار اور نرم ہوجائیں، اور جو پھل پکنے پر رنگ پکڑتے ہیں وہ سرخ یا سیاہ یا زرد ہوجائیں، حفیہ کے نزدیک بدوصلاح کا مطلب ہے کہ پھل آفت اور خراب ہونے سے محفوظ ہوجائے (۲)۔

ان پچلوں کی بیع جو یکے بعد دیگر نے نکل رہے ہوں: ۱۳ - یکے بعد دیگرے نکلنے والے پچل کی بیع کے جائز ہونے کے بارے میں فقہاء کا ختلاف ہے:

ظاہر روایت کے مطابق حفنیہ، شافعیہ اور حنابلہ عدم جواز کے قائل ہیں، اس لئے جو پھل عقد کے وقت نہیں نکلے ہیں وہ معدوم ہیں، اور نی کریم علیقی نے ایسی چیز کی ہیچ سے منع فر مایا ہے جوانسان کے یاس نہ ہو (۳)، نیز بائع مبیع کوسپر دکرنے پر قادر نہیں ہوگا، پھر بیہ کہ پھل

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳۸/۴، حاشیة الدسوقی ۳۸/۲، اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج صفحات، مغنی الحتاج ۳۸/۸ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۲۸۱/۳ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۲۸۱/۳ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۳۸/۱۸ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۳۸/۱۸ اور اس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: نهی عن بیع الثمرة قبل بدوصلاحها..... کی تخریج ( فقره نمبرا ا ) کے تحت گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حوالهُ سابق۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "نهی عن بیع مالیس عند الإنسان....." عکیم ابن حزام کی حدیث میں حضور علیہ کا بی قول مذکور ہے: "لا تبع ما لیس عندک" کی

وجود میں نہیں آیا ہے، اس لئے بیچ جائز نہیں ہوگی، جبیبا کہ اس صورت میں بیچ جائز نہیں ہوتی ہے جب کہایک بھی پھل نہ نظا ہو۔

شافعیہ نے بیع معدوم سے اس صورت کومستنی قرار دیا ہے جس میں تخلیہ سے پہلے مخلوط پھل حاصل ہوئے ہوں، ایسے درخت میں جس میں پھل آگے پیچھے نکلنا اور مل جانا اکثر ہوتا ہویا جس میں ایسا ہونا شاذ و نا در ہو، تو الی صورت میں بیع فنخ نہیں ہوگی، کیونکہ میں میع موجود ہے، اور سپر دگی بھی ممکن ہے، البتہ خریدار کو بیع فنخ کرنے اور جائز قرار دینے میں اختیار ہوگا، کیونکہ اختلاط ایک طرح کا عیب ہے جو کہ میع کی حوالگی سے پہلے پھل میں پیدا ہوا ہے۔

متاخرین حنفیہ اور مالکیہ کی رائے جواز کی ہے، اس کئے کہ امتیاز دشوار ہے، لہذا جو پھل نہیں نکلے ہیں وہ نکلے ہوئے پھل کے تابع ہوں گے، جیسیا کہ جس پھل میں بدوصلاح نہ ہوا ہوتواس کو بدوصلاح کے تابع قرار دیا جاتا ہے۔

البتہ ما لکیہ نے جواز کو پے در پے نکلنے والے پھل کے ساتھ خاص
کیا ہے، لہذا ان کے نزدیک پہلی قسط کے بدوصلاح کے بعد باقی
متوقع تمام قسطوں کی بیج درست ہوگی، اور اگر انقطاع کے ساتھ پھل
نکل رہے ہوں تو پہلی قسط کے بدوصلاح کی وجہ سے دوسری قسط کی بیج
بالا تفاق جائز نہیں ہوگی۔

حنفیہ نے ضرورت کی بنیاد پر جائز قرار دیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی
کریم علی نے نبیج سلم کی اجازت ضرورت کی بنیاد پر دی ہے،
حالانکہ اس میں بھی معدوم شکی کی نبیع ہوتی ہے، لہذا بہ طریقۂ دلالت
بدوصلاح کے مسئلہ کو نبیع سلم سے ملحق کرناممکن ہے، کیونکہ یہاں بھی
ضرورت پائی جارہی ہے، لہذا بینص کے معارض نہیں ہوگا، اسی لئے

اس مسئلہ کواستحسان کے قبیل سے قرار دیا ہے، اور قاعدہ ہے کہ: "و ما ضاق الأمر إلا اتسع" (جومعالمہ تنگ پڑتا ہے اس میں وسعت پیدا ہوتی ہے)، اور اس بنیاد پر ظاہر روایت سے عدول کی گنجائش ہوتی ہے (۱)۔

### درخت کو بیچتے وقت بھلوں کی ملکیت:

۱۹ - درخت کی بیچ کے وقت درخت پر گئے ہوئے بھلوں کا حکم کیا ہوگا؟ آیا یہ بالع کے ہوں گے یامشتری کے اس سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حفیہ اور امام اوز اعی کا مسلک ہے کہ ان کا ما لک بائع ہوگا، ہاں اگر مشتری درخت کے ساتھ پھل کی شرط لگاد ہے و مشتری ما لکہ ہوگا، ہوگا، کیونکہ اللہ کے رسول علیہ نے ارشاد فرمایا: "من ابتاع نخلا بعد اُن تؤبر فشمر تھا للذي باعها اللا أن یشتر ط المبتاع" (۲) (جو شخص گا بھاد کے جانے کے بعد کھجور کا درخت یہ تی تو اس کا پھل بائع ہی کو ملے گا، اللہ یہ کہ خریدار اُس کی شرط لگاد ہے )، اور اس لئے بھی کہ یہ متعین اضافہ ہے، لہذا وہ بچ میں اپنے اصل یعنی درخت کے تابع نہیں ہوتی ہے، لہذا بائع سے کہا جائے گا کہ پھل فوری توڑ لے اورجس وقت درخت کی سپر دگی واجب ہواس کو سپر دکرد ہے، گو بدوصلاح نہ ہوا ہو، یہ اس وقت ہے جب کہ مشتری نے پھل کی شرط نہ لگائی ہو، کیونکہ مشتری کی ملکیت بائع کی

<sup>=</sup> روایت تریزی نے کی ہے اور اس کو حسن کہا ہے (تحفۃ الأحوذی ۴۸۰ سم طبع المكتبہ السّلفیہ)۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۳۹،۳۸،۳۸ حاشية الدسوقی ۳ر۷۷۱، ۱۷۸، القوانين الفقه پيتر ۲۲۰، مغنی الحتاج ۲۲، ۱۸مغنی لا بن قدامه ۱۰۳، ۱۰۳۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الشمرة للبائع إلا أن یشترطه المبتاع" کی روایت ملم (۲) حدیث: "الشمرة للبائع إلا أن یشترطه المبتاع" نخلا بعد أن تؤبر فشمرتها للذي باعها، إلا أن یشترط المبتاع" كياته كی ہے۔

ملکیت سے ملی ہوئی ہے، لہذا بائع کو درخت خالی کر کے مشتری کے حوالہ کرنے پرمجبور کیا جائے گا۔

ابن ابی لیلی نے کہا: پھل مشتری کا ہوگا،اس لئے کہ پھل درخت سے خلقی طور پر متصل ہے،لہذا وہ بھی شاخوں کی طرح درخت کے تابع ہوگا۔

جہور نے گا بھاد ئے ہوئے پھل اور گا بھانہ دیے ہوئے پھل کے درمیان فرق کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: اگر گا بھا دیا ہوا ہوتو بائع کا ہوگا، اور اگر گا بھا نہ دیا ہوا ہے تومشتری کا ہوگا، ہاں اگر عاقدین میں سے اور اگر گا بھا نہ دیا ہوا ہے تومشتری کا ہوگا، نواہ کھا کو گا بھا دیا گیا ہویا نہ دیا گیا ہو، کیونکہ اللہ کے رسول علیہ کے ارشاد ہے: "من ابتاع نخلا بعد أن تؤ بر فشمر تھا للذي باعها إلا أن یشتر ط المبتاع (۱) جو شخص گا بھا دیئے جانے کے بعد کھور کا درخت بیج تو اس کا پھل ابکع ہی کو ملے گا، الا یہ کہ تریداراس کی شرط لگا دے )، اس لئے کہ پھل بائع ہی ملکیت کے لئے آپ نے گا بھا دینے کو حد قرار دیا ہے، تو پر بائع کی ملکیت کے لئے آپ نے گا بھا دینے کو حد قرار دیا ہے، تو جائے گا اور نہ ہی تھے میں گا بھے کا کرمفید ہوگا، اور اس وجہ ہے بھی کہ جائے گا اور نہ ہی تھے میں گا بھے کا خرم مفید ہوگا، اور اس وجہ ہے بھی کہ پھل پوشیدہ اضافہ ہے، اس کے ظاہر ہونے کی غرض الگ ہے، تو پھل پوشیدہ اضافہ ہے، اس کے ظاہر ہونے کی غرض الگ ہے، تو پھل بوشیدہ اضافہ ہے، اس کے ظاہر ہونے کی غرض الگ ہے، تو پھل اپنے ظہور کے قبل اپنی اصل کے تابع ہوگا، ظہور کے بعد تابع مہیں ہوگا، جیسا کہ جانور میں حمل کے تابع ہوگا، خرم کا مسکلہ ہے۔

لیکن مالکیہ نے ممنوع قرار دیا ہے کہ بائع بغیر گا بھا دیئے ہوئے پھل کی شرط لگانا کی شرط لگانا ہدوصلا کے سے پہلے درخت پر پھل چھوڑ نے کی شرط کے ساتھ خرید نے کے درجہ میں ہوگا،اور بینا جائز ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بائع کے لئے بغیر گا بھا دیتے ہوئے

شافعیہ کی رائے ہے کہ کل پھل کا مالک بائع ہوگا، جسیا کہ اس صورت میں کل پھل کا مالک ہوتا ہے جب کہ پورے درخت میں گابھادیے ہوئے درختوں کی تلاش وجتو میں تگی و پریشانی ہے، اوراس لئے بھی کہ اگرتمام پھلوں کا مالک بائع کوتصور نہیں کریں گے تو باغ میں مختلف لوگوں کی شرکت کی وجہ سے نقصان ہوگا، لہذا ضروری ہے کہ جن درختوں میں گابھا نہ دیا گیا ہوان کو گابھا دیئے ہوئے درختوں کے تابع قرار دیا جائے، جیسے ایک درخت کا پھل، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اگرایک درخت کے بعض بھلوں میں گابھا دیا گیا ہوتوں کے تابع قرار دیا جائے، جیسے ایک درخت کے بعض بھلوں میں گابھا دیا گیا ہوتوں کی گابھا کی ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی عن الثنیا إلا أن تعلم" كی روایت نسائی (۲۹۲/۷ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے كی ہے، اور اس كی روایت مسلم (۱۳۵۵ المبع الحلمی) نے بھی كی ہے، البتہ "إلا أن تعلم" كا ذكر نہیں كیا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من ابتاع نخلا بعد أن تؤبر ....." کی تخ تے گذر کی ہے۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ گابھا دیئے ہوئے درختوں کے پھلوں کا مالک بائع ہوگا، اور گابھا نہ دیئے ہوئے درختوں کے پھلوں کا مالک مشتری ہوگا، خواہ پھل پھٹ جانے والے ہوں یاکسی اور قتم کے ہوں۔

مالکیہ نے نصف اور اس کے قریب اور نصف سے کم یا زیادہ کے درمیان فرق کیا ہے، لہذا اگر نصف سے زیادہ گا بھادیئے ہوئے ہوں تو بائع مالک ہوگا، اس وقت اصول بعنی درختوں کے عقد بھے میں پھل شامل نہیں ہوگا اگر عاقدین میں گا بھے کے وقت میں نزاع ہو، مشتری دعوی کرے کہ عقد سے دعوی کرے کہ عقد کے بعد گا بھا دیا گیا ہے، اور بائع کے کہ عقد سے پہلے گا بھا دیا گیا ہے، تو بائع کا قول معتبر ہوگا اور اگر گا بھا دیئے ہوئے درخت نصف سے کم ہول تو سارے پھل کا مالک مشتری ہوگا۔

اوراگرگابھا دیئے ہوئے درخت نصف یا اس سے قریب قریب ہوں، تو جتنے گابھا دیئے ہوئے درختوں کے پھل ہوں وہ سب بائع کے ہوں گے، اور جن میں گابھانہیں دیا گیاہے وہ سب مشتری کے ہوں گے، یہ مسئلہ اس صوت میں ہے جب کہ باغ کے گابھا دیئے ہوئے اور گابھا نہ دیئے ہوئے درخت متعین ہوں، اور اگر نصف درختوں میں گابھا دیا گیا ہو، اور نصف میں نہ دیا گیا ہواور دونوں ہی طرح کے درخت ایک دوسر سے سے ممتاز بھی نہ ہوں، تو اس صورت میں ما لکیہ کے پانچ اقوال ہیں: اول: کل کاما لک بائع ہوگا، دوم: کل مشتری کا ہوگا، سوم: بائع کو اختیار ہوگا کہ کل پھل مشتری کو سپر دکر دے یا بیج فنخ کر دے، چہارم: بیع فنخ ہوگی، بیجم: دونوں میں سے کوئی تمام کیس دوسر سے کو سپر دکر دنے پر راضی ہوجائے تو بیع جائز ہوگی ورنہ نہیں۔ ابن العطار نے کہا: آخر الذکر قول پر فیصلہ ہے، اسی کوشنخ دسوقی اوران کے شخ عدوی نے رائح قرار دیا ہے۔

١٦ - يهان تأبير ( گابھادينا ) سے کيا مراد ہے؟ اس سلسله ميں فقهاء کا

اختلاف ہے، مالکیہ کہتے ہیں: یہاں تأبیر سے مرادتمام پھلوں کا اپنی جگہوں سے نکل کرممتاز ہونا ہے، یہ کھجور کے درخت کے علاوہ پھلوں کی بات ہے، جہاں تک کھجور کے درخت کی بات ہے تواس میں تأبیر نر کے شکوفہ کو مادہ میں ڈالنے کو کہتے ہیں، شافعیہ کھجور کی تأبیر کے سلسلہ میں مالکیہ کے ہم خیال ہیں، اس کے علاوہ پھلوں میں تفصیل کرتے ہیں۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں: اگر بغیر کلی کے پھل نکلتا ہو جیسے انجیر، انگور تو نکلنے کا اعتبار ہوگا، لیں اگر پھل نکل آئیں تو بائع مالک ہوگا، اور اگر انجی نہیں نکلے ہیں تومشتری مالک ہوگا۔

اورا گرچل کلی سے نکاتا ہے توایک صورت میں بائع ما لک ہوگا، اور وہ یہ ہے کہ کلی درخت سے گرجائے اور پھل ظاہر ہوجائے تواس وقت بائع ما لک ہوگا، اورا گرکلی گرجائے اور پھل ظاہر ہوجائے تواس وقت بائع ما لک ہوگا، اورا گرکلی گرجائے لیکن پھل نہ گئے یا پھل گے اور کلی نہ گرے، تو دونوں صورتوں میں مشتری ما لک ہوگا، کیونکہ کلی گرنے اور پھل نہ گئے کی صورت معدوم کے مثل ہے اور پھل کے لگنے اور کلی ک نہ گرنے کی صورت شگوفہ کے مثل ہے جوابھی پھٹا نہ ہو، اس لئے کہ پھل کا کی کے اندرر ہنا مجور کے اپنے غلاف میں رہنے کے درجہ میں ہے۔ کا کلی کے اندرر ہنا مجور کے اپنے غلاف میں رہنے کے درجہ میں ہے۔ مطلق پھل کا ظاہر ہونا ہے، مجور کے درخت میں تأ ہیر سے مراد شگوفہ کا مطلق پھل کا ظاہر ہونا ہے، مجور کے درخت میں تأ ہیر سے مراد شگوفہ کا مطلق پھل کا طاہر ہونا ہے، مجور کے درخت میں تأ ہیر سے مراد شگوفہ کا مطلق پھل کا مدار شگوفہ کے بھٹنے پر ہے (۱)۔

فروخت شدہ بھلوں میں ہلاک ہونے والے بھلوں کومنہا کرنا: 21 - حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ فروخت شدہ بھلوں میں

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۲/۲۳، اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی ۱/۲۳ مغنی الحتاج ۸۲/۲، ۸۷، کشاف القناع ۲/۹۷، ۲۷، کشاف القناع ۲/۹۷ اور اس کے بعد کے صفحات، المغنی لا بن قدامہ ۲/۴۷ اور اس کے بعد کے صفحات، المغنی لا بن قدامہ ۲/۴۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔ اس کے بعد کے صفحات۔

ہلاک ہونے والے پھل کے بقدر وضع کیا جائے گا، لہذا اگر آفت ساوی کی وجہ سے پھل ہلاک ہوجا ئیں تو بائع کے ضان سے ہلاک ہول گے، خواہ آسمانی بلاء تمام پھلول پر آئی ہو یا بعض پر، اس لئے کہ حضرت جابر سے مروی ہے: "أن النبي عَلَيْ أمر بوضع اللجوائح" (آپ عَلَيْ لَهُ نَهُ اللّٰ ہونے والے پھلول کے منہا کرنے کا حکم صادر فرمایا ہے)۔ نیز آپ عَلِی کا ارشاد ہے: "إن بعت من أخیک شمرا فأصابته جائحة، فلا یحل "إن بعت من أخیک شمرا فأصابته جائحة، فلا یحل لک أن تأخذ منه شیئا، بم تأخذ مال أخیک بغیر حق "آ اللّٰ کا مال ناحق کس چیز کے بدلہ میں کھالوگی اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے، تو تمہارے لئے طال نہیں ہوگا کہ تم اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے، تو تمہارے لئے طال نہیں ہوگا کہ تم اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے، تو تمہارے لئے طال نہیں ہوگا کہ تم اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے ، تو تمہارے لئے طال نہیں ہوگا کہ تم اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے ، تو تمہارے لئے طال نہیں کھوگا کہ تم اس سے پھر کھی لو، تم آ جائے ، تو تمہارے لئے طال نہیں کھالوگے )۔

ما لکیہ نے ہلاک شدہ پھل کے منہا کرنے کے لئے شرط لگائی ہے کہ پھل کا تہائی حصہ یااس سے زائد آفت کا شکار ہوا ہوا ورا گرتہائی سے کم آفت کا شکار ہوا ہوتو مشتری کے ذمہ سے کچھ بھی ساقط نہیں ہوگا، اورا گرتہائی یااس سے زیادہ آفت کا شکار ہوا ہوتو اس کے بقدر قیت کم کرنے کے بعد باقی ماندہ قیمت مشتری کے ذمہ لازم ہوگی، انہوں نے خشک سالی کی وجہ سے پیش آنے والی آفت کو مشتنی کیا ہے، لہذا تھوڑ اہلاک ہوا ہو یا زیادہ، خواہ تہائی کے بقدر ہو یااس سے کم ہر حال میں اسے کی قیمت منہا ہوگی۔

شا فعیہ نے آفت سے نقصان ہونے کی صورت میں تخلیہ سے ہے اور تخلیہ کے بعد آفت زدہ میلوں کے درمیان فرق کیا ہے،

انہوں نے کہا ہے کہ اگر تخلیہ سے پہلے تمام پھل آفت کی وجہ سے ہلاک ہوجا ئیں تو بائع کی ضانت سے ہلاک ہوں گے، اور بیع فنخ ہوجائے گی، یہ اس صورت میں جبکہ آفت تمام بھلوں پر آئی ہو، اور اگر بعض پھل ہلاک ہوں اور بعض درخت میں لگے بیج سالم ہوں تو جتنے پھل ہلاک ہوئے ہوں ان کے بقدرعقد بیج فنخ ہوگا، اور باقی بیچ ہوئے بھل میں مشتری کو خیار حاصل ہوگا۔

اورا گرتخلیہ کے بعد آفت کی وجہ سے پھل ہلاک ہوں تومشتری کی صفانت سے ہلاک ہوں گے، کیونکہ تخلیہ کے بعد مشتری کا قبضہ مکمل ہوگیا تھا۔

فقہاء کہتے ہیں: صحیح مسلم کی حدیث میں آفت زوہ کھلوں کے منہا کرنے کا حکم استحباب پرمحمول ہے یا تخلیہ سے پہلے پر،اس طرح دلائل کے درمیان تطبیق ہوجائے گی<sup>(۱)</sup>۔

#### سوم: تجپلول کور بن رکھنا:

11- کھوں کے رہن رکھنے کے جواز پر فقہاء کا اتفاق ہے، خواہ درختوں پر لگے ہوئے ہوں یا نہیں، اور اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ رہن بدوصلاح سے پہلے بچ کی بدوصلاح سے پہلے بچ کی ممانعت آفت سے محفوظ نہ رہنے کی وجہ سے تھی، اور یہاں رہن کے مسئلہ میں بیعلت موجود نہیں ہے، اور کھلوں کے ہلاک ہونے کی صورت میں دین سے مرتبن کاحق ساقط نہیں ہوگا، کیونکہ دین را بن کے دمہ میں لازم ہے۔

مالکیہ نے ان پھلوں کے رہن کو جائز قرار دیا ہے جوابھی نہ نکلے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمر بوضع الجوائح" کی روایت مسلم (۱۱۹۱۷ طبح الحلی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن بعت من أخیک ثمرا فأصابته جائحة فلا یحل لک أن تأخذ منه شیئا، بم تأخذ مال أخیک بغیر حق" كی روایت مسلم (۱۹۰/۳۱ طبح الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجمح الضما نات ر ۲۲۰، حاشیة الدسوقی ۳ ر ۱۸۲، اوراس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقهیة ۲۲۰، ۲۲۱، شرح روض الطالب ۱۰۸۷، کشاف القناع ۲۸۵۷، اوراس کے بعد کے صفحات ۔

حنفیہ کے نزدیک درخت کے بغیر صرف بھاوں کا رہن جا ئزنہیں ہے، اسی طرح بھاوں کے بغیر صرف درختوں کا رہن بھی جائز نہیں ہے، یہ مسئلہ ان کے نزدیک ایک ضابطہ پر مبنی ہے، اور وہ ضابطہ یہ نہیں ہوتا ہے، اس کے کہ صرف رہن پر قبضہ ممکن نہیں رہتا ہے'، اسی نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ صرف رہن پر قبضہ ممکن نہیں رہتا ہے'، اسی لئے اگر کوئی ورخت رہن رکھے اس میں پھل بھی ہو، لیکن پھل کورہن میں ذکر نہ کر ہے تو ایسی صورت میں عقد کوشیح کرنے کے لئے پھل بھی رہن میں شامل ہوگا، شافعیہ نے پھل کے رہن کے بارے میں تفصیل رہن میں شامل ہوگا، شافعیہ نے پھل کے رہن کے بارے میں تفصیل بیان کی ہے، پھل درخت کے ساتھ ہوں یا صرف پھل ہوں، اور پھل جلد خراب ہونے والے ہوں یا نہیں ان میں انہوں نے فرق کیا ہے، جلد خراب ہونے والے ہوں یا نہیں ان میں انہوں کے رہن کی دو جائے، ایسی صورت میں اگر پھل کو خشک کرنا ممکن ہوتو رہن مطلق جائے، ایسی صورت میں اگر پھل کو خشک کرنا ممکن ہوتو رہن مطلق واجب الا داء ہو یا مؤجل ہو۔

اوراگر پھل کو خشک کرناممکن نہ ہوتو رہن فاسد ہوگا، البتہ تین مسائل میں رہن صحیح ہوگا، ایک بیہ کہ مذکورہ پھل غیر مؤجل دین کے عوض رہن رکھے، یا مؤجل دین کے بدلہ رکھے، لیکن مدت تاجیل پھل کے خراب ہونے کے بعد، یا خراب ہونے کے بعد، یا خراب ہونے کے ساتھ پوری ہوجائے، بشرطیکہ خرابی شروع ہوتے ہی پھل بھی کھل بھی کرشن کواس کی جگہر ہمن رکھ دیا جائے۔

دوسری صورت: صرف تنها کیل کار بمن ہو، اگر کیل ایسا ہو کہ خشک ہوکر محفوظ نہ رہ سکتا ہوتو ان کیلوں کے حکم میں ہوگا جو جلد خراب ہوجاتے ہیں، اس کا حکم اوپر گذر چکا ہے، اور اگر کیل ایسا ہو کہ خشک ہوکر محفوظ رہ سکتا ہوتو اس کی دوشتمیں ہیں:

پہلی قتم: بدوصلاح سے پہلے رہن رکھا جائے، ایسی صورت میں اگر غیر مؤجل دین کے وض رہن رکھے، اور پھل توڑنے اور فروخت کرنے کی شرط لگائے تو رہن درست ہوگا، اور اگر کوئی شرط نہ لگائے تو دیکھا بھی رہن صحیح ہوگا، اگر دین مؤجل کے بدلہ رہن رکھا ہے تو دیکھا جائے گا کہ مدت تا جیل پھل کے پہلے یا بعد پوری ہوتی ہے، جائے گا کہ مدت تا جیل پھل کے پہنے سے پہلے یا بعد پوری ہوتی ہے، دونوں صور توں میں رہن جائز ہوگا، البتہ پھل پہنے مدت تا جیل بوری ہونے کی صورت کا جواز پھل توڑنے کی شرط کے ساتھ مقید ہے، اور اگر اس صوت میں پھل توڑنے کی شرط کے بغیر رہن رکھا مقید ہے، اور اگر اس صوت میں پھل توڑنے کی شرط کے بغیر رہن رکھا مقید ہے، اور اگر اس صوت میں پھل توڑنے کی شرط کے بغیر رہن رکھا

دوسری قتم: بدوصلاح کے بعدرہن رکھا جائے، الیم صورت میں کھا توڑنے کی شرط کے ساتھ مطلق رہن درست ہوگا، خواہ غیرمؤ جل دین کے عوض رہن رکھا ہو یا مؤجل کے بدلہ، دین مؤجل کے عوض رہن رکھا ہو یا مؤجل کے بدلہ، دین مؤجل کے عوض رہن رکھنے کی صورت میں اگراس کی مدت تاجیل کھل کے کہنے کے وقت سے پہلے پوری ہوجائے تو اس کا حکم وہی ہے جوقتم اول میں گذر دیکا ہے (۱)۔

#### چهارم: تعلول میں شفعہ:

19 - غير منقول جا كداد مين شفعه ثابت ب، حضرت جابرٌ سے روايت ب: "قضى رسول الله عُلْنِيْهُ بالشفعة فيما لم يقسم، فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة "(۲) (الله ك

<sup>(</sup>۱) بدائع ۲۸ ۱۳۸، ۱۳۸۰ تبیین الحقائق ۲۹۶۱، حاشیه این عابدین ۵ / ۱۳۵ حاشیة الدسوقی، سار ۲۳۳، ۱۳۳۲، التاح والوکلیل بهامش مواهب الجلیل ۲۸ ۴، روضة الطالبین ۴۸ (۲۸ مغنی المحتاج ۱۲۴۲، کشاف القناع ۲۲ (۳۲۸، المغنی ۹۸ ۹۷ ۳۷

<sup>(</sup>۲) حدیث: قضی رسول الله عَلَیْهٔ بالشفعة فیما لم یقسم..... "کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۲۸، طبع السّلفیه) نے کی ہے، اور مسلم

رسول علی نے ہراس چیز میں شفعہ کا حکم دیا جس کی تقسیم نہ ہوئی ہو، جب حد بندی ہوجائے اور ہرراستے الگ ہوجائیں، تو شفعہ نہیں ہوگا)۔حضرت جابر سے ایک اور حدیث منقول ہے: ''فی أد ض أو ربع أو حافظ'' (زمین یا پیدوار یا باغ میں)، پھل میں حق شفعہ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، خواہ پھل درخت کے ساتھ بیا جائے، یاصرف پھل ہی فروخت ہو۔

پہلی صورت: پھل کی ہجے درخت کے ساتھ ہونے میں شفعہ:

• ۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ اگر پھل درخت کے ساتھ فروخت ہوتو
پھل میں حق شفعہ ثابت ہوگا، کیونکہ پھل درخت کے تابع ہے،
یہ جمہور فقہاء کا قول ہے، حفیہ کہتے ہیں: اگر مشتری پھل کے ساتھ
زمین خریدے، اس طور پر کہ زمین کی بچے میں پھل کی بھی شرط لگائے، یا
خریدتے وقت درخت میں پھل آجائے توشفیع زمین کو پھل کے ساتھ
کے گا، کیونکہ پھل بغیر شرط کے بچے میں داخل نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ
پھل درخت کے تابع نہیں ہے، اس وجہ سے قیاس کا تفاضا تھا کہ شفیع
کو پھل لینے کا اختیار نہ ہو، کیونکہ بیت ابع نہیں ہے، یہ ایسے ہی ہے جیسے
کہ کھیت میں کوئی سامان رکھا ہو، لیکن استحساناً اس میں حق شفعہ ہوتا
لہذا وہ ایک اعتبار سے تابع ہوگیا، اور اس لئے بھی کہ وہ مبیع سے پیدا
ہوا ہے، لہذا وہ آسک میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے
ہوا ہے، لہذا جو تق اصل میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے
ہوا ہے، لہذا جو تق اصل میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے
ہوا ہے، لہذا جو تق اصل میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے
ہوا ہے، لہذا جو تق اصل میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے
ہوا ہے، لہذا ہو تی اصل میں غابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر اپنے سے

شافعیہ اور حنابلہ کار جحان بیرے کہ تأبیر شدہ پھل (تابیر سے مراد

کی تفصیلات مع اختلاف گذر چکی ہیں ) حق شفعہ کی بنیاد پر حاصل نہیں کیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ وہ درخت کی بچے میں داخل نہیں ہوتا ہے، لہذا شفعہ میں بھی داخل نہیں ہوگا، جیسے کہ گھر کے سامان ، اس لئے کہ شفعہ در حقیقت بچے ہے، لیکن شارع نے مشتری کی رضا مندی کے بغیر شفعہ در حقیقت بچے ہے، لیکن شارع نے مشتری کی رضا مندی کے بغیر شفیع کو لینے کا اختیار دیا ہے، جہاں تک غیر تا بیر شدہ پھل کی بات ہے تو وہ شفعہ میں داخل ہوگا، کیونکہ وہ بچے میں تبعاً داخل ہوتا ہے، اس لئے شفعہ میں بھی تبعاً داخل ہوگا، کیونکہ شفعہ معنی بچے ہے۔

#### دوسرى صورت: صرف كهل كي فروخت مين شفعه:

۲۱ - جمہور فقہاء (حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک اگر تنہا کھل کی بعید ہوتو اس میں شفعہ نہیں ہے، کیونکہ ان کے نزدیک منقول اشیاء میں حق شفعہ ثابت نہیں ہے، اس لئے کہ منقول اشیاء میں ملکیت دائی نہیں رہتی ہے، اور شفعہ کی مشروعیت دائی طور پر پڑوں کی برائی سے لاحق ہونے والے ضرر کو دور کرنے کے لئے ہے۔

مالکیہ کے نزدیک ان پھلوں میں شفعہ جائز ہے جن کے درخت پائیدار ہوں ، اس طور پر کہ ان سے پھل توڑے جائیں اور وہ باقی رہیں ، البتہ ایک شرط ہے کہ خریدتے وقت پھل موجود ہوں اور تابیر شدہ ہوں <sup>(۱)</sup>۔

جس زمین میں حق شفعہ ہواس میں مشتری کے پاس پھل کا پیدا ہونا:

۲۲ – حق شفعہ والی زمین کے کھل کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف

<sup>= (</sup>٣/ ١٢٢٩ طبع الحلمي ) نے اس كى روايت ان الفاظ "قضى بالشفعة فى كل شركة لم تقسم" كے ساتھ كى ہے۔

را) حدیث: "فی أرض أو ربع أو حائط....." كی روایت مسلم (۱۲۲۹/۳ طع الحلی) نے كی ہے۔ طبع الحلی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تكملة فتح القدير ۳۲۷، ۳۲۷، ۳۲۷، تبيين الحقائق ۲۵۲،۵ حاشية الدسوقی سر ۴۵۲،۵ مغنی الحقالحتا ۲۹۷، ۲۹۷، نهاية الحتاج ۱۳۹۵ وراس كے بعد كصفحات، كشاف القناع ۱۳۰۴، ۱۳۹۰

ہے، کیااس کاما لک شفیع ہوگا یا مشتری؟ حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ بطور استحسان شفیع ما لک ہوگا، خواہ مشتری نے پھل کے ساتھ زمین خریدی ہو، اس طور پر کہ بیع میں اس کی شرط لگادی ہو، یا خرید نے کے بعد مشتری کے پاس پھل آیا ہو، قیاس کا تقاضا تو یہ تھا کہ شفیع کو پھل لینے کا حق نہ ہو، کیونکہ پھل اصل کے تابع خہیں ہوتا ہے، ان سامانوں کی طرح جو گھر کی بیع کے وقت گھر میں ہوں، وجہ استحسان ہہ ہے کہ چونکہ پھل اصل سے خلقی طور پر متصل ہے، اس لئے ایک گونہ اصل کے تابع ہوگیا، اور اس وجہ سے بھی کہ پھل اصل مینے سے پیدا ہوا ہے تو جو تن زمین میں ثابت ہے اور شفعہ کی بنیاد پر لینے سے پہلے بیدا ہوا ہے وہ کھل کی طرف متعدی ہوگا، جیسے کہ مادہ مبیع قبضہ سے پہلے بچہ جنے، تو کھن کی کھول اصل رہی بھی کہ مادہ مبیع قبضہ سے پہلے بچہ جنے، تو مشتری بچہ کاما لک ہوتا ہے، کیونکہ وہ ماں کے تابع ہے، اسی طرح مشتری بچہ کاما لک ہوتا ہے، کیونکہ وہ ماں کے تابع ہے، اسی طرح مشتری بچہ کاما لک ہوتا ہے، کیونکہ وہ ماں کے تابع ہے، اسی طرح بھاں بھی پھل اصل زمین کے تابع ہوگا۔

اس مسئلہ میں مالکیہ کے دوا توال ہیں (امام مالک سے دوا توال نقل کئے گئے ہیں، بیاس صورت میں ہے جب کہ پھل تنہا فروخت کیا جائے، یا درخت کے ساتھ، ان دونوں صور توں کی صراحت" مدونہ میں کی ہے ) ایک بار فرما یا کہا گر پھل کوق شفعہ کی بنیاد پر نہ لے، یہاں تک کہ پھل خشک ہوجائے، تواب حق شفعہ ساقط ہوجائے گا، پھراگر حق شفعہ کی بنیاد پر درخت کو لے گا تو شن سے پھل کے بقدر کم کردیا جائے گا، اگر پھل یک چکا تھا یا بھے کے وقت اس میں تأ ہیر کی گئی تھی، اس لئے کہا لیے صورت میں پھل کے مقابلہ میں بھی شمن تھا، اورایک بار کہا کہ شفیع کوچی شفعہ کی بنیاد پر پھل لینے کا اختیاراس وقت تک ہوگا، بر کہا کہ شخصے کوچیل تو شفعہ کی بنیاد پر پھل لینے کا اختیاراس وقت تک ہوگا، جب تک کہ پھل تو ٹر انہ جائے، یا خشک نہ ہوجائے۔

دردیرنے دونوں اقوال کے درمیان طبیق دی ہے کہ پہلاقول اس صورت پرمحمول ہے کہ اگر مشتری درخت کے بغیر صرف پھل خریدے تو اس میں شفعہ کا حق ہے، جب تک کہ پھل خشک نہ ہو، اور

اگرخشک ہونے سے پہلے توڑلیا جائے توشفیع کو لینے کاحق حاصل ہوگا، دوسر ہے قول کواس صورت پرمحمول کیا ہے کہ اگر مشتری اس کو درخت کے ساتھ خرید ہے تو اس میں شفعہ اس وقت تک ثابت ہوگا جب تک کہ پھل خشک نہ ہوجائے، یا توڑ نہ لیا جائے گوخشک ہونے سے پہلے ہی توڑلیا جائے۔

اگرمشتری صرف درخت خریدے،اوراس میں کھل نہ ہو، یااس میں پھل ہولیکن ابھی تاہیر نہ ہوئی ہوتو پھل شفیع کا ہوگا،خواہ مشتری کے پاس تابیر ہوئی ہو یانہ ہوئی ہو، ہاں اگر پھل خشک ہوجائے یا توڑلیا حائے تومشتری کا ہوگا، اور شفع درخت کوشن کے عوض لے گا، اور ثمن سے پھل کے بقدر ساقط نہیں ہوگا، شافعیہ کے نز دیک شفیع درخت کو اس پھل کے ساتھ لے گا جوعقد بیچ کے بعد نکلے ہوں ،اور لیتے وقت تاً بیر نہ ہوئی ہو۔ کیونکہ پھل بیع میں درخت کے تابع تھا،اس لئے حق شفعہ کی بنیاد پر لیتے وقت بھی اصل کے تابع ہوگا، برخلاف اس صورت کے جب بیچ کے وقت تأبیر ہوئی ہو،توشفیع پھل نہیں لےسکتا ہے، کیونکہ اب پھل درخت کے تابع نہیں ہوگا، عقد بچے کے وقت تأ بيرشده پيل شرط كي بنياد يربيع ميں داخل ہوتو بھي حق شفعہ كي وجهہ سے نہیں لیا جائے گا، اس کئے کہ وہ درخت کے تابع نہیں ہے، جیسا کہ گذر چکاہے،لہذا کھل کے بقدر ثمن سے کم ہوجائے گا۔ حنابلہ نے ظاہراور غیرظاہر بھلوں کے درمیان فرق کیا ہے۔ ا گرچیل ظاہر ہوتومشتری کا ہوگا شفیع کا اس میں کوئی حق نہیں ہوگا ، کیونکہ وہ مشتری کی ملکیت ہے اور اس کی ملکیت اس وقت تک باقی رہتی ہے جب تک کہوہ پھل کوکاٹ کریا توڑ کریاان دونوں کےعلاوہ کسی اورصورت سے حاصل نہ کرلے۔

اورا گر پھل ظاہر نہ ہوتو شفیع مالک ہوگا، ظاہر اور غیر ظاہر کی طرح تأبیر شدہ اور غیر تأبیر شدہ بھی ہے، اگر خریدتے وقت شگوفہ تھا، تأبیر

نہیں ہوئی تھی، مشتری کے پاس تابیر ہوئی تو مشتری مالک ہوگا، اور
توڑے جانے کے وقت تک درخت میں لگارہے گا، کین شفیع زمین اور
تھجور کا درخت لے گا، اور شگوفہ کی قیمت وضع کر کے بقیہ قیمت ادا
کرے گا، کیونکہ عقد کے وقت جتنی مبیع تھی اس کا بعض حصہ کم ہوگیا، اور
وہ شگوفہ ہے جو کہ عقد کے وقت مبیع میں شامل تھا، البتہ اس کی تأبیر نہیں
ہوئی تھی، لہذا یہ ایہا ہوا جیسے کہ زمین کی خریداری میں اس کے ساتھ کوئی
سامان بھی ہو (۱)۔

پنجم: زمین میں پھل کی پیدوار کے ایک حصہ کی اجرت پر کام کرنا:

کریم علی الله نے اہل خیبر سے خیبر کی پیدوار کے ایک حصہ پر معاملہ
کیا، پھر حضرت ابو بکر ٹے ، پھر حضرت عمر ٹے ، پھر حضرت عمان ٹے ،
پھر حضرت علی " نے پھر آج تک ان کی اولا دکوتہائی یا چوتھائی دیا جارہا
ہے )، یہ خلفاء راشدین کاعمل ہے، صحابہ میں سے سی نے بھی اس پر
نکیر نہیں کی ، لہذا اجماع کی طرح ہوگیا، اور اس وجہ سے بھی کہ
مزارعت اور مساقات دونوں عقد شرکت کے قبیل سے ہیں کہ ایک
طرف مال ہوتا ہے اور دوسری طرف عمل ، لہذا عقد مضار بت کا اعتبار
کرتے ہوئے دونوں جائز ہوں گے، مشترک علت دفع ضرورت
ہے، اس کئے کہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ مالدار کام سے نابلد ہوتا ہے، اور کام
سے واقف کارشخص کے پاس مال نہیں ہوتا ہے، لہذا ضرورت متقاضی
ہوئی کہ دونوں کے درمیان اس طرح کے عقد کا انعقاد کمل میں آئے۔

ابن جزی مساقات کے مکم کے بارے میں لکھتے ہیں: بیدرست ہے اور بید دونوں ممنوع اصول وضا بطے سے مشتنی ہے، پہلا مجہول اجارہ، دوسرائیے معدوم۔

امام الوصنيفة كا اس سلسله مين اختلاف هے، ان كے نزد يك جائز نہيں ہے، اس لئے كه الله كے رسول عليقة نے نخابرہ سے منع فرما يا ہے، آپ عليقة سے دريافت كيا كيا كه نخابرہ كيا ہے، آپ عليقة نے فرما يا: تہائى اور چوتھائى كے عوض عقد مزارعت ہے (۱) ليز الله كے رسول عليقة نے فرما يا: "من كانت له أدض فليز رعها أو فليز رعها أخاه، ولايكاريها بثلث، ولا بربع، ولا بطعام مسمى "(۲) (جس كے ياس زمين ہوتو وہ خوداس ميں ولا بطعام مسمى "(۲) (جس كے ياس زمين ہوتو وہ خوداس ميں

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق ۵را۲۵، حاشية الدسوقى ۳ر۰۸۱،۴۸۰، التاج والإكليل بهامش مواهب الجليل ۵ر۱۳۸، مغنی المحتاج ۲ر۲۹۷، کشاف القناع ۱۵۲۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "عامل أهل خیبر بشطر ما یخرج منها من ثمر أو زرع....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳/۵ طبع السّلفیه)،مسلم (۱۸۲۳ طبع الحلمی) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "عامل النبی عَلَیْ اُهل خیبر بالشطر ثم أبوبكر..." كی روایت ابن حزم نے انجلی (۸؍ ۲۱۴ طیح المعیریة) میں كی ہے اوراس كی سند میں ارسال ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'نهی عن المخابرة، فقیل : ما المخابرة؟ قال: المزارعة بالثلث و الربع'' کی روایت بخاری (افتح ۵۰/۵ طبع السّلفیه) اور مسلم الثلث و الربع کتابی نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من کانت له أرض فلیزرعها أو فلیزرعها أخاه ولا یکاریها بثلث ولا بربع ولا بطعام مسمی "کی روایت ابوداود (۹۸۹،۳)

کاشت کرے یا اپنے بھائی کوکاشت کے لئے دے دے اور اس کو تہائی یا چوتھائی پیداوار پر یا معین غلہ پر کرایہ پر نندے اور اس لئے بھی کہ اجرت مجہول یا معدوم ہے اور بید دونوں عقد کے لئے باعث فساد ہیں۔

مذکورہ تفصیلات کے باوجود حنفیہ کے یہاں صاحبین کے قول پر فتوی ہے کہ حاجت کی وجہ سے اور مضاربت پر قیاس کرتے ہوئے درست ہے۔

اسی طرح شافعیہ نے تنہا عقد مزارعت کوممنوع قرار دیا ہے، ہاں اگر عقد مساقات کے ساتھ ہوتو ان کے نز دیک چند شرا کط کے ساتھ درست ہے، اور وہ اس طرح کہ کھجور کے باغ کے درمیان کچھ خالی زمین ہو، تو ان کے نز دیک مزارعت صحیح ہوگی (۱)۔

عقد مزارعت اور عقد مساقات کی کچھ شرائط اور تفصیلات ہیں جو اصطلاح '' مزارعت''، '' مساقات'، '' معاملۂ'' اور'' مخابرہ'' میں موجود ہیں۔

# ششم: بچلول کی چوری:

۲۴- جمہور فقہاء (حنفیہ، مالکیہ ایک قول میں، شافعیہ اور حنابلہ) کے نز دیک درخت میں گئے ہوئے کچل کو چرانے پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا)۔

كيونكه نبي كريم عليه كاارشاد ب: "لا قطع في ثمر ولا

کشر"()(پھل اورشگو نے کی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا)، نیز حضرت عبدالله بن عمروروايت كرتے بين: 'أن رجلا من مزينة أتى رسول الله عُلَبِهُ فقال: يا رسول الله! كيف ترى في حريسة الجبل؟ فقال: هي مثلها والنكال، وليس في شئي من الماشية قطع إلا فيما آواه المراح، فبلغ ثمن الجن، ففيه قطع اليد، و ما لم يبلغ ثمن الجن، ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال، قال يا رسول الله، كيف ترى في الثمر المعلق؟ قال: هو ومثله معه والنكال، وليس في شيء من الشمر المعلق قطع، إلا فيما آواه الجرين، فما أخذ من الجرين فبلغ ثمن المحن ففيه القطع، ومالم يبلغ ثمن المحن ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال (تبيله مزينه كا ایک شخص اللہ کے رسول علیہ کی خدمت میں حاضر ہوا ،اوراس نے کہا: اے اللہ کے رسول علیہ ! بہاڑ سے چوری کی گئی بکری کے بارے میں کیا تھم ہے؟ آپ علیہ نے فرمایا: اسی جانور کے بقدر تاوان اورسزا ہوگی ، چو یائے میں سے کسی کی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، ہاں اس صورت میں ہاتھ کا ٹاجائے گاجب جانوراینے باڑہ میں ہواور ڈھال کی قیت کے برابر ہو، اور اگر ڈھال کی قیت کے برابر نہ ہوتو اس میں اس کا دو گنا تاوان دینا ہوگا، اور سزا کے چند کوڑے لگائے جائیں گے، کہا: اے اللہ کے رسول: درخت پر لگے ہوئے پھل کے بارے میں کیا حکم ہے؟ آپ نے فرمایا: وہ اوراس

<sup>=</sup> تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت رافع بن خدت کے ہے اوراس کی اصلی ملم (۱۸۱۳ طبع الحلمی ) میں ہے۔ اصلی علی ملم (۱۸۱۳ طبع الحلمی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۵/ ۱۷۲، اور اس کے بعد کے صفحات ، ۱۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات ، ۱۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات ، ۲۸۸ بعد کے صفحات ، ۲۸۸ وطفیۃ الدسوتی ۳/ ۲۲۳ ، ۱۳۵۹ مواہب الجلیل ۵/ ۲۲ ۲۲ ۲۲ ۲۲ سالقوانین الفقہ پیر / ۲۲۲ ۲۲ ، اور اس کے بعد کے صفحات ، مغنی المحتاح ۲/ ۳۲۲ ، اور اس کے بعد کے صفحات ، مغنی المحتاح ۲/ ۳۲۲ ، اور اس کے بعد کے صفحات ، مثنی المحتاح ، ۲۲۲ ۲۲ ، اور اس کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے صفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف القناع ۳/ ۵۳۲ کے بعد کے سفحات ، کشاف کے سفحات ، کشاف کے سفحات ، کشاف کے کشاف کے سفحات ، کشاف کے کشاف کے سفحات ، کشاف کے کشا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا قطع في ثمر و لا کثر ......" کی روایت ابوداو د (۵۴۹/۴، ۵۴۰ مقتی عزیت عبید دعاس) نے حضرت رافع بن خدی ہے، اور حافظ ابن حجر نے تلخیص (۱۸۸۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں امام طحاوی سے اسے نقل کیا ہے اور کہا: اس حدیث کامتن علاء کے نزدیک مقبول ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "عبد الله بن عمرو" کی روایت نسائی (۸۲/۸ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے اوراس کی اسناد حسن ہے۔

کے ساتھ اس کے برابر تاوان اس پر لازم ہوگا اور سزا ہوگی، اور درخت پر گلے ہوئے پھل کی کچھ بھی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، گراس صورت میں جب کہ پھل ٹوٹ کر کھلیان پہنچ جائے، اس کے بعد کھلیان سے کوئی چرائے دیکھا جائے گا اور وہ ڈھال کی قیمت کے برابر نہ ہوتو اس برابر ہوتو ہاتھ کا ٹاجائے گا، اور اگر ڈھال کی قیمت کے برابر نہ ہوتو اس چوری شدہ پھل کا دو گنا تاوان ہوگا اور چند کوڑے بطور سزا لگائے جائیں گے )، اور اس لئے بھی کہ درخت پر گلے ہوئے پھل محفوظ نہیں ہوئی۔

ما لکیہ کا دوسرا قول ہے کہ ہاتھ کا ٹاجائے گا پخمی نے اس قول کو گھر
میں موجود درخت سے چوری پر محمول کیا ہے، پہلا قول امام مالک ّ
سے براہ راست منقول ہے، پھر مالکیہ کے نز دیک ان دونوں اقوال کا
محل درخت پر خلقی طور پر لٹکے ہوئے پھل ہیں اگر بند ہوں، اوراگر
دروازہ بند نہ ہوتواس کے چرانے میں بالاتفاق ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا،
اسی طرح اس وقت بھی بالاتفاق ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا جب کہ پھل تو ٹر

شافعیہ کے نزد یک وہ درخت محفوظ ہیں جن پر پہریدار مقرر ہو جواس کی دکھیے بھال کرے، اس طرح وہ درخت بھی محفوظ ہیں جوایسے پڑوی سے ملے ہوئے ہوں ، اس وجہ سے ان کے ملے ہوئے ہوں ، اس وجہ سے ان کے نزد یک اس طرح کے درخت کے پھل کی چوری میں ہاتھ کا ٹاجائے گا۔ مالکیے، شافعیہ اور حنا بلہ کے نزد یک گھروں کے صحن کے درخت محفوظ ہیں ، اگر چیکوئی پہریدار نہ ہو۔

فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جب پھل محفوظ کردیا جائے تو اس کو چرانے میں ہاتھ کا ٹا جائے گا،اورا گر پھل کھلیان وغیرہ میں رکھا ہواوراس کھلیان میں دروازہ ہو، یا کوئی محافظ ہوتو دونوں صورتوں میں پھل محفوظ سمجھا جائے گا،اس کے چرانے والے کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔

مالکیہ نے دروازہ یا محافظ کی شرطنہیں لگائی ہے، لہذا ان کے نزدیک مطلق کھلیان سے چوری میں ہاتھ کا ٹاجائے گا، جیسا کہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر پھل توڑے اور کھلیان میں رکھنے سے پہلے ایسی جگہ رکھے جہاں رکھا جاتا ہو، پھروہاں سے کوئی چرالے تواس میں تین اقوال ہیں:

يبلا: مطلق ہاتھ كا ٹاجائے گا، دوسرا: مطلق ہاتھ نہيں كا ٹاجائے گا، تیسرا: ہاتھ کا ٹا جائے گا اگر بعض کھل کوبعض کے اوپر رکھ کر ڈھیر لگا یا ہو، یہاں تک کہ وہ ایک شی کی طرح ہو گیا ہو، اس لئے کہ ڈھیر لگانا کھلیان میں رکھنے سے زیادہ مشابہ ہے، مذکورہ اقوال اس صورت میں ې جب کوئی پېريدارمتعين نه هو، اوراگر پېريدارمقرر موتوايک ہي قول ہے کہ ہاتھ کاٹا جائے گا، حنابلہ درخت میں لگے ہوئے کھل چرانے والے کودو گئے معاوضہ کا ضامن قرار دیتے ہیں، ان کی دلیل حضرت عمر وبن شعيب عن ابيون جده والى حديث ب، انهول في كها: "سئل النبي عَلَيْهُ عن الثمر المعلق، فقال: من أصاب منه بفيه من ذي حاجة غير متخذ خبنة فلا شيء عليه، ومن خرج بشيء منه فعليه غرامة مثليه والعقوبة، ومن سرق منه شيئا بعد أن يؤويه الجرين فبلغ ثمن الجن فعليه القطع، ومن سرق دون ذلك فعليه غرامة مثليه والعقوبة "(١) (ني كريم عليلة سے لئے ہوئے كيمل كے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ علیہ نے فرمایا: اس میں سے جومحتاج کھالےاوراینے دامن میں اکٹھانہ کرے، تواس پر کچھ لازم نہیں ہوگا، اور جوکوئی اس میں سے کچھ نکال لے جائے تو اس پر دو گنا تاوان ہوگا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أصاب منه بفیه من ذي حاجة غیر متخذ خبنة فلاشيء علیه" کی روایت الوداؤد (۵۵،۵۵۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور ترندی (۵۵،۵۵۸ طبح الحلمی) نے اس کے ایک گلڑے کی روایت کی ہے،اوراس کو حسن قرار دیا ہے۔

اوراس کوسزادی جائے گی، اور جواس میں سے اُس کے کھلیان میں اکتھا کئے جانے کے بعد چرالے، اور وہ ڈھال کی قیمت کے برابر ہوتو اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، اور جوکوئی کھلیان کے علاوہ سے چرائے گااس پراس کا دوگنا تاوان ہوگا اور سزادی جائے گی) اور چونکہ عرف میں ہاتھ پھل کی طرف بڑھتا ہے، لہذا دوسری چیزوں کے برخلاف پھل کی قیمت چور پرزیادہ لگائی جائے گی، تا کہ اس کے لئے تنبیہ ورکاوٹ اور زجروتو بی کا باعث ہے (ا)۔

# تنمن

#### رىف:

ا - جس كيوض مين كسى چيز كالتحقاق موتا ہے، اس كولغت مين ثمن كہتے ہيں -

"الصحاح" میں ہے: مبیع کی قیت شمن ہے، "التہذیب" میں ہے: ہر چیز کاشمن اس کی قیت ہے، زبیدی نے کہا ہے: ہمارے شخ نے فرمایا: مشہور یہ ہے کہ عاقدین جینے پرراضی ہوجا کیں وہ شمن ہے، خواہ اصل قیمت سے زیادہ ہویا کم اور قیمت وہ ہے جو حقیقت میں اصل شکی کی مالیت کے برابر ہو۔

راغب کہتے ہیں: ثمن اس کو کہتے ہیں جو بائع مبیع کے بدلہ مشتری سے لیتا ہے،خواہ مبیع عین ہو یا کوئی سامان۔جوکس چیز کے عوض میں ہووہ اس کا ثمن ہے، ثمن وہ ہے جومبیع کاعوض ہو<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں ثمن اس کو کہتے ہیں جوہیج کے بدلہ میں ہواور ذمہ میں متعین ہو، نیز شن دراہم و دنا نیر کوبھی کہتے ہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷ر ۷۳، حاشیه ابن عابدین ۱۹۸، حاشیة الدسوتی هر ۱۹۸، حاشیة الدسوتی مر ۱۹۸، حواشی الشروانی وابن القاسم العبادی علی تحقة المحتاج ۹ر ۱۳۵۸، شرح روض الطالب، کشاف القناع ۱۲۹۳، ۱۳۹۸.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، المصباح، المفردات للراغب الأصفهاني ماده: ""ثمن" -

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق لابن نجيم ۲۵ / ۲۷۰، المغنى لابن قدامه ۲/۴ طبع دارالكتاب العربي بيروت، كشاف القناع للبهوتى ۱۳۲۳، تحقيق شخ بلال مصلحى بيروت، مغنى المحتاج للشربيني ۲/۲، شرح الزرقاني على سيدى خليل ۵/ ۱۳دار الفكر بيروت.

#### متعلقه الفاظ:

#### الف- قيمت:

۲ - قیمت وہ ہے جس کے ذریعہ کسی شک کی مالیت بتائی جائے اور یہ کمی اور زیادتی کے بغیر معیار کے درجہ میں ہے (۱) ۔

جس مقدار پر عاقدین متفق ہوں اس کو ثمن کہتے ہیں،خواہ وہ مقدار سامان کی اصل قیمت سے زیادہ ہو یا کم۔

قیت اور شن کے درمیان فرق یہ ہے کہ قیمت شن مثل کا نام ہے، اور ثمن جس پر عاقدین کا اتفاق ہو، یہ بھی قیمت کے برابر ہوگا، یااس سے زیادہ یا کم (۲) یشن مثل کی تفصیلی بحث اصطلاح" القیمة" میں دیکھاجائے۔

#### ب-سعر:

ساسعر (نرخ) سامان کا مقرر مثن ہے، سعر اور مثن کے درمیان فرق بیہ ہے کہ ثمن وہ ہے جس پر عاقدین راضی ہوں اور سعر وہ ہے جس کا بائع مطالبہ کرے۔

# ثمن عقد ہیے کا ایک رکن ہے:

۴ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ <sup>(۳)</sup> کا اس پر اتفاق ہے کہ معقود علیہ (ثمن اور مبیع) عقد بھے کے ارکان ہیں۔

(۱) المغرب ماده: "دمثن"، المجلة ماده رسمه المرالحتار على الدرالحتار لا بن عابدين ۵۷۵، مصر ۱<u>۲۹۱</u>-

(٢) الأشباه والنظائرللسيوطي رص ٢٠ س-

(۳) مغنی الحتاج للشربنی ۲۲ سا، کمنیج وشرحه والجمل علیه ۳۷، الشرح الکبیر للدردیر ۲۳ الزرقانی علی سیدی خلیل ۲۵ سا، کشاف القناع ۲۸۳ ۱۱۰ اور اس کے بعد کے صفحات، مطالب اولی النہی للرحییانی ۳۷ م ۱۰ اوراس کے بعد کے صفحات، مطالب اولی النہی للرحییانی ۳۷ م ۱۰ اوراس کے بعد

حفیہ (۱) کے نز دیک بھے کا رکن لفظ (ایجاب وقبول) ہے، ثمن عقد بھے کے کل کا ایک جز ہے، دوسرا جزمبیع ہے۔ حفیہ کے یہاں محل بھے رکن نہیں ہوتا ہے۔

حنفیہ نے کہا: جب بائع اور مشتری دونوں تمن اور مبیع پر قبضہ کے بعد عقد ہیج فنخ کریں، تو مشتری کو مبیع رو کنے کاحق اس وقت تک رہے گا جب تک بائع اُس شکی کومشتری کے حوالہ نہ کردے جو اُس نے مبیع کے بدلہ میں لی ہے،خواہ وہ سامان ہو یار قم، تمن ہو یا قیت۔ کیونکہ مبیع اس کے مقابلہ میں ہے، اس لئے وہ رہن کی طرح محبوس ہوگی، لہذا مشتری کو اختیارہے کہ جب تک بائع سے تمن واپس خبوس ہوگی، لہذا مشتری کو اختیارہے کہ جب تک بائع سے تمن واپس خبے اس کو سیرد نہ کرے۔

اور اگرفنخ کے دوران ہی بائع کا انتقال ہوجائے تومشتری کوشن کے وصول ہونے تک مبیع کوروکنے کاحق رہے گا،اس لئے کہ اس کی زندگی میں مشتری کاحق مقدم تھا تو اس کے مرنے کے بعد بھی تجہیز وتھین پرمقدم ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

### ثمن كى شرائط:

۵-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ عقد نیج میں ثمن کی تعیین ضروری ہے،
اور پیجھی ضروری ہے کہ ثمن مال ہو، مشتری کی ملکیت ہو، سپر دکرنے پر
مشتری قادر ہو، اس کی مقدار اور صفت معلوم ہو، ان سب شرائط کی
وضاحت حسب ذیل ہے:

# بهلی شرط-ثمن کی تعیین:

۲ - بیچ کرتے وفت ثمن کی تعیین ضروری ہے،لہذاا گرثمن متعین کئے

- (۱) البحرالرائق ۵۸۸۵، د دالحتار ۴۸،۵۰۵ م۵۰۵ ـ
- (۲) تبیین الحقائق للزبلعی ۱۵/۳،عنایه وفتح القدیرعلی الهدامه ۲۳۴/طبع مصطفیٰ محمدمر ۹۵ ۱۳ هـ -

بغیر بیج کرے تو بیج فاسد ہوگی، اس کئے کہ شن کی نفی کے ساتھ بیچ باطل ہے، کیونکہ ایس صورت میں تبادلہ نہیں ہوگا، اور ثمن سے خاموثی اختیار کرنے کی صورت میں بیج فاسد ہوگی، جیسا کہ حنفیہ نے ذکر کیا ہے(۱)۔

اگر مال فروخت کیا جائے اور نمن کا حقیقۂ ذکر نہ ہو، مثلاً بالکع مشتری سے بوں کہے: میں نے یہ مال تم سے مفت بیچا، یا یوں کہے: میں نے یہ مال تم سے بغیر عوض کے فروخت کیا اور مشتری جواب میں کہے: میں نے قبول کیا ، تو یہ بیچ باطل ہوگی۔

اورا گرخمن کا حکماً تذکرہ نہ ہو، مثلاً کوئی شخص دوسرے سے کہے: میں نے بیمال تم سے اُس ایک ہزار کے عوض بیچا جو تمہارا ہمارے ذمہ ہے، اور مشتری قبول کرلے، حالانکہ دونوں کو معلوم ہے کہ دین نہیں ہے، الیمی صورت میں بھی بیچ باطل ہوگی، مذکورہ دونوں صورتوں میں مبیع ہستجھی جائے گی۔

عقد نجے کے وقت تمن سے سکوت کی صورت میں نجے فاسد ہوگ، باطل نہ ہوگ، اس لئے کہ مطلق نجے کا تقاضا ہے کہ معاوضہ ملے، لہذا اگر بالکع ثمن سے سکوت اختیار کرتے واس کا مقصد مبیعے کی اصل قیمت لینے کا ہوگا، گویا کہ اس نے بیکہا: میں نے اپنا مال اس کی قیمت کے بدلہ فروخت کیا، اور قیمت کا اجمالی ذکر ثمن کو مجہول بنادیتا ہے، اس لئے بیج فاسد ہوگی (۲)۔

بیج تعاطی جمہور کے نز دیک سیح ہے،اس لئے کہ ثمن اور مبیع دونوں معلوم ہیں، اور عاقدین کی رضا بھی موجود ہے، گواس میں صفت کا بیان نہیں ہے۔

ما لکیہاورشافعیہ کے نز دیک شن متعین کئے بغیر بیج منعقد نہیں ہوتی

ہے، علامہ ابن رشد مالکی نے مہر پر کلام کرتے ہوئے" المقد مات"
میں کھا ہے: مہر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ایک عطیہ ہے، جسے اس نے
ہولوں کے لئے شوہر پر فرض قرار دیا ہے، کسی چیز کاعوض نہیں ہے،
لہذا عقد نکاح کے وقت مہر کی تعیین ضروری نہیں ہوگی، اور اگر مہر
حقیقت میں بضع (شرمگاہ) کاثمن ومعاوضہ ہوتا تو بغیر تعیین کے نکاح
درست نہ ہوتا، جیسا کہ بچ ثمن کی تعیین کئے بغیر منعقد نہیں ہوتی ہے۔

'' المجموع" میں امام نووی نے کھا ہے: بیچ کے صحیح ہونے کے
لئے عقد کے وقت ثمن کا بیان شرط ہے، لہذا بائع کہے گا: میں نے تم
لئے عقد کے وقت ثمن کا بیان شرط ہے، لہذا بائع کہے گا: میں نے تم
فلاں مال اسے میں بچی، اوراگر وہ صرف یہ کہے کہ میں نے تم
فلاں شکی فروخت کی، اس کے جواب میں مخاطب کہے: میں نے اس
کوخریدا، یا میں نے قبول کیا تو بلا اختلاف سے بچے نہیں ہوگی،
مذہب کے مطابق قبول کرنے والے کی ملکیت ثابت نہیں ہوگی،
مند ہب کے مطابق قبول کرنے والے کی ملکیت ثابت نہیں ہوگی،
مسلہ میں دوآراء ہیں: صحیح تررائے یہی ہے، دوسری رائے ہے۔ کہ یہ

سیوطیؒ نے کہا ہے: اگر کوئی شخص کہے: میں نے تم سے بغیر ثمن کے
بچا، یا یوں کہے: تمہارے او پر کسی طرح کا ثمن نہیں ہے اور مشتری کیے
کہ میں نے خریدا، اور اس پر قبضہ کر لے تو یہ بچے ہوگی، اور ایک قول
کے اعتبار سے ہبہ منعقد ہونے میں لفظ کا معنی سے تعارض ہور ہاہے،
اور اگر بائع یوں کہے: میں نے تم سے بچا، اور پھی تمن ذکر نہ کر ہے وار اگر ہم معنی کا لحاظ رکھیں تو ہبہ ہے، اور اگر لفظ کی رعایت کریں تو ہیے
فاسد ہے۔

ال سلسله میں حنابله کا مذہب "الانصاف" میں بیدذ کر کیا ہے کہ کھی مذہب کے مطابق عقد تھے کے وقت ثمن کی معرفت شرط ہے، اسی پر اصحاب حنابله کا اتفاق ہے، شیخ الاسلام ابن تیمیلیاً نے بیچ صحیح قرار

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه ماده: ۲۳۷، شرحه المنير القاضي ار۲۷٦، محة الخالق على البحرالرائق ۵ر۲۹۷\_

<sup>(</sup>۲) دررالحکام شرح مجلة الأحکام علی حیدرا ر ۱۸۵ مطبوعیة کسی بیروت \_

دیاہے، اگر چینمن متعین نہ کرے، اس صورت میں بائع کو نکاح کی طرح نثمن مثل ملے گا(ا)۔

### دوسری شرط-ثمن کامال ہونا:

ے - حنفیہ کی رائے ہے کہ بیج منعقد ہونے کے لئے ثمن کا مال منقوم ہونا شرط ہے۔

اس لئے کہ طرفین کی تراضی کے ساتھ مال کا مال سے تبادلہ بیج ہے(۲)۔

اور مال اس کو کہتے ہیں جس کی طرف طبیعت کا میلان ہو، اور وقت ضرورت کے لئے ذخیرہ اندوزی کرناممکن ہو، اور مالیت تمام لوگوں یا بعض لوگوں کے جمع کرنے سے ثابت ہوتی ہے۔

تقوم (قابل قیمت ہونا) مالیت کے ساتھ شرعاً اس سے انتفاع

مباح ہونے سے ثابت ہوتا ہے، توجس چیز سے انتفاع جائز ہو، کین لوگ اس کو جمع نہ کرتے ہوں وہ مال نہیں ہے، جیسے گندم کا ایک دانہ، اسی طرح جولوگوں کے نزدیک مال ہو، کیکن اس سے انتفاع حلال نہ ہو، تو متقوم نہیں ہوگا، جیسے شراب اورا گر نہ لوگ جمع کرتے ہوں اور نہ اس سے انتفاع حلال ہوتو نہ وہ مال ہوگا اور نہ متقوم ہوگا۔ جیسے خون سال سے انتفاع حلال ہوتو نہ وہ مال ہوگا اور نہ متقوم ہوگا۔ جیسے خون سال کامفہوم متقوم کے مفہوم سے عام ہے، کیونکہ مال اس شکی کو کہتے ہیں جسے ذخیرہ اندوزی کرنا ممکن ہونے کہ جسے ذخیرہ اندوزی کرنا ممکن ہونے کے شراب، اور متقوم ہیں جب کہ جسے ذخیرہ اندوزی کرنا ممکن ہونے کے ساتھ اس کا استعال بھی مباح ہو، پس شراب مال ہے لیکن غیر متقوم ہے، اسی وجہ سے بیچ میں شراب کو شمن قرار دینے سے بیچ فاسد ہوجاتی ہے، اسی وجہ سے بیچ میں شراب کو شمن قرار دینے سے بیچ فاسد ہوجاتی ہے، اسی وجہ سے بیچ میں شراب کو شمن قرار دینے سے بیچ فاسد ہوجاتی ہے، اسی وجہ سے بیچ میں شراب کو شمن قرار دینے سے بیچ فاسد ہوجاتی ہے، اس لئے کہ

عقد نیج میں شمن مقصور نہیں ہوتا، بلکہ مقصود کے حصول کا ذریعہ ہے،
کیوں کداعیان سے فائدہ حاصل ہوتا ہے نہ کدا ثمان سے، یہی وجہ
ہے کہ عقد بیج کے وقت مبیع کے موجود ہونے کوشر طقر اردیا گیا ہے، نہ کہ
ثمن کی موجود گی کو، اس اعتبار سے ثمن بیج کے جملہ شرائط میں سے
کاریگر کے اوز ارکے درجہ میں ہے۔

اس قبیل سے بحر میں لکھا ہے: ہیج کی بنیاداگرچہ بدلین پر ہے،
لیکن اس میں اصل مبیع ہے نہ کہ ثمن ، اس لئے عقد ہیچ میں مبیع کی حوالگی
پرقدرت شرط ہے، نہ کہ ثمن کی سپر دگی پر،اور مبیع کی ہلاکت سے بیج فنخ
ہوجاتی ہے، ثمن کے ہلاکت سے بیج فنخ نہیں ہوتی ہے (۱)۔

مثن کامتقوم ہونا ہی کے سیح ہونے کی شرط ہے، اور مبیع میں انعقاد ہیے گئی گئی میں انعقاد ہیے۔ ہیچ کی شرط ہے۔

مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک شمن کی شرائط میں سے یہ ہے کہ مال طاہر ہو، لہذا جو اصلانا پاک ہو، جیسے مردار کا چڑا اور شراب، اس کی بیج درست نہیں ہوگی، اس لئے کہ صحیحین کی حدیث میں ہے: "أنه عَالَیْ الله نهی عن ثمن الکلب" (آپ عَلِی الله نهی عن ثمن الکلب" (آپ عَلِی الله نهی عن ثمن الکلب" (آپ عَلی الله نهی عن ثمن الله کے رسول الله عَلی الله فرمایا: "إن الله ورسوله حرم بیع المحمر والمیتة والمحنزیر والأصنام" (") (بیشک الله تعالی اور اس کے رسول نے شراب، مردار، سور اور بتوں کی رسول نے شراب، مردار، سور اور بتوں کی بیج کوحرام کیا ہے)۔

اسی پراس کے ہم معنی کو قیاس کیا گیا ہے اور ایسی نایاک چیزجس

<sup>(</sup>۱) المقدمات الممهدات ۲ر • ۳، والمجموع ۹ر ۱۵۹، ۱۵۹، تحقیق المطبعی ، الاشباه للسیوطی ر ۱۸۴، الإنصاف ۴ر ۹۰۳، الاختیارات الفقهیة ر ۱۲۲\_

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق2/۲۷۸\_

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۱/۱۰۵۰ بحرالرائق ۱/۸۸۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن ثمن الکلب ....." کی روایت ابوداؤد (۳۰ ۲۵۲، ۵۲۰ تقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، اوراس کی اصلی مسلم (۱۹۹۰ طبع الحلی) میں ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام" كى روايت بخارى (قتح البارى ٣٢٣/٢ طبع السلفيه) نے حضرت جابربن عبداللہ سے كى ہے۔

کی تطهیر ممکن نہ ہو، جیسے گھی اور دودھ ناپاک ہوجائیں ان کی بھے سی نہیں ہے۔ دوسری شرط یہ ہے کہ شرقی نقطۂ نظر سے قابل انتفاع ہو اگر چہ آئندہ کے اعتبار سے ہو، جیسے چھوٹا چو پایا،لہذا جو قابل انتفاع نہ ہو،اس کی بھے درست نہیں ہوگی، کیونکہ وہ مال شارنہیں ہوتا ہے، جیسے حشرات الارض جن میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔

حنابلہ کے یہاں شرائط بیع میں سے یہ ہے کہ ثمن مال ہو۔
اور شرعاً مال وہ ہے جس سے فائدہ اٹھانا مطلق مباح ہو، اور
بلاضرورت ذخیرہ اندوزی کرنا جائز ہو، لہذا اس نفع کی قید سے وہ
خارج ہوجائے گا جس میں کچھ بھی فائدہ نہ ہو، جیسے بعض حشرات
الارض، اسی طرح وہ بھی خارج ہوجائے گا جس میں فائدہ تو ہولیکن
انتفاع حرام ہو، جیسے شراب، اور وہ بھی خارج ہوجائے گا جس سے
حاجت وضرورت کے وقت فائدہ اٹھانا مباح ہو، جیسے کتا، اور وہ بھی
خارج ہوجائے گا جس سے شدید مرورت کے وقت انتفاع مباح ہوتا
ہوجیسے بحالت اضطرار مردار اور حلق میں لقمہ اٹک جائے تو اس کو نگلنے
ہوجیسے بحالت اضطرار مردار اور حلق میں لقمہ اٹک جائے تو اس کو نگلنے
کے لئے شراب بینا (جبکہ وہاں اور کوئی حلال مشروب نہ ہو ) (۱)۔

# بحثيت ثمن مال كالتمين:

 $\Lambda$  - هنیه کے نز دیک مال کی چارفشمیں ہیں $(^{1})$ :

الف۔ ہر حال میں ثمن ہے، اور وہ خلقی نقو دیعنی سونے و چاندی ہیں، خواہ اس پر حرف باء داخل ہویا نہ ہو، خواہ اس کا تبادلہ ہم جنس سے ہویا غیر جنس سے، کیونکہ عرب کے نزدیک ذمہ میں ثابت ہونے والا

دین ثمن ہے، جبیبا کہ فراء نے ذکر کیا ہے (۱) اور عقد کے ذریعہ نقد کا استحقاق بحثیت دین ہی ذمہ میں ہوتا ہے، لہذا وہ ہر حال میں ثمن ہوگا۔

ب۔ ہر حال میں مبیع ہے، جیسے جانور وغیرہ (غیر مثلی اعیان اور عدد کے ذریعہ فروخت کی جانے والی متفاوت اشیاء)، کیونکہ سامان کا استحقاق عقد کے ذریعہ اس وقت ہوتا ہے جب کہ متعین ہو، لہذاوہ مبیع ہوں گے۔

5-ایک اعتبار سے ثمن ہے، اس اعتبار سے کہ وہ مثلی ہے اور ذمہ میں لازم ہوتا ہے، لہذاوہ نقد کے مشابہ ہوگا، اورایک حیثیت سے مبیع ہے اس اعتبار سے کہ انتقاع اس کے عین سے ہوتا ہے، لہذاوہ سامان کے مشابہ ہوگا، اور یہ مثلاً نقدین کے علاوہ کیلی ووزنی مثلیات سامان کے مشابہ ہوگا، اور یہ مثلاً نقدین کے علاوہ کیلی ووزنی مثلیات اور عددی متقارب ہیں، جیسے انڈے، اگر یہ عقد میں متعین ہوں توہیع ہیں، اورا گرمتعین نہ ہوں اور حرف باء اس سے متصل ہوا ور مہیع کے مقابلہ میں ہوں تو وہ ہمی اس سے متصل نہیں ہے اور نہ ہی اس کے مقابلہ میں کوئی شمن ہے تو وہ ہمیع ہیں۔ کیوں کہ نقدین کے علاوہ کیلی ووزنی اشباء عقد کے وقت بھی عین

ہوتی ہں اور بھی دین ہوتی ہیں،لہذا بھی ثمن ہوں گی اور بھی مبیعے۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرللدردير ۱۳۷۰، شرح الزرقانی ۱۲/۵، المنهاج ومغنی الحتاج عليه ۱۱/۲ کشاف القناع ۱۵۲۳، مطالب اولی النبی ۱۲/۳ \_ د به لر

ردالحتار ۱۲/۵۲، (نقدی ثمن سے مراد درہم ودینار ہیں، کیونکہ بی اثمان ہیں، متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے ہیں)، الیا ہی تعیین الحقائق (۱۳۵۸) میں ہے۔

دے من اصطلاحی، اور وہ حقیقت میں سامان ہے، جیسے فلوس یعنی پیسے۔
اگریہ فلوس بازار میں رائج ہیں تو ثمن ہیں، اوراگر مارکیٹ میں ال
کا چلن نہیں ہے تو وہ سامان قابل قیمت ہیں، الغرض جیسا کہ حسکتی
اور ابن عابدین شامی نے بیان کیا ہے: مثلی اشیاء پر جب حرف باء
داخل ہواور اس کے مقابلہ میں درہم ودینار میں سے کوئی ثمن نہ ہوتو وہ
ثمن ہیں، خواہ متعین ہوں یا نہ ہوں، اسی طرح جب حرف باء داخل نہ
ہواور نہ ہی اس کے مقابلہ میں کوئی ثمن خلتی ہواور وہ متعین ہوں ( تو وہ
ثمن متصور ہوں گی) اور اگر ثمن کے مقابلہ میں ہوں تو مطلقاً مبیع
ہوں گی، خواہ اس پر حرف باء داخل ہو یا نہ ہو، اور وہ متعین ہو یا نہ ہو، اور
طرح اس صورت میں بھی مبیع ہوں گی جب ثمن کے مقابلہ میں نہ ہوں اور
نہ ہی اس پر حرف باء داخل ہو اور نہ عین ہوں جیسے کوئی کہے: میں نے ہوں اور
سے اس غلام کے بدلہ ایک بوریا گندم بیچا۔

کاسانی نے کہا: اگر عرف میں مروج پیسے کا تبادلہ خلاف جنس سے ہوتو وہ ثمن ہیں، اسی طرح اس صورت میں بھی ثمن ہی ہوں گے جب ہم جنس سے تبادلہ ہو، لیکن دونوں جانب تعداد برابر ہو، اگر تبادلہ ہم جنس سے ہوا ورعدد برابر نہ ہوتو امام ابو صنیفہ اور امام ابو یوسف کے نز دیک مبیع ہوں گے، لیکن امام محر کے نز دیک ہرصورت میں پیسے ثمن ہی رہیں گے (۱)۔

اس سے قریب شافعیہ کا اصح قول ہے اور وہ یہ ہے کہ نقد اگر دوسرے کے مقابلہ میں عرف کی وجہ سے ہوتو اگر دونوں ہی عوض نقود ہوں یاسامان ہوں توجس عوض پر حرف باء داخل ہوگا وہ ثمن کہلائے گا، اوراس کے مقابلہ میں دوسراعوض مبیع ہوگا۔

اس سلسلہ میں مالکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ دونوں عوض میں سے ہر ایک دوسرے کے مقابلہ میں ثمن اور مبیع ہونے میں ایک دوسرے کے مقابلہ میں ثمن اور مبیع ہے، نقو د کے مبیع ہونے میں (۱) تبیین الحقائق ۱۲۵/۵ الجمال التح الرائق ۲۲۱/۱، ردالحتار ۱۲۵/۵ (۵۳۱۸ میرائع الصنائع ۲۲۲۸ و ۱۳۲۸ میرائع الصنائع ۲۲۲۸ میرائع الصنائع ۲۲۲۸ میرائع الصنائع ۲۲۲۸ میرائع الصنائع ۲۲۲۸ میرائع الصنائع ۲۲۵ میرائع الصنائع ۲۲۵ میرائع الصنائع ۲۲۵ میرائع الصنائع ۲۲۵ میرائع الصنائع ۲۸۵ میرائع میرائع الصنائع ۲۸۵ میرائع میرائع الصنائع ۲۸۵ میرائع میرائع الصنائع ۲۸۵ میرائع میرائ

کوئی مضا نقہ نہیں ہے، اس لئے کہ دونوں عوض میں سے ہرایک دوسرے کے مقابلہ میں مبیع ہے، لیکن عرف ہی ہے کہ عوضین میں سے کوئی دینار یا درہم ہو، اوراس کے مقابلہ میں دوسراعوض مبیع میں سے کوئی چیز سامان یا اسی طرح کی کوئی دوسری چیز ہو، تو درہم ودینار ثمن میں، اوران دونوں کے علاوہ بقیہ سامان مبیع میں (۱)۔

حنابلہ کے یہال ثمن ہونے کا معیار حرف باء کا داخل ہونا ہے،خواہ اس کے مقابلہ میں دوسراعوض نقذ ہو،۔

لہذاجس پرحرف باء داخل ہووہ نمن ہوگا جیسے کوئی کہے: "بعت دینار اً بنوب" (میں نے دینار کو کیڑے کے عوض بیچا) تو کیڑا نمن ہوگا،اس لئے کہ اس پرحرف باء داخل ہے (۲)۔

متعین کرنے سے ثمن کامتعین ہونا:

9 - عقد بیچ میں تعیین سے ثمن متعین ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کے دو مختلف اقوال میں:

پہلا قول: نقو تعین سے متعین نہیں ہوتے ہیں، لہذا اگر کوئی درہم کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس سے خریدے تو اس کو دوسرا درہم دینے کاحق ہے۔

سوائے امام زفر کے، حنفیہ کا مذہب یہی ہے، ایک روایت امام احمد سے بھی منقول ہے، اور امام مالک کا بھی مشہور مذہب یہی ہے، الابیہ کہ عقد کرنے والا شخص ان لوگوں میں سے ہوجس کو شبہ لاحق ہوجا یا کرتا ہے۔

خمن کے متعین ہونے کے بارے میں حنفیہ کے یہاں تفصیل ہے: مبادلہ کے عقود میں مروح نقذی خمن متعین کرنے سے متعین نہیں

<sup>(</sup>۱) البجة شرح التحقة ۲ر۹۸، الحطاب ۱۸۹۷، المجموع شرح المهذب ۱۹۲۲، مغنی المحتاج ۲ر۰۷۔

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی انہی سر ۱۸۵۔

ہوتے ہیں، جیسے بیچ اور اجارہ۔

معاوضہ کے علاوہ میں متعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں، جیسے امانت، وکالت، شرکت، مضاربت، غصب، کیونکہ ان میں اثمان دوسرے کے لئے ذریعی ہوتے ہیں، بلکہ خود مقصود ہوتے ہیں، یکی وجہ ہے کہ اگر عقد شرکت میں مال خرید نے اور ملانے سے پہلے کسی ایک شریک کارائس المال ہلاک ہوجائے توشرکت فنخ ہوجائے گی۔ اگر مبادلہ میں نقود کے علاوہ دوسری اشیاء ثمن ہول تو تعیین سے شمن متعین ہوجاتے ہیں، اس لئے کہ متعین کرنے سے ایک اعتبار میں جوجاتے ہیں، اس لئے کہ متعین کرنے سے ایک اعتبار سے میجے اور مقصود بالذات ہوتے ہیں۔

جہاں تک پیسے اور ان دراہم کی بات ہے جن میں کھونٹ زیادہ ہے، اگر وہ عرف میں ٹمن کی حیثیت سے رائج ہوں تومتعین کرنے سے متعین نہیں ہوں گے، اس لئے کہ وہ ٹمن اصطلاحی ہیں، اور جب تک کہ ٹمن اصطلاحی کی حیثیت سے عرف میں رائج رہیں گے، اس وقت تک ٹمنیت باطل نہیں ہوگی، اس لئے کہ اصطلاح لیعنی لوگوں کا اس کے ٹمن پر اتفاق رائے موجود ہے، اور اگر عرف میں ٹمن کا اس کے ٹمن پر اتفاق رائے موجود ہے، اور اگر عرف میں ٹمن اصطلاحی کی حیثیت سے مروج نہ ہوں تو پھر متعین کرنے سے متعین ہوجا کیں گے، کیونکہ لوگوں کا اس کے ٹمن پر متفق ہونا اس کے ٹمن موجود ہے، اور وہ یہاں نہیں ہے، یواس لئے کہ در حقیقت وہ ہون کی علت ہے، اور وہ یہاں نہیں ہے، یواس لئے کہ در حقیقت وہ سامان ہیں، لوگوں کی اصطلاح کی وجہ سے ٹمن ہوگئے تھے، لہذا جب لوگوں نے اس کے ذریعہ معاملہ کرنا چھوڑ دیا تو وہ اپنی اصلی حالت پر لوگوں نے اس کے ذریعہ معاملہ کرنا چھوڑ دیا تو وہ اپنی اصلی حالت پر لوگوں نے اس کے ذریعہ معاملہ کرنا چھوڑ دیا تو وہ اپنی اصلی حالت پر لوٹ جا کیں گے۔

جیسا کہ مالکیہ نے تیج صرف اور اجارہ کومٹنی کیا ہے کہ ان دونوں میں نقو تعیین سے متعین ہوجاتے ہیں، وجہ یہ ہے کہ نقدی اثمان یعنی سونا و چاندی مبادلہ کے عقود میں متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے ہیں، دراصل مبیج اس کانام ہے جو تعیین سے متعین ہوجائے،اور

نمن دراصل وہ ہے جومتعین کرنے سے متعین نہ ہو، لہذا مبیع اور نمن مختلف نام ہیں جومختلف معانی پر دلالت کرتے ہیں۔

اس اصل کی بنیاد پر درہم ودینارایسے اثمان قرار پائیں گے جوعقو د معاوضہ میں استحقاق کے حق میں متعین نہیں ہوں گے، اگر چہ متعین کردیئے جائیں، حتی کہ اگر کوئی کہے: میں نے یہ کپڑا ان دراہم یا دینار کے بدلہ خریدا، تومشتری کوئی ہے کہ اشارہ کئے ہوئے دراہم یا دینارنہ دے کردوسرے درہم یا دینارا داکرے۔

لیکن ضان کے باب میں جنس، نوع، صفت اور مقدار کے اعتبار سے دراہم ودنا نیر متعین ہوجاتے ہیں، یہاں تک کہ اشارہ کئے ہوئے، جنس، نوع، صفت اور مقدار کا مثل لوٹانا واجب ہوتا ہے، اور جن دراہم ودنا نیر کی طرف اشارہ کیا گیا تھا اگروہ ہلاک ہوجا کیں تو عقد باطل نہیں ہوگا (۱)۔

\*ا-لغت میں ثمن وہ ہے جوذ مہ میں لازم ہو،ایسائی فرائے سے منقول ہے،فراءلغت کے باب میں امام سمجھے جاتے ہیں،اوراس لئے بھی کہ لغت اور شرع کے عرف میں ان دونوں میں ایک کو ثمن اور دوسرے کو مبیع کہتے ہیں، اور ناموں کا اختلاف دراصل اختلاف معانی کی دلیل ہے، البتہ بھی ان دونوں میں سے ہرایک دوسرے کی جگہ پر توسعاً استعال کیا جاتا ہے، اس لئے کہ ہرایک دوسرے کے مقابل ہوتا ہے، لہذا مقابلہ کے معنی پائے جانے کی وجہ سے ہرایک کا دوسرے کا کہ دوسرے کے مقابل موتا ہے، لہذا مقابلہ کے معنی پائے جانے کی وجہ سے ہرایک کا دوسرے پراطلاق ہوتا ہے، جیسا کہ برائی کے بدلہ برائی اور زیادتی ہوتا ہے۔

جب ذمه میں واجب مونے والے کا نام تمن ہے، تو اس میں

<sup>(</sup>۱) ردانحتار ۱۵۳۸، تبیین الحقائق ۱۸۱۸، المجلة ماده :۲۴۳، ۲۴۳، دررانحکا مطلی حیدر ار ۱۹۱، البحرالرائق ۱۲۹۸، ۲۸۱۸، العنایه ۸۳۸، المشقی شرح المؤطا ۱۲۸۸، الدسوقی ۱۵۵۳، المغنی مع الشرح الکبیر ۱۲۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۹۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۸۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸

اشارہ کے ذریعہ تعین ہونے کا احتمال نہیں ہے، لہذا عین کے استحقاق کے بارے میں تعیین توضیح نہیں ہوگی، البتہ بطور کنایہ اس کی جنس، نوع، صفت اور مقدار سمجھی جائے گی، تا کہ عاقل کا تصرف حتی الامکان درست ہوسکے، اور اس لئے بھی کہ ثمن کی تعیین مفید نہیں ہے، کیونکہ عقد معاوضہ میں متعین کرنے والے سے جوعوض مطلوب ہے، اس کے مثل سے اس کا حصول ممکن ہے، پس عین کے استحقاق کے سلسلہ میں مثمن کی تعیین مفید نہیں ہوگی، بلکہ لغو قرار پائے گی، البتہ ثمن کی جنس، نوع، صفت اور مقدار کے بیان کے بارے میں اس کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ اس سلسلہ میں تعیین مفید ہے۔

نیزاس وجہسے کہ عقد میں مطلق درہم اور دینار بولنا درست ہے، لہذا اس میں تعیین سے متعین نہیں ہول گے، جیسے ناپنے کا آلہ اور باٹ وغیرہ۔

حفیہ اور مالکیہ نے اس حکم سے بیچ صرف کومٹنی قرار دیا ہے، کیونکہ اس میں درہم ودینا تعیین سے متعین ہوجاتے ہیں، اس لئے کہ اس میں مجلس کے اندر قبضہ شرط ہے، بعض فقہاء نے کرایہ کو بھی مستثنی قرار دیا ہے<sup>(1)</sup>۔

دوسراقول: اثمان عیمین سے تعین ہوجاتے ہیں:

11 - ثمن میں جس درہم ودینار کی طرف اشارہ کیا گیا ہو وہ متعین ہوجا کیں گیا ہو وہ متعین ہوجا کیں گیا ہو وہ متعین ہوجا کیں گے، چنانچہ بائع مشتری سے انہی دراہم کو لینے کا مستحق ہوگا جن کی طرف مشتری نے عقد کے وقت اشارہ کیا تھا، جبیہا کہ اعیان میں ہوتا ہے کہ اشارہ کئے ہوئے متعین ہوجاتے ہیں، لہذا اگر قبضہ سے پہلے اشارہ کیا ہوائمن ہلاک ہوجائے تو عقد باطل ہوجائے گا،

جیسا کہ اعیان کے ہلاک ہونے سے باطل ہوجا تا ہے، اور اس کا بدلنا جائز نہیں ہوگا۔

یہی شافعیہ کا قول ہے، اور حنابلہ کا بھی راج قول یہی ہے، اور حنیہ میں سے امام زفر ؓ کی رائے بھی یہی ہے (۱)۔

اس قول کی دلیل میہ ہے کہ بیج اور شن دونوں کیساں استعال کئے جاتے ہیں، دونوں مترادف الفاظ ہیں، جوایک ہی مسمی پر دلالت کرتے ہیں، حرف باء کے داخل ہونے سے احکام میں ایک دوسرے سے ممتاز ہوجاتے ہیں، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلاَ تَشْتَرُوا بِهِ آیَاتِی ثَمَنًا قَلِیٰلاً"'(۱) (اور میری آیوں کوفروخت مت کر ڈالو تھوڑی سی قیمت پر)،اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں میچ کوشن سے تعبیر کیا ہے، پس معلوم ہوا کہ شن میچ ہے،اور میچ شمن ہے۔

اسی لئے لفظ شراء کوئیج کے معنی میں استعال کرنا جائز ہے، چنا نچہ کہا جاتا ہے: "شریت الشيء" لینی میں نے اس شی کوفروخت کیا، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ شَرَوهُ بِشَمَنٍ بَخْسٍ دَرَاهِمَ" (") (اورانہوں نے یوسف کو بہت کم قیت پر گنتی کے چند دراہم کے عوض فروخت کیا۔

اس کئے کہ شکی کانمن اس کی قیمت ہے، اور شکی کی قیمت وہ ہے جو اس کئے کہ شکم مقام ہو۔ قیمت کو قیمت اس کئے کہا جاتا ہے کہ وہ دوسرے کے قائم مقام ہوتی ہے، ثمن اور مبیع دونوں ایک دوسرے کے قائم مقام ہوتی ہیں، لہذا ان دونوں میں سے ہرایک ثمن اور مبیع ہے، اس سے معلوم ہوا کہ لغت کے اعتبار سے ثمن اور مبیع کے درمیان

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۲۸ ،۳۲۳۵، ۳۲۲۵ المنتقی شرح المؤطا ۲۲۸، المغنی لارح المؤطا ۲۲۸، المغنی ۷۸ ۱۷۵۰ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۷۵۸ - ۱۷۵۸ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۷۵۸ - ۱۷۵۸ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۷۵۸ - ۱۷۵۸ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۸۵۸ - ۱۸۵۸ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۸۵۸ - ۱۸۸۸ الشرح الكبير بهامش المغنی ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ - ۱۸۸۸ -

<sup>(</sup>۱) بدائع سر۳۲۲۳، فتح القدير ۳۲۸۸۵، المهذب ۲۲۲۱، المجموع القدير ۱۲۹۸، الشرح الكبير بهامش المغنی ر۲۵، الشرح الكبير بهامش المغنی ر۲۵، کشاف القناع ۳۷۰۲، مطالب اولی النهی ۱۸۷۳۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره راسم\_

<sup>(</sup>۳) سوره کیوسف ۱۰۰ ـ

کوئی فرق نہیں ہے، جس طرح مبیع تعیین سے متعین ہوتی ہے، اسی طرح ثمن بھی تعیین ہوتی ہے، اسی طرح ثمن بھی تعیین ہوجائے گا،اس گئے کہ وہ بھی مبیع ہے۔

نیز اس وجہ سے کہ عقد میں ثمن معاوضہ ہے، لہذا دیگر معاوضوں
کی طرح یہ بھی تعیین سے متعیین ہوجائے گا(۱)۔

### تعیین کے ذرائع:

11-تعین اشاره سے ہوجاتی ہے، خواہ اشارہ کے ساتھ نام بھی لیا گیا ہو، بیسے کوئی کہے: "بعتک ھذا الثوب بھذہ اللدراھم" (یعنی میں ان دراہم کے عض تم سے یہ کیڑا ہیچا) یا دراہم کے وض تم سے یہ کیڑا ہیچا) یا دراہم کے ذکر کے بغیر صرف "بھذہ" کہے، یا عوشین کا نام لئے بغیر یوں کہے: "بعتک ھذا بھذا " یعنی میں نے اس کواس کے وض ہیچا۔ کہے: "بعتک داری نام سے بھی تعیین ہوتی ہے، جیسے کوئی کہے: "بعتک داری بموضع کذا" (یعنی میں نے تم سے فلال جگہ کا گھر ہیچا)، یا یوں کہے: "بما فی یدی أو کیسی من الدراھم أو الدنانیر" کہے: "بما فی یدی أو کیسی من الدراھم أو الدنانیر" (یعنی میں نے تم سے جو کچھ میرے ہاتھ یا شیلی میں درہم ودینار ہیں ان کے بدلہ گھر خریدا)، درانحالیکہ دونوں اس سے واقف ہیں (۲)۔

تیسری شرط: متعین ثمن کامشتری کی ملکیت میں ہونا: ساا - معین ثمن کامشتری کی ملکیت میں ہونا شرط ہے،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے،عقد کے وقت مشتری مکمل طور پر مالک ہو،اس میں کسی اور کاحق نہ ہو<sup>(۳)</sup>،اللہ کے رسول عیالیہ نے حکیم بن حزام سے فرمایا:

- (۱) بدائع الصنائع ۷ / ۳۲۲۳، المننی لابن قدامه ۱۲۹،۱۴ الشرح الکبیر بهامش المننی ص ۱۷۵، (کیونکه وه توضین میں سے ایک ہے، لہذا دوسرے کی طرح تعیین سے متعین ہوجائے گا)، المہذب ار ۲۲۲۔
  - (۲) مطالب اولى النهي سر ۱۸۸، كشاف القناع سر ۲۷۱\_
- (۳) ردامختار ۲۸۰٬۵۰۵، البحرالرائق ۲۷۹٬۵۰۵، کشاف القناع ۳ر۱۵۰، مطالب اولی النبی ۳ر۱۸، الزرقانی والبنانی علیه ۱۸٫۷،مغنی المحتاج ۲ر۱۵،

"لا تبع مالیس عندک" (۱) (جوتمہارے پاس نہ ہواس کومت پیچ)،اس سے سمجھا جاتا ہے کہ میچ کا بائع کی ملکیت میں ہونا ضروری ہے،اوراس حکم میں معین شن مبیع کے مثل ہے (۲)۔

# چوهی شرط: معین ثمن کی سپر دگی پر قدرت:

۱۳ - متعین ثمن میں اس کے سپر دکر نے پر قدرت ہونا شرط ہے، اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے، کیونکہ جس کے سپر دکر نے پر قدرت نہ ہووہ معدوم کے مشابہ ہے، اور شئ معدوم کا ثمن ہونا درست نہیں ہے، لہذا فضا میں اڑتے ہوئے پر ندہ کو ثمن بنانا درست نہیں ہوگا، اسی طرح بدکا ہوا اونٹ جس کو سپر دکر نے پر قدرت نہ ہو ثمن نہیں بن سکتا (۳)، اس کئے کہ حضرت ابو ہر پر ڈ کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں "نہی دسول اللہ علیہ ہے البحصاة وعن بیع الغرد" (۱۳) (اللہ کے رسول اللہ علیہ نے کنگر یوں کے ذریعہ نیج اور غرروالی نیج سے منع فرمایا ہے)۔ ماور دی نے کہا: غرراس کو کہتے ہیں جو دومتضا د کے درمیان واقع ہو، خطرہ کا غلبہ ہو، ایک قول ہے: غرروہ ہے جس کا انجام نا معلوم ہو، مبیج اور اسی طرح متعین ثمن، اگر اس کی سپر دگی پر انجام نا معلوم ہو، مبیج اور اسی طرح متعین ثمن، اگر اس کی سپر دگی پر

القليو بي ٢/ ١٦٠\_

- (۱) حدیث: "لاتبع مالیس عندک" کی روایت امام ترمذی (تخة الأحوذی هر ۱۰ مهر ۲۰ ۳۳ شالع کرده المکتبه السلفیه مدینه منوره) نے حضرت اور حکیم بن حزام سے کی ہے، اور اس کوشن قرار دیا ہے۔
  - (۲) كشاف القناع ٣ ر ١٥٤ ، مطالب اولى النهي ٣ م ١٨ ــــ
- (۳) البحرالرائق ۲۷۹، ۲۸۰، ردالمحتار ۵۰۵، الشرح الکبیر للدردیر ۱۲۰۰، ۱۱، الزرقانی ۱۲/۵، مغنی المحتاج ۲/۲۱، قلیوبی ۱۸۸۲، کشاف القناع ۳/۱۹۲،مطالب اولی النبی ۳/۲۵۔
- (۴) حدیث: "نهی عن بیع الحصاة وعن بیع الغور"کی روایت مسلم (۳) مارس۱۵۳ طبع اکلمی نے کی ہے۔

قدرت نه ہو،ممنوع غرر میں داخل ہے<sup>(۱)</sup>۔

يانچوين شرط: ثمن كي صفت ومقدار كي معرفت:

10 - حفیہ نے کہا ہے: ثمن کی طرف اشارہ کیا گیا ہوگا، یااشارہ نہ کیا گیاہوگا۔

اگر اشارہ کیا گیا ہوتو پھر بیچ کے جائز ہونے کے لئے اس کی صفت اور مقدار کا جاننا ضروری نہیں ہے۔

(مقدار: جیسے پانچ یا دس درہم، یا اتنے بورے گیہوں<sup>(۲)</sup>، صفت: جیسے کویتی یا اردنی دس دینار، اسی طرح بحیری یا صعیدی گیہوں)۔

پی اگرکوئی کے کہ میں نے تم سے اس گیہوں کے ڈھیر کو ان دراہم کے بدلہ بیچا جو کہ تمہارے ہاتھ میں ہیں، درانحالیکہ وہ درہم نظر آرہے ہیں اور دوسرا قبول کر لے تو تیج جائز اور لازم ہوگی، اس لئے کہ اشارہ تعریف کا سب سے زیادہ بلیغ طریقہ ہے، اور اس کے بعد صفت اور مقدار کی جہالت سے کوئی جھگڑا پیدائمیں ہوگا جو عقد تیج سے واجب شدہ لین دین سے مانع ہو، لہذا تیج کے جائز ہونے کے لئے مانع نہیں ہوگی، کیونکہ دونوں عوض موجود ہیں۔

اس کے برعکس رباوالی اشیاء ہیں کہ اگر باہم ایک جنس میں بیج ہوتو اندازہ سے بیج جائز نہیں ہے، اس کئے کہ ربا کا احتمال موجود ہے، کیونکہ تساوی کا نہ ہونا تفاضل کے علم کے درجہ میں ہے، اسی طرح بیج سلم میں جب کہ رأس المال قدری ہو، تو اس میں اندازہ سے طے کرنا جائز نہیں ہے، ہاں اگر مقدار معلوم ہو تو امام ابوطنیفہ کے نزدیک

ر) "کر" کی جمع آکرارہے، ایک معروف پیانہ کانام ہے، جس کی مقدار ساٹھ (۲) قفیز ہے، قفیز آٹھ مکوک کا ہے، اور مکوک ڈیڑھ صاع کا پیانہ ہے، (المصباح المنیر للفیوی مادہ:" کرز"۔

درست ہے(۱)۔

حنابلہ نے اس سلسلہ میں حنفیہ کی موافقت کی ہے، چنانچہ ابن قدامہ نے کہاہے: بیچ کے صحیح ہونے میں ثمن اور مبیع کے درمیان اٹکل ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے۔

لہذاا گرخمن کسی باٹ کے وزن کے برابراور پوراناپ جرکے عقد میں طے پائے درانحالیکہ باٹ کا وزن اور ناپ دونوں مجہول ہوں،
لیکن عاقدین کومشاہدہ سے معلوم ہوتو یہ عقدان حضرات کے نزدیک جائز ودرست ہے، جیسیکوئی کہے: میں نے تم سے اس گھر کو اس پھر کے وزن کے برابر چاندی کے وض بیچا، یا اس برتن یا تھیلی مجردرہم کے بدلہ فروخت کیا۔

نیز ان حضرات کے یہاں اُس صورت میں بھی بیع درست ہے، جب کہ گیہوں یا درہم وغیرہ کے ڈھیر کو دیکھ کر بیع کرے، اگر چہ عاقدین کواس کی ناپ، وزن اور تعداد معلوم نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

ایسا ہی شافعیہ کا بھی مذہب ہے، چنانچہ علامہ شیرازی نے کہا ہے: اگر اٹکل متعین ثمن کے بدلہ بیچا تو یہ بیچ درست ہے، کیونکہ مشاہدہ سے معلوم ہے، البتہ مکروہ ہے، اس لئے کہ فی الواقع ثمن کی مقدار مجہول ہے (۳)۔

مالکیہ کے نزدیک نقود یعنی سونا اور چاندی کی بیٹے اٹکل سے ناجائز ہے، جب کہ سونے وچاندی ڈھلے ہوئے ہوں، اور لوگوں کے درمیان صرف اس کی تعدادیا وزن کے ساتھ معاملہ کیا جاتا ہو، اس لئے کہ مقصوداس کے افراد ہیں۔

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۴۸٫۵،البحرالرائق ۸٫۳۹۰،الدرالمختارمع ردالحتار ۴۸٫۰۵۳۰، د کیھئے:مجلة الاحکام العدلیة ماده:۲۳۹،۲۳۸، فتح القدیر۸۳،۸۲٫۵

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۴ مر۲۲۷،الشرح الکبیر بهامش المغنی ر ۳۵، کشاف القناع ۳۷ سار ۱۷۳،مطالب اولی النهی ۳۸ ۸ سی

<sup>(</sup>۳) المسکوک:ایک خاص انداز وکیفیت کے ساتھ ڈھالا گیا ہو، بادشاہ کا مہرزدہ (جواہرالا کلیل ۸/۲)۔

لیکن اگر نقو د ڈھلے ہوئے نہ ہوں،خواہ اس کے وزن یا تعداد سے معاملہ کیا جاتا ہو،تو اٹکل سے نیچ جائز ہے، کیونکہ اس کے افراد یہاں مقصور نہیں ہیں (۱)۔

۱۲ – اگرنمن کی طرف اشارہ نہ کیا گیا ہوتو فقہاء کا اس پر اتفاق ہے،
اس کے ذریعہ عقد شیحے نہیں ہے، ہاں اگر نمن کی مقدار اور صفت معلوم
ہوتو پھر نیچ سیحے ہوگی، اس لئے کہ الیمی صورت میں جہالت سے الیم
نزاع پیدا ہوگی جولین دین سے مانع ہوگی، لہذا عقد سے کوئی فائدہ
حاصل نہیں ہوگا۔ ہروہ جہالت جس سے نزاع پیدا ہو، وہ نیچ کو فاسد
کردیتی ہے۔

صفت اگر مجہول ہوتو وصف کے بارے میں جھگڑا ہوگا کہ مشتری گھٹیا دینا چاہے گا اور بائع عمدہ سے عمدہ کا مطالبہ کرے گا،لہذا عقد کے جائز ہونے کا مقصود حاصل نہیں ہوگا، اور وہ بلانزاع حاجت کو پورا کرنا ہے۔

نقہاء کے یہاں بیچ کے صحیح ہونے کی ایک شرط ثمن کے بارے میں ایساعلم ہونا ضروری ہے جونزاع پیدا ہونے سے مانع ہو<sup>(۲)</sup>۔ کا -اسی بنیاد پر حنفیہ نے صراحت کی ہے۔

الف-شی کی بیجاس کی قیمت کے بدلہ ناجائز ہے، لہذااگراس کی

(۱) جواہرالإ کلیل ۲۸،الدسوقی ۳۲۲۔

(۲) الہدایہ والعنایہ ۵، ۱۸۳۸، الدرالختار ۵،۵۲۵، ۵،۵۰۵، کنزالدقائق وتیبین الہدایہ والعنایہ ۵،۵۳، نیز دیکھئے: صاحب بدائع الصنائع کے کلام کی توجیہ ۲ الحقائق ۱۲٫۳۰، نیز دیکھئے: صاحب بدائع الصنائع کے کلام کی توجیہ ۲ سے ۱۳۰۹ (مبیع اور ثمن کے اوصاف کاعلم صحت بھتے کے لئے شرطنہیں ہے، اس سے جہالت، بھتے کی در تنگی کے لئے مانع نہیں ہے، کیکن لزوم عقد کے لئے ثمن اور مبیع کے اوصاف کی معرفت ضروری ہے، اس لئے چیز کو بغیر دیکھے ہوئے فروخت کرنا جائز ہے)، المنہاج و مغنی المحتاج علیہ ۱۲/۱۱ القلوبی ۱۲۷۵، المحقد مات الممبدات لابن رشد (الجد) رس ۵۵۰، بدایة المجبد لابن رشد (الجد) رس ۵۵۰، بدایة المجبد لابن رشد (الحد) برس ۵۵۰، بدایة المحبد لابن الشرح الکبیر للدرد پر ۱۳۵، جواہر الإکلیل ۱۲۲، الشرح الکبیر لابن قدامہ ۱۲ سے، کشاف القناع ۱۳ سے، مطالب اولی النبی ۱۲۸، الشرح الکبیر لابن قدامہ ۱۳ سے، کشاف القناع ۱۳ سے ۱۳ سے

بیع قیمت سے کرے، تو بیع فاسد ہوگی، اس کئے کہ اس نے اس کا ثمن اس کی قیمت کو قرار دیا ہے، اور قیمت بتانے والوں کے اختلاف سے قیمت الگ الگ ہوتی ہے، لہذا اس طرح ثمن مجہول ہوگا۔

باس طرح کی بیخ درست نہیں ہوگی کہ فلال چیز کواس کے بدلہ جس کا توارادہ رکھتا ہے، یا بہد کہ بیل جواس پر دواجب ہو، یااس کے بدلہ جس کا توارادہ رکھتا ہے، یا پہند کرتا ہے، یااس کی اصل لاگت کے وض، یااس چیز کے وض جس کو اس نے خریدا ہے، بیچنا اس نے خریدا ہے، بیچنا ہوا، اگر مجلس میں مشتری کو مقدار کا علم ہوجائے اور وہ اس پر راضی ہوجائے تو بیچ درست ہوجائے گی۔

اسی طرح اس صورت میں بیج صیح نہیں ہوگی جبکہ کوئی شخص کے: میں فلاں شی ایک دینار کم ایک ہزار درہم کے بدلہ ﷺ رہا ہوں یا ایک درہم کم ایک سودینار میں فروخت کررہا ہوں۔

اسی طرح اس وقت بھی بھے درست نہیں ہوگی جب کہ کہے: اتنے میں بھے رہا ہوں جتنے میں لوگ بیچتے ہیں، ہاں اگر غیر متفاوت اشیاء ہوں، جیسے روٹی اور گوشت تو بھے جائز ہوگی (۱)۔

اسی طرح نیج اس وقت بھی ناجائز ہے جب بائع کے: میں مشتری کے حکم سے بیچیا ہوں، کیونکہ معلوم کے حکم سے بیچیا ہوں، کیونکہ معلوم نہیں کہ مشتری یا فلاں شخص کیا حکم دے گا؟لہذا نمن مجہول ہوگا۔

1A - ج- حنابلہ نے بھی صراحت کی ہے کہ اگراس دام میں بیچے جس پر بھاؤختم ہواہے یا اتنے میں بیچے جتنے میں فلاں شخص نے بیچا ہے، درانحالیکہ دونوں ہی یا ان میں سے کوئی ایک اس سے ناواقف ہو، تو بیچے درست نہیں ہوگی، اس لئے کمٹن مجمول ہے۔

د-اگرکوئی شخص ایک ہزارسونے اور چاندی کے درہم کے بدلہ کوئی سامان بیچ تو بچ صحیح نہ ہوگی ، اس لئے کہ ثمن مجہول ہے ، کیونکہ ہزار

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۵۷ ۸۳، بدائع الصنائع ۲۹۱۸ ۳۰، لبحرالرائق ۲۹۹۸ ۵

میں ان دونوں میں سے ہرایک کی مقدار کیا ہے، مجہول ہے، توبیا ایسا ہوگیا کہ بائع کہے: میں نے فلال سامان سومیں بیچا، جس میں بعض سونا ہو، اور نیز اس لئے کہ مذکورہ عقد بیچ غرر ہے، لہذا غرر کی بیچ سے عمومی ممانعت میں داخل ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

ھ-کسی شکی کواس کی رقم کے بدلہ (اس پر ککھی ہوئی قیت میں) فروخت کرنا جائز نہیں ہے، مرادوہ ثمن ہے جس کاعلم مشتری کوعقد کے بعداس کودیکھنے سے ہو۔

یہ حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا قول ہے۔

"الرقم" ایک علامت ہے، جس سے اس ثمن کی مقدار معلوم ہوتی ہے جس سے بیچ ہوئی ہے، رقم کے ذریعہ عقد بیچ فاسد ہے، کیونکہ اس میں جہالت رکن عقد میں ہے، اور وہ ثمن کی جہالت ہے، اس لئے کہ وہ بیچ اس رقم کے ذریعہ ہے جس کو مشتری نہیں جانتا ہے، لہذا بیہ عقد، جوا کے مثل ہوگا، چونکہ اس میں خطرہ ہے کہ اتنی قیمت ہوگی یا اتنی ہوگی۔

اورا گرمجلس میں قیمت کاعلم ہوجائے تو پھر بیجے درست ہوگی ،اور اگر قیمت معلوم ہونے سے پہلے دونوں الگ ہوجائیں تو بیج باطل ہوگی۔

امام مشمس الائمه حلوانی کہتے تھے: اگر مجلس میں رقم کاعلم ہوجائے تو وہ عقد تو جائز نہیں ہوگا ،کین اگر بائع اس رضا پر باقی رہے، اور مشتری مجلس میں راضی ہوجائے تو باہمی رضا مندی سے دونوں کے درمیان نیاعقد ہوجائے گا(۲)۔

علامہ ابن قدامہ نے اپنی کتاب '' المغنی' میں لکھا ہے کہ امام احمد نے کہا ہے: رقم کے ذریعہ بچے کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس کا معنی سے کہ وہ یوں کہے: میں نے اس کپڑے کو کھی ہوئی قیت کے عوض میں فروخت کیا، پرنٹ قیت وہ شن ہے جوہبیع پر لکھا ہوا ہو، سے اس وقت کی بات ہے جب عقد کی حالت ہی میں دونوں کو پرنٹ قیمت معلوم ہوجائے، یہا کشر فقہاء کی دائے ہے، امام طاقس نے اس طرح کی بچے کومکروہ قرار دیا ہے۔

ہماری دلیل ہے ہے کہ یہ معلوم ثمن کے عوض نیچ ہے، لہذا ہے اس عقد کے مشابہ ہوگیا جس میں ثمن کی مقدار مذکور ہو، یا اس صورت کے مشابہ ہوا کہ وہ کہے: میں نے اس سامان کو اسے میں بیچا جتنے میں خریدا ہے، اور اس کی مقدار دونوں کو معلوم ہو، اور اگر خدانخواستہ دونوں یا کسی ایک کواس کی مقدار کاعلم نہ ہوتو بیچ درست نہیں ہوگی، اس لئے کہ ایس صورت میں ثمن مجہول ہوجائے گا(ا)۔

لہذا بیچ کے جائز ہونے کا حکم اس تفسیر پر منحصر ہے کہ ثمن معلوم ہو، اور اگر سابق تفسیر کے مطابق ثمن معلوم نہ ہوتو بلا اختلاف بیچ باطل ہوگی۔

> و- گیہوں کے ڈھیر کی بیع، ہر قفیز ایک درہم میں: 19 - اس مسکلہ میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں:

قول اول: بیچ صحیح نہیں ہوگی، بیر عبدالعزیز بن ابی سلمہ اور بعض شافعیہ کا قول ہے، دلیل میہ ہے کہ ثمن اور مبیع کی مقدار عقد کے وقت معلوم نہیں ہے،اس کاعلم ناپنے کے بعد ہی ہوگا<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۳۰/۱۸ ۳، البحرالرائق ۲۹۶۸، الشرح الكبير لابن قدامه ۲۸ ۳۳، کشاف القناع ۲۳ ۱۵، مطالب اولی النهی ۳۷ ۴، مغنی المحتاج ۲/۲۱، المهذب ۱۲۲۲، الشرح الکبيرللدرد پر۱۵۸-

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/ ۳۰ ۳۰ البحرالرائق ۲۹۶۸، ابن عابدین ۴/ ۵۱۳، ۱۹۵، منحة الخالق علی البحرالرائق ۵/۲۹۲، المبذب ۲۲۲۱، مغنی المحتاج

<sup>=</sup> ۲/۱۱، اُسنی المطالب ۲/ ۱۱، اُسفنی ۲۲۲۲، الشرح الکبیر بهامش المغنی رص ۳۳۳، مطالب اولی اُنبی ۳۷ و ۴۷، کشاف القناع ۳۷ س ۱۷۔

<sup>(</sup>۱) المغنى لابن قدامه ۴۸ ۲۹۴\_

<sup>(</sup>۲) المقدمات الممهد ات ص ۵۴، مغنی الحتاج ۱۷/۲، أسنی المطالب ۱۷/۲۔

قول دوم: ایک قفیز میں بیخ درست ہوگی، ہاں اگرمجلس میں پورے قفیز کی تعیین کرد ہے تو پورے ڈھیر کی بیج صحیح ہوگی، بدامام ابوحنیفہ گا قول ہے، دلیل بیہ ہے کہ لفظ سے پورا ڈھیر مراد لیناممکن نہیں ہے، اس لئے کہ ملیع الیسی جہالت ہے جو عاقدین کے درمیان باعث نزاع ہے، کیونکہ بائع پہلے ٹمن کی سپر دگی کا مطالبہ کرے گا، اور ٹمن معلوم نہیں ہے، لہذا لامحالہ جھگڑا پیدا ہوگا، اور جب کل ڈھیر مراد لینا دشوار ہوگیا، تو کمتر مراد لینا گے، اور وہ ایک قفیز ہے جو کہ معلوم ہے، ہاں اگر مجلس ہی میں جہالت دور ہوجائے، اس طور پر کہ پورے قفیز کی تعیین ہوجائے یا مجلس میں بیائش کرلی جائے، تو پھر تیج درست ہوگی، کیونکہ ایک میں ہیں (۱)۔

تول سوم: بورے ڈھیر میں بیج درست ہوگی ،اگر چپہ عقد کے وقت پورے قفیز کا دونوں کوعلم نہ ہو۔

یہ مالکیہ، حنابلہ اور شافعیہ کا مذہب ہے، حنفیہ میں سے امام ابویوسف ؓ اورامام محر ؓ کی بھی یہی رائے ہے (۲)۔

ان حضرات کے دلائل حسب ذیل ہیں:

ا-مشاہدہ کی وجہ سے بیجے معلوم ہے، اور اشارہ کی وجہ سے ثمن بھی معلوم ہے، اور اشارہ کی وجہ سے ثمن بھی معلوم ہے، کی طرف ہے جس سے اس کے بلغ معلوم ہے، کونکہ اشارہ ایسی چیز کی طرف ہے جس سے اس کے بلغ کاعلم ہوسکتا ہے اور اس کا تعلق عاقدین سے نہیں ہے، اور وہ ڈھیر کی پیائش ہے، لہذا بجے درست ہوگی، جیسا کہ اگر کوئی الیباسامان فروخت کرے جس کی تعداد ۲۲ ہو، اور ہر ۱۳ سامان کی قیت ایک در ہم ہو،

- (۱) الهدامية مع العنامية ۸۸٫۵، تبيين الحقائق ۱۹۸۵، البحرالرائق ۱۹۵۵، البحرالرائق ۱۹۵۵، البحرالرائق ۱۹۵۵، الاختيار ۱۸۸۱، بدائع الصنائع ۲۹ ۱۳۳۸، الشرح الكبير لابن قدامه ۱۸۸۳، الزرقانی ۲۵۸۵، بداية الجبند ۱۸۸۲،
- (۲) حفيه كے سابقه مراجع ، الزرقانی ۲۳/۵ ، الشرح الكبير للدردير ۱۵/۳ ، بداية المحتبد ۱۵/۲ ، الشرح الكبير لا بن قدامه ۱۸/۳ مرطالب اولى النبي ۱۲/۳ ، منتی المحتاج ۱۷/۲ ، أسنى المطالب ۱۷/۲ .

الیی صورت میں ثمن کا فوری علم نہیں ہوگا، بلکہ حساب کرنے کے بعد ہیں معلوم ہوگا، اسی طرح اس مسلہ میں (بھی پورے ڈھیر کونا پنے کے بعد بعد قفیز کی تعداد کاعلم ہوجائے گا)۔

۲-مثاہدہ سے بیجے معلوم ہے، ٹمن بھی معلوم ہے، یعنی بیجے کے ہر جز کے مقابلہ میں جواس کی مقدار ہوگی، لہذا مذکورہ ضابطہ کے تحت بیج درست ہوگی، اور فی الحال غرر بھی نہیں ہے، اس لئے کہ ہر صاع کے مقابلہ میں جتنا ثمن ہوگا وہ معلوم ہے، لہذا تفصیلی علم کے بعد جہالت کا غرر ختم ہوجائے گا، جبیبا کہ جملہ قفیز کی تعداد معلوم ہونے کے بعد غرر ختم ہوجائے گا، جبیبا کہ جملہ قفیز کے علم سے بچ جائز ہوگی تو تفصیلی علم سے بھی بیج جائز ہوگی، تعنی جملہ ثمن سے جہالت مضمر نہیں ہوگی، اس کے کہوں تفصیلی علم کے بعد معلوم ہوجائے گا، جس کی وجہ سے جہالت مضمر نہیں ہوگی، اس کے عوض اٹکل سے کا غرر بھی دور ہوجائے گا، جبیبا کہ اگر متعین ثمن کے عوض اٹکل سے فردنت کرے۔

۳-جہالت کو دور کرنا عاقدین کے بس میں ہے، اس کئے کہ دونوں میں سے ہرایک کے ناپنے سے جہالت دور ہوجائے گی، اور اس طرح کی جہالت ہونے کے لئے مانع نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

نیز دیکھئے:'' بیچا الجزاف''۔

### ز-ثمن كى صفت معلوم نه موتوبيع جائز نهيس:

• ۲ - اسسلسله میں فقہاء حنفیہ نے بیصراحت کی ہے: اگرکوئی بچ میں ثمن کومطلق رکھے، یعنی اس کی صفت ذکر نہ کرے، البتہ مقدار متعین کرد ہے، مثلاً کہے: میں نے دس درہم میں خریدا، درہم سے کون سادرہم مرادلیا؟ بخار کی یاسم قند کا، اس کا کوئی تذکرہ نہ کرے، تو بچ اس درہم پر منعقد مجھی جائے گی جوشہر میں زیادہ مروج وگا۔

<sup>(</sup>۱) سابقہ حوالے۔

یمی شا فعیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا قول ہے۔

دلیل بیہے:"المعلوم بالعرف کالمعلوم بالنص" (جوعرف کے ذریعیمعلوم ومعروف ہووہ صراحت کے درجہ میں ہے)، خاص طور پراس صورت میں جس میں تصرف کو درست قرار دینا ہو<sup>(۱)</sup>۔

اسی ضابط پر حنفی مزید مسائل متفرع کرتے ہیں کہ اگر مالیت میں تفاوت کے ساتھ مختلف نقو درائج ہوں، جیسے: مصری اور مغربی سونے کی کرنسیاں رائج ہوں، اور مصری کرنبی کی مالیت مغربی کرنبی سے زیادہ ہو، لیکن رائج ہون، اور مصری کرنبی کی مالیت مغربی کرنبی سے زیادہ ہو، لیکن رائج ہونے میں دونوں برابر ہوں تو بیع فاسد ہوگ، کیونکہ اس طرح کی جہالت سے نزاع پیدا ہوگ، اس لئے کہ مشتری کم مالیت والی کرنبی دینا چاہے گا، اور بائع زیادہ مالیت کی کرنبی لینے کا خواہاں ہوگ، لہذا بیع فاسد ہوگ، ہاں اگر مجلس ہی میں جہالت دور ہوجائے اس طور پر کہ دونوں میں سے کوئی بھی کرنبی کی وضاحت کرد سے مثلا مصری مراد ہے، اور دوسرا فریق اس پر راضی ہوجائے، تو پھر بیع صحیح مثلا مصری مراد ہے، اور دوسرا فریق اس پر راضی ہوجائے، تو پھر بیع صحیح مثلا مصری مراد ہے، اور دوسرا فریق اس پر راضی ہوجائے، تو پھر بیع صحیح مثلا مصری مراد ہے، اور دوسرا فریق اس پر راضی ہوجائے، تو پھر بیع صحیح مثلا مصری مراد ہے، اور دوسرا فریق اس بی بیاختم ہوگیا۔

جب نقود مالیت اوررواج میں متفاوت ہوں تو بیج درست ہوگی، اور ثمن زیادہ رائج نفز قراریائے گا۔

اوراگر سکے مالیت میں برابراور رواج میں مختلف ہوں تو بیچ سیجے ہوگی اور جواز کی خاطر اس سے وہ سکہ مراد لیاجائے گا جوزیادہ رانچ ہو۔

اوراگررواج اور مالیت دونوں میں کرنسیاں برابر ہوں،البتۃ اسماء مختلف ہوں، جیسے:مصری، دمشقی وغیرہ تو بیچ صحیح ہوگی،اورمشتری کو خیار ہوگا کہ جوبھی کرنسی چاہےادا کرسکتا ہے، کیونکہ اس میں کسی طرح

#### کی نزاع پیدا ہونے کا اندیشہ ہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### خلاصة كلام:

مسکلہ کی چارصور تیں ہیں: کرنسیاں رواج اور مالیت دونوں میں برابر اور مالیت دونوں میں برابر اور دونوں میں سے ایک میں برابر اور دوسرے میں متفاوت ہوں گی۔

صرف ایک صورت میں بیچ فاسد ہوگی ،اور وہ یہ ہے کہ رواج میں کرنسیاں کیسال ہوں اور مالیت میں متفاوت ، اور بقیہ تین صورتوں میں بیچ صحیح ہوگی۔

نج فاسد کی صورت کو مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے ذکر کیا ہے (۲)۔
مالکیہ نے کہا ہے: اگر شہر میں متعدد کرنسیاں بکساں رائج ہوں،
اور وضاحت نہ کی جائے، ایسی صورت میں مشتر کی کو اختیار ہے کہ جو
بھی کرنسی چاہے ادا کرسکتا ہے، اور رواج میں تفاوت ہو، تو جو کرنسی
زیادہ رائج ہوگی وہی ادا کر ہے گا، ورنہ نج فاسد ہوگی، کیونکہ کسی کرنسی
کی تعیین نہیں کی گئی ہے۔

شربینی شافعی کے الفاظ ہیں: اگر شہر میں دوطرح کی کرنسیاں کیسال رائج ہوں، یا ایک زیادہ اور دوسری کم اور مالیت میں تفاوت ہوتو الیم صورت میں صراحت کے ساتھ کسی ایک کی تعیین شرط ہے، کیونکہ

- (۱) الہدایہ والعنایہ ۸۵،۸۵، تبیین الحقائق ۸۸،۵، مغربی اور مصری سونے کی کرنسیوں کی تعیین کی مثال بابرتی صاحب العنایہ التوفی ۲۸۷ ہے کے زمانہ کی ہے، فتح القدیر ۸۵،۵۸، ردالمحتار ۸۳۲،۵۳۸، بدائع الصنائع ۲۸ ۳۲،۳۳ میں ہے: (اگر شہر میں بہت می کرنسیاں برابر رائج ہوں تو تئے فاسد ہوگی، کیونکہ من مجہول ہوجائے گا، اس لئے کہ بعض کرنسیوں کو بعض پر فوقیت حاصل نہیں ہے۔
- (۲) العنابيششرح الهدابيه ۸۵،۸، الزرقانی ۲۴،۸، نیز دیکھئے: المقدمات الممهدات ۴۵، المنهاج مع مغنی المحتاج ۲۷،۱الشرح الکبیرلا بن قدامه ۷۲ سس، کشاف القناع ۳۲،۷۲،مطال اولی النهی ۳۷،۷۳

<sup>(</sup>۱) الهداميرمع العنامير ۵/ ۸۴، تبيين الحقائق ۴/۵، د يكيئي: الاختيار ا/۸۷، بدائع الصنائع ۲/۲۲، ۴۰، الزرقانی ۵/ ۲۴، المنهاج ومغنی المحتاج عليه ۲/ ۱۷، الشرح الكبيرلابن قدامه ۴/ ۳۳،مطالب اولی انهی سر ۴ ۴، كشاف القناع ۳۲ ۱۷۷۰

مالیت مختلف ہونے کی وجہ سے غرض بدلے گی۔

حنابلہ کے نز دیک اگر کوئی مطلق دینار بول کر کوئی چیز خریدے اور دینار کی تعیین نه کرے اور نه صفت کی وضاحت کرے، اور شہر میں مختلف قتم کے دنا نیر رائج ہوں تو بیچ درست نہیں ہوگی (۱)۔

#### ثمن نقترا ورادهار:

ا ۲ – نقداورادهار دونوں طرح بیج درست ہے،البته ادهار میں مدت کی تعیین ضروری ہے، دلائل حسب ذیل ہیں:

ا - الله تعالى كامطلق ارشاد ب: "أَحلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ" (الله تعالى عَامِل مِ كَهُ الله يَا تعالى نَهُ وَلا الله عَلَى الله الله الله الله على ا

۲- حضرت عا نَشِرٌ سے منقول ہے: "اشتری رسول الله عَلَيْسِهُ من يهو دي طعاما إلى أجل و رهنه در عا من حديد" (الله عَلَيْسِهُ مَن يهو دي طعاما إلى أجل و رهنه در عا من حديد" (الله عَلَيْسِهُ نَ ايك يهودي سے ادھار غله خريدا، اور لو ہے كى زره اس كے ياس رئين ركھ دى ) ـ

''السراج الوہاج'' میں ہے: نقد ثمن مقتضائے عقد اور اُس کے موجب میں سے ہے۔ ادھار کا شوت شرط سے ہوگا، لہذا جب کوئی شخص نقد ثمن سے کوئی چیز فروخت کر ہے پھراس کو ادھار کر دہ تو بیج درست ہوگی ، کیونکہ ثمن کو ادھار کرنے کاحق اسے حاصل ہے (۴)۔ میچکم حنفیہ کے نز دیک ہے۔

اسی طرح ما لکیہ کے نزدیک بھی عقد تجے درست ہے جب کہ نقد منمن کی شرط پر عقد ہو، پھر دونوں ادھار پر راضی ہوجا کیں ، اورا گرعقد مرا بحہ ہوتو ادھار کی مدت کی وضاحت لازم ہوگی ، تا کہ اس مدت کے لازم کا علم ہوجائے جس پر دونوں راضی ہوئے ہیں، فقہاء کہتے ہیں:
لازم کا علم ہوجائے جس پر دونوں راضی ہوئے ہیں، فقہاء کہتے ہیں:
بعد میں لات ہونے والی شرط عقد کے وقت موجود کے ہم میں ہے۔
شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ادائیگی شمن کی مدت میں اضافہ اگر خیار مجلس یا خیار شرط کی مدت کے اندر ہوتو وہ اصل عقد سے ملحق خیار مجلس یا خیار شرط کی مدت کے اندر ہوتو وہ اصل عقد سے ملحق ہوجائے گا، اور اگر لزوم نیچ کے بعد ہوتو مدت شمن کی ادائیگی میں اضافہ اصل عقد سے ملحق نہیں ہوگا، البتہ اس کا پورا کرنا مستحب ہوگا، اصافہ اصل عقد سے ملحق نہیں ہوگا، البتہ اس کا پورا کرنا مستحب ہوگا،

مدت معلوم ومتعین ہونے کے واجب ہونے کی دلیل درج سے:

ا - اجل کی جہالت سے جھگڑا پیدا ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ لین دین سے مانع ہے جوعقد کا تقاضا ہے، بسا اوقات بائع قریبی مدت میں ثمن کا مطالبہ کرے گا،اور مشتری مزید تا خیر کرنا جا ہے گا۔

۲-اوراس لئے بھی کہ اللہ کے رسول علیہ نے نیے سلم میں جہاں اجل کی شرط ہے، اس میں اجل کی تعیین کو لازم قرار دیا ہے۔ آپ علیہ نے فرمایا: "من أسلف في تمر فلیسلف في کیل معلوم ووزن معلوم إلی أجل معلوم" (جوکوئی مجور میں تیج سلم کرنا چاہے تو متعین ناپ اور متعین وزن میں اور متعین مدت کے سلم کرنا چاہے تو متعین ناپ اور متعین وزن میں اور متعین مدت کے

<sup>(</sup>۱) البهجة شرح التفة ۲راا مغنی الحماح ۲ر ۷۲، کشاف القناع ۳ر ۱۷۴ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره / ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "اشتری رسول الله ﷺ من یهودی طعاما إلی أجل ورهنه درعا من حدید" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۳۳، طبع السلفید) اور مسلم (۱۲۲۲، طبع الحلمی) نے کی ہے، الفاظری مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۷) الهدايه وفتح القدير ۷۸، ۸۳، تبيين الحقائق ۹۸، بدائع الصنائع سر ۳۲۲۷۷، لبحرالرائق ۱۸۰۰ مردالمختار ۵۳۱/۸، الاختيار ۱۸۱۸

<sup>(</sup>۱) جوابرالإ کلیل ۲ر۵۵، مغنی الحتاج ۲ر۱۲۰، آمغنی لابن قدامه ۳۴۹، طبع الریاض ،کشاف القناع ۳۷ ۲۳۳ طبع عالم الکتب

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أسلف في تمر فلیسلف في کیل معلوم ووزن معلوم اللی أجل معلوم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹/۴ طبع السلفیه)، مسلم (۱۲۷ طبع الحلی) نے حضرت عبدالله ابن عباس سے کی ہے، الفاظ صحیح مسلم کے ہیں۔

کئے بیجسلم کرے)۔لہذااس پرخمن کی تاجیل کو قیاس کیا جائے گا۔ ۳-ان تمام ہاتوں پراجماع منعقد ہو چکاہے<sup>(۱)</sup>۔

۲۲ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیچ کے صحیح ہونے کی ایک شرط ادھار ثمن والی بیچ میں مدت کا معلوم ہونا بھی ہے، لہذ ااگر مدت مجہول ہوتو بیچ فاسد ہوگی۔

مدت مجهول ہونے کی صورتیں درج ذیل ہیں:

الف-کوئی شخص اس شرط پرایک ہزار میں سامان فروخت کرتا ہے کہ مشتری اسے دوسر سے شہر میں ثمن ادا کرے گا۔

اورا گربائع کے: اس شرط پر چی رہا ہوں کہ دوسر نے فلال شہر میں
ایک مہینہ کے اندر ثمن ادا کردو گے توایک ہزار میں ایک مہینہ کے لئے
بیع جائز ہوجائے گی اور دوسرے شہر میں ادائیگی ثمن کی شرط باطل
ہوگی ، اس لئے کہ ادائیگی کی جگہ کی تعیین ایسی چیز میں کرنا درست نہیں
ہوگی ، اس لئے کہ ادائیگی کی جگہ کی تعیین ایسی چیز میں کرنا درست نہیں
ہے جس کے ممل فقل میں خرچ نہ ہو، اور اگر حمل فقل میں خرچ ہوتو
پیر تعیین کرنا درست ہوگا۔

اسی قبیل سے امام محمدؓ کے قول پر ایک مسله متفرع ہے: کوئی شخص کوئی چیزاس شرط پر خریدے کہ من کی ادائیگی سے پہلے بیج حوالہ کردی جائے، تو بیج فاسد ہوگی، امام محمدؓ نے فساد کی علت مدت کی جہالت بتائی ہے، یہاں تک کہ اگر مبیع کی سپر دگی کے وقت کی تعیین کردی تو بیج درست ہوجائے گی، امام ابو یوسفؓ نے فساد کی علت مقتضائے عقد کے خلاف شرط لگانے کو قرار دیا ہے (۲)۔

ب- مالکیہ کے نزدیک مدت کی جہالت ثمن میں غرر ہے، مثلاً کوئی سامان فروخت کرتے وقت شرط لگائے کہ زید کی آمدیا اس کی وفات یانے تک ثمن ادا ہوگا، ابن رشد تحریر فرماتے ہیں اگر کوئی شخص

مجہول ثمن سے سامان بیچے، یا ادائیگی ثمن کی مدت مجہول ہو، تو ہر حال میں بیج فنخ ہوگی، سامان موجود ہو یا فوت ہو چکا ہو، عاقدین فنخ کرنا چاہیں یا انکار کریں۔

5 - شافعیہ کے نزدیک اگر کوئی ادھار نمن سے پیچ، اور مدت مجہول ہو، تو بیج درست نہیں ہوگی، جیسے عطیہ دینے کی مدت تک فروخت کرنا، اس لئے کہ نمن بیج میں عوض ہے، لہذا مجہول مدت کی صورت میں بیج صحیح نہیں ہوگی، جیسے مسلم فیہ میں مدت مجہول ہوتو بیج سلم درست نہیں ہوتی ہے۔

د- حنابلہ کے یہاں تمن کو مجہول مدت تک مؤخر کرنے کی شرط لگانا درست نہیں ہے، اس طرح کی شرط لگانے سے شرط باطل ہوجائے گی اور عقد بھے صحیح ہوگا، البتہ مشتری کو بھے فنخ کرنے کاحق حاصل ہوگا، کیونکہ شرط فاسد ہونے کی وجہ سے مشتری کا مقصد فوت ہوجائے گا(ا)۔

#### مدت میں اختلاف:

۲۳ - اگر بائع اور مشتری کے درمیان مدت میں اختلاف ہوجائے تو مدت کا انکار کرنے والے کا قول معتبر ہوگا اور وہ بائع ہے، کیونکہ اصل شمن میں نقد ہے نہ کہ ادھار۔

اور اگر مدت کی مقدار میں اختلاف ہوجائے تو کم کے دعویٰ کرنے والے کا قول معتبر ہوگا،اس لئے کہوہ زیادہ کا منکر ہے۔
مذکورہ دونوں مسلوں میں بینہ مشتری کے ذمہ ہوگا،اس لئے کہوہ ظاہر حال کے خلاف دعویٰ کرنے والا ہے، اور بینہ ظاہر حال کے خلاف دعویٰ کرنے والا ہے، اور بینہ ظاہر حال کے خلاف بی کے لئے ہے (۲)۔

اگر دونوں مدت کی مقدار پر متفق ہوں، البتہ مقررہ مدت کے

<sup>(</sup>۱) الہدایہ وفتح القدیر والعنایہ ۸۸، جھڑا پیدا ہونے کی علت کے سلسلہ میں د کیھئے: تبیین الحقائق ۸ر۵، البحرالرائق ۱۸۵، سمر والحتار ۸۳۱ ۵۳۵۔

<sup>(</sup>۲) البحرالراكق ۵۸ د ۲۸۱، ۴۰، ۳۰، د المحتار ۱۸۷ و ۱۵۰، منتخ القديره ۸۸ م

<sup>(</sup>۱) المقدمات الممبدات ص ۵۴۲، ۵۵۰، نيز ديکھئے:بداية المجتبد ۲۲ ۱۳۷، المبذب ۲۲۲۱،کشاف القناع ۳۲ ۱۹۴، فخ القديد ۸۷ ۸۸۔

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق ۱/۵ ساالدرالمخيارمع ردالحتار ۴/۸ ۵۳۳\_

گذرنے میں اختلاف ہوتومشتری کا قول معتبر ہوگا کہ مقررہ مدت ابھی ختم نہیں ہوئی، اور بینہ بھی اسی کا معتبر ہوگا، اس لئے کہ جب دونوں مدت پرمتفق ہیں، اور اصل مدت کا باقی رہنا ہے، تو مقررہ مدت ختم نہ ہونے میں مشتری کے قول کا اعتبار ہوگا، اور اس لئے بھی کہوہ مطالبہ کئے جانے کا منکر ہے، اور بیظا ہر ہے۔

جہاں تک بائع کے بینہ پرمشتری کے بینہ کومقدم کرنے کی بات ہے، تو '' البحر' میں '' الجو ہرہ' کے حوالہ سے اس کی علت بیہ بیان کی گئی ہے کہ بینہ دعوی پرمقدم ہے، ابن عابدین کہتے ہیں: یہ توضیح مشکل ہے، کیونکہ بینہ ظاہر حال کے خلاف ثابت کرنے کے لئے ہوتا ہے، اور وہ یہاں بائع کا دعوی ہے، علاوہ ازیں مقررہ مدت کے نہ گذرنے پرمشتری کا بینہ فی پرشہادت ہے، اس کا جواب دیا جا تا ہے کہ مشتری کا بینہ معنی کے اعتبار سے اثبات پر ہے، اور وہ مدت کہ باقی رہنا ہے۔

لہذامشتری کے بینہ کومقدم کرنے کی وجدزیادہ کو ثابت کرنا ہے،
اس کی تائید ہی سلم کے مسکلہ سے ہوتی ہے، جب کہ عاقدین مدت
گذرنے کے بارے میں اختلاف کریں تومسلم الیہ (بائع) کا قول
میین کے ساتھ معتبر ہوتا ہے۔

اگر بائع اور مشتری دونوں بینہ پیش کریں، تو مشتری کا بینہ قبول کیا جائے گا،' البحر'' میں اس کی علت بتائی گئی ہے کہ مشتری مدت کی زیادتی کو ثابت کررہا ہے، صاحب'' البحر'' مزید تحریر کرتے ہیں: مشتری کا قول اور بینہ دونوں مقبول ہوں گے (۱)۔

اجل لینی مدت کے بورے مباحث کے لئے دیکھئے: اصطلاح " اجل " - "

ادھار ثمن ادا کرتے وقت عقد کی جگہ اور اس کے وقت کا اعتبار:

۲۲- عاقدین کے شہر کے بجائے اس شہر کا اعتبار ہوگا جہاں عقد ہیں ہوا ہے، اگر کوئی کسی سے اسے دینار میں کوئی شکی اصفہان میں بیچاور مشتری مشتری فوراً ثمن ادانہ کرے، یہاں تک کہ بائع کی ملاقات مشتری سے بخاری میں ہوجائے، اس پراصفہان کا مہرز دہ دینارلازم ہوگا، اس لئے کہ ثمن میں عقد کی جگہ کا اعتبار ہوتا ہے۔

ابن عابدين كهتي بين:

اس کا نتیجہ اس وقت ظاہر ہوگا جب کہ دونوں شہروں میں دیناری مالیت الگ الگ ہو، اور دوسرے شہر میں دینار کے چلن کے ختم ہوجانے یا مفقو د ہوجانے کی صورت میں عاقدین دینار کی قیمت پر منفق ہوجائیں، بائع کوجی نہیں ہے کہ بخاری میں دینار کی رائج قیمت لے اگراصفہان کے مقابلہ میں بخاری میں دینار کی قیمت زیادہ ہو، یہ حفیہ کا مسلک ہے۔

عقد کی جگہ کا عتبار ما لکیہ نے اوراضح قول کے مطابق شافعیہ نے کیاہے۔

اورجس طرح عقد کی جگہ کا اعتبار ہے، اس طرح قیمت کی ادائیگی میں وقت کا میں عقد کے وقت کا اعتبار ہوگا، لہذا قیمت کی ادائیگی میں وقت کا اعتبار نہیں ہوگا، اس لئے کہ عقد کے وقت زمانۂ ادائیگی میں قیمت مجہول ہے۔

مجہول ہے۔ ''شرح المجمع'' کے حوالہ سے'' البحر'' میں لکھا ہے: اگر کوئی متعین مدت تک کے لئے بیچے، اور شرط بیرلگائے کہ اس وقت جورائج کرنسی ہوگی وہ مشتری اداکرے گاتو بیچ فاسد ہوگی (۱)۔

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۳۰۳۰۵، ردامحتار ۵۳۹/۳، مغنی المحتاج للشرینی ۳ر۷۱، المدونه ۲۲۲/۳-

\_\_\_\_\_\_ (۱) البحرالرائق ۱/۵• ۳، نيز د يکھئے:الدرمخارمع ردامختار ۵۳۲/۴\_\_\_\_\_

عقد کے بعد ثمن میں اضافہ اور کمی:

۲۵ - اگرعقد تام ہونے کے بعد بائع یامشتری گمان کرتا ہے کہ وہ بیخ میں دھوکا کھا گیا ہے، یاکسی وجہ سے دوسرے کی مصلحت کے پیش نظر بیچ میں تبدیلی کا خواہاں ہے توالی صورت میں ثمن اور مبیع میں سے سی میں بھی کمی وبیشی کرنا درست ہوگا،اس پرفقہاء کا اتفاق ہے۔

البتہ فقہاء کے درمیان اس بات میں اختلاف ہے کہ کیا کی وزیادتی کا تعلق اصل عقد سے ہوگا؟ اس سلسلہ میں تین طرح کے رجانات ہیں:

۲۶ - پہلار جمان: امام زفر گوچھوڑ کر حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ تمن میں کمی وہیشی یا مبیع میں اضافہ اصل عقد سے ملحق ہوگا، اور شن کے حکم میں ہوگا۔

اگرکوئی شخص سور و پئے میں کوئی شئی خریدے اور اس میں مثلاً مزیددس روپے میں فروخت مزیددس روپے میں فروخت کر یہ جو میں کچھ کم کرد ہے و جائز ہے اور زیادتی یا کمی اصل عقد سے ملحق ہوگی (۱)۔

اوراستحقاق کاتعلق مزیداور مزیدعلیه دونوں کے ساتھ ہوگا۔ بائع
اس وقت تک مبیع کورو کنے کاحق رکھتا ہے جب تک کئن میں اضافی و بھی وصول نہ کر لے، اگر ثمن نقلہ ہو، اور مشتری ثمن میں اضافی رقم رو کنے کا حقد ارنہیں ہوگا، اور نہ ہی اضافی رقم اداکر نے سے پہلیمیع کی سپر دگی کا مطالبہ بائع سے کرسکتا ہے، اور اگر مشتری اضافی رقم ادا کردے، پھر کوئی مبیع کامستحق ظاہر ہوتو ایسی صورت میں اصل ثمن کے ساتھ اضاف کر دہ رقم بھی واپس لے گا۔

کی کی صورت میں اگر مشتری کمی کے بعد باتی ماندہ رقم بائع کے حوالہ کردے ہو وہ بائع سے میرے کی سپر دگی کے مطالبہ کاحق رکھتا ہے۔ جمہور حفیہ کے نزد یک کمی وبیشی اصل عقد سے ملحق ہوں گی(ا)۔ کے دلائل حسب ذیل ہیں:

ا - کی وہیشی کے ذرائعہ بائع اور مشتری باہمی رضا مندی سے شرعاً میں نقصان ہوگا، یا نفع ، یابرابری کا معاملہ ہوگا، ثمن میں زیادتی گھاٹے میں نقصان ہوگا، یا نفع ، یابرابری کا معاملہ ہوگا، ثمن میں زیادتی گھاٹے کو برابراور برابرکونفع میں تبدیل کردیتی ہے، اور کی نفع کو برابراور برابر، کوخسارہ میں بدل دیتی ہے، ایساہی معاملہ بعظ میں زیادتی کا ہے۔

۲ – بائع اور مشتری اقالہ کے ذرایعہ اصل عقد کوختم کرنے کا اختیار کھتے ہیں، توایک صفت کو دوسری صفت سے بدلنے کا حق ان کو بدرجہ اولی ہوگا، اس لئے کہ شکی کی صفت میں تصرف اصل شکی میں تصرف کے مقابلہ زیادہ مہل ہے، بیا ایسے ہی ہوا جیسے کہ دونوں میں سے سی کردیں، یا عقد تام کے بعد خیار شرط لگا ئیں، لہذا عقد تام کے بعد زیادتی کا الحاق درست ہوگا تو زیادتی کی اصف عقد سے ملحق ہوگی، کیونکہ ثمن میں اضافہ اس کے وصف کے مثل زیادتی کی صفت خودشی کے ساتھ قائم رہتی ہے، اور شکی کی صفت خودشی کے ساتھ قائم رہتی ہے، اس کا اپنا کوئی وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہتی ہے، اس کا اپنا کوئی درست ہوگا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہتی ہے، اس کا اپنا کوئی درست گائے کہ کہ دوجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہتی ہے، اس کا اپنا کوئی درست ہوگا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ وجود نہیں ہوتا ہے، لہذا اضافہ اصل شمن کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں میں کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں میں کو ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کیا تھور کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کے ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کیا تھور کیا تھا کی ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کی کو ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کی کو ساتھ قائم رہے گا نہ کہ دوروں کیا تھا کیا کہ کو دوروں کی کو سے کی کو نہ کی ساتھ قائم رہے۔ کا نہ کی کو دوروں کیا کہ کو دوروں کیا کہ کو کہ کو دوروں کیا کہ کو دوروں کیا کہ کو دوروں کی کو دوروں کی کو دوروں کیا کہ کو دوروں کیا کہ کو دوروں کیا کہ کو دوروں کیا کہ کو دور

س- اس طرح مهر میں کمی وبیشی کا شرعاً صحیح مونا الله تعالی کاس قول سے ثابت ہے: "لَا جُناحَ عَلَیْکُمُ فِیْمَا تَرَاضَیْتم بِهِ مِنُ بَعُدِ الْفَرِیْضَةِ" (اورتم پراس مقدار کے بارے میں جس پرتم

<sup>(</sup>۱) الهداميه مع الفتح ۲۵، ۲۷، تبيين الحقائق ۸۳، ۸۳، البحرالرائق ۲۹/۱، ردالمحتار ۱۵، ۱۵، الاختيار ۱۸۱۱، بدائع الصنائع ۲۸۱۸۷، الدسوقی سر ۱۱۷۵،۵۳۰، بامش الفروق ۲۹۰۰-

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع الهدايي ۲۷۰ مـ

<sup>(</sup>۲) سورۇنساءر ۲۴\_

لوگ مہر مقر رہونے کے بعد باہم رضامند ہوجاؤ کوئی حرج نہیں ہے)،اللہ تعالیٰ نے واضح فر مایا کہا گرمیاں بیوی باہمی رضامندی سے مقررہ مہر میں کمی وبیشی کریں تو جائز ہے، یہ بیچ کے باب میں کمی وبیشی کرنے کی ایک نظیر ہے۔

۳- الله كرسول عليه سيم وى به كه آپ نے وزن كرنے والے سے فرمایا: "ذن و أد جع" (۱) (وزن كرواور جھكادو) - يہاں مثن ميں اضافه به آپ عليه في نے اپنے قول وفعل سے اضافه كو مستحب قراردیا ہے، اور مندوب كا كمتر درجہ جوازہے (۲) -

۲۸ - حنفیہ کے بہاں اضافہ کے جواز کے لئے چند شرائط ہیں:

ا - دوسرافریق قبول کرے، یہاں تک کداگر دونوں میں ہے کوئی اضافہ کرے اور دوسرا قبول نہ کرے تواضافہ درست نہ ہوگا،اس لئے کہزیادہ کرنامالک بناناہے۔

۲ - مجلس متحد ہو، اگر قبول کرنے سے پہلے دونوں جدا ہوجا ئیں تو اضافہ باطل ہوگا، اس لئے کہ پیچ اور ثمن میں اضافہ دراصل ایجاب بیچ ہے، لہذ امجلس میں قبول کا پایا جانا ضروری ہے، جبیبا کہ اصل ثمن اور مبیع میں ہوتا ہے۔

۲۹ - جہال تک کی کی بات ہے تواس میں قبول کی شرط نہیں ہے، اس لیے کہ یہ بعض ثمن کے اِ براء اور اسقاط کے ذریعہ تصرف کرنا ہے، لہذا دوسرے کے قبول کے بغیر صحیح ہوگا، البتہ رد کرنے سے رد ہوجائے گا، جیسا کہ یورے ثمن سے ابراء کا مسکلہ ہے۔

ضروری ہے کہ مبیع موجود ہواور ابتداء سے قابل تصرف ہو، یہاں

تک کہ اگر مبیع کے ہلاک ہونے کے بعد ثمن میں اضافہ کیا جائے تو درست نہیں ہوگا، البتہ مبیع کے ہلاک ہونے کے بعد کم کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ میمض اسقاط ہے، اور زیادہ کرنا اثبات ہے (۱)۔

79 م - دوسرار جمان: شافعیہ وحنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ ثمن میں کمی یا بیشی خیار شرط اور خیار مجلس میں سے سی ایک کی مدت میں ہوتو اصل عقد سے ایحق ہوگی اور ثمن کے حکم میں ہوگی، اس لئے کہ یہ ثمن ہی کے قبیل سے ہے، لہذا رأس المال سے الحق کرنا ضروری ہوگا، اور اگر ثمن میں کمی یا بیشی عقد سے ملحق کرنا ضروری ہوگا، اور اگر ثمین ہوگی گا۔

ثمن میں کمی یا بیشی عقد ہیج کے لزوم کے بعد ہوتو اصل عقد سے ملحق نہیں ہوگی (۱)۔

• سا- تیسرار جمان: امام زفر گا قول ہے کہ کمی وبیشی اصل عقد سے الحاق کے اعتبار سے درست نہیں ہے، بلکہ اضافہ بائع وشتری کی طرف سے نئی بھلائی ہے، اور کمی کرنا ثمن میں سے بعض کا معاف کرنا ہے، جب اضافہ کور دکر دے گا تور دہوجائے گا۔

امام زفر گی دلیل میہ ہے کہ مشتری شمن کی پہلی مقدار کے ذریعہ پوری ملیج کا مالک ہوگا، پھرا گرزائد کوعقد کے ساتھ لاحق کیا جائے تو اس کی ملکیت ہوگا، پھرا گرزائد کوعقد کے ساتھ لاحق کیا جائے تو ملک یعنی ملک یعنی ملک یعنی ملک یعنی ملک یعنی ملیت ہوگیا، توا گرمیع کا بدلہ ہے، اسی طرح شمن بائع کی ملکیت میں داخل ہوگیا، توا گرمیع میں اضافہ کرنا جائز ہوتو میاضافہ اس کی اپنی ملکیت یعنی شمن کا عوض میں اضافہ کرنا جائز ہوتو میاضافہ اس کی اپنی ملکیت یعنی شمن کا عوض ہوگا۔ (یہ بھی جائز ہیں) (۳)۔

ا ۳-جولوگ کی وبیشی کواصل عقد سے کتی کرتے ہیں ان کی رائے پر مندرجہ ذیل مسائل متفرع ہوتے ہیں:

ا - اضافه کی صورت میں کل پر اور کم کرنے کی صورت میں باقی ماندہ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷ر ۳۲۸۴،الاختیارار۱۸۱\_

<sup>(</sup>۲) الجموع ۹ر۰۷ س،المهذب ۱۲۹۱، الجمل ۸۵/۳ شرح منتهی الارادات ۱۸۱۱ ۲۳۸، ۱۸۳، کشاف القناع ۳ر ۲۳۴

<sup>(</sup>٣) الهدابيوفتح القدير٥/ ٢٤١،٢٤٠\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "زن و اُرجع" کی روایت نسائی (۲۸۳۸ طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۱۹۲/۱۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت سوید بن قیس سے کی ہے، اس حدیث کوحاکم نے صحیح قرار دیاہے، اور امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) العنابي على الهدابيه ۲۵/۱۷۵، بدائع الصنائع ۲۸۳/۸۸، وازن وهُخُص ہے جو بائع کودینے کے لئے ثمن وزن کرے۔

پرتولیہ اور مرا بحد دونوں درست ہیں، اگر بائع مشتری کے ثمن سے پچھ کم کردے اور مشتری دوسرے سے کہے: میں نے فلال چیز کا تم سے کئے تاہد کیا، تو کم کرنے کے بعد باقی ماندہ ثمن پر عقد تولیہ منعقد ہوگا، اس لئے کہ عقد کے بعد کمی اصل عقد سے ملحق ہوگئ، گویا کہ عقد کے شروع میں ہے۔
میں اتناہی ثمن تھا، ایساہی مسکلہ اضافہ کرنے کی صورت میں ہے۔

۲- شفعہ کے باب میں شفیع ، حق شفعہ میں لی ہوئی جائیداد کو کی کی صورت میں مصورت میں باقی ماندہ ممن سے لے گا، اور زیادہ کرنے کی صورت میں اضافہ شفیع کے ذمہ لازم نہ ہوگا، کیونکہ شفیع پر اضافہ لازم قرار دینے کی صورت میں اس کے حق کو باطل کرنا لازم آئے گا، جو کہ پہلی نیع کی بنیاد پر خابت ہے، اور بائع ومشتری اس کے خابت شدہ حق کو باطل کرنے کا اختیار نہیں رکھتے ہیں، معلوم ہونا چاہئے کہ مشتری کے سارے تصرفات ٹوٹ جاتے ہیں یہاں تک کہ نیچ فنخ کرنے کا بھی اختیار نہیں رہتا ہے۔

۳-اگرکوئی دوسرا شخص مبیع کامستحق نکل آئے تومشتری بائع سے اضافی رقم بھی وصول کرے گا، اور اگرمستحق، بھے کو نافذ کردے تو وہ اضافی رقم طلب کرنے کا حقد ار ہوگا۔

۴- بائع کوحق ہے کہ ثمن میں اضافی رقم وصول کرنے تک مبیع کو روکے رکھے۔

۵-اضافہ کے ہلاک ہونے کی صورت میں اگر مبیع میں اضافہ قبضہ سے پہلے ہلاک ہوتو ثمن میں سے اس کے بقدر منہا ہوجائے گا، برخلاف اس اضافہ کے جوہیع سے پیدا ہوا ہو، اورا گروہ ہیچ پر قبضہ سے پہلے ہلاک ہوجائے تو اس کے بقدر شن وضع نہیں ہوگا (۱)، اس سلسلہ میں مذاہب سے متعلق تفصیلی معلومات کے لئے دیکھئے: موسوعہ مرسوعہ اصطلاح '' بیج'' (فقرہ نمبر ۵۲)۔

(۱) العنابيه ۲۷۱۵، تبيين الحقائق ۴ر ۸۳، ۸۳، البحرالرائق ۲ر • ۱۳، ردالمحتار ۱۵۵/۵\_

ثمن میں بائع کا تصرف:

۳۲ – حفیہ کے نزدیک ثمن پر قبضہ کرنے سے پہلے اس میں بائع کے لئے مطلق تصرف کرنا جائز ہے، اگر تصرف میں اس کو مالک بنا یا جائے جس پر دین ہو، خواہ عوض لے کر ہو یا بلاعوض ہو، کیونکہ ثمن ذمہ میں لازم ہوتا ہے، اور تعیین سے متعین نہیں ہوتا ہے، اسی لئے ثمن کے ہلاک ہونے سے فنخ بیج کے غرر کا احتمال نہیں رہتا ہے، اور اس لئے بھی کہ ثمن اس کو کہتے ہیں جوذمہ میں واجب ہوا ہو، اور قبضہ در حقیقت اس پر نہیں ہوتا ہے، بلکہ قبضہ تو اس کے مثل دوسر سے مین پر ہوتا ہے، لیں وہ قابل ضان ہوگا۔

ابن عابدین کہتے ہیں بنمن کی دوقسمیں ہیں: کہی نمن موجود ہوتا ہے، جسیا کہ کوئی شخص گیہوں کے اس اردب (ایک بڑا پیانہ ہے، جس میں چوبیس صاع غلم آتا ہے) کے عوض یا ان دراہم کے بدلہ ایک گھوڑا خریدے، اس عقد میں قبضہ سے پہلے تصرف جائز ہے، اس طور پر کہ مشتری ہی کویا کسی اور کو مثمن ہیہ وغیرہ کردے۔

کبھی ثمن ذمہ میں دین ہوتا ہے، جبیبا کہ اگر کوئی گیہوں کے ایک اردب کے بدلہ جو ذمہ میں لازم ہو گھوڑ اخریدے، یا دس درہم کے بدلہ جو ذمہ میں لازم ہو گھوڑ اخریدے، ایسی صورت میں ثمن میں اس طرح تصرف جائز ہے کہ وہ صرف مشتری کو اس کا مالک بناسکتا ہے، کیونکہ بید بن کا مالک بنانا ہے، اور دین کا مالک اس کو بناسکتے ہیں جس پر دین ہو، یہی شافعیہ کے نز دیک ان کے معتمد قول کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے۔

ابن نجیم نے غیر مدیون کو دین کا مالک بنانے کے عدم جواز سے (اسی قبیل سے وہ ثمن بھی ہے جو ذمہ میں لازم ہو) تین صورتوں کو مستثنی کیا ہے:

اول: جب کسی کودین کے قبضہ پر مامور کردے تو وہ قبضہ کا وکیل

ہوجائے گا۔

دوم:حوالهـ

سوم:وصيت (۱) ـ

شافعیہ کے نزد یک متعین ثمن میں قبضہ سے پہلے تصرف جائز آہیں ہے۔

وہ نثمن جو کہ ذمہ میں لازم ہواں میں قبضہ سے پہلے تصرف درست ہے، یہی شافعیہ کے یہاں معتمد قول ہے (۲)۔

مالکیہ کے یہاں قبضہ سے پہلے تمن میں تصرف درست ہے، مگر جب مثن کھانے کی تشم سے ہوتو قبضہ سے پہلے تصرف درست نہیں ہوگا (۳)۔ حنابلہ کے نزد یک اگر ثمن متعین ہوتو اگر اس ثمن پر معاملہ کیل یا وزن یا پیاکش اور ثار کے ذریعہ طے پایا ہوتو کیل، وزن، پیاکش اور شار کے ذریعہ اس پر قبضہ سے پہلے تصرف جائز نہیں ہے، اور اگر اس پر عقد اٹکل سے ہوا ہو، یا کیلی، وزنی، عددی اور میٹر سے نا پی جانے والی نہ ہوتو اس میں اس پر قبضہ سے پہلے تصرف درست ہے۔

اور جوذ مہ میں لازم ہواس پر قبضہ سے پہلے اس میں تصرف کر کے کسی غیر مدیون کو دینا جائز نہیں ہے، البتہ مدیون سے اس کا بیچنا اور ہبہ کرنا درست ہے (۲۲)۔

# تنمن کی سپر دگی:

ساسا- حفیہ کہتے ہیں: اگر کوئی سامان کوسامان کے بدلہ یا ثمن کوثمن

کے عوض لیعنی نقتہ کے بدلہ نقتہ ہیجے تو دونوں فریق ایک ساتھ ایک

دوسرے کوسپر دکریں گے، کیونکہ پہلی صورت میں دونوں تعیین میں

اور دوسری صورت میں عدم تعیین میں برابر ہیں ،اوراس لئے بھی کہ

عرف وعادت میں عاقدین کے لئے عقد معاوضہ میں برابری

مطلوب ہوتی ہے،اوریہاں برابری کاتحقق ایک ساتھ سپر دگی میں

اسی سے قریب مالکیہ کا قول ہے کہ معقود علیہ ثمن اور مبیع ہیں ،ثمن

درہم ودینار ہیں،اوراس کےعلاوہ سب مبیع ہیں،لہذاا گرعقد دینار کا

دینارسے یا درہم سے ہو، یااس کے برنکس درہم کے بدلہ درہم یا دینار

سے ہو،اورعاقدین قبضہ کرانے میں اختلاف کریں تو دونوں میں سے

کسی پربھی دوسرے سے پہلے سپر دگی واجب نہیں ہے،اسی طرح عقد

ہی سامان کے بدلہ سامان سے ہو، اور دونوں قبضہ کرانے میں

اختلاف کریں، (تو دونوں میں سے کسی پر بھی دوسرے سے پہلے سپر د

كرنا لازمنهيں ہوگا)،البته پېلى صورت يعنى بيچ صرف ميں قبضه ميں

تراخی کی وجہ سے عقد نشخ ہوجائے گا ،اور دوسری صورت میں نشخ نہیں ۔

ہوگا،اس کئے کہ قبضہ بیج صرف میں شرط ہے، سامان کوسامان کے

مجبور کرے گا کہ اپنا نقتہ پاسامان اس کے پاس پاکسی عادل شخص کے

بدلہ فروخت کرنے میں نہیں ہے۔ شافعیہ کے نزدیک اگر ثمن متعین ہو، خواہ ثمن نقد ہویا سامان، تو اظہر قول کے مطابق بائع اور مشتری دونوں ایک دوسرے کو سپر دکرنے پرمجبور کئے جائیں گے، اس لئے کہ دونوں جانب برابر ہیں، کیونکہ دین سے جق متعلق ہونے کے بارے میں متعین ثمن مبیع کی طرح ہے، اور دونوں پر سیرد کرنا واجب ہے، لہذا حاکم ان میں سے ہرایک کو

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۲۸۲، ۸۳، مغنی المحتاج ۲۹۷۲، الهدامیه والعنامیه و فتح القدیر ۲۲۹۵۵، البحرالرائق ۲۲۹۷، الدرالمخارمع ردالمحتار ۱۵۲۷۵، الاختیار س ۱۸۱، بدائع الصنائع ۲۲۲۷۷۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ ر۹۹، المجموع ۹ ر ۲۹۳ ـ

<sup>(</sup>۳) الحطاب ۴۸۲ م، الدسوقي ۳۷ و۳۲، الفروق ۳۷ ر۲۸۰ - ۲۸۰

<sup>(</sup>۴) شرح منتهی الإرادات ۱۸۹۲\_

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۸/۲، ابن عابدين ۴/۸، الزيلعي ۴/۸، البناميعلى الهداية ۲/ ۲۵۵، بدائع الصنائع ۲/۸ ۳۳سـ

پاس حاضر کرے، پھر ہرایک کو جواس کا حق ہے حوالہ کرے گا۔ حاکم کو اختیار ہے کہ دونوں میں ہے جس کو جاہے پہلے دے۔

اظهر قول کے مقابلہ میں دوسرا قول مجبور نہ کئے جانے کا ہے، کین اگر ثمن متعین شکی نہ ہو بلکہ ذمہ میں لازم ہوجیسا کہ طلق سے میں ہوتا ہے،اس سلسلہ میں چارا قوال ہیں:

پہلاقول: بائع کومجبورکرنے کا ہے، جیسا کہ او پرگذر چکاہے۔
اسی طرح حنابلہ نے کہا کہ اگر ثمن میں یاسامان ہو، اور مبیع بھی ثمن
کے مثل ہوتو بائع اور مشتری کے درمیان کوئی عادل شخص ہوگا، جو ان
دونوں سے لے کر دونوں کوحوالہ کر دےگا، اس لئے کہ بائع کا حق مین
ثمن سے متعلق ہو چکاہے، جس طرح مشتری کا حق میں مبیع سے متعلق
ہوا ہے، لہذا دونوں برابر ہوگئے۔

اورامام احمد سے منقول ہے جس سے مجھا جاتا ہے کہ بائع کو پہلے مبیع سپر دکرنے پرمجور کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

۳ ۳ - کوئی موجود سامان کو ذمه میں لازم نمن کے بدله فروخت کرے،اس مسله میں فقہاء کے رجحانات مختلف ہیں که بائع ومشتری میں سے کس پر پہلے سپر دگی واجب ہوگی؟

پہلار جمان: پہلے ثمن کی ادائیگی مشتری پر واجب ہوگی، یہ جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ کی رائے اور شافعیہ کا ایک قول ہے (۲)، لہذا بالکع کو اختیار ہوگا کہ مبیع کو اس وقت تک رو کے رکھے جب تک کہ ثمن پر قبضہ نہ کرلے اگر ثمن نقد ہو، اور مشتری کوحی نہیں ہے کہ مبیع پر قبضہ کرنے تک ثمن سپر دنہ کرے، الیا ہی مسئلہ حفیہ کے نزدیک اس وقت بھی ہے جب کہ ثمن نقد متعین ہو، اس کئے کہ نقذ تعیین سے متعین

نہیں ہوتا ہے۔

۳۵ – ان حضرات کی دلیل الله کے رسول علیہ کا ارشاد ہے:
"الدین مقضی"(۱) (دین کو ادا کیا جاناضروری ہے)، چنانچہ
آپ علیہ فی نے دین کو ادا کیا ہوا تنایا،خواہ دین عام ہویامطلق،لہذا
اگرشن کی سپردگی مبیع کی حوالگی سے مؤخر ہوجائے، تو دین اداشدہ نہیں
رہےگا،اور بیحدیث کے خلاف ہے۔

عقلی دلیل یہ ہے کہ عقد کے عاقدین میں سے ہرایک کاحق متعین ہونے میں مساوات کا متقاضی ہے (۲) ، مشتری کاحق متعین ہوگیا ہے اس کے مثن پہلے ادا کرے گا، تا کہ اس میں بائع کاحق بھی متعین ہوجائے جیسا کہ مشتری کاحق مجھے میں متعین ہوگیا ہے، اس کئے کہ اس صورت میں قضہ کے بغیر ثمن متعین نہیں ہوتا ہے۔

اس کی صورت میہ کہ بائع سے کہا جائے گا کہتم مبیع حاضر کرو، تا کہ معلوم ہوجائے کہ مبیع موجود ہے، جب وہ مبیع حاضر کردے گا تو مشتری سے کہا جائے گا کہ ثمن پہلے ادا کرو۔

۲ سا- مذکورہ قول کی بنیاد پر حنفیہ کے یہاں اگر کوئی عقد تھے اس شرط پر
کرے کہ شن ادا کرنے سے پہلے میں ادا کرے گا، تو بھے فاسد ہوگی،
اس کئے کہ یہ شرط مقتضائے عقد کے خلاف ہے، امام محر گر ماتے ہیں:
مدت کی جہالت کی وجہ سے بھے درست نہیں ہوگی، البتہ اگر ایک وقت
متعین کرے جس میں مبیع سپر دکرے گا تو بھے درست ہوگی، اور اگر مبیع
موجود نہ ہوتو مشتری کے لئے جائز ہے کہ شن سپر دنہ کرے یہاں تک
کہ بائع مبیع کو حاضر کردے (۳)، اس لئے کہ شن پہلے ادا کرنا

<sup>(</sup>۱) جواهر الإكليل ۱۰/۲، الحطاب ۵/۵ س، مغنی المحتاج ۲/۵۲، القليو بی ۲/۲۱ الشرح الكبيرمع المغنی ۱۳/۳۱ -

<sup>(</sup>۲) الهدايه ۱۰۸/۵، بدائع الصنائع ۷۷ ۳۲۳۳،مواهب الجليل ۴۸ (۵۰ ۳،مغنی المحتاج ۲۷ ۲۷ ، تحقة الحتاج ۴۷ / ۲۰ ، الشرح الکبيرلا بن قدامه ۴۷ سال

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المدین مقضی" کی روایت تر زی (۵۵۲/۳ طبع احلمی) نے حضرت ابوامامہ کی صدیث سے کی ہے اور اس کو حسن کہا ہے۔

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٧ ر ٣٢٩٠\_

<sup>(</sup>۳) تبیین الحقائق ۴۸٬۸۱، الاختیار ار۱۸۰، بدائع الصنائع ۷۲۳۳، ۴۲۲۰،الجمرالرائق ۱۸۱۵۳۸، فختار ۲۲٬۹۸۶ تخته المجتاح ۴۲۰۸۳ -

در حقیقت مساوات قائم کرنے کے لئے ہے، اورا گرمیع موجود نہ ہوگا تو شمن پہلے ادا کرنے سے مساوات کا تحق نہیں ہوگا، بلکہ بالع کا حق مقدم ہوجائے گا اور مشتری کا حق مؤخر ہوجائے گا، کیونکہ قبضہ سے شمن متعین اور قابل اشارہ ہوجائے گا، اور مبیع الی نہیں ہوگی ۔ نیز اس وجہ سے کہ ہوسکتا ہے کہ مبیع ہلاک ہوگئی ہو، الی صورت میں مشتری سے کہ ہوسکتا ہے کہ مبیع ہلاک ہوگئی ہو، الی صورت میں مشتری سے شمن ساقط ہوجائے گا، تو مبیع کے حوالہ کرنے کے بعد ہی اس کو شمن سپر د کرنے کا حکم دیا جائے گا، خواہ مبیع اسی شہر میں ہو یا دوسر سے شہر میں جہاں سے لانے میں خرج پڑے گا، اگر کسی دوسر سے شہر میں مشتری کی جہاں سے لانے میں خرج پڑے گا، اگر کسی دوسر سے شہر میں مشتری کی ملاقات بالع سے ہواور مشتری بائع سے مبیع سپر دکرنے کا طلب گار ہو، اور بائع فوری سپر دکرنے پر قادر نہ ہوتو مشتری اس کی طرف سے فیل اور بائع فوری سپر دکرنے پر قادر نہ ہوتو مشتری ادا کرے گا اور مبیع پر قبضہ لیائے گا۔

اسی وجہ سے بائع کوحق ہے کہ ثمن پوراوصول کرنے سے پہلے مبیع حوالہ نہ کرے، اگر چہ ایک ہی درہم باقی ہو، ہاں اگر ثمن ادھار ہو، تو بائع مبیع کونہیں روکے گا، اس لئے کہ مبیع کے روکنے کے حق میں تجزی نہیں ہے، توکل مبیع ثمن کے ہر جزء کے بدلہ محبوس ہوگی۔

اورا گرنثمن ادھار ہوتو بائع کومبیع کے روکنے کاحق نہیں ہوگا، اس لئے کہ بائع نے خود ہی ثمن ادھار کر کے مبیع روکنے کا اپناحق ساقط کردیا ہے۔

اوربعض ثمن نقد ہواوربعض ادھارتو بائع نقد ثمن کے بقدروصولیا بی تک مبیع رو کنے کاحق رکھتا ہے <sup>(1)</sup>۔

اگر بائع مشتری کوبعض ثمن کی ادائیگی سے بری کردے، تواس کو حق ہے کہ باقی ماندہ ثمن وصول کرنے تک مبیع روکے رکھے، کیونکہ

شریعت نے بائع کومبیع رو کنے کاحق دیا ہے اور بیحق ساقط نہیں ہوتا ہے، گوشتری سے ثمن کے متعلق کفیل لے لے، یامشتری اس کے پاس کچھ رہن رکھ دے، اس لئے کہ کفالت اور رہن ثمن کی ادائیگی کے سلسلہ میں اعتماد بحال رہنے کا ذریعہ ہے، لہذا ثمن وصول کرنے کے لئے مبیع رو کئے میں بائع کاحق ساقط نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

کسا- دوسرا رجان: پہلے مبیع کی سپردگی بائع پر واجب ہے، یہی حنابلہ کارانج فدہب ہے، اور ایک قول شافعیہ کا بھی ہے، کیونکہ شتری کاحق معین شکی میں ہے، اور بائع کاحق غیر متعین طور پر ذمہ میں ہوتا ہے، لہذا متعین شکی میں ہے، اور بائع کاحق غیر متعین طور پر ذمہ میں ہوتا ہے، لہذا متعین شکی سے متعلق حق کو اولیت حاصل ہوگی، یہ جنایت کے تاوان کی طرح ہے کہ تاوان دیگر دیون کے مقابلہ میں پہلے ادا کیا جاتا ہے۔ اور اس لئے بھی کہ بائع کی ملکیت شمن میں ہلاکت سے محفوظ ہونے کی وجہ سے ثابت ہے، اور اس میں اس کا تصرف نافذ ہوتا ہے کہ اگر وہ چاہے توکسی کے حوالہ کرسکتا ہے، اس کے عوض میں ہوتی ہوتا ہے، اور مشتری کی ملکیت مبیع میں ثابت نہیں ہوتی ہے، تو بائع پر واجب ہوگا کہ مبیع اس کے حوالہ کردے، تا کہ اس کی ملکیت بھی برقر ار ہوجائے (۲)۔

۸ ۳۰ - تیسرار جمان: بائع اور مشتری دونوں ایک دوسرے کوئمن اور مبیع ایک ساتھ اداکریں گے، بیشا فعیہ کا ایک قول ہے۔

اگر بائع اور مشتری دونوں حاکم کے پاس معاملہ پیش کریں گے، تو دونوں ایک ساتھ ثمن اور مبیع کے حوالہ کرنے پر مجبور کئے جائیں گے، اس لئے کہ دونوں پر سپر دگی واجب ہے، پس حاکم ان میں سے ہر ایک کو تکم دے گا کہ جواس پر واجب ہے وہ اس کے پاس یاکسی عادل

بری کرناوصول پانے کے مثل ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير۵ / ۱۰۹ ، ۱۰۹ الشلبي على تبيين الحقائق ۴ ر ۱۳ \_

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ر۷۲، تخفته المحتاج ۲۸٫۰۳، الروض مع اُسنی المطالب ۲٫۸۶، بدائع الصنائع ۲٫۰۳۲، الشرح الکبیر لابن قدامه ۲۸٫۳، ۱۱۳۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع کر ۳۲۶۱،۳۲۳۳،۳۲۳۳، فتح القدیر۱۰۸،۵۶ الشلهی علی تبیین الحقائق ۴۷ر۱۳۱

کے پاس حاضر کرے، جب دونوں ایسا کرلیں گے، تو حاکم ثمن بائع کے حوالہ کردے گا،اور مبیع مشتری کودے دے گا،اس سلسلہ میں حاکم کواختیار ہے کہ جس کو چاہے پہلے دے (۱)۔

9 سا- چوتھا رجحان: اگر بائع اور مشتری کے درمیان اختلاف ہوجائے اور دونوں میں ہوجائے اور دونوں حاکم دونوں میں ہوجائے اور دونوں حاکم کے پاس معاملہ پیش کریں تو حاکم دونوں کو جھگڑا سے کسی کو بھی پہلے ادا کرنے پر مجبور نہیں کرے گا، بلکہ دونوں کو جھگڑا کرنے سے روک دے گا، پھرا گرکوئی ایک اداکر دے تو دوسر فریق کو سپر دگی پر مجبور کیا جائے گا، اور بیشا فعیہ کا ایک قول ہے، اس لئے کہ دونوں میں سے ہرایک پر جس طرح سپر دکرنا واجب ہے، اسی طرح اس کو وصول کرنے کا بھی حق حاصل ہے، لہذا کسی کو بھی پہلے سپر دکرنے کا مکلف نہیں بنایا جا سکتا (۲)۔

شافعیہ کے مذکورہ بالا چاروں اقوال اس صورت میں ہیں جب کہ تمن لزوم عقد کے بعد ذمہ میں نقد لا زم ہوا ہو۔

• ۲۹ - شافعیہ نے حق طبس میں فوت ہونے کے اندیشہ کی قیدلگائی ہے، وہ کہتے ہیں: اگر بائع کو اندیشہ ہو کہ ثمن وصول نہیں ہوسکے گا، تو اسے بلااختلاف اختیار ہے کہ مہیے اس وقت تک رو کے رکھے جب تک کہ پورا نقد ثمن وصول نہ کرلے، اسی طرح مشتری کو بھی بلااختلاف ثمن رو کئے کا حق ہے، جبکہ اسے مہیع حاصل نہ ہونے کا اندیشہ ہو، کیونکہ الیمی صورت حال میں ظاہر ہے کہ جو بھی اپنا حق وصول کئے بغیر حوالہ کرے گا وہ خسارہ میں رہے گا۔

سابقه سارے اقوال اس صورت پرمحمول ہیں جبکہ بائع کوثمن فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہو، اور نہ مشتری کومبیع وصول ہونے میں شبہ ہو، اور

صرف پہلے سپر دکرنے میں دونوں میں اختلاف ہو، اس لئے کہ بھا گئے یا دوسرے کو مال کاما لک بنادینے وغیرہ سے فوت ہونے کا اندیشہ ہوتواس وقت مجبوکرنے میں ضررواضح ہے۔

لیکن ثمن ادھاررہے کی صورت میں بائع کو بیچے رو کنے کا حق نہیں ہے،اس لئے کہاس نے خودہی اینے حق کومؤخر کیا ہے۔

شافعیہ نے ادائیگی پرمجبور کئے جانے سے ان صور توں کو بھی مستثنی کیا ہے، جبکہ بائع وکیل ہو، یا ولی، یا ناظر وقف، یا مفلس کے مال کو فروخت کرنے والا حاکم ہو،ان کو بیع سپر دکرنے پرمجبور نہیں کیا جائے گا، بلکہ ان حضرات کے لئے مبیع سپر دکرنا جائز نہ ہوگا، جب تک ثمن پر قضہ نہ کرلیں، یا تو دونوں کو مجبور کیا جائے گا، یا صرف مشتری کو مجبور کیا جائے گا، اورا گردوولی یا دوکیل آپس میں عقد بیع کریں تو دونوں کو مجبور کیا جائے گا۔

کیاخمن کے ' حوالہ' سے بیجے روکنے کاحق باطل ہوجائے گا؟

الا - امام ابو یوسفؓ نے فرمایا کہ خمن کے ' حوالہ' سے بیجے روکنے
کاحق باطل ہوجاتا ہے، خواہ حوالہ کاعمل مشتری کی طرف سے انجام
پایا ہو، اس طور پر کہ مشتری بائع کوخمن وصول کرنے کے لئے کسی کے
حوالہ کردے، اور محال علیہ حوالہ کو قبول کرلے، یا عقد حوالہ بائع کی
طرف سے ہوا ہو، اس طرح کہ بائع اپنے قرض خواہ کو مشتری کے
حوالہ کرے کہ وہ مشتری سے خمن وصول کرے۔

امام محمد نے کہا: اگر حوالہ کاعمل مشتری کی طرف سے ہوا ہوتو حق حبس باطل نہیں ہوگا، بائع کواس وقت تک مبیع رو کئے کاحق ہے جب تک کہ محال علیہ سے ثمن وصول نہ کر لے۔ اور اگر حوالہ کاعمل بائع کی طرف سے ہوا ہو، تو مطلق حوالہ کی صورت میں حق حبس باطل نہیں ہوگا، اور اگر حوالہ اس حق کے ساتھ مقید ہو جو بائع پر ہے تو حق حبس ہوگا، اور اگر حوالہ اس حق کے ساتھ مقید ہو جو بائع پر ہے تو حق حبس

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ر ۲۲، تخت المحتاج ۴ر ۲۰ ۲، بدائع الصنائع ۲۷، ۱۳۲۰، الشرح الكبيرلا بن قدامه ۴ر ۱۱۳

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ر۷۴، تخفة المحتاج ۱۸۲۰۸ م

باطل ہوجائے گا۔

امام ابو یوسف ؓ نے حق طبس کے بقاء کا دارو مدارمشتری کے ذمہ دین کے بقاء پررکھا ہے اور حوالہ کے مل سے مشتری کا ذمہ محیل کے دین سے بری ہوجائے گا،اس لئے اس کا حق طبس باطل ہوجائے گا۔

امام محمدؓ کے نزدیک حق طبس کے بقاء کے لئے مطالبہ کے حق کے باقی رہنے کا اعتبار ہے، اور مطالبہ کا حق مشتری کے حوالہ سے باطل نہیں ہوتا ہے، معلوم ہے کہ بائع کوحق ہے کہ وہ محال علیہ سے اپنے دین کا مطالبہ کرے، لہذا مبیع روکنے کا حق بائع سے باطل نہیں ہوگا، اور بائع کا حوالہ باطل کردیتا ہے،اگراس حق کے ساتھ مقید ہو جو محال علیہ پر ہے، توروکنے کا حق باطل ہوجائے گا۔

کاسانی نے کہا ہے: اما محمد کا قول شیح ہے، اس لئے کہ شریعت اسلامیہ میں حق جب شن کے مطالبہ کے حق کے ساتھ مربوط ہے نہ کہ نفس ثمن کے بقاء کے ساتھ، اس کی دلیل ہے ہے کہ عقد بیج میں اگر ثمن انسی ثمن کے بقاء کے ساتھ، اس کی دلیل ہے ہے کہ عقد بیج میں اگر ثمن ادھار ہوتو بائع کو بیج رو کنے کا حق حاصل نہیں ہوتا ہے، حالا نکہ ابھی ثمن مشتری کے ذمہ میں باقی ہے، صرف مطالبہ ساقط ہوتا ہے، اس سے معلوم ہوا کہ حق جبس مطالبہ ثمن کے حق کے تابع ہے، نفس ثمن کے قیام کے تابع نہیں ہے، اور حق مطالبہ مشتری کے حوالہ کی صورت میں اور بائع کے حوالہ کی صورت میں ہی اگر حوالہ مطلق ہوتو باقی رہتا ہے، تو جس مجھی کا حق بھی خابت رہے گا، اور اگر بائع کا حوالہ مقید ہوتو حق مطالبہ باقی نہیں رہتا ہے، اس لئے حق جس بھی باقی نہیں رہتا ہے، اس لئے حق جس بھی باقی نہیں رہے گا۔ (۱)۔

## سیردگی کے اخراجات:

۲ م – اگر عقد بھے کیل یا وزن یا میٹر سے ناپنے یا گنتی کی شرط کے ساتھ ہوتو کیل کرنے والے،وزن کرنے والے، ناپنے والےاور ثار

کرنے والے کی اجرت بائع کے ذمہ ہوگی، دردیر لکھتے ہیں: بائع پراجرت اس صورت میں ہوگی جب کہ اس کے خلاف کوئی شرط یا عرف جاری نہ ہو،اس لئے کہ بچ کوادا کرنا بائع کے ذمہ لازم ہے،اور ادائیگی بغیر ناپے، وزن اور گنتی کئے ممکن نہیں، اور اس لئے بھی کہ پیاکش، وزن اور گنتی ہی کے ذریعہ بائع اپنی ملکیت سے مشتری کی ملکیت الگ کرسکتا ہے، اور اس لئے بھی کہ بائع کی حالت اس پھل فروش کے شل ہے جس پراس کی سینجائی واجب ہے۔

من کی پیائش، وزن اور گزسے ناپنے اور اس کی گنتی کرنے والے کی اجرت خریدار پر ہوگی، یہی حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا قول ہے (۱)، اس لئے کہ خریدار کے ذمہ نمن ادا کرنا اور اس کی صفت متعین کرنا ہے، لہذا اس کا خرچ بھی اسی پر ہوگا۔ سابقہ تفصیل کے پیش نظر مالکیہ میں سے صاوی نے کہا ہے:

اگرخریدارناپ، یاوزن، یا شارکرنے کا کام خودانجام دے، توکیا وہ بائع سے اس کی اجرت کا مطالبہ کرسکتا ہے یانہیں؟

ظاہر بات ہے جیسا کہ دسوقی نے کہا ہے کہ خریدار بائع سے اجرت لے سکتا ہے، جب کہ اس کا پیشہ ہی یہی ہو، یا بائع اس سے درخواست کرے۔

غیر موجود مبیع کو مجلس عقد میں لانے کی اجرت بائع کے ذمہ ہوگی، اور غیر موجود ثمن لانے کی اجرت خریدار کے ذمہ ہوگی، ثافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

۳۲۷ - منقول مبیع کوحوالگی کے لئے منتقل کرنے کی ضرورت ہو،تواس

<sup>(</sup>I) بدائع الصنائع ۷۷ سر ۳۲۹۷، فتح القدیره ۹۶۷، روالمحتار ۱۹۲۲هـ

<sup>(</sup>۱) مغنی امحتاج ۲۸ مرکزی امحتاج ۲۳ مر ۲۳ م

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۰۸/۵/۱۰ اوريمي مجلّه الأحكام العدليه كو فعه ۲۸۹،۲۸۸ كامفهوم يه، شرح المجله لمير القاضى ار ۲۵۳، مغنی المحتاج ۲ر ۲۷ سام، المغنی لا بن قدامة ۲۲۰ ۲۰ الشرح الكبير للدر دير مع الصاوى ۱۹۷ مالشرح الكبير بحاشية الدسوقی ۱۳۷ ساطبع التجارییه

کی اجرت کے سلسلہ میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

پہلاقول: اجرت خریدار پر ہوگی، یہ شافعیہ کا قول ہے اور اس کی صراحت امام احمد نے بھی کی ہے، اس لئے کہ ادائیگی کاحق اس سے متعلق نہیں ہے، فقہاء کہتے ہیں: قیاس کا تقاضا میہ ہے کہ تمن کے متقل کرنے کی اجرت بائع پر ہو۔

دوسرا قول: شهر کے عرف وعادت پرمحمول ہوگا، یہی حنفیہ کا قول ہے، جبیبا کہ''مجلة الاحکام العدلیہ'' دفعہ ۲۹۱ میں اس کی صراحت ہے۔

اٹکل سے فروخت کردہ اشیاء میں جو اخراجات ہوں گے وہ خریدار کے ذمہ لازم ہوں گے، مثال کے طور پر اگر انگور کا کچل اٹکل سے بیچا جائے تو اس کچل کے توڑنے کی اجرت خریدار پر ہوگی۔

اسی طرح اگر گیہوں کا ڈھیر تخمینہ سے فروخت ہوا ہوتو فروخت کردہ گیہوں کو ڈھیر سے نکالنے اور اس کو منتقل کرنے کی اجرت خریدار پر ہوگی، جیسا کہ'' مجلة الاحکام العدلیہ'' دفعہ ۲۹۰، سے معلوم ہوتا ہے (۱)۔

مذکورہ تفصیلات کی روشن میں قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ ثمن اگر اٹکل سے ہوتواس کے تمام اخراجات کا ذمہ دار بائع ہو۔

م مم – ثمن پر کھنے والے کی اجرت کے بارے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال میں <sup>(۲)</sup> جودرج ذیل میں:

ا - اجرت بائع پر ہوگی، بیشا فعیہ کا قول ہے، اس طرح ابن رستم نے امام ثمر بن الحسن سے بھی نقل کیا ہے، اور یہی'' المختصر'' میں مذکور ہے، اس کی علت بیہ ہے کہ سکتے پر کھنے کی ضرورت سپر دکرنے کے بعد ہوگی اور اس وقت ثمن بائع کے قبضہ میں ہوگا اور پر کھوانے کا

ضرورت مند بالَغ ہے، تا کہ اپناصیح سالم حق لے سکے، یا عیب زوہ سکتے ہے مطلع ہوجائے تا کہ خرید ارکووا پس کر سکے۔

۲-اجرت مشتری پر ہوگی، بیامام محرکا قول ہے، راوی ابن ساعہ بیں، اسی قول پر الصدر الشہید فتوی دیا کرتے تھے، کیونکہ سیحے سالم عمدہ سیکتے کی حوالگی مشتری کے ذمہ ہے، اور عمدگی کاعلم پر کھنے سے ہوتا ہے، جیسا کہ مقدار کاعلم وزن سے ہوتا ہے، لہذا ضرورت مند خریدار ہوگا۔

۳- پر کھنے کی اجرت قبضہ کے بعد قرض خواہ پر ہوگی، اور قبضہ سے کہ سکہ پر کھ پہلے مدیون پر ہوگی، کیونکہ قرض دار کی ذمہ داری ہے کہ سکہ پر کھ کرقرض خواہ کے حوالہ کرے، لہذا پر کھنے کی اجرت قرض دار پر ہوگی، اور قبضہ کے بعد قرض خواہ کے صان میں داخل ہوجائے گا اور وہ مدگی ہوگا کہ وہ اس کے حتا ف ہے، اپنے حق کومتاز کرنااس کی ذمہ داری ہے ا

مذکورہ بالا احکام کے علاوہ تمن سے متعلق اور بھی احکام ہیں جواپنے اپنے مقامات پردیکھے جاسکتے ہیں، ان ہی میں سے چندحسب ذیل ہیں: باکع اور خریدار کے درمیان تمن میں اختلاف کی بحث ۔ (دیکھئے: اصطلاح '' دعوی'')۔

نثمن میں سے بعض کو بعض سے فروخت کرنا (دیکھئے: اصطلاح "صرف")۔

ہروہ ثی جو تا جروں کے عرف میں ثمن کی کی کاسب بنے وہ عیب ہے، دیکھئے:'' خیارالعیب''۔

پہلے ثمن کے مثل سے بیخنا، دیکھئے: اصطلاح '' تولیہ'۔ پہلے ثمن کی مقدار میں اضافہ کے ساتھ فروخت کرنا، دیکھئے:

<sup>(</sup>۱) مثمن پر کھنے کی اجرت وہ ہے جو ثمن پر کھنے والے (سناریا اس جیسے دوسرے آدمی) کودی جاتی ہے، تا کہ وہ کھوٹے سکنے کوعمدہ سکے سے ممتاز کردے۔اور نقتہ کامعنی صحیح دراہم کی شناخت اور اس سے کھوٹے دراہم کو نکالنا ہے، تا ج العروں مادہ:''دنقذ''دیکھئے:البحرالرائق ۱۸ سے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۰۸/۵، الصاوى على الشرح الصغير للدردير ۱۹۷٬ مغنى الحتاج ۷ ۲۳/۲

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ر ۷۳، المغنی لابن قدامه ۲۲۰، شرح المجله لمنیر القاضی ار ۲۵،۲۰

اصطلاح" مرابحه"-

پہلے ثمن کی مقدار سے کم میں فروخت کرنا، دیکھئے: اصطلاح ''وضیعہ'۔

جو کچھ خریدا ہے اس میں دوسرے کوشریک کرنا اس طور پر کہ اس سے خریدی ہوئی شکی کا نصف مثلاً فروخت کردے، دیکھئے: اصطلاح'' شرکت''(۱)۔

ربا کی علت بننے کے لئے ثمن ہونا، دیکھئے: اصطلاح'' ربا''۔

# تنيا

د يکھئے: ''استناء''' بيچالوفاء''۔

فنني

### تعريف:

ا - لغت میں ثنی کامعنی: وہ جانور ہے جس کے سامنے کے دودانت گر گئے ہوں، جمع ثنیان اور ثناء ہے، مؤنث، ثنیة اوراس کی جمع ثنیات ہے، یہ کھر اور ٹاپ والے جانوروں کے لئے استعال ہوتا ہے۔

ثنیة جمع ثنایا: سامنے کے چار دانت، دو او پر دو نیچ، نیز دو پہاڑوں کے درمیان گھاٹی کے راستہ کو بھی کہتے ہیں (۱)۔

۲ - "ثنیه" سے کیامراد ہے، اس سلسلہ میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں۔

## الف-اونٹ میں ثنی:

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک ''ثنی'' اونٹ کے ایسے بچہ کو کہتے ہیں جس کے پانچ سال مکمل ہو چکے ہوں ، اور چھٹا سال شروع ہوگیا ہو، مالکیہ کے یہاں ثنبی وہ ہے جس کی عمر چھسال ہو، ایسا ہی حرملہؓ نے امام شافعیؓ ہے بھی نقل کیا ہے۔

## ب- گائے اور بھینس میں ثنی:

حفنیہ اور حنابلہ کے نزدیک گائے اور بھینس کے اس بچہ کو "ٹنی" کہتے ہیں ۔جس کے دوسال مکمل ہو چکے ہوں، تیسرا سال شروع ہوا ہو، یہی مالکیہ کا راج مذہب اور شافعیہ کا بھی مشہور تول ہے، مالکیہ

<sup>(</sup>۱) البداييم فتح القدير ۱۰۸، مغنى المحتاج ۲ س2، تبيين الحقائق ۱۲ سار ۱۲، البداية كل عمر ۱۲، المحرالرائق ۲ سسائع الصنائع الصنائع الصنائع الصنائع المستاد ۲۲۸،۳۲۸ من ۱۲۳۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۲۸، ۱۳۲۸ سار ۲۲۸،۳۲۸ سار ۲۸ سار

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح ماده:"ثنبی"۔

کاایک قول اوراسی کوحرملہ نے امام شافعیؓ سے قتل کیا ہے یہ ہے کہ ثنی وہ ہے جس کے تین سال مکمل ہو چکے ہوں، چوتھا شروع ہو گیا ہو<sup>(1)</sup>، شافعیہ کا تیسرا قول یہ ہے کہ ثنی گائے کا وہ بچہ ہے جس کا ایک سال مکمل ہو چکا ہو<sup>(۲)</sup>۔

## ج - بھیڑو بکری میں ثنی:

حنفیہ اور حنابلہ کے یہاں بھیڑ اور بکری کا وہ بچہ "شنی"کہلاتا ہے جس کا ایک سال پورا ہو چکا ہو، دوسرا سال شروع ہوا ہو، یہی ایک قول مالکیہ کا ہے، اور اسی طرح شافعیہ ہے بھی ایک روایت منقول ہے، البتہ مالکیہ کا رائج مذہب اور شافعیہ کے نزدیک اصح ترقول یہ ہے کشی وہ ہے جس کے دوسال مکمل ہو چکے ہوں، تیسر اسال شروع ہوگیا ہو (س)۔

#### متعلقه الفاظ:

الف- جذع (جانور كا حجومًا بيه):

سا – جذع: جیم اور ذال کے زبر کے ساتھ ''ٹنی''کی عمر کو پہنچنے سے پہلے والے جانور کو کہتے ہیں، اس کا نام جذع رکھنا دانت کے گرنے یا نکلنے کی وجہ سے نہیں ہے۔ جمع جذعان اور جذاع ہے، مؤنث جذعة ہے، اس کی جمع جذعات اور جذاع ہے، اور وہ لغت میں بکری کا وہ بچہ ہے جس کا دوسرا سال چل رہا ہو، اور گائے اور کھر والے جانور کا وہ بچہ ہے کہ کا دوسرا سال جاری ہو، اور اونٹ کا وہ بچہ ہے

- (۱) ابن عابدین ۱۹،۱۹،۲ م ۲۰،۱۷ختیار تتعلیل الختار ۱۰۸،۱ القوانین ر ۹۳، روضة الطالبین ۳ر ۱۹۳ طبع المکتب الإسلامی، المغنی ۸ر ۲۲۳ طبع مکتبة الریاض، کشاف القناع ۱۸۵/۲
  - (۲) روضة الطالبين ۱۵۲/۲ا ـ
- (۳) ابن عابدین ۲۰۴۰،۵،۱۹۸ طبع داراحیاءالتراث العربی،روضة الطالبین ۳۸ ۹۲۳، کمفنی ۸ ۲۲۳\_

جس کا یا نچواں سال چل رہا ہو<sup>(۱)</sup>۔

جذع کے اصطلاحی معنی کے بارے میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں <sup>(۲)</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے:'' جذع''۔

### ب-حق:

حق (کسرہ کے ساتھ) اونٹ کا وہ بچہ جس کے تین سال کممل ہو چکے ہوں اور چوتھا سال شروع ہو گیا ہو، مؤنث حقد اور حق بھی ہے، وجہ تسمید میہ ہے کہ وہ اس عمر میں پہنچ کرسواری اور بار برداری کے لائق ہوجا تا ہے، اور مادہ جفتی کے قابل ہوجا تا ہے (۳)۔

## اجمالی احکام اور بحث کے مقامات:

فقہاء نے شی سے متعلق احکام' زکا ق''' اضحیہ' اور' ہری' کے ابواب میں ذکر کئے ہیں، انہوں نے زکا ق میں اونٹ، گائے، بھیڑ اور بری کے قبیل سے تنی دینا جائز قرار دیا ہے، اسی طرح قربانی بھی جائز ہے، البتہ تنی سے مراد کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جبیبا کہ (فقرہ نمبر ۲) میں گذر چکا ہے (۳)۔

- (۱) مختار الصحاح ماده:" جذع"۔
- (۲) ابن عابدين ۵ / ۲۰۴۰، القوانين الفقهيد ر ۱۹۳۰، روضة الطالبين ۲ / ۱۵۳۰، ۱۵۳ مار ۱۹۳۰، سوا، کشاف القناع ۱۸۵۲ ۱۸۵
- (۳) مختار الصحاح ماده: ''حقق''، ابن عابدین ۲/۱۱، کشاف القناع ۱۸۲/۱۸۵۲۔
- (۴) ابن عابدین ۱۹/۱، ۵/ ۲۰۴، ۵۰۷، القوانین الفقه پیر ۱۱۳، ۱۹۳، روضة الطالبین سر ۱۹۳، ۲/ ۱۵۳، ۱۵۳، کشاف القناع ۲/۲۸، ۱۹۱، ۱۹۳، المغنی ۲/۲۲۸

ایک قول ہے کہ ثواب ایسی چیز کا عطا کرنا ہے جوطبیعت انسانی ہے ہم آ ہنگ ہو<sup>(۱)</sup>۔

''الفوا کہ الدوانی'' میں کھا ہے کہ ثواب جزاء کی وہ مقدار ہے جس کاعلم اللہ ہی کو ہے، جواپنے بندوں کوان کے نیک مقبول اعمال کے بدلہ میں عطا کرتا ہے (۲)۔

# تواب

### تعريف:

ا - ثواب كامعنى بدله ہے، كہا جاتا ہے: والله يأجر عبده، يعنى الله تعالى اپنے بنده كوثواب دے گا، لفظ الشواب كى اصل ثاب ہے، اس كامعنى واپس ہوناہے، گويا كہ جزاء دينے والا صاحب عمل كواس كامعنى واپس ہوناہے، گويا كہ جزاء دينے والا صاحب عمل كواس كے احسان و بھلائى كابدلد ديتا ہے۔

تواب كامعنى بدلهاس كئے ہے كه تواب ايك طرح كانفع ہے جو عمل كرنے والے كو پہنچتا ہے، اور تواب إثابة ياتشويب كااسم ہے، اس معنى ميں مبد كے باب ميں كہاجا تا ہے مالم يشب منها ليعنى جب تك اس كابدله نه دياجائے (۱)۔

ثواب طاعت الهی کا بدلہ ہے، اس طرح مثوبة ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''لَمَثُو بَةً مِنُ عِنْدِ اللهِ خَيْرٌ ''(الله تعالیٰ کے يہاں کا معاوضہ بہتر تھا) کہتے ہیں: ''أعطاه ثوابه و مثوبته'' لیعنی اس نے اس کے اعمال کا بدلہ دیا۔

جرجانی کی'' التعریفات''میں ہے: ثواب رحمت خداوندی اور مغفرت کے استحقاق کا سبب اور رسول اللہ علیہ کی شفاعت کا ذریعہ ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف:حسنة:

۲ - حسنة وه كام ہے جس سے فورى طور پر تعریف اور آخرت میں اثواب ملے (۳) اور بیاس اعتبار سے ثواب كاسبب ہوتا ہے۔

#### ب:طاعت:

سا – طاعت کامعنی فرما نبرداری کرنا ہے <sup>(۴)</sup>، اگر خیر کے کام میں ہو تو ثواب کا سبب ہوگا اور اگر معصیت میں ہوتو سزا کا موجب ہوگا۔

## تواب سے متعلق احکام:

فقہاءکے یہاں ثواب کا اطلاق دوامور پر ہوتاہے:

الف ـ الله تعالیٰ کی طرف سے اپنے بندوں کوان کی اطاعت

ب۔ ہبدمیں مالی عوض۔ مذکورہ بالا دونو ں صورتوں کا تفصیلی بیان حسب ذیل ہے:

<sup>(</sup>۱) التعريفات للجر جاني، كشاف اصطلاحات الفنون ـ

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ار۳۲\_

<sup>(</sup>۳) التعريفات كجرجاني <sub>-</sub>

<sup>(</sup>٧) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح الممير ،المغرب، الزاهر، الحجم الوسيط، أنيس الفقهاء في تعريفات الألفاظ المتد اولية بين الفقهاء ماده." ثوب" -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۰۳

## اول اللّٰد تعالٰی کی طرف سے ثواب:

۳ - درحقیقت الدّتعالی پر کچھ بھی واجب نہیں ہے، بلکہ ثواب اس کا فضل ہے، اور سزااس کا عدل ہے، ارشادر بانی ہے: "لا یُسُاً لُ عَمَّا یَفُعِلُ "(۱) (اور جو کچھ کرے اس سے کچھ باز پرس نہیں)، تمام شرعی احکام بندوں کے دنیوی واخروی مصالے سے متعلق ہیں، الله تعالی تمام انسانوں کی عبادت سے بے نیاز ہے، اس کوفر ما نبردار بندوں کی انسانوں کی عبادت سے نے نیاز ہے، اس کوفر ما نبردار بندوں کی اطاعت سے نہ کوئی فائدہ پہنچتا ہے، اور نہ ہی نافر مان لوگوں کی نافر مانی سے کوئی نقصان (۲)، الله تعالی نے دنیا میں اپنے احکام کو اسباب سے مربوط کردیا ہے، تا کہ بندے اسباب کے ذریعہ احکام کو بہران سیس، اور اس کی وجہ سے اطاعت الہی کی طرف سبقت کریں اور نافر مانی سے باز رہیں، لہذ الله تعالی نے تمام مکلّف انسانوں کو بعض امور کا تھم دیا، اور بعض سے منع فر مایا، اور ساتھ ہی فر ما نبردار کے لئے اجروثو اب کا وعدہ فر مایا، اور نافر مان کوسز اسے ڈرایا (۳)۔

## ثواب كالمستحق:

2- اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مکلّف مسلمان کواطاعت پر ثواب ملے گا، اور معصیت پر وہ سزا کا مستحق ہوگا، الابید کہ اللّہ اس کو معاف کردے، کیونکہ مکلّف ہی شرعی احکام لیتی اوامرونواہی کا مخاطب ہے، ان ہی پر جزاوسزا مرتب ہوتی ہیں (۴)۔
۲- جولوگ مکلّف نہیں ہیں، جیسے نابالغ بیجے اور مجنون، اصل بیہ ہے

(۱) سورهٔ انبیاءر ۲۳۔

كەشرى احكام كے مخاطب نہيں ہيں،البتہ باشعور بچەتۋاب كااہل ہے، کیونکہ اس میں احکام کو بروئے کارلانے کی ناقص قدرت موجود ہے، چنانچهاس کی عبادت نماز، روزه، اعتکاف اور حج وغیره درست ہیں، ان میں سے جس کو بھی انجام دے گااس کواس کا تواب ملے گا،اس کی عبادت کے ہونے کی دلیل نبی کریم علیہ کا بیارشاد ہے: "مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين"() (جبتمهاري اولادسات سال كي ہوجائے تو انہیں نماز پڑھنے کا حکم دو،اور جب وہ دس برس کی ہوجائے توانہیں نماز چھوڑنے پر مارو)۔ نیز آپ علی کے ساتھ حضرت ابن عباس كى نماز والى حديث ب: "قال: بت في خالتي ميمونة فصلى رسول الله عُلْتُ العشاء، ثم جاء فصلى أربع ركعات، ثم نام، ثم قام فجئت فقمت عن يساره، فجعلني عن یمینه"(۲) (حضرت ابن عبال یے فرمایا کہ ایک رات میں اینی خالہ ام المؤمنین حضرت میمونہ کے یہاں سویا، اللہ کے رسول علیہ عشاء کی نماز کے بعد جبان کے یہاں تشریف لائے تو چارر کعت نماز پڑھی اور سوگئے ، پھر جب آپ علیہ نماز کے لئے الشيء تو ميں اٹھ كر آپ علية كى بائيں طرف كھڑا ہوگيا،ليكن آپ علیلة نے مجھے داہنی طرف کردیا) اور عاشوراء کے دن بچوں کو صحابہ کے روز ہ رکھوانے کی حدیث، چنانچ پر بھیج بنت معو ذیسے روایت ب، وه فرماتي بين: "أرسل النبي عُلْبِيُّهُ غداة عاشوراء إلى

<sup>(</sup>۱) سورهانبیاء *(* ۲۳۳-ونه

<sup>(</sup>۲) فتح البارى ۲۲۹، متيح مسلم مع شرح النووى ۱۲۰/۱-

<sup>(</sup>٣) قواعدالا حكام ار ١٢، ١٣/ ، الفروق للقرافى ٢/ ٣، ٣/ ١٩٣٠ \_

<sup>(</sup>۴) التلوخ ۱۲۲٫۲، الاحکام للأمدی ار ۱۴۷، ۱۴۸۸، کمسصفی ار ۹۰، قواعد الاحکام ار ۱۱۱۸،الفروق ۳ر ۱۹۳

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مروا أولاد کم بالصلاة وهم أبناء سبع سنین واضربوهم علیها وهم أبناء عشر سنین" کی روایت ابوداود (۱/ ۱۳۳۳، تحقق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، امام نووی نے ریاض الصالحین (صا کا طبح الرسالہ) میں اس کوشن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "صلاة ابن عباس مع النبي عَلَيْتِهِ" کی روایت بخاری (فق الباری۱۹۰/۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

قری الأنصار: من أصبح مفطراً فليتم بقية يومه ومن أصبح صائما فليصم، قالت: فكنا نصومه بعد ونصوم صبياننا، و نجعل لهم اللعبة من العهن، فإذا بكى أحدهم على الطعام أعطيناه ذالك حتى يكون عند الإفطار" (۱) على الطعام أعطيناه ذالك حتى يكون عند الإفطار" (۱) رَبِّ عَلِيلًا في عاشوراء كى صح انصار كم علول مين منادى كروائى كرمج تك جس ني كاني ليا مووه دن كے بقيه حصروزه داركى طرح يور كر بي، اور جس ني كي كه كها يا يا يا نه مووه روز سي سي روزه ركھتے اور ان كي كي بعد ميں بھى مم لوگ اس دن روزه ركھتے تھے، اور اپنے بچول سے بھى ركھواتے تھے۔ اور ان كے لئے اون كا كھاؤنا بناتے تھے، جب كوئى كھانے كے لئے روتا تو اس كو وه د يہ تھے، يہال تك كه افطار كا وقت آ جا تا)۔

ما لکیہ نے ترجیح دی ہے کہ بچہ کے ساتھ استحباب وکرا ہت کا تعلق ہوگا، واجبات اور محرمات کا تعلق نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کے لئے بلوغ شرط ہے، بیاس لئے ہے کہ اس کوسات سال کی عمر میں شارع کی طرف سے نماز کا تھم دیا گیا ہے۔ اس لئے کہ سی چیز کے تھم دینے کا تھم دینا ہے۔ اس طرح مجنون ثواب کا اہل کا تھم دینا ہے۔ اس طرح مجنون ثواب کا اہل ہے، کیونکہ جنون کے بعد بھی وہ مسلمان ہی رہتا ہے، اور مسلمان کو ثواب دیا جا تا ہے۔ اور مسلمان کو ثواب دیا جا تا ہے۔ اور مسلمان کو شواب دیا جا تا ہے۔ اور مسلمان کو شواب دیا جا تا ہے۔ اور مسلمان کو سیمان ہی رہتا ہے، اور مسلمان کو شواب دیا جا تا ہے۔ اس میں رہتا ہے، اور مسلمان کو سیمان ہی رہتا ہے، اور مسلمان کو سیمان ہی رہتا ہے، اور مسلمان کو سیمان ہی رہتا ہے۔ اور مسلمان کو سیمان ہی رہتا ہے۔ اور مسلمان کو سیمان کو سیمان ہی رہتا ہے۔ اور مسلمان کو سیمان کی سیمان کو سیما

مزیر تفصیل کے لئے دیکھا جائے: اصولی ضمیمہ 'صبی''' جنون'' اور'' اُہلیہ''۔

کافرنیک اعمال کرے، پھرمسلمان ہوجائے تو کیا بحالت کفر

نہیں ہے، لہذا حالتِ شرک میں کئے ہوئے نیک عمل پراس کو تواب بھی نہیں ہے۔
بھی نہیں ملے گا، قاضی عیاض کا بھی رجحان یہی ہے۔
امام نووی ؓ نے عدم تواب کے قائلین کی رائے کو ضعیف قرار دیااور فرمایا: درست بات وہ ہے جس کو حققین نے اختیار کیا ہے، بلکہ بعض محققین نے اس میں اجماع نقل کیا ہے کہ کا فراگر نیک اعمال کرے، جسے صدقہ اور صلد رحمی ، پھر مسلمان ہوجائے اور حالت اسلام ہی میں اس کا انتقال ہوجائے ، تواس کو ان نیک اعمال کا تواب ملے گا، امام نووی کی رائے کی تائید متقد میں علاء میں سے ابراہیم حربی اور ابن بطال نووی کی رائے کی تائید متقد مین علاء میں سے ابراہیم حربی اور ابن بطال

کئے ہوئے نیک اعمال مفید ہوں گے یانہیں؟ اس بارے میں فقہاء کا

اختلاف ہے۔اس سلسلہ میں ایک حدیث ہے جس کے راوی حضرت

حكيم بن حزام بين، انهول نے فرمايا: "قلت: يا رسول الله!

أرأيت أشياء كنت أتحنث بها في الجاهلية من صدقة أو

عتاقة ومن صلة رحم فهل فيها من أجر؟ فقال النبي

ملالله: أسلمت على ما أسلفت من خير "(ا) (ا الله ك

رسول! میں صدقات، غلام آزاد کرنے اور صلد رحی کے ذریعہ جاہلیت

کے زمانہ میں عبادت کرتا تھا، ان کے بارے میں آپ کا کیا خیال

ہے، کیااس میں کوئی ثواب ہے؟ نبی کریم علیہ نے فرمایا:تم اپنی

حربی کہتے ہیں: مذکور بالا حدیث کا مطلب بیہے کہ جو کچھتم نے

حالت کفر میں نیکی و بھلائی کے کام کئے وہ سب تمہارے حق میں

سودمند ہیں، مازری نے کہا: حدیث کا ظاہر پیہ ہے کہ حالت کفر میں

جو کچھ بھی نیک اعمال کئے وہ مفید ہیں کیکن حافظ ابن حجر نے مازری

ہی کا ایک دوسرا قول دوسری جگہ نقل کیا ہے کہ کا فرکی عبادت درست

تمام بھلائیوں کے ساتھ اسلام لائے ہوجوتم نے پہلے کی تھیں )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "تصویم الصحابة الصبیان یوم عاشوراء" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۰۶ طبع التافیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) التلوح ۲ / ۱۹۴۷ – ۱۹۲۷، جمع الجوامع الر۵۲، ۵۳، الجموع ۷ / ۳۳ شخیق نجیب لمطیعی، ابن عابدین ار ۵۸۷، شرح منتهی الارادات ار ۱۱۹، تهذیب الفروق بهامش الفروق ار ۷۷۷، الدسوقی ار ۱۸۲

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أسلمت علی ما أسلفت من خیر" کی روایت بخاری (فق الباری ۱/۳۰ طبع السّلفیه)نے کی ہے۔

وغیرہ اور متاخرین علاء میں سے قرطبی اور ابن مغیر نے کی ہے (۱)۔

کافر جو کچھ بھی نیک اعمال کرے، پھر حالت کفر ہی میں مرجائے ، توامام نووی کے قول کے مطابق بالا جماع آخرت میں اس کا بدلہ دے دیا جاتا ہے (۲) ، حدیث میں آیا ہے: "وقعد قال النبی عَلَیْتِ اُن الله جاتا ہے (۲) ، حدیث میں آیا ہے: "وقعد قال النبی عَلَیْتِ اُن الله لا یظلم مؤمنا حسنة یعطی بھا فی الدنیا ویجزی بھا فی الآخرة، وأما الکافر فیطعم بحسنات ما عمل بھا لله فی الدنیا حتی إذا أفضی إلی الآخرة لم تکن له حسنة یجزی الدنیا حتی إذا أفضی إلی الآخرة لم تکن له حسنة یجزی بھا "(۳) (نبی کریم عَلِیْتُ نے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ کسی مومن کی ایک نیکی کو بھی رائیگاں نہیں کرے گا، اس کا بدلہ دنیا میں دے گا، اور اگرت میں بھی دے گا، اور کافرکواس کی نیکوں کے بدلہ میں دنیا میں گوئی نیکی نہر ہے گیجس کا بدلہ اس کو دیا جب آخرت میں بھیچگا تو اس کے پاس کوئی نیکی نہر ہے گیجس کا بدلہ اس کود یا جاتا ہے، یہاں تک کہ جب آخرت میں بھیچگا تو اس کے پاس کوئی نیکی نہر ہے گیجس کا بدلہ اس کود یا جاتا ہے، یہاں تک کہ جب آخرت میں بھیچگا تو اس کے پاس کوئی نیکی نہر ہے گیجس کا بدلہ اس کود یا جاتا ہے، یہاں تک کہ جب آخرت میں بھیچگا تو اس کے پاس کوئی نیکی نہر ہے گیجس کا بدلہ اس کود یا جائے )۔

### تواب والے اعمال اور ان کی شرائط:

۸- شریعت میں ثابت ہے کہ انسان کو اللہ کے نصل سے واجب یا مندوب عبادات کی ادائیگی پر ثواب ملتا ہے، اسی طرح حرام اور مکر وہات کے ترک پر بھی ثواب ملتا ہے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَنُ یَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَّرَهُ وَمَنُ یَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَوَّا یَرَهُ وَمَنُ یَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَوَّا یَرے گا، اسے دکھے لے گا، اور جس کسی نے ذرہ بجر بھی بری کی ہوگی اُسے بھی دکھے لے گا، اور جس کسی نے ذرہ بجر بھی بری کی ہوگی اُسے بھی دکھے لے گا،

کریم علی الدنیا و یجزی بها فی الآخرة" (الله تعالی کی یعطی بها فی الدنیا و یجزی بها فی الآخرة" (الله تعالی کی مومن پرایک نیکی کے لئے بھی ظلم نہ کرے گا، اس کا بدلہ دنیا میں دے گا، اور آخرت میں بھی دے گا) لیکن واجب اور مندوب عمل کو بروئے کارلا نااور محرمات و مکروہات کوچھوڑنا فی نفسہ حصول ثواب کے اسباب نہیں ہیں، باوجود یکہ بیا عمال ادا ہوجاتے ہیں اور ذمہ سے ماقط ہوجاتے ہیں، محرمات کا چھوڑنا عہدہ برآ ہونے کے لئے کافی ساقط ہوجاتے ہیں، محرمات کا چھوڑنا عہدہ برآ ہونے کے لئے کافی سے بہ کیونکہ حصول ثواب کے لئے قعل اور ترک میں الله تعالی کے حکم کی لئیں اگراس سے ثواب کا ارادہ ہو جواس کو مشروع عبادت کا بیں، کین اگراس سے ثواب کا ارادہ ہو جواس کو مشروع عبادت کا وسیلہ بنادے، تونیت ضروری ہے (ا)۔

علامه شاطبی فرماتے ہیں: اعمال کے ثواب کا دارہ مدار نیت پر ہے، عبادات وعادات جیسے تصرفات میں مقصد کا اعتبارہ وتا ہے، اس سلسلہ کے دلائل بہت ہیں، انہیں میں سے چند یہ ہیں، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَ مَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّٰهَ مُخْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهُ مُخْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهِ مُخْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهِ مُخْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

<sup>(</sup>۱) فتخ الباري ار ۹۹، ۱۰۰، ۱۳۰۳ سـ

<sup>(</sup>۲) تصحیح مسلم بشرح النووی که ار ۵۰ هما مش الفروق ۱۳۲۲ ، القرطبی ۲۰ ر ۱۵۱ ، ۱۵۱ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''إن الله لا يظلم مؤمنا حسنة'' کی روایت مسلم (۲۱۹۲/۴ طعلامی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ زلزله ر ۷،۸ ـ

<sup>(</sup>۱) الذخيره ص ۲۲، ۲۳۰، الموافقات للشاطبی ار ۱۳۹ – ۱۵۱ تا ۲۳ س۳۲۹–۳۲۹. اوراس کے بعد کے صفحات، الفروق للقرافی ار ۱۳۰۰، ۲۰،۵۱،۵۰، المهنور في القواعد ۲۸۸،۲۸۷ س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بدندر۵۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إنما الأعمال بالنیات" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۳/ ۱۵۱۵ طبع الحلمی) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہیں۔

نہیں)، ابن نجیم نے لکھا ہے کہ مشائ نے حدیث : ''إنما الأعمال بالنیات'' کے بارے میں کہا ہے کہ بیا قضاء النص کے باب سے ہوگا، کیونکہ بہتر ے اعمال ہیں جو بغیر ضدیث کا مفہوم صحیح نہیں ہوگا، کیونکہ بہتر ے اعمال ہیں جو بغیر نیت کے وجود میں آجاتے ہیں، لہذا حدیث بالا میں انہوں نے مضاف مقدر مانا ہے، یعنی تکم الأعمال، اور اعمال کے تکم دوطرح کے ہوتے ہیں: اول: اخروی، دوم: دنیوی، اخروی، اخروی سے مرادثواب اور عقاب کا استحقاق ہے، دنیوی نے مرادثو اب اور عقاب کا استحقاق ہے، دنیوی کے مراد ہے، اس کے کہ اس بات پر اتفاق ہے کہ بغیر نیت کے ثواب وعقاب مرتب لئے کہ اس بات پر اتفاق ہے کہ بغیر نیت کے ثواب وعقاب مرتب نہیں ہوتے ہیں، اس سلسلہ میں کرنے اور چھوڑ نے کی کچھمٹالیں نہیں ہوتے ہیں، اس سلسلہ میں کرنے اور چھوڑ نے کی کچھمٹالیں علامہ ابن نجیم نے بیان کی ہیں، پھر کہا ہے: ثواب کے لئے عبادت کا مسد ہواور اس نے جان ہو جھر کرعبادت کو فاسد نہ کیا ہو، مثلاً: اگر کوئی طدث کی حالت میں یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ باوضو و طاہر ہے نماز خور کے اس جنماز خورے کہ وہ باوضو و طاہر ہے نماز کرا۔

9-بىااوقات انىان كوبغير عمل كے مخص نيت پر تواب ماتا ہے، كونكه ني كريم علي الله في ارشاد فرمايا: "من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة" (٢) (جوكوئي كى نيكى كااراده كرے، كيكن اس پر عمل نه كر سكے تو بھى اس كے لئے ايك نيكى كھى جاتى ہے)، اور آپ علي الله كا ارشاد ہے: "من أتى فراشه وهو ينوي أن يقوم يصلي في الليل فغلبته عيناه حتى أصبح كتب له مانوى وكان نومه صدقة عليه من ربه عزوجل" (٣)

( کوئی شخص اپنے بستر پرآئے اور اس کا ارادہ ہو کہ رات کو اٹھ کرنماز پڑھے گا، اتفاق سے نیند غالب آجائے یہاں تک کہ صبح ہوجائے تو اس کے لئے اس کی نیت کا صلہ کھا جائے گا اور اس کا سونا اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس پرصد قہ ہوگا)۔

اسی طرح عمل کا ثواب ماتا ہے، خواہ عمل مناسب جگہ واقع نہ ہوا ہو، چنا نچہ بخاری میں اس صدقہ کرنے والے کی حدیث ہے جس کا صدقہ زنا کارعورت، مالدار اور چور کے ہاتھ پڑگیا (۱) معن بن بزید بن اخنس کی حدیث ہے کہ جنہوں نے اپنے باپ کا صدقہ اس خض سے لیا تھا جن کے پاس وہ رکھا ہوا تھا، اس پر نبی کریم عیالیہ نخص سے لیا تھا جن کے پاس وہ رکھا ہوا تھا، اس پر نبی کریم عیالیہ نے باپ اور بیٹے دونوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: "لک مانویت یا یزید ولک ما أخذت یا معن"(۲) (دیکھویزید! جوتم نے نیت کی تھی اس کا ثواب تہ ہیں ملے گا، اور معن جوتم نے لیاوہ اب تہمارا ہوگیا)۔ ابن جمر نے کہا ہے: اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہا گرصدقہ کرنے والے کی نیت صالح ہوتو اس کا صدقہ قبول ہوتا ہوتا ہے، اگر چہ تھے جگہ پر نہ ہو (۳) یہ فی الجملہ ہے، ایک قول ہے وہ عوادت جن میں کسی طرح التباس نہ ہوان میں نیت کی ضرورت

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائر لابن نجيم ص ۲۶،۱۹\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من هم بحسنة فلم یعملها کتبت له حسنة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۸ اطبع اکلمی ) نے حضرت عبدالله بن عباس سے کی ہے،الفاظ صحیح مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>m) الموافقات للشاطبي ٢٣٥/ ٢٣٥\_

<sup>=</sup> حدیث: "من أتى فراشه و هو ینوي أن یقوم یصلی من اللیل فغلبته عیناه حتى أصبح کتب له مانوی، و کان نومه صدقة علیه من ربه عزوجل" کی روایت نبائی (۲۵۸/۳ طبح المکتبة التجاری)، عالم (۱/۱۱ المطبع دائرة المعارف العثمامیة ) نے حضرت ابوالدرداء کی حدیث سے کی ہے، عالم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے، اور امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المتصدق الذي وقعت صدقته في ید زانیة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۸۸ مع التلنیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لک ما نویت یا یزید" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹) حدیث: "لک ما نویت یا یزید"

<sup>(</sup>۳) فتح الباري ۱۹۱٬۲۹۰ م

نہیں ہوتی ہے، جیسے اللہ تعالی پر ایمان لانا<sup>(۱)</sup> اس کی تفصیل اصطلاح''نیت'' کے تحت دیکھی جاسکتی ہے۔

## بغيرمل كيثواب:

اس میں اختلاف نہیں ہے کہ ثواب کا تعلق انسان کے مل سے ہے، بہرحال جہاں تک بغیر عمل کے ثواب کی بات ہے تواس بارے میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل ملاحظہ ہو۔

### اول: دوسرے کوثواب ہبہ کرنا:

• ا - حفیہ اور حنابلہ کے نزد یک انسان اپنی کی ہوئی عبادت کا ثواب دوسرے کو ہبہ کرسکتا ہے، خواہ وہ عبادت نماز ہو یا روزہ، یا جج، یا قراءت قر آن اور اذکار واور ادوغیرہ، اسسلسلہ کی دلیلیں یہ عیں: اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: "وَالَّذِینَ جَاوُوُ ا مِن بَعُدِهِمُ بِین: اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: "وَالَّذِینَ سَبَقُونَا بِالْإِیْمَانِ" (۲) یقو اُنِنا الَّذِینَ سَبَقُونَا بِالْإِیْمَانِ" (۲) یقو لُون رَبَّنَا اغْفِر لَنَا وَلِإِخُو اِنِنا الَّذِینَ سَبَقُونَا بِالْإِیْمَانِ" (۲) یقو لُون رَبَّنَا اغْفِر لَنَا وَلِإِخُو اِنِنا الَّذِینَ سَبَقُونَا بِالْإِیْمَانِ" (۲) ہیں کہ اے ہمارے پروردگارہم کو بخش دے، اور ہمارے بھا یُول کو بیں کہ اے ہمارے پروردگارہم کو بخش دے، اور ہمارے بھا یُول کو کھی جوہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں)۔ نیز ارشاد فرمایا:"وَ اسْتَغْفِرُ لِلْدُنْہِکَ وَ لِلْمُؤْمِنِینَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ" (۳) (اپنی خطاکی معافی ما تَکُے لِذَنْہِکَ وَ لِلْمُؤْمِنِینَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ "(۳) (اپنی خطاکی معافی ما تکے لئے بھی )۔ نبی لذنہ کی وَ لِلْمُؤْمِنِینَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ "(۳) داور ایمان والوں اور ایمان والیوں کے لئے بھی )۔ نبی کریم علی ہے نبی طرف سے دوسرے اپنی امت کی طرف سے دوسرے اپنی امت کی طرف سے (۳) حضرت عمرو بن شعیب نے اپنے باپ کے واسطہ اپنے داوا سے داوا

(٣) مديث: "ضحى بكبشين أملحين أحدهما عنه والآخر عن

سے روایت کی ہے: "أن رسول الله عَلَیْکِیْ قال: لعمرو بن العاص لما سأله عن أبیه: لو کان مسلما فأعتقتم عنه أو تصدقتم عنه أو حججتم عنه بلغه ذلک"(۱) (الله کے رسول عَلَیْکِ نے حضرت عمرو بن عاص سے فرمایا جب انہوں نے اپنے والد کے بارے میں پوچھا کہ اگروہ مسلمان ہوتے اورتم ان کی طرف سے غلام آزاد کرتے ، یاصدقہ دیتے یا جج کرتے توان سب کا تواب ان تک پہنچا)۔

اس کے علاوہ اور بھی دلائل ہیں، جہاں تک اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:"وَ أَن لَّیُسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعیٰ" (اورانسان کوصرف اپنی ہی کمائی ملے گی)،اس کامفہوم ہیہ ہے کہانسان کولازی طور پروہی ماتا ہے،جس کے لئے تگ ودوکرتا ہے۔

ما لکیہ کے یہاں نماز اور روزہ کے علاوہ اور شافعیہ کے نزدیک نماز کے علاوہ عبادات میں دوسر کو قواب مہمرنا جائز ہے، روزہ اور قرآن کی تلاوت میں اختلاف ہے، ان حضرات کی دلیل اجماع ہے، اور اس لئے بھی کہ نماز اور روزہ میں زندگی میں نیابت درست نہیں ہے، تو اسی طرح موت کے بعد بھی درست نہوگی۔

اا - نبی کریم علیه کی ذات ستودہ صفات کو تواب ہدیہ کرنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، بعض نے جائز کہا ہے، اور دوسروں نے ممنوع قرار دیاہے۔

ابن عبدالسلام اینے بعض فتاوی میں تحریر کرتے ہیں: میت کو

<sup>(</sup>۱) قواعدالأحكام ارومهما،الذخيرهار٢٣٧\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حشر ۱۰۱-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ محرر ۱۹\_

<sup>:</sup> أمنه "كى روايت ابويعلى نے جابر بن عبداللہ سے كى ہے، جيسا كہ مجمع الزوائد (۲۲/۴۷ طبع القدى) ميں ہے۔ پيشى نے كہا:اس كى اسنادحسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''لوکان مسلما فأعتقتم عنه أو تصدقتم عنه'' کی روایت ابوداود (۳۰/ ۳۰ میتش عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی اساد حسن ہے۔

ر ۲) سورهٔ نجم ر ۳۹\_

قرآن کی تلاوت کا ایصال ثواب درست نہیں ہے، اس لئے کہ یہ شریعت کی اجازت کے بغیر ثواب میں تصرف کرنا ہے۔ لیکن حطاب فرماتے ہیں: ان صیغوں کے ساتھ ایصال ثواب ممنوع ہے: "جعلته له" (یعنی میں نے فلال کوقر اُت کا ثواب ایصال کیا)، "اُهدیته له" (میں نے اس کے لئے مدید کیا)، جہال تک ایصال ثواب کی دعا کی بات ہے، توحقیقت میں بی تصرف نہیں ہے، بلکہ اس تک ثواب منتقل کرنے کی درخواست ہے، اور اس میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے (۱) مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح" اداء" (فقرہ نمبر ۱۲)، مرسوعہ ۲)،

دوم: کیا فرض کفایہ کا تواب اس شخص کو پہنچے گاجس نے نہ کیا ہو؟

11- يہ بات معلوم ہے کہ اگر بعض لوگ فرض کفا یہ انجام دے دیں، تو باقی لوگوں سے وہ ساقط ہوجا تا ہے، لیکن کیا اس کو بھی ثواب ملے گا جس نے وہ عمل نہ کیا ہو؟ اس سلسلہ میں فقہاء کا بیان ہے کہ فرض کفا یہ کا ثواب صرف اس کے کرنے والے کو ملے گا، اس لئے کہ بیفس عمل کا ثواب ہے، اور وہ عمل کرنے والے کو ملے گا، البتہ کرنے والا اور نہ کرنے والا دونوں ذمہ سے سقوط کے سلسلہ میں کیساں ہیں نہ کہ ثواب یا عدم ثواب میں، ہاں اگر وہ کرنے کی نیت کرے تواس کو اس کی نیت کرے تواس کو اس کی نیت کرے تواس کو اس کی نیت کا ثواب ملے گا، ما لکیہ میں سے ' الرسالہ' کے بعض شراح رقم فرماتے ہیں: سلام کا جواب نہ دینے والے کو بھی ثواب ماتا ہے جبکہ اس نے سلام کا جواب دینے کا ارادہ کیا تھا لیکن دوسرے کے جواب نے سلام کا جواب دینے کا ارادہ کیا تھا لیکن دوسرے کے جواب

دیدینے کی وجہ سے جواب نہیں دے سکا، ورنہ تواب نہیں ملے گا، اتی سے منقول ہے: مطلقاً اس کو تواب ملے گا، علامہ زرقانی فرماتے ہیں:
یہ زیادتی کی بات ہے (۱)۔

سوم: انسان پرجومصائب آتے ہیں ان پر ثواب ملے گایا نہیں؟

سال - اسسلسله میں اصل نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "ما من مصیبة تصیب المسلم اللہ کفر اللہ بھا عنه حتی الشو کة یشا کھا" (۲) (جومصیبت بھی سی مسلمان کو پہنچی ہے اللہ تعالی اس کو اس کے گناہ کا کفارہ بنادیتا ہے، یہاں تک کہ ایک کا نثا بھی اگرجسم کے سی حصہ میں چجھ جائے ( تو وہ بھی گناہ کے لئے کفارہ بن جاتا ہے) ۔ ایک دوسری روایت میں ہے: "ما یصیب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولاأذی ولاغم حتی الشو کة یشا کھا اللہ کفر اللہ بھا من خطایاہ" (مسلمان جب بھی کسی پریشانی، بیاری، رنج وطال، تکلیف اور غم سے دوچار ہوتا جب بھی کسی پریشانی، بیاری، رنج وطال، تکلیف اور غم سے دوچار ہوتا ہے، یہاں تک کہ اگر اُسے کوئی کا نثا بھی چجھ جاتا ہے، تو اللہ تعالی اس کے گنا ہوں کا کفارہ بنادیتے ہیں)۔

علامہ شاطبی نے کہا ہے: اگر مصیبت دوسرے کے مل سے آئی ہو، تو اس کے گنا ہول کے لئے کفارہ ہوگی، اور اس کی وجہ سے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۳۹/۲، ۲۳۷، منح الجلیل ۱۷۴، ۳۰۲، الحطاب ۲ر۳۵، ۵۴۳ تا ۵۴۳۵، مغنی المحتاج سر ۷۷، ۹۷، ۵۰، قلیوبی سر ۷۳، المغنی ۲/۷۵/۵۹۸، قواعدالا حکام ار ۱۱۵،۱۱۲،

<sup>(</sup>۱) الفروق ارساا، منح الجليل ارااس، الزرقاني ۱۰۹۰، قواعد الاحكام ار ۴۴، مغنی لمجتاح ۴ رسا۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما من مصیبة تصیب المسلم إلا کفر الله" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ سام ۱۳۹۱ طبع التلفیه) مسلم (۱۳۸ ۱۹۹۲ طبع الحلی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، الفاظ صحیح بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "هایصیب المسلم من نصب و لاو صب" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۷ سام طبع التلفیه) مسلم (۱۹۹۲ ۱۹۹۳ طبع الحلبی) نے حضرت ابوسعیداور حضرت ابوہریرہ سے ایک ساتھ کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

دوسرے شخص سے نیکی لے گا اور وہ دوسرا اس کے گناہ کا بوجھ اٹھائے گا<sup>(۱)</sup> جبیبا کہ قیامت کے دن مفلس کے بارے میں حضرت ابوہریرہؓ کی حدیث میں ہے، اورا گرمصیبتیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوں تو وہ محض گناہ کے لئے کفارہ ہوں گی ، یا کفارہ بھی ہوں گی اورا جر

علامة قرافی اورعزبن عبدالسلام نے کہاہے: مصبتیں گناہوں کے كئے يقيينًا كفاره بين،خواه مبتلی شخص ناراض ہويا خوش،البته اگروه صابر وراضی رہے تو گناہ کے لئے کفارہ ہونے کے ساتھ ثواب بھی ملے گا،نفس مصیبت میں مصیبت ہونے کے اعتبار سے کوئی ثواب نہیں ہے،اس لئے کہوہ کمائی نہیں ہیں،اورمصیبت کے ذریعہ کفارہ ہوناکسب سے بھی ہوتا ہے اور بغیر کسب کے بھی <sup>(۳)</sup>۔

حافظ ابن حجر نے لکھا ہے: تحقیقی بات بہ ہے کہ مصیبت اپنے ہم پلہ گناہ کے لئے کفارہ ہوتی ہے، اور مصیبت پر رضا سے ثواب مرتب ہوتا ہے،اگرمبتلی شخص کے ذمہ کوئی گناہ نہیں ہے،تواس کے بدلہاسی کے بفتدر ثواب ملتاہے <sup>(۴)</sup>۔

حفیہ نے کہا ہے: منقول نصوص میں جوآ پاہے یعنی طاعت،مومن کی تکلیف،اس کے بیچ کی تکلیف، یہاں تک کہ جو کا ٹااس کو چھے اس پر نواب اوررزق کاوعدہ ، وہمض اللہ تعالیٰ کافضل وکرم ہے۔ جو

ضرور بورا ہوگا اس لئے کہ اس کا وعدہ سچاہے (۵)۔

## تواب میں فرق:

تواب میں کی بیشی مختلف اعتبارات سے ہوتی ہیں،اوروہ یہ ہیں:

الف: مشقت کے اعتبار سے تواب میں فرق: ۱۹۷ - مشقت میں مبتلا کرنا شریعت کا مقصد نہیں ہے، یہی وجہ ہے کہ مكلّف سے حرج دور كرديا گياہے،البته في الجمله تھم شرى كوانجام دينے کے دوران مشقت کے فرق سے ثواب میں فرق ہوتا ہے،اس سلسلہ میں اصول رپہ ہے کہ جب دوعمل شرف،شرائط،سنن اور ارکان میں یکساں ہوں، البتہ دونوں میں سے ایک میں مشقت ہو، تو دونوں اینے شرائط ومرتبہ وغیرہ کے اعتبار سے ثواب میں برابر ہوں گے،اور ان میں سے ایک اللہ تعالیٰ کے لئے مشقت برداشت کرنے میں اکیلا ہوگاتواس کومشقت کے برادشت کرنے پر ثواب ملے گا، نہ کہ عین مشقت یر، بداییا ہی ہے جیسے موسم گر ما و بہار میں اور جاڑے کی سخت سردی میں عسل کرنا۔ موسم سر مامیں ٹھنڈک کی مشقت برداشت کرنے کی وجہ سے غسل کا ثوب بڑھ جائے گا۔ یہی حکم وسائل وذرائع میں مشقت کا ہے، جیسے کوئی شخص مساجد، حج اور جہاد کا ارادہ قریب میافت سے کرے، اور دوسراان کا ارادہ دورمیافت سے کرے، تو ان کے ثواب میں وسائل کے فرق سے فرق ہوگا،اوران عبادات کی سنت،ان کی شرا نط اوران کے ارکان کی ادائیگی کے اعتبار سے ثواب برابر ہوگا۔ شریعت اسلامیہ میں طاعت کے ذرائع ووسائل پر بھی ثواب ملتاہے،جس طرح مقاصد کو بروئے کارلانے پر ملتاہے،البتہ وسائل اور مقاصد کے اجرو ثواب میں فرق مراتب ہے، اس طرح جماعت کے قیام کی طرف نمازی کے جوقدم اٹھتے ہیں اس کے ہرقدم یرایک درجہ بلند ہوتا ہے،اورایک گناہ جھڑتا ہے، جوجتنی ہی دور سے نمازیر ﷺ کے لئے مسجد جاتا ہے اُس کواتنا ہی زیادہ ثواب ملتاہے،

بھی ملے گا)<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲ر ۲۳۵،۲۳۴ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث (کمفلس" کی روایت مسلم (۲۴ر ۱۹۹۷ طبع کهلی) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الفروق ۴/ ۲۳۴، قواعدالا حکام ار ۱۱۵\_

<sup>(</sup>۴) فتحالباري ۱۰۵/۱۵

<sup>(</sup>۵) ابن عابدین ار ۲۰۳\_

اور جہاد کے لئے نکلنے والے مسافرین پیاس کی شدت، درد والم، کھوک مری، کم وبیش اخراجات، وادیوں کوعبور کرنے میں مشقتوں کا سامنا کرتے ہیں، اور دشمنوں سے مقابلہ میں جتنی بھی مشقتیں جھیلتے ہیں، ان کی وجہ سے ان کو نیک عمل کا اجر ملتا ہے۔ جب عبادات کی انجام دہی میں معمول سے زیادہ مشقت ہوتو خودان مشقتوں پر ثواب ملتا ہے، یہاس بات کی دلیل ہے کہ وہ خود بھی شریعت کے مقصود کے درجہ میں ہیں۔ کیونکہ وہ شریعت کا مقصود نہیں ہوتیں تو ان پر ثواب بھی نہیں ملتا (۱)۔

### ب: وقت کے اعتبار سے ثواب میں فرق:

10- اس قبیل سے رمضان المبارک کے مہینہ کا دوسرے مہینوں پرافضل ہوناہے، یوم عاشوراءاور عرفہ کے روزے کا دوسرے دنوں کی روزے پر برتر ہونا، لیلۃ القدر میں عمل کا رمضان کی ہررات کے مل کی برابری کے ساتھ دوسری راتوں پرفائق ہونا، اس طرح رات کی برابری کے ساتھ دوسری راتوں پرفائق ہونا، اس طرح رات کی سلسلہ میں فعوص بہت ہیں (۲)، ان ہی میں سے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''لَیُلَةُ الْقَدُدِ خَیْدٌ مِنُ أَلْفِ شَهُدٍ ''' (شب قدر ہزار مہینوں سے بڑھکر ہے)۔

## ج:مقام كاعتبارية واب مين فرق:

17- الله تعالی نے اپنی مہر بانی سے بعض مقامات پرادا کی جانے والی عبادات پراجرمیں بہت زیادہ اضافہ کیا ہے، چنانچواس نے مسجد نبوی کی نماز سے مسجد حرام کی نماز کو افضل بنایا ہے، حالانکہ نماز ہونے میں دونوں

(۳) سورهٔ قدرر س<sub>ه</sub>

برابر بین، مسجد نبوی کی نماز مسجد اقصی کی نماز سے افضل ہے، اور مسجد اقصی کی نماز دیگر مساجد کی نماز سے افضل ہے، اسی طرح میدان عرف، مطاف، مسعی، مزدلف، منل، مرمی الجمار، وغیرہ مقامات جن کے فضائل اصادیث میں مذکور ہیں، دوسرے مقامات سے افضل وبرتز ہیں (۱) نبی کریم علیستہ ارشاد فرماتے ہیں: "صلاة فی مسجدی هذا خیر من الف صلاة فیما سواہ الله المسجد الحرام" (میری اس مسجد میں نماز مسجد حرام کے سواتمام مسجدوں میں نماز سے ایک ہزار درجہ زیادہ بہتر ہے)۔

## د عمل میں مصلحت کے اعتبار سے تواب میں فرق:

21 - ایمان کثرت ثواب میں تمام اعمال سے افضل ہے، اس کئے کہ ایمان کا ثواب جنت میں ہمیشہ ہمیش رہنااور جہنم سے خلاصی ہے۔ جماعت کی نماز کا ثواب اکیلا پڑھنے والے کی نماز سے ستائس گنا زیادہ ہے ("")۔

## تواب كاباطل هونا:

1۸ - عبادت کے درست ہونے کے بعد ثواب کاملنا ضروری نہیں ہے، بعنی دونوں کے درمیان لازم وملزوم کی نسبت نہیں ہے، بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک عبادت ارکان وشرائط کے مکمل ہونے کی وجہ سے درست ہوتی ہے، لیکن عبادت کرنے والا ثواب سے محروم رہتا ہے، اس کئے کہ ایسے مقاصد اور نیتیں اس میں شامل ہوجاتی ہیں، جوآخرت

<sup>(</sup>۱) قواعدالاحكام إراس،الموافقات ۲ر۱۵۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۳ر۸ که اقواعدالا حکام ار۲۷،۲۲ ـ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۳ر ۲۳، ۱۵، ۲۵، الجمل ۵ ر ۳۳۳\_

<sup>(</sup>٢) حديث: "صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه الله الله المسجد الحرام" كاروايت بخارى (فُخُ البارى ١٣ الطبع السلفيه)

نے حضرت ابوہریر ڈ کی حدیث سے کی ہے۔ (۳) قواعد الأحکام ۲۷،۲۷، اکھاب ۸۴٫۲

میں اس کے ثواب کو باطل کردیتی ہیں، اس کی دلیل اللہ کے رسول علی اس کے دواب کو باطل کردیتی ہیں، اس کی دلیل اللہ کے رسول علی ارشاد ہے: ''إنما الأعمال بالنیات، وإنما لکل امریء ما نوی، فمن کانت هجوته إلی دنیا یصیبها أو امرأة ینکحها فهجوته إلی ما هاجو إلیه''() (اعمال کادارومدار نیتوں پر ہے، اورآ دمی کونیت ہی کا صلاماتا ہے، چنانچہ جس کی ہجرت مصول دنیا کی خاطر ہو یا کسی عورت سے شادی کرنے کے لئے ہو، تو اس کی ہجرت اس کی طرف ہوگی جس کی طرف اس نے ہجرت کی

ان مقاصد میں سے ایک ریا کاری ہے جو فی الجملہ عبادت کے تواب کو باطل کردیتی ہے۔

فسأله عن شئى لم تقبل له صلاة أربعين ليلة "((جو تخص كسى نجوى ك پاس جائے اور اس كوكى بات يو جھے تو اس كى چاليس دن كى نماز قبول نہ ہوگى)۔

امام نووی حدیث کامفہوم بتاتے ہیں: ایسے خص کونماز کا ثواب نہیں ملےگا،اگر چیفرض ذمہ سے ساقط ہوجائے گا۔

• ٢ - الله كساته شرك كرناعمل كى صحت اوراس كـ ثواب كوباطل كرديتا هـ (۲) الله كالله تعالى كا ارشاد هـ: "لَئِنُ أَشُو كُتَ كَدَ الله تعالى كا ارشاد هـ: "لَئِنُ أَشُو كُتَ لَيَ تُوتِيرا لَيَحُبَطَنَّ عَمَلُكَ "(اك مخاطب) الرتوني شرك كيا توتيرا عمل (سب) غارت موجائكا) -

مزیداس کی تفصیل'' ردة'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

#### روم

### هبه میں تواب:

۲۱ - ہبد میں ثواب سے مقصود مالی عوض ہے، ہبد میں اصل بیہ ہے کہ
اس میں کسی طرح کا مادی عوض نہ ہو، اس لئے کہ ہبد عقد تبرع ہے،
عقد معاوضہ نہیں ہے، البتہ اس میں معاوضہ دینا جائز ہے، اور اس کو
"هبدة الثواب" (بدلہ کا ہبہ) کہا جاتا ہے، اور بیا ایسا ہبہ ہے جس کا
پورا معاوضہ دیا جاتا ہے، اور بھی ہبہ میں عوض کی شرط ہوتی ہے، اور شہی نہیں۔

اگرعقد بهبه میں معاوضه کی شرط ہو،اورمقدار بھی معلوم ہو،تو حنفیه،

- (۱) حدیث: "من أتى عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعین لیلة" كى روایت مسلم (۱۸۲۸ کا طبح الحلمی ) نے بعض امہات المونین سے كى ہے۔
- (۲) الموافقات للشاطبي ار۲۹۵، ۲۹۲، ۱۸۸۱، إعلام الموقعين ار۱۸۵، صحيح مسلم بشرح النووي ۱۲۷۷، ابن عابدين ار۲۷۸، قواعد الأحكام ار۱۲۵،۱۲۴۰
  - (m) سورهٔ زمرر ۲۵\_

<sup>(</sup>۱) حديث: إنها الأعمال بالنيات "كَيْخْرَنْكُ (فقره نمبر ٨) پرگذر يكل بــ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۲۴\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۶۴\_

ما لکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اور اظہر قول کے مطابق شافعیہ کے نزدیک عقد صحیح ہے، ان حضرات نے معنی کالحاظ رکھا ہے، شافعیہ کا دوسرا قول یہ ہے کہ لفظ کے لحاظ سے تناقض کی وجہ سے بیہ عقد باطل ہے، اس لئے کہ بہدکا لفظ تیمرع کا متقاضی ہے۔

جب عقد صحیح ہوگا، تو فی الجملہ وہ عقد نیج یا نیچ کے مثل سمجھا جائے گا،
اوراس پر نیج کے احکام جاری ہوں گے، لہذااس میں خیار، عیب کی
بنیاد پر لوٹانے اور شفعہ کے حقوق حاصل ہوں گے، اور واپس لینے کا
حق ساقط ہوجائے گا، البتہ حنفیہ نے واپسی کے حق کے ساقط ہونے
کے لئے قبضہ کی شرط لگائی ہے۔ امام احمد سے جومنقول ہے، اس کا
تقاضا ہے کہ اس میں ہبہ کے احکام غالب رہیں گے، لہذااس میں ہیج
کے احکام جاری نہیں ہوں گے۔

۲۱ – اورا گرعقد بہہ میں عوض کی شرط ہو، لیکن مجہول ہو، تو بھی حفیہ اور ما لکیہ کے بہاں عقد درست ہوگا، بہی امام احمد کا ظاہر کلام ہے، اور شا فعیہ کا اصل مذہب کے علاوہ ایک قول بیجی ہے، البتہ حفیہ کے بہاں عقد شروع ہے آخر تک بہہ سمجھا جائے گا، اسی لئے ان کے اصل مذہب کے مطابق کہ وہ بہہ میں رجوع کوجائز قرار دیتے ہیں، اس میں رجوع کرنا جائز ہوگا، ما لکیہ نے کہا ہے: موہوب لہ کو اختیار ہے، حجوجہ جہا ہے: موہوب لہ کو اختیار ہے، چاہے قیمت اداکر سے یا بہدوالیس کردے، اگر قیمت دے گاتو واہب کے لئے اس کو قبول کرنالازم ہوگا، اورا گرقیمت نہیں دے گاتو واہب کو بہدکی والیسی کاحق ہوگا، اورا گرقیمت نہیں دے گاتو واہب کو بہدکی والیسی کاحق ہوگا، کرز دیک عقد باطل ہوگا، اور نیج فاسد کے میں ہوگا۔

۲۳ - اگر مطلق ہبدکرے، بدلہ ہونے یا اس کے نہ ہونے کی کوئی قید نہ لگائے، تو شافعیہ کے یہاں اگر اپنے سے کمتر حیثیت والے کو ہبد کرے توعی نہیں ملے گا، اسی طرح اگر اپنے سے اعلی حیثیت والے

کو ہبہ کر ہے تواظہر قول کے مطابق بدلہ نہیں ہوگا۔اگراپنے ہم مرتبہ کو دیتو راج مذہب کے مطابق بدلہ نہیں ملے گا۔

مالکیہ کے یہاں واہب کے قول کی تصدیق کی جائے گی، بشرطیکہ عرف اس کے خلاف نہ ہو۔

حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہبہ، عوض کا متقاضی نہیں ہوگا، اور جو لوگ مطلق ہبہ میں عوض کے قائل ہیں ان کے نزدیک بدلہ میں موہوب کی قیت دی جائے گی، یا عرف میں اس جیسے کا جو بدلہ معتبر ہوگا وہ دیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

۲۹۷-بہۃ الثواب کے مذکورہ احکام (حق شفعہ، حق خیار، حق اسقاط رجوع) کے علاوہ یہ ہے کہ بچہ کے ولی کے لئے جائز نہیں ہے کہ اس کے مال میں سے بہۃ الثواب والا بہہ کرے، بیامام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف گا قول ہے، اس لئے کہ ان کے نزدیک بیابتداء بہہ ہے، قبضہ پر ملکیت موقوف ہوتی ہے، عقد معاوضہ تو آخر میں ہوتا ہے، اور ولی بہہ کا مالک نہیں ہے، اس لئے بہہ منعقد نہیں ہوگا، لہذا بہہ کا عقد معاوضہ ہونامتصور نہیں ہوگا کہ ولی کوئیج کی طرح اس کا اختیار حاصل ہو، مالکیہ کے بہاں باپ کے علاوہ دوسرے اولیاء کا حکم ایسا بی ہے۔ حمال باپ کے علاوہ دوسرے اولیاء کا حکم ایسا بی ہے۔ کہ باپ کے لئے جائز ہے کہ باپ کے لئے جائز ہے کہ باپ کے اس کئے جائز ہے کہ باپ کے لئے جائز ہے کہ باپ کے لئے جائز ہے کہ بیجہ کے مال میں سے بہۃ الثواب بہہ کرے، اس کئے کہ باپ کے

یہ سب فی الجملہ ہے، مزیر تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: '' ہبۂ'، شفعہ''اور'' خیار''۔

کہ اس میں معاوضہ یا یا جار ہاہے،لہذ انبیع کے معنی میں ہوجائے گا،

اور بیع کی طرح ولی کے لئے حائز ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۳۲۷، ابن عابدین ۱۲۷۳ تا ۵۲۰ الشرح الصغیر ۱۹۲۳، الشرح الصغیر ۱۹۲۳، الشرح الصغیر ۱۹۳۳، ۲۰۰۰ معنی المحتاج ۲۲ ما معنی المحتاج ۲۲ ما ۲۰ ما مالقلیو بی ۱۳۲۳، ۱۱ الروضة ۱۸۲۸، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰، ۱۸۵۰،

<sup>(</sup>۲) الْبِدالْعَ2م(۱۵۳)،الشرحَ الصغير ۲ر ۲۰ سطع الحلبي منتبي الإرادات ۲ر ۲۹سر

#### متعلقه الفاظ:

#### هيام:

۲ - ہیام کا ایک معنی ہے ہے کہ وہ ایک بیماری ہے جو اونٹوں کوخراب پانی
پینے کی وجہ سے لاحق ہوتی ہے، یا وہ ایک سم کی شدید پیاس ہے جس کی
وجہ سے وہ پانی سے سیرا بنہیں ہوتا ہے، زمین میں سرگرداں پھرتا ہے
اور چارہ نہیں کھا تا ہے، اس کا واحد ہیمان، اور مؤنث ہیمی ہے۔

ہیماءاور ثولاء کے درمیان فرق میہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک الیم آفت کے شکار ہیں کہاس کی وجہ سے نہ چرتے ہیں،اور نہ چارہ کھاتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

## اجمالي حكم:

سا- رائح مذہب کے مطابق شافعیہ اور مالکیہ کے نزدیک ثولاء کی قربانی ورست نہیں ہے، البتہ مالکیہ نے بکری میں قربانی کے ناکافی ہونے کے لئے ایسی دائی جنون کی قیدلگائی ہے جس کی وجہ سے قوت تمییز ختم ہوجائے، اس طور پر کہ منفعت کو اختیار نہ کرے اور مضرت سے نہ بچے، غیر دائی جنون ان کے نزدیک مضر نہیں ہے (۲)۔

حنفیہ نیز مالکیہ میں سے علامہ ابن عبد البر نے ثولاء کی قربانی کو جائز قرار دیا ہے، البتہ حنفیہ نے قربانی کے جائز ہونے کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ وہ چرتی ہو، لہذا اگر جنون چرنے اور چارہ کھانے سے مانع ہو، تو اس کی قربانی درست نہیں ہوگی ، اس لئے کہ جنون ہلاکت کا سبب ہے، لہذا عیب بہت زیادہ ہے، ابن عبد البرنے ثولاء کی قربانی سبب ہے، لہذا عیب بہت زیادہ ہے، ابن عبد البرنے ثولاء کی قربانی

# تول

### تعريف:

ا - ثول: ایک طرح کی بیاری ہے، جو جنون کے مشابہ ہے، صاحب قاموں نے کھاہے: خاص طور پر بکری کے اعضاء میں وحمیل پن بیدا ہونا ہے، یااس کوجنون کی طرح کوئی بیاری لاحق ہوتی ہے، جس کے اثر سے چراگاہ میں چکر کاٹتی، اور بکریوں کے ساتھ نہیں رہتی ہے۔

ابن اشیر نے لکھاہے: ثول: جنون کے مثل ایک بیاری ہے، جو کبر یوں کو ہوتی ہے، جو کبر یوں کو ہوتی ہے، جو کبر یوں کو ہوتی ہے، ایک قول ہے کہ وہ ایک بیاری ہے جو پیٹھ اور سروں میں اثر انداز ہوتی ہے، اور بکریاں زمین پر ڈھیر ہوجاتی ہیں، ثولاء: مادہ دیوانی بکری وغیرہ، اور اثول: نرمینون بکر اوغیرہ (۱)۔

فقہاءنے بھی اس لفظ کولغوی معنی میں استعمال کیا ہے۔

رملی کابیان ہے: الثولاء: وہ دیوانی بکری ہے، جو چرا گاہ میں چکر کاٹتی ہے اور بہت کم چرتی ہے، جس کی وجہ سے دن بدن دبلی ہوتی چلی جاتی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهبه ۷۵٬۸۴،نهاية الحتاج۱۲۸٫۸۵.

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۲۴۱۶ ماشية الدسوقي ۲ر۱۰ طبع دارالفكر، نهاية المحتاج المحاب ۱۲۰۱۸ ماشية المحتاج (۲ الطالبين ۱۹۵۳ الموسوعة الطالبين ۱۹۵۳ الموسوعة الفقهم ۸۲/۵

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، تاج العروس، المغرب، الصحاح، التعريفات الفقهية للمجدوى البركتي، النهاية لا بين الأثير ماده: " ثول' -

ر) البنايه ۱۹۹۹، ابن عابدين ۷۵،۵۰۱، الجمل على شرح المنج ۵۸ ۲۵۳، بدائع الصنائع ۷۵،۵۵، ۷۵، شرح الزرقاني ۳۸،۳۸، الحطاب، ۱۲۸،۸۳، نهاية المحتاج ۱۲۸،۸۸۰

کے جائز ہونے کے لئے اس کے موٹا ہونے کی شرط لگائی ہے <sup>(۱)</sup>اس سلسلہ میں فقہاء حنابلہ کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی ، تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو'' اضحہ ''۔

# ثبو بة

## اب

د يکھئے: ''لباس''،اور 'لبس''۔

#### تعريف:

ا- ثیوبة: ثاب یشوب کا مصدر مصنوی ہے، جس کامعنی لوٹنا ہے، شادی شدہ مردوعیب اور شادی شدہ عورت کو ثیبہ کہا جاتا ہے، عورت کے لئے اس کا استعال زیادہ ہے، اس لئے کہ وہ اپنے گھر والوں کے لئے اس کا استعال زیادہ ہے، اور اس کی کیہلی حالت باقی نہیں رہتی ہے، یاس لوٹ کر آتی ہے، اور اس کی کیہلی حالت باقی نہیں رہتی ہے، حدیث شریف میں ہے: "البکر بالبکر جلد مائة و نفی سنة، والذیب بالثیب جلد مائة والرجم" (فیرشادی شدہ لڑکا اور کی کے لئے سوکوڑ ہے اور ایک سال شہر بدر کرنا ہے، اور شادی شدہ مردوعورت کے لئے سوکوڑ ہے اور سنگسار کرنا ہے، اور شادی شدہ مردوعورت کے لئے سوکوڑ ہے اور سنگسار کرنا ہے)۔

لفظ ثیوبة کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے، ثیوبة کے قریب المعنی احصان کا لفظ ہے، اس کئے کہ نکاح صحیح میں وطی کا حصول احصان ہے (۲)۔

### متعلقه الفاظ:

#### الف: بكارت:

۲ – بكارة: ،عورت كاپردهٔ بكارت ، اگرنومولود والدين كاپهلا بجه موتو

<sup>(</sup>۱) عدیث: "البکر بالبکر جلد مائة ونفی سنة، والثیب بالثیب جلد مائة والمی سنة، والثیب بالثیب جلد مائة والرجم" کی روایت مسلم (۱۳۱۳ طبع الحلی) نے حضرت عبادة بن الصامت سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، لسان العرب، المصباح ماده: " ثوب" ـ

<sup>(</sup>۱) البناية شرح الهدايه ۹ر۹ ۱۳، بدائع الصنائع ۵ر۵۵، ۷۱ طبع الجمالية ، ابن عابدين ۵٫۵ - ۲۰، شرح الزرقانی ۳۸ س س

بر کہلاتا ہے (۱)، بکارۃ پہلے معنی کے اعتبار سے ثیوبۃ کی ضدہے، نہ دونوں جع ہو سکتے ہیں۔

#### ب:احصان:

سا- احصان کاایک معنی شادی کرناہے، شرعاً: الیباسیح نکاح جس میں بلوغ واسلام کے ساتھ وطی ہوئی ہو۔

شو بت اوراحسان کے درمیان فرق سے ہے کہ ثیو بت بھی نکاح صیح کے بعدوطی سے اور بھی بغیروطی کے ثابت ہوجاتی ہے۔

## ثيوبت كاتحقق:

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۵- نکاح کے باب میں کبیرہ اور صغیرہ میں ثیو بت کا اثر ظاہر ہوتا ہے:

(۲) الاختيار تتعليل المختار ۸۸/۴ طبع دارالمعرفيه، مواہب الجليل ۴۹۱٫۳ طبع دارالفكر،الأشاه والنظائرللسيوطي ر ۵۳۴۔

کیرہ کی شادی اس کی اجازت کے بغیر درست نہیں ہے، یہی اکثر اہل علم کا قول ہے، ان کی دلیل حضرت ابوہریرہ کی حدیث ہے، اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا: "لا تنکح الأیم حتی اللہ کے رسول علیہ نواری عورت کا نکاح اس وقت تک نہ کیا جائے جب تک اس کی اجازت نہ لے لی جائے)۔حضرت عبداللہ بن عباسؓ نے نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے: "لیس للولی من الثیب أمر "(ثیبہ کے معاملہ میں ولی کو کچھا ختیار نہیں ہے)۔ نیز اللہ کے رسول علیہ کارشاد ہے: "الأیم أحق بنفسها من اللہ کے رسول علیہ کی ذات کے بارے میں اپنے ولی سے زیادہ ولیہا" (ثیبہ اپنی ذات کے بارے میں اپنے ولی سے زیادہ حقدار ہے)۔ حضرت حسن بصری نے کہا: باپ اپنی بالغہ ثیبہ بیٹی کی حقدار ہے)۔ حضرت حسن بصری نے کہا: باپ اپنی بالغہ ثیبہ بیٹی کی شادی اس کی رضا کے بغیر کرسکتا ہے (")۔

جہاں تک ثیبہ نابالغہ کی بات ہے تو حنفیہ، مالکیہ اور ایک قول میں حنابلہ کی رائے ہے کہ باپ کواس پر ولایت اجبار حاصل ہے، پس

- (۱) حدیث: "لا تنکح الأیم حتی تستأمر ....." کی روایت بخاری (فق الباری ۱۹۱۸ طبع التلفیه )اور مسلم (۲/ ۱۰۳۷ طبع الحلبی) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لیس للولي من الثیب أمر....." کی روایت ابوداؤد (۲۳۹/۳) حدیث: "لیس للولي من الثیب أمر....." کی روایت ابوداؤد (۲۳۹/۳) طبح دارالمحاس) نے کی ہے، دارقطنی نے اس روایت کواس بناپرمعلول قرارد یا ہے کہاس کے ایک راوی نے متن اور سند میں اپنے شخ صالح بن کیان سے روایت میں شریک راوی سے اختلاف کیا ہے، پس اس روایت کے صحح الفاظ وہ ہیں جنہیں مسلم نے اس طرح نقل کیا ہے "الأیم أحق بنفسها من ولیها، والبکر تستأذن من نفسها وإذنها صماتها" صحح مسلم ولیها، والبکر تستأذن من نفسها وإذنها صماتها" صحح مسلم
- (۳) حدیث: "الأیم أحق بنفسها من ولیها....." کی روایت مسلم (۳) حدیث: "الأیم أحق بنفسها من ولیها....." کی روایت مسلم (۳)
- (۴) ابن عابدین ۲۹۱۲، الفتاوی الهندیه ار۲۸۹، مواهب الجلیل سر۲۲۸، القوانین القههیدر سو۲۰، القلبو بی سر۲۲۳، روضة الطالبین ۲۷۳۵، المغنی ۲۷۳۹، ۲۹۳، ۱۳۹۳، ۲۳۹۰، ۲۳۹۳، ۲۳۹۳،

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: " بكر" ـ

باپ اپنی ثیبہ نابالغہ بیٹی کی شادی اس سے اجازت گئے بغیر کرسکتا ہے، کیونکہ وہ چھوٹی بچی ہے، اس گئے باکرہ اور نابالغ لڑ کے کی طرح اس پر بھی ولایت اجبار حاصل ہوگی<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ اور ایک قول کے مطابق حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ اس کی شادی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ جن احادیث میں ثیبہ سے اجازت طلب کرنے کو لازم قرار دیا گیا ہے وہ عام ہیں، اور نابالغہ ثیبہ کی اجازت اس کے نابالغہ ہونے کی وجہ سے معتر نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ اجبار بکارت اور ثیو بت کی بنیاد پر الگ الگ ہوتا ہے نہ کہ چھوٹی اور بڑی ہونے کی بنیاد پر، اور یہ ثیبہ ہے، اور اس لئے بھی کہ شادی میں تا خیراس کے تی میں مفید ہے، فائدہ یہ ہے کہ جب وہ بالغہ ہوجائے گی توخود مختار ہوجائے گی آنوخود مختار ہوجائے گی آ

۲ - اہل علم کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ثیبہ کی اجازت بولنا ہے، اگر وہ بولنے دالی ہو، اورا گرقوت گویائی نہ ہوتواشارہ یاتحریر معتبرہ، اللہ کے رسول علیہ کا ارشادہ: "النیب تشاود" (") (ثیبہ ورت کی شادی کے بارے میں اس سے مشورہ لیا جائے )۔ اور اس لئے بھی کہ ثیبہ کے حق میں بولنا معیوب نہیں ہے۔

جس ثیبہ کا نطق معتبر ہے اس سے مراد وہ ثیبہ ہے، جو فطری طریقہ پرموطوءہ ہو،اوروطی حلال ہو، یہی حنفیہ کا مذہب ہے، مشہور قول کے مطابق مالکیہ کا بھی مذہب یہی ہے، اور امام شافعیؓ کا قدیم قول بھی یہی ہے۔

شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام ابولیسف اور امام محرا کی رائے

اور مالکیہ کاایک قول بدہے کہ اگر وطی آ کے کی شرمگاہ میں ہوتو ثیبہ ہونے

میں حلال اور حرام وطی کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، لیکن اگر جماع

کے بغیریرد و بکارت زائل ہوجائے تو وہ حفیہ ، مالکیہ اور حنابلہ اور اصح

قول کےمطابق شافعیہ کے یہاں با کرہاڑ کیوں کے حکم میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اس لئے کہ یردۂ بکارت زائل ہو چکا ہے۔

ایک قول میں شافعیہ کی رائے بہے کہ اس کا حکم ثیبہ کی طرح ہے،

ے - جن عیوب کی بنیاد پر فنخ نکاح جائز ہوتا ہے ان پر گفتگو کرتے

وقت فقہاء نے نکاح میں شوبت کے احکام پرروشنی ڈالی ہے، چنانچہ

بعض فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی مرد بکارت کی شرط کے ساتھ شادی

کرے، بعد میں ثیبہ ہونے کاعلم ہو، تو اسے فنخ نکاح کا اختیار

ہوگا<sup>(۲)</sup>مزیر تفصیل اصطلاح'' بکارۃ'' کے تحت ملاحظہ ہو، اسی طرح

بوبوں کے درمیان شب باشی کی باری کے موقع پر گفتگو کی ہے کہ اگر

کوئی شخص ثیبہ سے شادی کرے درانحالیکہ پہلے سے اس کے پاس

ایک بیوی ہو، تو ثیبہ کے پاس تین رات گذارے گا، پھر دونوں کے

درمیان باری متعین کرے گا ، اور ثیو بت کے اثبات کے لئے شہادت

کے باب میں فقہاء نے کلام کیا ہے جہاں عورتوں کی شہادت قبول کی

جاتی ہے۔ تفصیل اصطلاح'' فتم بین الزوجات' میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الهدامية الر ۱۹۷، الفتاوى الهندمية الر ۲۸۹، ۲۹۰، مواهب الجليل ۳۲۷، ۴۲۷، القلو المود ۲۲۳، القلو في ۳۲۲۳، روضة الطالبين ۲۷، ۵۴۳، المغنى ۲۲۳۳، المغنى ۲۲۲۳۸، وصد الطالبين ۲۷٬۹۳۸، المغنى

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۲۲،۷ طبع دار احياء التراث العربي، الاختيار لتعليل المختار الممار ١٩٠١، مواهب المجليل ١٨٠١، هواهم، جواهر الأكليل ١٨٠١، ١٠٠٠، طبع مصطفى البابي الحلمي ، روضة الطالبين ١٤٥٥، نهاية المحتاج ١٢١٨ طبع مصطفى البابي الحلمي -

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۲) الهداميه ار ۱۹۷ طبع مصطفیٰ لحکسی ،الفتاوی الهندميه ار ۲۸۹، ۲۹۰، القوانين الفقه پهر ۲۰۴۷،القليو بی سر ۳۳ سامغنی ۲ ر ۹۳۳\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الثیب تشاور ......" کوحفیه میں سے صاحب الہدایہ نے ذکر کیا ہے، امام زیلعیؓ نے کہا: (ان الفاظ کے ساتھ میصدیث خریب ہے، اس معنی کی حدیث قریب ہی گذری) مضب الرابی (۳۸ مامع مجلس العلمی)۔

شافعیہ اور حنابلہ نے جائحہ کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے کہ جائحہ اس کو کہتے ہیں جوکل یا بعض پھل کو بغیر کسی آ دمی کی جنایت کے ہلاک کردے، جیسے ہوا، بارش، برف، اولہ، پالا، آسمان سے گرنے والی آگری اور خشک سالی وغیرہ (۱)۔

# جائحة

### تعريف:

ا - لغت میں جائحہ کا معنی تختی ہے، یہ خشک سالی یا کسی آفت کی وجہ سے مال کو برباد کرتی ہے، یہ جو ح سے ماخوذ ہے، جس کا معنی جڑ سے اکھیڑنا اور ہلاک کرنا ہے، کہا جاتا ہے: "جاحتھ مالجائحة واجتاحتھم" (مصیبت نے ان لوگوں کو ہلاک کردیا)، اسی طرح کہا جاتا ہے: "جاح الله ماله وأجاحه" یعنی اللہ تعالیٰ نے اس کو کسی آفت سے ہلاک کردیا۔

کبھی ہلا کت اولے سے ہوتی ہے جوآ سان سے گرتا ہے، اگراس کا سائز بڑا ہوتو ضرر بھی زیادہ ہوتا ہے، اور بھی بے انتہا ٹھنڈک اور گرمی کی وجہ سے ہوتی ہے، اور پھل برباد ہوجاتے ہیں (۱)۔

ابن القاسم اوراکشر ما لکیداور دیگر فقهاء کے نزدیک جائحہ ہراً س شی کو کہتے ہیں جس کا دفاع جانے کے باوجود ناممکن ہو، جیسے کہ آسانی آفت، ٹھنڈک اور گرمی، اسی طرح بادسموم، برف باری، بارش، ٹڈی، چوہے، گردوغبار اور آگ وغیرہ، یا غیر آسانی آفت ہو یعنی فوج کی طرف سے ہو۔ جہال تک چور کے فعل کی بات ہے (تواگر اس کاعلم نہ ہو) تو اس میں اختلاف ہے اور اگر چوری کاعلم ہوجائے تو ابن القاسم اور اکثر مالکیہ کے قول کے مطابق بیرجا تخربیں ہے، کیونکہ اس کا دفاع ممکن ہے، دوسر نے فقہاء کے نزدیک بیرجا تحد ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-آفت:

۲ - لغت میں آفت ہراس چیز کو کہتے ہیں جو کسی ٹی کولاحق ہونے کے بعد تباہ کردے، اس کی جمع آفات ہے (۲)۔

ایک اعتبار سے آفت جائحہ سے عام ہے، کہ بھی کھیتی اور پھل کو ہلاک کردیتی ہے اور بھی ہلاک نہیں کرتی ہے، دوسرے اعتبار سے جائحہ آفت سے عام ہے کہ بھی مرض، یا گرمی، یا آگ یا اسی طرح دوسرے اسباب کے ذریعہ ہوتی ہے، فقہاء لفظ آفت کو لغوی معنی میں استعمال کرتے ہیں، اورا کثر اس میں آسانی ہونے کی قیدلگاتے ہیں، جس میں انسان کے ممل کوکوئی دخل نہیں ہوتا ہے، اور آفت بھی عام ہوتی ہے، جیسے انسان کے ممل کوکوئی دخل نہیں ہوتا ہے، اور آفت بھی عام ہوتی ہے، جیسے جنون (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح،القاموس،الليان،المصياح ماده:''جوح''۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقی سار ۱۸۵ طبع دارالفکر، جواہر الاکلیل ۲۲ سالا طبع دارالمعرف، کفایة الطالب مع حاشیة العدوی ۲۲ ساء طبع الحلی ، المنتی ۴۸ ۲۳۳، ۲۳۳ طبع اول، الأم للشافعی سار ۵۸ طبع دارالمعرف، مطالب اولی النبی سار ۲۰۰، ۳۰۲ طبع المکتب الإسلامی، کشاف القناع سار ۲۸۵ شائع کرده مکتبة النصر، الانسان ۲۸۵ شائع کرده مکتبة النصر، الانسان ۲۸۵ شائع کرده مکتبة النصر، الانسان ۲۸۵ شائع کرده مکتبة النصر،

<sup>(</sup>٢) المصباح ،الليان ،القاموس ماده: "أوف" ـ

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٢٥/٥ طبع بولاق، حاشية الطحطاوى على الدرالختار ٢ مر ٢٨ طبع بولاق، كفاية الطالب مع حاشية العدوى ٢ مر ١٩ طبع الحلمي، حاشية العدوى ٢ مر ١١٨٢ طبع الحمار، التقرير حاشية القلوي في ٢ مراء الطبع الأميريي، التلويج ٢ مر ١١٨٢ طبع صبيح، كشف الأسرار للبردوى ٢ مر ٢ ٢ منيل الأوطار ٢ مر ٢ ملتبة الجيل، نيز ديكھئے: الطبار ٣٠ م ٢ ملتبة الجيل، نيز ديكھئے: الصطلاح" آفت" -

#### ب:تلف:

سا- تلف كامعنى بلاكت ہے، جبكوئى شى بلاك ہوجائے تو كہاجاتا ہے: "تلف الشيء تلفا، اسم صفت تالف ہے، كوئى كسى چيزكو بلاك كردے تو كہاجا تا ہے: أتلفه اور رجل متلف لماله" (فلال آدمی ایخ مال كو بلاك كرنے والا ہے)، اسم مبالغة متلاف ہے (۱)، جائحة تلف كا ايك سبب ہے۔

## جائحہ کی اقسام اوراس کے احکام: ہم - جائحہ کی دوشمیں ہیں:

الف \_اليىمصيبت جس ميں انسانی عمل کو دخل نہ ہو۔

ب۔ انسان کی طرف سے مصیبت جیسے بادشاہ، فوج اور چور کا عمل، یہ تقسیم ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جو انسانی عمل کو حائح تصور کرتے ہیں۔

پہلی شم کے جائحہ ہونے میں فقہاء کے درمیان اختلاف نہیں ہے، مالکیہ کے نزدیک اس کی دوقتمیں ہیں:

اول: ایسی مصیبت جو پانی کی وجہ سے ہو، دوم: ایسی مصیبت جو پانی کے علاوہ کی وجہ سے ہوتوا گروہ خشک سالی کی وجہ سے ہوتوا گروہ خشک سالی کی وجہ سے ہوتوا ام مالک نے '' الواضحہ'' میں کہا ہے: کم ہو یا زیادہ وضع کیا جائے گا، خواہ بارش کی کمی کی وجہ سے ہو یا کسی دوسری وجہ سے۔ یہی ابن القاسم کا بھی تول ہے، اس کی وجہ سے کہ اس منفعت کے کمال ہونے کی شرائط میں سینچائی ہے، تومشتری سے آفت منفعت میں سے کمی وبیشی کے لحاظ سے کرا یہ پر دی گئی زمین کی منفعت میں سے کی کمی وبیشی کے لحاظ سے کرا یہ پر دی گئی زمین کی منفعت میں سے وضع کرنا ضروری ہے، مذکورہ آفت اور دیگر آفتوں کے درمیان فرق سے کہ دیگر معمولی آفات سے بچلوں کا محفوظ رہنا ناممکن ہے، البتہ پانی

کی معمولی پریشانی سے پھل محفوظ رہ سکتا ہے، تو مشتری ان آفات سے سلامتی کی شرط کے ساتھ عقد کرے گا، معمولی خرابی اور نقصان سے سلامتی کی شرط نہیں ہوگی۔اوراگر آفت کثر ت بارش کی وجہ سے ہوتو وہ سرخ جانے کی ایک قسم ہے،اوراس کا حکم دوسری خرابیوں کے حکم کی طرح ہوگا، یعنی اگرزیادہ ہوتو وضع کیا جائے گا،اور کم ہوتو نہیں (۱)۔

دوسری قتم: لیعنی وہ مصیبت جوآ دمیوں کی طرف سے ہو، جیسے کہ چوری، اس میں علماء کا اختلاف ہے، بعض نے اس کوجا تحمیل شارنہیں کیا ہے، دلیل اللہ کے رسول علیہ کا یہ فرمان ہے: "إذا منع الله الشمرة..." (جب اللہ تعالی پھل کوروک دے)، بعض نے جاتحہ میں شار کیا ہے، کیونکہ ان حضرات کے نزد یک میہ جاتحہ کی تعریف میں داخل ہے (۲)۔

### جائحہ پرمرتب ہونے والے اثرات: الف-ز کا ق میں جائحہ کا اثر:

2- '' المغنی'' میں ہے: کھجور کا اندازہ کرکے درخت ہی پر چھوڑ دیاجائے، تو مالک کھجور پر حفاظت کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے، اگر کسی طرح کی آفت سے کھل ہلاک ہوجائے، تو انداز کا اعتبار نہیں ہوگا، اور ان سے موّا خذہ بھی نہیں ہوگا، ہمار علم کے مطابق اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، ابن المنذر فرماتے ہیں: اہل علم کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر اندازہ کرنے والا درخت پر لگے ہوئے کھل کا اندازہ کرلے، اس کے بعد کھل ہلاک ہوجائے بتو مالک پر کچھ بھی زکاۃ واجب نہیں اس کے بعد کھل ہلاک ہوجائے بتو مالک پر کچھ بھی زکاۃ واجب نہیں

<sup>(</sup>۱) المصباح ماده: "تلف'۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا منع الله الشمرة....." كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۸ مطبع التانیه) مسلم (۱۱۹۰ طبع الحلبی) نے حضرت انس سے كی مے، الفاظ بخاری كے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) المنتقى بهر ۲۳۳ طبع اول، المهذب ار ۲۸۸،۲۸۷ طبع الحلبى، نيل الأوطار ۲۸۱٫۵ طبع الجبل \_

ہوگی اگرتوڑنے سے پہلے ہلاک ہوجائے ،اس لئے کہ پھل توڑنے سے پہلے اس مال کے عکم میں ہے جس پر قبضہ نہ ہو۔ یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی پھل خریدے اور نہ توڑے پھر کسی آفت کی وجہ سے ہلاک ہوجائے ،تو مشتری ہلاک شدہ پھل کے بقدر ثمن بالغ سے واپس لے گا<sup>(۱)</sup>۔

پر حنفیہ نے جوآ فت، تلف یا ہلاکت کوجا کھ کہتے ہیں، اس مال کی ہلاکت کے سلسلہ میں جس میں زکوۃ واجب ہوتی ہے، چندصور تیں ذکر کی ہیں۔ جیسے پور نے نصاب زکاۃ یا بعض کا ہلاک ہونا، حولان حول کے بعد بدل کے سائمہ جانور کا ہلاک ہونا، بقد رنصاب باقی رہنا اور عفو (دونصاب کے درمیان کی مقدار) کا ہلاک ہونا، بدل کا ہلاک ہونا، گراس کوحولان کے بعد بدل دے۔فقہاء حنفیہ نے مال زکاۃ کے ہونا اگراس کوحولان کے بعد بدل دے۔فقہاء حنفیہ نے مال زکاۃ کے ہلاک ہونے کی وجہ سے سقوط زکاۃ کے لئے شرط لگائی ہے کہ اس پر سال گذر چکا ہو، اور زکاۃ کی ادائیگی سے قبل مالک کی طرف سے بغیر تعدی واستہلاک کے ہلاک ہوا ہو، کیونکہ ان کے نزدیک آسانی کی خاطر نصاب ہی کا ایک جزء واجب ہے۔تو جب محل وجوب نہیں رہے گاتو نصاب ہی کا ایک جزء واجب ہے۔تو جب محل وجوب نہیں رہے گاتو زکاۃ ساقط ہوجائے گی۔

یہی جدید تول امام شافعی گاہے، اور شافعیہ کے نزدیک یہی اصحے ہے، اس لئے کہ یہ ایساحق ہے جس کا تعلق مال سے ہے، وہ مال کے ہلاک ہونے سے ساقط ہوجا تا ہے، لہذا معلوم ہوا کہ زکا ۃ کا تعلق عین مال سے ہے، جبیبا کہ مضارب کا حق ہے، لہذا اگر پچلوں کی مقدار کا اندازہ کے بعد کوئی آسانی آفت آئے اور پچل برباد ہوجائے، یا کہ اندازہ کے بعد کوئی آسانی آفت آئے اور پچل برباد ہوجائے، یا کو تا ہی کئے بغیر کل مال ہلاک ہوجائے تو مالک پر پچھ بھی واجب نہیں ہوگا، اس پر شافعی کا اتفاق ہے۔ اس لئے کہ زکا ۃ واجب کرنے کا امکان ہی نہیں رہا، اور اگر ہلاکت کے بعد باقی ماندہ مال بقد رنصاب ہوتواس کی زکا ۃ رہا، اور اگر ہلاکت کے بعد باقی ماندہ مال بغیر کسی تعدی وکوتا ہی کے ابغیر کسی تعدی وکوتا ہی کے

مال تلف ہونے سے زکاۃ ساقط نہیں ہوگی،اس لئے کہ زکاۃ ذمہ میں واجب ہوئی ہے۔

ما لکیہ کا بیان ہے کہ کھیتی کی مقدار کے تخمینہ کے بعد آفت آجائے تو زکا ۃ کے ساقط ہونے میں اس ہلاکت کا اعتبار کیا جائے گا، تو اگر باقی ماندہ میں زکا ۃ واجب ہوگی تو زکا ۃ دےگا ور نہیں۔خلاصہ کلام یہ ہے جیسا کہ دسوقی نے ذکر کیا ہے کہ جو ہلاکت مشتری سے وضع نہیں کی جائے گی۔ کی جائے گی۔

حنابلہ کے یہاں پھلوں اور غلہ جات میں وجوب زکاۃ اس وقت ثابت ہوتا ہے جب بھتی کٹ کراور پھل ٹوٹ کر کھلیان آ جائے، یاڈھیر لگ جائے یا چٹائی پر جمع ہوجائے، لہذا اگر اس سے پہلے مالک کی تعدی کے بغیر پھل اور کھتی ہلاک ہوجائے، تو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، خواہ پھل کی مقدار کا اندازہ کیا گیا ہویا نہ کیا گیا ہو<sup>(۱)</sup>، اس کی تفصیل فقہاءُ'' کتاب الزکاۃ''میں بیان کرتے ہیں۔

## ب- بيع ميں جائحہ كاتھم:

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع العنابيار اا۵، ۵۱۲،۵۱۱،۵۱۱،۵۱۲،۵۱۸ طبع الأميرية، المجموع ۵۲۸،۵۱۲،۵۱۸ طبع الأميرية، المجموع ۵۲۸،۳۷۵ طبع المحليم الطبعة الممنيرية، الدسوقي الر ۵۴۸، ۱۹۱۲ طبع المعارف،مطالب اولى النبي ۲۷/۲،۷۲۲ طبع المكتب الاسلامي -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أمر بوضع الجوائح" کی روایت مسلم ( ۱۱۹۱۰ طبع الحلی) نے حضرت جابر بن عبداللّٰد کی حدیث سے کی ہے۔

ہوگی یااس کے بعد، یا بدوصلاح کے بعداور توڑے جانے سے قبل، اس پر چندمسائل متفرع ہوتے ہیں، بعض حسب ذیل ہیں:

## آفات کی بنیادیروضع کرنے کامعیار:

2-فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ جس کی صلاح کی تکمیل اور اس کی تروتازگی کی بقاء کے لئے اس کو اپنی اصل کے ساتھبا تی رکھنے کی ضرورت نہ ہو، جیسے خشک تھجور اور تیار کھیتی تو بلا اختلاف ہلاک شدہ حصہ وضع نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ جب بائع نے تخلیہ کردیا تو مشتری کو سپر دکر نامکمل ہوگیا، اس لئے کہ درخت میں گے رہنے میں کوئی الیی منفعت نہیں ہے جس کو حاصل کرنے کے لئے مہلت دی جائے، تو وہ زمین پر رکھے ہوئے ڈھیرکی مانند ہے، اور اگر اس کی جائے، تو وہ زمین پر رکھے ہوئے ڈھیرکی مانند ہے، اور اگر اس کی ضرورت ہو، جیسے انگورجس کی خرید بدوصلاح کے بعد ہوتی ہے تو اس سلسلہ کے چند مسائل ما لکیہ نے ذکر کئے ہیں، جن میں اختلاف ہے، سلسلہ کے چند مسائل ما لکیہ نے ذکر کئے ہیں، جن میں اختلاف ہے، سلسلہ کے چند مسائل کی بنیا دا کی اصل ہے، اور وہ جیسا کہ ' آمنٹی '' سے سلسلہ کے چند مسائل کی بنیا دا کی اصل ہے، اور وہ جیسا کہ ' آمنٹی '' سے کی ضرورت نہ ہو (')۔

## آفت زدہ مبیع سے ثمن وضع کرنے کی مقدار: ۸- مالکیہ کہتے ہیں: آفت زدہ مبیع کی تین قسمیں ہیں:

اول: انجیر، کھجور، انگور اور اس جیسے دوسرے کھل، اخروٹ، بادام اورسیب، ان کھلوں میں جائحہ میں تہائی کا اعتبار ہے، تو اگر تلف شدہ مقدار کھل کی تہائی سے کم ہوتومشتری سے کچھ وضع نہیں کیا جائے گا، اورا گر تلف شدہ تہائی ہوجائے تو پورا تلف شدہ وضع کیا جائے گا، تہائی

(۱) لمنتقى ۴۸ ۲۳۳، ۲۳۴، حاشية القليو بي ۲۷ ۲۳۲ طبع الحلبي ، مطالب اولي النبي ۳۷ ۲۰۹۳

کا اعتبار اس لئے کیا گیا ہے کہ وہ کم وبیش کے درمیان فرق کرنے والا ہے جیسا کہ اللہ کے رسول اللہ علیہ فیصلہ نے وصیت کے باب میں ارشاد فرمایا:"الثلث والثلث کثیر"() (مال کا تہائی حصہ اور تہائی حصہ بہت ہے)۔

دوم: سبزیاں اور زمین کے اندر پیدا ہونے والی چیزیں جوخود مقصود ہوتی ہیں، ان سے نکلنے والا پودامقصود ہیں ہوتا ہے۔ان کے سلسلہ میں دوروایتیں ہیں:

اول: ان میں ہلاک شدہ حصہ وضع نہیں کیا جائے گا۔ دوم: ان میں ہلاک شدہ حصہ کا حکم ثابت رہے گا۔

دوسرے قول کے مطابق آیا اس میں تہائی کا اعتبار ہوگا یا نہیں؟
علامہ ابن القاسم اما لک سے نقل کرتے ہیں کہ جائے کم ہو یازیادہ،
تہائی ہو یا اس سے کم وضع کیا جائے گا، '' المدونة '' میں امام مالک سے
بواسطہ علامہ ابن القاسم منقول ہے: ہاں اگر ہلاک ہونے والی شک
حقیر ہوتو اس کا اعتبار نہیں ہوگا، علی بن زیاد امام مالک سے روایت
کرتے ہیں کہ ہلاک شدہ حصہ اگر تہائی نہ ہوتو وضع نہیں کیا جائے گا۔
سوم: بیدہ قسم ہے جوسا گ سبزیوں کے قائم مقام ہے، اس اعتبار
سوم: بیدہ قسم اس اپنے پھل کے ساتھ فروخت کی جاتی ہے، اور
دختوں کے قائم مقام بھی ہے اس اعتبار سے کہ مقصود ان سے ان کا
کی ہی ہے، جیسے ککڑی، خربوزہ، کدو، بیگن، لوبیا، اور مٹر علامہ
ابن القاسم کی روایت کے مطابق ان کے ہلاک شدہ حصہ میں تہائی کا
ابن القاسم کی روایت کے مطابق ان کے ہلاک شدہ حصہ میں تہائی کا
عتبار ہوگا، اسی قول پر تمام مالکیہ کا اتفاق ہے، اس کی وجہ بیہ کہ تیج
میں مقصود پھل ہے، اس لئے ضرور کی ہے کہ ان کا حکم بھی تمام پھلوں
عیں مقصود پھل ہے، اس لئے ضرور کی ہے کہ ان کا حکم بھی تمام پھلوں

<sup>(</sup>۱) حدیث: الثلث، والثلث کثیر" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۸ مار ۱۲۴ طبح الحلمی ) نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے طبح السلفیہ) مسلم (۱۸ مار ۱۲۵۰ طبح الحلمی ) نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے کی ہے۔

کٹریاں، سبزی کی طرح ہیں، ان میں تہائی کے اعتبار کے بغیر کم ہویا زیادہ ہلاک شدہ حصہ وضع کیا جائے گا، اس کی وجہ بیہ ہوتی ہیں، ہیں، ان کی جڑیں زمین میں خوب پیوست ومضبوط نہیں ہوتی ہیں، اس لئے ان میں تہائی معیار قرار نہیں پائے گا(۱)، جیسا کہ ساگ سبزیوں میں تہائی کا اعتبار نہیں ہے۔

ابن جزی کا بیان ہے کہ اگر ایک عقد میں مختلف جنس کے کھل فروخت ہوں، جیسے انگور اور انجیر وغیرہ اور ان میں سے ایک جنس کا کھل آفت کا شکار ہوجائے اور باقی جنس کے کھل محفوظ رہیں تو ہرجنس کا ہلاک شدہ حصہ اسی میں معتبر ہوگا، اگر تہائی ہوجائے تو وضع کیا جائے گا اور اگر اس سے کم ہوتو وضع نہیں کیا جائے گا۔

اصغ فرماتے ہیں کہ پوری مبیع کا عتبار ہوگا،تواگر ہلاک شدہ حصہ پوری مبیع کی تہائی ہوتو وضع کیا جائے گاور ننہیں <sup>(۲)</sup>۔

9 – اگر بائع کھل کی فروخت کے وقت بیش ط لگائے کہ اگر آفت
آجائے تو ہلاک شدہ حصہ شتری سے وضع نہیں کرے گاتو مالکیہ کے
نزدیک بیش ط فاسد ہوگی، اگر چیمو ماً اس میں ہلاکت ہوتی ہو، اور
عقد درست ہوگا، اس لئے کہ آفت کا پیش آنا شاذ و نادر ہوتا ہے، ایسا
ہی مسلم اس وقت بھی ہے جب کہ بائع عقد کے بعد مذکورہ شرط
لگائے، اور جب شرط فاسد ہوگی تو اس کے مقابلہ میں کچھ بھی ثمن نہیں
ہوگا، ابوالحسن فرماتے ہیں: شرط فاسد کی وجہ سے عقد فاسد ہوگا، یعنی
غررزیادہ ہونے کی وجہ سے (۳)۔

حنابلہ اور امام شافعیؓ کے قدیم قول کے مطابق بھلوں سے ہلاک شدہ حصہ وضع کیا جائے گا، حنابلہ نے کہا: قلیل وکثیر سب میں وضع

کیاجائے گا، ہاں اگر حقیر ہوجس کی کوئی اہمیت نہ ہوتواس کا اعتبار نہیں ہوگا، اور اگر کچھ ضائع ہوجائے جو معمول سے زائد ہوتو ضائع کے بقدر ثمن سے وضع کیا جائے گا، اور اگر کل مبیع ہلاک ہوجائے تو عقد باطل ہوجائے گا، اور مشتری بائع سے پورا ثمن واپس لے گا، دوسری روایت کے مطابق تہائی سے کم ہلاکت مشتری کے ضمان سے سمجھی جائے گی، بائع ذمہ دار نہیں ہوگا، یہاں تہائی سے مرادمیع کی مقدار کی جائے گی، بائع ذمہ دار نہیں ہوگا، یہاں تہائی مراد ہے، لہذاکل یا تہائی سے زیادہ ہلاک ہوجائے، تومشتری ہلاک ہونے والے پورے حصہ کے بقدر ثمن بائع سے واپس لے گا(ا)۔

حنفیہ کی رائے اور شافعیہ کے دوا توال میں سے اصح قول، لیث بن سعد اور دوسرے فقہاء کی رائے ہیے کہ فروخت شدہ پھل تخلیہ کے بعد مشتری کے صان میں چلا جاتا ہے، اسی جہسے آفت زدہ پھل کی قبت ثمن سے وضع کر نالازم نہیں ہوتا ہے، البتہ یہ مستحب ہے (۲)۔
امام شافعی کی کتاب الأم' میں تحریر فرماتے ہیں اگر کوئی شخص پھل فریدے، قبضہ بھی کرلے، پھرکوئی آفت آجائے، خواہ بیا آفت پھل خشک ہونے سے پہلے آئی ہو، یا خشک ہونے کے بعد توڑنے سے پہلے آئی ہو، یا خشک ہونے کے بعد توڑنے سے پہلے، خواہ ایک پھل آفت کا شکار ہوا ہو، یا پورے پھل، اس میں ایک پہلے، خواہ ایک بھل آفت کا شکار ہوا ہو، یا پورے پھل، اس میں ایک کی قول جائز ہے، یا تو جب اس نے قبضہ کیا، اور معلوم تھا کہ اس کو پکنے تک چھوڑے گا تو وہ قابض کے معنی میں نہیں ہوگا، لہذ اصرف مقبوض کا ضامن ہوگا، جسیا کہ کوئی آ دمی کسی سے غلہ ناپ کر خریدے، بعض پر کا ضامن ہوگا، جسیا کہ کوئی آ دمی کسی سے غلہ ناپ کر خریدے، بعض پر قبضہ کرے اور بعض قبضہ سے پہلے ہلاک ہوجائے، ہلاک شدہ غلہ کا

<sup>(</sup>۱) المنتمى ۱۲ ، ۲۳۵، القوانين الفقهيه ص ۲۲، ۲۲۱ طبع دارالكتاب العربي، بداية المجتهد ۲۰۵/۲ طبع الكليات الأزهربيه

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۵ر ۱۹۲،۱۹۳ طبع الفكر ـ

<sup>(</sup>۳) الشرح الكبيروالدسوقي ۳ر ۱۵۸،الشرح الصغير ۲۳۲٫۳\_

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲/۲۱، روضة الطالبين ۱۲۰۴، ۲۱، الأم للهافعي ۱۵۷،۵۶۰

<sup>(</sup>۲) البنابيه ۲/۲۲۴، فتح القدير ۱۰۲/۵، المبسوط ۱۱/۱۳ طبع السعادة، روضة الطالبين ۲/۴۵،۵۲ طبع المكتب الاسلامی، الأم الشافعی ۱۲۵،۵۲۵، الوجيز ارا ۱۵، بداية الجبند ۱۸۲۲.

ضامن مشتری نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس پر قبضہ نہیں پایا ہے،
اور جس پر قبضہ پایا ہے اس کا ضامن ہوگا، یا اگر پھل پر قبضہ کر لے تو
اس پراس کو پورااختیار ہوگا، اگر چاہتواس کو توڑ لے اور اگر چاہتو
اس کو چھوڑ ہے رکھے، تو جو اس کے قبضہ میں ہلاک ہوگا وہ صرف اس
کے مال سے ہلاک ہوگا، نہ کہ بائع کے مال سے، لہذا ہے کہنا درست
نہیں ہوگا کہ اگر آفت آجائے تو بائع تہائی اور اس سے زیادہ کا ضامن
ہوگا، اس سے کم کانہیں، اس لئے کہ خرید ارنے ایک ہی عقد میں خرید اور ایک ہی بار قبضہ کیا ہے (ا)۔

• ا - اس سلسلے میں علماء نے جو کچھ کہا ہے ان کا خلاصہ صرف تین اقوال ہیں:

اول: ہلاک شدہ حصہ مطلقاً وضع کیا جائے گا،خواہ تہائی سے زیادہ ہو یا کم ، یہی حنابلہ اور امام شافعی گا قدیم فدہب ہے، مزید برآں مالکیہ کے حوالہ سے مطلق بھلوں اور تہائی سے زیادہ آفت لاحق ہونے کی تفصیلات جو گذر بھی مہی ملحوظ رہیں۔

ان حضرات کی دلیل حضرت جابر گی بیر مدیث ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے ارشاد فرمایا: "من باع تمرا فأصابته جائحة فلا یأخذ من أخیه شیئا، علام یأخذ أحد کم مال أخیه "(۱) (کوئی پھل فروخت کرے اور پھل آفت کا شکار ہوجائے تو وہ اپنے بھائی (مشتری) سے کچھ بھی نہ لے بتم میں سے کوئی اپنے بھائی کامال کس بنیاد پر لے گا؟)۔

جائز قرار دینے والوں کی بنیادی دلیل حضرت جابر گئی یہی دو حدیثیں ہیں، قیاس بھی ہے، وہ فرماتے ہیں: وہ مبیع ہے، اس کی ادائیگی کی ذمہ داری بائع پرہے، کیونکہ بائع کی ذمہ داری ہے کہ مبیع کی سینچائی کرے یہاں تک کہ کامل اور پختہ ہوجائے، لہذ اواجب ہے کہ اس کے ضمان میں ہو، جیسا کہ دیگر مبیعات کامسکلہ ہے، جن میں ادائیگی کی ذمہ داری بائع پر ہوتی ہے۔

مذکورہ نیج اور دیگر بیوع میں فرق میہ ہے کہ مذکورہ نیج شرعاً جائز ہے، حالانکہ ابھی مبیع کامل نہیں ہوئی ہے، گویا کہ معدوم کی بیع کی نہی سے بیستنتی ہے، لہذا ضروری ہے کہ دوسری مدیعات کے خلاف میڈ بیج بائع کے ضمان میں ہو۔

دوم: بلاک شده حصه مطلقاً وضع نہیں کیا جائے گا، یہ امام ابوضیفہ اور امام شافعی گا جدید قول ہے، ان کی دلیل ہے ہے کہ یہ بیج بھی دوسری تمام ہوئے کے مثل ہے، اس مبیع میں تخلیہ ہی قبضہ ہے، سب کا اس پر اتفاق ہے کہ قبضہ کے بعد مبیع مشتری کے ضان میں ہوتی ہے، نیز حضرت ابوسعید ضدری سے ایک حدیث منقول ہے: "أجیح رجل في شمار ابتاعها و کثر دینه، فقال رسول الله علیہ فقال رسول اللہ علیہ فقال رسول الله علیہ فقال رسول اللہ کا میں ہوگیا تو اللہ کے خوا ما وجدتم ولیس لکم الا ذلک''(ایک شخص کے خرید کردہ گیل ضائع ہو گئے اور اس پرصدقہ کیا رسول عقالیہ نے فرما یا: اس شخص پرتم لوگ صدقہ کرو، اس پرصدقہ کیا

<sup>(</sup>۱) الأم للشافعي ١٣ر٥٩ طبع المعرفه-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من باع ثمراً فأصابته جائحة فلا یأخذ من مال أخیه شیئا، علام یأخذ أحد کم مال أخیه المسلم" کی روایت ابن ماجه (۲۷/۲۲ طبع اکلی) اور حاکم (۳۱/۲۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے،الفاظ ابن ماجہ کے ہیں، حاکم نے اس کو سیح قرار دیا ہے، اور امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ای حدیث کی تخریج (فقره نمبر۲) میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خذواً ماو جدتم، ولیس لکم الا ذلک" کی روایت مسلم (۳) حدیث العجالی کے حضرت ابوسعید الخدری سے کی ہے۔

گیالیکن صدقہ کا مال اس کے پورے دین کے لئے ناکافی ہوا،اس کے بعد اللہ کے رسول علیقہ نے فرمایا: جتنا ہے لیو، اس کے علاوہ تمہارے لئے بچھ بیس ہے)۔

اس حدیث میں جائحہ کے اعتبار کا فیصلہ نہیں فرمایا، نیزید کہ آپ علیہ کا صحابہ کو اس پر صدقہ کرنے کا حکم دینے اور قرض خواہوں کو جولل جائے اس کے لے لینے کا حکم دینے سے بیایں معلوم ہوتا ہے کہ ہلاک شدہ حصہ وضع کیا جائے گا، اس لئے کہ اگر وضع کیا جائے اس طرح صدقہ کرنے اور قرض خواہوں کو جو مل جائے اسے لے لینے کا حکم صادر نہ فرماتے لہذا بی حکم استحباب پر محمول ہے، یا بدوصلاح سے قبل بجے کے بارے میں ہے (۱)۔

سوم: تفصیل ہے، یعنی تہائی اوراس سے زیادہ کی صورت میں ہلاک شدہ حصدوضع کیا جائے گا، تہائی سے کم وضع نہیں کیا جائے گا۔ یہ مالکیہ کا مذہب ہے، اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے، کیونکہ نبی کریم علیستہ کا ارشاد ہے: "الشلث والشلث کثیر") (مال کا تہائی اور تہائی مال بہت ہے)۔

## اجاره میں جائحہ کااثر:

اا - اگر کوئی شخص کھیتی کے لئے زمین کرایہ پر لے اور کھیتی آفت کی وجہ سے برباد ہوجائے تو شافعیہ کے نزدیک زمین کی اجرت میں سے پچھ بھی کم نہ کی جائے گی، حنابلہ کے یہاں مالک سے اجرت والپس نہیں کی جائے گی اگر قبضہ کر چکا ہو، اور اگر ابھی قبضہ نہیں کیا تھا تو اس کو مطالبہ کا حق رہے گا، کیونکہ اجرت مدت گذرنے سے خابت مطالبہ کا حق رہے گا، کیونکہ اجرت مدت گذرنے سے خابت

ہوجاتی ہے،خواہ کرایددار فائدہ اٹھائے یانہ اٹھائے۔

اگر مدت اجارہ کے دوران کسی آفت کی وجہ سے زمین قابل کاشت ندر ہے، تو شافعیہ کے یہاں کرابید دارز مین واپس کرسکتا ہے، اور اگر اجارہ کو نافذ کردے تو پوری اجرت کے ساتھ اجارہ نافذ ہوجائے گا، جبیبا کہ بھے میں ہوتا ہے، اور اگر کراپیہ دار اجارہ فنخ کردے تو ہاقی ماندہ مدت کی اجرت مالک سے واپس لے گا،جتنی مدت گذر چکی ہے اس کی اجرت واپس نہیں لے گا، یہی اصح قول ہے، متعین اجرت دونوں مدتوں پر قیمت کے اعتبار سے تقسیم ہوگی ، مدت اجاره کے اعتبار سے نہیں ۔ حنابلہ کی کتاب ' کشاف القناع'' میں ابن تيميد ي "الأجوبة المصرية" كحواله في كياب كما كركوني باغ یاز مین اجارہ پر لے، اوراس کی سینجائی کرے، اجرت درخت کے کھل کا ہزارواں حصہ طے یائے کھر کھل ٹڈی وغیرہ آسانی آفت سے تلف ہوجائے توحقیقی مشتری کی طرح کرایہ دارہے آفت کے بقدرا جرت کم کردی جائے گی ، لہذا اس سے تلف شدہ کھل کے بقدر معاوضه كم موكًا، خواه عقد فاسد مهو ياضيح، دليل حضرت جابرٌّ كي مذکورہ حدیث کاعموم ہے،جس میں جوائح کووضع کرنے کاحکم دیا گیا ہے(۱)، کیونکہ اس نے پھل کو حقیقةً خریدا ہے، گوصورةً اجارہ اور مساقاة ہے(۲)۔

### غصب میں جائحہ کا اثر:

11- اس میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ غاصب پر مال مغصوب نودتلف ہوجائے یا مغصوب نودتلف ہوجائے یا غاصب تلف کرے، دونوں صورتوں میں غاصب پرضان لازم ہوگا،

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتبد ۱۸۲۱، ۱۸۸، الام للشافعی ۳۸ ۵۸ طبع المعرفة ، نیل الأوطار ۲۸۱۷۵ طبع الجیل ، صحیح مسلم بشرح النووی ۲۱۷،۲۱۲ طبع المصریه، اس مسئله کی تفصیل فقهاء، اصول وثمار کی بیع میں ذکر کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) ای حدیث کی تخریج (فقرہ نمبر ۸) میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) اس حدیث کی تخریج (فقره نمبر۲) میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>٢) الوجيز اله ٢٣٨ طُعِي المعرفة ، كشاف القناع ٢٨٧،٢٨٦ طبع النصر، نيز د يكھئے: اصطلاح '' اجارة'''۔

اس کئے کہ اللہ کے رسول علیہ نے ارشاد فرمایا: "علی الید ما اخذت حتی تؤ دید" (ا) (ہاتھ پر ہروہ چیز لازم ہے جواس نے لیا ہے یہاں تک کہ وہ اس کو ادا کردے)، اگر آسانی آفت سے مال مغصوب عیب دار ہوجائے تو مالک کو اختیار ہوگا، چاہے مال مغصوب بلا تاوان واپس نے، یا مال مغصوب چھوڑ دے اور اس کی قیمت وصول کرے، قیمت کی تعیین میں غصب کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا، مالکیہ کے نزد یک قلیل وکثیر عیب کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے (۱)۔

### ود بعت میں جائحہ کااثر:

سا - اصل میہ ہے کہ اگر ودیعت آسانی آفت سے ہلاک ہوجائے تو مودع ضامن نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس کا قبضہ قبضہ امانت ہے، لہذا تعدی یا کوتا ہی کے بغیر ضامن نہیں ہوگا، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" ودیعت'۔

### مهرمیں جائحہ کا اثر:

۱۹ - حفیہ کہتے ہیں کہ اگر معین مہر شوہر کے قبضہ میں ہواور آسانی آفت سے عیب دار ہوجائے تو الی صورت میں عورت کو اختیار ہوگا، چاہے اسی حال میں متعین مہر لے، یا شوہر کواس کی قیمت کا ضامن قرار دے، عقد کے روز کی قیمت کا اعتبار ہوگا، ایسانہیں کرسکتی کہ صرف عیب دے، عقد کے روز کی قیمت کا اعتبار ہوگا، ایسانہیں کرسکتی کہ صرف عیب

- (۱) حدیث: "علی الید ما أخذت حتی تؤدي" کی روایت ابوداؤد (سر ۸۲۲ بتحقق عزت عبید دعاس) نے حضرت سمرة بن جندب سے کی ہے، حافظ ابن جمر نے تخیص (سر ۵۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کو معلول قرار دیا ہے، کیونکہ حضرت سمرہ سے سے صن بھری کے ساع کے شوت میں اختلاف ہے۔
- (۲) فتح القدير ٣٦٦/٤ طبع الأميريه، جواہر الإكليل ١٥١/٢ طبع المعرفة ، حاشية القليو بي ٣٨٦/١ طبع الحكي ، كشاف القناع ١٠٦/٨، اور اس كے بعد كے صفحات طبع النصر، نيز ديكھئے: اصطلاح '' فصب''۔

کاضامن قراردے اوراسی حال میں عین مہرلے لے <sup>(۱)</sup>۔ اس سلسلہ میں مالکیہ کے دواقوال ہیں:

اول: علامه ابن القاسم كاقول ہے: آفت مؤثر نہيں ہوگى، اس كئے كه عقد ذكاح نقصان پنجا نے اور بھاؤ كرنے كامتقاضى نہيں ہے، بلكہ بقاتِعلق اور مكارم اخلاق كامتقاضى ہے، اور جائحہ كاوضع كرنا اس كے منافى ہے۔

دوم: ابن الماجشون كا قول ہے: آفت كا اعتبار ہوگا، اس لئے كه يہ عقد ہے، جس ميں عيب كی وجہ سے واپس كيا جاتا ہے (۲)، لهذا ائج كي طرح اس ميں بھي آفت كا اعتبار ہوگا۔

اگرشوہرمہر میں کوئی عین متعین کرے، اور وہ اس کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تواس کے تاوان کی نوعیت کے بارے میں شافعیہ کے دواقوال ہیں: اظہر اور جدید قول ہیہ ہے کہ بیہ عقد کا ضمان ہے، جس طرح بائع کی ملکیت اور قبضہ میں مبیع ہلاک ہوجائے تو بائع ضامن ہوتا ہے، دوسرااور قدیم قول ہیہ ہے کہ وہ قبضہ کا ضمان ہے جیسے عاریت پر لی گئی چیز اور بھاؤ کرکے لی گئی چیز ۔ ان دونوں اقوال پر چند مسائل متفرع ہوتے ہیں:

متعین مہر شوہر کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے، تو ضان عقد کی صورت میں عقد مہر فنخ ہوجائے گا، اور تلف سے پہلے شوہر کی ملکیت میں لوٹنا ما ناجائے گا، یہاں تک کہ اگر مہر متعین غلام ہواور وہ مرجائے، تو اس کی جبیز و تکفین کا پوراخرج شوہر پر ہوگا، جس طرح عقد بج میں مبیع غلام ہواور وہ قبضہ سے پہلے ہلاک ہوجائے تو اس کی جبیز و تکفین بائع پر ہوتی ہے، اور عورت کے لئے شوہر پر مہر مثل لازم ہوگا، اور قبضہ ضان کی صورت میں عورت کی ملکیت ہوگی، یہاں تک کہ اگر مہر متعین ضان کی صورت میں عورت کی ملکیت ہوگی، یہاں تک کہ اگر مہر متعین

<sup>(</sup>۱) نتائجُ الأفكار ٢٥٢/٢٥٢ طبع الاميرييه

<sup>(</sup>۲) کمنتفی مهر ۲۳۳ طبع اول ـ

غلام ہواور اس کا انقال ہوجائے، توعورت ہی پر تجہیز و تکفین کے اخراجات لازم ہول گے، اور عقد مہر فنخ نہیں ہوگا، بلکہ شوہر پراس کا بدل حوالہ کرنالازم ہوگا، اور وہ بدل ہلاک ہونے والے مہر متعین کے قائم مقام ہوگا، لہذ ااگر مہر متعین مثلی ہوتو اس کا مثل لازم ہوگا، اور اگر قیمی ہوتو اس کی قیمت لازم ہوگا۔

حنابله کا مذہب سے ہے کہ جومہر آفت سادی سے شوہر کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے۔اگر وہ الیہا ہو کہ اس پر قبضہ سے قبل عورت کے لئے اس میں تصرف کرنا جائز ہو، مثلاً وہ موزون یا مکیل نہ ہوتو وہ عورت کے ضان میں ہوگا،اگر تلف ہوجائے یا اس میں تجھ نقصان ہوجائے، اوراگر قبضہ سے قبل عورت کے لئے اس میں تصرف کرنا جائز نہ ہو، مثلاً وہ کیلی یا وزنی ہوتو وہ شوہر کے ضان میں ہوگا۔

اور اگرشو ہرعورت کو قبضہ کرنے سے رو کے، یا عورت کو قبضہ پر قدرت نہ دے تو ہر حال میں اس کا ضمان شوہر پر ہوگا، کیونکہ اس کا قبضہ ظالمانہ ہے، لہذا غاصب کی طرح اس کا ضامن ہوگا<sup>(1)</sup>۔

# جائز

د يکھئے:اصطلاح'' جواز''۔

# جائزة

#### لعريف:

ا - جائزة كامعنى عطيه ب اگراكرام كے طور ير ہو، كہا جاتا ہے: اُجازہ لینی اس نے اس کوانعام دیا،اس کی جمع جوائز ہے،اس سے قریب لفظ تخدید، اس کامعنی وہ نیکی ہے جوتم دوسرے کے ساتھ کرو، صاحب ''لسان العرب'' كہتے ہيں: لفظ ''جائزة'' كي اصل بيہے كه اگرامیرنہر کے کنارے کھڑا ہواور کیے: جواس نہر کوعبور کرے گااس کے لئے اتناانعام ہے تو جب جب ان میں سے کوئی نہر عبور کرے گا، وہ انعام یائے گا، ابو بکرنے اہل عرب کے قول ''أجاز السلطان فلاناً بجائزة" كے بارے میں كہا ہے كه اصل جائز و بہ ہے كه ايك شخص دوسرے کو یانی دے، اوراس کواجازت دے دے کہ وہ اپنے لئے لے جائے، چنانچہ جب کوئی شخص یانی کے نتظم کے پاس جاتاتو اس سے کہتا: "أجزنبي ماءً"، پھر كثرت استعال سے عطبيه كوجائزه کہاجانے لگا،از ہری فرماتے ہیں: جیز ة: یانی کی وہ مقدار ہےجس کو لے کرمسافر ایک چشمہ سے دوسرے چشمہ تک جائے، کہا جاتا ہے: "أسقنى جيزة وجائزة وجوزة" (جُمَّ كُوتُورُ اياني بلاؤ)، مديث ياك مي بي: "الضيافة ثلاثة أيام وجائزته يوم وليلة، ومازاد فهو صدقة "(١) (مهماني تين دن ہے، اس كي

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ٧٤ - ٢٥ طبع المكتب الاسلامي \_

<sup>(</sup>۲) المغنی۶ر ۲۰ ۵۰،۷۰۷ طبع الرياض، نيز ديکھئے:اصطلاح'' زکاح''۔

خاطر وتواضع ایک دن اورایک رات ہے، اس کے بعد جو ہووہ صدقہ ہے، یعنی تین روز ضیافت کی جائے گی، پہلے روز حسب کشائش خوب اچھا سے اچھا نظم کیا جائے گا، دوسرے اور تیسرے روز ماحضر پیش کیاجائے گا، معمول سے زیادہ پیش نہیں کیاجائے گا، پھر مہمان کواتنا تو شہد دیا جائے گا ، معمول سے زیادہ پیش ایک دن اور ایک رات کا سفر طے کرسکے، یعنی مسافر کھاتے ہوئے ایک منزل سے دوسری منزل سے دوسری منزل بسہولت پہنے جائے، تین دن سے زیادہ ضیافت صدقہ اور حسن معاملہ بسہولت پہنے جائے، تین دن سے زیادہ ضیافت صدقہ اور حسن معاملہ ہے، اگر چاہے تو ضیافت کرے یا نہ کرے ہیں:
مناجازہ بجائزہ سنیة " یعنی اس نے اس کوعمدہ تخفہ دیا، صدیث میں دیا تھا اور حضرت ابن عباس سے مرح ہدایا دیا کرنا جس طرح میں دیتا تھا) اور حضرت ابن عباس سے منقول ہے: "اللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُمنحک اُللا اُجیزک" (کیا میں تمہیں نہ منقول ہے: "اُللا اُللہ اُللہ کے اُللہ اُللہ اُللہ کے اُللہ کھنے گے (۲)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مكافات:

۲- یہ کافأ کا مصدر ہے، (اس کا معنی بدلہ دینا ہے)، کہاجاتا ہے: کافأہ علی الشيء مکافأۃ و کفاء لیمنی اس نے اس کو بدلہ دیا اور کافأ فلان فلانا، فلاں آ دمی فلاں کامثل ہے۔ راغب

اصفہانی نے اصطلاحی تعریف یوں کی ہے کہ مکافات مل میں مساوات، یا نعمت کے مقابلہ میں نعمت اس کے ہم پلہ ہے۔

جرجانی کے الفاظ میں: بیا حسان کے مقابلہ میں اس کے برابریا زیادہ احسان کرناہے(۱)۔

جائزة (انعام) بلامعاوضہ ہوتا ہے، اور مکافات کسی کے مقابلہ میں اور کم از کم مماثل ہوتا ہے۔

#### ب-ابر:

سا – اجر کے معانی سے ہیں: کام کی جزاء، ثواب، ذکر خیر، مہر۔ اجر کھی دنیوی ہوتا ہے اور کبھی اخروی، اوراس پر بھی بولا جاتا ہے جوعقد اور اس کے قائم مقام کے عوض میں ہو، اوراس کا استعال صرف نفع میں ہوتا ہے، نقصان کے لئے نہیں ہوتا ہے (۲)۔

جائزہ اور اجر کے درمیان فرق بیہ ہے کہ جائزہ بلا معاوضہ اور بلاعقد ہوتا ہے، اور نامعلوم ہوتا ہے، اس کے برخلاف اجرہے۔

#### 3-512:

۱۹ - یہ جزاء جزی کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: جزی الشيء یجزی: کافی ہونا، جزی عند: پورا کرنا۔ جزاء کا اطلاق منفعت اور مضرت دونوں پر ہوتا ہے، یعنی اچھائی کے بدلہ میں اچھائی، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ ذَٰلِکَ جَزَاءُ مَنُ تَزَکِّی" (۱۳) (اور یہی ہے انعام اس کا جو پاک ہوا) اور برائی کے بدلہ میں برائی، جیسے اللہ

<sup>=</sup> طبع السلفيه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أجیزوا الوفد بنحو ماکنت أجیزهم" کی روایت بخاری (قرق الباری ۲۹ م ۱۲۵۸ طبح الحلی ) نے حضرت عبداللہ بن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب الر٢٣، تاج العروس، المصباح المنير ماده: ''جوز''،''عطی''، ''تحف''،الفروق فی اللغص ١٤٠-

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط؛ لسان العرب، ماده: "كفأ "المفردات في غريب القرآن ر التعريفات للجر جاني -

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط، المصباح المنير، لسان العرب، الكليات لأ في البقاء، الر٥٥، المفردات في غريب القرآن ص اا -

<sup>(</sup>m) سورهٔ طرر ۲۷\_

تعالی فرما تا ہے: "وَجَزَاءُ سَیّنَةٍ سَیّنَةٌ مِثْلُهَا" (۱) (اور برائی کا بدلہ برائی ہے، ولیی ہی) نیز جزاء کا اطلاق اس پر بھی ہوتا ہے جوعقد کے ذریعہ ہو یا بلا عقد ہو، قرآن کریم میں "جزی" کا لفظ آیا ہے، "جازی" نہیں آیا ہے، کیونکہ مجازاة مکافات ہے، لیعنی کسی نعمت کے بدلہ میں اسی کے مثل نعمت دینا، اور اللہ تعالی کی نعمت کا کوئی مثل نہیں، اسی کئے مکافات کا لفظ حق اللہ میں مستعمل نہیں ہوتا ہے (۱)۔

جزاء مقابلہ میں ہوتی ہے، اور جائزہ کے برخلاف نفع اور نقصان دونوں میں اس کا استعال ہوتا ہے۔

#### د\_جعل:

۵ - لغت میں جعل مز دور کی مز دوری اور اجرت کو کہتے ہیں، یہ اجراور ثواب سے عام ہے۔

فقد کی اصطلاح میں وہ معلوم ومتعین مال ہے جومباح کام کرنے والی کی اجرت میں متعین کیا جائے، اگر چید مقدار یا مدت یا دونوں مجہول ہوں۔

جعل اورجائزہ کے درمیان فرق میہ کہ جائزہ بلامعاوضہ عطیہ ہے۔

## شرعی حکم:

۲ - اصل بیہ ہے کہ کسی مشروع عمل پر انعام دینا مباح ہے،خواہ دینی ہو یا دنیوی،اس لئے کہ بیہ بھلائی کے کام پر آمادہ کرنا،اوراس پر مالی تعاون کرنا ہے،اور بیا یک قتم کا مہبہ ہے۔

فقہی مباحث کے الگ الگ ہونے کے اعتبار سے جائزہ کا شرعی حکم بھی الگ الگ ہوتا ہے، یہاں جائزہ لینی انعام کے مواقع کے

ا متبارے اس کے پیم مخصوص احکام ہیں، ان میں جائز ق السلطان اور الجائز ق فی السباق ہے۔

### اول: بادشاه كاجائزه:

2-بادشاہ کے دیئے ہوئے انعامات اور ہدایا قبول کرنے کے متعلق فقہاء کے درمیان اختلاف ہے:

حنفیہ کا رجحان ہے ہے کہ ظالم وجابرامراء وبادشاہ کا ہدیہ قبول کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ ان کے مال میں حرمت کا غلبہ ہوتا ہے، ہاں اگر متعین طور پر معلوم ہوجائے کہ ان کے اکثر مال حلال ہیں، اس طرح کہ ان کی اپنی کوئی تجارت، یا بھیتی وغیرہ ہو، تو قبول کرنے میں کوئی مضا نقہ نہیں، اس لئے کہ عمولی حرمت سے سی کا مال محفوظ نہیں ہوتا ہے، اس لئے اصل اعتبار غلبہ کا ہوگا۔

جہاں تک اس بادشاہ کے انعامات کا تعلق ہے جوظلم میں مشہور نہ ہوتو اس سلسلہ میں فقیہ ابواللیث فرماتے ہیں: اس کو قبول کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض فقہاء کے نزدیک جائز ہے جب کہ معلوم نہ ہوکہ بادشاہ حرام مال سے دے رہا ہے، امام محمد بن الحن کہتے ہیں: ہم اس وقت تک بادشاہ کے ہدایا قبول کرتے ہیں جب تک کہ متعین طور پر معلوم نہ ہوجائے کہ مال حرام ہے، یہی امام ابو حنیفہ اور ان کے اصحاب کا قول ہے۔

شافعیہ میں سے قلیو بی نے کہا: ہراس شخص سے معاملہ کرنا، صدقہ لینا، ہدیہ قبول کرنا اوراس کے یہاں کھانا پینا جائز ہے جس کا اکثر مال حرام ہو، ہاں اگروہ مال جولیا جار ہاہے حرام ہوتو جائز نہیں، تقوی کی بات جداہے (۱)۔

امام احمد نے بادشاہ کے انعام کے بارے میں فرمایا کہ مجھے یہ پہند

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شوری ر ۴۰ م

<sup>(</sup>۲) القامون المحيط؛ الكليات الر۵۵، ۲/ ۱۵، المفردات في غريب القرآن راا، ۹۳؛ الفروق في اللغير اسم-

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندييه ۳۲٫۵ m، حاشية قليو بي ومميره ۲۶۲٫۳

نہیں ہے۔اوروہ بادشاہ کےانعام وہدیہ سےاحتر از کرتے تھے۔اور اینے بیٹوں اور چیا کوبھی لینے سے روکتے تھے، اوران کوحکم دیتے تھے كه جول لياہے اس كوصدقه كردو، امام احمد ايسااس لئے كرتے تھے كەسلاطين كے مال حلال وحرام سے مخلوط ہوتے تھے، چونكه وهظلم وجورہے مال حاصل کرتے تھے،اس کئے ان کا مال مشتبہ ہوتا تھا،اللہ كرسول عليه في ارشادفرمايا: "الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشتبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى، يوشك أن يواقعه، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا إن حمى الله في أرضه محارمه" (١) (حلال واضح ہے، اور حرام بھی واضح ہے، کین ان دونوں کے درمیان کچھ مشتبہ چیزیں ہیں جنہیں بہت سے لوگ نہیں جانتے ہیں،لہذ اجو مشتبہ چیزوں سے بچے گا اینے دین وآ برو کو محفوظ رکھے گا، اور جو شبہات میں پڑجائے اس کی مثال اس چرواہے کی ہے جو چرا گاہ کے اردگردجانوروں کو چرار ہاہوتو جانوروں کا چرا گاہ میں چلا جانا غیرمتوقع نہیں ہے، سنو ہر بادشاہ کے لئے ایک چراگاہ ہوتی ہے، اور اللہ تعالیٰ کی چرا گاہ اس کی سرز مین میں اس کے محرمات ہیں ) نیز ارشاد نبوی ہے: "دع ما يريبك إلى ما لا يريبك" (٢) (شبه كي چيزون كوچيور كر وه راستداختیار کرلوجس میں کوئی شبہ نہ ہو)۔

امام احمدؓ نے اس سے استدلال کیا ہے کہ صحابہؓ کی ایک جماعت نے سلطان کے مال سے احتیاط برتی ہے جن میں حضرت حذیفہؓ، حضرت

الوعبيدة ،حضرت معافة ،حضرت الوهريرة أور حضرت ابن عمرٌ بين -

امام احمد سلطان کے مال کو حرام نہیں کہتے تھے، ان سے سوال کیا گیا کہ کیا بادشاہ کامال حرام ہے؟ انہوں نے فرمایا: نہیں، البتہ ہمارے نزد یک اس سے پر ہیز کرنا بہتر ہے، ایک روایت کے مطابق فرمایا: مسلمانوں میں سے ہرفرد کاحق ان دراہم میں ہے، بھلا میں کیسے کہ سکتا ہوں کہ حرام ہے؟

امام احمد فرماتے ہیں: بادشاہ کے انعامات وہدایا صدقہ کے مال سے بہتر ہیں، کیونکہ صدقہ لوگوں کامیل ہے، اس لئے اس کی دنائت کی وجہ سے نبی کریم علیقہ اور ان کے اہل کو اس سے محفوظ رکھا گیا، لیکن بادشاہ کے ہدایا وتحائف سے ان کونہیں روکا گیا<sup>(1)</sup>۔

## دوم- جائزة السبق (دوڙ کاانعام):

۸- "سبق" باء کسکون کے ساتھ سبق کا مصدر ہے، سبق باء کے زبر کے ساتھ وہ مال ہے جود وآپس میں دوڑ کا مقابلہ کرنے والوں کے درمیان رکھاجا تا ہے، تا کہ سبقت لے جانے والااس کو لے۔
فقہاء سبق، یاسباق، یامسابقة بول کراییا عام معنی مراد لیت بیں جس میں گوڑ دوڑ کا مقابلہ، یا اونٹ کا مقابلہ اور تیر اندازی کا مقابلہ داخل ہے، از ہری کہتے کہ تیراندازی میں مقابلہ کا نام نضال ہے، اور گھوڑ دوڑ اور ہے، اور گھوڑ دوڑ اور تیراندازی میں ہوتی ہے، اللہ کا نام رہان ہے، اور مسابقت گھوڑ دوڑ اور تیراندازی میں ہوتی ہے، اللہ کا ارشاد ہے: "إِنَّا ذَهَبُنَا فَسُتَبِقُ" (۲) لوگ تیراندازی میں دوڑ نے میں لگ گئے) ایک معنی ہے کہ ہم لوگ تیراندازی میں مقابلہ کرتے ہوئے آگنل گئے، کبھی فقہاء تیر اندازی کے مقابلہ کو لفظ "مناضله" سے تعبیر کرتے ہیں، یعنی تیر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المحلال بین و المحوام بین ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۹ مطبع الحلمی ) نے کی ہے۔

ر) حدیث: "دع ما یریبک إلى ما لا یویبک" کی روایت ترمذی (۲) حدیث: "دع ما یویبک إلى ما لا یویبک" کی روایت ترمذی (۲) (۲) طبع الحلمی) حاکم (۹۹ مجع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت حسن بن علی سے کی ہے، امام ذہبی نے کہا: اس حدیث کی سند قوی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۶ رسم ۲ م ۲ م ۸ م ۸ م \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ پوسف ر کار

اندازی میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے میں مقابلہ کرنا، غالب آنے کی کوشش کرنا، اہل عرب کا قول: "ناضلته فنضلته وزن اور معنی میں غالبته فغلبته" بہیاہے (۱)۔

9- مسابقه کی مشروعیت کی اصل سنت اور اجماع ہے، سنت یہ ہے:
"روی ابن عمر رضی الله عنهما أن النبی عَلَیْ سابق بین
الخیل المضمرة من الحفیاء إلی ثنیة الوداع (ستة أمیال
أو سبعة) وبین الخیل التی لم تضمر من ثنیة الوداع إلی
مسجد بنی ذریق"(۲) (حضرت ابن عمر نے بیان کیا که نبی
کریم عَلَیْ نَ تیار کئے ہوئے گوڑوں کی دوڑ مقام حفیاء سے ثنیت
الوداع (چھ یاسات میل) کرائی تھی، اور جو گھوڑے تیار نبیس کئے گئے
تضان کی دوڑ ثنیہ الوداع سے مسجد بنی زریق تک کرائی تھی)۔
فی الجملہ مسابقہ کے جوازیرتمام مسلمانوں کا اتفاق ہے (۳)۔

الحم سابقة ، قالت عائشة رضي الله عنها: فلما حملت اللحم سابقة ، فقال: هذه بتلك السبقة ، السبقة ، الكرما الله عنها: فلما حملت اللحم سابقة فسابقته على رجلها فسبقته ، قالت عائشة رضي الله عنها: فلما حملت اللحم سابقته فسبقة ، فقال: هذه بتلك السبقة "(٣)

(نی کریم علیه ایک سفر میں حضرت عائشہ کے ساتھ تھے، حضرت عائشہ ایک سفر ایک سفر

صحیح بخاری کی روایت میں ہے: "خوج النبی علی قوم من أسلم ینتضلون فقال: ارموا بنی اسماعیل فإن أباكم كان رامیا" (() (نبی كريم علیلی كا قبیلہ بنواسلم كے چند صحابہ كے پاس سے گذرہوا جو تیر اندازی کی مشق كررہے تھ تو حضوراكرم علیلی نے فرمایا: اساعیل كی اولاد! تیر اندازی كرو، كیونكة تهرارے جدام بورسی تیراندازی كرو، كیونكة تهرارے جدام بورسی تیرانداز تھے)۔

اگرمسابقہ سے لہوولعب یا فخر ومباہات کا ارادہ ہوتو تھم بدل جائے گا اور مکروہ ہوگا، اور اگر حصول قوت اور جہاد کی تیاری کا ارادہ ہوتو وہ مستحب ہوگا، بلکہ واجب علی الکفایہ ہوگا اگر جہاد کرنے کی قوت پیدا کرنا اور شمنوں سے مقابلہ کی تیاری مسابقت کے بغیر نہ ہو سکے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: '' وَ أَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَّمِنُ رَبّاطِ الْخَدُیلِ ''(۲) (اور ان سے مقابلہ کے لئے جس قدر تم سے ہو سکے سامان درست رکھو، قوت سے اور پلے ہوئے گوڑ وں سے )۔ ہو سکے سامان درست رکھو، قوت سے اور پلے ہوئے گوڑ وں سے )۔ اور اگر مسابقہ انعام پر ہو، تو اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ گھوڑ ہے، اونٹ اور تیراندازی میں جائز ہے، اس لیے حدیث ہے: ''لا سبق اللا فی خف أو حافر أو نصل '' (مسابقت کے ذریعہ مال لینا فی خف أو حافر أو نصل '' (س)

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴ رااسه

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سابق بین النحیل المضموة من الحفیاء ......" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۱۱ طبع السّلفیه ) اور مسلم (۱/۱۹ الله بن عمر سے کی ہے۔ حضرت عبد الله بن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ۸را۲۵\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "هذه بتلک السبقة" کی روایت الوداور (۲۱/۳ بتحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، امام عراقی نے تخریج اُحادیث احیاء علوم الدین (۲/ ۲۲ مطبع المکتبة التجاریہ) میں اس کوشیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸را۲۹ مغنی الحتاج ۴ رااسه

حدیث:"ار موا بنی اسماعیل، فإن أباکم کان رامیا" کی روایت بخاری (الفتح ۱۸۱۹ طبع السّلفیه) نے حضرت سلمہ بن الاکوع کی حدیث سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انفال ۱۷-

<sup>(</sup>m) حديث: "لا سبق إلا في خف أو حافر أو نصل" كي روايت ابوداؤد

حلال نہیں ہے، مگراونٹ یا گھوڑ ہے دوڑانے میں یا تیر چلانے میں)۔ فقہاء نے کہا ہے مذکورہ متنوں اشیاء میں مسابقہ مستحب ہے، اگر اس سے جہاد کی تیاری کا ارادہ ہو، اور اگراس کے بغیر جہاد کی تیاری مکمل ہی نہ ہو سکے تو واجب علی الکفایہ ہوگا (۱)۔

اا – گھوڑا،اونٹ اور تیر کے علاوہ میں اس مشروع ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے،تفصیل'' سباق''میں ہے۔

جعل یاجائزہ چند شرا کط کے ساتھ جائز ہے، انہیں شرا کط میں سے یہ ہیں: جنس مقدار اور صفت معلوم ہو، اور الیمی چیز ہوجس کی بیج درست ہوتی ہے (۲)۔

انعام بھی امام یا کوئی دوسرا رکھتا ہے، یا دونوں مسابقہ کرنے والوں میں سے ایک یادونوں رکھتے ہیں۔

اگرامام یا کوئی دوسرا یا دومسابقه کرنے والوں میں سے ایک کی طرف سے انعام مقرر ہو کہ جواول آئے گاوہ لے گا، تو اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بیعقد جائز ہے، اور انعام حلال ہے۔

اور اگر مقابلہ میں حصہ لینے والے دونوں معاوضہ رکھیں کہ جوان میں اول آئے گا وہ لے گا تو بیعقد مسابقہ صحیح نہیں ہے، اور مال حلال نہ ہوگا،اس لئے کہ بیہ جواہے (۳)، اور جواحرام ہے۔

حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں مسابقہ درست ہوگا، اور جعل (انعام) حلال ہوگا،اگراس کو دونوں مسابقہ کرنے والوں کی طرف سے اس طرح رکھا جائے کہ وہ دونوں اپنے درمیان کسی تیسرے کو داخل کرلیں جواس عقد کو جواہے نکال کر جائز بنادے۔ یعنی اگروہ آ کے نکل جائے گا توانعام لے لے گا،اوراگر پیچیے جائے گا تو تاوان نہیں دے گا، بشرطیکہ اس کا گھوڑا یا اونٹ، یا تیراندازی ان دونوں کے گھوڑے، یااونٹ، یا تیراندازی کے برابر ہو،اس طور پر کہ ثالث کا آ گے نکل جانا یا پیچیےرہ جانا دونوں ممکن ہو، برخلاف اس صورت کے كەدە دونوں سے اتنا كمزور ہوكەنەنكل سكے يااتنا طاقتور ہوكە بہرحال لامحالہ وہی آگے نکل جائے گا تو مسابقہ جائز نہیں ہوگا۔ اور جعل (انعام) حلال نہیں ہوگا،اس لئے کہ پیقمار ہے،اس کی دلیل حضرت ابوہریرہ کی حدیث ہے کہ نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "من أدخل فرسا بين فرسين وهو لا يؤمن أن يسبق فليس بقمار، ومن أدخل فرسا بين فرسين وقد أمن أن يسبق فھو قمار"(۱) (جو شخص دو گھوڑوں کے درمیان ایک گھوڑا داخل کرے، اور وہ گھوڑا ایبا ہو کہ اس کا آگے بڑھ جاناممکن ہوتو وہ تمار نہیں ہے اور جو تخص دو گھوڑ وں کے درمیان ایک گھوڑ ا داخل کرے، اوراس کا آگے بڑھ جانا یقینی ہوتو وہ قمارہے )۔

۱۲ - محلل کے پائے جانے کی صورت میں انعام کا استحقاق مندرجہ ذیل طریقوں سے ہوگا، اگر دونوں مسابقہ کرنے والے اور مسابقہ کو

<sup>۔ (</sup>۱۳؍ ۱۳؍ ۱۴؍ ۱۳؍ خقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے کی ہے، ابن قطان نے اس کوضیح قرار دیا ہے، جبیبا کہ تنجیص الحبیر لابن حجر (۱۱/۱۲ طبع شرکة الطباعة الفدیہ ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ردامجتار على الدرالختار ۲۵۸۵، جواهرالإ كليل ۱۷۱۱مغنی المحتاج ۱۸۷۱۳، المغنی ۸۷۲۸-

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقاني ۳ر۱۵۲، مغنی الحتاج ۱۸ را ۳۱

<sup>=</sup> ہوگا جبکہ کسی ایک ہی کی طرف سے شرط ہو، اس کئے کہ اس میں دونوں طرف نفع اور خسارہ کا امرکان نہیں ہے، بلکہ کسی ایک طرف ہے، لہذا ریہ جو انہیں ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أدخل فرسا بین فرسین و هو لا یؤمن....." کی روایت ابوداوَد (۲۲،۲۲ تحقق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہر بر اللہ سے کی ہے، ابوحاتم رازی نے سعید بن میں ہے ہوقوف ہونے کو درست بتایا ہے، جبیبا کہ المخیص لا بن تجر ۱۲۳ طبع شرکة الطباعة الفنید) میں ہے۔

حلال کرنے والا ثالث تینوں بیک وقت منزل پر پنج جائیں تو دونوں مسابقہ کرنے والوں میں سے ہرایک اپنااپناانعام لے گا،اور ثالث کو کچھ بھی نہیں ملے گا،اس لئے کہ ان تینوں میں کوئی سبقت کرنے والا نہیں ہے،اور یہی تکم اس وقت ہے جب دونوں مسابقہ کرنے والے ایک ساتھ تیسر ہے ہے آگے بڑھ جائیں اورا گر تنہا ثالث دونوں سے آگے بڑھ جائیں اورا گر تنہا ثالث دونوں سے آگے بڑھ جائے، تو بالا تفاق دونوں انعام لے گا، اور اگر دونوں مسابقہ کرنے والوں میں سے ایک آگے ہوجائے تو اپنااورا پئے ساتھی کا انعام لے گا، اور اگر ان کا انعام لے گا، اور ثالث سے کچھ بھی نہیں لے گا، اور اگر ان کا انعام لے گا، اور اگر ان کا انعام لے گا، اور ثالث آگے بڑھ جائیں تو آگے بڑھنے والا انجام کے گا،اور شیخے والے اور ثالث آگے بڑھ جائیں تو آگے بڑھنے والے اور ثالث کے درمیان نصف نصف تقسم ہوگا (۱)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر دونوں مسابقہ کرنے والے مساوی یا کم وہیش انعام رکھیں جسے دوڑنے یا تیراندازی میں سبقت کرنے والالے گا، تو درست نہیں ہے، اس لئے کہ یہ قمار ہے، شریعت نے معاوضہ کے باب میں شخص واحد کے لئے دوعوض کے جمع ہونے کو ممنوع قرار دیا ہے، یہ ممانعت علی حالہ رہے گی اگر چہ درمیان میں حلال کرنے والا خالث آ جائے، اوروہ کوئی انعام نہ رکھے اور دوڑنے و تیراندازی میں ان دونوں سے اس کا سبقت کرناممکن ہو، اگر اس میں بیشرط ہے کہ جو سبقت کرے گا تو انعام رکھنے والا اگر سبقت کرے گا، تو اس صورت میں انعام اس کے پاس لوٹ جائے گا (۱)۔

# جا كفه

#### عریف:

ا - لغت میں جا کفہ کا معنی وہ زخم ہے جو پیٹ تک پہنچ، اگر ران کی ہڑی کے جوف تک پہنچ، اگر ران کی ہڑی جوف ہڑی کے جوف تک پہنچ جائے تو جا کفہ نہیں ہے، کیونکہ ہڑی جوف والے اعضاء میں شارنہیں ہوتی ہے (۱)۔

جا کفہ کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ اصطلاح میں جا کفہ وہ زخم ہے جو اندر سرایت کرجائے، اور جوف تک پہنچ جائے، جیسے: پیٹے، سینہ، ہنسلی کا گڑھا، دونوں پہلو، کمر، مثانہ اور خصیتین اور دبر کا درمیانی حصہ، اسی طرح جا کفہ میں وہ صورت بھی داخل ہے کہ اگر پھٹن سے کوئی چیز داخل کرے اور اس کے ذریعہ پیٹے کے اندرکسی یردہ کو بھاڑ ڈالے۔

اگر نیزہ یا تیر پیٹ تک پہنے جائے، پھر دوسری طرف سے نکل جائے، تودوجائنے ہول گے۔

جا کفہ کا اطلاق ہراس زخم پر ہوگا جو پیٹ کے اندر پہنچ جائے۔خواہ زخم کشادہ ہویا تنگ حتی کہ سوئی کے برابر ہو، اس طرح کوئی فرق نہیں ہے کہ زخم لوہے یا دھار دارلکڑی سے پیدا ہوا ہو<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده:'' جوف''۔

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ۳۵۲/۵ طبع داراحیاءالتراث العربی، فتح القدیر ۱۸ ساسه طبع داراحیاءالتراث العربی بیروت، کفایة الطالب شرح الرسالة ۲۳۳/۲ طبع مصطفیٰ البابی الحلی وأولاده مصر ۱۹۵۰ بیروت طبع دوم ۱۹۵۸ طبع دارالفکر بیروت طبع دوم ۱۹۸۸ طبع دارالفکر بیروت طبع دوم ۱۹۸۸ طبع دارالفکر بیروت طبع دوم ۱۹۸۸ این الحتاج الی شرح المنهاج

<sup>(</sup>۱) ردالحتار على الدرالختار ۲۵۸٫۵مغنی الحتاج ۱۴/۳۱۴، لمغنی ۲۵۹۸\_

<sup>(</sup>۲) جواہرالا کلیل ارا ۲۷،شرح الزرقانی ۳ر ۱۵۳۔

## اجمالي حكم:

۲ - فقهاء كااس پراتفاق ہے كہ جا كفه ميں قصاص نہيں ہے، بلكه ديت كى تہائى لازم ہوگى ، خواہ عمراً ہو يا خطاً ، حضرت عمرو بن حزم اپنى كتاب ميں روايت كرتے ہيں ، اور عمرو بن شعيب اپنے دادا سے بواسط باپ نقل كرتے ہيں ، جس ميں صراحت ہيہ ہے: "و في المجائفة ثلث اللہ ية" (جا كفه ميں ديت كى تہائى ہے) (۱) اس پراجماع بھى ہے ، اور اس لئے بھى كه اس ميں زيادتى كا امكان ہے ، لہذا س ميں قصاص الحجب نہيں ہوگا ، حضرت ابن عباس كى حدیث ہے: "لاقو د في واجب نہيں ہوگا ، حضرت ابن عباس كى حدیث ہے: "لاقو د في المامومة ولا المجائفة "(۲) (ليني مامومه (ايسا سركا زخم جس كا اثر دماغ تك بہنے گيا ہو) اور جا كفه ميں قصاص نہيں ہے)۔

اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ ایک جانب سے دوسری جانب چھید کرپار ہوجائے تو دوجائفے ہیں اور ہرایک میں دیت کی تہائی لازم ہوگی (۳)۔ اگر پیٹ کا جا گفہ آنتوں کو بھاڑ دے، یا جگر یا تلی کو نقصان پہنچائے، یا پہلو کا جا گفہ لیسلی کو توڑ دے اس میں دیت تو لازم ہوگی، اورایک عادل آدی کا طے کر دہ معاوضہ بھی لازم ہوگا۔

کوئی جا گفتہ کی وجہ سے مرجائے تو مجم موتلوار سے قبل کرنا متعین ہے،اس لئے کہ یہاں مما ثلت مععذ رہے، (بیان حضرات کے نزدیک ہے جوصرف تلوارئی سے قصاص کے لازم ہونے کے قائل ہیں)، حنابلہ کے یہاں یہی معتمد قول ہے، ایک قول ہیہ ہے کہ جس طرح کیا ہے اس طرح اس کے ساتھ بھی معاملہ کیا جائے گا، یعنی زخمی کر کے تلوار سے قبل کیا جائے گا، یعنی قول شافعیہ کے نزدیک معتمد ہے، مزیدا حکام اس شخص کے بارے میں جوایک آدمی کو وقفہ سے دوز خم لگائے، اوراس شخص کے بارے میں جوایک آدمی کو دوسرا تازہ کردے، اور اس شخص کے بارے میں جس کا زخم مجرجائے پھر اس زخم کو دوسرا تازہ کردے، اور اس شخص کے بارے میں جو دوسرے کے زخم کو مزید کشادہ کرے، وراس شخص کے بارے میں جو دوسرے کے زخم کو مزید کشادہ کرے، دوراس کے بیٹ فقہ ایک مذہب ہیہ ہے کہا گرکوئی جا گفہ میں دوالگائے اوروہ دوااس کے پیٹ میں چلی جائے، تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا، اور اس پر قضاء لازم ہوگی، اگر چہ دوا آنت کے اندر نہ پہنچ، اس لئے کہ اس پر قضاء لازم ہوگی، اگر چہ دوا آنت کے اندر نہ پہنچ، اس لئے کہ اس نے اپنے اختیار سے ایک شی اندرداخل کی ہے (۲)۔

ما لکیہ، حنفیہ میں سے امام ابو یوسف ؓ وامام محمد بن حسن اور ابن تیمیه ً کی رائے ہے کہ اس کا روزہ فاسر نہیں ہوگا، اور اس پر پچھ بھی لازم نہیں ہوگا، خواہ دواسیال ہویا سیال نہ ہو، اس لئے کہ کھانے پینے کی نالی تک جا کفہ کی دوانہیں پہنچتی ہے (۳)۔

<sup>=</sup> ۲۲۵ سالمكتبة الاسلامية، روضة الطالبين ۲۸۵۶ طبع المكتب الاسلامی، مطالب اولی النهی شرح غاية المنتهی ۲۸۵۷ طبع المكتب الاسلامی ۱۸ <u>۸۳ اچه،</u> کشاف القناع للبهوتی ۲۸ ۲۵ طبع دار الفکر للطباعة والنشر والتوزیع ۲ م <u>۱۳۸ چ</u>ه

<sup>(</sup>۱) حدیث عبدالله بن عمر: "وفی الجائفة ثلث الدیة" کی روایت احمد (۲) ۲۱۲ طبع المیمنیه) نے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "وفی المجائفة ثلث العقل"اوراس کی سند حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث العباس بن عبدالمطلب: "لا قود فی الممامومة و لا المجائفة" کی روایت ابن ماجه (۸۸۱/۲ طبح الحلی) نے کی ہے، علامه مناوی نے اس کے ایک راوی کے مجهول ہونے اور دوسرے کے ضعف کی وجہ سے حدیث کو معلول قرار دیا ہے (فیض القد یا ۳۳۲/۲ طبح المکتبة التجاریہ)۔

<sup>(</sup>۳) حاشیدا بن عابدین ۱۳۵۸ مفایة الطالب ۲ر ۲۲۳ مواهب الجلیل ۲۲۳۷، ۲۸۸۵ مشرح الزرقانی، ۸ر ۳۵ نهایة المحتاح ۲۷۷ سه، ۷- ۱۳۰ دوضة الطالبین ۲۵۹۷ مشاف القناع ۲۷ ۵۲،۵۴ مطالب اولی النمی ۲۷ سا۔

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج الی شرح المنهاج ۲۰۲۹ ۱۳۰۰ ۱۳۰۰ می شرح المنج ۲۵ مهر ۱۳۰۵ می شرح المنج ۲۵ مهر ۱۳۰۵ می دارا حیاء التراث العربی، المغنی ۲۷ ۲۵ مشاف القناع للیموتی ۲۷ ۵۲ ، ۵۲ مطالب اولی النهی شرح غایة المنتهی ۲۷ ۱۳۳۷ مطالب اولی النهی شرح غایة المنتهی ۲۷ ۱۳۳۲ سا

<sup>(</sup>۲) فتح القدير لابن البهام ۲/۳۷، الاختيار لتعليل المختار للموصلي ۳۵۶/۲، دار المعرفة للطباعة والنشر طبع سوم 9<u>9 سامي</u>، حواثق الشروانی وابن القاسم علی تخفة المحتاج بشرح المنهاج ۳/۳ سر ۴۰ دارصادر بيروت، روضة الطالبين ۴۵۲/۲ س، كشاف القناع ۲/۳۱ مطالب اولی النبی ۱۹۱۲

<sup>(</sup>۳) فتح القدير لابن الهمام ۲ ساك، المدونة الكبرى ار ۱۹۸، مواهب الجليل ۲ سر ۴۲۴، كشاف القناع ۱۸/۳۸.

جار

د نکھئے:' جواز ' شفعة'۔

بعض حفیہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کے یہاں محض شیرخوار کے جوف تک دودھ پہنچنے سے حرمت رضاعت ثابت ہوجاتی ہے، اگر چہ جا کفہ کے ذریعہ پہنچ (۲)۔

مالکیہ میں سے علامہ اجہوری نے سوراخ سے جوف تک پہنچنے والے دودھ سے حرمت رضاعت کے ثابت ہونے کے بارے میں توقف اختیار کیا ہے، جب کہ شخ نفراوی نے تحریم کورائح قرار دیا ہے (\*)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع فی ترتیب الشرائع ۱۹۸۴ طبع دارالکتاب العربی بیروت طبع دوم ۱۲ ما ایون فی القدیر ۱۳۸۳ ۱۵ مکتبة دوم ۱۳ ما ایون فی القدیر ۱۳۸۳ ۱۵ مکتبة الریاض الحدید طبع اول ۱۹۸۸ ۱۳۹۱ الحتاج المحتاج المانین ۱۹۸۹ مکتبه الطالبین ۱۹۸۹ مکتبه القابره حقیق طرح دزین د

<sup>(</sup>۲) فتح القدير٣ ، ١٥٥ الجمل على شرح المنج ٣ / ٧ ٢ م ، روضة الطالبين ٢ / ٩ ٧ - ٧ ـ

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني للنفر اوي ۲/ ۸۹ طبع دارالمعرفة للطباعه والنشر ببروت \_

## جارحة

#### تعریف:

ا- ' جارحة' جوارح کامفردہے، لغت میں اس کامعنی کمائی ہے، یہ ' جرح' سے ماخوذ ہے، اس کے معانی میں کسی کام کو کرنا اور انجام دینا بھی ہے، اور یہ کلّم (زخم لگایا) یعنی جلدکو پھاڑ دیا کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: '' وَ یَعُلَمُ مَا جَرَحُتُمُ بِالنَّهَادِ '' () (جو پچھتم دن میں کرتے رہتے ہوا سے جانتا ہے)، بالنّه کا انسان کے ان اعضاء کو بھی کہا جاتا ہے جن کے ذریعہ وہ کما تا ہے، اس لئے کہ انسان اپنے اعضاء سے خیر وشر کما تا ہے، شکاری درندہ و پرندہ میں کہا جاتا ہے، اس لئے کہ بیا بین مالک کے لئے کما تے ہیں (۲)۔

شرعی اصطلاح لغوی معنی سے الگ نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

## جارحه کے زخمی کردہ شکار کا حکم:

۲ - اصل یہ ہے کہ ماکول اللحم جانورحلق یعنی گردن کے اوپری یالبہ یعنی گردن کے اوپری یالبہ یعنی گردن کے دیا ہوتا ہے، یہ اس وقت ہے جب جانور قابو میں ہو،اگر اس پرقدرت نہ ہوجیسے شکار تواس کے سارے اعضاء ذرج کے مقام ہیں۔

فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ چندشرائط کے ساتھ ان درندے جانوروں کے ذریعہ شکار کرنا جائز ہے جواپنے دانتوں سے شکار کوزخی کرتے ہوں، جیسے کتا، تیندوا، اور چیتا وغیرہ، اسی طرح ان پرندوں کے ذریعہ بھی شکار کرنا جائز ہے جواپنے چنگل سے شکار کوزخمی کرتے ہوں، جیسے باز، شاہین اورشکرہ وغیرہ جنگل والے پرندے (۱)۔

دلیل الله تعالی کا ارشاد ہے: 'نیسا اُلُونک مَاذَا أُحِلَّ لَهُمُ قُلُ اُحِلَّ لَکُمُ الطَّیّباتُ وَمَا عَلَّمٰتُمُ مِّنَ الْجَوَارِحِ مُکلِّبِیْنَ الْجُوَارِحِ مُکلِّبِیْنَ تُعلّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمُکُمُ اللّهُ، فَکُلُوا مِمَّا أَمُسَکُنَ عَلَیْکُمُ وَاللّهُ عَلَیْهِ ''(۲) (آپ پوچھے ہیں کہ کیا کیا چیز وَاذُکُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَیْهِ ''(۲) (آپ پوچھے ہیں کہ کیا کیا چیز (کھانے کی) ہم پر حلال کی گئی ہے، آپ کہدد ہے کہ تم پر (کل) پاکیزہ جانور حلال ہیں، اور تہارے سدھائے ہوئے شکاری جانوروں کا شکار جوشکار پر چھوڑے جاتے ہیں، تم آئیس اس طریقہ پر طانوروں کا شکار جوشکار پر چھوڑے جاتے ہیں، تم آئیس اس طریقہ پر شکاری جانور واللہ کا نام اس اسلام کی گئرے رکھیں اور اللّہ کا نام اس طریقہ رفیاری برانور) پر لے لیا کرو)۔

حضرت الولغلبه شنی کی حدیث ہے، جس میں اللہ کے بی علیہ کا ارشاد ہے: "ما صدت بکلبک المعلم فذکرت اسم الله فکل وما صدت بکلبک غیر معلم فأدر کت ذکاته فکل "(اور جوشکارتم نے اپنے تربیت یافتہ کتے سے کیا ہو، اور (کتا چھوڑتے وقت) اللہ کا نام لیا ہوتو اس کو کھا وَ اور جوشکارتم نے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام ۱۰۰\_

<sup>(</sup>۲) تاج العروس ماده:"جرح"۔

<sup>(</sup>m) مطالب اولی النهی ۲۸ مهرسه

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۴۶۷، روض الطالب ۱٬۵۵۵، ابن عابدين ۲۹۸٫۵ مطالب اولی النبی ۳۸٫۷ ۴، المدونة الکبری ۱٬۵۵۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکره رسم

<sup>(</sup>m) حدیث آئی تعلبۃ الخشی: "و ما صدت بکلبک المعلم فذکرت اسم الله فکل، و ما صدت بکلبک غیر معلم فأدرکت ذکاته فکل" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۲۹، ۲۰۵ طبع السّلفیہ)، مسلم (۵۳۲/۳) طبع عیس الحلی ) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

غیرتربیت یافتہ کتے سے کیا ہولیکن شکار کوخود سے ذریح کرلیا ہوتو اسے کھاؤ)۔

اس جارحہ کی شرائط جس کا شکار کھانا جائز ہے:

س- جارحة قبل كئے ہوئے شكار كے حلال ہونے كے لئے فقہاء نے چند شرا كط لگائى ہيں۔ان ميں سے بعض بيہ ہيں۔

الف: جارحہ ذی ناب یا پنج والا ہو، حنفیہ نے ایک شرط کا اضافہ کیا ہے کہ وہ نجس لعین نہ ہو۔

ب: تربیت یافته ہو<sup>(۱)</sup>، اس کئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "مَا عَلَّمُتُمُ مِّنَ الْجَوَارِحِ مُکلِّبِیْنَ "(۲) (اور جوسدها وَشکاری جانور شکار پردوڑانے کو)، اور حضرت ابو تعلیہ ڈوالی مذکورہ بالا حدیث ہے، جس میں نی عَلِیہ کا ارشاد ہے: "ماصدت بکلبک المعلم فذکرت اسم الله فکل" (۳) (یعنی جوشکارتم نے اپنے تربیت یافتہ کئے سے کیا ہواور (کتا چھوڑتے وقت) اللہ کا نام لیا ہو) تواس کو کھاؤ۔

5: اس کے مالک کی طرف سے بھیجنا پایاجائے، لہذا جس شکارکو وہ خود سے بھاگ کرفتل کرے گا، حلال نہیں ہوگا، اور جس راستہ پر بھیجا جائے اسی پر جائے اور جارحہ کو بھیجنے میں ایسا شخص شریک نہ ہوجس کا شکار حلال نہیں ہوتا ہے، لہذا اگر کوئی مجوسی شریک ہوجائے تو شکار حلال نہیں ہوگا۔

د: شکارکو پکڑنے میں شکاری جانور کے ساتھ کوئی ایسا جانور شریک نہ ہوجس کے ذریعیہ شکار کرنا جائز نہیں ہے۔

ھ: شکار کرنے والا شکار کے بعد ذی پر قادر نہ ہوسکا ہو، ورنہ اگر

ذئ پر قادر ہو، پھر بھی ذئے نہ کرتے وشکار حرام ہوجائے گا۔اس کئے کہ وہ ذئے پر قادر تھا۔اور اپنی کوتا ہی کی وجہ سے اس کو ذئے نہیں کیا۔ و: اس کو زخمی کرکے قبل کیا ہو، اور اگر اس کو دبا کر قبل کردت تو حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک حلال نہیں ہوگا (۱)۔

شافعیہ نے کہا ہے: اگر شکار پر حملہ کرے، اور اس کو دبا کر قتل کردے تواظیر قول کے مطابق حلال ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ز: جارحه شکار میں سے پچھ نہ کھائے، یہ شرط امام ابوحنیفہ امام شافعی ، اور امام احمد کے نزد کی ہے ، بعض فقہاء نے یہ شرط لگائی ہے کہ نہ کھانا بار بار پایا جائے ، کتنی بار نہ کھائے تو حلال ہوگا اس کامدار عرف پرہے (۳) ، ائمہ ثلاثہ کی دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فُکُلُوُ ا مِمَّا أَمُسَکُنَ عَلَیْکُمُ ''(۳) (سوکھاؤاس (شکار) کو جے (شکاری جانور) تمہارے لئے کپڑے رکھیں) اور شکار میں سے کھالینے والے جارحہ نے اپنی ذات کے لئے روکے رکھا ہے۔

مالکیہ نے شکار میں سے نہ کھانے کی شرط نہیں لگائی ہے (۵)
حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا غیر اظہر قول ہے کہ شکاری پرندہ میں نہ
کھانے کی شرط نہیں ہے، اس لئے کہ پرندہ کو نہ کھانے کی تربیت
دیناناممکن ہے۔

یہاں پر کچھ دوسری اور شرا کط ہیں، جن میں سے بعض شکار کرنے والے سے متعلق ہیں، اور بعض شکار سے متعلق ہیں، تفصیل کے لئے دیکھاجائے: اصطلاح'' صید''۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۳/ ۲۰۵ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ریم به

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۵ / ۲۹۷ ،الشرح الکبیرللدردیر ۲۷۲ و ۱۰ مطالب اولی النهی ۲۸ ۳۵۱ مطالب اولی النهی

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۳ر ۲۴۴ ـ

<sup>(</sup>m) حواله سابق.

<sup>(</sup>۴) سورهٔ ما کده رسم\_

<sup>(</sup>۵) المدونه ۱/۲۵ ـ

## جارية

ا – لغت میں لفظ جاریہ کا ایک معنی: کشتی اور ایک معنی نو جوان عورت ہے، اور باندی کوبھی جاریہ کہاجا تاہے، اس کئے کہوہ اپنے مولی کے کاموں کے لئے برگار میں تگ ودوکر تی ہے<sup>(۱)</sup>۔

حاربہ کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے، فقہاء جاریہ ہے چھوٹی بچی،نو جوان، دوشیز ہاور باندی مراد لیتے ہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

فياة (دوشيزه)،أمة (باندي):

٢ - فتأة كامعنى مطلق نوجوان دوشيزه ہے، خواه آزاد ہو يا باندى، جاربیکا استعال نو جوان اور چھوٹی بچی کے لئے ہوتا ہے، اور باندی بھی مراد ہوتی ہے،خواہ جوان ہو یا بوڑھی۔ اوراُمة صرف باندی کوکھا جاتا ہے۔

### فقهی استعال میں جاریہ کے احکام:

سا- دراصل بعض احکام میں بچی بچہ سے الگ ہے۔ان میں سے چند ىيەبىل-

الف: بچہ اور بچی کے پیثاب سے طہارت کا حکم، شافعیہ اور حنابلہ کے قول پر شیرخوار بھے کا پیشاب کیڑے میں لگ جائے تو محض

(۱) القاموس المحيط ،المصباح المنير ماده:"جري" \_

یانی چھڑ کئے سے کپڑا یاک ہوجائے گا،اورا گرشیرخوار بچی کا پیشاب كير بي لك جائة وياني سے دهوئے بغيرياكنہيں ہوگا،اس لئے كسن ترذى كى حديث ہے: "يغسل من بول الجارية ویوش من بول الغلام"(۱) (لڑکی کا پیشاب دھو یاجائے اورلڑکے کے بیشاب پریانی حیطرک دیاجائے)۔ اس کی تفصیل'' باب النجاسة'' میں دیکھی جائے۔

ب: مولود کے عقیقہ کا حکم ، بچہ کے عقیقہ میں دوبکریاں اور بچی کے عقیقہ میں ایک بکری ذبح کی جائے گی، پہعض فقہاء کا قول ہے، مزید تفصیل اصطلاح'' عقیقہ'' میں بیان کی گئی ہے۔

ج: نکاح میں ولایت اجبار، بیچی کے ولی کو متعین حالات میں اس کوشادی پرمجبورکرنے کاحق ہے،اس کی تفصیل اور کس کوولایت اجبار حاصل ہے اس کا بیان اصطلاح '' نکاح'' اور'' اجبار''میں ہے۔ د: پیراور بچی پرورش کرنے والی عورت کی حضانت میں کب تک رہے گی؟ دونوں کا حکم ایک دوسرے سے الگ ہے، اس تفصیل کے مطابق جواصطلاح'' حضانت' میں ہے۔

## جاسوسيه

(۱) مغنی المحتاج ار ۸۴، کشاف القناع ار ۱۸۹۔

مديث: "يغسل من بول الجارية ، ويرش من بول الغلام" كي روایت ابوداؤد(۲۶۲۱، تحقیق عزت عبید دعاس)اور حاکم نے حضرت ابواسم سے کی ہے، اور حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے، حافظ ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے (متدرک ۱۹۹۱ طبع دائرۃ المعارف العثمانيه)۔

جبار

# جامع

د یکھئے:'' مسجد''۔

#### تعريف:

ا-جبار (جیم کے ضمہ اور باء کی عدم تشدید کے ساتھ) کا معنی رائیگال اور کسی شکی سے بری ہونا ہے ، اسی معنی میں کہا جاتا ہے: "أنا منه خلاوة و جبار" (میں اس سے پاک اور بری ہوں) ۔ ہراً سشک کو بھی" جبار" کہتے ہیں جوفا سد اور ہلاک کردے، جیسے سیلاب، کہا جاتا ہے: "ذھب دمه جبارا" (اس کا خون رائیگال گیا) ۔ اور اسی میں ہے: "حرب جبار" یعنی الیی جنگ جس میں نہ قصاص ہواور میں ہے: "حرب جبار" یعنی الیی جنگ جس میں نہ قصاص ہواور نہوریت (۱)۔

فقہاء نے لفظ "جباد" کوصرف مدر (رائیگال) کے معنی میں استعال کیا ہے، جب فقہاء کسی انسان یا غیر انسان کے عمل کو" جباد" سے تعبیر کرتے ہیں، تواس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس کے تعل سے جو تلف ہوا ہے، وہ رائیگال ہے، اس کا کسی پر ضمان نہیں، قصاص، دیت اور قیت کچھ بھی لازم نہیں ہوگا(۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### ضمان:

٢ - لفظ صفان چندمعانی میں استعمال کیا جاتا ہے، انہی میں سے ایک

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، مختار الصحاح ماده:'' جبز'۔

رب من مردن مسادر عن ماده ببر -(۲) كفاية الطالب الرباني بحاشية العدوى ۲۸۴ / ۲۸۴ طبع الحلبي ، المغنى ۳۳۷ / ۳۳۸ مكتبة الرياض الحديثة -

معنی اینے او پر تاوان کولا زم کر نااورایک معنی کفالہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

کفوی کہتے ہیں: ضمان کی ہے کہ اگر ہلاک شدہ شکی مثلی ہوتواس کا مثل واپس کیا جائے، اور اگر ذوات القیم میں سے ہوتواس کی قیمت لوٹائی جائے۔ (۲)۔

اس معنی کے اعتبار سے لفظ'' ضمان'' کا حکم اصطلاح'' جبار' کے حکم کے خلاف ہے۔

### اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

سا- فقہاءاس کے احکام کے متعلق جنایت اور ضان کے ابواب میں فرکرتے ہیں، اور جن صور توں کے جبار ہونے پر فقہاء نے اتفاق کیا ہے، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

الف-کھلا ہوا جانورکسی کی جان یا مال ہلاک کردے درانحالیکہ مالک یاجس کے قبضہ میں وہ تھااس کی جانب سے جانورکو ہاندھنے اور روکنے میں کوتا ہی نہ ہوئی ہو<sup>(۳)</sup>۔

اسسلم میں اصل حضرت ابو ہریر گلی بی حدیث ہے کہ اللہ کے رسول علیقہ نے ارشاد فرمایا: "العجماء جرحها جبار والبئر جبار، والمعدن جبار، "(چو پایدا گرکسی کو زخی کردے تو وہ رائگال ہے، کنویں میں گرنارائگال ہے، کان میں دبنارائگال ہے)۔ حدیث میں "عجماء" سے مراد چو پاید ہے، اسے عجماء اس لئے حدیث میں "عجماء" سے مراد چو پاید ہے، اسے عجماء اس لئے

- (۱) القاموس الفقهى لغة واصطلاحا، شرح الخرشي على مخضر خليل ۲۳۷ / ۲۳۷ المطبعة العامرة الشرقية ،مصرطبع اول ۲<u>۱۳ ا</u>هه-
  - (٢) الكليات ١٣٢٦، شائع كرده وزارة الثقافة والإرشادالقوى دُثْق ا ١٩٨٠-
- (۳) الدر الحقار بحاشية ابن عابدين ۲۰۸۷ طبع الحكمى طبع دوم ۱۳۸۷ء، ۱۹۲۷ء، ۱۹۲۷ء، کاواء، ۱۹۷۷ء کفاية الطالبين ۱۹۷۸ء العدوی ۲۸۴۸، روضة الطالبین ۱۹۷۸ء المستاب الوسلامی، مطالب أولی النبی شرح غاية المنتهی ۱۸۹۸ المکتب الوسلامی،
- (۴) حدیث: "العجماء جرحها جبار ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱/ ۲۵۴ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۳/ ۱۳۳۴ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔

کہاجا تا ہے کہ وہ بات نہیں کرتا ہے، (۱) حدیث میں '' جرح'' کاذکر قیداحتر ازی نہیں ہے، بلکہ اس سے مراد مطلق با تلاف ہے، خواہ جس طرح سے بھی ہو، خواہ زخم کے ذریعہ ہو یا بغیر زخم کے ہو<sup>(۱)</sup>۔

ب-کوئی اپنی مملوک یا غیر آباد زمین میں کنواں کھودے اور اس میں کوئی آدمی، یا چو پایہ گر کر مرجائے، یا زخمی ہوجائے، یا ہلاک ہوجائے تو کنواں کھودنے والے پر صاف نہیں ہوگا، جب کہ دھوکا نہ دیا ہواور نہ ہی سبب بناہو (۳)۔

دلیل سابقہ حدیث میں نبی علیقی کارشاد "البئو جباد" ہے۔
اسی طرح کوئی اپنی مملوک یا غیر آبادز مین میں کان کھود ہاور
اس کان میں کوئی آ دمی گر کر مرجائے تو اس کا خون رائیگال ہے،
دلیل مذکورہ حدیث ہے:"المعدن جباد" (کان میں دبنا
دائیگال ہے)۔

اِ تلاف کی وہ صورتیں جن میں اختلاف ہے کہ وہ رائیگاں ہوگا یا اس میں ضمان لازم ہوگا،ان میں سے چندیہ ہیں:

الف-چوپایدرات یادن میں کھیتی کوفقصان پہنچادے۔ ب- ایسا جانورجس پر کوئی سوار ہوادر وہ اپنے اگلے یا پچھلے پیر سے پچھضا کئے کردے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''اتلاف''اور''ضان'۔

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح ماده: ''عجم''۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۲ د ۲۵۷\_

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ١٩/٠٥ مه، ١٥٧٨م، طبع مطبعة الإمام قاهره،المدونه ٢٩/٩ مه، ٨٥٣ دارصادر بيروت، روضة الطالبين ١٩/١٣م، المغنى لابن قدامه ١٨/٢٨م

<sup>(</sup>۴) فتح البارى ۱۲۵۲\_

#### ب-خرص:

سا - مجوروغیرہ کے بھاوں کا اٹکل سے اندازہ کرناخرص ہے۔ خرص اور جبایہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ خارص (تخمینہ لگانے والا) کا کام اندازہ کرنا ہے، اور جائی (خراج وٹیکس وصول کرنے والا) کا کام جمع کرنا ہے (ا)۔

#### ج-عرافه:

۷ - لغت میں رعایا کے امور کے انتظام اوران کے معاملات کی د مکیر بھال کرنے کوعرافہ کہتے ہیں، فقہاء کے یہال عریف اس شخص کو کہتے ہیں جوناواقف جانی سے صدقہ دینے والے اشخاص کا تعارف کرائے (۲)۔

#### و-كتابت:

۵ - صدقہ دینے والے جوصدقہ دیں اس کولکھنا کتابت ہے (۳)
یہ جھی ٹیکس کے انتظام کا ایک ذریعہ ہے۔

### جبابيكاتكم:

۲ - شریعت کے مقرر کردہ واجبات کو بیت المال کے لئے وصول کرانا امام کی ذمدداری ہے، ماوردی نے کہا ہے: امام پردس امور لازم ہیں ..... ان میں سے مال غنیمت اور صدقات کاظلم وزیادتی کے بغیر وصول کرنا

## جباية

#### تعريف:

ا - لغت میں جبایة کامعنی جمع کرنااور حاصل کرنا ہے، کہا جاتا ہے: "جبیت المال والخراج أجبیه جبایة" میں نے مال اور خراج جع کیا، اور اس کے مثل جبوته أجبوه، جباوة ہے، اور الجابية کامعنی بڑا دوش ہے۔

الجابی کامعنی خراج وصول کرنے والاہے، اسی طرح جابی اس شخص کوبھی کہتے ہیں جواونٹ کے لئے پانی جمع کرتا ہے، الجباوة کا معنی اکٹھا پانی ہے(۱)۔

فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-حساب:

۲ - حساب وہ عمل ہے جس کی ضرورت اس مال کی مقدار جانے میں جسے ٹیکس وصول کرنے والے جمع کرتے ہیں، اور اس مال کی آ مدوخرچ میں پڑتی ہے، اور لغت میں اس کا معنی مال کی گنتی ہے، حساب ٹیکس کے انتظام کا ایک ذریعہ ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) المغرب (۲ ۴ اطبع الكتاب العربي، المصباح ماده: " خرص"، حاشية القليو بي ۲ ر ۲ طبع الحلبي -

<sup>(</sup>۲) المصباح، ماده: ''عرف''، المجموع ۲/ ۱۸۸ طبع السّلفييه

<sup>(</sup>۳) المصباح ، أساس البلاغة للزمخشري ماده: "كتب"، حاشية القليو بي ١٩٦/٣ طبع الحلبي -

<sup>(</sup>۱) د يكھنے: أساس البلاغة للرمخشرى، الصحاح، اللسان، المصباح ماده: ''جي''، المغر بروع۔

<sup>(</sup>۲) المصباح ماده:"حسب" ـ

ہے،جس کوشرع نے نصاً اوراجتها داً واجب قرار دیاہے <sup>(۱)</sup>۔

### جبابه کاکل:

جبابیان اموال میں ہوتا ہے جو بیت المال میں جمع کئے جاتے ہیں، جیسے زکا قر کے بعض مال اور مال غنیمت۔ دونوں قسموں کے جبابیہ سے متعلق احکام درج ذیل ہیں:

### الف-زكاة كى وصولى:

ے – زکاۃ کا وصول کرنا واجب ہے، اس کئے کہ نی کریم علیہ اور آپ کے بعد خلفاء راشدین محصلین کولوگوں کے پاس بھیجتے تھے، اور اس کئے بھی کہ بہت سے لوگوں کے پاس مال ہوتا ہے، لیکن انہیں معلوم نہیں رہتا کہ ان پر کتنی زکاۃ واجب ہے، اور بعض بخل کے باعث زکاۃ نکا لئے سے گریز کرتے ہیں، اس کئے محصلین کو بھیجنا باعث زکاۃ نکا لئے سے گریز کرتے ہیں، اس کئے محصلین کو بھیجنا ضروری ہے (۲) جو وصول کریں، خراج وصدقات وصول کرنے والے کا کام انہی مالوں کی وصولی تک محدودر ہے گا، جن کی وصولی پر امام انہیں مامور کرے۔

فقہاء نے عاملین علی الزکاۃ کی جوشرائط ذکر کی ہیں، ان میں مصلین خراج وصدقات بھی داخل ہیں، اس طرح جابی وغیرہ عامل مصلین خراج وصدقات بھی داخل ہیں، اس طرح جابی وغیرہ عامل اپنے کام کے عوض کتنی اجرت کے مستحق ہوں گے اس کا تذکرہ بھی فقہاء نے کیا ہے۔ نیز اس کیفیت کو بھی ذکر کیا ہے جس سے زکاۃ کی وصولی کممل ہوتی ہے، اس سلسلہ میں بعض نقاط درج ذیل ہیں:

ر) المصباح ماده: "زكو"، حاشية القليو في ٢/٢ طبع الحلي، المهذب مع المجموع (٢) المصباح ماده: "زكو"، حاشية القليو في ٢/٢ طبع الحلي المبلذب مع المجموع المسلف.

### اول: جانی کی شرائط:

فقہاءنے جابی کے لئے چند شرائط بیان کی ہیں، جوحسب ذیل ہیں:

#### الف-اسلام:

۸ - جمہورفقہاء نے جابی کے لئے مسلمان ہونے کی شرط لگائی ہے، کہی حنابلہ کاران مخمنہ منہ ہونے گئی شرط لگائی ہے، دلیل اللہ تعالیٰ کا بیارشاد ہے: "یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُو الله تَتَّخِذُو اللهِ طَانَةً مِّنُ دُونِکُمْ" (اے ایمان والو! اینے علاوہ میں سے (کسی کو) گہرادوست نہ بناؤ)۔

اوراس لئے بھی کہ جانی کا کام ایک طرح کی ولایت ہے، اور ولایت کے نزدیک ایک ولایت کے نزدیک ایک روایت ہے۔ کہ اس کامسلمان ہونا شرط نہیں ہے، کیونکہ وہ اپنے کام کے عوض اجرت لیتا ہے (۲)۔

#### \_-مكلّف هونا:

9 - دوسری شرط بیہ ہے کہ جانی عاقل بالغ ہو، کیونکہ بچہ اور مجنون قبضہ کرنے کی اہلیت نہیں رکھتے ہیں اور اس لئے بھی کہ جانی کا کام ولایت کا ہل نہیں ہوتا ہے (۳)۔

#### ج-صلاحیت:

البہ نے اپنی کتابوں میں اس شرط کوذکر کیا ہے، صلاحت سے
 مراد اپنی ذمہ داری کو اداکر نے کا اہل ہونا ہے، اور اس کی مشقت

<sup>(1)</sup> الأحكام السلطانية للما وردى ١٦، ولأ بي يعلى ١٨- \_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۸۸۰\_

<sup>(</sup>۲) المبدع ۱۸٫۲ طبع المكتب الاسلامی، شرح منتهی الارادات ار ۲۵ طبع عالم الکتب،الدسوقی ار ۹۵ م طبع الفکر\_

<sup>(</sup>۳) المبدّع ۲۵٫۲ طبع المكتب الإسلامی، کشاف القناع ۲۷۵٫۲ طبع النصر، شرح منتهی الإرادات ار ۲۵٫۷ طبع عالم الکتب، المغنی ۲ر ۲۵٫۲ طبع الریاض\_

وبو جھاٹھانے کی قدرت ہے، اس کئے کہ صرف امانت دار ہونا کافی نہیں ہے، جب تک کہ اس کے ساتھ کام کرنے کی طاقت اور صلاحیت نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

### د-ز کا ة وغیره کے احکام سے واقفیت:

11 – مالکی، شافعیہ اور حنابلہ نے اس شرط کوذکر کیا ہے، اور اس سے مرادیہ ہے کہ عامل علی الزکاۃ لیمنی جوزکاۃ کی وصولی پر مامور ہواس کے لئے اس کے احکام سے واقفیت ضروری ہے، تاکہ ایسانہ ہو کہ غیرواجب وصول کرلے یا واجب کوترک کردے، یا غیر مستحق کودے دے اور اصل مستحق کونہ دے، ابواسحاتی شیرازی کی عبارت ہے: اس کام کے لئے صرف فقیہ کو روانہ کرے، کیونکہ کیا چیز اور کتنی مقدار وصول کرے گا، اور کیا چیز ہیں لے گا، اس کے جاننے کی ضرورت پر تی ہے، زکاۃ کے بہت سے مسائل پیش آئیں گے۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگر عامل عمال تفویض میں سے ہو، یعنی ان لوگوں میں سے ہو، یعنی ان لوگوں میں سے ہوجن کوعام امور کی ذمہ داری دی جاتی ہے تواس کے لئے زکا ق کے احکام سے واقف ہونا شرط ہے، اس لئے کہ اگر وہ اس سے واقف نہیں ہوگا تواس میں اس کی المیت نہیں ہوگا ، اور اگر عامل حکم نافذ کرنے والا ہواور امام نے متعین کردیا ہو کہ اس کو کیالینا ہے، تو جائز ہے، کہ وہ احکام زکا ق سے واقف نہ ہو، اس لئے کہ نبی کریم عیال کو جیجتے تھے اور لکھ دیتے تھے کہ وہ کیالیں گے، اس طرح حضرت ابو بکر صدیق بھی عمال کو لکھتے تھے کہ وہ کیالیں گے، اسی طرح حضرت ابو بکر صدیق بھی عمال کو لکھتے تھے (۲)۔

#### ھ-عدالت وامانت:

11- ما لکیداور شافعیہ نے اس شرط کو ذکر کیا ہے، اور بعض حنابلہ نے امانت کو مستقل شرط قرار دیا ہے، اور عدالت سے مرادیہ ہے کہ فاسق نہ ہو، اس لئے کہ فاسق کو ولایت حاصل نہیں ہوتی ہے، یہاں عدالت سے مراد ہر شخص کی عدالت اس کے اس ممل کے اعتبار سے ہے، جس کو وہ کر رہا ہے، جبیبا کہ کتب ما لکیہ میں سے دسوقی اور خرشی میں لکھا ہے، لہذ اتقسیم کرنے والے کی عدالت اس کی تقسیم میں ہے، جابی کی عدالت اس کے خراج وصد قات وصول کرنے میں ہے، اس طرح ہر عدالت اس کے عدالت کی عدالت اس کا فعل ہے، شہادت یا روایت کی عدالت مراد نہیں ہے، عدالت اور زکوۃ کے حکم سے واقفیت کام کرنے اور زکاۃ میں سے اس کو دینے میں مالکیہ کے نز دیک دونوں شرط ہیں (۱)۔

#### و-اہل بیت میں سے نہ ہونا:

ساا - حنفیه، شافعیه، ما لکیه اور حنابله سب کا اس پر اتفاق ہے که صدقات پر رسول الله علیہ کے رشتہ داروں کو عامل بنانا جائز ہے، بشرطیکه مال زکاۃ کے علاوہ سے ان کواجرت دی جائے ، لیکن اپنی عمل پروہ جو پھے لے رہے ہیں اگر زکاۃ میں سے ہوتواس میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیه، ما لکیه، حنابله کی رائے اور شافعیه کا مذہب بھی ہوتوا نے کہ ان کوان کے کام کی اجرت زکاۃ سے دینا جائز نہیں ہے، مقصد آنخضرت علیہ کے قرابت داروں کوصدقہ کے شائبہ سے مقصد آنخضرت علیہ کے گرابت داروں کوصدقہ کے شائبہ سے حضور علیہ اس لئے کہ فضل بن عباس، مطلب بن ربیعہ دونوں نے حضور علیہ کے سے صدقہ پر عامل بنانے کی درخواست کی تھی، اس پر حضور علیہ نے فرمایا تھا: ''إن الصدقة لاتحل کے مد ولا

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الارادات ار۲۵ ۴ طبع عالم الکتب، کشاف القناع ۲ر۲۷۵ طبع النصر، المبدع ۲ر۱۵ ۴ طبع المکتب الاسلامی، المغنی ۲/۲۵۴ طبع الریاض\_

<sup>(</sup>٢) الدسوقي ار٩٩٨ طبع الفكر، جواهر الإكليل ار١٣٨ طبع المعرفيه، المجموع ١٦٧٦ طبع السلفية، كشاف القناع ٢٧٤/٢-

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ٢/ ٢٧٥، الدسوقي ار٩٩٥، الخرشي مع حاشية العدوى ٢/٢١٦، الزرقاني على مختصر خليل ٢/ ١٤٧١، ١٨جموع ٢/ ١٦٧\_

لآل محمد"(۱) (صدقہ محمد علیہ اور ان کی آل کے لئے حلال نہیں ہے، اس محد یث میں حرمت کی صراحت ہے، اس کی مخالفت جائز نہیں ہے، ایک قول کے مطابق بعض شافعیہ نے جائز قرار دیا ہے کہ عامل حضور علیہ کارشتہ دار ہواوراس کے کام کا معاوضہ زکا قسے دیا جائے، اس لئے کہ عامل جو کچھ بھی لیتا ہے وہ اپنے عمل کے معاوضہ کے طور پر لیتا ہے۔

ما لکیہ میں سے علامہ باجی نے اہل ہیت کو زکاۃ کے دوسرے کاموں کاعامل بنانا جائز قرار دیا ہے، جیسے زکاۃ کے مال کی تگہبانی اور زکاۃ کے جانوروں کو ہانکنا، کیونکہ بیخالص اجارہ ہے (۲)۔

### دوم-کام کے معاوضہ کی مقدار:

۱۹۲ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ عامل اور جانی وغیرہ اپنے کام پر اجرت کے مستحق ہوں گے، لیکن اس میں اختلاف ہے کہ اپنے کام کے عوض کتنی مقدار کے مستحق ہوں گے، اسی طرح اس میں بھی اختلاف ہے کہ کیا اس میں آٹھوال حصہ ہونے کی قید ہوگی اور اس میں بھی اختلاف ہے کہ عامل جو اپنے کام کے عوض لیتا ہے کیاوہ اجرت ہے؟

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ صدقہ کے مصلین کوان کے کام کے بقدر اتنادیا جائے گا کہ ان کے لئے اور ان کے گھر والوں کے لئے کافی ہوجائے، خواہ آٹھویں حصہ سے زیادہ ہوجائے یا کم، البتہ جتنا مال

ز کا ق وصول کیا ہے، اس کے نصف سے زیادہ اس کے لئے کافی ہوتو نصف سے زیادہ نہیں دیا جائے گا،اس لئے کہ نصف دیناعین انصاف ہے، محصلین صدقہ کوان کی ضروریات کے بقدراس لئے دیا جاتا ہے کہ انہوں نے اپنے آپ کو فقراء کے مفاد کی خاطر وقف کردیا ہے، لهذا ان كالجهي زكاة ميں بقدر كفايت حصه ہوگا،جس طرح مجاہداور قاضی کا ہوتا ہے، پیعقدا جارہ نہیں ہے، کیونکٹمل مجہول ہے،اورعامل ز کا ق میں سے جتنا بھی لیتا ہے وہ اس کے کام کاثمرہ ہے، یہی وجہ ہے کہ مال والے ازخود امام کے یاس زکاۃ کا مال جمع کردیں تو عامل کسی چیز کا بھی مستحق نہیں ہوتا ہے،اسی طرح اگر عامل زکاۃ کا مال وصول کر کے جمع کرے اور وہ مال ہلاک ہوجائے تو عامل کچھ بھی لینے کا حقدار نہیں ہوگا، جس طرح مال مضاربت ہلاک ہوجاتا ہے تو مضارب کو کیچے بھی نہیں ماتا ہے، البته اس میں صدقہ کی مشابہت ہے، کیونکہ مسلین زکاۃ کوزکاۃ کا مال حوالہ کرنے سے مالک کی طرف سے ز کا ق ساقط ہوجاتی ہے،اسی وجہ سے ہاشمی عامل کے لئے مال ز کا ق سے لینا حلال نہیں ہے، تا کے صدقہ کے شبہ مے محفوظ رہے، برخلاف غنی کے کہ وہ کرامت وشرافت میں ہاشی کے برابرنہیں ہے،اسی طرح امام یا قاضی کے لئے بھی مال زکاۃ میں سے کچھ بھی لینا حلال نہیں ہے، کیونکہ ان دونوں کے وظا ئف بیت المال کے ذمہ ہیں <sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ کہتے ہیں بھسلین زکاۃ کواجرت مثل ملے گی، اور اس میں نصف یا آٹھویں حصہ کی قید نہ ہوگی، بلکہ اگر مالِ زکاۃ کے بعض حصہ سے اجرت مثل پوری نہ ہو سکے توکل زکاۃ اس کودے دی جائے گی۔ نیز انہوں نے کہاہے بھسلین کوان کی اجرت محض فقر کی بنیاد پر زکاۃ کے مال سے دی جائے گی، اور اگر فقر انہیں ہیں، تواہیے کام کی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الصدقة لا تحل لحمد و لا لآل محمد" کی روایت مسلم (۷۳ / ۷۵۳ طبع الحلمی) اور ابوداؤد (۳۸۹ سمتحقیق عزت عبید وعاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیه ا/۱۸۸، تبیین الحقائق ا/۲۹۷، بدائع الصنائع ۲/۲۸، در ۲ الدسوقی ا/۹۵، الخرشی مع حاشیة العدوی علیه ۲/۲۱۲، الزرقانی ۲/۷۷، روضة الطالبین ۲/۳۳۱، لمجموع ۲/۷۲، شرح منتبی الارادات ا/۲۵، مرکزشتی الارادات ا/۲۵، مرکزشتی الارادات ا/۲۵، مرکزشاف

<sup>(</sup>۱) الاختيار ار ۱۱۹، تبيين الحقائق ار ۲۹۷، فتح القدير مع العناية ۱۲/۲، ۱۱، ۱۱، الفتادي الهندمية الممار

اجرت بیت المال سے لیں گے، یہی تھم صدقۂ فطراورزکاۃ کے مال سے دو کے مال سے دو کے مال سے دو اوصاف میں سے سی ایک کی بنیاد پرلیں گے، فقر یا عمل، یا فقر وعمل دونوں کی بنیاد پر لیں گے، فقر یا عمل، یا فقر وعمل دونوں کی بنیاد پر اگران میں ایک کافی نہ ہو، اوران کے نزد یک اگر جابی مدیون ہوتو محض دین کی وجہ سے نہیں لے گا جب تک کہ امام اس کو نہ دے، اس لئے کہ جابی اس کو تقسیم کرے گا، لہذا اپنے حق سے فیصلہ کرنے کا اسے اختیار نہیں ہوگا (۱)۔

شافعیہ کا مذہب ہے ہے کہ مکمل مال زکاۃ کوتمام آٹھوں اصناف پر خرچ کرنا واجب ہے، نیز آٹھوں اصناف کے حصص کو برابرر کھنا بھی ضروری ہے۔ آٹھوں اصناف میں سے ہرایک کو جمع شدہ زکاۃ کا آٹھوال حصہ طلے گا۔

شافعیہ کے نزدیک عامل علی الزکوۃ اوراس سے متعلق دوسر سے کام کرنے والے اپنے کام کی اجرت کے ستحق ہوں گے، خواہ کم ہو یازیادہ اس پران کا اتفاق ہے، چنانچہ اگرز کاۃ میں سے اس کا حصہ جو کہ آٹھوال ہے صرف اس کی اجرت کے بقدر ہوتو وہ اسے لے گا، اورا گراس کی اجرت سے زیادہ ہوتو اپنی اجرت کے بقدر لے گا، اور اقیہ دوسر سے اصناف کی طرف پھیرد یا جائے گا، اس میں لے گا، اور بقیہ دوسر سے اصناف کی طرف پھیرد یا جائے گا، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ جن اصناف کوقر آن نے بیان کیا ہے، انہی میں زکاۃ منحصر ہے گی، اگر عامل کاحق باقی نہ رہے تو لامحالہ بقیہ اصناف کے لئے متعین ہوجائے گا، اور اگر آٹھوال حصہ اس کی اجرت سے کم ہو، تو اس کی اجرت کو پورا کرنا ضروری ہے، صاحب اجرت سے کم ہو، تو اس کی اجرت کو پورا کرنا ضروری ہے، صاحب الی کے نزدیک جیسا کہ الجموع، ان کے نزدیک جیسا کہ الجموع،

جہاں تک بیت المال کی بات ہے تو بلاا ختلاف اس سے پورا کرنا جائز ہے۔ اور اگرامام مناسب سمجھے کہ عامل کی پوری اجرت بیت المال سے دے دے، اور زکاۃ کا پورا مال باقی اصناف پر تقسیم کرے تو جائز ہے، کیونکہ بیت المال مسلمانوں کے مفاد ہی کے لئے ہے، اور یہ بھی مسلمانوں کے مفاد ہی میں ہے، اس کی صراحت صاحب ' الشامل' وارد وسر لوگوں نے کی ہے، علامہ رافعی نے اس پر اصحاب کا اتفاق نقل کیا ہے (۱)۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگرامام نے جابی کو بھیجے سے پہلے کوئی شرط نہیں لگائی ہے تواس کواس کی اجرت مقرر کرنے کا اختیار ہے، اس کئے کہ نبی کریم علی نہیں کی ، جب واپس آئے ، تو آپ علی فی فرما یا، اور کوئی اجرت معین نہیں کی ، جب واپس آئے ، تو آپ علی فی نہیں کی ، جب واپس آئے ، تو آپ علی فی نہیں کی ، جب واپس آئے ، تو آپ علی فی نے ان کو پچھ عطا کیا (۲) اور اگر اس کے لئے اجرت متعین کرت تو امام اس کو وہی متعین شدہ اجرت دے گا، ور نہ اس کو اجرت مثل دے گا، زکا ق ہی کے مال سے حساب کرنے والے، کھنے والے، شار کرنے والے، مفاظت کرنے والے، جانوروں کو ہائنے والے، چرانے والے، حفاظت کرنے والے، اٹھانے والے اور ناپنے والے وغیرہ کوان کی اجرت دی جائے گی ، کیونکہ بیٹمام کام زکا ق ہی کے اخراجات میں سے ہیں، لہذا دوسرے مصارف پر ان حضرات کومقدم کیا جائے گا۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ عامل سے تقسیم زکاۃ کی ابتداء کرنا

میں ہے، یہ ہے کہ اس میں دواقوال ہیں۔ان میں اصح قول یہ ہے کہ بقیہ ساتوں اصاف سے اس کی اجرت پوری کی جائے گ، دراصل اختلاف صرف بقیہ اصناف کے حصوں سے پورا کرنے کے جواز میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ ر ۱۸۸ طبع السّلفيه \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "بعث عمر ساعیا و لم یجعل له أجرة، فلما جاء أعطاه'' کی روایت مسلم (۲۲ ۲۳ کلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) جواهر الإکلیل ۱۳۹۷، الدسوقی ۱٬۹۹۵، الزرقانی ۲/ ۱۷۷، مواهب الجلیل ۳۵۰،۳۵۰،الخرشی مع حاشیة العدوی۲/۲۱۷\_

مشحب ہے، کیونکہ وہ بطورا جرت لیتا ہے،اور دوسرے حضرات بطور امداد لیتے ہیں <sup>(۱)</sup>۔

### سوم-زكاة كى وصولى كاطريقه:

10- جن اموال میں زکاۃ واجب ہوتی ہے وہ دوطرح کے ہیں:
اول: وہ مال جس پرسال گذرنے کے بعد زکاۃ کی ادائیگی واجب
ہوتی ہے، دوسراوہ مال ہے جس پرسال گذرنے کا اعتبار نہیں ہے تو
جس مال میں سال گذرنے کا اعتبار نہیں ہے، جیسے کھیتیاں اور پھل،
ان میں زکاۃ وجوب سے قبل وصول نہیں کی جائے گی، زکاۃ کے
واجب ہونے کا وقت بھلوں کے پکنے اور دانوں کے سخت ہونے کا
وقت ہے، البتہ تخمینہ لگایا جائے گا کہ درخت میں کتنے پھل ہیں، تا کہ
معلوم کیا جاسکے کہ کتنی زکاۃ واجب ہوگی، تفصیل کے لئے دیکھئے:
اصطلاح "خرص"۔

صحنوں میں وصول کئے جائیں)۔

اگرصاحب مال جانور کی تعداد بتائے تواس کی بات مانی جائے گی ہے اگر وہ کہے: ابھی سال پورانہیں ہوا، یا اس کی زکاۃ نکالی جا چکی ہے وغیرہ الیکی بات کہے جوزکاۃ کی وصولی کے لئے مانع ہوتو اس کی بات معتبر ہوگی، اور اس سے حلف نہیں لیا جائے گا، اس لئے کہ زکاۃ عبادت ہے، اور اللہ تعالیٰ کا ایک حق ہے، تواس پر شم نہیں لی جائے گی، جیسے نماز پر شم نہیں لی جائے گی، جیسے نماز پر شم نہیں لی جائے گی، جیسے نماز پر شم نہیں لی جائے ہے۔ یہ مستحب ہے کہ مصل عمدہ اور بہترین مال نہ وقت فرمایا: "فإن هم أطاعوا لک بذلک فإیاک و کورائم أموالهم" (ا) (لہذا اگر وہ اس میں بھی تنہاری بات مان لیس، توان کے اچھے مال لینے سے بچو، اور یہ اس لئے کہ زکاۃ کا مال فقراء کی ہدر دی اور تعاون کے لئے ہے، لہذا مالداروں کے مال کے ساتھ ہمدر دی اور تعاون کے لئے ہے، لہذا مالداروں کے مال کے ساتھ بلکہ اوسط در حدکامال لے گا۔

مستحب یہ ہے کہ محصل جب صدقات وصول کرے تو زکاۃ دینے والے کے لئے دعا کرے (۲) اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرما یا ہے: "خُذ مِنُ أَمُو َ الِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَ تُزَكِّيهُمُ بِهَا وَصَلَّ عَلَيْهِمُ، إِنَّ صَلُو تَکَ سَكَنٌ لَّهُمُ" (۳) (آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ سے آپ انہیں پاک صاف کردیں گے، اور آپ ان کے لئے دعا کیجئے، بلا شبہ آپ کی دعا ان کے حق میں باعث تسکین ہے)۔ اور حضرت عبداللہ بن الی اوفی ان کے حق میں باعث تسکین ہے)۔ اور حضرت عبداللہ بن الی اوفی

<sup>(</sup>۱) الكافى ارا ۳۳۲،۳۳۲ طبع المكتب الإسلامي،المجموع ۷۱ ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'نؤ خذ صدقات الناس علی میاههم أو عند أفنیتهم'' کی روایت احمد (۲/ ۱۸۵ طبع المیمنیه)، ابوداؤد الطیالی (ص ۲۹۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عبدالله بن عمروسے کی ہے، اس کی اسنادسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: فإن هم أطاعوالک بذلک فإیاک و کرائم أموالهم" کیروایت بخاری (فتخ الباری ۳۵۷ مطیح التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲۰۰۲ طبع المكتب الاسلامي، الكافي ار۳۲۹ طبع المكتب الاسلامي، فتح الباري ۳۹۰/۳۳ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبه *ر* ۱۰۳ ا

سے مروی ہے کہ جب کوئی قوم نبی کریم علی ہے پاس صدقہ لے کر اس اللہ فلاں کے آل پررتم فرما، اتی، تو آپ علی دعا دیتے، کہ اے اللہ فلاں کے آل پررتم فرما یا: پھر میرے والد آپ کے پاس صدقہ لے کر آئے تو آپ نے فرما یا: "اللہ صل علی آل أبی أو فی" (۱) (اے اللہ! آل ابی او فی کو خیر و برکت عطا فرما)، دعا دینا واجب نہیں ہے، حافظ ابن تجرنے کہا ہے: اس لئے کہ اگر وہ واجب ہوتا تو نبی کریم علی شخصلین کو ضرور دعا سکھاتے، اور اس لئے بھی کہ امام کفارے اور دیون وغیرہ وصول کرتے ہیں، جن میں اس پر دعا واجب نہیں ہوتی ہے، تو ایسا ہی مسئلہ کرتے ہیں، جن میں اس پر دعا واجب نہیں ہوتی ہے، تو ایسا ہی مسئلہ زکا ق کا بھی ہے، جہاں تک آیت شریفہ کی بات ہے، اس میں اس بات کا اختال ہے کہ بیکھم آپ علیہ کے ساتھ مخصوص ہو، اس لئے کہ آپ علیہ علیہ علیہ علیہ کی دعا کہ آپ علیہ کی دعا باعث سکون ہے، برخلاف دوسرے کی دعا کے۔

دعا کے الفاظ یہ ہوں گے: "آجرک الله فیما أعطیت، وبارک لک فیما أبقیت، وجعله الله طهورا" (الله تعالی تہمارے عطامیں تہمہیں اجردے، اور باقی ماندہ کو بابرکت بنائے، اور الله تعالی اس کو پاک صاف کرنے والا بنائے) اور دینے والے کے لئے مستحب یہ ہے کہ یوں کہے: "اللهم اجعلها مغنما ولا تجعلها مغرما" (اے الله اسے سودمند بنا، تاوان نہ بنا)۔

بعض شافعید کی رائے ہے کہ صدقہ لینے والے پر صدقہ دینے والے وہ والے کہ والے کہ والے کہ والے کہ وہ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشادہے: ''وَصَلِّ عَلَيْهِمُ'''"۔

- (۱) حدیث: "کان إذا أتاه قوم بصدقتهم قال: اللهم صل علی آل فلان" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۳۳ طبع السلفیه) اور مسلم کلان" کی روایت کلی ہے۔
  - (۲) نیل الاوطار ۲۱۸،۲۱۷ طبع الجیل ، فتح الباری ۳۶۲،۳۶۳ س
    - (۳) سورهٔ توبهر ۱۰۳

### چہارم:فی کی وصولی:

۱۷ - فی (مال غنیمت) بیت المال کی ایک آمدنی ہے، فی اس مال کو کہتے ہیں، جو کا فرول سے بغیر جنگ اور فوج کشی کے بغیر حاصل ہوا ہو، فی میں متعدد قتم کے اموال داخل ہیں لیعنی خراج، عشر، جزیداور وہ مال جسے کا فرول نے بغیر قبال کے چھوڑ کرراہ فرارا ختیار کیا ہو<sup>(1)</sup>۔

### الف: جزبيكي وصولي:

21 - لغت میں جزیدہ ہال ہے جوذ میوں سے لیا جائے (۲)۔ اصطلاح میں وہ وظیفہ یا مال ہے جو کا فرسے دارالاسلام میں اس کے قیام کے عوض ہرسال لیا جائے (۳)۔

جزیه کی مقدار، ادائیگی میں نیابت، کب اور کس پر واجب ہوتا ہے،اس کے لئے دیکھاجائے اصطلاح'' جزیہ''۔

۱۸ - بعض فقہاء نے جزیہ وصول کرنے کی کیفیت کے بارے میں کھا ہے، ذلت کے طریقہ پر وصول کی جائے گی، اور اس کی چند صورتیں بیان کی ہیں، یہی شافعیہ میں سے اہل خراسان کا قول ہے، ایک صورت یہ ہے کہ ایک صورت یہ ہے کہ ذمی کھڑا ہوکر جزیہ دے گا۔اور وصولی کرنے والا بیٹھ کرلے گا، اور لینے والے کا ہاتھ ذمی کے ہاتھ کے او پر رہے گا، لینے والے کا ہاتھ ذمی کے ہاتھ کے او پر رہے گا، لینے والے اللہ کے دہمن جزیہ دو (۲)۔

نووی اور رافعی نے کہا ہے: شافعیہ کے یہاں صغار کی صحیح تفسیر

- (۱) روضة الطالبين ۲۷ ۳۵۴، الفتاوی الهنديه ۲۷ ۴۵، جواهر الإکليل ۱۷ ۲۲۰، کشاف الفناع ۳۷ ۴۰۰ طبع النصر، کمغنی ۲۷ ۲۰ ۴ طبع الرياض \_
  - (٢) لسان العرب، المصباح المعير ، أساس البلاغه
- (۳) الفتادي الهنديه ۲۲ ۲۴۴، جواهر الإكليل ۲۲۲۱، كفاية الاخيار ۲۲ ۱۳۳۱، المغني ۸۷ ۴۹۵ طبع الرياض\_
- (۴) الاختيار ۱۳۹۶ طبع المعرفه، جواہر الإکليل ۲۲۷۱، نهاية الحتاج ۸۹۸۸، المغنی ۸۷۷ – ۵۳۷

اسلامی احکام کا التزام اوران پراس کا اجراء ہے، عمیرہ برلی نے امام شافعی ہے'' کتاب الأم' کے حوالہ سے اسی طرح کا کلام نقل کیا ہے، امام شافعی گا قول ہے: ذمیوں سے خوش اسلوبی کے ساتھ جزیہ وصول کرنا چاہئے، ان میں سے کسی کو اذبیت نہ دینی چاہئے، اور نہ برا بھلا کہنا چاہئے، ان حضرات کا بیان ہے: سب سے برترین ذلت ورسوائی بہ ہے کہ انسان پراس کے اعتقاد کے خلاف احکام جاری کئے جائیں، اوروہ اس کو برداشت کرنے برمجبور ہو۔

اسی سے قریب حزابلہ نے بھی ذکر کیا ہے کہ ذمی لوگ جزیہ وصول کرنے میں ستائے نہ جائیں (۱)۔

حضرت ہشام بن عروہ سے مروی ہے کہ انہوں نے فرما یا ہشام بن حکیم بن حزام ملک شام میں انباط کے پچھالوگوں پر گذرے، جو دھوپ میں کھڑے کئے شخے، انہوں نے پوچھا، ان کی کیا حالت ہے؟ لوگوں نے کہا: جزید کی بابت گرفتار کئے گئے ہیں، ہشام ؓ نے فرمایا: ''اشھد لسمعت رسول الله عَلَیْ ﷺ یقول: إن الله یعذب الذین یعذبون الناس فی الدنیا" ( میں گواہی دیتا ہول کہ میں نے اللہ کے رسول عَلَیْ ہے یہ کہتے ہوئے سنا: اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو عذاب دے گاجود نیا میں لوگوں کو عذاب دیں گے )۔

مروی ہے کہ حضرت عمرؓ کے پاس بہت زیادہ مال آیا، ابوعبید نے کہا: میراخیال ہے کہ وہ جزید کا مال تھا، حضرت عمرؓ نے فرمایا: مجھے شبہ ہے کہتم نے لوگوں کو ہلاک کردیا ہے، اس پران لوگوں نے جواب دیا: خدا کی قتم

ہم نے صرف زائداور پاک صاف مال وصول کیا، انہوں نے فرمایا: بغیر کوڑے اور تختی کے؟ لوگوں نے کہا: جی ہاں، پھر انہوں نے کہا: تمام تعریف اس پاک ذات کے لئے ہیں جس نے پیکام میرے سپر دنہیں کیا، اور نہ ہی میرے زیرا قتد اررکھا<sup>(۱)</sup>۔

### ب:خراج کی وصولی:

19 - لغت میں ''خراج ''کرایداور آمدنی کا نام ہے، اس معنی میں اللہ کے نبی علیہ کا ارشاد ہے: "المخواج بالصمان" (۲) (یعنی نفع کا وہی مستحق ہے جو ضامن ہو) ، فقہاء کی اصطلاح میں زمین پرمقرر کردہ حقوق کو خراج کہتے ہیں ، جوزمین کی طرف سے بیت المال کوادا کئے جاتے ہیں ، اراضی جو خراج مقرر کرنے کے لئے خاص ہیں ، مشرکین کی وہ اراضی ہیں جن پران سے سلح ہوئی ہو، کہ زمینیں تم ہی لوگوں کے پاس رہیں گی اور ہمارے لئے متعین مقدار میں پیداوار ہوگی ، اسی طرح وہ زمین ہے جو ہز ور تلوار فتح ہوئی ہو۔ان فقہاء کے نزد یک جو اس پرخراج مقرر کرنے کے قائل ہیں (۳)۔

خراج کی مقدار کے لئے دیکھا جائے اصطلاح'' خراج''۔

### ج: ذميول سے عشر كى وصولى:

۲ - عشروہ ٹیکس ہے جو ذمیوں کے ان اموال سے لیا جاتا ہے جنہیں
 لے کروہ بغرض تجارت دارالحرب آمدورفت کرتے ہیں، یا دارالحرب

<sup>(</sup>۱) الأموال للقاسم بن سلام ص ١٣ طبع التجارييه

<sup>(</sup>۲) حدیث: النحواج بالضمان "کی روایت ابوداؤد (۸۰/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/۵ اطبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح قرار دیاہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) المصباح ماده: "فرج"، الأحكام السلطانية للماوردي ص ١٣٦، ١٣٨ طبع المكتبة العلمية -

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۳۷۰،۱۲۵،۱۱ الاختیار ۱۳۹۳، جواهر الاِکلیل ۱۲۷۲،۱۱در سوقی ۲۲۲۲،۱۱در سوقی ۲۲۲۲،۱۱در سوقتی ۲۲۲۲،۱۱در وضته الطالبین ۲۲۲۲،۱۲۳، ۲۳۳۰، روضته الطالبین ۱۲۵۳، ۱۳۳۰، المغنی ۱۲۳۳، المغنی ۱۲۳۳۰، المغنی ۸۲۵۳۸

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله يعذب الذين يعذبون الناس في الدنيا" كى روايت مسلم (۲۰۱۸ ۲ طع الحلي ) نے كى ہے۔

سے لے کر دارالاسلام آتے ہیں، یا دارالاسلام ہی میں ایک شہر سے دوسرے شہر لے کر منتقل ہوتے ہیں، یہ عشران سے سال میں ایک بارلیا جائے گا جب کہ وہ دارالاسلام سے نکل کر پھروالیس نہ آئیں، اسی طرح اہل حرب تاجروں پر بھی عشر لازم ہوتا ہے، اگر وہ تجارت کی غرض سے دارالاسلام امن لے کر آئیں (۱)۔

### خراج کے جانی کی شرائط:

11-امام بعض واقف کارکوروانه کرےگا، تا که وہ اندازہ لگائے که خراجی زمین میں کتنا خراج واجب ہوگا، جب کام ہوجائے اور امام کو معلوم ہوجائے، اس کے بعد کسی کومقررہ وقت پر جھیج گا، جوسابق اندازہ وحساب کے مطابق خراج وصول کرے گا، فی اور خراج وغیرہ کے مطابق خراج وصول کرے گا، فی اور خراج وغیرہ کے مطابق خراج وصول کرے گا، فی اور خراج وغیرہ کے مطابق خراج وصول کرے گا، فی اور خراج وغیرہ اندازہ وحساب کے مطابق خراج وجودہ ہونا، المبتد فقیہ وجہ تبدہ ونا شرطنہیں ہے، اس لئے کہ وہ اتناہی لینے کا ذمہ دار ہے جود وسرے نے متعین کردیا ہے (۲)۔

اگر محصل کی ولایت فی کے کسی خاص قتم کے مال پر ہو، تواسی حد

تک ولایت رہے گی، اور دوحال سے خالی نہیں ہوگا، یا تواس کو نائب
بنانے کی ضرورت ہوگی یا نہیں، اگر محصل کو اپنا نائب بنانے کی
ضرورت ہوتواس کے لئے پیائش اراضی اور حساب سے واقفیت کے
ساتھ آزاداور مسلمان ہونا شرط ہے، لہذا اس کا ذمی اور غلام ہونا جائز
نہیں ہوگا، کیوں کہ نائب بنا ناولایت کے قبیل سے ہے، اور نائب کی
ضرورت نہ ہوتو اس کا غلام ہونا جائز ہے، کیونکہ ما مور پیغام رساں کی
طرح ہوگا اور جہاں تک ذمی کے محصل بنے کی بات ہے، تو دیکھا
جائے گا کہ جو فی وصول کرے گا وہ کیسا ہے؟ اگر محصل کا معاملہ

مسلمانوں کے ساتھ ہے اس طور پر کہ خراجی زمین مسلمانوں کے قبضہ میں آگئی ہےاوران سے خراج وصول کرنا ہے تو ایسی صورت میں ذمی کے محصل بننے کے جائز ہونے میں دواقوال ہیں۔اوراگر عامل کی ولایت باطل ہوجائے ،اوروہ فسادولایت کے باوجود فی کولے لے تو دینے والا اپنی ذمہ داری سے بری ہوجائے گا، اگرامام نے اس کو لینے سے نہ روکا ہو، اس لئے کہ لینے والا ماذون ہے، اگر جیہاس کی ولایت فاسد ہے،اور لینے میں وہ قاصد کے قائم مقام ہوگا، عامل کی ولایت کے صحیح اور فاسد ہونے کے درمیان فرق یہ ہے کہ ولایت کے سیح ہونے کی صورت میں اس کوحق ہوگا کہ خراج دینے والے کوخراج ادا کرنے پر مجبور کرے، اور اس کے فاسد ہونے کی صورت میں قبضہ کرنے کا حق ہوگا، اور اگر ولایت کے فاسد ہونے کے ساتھ قضہ کرنے سے روک دیا جائے توالی صورت میں اس کونہ قبضہ کرنے کا حق ہوگا، اور نہ خراج ادا کرنے پر مجبور کرنے کا حق ہوگا، اور اگر ممانعت کے علم کے باوجود خراج دینے والے نے خراج دے دیا تو برى الذمه نهيس موكا، اورا گرممانعت كاعلم نه مو، تو اسكے برى الذمه ہونے میں دواقوال ہیں،اس کی بنیادوکیل کاعزل ہے جب کہوکیل معزول ہونے کے علم کے بغیرتصرف کرے(۱)۔

اور محصل ان اموال کی وصولی کے لئے سال کا کوئی ایک مہینہ مقرر کرے گا، اور اپنے عمل کے بدلہ میں جو کچھ لے گا، اتنا لے گا جوایک سال کے لئے کافی ہو، جسیا کہ مالکیہ نے ذکر کیا ہے، اور امام تقسیم کے وقت اہل بیت کے بعداس کو دوسرے پر مقدم رکھے گا<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهيه ۸ر (فقره نمبر ۹) \_

<sup>(</sup>٢) الإحكام السلطانيه للماوردي ص • ١٣٠ طبع العلميه ، الأحكام السلطانيه لا في يعلى ٢/ ١٥٤ طبع مصطفى الحلبي \_

<sup>(</sup>۱) الا حكام السلطانية للماوردي ص • ۱۳۱،۱۳۳ طبع العلميه، الأحكام السلطانية لا في يعلى ص ۱۲۵،اوراس سے پہلے كے صفحات طبع الحلمي ۔

<sup>(</sup>۲) الخرثى ۱۲۹ اطبع بولاق،الدسوقى ۱۹۰۶ طبع الفكر، جواهرالإ كليل ار ۲۲۰ طبع المعرفيه-

امام کی طرف سے مصلین کامحاسبہ:

۲۲-الله كرسول عليه كل اقتداء مين محصلين كامحاسبه كرناامام برواجب هي، الله كان كرافي عليه في اقتداء مين محصلين كامحاسبه كنان يحتي الله على الله على

محصلین کے لئے ضروری ہے کہ امام کے ساتھ سے بولنے والے ہول، جتنا بھی مال وصول کریں ان میں سے پچھ بھی نہ چھپا کیں، اس لئے کہ بیامانت ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "یا اَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوْا لَا تَحُونُوا اللّٰهَ وَالرَّسُولَ وَ تَخُونُوا اللّٰهَ وَالرَّسُولَ وَ اللهٰ وَالرَّسُولَ وَ تَخُونُوا اللهٰ وَالرَّسُولَ وَ اللهٰ وَالرَّسُولَ وَ اللهٰ وَالرَّسُولَ وَالو تَخُونُوا اللهٰ اور سول کی، اور نہ اپنی امانتوں میں خیانت کرو درانحالیکہ تم جانتے ہو)۔

الله کے رسول علیہ نے ایسا کرنے والے کوڈرایا ہے، سی مسلم میں حضرت عدی ابوعمیرہ کندی سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو یہ فرماتے ہوئے سا: "من استعملناہ منکم علی عمل فکتمنا مخیطا فمافوقه کان غلولا یأتی به یوم القیامة، قال: فقام إلیه رجل أسود من الأنصار كأنى أنظر إلیه، فقال: یا رسول الله! اقبل عنی

عملک قال: وما لک؟ قال: سمعتک تقول کذا و کذا، قال: وما لک؟ قال: سمعتک تقول کذا و کذا، قال: و أنا أقول الآن: من استعملناه منکم علی عمل فلیجیء بقلیله و کثیره، فما أو تي منه أخذ، و ما نهي عنه انتهی "(۱) (بهمتم میں ہے جس شخص کوکسی کام پرمقرر کریں، پھر وہ تم ہے ایک سوئی یا اس ہے کم چھپار کھے، تو وہ غلول (خیانت) ہے، قیامت کے دن اس کو لے کرآئے گا، انصار میں ہے ایک سیاہ فام شخص کھڑا ہوا، گو یا میں اس کود کھر ہا ہوں، اور بولا: اے اللہ کے رسول! اپنا کام جھ سے لے لیجئے، آپ علیلی نے فرمایا: مجھ کیا ہوا؟ وہ بولا: میں نے ساہے کہ آپ ایسا ایسا فرماتے ہیں، آپ مولاً؟ وہ بولا: میں اب بھی کہتا ہوں کہ س کوہ کم کم پرمقرر کریں، وہ تھوڑی بہت سب چیزیں لے کرآئے، پھر جواس کودیا جائے وہ لے ۔ اور جس سے روکا جائے اس سے بازر ہے)۔

مصلین کے لئے روانہیں ہے کہ دعوی کریں کہ فلال مال ہمیں ہدیہ میں ملا ہے، جو بھی مال عامل ہونے کی وجہ سے ہدیہ کیا گیا ہو، وہ بیت المال میں جمع ہوگا، اس لئے کہ اللہ کے رسول علیہ نے ابن لتبیہ کے قول کو قبول نہیں کیا جب کہ صدقات کی وصولی کے بعد والیسی پر کہا تھا، یہ مال آپ لوگول کا ہے اور یہ مال مجھے ہدیہ کیا گیا ہے، بلکہ منبر پر کھڑے ہوکر حمد وثنا کے بعد آپ علیہ نے فرمایا: " ما بال عامل أبعثه فیقول: هذا لکم وهذا أهدي لي، أفلاقعد فی بیت أمه حتی ینظر أبهدی إلیه أم لا، بیت أبیه أو فی بیت أمه حتی ینظر أبهدی إلیه أم لا، والذي نفس محمد بیدہ لاینال أحد منكم منها شیئا الل جاء به یوم القیامة یحمله علی عنقه، بعیر له رغاء، أو بقرة لها خوار، أو شاة تیعر (۲) ثم رفع یدیه حتی رأینا بقرة لها خوار، أو شاة تیعر (۲)

<sup>(</sup>٢) تيعو: عين ك فتح اوركسره كے ساتھ، اليعاد: بكرى كى آواز

<sup>(</sup>۱) حدیث:"استعمل رجلا من الأسد علی صدقات بنی سلیم"کی روایت بخاری (فتح الباری ۳ مرم ۲۵ ۳ ۲۲ ۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتخالباری ۱۹۳۳،۳۲۵ طبع الریاض۔

<sup>(</sup>m) سورهٔ انفال ۱۷۷\_

عامل کا کیا حال ہوگا جس کو میں بھیجوں ، پھروہ کہے کہ بیتمہارا ہے اور سے مجھے ہدیہ میں ملا ہے، کیوں نہ وہ اپنے باپ یااپی ماں کے گھر بیٹھار ہتا ، اور دیکھتا کہ اسے ہدید یا جاتا ہے یا نہیں ، اس ذات کی قتم جس کے قضہ میں میری جان ہے، عامل جو چیز بھی لے گا سے قیامت کے دن اپنی گردن پراٹھا کرلائے گا، اگر اونٹ ہوگا تو اپنی آواز نکالیا آئے گا، اگر گائے ہوگا تو اپنی آواز نکالی آئے گا، اگر گائے ہوگا تو وہ بولتی آئے گی، بکری ہوگا تو وہ بولتی

کہ ہم نے آپ علیہ کے دونوں بغلوں کی سفیدی دیکھی،اورآپ

عفرتي إبطيه ثم قال: اللهم هل بلغت مرتين"(١) (١٦

### جب

#### عریف:

ا - لغت میں "جب" کامعنی کا ٹنا ہے، اسی سے "مجبوب" ہے، لینی وہ آدمی جس کا آلئہ تناسل اور اس کے دونوں نصیے جڑ سے کا دیئے گئے ہوں، فقہاء کی اصطلاح میں "جب" کامعنی ہے: مکمل آلئہ تناسل کا ٹنا یا اس کا لعض حصہ اس طور پر کا ٹنا کہ اس سے وطی نہ ہوسکے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف:عيّة:

۲ - عنة: آلهٔ تناسل رہتے ہوئے عورتوں سے وطی پر قدرت کا نہ ہونا ہے (۲)۔

''جب' اور''عنہ'' کے درمیان فرق ظاہر ہے کہ''جبّ' میں عورتوں سے وطی نہ کرنا آلہ تناسل کے کٹنے کی وجہ سے ہوتا ہے، اور''عنہ'' میں حقوق زوجیت کوادا کرنے سے قاصر رہناکسی بیاری کی وجہ سے ہوتا ہے، جو آلہ تناسل کے انتشار سے مانع ہوتی ہے (")۔

<sup>(</sup>۱) النهاية لا بن الأثير، تهذيب الأساء واللغات، المغرب ماده: ' جب''، كشاف القناع ۵٫۵ (۱۰۵، فتح القدير ۱۲۸ /۱۰ القليو بي ۲۲۱۳، كفاية الطالب الرباني ۲۸ ۸۵، شائع كرده دارالمعرفه -

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۴۸ / ۱۲۸ شائع كرده دارا حياءالتراث العربي \_

<sup>(</sup>س) نهاية الحتاج ٢ ر ٣٠ سطع مصطفى الحلبي \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مابال عامل أبعثه فیقول....." کی روایت بخاری (فتح الباری سار ۱۹۲۳ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۳ مهم الطبع الحلمی) نے حضرت ابوجمید الباعدی ہے۔

#### ب:خصاء:

سا- خصاء: دونوں فوطوں کا نہ ہونا ہے خواہ یہ پیدائش ہو یا کاٹنے کی وجہ سے ہو یا کاٹنے کی وجہ سے ہو یا کاٹنے کی وجہ سے ایسا ہو گیا ہو (۱)' جب' اور' خصاء' کے درمیان فرق واضح ہے۔

#### ج:وجاء:

۷ - وجاء: "و جأ يجأ" كاسم مصدر ہے، يعنى مارنا، كوئنا، 'وجاء' يہ ہے كہ سانڈ كے دونوں فوطے اس طرح سے كوٹ ديئے جائيں كہ جماع كى خواہش ختم ہوجائے، ' وجاء' اور ' جب' كے درميان فرق واضح ہے، اس لئے كه ' موجوء' جس كا آلة تناسل كا ٹانہ گيا ہو بلكہ وہ خصى كے مشابہ ہو، البتہ دونوں فوطے موجود رہتے ہوئے غير مؤثر وبكار ہوں (۲)۔

### اجمالي حكم:

۵- فی الجملہ جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ'' جب'' ایک ایباعیب ہے، جس کاعلم ہونے کے بعد بیوی کوشو ہر کے ساتھ رہنے اور نہ رہنے کا خیار ہوتا ہے، اس لئے کہ'' جب'' عقد نکاح کے مقصود لیعن وطی سے مانع ہے (۳)'' جب' سے متعلق بعض احکام میں اختلاف اور تفصیل مانع ہے ان میں سے اہم احکام درج ذیل ہیں:

### وطی کے بعد 'جب' کا پیش آنا:

### ۲ - حنفیه، ما لکیه اور ایک قول میں حنابلہ کی رائے ہے کہ وطی کے بعد

- (۱) المغرب،القليو يي ۲ر ١٩٤٠ أشي المطالب ١٣ ١ ١٧ ١١ ١
  - (٢) تاج العروس" وجأ"، فتح القدير ١٢٨/ ١٢٨\_
- (٣) ابن عابدين ٢ ر ۵۹۳، فتح القدير ١٨ را ١٣ شائع كرده داراحياء التراث العربي، البنابير ١٨ / ٢١ ك، الزرقاني ١٣ / ٢٣ ، أسنى المطالب ١٨ ٢ كـا، المغنى ١ / ٢٥ -

"جب" کے ہونے سے ہوی کو تفریق اور باقی رہنے کے درمیان خیار نہیں ہوگا ،اس لئے کہ ہوی کا حق ایک باروطی کرنے میں ہے، کیونکہ اس سے مقصود پورا ہوجاتا ہے، لینی مہر کامل مؤکد ہوجاتا ہے، اور عورت محصنہ ہوجاتی ہے، ایک باروطی کرنے کے بعد مزید وطی کرنا شو ہریرحکماً واجب نہیں ہے، البتہ دیانۂ واجب ہے(۱)۔

شافعیہ اور ایک قول میں حنابلہ کی رائے ہے کہ عورت کو" جب"
کی بنیاد پر فنخ نکاح اور باقی رہنے کے درمیان مطلق خیار ہوگا" جب"
وطی سے پہلے ہو یا بعد میں ہوا ہو، بلکہ صحیح ترقول کے مطابق شافعیہ کے
یہاں اگر چہ عورت کے عمل ہی سے ہوا ہو، اس لئے کہ" جب" ایسا
عیب ہے جو وطی سے مایوس کر دیتا ہے (۲)۔

### '' جب'' کی وجہ سے تفریق کا طریقہ:

2- اگر شوہر کا مجبوب ہونا واضح ہوجائے، خواہ اس کے خود اقرار کرنے سے یاکسی اور دوسر ہے طریقے سے، توعورت کوفوراً خیار ہوگا، مہلت نہیں دی جائے گی، اس لئے کہ تاجیل (مہلت دینا) عورت سے وطی کی امید کی بناء پر ہوتی ہے، اور یہاں وطی کی امید ہی نہیں ہوگی ۔

"جب" کی بنیاد پرتفریق بغیر قضاء قاضی کے نہیں ہوگی،اس کئے کہ پیتفریق مجتهد فیہ ہے،لہذااس میں غور وفکر اور اس کا سبب معلوم کرنے میں اجتہاد کی ضرورت ہوگی،اور بیطلاق بالاعسار (عسرت

- (۱) مجمع الانبرا را ۳۳۷، الزيلعي سر ۲۳، حاشية الدسوقي ۲۷۹، طبع دارالفكر، المغنی ۲ ر ۲۵۳ طبع الرياض، الکافی ۲۸۲۸ شائع کرده المکتب الإسلامی۔
- (۲) أسنى المطالب ٣٠٤٧، نهاية المحتاج ٣٠٥٠، الشرواني على تخفة المحتاج ٢٧ ٣٠٤، الكافى ٢٧٨٢، المغنى ٢٨١٨١.
- (۳) بدائع الصنائع ۳۲۷/۳۱، الفوا كه الدوانی ۱۹۷۲، ۲۰ شائع كرده دارالمعرفه، الشرح الصغیر ۷۷۲/۳، أسنی المطالب ۷۷۷۱، مطالب اولی النهی ۱۳۲/۵ شائع كرده المكتب الاسلامی ـ

و تنگدتی کی وجہ سے طلاق) اور طلاق بالاضرار (ضرر و نقصان پہنچانے کی وجہ سے طلاق ) کے مثل ہے۔

یدا کثر حنفیہ، مالکیہاور حنابلہ کی رائے ہے، یہی شافعیہ کے نز دیک اصح قول ہے <sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کا اصح قول کے مقابلہ میں ایک قول میہ ہے کہ تفریق محض عورت کے اختیار کرنے سے ہوجائے گی، قضاء قاضی کی ضرورت نہیں ہوگی، جسیا کہ اس عورت کا اختیار کرنا جس کو اس کا شوہر تفریق کا اختیار دے دے، یہی امام ابو یوسف ؓ اور امام محمد کی ایک روایت ہے جواصول کی روایت کے خلاف ہے (۲)۔

### '' جب'' کی وجہ سے تفریق کی نوعیت:

۸- حفیہ اور مالکیہ کے یہاں' جب' کی وجہ سے ملیحد گی طلاق بائن
ہے، اس لئے کہ شوہر پر امساک بالمعروف واجب ہے، جب
امساک بالمعروف فوت ہوجائے تو تسرح باحسان واجب ہے، لہذا
شوہرا گراس کو طلاق دے دے توٹھیک ہے، ورنہ قاضی اس کے قائم
مقام ہوجائے گا، قاضی کا عمل شوہر کی طرف منسوب ہوگا، اور طلاق
بائن ہوگی، تا کہ عورت سے ظلم دور ہوجائے، نکاح ضیح نافند لازم فنح کا
اختال نہیں رکھتا ہے، اسی وجہ سے رخصتی سے پہلے مرجانے سے نکاح
فنح نہیں ہوتا ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ بیرتفریق فنخ نکاح ہے، نہ کہ طلاق، کیونکہ بیعیب کی وجہ سے رد کرنا ہے، لہذا فنخ ہوگا، جیسے مشتری

کاردکرنافنخ ہوتاہے(۱)۔

### مجبوب کی بیوی کے بیچ کانسب:

9 - حنفیہ میں سے ابوسلیمان اور شافعیہ میں سے اصطحری وغیرہ کی رائے ہے کہ مجبوب کی بیوی سے بیدا ہونے والے بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوگا، ایسا ہی امام شافعیؓ سے بھی ایک قول منقول ہے، اور امام احد ؓ کے کلام کا ظاہر بھی یہی ہے (۲)۔

رائح مذہب کے مطابق شافعیہ کی رائے اور حنابلہ کا صحیح قول سے
ہے کہ مجبوب سے بچے کا نسب ثابت نہیں ہوگا، اس لئے کہ مجبوب کو
انزال نہیں ہوتا ہے، اور نہ عادۃ اس کو بچہ پیدا ہوتا ہے (۳) مالکیہ نے
کہااوروہی حنفیہ میں سے تمرتاش کے کلام سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ
اہل معرفت وواقف کارلوگوں سے اس کے بارے میں دریافت کیا
جائے گا، اگر بتا کیں کہ ہاں اس طرح کے مجبوب سے بچہ پیدا ہوسکتا
ہے، تواس مجبوب سے بچے کا نسب ثابت ہوگا، ور نہیں (۴)۔
میں عدت پر '' جب' کی وجہ سے تفریق کی شرائط، اور مہر پر اور مجبوب کی ہوی
کی عدت پر '' جب' کی وجہ سے تفریق کے اثر کی تفصیل کے لئے
د کی عدت پر '' جب' کی وجہ سے تفریق کے اثر کی تفصیل کے لئے
د کی صحنہ '' '' عدۃ ''' عیب'' '' مہر' اور '' نسب'۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۳۲۵، حاهية الطلبي بهامش الزيلعي ۳/۴، مواهب الجليل ۳/۹۸، قليو بي ومميره ۳/۲۱۴، شرح منتهى الارادات ۳/۵۲ طبع عالم الكتب، المغنی ۲/۲۵۴-

<sup>(</sup>۲) قلیونی ومیره ۳ر ۲۶۴، حاشیة اشکسی بهامش الزیلعی ۳۸ ۲۴-

<sup>(</sup>۱) فآوی قاضی خال بهامش الهندیه ار ۱۳ ۲۳، الزیلعی ۱۲۳، ۱۳، این عابدین ۱۷ ۵۹۳ ۱ الآخ والوکلیل بهامش الحطاب ۱۲ ۸۸۸ الاشاه والنظائرللسیوطی ص ۲۸۹ طبع دارالکتب العلمیه ،الکافی ۲۲۷۴ شائع کرده اکمکتب الإسلای ـ

<sup>(</sup>۲) البنابيه ۲۰۸٫۴، فتح القدير ۱۹/۳، أمحلي على المنهاج ۱۸۰۸، أمغني لا بن قدامه ۷۸۰۷-

<sup>(</sup>٣) المحلى على المنهاج ١٩٠٥، المغنى لا بن قدامه ١٠٨٠ - ٣٨٠

<sup>(</sup>٧) المدونه الكبرى ٢ ر ٢٥ م طبع دارصادر، فتح القدير ٣/ ٢١٩ \_

### شرعی حکم:

۲ - جرکے معانی کے اعتبار سے اس کا حکم الگ الگ ہوتا ہے، چنانچہ
''جر'' بمعنی اکراہ بھی جائز ہوتا ہے، جیسے فوری واجب الادا دین کی
ادائیگ سے بلا عذر شرعی گریز کرنے والے مدیون کوقرض خواہ کے
مطالبہ پر قاضی کا دین کے اداکرنے پرمجبور کرنا، اور بھی جرجائز نہیں
ہوتا ہے، جیسے کسی شخص کو اپنا مال فروخت کرنے پرمجبور کرنا، یا بغیر شرعی
تقاضے کے بیوی کو طلاق دینے پرمجبور کرنا، لہذا ایہ جرحرام ہوگا۔

جبر جمعنی تلافی اس وقت ہوتا ہے جب کہ جج میں کسی واجب کو چھوڑ دے، یا کسی مخطور کا ارتکاب کرے، اسی طرح اونٹوں کی زکا ہ میں مطلوبہ عمر کا واجب الا داءاونٹ نہ ہونے کی وجہ سے اس سے کم عمر والا اونٹ ذکا ہمیں نکا لے تو جبر ان کا دینا اس پر واجب ہوگا۔

جربمعنی''ٹوٹی ہوئی ہڈی کودرست کرنا'' جائز ہے، جب کسی عضو کے تلف ہونے سے ضرر کا خوف ہو، یا جان جانے کا خطرہ ہو، مزید تفصیل'' تداوی''میں ہے۔

جہاں تک جربمعنی اجبار کی بات ہے تو دیکھئے: اصطلاح'' اجبار'' اوراس کے متعلقات۔

### یٹی پرسے:

سا- چاروں مذاہب کااس پراتفاق ہے کہ زخم پر پٹی باندھنے کے بعد
'' پٹی'' کی جگہ پرمسے واجب ہے،اگروہ حصہ اعضاء وضو میں سے ہو،
اور عضو کا دھونا دشوار ہویااس کا دھونا واجب ہومثلاً جنبی ہو<sup>(1)</sup>۔

اس سلسلے کی مزید تفصیلات اور اختلاف کے لئے اصطلاح " جبیرة "، "دمسے" اور تیم " -

(۱) ابن عابدين الم١٨٦ حاشية الجمل الم٢٠٩، الدسوقي الم١٦٣، الإنصاف المممار

## جر

#### تعريف:

ا - لغت میں جر، کسر کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: ''جبو عظمه جبرا'' یعنی اس نے اس کی ٹوٹی ہوئی ہڈی کو درست کردیا۔ لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کرنے کے معنی میں بھی آتا ہے، جب کوئی شخص کسی کے ساتھ اچھا برتاؤ کرے اور اس کوفقر کے بعد غنی کرتے واس موقع پر کہا جاتا ہے: جبرہ جبرا۔ اس طرح '' جز' تلافی کرنے کے معنی میں بھی آتا ہے، کوئی شخص حج کے کسی واجب کو ترک کردے، یا جج میں کسی ممنوع امر کا ارتکا برے تو دم کے ذریعہ اس کی تلافی کی جاتی ہے۔

اسی طرح" جبر المزکی ما اخوجه" اس وقت کها جاتا ہے جب کس کے پاس اس کے اونٹ میں زکاۃ کے لئے واجب عمر کا اونٹ نہ ہواور وہ کم عمر اونٹ ادا کردے اور کچھ زیادہ ادا کرے، اس زیادہ دینے کو "جبر انا" کہتے ہیں،" جبر" کسی ٹی پر مجبور کرنے کے معنی میں بھی آتا ہے، کہاجاتا ہے: "جبرہ علی الأمو جبرا" (لیمنی ایک شخص نے فلال کوفلال کام پر مجبور کیا)، از ہری نے قال کیا ہے: جبرہ جبورا و أجبرہ و إجبارا: مجبور کرنا (ا)۔

'' جبر'' کا اصطلاحی معنی مذکورہ بالا لغوی معانی سے الگ نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، المصباح المنير ، ماده: '' جبز' \_

### واجب زكاة كى تلافى:

اگر زکا ق میں بنت مخاض واجب ہو، لیکن زکا ق دینے والے (مزکی) کے پاس نہ ہوتو محصل بنت لبون لے لےگا،اور مزکی کوایک جبران دے دے گا،اور وہ دو بکریاں یا بیس درہم ہیں۔اورا گر زکا ق میں بنت لبون واجب ہو، اور مزکی کے پاس بنت لبون کے بجائے بنت مخاض ہوتو محصل بنت مخاض ہی وصول کرے گا،اور مزکی محصل کو جبران دے گا،ای حساب سے آگے جاری رہے گا۔

اور حنفیہ کا مذہب ہے کہ زکاۃ میں واجب افٹنی اور جوادائیگی کے لئے اس کے پاس ہے، ان دونوں میں جواضافہ ہو، وہ واجب ہوگا، اضافہ سے مراد دونوں کی قیمتوں کا فرق ہے (۱)۔

ما لکیہ کی رائے میہ ہے کہ زکا ق میں جس جانور کا نکالنا واجب ہے،
وہی محصل وصول کرے گا، اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ اس سے
زیادہ عمدہ و بڑا جانور وصول کرے اور جبران واپس کرے، لیکن اگر
واجب سے کم درجہ کا جانور لے، اور مزکی مزیز ٹمن بھی دے دے تو بہ
جائز ہے (۱)۔

مزيد تفصيل كے لئے ديكھئے:اصطلاح" زكاة" ـ

### بذر بعددم تلافي:

۵- کوئی شخص حج کا کوئی واجب ترک کردے، جیسے میقات سے احرام با ندھنا، پورے یا بعض جمرات کی رمی کرنا، اوراس کی ادائیگی ممکن نہ ہوتو قربانی کے ذریعہ اس کی تلافی اس پر واجب ہوگی، صرف ترک واجب کی تلافی دم سے ہوتی ہے۔

ارکان جج کے چھوڑ نے کی تلافی نہیں ہوتی ہے، جہاں تک جج کے واجبات کی بات ہے کہ کون سے اعمال واجب ہیں جن کی تلافی دم سے ہوتی ہے، اس سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف اور جبر کی نوعیت، تواس کے لئے اصطلاح '' جج'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) حافية الجمل ۲۲۶٬۲۲۵/ کشاف القباع ۱۸۹٬۰ فتح القدير ۲/۱۲۱۱ ۱۳۳۰ ا

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ار ۴۳۴\_

ایک جبہہ کے دائیں جانب، دوسرااس کے بائیں جانب، جب جبہہ سے مراددونوں ابروؤں کے درمیان سرکے بال اگنے تک کا گول حصہ ہو، تو جبہہ اور جبین میں تباین ہوگا، اور اگر دونوں ابروؤں کا اوپری حصہ ابتدائے سرتک مراد ہو، توجبین جبہہ کا ایک جزء ہوگا (۱)۔

## جبهة

#### تعريف:

ا - چېره میں پیشانی مشہور عضو ہے اور وہ دونوں ابروؤں کے درمیان سرکے بال اگنے تک ہے، اصمحی نے کہا ہے: وہ سجدہ کی جگہ ہے، اس کی جمع جباہ ہے (۱)۔

فقہاء کی اصطلاح میں جہۃ کے دومعانی ہیں: اول: چہرہ کا وہ حصہ جس کا وضو میں دھونا ضروری ہے، وضو کے باب میں فقہاء نے اس کی بول تعریف کی ہے کہ بید دونوں ابروؤں سے لے کراو پرسر کے بال اگنے تک ہے، اس اعتبار سے جبہہ کے مفہوم میں پیشانی کے دونوں کنار ہے بھی داخل ہوں گے۔

دوسرامعنی: نماز کے باب میں فقہاء نے ذکر کیا ہے کہ دونوں ابروؤں کے درمیان کا گول حصہ ہے، دوسری تعریف میرکی ہے کہ جس کو پیشانی کے دونوں کناروں نے گھیررکھا ہے، اس اعتبار سے پیشانی کے دونوں کنار سے جہہہ کے مفہوم میں داخل نہیں ہوں گے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف:جبين:

۲ – کنپٹی کے اوپر کا حصہ جبین ہے، اس اعتبار سے دوجبین ہول گے،

#### ب:ناصيه:

سا- ناصیہ: سرکا گلے حصہ میں بال نکلنے کی آخری جگہ ہے، از ہری سے منقول ہے: عرب کے یہاں سرکے اگلے حصہ میں بال اگنے کی جگہنا صیہ ہے، نہ کہ وہ بال جس کوعوام ناصیہ کہتی ہے۔

حنفیہ نے ناصیہ کی مقدار چوتھائی سربتایا ہے، کیونکہ سرکے ہر چہار سومیں سے ایک وہ بھی ہے، جبیبا کہ زیلعی نے لکھا ہے، اس لحاظ سے ناصیہ سرکا اگلا حصہ ہے، جس کی ابتدا پیشانی کے اوپر بال نکلنے کی جگہ سے ہوتی ہے (۲)۔

جبهه سيمتعلق احكام:

اول: وضوميں پيشانی كا دھونا اور يميم ميں اس پرمسى كرنا: ٢٥ - پيشانی چره كا ايك حصر ب، اس لئے وضوميں اس كا دھونا اور يميم ميں اس پرمسى كرنا ضرورى ب، اس لئے كه الله كا ارشا د ب: يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُو ا وُجُوهُكُمُ وَأَيْدِيَكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوسُوسُكُمُ وَ أَرْجُلَكُمُ إِلَى الْكَعْبَينِ، وَ إِنْ كُنْتُمُ جُنُباً فَاطَّهَرُوا وَ إِنْ كُنْتُمُ مَرُضَى اَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنُكُمُ مِنَ الْعَائِطِ أَوْلاَ مَستُمُ النّسَاءَ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنُكُمُ مِنَ الْعَائِطِ أَوْلاَ مَستُمُ النّسَاءَ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنُكُمُ مِنَ الْعَائِطِ أَوْلاَ مَستُمُ النّسَاءَ

<sup>(</sup>١) لسان العرب، المصباح المنير ، المغرب، ماده: "جبهة" ـ

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ار ۲۸۰،۸۶۷، كفاية الطالب الرباني ار ۲۱۰، روضة الطالبين ار ۲۵۵، حاشيه الطحطا وي على مراقي الفلاح ص ۱۲۷۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: '' جبن' ، روضة الطالبين ار ۲۵۵ ، الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ار ۲۸ ، ۲۴ ، كفاية الطالب ار ۲۰۰

<sup>(</sup>۲) المصباح المنير ،لسان العرب، ماده: ''نصی'، تببين الحقائق ارس،البناييعلی الهدامه ارااا، فتح القدیمار ۱۵۔

فَلَمُ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوا بِو جُوهِكُمُ وَ أَيْدِيْكُمُ مِّنَهُ (ا) (اے ایمان والوجب تم نماز کواشو، تو اپنے چہروں اوراپنے ہاتھوں کو کہنیوں سمیت دھولیا کرو، اوراپنے سروں پر مسح کرلیا کرو، اور اپنے پیروں کوشخنوں سمیت دھولیا کرو، اور اگرتم حالت جنابت میں ہوتوساراجسم پاک صاف کرلو، اور اگرتم بھار ہو، یا سفر میں ہو، یاتم میں سے کوئی استخاء سے آئے، یاتم نے عورت سے صحبت کی ہو، پھرتم کو پانی نہ ملے، تو پاک مٹی سے تیم کرلیا کرو، لینی اپنے چہروں اور ہاتھوں پرائس سے سے کرلیا کرو)۔

پیشانی کے دھونے کے حکم میں اس کے خطوط اور سکڑ اپن بھی داخل ہیں، البتہ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ بیت کم اس وقت ہے جب کہ پیشانی کے خطوط اور اس کے سکڑ اپن کو دھونے میں مشقت نہ ہو، (۲) مزید تفصیل اصطلاح '' وضو' اور '' تیم '' میں ہے۔

### دوم: سجده میں زمین پر بیشانی رکھنا:

۵-جہورفقہاء (مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنیہ میں سے صاحبین) کی رائے ہے کہ سجدہ کی ادائیگی کا کمتر درجہ یہ ہے کہ نمازی اپنی پیشانی کا بعض حصہ صلی پرر کھے، خواہ مصلی سطے زمین ہویا کوئی اور چیز، اسی لئے جو شخص سجدہ کرنے پر قدرت رکھتا ہوائی کے لئے ضروری ہے کہ پیشانی کے جس حصہ کا مصلی پر رکھنا اس کے لئے آسان ہو، اس کو مصلی پر رکھنا اس کے لئے آسان ہو، اس کو مصلی پر رکھنا اس کے باوجودوہ پیشانی پر سجدہ نہرے تواس کی نمازنہیں ہوگی، (۳) اس لئے کہ حضرت عبداللہ ابن عباس کی حدیث ہے: "أمر النبی عَلَیْ اللہ ابن عباس کی مسجد علی سبعة أعضاء:

الجبهة، واليدين، والركبتين، والرجلين" (نبي كريم عليه الجبهة، واليدين، والرجلين" في المريم عليه الله التحاء في سات اعضاء پر سجده كرنے كا حكم فرمایا: پیشانی، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹے اور دونوں یا وَل پر)۔

ایک روایت میں ہے: "و أشار بیدہ علی أنفه" كا اضافہ ہے، (یعنی آپ علی اشارہ فرمایا)، (یعنی آپ علی اشارہ فرمایا)، نسائی كی روایت میں ہے: "ووضع یدہ علی جبهته و أمرها علی أنفه ، وقال: هذا واحد"(۱) (یعنی آپ عیسی شائی پر ہاتھ رکھا اور اپنے ناک پر گذارا، اور فرمایا: بیرایک ہے)۔

اس مسله میں تفصیل اور اختلاف ہے، اس کے لئے دیکھاجائے اصطلاح'' سجود''۔

#### سوم: جبهه کو بوسه دینا:

۲ - فقہاء نے صراحت کی ہے کہ ملاقات کے وقت اور ایک دوسر کے کورخصت کرتے وقت ایک مرد دوسر ہے مرد کی پیشانی، چہرہ اور سرکو بوسہ دے سکتا ہے، البتہ شرط بیہ کہ بوسہ کے وقت نیک نیتی، تقنس واحترام یا شفقت کا جذبہ کار فرما ہو، اور شہوت سے مامون ہونا ضروری ہے (۲)۔

حدیث میں ہے کہ نبی کریم نے حضرت جعفرصادق سے معانقہ کیا، اوران کے دونوں آنکھوں کے درمیان پیشانی کو بوسہ دیا جس

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۱۷ ـ

<sup>(</sup>۲) الزرقانی ار۵۹\_

<sup>(</sup>۳) البدائع ار ۱۵۰۵، ۲۱۰، الاقناع ار ۱۲۵، نهایة الحتاج ار ۲۸۹، کفایة الطالب ار ۲۱۰، ۲۱۱، روضة الطالبین ار ۲۵۹، کشاف القناع، ار ۲۵۸، فتح الباری ۲۹۲/۲

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عباس: "أمر النبي عَلَيْكُ أن یسجد علی سبعة أعضاء: الجبهة، و الیدین، والرکبتین، و الرجلین" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸ ۲۹۵ طبع التلفیه) اورنسائی (۲۰/۲۱ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۲۳۵، ۲۳۹، البنامي على الهداميه ۱۳۸، ۳۱۸، ۳۲۳، ۱۳۲۵، جواهر الإكليل ار۲۰، القليو بي ۱۲۳۳، كشاف القناع ۱۲/۵، الآداب الشرعيد ۲۷،۲۷۰،۲۷۰

وقت وہ حبشہ سے واپس آئے (۱)۔

تفصیل کے لئے اصطلاح'' تقبیل'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

### چہارم: جبہہ کے زخم:

ک-فقہاء نے چرہ اور پیشانی کے زخم کی گئ صور تیں ذکر کی ہیں، تاہم سب کااس پراتفاق ہے کہ اگر قصداً زخم لگا یاجائے تواس میں سے موضحہ میں قصاص لازم ہوگا، موضحہ ایسے زخم کو کہتے ہیں جس میں جلد پھٹنے کے بعد ہڈی ظاہر ہوجائے، یہ اس لئے کہ موضحہ میں قصاص اس لئے مشروع ہے کہ اس میں زخم کی تحد یداورظلم کے بغیر قصاص لینا ممکن ہے۔ موضحہ کے علاوہ زخم کی دوسری صورتوں میں قصاص لینا بہت مشکل موضحہ کے علاوہ زخم کی دوسری صورتوں میں قصاص لینا بہت مشکل ہے۔ ہوجائے گاتواس میں شرعی طور پر مقرر کردہ دیت لازم ہوگی، ورندایک ہوجائے گاتواس میں شرعی طور پر مقرر کردہ دیت لازم ہوگی، ورندایک ہوجائے گاتواس میں شرعی طور پر مقرر کردہ دیت لازم ہوگی، ورندایک مسئلہ کی تفصیل اصطلاح "قصاص"، "جنایة"، "دیات"، اور مسئلہ کی تفصیل اصطلاح "قصاص"، "جنایة"، "دیات"، اور

#### بحث کے مقامات:

فقہاء نے بیشانی کے احکام وضو، سجدہ، نظر ومس، قصاص اور جنایات وغیرہ کے ابواب میں ذکر فرمائے ہیں۔

- (۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْ عانق جعفرا حین قدم من الحبشة و قبّل بین عینیه" کی روایت ابوداؤد (۳۹۲/۵، تحقیق عزت عبید دعاس) نے امام شعبی سے مرسلاً کی ہے، ارسال کی وجہ سے اس کی سند ضعیف ہے۔
- (۲) ابن عابدین ۵ر ۳۵۳، ۲۷۳، ۳۷۳، القلوبی ۱۳ ساا، ۱۱۳، المغنی ۷ سامی، ۱۹۰۳
- (۳) حکومۃ عدل:عادل آدمی فیصلہ کرنے میں اس بات کو پیش نظرر کھے گا کہ بیز خم موضحہ کے مقابلہ میں کتنا چھوٹا ہے، اس مناسبت سے دیت کے بیسویں حصہ میں سے لازم قرار دے (الدرالحجار ۳۷۳۷)۔

# 5,...

#### مريف ا

ا-لغت میں جبیرہ وہ کٹریاں ہیں جوٹوئی ہوئی ہڈی کودرست کرنے کے
اندھی جاتی ہیں، جع "جبائز"ہے اور یہ "جبوت العظم جبراً"
سے ماخوذہ ہج جو باب" نصر"سے ہے (ٹوٹی ہوئی ہڈی درست کرنا)
جبرہ جبراً و جبورا (ٹوٹی ہوئی ہڈی کا درست ہونا)، اس طرح جبر
فعل لازم اور متعدی دونوں مستعمل ہے، بولتے ہیں: "جبوت الید "
(میں نے ہاتھ پر پٹی باندھی)، "جبو العظم "(اس نے ہڈی کودرست
کیا)، "الحجبو "(ٹوٹی ہوئی ہڈیوں کودرست کرنے والا) (ا)۔

"جبیره" کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے، البتہ مالکیہ نے جبیرہ کی تفسیر زیادہ عام معنی میں کی ہے، وہ کہتے ہیں: جبیرہ:، ہروہ شک ہے جس سے زخم کا علاج کیا جائے خواہ لکڑیاں ہوں، یاچیکائی جانے والی پٹی (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف: لصوق ولزوق:

۲ - لصوق اورلزوق، لام کے فتہ کے ساتھ: زخم کا مرہم جو چپکارہے، مصباح میں ہے: پھراس کا اطلاق پٹی وغیرہ پر ہونے لگا، اگریہ پٹی

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بين ار ۱۸۵، مخ الجليل ار ۹۲، أسنى المطالب ار ۱۸، المغنى

علاج کے لئے عضویر باندھی جائے(۱)۔

شافعیہ کی کتابوں میں ہے کہ 'لصوق' روئی یا کپڑے کا طکرا یاان دونوں جیسی دوسری شی ہے جوزخم پر باندھی جائے، اور جبیرہ اس پٹی کو کہتے ہیں جوٹو ٹی ہوئی ہڈی پر باندھی جائے '')۔

#### ب:عصابه:

سا-عصابہ عین کے کسرہ کے ساتھ اس چیز کانام ہے جو باندھی جائے، یہ "عصب دأسه تعصیبا" سے ماخوذ ہے، یعنی سرکوکسی شک سے باندھنا اور ہروہ کیڑا یا دوسری چیزجس سے ٹوٹی ہوئی ہڈی یا زخم باندھا جائے، اس کے لئے عصابہ ہے، کہا جاتا ہے: تعصب بالشیء یٹی باندھنا۔

عربی زبان میں ممائم کوعصائب بھی کہتے ہیں ،عصابۃ: عمامہ ہے(۳) \_

فقہاء کے نز دیک اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے، اس اعتبار سے ان کے نز دیک عصابہ جبیرہ سے عام ہے۔ مالکیہ کہتے ہیں:"عصابہ"وہ جویٹی کے اوپر باندھاجائے <sup>(۴)</sup>۔

## يڻي پرستح کا حکم:

اس بات پراتفاق ہے کہ بحالت عذر پٹیوں پر مسے مشروع ہے ، بیسے وضو یا عسل یا تیم میں اصلی مسے اور دھونے کے قائم مقام ہے، بیسا کہ عنقریب آئے گا، اس سلسلہ میں اصل حضرت علیٰ کی ہے، جیسا کہ عنقریب آئے گا، اس سلسلہ میں اصل حضرت علیٰ کی

حدیث ہے کہ انہوں نے فرمایا: غزوہ احدیس میرا گٹا ٹوٹ گیا اور میں میرا گٹا ٹوٹ گیا اور میں میرے ہاتھ سے جھنڈا گرگیا، نبی کریم عیسیہ نے فرمایا: "اجعلوها فی یسارہ فإنه صاحب لوائی فی الدنیا والآخرة، فقلت یا رسول الله ما أصنع بالجبائر فقال: امسح علیها"(۱) (جھنڈا بائیں ہاتھ میں کردو، اس لئے کہ وہ دنیا اور آخرت میں میرا صاحب لواء ہے، میں نے کہا: اے اللہ کے رسول پٹیول کے ساتھ کیا کروں؟ آپ عیسیہ نے فرمایا: ان یرسے کرو)۔

حضرت جابر سے مروی ہے: ایک شخص کو پھر لگا، اس کا سر پھٹ گیا، پھراس کواحتلام ہوا، اس نے لوگوں سے پوچھا، تم لوگ میر کے لئے تیم کی رخصت پاتے ہو، انہوں نے کہا: نہیں، تیم کیوں کر درست ہوگا؟ تم تو پانی پر قادر ہو، اس نے خسل کیا اور مرگیا، نی کر یم علی اور مرگیا: "قتلوہ قتلهم الله، ألا سألوا إذا لم یعلموا فائما شفاء العی السوال، إنما کان یکفیه أن یتیمم ویعصب "(۲) (ان لوگوں نے اس کوئل کردیا، الله ان کوئل کرے، جب ان کومسکلہ معلوم نہیں تھا تو پوچھ کیوں نہ لیا، کیونکہ نہ جانے کا علاج سوال ہے، اس شخص کے لئے کافی تھا کہ تیم کر لیتا اور اسینے زخم پر ایک سوال ہے، اس شخص کے لئے کافی تھا کہ تیم کر لیتا اور اسینے زخم پر ایک

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، ماده: ''لصق ، لزق''۔

<sup>(</sup>٢) أَسْيَ المطالب ارا٨، مغنى الحتاج ار ٩٨، المجموع ٢ ٣ ٢٣ سر تحقيق المطيعي \_

<sup>(</sup>۳) لسان العرب، المصباح المنير ، ماده:''عصب''، ردالمحتار الر۱۸۵، شرح منتهی الارادات ال-۵۸،۵۷

<sup>(</sup>٣) جواہرالإ کلیل ار۲۹،الشرح الصغیرا ر۷۷ طبع کھلی ،مٹے الجلیل ار۲۹۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اجعلوها فی یساره فإنه صاحب لوائی....." کی روایت این ماجه (۱۱۵۱ طبع عیسی انحلمی) نے مخضراً اور بیبقی (۲۲۸/۱ طبع دارالمعرفه) نے کی ہے، بوصری نے زوائد (۱۸۴۸ طبع دارالعربیه) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "قتلوه قتلهم الله ألا سألوا إذا لم یعلموا فإنما....." کی روایت ابوداور (۱۹۹۱، ۲۳۰ طبع عزت عبید دعاس) اور دارقطی (۱۸۹۱، ۱۹۹۰ طبع شرکة الطباعة الفنیه) اور بیبیقی (۱۸۹۱ طبع دارالمعرفه) نے حضرت جابر سے کی ہے، امام دارقطنی اور بیبیق نے اس حدیث کوضعیف قرار دیا ہے، حافظ این حجر نے کہا ہے: ابوداود کی سند میں ضعف ہے، حضرت جابر سے روایت میں اختلاف ہے (سبل السلام معف ہے، حضرت جابر سے روایت میں اختلاف ہے (سبل السلام الرسم علی خرارالکتاب العربی)۔

کپڑا باندھ کراس پرمسے کرلیتا)۔اوراس لئے بھی کہان پرمسے کرناایک ضرورت ہے، کیونکہ پٹیول کوا تار نے میں حرج اور ضرر ہے<sup>(۱)</sup>۔

طہارت کے ارادہ کے وقت پٹی پرمسے کرنا واجب ہے، اور اس کی چند خاص شرائط ہیں، جن کا بیان عنقریب آئے گا، یہاں وجوب کا معنی میہ ہے کہ ترک کی وجہ سے طہارت اور نماز کے فاسد ہونے کے ساتھ گناہ بھی ہوگا، میہ ما لکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے، حنفیہ میں سے صاحبین اس کے قائل ہیں، اور شافعیہ کارا نجم مذہب یہی ہے۔

امام ابوحنیفهٔ قرماتے ہیں: مسم چھوڑنے پر محض گنهگار ہوگا، اور اس کاوضو مجمع ہوگا، اور منقول ہے کہ انہوں نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا (۲)۔

بعض شا فعیہ نے کہا ہے کہ زخم کے علاوہ درست جھے کو دھوئے گا اور تیم کرے گا، پٹی پرمسے نہیں کرے گا۔

پٹی پرمسے کرنے کے حکم میں عصابہ یا لصوق یا اس دوا پرمسے کرنا بھی ہے جو زخم پررکھی گئی ہواور وہ زخم تک پانی پہنچنے سے مانع ہو، جیسے: تیل وغیرہ۔

## پی پرسے کی شرائط:

. ۵ - پٹی پرمسح کے جائز ہونے کے لئے چند شرائط ہیں، اور وہ درج ذیل ہیں:

الف: ٹوٹے ہوئے عضویا زخمی جگہ کا دھونامضر ہو، اسی طرح میں زخم پرستے نقصان دہ ہو، یا پٹی نکالنے میں نیاضرر پیدا ہونے کا اندیشہ ہو۔ ب: زخم کے علاوہ صحیح اعضاء کو دھونے میں اصل زخم کو نقصان نہ

(1) بدائع الصنائع ارسلا،المهذب ارمهم،المجموع ۲رس۲۳ با،المغنى ار۲۷۸،۲۷۷

(۲) ابن عابدين ار ۱۸۵، ۱۸۹، البدائع ار ۱۳، ۱۴، الدسوقی ار ۱۲۳، البجوع

٣٢٦/٢، كشاف القناع ار١٢٠\_

پہنچ،اگرمضر ہوتو تیم فرض ہوگا،اس پرسب کا اتفاق ہے۔ ج: حنفیہ اور مالکیہ نے کہا ہے:اگر صحح اعضاء بہت کم ہوں، جیسے: صرف ایک ہاتھ یا ایک پیر ہو،تو اس کا فرض تیم ہے (۱) کیونکہ معمولی کا کوئی حکم نہیں ہوتا ہے۔

دبھی منقول ہے کہ پٹی پرسے کے سی ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ پانی بھی منقول ہے کہ پٹی پرسے کے سیح ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ پانی سے طہارت حاصل کرنے کے بعد پٹی باندھی گئی ہو، کیونکہ اصل زخم اور سے کہ درمیان پٹی حائل ہے، جس پرسے کیا جانا ہے، لہذا حائل پٹی پرسے کے درمیان پٹی حائل ہے، جس پرسے کیا جانا ہے، لہذا حائل پٹی پرسے کے لئے شرط یہ ہے کہ اس سے پہلے طہارت پائی جائے، جسیا کہ دیگر ممسوح عضو کا تھم ہے، لہذا اگر کوئی اس کے خلاف کرے اور بغیر طہارت کے پٹی باندھنوں کے بٹی کا کھولنا ضروری ہے، بی تھم اس صورت میں ہے جب کہ پٹی کھولنے میں ضرر نہ ہو، اگر ضرر کا اندیشہ ہوتو نہیں اتارے گا، اور اسی پرسے کرے گا، البتہ بعد میں قضاء کرے گا، کیونکہ ایک شرط چھوٹ گئی ہے، اور وہ طہارت پر پٹی باندھنا ہے (۲)۔

حنابلہ سے ایک دوسری روایت منقول ہے جوشا فعیہ کے نزدیک صحیح کے برخلاف قول ہے (اس کے بارے میں امام نووی نے کہا ہے کہ یہ یہ فول شاذ ہے ) کہ پٹی باندھنے سے پہلے طہارت کا ہونا شرطنہیں ہے، خلال نے کہا: اس سلسلہ میں حربؓ، اسحاق اور مروزی نے امام احمد سے آسانی نقل کیا ہے، دلیل حضرت ابن عرؓ کا قول ہے، اس لئے کہا کہ اس میں انضباط مشکل ہے، اور لوگوں کے لئے زیادہ مشقت کا کہ اس میں انضباط مشکل ہے، اور لوگوں کے لئے زیادہ مشقت کا باعث ہے، لہذا اس میں کوئی حرج نہیں ہے، نیز اس لئے بھی کہ پٹی پر مسح کرنا اس کے اتار نے کی مشقت کو دور کرنے کے لئے جائز ہے، اور اس کو بغیر طہارت باندھے تو اس کا اتار نا اس طرح دشوار ہے جس

-124-

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۸۲۳ س

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ار۲۹۹\_

طرح طہارت کے ساتھ باندھنے کے بعدا تارنا دشوارہے <sup>(1)</sup>۔

پٹی باندھنے والے کی طہارت کا طریقہ: ۲ – بٹی باندھنے والا اگر طہارت کالدادہ کر برتو

۲ - پٹی باند سے والا اگرطہارت کا ارادہ کرے تو مندرجہ ذیل کا م کرے۔

> ۱- زخم کی جگہ چھوڑ کرسیج حصے کودھوئے۔ ۲- بٹی برمسح کرے۔

اس پرسب کا اتفاق ہے، البتہ شافعیہ کا ایک قول میہ ہے کہ تیم کا فی ہے، پٹی پر پانی سے مسح نہیں کرے گا ،کین ان کے یہاں بھی مذہب مسح کا واجب ہونا ہے۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے یہاں پوری پٹی پرمسے واجب ہے، یہی حنفیہ کا کھی اصح قول ہے، اصح کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے کہ پٹی کے اکثر حصہ پرمسے کرنا کافی ہے، کیونکہ اکثر کل کے قائم مقام ہے، اس کو حسن بن زیادؓ نے ذکر کیا ہے۔

امام نووی کے بیان کے مطابق شافعیہ کے دواقوال ہیں، اصحاب شافعیہ کے یہاں اصح قول ہے ہے کہ پوری پٹی پرمسے واجب ہے، کیونکہ مسح کی اجازت ضرورت کے پیش نظر ہے، لہذا پوری پٹی پرمسے ضروری ہوگا، دوسرا قول ہے: اتنے حصہ پرمسے کرے جس کومسے کہا جاسکے، کیونکہ حائل پٹی پرمسے ہوتا ہے، اور یہ پٹی زخم سے علحدہ ہے، لہذا پٹی پرمسے کا مسئلہ خف پرمسے کے شل ہوگا۔

میتکم اس وقت ہے جب کہ پٹی صرف زخم کی حد تک بندھی ہو،اور اگر زخم کی مقدار سے زائد ہوتو حنفیہ اور مالکیہ کے یہاں زائد سیجے حصے پر بھی تبعامسے درست ہوگا ،اگر زائد صیح حصے پر پٹی کے نیچے دھونے

(۱) البدائع ارساا،۵، الزيلعي ارم، الدسوقي ار۱۲۴، ۱۲۵، الحطاب ارا۳۷، المجموع ۲۲۵، ۳۲۷، المغنی ار۳۵۹، ۲۷۸، ۲۷۹، کشاف القناع ارساا،۱۳۱۳

سےضرر پہنچنے کااندیشہ ہو۔

شافعیہ اور حنابلہ کا قول ہے ہے کہ پٹی کے اس حصہ پرمسے کرے گا جو کل ضرورت کے مقابل ہو، پٹی کے زائد حصہ پرمسے کرنا اس کے ماتحت عضو کے بدلہ میں ضروری نہیں ہے اور پٹی پر ایک بارمسے کرنا کا فی ہے، اگر چہ پٹی ایسے عضو پر بندھی ہوجس کا تین باردھونا مسنون ہے، حنفیہ کے مقابلہ میں دوسرا تول ہے، اضح کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے، اضح کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے، اضح کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے، اور حضون تین بارمسے مسنون ہے، کیونکہ مسے دھونے کا بدل ہے، اور دھونا تین بارمسنون ہوگا، وہونا تین بارمسنون ہوگا، سر پر نہ ہو۔

۳-اصح قول کے مطابق شافعیہ کے یہاں مسح اور دھونے کے ساتھ یم بھی واجب ہے، امام نووی نے کھا ہے: شخ حصے کے دھونے اور پٹی پر پانی سے مسح کرنے کے ساتھ یم کم کرنے کے بارے میں دو طریقے ہیں۔ ان میں اصح اور مشہور جسیا کہ جمہور شافعیہ کی رائے ہے، یہ ہے کہ اس میں دواقوال ہیں، ان دونوں میں اصح قول جمہور کے نزدیک تیم کا واجب ہونا ہے، اور ''کتاب الأم' اور کخشرالبویطی''اور'' الکبیر' میں اسی کی صراحت ہے، دوسراقول ہیہ کخشرالبویطی''اور'' الکبیر' میں اسی کی صراحت ہے، دوسراقول ہیہ کہ گئے میں اور خضر کی عبارت کا ظاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے عبارت کا ظاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے میارت کا ظاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے میارت کا طاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے میارت کا طاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے میارت کا طاہر بھی یہی ہے، شخ ابوحامد، جرجانی، اور رویانی نے در علیہ' میں اس کوضیح قرار دیا ہے۔

دوسراطریقہ بیہ کہ اگر پٹی کے پنچ الیازخم ہو کہ اگر ظاہر ہوتو
اسے دھویا نہ جاسکے تو زخمی کی طرح تیم کرنا واجب ہوگا، اوراگراس کا
دھوناممکن ہوتو تیم واجب نہیں ہوگا، جس طرح خف پہننے والے کے
لئے تیم نہیں ہے، اس روایت کے ناقل خراسانی فقہاء ہیں، انہیں میں
سے متولی نے اس قول کو چے قرار دیا ہے، لیکن رائح مذہب میہ ہے کہ تیم واجب ہوگا، جبیا کہ ' المہذب' میں صراحت ہے، دلیل حضرت جابر ال

کی حدیث ہے: ایک شخص کو پھر لگا، اس کا سر پھٹ گیا، پھر اس کو احتلام ہوا، اس نے لوگوں سے پوچھا، تم لوگ میرے لئے تیم کی رخصت پاتے ہو، انہوں نے کہا: نہیں، تیم کیوں کر درست ہوگا؟ تم تو پانی پر قادر ہو، اس نے خسل کیا اور مرگیا، نبی کریم علی نے فرمایا: "إنها کان یکفیه أن يتيمم و يعصب "(ا) (اس شخص کے لئے کافی تھا کہ تیم کر لیتا اور زخم پر پٹی با ندھ لیتا)۔

دوحالتوں میں حنابلہ کے یہاں دھونے اور سے کرنے کے ساتھ تیم بھی واجب ہے:

پہلی حالت: اگر بلاطہارت پٹی باندھے، اور اب پٹی کھولنے میں ضرر کا اندیشہ ہو، بیان لوگوں کے نز دیک ہے جن کے یہاں پٹی پرمسے کے جائز ہونے کے لئے طہارت کا مقدم ہونا شرط ہے۔

دوسری حالت: اگر پٹی باند ھنے والے خص نے ضرورت کی جگہ سے زیادہ حصہ تک اسے پھیلا دیا ہتو عضو کے سے حصہ کودھوئے گا، اور پٹی پرمسے کرے گا، اور ضرورت سے زائد پٹی کے ہونے کے وجہ سے بیٹی پرمسے کرے گا، اور ضرورت سے زائد پٹی کے ہونے کے وجہ سے بیٹی ہم بھی کرے گا، ''کشاف القناع'' اور'' شرح منتہی الارادات' میں بیٹے ہم بھی کرے گا، نولوں نے اس میں کسی کا اختلاف نقل نہیں کیا بید مسئلہ مذکور ہے، ان دونوں نے اس میں کسی کا اختلاف نقل نہیں کیا ہے، البتہ علامہ ابن قدامہ نے ایک احتمال پیدا کیا ہے، انہوں نے کہا: ضرورت سے زیادہ پٹی متجاوز ہونے کی صورت میں پٹی پرمسے کہا: ضرورت کے بقدر پٹی مسئل کے مسئل کرنے کے ساتھ تیٹم کا بھی احتمال ہے، کیوں کہ ضرورت کے بقدر پٹی کا نقاضا ہے کہ تیٹم کرے۔ کا نقاضا ہے کہ تیٹم کرے۔ کا نقاضا ہے کہ تیٹم کرے۔ کا فرض کے بقدر ہے، تواس پرسے کرے گاورنہ پٹی پرمسے کرے گا، یہ کے فرض کے بقدر ہے، تواس پرسے کرے گاورنہ پٹی پرمسے کرے گا، یہ کا نقاضا ہے کہ توال کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے ان حضرات کے قول کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے کو خور سے کھوں کے مطابق ہے جن کے نزد یک سرکے بعض جھے کے نزد کی سرکے بعض جھے کو نزد کی سرکے بعض جھے کہ میں کے نوبی کے نوبی

پرمسے کرنا فرض ہے، جیسے حنفیہ شافعیہ اور ایک قول میں حنابلہ، البتہ جو پورے سر کے مسے کو فرض کہتے ہیں جیسے مالکیہ، ان کے یہاں پٹی اور باقی ماندہ سر پرمسے کرے گا، یہ مسئلہ وضو کی صورت کا ہے، اگر عنسل کی حاجت ہو، تو پٹی پرمسے کرے گا، اور باقی حصول کودھوئے گا<sup>(1)</sup>۔

### یٹی پرسے کے نواقض:

2 - درج ذیل صورتوں میں پٹی پرمسح ٹوٹ جاتا ہے، (یعنی عضو کو دھونا ضروری ہوگا)۔

الف: ٹوٹی ہوئی ہڈی یا زخم درست ہونے کی وجہ سے پی خود بخود گرجائے، یا کھول دی جائے، اور اس صورت میں اگروہ بے وضوہ ہو اور نماز کا ارادہ ہوتو وضو کرے گا اور پٹی کی جگہ کو دھوئے گا، اگر زخم اعضاء وضوء پر ہو، اس پرسب کا اتفاق ہے، اور اگروہ باوضو ہوتو حنفیہ اور مالکیہ کے نزد یک صرف پٹی کی جگہ دھوئے گا، اس لئے کہ تمام اعضاء میں دھونے کا کم سیخی طہارت باقی ہے، کیوں کہ طہارت کو دور کرنے والا کوئی حدث نہیں پایا گیا ہے، لہذ اان کا دھونا ضروری نہیں ہوگا، شافعیہ کے یہاں پٹی کی جگہ دھوئے گا، اور اس کے بعد دھوئے موگا، شافعیہ کے یہاں پٹی کی جگہ دھوئے گا، اور اس کے بعد دھوئے حالے والے اعضاء کو بھی دھوئے گا، تا کہ ترتیب کی رعایت ہوجائے، جانے والے اعضاء کو بھی دھوئے گا، تا کہ ترتیب کی رعایت ہوجائے، حنا بلہ کے نزد یک اس کا وضوٹوٹ جائے گا (دوبارہ وضوکرے گا)۔ جہاں تک غسل کی بات ہے، تو اگر وہ غسل واجب میں پٹی پرمسح کر لے، اس کے بعد پٹی گرجائے اور وہ محدث نہ ہوتو صرف زخم کی جگہ کر دھونا کا فی ہوگا، مزیدا زمر نوٹ سل ووضوکی حاجت نہیں ہوگی، اس لئے کا دھونا کا فی ہوگا، مزیدا زمر نوٹ سل ووضوکی حاجت نہیں ہوگی، اس لئے کا دھونا کا فی ہوگا، مزیدا زمر نوٹ سل ووضوکی حاجت نہیں ہوگی، اس لئے کا دھونا کا فی ہوگا، مزیدا زمر نوٹ سل ووضوکی حاجت نہیں ہوگی، اس لئے کا دھونا کا فی ہوگا، مزیدا زمر نوٹ سل ووضوکی حاجت نہیں ہوگی، اس لئے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما كان يكفيه أن يتيمم و يعصب" كی تخر تا ( فقره نمبر ۲) میں گزر چکی ہے۔ میں گزر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۱۸۹، ۱۸۷، الزیلی ار۳۵، ۵۳، بدائع ار۱۸، الدسوقی ار۱۲، ۱۹۷، الدسوقی ار۱۲، ۱۹۷، الر۱۹ من الجموع الر۱۹۲، ۱۹۵، من الجموع الر۱۲۸، نهایة المحتاج ار۱۲۸، نهایة المحتاج ار۱۲۸، نهایة المحتاج ار۱۲۲، المنتی الارادات ۱۲۲۱، المنتی الر۲۲۸، المنتی المنتی

کہ طہارت کبری میں ترتیب اور موالا قر (تسلسل) دونوں ساقط ہیں۔ ب: زخم درست ہونے سے پہلے پٹی کا گر جانا حنابلہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کے نز دیک طہارت کو باطل کر دیتا ہے، لہذا اس صورت میں وضواز سرنو کرنا یا کمل غسل کرنا ضروری ہوگا۔

ما لکیہ کے یہاں صرف پٹی کا مسے ٹوٹے گا، یہی شافعیہ کا اصح قول ہے، لہذا زخم صحیح ہوئے بغیر پٹی گرجائے، تو پٹی کو زخم پر باندھ دے گا، اور صرف پٹی پر مسے کر ہے گا، حفیہ کے نزدیک مسے بھی نہیں ٹوٹے گا، پٹی کو اپنی جگہ باندھ دے گا، اور مسے کا اعادہ لازم نہیں ہوگا، یہ مذکورہ تمام صور تیں خارج نماز کی ہیں، اورا گراندرون نماز زخم صحیح ہونے کی وجہ سے پٹی گرجائے تو بالا تفاق نماز باطل ہوجائے گی، اور زخم درست ہوئے بغیر پٹی گرجائے تو جمہور علماء کے نزدیک نماز باطل ہوجائے گی، البتہ اسی حال میں بقیہ نماز پڑھ لے گا، بعد میں لوٹائے گا، البتہ حفیہ کے نزدیک نماز باطل البتہ حفیہ کے نزدیک نماز باطل البتہ حفیہ کے نزدیک نمان باطل البتہ حفیہ کے نزدیک نہیں لوٹائے گا۔

### خف اوریٹی کے سے کے درمیان فرق:

۸ - پٹی اور خف کے مسے کے درمیان کی طریقے سے فرق ہے، حنفیہ
 نے بڑی تفصیل سے بیان کیا ہے، علامہ ابن عابدین شامی نے سنتیس
 (۳۷) فرق گنائے ہیں، ان میں سے اہم حسب ذیل ہیں:

الف: پٹی پرمسے کرنااس وقت جائز ہوگا جب اس کے اتار نے میں ضرر ہو،اس کے برخلاف خف پرمسے بلاضرورت بھی درست ہے۔ ب: پٹی پرمسے کا وقت زخم کے اچھا ہونے تک ہے،ایام سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے، جب کہ خف پرمسے کی مدت مقیم کے لئے ایک دن اور ایک رات اور مسافر کے لئے تین دن اور تین رات ہے، یہ

مدت غیر مالکیہ کے یہاں ہے، مالکیہ زخم کے مسئلہ میں جمہور کے ساتھ ہیں، کہ پٹی پر زخم کے اچھا ہونے تک مسح کرے گا، لیکن خف پر مسح کی مدت ان کے یہال متعین نہیں ہے، البتہ ہر ہفتہ خف اتار نا مستحب ہے۔

ج: غنسل واجب میں زخم کی پٹی پرمسے کرےگا، کیونکہ پٹی کھولنے میں ضرر لاحق ہوگا، کیکن خف کا نکالناوا جب ہے۔

د: پٹی میں ایک پیر کی پٹی پرمسے اور دوسرے پیر کے دھونے کو جمع کرسکتا ہے، مگر موزہ میں ایسانہیں کرسکتا۔

ھ: پوری پٹی پرمسے واجب ہے، یہ ما لکیہ اور حنابلہ کا قول ہے، اور حفنیہ وشافعیہ کے برخلاف خف میں استیعا بنہیں ہے۔

و: حنفیه اور مالکیه کے نزدیک پٹی باندھنے سے قبل طہارت کا ہونا شرط نہیں ہے، یہی ایک روایت امام احد ؓ سے منقول ہے، اور شافعیه کے یہاں صحیح کے خلاف قول ہے، جہاں تک خف کا مسلہ ہے، توطہارت کی حالت میں خف کا پہننامسح کے جائز ہونے کے لئے شرط ہے۔

ز: پٹی زخم کے جیجے ہونے کی وجہ سے گرجائے یا پٹی کھول دی جائے
تو دونوں صورتوں میں بالا تفاق مسی باطل ہوجا تا ہے، اور اگر زخم سیجی
ہوئے بغیر پٹی گرجائے تو غیر حنفیہ کے یہاں مسی باطل ہوجا تا ہے، اور
خف کے مسئلہ میں اس کے اتر جانے پر مطلق مسی باطل ہوجا تا ہے،
البتہ ابن تیمیہ کا اختلاف ہے، ان کے نزدیک موزہ اتر نے سے مسی باطل نہیں ہوتا ہے، جیسا کہ سر پرمسی کرنے کے بعد بال منڈوانے
سے مسی باطل نہیں ہوتا ہے۔

ح: اگراس کے دواعضاء پر پٹیاں بندھی ہوئی ہوں اوران میں سے کسی ایک کو کھول دیتو دوسری پٹی کا کھولنا ضروری نہیں ہوگا،

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۸۷، البدائع ار ۱۴، الدسوقی ار ۱۹۲۱، المجموع ۲۹۲۲، ۲۹۲۲، المجموع ۲۹۲۲، المجموع ۲۹۲۲، المحتق الم

برخلاف دونوں خف کے، کہ ان دونوں کا ایک ساتھ پہنے رہنا شرط ہے، جب کہ دونوں پٹیوں کا ایک ساتھ بندھا ہوا ہونا شرط نہیں۔ ہے، جب کہ دونوں پٹیوں کا ایک ساتھ بندھا ہوا ہونا شرط نہیں۔ ط:اگر پٹی پرمسے سے ضرر پہنچ رہا ہو، تومسے چھوڑ دیا جائے گا،لیکن خف کا مسکلہ ایسانہیں ہے (۱)۔

### .

د يکھئے:''انکار''۔

#### تعريف:

جفہ اہل شام، مصراور مغرب کا میقات ہے، بیان پانچ مواقیت میں سے ایک ہے جہال سے ایسے خص کے لئے جوجے وعمرہ کا ارادہ رکھتا ہو، بغیر احرام کے آگے بڑھنا جائز نہیں ہے، انہی باتوں کوشعر میں اس طرح کہا گیا ہے:

عرق العراق يلملم اليمن وبذى الحليفة يحرم المدني ذات عرق الل عراق كاميقات ہے، يلملم الل يمن كاميقات ہے، ذوالحليفہ سے الل مدينا حرام باندھتے ہيں۔

للشام جحفة إن مررت بها ولأهل نجد قرن فاستبن (١)\_

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح ماده: ''جھٺ''، ابن عابد بن ۲ ر ۱۵۳، مواہب الجليل سر • س

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۱۸۷،۱۸۷،البدائع ار۱۴، جواهرالإکلیل ار ۲۹،۲۵،۲۳،۲۹،۳۳، ۴۳، الدسوقی ار ۱۲۳، ۱۲۳، مغنی الحتاج ار ۹۴، ۹۵، المجموع ۲ر ۳۲۳، ۳۲۷ شخین المطبعی، کمفنی ار ۲۸۰،۲۷۸۔

جفہ اہل شام کا میقات ہے، اگر تمہارا یہاں سے گزر ہوتو احرام باندھ لیا کرو، نیز واضح رہے کہ اہل نجد کا میقات قرن ہے۔

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲- اہل علم کا اس پر انفاق ہے کہ جھہ اہل شام ومصر ومغرب کا میقات ہے، اس طرح ان لوگوں کا بھی میقات ہے جواس راستہ سے گزر کر جج وعمرہ کریں، کیونکہ حضرت ابن عباسؓ کی حدیث ہے: "وقت رسول الله عَلَیْ الله المدینة ذا الحلیفة، و لأهل الشام الجحفة، و لأهل نجد قرن المنازل، و لأهل الیمن الشام الجحفة، و لأهل نجد قرن المنازل، و لأهل الیمن یلملم، وقال: فهن لهن، ولمن أتى علیهن من غیر أهلهن لمن کان یرید الحج أو العمرة (۱) (رسول الله عَلَیْ نے لمن کان یرید الحج أو العمرة (۱) (رسول الله عَلَیْ نے مدینہ والوں کے لئے قرن منازل اور یمن والوں کے لئے یملم، اور فرایا یہ میقات ان شہروں کے باشندوں کے لئے ہیں اور ان کے علاوہ ان لوگوں کے لئے بھی جوان شہروں سے گزر کر حرم میں داخل علاوہ ان لوگوں کے لئے بھی جوان شہروں سے گزر کر حرم میں داخل موں اور جے یاعمرہ کا ارادہ رکھتے ہوں)۔

بغیراحرام کے ان مواقیت سے گزرنے کا کیا حکم ہے؟ اس سلسلہ کی ساری تفصیلات کتاب الجج میں میقات پر بحث کرتے ہوئے فقہاء تحریر فرماتے ہیں (۲)۔

۶.

د مکھئے:''انکار''۔

جدار

و يكھئے:''حائظ''۔

<sup>=</sup> ۳۱، القليو بي ۲ / ۹۳ طبع داراحياءالكتب العربية، كشاف القناع ۲ / ۴۰ ، ۴۰ عمدة القارى شرح صحيح البخارى ۴ / ۴۵ / ۱۵۷ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۸ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ / ۱۵ /

<sup>(</sup>۱) حدیث: "وقت رسول الله عُلَيْتُ لأهل المدینة ذا الحلیفة" كی روایت بخاری (فتح الباری ۳۸۸ طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۱۵۲/۲، ۱۵۳، ۱۵۳، ۱۵۴، الاختيار لتعليل الحقار، ۱۸۲۱، ۱۳۱ طبع دار المعرف، القواعد الفقهيه ص ۱۳۵، ۱۳۳، القليو بي ۹۲/۲، ۹۳، المغنى ۲۵۸،۲۵۷، ۲۵۸،۲۵۷ شاف القناع ۲۸۰۰ طبع عالم الكتب

شافعیه کی موافقت کی ہے، اگرچہ نیبہ ہو۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے نزدیک داداباپ کے مثل نہیں ہے، اور نہ ہی اس کو بالجبر پوتی کی شادی کرنے کاحق ہے، خواہ پوتی نابالغہ ہو یا بالغہ، باکرہ ہو یا ثیبہ، عقل والی ہو یا پاگل، البتہ ان کے درمیان اس بات میں اختلاف ہے کہ بقیہ اولیاء کے درمیان دادا کا کیا مرتبہ ہوگا؟ چنا نچہ ما لکیہ کہتے ہیں: ترتیب میں بھائی، بھتچہ اور اس کے نیچے جہاں تک چلاجائے کے بعد دادا کا نمبر آئے گا، حنابلہ کہتے ہیں: باپ اور وصی کے بعد اس کا درجہ ہوگا (ا)۔

ناناجس کارشتہ لڑکی سے عورت کے واسطہ سے ہواس کو زکاح میں ولایت حاصل نہیں ہے۔

#### دادا كاوارث بهونا:

سا- فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ حقیقی دادا صاحب فرض اور عصبہ ہونے کی بنیاد پروارث ہوتاہے۔

حقیقی دادااوراس کے بعد کے احداد وراثت سے بالا تفاق صرف

اس وقت محروم ہوتے ہیں جب کہ ان کے اور میت کے درمیان واسطہ بننے والا موجود ہو، کیونکہ جو بھی کسی شخص کے توسط سے میت کی طرف منسوب ہوتا ہے، وہ شخص مذکور کی موجودگی میں محروم ہوجاتا ہے، ہال اگروہ مال کی اولا دہوتو محروم نہیں ہول گے۔ حقیقی دادابا ہے کی عدم موجودگی میں باپ کے قائم مقام ہوکرتمام صورتوں میں میراث یائے گا،البتہ اس سے چارصور تیں مستثنی ہیں:

اول: جب میت کے شوہراور والدین موجود ہوں۔

دوم: بيوى اوروالدين موجود مول\_

### جد

#### تعريف:

ا - لغت میں جد کا معنی دادا اور نانا ہے، اس کی جمع اجداد اور جدودہے۔

جدة: دادى، نانى بين،اس كى جمع جدات ہے<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کی اصطلاح میں جد: دادا اور نانا ہیں، اگر چہ او پر تک چلا جائے، اگر مطلق'' جد' عام حالات میں بولا جائے تواس سے مراد حقیقی دادا ہوتا ہے۔

### جدیے متعلق احکام:

دادات متعلق مختلف احكام بين، ان مين سي بعض درج ذيل بين:

### نكاح ميس داداكي ولايت:

۲- نکاح کے باب میں دادا اور اس سے اوپر اجداد کی ولایت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، شافعیہ کی دائے یہ ہے کہ باپ کی عدم موجودگی میں دادا باپ کے مثل ہے، دادا باپ کے بعد دیگر اولیاء کے مقابلہ میں نکاح کی ولایت کا زیادہ حقدار ہے، اسے اختیار ہے کہ اپنی باکرہ پوتی کے نکاح پر جرکرے، خواہ وہ بالغہ ہوچکی ہویا نا بالغہ ہو۔ حفیہ نے نا بالغ بچی، مجنونہ اور معتوبہ (کم عقل) کے بارے میں حفیہ نے نا بالغ بچی، مجنونہ اور معتوبہ (کم عقل) کے بارے میں

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۹۲/۲، بدایة المجتبد ۷/۸، القوانین الفقهیه ص ۲۰۴، مغنی المحتاج ۳۸ (۲۹) کشف المحد رات ۳۵۷ –

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده:"جدد"

ان دونوں صورتوں میں مال کو باپ کی موجودگی میں تر کہ کے باقی ماندہ میں سے تہائی ملے گا،اور اگر دا دا باپ کے قائم مقام ہوتو مال کو پورے تر کہ کا ثلث ملے گا۔

سوم: دادا، حقیقی یاعلاتی بھائی بہنوں کے ساتھ ہو، تو بالا تفاق باپ سب کو مجوب کردے گا، اگر باپ نہ ہو، ان کے قائم مقام دادا ہوتواس میں اختلاف اور تفصیل ہے جو ''ارث' میں دیکھی جائے۔

چہارم: اخیافی بھائیوں کے ساتھ دادا ہو، بالا جماع باپ سب کو محروم کردےگا، اور داداان کومجوب نہیں کرےگا، امام ابوحنیف گااس میں اختلاف ہے (۱)۔

#### دادا كانفقه:

۷۱ - جمهور فقهاء (حفیه، شافعیه اور حنابله) کنزدیک داداکا نفقه پوتے یا پوتی پراپی شرائط کے ساتھ واجب ہے، خواہ دادا ہو یا نانا، خواہ وارث ہو یا نہ ہو، اگرچہ پوتے اور دادا دونوں کا دین و مذہب الگ الگ ہو، اس طرح که پوتا مسلمان ہواور دادا کا فر، یا اس کے بر عکس، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ صَاحِبُهُمَا فِي اللّٰہُ نُیا مَعُرُو فَاً ''(۱) (اور دنیا میں ان کے ساتھ خوبی سے بسر کئے جانا)، اور معروف میں سے بیہ بھی ہے کہ والدین کی ضروریات وانا)، اور معروف میں اگر وہ ضرورت مند ہوں، اور حدیث میں وحوائے پوری کی جائیں اگر وہ ضرورت مند ہوں، اور حدیث میں ہے: ''إن أو لاد کم من أطیب کسبکم فکلوا من کسب أو لاد کم '' (۳) (تمہاری اولا دتمہاری بہترین کمائی ہیں، تم اپنی أو لاد کم '' (۳) (تمہاری اولا دتمہاری بہترین کمائی ہیں، تم اپنی

(٣) حدیث: إن أولاد کم من أطیب کسبکم، فکلوا من کسب أولاد کم "کی روایت الوداؤد ( ۸۰۱/۳، ۸۰۲، تحقیق عزت عبید

اولا د کی کمائی میں سے کھاؤ)۔

اگر چہ لفظ'' اب' کے عموم میں دادا داخل نہیں ہے پھر بھی دادا باپ کے علم میں ہوگا، مالکیہ کے یہاں دادا کا نفقہ پوتے پرواجب نہیں ہے(۱)۔

اسی طرح جمہور فقہاء کے نزدیک پوتے اور اس کے پنچ والوں
کا نفقہ دادااور اس کے اوپر والوں پر اس کی شرائط کے ساتھ واجب
ہے اگر باپ نہ ہو، اس لئے کہ اللہ کے رسول اللہ نے ہندہ سے
فرمایا: 'خذی ما یکفیک وولدک بالمعروف' (تم اتنا
لے سکتی ہو جو تمہارے اور تمہارے بچوں کے لئے دستور کے مطابق
کافی ہو )، اس سلسلہ کی مطلق نصوص میں اگر چہ پوتے لفظ اولا دمیں
داخل نہیں ہیں، پھر بھی پوتے اولاد کے حکم میں داخل ہیں۔
مالکیہ کے یہاں پوتے کا نفقہ دادا پر واجب نہیں ہے (ش)۔
مالکیہ کے یہاں پوتے کا نفقہ دادا پر واجب نہیں ہے (ش)۔
ان مسائل میں مزیر تفصیل ہے، دیکھئے: ''العققۃ''۔

#### دادا کی شادی کرانا:

2 - جمہور فقہاء حنفیہ، حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کامشہور مذہب ہیہ کہ پوتے پر لازم ہے کہ تعقق دادااوراس کے اوپر والوں کی شادی کرادے، اس کئے کہ یہ بھی نفقہ کی طرح ان کی اہم ضرورت ہے، تا کہ وہ عفیف

- = دعاس)اورابن ماجه (۲۹/۲ طبع الحلبي ) نے حضرت عبدالله بن عمروسے کی ہے اوراس کی سندھن ہے۔
- (۱) حاشیه ابن عابدین ۲۷۸۲، مغنی المختاج ۳۸۲۴ ۱ القوانین ص۲۲۸، جوابرالاِ کلیل ار۷۰۴، کشف المخد رات ص ۴۲۴۔
- (۲) حدیث: "خذي ما يکفيک وولدک بالمعروف" کی روایت بخاری (۲) دولت بخاری (۳) معروف" کی روایت بخاری (قتح الباری ۵۰۷۹ طبع البلفیه ) اور مسلم (۱۳۸۸ طبع البلفیه ) نے حضرت عائشہ کے ہے۔
- (۳) حاشیه ابن عابدین ۱۷۱۲، القوانین الفقهیه ص ۲۲۸، مغنی المحتاج ۱۸۲۳ مین کشف المحد رات ص ۲۲۳ م

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۵ر۹۱، القوانین الفقهیه ر ۳۸۹، مغنی المحتاج ۳ر۱۰، المغنی لابن قدامه ۲ر۲۱۴-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ لقمان ر ۱۵ ـ

ر بین اور زنا مین مبتلانه مول جو ہلاکت کاسب ہے، اور جو ابوت کی عزت وحرمت کی شایان شان نہیں ہے، اور جو اس سن سلوک اور بھلائی کے خلاف ہے جس کا حکم اللہ تعالی کے ارشاد: "و صاحبهما فی الدنیا معروفا" میں دیا گیاہے، اس طرح جمہور کا مذہب ہے کہ اگر دادا کی ایک بوی ہوتو اس کا نفقہ پوتے پر واجب ہے، اگر اس کی ایک سے زائد بویاں ہوں تو ایک بیوی کے بقدر نفقہ دادا کے حوالہ کردے گا، اور دادا اس نفقہ کوا پنی تمام بیویوں پر برابر تقسیم کردے گا۔

ما لکیہ کے نزدیک دادا کی شادی کرانا پوتے پر لازم نہیں ہے، اسی طرح دادا کی بیوی کا نفقہ اس پر لازم نہیں ہے (۱) مزید تفصیل کے لئے دیکھا جائے اصطلاح'' نفق''۔

#### دادا کاحق پرورش:

Y - حق حضانت کے سلسلہ میں دادا کے درجہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، شافعیہ اور حفیہ کے یہاں پوتے کی پرورش کے استحقاق میں دادا کا درجہ باپ کے بعد ہے، کیوں کہ باپ کی عدم موجودگی میں دادا باپ کے قائم مقام ہوتا ہے، یہی حنا بلہ کی بھی رائے ہے۔

ما لکیہ کے نز دیک حقیق بھائی کے بعد دادا پرورش کا مستحق ہوگا پھر اس کے بعدا خیافی بھائی، پھرعلاتی بھائی مستحق ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

#### دادا کوز کا ة دینا:

2 - جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب بیہ ہے کہ پوتا کے لئے دادا اور اس کے اوپر والول کوزکاۃ دیناجائز نہیں ہے، جبیبا کہ اس کے

برمکس دادا کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ پوتا اور اس کے بنچے والوں کو زکا ق کا مال دے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک دوسرے کے مال سے فائدہ اٹھا تا ہے، اس اعتبار سے زکا ق کا مال خود اپنے ہی کودینالازم آئے گا، اور اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کا نفقہ دوسرے پرلازم ہوتا ہے، اور ان میں سے ایک بھی دوسرے کا وارث بھی ہوتا ہے۔

مالکیہ کااس میں اختلاف ہے، ان کے نزدیک ان میں سے ہر ایک کے لئے دوسرے کوز کا قدینا درست ہے جب تک کہاس کا نفقہ اپنے اوپرلازم نہ کیا ہو<sup>(۱)</sup> مزید تفصیل کے لئے دیکھا جائے اصطلاح " نفقہ" اور" حضانہ"۔

#### داداسے قصاص لینا:

۸ - دادااگر پوتے کوئل کردے تو اس سے قصاص لینے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء حنفیہ، ثنا فعیہ اور حنا بلہ کا مذہب ہے کہ دادایا اس کے اوپر والا اگر پوتایا اس کے پنچ والے کوئل کردے، تو اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا، اس لئے کہ حدیث ہے: "لایقاد الأب من ابنه" (۲) (باپ سے بیٹے کا قصاص نہیں لیا جائے گا)، نیز اس وجہ سے بھی کہ دادا میں ابوت کی حرمت کا کھاظر کھنا ہے، اور اس لئے بھی کہ پوتے کے وجود کا سبب دادا ہی بنا ہے، لہذا بیتا دادا کے عدم کا سبب نہیں ہوگا۔

اسی طرح جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ بیتا کو دادا اور اس کے اوپر

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۷۲۲۲، جوابر للاِ کلیل ار ۷۷ مهمغنی اُمحتاج سر ۲۱۱، الانصاف ۱۹ مرم ۲۰ م

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ۲۸ ۸۳۳، جوا هرالاِ کلیل ۱۹۰۱، مغنی الحتاج ۳۷ س۵۳، کشف المخد رات ۴۸ ۸۳-

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ر۴ ۴،مواہب الجلیل ۲ر ۳۴۳، روضة الطالبین ۲ر۱۳، المغنی لابن قدامه ۲۲ ۷۴۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یقاد الأب من ابنه" کی روایت بیمجی (۳۸۸۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص سے کی ہے، حافظ ابن جمرنے التخص (۱۲/۲ طبع شرکة الطباعة الفدیة) میں بیمجی سے اس کی تشجم نقل کی ہے۔ نقل کی ہے۔

والوں سے قصاص کے مطالبہ کاحق نہیں ہوگا، نواہ وہ دادا ہو یا نا نا ہو، اس لئے کہ تھم جزئیت تولید سے متعلق ہے اور اس میں تمام اجداد برابر ہیں۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ دادااگر اپنے بوتے کوعمراً قتل کردے مثلاً:

اس کو ذیح کردے یا اس کا پیٹ چاک کردے تو اس سے اس کا قصاص اللہ کیا گا کہ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "کُتِبَ عَلَیْکُمُ لیا جائے گا، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "کُتِبَ عَلَیْکُمُ اللّٰهِ تعالیٰ کا برمقولوں کے باب میں قصاص فرض کیا گیا)

المقصاص شن المنذر کی بھی رائے ہے (۲)۔

### دادا کا یوتے کے مال سے چوری کرنا:

9 - اگردادا پوتے کے مال سے کچھ چوری کرلے، تواس کا ہاتھ کاٹنے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک دادا کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اگر وہ بوتا یا اس کے نیچے والوں کا مال چرائے، کیونکہ اس میں شبہ ہے، اور شبہ کی وجہ سے حدسا قط ہوجاتی ہے، شبہ اس لئے ہے کہ آپ علیقی نے ارشاد فرمایا: "أنت و مالک الأبیک"(") (یعنی تم اور تمہار امال تمہارے باپ کا ہے)۔

اوراس لئے بھی کہ دونوں کے درمیان اتحاد اور اشتر اک ہے، اور اس لئے بھی کہ دونوں میں سے ہرایک کا مال دوسرے کی ضرورت میں کام آتا ہے، اور اس لئے بھی کہ عرف میں روا ہے کہ دادا اپنے پوتے کے گھر میں بغیر اجازت کے داخل ہو، اس لئے محفوظ ہونے کا

مفہوم متحقق نہ ہوگا ،اوراس لئے بھی کہ چوری کی وجہ سے ہاتھ کا ٹناایسا فعل ہے جوقطع رحمی کا سبب ہے اور بیرحرام ہے،اور مفضی الی الحرام بھی حرام ہوتا ہے۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ دادا کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، اگروہ اپنے پوتے کا مال چرالے، اس لئے کہ دلائل عام ہیں (۱)۔

### دادا کااینے پوتے پرزنا کی تہمت لگانا:

اگر دادا اپنے پوتے پر زنا کی تہمت لگائے، تو اس پر حدقذ ف
 جاری ہوگی یانہیں، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک دادااگراہ پنے پوتے یا اس کے پنچ والوں پر زنا کی تہمت لگائے تو اس پر حدقذ ف جاری نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ دادا میں ابوت کا معنی پایا جارہا ہے، اس کی وجہ سے قصاص ساقط ہوجا تا ہے، اسی طرح حد بھی ساقط ہوجائے گی، اور اس لئے بھی کہ حدود شبہات کی وجہ سے ساقط ہوجاتی ہیں، لہذا پوتے پر زنا کی تہمت لگانے کی وجہ سے دادا پر حدقذ ف جاری نہیں ہوگی، نیز اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "فَلَا تَقُلُ لَهُمَا أُفِّ" ("اوان سے اف بھی نہ کہنا)۔

صراحة "أف" كہنے سے منع كرنا دلالته مارنے سے بھى منع كرنا ہے، لہذا اگر دادا پر حد قذف جارى ہوگى تواس كا سبب پوتا ہوگا، اور اس لئے بھى كە دادا پر حد قذف جارى كرنے كا مطالبه كرناكسى طرح بھى احسان نہيں ہے، لہذانص كى وجہ سے ممنوع ہوگا، اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "وَبِالْوَ الِلَهُ يَنِ إِحْسَانًا" (اورا بينے ماں باب سے حسن سلوك سے پیش آنا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۸۱

<sup>(</sup>۲) البدائع کر ۲۳۵، القوانين الفقهيه ص ۵۱، مغنی المحتاج ۸٫۸، کشف المحد رات ص ۷۳۲، المغنی لا بن قدامه ۷۲۲۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''أنت و مالک لأبیک'' کی روایت ابن ماجه (۲۹/۲ طبع الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، بوصری نے کہا ہے: اس کی سند صبح ہے، اس کے رجال بخاری کی شرائط کے مطابق ثقه ہیں۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۷ ۷۵،مغنی الحتاج ۱۶۲۸ کشف المحد رات ص ۷۷ ۳ ،القوانین الفته پیرص ۱۹۲۳ ،جوابر الإکلیل ۷۲ - ۲۹ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء/ ٢٣\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۸۳ ـ

اسی طرح جمہور علماء کہتے ہیں کہ پوتا کواپنے دادا پر حدفتذ ف جاری
کرنے کاحتی نہیں ہے، چنا نچہ اگر دادا اپنے پوتے کی ماں پر زنا کی
تہمت لگائے اور پوتے کی ماں دادا کے حق میں اجنبی عورت ہواور
حدفتذ ف کے نفاذ سے پہلے انتقال کر جائے تو اب پوتا کوحی نہیں ہے
کہ حدفتذ ف کا مطالبہ کرے، اس لئے کہ جس چیز نے ابتداءً اس کے
شوت کوروکاوہی اس کو بعد میں بھی ساقط کر دے گی۔

مالکیہ کے یہاں دادااگراپنے پوتے پر زناکی تہمت لگائے تواس پر حدقذ ف جاری ہوگی، کیونکہ حدقذ ف کے دلائل عام ہیں<sup>(۱)</sup>۔

#### دادا کی شہادت یوتے کے حق میں:

11 - فقہاء کاس پر اتفاق ہے کہ دادااوراس کے اوپر والوں کی شہادت

یوتے اور اس کے نیچے والوں کے حق میں قابل قبول نہیں ہے، اس طرح یوتے کی شہادت دادا کے ق میں قابل قبول نہیں ہے، کیونکہ دادا اور پوتے کی شہادت دادا جزئیت وبعضیت ہے تو گویا پوتے کے حق میں شہادت اپنے حق میں شہادت ہے، اس لئے آپ علی نے فرمایا: شاطمة بضعة منی "(۲) (فاطمہ میرے بدن کا ایک گلزاہے)۔

اوراس لئے بھی کہ دادا کی شہادت حصول منفعت یا دفع مضرت کے لئے ہوگی، دونوں ہی صورتوں میں وہ متہم ہوگا، اور متہم کی شہادت معتبر نہیں ہے، رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "لا تجوز شهادة خائن ولا خائنة، ولا مجلود حدا ولامجلودة، ولا ذي غمر لأخيه، ولا مجرّب شهادة ولا القانع أهل البيت

بعض علاء سلف جیسے قاضی شرت ہمر بن عبدالعزیز ، ابوثور اور اسحاق کا مذہب ہے کہ اصول وفروع میں سے ہرایک کی شہادت دوسرے کے ق میں قابل قبول ہے، اس لئے کہ دلائل عام ہیں (۳)، اللہ تعالی ارشاد فرما تاہے: "وَ أَشُهِدُوا ذَوَيُ عَدُلٍ مِّنْکُمْ" (۴) (اوراپنے میں سے دومعتبر شخصوں کو گواہ تھہرالو) نیز ارشاد ربانی ہے: "وَ اسْتَشُهِدُوا شَهِیدَدُیْنِ مِنْ رِّجَالِکُمْ" (اور اپنے مردول میں سے دوکوگواہ کرلیا کرو)۔

لهم، ولا ظنین فی ولاء، ولا قرابة "() (خائن مرد وخائنه عورت کی گوابی، جس مرد یاعورت پرحدجاری ہوئی ہواس کی گوابی، اور اپنے بھائی سے کیندر کھنے والے کی گوابی، جھوٹی گوابی دینے والے کی گوابی، جھوٹی گوابی، گھر والوں کے خادم کی ان کے حق میں اور ولاء اور قرابت میں تہمت والے کی گوابی قابل قبول نہیں ہے)، نیز نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "لایجوز شھادة الولد لوالدہ ولا الممرأة لذو جھا"() (اولاد کی شہادت والد کے حق میں اور عورت کی شہادت الیہ شوہر کے حق میں جائز نہیں ہے)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تجوز شهادة خانن ولا خاننة ولا مجلود حدا ولا سین" کی روایت ترندی (۵۲۵/۴ طبع الحلی) نے حضرت عائش سے کی ہے، امام ترندی نے کہا: میر نے زویک سند کے اعتبار سے بی حدیث سخ میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یجوز شهادة الولد لوالده ولا الموأة لزوجها" کی روایت الخصاف نے "اوب القاضی" میں کی ہے، جبیبا کہ البناليد عینی (۱۷ طبح دارالفکر) میں ہے، اس کی سند میں یزید بن زیادشامی ہیں اور وہ ضعیف ہیں جبیبا کہ البند یب لابن ججر(۱۸ ۲۱ ۱۸ ۲۳ طبح دائرة المعارف النظامیہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ۲۷۲۷۱،القوانين الفقهيه ص ۱۳ منتی الحتاج ۴ ۸ ۴ ۳۳۸، المغنی لابن قدامه ۱۹۱۹،کشف المخد رات ۲۵۲۴

<sup>(</sup>۴) سورهٔ طلاق ۱۷۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ بقره ر ۲۸۲ ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲/۷، حاشیه ابن عابدین ۱۸۸۱، القوانین الفقهیه ص ۳۹۲، تخفته المحتاج ۲/۸۰۱، مغنی المحتاج ۱۵۷/۴، المغنی لا بن قدامه ۱۹۸۸-

<sup>(</sup>۲) حدیث: فاطمة بضعة مني "کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰۵ طبع السلفیه) نے حضرت مسور بن مخر مد سے کی ہے۔

نماز جنازہ کے بارے میں دادا کا درجہ:

11- جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں میت کونسل دینے اور اس پر نماز جنازہ پڑھانے کے سلسلہ میں اولیت باپ کو حاصل ہے، پھر دادا، اس کے بعد او پر تک ہیں، البتہ حنفیہ مزید کہتے ہیں کہ مستحب سے ہے کہ باپ اپنے باپ یعنی میت کے دادا کوان کی عظمت واکرام کے پیش نظر آ گے بڑھائے (۱)۔

ما لکیہ کہتے ہیں: دادا کا نمبر بھائی اور بھتیجہ اوراس کے نیچے والوں کے بعد آئے گا<sup>(۲)</sup>۔

جدة

تعريف:

ا - لغت میں جدہ نانی، دادی اورس سے او پر کو کہتے ہیں، اس کی جمع جدات ہے (۱)۔

جدہ کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

جدہ ہے متعلق احکام: جدہ کی میراث:

۲ – فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ نانی ودادی اوران کی مائیں او پرتک محض عورت کے واسطے ہے، لیتی میت اوران کے درمیان بیج میں کوئی مرد نہ آئے، وارث ہول گی، دادا کی مال کے بارے میں اختلاف ہے کہ آیا وہ وارث ہوگی یا نہیں، جمہور فقہاء کی رائے بیہ کہ وارث ہوگی، یہی جمہور صحابہ: حضرت علی ، حضرت زیر اور حضرت ابن مسعود و فیرہ اور حسن ، قادہ ، اوزائی ، ابن سیرین اور ثوری کا مذہب ہے۔ منفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا بھی یہی مذہب ہے۔

ما لکیہ کے نز دیک دا داکی ماں وارث نہیں ہوگی ، یہی حضرت سعد بن ابی وقاص ؓ ، رہیچہ ؓ ور ابوثو رگا مذہب ہے۔

جمہور فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ وہ جدہ جو دو ماؤں کے درمیان پائے جانے والے مرد کے واسطہ سے میت کی طرف منسوب ہوجدہ فاسدہ ہے، اور وہ وارث نہیں ہوگی، کیونکہ وہ ایسے باپ کے توسط سے

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، ماده: '' جدد''۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲ ۲۳۸، ۱ر ۱۸ ۳۱، روضة الطالبين ۱۲۱۷، الانصاف ۲۲۲۲، المغني لا بن قدامه ۲۲/۲ ۳۸-

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيه ص ۲۰۴

میت کی طرف منسوب ہوتی ہے جومیت کا دارث نہیں ، جیسا کہ نانا کی ماں ہونے کی حالت ہے (۱)۔

جدہ فاسدہ اصحاب فروض میں سے ہونے کی حیثیت سے وارث نہیں ہوگی ،البتہ ذوی الارحام ہونے کی حیثیت سے وارث ہوگی۔

### جدہ اور جدات کے تھے:

سا-اگرمیت کی مال نہ ہوتو جدہ کو چھٹا حصہ ملے گا،اس پر اہل علم کا اتفاق ہے،اس لئے کہ حضرت قبیصہ بن ذ و بیب سے روایت ہے کہ جدہ حضرت ابو بکر صدیق کے یہاں آئی،اوراس نے میراث کا مطالبہ کیا، حضرت ابو بکر صدیق نے یہاں آئی،اوراس نے میراث کا مطالبہ کیا، حضرت ابو بکر صدیق نے کہا: کتاب اللہ میں تو تمہارا کوئی حصہ نہیں پاتا ہوں، ابھی فہیں جا و، اوگوں سے دریافت کرتا ہوں، حضرت مغیرہ بن شعبہ نے کہا: اللہ کے رسول علیافہ نے جدہ کو چھٹا حصہ دیا ہے، حضرت ابو بکر صدیق نے کہا: اللہ کے رسول علیا وہ کوئی اور شاہد ہے؟ محمد بن مسلمہ نے شہادت دی، پھر حضرت ابو بکر صدیق نے جدہ کے لئے چھٹے حصہ کا فیصلہ فرمادیا (۲)۔

- (۱) الاختيار شرح المختار للموصلي ۵ ر ۱۰ اطبع مصطفى البابي الحلمي مصر ۲۰، و سياه، المبسوط شمس الدين السرخسي ۲۹ ر ۱۲ الطبعة وال السعادة مصر، تبيين الحقائق للرياي ۲۹ ر ۱۳ المعرفة للطباعة والنشر بيروت، الزرقاني شرح مخضر خليل ۲۰۸۸، وارالفكر بيروت ۱۹۹۸ه، نهاية الحتاج للرملي ۲۱ واطبع الممكتبة الإسلامية، روضة الطالبين ۱۲ ۱۱ طبع الممكتبة الإسلامي للطباعه والنشر، مطالب اولى النبي ۱۲ م ۵ هم الممكتبة الإسلامي للطباعه والنشر ومثق، المغنى الابن قدامه المقدى ۲۰۷۷، مكتبة الرياض الحديث معوديد.
- (۲) حدیث: "جاء ت المجدة إلی أبی بکر ......" کی روایت الوداؤد (۳/ ۱۳۰۵ مختیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، حافظ ابن مجر نے الخیص الحجیر (۳/ ۱۳۸۵ مخبع شرکة الطباعة الفنیه) میں کہا ہے: سند صحیح ہے، اس کے رجال تقد ہیں، البنة صورة مرسل ہے، کیونکہ قبیصہ کا سماع حضرت ابو بمرصد این مسل ہے، کیونکہ قبیصہ کی حاضری ممکن نہیں ہے، سے ثابت نہیں ہے اور اس واقعہ میں حضرت قبیصہ کی حاضری ممکن نہیں ہے، علامدابن عبد البر نے اس طرح کہا ہے۔

خواه وه نانی هو یا دادی\_

خواہ اس کے ساتھ میت کی کوئی اولا دوارث ہویا نہ ہو۔ خواہ جدہ میت کی طرف منسوب ہونے میں دور ہو یا قریب بشرطیکہ وہ وارث ہو۔

خواهایک ہویاایک سےزائد ہوں۔

علاء کا اس پراتفاق ہے کہ جتنی بھی جدات ہوں سب حصہ میں شریک ہوں گی، دلیل آپ علیقہ کا میراث میں دو جدات کو چھٹا حصہ دلوانے کا فیصلہ ہے، نیز حضرت عمر بن الخطاب ٹے نے بھی دوجدات کے درمیان چھٹے حصہ کا فیصلہ کیا تھا اور فر مایا تھا: اگرتم دونوں جمع ہوجاؤ تو بھی تم دونوں کے لئے یہی چھٹا حصہ ہے، اور اگرتم دونوں میں سے کوئی تنہا ہوتواس کے لئے بھی یہی ہے (۱)۔

## جده کا مجوب ہونا:

ان جرات کو دوسرے وارثین مجوب کردیتے ہیں، اسی طرح ان میں سے بعض بعض کو میراث میں مجوب کردیتی ہیں، اہل علم کا اتفاق ہے کہ مال تمام جدات کے لئے حاجب ہے، خواہ وہ جدات وال دت کی بنیاد پر سے ہوں یا باپ کی طرف سے، اس لئے کہ جدات وال دت کی بنیاد پر وارث ہوتی ہیں، لہذا ان کے مقابلہ میں مال وارث بننے کی زیادہ ستحق ہے، کیونکہ والا دت کا تعلق اس کے ساتھ براہ راست ہے۔ اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ ہر قریبی جدہ دور والی کے لئے حاجب اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ ہر قریبی جدہ دور والی کے لئے حاجب

<sup>(</sup>۱) المبسوط شمس الدين السرخى ۲۹ / ۱۹۷ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق للركاب المبسوط شمس الدين السرخى ۲۹ / ۱۹۷ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق شرح الرسالية ۲۳۲، الزرقانی شرح مصطفی البابی الحلمی، نهاية الحتاج للر ملی ۲۷ / ۲۵ ، روضة الطالبین ۱۹۷۱، الاقتاع فی حل الفاظ أبی شجاع للشر بنی ۲۲ / ۲۵ طبع مصطفی البابی الحلمی وأولا ده مصر و ۳۵ اله هم مطالب اولی النهی ۱۹۷۳ می مر ۵۵۳ اله منی لابن قد امید ۲۷ / ۲۰ ا

ہے، جب کہ دونوں ایک ہی طرف سے ہوں، جمہور فقہاء کہتے ہیں: ماں کی طرف سے قریبی جدہ باپ کی طرف سے دور والی جدہ کوساقط کر دیتی ہے، علامہ ابن قد امہ نے اس مسئلہ میں بعض سلف کا اختلاف نقل کیا ہے(۱)۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ باپ کی طرف سے قریبی جدہ ماں کی طرف سے دوروالی دادی کے حق میں حاجب ہوگی کہ نہیں۔ حنفیہ کے نزدیک حاجب ہوگی ،اس لئے کہ وہ اس سے قریب ہے۔ ما لکیہ کے یہاں حاجب نہیں ہوگی، چھٹا حصہ دونوں کے درمیان برابر نصف نصف تقسیم ہوگا۔

امام شافعی کے دواقوال ہیں: رائح قول یہ ہے کہ وہ حاجب نہیں ہوگی، یہی امام احمد سے بھی صراحت کے ساتھ منقول ہے، دونوں چھٹے حصہ میں شریک ہول گی، اس لئے کہ باپ بذات خوداس کے لئے حاجب نہیں ہے، تو جوجدہ باپ کے واسطے سے وارث ہورہی ہے وہ بدرجداولی حاجب نہیں ہوگی۔

امام شافعی گا دوسرا قول میہ ہے کہ حاجب ہوگی ، کیونکہ وہ میت سے قریب ہے (۲)۔

۵ - جدہ اپنے بیٹے یعنی میت کے باپ دادا کی موجودگی میں مجوب ہوگی یانہیں، اس میں اختلاف ہے، حفیہ، مالکیہ اور ظاہر مذہب کے مطابق شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ

مجوب ہوگی، میت کے باپ کے ہوتے ہوئے صرف ایک جدہ وارث ہوگی اوروہ نانی ہے، دلیل میہ کہ دوسری قتم کی جدہ باپ کے وارث ہوگی اوروہ نانی ہے دوسری الہذا وہ اس کے ہوتے واسطے سے میت کی طرف منسوب ہورہی ، لہذا وہ اس کے ہوتے ہوئے وارث نہیں ہوگی ، جیسے دا داباپ کے ہوتے ہوئے اور نانی مال کی موجود گی میں وارث نہیں ہوگی۔

ظاہر مذہب کے مطابق حنابلہ اور ایک روایت کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ جدہ اپنے بیٹے کی موجودگی میں وارث ہوگی (۱)،اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ سے منقول ہے:"أول جدة أطعمها رسول الله عَلَيْظِیْهُ السدس أم أب مع ابنها، وابنها حی" (پہلی جدہ وہ ہے جس کورسول اللہ عَلَیْظِیْهُ نے میراث میں اس کے بیٹے کی موجودگی میں چھٹا حصہ دلوایا، حالانکہ اس کا بیٹازندہ تھا)۔

اوراس لئے بھی کہ جدات مائیں ہیں، لہذا ماں کی میراث پائیں گی، نہ کے باپ کی میراث، اس لئے باپ کی وجہ سے مجوب نہیں ہوں گی، جس طرح ماں کی مائیں مجوب نہیں ہوتی ہیں (۲)۔

## جده سے نکاح کی حرمت:

۲ - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ مطلقاً جدات سے نکاح حرام ہے،
 خواہ ماں کی طرف سے ہوں یا باپ کی طرف سے، اور او پر تک، اس

<sup>(</sup>۱) الاختيارشرح المخارللموصلي ۵ / ۱۰ ۱۰ الزرقاني شرح مختصر خليل ۲۰۸۸ کفاية الطالب شرح الرساله ۳۰۸۸۲ روضة الطالبين للنو وي ۲۲۲،۲۲۸ مطالب المخالف مهر ۵۲۲،۵۵۴ مطالب اولي النبي مهر ۵۲۲،۵۵۴ مطالب اولي النبي مهر ۵۲۲،۵۵۴

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهنديه ۲۹۳۱ المکتبة الاسلاميه ديار بكرترکی، كفاية الطالب شرح الرساله ۲۷۲۲ به بهاية المحتاج للرملی ۲۷۲۱، روضة الطالبین ۲۷۲۱، الرساله ۲۷۲۲ معرفة الراجح من الخلاف للمر داوی ۱۷۷۷ طبع مطبعة السنة المحمدية قاهره، على دار إحياء التراث العربی بيروت کے سااه، المخنی لابن قدامه ۲۰۲۷.

<sup>(</sup>۱) الاختيارشرح المختار للموصلي ۵ر ۹۵، المبسوط نشس الدين السرخسي ۱۹۹/۲۹، الزرقانی شرح مخض خليل ۲۰۸۸، نهاية المحتاج للرملي ۲۸۱۱، روضة الطالبين ۲۸۲۲، الإنصاف في معرفة الرائح من الخلاف للمر داوي ۱۱۷۷، المخني لا بن قدامة المقدري ۲۰۲۷،

<sup>(</sup>۲) حدیث عبدالله بن مسعود: "أول جدة أطعمها رسول الله عَلَيْتِلْهِ ..." کی روایت تر ندی (۲۱/۳ طبع وائرة المعارف روایت تر ندی (۲۲۱/۳ طبع وائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، امام بیہتی نے کہا ہے: اس کی سند میں مجمد بن سالم راوی قابل استدلال نہیں ہیں۔

کے لئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ أُمَّهَاتُکُمُ" (1) (تہارے اویرحرام کی گئی ہیں تہاری مائیں)۔

امہات وہ ہیں جن کی طرف ولادت کی نسبت ہو،خواہ ان کوحقیقناً ماں کہا جائے یا مجازاً، لیعنی خودانہوں نے تم کو جناہو، یا جس سے تم جنے ہواس کو انہوں نے جنا ہو، او پر تک خواہ وارث قرار پارہی ہو یا نہ پارہی ہو<sup>(۲)</sup>۔

# بیوی اوراس کی جدہ کوجمع کرناحرام ہے:

2 - بیوی اوراس کی جدہ کو نکاح میں جمع کرنا حرام ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ حرمت نکاح کے باب میں جدات ماں کے قائم مقام ہیں (۳) بلکہ بیوی کو طلاق دینے یا اس کے مرنے کے بعد بھی اس کی جدہ سے نکاح حرام ہے، جبیبا کہ مدخول بہا بیوی کی طلاق یا موت کے بعد اس کی نواس سے نکاح حرام ہے، ہاں اگر بیوی غیر مدخول بہا ہواوراس کو طلاق دے دی ہوتو اس کی نواس سے نکاح کرنا جائز ہے۔

## ظهارمیں بیوی کوجدہ سے تشبیہ دینا:

۸ - فقہاء کا اس مسله میں اتفاق ہے کہ اگر کوئی اپنی بیوی کو جدہ کی پشت سے تشبیہ دے تو بیظہار ہے، خواہ وہ جدہ دادی ہو یا نانی ۔ اس لئے کہ بیوی کو ماں ، یا جدہ ، یا ہراس عورت کی پشت سے تشبیہ دینا جس

- (۱) سورهٔ نساءر ۲۳\_
- (۲) الاختيار شرح المختار للموصلي ۳ر ۸۴، كفاية الطالب شرح الرساله للعدوى ٢٨ / ٢٨ ، نهاية المحتاج شرح المنباج للرملي ٢٦٦٦٦، مطالب اولي النهي ٨٨٠٨٥٥
- (٣) فتح القدير لا بن الهمام ٣٥٨/٢، طبع الأميريه بولاق مصر المحمديه ١٣٥٥، طبع الأميريه بولاق مصر المحمدية ١٣٥٥. المدونه للإمام ما لك ٢٧٢/٢ طبع السعادة مصر ٢٣٣ إيراي على دارصادر بيروت، نهاية المحتاج شرح المنهاج للرملي ٢٦٢١، مطالب اولي النهي ٩٨/٥-

سے نکاح ہمیشہ کے لئے حرام ہو یکسال ظہارہے<sup>(۱)</sup>۔

### حضانت میں جدہ کاحق:

9 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر بچہ کی ماں وفات پاجائے یا کسی اجنبی مرد سے شادی کرلے، تو بچہ کی پرورش کی حقد اربچہ کی قریب تر نانی ہوگا، اس کے بعد جواس سے قریب نانی ہو، اس تر تیب سے او پر تک ، اختلاف اس بات میں ہے کہ نانی کے بعد حق پرورش کس کو حاصل ہوگا؟

حفیہ کی رائے یہ ہے کہ نانی کے بعد دادی کی طرف حق پرورش منتقل ہوگا،اس کے بعد بہنوں کی طرف، پھر خالا وَں کی طرف ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ نانی کے بعد حق حضانت خالا وَں کی طرف منتقل ہوگا،ان کے بعد دادیوں کی طرف، پھر بہنوں کی طرف۔ شافعیہ کے نزدیک جدید قول کے مطابق بہنوں اور خالا وَں سے پہلے حضانت کی حقد ار دادیاں ہیں، اور قدیم قول کے مطابق بہنوں ادر خالا وَں کے بعد دادی کو حق ہے۔

حنابلہ کے یہاں نانی کے بعد حق حضانت باپ کی طرف منتقل ہوتا ہے، پھر دادیوں کی طرف، دادیوں کے بعد بہنوں اور خالاؤں کی جانب۔

تمام رشتہ دارعورتوں میں نانی کوحق پرورش میں مقدم کرنے کی اصل حضرت ابو بکر صدیق کا فیصلہ ہے، اور وہ یہ ہے کہ حضرت عمر فاروق نے ایک بیوی کوطلاق دے دی تھی ،اس بیوی سے ایک عاصم نامی لڑکا تھا،اس بیوی کی دوسرے مردسے شادی ہوگئ، عاصم کی نانی

<sup>(</sup>۱) الاختيار شرح المختار للموصلي ۱۹۱۳، الفوا كه الدواني ۷۹/۲، دار المعرف للطباعة والنشر بيروت، روضة الطالبين للنو وي ۱/۲۲۸، الكافي لا بن قدامه المقدى ۲۸۰۸۸ طبع اول، المكتب الاسلامي دشق، كشاف القناع للبهو تي ۲۸۸۵، شاف شائع كرده مكتبه النسرالحديثة الرياض -

نے ان کواپنے پاس رکھ لیا، حضرت عمرؓ نے حضرت ابو بکر صدیقؓ کے بہاں مقدمہ کیا، انہوں نے حضرت عمرؓ کے خلاف نانی کے حق میں فیصلہ کیا، حضرت عمرؓ نے فرمایا: میں نے تسلیم کیا اور اطاعت کی (۱)۔

# يوتے كے تل يرجده سے قصاص كا حكم:

• ا - جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کہتے ہیں: اگر باپ اپنے بیٹے کوفل کردے، تو اس پر قصاص نہیں ہے، اس طرح ماں، اجداد (دادا اور نانا) اور جدات (دادی اور نانی) پر قصاص نہیں ہے، خواہ باپ کی طرف سے ہوں یا ماں کی طرف سے، قریبی ہوں یا دور کے ہوں، دلیل آپ علیہ کا بیار شاد ہے: "لما یقاد والد بولدہ" (۲) موں، دلیل آپ علیہ کو تا ہیاں کیا جائے گا)، اور جدہ والدہ کے عکم میں ہے۔

اس مسئلہ میں مالکیہ کے یہاں تفصیل ہے، اور وہ یہ ہے کہ اگروہ بیٹے کوتلوار پھینک کر مارے تو وہ جمہور علماء کے ساتھ ہیں، لیکن اگر بیٹے کوتل کرنے اور اس کی جان لینے کاارادہ کرے، اس طرح کہ اس کولٹائے اور ذبح کردے تو اس سے قصاص لیا جائے گا،اوریہی حکم

(۱) الاختيارشرح المختارللموصلي ۴۸ر ۱۴، فتح القدير لابن الهمام ۱۳ (۱۳ المدونة للإمام مالك ۲۷ (۳۶۱،۳۵۷ كفاية الطالب شرح الرسالة ۲۷ ۱۰۴، روضة الطالبين ۱۹۷۹، ۱۰۸ – ۱۰۹، نهاية الحتاج شرح المنهاج ۷ (۲۱۲ – ۲۱۲، الكافي لابن قدامه ۷۲/۲۰۸ كشاف القناع ۲۷۸۵ و ۴۹۸

دادول اور داد يول كا بھى ہوگا<sup>(1)</sup>۔

## جہاد کے لئے جدہ سے اجازت طلب کرنا:

11 - تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ جب جہاد کے لئے نفیر عام ہو، تواس وقت مطلق کسی سے اجازت لینے کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ الیں صورت حال میں دوسر ہے عینی فرائض کی طرح پیجھی فرض عین ہوجاتا ہے، اور فرض عین کی بجا آوری میں کسی کی اجازت کا اعتبار نہیں، جیسے جج فرض اور دیگر فرائض۔

جب جہاد کے لئے نفیر عام نہ ہو، تو بالا تفاق والدین کی اجازت کے بغیر جہاد میں نہیں جائے گا، اگر جائے گا تو حرام ہوگا، کیونکہ والدین کے ساتھ حسن سلوک واجب ہے، والدین کی عدم موجودگی کی صورت میں دادا، دادیوں سے اجازت لینا واجب ہے یا نہیں، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور فقہاء (حنفیہ، شافعیہ اور ایک قول میں مالکیہ ) کے نزدیک چونکہ اجداد اور جدات آباء اور امہات کی طرح ہیں، اس لئے ان کی اجازت کے بغیر جہاد میں جاناحرام ہوگا۔

ما لکیدکا ظاہر مذہب میہ ہے کہ اجداد اور جدات سے جہاد کے لئے اجازت لینامستحب ہے، کیونکہ وہ والدین کے مثل نہیں ہے، اگر دادا اور دادی، نانا اور نانی اجازت دینے سے انکار کریں تو بھی اس کے لئے جہاد کے لئے جانا جائز ہے۔

حنابلہ کہتے ہیں: والدین کے علاوہ رشتہ داروں میں سے کسی سے

<sup>(1)</sup> فتح القديرلا بن الهمام ٢٥٩/ ١٥٥٥، روضة الطالبين للنوى ١٥١/٩، الفروع لا بن مفلح ١٩٥٥ ملام طبع سوم ١٨٨٨ هيات عالم الكتب بيروت، اسهل المدارك شرح ارشادالسالك ١٨٨٣ طبع دوم طبع عيسى البابى الحلى وشركاه مصر، حاشية الدسوقى ١٨٨٨ ٢٨٨ عيسى البابى الحلى وشركاه م

اجازت لینے کی ضرورت نہیں ہے، حتی کہ دادا اور دادی، نانا اور نانی سے بھی نہیں، اس لئے کہ ان لوگوں سے اجازت لینا منصوص نہیں ہے، نہ منصوص کے معنی میں ہے (۱)۔

# جدع

### تعريف:

ا – لغت میں "جدع " کامعنی کاٹنا ہے، ایک قول ہے: کان، یا ناک، یا ہاتھ، یالب، یا ای طرح دوسرے اعضاء کا کاٹ کر جدا کردیناجدع ہے، کہاجا تا ہے: "جدعہ یجدعہ فہو مجدوع"، نیز کہاجا تا ہے: "جدع المرجل" یعنی فلال شخص نے ناک کائی، تو وہ اجدع یعنی ایساناک کٹا ہوا ہے، جس کا کٹنا واضح ہو، مونث جدعاء ہے۔ ایک قول ہے کہ جدع معروف نہیں استعال کیا جائے گا، بلکہ مجبول استعال کیا جائے گا (۱)، رسول لللہ علیلی کی افٹنی کالقب مجبول استعال کیا جائے گا (۱)، رسول للہ علیلی کیا تھا۔ "جدعاء" تھا (۲) حالانکہ اس کا کوئی عضو کاٹانہیں گیا تھا۔ فقہاء نے "جدع" کا لفظ جس معنی میں استعال کیا ہے، وہ اس معنی میں استعال کیا ہے، وہ اس معنی میں استعال کیا ہے، وہ اس

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مثلة:

۲ - مثلة: (میم کے ضمہ کے ساتھ) اسم مصدر ہے، کہا جاتا ہے: مثل به مثلا و مثلة اور مثل به تمثیلا یعنی اس کے بعض اعضاء کوکا ث دیا، بااس کے چرہ کوساہ کردیا۔

<sup>(1)</sup> لسان العرب المحيط متن اللغة ،المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: '' جدع''۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کانت ناقة رسول الله عَلَيْتِ تلقب"الجدعاء "کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸۹ طبع السلفیه) نے حضرت عاکش کے ہے۔

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق للزبلیعی ۳۲،۲۴۱ طبع الامیریه بولاق مصر ساسیاه، مواجب الجلیل شرح مختفر خلیل ۳۵،۳۳ طبع الامیریه بولاق مصر ساسیاه والا کلیل مختفر خلیل شرح مختفر خلیل ۳۵،۳۵۰ میلتبه النجاح، طرابلس لیبیا، والا کلیل کختفر خلیل (فی بامش المواجب) ۳۷،۵۳۸ میلتبه النجاح، طرابلس لیبیا، روضة الطالبین ۱۷۱۱، الکافی لابن قدامه ۴۵،۲۵۴ طبع المکتب الاسلامی و ۳۹۹ هیروت.

مثلة الشعر لیمی رضارسے بال مونڈ نا اور ایک قول ہے: اس کا اکھاڑنا، یا اس کو سیاہ کرنا<sup>(۱)</sup> حدیث شریف میں ہے: "من مثل بالشعر فلیس له عندالله خلاق یوم القیامة"<sup>(۲)</sup> (جو شخص بھی بال اکھاڑکر اپنے آپ کو بگاڑے، قیامت کے روز اللہ کے یہاں اس کا کوئی حصنہیں ) معنی کے اعتبار سے مثلہ جدع سے عام ہے۔

# اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

س-فقہاء کی رائے ہے کہ جدعاء (کان ناک کٹے ہوئے جانور) کی قربانی درست نہیں ہے (<sup>m)</sup>۔

جنایات کے باب میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ ناک، کان، ہاتھ اور ہونٹ عمداً کاٹے جانے کی صورت میں قصاص لازم ہوگا، اور خطاء کی صورت میں دیت لازم ہوگی، البتہ دونوں ہاتھ، دونوں کان، اور دونوں ہونٹ کے کاٹنے میں پوری دیت لازم ہوگی، اوران میں سے کسی ایک عضو کے کاٹنے میں نصف دیت، اور ناک کے کاٹنے میں پوری دیت (۲) ہوگی۔ ان سب کی تفصیل اصطلاح '' اُضحیۃ''،

- (۱) المغر باللمطرزي، لسان العرب المحيط، متن اللغة، مختار الصحاح، المصباح المغير ماده: ' مثل'' -
- (۲) حدیث: "من مثل بالشعر فلیس له عند الله خلاق یوم القیامة" کی روایت بیثی نے مجمع الزوائد (۱۲۱۸ طبع قدی) میں حضرت عبدالله بن عباس سے کی ہے، انہوں نے کہا: اما مطبر انی نے اس حدیث کوروایت کیا ہے، اس میں ایک راوی تجائ بن نصیر ہیں، جن کو جمہور علماء نے ضعیف قرار دیا ہے، البتد ابن حبان نے ثقتہ بتایا ہے، نیز انہوں نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ روایت میں ان سے چوک ہوتی ہے، اس کے باتی رجال ثقتہ ہیں۔
- (۳) روالحتار ۲۰۹۸ شرح الزرقانی ۳۷ ۳۳، ۳۷، روصنه الطالبین ۱۸۳ ۱۸۳، ۱۸۳ ( ۳) . ۱۹۲،۱۹۵، المغنی ۸۷ ۲۲۲،۹۲۵،۲۲۲ \_
- (۴) ابن عابدین ۲۵ س۵۳ می ۳۱۹، ۳۷۰، الهدایه ۴۷ (۱۲۵، ۱۲۵ طبع مصطفیٰ البابی اتحکنی ،الاختیار ۲۵، ۳۱۰، ۱۳۱۰ کی بعد کے صفحات، ۳۹ اوراس کے بعد کے صفحات مطبع دارالمعرفی، القوانین الفقهیه ص ۳۵ می نهاییة الحتاج ۷۸،۷۲۳، ۴۵ کی ۱۸،۷۲۳، ۲۵ (۱۲۸،۷۲۳)۔

'' قصاص''''مثلة ''اور'' رية ''كتحت ديكھئے۔

# قيدى اورجناً محوكومثله كرنا:

۷۹ - جمهورفقهاء کی رائے یہ ہے کہ قید یوں کومثلہ کرنا حرام ہے، بلکہ انہیں صرف رواج کے مطابق قتل کیا جائے گا، یعنی تلوار سے مار کر یا خرج سے زخی کر کے یا پھر وغیرہ کوئی چیز پھینک کر، ایسانہ کیا جائے کہ قیدی کے بعض اعضاء ناک کان وغیرہ کاٹے جائیں پھراسے قتل کیا جائے، کیونکہ یہ مثلہ ہے، اور آپ علی ہے نے لوٹ اور مثلہ سے منع فرمایا ہے (۱۱) ، نیز آپ علی کل شیء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا فلاحسان علی کل شیء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحت فأحسنوا الذبح "(۱ اللہ تعالیٰ نے ہرکام میں بھلائی فرض کی ہے، پس جب تمثل کروتوا چی طرح قتل کرو، اور جب تم ذبح کرو، اور اس لئے بھی کہ یہ فضول سزا ہے، اسی کروتوا چی طرح ذبح کرو)، اور اس لئے بھی کہ یہ فضول سزا ہے، اسی کی علامہ زمخشری نے فرمایا: بلااختلاف مثلہ حرام ہے۔

جہاں تک حدیث عرینہ میں مثلہ کی بات ہے، تو وہ حکم منسوخ ہے، علاوہ ازیں وہ قصاص اور معاملہ بالمثل تھا۔

مذکورہ تھم دشمن پر قابو پانے اور کا میا بی کے بعد کا ہے، جنگ کے دوران اعضاء کو کاٹنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اسی طرح مبارزت کے طریقہ پر جنگ میں کان کاٹ دے، پھر آنکھ پھوڑ دے، پھر ہاتھ وناک کاٹ دے وغیرہ تو کوئی مضا کقہ نہیں ہے (۳)، اللہ تعالی کا

- (۲) حدیث: 'إن الله کتب الإحسان علی کل شيء، فإذا.....' کی روایت مسلم (۱۵۳۸/۳ طبع الحلمی) نے حضرت شداد بن اوس سے کی ہے۔
- (۳) فتح القدير ۲۹۰ روم طبع بولاق، ابن عابدين ۲۲۳ طبع بولاق، البدائع ۱۲۰۷، جوابرالإ كليل ار ۲۵۲ طبع دارالمعرفه، بداية المجتبد ار ۹۵ س، مكتبة

ار شاد ہے: "فَاصُوبُوُا فَوُقَ الْأَعْنَاقِ وَاصُوبُوُا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَان "(ا) (سوتم (كافرول)) گردن كے اوپر مارواوراُن كے پور پور پرضرب لگاؤ)۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ مصلحت کے پیش نظر مثلہ جائز ہے، مثلاً رشمن کوذلیل کرنا ہو، یااسی جیسا معاملہ کرنا جیسادشمن نے کیا ہو<sup>(۲)</sup>۔

جدل

### تعريف:

ا - لغت میں جدل: دلیل کا دلیل سے مقابلہ کرنا ہے، مجادلہ کامعنی مناظرہ اور مخاصمہ ہے۔ مناظرہ اور مخاصمہ ہے۔ جدل کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۱)۔

### متعلقه الفاظ:

مناظره:

۲ - مناظرہ: دوآ دمیوں کے درمیان کلام کا تبادلہ کرناہے، ان میں سے ہرایک اپنی بات کو چھے اور دوسرے کی بات کو باطل کرنا چاہتا ہے اور ہرایک کی نیت حق کے غلبہ کی ہوتی ہے۔

#### مناقشه:

سا-حق تک پہنچنے کے لئے ایک سے زائد آ دمیوں کے آپس میں بحث کرنے کو مناقشہ کہتے ہیں (۲) سارے الفاظ قریب المعنی ہیں، البتہ لفظ مناقشہ اکثر خاص معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔

#### مراء:

 $\gamma$  المواء اور المماراة "مارى يمارى" كامصدر  $\gamma$  الركا

# جدعاء

د مکھئے:" جدع"۔

# جدك

د یکھئے:'' کدک''۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب

<sup>=</sup> الكليات الازهريه، المهذب ٢٣٤/١، روضة الطالبين ٥٦/٥، المغنى

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انفال ۱۲ـ

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱٬۲۹۰، المغنی ۸/ ۹۴س\_

معنی جھگڑا کرنا ہے، جب کسی کلام کو کمزور بتانا ہواوراس میں نقص نکالنا ہو، اور قائل کی تحقیر مقصود ہو، تو اس موقع سے بولتے ہیں: ماریته۔
فیومی نے کہا ہے کہ مراء صرف اعتراض کے طور پر ہوتا ہے،
بخلاف جدل کے کہوہ ابتداء بھی ہوتا ہے اور اعتراض کے طور پر بھی ہوتا ہے اور اعتراض کے طور پر بھی ہوتا ہے (۱)۔

جدل کا شرعی حکم: جدل کی دونشمیں ہیں:مدوح اور مذموم۔

#### الف-مروح حدل:

۵- جب حق کی تائیدوتو ثیق یا باطل کے ابطال کا ارادہ ہو، تو اس طرح کا جدل شرعاً پیندیدہ ہے، اسی طرح وہ جدل بھی ممدوح ہے جوشری طریقہ پرحق تک پہنچنے یا باطل کے بطلان کا ذریعہ ہو۔

مجھی جدل فرض عین ہوجا تا ہے، جب کہت کی طرف سے دفاع کرناکسی خاص شخص پر متعین ہوجائے۔

اورا گرسنجيده اسلوب مين تن كى طرف سے دفاع كرنے والے امت مين موجود ہوں توفرض كفايه ہوتا ہے، اس سلسله مين اصل قرآن پاك كى يه آيت ہے: "وَلْتَكُنُ مِنْكُمُ أُمَّةٌ يَدُعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ" (اور الْحَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ" (اور طرورى ہے كه تم مين ايك اين جماعت رہے جو يَكَى كى طرف بلايا كرے اور بعل أي كا عمر ديا كرے اور بدى سے روكا كرے)۔ نيز الله تعالى كا ارشاد ہے: "أدُع إلى سَبيل رَبِّكَ بِالْحِكُمةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمُ بِالَّتِيُ هِيَ أَحْسَنُ" (آپ وَاللَمُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمُ بِالَّتِيُ هِيَ أَحْسَنُ" (آپ

(۳) سور مخل ر۱۲۵۔

ا پنے پروردگار کی راہ کی طرف بلائے حکمت سے اور اچھی نصیحت سے اوران کے ساتھ بحث کیجئے پیندیدہ طریقہ سے )۔

دعوت کے وقت اپنی امتوں کے ساتھ خوش اسلوبی سے مباحثہ کرنا نبیاء کیہم السلام کی سنت ہے، اگرا نبیاء کیہم السلام می سنت ہے، اگرا نبیاء کیہم السلام ان کے ساتھ تحق سے پیش آتے توان کی طبیعتیں متنفر ہوجا تیں، اوران کے ذہن ود ماغ حضرات انبیاء کی باتوں اور ان کے لائے ہوئے دلائل پرغور وفکر کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتے، نہ ان پر راہ حق واضح ہوتی اور نہ ان پر جوت قائم ہوتی (۱)۔

### ب- مذموم جدل:

۲- ہروہ جدل جو باطل کے ذریعہ ہو، یااس سے باطل مقصود ہو، یا وہ باطل کا سبب ہو، یااس سے دوسر نے فریق پرتعلّی کا غلبہ مقصود ہو، تو یہ جدل شرعاً مذموم ہے، اور اس وقت اس کی حرمت بڑھ جاتی ہے جب باطل کو حق یاحق کو باطل بناد ہے۔

مجھی مکروہ ہوتا ہے جب کہ جدل سے مقصود فریق مخالف پرمحض برتری اور غلبہ حاصل کرنا ہو۔

جن نصوص میں جدل کا حکم دیا گیاہے، ان سے پہلی قتم مرادہ، مثلاً الله تعالیٰ کا ارشادہ: "وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِيُ هِيَ أَحْسَنُ"(٢) (اوران کے ساتھ بحث یجئے پہندیدہ طریقہ سے )اور جن نصوص میں جدل کی مذمت کی گئی ہے، ان سے مراد دوسری قتم ہے، مثلاً ارشاد ربانی ہے: "وَیُجَادِلُ الَّذِیْنَ کَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِیُدُحِصُوا بِهِ

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، دليل الفالحين سر ٨٠ \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ر ۱۰۴ (۲)

<sup>(</sup>۱) استخراج البحد ال من القرآن لناصح الدين ابن أنحسنهاي ص۵۲، ۵۳، السيرة النبو بيد لابن كثير سار ۲۰، ۱۹، ۱۳۹، ۱۳۹۰ الردعلي المنطقيين ص ۲۷-۳- النبو بيد لابن كثير سار ۲۰ ۱۲- ۱۳۹۰ الردعلي المنطقيين ص ۲۷۰ - ۳۲۸ ، درء تعارض العقل وانتقل ار ۲۵ – ۱۲۳ ، درء تعارض العقل وانتقل ار ۳۵۷ –

<sup>(</sup>۲) سور نخل ر۱۲۵ ـ

الُحَقَّ "(1) (اور کافر لوگ ناحق جھڑے نکالتے ہیں تا کہ اس کے ذریعہ سے حق کو بچلادیں)۔

ایک دوسری آیت میں ہے: ''مَا یُجَادِلُ فِی آیَاتِ اللّهِ الّا اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ ا

## حق کے ساتھ جدل کی اہمیت:

2- ملحداور بدعتی کے خلاف جمت قائم کرنے کے لئے حق کے ساتھ جدال کرنا جہاد فی سبیل اللہ ہے، جسیا کہ نبی کریم علی نے ارشاد فرمایا:"جاهدوا الممشر کین بأموالکم و أنفسکم و أنفسکم و أنفسکم و ألسنت کم" (مشرکول سے اپنے مال، اپنی جان اور اپنی زبان سے جہاد کرو) دلیل و بر بان سے حق کو واضح کرنا جہاد بالسان ہے، نہ کہ شور وغل، بکواس، اور گالی گلوج کرنا ، دلائل کے ذریعہ حق کو ثابت

کرنے کے سلسلہ میں سب سے زیادہ مؤثر قرآن مجید ہے، اس لئے اللہ نے رسول علیہ کے کافروں سے قرآن کے ذریعہ جہاد کرنے کا حکم دیا، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ جَاهِدُهُمْ بِهِ جَهَاداً کَبِیُواً''(۱) حَکم دیا، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ جَاهِدُهُمْ بِهِ جَهَاداً کَبِیُواً''(۱) (اور قرآن کے ذریعہ سے ان کا مقابلہ زور شور سے بیجئے ) اور ق کے ساتھ جدال کرنا دین میں خیر خواہی کرنا ہے، حضرت نوح علیہ السلام کے قصہ میں ہے کہ ان کی قوم نے ان سے کہا: ''یَا نُو حُ قَدُ جَادَلُنَنا فَا کُورُ تَ جِدَالَنَا''(۱) (اے نوح تم ہم سے بحث کر چکے، پھر بحث فا کُورُ تَ جِدَالَنَا''(۱) (اے نوح علیہ السلام نے ان کو جواب دیا: 'وَلاَ یَنُفَعُکُمُ نُصُحِی اِنَ اَرَدُتُ اَنَ اَنْصَحَ لَکُمْ إِنُ کَانَ اللّٰهُ نُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُورُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ ک

ابن القیم نجران کے نصاری کے وفد کے واقعہ اور فوائد پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

ایک فائدہ یہ ہے کہ اہل کتاب سے مباحثہ ومناظرہ کرنا جائز ہے،
بلکہ مستحب ہے، بلکہ اگران میں سے سی کے مسلمان ہونے کی توقع ہو
اور اس کے اسلام قبول کرنے کی مصلحت ظاہر ہوتو مباحثہ کرنا واجب
ہے، مباحثہ ومناظرہ سے راہ فراروہی اختیار کرے گاجو اہل کتاب کے خلاف ججت قائم کرنے سے قاصر ہوگا، اس کو چاہئے کہ یہ کام اس کے خلاف ججت قائم کرنے بینی جومباحثہ ومناظرہ پر قدرت رکھتے ہوں۔
اہل کے حوالہ کردے، یعنی جومباحثہ ومناظرہ پر قدرت رکھتے ہوں۔
شوکانی آیت: "مَا یُجَادِلُ فِنِی آیاتِ اللّٰہِ إِللَّ الَّذِینَ کَفَرُوُا" (۴) کی تفییر میں فرماتے ہیں: اللّٰہ تعالیٰ کی آیات کو جمٹلانے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف ر۵۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ غافرر ۱۴ <sub>س</sub>

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله ٢ ر ١١٣ ، الإحكام في اصول الإحكام لا بن حزم ار ٢٥ \_

<sup>(</sup>۷) حدیث: "جاهدوا المشر کین بأموالکم و أنفسکم و ألسنتکم" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۲۲، تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۸۱/۲ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، حاکم نے اس کوچی قرار دیاہے، اور امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فرقان ر ۵۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بودر ۲۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بودر ۲۹ سر

<sup>(</sup>۴) سورهٔ غافرر هم په

# جذام

### تعريف:

ا- جذام: ایک بیاری ہے، جس سے اعضاء گل کر گرنے لگتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

اس کافقہی استعال اس معنی سے الگ نہیں ہے (۲)۔

ابن عابدین قبستانی سے نقل کرتے ہیں کہ جذام ایک بیاری ہے،
جس کی وجہ سے چمڑے بھٹنے لگتے ہیں، پھر بوآنے لگتی ہے اور گوشت
کٹ کٹ کر گرتے ہیں (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

برص:

۲ - برص وہ سفیدی ہے جو کسی بیاری کی وجہ سے چمڑے کے او پر ہوتی ہے، اور جلد کوداغ دار بنادیتی ہے (۴)۔

### بهق:

سا- لغت میں بہن کامعنی وہ سفیدی ہے جو برص سے کم درجہ کی ہو

اوررد کرنے کے لئے کا فربی مخاصمت کرتے ہیں، مراد جدال کرنا اور حق کو مٹانے کا ارادہ کرنا ہے، جہاں تک حق کی وضاحت، شبہات کا ازالہ، رائج کو مرجوح سے ممتاز کرنا اور باطل پرستوں کے دلائل کی تروید کا تعلق ہے، تو ان تمام مقاصد کے لئے جدال کرنا اللہ تعالیٰ ک قربت کا سب سے ظیم ذریعہ ہے (۱)۔ اسی بات پر اللہ تعالیٰ نے اہل کتاب سے عہد لیا تھا، ارشاد ہے: "وَإِذْ أَخَذَ اللّٰهُ مِينُفَاقَ الَّذِينَ لَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهِ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَا فَي اللّٰهُ عَلْمَا فَي اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَا اللّٰهُ عَلْمَا اللّٰهُ عَلْمَانِ اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَانِ اللّٰهُ عَلْمَانِ اللّٰهُ عَلْمَانِ اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَانَا اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلَيْنَا فَي اللّٰهُ عَلْمَانَا اللّٰهُ عَلْمَانِ اللّٰ اللّٰهُ عَلْمَانُ عَلْمَانُ اللّٰهُ عَلْمَانُ اللّٰهُ عَلْمَانُونَ اللّٰهُ عَلْمَانُ اللّٰهُ عَلَيْنَا عَلْمَانُولُ اللّٰهُ عَلْمَانُ اللّٰمِ اللّٰهُ عَلْمَانُ اللّٰهُ عَلَيْنَا اللّٰهُ عَلْمَ

<sup>—</sup> المحجم الوسيط ،لسان العرب،المغر بللمطر زي، ماده:" جذم" به

<sup>(</sup>٢) الفتاوىالهنديه ٣٠ ٨٨، نهاية الحتاج ٢٦ ٣٠ صطبع لحلبي \_

<sup>(</sup>۳) ابن عابد بن ۱۲/۵۹۷

<sup>(</sup>۴) حاشيه ابن عابدين ۵۹۷/۲ نهاية المختاج ۲ر ۴۰ س، الموسوعة الفقهيه ، جلد ۸، اصطلاح ''برس''۔

<sup>(</sup>۱) زادالمعاد ۳ر ۴۲، فتح القديرللشو كاني ۴۲،۳ ـ

<sup>(</sup>۲) سوره آل عمران ر ۱۸۷\_

اورجسم کے رنگ کے خلاف۔

اصطلاح میں جلد کے رنگ کی تبدیلی کو کہتے ہیں اوراس پر جو بال اُگتے ہیں سیاہ ہوتے ہیں،اس کے برخلاف برص پر جو بال اگتے ہیں وہ سفید ہوتے ہیں (۱)۔

چنانچەجذام، برص اور بہاق جلد کی بیاریاں ہیں۔

جذام سے متعلق احکام: جذام کی بنیاد پرزوجین کے درمیان تفریق:

۳ - ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک زوجین میں سے ہرایک کو خیار فتح ہوایک کو خیار فتح ہوایک کو خیار فتح ہوگا، اگر دوسر نے فریق کوجذام ہو، کیونکہ جذام کی وجہ سے دل میں نفرت پیدا ہوگی، جوقربت سے مانع ہوگی، اور اپنی طرف اور اولا و کی طرف اس کے متعدی ہونے سے خوف محسوس کرے گا جواستمتاع سے مانع ہوگا۔

مالکیہ نے بیشرط لگائی ہے کہ جذام کی وجہ سے زوجین کے لئے اس وقت خیار ثابت ہوگا جب کہ جذام بقینی ہو گومعمولی ہو، اور اگر مشکوک ہوتوان کے نز دیک خیار ثابت نہیں ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ میں سے امام الحرمین اپنے شخ سے قال کرتے ہیں کہ جذام جب ابتدائی مرحلہ میں ہوتو خیار حاصل نہیں ہوگا، ہاں اگر مشحکم ہوجائے تو خیار حاصل ہوگا، استحکام کی علامت اعضاء کا کٹ کٹ کر گرنا ہے، امام الحرمین کو اپنے استاذ کے قول کے بارے میں تر دد ہے، انہوں نے کہا ہے کہ جائز ہے کہ عضو کے سیاہ ہونے اور بیاری

(۱) المعجم الوسيط، المصباح الممنير، المغرب ماده: ''بهتن'' ديكھئے: الزرقانی (۱) روضة الطالبين ٢٧٤١٥ـ (١) روضة الطالبين ٢٧٤١٥ـ (١) روضة الطالبين ٢٧٤١٥ـ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١٠ـ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١٠ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١٠ـ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١٠ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١٠ (١) روضة الطالبين ٢٤٤١ (١) رو

کاستیکام کے بارے میں ماہرین کی رائے پراکتفاءکیا جائے (۱)۔
امام ابو صنیفہ اور امام ابو یوسف کے یہاں زوجین میں سے کسی کو بھی دوسرے کے جذام کی وجہ سے فنخ نکاح کا خیار حاصل نہیں ہوگا،
یہی عطائے، نخعی ، عمر بن عبدالعزیز ، ابوزیاد ، ابوقلا بہ ، ابن ابی لیل ،
اوزائی ، ثوری اور خطابی کا قول ہے ، ' المبسوط' میں حضرت علی اور حضابی کا قول ہے ، ' المبسوط' میں حضرت ابن مسعودگا مذہب بھی یہی نقل کیا گیا ہے۔

امام محمد بن الحسن كا مذہب بیہ ہے كہ عورت میں جذام ہونے كی وجہ سے شوہر كوفنخ نكاح كا اختيار نہيں ہوگا، ہاں اگر شوہر جذام میں مبتلا ہوتو عورت كوفنخ نكاح كا اختيار ہوگا، تا كہ وہ اپنے سے ضرر كو دور كر سكے، حبيبا كہ جبّ (آلئہ تناسل كاكٹا ہونا) اور عبّة (نامر دگی) میں عورت كوفنخ نكاح كاحق ہوتا ہے۔ اس كے برخلاف شوہر بذر بعہ طلاق اپنے ضرر كو دفع كرنے يرقا در ہے (1)۔

تفصیل کے کئے دیکھئے:'' طلاق''''عیب''' فنخ''اور'' نکاح''۔

## مجذوم کالوگوں کے ساتھ ملنا جلنا:

۵- حنابله، شافعیه اور مالکیه کا فد جب ہے کہ جس مجدوم سے تکلیف ہوتی ہواس کو تندرست لوگول سے ملنے اور ان کے پاس جانے سے روک دیا جائے گا، اس لئے کہ صدیث میں ہے:"فور من الجاذوم فرادک من الأسد" (مجذوم سے اس طرح بھا گو جیسے کہ شیر سے بھا گتے ہو)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ مجذوم کے لئے تندرست آدمی کی اجازت کے بغیراس کے ساتھ ملنا جائز نہیں ہے، اگر صحت مندآ دمی مجذوم

<sup>(</sup>۲) الفوا كه الدواني ۲۲/۲ حاشية العدوى على شرح الرساله ۸۵،۸۳ مثالًا کرده دارالمعرفه،الشرح الصغير ۲۹۲۲، روضة الطالبين ۲۷۲۷، المغنی ۲۸۰،۷۵۲ طبع الریاض،کشاف القناع۵۹/۵۰

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين ٢١/ ٥٩٤، فتح القدير ٣١٨،٢٦٢ طبع الأميرييه

<sup>(</sup>۳) حدیث: فرمن المحذوم فوارک من الأسد" کی روایت بخاری (ق الباری ۱۹۸۰ طبع السّلفیه) اوراحمد (۳۲۳۲ طبع المیمنیه) نے حضرت ابو ہریرہ سّے کی ہے، اورالفاظ احمد کے ہیں۔

کواپنے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کی اجازت دے دیتو بیجائز ہوگا<sup>(۱)</sup>،اس لئے کہ حدیث میں ارشاد ہے: "لا عدوی ولا طیرة" (۲) (امراض متعدی نہیں ہیں اور نہ بدشگونی کوئی چیز ہے)۔اس مسلم میں حفنہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔

اگر مجذوموں کی تعداد زیادہ ہوجائے تواکثر فقہاء کی رائے ہے کہ
ان کولوگوں سے الگ مقامات پر رہنے کا حکم دیا جائے گا، البتہ ان کو
اپنی ضروریات میں تصرف کرنے سے منع نہیں کیا جائے گا، اورایک
قول ہے کہ علا صدہ رہنالاز منہیں ہے (۳)۔

اگرکسی گاؤں میں پھھ مجذوم لوگ ہوں، گاؤں والے پانی میں ان کی شرکت کی وجہ سے ضرر محسوں کرتے ہوں تو اگر مجذوم ضرر کے بغیر زمین کھود کر پانی نکالنے پر قادر ہوں تو ان کواس کا حکم دیا جائے گا، ور نہ دوسر بے لوگ ایک مستقل کنواں ان کے لئے کھود دیں گے، یاکسی کو متعین کر دیں گے جوان کے لئے پانی حاصل کرے گا، ور نہ ان کو یانی لینے سے منع نہیں کیا جائے گا

تندرست لوگوں کے ساتھ مجذوم کے اختلاط کے بارے میں حضور علیقہ سے مختلف آ ثار منقول ہیں، چنانچہ سے بخاری میں ہے: "فو من الجحذوم کما تفو من الأسد" (۵) (مجذوم سے ایسے بھا گو جیسے کہ شیر سے بھا گتے ہو)، سے مسلم میں حضرت عمرو بن شرید

- (۱) الشرح الصغیر ار ۴۲۵، حاشیة الدسوقی ار ۳۳۳ طبع دارالفکر، نهایة المحتاج ۲ ر ۱۵۵ طبع کهلمی ، مطالب اولی النبی ار ۲۹۹، شائع کرده المکتب الإسلامی، کشاف القناع ار ۴۹۸،۴۹۷ شائع کرده مکتبة النصر الحدیثة ۔
- (۲) حدیث: "لا عدوی و لا طیرة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۵۸۰ طبع السّلفیه) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔
  - (۳) الألى على صحيح مسلم ٢ر٩٧، صحيح مسلم بشرح النووي ٢٢٨/١٨٠\_
    - (۴) صحیح مسلم بشرح النووی ۲۲۸/۱۳\_
- (۵) حدیث: "فوّ من الجاذوم کما تفو من الأسد" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ ۱۸ اطبع السّلفیه) نے حضرت ابوہریر ڈاسے کی ہے۔

تعفی اپنے والد سے نقل کرتے ہیں: "کان فی وفد ثقیف رجل مجذوم فأرسل إليه النبي عَلَيْكُ إِنَّا قد بايعناک فارجع "() (وفد ثقيف ميں ايک مجزوم شخص تھا، تو نبی کريم عَلَيْكُ فارجع سے کہلوا بھیجا کہ ہم نے تم سے بیعت کرلی، چلے جاؤ)۔ ابونعیم حضرت ابن ابی اوفی سے نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "کلم الجذوم بینک وبینه قید رمح أو رمحین "() (مجذوم سے اس طرح گفتگو کروکہ تہارے اور اس کے درمیان ایک یادونیزے کا فاصلہ ہو)۔

- (۱) حدیث: 'إنا قد بایعناک فارجع" کی روایت مسلم ( ۱۷۵۲/۲ طبع الحلی) نے حضرت عمروبن شریر تقفی سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "کلم المجذوم و بینک و بینه قید رمح أو رمحین" ابن چرن فتح الباری (۱۰/ ۱۵۹ طبع السّلفیه) میں کہا: ایونیم نے طب میں ضعیف سند سے اس کی روایت کی ہے، اور وہ عبداللّذ بن الی اوفی والی سند ہے۔
- (۳) حدیث: "کل باسم الله ثقة بالله و تو کلا علی الله" کی روایت ترندی (۲۲۲/۴ طبع الحلی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، امام ترندی نے کہا: یہ حدیث غریب ہے، علامہ ابن جوزی نے کتاب العلل (۸۲۹/۲ طبع دارالکتب العلمیہ ) میں بروایت مفضل ابن فضالہ روایت کی ہے، ابن عدی نے اکامل (۲ / ۲۰۴ طبع دارالفکر) میں کہا: میں نے اس سے زیادہ منکر روایت کرنے والاکی کؤئیس یایا۔

پہلی جماعت نے ان احادیث کوتر جیج دی ہے جومتعدی ہونے کی فغی پر دلالت کرتی ہیں ، اوران احادیث کوضعیف قرار دیا ہے جو اس کے برعکس پر دلالت کرتی ہیں۔

دوسری جماعت: اس مسلک کے برخلاف ترجیح کی دوسری راہ اپنائی ہے، انہوں نے کہا کہ اجتناب والی احادیث زیادہ طرق سے مروی ہیں، اوران کی روایت بھی محدثین نے زیادہ کی ہے، اس لئے مجذوم سے اجتناب والی احادیث کو اختیار کرنازیادہ بہتر ہے۔

حافظ ابن حجر کا بیان ہے: ترجیح کی صورت اس وقت اختیار کی جاتی ہے جب کہ جمع قطیق دشوار ہو،اور یہال تطبیق ممکن ہے،اس کئے تطبیق زیادہ بہتر ہے۔

2-جع قطیق کے سلسلہ میں کئی مسالک ہیں،ان میں سے ہم یہ ہیں:

۱- جرفتم کے عدوی (بیاری کے متعدی ہونے) کی نفی ہے، اور
مجذوم سے فرار کا حکم مجذوم کی دلداری کی خاطر ہے، کیونکہ جب وہ
تندرست وصحت مند آ دمی کو بیاری سے مخفوظ دیکھے گا اس کی مصیبت
وحسرت دوچند ہوجائے گی۔

۲ - جذام وغیرہ بیاری میں عدوی کو ثابت کرناعدوی کی نفی کے عموم سے خاص کرلیا گیا ہے، لہذا' لاعدوی'' کا مطلب میہ ہے کہ جذام اس سے مشکل ہے، قاضی ابو بکر با قلانی کا یہی قول ہے، ابن بطال نے بھی یہی نقل کیا ہے۔

س-مجذوم سے فرار کا حکم عدوی کے باب سے بالکل نہیں ہے،
بلکہ مجذوم سے فرار ایک طبعی امر ہے، اور وہ چھونے ،ساتھ رہنے اور بو
سونگھنے کی وجہ سے ایک جسم سے دوسر ہے جسم میں بیاری کا منتقل ہونا
ہے، اسی لئے عام طور پر بہت سے امراض کثرت اختلاط کی وجہ سے
بیار سے تندرست آ دمی کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں۔

۲۰ عدوی کی نفی سے مراد یہ ہے کہ کوئی بیاری ازخود متعدی نہیں ہوتی ہے، اس میں دراصل زمانہ جاہلیت کے باطل اعتقاد کی نفی ہے، لوگوں کا اعتقاد تھا کہ بیار یاں اللہ تعالیٰ کی مشیت کے بغیر طبعی طور پر متعدی ہوتی ہیں، تو نبی کریم علی ہے نے ان کے اس اعتقاد کو باطل متعدی ہوتی ہیں، تو نبی کریم علی ہے نے ان کے اس اعتقاد کو باطل قرار دیا۔ اور آپ علی ہے نے مجذوم کے ساتھ کھانا تناول فرما کران پرواضح فرما یا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات مؤثر ہے، اللہ ہی بیار کرتا ہے، اور وہی شفاد بتا ہے، اور ان کو مجذوم سے قریب ہونے سے روکا تا کہ ان پرواضح ہوجائے کہ بیان اسباب میں سے ہے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی بیعادت جاری ہے کہ وہ اپنے مسببات تک پہنچاتی ہے، تو اس باب کو ثابت کرنا ہے، اور آپ علی ہی اگر چاہتا ہے تو ان کی قوت کوفنا کردیتا ہے، تو وہ کچھ بھی اثر اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اسباب مستقل بالذات نہیں ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ ہی اگر چاہتا ہے تو ان کی قوت کوفنا کردیتا ہے، تو وہ پچھ بھی اثر اللہ تعالیٰ ہی اگر چاہتا ہے تو ان کی قوت کوفنا کردیتا ہے، تو وہ تی تھی کی اثر انداز ہوتے ہیں، اور اگر چاہتا ہے تو باقی رکھتا ہے، اس وقت وہ اثر انداز ہوتے ہیں، یہی اکثر شافعیہ کی رائے ہے۔

یہ ہوسکتا ہے کہ آپ علیہ نے مجذوم کے ساتھ کھانااس کئے تناول فر مایا ہوگا کہ جذام کا اثر معمولی ہوگا، متعدی ہونے کی پوزیشن میں نہیں ہوتے ہیں اور نہ میں نہیں ہوتے ہیں اور نہ سب متعدی ہوتے ہیں۔

۵-اصل اوراساس میہ ہے کیمل عدوی کی نفی پر ہوگا، اور جذام سے اجتناب کا حکم وسوسہ کی راہ کو بند کرنے اور سدذر بعد کے طور پر ہوگا، تا کہ ایسانہ ہو کہ ملنے والے کو پچھ ہوجائے تو وہ میں جھے کہ میل جول کی وجہ سے ایسا ہوگیا ہے اور عدوی کو ثابت سمجھے، جس کی نفی شارع نے کی ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ۱۷۱،۱۵۸،۱۷۱، د کیھئے: عمدۃ القاری ۲۴۷،۳۲۰ صیحے مسلم بشرح النووی ۲۲۸/۲۱، لاک نی علی صیحے مسلم ۴۸،۴۸۸ سام ۴۹،۴۸۸

## مجذوم كى امامت:

 $\Lambda$  - حنفیہ کے پہل مجذوم کے پیچیے نماز مکروہ ہے  $\Lambda$ 

مالکیہ کہتے ہیں: اگر جذام معمولی ہوتو اس کے پیچھے نماز درست ہے، اور اگر شدید ہو، اس طور پر کہ لوگوں کے لئے مضر ہو، تو امامت سے روک دیا جانا واجب ہے، بلکہ جماعت میں شرکت سے بھی باز رکھا جائے گا، اور اگر مجذوم انکار کرے، تو اس کو الگ رہنے پر مجبور کیا جائے گا۔

اس سلسلہ میں شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں کوئی صراحت نہیں ملتی ہے، البتہ وہ کہتے ہیں کہ مجذوم کو مسجد میں آنے اور جماعت میں شرکت سے روکا جائے گااگراس سے لوگوں کو ایذا کینچے (۳)۔

# مجذوم سے مصافحہ:

9 - مجذوم سے مصافحہ، بوسہ اور معانقہ مکروہ ہے، یہی شافعیہ کی رائے ہے (۲)۔

# جذع

#### لعريف:

ا - جذع (جیم اور ذال کے فتہ کے ساتھ) چوپائے کا وہ چھوٹا بچہ ہے جو ابھی ثنی کی عمر کو نہ پہنچا ہو، ' القاموں' میں ہے: جذع اس بچہ کو بولے ہیں جس کے ابھی دانت نہ نکلے ہوں اور نہ گرے ہوں ، اس کی جمع جذعان اور جذاع ہے، مؤنث جذعة اور اس کی جمع جذعات ہے، اُجذع: بکری کا وہ بچہ ہے جس کا دوسرا سال شروع ہوگیا ہو، گائے اور کھر والے جانور کا وہ بچہ ہے جس کا تیسرا سال شروع ہوگیا ہواور اور کھر والے جانور کا وہ بچہ ہے جس کا تیسرا سال شروع ہوگیا ہواور اور کے داور کا وہ بچہ ہے جس کا تیسرا سال شروع ہوگیا ہواور

جذعمة كامعنى جِهونا ب، اسى معنى ميں حضرت على كا قول ہے: ''أسلم والله أبوبكر وأنا جذعمة''(واللہ جس وقت حضرت ابوبكر اسلام لائے ميں بچہ تھا) جذعمة كى اصل جذعة ہے، ميم زائد ہے (۱)۔

جذع كے شرعى معنى كے سلسلے ميں فقہاء كے مختلف اقوال ہيں جو درج ذيل ميں:

#### الف-اونٹ میں جذع:

۲ - حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک جذع اونٹ کاوہ بچہہے جس کے چارسال پورے ہو چکے ہوں اور پانچواں سال شروع ہوگیا ہو،

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح ماده:" جذع"۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح ص ١٦٦ طبع دار الإيمان، حاشيه ابن عابدين ١٨٨٣- ا

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرا ۱۳۵۷، الدسوقی ار ۱۳۳ طبع دارالفکر

<sup>(</sup>٣) حاشة الشرواني على تحفة الحمتاج ٢٧٦/٢٤ طبع دارصادر بمطالب اولى النهي الر١٩٩٧-

<sup>(</sup>۴) قليوبي ومميره ١٢ سام ١٢ أسنى المطالب ١٦ ١١٣ سار ١١٨ -

ما لکیہ کے یہاں وہ بچہ ہے جس کے پانچ سال پورے ہو چکے ہوں ادر چھٹاسال شروع ہو گیا ہو<sup>(۱)</sup>۔

## ب-گائے میں جذع:

سا- حنفیه اور حنابله کی رائے ، شا فعیه کامشہور مذہب اور مالکیه کا ایک قول بیہ ہے کہ جذع گائے کا وہ بچیہ ہے جس کا ایک سال پورا ہو چکا ہو اور دوسراسال شروع ہو گیا ہو۔

اور مالکیہ کا ایک قول ہے: جذع وہ بچہ ہے جس کے دوسال پورے ہو چکے ہوں، شافعیہ کا بھی ایک دوسرا قول سے ہے کہ جذع کا کئے کاوہ بچہ ہے جس کے چھے ماہ پورے ہو گئے ہوں (۲)

## ج- بھیر بکری میں جذع:

الم - بھٹر میں جذع سے کیا مراد ہے اس میں فقہاء کے اقوال مختلف ہیں، حنفیہ میں جذع سے کہ جذع ہیں، حنفیہ میں سے صاحب ' الہدائی' نے اس کی تفسیر بید کی ہے کہ جذع بھٹر کاوہ بچہ ہے جس کے چھ ماہ پورے ہو چکے ہوں، شرح '' المنتقی '' میں ہے: جس بھٹر پر سال کا اکثر حصہ گزر چکا ہو وہ جذع ہے، یہی اکثر فقہاء حفنہ کا قول ہے، البتداکثر کی تحد بد میں اختلاف ہے:

اکثر فقہاء حفنہ کا قول ہے، البتداکثر کی تحد بد میں اختلاف ہے:

'' المحیط'' میں ہے: جس کا آٹھواں مہینہ شروع ہوگیا ہو۔

'' الخوانی' میں ہے: جس کے چھے مہینے اور پچھ دن ہو چکے ہوں۔

الزعفر انی نے ذکر کیا ہے کہ سات مہینے کا ہوگیا ہو، انہی سے ایک روایت آٹھ یا نو مہینے کی ہے، اس سے کم حمل ہے (س)۔

مالکیہ کے نزدیک بھیٹر اور بکری کے اس بچہ کو جذع کہتے ہیں جو چھاہ کا ہوگیا ہو، ایک قول آٹھ ماہ کا اور ایک قول دس ماہ کا ہے<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ جذع وہ ہے جس کا دوسرا سال شروع ہوگیا ہو، مالکیہ کا بھی ایک قول یہی ہے۔

شافعیہ کے دواور اقوال ہیں:

اول:جس کے چیوماہ ہو چکے ہوں۔

دوم: جب بھیٹر چھ ماہ کی ہو، اور وہ نو جوان جوڑوں سے پیدا ہوئی ہوتو وہ جذع ہے، اورا گر بوڑھے جوڑوں سے پیدا ہوئی ہوتو وہ جذع نہیں کہلائے گی تا آئکہ آٹھ ماہ کی ہوجائے (۲)۔

حنابلہ کے نزدیک وہ بھیڑ جذع کہلاتی ہے جس کے چھ ماہ کمل موں اور ساتواں شروع ہو چکا ہو، وکیع کہتے ہیں: جس بھیڑ کی عمر سات یا چھ ماہ کی ہواس کوجذع کہتے ہیں: (۳)۔

# متعلقه الفاظ:

الف-ثني:

۵- لغت میں ثنی اس جانور کو کہتے ہیں جس کے سامنے کے دانت گر گئے ہوں، اور دانت گرنا پھٹے ہوئے کھر والے جانور ( بکری اور گائے) میں یا بے پھٹے ہوئے کھر والے جانور ( گھوڑا، گدھااور خچر ) میں تیسر بے سال میں ہوتا ہے، اور ٹاپ والے جانور (اونٹ) میں جھٹے سال میں ہوتا ہے، اور ٹاپ والے جانور (اونٹ) میں

جہاں تک اصطلاح کا تعلق ہے تو اس کی مراد میں فقہاء کا اختلاف ہے، اور اس کی بنیاد جانوروں کی انواع کے اختلاف پر

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه رسوا\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٢ ر ١٥٣ \_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۸ر ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۴) مختارالصحاح ماده:"ثنی"۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۰۴۵،الاختیار تعلیل الخیار ۱۰۲۱،القوانین الفقه پیر ۱۹۳۰ روضة الطالبین ۲/ ۱۵۲، کشاف القناع ۲/ ۱۸۵، کمغنی ۸/ ۹۲۳

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۰۴۷، الاختیار تعلیل المخار ار ۱۹۷۷، القوانین الفقه پیر ۱۹۳۰ روضة الطالبین ۱۸۲/۲۱، المغنی ۸۸ ۲۲۳، کشاف القناع ۲۸ ۱۸۵۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابد بن ٢٠٤٧ طبع دارا حياءالتراث العربي، الاختيار ار ١٠٨ طبع دارالمعرفيه

ہے۔ ''اس کی تفصیل اصطلاح:'' ثنی'' میں ہے۔

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲ - جمہور فقہاء کی رائے میہ ہے کہ قربانی اور مدی میں بھیڑ میں سے صرف جذع اور بھیڑ کے علاوہ میں سے صرف ثنی درست ہے، یہی لیث ،ابوغو راور اسحاق کی رائے ہے۔

ابن عمرٌ اور زہریٌ کا بیان ہے کہ بھیر میں سے جذع کی قربانی درست نہیں ہے، کیونکہ بھیر کے علاوہ دوسرے جانور میں سے جذع کی قربانی کی قربانی کی قربانی کی قربانی صحیح نہیں ہوتی۔ درست نہیں ہوگی، جس طرح حمل کی قربانی صحیح نہیں ہوتی۔

عطاءاوراوزا عی کہتے ہیں کہ بکری کے علاوہ تمام جانوروں میں جذع کی قربانی جائز ہے۔

ایک قول کے مطابق بکری میں بھی جذع کی قربانی سیجے ہے (۲)، بیقول شاذہے۔

2- زکاۃ کے باب میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ ۲۱ / ۲۵ کے اونٹ میں ایک جذعہ لازم ہوگا، ۴ سا تا ۳۹ گا یوں میں جذع یا جذعہ لازم ہوگا، ۴ سا تا ۳۹ گا یوں میں جذع یا جذعہ لازم ہوگا، بکری کے بارے میں اختلاف ہے، شافعیہ، حنابلہ اور ایک روایت کے مطابق امام ابو صنیفہ گی رائے بیہ ہے کہ بھیڑکی زکاۃ میں جذع کافی نہیں بنی ضروری ہے۔ حنفیہ کا صحیح قول میہ ہے کہ بکر یوں کی زکاۃ میں جذع کافی نہیں ہے۔

مالكيدكے نزديك جذع سے زكاة كى ادائيگى درست ہے،خواہ

حذع بھیڑ میں سے ہو یا بکری میں سے (۱<sup>)</sup>،اس کی تفصیل'' زکا ہ''،

"الاضحية" اور "الهدى" كابواب ميں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار لتعليل الختار الر ۱۰۸، مواجب الجليل ۲۲۲۲، القوانين الفقهيه ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۳، روضة الطالبين ۱۵۲۲، ۱۵۳، ۱۵۳، المغنی ۲/۵۵۵۸

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۰۴۵، ۱۹۷۱، ۱۷ وا، الاختیار تتعلیل المختار ۱۸۰۱، القوانین الفقهید رص ۱۹۳۳، روضته الطالبین ۱۸۳۷، ۱۸۳۳، المغنی ۸۸ ۲۳۳ طبع مکتبة الریاض الحدیث ، کشاف القناع ۲۸ ۱۸۵۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۰۴۰، الاختیار ا/۲۷، ۱۷۳، القوانین الفقهیه ر ۱۹۳۰ روضة الطالبین ۲/ ۱۵۳، ۱۵۳، ۱۸۳، المغنی ۳/ ۵۵۳، ۵۵۲

گلاگھونٹنے کے ذریعہ ہویااس کے علاوہ بغیرزخم کے آل کے دوسرے ذرائع سے ہو<sup>(۱)</sup>۔

# 217

## تعريف:

ا - لغت میں جراح جرح کی جمع ہے، اور بیجرح (جیم کے فتہ کے ساتھ) سے ماخوذ ہے اور بیہ باب (فتح) سے ہے، کہا جاتا ہے: جو حد یجو حد جو حاً یعنی تھیار سے زخمی کرنا۔

البخوح جيم كضمه كساتهاسم بے، جمع جروح، جراح ہے اور اس كى جمع أجراح بھى آتى ہے، البحو احة، تلوار يا نيزه مارنے كانام ہے، كہا جاتا ہے: "امو أة جريح" (زخى عورت)" رجل جريح" (زخى مرد) الماستجو اح كامعنى: نقصان، عيب، فساد ہے، كہا جاتا ہے: استجو حت الأحاديث يعنى احاديث صحيح نہيں ہيں، اس كے روات مجروح ہيں، بولا جاتا ہے: "جو حه بلسان جو حا": عيب لگانا، مرتبہ گھٹانا، اس سے ہے" جو ح الشاهد" جب اس كو مجروح قرار ديا جائے اور اس كى گوائى ردكردى جائے اور اس ميں اليى بات ظاہر ہوجس كى وجہ سے اس كى شہادت ردموجائے (ا)۔

فقہاء کے یہاں لفظ 'جراح' کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ بعض فقہاء لفظ جراح جنایات کے ابواب میں اکثر استعال کرتے ہیں، کیوں کہ اکثر جنایات جان لیواہوتی ہیں، بعض فقہاء لفظ ''جنایات' ہی استعال کرتے ہیں، کیونکہ وہ لفظ ' إجراح' ' عام ہے، کیونکہ اس میں ہر طرح کا قتل داخل ہے، خواہ زہر یا وزنی شکی، یا

## الف: شجاج:

شجاج کا اصطلاحی معنی: بعض فقہاء چیرہ اور سرکے زخم کے لئے لفظ
"شجاج" استعال کرتے ہیں، اور چیرہ اور سرکے علاوہ زخم کے لئے
"جراح" استعال کرتے ہیں، بعض فقہاء پورے جسم کے زخم کے لئے
"شجاج" اور 'جراح" دونوں کا استعال کرتے ہیں۔

جن فقہاء نے لفظ کے استعال میں فرق کیا ہے انہوں نے لغت کا اعتبار کیا ہے، اس لئے کہ بیر ثابت ہے کہ اہل عرب دونوں کے استعال میں فرق کرتے ہیں، اسی طرح فقہاء نے معنی کا بھی اعتبار کیا ہے، اس لئے کہ چہرہ اور سر کے ذخم پر مرتب ہونے والے اثرات جسم کے دیگراعضاء کے ذخم سے الگ ہیں۔

اور بیاس لئے کہ شجاج کا نشان زخم چھوٹنے کے بعد بھی رہتا ہے اور نجی کوعیب لگ جاتا ہے، برخلاف دوسرے اعضاء کے،اس لئے کہ عیب بدن کے کھلے رہنے والے اعضاء، یعنی چیرہ اورسر میں ظاہر ہوتا ہے، دوسرے اعضاء عام طور پر ڈھکے رہتے ہیں، ان میں عیب ظاہر نہیں ہوتا ہے (۳)۔

متعلقه الفاظ:

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۷۳۳۸\_

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: 'بشج'.' ـ

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٢٩٦/٨ طبع اول الجمالية مصر، البحرالرائق ٣٨١/٨ طبع اول العالمية مصر، كشاف القناع ٢١/٦ طبع الرياض مكتبة النصر

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "جرح" ـ

ما لکیہ میں سے ابن عرفہ نے جان سے کم درجہ کی جنایت کے متعلق بیان کرتے ہوئے کہاہے کہا گر جنایت جسم کے سی عضو کوالگ کردے توقطع ہے، اورا گر ہڈی کے اتصال کوزائل کردے، اس طرح کہ جسم سے الگ نہ ہوتو کسر ہے، اورا گرجسم پراٹز انداز ہوتو جرح ہے، ورنہ منفعت کا اتلاف ہے (۱)۔

### ب:فصد:

سا- فصد کامعنی رگ کولنا اور کا ٹنا ہے، کہا جاتا ہے: فصدہ یفصدہ فصدا و فصدا و فصادا فہو مفصود و فصید: (رگ کولنا)، دور جاہلیت میں عرب اونٹ کی رگ کو چیرتے تھے۔ تا کہ رگ کا خون نکال کر پئیں، اس کوفصید (نشتر لگا یا ہوا) کہا جاتا ہے۔

فصد، جراح سے خاص ہے، اس کئے کہ فصد صرف رگ میں ہوتا ہے، جب کہ'' جراح'' رگ اور غیررگ سب میں ہوتا ہے (۲)۔

# شرعی حکم:

الله - معصوم الدم والمال اور حرم کے شکار کو زخمی کرنا حرام ہے، اسی طرح محرم کے لئے خشکی کے سی شکار کو زخمی کرنا حرام ہے، اگر بلا ضرورت ہو، ہاں اگرا پنی جان کی طرف سے دفاع کرتے ہوئے شکار کو زخمی یا قتل کر دے تو کوئی مضا گفتہ ہیں ہے، اور جراح سے متعلق احکام مواضع جراح کے اعتبار سے الگ الگ ہوتے ہیں۔

## خې کې طهارت:

۵ - حنفیہ و مالکیہ کا مذہب ہے کہ اگر زخی کو اس کے زخم کے دھونے سے ضرر کا اندلیثہ ہوتو زخم پرمسح کرنا واجب ہے، اور اگر اس پرمسح کرنا

بھی نقصان دہ ہوتو پٹی پرمسے کرناواجب ہے،ضرر کےجس اندیشہ سے تیم جائز ہے، اس اندیشہ سے پٹی پرمسے بھی جائز ہے<sup>(۱)</sup> اس میں تفصیل ہےجس کو'' جبیرۃ''میں دیکھاجائے۔

جنابت سے طہارت کے بارے میں حنفیہ کی رائے میہ ہے کہا گر بدن کا اکثر حصہ یا نصف زخمی ہوتو اس کے حق میں تیم واجب ہے، کثرت وقلت کا اعتبار اعضا کے عدد کے اعتبار سے ہے، اور اگر بدن کا اکثر حصہ محتج ہے تو اس کو دھوئے گا اور زخم پرمسے کرے گا،اور اگرمسے بھی مضر ہوتو اس کو چھوڑ دے گا، شسل اور تیم دونوں کو جمع نہیں کرے گا، شریعت میں اس کی کوئی نظیر نہیں ہے، کیونکہ اس سے بدل اور مبدل دونوں کا جمع کرنالازم آتا ہے (۲)۔

ما لکیہ حالت جرح کی تفصیل بیان کرتے ہیں، ان کے یہاں عالات ہیں:

پہلی حالت: زخم سے متصل صحیح جصے کو دھونے سے ضرر نہ پہنچ، البتہ زخم کو دھونے سے ہلاکت یا شدت ضرر کا خوف ہوتو اس کے حق میں زخم پرمسح کرنا واجب ہے، اور اگر شدت تکلیف کا اندیشہ ہوتو مسح کرنا جائز ہے۔

دوسری حالت: زخم سے متصل صحیح حصے کو دھونے سے ضرر کا اندیشہ ہوتو تیم فرض ہے،خواہ صحیح حصه زیادہ ہو یا کم، جبیبا کہ زخم پورے جسم پر ہواور دھونامتعذر ہو، تو تیم فرض ہوجا تا ہے۔

اگرزخی شخص تکلف کرے اور زخم کو دھولے، یا زخم اور اس سے متصل سیجے حصہ کو دھولے سے زخم کو نقصان پہنچے گا، تو درست ہے، اس لئے کہ اس نے اصل کوا داکیا، پانی سے زخم کا چھونا مضر ہو، اور زخم اعضاء تیم میں ہوتو زخم کو بغیر دھوئے اور بغیر سے کئے چھوڑ

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۱۴ ۸ س

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: "فصد" ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوي ص ۲۸\_

دےگا، کیوں کہ زخم کا جھونا متعذر ہے، البتہ ناقص وضوکرے گااس طرح پر کہاس زخم زدہ جھےکو چھوڑ کر باقی دوسرے اعضاء وضوکودھوئے گا، یامسح کرے گا، اور اگر زخم اعضاء تیم کے علاوہ میں ہوتو اس مسکلہ میں چارا قوال ہیں:

اول: تیم کرے گا، تا کہ ٹی سے کامل طہارت حاصل ہوجائے، بخلاف وضو کے، کہ وضو کرنے کی صورت میں ناقص طہارت حاصل ہوگی، کیونکہ زخم کا دھوناممکن نہیں ہے۔

دوم: جتنا حصہ صحیح ہے اتنا دھوئے گا ، اور زخم کی جگہ کا وھونا ساقط ہوجائے گا ، اس لئے کہ تیم اس وقت درست ہوتا ہے جبکہ پانی کے استعال پرقدرت نہ ہو، یا یانی ہی موجود نہ ہو۔

سوم: زخمی حصہ سے زیادہ ہوتو تیم کرے گا، کیونکہ اقل اکثر کے تابع ہوتا ہے۔

چہارم: دھونے اور تیم دونوں کو جمع کرے گا میچے جھے کو دھوئے گا اور زخم کے لئے تیم کرے گا ،البتہ پہلے دھوئے گا (۱)۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ اگر زخمی محدث خص جب وضویا عنسل کا ارادہ کرے، اور پانی کے استعال سے اسا اندیشہ ہوجس سے سیم مائز ہوتا ہے، اس طرح کہ زخم کو دھونے یا اس پرمسح کرنے سے ضرر ہو توضیح حصے کو دھوئے گا، اور زخم کے لئے تیم کرے گا، خسل جنابت میں اختیار ہوگا اگر چاہے توضیح حصے کو دھوئے، پھر زخم کی طرف سے تیم کرے، اور اگر چاہے تو پہلے تیم کرے، پھر دھوئے، اس لئے کہ اس کی طہارت میں ترتیب نہیں ہے۔

لیکن وضو میں ترتیب واجب ہے، اس لئے بغیر ایک عضو کی طہارت مکمل ہوئے دوسرے عضو کونہیں دھوئے گا، اس لئے اگر مثلاً چہرہ پر زخم ہ تو پہلے چہرہ کی طہارت مکمل کرنا واجب ہے، اگر چاہے توضیح

حصہ کودھوئے، پھر زخمی حصہ کی طرف سے تیم م کرے، اور اگر چاہتو پہلے تیم کرے، پھر چپرہ کے تیج حصہ کودھوئے، حنابلہ کے نزدیک اس کو اختیار ہے۔ کوئی اولی نہیں ہے، اس لئے کہ وہ ایک عضو ہے اس میں ترتیب کی کوئی رعایت نہیں ہے، شافعیہ کے یہاں تیم کومقدم کرنازیادہ بہتر ہے۔

لیکن اگروہ پہلے چہرہ کے شیخ حصہ کودھوئے، پھر چہرہ اور ہاتھ دونوں کے زخم کی طرف سے ایک ہی تیم کر لے تو کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ ایک تیم کرنے کی صورت میں چہرہ کے ایک جز اور دونوں ہاتھوں سے بیک وفت فرض ساقط ہوگا، اس میں ترتیب فوت ہوجائے گی۔

یں ورب کے کہاہے: زخم پر پانی سے مسے کرناممکن ہوتو مسے واجب ہوگا، اس لئے کہ دھونے کا حکم دیا گیاہے، اور پانی سے مسے اس کا ایک جز ہے، لہذا مسے واجب ہوگا، جسیا کہ کوئی شخص رکوع اور سجدہ کرنے سے عاجز ہواور اشارہ پر قادر ہو، اگر زخم نا پاک ہوتو تیم کرے گا مسے نہیں، اگر نجاست اس قدر ہو جو معاف ہوتی ہے تواس کا اعتبار نہیں ہوگا، محض رفع حدث کی نیت کرے گا(ا) حدث اور نجاست دونوں کے دور کرنے کی نیت کرے گا(ا) حدث اور نجاست دونوں کے دور کرنے کی نیت کرے گا(ا) تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح: ''طہارۃ''،'' تیم ''' جبیرۃ'' اور' وضو'۔

# زخى ميت كونسل دينے كاحكم:

۲ - مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک زخمی، چیک زدہ، زخم زدہ اور عمارت وغیرہ کے نزدیک زخمی، چیک زدہ، زخم زدہ اور عمارت وغیرہ کے نیچے دب کر بدن ٹوٹے پھوٹے ہوئے میت کو اگر عنسل دیناممکن ہوتو عنسل دیا جائے گا، ورنداس پراو پرسے پانی بہادیا جائے گا، اوراگرمیت کی حالت اس سے بھی زیادہ نازک ہو

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۸۹،۲۸۸، کشاف القناع ار ۱۲۵،۲۲۸

<sup>(</sup>I) الشرح الصغيرا / ۲۰۲، حاشية الدسوقي ار ۱۶۲،۱۲۲ ـ

یا اس پر پانی بہانے سے جلد بھٹنے یا کٹنے کا خطرہ ہو، تو تیم مرایا حائے گا(ا)۔

شافعیہ کے نزدیک تیم کرایا جائے گا، کیوں کو خسل کرانا متعذر ہے، اس لئے کو خسل کرانے کی صورت میں میت کے جسم کے گل جانے اور گوشت کے گرنے کا اندیشہ ہے، چونکہ یہاں تطبیر ازالئہ نجاست سے متعلق نہیں ہے، لہذا پانی کے استعال سے عاجز ہونے کی وجہ سے تیم کرانا واجب ہوجائے گا، جیسا کو خسل جنابت کا مسکلہ ہے۔

اگرمیت کے جسم پرزخم ہوں عنسل دینے سے شبہ بیہ ہو کہ میت دفن کے بعد جلد بوسیدہ ہوجائے گی تو بھی عنسل واجب ہوگا، کیونکہ سب کو بالآخر بوسیدہ وفنا ہونا ہے (۲)۔

اس مسئلہ میں حفیہ کا کوئی قول نہیں ملاء مزید تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح: ' دعنسل''اور'' موت'۔

میدان جنگ کے زخمی کا حکم:

2-اصل یہ ہے کہ شہید کو خسل نہیں دیا جائے گا اور شہید وہ ہے جو میدان جنگ میں کا فروں سے لڑتے ہوئے مارا جائے، جو شخص میدان جنگ میں زخمی ہو، اور میدان سے اٹھا کر لایا جائے اور وہ ابھی زندہ ہو، پھر کھائے یا ہے یا سوئے یا گفتگو کرے، یا کافی دیر تک زندہ رہے، یا علاج کرائے، یا زندگی کی منفعتوں سے لطف اندوز ہو، پھر اس کے بعد انتقال کرجائے تو اس کو خسل دیا جائے گا اور اس پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی، یہی جمہور حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور اظہر کے جازہ پڑھی مافعیہ کی رائے ہے، اور اس کی شہادت ساقط نہیں ہوگی، بالمقابل شافعیہ کی رائے ہے، اور اس کی شہادت ساقط نہیں ہوگی،

بلکہ وہ اللہ کے نزدیک شہید ہوگا، ان حضرات کی دلیل آپ علیقی کا حضرت سعد بن معاذ کو خسل دینا ہے (۱) اور اس لئے بھی کہ دنیا سے فائدہ اٹھانا اسی وقت ممکن ہے جب کہ زندگی مشحکم ہو، اور اس سلسلہ میں اصل غسل اور صلاۃ جنازہ کا واجب ہونا ہے، اور اس لئے بھی کہ دنیا سے فائدہ اٹھانے کے بعد ظلم کا اثر کم ہوجا تا ہے، لہذا اس شہید کی طرح نہیں ہوگا جو کہ میدان جنگ میں جان بجن ہوا ہو۔

شافعیہ کے نزدیک اگر قال کے ختم ہونے کے بعدایسے زخم کی وجہ سے اس کی موت یقین تھی گراس میں حیات مشکم تھی تو ظاہر روایت کے مطابق شہید نہیں ہوگا (۲) ،اور دوسر کے بارے میں ان کے نزدیک تفصیل ہے، دیکھئے اصطلاح: "شہید"۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: "شہید" جنائز" منسل" اور ارتثاث" کی اصطلاحات۔

# سر، چہرہ اور تمام بدن کے زخم کا حکم:

٨- چېره اورسر ك زخم ك بار ياس ميں فقهاء كافى الجمله اتفاق ي، ان دونول ميں قصاص لازم ہوگا، البتة تفصيل ميں اختلاف ہے، اس سلسله ميں اصل الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَ كَتَبُنا عَلَيْهِمْ فِيهُا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَ الْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَ اللَّانُفِ وَ اللَّانُفِ وَ اللَّانُف بِاللَّانُفِ وَ اللَّهُ وَ عَصَاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ بِاللَّهُ وَ وَ السِنَّ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قصاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ اللَّهُ وَ السَّنَ وَ الْجُرُوحَ قصاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ اللَّهُ وَ السِّنَ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قصاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ الْمُحْرِدِ وَ السِّنَ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قصاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ الْمُحْرِدِ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدِ وَ السِّنَ بِالسِّنَ وَ الْمُحْرِدُ وَ قَصَاص، فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ اللَّهُ وَالْمَعْرَدِ وَ السِّنَ بِالسِّرِ وَ الْمُحْرِدُ وَ وَ الْمَاسِ وَ الْمُحْرَدِ وَ السِّنَ اللَّهُ وَ الْمُحْرَدِ وَ السِّنَ اللهِ اللَّهُ وَ الْمُعْرَدِ وَ السِّنَ اللَّهُ وَ الْمُعْرَدِ وَ السِّنَ اللهِ اللَّهُ وَالْمُحْرَدِ وَ الْمَاسِّلُ اللَّهُ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمَاسِلُ اللَّهُ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمِنْ اللَّهُ وَالْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدِ وَ السِّنَ اللَّهُ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدِ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الْمُعْرَدُ وَ وَالْمِنْ الْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُ وَ وَالْمُونُ وَ الْمُعْرَدُ وَ وَالْمِنْ الْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُونَ وَ الْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُ وَ وَالْمُعْرَدُ وَ وَالْمِنْ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمِنْ وَالْمُعْرَدُ وَالْمُعْرَدُ وَالْمُعْرَدُ وَالْمُعْرَدُ وَالْمِنْ الْمُعْرَدُونُ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمِعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْرَدُونُ وَالْمُعْرَدُونُ وَالْمُعْرِدُونَ وَالْمُعْرَدُونَ وَالْمُعْ

- (۱) حدیث: تغسیل النبی علی النبی الن
- (۲) فتح القدير ۱۰۸/ ۱۰ الخرش على خليل ۱ر۱۴۱، المجموع ۲۹/۵، نهاية المحتاج ۲ر۹۹۷، کشاف القناع ۲ر۹۰۰

<sup>(</sup>۱) الخرشي على خليل ۱۱۲/۱۰الشرح الصغيرار ۵۴۵٬۵۴۴ كشاف القناع ۲۰۲۰ - ۱۰۲

<sup>(</sup>۲) المجموع ۵/۸۵۱

فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَّهُ، وَ مَنُ لَمُ يَحُكُم بِمَا أَنْوَلَ اللَّهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ ((اورجم نے ان پراس میں بیفرض کردیا تھا کہان کا بدلہ جان ہے اورآ نکھ کا آ نکھ اور ناک کا ناک اور کان کا کان اور دانت کا دانت اور زخمول میں قصاص ہے، سو جو کوئی اُسے معاف کردے تو وہ اس کی طرف سے کفارہ ہوجائے گا، اور جو کوئی اللہ کے نازل کئے ہوئے (احکام) کے موافق فیصلہ نہ کرے تو ایسے ہی لوگ تو ظالم ہیں)۔ حضرت انس کی حدیث میں ایک طویل قصہ منقول ہے کہ ان کی پھوپھی رہے نے ایک باندی کے سامنے کے دانت توڑ ڈالے، لوگوں نے معاف کرنے کی درخواست کی، لیکن عورت کے اولیاء نے انکار کیا، پھردیت کی پیش کش کی بیدرخواست میں بالآخر اللہ کے رسول عَلَیْتُ نے فرمایا: "کتاب بھی قبول نہیں کی، بالآخر اللہ کے رسول عَلَیْتُ نے فرمایا: "کتاب اللہ القصاص "(۲) (اللہ کی کتاب قصاص کا تکم دیت ہے)۔

فقہاء نے زخموں کے مواقع، درجہ اور انڑکے لحاظ سے مختلف قسمیں بیان کی ہیں،سراور چہرہ کے زخم کو''شجاج'' کہتے ہیں<sup>(۳)</sup>اس کی تفصیل اصطلاح''شجاج'' کے تحت دیکھی جائے۔

9-دوسرے تمام اعضاء کے زخم کے بارے میں مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے سے کہ اگر قصاص لیا جانا ممکن ہوتو قصاص لیا جائے گا، اس طرح کہ زخم کی ایک حد ہو، مثلاً وہ ہڈی تک پہونج گیا ہو، مگر ہڈی نہ ٹوٹی ہو، یا جوڑ جیسے بننچ، کہنی اور ڈخنہ تک پہنچ گیا ہوتو قصاص لیا جائے گا۔

شافعیہ کے یہاں ضابطہ بیہ ہے کہ سروچیرہ کے جس زخم میں قصاص نہیں ہے، اگر وہ جسم کے کسی اور عضو میں ہوتو اس میں بھی

قصاص نہیں ہوگا (1)۔

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ دوسرے تمام اعضاء کے زخم میں قصاص نہیں ہے، کیوں کہ اس میں مکمل قصاص لینا ممکن نہیں ہے، بلکہ اس میں ایک عادل شخص کا تجویز کردہ تاوان ہوگا، بشرطیکہ زخم اچھا ہونے کے بعد اس کا داغ باقی رہ جائے، اور اگر داغ باقی نہ رہے تو امام ابو حنیفہ کے قول پر کچھ لازم نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

\*ا-اگرفضاص کے واجب نہ ہونے یا قصاص معاف کرنے کی وجہ سے دیت لازم ہوئی ہو، اور زخم ایسا ہو کہ اس میں شرعی تاوان متعین ہو، تو'' موضحہ'' کی دیت دس اونٹ، ' ہاشمہ'' کی دیت دس اونٹ، ' معقلہ'' کی دیت پندرہ اونٹ، ' مامومہ'' میں تہائی دیت اور '' حاکفہ'' میں بھی تہائی دیت ہوگی (۳)۔

# ايسے جانور کا زخم جس کوذ کے کرناممکن نہ ہو:

اا - اگر شکاری کسی حلال جانورکودهاردار آله سے یا شکاری جانور، جیسے کتا وغیرہ کو بھیج کر خی کرد ہے، اوراس کو ذیح کرناممکن نہ ہو، بلکہ شکار اس کے ذیح پر قدرت پانے سے پہلے فوراً مرجائے تو اس کا کھانا حلال ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: "ما أنهر الدم و ذکو اسم الله علیه فکل، لیس الظفر والسن" (م) (جو چیزخون

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده ر ۲۵م\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کتاب الله: القصاص " کی روایت بخاری (فتح الباری الله: السلفیه) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) البنايه ۱۰ (۱۵۳ الدسوقی ۱۹ (۲۵ الشرح الصغیر ۱۸ و ۳۵ ماروضة الطالبین ۱۹ (۱۷ - ۱۸ مکشاف القناع ۸۵۸ ۸۵ -

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲۸۰ مه، نهاية الحتاج ۲۲۹۸، کشاف القناع ۵۸۸۵۵، شرح منتبی الارادات ۲۷۳۱ -

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۷/۰۲۰\_

<sup>(</sup>٣) البحرالرائق ٣٨١/٨، مغنى المحتاج ٣٨٥٨، كشاف القناع ٢ ر ٥٣، ٥٣، الشرح الصغير ٣٨٢، ٣٨٢ \_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "ما أنهر الدم و ذكر اسم الله علیه فكل، لیس الظفر و السن" كی روایت بخارى (فتح البارى ١٤٢٦٩ طبع السّلفیه ) اور مسلم (١٥٥٨ طبع الحلق) في حضرت رافع بن خديج سے كی ہے اور الفاظ مسلم كے ہيں۔

بہادے اور اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہوتو اسے کھالو، خون بہانے والا دانت اور ناخن نہ ہو)، اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل اصطلاح: ''صید''یا اصطلاح:'' جارحۃ''میں ہے۔

## شكار كوزخى كرنا:

11- حرم کے فتکی کے شکار کو چھٹر چھاڑ کرنا محرم اور حلال دونوں پر حرام ہے، اس لئے کہ آپ علیہ فیج کمہ کے موقع پرارشاد فرمایا تھا: "إن هذا البلد حرمه الله لا یعضد شو که ولا ینفر صیده"(۲) (اللہ تعالی نے اس شہر ( مکہ ) کو حرمت والا بنایا ہے، نہ اس کے (درخت)، کاٹے جائیں، اور نہ یہاں کے شکار کو بھگایا جائے۔ اس کے (درخت)، کاٹے جائینیں، اور نہ یہاں کے شکار کو بھگا جائے۔ اس طرح محرم کے لئے جائینیں ہے کہ شکی جنگی شکار کو چھٹر جائے۔ اس طرح محرم کے لئے جائینیں ہے کہ شکی جنگی شکار کو چھٹر کو تھا اللہ یُن آمنو اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یا آئی اللہ اللہ یُن آمنو اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یا آئی اللہ یُن آمنو اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یا آئی اللہ یک آمنو اللہ کو تھار کو جھٹر کرے، یا کوئی محرم شکی کے شکار کوزنی کردینا کرے، یا کوئی محرم شکی کے شکار کوزنی کردینا تو شکار کی پوری قیمت اس پر لازم ہوگی، اس لئے کہ ایا بیج کردینا اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے، ورنہ نقصان کے بقدر قیمت لازم ہوگی۔ اتلاف کے تم میں ہے۔ درخون اور 'احرام' میں ہے۔

زخمی کرنے کی وجہ سے شکار کا ما لک ہونا: ۱۳۳ - زخمی کرنے کی وجہ سے شکار پر ملکیت قائم ہوتی ہے، جب کہ

شکار دوڑنے اور اڑنے کی قوت کھودے، اگر شکار دوڑ کریا اڑکر اپنی حفاظت کرنے والا ہو، اس قدر زخم بھی کافی ہے جس کی وجہ سے اس کی رفتار اتنی ست ہوجائے کہ اس کا پکڑنا آسان ہو۔

اورا گردوآ دمی کیے بعد دیگر ہے شکار کو زخمی کریں تو شکار کا مالک وہ شخص ہوگا جس نے اس کو نا کارہ بنادیا ہو یا مار ڈالا ہو، اگر پہلا اس کو کاری زخم پہنچائے اور دوسرا اس کو مار ڈالے تو پہلا مالک ہوگا، اور دوسرا پہلے کے لئے شکار کی قیمت کا ضامن ہوگا، کیونکہ دوسرے نے تیرے ایک مملوک شکار کوضائح کیا ہے۔

اور اگر دونوں ایک ساتھ شکار کو زخمی کریں اور مارڈ الیس تو شکار حلال ہوگا، اور دونوں اس کے مالک ہوں گے<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل اصطلاح:'' صید'' میں ہے۔

# *براد*

ديكھئے:'' أطعمة''۔

<sup>(</sup>۱) روض الطالب ار ۵۱۳-۵۱۹، کشاف القناع ۲۸۳۸

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن هذا البلد حرمه الله، لا یعضد شوکه، ولا ینفر صیده" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۳ طبع السلفیه) نے حضرت عبد الله بن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>س) سورهٔ مائده ر ۹۵\_

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ار ۵۵۸، فتح القدير ۲۲/۹ طبع احياءالتراث بيروت، كشاف القناع ۲/ ۲۱۵\_

شافعیہ کا جدیداور صحیح قول میہ ہے کہ مطلق خارش قربانی کے لئے مانع ہے،خواہ خارش معمولی ہویازیادہ (۱)۔

مدی کا تھم خارش اور دوسرے عیوب سے پاک ہونے میں قربانی کے تھم کی طرح ہے (۲)۔

جرب سے متعلق دوسرے احکام بھی فقہاء بیان کرتے ہیں، انہیں میں سے خارش زدہ شخص کے لئے ریشمی کپڑا زیب تن کرنے کا جائز ہونا ہے (<sup>(m)</sup>) کیونکہ آپ علیقہ نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف اور حضرت زبیر گوریشمی لباس کی اجازت دی تھی ، کیونکہ یہ دونوں کوخارش تھی (<sup>(m)</sup>)

اس کی تفصیل اصطلاح: ''حریز' کے تحت دیکھی جائے۔ انہیں میں سے مبیع جانوروں میں خارش کوعیب قرار دینا ہے، اگر کم ہو<sup>(۵)</sup>اس کی تفصیل'' خیار عیب' میں کلام کرتے وقت'' باب الخیار'' میں دیکھی جائے۔

انہیں میں میاں بوی میں ہے کسی کے اندر خارش ہوتو اس کو

(۱) ابن عابدين ۲۰۵۷ طبع دار احياء التراث العربي، الاختيار تعليل المختار المحارف المربية للكتاب، المرام طبع دار المعرف، القوانين الفقهية رسموا طبع الدار العربية للكتاب، مواهب الجليل ۲۴۱۳ طبع دار الفكر، روضة الطالبين ۱۹۳۳ طبع المكتب الإسلامي، حافية المجل ۲۵۳۷۵ طبع دار احياء التراث العربي، المغنى ۱۲۳۷۸ طبع مكتبة الرياض الحديثة -

(۲) الاختيار لتعليل المختار الر۱۷، ابن عابدين ۲۴۹۱، القوانين الفقهيد ر ۱۳۲۸، مواهب الجليل سار ۲۴۲، المغني سر ۵۵۴،۵۵۳ \_

(٣) ابن عابدين ٢٢٦/٥، الاشباه والنظائر لابن تجيم ١١٠/٢ طبع دارالطباعة العامره، نهاية المحتاج ١٤/١٠ المنثور في القواعد للزركثي \_

(۴) حدیث: أن النبي عَلَيْكُ أَرْخص لعبد الرحمن بن عوف و الزبیر في لبسه لحکة کانت بهما کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۲۲۳ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت انس سے کی ہے۔

(۵) حاشية الجمل سراسا، المغنى ۱۲۸/ (۵)

# جرب

## تعريف:

ا - لغت میں جرب اس پینسی کو کہتے ہیں جولوگوں اور جانوروں کے جسم پرنگلتی ہے جس کی وجہ سے جلد پھٹتی اور بسااوقات زیادہ ہونے کی وجہ سے جسم لاغر ہوجا تا ہے۔

جرب کا معنی عیب اور برائی بھی ہے، کہاجا تا ہے: "به حرب" لینی فلال میں عیب اور برائی ہے (۱)۔

لفظ جرب کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲- فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ جب خارش بہت زیادہ ہوجائے یہاں تک کہ گوشت بھی متاثر ہوجائے توایسے جانور کی قربانی درست نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس طرح کی خارش گوشت کو فاسد کردیتی ہے، اور بیا یک طرح کا عیب ہے، اس لئے کہ قربانی میں مقصود گوشت ہی ہوتا ہے۔

جب خارش معمولی ہو کہ گوشت متاثر نہ ہوا ہو، بلکہ اس کا اثر جلد ہی پر ہوتواس کے بارے میں اختلاف ہے، حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے پہال ایسے جانور کی قربانی درست ہوگی، یہی ایک قول شافعیہ کا بھی ہے، جس کوامام حرمین اورامام غزالی نے اختیار ہے۔

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح متن اللغة ،ليان العرب المحيط ، ماده: '' جرب' \_

عیب شار کرنا ہے، مزید اصطلاح'' عیب'' اور'' نکاح'' کے تحت دیکھاجائے۔

87.

## تعريف:

الجوۃ جيم كے كسرہ كے ساتھ، وہ چارہ جس كواونٹ وغيرہ
 ٹاپ اور كھر والے جانورائيخ پيٹ سے نكال كر چباتے ہیں اور
 نگل جاتے ہیں (۱)۔

اصطلاحی معنی اس لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۲ - جانور کی جگالی کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ آیا پاک ہے یانجس؟

امام زفر کے علاوہ حفیہ اور رائح مذہب کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے ہوات کا پا ان نا پاک ہے، حلام رح اس کا پا ان نا پاک ہے، کیونکہ جگالی پیٹ سے آتی ہے، جس طرح پانی اگر اس کے پیٹ کے اندر پہنچ جائے تو اس کا حکم اس کے پیشاب کی طرح ہوجا تا ہے، الیم ہی جگالی گوبر کے حکم میں ہوگی۔

ما لکیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے امام زفر کی رائے میہ ہے کہ جگالی پاک ہے، کیونکہ ماکول اللحم جانور کا گوبران کے یہاں پاک ہے، لہذا ماکول اللحم جانور کی جگالی بدرجہ اولی پاک ہوگی۔

# جرباء

د یکھئے:"جرب"۔

7.7

د کھنے:''جراح''''تزکیه'''شهادة''۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس،المصباح المنير ،ماده:'' جرر''۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۲۳۳ طبع دارا حیاء التراث العربی، الاختیار ار ۳۳ طبع دارالمعرف، نهایة الحماح ار ۲۴۰ طبع مصطفیٰ البابی۔

ماکول اللحم جانور کے گوبر اور جگالی پاک ہونے کا ایک قول شافعیہ کا بھی ہے، جس کورویانی اورایک قول میں ابوسعید اصطحری نے اختیار کیا ہے۔ اسی کے قائل عطاء بختی اور توری بھی ہیں (۱)۔ اس کی تفصیل اصطلاح: ''نجاسة''اور'' طہارة''میں ہے۔

# جرموق

### تعريف:

ا - جرموق جیم اور میم کے ضمہ کے ساتھ: فارسی معرب ہے، اس موز ہ کو کہتے ہیں جوخف کے او پر سخت ٹھنڈ سے تھا ظت کے لئے یا مٹی وغیرہ سے اس کی حفاظت کے لئے بنا یا جاتا ہے، عام طور پر میں وغیرہ سے اس کی حفاظت کے لئے بنا یا جاتا ہے، اس کی جمع میں جرامیق ہے، اس کی جمع جرامیق ہے (۱)۔

فقہاء کی اصطلاح میں خف کے اوپر والا خف جرموق ہے، اگر چہ کشادہ نہ ہو، امام مالک فرماتے ہیں: ایساموزہ جس کے اوپر اور ینچے چراے ہوں (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف:خف:

۲ - خف وہ پتلا چمڑا ہے جو پیر میں پہنا جاتا ہے،اس کی جمع اُخفاف ہے،طہارت کے باب میں خف سے مراد چمڑ ہے وغیرہ کا بنا ہوا موزہ ہے جو گخنوں سمیت اس سے او پر تک چھیانے والا ہو<sup>(س)</sup>۔

(۱) ابن عابدین ار ۲۳۳، بدائع الصنائع ار ۸۱،۸۰ طبع دارالکتاب العربی، الاختیار تتعلیل المختار ار ۳۲، ۳۳، الاشیاه والنظائر لابن مجیم ر ۲۰۲، مواہب المجلیل ار ۹۵،۹۶ طبع دارالفکر، القوانین الفقهیه ر ۳۸، المغنی ۸۸/۲ طبع مکتبة الریاض \_

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح، المصباح المنير ماده: "جرم" ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۱۹ که مواهب الجلیل ار ۱۸ ۱۳ مروضة الطالبین ار ۱۲ انهایة الحتاج ار ۲۰۵ القلیو بی ار ۲۰ کشاف القناع ار ۱۱۱

<sup>(</sup>۳) مختارالصحاح ماده:''خفف''، ابن عابدین ار ۲۸ کا طبع داراحیاءالتراث العربی۔

### ب:جورب اورلفافه:

سا- جورب غیر چرڑے کا بنا ہوا ایسا موزہ جو پیر میں جوتے کے ینچے پہنا جاتا ہے، البتہ لفافہ سلا ہوا نہیں ہوتا ہے، البتہ لفافہ سلا ہوا نہیں ہوتا ہے (۱)۔

خف، جرموق اور جورب کے درمیان فرق سے کہ خف صرف چمڑا اور اس جیسی دوسری چیز کا ہوتا ہے، جرموق چمڑا اور غیر چمڑا کا ہوتا ہے، اور جورب چمڑا کانہیں ہوتا ہے۔

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

اس پرجمہور نقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر خف کے بغیر صرف جرموق پہنے گئے ہوں توان پرمسح کرنا جائز ہے، اختلاف اس صورت میں ہے جب کہ خف کے اویر پہنے گئے ہوں:

حفیہ، حنابلہ اور رائی مذہب کے مطابق مالکیہ کی رائے ہے ہے کہ جرموق پرمسی کرنا جائز ہے، یہی شافعیہ کے نزدیک اظہر کے مقابلہ میں ایک قول ہے، اس لئے کہ حضرت بلال سے مروی ہے: "أن رسول الله عُلَيْتِ کان یخوج یقضی حاجته فآتیه بالماء فیتو ضا ویمسح علی عمامته و جرموقیه" (رسول الله عُلِیّة قضاء حاجت کے لئے نکاتے تھے، تو میں پانی لے کرآتا تھا، آپ عُلِیّة وضو کرتے اور اپنے عمامہ اور دونوں جرموق پرمسی کرتے) اور اس لئے بھی کے جرموق پہن کراسی طرح سفر طے کرنا ممکن ہے جس طرح خف پہن کر، لہذا مسیح کے جائز ہونے میں دونوں کا محموق پہن کر، لہذا مسیح کے جائز ہونے میں دونوں کا حکم برابر ہوگا، اور اسی وجہ سے صرف جرموق پہنے کی صورت

- (۱) لسان العرب.
- (۲) حدیث بلال: "أن الرسول عُلَطِيقٌ کان یخوج....." کی روایت ابوداؤد (۱۰۲/۱، ۱۰۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/۰ کا طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کی تھیج کی ہے، اور امام ذہبیؓ نے ان کی موافقت کی ہے۔

### میں مسح درست ہوتا ہے۔

نیز خف کے اوپر جرموق کا ہونا دو ہرے خف کے مثل ہوگا اور وہ جائز ہے تو اسی طرح میر بھی جائز ہوگا ، اور اس لئے بھی کہ بھی ٹھنڈک سخت پڑنے کی وجہ سے خف پر جرموق پہننے کی ضرورت پڑ جاتی ہے ، اور ہر وضو کے وقت نکا لئے میں زحمت ومشقت ہے۔

امام مالک سے ایک روایت سے ہے کہ سرے سے جرموق پرمسے درست ہی نہیں ہے، یہی اظہر قول شافعیہ کا بھی ہے، جب کہ خف کے او پر بہنے گئے ہوں (۱)۔

جرموق پرمسے کے جائز ہونے کی شرائط میں اختلاف وتفصیل ہے، اس کے لئے دیکھئے اصطلاح: ''مسے ''،'مسے علی الخفین''۔

# 1.7.

د کیھئے:'' جنایت''۔

# جزاف

## د يکھئے:''بیجالجزاف''۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۱۷۹، بدائع الصنائع ار۱۰، المواجب ار ۱۳۱۸، ۱۳۱۹، حاشیة الدسوقی ارا ۱۲، روضه الطالبین ار ۱۲، ۲۲، نهاییة المحتاج ار۲۰۲، ۲۰۲۰، کشاف القناع ارا ۱۱۱

وجود کا پہلوراج ہوتو وہ ندب ہے، اورا گرترک کا پہلوراج ہوتو وہ کراہت ہے۔

اس کے مقابل میں تخییر ہے، یعنی طلب فعل اور ترک دونوں بغیر کسی کی ترجیج کے برابر ہوں تواس سے اباحت ثابت ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف-عزم،قصد،نيت:

۲-عزم پخته اراده کو کہتے ہیں، کہاجاتا ہے: "عزمت علی کذا عَزما وعزیمة" جب کہ کہا کام کے کرنے کا پخته اراده ہو (۲)۔

اصطلاحی تعریف علامه ابن عابدین کے الفاظ میں: کسی کام کے کرنے سے پہلے ارادہ کا نام عزم ہے، اور جب عزم فعل سے متصل ہوتو وہ قصد ہے، اور جب فعل کے ساتھ متصل ہواور منوی عنہ یا دہوتو اس کا نام نیت ہے (۳)۔

#### ب- شمّ:

سو-کسی کام کوکرنے کا ابتدائی ارادہ کا نام' ہم' ہے، جب کہ کرنے کا ارادہ کیا ہواور نہ کرنے کا کرنے پر ارادہ کیا ہواور نہ کرسکے، کوئی کام کرنے سے پہلے اس کے کرنے پر دل کا جمانا' ہم' ہے، خواہ وہ کام خیر ہویا شر (۴)۔

# ج-تعليق:

م - تعلق مصدر ہے، علق تعلیقا (تشدید کے ساتھ) باب تفعیل سے، کہا جاتا ہے: ''علقت الشيء علی غیرہ'' یعنی میں نے فلاں شکی کوفلاں پر معلق کردیا اس طور پر کہ اس کے پائے جانے سے

- (۱) ارشادالفحول ۲۰ شرح البرخشی ار ۳۲ سه
- (٢) مختار الصحاح، التعريفات لمجر حاني ماده: ' عزم'۔
- (۳) التعریفات کجر جانی ص ۱۹۴۰، بن عابدین ار ۷۲۔
- (۴) تعريفات الجرجاني ص٢٠ المصباح المنير ماده: ' جمم'' \_

# جزم

#### . غریف:

ا-لغت میں جزم کا ٹنا ہے، کہا جا تا ہے: "جزمت الشيء جزما"
کا ٹنا، بير باب" ضرب" ہے ہے، اس طرح کہا جا تا ہے: "جزمت
الحرف في الإعراب" اس کا معنی ہے، میں نے فلال حرف کو حرکت ہے جدا کردیا اور ساکن کردیا۔ نیز کہا جا تا ہے: "أفعل ذلک جزما" لیخی یقیناً فلال کام کرول گا، اس کے خلاف نہیں ہوگا، اس کے خلاف نہیں ہوگا، اس طرح اٹل بات کے لئے بولا جا تا ہے: "حکم جزم، وقضاء حتم" لیخی بیختی اور قطعی فیصلہ ہے، اس کو وڑا اور رنہیں کیا جاسکتا، نیز کہا جا تا ہے: "جزمت النجل" لیخی میں نے کھور تو ڑا، نیز کہا جا تا ہے: "جزم المیمین" لیخی اس نے شم کو پورا کیا (ا)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

اصولیین کے نزدیک مکلفین کے افعال سے متعلق اللہ تعالیٰ کے خطاب کو لازمی طور پر انجام دینے کا مطالبہ کرنا جزم ہے، اور حکم کی تعریف یوں کرتے ہیں: بطوراقت المکلفین کے افعال سے متعلق اللہ تعریف یوں کرتے ہیں: بطوراقت المکلفین کے افعال سے متعلق اللہ تعالیٰ کا خطاب حکم ہے، اقتضاء کا معنی طلب کرنا ہے، لہذا اس میں اقتضاء وجوداوراقت اعدم دونوں داخل ہیں، چنانچے فقہاء کا بیان ہے کہ اگر طلب یقینی ہوتوا لگ فعل کی طلب ہوتو دوا ایجاب ہے۔

یا ترک کی طلب ہوتوتحریم ہے،اورا گرطلب قطعی نہ ہوتو اگر

<sup>(</sup>۱) الوسيط في اللغه بليان العرب، تاج العروس، المصباح المنير ماده: "جزم" \_

وہ پائی جائے گی، اور اس کے نہ پائے جانے سے نہ پائی جائے گی، تعلیق جزم کے خلاف ہے، اس لئے کہ جزم فی الحال قطعی فیصلہ کا نام ہے، اور تعلیق معلق علیہ کے وجود اور عدم وجود تک مؤخر رہتی ہے۔

#### ر-تر د**ر:**

۵-تر ددمصدر ہے، معنی یہ ہیں کہاس نے نہ پختدارادہ کیااور نہاس نے کوئی قطعی فیصلہ کیا<sup>(۱)</sup>۔

# شرعی حکم:

جزم کے مواقع استعال کے الگ الگ ہونے سے اس کے احکام بھی الگ الگ ہوں گے جن کی تفصیل مندر جبذیل ہے:

آ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ نیت میں جزم ہونا ضروری ہے،
کیونکہ عبادات منعقد ہونے کے لئے نیت شرط ہے، آپ علیہ کا ارشاد ہے: ''إنها الأعمال بالنیات''(۲) (اعمال کا دارو مدار نیت نیتوں پر ہے)، پختہ اور قطعی ارادہ کا نام نیت ہے، کمن ارادہ نیت نہیں ہے، اسی لئے تر در یا تعلیق جو جزم اور قطعیت کے منافی ہیں ان سے نیت میں خلل واقع ہوتا ہے، لینی نیت معتبز ہیں ہوگی، چنانچہ کوئی شخص تعلیق کے قصد سے یا مطلقاً عبادت کی نیت کو مشیت پر معلق کر رہونی ہوئی، گونکہ مشیت یعنی انشاء اللہ نیت کے جزم کر منافی ہے، اور انشاء اللہ کھن تبرک کے ارادہ سے کہا تو نیت باطل ہوگی، کیونکہ مشیت لیمن اور چیز پر تعلیق نیت کے لیے مضر ہوگی، انشاء اللہ کے علاوہ کسی اور چیز پر تعلیق نیت کے لیے مضر ہوگی، جیسے کسی شی کے حصول پر معلق کرنا گر جہاں شئی کا حصول متوقع ہوگی، جیسے کسی شی کے حصول پر معلق کرنا گر جہاں شئی کا حصول متوقع

نہ ہو، اسی طرح تر دد ہے بھی نیت باطل ہوجاتی ہے، چنا نچہ کوئی شخص تیسویں شعبان کی رات میں کل کے روزہ کی نیت اس طرح کرے کہ اگر کل رمضان کی پہلی تاریخ ہوگی توروزہ سے ہوگا، ورنہ نہیں، ایسے خض کاروزہ نہیں ہوگا گوکل رمضان کا دن واقع ہوا ہواس لئے کہ نیت میں تر دد ہے (۱)۔

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح ''نیت''۔

لیکن اگر عبادت کے دوران عبادت سے باہر نکلنے کی نیت میں تر دد ہوجائے ، تو شافعیہ نے عبادت کی چار قسمیں کی ہیں:

### الف-اسلام، نماز:

2-اگرکسی نے پہلی رکعت میں نیت کی کہ وہ دوسری رکعت میں نماز سے نکل جائے گا، یا نظنے کو ایسی چیز پر معلق کرے جولامحالہ نماز میں پائی جاتی ہے، تو فوراً اس کی نماز باطل ہوجائے گی، کیونکہ پوری نماز میں بالجزم نیت ہونے کا تھم ہے، اور یہاں نیت جزم کے ساتھ نہیں پائی جارہی ہونے کی نیت کوکسی شکی جارہی ہونے کی نیت کوکسی شکی یر معلق کرے (العیاذ باللہ) تو وہ کا فرہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

تردد سے مرادیہ ہے کہ اثناءعبادت شک طاری ہو جونیت کے جزم کے منافی ہے جس کے ساتھ اپنی عبادت شروع کیا تھا، جہاں کک سوچ وفکر میں شک طاری ہونے کا مسکہ ہے تو اس سے نماز باطل نہیں ہوگی ، اس طرح کا شک بھی ایمان باللہ پر بھی طاری ہوتا ہے، تو اس میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے، کیونکہ اللہ کے رسول علیہ نفر مایا:
"إن الله تجاوز الأمتي عما وسوست أو حدثت به أنفسها

- (۱) ابن عابدین ار ۲۷۷، حاشیة الدسوقی ار ۹۴، ۱۵، نهایة الحتاج ار ۲۳۳۸، المغور فی ام ۴۲۱ منبح ار ۳۳۳۳، المغور فی ار ۲۲۳۳، المغور فی التران التر
- (۲) المجموع ۳۸ ۲۸۲، ۲۸۳، المغنی ار ۲۹۲، الأشباه والنظائر ص ۴۰، کشاف القناع ار ۲۱۲ –

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مختار الصحاح مواد: ''علق،ردد''۔

رب میں رب المور میں وارس میں المور کی روایت بخاری (فتح الباری المور کی روایت بخاری (فتح الباری المور کی المور کی میں المور کی المور کی المور کی المور کی المور کی المور کی ہے۔

مالم تعمل به أو تكلم "(۱) (الله تعالى في ميرى امتى كى غلطيول سے درگذركيا ہے جن كا صرف دل ميں وسوسه ہو يا اس كا خيال ہو بشرطيكه اس كے مطابق عمل نه كرے يا زبان سے اس كا كلام نه كرے)۔

## ب-جج وعمره:

۸ - جج وعمرہ سے نکلنے کی نیت کی یا دونوں کوقطع کرنے کی نیت کی تو بالا تفاق دونوں باطل نہیں ہوں گے، اس لئے کہ فاسد کرنے کی وجہ سے دونوں سے نہیں نکلے گا، اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے، تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:'' احرام''، فقرہ ۱۲۸۔

#### ح-روزهاوراعتكا**ف:**

9 – اگر روزہ اور اعتکاف کے درمیان ان سے نکلنے کی بالجزم نیت کرلی تو دونوں باطل ہوں گے یا نہیں؟ اس میں شافعیہ کے دوقول بیں، اصح قول بیہ کہ باطل نہیں ہوگا، یہی رائح مذہب حنابلہ کا بھی ہے، اس لئے کہ نیت کے ذریعہ کسی چیز کے وجود کوشتم کرنا محال ہے، مزید تفصیلات اصل مقام پر ملاحظ فرمائیں۔

مالکیہ کا مذہب سے ہے کہ نماز، روزہ اوراعتکاف کے درمیان اگر نیت کاتوڑنا پایاجائے توعبادت باطل ہوجائے گی اوراس پرقضاواجب ہوگی اورروزہ میں کفارہ بھی لازم ہوگا،اورا گرنیت کا توڑنا عبادت مکمل ہونے کے بعد ہوتو ظاہررا جحاور تو کی ترقول سے ہے کہ عبادت باطل نہیں ہوگی،اس لئے کہ محض نیت سے موجود کوختم کرنامحال ہے۔

#### د-وضو:

• ا - دوران وضواس کی قطع کی نیت سے جتنا وضوکر چکا ہے وہ باطل نہیں ہوگا، یہ شافعیہ کا اصح قول ہے، حنابلہ کے یہاں استینا ف ضروری ہے، اس لئے کہ اس نے جو کیا ہے وہ صحح نہیں ہے، شافعیہ کہتے ہیں: البتہ باقی ماندہ اعضاء کے لئے نیت کی ضرورت ہوگی، اور اگر وضوسے فارغ ہونے کے بعداس کے قطع کی نیت کر ہے وشافعیہ کے رائح مذہب کے مطابق وضو باطل نہیں ہوگا، جیسا کہ اگر نماز، روزہ، اعتکاف اور جج سے فراغت کے بعدقطع کی نیت کر ہے تو باطل نہیں ہول گے، یہ شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے، جہاں تک حنفیہ کی بات ہے وان کے یہاں وضومیں نیت شرطنہیں ہے۔

ما لکیدکا مذہب میہ ہے کہ وضواور عنسل کی نیت کا توڑنا اگران سے فارغ ہونے کے بعد ہوتو مضر نہیں ہے،اوریہ نواقض وضو میں سے نہیں ہے،البنة اگر دوران وضو و عنسل نیت کا توڑنا پایا جائے تو راجح تول کے مطابق وضواور عنسل باطل ہوں گے اوران کا اعادہ لازم ہوگا۔

تیم کے دوران یااس کے بعد قطع کرنے سے وہ باطل ہوجائے گا، اس کئے کہ تیم کمزور طہارت ہے، بعض فقہاء نے اس کوتر جیج دی ہے کہ وہ وضوبی کی طرح ہے (۱) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:'' وضو''۔

عبادت کے منعقد ہونے کے لئے نیت میں جزم کی شرط سے منتنی صورتیں:

اا - اصل عبادت میں بیہ ہے کہ نیت بالجزم شرط ہے، نیت میں نہ کوئی تر دد ہونہ کسی شکی پر معلق ہو، جبیبا کہ او پر گزر چکا ہے۔ اس قاعدہ سے بعض صورتوں کوفقہاء نے مستثنی قرار دیا ہے، جن

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''إن الله تجاوز لأمتي عما وسوست أو حدثت به أنفسها ما.....' کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۴۹/۱۱ طبع السافیه) اور مسلم (۱۱/۱۱ طبع الحلیم) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے، اورالفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۳۷ ،۲۸۴، المغنی ار ۱۱۳، الدسوقی ار ۹۲،۹۵، الشرح الصغیر ار ۴۵ طبع انتلبی ، ثخ الجلیل ار ۱۵\_

میں نیت میں تر ددیا اس کے معلق ہونے کے باو جود عبادت درست ہوجاتی ہے، شافعیہ نے تر دد کی بعض صورتیں ذکر کی ہیں جو حسب ذیل ہیں:

ا - اگر ماء مطلق اور گلاب کے پانی کے درمیان شک ہوجائے، اور دونوں ہی پانی سے ایک ایک بار وضو کرتے واس کا وضو درست ہے اور ضرورت کی وجہ سے نیت میں تر ددمعاف ہے۔

۲ - کسی شخص کو یقین ہو کہ اس کے ذمہ پانچوں نمازوں میں سے کوئی ایک نماز ہے، لیکن سے یا دنہ ہو کہ کون سی نماز ہے تو الیمی صورت میں وہ شخص پانچوں نمازیں پڑھ لے تواس کی نماز درست ہوگی (۱)۔

# ۱۲-عبادات میں تعلیق کی بعض صورتیں:

طہارت میں: اگر حدث میں شک ہواور وہ نیت کرے کہ اگر محدث ہوگا تو یہ وضور فع حدث کے لئے ہے، ورنہ وضو کی تجدید ہوگ، تو یہ وضو تیج ہوگا(۲)۔

نماز میں: اگر مقتدی کوشک ہو کہ امام قصر کی نیت سے نماز پڑھ رہا ہے، الیں صورت میں مقتدی نے نیت کی کہ اگر امام کی نیت قصر کی ہوتو ہماری بھی قصر کی نیت ہے تو ہماری بھی اتمام کی نیت ہے، اور اگر اتمام صلاۃ کی نیت ہے تو ہماری بھی اتمام کی نیت ہے، بعد میں معلوم ہو کہ امام قصر کے ساتھ نماز پڑھ رہا تھا، تو مقتدی مذکور کی بھی نماز قصر ہوگی۔

اگرکسی شخص کے ذمہ فائنۃ نماز ہو، اور اس کی ادائیگی میں شک ہواوروہ نیت کرے کہ میں وہ نماز پڑھتا ہوں اگرمیرے او پر باقی ہو ورنہ نفل ہوگی، نماز پڑھنے کے بعد ظاہر ہو کہ وہ نماز اس پڑھی، الیی صورت میں اس کی فائنۃ ادا ہوجائے گی۔

اگرمسلمان میت کافرمیت کے ساتھ مل جائیں یا شہداء غیر شہداء کے ساتھ مخلوط ہوں توالیں صورت میں ہرایک کی نماز جنازہ اس نیت سے یڑھے کہ اگرمسلمان ہے یا غیر شہید تونماز صحیح ہوگی۔

زکا ق میں اگر کسی شخص نے زکوۃ اداکی، اور نیت کی کہ اگر اس کا غائب مال باقی ہوتو اس کی زکوۃ ہے، ور نہ حاضر مال کی زکوۃ ہے، بعد میں معلوم ہوا کہ غائب مال ہلاک نہیں ہوا ہے، تو غائب مال کی طرف سے زکاۃ ادا سمجھی جائے گی، یاغائب مال ہلاک ہوگیا ہوتو موجود مال کی جانب سے زکاۃ ادا ہوجائے گی، تفصیل اس کے اصلی مقام یر ہے۔

ج میں: احرام باند سے والا شخص یوں کیے کہ اگر زید نے احرام باندھا ہے تو میں بھی محرم ہوں، بعد میں معلوم ہوا کہ زید محرم ہے، تواس شخص کا بھی احرام درست ہوگا۔

اسی طرح کوئی رمضان کی تیسویں تاریخ کواحرام باندھے اوراس کوشبہ ہوکہ وہ رمضان کی تیس تاریخ ہے یا نہیں، اور وہ نیت کرے کہ اگر رمضان کا دن ہے تو میراعمرہ کااحرام ہے، اورا گرشوال کا دن ہے تو مج کا احرام ہے، بعد میں معلوم ہوکہ شوال کی پہلی تاریخ تھی، تو جج کا احرام درست ہوگا<sup>(1)</sup>۔

### عقو دمیں صیغهٔ جزم:

سا - عقد کے الگ الگ ہونے کے اعتبار سے اس میں جزم کا صیغہ بھی الگ الگ ہوگا، فقہاء نے عقو د کی حسب ذیل تقسیم کی ہے: الف: جن عقو دمیں مدت کی تعیین رکن ہو، جیسے: اجارہ، مساقا قا اور مصالحت، تو ہے تقو دہمیشہ مؤقت ہی ہوں گے۔

<sup>(</sup>۱) سابقة حوالحات، المنثور في القواعد ٣٦٢٣ \_

<sup>(</sup>I) الأشاه والنظائرللسيوطي ر٣٢، المنثور في القواعد ٣٧ ر ٢٩٢ \_

<sup>(</sup>۲) الأشاه والنظائرللسيوطي ر ۲۲، القليو يي ار ۴۵\_

ب: جس عقد میں مدت کی تعیین رکن نہ ہو، اور نہ مدت کی تعیین اس کے منافی ہو، جیسے: عقد مضاربت ، اوراس میں کوئی مدت ذکر کرے اور اس کے بعد خریداری سے منع کردے اور اس طرح وہ اجازت جس میں وقت کی قید ہو، جیسے وکالت وغیرہ تواس میں مدت کی تعیین مضرنہ ہوگی۔

ج: جن عقو د میں کسی حال میں مدت کی تعیین درست نہیں ہے، جیسے نکاح، بیع، وقف تو وہاں مدت کی تعیین کے بغیر جزم کا صیغہ استعال کرناوا جب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

تفصیل ان کے مقامات پرہے۔

سی شرط پرعقود کے صیغہ (الفاظ) کومعلق کرنے کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف اور تفصیل ہے، دیکھئے: '' تعلیق''اور ''عقد''۔

# جزيرة العرب

د يكھئے:'' أرض العرب''۔

# ~?.

#### عريف:

ا - جوہری نے کہا: جزید وہ نیکس ہے جوذمی سے لیا جائے، جمع جوزئ (کسرہ کے ساتھ) جیسے لحیہ کی جمع لحی ہے، جزید وہ مال ہے جس پر کتابی سے عقد ذمہ کیا جائے، اور بیمادہ جزاء سے فعلۃ کے وزن پر مصدر ہے، گویا کہ وہ اس کے قبل کا بدلہ ہے، ابن منظور نے کہا: جزیہ: زمین کا محصول بھی ہے (۱)، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "حَتَّی یُعُطُوا الْجِزُیّةَ عَنْ یَّدٍ وَّهُمُ صَاغِرُونَ ''(۲) (یہاں تک کہ وہ جزید یں رعیت ہوکراوراین پستی کا حساس کرکے)۔

امام نووی نے کہا: جزیہ (جیم کے کسرہ کے ساتھ) اس کی جمع جزی (کسرہ کے ساتھ) قربۃ اور قرب وغیرہ کی طرح ہے، یہ جزاء سے مشتق ہے، گویا کہ بیہ اس چیز کا بدلہ ہے کہ ہم ذمی کو اپنے دارالاسلام میں شہراتے ہیں، اوراس کے خون، مال اوراہل وعیال کی حفاظت کرتے ہیں، ایک قول ہے کہ جزیہ جزاء یا جزی سے مشتق ہے، جس کا معنی: ادا کرنا ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَاتَّقُواْ یَوُمًا لَاَ تَجُزِیُ نَفُسٌ عَنُ نَفُسٍ شَیْئًا" (اور

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المهنير ، المطلع على ابواب المقنع ص ۱۳۰ طبع المكتب الاسلامي، أساس البلاغه، جامع البيان في تفيير القرآن ۱۰/۷۷ دار المعرف بيروت، زادالمسير في علم النفير سار ۲۰ م، المكتب الإسلامي بيروت طبع اول ١٩٢٣ء

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبیر ۲۹\_

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ١٨٨\_

لعنی ادانہیں کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

خوارزمی کہتے ہیں: اہل ذمه کی جانوں کی حفاظت کا بدله، جزیه کی جع جزی ہے، اور وہ فاری لفظ'' کزیت'' کا معرب ہے، اور '' کزیت' خراج کو کہتے ہیں'')۔

جزید کی اصطلاحی تعریف کے بارے میں فقہاء کے نظریات مختلف ہیں، اس لئے کہ اس کی حقیقت میں ان کے درمیان اختلاف ہے، اس طرح ان مغلوب لوگوں پر عائد کرنے کے بارے میں اختلاف ہے، جن کی سرزمین بزورطاقت فتح ہوئی ہو۔

حنفیداور ما لکیہ کے یہاں ذمیوں سے وصول کئے جانے والے فیکس کو جزید کہتے ہیں، تو میام ہے، اس میں ہر جزید داخل ہے، خواہ اس کی وجہ قبر وغلبہ اور ان کی زمین کو ہزور طاقت فتح کرنا ہو، یا عقد ذمہ ہوجو با ہمی رضامندی سے ہوتا ہے۔

شافعیہ میں سے صنی نے اس کی تعریف کی ہے: کہ جزیہ باہمی رضامندی سے لیا ہوا مال ہے، اس لئے کہ ہم نے اپنے ملک میں رہائش کی اجازت دی، یا اس لئے کہ ان کی جان، مال اور اولاد کی حفاظت کی، یا اس لئے کہ ہم ان سے جنگ کرنے سے باز رہے۔ حفاظت کی، یا اس کئے کہ ہم ان سے جنگ کرنے سے باز رہے۔ حنابلہ نے اس کی تعریف کی ہے: جزیہ وہ مال ہے جو ذلت وخواری کے طریقہ پر ہرسال ذمیوں سے وصول کیا جا تا ہے، جوان کے آل اور دار الاسلام میں ان کے قیام کا بدلہ ہوتا ہے۔

قلیونی نے کہا: جزیہ، مال یا عقد یا دونوں پر بولا جاتا ہے<sup>(m)</sup>۔

- (۱) تهذیب الاسماء واللغات ۱۸سر۵، دارالکتب العلمیه بیروت، حاشیة القلبو بی علی شرح المنهاج ۲۲۸/۲ طبع عیسی کتلبی قاهره، المغنی ۸۸ ۲۹۵ مکتبة الریاض الحدیث الریاض
- (۲) مفاتیج العلوم ۳۹،۰ ۳ شائع کرده الطباعة المنیریه، مطبوعة الشرق قاهره، روح المعانی ۱۰ ۸۷ دارا حیاءالتراث العربی بیروت بمکسی طبع منیریه
- (۳) الفتادی الهندیه ۲۴۴۲ داراحیاء التراث العربی بیروت، اللباب فی شرح الکتاب ۴۲۴۷ دارالفکر بیروت، عمدة القاری ۱۸۷۵ دارالفکر بیروت، جمدة القاری ۱۸۷۵ دارالفکر بیروت، جوابمرالا کلیل شرح مختصر شیل ۲۲۲۱ داراحیاء الکتب العربیة قابره، شرح مخ الجلیل

اس کے ساتھ ساتھ علماء جزیہ پر چندا صطلاحات والفاظ کا اطلاق بھی کرتے ہیں جو حسب ذیل ہیں:

## الف:خراج الرأس:

۲-امام سرخی نے کہاہے: اگرامام کفار کے کسی قوم کوذمی بنائے گاتو ان کے مردول اوران کی اراضی پر بھندر وسعت خراج مقرر کرے گا، جہال تک مردول پر خراج عائد کرنے کی بات ہے تو یہ کتاب وسنت ہے نابت ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "حَتّی یُعُطُوا الْجِزُیةَ عَنُ یَعُطُوا الْجِزُیةَ عَنُ یَعُطُوا الْجِزُیةَ عَنُ یَعُطُوا الْجِزُیةَ عَنُ یَعُطُوا الْجِزُیة عَنْ اللہ قالی کا ارشاد ہے: "حَتّی یُعُطُوا الْجِزُیة عَنْ اللہ قالی کا ارشاد ہے: "حَتّی یُعُطُوا الْجِزُیة عَنْ اللہ قالی کا ارشاد کے اور حدیث شریف میں ہے: "أن النبی این پستی کا احساس کرکے )، اور حدیث شریف میں ہے: "أن النبی اخذ الجزیة من مجوس هجر" (نبی کریم عَلَیْ اِللَّهُ نے ہجر کے اُحد الجزیة من مجوس هجر" (نبی کریم عَلَیْ اِللَّهُ نے ہجر کے میں سے جزیہ وصول فرما یا ہے) (۱)۔

ابن القیم نے أہل الذمہ کے احکام میں لکھاہے: کا فروں کی ذلت ورسوائی کی خاطران کے اوپر عائد کردہ ٹیکس جزیہ ہے<sup>(m)</sup>۔

#### ب:جاليه:

العت میں جالیہ جلاء سے ماخوذ ہے، کہا جاتا ہے: "جلوت عن

<sup>=</sup> ۱۷۵۱ مكتبة النجاح، ليبيا، حاشيه البجير مى على شرح المنج ۲۲۸، المكتبة الإسلامية كى، كفاية الاخيار ۲ ساا، دارالمعرفه بيروت، الممدع فى شرح المقنع سر ۴۰ م، المكتب الاسلامي بيروت، حاشية القليو بى ۲۲۸، كشاف القناع سر ۱۲۸، مطبوعه النصرالحديثة الرياض، المغنى ۸ ر ۳۹۵ طبع الرياض - سر ۱۱ مطبوعه النصرالحديثة الرياض، المغنى ۸ ر ۳۹۵ طبع الرياض -

<sup>(</sup>۱) سوره توبه ر۲۹\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أخذ الجزیة من مجوس هجر" کی روایت بخاری (۲/ ۱۱۷ طبع علی سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية للماوردي رص ١٩٦ طبع مصطفیٰ الحلني قاہره طبع سوم، الأحكام السلطانية لا بي يعلى رص ١٦٢ طبع مصطفیٰ الحلمی قاہرہ، المبسوط ١١٧٠ على رص دارالمعرف ييروت، احكام أبل الذمة الر ٢٢، دارالعلم للملا يين بيروت.

البلد جلاء" (میں شہر سے نکلا)، جالیہ کا اطلاق جماعت پر بھی ہوتا ہے، اس معنی میں کہا گیا جالیہ ان اہل ذمہ کو کہاجا تا ہے جن کو حضرت عمر بن خطاب ؓ نے جزیرہ عرب سے جلاوطن کردیا تھا اور وہ جہاں بھی گئے ان کے ساتھ بینام لازم رہا۔ پھر پورے ملک میں اہل کتاب میں سے جس پر بھی جزید عائد ہوا وہ جالیہ کہلایا، گواپے شہر سے جلاوطن نہ کئے گئے ہول، پھر اس کے بعد ہراس جزیہ کو جالیہ بولا جانے لگا جو ذمیوں سے وصول کیا جائے، تو کہا گیا کہ فلاں شخص جالیہ کی وصولی پر مامور ہے، یعنی اہل ذمہ کے جزیدی وصولی پر ماس کی جمع کی وصولی پر ماس کی جمع کی وصولی پر ماس کی جمع کی وصولی پر ماس کے بھی اس کی جمع کی وصولی پر ماس کی ایک دورائی ہے (ا)۔

قلقشندی نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: جالیہ وہ مال ہے جواہل ذمہ سے ان پر مقررہ جزید کے بدلہ میں ہرسال لیا جائے۔ قدیم کتابوں میں بیا نفظ (جالیہ) مستعمل ہوا ہے، اور عہد غلاماں سے جزید کی ادائیگی کے بعد اہل ذمہ کو جورسیدیں دی جاتی تھیں ان میں لفظ حالہ کا استعال ہوتا تھا۔

مقریزی نے کہا ہے: ہمارے زمانے میں جزید لفظ جوالی سے مشہور ہے، بیسال کے شروع میں گذشتہ اور آئندہ کا جزیدلیا جاتا ہے، گزشتہ زمانہ میں جزید کے ذریعہ بہت مال حاصل ہوتا تھا۔

قاضی فاضل' متجد دات الحوادث' میں لکھتے ہیں: 24ھھ میں جوالی کی آمدنی ایک لا گھٹیں ہزار دینار تک پہنچ گئ تھی، لیکن ہمارے اس دور میں اس کی مقدار بہت کم ہوگئ ہے، کیونکہ عیسائیوں کے ساتھ جووا قعات پیش آئے ان میں وہ لوگ کا فی تعداد میں مسلمان ہوئے۔ علامہ ابن عابدین نے کہا: جزیہ ہی کو جالیہ کہتے ہیں (۲)۔

## ج: مال الجماجم:

سم - جماجم "جمجمة" كى جمع ب، اور يد دماغ كے او پرسركى بلاك بي العنى كھو پڑى، بسااوقات اس سے مرادانسان بھى ہوتا ہے، ينانچه كہا جاتا ہے: "خذ من كل جمجمة درهما" (ليمنى بر انسان كے بدله ايك درہم لے لو)، جبيا كه كہا جاتا ہے: "خذ من كل رأس درهما الله (برسركے بدله ايك درہم لے لو)، جزيه كل رأس درهما كيونكه جزيه وميوں پرمقرركيا جاتا ہے۔ مال جماجم بھى كہا گيا ہے، كيونكه جزيه وميوں پرمقرركيا جاتا ہے۔

ابن سعد نے حضرت عمر بن خطاب کی سوانح عمری میں لکھا ہے کہ یہ پہلٹے خص ہیں جنہوں نے اپنے مفتوحہ شہروں میں آبادی اور پہاڑی اراضی کی پیائش کرایا اور اراضی پرخراج مقرر کیا، اور اہل ذمہ کے سروں پر جزیہ تعین کیا<sup>(۲)</sup>۔

خوارزمی نے کہا ہے: بعض شہروں میں جانی خراج کو مال جماجم کہتے ہیں: جماجم جمجمۃ کی جمع ہے،اس کامعنی سرہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) قلقشندى: صبح الأعشى ۳۵۸ مم شائع كرده وزارة الثقافة والإرشاد القومى قامره،الخطط ۲۵۱، دردالممتارعلى الدرالمختار ۱۹۵۶ دارالفكر بيروت.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) الطبقات الكبرى ۲۸۲/۳، دارصا دربيروت ـ

<sup>(</sup>۳) مفاتیج العلوم رص • ۳۰\_

<sup>(</sup>۴) الخطط للمقريزي ار ۹۸\_

جزيه كے متعلقہ الفاظ:

#### الف:غنيمت:

۵-حربیوں سے طاقت اور غلبہ کی بنیاد پر حاصل ہونے والے مال کو غنیمت کہتے ہیں (۱)۔

اس میں اہل حرب کے اموال اور قیدی داخل ہیں اگر ان کوغلام بنالیا جائے نفیمت اور جزیہ کے درمیان تضاد ہے، اس لئے کہ جزیہ بغیر جنگ وجدال کے حاصل ہوتا ہے، اور مال غنیمت صرف جنگ کے ذریعہ ہاتھ آتا ہے۔

## **ن**ى:

۲ - مسلمانوں کے رعب ودبد بہ کے نتیجہ میں کا فروں سے بغیر جنگ کے حاصل ہونے والا مال فی ہے۔

فی کی دونشمیں ہیں: اول: وہ مال جو کا فرمسلمانوں سے خائف ہوکر چھوڑ کر بھاگ جائیں، یااپی جان بچانے کے لئے جو مال دیں، دوم: بغیر ڈروخوف کے جو مال کا فروں سے حاصل ہو، جیسے: جزید، مبنی مسلح خراج اور عشر،اس اعتبار سے جزیداور فی کے درمیان عموم وخصوص کی نسبت ہے، فی جزید سے عام ہے (۲)۔

### **5:خراج:**

2-خراج غیرعشری اراضی پرمقرر کردہ حقوق ہیں جو بیت المال کوادا کئے جاتے ہیں، لفظ جزیہ اور خراج کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ دونوں اہل ذمہ پر واجب ہوتے ہیں، اور دونوں ہی فی کے مصارف میں خرچ کئے جاتے ہیں، اور دونوں کے درمیان فرق بیہ ہے کہ جزیہ افراد واشخاص پر عائد کیا جاتا ہے، اور خراج زمین پر عائد ہوتا ہے، اور

(۲) مغنی الحتاج ۳٬۹۲۳، بدایة الجتهد ار ۴۰۲.

اسلام قبول کرنے کی وجہ سے جزیہ ساقط ہوجا تا ہے، جب کہ خراج اسلام قبول کرنے کی وجہ سے ساقط نہیں ہوتا ہے، اسلام اور کفر دونوں کے ساتھ خراج باقی رہتا ہے (۱)۔

#### د:عشر:

۸ - اصطلاح میں عشر کی دونتمیں ہیں: اول: عشور الزکوۃ جوکھیتی اور کھال کی زکاۃ میں لیا جائے ، جس کی تفصیل اس کے مقام پر ہے، دوم: جو کا فروں کے تجارتی مال پر مقرر کیا جائے ، جب کہ وہ لوگ دار الاسلام میں ایک شہر سے دوسر ہے شہر لے کر منتقل ہوں ، اس کوعشر اس لئے کہتے ہیں کہ جولیا جاتا ہے ، وہ دسواں حصہ ہوتا ہے ، یا اس کی طرف مضاف ہوتا ہے ، جیسے نصف عشر۔

عشراور جزیہ کے درمیان تعلق میہ کے دونوں ذمی اور مشا من حربی پر عائد ہوتے ہیں، فی کے مصارف میں خرچ کئے جاتے ہیں (۲)۔

عشر اور جزیہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ جزیہ تعین مقدار میں افراد واشخاص پر عائد ہوتا ہے، اور آ دمی آ دمی کے فرق سے اس میں کوئی فرق نہیں ہوتا ہے، اورعشر مال پر مقرر ہوتا ہے۔

# اسلام میں جزیہ شروع ہونے کی تاریخ:

9- ^ في كاواخريس فتى كه ك بعداوگ جوق درجوق اسلام ميس داخل موت، يهال تك كه پور حجزيره عرب ميس اسلام پيل گياتو الله تعالى نے رسول الله عليه كواہل كتاب يهود ونصارى سے جہاد كرنے كا حكم ديا، فرمايا: "فَاتِلُوا الّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَلاَ بالْيَوْم اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ بالْيَوْم اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ عَلَيْهِم اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ٩ ر ٢٣ ٣٥ طبع إلا مام قابره-

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديه ار ۱۸۳، الكافى لا بن عبدالبر فى فقه الل المدينة ار ۴۸۰، مكتبة الرياض الحديثة الرياض طبع دوم <u>و ۲۰ ا</u>ه، المغنى ۵۱۲/۸

یَدِینُوُنَ دِیْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِیْنَ أُوتُوا الْکِتْبَ حَتَّی یُعُطُوا الْجِزُیةَ عَنْ یَدِینُونَ دِیْنَ الْحَدِرُو الْکِتْبَ حَتَّی یُعُطُوا الْجِزُیةَ عَنْ یَدٍ وَهُمُ صَاغِرُونَ"(۱) (اہل کتاب میں ان سے لڑو جونہ اللہ پرایمان رکھتے ہیں اور نہ روز آخرت پر اور نہ ان چیزوں کو حرام ہجھتے ہیں جنہیں اللہ اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے اور نہ سے دین کو قبول کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ جزید دیں رعیت ہوکر اور اپنی پہتی کا احساس کرکے )۔

چنانچرسول اللہ علیات نے اہل روم سے جنگ کے لئے تیاری کو اس کی طرف بلایا، مدینہ کے مضافات میں رہنے والے دیہا تیوں کو اس کی طرف بلایا، مدینہ کے مضافات میں کے ساتھ نکل پڑے اور تقریباً تیس ہزار مجاہدین جمع ہوئے، مدینہ اور اس کے ساتھ نکل پڑے اور تقریباً تیس ہزار مجاہدین جمع ہوئے، مدینہ اور بعض مسلمان پیچے رہ گئے، رسول اس کے مضافات کے منافقین اور بعض مسلمان پیچے رہ گئے، رسول اللہ علیات نے اپنے صحابہ کے ساتھ وجھ میں شام کا رخ کیا، مقام جوک پہنچ، وہ وہ ہاں اتر ہاور یہاں تقریباً میں دن قیام پذیر رہے، اس دوران عرب قبائل آپ علیات کی خدمت میں آتے اور اسلام قبول کرتے، دوسری طرف آپ علیات کی خدمت میں آتے اور اسلام معاہدہ فرماتے، یہاں تک کہ پوراعلاقہ اسلام کے زیر نگیں ہوگیا، امام طبری جزیہ والی آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' رومیوں سے طبری جزیہ والی آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' رومیوں سے جنگ کرنے کے متعلق آپ علیات کے رکھا کے بعد آپ نے خورہ کا ارادہ فرمایا، پھر انہوں نے لکھا بزول کے بعد آپ نے خورہ کا ارادہ فرمایا، پھر انہوں نے لکھا ہے کہ بیقول مجاہد بن جرسے مروی ہے (''')۔

اس آیت کریمہ سے جزیہ مشروع ہوا، البتہ اس کے مشروع ہونی تاریخ میں علماء کا اختلاف ہے، اس لئے کہ ان کے درمیان اس آیت کے نزول کی تاریخ میں اختلاف ہے۔

ابن القیم کی رائے ہے: سورہ برأت کی آیت نازل ہونے کے بعد کا فروں سے جزید وصول کیا جانے لگا،اس سے پہلے وصول نہیں کیا جاتا تھا،آیت جزید ۸ھ میں نازل ہوئی۔

ابن کثر نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ آیت جزیر وجے میں نازل ہوئی، چنانچہ اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے انہوں نے لکھا ہے کہ جب مشرکین کا معاملہ درست ہوگیا، اور لوگ جو تی در جو تی اسلام میں داخل ہوگئے، یہاں تک کہ پورے جزیرہ عرب میں اسلام کا غلبہ ہوگیا، تو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو اہل کتاب سے جنگ کا حکم دیا، اور رہے کم وجے میں ہوا (۱)۔

آیت جزیہ کے نزول سے پہلے رسول اللہ علیہ نے کسی بھی کافر سے جزیہ وصول نہیں فرمایا، جب جزیہ والی آیت نازل ہوئی تو نجران کے نصاری اور ہجر کے مجوسیوں سے جزیہ وصول کیا، پھر اہل ایلہ، اہل اذرح اور اہل افرعات وغیرہ نصرانی قبائل سے جزیہ وصول فرمایا جو کہ جزیرہ عرب کے مختلف اطراف میں رہتے تھے (۲)۔

ابن القيم نے '' زاد المعاد'' ميں لکھاہے: جب آیت جزیہ نازل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه/۲۹\_

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في تفسير آي القرآن ١٠ / ٧٤ ، الهدايه إلى بلوغ النهاميه في علم معانى القرآن وتفسير ه وأحكامه مخطوطة الخزانة العامه ،الرياض -

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد فی مدی خیر العباد ۸۸،۲۸ دار احیاء التراث العربی بیروت، تفسیر القرآن العظیم لابن کشر ۷۲ ۳۴ مه دار المعرفه بیروت.

<sup>(</sup>۲) نجران (نون کے فتح جیم کے سکون اور راء کے فتح کے ساتھ) مکہ اور یمن کے درمیان ایک شہر ہے جو مکہ سے تقریباً سات مرحلے پر واقع ہے، (تہذیب اللہ وی ۱۷۲)۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "أول من أعطى الجزية أهل نجران و كانوا نصارى" كى روايت الوعبيد في الأموال (٢١ طبع دارالفكر) مين مرسلاً كى ہے۔

ہوئی تو آپ علیہ نے مجوس اور اہل کتاب نصاریٰ سے جزیہ وصول فرمایا<sup>(۱)</sup>، مجوس سے مراد بحرین <sup>(۲)</sup> یا ہجر کے رہنے والے مجوس ہیں <sup>(۳)</sup>۔

امام بخاری نے مسور بن مخرمہ سے روایت کیا ہے کہ حضرت عمرو بن عوف انصاری جو بنو عامر بن لؤی کے حلیف سے اور بدر کے شرکاء میں سے سے انہوں نے بتایا کہ رسول اللہ علیہ شرک ہو بیوصول کرنے کے لئے بحرین روانہ فرمایا تھا اور رسول اللہ علیہ ہو نے خود اہل بحرین سے سے فرمایا تھا اور رسول اللہ علیہ ہو نے خود اہل بحرین سے سے فرمایا تھا، اور ان پر علاء بن حضری کوامیر مقرر فرمایا تھا (اسی جو بن سے خوریا کے علیہ ہو نے خود اہل کے عیسائی اور ہجر کے مجوس سے جزیہ وصول کرنے کے بعد وصول کے بعد وصول کرنے کے بعد وصول کیا اور اہل ایلہ سے بھی جزیہ وصول کیا اور اہل ایلہ علیہ کی خدمت اقد میں میں حاضر ہوا، اور آپ سے سے کی کہ ہر بالغ کی طرف سے سال میں ایک دینار حاضر ہوا، اور آپ سے گذرے گا ان پر اس مسلمان کی مہمان نوازی کرنا ان کے پاس سے گذرے گا ان پر اس مسلمان کی مہمان نوازی کرنا واجب ہوگا، اور ان کے لئے تحریر لکھ دیا کہ ان کی حفاظت کی جائے گی،

- (۲) حدیث: "کان رسول الله هو صالح أهل البحرین، و أمر علیهم العلاء الحضرمی" کی روایت بخاری (۱۲/۲ طبع عیسی صبح ) نے مور بن مخر مہسے کی ہے۔
- (۵) اُیلة (جمزه کے فتح اور یاء کے سکون کے ساتھ) حجاز کا آخری اور شام کا شروع ساحل سمندر پر واقع مشہور شہر ہے، آج کل عقبہ سے معروف ہے، (مجم البلدان ۱۲۹۲، تہذیب الاساءللووی ۱۸۱۱۔

ان کو دشمنوں سے بچایا جائے گا<sup>(۱)</sup>، نیزرسول اللہ علیہ نے اہل افررحات (<sup>۲)</sup>، اہل جرباء <sup>(۳)</sup>، اہل تبالہ وجرش ، اہل افررعات <sup>(۳)</sup> اور اہل مقنا<sup>(۵)</sup> سے جزیہ وصول فر مایا ، اور وہ لوگ یہودی تھے ، اور ان لوگوں سے کی کہوہ لوگ اپنے اون ، پھل اور عروک لکڑی کے ذریعہ کئے ہوئے شکار میں سے چوتھائی حصہ ادا کیا کریں گے <sup>(۲)</sup>۔

اس کے بعدرسول اللہ علیہ نے اہل یمن سے جزیہ وصول فرمایا، اس طرح حضرت معاذین جبل کو ان کے پاس بھیجا، چنانچہ حضرت معاذ کا بیان ہے: "بعثنی رسول الله عَلَيْتُ الى اليمن وأمرني أن آخذ من كل حالم دينارا" (عالم اللہ عَلَيْتُ اللہ عَلَيْتِ اللہ عَلَيْتِ اللہ عَلَيْتُ اللہ عَلَيْتِ اللہ عَلَيْتُ اللہ عَلَيْتِ اللہ عَلَيْتِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَلَيْتِ اللّٰ ا

<sup>(</sup>۱) زادالمعاد ۲۸۸۸

<sup>(</sup>۲) اس زمانه میں بحرین سے مراد کمان اور بھرہ کے درمیان خطے ہیں (مجم البلدان لیا قوت ار ۷ ۴ ۴، تہذیب الاساء واللغات ۳ ر ۷ ۳، اللسان ا ۲۲۷۔

<sup>(</sup>٣) ججر (باءاورجیم کے فتح کے ساتھ) بحرین کے ایک شہر کانام ہے، بلکہ ایک بڑا شہر مستجھاجاتا ہے، کہا گیاہے: بحرین کے کنارے کو ججر بولتے ہیں، (مجم البلدان سمجھاجاتا ہے، کہا گیاہے: بحرین کے کنارے کو ججر بولتے ہیں، (مجم البلدان ۸ سوس)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قدوم یوحنه بن رؤیه علی رسول الله فی تبوک ..." کی روایت ابن اسحاق نے السیر ق (۱۹۹۴ طبع مصطفیٰ الحکنی) میں کی ہے، اس کی سند میں انقطاع ہے، ابن سعد نے طبقات (۱۹۰۲ طبع دار بیروت) میں اس کی روایت کی ہے، سند میں واقد می ہیں جو متعلم فید ہیں۔

د يكيئ: فتوح البلدان رص الدرالكتب العلميه بيروت، الطبقات الر ٢٩٠، الواقدى: المغازى عالم الكتب بيروت ١٦٠٣، الأموال لأبي عبيد ص ٢٨٠، الاموال لا بن زنجويه ٢٦ سام ٨٠٠.

<sup>(</sup>۲) اُذرح (ہمزہ کے فتح، ذال کے سکون اور راء کے ضمہ کے ساتھ) نواحی بلقاء میں شام کے مضافات میں ایک شہر کا نام ہے، (مجم البلدان ۱۲۹۱)۔

<sup>(</sup>۳) الجرباء: ملک شام میں اذرح کے خطہ میں ایک دیہات کا نام ہے، (مجمّم البلدان ۱۱۸۶)۔

<sup>(</sup>۴) اذرعات: (پہلے فتح پھرسکون اور کسرہ کے ساتھ) سرز مین بلقاء اور عمان کے آس پاس شام کے اطراف میں ایک شہر کا نام ہے، (مجم البلدان ار ۱۳۰۰)۔

<sup>(</sup>۵) مقنا:ایله شهر کے قریب ایک گاؤں ہے، (مجم البلدان ۱۸۷۸)۔

<sup>(</sup>۲) فوح البلدان المائه الطبقات الر ۲۹۰ العروك : ولكر كي سي شكار كياجاتا م حديث: "فصالحهم رسول الله علي ربع غزولهم و شمارهم" كي روايت ابن سعد نے الطبقات (۱۱ ر ۲۹۰ طبع بيروت) ميں كي سيار ميں وقت كي بيروت كي سيار جوشكام فيه بين -

<sup>(2)</sup> حدیث: "بعثنی رسول الله عَلَیْ الی الیمن و أمرنی أن آخذ من کل حالم دینارا" کی روایت ابوداو در ۲۳۳/۲ طبع عزت عبید الدعاس) اور ترذی ( ۱۳۸۳ طبع مصطفی الحکی ) نے کی ہے، امام ترذی نے

نے مجھے یمن روانہ فرمایا اور ساتھ ہی ہے تھم دیا کہ ہر بالغ کی طرف سے ایک دیناروصول کروں )۔

ابوعبید نے اہل یمن کے نام رسول اللہ علیہ کا مکتوب نقل کیا ہے جس میں لکھا ہوا ہے: "من محمد الی اُھل الیمن ... و أنه من اُسلم من یهو دي أو نصر اني بأنه من المؤمنين، له ما لهم وعلیه ما علیهم و من کان علی یهو دیته أو نصر انیته فإنه لا یفتن عنها و علیه المجزیة" (۱) (یہ خط محمد علیہ کی جانب سے اہل یفتن عنها و علیه المجزیة" (۱) (یہ خط محمد علیہ کی جانب سے اہل یمن کے نام ..... جو یہودی یا نصر انی اسلام قبول کرے گا وہ موثن ہوگا، اس کے حقوق اور اس کی فرمد داریاں مسلمانوں کی طرح ہوں گی، اور جو اپنے مذہب یہودیت یا عیسائیت پر قائم رہے گا تو اس کی وجہ سے آزمائش میں مبتل نہیں کیا جائے گا، البنة اس پر جزیدلازم ہوگا)۔

# جزبه کی مشروعیت پردلائل:

• ا - جزيد كى مشروعيت كتاب الله، سنت رسول الله اور اجماع سے عابت ہے، الله تعالى كا ارشاد ہے: ''فَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَلَا وَلاَ بِالْيَوْمِ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَحِينُونَ ذِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتٰبَ حَتَّى يُعُطُوا يَدِينُونَ ذِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتٰبَ حَتَّى يُعُطُوا الْجِزية عَنْ يَدٍ وَهُمُ صَاغِرُونَ ''(۲) (اہل كتاب ميں ان سے الْجِزية عَنْ يَدٍ وَهُمُ صَاغِرُونَ ''(۲) (اہل كتاب ميں ان سے الله وجون الله يرايمان ركھتے ہيں اور نه روز آخرت يراور نه ان چيزول كو

حرام مجھتے ہیں جنہیں اللہ اوراس کے رسول نے حرام کیا ہے اور نہ سچے دین کو قبول کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ جزید دیں رعیت ہوکر اور اپنی کہتی کا حساس کرکے )۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ان اہل کتاب سے جزید لینا جائز ہے، جن کی صفات اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں ذکر کی ہے، اور اس لئے اللہ تعالیٰ نے کفار سے جہاد اور ان سے جنگ کرنے کو مشروع کیا، تاکہ وہ ان بری صفات سے رجوع کریں اور دین حق میں داخل ہوجا کیں یاذلیل ہوکرا ہے ہاتھ سے جزیداداکریں (۱)۔

اس باب میں بہت ہی احادیث ہیں، جن میں سے بعض گزر چکی ہیں، ایک اور حدیث ہے جے مسلم وغیرہ نے حضرت بریدہ سے روایت کی ہے، جب رسول اللہ علیہ سی کوشکر یا فوجی دستہ کا قائد بناتے تواسے خاص طور پراینی ذات کے بارے میں اللہ سے ڈرنے، اینے ساتھ رہنے اور مسلمانوں سے بھلائی کی وصیت فرماتے ،اور فرمات: "اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليدا، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال أو خلال، فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى التحول عن دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ماللمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء، إلا أن يجاهدوا مع

<sup>=</sup> کہا: حدیث حسن ہے، نسائی (۲۲/۵ طبع دارالبشائر) نے حضرت معاذ سے
اور حاکم (۳۹۸/۱ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے اور کہا: بیر حدیث
شیخین کی شرط پر صبح ہے۔

<sup>(</sup>۱) الاموال لأ بي عبيد اس الله الأموال لا بن زنجويه ام ۱۲۸، حديث: "من محمد إلى أهل اليمن ..... و أنه من أسلم من يهو دى أو نصراني ..... كل روايت ابوعبيد نے كتاب الاموال (۳۵ طبح وارالفكر) ميں حضرت عروه بن زبير سے مرسلاً كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبهر۲۹۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرغرائب القرآن ورغائب الفرقان على بإمش تفسير الطمري ٢٦٧١٠ \_

المسلمين، فإن هم أبوا فسلهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، فإن هم أبوا فاستعن بالله و قاتلهم" (الله كراسة مين الله تعالى كانام لح كرجهاد کرواس سے جواللہ پرایمان نہیں رکھتا، جنگ کرو، جہاد کرواور چوری نه کرو ما لک غنیمت میں، اور عهد کی خلاف ورزی نه کرواور نه مثله کرو، اورکسی بیچے گوتل نہ کرو،اور جباییخ دشن مشرکین سے ملوتوان کو تین باتوں کی طرف دعوت دو،ان تینوں میں سے جو مان لیس،توتم ان کی طرف سے قبول کرلواوران سے جنگ کرنے سے باز رہو، پھران کو اسلام کی طرف بلاؤ،اگروہ مان لیس،توتم ان کی طرف سے قبول کرلو اور جنگ سے باز رہو، پھران کواینے ملک سے نکل کرمہاجرین مسلمانوں کے ملک میں آنے کے لئے کہو،اور بدان کو بتادوکہا گروہ اییا کریں گے، تو جومہاجرین کے لئے حقوق میں وہ ان کے لئے ہوں گے،اور جوذ مہداریاں مہاجرین پر ہیں وہ ان پر ہوں گی،اگروہ اینے ملک سے نکلنا منظور نہ کریں، تو ان سے کہہ دو کہ وہ دیہاتی مسلمانوں کی طرح رہیں گے،اور جواللّٰہ کا حکم مسلمانوں پر جاری ہوتا ہے، وہ ان پر بھی جاری ہوگا ، اور ان کو مال غنیمت اور فی کے مال سے کچھ حصہ نہ ملے گا، إلا بير كەمسلمانوں كے ساتھ ہوكرلڑيں، اگروہ اسلام لانے سے انکار کریں تو ان سے جزبیر کا مطالبہ کرو، اگروہ جزبیہ دینا قبول کریں، توتم ان کی طرف سے قبول کرلو، اور جنگ کرنے سے باز رہو، اور اگر جزبیبھی نہ دیں تو اللہ سے مدد مانگواوران سے جنگ کرو)۔

الله كرسول علي كارشاد: "فإن هم أبوا فسلهم الجزيه"

ہے معلوم ہوتا ہے جزیہ لینااوران کو برقر اررکھنامشروع ہے۔ اا - وہ احادیث جن سے معلوم ہوتا ہے کہ کا فروں کی جانب سے اسلام یا تلوار کےعلاوہ کوئی چیز قابل قبول نہیں ہے، مثلاً ایک حدیث -: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قالها فقد عصم منى نفسه وماله إلا بحقه وحسابه على الله ''(ا) (مجھ كولوگوں سے لڑنے كائكم ہواہے، يبال تك كه وہ لاإله الا الله كهين، پھر جو لا اله الا الله كهے گا وہ مجھے ہے اپني جان اور مال بچالے گا، اِلا بدکہ سی حق کے بدلہ ہواوراس کا حساب اللہ یر ہوگا )۔ اس سلسلہ میں جمہورعلاء کی رائے بیہ ہے کہ مذکورہ تھکم ابتداء اسلام کا ہے جب کہ آیت برأت نازل نہیں ہوئی تھی۔ اور قر آن مجید کی سورتوں میں سورہ برأت آخر میں نازل ہوئی ہے، ابوعبید فرماتے ہیں: احادیث میں اللہ کے رسول نے جو حکم دیا تھا وہ سورہ براءت نازل ہونے سے پہلے ابتداء اسلام کی بات ہے، جب سورہ برأت نازل مِولَى تُو جزيهِ لِين كَاحَكُم مِوا: حَتَّى يُعُطُوا الْجِزْيَةَ عَنُ يَلٍ وَّهُمُ صَاغِرُوُنَ "(۲) (يہاں تک کہوہ جزید دیں رعیت ہوکراورا بنی پستی کا حساس کرکے ) بیآ خراسلام میں نازل ہوئی ،اس سلسلہ میں بہت احادیث ہیں، مثلاً حضرت بن عباس مضرت عثمان سے روایت کرتے ہیں: سور و برأت نزول کے اعتبار سے آخری سورہ ہے، مجاہد آیت جزیہے کے بارے میں کہتے ہیں: جس وقت غزوہ تبوک کا رسول اللہ ہیں: میں نے ہشم سے کہتے ہوئے سا کہ غزوہ تبوک رسول الله صاللہ کا آخری غزوہ ہے <sup>(س)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اغزوا باسم الله ، في سبیل الله ، قاتلوا من کفر بالله "کی روایت مسلم (۱۳۵۲ انه ۵۸ اور ابوداود (۱۳۵۳ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترزیری (۱۲۲۸ طبع مصطفی الحلی ) نے حضرت بریدة سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا الإله إلا الله ...... كى روايت مسلم (١/٥١٦ طبع عيسى الحلي ) نے حضرت عمر بن الخطاب سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ر۲۹\_

<sup>(</sup>٣) الاموال لأ بي عبيد ٣ ، ٢٩٠٢ الأموال لا بن زنجوبيه الر١١٦ ا

جہاں تک اجماع کی بات ہے تو تمام علماء کافی الجملہ جزید لینے کے جائز ہونے پراتفاق ہے، حضرت ابو بکر صدیق ، حضرت عمر فاروق اور تمام خلفاء نے جزید وصول کیا ہے، مسلمان میں سے کسی نے بھی جزید کا انکارنہیں کیا، لہذا جزید کی مشروعیت پراجماع ہوگیا<sup>(۱)</sup>۔

## جزید کے مشروع ہونے کی حکمت:

۱ – جزیه مسلمانوں کی حکومت کی اطاعت وفر مانبر داری اور اس کے سامنے سرگلوں ہونے کی علامت ہے:

۱۱-ابن منظور نے کہا: اللہ تعالی کے ارشاد: "حَتّی یُعُطُوا الْجِزُیةَ عَن یَدٍ" (۲) کا ایک معنی یہ ہے کہ ذلت ورسوائی کے ساتھ اور مسلمانوں کی بالا دسی تسلیم کرتے ہوئے جزیدادا کریں "عن ید" کے بارے میں ایک قول یہ ہے کہ جزیدان پر انعام ہے، اس لئے کہ جزید کا بارے میں ایک قول یہ ہے کہ جزیدان پر انعام ہے، اس لئے کہ جزید کا قبول کرنا اور ان کی جان کو بخش دینا ایک طرح کا ان پر انعام واحسان کرنا ہے اور یہ بڑی بھلائی ہے، "عن ید" کی تشریح میں ایک قول یہ ہے: زبر دسی، ذلیل اور زیر دست ہوکر دینا، جیسا کہ کہاجاتا ہے: "الید فی ہذا لفلان" یعنی فلال شخص کا حکم جاری ہے، عثمان بزی سے "الید فی ہذا لفلان" یعنی فلال شخص کا حکم جاری ہے، عثمان بزی سے "عنی نیر" کی تشریح اس طرح منقول ہے: نقد ادا کرنا ادھار نہیں، ابومبیدہ کہتے ہیں: ہر وہ شخص جو کسی غالب کی اطاعت کرے، بادل انجواستہ اس کو بچھدے (۳) تو یہ عن یہ دینا ہے۔

''عن ید'' کی تفسیر کرتے ہوئے مفسرین نے مذکورہ تمام معانی ذکر کئے ہیں، چنانچہ نیسالوری نے لکھا ہے: اگر''عن ید' سے دینے

والے کا ہاتھ مراد ہو، تو مطلب یہ ہوگا: اداکر نے والا نہ رکنے والا، کہا جاتا ہے: "أعطى بيده" (اس نے اپنا ہاتھ ديا)۔ جب کوئی اطاعت و فرما نبر داری اختيار کرے، يا يہ مراد ہے: وہ جزيہ خود اپنے ہاتھ سے نقد ديں ادھار نہ ہوا ور نہ کی دوسرے کی معرفت ہو، اور اگر "عن يد" سے مراد لينے والا ہو تو اس کا معنی يہ ہوگا: وہ قہر وغلبہ کی وجہ سے جزیہ ديں اداکريں۔ يا يہ مراد ہے کہ اپنے اوپر انعام کی وجہ سے جزیہ ديں، اس لئے کہ ان کی جان کے بدلہ میں ان سے جزیہ قبول کرنا ان ديں، اس لئے کہ ان کی جان کے بدلہ میں ان سے جزیہ قبول کرنا ان يہ ہوا کہ جن بہت بڑا انعام واحسان ہے (۱)۔

امام شافعی و مغار کی تفسیران پراسلامی احکام کے اجراء سے کرتے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے بہت سے اہل علم سے سنا ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے بہت سے اہل علم سے سنا ہے اسلام کے سما منے سرنگوں ہونے سے کتراتے اور اعراض کرتے ہیں، جب ان پراسلام کا حکم جاری ہوگا، تو ان کی طبیعت کے خلاف ہونے کی وجہ سے ذلیل وخوار ہوں گے، اس معنی کے اعتبار سے کا فروں کی طرف سے جزید کی ادا نیگی اور مسلمان حاکم کے سامنے سر تسلیم خم کرنا، ان کے لئے باعث ذلت وخواری ہوگا (۱)۔

۲ - جزید ذمیوں کے لئے ہدایت پانے کا ذریعہ ہے:

ساا - قرافی نے کہا ہے: جزید کا قانون بڑے مفسدہ کو دور کرنے کے
لئے اور صلاح کی امید میں ایک چھوٹے مفسدہ کو اختیار کرنا ہے، اسلامی
شری قوانین کی یہی امتیازی شان ہے، اس کی تفصیل بیہ ہے کہ کا فراگر قتل
کردیا جائے تو اس کے لئے ایمان کا دروازہ بند ہوجائے گا، اور ایمان کی
بہا دولت سے سرفرازی ناممکن ہوجائے گی، اس کے لئے کفر اور

<sup>(</sup>۱) المغنى ۸/ ۴۹۵، المبدع ۳/۵۰، احكام ابل الذمة ارا، مغنى الحتاج ۳/ ۲۴۲ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی قاہرہ <u>۴۹۵</u>۱ء، کفایة الاخیار ۲/ ۱۳۳۳ طبع دارالمعرفة بیروت۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ر۲۹\_

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ٣/ ١٠٠٤ ، المفردات في غريب القرآن ص ٥٥١ ـ

<sup>(</sup>۱) تفسيرغرائب القرآن ورغائب الفرقان ۱۲۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) تفييرالقرآن العظيم ٢/٢ ٣٠٧، زادالمسير ٣/٠٠،١٨٢ ما كام القرآن للشافعي ٢١/٢\_

ہمیشہ جہنم میں رہنا اور اللہ تعالیٰ کی ناراضکی ثابت ہوجائے گی۔اس کے اللہ تعالیٰ نے جزید کا قانون مشروع کیا اس امید میں کہ شاید وہ مستقبل میں اسلام قبول کرلے، خاص طور پر جب وہ اسلام کی خوبیوں سے واقف ہو<sup>(1)</sup>۔

یے حکمت جزید کے مشروع ہونے میں دوطریقہ سے نمایاں ہوتی ہے:
اول: جب ذمی جزید دیتا ہے تو اس وقت اسے اپنی ذلت کا
احساس ہوتا ہے، الکیاالہراس نے ''احکام القرآن'' میں لکھا ہے: جبیما
کہ زکوۃ کے ساتھ تعریف وعزت اور دعا شامل ہے، اسی طرح جزیہ
کے ساتھ ذلت و مذمت شامل ہے۔ اور جب اس طرح ان سے جزیہ
وصول کیا جائے گا، تو ذلت و عارکی وجہ سے زیادہ امید ہوگی کہ وہ کفر پر
ثابت قدم نہیں رہیں گے، اور جوطریقہ و قانون کفر کے چھوڑ نے اور
اس سے بازر ہے کا سبب ہو وہ وضع قانون کے لئے زیادہ مناسب
ہوگا، اور حکمت کے موافق ہوگا (۲)۔

دوم: جزیدادا کرنے کی صورت میں دارالاسلام میں قیام کرنے کا موقع ملے گا،اوراسلام کے محاسن سے باخبر ہوگا۔

حطاب نے اس کی حکمت یوں بیان کی ہے: جزیہ عائد کرنے کی حکمت یوں بیان کی ہے: جزیہ عائد کرنے کی حکمت یہ ہوگی، نیز حکمت یہ ہے کہ جزیرادا کرتے وقت جو ذلت ذمی کو لاحق ہوگی، نیز مسلمانوں کے ساتھ گھل مل کرر ہنے کا موقع ملے گا اور اسلام کے محاس سے آگاہ ہوگا، تو یہ چیزیں بھی اس کو اسلام قبول کرنے پر آمادہ کریں گی (۳)۔

۳-جزیق اور ظلم سے خلاصی کا ذریعہ ہے:

ابنا نا دمہ کے حق میں جزید ایک عظیم نعمت عظمی ہے، کیوں کہ جزیدان کی جان بچا تا ہے، اوران سے ظلم کوروکتا ہے، اس نعمت سے جزیدان کی جان بچا تا ہے، اوران سے ظلم کوروکتا ہے، اس نعمت سے ابتدائی زمانہ کے ذمی بہرہ ورہوئے، جب ابوعبیدہؓ نے اہل جمص کے جزید کو انہیں واپس کردیا، کیوں کہ ان کی جمایت اور حفاظت کاحق ادا کرنے کی استطاعت نہیں رکھتے تھے، تو انہوں نے حکام سے کہا: اللہ کی فتم تم لوگوں کی ولایت اور عدل ہمارے نزدیک اس ظلم وجور سے زیادہ محبوب ہے جس میں ہم مبتلا تھے، تو اہل جمص نے اقرار کیا کہ مسلمانوں کی حکومت دین و مذہب میں اختلاف کے باوجودان کے مسلمانوں کی حکومت دین و مذہب میں اختلاف کے باوجودان کے نو دیک ان کے اپنے اہل مذہب کی حکومت سے زیادہ پہندیدہ ہے، کیونکہ ان کی حکومت کی بنیادظم وجور پرتھی اور انسانی جان کا احترام کہیں تھیں آئیں۔

جب ہم جزیہ کاموازنہ جس میں ذمی کے لئے ذلت وخواری ہے،
ان وحشانہ اعمال کے ساتھ کرتے ہیں جواہل عقائد اپنے مخالفین کے
ساتھ کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ جزیہ اہل ذمہ کے لئے عطا کردہ
نعمت اوران کے لئے رحمت کا ایک تخفہ ہے، جس سے اللہ تعالی کاشکر
اور مسلمانوں کے حسن سلوک کا اعتراف لازم ہوتا ہے۔

سم-جزیه مالی آمدنی کا ذرایعه ہے،اس سے اسلامی حکومت کو عام مصالح اور معاشرہ کی بنیادی ضروریات پرخرچ کرنے میں مددملتی ہے:

10 - جزید اسلامی حکومت کی آمدنی کا ایک ذریعہ ہے، جورفاہ عام اورساجی بنیادی ضروریات میں خرچ کیا جاتا ہے، جیسے ملک کی طرف سے دفاع کرنا، معاشرہ میں امن قائم کرنا، اسی طرح اجتماعی ذمہ داریوں

<sup>(</sup>۱) الفروق للقرافي ۱۳ ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) احكام القرآن لأكيا البراس ۴ (۳۸ طبع حسان ،القاهره طبع اول، شرح الموطا ۱۲۸ (۱۳۸ مغنی المحتاج ۸ (۸۰۸ عاشیة البجیر می ۲۲۸۸ مغنی المحتاج ۲۸۲۸ مغنی المحتاج ۲۸۸۸ معنی المحتاج ۲۸۸۸ مغنی المحتاج ۲۸۸۸ مغنی المحتاج ۲۸۸۸ مغنی المحتاج ۲۸۸۸ معنی المحتاج ۲۸۸۸ مغنی المحتاج

<sup>(</sup>٣) الحطاب ٣٨٠، شرح المؤطا ٣٨ ١٣٨ \_

<sup>(</sup>۱) فتوح البلدان للبلاذري ص ۱۳۳۰

اور رفاہ عام کے مصالح کو بروئے کار لایا جاتا ہے، جیسے مدارس، مساجد، ملی اور راستے وغیرہ بنانا۔

علامہ ابن عربی نے جزیہ کی مشروعیت کی حکمت بیان کرتے ہوئے ککھا ہے: جزیہ مسلمانوں کے لئے ایک تعاون اور رزق حلال ہے، جواللہ تعالی نے انہیں عطا کیا ہے (۱)۔

''مغنی المحتاج'' میں ہے: بلکہ جزیہ ذمیوں کے لئے ذلت ورسوائی کاسامان ہےاور ہمارے لئے معاونت ہے (۲)۔

جزیہ کومشروع کرنے کا بنیادی مقصد مال کی وصولی نہیں ہے، بلکہ بنیادی مقصد ذمیوں کومسلمانوں کی حکومت کےسامنے سرگوں کرنا، اور مسلمانوں کے درمیان ان کوزندگی گزار نے کا موقع دینا ہے، تاکہ اسلام کی خوبیوں ومحاس اور مسلمانوں کے عدل وانصاف کا قریب سے معائنہ کریں، اور بیماس ان کے لئے کفر سے بازر ہنے اور اسلام میں داخل ہونے کے لئے تفی بخش دلائل کے درجہ میں ہوں۔ اس کی تائیداس بات سے ہوتی ہے کہ جس پر جزیہ واجب ہوا گروہ اسلام قبول کر لے تومحش اس کے اسلام میں داخل ہونے ہی سے جزیہ قبول کر لے تومحش اس کے اسلام میں داخل ہونے ہی سے جزیہ ساقط ہوجا تا ہے، اور اس کی تائیداس بات سے بھی ہوتی ہے کہ حکومت اسلامیہ افراد کو اسلام اور جزیہ کے قبول کرنے میں اختیار دینے کے بعد ہی ان پر جزیہ مقرر کرتی ہے، اور مفتوحہ مما لک کے داخل ہونے اور ان سے جزیہ کے مقابلہ میں اسلام میں لوگوں کے لئے کفر میں باقی رہ کر جزیہ دینے کے مقابلہ میں اسلام میں داخل ہونے اور ان سے جزیہ کے معاف کرنے کوتر ججے دیتی ہے، اس وصول کرنے کہ اسلامی حکومت ہدایت والی حکومت ہیں ہو۔ والی حکومت نہیں ہے۔

" تاریخ طبری" میں زیاد بن جزءالزبیدی سے نقل کیا گیا ہے:

حضرت عمران حضرت عمروبن عاص کے نام خط لکھا ..... اسکندریہ والول کو پیش کش کرو کہ وہ تم کو جزید ہیں، پہلے ان لوگوں کو جوتمہارے یاس قیدی ہیں اسلام اوران کے آبائی مذہب نصرانیت کے درمیان اختیار دو، جوان میں ہے اسلام کواختیار کرے گا، وہمسلمان ہوگا،اس کے حقوق اور ذمہ داریاں مسلمانوں کی طرح ہوں گی ، اور جواپیغ آبائی دین نصرانیت کواختیار کرے گاتواس پر جزییه مقرر کیا جائے گا، جو اس کے ہم مذہب پرمقرر کیا جاتا ہے، راوی کہتے ہیں: ہم سب نے اینے اینے قیدیوں کو جمع کیا، اور نصاری جمع ہوئے، پھر ہم اینے قید بول میں سے ایک ایک آ دمی کولاتے پھراس کو اسلام اور نصرانیت كەدرميان اختيار دينة ، جب كوئى اسلام كواختيار كرتا، تو ہم لوگ بلند آواز سے نعرہ تکبیر کہتے ، اور بینعرہ تکبیر کسی گاؤں کے فتح کی خوشی پر تکبیر کے مقابلہ میں زیادہ بلند ہوتی، پھراس کواینے لوگوں میں شامل كرليتي، اور جوكوئي نصراني مذهب اختيار كرتاتو نصاري ايني ناكول ہے آواز نکالتے ، اور اس کو اپنے ساتھ شامل کر لیتے ، اور ہم اس پر جزید مقرر کردیتے ،اوراس کی وجہ سے ہم لوگ بہت زیادہ مملین ہوتے اليامحسوس ہوتا گويا ہم ميں كوئي شخص نكل كران كى طرف چلا گيا۔ يہي طریقه جاری رہا، یہاں تک کہ ہم لوگ ان سے فارغ ہو گئے (۱)۔

# جزبیک اقسام:

فقہاء نے مختلف اعتبار سے جزید کی مختلف تقسیم کی ہیں، چنانچہ جس سے جزید وصول کیا جاتا ہے، اس کی رضا اور عدم رضا کے اعتبار سے اس کی دوقشمیں کی ہیں، صلحیہ ،عنویہ، جزید کے کل کے اعتبار سے کہ ان کے افراد پر ہوگا یا ان کے کمائے ہوئے مال پر دوقشمیں کی ہیں، جزیۂ رؤوں اور جزیۂ عشریداورلوگوں کے طبقات اور ان کے اوصاف

<sup>(1)</sup> احكام القرآن لا بن العربي ٢ / ٩٢٥ طبع عيسى ألحلبي قاهره-

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج للشربنی الخطیب ۲۴۲۸-

کی رعایت اور عدم رعایت کے لحاظ سے دو قشمیں کی ہیں، جزیرُ اشخاص اور جزیۂ طبقات یا اوصاف۔

## اول: جزیه ملحیه اور عنوبیه:

۱۶- یہ تقسیم کی صراحت حفیہ اور مالکیہ نے کی ہے (۱)، شافعیہ اور حنابلہ مغلوب قوم حنابلہ مغلوب قوم پران کی رضا کے بغیر کے جزیدوا جب قرار نہیں دیتے ہیں (۲)۔

جزیۂِ صلحیہ: وہ جزیہ ہے جوذمیوں کی رضااور سلح کی بنیاد پران پر عائد کیاجا تاہے <sup>(۳)</sup>۔

عدوی نے اس کی تعریف ہی ہے کہ جزیبے سلحیہ وہ ہے جوکوئی کا فر اپنے او پر تسلط سے قبل دارالاسلام میں قیام کے مقابلہ میں اس کی ادائیگی (۲۳) کو اپنے او پر لازم کر لے، اس قسم کی مثال میں وہ صلح پیش کی جاتی ہے، جو نبی کریم علیقے نے اہل نجران سے دو ہزار کپڑے کے جوڑے پر کیا تھا۔ اسی طرح وہ صلح بھی پیش کی جاتی ہے (۵) جو حضرت عمرؓ نے بیت المقدس والوں سے کیا تھا۔

جزیۂ عنویہ: وہ جزیہ ہے جو ہزور طاقت فتح کردہ علاقہ کے لوگوں پر ان کی مرضی کے بغیر مقرر کیا جاتا ہے، امام ان لوگوں پر مقرر کرتا ہے ہے جن کوان کی اراضی پر برقرار رکھتا ہے (۲)، ابن عرفہ

- (۲) نهایة المحتاج للرملی ۸ ر ۲۸ ، المغنی لابن قدامه ۸ ر ۳۷ س
- (۳) تىيىن الحقائق للزىلعى ۳ / ۲۷۱،الاختيارلا بن مودود ۴ / ۱۳۷ ـ ۱۳۷
- (۴) حاشية العدوي على شرح الخرشي على مختصر خليل ۱۴ س ۱۴ دارصا دربيروت \_
- (۵) حدیث: "صلح النبي عَلَيْتُ لأهل نجران علی ألفي حلة" کی روایت ابن سعد نے الطبقات (۱۸۸۲ طبع دار پیروت) میں مرسلا کی ہے۔
  - (٢) تبيين الحقائق للزبلعي ٣/ ٢٧٦،الاختيارلا بن مودود ١٣/٧ ١٣١٠ [

نے اس کی تعریف یہ کی ہے: اسلام کے حکم کے تحت اس کی حفاظت میں برقر ارر ہنے کی وجہ سے جوامن کا فرکو حاصل ہوتا ہے، اس کے بدلہ جو مال اس پر لا زم ہوتا ہے وہ جزیئے عنویہ کہلاتا ہے، اس قسم کی مثال میں اس کو پیش کیا جاتا ہے جو حضرت عمر نے سواد عراق کے اہل ذمہ پرمقرر کیا تھا(۱)۔

## جزية سلحيه اور عنوبير كے در ميان فرق:

2 ا - جزیر صلحیہ اور جزیر عنوبیہ کے درمیان چند طریقوں سے فرق ہے:

ا - جزیہ صلحیہ ان کا فرول پر عائد ہوتا ہے جوخودا پنی مرضی وخوشی سے مسلمانوں سے جزیہ پرسلے کے لئے پیش کش کرتے ہیں، اس کے برعکس جزیہ عنویہ زبرد تی بزور طاقت مغلوب کا فرول پر ان کی رضا کے بغیر عائد کیا جاتا ہے۔

۲- جزیئے عنوبی کی مقدار بعض فقہاء کے یہاں مقرر ہے، جبیبا کہ عنقریب جزید کی مقدار میں ہم بیان کریں گے اور جزیئے صلحیہ میں کوئی مقدار متعین نہیں ہے، جس مقدار پر اتفاق ہوجائے، وہی جزیہ ہوگا۔

۳- جزیئے عنوبیہ کے لئے عقل، بلوغ اور مذکر ہونا شرط ہے، اور جزیئے صلحیہ میں بیشرا کط نہیں ہیں، لہذا اگرامام کسی اہل شہر سے اس پر صلح کے میں بیشرا کط نہیں ہیں، لہذا اگرامام کسی اہل شہر سے اس پر صلح کرے کہ وہ اپنی چھوٹی اولاد اور عور توں کی طرف سے جزیہ وصول کرنا جائز دیں گے تو امام کے لئے ان سب کی طرف سے جزیہ وصول کرنا جائز ہوگا۔

۲۰ جزیئر عنویہ صرف افراد پرمقرر ہوتا ہے، اموال پرنہیں، اور جزیئر عنویہ صرف افراد پرمقرر کرنا جائز ہے، جیسے اشخاص پرمقرر کرنا درست ہے، چنانچہ جانور اور آزاد پیشہ کے منافع وغیرہ پرمقرر کرنا

<sup>(</sup>۱) و کیسے: بدایة الجتبد لابن رشدار ۴۰۵، تبیین الحقائق للویلعی ۲۷۱۳، در ۱۲۷۳، مارد ۲۷۳، مارد ۲۷۳، مارد بیانی حاشیه ابن عابدین ۱۹۲۴، اللباب للمیدانی ۱۲۳۳، البدایه للمرغینانی ۲۸ ۱۵۹، المقدمات لابن رشدار ۹۵،۳۹۳.

<sup>(1)</sup> حاشية الدسوقى ١/١٠٦\_

ورست ہے۔

۵- جزیئے عنوبیا فراد پر بالنفصیل مقرر ہوتا ہے، اجمالی نہیں، اور جزیئے عنوبیا فراد پر بالنفصیل مقرر ہوتا ہے، اجمالی نہیں، اور جزیئے صلحیہ دونوں طرح متعین کرنا درست ہے، لہذا جائز ہے کہ سی شہر کے ذمیوں پر متعین کیا جائے کہ ہرسال اپنی طرف سے جزیہ کی متعین مقدارادا کریں، جبیبا کہ رسول اللہ علیقی اور اہل نجر ان کے درمیان صلح ہوئی، آپ نے ان سے سالا خدو ہزار کیڑے پر سلح کی تھی۔ درمیان صلح ہوئی، آپ نے ان سے سالا خدو ہزار کیڑے پر سلح کی تھی۔

### دوم: جزییرووس و جزیهٔ عشریه:

محل کے اعتبار سے فقہاء نے جزیہ کی دونشمیں کی ہیں، جزیمَ رؤوں اور جزیئے عشریہ، (جزیم کی الاموال)۔

۱۸ - جزیهٔ رؤوس اشخاص پرمقرر ہوتا ہے، مثلاً ہر شخص پرایک دینار، اسی قسم میں سے اہل یمن کا جزید ہے کدرسول اللہ علیقیہ نے اہل یمن
 کے ہربالغ پرایک دینارمقرر فرمایا تھا<sup>(۱)</sup>۔

جزیۂ عشریہ: وہ جزیہ ہے جو ذمیوں کے مال میں مقرر ہوتا ہے، جیسے دسواں حصہ یا بیسواں حصہ، اوراسی میں سے وہ ملح ہے جو آپ نے اہل مقنا سے (۲) ان کے عروک (شکار) (۳) ان کے اون اور ان کے پھولوں کے چوتھائی حصہ پر کیا تھا (۴)۔

اسی کے قبیل سے وہ صلح ہے جو حضرت عمرؓ نے بنی تغلب کے نصاری سے ان کے مال کے بیسویں جھے، یا مسلمانوں پر ان کے

- (۱) حدیث: "حیث وضع الرسول عَلَیْكُ علی كل حالم....." كی تخ تَحُ (فقره نمبر ۹) پرگذر چکل ہے۔
- (۲) حدیث: "صلح الوسول عُلَیْ اُهل مقنا علی ....." کی روایت البلاذری نوح البلدان (صاک طبع دارالکتب العلمیه) میں حضرت عمر بن عبدالعزیز سے مرسلاکی ہے، اس کی سند میں واقد کی ہیں جو مشکلم فیہ ہیں۔
  - (۳) عروک کرک کی جمع ہے، وہکٹری ہے جس سے شکار کیا کرتے تھے۔
    - (۴) فتوح البلدان للبلا ذري رص ا ۷۔

اموال میں جوز کا ۃ واجب ہوتی ہے اس کے دو گنے پر کیا تھا<sup>(1)</sup>۔

جزیۂ عشریہ (اس وصف کے ساتھ) جزیۂ صلحیہ میں داخل ہے، جو امام یا ان کے نائب اور اہل فرمہ کے درمیان اتفاق کے ذریعہ کمل ہوتا ہے، لہذاان کے اموال کے ایک جزیر صلح کرنا جائز ہوگا، جبیبا کہ ان کے افراد پر جائز ہوتا ہے، اس کے احکام کی معرفت کے لئے دیکھا جائے: اصطلاح ''عش''۔

### جزبه کی حقیقت:

19 - جزید کی حقیقت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، کیا یہ کفر پراصرار کی سزاہے؟ یاکسی چیز کا معاوضہ، یا مالی صلہ وعطیہ ہے، کسی چیز کاعوض نہیں ہے؟

امام ابوحنیفهٔ اوربعض ما لکیه کے نزدیک جزیه کفر پراصرار کی سزا کے طور پر واجب ہوتا ہے، اسی لئے اگر ذمی کسی دوسرے شخص کی معرفت بھیج تو قبول نہیں کیا جائے گا، بلکہ ہر ذمی کو مکلّف بنایا جاتا ہے کہ وہ خود جزید لے کر آئے اور کھڑے ہوکر دے، اور وصول کرنے والا بیٹھ کرلے (۲)، ان حضرات کی دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: حُتّی یُعُطُوا الْجِزیَةَ عَنُ یَدٍ وَ هُمُ صَاغِرُونَ ''(۳) (یہاں تک کہ وہ جزید ین رغیت ہوکر اور این پستی کا حساس کرکے )۔

حضرت ابن عباس''عن ید'' کی تفسیر میں فرماتے ہیں: خود جزیہ دے گا،کسی کو اپنا نائب نہیں بنائے گا<sup>(م)</sup>، ضروری ہے کہ جزییا دا

- (۱) الأموال لأ بي عبيد ص ۴ ، ۴ ، الاموال لا بن زنجويه ار ۴ ساا، ۲ ساا، بداية المجتهد لا بن رشدار ۴ ۰ ۸ -
- (۲) الهدايه ۱۲۱/۲، فتح القدير ۲۹۲/۵، الاختيار ۱۳۹۸، احكام القرآن للجصاص ۱۰۱/۳، المقدمات الر۱۳۹۳، احكام القرآن لابن العربي ۲۲/۲۰۲
  - (۳) سورهٔ توبه ر۲۹ ـ
  - (٤) الجامع لاحكام القرآن ٨/١١٥\_

کرتے وقت اس کی ذلت ورسوائی کی حالت ہو، تا کہ اس کے لئے کفریراصرار کی سزا کا تحقق ہو سکے۔

اوراس کئے بھی کہ جزیہ جزاء سے مشتق ہے، اور وہ یا تو طاعت وفر ما نبرداری کے سبب حاصل ہونے والے تواب پر بولا جائے گا یا معصیت ونا فر مانی کے سبب ہونے والی سزا پر، اس میں کوئی شک منہیں ہے کہ پہلامعنی مراد نہیں ہے، اس لئے کہ گفر معصیت و برائی ہے، طاعت نہیں ہے، تو جزاء کا دوسرامعنی متعین ہے، یعنی وہ گفر کے سبب ہونے والی سزا ہے (ا)، ابن العربی نے کہا ہے: ہمارے علماء نے اس کے سزا ہونے پر اس طرح استدلال کیا ہے کہ وہ گفری وجہ نے اس کے سزا ہونے پر اس طرح استدلال کیا ہے کہ وہ گفری وجہ ہو، اور کفر جرم ہے، تو ضروری ہے کہ اس کا مسبب سزا ہو، اور اس پر واجب ہوتا ہے جو سزا کا مستحق ہو، اور وہ عاقل، بالغ، جنگ کی صلاحیت رکھنے والے ہیں (۲)۔

اوراس لئے کہ کا فرول کے حق میں بوجہ کفرسزا کے طور پر ابتداء قتل واجب ہے، لیکن عقد ذمہ کی وجہ سے جس سے جزیدلازم ہونا ہے، اس کا قتل کرنا واجب نہیں رہا، لہذا یہی جزید تل کی سزا کے بدلہ میں سز اہوگا۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ کسی ٹئ کے عوض ذمی پر جزیہ واجب ہوتا ہے، پھران میں اختلاف ہے کہ وہ ٹئ جس کے بدلہ میں جزیہ واجب ہوتا ہے، کیا ہے؟۔

بعض فقہاء حفیہ نے کہاہے: جزید نصرت کے عوض واجب ہوتا ہے، نصرت سے مرادان مجاہدین کی نصرت کرنا ہے، جودار الاسلام کی حمایت میں برسر پریکار اور اس کی طرف سے دفاع میں مصروف رہتے ہیں، اس لئے کہان کی دلیل میہ ہے کہ نصرت اسلامی حکومت کی تمام

اور چونکہ اہل ذمہ، کفر پر اپنے اصرار کے سبب اپنی جان کے ذریعہ نظرت کرنا ان پر ذریعہ نظرت کرنا ان پر متعین ہے،اوروہی جزیہ ہے۔

شافعیه، حنابله، مالکیه اوربعض فقهاء حنفیه نے کہا ہے: جزیہ عصمت یا حفظ دم کے بدلہ واجب ہوتا ہے، جبیبا کہ دار الاسلام میں سکونت اور رہائش پذیر ہونے کے عوض لازم ہوتا ہے۔

جب عصمت اور حفظ دم کاعوش ہوگا تو دم عمد سے سلح کے بدلہ کے معنی میں ہوگا، اور دارالاسلام میں سکونت اور رہائش پذیر ہونے کا عوض ہوگا تو بدل اجارہ کے مفہوم میں ہوگا (۲)۔

عصمت یا حفظ دم کاعوض ہونے پران کی دلیل جزیہ والی گزشتہ

<sup>(</sup>۱) فخ القديره ۱۹۶۸\_

<sup>(</sup>۲) احكام القرآن لا بن العربي ٢ر ٩٢٣\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ صف ر ۱۱،۱۱ ـ

<sup>(</sup>۲) الكمال لابن جام ۲۹۷۵، حافية الشلى على تبيين الحقائق ۲۷۹۸، روضة الطالبين ۲۷۱۸، مغنى الحتاج ۲۲۳۸، كفاية الطالبين ۲۸۳۸، مناية المحتاج ۲۸۳۸، كفاية الأخيار ۲ر ۱۳۳۸، حافية البجير می ۶۸ ۲۹۹۸، كشاف القتاع سرکاا، الهدامه ۲۸۰۱، بدائع الصنائع ۲۸ ۳۹۳۸، المقدمات ار ۳۹۵۸

آیت ہے، اللہ تعالیٰ نے کافروں کا خون مباح کیا ، پھر جزیہ کے ذریعہ محفوظ کردیا،لہذا ہے جزیہ حفظ دم کاعوض ہوگا۔

دارالاسلام میں سکونت پذیر ہونے کاعوض ہونے پران کی دلیل ہے کہ کافر چونکہ تفریر باقی رہتے ہوئے اور عقد ذمہ کے ذریعہ اسلامی احکام کے سامنے سرتسلیم خم کئے بغیر دارالاسلام میں مستقل قیام نہیں کر سکتے ، اور عقد ذمہ واداء جزیہ کے بغیر دارالاسلام کے باشندے نہیں ہو سکتے ،اس لئے جزیہ دارالاسلام میں قیام کابدل ہوگا۔ نہیں ہو سکتے ،اس لئے جزیہ دارالاسلام میں قیام کابدل ہوگا۔ علامہ ابن قیم نے مختف طریقوں سے اس قول کور دکیا ہے۔ بعض فقہاء حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ جزیہ ایک مالی صلہ ہے ، جوذمی پرلازم ہوتا ہے ،کسی شکی کاعوض نہیں ہے ،لہذا حفظ دم کا بھی عوض نہیں ہوگا ، کیونکہ کافر کاقتل حق اللہ ہے ،لہذا کسی مالی عوض کی وجہ سے ساقط نہیں ہوگا ، جیسے کہ صدود ، یہی وجہ ہے کہ فقیر عاجز پر جزیہ لازم نہیں ہوتا ہے ، اور جزیہ دادا کرنے سے پہلے مرجائے تو جزیہ ساقط ہوجا تا ہے ، اور جزیہ دادا کرنے سے پہلے مرجائے تو جزیہ ساقط ہوجا تا ہے ، جزیہ دارالاسلام میں سکونت کا بدلہ بھی نہیں ہے ، اس لئے کہ ذمی اپنی ملکیت میں رہتا ہے (۱)۔

#### عقد ذمه:

• ۲ - عقد ذمه کی وجہ سے ذمی پر جزیبالازم ہوتا ہے۔ لہذا عقد ذمه کی تعریف بیہوئی: جزید کے بدله میں اپنے اسلامی ملک میں کا فرول کوٹھ ہرائے ،ان کی حمایت وحفاظت کرنے اوران کی طرف سے دفاع کرنے کی ذمہ داری لینا عقد ذمہ ہے <sup>(۲)</sup>۔

# كافرى طرف سے عقد ذمه كى پیش كش كو قبول كرنا:

۲۱ – نووی نے کھاہے: کافروں کی وہ جماعت جن کوجزیہ لے کر دارالاسلام مین تهبرانا درست هو، اگروه عقد ذمه کی درخواست کریں، تو ان کی درخواست قبول کرنا واجب ہے، بشرطیکہ دارالاسلام میں ا قامت کاموقع دینے کی وجہ سے ان کی طرف سے دغابازی اور دھوکا كا انديشه نه هو، ورنهان سے عقد ذمه كرنا جائز نه هوگا، كيونكه اس ميس ہمارے لئے ضرر ہے، یہی حنابلہ کا مذہب ہے، ان کی دلیل اللہ تعالی كَا ارشاد بِ: "فَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْم الْآخِر وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِيْنُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتابَ حَتَّى يُعُطُوا الْجزُيَةَ عَنُ يَّدٍ وَّهُمُ صَاغِرُونَ"(1)(اہل کتاب میں ان سےلڑوجونہ اللہ پرایمان ركھتے ہیں اور ندروز آخرت پر اور نہان چیز وں کوٹر امسجھتے ہیں جنہیں الله اوراس کے رسول نے حرام کیا ہے اور نہ سیج دین کو قبول کرتے ہیں یہاں تک کہ وہ جزیہ دیں رعیت ہوکر اور اپنی پستی کا احساس کرکے )۔اللہ تعالیٰ نے جزیہ دینے کوان سے جنگ کی انتہاء بتایا ہے، تو جب وہ جزید دیں گے تو ان سے قال درست نہیں ہوگا، نبی كريم عَلَيْكُ كَا ارشاد ب: "فادعهم إلى أداء الجزية فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم"(٢) (ان كوجزيرديخ کی دعوت دو، اگروہ مان لیں توتم ان کی طرف سے قبول کرلواور جنگ کرنے سے ہازرہو)

'' کتاب البیان' وغیرہ میں شافعیہ کا ایک قول یہ ہے کہ امام عقد

<sup>(</sup>۱) احکام اہل الذمہ ار۲۵، المبسوط ۱۰ر۸۰، اُحکام القرآن ۳را۱۰،حاشیة البجیر می ۲۲۹۶،حاشیة الجمل علی شرح المنج ۲۱۳۷

<sup>(</sup>٢) الخراج ص١٢١، الفتاوى الهنديه ٢٢٣/٢، البدائع ٢/ ٣٣٣، عاشية الدسوقى ٢/ ٢٠٠٠، الكافى الر٢٥، كفاية الاخيار ٢/ ١٣٣١، رحمة الأمة للدمشقى ١٩/١، الميزان للشعراني ١٨/٢، كشاف القناع ١٩/١١،

<sup>=</sup> الافصاح لا بن جميره ۲۹۲/۲ ، المذ جب الاحمد لا بن الجوزي ص ۲۰۹۰ ، احكام الل الذمه ار ۳۹\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ر۲۹ ـ

ذمه کرنے میں مصلحت دیکھے تو جائز ہے، جبیبا که مصالحت میں ہوتا ہے(۱)۔

#### عقدزمه کے دوارکان:

۲۲ – عقد ذمہ کے دوار کان ہیں: ایجاب اور قبول، ایجاب ذمیول کی طرف سے ہوگا، ایجاب کا صیغہ یا تو صری کے لفظوں میں ہو، جیسے: عہد اور عقد متعین اصول واساس پر مبنی ہو، یا ایجاب ایسے فعل کے ذریعہ ہو، جسے جزید کا قبول کرنا معلوم ہو، جیسے: حربی دار الاسلام میں امان لے کر داخل ہو، اور ایک سال مقیم رہے تو اس کے بعد اس سے مطالبہ کیا جائے کہ وہ دار الاسلام سے نکل جائے یا ذمی بن کر رہے۔

جہاں تک قبول کی بات ہے تومسلمانوں کا امام یا اس کا نائب قبول کرے گا، اگر کوئی مسلمان امام کی اجازت کے بغیر عقد ذمہ قبول کرتے تو درست نہیں ہوگا، البتہ یہ امان کے درجہ میں ہوگا، عقد ذمہ نہیں ہوگا، البتا ہے گا(۲)۔

۲۳ – عقد ذمه میں اس کا ہمیشہ کے لیے ہونا شرط ہے، لہذا اگر کسی متعین وقت تک صلح ہوئی تو عقد ذمه درست نه ہوگا، کیونکہ عقد ذمه کا فر کی جان اور مال کی عصمت کے لئے اسلام کا بدل ہے، اور اسلام ہمیشہ کے لئے قبول کیا جاتا ہے، لہذا اس کا بدل بھی ابدی ہوگا، اور وہ عقد ذمہ ہے، بہتفق علیہ شرط ہے (۳)۔

عقد ذمه ابدی عقد ہے، ذمی جب تک اپنے عہد پر قائم رہے گا، اس وقت تک مسلمانوں کونقض عہد کا اختیار نہیں ہوگا، ذمیوں کی

طرف سے بعض امور صادر ہونے کی وجہ سے عقد ذمہ ختم ہوجائے گا،
البتہ ان امور میں فقہاء کا اختلاف ہے، ان امور کے علاوہ صور توں
میں عقد ذمہ نہیں ٹوٹے گا، کیونکہ جزید کا التزام باقی ہے، حاکم جزید کی
ادائیگی پران کو مجبور کرسکتا ہے، ان کی دوسری مخالفتیں معاصی ہیں،
جن کا انہوں نے ارتکاب کیا ہے، اور وہ گفرسے کم درجہ کی ہیں، اور ہم
نے ان کو کفر پر باقی رکھا ہے تو جو اس سے کم درجہ کا ہے، اس پر بدرجہ
اولی باقی رکھے جائیں گے (ا)۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے یہاں درجہ ذیل امور کے ارتکاب سے عقد ذمہ ختم ہوجائے گا: جزید اداکر نے سے رکنا، مسلمانوں سے جنگ پر اکٹھا ہونا، اپنے او پر اسلامی احکام کے اجراء سے رکنا، نبی کریم عیسی کوگالی دینا، کسی مسلمان کو قل کرنا، کسی مسلمان عورت کے ساتھ زنا کرنا، مسلمانوں کو ضرر پہنچانا، مسلمانوں کی کمزوریوں اور خفیہ باتوں سے حربیوں کو باخر کرنا، کیونکہ یہ سارے امور عقد ذمہ کے مقتضی کے خلاف ہیں۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ ہم سے جنگ کرنے، یا جزید کی ادائیگی سے رکنے یا جزید کی ادائیگی وجہ سے رکنے یا ازرہنے کی وجہ سے عقد ذمہ باطل ہوجائے گا۔

اگرذی کسی مسلمان عورت سے زنا کرے یا مسلمانوں کا راز حربیوں کو بتائے، یا کسی مسلمان کودین اسلام سے پھیردے، یا اسلام یا قرآن پر تقید کرے، یارسول اللہ علیہ کے برا بھلا کہے، تو شافعیہ کے یہاں اصح قول سے ہے کہ اگر عقد ذمہ کے وقت مذکورہ چیزوں سے عقد کے ٹوٹ جانے کی شرط لگائی گئی ہوتو عقد ذمہ ٹوٹ جائے گا، ورنہ نہیں۔

حفنیہ کے نزدیک تین امور میں سے کسی ایک کے پیش آنے سے عقد ذمہ باطل ہوجا تاہے۔

<sup>(</sup>۱) الروضه ۱۰ ۲۹۷، کشاف القناع ۳ ر۱۱۱، المغنی ۸ ر ۴۰ ۵ -

<sup>(</sup>۲) تنبيين الحقائق ۲۷۲۷، القوانين الفقهيه (۷۵، حاشية الخرش ۳ر ۱۴۳، روضة الطالبين ۱۰/۲۹۷، كشاف القناع ۱۱۲، المغنی ۸/۵۰۵

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۱۹۷۹ مسهم، جواهر الإکلیل ار۲۹۹، الزرقانی علی مخضر خلیل ۱۲۹۳، ا روضة الطالبین ۱۹۷۰مغنی الحتاج ۴۸۷ ۲۹۳۰، کشاف القناع ۱۹۷۳-

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۹ مهسهم، فتح القدير ۲۵ مه، ۳۰۳، تبيين الحقائق ۲۸۲،۲۸۱

اول: ذمی مسلمان ہوجائے ، دوم: ذمی دارالحرب بھاگ کر چلا جائے ، اور وہیں گھہر جائے ، سوم: کسی مقام پر ذمیوں کا غلبہ ہوجائے اور مسلمانوں سے برسر پر کار ہوجائیں (۱)۔

## جزبه کالحل:

۲۰۲۰ جزیدان کا فرول پر مقرر ہوتا ہے جودار الاسلام میں مقیم ہول،
اس مستامن سے جزید وصول نہیں کیا جائے گا جومقررہ وقت تک کے
لیے امن لے کر دار الاسلام میں آئے، اور اپنی ضرورت پوری کرکے
لوٹ جائے، البتہ امام ابو یوسف نے کہا: اگر زیادہ دن دار الاسلام
میں رہ جائے تو نکلنے کا تھم دیا جائے گا، اور اگر اس کے بعد ایک سال
رہ جائے تو اس پر جزید مقرر کردیا جائے گا۔

لہذا جزید کامحل وہ ذمی ہیں جودارالاسلام میں مقیم دائی طور پر ہوں یا طویل مدت تک ہوں۔ اسی طرح وہ متامن ہیں جوایک سال سے زیادہ دارالاسلام میں مقیم ہوں ان پر جزید مقرر کیا جائے گا، جزید دے کر دارالاسلام میں رہنے والے ذمی کے لئے شرط یہ ہے کہ اس جماعت میں سے ہوجس کے لئے دارالاسلام میں مقیم نے کی اجازت ہوتی ہواوراس سے جزید لینا درست ہو (۲)۔

# وہ جماعتیں جن سے جزید لینا درست ہے: ۲۵ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اہل کتاب اور مجوں سے جزید لینا

درست ہے،مشرکین اور بت پرستوں کے بارے میں اختلاف ہے، اسی طرح ان اہل کتاب اور مجوسیوں کے اوصاف کے بارے میں بھی اختلاف ہے جن سے جزیہ قبول کیا جانا درست ہے۔

#### اہل کتاب:

۲۶-اہل کتاب سے کون مراد ہیں، اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔
حنفیہ کے نزدیک اہل کتاب وہ لوگ ہیں جو کسی نبی پر ایمان رکھتے
ہوں اور کسی ساوی کتاب کا اقرار کرتے ہوں، اس تعریف میں یہود
اور عیسائی اور وہ لوگ بھی جو حضرت داؤڈ کی کتاب زبور اور حضرت
ابراہیم کے صحیفوں پر ایمان رکھتے ہوں، اہل کتاب کہلائیں گے،
کے مناتھ نازل ہوا ہے۔
کے ساتھ نازل ہوا ہے۔

جہور فقہاء کی رائے ہے کہ یہود اور عیسائی اپنے تمام مختلف فرقوں
کے ساتھ مراد ہیں، وہ لوگ اہل کتاب میں شامل نہیں ہوں گے، جو
حضرت ابراہیمؓ کے صحیفوں اور حضرت داؤڈ کی زبور پرایمان رکھتے ہیں۔
ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "اَن تَقُولُوُ ا إِنَّمَا ٱلنُولَ الْكِتٰبُ عَلیٰ طَآئِفَتَیْنِ مِن قَبُلِنا، وَ إِنْ کُنَّا عَنُ دِرَاسَتِهِمُ لَعُافِلِیُنَ "(اوراس لئے بھی) کہیں تم بینہ کہنے لگتے کہ کتاب تو
بس ان دوگر وہوں پر اتاری گئی جوہم سے پہلے تصاور ہم تو ان کے بین ان دوگر وہوں پر اتاری گئی جوہم سے پہلے تصاور ہم تو ان کے بین ان دوگر وہوں پر اتاری گئی جوہم سے پہلے تصاور ہم تو ان کے بین میں سے پر طرحانے سے نرے بخبر ہی رہے )۔

ہم سے پہلے جن دو جماعتوں پر کتاب نازل ہوئی ہے وہ یہود ونصاری ہیں، جبیبا کہ حضرت ابن عباسؓ، مجاہدؓ، اور قمادہ وغیرہ مفسرین کی رائے ہے، جہال تک حضرت ابراہیمؓ اور حضرت داؤڈ کے صحیفوں کی بات ہے تو وہ مواعظ اور امثال تھے، احکام ان میں نہیں تھے، لہذاوہ

<sup>(</sup>۱) الكافى ار ۲۸۳، جواهر الإكليل ار ۲۲۸، ۲۲۹، الزرقانى على مختصر خليل ۲ر۱۲۷، ۱۳۷۷، لا حكام السلطانيي ۱۵۸، المغنى ۸ر ۵۲۴، نهايية المحتاج ۸ر ۹۹،۹۹،ماشية القليو بی ۲۳۲/۳۰

<sup>(</sup>۲) الخراج ص ۱۸۹، الاختيار ۱۸۴۳، حاشيه الخرشي على مختصر خليل ۳ر ۱۴۴، مخ الجليل ار ۷۵۷، الاحكام السلطانيه للماور دى ص ۱۴۲، الاحكام السلطانيه لا بي يعلى ص ۱۵۳-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام ۱۵۲ر

احکام پرمشتل کتابوں کے حکم میں نہیں ہوں گے، شہرستانی نے کہا ہے:
اہل کتاب: اسلامی شریعت اور ملت صنیفیہ سے خارج لوگ جو کہ کسی
شریعت، احکام، حدود اور اعلام کے قائل ہوں، اور جو حضرت ابراہیم ا وغیرہ ابنیاء پر نازل ہوا اس کے مجموعہ کو کتاب نہیں کہتے ہیں، بلکہ صحیف سے (۱) اس کی تفصیل اصطلاح: '' یہود' اور '' نصاری'' میں ہے۔

### عرب اہل کتاب سے جزیہ وصول کرنا:

27- عجم اہل کتاب سے جزیہ قبول کرنے پر فقہاء کا اتفاق ہے، عرب اہل کتاب سے جزیہ قبول کرنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عرب اہل کتاب سے جزیہ قبول کرنا درست ہے (۲) ان کی دلیل اللہ تعالی کے ارشاد کا مطلق ہونا ہے: "فَاتِلُوا الَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِلْیَوْمِ اللّہِ فَوَلاَ مُولِئَ مُونَ مَا حَرَّمَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلَا یَدِینُونَ بِاللّٰهِ وَلاَ یُکومِ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ یَدِینُونَ بِاللّٰهِ وَلاَ یَدِینُونَ اللّٰحَقِّ مِنَ الَّذِینَ الُوتِینَ الْکِتابَ حَتّٰی یُعُطُوا الْجِزیَةَ عَنُ یَا اللّٰہِ وَاللّٰمِ مَا عَرُونَ مَا حَرَّمَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ یَدِینُونَ یَا اللّٰمِ وَاللّٰمِ مَا عَرُونَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللهِ اور نہ روز آخرت پر اور نہ ان چیزوں کو حرام سجھتے پیں جنہیں اللہ اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے اور نہ ہے دین کو جونہ اس کرے ہیں یہاں تک کہوہ جزیہ دیں رعیت ہوکر اور اپنی پستی کا احساس کرے )۔

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۱۹۸۷، امتقی ۱۲۲۲، روضة الطالبین ۱۰ر ۴۰۳، الأحکام السلطانیه للما وردی ص ۱۵۳، الاحکام السلطانیه للفراء ص ۱۵۳۰، الاحکام السلطانیه للفراء ص ۱۵۳۰، الاحکام السلطانیه للفراء ص ۱۵۳۰، مخلی ۲۰۷۲، جامع البیان فی تغییر القرآن ۲۰۸۸ مروت ۲۰۰۲ المسلل واتحل ۱۸۰۱، ۱۲۰۱ دارالمعرفه پیروت ۲۰۰۲ ه
- - (۳) سورهٔ توبه (۲۹\_

اوراس لئے بھی کہ نبی کریم علیہ نے عرب اہل کتاب سے جزیہ قبول کیا ہے، چنانچے نجران کے نصاری، یمن کے یہود اور دومة الجندل کے اکیدرسے جزیہ وصول کیا ہے۔

ابوعبید نے اپنی سند کے ساتھ ابن شہاب سے روایت کیا ہے کہ سب سے پہلے اہل نجران نے جزیدادا کیا ہے، اور وہ نصاری تھ<sup>(۱)</sup>، اور اہل نجران بنی الحرث ابن کعب کے عربی قبیلہ سے تھے۔

رسول الله علی فی خضرت معاقی کی پاس یمن خط لکھا: "أن یا خذ من کل حالم دیناراً أو عدله من المعافر" (۲) (ہر بالغ سے ایک دینار صول کرے یا ایک دینار کے برابر یمنی کیڑے) "ولا یفتن یھو دی عن یھو دیته "(۱) (اور کسی یہودی کواس کے مذہب یہودی کی وجہ ہے آزمائش میں مبتلانہ کیا جائے)۔

ابوعبید نے لکھا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے اہل یمن سے جزیہ قبول کیا حالانکہ وہ عرب تھے،اس کئے کہ اہل کتاب تھے۔

اسی طرح ان کی دلیل اجماع ہے، ابن قدامہ نے کہاہے: حضرت ابوبکر اور حضرت عمر دونوں حضرات نے عرب کے عیسائیوں سے جزیہ قبول کیا، اور اس پر کسی صحافی نے نکیر نہیں کی، لہذا اجماع منعقد ہوگیا۔

یقین سے ثابت ہے کہ بہت سے عرب کے عیسائی اور یہودی عہد صحابہ میں اسلامی ملک میں موجود تھے۔اور بغیر جزید کے ان لوگوں کو اسلامی حکومت میں گھرانا درست نہیں ،لہذ الامحالہ یقیناً ثابت ہے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أول من أعطى الجزیة أهل....." كی تخریج (فقره نمبر ۹) پرگذریكل ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''کتب رسول الله عَلَيْكُ الى معاذ.....' كى تخر تَ ﴿ فَقَرُهُ مَا مُعَاذِ.....' كَى تَخْرَ تَ ﴿ فَقَرُهُ مَا مُعَادُ .....' كَى تَخْرَ تَ ﴾ فقره منبر ٩) پرگذر چکل ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ولایفتن یهودی عن یهودیته" کی تخریج ( نقره نمبر ۹) پر گذر چی ہے۔

کمانہوں نے ان سے جزیدلیا<sup>(۱)</sup>۔

بعض علماء کی رائے میہ کے تحرب اہل کتاب سے جزیہ قبول نہیں کیاجائے گا۔

طبری نے اس قول کی نسبت حضرت حسن بصریؓ کی طرف کی ہے۔ ہے(۲)۔

#### مجوس:

۲۸ - مجوس آگ کے پجاری ہیں، جن کا عقیدہ ہے کہ دنیا کے دو خالق اور دو مد ہر ہیں، انہوں نے خیر وشر، نفع ونقصان، صلاح ونساد کو دوحسوں میں تقسیم کیا ہے، ان دونوں میں سے ایک نور ہے اور دوسرا ظلمت ہے، فارسی میں یز دال اور اہر من کہتے ہیں (۳)۔

مجوں سے جزیہ لینے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ مجوسیوں سے جزیہ قبول کیا جائے گا،خواہ عرب ہوں یا عجم (۴)۔

79 – ان کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم علیقی نے ہجر، یا بحرین کے مجوس سے جزیہ قبول کیا، ابن زنجویہ نے اپنی سند کے ساتھ حضرت محسن بن محمد سے روایت کیا ہے: "کتب رسول الله علیہ الی محبوس ھجر یدعو ھم الی الإسلام، فمن أسلم قبل منه،

- (۱) الاموال رص ۴ م، السنن الكبرى و ر ۱۸۷ التلخيص الحبير ۲۸۴ ما المغنی ۸ ر ۹۹ م
- (۲) المغنی ۴۹۹۸۸، معالم اسنن ۳۶٫۳۳، روح المعانی ۱۰۹۸۰، اسنن الکبری ۱۸۸٫۹: نتلاف الفتهاءر ۲۰۰۳
- (۷) بدائع الصنائع ۹۸۳۹۹، تعیین الحقائق ۳۸۷۷، الهدایه ۲۸٬۱۱، مجمع الانهر ۱۸۰۷، عاشیه این عابدین ۹۸۸۷، الخراج س۱۲۹، المدونه ۱۲۷۰، المنقی ۱۲۹۳، المدونه ار۴۰۷، المنقی ۲۸۲۷، نهایة المحتاج ۸۸۸۸، المنقی ۸۲/۸، عاشیة المحتاج ۸۲/۸، عاشیة القتاع ۳۸/۸۰، کشاف القتاع ۳۸/۸۱، کملی ۲۵/۵۰

ومن أبى ضربت عليه الجزية، وأن لا يؤكل لهم ذبيحة، ولا تنكح لهم المرأة الشرال (رسول الله عليه في بجرك مجوس كياس خط لكها ، جس مين ان كو اسلام كى دعوت دى، جو اسلام لا ئاس كوقبول كيا جائے گا، اور جوا نكار كرے، اس پر جزيه مقرر كيا جائے گا، ان كا ذبيحہ نه كھا يا جائے گا اور نه ان كى كسى عورت سے نكاح كيا جائے گا)۔

امام ما لک نے ''موطا'' میں روایت کیا کہ حضرت عمر بن خطاب نے مجوس کا تذکرہ کیا، اور فرمایا: مجھے معلوم نہیں ان کے ساتھ کیا معاملہ کروں؟ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے فرمایا: میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے رسول اللہ عقیقہ کو یہ کہتے ہوئے سنا: "سنوا بھم سنة أهل الکتاب" (ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا برتا وکرو)۔

ابن عبدالبرنے کہا ہے: بیکلام عام ہے اور اس سے مراد خاص ہے، کیونکہ اہل کتاب کے ساتھ برتاؤ سے مراد ان سے صرف جزیہ لینے کے بارے میں ہے، لینی مجوس سے جزیدلیا جائے گا، جبیبا کہ اہل کتاب سے جزیدلیا جاتا ہے، لیکن مجوس کے ذبیعے حلال نہیں ہول گے اور نہان کی عور توں سے زکاح درست ہوگا (۳)۔

- (۱) حدیث: "کتب رسول الله عُلَیْ الی مجوس هجو ....." کی روایت عبدالرزاق نے اپنی مصنف ( ۲۹۲۲، ۲۰ طبع المکتب الاسلامی) میں اور بیبقی (۱۹۲۹ طبع دارالمعرفه) اور ابن زنجویه نے الا موال (۱۸ ۱۳۷ طبع مرکز الملک فیصل) میں حسن بن محمد سے کی ہے، کتاب الاموال کے مقت نے کہا: بیرحد یث حسن بن محمد بن علی کے مراسیل میں سے ہے، ان کی طرف اسناد صبح ہے۔
- (۲) حدیث: "سنوا بهم سنة أهل الکتاب" کی روایت امام مالک نے الموطاً (۲۸۸۱ طبع عیسی الحلمی) میں اور ابن ابی شیبہ نے اپی مصنف (۲۸ ۲۲۸ طبع الدارالسلفیہ) میں اور بیبق (۱۸۹۹ طبع دارالمعرفه) نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف سے کی ہے، کیکن حدیث منقطع ہے، کیونکہ بیٹی میں بایا۔ کے طریق سے ہے، حالانکہ انہوں نے حضرت عمر بن خطاب کا زمانہ نہیں پایا۔
  - (٣) فتح الباري ٧- ٧- ١٠ الجامع لأحكام القرآن ١١١٨، ثيل الأوطار ٨ / ٦٣ -

امام مالک نے "موطأ" میں ابن شہاب سے روایت کیا ہے کہ حضرت عمر بن خطابؓ نے فارس کے مجوس سے جزیہ وصول کیا، اور

حضرت عثمان بن عفان ؓ نے ہر بر کے مجوں سے جزیہ وصول کیا <sup>(۱)</sup>۔

علاء کا جماع ہے کہ مجوسیوں سے بھی جزیہ قبول کرنا جائز ہے، اسی پر خلفاء راشدین اور ان کے بعد کے خلفاء کا عمل رہا ہے، کسی نے اس کی مخالفت نہیں کی اور نہ ہی اس پر نکیر کی، اس اجماع کو بہت سے علاء نے نقل کیا ہے، ان ہی میں سے ابن المنذر اور ابن قد امہ بھی ہیں (۲)۔

ابن ماجثون مالکی کی رائے یہ ہے کہ جزیہ صرف اہل کتاب یہود ونساری ہی سے قبول نہیں کیا جائے گا، ورمجوں سے قبول نہیں کیا جائے گا، کو کہ اللہ یک کی ارتثاد ہے: "قَاتلُوا الَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ .....، "" (اہل کتاب میں سے ان لوگوں سے لڑو جونہ اللّٰہ پر ایمان رکھتے ہیں )۔

آیت کا مطلب میہ ہے کہ اہل کتاب کے علاوہ مجوں وغیرہ اس آیت کے تکم میں داخل نہیں ہیں <sup>(م)</sup>۔

ابن وہب مالکی کی رائے میہ ہے کہ جزید عرب کے مجوں سے قبول نہیں کیا جائے گا، کیونکہ عرب کے سارے مجوں نے اسلام قبول کرلیا۔ توان میں سے جو بھی غیر مسلم پایا جائے گاوہ مرتد ہوگا، اس قول کی نبیت بھی حضرت حسن بھری گی طرف کی گئی ہے (۵)۔

- (۱) المؤطامع شرح الزرقانی ۱۳۹۳،الأموال لاً بی عبیدس ۳۵۔ البربر: قساوت،غلظة اورسنگد لی میں بدؤوں کی طرح ایک مغربی قوم ہے، جمع برابرہ، پیلفظ غیرعربی ہے۔
  - (۲) المغنی ۸ / ۹۸ م، الاجماع لا بن المنذرص ۵۹ ـ
    - (۳) سورهٔ توبهر۲۹\_
- (۴) احكام القرآن لا بن العربي ۹۲۱/۲، شرح التر مذى ۷/ ۸۵، القوانين الفقهيد ص ۱۷۵-
- (۵) احكام القرآن لابن العربي ۱۲/۱۲، شرح سنن الترمذي ۸۵/۷، الجامع لأحكام القرآن ۱۱۰/۸، معالم اسنن، ۱۳۲۳، المغنى ۱۹۹۸، اختلاف الفقها بلطبري س ۲۰۳-

تفصیل کے لئے دیکھا جائے اصطلاح: ''مجوں''۔

### صابئه سے جزیہ قبول کرنا:

\* سا- امام ابوصنیفی فرماتے ہیں کہ صابعہ اہل کتاب میں سے ہیں،
کیونکہ یہ لوگ بھی زبور پڑھتے ہیں، ستاروں کی پرستش نہیں کرتے
ہیں، البتہ وہ ان کی تعظیم ایسے ہی کرتے ہیں جس طرح مسلمان
استقبال قبلہ میں خانہ کعبہ کی تعظیم کرتے ہیں۔

اور اس کے لئے ان کی دلیل ابوالعالیہ، رہیج بن انس، سدی، ابوالشعثاء، جابر بن زیداور ضحاک کا قول ہے کہ ان سے ویسے ہی جزید لیاجائے گا، جیسا کہ اہل کتاب سے لیاجا تاہے (۱)۔

حنفیہ میں سے صاحبین کی رائے میہ ہے کہ وہ اہل کتاب نہیں ہیں،
اس کئے کہ وہ ستاروں کی پرستش کرتے ہیں،اورستاروں کا پرستار بت
کے پجاری کی طرح ہے توان لوگوں سے جزیہ وصول کیا جائے گا جب
کے بچمی ہوں (۲)۔

ما لکیہ کے نزدیک وہ موحد ہیں، ستاروں کومؤٹر اور فعال مانتے ہیں، لہذاوہ اہل کتاب نہیں ہیں، ان سے جزیہ وصول کیا جائے گا،
کیونکہ امام مالک کے بہاں غیراہل کتاب سے جزیہ قبول کیا جاتا ہے (۳)۔

امام شافعی فرماتے ہیں: ان کو دیکھا جائے گا کہ اگر وہ یہود ونصاری میں سے کسی ایک کے دین وکتاب میں ان کے موافق ہوں تو وہ ان میں سے ہوں گے، اور اگر ان کے خلاف ہوں تو اہل کتاب نہیں ہوں گے، ان سے جزیہ وصول کیا جائے گا، اگر نصاری تصدیق

- (٢) الخراج ص ١٢٢، نيز سابق حواله جات ـ
  - (٣) الجامع لا حكام القرآن ار ٣٥م.

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۹ر • ۳۳۳، فتح القدير ۲۹۱۷، حاشيه ابن عابدين ۱۹۸۸، مجمع الانبرار • ۲۷\_

کریں کہ وہ ان ہی میں سے ہیں اور ان کی تکفیر نہ کریں ، اور اگر ان کی تکفیر کہ کی اور اگر ان کی تکفیر کریں تو ان سے جزیہ نہیں لیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

امام احمد بن حنبل سے ایک روایت منقول ہے کہ صابئہ نصاری میں سے ہیں، کیونکہ وہ انجیل پر ایمان رکھتے ہیں، انہوں نے حضرت عبداللہ بن عباس کی ایک روایت سے استدلال کیا ہے کہ نصاری کی طرح ان سے بھی جزیہ لیا جائے گا، اور امام احمد سے دوسری روایت ہے کہ وہ یہود میں سے ہیں، کیونکہ وہ بھی یوم السبت کا عقیدہ رکھتے ہیں، انہوں نے اس کے لئے حضر ت عمر سے مروی قول سے استدلال کیا ہے، انہوں نے اس کے لئے حضر ت عمر سے میں، لہذا صابئہ سے جزیہ لیا جائے گا، جیسا کہ یہود سے جزیہ وصول کیا جا تا ہے (۲)۔
لیا جائے گا، جیسا کہ یہود سے جزیہ وصول کیا جا تا ہے (۲)۔

## مشركين سے جزيہ لينا:

اسا- مشرکین سے جزیہ قبول کرنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

جمہور فقہاء شافعیہ، امام احمد سے مردی ظاہر روایت میں حنابلہ اور مالکیہ میں سے ابن الماجشون کی رائے میہ ہے کہ مشرکین سے مطلق جزیہ قبول نہیں کیا جائے گا، خواہ عرب ہوں یا عجم، ان سے اسلام کے علاوہ کچھ اور قبول نہیں کیا جائے گا، اگر اسلام قبول نہ کریں توقل کئے جائیں گے (")، ان کی دلیل اللہ تعالی کا میہ ارشاد ہے: "فَاتِلُوا

الَّذِيْنَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزُيةَ عَنْ يَّدٍ وَهُمُ صَاغِرُونَ"() الْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزُيةَ عَنْ يَّدٍ وَهُمُ صَاغِرُونَ"() (اہل كتاب ميں ان سے لڑو جو نہ الله پرايمان رکھتے ہيں اور نہ روز آہل كتاب ميں ان چيزول كو حرام سجھتے ہيں جنہيں الله اور اس كرسول نے حرام كيا ہے اور نہ سے دين كو قبول كرتے ہيں، يہال تك كه وہ جزيد يں رعيت ہوكراورا بي ليتى كا احساس كركے)۔

آیت واضح طور پر دلالت کرتی ہے کہ صرف اہل کتاب سے جزیہ لیا جائے گا، اور ان کے علاوہ مشرکین کے بارے میں آیت کی کوئی دلالت نہیں ہے (۲)۔

امام بخاری حضرت ابو ہریر اللہ علی الناس حتی یقولوا لا علیہ فی اللہ اللہ فیمن قال لا إله إلا الله فقد عصم منی نفسه و ماله إلا الله فقد عصم منی نفسه و ماله إلا بحقه و حسابه علی الله "(مجھ کولوگوں سے لڑنے کا حکم دیا گیا ہے، یہاں تک کہ وہ لاالہ اللہ کا اقرار کریں، پھر جو لاالہ الا اللہ کا اقرار کریں، پھر جو لاالہ الا اللہ کا اقرار کریں، پھر جو لاالہ الا اللہ کا اقرار کریں، پھر جو کا الہ الا اللہ کا اقرار کریں، کا حکم دیا ہے۔ این مال اور جان کو بچالے کا مگر کسی حق کے بدلہ، اور اس کا حساب اللہ پر ہوگا )۔

حدیث عام ہے جس کا نقاضا ہے کہ تمام کا فروں سے جزید نہ قبول
کیا جائے ، البتہ اس عموم سے صرف اہل کتاب اور مجوس مستثنی ہیں ،
ان کے علاوہ کفار حدیث کے عموم میں داخل رہیں گے ، چنا نچہ بت
پرستوں سے جزیہ قبول نہیں کیا جائے گا ،خواہ عرب ہوں یا عجم ، اور اس
لئے بھی کہ بتوں کے پرستار مشرکین کے پاس پہلے سے تو حید ، نبوت
اور شریعت اسلام نہیں ہیں ، لہذا ان کے معتقدات کا کوئی پاس ولحاظ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ر۲۹ ـ

<sup>(</sup>٢) احكام القرآن لأكيالهراس ١٠٠٣-

<sup>(</sup>m) حدیث: أموت أن أقاتل الناس..... "كَاتَخْرْتَ كُلْ فَقْرَهُ نَبِرَا ا ) پرگذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الاحكام السلطانيي ۱۴۳۳، روضة الطالبين ۱۸۵۰ ۱۳۰ الغاية القصوى في دراية الفتوى ۲۸۲ ۹۵ دارالنصر للطباعة الإسلامية قابره مغني المحتاج ۲۴۴۸ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۸ ۲۹۹، کشاف القناع ۱۳ ۱۱، المبدع ۱۳۰۳، ۲۰۰۰

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٠ر٥٠ ٣، مغنى المحتاج ٢٢ ٢٢ ٢٠ كفاية الاخيار ٢ ر ١٣٣١، المبدع ٣ مر ٢٠٠٥ ، القوانين الفقهيد المبدع ٣ مر٥٠١ ، القوانين الفقهيد ص ١٥ ، المحلى ١٨ ٢ - ٥ ١٠ م

نہیں رکھا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

حنفیہ کے یہاں مشرکین سے جزیہ قبول کیا جائے گا، البتہ عرب مشرکین سے قبول نہیں کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>، یہی ایک روایت ابن القاسم نے امام مالک سے نقل کی ہے، اور خود انہوں نے اور اشہب و تحون نے اس کو اختیار کیا ہے، اس طرح حسن ابن ثواب نے امام احمد بن حنبل کا بھی ایک قول نقل کیا ہے، ان حضرات کی دلیل اللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "فَاقُتُلُوْ الْمُشُو کِیْنَ حَیْثُ وَ جَدُتُمُوْ هُمْ ....." (") (مشرکوں کو تل کرو جہاں کہیں انہیں یاؤ)۔

یه آیت مشرکین عرب کے بارے میں خاص ہے، کیونکہ یہ قول اللہ تعالی کے دوسرے قول کا نتیجہ ہے، ارشاد ربانی ہے: "فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشُهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشُو كِيْنَ....."(") (سوجب حرمت والے مہینے گذرجا ئیں توان کوتل کروجہاں کہیں انہیں یاؤ)۔

اشهر حرم چار مہینے ہیں، جن میں عرب جنگ وجدال کو حرام سمجھتے تھے۔

اوراس لئے بھی کہرسول اللہ علیہ فی نے مشرکین عرب سے جزیہ نہیں لیا۔عبدالرزاق نے امام زہری کے واسطے سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم علیہ نے بت پرستوں سے جزیہ پرصلح کی،مگران میں سے جوعرب تصان سے صانبیں کی (۵)۔

ابن جریرطبری نے کہا: اس پرسب کا اجماع ہے کہ رسول اللہ علیہ نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ قبول کرنے سے انکار

- (۱) الغاية القصوى ۲/ ۹۵۵، حكام القرآن لا بن العربي ۲/ ۹۱۹\_
- (۲) بدائع الصنائع ۱۹۲۹، تبیین الحقائق سر ۲۷۷، حاشیه ابن عابدین ۲/۱۹ مجمع النهر ار ۷۷۰، المغنی ۲۸۰۰، الجامع لاحکام القرآن ۱۸۰۸، المتنی ۲/۱۷۰۰ المتنی ۲/۱۷۰۰ المتنی ۲/۱۷۰۰ ا
  - (۳) سورهٔ توبه ۵ م
  - (۴) سورهٔ توبیر ۵\_
  - (۵) الجوبرانقي على اسنن الكبرى لا بن التر كما ني و / ۱۸۷\_

فرما یا،ان سے صرف اسلام کامطالبه فرمایا یا تلوار<sup>(۱)</sup>۔

اسسلسله میں عقلی دلیل بیہ کہ مشرکین عرب کا تفریر اسکین اور سخت ہے، کیونکہ نبی کریم علیات نے ان ہی کے درمیان نشو ونما پائی، قرآن ان کی زبان میں نازل ہوا، لہذا المجزہ ان کے حق میں زیادہ ظاہر ہے، اس لئے کہ بیلوگ قرآن کے معانی ومفاہیم اور اس کی فصاحت و بلاغت اور اثر انگیزی سے زیادہ واقف سے، اور جس خص کا فصاحت و بلاغت اور اثر انگیزی سے زیادہ واقف سے، اور جس خص کا کفر بڑا سکین اور سخت ہوگا اس سے اسلام یا تلوار کے علاوہ کچھ قبول نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "قُلُ لَمُحَلَّفِیْنَ مِنَ الْاَعُرَابِ سَتُدُعُونَ إلیٰ قَوْمِ أُولِی بَاسٍ شَدِیْدِ تُقَاتِلُونَهُمُ أَوُ یُسُلِمُونَ "(۲) (آپ ان پیچھے رہ جائے گا، اس طرف نہ تحق کہ عنقریب تم ایسے لوگوں کی طرف والے دیہا تیوں سے کہہ دیجئے کہ عنقریب تم ایسے لوگوں کی طرف بلائے جاؤگے جو شخت لڑنے والے ہوں گے یا توان سے لڑتے رہویا وہ مطیع (مسلمان) ہوجائیں)۔

لین ان سے جنگ کرتے رہو، یہاں تک کہ وہ مسلمان ہوجائیں (۳)۔

ایک قول امام ما لک سے منقول ہے، اور یہی ما لکیہ کے یہاں راج ہے کہ تمام کا فرول سے جزیہ قبول کیا جائے گا، ان میں مشرکین اور بت پرست سب داخل ہیں، خواہ عرب ہوں یا مجم ،خواہ قرشی ہوں یا غیر قرشی ، یہی رائے امام اوزائی کی بھی ہے (۲۳) ، ان کی دلیل حضرت بریدہ کی بی حدیث ہے: "کان دسول الله عُلَیْسِلْ اِذا اُمَّر مُصوراً علی جیش أو سریة، أوصاہ في خاصة نفسه بتقوی

<sup>(</sup>۱) الاموال لأ في عبييص ٣٦، اختلاف الفقها وللطبري ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فتح را ۱۲ ـ

<sup>(</sup>٣) العنابيلي الهدايه مع فتح القدير ٢٩٢ مجمع الزوائد ٣٣٢ / ١٣٣٠ الأموال ص ١٩٧\_

<sup>(</sup>۴) المدونه ار۴۰، المنقى ۱/۳۲۱، منح الجليل ار۵۵۷، الجامع لاحكام القرآن ۱/۱۰/۱۰حکام أبل الذمه ار۶-

المشركين، فادعهم إلى ثلاث خصال أو خلال، فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم"<sup>(١)</sup> (رسول الله عليه جب لشکریاسریه پرکسی کوامیرمقرر فرماتے ،تواس کواینے بارے میں اللہ سے ڈرنے کا تھم وے دیتے، پھر فرماتے: اللہ کا نام لے کر جہاد کرو... اور جب اینے دشمن مشرکین سے ملوتو ان کو تین چیزوں کی طرف بلاؤ، ان نینوں میں سے جو مان لیں، توتم بھی قبول کرلو، اوران سے جنگ کرنے سے بازرہو)،ان تین چیزوں میں جزید کا بھی تذکرہ فرمایا۔ آب عَلِيلًا كَا قُول: "عدوك من المشركين" يا توبت یرست اوران کے جیسے دوسر بے غیراہل کتاب کے ساتھ خاص ہے، یا تمام کفار، اہل کتاب اور بت پرست سب کو عام ہے، دونوں صورتوں میں مقصود حاصل ہے، اور وہ بت پرستوں سے جزیہ قبول کرنا ہے، اس لئے کہا گرآ ہے ﷺ کا ارشا داہل کتا ب کوچیوڑ کر بت پرستوں کے ساتھ خاص ہو، تو حدیث سے معلوم ہوگا کہ بت یرستوں سے جزیہ قبول کیا جائے گا ،اورا گرآ پ علیہ کا قول عام ہوتو بھی حدیث سے معلوم ہوگا کہ بت پرست اور اہل کتاب دونوں سے جزیہ وصول کیا جائے گا۔

الله..... وقال: اغزوا باسم الله.....وإذا لقيت عدوك من

انہوں نے بت پرستوں سے جزیہ قبول کرنے کے لئے اہل کتاب اور مجوس پر قیاس کرکے استدلال کیا ہے، امام مالک ؓ سے متقول ہے کہ تمام کا فروں سے جزیہ قبول کیا جائے گا سوائے مشرکین قریش کے، اسی قول کو مالکیہ میں سے صاحب" المقدمات" ابن رشد، اور ابن الجہم نے اختیار کیا ہے (۲)۔

مشرکین قریش سے جزیہ نہ لینے کی علت بیان کرنے میں مالکیہ میں اختلاف ہے، ابن الجہم نے اس کی علت عزت وشرافت اور اکرام بیان کی ہے، کیونکہ نبی کریم علیہ سے نسبت حاصل ہے۔ قرویین نے اس کی علت یہ بتائی ہے کہ جزیہ کے مشروع ہونے سے پہلے تمام قریش مسلمان ہو چکے تھے، ان میں سے کوئی مشرک باقی نہیں رہا، لہذا اس کے بعد کوئی شرک پر باقی پایا جائے گا تو وہ مرتد ہوگا، لہذا اس سے جزیہ بیں لیا جائے گا آلو وہ مرتد ہوگا، لہذا اس سے جزیہ بیں لیا جائے گا آلو۔

#### مرتد ہے جزیہ لینا:

۳۲-اسلام سے مرتشخص سے جزیہ قبول نہیں کیا جائے گا (۲)،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے۔

### وه مقامات جهال جزیه لے کر کفارکورکھا جائے گا:

ساتھ جزیرۃ العرب کے علاوہ دارالاسلام میں کسی بھی جگدر کھنا جائز ساتھ جزیرۃ العرب کے علاوہ دارالاسلام میں کسی بھی جگدر کھنا جائز ہے، جزیرۃ العرب جنوب میں عدن کے آخری کناروں سے ثمال میں شام کے اطراف تک اور مغرب میں جدہ اور اس کے ساحل سمندر کے آس پاس سے عراق کی مشرقی آبادی تک (۳) اسی طرح اس پر بھی ان کا اتفاق ہے کہ بلاد حجاز میں ان کورکھنا نا جائز ہے اور بلاد حجاز مکہ، مدینہ، بیمامہ اور اس کے صوبے ہیں (۴)۔

ملک ججاز کو چھوڑ کر جزیرہ العرب کے دوسرے شہریمن وغیرہ میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اغزوا باسم الله... وإذا لقیت عدوک....." کی تخریج (فقره نمبر۱۰) پرگذر چکی ہے۔

ر) مواهب الجليل سر ۱۸۳۸، بلغة السالك ار ۳۸۱، جواهر الإكليل ار ۲۶۲، المقدمات على مامش المدونه ار ۴۰ م، بداية المجتبد ار ۴۰ م.

<sup>(</sup>۱) الكافى ارو۷ ۴،مواهب الجليل سرر ۳۸ س

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى للعينى ۱۴ / ۲۶۳ ، نيل الأوطار للشو كانى ۱۹۷۷ ، کشاف القناع للبهو تى ۲/ ۱۱۸ ، لمهذ ب مع المجموع للشير ازى ۱۹۸ / ۱۹۸

<sup>(</sup>٣) فتحالقدير٥/١٠٩ـ

<sup>(</sup>۴) تهذیب الاساء واللغات ۳ر۸۰

جزیہ لے کران کور کھنے کے بارے میں اختلاف ہے۔

ما لکیہ اور حنفیہ کے یہاں حجاز کے علاوہ جزیرہ کے دوسرے علاقہ میں جزیہ لے کران کورکھنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ پورے جزیرۃ العرب میں ان کے لئے سکونت اختیار کرناممنوع ہے (۱)۔

ان کی دلیل حضرت ابن عباس کی بیر روایت ہے: "أو صبی رسول الله علیہ عند موته بثلاث: أخر جوا المشركین من جزیرة العرب، وأجیزوا الوفد بنحوما كنت أجیزهم، و نسیت الثالثة" (رسول الله علیہ نے وصال كوقت تین چیزوں کی وصیت فرمائی: مشركین کو جزیرة عرب سے نكال دینا، وفد جب آئیں تو آئیں اسی طرح انعامات دیتے رہنا، جیسے میں دیا كرتا جب آئیں بات یا ونہیں ہے)، یعقوب بن محم كا بیان ہے كہ میں نے مغیرہ بن عبدالرحمٰن سے جزیرة العرب كے بارے میں سوال كیا تو مغیرہ بن عبدالرحمٰن سے جزیرة العرب کے بارے میں سوال كیا تو انہوں نے فرمایا: ممه، مدینه، کیامہ اور یمن، اور یعقوب نے کہا: تہامہ كاشروع حصة عربی۔

آپ الله کا ارشاد: "أخو جوا المشركين من جزيرة العرب عيم مثركين كو العرب عيم مثركين كو داخل عيم خواه وه بت پرست بويا يهودى، يانفرانى يام محوى ـ

اسى طرح ان كى دليل حضرت عمر بن عبد العزيز كا بي قول: "كان من آخو ما تكلم به رسول الله عَلَيْكُ أن قال: "قاتل الله

اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، لا يبقين دينان بأرض العرب" وفي رواية عن ابن شهاب أن رسول الله عَلَيْكُ قال: لا يجتمع دينان في جزيرة العرب، قال ابن شهاب: ففحص عن ذلک عمر بن الخطاب حتى أتاه الثلج واليقين أن رسول الله عَلَيْكُ قال: لا يجتمع دينان في جزيرة العرب فأجلى يهود خيبر"() يجتمع دينان في جزيرة العرب فأجلى يهود خيبر"() (رسول الله عَلَيْكُ نِهُ رَمَى كلام يفر مايا: الله تعالى تباه كرے يهود اور نصارى كو، انہول نے اپنے يغيمرول كى قبرول كومسجد يں بناليا، آگاه اور نصارى كو، انہول نے اپنے يغيمرول كى قبرول كومسجد يں بناليا، آگاه دوسرى روايت ميں دودين برگز باقى ندر بيں گے، ابن شهاب كي ايك دوسرى روايت ميں ہے كہرسول الله عَلِيَّةُ نے فرما يا: جريرة عرب ميں دودين جون عرب عيں دودين ندر بيں گے، تو انہول الله عَلِيَّةً نے فرما يا كہ جزيرة عرب ميں دودين ندر بيں گے، تو انہول الله عَلِيَّةً نے فرما يا كہ جزيرة عرب ميں دودين ندر بيں گے، تو انہول نے خيبر كے يہود يوں كونكال ديا)۔

نیز حضرت عائشہ کا قول ہے کہ رسول اللہ علیہ کی آخری وصیت بیتھی کہ جزیرہ عرب میں دودین ندر ہیں (۲)۔

حضرت عمر بن الخطابُّ كى حديث ہے كہ انہوں نے رسول الله على الله عل

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۵ را • سه حاشيه ابن عابدين ۱۶ ر ۲۰ سه الفتاوى الهنديه ۲۲ ۲۰ ۲۰ م مواهب الجليل ۱۲ (۳۸ منخ الجليل ار ۵۸۸ ، حاشية الخرش سر ۱۳۴۲، بلغة السالک ار ۲۷ س، الزرقانی علی مختصر خلیل ۲ ر ۱۴۱ –

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أو صبی عند موته بثلاث: أخوجوا المشركین من جزیرة العرب" كی روایت بخارى (فتح البارى ۲/۰ کا طبع التلفیه) اور مسلم (۳/ ۲۵۸،۱۲۵۷ طبع عیسی الحلمی ) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:قاتل الله الیهود و النصاری اتخذوا..... کی روایت امام ما لک نے المؤطا( ۸۹۲/۲ طبع عیسی الحلی ) میں مرسلاً کی ہے،اس کی اصل صحیحین میں حضرت عائشہ سے ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان آخو ما عهد به رسول الله عَلَیْ لا ینزل بجزیرة العوب دینان" کی روایت احمد (۲/۸۷ طبع المیمدیه) نے کی ہے اور پیٹی نے کہا: (اس کی روایت احمد نے اور طبر انی نے اوسط میں کی ہے، امام احمد کے رجال میں ، سوائے ابن اسحاق کے اور اس میں سماع کی صراحت رجال میں ، مجمع الزوائد ۲۵/۵ سطیع قدی )۔

عرب سے یہود ونصاری کو نکالوں گا یہاں تک کہ جزیرہ عرب میں سوائے مسلمان کے سی کنہیں چھوڑوں گا)<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جن کافروں سے جزیہ لے کر جزیرۃ العرب کے جاز کے علاوہ دار الاسلام کے دوسرے شہروں میں رکھنا جائز رکھنا جائز ہے ان کو جزیرۃ العرب کے یمن وغیرہ میں بھی رکھنا جائز ہوگا جو بلاد تجاز میں نہیں آتے ہیں (۲)۔

ان حضرات کا کہنا ہے کہ نبی کریم علی کے قول: "أخوجوا یھو د أهل الحجاز" ہے معلوم ہوتا ہے کہ جن سے جزیہ قبول کیا جائے گاان کو تجاز میں رہنے سہنے کی اجازت نہیں ہوگی، جیسا کہ امام کے لئے جائز نہیں ہے کہ ان لوگوں سے جزیہ کے بدلہ تجاز میں اقامت پر صلح کرے، اگر صلح کر لے توصلح فاسد ہوگی، تجاز سے مراد جبیبا کہ گذرا، مکہ، مدینہ، کیامہ اوراس کے صوبے ہیں۔ آپ علی کے ارشاد: "أخو جوا أهل نجوان من جزیرة العرب" سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا علاقہ، لیمن کی کمن جزیرہ عرب میں سے ہے، نبی معلوم ہوتا ہے کہ ان کا علاقہ، لیمن کی کمن جزیرہ عرب میں سے ہے، نبی

کریم علیقی نے جزیرہ عرب سے ان کو نکا لنے کا تھم اس لئے دیا کہ
ان لوگوں نے اس معاہدہ کی خلاف ورزی کی ، جوآپ نے ان سے کیا
تقا کہ کوئی نئی بات پیدا نہ کریں گے ، سودنہیں کھا کیں گے ، پھرانہوں
نے سود کھا یا اور معاہدہ توڑ دیا ، اس وجہ سے رسول اللہ علیقی نے ان
کو جزیرہ عرب سے نکا لنے کا تھم فرمایا ، اس وجہ سے نہیں کہ جزیرہ عرب میں ذمیوں کے لئے سکونت اختیار کرنا جائز نہیں ہے (۱)۔

یہ بھی نے اپنی سنن میں حضرت ابن عمر سے روایت کیا ہے کہ
"حضرت عمر نے یہود و نصاری کو سرز مین تجاز سے نکال دیا تھا (۲)۔
اور اس لئے بھی کہ کسی خلیفہ سے یہ منقول نہیں ہے کہ انہوں نے
اور اس لئے بھی کہ کسی خلیفہ سے یہ منقول نہیں ہے کہ انہوں نے
ذمیوں کو تجاز سے نکال دیا اور یمن میں بیا یا ہو ، البتہ حضرت عمر شے ذمیوں کو تکال دیا ہو ، البتہ حضرت عمر شے ذمیوں کو تکال دیا ہو ، البتہ حضرت عمر شے نہیں بیا یا (۳)۔

جس پر جزید مقرر کیا جائے گااس کی شرائط:

اللہ سے دمی پر جزید عائد کرنے کے لئے فقہاء نے چند شرطیں لگائی

اللہ بیں ، انہی میں سے بلوغ ، عقل ، مرد ہونا ، آزاد ہونا اور مالی قدرت ،

ایا بیج کرنے والی بیاریوں سے محفوظ ہونا ہے۔

ذیل میں ان شرائط کی تفصیل ہے۔

### اول: بلوغ:

۳۵-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اہل ذمہ کے بچوں پر جزید عا ئدنہیں ہوگا(۲)، ابن قدامہ نے کہا: ہمارے علم کے مطابق اہل علم کے درمیان

- (۱) المهذب مع المجموع ۲۶۷۸۔
- (۲) السنن الكبرى للبيه هي ١٠٧٧\_
  - (۳) نهایة الحتاج ۸۸ -۹۰
- (۴) تبيين الحقائق ۳۸۸۳، بدائع الصنائع ۶۸٬۳۳۳، البدايه ۱۲۰/۲، الاختيار ۳۸/۳،الفتادي الهنديه ۲۲٬۴۲۲، الجوهرة النير ۳۵۱/۲۵، حاشيه

<sup>(</sup>۱) حدیث:"لاُخوجن الیهود والنصاری من جزیرة العرب"کی روایت مسلم(۱۳۸۸ طبع عیسی الحلی) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية القليو بي ۲/ ۲۳۰، نهاية الحتاج ۸/۸۸، المغنی ۸/ ۵۳۰، کشاف القناع ۳/ ۲۳۴، أحكام أنل الذمه لا بن القیم ۱/۹۵، ۱۸۵-

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'أخر جوا یهو د أهل الحجاز و أهل نجر ان ...... 'کی روایت احمد (۱۹۵۱ طبع المیمنیه ) نے کی ہے، پیٹمی نے کہا: امام احمد نے گی سندوں سند اس کی روایت کی ہے، ان میں دوطریق کے روات ثقتہ ہیں اور سند بھی متصل ہے ( مجمع الزوائد ۲۵/۵۲۵ طبع القدی )۔

اس میں اختلاف نہیں ہے، یہی امام ابوصنیفہ امام مالک، امام احمہ امام عن فعی اور ابوتور کی رائے ہے، ابن المنذر کہتے ہیں: میرے علم کے مطابق ان حضرات کے علاوہ کسی نے اختلاف نہیں کیا (۱) ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے: "فَاتِلُوا الَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ .....، (۲) اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے: "فَاتِلُوا الَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ .....، (۱) لا کتاب میں سے ان سے لڑو جو نہ اللہ پر ایمان رکھتے ہیں .....)۔ المفاعلة کے وزن پر المقاتلة قال سے ہے، جس کا نقاضا میہ کہدونوں جانب قال کی اہلیت ہو، لہذا جو قال کا اہل نہ ہواس پر جزیہ واجب نہیں ہوگا، اور بچے قال کے اہل نہیں ہیں (۳)، اس لئے ان پر جزیہ واجب نہیں ہوگا۔

نیز حضرت معالم کی حدیث ہے (جواد پر گذری) جس میں آپ علیہ اسے علیہ کے کھم دیا تھا کہ ہر بالغ سے ایک دیناریا اس کے برابر یمنی کپڑے لیں۔ حالم وہ ہے جو بذر بعداحتلام یا بلوغ کی کسی دوسری علامت کے ذریعہ بالغ ہوا ہو۔ حدیث کے مفہوم سے معلوم ہوتا ہے کہ بچوں پر جزیدلا زم نہیں ہوگا۔

حضرت عمر فاروق ٹے فوج کے قائدین کے پاس خطوط کھے کہ وہ جزیدعائد کریں اور عور توں اور بچوں پرعائد نہ کریں ، ہاں ان پر جزیدعائد کروجن پراستر ہے چل چکے ہوں (لیعنی بالغ ہو چکے ہوں)(4)۔

ابوعبید "من جوت علیه الموسی"کامعنی یول کرتے ہیں:
یعنی جو جوان ہوگیا ہو، حدیث سے استدلال اس طور پر ہے کہ یہ حدیث اصل ہے کہ کس پر جزیہ واجب ہوگا اور کس پر واجب نہیں ہوگا، چنا نچہ ہوشیار بالغ مردوں پر جزیہ عائد کیا، عورتوں اور بچوں پر نہیں، اور بیاس لئے کہ مرد بالغ اگر جزیہ ادا نہیں کریں گے، توان کوتل کیا جائے گا، اور جوقل کئے جانے کے مستحق نہیں ہیں جیسے جھوٹے دیکے توان پر جزیہ عائد نہیں ہوگا(ا)۔

حدیث گذر چکی ہے کہ بچوں پر جزیہ بیں ہے،مسلمانوں کااس پر عمل بھی رہاہے <sup>(۲)</sup>۔

حضرت خالد بن ولید نے اہل بھری سے سلح کی تھی کہ وہ لوگ ہر بالغ کی طرف سے ایک دینار اور ایک جریب (چڑا کا تھیلا) گندم بطور جزیدادا کریں گے، حضرت ابوعبیدہؓ نے اہل انطا کیہ سے جزیدیا جلاوطنی پرسلح کی تھی، چنا نچہ بعض اہل انطا کیہ وطن چھوڑ کرچلے گئے اور بعض رہ گئے، جولوگ رہ گئے ان کوامن دیا اور ہر بالغ پر ایک دینار اور ایک جریب گندم عائد کیا۔

حضرت عمرو بن العاص نے اہل مصر پر دو دود ینار عائد کئے اور عورت عمرو بن العاص نے اہل مصر پر دو دود ینار عائد کئے اور عورتوں و بچوں پر بچوں کی جان بغیر جزید کے محفوظ حفاظت کے لئے لیا جاتا ہے، اور بچوں کی جان بغیر جزید کے محفوظ ہے (۲)۔

۳ ا- ذمی کے بچے جب بالغ ہوجائیں تو کیا معاہرہ پھرسے کیا جائے گا، یااس کے باپ کامعاہرہ کافی ہوگا؟

جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کا بھی ایک قول

ا بن عابدين ١٩٨٨، مجمع الانبر ارا ١٧، الخراج ص ١٢٢، المنتى ١٢٧٠، الحراج المنتى ١٢٧٠، المنتى ١٢٧٠، المنتى ١٢٧٠، المتحدمات لا بن رشد الر ١٩٨٥، حافية الخرثى ١٨ ١٨، ١٨ البدايه لا بن رشد الر ١٢٨٩، القوانين الفقهية ص ١٤٥، حافية القلوبي ١٢٨٩، الأم ١٢٢٨، الأم ١٨٢٤، رحمة الأمه ١٨٢٢، كشاف القناع ١٨٤٨، أحكام المل الذمه لا بن القيم ار ٢٨، المبدع ١٨٠٨، أمكلى ١٤٤٥-

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸رے۵۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ر۲۹\_

<sup>(</sup>m) بدائع الصنائع ٩ر٠ ٣٣٠ \_

<sup>(</sup>۴) الاموال لا بی عبیدص ۵، الاموال لا بن زنجویه ار ۱۵۱ محقق ڈاکٹر شاکر فیاض نے کہا: این زنجویہ کی سندھیجے ہے اس کے رحال ثقبہ ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الأموال لا بي عبيد ص ۵۳،۵ س۵\_

<sup>(</sup>٢) الأموال لا في عبيد ص ١٥٠

<sup>(</sup>٣) فتوح البلدان رص ٢٢٠،١٥۴،١٥٢\_

<sup>(</sup>۴) المغنی۸۸۷-۵۰

یہ ہے کہ باپ ہی کامعاہدہ کافی ہوگا، کیونکہ عقد اول میں بالغین اور آئیدہ بالغ ہونے والی اولاد سب داخل ہیں، یہی قانون عہد رسالت، خلفاء راشدین اور ہرز مانہ کے تمام خلفاء کے دور میں جاری رہا، کسی خلیفہ نے بالغ ہونے والے ذمی سے نیاعقد نہیں کیا (۱)۔

صحیح قول کے مطابق شافعیہ کے یہاں بالغ ہونے والے بچکو اختیار دیا جائے گا کہ چاہے تو عقد ذمہ کو اختیار کرے یا اپنے محفوظ مقام پر چلا جائے ، اگر عقد ذمہ کو اختیار کرتا ہے تو عقد ذمہ منعقد ہوجائے گا، اور اگر اپنے محفوظ مقام پر جانا چاہتا ہے تو جانے کی اجازت دی جائے گی۔

اگراپی توم وخاندان کے سال کی ابتداء میں بالغ ہوتو اس سے سال کے آخر میں ان ہی لوگوں کے ساتھ جزیہ وصول کیا جائے گا، اور اگر درمیان سال میں بالغ ہوا تو سال کے آخر میں مدت کے تناسب سے جزیہ وصول کیا جائے گا۔

# دوم: عقل:

کسا-ابن ہیرہ، ابن قدامہ اور ابن المنذر نے نقل کیا ہے کہ اس پر فقہاء کا تفاق ہے کہ اس پر فقہاء کا تفاق ہے کہ اس پر

(۱) حاشیه این عابدین ۱۹۸۸، مجمع الانهر ارا ۱۷، حاشیة الدسوقی ۲۰۱۸، المقدمات لابن رشد ار ۳۹۷، حاشیة الخرشی سر ۱۳۴، المغنی ۸۸۸۸، کشاف القناع ۱۲۱۳، احکام الل الذمة ار ۴۵۔

(۲) روضة الطالبين ۱۰ر ۲۰۰ مغنی الحتاج ۱۲۵۸-

(۳) البدائع ۱۹۰۹ مسم و قتم القدير ۱۹۳۵ الخراج مع شرحه الرتاج ۱۰۵/۱۰ الناج ۱۰۵/۱۰ متحمد بن الحن ص ۲۹۳ ، الفتاوی البنديه ۲۳۳۷ ، مجمع الانهر ۱۷۱۷ ، الكافی ۱۹۷۱ ، مختصر خلیل ص ۱۱۷ ، حافیة الخرشی ۱۳۳۷ ، بلغة السالک ۱۷۲۱ ، روضة الطالبین ۱۲۹۹ ، حافیة القلو بی ۱۲۲۹ ، الغایة القلو بی ۱۳۲۷ ، الغایة القلو بی ۱۳۲۷ ، الغایة المقاح کا ۱۳۷۷ ، ۱۷ ، نهایة المختاج

قرطبی نے کہاہے کہاں پراجماع ہے، کین ابن رشد نے مجنون میں اختلاف نقل کیاہے، اور امام نووی نے '' البیان' کے حوالہ سے ثنا فعیہ کا ایک ضعیف قول بیقل کیا ہے کہ مجنون مریض اور کھسٹ بوڑھے کے حکم میں ہے، پھر خود فرمایا: اس قول کی کوئی حیثیت نہیں ہے (۱)۔

#### سوم: مرد ہونا:

۸ ۳- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اہل ذمہ کی عورتوں پر جزیہ عائد نہیں ہوگا ، دلائل گزر چکے ہیں (۲)۔

## چهارم: آزاد مونا:

9 سا- جمہور فقہاء کہتے ہیں کہ ذمی غلاموں سے جزیہ ہیں لیا جائے گا، خواہ غلام مسلمان کا ہویا کا فرکا، ابن المنذر، ابن ہیرہ، ابن قد امداور ابن رشد نے اس پر اتفاق فل کیا ہے۔

کیونکہ جزیہ کی مشروعیت ذمیوں کے حق میں قتل کے بدلہ ہوئی ہے، اور ہمارے حق میں نصرت کے عوض ہوئی، اور غلام کی جان جزیہ کے بغیر محفوظ ہے اور اس پر مدد کرنا بھی واجب نہیں ہے، کیونکہ وہ مدد کرنے سے عاجز ہے، توجب اس کے حق میں اصل نہیں ہے، تو

<sup>=</sup> ۸٬۸۴۸ كفاية الاخيار ۱۳۲۷ ، مغنى المحتاج ۲۳۵۸، المغنى ۵۰۷۸ ، ۵۰۷۸ المنی ۵۰۷۸ ، ۵۰۷۸ المنی ۵۰۷۸ ، ۵۰۷۸ الانصاف ۲۲۲۳ ، ۱۸۶۸ م أبل الذمه لا بن القیم ۲۷۲۷ ، ۲۷۸ ، ۵۰۷۸ مر

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن ۱۱۲،۸، بداية المجتهد الرم، ۱۳،۹۰، روضة الطالبين ۱۹۹۰-

بدل بھی نہیں ہوگا،اس لئے اس پر جزیہ واجب نہیں ہوگا(ا)۔
امام احمد سے ایک روایت منقول ہے کہ غلام اگر کسی کا فرآ قا کا
مملوک ہوتو اس کے آقا سے جزیہ لیا جائے گا، دلیل حضرت عرشکایہ
قول ہے: "لا تشتروا رقیق أهل الذمة ولا مما في أیدیهم،
لأنهم أهل خواج یبیع بعضهم بعضا، ولا یقرن أحد کم
بالصغار بعد أن أنقذه الله منه "(۲) (ذمیوں کے غلام کومت
خریدواور نہ ان کے قبضہ کی اراضی خریدو، کیونکہ یہ اہل خراج ہیں، وہ
ایک دوسرے کوفروخت کریں، تم میں سے کوئی ذلت پر برقر ار نہ رہے
ایک دوسرے کوفروخت کریں، تم میں سے کوئی ذلت پر برقر ار نہ رہے
جبکہ اللہ نے اس کواس سے نجات دے دی)۔

امام احدِّفرماتے ہیں کہ حضرت عمر نے چاہا کہ پورا جزید لیاجائے،
کیونکہ جب مسلمان خرید لے گا تو اس غلام کا جزید ساقط ہوجائے گا،
اور جب تک ذمی کے پاس رہے گا، ذمی اپنی طرف سے اور اپنے
مملوک کی طرف سے خراج رؤوس (جزید) اداکرے گا<sup>(۳)</sup>۔
اور اس لئے بھی کہ غلام مرد، مکلّف، طاقتور اور کمانے والا ہے،
اس لئے اس برآزاد کی طرح جزیہ واجب ہوگا<sup>(۴)</sup>۔

- (۲) السنن الكبري ۱۹ م ۱۹۴م مصنف عبدالرزاق ۲ ۸۲ م.
- (٣) الإجماع لابن المنذرص ٥٩، ألمغنى ٨ر ١٥٠، احكام أبل الذمه لابن القيم الرجاء ، احكام أبل الذمه لابن القيم الرحاء ، مكتبة المعارف الرياض طبع اول ٥ م ١٠٠٠ هـ اول ٥ م ١٠٠٠ هـ اول ٥ م ١٠٠٠ هـ المعارف الرياض طبع اول ٥ م ١٠٠٠ هـ المعارف الرياض طبع المعارف الرياض طبع المعارف الرياض طبع المعارف المعارض المع
  - (۴) المغنی۸ر۱۰۵\_

# ينجم:مالى قدرت:

◄ ٣٩ – بعض فقهاء کے یہاں جزیہ واجب ہونے کی شرط ہیہ ہے کہذی کو مالی قدرت ہو، لہذا کا م کرنے سے عاجز محتاج پر جزیہ واجب نہیں ہوگا۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ کام کی طاقت رکھنے والے فقیر پر جزیہ عائد ہوگا، کام پر قدرت نہ رکھنے والے فقیر کے بارے میں اختلاف ہے۔

جہورفقہاء حفیہ، مالکیہ، حنابلہ کی رائے اور ایک غیر مشہور تول کے مطابق امام شافعی کی رائے یہ ہے کہ کام کرنے پر قدرت ندر کھنے والے فقیر پر جزیہ بہیں ہوگا، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "لَا یُکلّفُ اللّٰهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا" (اللّٰہ کسی کو ذمہ دار نہیں بناتا ہے مگر اس کی بساط کے مطابق )۔ آیت سے استدلال اس طور پر ہے کہ کمانے سے عاجز فقیر کے بس میں نہیں ہے کہ جزیہ ادا کر سکے، اور جب معاملہ ایسا ہے تواس کو ادائی کا مکلّف نہیں بنایا جائے گا، حضرت عمر بن الخطاب شاسا ہے تواس کو ادائی کا مکلّف نہیں بنایا جائے گا، حضرت عمر بن الخطاب شاس مالدار پر ۲۸ مردرہم، متوسط پر ۲۲ ردرہم اور کمانے کی قدرت رکھنے والے عناج ذمی پر ۱۲ ردرہم متعین فرمایا تھا (۲)۔

اس طرح حضرت عمر نے تین طبقے کے لوگوں پر جزیہ مقرر فرمایا تھا، جس میں ادنی درجہ کمانے والافقیر ہے، اس کے مفہوم سے معلوم ہوا کہ کمانے کی قدرت نہ رکھنے والے مختاج پر جزیہ واجب نہیں ہوگا، حضرت عمر کا فیصلہ صحابہ کرام کی موجودگی میں ہوا تھا، کسی صحابی نے انکار نہیں کیا، اس لئے یہ اجماع ہوگیا (۳)۔

- (۱) سورهٔ بقره در ۲۸۶\_
- (۲) السنن الكبرى ور ۱۹۲\_
- (۳) تبیین الحقائق ۲۷۸۷، الهدایه ۲۷۰۷، فتح القدیر ۲۹۳۸، الاختیار ۱۹۰۸، الفتاوی الهندیه ۲۸۳۸، الاختیار ۱۳۸۸، الفتاوی الهندیه ۲۲۳۸، حاشیه ابن عابدین ۱۹۷۸، مجمع الانهر ۱۷۲۲، الخراج لانی یوسف رص ۱۲۲، القوانین الفقهیه رص ۱۷۵۵، الکافی ۱۷۷۲، حاضیة الخرش ۱۲۵۳، منح الجلیل ۱۷۵۷، بلغته السالک

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق ۲۷۸۷، الهدايه ۲۷۸۲، فتح القديد ۲۹۳۸، الاختيار ۲۹۳۸، المقد مات ۱۷۸۱، الهدايه ۱۲۸۲، فتح القديد ۲۹۳۸، الاختيار ۲۵۵۷، الاختيار ۱۳۸۸، مخ الجليل ار ۲۵۷، المبذب مع المجموع بلغة السالک ۱۷۲۱، حاشية الدسوقی ۲۱٬۱۲ المبذب مع المجموع ۲۳۲۸، معنی ۲۸۸۱۸ ماشین ۱۳۸۸، کفایة الاخیار ۲۳۳۸، المغنی ۲۸۸۱، کما کشاف القناع ۳۸٬۱۱۰ الاحکام السلطانی للفراء ص ۱۵۸، احکام المل الذمه، لابن القیم ار ۲۵، الافصاح لابن جبیره ۲۲٬۲۹۲، رحمة الأمه للدمشقی ۲۸٬۱۸۲، لمیز ان للفعر انی ۲۲٬۲۸۲، الاجماع لابن المهندر ص ۵۹۔

فقہاء کہتے ہیں کہ جزیہ مال ہے جوسال گذرنے پرواجب ہوتا ہے، اہذا کمانے سے عاجز فقیر پرواجب نہیں ہوگا، جیسا کہ زکا قاور دیت لازم نہیں ہوتی ہے (۱)۔

ادائیگی سے عاجز شخص شرعاً حقوق العباد میں معذور ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنْ کَانَ ذُو عُسُرَةٍ فَنَظِرةٌ إِلَی مَیْسَرَةٍ" (اورا گرتگ دست ہے تواس کے لئے آسودہ حالی تک مہلت ہے)، لہذا جزید میں بدرجہ اولی معذور ہوگا۔

شافعیہ اور ابوثور گی رائے یہ ہے کہ کمانے پر قادر محتاج کے ذمہ جس طرح جزیہ واجب ہوتا ہے اسی طرح کمانے پر قدرت نہ رکھنے والے فقیر پر بھی عائد ہوگا، البتہ اس کے ذمہ دین کی حیثیت سے ہوگا، جب وہ خوش حال ہوگا تو اس سے جزیہ کا مطالبہ کیا جائے گا، ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کا عام ہونا ہے: حَتّٰی یُعُطُوا الْجِزُیةَ وَلَیٰ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کا عام ہونا ہے: حَتّٰی یُعُطُوا الْجِزُیةَ عَنْ یَلِد وَهُمْ صَاغِرُونَ "(س) (یہاں تک کہ وہ جزیہ دیں رعیت ہوکر اور این پستی کا حساس کرکے)۔

اور حضرت معادًّ کی سابق حدیث کا عام ہونا ہے: ''أموہ أن یا خذ من کل حالم دینارا'' یعنی اللہ کے رسول علیہ نے حضرت معادٌ کو تھم دیا کہ ہر بالغ سے ایک دیناروصول کریں (۲۰)۔ اوراس لئے بھی کہ جزیق اور دارالاسلام میں رہنے کا بدل ہے، اس لئے معذور اور غیر معذور کے درمیان کوئی فرق نہیں ہوگا، لہذا فقیر

ے جزیباتی طرح لیاجائے گاجس طرح مالدارسے لیاجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

ششم: گرجا گھر میں عبادت کرنے والا را ہب نہ ہو:
الا - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ وہ را ہب جولوگوں کے ساتھ میل
جول رکھتے ہوں، رائے ومشورہ اور جنگی فکری تدابیراور حیلوں میں
شریک ہوں، تو ان سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا، بلکہ ان سے
بدرجہ اولی جزیہ لیا جائے گا، کیونکہ یہ تو کا فروں کے سرغنہ ہیں، ان
کے علاء کا درجہ رکھتے ہیں۔

لیکن وہ را ہب جود نیا سے الگ ہوکر گرجامیں عبادت کرنے کے لیے ہوں، لوگوں کے ساتھ ان کامیل جول نہ ہو، ان سے جزیہ لینے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

امام الوصنیفہ جیسا کہ قدوری کی روایت ہے، امام مالک اورایک روایت امام الک اورایک روایت ہے، امام مالک اورایک و رایت امام احمد ہے کہ ایسے راہبوں پر جزید عائد نہیں ہوگا، خواہ کمانے پر قادر ہوں یا نہ ہوں، کیونکہ رہبان، نہل کئے جاتے ہیں اور نہ ہی ان سے تعرض کیا جاتا ہے، اس لئے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے بیزید بن ابی سفیان کوشام روانہ کرتے وقت نصیحت کی تھی کہ نہ سی بچہ کوئل کرونہ کسی عورت کو، عنقریب الی قوموں پرتم لوگوں کا گزر ہوگا جنہوں نے اپنے آپ کو ہر طرف سے کاٹ کر گرجا میں عبادت کے لئے محبوس کرلیا ہوگا، ان سے تعرض نہ کرو، یہاں تک کہ اللہ تعالی انہیں ان کی گراہی پر موت دے دے اورتم کو بچھا لیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورتم کو بچھا لیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورقم کو بچھا لیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورقم کو بچھا لیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورقم کو بچھا لیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورقم کو کھوا نیے لوگ ملیں کے جنہوں نے اپنے سرکے بیج حصہ کو منڈ اورقم کو کھوا نے لوگ کی اورق کی کو کھوا کے لیے کہ کو کی کے کہ ایک کو کو کھوا کے لیے کو کھوں کے کہ کو کھوں کو کھوا کے لیے کو کہ کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کہ کو کھوں کے کھوں کے کہ کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کے کہ کہ کو کھوں کے کھوں کے کہ کو کہ کو کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کہ کو کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کی کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں

اور جب را ہب کو تا نہیں کیا جائے گا تواس کی جان عقد ذمہ کے

<sup>=</sup> ١/١٤ ، المغنى ٨/٥٠٩، المبدع ٣/٩٠٩، الإنصاف ٣/٣٢٨، كشاف القناع ٣/١١١، مغنى ذوى الأفهام عن الكتب الكثيرة في الأحكام ص ١٠٠٠، أحكام ألل الذمه ار ٨٨، مغنى الحجاج ٣/٢٣٦\_

<sup>(</sup>۱) المغني ۸ / ۹۰ م، المبسوط ار ۹۷ ، فتح القدير ۵ / ۲۹۳ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره/۲۸۰\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبه (۲۹\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "بعثنی رسول الله عُلَیْلِیْهِ الی الیمن وأمرنی أن آخذ من کل حالم دیناراً" کی تخریخ (فقره نمبر ۹) پرگذر کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰/۷۰، المهذب مع المجموع ۲۳۲/۱۸، الاحكام السلطانيص ۱۲۵، مغنی الحتاج ۲/۲۳۲، نهاية الحتاج ۸/۸۵، رحمة الأمة ۲/۱۵، الميز ان للشعر انی ۲/۵۸۱۔

بغیر محفوظ ہے اور چونکہ جزیہ جان کی حفاظت ہی کے لیے واجب ہوتا ہے، اس لئے اس پر واجب نہیں ہوگا، جس طرح بچہ اور عورت پر واجب نہیں ہوگا، جس طرح بچہ اور عورت پر واجب نہیں ہوتا ہے، اور اس لئے بھی کہ راہب جملہ فقراء میں سے ہے، اس لئے کہ اس کے پاس تھوڑا ہی مال چھوڑ اجا تا ہے (۱)۔

امام محمد بن الحسن امام ابوصنیفه سے ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ
ان را بہوں پر جزیہ متعین کیا جائے گا جو کمانے پر قادر بہوں ، یہی ایک
قول امام ابو یوسف اور امام احمد کا بھی ہے ، نیز امام ابو یوسف فرماتے
ہیں: وہ را بہ جواپنی عبادت گا ہوں میں رہتے ہیں اور مالدار ہیں ،
ان سے جزیہ وصول کیا جائے گا ، اور اگر مختاج ومساکین ہیں اور مالدار
لوگ ان کوصد قد دیتے ہیں ، تو ان سے جزیہ یہ لیا جائے گا ، اسی طرح
ائل گرجا کا معاملہ ہے کہ اگر مالدار ہوں تو ان پر جزیہ عائد کیا جائے گا ،
اور اگر وہ اپنا سارا مال ایسے شخص کو دے دیں ، جو ان کی عبادت گا ہوں
اور ان میں رہنے والے را ب اور انظام کا روں پر خرج کرے تو ان
سے جزیہ لیا جائے گا۔

راہبوں سے جزیہ لینے میں کمانے پر قادر ہونے کی جوقیدلگائی گئ ہےاس پر دوطریقوں سے استدلال کیا گیاہے:

اول: کام پر قادر شخص اگر کام ترک کردے تو اس سے جزیہ لیاجائے گا، اسی طرح کام کرنے پر قدرت رکھنے والے راہب سے بھی لیاجائے گا۔

دوم: قابل کاشت خراجی زمین کواگر اس کا مالک بے کار چھوڑ دےتواس سے خراج ساقط نہیں ہوگا،اسی طرح کمانے پر قادر راہب

(۱) تبیین الحقائق ۳۸۸۷، البدائع ۱۳۳۸، فتح القدیر ۲۹۵۸، حاشیه
ابن عابدین ۱۹۹۳، اللباب ۱۳۵۸، مجمع الانهر ۱۲۲۱، بدایة المجتبد
الر۱۹۹۳، حافیة الدسوقی ۱۲۰۱۲، الکافی لابن عبد البر ۱۸۹۷، المنقی
۲۷۴۷، مواجب الجلیل ۱۳۸۳، حافیة الخرشی ۱۲۲۳، مغنی المحتاح
۲۷۲۷، المغنی ۱۲۷۸، کشاف القناع ۱۲۰۳، المبدع ۱۳۷۳،

اگر کام چھوڑ دیتو بھی اس سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا۔

اس کے علاوہ راہب سے جزیہ نہ لینے پر جن دلائل سے پہلی رائے رکھنے والوں نے استدلال کیا ہے ان ہی سے ان حضرات نے بھی استدلال کیا ہے اس طرح کہ ان دلائل کو ان راہوں پرمحمول کیا ہے جو کام پر قدرت نہ رکھتے ہوں، اور مالداروں کے صدقات پرگزر بسرکرتے ہوں (1)۔

امام شافعیؓ کے سیح اور معمول بہ قول کے مطابق اور ابوثور کے مزد یک ان را ہموں پر جزیہ واجب ہوگا جو اپنی عبادت گا ہوں اور اپنے گرجاؤں میں دنیا سے الگ ہوکر عبادت میں مصروف ہوں، خواہ مالدار ہوں یا نہ ہوں۔

امام شافعی کی دلیل الله تعالی کے اس ارشاد کا عام ہونا ہے: "حتی یع عُطُو الْجِزِیة عَن یّد وَهُم صَاغِرُونَ" (یہاں تک کہ وہ جزید یں رعیت ہوکر اور اپنی پستی کا احساس کرکے )، اس میں تمام راہب شامل ہیں، خواہ وہ کام پر قدرت رکھتے ہوں یا نہ رکھتے ہوں، خواہ اوہ کام پر قدرت رکھتے ہوں یا نہ رکھتے ہوں، خواہ مالدار ہوں یا نہ ہوں، اسی طرح ان احادیث کا بھی عام ہونا ہے جن میں ہر بالغ سے جزید لینے کی صراحت ہے جیسے حضرت معادی کی یہ مالقہ حدیث: "أمره أن یا خذ من کل حالم دیناراً" (رسول الله عَلَيْ فَيَ مَعْرَت مَعَادُ کُوهُم دیا کہ ہر بالغ سے ایک دیناروصول الله عَلَيْ فَیْ یہ سابقہ حدیث: "ولا یضر بو ھا الله کریں)، اور حضرت علیہ الموسی" (جزیدان ہی پرعائد کیا جائے، حن پر استرا چل چکا ہو)، نیز حضرت عمر بن عبدالعزیز کا اثر ہے جس کو جن پر استرا چل چکا ہو)، نیز حضرت عمر بن عبدالعزیز کا اثر ہے جس کو

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۳ر۲۷۸، البدایه ۱۲۱/۱ فتح القدید ۲۹۵،۲۹۵، بدائع الصنائع ۱۸ ۳۳۳، الخراج لا بی یوسف رص ۱۲، الرتاج المرصد علی خزانه کتاب الخراج ۲رو۱۰۱۰، الارشاد بغداد ۱۹<u>۹۸، الجوبرة النیر ۱۲۵۳</u>۵، البخوبرة النیر ۲۵۱/۱۵، الارشاد بغداد ۱۳۵۹، البخوبرة النیر ۱۳۸/۱۵، الاختیار ۱۳۸/۳۳۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبهر۲۹\_

ابوعبید نے نقل کیا ہے کہ انہوں نے عبادت گا ہوں کے را ہموں پر فی را ہب دودینار مقرر کیا۔

عقلی دلییں دوہیں:

اول: جزیہ جان کی حفاظت کا بدل ہے، اور را ہب کی جان بھی غیر محفوظ ہے، لہذاس پر بھی جان کی حفاظت کے عوض جزیہ واجب ہوگا۔

دوم: جزید دارالاسلام میں رہنے کا بدل ہے، اور دارالاسلام سے فائدہ اٹھانے میں راہب بھی دوسرے ذمیوں کی طرح ہے، لہذاراہب سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا(۱)۔

ہفتم: اپاہی کرنے والی بیار پول سے محفوظ ہونا: ۲۲-جس ذمی پر جزیہ واجب ہواگر وہ اپاہی کرنے والی آفت میں مبتلا ہوجائے، جیسے مرض، اندھاپن، یا درازی عمر جوقال اور کام کرنے سے عاجز کردے توکیااس سے جزیہ وصول کیا جائے گایانہیں؟

اس مسکلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے: امام احمد کا مذہب اور حنفیہ کے یہاں ظاہر روایت یہ ہے کہان

مذكوره لوگوں سے جزیہ بین لیا جائے گا اگر چہ مالدار موں ، یہی ایک قول امام شافعی گا بھی ہے ، ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے: "قَاتِلُو الَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَلَا بِالْیَوْمِ اللّٰخِرِ" (۲) (۱ بل کتاب میں سے ان لوگوں سے لڑو جو نہ اللہ پر ایمان رکھتے بیں اور نہ آخرت پر )۔

آیت کا منشاء یہ ہے کہ جزیدان لوگوں سے لیا جائے جو قال کی

قدرت رکھتے ہوں، اس لئے کہ جواڑنے کی طاقت نہ رکھتے ہوں ان سے لڑنے کا حکم دینا محال ہے، اس لئے کہ قبال دو آ دمیوں کے درمیان ہوتا ہے جواس پر قادر ہوں، اس وجہ سے جزیدان لوگوں سے وصول نہیں کیا جاتا ہے جو قبال کی قدرت نہ رکھتے ہوں، جیسے: اندھا، اپانچ، مفلوج، شخ فانی، فواہ یہ لوگ مالدار ہوں یا مالدار نہ ہوں، اور اس لئے بھی کہ جزیدان ہی لوگوں سے لیا جاتا ہے جن کا قبل مباح نہیں ہے اتا ہے جن کا قبل مباح نہیں ہے (۱)۔

مالکیہ اور حفیہ میں سے امام ابو یوسف کی رائے رہے کہ اپانچ،
اندھے اور عمر دراز بوڑھوں سے جزیہ لیاجائے گا،اگر مالدار ہوں (۲)،
ان کی دلیل رہے ہے کہ اپانچ کرنے والی آفات میں مبتلا اشخاص بھی
لڑنے کی اہلیت رکھتے ہیں،اس لئے کہ اگروہ جنگ وجدال کے سلسلہ
میں ذکی رائے ہوں تو ان کوئل کیا جاتا ہے لہذ اان پر بھی جزیہ واجب
ہوگا، جیسا کہ دوسرول پرواجب ہوتا ہے۔

اوراس کئے بھی کہا سے مختاج پر جزیہ واجب ہوتا ہے جو کمانے پر قادر ہو، اور ان آفت زدہ لوگوں کے پاس مال کا پایا جانا کمانے پر قدرت رکھنے کے مقابلہ میں زیادہ ہوتا ہے، لہذاان پر بھی جزیہ واجب ہوگا اگر مالدار ہوں، اورا گرمختاج ہول توان پر واجب نہیں ہوگا (۳)۔

- (۱) البدائع ۱۹۳۹، فتح القدير ۲۹۳۵، حاشيه ابن عابدين ۱۰۱، مجمح الانبر ارا ۲۷، الاختيار ۱۳۸۸، أحكام أبل الذمه لا بن القيم اروم، كشاف القناع ۱۲۰۷، الإنساف ۲۲۲، مغنی الحتاج ۲۲۲، احكام القرآن لبصاص ۱۲۰۷۔
- - (۳) الاختيار ۴مر ۱۳۸،الاموال لا بن زنجوبيه ار ۱۶۴،۱۶۳ (۳)

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰ الر ۲۰۰۷، نهاية المحتاج ۸۵/۸ الأم ۲۸۲۸، المهذب مع المجموع ۱۸ ر ۲۳۲، مغنی المحتاج ۲۸ (۲۳۲، نهاية المحتاج ۸۵/۸۵، الاموال لأ بی عبيد ۳۵ (۵۸ الاموال لا بن زنجو په ار ۱۹۳۳

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه/۲۹\_

اس کی دلیل حضرت خالد بن ولیدگا وہ سلح نامہ ہے جوان کے اور اہل حیرہ کے درمیان طے پایا تھا: جو بوڑھا کام سے عاجز ہوجائے یا اس کوکوئی آفت پیش آجائے یا مال دار ہو پھرغریب ہوجائے اور ایسا ہوجائے کہ اس کے ہم مذہب اس پرصد قد کریں، تو اس کا جزیہ ساقط ہوجائے کہ اس کی ہم مذہب اس پرصد قد کریں، تو اس کا جزیہ ساقط ہوجائے گا، اور اس کی اور اس کے اہل وعیال کی پرورش بیت المال سے کی جائے گی، جب تک وہ دار الاسلام میں مقیم رہیں، اگر وہ دار الاسلام سے نکل جائیں گے تو ان کے اہل وعیال کا نفقہ مسلمانوں پرنہیں ہوگا(1)۔

ابو قور کا مذہب ہے ہے کہ اپانج کرنے والی آفات میں مبتلا لوگوں سے جزید لیاجائے گا اگر چہ مالدار نہ ہوں ، ان کی دلیل اللہ تعالی کے اس ارشاد کا عام ہونا ہے: ''حَتّی یُعُطُوُ الْجِزُیةَ عَنْ یَدٍ وَهُمُ مَاغِرُوُنَ ''(۲) (یہاں تک کہ وہ جزید ہیں رعیت ہوکر اور اپنی پستی کا احساس کرکے )۔ اس میں اپانج ، اندھے اور عمر دراز بوڑھ داخل ہیں ، نیز ان احادیث کا عام ہونا ہے جن سے مطلق ہر بالغ سے جزید لینا معلوم ہوتا ہے جیسے: حضرت معاد کی سابقہ حدیث جس میں رسول اللہ علی ہوتا ہے جیسے: حضرت معاد کی سابقہ حدیث کہ ان ہی سے جزید کی سابقہ حدیث کہ ان ہی سے جزید کو اللہ علی اور حضرت عمر کی سابقہ حدیث کہ ان ہی سے جزید وصول کرنے کو عظم دیا تھا ، اور حضرت عمر کی سابقہ حدیث کہ ان ہی سے جزید والی کی حفاظت کا بدل ہے ، اور یہ لوگ بھی دوسروں کی طرح جان کی حفاظت سے فائدہ اٹھانے والے ہیں، لہذا ان آفات کی وجہ سے کی حفاظت سے فائدہ اٹھانے والے ہیں، لہذا ان آفات کی وجہ سے مفاظت سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، نیز جزید دار الاسلام میں رہنے کا بدل ہے ، اور یہ لوگ بھی دوسروں کی طرح بان کی طرح بین ہذا ان سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، نیز جزید دار الاسلام میں دوسروں کی طرح بین ہیں، لہذا ان سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، خین ہو اکہ وار الاسلام سے فائدہ اٹھانے میں دوسروں کی طرح بیں ، لہذا ان سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، جیسا کہ معذورین سے اجرت ہیں، لہذا ان سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، جیسا کہ معذورین سے اجرت ہیں ، لہذا ان سے جزید ساقط نہیں ہوگا ، جیسا کہ معذورین سے اجرت

ساقط نہیں ہوتی ہے<sup>(۱)</sup>۔

رجسٹر میں ذمیوں کے نام اور اوصاف درج کرنا:

ہم اللہ - عامل، جزیدائل ذمہ سے اس رجسٹر کے مطابق وصول کرے گا،
جس میں ان کے نام، اوصاف، حالات اور کس پر کتنا واجب ہے،
درج ہو۔ شیرازی نے ''المہذب' میں لکھا ہے: امام کی ذمہداری ہے
کہ ذمیوں کی تعداد، ان کے نام، ان کا حلیدان صفات کے ذریعہ جن
میں مرور ایام سے تبدیلی نہ آئی ہو کھواد ہے، مثلاً لمبا ہے، یا پست
قامت، یا میانہ قد، گورا، یا سیاہ، یا گندی، یا سرخ وزر درنگ، یا بڑی
اور بہت سیاہ آئکھوں والا، یا ملی ہوئی بھوؤں والا، یا تنگ نتھنے اور
درمیان سے بلندناک والا، اور جس سے جتنالیا جائے گا وہ بھی درج
کرے، اور ہرایک جماعت پرایک نقیب مقرر کردے تا کہ وہ جن یہ کی وصولی کے وقت اپنے طلقے کے سارے ذمیوں کو جمع کرے، اور اس کو وصولی کے وقت اپنے حلقے کے سارے ذمیوں کو جمع کرے، اور اس کو اور جوموت کی وجہ سے جزید دینے میں ان کے ساتھ داخل ہو اور جوموت کی وجہ سے جزید دینے میں ان کے ساتھ داخل ہو اور جوموت کی وجہ سے خارج ہوجائے (۲)۔

### جزبه کی مقدار:

الم الم - جزید کی مقدار کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:
حنفید کی رائے میہ ہے کہ جزید کی دوشتمیں ہیں:
ایمانی منا اللہ میں رضامند کی اور سلح سے جزید طے ہوا ہو۔
دوسری قتم: امام بزور طاقت ملک فتح کرنے کے بعد وہاں کے
باشندوں پر جزیم مقرر کرے۔
ایم فتم کا جزیم صلحیہ ہے، اس کی کوئی مقدار نہیں ہے، بلکہ

<sup>(</sup>۱) الخراج لا بی پوسف ر ۱۴ ۱۰ الاموال لا بی عبید ار ۲ ۲ طبع حجازی\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه (۲۹\_

<sup>(</sup>۱) الأم ۱۲۹۶، روضة الطالبين ۱۷۷۰ ۱۰ المبذب مع المجموع ۱۸ر ۳۳۲، نهاية المحتاج ۸۵/۸۵ مغنی الحتاج ۱۲۴۶۰

<sup>(</sup>۲) المهذب مع المجموع ۱۸ ار۲ ۱۳ مثناف القناع ۱۲۵ سار ۱۲۵

ذمیوں اور امام کے درمیان جتنا طے پاجائے وہی ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ ان کی دلیل ہے ہے کہ جزیہ طلحیہ کی مقد ارمختلف علاقوں میں مختلف رہی ہے۔

چنانچہ نبی کریم علیقہ نے اہل نجران سے دو ہزار نئے کیڑے کے جوڑے پرصلح کی،نصف ماہ صفر میں اور ہاقی رجب کے مہینہ میں مسلمانوں کوادا کیا کریں گے۔

اور حضرت معاد گواہل یمن کے ہر بالغ سے ایک دیناریااس کے برابریمنی کیڑے وصول کرنے کا حکم دیا۔

حضرت عمرٌ نے بنوتغلب سے صلح کی کہ مسلمانوں کی زکاۃ کا دوگنا ادا کریں گے، بیہی حضرت عبادہ بن نعمان تغلبی سے ایک طویل حدیث میں روایت کرتے ہیں، اس میں ہے کہ حضرت عمر نے بنو تغلب کے نصاری سے مسلمانوں کے صدقات کی دوگئی مقدار پرصلح کی، انہوں نے کہا: ہم عرب ہیں مجمی جود سے ہیں ہم نہیں دیں گے، البتہ آپ ہم سے ایسے لیجئے جیسے آپ مسلمانوں سے لیتے ہیں، یعنی صدقہ، حضرت عمرٌ نے فرمایا: بیہیں ہوسکتا، کیونکہ یہ مسلمانوں کے ذمہ فرض ہے، توان لوگوں نے کہا: پھرآپ اسی نام سے جتنا چاہیں لے لیس، جزیہ کے نام سے نہیں، حضرت عمرؓ نے ایساہی کیا، اور دونوں اس پرراضی ہوگئے کہ صدقہ کا دوگنا ادا کریں گے، اس روایت کے بعض سلسلوں میں ہے: تم اس کا جونام رکھو<sup>(۱)</sup>۔

دوسری قسم جزید عنویة ہے، اس کی کم از کم اور زیادہ سے زیادہ مقدار متعین ہے، چنانچہ مالدار پراڑ تالیس (۴۸) درہم، متوسط درجہ کے لوگوں پر چوہیس (۲۴) درہم، اور کمانے پر قادر محتاج پر

بارہ (۱۲) درہم امام مقرر کرے گا،ان کی دلیل ہے ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب نے مالدار مردول پراڑتالیس (۸۲) درہم، متوسط درجہ کے لوگوں پر چوبیس (۲۴) درہم، اور مختاج پر بارہ (۱۲)، درہم مقرر فرمائے (۱۲)۔

حفنیہ کہتے ہیں کم محض رائے کی بنیاد پر مقدار کی تعیین نہیں ہوتی ہے جہ اس لئے ہم نے سمجھا کہ حضرت عمر نے نبی کریم علیات سے سنا ہوگا،لہذا ہم نے بھی اسی کواختیار کیا،اور حضرت عمر نے بیہ کام صحابہ کی موجود گی میں کیا۔

نیز زمین کے خراج پر جزیہ کو قیاس کیا ہے، اور خراج حسب استطاعت مقرر کیا جاتا ہے، زمین اور اس کی پیداواری صلاحیت کے الگ الگ ہوتا ہے، تو اسی طرح ضروری ہے کہ جزیہ بھی حسب طاقت اورام کان ہو، لہذا جزیہ بھی آ دمی کی طاقت اوراس کی مالی صلاحیت کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا۔

اس طرح بھی استدلال کیا ہے کہ جزیہ مسلمانوں کی مدد کے بدل کے طور پرواجب ہوتا ہے، اور مسلمانوں کی جانب سے نصرت الگ الگ ہوتی ہے، فقیر دارالاسلام کی مدد پیدل ہوکر کرتا ہے، متوسط درجہ والا پیدل اور سوار ہوکر مدد کرتا ہے، مالدار خود سوار ہوکر اور دوسرے کو سوار کرکے مدد کرتا ہے۔ لہذا ضروری ہوا کہ جزیہ آدمی کی طاقت اور اس کی مالی صلاحیت کے بفتر رہو (۳)۔

۵ ۲۷ - غنی، متوسط اور فقیر سے کیا مراد ہے، اس سلسلہ میں حنفیہ کے یا خ یا نچ مختلف اقوال ہیں:

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۸۸۵، تبيين الحقائق ۳۷۲۷، البدايه ۱۵۹٫۲ الاختيار ۲۸۷۳، بدائع الصنائع ۱۸۳۹۸-

<sup>(</sup>۲) نصب الرابيه ۲ ر ۳۷۳، السنن الكبرى ۱۲۹۷، الخراج لأ بي يوسف ۱۲۰۰ الاموال لأ بي عبيد ص ۴۰، والأ موال لا بن زنجوبيه ارا ۱۳۱

<sup>(</sup>۱) نصب الرابيه ۳۲۷ مهم، الأموال لا بي عبيد ۵۲ ، الاموال لا بن زنجوبيه ۱۸۰۱، السنن الكبري ۱۹۲۹ -

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۰ ۱۸۸۰ البدائع ۱۸۳۳۹ م

ب العنابي على الهدابيه ٢٩٠/٥، احكام القرآن للجصاص ١٩٧٣، فتح القدير (٣)

اول: بعض حنفید کی رائے میہ ہے کہ جواس نصاب کا مالک نہ ہو جس میں مسلمانوں پرز کا ۃ واجب ہوتی ہے، اور وہ دوسودر ہم ہے تووہ فقیر ہے، اور جو دوسودر ہم کا مالک ہو، وہ متوسط درجہ ہے، اور جو چار ہزار درہم اور اس سے زائد کا مالک ہووہ غنی ہے، کیونکہ حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن عمر سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا ہے کہ چار ہزار اور اس سے کم نفقہ ہے، اور اس سے او پر کنز (خزانہ) ہے۔

دوم: جونصاب کاما لک نہ ہو، وہ فقیر ہے، جود وسودر ہم سے لے کر دس ہزار در ہم سے کم کاما لک ہووہ متوسط در جہوالا ہے، اور جودس ہزار درہم سے زائد کاما لک ہووہ غنی ہے، یہ کرخی کا قول ہے۔

سوم: بشربن غیاث کا قول ہے کہ جواپنے اور اہل وعیال کی خوراک اور اس سے زیادہ کا مالک ہو وہ غنی ہے، اور اگر صرف بقدرخوراک ہی کا مالک ہوتو متوسط درجہ ہے، اور جس کے پاس بقدر کفایت بھی مال نہ ہووہ کام پر قدرت رکھنے والا یا کمانے والا فقیر ہے۔

چہارم: امام ابویوسف در کتاب الخراج "میں لکھتے ہیں: مالدار جیسے صر اف کپڑا فروش ،صاحب جائداد ، تا جر ، معالج ، طبیب اور ہر وہ شخص جس کے پاس کوئی صنعت یا تجارت ہو ، اور کما تا ہوتو ہر صنعت و چہارت والے سے اس کی تجارت اور صنعت کے بقدر ہے ، اڑتا لیس و تجارت والے سے اس کی تجارت اور صنعت کے بقدر ہے ، اڑتا لیس (۲۸) در ہم مالدار سے ، چوہیں (۲۲) در ہم متوسط در جہ والے سے لئے جائیں گے ، الغرض جس کی صنعت اڑتا لیس (۲۸) در ہم کے لائق ہواس سے اتنا ہی لیا جائے گا ، جس کی صنعت چوہیں (۲۲) در ہم کے لائق ہواس سے اتنا ہی لیا جائے گا اور مزدوری کرنے والے در ہم کے لائق ہواس سے اتنا ہی لیا جائے گا اور مزدوری کرنے والے سے بارہ (۱۲) در ہم وصول کئے جائیں گے ، جیسے در زی ، رنگریز ، موجی اور ان جیسے لوگ (۱۲)

پنجم: ابوجعفر طحاوی نے کہا ہے: اس سلسلہ میں ہر شہر کے عرف کا اعتبار ہوگا، چنا نچہ بلخ میں پچاس ہزار کا مالک مالداروں میں شار ہوتا ہے۔ اعتبار کرتے ہے لیکن بھرہ میں نہیں، وہ ہر شہر میں اس کے عرف کا اعتبار کرتے ہیں، لہذا جس شہر میں لوگ جس کو فقیر یا متوسط یاغنی سمجھتے ہوں تو وہ ویبا ہی ہوگا، یہی حنفیہ کے یہاں مختار قول ہے، موسلی کہتے ہیں: مختار قول کے مطابق ہر شہر میں وہاں کے باشند کو دیکھا جائے گا اور ان لوگوں کے عرف وعادت کا لحاظ رکھا جائے گا، کیونکہ شہروں کے رواج اور عرف مختلف ہوتے ہیں (۱)۔

۲ ۲۲ – مالکیہ کے یہاں جزید کی دو قسمیں ہیں : صلحیہ ، عنویہ۔

یہا قسم: جزیہ صلحیہ: یہ وہ جزیہ ہے جوان لوگوں کے ساتھ طے

کیا جائے، جواپی جان ومال اور اپنے ملک کو اس سے بچالیں کہ

مسلمان ان پر جنگ کے ذریعہ قبضہ کریں، بعض مالکیہ کے نزدیک

اس کی کم سے کم اور زیادہ سے زیادہ مقدار کی کوئی حد نہیں ہے، بلکہ اس

کی مقدار وہ ہے جس پر دونوں فریق متفق ہوجا کیں۔ ابن رشد نے

کہا ہے کہ اظہریہ ہے کہ اگر سکی اتن مقدار دے جوعنوی پر لازم ہے تو

امام کے لئے قبول کرنا ضروری ہے، اور اس سے جنگ کرنا امام کے لئے

جائز نہیں ہوگا، دلائل وہی ہیں جن سے حنفیدا ستدلال کرتے ہیں۔

دوسری قتم: جزید عنوید: یه وه جزید ہے جو بزور طاقت فتح کئے جانے والے ملک کے رہنے والوں پر عائد ہوتا ہے، اور وہ سونے کے مالک پر چالیس درہم بلا کمی وزیادتی مالک پر چالیس درہم بلا کمی وزیادتی کے ہوں گے، اسی طرح ایک روایت امام احمد سے بھی منقول ہے کہ مالدار پراڑ تالیس (۲۸) درہم ، متوسط درجہ والے پر چوبیس (۲۴) درہم ہوں گے، اور اسی کوخرقی نے اختیار درہم اور فقیرہ پر بارہ (۱۲) درہم ہوں گے، اور اسی کوخرقی نے اختیار کیا ہے غنی اور فقیر کی تحریف کے بارے میں عرف معیار ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۶۹ ۳۳۳۳، فتح القدير ۲۹۱۵، الخراج لا بي يوسف ص ۱۲۳، ۱۲۷

<sup>(</sup>۱) فخ القديره (۲۹۱ مالاختيار ۱۹۸ سا، روالحتار ۱۹۸ –۱۹۸

ان کی دلیل امام ما لک گی بیردوایت ہے کہ حضرت نافع حضرت اسلم مولی عمر سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر نے سونے والوں پر چالیس درہم مقرر کئے، اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی رسداور تین ایام کی ضیافت بھی لازم قرار دی۔ باجی نے کہا ہے: ارزاق المسلمین (رسد) سے مراد ان کے پاس رہنے والے مسلمان فوجیوں کی رسداور ضیافت سے مراد اہل ذمہ کے پاس سے گذر نے والے مسلمانوں کی ضیافت ہے۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس مقدار کی تعیین اس لئے کی کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کی محنت اور ان کے مفاد اور اہل جزیہ کی کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کی محنت اور ان کے مفاد اور اہل جزیہ کے برداشت کرنے کے حالات کو دیکھا<sup>(۱)</sup>۔ جہاں تک اسلامی فوجوں کی رسد اور ضیافت کی بات ہے، تو امام مالک فرماتے ہیں: ہمارے خیال میں اب ذمیوں سے ضیافت اور رسد کی ذمہ داری اٹھا لی جائے، چونکہ اس میں زیادتی اور ظلم ہونے لگا ہے، اور بیسد باب کے جائے، چونکہ اس میں زیادتی اور ظلم ہونے لگا ہے، اور بیسد باب کے لئے ہے، دسوتی نے باجی سے نقل کر کے اس کی تائید کی ہے کہ اگر ظلم ہونا بند ہوجائے تو پھر ذمیوں سے مذکورہ حقوق رسد اور ضیافت ساقط نہیں ہوں گے (۲)۔

ک ۲۴ - شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کی رائے جس کو یعقوب بن بختان نے نقل کیا ہے، یہ ہے کہ کم سے کم جزیہ خالص سونے کا ایک دینار ہے، زیادہ کی کوئی حذبیں ہے، امام کے لئے قوت کی حالت میں جائز نہیں ہے کہ ذمیوں سے ایک دینار سے کم پرصلح کرے، ہاں اگر اضافہ کرنا چاہے تو اضافہ درست ہوگا، بلکہ زیادہ کرنے کی کوشش کرنا مستحب ہے، اس طور پر کہ ذمیوں سے مطالبہ کیا

جائے کہ ایک دینارسے زیادہ اداکریں جبکہ توقع ہو کہ ذمی اضافہ قبول کرلیں گے، اگر معلوم ہوجائے کہ زیادتی کا مطالبہ قبول نہیں کریں گے تو پھر اضافہ کی کوشش کی کوئی ضرورت نہیں، اور اگر اسلامی حکومت کمزور ہوتوایک دینارسے کم پر راضی ہوناا مام کے لئے جائز ہے۔

ان کی دلیل حضرت معاق<sup>8</sup> کی گذشتہ حدیث ہے جس میں '' رسول اللہ عظیلیہ اللہ عظیلہ نے حضرت معاق<sup>8</sup> کو ہر بالغ سے ایک دیناریااس کے برابر مینی کیڑے وصول کرنے کا حکم دیا''۔

حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر بالغ پرسونے کا ایک دینار بطور جزیہ مقرر کیا جائے گا، ظاہر حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں مالداریا متوسط درجہ والایا فقیرسب برابر ہیں۔

اور حضور علی نے اس کواہل ایلہ سے لیا ہے، جب غزوہ تبوک میں یوحنہ بن روبہرسول اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہو ااور آپ نے اس سے سلح کی کہ ہر بالغ پراس کی زمین کے بدلہ سال میں ایک دینارعا کد ہوگا، اور آپ نے مزیدان پرییشر طلگائی کہ جو بھی مسلمان ان کے پاس سے گزرے گااس کی ضیافت ان پرلازم ہوگی۔ ان کے پاس سے گزرے گااس کی ضیافت ان پرلازم ہوگی۔ رسول اللہ علیہ نے اہل نجران سے دو ہزار جوڑے پر سلح کی کہ نصف ماہ صفر میں اور باقی ماندہ نصف رجب کے مہینہ میں ادا کریں گے۔

امام شافعی فرماتے ہیں: میں نے بعض اہل علم مسلمانوں اور اہل نجران کے ذمیوں سے سنا ہے کہ ہرایک سے جوبھی چیز کی گئی اس کی قیمت ایک دینارتھی (۱)۔

امام شافعی ابراہیم بن محد سے اور وہ ابوالحویرث سے روایت

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه ص۱۷۵، بداية الجبتهد ۲٬۰۴۱، المقدمات لابن رشد ۱/۳۹۵، حاشية الخرش ۳/۵۲۱، بلغة السالك ۱/۲۲، حاشية الدسوقی ۱/۲۰۱۲، المؤطامع تنوير الحوالك /۲۲۲، المتقی ۲/۳۷۱

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۲۰۲۰۲، بلغة السالك ار ۳۶۷\_

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰/۱۱س، الغاية القصوى ۲/۹۵۷، حافية القلو في ۳/۹۵۷ مافية القلو في ۳/۳۸۰ الاحكام ۲/۳۸۰ نباية المحتاج ۸/۸۸۰۸ مغنی المحتاج ۲/۲۸۰ الاحكام السلط نير ۱۲۲۸ المهذب مع المجموع ۱/۲۱۲، حافية البجير می ۲۷۲۸ سبل السلام ۲/۲۶ الأم ۲/۹۷۱ م

كرتي بين: "أن النبي الله ضرب على نصراني بمكة يقال له موهب ديناراً كل سنة" (ني كريم عليه في ما مين رہنے والے ایک نصرانی پرجس کا نام'' موہب'' تھا ہرسال ایک دینار متعین فرمایا) کمزوری کی حالت میں اہل ذمہ سے ایک دینار سے کم پر صلح کے جواز کی دلیل شریعت کا بیمقررہ قاعدہ ہے: ''إن تصوف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة" (رعايا كمعالمه مين امام کا تصرف مصلحت کے ساتھ مربوط ہے)،لہذا ایک دینار سے کم پرعقد ذمه مین مصلحت ظاہر ہوتو اس کوا ختیار کرنا ضروری ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ ۸ ۲- حضرت اثر م امام احمد بن حنبل نے نقل کرتے ہیں کہ جزیہ میں کم وبیش عائد کرنا امام کی صوابدیدیر ہے، اسے اختیار ہے کہ ذمیوں کے حسب استطاعت جزیه میں مناسب کمی بیشی کرے، یہی حنابلہ کاراج مذہب ہے، جبیبا کہ امام مرداوی نے" الانصاف" میں لکھا ہے، خلال کابیان ہے کھل ابوعبداللہ کے قول پر ہےجس کی ایک جماعت نے روایت کی ہے کہ امام کے لئے جزیہ میں کمی وبیشی کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جبیبا کہ ان کے اصحاب نے دس جگہوں بران سے قل کیا ہے، لہذا یہی قول ان کا ثابت ہوگیا، یہی ابوعبید اور امام ثوری کا قول ہے،ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیدارشاد ہے:"حَتّٰی یُعُطُوْا الْجِزُ یَهَ عَنُ يَّدٍ وَّهُمُ صَاغِرُونَ "<sup>(۲)</sup> (يهال تك كهوه جزبيدي رعيت موكراورا بي پستی کا حساس کرکے )۔

اس آیت میں لفظ جزیہ مطلق ہے، کم یازیادہ کی قیدنہیں ہے،لہذا

(۲) سورهٔ توبه/۲۹\_

مناسب یہ ہے کہ لفظ اپنے اطلاق پر باقی رہے، کیکن چونکہ امام مسلمانوں کے معاملات کا ذمہ دارہے، اس لئے اس کے لئے رواہے کہ ذمیوں کے ساتھ ایسامعا ہدہ کر ہے جس میں مسلمانوں کی مصلحت کالحاظ رکھا گیا ہو، کیونکہ امام کا تصرف رعیت کے حق میں مصلحت پر مبنی ہوتا ہے۔

اوراس لئے بھی کہ نبی کریم علیہ نے حضرت معاد گو ہر بالغ سے ایک دینار وصول کرنے کا حکم دیا، اور اہل نجران سے دوہزار جوڑے پرصلح کی کہ نصف ماہ صفر میں اور باقی ماندہ نصف ماہ رجب میں ادا کیا کریں گے۔

حضرت عمر بن الخطاب فے جزیہ تین طبقات پرمقرر فر مایا، مالدار پر ۸ ۴ ردر ہم، متوسط درجہ والے پر ۲۴ ردر ہم اور فقیر پر ۱۲ ردر ہم، اور بنوتغلب سے مسلمانوں کی زکا ق کی دوگنی مقدار پرصلح کی۔

اس اختلاف سے معلوم ہوتا ہے کہ جزید کی تعیین میں امام کی رائے اصل ہے، اگر الیبا نہ ہوتا تو تمام جگہوں پر یکساں جزید عائد ہوتا، کہیں فرق کرنا جائز نہ ہوتا، اس قول کی تائید امام بخاری کی ایک روایت سے بھی ہوتی ہے، جسے انہوں نے ابن عید نہ سے ابو تی کے واسطہ سے نقل کیا ہے کہ میں نے مجامد سے کہا: کیا بات ہے؟ اہل شام پر چار دینار ہیں، اور اہل یمن پر ایک دینار ہے؟ انہوں نے جواب دیا: مالداری وخوشحالی کے تفاوت کی وجہ سے ہے (۱)۔

اوراس لئے بھی کہ امان کی بنیاد پر وصول ہونے والے اموال کی وقت میں ہیں: ہدنہ اور جزیہ، ہدنہ (مصالحت) کے طور پر حاصل ہونے والے مال کی مقدار حاکم وقت کے اجتہاد پر موقوف ہے، تو اسی طرح جزید کے طور پر لیا جانے والا مال بھی اس کی صوابدید پر موقوف ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) الأم ۱۲ و ۱۵، السنن الكبرى و ۱۹۵۷، الخراج لا بن آ دم ص ۲۳، المنثو ر في القواعد اروم ۳۰

حدیث: "أن النبی مُنْطِینًا ضرب علی نصرانی بمکة یقال ....." کی روایت بیم قل (۱۹۵۶ طبع دار المعرفه) نے حضرت الوحریث معاوید بن عبدالرحمٰن سے کی ہے، وه صدوق بین اور قوت حافظ کمزور ہے، (التریب ص۵۳ طبع دار الرشید) اور انہوں نے اس کی روایت مرسلا کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۲۲/۳\_

اوراس لئے بھی کہ جزیہ معاوضہ ہے، اس لئے تمام مواقع پر کیساں مقرر نہیں ہوگا، جیسا کہ اجرت تمام جگہوں میں کیسال نہیں ہوتی ہے (۱)۔

### جزیه کی وصولیا بی: جزیه کی وصولیا نی کا وقت:

۹ ساس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ذمی سے سال میں صرف ایک بار جزیہ لیاجائے گا، دوبارہ نہیں۔اورشریعت میں قمری سال کا عتبارہے، اس لئے کہ جب مطلق بولا جاتا ہے توشر عاً یہی مراد ہوتا ہے، ہاں اگر امامشی یا قمری متعین کر دے ہواس کی اتباع واجب ہوگی۔

#### جزیه واجب ہونے کا وقت:

• ۵ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ عقد ذمہ کے بعد متصلاً جزیہ واجب ہوجا تا ہے، البتہ شافعیہ نے کہا ہے: وجوب غیر متحکم ہوگا، مدت گزرنے کے ساتھ ساتھ آ ہستہ اجرت کی طرح جزیہ متحکم ہوگا، سال کا جتنا حصہ گزرے گاائی حساب سے جزیہ لازم اور ثابت ہوتا جائے گا، یہاں تک کہ جب سال پورا ہوجائے گا تو پورے سال کا جزیہ ثابت اور متحکم ہوجائے گا، کیونکہ جزیہ حفظ جان کی منعت کا عوض ہے، اس لئے عقد ذمہ سے غیر متحکم طور پر واجب ہوگا اور مدت گزرنے کے ساتھ ساتھ آ ہستہ آ ہستہ اجرت کی طرح متحکم ہوجائے گا

ا ۵ - جزید کا اداکرنا کب واجب ہوگا، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے:
جہور فقہاء ما لکیے، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جزیدادا
کرنے کا وقت سال کا آخر ہے (۱) ان کی دلیل جزید کے بارے میں
حضورا کرم علیہ کا واقعہ ہے کہ نبی کریم علیہ نے آیت جزید نازل
ہونے کے بعد اہل ذمہ اور مجوس پر جزید عائد کیا، اور فوری ادائیگی کا
مطالبہ نہیں کیا، بلکہ آپ علیہ اس کے آخر میں اپنے قاصد اور
جزید وصول کرنے والے کو وصولی کے لئے روانہ فرماتے تھے۔

امام بخاریؓ نے حضرت عمر و بن عوف انصاری سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ کے حضرت ابوعبیدہ بن الجراح کو بحرین کا جزیہ لانے کے لئے روانہ فرمایا، رسول اللہ علیہ نے خود اہل بحرین سے صلح کی تھی اوران پر علاء بن حضر می کوامیر مقرر کیا تھا (۲)۔

نبی کریم علی الله کے بعد خلفاء اور امراء کی سیرت سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جزید وصول کرنے والوں کو جزید کی وصولی کے لئے سال کے آخر میں روانہ فرماتے تھے، چنانچہ حضرت عمر بن الخطاب نے حضرت ابوہریر گاکو بحرین بھیجا تو وہ کثیر مقدار میں مال لے کروالی آئے (۳)۔ اور اس لئے بھی کہ جزید مالی حق ہے جوسال کے تکرار سے بار بار واجب ہوتا ہے، لہذ از کا ق کے مثل سال کے آخر میں ادائیگی واجب ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸/۲۰۵، کشاف القناع ۱۲/۳، أحكام أنل الذمه لا بن القیم ار ۲۷، المبدع ۱۲/۳، الهذب الاحمرص ۲۱۰، الانصاف ۲۲/۳، کتاب الرواینتین والوجهین ۲/۳۸، الاموال لا بی عبیدص ۵۷۔

البدائع ۶۷ ۴ ۴۳۳۰، القوانين الفقهيه ص ۱۵، جوا هرالإ كليل ار ۲۲۲، نهاية المحتاج ۸۷/۸، لمغنی ۸۷/۰۰۵

<sup>(</sup>۲) حدیث: "بعث أبا عبیدة بن الجراح إلى البحرین..... "كى روایت بخارى(۲۸ ۲۵۸،۲۵۷ طبع السّلفیه) نے حضرت عمروبن عوف سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) الأموال لأ بي عبيد ۸۱ س، الأموال لا بن زنجويه ۲ / ۵۰۵، ابن زنجويه کی اسناد صحيح ہے۔

اوراس لئے بھی کہ ذمیوں کوامن دینے اوران کواینے دین پر باقی ر کھنے کے عوض میں جزیہ لیا جاتا ہے، تو پورے سال میں ان کو بیچق مل جانے کے بعد ہی ان سے جزید کا مطالبہ کرنا جائز ہوگا۔

اوراس لئے بھی کہ جزید دارالاسلام میں رہنے کاعوض ہے،لہذا پوری منفعت وصول ہونے اور مدت بوری ہونے کے بعد ہی جزیدادا کرنا واجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

حفنہ کی رائے میہ ہے کہ جزیدادا کرناسال کے شروع میں واجب ہوجا تا ہے، لیکن وجوب میں نماز کی طرح وسعت ہے، امام کوحل ہے کہ عقد ذمہ کے بعد جزید کا مطالبہ کرے <sup>(۲)</sup>۔

ان كى دليل الله تعالى كاارشاد بِ: "حَتَّى يُعُطُوُا الْجِزُيّةَ عَنُ يَّدِ وَّهُمُ صَاغِوُ وُنَ" (بهال تک کهوه جزیه دیں رعیت ہوکراور این پستی کا حساس کرکے )۔

اللّٰد تعالیٰ نے ذمیوں سے قال کوختم کرنے کے لئے جزیہ کوانتہا بنایا ہے، اس لئے اس کی غایت لفظ کی حقیقت اور اس کے ظاہر کا مفہوم ہے، اس کی نظیر اللہ تعالیٰ کی دوسری آیت کریمہ ہے: ''وَلاَ تَقُرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطُهُرُنَ ''(۱۹ جب تک وه ياک نه ہوجائیں ان سے قربت نہ کرو) عورتوں سے قربت لینی ہم بستری ان کے طہر کے بعد ہی جائز ہے، آسی طرح '' لاتعط زیدا حتی ید خل الدار" (زیر کومت دو یہاں تک که وه گھر میں داخل ہوجائے ) کہنے والے کی بات کامفہوم یہی ہے کہ اس کے گھر میں

داخل ہونے کے بعد ہی دینا ہے،اس سے ثابت ہوا کہ آیت کریمہ اہل کتاب سے جنگ کرنے کو واجب قرار دیتی ہے، جزید دینے کے بعد ہی جنگ ان سے بند کی جائے گی ۔اس سے معلوم ہوا کہ جزیہ عقد ذمه سے واجب ہوجائے گا(ا)۔

نیز حضرت نعمان بن مقرن کا قول ہے: ہمارے نبی، ہمارے رب کے رسول عظالیہ نے ہمیں حکم دیا کہ ہم تم لوگوں سے قال كرين، يبال تك كهتم ايك الله تعالى كي بندگي كرنے لگويا جزيدادا کرو(۲) اس سے معلوم ہوا کہ جزید کی ادائیگی کے واجب ہونے کا وقت عقد ذمہ کے بعد فوراً ہے۔

اوراس لئے بھی کہ جزیہان کے حق میں قتل کاعوض ہے، لہذا عقد کے بعد فوراً جزیہ واجب ہوگا،جس طرح قتل عمد میں صلح کے بعد فوراً دیت لازم ہوتی ہے،اوراس کئے بھی کہمبدل مندان کو بورا بورامل گیا توضروری ہے کہاس کاعوض ثمن کی طرح ان پرلازم ہو۔

اوراس کئے بھی کہ جزیہ ہمارے حق میں نصرت کا بدلہ ہے، اور نصرت ماضی میں تو ہونہیں سکتی صرف مستقبل میں ہوسکتی ہے، کیونکہ ماضی کے ختم ہوجانے کی وجہ سے نصرت کی ضرورت نہیں رہی، توجب سال کے گذرنے کے بعد جزیہ کو واجب کرنا ناممکن ہو گیا تو سال کے شروع میں واجب ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

# جزبه کی پیشگی ادائیگی:

۵۲ - جزید کی پیشکی ادائیگی کا مطلب میہ ہے کہ جس پر جزید دینا واجب ہے،اس سے وجوب سے ایک یا دوسال یااس سے پہلے جزیہ

ابن عابد بن ۴۸ر ۱۹۹، مجمع الانبر، ار ۲ ۲۷، الاختیار ۴۸ر ۱۳۷

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن للجصاص ۳ر ١٠٠ـ

<sup>(</sup>۲) ال حدیث کی تخریج (فقرہ نمبر ۱۰) پر گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الاختيار ٧/ ١٣٧٤، فتح القدير ٢٩٨/٥، العناب على الهدار على بامش فتح القدير

<sup>(1)</sup> المغني ۸ر ۵۰۴، منتقى ۲ر۱۷۱، المقدمات ار ۹۷س، المهذب مع المجوع (۲) فتح القدير ۲۹۸/۵۹، البدائع ۱۸۳۳۹، الفتاوی الهند په ۲۴۴۸، حاشیه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبهر۲۹\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ۱۲۲۷\_

وصول کرلیا جائے، کیا امام کے لئے جائز ہے کہ جزیہ لینے میں جلدی کرے،اوراس کو پیشکی لے لے؟

علماء کااس میں اختلاف ہے۔

جمہور نقہاء حنفیہ مالکیہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ ایک سال، یا دوسال، یا اس سے زیادہ سال کا بھی پیشگی جزیہ لینا اہل ذمہ کی رضامندی سے جائز ہے، عقد ذمہ کے وقت پیشگی ادائیگی کی شرط لگانا بھی درست ہے، اس لئے کہ جزیہ خراج کے مثل ہے، اور اس لئے کہ جزیہ خراج کے مثل ہے، اور اس لئے کہ بیان کے حفظ جان کا عوض ہے، لہذا اجرت کے مشابہ ہوگا۔

شافعیہ کے دوسر نے ول کے مطابق اور حنابلہ کی رائے ہے کہ پیشگی وصول کیا ادائیگی کی شرط لگا ناجا ئزنہیں ہے، البتہ ذمی کی مرضی سے پیشگی وصول کیا جاسکتا ہے۔ اور انہوں نے جزیہ کوز کا قاپر قیاس کیا ہے، جس طرح امام کے لئے صاحب مال کی مرضی کے بغیر پیشگی زکا قالینا جائز نہیں ہے، اسی طرح جزیہ بھی پیشگی لینا درست نہیں ہے، بلکہ جزیہ میں پیشگی لینا بررجہاولی ممنوع ہوگا، اس لئے کہ جزیہ سال پورا ہونے سے پہلے اور پورا ہونے کے بعد بھی ساقط ہونے کا احتال رکھتا ہے، چنا نچہ در میان سال میں اسلام قبول کرنے یا موت واقع ہونے سے جزیہ ساقط ہوجا تا ہے، اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے تو تداخل ہوجا تا ہے، اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے تو تداخل ہوجا تا ہے۔ اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے تو تداخل ہوجا تا ہے۔ اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے تو تداخل ہوجا تا ہے۔ اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے تو تداخل ہوجا تا ہے۔ اور امام ابو صنیفہ کے نزد یک چند سال کا جزیہ جمع ہوجائے۔

# جزیه کی ادائیگی میں تاخیر:

سا ۵- اگرذمی جزیدادا کرنے میں مقررہ وقت سے تاخیر کردے، تووہ باتو مالدار ہوگا با تنگدست ۔

اگر مالدار ہواور جزییا دا کرنے میں ٹال مٹول کرر ہا ہو، توامام کے

لئے جائز ہے کہ اس کوقید وغیرہ کی سز ادے۔

قرطبی نے کہا ہے: اگر ادائیگی جزید پر قدرت کے باوجود ادا کر نے سے گریز کرے، تو سزا دینا جائز ہے، اور اگر تنگدتی کی وجہ سے ادانہیں کررہا ہوتو سزا دینا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ جزیدادا کرنے سے عاجز ہوجائے تواس سے ساقط ہوجا تا ہے (۱)۔

### جزیه وصول کرنے کا حقدارکون ہے؟:

مه ۵- جزیدان عام مالوں میں سے ہے جن کے ذمہ دار ائمہ اور سلطین ہوتے ہیں، جمہور کے نزدیک شریعت نے ہی جزید مقرر کیا ہے، ایک قول ہے کہ امام اس کومقرر کرتا ہے۔

امام ذمیوں سے عقد ذمہ کا معاملہ کرے گا اور جزیہ کا مطالبہ بھی کرے گا، اور اپنی صوابدید سے مسلمانوں کے عام مصالح میں خرچ کرے گا، اور بیاس لئے کہ عادل امام امت کے حقوق جن لوگوں پر واجب ہیں ان سے وصول کرنے میں اور امت کے مصالح کے انظام میں امت کا وکیل ہے، قرطبی نے کہا ہے: جن مالوں میں ائمہ اور والیوں کو دخل اندازی کا حق ہے، وہ تین طرح کے ہیں: اول: مسلمانوں کو پاک کرنے کے طور پر ان سے جو مال وصول کیا جاتا ہے، جیسے صدقات وزکا ق، دوم: مال غنیمت، اور کا فروں سے جنگ اور ان پر غلبہ وفتح حاصل ہونے کے متیجہ میں جو مال مسلمانوں کے ہاتھ آتے ہیں، سوم: مال فی، یعنی بغیر جنگ وجدال اور چڑھائی کے کا فروں سے مسلمانوں کو حاصل ہونے والے اموال، جیسے صلح، جزیہ، خراج، عشر جو ذمیوں سے لیا جاتا ہے۔ عشر جو ذمیوں سے لیا جاتا ہے۔ ا

اس اعتبار سے جزیہ وصول کرنے کا اختیارامام کو ہے،لہذا امام

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۳۹۶، مواجب الجليل ۱۳۸۲، روضة الطالبين ۱۰رساس، المبدع ۳۲، ۱۲، الانصاف ۲۲۹، أحكام ابل الذمدلا بن القيم ار ۹۹\_

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن ۸/۱۱۵، المذهب الأحمر ۲۱۷، الاختيارات الفقهيه لابن تيمية جمع البعلي ص۱۹،الانصاف ۴/۲۵۲

<sup>(</sup>۲) الجامع لأحكام القرآن ۱۸ رسا\_

اس کامطالبه کرے گا،اورامام کوجزیہ حوالہ کرناذمیوں پرواجب ہوگا۔ جزيد كامطالبه كرنے والا امام يا توعادل موكايا ظالم، ياباغي، ياامام عادل کےخلاف خروج کرنے والا پاجنگجواورڈ اکوہوگا۔

ا – عادل امام كوجزيه دينے كاحكم:

۵۲۷م- امام عادل وہ ہےجس کومسلمانوں نے امامت کے لئے منتخب کیا ہواوراس کے ہاتھ پر بیعت کی ہو،اورامت کے کاموں کو شریعت کےمطابق انجام دینے پرمستعد ہو۔

اگر مال والوں ہے کسی مال کا مطالبہ کرے گا،تو ناحق مطالبہ نہیں کرےگا،اورا گرعام اموال کوتشیم کرے گا تو شریعت کے مطابق اور عام مصالح کے تقاضوں کے مطابق ہی تقسیم کرے گا، جیسا کہ رسول الله عَلِيلَةِ فِي فَرِمايا: "ما أعطيكم ولا أمنعكم وإنما أنا قاسم أضع حيث أمرت "() (تمهيس نه ميس كوئي چيز ديتا هول نتم سے سي چيز كوروكتا مون، مين توصرف تقسيم كرنے والا مون مجھے جہاں كا حكم دیا گیاہے میں وہیں دیتا ہوں )۔امیر المؤمنین حضرت عمر بن الخطا<sup>س</sup> نے فرمایا: میں نے اپنی ذات اور تم لوگوں کواس مال کے سلسلہ میں يتيم كے ولى كے درجه ميں ركھاہے، الله تعالى كا ارشاد ہے: "مَنُ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفُ وَمَنُ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِالْمَعْرُوفِ"(٢) (بلكه جو څخص خوشحال مووه تواييخ كو بالكل رو كے ركھے، البتہ جوڅخص نادار ہووہ مناسب مقدار میں کھاسکتا ہے)۔اللّٰہ کی قتم جس سرز مین سے روزانہ ایک بکری لی جائے گی ، وہ جلد تباہ و بریاد ہوجائے گی۔ اسی بنا پراگرامام عادل ذمیوں سے جزیدکا مطالبہ کرے تو ان پر

اس کوحوالہ کرنا واجب ہوگا ،اورکسی کے لئے جائز نہیں ہے کہاپنا خراج خورتقسیم کرے۔اورا گرکوئی ذمی فی کے ستحق کو جزیہ خود دیدے توامام کواس سے دوبارہ وصول کرنے کاحق ہے، کیوں کہ جزید لینے کاحق امام ہی کوہے(۱)۔

# ٢ - ظالم وجابرامام كوجزييدييخ كاحكم:

۵۵ – ظالم امام وہ ہے جوامت کے سیاسی امورکوا پنی خواہش کے مطابق انجام دیتا ہو،لوگوں پر اس کی طرف سے ظلم ہوتا ہو۔

اگرظالم امام ذمیوں سے جزید کا مطالبہ کرے ،توان پرواجب ہے كهاس كوجزييا داكردين، پيجمهورفقهاء حنفيه، ما لكيه، شافعيها ورحنابله كا مذہب ہے، ذمی اگر ظالم ا مام کو جزبیا داکردے تو اس کے ذمہ سے ساقط ہوجائے گا، اور امام عادل کی طرف سے دوبارہ اس کامطالبہ

کاسانی نے کہا ہے: ہمارے زمانہ کے سلاطین جوصدقات،عشر اورخراج وصول کرتے ہیں،لیکن صحیح مصارف میں خرچ نہیں کرتے ہیں، تو کیا اصحاب مال کے ذمہ سے یہ سارے حقوق ساقط ہوجا کیں گے؟

اس مسكه ميس مشائخ كا اختلاف ہے: فقيه ابوجعفر ہندواني كي رائے بیہ ہے کہ بیسب ساقط ہوجائیں گے،اگر جیسلاطین سیح مصارف میں خرج نہ کریں، کیونکہ ان کو لینے کاحق ہے، لہذا سلاطین کے وصول کر لینے کے بعداصحاب مال کے ذمہ سے ساقط ہوجا ئیں گے، پھراگر وہ تیج مصارف میں خرچ نہ کریں تواس کا دبال ان کے سر ہوگا۔ شيخ ابوبكر بن سعيد نے كہاہے: خراج ساقط موجائے گا،

<sup>(</sup>١) حديث: "ما أعطيكم ولا أمنعكم و إنما أنا قاسم أضع حيث أمرت" كى روايت بخارى ( فتح البارى٢ / ٢١٧ طبع السَّلفيه ) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر۲۔

<sup>(</sup>١) الخراج لألى بوسف ص٣٦، الاختيار ١٢٥/١، الجامع لأحكام القرآن ١٨ / ١٨ ، الأحكام السلطانية للما وردي ص ١٦ ، الأحكام السلطانية للفراء ص ٢٨ \_

صدقات ساقط نہیں ہوں گے، کیونکہ خراج کا مصرف مجاہدین ہیں،
اور سلاطین بھی مجاہدین پرخرچ کرتے ہیں، اور دشمنوں سے جنگ
کرتے ہیں، دیکھاجاتا ہے کہ اگر کوئی دشمن حملہ آور ہوتو اس سے
مقابلہ کرتے ہیں، اور مسلمانوں کی طرف سے دفاع کرتے ہیں،
جہاں تک زکاۃ وصدقات کی بات ہے تواس کے مصارف میں خرچ
نہیں کرتے ہیں (۱)۔

جزیداور خراج کے مطالبہ کے بارے میں ظالم امام کی اطاعت کے واجب ہونے کی دلیل حسب ذیل ہے:

شوکانی نے "أعطوهم حقهم" کی تشریح یوں کی که امراء کوان کا وہ حق مطالبہ اور قبضہ کا اختیار ان کو ہے، خواہ وہ حق امراء

کے ساتھ خاص ہو یا عام، اور وہ مال میں واجب ہونے والے حقوق ہوں، جیسے زکا قیا جان میں واجب ہونے والے حقوق ہوں، جیسے جہاد کے لئے نکانا (۱)۔

ب: نبی کریم علی سے مروی ہے: "أنها ستكون بعدي أثرة وأمور تنكرونها قالوا: يا رسول الله كيف تأمر من أدرك منا ذلك؟ قال: تؤدون الحق الذي عليكم، أدرك منا ذلك؟ قال: تؤدون الحق الذي عليكم، وتسألون الله الذي لكم" (عقريب ميرے بعد خود غرض اور بعض ایسے امور رونما ہول گے جو تمہارے لئے غیرمانوس ہول گے، صحابہ نے عرض كيا كہ يا رسول اللہ: ہم میں سے كوئى ايسا زمانہ پالے تو آپ علی ہوں گے ان كوادا كرتے رہنا اور جوتمہارے حقوق ہول گے ان كوادا كرتے رہنا اور جوتمہارے حقوق بیں ان كواللہ تعالى سے مائكنا)۔

ج: نبی کریم الله سے مروی ہے: ''إن أمر علیکم عبد مجدع، أسود، يقود كم بكتاب الله فاسمعوا له وأطبعوا'''<sup>(۳)</sup> (اگر كان، ناك كٹا كالا كلوٹا غلام تمہارا امير ہوجائے اور كتاب الله كمطابق تمہاری قیادت كريے وطاعت كرو)۔

### ٣- باغيول كوجزيدا داكرنا:

۵۲ – باغی: وہ لوگ ہیں جو تاویل کی بنیاد پر قبال کرتے ہیں اور امام کے خلاف خروج کرتے ہیں، یا امام کی اطاعت سے گریز کرتے ہیں، یا کوئی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ م ۸۸۸،مواہب الجلیل ۲ م ۳۲ منتی المحتاج ۲ م ۲۳۱ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کانت بنو اسرائیل تسوسهم الأنبیاء....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲/۹۵۲ طبع عیسی اور مسلم (۱/۱۵ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) نيل الأوطار ٧/ ١٩٩٨

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنها ستکون بعدی أثرة و أمور تنکرونها. قالوا: یا رسول الله کیف تأمر من أدرک....." کی روایت مسلم (۲/۳ ما ۲/۳ کی طبع عیسی الحلبی ) نے حضرت عبدالله بن عمر کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن أمر علیكم عبد مجدع، أسود، یقودكم....." كی روایت ملم (۱۲۹۸ طبع عیسی الحلمی ) نے كی ہے۔

حق جوان پر واجب ہواس کوادا کرنے سے باز رہتے ہیں، جیسے زکاۃ وغیرہ،ان کوت کی طرف رجوع کرنے کی دعوت دی جائے گی (۱)۔

اگر باغی کسی شہر پر قابض ہوجا کیں اور اپناامام تعین کرلیں،اوروہ ذمیوں سے جزیہ وصول کرلے، تو جمہور فقہاء حنفیہ، ثنا فعیہ، حنابلہ اور مالکیہ میں سے ابن ماجشون کی رائے یہ ہے کہ ذمی اگر باغی کو جزیہ دیدیں، تو وہ ان کے ذمہ سے ساقط ہوجائے گا، کین مستقبل میں ان پر جو جزیہ واجب ہوگا ان سے لے گا، دلیل حضرت علی کا عمل ہے، جب وہ بھرہ پر غالب آئے تو جو پچھان سے وصول کرلیا گیا تھا اس

شافعیہ نے کہاہے: اس لئے کہ ٹیکس وصول کرنے کاحق امام کو حمایت و حفاظت کی بنیاد پر ہے، اور میر حمایت کسی متعین شہر پر باغیوں کے قبضہ کرتے وقت موجوز نہیں ہے (۳)۔

اوراس کئے بھی کہ اگراس کو منہانہ کیا جائے تواس میں بڑا ضرراور بڑی مشقت ہے۔ کیونکہ بسا اوقات شہروں پر باغی سالہا سال تک غالب رہ جائیں گے، اور اہل ذمہ کے سر بڑی مقدار میں رقم جمع ہوجائے گی جس کی ادائیگی کی طاقت ان میں نہ ہوگی، مالکیہ کی رائے یہ ہے کہ ذمیوں پر باغیوں کو دیا ہوا جزیہ دوبارہ لازم ہوگا، کیونکہ انہوں نے ایسے مخص کو جزیہ دیا ہے جن کو سے ولایت حاصل کیونکہ انہوں نے ایسے مخص کو جزیہ دیا ہے جن کو سے ولئی زبردسی ان منہیں ہے، لہذا یہ ایسا ہوگیا جیسے عام رعایا میں سے کوئی زبردسی ان سے وصول کرلے (۴)۔

(۴) المدونهار ۴ ۲۸ مواهب الجليل ۲ ر ۳۱ ۱۳ الفروق ۱۷ ۱۷ ۱۰

٧- ڈاکوؤں کو جزییدینے کاحکم:

ے ۵ - ڈاکو: وہ لوگ ہیں جولوگوں کو ہتھیار کے ساتھ چھیٹرتے ہیں، اور کھلم کھلا مال غصب کرتے ہیں، یاقتل کرتے ہیں، یا راستہ کوخوفناک بنائے رکھتے ہیں۔

اگرڈاکوذمیوں سے جزیہ وصول کرلیں توبیا پی جگہ پرنہیں پہنچےگا۔ اورڈاکوؤں کو جزید دینے سے ان سے ساقط نہیں ہوگا۔اس لئے کہ ان سے لیا ہوا ،غصب کے طور پر لئے ہوئے کی طرح ہے<sup>(1)</sup>۔

## جزید کی وصولی کے طریقے:

۸۵-جزیه وصول کرنے کا حقد ارامام ہے، لیکن اس کا مطلب پنہیں ہے کہ وہ براہ راست جزیہ ہے متعلق سارے کام انجام دے گا جیسے جزید کے مقد ارمتعین کرنا، وصول کرنا اور اس کے مصرف میں خرچ کرنا، اس لئے کہ یہ سارا کام اس کے لئے دشوار ہے، اور اس کے بس کا روگ نہیں ہے، بلکہ امام کو وصول کرنے کاحق ہونے کا مطلب جزید وصول کرنے والے کومقر کرنا اور اس کی نگرانی کرنا اور جو اس کی وصولی اور خرچ پرمقر رہواس کی نگرانی کرنا ہے، اور جزیہ کے وصول کرنے کے بعض طریقے جن پر پہلے عمل ہوتا تھا عمالہ علی الجزیہ وصول کرنے کے بعض طریقے جن پر پہلے عمل ہوتا تھا عمالہ علی الجزیہ اور قالہ ہیں۔

پہلاطریقہ: عماله کلی الجزیہ:

99 - عماله على الجزيدايك شرعى ولايت ہے جوامام كى طرف سے سونچى جاتى ہے، اس ولايت وعهده كى وجہسے جزيدكى وصولى وقبضه كا

۵۸.

<sup>(</sup>۱) القواعدالفقهيه ص۹۳ سه

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲/۹۳، ۱۳ مه، كتاب السير ص۲۲۹، القوانين الفقهيه ص ۱۹۹۳، الأم ۲۲۰۷۸ مغنی الحتاج ۲۸ ساسها، الأحکام السلطاني للفراء ۵۵، الانصاف ۱۸/۱۰ معنی الحتاج ۱۸/۱۰ معنی الحتاج ۲۸ ساسها، الأحکام السلطاني للفراء ص ۵۵، الانصاف

<sup>(</sup>m) حاشية القليو بي ۴ر ۲۳۴\_

<sup>(</sup>۱) المبدع ور ۱۲۴۴، الأحكام السلطانية للماوردي ص ۲۲، الأحكام السلطانية للفراء ص

کام انجام یا تاہے۔

جزید کاعامل اس کو وصول کرنے اور قبضہ کرنے میں امام کا وکیل ہوتا ہے، اور اس کو انہیں اصولوں کے مطابق وصول کرنا ہے جو امام اس کے لئے طے کرے۔ جزید کے عامل کے لئے چند شرائط ہیں، جن میں سے اہم یہ ہیں: اسلام، آزادی، امانت، صلاحیت اور علم وفقہ۔اس کی تفصیل کے لئے دیکھا جائے'' جبابۃ''۔

جزیہ وصولی میں عامل کن چیز وں کی رعایت کرے گا: ذمیوں کے ساتھ زم برتاؤ:

۲-اسمسکله میں فقهاء کے نظریات دو ہیں:

اول: جزیہ وصول کرتے وقت عامل کے لئے مناسب یہ ہے کہ ذمیوں پر مہربان ہو، اس طرح کہ ان کے ساتھ نرمی کرے، نہ مار پیٹ کرے اور نہ سزادے، ان کی آمدنی کے وقت تک ان کومہلت دے، قسطول میں وصول کرے، اسی طرح اشیاء کے بجائے قیمت قبول کرلے، اللہ تعالیٰ کے فرمان ''وَهُمُ صَاغِرُونَ'' میں صغار کا معنی ان کے نزد یک اسلامی احکام کی یابندی ہے (۱)۔

دوم: جزیداہانت وتذلیل کے ساتھ ذمیوں سے وصول کیا جائے گا، بیہ حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے اکثر فقہاء کی رائے ہے، دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "حَتّی یُعُطُوُ اللّٰجِزُیّةَ عَنُ یَّدٍ وَّهُمُ صَاغِرُونَ ''(۲) (یہاں تک کہ وہ جزید دیں رعیت ہوکر اور اپنی پستی کا حساس کرکے )۔

- (۱) الأم مهر ۱۲۷، الاموال ٩٥، الاموال لا بن زنجويد الرم ١٦١، الخراج ص ١٦٥ـ
- (۲) و يكيف : الاختيار ۱۳۹، ۱۳۹ ما المشيد ابن عابدين ۱/۲۰ المتنفى ۱/۲۰ ما هية الخرق سر ۱/۵ الم المتنفى ۱/۲۰ ما هية الخرق سر ۱۳۵۵ المروضة الطالبين ۱۰ (۱۳۵ سام مغنى المحتاج ۱/۲۴ الم الفات الاخيار ۱/۲۳ سال ۱۳۵۱ المربع سر ۱۲۳ الم الونساف ۱/۲۶ مهالم القربي س ۱۳۹ مخ الجليل ۱/۲۹ مهالم القربي س ۱/۲۹ معالم القربي س ۱/۲۹ سر ۱/۲۸ سر ۱/

### جزيه مين وصول كئے جانے والے اموال:

11 - جزید کی وصولی میں سونا، چاندی یا کوئی خاص مال متعین نہیں ہے، بلکہ اہل ذمہ کے اموال میں سے جس کے ذریعہ ادائیگی آسان ہواس کالینا جائز ہے، جیسے اسلحہ، کیڑے، غلے اور سامان وغیرہ، البتہ شراب اور خزیر کی قیمت مستثنی ہے۔

یے جہور فقہاء حفیہ، مالکیہ، ثنا فعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے (۱)،ان حضرات کے دلائل حسب ذیل ہیں:

ا-حضرت معاق کی سابق حدیث ہے: "أمر النبی علیہ الله الله علیہ الله علیہ الله علیہ الله علیہ الله علیہ الله علیہ من کل حالم دیناراً أو عدله من المعافر" (رسول الله علیہ نے ان کو مکم دیا کہ ہر بالغ سے ایک دیناریا اس کے برابر مین کیڑے وصول کریں) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جزیہ میں قیت، یعنی کیڑے وصول کریں) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جزیہ میں جنے ہوئے قبیلہ "معافر" کی طرف منسوب کیڑے لینا جائز ہے۔

ابوعبید نے کہا ہے: حدیث کی صراحت سے واضح ہے کہ انہوں کے دینار کی جگہ کپڑے وصول کئے، ان تمام باتوں کا مقصد ذمیوں کے ساتھ نرم برتاؤ کرنا ہے، اور ان کے کسی سامان کو فروخت نہ کیا جائے ،لیکن قیمت میں جوان پرآسان ہواس میں سے لیا جائے گا۔ آپ علیقی نے فرمایا ''او عدلہ من المعافر'' آپ علیقی نے عدل کہہ کر قیمت کی طرف اثارہ فرمایا (۳)۔

۲- نی کریم علیہ نے اہل نجران سے دوہزار جوڑے پر کی

<sup>(</sup>۱) و کیھئے: الخراج لا بی یوسف ص ۱۲۲، الرتاج للرجبی ۹۸/۲، المتقی للباجی ۲/۵۵، نهایة الحتاج للرملی ۸۷/۸، المغنی لابن قدامه ۸۷، ۵۰۴، زادالمعاد لابن القیم ۷/۲، ۹۰ مکام أبل الذمه لابن القیم ار ۲۹، کشاف القناع للبهوتی سر ۱۱۲۲، المربر علاین مفلح سر ۱۱۳۸-

<sup>(</sup>۲) ال حدیث کی تخریج گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>m) الاموال لا بي عبير ص ٦٣ \_

تھی،نصف صفر میں اور باقی رجب میں (۱)۔

۳-حضرت عمر سے مروی ہے کہ وہ جزید میں چو پائے لیا کرتے تھے(۲)\_

۲-حضرت علیؓ سے مروی ہے کہ ہرصنعت والے سے اس کے سامان میں سے لیا کرتے تھے، چنانچے سوئی والے سے سوئی، مسان والے سے مسان (مسان جس پر چھری وغیرہ کو تیز کیا جائے) اور رسی والے سے رسی وصول کرتے۔

ابوعبید نے کہاہے: حضرت علیؓ کے اثر سے معلوم ہوتا ہے کہان پر بطور جزید جو دراہم واجب ہوتے ان کی قیمت میں یہ سامان لے لیتے سے ،ان کو مجبور نہیں کرتے تھے کہ سامان بچ کر قیمت ادا کریں ،ایساان کے ساتھ زمی اور تخفیف کی غرض سے کرتے تھے (۳)۔

# شراب اورخنزیر کے ثمن سے جزید کا وصول کرنا:

۲۲ - شراب اورخنزیر کو جزیه میں لینا بالا نفاق جائز نہیں ہے، کیونکہ جمہور فقہاء کے بہاں بیدونوں مال نہیں ہیں، اور حنفیہ کے نز دیک مال معقوم نہیں ہیں، لہذا جزید میں ان کالینا درست نہیں ہوگا۔

جہاں تک خنزیر اور شراب کے شن سے لینے کی بات ہے تو اس کے جائز ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ شراب اور خنزیر کے ثمن سے جزیہ لینا جائز ہے، بشرطیکہ ذمی خود فروخت کرکے ثمن دیں (۴)۔

- (۱) حدیث: "صالح أهل نجوان ......" کی روایت ابن زنجویه نے کتاب الأموال (۲۲۹۶۲ طبع مرکز الملک فیصل) میں مرسل کی ہے، محقق نے مرسل ہونے کی وجہ سے ضعیف قرار دیا ہے، اوراس لئے کہ اس کی سند میں عبید اللّٰہ بن الی حمید متروک میں (التقریب ۳۷ طبع دارالرشید)۔
  - (٢) الاموال لأني عبيد ص ٦٣ \_
  - (٣) حواله سابق ص ٢٢، ١٣٠\_
- (۴) الخراج لأبي بوسف ص ۱۲۲، كتاب السير لمحمد بن الحن ص ۲۶۳، احكام أمّل

دلائل حسب ذيل بين:

ا-ابوعبیدنے اپنی سند سے حضرت سوید بن غفلہ سے روایت کی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب تک بیہ بات پہنچی کہ لوگ جزیہ میں خزیر لیتے ہیں، حضرت بلال گھڑے ہوئے اور فرمایا: لوگ ایسا کرتے ہیں، حضرت عمر نے فرمایا: ایسا نہ کرو، بلکہ ذمیوں کو بیچنے کا ذمہ دار بنادو۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت بلال ؓ نے حضرت عمر بن الخطاب ؓ سے کہا: آپ کے عمال خراج میں شراب اور خنز پر وصول کرتے ہیں، حضرت عمرؓ نے عاملوں سے کہا: ذمیوں سے شراب اور خنز پر مت لیا کرو، البتہ ان کو بیجنے کاذمہ دار بنادو، اور تم قیت میں سے لو۔

ابوعبید نے کہا ہے: مطلب بہ ہے کہ مسلمان عمال ذمیوں سے ان کا جزید روکوں اور ان کی زمین کے خراج کی قیمت میں شراب اور خزیر وصول کرتے اور پھر مسلمان ان کو فروخت کرتے، اس پر حضرت بلال نے اعتراض کیا اور حضرت عمر نے اس عمل سے عمال کو منع کیا، پھر رخصت دی کہ شمن لے سکتے ہو، اگر ذمی ہی فروخت کریں، اس لئے کہ شراب اور خزیر ذمیوں کے یہاں مال ہیں، لیکن مسلمانوں کے حق میں مال نہیں ہیں (۱)۔

۲- اوراس کئے بھی کہ شراب اور خنزیر ذمیوں کے وہ مال ہیں، جن کے حاصل کرنے اور ان میں ان کے تصرف کرنے کو درست سجھتے ہیں، لہذاان سے شراب اور خنزیر کے ثمن سے لینا درست ہوگا، جس طرح کیڑے ہیں (۲)۔

شافعیہ کے یہاں معتداور راجح قول ہیہے کہ ذمیوں سے شراب

<sup>=</sup> الذمهلا بن القيم ار ۲۱ ،المغني ۸ را ۵۲\_

<sup>(</sup>۱) الاموال لأبي عبير ص ٠٥-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۸را۵۲\_

اور خزیر کے ثمن سے لینا درست نہیں ہے<sup>(۱)</sup>ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

ا-يبهق نے حضرت ابوہر يرةً سے روايت كى ہے كه رسول الله على المحمد وثمنها وحرم الميتة وثمنها، وحرم الخنزير وثمنه" (١) (الله على شانه نے شراب اوراس كُمْن كو، مرداراوراس كُمْن كو، اوراس كُمْن كو، اوراس كُمْن كو، اوراس كُمْن كورام قراردياہے)۔

۲- بیہ ق نے ایک دوسری حدیث حضرت ابن عباس سے روایت کی ہے کہ انہوں نے فرمایا: ''إن الله إذا حرم علی قوم اکل شئی حرم علیہ شمنه'' (اللہ تعالی اگر کس قوم پر کس چیز کے کھانے کو حرام کرتا ہے تو اس کے ثمن کو بھی ان پر حرام کردیتا ہے )۔

۳-اوراس گئے بھی کہ ان حرام اشیاء کانٹمن ہمارے اعتقاد کے مطابق ان پر بھی حرام ہے، لہذا جب معلوم ہو کہ حرام ثنی کانٹمن ہے تو اس کالینا ہمارے گئے بھی حرام ہوگا، جیسا کہ مال مسروق اور مغصوب کائٹم ہے (۳)۔

### پیداوار کے وقت تک جزید کی تاخیر:

۱۹۳ - جزید وصول کرنے میں جن باتوں کا خیال رکھاجا تا ہے، منجملہ ایک بیہ ہے کہ ان کوان کی آمدنی تک ادائیگی میں مہلت دی جائے، لیعنی جب تک پھل پک جائیں، اور کھیتیاں کٹ جائیں، تا کہ ذمی فروخت کر کے جزیدادا کرسیس، اس کی تائیدا س حدیث سے ہوتی ہے جس کی روایت ابوعبید نے سعید بن عبدالعزیز سے کی ہے کہ سعید بن عامر بن حذیم حضرت عمر بن خطاب کے پاس آئے ، تو حضرت عمر نے کہا: آپ کا سیاب آپ کی بارش سے سبقت ان پر درہ اٹھا یا، سعید نے کہا: آپ کا سیاب آپ کی بارش سے سبقت کر گیا، اگر آپ سزادیں گے تو صبر کریں گے، اگر آپ معاف کردیں گے تو ہم شکر ادا کریں گے، اور اگر آپ خوش ورضا مند ہوں گے تو ہم بھی خوش وراضی ہوں گے، تو حضرت عمر نے فرمایا: میں باتنا ہی ہے، تم خراج وصول کرنے میں تاخیر کیوں کرتے میں تاخیر کیوں کرتے ہوں مہان پر اتنا ہی ہے، تم خراج وصول کرنے میں، البتہ ہم ان کوان کی تو یادہ نہ لیں، تو ہم اس پر اضا فہ نہیں کرتے ہیں، البتہ ہم ان کوان کی تم دیا حضرت عمر نے فرمایا: میں جب تک زیدہ نہ کی مہانت دیتے ہیں، حضرت عمر نے فرمایا: میں جب تک زیدہ نہ کوں گاتم کومعز دل نہیں کروں گا۔

ابوعبید نے کہاہے: اناج کی تیاری تک تاخیر کی وجہ ذمیوں کے ساتھ نری کا معاملہ کرنا ہے، خراج اور جزییہ وصول کرنے میں وقت کی تعیین جس میں وصول کئے جائیں، اس کے بارے میں مذکورہ امر کےعلاوہ ہم نے نہیں سناہے (۱)۔

## قسطول میں جزید کی وصولی:

١٢٧ - جزيدوصول كرنے كے سلسله ميں جن امور كالحاظ ركھنا ہے،ان

(۱) الأموال لأبي عبيد ص ۲۱، الأموال لا بن زنجويد الر ۱۶۷، لجنه كا خيال ہے كه فقهاء كى ظاہر عبارت يد ہے كه جزيدا پنے وقت پر وصول كيا جائے گا، البته پريثان حال ذمي كومهلت دى جائے گا يہاں تك كه خوشحال موجائے ۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴۸ ۲۵۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله جل ثناؤه حرم النحمو و ثمنها....." کی روایت ابوداود (۲۸۲ طبع عزت عبیدالدعاس) بیمی (۲/۱ طبع دارالمعرفت) در در ۵۹/۸ طبع دارالحاس) نیمی (۲/۱ طبع دارالحاس) نیمی بهای که اوردارقطنی (۲/۱ طبع دارالحاس) نے حضرت ابو هریره سے کی ہے، اس کی سند کوارنا ووط نے حسن کہا ہے، (جامع الأصول ار۵۰ مطبع مکتبه دار البیان) اور بیثی نے مجمع الزوائد (۲/۸ میمی ملبع دارالکتاب العربی) میں اس حدیث کے شواہد ذکر کئے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله إذا حرم علی قوم أكل شیء حرم علیهم ثمنه" كی روایت احمد (۲۳۱/۱ طبع دارالمعارف) نے حضرت ابن عباس كی حدیث سے كی ب، احمد شاكر نے اس كی اسادكو حج قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۴۸ ۲۵۳ ـ

فرمائی)۔

میں سے حنفیہ کے یہال قسطول میں وصولی بھی ہے، حنفیہ نے ان سے ماہانہ قبط وار جزیہ وصول کرنے کوسہولت اور تخفیف کے باب سے قرارد پاہے۔

مرغینانی نے کہاہے: مالدار سے آسانی برتنے کی غرض سے ہر ماہ چار درہم وصول کئے جائیں گے، زیلعی نے کہا: کمانے والے محتاج پر بارہ درہم متعین کئے جائیں گے، اور ہرمہینہ ایک درہم اس سے لیا جائے گا، مزید لکھا ہے: پیر حفزت عمرٌ، حضرت عثمانٌ، حضرت علیٌّ اور دیگر صحابہ کرام م سے تواتر کے ساتھ منقول ہے، ان میں سے کسی نے انكارنېيى كيا،لېذاايك اجماع ہوگيا۔

حفنیہ کے علاوہ دیگرفقہاء کے ظاہر کلام سےمعلوم ہوتا ہے کہ ذمیوں سے جزیبہ ہرسال ایک باروصول کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

عامل جزیدکا ذمیوں کے لئے برأت نامتحریر کرنا: ۲۵ - جب ذمی سے جزیہ وصول کرلیا جائے، تو ایک برأت نامه اس کے لئے قلم بند کردیا جائے گا، تا کہ ضرورت کے وقت اس کے پاس ثبوت رہے (۲)۔

# ناحق کسی چیز کے لینے سے یر ہیز کرنا:

۲۲ – عامل کے لئے مناسب بیرہے کہ عفیف اننفس ہو،لہذا ذمیوں سے نہ مدیہ قبول کرے اور نہ ہی رشوت لے،اس کئے کہ حدیث ہے: "لعن رسول الله عَلَيْنَهُ الراشي والمرتشي"(") (رسول الله

علالله نے رشوت لینے والے اور دینے والے دونوں پر لعنت

امام بخاری اور امام مسلم نے حضرت ابوحمید ساعدی سے روایت

كى ہے كه انہوں نے فرمایا: "استعمل النبي عَلَيْهُ رجلا من

الأزد يقال له إبن اللتبية على الصدقة، فلما قدم قال:

هذا لكم وهذا أهدي إلى، فقال: فهلا جلس في بيت أبيه أو

بيت أمه فينظر أيهدى له أم لا؟ والذي نفسى بيده لا يأخذ

أحدكم منه شيئا إلا جاء يوم القيامة يحمله على رقبته إن

كان بعيرا له رغاء، أو بقرة لها خوار، أو شاة تيعر، ثم رفع

يديه حتى رأينا عفرة إبطيه، اللهم هل بلغت ثلاثا"(١)

(قبیلہ از د کے ایک شخص کوجنہیں ابن لتبیہ کہتے تھے، ان کورسول اللہ

حاللہ علیہ نے صدقہ وصول کرنے کے لئے عامل بنایا، جب وہ واپس

آئے تو کہا: بیتم لوگوں کا ہے اور یہ مجھے مدید میں ملاہے، اس پر نبی

كريم عليه في فرمايا: اين باب يا ايني مال كے گھر ميں كيوں نہ

بیٹار ہا، پھردیکتا کہ اس کو ہدیہ ملتا ہے یانہیں! اس ذات کی قتم جس

کے قبضہ میں میری جان ہے،اس میں سے اگر کوئی شخص کچھ بھی لے گا،

تو قیامت کے دن اسے اپنی گردن پر اٹھائے ہوئے آئے گا، اگر

اونٹ ہوگا تو وہ اپنی آ واز نکالتا ہوگا، گائے ہوگی تو وہ اپنی آ واز اور اگر

بکری ہوگی تو وہ اپنی آواز نکالتی ہوگی ، پھر آپ نے اپنے دونوں ہاتھ

بھی دیکھ لی، اور فرمایا: اے اللہ کیا میں نے پہنچادیا، تین مرتبہ

ابوداؤد (۴/ ۱۰ طبع عزت عبيدالدعاس) اورتر مذي (۱۳/ ۱۱۴ طبع مصطفي الحلبی ) نے کی ہے، ترمذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: فهلا جلس فی بیت أبیه ..... "كی روایت بخاری (فتح الباری ۵ر ۲۲۰ طبع السّلفيه ) اورمسلم (۱۳ ر ۱۴ ۱۳ طبع عیسی انحلبی ) نے حضرت ابوحمیدساعدی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الهدايه به رسهما بتبيين الحقائق سر۲ ۲۳ ،المهذب۲۵۲ ر

<sup>(</sup>٢) المهذب مع المجموع ١٨ر٢٣٦، كشاف القناع ١٢٦٣، المهدع ٣ر١٥م، اختلاف الفقهاء للطبري ص ٢٣٢، تاريخ الأمم والملوك للطبري ١٨/٨، الخراج لأ بي يوسف ص ١٢٧ \_

<sup>(</sup>٣) حديث: "لعن رسول الله عَلَيْهِ الراشي و المرتشي" كي روايت

آپ علی نے یہی فرمایا)۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہدایا جو اہل ذمہ عاملین کو پیش کریں حرام ہیں، ان کے لئے ان کو قبول کرنا جائز نہیں ہوگا، خطا بی نے کہا ہے: اس میں وضاحت ہے کہ عمال کے ہدایا حرام ہیں، وہ عام مباح ہدایا کے حکم میں نہیں ہیں، ذمی عمال کو ہدیداس لئے دیتے ہیں، تاکہ وہ جزیہ لینے میں نرمی برتیں، چشم پوشی سے کام لیں اور پچھ کم کرکے لیں، پیمرت خیانت ہے، اور جتناوصول کرنا عمال کے لئے لازم ہے، اس میں کمی کرنا ہے (ا) ویکھئے: اصطلاح ''ہدیتے' اور ' رشوق''۔

# جزیہ کے عمال کی نگرانی:

۲۷ - امام پرضروری ہے کہ حالات اور کاموں کی نگرانی کرے اور حائزہ لیتارہے، اس واجب کا تقاضاہے کہ جزید کے عمال پرکڑی نگاہ رکھی جائے، اور ان کو بقدر ضرورت وظا ئف دیئے جائیں۔

امام ابو یوسف نے ہارون رشید بادشاہ کے نام تحریر نصیحت نامیں کھا تھا: '' ہمارے خیال میں مناسب ہے کہ آپ ایسے لوگوں کوروانہ کریں جو اہل صلاح وتقویٰ ہوں، جن کی امانت ودیانت قابل اعتماد ہو، عمال سے متعلق لوگوں سے دریافت کریں کہ ان کا رویہ کیسا اعتماد ہو، عمال سے متعلق لوگوں سے دریافت کریں کہ ان کا رویہ کیسا ہے، اور کس طرح خراج وصول کرتے ہیں؟ اس کے مطابق سارا کام انجام دیتے ہیں جیسا کہ آنہیں ہدایات دی گئی ہیں؟ اور جتنا اہل خراج ہوجا کی اس ہو پر مقرر کیا گیا ہے اتناہی وصول کرتے ہیں؟ اگر ساری با تیں صحیح فابت ہوجا کیں آپ کے پاس تو اس کے بعد جو کچھزیادہ ان کے پاس ہو اس میں ان کی سخت سزا دینے کے بعدوہ سب ادا کریں، تا کہ آئندہ حد سے تجاوز نہ کریں اور نہ معاہدہ کی طاف ورزی کریں، خراج کا عامل جو کچھ طلم وزیادتی کرے گا، تو یہی خلاف ورزی کریں، خراج کا عامل جو کچھ طلم وزیادتی کرے گا، تو یہی

تصور قائم ہوگا کہ اس کو اس کا تھم دیا گیا ہے، حالانکہ خلیفہ کی طرف سے اس کا تھم نہیں دیا گیا، اگر کسی ایک عامل کو عبر تناک سزامل گئ تو دوسرے خود بخو دباز آ جائیں گے، اور خوف کھانے گیں گے، اور اگر آپ نے الیا نہیں گیا تو عمال اہل خراج پر ظلم ڈھائیں گے، بلکہ نڈر اور وہ غیر واجب خراج وجزیہ وصول کرنے گئیں گے، اگر آپ کے نزدیک کسی عامل اور والی کے بارے میں بہتے تابت ہوجائے کہ وہ ظلم وزیادتی کرتا ہے، آپ کی رعایا کے تعلق سے آپ کی ساتھ خیانت کرتا ہے، مال غنیمت میں سے کچھ چھپا لیتا ہے، اس کا کھانا حرام ہے، اس کی سیرت بری ہے، تو اس کو عامل بنانا، اس سے مددلینا، اس کو رعایا کے کسی کام پر مقرر کرنا، اس کو عامل بنانا، اس سے مددلینا، اس کو رعایا کے کسی کام پر مقرر کرنا، اور اپنے کسی کام میں اس کو تر کے جو دوسروں کے لئے عبرت کا سامان اور اس پر ایس سزا دیجئے جو دوسروں کے لئے عبرت کا سامان برابر مظلوم کی دعا سے بچتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بچتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بچتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بچتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بیتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بیتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مظلوم کی دعا سے بیتے رہے، اس لئے کہ مظلوم کی دعا مقبول برابر مقلوم کی دعا مقبول برابر مقبول ہوتی ہے۔ '

عاملوں کورشوت خوری اور باطل طریقہ پرلوگوں سے مال لینے سے بازر کھنے کے لئے ضروری ہے کہ امام ان کواتنی تخواہ دیں کہ ان کی ضروریات زندگی بآسانی پوری ہو تکیس، اوران کے خرج کے لئے کافی ہو۔

" کتاب الخراج" میں قاضی ابو یوسٹ نے اس کی نشاندہی کی ہے، وہ فرماتے ہیں: محمد بن ابی حمید نے مجھ سے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے ہمارے مشاک نے بیان کیا کہ حضرت ابوعبیدہ بن الجراح نے حضرت عمر بن الخطاب سے کہا: آپ نے رسول اللہ علیہ کے اصحاب کو عیب دار بنادیا، حضرت عمر نے فرمایا: اے ابوعبیدہ!اگر میں ایخ دین کی سلامتی کے لئے اہل دین سے مدذ ہیں ابوعبیدہ!اگر میں اینے دین کی سلامتی کے لئے اہل دین سے مدذ ہیں

<sup>(</sup>۱) معالم السنن للخطاني ۱۳۸-

لوں گا تو کس سے لوں گا؟ البنة اگر میں ایسا کرتا ہوں تو عمالہ کے ذریعہ ان کو خیانت سے بے نیاز کردیتا ہوں، یعنی اگر ان کو کسی چیز پر عامل بناتا ہوں تو ان کوعطیہ اور وظیفہ پورا دیتا ہوں کہ وہ محتاج نہ رہیں (۱)۔

جزیہوصول کرنے کا دوسراطریقہ: <sup>(۲)</sup>

۲۸ - قباله ( یاتقبیل ) اوراس کوتضمین ( ضامن قرار دینا ) یا التزام بھی کہتے ہیں ۔

قبالة (قاف كے فتہ كے ساتھ) اصل ميں قبل (باء كے فتہ كے ساتھ) كامعنى ہے: وہ ساتھ) كامعنى ہے: وہ كفيل بنا (<sup>m)</sup>۔

زمخشری نے کہا ہے: جو تخص ٹھیکہ پرکوئی کام قبول کرے اور اس پر
اس کے لئے کوئی تحریر کسی جائے ، توہ کسی ہوئی تحریر قبالہ (قاف کے
زیر کے ساتھ)، اور یہ کام قبالہ (قاف کے زیر کے ساتھ) ہے،
کیونکہ یہ ایک پیشہ ہے۔ اصطلاح میں قبالہ یہ ہے کہ سلطان یا اس
کانا ئب کسی شخص کو ایک سال کے لئے کوئی علاقہ، شہر یا گاؤں اس
مال کے بدلہ ٹھیکہ پر دے جووہ اس کی اراضی کے خراج اور اگر وہاں
والے اہل ذمہ ہوں تو ان کے جزیر ووں کی طرف سے ادا کرے اور

اس طریقہ سے جزیہ وصول کرنے میں بسااوقات ذمیوں پرظلم وزیادتی اور بیت المال کے ساتھ خیانت کے واقعات پیش آ جاتے ہیں، اس لئے بعض فقہاء نے اس طریقۂ وصولی کوممنوع قرار دیا ہے، امام ابویوسف ؓ نے کہا ہے: ''اگرگاؤں کا سردار درخواست کرے کہ میں

(۳) النهابي في غريب الحديث لا بن الاثير ۱۰/۳-

آپ سے گاؤں والوں کی طرف سے سلح کرنا چاہتا ہوں، اوراس سلح کی روسے میں آپ کو جزیدادا کروں گاتواس کی بیدرخواست قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اس طرز عمل سے کافی جزید ضائع ہوجائے گا، ہوسکتا ہے کہ گاؤں کا سردارسلطان یا اس کے نائب سے پانچ سودرہم پر صلح کر لے اوراس گاؤں میں اتنے ذمی ہوں کہ اگران سے جزیدوصول کیا جائے واس کی مقدار ہزاریا اس سے زیادہ تک پہنچ جائے (۱)۔

### جزيدكوسا قط كرنے والے اسباب:

79 - جزیہ اسلام، موت، تداخل، مالی مجبوری، اسلامی حکومت کے ذمیوں کی مکمل حفاظت سے قاصر ہونے، اپانچ کرنے والی بیاریوں میں مبتلا ہونے اور قال میں ذمیوں کی شرکت کی وجہ سے ساقط ہوجاتا ہے۔ ان میں سے بعض امور میں اختلاف ہے جوذیل کی تفصیل سے واضح ہوگا۔

### اول: اسلام:

• > - فقهاء كاس پراتفاق ہے كەاگركوئى ذى اسلام قبول كرلے تو اس سے جزید ساقط ہوجائے گا، آئندہ اس سے جزید كا مطالبہ نہیں ہوگا(۲) \_ان كے دلائل حسب ذیل ہیں:

ا- ابوداؤد وغيره نے حضرت عبدالله بن عباس سے روایت کی ہے:

<sup>(</sup>۱) الخراج لا بي يوسف ص ۱۱۱، ۱۱۳، د يكھئے: اصطلاح '' جباية''۔

<sup>(</sup>۲) يېلاطريقه (نقره نمبر ۵۹)ير

<sup>(</sup>۱) الرتاج ۲ر۳،۴،الخراج ص ۱۲۔

<sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق ۲۷۸، بدائع الصنائع ۳۸۳۳، الخراج لا بي يوسف من ۱۲۲، القوانين الفقهيه ص۲۷۱، بدائع الدسوقی من ۱۲۲، القوانين الفقهيه ص۲۷۱، بداية الجتبد ۱۷۵۰، عاشية الدسوقی ۲/۲۰، ۱۷ فقی لا بن عبدالبر ۱۷۹۲، روضة الطالبین ۱۷۲۰ منفی المحتاج ۹۸۹۳، رحمة الأمه للدمشق ۱۸۱۲، احکام أبل الذمه لا بن القيم ۱۷۵، کشاف القناع ۱۲۲، المهذب الأحمد لا بن الجوزی ص۲۱۰، المهدع ۱۲۲،

۲-اجماع: ابن المنذر فرماتے ہیں: فقہاء کا اجماع ہے کہ مسلمان پر جزینہیں ہے (۲)۔

۳-اوراس لئے بھی کہ جزیہ عائد کرنے کا مقصد اسلام کی طرف راغب کرنا ہے، تواسلام لانے کے بعداس کی ضرورت نہیں رہی۔

۴-اوراس لئے بھی کہ کفر پراصرار کی وجہ سے بطور سزایا نصرت کے بدلہ جزیدوا جب ہوا تھا، تواسلام میں داخل ہونے کے بعد سزاباقی نہیں رکھی جائے گی۔

اسی طرح مسلمان ہونے کے بعد نصرت پر قادر ہوگیا، اس کئے جزیہ کا مطالبہ ہیں کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

یہ فقہی مسکہ فقہاء کے درمیان مشہور ومعروف ہے، کیکن بعض خلفاء بنی امیہ نے اس پرعمل نہیں کیا، کوئی ذمی مسلمان ہوجا تا تب بھی اس سے جزیہ وصول کرتے تھے، اور اس کو غلاموں پرٹیکس کے قائم مقام سبھتے تھے۔

اُبوبکر جصاص نے نقل کیا ہے کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے عراق کے اپنے عامل عبدالحمید بن عبدالرحمٰن کو خط لکھا: اما بعد اللہ تعالیٰ فی مسلمان ہو داعی بنا کر مبعوث فر مایا جزیہ وصول کرنے والا بنا کر نہیں بھیجا ہے، لہذا ہمارا خط بہنچنے کے بعد جوذ می مسلمان ہوجائے اس

سے جزیہ ساقط کردو<sup>(۱)</sup>۔

ذمی کے سلمان ہونے کے بعد گزشته زمانه کا جزید لینے کا حکم:

اک – اس مسله میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء حفیه، مالکیه،
حنابلہ، ثوری اور ابوعبید کی رائے ہیہ کہ جوذمی مسلمان ہوجائے اس
سے جزید ساقط ہوجائے گا، خواہ در میان سال میں مسلمان ہویا سال
گزرنے کے بعد، اگر چواس پر کئی سالوں کا جزید جمع ہوگیا ہو<sup>(۲)</sup>۔
ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

الله تعالى كا ارشاد ہے: "قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ اللَّاخِو" (اہل كتاب ميں سے ان لوگوں سے لروجو نہائيوُمِ اللَّاخِو" (اہل كتاب ميں سے ان لوگوں سے لروجو نہائيوں اور نہ آخرت پر)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جومسلمان ہوجائے اس سے جواگر جزید ساقط ہوجائے گا، کیونکہ جزید لینے کا حکم اس کا فرسے ہے جواگر جزید ادا نہ کرتا تو اس سے قبال واجب ہوتا، اور جب مسلمان ہوجائے گا تواس سے قبال کا وجوب ختم ہوجائے گا،لہذااس پر جزید بھی نہیں ہوگا۔

٢-ارشادربانى ٢: "قُلُ لِّلَّذِينَ كَفَرُوْ آ إِنَ يَّنْتَهُوا يُعُفَرُ لَكَا اللَّهُ اللَّوَا يُعُفَرُ لَهُمُ مَّا قَدُ سَلَفَ وَإِنْ يَعُودُوا فَقَدُ مَضَتُ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ "(")

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لیس علی المسلم جزیة''کی روایت ابوداؤد (۳۸۸۳ طبع عزت عبید الدعاس) اور ترندی (۱۸ سر ۱۸ طبع مصطفیٰ الحکی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، امام زیلتی نے ابن قطان سے نقل کیا ہے کہ قابوس راوی کی وجہ سے انہوں نے حدیث کو معلول قرار دیا ہے (نصب الرابیہ سر ۲۵۳ طبع المجلس لعلمی )۔

<sup>(</sup>٢) الاجماع لابن المنذرص ٥٩\_

<sup>(</sup>m) البدائع ورسسم\_

<sup>(</sup>۱) احکام القرآن کلجساص ۱۰۲س

<sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق ۳/۸۷، الهدايه ۱۲۱۲، فتح القدير ۲۹۵/۵، بدائع الصنائع ۱۲۹۳، حاشيه ابن عابدين ۱۲۰۲، مجمع الانهر ۱۲۲۷، والمعتار ۱۲۸۳، بداية المجتهد الر۵۰، القوانيين الفقهيه ص۲۷۱، حاشية الدسوقی ۲/۳۰، الكافی لا بن عبدالبر ار ۲۵۹، المقد مات علی بامش المدونه لا بن رشد ار ۲۰۰۰، امتقی للباجی ۲/۵۷۱، المبدع ۳/۲۱، الانصاف ۱۲۸۸، احکام أبل الذمه لا بن القیم ار ۵۷، کشاف القناع ۳/۱۲، الانصاف ۲۲۸، المبدع ۴۲۲۸، الرحمون ۱۲۰۸، المبدع ۲۰۸۰، المبدع ۲۲۸، المبدع ۲۲۸، المبدع ۲۲۸، المبدع ۲۲۸، المبدع ۲۲۸،

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبدر۲۹\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ انفال ۱۳۸۸

(آپ کہدد بیجئے (ان) کافروں سے کہ اگریدلوگ بازآ جائیں گے تو جو کچھ پہلے ہو چکا ہے، وہ انہیں معاف کردیا جائے گا، اور اگر وہی (عادت) وہراتے رہیں گے تو (ہمارا) معاملہ بھی اگلوں کے ساتھ گزرچکاہے)۔

آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام اپنے سے سابق چیزوں کوختم کردیتا ہے، اور کا فراگر اسلام قبول کر لے تو اسے فوت شدہ نمازیا زکاۃ کی قضا کا حکم نہیں دیا جائے گا، اسی طرح اسلام سے پہلے واجب شدہ جزیہ کا بھی مطالبہ نہیں کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ ابن جریر نے یونس سے اور انہوں نے اشہب کے حوالہ سے جوروایت کی ہے اس کے بارے میں امام مالکؓ نے کہا کہ ہمارے نزدیک درست بات یہ ہے کہ جس وقت ذمی مسلمان ہوگا اسی وقت جزیہ اس سے ساقط ہوجائے گا اگر چیسال گزرنے میں ایک ہی دن رہ گیا ہو، کیونکہ ہوجائے گا اگر چیسال گزرنے میں ایک ہی دن رہ گیا ہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "قُلُ لِّلَّذِینَ کَفَرُو آ اِنُ یَّنَتَهُو اُسَسَنْ وَ اِسْلام سے پہلے جو پچھ بھی قصاص، یا مال وغیرہ تھا سب معاف ہوجائیں گے۔"۔

س-بعض صحابه اور تا بعین سے آثار منقول ہیں <sup>(س)</sup>۔ ہم - عقلی دلییں دو ہیں:

اول: اسلام کی طرف رغبت کے لئے جزیہ واجب ہوا تھا، لہذا اسلام کے بعد باقی نہیں رہے گا۔

دوم: کفر پر اصرار کے باعث بطور سزا جزیہ واجب ہوا تھا، اسی لئے اس کو جزیہ کہا جاتا ہے یعنی کفر پر اصرار کا بدلہ، لہذا اسلام کی وجہ

سے اس کا ساقط ہوجا نا ضروری ہے<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ، ابوثور، ابن المندر، ابن شرمہ اور حفیہ میں سے امام ابو یوسف ؓ کے نزد یک اگر سال کے ختم ہونے کے بعد اسلام قبول کرتا ہے تو اس سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا، ہاں اگر در میان سال میں اسلام قبول کر ہے تو جزیہ ساقط ہوجائے گا، اور گزرے ہوئے ایام کے جزیہ کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا، یہ شافعیہ کا ایک قول ہے، شافعیہ کا ایک دوسرا قول ہے اور ان کے نزدیک یہی صحیح بھی ہے، کہ سال کے گزرے ہوئے دنوں کے حساب سے جزیہ وصول کیا جائے گا، جیسا کہ اجرے کا مسئلہ ہے (۲)۔

ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

ا - جزیہ جان کی حفاظت کا عوض ہے، اور ذمی کی جان محفوظ ہو چکی ہے، اہر ذمی کی جان محفوظ ہو چکی ہے، اہر ذمی کی جان محفوظ ہو چکی ہے، اہر اجان کی حفاظت کا بدل یعنی جزیداس کے ذمہ دین ہوجائے گا،اس لئے اسلام لانے کے بعد دوسرے دیون کی طرح میں محبی ساقط نہیں ہوگا۔

۲ - جزید دارالاسلام میں رہائش کا بدل ہے، ذمی دارالاسلام میں رہ کرفائدہ اٹھا چکا ہے، اس لئے اسلام قبول کرنے کی وجہ سے اجرت ساقط نہیں ہوگی۔

۳-اوراس لئے بھی کہ جزیہ شافعیہ کے یہاں عقد ذمہ سے واجب ہوتا ہے، لیکن اس میں قرار نہیں ہوتا ہے، اور اجرت کی طرح مدت گزرنے کے بعداس کواستقر ار ہوجا تا ہے، توجیسے جیسے سال کی مدت

<sup>(</sup>۱) الإكليل في اشتباط التنزيل للسيوطي رص ۱۱۴

<sup>(</sup>٢) اختلاف الفقها وللطبري ص ٢٠١\_

<sup>(</sup>٣) احكام القرآن للجصاص ٣/١٠١، الأموال لا في عبيد ص ٢٦، ١١ الاموال لا بن زنجو به ار ٣٧١، المؤطابشرح البيوطي ار ٢٦٥\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸۹ ۱۳۳۳، احکام القرآن للجصاص ۱۰۱۰، فتح القدير ۱۸۲۷، الاختيار ۱۸۸۳، المنتفى ۲۷۲۷۱ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية القلوبي ۲۳۲۷، الأم ۲۸۹۸، المهذب مع المجموع ۲۱۹/۱۸، الرحام رحمة الأمه ۲۳۹۸، الاحكام رحمة الأمه ۱۸۱۸، نهاية المحتاج ۸۸۸۸، مغنی المحتاج ۲۳۹۸، الاحكام السلطانيد للماوردي ص۵۵، الخراج لابي يوسف ص ۱۲۲، أحكام القرآن للجصاص ۱۲۳، اختلاف الفقها بلطيري ۲۱۲-

## گذرے گی سال کے جزیہ کی قسط برقرار ہوتی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

#### دوم:موت:

۲ - موت کی وجہ سے جزیہ ساقط ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ اور مالکیہ کے یہاں مطلق موت کی وجہ سے جزیہ ساقط ہوجائے گا، خواہ موت درمیان سال میں واقع ہوئی ہویا سال پورے ہونے کے بعد (۲)،ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

جزید کفرپراصرار کی وجہ سے بطور سزاعا ئد ہوا تھا، لہذاعام حدود کی طرح جزید بھی موت کی وجہ سے ساقط ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

اوراس کئے بھی کہ جزیہ اسلام کی طرف راغب کرنے کا ذریعہ تھا، اورموت کے بعدیہ چیز باقی نہیں رہے گی۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک موت کی وجہ سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا اگر سال پورا ہونے کے بعد موت واقع ہوئی ہو، بلکہ دوسر ے دیون کی طرح ترکہ سے لیا جائے گا، اور اگر موت در میان سال میں واقع ہوئی ہوتو بھی شافعیہ کے یہاں معتمد قول کے مطابق جزیہ ساقط نہیں ہوگا، ترکہ میں سے سال کے گزرے ہوئے ایام کی قسط کے مطابق لیا جائے گا، اور حنابلہ کے نزدیک اور ایک دوسر نے قول میں شافعیہ کے نزدیک ساقط ہوجائے گا کیونکہ جزیہ سال پورا ہونے میں شافعیہ کے نزدیک ساقط ہوجائے گا کیونکہ جزیہ سال پورا ہونے میں شافعیہ کے نزدیک ساقط ہوجائے گا کیونکہ جزیہ سال پورا ہونے سے پہلے نہ واجب ہوتا ہے اور نہ ہی وصول کیا جاتا ہے (۴)، موت

- (۱) العناميشرح الهداميعلى بالمش فتح القديره/ 190 نهاية المحتاج للرملي ٨٧٨ \_\_\_\_
- (۲) تبيين الحقائق ۳۸/۲۷، البدايه ۱۹۱۷، فتح القدير ۲۹۵/۵، البدائع ۱۹۳۳/۹، الخراج لاني يوسف ص ۱۲۳، حاشية الدسوقی ۲۰۲۲، المتقی للباجی ۲۷/۲۷، منح الجلیل ار ۷۵۹\_
  - (۳) البدائع لاکاسانی ۱۳۸۹ ۱۳۹۹، الاختیار ۱۳۸۸ ۱۳۸، منتمی للباجی ۲۷۲۷ ۱<sub>۱</sub>-
- روضة الطالبين ۱۱۷۱ م، الاحكام السلطاني للماوردي ص ۱۲۵، مغنی الحتاج هر ۴۲ مغنی الحتاج محر ۱۲۹۱، الميز ان للشعر انی ۲۲۹، حاشية القليو بی ۲۸ / ۲۳۱، رحمة الأمه ۱۸۱۲، الميز ان للشعر انی ۲۸ / ۱۸۱، المبدع ۳۲ / ۲۱۸، کشاف القناع ۳۲ / ۱۲۳، الانصاف ۲۲ / ۲۲۸، المد ب الاحمد لا بن الجوزي ص ۲۰۰-

کی وجہ سے ساقط نہ ہونے کے بارے میں ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

ا - ابن القیم نے حیان بن سرنگ کے سکریٹری عبدالرحمٰن بن جنادہ
سے نقل کیا ہے کہ حیان نے ان کوعمر بن عبدالعزیز کے پاس بھیجا تھا،
اور خطالکھ کران سے پوچھا تھا کہ کیا قبطیوں میں مرجانے والوں کا جزیہ
ان کے زندہ لوگوں پرڈال دیا جائے؟ تو حضرت عمر بن عبدالعزیز نے
عواک بن مالک سے دریافت کیا،عبدالرحمٰن اس وقت سن رہے تھے،
انہوں نے جواب دیا: میں نے ان کے لیے کسی قسم کے عہدو پیان کا
مہیں سنا، ان کو بزور قوت مغلوب کیا گیا ہے اس لئے وہ غلاموں کی
طرح ہیں۔حضرت عمر بن عبدالعزیز نے حیان بن سرنج کے پاس
طرح ہیں۔حضرت عمر بن عبدالعزیز نے حیان بن سرنج کے پاس

۲-اوراس لئے بھی کہ حفاظت اور رہائش کے بدلہ جزیہ ذمہ میں لازم ہو چکا ہے، لہذاموت کی وجہ سے آدمیوں کے دوسرے دیون کی طرح جزیہ بھی ساقط نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

سوم: دوسال يازياده كاجزيه جمع مونا:

ساک - جزیوں کے تداخل کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:
جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے صاحبین کا
مذہب ہے کہ جزیوں میں تداخل نہیں ہے، تمام جزیے واجب
ہوں گے(۲)،ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

- (۱) الاموال لا بي عبيدص ۲۸، ۲۹، الاموال لا بن زنجوبيه ار ۱۷۸، أكل أنال الذمه لا بن القيم ار ۲۰-(۲) حاشية الدسوقي ۲/۲۰۲، أمنتني للباجي ۲/۲۷، منخ الجليل ار ۵۹۷، روضة
- (۲) حاشية الدسوقى ۲۰۲۱، أمنتنى للباجى ۲ر۲۷۱، منخ الجليل ار ۲۵۹، روضة الطالبين ۱۲۱۰، منخ الجليل ار ۲۵۹، روضة الطالبين ۱۲۱۰، وحمة الأمه للدمشقى ۱۸۱۲، احكام القرآن لإلكيا الهراس ۴۹٫۷، المبدع ۱۲۲، المبدع ۱۲۲، المبدع ۱۲۲، المبدع ۱۲۲، المبدع ۱۲۲، المرات الخراج لا بي يوسف ص ۱۲۳، السير لمحمد بن الحسن ص ۲۲، السير لمحمد بن الحسن ص ۲۳، السير لمحمد بن الحسن ص ۲۳، السير لمحمد بن الحسن ص ۲۳، السير المحمد بن الحسن ص ۲۲، السير المحمد بن الحسن ص ۲۲، السير المحمد بن الحسن ص ۲۵، السير المحمد بن الحسن ص ۲۲، السير المحمد بن المحمد

جزیہ ایک مالی حق ہے، سال کے آخر میں واجب ہوتا ہے، لہذا ز کا قاور دیت وغیرہ کی طرح ان میں تداخل نہیں ہوگا۔

اوراس لئے بھی کہ واجب کے ساقط کرنے میں مدت مؤثر نہیں ہے، جیسا کہ زمین کے خراج کا مسکہ ہے (۱)۔

امام ابوصنیفی فرماتے ہیں کہ اگر سال گزر جائے اور دوسرا سال شروع ہوجائے قوجزیے میں تداخل ہوجائے گا، گزشتہ سالوں کے جزیے ساقط ہوجائیں گے، اور سال رواں کے جزید کا مطالبہ کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>، ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

یہ کہ جزید کفر پراصرار کی سزا کے طور پرواجب ہوا ہے، اور سزائیں جمع ہوجائیں تو ان میں تداخل ہوجاتا ہے، خصوصاً اگر ایک جنس کی ہوں، جیسے حدود، لہذا اگر کوئی چند بار زنا کرے، بالآخراس کا معاملہ امام کے پاس پنچ توامام تمام افعال زنا پرایک ہی حدجاری کرےگا۔ اور اس لئے بھی کہ جزیہ مستقبل میں جان کی حفاظت کے بدلہ میں واجب ہوا ہے، جب گزشتہ سال میں جان محفوظ رہی تو اب اس کی وجہ حیج بزیہ نہیں لیا جائے گا، اس لیے کہ اس کی ضرورت باقی نہیں رہی، جیسا کہ اگر مسلمان ہوجائے یا مرجائے تو اس سے جزیہ ساقط ہوجاتا ہے، اس لئے کہ جزیہ اسلام قبول کرنے کی امید کی وجہ ہوا جہ ہوا تھا، اور اس لئے کہ جزیہ اسلام قبول کرنے کی امید کی وجہ سے واجب ہوا تھا، اور اس نے اسلام قبول کرنے کی امید کی وجہ سے مشروع ہوگی، گراسی کے اسلام قبول کرنے کی امید کی وجہ سے مشروع ہوگی، گراسی کے اسلام قبول کرنے کی امید کی وجہ سے مشروع ہوگی، گراسی کے اسلام قبول کرنے کی تو قع ختم ہوگئی، اب مستقبل میں ایمان لانے کی تو قع ختم ہوگئی، اب مستقبل میں ایمان لانے کی تو قع ختم ہوگئی، اب مستقبل میں ایمان لانے کی تو قع ختم ہوگئی، اب مستقبل میں ایمان لانے کی تو قع ختم ہوگئی، اب مستقبل میں امید باقی رہی ، اس لئے آئندہ سال کا جزیہ لیاجائے گا (۳)۔

ال مسلم میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حنفیہ اور مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ تنگ دستی کے پیش آنے کی وجہ سے جزیہ ساقط ہوجا تا ہے،خواہ تنگ دستی کا شکار درمیان سال میں ہوا ہو یا سال پورا ہونے کے بعد، البتہ شرط میہ ہے کہ سال کے اکثر حصہ میں تنگ دستی میں مبتلا رہا ہو، کیونکہ تنگ دستی ابتداءً جزیہ کے وجوب سے مانع ہے (۲)۔

شافعیہ کا مذہب سے ہے کہ نگ دستی طاری ہونے کی وجہ سے ذمی
سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا، کیونکہ ان کے نزدیک ابتداءً تنگ دست
وجوب جزیہ کے لئے مانع نہیں ہے (۳) ،اور جب الی بات ہے تو
ذمی سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا، بلکہ اس کے ذمہ میں دین ہوگا، اور
خوشحالی آنے تک اتنی مہلت دے دی جائے گی، جس میں وہ ادا
کر سکے، دلیل اللہ تعالی کے یہ ارشاد کا عام ہونا ہے: ''وَإِنْ کَانَ
دُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَیْسَرَةٍ '' (اور اگر تنگ دست ہے تو
اس کے لئے آسودہ حالی تک مہلت ہے)۔

حنابلہ کے یہاں تنگ دستی کی وجہ سے اس وقت جزید ساقط ہوتا ہے جب کہ وہ درمیان سال میں طاری ہوئی ہو، کیونکہ جزید سال پورا ہونے سے پہلے نہ واجب ہوتا ہے نہ وصول کیا جاتا ہے، ہاں اگر سال

چهارم: تنگدستی کا طاری مونا:

<sup>(</sup>۱) الجامع لاحكام القرآن ٣٧٣ سـ

<sup>(</sup>۲) بدالك الصنالك وراسه ۴۸ متيين الحقائق سر۲۷۸، الخراج لابي يوسف ص۱۲۲، حاشية الخرش سر۱۳۵، بلغة السالك ار ۳۲۸، ۳۲۸، منح الجليل ار ۷۵۸، حاشية الدسوقی ۲۰۲/۲

<sup>(</sup>۳) الأحكام السلطاني للما وردى ص ۱۳۵، روضة الطالبين ۱۸۰۰ س،نهاية الحتاج (۳۰ ۸۸، الأم ۱۲۸۶ مغنی الحتاج ۱۲۴۲، حاشية القلو بی ۱۲۳۲، حاشية القلو بی ۲۳۲۸، المحلی ۱۲۳۲۵.

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ۱۸۰۰\_

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰ر۱۳۳، أمغنى ۸ر۵۱۲، كشاف القناع ۳ر۱۲۲، أحكام الل الذمه لا بن القيم الرا۲\_

<sup>(</sup>۲) الهداييه ۱۶۱۳، فتح القدير ۲۵ ر ۲۹۷، البدائع ۱۹ ر ۳۳۳، حاشيه ابن عابدين ۲۷۰۰ تبيين الحقائق ۳ ر ۲۷۹

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق ٣ر٢٤٩، البدائع ٩ر ٣٣٣٣، الاختيار ١٣٩٨ـ

پورا ہونے کے بعد تنگ دستی طاری ہوتو جزیہ ساقط نہیں ہوگا، بلکہ ذمہ میں دین ہوکر باقی رہے گا، اور خوشحالی آنے تک مہلت دے دی جائے گی جس میں وہ ادا کر سکے (۱)۔

# پنجم: را ہب بننااورلوگوں سے یکسوہونا:

24- اگر ذمی عقد ذمہ کے بعد راہب بن جائے، اور لوگوں سے کیسو ہوکر ہمہ تن عبادت کے لئے عبادت گاہ اور گرجا میں رہنے لگے تو کیاس سے جزیب ماقط ہوجائے گا؟۔

ال میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حنفیہ اور مالکیہ میں سے ابن القاسم کی رائے میہ ہے کہ را ہب بننے سے جزیبہ سے جزیبہ اللہ موجائے گا، اس لئے کہ رہبانیت ابتداء وجوب جزیبہ کے لئے مانع ہے، لہذا میہ مجز اور جنون کے مشابہ ہوگا تومطلق جزیبہ ساقط ہوجائے گا اگر چہ کئی سال کے جمع ہوں۔

شافعیہ اور مالکیہ میں سے دونوں بھائی یعنی مطرف اور ابن الماجشون کی رائے ہے کہ عقد ذمہ کے بعدرا بہب بننے سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا،اس لئے کہ ابتداء میں وجوب جزیہ کے لئے رہبانیت مانع نہیں ہے،لہذا جس پر جزیہ واجب ہو چکا ہے،اس سے سقوط کا سبب نہیں ہے گا، مالکیہ میں سے مطرف اور ابن الماجشون نے اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ بسااوقات ذمی جزیہ سے نیچنے کے لئے را بہب بن جائے گا،لہذا اس کی وجہ سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ سال پورا ہونے کے بعد راہب بنے
سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا بلکہ ذمہ میں دین ہوجائے گا، کین اگر سال
کے دوران راہب بن جائے تو جزیہ ساقط ہوجائے گا، کیونکہ سال پورا
ہونے سے پہلے نہ جزیہ واجب ہوتا ہے اور نہ ہی وصول کیا جاتا ہے۔

نیز کہتے ہیں: جس راہب سے جزیہ ساقط ہوتا ہے اس سے مرادوہ

(۱) كشاف القناع ۱۲۲/ ـ

راہب ہے جس کے پاس مال صرف اس کے گذارہ کے بقدر ہو، اگر اس سے زائد اس کے پاس مال ہوگا تو اس سے لیا جائے گا، اور وہ راہب جولوگوں کے ساتھ مل جل کررہتے ہوں کاروبار اور کھیتی کرتے ہوں ،ان کا حکم دیگر تمام نصاری کی طرح ہے۔ان سے بالا تفاق جزیہ لیاجائے گا(۱)۔

# ششم: جنون:

۲۷ – اگر عقد ذمہ کے بعد ذمی مجنون ہوجائے تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حفیہ، مالکیہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ جنون کی وجہ سے جزید ساقط ہوجائے گا، بشرطیکہ سال کے اکثر حصہ میں جنون رہے، اس لئے کہ ابتداء میں جنون وجوب جزید کے لئے مانع ہے، (جبیبا کہ ہم جزید کے وجوب کے شرائط میں بیان کرچکے ہیں)۔

شافعیہ کے یہال معتمد قول میہ کداگر جنون معمولی ہواس طور پر کہ مہینہ میں ایک گفتہ یا سال میں ایک دن ہوتو جزیہ ساقط نہیں ہوگا ، اور اگر زیادہ ہواس طور پر کہ ایک دن افاقہ اور ایک دن جنون رہے تو جب افاقے کے ایام ملاکر پوراایک سال ہوجائے گاتو جزیہ واجب ہوگا۔

لیکن جنون طاری ہونے سے ذمہ میں ثابت شدہ جزیہ ساقط نہیں ہوگا، ہواں کئے کہ ان کا مذہب ہے کہ جزیے میں تداخل نہیں ہوگا، جیسا کہ فقرہ نمبر ساکے میں گزر چکا ہے۔

حنابلہ اور ایک تول شافعیہ کا بھی ہے کہ سال پورا ہونے کے بعد جنون طاری ہونے سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا، اور اگر درمیان سال میں طاری ہوتو ساقط ہوجائے گا، کیونکہ سال پورا ہونے سے پہلے

<sup>(</sup>۱) تعیین الحقائق ۲۷۸ ۲۰۱۱ لاختیار ۱۳۲۳، حاشیة الدسوقی ۲۰۲۰، حاشیة الخرشی ۱۲۳۳، مخ الجلیل ۱۷۹۱، الجامع لأ حکام القرآن ۱۲۸ ۱۱۱۱، روضة الطالبین ۲۰۱۰ ۹۰ مهمغنی الحتاج ۲۸۲۳ ۴۰ شاف القناع ۱۲۲۳

جزیہ نہ واجب ہوتا ہے اور نہ ہی وصول کیا جاتا ہے<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کا ایک چوتھا قول ہیہے کہ جزیہ ساقط ہوجائے گا، واجب نہیں رہے گا۔

# هفتم: اندها، اپا ہج اور بوڑ ها ہونا:

22 - اس مسله میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جیسا کہ اس سے پہلے ایا جج کرنے والی آفات سے سلامتی کے شرط ہونے میں اختلاف گزر چکا ہے۔

حفیہ کے نزدیک ان آفات میں مبتلا ہونے سے جزیہ ساقط ہوجائے گا،خواہ درمیان سال میں مبتلا ہو یاسال پورا ہونے کے بعد،البتہ شرط یہ ہے کہ اکثر سال تک ان آفات میں سے کسی میں مبتلارہے، یہ شافعیہ کے نزدیک رائح مذہب کے مطلق خلاف ہے۔ مبتلارہے، یہ شافعیہ میں سے امام ابو یوسف کی رائے یہ ہے کہ جوذی ملک ہوا آفات میں سے کسی میں مبتلا ہوجائے اس سے جزیہ ساقط نہیں ہوگا، ہاں اگر محتاج ہواور جزیہ اداکر نے پر قادر نہ ہوتو ساقط ہوجائے گا۔ شافعیہ کا مذہب ہے کہ اگر کوئی ذی ان آفات میں سے کسی میں مبتلا ہوجائے تو جزیہ ساقط نہیں ہوگا، اس لئے کہ یہ آفات ابتداء وجوب جزیہ سے مانع نہیں ہیں۔

حنابلہ کے یہاں سال پورا ہونے کے بعد جزیہ ساقط نہیں ہوگا، اورا گردرمیان سال میں ان آفات میں سے کسی میں مبتلا ہوجائے تو ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ سال پورا ہونے کے بعد ہی جزیہ واجب ہوتا ہے (۲)۔

- (۱) فتح القدير ۲۹۵۷، حاشية الخرثى ۳ر ۱۳۴۲، منح الجليل ار ۲۵۹، شرح الحلى على المنهاج ۴ر۲۲۹، كشاف القناع ۱۲۲۳ ـ
- ر ۲) حاشیه ابن عابدین ۴ر ۲۰۰۰،الاختیار ۴۸ ۱۳۸،شرح انحلی ۴۸ ۲۳۰،الشرح الکبیرعلی بامش حاشیة الدسوقی ۲۰۱۲،منح الحلیل ار ۷۵۷،الخراج لا بی پوسف ص۱۲۲،الا حکام السلطانیه للماور دی ص ۱۲۵،کشاف القناع ۳۲ ۱۲۲۔

### م<sup>ش</sup>تم: ذميول كي حفاظت كانه مونا:

۸ > - جزید کے بدلہ مسلمانوں پرلازم ہے کہ ذمیوں کی مکمل حفاظت کریں، ان کی طرف سے دفاع کریں، کوئی مسلمان یا کافران پرظلم کرنا چاہے تو اس کو روکیں، ان میں سے کوئی قید کرلیا جائے تو چھڑا کیں، اور ان کے لئے ہوئے مالوں کو واپس کرائیں، خواہ وہ مسلمانوں کے ساتھ رہتے ہوں، یاا پنے کسی شہر میں الگ رہتے ہوں، اگراسلامی حکومت ان کی حفاظت اور ان کی طرف سے دفاع پر قادر نہ ہو یہاں تک کہ سال گزرجائے تو کیا ان ذمیوں سے جزید کا مطالبہ کیا جائے گا، یا ساقط ہوجائے گا؟۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر حکومت اہل ذمہ کی حفاظت پر
قادر نہ ہوتوان سے جزیہ ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ انہوں نے اپنی
اور اپنے اموال کی حفاظت کے لئے جزیہ خرچ کیا ہے، تو اگر حکومت
ان کی طرف سے دفاع نہ کر سکتوان پر جزیہ واجب نہ ہوگا، اس لئے
کہ جزیہ حفاظت کے لئے ہے، اور وہ نہ ہوسکی، تو جواس کے مقابلہ میں
ہے وہ بھی واجب نہ ہوگا، جیسا کہ اگر منفعت پر قدرت نہ ہوتوا جرت
واجب نہیں ہوتی ہے۔

شافعیہ کے علاوہ دیگر فقہاء کے بیہاں اگر حفاظت نہ ہو، تو ساقط ہونے کی صراحت نہیں ملی جب کہ بیصراحت ہے کہ ذمیوں کی حفاظت واجب ہے۔

امام ابو یوسف ؓ نے حضرت ابوعبید قربن الجراح سے قبل کیا ہے کہ شام کے شہروں میں مقرران کے نائبین نے ان کواطلاع دی کہ روم مسلمانوں کے مقابلہ کے لئے جمع ہور ہے ہیں، تو حضرت ابوعبیدہ نے اپنین کوخطوط لکھے کہ تم لوگ جن ذمیوں سے جزیہ وصول کر چکے ہوان کو واپس کر دو، اور ان سے کہہ دو کہ ہم تم لوگوں کے اموال تمہیں اس لئے واپس کر دے ہیں کہ ہم سے مقابلہ کے لئے دشمن کی فوج

آ چکی ہے، اورتم لوگوں کی شرط یہ ہے کہ ہم تم لوگوں کی حفاظت كريل كے، اور اس وقت ہم اس يوزيش ميں نہيں ہيں كہ تمہاري حفاظت كرسكيس اور دفاع كرسكيس، اس لئة تم لوگوں سے وصول كرده مال تمہیں واپس کردیا،اگراللہ تعالیٰ ہم کوان پر فتح دے گاتو ہمارےاور تمہارے درمیان جوشرا لططے یائی تھیںان پرہم قائم رہیں گے<sup>(۱)</sup>۔ بلاذرى نے كہاہے: ہم سے ابو حفص دشقى نے بيان كيا، ان سے سعید بن عبدالعزیزنے بیان کیا کہ مجھے خبر پینچی ہے کہ جب ہرقل نے مسلمانوں سے مقابلہ کے لئے فوج اکٹھا کی اورمسلمانوں کو جنگ یرموک کے لئے ان کے آنے کی اطلاع ہوئی تومسلمانوں نے اہل حمص کوان سے وصول کر دہ خراج واپس کر دیا ،اوران لوگوں سے کہا: ہم لوگ تہاری مدداور تمہاری طرف سے دفاع سے قاصر ہیں ہم لوگ اینے معاملہ کے ذمہ دار ہو، اہل حمص نے کہا: آپ لوگوں کی حکومت اورآپ کا انصاف ہمارے نز دیک اس ظلم وجور سے زیادہ پسندیدہ ہےجس میں ہم پہلے مبتلا تھے۔ہم لوگ ضرور بالضرور آپ کے عامل کے ساتھ مل کرشہر کی طرف سے ہرقل کی فوج کا دفاع کریں گے، یہود اٹھ کھڑے ہوئے اور کہا: تورات کی قشم ہرقل کا عامل شہر خمص میں داخل نہیں ہوگا، جب تک کہ ہم مغلوب اور فنا نہ ہوجا کیں، چنانچہان لوگوں نے قلعے کے دروازے بند کر لئے ،اوراس کی حفاظت کی ،اسی طرح ان شہروں کے یہود ونصاری نے بھی کیا جن سے سلح ہوئی تھی، اوران لوگوں نے کہا: اگر روم اوراس کے پیروکارمسلمانوں پر غالب آگئے تو ہم سابق حال پر واپس آجائیں گے، ورنہ جب تک مسلمانوں کی جماعت رہے گی ہم ان کا ساتھ دیں گے، جب اللہ تعالی نے کافروں کوشکست دی، اورمسلمانوں کو غالب کیا، توانہوں

نے اپنے شہر کے دروازے کھول دیئے، اور ان لوگوں کوسامنے لائے جنہوں نے کھیل کود کا مظاہرہ کیا اور خراج ادا کیا<sup>(۱)</sup>۔

اہل تفلیس کے ساتھ حبیب بن مسلمہ کے سلح نامہ میں ہے (۲)
.....اگر مسلمان تم لوگوں کی حفاظت سے قاصر رہے اور دشمن تم لوگوں
یرغالب آگئے ،تو پھرتم لوگوں سے جزینہیں لیا جائے گا۔

یہ تاریخی واقعات عہد صحابہ میں پیش آئے ، اور صحابہ کرام ہانے کے باوجود خاموش رہے ،اس لئے یہ اجماع سکوتی ہوگا۔

ابن حزم نے اس پراجماع نقل کیا ہے، چنانچہ انہوں نے اجماع کے مراتب بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہا گرکوئی ذمی ہو،اوراہل حرب ہوگا کہ ہمارے ملک میں آئیں،اوراس کو پکڑنا چاہیں تو ہم پرواجب ہوگا کہ ہم گھوڑوں اوراسلحہ سے لیس ہوکر ذمیوں کی طرف سے قال کریں، اوراس راستہ میں جان کی بازی لگادیں تا کہاس کی حفاظت کرسکیں جو اللہ اوراس کے رسول عقیقہ کے ذمہ میں ہے،اس لئے کہاس کے بغیراس کو سپرد کردینا عقد ذمہ کی خلاف ورزی ہے (اس سلسلہ میں امت کا اجماع نقل کریا گیا ہے۔

نهم: جنگ میں مسلمانوں کے ساتھ ذمیوں کی شرکت: 9 کے - بعض فقہاء نے صراحت کی ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ جنگ میں شرکت کی وجہ سے اہل ذمہ سے جزیبہ ساقط نہیں ہوگا۔ چلی نے '' کنزالد قائق'' کی شرح پراینے حاشیہ میں کھا ہے کہ

<sup>(</sup>۱) فتوح البلدان رص ۱۴۳۳، النهابية ميں ہے: ''معقلسو ن''وہ لوگ ہیں جوامير کے شہر پہنچنے کے بعداس کے سامنے کھیلتے ہیں، اس کا واحد'' مقلس'' ہے (النہامی فی غریب الحدیث والاً ثر لا بن الاً ثیر ۴۸/۰۰) طبع دار الفکر ہیروت۔

<sup>(</sup>۲) تفلیس (تاء کے فتہ اور فاء کے سکون کے ساتھ)ار مینیداولی کے ایک شہر کا نام ہے (مجم البلدان لیا قوت ۳۲،۳۵/۲)۔

<sup>(</sup>m) فتوح البلدان للبلا ذرى ص ٢٨٦،٢٨٣ ـ

<sup>(</sup>۴) الفروق ۱۳/۱۳

کیا آپنیں دیکھتے کہ اگرامام ذمیوں سے کسی سال تعاون لے اور وہ امام کے ساتھ د شمنوں سے جنگ کریں تو بھی ان سے اس سال کا جزیہ ساقط نہیں ہوگا، اس لئے کہ جزیہ ساقط کرنے سے مشروع کو بدلنا لازم آئے گا، اور امام کو اس کا اختیار نہیں ہے۔ اور بیاس لئے کہ شرع نے ذمیوں کے حق میں نفرت کا طریقہ جان کے بجائے مال مقرر کیا ہے۔ امال کی بہاں قبال میں ذمیوں سے مدد حاصل کرنا مکر وہ ہے۔ بابی نے کہ اور اس قبال میں ذمیوں سے مدد حاصل کرنا مکر وہ ہے۔ بابی نے کہ کو گوں سے اس بابی نے دائم تھی '' میں لکھا ہے: جہاد یہ ہے کہ لوگوں سے اس مشرک اس غرض کے لئے جنگ نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ مشرک اس غرض کے لئے جنگ نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ معاہدہ کی روسے مشرک ان لوگوں میں سے ہے جن کی طرف سے معاہدہ کی روسے مشرک ان لوگوں میں سے جنگ میں تعاون لینا ممنوع معاہدہ کی روسے مشرک ان لوگوں میں میں جنگ میں تعاون لینا ممنوع ہے، البتہ دوسرے کا م اور صنعت و خدمت میں مدد کی جاسکتی ہے (۱)۔ اس مسئلہ میں اصل حضرت عائشہ کی یہ حدیث ہے: ''إنا لانستعین بیمشرک سے مدنہیں لیں گے)۔ و کیھئے: اصطلاح '' جہاد' اور' الاستعانہ بالکفار'۔

جزیه کے مصارف:

• ۸ - اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ جزید فی کے مصارف میں خرج ہوگا، بلکہ بہت سے فقہاء کی رائے ہے کہ فی میں جزید بھی داخل ہے، اور فی مسلمانوں کے رفاہ عام اور حکومت کی اہم ضرور توں میں خرچ

(۱) حاشية الشلبي على شرح كنز الدقائق مع تبيين الحقائق ۲۷۸، الأم ۸ر۲۷۹، كشاف القناع ۱۲۵، مشقى ۱۷۹، م

ہوتا ہے، جیسے مجاہدین اور ان کی اولا دکا نفقہ، سرحدوں کی حفاظت، پلوں،مساجد،عمارات کی تغییر، غیرمملوک ندیوں کی مرمت، قاضی، مدرسین،علاء،مفتیان اورعمال وغیرہ کی تنخواہیں <sup>(1)</sup>۔

مذکورہ مصارف میں خرج کرنے کی کیا مقدار ہوگی؟ اس میں کن امور کا لحاظ رکھا جائے گا؟ ساری تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''بیت المال''اور''فی''۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنا لا نستعین بهمشوک" کی روایت ابوداوُد (۲/۳ کا طبع عزت عبیدالدعاس) اور ابن ماجه (۹۴۵/۲ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے اور اس کی اصل مسلم (۹/۳ م/۳)، ۱۳۵۰ طبع عیسی الحلمی) میں حضرت عائشہ بی سے ہے۔

<sup>(1)</sup> تبیین الحقائق ۳ر ۲۸۳، الخراج لا بی یوسف ص ۱۲۴، بدائع الصنائع ۲ر ۹۵۹، حاشیه ابن عابدین ۲/۲۱۷، الهدایه ۲/۲۲، الاختیار ۱۲/۲۷، الاختیار ۴/۲۱، الاختیار ۴/۲۱، الاختیار ۴/۲۱، الاحکام السلطانیه مجمع الانهرار ۷۷۷، بدایة المجتبد ار ۷۰، ۱۷ مرم ۱۲، الاحکام السلطانیه للمشتق ۲/۹۷۱، رحمة الأمة للدمشق ۲/۹۷۱، کفایة الاخیار کصنی ۲/۳۷۔

اس کے لئے کسی خاص مدت تک کام کرے،خواہ مدت مجہول ہو۔اس کام کرنے والے تخص کے لئے متعین مال مقرر کرنے کو "جعالة" کام کرنے ہیں (۱)۔

# جعالة

### تعريف:

ا - الجعل (جيم كے ضمہ كے ساتھ) كامعنى اجرت ہے، كہا جاتا ہے:
"جعلت له جعلا" (ميں نے فلاں كے لئے اجرت متعين كى) ـ
الجعالمة (جيم كے كسره كے ساتھ) اور بعض كے قول كے مطابق جيم
كى تينوں حركات كے ساتھ وہ معاوضہ ہے جوكسى انسان كے لئے كسى
كام پرمقرركيا جائے۔

کویمة کے وزن پر''الجعیلة'' بُعل ہی کے معنی میں ایک لغت ہے (۱)۔

ما لکیہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ کوئی آ دمی کسی کے لئے متعین اجرت مقرر کرے، اور اس کو نقد ادا نہ کرے کہ وہ معین یا غیر معین زمانہ میں فلاں کا م کرے گا، جس میں اجرت مقرر کرنے والے کافائدہ ہو، اور بیشر طلگائے کہ اگر کام پورا کرے گا تو اس کواجرت مظر گرکام پورائہیں کرے گا تو پچھ بھی نہیں ملے گا، کیونکہ اجرت مقرر کرنے والے کافائدہ کام پورا ہونے کے بعد ہی ہے۔ اجرت مقرر کرنے والے کافائدہ کام پورا ہونے کے بعد ہی ہے۔ شافعیہ نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے کہ وہ کسی متعین یا غیر متعین معاوضہ مقرر کرنا ہے۔ غیر متعین معاوضہ مقرر کرنا ہے۔ حنابلہ اس کی تعریف یوں کرتے ہیں کہ جو شخص اجرت مقرر کرنے والے کے لئے کوئی مباح کام کرے، خواہ وہ کام مجمول ہویا جو شخص والے کے لئے کوئی مباح کام کرے، خواہ وہ کام مجمول ہویا جو شخص

#### متعلقه الفاظ:

#### اجاره:

۲ - لغت میں اجارہ'' آج''کا مصدر ہے،اس کا معنی کرایہ پردینا ہے۔
اصطلاح میں یہ متعین عوض کے ذریعہ متعین منفعت کا مالک
بنانا ہے، جعالہ اور اجارہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ جعالہ بھی مجہول عمل
پر بھی ہوتا ہے برخلاف اجارہ کے۔

# جعاله كاحكم اوراس كي مشروعيت كاثبوت:

سا - عقد جعاله ما لكيه، شافعيه اور حنابله كنزد يك شرعاً مباح ب، اور قياس كا البته ما لكيه ميه كه يه جواز رخصت كي طور پر ب، اور قياس كا تقاضا به كه ميه جائز نه مو، بلكه يحج نه مو، اس لئے كه اس ميں غرر پايا جاتا ہے، حسب ذيل دلائل كى وجه سے اس كوجائز قرار ديا گيا ہے۔

كتاب الله، سنت رسول اور قياس -

الله تعالی کارشادہ: "وَلِمَنُ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِیْرٍ" (اور جوکوئی اس کو لے آئے گاس کے لئے ایک بارشتر (غلہ) ہے)،ان کے یہاں حمل بعیر متعین تھا، یعنی ایک وس ،اورایک وس ساٹھ صاع کا ہوتا ہے۔اور جب پہلی شریعت کا کوئی تھم بغیر کسی نکیر کے بیان ہو،اوراس کا نشخ بھی ثابت نہ ہوتو وہ ہمارے لئے بھی جائز ہے، اور جن حضرات نے اس قاعدہ سے اختلاف کیا ہے انہوں نے اس کو اور جن حضرات نے اس قاعدہ سے اختلاف کیا ہے انہوں نے اس کو اور جن حضرات نے اس قاعدہ سے اختلاف کیا ہے انہوں نے اس کو

<sup>(</sup>۱) حاشية الجير مي على شرح الخطيب ۱۷۰۳، الخرشي ۱۹۶۷، كشاف القناع وشرح المنتهي ۱۷ / ۴۸ ۴۸ ۴۸۳۳ و

<sup>(</sup>۲) سورهٔ پوسف ۱۷۷۔

<sup>(</sup>۱) القامون المحيط ، المصباح المنير ماده: " جعل " \_

مستثنی قراردیاہے۔

سنت میں صحافی کے تعویذ والی حدیث ہے(۱) صحیحین میں حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے: "أن أناسا من أصحاب رسول الله عَلَيْهُ أَتُوا حيا من أحياء العرب فلم يقروهم (۲)، فبينما هم كذلك إذ لدغ سيد أولئك القوم فقالوا: هل فيكم من راق؟ فقالوا: لم تقرونا، فلا نفعل إلا أن تجعلوا لنا جعلا، فجعلوا لهم قطيع شاء، فجعل رجل يقرأ ـ بأم القرآن ويجمع بزاقه ويتفل فبرئ الرجل فأتوهم بالشاء، فقالوا: لانأخذها حتى نسأل رسول الله عَلَيْكُ فسألوا الرسول عَلَيْكُ عن ذلك فضحك وقال: ما أدراك أنها رقية؟ خذوها واضربوا لى معكم بسهم"(") (رسول الله عليه كي چنرصحابر عرب کے سی قبیلہ میں گئے ،انہوں نے ان کی میز بانی نہیں کی ، کچھودیر بعد اس قبیلہ کے سر دار کوسانپ وغیرہ نے ڈس لیا، ان لوگوں نے کہا: آپ لوگوں میں سے کوئی جھاڑنے والا ہے، صحابہ نے کہا: تم لوگوں نے ہماری ضیافت نہیں کی ، اس لئے ہم لوگ بغیر اجرت کے نہیں جھاڑیں گے، ان لوگوں نے ان کے لئے چند بکریاں متعین کیں، چنانچہ ایک صحابی سورہ فاتحہ پڑھنے لگے، اور اپنالعاب دہن جمع کرکے اس پرتھوکتے رہے، اس سے وہ شخص اچھا ہوگیا، چنانچہ قبیلہ والے بکریاں لے کر آئے لیکن صحابہؓ نے کہا کہ جب تک ہم نبی

کریم علیقیہ سے بوچھ نہ لیں اس وقت تک بکریاں نہیں لیں گے، آخضور علیقیہ سے بوچھا، تو آپ علیقہ مسکرائے اور فرمایا: تمہیں کیسے معلوم ہوا کہ وہ علاج (ڈسنے کا جھاڑ) ہے؟ ان بکریوں کو لے لو اوراس میں اپنے ساتھ میر ابھی حصہ لگاؤ)۔

اور حضرت ابن عباس سے منقول ایک روایت میں ہے کہ آپ علیہ اُجرًا کتاب آپ علیہ اُجرًا کتاب الله "(۱) (جن چیزوں پرتم اجرت لے سکتے ہوان میں سب سے الله "(۱) کستی الله گستی الله کا کتاب کے ایک دوسری حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے غزوہ حنین کے دن ارشاد فرما یا: "من قتل قتیلا له علیه بینة فله سلبه"(۲) (جوکسی کوئل کرے اور اس پر اس کے یاس جوت ہوتواس کے سامان اس کوملیں گے)۔

قیاس یہ ہے کہ ضائع شدہ مال کو واپس لانے کے لئے ، یاایسے کام کے لئے لوگوں کو اس کی ضرورت پڑتی ہے جس کو اجرت مقرر کرنے والاخود نہیں کرسکتا ہے ، اور نہ کوئی رضا کا رانہ کرنے والا ہوتا ہے ، اور اس جہالت کی وجہ سے اس پر اجارہ بھی صحیح نہیں ہوتا ہے ، اس لئے ضرورت کی وجہ سے شرعاجا لہ درست ہے ، جیسے عقد مضاربت جائز ہے ، دیکھئے :''مضاربت''(۳)۔

حنفیہ نے کہاہے: بھگوڑے غلام کولانے کے لئے جعل جائزہے، اس کے علاوہ میں درست نہیں ہے، ممانعت کی دلیل میہ ہے کہ چونکہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: ان أحق ما أخذتم علیه أجرا كتاب الله "كى روایت بخارى (فتح البارى ۱۹۹۱ طبع التلفیه) نے حضرت عبدالله بن عباس سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من قتل قتیلا له علیه بینة فله سلبه" کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۸ طبع التلفیه ) اور مسلم (۱۳۷۳ طبع الحلبی ) نے حضرت البوقیاد والانصاری کے ہے۔

<sup>(</sup>۳) المهبذب اراا ۱٬۳۱۲ البجير مي على الخطيب ۱٬۲۱۲ البجير مي على لمنهج ۱٬۲۱۷ من المجدد البجير مي على المنهج ۱۲۷۳ من البحدوي على شرح الى الحن ۱۲۲۷ من الجليل ۱٬۲۰۴ مشاه ۱۳۲۷ من ۱٬۳۰۹ مشاه ۱۳۲۷ مسئله ۱۳۲۷ مسئله ۱۳۲۷ مشاه

<sup>(</sup>۱) الموقية (حجمال) ايك قسم كاكلام جس كے ذريعه بيارى سے شفاء حاصل كى جاتى ہے۔

<sup>(</sup>٢) لم يقروهم: يعني ان لوگول نے ان كي ضيافت نہيں كي تقى۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ماأدراک أنها رقیة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۰ مطبع السلفیه) اور مسلم (۲۷/۷۱ طبع الحلمی) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

جعالہ میں ملکیت خطر (وجود اور عدم کے درمیان دائر) پر معلق ہوتی ہے، جیسا کہ وہ معالہ جس کی نسبت کسی خاص شخص کی طرف نہ ہوتواس میں عقد کو قبول کرنے والا کوئی نہیں پایا جائے گا، لہذا عقد جعالہ کا وجود ہی نہیں ہوگا(۱)۔

شافعیہ اور جولوگ عقد جعالہ کے جواز کے قائل ہیں ان کے یہاں جعالہ اور اجارہ کے درمیان بعض احکام میں فرق ہے، اور وہ درج ذیل ہیں:

اول-ابیا مجہول عمل جس کا انضباط اور جس کی تعیین دشوار ہواس میں عقد جعالہ درست ہے، جیسے ضائع شدہ مال کی واپسی۔ دوم-غیر متعین عامل کے ساتھ جعالہ درست ہے۔ سوم-عمل پورا ہونے سے پہلے عامل جعل کا مستحق نہیں ہوگا۔ چہارم-عقد جعالہ میں عامل کے لئے زبان سے یہ کہنا شرط نہیں ہے کہ ہم نے قبول کیا۔

ہشتم –عقد جعالہ میں معقو دعلیہ مل کے پورا ہونے سے پہلے عامل معاملہ کوننخ کر دیتو پوراعوض ساقط ہوجائے گا۔

مالکیہ میں سے ابن عرفہ نے اس کا اضافہ کیا ہے: جعالہ، مساقات، مضاربت اور مزارعت سے اس طرح بھی ممتاز ہے کہ جعالہ میں عوض محل عمل سے نہیں پیدا ہوتا ہے، حنابلہ نے بیداضافہ کیا ہے کہ جعالہ میں اجارہ کے برخلاف مدت اور عمل ایک ساتھ متعین کرنا صحیح ہے۔

#### جعاله کے ارکان:

جعاله کے ارکان چار ہیں: اول: صیغه، دوم: عاقدین، سوم: عمل، چہارم: اجرت۔

#### صيغهُ جعاليه:

نیز آیجاب اور قبول کے الفاظ کے درمیان مطابقت بھی شرطنہیں ہے، اگر جعل کرنے والا یوں کہے: اگرتم میرا گم شدہ مال تلاش کرکے لا دوگے تو تمہیں ایک دینار دوں گا، اور عامل اس طرح جواب دے کہ میں نصف دینار کے بدلہ تلاش کر کے لا دوں گا، تو را جج قول کے مطابق وہ پورے ایک دینار کامستحق ہوگا، اس لئے کہ عقد جعالہ میں قبول کرنے کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، یہ جو پڑگ کا قول ہے، ایسا ہی قبولی گرول کرنے کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، یہ جو پڑگ کا قول ہے، ایسا ہی قبولی گ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۵۸/۵، ۲۵۸، الزیلعی ۲۷۲۷، المبسوط ۱۱ر۱۷، البدائع ۲۰۹۳-

نے بھی کہاہے۔

البتہ حنابلہ نے اس سے دوصورتوں کومشتنی قرار دیا ہے، جن میں مالک یا جعل کرنے والے کی طرف سے ایسے لفظ کا صادر ہونا جس سے اعلان اورالتزام سمجھا جائے ، شرطنہیں ہے۔

پہلی صورت: بھگوڑ ہے غلام کو واپس کرنا جب کہ واپس کرنے والا امام کے علاوہ کوئی اور شخص ہو۔

دوسری صورت: کسی شخص کا کوئی سامان الیمی جگه ہو کہ اگروہ سامان اس جگه چھوڑ دیا جائے تو ضائع یا ہلاک ہوجائے گا،وہ سامان دوسر اُخض مالک کے پاس پہنچادے۔

ما لکیہ نے کہا ہے: اگر کسی شخص کا پیشہ ہی ہو کہ وہ گم شدہ مال اور بھگوڑ نے غلام کو تلاش کر کے لا تا ہے، اور ما لک کے حوالہ کر دیتا ہے، اور اس پر معاوضہ لیتا ہے، تو جب وہ گم شدہ مال اور بھگوڑ نے غلام کو حاضر کر دیے تو عوض کا مستحق ہوگا، اگر چیہ ما لک کی طرف سے کسی معاوضہ کا اعلان نہ ہوا ہو، کیونکہ اس صورت میں دونوں طرف سے عقد کا یا یا جانا شرط نہیں ہے (۱)۔

# متعین شخص کاجعاله کور د کر دینا:

۵ - شافعیہ کہتے ہیں: اگر متعین عامل عقد جعالہ کو قبول نہ کرے اور سرے سے رد کردے، مثلاً کہہ دے کہ میں گم شدہ سامان واپس نہیں کروںگا، یا یوں کہے کہ میں نے جعالہ کور دکر دیا، یااس طرح کہے کہ مجھے جعالہ قبول نہیں ہے، کچروہ تلاش شروع کر دے، اس صورت میں

وہ نے عقد کے بغیر کسی چیز کامسخی نہیں ہوگا، معلوم ہوا کہ عقد جعالہ عامل کے روکر دینے سے باطل ہوجا تا ہے، جب کہ امام الحرمین جو بنی اور قبولی کے سابق قول سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے باطل نہیں ہوگا، لبحض شا فعیہ نے دونوں حضرات کے اس قول کو اس صورت پر محمول کیا ہے کہ عامل عقد جعالہ تو قبول کر لے اور صرف عوض کورد کر ہے، جیسے یوں کہے: میں بلا معاوضہ گم شدہ مال تلاش کر کے لا دوں گا (۱)۔

اس مسکلہ میں شافعیہ کے علاوہ کسی اور مسلک کی کوئی صراحت نہیں ملی ۔

عمل کے بوراہونے سے پہلے عقد جعالہ لازم ہوگا یا نہیں:

Y - شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک جعالہ عقد لازم نہیں ہے، بشرطیکہ
عامل اپناکام شروع نہ کردے، اس صورت میں متعاقدین میں سے ہر
ایک کواپنے قول سے رجوع کرنے کاحق ہے، اور رجوع سے کوئی اثر
مرتب نہیں ہوگا، کیونکہ جعل کرنے والے کی طرف سے عامل کے جعل
کا استحقاق ایک شرط پر معلق ہے اور عامل کی طرف سے اس لئے کہ
اس میں عمل مجہول ہے، اور جو بھی عقد اس طرح کا ہوگا وہ لازم نہیں
ہوگا، یہی مالکہ کا بھی رائے قول ہے۔

اس کے مقابلہ میں مالکیہ کا ایک دوسرا قول ہے ہے کہ بیہ متعاقدین میں سے ہرایک کے لئے لازم ہے،اگر چیشروع کرنے سے پہلے ہو، جیسا کہ اجارہ کا مسلہ ہے، مالکیہ کا ایک تیسرا قول بیہ بھی ہے کہ صرف جعل کرنے والے کے حق میں عقد لازم ہے، محض ایجاب یا اعلان سے عقد لازم ہوجائے گا، عامل کے حق میں لازم نہیں ہے۔لیکن جس عمل پرعقد ہوا ہے اس کے شروع کرنے کے بعداور کممل ہونے سے پہلے شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک عاقدین میں سے ہرایک کے حق میں

<sup>(</sup>۱) الأنوار بحافية الكمثري عليه المراه، ۱۸، ۱۸، تخذة المحتاج ۳۱۲۳، ۳۱۷، ۳۱۸، تخذ المحتاج ۳۲۷، ۳۲۷، استی المطالب نهایة المحتاج ۱۸۴۳، استی المطالب ۲۸، ۱۳۳۳، حافیة البحیر می علی الخطیب ۱۳۲۳، حافیة الصادی علی الشرح الصغیر ۳۲۵۲، ۲۵۷، حافیة العدوی علی شرح أبی المحن ۱۹۲۲، کشاف القناع و بهامغه شرح المنتهی ۲۲، ۲۹، ۲۸، المحرد ۱۳۲۲،

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج وحاشیة الشبر املسی ۴۸ سه ۳۳ س

عقد غیر لازم ہے، جیسے کہ مل شروع کرنے سے پہلے لازم نہیں ہے۔
عامل کے بارے میں یہی مالکیہ کا بھی قول ہے، جہاں تک جعل
کرنے والے کی بات ہے تو مالکیہ کہتے ہیں: اس صورت میں راج قول کے مطابق جعل کرنے والے کے لئے عقد لازم ہوگا، اسے اپنے اس معاہدہ سے رجوع کا حق حاصل نہیں ہوگا، تا کہ عامل کا عمل باطل نہ ہو، اور ظاہر یہ ہے کہ اس کورجوع کا حق نہیں ہوگا اگر چہوہ عمل جو شروع ہوا ہے بہت کم ہوجس کی کوئی قیت نہ ہو (۱)۔

#### عاقدين: حعاس س

جعل كرنے والے كى شرائط:

2 - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: جعل کرنے والے میں میشرط ہے
کہ جس چیز کے بارے میں وہ عوض کا جعل کرے اس میں اس کا
تصرف کرنا سیح ہو، اور وہ بااختیار ہو، لہذا اگر بچے ہو، یا مجنون ہو، یا کم
عقلی کی وجہ سے مجور ہو، یا اس پر اِکراہ کیا گیا ہوتو عقد جعالہ درست نہ
ہوگا، یہی مالکیہ کی بھی رائے ہے، البتہ انہوں نے میہ بھی کہا ہے کہ یہ
جعل کرنے والے کے حق میں لزوم عقد کی شرائط ہیں، جہاں تک
صحت عقد کی بات ہے تواس کے لئے صرف ممیز ہونا شرط ہے۔

### عامل کی شرائط:

۸ - شافعیہ نے کہا ہے: اگر عامل متعین ہوتو کام کرنے کی اہلیت ضروری ہے، یعنی وہ عمل پر قادر ہو، اگر کام کرنے سے عاجز ہے مثلاً پچہ ہے، اور کمزور ہے جواس پر قادر نہیں ہے تو عقد درست نہیں ہوگا، کیونکہ اس کی منفعت معدوم ہے، اور اگر عامل متعین نہ ہوتو صرف

جعل کرنے والے کی طرف سے اعلان کاعلم ہوجانا کافی ہے، کام پر قدرت شرط نہیں ہے، بلکہ کسی کام کرنے والے کو محض اجازت دے دینا یا اس کو وکیل بنادینا کافی ہوگا۔ نیز عامل متعین ہویا غیر تعین دونوں ہی کے لئے بلوغ، عقل، آزادی، رشد اور ولی یا آقا کی اجازت شرط نہیں ہے، لہذارا جحقول کے مطابق بچے، مجنون جس میں ایک گونہ تمیز کی صلاحیت ہو، کم عقلی کی وجہ سے مجور اور غلام کی طرف سے عقد درست ہوگا (ا)۔

ما لکیہ نے کہا: جوشرط جعل کرنے والے کے لئے ہے وہی عامل کے لئے ہمیں مرط کا اضافہ کے لئے بھی ہوگی البتہ عامل کے حق میں عمل کی ایک شرط کا اضافہ ہے۔اس مسلمیں حنابلہ کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی۔

### عقد جعاله مين نيابت:

9 - شافعیہ نے کہا ہے: اگر عاقد (جعل کرنے والا) وکیل یا ولی ہوتو عقد درست ہوگا، اور اجرت مؤکل اور زیر ولایت شخص کے مال میں لازم ہوگی، البتہ شرط بیہ ہے کہ وکیل اور ولی کا عقد مصلحت کے مطابق ہو، السطور پر کہ جعل اجرت مثل کے بقدریااس سے کم ہو، اگر اجرت مثل سے نیادہ ہوتو عقد فاسد ہوگا، اور زیر ولایت شخص کے مال میں مثل سے زیادہ ہوتو عقد فاسد ہوگا، اور زیر ولایت شخص کے مال میں اجرت مثل لازم ہوگی، اور اگر عامل معین ہوتو رائح قول کے مطابق عمل میں دوسر کونا ئب بنانا درست نہ ہوگا، الا بیکہ اگر کام عامل کی شان سے فروتر ہو، یااس کام کو بحسن وخو بی انجام نہ دے سکتا ہو، یااس کام کے کرنے سے عاجز ہو، اور عقد کے وقت جعل کرنے والے کو بیا باتیں معلوم ہوں، لیکن اگر درمیان میں کوئی ایسی بات پیش آ جائے باتیں معلوم ہوں، لیکن اگر درمیان میں کوئی ایسی بات پیش آ جائے

<sup>(</sup>۱) أَسَى المطالب ۳۳۸۲، نهاية المحتاج ۳۳۸۸، الخرشي ۷/۰۷، ۲۷، حاشية الصاوى على الشرح الصغير ۷/ ۲۵۷، المقدمات ۷/۷۰س، كشاف القناع ۲/۹۹س

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۱۸٬۰ ۳ م، حاشیة البجیر می علی انخطیب ۱۷۲، تخفة الحتاج البحیر می علی انخطیب ۱۷۲، تخفة المحتاج البحیر ۲۳۱۰، شرح الحلی بحاشیق قلیو بی وعمیره ۱۷۰۳ مالروض المربع ۱۷ سال ۱۳۳۰، کشاف القناع ۲۲ / ۲۱، الخرش ۷/۰۷، حاشیة الصادی علی الشرح الصغیر ۲۵۲/۵، الحطاب والتاج والاکلیل ۵۲/۵ می-

جس کی وجہ سے عامل عمل کی انجام دہی سے قاصر ہوجائے، جیسے:
یاری یاسفر وغیرہ، تواس کے لئے دوسر ہو کو کیل بنانا جائز نہ ہوگا۔
البتہ غیر معین عامل جو جعالہ کے بارے میں اعلان عام سے تواس
کے لئے جائز ہے کہ سی کو کام کرنے کاوکیل بناد ہاور عقد درست ہوگا،
اس مسلہ میں شافعیہ کے علاوہ کسی دوسر ہے کی کوئی صراحت نہیں ملی۔
مالکی، شافعیہ اور حنا بلہ نے کہا ہے کہ اگر عاقد فضولی ہوتو اپنی
طرف سے اس کا التزام ہوگی ، کیونکہ اس نے اجرت اپنے او پر لازم
کے مال میں اجرت لازم ہوگی ، کیونکہ اس نے اجرت اپنے او پر لازم
کی ہے (۲)۔

## محل عقداوراس کی شرائط: عقد کی اقسام:

ان اعمال سے کیامراد ہے جوعقد جعالہ میں طے پاتے ہیں؟
 اس اعتبار سے جعالہ کی دوشمیں ہیں:

اول: معاہدہ کا مقصد کسی نے نتیجہ کا پیدا کرنا ہو، مثلاً کسی علم یا پیشہ کی تعلیم ، یا ایسی خبر دینا جس میں کوئی فائدہ ہو، یا حج کرنا ، یا سلائی کرنا یا کسی چیز کی طرف رہنمائی کرنا ، یا جائز دعا سے مریض کودم کرنا ، یا اس کا علاج کرنا یہاں تک کہ وہ شفا یاب ہوجائے ، یا اس کے علاوہ ۔

دوم: معاہدہ کا مقصداعلان کرنے والے کوکسی چیز کا واپس کرنا ہو

- (۱) فضولی لغت میں ایسے خص کو کہتے ہیں جوایسے کام میں مصروف ہوجس میں اس کا فائدہ نہ ہو، فضولی کی نسبت فضول کی طرف ہے، اور فضول فضل کی جمع ہے، جس کا معنی زیادہ ہونا ہے، اصطلاح میں وہ شخص ہے جو دوسرے کے حق میں شرعی اجازت کے بغیر تصرف کرے۔
- (٢) تخفة المحتاج ٣٦٤،٣٦٦، ١٩٩٠،أسنى المطالب وحافية الرملى عليه ١٨٩٣، ٢٨٨، نهاية المحتاج ١٨٢٨، ١٣٨٣، الخرشي ١٨٧٧، كشاف القناع ١٨٨٨،

جیسے ضائع شدہ یا گم شدہ مال یا بھگوڑ نے غلام وغیرہ کووالیس کرنا۔ جس چیز پرعقد جعالہ کرناضیح ہے یا صحیح نہیں ہے اس کے بارے میں شافعیہ نے کہاہے:

اا – الف: ہراس مجہول عمل پر عقد جعالہ درست ہے، جس کا انضباط اور اس کا وصف بتانا دشوار ہو، جب کہ اس طرح جہالت کی صورت میں عقد اجارہ درست نہیں ہوتا ہے، جیسے گم شدہ مال کی واپسی، اس لئے کہ جب بلاضرورت زائد نفع حاصل کرنے کے لئے مضاربت میں جہالت گوارا کی جاسکتی ہے تو مجبوری کی وجہ سے اصل مال حاصل کرنے کے لئے جعالہ میں بدر جہاولی جہالت گوارا کی جائے گی، اگر کرنے کے لئے جعالہ میں بدر جہاولی جہالت گوارا کی جائے گی، اگر کرنے کے لئے جعالہ میں مثال کے طور پر دیوار کی تعمیر میں اس کی کرنے کی کوئی ضرورت نہیں، مثال کے طور پر دیوار کی تعمیر میں اس کی جگہ، چوڑائی، لمبائی اور اس کی بلندی اور جس چیز سے تعمیر ہوگی سب بیان کرد کے جائیں گے۔

11-ب: اسی طرح راج قول کے مطابق ہراس معلوم و تعین عمل پر عقد جعالہ درست ہے جس پر عقد اجارہ صحیح ہے، جیسے '' جو خص میر کے مقد جعالہ درست ہے جس پر عقد اجارہ صحیح ہے، جیسے '' جو خص میر کے گم شدہ مال کو فلال جگہ سے واپس لادے گا''، یا سلائی جس کے اوصاف بیان کردیئے جا ئیں، کیونکہ جب جعالہ مل کی جہالت کے ساتھ صحیح ہوتا ہے تو عمل معلوم و متعین ہونے کی صورت میں بدرجہ اولی صورت میں مطلق ناجائز قرار دیتے ہیں جب کہ معاملہ شفاء تک مریض کے میں مطلق ناجائز قرار دیتے ہیں جب کہ معاملہ شفاء تک مریض کے علاج پر ہوا ہو۔اس لئے کہ مل مجمول ہے اور اس کا انضباط ناممکن ہے۔ مالکیہ نے کہا ہے: جس عمل پر عقد جعالہ ہوتا ہے، اس کی چند فتمیں ہیں:

سا – الف: بعض صورتوں میں عقد جعالہ اور اجارہ دونوں درست ہیں، اور وہ بہت ہیں، اور اس میں مجہول ہونا شرط نہیں ہے، جیسے

دونوں فریق کم سامان کے بیچنے ، کم وبیش سامان کے خرید نے ، قرض کے مطالبہ ، اور رفاہ عام کے لئے مباح زمین میں کنویں کھود نے پر عقد کریں ، اس لئے کہ اگر مخصوص مقدار ذراع کھود نے پر عقد کیاجائے تواجارہ ہوگا، اور اگر کنویں میں پانی نکلنے پر معاملہ کیاجائے تو عقد جعالہ ہوگا۔

۱۹۲۰ – با بعض صورتوں میں عقد جعالہ درست ہوتا ہے اور اجارہ درست نہیں ہوتا ہے، جیسے دونوں بدکے ہوئے اونٹ یا بھگوڑ بے غلام وغیرہ کو والیس لانے پرعقد کریں، اسی طرح ہروہ معاہدہ جس میں عمل مجہول ہو۔ یہاں عقد کی مصلحت کے پیش نظر عمل میں جہالت شرط ہے، کیونکہ عاقدین یا ان دونوں میں سے سی ایک کوعمل کاعلم عقد میں غرر بیدا کرے گا، جیسے عقد میں مقرر مکان میں بدکا ہوا اونٹ نہ ملے توعمل رائیگاں جائے گا اور عقد کی مصلحت بھی بوری نہیں ہوگی۔

10-5: بعض صورتوں میں اجارہ درست ہوتا ہے، اور جعالہ نہیں، یہ بھی بہت ہیں، جیسے جعل کرنے والے کی مملوک زمین میں کنوال کھودنے پر دونوں معاملہ کریں، اسی طرح کیڑے کی سلائی، یا ایک ماہ خدمت، یا بہت سارے سامان کی فروخت وغیرہ پر عقد کیا جائے جس میں اگر عامل کام پورا نہ کرسکے تو بھی جعل کرنے والے کو فائدہ ہوجا نے گا۔

۱۲- جہاں تک بیاری سے شفایا بی پرڈاکٹر کے ساتھ شرط لگانے اور معلم کے ساتھ حفظ قرآن پر شرط لگانے کی بات ہے، اسی طرح کشتی کے کرایہ کا مسکلہ، تو ابن الحاجب نے کہا ہے کہ اجارہ اور جعالہ دونوں درست ہوں گے، اس پر ابن شاس نے پودالگانے کا اضافہ کیا ہے، ابن عبدالسلام کہتے ہیں: رائح مذہب کے مطابق یہ تمام فروع صرف عقد اجارہ کے قبیل سے ہیں، حنون نے صراحت کی ہے کہ مریض عقد اجارہ کے قبیل سے ہیں، حنون نے صراحت کی ہے کہ مریض

 $_{-}^{(1)}$ حالاج کے بارے میں اصل جعالہ ہے

### كام مين مشقت:

21 - شافعیہ اور حنابلہ نے کہاہے: جس عمل پر عقد جعالہ منعقد ہوگا اس کے لئے شرط بیہ ہے کہاس میں محنت ومشقت ہو، یااس میں خرچ ہو، جیسے بھاگے ہوئے غلام یا گم شدہ مال کی واپسی، یاا یسے شخص کی طرف سے کسی چیز کی رہنمائی جس کے قبضہ میں وہ چیز نہ ہو، یاکسی شک کے بارے میں خبر دینا بشرطیکہ اس میں مشقت ہو، نیز یہ بھی شرط ہے کہ خبر دینا والا اپنی خبر میں سچا ہو، اور خبر لینے والے کی کوئی غرض خبر دی ہوئی شکی کے ساتھ وابستہ ہو۔

اذری نے اس میں یہ قیدلگائی ہے کہ عقد معالہ کے بعد مشقت پیدا ہوئی ہونہ کہ پہلے، کیونکہ عقد معالہ سے پہلے کی مشقت کا کوئی اعتبار نہیں، اس لئے کہ اس وقت وہ مض تبرع ہے۔

مالکیہ کے بہال بیشرطنہیں ہے، بلکہ معمولی شکی میں عقد جعالہ کے جواز پران کا اتفاق ہے، اس کے علاوہ میں اختلاف ہے، قاضی عبدالوہاب وغیرہ کہتے ہیں: معمولی شکی میں عقد جعالہ جائز ہے، اس کے علاوہ میں جائز نہیں ہے، کیکن رائج مذہب بیہ ہے کہ ہروہ ممل جس کا فائدہ بیمیل کے بعد ہی جعل کرنے والے کو پہنچے اس میں عقد جعالہ جائز ہے، خواہ ممل تھوڑ اہویازیادہ (۲)۔

<sup>(</sup>۱) تخفة الحتاج ۲۷ ب ۳۹۸ سانها پیة الحتاج ۱۹۳۳ مغنی الحتاج ۲۲ به ۲۹ ۲۳ ۲۹ ۲۳ به و ۳۳ به الأنوار ۱۸ به ۱۹ سام، نها پیة العدوی علی شرح البی الحن ۲۷ سام، حاشیة العدوی علی السرح الکبیر للدردیر ۱۷۳ سام، ۲۲ الخرشی وحاشیة العدوی علیه کردی، ۲۷ مالفروق ۲۸ سام، المقدمات ۲۷ و ۳۰ سام، المغنی ۲۷ سام، ۱۳۸ سام، المغنی ۲۷ سام، ۱۳۸ سام، ۱۳۸

<sup>(</sup>۲) تخفة الحتاج ۲ ر ۳۱۷ ۱۱ الانوار ار ۲۱۸ ، اُسنی المطالب ۳ ۱۸۲۲ ، نهاییة الحتاج الحتاج ۲ مر ۳۳ ۳ ، المقد مات ۷ ۸ س ، ۹۰ س، حاشیة العدوی علی شرح الی الحسن ۲ ر ۱۹۲۱ ، کشاف القناع ۲ ر ۷ ۱۸ ۳ س

### عامل کے حق میں عمل مباح ہوواجب نہ ہو:

1۸ - شافعیہ نے کہا ہے کہ مل مباح ہوعامل پراس کا اداکر نا واجب نہ ہو، لہذا غیر مباح عمل پر عقد جعالہ درست نہیں ہوگا، جیسے ناچ گانا اور شراب تیار کر ناوغیرہ، اس طرح جس عمل کی ادائیگی عقد سے مقصود ہو، اگر پہلے ہی سے عامل پر واجب ہوتو اس میں عقد جعالہ درست نہیں ہوگا اگر چہاس میں مشقت ہو، جیسے: غاصب اور چور کا اس پر جعالہ کا اعلان سننے کے بعد غصب کردہ اور چور کی کردہ مال کا واپس کرنا، اس لئے کہ جو کام شرعا واجب تھا اس کے مقابلہ میں عوض لینا مکن نہیں ہے۔

اس سے وہ صورت مستثنی ہے جو عامل پرواجب علی الکفا بیہو، جیسے قید وغیرہ سے چھڑانا، حاجت روائی کرنا، اور ظالم کوظلم سے باز رکھنا، اس میں عقد جعالہ جائز ہے اگر چیوہ اس پرواجب ہو، بشرطیکہ اس میں مشقت ہو، جس کے مقابلہ میں اجرت ہو۔

اسی طرح وہ صورت بھی مستثنی ہے کہ امین شخص کوئی شکی واپس کردے، جیسے کسی کا جانورایک شخص کے گھر میں چلا جائے، ادھر جانور کا مالک عقد جعالہ کا اعلان کرے اور گھر کا مالک اس کو جانور واپس کردے تو وہ واپس کرنے کی وجہ سے اجرت کا مستحق ہوگا، اس لئے کہ جانور اور جانور کے مالک کے درمیان تخلیہ گھر کے مالک پرواجب ہے، واپس کرنااس پرواجب نہیں۔

اس طرح کی شرط ما لکیے کے بہاں بھی ہے۔

یمی حنابلہ کی بھی رائے ہے، البتہ انہوں نے عامل پر واجب ہونے والے مل کی دوقتمیں کی ہیں:

اول: ایساعمل جس پراس کوثواب ملتا ہے،اورکوئی دوسرااس سے فائدہ نہیں اٹھا تا ہے، جیسے: نماز اور روزہ، تو ایسے عمل پرعقد جعالہ سے نہیں ہوگا۔

دوم: الیاعمل جس پراس کوثواب ملتا ہے، اور دوسرا بھی اس سے فائدہ اٹھا تا ہے، جیسے: اذان، حج ،کسی فن کی تعلیم، قرآن کی تعلیم اور قضاء وا فقاء، تو راج قول کے مطابق ان پر عقد جعالہ درست ہوگا، نیز حنابہ نے اس کو بھی مستثنی قرار دیا ہے کہ کام بھگوڑ نے غلام کووا پس کرنا ہو، اس میں واپس کرنے والا جعل کامستحق ہوگا، اگرچہ واپسی اس پر واجب ہو، البتہ امام کے علاوہ ہو، جیسا کہ عنقریب آر ہاہے (۱)۔

## عمل کے لئے وقت کی تحدید:

19 – ما لکیداورشا فعیہ نے کہا ہے کہ عقد جعالہ درست ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ ممل کے لئے کوئی وقت متعین نہ کیا جائے ، مثلاً اگر جعل کرنے والا اس طرح کہے: جوشخص رمضان کے ختم تک میرا گم شدہ مال واپس کر دے گا،اس کوایک دینار دوں گا تو عقد درست نہیں ہوگا، اس لئے کہ مدت کی تعیین عقد کے مقصود میں خلل انداز ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ عامل اس مقررہ مدت تک گم شدہ مال کونہ پاسکے، تو اسکی ہوسکتا ہے کہ عامل اس مقررہ مدت تک گم شدہ مال کونہ پاسکے، تو اسکی کم مخت رائے گاں جائے گی اور مقصود بھی حاصل نہ ہوگا،خواہ اپنے اس کئے کہ کلام میں فلاں جگہ سے لانے کا اضافہ کرے یانہ کرنے ،اس لئے کہ کمشرہ و جگہ میں بھی نہ ملے۔

البتہ مالکیہ نے کہا ہے کہ عمل میں وقت کی قید لگانے سے عقد جعالہ اس وقت فاسد ہوجائے گا جب کہ عامل شرط نہ لگائے کہ جب چاہے گا کام چھوڑ دے گا، اور جتنا کام کیا ہوگا اس کے بقذر عوض لے گا، کیونکہ عامل نے کام پورا کرنے کی شرط پر کیا ہے، اور اگر عقد

جعالہ کے لازم نہ ہونے کی وجہ سے اس کواختیار ہو کہ جب چاہے کام ترک کردے ، تواس وقت غرر قوی ہوگا۔

لیکن اگر عامل میشرط لگائے، یا اس پر اس طرح کی شرط لگائی جائے تو اس وقت عقد میں عمل کا وقت متعین کرنا درست ہوگا، اور عقد جعالہ بھی تیجے ہوگا، اس لئے کہ عامل عقد کے شروع ہی میں بااختیار تھا کہ جب چاہے گاممل ترک کردے گا، اس لئے اس وقت کا غرر خفیف ہوگا۔

اسی طرح اس وقت بھی عمل کا وقت متعین کرنا جائز ہوگا اور عقد بھی صحیح ہوگا، جب عقد میں متعین وقت کے پورا ہونے پر عامل کے لئے جعل دینا مقرر کردیا جائے ،خواہ کام پورا کرے یانہ کرے ،البتہ اس صورت میں عقد جعالہ کے بجائے عقد اجارہ ہوجائے گا۔

حنابلہ نے کہا ہے: اگر عقد جعالہ میں عمل کے لئے معلوم مدت متعین کردی جائے تو بھی عقد جعالہ حیے ہوگا، اس لئے کہ جب نامعلوم مدت کے ساتھ عقد صحیح ہوجاتا ہے تو معلوم و متعین مدت کی صورت میں بدر جہاولی درست ہوگا (۱)۔

## عمل میں جعل کرنے والے کے لئے نفع ہو:

• ۲ - شافعیہ کے یہاں شرط میہ ہے کہ معقود علیہ مل سے جعل کرنے والے کو واقعی نفع وغرض ہو جو مل کے ہونے پراس کو پنچے، یہی مالکیہ کا رائح مذہب ہے، چنانچہ اگر جعل کرنے والا کہے: جو بھی ہمیں فلال شکی کے بارے میں خبر دے گائی کوایک دینار دوں گا، تو سابقہ شرا لکط کے ساتھ عقد درست ہوگا۔

اگرکوئی شخص کسی دوسرے سے عقد جعالہ کرے کہ وہ مثلااس پہاڑ

(۱) الانوار الر۱۸ م، أسنى المطالب ۱/۲ ۴ م، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير للدردير ۲۲/۲۷، الخرشى وحاشية العدوى عليه 2/ ۷۲، المقدمات ۴۵/۲ سه. ۷- سميشرح المنتبى بهامش كشاف القناع ۲/ ۴۳ م.

پر چڑھےاورا ترے، درانحالیکہاس میں چعل کرنے والے کوکوئی فائدہ نہ ہوتو عقد درست نہیں ہوگا۔

مالکیہ کے یہاں شرط میہ ہے کیمل کی پیمیل سے پہلے جعل کرنے والے کااس میں کوئی فائدہ نہ ہو۔

حنابلہ نے کہا ہے: شرط یہ ہے کہ عقد جعالہ کے عمل میں جعل کرنے والے کا فائدہ ہو، چنا نچہا گرکوئی کہے: جو خص میرے جانور پر سوار ہوگا، اس کے لئے اتنا معاوضہ ہوگا، تو عقد درست نہیں ہوگا، کیونکہ عامل ہی کونفع اور عوض دونوں حاصل ہورہے ہیں، نیز حنابلہ نے صراحت کی ہے کہا گرگم شدہ مال کے مالک کے علاوہ کوئی دوسرا شخص اعلان کرے کہ فلال شخص کا گم شدہ مال جو بھی واپس کردے گا اس کوا تنامعا وضہ ملے گا، تو عقد درست ہوگا، لہذ ااگر گم شدہ مال واپس کرد یا جائے گا تو اعلان کرنے والے پر معاوضہ لازم ہوگا کہ عامل کو معاوضہ ادا کر ہے۔ اس کے کہاسی نے ضانت لی ہے (۱)۔

## جعل اوراس کی شرائط: جعل کامعلوم ہونا:

۲۱ – مالکی، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: عقد جعالہ سے ہونے کے لئے شرط ہے کہ اجرت کی جنس اور مقدار معلوم ہو، اس لئے کہ معاوضہ کی جہالت سے عقد جعالہ کا مقصد فوت ہوجائے گا، اس لئے کہ کوئی بھی بغیر معاوضہ معلوم کئے کام کرنے میں دلچیسی نہیں لے گا، نیز اس عقد میں معاوضہ کو مجہول رکھنے کی حاجت بھی نہیں ہے، برخلاف عمل اور میں معاوضہ کو مجہول رکھنے کی حاجت بھی نہیں ہے، برخلاف عمل اور عامل کے کہ ان دونوں کی جہالت ضرورت کی وجہ سے معاف ہے۔ معمل کا علم اس کے مشاہدہ کرنے یا اوصاف بیان کرنے سے ہوگا، اگروہ عین ہو، اور اگر جعل دین کی صورت میں ہوتو اس کی صفت بیان اگر وہ عین ہو، اور اگر جعل دین کی صورت میں ہوتو اس کی صفت بیان

<sup>(</sup>۱) شرح المنتهی ۲ر۴۷ مطبع السنة المحمد بهه۔

کرنے سے معلوم ہوجائے گا،البتہ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر جعل معین عین ہو (جیسے ڈھلی ہوئی چاندی یا سونا ہو) تو اس کو جعل بنانا صحیح نہیں ہوگا،اگر چہ عقد درست ہوگا،اور جعل کرنے والے کے لئے اس سے فائدہ اٹھانا صحیح ہوگا،اور عامل کو اجرت مثل اداکرے گا جب کہ عامل اپنا کام پورا کر دے،اوراگر جعل مثلی یا وزنی ہواور جس کام پر عقد ہوا اپنا کام پورا کر دے،اوراگر جعل مثلی یا وزنی ہواور جس کام پر عقد ہوا ہے اس کے مکمل کرنے کے دوران تغیر و تبدل کا اندیشہ نہو، یا جعل کیڑا ہوتو عقد اور جعل دونوں درست ہوں گے، اور اگر اس کے بدل جانے کا اندیشہ ہو یا جعل جانور ہو، تو اس کو جعل بنانا درست نہیں ہوگا،اور راج قول کے مطابق عقد فاسد ہوجائے گا، کیونکہ جس خیر سے منع کیا گیا ہووہ دراصل فاسد ہوتا ہے۔

وہ صور تیں جن میں جعل کا معلوم ہونا شرط نہیں ہے: ۲۲ - شافعیہ نے کہا ہے کہ جعل کے معلوم ہونے کی شرط سے دو حالتیں مشتنی ہیں:

پہلی حالت: اگرامام یا فوج کا سپہ سالار اعلان کرے کہ جو بھی جنگبو
کفار کے قلعہ کے فتح کا راستہ بتائے گا اس کو اس میں سے انعام مثلاً
گھوڑا وغیرہ دیا جائے گا، تو معاوضہ مجہول ہونے کے باوجود درست
ہوگا، کیونکہ جنگ کے موقع سے اس طرح کی ضرورت پڑتی ہے۔

دوسری حالت: کوئی شخص کسی سے کہے کہ میری جانب سے اپنے خرچ سے جج کردوتو نفقہ مجہول ہونے کے باوجود جائز ہوگا۔ اور ماوردی نے کہا ہے کہ یہ جعالہ فاسد ہے، امام شافعیؓ نے بھی'' کتاب الأم''میں اس کی صراحت کی ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے: اگر جہالت جعل کی سپر دگی سے مانع نہ ہوتو جعل کے مجہول ہونے کے باوجودعقد جعالہ درست ہوسکتا ہے، مثلاً جعل کرنے والا کہے: جو شخص میرا گم شدہ مال واپس کردے گااس کو

اس کی تہائی ملے گی، یاکسی غزوہ میں فوج کا سپہ سالار کے: جودس قیدی لائے گااس کو ایک قیدی ملے گا، یا یوں کے: جوبھی قلعہ کا پتہ بتائے گا یا آسان راستہ کی رہنمائی کرے گا، تواس کے لئے دشمن کے مال میں سے جعل ہوگا، تو جائز ہے کہ جعل مجہول ہو، جیسے گھوڑا دینے کا وعدہ کیا جائے جس کی تعیین عامل کرے گا۔

مالکیہ نے بھی بعض دوسرے حالات کو مستثنی قرار دیا ہے: پہلی حالت: ایک شخص دوسرے سے کہے کہ میرے لئے درخت لگاؤ، جب درخت اتنے بڑے ہوجائیں گے تو وہ درخت ہم دونوں کے درمیان مشترک ہوگا، بیجائز ہے۔

دوسری حالت: ایک شخص کسی سے کہے کہ میرادین وصول کر لا دو، جتنا وصول کرو گے، اس میں سے ایک متعین حصہ مثلاً تہائی یا چوتھائی دول گا، ما لکیہ کے اظہر قول کے مطابق بیہ جائز ہے، اگر چیامام مالک ؓ سے مروی ہے کہ بیجائز نہیں ہے۔

تیسری حالت: کیتی کی کٹائی یا کھجور کے توڑنے کے کام کا معاوضہ اس میں سے ایک مقدار مقرر کرے، تواس کے جائز ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، کیونکہ دونوں فریق میں سے کسی پر عقد لازم نہیں ہوگا(۱)۔

جعل کے حلال اور مقدور التسلیم ہونے کی شرط:

۳۳ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہاہے کہ جعل میں بیشرطہ کہ طاہر ہو، مقدور التسلیم ہو، جعل کرنے والے کی ملکیت ہو، لہذ اجواس میں نایاک ہو، یاکسی وجہ ہے اس کوسپر دکرنے پر قادر نہ ہویا جعل

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۳۸ (۳۴۵ ماهیة البجیر می علی الخطیب ۱۷۳ ما ۱۰ استی المطالب (۱) نهایة المحتاج ۱۳۸۱ مغنی المحتاج ۱۳۸۳ ما شیق قلیو بی وعمیره علی شرح المحتای ۱۳۱۳، الخرشی وحاشیة العدوی علیه ۷۲۷۷، المقد مات ۵۷۲۷ ما الحطاب والتاح والاً کلیل بهامنه ۵۲۷۵، المخنی ۱۷۱۹ س

کرنے والے کی ملکیت نہ ہوتو عقد فاسد ہوگا <sup>(۱)</sup>۔

کام پوراہونے سے پہلے جعل کی ادائیگی:

۲۴ – مالکیہ اور شافعیہ نے کہا ہے کہ عقد جعالہ کے شیخے ہونے کے
لئے شرط بیہ کہ جعل کی پیشگی ادائیگی کی شرط نہ ہو، لہذا اگر کام سے
پہلے جعل کے اداکر نے کی شرط لگائی جائے تواس شرط کی وجہ سے عقد
فاسد ہوجائے گا، اور اگر جعل کرنے والا شرط کے بغیر جعل عامل کوادا
کردے تو را جح قول کے مطابق عمل کو پورا کرنے سے پہلے اس میں
عامل کے لئے تصرف کرنا جائز نہیں ہوگا، کیونکٹمل کی تحکیل سے قبل وہ
اس کا مستحق یا ما لک نہیں ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا ہے: برابر ہے خواہ جعل نقد اور سپر دکرنا بالفعل ہویا نہ ہو، کیونکہ جعل کی دو حیثیت ہیں کہ اگر عامل گم شدہ مال پالے اور اس کوجعل کرنے والے کے حوالہ کر دی توجعل معاوضہ ہوگا، اور اگر اس تک اس کو نہ پہنچائے، اس طرح کہ ملے ہی نہیں، یا ملے، لیکن راستہ میں کھوجائے تو اس صورت میں جعل قرض ہوگا، اس اعتبار سے جعل معاوضہ اور قرض کے درمیان دائر ہوگا۔ اور ان دونوں کے درمیان دائر ہوگا۔ اور ان دونوں کے درمیان دائر ہوگا۔ اور ان دونوں کے درمیان دائر ہوئا۔ اور ان دونوں کے درمیان اس میں احتمال ہے کہ یہ اسیا قرض ہو جومنفعت کے حاصل ہونے کا سبب ہور ہا ہو، جہاں تک جعل کے نقد اور بخوشی بلا شرط سپر دگی کی بات ہے، تو جائز ہے اور عقد بھی صحیح ہے، اس لئے کہ اس میں کوئی مضا کھنہیں ہے (۲)۔

### عقد جعاله کے اثرات:

کام پوراہونے کے بعد عقد جعالہ کالازم ہونا:

۲۵ – جولوگ عقد جعالہ کے قائل ہیں، ان کا اس پر اتفاق ہے کہ کام پورا ہونے کے بعد عقد جعالہ لازم ہوجائے گا، اس لئے کہ اب جعل کرنے کا کرنے کا کوئی اثر نہیں ہوگا، کیونکہ جعل اب جعل کرنے والے پر لازم اور برقرار ہوچکا ہے۔

جعل کرنے والے کے مال برعامل کے قبضہ کی حیثیت:
عقد جعالہ مال کے وقائے پر ہوتو جعل کرنے والے کے مال میں سے
عقد جعالہ مال کے وقائے پر ہوتو جعل کرنے والے کے مال میں سے
جو کچھ بھی عامل کے قبضہ میں آئے گا،اس کو مالک کے حوالہ کرنے تک
اس پر عامل کا قبضہ قبضہ امانت ہوگا،قبضہ ضمان نہیں ہوگا،لہذا اگر وہ
اپن ایس برعامل کا قبضہ قبضہ امانت ہوگا،قبضہ ضمان نہیں ہوگا،لہذا اگر وہ
اپنا قبضہ اٹھالے اور بغیر کسی کمی کوتا ہی کے اس کو چھوڑ دے مثلًا: حاکم
ضامن نہ ہوگا، اور اگر اس مال کی حفاظت میں کوتا ہی کے ساتھ اپنا
فضائع یا ہلاک ہوجا تا ہوتو عامل ضامن ہوگا،اور موجب ضمان کوتا ہی یہ
ضائع یا ہلاک ہوجا تا ہوتو عامل ضامن ہوگا،اور موجب ضمان کوتا ہی یہ
کے ساتھ خاص ہے، مثلًا چو پایہ پر سوار ہونا،لہذا اگر اس پر سوار ہوا ور

<sup>(</sup>۱) حاشیة البجیر می علی شرح الطلاب ۳۸ (۲۱۹، نهایة الحتاج ۹۸ ۳۴۵، حاشیة

الدسوقی علی الشرح الکبیرللد ردیر ۲۸ ساز ۴۸ مغنی ۲۸ س۵ (۲) حاشیة البجیر می علی شرح منج الطلاب ۱۸۳۳، تخفة المحتاج ۲ سر ۲۹۱۳، الخرشی ۷۷ ساک، حاشیة العدوی علی شرح أبی الحن ۲۷ ساز ۱۹۳۰، حاشیة الصاوی علی الشرح الصغیر ۲۵۲/۲

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۳۲۸/۳ اسنی المطالب ۴۲۲۲، الخرثی کر۷۷، حاشیة الصادی علی الشرح الصغیر ۷۲/۲۵، المغنی ۲۸۱۵، کشاف القناع ۲۸۷۱م

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج ۱۶۰۴ م ۱۳۵۰ أسنى المطالب وحاشية الرملى عليه ۲۷۲ ، حاشية البجير مى على الخطيب ۱۷۵۳، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۱۷۳۳، حاشية العدوى على الخرشي ۷/۱۷، كشاف القناع ۲۰/۲۲۸ -

۲۸ – مالکیہ میں سے لقانی کے نز دیک عامل مالک سے جونفقہ وصول کرے گا، اس سے مرادوہ خرچ ہے جو عامل گم شدہ مال یا بھگوڑے غلام پرخرج کرے، لینی اس کے لوٹانے کے دوران اس کے کھانے پینے اور لباس کی ضروریات میں خرچ کرے۔ اور عامل جواپنی ذات اور اپنی سواری پراس کو پانے اور واپس کرنے کے دوران جو پچھ خرچ کرے گاتو وہ عامل پر ہوگامالک سے رجوع نہیں کرے گا۔

اورابن الماجشون نے کہا ہے کہ نہاس کو پچھ نفقہ ملے گا اور نہ کوئی

اجرت۔

ما لکیہ میں سے اجہوری نے اس سے اختلاف کیا ہے، انہوں نے کہا: نفقہ سے مرادیہاں وہ ہے جو عامل اپنی ذات اور گم شدہ مال پر خرچ کرے، مثلاً سواری کا کرایہ جس کی ضرورت ہو، اس لئے کہ گمشدہ مال کو حاصل کرنے اور اسے مالک کولوٹانے کی خاطر ہی اس

نے بیاخراجات برداشت کئے ہیں۔

لیکن جو کھانا پینا وغیرہ عامل گم شدہ مال پرکرے وہ تو ہر حال میں مالک پر واجب ہوگا، جو عامل اس سے وصول کرے گا، خواہ عامل کے لئے مسمی اجرت ہو یا اجرت مثل، یا گم شدہ مال کے تلاش کرنے اور حاصل کرنے کا نفقہ ہو، اور جو کچھ عامل حالت حضر میں اپنے او پر کھانے پینے میں خرج کرے گا وہ مالک سے وصول نہیں کرے گا۔ اس مسئلہ میں لقانی کا قول رائج ہے۔

79 - شافعیہ نے کہا ہے: اگر مال ایسا ہوجس کی حفاظت، بقاء اور مالک کو واپس کرنے میں اخراجات کی ضرورت ہوتو عامل کے قبضہ میں مال کے آنے کے وقت سے مالک کو واپس کرنے تک اس کا نفقہ اس کے مالک پر ہوگا ،عامل پر نہ ہوگا ،لہذ ااگر عامل اس دوران مالک یا قاضی کی اجازت، یا اس پر گواہ بنائے بغیر خرچ کرے ،مثلاً الی جگہ میں ہو جہاں کوئی قاضی نہ ہو، یا گواہ بنانا دشوار ہو، تو جو بھی عامل خرچ میں ہو جہاں کوئی قاضی نہ ہو، یا گواہ بنانا دشوار ہو، تو جو بھی عامل خرچ اگرے گا ترع ہوگا، وہ مالک سے نفقہ وصول کرنے کا حقد ارنہ ہوگا اگر چہاس سے وصول کرنے کا ارادہ ہو، ہاں اگر مذکورہ بالا امور میں سے کوئی پایا جائے تو مالک سے عامل نفقہ وصول کرے گا اور اس کے حق میں اس کا فیصلہ کیا جائے گا۔

اگر عامل پرگم شدہ مال یا بھگوڑ نے غلام کووا پس کرنا دشوار ہو،اگر عامل کے لئے گم شدہ مال یا غلام کے بعض حصہ کوفر وخت کر کے اس کے شن میں سے اس پرخر چ کئے بغیر اس کی واپسی ناممکن ہوتو ایسا کرنا عامل کے لئے جائز نہ ہوگا۔

حنابلہ بھی مالک پرنفقہ کے وجوب کے قائل ہیں، البتہ شافعیہ سے
اس بات میں اختلاف کرتے ہیں کہ عامل مالک سے نفقہ وصول
کرے گااگر مالک زندہ ہو، اور اگرم گیا ہوتو اس کے ترکہ میں سے
لے گااگر چہاس نے اجازت لینے پرقدرت کے باوجود خرچ کرنے

کی اجازت نہ لی ہو،خواہ عامل اجرت کا مستحق ہویا نہ ہو،خواہ مال عامل کے قبضہ میں تھا اوراس نے مالک کوسپر دکردیا یا نہیں، یہاں تک کہ اگر گم شدہ اس کے قبضہ سے بھاگ گیا، یا راستہ میں مرجائے تو عامل نے جو پچھ بھا گئے اور مرنے سے پہلے خرج کیا، وہ سب مالک سے وصول کرے گا،اس کئے کہ جان کی حرمت اور مال کی حفاظت کی خاطر خرج کرنے کی شرعاً اجازت ہے تو یہ ایسا ہی ہوگیا کہ گویا عامل نے مالک کی اجازت سے گمشدہ چیز پرخرج کیا ہے۔

یہ تمام احکام اس وقت ہیں جب کہ عامل نے خرچ کرتے وقت تبرع کی نیت نہ کی ہو، لہذا اگر اس نے اس میں تبرع کی نیت کی ہوتو مالک سے کچھ بھی وصول کرنے کا حقد ارنہ ہوگا، اور عامل کو گم شدہ مال یا بھگوڑ اغلام سے نفقہ کی وجہ سے خدمت لینا جائز نہیں ہوگا، جیسا کے مال مر ہون سے فائدہ اٹھانا جائز نہیں ہے (۱)۔

اخراجات وصول کرنے کی خاطرلوٹائے جانے والے مال کورو کنا:

• سا- شافعیہ نے کہاہے کہ عامل اس بات کاحی نہیں رکھتا ہے کہ جو
اس نے خرچ کیا ہے اسے وصول کرنے کے لئے گم شدہ معقود علیہ مال
جعل کرنے والے کو واپس کرنے سے روک لے، اگر چہ عامل نے
جعل کرنے والے، یاما لک، یا قاضی کی اجازت سے خرچ کیا ہو، یا
گواہ بنا کر خرچ کیا ہو، یا ان سے اجازت حاصل کرنا دشوار ہونے کی
وجہ سے خرچ کیا ہو (۲)۔ اس مسئلہ میں شافعیہ کے علاوہ کی کوئی
صراحت ہمیں نہیں ملی، جہال تک جعل حاصل کرنے کے لئے مال

(۱) أمنى المطالب وحاشية الرملى عليه ۴۲۲۲، ۴۳۳، ۴۳۳، حاشية الجيمر مي على شرح منهج الطلاب ۲۲۲۷، حاشية البجير مي على الخطيب ۲۷۳۷، منح الجليل ۱۱/۸، الخرشى وحاشية العدوى عليه ۷۵،۷۵، حاشية الدسوقى على الشرح الكبيرللدردير ۷۸۷، کشاف القناع وشرح المنتهى بهامشه ۲۷۲،۴۲۰،۳۲۰

(۲) شافعیہ کے سابقہ مراجع۔

رو کنے کی بات ہے، توعنقریب آرہی ہے۔

جعل کااشحقاق اوراس کی شرائط: جعل یرممل کی اجازت:

اسا- شافعیہ نے کہا ہے کہ عامل جعل کامستی اسی وقت ہوگا جب جعل
کرنے والے نے معاوضہ کے بدلہ کام کرنے کی اجازت دی ہو، لہذا
اگر جعل کرنے والے عامل کو اجازت دے دے اور اس کاعوض بھی مقرر
کردے تو عامل مقررہ جعل کامستی ہوگا، کیونکہ اس نے عوض کے لئے
اپنی محنت صرف کی ہے، لہذا وہ اجیر کی طرح معاوضہ کامستی ہوگا، اور اگر
بغیر اجازت کے کام کرے گا اس طرح کہ کہیں بھگوڑ نے غلام کو یا گم شدہ
مال کو پالے اور مالک کے حوالہ کرد نے جعل کامستی نہیں ہوگا اگر چہ
اس کا یہی پیشہ ہواوروہ اسی حرفت سے جانا جاتا ہو، اس لئے کہ مالک کی
طرف سے کوئی عوض طے نہیں ہوا تھا، لہذا عامل کاعمل تبرع ہوگا۔

یکی حنابله کی رائے ہے، البتہ انہوں نے دوصورتوں کومستثنی کیاہے:

پہلی صورت: جب کہ واپس کیا ہوا مال بھگوڑا غلام ہو، اور لوٹانے والا سلطان اور اس کے نائب کے علاوہ ہو، تو عامل اسے جعل کا مستحق ہوگا جو شریعت نے مقرر کیا ہو، اگر چہ ما لک کی طرف سے نہ اجازت ہوا وہ جعل مقرر ہو، یہی بھگوڑا غلام کے لوٹانے کے بارے میں حنفیہ کا بھی مذہب ہے۔ جیسا کہ عنقریب تفصیل آئے گی، عامل جعل کا مستحق ہوگا، خواہ وہ بھگوڑ وں کوئوش لے کر لوٹانے میں معروف ہویانہ ہو، خواہ لوٹانا اس پر واجب ہو (مثلاً غلام کی بیوی یا رشتہ دارجس کی کونا فات ما لک کرتا ہو) یا واجب نہ ہو، بیاس لئے ہے تا کہ اس غلام کی حفاظت اور اس کے بھاگر دار الحرب میں چلے جانے اور زمین میں فساد بر پاکر نے کے اندیشہ سے بچانے کا جذبہ پیدا ہو۔ ہاں میں فساد بر پاکر نے کے اندیشہ سے بچانے کا جذبہ پیدا ہو۔ ہاں

اگر بھگوڑ نے غلام کے علاوہ کوئی جانور اور دوسرامال ہوتو اس پر عامل کو جعل نہیں ملے گا،کین اگر سلطان یا اس کا نائب لوٹائے تو انہیں لوٹائے میں کچھ نہیں ملے گا،اس لئے کہ وہ عامۃ المسلمین کے مفاد کے منصب پر فائز ہیں اور اس کی نگرانی کامعاوضہ بصورت تخواہ بیت المال سے لیتے ہیں۔

دوسری صورت: دوسرے کا مال کہیں پڑے ہوئے چھوڑ دینے سے ہلاک ہونے کا اندیشہ ہو، اس مال کو ہلاک ہونے سے بچانے پر عامل کو اجرت مثل ملے گی، اگر چہ مالک کی طرف اجازت نہ ہواور نہ ہی جعل کا اعلان ہوا ہو، اور بیدا موال کو ہلاک ہونے سے بچانے کے لئے باعث ترغیب ہوگا<sup>(1)</sup>۔

۳۲ ما لکیہ نے کہا: اگر عامل اجرت لے کر گم شدہ یا ضائع شدہ اموال کو تلاش کرنے اوراس کولوٹا نے میں معروف ہوتو وہ اجرت مثل کامستحق ہوگا، تبرع کرنے والانہیں کہلائے گا، جیسا کہ شافعیہ کا فذہب ہے، خواہ گم شدہ مال کے مالک نے خود یا اپنے خادموں کے ذریعہ اس کولانے کی کوشش کی ہو یا نہیں ...، اس حالت میں اگر مالک چاہتو جعل مثل کے حوض جس کامستحق عامل ہوا ہے، اس گمشدہ مال کو عامل کے لئے چھوڑ سکتا ہے، خواہ اس کی قیمت جعل مثل کے برابر ہو یا کم یا زیادہ، عامل کو اس پرکوئی اعتراض کرنے کا حق نہیں ہوگا، بلکہ وہ جعل مثل کے بدلہ اس کورکھ لے گا، اور اگر عامل اس پیشہ میں معروف نہ ہو تو اسے جعل نہیں ملے گا، البتہ اس کوخرج اس تفصیل کے مطابق ملے گا

جعل کے بغیر کمل کی اجازت: ۳۳۳ – شافعیہ نے کہاہے: اگر کوئی دوسر یے خض کی صرف اجازت یا

اعلان سے اجرت کی شرط کے بغیر کام کرے تو عامل کو پھینہیں ملے گا، اگر چپکام پورا کردے، اس لئے کہ اس نے اس کے کام پر کسی عوض کو اینے او پرلازم نہیں کیا ہے۔

ما لکیے کی یہی رائے ہے اگر عامل اس طرح کے کام اجرت لے کر کے میں معروف نہ ہو، اس تفصیل کے مطابق جوسابق فقرہ میں گذری حنابلہ کی رائے بھی یہی ہے اگر عامل اجرت لے کر کام کے لئے پیشہ ورنہ ہو، اور اگر اس کا پیشہ یہی ہو، جیسے ملاح، درزی اور دلال وغیرہ، جو اپنے کو مل کے ذریعہ کمانے کے لئے رکھتا ہے، اور اس کو مالک نے کام کرنے کی اجازت دی ہوتو وہ اجرت مثل کامستحق ہوگا، اس لئے کہ عرف ایساہی ہے، اس طرح حنابلہ اس حکم سے دوصور توں کو مستثنی قرار دیتے ہیں، جن کی تفصیل (فقرہ راس) میں گذر چی ہے۔

## عمل کے اعلان کا سننا اور اس کو جاننا:

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۴۸/۲۰۶ طبع بیروت به

ہوتو وہ کسی چیز کا مستحق نہیں ہوگا اگر چہاس نے معاوضہ ہی کی امید میں کام کیا ہو، اسی طرح وہ عامل بھی معاوضہ کا مستحق نہیں ہوگا جواگر چہ مالک کی اجازت کے بعد عمل شروع کر لے کین اس کوا جازت کا علمنہ ہو، خواہ وہ عامل خاص ہو، یا اس کی نیت معاوضہ کی ہو، یا ان دونوں کے علاوہ ہو۔اورا گرجعل کرنے والا کہے: جو گم شدہ مال تلاش کر کے لئے اتنا انعام ہوگا، یا یوں کہے: اگر خالد اس کو لادے گا، اس کے لئے اتنا انعام ہوگا، یا یوں کہے: اگر خالد اس کو کی خبر نہ ہو، یا خالد ہی اس کو لوٹائے ہیں اس کو لوٹائے ہیں اس کو لوٹائے ہیں اس کو اعلان عام کی خبر نہ ہو، یا خالد ہی اس کو لوٹائے ہیں اس کو اعلان کی اطلاع نہ ہوتو دونوں میں سے کوئی بھی کچھ بھی جُعل کا مستحق نہیں ہوگا، اگر چہان لوگوں کو گمان ہو کہ اس جیساعمل رائیگال نہیں جائے گا، اس لئے کہ وہ بلا معاوضہ رضا کا را نہ تلاش کر کے واپس کرنے والا ہے۔

اگر عامل کوکام کے دوران اعلان اور جعل کاعلم ہوجائے توعلم کے بعد جتنا کام کرے گا ای تناسب سے اتنے جعل کامسخق ہوگا ، اس لئے کہ اعلان کے علم سے پہلے والے کام کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا ، اس لئے کہ اعلان کے علم سے پہلے والے کام کا کوئی اعتبار نہیں ہے ، لہذا وہ اس میں رضا کارانہ کام کرنے والامتصور ہوگا ، یہی حنابلہ کی رائے ہے ، البتہ فقر ہرا ۱۳ میں مذکورہ دوصور توں کو انہوں نے مستنی قرار دیا ہے۔ اس میں مالکیہ کا اس شخص کے بارے میں اختلاف ہے جوجعل کرنے والے کا اعلان نہ براہ راست سنا ہوا ورنہ ہی کسی کے توسط سے ، وہ کہتے ہیں : عامل اجرت مثل پائے گا۔ (فقرہ ۲۳) میں گذری ہوئی تفصیل کے مطابق جب کہ مالک نے بالکلیہ اجازت نہ دی ہو۔ تفصیل کے مطابق جب کہ مالکہ الشخود مالک نے بالکلیہ اجازت نہ دی ہو۔ کو وہ مال عامل کے لئے چھوڑ نے کاحق ہے یا نہیں ، اجبوری نے لکھا کے در میان اختلاف ہے کہ مشدہ مال کے مالک کے بدلہ میں گمشدہ مال ہی اس کوچھوڑ دے۔ رماضی نے کہا ہے : اس

حالت میں گمشدہ مال کے مالک کوختی نہیں ہے کہ اس کو عامل کے لئے چھوڑ دے، عامل کو یہاں صرف اجرت مثل ملے گی، اگر وہ اس طرح کا کام معاوضہ لے کرکرنے میں معروف ہو، اگر معروف نہ ہوتو پھر صرف اخراجات یائے گا(۱)۔

متعین جگہ کے ساتھ اجازت اور جعل کی تخصیص: ۱۳۲ – شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: اگر جعل کرنے والا کہے جو شخص میرا گم شدہ مال بغداد سے لادے گا اس کے لئے دیں دینار، تو دیکھا جائے گا کہ اگر عامل عملاً اسی سمت سے تلاش کرکے لا یالیکن عقد میں متعین جگہ

- (۱) المبذب اراام، أسنى المطالب ۲۲ ۳۳، ۴۵، تفة المحتاج ۲۲۲۳، الأنوار ار ۱۸ ۲۸، نهاية المحتاج ۴ ۱۲ ۳۲، ۳۴، الخرش ۷ ر ۷۵، ۵۵، حاشية الدسوقی علی الشرح الکبيرللدرد پر ۲۲ ۲۷، حاشية الصاوی علی الشرح الصغیر ۲ر ۲۵۷، کشاف القناع وشرح المنتبی ۲ ر ۲۵، ۲۹، ۴۱۹، ۴۲۵، ۳۲۸ ۳۰۰
- (۲) نہایة المحتاج ۴۸را ۴۳۸، آسنی المطالب ۴۸ر ۴۳۹، ۴۳۹، کشاف القناع ۴۸ ۱۷، ۱۸ مرا ۴۸ می کشاف القناع ۴۸ مرا ۴۸ م المغنی ۴۸ ۳۵۲ ۲۹، شرائع الاسلام ۴۸ کاا، مذکوره دونوں فقرات میں مالکیہ کے حوالحات۔

سے دور سے لا یا تواس کومقررہ اجرت سے زائدنہیں ملے گا،اس لئے کہ مقررہ جگہ سے مزید مسافت طے کرنااس کی طرف سے تبرع ہے، اورا گرمقرر جگہ سے قریب ہی میں پالے تو مسافت کے تناسب سے مقررہ جعل میں سے مستق ہوگا، جب کدراستہ آسان اور دشوار ہونے میں بیساں ہو،اس لئے کہ کمل جعل مکمل عمل کے مقابلہ میں ہے،لہذا بعض مقررہ جعل میں ہے بعض عمل کے مقابلہ میں ہوگا،اورا گرراستہ آسانی اور دشواری میں الگ الگ ہواس طرح کہاس نصف حصہ کی اجرت جہاں سے لایا ہے مثلاً اس دوسر بے نصف کی دوگئی ہوتو جعل میں اس بڑمل کیا جائے گا اور اس کومقررہ جعل کا دوتہائی دیا جائے گا۔ شافعیہ کے بہال راجح قول یہ ہے کہا گروہ بغداد کی مسافت کے برابر مسافت سے لاکر واپس کرے،خواہ کسی دوسری جہت سے ہو، تومقرره جعل یعنی دس دینار کامستحق ہوگا، اس لئے کہ جگہ کی تعیین کامقصد صرف الیی جگہ کی طرف رہنمائی کرنا ہے جہاں اس کے یائے جانے کی امید ہو، ایک طرح کی جعل کامستحق ہونے کے لئے اس مقررہ جگہ سے لا نا شرطنہیں ہے، اس لئے کہا گراس کی حقیقت مراد ہوتی تو جب اس مسافت سے قریب جگہ سے لاکر واپس کرتا تو کسی چز کامستحق نه ہوتا،اس کئے کہوہ اس جگہ سے نہیں لایا ہے۔ ایک قول بہ ہے کہ طلق کسی چز کا بھی مستحق نہ ہوگا،اس لئے کہ جعل کرنے والے نے اس سمت سے لانے کی اجازت نہیں دی ہے، شافعیہ کے اسی مرجوح قول کے مثل حنابلہ کا قول ہے۔ ے ۳ – مالکیہ نے کہاہے: گم شدہ جانوراور دیگراموال کے بارے میں اجرت کے استحقاق کے لئے شرط پیہ ہے کہ متعاقدین یاان میں سے کوئی ایک اس کی جگہ سے واقف نہ ہو، اس لئے کہ جوجگہ سے واقف ہوگا وہ دوسر ہے کو دھو کا دینے والا ہوگا اور یہ جائز نہیں ہے، لہذا عقد فاسد ہوگا، اگر جعل کرنے والاجگہ سے واقف ہو اور عامل

ناوا قف تومقررہ اجرت اور اجرت مثل میں جوزیادہ ہوگی وہ عامل کے لئے جعل کرنے والے پر لازم ہوگی، اور اگر صرف عامل واقف ہوتو رائح قول کے مطابق اس کو پھی تھی نہیں ملے گا، بلکہ وہ گنہ گار ہوگا، اور ہلاک ہونے کی صورت میں گمشدہ مال کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ اس کو جگہ معلوم ہے اور مالک اس سے ناواقف ہے، الی صورت میں اس کواس کے مالک کے یاس لانااس پر واجب ہے۔

اورا گران دونوں میں سے ہرایک کوجگہ معلوم ہوتو رائح قول کے مطابق عامل کے لئے اجرت مثل ہوگی، کیونکہ جعل کرنے والے کی طرف سے ایجاب کا تحقق ہو چکا ہے (۱)۔

هم شده مال کا پیته بتا نااوراس کی خبر دینا:

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۱۸ ۲۵ ۲۳ مغنی المحتاج ۱۸ ۲۳ ۱۳۳ ، حاشیة الصاوی علی الشرح الصغیر ۲۵۷۲ ، الخرشی وحاشیة العدوی ۷۷ و ۷،۱۷ ، حاشیة العدوی علی شرح ابی الحسن ۲۷ (۱۹۲۳ ، المخنی ۲۷ ۵۳ ۳ مشاف القناع ۲۸ ۱۸ ۲

مستحق نہیں ہوگا ،اس لئے کہ اس طرح کے امور میں عمل کی ضرورت نہیں ہوگا ،اس لئے کہ اس طرح کے امور میں عمل کی ضرورت نہیں ہوتی ہے، ہاں اگر خبر دینے والا پریشانی اٹھائے اور وہ اپنے قول میں سپا ہو، نیز جعل کرنے والے کے لئے جومعلوم کرنا چاہ رہا ہے اس میں منفعت ہوتو وہ اجرت کا مستحق ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا ہے: شرط یہ ہے کہ پتہ بتانے والے اور خبر دینے والے کو گمشدہ مال کی جگہ اور جس امر کے بارے میں خبر دینا مقصود ہے، اس کاعلم جعل کرنے والے کے اعلان اور اس کے ساتھ معاہدہ کرنے سے قبل نہ ہو، لہذا اگر عقد کے بعد معلوم ہوا ہوتو اجرت کا مستحق ہوگا، خواہ معلوم کرنے میں تکان یا مشقت ہوئی ہو یا نہیں، جیسے اس کو اچا نک معلوم ہوجائے اور اگر عقد سے قبل معلوم ہوتو کسی چیز کامشتحق نہ ہوگا (۱)۔

عمل سے فارغ ہونا اور جعل کرنے والے کو حوالہ کرنا:

9 - عقد جعالہ کے جواز کے قائل فقہاء اس پر متفق ہیں کہ مقررہ جعل کے استحقاق کے لئے شرط یہ ہے کہ عامل معقود علیه مل کو پائے جعل کے استحقاق کے لئے شرط یہ ہے کہ عامل معقود علیه مل کو پائے تکمیل تک پہنچادے اور اس سے فارغ ہوجائے اور جعل کرنے والے کے حوالہ کردے، جب تک بیدونوں با تیں نہ ہوں گی عامل کسی چیز کا بھی مستحق نہیں ہوگا، چنا نچ بھگوڑ اغلام، یا گم شدہ جانور مرجائے، یا والیس کیا جانے والا مال تلف ہوجائے، یا راستہ میں عامل کے ہاتھ سے غصب کرلیا جائے، یا عامل اس کو چھوڑ دے اور وہ جعل کرنے والے کے پاس خود ہی آجائے، یا والیس کیا جانے والا بھاگ جائے، اور ایس کیا جانے والا بھاگ جائے، اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر چہ جعل کرنے والے کے گھر سے اس کے حوالہ کرنے سے پہلے اگر جائے۔ ان تمام صور توں میں عامل کو پھر نیوں ملے گا، اس لئے کہ جعل

کا استحقاق واپسی اورجعل کرنے والے کے حوالہ کرنے سے متعلق ہے،اوراس کی طرف سے پنہیں یا یا گیا۔

البتہ ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر لوٹا یا جانے والا جانور عامل کے ہاتھ سے چھوٹ جائے اور جعل کرنے والے کوسپر دکرنے سے قبل بھاگ جائے تواگر معاہدہ کے بغیر دوسرا پیشہ ورعامل جس کا کام ہی گم شدہ مال اور بھگوڑ نے غلاموں کو اجرت پر تلاش کر کے لا ناہواس کولائے تو پہلے عامل کو بچھ بیں ملے گا، کل اجرت دوسرے عامل کو ملے گی بشر طبیہ جعل کرنے والے کے مکان سے دور سے یا اس جگہ سے بگڑ کر لا یا ہو جہاں سے پہلا عامل پکڑ کر لا یا تھا، اور اگر جعل کرنے والے کے گھر کرلائے اور جعل کرنے والے کے گھر کر لائے اور جعل کرنے والے کے حوالہ کردے تو دونوں عاملوں کو این این جائے گام کے تناسب سے اجرت ملے گی، اور تناسب میں راستہ کی سہولت اور اس کی مشقتوں کا اعتبار کیا جائے گا صرف مسافت کا مشتبار نہ ہوگا، اس لئے اس صورت میں دوسرے نے پہلے کے مل سے فائدہ اٹھا یا ہے۔

\* ۱۹ - جیسا کدا گرعامل کاعمل جعل کرنے والے کے حوالہ نہ ہوا تو وہ کسی چیز کامستی نہیں ہوتا ہے، اسی طرح (شافعیہ کے یہاں) کسی چیز کامستی نہیں ہوگا گراس کے عمل کا اثر کل پرظا ہر نہ ہو، یا کام کو کممل کرناممکن نہ ہو، اس سلسلہ میں شافعیہ کے یہاں بڑی تفصیل ہے، جس کے لئے ان کی کتابوں کی طرف رجوع کیا جائے، اس کا خلاصہ بیہ کہ اگر عمل پورا ہونے سے پہلے وہ چیز ہلاک ہوجائے جس پر عمل نورا ہونے سے پہلے وہ چیز ہلاک ہوجائے جس پر عمل کرناممکن ہو، جیسے کہ اس کی موجود گی میں یا اس کی ملکیت میں کام کرے اور کل پر اس کا اثر ظاہر ہواور اس کو کممل کرناممکن ہو، جیسے کیڑے کے بعض جسم کا سینا یا دیوار کے بعض حصہ کا سینا یا دیوار کے بعض

<sup>(</sup>۱) أَسَى المطالب ۲/ ۳۴۰، ۲۸۱، نهاية المحتاج ۳۸۴۸، الحطاب ۵/۵۵ من المحلف الخرثي ۲/۱۷، کشاف القتاع ۲/۱۷، کشاف القتاع ۲/۱۷،

کے بعض جھے کی تعلیم تو عامل مقررہ جعل میں سے اپنے عمل کے مطابق اجرت کامستحق ہوگا۔

اور اگرجعل کرنے والے کے حوالہ نہ کرے، یامحل پراس کا اثر ظاہر نہ ہو، جیسے برتن ٹوٹ جائے، یامل کو کمل کرناممکن نہ ہو، جیسے کپڑا کچھ سلنے کے بعد جل جائے، یا دیوار کچھ بنانے کے بعد منہدم ہوجائے، اگر چہ عامل کی طرف سے کوتا ہی نہ ہوئی ہو، یا دوران تعلیم طالب علم انتقال کرجائے، تو مذکورہ صورتوں میں عامل کو کچھ نہیں ملےگا۔ اسم – مالکیہ نے کہا ہے: کام پورا کئے بغیر عامل جعل کامستحق نہیں ہوتا ہے، اس سے تین صورتیں مستثنی ہے:

پہلی صورت: عامل کے اس عمل سے جس کو اس نے مکمل نہیں کیا ہے، فاکدہ حاصل ہواس طرح کہ جعل کرنے والا دوسرے عامل کو اس کی تعمیل کے لئے اجرت پرر کھے، یا کسی اور سے عقد جعالہ کرے، یا خود یا اپنے خدام سے اس کو پورا کرائے ، تو اس وقت پہلے عامل کو اس کے عمل پر دوسرے کی لی ہوئی اجرت کے تناسب سے اجرت ملے گ، خواہ دوسرے نے پہلے کے برابر کام کیا ہو، یا اس سے کم، یا زیادہ مثال کے طور پر پہلے سے پانچ دینار کی بات ہوئی تھی کہ فلال معین جگہ مثال کے طور پر پہلے سے پانچ دینار کی بات ہوئی تھی کہ فلال معین جگہ مثال کے طور پر پہلے سے پانچ دینار کی بات ہوئی تھی کہ فلال معین جگہ مکان تک پہنچاد ہے گا، اس نے آ دھے راستہ تک لے دس دینار مقرر کئے کہ اس مکان تک پہنچاد ہے ممل کے برابر ہے، اس لئے کہ جب دوسرے کو ممل دوسرے کے جب دوسرے کو نصف راستہ لے جانے پر دس دینار ملے، تو اس سے معلوم ہوا کہ یورے راستہ کی اجرت بیس دینار ملے، تو اس سے معلوم ہوا کہ یورے راستہ کی اجرت بیس دینار ہے۔

اور اگر جعل کرنے والا اس کوخود یا اس کا خادم پہنچاد ہے تو پہلے عامل کو اس اجرت کا حصہ ملے گا جس پر مالک عقد اجارہ یا عقد جعالہ کرتا۔ ابن القاسم نے کہا: تمام صور توں میں عامل اجرت مثل یائے گا،

صاحب'' الشرح الصغیر'' نے اسے رائح قرار دیا ہے، اس لئے کہ مالک کواس جگہ بھی مال کے ہلاک ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے، خاص طور پر جب کہ مال مہنگا ہو، قیمتی مال کا حال بیہ ہے کہ اگر ایسی جگہ ہو جہال ضائع یا ہلاک ہونے کا خوف ہو، تو وہاں سے منتقل کرنے کے لئے اجرت مثل سے زیادہ پر عامل رکھا جا تا ہے، اس کو پہلے اجارہ پر قیاس نہیں کیا جائے گا۔

دوسری صورت: اگرظاہر ہوجائے کہ جسشی پرعقد جعالہ کیا گیاہے،
(خواہ وہ جانور ہو یا کوئی دوسری چیز) وہ جاعل کے علاوہ کسی دوسرے کی
مملوک ہے، اور دوسرے کے لئے اس کا فیصلہ بھی کر دیاجائے، اور وہ اس کو عامل کے ہاتھ سے لے لتو عامل کی اجرت اس وقت بھی جعل کرنے والے پر لازم ہوگی، اگرچہ وہ عامل سے معقود علیہ وصول نہ کرے، اس لئے کہ اس نے اس کوئل میں دھو کہ دیا ہے، اگر غیر کی ملکیت ثابت نہ ہوئی ہوتی تو عامل جعل کرنے والے سے اجرت وصول کرتا، جعل کرنے والا جو ہوتی تو عامل کو دے گا وہ ستحق سے نہیں لے گا، یہی ابن القاسم کے اجرت عامل کو دے گا وہ ستحق سے نہیں لے گا، یہی ابن القاسم کے نزد یک ہے اور یہی رائے ہے، مذکورہ عظم اس صورت میں ہے جب کہ عامل کے شہر پہنچنے اور اس پر جعل کرنے والے کے قبضہ سے پہلے ظاہر ہوجائے کہ جعل کرنے والے کے علاوہ دوسرے کی ملکیت ہے، لیکن اگر جعل کرنے والے کے علاوہ دوسرے کی ملکیت ہے، لیکن اگر جعل کرنے والے کے علاوہ دوسرے کی ملکیت ہے، لیکن اگر تورائے قول کے مطابق عامل کو جعل نہیں مطابق عامل کو جعل نہیں ملے گا۔

کسی کافق ثابت ہونے اور موت وغیرہ کے در میان فرق (جس کا ذکر فقرہ روس میں گزرچکا ہے) یہ ہے کہ استحقاق لیعنی جاعل (جعل کرنے والا) کے علاوہ کی ملکیت کا ظاہر ہونا اکثر جاعل کی زیادتی کی وجہ سے ہم بھی بدلےگا۔

تیسری صورت: اگر معقود علیہ میں کوئی حادثہ پیش آنے کی وجہ سے عیب پیدا ہوجائے، جس کی وجہ سے قیت اتنی کم ہوجائے کہ

مقررہ جعل یا جعل مثل کے برابر بھی نہ ہو، تو بھی عامل کو پوری اجرت ملے گی ، اس نقصان کا لحاظ نہیں کیا جائے گا،خواہ بیحاد شعامل کے اس معقود علیہ پرمطلع ہونے کے بعد ادرجاعل کے حوالہ کرنے سے پہلے پیدا ہوا ہو۔

ادرجاعل کے حوالہ کرنے سے پہلے ہوا ہو۔

### جاعل کوسپر دکرنے کا دشوار ہونا:

۲۲ - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: اگر عامل معقود علیہ مال لے کر آئے ، اور اس کو جاعل نہ ملے اور نہ اس کا نائب ملے تو وہ حاکم کو سپر د کردے گا، اور وہ جعل کا مستحق ہوگا، اور حاکم اس کو الترام کرنے والے جاعل کے مال سے اجرت دے دے گا، اگر اس کا مال ہو، ورنہ عامل کا جعل جاعل کے ذمہ دین ہوکر باقی رہے گا، اور اگر وہاں اس جگہ کے لئے کوئی حاکم نہ ہو، تو اس کی واپسی پر دوگواہ بنالے گا، اور جعل کا مستحق قرار پائے گا، اگر چہ اس کے بعد واپس کیا جانے اور جعل کا مستحق قرار پائے گا، اگر چہ اس کے بعد واپس کیا جانے والا جانور مرجائے، یا بھاگ جائے، یہی تھم تمام معقود علیہ کے تلف والا جانور مرجائے، یا بھاگ جائے، یہی تھم تمام معقود علیہ کے تلف والے عیں حاری ہوگا (ا)۔

عمل میں عامل کا کسی کوشریک کرنا اور جعل کے استحقاق میں اس کااثر:

۳۷۷ - شافعیہ نے کہا ہے: اگر جاعل کسی متعین شخص کو کام سپر د کرے، اور وہ دوسرے کو بھی کام میں شریک کرلے تو اس کے حکم

### میں تفصیل ہے:

الف: اگرشریک مفت یا اس کے عامل سے معاوضہ لے کراس کی مدد کرنا چاہے، تو معاون کو مقررہ جعل میں سے پی خیر ہیں ملے گا، کل جعل کا مستحق وہ عامل ہوگا جس کو جاعل نے مقرر کیا ہے، کیونکہ معین کی مدد کرنے کی غرض سے دوسرے کا واپس کرنا معین کی طرف سے واپسی ہوگی، اور جاعل کا مقصد اس شخص کی طرف سے واپسی ہے جس کے لئے اس نے جعل کا النزام کیا ہے خواہ کسی بھی ممکن طریقہ سے ہو، لہذا اس کے معاہدہ کو صرف مخاطب عامل کے مل پر مخصر نہیں سمجھا جائے گا۔ اس کے معاہدہ کو صرف مخاطب عامل کے لئے یا اپنے لئے کام کا ارادہ کرے، یا کوئی ارادہ کرے، میا کوئی ارادہ نہ ہوتو یا اپنے اور جاعل دونوں کے لئے ارادہ کرے، یا کوئی ارادہ نہ ہوتو متعین عامل جعل کا نصف یائے گا، کیونکہ مذکورہ چاروں صور توں میں اس نے نصف کام کیا ہے، اور شریک کے ممل کا کوئی حصد اس کی طرف منسوب نہیں ہوگا، اس لئے کہ شریک نے کسی بھی صور سے میں اس کا ارادہ نہیں کہا تھا۔

5: اگر شریک اپنے لئے اور متعین عامل کے لئے کام کا ارادہ کرے، یا عامل اور جاعل دونوں کے لئے کام کا ارادہ کرے تو معین عامل کو مقررہ جعل کا تین چوتھائی حصہ ملے گا، اس لئے کہ آ دھا کام اس نے خود کیا اور شریک کا نصف کام اس کی طرف منسوب ہوگا، کیونکہ دونوں صور توں میں اس نے اس کا قصد کیا ہے۔

د: اور اگرشریک سب کے لئے (جاعل، عامل اور اپنے لئے)
کام کاارادہ کر ہے تو عامل جعل کا دو تہائی حصہ پائے گا، اس لئے کہ
اس نے نصف کام کیا ہے، اور شریک کے عمل کا ایک تہائی اس کی
طرف منسوب ہوگا، اور یہ مجموعی کام کا چھٹا حصہ ہے جو کہ عامل کے
نصف عمل کے ساتھ ضم ہوجائے گا۔

ھ: اورا گر دوآ دمی عامل کی مدد کریں،لیکن دونوں اس کا ارادہ نہ

<sup>(</sup>۱) المهذب ار ۲۱۱ م. تحفة المحتاج ۲۷ م. ۳۷ معاشية البجير مي على الخطيب ۳۷ م. ۱۵ المرد بدار ۱۷ م. ۱۸ م. ۱۷ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۱۳۵ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۳۵ م. ۱۳۵ م

یا ئیں گے۔

کریں تو عامل جعل کا تہائی حصہ پائے گا، اور اگر معاون تین ہوں تو اس کو چوتھائی حصہ ملے گا۔ اور اگر دو میں سے ایک عامل کے لئے کام کار ادہ کرنے کا ارادہ کرنے اور دوسرا جاعل کے لئے کرنے کا ارادہ کرے تو عامل دوتہائی حصہ پائے گا، اور اس طرح مختلف صور توں میں حساب کیا جائے گا۔

مذکورہ تمام صورتوں میں شریک کو کچھنیں ملے گا، نہ جاعل کی طرف سے اور نہ ہی عامل کی طرف سے اس لئے کہ جاعل نے اس کے لئے کسی چیز کا التزام نہیں کیا تھا، اس کے مثل حنابلہ نے کہا ہے۔

مالکیہ نے کہا ہے: عامل اورشریک مقررہ اجرت اور اجرت مثل میں سے جوزائد ہوگااس میں شریک ہول گے۔

اس سے زیادہ متعین اشخاص کو اجازت دے، یا ہم کام کرنے والے کے لئے اپنی اجازت اور اپنے اعلان کو عام رکھے، اور دواشخاص یا اس سے زیادہ ابتداء سے جاعل کو کممل حوالہ کرنے تک کام میں شریک رہیں تو (شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک) تمام کام کرنے والے مقررہ جعل میں شریک ہوں گے، ان کی تعداد کے اعتبار سے برابر تقسیم کردیا جائے گا۔ اگرچہ ان کے درمیان عمل میں تفاوت ہو، کیونکہ مل کا انضباط اس طرح کرنا کہ مل کے تناسب میں تفاوت ہو، کیونکہ مل کا انضباط اس طرح کرنا کہ مل کے تناسب سے جعل کی تقسیم ہو، ممکن نہیں ہے۔

یہ پوری تفصیل ان اعمال کے بارے میں ہے جن کا کرنا اجماعی طور پرسب کی طرف سے ممکن ہو، جیسے گم شدہ مال کی واپسی لیکن ایسا کا م جس کو مکمل انجام دینا ان میں سے ہرایک کے لئے ممکن ہو، جیسے سپرسالار کیے: جواس قلعہ میں داخل ہوگا اس کو ایک دینار ملے گا، اور اس میں تمام مجاہدین داخل ہوجا کیں توشا فعیہ اور حنا بلہ کے یہاں ان میں سے ہر شخص ایک دینار کا مستحق ہوگا، اس لئے کہ ہرایک شخص قلعہ میں داخل ہونے والا کہلائے گا۔

اوراگردومتعین اشخاص میں سے کوئی ایک آدمی کام پورا کرد ہے تو وہ مقررہ جعل میں سے نصف کامستحق ہوگا، کیونکہ جاعل نے اس کے لئے نصف بُعل ہی کا التزام کیا ہے، یہی شا فعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے۔
اس سلسلہ میں ہمیں مالکیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔
اس سلسلہ میں ہمیں مالکیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔
۵ ۲۰ – شا فعیہ اور حنابلہ نے کہا: اگر جاعل تین میں سے کسی ایک کے لئے مجبول جعل مقرر کر ہے، جیسے کیڑا اور دوسرے دو میں سے ہرایک کے لئے گم شدہ مال کی واپسی پرایک دینار مقرر کرے، اور تینوں ایک ساتھ اس کو واپس کریں تو بہلا اجرت مثل کا تہائی حصہ پائے گا، اور بقیہ دونوں میں سے ہرایک اینے گئے مقررہ دینار کا تہائی حصہ بقیہ دونوں میں سے ہرایک اینے گئے مقررہ دینار کا تہائی حصہ

اورا گرجاعل تینوں میں سے ہرایک سے کہے: گم شدہ مال تلاش کرکے لا دو، تہہیں ایک دیناردوں گا، ان میں سے ایک تلاش کرکے لائے تو وہ شرط کے مطابق کا مل ایک دینار پائے گا، اورا گر دوواپس لائیں تو دونوں میں سے ہرایک کو نصف دینار ملے گا، اورا گر تینوں واپس لائیں تو ہرایک کو تہائی دینار ملے گا۔ اسی طرح حساب ہوگا۔ اسی کے مثل مالکیہ نے کہا ہے۔ اورا گر جاعل ایک عامل کے لئے اس کے واپس کرنے پر ایک دینار مقرر کرے اور دوسرے کے لئے دو دینار، اوراس کے واپس لانے میں دونوں شریک ہوں تو ان دونوں میں سے ہرایک عامل اینے لئے مقررہ جعل کے نصف کا حقدار ہوگا، میں سے ہرایک عامل اینے کے مقررہ جعل کے نصف کا حقدار ہوگا، میں سے این نافع اور این عبدالحکم کی بھی یہی رائے ہے، اور مالکیہ میں سے این نافع اور این عبدالحکم کی بھی یہی رائے ہے، اور مالکیہ میں سے تونی اور تحقی نے اس عبدالحکم کی بھی یہی رائے ہے، اور مالکیہ میں سے تونی اور تحقی نے اس قول کوران جی قرار دیا ہے۔

۲ ۲۶ - مالکیہ کے یہاں رائح قول یہ ہے کہ دودینار میں دونوں شریک ہوں گے، اور اس تناسب سے آپس میں جعل تقسیم کریں گے، جس کو جاعل نے ان میں سے ہرایک کے لئے مقرر کیا ہے، اس لئے کہ وہ

آخری حد ہے جس کا التزام صاحب مال نے کیا ہے، تو پہلا عامل دونوں دینار کا تہائی حصہ لے گا، اور دوسراان دونوں کا دوتہائی حصہ لے گا، اور دوسراان دونوں کا دوتہائی حصہ لے گا، نیز مالکیہ کے نزدیک رائج یہ ہے کہ نقد اور عروض (۱) کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، چنا نچہا گر جاعل دوعاملوں میں سے ایک کے لئے اس کے لوٹا نے پر دس دینار متعین کرے اور دوسرے کے لئے عرض یعنی سامان، اور دونوں اس کے واپسی کرنے میں شریک ہوں تو رائج قول کے مطابق عرض کی قیمت لگائی جائے گی، لہذا اگر عرض کی قیمت یا نج دینار ہوتو دس والے کواس کا دو تہائی دیا جائے گا، اور سامان والے کوا ختیار ہے کہ وہ دس دینار کا ایک تہائی لے یااس کے بقدراس سامان سے لے جواس کے لئے مقرر کیا گیا ہے، یہی حکم اس صورت میں بھی ہوگا جب کہ جاعل دونوں عاملوں میں سے ہر ایک ہو یا الگ الگ ہو۔

ے ۱۲ - اگراس کے لوٹا نے میں دوآ دمی شریک ہوں اور جاعل ان میں
سے ایک ہی کے لئے جُعل مقرر کیا ہواور دوسرے کے لئے اجرت مثل
واجب ہوئی ہو، اس لئے کہ وہ گمشدہ مال کو تلاش کر کے لانے کا پیشہ ور
ہواور اس نے جاعل کا اعلان نہ سنا ہوتو ما لکیہ کے یہاں رائح قول سے
ہے کہ عقد میں مشروط جعل اور جعل مثل میں سے جوزیا دہ ہواس میں
دونوں شریک ہوں گے اگر دونوں کی مقدار الگ الگ ہو<sup>(۲)</sup>۔

(۱) العووض (عین اور راء کے ضمہ کے ساتھ) واحد''عرض'' (راء کے سکون کے ساتھ)، سامان اور دینار ودرہم کے علاوہ ہر مال ہے، عرض (راء کے فتحہ کے ساتھ) میں سامان اور درہم ودینارسب داخل ہیں، اس طرح ہرعرض عُرض ہے،اس کے برعکس نہیں (لسان العرب)۔

## فضولی اور نائب کے عقد میں جُعل کامستحق ہونا:

۸ ۲۰ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: کوئی نضولی جس کی عادت مذاق کرنا اور دھوکہ دینا نہ ہو، اور اس میں ماسبق میں مذکور جعل کے التزام کی ساری شرائط پائی جائیں، اگر وہ کسی ایسے شخص کے لئے جو دوسرے کا ضائع شدہ مال تلاش کر کے لائے یا دوسرے کے لئے کوئی کام کرے، سی معین بُعل کا اعلان کر نے ویہ عقد شجے ہوگا، مثلاً کہے کہ جوفلاں شخص کا گم شدہ مال یا بھگوڑ اغلام تلاش کر کے واپس لائے گا، جوفلاں شخص کا گم شدہ مال یا بھگوڑ اغلام تلاش کر کے واپس لائے گا، موجائے گا، اور ہروہ شخص جعل کا مستحق ہوگا جواس کا یہ اعلان سنے اور کام پورا کر دے۔

رائے یہ ہے کہ مخص مذکورہ قول کی بنیاد پر جعل لازم ہوگا، اگر لفظ "عليّ" (میرے ذمہ ہوگا) نہ کے، اس لئے کہ اس قول کامفہوم یہی ہے۔

عقد جعالہ میں فضولی کا اپنے اوپر جعل لازم قرار دینا دوسرے کی خریداری میں ثمن کو اپنے اوپر لازم قرار دینے کی طرح نہیں ہے، یا دوسرے کے ہمبہ پراپنے اوپر عوض لازم قرار دینے کی طرح نہیں ہے، اس لئے کہ بید دونوں ہی تملیک کا عوض ہیں، لہذا ایسے شخص پران دونوں کے واجب ہونے کا تصور نہیں کیا جائے گا جس کو ملکیت حاصل نہ ہوا در جعل تملیک کا عوض نہیں ہے۔

برخلاف اس صورت کے جب کہ جعل مقرر کرنے والا ما لک کا ولی ہو، یااس کا وکیل، لہذا اگر عاقد اس کا ولی یا وکیل ہوا ورا پنے مجور (جس کا وہ وہ لیے) کی طرف سے یاا پنے مؤکل کی طرف سے ماقبل میں مذکور مصالح کے مطابق جعل کا التزام کر بے تو عامل اس کے ولی یا وکیل کے التزام کے نقاضے کے مطابق ما لک کے مال میں جعل کا مستحق ہوگا۔

٩ ٣ - شافعيه نے کہا: اگر کوئی شخص خبر دے کہ مالک نے اپنے گم شدہ

مال کی واپسی پر بعل مقرر کیا ہے، مثلاً وہ کھے: '' زیدنے کہا ہے کہ جو شخص میرے گم شدہ مال کو تلاش کر کے واپس لائے گااس کو اتنا انعام دوں گا'، اور اگر زیداس کی تکذیب کرے تو عامل خبر دینے سے سی چیز کامستحق نہ ہوگا، اس لئے کہ خبر دینے والے نے اجرت کا التزام نہیں کیا ہے، اور نہ ہی زید سے پانے کامستحق ہوگا، اس لئے کہ اس معاملہ میں زید خبر کو حیٹلا چکا ہے، (اسی کے مثل حنا بلہ نے کہا ہے) زید کے قول کے حیجے ہونے پر اس کے خلاف خبر دینے والے کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ وہ اپنے قول کو رواج دینے میں متہم ہے۔

لیکن اگروہ اس کی تصدیق کردہ تو عامل زید سے اتناجعل پانے کا مستحق ہوگا جس کو خبر دینے والے نے اپنی خبر میں متعین کیا ہے۔ اگر خبر دینے والا تقد ہو، یا عامل کو اس کی سچائی پراطمینان ہو، (خواہ خبر دینے والا کا فریا بچے ہو)، اس لئے کہ اس پر بھروسہ کرنے میں عامل کی خواہش کو ترجیح دی جائے گی۔

اورا گرخبردین والا ثقد نه ہوتو عامل خبر دینے والے سے پچھ پانے کا مستحق نہیں ہوگا، کا مستحق نہیں ہوگا، کا مستحق نہیں ہوگا، باوجود یکہ اس نے خبر دینے میں خبر دینے والے کی تصدیق کی ہے، باوجود یکہ اس لئے کہ غیر ثقد کی خبر پر عامل کا اطمینان کمزور ہوگا، یہ ایسا ہی ہوا جیسا کہ کوئی شخص مالک کی اجازت اور اس کے التزام کے علم کے بغیر گم شدہ مال واپس کرے (۱)۔

اس مسئلہ میں ہمیں مالکیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔

جاعل کا جعل کو کم یاز یا دہ کرنا یا بدل دینا اور اس کا اثر:

• ۵ - شافعیہ نے کہا: جاعل کے لئے جائز ہے کہ کام سے عامل کی فراغت سے قبل مقررہ جعل میں کی بیش کردے، یا جعل کی جنس بدل دے، (خواہ عامل متعین ہو یا متعین نہ ہو، ) خواہ عامل کے کام شروع کرنے سے قبل ہو یا اس کے بعد، مثلاً وہ کیے کہ جو میرا گم شدہ مال تلاش کر کے والیس لادے گا، اس کو میں دس درہم دوں گا، پھر اس کے بعد کہے: جو گم شدہ مال تلاش کر کے لائے گا اس کو پانچ درہم دوں گا، یا اس کے برعس کیے۔

یا کہے: جومیرا گم شدہ مال تلاش کر کے واپس لا دے گا اس کو میں
ایک دینار دوں گا، پھراس کے بعد کہے: جوش میرا گم شدہ مال تلاش
کر کے لا دے گا، اس کو ایک درہم دوں گا یا اس کے برعکس کہے، اور
عامل کو کام شروع کرنے سے قبل براہ راست یا بالواسط معلوم ہوتو
آخری اعلان کا اعتبار ہوگا، اور عامل اس جعل کامستحق ہوگا جو آخری
اعلان میں مقرر کیا گیا ہے، خواہ پہلے سے کم ہو یا زیادہ ہو، خواہ پہلے ک
جنس سے ہو یا نہ ہو (اس کے مثل حنا بلہ اور رائج قول کے مطابق ما لکیہ
نے کہا ہے)۔

اوراگرکام شروع کرنے سے پہلے آخری اعلان کاعلم عامل کونہ ہو اور ناوا تفیت کے ساتھ کام شروع کرے، یہاں تک کہ کام پوراکرے توشا فعیہ کے یہاں راج قول کے مطابق پورے مل کے لئے اجرت مثل لازم ہوگی۔

اور اگر جعل میں اضافہ یا کمی کا آخری اعلان جعلی شروع کرنے کے بعد فارغ ہونے سے قبل ہواورعلم کے بعد عامل کا مکمل کرے اور اس کو پہلا اعلان بھی معلوم ہوتو اس صورت میں بھی (شافعیہ کے نزدیک) اس کو پورے مل کے لئے اجرت مثل ملے گی ، اس لئے کہ آخری اعلان پہلے اعلان کے لئے ناسخ ہے۔دوران کام جاعل کا پہلے

<sup>(</sup>۱) تخفة المجتاح ۲۲ ۲۳ ۳۱ اسنی المطالب وحاشیة الرملی علیه ۹/۲ ۳۹، اسنی المطالب وحاشیة الرملی علیه ۹/۲ ۳۹، محتی الحجاج علی الخطیب ۳۲ ۱۵۲۱، ۱۵۲۳، مغنی الحجاج ۲۲ ۲۵ ۴۳، ۵۳۰ محتی التجیر می علی شرح المنج ۳۲ ۱۹، نهاییة المحتاج وحاشیة الشیر الملسی علیه ۷۲ ۲۲، کشاف القناع ۲۸ ۲۲، کشاف القناع ۲ ۱۸ ۲۲،

اعلان کوفنخ کرنا اجرت مثل کی طرف رجوع کا متقاضی ہے، جبیبا کہ عنقریب ذکر آئے گا۔

ما لکیہ نے کہا: عامل عقد میں مقررہ بُعل پورا پائے گا،اس لئے کہ کام شروع ہونے کے بعد عقد جعالہ لازم ہوگیا،لہذا جاعل کے لئے بدلنا پااس سے رجوع کرناجائز نہیں ہوگا۔

اس مسله میں ہمیں دوسر نے قتہاء کے یہاں کوئی تفصیل نہیں ملی۔
ا ۵ – شا فعیہ نے کہا: اگر دوعامل شروع سے آخر تک کام میں شریک رہیں، البتہ ایک عامل پہلے اعلان میں مقررہ جعل کے مطابق کام کرے اور دوسرا اس مقررہ جعل کے مطابق کام کرے جواس نے دوسرے اعلان میں سنا، تو پہلا عامل پورے کام کی اجرت مثل کے نصف کا مستحق ہوگا، اور دوسرا عامل دوسرے اعلان میں متعین اجرت کے نصف کا مستحق ہوگا، اور دوسرا عامل دوسرے اعلان میں متعین اجرت کے نصف کا مستحق ہوگا، یہی راج قول ہے۔

شافعیہ کے علاوہ دوسر نے فقہاء کے یہاں اس مسکلہ میں ہمیں کوئی صراحت نہیں ملی۔

## عمل میں جاعل کااضافیہ یا کمی کرنا:

27 - شافعیہ نے کہا ہے: عقد جعالہ یا اعلان کے بعد اگر جاعل کام میں اضافہ کرے مثلاً وہ کے: جو میرا گھر تغمیر کردے گا، جس کی لمبائی اور چوڑ ائی دس دس گز ہوتواس کوا تناسطے گا، چھراس کے بعد کہے کہ اس کی لمبائی اور چوڑ ائی میس میس گز ہو، اور عامل اس اضافہ پر راضی نہ ہو اور اس بنیا د پروہ عقد کو فتح کردے تو عامل نے جتنا کام کیا ہوگا اس کی اجرت مثل پائے گا، باوجود یکہ فتح عامل کی طرف سے ہے، اس لئے کہ جاعل نے بی اس کواس پر مجبور کیا ہے، ایسا ہی تھم اس وقت بھی کہ جب کہ جاعل کام میں کمی کردے، اس لئے کہ کم کرنا جاعل کی طرف سے فتح کرنا جاعل کی طرف سے فتح کرنا ہے۔

اس کے علاوہ میں سابقہ دونوں فقروں میں مذکورہ تفصیل جاری ہوگی۔

یہ سب اس تصرف میں ہے جو عمل سے فارغ ہونے سے قبل تبدیلی کے ذریعہ کیا گیا ہو، جہاں تک کام سے فارغ ہونے کے بعد کے تصرف کی بات ہے تو اس کا کوئی اثر نہیں ہوگا، اور نہ کوئی حکم مرتب ہوگا، اس لئے کہ کام پورا ہونے کی وجہ سے جاعل کے ذمہ جعل لازم ہوجا تا ہے (ا) اس پر سب کا اتفاق ہے، جیسا کہ (فقرہ ۲۵ میں) گزر چکا ہے۔

متعین جعل کے ہلاک ہونے کی صورت میں عامل کس چیز کامستحق ہوگا؟

سا۵- شافعیہ نے کہا ہے: اگر عقد جعالہ میں مقررہ جعل کوئی معین چیز ہو، مثلاً کوئی معین کپڑا یا جانور ہواوروہ کام شروع ہونے سے قبل جاعل ہی کے قبضہ میں رہتے ہوئے ہلاک ہوجائے اور عامل کو اس کاعلم ہوجائے تواس کو پھر نہیں ملے گا اگر چہوہ کام کو پورا کردے اور جاعل کو حوالہ کردے۔

اور اگر عامل ناواقف ہو یا کام شروع ہونے کے بعد ہلاک ہوجائے تو عامل اجرت مثل پائے گا۔ حنابلہ نے کہا: اگروہ متعین چیز مثلی ہوتو عامل اس کامثل پائے گا، اور اگر مثلی نہ ہوتو اس کی قیمت کا مستحق ہوگا، اگر کام پورا کردے (۲)۔

شافعیہ کے علاوہ دیگر فقہاء کے یہاں اس مسکلہ میں ہمیں کوئی صراحت نہیں ملی۔

- - (٢) حاشية الرملى على أسنى المطالب ٢ ر ٢ ٣ م، كشاف القناع ٢ ر ١٨ م.

جعل وصول کرنے کے لئے معقو دعلیہ کورو کنا:

اسی کے مثل حنابلہ نے بھی کہا ہے، نیز انہوں نے بیداضا فہ کیا ہے
کہ اگر عامل واپس لائے ہوئے مال کو جاعل سے روک لے اور
روکنے کے بعد ہلاک ہوجائے تو عامل اس کا ضامن ہوگا(۱)۔

عقداور شریعت دونوں میں مقررہ کردہ جعل میں سے کس کا مستحق ہوگا:

۵۵ – مالکیہ اور شافعیہ نے کہا: اگر عقد جعالہ اپنی تمام شرائط کے ساتھ کمل ہوجائے تو عامل صرف اتناہی جعل پانے کا حقدار ہوگا جتنا کہ عقد میں طے پایا ہو،خواہ تھوڑا ہویا زیادہ اور خواہ بھگوڑا غلام کو پکڑ کرلانا ہویا کوئی اور کام (دیکھئے: فقرہ راس)۔

اسی کے مثل حنابلہ نے بھی بھگوڑ نے غلام کے علاوہ میں کہا ہے،
اور الیابی بھگوڑ نے غلام کی واپسی کے بارے میں بھی کہا ہے اگر عقد
میں مقررہ جعل شریعت کے مقرر کردہ جعل سے زیادہ ہو، حنابلہ کے
مرجوح قول کے مطابق اس صورت میں بھی الیابی ہے جب کہ عقد
میں مقررہ جعل شریعت میں مقررہ جعل سے کم ہو۔

۲۵ - حنابلہ کے یہاں راجح قول یہ ہے کہ بھگوڑ نے غلام کی واپسی
 کے مسئلہ میں جعل کے استحقاق کے لئے جاعل کی طرف سے پہلے

سے مقرر ہونا ضروری نہیں ہے، بلکہ شرعاً جوجعل ہوگا وہ سابق تفصیل کے مطابق پائے گا، اسی طرح اگر مقرر جعل شریعت میں مقرر ہ جعل سے کم ہوتو تعیین لغو ہوجائے گی اور عامل شریعت میں مقرر ہ جعل پائے گا، اس لئے کہ شریعت جس شخص پر مال کی مخصوص مقدار اس کے سبب کے پائے جانے کے وقت واجب کرے تو جب اس کا سبب پایا جائے گا وہ پوری مقدار اس پر واجب ہوگی۔ دوسرا قول بید ہے کہ عامل صرف مقرر ہ جعل ہی کا مستحق ہوگا، صاحب ' الفروع'' نے اس کو مقدم رکھا ہے۔ ' التقے '' اور' شرح المنتہی'' میں لکھا ہے: نے اس کو مقدم رکھا ہے۔ ' افتی '' اور' شرح المنتہی'' میں دونوں اقوال کو مطلق بیان کیا ہے۔

ان کے نزدیک شریعت میں مقررہ جعل کی تعیین میں روایات مختلف ہیں، امام احمد سے منقول ہے کہ اگر شہر کے اندر ہی سے تلاش کرکے لائے تواس کوایک دیناریا دیں درہم ملیں گے، اور اگر شہر کے باہر سے لائے تواس سلسلہ میں دوروایتیں ہیں:

پہلی روایت جورائے ہے، یہ ہے کہ ایک دینار یابارہ درہم اس پر واجب ہوں گے، کیونکہ حضرت عمروبن دینار اور ابن ابی ملیکہ روایت کرتے ہیں:''أن النبي عَلَيْتُ جعل في جعل الآبق إذا جاء به خار جا من الحرم دینارا''() (نبی کریم عَلِیْتُ نے بھوڑے غلام کا اگراس کو حرم سے نکلتے ہوئے پکڑ کر لایا ہو، ایک دینار متعین فرمایا)۔

دوسری روایت میہ ہے کہ چالیس درہم واجب ہوں گے، کیونکہ حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ جس وقت کہا گیا تھا کہ فلاں آ دمی فلاں

<sup>(</sup>۱) أسني المطالب ۲ ر ۴۴ م، كشاف القناع ۲ / ۱۸ م.

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ جعل في جعل الآبق إذا جاء به خار جا من الحرم دینارا" کوابن قدامه نے المخن (۲۱/۹ طبع مکتبه القاہرہ) میں ذکر کیا ہے، کیکن انہول نے اس حدیث کے مصدر کی طرف اثارہ نہیں کیا۔ البتہ انہوں نے کھوں نے سرسل ہے اوراس پر کلام کیا گیا ہے۔

قبیلہ سے بھگوڑے غلام کو پکڑ کر لایا ہے تو لوگوں نے کہا: یقیناً اس کو ثواب ملے گا، حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ نے فرمایا: اگر اجرت لینا چاہتو ہر بھگوڑے غلام کے بدلہ چالیس در ہم کامستحق ہوگا۔اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ تعین جعل غلام کی اصل قیمت سے زیادہ ہویا کم، کیونکہ دلیل عام ہے، اور اس پر قیاس بھی کرتے ہوئے کہ جاعل ہی اس کی شرط لگا تا تو وہی واجب ہوتا۔اسی طرح کوئی فرق نہیں ہے کہ بھگوڑے غلام کو واپس لانے والا بھا گے ہوئے غلام کو واپس لانے میں معروف ہویا نہ ہو، اور خواہ واپس لانے والا شخص بھا گے ہوئے غلام کی بیوی ہو، یا رشتہ دار ہو، جس کی کفالت ما لک کرتا ہویا کوئی دوسراہ والا والی کے دیکھئے: اصطلاح '' اِ باق''۔

جعل کے فاسد ہونے کی صورت میں عامل کس چیز کا ستحق ہوگا:

20 - شافعیہ نے کہا ہے: اگر عامل ایسا ہو کہ اسے معلوم نہ ہو کہ جعل فاسد میں پیخ نہیں ماتا ہے تواس کواجرت مثل ملے گی ، یہاس وقت کی بات ہے جب کہ جعل فاسد فی الجملہ مرغوب اور مقصود ہو، جیسے جاعل کہے کہ جومیرا گم شدہ مال تلاش کر کے لادے گااس کے لئے کپڑا ہے، یا جانور ہے، یا میں اس کوخوش کر دول گا، یا میں اس کو شراب یا خنز پر دول گا، تواس کے والیس لانے والے کواجرت مثل ملے گی، اگر چہ جعل کی جہالت یا اس کی عدم مالیت، یا اس کے حوالہ کرنے پر عدم قدرت کی وجہ سے عقد فاسد ہے، اسی طرح اس صورت میں بھی اجرت مثل کا مستحق ہوگا جبکہ فاسد ہے، اسی طرح اس صورت میں بھی اجرت مثل کا مستحق ہوگا جبکہ خاص کے کہ جوگم شدہ مال واپس کردے گا، اس کواس کا نصف ملے گا۔ مستحق ہوگا جومقرر کیا گیا ہے۔ اگر گم شدہ شکی معلوم ہو۔

اجرت مثل کی مقدار کی تعیین میں اس وقت کا اعتبار ہوگا جس میں

کام پوراہواہو، نہ کہ صرف اس وقت کا جس میں حوالہ کیا جائے۔
اور اگر عقد میں مقررہ جعل عموماً مرغوب نہ ہو، جیسے خون اور مٹی تو
عامل کو پچھ نہیں ملے گا اگر چہوہ اس سے ناواقف ہو کہ اس میں اس کو
پچھ نہیں ملے گا، اس لئے کہ جاعل نے اس کے ممل کے معاوضہ کے
مار بے میں امیر نہیں دلائی تھی۔

بھگوڑ ہے غلام کےعلاوہ گم شدہ شکی کی واپسی کےسلسلہ میں حنابلہ نے اسی کے مثل کہا ہے۔

مطابق ) جعل مثل کامستی ہوگا، اور اگر پورا نہ کر سے تواسے کچھ بھی مطابق ) جعل مثل کامستی ہوگا، اور اگر پورا نہ کر سے تواسے کچھ بھی نہیں ملے گا، اس لئے کہ جعل بذات خود اصل ہے، اس لئے فاسد جعل کو چھے کیا جائے گا الا بیہ کہ مطلق جعل مقرر کرنے کی وجہ سے عقد جعالہ فاسد ہو جائے ، خواہ کام پورا کرے یا نہ کرے، جیسے جاعل کہے: اگرتم میری گم شدہ شکی لا دو گے تو تمہارے لئے اتنا، اور اگر نہیں لا سکے تو اتنا، الیی صورت میں عامل اجرت مثل کا حقد ار ہوگا، خواہ تلاش کرکے لائے یا نہ لا سکے، کیونکہ یہ عقد حقیقت میں عقد جعالہ نہیں رہا جس میں کام کے پورا ہونے پر جعل کی شرط لگائی گئی تھی۔ جب اپنی حقیقت سے نکل گیا تو اس میں اجرت مثل واجب ہوگی۔

جعل مثل اوراجرت مثل کے درمیان فرق بیہ کہ عامل کام پورا کرے یا نہ کرے ہر حال میں اجرت مثل پائے گا، اور جعل مثل کا حقدار عامل اس وقت ہوگا جب کہ کام پورا کر دے، اس سے پہلے کسی چیز کامستی نہیں ہوگا (۱)۔

<sup>(</sup>۱) تخفة المختاج ۳۲۸/۲ مافية البجير مي على المنهج سر۲۱۹، أسنى المطالب ۲۱۹۸ مغنى المحتاج ۱۳۸۸ مغنى الشرح الصغير ۲۷ ۲۵۸، ۲۵۸، الخرشى وحافية العدوى عليه، ۲۵۸ مشاف القناع ۱۹۸۳ م

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۰۳۸

عاقدين كا آپس ميں اختلاف:

الف-عمل کا اعلان سننے یا اس کے جانئے میں اختلاف : 29 - شافعیہ نے کہا ہے: اگر جاعل اور عامل کے درمیان اختلاف ہوجائے کہ عامل تک عمل کی طلب کا اعلان پہنچایا اس نے اس کو سنا، اس طرح پر کہ عامل دعوی کرے کہ اس نے جاعل کو اعلان کرتے ہوئے سنا کہ جو تخص میر اگم شدہ مال تلاش کرکے لا دے گا، اس کو اتنا ملے گا، اور جاعل کے کہ بلکہ تو کچھ سنے بغیر اس کو لا یا ہے، تو عامل کا قول یمین کے ساتھ معتبر ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا ہے: بغیریمین کے جاعل کا قول معتبر ہوگا،اس کے بعد دیکھا جائے گا کہ اگر عامل کا پیشہ ہی معاوضہ لے کرگم شدہ اشیاء تلاش کر کے لا نا اور مالک کے حوالہ کرنا ہوتو اس کو جعل مثل ملے گا، اور اگر اس کا پیشہ نہ ہوتو سوائے اخراجات کے کچھ نییں ملے گا۔

## ب-عقد میں جعل کی شرط:

• ٢ - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: اگر جاعل اور عامل کے درمیان جعل کے مقرر اور متعین ہونے میں اختلاف ہوجائے کہ عامل جاعل سے کے مقرر اور متعین ہونے میں اختلاف ہوجائے کہ عامل جاعل اس کے کہتم نے میرے لئے جعل کی شرط لگائی تھی، اور جاعل اس کے لئے التزام کا افکار کرے، تو یمین کے ساتھ جاعل کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ اصل اس کا بری ہونا اور شرط نہ لگانا ہے، اور عامل پر بینہ پیش کرنا واجب ہوگا اگر اپنے قول کو ثابت کرنا چاہے۔

ج-عامل کی طرف سے مل کے ہونے میں اختلاف: ۲۱ - مالکیہ اور شافعیہ نے کہا کہ اگر عامل کی طرف سے عمل کے ہونے میں اختلاف ہوجائے، مثلاً گمشدہ مال کے واپس لانے میں عامل کے کہ میں اس کو واپس لایا، جاعل کے کہ: بلکہ دوسرا واپس لایا، یا

اس بات میں اختلاف ہوجائے کہ عامل نے گم شدہ مال کو تلاش کرنے کی کوشش کی یا نہیں، جاعل عامل سے کہے: تم نے گمشدہ مال تلاش کرنے اور واپس کرنے اور واپس کرنے کے سلسلہ میں تگ و دونہیں کی، بلکہ وہ خود واپس آگیا، تو دونوں صور توں میں جاعل کا قول کمین کے ساتھ معتبر ہوگا۔

اسی طرح اگر عامل اور بھگوڑ ہے واپس کئے گئے غلام کے درمیان اختلاف ہوجائے کہ عامل کہے: میں اس کولا یا، اور غلام کہے: میں خود واپس آیا، اور اس کا آقااس کی تصدیق کرے، تو شافعیہ کے نزدیک جاعل کا قول پمین کے ساتھ معتبر ہوگا۔

د-جعل کی مقدار ، جنس اور صفت میں اختلاف:

۱۲ - شافعیہ نے کہااور یہی حنابلہ کا مرجوح قول ہے کہ اگر کام سے فارغ ہونے اور جامل کوحوالہ کرنے کے عقد میں مقررہ جعل کی مقدار میں دونوں کے درمیان اختلاف ہوجائے کہ کیاوہ ایک دینار ہے یا دو دینار، یا کل جعل کا عامل مستحق ہے یا بعض کا، یا جعل کی جنس یا اس کی صفت میں اختلاف ہوجائے کہ کیاوہ درہم ہے یا دینار یاسامان؟ مذکورہ تمام صورتوں کا حکم ہیہ ہے کہ دونوں قسم کھا کیں گے، یعنی دونوں دوسرے کے قول کی نفی اور اپنے قول کے اثبات پرقسم کھا کیں گے، یعنی دونوں دوسرے کے قول کی افیار دوسرے کے قول کی افیار دوسرے کے قول کی نفی اور اپنے قول کے اثبات پرقسم کھا کیں مقال کے اثبات پرقسم کھا کیں مقال کے اثبات پرقسم کھا کیں مقال کے اثبات کی اثبات کے اثبات ک

دووں دوسرے ہے وں ہی اور اپنے وں ہے ابات پر م کھائیں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک مدعی اور مدعا علیہ ہے، تو جوجس کا انکار کرتا ہے اس کی نفی کرے گا، اورجس کا دعوی کرتا ہے اس کو ثابت کرے گا۔ رائح قول کے مطابق پہلے جاعل سے تسم لی جائے گی، اور دونوں کے تسم کھانے کے بعد عقد فنخ ہوجائے گا، اور عامل کے لئے اجرت مثل واجب ہوگی، اسی طرح اگر عمل شروع کرنے کے بعد اور پورا کرنے سے پہلے دونوں میں اختلاف ہوجائے تو دونوں قسم کھائیں گے، عامل نے جتنا کام کیا اسی تناسب سے مقررہ جعل میں سے یائے گا، اور اگر عمل شروع

کرنے سے قبل اختلاف ہوجائے تو دونوں سے قتم کھلائی نہیں جائے گی، اس لئے کہ عامل کسی چیز کامستحق نہیں ہوگا۔ مزید تفصیل آگے آئے گی۔

حنابلہ کے یہاں رائح قول میہ کہ جاعل کا قول یمین کے ساتھ معتبر ہوگا، کیونکہ اصل مختلف فیہزا کد مقدار کا نہ ہونا ہے۔

مالکیہ نے کہا: اگر دونوں میں سے کوئی اتنے کا دعوی نہ کرے جو
اس عمل کے لئے مناسب بُعل ہوسکتا ہوتو دونوں قتم کھا ئیں گے، اور
عامل جعل مثل پائے گا، اسی طرح اس وقت بھی جعل مثل کا حقد ار ہوگا،
جب دونوں قتم کھانے سے بازر ہیں، اور اگر کوئی ایک قتم کھانے سے
انکار کردے تو قاضی قتم کھانے والے کے دعوی کے مطابق فیصلہ
کردے گا۔

اورا گرصرف کوئی ایک اتنی مقدار کا دعوی کرے جو مناسب جعل ہوسکتا ہوتو اس کا قول پمین کے ساتھ معتبر ہوگا، اور اگر دونوں اتنی مقدار کا دعوی کریں جو کام کے اعتبار سے مناسب جعل ہوسکتا ہوتو مقدار کا دعوی کریں جو کام کے اعتبار سے مناسب جعل ہوسکتا ہوتو رائح قول کے مطابق عامل اور جاعل میں سے جس کے قبضہ میں واپس کیا جانے والا مال ہوگا اس کا قول معتبر ہوگا، ایک قول سے ہے کہ جاعل کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ جاعل ہی جعل دینے والا اور تا وان برداشت کرنے والا ہے اور اگر دونوں میں سے سی کے قبضہ میں مال بدہو، بلکہ کسی تیسرے امین کے پاس ہو، تو رائح قول کے مطابق نہ ہو، بلکہ کسی تیسرے امین کے پاس ہو، تو رائح قول کے مطابق دونوں قتم کھا ئیں گے، اور عامل کے لئے جعل مثل واجب ہوگا، جیسا کہ پہلی صورت میں ہے۔

ھے۔عقد میں مقررہ عمل کی مقدار میں اختلاف: ۱۳۳ – شافعیہ نے کہا:اگر عامل اور جاعل کے درمیان عقد میں مقررہ عمل کی مقدار میں اور عقد میں پورے مقررہ جعل کامستحق ہونے کے

لئے جس کا کرنا عامل پر واجب ہو، ان دونوں میں اختلاف ہوجائے مثلاً جاعل کے کہ سو دینار دوگم شدہ مال تلاش کر کے واپس لانے پر میں نے مقرر کیا تھا، اور عامل کے: نہیں بلکہ صرف اسی ایک گم شدہ مال کے واپس لانے پر تھا، جسے تیرے پاس میں لے کر آیا ہوں، تو اس صورت میں بھی دونوں قتم کھا ئیں گے، جبیبا کہ گذر ااور عامل کو اجرت مثل ملے گی۔

حنابلہ نے کہا ہے: اگر دونوں کے درمیان مسافت کی مقدار کے بارے میں اختلاف ہوجائے، جعل کرنے والا کہے: میں نے اتناجعل اس کے لئے مقرر کیا تھا جو دس میل کی دوری سے تلاش کر کے لادے، عامل کہے: بلکہ صرف چھ ہی میل سے کہا تھا، توجعل کرنے والے کا قول قبول کیا جائے گا، اس لئے کہوہ منکر ہے، اور اصل اس کا اس چیز سے بری ہونا ہے جس کا اعتراف اس نے نہیں کیا ہے۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر دونوں کے درمیان گم شدہ مال کی جگہ کے علم کے بارے میں اختلاف ہوجائے، تو جاعل (جعل کرنے والا) اور عامل میں سے جو عدم علم کا مدعی ہواس کا قول معتبر ہوگا، کیونکہ عقو د میں اصل صحیح ہونا ہے، اس لئے کہ ما لکیہ کے یہاں گمشدہ مال کے والیس کرنے میں عامل کے جعل کا مستحق ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ دونوں عاقدین میں سے ہرایک اس کی جگہ سے ناوا قف ہو، جس کے دونوں عاقدین میں سے ہرایک اس کی جگہ سے ناوا قف ہو، جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

و- والپس کردہ عین اور کمل کی نوعیت میں اختلاف: ۱۹۳ - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: اگر گم شدہ واپس کردہ مال کی ذات کے بارے میں اختلاف ہوجائے، مثلاً جاعل کہے: میں نے اس کے علاوہ دوسرے مال کو واپس لانے کے سلسلہ میں جعل مقرر کیا ہے، عامل کہے: نہیں، بلکہ اسی کی واپسی میں آپ نے جعل مقرر

کیاہے، تو جاعل کا قول قبول کیا جائے گا،اس لئے کہ عامل اس پرجعل کے مقرر کرنے کا دعوی کررہاہے، اور جاعل منکر ہے، اور اصل مقرر نہ كرنا ہے،اس كئے جاعل كا قول معتبر ہوگا۔

عامل اوراس کے شریک کے درمیان اختلاف: ۲۵ - شافعیہ نے کہا ہے: اگر عامل اور عمل میں اس کے شریک کے درمیان اختلاف ہوجائے، عامل شریک سے کہے:تم نے میرے ساتھا ہے عمل سے میری مدد کاارادہ کیا تھا،اس لئے کل جعل کا مالک میں ہوں گا،اورشر یک کہے: بلکہ میں نے اپنی ذات کے لئے کام کا ارادہ کیا تھا،لہذا میرا بھی جعل میں حصہ ہوگا،اس صورت میں اگر جاعل عامل کے قول کی تصدیق کرے تو عامل کا قول معتبر ہوگا ،اورکل جعل اسی کا ہوگا ، اور اگر جاعل عامل کے قول کی تکذیب کرے تو جاعل کوشم کھلائی جائے گی، اور اس پر عامل کے لئے نصف جعل واجب ہوگا، شریک کوکسی بھی حال میں کچھنہیں ملے گا، جبیبا کہ گذیرا()

اس مسّلہ میں شافعیہ کے علاوہ فقہاء کے پہاں کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی۔

> عقد جعاله كاختم هونا: اول:اس کو فنخ کرنااوراس کے اسباب:

۲۲- شافعیہ اور حنابلہ نے کہاہے: عامل کے عمل شروع کرنے سے قبل جاعل اور عامل دونوں میں سے ہرایک کوعقد جعالہ فنخ کرنے کا

(1) حاشية البجير مي على شرح كمنهج ٣ر ٢٢٢، أسنى المطالب وحاشية الرملي عليه ٢ر ا ۴ م، ۴ م ۳ م، تخفة الحتاج ۲ ر • ۷ س، الانوار ابر ۱۹ م، المهذب ار ۱۲ م، مغنی الحتاج ٩٥/ ٩٣٣٨، حاشية القليو بي على شرح أمحلي للمنهاج سرم ١٣١٠ الخرشي وحاشية العدوى عليه ١/١٤، ٤٨، ٤٥، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير للدردير ۲۲/ ۲۲، المغنى ۲ / ۳۵۵،۳۵۸ ، کشاف القناع ۲ / ۱۹ ۸ \_

اختیار ہے، اسی طرح عمل شروع کرنے کے بعداس کے بورا ہونے سے پہلے اختیار ہوگا، اس کئے کھل کے پورا ہونے سے پہلے وہ غیرلازم عقدہے،جبیبا که گذر چکا۔

جاعل کی طرف سے فنخ کی صورت بیہ ہوگی کہ وہ یوں کہے: میں نے عقد فنخ کیا، یا عقد کور د کیا، یا باطل کیا، یا میں نے عقد سے رجوع کیا، یامیں نے اینے اعلان کو باطل کیا، یااس طرح کے جملے کہے۔ اور عامل کی طرف سے اس کی صورت یہ ہوتی کہ وہ کیے: میں نے عقد نشخ کیا، یااس کورد کیا، یا میں نے اس کو باطل کیا۔اور عامل کے نشخ کرنے سے مرادعقد کارد کرنا ہے، اس لئے کہ گذر چکا کہ فظول میں اس کا قبول کرناشر طنہیں ہے ہواس کے حق میں فننخ کا یہی مطلب ہوگا۔ عمل شروع کرنے سے پہلے فننخ کا تصور صرف عامل معین کی طرف سے ہوسکتا ہے، اورا گر عامل متعین نہ ہوتو عمل شروع ہونے کے بعد ہی اس کی طرف سے فننخ کا تصور ہوسکتا ہے،اس لئے کہ جاعل اگر کیے:جو شخص میرا گم شدہ مال لا کر دے گا،اس کوا تنا ملے گا: تو پہنچیق ہے،ممل کے بعد ہی اس کا وجود ہوگا، اور اگر کوئی شخص کچھ کرنے سے پہلے اس کے جواب میں کیے: میں نے عقد جعالہ فنخ کیا، تواس کا قول لغو ہوگا، کیونکہ دونوں کے درمیان عقد ہی نہیں ہے کہ فنخ کیا جائے۔ اور جہاں تک عمل یورا ہونے کے بعد نشخ کی بات ہے، تو نشخ کا کوئی اثر نہیں ہوگا ،اس لئے کہاب جعل جاعل پر لازم اور مشحکم ہو چکا

ہے،لہذاختم نہیں ہوسکتا۔

اسی کے مثل مالکیہ نے بھی عامل کے بارے میں کہاہے،خواہ اس نے کام شروع کرنے سے پہلے یا شروع کرنے کے بعد فنخ کیا ہواور راجح قول کے مطابق جاعل کے بارے میں بھی مالکید کی یہی رائے ہےا گرعامل کے کام شروع کرنے سے قبل عقد فنخ کیا ہو۔ جہاں تک عمل شروع ہونے کے بعد کی بات ہے تو (مالکیہ کے

نزدیک) جاعل کواب عقد جعالہ فنخ کرنے کا اختیار نہیں ہوگا، اگر چہ عامل نے جو کام شروع کیا ہے، وہ بہت کم ہوجس کی کوئی اہمیت اور کوئی قیمت نہ ہو، اس لئے کے ممل شروع ہونے کے بعد اس کے حق میں عقد لازم ہوچکا ہے (۱)۔

# دوم:اس کا فنخ ہوجانااوراس کےاسباب:

۲۷ – شافعیہ نے کہا ہے: عاقدین میں سے کسی ایک کی موت اور
 اس کے جنون مطبق میں مبتلا ہونے اور اس پر بے ہوثی طاری
 ہوجانے سے عقد جعالہ فنخ ہوجائے گا۔

رائح قول کے مطابق جنون کی وجہ سے اس وقت عقد فتح ہوگا جب عامل متعین ہو، کیونکہ غیر متعین عامل سے جس نے جاعل کا اعلان سنا ہے عقد کا کوئی تعلق نہیں ہے، لہذ ااگر عقد کے بعد عاقدین میں سے کوئی پاگل ہوجائے اور عامل متعین نہ ہو، چرکام پورا کردے اور جنون سے افاقہ کے بعد یااس سے پہلے جاعل کے حوالہ کرد ہے تو عقد میں مقرر کردہ جعل کا مستحق ہوگا، اس کئے کہ جب عقد کا تعلق اس سے نہیں ہے اور عقد اس کے ساتھ خاص نہیں ہے تو جنون کی وجہ سے عقد فنخ ہونا کوئی معنی نہیں رکھتا۔

ما لکیہ کے مختلف اقوال میں سے رائج قول یہ ہے کہ عقد جعالہ عاقدین میں سے کسی کی موت سے فنخ نہیں ہوگا۔الا یہ کہ عامل کے کام شروع کرنے کے کام شروع کرنے کے بعد ہوتو عقد فنخ نہیں ہوگا، جاعل اور عامل میں سے ہرایک کے ور شہ پر عقد لازم ہوگا، جاعل کے ور شہ کے لئے جائز نہیں ہوگا کہ عامل کو کام

سے روک دیں، اور نہ ہی جاعل کے لئے جائز ہے کہ (اگر عامل مرجائے تو)اس کے ور شہ کو مل سے روک دے اگر وہ امین ہوں۔ اس مسله میں حنابلہ کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی۔

# سوم: عقد جعالہ کے فنخ پر مرتب ہونے والے نتائج: عمل شروع کرنے سے پہلے:

۱۸ - شافعیہ نے کہا ہے: عامل معین کوجس نے پہلے عقد قبول کیا ہو پچھ نہیں ملے گا اگر وہ اپنے عمل شروع کرنے سے قبل عقد کو فنخ کرد ہے، اس لئے کہاس نے پچھکا منہیں کیا، اس طرح اس وقت بھی پچھ نہیں ملے گا اگر جاعل عقد کو فنخ کرد ہے، اور متعین عامل کو کام شروع کرنے سے پہلے اس کے فنخ کا علم ہوجائے، یا جاعل عقد کے فنخ کا اعلان کرد ہے اور کام شروع ہونے سے قبل اس کی اشاعت کرد ہے، اگر عامل معین نہ ہو۔

جولوگ عقد جعالہ کے قائل ہیں ان کے یہاں یہ مسئلہ متفق علیہ ہے، سوائے بھگوڑ نے غلام کے مسئلہ کے کہ اس میں حنابلہ کا اختلاف گذر چکا ہے، اس طرح مالکیہ کا اختلاف اس صورت میں ہے جب عامل عوض لے کر اس طرح کے ممل کرنے کا پیشہ ور ہو۔

## عمل شروع کرنے کے بعد:

19 - شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: اگر عامل (خواہ متعین ہو یا متعین نہ ہو)، کام شروع کرنے کے بعد عقد جعالہ فنخ کردے تواسے کچھنہیں ملے گا، اس لئے کہ عامل کام کے پورا کرنے کے بعد جعل کامستحق ہوتا ہے، اور اس نے اپنے اختیار سے اپنے حق کوضائع کیا ہے، اوھر جاعل کامقصد بھی پورا نہیں ہوا جواس نے عقد سے ارادہ کیا تھا۔ مسکلہ کیسال ہے خواہ عامل کچھ کام کر کے جاعل کے سپر دکرد ہے جیسے کچھ

<sup>(</sup>۱) تخفة المحتاج ۳۲۹/۲، ۳۷۰، حاشية البجير مي على الخطيب ۱۷۲، أسن المطالب ۲ (۳۸۳، مغنی المحتاج ۲ (۳۳۳، حاشية القليو بي على شرح أمحلى للمنهاج سر ۱۳۳۷، الحطاب والتاج والإكليل ۴۵۵/۵، المقدمات ۲ / ۷۰، ۳۰۸، ۳۰۰ حاشية الدسوقي على الشرح الكبيرللدرد ير ۲۸/۸۶، كشاف القناع ۲ / ۲۹/۲

دیوار کی تغمیر کردے، یااس کے سپر دنہ کرے، جیسے عامل کا گمشدہ مال کو تلاش کرناجس کی واپسی کا معاہدہ ہوا ہو۔

اس کے مثل مالکیہ نے بھی کہا ہے، سوائے اس صورت کے جس کا ذکر گزرا، یعنی جس کام میں اس کے پورا ہونے سے پہلے جاعل کا فائدہ ہو، یہ عقد جعالہ ان کے یہاں جائز نہیں ہے۔

اس سے شافعیہ کے یہاں وہ صورت مستثنی ہے، جب کہ جاعل عمل میں اضافه کرے اور عامل اس اضافه پر راضی نه ہو،جس کی وجہ سے وہ عقد فنخ کردیتوعال اجرت مثل کامستحق ہوگا، جبیبا که گذر چکاہے۔ کے الیکن عامل کے معقو دعلیہ لکوشروع کرنے کے بعد اگر جاعل عقد فنخ کردے تو عامل کے لئے اس کے کئے ہوئے کام میں جاعل پر اجرت مثل لازم ہوگی، بیہ حنابلہ کا مذہب ہے، اور شافعیہ کے نز دیک اصح قول یہی ہے، اس لئے کہ عقد جعالہ کے لازم نہ ہونے کا تقاضا ہے کہ جاعل کو فننخ کا حق حاصل ہو، اور جب جاعل فننخ کردے تو مقررہ جعل واجب نہیں ہوگا،جبیہا کہ دیگر فنٹح ہونے والےمعاملے میں ہوتا ہے، البتہ عامل کاعمل قابل قیت واقع ہوا ہے، لہذا دوسرے کے فتخ سے وہ ضائع نہیں ہوگا، بلکہ اس کا بدل واجب کیا جائے گا، اوروہ اجرت مثل ہے،اور عامل کوحیت نہیں ہوگا کہ عقد میں مقررہ جعل میں سےاپنے عمل کے بقدرا جرت کا مطالبہ کرے،اس لئے کہ فنخ کی وجہ سے عقد ختم ہو چکا ہے۔اوراس لئے بھی کیمل سے فارغ ہونے کے بعد ہی مقررہ جعل کامستحق ہو گالہذااس طرح اس کے بعض کا بھی حکم ہوگا۔

اجرت مثل واجب ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے کہ عامل نے جتنا کام انجام دیا ہواس سے جاعل کامقصود بالکل حاصل نہ ہوا ہو، جیسے گم شدہ مال تلاش کر کے چھددور تک لایا تھا، یااس کا کچھ مقصد پورا ہوا ہو، جیسے اگر جاعل کہے: اگرتم میرے بیٹے کو قرآن پڑھنا سکھا دوگے تو

تمہارے لئے اتنامعاوضہ ہوگااس نے اس کو پچھ قرآن کی تعلیم دی پھر جاعل مزید تعلیم دینے سے اس کومنع کر دے۔

مالکیہ نے کہا ہے: عمل شروع ہونے کے بعد جاعل کوعقد فنخ کرنے کا حق نہیں ہے، اور اگر فنخ کردے تو اس کے فنخ کا کوئی اثر نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس وقت اس کے حق میں عقد لازم ہوگا، اور عامل (خواہ متعین ہویا متعین نہ ہو) مقررہ جعل کا مستحق ہوگا، بشرطیکہ کام پوراکردے۔

اورا گر عامل اور جاعل دونوں عقد فنخ کردی توشا فعیہ کے رائح قول کے مطابق عامل اجرت یا مقررہ جعل میں سے پچھ کا بھی مستحق نہیں ہوگا ،اس لئے کہ استحقاق کا متقاضی یعنی جاعل کا فنخ کرنا اور اس سے مانع یعنی عامل کا فنخ کرنا دونوں جمع ہیں، لہذا مانع رائح ہوگا (۱)۔ اس آخری مسئلہ میں شافعیہ کے علاوہ دوسر نے فقہاء کے یہاں کوئی صراحت نہیں ملی۔

بھگوڑ ہے غلام کی آزادی کی وجہ سے ضخ عقد کا نتیجہ:

اک - شافعیہ نے کہا ہے: اگر جاعل اپنے بھگوڑ ہے غلام کو عامل کے واپس کرنے سے پہلے آزاد کردے تو راج قول کے مطابق عامل اجرت مثل پائے گا،اوراس کا اعتاق اس کے فنخ کے قائم مقام ہوگا۔
مالکیہ میں سے ابن ماجنون نے کہا: اگر اس کا آقاعال کے اس پرمطلع ہونے سے پہلے اس کو آزاد کردی تو عامل کو پچھنہیں ملے گا، خواہ عامل اس کے بعد اس پرمطلع ہوکر اس کو واپس کر بے خواہ اس کو آزاد کی کاعلم ہوا ہو یا نہ ہوا۔ اوراگر اس کا آقا اس پر عامل کے مطلع آزادی کاعلم ہوا ہو یا نہ ہوا۔ اوراگر اس کا آقا اس پر عامل کے مطلع

<sup>(</sup>۱) تحفة المحتاج ۱۹۲۳، ۲۰۰۰، أسنى المطالب ۱۳۲۲، نهاية المحتاج المحتاج مهر ۱۳۲۸، نهاية المحتاج مهر ۱۳۲۸، نهاية المحتاج ۱۳۸۸، مغنى المحتاج ۱۳۷۷، حاشية الصاوى على الشرح الصغير المحتباج ۱۳۸۷، المحتد ال

ہونے کے بعداس کوآزاد کردی تو عامل عقد میں مقررہ جعل کامستی معرف کے بعداس کوآزاد کردی تو عامل عقد میں مقررہ جعل کامستی ہوگا اگر جعل مقرر نہ ہو، اور عامل عوض لے کراسی بیثیہ سے معروف ہوتو اس کوجعل مثل ملے گا۔ اورا گراس کا آقا یا جاعل مختاج ہوتو جعل غلام کے ذمہ لازم ہوگا، کیونکہ اس پراس کے مطلع ہوجانے کے بعداس کا جعل واجب ہوگیا۔

راجح قول کے مطابق مذکورہ تھم میں بھگوڑے غلام کو ہبہ کردینا آزادکرنے کی طرح ہے۔

حنابلہ نے کہا: اس حالت میں عامل صرف اس خرج کا مستحق ہوگا جواس نے بھگوڑ سے غلام پر کیا ہو، اس لئے کہ آزاد کو بھگوڑا نہیں کہاجا تاہے۔

# عقد جعالہ کے نشخ ہونے کا نتیجہ:

۲۷ – شافعیہ نے کہا ہے: اگر عامل کے عمل شروع کرنے کے بعد جاعل کا انتقال ہوجائے تو اگر عامل کام جاری رکھے اور اس کو پورا کردے اور جاعل کے ورثہ کوسپر دکرد ہے تو عامل عقد میں مقررہ جعل میں سے اتنے ہی عمل کی اجرت کا مستحق ہوگا جو اس نے جاعل کی حیات میں کیا تھا، جاعل کی موت کے بعد کے عمل کی اجرت کا مستحق نہیں ہوگا، کیونکہ جاعل کے ورثہ نے اجرت دینے کا وعدہ والتزام نہیں کیا، خواہ عامل کو جاعل کی موت کا علم ہو یا نہ ہو، اور اگر متعین عامل کا انتقال ہوجائے، اور اس کا وارث کام پورا کردے اور جاعل کے حوالہ کردے تو وارث بھی عقد میں مقررہ جعل میں سے اسی عمل کی اجرت کا مستحق ہوگا جو اس کے مورث نے اپنی موت سے قبل کیا تھا، اور اگر مرف والا عامل غیر متعین ہو، اور اس کا وارث یا کوئی دوسرا کام پورا کردے والا عامل غیر متعین ہو، اور اس کا وارث یا کوئی دوسرا کام پورا کردے تو وہ پورے مقررہ جعل کا مستحق ہوگا۔

. موت کی وجہ سے عقد جعالہ فنخ ہونے کی صورت میں عامل کے

لئے جتناوا جب ہوتا ہے اس کا ذکر او پر ہو چکا ہے، اور عقد فنخ کرنے کی صورت میں عامل اجرت مثل کا مستحق ہوتا ہے۔ دونوں کے درمیان فرق یہ ہے کہ موت کی صورت میں مقررہ جعل کے ساقط ہونے کا سبب جاعل نہیں ہے، عامل نے فنخ ہونے کے بعد کام پورا کیا، اور جاعل نے اسے منع نہیں کیا، بخلاف فنخ کرنے کے، اور اس لئے کہ وہ عقد کو اس لئے کہ وہ عقد کو اس پر لئے بھی کہ فنخ انفساخ سے زیادہ توی ہے، اس لئے کہ وہ عقد کو اس پر مرتب ہونے والے آثار کے ساتھ ختم کرنے کی طرح ہے، لہذا اس کے بدل کی طرف لوٹا یا جائے گا جو کہ اجرت مثل ہے، جہاں تک انفساخ کا معاملہ ہے تو وہ چونکہ اس طرح نہیں ہے، تو گویا کہ عقد کو ختم انفساخ کا معاملہ ہے تو وہ چونکہ اس طرح نہیں ہے، تو گویا کہ عقد کو ختم ہی نہیں کیا گیا، لہذا کام کے بقدر جعل میں سے اس کے لئے لازم ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا ہے: اگر جاعل کا انتقال ہوجائے تو عامل اور اسی طرح عامل کی موت کی صورت میں اس کا وارث رائح قول کے مطابق عقد میں مقررہ پورے جعل کا مستحق ہوگا، اگر کام پورا کرکے اس کے حوالہ کردے۔

حنابلہ نے کہا: اگر بھگوڑ ہے غلام پر قبضہ پانے سے پہلے جاعل کا انقال ہوجائے ، توشر عاً مقررہ جعل کا عامل مستحق ہوگا، جس کو اس کے آتا کے ترکہ میں سے لے گا، جیسے دوسر ہے حقوق اور دیون کا حکم ہے، بیاس وقت ہے جب کہ غلام کے آتا کی موت اس کی آزادی کا سبب نہ ہو، اگر سبب ہو جیسے مد ہر (۱) اور ام ولد میں (۲) ، تو عامل پھے بھی نہیں پائے گا، کیونکہ کام پورانہیں ہوا، اس لئے کہ آزاد کو بھگوڑ انہیں کہا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مدبر: ایسے غلام کو بولتے ہیں جس کی آزادی اس کے آقا کی موت سے منسلک ہو تفصیل کے لئے دیکھئے: '' تدبیر'۔

<sup>(</sup>۲) ام ولد: اس باندی کو کہتے ہیں جو آقاسے بچہ جنے ، اس کی وجہ سے آقا کی موت سے آزاد ہوجائے گی ، اس کے احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: '' استیلا''۔

اسی طرح بھگوڑ ہے غلام کے علاوہ دوسرے واپس کردہ اموال میں بھی عامل کو پچھ نہیں ملے گا اگر جاعل وصول پانے سے پہلے مرجائے، البتہ اس کوصرف نفقہ ملے گا، جس کو دونوں صورتوں میں سابق تفصیل کے مطابق اس کے ترکہ سے وصول کرےگا(۱)۔

# فنخ کے بعد عامل کے مل کا حکم:

ساک – شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: اگر جاعل کے عقد کوفننج کرنے کے بعد عامل اس کو جانتے ہوئے کام کر ہے تواس کو پھینیں ملے گا، اس طرح اس صورت میں بھی پھینیں پائے گا، جب وہ جاعل کے فنخ سے ناواقف ہو، یہی راجح قول ہے، بیاس کے منافی نہیں ہے جس کا ذکر او پر گزر چکا ہے کہ عامل اجرت مثل کا مستحق ہوتا ہے، اگر جاعل کی یا بیش سے عقد کو بدل دے، اس لئے کہ ہماری گفتگواس صورت سے متعلق ہے جس میں جاعل بدل کے بغیر فنخ کردے، خلاف ماسبق کے۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر عامل کام پورا کردے تو مقررہ جعل کا مستحق ہوگا، خواہ عامل جاعل کے فتح سے واقف ہویا نہ ہو، اور جاعل کے فتح کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا، جواس نے عامل کے کام شروع کرنے کے بعد کیا ہے (۲)۔

# جرانة

#### تعريف:

ا- "جعوانة" عين كسكون اورراء كى تخفيف كساتھ فصيح ہے،
(قاموس ميں ہے: كبھى عين مكسور اور راء مشدد پڑھا جاتا ہے، امام
شافعی فرماتے ہیں: تشديد غلط ہے)، يد مكہ اور طائف كے درميان
ايك جگه كانام ہے، ايك خاتون وہاں رہتی تھی اس كالقب جر انہ تھا،
اس كے نام پر اس كانام ہے، 'جحر ان' كمه سے چھ فرسخ (يعنی
۱س كے نام پر اس كانام ہے، اور حدود حرم سے نوميل كے فاصلہ پر
۱۸ رميل) كى دورى پرواقع ہے، اور حدود حرم سے نوميل كے فاصلہ پر

فقہاء جرانہ کے بارے میں اہل حرم کے لئے عمرہ کے ایک میقات کی حیثیت سے گفتگو کرتے ہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

# الف: تنعيم:

۲ - لغت میں تعیم "نعمه الله تنعیما" کا مصدر ہے لین اللہ نفل فلال کونوشحال بنایا، "تنعیم" مکه مرمه سے قریب مدینہ کے راسته میں ایک جگہ ہے، وہال مسجد عائشہ ہے، اس کو تعیم اس لئے کہا جاتا ہے کہ اس کے دائیں طرف ایک پہاڑ ہے جس کا نام نعیم ہے، اس کے دائیں طرف ایک پہاڑ ہے جس کا نام نعیم ہے، اس کے

<sup>(</sup>۱) المصباح المعير ،متن اللغة ،القاموس،لسان العرب المحيط ،المغر بالممطرزى ماده: "جعر" القليو بي ٢ / ٩٥ ، كشاف القناع ٢ / ٥١٩ ، شفاء الغرام الر٢٩١ ـ

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ۴۲۲، ۴۳۳، ۴۳۳، حاشية البجير مى على المنج ۴۲۱، حاشية البحير مى على المنج ۴۲۱، حاشية القليد بي على شرح المحلى للمنهاج ۳۷ سر ۴۳۳، الحطاب ۴۵، ۵۲۸، الخرثى وحاشية العدوى عليه ۷/۳۷، المقدمات ۴۸،۲۳، کشاف القناع وشرح المنتهى بهامشه ۲۷،۴۲۰،۲۰۰۸

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج ۱۸ ۳۸ مغنی الحتاج ۱۷ ۴۳۸، اسنی المطالب ۱۷ ۳۳۸، المقدمات ۷۷ ۲۷ ۴۰، الخرشی ۷۷ ۲۷، کشاف القناع ۱۹۷۲ ۳۔

بائیں جانب ایک دوسرا پہاڑ ہے جس کا نام ناعم ہے مجل وقوع وادی میں ہے جسے نعمان کہا جاتا ہے، بیال کے اطراف میں مکہ سے سب سے زیادہ قریب ہے، اس کے اور مکہ کے درمیان چارمیل کا فاصلہ ہے، ایک قول تین میل کا ہے (۱)۔

تنعیم بھی اہل حرم کے لئے عمرہ کا ایک میقات ہے، اور وہ جعرانہ کے مقابلہ میں مکہ سے زیادہ قریب ہے۔

#### ب: حديبي:

سا – حدیبید یاء کی تخفیف کے ساتھ جدہ کے راستہ میں مکہ سے قریب ایک کنوال ہے، پھر اس جگہ کو حدیبید کہا جانے لگا، اور وہ حرم کے اطراف میں بیت اللہ سے سب سے زیادہ دور ہے، زمخشری نے واقدی سے قل کیا ہے کہ مجدحرام سے نومیل کے فاصلہ پرواقع ہے۔ حدیبیہ بھی عمرہ کا ایک میقات ہے، البتہ تعیم اور جعر انہ دونوں سے دور ہے (۲)۔

# اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۳ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اہل حرم کے لئے عمرہ کے واسطے میقات واجب میر ہے کہ جس طرف سے چاہے حرم سے باہر حل میں آئے، اگرچہ ایک قدم ہو (۳) افضل ہونے میں اختلاف ہے، حنفیہ

- (۱) المصباح المنير ، مخار الصحاح ، المغر بالمطرزى ، متن اللغه ، لسان العرب ، المحيط ماده: " نغم" القليو بي ۲ / ۹۵ ، طبع دار احياء الكتب العربية ، حاشية الجمل ٢ / ٣٩ ما طبع احياء التراث العربي .
- (۲) المصباح المنير ،لسان العرب،المغر بللمطرزى،متن اللغه، ماده: ''حدب'' القليو بي ۲ر ٩٥، حاشية الجمل ٩٨/٢ س-
- ي بين التعليل المختار طبع دارالمعرفه الر١٣٢، بدائع الصنائع الر١١ طبع دارالكتاب العربي، القوانين الفقهيد ١٣٥٥، القليو بي ٩٥/٢، وصنة الطالبين سر ٣٥، ١٨٥٨، مثاف القناع ١/ ٥١٥، المغني ٣٥/٢٥٨/٣

اور حنابلہ کے نزدیک جعرانہ اور حدیبیہ سے تعیم افضل ہے، یہی شافعیہ میں سے صاحب 'التنہیہ' کی رائے ہے (۱)۔

کیونکہ نبی کریم علی ہے خطرت عائشہ کے بھائی حضرت عبدالرحمٰن کو حکم دیا کہ وہ مقام '' تعیم' سے ان کوعمرہ کرائیں (۲)۔

عبدالرحمٰن کو حکم دیا کہ وہ مقام '' تعیم' سے ان کوعمرہ کرائیں (۲)۔

شافعیہ کا رائح مذہب یہ ہے کہ عمرہ کے احرام کے لئے اطراف مل میں سے افضل جگہ جعرانہ ہے، پھر تعیم' پھر حدیبیہ (۳)۔ یہی ایک قول ہے۔

ایک قول مالکیہ کہتے ہیں: جعرانہ اور تعیم دونوں برابر ہیں، ان دونوں میں سے سی کو دوسرے برفضیات حاصل نہیں ہے (۴)۔

میں سے سی کو دوسرے برفضیات حاصل نہیں ہے (۴)۔

# جعل

اس کی تفصیل اصطلاح" احرام" میں ہے۔

#### د يکھئے:جعالہ۔

- (۱) الاختيار لتعليل الحقار ١٣٢١، بدائع الصنائع ١٦٧١، روضة الطالبين ٣٨٣، ٢٣م، كشاف القناع ١٠٥١، ١٥٩٠.
- (۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ أمو عبد الرحمن أخا عائشة رضي الله عنهما أن يعتمربها من التنعيم" كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۲۸ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
- (۳) حاشية الدسوقی ۲۲/۲ طبع دارالفکر، مواہب الجلیل ۲۸/۳، القلیو بی ۲/۹۳ موجه المکتب ۱۸/۳ ماضیة الجمل ۲۸/۳ موجه الطالبین ۳/۳ م مرسم الممکتب اللسلامی، کشاف القناع ۲/۱۰ مطبع عالم الکتب۔
  - (٤) حاشية الدسوقي ٢٢/٢،القوانين الفقهيه ١٣٥٧.

# شرعی حکم:

الک ہوگا، چنانچہ کسی کوناحق کو الگ الگ ہوگا، چنانچہ کسی کوناحق کوڑے مارناحرام ہے، مزید تفصیل آگے آئے گی۔ جوشخص کوڑے سے سزایانے والے جرم کا ارتکاب کر ہے توامام پر واجب ہے کہ اس کو کوڑے مارے، اگر اس کے نزدیک میہ ثابت ہوجائے، جیسے غیرشادی شدہ زانی، امام اور اس کے نائب کے لئے کوڑے سے تادیب کرنا جائز ہے، اگر اس میں مصلحت سمجھے۔

#### کوڑے مارنے کا ثبوت:

۵ - اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ تین جرائم میں سے کسی ایک کے ارتکاب کرنے والے کو بطور حد کوڑے مارنا واجب ہے، زنا، قذف، اور شراب نوشی۔

پہلی دوصورتوں میں کوڑے مارنا کتاب الله اورسنت رسول سے خابت ہے، الله کا ارشاد ہے: "اَلزَّ انِيَةُ وَ الزَّ انِي فَاجْلِدُوا کُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلُدَةٍ" (ا) (بدکاری کرنے والی عورت اور مرد دونوں میں سے ہرایک کوسوسود ر سے مارو)، نیز ارشاد ہے: "وَالَّذِینَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِینَ جَلُدَةً" (اور جوتہت لگا کیں پاک دامن عورتوں کو اور پھر چارگواہ نہ لاسکیں تو آئیں اسی درے لگا کیں یاک دامن عورتوں کو اور پھر چارگواہ نہ لاسکیں تو آئیں اسی درے لگاؤ)۔

منفق عليه (بخارى وسلم كى روايت كرده) عديث ميں ہے:"أن رجلا جاء إلى النبي عَلَيْكُ فقال: يارسول الله أنشدك الله إلا قضيت لي بكتاب الله تعالىٰ: فقال الخصم الآخر وهو أفقه منه نعم فاقض بيننا بكتاب الله، وائذن لي، فقال رسول الله عَلَيْكُ قل، قال: إن ابني كان

# جلر

#### تعريف:

ا-لغت میں جلد (جیم کے فتہ کے ساتھ) کا معنی کوڑے مارنا ہے،

یہ "جلد یجلدہ" کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: "رجل مجلود
و جلید فی حد أو تعزیر أو غیرهما" (ایسا شخص جس کو حدیا
تعزیر وغیرہ میں کوڑے لگائے گئے ہوں)، اس طرح 'امرأة
مجلودة و جلید و جلیدة' بولتے ہیں (کوڑے لگائی ہوئی
عورت) (بطورمجازکس شکی پرمجورکرنے کو' جلا' کہاجاتا ہے، چنا نچہ
کہاجاتا ہے: "جلدہ علی الأمر": (اس کو فلاں کام پر مجبورکیا۔
کیا)(ا)۔

جلد کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

الف:ضرب:

۲ - لفظ'' ضرب''' جلد' سے عام ہے، کیونکہ ضرب کوڑے اور اس کے علاوہ دوسری شکی سے مارنا ہے۔

## ب:رجم:

سا-رجم: بقرسے مارتے رہنا یہاں تک کہ جان نکل جائے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نور ۱۲\_

<sup>(</sup>۲) سوره نوررس

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، ماده:" جلد"\_

عسيفا على هذا فزني بامرأته، وإنى أخبرت أن على ابني الرجم، فافتديت منه بمائة شاة ووليدة، فسألت أهل العلم فأخبروني: أنما على ابني جلد مائة وتغريب عام وأن على امرأة هذا الرجم، فقال رسول الله عُلَيْكُم: "والذي نفسى بيده الأقضين بينكما بكتاب الله: الوليدة والغنم رد، وعلى ابنك جلد مائة وتغريب عام(١) .....النح" (ایک شخص نبی کریم علیہ کے پاس آیا،اوراس نے کہا: اےاللہ کے رسول! میں آپ کواللہ کا واسطہ دیتا ہوں کہ آپ میرے بارے میں فیصلہ اللہ کی کتاب کے مطابق کر دیں، دوسر نے لیے جو پہلے کے مقابلہ میں زیادہ مجھدارتھا، کہا: ہاں یا رسول الله! ہمارا فیصلہ اللہ کی کتاب کے مطابق فرمائے، اور مجھے عرض کرنے کی اجازت دیجئے، آپ نے فرمایا کہ کہو، اس نے کہا کہ میرا بیٹااس کے یاس مزدوری کرتا تھا، میرے بیٹے نے اس کی بیوی کے ساتھ زنا کیا، مجھے بتایا گیا کہ میرے بیٹے کوسنگسار کیا جائے گا تو میں نے اس کے فدیہ میں سوبکریاں اورایک باندی دی، پھرمیں نے اہل علم سے یو چھا تو انہوں نے مجھے بتایا کہ تمہارے بیٹے پرسوکوڑے اور سال بھر کی جلاوطنی ہے، اور اس کی بیوی پر سنگسار کرنا واجب ہے، رسول اللہ میاللہ علیہ نے فرمایا جسم اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے، میں تم دونوں کے درمیان ضرور اللہ کی کتاب کے مطابق فیصلہ کروںگا، باندی اور بکریاں واپس کی جائیں گی اور تمہارے بیٹے کو سوکوڑے مارے جائیں گے اور ایک سال کے لئے جلاوطن کیا جائے گا) اور حضرت عائشهرضى الله عنها سے روایت ہے، فرماتی ہیں: "لما نزل عذري قام رسول الله عَلَيْكُ على المنبر فذكر ذلك وتلا

القرآن فلما نزل، أمر برجلین وامرأة فضربوا حدهم" (۱) (جب میری صفائی نازل ہوئی تو رسول الله علیہ منبر پرجلوہ افروز ہوئے اوراس کا ذکر فرمایا، اور قرآن کی تلاوت فرمائی، جب منبر سے اتر ہے تو دومردول اور ایک عورت کے متعلق حکم دیا تو آئیں حد میں کوڑے مارے گئے )۔

شراب نوشی کی حدست رسول سے ثابت ہے، حضرت انس اللہ شراب نوشی کی حدست رسول سے ثابت ہے، حضرت انس اللہ واللہ کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ اللہ کے پاس ایک شخص لا یا گیا، جس نے شراب پی تھی، تو آپ علیہ اسی پر حضرت ابو بکر صدیق نے عمل کیا، حارا، حضرت انس کہتے ہیں، اسی پر حضرت ابو بکر صدیق نے عمل کیا، جب حضرت عمر خلیفہ ہوئے تو انہوں نے لوگوں سے مشورہ کیا، حضرت عبد الرحمٰن بن عوف نے فرمایا: کم تر حدائتی کوڑے ہیں، چنا نچہ حضرت عمر نے اسی کا تھم دیا (۲)۔

### زنا کی حدمیں کوڑے مارنا:

۲- اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں کہ آزاد، بالغ، غیرشادی شدہ زانی کی حد ( یعنی جس نے شرعاً نکاح صحح میں جماع نہیں کیا ) سوکوڑے مارنا ہے، خواہ مرد ہو یا عورت، خواہ شادی شدہ سے زنا کیا ہو یا غیرشادی شدہ سے دلیل سابقہ آیت ہے۔ اور غلام کی حداس کا نصف ہے، خواہ زنا کارمحصن ہو یا غیر محصن ( س) دلیل اللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "فَإِنُ أَتَینَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَیْهِنَّ نِصُفُ مَا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "والذی نفسی بیده لأقضین بینكما....." كی روایت بخاری (فتح الباری ۳۲۳،۳۲۳ طبح التافیه) اورمسلم (۳۲۵/۱۳ طبع الحلمی )نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ: "لما نول عدری ....." کی روایت تر ذی (۳۳۲/۵ طبع الحلمی) نے کی ہے، تر ذی نے کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: "أن النبي عَلَيْهِ أَتي برجل قد شرب الخمر....." کی روایت مسلم (۱۳/۱۳ طبع الحلی) اور بیهی نے الخلافیات میں کی ہے، جیہا کہ فتح الباری (۱۲/۱۲ طبع السّافیہ) میں ہے، الفاظ بیمی کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ردالحتار سر۱۳۹، روض الطالب ۱۲۹، شرح الزرقانی (۳) ۸ ۸ ۸۸، فتح القد مرمر ۱۳۸۰، کشاف القناع ۱۲۹۸ و

عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ"(۱) (اور پُھرا گروہ (بڑی) بے حیائی کارتکاب کریں توان کے لئے اس سزا کا نصف ہے جوآ زاد کورتوں کے لئے ہے)۔

آیت میں محصنات سے مراد آزادعور تیں ہیں، اور آزادعورت کی حدرجم یا کوڑے مارنا ہے، رجم کی تنصیف نہیں ہوسکتی، لہذا معلوم ہوا کہ غیر آزادعورت کی حد کا نصف کہ غیر آزادمردکو قیاس کیا گیا، اس ہے، اوروہ پچاس کوڑے ہیں، اسی پرغیر آزادمردکو قیاس کیا گیا، اس لئے کہ عورت ہونے کو شریعت نے حدود وغیرہ میں لغوقر اردیا ہے، لہذا حد کے باب میں مردوعورت دونوں برابرہوں گے (۲)۔

محصن کوسنگسار کرنے کے ساتھ کوڑا مارنے کے بارے میں اختلاف ہے، (محصن وہ آزاد بالغ ہے جس نے نکاح سیح میں جماع کیا ہو) حنفیہ مالکیہ، شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کا مذہب یہ ہے کہ زنا کی حدمیں کوڑے کی سزااور سنگسار کرنا دونوں جمع منہیں کئے جائیں گے، (ش) وہ کہتے ہیں کہ آیت: ''اَلوَّ انِیلُهُ وَ الوَّ انِی فَاجُلِدُوُا کُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ '' (م) (بدکاری کرنے فاجُلِدُوُا کُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ '' (م) (بدکاری کرنے والی عورت اور مرد دونوں میں سے ہرایک کوسوسوکوڑے مارو) عام ہے، والی عورت اور مرد دونوں میں سے ہرایک کوسوسوکوڑے مارو) عام ہے، دونوں داخل ہوں گے، مگر حدیث نے محصن کوخارج کردیا ہے (۵)۔

طبری آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں: الله تعالی فرما تا ہے کہ آزاد، بالغ، غیرشادی شدہ زانی مرداورعورت کی حدسوکوڑے ہیں۔

نی کریم علی نے غامدی ، اعرا اور دو یہودیوں کوسنگسار فرمایا (۱)
لیکن ان کوکوڑ نے نہیں لگوائے ، اور اگر آپ علی نے ان کوسنگسار
کرنے کے بعد کوڑ ہے بھی لگوائے ہوتے تو ضرور نقل کیا جاتا ، کیونکہ عدجاری کرتے وقت کثیر تعداد میں مسلمان موجود تھے ، یہ بات بعیداز قیاس ہے کہ حاضرین میں سے کوئی اس کی روایت نہ کرے ، الفاظ اور روایات کے اختلاف کے باوجود کسی روایت میں اس کا ذکر نہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ کوڑ نہیں لگوائے گئے۔

فقہاء نے حدیث "الثیب بالثیب جلد مائة والرجم"
(شادی شدہ مرد اور عورت زانی کے لئے سوکوڑے اور سنگسار کرنا
ہے) (۲) کا جواب بید یا ہے کہ وہ غامد ہیں، ماع اور دونوں یہودیوں
کے سلسلہ کی احادیث کے ذریعہ منسوخ ہے۔

امام شافعی سے منقول ہے کہ حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ غیرشادی شدہ سے ساقط ہے،
غیرشادی شدہ کوکوڑ ہے لگانا خابت ہے، اور شادی شدہ سے ساقط ہے،
اور حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: حقوق اللہ میں دوحد جمع ہوجائیں، اور ان میں سے ایک قتل ہوتوقتل کر دینا کافی ہوگا (۳)۔

2- ثافعیہ کے نزدیک ایک فقهی قاعدہ ہے: ''إن ما أوجب أعظم الأمرین بخصوصه لا يوجب أهونهما بعمومه'' (جو چيزا پئي خصوصيت کی وجہ سے بڑی سزاواجب کرے وہ اپنے عموم کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۵۔

<sup>(</sup>۲) سابقه حواله جات۔

<sup>(</sup>۳) روالمحتار على الدرالمختار ۳/ ۱۴۸، روض الطالب ۱۲۸، کشاف القناع ۲/۹۰،شرح الزرقانی ۸۲/۸،نهایة المحتاج ۲۲/۷۸\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نور ۱۲

<sup>(</sup>۵) حاشة الجمل على تفسيرالحلالين في تفسيرسورة النور **-**

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رجم الغامدیة" کی روایت مسلم (۱۳۲۲/۳ طبع الحلی) نے کی ہے۔ ورحدیث "رجم ماعز" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ / ۱۳۵ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۲ / ۱۳۱۳ طبع الحلی) نے کی ہے۔

حدیث: "رجم الیهو دیین ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۱/۱۲ طبع الحلبی ) نے کی ہے۔ طبع السلفید ) اور (مسلم ۱۳۲۷/۳ طبع الحلبی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: الثیب بالثیب جلد مائة و الرجم" کی روایت مسلم (۱۳۱۲/۳ طع الحلعی) نے حضرت عباده بن الصامت کی حدیث سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سبل السلام ۴ر۴-۲، المغنی ۸ر ۱۲۰\_

وجہ سے ہلکی سزا واجب نہیں کرے گی )،لہذا محصن شخص کے زنانے صفت احصان کی وجہ سے بڑی سزا لیعنی سنگسار کرنا واجب کردیا تو مطلق زنا ہونے کے عمومی مفہوم کی وجہ سے وہ کوڑے مارنے کی سزا کو واجب نہیں کرے گا(<sup>1)</sup>۔

امام احمد سے دوسری روایت بیہ کے کھن زانی کورجم سے پہلے کوڑے لگائے جائیں گے چررجم کیا جائے گا، یہی حضرت علیٰ ، حضرت ابن عباس اور حضرت ابی این کعب گا قول ہے، اسی کے قائل حسن بھری اور ابن المنذر ہیں، اس قول کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیہ ارشاد ہے: ''اَلوَّ انِیهُ وَالوَّ انِی فَا جُلِدُوُا کُلَّ وَاحِدٍ مِنْهَا مِائَةَ جَلَدُوْ اللهُ وَاحِدِ مِنْهَا مِائَةَ اللهٰ وَالوَّ انِیهُ وَالوَّ انِی فَا جُلِدُوُ اللهٰ وَاحِدِ مِنْهَا مِائَةَ اللهٰ وَالوَّ انِیهُ وَالوَّ انِی فَا جُلِدُوْ اللهٰ وَاحِدِ مِنْهَا مِائَةَ اللهٰ وَالوَدِ مِنْهَا مِائَةَ اللهٰ وَالوَدِ اور مرد دونوں میں سے ہر ایک کوسوسودر ہے مارو) بیآ یت عام ہے، جھن اور غیر جھن دونوں اس میں داخل ہیں، پھر شادی شدہ کے حق میں حدیث سے رجم اور غیرشادی شدہ کے حق میں ایک سال کی جلاوطنی ثابت ہے، لہذا غیرشادی شدہ کے حق میں ایک سال کی جلاوطنی ثابت ہے، لہذا اشارہ فرمایا: میں نے اللہ کی کتاب کے مطابق اس کوکوڑے لگوائے اور رسول اللہ عَلَیٰ کی سنت کے مطابق اس کورجم کیا۔

حدیث صریح الفاظ میں مروی ہے:الثیب بالثیب جلد مائة والموجم (اگر شادی شدہ شادی شدہ سے زنا کرے تواس کی سزاسو کوڑے اور رجم ہے) (۳) پیصری حدیث ثابت ہے،لہذااس درجہ کی معارض دلیل کے بغیر ترکنہیں کی جائے گی۔ باقی احادیث صریح نہیں ہیں،ان میں رجم کا ذکر ہے لین کوڑے کا تذکرہ نہیں ہے،لہذا وہ صریح کے معارض نہیں ہوں گی ، کیونکہ غیر شادی شدہ کے تی میں اس کا ذکر ایک سال کی جلاوطنی واجب ہے،اس لئے کہ حدیث میں اس کا ذکر ایک سال کی جلاوطنی واجب ہے،اس لئے کہ حدیث میں اس کا ذکر

- (۱) الأشباه والنظائرللسيوطي رص ۱۴۹، دارالكتب العلمية بيروت ـ
  - (۲) سورهٔ نور ۱۲\_
- (٣) حدیث: "الثیب بالثیب ....." کی تخریج فقره نمبر ۲ پر گذر یکی ہے۔

ہے، حالانکہ آیت میں اس کا ذکر نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ وہ زانی ہے، اہذا کوڑے لگے جائیں گے، نیز غیر شادی شدہ کے حق میں شرعاً دوسزائیں ہیں، کوڑے مارنا اور جلاوطن کرنا، لہذا محصن کے حق میں بھی دوسزائیں ہوں گی: کوڑے مارنا اور سنگسار کرنا۔ کوڑے مارنا جلاوطنی کے قائم مقام ہوگا۔ (۱) تفصیل اصطلاح '' زنا''میں ہے۔

## حدقذف میں کوڑے لگانا:

۸-اگرآزادمگلف کسی پاکدامن مرد یاعورت پرزناکی تهمت لگائه،
تواس کی حداس کو وڑے ہیں، اور غلام کی حداس کی نصف ہے، اس
میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے (۲)، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد
ہے: "وَ الَّذِینَ یَوْمُونَ المُحُصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ یَاتُوا بِاَرْبَعَةِ
شُهَدَآءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِینَ جَلَدَةً" (۳) (اور جو لوگ تهمت
لگائیس پاکدامن عورتوں کو اور پھر چارگواہ نہ لاسکیں تو انہیں اسی در سے
لگائی نیز ارشادر بانی ہے: "فَعَلَیْهِنَّ نِصُفُ مَا عَلَی الْمُحُصَنَاتِ
مِنَ الْعَذَابِ" (توان کے لئے اس سزاکا نصف ہے، جو آزاد
عورتوں کے لئے ہے)۔

تفصیل اصطلاح" قذف"میں ہے۔

## شراب نوشی کی حدمیں کوڑے مارنا:

9 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ شراب پینے والے کی حدکوڑے لگانا ہے، اس لئے کہ صحیح مسلم میں حضرت انس ؓ سے روایت ہے: ''أن

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۸ر ۱۶۱۰،۱۲۱، سبل السلام ۳ر ۴ ۲\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر ۱۶۷، شرح الزرقانی ۸۸۸۸، روضة الطالبین ۱۸۲۱، المغنی ۸ر ۲۱۸،۲۱۷\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۴۰ ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ر۲۵ ـ

النبي عَلَيْكُ جلد في الخمر بالجريد والنعال"() (نبي حَالِيَة في الخمر بالجريد والنعال"() (نبي حَالِيَة في أن الله عَلَيْكُ في عَرَاب كي عدمين مُنها اورجوت سے مارا)۔

کوڑے کی تعداد میں فقہاء کا اختلاف ہے: حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے بہاں آزاد کے حق میں استی کوڑے ہیں اور غلام کے حق میں چالیس کوڑے۔ نیز انہوں نے کہا کہ صحابہٌ گااس پراجماع ہو چکاہے، ابن وبرہ کلبی سے مروی ہے کہ حضرت خالد بن ولیڈ نے مجھے حضرت عمر کے یاس بھیجا، میں ان کے یاس آیا،ان کے یاس حضرت عثمان بن عفانٌ، حضرت عبدالرحمٰن بن عوفٌ، حضرت على ٌ، حضرت طلحُّه، حضرت زبیر "تھے،اوریہ جمی حضرات حضرت عمر" کے ساتھ مسجد میں ٹیک لگائے بیٹھے تھے، میں نے کہا: حضرت خالد بن ولید نے مجھے آپ کے پاس بھیجاہے،اورانہوں نے آپ کوسلام کہاہے،اورانہوں نے کہا ہے کہلوگ شراب پینے کےخوگر ہوگئے ہیں اوراس کی سزا کو معمولی سمجھنے لگے ہیں،حضرت عمرؓ نے کہا: پیسب لوگ تمہارے یاس ہیں، پھران لوگوں سے یو چھا،حضرت علیؓ نے کہا: ہمارے خیال میں شراب پینے کے بعدنشہ ہوگا،اور جب نشہ ہوگا تو بکواس کرے گا،اور جب بکواس کرے گا تو بہتان لگائے گا اور بہتان لگانے والے کی سزا ائتی کوڑے ہیں ، راوی کہتے ہیں کہ حضرت عمرؓ نے کہا: اپنے ساتھی کو بیہ بات پہنجا جوعلیؓ نے کہی ہے، چنانچہ حضرت خالد نے اسمی کوڑے لگائے، اور حضرت عمر نے بھی اسی کوڑے لگائے۔ راوی کہتے ہیں: جب حضرت عمرٌ کے پاس اگر کسی ایسے کمز ورشخص کو لایا جاتا جس سے لغزش ہوتی ہے تو اسے حالیس کوڑے مارتے۔ راوی کہتے ہیں: حضرت عثمانؓ نے بھی استی اور چالیس کوڑے لگائے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ کی رائے میہ ہے کہ آزاد کے حق میں چالیس کوڑے اور غیر آزاد کے حق میں ہیں آیا ہے:
غیر آزاد کے حق میں میں کوڑے ہیں، کیونکہ سی میں آیا ہے:
"کان النبی یضر ب فی الخمر بالجرید والنعال أربعین"()
(نبی کریم عَلِی شراب پینے میں ٹہنی اور جوتے سے چالیس بار مارتے سے )۔اوراگرام آزاد کے حق میں استی کوڑے مارنا مناسب سی جے تواضح قول کے مطابق جائز ہوگا اور زیادتی تعزیر ہوگی، ایک قول کے مطابق وہ حد ہی میں شار ہوگی۔

حضرت علی ہے منقول ہے کہ نبی کریم علی ہے جالیں کوڑے لگائے، حضرت ابو بکر ٹے چالیس کوڑے لگائے، اور حضرت عمر ٹے اس کوڑے اس کوڑے استی کوڑے لگائے البتہ چالیس کوڑے استی کوڑے لگائے دوایت امام احمد سے بھی ممارے نزدیک زیادہ بہتر ہے۔ یہی ایک روایت امام احمد سے بھی منقول ہے (۳)۔

## تعزير ميں كوڑے لگانا:

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ امام اور اس کا نائب اگر کسی مجرم کو کوڑے سے مزاد ہے میں مصلحت سمجھے توابیا کر سکتے ہیں (<sup>(4)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْ جلد فی الخمر بالجرید و النعال" کی روایت مسلم (سراسساط علی) نے حضرت انس بن مالک کی صدیث سے کی ہے۔ (۲) اثر ابن وبرة الکمی قال: "أرسلنبی خالد بن الولید إلى عمر ......" کی

<sup>=</sup> روایت بیمتی (۲۰/۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حافظ ابن جمر فظ ابن جمر نے التحقیص (۷۵/۴ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں کہا: ''حدیث کی صحت محت محل نظر ہے، کیونکہ صحیحین میں حضرت انس سے مروی ہے اس کے بعد انہوں نے حضرت انس کی پوری حدیث ذکر کی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أن النبي عَلَيْكِ كان يضرب في الخمر بالنعال و الجرید أربعین'' كىروایت مسلم(۱/۳ساطیخ لحلی) نے حضرت انسؓ ہے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جلد النبي عَلَيْكُ اربعین....." كی روایت مسلم (۱۳۳۲/۳) طبع الحلبی ) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الجمل ۷۵-۱۲۱، روضة الطالبين ۱۰/۰ کام فنی الحتاج ۱۸۶، المغنی ۸۷ ک-۳۰

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۳ر۷۷۱، نهایة الحتاج ۸ر۱۹، ۲۲، المغنی ۸ر ۳۲۴، الزرقانی

تعزیرالیی سزاکو کہتے ہیں جس کی شریعت میں کوئی حدمقرر نہ ہو،
بلکہ امام کی صواب دید پر موقوف ہے کہ وہ اس کی نوعیت اور مقدار مقرر کرے، امام کے لئے جائز ہے کہ قید، یا کوڑے یا ان دونوں کے علاوہ کے ذریعہ تعزیر کرے، کیونکہ حدیث شریف میں ہے کہ آپ علیلی نے نصاب سے کم کھور کی چوری کے بارے میں فرمایا: "غوم مثله وجلدات نکال"(اس کے مثل تاوان اور سزا کے کوڑے ہوں گے)۔

پھراختلاف اس بات میں ہے کہ کیا کوڑے سے تعزیر کی کوئی ادنی حدہے جس سے کم امام سزانہیں دے گا،اور کوئی اعلی حدہے جس سے زیادہ سزانہیں دے سکتا ہے؟

جمہور فقہاء کہتے ہیں کہ تعزیر میں کوڑے کی کوئی کم سے کم حدنہیں ہے(۲)۔

حفیہ کے نزدیک کوڑے کے ذریعہ تعزیر کی کم از کم مقدار تین کوڑے ہیں، اس کوصاحب'' ردالحتار'' نے'' القدوری'' کے حوالہ سے نقل کیا ہے اور اس کوضعیف قرار دیا ہے اور فرمایا: مختار قول سیہ ہے کہ اس کی کوئی مقدار مقرز نہیں ہے (۳)۔

تعزیر میں کوڑے کی اعلی حدکے بارے میں شافعیہ اور امام ابوحنیفیہ اور ایک روایت امام احمد سے منقول ہے کہ مشروع کے کم سے کم درجہ تک نہیں پہنچنی چاہئے، بعض تفصیلات میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔

امام احمد سے دوسری روایت بہ ہے کہ تعزیر میں دس کوڑے سے

(۳) حاشیهابن عابدین ۳/ ۱۷۸۰ مار

زائد نه ہوں گے، امام ابو یوسف ؓ فرماتے ہیں: غلام کی تعزیر انتالیس (۳۹) کوڑے سے زیادہ نه ہوگی، اور آزاد کے حق میں پہتر (۵۵) کوڑے سے زیادہ نه ہوگی، دلیل حضرت علی گاقول ہے۔

مالکیہ نے کہا ہے: سوکوڑے سے بھی زائد جائز ہے (۱)۔
تفصیل اور دلائل اصطلاح '' تعزیز''میں ہیں۔

### کوڑے مارنے کا طریقہ:

اا - اس میں نقہاء کا اتفاق ہے کہ تندرست وطاقتور خض کو صدود میں اوسط درجہ کے کوڑے سے مارا جائے گا، (کوڑا) نہ اتنا ہا کا اور پتلا ہونا چاہئے جس سے کوئی تکلیف ہی نہ ہو اور نہ اتنا موٹا اور بھاری ہونا چاہئے جس سے آ دمی زخمی ہوجائے، اسی طرح مار نے والا اپناہا تھا ہے سرسے اتنا او پرنہیں اٹھائے گا کہ اس کے بغل کی سفیدی نظر آنے لگے اورجسم کے نازک حصول پر مارنے سے بچے، نیز بدن کے مختلف مقامات پر مارے گا رائی۔

# وہ اعضاء جن پر کوڑے نہیں لگائے جائیں گے: 17 - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ چہرہ، اعضائے تناسل اور نازک حصوں پر کوڑ انہیں مارا جائے گا، اس لئے کہ حضرت ابوہریر ڈ نے

تعصول پر توڑا ،یں مارا جائے گا ،ا ک سے لہ حصرت ابو ہریرہ کے نبی کریم علیقی سے نقل کیا ہے کہ حضور علیقی نے ارشاد فر مایا: ''لاخلہ میں ماری کیا ہے فار جس مال میں''(۳) (در تم میں سید

"إذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه" (جبتم مير س

<sup>(</sup>۱) حدیث: "غرم مثله و جلدات نکال" نهایة المختاج (۱۹/۸، طبع مصطفیٰ البابی الحلمی ) میں آئی ہے، لیکن اس کے علاوہ ہمارے پاس دستیاب کتب احادیث میں بیحدیث موجوز نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۳۲۴۸ ۱۱۵ الزرقانی ۸۸ ۱۱۵ ، نهاییة المحتاج ۲۲۸۸ ـ

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع،الزرقاني۸/۲۱۱\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر۷ ۱۴، ۷۷، الزرقانی ۸ر ۱۱۴، روضة الطالبین ۱ر ۱۲٪، المغنی ۸ر ۱۳، ۱۵،۳۳۳

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا ضرب أحد کم فلیجتنب الوجه" کی روایت احمد (۳) که دوریت احمد (۳) کمینی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، اور بیحدیث بخاری (فتح البارک ۱۸۲/۵ طبع السائیہ) میں الفاظ "إذا قاتل" کے ساتھ ہے۔

کوئی مارے تو چبرہ بچا کر مارے )، حضرت علیٰ سے مروی ہے کہ انہوں نے جلاد سے کہا:'' برعضو کاحق ادا کرو، چبرہ اوراعضائے تناسل سے بچو'۔

نیز چېره اشرف الاعضاء ہے، حسن و جمال کا مرکز ہے، لہذا اس سے اجتناب ضروری ہے، تا کہ چېره زخمی اور بدنما ہونے سے نج سکے۔ جہاں تک نازک حصوں پر مارنے سے اجتناب کی بات ہے، تو اس کئے کہ اس میں بڑا خطرہ ہے، بیالیسے اعضاء ہیں کہ ان پر مارنے سے آ دمی کے جلد مرجانے کا اندیشہ ہے، اور حد کے اجراء سے مقصد زجر وتو نیخ ہے نہ کوتل (۱)۔

جمہور فقہاء نے سرکو چبرہ کے ساتھ معنی کے اعتبار سے لاحق کیا ہے، اور ضرب سے اس کو بھی مستثنی قرار دیا ہے، کیونکہ سر باطنی حواس کا مرکز ہے، سر پر نہ مار نے کو بعض شافعیہ مثلاً بوطی اور ماور دی نے لازم قرار دیا ہے۔

جمہور شافعیہ اور امام ابولیسف گی رائے یہ ہے کہ سر ضرب سے مستنی نہیں ہوگا، کیونکہ سر مٹری سے ڈھکا ہوا ہے، اور بال سے چھپا ہوا ہے، لہذا بدنما اور فتیج ہونے کا ڈرنہیں، بخلاف چہرہ کے، کیونکہ ابن ابی شیبہ نے قال کیا ہے کہ حضرت ابو بکر ٹ کے پاس ایک شخص لا یا گیا جس کا باپ سے نسب منقطع کردیا گیا تھا تو انہوں نے جلاد سے کہا: سر پر مارو، کیونکہ اس میں شیطان ہے (۲)۔

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ چہرہ پر مارنے کی ممانعت مطلق نہیں ہے، اس لئے کہ ہم یقین سے جانتے ہیں کہ کفار کے ساتھ جنگ کی حالت میں وہ حالت میں کسی کے سامنے دشمن کا چہرہ آ جائے اور حملہ کی حالت میں وہ

اس کے مقابلہ میں ہوتو اس پر مار نے سے نہیں رکے گا، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اس کے مقابلہ میں ہوتو اس کو تل کردے، لہذااس سے کہ اس کو تص ہے جس کو کسی حدمیں مارا جائے (۱)۔

بعض حنابلہ نے اور ایک روایت میں امام ابو یوسف ؓ نے کہاہے کہ پیٹ اور سینہ پر بھی مارنے سے بچاجائے گا<sup>(۲)</sup>۔

مجرم کو چہرہ کے بل نہیں لٹا یاجائے گا، اور نہ اس کے ہاتھ پاؤں
پھیلائے جائیں گے، اور نہ ہی بدن سے کپڑے اتارے جائیں گے،
البتہ روئی سے بھرا ہوا جبہ یا کھال کا بنا ہوا لباس بدن پرنہیں رہنے دیا
جائے گا جو تکلیف سے مانع ہو، مردکو کھڑ اکر کے اور عورت کو بٹھا کرکوڑ ا
مارا جائے گا، بیا تکہ ثلاثہ امام ابو حنیفہ ، امام شافعی اور امام احمد کا مذہب
ہے (۳)۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ کپڑے اتاردیئے جائیں گے، اور بٹھا کر کوڑےلگائے جائیں گے <sup>(۴)</sup>۔

## عذر کی وجہ سے کوڑ امار نے میں تاخیر:

سا - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ سخت ٹھنڈ یا گری ، اس طرح حمل یا الی بیاری کی وجہ سے جس سے شفا یا بی کی تو قع ہو، کوڑے کی حد مؤخر کی جائے گی ، یہاں تک کہ معتدل موسم آ جائے ، مریض شفا پا جائے ، حاملہ بچہ جن دے اور اس کے نفاس کی مدت بھی ختم ہوجائے ، اور اگر مرض ایسا ہوجس سے صحت یا بی کی امید نہ ہو، یا مجرم پیدائش طور پر کافی کمزور ہو جو کوڑے کی مشقت برداشت نہ کر سکے ، تو اس کو ٹہنیوں کے گھے سے مارا جائے گا ، جیسا کہ اس

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۲۷/ ۱۲۱، ۱۲۷ تبيين الحقائق ۳۸ ۱۹۸ الدسوقی ۲۸ ۳۵۳ مغنی الحتاج ۲۸ (۱۹۰ المغنی ۸۸ ۱۷ سایمون المعبود ۲۱ (۲۰۰ - ۲

ر) فقح القدير ٢٨ / ١٢، الدسوقي ٣٨ / ٣٥٨، مغنى المحتاج ٢٨ • ١٩، نهاية المحتاج ٨ / ١٥، روضة الطالبين • ١ / ١٤ / المغنى ٨ / ١٤ س

<sup>(</sup>۱) فتحالقدير۴/۲۵۱

<sup>(</sup>۲) فتحالقد يرم ر ۱۲۷، الاقتاع م ۲۴۶۰\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین سر ۲۸ما،الزرقانی ۸ر ۱۱۸،الروضة ۱۰ر ۲۲، المغنی ۸ر ۱۵،۳۳۳ س

<sup>(</sup>۴) الزرقاني ۸/۱۱۱\_

سے پہلے گزر چکا ہے <sup>(۱)</sup>۔ د کھئے:اصطلاح'' حامل''۔

## كورُ امارنے كا قصاص:

۱۲ - طمانچه مارنے کے قصاص میں اختلاف ہے جب کہ زخم نہ آیا ہویا کسی عضو کی منفعت فوت نہ ہوئی ہو، کیونکہ ان تمام صور توں میں قصاص کا انضباط مشکل ہے، تفصیل اصطلاح" قصاص" میں دیکھی جائے۔

اور اگر زخم ہوجائے یا کسی عضو کی منفعت فوت ہوجائے تو اس میں قصاص ہوگا (۲)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کوڑے سے مارنے میں قصاص موگا<sup>(۳)</sup>، دوسرے مذاہب کی عبارتوں سے سمجھ میں آتا ہے کہاں میں قصاص واجب نہ ہوگا، الاید کہ کوئی زخم وغیرہ ہوجائے۔

"روضة الطالبين" ميں صراحت ہے كہ جان مارنے سے كم ميں جنايات كى تين قسميں ہيں: زخم جو پھاڑ دے، كا ٹنا جو جدا كردے اور منفعت كا زائل كرنا، اسى سے قريب" بدائع" ميں بھى ہے (۳)۔ تفصيل اصطلاح" قصاص" ميں ہے۔

# جلد

#### تعريف:

ا - لغت میں جلد کامعنی کھال ہے، از ہری نے کہا ہے: جلد جانور کے جسم کا پردہ ہے، اس کی جمع جلود ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "کُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُو دُھُمُ بَدَّ لُنَّهُمْ جُلُو دُا غَیْرَ ھَا"() (جب بھی ان فی جلدوں کو بدل کر دوسری کردیا کی جلدیں پک جائیں گی ہم ان کی جلدوں کو بدل کر دوسری کردیا کریں گے اس کی جمع بھی اجلاد بھی آتی ہے۔ جلدکو" مسک" بھی کہتے ہیں۔

اس کوجلداس کئے کہتے ہیں کہ بیگوشت سے زیادہ تخت ہوتی ہے، بیہ جَلَد سے ماخوذ ہے، جس کامعنی بدن کی تختی ہے (۲)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف-أديم:

۲ – اُدیم کامعنی د باغت دیا ہوا چمڑا ہے، یا چمڑا جواصل حالت میں ہو، یاسرخ چمڑا۔

أدمة: چیڑے کا وہ اندرونی حصہ ہے جو گوشت سے متصل ہوتا ہے، اور البشرة چیڑے کا ظاہری حصہ ہے، یا الادمة: چیڑے کا وہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۷۸\_

<sup>(</sup>۲) المصباح المنير ، القامون المحيط، تاج العرون، المفردات في غريب القرآن ص ٩٦،٩٥، الفروق في اللغة ص ٧٨-

<sup>(</sup>۱) أَسَى المطالب عمر ۱۳۳۳، المغنى ۸/۱۷۱، ۱۷۳، ابن عابدين ۱۳۸۳، الزرقاني ۸/۸۸۸

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۱۵/۸، ١٥، بدائع الصنائع ٤/ ٢٩٩، ابن عابدين ٥/ ٣٥٠، روضة الطالبين ٩/ ٨٤١، ١٨٥، كشاف القناع ٥/ ٨/٨٥

<sup>(</sup>٣) الزرقاني ٨ / ١٥\_

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۸ را ۱۷۹ أسنى المطالب ۴ ر ۲۳ ،البدائع ۲۹۲/ ـ

ظاہری حصہ ہے جس پر بال ہوتا ہے، اور بشیر ق:اس کا اندرونی حصہ اور سرکے چمڑے کا ظاہری حصہ ہے (۱)۔

بعض فقہاء لفظ'' اُدیم'' کا اطلاق'' جلد'' پربھی کرتے ہیں، اور بعض فقہاء دباغت دیئے گئے چڑے کو'' اُدیم'' کہتے ہیں (۲)۔ پہلے قول کے اعتبار سے'' اُدیم'' جلد کا مرادف ہوگا، اور دوسر بے قول کے اعتبار سے مرادف نہیں ہوگا۔

#### ب-إباب:

سا- اهاب: گائے، بکری اور جنگلی جانور کا چڑا، یا کچی کھال ہے، حدیث میں ارشاد ہے: "أیما اهاب دبغ فقد طهر" (") (ہروہ چڑاجس کو دباغت دی جائے وہ پاک ہوجائے گا) اس کی جمع قلت "أهبة" اور جمع کثرت "أهبة" ہے، اور بعض اوقات بیانسان کی کھال کے لئے بطور استعارہ استعال کیاجا تا ہے۔ ابومنصور از ہری نے کہا: عرب نے انسان کی کھال کو اہاب کہا ہے، عنترہ کا بیشعر پڑھا: "فشککت بالرمح الأصم إهابه" (میں نے نیزہ اس کی کھال میں پیوست کردیا)۔

حضرت عائش نے اپنے والد کے بارے میں کہا ہے: "حقن الدماء فی أهبها" لین انہوں نے لوگوں کے خون کوان کی کھالوں میں محفوظ رکھا (۲)۔

بعض فقہاء'' إهاب'' كا اطلاق اس كھال پركرتے ہيں جس كو

- (۱) تاج العروس، المصباح المنير ، ماده: " ادم" ـ
- (۲) نهایة الحتاج (حاشیة الشبر املسی )ار ۲۳۲، فتح القدیرار ۹۴ ـ
- (۳) حدیث: ''أیما إهاب دبغ فقد طهر ''کی روایت احمد (۳/ ۱۸۹۵ اطبع دارالمعارف) نے کی ہے، احمد شاکر نے اس کو سیح قرار دیاہے، اور ترمذی (۲۲/۸ طبع مصطفیٰ الحلی) نے اس کی روایت کی ہے اور کہا: حسن سیح ہے، یہ حدیث حضرت ابن عباس سے مروی ہے۔
  - (۴) تاج العروس، المصباح المغير ماده: "أبب" المجموع للنو وي ار ۲۲۰ ـ

د باغت نه دی گئی ہو، د باغت کے بعداسے اِ ہابنہیں کہاجا تا<sup>(۱)</sup>۔

### ج-فروة:

سم-فروة: وه کھال ہے جس پر بال ہو، یا اون اور بال کے ساتھ سر کی کھال ہے۔

فروہ کی جمع فراءہے۔

جس چڑے پر بال یااون نہ ہواس کوفروہ نہیں کہتے ہیں، بلکہ اس کانام جلدہے (۲)۔

فروہ جلد سے خاص ہے۔

#### د-مُسك:

۵-مسک کامعنی کھال ہے، بعض فقہاء نے کہا کہ یہ بکری کے بچہ کی کھال کے ساتھ خاص ہے، حضرت علیؓ سے منقول ہے:
میرے بچھونے پر صرف مینڈ ہے کی کھال ہے'' مسکۃ'' کامعنی کھال کا کلڑا ہے (۳)۔

اگر ''مسک' کا لفظ بکری کے بچہ کی کھال کے ساتھ خاص ہوتو یہ'' جلد'' سے خاص ہوگا، ورنہ اس کا مراد ف ہوگا۔

# شرعی حکم:

جلد ہے متعلق شری احکام مقامات کے اعتبار سے الگ الگ ہیں۔

# يهلاهكم: قرآن كي جلد حيونا:

٢ - اس پرجمهورفقهاء كااتفاق ہے كه بلاطهارت قرآن كا چھوناحرام

- (1) ردامختارعلى الدرالمختار الر٣٥ ا، بدائع الصنائع الر٨٥، المجموع الر٢١٩\_
  - (٢) القاموس الحيط ،لسان العرب ماده: '' فرو' الكليات ٣٩٩٣ ـ
    - (m) القاموس، لسان العرب، ماده: "مسك" ـ

ہے، خواہ حدث اکبر ہو، یا حدث اصغر، یہی حکم اس جلد کا بھی ہے جو قرآن سے متصل ہو، کیونکہ وہ قرآن کی بیچ میں شامل ہوتی ہے، اور اس کوقرآن کہا جاتا ہے۔

بعض حفیہ کی رائے ہے کہ جنبی کے لئے قرآن کی جلد اور اس کی سفید جگہ (حرف سے خالی حصہ) کوچھونا جائز ہے، ابن عابدین نے کہا کہ یہ قول قرآن کی تعظیم سے کہا کہ یہ قول قرآن کی تعظیم سے قریب ہے۔ محمانعت کا قول قرآن کی تعظیم سے قریب ہے۔ قول عدم جواز کا ہے۔

قرآن کے چھونے کے بارے میں مسئلہ کی تفصیل اوراس سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف اصطلاح'''مصحف'' میں ہے۔

دوسراته کم : اکھڑے ہوئے چہڑے کا کمل طہارت سے لگار ہنا:

2 - جہود فقہاء کا اس پر انفاق ہے کہ اگر ذراع (کہنی سے انگی تک ہاتھ کا حصہ) کا چہڑا اکھڑ جائے اور اس سے یا کہنی سے جڑا ہوا ہواور ان میں سے کسی ایک سے لٹک رہا ہوتو وضو کرتے وقت اس چہڑے کے ظاہری اور اندرونی حصہ کا دھونا ، اور چہڑے کے اتر نے کے بعد ہاتھ کا جو حصہ کھٹل جائے اس کا دھونا واجب ہے ، اس لئے کہوہ کمل فرض ہے۔ اگر ذراع سے چہڑا اترے اور اس کا اکھڑ نا عضد (کہنی سے مونڈ ھا تک ہاتھ کا حصہ) تک پہنچ جائے ، پھر عضد سے لٹکار ہا ہے تو اس کا دھونا واجب نہیں ہے ، اس لئے کہوہ الکھڑ ااور ہونا فرض نہیں ہے ، اور وہ عضد ہے۔ اور اگر عضد سے چہڑا اکھڑ ااور اس سے لٹکار ہا ہے تو اس کا دھونا واجب نہیں ہے ، اس لئے کہوہ کی اس کے کہوہ کی فرض کے علاوہ سے لٹکار ہا ہے تو اس کا دھونا واجب نہیں ہے ، اس لئے کہوہ کا کھڑ نا ور اس کا دھونا ضروری فرض کے علاوہ سے لٹکار ہا ہے تو اس کا دھونا ضروری ورائے تک کہوہ وہ ذرائے کا حصہ ہوجائے گا (اور اس کا دھونا فرض ہے ، اس لئے کہوہ وہ ذرائے کا حصہ ہوجائے گا (اور اس کا دھونا فرض ہے ، اس لئے کہوہ وہ ذرائے کا حصہ ہوجائے گا (اور اس کا دھونا فرض ہے ) اور اگر ان میں سے ایک سے اکھڑے اور دوسرے سے

جڑجائے تواس کا جو حصہ کی فرض کے سامنے ہوگا اس کا دھونا ضروری ہوگا، اس لئے کہ وہ اس چڑے کی مانند ہے جوذراع پرعضد تک ہواور اگر اس کے ذراع سے علاحدہ ہوتو کی فرض سے اس کے پنچ کا دھونا وضوییں فرض ہے (۱)۔

# تیسراتکم: ذبح شرعی سے چمڑے کا یاک ہونا:

۸-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ماکول اللحم جانور کا چیڑا شری طریقہ پر ذکے کرنے سے پاک ہوجاتا ہے، اس لئے کہ وہ پاک ماکول اللحم جانور کا پیڑا ہے، تو ذکے کے بعد گوشت کی طرح چیڑے سے بھی فائدہ اٹھانا جائز ہے، البتہ ذک سے غیر ماکول اللحم جانور کے چیڑے کے پاک ہونے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ، حنابلہ، اکثر مالکیہ اور ان کے جملہ شارحین کی رائے ہے

کہ غیر ماکول اللحم جانور شرعی ذرئے سے پاک نہیں ہوگا، شرعی ذرئ جہرے کی طہارت پر اثر انداز نہیں ہوتا ہے، بلکہ وہ ذرئ کے باوجود
ناپاک رہے گا، جس طرح طبعی موت سے نجس رہتا ہے، کیونکہ بیشرعی
ذرئ گوشت کو پاک نہیں کرتا اور نہ اس کے کھانے کو حلال کرتا ہے،
جیسے مجوس کا ذرئ اور ہرغیر شرعی ذرئے، لہذا اس پر چڑا پاک نہیں ہوگا
کیونکہ ذرئ سے اصل مقصود گوشت کا کھانا ہے، جب ذرئے سے گوشت
کھانا حلال نہ ہوسکا تو چڑ ابدر جہاولی یا کنہیں ہوگا۔

بعض ما لکیہ نے متفق علیہ حرام جیسے خزیر اور مختلف فیہ حرام جیسے مگر ما اور مکروہ جیسے درندے کے درمیان تھم میں فرق کیا ہے، انہوں نے کہا ہے: وہ جانور جس کی حرمت میں اختلاف ہے، اسے

<sup>(</sup>۱) الدرالختار ۱/۲۹، ۲۰، حاشية الشلبي على تبيين الحقائق ارس،الخرشي ارسام، المجموع ۱/۹۸،مطالب اولي النهي الر۱۱۱\_

شری طریقہ پر ذرج کرنے سے اس کا چڑا پاک ہوجائے گا، البتہ گوشت کا کھانا حلال نہ ہوگا، اور وہ جانور جس کا گوشت کھانا مکروہ ہے، اگر اسے شری طریقہ پر اس کا گوشت کھانے کے لئے ذرج کیا جائے تو گوشت کھانے کے لئے ذرج کیا جائے تو گوشت کے اپنے ہوکر چڑا پاک ہوجائے گا، اور اگرمخض چڑے کے لئے ذرج کیا جائے تو چڑا پاک ہوجائے گا، اور گوشت حلال نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ مردہ کے تھم میں ہے، کیونکہ گوشت کے حلال نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ مردہ کے تھم میں ہے، کیونکہ گوشت کے تزکید کی نیت نہیں ہے، یہ تھم اس قول پر مبنی ہے کہ نیت میں الگ الگ ہونا جائز نہ ہونے کے قول کے مطابق گوشت حلال ہوجائے گا۔

حفیہ کی رائے یہ ہے کہ جس جانور کا چڑا دباغت سے پاک
ہوجاتا ہے، اس کا چڑا شری طریقہ پر ذرج کرنے سے بھی پاک
ہوجائے گا،خزیراس علم سے مستنی ہے، اس لئے کہ اللہ کے رسول
علیہ نے ارشاد فرمایا: "دباغ الأدیم ذکاته" چڑے کی دباغت
اس کا ذرج کرنا ہے (۱)،آپ نے ذرج کرنے کودباغت کے ساتھ المحق
کیا ہے، پھر چڑا دباغت سے پاک ہوجاتا ہے، اسی طرح شری
طریقہ پر ذرج کرنے سے بھی پاک ہوجائے گا، کیونکہ بہنے والے اور
بخس رطوبت کو خم کرنے میں ذرج اور دباغت دونوں مشترک ہیں، تو

چوتھا تھم - غیر ماکول اللحم جانورکو چرٹرے کے لئے ذرج کرنا:

9 - شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ غیر ماکول اللحم جانوروں کو محض چرٹرے کے واسطے ذرج کرنا درست نہیں ہے، امام نووی کھتے ہیں:
ہمارا مذہب ہے کہ بیجائز نہیں ہے اور اس میں ایا بھج گدھا اور سست خچرا وران کے علاوہ سب برابر ہیں، امام ابو حنیفہ کی رائے بیہ ہے کہ اس کے چڑے کے لئے اس کو ذرج کرنا جائز ہے، امام مالک سے دو روایت ہے کہ وہ جائز ہے، اور دوسری روایت ہے کہ وہ جائز ہے، اور دوسری روایت ہے کہ وہ جائز ہے، اور دوسری روایت ہے کہ وہ جرام ہے۔

حنابلہ نے کہا: غیر ماکول اللحم جانورکواس کے چڑے کے لئے ذکح کرنا جائز نہیں ہے، شیخ الاسلام ابن تیمییہ نے کہاہے کہا گرچپز ع کی حالت میں ہو<sup>(1)</sup>۔

پانچوال حکم- د باغت سے چراے کو پاک کرنا:

• ا - حفیه اور شافعیه کے نزد یک مردار کا چراعام طور پر دباغت سے
پاک ہوجا تا ہے۔ اس سلسلہ میں صحیح احادیث موجود ہیں، ان میں
سے ایک یہ ہے: "أیما إهاب دبغ فقد طهر" (جس چر کو
دباغت دی جائے وہ پاک ہوجائے گا) حضرت ابن عباسؓ کی حدیث
ہے: "أن رسول الله عَلَیْ قال فی شاۃ میمونۃ: هلا أحذتم
اها بها فدبغتموه فانتفعتم به، قالوا: یا رسول الله، إنها
میتة، قال: "إنما حرم أكلها" (حضرت میمون گی بری کے
بارے میں رسول اللہ عَلَیْ نَے فرمایا: آخرتم لوگوں نے اس کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دبناغ الأدیم ذکاته" کی روایت احمد (۳۷۲ م طبع المکتب الاسلامی) نے کی ہے اور الفاظ انہیں کے ہیں اور ابوداؤد (۳۸۸۳ طبع عزت عبیدالدعاس) اور حاکم (۱۸۲۳ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: حدیث سختے الاسنادہے، امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے، یہ حدیث سلمہ بن المحبق سے مروی ہے۔

ر) روالمحتار على الدر المختار اركه ا، بدائع الصنائع امر ۸۹۸، فتح القدير ۲۱۸۸، مثل الدر المختار الركه المبدوع الر ۲۴۵، ۲۴۷، المغنى الراك، مطالب اولى النبي الر ۹۵، ۲۴۷، المغنى الراك، مطالب اولى النبي الر ۹۵، ۲۳۷، المغنى الراك، مطالب اولى

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "هلا أخذتم إهابها فدبغتموه فانتفعتم به، قالوا: یا سول الله إنها میتة، قال: إنما حرم أكلها" كی روایت بخاری (فتح الباری ۹۸۸۶ طبع التلفیه) نے حضرت ابن عسی الحلمی) نے حضرت ابن عاس سے کی ہے۔

چڑے کو کیوں نہیں لے لیا، اس کو دباغت دیتے پھر اس سے فائدہ اٹھاتے ، ان لوگوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! وہ تو مردار ہے، آپ علیقہ نے فرمایا: حرام توصرف اس کا کھانا ہے )۔

حنفیہ اور شافعیہ نے کہاہے کہ اگر چڑا پاک ہواوراس میں نجاست لگ جائے تو اس کو پاک کرنا جائز ہوگا، جیسے کہ اگر ذیج کردہ جانور کا چڑا نا پاک ہوجائے، کیونکہ مردار نا پاک اس لئے ہوتا ہے کہ اس میں نجس رطوبت اور بہنے والا خون ہوتا ہے، اور یہ چیزیں دباغت سے زائل ہوجاتی ہیں، لہذا پاک ہوجائے گا، جیسے نجس کیڑا اگر دھود یا جائے، اور اس لئے بھی کہ دباغت زندگی کی طرح چڑے کو محفوظ کردیتی ہے اور قابل انتفاع بنادیتی ہے، اور زندگی چڑے سے نجاست کودورکرتی ہے تو دباغت بھی ایسی ہی ہوگی۔

نیز حنفیہ نے کہا ہے کہ ہروہ چیڑا جس کی دباغت ممکن ہواوراس کو دباغت ممکن ہواوراس کو دباغت دے دی جائے تو وہ پاک ہوجائے گا، اور جس کی دباغت ممکن نہ ہووہ پاک ہوجائے گا، اور جس کی دباغت ممکن نہ ہووہ پاک نہیں ہوگا، البتہ خزیر کا چیڑا کسی بھی حال میں پاک نہیں ہوگا، کیونکہ خزیر نجس العین ہے، یعنی اس کی ذات اپنے تمام اجزاء کے ساتھ نجس ہے، نواہ وہ زندہ ہو یا مردہ، اس کے نجس ہونے کی وجہ بہنے والاخون اور رطوبت نہیں ہے، جبیبا کہ دیگر جانوروں میں ہے، اس کئے ظاہر روایت کے مطابق وہ طہارت کے لائق نہیں ہے۔ البتہ امام ابویوسف کی ایک روایت "منیة المصلی" میں مذکور ہے۔

شافعیہ نے کہا: تمام مردار جانوروں کے ناپاک چمڑے دباغت سے پاک ہوجاتے ہیں، سوائے کتا، خنزیر اوران دونوں میں سے کسی سے پیداشدہ کے، ان دونوں کا چمڑا دباغت سے پاکنہیں ہوتا ہے،
کیونکہ دباغت زندگی کی طرح ہے، اور زندگی کتا اور خنزیر دونوں سے نجاست کو دور نہیں کرتی ہے، اسی طرح دباغت بھی ہوگی، اس لئے کہ دباغت زندگی سے بڑھی ہوئی نہیں ہے۔

حفیہ نے کہا: دباغت چڑے کو پاک کردیتی ہے، اس کے بعد یانی سے یاک کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

شافعیہ کے یہاں اصح قول یہ ہے کہ دباغت شدہ چمڑا بغیر پانی سے دھوئے پاک نہیں ہوگا، اس لئے کہ جسشی سے دباغت کاعمل انجام پاتا ہے وہ چمڑے سے ملتے ہی ناپاک ہوجاتی ہے، لہذا جب چمڑے کی ناپا کی زائل ہوجائے گی توجس چیز سے دباغت دی گئی ہے اس کی نجاست باقی رہے گی، چنانچہ اس کی طہارت کے لئے دھونا ضروری ہوگا۔

ما لکیہ کے یہال مشہور قول میہ ہے کہ مردار کا چڑا دباغت کے بعد بھی ناپاک ہی رہتا ہے، دباغت سے وہ پاک نہیں ہوتا ہے، البتہ غیرسیال چیزوں میں اس کا استعال جائز ہے، یہی حنابلہ کا مشہور مذہب ہے،اورامام احدؓ سے ایک روایت یہی ہے۔

مالکیہ کے نزدیک مشہور قول کے مقابلہ میں پانچ اقوال ہیں، حنابلہ کے یہاں اس جانور کا چڑا دباغت سے پاک ہوجائے گا جو زندگی میں یاک ہو۔

دباغت سے چڑے کے پاک ہونے میں باقی فقہاء کے مذاہب میں تفصیل ہے، جسے نوویؒ نے'' المجموع'' میں ذکر کیا ہے (۱)۔ عمل دباغت، کس شک سے دباغت دی جائے گی؟عمل دباغت کی ضرورت وغیرہ تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' دباغت'۔

# چھٹا حکم - چرڑے سے استنجاء کرنا:

ا ا – اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ خشک، پاک اور نجاست کو دور کرنے والی چیز کے ذریعہ استنجاء کرنا جائز ہے، بشر طیکہ وہ حرام اور موذی نہ ہو،

<sup>(</sup>۱) ردالحتار على الدرالختار ار ۱۳۲ ، بدائع الصنائع ار ۸۵ ، الخرشی ار ۸۹ ، المجموع ار ۲۲۵ ،۲۲۱ ،۲۲۵ ، لمغنی ار ۲۷

لہذاتر، ناپاک، چکنی، دھاردار، یا حرام چیز سے استنجاء کرنا جائز نہیں ہونے، ہونے، یا دوسرے کاحق ہونے، یااس کے شرف کی وجہ سے ہو۔ یااس کے شرف کی وجہ سے ہو۔

غیر ماکول اللحم جانور کے چیڑے سے استنجاء کرنے کے بارے میں فقہاء کے یہاں تفصیل ہے:

حنفیہ نے کہا ہے (جبیہا کہ' الفتاوی الہندیہ' میں ہے) نجاست کودور کرنے والے پقر جیسی چیز مثلاً پقر، ڈھیلا، مٹی، لکڑی، کپڑے کا مکڑا اور چمڑا وغیرہ سے استنجاء کرنا جائز ہے۔

ما لکیہ کا مذہب یہ ہے کہ ذرج کردہ جانور کا چمڑا ذرج سے پاک تو ہوجائے گامگراس سے استنجاء کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ کھانے کی چیز ہے، اور غیر مذبوح چمڑا دباغت سے پاک نہیں ہوگا، اس لئے اس سے استنجاء کرنا بھی جائز نہیں ہوگا، کیونکہ وہ خود نا پاک ہے۔

شافعیہ نے کہاہے کہ پاک چراہ دوہیں:

قتم اول: ما كول اللحم ذرج كرده جانور كا چمڑا اگر چه د باغت شده نه جو، اورغیر ما كول اللحم كا د باغت شده چمڑا، جہال تك غیر د باغت شده چمڑے كى بات ہے تو اس سے استنجاء كرنے كے جواز كے بارے میں دوا توال ہیں:

پہلاقول میہ ہے کہ جائز ہے، جیسے کپڑے اور ساری چیزیں اگرچہ وہ محترم ہوں، توجس طرح احترام تمام نجاستوں میں استعال سے مانع نہیں ہے، اس طرح اس نجاست میں بھی مانع نہیں ہوگی۔
اوراضح قول میہ ہے کہ ممنوع ہے، اس کی دو وجہیں ہیں: اول میہ کہ اس میں چینائی ہوتی ہے، جوجذب کرنے سے مانع ہے، دوم میہ کہ چیڑا ماکولات میں سے ہے، سراور پائے کے ساتھ چیڑا بھی کھایا جاتا ہے، لہذا چیڑا بھی دیگر کھائی جانے والی اشیاء کی طرح ہوگا۔
بے، لہذا چیڑا بھی دیگر کھائی جانے والی اشیاء کی طرح ہوگا۔
بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ بیہ بلااختلاف نا جائز ہے، اس طرف

شخ ابوحا مداور بہت سے فقہاء کار بھان ہے، اور ان لوگوں نے استجاء کے جواز کے قول کو دباغت کے بعد ہونے پرمحمول کیا ہے۔

قشم دوم: دباغت شدہ چیڑا، اس میں دواقوال ہیں: اصح قول سے ہے کہ جائز ہے، اس لئے کہ دباغت چینائی کو دور کردیت ہے، اور اس کو گوشت کے تمم سے بدل کر کیڑ ہے کہ حکم میں کردیت ہے۔

دوسراقول سے ہے کہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ وہ کھائی جانے والی چیز ہے، اس کا کھانا جائز ہے جب کہ دباغت دے دی جائے، اگر چیہ مردار کا چیڑا ہو، اس میں اختلاف ہے۔

مردار کا چیڑا ہو، اس میں اختلاف ہے۔

بعض شافعیہ نے کہا ہے کہ بلااختلاف جائز ہے، ممنوع ہونا جونقل کیا گیاہے وہ دباغت سے پہلے ہونے پرمحمول ہے۔

حنابلہ کامشہور مذہب یہ ہے کہ دباغت سے مردار کا چڑا پاک نہیں ہوتا ہے بلکہ ناپاک ہی رہتا ہے، اس لئے اس سے استنجاء کرنا جائز نہیں ہے، اور ذرج کر دہ جانور کے چڑے سے استنجاء کرنا حرام ہے، اس لئے کہ وہ کھائی جانے والی چیز ہونے کی وجہ سے قابل احترام ہے (۱)۔

ساتواں تھم۔ چھڑے پرموجود بال کی طہارت: ۱۲ - زندہ پاک کے چھڑے پرموجود بال اس کی زندگی میں بالاتفاق پاک ہیں۔

مردہ انسان کے چڑے پرموجود بال حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے پہاں پاک ہیں، شافعیہ کا بھی تھے مذہب یہی ہے۔

انسان کےعلاوہ مردار کے بال کے بارے میں اختلاف ہے: حنفیہ، مالکیہ کی رائے اور حنابلہ کا مذہب جس کوخر قی اور ابن قدامہ نے راجح قرار دیا ہے، یہ ہے کہ جس جانور کا بال اس کی زندگی میں

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ار۴۸، جواهر الإکلیل ا۸۸، ۱۹، فتح العزیز شرح الوجیز ۱/۹۹۱، ۵۰۱، ۵۰ حاشیة الشرقادی ار۲۷، مطالب اولی انبمی ار۷۷۔

پاک ہووہ موت کی وجہ سے نا پاک نہیں ہوگا، اس لئے کہ جب موت سے پہلے پاک ہے توموت کے بعد بھی پاک رہے گا، اور اس لئے بھی کہ بال میں موت سرایت نہیں کرتی ہے، کیونکہ اس میں جان نہیں ہوتی ہے، لیونکہ اس میں جان نہیں ہوتی ہے، لہذا موت کی وجہ سے نا پاک نہیں ہوگا، بال میں زندگی نہ ہونے کی دلیل میہ ہوتی ہے، اور نہ تکلیف ہوتی ہے، جانور زندگی میں بال کو جڑ سے کا ٹے یا چھوٹا کرنے سے تکلیف محسوں نہیں کرتا ہے، اور نہ اس کوا حساس ہوتا ہے، اگر بال میں جان ہوتی تو کا ٹے سے یقیناً تکلیف ہوتی، جیسا کہ سی عضویا اس کے سی جزء کے کا ٹے سے تکلیف ہوتی، جیسا کہ سی عضویا اس کے سی جزء کے کا ٹے سے تکلیف کا حساس ہوتا ہے۔

شافعیہ کا ضحیح قول میہ ہے کہ جس جاندار کا بال اس کی زندگی میں پاک ہے اس کے مرنے کی وجہ سے وہ ناپاک ہوجا تا ہے، البتہ اس حکم سے انسان مستنی ہے، دلیل اللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے: "حُرِّمتُ عَلَیٰکُمُ الْمَیْتَةُ "(ا) (تم پرحرام کئے گئے ہیں مردار) بیآیت عام ہے، اس میں بال وغیرہ بھی داخل ہیں۔ شافعیہ کے صحیح قول کے مطابق دباغت کے بعد چڑے کے او پروالا بال پاکنہیں ہوگا(۲)۔ مطابق دباغت کے بعد چڑے کے او پروالا بال پاکنہیں ہوگا(۲)۔ اس سلسلہ میں شافعیہ کے درمیان اختلاف ہے، بلکہ اس مسلک کفتہاء کے درمیان بھی اختلاف ہے، تفصیل اصطلاح "شعر" میں رکھی جائے۔

# آ تھواں تھم - چبڑے کا کھانا:

سا - فقہاء کی رائے ہے کہ ماکول اللحم ذیج کردہ جانور کا چمڑا دباغت سے پہلے کھانا حلال ہے، بشرطیکہ وہ سخت، کھر در ااور گوشت کے علاوہ دوسری جنس نہ ہوجائے، کیونکہ شرعی ذیج گوشت، چمڑا اور تمام ان

- (۲) ردالمحتار علی الدرالمختار ار ۷۳، الخرشی ار ۹۰، المجموع ار ۲۳، ۲۳۱، ۲۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳،

اعضاء کوجن کا کھانا جائز ہے، حلال کردیتا ہے۔

لیکن وہ ماکول اللحم جوطبی موت مرے، یا غیر شرعی طریقہ پرذی کی جائے دباغت سے پہلے اس کا چڑا حلال نہیں، کیونکہ اللہ تعالی نے ارشاد فرما یا:" حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ اللّمیْدَةُ "(۱) (تم پرحرام کئے گئے ہیں مردار)۔ اور نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "إنها حرم من المهیقة لحمها" (۲) (مردار میں سے اس کے گوشت کوہی حرام کیا گیا ہے ) اور چڑا بھی مردار کا ایک جزء ہے، اس لئے دیگر اعضاء کی طرح اس کا کھانا بھی حرام ہوگا۔

یہ دباغت سے پہلے کا حکم ہے، جہاں تک دباغت کے بعد کی بات ہے، توحفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ دباغت کے بعد بھی مردار کا چڑا کھانا حرام ہی رہے گا، دلیل سابقہ آیت اور حدیث بیں، خواہ ماکول اللحم کا اللحم کا اللحم کا اللحم کا اللحم کا دیک ہے۔

کے نزدیک بھی اصح، قدیم اور مفتی ہمذہب یہی ہے۔

نوال حکم - چیڑ ہے بہننااوراس کواستعمال کرنا:

۱۹ - فقرہ ر ۱۰ میں گذری ہوئی تفصیل کے مطابق چیڑ ہے بہننے کا حکم

اس کی طہارت کے حکم کے تابع ہے، جولوگ بعض چیڑ ہے کے ناپاک

ہونے کے قائل ہیں انہوں نے بہننے اور استعمال کرنے کے حکم میں

تفصیل کی ہے۔

- (۱) سورهٔ بقره رسا کا ـ
- (۲) حدیث: "إنما حرم رسول الله عَلَیْ من المیتة لحمها" کی روایت دارقطنی (۲) مهر شیخ شرکة الطباعة الفنیه ) نے حفرت ابن عباس سے کی ہاوراس کوضعیف قرار دیا ہے اور بیم قی (۱/ ۲۳ طبع دارالمعرفه) نے کی ہے اور حدیث کی اصل صحیحین میں ہے۔
- (۳) رداكمختار على الدرالمختار الر۲ ۱۳، جواہر الإكليل ار ۱۰، المجموع ار ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۳۰، الشرقاوی ۲۸/۲۶، واثبیة الجمل ۷٫۵ س، المغنی ار ۷۰۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ دباغت سے پہلے مردہ کا چڑا خشک حالت میں استعال کرنا جائز ہے، تر میں نہیں، ماوردی وغیرہ نے اس کی صراحت کی ہے اوراس کورویانی نے اصحاب سے قل کیا ہے، کیکن اس کا پہننا جائز نہیں ہے۔

د باغت کے بعد کے تکم میں فقہاء کے یہاں تفصیل ہے: حنفیہ کے یہاں خنز پر کوچھوڑ کرتمام مردار کا چیڑا د باغت سے پاک ہوجاتا ہے، اس کا پہننا، استعال کرنا اور اس سے فائدہ اٹھانا سب جائز ہے۔

ما لکیہ کامشہور مذہب اور حنابلہ کا ایک قول رہے کہ دباغت کے بعد خشک اشیاء میں اس کا استعمال جائز ہے، دلیل حضرت میمونڈگی روایت ہے <sup>(۱)</sup>۔

نیز صحابہؓ نے جب فارس فتح کیا تھا تو اہل فارس کی زین،ان کے ہتھیار اوران کے ذیجے مردار ہتھیار اوران کے ذیجے مردار سے داوراس لئے بھی کہ یہ بغیر ضرر کے فائدہ اٹھانا ہے،لہذا کتے کے ذریعہ شکار کرنے کے مشابہ ہوگا۔

ما لکیہ نے مزید کہا کہ سیال اشیاء کو چھوڑ کر صرف پانی میں اس کا استعال جائز ہے،اس کا بیچنا جائز نہیں ہے،اسی طرح اس کو پہن کراور اس کو بچھا کراس پرنماز پڑھنی جائز نہیں ہے۔

درندے اور لومڑیوں کے چمڑے کے استعال اور پہننے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ کامشہور قول اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ درندوں کے چڑے کا پہننا اور اس پر سوار ہونا، یا اس سے فائدہ اٹھانا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت ابوالی عامر بن اسامہ کی حدیث ہے، انہوں نے اپنے والد سے قال کیا ہے: "أن رسول الله عَالَيْنَ فهی

عن جلود السباع "() (رسول الله عليه في درندول ك چرك منع فرمايا)-

اور حضرت مقدام بن معدیکرب سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ سے کہا: میں آپ کواللہ کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں: کیا آپ کومعلوم ہے کہ رسول اللہ علیہ شیالتہ نے درندوں کے چمڑے پہنے اوراس پرسوار ہونے سے منع فر مایا؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں (۲) سفافعیہ کے بہاں لومڑیوں کے چمڑے کا حکم بھی ایسا ہی ہے کہ سے قول کے مطابق اس کو پہن کر نماز صحیح نہیں ہوگی، کیونکہ ان چمڑوں کے اور جو بال ہیں وہ د باغت سے پاکنہیں ہول گے۔

اس سلسلہ میں حنابلہ کی دوروایتیں ہیں جواس کے حلال ہونے کے حکم پر مبنی ہیں، اس لئے کہا گران کو حرام قرار دیا جائے تو ان کے چڑے کا حکم بقیہ درندوں کے چڑے کے حکم جیسا ہوگا، اور یہی حکم جنگلی بلیوں کا ہے، اور جہاں تک پالتو بلیوں کا مسلہ ہے تو وہ حرام ہیں، اب کیا اس کی کھال دباغت سے پاک ہوجائے گی؟ دونوں روایتوں کے مطابق اس کے احکام ہوں گے۔

امام ابوحنیفهٔ سے'' الفتاوی الہندیہ' میں منقول ہے کہ تمام درندوں وغیرہ کے چمڑے سے تیار کردہ پوشین کا استعال جائز ہے، اگران کوشرعی طریقہ پرذرج کیا جائے یا چمڑے دباغت شدہ ہوں، امام

- (۱) حدیث: "نهی عن جلود السباع" کی روایت ابوداؤد (۳۸،۳۷، ۳۵، ۵۰ ما طبع عزت عبید الدعاس) اور نسائی ( ۱۷۲۵ طبع دار البشائر الإسلامیه) اور ترفدی (۳۸،۲۷ طبع مصطفیٰ الحلی ) نے حضرت ابوالملئے سے کی ہے، امام ترفدی اور حاکم (۱۷،۳۷ طبع دار الکتاب العربی ) نے اس کی تھیج کی ہے، امام ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (۲) اثر: "أنشدك بالله هل تعلم أن رسول الله نهى عن لبس جلود السباع ......" كى روايت ابوداؤد (۱۳۸۳ ۳۵۳ ملاح عزت عبيد الدعاس) اورنسائی (۷۲ ۱۵ ۵ ۵ ۵ کا طبع دارالبشائر الاسلاميه) نے حضرت معاويه بن البی سفیان سے کی ہے، اس کی سند جید ہے، ابوالی کی سابقہ صدیث اس حدیث کے لئے شاہد ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حدیث میمونة" کی تخ ت افقره نمبر ۱۰) پر گذر چی ہے۔

ابوطنیفہ فرماتے ہیں: درندوں کوشرعی طریقہ پر ذئے کرنا دباغت کے قائم مقام ہے۔ اسی میں ہے: چیتا اور تمام درندوں کے چمڑوں کو دباغت دینے کے بعد جائے نماز بھی بناسکتے ہیں۔

مالکیہ نے کہا: جب درندوں کوشرعی طریقہ پر ذبح کردیا جائے توان کے چڑے پرنماز جائز ہوگی ،اسی طرح ہر ذبح کردہ جانور کے چڑے پر نماز جائز ہوگی ، یہی مالکیکامشہور قول ہے (۱)۔

دسوال حکم - شہید کے جسم سے چمڑ ہے کالباس اتارنا:

10 - حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک شہید کو فن کرتے وقت اس کے جسم سے چمڑ ہے کالباس، تھیار، پوشین، گدّا، خف، پٹے، ٹوپی اور ہر وہ لباس جس کو عام حالات میں پہننے کی عادت نہ ہو، اتار دیئے جائیں گے، کیونکہ حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت ہے کہ نبی کریم علیس نے کہ نبی اصد کے شہداء کے بارے میں حکم فرمایا تھا کہ ان کے جسم سے لو ہے اور چمڑ ہے اتار لیئے جائیں، اور انہیں ان کے خون کے ساتھ ان کے پڑوں میں فن کیا جائے (۱)۔

اس میں تفصیل ہے جوا صطلاح ''شہید' میں دیکھی جائے۔

اس میں تفصیل ہے جوا صطلاح '' شہید' میں دیکھی جائے۔

(۱) ردالحتار على الدرالختار ۲۳۳۵، الفتادى الهنديه، ۳۳۳۵، كفاية الطالب الربانى ۲۸۲۱، شرح الزرقانى ۱۷۳۱، الخرشى ۷۰۱۱، الجموع ۲۲۸۱، ۲۳۹،۲۸۱، مغنی ار ۲۹،۲۸

# گیار ہوال حکم-قربانی کے چراے کی بیع:

۱۲ – ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں قربانی کے چرئے کی نیج حرام ہے، جبیا کہ اس کے گوشت یا کسی بھی حصد کی بیج جائز نہیں ہے، کیونکہ حضرت قادہ بن نعمان کی حدیث میں نبی کریم علیات کا ارشاد ہے: "ولا تبیعوا لحوم الهدي والأضاحی فکلوا وتصدقوا واستمتعوا بجلودها"(۱) (ہدی اور قربانی کے گوشت کوفروخت نہ کرو، کھاؤ، صدقہ کرواوران کے چرڑوں سے فائدہ اٹھاؤ)۔

حنفیة قربانی کے چمڑے کی نیچ کومکروہ قرار دیتے ہیں <sup>(۲)</sup> تفصیل اصطلاح'' اُضحہ''میں دیکھی جائے۔

بارہواں حکم- چمڑے کی بیع سلم:

21 - ما لکیداور حنابلہ کے یہاں چڑے کی بیج سلم درست ہے، کیونکہ اس میں تفاوت معلوم اور منضبط ہے، لہذا اید بیج سلم کے چھے ہونے میں مانع نہیں ہوگا۔

حنفیہ نے کہا: اونٹ، گائے اور بکری کے چڑوں میں بیج سلم کرنا جائز نہیں، کیونکہ چڑے وف میں وزن نہیں کئے جاتے ہیں، بلکہ گنتی سے فروخت کئے جاتے ہیں، اوران میں بہت فرق ہوتا ہے، بعض چھوٹے ہوتے ہیں اور بعض بڑے ہوتے ہیں، لہذااس میں بیچ سلم درست نہ ہوگی، بیجانور کی بیج سلم پر مبنی ہے، ہمارے یہاں جانوروں میں بیج سلم نا جائز ہے، تو یہی تھم اس کے اجزاء میں بھی ہوگا، اسی وجہ

<sup>(</sup>۲) حدیث: أن النبی علی المورا مور بقتلی أحد أن ینزع عنهم المحدید...... کی روایت الوداور (۳۸۸، ۴۹۸ طبع عزت عبید الدعاس) اورابن ماجه (۱۸۵۸ طبع عیسی الحلی) اوراجه (۱۸۲۱ طبع المکتب الاسلامی) اوربیم (۴۸۸ طبع عیسی الحلی) اوربیم المحتب السلامی) اوربیم (۴۸ طبع دارالمعرفه) نے حضرت ابن عباس کی سند میں علی بن عاصم واسطی راوی بین، ان کے بارے میں محدثین کی ایک جماعت نے کلام کیا ہے، نیزاس کی سند میں عطاء بن سائب میں، وہ بھی متعلم فیہ ہیں، (مختفر سنن ابی داود ۲۹۳۸ طبع دارالمعرفه)۔

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۱ر ۱۲، الهنديه ۱۸۱۵ م، جواهر الإکليل ۱ر ۲۲۳، حاشية الجمل ۲۹۵۸،مطالب اولی النهی ۲۵/۲۲م

سے پائے اور سرول میں بیج سلم جائز نہیں ہے اور اس طرح چڑے
اور زندہ جانور میں بیج سلم جائز نہ ہوگی، کیونکہ وہ مجہول ہیں، ان میں
چھوٹے بڑے ہوتے ہیں، ہاں اگر چڑے میں لمبائی، چوڑ ائی اور عدہ
ہونا متعین ہوتو اس وقت اس میں بیج سلم درست ہوگی، جس طرح
کیڑے کی بیج سلم جائز ہوتی ہے، اس طرح چڑا اگر وزن کرکے
فروخت کیا جائے تو وزن کی وضاحت کے ساتھ بیج سلم جائز ہوگی،
بشرطیکہ عاقدین کے درمیان لینے دینے میں نزاع پیدا ہونے کا امکان
نہ ہو۔

شافعیہ نے کہا: چڑے میں بیع سلم جائز نہیں ہے، کیونکہ اس کے اجزاء موٹے اور پتلے ہونے میں مختلف ہوتے ہیں، ہاں دباغت شدہ چڑے میں وزن کے ذریعہ بیع سلم سیح ہوگی (۱)۔

تیرہواں حکم - جانور کے چڑے کے بدلہ میں اس کے اتارنے پرعقداجارہ:

۱۸ - کسی چیڑا اتار نے والے کو کسی جانور کا چیڑا اتار نے کے لئے اسی جانور کے چیڑے کے بدلہ میں اجیر بنانا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ مقررہ چیز کے کل یا بعض کے مجھول ہونے کی وجہ سے اجارہ فاسد ہوجا تا ہے، اور یہاں غرر کی وجہ سے عقد اجارہ فاسد ہوگا، اس لئے کہ معلوم نہیں چیڑا اتار نے کے وقت صحیح سالم اتر کا یا کٹ جائے گا، کیا موٹا ہوگا، یا بار یک، اور اس لئے بھی کہ بیج میں چیڑے کا ثمن بننا جائز نہیں ہے، لہذا عقد اجارہ میں عوض بننا بھی جائز نہیں ہوگا، اور اگر جائز نہیں ہوگا، اور اگر جائز نہیں ہے، لہذا عقد اجارہ میں عوض بننا بھی جائز نہیں ہوگا، اور اگر جائز شرط یروہ چیڑا اتار نے واس کو اجرت مثل ملے گی (۲)۔

- (۲) الدرالمختار ۵٫۵س، جواہر الإ کلیل ۱۸۵۲، نہایة المحتاح ۵٫۲۲۲، مطالب اولی النبی سر ۵۹۳۔

## چود ہواں حکم - چمڑے کا ضمان:

19 - مردار کے چمڑے کی دباغت سے پہلے اور دباغت کے بعداس کے ضمان کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف اور تفصیل ہے، جب کہ ذرج کر دہ جانور کے چمڑے کے ضمان پران کا اتفاق ہے۔

حنفیہ نے کہا ہے: دباغت سے پہلے مردار کے چڑے سے انتفاع حرام ہے، کین حرمت سے اس کی ملکیت ختم نہ ہوگی، امام ابو یوسف و سے منتقول ہے کہ اگر کوئی مردار بکری کا بال کاٹ لے تواس کے لئے اس سے انتفاع جائز ہوگا، اور اگر بکری کا مالک اس کے قبضہ میں پالے تواس سے لے سکتا ہے، اور اگر بکری کا مالک اس کے چڑے کو دباغت دے دے و اس کے مالک کوحق ہے کہ چڑا اس سے لے لے، البتہ دباغت کے بعداس کی مالیت میں جتنااضا فہ ہوا ہے، است کا معاوضہ واپس کردےگا (ا)۔

اور حنفیہ نے کہاہے: اگر کوئی مردار کا چمڑا غصب کر لے اور اس کو ایس چیز سے دباغت دے جوقابل قیمت ہو، مثلاً درخت سلم کے پتے اور ماز، مالک کے لئے جائز ہے کہ اس کو والیس لے لے، اور دباغت کی وجہ سے جو مالیت میں اضافہ ہوا ہے اس کا معاوضہ غاصب کو ادا کردے، اور اگر غاصب چمڑا ضائع کردی تو امام ابو حنیفہ آئے نزدیک ضامی نہیں ہوگا، امام ابو یوسف اور امام محمد کے یہاں دباغت شدہ کا صامن ہوگا، اور دباغت کی وجہ سے جو اضافہ ہوا تھا اس کا معاوضہ دیدے گا، اور اگر غاصب کے قبضہ میں از خود ضائع ہوجائے تو بلا تفاق ضامن نہیں ہوگا۔

<sup>(1)</sup> یہ فتح القدیر ۲۲۱/۳ میں حضرت ابو یوسف سے منقول ہے، اور صاحب الفتاوی الہندیہ ۲۲/۳ میں حضرت ابو یوسف سے منقول ہے، اور صاحب دوسر اقول منقول ہے جو کہ پہلے کا معارض ہے، اس کے بعد لکھا ہے: ان دونوں میں سے ہرایک کودوسر ہے پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح اس میں ان سے دوروایتیں منقول ہیں۔

اورا گرغاصب الیی چیز سے دباغت دے جس کی کوئی قیمت نہ ہو، جیسے: مٹی، سورج تو بلا معاوضہ ما لک اس کو لے لے گا، اور اگر غاصب اس کوضائع کردہتو دباغت شدہ قیمت کاضامن ہوگا، ایک قول کے مطابق طاہر غیر مدبوغ کاضامن ہوگا۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی مردار کا چمڑاغصب کرلے، تواس پر اس کی قیمت لازم ہوگی، خواہ دباغت دے، یانہ دے۔

امام نووی نے شافعیہ کا اصح قول بیقل کیا ہے کہ اگرکوئی مرداری
کھال لے لے اور اسے دباغت دے دے تو پاک ہوجائے گی، اور
اگر ما لک اس سے اپنا قبضہ اٹھالے پھراس کو دباغت دینے والا لے
لے تو دباغت دینے والا ما لک ہوجائے گا، اور اگر وہ اس کو خصب
کر لے تومخصوب منہ یعنی ما لک کا ہوگا، کیونکہ اس کی ملکیت باقی ہے،
اور اگر غاصب کے ہاتھ میں تلف ہوجائے تو وہ ضامن ہوگا، اور اگر ما لک ما لک اعراض کرے اور وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کے اعراض ما لک اعراض کرے اور وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کے اعراض کا اعتبار کیا جاتا ہے تو اس کا لینے والا ما لک ہوجائے گا، اور اگر ما لک اعراض نہ کر ہے تو فاصب پر اس کا لوٹا نا واجب ہوگا، کیونکہ آنخضرت ما اس نہ کر کے و غاصب پر اس کا لوٹا نا واجب ہوگا، کیونکہ آنخضرت کی جو پھر بھی کوئی دوسرے کا لیاس کے ذمہ واپسی لازم ہوگی)،
عونکہ چڑا قابل انتفاع ہے، اور اگر غیر مذہوغ چڑے کو ہلاک کردے اور تلف کرنے والا عدم ذرح کا ویوی کرے اور تلف کرنے والا عدم ذرح کا ویوی کرے اور تلف

(۱) حدیث: "علی الید ما أخذت حتی تؤدیه" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۸۲۲ طبع عزت عبیدالدعاس) اور تر ندی (۳/ ۵۵۱ طبع مصطفی الحلی) اور تر ندی (۳/ ۸۲۲ طبع عبی الحلی) نے حضرت سمرہ بن جندب سے کی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے ہیں، ان سے حسن روایت کرتے ہیں، حافظ ابن مجر نے کہا: حسن کا حضرت سمرہ سے ساع میں اختلاف ہے، (تلخیص الحبیر میں ۵۳ مثل المحبلونی نے کشف الحفاء کے کہا: حسن کا حضرت سمرہ سے ساع میں اختلاف ہے، (تلخیص الحبیر ۲۰ مثل مطبع شرکة الطباعة الفنیہ)، اس کے مثل المحبلونی نے کشف الحفاء (۲۰ مرح 4 مؤسسة الرسالہ) میں کہا ہے۔

یمین کے ساتھ قبول کی جائے گی ،اس لئے کہ اصل عدم ذرج ہے۔
حنابلہ نے کہا ہے: مدید کا مغصوب چڑا والیس کرنا لازم نہیں ہے،
کیونکہ میچ مذہب کے مطابق دباغت سے پاک نہیں ہوتا ہے، البتہ
اگر چڑا الیے شخص کا ہے جو دباغت کے ذریعہ مردار کے چڑے کی
طہارت کا قائل ہے اور دباغت شدہ چڑا موجود ہے تو اس کو والیس
کرنا لازم ہوگا (۱)۔

## پندر ہواں حکم- کھال کی چوری میں ہاتھ کا ٹنا:

• ۲- ماکول اللحم ذیجہ کا چرا پاک مال ہے، اس کے چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، جب کہ اس کی قیمت نصاب سرقہ کے برابر ہواور حدسرقہ کے اجراء گا، جب کہ اس کی قیمت نصاب سرقہ کے برابر ہواور حدسرقہ کے اجراء کی باق ماندہ شرا نط بھی پائی جارہی ہوں، فقہاء اس کے قائل ہیں۔ جہاں تک دباغت سے پہلے مردار کے چراے کی چوری کی بات ہے تو بالا تفاق ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔

دباغت کے بعد مردار کے چڑے کی چوری کی صورت میں مالکیہ اور شافعیہ کے بہال قطع بدگی شرائط پائے جانے پر ہاتھ کا ٹاجائے گا، کین مالکیہ کی عبارت اُس قیمت کے بارے میں جس میں ہاتھ کا ٹا جائے گا ہے ہے۔ ناکول اللحم مرداریا غیر ماکول اللحم کا چڑا دباغت کے بعد چرانے والے کا ہاتھ اس وقت کا ٹاجائے گا جبکہ اس کی دباغت اس کی اصل قیمت میں نصاب کے برابر اضافہ کرے۔ اور وہ اس طرح کہ بوچھا جائے کہ اگر انتفاع کے لئے فروخت کیا جائے تو طرح کہ بوچھا جائے کہ اگر انتفاع کے لئے فروخت کیا جائے تو غیر مدبوغ کی کیا قیمت ہوگی؟ تو اگر بتایا جائے: دو درہم، پھر بوچھا جائے کہ اگر دباغت شدہ ہوتواس کی کیا قیمت ہوگی؟ بتایا جائے: پانچ جائے کہ اگر دباغت کے بحد نصاب کے برابر

اضافہ نہ ہوتو چور کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، جبیبا کہ اگراس کوغیر مدبوغ حالت میں چرائے۔

امام محمد بن الحن في كہا ہے: اگر كوئى درندوں كے دباغت شدہ چرائے، اوراس كى قیمت سودرہم ہوتو ہاتھ نہیں كا ٹا جائے گا، اوراگر جائے نماز، یا بستر بنادہ تو كا ٹا جائے گا، اس لئے كه درندوں كا چرا نہیں رہا، اس كا نام اوراس كى حقیقت بدل گئى (۱)۔

# ملسة

د کیھئے:اصطلاح'' جلوس''۔

# جلآلة

#### تعريف:

ا - جلالہ: وہ جانور ہے جو غلاظت چینا ہواور جلّہ لیعنی مینگی اور پالے نہ کھا تا ہو، وہ ''جل فلان البعر جَلاّ ''سے ماخوذ ہے لیعنی فلال شخص نے مینگئی چنا، اسم صفت'' جال' ہے، جلاّ ل اسم مبالغہہے، اسی سے جلاّ لہ ہے (۱)۔

شافعیہ کی صراحت کے مطابق' جلّالہ' سے مراد ہروہ جانور ہے جونجاست کھائے اگر چپہ پاخانہ کے علاوہ ہو، جیسے بکری کا بچہ جو کتیا یا گرھی کا دودھ پیئے (۲)۔

# شرعی حکم:

۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ'' جلالہ''(ایسا جانور جو پاخانہ یا دوسری نجاستیں کھائے) کا گوشت اوراس کا انڈا کھانا اوراس کا دودھ پینا مکروہ ہے اگراس کے گوشت میں بدبو کی وجہ سے تبدیلی آجائے، اوراس کے پسینہ میں بدبوہو<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ کا ایک قول اورامام احمر سے ایک روایت بیہ ہے کہ اس کا گوشت اور دودھ دونوں حرام ہیں <sup>(۴)</sup>۔

- (۱) متن اللغه، لسان العرب، ماده: "حبلل" ـ
  - (۲) القليو بي ۱۲۱۳\_
- - (۴) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار تتعليل المختار ۳۸ / ۱۰۱۰ الزرقانی ۸۸ / ۹۵ ،قليو بی وعمير ه ۳۸ / ۱۸۵ ،المغنی ۲۸ ۳۸۸

اسسلسله میں اصل حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ انہوں نے فرمایا: "نھی رسول الله عَلَیْ الله عَلَیْ عن الإبل الجلالة أن یؤکل لحمها ولایشرب لبنها ولایحمل علیها إلا الأدم، ولایذکیها الناس حتی تعلف أربعین لیلة" (اسول الله عَلَیْ نَا نَا نَا لَا الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله علیه الناس حتی تعلف أربعین لیلة" (اسول الله عَلَیْ نَا نَا نَا الله اون کے بارے میں منع فرمایا کہ اس کا گوشت نہ کھایا جائے اور اس کا دودھ نہ پیاجائے، اور اس پر کھال کے علاوہ کوئی اور سامان نہ لادا جائے، اور لوگ اس کوذئ نہ کریں یہاں تک کہ چاکیس روزتک چارہ کھلایا جائے)۔

اورا گرگوشت میں بد بو بیدانہ ہوئی ہواور نہ پسینہ سے بد بوآتی ہو تو شافعیہ کے یہاں مکروہ نہیں ہے، اگر چپە صرف نجاست ہی کھاتا ہو(۲) \_

حنابلہ نے کہا ہے: اگر اس کی اکثر خوراک نجاست ہوتو اس کا گوشت کھانا اور دودھ بینا مکروہ ہوگا، اگر چداس کے گوشت میں کوئی تغیر واقع نہ ہوا ہوا ورنہ پسینہ میں بد بو بیدا ہوئی ہو۔صاحب' المغنی' نے حضرت لیث سے ان کا قول نقل کیا ہے:'' وہ لوگ اس جلالہ کو مکروہ قرار دیتے تھے جس کی غذا صرف گوبر اور پاخانہ اور اس جیسی چیزیں ہوں'''')۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ جلالہ کا گوشت مکروہ نہیں ہے، اگر چہ اس میں تغیر آگیا ہو<sup>(4)</sup>۔

## باند صنے کی وجہ ہے کراہت کا دور ہونا:

سا- جوفقهاء جلاله کا گوشت کھانے کوحرام یا مکروہ قرار دیتے ہیں، بلااختلاف ان کے یہاں پاک چارہ کھلا کر باندھ کر رکھنے سے حرمت یا کراہت زائل ہوجاتی ہے، (۱) البتہ باندھنے کی مدت میں اختلاف ہے:

شافعیہ نے کہا: اونٹ چالیس روز، گائے تیس روز، بکری سات دن، اور مرغی تین دن باندھی جائیں گی<sup>(۲)</sup>۔

حنفیہ کے نزد یک مرغی تین دن، بکری چاردن، اونٹ اور گائے دس دن باندھی جائیں گی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی رسول الله عَلَیْهٔ عن الإبل الجلالة....." کی روایت دارقطنی (۲۸۳۸ طبع دارالمحرفه) در بیمتی (۹/۳۳۳ طبع دارالمعرفه) نے حضرت عبدالله بن عمروسے کی ہے۔ ابن جرنے کہا: بیمیتی نے جس سند سے روایت نقل کی ہے وہ کل نظر ہے (فتح الباری ۱۸۸۸ طبع السّافیہ)۔

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب الر٥٦٨\_

<sup>(</sup>m) المغنى ۸ر ۵۹۳\_

<sup>(</sup>۴) شرح الزرقانی ۲۶۸\_

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۲) القليو يي ۱۲۱۸\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۱۸۹۸ ـ

<sup>(</sup>۴) المغنی ۸ر ۱۹۹۳

سے پاکنہیں ہوتا ،اورا گرجلالہ نا پاک ہوجائے تو باندھ کرر کھنے سے یاک نہیں ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

### جلاله پرسواري:

الم حباله کے بدن پر کیڑا وغیرہ کچھر کھے بغیر سوار ہونا مکروہ ہے، اس کئے کہ حضرت ابن عمر کی حدیث ہے: "نہی دسول الله عَلَیْتِ عن المجلالة في الإبل أن ير کب عليها أو يشرب من ألبانها" (۲) (رسول الله عَلَيْتَ نے جلالہ اونٹ پر سوار ہونے اور اس کا دودھ پيئے سے منع فرما یا ہے)، اور اس کئے بھی کہ بعض اوقات اس کے پسینہ سے ملوث ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے (س)۔

#### جلاله كاحجوثا:

۵ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ جلالہ کا جھوٹا بینا مکروہ ہے ۔

## جلاله کی قربانی:

Y - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ جلالہ کی قربانی جائز نہیں ہوگی،اگروہ نجاست کے علاوہ کچھاور نہ کھائے (۵)۔

جُلوسا" سے ماخوذ ہے (اس کامعنی "بیٹھنا" ہے)، "الجلس"
(لام کے کسرہ کے ساتھ) بیٹھنے کی جگہ ہے، اور لام کے فتحہ کے ساتھ مصدر
ہے۔"الجلسة" (جیم کے فتحہ کے ساتھ) تعداد بتانے کے لیے ہے،
اورجیم کے کسرہ کے ساتھ بیٹھنے والے کی ہیئت بتانے کے لیے ہے، جیسے
جلسہ استراحت وجلسہ تشہد، اور دوسجدوں کے درمیان جلسہ فصل، کیونکہ
بیسب نشستیں جلوس کی انواع ہیں (۱)۔

ا-"جلوس" لغت میں " جلس یجلس (جیم کےزیر کے ساتھ)

جلوس

فقہاءلفظ جلوس جس معنی میں استعال کرتے ہیں وہ لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

تعريف:

### الف-قعود:

۲ - قعود "قعد یقعد" کا مصدر ہے (لیمن کھڑے ہونے کی حالت سے بیٹھنا)" القعدة" قاف کے فتہ کے ساتھ) بیٹھنے کی تعداد بتانے کے لئے ،اور کسرہ کے ساتھ ہیئت بتانے کے لئے ہے، جیسے:" قعد قعدة المصلی "(وہ نمازی کی طرح بیٹھا)(۲)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: "حبلس"-

<sup>(</sup>٢) المصاح المنير ، ماده: "قعد" -

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸ر ۵۹۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی رسول الله عَلَیْ عَن الجلالة فی الإبل أن ير کب علیها أو يشرب من ألبانها" کی روایت ابوداود (۱۹۸۴ ۱۳ طبع عزت عبيدالدعاس) نے حضرت ابن عمر سے اور پہنی (۱۹۸۳ سطبع دارالمعرفه) نے حضرت ابوہر یره اور ابن عمر سے کی ہے۔ ابن حجر نے کہا: اس کی اسناد حسن ہے (فتح الباری ۱۲۸۹ طبع السّلفیہ)۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ارومهار

<sup>(</sup>۵) ابن عابدین ۵/۲۰۷\_

"خلوس" اور" قعود" ك درميان فرق بيه ب ك بعض اوقات لفظ "خلوس" بول كر" قعود" مراد ليت بيس، جيسا كه كها جا تا ہے: "جلس متر بعا و قعد متر بعا" يعنى وه چار زانو هوكر بيشا، اور بعض اوقات "جلوس" " قعود" سے جدا ہوتا ہے، جيسے: "جلس بين شعبها" (ليني وه اس پرسوار موااور قابو پايا)، اس كوقعونهيں كها جا تا ہے۔

نیز بولا جاتا ہے: "جلس متکئا" (وہ کسی سہارے سے ٹیک لگا کر بیٹھا)، "قعد متکئا "نہیں بولا جاتا ہے۔

اس اعتبار سے کلمہ '' جلوس' کلمہ '' قعود' سے عام ہے۔
ایک قول ہے کہ ' جلوس' شخے سے اوپر کی طرف منتقل ہونا، اور
'' قعود' اس کے برعکس ہے، لہذا سونے والے یا سجدہ کرنے والے شخص کو کہا جائے گا: ''اجلس" اور کھڑ ہے شخص سے کہا جائے گا: ''اجلس" اور کھڑ ہے شخص سے کہا جائے گا: ''اقعد''(ا)۔

#### ب-احتباء:

سا- لغت میں احتباء یہ ہے کہ کوئی شخص اپنی سرین پر بیٹھے، اور اپنی دونوں ران اپنے پیٹے ، اور اپنی دونوں ران اپنے پیٹے سے ملائے اور دونوں پٹر لیوں کوئیرہ سے اپنی پیٹھ سے باندھ لے، یا دونوں ہاتھ سے دونوں پٹر لیوں کو باندھ لے (۲)۔

فقہاء کا استعال اس معنی ہے الگنہیں ہے۔ اس اعتبار سے '' احتباء''جلوس کی ایک قتم ہے <sup>(۳)</sup>۔

## ح-افتراش: ۴ - لغت مین''افتراش'' کے دومعانی ہیں:

(٣) الموسوعة الفقهيه: اصطلاح" احتباء" -

اول: پھیلانہ جب کوئی اپنے بستر کی طرح زمین پراپنے دونوں باز و پھیلاد ہے تواس وقت کہا جاتا ہے: "افتوش ذراعیہ"۔
دوسرامعنی: بستر پر بیٹھنا، اسی معنی میں "افتواش البساط" (بستر بچھانا) اور "افتواش الموأة" (عورت کو بیوی بنانا) ہے (ا)۔
فقہاء افتراش کوان دونوں معانی میں استعال کرتے ہیں۔ تشہد میں بیٹھنے کی ہیئت کو بھی افتراش کہا جاتا ہے، اس کی کیفیت میں اختلاف ہے (۲)۔ تفصیل "کتاب الصلاة" میں دیکھی جائے۔

## د\_تورك:

۵- تورک "الودک" سے ماخوذ ہے، اس کامعنی سرین ہے، کہا جاتا ہے: "نام متود کا "یعنی وہ مقعد کے ایک حصہ کے سہارے پرسویا۔ تشہد میں "تورک" کے بارے میں اختلاف ہے، بعض فقہاء نے کہا:

یول تفییر کی کہ وہ سرین کو دائیں پیر پررکھنا ہے، دوسر فقہاء نے کہا:
دائیں پاؤل کو کھڑ ارکھنا اور سرین کو زمین پررکھنا اور بائیں پیرکودائیں طرف نکالنا ہے (۳)۔

اس اعتبار سے'' تورک' جلوس کی ایک ہیئت ہے، اور وہ '' جلوس'' سےخاص ہے۔

مزیر تفصیل کے لئے دیکھاجائے: اصطلاح '' تورک'۔

## جلوس سے متعلق احکام: بیٹھ کراذان وا قامت کہنا:

۲ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ بیٹھ کراذان دینا مکروہ ہے،الایہ کہ کوئی

- (۱) المصباح المنير ،المغر بللمطرزي،القامون المحيط ماده: '' فرش' -
- (۲) الموسوعة الفقهية: اصطلاح ''افتراش''، ابن عابدين ار۳۲۱، ۳۴۱، نهاية الحتاج ار ۲۰۱۰، مغنی ار ۵۲۳۔
- (٣) ليان العرب المحيط، ماده: "ورك"، المغر ب ماده: "ورك"، نهاية المحتاج ار ٥٠٠، لمغني ار ٩٣٩ -

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، تاج العروس، النهاية لا بن الاثير ماده: ''حبو''۔

عذر ہو، یاا پنے لئے اذان دے، جیسا کہ حنفیہ اور مالکیہ کہتے ہیں، اس لئے کہ رسول اللہ علیقی نے حضرت بلال کو کھڑے ہوکراذان دینے کا حکم فر مایا تھا:"قعم فناد بالصلاق"<sup>(1)</sup>۔

اور رسول الله کے سارے موذن کھڑے ہوکر اذان دیتے میں زیادہ آواز شے۔ سے۔ (۲) اوراس لئے بھی کہ کھڑا ہوکراذان دینے میں زیادہ آواز بلندہوتی ہے، نیز بیٹھ کراذان وا قامت کہنا تعامل کے خلاف ہے۔ حنابلہ میں سے ابن حامد نے کہا ہے: اگر موذن بیٹھ کراذان دیتا وازان باطل ہوگی، اسی طرح شخ تقی الدین نے کہا کہ بیٹھ کر دی گئی اذان دینا کافی نہیں ہے، ابوالبقاء نے نقل کیا ہے کہ بیٹھ کر دی گئی اذان لوٹائی جائے گی۔

اگرمعذور شخص بیٹھ کراذان دیتو کوئی حرج نہیں ہے، حسن بن محرعبدی نے کہا ہے: میں نے صحابی رسول ابوزید کودیکھا، ان کاپیر جہاد میں ضائع ہوگیا تھا جس کی وجہ سے بیٹھ کراذان دیتے تھے <sup>(س</sup>۔

اذان اورا قامت کے درمیان مؤذن کا بیٹھنا: ۷- اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ اذان اورا قامت کے

- (۱) حدیث: "یابلال ، قم فناد بالصلاة" کی روایت بخاری (فتح الباری / ۲۸ کاری کی ہے۔ ۲۸ کاری کی ہے۔
- (۳) الاختيار ار ۱٬۲۴۴ بن عابدين ار ۲۶۳ طبع دارا حياء التراث العربي، حاشية الدسوقي ار ۱۹۲۱، القوانين الفقهيه بر ۵۳، نهاية المحتاج ار ۴۱۰ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی، الإنصاف ار ۲۵، المننی ار ۲۲۴۔

درمیان فصل کرنا مؤذن کے لئے مستحب ہے، پیفسل نفل نماز کے ذریعہ ہوگا، اور اگر نماز نہ پڑھے یا وقت جواز باقی نہیں رہا تو جمہور فقہاء کے یہاں مغرب کوچھوڑ کراذان وا قامت کے درمیان بیٹھ کر فصل کرےگا۔

امام ابوحنیفہ نے کہا ہے: مغرب میں فصل بیٹھ کر نہیں ہوگا بلکہ خاموثی سے ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا ہے: مغرب کی اذان اور نماز کی اقامت کے درمیان فصل نہیں کرے گا۔ حنابلہ، امام ابو یوسف اور امام محد کے نزویک دوخطبول کے درمیان بیٹھنے کے بقدرتھوڑی دیرمؤذن بیٹھےگا، اس لئے کہ حضرت ابوہریرہ سےمروی ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "جلوس الموؤذن بین الأذان والإقامة فی المعغرب من السنة" (ا) (مغرب میں اذان واقامت کے درمیان موذن کا بیٹھنا سنت ہے)۔

امام ابوحنیفہ اور صاحبین کے درمیان محض افضلیت میں اختلاف ہے، اگر مؤذن بیڑھ جائے توامام صاحب کے نزدیک بھی مکروہ نہیں ہے۔

شافعیہ کے یہاں راج قول میہ ہے کہ مغرب میں دوسری تمام نمازوں کی طرح دورکعت نماز کے ذریعہ فصل کرے گا، ایک دوسرا قول میہ ہے کہ معمولی سکتہ وغیرہ مثلاً تھوڑی دیر بیٹھ کرفصل کرے گا، کیونکہ مغرب میں وقت ننگ ہوتا ہے (۲)۔

- (۱) حدیث: "جلوس المؤذن بین الأذان و الإقامة فی المغرب من السنة" لفظ (جلوس الموذن .....) کے ساتھ ہمیں نہیں ملی، دیلی نے مند الفردوس (۲/ ۱۷۵ طبع دارالکتاب العربی) میں کی ہے، مناوی نے کہا: اس میں ہیٹم بن بشیر ہیں جن کا ذکر ذہبی نے "ضعفاء" میں کیا ہے (فیض القدیر میں سے ۳۵ میں التحادیہ)۔
- (۲) فتح القديرار ۲۱۵ طبع داراحياءالتراث العربي، ابن عابدين ار ۲۶۱، الاختيار ۱۲۲۸، ۴۴۲ طبع دار المعرفي، حاشية الدسوقي ار ۳۱۴ طبع دارالفكر، أسني

## تحية المسجدي يهلي بيثهنا:

۸ - تحیة المسجد سے پہلے میٹھنا مکروہ ہے،اس میں فقہاء کے مابین کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ حضرت ابوقیادہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ عَلِينَةً فِي مَايا: "إذ ادخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يو كع ركعتين "(١) (جبتم مين سے كوئي معجد ميں داخل ہو تو بیٹھنے سے قبل وہ دورکعت نمازیڑھ لے)۔ کیا بیٹھنے سے تحیۃ المسجد فوت ہوجائے گی؟اس میں اختلاف ہے، نماز سے پہلے بیٹھ جائے تو مسنون پیہے کہاٹھ کرنمازیڑھ لے، دلیل حضرت سلیک غطفانی کی حدیث ہے،حضرت جابر بن عبداللہ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "جاء سليك الغطفاني يوم الجمعة، ورسول الله عَالَيْهِ يخطب، فجلس فقال له: يا سليك، قم فاركع ركعتين وتجوز فيهما، ثم قال: إذا جاء أحدكم يوم الجمعة والإمام يخطب فليركع ركعتين وليتجوز فيهما"(٢)(سليك غطفاني جمعہ کے روز آئے جبکہ رسول اللہ علیہ خطبہ دے رہے تھے اور بیٹھ كَةُ آبِ عَلِيلَةً نِهِ فَرِما يا: السليك الصّواور دوركعت نمازير هواور ان میں اختصار کرو، پھر فر مایا: جبتم میں سے کوئی جمعہ کے روز آئے اورامام خطبہ دے رہاہوتو دور کعت پڑھ لےاور مختصر پڑھے )۔

شافعیہ کا مذہب بیہ ہے کہ وہ فوت ہوجائے گی،لہذ ااس کے بعد نہیں پڑھےگا<sup>(۳)</sup> پوری بحث اصطلاح'' تحیۃ المسجد''میں ہے۔

نماز میں کھڑ ہے ہونے سے معذور تخص کا بیٹے کرنمازاداکرنا:

9 – اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ کھڑے ہونے سے عاجز ہونے کے وقت فرض نماز میں بیٹھنا قیام کا بدل ہے، کہذا جو تحص کھڑ ہے ہونے کی طاقت ندر کھے وہ بیٹے کرنماز پڑھے گا(ا) اس لئے کہ نبی کریم سیالیہ نے عمران بن حسین سے ارشاو فرمایا: "صل قائما فإن لم تستطع فعلی "صل قائما فإن لم تستطع فعلی جنب"(۱) (کھڑ ہے ہوکر نماز پڑھو، اگر کھڑ ہے نہ ہوسکو تو بیٹے کر پڑھو، اوراگر بیٹے کر پڑھو)۔ پڑھو، اوراگر بیٹے کر پڑھو)۔ عجز کے سلسلہ میں تفصیل ہے، اصطلاح" صلاق المریض" میں عجز کے سلسلہ میں تفصیل ہے، اصطلاح" صلاق المریض" میں

•ا-نفل نماز بیره کر پڑھنے کے سلسلہ میں ابن قدامہ نے کہا ہے:
ہمارے علم کے مطابق بیره کرنفل نماز پڑھنے کے جائز ہونے میں کی
کا اختلاف نہیں ہے، البتہ یہ خلاف اولی ہے، اس لئے کہ
آپ علیہ کا ارشاد ہے: "من صلی قائما فھو أفضل، ومن
صلی قاعدا فله نصف أجر القائم"(") (جو تخص کھڑا ہوکر
نماز پڑھے وہ افضل ہے، اور جو تخص بیره کر پڑھے اس کو کھڑے ہوکر
پڑھنے والے کے اجر کا نصف ملے گا)، صبح مسلم کے الفاظ یہ ہیں:
پڑھنے والے کے اجر کا نصف ملے گا)، صبح مسلم کے الفاظ یہ ہیں:
پڑھنے والے کے اجر کا نصف ملے گا)، صبح مسلم کے الفاظ یہ ہیں:
سطلاق الوجل قاعدا نصف الصلاق"(") (بیره کر پڑھنے

<sup>=</sup> المطالب ار ١٠٣٠ طبع المكتبة الإسلامية، كشاف القناع ار ٢٣٣٣\_

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی قاره: 'إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يوكع ركعتين''كل روايت بخارى (فتّح البارى ا/ ۵۲۷ طبع السّلفيه) اور مسلم (۱۹۵۱م طبع عيسي الحلمي) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جاء سلیک الغطفانی یوم الجمعة، و رسول الله عَلَیْتِهِ ...... کی روایت مسلم (۵۹۷/۲ طبع اکلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين الر٢٥٩٦، حاشية الدسوقى الرساس، روضة الطالبين الر٣٣٢، ١٣٣٣، كمغنى ١٨٥٦-

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۹۹،۲۹۹،۵۵۹، حافیة الدسوقی ۲۳۹،۲۳۵، جواهر الإکلیل ار ۵۵، ۵۵، نهاییة المحتاج ۲ر ۲۹۵، روضة الطالبین ۲۲۲۲، ۱/۲۳۲، کمغنی ۲ر ۱۲۳۳، م۱۳۳

<sup>(</sup>۲) حدیث عمران بن الحصین: "صل قائما" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲/۵۸۷ طبع التلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من صلی قائما فهو أفضل ، ومن صلی قاعدا فله نصف أجر القائم" كی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۲/۲ طبع السلفیه) نے حضرت عمران بن صین سے كی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "صلاة الرجل قاعدا نصف الصلاة" كي روايت ملم

والے شخص کی نماز آ دھی نماز ہے )۔

اوراس کئے بھی کہ بہت سے لوگوں پر زیادہ دیر کھڑار ہفاشوار ہوتا ہے، لہذا اگر نفل میں کھڑا ہونا واجب رہے تو اکثر لوگ ترک کردیں گے، اسی وجہ سے بیٹھ کر پڑھنا شارع نے جائز قرار دیا، تا کہ لوگ زیادہ سے زیادہ پڑھیں، جیسا کہ حالت سفر میں سواری پر پڑھنے کی اجازت دی ہے (۱)۔

سنن مؤکدہ بیڑھ کر پڑھنے کے بارے میں بعض فقہاء نے صراحت کی ہے کہ قیام پر قدرت رہتے ہوئے بیڑھ کر پڑھنا مکروہ ہے<sup>(۲)</sup>۔

#### دوسجدوں کے درمیان بیٹھنا:

اا - مالكيه، شافعيه اور حنابله كى رائے بيہ ہے كه وه ركن ہے، كيونكه حضرت عاكشة كى حديث ہے، وه فرماتی ہيں: "كان النبي عَلَيْكُ إذا رفع رأسه من السجدة لم يسجد حتى يستوي جالسا" (") (نبى كريم عَلَيْكُ جب سجده سے اپنا سرا تھاتے تو دوسرا سجده اس وقت تك نہيں كرتے جب تك بالكل اچھى طرح سے بيٹھ نہ جاتے ) - حفيه ميں سے امام ابو يوسف اس كى فرضيت كے قائل ہيں -

حنفیہ کے نزدیک مشہور مذہب کے مطابق سنت ہے، اور ایک قول اس کے واجب ہونے کا ہے، ابن عابدین نے لکھا ہے: یہی دلائل کے موافق ہے، یہی کمال ابن الہمام اور ان کے بعد کے متاخرین کی رائے ہے، دوسجدوں کے درمیان بیٹھنے کا طریقہ شافعیہ، حنابلہ اور امام

ابویوسف کے یہاں افتراش ہے۔

مالکیہ کے نزدیک تورّک ہے، جیسا کہ تشہد میں بیٹھنا ہے۔ دونوں ہاتھ دونوں زانوں پررکھنے کے بارے میں کسی کا اختلاف نہیں ہے،اس لئے کہ پیچلوس کا آخری عمل ہے (۱)۔

دوسجدوں کے درمیان جلسہ میں تعدیل، اسی طرح مسنون ذکر اور اس کی مقدار کے بارے میں اختلاف اور تفصیل ہے، اس کے لئے اصطلاح '' تعدیل' اور'' دعاء'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### حبلسهُ استراحت:

11 - حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک نمازی جب دوسرے سجدہ سے کھڑا ہوگا توجلسہ استراحت نہیں کرے گا، اور بلا عذر الیا کرنا مکروہ تنزیبی ہوگا توجلسہ استراحت نہیں کرے گا، اور شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول ہے، ایسا ہی حضرت ابن مسعود "، حضرت ابن مسعود"، حضرت ابن عمر اور شافعیہ کے نزدیک کے قائل حضرت ابن عمر اور حضرت ابن عباس سے منقول ہے، اسی کے قائل شوری اور اسحاق ہیں، امام تر مذی نے کہا ہے: اسی پراہل علم کاعمل ہے، ابوالزناد نے کہا ہے کہ بیسنت ہے (۲)۔

شافعیہ کا اصح قول اور امام احمد کی دوسری روایت جسے خلال نے نے مخال کہا ہے کہ دوسر سے سجدہ کے بعد جلسہ استراحت ہراس رکعت میں جس کے بعد کھڑا ہونا ہے مسنون ہے، کیونکہ مالک بن حویرث سے مروی ہے: "أن النبي عُلِيلًا کان يجلس إذا رفع رأسه من

- (۱) ابن عابدین ار ۱۳ اس ۳۲۱ م ۳۳۰ القوانین الفقهیه ر ۲۹۹ ، جواهر الإکلیل ۱۹۷ م ۱۹۳ م جواهر الإکلیل ۱۹۳ م ۱۹۳ م دوضة الدسوقی ۱۹۳۱ م دوضة الطالبین ۱۸۳۲ م ۱۸ م المام ۱۹۳۱ م ۱۳۳۱ م ۱۹۳۱ م ۱۳۳۱ م ۱۹۳۱ م ۱۳ ۱۹۳۱ م ۱۹۳۱ م ۱۳ ۱۹۳۱ م ۱۳ ۱۹۳۱ م ۱۳۳۱ م ۱۳۳ م ۱۳۳۱ م ۱۳۳۱ م ۱۳۳ م ۱۳۳ م ۱۳۳۱ م ۱۳۳ م ۱۳ م ۱۳۳ م ۱۳ م
- (۲) ابن عابدين الر ۳۴۰، القوانين الفقه پيه (۸۶، نهاية المحتاج ۱۸۱۱، دمة الأمة في اختلاف الائمه (مس، لهنئو رفي القواعد ۲/۱۱،۱۱،۱۷ فلج دارالكتاب العربي، المغنی الر ۵۳۰، والانصاف ۲/۱۲،۲۲،۳۷

<sup>= (</sup>۱/۷۰۵ طبع که کلعی ) نے عبداللہ بن عمرو سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۴۷۸، جواہر الإکلیل ار ۵۰، ۵۰، روضة الطالبین ار ۲۳۲، آمنی ۱۸۲۷ سار

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار۷۵م، جوابرالاِ کلیل ار۵۵،۵۵\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: کان النبی عُلَیْه إذا رفع رأسه من السجدة لم یسجد حتی یستوی جالسا کی روایت مسلم (۱/ ۳۵۸،۳۵۷ طبع اکلی ) نے کی ہے۔

السجود قبل أن ينهض في الركعة الأولى"(1) (نبى كريم عَلِيلَةً جب سجده سے سراٹھاتے تو پہلى ركعت ميں كھڑے ہونے سے بہلے بیٹھتے تھے)۔

جلسهٔ استراحت کا طریقه مقدار اور بیئت میں دوسجدوں کے درمیان بیٹھنے کی مقدار اور بیئت کی طرح ہے، جلسهٔ استراحت کوطول دینا مکروہ ہے، بیرافعی کے قول کے خلاف ہے، ان کا قول بیہ ہے کہ جلسهٔ استراحت خفیف ہے، امام نووی کا قول '' المجموع'' میں ہے: جلسهٔ استراحت بہت خفیف ہوگا۔

رافعی نے قطعی طور پر کہا: جلسہ استراحت دور کعتوں کے درمیان فصل کے لئے ہے، امام نووی نے ایک قول نقل کیا ہے: جلسہ استراحت پہلی رکعت کا حصہ رکعت کا جلسہ استراحت پہلی رکعت کا حصہ ہے، جیسیا کہ صاحب ' الذخائر'' نے قل کیا ہے (۲)۔

جو حضرات جلسہ استراحت کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ اس کی ایک خصوصیت میہ ہے کہ اس میں نمازی کوئی د عانہیں کرےگا<sup>(۳)</sup>۔

#### تشهر میں بیٹھنا:

سا ا - ما لکیے، شافعیہ اور حنفیہ میں سے امام طحادی اور امام کرخی کا مذہب اور حنابلہ کا ایک قول میں ہیے تشہد میں بیٹھنا سنت ہے، اس لئے کہ سہوسے ساقط ہوجا تا ہے لہذاوہ سنن کے مشابہ ہوگا۔

(۳) المنثور في القواعدللزركشي ۱۱/۱۰/۱۱\_

حفیہ کا ایک قول اور حنابلہ کا رائج مذہب میہ ہے کہ وہ واجب ہے، مجول سے ترک ہوجائے توسجدہ سہو لازم ہوتا ہے، حالا نکہ سجدہ سہو ترک واجب کے بغیرلازم نہیں ہوتا ہے (۱)۔

دوسرے تشہد کے بارے میں حفیہ کا مذہب ہے کہ اس میں بیٹھنا فرض ہے، اور اس کی مقدار تشہد میں "عبدہ ورسولہ" کہ پڑھنے کے برابر ہے، اس لئے کہ ابن مسعودؓ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "فإذا فعلت ذلک، أو قضیت هذا فقد تمت صلا تک "(۲) (یعنی جب یہ کرلوگے یا فرمایا: ایہ ادا کرلوگے تو تہاری نماز پوری ہوجائے گی) حدیث پاک میں نماز کے کمل ہونے کوقعدہ یرمعلق کیا گیا ہے (۳)۔

مالکیہ کی رائے میہ کہ دونوں تشہد کے لئے بیٹھنا سنت ہے، ابن جزی نے کہا ہے: رائح مذہب میہ ہے کہ قعدہ اخیرہ واجب ہے، اور اس میں بھی اصح قول کے مطابق سلام کرنے کی مقدار بیٹھنا واجب ہے (۴)۔

شافعیہ اور اور حنابلہ کی رائے ہے ہے کہ قعدہ اخیرہ میں بیٹھنا رکن ہے، یہی حضرت عمرؓ، اور ان کے بیٹے اور ابومسعود بدر کیؓ اور حسنؓ سے منقول ہے۔ امام احمدؓ سے ایک روایت ہے کہ وہ سنت ہے (۵)۔ جہاں تک تشہد میں بیٹھنے کی بیئت کی بات ہے تو حنفیہ کے یہاں جہاں تک تشہد میں بیٹھنے کی بیئت کی بات ہے تو حنفیہ کے یہاں

- (۱) ابن عابدين ارا ۳۰ الاختيار ار ۵۳ ، ۵۳ ، القوانين الفقهيه ر ۲۹ ، جواهر الإکليل ار ۲۸ ، حاشية الدسوقی ار ۲۴ ، نهاية الحتاج ار ۵۲۱،۵۲۰ ، المغنی ار ۵۳۹،۵۳۳ ، مساله ۵۳۹،۵۳۳ ، مساله ۵۳۹،۵۳۳ ،
- (۲) حدیث ابن مسعود فی وصف التشهد: "فإذا فعلت ذلک أو ....." کی روایت طحاوی نے شرح المعانی (۱۱ ۲۲ طبع المصطفائی پاکتان) میں کی ہے اوراس کی اصل ابوداؤد (۱/ ۹۵۳ شختیق عزت عبیدالدعاس) میں ہے۔
  - (۳) الاختيال تعليل المختار ار ۱٬۵۴۸ نام عابدين ۱/۱۰ سـ
- (۴) القوانين الفقهيه لا بن جزي ر٦٩، جوابرالإ كليل ار ٢٨، حاشية الدسوقي ار ٢٣٩ ـ
- (۵) نبایة الحتاج ار ۵۲۱،۵۲۰ المغنی ار ۵۳۲،۵۳۳،۵۳۹،الانصاف ۲ر ۱۳۱۳

<sup>(</sup>۱) حدیث ما لک بن الحویرث نان النبی عَلَیْ کان یجلس إذا رفع رأسه من السجود قبل أن ینهض في الرکعة الأولی کی روایت بخاری (فتح الراری ۲۲ میلاطیخ التلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) نهاية الحمّاج الر۵۱۸،الأ ذكار ر۵۹،المنفو رفى القواعد للزركشي ۲ر۱،۱۱، المنفى المروري القواعد كصفحات.

افتراش مرد کے لئے ہے، اور تورک عورت کے لئے ، خواہ قعدہ اولی ہویاا خیرہ۔

ما لکیہ کے نزدیک تشہد میں بیٹھنے کی ہیئت تورک ہے، شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ بیٹھنے کی کوئی ہیئت متعین نہیں ہے، جیسے بھی بیٹھ جائے گانماز ہوجائے گی، البتہ سنت یہ ہے کہ نماز کے آخری قعدہ میں تورک اور پہلے قعدہ میں افتراش ہو۔

حنابلہ کے یہاں تشہداول میں بیٹھنے کی ہیئت مرد کے لئے افتراش اور قعدہ اخیرہ میں تورک ہے، اور عورت کو اختیار ہے، چاہت و چار زانو بیٹھے، کیونکہ حضرت ابن عمر عور توں کو نماز میں چارزانو ہوکر بیٹھنے کا حکم دیتے تھے، یا یہ کہ عورت اپنے دونوں پاؤں کو دائیں طرف کر کے بچھا دے، امام احمد سے صراحت کے ساتھ منقول ہے کہ '' سدل' کچھا دے، امام احمد سے صراحت کے ساتھ منقول ہے کہ '' سدل' کینی دونوں پاؤں کو دائیں طرف کر کے بچھانا) افضل ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ اگثر اسی طرح بیٹھتی تھیں، اور اس لئے بھی کہ میمرد کی بیٹھک سے زیادہ مشابہ ہے (ا)۔

شافعیہ نے کہا ہے: جس تشہد میں سلام پھیرنا ہے اس میں تورک مسنون ہے، خواہ وہ دوسرا تشہد نہ ہو، جیسے نمام فجر وجمعہ کا تشہد، اس کئے کہ بیا بیا تشہد ہے جس کولمبا کرنامسنون ہے، لہذا دوسر یے تشہد کی طرح اس میں تورک مسنون ہوگا۔

حنابلہ کے یہاں دوقعد ہوالی نمازوں میں صرف قعدہ اخیرہ ہی میں مرد کے لئے تورک ہے۔ دلیل حضرت عائشہ کی حدیث ہے، وہ فرماتی ہیں کہ نبی کریم علیہ فرماتے تھے: "فی کل دکھتین التحیة، وکان یفوش رجله الیسری وینصب رجله

المیمنی"() (ہر دو رکعت پر التحیات ہے، اور آپ اپنے بائیں پاؤں کو بچھادیتے اور دائیں پاؤں کو کھڑار کھتے تھے)۔ اور اس لئے بھی کہ قعدہ اخیرہ میں تورک دونوں تشہد میں فرق کرنے کے لئے ہے، اور جس نماز میں ایک ہی تشہد ہو وہاں اشتباہ نہیں ہے، اس لئے وہاں فرق کرنے کی ضرورت نہیں (۲)۔

#### تراوی میں ہر دوتر ویچہ کے درمیان بیٹھنا:

۱۹۷ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ہر دوتر و بحد کے درمیان بیٹھناسنت ہے، جیسا کہ'' کنزالد قائق'' کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے، اور صاحب'' الہدائی' اور زیلعی کی صراحت کے مطابق مستحب ہے، اس بیٹھک میں اختیار ہے چاہے نمازی خاموش رہے، یا ذکر میں مصروف رہے، یا تنہانفل نمازیڑھ لے (")۔

حنابلہ کا مذہب اور یہی مالکیہ اور شافعیہ کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ تراوت کی ہر چار رکعات کے بعد تھوڑی دیر بیٹھنا جائز ہے، حنابلہ نے کہاہے کہ بیٹمل اسلاف سے چلا آر ہاہے، البتہ ترک میں بھی کوئی مضا کفتہ نہیں ہے، نیز حنابلہ کے نزدیک تھے مذہب کے مطابق امام اس بیٹھک میں دعانہیں کرے گا (۴)۔

منبر پرچڑھنے کے بعد دونوں خطبہ سے پہلے بیٹھنا: ۱۵- اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ جمعہ میں خطیب منبر پر

- (۱) حدیث: "فی کل رکعتین: التحیة، و کان یفوش رجله الیسوی....." کیروایت مسلم (۳۵۸ اطع اکلی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔
- (۲) نہایۃ المحتاج الر ۵۲۰ اور اس کے بعد کے صفحات، روضۃ الطالبین الر ۲۲۱، المغنی الر ۵۳۰۔
  - (۳) ابن عابد بن ار ۴۷ م، فتح القد بيار ۲۰ م طبع دارا حياءالتراث العربي \_
- (۴) نهایة المختاج ۲۲ ۱۲۵،الانصاف ۱۸۱۲،شرح منح الجلیل اُر ۲۰۶ طبع مکتبة النجاح، اُسهل المدارک ۱را ۳۰ کفایة الطالب ۲ر ۳۲۱۳۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۳۲۱، ۳۴۱، القوانین الفقهیه ر۹۶، جواهر الإکلیل ار۵، حاشیة الدسوقی ار ۲۴۹، نهایه الحتاج ار ۵۲۱،۵۲۰، دوصنه الطالبین ار ۲۲۱، المغنی ار ۵۳۳، ۵۳۹، کشاف القناع ار ۳۲۳، ۳۲۳، الانصاف ۲۷۵، ۸۹

چڑھنے کے بعد بیٹھ جائے گا،عیدین کے خطبہ میں بیٹھنے کے بارے میں اختلاف ہے، حنفیہ نے کہا ہے:عیدین کے خطبہ میں خطیب نہیں بیٹھے گا، اس لئے کہ جمعہ کے خطبہ میں بیٹھنا در اصل موذن کا اذان سے فراغت کے انتظار کے لئے ہے، اور عیدین میں اذان مشروع نہیں ہے لہذا بیٹھنے کی بھی ضرورت نہیں، یہی مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا ایک ایک قول ہے۔

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا دوسرا اور شخیح قول ہیہ ہے کہ خطیب منبر پر چڑھنے کے بعد بیٹھے گا، تا کہ پچھ راحت پالے، اور نیز جوتقریر میں پیش کرنا چاہتا ہے اس سلسلہ میں یکسوئی کے لئے معاون ہے، اور اس میں زیادہ متانت اور وقار بھی ہے <sup>(۱)</sup>۔

دوخطبوں کے درمیان بیٹھنااوراس کی مقدار:

۱۲- حنفیہ، جمہور مالکیہ اور صحیح مذہب کے مطابق حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جمعہ اور عیدین کے دونوں خطبوں کے درمیان بیٹھنا مسنون ہے، کیونکہ ابواسحاق سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: میں نے حضرت علی گومنبر پر خطبہ دیتے ہوئے دیکھا، وہ نہیں بیٹھے تا آ نکہ خطبہ سے فارغ ہوگئے۔

شافعیه کی رائے اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے کہ دو خطبول کے درمیان اطمینان سے بیٹھنا خطبہ کی شرط ہے، کیونکہ سیجین کی حدیث ہے:"أنه عَلَیْتُ کان یخطب یوم الجمعة خطبتین یجلس بینهما"(۲) (نی کریم عَلِیْتُ جمعہ کے دن دو خطبے دیتے یجلس بینهما"(۲)

- (۱) ابن عابدین ار۵۹، مواجب الجلیل ۲/۲۷۱، روضة الطالبین ۲/۸۳۷، الانصاف ۴۸۲/۲، ۴۳۰، کشاف القناع ۲/۵۵، کمفنی ۳۸۶/۲۳
- (۲) حدیث: "کان یخطب یوم الجمعة خطبتین....." کی روایت بخاری (۴) حدیث الباری ۲۸ (۲۰ طبح السّلفیه) اور مسلم (۸۲ (۵۸۹ طبح الحلق) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے، نیز دیکھیئے: فتح القدیر ۲۲ (۲۹ ،۲۷، ۲۷، ابن عابدین

تھاور دونوں کے درمیان بیٹھتے تھے)۔

فقہاء کے مابین کوئی اختلاف نہیں ہے کہ یہ بیٹھنا بہت معمولی ہوگا، البتہ اس کی مقدار میں اختلاف ہے، ایک قول تین آیات کی تلاوت کے بقدر ہے، فقہاء کی ایک جماعت کا کہنا ہے کہ سورہ اخلاص پڑھنے کے بقدر ہے، ایک قول دوسجدوں کے درمیان بیٹھنے کے بقدر ہے، ایک قول دوسجدوں کے درمیان بیٹھنے کے بقدر ہے، اس لئے کہ بیدومشا بدامر کے درمیان فصل ہے (۱)۔

#### بیه کرخطبه دینا:

21-اگرکوئی شخص بیٹھ کر خطبہ دے، تواگر عذر کی وجہ سے ہوتو بیٹھ کر خطبہ دینا بلاا ختلاف فقہاء جائز ہے، اس لئے کہ قیام سے عاجز بیٹھنے والے کی نماز شخیح ہوجاتی ہے تو خطبہ بدر جہ اولی شخیح ہوگا، ایسا ہی حکم عیدین کے خطبہ میں بلاعذر کا ہے، جمعہ کا خطبہ بلاعذر بیٹھ کر دینا درست نہیں ہے، بیہ حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک ہے، اور حنابلہ کا جھی رائح ندہب یہی ہے، اس لئے کہ عیدین کا خطبہ واجب نہیں ہے، لہذا نقل نماز کے مشابہ ہوگا، اور اس لئے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا، اور اس لئے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس لئے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس کے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس کے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس کے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس کے بھی کہ حضرت عثان جب بوگا ور اس کے بھی کہ حضرت عثان جب بوڑ سے ہوگئے تو بیٹھ کر خطبہ دینے کی صورت میں خاموثی کے ذریعہ دونوں میں فصل کرے گا (۱)۔

- = ۱ر۵۲۱،۵۴۴، الاختیار ار ۸۲،۸۳،۸۷، مواهب الجلیل ۱۲۵،۱۲۵،۱۵۱، ایان ۱۷۲، شرح الزرقانی ۲ر ۲۰، نهاییة المحتاج ۱۲ ۳۱۲، ۱۳۸۸، روضهٔ الطالبین ۱۲۷۲، ۳۱،۲۷۲، الانصاف ۲۲۷۲
- (۱) فتح القدير ۲۹/۲، الاختيار ار۸۲، ۸۳، ابن عابدين ار۵۴۴، مواجب الجليل ۲۶/۱، روضة الطالبين ۳۲/۳، الانصاف ۲۷/۱۳، کشاف القناع ۲/۲۳.
- (٢) فتح القدير ٢٩/٢، الاختيار ١٨٢، روضة الطالبين ٢٧/٢، ٢٧، نهاية الحتاج ٢٧/٢، الانصاف ٢٨/٤، كثاف القناع ٣١/٢، المغنى ٢٨/٣٠،

## "حرير"ديھى جائے۔

# کھانے پینے کے لئے بیٹھنا:

19-اس میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ کھانے پینے کے لئے بیٹھنا مستحب ہے، بلاعذر کھڑے ہوکر پینا جمہور فقہاء کے نزدیک خلاف اولی ہے (۱)۔

جہاں تک ہیئت جلوس کی بات ہے تو کھانے کے لئے بیٹھنے کے طریقہ کے بارے میں فقہاء حنفیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کھانے کے لئے بیٹھنے کا سب سے بہتر طریقہ دونوں سرین پر بیٹھنا اور دونوں کو گھڑار کھنا ہے، اس کے بعد دوسراطریقہ گھٹنوں کے بل زانو پر بیٹھنا اور دونوں قدموں کو ظاہر کرنا ہے۔ تیسرا طریقہ دائیں پیر کھڑا کرنا اور بائیں پیر پر بیٹھنا ہے (۲)۔

مالکیہ کے بہال مستحب بیہ ہے کہ دائیں گھٹا کو کھڑار کھے، یا دائیں بیٹے، بائیں دونوں گھٹوں کو کھڑا رکھے، یا نماز میں بیٹے کی طرح بیٹے، رسول اللہ علی ہیں اللہ کے نزدیک بہتر طریقہ بیہ ہے کہ کھانے کے دوران بائیں پیر پر بیٹے اور دائیں پیر کو کھڑا رکھے، یا چارزانو ہو کر بیٹے، مہمان کے لئے مستحب بیہ ہے کہ کھانے سے فراغت کے بعد بلاضرورت زیادہ دیرتک نہ بیٹے، بلکہ صاحب خانہ سے اجازت مانگ کر چلا جائے (۱۳) دیرتک نہ بیٹے، بلکہ صاحب خانہ سے اجازت مانگ کر چلا جائے (۱۳) کے ویکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "فَاذَا طَعِمْتُمُ فَانْتَشِرُ وُا" (۵)

- (۲) ابن عابدین ۵/۲۸۱ م ۲۱۶، دلیل الفالحین سر ۲۳۳ ـ
  - (٣) الشرح الصغير ١٩٧٨ ١٤ـ
  - (۴) کشاف القناع ۱۵۷،۱۵۲،۱۵۷
    - (۵) سورهٔ احزاب ر ۵۳۔

# ریشم پر بیٹھنا:

امام ابوصنیفہ اور امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ یہ جائز ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "أن البنی عَلَیْتُ جلس علی مرفقة حوریو" (") (نبی کریم عَلِیْتُ ریشم کے چھوٹے تکیہ پر بیٹے ہیں)، اور حضرت ابن عباس کے بستر پر ریشم کا چھوٹا تکیہ تھا۔ نیز مروی ہے کہ حضرت انس ایک وقوت ولیمہ میں شریک ہوئے اور ریشم کے تکیہ پر بیٹے۔ اور اس لئے بھی کہ ریشم پر بیٹھنا دراصل اس کی تعظیم نہیں بلکہ تذکیل ہے، لہذا یہ ایسا ہوگا جیسے کسی ایسے بچھونے پر بیٹھنا جس میں تذکیل ہے، لہذا یہ ایسا ہوگا جیسے کسی ایسے بچھونے پر بیٹھنا جس میں تصویریں ہوں (")۔

مذکورہ سارے احکام خالص ریشی کپڑے کے بارے میں ہیں، غیر خالص کے بارے میں تفصیل ہے، جس کے لئے اصطلاح

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۱۶/۵، القوانین الفقهید ۲۴، مغنی المحتاج سر ۲۵۰ طبع مصطفیٰ البابی الحکسی ۱۹۵۸ء، روضه الطالبین ۲۰،۴۳۰، کشاف القناع ۱۷۵۸ء

<sup>(1)</sup> ابن عابدين ٢٢٦/٥، القوانين الفقهية ٢٣٢٧، أسنى المطالب الر٢٧٥، كشاف القناع ١٤/٨-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهانا رسول الله عُلَيْتُ عن لبس الحویر ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹۱/۱۹ طبع السّافیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: ''أن النبي عَلَيْكُ جلس على موفقة حریو''، عینی نے کہا: یہ حدیث آپ علی آپ نے کہا: یہ حدیث آپ علی کیا ہے، نصح حدیث آپ علی سے ثابت نہیں ہے، اور نہ کی نے اسے قل کیا ہے، نہ شخص سند سے، البنایہ فی شرح الہدایہ (۲۱۸/۹ طبح دارالفکر)۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۲۲۲۵\_

( پھر جب کھا چکوتو چلے جاؤ)۔

اس کی تفصیل اصطلاح: '' اُکل' میں ہے۔

جنازہ کے پیچھے چلنے والے کے لئے جنازہ رکھنے سے قبل بیٹھنا:

• ٢ - حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک جنارہ کے ساتھ جانے والوں کے لئے اس کے رکھنے سے پہلے بیٹھنا کر وہ ہے، رکھنے کے بعد بیٹھنے میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عبادہ بن الصامت سے مروی ہے: ''أنه عُلَیْ ہِ کان لا یجلس حتی یوضع المیت فی اللحد، فکان قائما مع أصحابه علی رأس قبر، فقال یہودی: هکذا نصنع بموتانا، فجلس عُلِی وقال لا صحابه: ''خالفو هم''(۱) (رسول اللہ عَلِی ہُم میت کو قبر میں وُالنے سے پہلے نہیں بیٹھتے تھے۔ ایک بارکا واقعہ ہے کہ آپ عَلِی پہودی ایک یہودی نے اسحاب کے ساتھ میت کے سر ہانے کھڑے ہے، ایک یہودی نے کہا: ہم لوگ بھی اپنے میت کے ساتھ ایسا ہی کرتے ہیں، فوراً آپ عَلِی کھڑے اورا پنے اصحاب سے فرمایا: یہودیوں کی مخالفت کرو) یعنی کھڑے رہنے میں۔

پیر حفیہ نے صراحت کی ہے کہ کراہت تحریکی ہے (۲) اس لئے کہ حفیہ نے سورت ابوسعید کی مرفوع حدیث میں اس سے منع کیا گیا ہے: "إذا اتبعتم الجنازة فلا تجلسوا حتی توضع" (جبتم لوگ جنازه کے پیچھے چلوتو رکھنے سے پہلے نہ بیٹھو)، حضرت ابوہریرہ کی حدیث میں ہے: "حتی توضع بالأرض" (یہال تک کہ زمین پر جنازه میں ہے: "حتی توضع بالأرض" (یہال تک کہ زمین پر جنازه

(۲) ابن عابدین ار ۵۹۸، کشاف القناع ۱۲۹/۲

رکھ دیاجائے)<sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ کے یہاں جنازہ گردنوں سے زمین پرر کھنے سے قبل قبر کے یاس بیٹھنے میں کوئی حرج نہیں ہے (۲)۔

شافعيه كزد يك اختيار ب، چا ہے وبیٹھ جائے یا انظار كرے (٣)

#### تعزیت کے لئے بیٹھنا:

11 - جمہور متقد مین حنفیہ کے نز دیک مصیبت کے موقع پر مسجد کے باہر تین دن مرد کے لئے بیٹھنا جائز ہے، مسجد میں بیٹھنا مکروہ ہے، عور تیں کسی بھی حال میں ہرگز نہیں بیٹھیں گی۔

"الظهيري" مين ہے: اہل ميت كے لئے جائز ہے كه هريام ميد مين بير هجائي اوراوگ ان كے پاس آئيں اوران كى تعزيت كريں مالكيه نے كہا ہے: مرد تعزيت كے لئے بيره سكتا ہے (۴)، كيونكه حضرت عائشة فرماتی ہيں: "لما قتل زيد بن حادثة، و جعفر بن أبي طالب، و عبد الله بن رواحة رضي الله تعالى عنهم جلس النبي علي الله عوف فيه الحزن "(۵) (جب حضرت زيد بن حارثة، حضرت جعفر بن افي طالب اور حضرت عبدالله بن رواحه رضى الله عنه منه بير ہوئے تو آب علی الله علی منہ منہ منہ بیر ہوئے تو آب علی الله علی علی الله عنه منہ منہ منہ منہ منہ و تو آب علی الله علی الله عنه منہ منہ و تو آب علی الله عنه منہ و بیٹھے تھے )۔

متاخرین فقہاء حفیہ نے کہاہے: گھر میں تعزیت کی غرض سے بیٹھنا مکروہ ہے کہ لوگ آئیں اور تعزیت کریں، بلکہ جب جہیز و تدفین

<sup>(</sup>۱) حدیث: "عن عبادة بن الصامت أنه عَلَیْ کان لا یجلس....." کی روایت ترمذی (۳۳۱/۳ طبع الحلمی) نے کی ہے اور انہوں نے کہا: بیحدیث غریب ہے، بشر بن رافع حدیث کے معاملہ میں قوی نہیں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا اتبعتم جنازة فلا تجلسوا حتی توضع" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲/۸۲ طبع اکلی) نے حضرت ابوسعید سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابد بن ار ۴۰، مواہب الجلیل ۲ر ۲۳۰ ـ

<sup>(</sup>۵) حدیث: "لما قتل زید بن حارثة، وجعفر بن أبي طالب....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۲/۳ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

سے فارغ ہوجائیں تو سب لوگ منتشر ہوجائیں اور اپنے اپنے کام میں مشغول کاموں میں مصروف ہوجائیں، اور اہل خانہ اپنے کام میں مشغول ہوجائیں (۱)۔

شافعیہ اور راج مذہب کے مطابق حنابلہ کے نزدیک مکروہ ہے، البتہ شافعیہ کے یہاں مکروہ تنزیمی ہے جب کہ اس کے ساتھ کوئی دوسری بدعت نہ ہو۔

امام احمد سے اہل میت کے لئے رخصت منقول ہے (۲)۔ میت کے گھر کے درواز ہ پر بیٹھنا حفنیہ کے بیہاں مکروہ ہے، کیونکہ بیا ہل جاہلیت کاعمل ہے، اور اس سے روکا گیا ہے <sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ نے جائز ہونے کی صراحت کی ہے، انہوں نے کہا ہے: میت کے گھر کے دروازہ کے قریب بیٹھنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے، تاکہ جنازہ کے ساتھ جائے، یامیت کاولی نکلے تواس کی تعزیت کرے، کیونکہ سلف نے ایسا کیا ہے (۲)۔ دیکھنے: اصطلاح '' تعزیت'۔

#### قبرول پر بیٹھنا:

۲۲ – فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ قبروں پر پیشاب یا پا[ نہ کے لئے بیٹھنا ناجائز ہے۔ دوسرے مقصد کی خاطر بیٹھنے میں اختلاف ہے۔

- (۱) ابن عابدین ار ۲۰۴۰
- (۲) روضة الطالبين ۲ر ۱۴۴۴،الأ ذ كارر ۱۳۳۱،الانصاف ۲/ ۵۶۵\_
  - (۳) ابن عابدین ار ۱۰۴\_
  - (۴) الانصاف، ۱۸۵۲ه
- (۵) حدیث: "لا تجلسوا علی القبور و لا تصلوا إلیها" کی روایت مسلم (۲۲۸/۲ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

( قبروں یرنہ بیٹھواور نہان کی طرف رخ کر کے نماز پڑھو )۔

حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ نی کریم علی بے فرمایا: "لأن یجلس أحد کم علی جمرة فتحرق ثیابه فتخلص إلى جلده خیر له من أن یجلس علی قبر "(۱) (تم میں سے سی کا آگ کے انگارہ پر بیٹھنا کہ اس کے کپڑے جل جا کیں اورآگ اس کے چبڑے تک پہنے جائے اس کے لیکسی قبر پر بیٹھنے سے بہتر ہے)۔

حفیہ اور شافعیہ نے کہا: اگر قبروں کی زیارت کے دوران بیٹھنا چاہے تو صاحب قبر کی زندگی میں اس کے مرتبہ کے اعتبار سے دوریا قریب بیٹھ<sup>(۲)</sup>، شافعیہ کی عبارت یوں ہے: زائر قبر کے لئے مناسب ہے کہ قبر سے اتنائی قریب ہوجتنا اس کی زندگی میں اگر اس کی زیارت کرتا توقریب ہوتا۔

حنفیہ میں سے امام طحاوی کی رائے ہے کہ قبر پر بیٹھنا جائز ہے، اور انہوں نے اس قول کی نسبت امام ابوحنیفہ اور صاحبین کی طرف کی ہے، اور یہی مالکیہ کا مذہب بھی ہے، اس لئے کہ حضرت علی قبر سے طیک لگاتے تھے اور اس پر بیٹھتے تھے (۳)۔

امام طحاوی نے کہا ہے: اگر قرآن کی تلاوت کی غرض سے قبر پر بیٹھنا ہوتو کراہت مطلقاً ختم ہوجاتی ہے (<sup>۸)</sup>۔

# فیصلہ کے لئے مسجد میں بیٹھنا:

۲۳ - حفیه، ما لکیه تیج مذہب کے مطابق اور حنابلہ کی رائے بیہ

- (۱) ابن عابدین ار ۲۰۴۲، روضة الطالبین ۱۳۹/۲، کشاف القناع ۱۲۰ ۱۳۹، المغنی ۱۲۵ میلی جمرة..... کل المغنی ۲۸ میلی جمرة کلی انے کی ہے۔
  - (۲) ابن عابدین ار ۲۰۵\_
- (۳) مواہب الجلیل ۲/۲۵۲، جواہر الإکلیل ۱/۱۱ طبع دار المعرف ، ابن عابدین ۱/۲۰۷۔
  - (۴) ابن عابدین ار ۲۰۷، ۲۰۷\_

کہ فیصلہ کے لئے قاضی کامسجد میں بیٹھنا جائز ہے، اور جامع مسجد ہو تو اور اچھا ہے، کیونکہ وہ مشہور ہوتی ہے، نیز قاضی کو چاہئے کہ شہر کے پچ میں مسجد کا انتخاب کرے، تا کہ اس کے پاس آنے والوں کے لئے دور نہ ہو۔

دلیل رسول الله علیه کامل ہے کہ آپ مبحد میں مقدمات کے فیطے فرماتے تھے، آپ علیه کا ارشاد ہے: ''إندما بنیت المساجد لذکر الله وللحکم''(۱) (مسجدوں کی تغیراللہ کو دکر اور فیصلہ کے لئے ہوئی ہے) اور تاکہ مسافر اجنبیوں کے لئے اس کی جگہ مشتبہ نہ ہو۔ آنخضرت کے بعد خلفاء راشدین کا بھی عمل اسی پر رہا، حضرت علی کے بارے میں ہے کہ کوفہ کی مسجد میں ان کے لئے ایک چوتر ہ تھا۔

ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر قاضی مسجد میں فیصلے کے لئے بیٹے تو چاہئے کہ عیدین، یوم ترویہ، یوم عرفہ اور حاجیوں کے آنے جانے کے دنوں کو چھوڑ کر بیٹھے، کیونکہ عیدین لوگوں کی خوشی وفرحت کا دن ہے اور دوستی کا دن ہے نہ کہ جھگڑ ہے کا۔ اور حاجیوں کے آنے جانے کے دنوں میں لوگ آنے والوں کو مبار کبادی دینے میں اور جانے والوں کو الوداع کہنے میں مصروف رہتے ہیں۔

مالکیہ میں سے ابن حبیب نے نقل کیا ہے کہ قاضی مسجد سے باہر کشادہ جگہ میں بیٹے، صاحب'' جواہر الإکلیل'' نے اس رائے کو پسند کیا ہے، دلیل آپ علیہ کافرمان ہے: "جنبوا مساجد کم دفع

أصواتكم وخصو ماتكم "(1) (تم لوگ اپني مسجدول كوبلند آواز اور جھگڑول سے بچاؤ)۔

شافعیہ کے یہاں مستحب سے ہے کہ قاضی کسی گھر میں بیٹے مسجد میں نہ بیٹے مسجد میں بنانا نہ بیٹے ، ان کے نزد یک اصح قول کے مطابق مسجد کو قضا کی مجلس بنانا مروہ ہے ، تا کہ مسجد کو بلند آواز اور شور وشغب سے بچایا جائے جوقضا کی مجلس میں عام طور پر ہوتا ہے۔ نیز قضا کی مجلس میں مشرک بھی آتے ہیں اور مشرک کا نجس ہونانص سے ثابت ہے (۲)۔

فقہاء نے قاضی کے بیٹھنے کے بارے میں بہت سے آداب بتائے ہیں،ان میں سے چندورج ذیل ہیں:

-اس کی مجلس کشادہ اور وسیع ہو، تا کہ حاضرین کو مبلہ کی تنگی سے میں میں میں

- قاضی کی نشست نمایاں ہو، تا کہ د کیھنے والا قاضی کو پہچان جائے۔ -حرارت، برودت، ہوا،غبار اور دھواں کی اذیتوں سے محفوظ ہو، موسم گر مااورسر مادونوں موسم کے مناسب ہو۔

- کوئی شکی نشست قاضی پر بچھائی جائے، قاضی زمین اور چٹائی پر نہ بیٹھے، کیونکہ اس سے ان کی ہیب فریقین کی نظروں سے جاتی رہےگی (۳)۔

قاضی کے سامنے بیٹھنے اور مجلس قضامیں فریقین کے درمیان عدل قائم رکھنے میں تفصیل ہے، جسے اصطلاح '' قضاء'' میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنها بنیت المساجد لذکو الله و للحکم"، زیلی نے نصب الرایه (۲۰۸۴ کے طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں کہا: بیر حدیث ان الفاظ کے ساتھ غریب ہے، اور مسلم نے اس کی روایت کی ہے، کیکن اس میں "الحکم" کا لفظ نہیں ہے۔

<sup>&#</sup>x27;' الحکم'' کے اضافہ کے بغیر پیر حدیث صحیح مسلم (۱۱۷ ۲۳ طبع الحلنی) میں حضرت انس سے مروی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر۱۰، الاختیار ۷۸، جواهر الاِکلیل ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، المغنی ور ۴۸،۴۸، ۸۸.

حدیث: "جنبوا مساجد کم ....." کی روایت ابن ماجه (۲۴۷۱ طبع الحکمی) نے حضرت واثله بن اسقع سے تفصیل سے کی ہے، بوصری نے کہا: اس کی سند ضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۲) القليو بي ۴ر۲۰ ۱۰ ابن عابدين ۴ر۱۰ سـ

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع،المغنی ۹ر ۸۲،۸۱،۸۰\_

## عورت كوبيها كرحد جارى كرنا:

۲۲ - امام ابویوسف کے علاوہ حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ عورت کوالی تمام حدود جن میں ضرب ہے بیٹھا کرحد نافذ کی جائے گی، اس لئے کہ حضرت علیؓ سے مروی ہے انہوں نے فرمایا: عورت کو بیٹھا کر مارا جائے ، اور مردکو کھڑا کر کے۔ اور اس لئے بھی کہ عورت قابل ستر ہے، اور اس کو بیٹھا نے میں زیادہ ستر ہے۔ امام ابویوسف اور ابن ابی لیل کی رائے یہ ہے کہ اس کو کھڑی کر کے حدجاری کی جائے گی، جیسا کہ لعان میں ہوتا ہے۔ کہ جسم کہ عدم جاب میں مردکو بیٹھا کر ضرب لگانے کی بات کسی نے نہیں حد کے باب میں مردکو بیٹھا کر ضرب لگانے کی بات کسی نے نہیں کہی، سوائے مالکیہ اور حنابلہ کے ایک قول میں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قیام کا حکم نہیں دیا، اور اس لئے بھی کہ حد میں اس پر کوڑے لگائے جاتے ہیں، لہذ اور عورت کے مشابہ ہوگا (۱)۔

#### بیشاب کرنے کے لئے بیٹھنا:

۲۵ - اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ بیٹھ کر پیشاب کرنامستحب ہے، تا کہ پیشاب کے چھیئے نہ پڑیں، حضرت ابن مسعود گرماتے ہیں:
کھڑے ہوکر پیشاب کرنا گنوار بن ہے۔

حضرت عا تَشَمَّ فِ فرما یا: 'من حدثکم أن رسول الله عَلَيْكُ مَا يَعْمَلُ الله عَلَيْكُ مَا يَعْمَلُ الله عَلَيْكُ مَا كان يبول الله قاعدا'' (٢) كان يبول قائما، فلا تصدقوه، ماكان يبول الله عَلِيلَة كُمْرُ في (كُونَ شَخْصَ تُم لُوكُول سے بيان كرے كه رسول الله عَلَيْكَ كُمْرُ في الله عَلَيْكَ مُمْرُ في الله عَلَيْكَ الله عَلْمُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ عَلَيْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ عَل

ہوکر پیشاب کرتے تھے تومت مانو،اس کئے کہ آپ علیہ جرابر بیٹھ کرہی پیشاب کرتے تھے)۔

امام ترمذی نے کہاہے: اس باب میں بیسب سے سیحے حدیث ہے، نووی نے '' شرح مسلم'' میں لکھا ہے: کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کی ممانعت میں چندروایتیں نقل کی جاتی ہیں جو ثابت نہیں ہیں، کین حضرت عائشہ کی حدیث ثابت ہے، اسی وجہ سے علماء بلاعذر کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کو مکروہ قرار دیتے ہیں، البتہ بہ کراہت سنزیمی ہے تحریم نہیں (۱)۔

کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کی رخصت حضرت عملؓ، حضرت علیؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت ابن عمر حضرت ابو ہریرہؓ اور حضرت عمر و گاہے۔

حضرت حذیفہ سے روایت ہے کہ: "أن النبي عَلَيْكُم أتى سباطة قوم فبال قائما" (نبی کریم عَلِيْكُ ایک قوم کے کوڑا خانہ کے پاس گئے اور کھڑے ہوکر پیشاب کیا)، اس کی روایت بخاری وغیرہ نے کی ہے (۲)۔

اس مسئلہ میں تفصیل ہے، جسے اصطلاح '' قضاء الحاجۃ'' میں دیکھا جائے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین سار ۱۳۷۷، جواهر الإکلیل ۱۲ م۱۹۳۷، القلیو بی ۱۲ م ۲۰۱۳، المغنی ۸ مر ۱۲ م ۱۳۵۳، المغنی

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من حدثکم أن رسول الله عَلَیْ کان یبول قائما فلا تصدقوه ....." کی روایت نسائی (۲۱/۱ طبع دار البشائر الاسلامیه)، ترندی (۱/۱۱ طبع عیسی اُکلی) نے ترندی (۱/۱۱ طبع عیسی اُکلی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، اور ترندی نے کہا: عائشہ کی حدیث اس باب میں

<sup>=</sup> احسن اورضیح ہے، اور حاکم (۱۸۱۸ اططبع دار الکتاب العربی) نے اسی کی مانندروایت کی ہے اور کہا: حدیث شیخین کی شرط کے مطابق ضیح ہے اور ذہبی نے اس کی توثیق کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۲۹، ۲۳۰ حاشیة الدسوقی ار ۱۰۵،۱۰۵، جوابر الاِ کلیل ار ۱۰۵، القوانین الفقه پیه را ۲۲، القلبویی ار ۳۸، روضته الطالبین ار ۲۷، المغنی ار ۲۷ر

<sup>(</sup>۲) حدیث حذیفه: "أن النبي عَلَيْطِيْهُ أتبی سباطة قوم فبال قائما" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۸ طبع عیسی الحلمی )نے کی ہے۔ کی ہے۔

# جار

#### تعريف:

ا-''جمار" (جیم کے سرہ کے ساتھ) اور ''جموات" ''جموۃ 'کی جمع بیں، لغت میں جموۃ کا ایک معنی کنگری ہے، لہذا ''الجمار" چھوٹی کنگریاں ہیں (۱)۔

اصطلاح میں جمار کے متعدد معانی ہیں:

الف: مناسک کے تین جمرات ہیں: جمرہ اولی، جمرہ وسطی، جمرہ عقبہ۔
جمرات سے مراد: وہ مقامات ہیں جہاں حاجی کنگریاں بھینکتے
ہیں، یمنی میں ہیں، اولی مسجد خیف سے متصل ہے، اور وسطی اس کے
اور جمرہ عقبہ کے درمیان ہے، اور آخری جمرہ عقبہ ہے۔

جمرہ عقبہ مکہ سے زیادہ قریب ہے۔صاحب'' مرآ ۃ الحرمین' نے کھا ہے: ان کے زمانہ میں پھر کی دیوارتھی جس کی اونچائی تقریباً تین میٹر اور چوڑ ائی تقریباً دومیٹر تھی جو زمین سے تقریباً ڈیڑھ میٹر ایک اونچی چٹان پر بنی تھی،اوراس دیوار کے نشیب میں ایک حوض بنا تھا جس میں کئریاں گرتی تھیں (۲)۔

ازرقی کے حوالہ سے''شفاء الغرام'' میں لکھا ہے: جمرہ عقبہ جو مکہ کی جانب سے پہلا جمرہ ہے، اس کے اور جمرہ وسطی کے درمیان چار سوستاسی ذراع اور بارہ انگل کا فرق ہے، جمرہ وسطی سے تیسر ہے جمرہ جونی کی مسجد سے قریب ہے، کے درمیان تین سو پانچ ذراع کا فاصلہ

ہے، اور مسجد منی کے قریب والے جمرہ سے مسجد خیف کے درمیانی دروازہ تک ایک ہزار تین سواکیس ذراع میں (۱)۔

" مرآ ۃ الحرمین" میں کھا ہے: جمرہ عقبہ اور جمرہ وسطی کے درمیان ۱۲۶۷ میٹر کی مسافت ہے، اور جمرہ اولی اور وسطی کے درمیان ۱۵۲۶۴۰ میٹر کی مسافت ہے۔

محبّ طبری نے کہا ہے: کنگری مارنے کی جگہ کی حد بندی نہیں ہے،البتہ ہر جمرہ پرنشان ہے،اوروہ وہاں ایک لٹکا ہواستون ہے جس کے نیچے اوراس کے اردگر دکنگری چینکی جاتی ہے اورا حتیا طااس ستون سے دور نہیں چینکتے ہیں۔بعض متاخرین نے اس کی حد ہر طرف سے تین ذراع مقرر کیا ہے،البتہ جمرہ عقبہ اس سے مستثنی ہے کہ اس کا ایک ہی جانب ہے کہ اس کا ایک ہی جانب ہے کہ اس کا

رمی جمارے مقصد محض اللہ کی بندگی ہے، اس میں نفس کا کوئی دخل نہیں ہے (۲)۔ امام ابوحا مدغز الی نے '' احیاء علوم الدین' میں جج کے اسرار ورموز بیان کرتے ہوئے لکھا ہے: رمی جمارے مقصد اللہ کے حکم کی تابعد اری اور اس کے سامنے غلامی اور عبودیت کا اظہار ہونا چاہیے، اور اس میں نفس اور عقل کو دخل دیئے بغیر فرما نبر داری کے لئے کھڑا ہونا چاہئے۔ اس کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام کی مشابہت کا قصد ہونا چاہئے کہ ان مقامات پر ملعون المیس حضرت ابراہیم علیہ السلام کے سامنے آیا، تا کہ ان کے جج میں شبہ پیدا کرے یاان کو کسی معصیت میں مبتلا کرے، تو اللہ تعالی نے ان کو کھی دیا کہ شیطان کو دھتاکارنے اور اس کے منصوبہ کوناکام کرنے کے لئے اس کو کئریاں ماریں (۳)۔

بعض احادیث میں آیا ہے: "أن إبلیس عرض له هنالک أي وسوس له لیشغله عن أداء المناسک فكان يرميه

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح المنير ماده: "جمز"

<sup>(</sup>۲) مرآة الحرمين ار ۳۲۸\_

<sup>(</sup>۱) شفاءالغرام بأخبارالبلدالحرام ار ۲۹۴ ـ

<sup>(</sup>۲) مرآة الحرمين ار ۸،۴۸ سا\_

<sup>(</sup>۳) احیاءعلوم الدین ار ۲۷۷\_

کل مرة فیخنس ثم یعود"(() (ابلیس حضرت ابراتیم علیه السلام کے سامنے آیا، یعنی وسوسہ ڈالا، تا کہ ان کو جج کی ادائیگی سے روک دے، حضرت ابراتیم علیه السلام اس پر ہر بارکنگری مارتے تو ابلیس پیچھے ہٹ جاتا، پھر سامنے آتا)۔ امام طبرانی، حاکم اور بیہج ت نے حضرت ابن عباس سے روایت کیا ہے: "لمما أتی خلیل الله الممناسک عوض له الشیطان عند جمرة العقبة فرماه الممناسک عوض له عند بسبع حصیات حتی ساخ فی الأرض ثم عوض له عند الجمرة الثانیة فرماه بسبع حصیات حتی ساخ فی الأرض ثم خورش له عند البراتیم علیه السلام جج کرنے کے لئے آئے تو جمره عقبہ کے نزد یک ابراتیم علیه السلام جج کرنے کے لئے آئے تو جمره عقبہ کے نزد یک ابراتیم علیه السلام جج کرنے کے لئے آئے تو جمره عقبہ کے نزد یک شیطان سامنے آیا، انہوں نے اس کوسات کنگریاں ماریں یہاں تک کہ وہ زمین میں دھنس گیا، پھر شیطان جمره وسطی کے پاس ظاہر ہوا، پھر حضرت ابراتیم علیه السلام نے اس کوسات کنگریاں ماریں یہاں تک کہ وہ زمین میں دھنس گیا، پھر اسی طرح جمره ثالثہ کا ذکر کیا)۔

ابن اسحاق نے روایت کیا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام جب خانہ کعبہ کی تعمیر سے فارغ ہوئے تو جبرئیل علیہ السلام ان کے پاس آئے اور کہا: خانہ کعبہ کاسات بارطواف کیجئے، پھر پوری حدیث بیان کی ۔اس حدیث میں ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام جب منی آئے اور عقبہ سے اتر رہے تھے کہ المیس جمرہ عقبہ کے نزد یک ان کے سامنے آیا تو حضرت جبرئیل علیہ السلام نے ان سے کہا: اللہ اکبر کہئے سامنے آیا تو حضرت جبرئیل علیہ السلام نے ان سے کہا: اللہ اکبر کہئے

اورسات کنگریاں اس کو ماریخ ، تو انہوں نے اس کو مارا تو وہ غائب ہوگیا ، پھر جمرہ وسطی کے پاس ان کے سامنے رونما ہوا ، حضرت جبر ئیل نے ان سے کہا: اللہ اکبر کہئے اور اس کو کنگری ماریخ ، چنا نچپہ حضرت ابرا ہیم نے سات کنگریاں اس کو ماریں ، پھر ابلیس جمرہ اولی کے پاس ان کے سامنے ظاہر ہوا ، حضرت جبر کیل نے ان سے کہا: اللہ اکبر کہئے اور اس کو کنگری ماریخ ، حضرت ابرا ہیم نے چھوٹی کنگریوں سے مات کنگریاں اس کو ماریں اور ابلیس غائب ہوگیا (۱)۔

ب: وہ کنگریاں جن سے منی میں رمی کی جاتی ہے، اور سات کنگریوں کو جمرہ بھی کہاجا تا ہے، بعض بول کرکل مراد لینے کے قبیل سے ہے (۲)۔

5: چھوٹے چھوٹے پھر جن سے طہارت حاصل کی جاتی ہے، اس معنی میں صدیث ہے: ''إذا استجمر أحد کم فلیوتر''('')(ثم میں سے کوئی پھر سے استنجاء کر بے واس کو چاہئے کہ طاق پھر لے )۔

اجمالي حكم:

اول: جمار بمعنی کنگریاں جن سے رمی کی جاتی ہے: ۲-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ رمی جمار حج میں واجب ہے،اس کے ترک سے دم لازم ہوتا ہے (۴)۔

جمار کی تعدادستر ہیں: قربانی کے دن جمرہ عقبہ کی رمی کے لئے سات کنگریاں ہیں، اور باقی ماندہ کنگریاں وقوف منی کے تین دنوں کے لئے ہیں، روزانہ اکیس کنگریوں کے ذریعہ تین جمرات ہیں، پیچکم

<sup>(</sup>۱) حدیث:'أن إبلیس عرض له هنالک أی وسوس له......' کی روایت احمد(۱/ ۲۷۹۵/۲۸۴ طبع دارالمعارف) نے کی ہے،احمدشا کرنے اس کی سندکو صبح قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لما أتنی خلیل الله المناسک عرض له الشیطان عند......" کی روایت بیمق (۸ سام ۱۵۳ طبع دارالمعرفه) اورحاکم (۲۱ سام طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: حدیث بخاری کی شرط کے مطابق سیح ہے، امام زبی کی رائے ہے کہ وہ مسلم کی شرط کے مطابق ہے۔

<sup>(</sup>۱) مرآ ة الحرمين ار ۱۳۷\_

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ۲ر ۵۰، المقنع رص ۱۹۸

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'إذا استجمر أحد کم فلیوتر ..... ' کی روایت مسلم (۲۱۲/۱) طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) الاختيارار ۱۶۳۱، مجمل ۲ر۷۵، ۴۷۹، کشاف القناع ۲ر ۵۱۰ ـ

ایسے لوگوں کے لئے ہے جس کو جلدی نہ ہو، ورنہ جلدی کرنے والے کے لئے ہے جس کو جلدی نہ ہو، ورنہ جلدی کرنے والے کے لئے انجیاں کنگریاں ہیں (۱) اس کی تفصیل اصطلاح '' جج''اور ''رمی الجمار'' میں ہے۔

# رمی کی کنگریوں کی صفت:

سا-جمارکے لئے شرط یہ ہے کہ پھر کے قبیل سے ہوں، یہ جمہور فقہاء
(مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا قول ہے، لہذا ان کے نزدیک سونا،
پاندی، لوہا، سیسہ، لکڑی، گیلی مٹی، نیج، خشک مٹی، موتی، اثد اور گارا
سے رمی جائز نہیں ہے (۲)، اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النبي
المسلیج رمی بالحصی و أمر بالرمی بمثل حصی المخذف"(۳)
انبیکریم علی نے نودکنگریوں سے رمی کی اور چھوٹی کنگریوں سے
رمی کرنے کا حکم دیا)، لہذا دوسری کوئی چیزاس میں داخل نہیں ہوگ۔
شافعیہ نے پھر کے ہرنوع سے جمار کے ہونے کو جائز قرار
دیا ہے (۲)۔

حنفیہ کے نزد یک زمین کی جنس کی ہرثی سے جمار کا ہونا جائز ہے، جیسے: پقر، ڈھیلا اور گچ، اور ہراس شکی سے جس سے تیم جائز ہے۔ لکڑی، عنبر، موتی اور جواہر سے جائز نہیں ہے، کیونکہ بیز مین کی جنس سےنہیں ہیں۔

بعض حفیہ نے جمار میں بہ شرط لگائی ہے کہ اس کی رمی اہانت کے ساتھ ہو، اسی وجہ سے ان کے نز دیک فیروزج اور یا قوت سے

- (۱) الاختيار الر۱۵۵،۱۵۳، ابن عابدين ۲ر۱۸۱، الدسوقی ۲ر۵۰، القليو بی ۲ر۱۱/کشاف القناع۲ر۹۹،۴۹۹،
- (۲) حاشية الدسوقى ۲ر۵۰، حاشية الجمل ۲ر۲۷، كشاف القناع ۲را۵۰، المغنى ۱۲۲۳س\_
- (۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْظِيْهُ رمی بالحصی وأمر بالرمی بمثل حصی الخذف ... "كروایت مسلم (۱۲/۹۳۱ طبع عیسی الحلمی) نے كی ہے۔
  - (۴) حاشیة الجمل ۲ س۷ ۱۳۷۴ وراس کے بعد کے صفحات ، قلیو بی ۱/۱ ۱۳۱۰

جائز نہیں ہے، حالانکہ وہ زمین کی جنس سے ہیں، کیونکہ ان دونوں سے اہانت نہیں ہوتی ہے<sup>(۱)</sup>۔

نا پاک کنگریوں سے کرا ہت کے ساتھ رمی درست ہے، اور اگر ان کو دھود ہے تو نجاست دور ہوجائے گی ، اور ان کا دھونامتحب نہیں ہے، الا یہ کہ قینی طور پرنجس ہوں (۲)۔

### كنگريون كاسائز:

۷ - ما لکیداورشا فعید کا مذہب سے ہے کہ ککری لوبیا کے برابر ہو، یہی حفید کا مذہب ہے، ایک قول ہے کہ چنا کے برابر ہو، کھجور کی گھٹلی، یا نگلیوں کے پور کے برابر ہو۔

ہیاستحبابی حکم ہے، ویسے بڑی کنگریوں سے بھی کراہت کے ساتھ رمی کرنا جائز ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے: کنگریاں چنے سے بڑی اور بندوق کی گولی سے چھوٹی ہوں، جیسے خذف کی کنگری، لہذا بہت چھوٹی یا بڑی کنگری کافی نہ ہوگ۔ اس سلسلہ میں اصل مسلم کی حدیث ہے: "علیکم بحصی الخذف" (خذف کی کنگریاں استعال کرو)۔

# كنكريان اٹھانے كى جگە:

## ۵ - مستحب پیرہے کہ جمرہ عقبہ کی رمی کے لئے مز دلفہ سے یاراستہ سے

- (۱) ابن عابدین ۲/۱۸۰\_
- (۲) ابن عابدين ۱۸۱/۲،الشرح الكبيرللدر ديرمع حاشية الدسوقی ۱۸۰۵، كشاف القناع ۲۷ م ۹۹ م. المغنی ۳۲۲ ۸ س
- (٣) ابن عابدين ١/٩٥١، الدسوقى ١/٥٠، حاشية الجمل ١/ ٣٥٨، كشاف القناع ١/٩٩٨-
- حدیث: "علیکم بحصی الخذف" کی تخریج ( فقره نمبر ۳) میں گذر چکی ہے۔

سات کنگریاں اٹھائی جائیں، سات کے علاوہ باقی کے اٹھانے کے لئے کوئی جگہہ خاص نہیں ہے۔ ایک قول سے ہے کہ ستر کنگریاں مزدلفہ سے لی جائیں گی۔

جہاں سے چاہے حاجی کئری اٹھاسکتا ہے، اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، البتہ جمرہ کے پاس سے ان کا اٹھا نامگروہ ہے جنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کنگری مارنے کی جگہ سے اس کو اٹھا کر رمی کرتے و جائز نہیں ہوگا۔

اسی طرح نجس جگہ سے کنگریاں اٹھانا یا کنگریوں کا ناپاک ہونا مکروہ ہے، اسی طرح میہ بھی مکروہ ہے کہ ایک پھر لے کراس کے ستر چھوٹے چھوٹے ٹکڑے بنالئے جائیں (۱)۔

#### رى جمار كاطريقه:

۲- جمرہ عقبہ پر بطن وادی سے سات کنگریوں سے سات دفعہ رمی کرے گا، اگر ساتوں کنگریاں ایک ہی بار پھینک دے توایک ہی رمی ہوگی، اور ہر کنگری کے ساتھ اللہ اکبر کہے گا۔ ایام قربانی کے دوسرے دن زوال کے بعد تینوں جمروں کی رمی کرے گا، جمرہ اولی سے جو کہ مسجد خیف سے متصل ہے ابتداء کرے گا، اسی طرح تیسرے اور چوتھے دن اگر چوتھے دن گھہرے، اور اگر تیسرے ہی دن مکہ چلائے جائے تو چوتھے روز کی رمی اس سے ساقط ہوجائے گی (۲)۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' جج''اور'' رمی الجمار'' میں ہے۔

جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ ) کے نزدیک شرط یہ ہے کہ تمام کنگریاں رمی کی جگہ کے حدود میں گریں، اگر چہ وہاں باقی نہ

(۲) الاختيار ۲/۱۵۵،۱۵۲، ۱۵۵،۱لدسوقی ۴/۵۰،الجمل ۲/۲۷، ۴۷۴،کشاف القناع ۶/۰۰، المغنی ۴۵۰،۴۲۲ م

ر ہیں۔ حنفیہ کے یہاں میشر طنہیں ہے، لہذا اگر کسی آ دمی یااونٹ کی پشت پر گرجائے تو اگر از خود جمرہ کے قریب گرجائے تو کافی ہے ور نہیں (۱)۔

#### رى جمار كاوفت:

2 - قربانی کے دن سورج طلوع ہونے کے بعد سے لے کر زوال تک جمرہ عقبہ کی رمی کا وقت ہے۔

دوسرے تین دنوں میں رمی جمار کا وقت زوال کے بعدہے (۲)۔
رمی جمار کی شرائط اور اس کے مؤخر کرنے یا کل یا بعض کے
ترک کرنے پر کیا نتائج مرتب ہوتے ہیں، اس سلسلہ میں مذاہب
کے درمیان تفصیل ہے، جواصطلاح '' جج'' اور'' رمی الجمار'' میں
دیکھی جائے۔

# دوم: وه جمارجس سے استنجاء کیا جاتا ہے:

۸ - حدیث میں ہے: "من استجمر فلیوتر" (جو پھر سے استجارکامعنی سبیلین پرموجود نجاست کو دورکرنے میں پھروغیرہ کا استعال کرنا ہے۔

جمہور فقہاء کی رائے میہ ہے کہ استجمار جیسے پھر سے ہوتا ہے اسی طرح ہر جامد شک سے ہوگا جس سے صفائی ستھرائی حاصل ہوجائے ، جیسے ڈھیلا اور کیڑے کا ٹکڑاوغیرہ۔البتہ یانی سے استنجاء افضل ہے (۲۰)۔

- (۱) ابن عابدين ۲ر۱۷، الدسوقی ۲ر۵۰، الجمل ۲ر۲۵، کشاف القناع ۲ر۵۰۰
- (۲) ابن عابدین ۱۸۱۲، الاختیار ۱۸۵۲، الدسوقی ۵۲/۲، الجمل ۷۸۸۲، ۴۸۸، ۲۸۸۲، کمبر ۵۲/۲۸، الفناع ۷۸۲۲، ۱۸۸۰
- (۳) حدیث: "من استجمر فلیوتر" کی روات بخاری (فتح الباری ۲۹۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۱۲۱ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔
  - (۴) ابن عابدین ار ۲۰ ۱۱۰ الدسوقی ار ۱۱۰

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۱۸۱/ماشية الدسوقی ۲ر ۵۰، حاشية القلبو بی ۲ر ۱۱۱، کشاف القناع ۲ر ۴۹۸، المغنی ۳۲۲س

ڈ ھیلا اور پانی دونوں سے استنجاء کرنا افضل ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۱)۔ان مسائل کی تفصیل اصطلاح'' استجمار''میں ہے۔

# جاعة

#### تعريف:

ا – لغت میں الجماعة، الجمع سے ماخوذ ہے، جمع کا معنی الگ الگ کوایک کرنا اور بعض شکی کو بعض سے قریب کر کے ملانا ہے، کہا جاتا ہے: جمعته فاجتمع (۱) (میں نے اس کواکٹھا کیا تواکٹھا ہوگیا)۔ جماعة: آ دمیوں کا گروہ جن کا ایک مقصد پراجتماع ہو، انسان کو چھوڑ کر غیر ذوی العقول کے لئے بھی جماعت کا لفظ استعال کیا جاتا ہے، کہا جاتا ہے: جماعة الشجر و جماعة النبات (درختوں اور پودوں کی کثیر تعداد)، اس اعتبار سے ہر چیز کی کثرت پر جماعت کا لفظ بولا جائے گا۔ لفظ بولا جائے گا۔ لفظ بیں (۲)۔ اور مجمع کے الفاظ بیں (۲)۔

فقہاء کی اصطلاح میں لوگوں کی تعداد پر جماعت کا اطلاق ہوتا ہے۔ علامہ کا سانی نے کہا ہے: "الجماعة" کا معنی سے ماخوذ ہے، کہا جاتا ہے: معنی سے ماخوذ ہے، کہا جاتا ہے: (نماز میں) جماعت کی کم سے کم تعداد دو افراد ہیں: امام اور مقتدی (۳)۔

الحصّے ہوکر نماز پڑھنے کوبھی جماعت کہتے ہیں، جبیبا کہ کہاجا تا

# جماع

د يكھئے:''وطء''۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس ماده:"جمع"۔

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط ،متن اللغة ماده: ''جمع''۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ار۱۵۹\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۲۳، ۲۲۹، البحرالرائق ار ۲۵۳، الدسوقی ارااا، الخرثی ار ۱۳۸۸، نهایه المحتاج ار ۱۲۹، المجموع ۲ر ۱۰۰۰، کشاف القناع ار ۵۵، المغنی ار ۱۵۹۸

ہے: الجماعة سنة مؤكدة (جماعت سنت موكده ہے)، لينى امام اور مقتدى كاايك ساتھ نماز اداكرنا (۱) ـ

بعض اوقات جماعت سے مراد اتحاد وا نفاق ہوتا ہے، جیسا کہ حدیث میں ہے: "الجماعة رحمة والفرقة عذاب" (٢) (اتحادر حمت ہے، نا اتفاقی عذاب ہے)۔

# اجمالي حكم:

مواقع کے اعتبار سے جماعت کا حکم الگ الگ ہوتا ہے۔

#### جماعت کی نماز:

۲ - جماعت كساته نماز تنها نماز سے بالاتفاق افضل ہے، كيونكه حديث ميں ہے: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة" (جماعت كى نماز تنها كى نماز سے ستائيس درجه افضل ہے)۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جماعت جمعہ کی نماز کے جے ہونے کے لئے شرط ہے، نماز جمعہ چند شرائط کے ساتھ تندرست مردوں پر فرض ہے، اس کی تفصیل اپنی جگہ پر آئے گی، عیدین کی نماز کے صحیح ہونے کے لئے جماعت کی شرط کے بارے میں اختلاف ہے۔ اور دوسری فرض لئے جماعت کی شرط کے بارے میں اختلاف ہے۔ اور دوسری فرض

نمازوں میں مالکیہ کے یہاں جماعت سنت مؤکدہ ہے، یہی ایک روایت حفیہ کے نزدیک ہے، کیونکہ نبی کریم علیہ نے جماعت کی نمازکو تنہا کی نماز سے افضل بتایا ہے، اور ان دونوں پرنگیر نہیں فرمائی جنہوں نے یہ کہاتھا: ''جم لوگوں نے اپنے کجاوے میں نماز پڑھ لی'۔ اگر جماعت واجب ہوتی تو آپ علیہ نقیناً نکیر فرماتے۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ جماعت واجب ہے، یہی حفیہ کا مخار تول ہے، بہا حفیہ کا مخار تول ہے، بہا عذر شرق اس کا جھوڑ نے والا گنہ گار ہوگا اور اس کو سرادی جائے گی، ایک قول ہے ہے کہ پورے شہر میں اور اس کی شہادت رد کر دی جائے گی، ایک قول ہے ہے کہ پورے شہر میں فرض کفا ہے ہے، کیونکہ بیشعار اسلام کا اظہار ہے، اس لئے اگر پورے شہر والے اجتماعی طور پر اس کو چھوڑ دیں گنوان سے جنگ کی جائے گی (ا)۔ جماعت کے واجب ہونے کے دلائل ہے ہیں: اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''و إِذَا کُنتَ فِيهُم فَاقَمُتُ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمُ طَافِفَةٌ مِنْهُمُ مَعَکَ ''(۱) (اور جب آپ ان کے در میان ہوں اور ان کے لئے نماز قائم کریں تو چاہئے کہ ان میں کا ایک گروہ آپ کے ساتھ کھڑ اہوجائے)۔ اللہ تعالیٰ نے خوف کی حالت میں جماعت کی بابندی ضروری ساتھ کھڑ اہوجائے)۔ اللہ تعالیٰ نے خوف کی حالت میں جماعت کی بابندی ضروری ہوگی، نیز حضرت ابو ہر پر ہ گی صدیث ہے کہ نبی کریم عیائی نے ارشاد فی ایک نیز حضرت ابو ہر پر ہ گی صدیث ہے کہ نبی کریم عیائی نے ارشاد فی ایک ایک ایک کریم عیائی ہے ارشاد فی ایک نیز حضرت ابو ہر پر ہ گی صدیث ہے کہ نبی کریم عیائی نے ارشاد فی ایک نبی ایک قوم لا بالناس، شم انطلق بر جال معھم حزم من حطب الی قوم لا بالناس، شم انطلق بر جال معھم حزم من حطب الی قوم لا یشہدون الصلاۃ فاحرق علیہم بیو تھم بالنار ''(ایشک

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ابرا ۲۳۰ طحطاوی علی مراقی الفلاح ص ۳۸۸، حاشیة الدسوقی ابر ۱۳۸۱، حاشیة الدسوقی ابر ۱۳۹۱، کشاف القناع ۱۲۲۲، مغنی المحتاج ۱۲۲۱، کشاف القناع ۱۲۲۲، الانصاف ۲۲۲۲۴م۔

<sup>(</sup>۲) سوره نساء ۱۰۲ ا

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لقد هممت بالصلاة فتقام ثم آمر رجلا یصلی بالناس ثم أنطلق....." کی روایت بخاری (فخ الباری ۱۲۵/۲۱ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۵۱/۲۵۱/ طبع عیسی الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الجماعة رحمة و الفرقة عذاب" کی روایت امام احمد نے المسند میں اوران کے بیٹے نے "زوائد" (۲۷۸/۴)، ۳۷۵ طبع المکتب الاسلامی) میں، اورابن البی عاصم نے المنة (۱۷ سام طبع المکتب الاسلامی) میں حضرت نعمان بن بشیرے کی ہے، منذری نے کہا: اس کی سند میں کوئی حرج نہیں ہے، (الترغیب والتر ہیب ۱۷۱۲ طبع عیسی الحلمی)۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بسبع وعشرین درجة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۱۳ طبع التلفیه) اورمسلم (۱/۵۰ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابن عمرے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

میں نے ارادہ کیا کہ نماز کے لئے اقامت کہی جائے، پھر میں کسی شخص
کو حکم کروں کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے، اور میں چند آ دمیوں کے
ساتھ جن کے پاس لکڑی کا گھا ہوا یسے لوگوں کے پاس چلوں جونماز
میں حاضر نہیں ہوتے اور میں ان کے گھروں کو آگ لگا دوں)۔ جہاں
تک عور توں کے لئے جماعت سے نماز ادا کرنے کی بات ہے تواس میں
تفصیل ہے، جس کے لئے اصطلاح "صلاق الجماعة" ویکھی جائے۔
شافعیہ کے حجے منہ ہب کے مطابق یہ فرض کفایہ ہے (۱)۔
شافعیہ کے حجے منہ ہب کے مطابق یہ فرض کفایہ ہے (۱)۔

# جماعت کی کم سے کم تعداد:

ساس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ جمعہ اور عیدین کے علاوہ میں امام اور ایک مقتدی سے جماعت منعقد ہوجاتی ہے۔ حضرت ابوموی اشعری گی مرفوع حدیث ہے:"اثنان فیما فوقهما جماعة"(۲) (دواور دوسے زیادہ جماعت ہے)۔

جمہور فقہاء کے نزدیک فرض نمازوں میں جماعت کے منعقد ہون اگرچہ ہون اگرچہ ہون اگرچہ مقتدی دونوں بالغ ہوں اگرچہ مقتدی عورت ہو، لہذا فرض نماز کی جماعت بچہ کے ساتھ منعقد نہیں ہوگی ، کیونکہ دونوں بالغوں کی نماز فرض ہے اور بچہ کی نماز نفل ہے ، ہاں اگر نفل نماز کی جماعت ہوتو بالا تفاق دو بچوں سے ، یا ایک بالغ اور ایک بچے سے جماعت منعقد ہوجائے گی۔

شافعیہ کے کلام کا ظاہر ہیہ ہے کہ فرض نماز میں بھی ایک بچے سے منعقد

ہوجاتی ہے، اگرامام بالغ ہو<sup>(۱)</sup>، یہی ایک روایت امام احمد کی ہے۔اس کی تفصیل اصطلاح" صلاۃ الجماعة" میں ہے۔

جمعہ اور عیدین میں جماعت کے منعقد ہونے کے لئے شرائط ہیں جن کی تفصیل ان دونوں کی اصطلاح میں ہے۔

# ایک کے بدلہ جماعت کوتل کرنا:

۴- جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ اگرایک جماعت مل کرکسی ایک شخص کوتل کردے تو ان سب سے قصاص لیا جائے گا۔وہ کہتے ہیں: کیونکہ روح کاجسم سے نکلنے میں تجزئ نہیں ہے،اورجس عمل میں تجزی نہ ہوا گراس عمل میں پوری جماعت شریک ہوتو ہر شخص کے حق میں وہ عمل بورا ہوگا،اور ان میں سے ہرشخص کی طرف اس عمل کی نسبت ہوگی۔ نیزاس پر صحابہ کا اجماع بھی ہے۔ چنانچے مروی ہے کہ صنعاء شہر میں ایک عورت رہتی تھی ،اس کا شو ہرمفقو دالخبر ہو گیا ،اس عورت کے یاس دوسری بیوی سے اپناایک لڑ کا چھوڑا تھا، اس عورت کو ایک مرد سے عشق ہوگیا، چنانچہ اس عورت کا عاشق، ایک اور مرد، خود وہ عورت اوراس کا خادم چاروں اس بچہ کے لئے جمع ہوئے اوراس کے اعضاء کوٹکڑ یے ٹکڑے کیا اور اس کوایک کنواں میں ڈال دیا، پھروا قعہ ظاہراورلوگوں میں مشہور ہوگیا، یمن کے امیر نے اس عورت کے عاشق کو گرفتار کیا، اس نے اقبال جرم کیا، اور باقی تینوں نے بھی اقبال جرم کرلیا، تو انہوں نے حضرت عمر بن الخطاب اے یاس خط کھا،اس کے جواب میں حضرت عمرٌ نے لکھا: سب کوتل کردو، نیز فرمایا: "و الله لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا" $^{(7)}$  (الله كي قسم اگر

<sup>=</sup> الفاظمسلم كے ہيں۔

<sup>(</sup>۱) القليو كي ار ۲۲۱ مغنى المحتاج ار ۱۰ سـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اثنان فما فوقهما جماعة" کی روایت ابن ماجد (۱۳ سالطبع عیسی اور بیه فی قهما جماعة" کی روایت ابن ماجد (۱۳ سالطبع عیسی اور بیه فی اور بیم فی اور بیم فی اور عائد (۱۹ سالطبع دارالعربیه) میں اور حافظ ابن حجر نے التا بیم الحبیر (۱۳۸۸ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار۱۵۲،الدسوقی ار۳۲۱،مغنی المحتاج ار۲۳۰،الجمل علی شرح المنج ۱۸۲۲، حاشیة القلیو بی، کشاف القناع ار ۹۵۴،۴۵۳ م

<sup>(</sup>۲) أنژ: "والله لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا" كى روايت بخارى ( فتح البارى ٣٢٧/١٢ طبع التلفيه ) نے اور امام مالك نے الموطاً (٨٤١/٢ ملبع عيسى الحلمي ) ميس كى ہے، الفاظ مؤطاكے ہيں۔

سارے صنعاء والے اس کے تل پرجمع ہوتے تو میں سب کوتل کر دیتا )۔
اسی طرح حضرت علی نے ایک کے بدلہ تین کوتل کیا ، حضرت مغیرہ فی اسی طرح حضرت علی نے ایک کے بدلہ تین کوتل کیا ، حضرت کی کے اور اس لئے کہ اکثر ایک دوسرے کی مدد سے قبل کا واقعہ پیش آتا ہے ، اور قصاص زجرو تو تیخ کی حکمت کی وجہ سے مشروع ہوا ہے ، اس لئے اجتماعی طور پر قبل کرنے میں ہر شخص تنہا قاتل کے حکم میں ہوگا، اور احیاء کے مغنی کو برقر ارر کھنے کے لئے سب پر قصاص جاری ہوگا، اگر ایسا احیاء کے گا تو قصاص کا دروازہ بند ہوجائے گا اور قبل وغارت کا بازار گرم ہوجائے گا، اس لئے کہ اکثر ایک شخص قاتل نہیں ہوتا ہے۔
بازار گرم ہوجائے گا، اس لئے کہ اکثر ایک شخص قاتل نہیں ہوتا ہے۔
بازار گرم ہوجائے گا، اس لئے کہ اکثر ایک شخص قاتل نہیں ہوتا ہے۔
بازار گرم ہوجائے گا، اس لئے کہ اکثر ایک شخص قاتل نہیں ہوتا ہے۔
اس مسلہ میں بعض صحابہ کا اختلاف ہے ، ان ہی میں سے حضرت ابن ذیبر ہیں ، ایسا ہی حضرت ابن عباس سے مروی ہے ، اور ایک قول امام احم کا بھی ہے (۱) تفصیل اصطلاح '' قصاص'' اور '' تو اطؤ''

جماعت کے بدلہ ایک شخص سے قصاص لینا: ۵-اگرایک شخص تنہا پوری جماعت کونل کردیتو وہ بالا تفاق قصاص میں قتل کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>، قصاص کے ساتھ کچھ مال واجب ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے اور اس میں تفصیل ہے، جو اصطلاح "قصاص" میں دیکھی جائے۔

میں دیکھی جائے۔

مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ رہنا: ۲ - حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیہ فی نے فرمایا: ''تلزم جماعة

المسلمین و إهامهم"() (مسلمانوں کی جماعت اوران کے امام کے ساتھ رہنا ضروری ہے)۔

'' فتح الباری'' میں لکھا ہے: اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے،
ایک گروہ کا کہنا ہے: واجب ہے، جماعت سے مراد سواد اعظم ہے،
ایک دوسرے گروہ کا کہنا ہے: جماعت سے مراد صحابہ ہیں، بعض فقہاء
نے کہا ہے: جماعت سے مراد اہل علم ہیں، طبری نے کہا ہے: صحیح بات
سے کہ حدیث کی مراد اس جماعت کے ساتھ رہنا ہے جو متفقہ امام کی
اطاعت میں مصروف ہو، لہذا جواس کی بیعت کو توڑے گا وہ جماعت
سے نکل جائے گا (۲)۔

رع) ابن عابدين ۳۵۸٫۵، مواهب الجليل ۲را ۲۴، ۲۴۲، أسنى المطالب ۱۸۳۳، مغنى ۲/۲۷-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "تلزم جماعة المسلمین و إمامهم" کی روایت بخاری (فق الباری ۱۲۵ سام ۳۵ طبع التلفیه )اور مسلم (۱۲۷۲ ۱۴ طبع عیسی الحکی) نے حضرت حذیفه بن الیمان سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتخ الباري ۱۳۷۳ سـ

<sup>(</sup>۳) العقيدة الطحاويه وشرحها رص ۲۳۸\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "إن هذه الأمة ستفترق علی ثلاث....." کی روایت ابوداؤد (۴/۵ حدیث: "إن هذه الأمة ستفترق علی ثلاث....." کی روایت ابوداؤد (۴/۵ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترذی (۲۵/۵ طبع مصطفی الحلی) فی ہے، ترذی نے کہا: بیصدیث حسن می ہے، ابوداؤد (۱۸۸۱ طبع دارالکتاب العربی) فی میں جا کم ایک کہا: بیسندیں ایس ہیں جن سے معاویہ سے کی ہے، حاکم نے کہا: بیسندیں ایس ہیں جن سے معاویہ سے کی ہے، حاکم نے کہا: بیسندیں ایس ہیں جت قائم ہو سکتی ہے، ذہبی نے ان کی توثیق کی ہے۔

ہے)۔ایک دوسری روایت میں ہے کہ صحابہ نے عرض کیا: من هي یارسول الله؟ (اے اللہ کے رسول بیکون سی جماعت ہے) آپ علیہ فی اللہ بیکون سی جماعت جو علیہ فی اصحابی "(۱) (وہ جماعت جو میرے اور میرے اصحاب کے طریقہ پر ہوگی)۔

ان مسائل کی تفصیل اصطلاح ''امامة کبری'''بغی''اور'' بیعة'' میں ہے۔

جح.

و کیھئے:'' مزدلفہ''۔

# جمع الصلوات

#### تعريف:

ا - جمع تفریق کی ضد ہے، جب مختلف جگہوں سے کوئی چیز لی جائے اور بعض کو بعض سے ملادیا جائے تو اس وقت کہتے ہیں: "جمع الشہیء"(۱)۔

فقہاء کے یہاں جمع صلاۃ ہے مرادظہر کوعصر کے ساتھ اور مغرب کوعشاء کے ساتھ تقدیم و تاخیر کے ساتھ اداکرناہے۔

# شرعی حکم:

۲- اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ حاجی کے لئے عرفات میں ظہر کے وقت میں ظہر اور عصر کو جمع کرنا مشروع ہے، اور یہ جمع تقدیم ہے، اور میر دلفہ میں عشاء کے وقت مغرب اور عشاء کو جمع کرنا مشروع ہے، اور یہ جمع تاخیر ہے (۲)، اس لئے کہ رسول اللہ علیات نے جمۃ الوداع میں ایسا ہی کیا ہے، چنانچہ حضرت جابر آپ علیات کے جے کا فعال کونقل کرے ہوئے کہتے ہیں: "فأتی بطن الوادي فخطب الناس ثم أذن ثم أقام فصلی الظهر، ثم أقام فصلی العصر ولم یصل بینهما شیئا" (آپ علیات اللہ بان وادی میں ولم یصل بینهما شیئا" (آپ علیات اللہ بان وادی میں

- (۱) لسان العرب ماده: "جع" ـ
  - (۲) سبل السلام ۲۸۰۰۰ـ
- (۳) حدیث "فأتی بطن الوادی فخطب الناس ثم أذن ثم أقام ....." کی روایت مسلم (۸۹۰/۲ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

(۱) حدیث: "ما أنا علیه و أصحابی" کی روایت عقیلی نے (کتاب الضعفاء (۲۵۲/۲) طبع دار الکتب العلمی ه) میں اور طبر انی نے الصغیر (۲۵۲ طبع مدنی) میں کی ہے، اس کی سند میں عبد اللہ بن سفیان خزاعی ہیں جن کے بارے میں عقیلی نے کہا: ان کی حدیث کی متابع نہیں ہے، امام میثمی نے مجمع الزوائد (۱۸۹۱ طبع دار الکتاب العربی) میں حدیث نقل کرنے کے بعد عقیلی کا فذکورہ قول بھی نقل کیا ہے، اس کے بعد کہا: ابن حبان نے اس کو تعدیم کا فذکورہ قول بھی نقل کیا ہے، اس کے بعد کہا: ابن حبان نے اس کو " ثقات" میں فرکر ہیا ہے۔

آئے، اورلوگوں سے خطاب فرمایا، پھراذان ہوئی، اقامت کہی گئی، اورآپ علیہ ہے تالیق نے ظہر کی نماز پڑھائی، پھرا قامت کہی گئی اور آپ علیہ نماز پڑھائی، ان دونوں نماز وں کے درمیان کوئی نماز ہیں پڑھی)۔

البتہ فقہاء کے درمیان اس رخصت کی علت متعین کرنے میں اختلاف ہے، آیا اس کی علت سفر ہے یا جج؟ حسن بھری، ابن سیرین، مکول بخعی، امام ابوحنیفہ اور ایک قول امام شافعی کا ہے کہ جمع صلاۃ کی علت '' جج، ''ہے، اسی لئے ان حضرات کے نزد یک اس میں مسافر ومقیم، عرفاتی اور مکی وغیرہ کے درمیان عرفات میں، اور مزدفی وغیرہ رفنی کے مابین مزدلفہ میں کوئی فرق نہیں ہے۔

جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ کے نزدیک رائج اور حنابلہ) کا مذہب یہ ہے کہ میدان عرفات اور مزدلفہ میں جمع صلاق کی رخصت کی علت سفر ہے (۱)،اور انہوں نے ان سیح احادیث سے استدلال کیا ہے جو آپ کے دوسر نے اسفار میں جمع کے سلسلہ میں مشہور ہیں جیسا کہ آرہا ہے۔

# سفر کی وجہ سے جمع صلاۃ:

سا- شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک سفرشر عی کی وجہ سے جہاں نمازوں میں قصر ہے، وہیں ظہر وعصر کے درمیان اور مغرب وعشاء کے درمیان جمع تقدیم اور تاخیر دونوں جائز ہیں بشر طیکہ معصیت کا سفر نہ ہو، دلائل حسب ذیل ہیں:

الف: حضرت انس سے روایت ہے، وہ کہتے ہیں: "کان رسول الله عَلَيْكُم إذا ارتحل قبل أن تزیغ الشمس أخو الظهر

الى وقت العصور ثم نزل فجمع بينهما (۱) (رسول الله عَيْنَةَةُ العصورة وُصِلَةِ سَعِ بِهِلْ سَرَرَ تَةِ وَظَهِرُ وَمُوَ حَرَرَ لِيقِي بِهِال تَك كَهُ عَصر كَا وقت آجاتا، تو پِرُاوَ وُالتِ اور دونول نمازول كو جمع فرماتي)، ايك روايت ميل الله طرح ہے: "فإن زاغت المشمس قبل أن يو تحل صلى الظهر والعصر ثم ركب (۱ گرسفر كرنے سے بِهلِ سورج وُهل جاتا توظهر اور عمر كي نماز پرُ هت پھرسوار كو ايك دوسرى روايت ميل الله طرح ہے: "كان عَلَيْتِهُمُ إِذَا كَان في سفو فزالت المشمس صلى الظهر والعصر جميعا ثم ارتحل (۱ سول الله عَلَيْتُهُ جب سفر ميل موتے شے، اور مورج وُهل جاتا توظهر اور عمر دونوں پرُ هت پھرسفر شروع كرتے)۔ شمارت وايت ہے، وہ كمتے ہيں: "خوجنا مع سورج وُهل جاتا توظهر اور عمر دونوں پرُ هت پھرسفر شروع كرتے)۔ النبي عَلَيْتُهُ في غزوة تبوك، فكان يصلى الظهر و العصر جميعا والمغرب والعشاء جميعا "(۲) (مم لوگ رسول الله الله الله والعصر جميعا والمغرب والعشاء جميعا "(۲) (مم لوگ رسول الله الله والعصر جميعا والمغرب والعشاء جميعا "(۲) (مم لوگ رسول الله الله والعصر جميعا والمغرب والعشاء جميعا "(۲) (مم لوگ رسول الله الله والهم والعصر عصر کاری ساتھا والمغرب والعشاء جميعا والم محمول يہ تا كو قرب من تكاتو آپ عَلَيْ كَام عمول يه تا كو آپ طهر والعصر وعشاء كوايك ساتھا دافر ماتے تھے)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار۲۵۶، المجموع للإ مام النودی ۱۸۲۳ منیز دیکھئے: شرح انحلی علی المنہاج بحاشیة القلیو بی ۲ سال المغنی لابن قدامه ۲ را ۲۷ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "كان رسول الله مَلْنِظِهُ إذا ارتحل قبل أن تزیغ الشمس أخر الظهر إلى وقت العصر ثم نزل فجمع بینهما" كی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۲/۲ طبح التلفیه) اور مسلم (۸۹/۱ طبح عیسی الحلی) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: فإن زاغت الشمس قبل أن يو تحل صلى الظهر والعصر ثم ركب كل روايت بخارى (فق البارى ۵۸۲/۲ طبح السّلفيه) اورمسلم (۸۹/۲ طبع عيسى الحلمي ) نے حضرت انس سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کان مَالِیلهٔ إذا کان في سفر فزالت الشمس صلی الظهر و العصر جمیعا ثم ارتحل" کی روایت بیبی (۱۲/۳ طبع دارالمعرفه)

فر مناس سی ہے، ابن جمر نے اساعیل اور الا ربعین للحا کم کی طرف اسے منسوب کیا ہے اور اس حدیث کوشیح قرار دیا ہے (فتح الباری ۲/ ۵۸۳ طبع السلفہ)۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "خرجنا مع النبي عَلَيْكِ في غزوة تبوک فکان....." کی روایت مسلم(۱۹۰ مطبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔

ما لکیہ کے نزدیک سفر میں جمع کرنے کے لئے سفر کی مسافت کا طویل یا کم ہونا شرط نہیں ہے۔ اگر جمع تقدیم کی صورت میں دونوں میں سے کسی بھی نماز کے دوران اقامت کی نیت کرے تو جمع باطل ہونے کے لئے چار دن اقامت کی نیت شرط نہیں ہے۔ شرط نہیں ہے۔

بحالت سفرجع صلاۃ کے جواز اور عدم جواز کے حالات درج ذیل ہیں:

ا - ظہر اور عصر کے درمیان جمع تقدیم کی رخصت دو شرطوں کے ساتھ ہے:

پہلی شرط: جس جگہ راحت کے لئے پڑاؤ ڈالا ہے وہیں سورج ڈھل جائے۔

دوسری شرط: عصر کا وقت داخل ہونے سے پہلے سفر کرنے اور سورج غروب ہونے کے بعد دوسری جگہاترنے کاارادہ ہو۔

۲-اوراگرسورج زرد پڑنے سے قبل پڑاؤ ڈالنے کا ارادہ ہوتو ظہر اول وقت میں پڑھ لے گا، اور عصر کو وجو باً مؤخر کرے گا یہاں تک کہ پڑاؤ ڈال لے تا کہ عصر کی نماز اس کے اختیاری وقت میں پڑھی جاسکے، اورا گرظہر ہی کے ساتھ عصر پڑھ لے تو بھی کافی ہوجائے گی، اور پڑاؤ ڈالتے وقت عصر کے وقت میں اس کا اعادہ مندوب ہوگا۔

۳- اورا گرسورج زرد پڑنے کے بعد اور غروب سے پہلے پڑاؤ ڈالنے کا ارادہ ہوتو سفر شروع کرنے سے پہلے ظہر پڑھ لے گااور عصر میں اختیار ہوگا کہ چاہے ظہر کے ساتھ پڑھ لے یا پڑاؤڈ النے تک اس کومؤخر کرے، یہ اس وقت ہے جب کہ اس کے قیام کے دوران سورج ڈھلے۔

اورا گر بحالت سفر سورج ڈھلے تواس کی چند صور تیں ہیں: ا-اگر سورج زردپڑتے وقت یااس سے پہلے پڑاؤڈا لنے کاارادہ ہو

توظہر کومؤ خرکر لے، تاکہ پڑاؤڈالنے وفت ظہر کوعصر کے ساتھ جمع تاخیر کرلے، دسوقی کے بقول میواجب ہے، اور نحی کے بقول جائز ہے۔

۲ – اور اگر سورج غروب ہونے کے بعد پڑاؤڈالنے کا ارادہ ہوتو ظہر اور عصر کے درمیان صورۃ جمع کرے گا، اس طور پر کہ ظہر کے آخری وفت اختیاری میں ظہر کی نماز پڑھے، اور عصر کی نماز اول وفت اختیاری میں پڑھے۔

یہ احکام ظہر اور عصر کے بارے میں ہیں، اسی طرح مغرب اور عشاء جمع کرنے کا حکم ہے، البتہ شفق اور فجر کی رعایت کی جائے گی جس سے عشاء کا وقت شروع یاختم ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

۳- امام اوزای مسافر کے لئے صرف جمع تاخیر کے جواز کے قائل ہیں (۲)، دلیل حضرت انسؓ کی بیہ حدیث ہے: "فإن زاغت الشمس قبل أن يرتحل صلى الظهر ثم ركب" (اگر سفر شروع كرنے سے پہلے سورج ڈھل جاتا تو آپ علی فلے ظہر کی نماز پڑھ كرسوار ہوتے)۔

حسن بھری بخعی، ابن سیرین ، مکول اور امام ابوحنیفہ کے یہاں مسافر کے لئے جمع تقدیم اور جمع تاخیر کوئی بھی جائز نہیں ہے، جہاں تک ان احادیث کی بات ہے جن سے جمع صلا قسمجھ میں آتا ہے تو ان کی تاویل کرتے ہیں کہ میے حصوری ہے، اور وہ میہ ہے کہ آپ علیہ لیے نے ظہر کو آخری وقت تک مؤخر کیا اور عصر کو اول وقت میں ادا کیا، اسی طرح مغرب اور عشاء میں کیا (۲)۔

طرح مغرب اور عشاء میں کیا (۲)۔

ان کے دلائل حسب ذیل ہیں:

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ار ۳۲۹،۳۲۸،الحطاب ۱۵۲/۲\_

<sup>(</sup>۲) البجوع للإ مام النووي ۱۸۴۷ ۳٫۳ السلام ۱۸۱۶ -

<sup>(</sup>۳) حدیث: فإن زاغت الشمس قبل ..... کی تخریج (فقره نمبر ۳) میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) بدایة انجتهد ار ۱۷ها ـ

الف حضرت ابن مسعود سي روايت ب، وه فرمات بين:

"مارأيت رسول الله عَلَيْكُ صلى صلاة بغير ميقاتها إلا صلاتين جمع بين المغرب والعشاء" (١) (مين في رسول الله عَلَيْكَ وَكُولَى نماز دوسر وقت مين برسي هذه بهوئ نمين ديكها، البت آب عَلَيْكَ في غرب اورعشاء كوجع فرمايا) -

بـ آپ علی کا ارشاد ہے: "لیس فی النوم تفریط، انما التفریط علی من لم یصل الصلاة حتی یجیء وقت الأخری، فمن فعل ذلک فلیصلها حین ینتبه لها، فإذا کان الغد فلیصلها عند وقتها" (۲) (نینر میں کوئی کوتائی نہیں ہے، البتہ کوتائی اس شخص پر ہے جونماز نہ پڑھے یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آ جائے، لہذا جب کوئی ایبا کر نے وچاہئے کہ جب اسے خیال آئے پڑھ لے، پھر جب آئندہ کل آئے تو اس کواس کے وقت میں پڑھے )۔

ج۔ نیز ان کی دلیل ہے کہ نماز کے اوقات تواتر سے ثابت ہیں اور جمع صلاق کی حدیثیں آ حاد ہیں، اور خبر واحد کی وجہ سے متواتر کا ترک کرناجائز نہیں <sup>(۳)</sup>۔

۵ - بحالت سفر جمع صلاۃ کے قائلین کا اتفاق ہے کہ مسافر ظہر اور عصر، یا مغرب اور عشاء کو چاہے توجمع تقدیم کرے یا جمع تاخیر۔
تاہم افضل ہیہے کہ اگر مسافر پہلے نماز کے وقت میں پڑاؤڈالے ہوا ہو تو دوسری نماز کومقدم کرکے پہلی نماز کے وقت میں پڑھ لے، اور اگر پہلی نماز کے وقت میں پڑھ لے، اور اگر پہلی نماز کے وقت میں سفر جاری ہوتو افضل ہیہے کہ پہلی نماز کو

(۳) حاشیهابن عابدین ار۲۵۲،المجموع ۴۸ س۷۲،المغنی لابن قدامه ۲۷۱۲\_

دوسری نماز کے وقت تک مؤخر کر کے برط ھے، کیونکہ حضرت ابن عباس ا فرماتے بیں: "ألا أخبركم عن صلاة رسول الله عَلَيْكُ إذا زالت الشمس وهو في المنزل رأي مكان النزول في السفر) قدم العصر إلى وقت الظهر ويجمع بينهما في الزوال، وإذا سافر قبل الزوال أخر الظهر إلى وقت العصر ثم جمع بينهما في وقت العصر"() (ا\_اوگوسنو! كياميرتم لوگوں کورسول الله عليه کي نماز کے متعلق نه بناؤں؟ جب سورج ڈھل جاتا اور آپ علیہ پڑاؤیر ہوتے توعصر کوظہر کے وقت میں مقدم کر لیتے اور دونوں کوزوال کے بعد جمع کر کے پڑھ لیتے ،اور جب زوال سے پہلے سفرشروع کرتے توظیر کی نماز کوعصر کے وقت میں مؤخر کر لیتے اورعصر کے وقت میں دونوں نماز وں کو جمع کرکے پڑھتے )،اور چونکہ ہیہ صورت مسافر کے لئے زیادہ آسان ہے اس لئے افضل ہے (۲)۔ اورا گرسفر دونو انماز ول کے اوقات میں جاری رہے، یا دونوں ہی کے اوقات میں پڑاؤڈالے ہوئے ہواور جمع کا ارادہ ہوتوافضل پیہے کہ پہلی نماز کو دوسری نماز کے وقت تک مؤخر کر کے جمع تاخیر کرلے، کیونکہ دوسری نماز کاوقت پہلی نماز کے لئے حقیقی وقت ہے بخلاف اس کے برنکس کے۔

امام اوزاعی جمع تقدیم کونا جائز قرار دیتے ہیں۔

# جمع تقديم كے يحج ہونے كى شرائط:

٢ - جمع صلاة ك قائلين ميں سے جمہور فقہاء كى رائے بيہ ہے كہ جمع

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما رأیت رسول الله عَلَیْكُ صلی صلاة بغیر میقاتها الا صلاتین ......" كی روایت بخاری (فتح الباری ۵۳۰ مصلح السّلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لیس فی النوم تفریط إنها التفریط علی من لم یصل الصلاق....." کی روایت مسلم (۱۲/۲ طبع عیسی الحلی) نے حضرت الوقاده سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ألا أخبر کم عن صلاة رسول الله عَلَیْتُ إذا زالت ......" کی تخریج (فقره ۳) میں گذر چکی ہے، نیزاس کی روایت بیبق (۳ سا ۱۹۳ طبع دارالمعرفه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، وہ گذشته شواہد سے قوی ہوجاتی ہے، امام نووی نے کہا: ابن عباس کی حدیث کی روایت بیبق نے جید سند سے کی ہے، اوراس کے شواہد بھی ہیں۔

<sup>(</sup>۲) المجموع للإ مام النووي ۴ رس۷ المغنی لا بن قدامه ۲۷ سر۲۷ ـ

تقدیم درست ہونے کے لئے چار شرطیں ہیں:

پہلی شرط: دونوں نمازوں میں سے پہلی سے شروع ہو، جیسے ظہر وعصر، کیونکہ وقت پہلی نماز کا ہے دوسری نمازاس کے تابع ہے، اور تابع متبوع پر مقدم نہیں ہوتا ہے لہذا اگر ظہر سے پہلے عصر پڑھ لے، یا مغرب سے پہلے عشاء پڑھ لے تو پہلی صورت میں ظہر کی نماز اور دوسری صورت میں عشاء کی نماز صحیح نہیں ہوگی، ضروری ہے کہ عصر اور عشاء دہرالے اگر جمع صلاق کا ارادہ ہو۔

دوسری شرط: جمع صلاۃ کی نیت ہو، اور نیت کرنے کا بہتر موقع پہلی نماز کی ابتدا کا وقت ہے، البتہ درمیان نماز سلام پھیرنے تک نیت کرنا جائز ہے۔

تیسری شرط: دونوں نمازوں کو لگا تار پڑھنا لیعنی دونوں کے درمیان زیادہ دیر کافصل نہ ہو،تھوڑی دیر اگرفصل ہوجائے تو کوئی مضا نقہ نہیں، کیونکہ اس سے بچنامشکل ہے۔

اگر دونوں نمازوں کے درمیان لمبی مدت کافصل کرد ہے تو جمع صلاۃ باطل ہوجائے گا، خواہ دونوں کے درمیان سوجائے، یا سہو ہوجائے، یا اس کے علاوہ کسی کام سے فصل ہو، ہوجائے، یا اس کے علاوہ کسی کام سے فصل ہو، معمولی اورطویل فصل کی تحدید کے لئے معیار عرف ہے، جسیا کہان احکام میں عرف ہی کوفیصل بنایا جاتا ہے جن میں شرعی اعتبار سے یا لغوی اعتبار سے انفباط نہ ہو، جیسے حفاظت اور قبضہ وغیرہ۔

بعض حنابلہ اور شافعیہ نے تھوڑی دیر کی تحدید اقامت کی مقدار سے کی ہے، حنابلہ نے وضو کی مقدار کا اضافہ کیا ہے۔

پڑتی شرط: پہلی نماز شروع کرنے اور فارغ ہونے سے لے کر دوسری نماز کے شروع کی حالت میں سفر برابر جاری ہو، اگر پہلی نماز پڑھنے کے دوران اقامت کی نیت کرلے، یا پہلی نماز میں مصروف رہتے ہوئے اپنے شہر پہنچ جائے، یا دونوں نمازوں کے درمیان مقیم ہوجائے، تو جمع صلا قامعتبر نہ ہوگا، کیونکہ جمع کی جوعلت اور سبب تھاوہ

فوت ہوگیا، اور دوسری نماز کواس کے وقت تک مؤخر کرنا واجب ہوگا(ا)۔

# جمع تاخیر سیح ہونے کی شرائط:

2 - جمع تاخیر صحیح ہونے کے لئے پہلی نماز کا وقت نکلنے سے آئی دیر پہلے جمع کی نیت کرنا شرط ہے کہ اگر اس میں نماز شروع کی جاتی تو ادا ہو جاتی ، اور اگر جمع کی نیت کے بغیر مؤخر کر دی تو گنہگار ہوگا اور نماز قضا ہو جائے گی ، کیونکہ نماز کا وقت عمل اور ارادہ دونوں سے خالی رہ گیا۔

شافعیہ نے جمع تاخیر کی صحت کے لئے پہلی شرط کے ساتھ ایک اور شرط کا اضافہ کیا ہے اوروہ دونوں نمازوں کے مکمل ہونے تک سفر کا جاری رہنا ہے، لہذا اگر دونوں نمازوں سے فراغت سے پہلے مقیم ہوجائے تو پہلی نماز قضا ہوجائے گی۔

حنابلہ دوسری نماز کا وقت داخل ہونے تک سفر کے جاری رہنے کی شرط لگاتے ہیں، لہذا دوسری نماز کا وقت داخل ہونے کے بعد دونوں نمازیں پڑھنے سے پہلے سفر کاختم ہوجانا مصز نہیں ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

۸ - تھوڑی دور کے سفر میں جمع صلاۃ کے جواز کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کا رائج قول سے ہے کہ تھوڑی دور کے سفر میں جمع صلاۃ کی رخصت سفر میں جمع صلاۃ کی رخصت سفر میں پیش آنے والی مشقت کے دفع کے لئے ہے، لہذا بیر خصت طویل سفر کے ساتھ خاص ہوگی جیسا کہ قصر کا تکم ہے، اور اس لئے بھی کہ یہاں ایک عبادت کو اس کے اپنے اصلی وقت سے نکالنا ہے، لہذا

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار۲۵۲، مغنی المحتاج ارا۲۷، المجموع للإمام النووی مرسد ۳۷ مارد و الروای المحتبد المحتبد الرسمدا، السلام ۱۲۱۳ مارد ۱۳۰۰ مارد ۱۳۰۱ مارد ۱۳۰ مارد ۱۳۰۱ مارد ۱۳۰۰ مارد ۱۳۰۱ مارد ۱۳۰۱ مارد ۱۳۰ مارد ۱۳۰۱ مارد ۱۳۰ مارد ۱۳ مارد ۱۳۰ مارد ۱۳ مارد ۱۳

<sup>(</sup>۲) حواله سابق۔

تھوڑی دور کے سفر میں جائز نہیں ہوگا، جیسا کہ روزہ نہ رکھنا، اوراس کے لئے بھی کہ جمع صلاۃ کی دلیل آپ علیہ کاعمل ہے اور اس کے لئے کوئی لفظ نہیں ہے بلکہ عملی صورت ہے، لہذا اس کا حکم صرف اسی جیسے عمل میں ثابت ہوگا، اور آپ علیہ ہے جمع صلاۃ کرنا صرف طویل سفر میں منقول ہے۔ شافعیہ کا مرجوح قول تھوڑی دور کے سفر میں بھی جمع کے جواز کا ہے، کیونکہ اہل مکہ عرفات اور مزدلفہ میں نمازوں کو جمع کرتے ہیں حالانکہ یہان لوگوں کے حق میں تھوڑی دورکا سفر ہے (۱)۔

سفر کے طویل اور کم ہونے کے سلسلہ میں تفصیل''صلاۃ المسافر'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

اس کے ساتھ امام احمد سے منقول ہے کہ جمع صلاۃ اس وفت سیحی ہوگا جب کہ پہلی نماز کے وقت میں سفر جاری رہے، پہلی نماز کو دوسری نماز کے وقت تک موخر کرے گا اور جمع کرکے پڑھ لے گا۔ امام احمد سے ایک دوسری روایت میہ ہے کہ دوسری نماز کو مقدم کرنا جائز ہے تا کہ دوسری نماز کو بہلی نماز کے ساتھ پڑھ لے، جبیبا کہ گذر چکا<sup>(۲)</sup>۔

# مرض کی وجہ ہے جمع کرنا:

9- مریض کے لئے جمع صلاۃ کے جائز ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مرض کی وجہ سے ظہر وعصر کواور مغرب وعشاء کو جمع کرنا جائز ہے۔

ان كا استدلال حضرت ابن عباسٌ سے مروى اس عديث سے عب: "جمع رسول الله عَلَيْكُ بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء من غير خوف ولا مطر" وفي رواية:

"من غیر خوف ولا سفر" (۱) (رسول الله علیه فی فی و فل سفر" کے درمیان بلاکسی خوف اور بارش کے جمع فرمایا، دوسری روایت میں ہے کہ بلاکسی خوف اور سفر کے جمع فرمایا)۔

ان کااس پرا تفاق ہے کہ جمع صرف عذر کی وجہ سے ہوتا ہے،اس لئے مرض کی وجہ سے جمع کرے گا۔

حدیث شریف میں آیا ہے کہ نبی کریم عظیمہ نت سہلہ بنت سہبل اور حمنہ بنت جحش دونوں کو بحالت استحاضہ حکم فرمایا تھا کہ ظہر کو مؤخرا ورعصر کومقدم کر کے دونوں کوایک عنسل میں جمع کرلو<sup>(۲)</sup>۔

فقہاء نے مرض کوسفر پر قیاس کیا ہے،علت مشتر کہ مشقت ہے، وہ کہتے ہیں: نمازوں کو الگ کر کے پڑھنا مسافر کے مقابلہ میں مریض کے لئے زیادہ باعث مشقت ہے۔

البتہ مالکیہ مرض کی وجہ سے صرف جمع تقدیم کے قائل ہیں، وہ بھی ایسے مریض کے لئے جسے بیہوثی یا بخار یا دوسری بیاری کا اندیشہ ہو، اوراگران امراض سے محفوظ رہے تو دوسری نماز کا اس کے اپنے وقت میں اعادہ کرے گا۔

حنابلہ کے یہاں مسافر کی جمع تفذیم اور جمع تاخیر دونوں کا اختیار مریض کو بھی حاصل ہے البتہ جمع تاخیر زیادہ بہتر ہے، کیونکہ دوسری

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه رص۸۷، المغنى لابن قدامه ۱۳۷۳، المجموع للإمام النووي ۱۸۷۴ - س-

<sup>(</sup>۲) المجموع للإمام النووي ۴۸۰ عسم المغنى لا بن قدامه ۲۷۳،۲۷۳ ـ ۲۷۳.

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جمع رسول الله عَلَيْكُ بین الظهر....." كی روایت مسلم (۱) ۲۹۱۸ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت ابن عباس سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سبله" کی روایت ابوداؤد (۱ر۲۰۲ طبع عزت عبیدالدعاس) اوراحمد (۱۳۹۸ طبع المکتب الاسلامی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، منذری نے کہا: اس کی سند میں محمد بن بیار ہیں، ان کے قابل جمت ہونے میں اختلاف ہے۔

حدیث: ''حمنه'' کی روایت ابوداؤد (۱۹۹۱ طبع عزت عبید دعاس) اور تر ندی (۲۲۱۸ طبع مصطفی الحلق) نے کی ہے، تر ندی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

نماز کا وقت پہلی نماز کے لئے وقت حقیقۃً ہے بخلاف اس کے برعکس کے ۔ حنابلہ کے یہاں جمع صلاۃ کی رخصت بحالت مرض اس وقت ہوتی ہے جب کہ مرض اتنا شدید ہوکہ ہر نماز کواس کے اپنے وقت میں پڑھنا باعث مشقت وضعف ہو۔

حنابلہ نے جمع صلاۃ کے جواز کے لئے مریض کے ساتھ متحاضہ، سلسلۃ البول کے مریض اور دودھ پلانے والی عورت کو بھی شامل کیاہے۔

مریض کے لئے جمع صلاۃ کے جواز کے بارے میں بعض شافعیہ مثلاً قاضی حسین، ابن مقری، متولی اور ابوسلیمان خطابی کا مذہب مالکیہ اور حنابلہ کی رائے کے مطابق ہے۔

امام نووی نے کہا ہے: یہ قول زیادہ قوی ہے۔ قاضی حسین کہتے ہیں: مرض کی وجہ سے جمع تقدیم اور جمع تاخیر دونوں جائز ہیں، البتہ دونوں میں سے جومریض کے لئے آسان ہووہ زیادہ بہتر ہے۔

حفیہ اور شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ مرض کی وجہ سے جمع کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ یہ نبی کریم علیقی سے ثابت نہیں ہے۔ اور اس لئے بھی کہ نماز کے اوقات کی احادیث ثابت ہیں، لہذا ثابت شدہ اوقات کو مض احمال اور غیر صرح نص کی وجہ سے ترکنہیں کیا جائے گا، خصوصاً ایسی حالت میں کہ آپ بہت سے امراض کا شکار رہے، اور بھی بھی مرض کی وجہ سے جمع کرنا صراحت کے ساتھ منقول نہیں ہے (۱)۔

بارش، برف باری اورسر دی وغیره کی وجه سے جمع کرنا: ۱۰ - جمهور فقهاء مالکیه، شافعیه اور حنابله کے نزدیک بارش جس کی وجه سے مغرب وجہ سے مغرب

امام ما لک اورامام شافعی کہتے ہیں: ہماری رائے ہے کہ یہ بارش کے عذر کی وجہ سے تھا۔ جمہور فقہاء نے صحیح مسلم کا اضافہ "من غیر حوف ولا مطر" کو قبول نہیں کیا، کیونکہ یہ جمہور کی روایت کے خلاف ہے۔ اور اس لئے بھی کہ حضرت ابن عباس "، ابن عمر دونوں سے ثابت ہے کہ وہ بارش کی وجہ سے جمع کرتے تھے۔

یمی فقہاء سبعہ اور امام اوز اعی کا قول ہے (۲)۔

البتہ چنرمسائل میں جمہور کا اختلاف ہے، ان میں سے بعض یہ ہیں:

ا - ما لکیہ اور حنا بلہ کے نزد یک بارش وغیرہ کی وجہ سے ظہر اور عصر کا جمع کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ مروی ہے کہ حضرت ابوسلمہ بن عبد الرحمٰن نے کہا: ''ان من السنة إذا کان يوم مطير أن يجمع بين المغرب و العشاء''('') (سنت بہ ہے کہ جب بارش کا دن ہوتو مغرب اور عشاء جمع کی جائے)۔

<sup>(</sup>۱) جواہرالإِکلیل ۱/۹۲، القوانین الفقهیه رص۸۷، المجموع للإ مام النووی (۱) مغنی الحتاج ۱۲۷۶، المغنی لابن قدامه ۲۷۲۷۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: صلی رسول الله عَلَیْ بالمدینة الظهر و العصر ..... کی امام مسلم کے "من غیر خوف و لا سفر " کے اضافہ کے ساتھ کی تخر تک (فقر ونبر ۹) میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) جواہر الإكليل ۱۹۲۱، القوانين الفقهيه ص۸۷، المجموع للإمام النووى ۳۸۸۸ مغنی المحتاج ار ۲۷۴، المغنی لابن قدامه ۲۷۴۷۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "إن من السنة إذا كان يوم مطير أن يجمع بين المغرب و العشاء " كے بارے ميں ابن تجركت ہيں: اس كى كوئى اصل نہيں ہے، البتة اس كا ذكر بيهتی (٣/ ١٦٨ طبع دار المعرف ) نے حضرت ابن عمر سے موقوفاً كيا ہے۔

اوراس کئے بھی کہ تاریکی کی وجہ سے مغرب اور عشاء میں مشقت زیادہ ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ بارش وغیرہ کے سبب ظہر اور عصر کو بھی جمع کرنا جائز ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ کی مذکورہ حدیث ہے، اور اس لئے بھی کہ جمع صلاۃ کی علت بارش ہے، خواہ رات میں ہویا دن میں ہو۔

۲-جع تقدیم اور جمع تاخیر کے حکم میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے:

ما لکیہ اور شافعیہ کے جدید قول کے مطابق صرف جمع تقدیم جائز ہے، جمع تاخیر جائز ہے، جمع تاخیر جائز ہے، جمع تاخیر جائز ہیں ہے، کیونکہ سلسل پانی برسنا ضروری نہیں ہے، ہوسکتا ہے کہ بارش بند ہوجائے توالیں صورت میں نماز کو بلاعذر اپنے وقت سے نکالنالازم آئے گا۔

حنابلہ کے یہاں سفر کی طرح بارش کے سبب بھی جمع تاخیر جائز ہے، یہی امام شافعی کا قدیم قول ہے (۱)۔

س-مالکیاورشا فعیہ بارش کی وجہ سے جمع صلاۃ کے لئے شرط لگاتے ہیں کہ جمع کی ابتداء پہلی نماز سے کی جائے اور دونوں کے جمع کرنے کی نیت ہواور دونوں کولگا تاراداکیا جائے ،اس تفصیل کے مطابق جوسفر کے سبب جمع صلاۃ کی بحث (فقرہ سس) میں گذر چکی ہے۔

بارش کے سبب جمع صلاۃ کے بارے میں مالکیہ اور شافعیہ نے چند اور شرائط کا اضافہ کیا ہے،ان میں سے بعض یہ ہیں:

الف۔ بارش کا دونوں نمازوں کے شروع اور پہلی نماز کے سلام کے وقت اور دوسری نماز میں داخل ہوتے وقت جاری رہنا۔ ب۔مسجد میں جماعت سے پڑھنے والے نمازیوں کے لئے بیہ

رخصت خاص ہے، لہذا کوئی نمازی اپنے گھر میں جمع نہیں کرے گا، یہی ایک قول حنابلہ کا ہے۔

حنابلہ کا رائح قول یہ ہے کہ یہ رخصت عام ہے، خواہ مسجد میں یا مسجد کے باہر جماعت کے ساتھ پڑھے یا تنہا پڑھے، اس لئے کیمروی ہے: "أن النبی عَلَیْتُ جمع فی المطر ولیس بین حجرته والمسجد شیء" (ا) (رسول اللہ عَلَیْتُ نے بارش میں دونمازوں کو جمع فرما یا حالانکہ آپ عَلِیْتُ کے کمرول اور مسجد کے درمیان کوئی دوری نہیں تھی )، اور اس لئے بھی کہ جب عذر موجود ہوتو اس میں مشقت کا ہونا اور نہ ہونا دونوں برابر ہیں۔

۳- ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ اگر مٹی تر ہوجائے یا کیچڑ ہوجائے تو بارش کی طرح یہ جمع کو مباح کرنے والا عذر ہے، کیونکہ کپڑے اور جوتے خراب ہوجاتے ہیں، انسان بعض اوقات بھسل بھی جاتا ہے تو خوداس کو ایذا کپنچی ہے اور کپڑے الگ خراب ہوجاتے ہیں، یہ عذر بارش میں کپڑے تر ہونے کے مقابلہ میں بڑھا ہوا ہے، حنابلہ کے بارش میں کپڑے تر ہونے کے مقابلہ میں بڑھا ہوا ہے، حنابلہ کے نزد یک صحیح قول یہی ہے، اور بعض شافعیہ کی بھی یہی رائے ہے۔ البتہ ما لکیہ نے یہ بھی کہا ہے کہ اگر بارش، گیلی مٹی اور تاریکی تنوں یاان میں سے دوجمع ہوجائیں یا صرف بارش ہوتو جمع کرنا جائز ہوگا، اس کے برخلاف اگر صرف تاریکی ہویا صرف گیلی مٹی ہوتو اس

شافعیہ کے یہاں معتمد قول میہ ہے کہ محض گیلی مٹی یا کیچڑ ہونے کے سبب جمع کرنا جائز نہیں ہوگا،اس لئے کہ ایسانبی کریم علیہ کے زمانہ میں بھی تھا۔لیکن اس کی وجہ سے جمع کرنا منقول نہیں ہے (۲)۔

میں دواقوال ہیں،مشہورجع نہ کرناہے۔

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتهد ارکدا، جوابرالا کلیل ار۱۹۲، المجموع للا مام النووی ۱۸۲۸س، السراج الوباج رص ۸۳، مغنی المحتاج ار۲۷۳، المغنی لابن قدامه ۲۷۲۷۲.

<sup>(</sup>۱) حديث: "جمع في المطر وليس بين حجرته والمسجد شيء" مين ايخ ياسموجود عديث كمصادر مين تبين للي \_

<sup>(</sup>۲) الدسوقی الر ۲۰ س، القوانین رص ۸۷، بدایة المجتهد ار ۱۷۷، المجموع للإ مام النووی ۴۸ سر ۳۸۳ مغنی المحتاج ار ۲۷۵، المغنی لابن قدامه ۲۷۵،۲۷۵،

۵-ران قول کے مطابق حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ ٹھنڈی رات میں شخت آندھی کی وجہ سے جمع کرنا جائز ہے، کیونکہ یہ جمعہ اور جماعت کے ترک کے لئے عذر ہے، حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ عقیقہ کا منادی بارش کی رات یا ٹھنڈی رات کے ساتھ تیز آندھی ہونے کی صورت میں پکارتا: "صلوا فی د حالکم" (اوگو! اپنی قیام گاہ میں نماز پڑھلو)۔

ان کا دوسرا قول میہ ہے کہ آندھی کی وجہ سے جمع کرنا مباح نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی مشقت سے کمتر ہے، لہذا اس کو بارش کے ساتھ شامل کرنا میچے نہیں ہوگا (۲)۔

ما لکیہ اور شافعیہ آندھی اور تاریکی کی وجہ سے جمع کرنے کی اجازت نہیں دیتے ہیں، کیونکہ بید دونوں نبی کریم علیق کے زمانہ میں بھی تھیں، کیکن اس کے باوجودان دونوں کی وجہ سے جمع کرنے کی کوئی روایت مروی نہیں ہے (۳)۔

# خوف کی وجہ سے جمع کرنا:

اا - حنابله اور بعض شافعیه کی رائے ہے اور مالکیه کی ایک روایت ہے کہ خوف کی وجہ سے جمع کرنا جائز ہے، ان کی ولیل حضرت ابن عباسٌ والی حدیث ہے: ''صلی رسول الله عَلَيْكُ بِهُ بالمه دینة الظهر والعصر جمیعا والمغرب والعشاء جمیعا'' (رسول الله نے مدینہ منورہ میں ظہر وعصر ایک ساتھ اور

- (۱) حدیث: "صلوا فی رحالکم" کی روایت بخاری (فخ الباری ۱۳ ساا طبع السلفیه) اور مسلم (۱۱ ۳۸ مطبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۲) بعض ملکوں میں تیز آندھی کی وجہ سے ہارش وغیرہ سے کہیں زیادہ مشقت ہوتی ہے،اس لئے تمیٹی کی رائے ہے کہ اس کی وجہ سے جمع کرناجائز ہوگا۔
  - (۳) سابقه مراجع به

مغرب وعشاءایک ساتھ ادافر مائی) میچے مسلم میں "من غیر خوف ولا سفر" (۱) کا اضافہ ہے۔ بیر حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ خوف کی وجہ سے بدر حداولی جمع کرنا جائز ہوگا۔

ا کشرشا فعیدگی رائے اور یہی مالکیدگی دوسری روایت ہے کہ خوف کی وجہ ہے جمع کرنا جائز نہیں ہے،اس لئے کہ تمام فرض نمازوں کوان کے اپنے اوقات میں پڑھنے والی احادیث ثابت ہیں،ان کی مخالفت بغیر قطعی اور صرت کے نص کے جائز نہیں۔

اس سے پہلے گذر چکا ہے کہ حنفیہ سفر، بارش اوران دونوں کے علاوہ دیگراعذار کی وجہ سے جمع کرنے کوجائز نہیں قرار دیتے ہیں (۲)۔

#### بلاسبب جمع كرنا:

11 - جمہور فقہاء کے نزدیک مذکورہ اعذار کے بغیر جمع کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ نماز کے اوقات کی احادیث ثابت ہیں، بلاکس خاص دلیل کے ان کی مخالفت جائز نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ نماز کے اوقات کی پابندی آپ علیف سے توا ترکے ساتھ ثابت ہے، حضرت ابن مسعود ؓ نے فرما یا: ''ما رأیت النبی علیف صلی صلاته لغیر میقاتھا إلا صلاتین جمع بین المغرب والعشاء بجمع میقاتھا إلا صلاتین جمع بین المغرب والعشاء بجمع علاوہ کسی بھی نماز کو دوسرے وقت میں پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا، آپ علاوہ کسی بھی نماز کو دوسرے وقت میں پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا، آپ علاوہ کسی بھی نماز کو دوسرے وقت میں پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا، آپ علاوہ کسی بھی نماز کو دوسرے وقت میں پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا، آپ

<sup>=</sup> الفروع ١٨٨٢\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلی رسول الله عَلَیْهٔ بالمدینة الظهر....." کی تخری کا فران (فقره نبر ۱۰) میں گذر کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار۲۵۶، المجموع للنو وی ۱۸۳۳ القوانین الفقهیه ص۸۵،المغنی لابن قدامه ۲۷۷۷، کتاب الفروغ ۲۸۱۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ما رأیت النبی عُلَیْت صلی صلاة لغیر میقاتها....." کی تخریخ (فقره نمبر ۲) میں گذریکی ہے۔

جماء

تعريف:

ا - الجماء لخت میں: جمت الشاة جمما سے ماخوذ ہے، اس کری کو کہتے ہیں جس کوسینگ نہ ہو، نرکے لئے" اُجم" کا لفظ بولا جاتا ہے، اورمؤنث" جماء" ہے، کہاجا تا ہے:" شاۃ جماء" (بسینگ کی کمرینڈ سا)۔

جس طرح بے سینگ کی بکری کے لئے لفظ جم ہے، اس طرح بے سینگ کی گائے کے لئے لفظ جمے۔

ایک قول میہ ہے کہ جس طرح بے سینگ کی بکری کے لئے جماء ہے اس طرح جلحاء بھی ہے۔

حدیث میں ہے:" لتؤ دن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة حتى يقاد للشاة الجلحاء من الشاة القرناء"(۱) (قيامت كروز حق دارول كوان كے حقوق دلائے جائيں گے، يہال تك كه بغير سينگ كى بكرى كوسينگ والى بكرى سے بدله دلا يا جائے گا)، يعنى اگراس نے اس كوسينگ مارا ہو۔

از ہری نے کہا ہے: اس سے معلوم ہوا کہ گائے اور بکری میں سے حالت اور بکری میں سے حالت اور بکری میں سے حالت اور ب

فقہاء نے جلحاء اور جماء دونوں لفظوں کو بے سینگ کی بکری یا

## جمعه

د يكفئة: " صلاة الجمعة" .

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة....." كى روايت مسلم المرده المعالم عيسى الحلى ) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:''إن النبي ﷺ جمع بین الظهر والعصر.....'' کی تخرتُخ (فقرهنمبر۹) میں گذریکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيه رص ۸۷، بداية الجبهد ار ۱۷۷، المجموع للنو وي ۱۸ ۸ ۳۸ ۳، المغنى لا بن قدامه ۷۸ ۲ ۲ سبل السلام ۷ ۳ ۳ ۳ -

گائے کے لئے استعمال کیاہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### قصماءاورعضياء:

۲ – قصماءاورعضباءوہ جانور ہیں جس کے دونوں سینگ ٹوٹ گئے ہوں۔

''لسان العرب'' میں ہے: قصماء وہ بکری ہے جس کے دونوں سینگ نرم ہڈی کے سرے تک ٹوٹے ہوئے ہوں <sup>(۲)</sup>۔

عضباء وہ بکری ہے جس کے سینگ اندرونی نرم حصہ تک ٹوٹ گئے ہوں۔

اونٹ میں عضباءوہ ہے جس کے کان پھٹ گئے ہوں، گھوڑے میں عضباءوہ ہے جس کے چوتھائی یااس سے زیادہ کان کٹے ہوئے ہوں۔

مالکیہ اور حنابلہ نے عضباء کی تفسیریہ کی ہے کہ نصف یا اس سے زیادہ ٹوٹے ہوئے سینگ والی بکری ہے۔

''المہذب'' میں ہے: العضباء وہ مادہ جانور ہے جس کے سینگ ٹوٹ گئے ہوں۔

''المجموع'' میں ہے: العضباءوہ مادہ جانور ہے جس کے باہراور اندر کے سینگ ٹوٹ گئے ہوں۔

قصماء (اس کوعصماء بھی کہاجاتا ہے) کی تفسیر شافعیہ اور حنابلہ نے بیک ہے کہ بیوہ مادہ جانور ہے جس کے اوپری سینگ ٹوٹ گئے ہوں (۳)۔

- (۱) المصباح المنير ، المغر ب، لسان العرب، ماده: "جمم"، "خطيح"، المذهب المجموع شرح المهذب المجموع شرح المهذب المجموع شرح المهذب المجموع شرح المهذب المرحم، الكافي لا بن عبدالبر الر٢٢٧م
  - (٢) النهابه لا بن الاثير،الصحاح في اللغة والعلوم / ١٠٠٢،البدائع ٥/٢٧ــ
- (٣) لسان العرب، ماده: ''قصم''''عضب''، الكافي لا بن عبدالبر ٢٧١١، جواهر

لہذا جماءوہ مادہ جانور ہے جو پیدائش بے سینگ کے ہو۔ عضباء،قصماء یا عصماء وہ مادہ جانور ہے جس کے سینگ آنے کے بعد ٹوٹ گئے ہموں۔

# اجمالي حكم:

سا- گائے اور بکری میں جماء (جو پیدائثی بے سینگ کے ہوں) کی قربانی اور ہدی حفیہ، مالکیہ اور ابن حامد کے علاوہ حنابلہ کے نزدیک جائز ہے، شافعیہ کے نزدیک کراہت کے ساتھ جائز ہے۔

جواز کی دلیل سے کہ سینگ مقصود بالذات نہیں اور نہ سے گوشت پراثر انداز ہوتی ہے اور نہ ہی اس سلسلہ میں کوئی نہی وارد ہوئی ہے، حضرت علی سے سینگ کے متعلق سوال کیا گیا تو انہوں نے جواب دیا: "لایضرک، اُمر نا رسول الله عَلَیْ اُن نستشرف العین والأذن" (ا) (تمہارے لئے کوئی ضرر کی بات نہیں ہے، رسول اللہ عَلَیْ نُے نہ کہ کو کم فرمایا کہ ہم آ کھاورکان کوخوب دیکھیں)۔

البت سینگ والے جانور کی قربانی بالا تفاق افضل ہے، اس کئے کہ صحیح حدیث میں ہے: "ضحی النبی عَلَیْتُ بکبشین اقونین" (آپ عَلِیْتُ نے دوسینگ والے چتکبر مینڈھوں اقونین" (آپ عَلِیْتُ نے دوسینگ والے چتکبر مینڈھوں

- (۱) حدیث: "أمونا رسول الله عَلَیْ اَن نستشوف العین والأذن" کی روایت ابوداؤد (۲۳۷۳ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترندی (۸۲/۴ طبع مصطفی الحلی ) نے کی ہے، الفاظ ترندی کے ہیں، اور ترندی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے، احمد شاکر نے اس کوصیح قرار دیا ہے (مند احمد الرامار ۱۵۵۱ مطبع دار المعارف)۔
- (۲) حدیث: "ضحی النبی عَلَیْ بکبشین أملحین أقرنین" کی روایت بخاری (۱۰/ ۲۳ طبع السّفیه ) اور مسلم (۱۵۵۵ طبع عیسی اُتلی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>=</sup> الإكليل ار٢١٩، الجموع ٢٠١٨، المهذب مع حاشيه ار٢٣٦، المغنى المركمة منتبى الارادت ٢/٩٠.

ی قربانی کی)۔

حنابلہ میں سے ابن حامد نے کہا ہے: بے سینگ کے جانور کی قربانی اور ہدی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ نصف سے زیادہ ٹوٹے ہوئے سینگ والے جانور کی قربانی اور ہدی جائز نہیں ہے، تو جب پوری سینگ ہی نہ ہوتو بدرجہاولی جائز نہیں ہوگی، اور اس لئے بھی کہ جوجانور کا ناہونے کی صورت میں جائز نہیں وہ اندھا ہونے کی صورت میں جائز نہیں وہ اندھا ہونے کی صورت میں جائز نہیں ہو کے سینگ والے جانور کی قربانی بدرجہاولی قربانی جائز نہیں ہوگی۔ جائز نہیں ہوگی۔ جائز نہیں ہوگی۔

۷ - ٹوٹے ہوئے سینگ والے جانور کی قربانی حفیہ کے یہاں جائز ہے بشرطیکہ زم ہڈی کے سرے تک نہ ٹوٹا ہو، خواہ عضباء ہو یا قصماء، اورا گرسینگ زم ہڈی کے سرے تک ٹوٹ جائے تو قربانی جائز نہیں ہوگی۔

ما لکیہ کے نز دیک ٹوٹی ہوئی سینگ ٹھیک ہوجائے اورخون جاری نہ ہوتو قربانی جائز ہوگی ، اور اگرخون جاری ہوتو جائز نہیں ہوگی ، اس لئے کہ خون جاری رہنا مرض ہے ، جس کا مطلب زخم کا ٹھیک نہ ہونا ہے صرف خون کا بہنا نہیں ہے۔

شافعیہ نے کہا: ٹوٹی ہوئی سینگ والے جانور کی قربانی کراہت کے ساتھ جائز ہے، خواہ سینگ سے خون جاری ہوا ہو یا جاری نہ ہوبشرطیکہ گوشت پر اثر انداز نہ ہو، اس لئے کہ سینگ سے کوئی بڑا مقصد وابستہ نہیں ہوتو قربانی جائز نہیں ہوگی۔

حنابلہ نے جواز اور عدم جواز میں پیائش کی قیدلگائی ہے۔ چنانچہ اگراکٹر سینگ ٹوٹے ہوئے ہول تواس کی قربانی جائز نہیں ہوگی،اس لئے کہ اکثر کل کے تھم میں ہوتا ہے، نیز حضرت علیؓ سے منقول ہے:

"نهى النبي عَلَيْكُ أَن يضحى بأعضب الأذن والقرن" (۱) (نبي كريم عَلَيْكُ فَيْ زياده يَصِعُ كان اور لُو لِي سينك والح جانور كي قرباني كرنے سيمنع فرمايا) - قادة نے كہا ہے كہ ميں نے سعيد بن المسيب سے ذكر كيا تو انہوں نے فرمايا: العضب نصف يا اس سے زيادہ كو كتے ہيں ۔

امام احمد سے تہائی سے زیادہ کے بارے میں دوروایتی منقول ہیں: پہلی روایت: اگر نصف سے کم ہوتو قربانی جائز ہوگی، خرقی نے اس قول کواختیار کیا ہے۔

دوسری روایت: اگرتہائی یا اس سے زیادہ سینگ ٹوٹا ہوا ہوتو قربانی جائز نہیں ہوگی، حنابلہ کے یہاں''عصماء''وہ ہےجس کی سینگ کا خول ٹوٹ گیا ہواس کی قربانی جائز نہیں ہوگی۔

۵ - اگر بغیرخون بہے جڑسے دونوں سینگ ٹوٹ جائیں تواس سلسلہ میں مالکیہ کے دواقوال ہیں، ابن صبیب نے کہاہے کہ قربانی جائز نہیں ہوگی، اور ابن المواز نے کہاہے کہ قربانی جائز ہوگی، یہی محمد بن القاسم کی کتاب سے بھی منقول ہے۔

حنابلہ کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ ان کے نزدیک قربانی جائز نہیں ہوگی، کیونکہ ان کے نزدیک نصف سینگ ٹوٹ جانے کی صورت میں قربانی صحیح نہیں ہوتی ہے (۲)۔

- (۱) حدیث: تنهی أن يضحی بأعضب الأذن والقون كروایت ابوداؤد (۲۳۸/۳ طبع عزت عبیدالدعاس) اور ترمذی (۹۰/۴ طبع مصطفل الحلق) نے علی بن الی طالب ہے کی ہے، الفاظ ترمذی کے ہیں، اور ترمذی نے کہا: حدیث حسن صبح ہے۔

تراجم فقیهاء جلد ۱۵ میں آنے والے فقہاء کامخضر تعارف [ تذكرة الحفاظ ٢/ ٢٢٣؛ تاريخ بغداد ١٩٨٠؛ معجم المولفين

[111/4

ابن البي شيبه: يه عبد الله بن محمد مين: ان كے حالات ج٢ص ٥٩٦ ميں گذر چكے۔

ابن البی لیلی: بیر محمد بن عبد الرحمٰن ہیں: ان کے حالات جا س ۴۲ میں گذر چکے۔

ابن الى مليكه: يه عبد الله بن عبيد الله بين: ان كے مالات ج ٢ ص ٥٣٦ ميں گذر كيك

ابن الاثیر: بیمبارک بن محمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ س۵۴۹ میں گذر چکے۔

ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲۲ میں گذر چکے۔

ابن تیمیه (تقی الدین): بیاحمد بن عبدالحلیم بین: ان کے حالات جام ۴۲۳ میں گذر چکے۔

> ابن تیمیه: بیعبدالسلام بن عبدالله بین: ان کے حالات جاس....میں گذر چکے۔

# الف

ابراہیم حربی: بیابرہیم بن اسحاق ہیں: ان کے حالات جا ص۵۲ میں گذر چکے۔

> ابن الى أوفى: د يكھئے:عبدالله بن الى اوفى \_

ابن الى الدنيا (١٠٨ – ٢٨١هـ)

یعبدالله بن محمد بن عبید بن سفیان بن قیس ہیں،ان کی کنیت ابوبکر
ہے، اور ابن ابی الدنیا سے معروف ہیں، محدث اور حافظ حدیث
ہیں، مختلف علوم میں دسترس رکھتے تھے، سعید بن سلیمان واسطی، خلف
بن ہشام بزار، عبدالله بن خیران صاحب مسعودی اورا بونصر تمار وغیرہ
سے ساعت حدیث کی، ان سے روایت کرنے والول میں محمد بن خلف، وکیع ،محمد بن خلف بن المرزبان اور عبدالله بن عبدالرحمٰن سکری
وغیرہ ہیں۔

ابن ابی حاتم نے کہا ہے: میں نے اپنے والد کے ساتھ ان سے حدیث کھی ہے، وہ صدوق ہیں، امام ذہبی فرماتے ہیں: وہ محدث، عالم، صدوق ابو بکر ہیں۔

بعض تصانف: "التهجد وقيام الليل"، "مكارم الأخلاق"، "الفرج بعد الشدة".

ہے، بیہ کتاب مکمل نہ ہوسکی۔ [الأعلام ۴۷؍ ۱۰؛ جم المو کفین ۵؍ ۱۵]

ابن رستم: یه ابراهیم بن رستم بیں: ان کے حالات ج۵ص ۸۸ میں گذر چکے۔

ابن رشد: بیرمحمر بن احمد (الحفید ) ہیں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن الزبیر: بیرعبدالله بن الزبیر میں: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر <u>چک</u>۔

ابن زنجوید (۱۸۰–۱۲۴) یک قول کے مطابق ۲۵۱ هے)

یجید بن مخلد بن قتیب بن عبداللہ بن زنجویہ ہیں، کنیت ابواحمد اور
نسبت از دی نسائی ہے، محدث اور حافظ حدیث ہیں، انہوں نے عثان
بن عمر بن فارس، جعفر بن عون، نظر بن شمیل، تحیی بن حمید، یزید بن
ہارون وغیرہ سے روایت کی، اور خودان سے ابوداؤد، نسائی، ابوزر عہ
دمشقی، ابوحاتم، عبداللہ بن احمر، الحسن بن سفیان اور ابن ابی الدنیا
وغیرہ نے روایت کی، نسائی فرماتے ہیں: ثقہ ہیں، خطیب نے کہا
ہے: ثقہ، ثبت اور ججت تھے، ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں
کیا ہے۔

بعض تصانف: "كتاب الأموال"، "الترغيب والترهيب"، اور" الآداب النبوية" بين \_

[ تهذیب التهذیب ۳۸ / ۴۵؛ تذکرة الحفاظ ۲/ ۱۱۸؛ شذرات الذہب ۲/ ۱۲۴؛الأعلام ۲/ ۱۹۳۹؛ مجم المو<sup>ل</sup>فین ۸ / ۸۴] ابن جریر طبری: پیچمد بن جریر ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۴ میں گذر چکے۔

ابن جزی: بیرمحمد بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۲۳ میں گذر چکے۔

ابن الحاجب: بيعثمان بن عمر ہيں: ان كے حالات جاص ۴۲۳ ميں گذر چكے۔

ابن حامد: بی<sup>حس</sup>ن بن حامد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۴۵ میں گذر چکے۔

ابن حبیب: بی عبد الملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲۴ میں گذر چکے۔

ابن حجر عسقلانی: ان کے حالات ج۲ص۵۴۸ میں گذر چکے۔

ابن حکم (۱۲۸۴–۲۲۵۵)

یہ عاشر بن محمد بن عاشر بن خلف بن مرتبی بن حکم ہیں، کنیت ابومگر اورنسبت انصاری ہے، فقیہ ہیں، اپنے زمانہ میں اندلس کے سب سے بڑے مفتی متھے ۔ بیشتہ کے قلعہ میں ان کی پیدائش ہوئی، شاطبہ میں رہے، بلنسیہ میں مجلس شوری کے ذمہ دار بنائے گئے، پھر مرسیہ کے قاضی بنائے گئے، اور شاطبہ میں فقہ کا درس دیا۔

بعض تصانف: "الجامع البسيط" جو "المدونة" كى شرح

ابن عبدالسلام: يەمجمە بن عبدالسلام بين: ان كے حالات جاص ۲۹ ميں گذر چكے۔

ابن عرفه: به محمد بن عرفه بیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن العطار ( • ٣٣ – ٩٩ س م

می محمد بن احمد بن عبید بن سعید بین ، کنیت ابوعبدالله اور نسبت اموی قرطبی ، مالکی ہے ، ابن العطار سے مشہور بین ، فقیه ، حافظ حدیث ، ادیب ، نحوی ، شاعر ، علم فرائض ، حساب اور لغت کے ماہر تھے ، فقیه ابوعبدالله بن عتاب نے ان کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے : ابوعبدالله کا علمی مرتبہ مشہور ومعروف ہے ، وہ ثقہ فقیہ تھے ، تعلیم پر اجرت لینا ان سے ثابت نہیں ، ابن حبان نے کہا : استے کمالات کے باوجود ابن العطار کوان کا صحیح مقام نہیں دیا گیا ، اپنے وقت کے یکتائے روز گار فقیہ تھے حالانکہ ان کے زمانہ میں بہت سے فقہاء تھے ۔ بعض تصانیف : "کتاب الشروط و عللها"۔

[ترتیب المدارک ۲۰۱۵-۲۵۰؛ الدیباج ۲۲۹؛ مدیة العارفین ۲۸/۵۸، مجم المولفین ۲۸۷۸]

> ابن عقیل: پیلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۵ میں گذر چکے۔

> ابن عمر: بير عبد الله بن عمر بين: ان كے حالات ج ا ص • ۴۳ ميں گذر <u>ڪ</u>ے\_

ابن سرنگ: بیراحمد بن عمر ہیں: ان کے حالات ج ا ص۲۶ میں گذر <u>حکے</u>۔

ابن ساعه: بیرمحمد بن ساعه تمیمی میں: ان کے حالات ج ۳ ص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابن سیرین: بیرمحمد بن سیرین ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۲۷ میں گذر چکے۔

ابن شبرمہ: بیعبداللہ بن شبرمہ ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۵ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: بیر محمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲۸ میں گذر چکے۔

ابن عباس: بیعبدالله بن عباس ہیں: ان کے حالات حاص ۴۲۹ میں گذر چکے۔

ابن عبدالبر: یه یوسف بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۲ص ۵۵ میں گذر چکے۔

ابن عبدالحكم: يەجمد بن عبدالله بين: ان كے حالات جسس ۴۵۲ ميں گذر <u>چ</u>كے۔ ابن المواز: يه محمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٥٣ ميں گذر چكے۔

ابن نافع: بيعبدالله بن نافع ہيں: ان كے حالات جسس ۴۵۵ میں گذر چكے۔

این نجیم: بیزین الدین بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۳۵ میں گذر چکے۔

ابن نجیم : بیر عمر بن ابرا ہیم ہیں : ان کے حالات ج اص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن الہمام: يەمجربن عبدالواحد ہيں: ان كے حالات جاص ۴۳۸ ميں گذر چكے۔

ابن وہب: یہ عبداللہ بن وہب مالکی ہیں: ان کے حالات جا ص۲۳۹ میں گذر چکے۔

ابوالبقاء کفوی: بیابوب بن السید شریف ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۲ میں گذر چکے۔

ابوبكر با قلانى: يەمجە بن الطيب بين: ان كے حالات ج اص ٢ مهم ميں گذر چكے۔ ابن القاسم: ميعبدالرحلن بن القاسم المالكي بين: ان كحالات جاص اسم مين گذر كيد

> ابن قدامه: بيرعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاص ۴۳۲ ميں گذر چكے۔

> ابن القیم: بیر محمد بن الی بکر ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: بيعبد الملك بن عبد العزيز ہيں: ان كے حالات جاص ٣٣٣ ميں گذر چكے۔

> ابن المبارك: يه عبد الله بن المبارك بين: ان كه الاست ج٢ص ٥٥٢ مين گذر چك

ابن مسعود: بیر عبدالله بن مسعود بیں: ان کے حالات جا ص ا کسم میں گذر چکے۔

ابن المنذر: بیرمحمد بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن المنیر : بیه احمد بن محمد بیں: ان کے حالات ج1ا ص19 میں گذر چکے۔ ا بوحنیفه: یه نعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جا ص۴۳۸ میں گذر چکے۔

ابوالحویرث (؟ -۱۲۸، اورایک قول کے مطابق ۲ سام اور یک مطابق ۲ سام اور یک مین الحویرث میں، ان کی کنیت ابوالحویرث میں، ان کی کنیت ابوالحویرث مین، ان کی کنیت ابوالحویرث مین، ان معاوی، زرقی اور مدنی ہے، انہوں نے عبداللہ بن عبدالرحمٰن بن ابی ذباب، عثان بن ابی سلیمان بن جبیر بن طعم ، حنظله بن قیس زرقی وغیرہ سے روایت کی، اور خودان سے شعبہ، توری، زیاد بن سعداور عبدالرحمٰن بن اسحاق مدنی وغیرہ نے روایت کی، ابن حبان بن سعداور عبدالرحمٰن بن اسحاق مدنی وغیرہ نے کہا ہے کہ ابن معین نے ان کو نقد قرار دیا ہے۔ ابن عدی نے کہا ہے: ان سے زیادہ احادیث متحول نہیں ہیں، امام مالک ان کوزیادہ جانے ہیں، کیونکہ امام مالک من عبی حالانکہ انہوں نے ان سے بچھ بھی روایت نہیں کی ہے، نسائی نے کہا ہے: ثقر نہیں ہیں۔

[تهذيب التهذيب ٢٧٢/٦٤؛ ميزان الاعتدال ٥٩١/٢]

ابوداؤد: پیسلیمان بن الاشعث ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

ابوذر: پیجندب بن جناده بیں: ان کے حالات ۲۶ص۵۵۵ میں گذر چکے۔

ابوالرِّ ناد: بيعبدالله بن ذكوان مِين: ان كے مالات ج۵ص ۸۶ ميں گذر <u>چ</u>ک ابوبکر جصاص: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۰ میں گذر چکے۔

ابوبکر: پیعبدالعزیز بن جعفر ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳۷ میں گذر چکے۔

ابوتور: بيابراهيم بن خالد ہيں: ان كے حالات جاص ۴۳۸ ميں گذر چكے۔

ابوجعفر ہندوانی: پیچمہ بن عبداللہ ہیں: ان کے حالات ج م ص۲۹ میں گذر چکے۔

ابوحامداسفرایینی: بیداحمد بن محمد میں: ان کے حالات جاص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

ابوحامد غزالی: پیمگر بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۵میں گذر چکے۔

ابوالحن: پیلی بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۵۵ میں گذر چکے۔

ا بوجمیدالساعدی: ان کے حالات ج ۷ ص ۴۳۵ میں گذر چکے۔ ابوعبيده بن الجراح:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۵۹ میں گذر چکے۔

ابوقلا به: بیعبدالله بن زید بین: ان کے حالات جا ص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔

ابواللیث سمر قندی: یه نصر بن محمد بیں: ان کے حالات ج اص ا ۴۴ میں گذر چکے۔

ابومر ثدغنوی (؟-١١هـ)

یہ کناز بن حصین بن پر بوع بن عمر و ہیں، ان کی کنیت ابوم شد اور نسبت غنوی ہے، صحابی ہیں، پہلے اسلام قبول کرنے والوں میں سے ہیں، انہوں نے نبی کریم علیقی سے روایت کی ہے کہ قبرستان میں نماز نہ پڑھوا ور نہ قبروں پر بیٹھو۔ ان سے واثلہ بن الاسقع نے روایت کی ہے۔ نبی کریم علیقی نے ان کے اور حضرت عبادہ بن الصامت کی ہے۔ نبی کریم علیقی نے ان کے اور حضرت عبادہ بن الصامت کے درمیان مواخات کرائی تھی ۔غز وہ بدر، احد، خندق اور دیگر تمام غز وات میں رسول اللہ علیقی کے ساتھ شریک رہے، آپ بڑے جری، بہا درا ور لمبے قد والے تھے۔

[الإصابه باب الكنى ١٥/١٤: الاستيعاب ١٥/ ١٥٥: اسدالغابه ١٨/ ٢٨٢: تهذيب التهذيب ٨/ ٨ ٢٨ ؟ الأعلام ٢ / ٩٣]

> ابومسعود بدری: بیعقبه بن عمرو بین: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۰ ۲ میں گذر چکے۔

ابوسعیداصطخری:یه سن بن احمد بیں: ان کے حالات جاص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابوسعید خدری: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

ابوسلمه بن عبدالرحمٰن:

ان کے حالات ج م ص ۵۵۹ میں گذر چکے۔

ابوسلیمان خطا بی: بیرحمد بن محمد بیں: ان کے حالات جا ص۵۵میں گذر چکے۔

ابوسلیمان: بیموسی بن سلیمان ہیں: ان کے حالات جساص ۴۵۸ میں گذر چکے۔

ابوالشعثاء: بيرجابر بن زيد ہيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٦٣ ميں گذر چكے۔

ابوالعاليه: بير فيع بن مهران ہيں: ان كے حالات ج٦ ص ٧٧ ميں گذر <u>ڪ</u>ك

ا بوعبید: بیدالقاسم بن سلام ہیں: ان کے حالات جماص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔ الشافعيه ٣٧ ٣٣٥؛ شذرات الذهب ٢ ر٢٩٩؛ الأعلام ٢ ر ٠٩ ٣؛ مجم المولفين ٢ ر ١٩١]

> ا بوہریرہ: بیرعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۲ میں گذر چکے۔

> ابو بوسف: به یعقوب بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج اص۲۴۴ میں گذر چکے۔

> ا بی بن کعب: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۶ میں گذر چکے۔

اُ بی مالکی: میرمحمد بن خلیفه میں: ان کے حالات ج۸ ص۰۵ میں گذر چکے۔

الانژم: یه احمد بن محمد بین: ان کے حالات جا ص۴۴۲ میں گذر چکے۔

الاجهورى: يىلى بن محمد بين: ان كے حالات ج1 ص٣٢ ميں گذر <u>ڪيے</u>۔

احمد بن عنبل: ان کے حالات جاص ۴۴۳ میں گذر چکے۔ ابوامیح (؟ - ۹۸ ، اور ایک قول کے مطابق ۱۰ هے)

یہ عامر بن اسامہ بن عیر بن حنیف بن ناجیہ ہیں، کنیت ابوا کیے
اور نسبت ہذلی ہے، انہوں نے اپنے والد، حضرت معقل بن بیار،
حضرت عوف بن مالک، حضرت عائش مضرت ابن عباس ، واثله بن
الاسقع اور عبداللہ بن عتبہ وغیرہ سے روایت کی ، اور خود ان سے ان
کے لڑکوں عبدالرحمٰن ، محمد ، مبشر ، زیاد، عبداللہ بن ابی حمید ہذلی ، ابوقلا بہ
جرمی اور قادہ وغیرہ نے کی ۔ ابن سعد نے کہا ہے کہ وہ ثقہ تھے، اور ان
سے کئی احادیث منقول ہیں۔

[تهذيب النهذيب ١١ر٢٥٦؛ الطبقات الكبرى لابن سعد ١١٩٧]

ابوموسی اشعری: ان کے حالات ج اص ۴۴ میں گذر چکے۔

ابونعيم (۲۴۲-۳۲۳ه)

یے عبدالملک بن محمد بن عدی ہیں، کنیت ابوقیم اور نسبت جرجانی استراباذی ہے، فقیہ، محدث، حافظ حدیث اوراصولی ہیں، انہوں نے علی بن حرب، عمر بن شبہ اور رہیع مرادی وغیرہ سے روایت کی، ان سے ابوعلی حافظ نے روایت کی۔ ابوالولید حسان بن محمد نے کہا ہے: ہمارے زمانہ میں ان سے بڑھ کر خراسان میں کوئی صحابہ کے اقوال اور فقیمی جزئیات کا حافظ نہیں تھا، ابوعلی نیسا پوری نے کہا ہے: میں نے فقیمی جزئیات کا حافظ نہیں تھا، ابوعلی نیسا پوری نے کہا ہے: میں نے موقوف اور مرسل روایات کو اس طرح یاد رکھتے تھے جس طرح ہم لوگ مند احادیث کو یاد رکھتے ہیں، حمزہ سمجی نے کہا ہے: فقہ اور حدیث میں ان کا بڑا مقام تھا۔

[البدايه والنهابيه ١١/ ١٨٣؛ تذكرة الحفاظ ١٨١٣، طبقات

## الازرقی (؟-تقریباً ۲۵۰هـ)

یے محمد بن عبداللہ بن احمد بن محمد بن ولید بن عقبہ بن ازرق ہیں، کنیت ابوالولیداورنسبت ازرقی ہے،مؤرخ اور جغرافیہ دال تھے، مکہ کے رہنے والے تھے،اوراصلاً یمنی تھے۔

لِعِصْ تَصَانِفِ: "أخبار مكة وماجاء فيها من الآثار".

[اللباب ارسم؟؛ الأنساب ار ۱۸۴ ؛ الأعلام سر ۹۳ ؛ مجم المولفين ١٩٨٠]

# اسحاق بن را ہو یہ:

ان کے حالات جا ص ۴۴ میں گذر چکے۔

اشهب: بياشهب بن عبدالعزيز بين: ان كے حالات جاص ۴۴ ميں گذر كيے۔

#### انس بن ما لك:

ان کے حالات ج۲ص ۵۲۰ میں گذر چکے۔

الاوزاعی: پیعبدالرحمٰن بنعمرو ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

**—** 

الباجی: بیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۹ میں گذر کیے۔

بخاری: پیمجمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۴۴ میں گذر چکے۔

بريده:

ان کے حالات ج۲ص ۵۹۰ میں گذر چکے۔

### البويطى (؟-١٣١هـ)

یہ یوسف بن تھی ہیں، کنیت ابویعقوب اور نسبت قرش ، بویطی ، مصری ہے، صعید مصر کے ایک گاؤں بویط کی طرف منسوب ہے، فقیہ ، مناظر اور امام شافعی کے شاگر دہیں، امام شافعی کے انتقال کے بعد ان کے جانشین ہوئے اور مسند درس وافقاء پر فائز ہوئے، امام شافعی اور عبد اللہ بن وہب وغیرہ سے حدیث روایت کی ، ان سے روایت کی ، ان سے روایت کرنے والوں میں ربیع مرادی ، ابر اہیم حربی، مجمد بن اساعیل تر ذکی اور ابوحاتم وغیرہ ہیں ۔خلق قرآن کے مسئلہ میں آزمائے گئے ، واثق کے زمانہ میں یا بہز نجیر نجر پرسوار بغدا دروانہ کئے گئے ، ان سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ قرآن کو مخلوق کہیں ، لیکن انہوں نے انکار کیا جس کے کیا گیا کہ وہ قرآن کو مخلوق کہیں ، لیکن انہوں نے انکار کیا جس کے

نتیجہ میں قید کردیئے گئے، اور بغداد کے قید خانہ ہی میں انقال ہوا۔

[طبقات الثافعية الكبرى الر٢٥٥؛ الأعلام ٣٣٨/٩، معجم المؤلفين ١٣ر٢م٣]

> بيهقى: بيراحمه بن الحسين بين: ان کے حالات ج ۲ ص ۵۲۱ میں گذر چکے۔

امام شافعی نے کہا ہے: میری جانشینی کا پوسف بن یحی سے زیادہ کوئی مستحق نہیں ہے۔ میرے شاگردوں میں ان سے بڑا کوئی عالم

التر مذي: پهمجر بن عيسي ہيں: ان کے حالات ج اص ۹ م میں گذر کیے۔

رسالة ابن ابي زيد القيرواني"-

مختصر الخليل"، "البهجة السنية في حل الإشارات

السنية"، "حاشية على شرح المحلى على جمع

الجوامع"، "جواهر الدرر" اور "تنوير المقالة في شرح

[شجرة النور الزكييص ٢٧٢؛ نيل الديباج ص٣٣٥؛ مدية

العارفين٢/٢٣٦؛الأعلام ٢/١٩٢؟ علم ١٩٢/ إا علم المؤلفين ٨/ ١٩٣]

التمر تاشى: پەمجمە بن صالح ہیں: ان کے حالات جساص ۲۵ میں گذر کیے۔

التونسي: پيدابرا هيم بن حسن هين: ان کے حالات ج اس ۵۶۲ میں گذر چکے۔

التتائي (؟-٢٩٩٥)

به محمد بن ابراہیم بن خلیل ہیں، کنیت ابوعبداللہ اورنسبت تائی، مصری، ماکی ہے، تائی'' تا'' کی طرف منسوب ہے،'' تا'' مصر کے علاقہ منوفیہ میں ایک گاؤں کا نام ہے، فقیہ، اصولی اور علم فرائض کے ماہر تھے، پورے مصرکے قاضی بنائے گئے ۔نورسنہوری، بر ہان لقانی، سبط بن ماردینی اور احمد بن یونس قسطینی وغیرہ سے علم حاصل کیا۔ان سے شیخ فیشی وغیرہ نے علم حاصل کیا ہے۔

بدر قرافی نے کہا ہے: انہوں نے منصب قضا سنجالنے کے بعد پھرتزک کردیا،اورتصنیف و تالیف میں مشغول ہو گئے۔ بعض تصانیف: فقه مالکی کی فروع میں ''فتح الجلیل فی شرح

تۇرى: بەسفيان بن سعيد ہيں: ان کے حالات ج اص ۲۵۰ میں گذر چکے۔

## حرب: بدحرب بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج م ص ۵۶۴ میں گذر چکے۔

حرمله (۱۲۱-۱۲۲ه)

ی جرملہ بن بحی بن عبداللہ بن حرملہ بن عمران ہیں، کنیت ابوحفص اور نبیت بجی مصری ہے، فقیہ اور امام شافعی کے شاگر دہیں، اور حافظ حدیث بھی تھے۔ انہوں نے ابن وہب اور امام شافعی سے حدیث روایت کی۔ امام شافعی کے ساتھ رہے، نیز ایوب بن سوید رملی، بشر بن بکر اور بحی بن عبداللہ وغیرہ سے بھی روایت کی ، اور خود ان سے مسلم، ابن ماجہ نے روایت کی ، اور نسائی نے احمد بن الہیثم طرطوی کے حوالہ سے اور ابود جانہ بن ابراہیم اور ابوحاتم وغیرہ نے روایت کی ، وار ابوحاتم وغیرہ نے روایت کی علوم کے زیادہ جانکار تھے، انشاء اللہ کی عقیلی نے کہا ہے: ابن وہب کے علوم کے زیادہ جانکار تھے، انشاء اللہ ققہ ہیں، ابن حبان نے ان کاذکر شات میں کیا ہے۔

[ تهذیب التهذیب ۲/۳۲۹؛ میزان الاعتدال ۲/۲۵۱؛ وفیات الاً عیان ۲/ ۹۲؛ الاً علام ۲/۱۸۵]

> حسن بصری: ان کے حالات جا ص ۴۵۲ میں گذر چکے۔

> > حسن بن ثواب (؟-۲۲۸ه)

یہ حسن بن ثواب ہیں، کنیت ابوعلی اور نسبت نظبی ، مخرمی ہے،
انہوں نے یزید بن ہارون ، عبدالرحمٰن بن عمرو بن جبلہ بصری اور ابرہیم
بن حمزہ مدنی وغیرہ سے روایت کی ۔ اور خودان سے عبداللہ بن محمد بن
اسحاق مروزی ، اسماعیل صفار اور ابو بکر خلال نے روایت کی ۔
برقانی نے کہا ہے: ہم سے ابوالحسن دار قطنی نے کہا ہے کہ حسن بن
ثواب نظبی بغدادی ثقہ ہیں ۔

5

جابر بن عبدالله:

ان کے حالات جا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

الجرجانی: ییلی بن محمد جرجانی ہیں: ان کے حالات جہ ص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

الجوینی: بی عبدالله بن بوسف میں: ان کے حالات جاص ۴۵ میں گذر چکے۔

7

الحاكم: يەجمە بن عبدالله بين: ان كےعالات ج٢ص ٥٦٣ ميں گذر چكے۔

حذیفه بن الیمان: ان کے حالات ۲۶ ص۵۶۴ میں گذر چکے۔ الخطاني: يه حمد بن محمد ہيں:

ان کے حالات ج اص ۵۵ میں گذر چکے۔

الخلال: بيه احمد بن محمد بين: ان ڪ حالات ج اص ۵۲ ميں گذر ڪيے۔

الخوارزمی (؟-۸۷سه)

می کمد بن احمد بن یوسف ہیں، کنیت ابوعبداللہ، لقب کا تب اور نسبت بلخی خوارزی ہے، بہت سے علوم کے ماہر ہیں، یہ قدیم مسلمان مصنف ہیں، جنہوں نے ''مفاتج العلوم'' کے نام سے انسائیکلو پیڈیا کے طرز کی ایک کتاب کی تصنیف کی ہے، المقریزی نے کہا ہے: یہ بڑی اہم اور عظیم الشان کتاب ہے۔

بض تصانف: "مفاتيح العلوم" بــ

[ كشف الظنون ٢ / ١٧٥٦؛ دائرة المعارف الإسلاميه ٩ / ١٤؛ الأعلام ٢ / ٢ · ٢ · ٢ بجم المؤلفين ٩ / ٢ ] [طبقات الحنابليه ابراسا]

حسن بن زیاد:

ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

فسن بن على:

ان کے حالات ج۲ص۵۲۵ میں گذر چکے۔

الحصكفي: پيمحربن على ہيں:

ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

الحطاب: يەمجمە بن محمد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۳ میں گذر چکے۔

حكيم بن حزام:

ان کے حالات جسم سے ۲۲ میں گذر چکے۔

•

الدردير: پيه احمد بن محمد ہيں: ان کے حالات جا ص۵۷ ميں گذر <u>ڪ</u>ک

الدسوقی: پیمجمر بن احمد دسوقی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۵۸ میں گذر چکے۔ خ

الخرقی: پیمر بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۵ میں گذر چکے۔ Ĵ

زبیدی: بیرمگه بن محمد بین: ان کے حالات ۲۵ ص ۹۹ میں گذر چکے۔

ز بیر بن العوام: ان کے حالات ۲۶ ص۵۵۸ میں گذر چکے۔

الزرقانی: پیعبدالباقی بن یوسف ہیں: ان کےحالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

الزرکشی: پیمحمر بن بها در بین: ان کے حالات ج۲ص۵۲۹ میں گذر چکے۔

زعفرانی (۲۴۴–۱۵ه)

می محمد بن مرزوق بن عبدالرزاق بن محمد بین، کنیت ابوالحسن، نسبت زعفرانی بغدادی، شافعی ہے، فقیہ اور محدث بین ۔ شخ ابواسحاق سے فقہ پڑھی۔ ابوجعفر بن مسلمہ، ابن مامون اور ابوالحسین بن المهتدی باللہ وغیرہ سے حدیث روایت کی ۔

اورخودان سے یوسف بن می، ابوطا ہر بن الحصنی ، ابوطا ہر السلفی ، عبدالحق یوسفی اور ہبتہ اللہ بن الحسن الصائن وغیرہ نے روایت کی۔

الراغب: يه سين بن محمد ہيں: ان کے حالات ٦٢ ص ٣٨٣ ميں گذر ڪيے۔

الرافعی: بیعبدالکریم بن محمد ہیں: ان کے حالات ج ا ص ۵۹ میں گذر چکے۔

الربیع بن انس: ان کے حالات ج۲ص۵۶۸ میں گذر چکے۔

ربیعة الرأی: به ربیعه بن ابی عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص ۵۹ میں گذر چکے۔

الرملی: بیخیرالدین رملی ہیں: ان کے حالات جاص ۵۵ میں گذر چکے۔

الرويانی: پيعبدالواحد بن اساعيل ہيں: ان کے حالات جاص ۲۰ ميں گذر ڪيے۔

بعض تصانف: "تحرير أحكام الصيام"، "مناسك الحج"،

"الضحايا" ـ

[شذرات الذهب ۴ر۵۵؛ تذكرة الحفاظ ۴ر ۱۲۲۵؛ سير أعلام النبلاء ۱۹را۷ ۴؛ طبقات الشافعيه ۴ر ۱۸۵؛ مجم المؤفين ۱۲ر ۱۳]

> زفر: یه زفر بن الهذیل ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۱ میں گذر <u>سکے</u>۔

الزمخشرى: يەمجمود بن عمر ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۲۸۸ میں گذر چکے۔

الزہری: میرمحمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۱ میں گذر چکے۔

زید بن اسلم: ان کے حالات ج۲ص۵۹۹ میں گذر چکے۔

زيربن ثابت:

ان کے حالات ج اص ۲۱ میں گذر چکے۔

الزیلعی: بیعثمان بن علی ہیں: ان کے حالات ج اس ۶۲ میں گذر چکے۔

س

سحون: پیعبدالسلام بن سعید ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۷ میں گذر چکے۔

السدى: بياساعيل بن عبدالرحمٰن ہيں: ان كے مالات ج٢ص ٥٤٠ ميں گذر چكے۔

السرخسى: يەمجىر بىن احمد بىن: ان كے حالات ج اص ۲۳ مىن گذر چكے۔

السرخسى: يەمجربن مجربين: ان كے حالات ج٢ص ا ٥٤ ميں گذر چكے۔

سعد بن انبی و قاص: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

سعد بن عباده ( ؟ - ۱۴ ه

یہ سعد بن عبادہ بن دلیم بن حارثہ بن ابی خزیمہ ہیں، کنیت ابوثابت، نسبت خزر جی انصاری ہے، صحابی رسول ہیں، مدینہ کے رہے والے تھے، قبیلہ خزرج کے سردار تھے، زمانہ جاہلیت اور اسلام

ش

الشاطبی: بیابراہیم بن موسی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۲ میں گذر چکے۔

الشاطبی: بیالقاسم بن مره بین: ان کے حالات ۲۶ ص..... میں گذر چکے۔

الشافعی: یه محمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۹۴ میں گذر چکے۔

الشربینی: بیرمحمد بین: ان کے حالات جا ص۲۵ میں گذر چکے۔

شرت نیه شرت بن الحارث ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

الشو**کانی: بیمحر**بن علی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۳ میں گذر <u>ک</u>ے۔ دونوں دور میں شریف امراء میں سے ایک رہے ہیں، ستر انصاری صحابہ کے ساتھ بیعت عقبہ میں شریک تھے،غزوہ احداورغزوہ خندق وغیرہ غزوات میں شریک رہے ہیں۔

نی کریم علیه سے روایت کی ہے۔ خود ان سے ان کے لڑکول قیس، اسحاق اور سعید نے نیز ابن عباس ، ابن المسیب، اور حسن بھری وغیرہ نے روایت کی ہے۔ حافظ ابن حجر نے '' الاصاب' میں حضرت جابر کی حدیث نقل کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرما یا: '' جزی الله عنا الانصار خیر الاسیما عبدالله بن عمرو بن حرام و سعد بن عبادة '' (اللہ تعالی ہماری طرف سے انصار سحا ہم وبہتر بدلہ دے، ان میں بھی خاص طور پر عبداللہ بن عمرو بن حرام اور سعد بن عبادہ کی اس عارہ کو کی ۔

[الاصابه ۲۲۰۳؛ اسد الغابه ۲۲٬۴۰۲؛ تهذیب التهذیب ۳ر۷۵، الاً علام ۱۳۵٫۳]

> سعید بن عبدالعزیز: ان کے حالات جساس ۴ مسیس گذر <u>کے</u>۔

> > سويد بن غفله:

ان کے حالات جسان س۵ میں گذر چکے۔

السيوطى: پيرعبدالرحمٰن بن ابي بكر ہيں: ان کے حالات ج اص ۲۴ م میں گذر چکے۔ صاحب الهداية: يعلى بن الى البر المرغيناني بين: ان كے حالات جاس ٢٨٦ ميں گذر كيے۔ شیخ ابوحامد: بیاحمد بن محمد اسفرایینی بیں: ان کے حالات جاص ۴۴ میں گذر چکے۔

صاحبین: اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص ۶۲ مهمیں گذر چکی۔ الشیر ازی:بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷ میں گذر چکے۔

ض

الضحاك: بيضحاك بن قيس ہيں: ان كے حالات ج اص ٦٨ م ميں گذر <u>ڪي</u>۔

الضحاك: بيضحاك بن مخلد ہيں: ان كے حالات ج١٦ ص٣٢٢ ميں گذر <u>ڪي</u>۔ ص

صاحب ردالحتار: بیمجمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص۲۸ میں گذر چکے۔

صاحب الشامل: يرعبد السيدمجمد بن عبد الواحدين: ان كے حالات جسم ۵۳ ميں گذر چكے۔

> صاحب الشرح الصغير: بيه احمد بن محمد بين: ان كے مالات ج اس ۵۲ ميں گذر كيے۔

صاحب المغنی: بیر عبد الله بن احمد بیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۲ میں گذر کیے۔

صاحب المهذب: بيابرا ہيم بن على الشير ازى ابواسحاق ہيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٧٣ ميں گذر چكے۔

b

طاؤس: ان کے حالات ج اص ۲۹ میں گذر چکے۔ تراجم فقهاء

الطبر اني

عبدالله بن ابي ا وفي (؟-٨٦ ، اورايك قول كيمطابق ٨٨هـ)

یے عبداللہ بن ابی اوفی علقمہ بن خالد بن حارث بن ابی اسید بن رفاعہ بیں، کنیت ابو محمہ، نسبت اسلمی ہے، صحابی رسول ہیں، نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے، خودان سے ابراہیم بن عبدالرحمٰن سکسکی ، ابراہیم بن سلم ہجری، اسماعیل بن ابی خالد، الحکم بن عتیبہ، طارق بن عبدالرحمٰن بحلی اور عطاء بن سائب وغیرہ نے روایت کی ہے۔ بیعت رضوان میں شریک تھے، عمر و بن علی نے کہا ہے: کوفہ میں مرنے والے آخری صحابی بیں، صحیح بخاری کے ''کتاب الجہاد'' سے معلوم ہوتا ہے کہ غروہ خندق میں بھی شریک رہے ہیں۔

[تهذيب التهذيب ١٥١٨] الطبقات الكبرى لا بن سعد ٢١/٦]

عبدالله بن عمرو:

ان کے حالات جاس اے ہمیں گذر چکے۔

عبدالله بن مغفل:

ان کے حالات ج اص اے ۴ میں گذر چکے۔

العدوى: پيلى بن احمد مالكى بين:

ان کے حالات جاس ۲۸ میں گذر چکے۔

عدى بن عميره كندي (؟ - ٢٠ هره)

یہ عدی بن عمیرہ بن فروہ بن زرارہ بن الارقم بن النعمان بن عمرہ بیں، نہیں، کنیت ابوزرارہ اور نسبت کندی ہے، صحابی رسول ہیں، نبی کریم علیہ سے دس احادیث روایت کی ہے،خودان سے ان کے بھائی العرس بن عمیرہ، ان کے بیٹے عدی، قیس بن ابی حازم اور رجاء

الطمر انى: پيهليمان بن احمد ہيں:

ان کے حالات ج۲ص۵۵۵ میں گذر چکے۔

الطحاوى: پيه احمد بن محمد ہيں:

ان کے حالات ج اص ۲۹ میں گذر چکے۔

طحطاوی: په احمد بن څمرېن:

ان کے حالات جاس ۲۹ میں گذر چکے۔

ع

ما ئشە:

ان کے حالات جا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

عباس بن عبد المطلب:

ان کے حالات ج ا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

عبدالرحلن بنعوف:

ان کے حالات ج۲ص۲۵۹میں گذر چکے۔

عبدالعزيز بن ابي سلمه:

ان کے حالات جاا ص ۲ ۲۳ میں گذر چکے۔

بن حیوہ وغیرہ نے روایت کی ہے۔ کوفہ میں رہائش اختیار کی تھی، پھر حران منتقل ہوگئے، پھر کوفہ آئے اور کوفہ میں وفات پائی، ابن سعد نے کہا ہم کہا ہے: جب حضرت عثمان شہید کئے گئے تھے تو بنوارقم نے کہا: ہم

ایسے شہر میں نہیں رہیں گے جس میں حضرت عثمان گوگالی دی جائے، چنانچہ وہ لوگ شام منتقل ہو گئے، حضرت معاوییؓ نے ان لوگوں کومقام

چنانچہوہ لوک تنام مل ہوگئے، حضرت معاویہ نے ان لولوں لومقا' '' الر ہا'' میں آباد کیا۔

[الإصابه ۲/۰۷۴؛ اسدالغابه ۵۱۲/۳؛ تهذیب التهذیب ۷/۱۲۹؛الطبقات الکبری لا بن سعد ۲/۵۵؛الأعلام ۱۱/۵]

عراک بن ما لک (؟ - یزید بن عبدالملک کے عہد میں مدینه میں انتقال ہوا)

یے عراک بن مالک ہیں، نسبت غفاری کنانی مدنی ہے، حضرت ابن عمر محضرت ابو ہریر قی محضرت عائش محضرت عروہ بن الزبیر ابو بر بن عبداللہ بن عتبہ اور الزہری بن عبداللہ بن عتبہ اور الزہری وغیرہ سے روایت کی ہے، اور خود ان سے ان کے دو بیٹوں خیثم وعبداللہ، سلیمان بن بیار، الحکم بن عتبہ اور یحیٰ بن سعید انصاری وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابوزر عہ، الحجٰلی اور ابوحاتم نے کہا ہے: وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابوزر عہ، الحجٰلی اور ابوحاتم نے کہا ہے: شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقہ ہیں، بڑے تابعین میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے سار میں ان کا شار ہے، ابن حبان نے شامی تابعی ثقب ہیں ان کا شار ہے، ابن حبان ہے۔

ز بیر بن بکار محمد بن الضحاک سے قبل کرتے ہیں کہ عراک حضرت عمر بن عبدالعزیز کے اصحاب میں ، بنوم وان سے ان کے مال غنیمت اور ناحق جمع کئے ہوئے مال واپس لینے میں بہت سخت تھے۔

[ تهذیب التهذیب ۷/ ۱۷۲؛ ذکر اُساء التابعین ومن بعد ہم ۱/ ۲۸۵]

عروه بن الزبير:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۷۸ میں گذر چکے۔

العز بن عبدالسلام: په عبدالعزیز بن عبدالسلام ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۸ میں گذر چکے۔

عزالدین بن عبدالسلام: بیعبدالعزیز بن عبدالسلام ہیں: ان کے مالات ۲۶ ص۵۷۸ میں گذر کیے۔

> عطاء بن اسلم: ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذر چکے۔

> علی بن ابی طالب: ان کے حالات جاص ۲۵ میں گذر چکے۔

> > على بن زياد (؟ -١٨٣هـ)

یعلی بن زیاد ہیں، کنیت ابوالحسن، اور نسبت تونی عبسی مالکی ہے۔
فقیہ حافظ ہیں، امام مالک بن انس سے مؤطا کی ساعت کی، اور ان
سے علم فقہ بھی حاصل کیا۔لیث اور ثوری وغیرہ سے بھی روایت کی
ہے، ان کے دور میں افریقہ میں ان کا خانی کوئی نہیں تھا۔اور خود ان
سے بہلول بن راشد، اسد بن فرات اور سخون وغیرہ نے روایت کی
ہے۔مغرب میں موطا امام مالک کو سب سے پہلے لانے والے
ہیں۔سخون نے کہا ہے: افریقہ نے علی بن زید جیسا کسی اور کوجنم نہیں
دیا، ان کے دور میں ان سے بڑا کوئی فقیہ نہ تھا اور نہ ان سے بڑھ کر
کوئی متی تھا، سخون افریقہ کے علماء میں سے کسی کو بھی ان کے برابر
نہیں سمجھتے تھے۔

عمروبن شعيب:

ان کے حالات جم ص مهم میں گذر چکے۔

[الديباج رص ١٩٢؛ شجرة النورالز كيهرص ٢٠؛ الأعلام ٧٢ر ٢٨٩؛

معجم المولفين ٤٧/٩]

عمروبن العاص:

ان کے حالات ج۲ ص۹۲میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

عمروبن عوف:

ان کے حالات جساص ۳۵ میں گذر کیے۔

عمر بن عبد العزيز:

ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

عمیرہ البرلی: بیاحم عمیرہ ہیں: ان کے حالات جاص ۲۵ میں گذر چکے

عمروبن حزم:

ان کے حالات جہا ص۲۶ میں گذر چکے۔

عمروبن دینار:

ان کے حالات ج کے ص کے ۴ میں گذر چکے۔

•

عمروبن شرير تقفى (؟ - ؟)

یے عمرو بن شرید بن سوید ہیں، کنیت ابوالولید، اور نسبت تعفی طائعی ہے۔ تابعی ہیں، اپنے والد، نیز حضرت ابن عباس، حضرت سعد بن ابی وقاص اور حضرت ابورا فع وغیرہ سے روایت کی ہے، اور خود ان سے ابراہیم بن میسرہ، عبداللہ بن عبدالرحمٰن بن یعلی، محمد بن میمون بن مسیکہ، عمرو بن شعیب اور صالح بن دینار وغیرہ نے میمون بن مسیکہ، عمرو بن شعیب اور صالح بن دینار وغیرہ نے روایت کی ہے۔ عجلی نے کہا ہے: حجازی تابعی ثقہ ہیں، ابن حبان نے ان کی روایت ذکر کیا ہے، امام بخاری اور امام مسلم نے ان کی روایت ذکر کی ہیں۔

[تهذيب التهذيب ٨٨٨؛ تهذيب الأساء واللغات ٢٨/٢]

فیوی (؟ - 4 ک کھ کے بعد وفات ہوئی)

یدا حمد بن محمد بن علی بین، کنیت ابوالعباس، اورنسبت فیوی حموی ہے۔ شافعی فقید اور لغوی بین۔ ابوحیان کے پاس عربی زبان سیکھا اور مہارت حاصل کی۔ ان کی پیدائش اور نشو ونما فیوم (مصر) میں ہوئی، وہاں سے حماۃ (سوریا) منتقل ہوئے اور وہیں رہائش پذیر ہوئے۔ بادشاہ مؤید اساعیل نے جب'' جامع الدہشہ'' کی تعمیر کی توان کواس جامع کا خطیب مقرر کیا۔

بعض تصانف: "المصباح المنير"، "ديوان خطب"،

"نشر الجمان في تراجم الأعيان"

[بغية الوعاة الر٣٨٩؛ الأعلام الر٢١٦؛ مجم المؤلفين ٢ر٢٣١؛ معجم المطبوعات الر٢٧٨]

ق

قاضی عبدالوہاب: یہ عبدالوہاب بن علی ہیں: ان کے حالات جسس ۴۸۳ میں گذر چکے۔

قاضی عیاض: بیعیاض بن موسی ہیں: ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذر چکے۔

قبيصه بن ذؤيب (۱-۲۸ھ)

یہ قبیصہ بن ذویب بن جلحلہ بن عمرو بن کلیب بن اصرم بن عبداللہ ہیں، کنیت ابواسحاق، اورنسبت خزاعی ہے، صحابی رسول ہیں، بڑے فقیہ ہیں۔ حضرت عمر بن الخطاب مصرت عمان بن عفان می مصرت عبدالرحمٰن بن عوف مصرت زید بن خابت مصرت عبادہ بن الصامت اور حضرت عمرو بن العاص وغیرہ سے روایت کی ہے۔ خود الصامت الد بن موہب، مکول اور ابوقلابہ جرمی وغیرہ نے روایت کی ہے، فیداللہ بن موہب، مکول اور ابوقلابہ جرمی وغیرہ نے روایت کی ہے، شعبی نے کہا ہے: حضرت زید بن خابت کے فیصلوں کے بڑے وائلار شعبی ابوالز ناد نے ان کو مدینہ منورہ کے فقہاء میں شارکیا ہے، اور زہری صفحہ، ابوالز ناد نے ان کو مدینہ منورہ کے فقہاء میں شارکیا ہے، اور زہری

کہتے تھے: اس امت کے علماء میں سے تھے، ابن حبان نے ثقات تابعین میں ان کا ذکر کیا ہے۔

[الإصابه ۲۲۲۸؛ أسد الغابه ۸۲۸۸؛ الاستیعاب ۳۸ ۱۲۷۲؛ تهذیب التهذیب ۸۲۲۸۳؛ الأعلام ۲۲۸۷]

قاده بن دعامه:

ان کے حالات ج اص ۷۸ میں گذر چکے۔

قاده بن النعمان (؟ - ٢٣ هـ)

یہ قادہ بن النعمان بن زید بن عامر بن سواد بن ظفر ہیں، کنیت ابوعمر واور نسبت انصاری اوسی ظفری ہے، بدری صحابی ہیں، بہادر صحابہ میں سے ہیں، رسول اللہ علیہ کے ساتھ تمام غزوات میں شریک رہے، واقدی نے کہاہے: فتح مکہ کے دن بنوظفر کا جھنڈ اان ہی کے پاس تھا۔ نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے۔ خودان سے ان کے پاس تھا۔ نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے۔ خودان سے ان کے کئر و، اورا خیافی ابوسعید خدری، نیز محمود بن لبید اور عبید بن کئین وغیرہ نے روایت کی۔ ابن شاہین نے ابن الی داؤد سے قل کیا ہے کہ یہ وہ صحابی ہیں جو قر آن کریم کی سورہ مریم لے کر سب سے بہالے مدینہ میں داخل ہوئے۔

[الإصابه ۲۲۵۳؛ الاستیعاب ۳۲۸/۱۲؛ أسدالغابه ۸۹/۴۶ تهذیب التهذیب ۱۲۷۸ (۲۷۳)

القرافی: یه احمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص ۷۹ میں گذر چکے۔

القرطبی: پیمحمد بین احمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ س۵۸۱ میں گذر چکے۔

القليو بي: بيه احمد بن احمد ہيں:

ان کے حالات ج ا ص ۸۰ میں گذر چکے۔

قمولی (۲۵۳–۲۷۷ھ)

یداحمد بن محمد بن الی الحزم بن مکی بن یاسین ہیں، کنیت ابوالعباس اورنسبت قرشی مخزومی قبولی شافعی ہے، قبولی "قبولا" کی طرف منسوب ہے، جوصعید مصر (مصر کے بالائی حصہ) کا ایک گاؤں ہے۔ فقیہ، اصول اور عربی زبان سے اچھی طرح واقف تھے۔ مختلف شہروں میں تدریس کی خدمت انجام دی اور نائب قاضی رہے، قاہرہ میں احتساب اور قضاء کے منصب پرفائز ہوئے، کمال جعفر نے کہا ہے: محصب انہوں نے کہا: میں چالیس سال تک منصب قضاء پرفائز رہا، اس مدت میں مجھ سے ایک بھی فیصلہ میں غلطی سرز دنہیں ہوئی، اور بہی کسی مکتوب میں فروگذاشت ہوئی۔

بعض تصانف: "البحر الحيط في شرح الوسيط للغزالي"، "جواهر البحر"، "الروض الزاهر فيما يحتاج إليه المسافر"، "موضح الطريق"، "شرح الأسماء الحسنى"، "شرح الكافية لابن الحاجب"، "تفيسر ابن الخطيب"، النكايك كتاب "شرح الوسيط" تقريباً چاليس جلدول ميں ہے۔ الدررالكافيم الره٠١٠؛ البدايم والنهايم ١١/١٢١؛ الأعلام الره١٢١؛ الماملام

القهستانی: میرمحمد بن حسام الدین ہیں: ان کے حالات ج۹ ص۳۲۰ میں گذر چکے۔

الکاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کے حالات جاص ۴۸۰ میں گذر چکے۔

الكرخى: يە عبيداللەبن الحسن مىن: ان كے حالات ج اص ۸۰ مىں گذر <u>چ</u>كے۔

کفو**ی:بیابیب بن موسی بیں:** ان کے حالات جا ص ۲۳۵ میں گذر چکے۔

کمال بن الہمام: بی محمد بن عبد الواحد ہیں: ان کے حالات جاص ۳۳۸ میں گذر چکے۔

گنمی: پیملی بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص۴۸۲ میں گذر چکے تراجم فقهاء

ليث بن سعد

محمه بن الحسن الشيباني:

ان کے حالات جام ۸۵م میں گذر چکے۔

ليث بن سعد:

ان کے حالات جا ص ۸۳ میں گذر چکے۔

محربن سلمه:

ان کے حالات ج ۷ ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

مربن على بن حسين:

ان کے حالات ج ۱۰ ص ۲۰ ۲ میں گذر چکے۔

المرداوي: ييلى بن سليمان ہيں:

ان کے حالات ج اص ۸۶ میں گذر چکے۔

المرغيناني: يعلى بن ابي بكرين:

ان کے حالات ج اس ۸۶ میں گذر چکے۔

المروزي: بيابرا ہيم بن احمد ہيں:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۸۵ میں گذر چکے۔

معاذبن جبل:

ان کے حالات ج اص ۸۷ میں گذر چکے۔

معن بن يزيد بن اخنس (؟ - ۵۴ هـ)

يه معن بن يزيد بن اخنس بن حبيب بين، كنيت ابويزيداورنسبت

سلمی ہے، قبیلہ بنی مالک بن خفاف میں سے ہیں، صحابی ہیں، نبی

كريم عليلة سے روايت كى ہے۔خود ان سے ابوالجويريہ الجرمي،

سہبل بن ذراع اور عتبہ بن رافع نے روایت کی۔حضرت عمر ؓ کے

المازری: پیچمر بن علی ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۳ میں گذر چکے

ما لك: بيه ما لك بن انس ہيں:

ان کے حالات ج اس ۴۸۳ میں گذر چکے۔

ما لك بن الحويرث:

ان کے حالات ج ۱۴ ص ۲۹ میں گذر چکے۔

الماوردى: پيلى بن محمر ہيں:

ان کےحالات جاص ۸۴ میں گذر چکے۔

متولى: پيعبدالرحمان بن مامون ہيں:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۸۳ میں گذر چکے۔

محبّ الطبري:

ان کے حالات جا ص۸۵م میں گذر چکے۔

نزدیک ان کا اونچامقام تھا،غزوہ بدر اور فتح دشق میں شریک رہے۔ کوفہ آتے جاتے تھے،مصر آئے، اس کے بعد شام منتقل ہوگئے، اور جنگ صفین میں حضرت معاویہ کے ساتھ شریک رہے۔

[الإصابه ۳۲۹۳، أسد الغابه ۴۸۳۳، الاستيعاب هم ۲۹۳۸؛ الاستيعاب ۴۸۲۳۸؛ الأعلام ۸۸ ۱۹۳]

مغيره بن شعبه:

ان کے حالات ج۲ص۵۸۶ میں گذر چکے۔

مقداد بن معد يكرب:

ان کے حالات ج۲ ص۹۵ میں گذر چکے۔

مقریزی (۲۹۵–۵۹۸ه)

یہ احمد بن علی بن عبدالقادر ہیں، کنیت ابوالعباس اور نسبت المقریزی ہے۔ اصلاً بعلبک کے رہنے والے ہیں، مصر میں پیدائش اور گھر بھی ہے۔ بعلبک کے ایک محلّہ کا نام مقارزہ ہے، اسی طرف مقریزی منسوب ہے، مؤرخ اور محدث ہیں، بعض علوم میں مہارت رکھتے تھے، قاہرہ میں منصب احتساب پر فائز ہوئے، میں مہارت رکھتے تھے، قاہرہ میں منصب احتساب پر فائز ہوئے، ابن العما دنے '' شذرات الذہب'' میں لکھا ہے: فقہ مذہب حنی اپنے داداشم الدین حمد بن صائع سے حاصل کیا، پھرایک طویل مدت کے بعد شافعی بن گئے، انہوں نے بر ہان نشاوری، بر ہان آمدی، سراج بلقینی، زین عراقی اور ابن سکر وغیرہ سے حدیث کی ساعت کی ہے۔

بعض تصانيف: "المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار"،

"شذور العقود في ذكر النقود"، "الأوزان والأكيال" بي ايك رساله بي، "السلوك في معرفة دول الملوك"، "منتخب التذكرة".

[شذرات الذهب ٧٧ ٢٥٣؛ البدرالطالع ١٩٥١؛ الضوء اللامع ٢١/٢١؛ الأعلام الر١٤١؛ مجم المؤلفين ١١/١]

مكحول

ان کے حالات ج اص ۸۸ میں گذر چکے۔

ميمونه بنت الحارث (؟ - ۵۱ هـ)

یہ میمونہ بنت الحارث بن حزن الہلالیہ ہیں۔ ام المؤمنین ہیں،
رسول اللہ علیہ نے آپ سے سب کے آخر میں شادی کی، اور ازواج
مطہرات میں سب سے آخر میں آپ کا انتقال ہوا، آپ کا اصل نام
"برہ' تھا، رسول اللہ علیہ نے ان کا نام" میمونہ 'رکھا، مکہ میں ہجرت
سے پہلے آپ علیہ سے اسلام پر بیعت کی، ابورہم بن عبد العزی
العامری کی بیوی تھیں، ان کا انتقال ہوگیا تو نبی کریم علیہ نے کے جے
میں ان سے شادی کی، انہوں نے نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے،
اورخود ان سے ان کے بھانج عبد اللہ بن عباس، دوسرے بھانج عبد اللہ
بن شداد اور بھانج عبد الرحمٰن بن سائب ہلالی، عبد اللہ بن عتبہ اور عطاء
بن سیاروغیرہ نے روایت کی ہے۔

[الإصابه ۱۳۹۷ هزی اسدالغابه ۳۷۲۷۱ الاستیعاب ۱۳۰۱ هزیب التهذیب التهذیب ۱۳۱۲ ۱۳۳۱ الاً علام ۱۸۰۸ هزا ۱۳

روایت کی ہے۔ ہشام جلیل القدر صحابہ میں سے تھے، حضرت عمر بن الخطاب کے پاس اگرکوئی قابل اعتراض معاملہ آتا تو فرماتے کہ جب تک میں اور ہشام بن حکیم باحیات رہیں گے ایسانہیں ہوسکتا ہم میں اس کے حاکم عیاض بن عنم کے ساتھان کا ایک مشہور واقعہ ہے: ہشام بن حکیم نے دیکھا کہ وہ چھ بطی لوگوں کو دھوپ میں کھڑا کے ہشام بن حکیم نے دیکھا کہ وہ جزیہ ادا کردیں، تو انہوں نے کہا: عیاض یہ کیا ہوئے ہیں، تا کہ وہ جزیہ ادا کردیں، تو انہوں نے کہا: عیاض یہ کیا ہے؟ رسول اللہ عیق المدنیا " (اللہ تعالی ان لوگوں کو عذاب دے گا جو لوگوں کو دنیا میں عذاب دیتے ہیں)۔ ابونعیم نے کہا ہے: جو لوگوں کو دنیا میں عذاب دیتے ہیں)۔ ابونعیم نے کہا ہے: "اجنادین میں شہیر کئے گئے۔

[الإصابه ۱۳۷۳) اسد الغابه ۲۲۲۷؛ تهذیب التهذیب ۱۱رک۳:الأعلام ۸۲/۹]

> ہشام بن عروہ: ان کے حالات جے ص ۴۵۲ میں گذر چکے۔

ك

النخعی: یہ ابراہیم النخعی ہیں: ان کے حالات جا ص۲۱میں گذر چکے۔

نفراوی: پیعبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات ج1ص۲۶ میں گذر چکے۔

نووی: به بیجیل بن شرف ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹ میں گذر چکے۔

•

وهب بن مسرة (؟ -٢٩٣ه)

یہ وہب بن مسرۃ بن مفرج بن کیم ہیں، کنیت ابوالحزم اورنسبت مالکی تمیمی حجاری ہندلس کے ایک شہر'' وادی الحجارۃ'' کی طرف منسوب ہے۔ فقیہ، محدث، حافظ، اوراساء الرجال کے ماہر 0

ہشام بن جکیم بن حزام (؟ - 10 ص کے بعد)

یہ ہشام بن حکیم بن حزام بن خویلد بن اُسد بن عبدالعزی ہیں،
کنیت ابوعر اور نسبت قرشی اسدی ہے،خود صحابی ہیں اور صحابی کے
بیٹے ہیں، فتح مکہ کے دن ایمان لائے۔ نبی کریم علیہ سے روایت
کی ہے،خود ان سے جبیر بن نفیر، عروہ بن الزبیر اور قادہ سلمی نے

ک

یونس بن ابواسحاق: ان کے حالات جے ص ۴۵۳ میں گذر چکے۔ ہیں، قرطبہ میں ابن وضاح، عبید الله، احمد بن ابراہیم فرضی، احمد بن خود الله علی ہے، خود الن سے بہت لوگوں نے روایت کی ہے، ان میں سے ابومحمد القلیعی، عبدالرحیم بن الحجو ز ہیں۔ ابن فرحون نے لکھا ہے: وہب بن مسرہ امام، ثقداور مامون ہیں، ان کی زندگی میں لوگ انہیں کی طرف سفر کر کے تا کا کرتے تھے۔

بعض تصانیف:"السنة وإثبات القدر والرؤية". [شجرة النور الزكيه ر ۸۹؛ النجوم الزاهره ۱۸سس، الديباج ر

9 م ٣٠؛ الأعلام 9 ر • 10؛ مجم المؤلفين ١٣ ر ١٤٠]