### وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهیه

اردوترجم

ج*لر – ۲۲* رأس ـــ رفقة

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

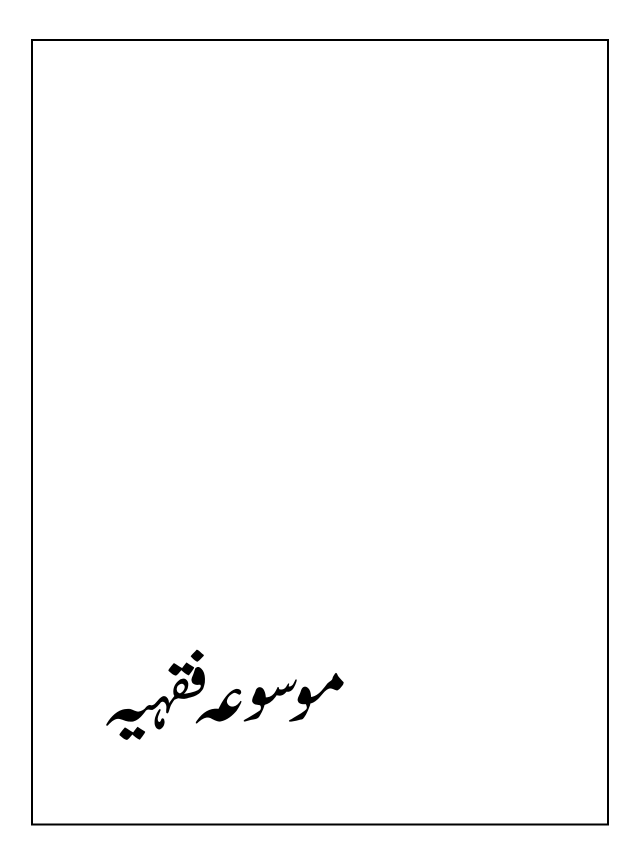
### چمله حقوق مجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ ہیں پوسٹ بکس نمبر ۱۲۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیدمی (انڈیا)

110025 - جو گابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه نگر ، نئی د ہلی –110025 فون:974681779

> Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحِينَ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیر باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیرا پنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا کیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتام السادين كى سمجه عطافر ماديتام،"

## فهرست موسوعه فقهیه کرد - ۲۲

|       |                                                       | ••          |
|-------|-------------------------------------------------------|-------------|
| صفحہ  | عنوان                                                 | فقره        |
| m^-mm | راُس                                                  | ۵-1         |
| ٣٣    | تعریف                                                 | 1           |
| ٣٣    | رأس سے تعلق احکام                                     | ۲           |
| ٣٣    | بیت الخلاء جاتے وقت سر کا ڈھکنا                       | ٣           |
| ٣٢    | حداورتغز يرمين سرپرمارنا                              | <b>~</b>    |
| ٣٢    | سروں کے کھانے کی قشم                                  | ۵           |
| ra-ra | رأسالمال                                              | <b>r</b> -1 |
| rs    | تعريف                                                 | 1           |
| ra    | بحث کے مقامات                                         | ۲           |
| ra-ra | رؤيا                                                  | 1 • - 1     |
| rs    | تعريف                                                 | 1           |
| rs    | متعلقه الفاظ: الهام جلم، خاطر، وحي                    | ۲           |
| ٣٧    | اچھاخواباوراس کی حیثیت                                | 4           |
| ٣٨    | خواب میں اللّٰد تعالی کود کیھنا                       | ۷           |
| ٣٨    | خواب میں نبی علیقیہ کود کھنا                          | ٨           |
| γ·•   | خواب میں نبی کریم علی ہے قول وفعل پر حکم کا مرتب ہونا | 9           |
| ۴۱    | خواب کی تعبیر                                         | 1•          |

| صفحه       | عنوان                                                                     | فقره |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|------|
| ar-ra      | رؤیت                                                                      | 17-1 |
| r 0        | تعريف                                                                     | f    |
| r 0        | متعلقه الفاظ: ادراك، نظر                                                  | ۲    |
| ۲٦         | شرعي حکم                                                                  | ۴    |
| ۲٦         | رؤيت سے متعلق احکام                                                       | ۵    |
| ۲۶         | اجنبى اورمحرم عورتول كود كجينا                                            | ۵    |
| <u>۴</u> ۷ | مخطوبه (منگیتر) کود بکھنا                                                 | 4    |
| ۴۸         | تیمیم کرنے والے کا پانی کود کھنا                                          | 4    |
| ۴۸         | مبيع كود كيضا                                                             | ۸    |
| ۴۹         | قابل اعتبار رؤيت                                                          | 9    |
| ۵٠         | مشہود بہ(جس چیز کی شہادت دی جائے ) کودیکھنا                               | 1+   |
| ۵۲         | قاضي كافريقين كود كيهنا                                                   | 11   |
| ۵۲         | رؤيت كالثر                                                                | Ir   |
| 2r-ar      | رؤيت الهلال                                                               | 11-1 |
| ۵۳         | تعريف                                                                     | 1    |
| ۵۲         | شرعی حکم                                                                  | ۲    |
| ۵٣         | رؤيت ہلال کااہتمام                                                        | ۲    |
| ra         | ا ثبات ہلال کی صورتیں                                                     | ٣    |
| ۲۵         | اول: آنکھ سے دیکھنا                                                       | ٣    |
| ۲۵         | الف-لوگوں کی اتنی بڑی تعدا د کا چاندد کھنا جن سے استفاضہ حاصل ہوجائے<br>۔ | ٣    |
| PG         | ب- دوعادل کی رؤیت<br>بر میر                                               | ۴    |
| ۵۷         | ج-ایک عادل شخص کی رؤیت<br>                                                | ۵    |
| ۵۸         | شوال اور بقیہ مہینوں کے چاند کی رؤیت<br>'                                 | 4    |
| 4+         | اول: دن میں چاند کا دیکھنا                                                | 4    |

| صفح           | عنوان                                                                | فقره       |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|------------|
| 71            | دوم:مهیینه کا <sup>ه</sup> سادن بورا کرنا                            | ۸          |
| 45            | مسلسل بإدل كاحچها يار هنا                                            | 9          |
| 44            | الشڅض کاروز ہ جس پرمہینے مشتبہ ہوجا ئیں                              | 1•         |
| 44            | سوم:حساب فلکی کےاعتبار سے جاند کا ثبوت                               | 11         |
| 44            | حساب فلکی کے قائلین کی رائے                                          | Ir         |
| 40            | حساب فلکی کے ذریعہ جاند کے عدم ثبوت کے قائلین کی آ راءاوران کے دلائل | Im         |
| ٨٢            | اختلاف مطالع                                                         | 16         |
| ∠+            | رؤیت ہلال میں <sup>غلط</sup> ی کا اثر                                | 10         |
| ۷1            | رؤيت ہلال کااعلان کرنا                                               | ٢١         |
| ۷1            | اعلان كاوقت                                                          | 14         |
| <b>4</b>      | چاندد کیھنے کے وقت کی منقول دعا ئیں                                  | 1A         |
| 24-2 <b>m</b> | دائحہ                                                                | <b>A-1</b> |
| ۷۳            | تعریف                                                                | 1          |
| ۷۳            | اجمالي حكم                                                           | ۲          |
| ۷۳            | الف-باب طهارت میں رائحہ کامفہوم                                      | ۲          |
| ۷۳            | ب- محرم کے حق میں خوشبو                                              | ٣          |
| ۷۴            | ج – مساحد میں خوشبواور بدیو                                          | ۴          |
| ۷۵            | د- بوکی وجهسے تلف ہونا                                               | ۵          |
| ۷۵            | ھ- بوپائے جانے کی وجہ سے حد شرب کا ثبوت                              | ۲          |
| ۷۵            | و-جلالہ جانور کے گوشت یا دودھ کی بوکا بدل جانا                       | ۷          |
| ۷۵            | ز- شوہر کوجس چیز کی بوسے نکلیف ہوتی ہوعورت کواس کے کھانے سے رو کنا   | ٨          |
| ZY-ZY         | رالخ                                                                 | 1          |
| 24            | تعريف                                                                | 1          |

| صفح        | عنوان                                                          | فقره       |
|------------|----------------------------------------------------------------|------------|
| <b>11-</b> | راتب                                                           | <b>A-1</b> |
| 44         | تعريف                                                          | 1          |
| <b>44</b>  | بحث کے مقامات                                                  | ۲          |
| 44         | الف-نماز كي سنن روايت                                          | ٣          |
| ۷۸         | ب-خدمت پر مامورمؤ ذن                                           | ۵          |
| ∠9         | ج-خدمت پر مامورامام                                            | 4          |
| ΔΙ         | دا کب                                                          |            |
|            | د کیھئے:رکوب                                                   |            |
| Ar-A1      | راهب                                                           | ۵-1        |
| Al         | تعريف                                                          | 1          |
| ΛΙ         | متعلقه الفاظ قبسيس ،أحبار                                      | ۲          |
| Ar         | راہب ہے متعلق احکام                                            | ۴          |
| Ar         | الف- جہاد میں را ہب گوتل کرنا                                  | ۴          |
| Ar         | ب-راہبوں پر جزیدلگانا                                          | ۵          |
| 111-11     | ريا                                                            | m^-1       |
| ۸۳         | تغريف                                                          | 1          |
| ۸۴         | متعلقه الفاظ: بنج ،عرايا                                       | ۲          |
| ۸۵         | شرعي حكم                                                       | ۴          |
| ۸۸         | سود کے حرام ہونے کی حکمت<br>سود کے اقسام<br>ربالینچ (رباالفضل) | 9          |
| 91         | سود کے اقسام<br>م                                              | Ir         |
| 91         | ربالبيع (ربالفضل)                                              | Ir         |
| 97         | ر باالنسد <i>ين</i> ه<br>رياالفضل                              | ١٣         |
| 97         | رباالفضل                                                       | 10         |

| مغج     | عنوان                                                                 | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| 91"     | عقو د میں ربا کااثر                                                   | 10   |
| 90      | ر بالفضل میں اختلاف                                                   | 14   |
| 90      | ربالفضل ميںاختلاف كاخاتمه اوراس كى حرمت پراجماع كادعوى                | 14   |
| 97      | ر بالفضل کی حرمت پر دلالت کرنے والی احادیث                            | 1A   |
| 9∠      | وہاشیاء جن میں ربا کی حرمت پرنص ہے                                    | 19   |
| 9^      | ان اشیاء کے علاوہ میں اختلاف                                          | r•   |
| 99      | منصوص اشياء ميں حرمت ربا كى علت                                       | ۲۱   |
| 1+1"    | ربا کے بعض احکام                                                      | 77   |
| 1+1     | ر با کے چندمسائل                                                      | ٣١   |
| 1+1     | محا قلبه                                                              | ٣٢   |
| 1+1     | مزابنه                                                                | rr   |
| 1+1     | <i>کلینہ</i>                                                          | ٣٢   |
| 1+1     | غيرر بوي اشياء کي بھ                                                  | ra   |
| 1+9     | سونے کی بیچاں کے بغیر ڈھلے ہوئے ٹکڑے سے اور مصنوع کی بیچ غیر مصنوع سے | ٣٩   |
| 11+     | دارالحرب میں ربا                                                      | ٣٧   |
| 111     | ''مدّ عجوه'' کامسکله                                                  | ٣٨   |
| 114-111 | رباط                                                                  | 9-1  |
| IIT     | تعريف                                                                 | 1    |
| 111"    | متعلقه الفاظ: جهاد، حراسة                                             | ۲    |
| 111     | شرعي حكم                                                              | ۴    |
| 111     | رباط کی فضیلت<br>سب سے افضل رباط                                      | ۵    |
| ۱۱۱۳    |                                                                       | ۲    |
| ١١١٣    | ر باط کی جگه                                                          | 4    |
| 110     | ر باط کی مدت                                                          | ٨    |

| صفحه    | عنوان                                                              | فقره       |
|---------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| 110     | موقوفه سرائ                                                        | ٩          |
| 119-114 | رباع                                                               | A-1        |
| PII     | تعريف                                                              | 1          |
| 11∠     | متعلقه الفاظ: عقار ، أرض ، دار                                     | ۲          |
| 11∠     | رباع ہے متعلق احکام                                                | ۵          |
| 11∠     | الف-مكة مكرمه كے مكانات                                            | ۵          |
| ПА      | ب- مكانات مين شفعه                                                 | ۲          |
| 119     | ج- مكانات كي تقسيم                                                 | 4          |
| 119     | د- مكانات كا وقف                                                   | ۸          |
| 144-14+ | E,                                                                 | ∠-1        |
| 11.     | تعريف                                                              | 1          |
| 17+     | متعلقه الفاظ: نماء،غلية                                            | ۲          |
| 11.4    | اجمالي حكم                                                         | ۴          |
| ITT     | مضاربت میں نفع                                                     | ۵          |
| ITT     | شرکت میں نفع                                                       | ۲          |
| 188     | تجارت کے نفع کی زکوۃ                                               | 4          |
| 112-114 | ربض                                                                | <b>A-1</b> |
| ITM     | تعريف                                                              | 1          |
| Ira     | متعلقه الفاظ: فناء،حريم عطن ومعطن                                  | ۲          |
| Ira     | اجمالي حكم اور بحث كے مقامات                                       | ۵          |
| IFY     | شہرسےار باض کے خارج ہونے کے اعتبار سے وہاں جمعہ اورعیدین کی نمازیں | 4          |
| IFY     | ارباض کوآ باد کرنا                                                 | ۷          |

| صفحہ                                    | عنوان                                         | فقره     |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|----------|
| IFY                                     | ربض دوسرے معنی میں ( بکریوں کاباڑہ)           | ۸        |
| 179-172                                 | ربدينة                                        | 9-1      |
| 1 <b>*</b>                              | تعريف                                         | f        |
| ITA                                     | متعلقه الفاظ: جاسوس،مرابط،حارس،رصدی           | ۲        |
| ITA                                     | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                  | ٧        |
| ITA                                     | اول: جهاداورغنائم <b>می</b> ں                 | ۷        |
| ITA                                     | قصاص میں ربدیئہ کا حکم                        | ۸        |
| Irq                                     | ڈا کیزنی میں رمپیر کاحکم                      | 9        |
| 11 <sup>22</sup> 1 – 11 <sup>22</sup> + | ربيبة                                         | r~-1     |
| 1 <b>**</b> +                           | تعریف                                         | 1        |
| I** +                                   | اجمالي حكم                                    | ۲        |
| IMI                                     | ربيبه كى حرمت ميں زوجه كى وفات كااثر          | ٣        |
| IMI                                     | ربیبه کی لژیوں اور پوتیوں کی حرمت             | ۴        |
| 11 1 1 - 11 T                           | رتق                                           | <u> </u> |
| 1 <b>m</b> r                            | تعريف                                         | f        |
| ırr                                     | متعلقه الفاظ: قرن ،عفل                        | ۲        |
| 19 <sup>m</sup> 9 <sup>m</sup>          | اجمالي حكم                                    | ۴        |
| lbmbm.                                  | فنخ نکاح میں رتق کا نژ                        | ۴        |
| 1pmpm                                   | رتقاء کواپنے رتق کےعلاج پر مجبور کرنا         | ۵        |
| الدائر                                  | رتقاء كالفقه                                  | 4        |
| Im P                                    | شو ہر کا پنی رتقاء بیوی کے لئے باری مقرر کرنا | ۷        |

| صفحه             | عنوان                                            | فقره |
|------------------|--------------------------------------------------|------|
| 120-120          | رثاء                                             | r-1  |
| Im a             | تعريف                                            | 1    |
| Ir a             | متعلقه الفاظ: تأبين،ندب                          | ۲    |
| Ir a             | شرعي حكم                                         | ۴    |
| 1 <del>m</del> 4 | رج <b>ب</b><br>د <u>یکھئے</u> :اشهرترم           |      |
|                  | ·                                                |      |
| ٢٣١ – ١٦١١       | ر جان (ترجيح)                                    | 11-1 |
| IMA              | تعريف                                            | 1    |
| Im2              | متعلقه الفاظ: جمع ، ننخ ، تعارض                  | ۲    |
| 1 <b>m</b> ∠     | ترجیج کے احکام                                   | ۵    |
| 1 <b>1</b>       | دليل راجح پژمل كاتكم                             | ۵    |
| IMA              | راجح دلائل کی معرفت تک رسائی کے طریقے            | ۲    |
| 11"9             | فشم اول                                          | ۷    |
| 11"9             | پېلې نو ع                                        | ٨    |
| 11"9             | دوسری نوع                                        | 9    |
| I <b>(* →</b>    | تيسري نوع                                        | 1+   |
| 11~ +            | فشم دوم                                          | 11   |
| 161              | رجس                                              |      |
|                  | د میکھنے: نجاست                                  |      |
| 104-141          | ر <i>جع</i> ت                                    | r1-1 |
| 16.1             | تعريف                                            | 1    |
| IMY              | تعریف<br>رجعت کےمشروع ہونے کی دلیل اوراس کی حکمت | ۲    |

| صفحه        | عنوان                                                  | فقره |
|-------------|--------------------------------------------------------|------|
| الدلد       | شرى حکم                                                | م    |
| ira         | رجعت کے شرا کط                                         | ۵    |
| 16.7        | رجعت كاطريقيه                                          | 11   |
| IMA         | اول:رجع <b>ت قو</b> لی                                 | Ir   |
| 114         | دو <b>م:</b> رجعت <b>فعل</b> ی                         | Im   |
| 10+         | اول: وطی کے ذریعیہ رجعت کا صحیح ہونا                   | 14   |
| 101         | دوم: دواعی وطی                                         | 1/   |
| 101         | رجعت کے احکام                                          | 19   |
| 101         | رجعت پر گواه بنانا                                     | 19   |
| 100         | بیوی کور جعت کی خبر دینا                               | ۲٠   |
| 100         | مطلقه رجعيه كے ساتھ شو ہر كا سفر كرنا                  | ۲۱   |
| 100         | اپنے شو ہر کے لئے مطلقہ رجعیہ کا زیب وزینت اختیار کرنا | ۲۲   |
| 107         | رجعت میں زوجین کااختلاف                                | ٢٣   |
| 101-100     | رجل                                                    | 16-1 |
| 100         | تعریف<br>اجمالی حکم                                    | 1    |
| 100         | اجمالي حكم                                             | ۲    |
| 100         | الف-ریشم پہننا                                         | ۲    |
| 101         | ب-مردکے لئے سونے چاندی کااستعال                        | ٣    |
| <b>r</b> @1 | ح-نماز اورخارج نماز میں مرد کاستر                      | ۴    |
| 102         | د-اذان کاعورتوں کے بجائے صرف مردوں کے لئے خاص ہونا     | ۵    |
| 102         | ھ-جمعہ کی نماز کاعورتوں کے بجائے صرف مردوں پرواجب ہونا | 4    |
| 102         | و- نماز میں عورت کے بجائے صرف مرد کا امام ہونا         | ۷    |
| 102         | ز-مرد کے ساتھ مخصوص اعمال حج                           | ٨    |
| 101         | ح-مردکی دیت                                            | 9    |

| مفح     | عنوان                                                                 | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| 101     | ط-جهادکاصرف مرد پرواجب هونا                                           | 1+   |
| 101     | ی-عورت سے جزیہ لینا                                                   | 11   |
| 101     | ک- حدود وقصاص میں عورتوں کے بجائے صرف مردوں کی شہادت کا قبول کیا جانا | Ir   |
| 101     | ل-ميراث                                                               | 11~  |
| 101     | م-مرداورولايت                                                         | 16   |
| 142-109 | رِجل                                                                  | 11-1 |
| 109     | تعريف                                                                 | 1    |
| 109     | شرع حکم                                                               | ۲    |
| 109     | الف- وضو                                                              | ۲    |
| 17+     | ب-مدسرقه                                                              | ٣    |
| 171     | ج- <u>ڈ</u> ا کو                                                      | ۲    |
| 171     | د- پیرکی دیت                                                          | 4    |
| 1414    | ھ-کیا پیر ستر میں داخل ہے                                             | ٨    |
| 144-142 | ر.ج                                                                   | ∠-1  |
| 144     | تعريف                                                                 | 1    |
| 144     | شرع حکم                                                               | ٢    |
| ١٦٣     | کس کورجم کی سزادی جائے گی                                             | ٣    |
| ١٦٣     | رجم كاطريقه                                                           | ~    |
| الماله  | رجم وجلد دونوں کونا فیذ کرنا                                          | ۵    |
| الماله  | رجم کرده څخص کی تکفین اوراس کی نماز جناز ہ                            | 4    |
| ۵۲۱     | حامله کورجم کرنا                                                      | ۷    |
| 198-177 | رجوع                                                                  | m9-1 |
| ٢٢١     | تعريف                                                                 | 1    |

| صفح             | عنوان                                              | فقره       |
|-----------------|----------------------------------------------------|------------|
| 147             | متعلقه الفاظ: رد ، فنخ نقض                         | ۲          |
| IYA             | شرعي حكم                                           | ۵          |
| PFI             | رجوع سيمتعلق احكام                                 | 4          |
| 149             | اسباب رجوع                                         | 4          |
| 149             | اول:اقوال وتصرفات میں رجوع کرنا                    | ۷          |
| PFI             | ۱ – فیصله اورفتوی میں رجوع کرنا                    | ۷          |
| 149             | الف- دليل كاخفاء                                   | ۷          |
| 14+             | ب-مجتهد کاکسی دوسرے مجتهد کی رائے کواختیار کرنا    | ٨          |
| 1∠1             | ج-مصلحت كا تقاضا                                   | 9          |
| 125             | د- قاضی کے اجتہا د کا بدل جانا                     | 1+         |
| 120             | ھ-مفتی کے اجتہاد کا بدل جانا                       | Ir         |
| 120             | ۲ – عقو دمیں رجوع                                  | 10         |
| 120             | الف-عقو دغيرلا زمه ميں رجوع                        | 10         |
| 124             | ب- و ہفتو دجن میں خیار ہوتا ہے                     | 10         |
| 124             | ۳ – ا قالہ کے ذریعہ رجوع کرنا                      | 14         |
| 124             | ۴ -افلاس کی وجہ سے رجوع کرنا                       | 14         |
| 122             | ۵ –موت کی وجہ سے رجوع کرنا                         | 11         |
| 141             | ۲ -انتحقاق کے سبب رجوع کرنا                        | 19         |
| 1∠9             | ۷ -اجازت کے پائے جانے اورادا ئیگی کے سبب رجوع کرنا | <b>r</b> + |
| 1/1             | دوم: کسی جگہ سے یاکسی جگہ کی طرف رجوع کرنا         | ۲۳         |
| کارجوع کرنا ۱۸۱ | الف- حج کے میقات سے بغیراحرام کے آگے بڑھ جانے والے | **         |
| IAT             | ب-معتده کا منزل عدت کی طرف لوٹنا                   | ra         |
| ۱۸۵             | ج- اجازت نه <u>ملنے</u> کی وجہسے لوٹنا             | 77         |

| صفحہ      | عنوان                                          | فقره         |
|-----------|------------------------------------------------|--------------|
| ۱۸۵       | د- ہیوی کے حق کی وجہ سے سفر سے والیس آنا       | <b>7</b> 2   |
| IAY       | ۵-منکرکے پائے جانے کی وجہ سے واپس ہونا         | ۲۸           |
| IAY       | سوم-رجوع کی ممانعت                             | 79           |
| IAY       | الف-حكم شرع                                    | ۳.           |
| IAA       | ب-عقو دلا زمه                                  | ۳۱           |
| IAA       | ج-رجوع کا دشوار ہونا                           | ٣٢           |
| IAA       | د- ساقط کردینا                                 | ٣٣           |
| 119       | چہارم:رجوع کے طریقے                            | ٣            |
| 19+       | پنجم: بیوی سے رجعت کرنا                        | ra           |
| 191       | ششم:رجوع كااثر                                 | ٣٩           |
| 191       | الف-شہادت سے رجوع کا اثر                       | ٣٧           |
| 197       | ب-اقرار سے رجوع کا اثر                         | ٣٨           |
| 191       | ج-اسلام سے پھر جانے اور اس کی طرف لوٹنے کا اثر | <b>r</b> 9   |
| 191~      | رقم                                            |              |
|           | د کیجئے:ارحام                                  |              |
| r + 1-19r | رخصة                                           | <b>r</b> ∠-1 |
| 190~      | تعريف                                          | 1            |
| 191       | متعلقه الفاظ: عزيميت، اباحت، رفع حرج، نشخ      | ۲            |
| 190       | رخصت کے مشروع ہونے کی حکمت                     | 4            |
| 197       | رخصت پردلالت کرنے والے الفاظ                   | 4            |
| 19∠       | اقسام رخصت<br>                                 | ٨            |
| 191       | الف-رخصت کے عمر کے اعتبار سے                   | ٨            |
| 199       | ب-حقیقت ومجاز کےاعتبار سے                      | IM           |

| صفح                 | عنوان                                        | فقره     |
|---------------------|----------------------------------------------|----------|
| 199                 | قتم اول: حقیقی رحستی <u>ں</u>                | ١٣       |
| <b>r</b> +1         | قشم دوم: مجازی رخصتی <u>ں</u>                | 10       |
| <b>r</b> +1         | ج-تخفیف کےاعتبار سے رخصتوں کی تقسیم          | 10       |
| <b>*</b> *1         | بها فشم: تخفیف اسقاط                         | 10       |
| r+r                 | دوسری قشم: تنخفیف شنقیص                      | 14       |
| r+r                 | تيسرى قتم: تخفيف ابدال                       | 14       |
| r • r′              | چوهی قشم: تخفیف تقدیم                        | 1/       |
| r • r               | يانچويں شم بخفيف تاخير                       | 19       |
| r • r               | چھٹی قتم: مانع کے باقی رہتے ہوئے تخفیف اباحت | ۲٠       |
| r • r               | د-اسباب کےاعتبار سے رخصتوں کی تقسیم          | ۲۱       |
| r • r               | ۱ – وه رخصتیں جن کاسبب ضرورت ہو              | ۲۱       |
| r + a               | ۲ – وه زهستیں جن کا سبب حاجت ہو              | **       |
| r + a               | بعض دلائل شرعيه سے رخصت كاتعلق               | ۲۳       |
| <b>۲</b> • <b>Y</b> | رخصتوں پر قیاس                               | 26       |
| <b>۲</b> • <b>Y</b> | رخصت ياعز نميت كواختيار كرنا                 | ra       |
| <b>۲• Y</b>         | رخصتوں کی جبتجو میں علماء کی آراء            | 77       |
| r•∠                 | رخصتیں اضافی ہیں                             | ۲۷       |
| r • A               | رخم                                          |          |
|                     | د كيصيِّه: أطعمه                             |          |
| T1T-T+A             | ردء                                          | <b>1</b> |
| r • A               | تعريف                                        | 1        |
| r•9                 | متعلقه الفاظ: مدد<br>س                       | ٢        |
| r + 9               | اجمالي حكم                                   | ٣        |

| صفحه         | عنوان                                  | فقره       |
|--------------|----------------------------------------|------------|
| r•9          | معاون کا مال غنیمت میں حق              | ٣          |
| <b>*1</b>    | جنايات ميں معاون                       | ۴          |
| <b>*I+</b>   | الف– ڈا کہزنی میں معاون                | ۵          |
| rII          | ب- چوری میں مددگار                     | Y          |
| ٢١١          | ج-قصاص واجب کرنے والی چیز وں میں معاون | ۷          |
| ٢١١          | ورا ثت سےمحروم ہونے میں تعاون کا اثر   | ٨          |
| 71m-71r      | رواء                                   | ٣-١        |
| rır          | تعریف                                  | 1          |
| rır          | شرعي حكم                               | ۲          |
| rım          | دعااستسقاء مين چادريلٹنا               | ٣          |
| <b>11-11</b> | رداءة                                  | <b>Y-1</b> |
| <b>r</b> 11° | تعریف                                  | 1          |
| ۲۱۴          | ر داءت سے متعلق احکام                  | ۲          |
| ۲۱۴          | زکوة میں جید کی جگهردی دینا            | ۲          |
| ria          | ردی کے بدلہ عمدہ کی ہیچ                | ٣          |
| ria          | مسلم فيهمين رداءت كاذكر                | ۴          |
| riy          | حوالیہ میںعمدہ اور گھٹیا ہونے کا ذکر   | ۵          |
| MA           | قرض میں عمدہ کے بدلہ گھٹیالینا         | ۲          |
| rr-r12       | ر <del>د</del>                         | 12-1       |
| rıZ          | تعريف                                  | 1          |
| rı∠          | تعریف<br>شرعی حکم                      | ٢          |
| rıZ          | عقو د <b>می</b> ں رد<br>رد کے اسباب    | ٣          |
| rız          | رد کے اسباب                            | 2-m        |

| صفحه       | عنوان                                                           | فقره    |
|------------|-----------------------------------------------------------------|---------|
| r19        | عقو دمیں ردکوسا قط کرنے والےامور                                | I • – A |
| 719        | رد کے اقسام                                                     | 11      |
| ***        | پابندی لگائے گئے شخص کا مال کا لوٹا نا                          | Ir      |
| rr+        | سلام کا جواب دینا                                               | Im      |
| 441        | شهادت ر د کرنا                                                  | 16      |
| 441        | فشم كالوثانا                                                    | 10      |
| 441        | دوسرے کا مال واپس کرنا                                          | 14      |
| rrr        | مؤنة الرد (لوٹانے کاخرچ)                                        | 1∠      |
| rra-rr     | رِدٌ ة                                                          | 25-1    |
| rrm        | تعريف                                                           | ſ       |
| rrm        | مرتد ہونے کے شرا بط                                             | ۲       |
| rrr        | بچه کا مرتد هونا                                                | ٣       |
| rrr        | مرتد کو ہالغ ہونے ہے بل قل نہیں کیا جائے گا                     | ۴       |
| ۲۲۴        | مجنون کامر تد ہونا<br>·                                         | ۵       |
| ۲۲۳        | نشه میں مبتلا څخص کا مرتد ہونا                                  | 4       |
| rra        | مرتد ہونے پر مجبور کیا جانا                                     | ۷       |
| rry        | کن چیز ول سےار تدادوا قع ہوتا ہے                                | 1+      |
| rry        | وہ اعتقادجس کی وجہ ہے آ دمی مرتد ہوجا تا ہے                     | 11      |
| <b>***</b> | اللّٰد تعالی کو برا بھلا کہنے کا حکم<br>                        | ١٢٠     |
| <b>***</b> | رسول الله عليسة. کوگالی دینے کاحکم<br>                          | 10      |
| <b>***</b> | گالی دینے والے کومرتد ہونے کی وجہ ہے آل کیا جائے گا یا بطور حد؟ | PI      |
| 771        | انبياء يليهم الصلاة والسلام كوگالى دينے كاحكم<br>               | 14      |
| rra        | از واج مطهرات کو گالی دینے کا حکم                               | 1/      |

| صفحہ       | عنوان                                                      | فقره       |
|------------|------------------------------------------------------------|------------|
| 779        | مسلمان کوکا فر کہنے والے کا حکم                            | 19         |
| rr.        | وها فعال جوارتداد کاسبب ہیں                                | <b>r</b> + |
| rr.        | ترک نماز کی وجہ سے ارتداد                                  | ۲۱         |
| 7371       | مرتدکی جنایات اوراس کےخلاف جنایات                          | **         |
| 7371       | مرتد کاکسی کوتل کرنا                                       | ۲۳         |
| rmr        | قتل ہے کم درجہ کی جنایت                                    | **         |
| rrr        | مرتد کازنا کرنا                                            | ۲۵         |
| rrr        | مرتد کا دوسر بے کوزنا کی تہمت لگانا                        | 74         |
| rmm        | مرتد كامال كوتلف كرنا                                      | ۲۷         |
| rmm        | چوری و ڈا کہزنی                                            | ۲۸         |
| rmm        | ارتداد سے پہلے کی جنایات کے بارے میں مرتد کامواخذہ         | <b>r</b> 9 |
| rmm        | اجتماعی ارتداد                                             | ۳.         |
| ۲۳۴        | مرتد پر جنایت                                              | ٣١         |
| rrr        | مرتد پرقل سے کم درجہ کی جنایت کرنا                         | ٣٢         |
| rrr        | مرتد پرزنا کی تهمت لگانا                                   | ٣٣         |
| ۲۳۴        | ارتداد کا ثابت ہونا                                        | ٣٣         |
| rra        | مرتدسے توبہ کا مطالبہ کرنا                                 | ٣۵         |
| rra        | مرتدکی توبه کا طریقه                                       | ٣٩         |
| rm2        | الله تعالی یارسول الله علیه که که کالی دینے والے کی تو بہ  | ٣٧         |
| r=2        | متعدد بارمرتد ہونے والے کی تو بہ<br>سام ہ                  | ٣٨         |
| r#A        | جادوگر کی تو به<br>مرتد کوتل کرنا                          | <b>~</b> 9 |
| rmA<br>rma |                                                            | ۱۲۰        |
| rma        | مرتد کے مال اوراس کے تصرفات پرارتداد کااثر<br>مرتد کے دیون | ۱٬۱        |
| 117        | مر مدے دیون                                                | 1: 1       |

| صفح         | عنوان                                                            | فقره       |
|-------------|------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۳۱         | مرتد کےاموال اوراس کے تصرفات                                     | ۳۳         |
| rrr         | نکاح پرارتداد کااثر                                              | 44         |
| rrm         | ارتداد کے بعدمرتد کے نکاح کا حکم                                 | 40         |
| rrm         | مرتدكی اولا د کاحکم                                              | ۲٦         |
| rrm         | مرتد کی ورا ثت                                                   | <u>۴</u>   |
| rrr         | عمل کے ضائع ہونے میں ارتداد کا اثر                               | <b>۴</b> ٨ |
| rra         | عبادات پرارتداد کااثر                                            | <b>~9</b>  |
| rra         | قح پرارتداد کااثر                                                | <b>۴</b> ٩ |
| rra         | نماز،روز ه اورزکو ق <sub>ه</sub> پرارتداد کااثر                  | ۵٠         |
| rra         | وضو پرارتدا د کااثر                                              | ۵۱         |
| rra         | مرتد كاذبيحه                                                     | ۵۲         |
| r01-r74     | رزق                                                              | 11-1       |
| ۲۳۹         | تعريف                                                            | 1          |
| 26.7        | متعلقه الفاظ: عطاء                                               | ۲          |
| <b>r</b> ~∠ | طاعت پراعانت کے لئے رزق لینا                                     | ٣          |
| <b>r</b> r∠ | رزق سے متعلق بعض احکام                                           | 9-1~       |
| ۲۳۸         | وظیفیہ پانے والے مجاہدین پرتقسیم کے سلسلے میں امام کی ذمہ داریاں | 117-1+     |
| ra+         | امام جن لوگوں کی دیکھ بھال کرتا ہےان کے بارے میں ضابطہ           | 11-12      |
| 201         | رسالة                                                            |            |
|             | د نکھئے : اِرسال                                                 |            |
| ram-ra1     | رسغ                                                              | r-1        |
| <b>r</b> 01 | تعريف                                                            | 1          |
| rar         | تعریف<br>اجمالی حکم                                              | ۲          |

| مغ          | عنوان                                           | فقره |
|-------------|-------------------------------------------------|------|
| rar         | ابتدائے وضومیں دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک دھونا    | ۲    |
| rar         | تثیمّ میں دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک مسح کرنا      | ٣    |
| rar         | چوری میں ہاتھ کہاں سے کا ٹا جائے گا             | ٢    |
| raz-rar     | رسول                                            | 4-1  |
| rar         | تعريف                                           | 1    |
| raa         | شرعي حکم                                        | ۲    |
| raa         | کسی رسول کو گالی دینے والے کا حکم               | ٣    |
| raa         | رسول الله کے نام سے ذرج کرنا                    | ۴    |
| <b>r</b>    | رسول ا کرم علیصیات کی چرا گاہ                   | ۵    |
| ray         | جنگ یاصلے کرنے والوں کے قاصدین                  | ۲    |
| ryr-ro2     | رشد                                             | 11-1 |
| raz         | تعریف                                           | f    |
| ran         | متعلقه الفاظ: امليت، بلوغ، تبذير، حجر، سفه      | ۲    |
| ra9         | رشدکا وقت اوراس کی جا نکاری کا طریقه            | ۷    |
| ryr         | ایسے آ زاد، عاقل، بالغ کو مال دینا جورشید نه ہو | 1+   |
| ۲۲۴         | بحث کے مقامات                                   | 11   |
| r2m-r40     | رشوت                                            | rr-1 |
| 740         | تعريف                                           | 1    |
| 770         | متعلقه الفاظ: مصانعه ،سحت ، مدید، مبه،صدقه      | ۲    |
| <b>۲</b> 42 | رشوت کے احکام                                   | 4    |
| rya         | رشوت کی اقسام                                   | ۸    |
| rya         | رشوت لینے والے کے علق سے رشوت کا حکم            | 9    |
| rya         | الف-امام اورحا كم                               | 9    |

| صفحہ                | عنوان                                             | فقره        |
|---------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| <b>۲</b>            | ب-عمال( حکومت کے کار کنان )                       | 1+          |
| 749                 | ج- قاضی                                           | 11          |
| <b>r</b> ∠•         | د-مفتی                                            | 11          |
| <b>r</b> ∠•         | ישרנת − מרנת                                      | Im          |
| <b>r</b> ∠•         | و-شاہر( گواہ)                                     | ١٣          |
| <b>r</b> ∠•         | رشوت دینے والے کے تعلق سے رشوت کا حکم             | 10          |
| <b>r</b> ∠+         | الف- حاجي                                         | 10          |
| <b>7</b> 21         | ب-خراجی زمین کا ما لک                             | 14          |
| <b>r</b> ∠1         | ج- قاضی                                           | 12          |
| <b>r</b> ∠1         | قاضى كافيصله                                      | 1A          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | قاضی کامعزول ہونا                                 | 19          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | رشوت کا اثر                                       | ۲٠          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | الف-تعزير ميں                                     | r •         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | ب- قاضی پررشوت کا دعوی                            | ۲۱          |
| <b>7</b> 2 <b>m</b> | ج-رشد کے فیصلے کے بارے میں                        | ۲۲          |
| r2m                 | د- کیا ہوا مال                                    | ۲۳          |
| 7AM-72M             | رضا                                               | r •-1       |
| <b>7</b> 2 <b>m</b> | تعريف                                             | 1           |
| <b>7</b> 46         | متعلقه الفاظ:اراده، نيت، قصد، إ ذن، اكراه، اختيار | ٣           |
| r <u> </u>          | رضا کی حقیقت اوراختیار سےاس کا تعلق               | <b>^^</b>   |
| <b>r</b> ∠∠         | اس اختلاف کے اثرات                                | 11          |
| r∠n                 | اجمالي حكم                                        | II"         |
| ۲۸٠                 | رضا کے عیوب                                       | <b>رالد</b> |
|                     |                                                   |             |

| صفح                 | عنوان                                             | فقره         |
|---------------------|---------------------------------------------------|--------------|
| ۲۸۱                 | رضامندی کےاظہار کے ذرائع                          | 10           |
| TAT                 | رضا پرتحریر کی دلالت                              | 11           |
| TAT                 | رضا پراشاره کی دلالت                              | 19           |
| ram                 | رضا پرسکوت کی دلالت                               | ۲•           |
| m • 1 ~ - r 1 1 1 1 | رضاع                                              | <b>m</b> ∠-1 |
| ۲۸۳                 | تعريف                                             | 1            |
| ۲۸۴                 | متعلقه الفاظ: حضانت                               | ۲            |
| ۲۸۴                 | رضاعت کی مشر وعیت کی دلیل                         | ٣            |
| ۲۸۴                 | شرع حکم                                           | ~            |
| ۲۸۴                 | اول: دودھ بلانے کا حکم                            | ~            |
| MAY                 | رضاعت میں ماں کاحق                                | ۵            |
| MAY                 | رضاعت کی اجرت میں مال کاحق                        | 4            |
| <b>T</b> A2         | دوم: رضاعت پرمرتب ہونے والےاحکام                  | ۷            |
| <b>T</b> A2         | حرمت بپدا کرنے والی رضاعت اوراس حرمت کی دلیل      | ٨            |
| raz                 | اول: دودھ پلانے والی عورت                         | 9            |
| ۲۸۸                 | م رہ تورت کے دودھ سے حرمت                         | 1+           |
| ۲۸۸                 | رضاعت سے پہلے حمل کا ہونا                         | 11           |
| 719                 | دوم:دوده                                          | Ir           |
| r9+                 | متعدد باردودھ پینے کی شرط                         | 16           |
| <b>r9</b> 1         | سوم: دودھ پینے والا بچپہ                          | 14           |
| <b>r9</b> 1         | الف-دودھ معدے تک پہنچ جائے                        | 14           |
| rgr                 | ب- دودھ پینے والا بچہدوسال کا نہ ہو               | 14           |
| <b>r9</b> 6         | رضاعت سے نکاح کی حرمت                             | 19           |
| rgr                 | ا - وہ لوگ جودودھ پینے والے بچے پرحرام ہوجاتے ہیں | 19           |

| صفحه                 | عنوان                                            | فقره       |
|----------------------|--------------------------------------------------|------------|
| <b>19</b> 6          | ۲ – مرضعه ( دودھ پلانے والی عورت )               | ۲٠         |
| <b>190</b>           | ۳-صاحب لبن شوہر                                  | 71         |
| 444                  | باپ ہونے کا ثبوت خواہ موت یا طلاق کے بعد ہو      | ۲۳         |
| 441                  | زنا کرنے والے کے دودھ سے حرمت کا ثبوت            | ۲۴         |
| <b>r9</b> ∠          | لعان کے ذریعہ رشتہ کی ) نفی کر دہاڑ کے کا دودھ   | 20         |
| <b>r9</b> ∠          | رضاع سے حاصل شدہ مصاہرت سے حرام ہونے والی عورتیں | 77         |
| <b>r9</b> A          | نکاح کے بعد کی رضاعت                             | <b>r</b> ∠ |
| <b>r99</b>           | وہ چیزیں جن سے رضاعت ثابت ہوجاتی ہے              | ۲۸         |
| <b>r99</b>           | رضاعت كااقرار                                    | 79         |
| <b>r99</b>           | اقرارسے رجوع کرنا                                | ۳.         |
| ۳••                  | بیوی کاا قرار رضاعت                              | ٣١         |
| <b>*</b> +1          | رضاعت کی گواہی کا نصاب                           | ٣٢         |
| m • r                | رضاعت میں زوجین کی ماؤں کی شہادت کااعتبار        | ٣٣         |
| m • r                | مرضعه کی شهادت                                   | ٣٣         |
| <b>*</b> **          | کافر کی رضاعت                                    | 3          |
| <b>*</b> **          | بد کارعورت کے دودھ سے رضاعت                      | ٣٩         |
| pr + pr              | مرضعہ اوراس کے رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک       | ٣٧         |
| m + ∠ - m + p        | رضخ<br>رضخ                                       | 1 • - 1    |
| <b>**</b> • <b>*</b> | تعريف                                            | 1          |
| r • r                | متعلقه الفاظ:                                    | r-r        |
|                      | سهم بنفيل ،سلب                                   |            |
| m+a                  | شرعی حکم                                         | ۵          |
| ۳+۵                  | رضح کے مستحقین                                   | ۲          |
| m+4                  | جانوروں کے لئے رضح                               | ۷          |

| مفح                 | عنوان                                       | فقره        |
|---------------------|---------------------------------------------|-------------|
| ۳•۲                 | رضح کی ادائیگی کس مال سے ہوگی               | ۸           |
| <b>*</b> *4         | رضخ کی مقدار                                | 9           |
| r*-~                | رضخ كاوقت                                   | 1•          |
| m+2                 | رطل                                         |             |
|                     | و کیھئے: مقادیر                             |             |
| m + 9-m + Z         | رطو بة                                      | <b>Y-</b> 1 |
| <b>**</b>           | تعريف                                       | 1           |
| <b>**</b> ^         | اجمالي حكم                                  | ۲           |
| ٣•٨                 | الف-عورت کی شرم گاہ کی رطوبت                | ۲           |
| <b>*</b> • <b>\</b> | ب-جانور کی شرم گاہ کی رطوبت                 | ٣           |
| m + 9               | ج-نجاست کی رطوبت سے ملنے والی چیز           | ۴           |
| m + 9               | و-استنجاءکے بارے میں چندمسائل               | ۵           |
| m + 9               | ھ-تڙمني                                     | ۲           |
| m10-m1+             | رعاف                                        | 9-1         |
| <b>m</b> 1+         | تعريف                                       | 1           |
| ۳1+                 | رعاف سے متعلق احکام<br>رعاف سے وضو کا ٹوٹنا | ۲           |
| ۳1+                 | رعاف سے وضو کا ٹوٹنا                        | ۲           |
| mir                 | نکسیروالے کااپنی نماز پر بنا کرنا           | ۵           |
| ria                 | روز ه پرنکسیر کالثر                         | 9           |
| m19-m14             | رعی                                         | A-1         |
| MIY                 | تعريف                                       | 1           |
| ٣١٦                 | تعریف<br>شرعی حکم                           | ٢           |

| صفحہ        | عنوان                                               | فقره        |
|-------------|-----------------------------------------------------|-------------|
| ۳۱۹         | کسی گاؤں والوں کا دوسروں کےمویشیوں کو چرنے سے روکنا | ٣           |
| <b>m</b> 12 | حرم کی گھا س کو چرا نا                              | ۴           |
| <b>m</b> 12 | چرا گاہ میں چرانے کامعاوضہ لینا                     | ۵           |
| ۳۱۸         | چرواہے سے ضمان لیبنا                                | ۲           |
| ۳۱۸         | چروا ہے کا اجارہ                                    | 4           |
| ۳۱۸         | چرواہے کاان بکریوں کا دودھ بینا جن کووہ پڑا تاہے    | ٨           |
| mr1-mr*     | رغائب                                               | ۳-۱         |
| ۳۲٠         | تعريف                                               | 1           |
| ۳۲٠         | اجمالي حكم                                          | ۲           |
| ۳۲۱         | رغبيه جمعنى سنت فبجر                                | ٣           |
| <b>"</b>    | رفاوة                                               | <b>∠</b> −1 |
| rrr         | تعريف                                               | 1           |
| rrr         | متعلقه الفاظ:                                       | ۵-۲         |
|             | سدانة ، حجابة ، سقاية ، عمارة                       |             |
| rr          | شريعت ميں رفادہ كامقام                              | ٧           |
| mrm         | اجمالي حكم                                          | 4           |
| mry-mrp     | رفث                                                 | 2-1         |
| rrr         | تعریف                                               | 1           |
| ٣٢٢         | شرى حكم                                             | ٢           |
| mrr         | روز ہے کی حالت میں جماع کرنا                        | ٣           |
| rra         | اعتكاف كي حالت ميں جماع كرنا                        | ۴           |
| mry         | احرام کی حالت میں جماع کرنا                         | ۵           |

| صفحہ        | عنوان                                 | فقره    |
|-------------|---------------------------------------|---------|
| mm1-mr2     | رفض                                   | 1 • - 1 |
| <b>~</b> r∠ | تعریف                                 | ſ       |
| mr2         | متعلقه الفاظ:                         | r-r     |
|             | فنخ ،افساد،ابطال                      |         |
| mr2         | رفض ہے متعلق احکام                    | ۵       |
| mr2         | الف-وضو کی نیت ترک کرنا               | ۵       |
| rra         | ب-نماز کی نیت ترک کرنا                | ۲       |
| rra         | ج-روزه کی نی <i>ت ترک کر</i> نا       | ۷       |
| rra         | د-احرام ترک کرنا                      | ٨       |
| rrq         | ھ-قج یاعمرہ ترک کرنا                  | 9       |
| m.          | چھوڑنے کا اثر اور اس کی جزا           | 1+      |
| mm+-mm1     | رفع الحرج                             | 11-1    |
| <b>mm</b> 1 | تعريف                                 | 1       |
| mmr         | متعلقه الفاظ:                         | r-r     |
|             | تيسير، دخصة ،ضرر                      |         |
| mmm         | رفع حرج شریعت کامقصود ہے              | ۵       |
| rrr         | حرج کےاقسام                           | ٧       |
| mmy         | حرج دورکرنے کے شرائط                  | ٨       |
| mmy         | رفع حرج کےاسباب                       | 9       |
| <b>rr</b> 2 | رفع حرج كاطريقه                       | 1+      |
| ٣٣٧         | حرج کوشروع ہی سے دور کر دینا          | 1+      |
| mm A        | حرج کواس کے پائے جانے کے بعدر فع کرنا | 11      |
| mm v        | رفع حرج کانص سے تعارض                 | Ir      |

| ۱۳ وہ اصولی دلائل اور فقہی قواعد جن میں رفع حرج ملحوظ ہے ۱۳۹ کے ۱۳۹ کی میں میں فتح کے ملح کے ۱۳۹ کی میں میں کا میں کے ایک کے ای |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ر کیکھئے: رفع<br>۱۳۵۱ رفق ۱۳۴۱<br>۱ تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ۱۳۵۱ رفق ۱۳۴۸ ۱۳۳۱ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| ا تعریف تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ر پر س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ۳ شرقی هم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ۳ الله سبحانه و تعالی کا مکلّف بندوں کے ساتھ رفق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| م والدين <i>ڪسا تھونري کر</i> نا ٣٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| ۵ پڑوسی کے ساتھ زمی کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۲ امام کامقتدیوں کے ساتھ زمی کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ے عبادت کے لئے بھیڑ کے مواقع پر دوسروں کے ساتھ نرمی کرنااورایذار سانی سے بچنا mrm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ۸ منکرکوختم کرنے میں زمی اختیار کرنا ۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ۹ خدام کے ساتھ نرمی کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۱۰ جانور کے ساتھ زی کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۱۳-۱ رفقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ۱ تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| ۵-۲ متعلقه الفاظ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| صحب ،رکب ,نفر ، ربه ط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| ۳۴۹ شرعی حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| ۸ وجوب نجج کے لئے رفقاء کا ہونا شرط ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ۱۰ سفر میں رفقاء کا وہی درجہ ہے جوحضر میں اہل وعیال کا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| اا رفقاءسفر کا مرجانے والے کے سامان کوفروخت کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |

| صفحہ | عنوان                                                      | فقره |
|------|------------------------------------------------------------|------|
| rar  | ڈ کیتی <b>می</b> ں رفقاء کی شہادت                          | Ir   |
| rar  | مسافر کا پنے ساتھیوں سے پانی مانگنا                        | II   |
| ror  | رفقاء سفر کے چھوٹ جانے کے اندیشہ سے جمعہ کے دن سفر کا جواز | 16   |
| rar  | تراجم فقهاء                                                |      |

موسوی فقهمید <sup>۱۱</sup> نع کرده وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت .....

### نماز میں سر کھولنا:

سا- فقہاء کا اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نماز میں مرد

کے لئے عمامہ یا اس طرح کی کسی بھی چیز سے سرکا ڈھکنا مستحب ہے،

اس لئے کہ نبی کریم علی اس طرح نماز پڑھا کرتے تھے (۱)۔
جہاں تک عورتوں کی بات ہے تو ان کے لئے نماز میں سرکا ڈھکنا واجب ہے، اس کی تفصیل اصطلاح '' صلاۃ''اور''عورۃ''
میں ہے۔

### بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت سر کا ڈھکنا:

سا-مستحب ہے کہ کوئی بیت الخلاء میں نگے سر داخل نہ ہو<sup>(۲)</sup>، کیونکہ روایت ہے: "أن النبي عُلَيْتُ کان إذا دخل الخلاء لبس حذاء ہ ، و غطی رأسه" (") (نبی کریم عَلَيْتُ جب بیت الخلاء تشریف لے جاتے توایا جوتا کہن لیتے اور سرڈ ھک لیتے)۔

### حداورتعزير مين سرير مارنا:

۲۰ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جس شخص پر حدیا تعزیر جاری کی جائے اس کے سر پر نہ مارا جائے، کیوں کہ'' سر'' جسم کے ان اعضاء میں سے ہے، جن پر ضرب پڑنے سے آدمی نہیں بچتا ہے، اور بھی بھی سر پر

- (۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ كان يصلي بالعمامة" كوصاحب كشاف القناع (۱/۲۲ طبع عالم الكتب) نے ابن تيميد المجد كى شرح سفل كرتے ہوئة كركيا ہے۔
- نيز ديكيئة: فتح القديرار ٢٩٧، كشاف القناع ار ٢٦٧، ٢٦٧، أسنى المطالب ار ٨ كا، روضة الطالبين ار ٢٨٨ \_
  - (۲) روضة الطالبين ار ۲۲، كشاف القناع ار ۵۹، اين عابدين ار ۲۳۰ ـ
- (۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْتُ کان إذا دخل الخلاء ..... "كوصاحب كشاف القناع (۱/۵۹ طبع عالم الكتب) نے ذكر كيا ہے، اوراس كى نببت ابن سعد كى طرف كى ہے جنہوں نے حبیب بن صالح سے مرسلانقل كيا ہے۔

### راس راس

### تعريف:

ا-'' راُس'' مفرد ہے،اس کی جمع قلت '' أرؤس'' اور جمع کثرت ''رؤوس''ہے۔

لغت میں ' راُس' ہرشی کے اوپر کے حصہ کو کہتے ہیں ، مجازاً قوم کے سردار کو بھی '' راُس' کہتے ہیں ، اور اس قوم کو بھی راس کہتے ہیں جس کی تعداداور قوت زیادہ ہو،اور'' راُس المال' اصل مال ہے<sup>(۱)</sup>۔ اس کی اصطلاح شرعی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

### "رأس" متعلق احكام:

۲ - موضوع کے اعتبار سے اس کے احکام الگ الگ ہیں۔

چنانچہ وضومیں سرکامسے تمام فقہاء کے نزدیک فرض ہے، البتہ مقدار سے کہ بارے میں اختلاف اور تفصیل ہے، جس کے لئے اصطلاح'' وضوء'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

مجے وعمرہ میں محرم مرد کے لئے پورے سریا سرکے بعض حصہ کا ڈھکنا حرام ہے، اور اس میں فدیہ واجب ہے، اس کی تفصیل'' احرام'' کی اصطلاح میں ہے۔

سر پر جنایت کی صورت میں قصاص، یادیت، یا تاوان واجب ہے۔ ہے،اس کی تفصیل اصطلاح'' جنایت'''' دیت''اور'' اُرش''میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس،متن اللغه\_

مارنے کی وجہ ہے آئکھ، کان اور عقل زائل ہوجاتی ہیں، یا آ دمی مرجاتا ہے، اور یہال مقصود محض تا دیب ہے، نہ کوتل، حضرت عمرٌ ہے منقول ہے کہ انہوں نے جلا دسے کہا کہ چبرے اور سرپر مارنے سے بچو۔

حنفیہ میں سے امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ حداور تعزیر میں سر پر مارا جاسکتا ہے، کیونکہ ایک یا دوکوڑے سے جان کے تلف ہونے کا اندیشہ نہیں ہوتا ہے، اور حضرت ابو بکر ؓ سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: سر پر مارو، اس لئے کہ شیطان اسی میں ہوتا ہے، شافعیہ کے نزدیک یہی قول راجے ہے (۱)۔

### سروں کے کھانے کی قشم:

۵-اگرکوئی مطلقاً یقتم کھائے کہ وہ سرنہیں کھائے گا، تواس سے مراد
چو پایوں لینی بکری، اونٹ اورگائے کے سر ہوں گے، اس لئے کہ
بازار میں یہی سر علاحدہ خرید و فروخت کئے جاتے ہیں، اور اسی
کاعرف ہے، شافعیہ کاصحیح قول یہی ہے، اور یہی رائے امام ابوحنیفہ ک
بھی ہے، اور صاحبین کہتے ہیں کہ اس سے مراد بکری کا سر ہوگا، اور یہی
شافعیہ کا ایک قول ہے، لیکن اگروہ اس کو عام رکھے یا خاص کر ہے و
اس کا اعتبار ہوگا اور اگروہ ہر جانور کا سر مراد لے تو کسی بھی جانور کا سر

اس کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں'' اُیمان'' کی بحث میں ہے۔ اور سر کے بال سے متعلق احکام اصطلاح'' شعر'' میں دیکھے جائیں۔

### رأس المال

#### تعریف:

ا - لغت مین' رأس المال' بغیر کسی نفع اور اضافه کے اصل مال کو کہتے ہیں، اور بیوہ تمام مال ہے جسے کسی کام میں سرمایہ کے طور پر لگا یا جائے (۱) ، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنْ تُبْتُمُ فَلَکُمُ دُوُّوسُ أَمُوَ اللّٰكُمُ لَا تَظٰلِمُونَ وَلَا تُظُلَمُونَ "(۱) (اور اگرتم توبہ کرلوگتو تمہارے اصل اموال تمہارے ہی ہیں، نتم (کسی پر)ظلم کروگ نتم پر (کسی پر)ظلم ہوگا)۔

اس کااصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### بحث کے مقامات:

۲-"رأس المال" كا ذكر" زكاة"" شركت"" مضاربت"،
"سلم"" ربا"" قرض"" بيوع"" امانات" "مرابحة" تولية
اور" هطيطة" كى اصطلاحات ميں ہے، اوراس سے متعلق احكام كے
لئے مذكورہ مقامات كى طرف رجوع كما جائے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، المعجم الوسيط \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۹۵۷\_

<sup>(</sup>۱) الإختيار ۴ر۸۵، مغنی الحتاج ۴ر۱۹۰، المغنی ۸ر۱۳۱۳، مواهب الجليل ۲ر۸۱۳-

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ ر ۳۳۵،الإختیار ۴ ر ۹۲، ابن عابدین ۱۹۱۳، استی المطالب ۴ ر ۲۵۵\_

میں ایسی بات ڈال دیناجس سے ان کا دل مطمئن ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' الہام'' میں ہے۔

"رؤیا" اور" الهام" میں فرق بیہ کہ الهام حالت بیداری میں ہوا کرتا ہے اور رؤیا صرف حالت خواب میں ہوتا ہے۔

### ب\_حلم:

### رؤيا

### تعریف:

ا-''رؤیا'' بروزن فعلیٰ وہ ہے جسے انسان اپنی نیند کی حالت میں دیکھے، یہ لفظ الف تانیث کی وجہ سے غیر منصرف ہے، جبیا کہ المصباح میں ہے،اس کی جمع '' رؤی'' آتی ہے۔

اور "دو فیة" (ہاء کے ساتھ) آنکھ سے دیکھنے کے معنی میں ہے، بعنی آنکھ سے کسی چیز کا معائنہ کرنا جسیا کہ المصباح میں ہے، اور علم کے معنی میں بھی آتا ہے، جسیا کہ الصحاح اور اللسان میں ہے، اگر بیآ نکھ سے دیکھنے کے معنی میں ہوتو بیہ متعدی بیک مفعول اور اگر علم کے معنی میں ہوتو بیہ متعدی بدومفعول ہوگا (۱)۔

اصطلاح مین' رؤیا'' کااستعال نغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

### ٢-الف-إلهام:

الهام لغت میں: الله تعالی کا اپنے بندہ کوخیر کی تلقین کرنا یا اس کے دل میں خیر کی بات ڈالنا ہے <sup>(۲)</sup>۔

اوراصطلاح میں:اللہ تعالی کا اپنے بعض خاص بندوں کے دل

<sup>(</sup>۱) کشاف اصطلاحات الفنون ـ

<sup>(</sup>۲) القاموس المحيط، ماده: '' حلم'' بصحيح مسلم بشرح النووي ۱۱/۱۵ طبع المصرية تفسير القرطبي ۱/۲۴ طبع المصريبه -

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الرؤیا من الله و الحلم من الشیطان" کی روایت بخاری (۳) حدیث: "الرؤیا من الله و الحلم من الشیطان" کی روایت بخاری (۳) الفتح الام ۱۳۹۰ طبع السلفیه)، مسلم (۱۸ الوقادهٔ سے کی ہے، اور بخاری میں "الرویاء الصادقة" ہے۔

<sup>(</sup>۱) المصباح ،القاموں ،مادہ:'' روی'' الصحاح ، اللسان ، مادہ:'' رأی'' ،الكليات ۲۸۶۸ سلطبع دمشق \_

<sup>(</sup>۲) القاموس،الليان،الصحاح، ماده: ' لهم''۔

رکھا تا ہے(۱)\_ عصا تا ہے(۱)\_

### ج-خاطر:

الم - " خاطر" دل میں کھکنے والی باتوں کا دوسرا درجہ ہے، کسی معاملہ کی تدبیر کے بارے میں دل میں جو بات کھکتی ہواس کو لغت میں " خاطر" کہتے ہیں، اصطلاح میں " خاطر" ایسی بات کو کہتے ہیں جو دل میں آئے، یادل میں ایسی چیز آئے جس میں انسان کا کوئی ممل دخل نہ ہو، خاطر" رؤیا کے برخلاف عام طور پر حالت بیداری میں ہوتا ہے (۲)۔

#### **ر-وی:**

۵- لغت میں ''وی '' کے معانی میں سے جیسا کہ ابن فارس کا کہنا ہے اشارہ، رسالت، کتابت اور ہروہ بات ہے جودوسرے تک پہنچائی جائے تا کہ وہ اسے جان لے اور وہ ''و حی ''، '' یحی ''کا مصدر ہے جو باب'' وعد'' سے ہے، ''او حی الیہ '' (الف کے ساتھ) بھی اسی کے مثل ہے، پھر وی کا استعال زیادہ تر اس پیغام کے معنی میں ہونے لگا جو اللہ تعالی کی طرف سے انبیاء کو بھیجا جاتا ہے ''')، لہذا'' وی '' ہے، اور'' رؤیا'' کے درمیان فرق واضح ہے، انبیاء کا '' رؤیا'' ''وی '' ہے، انبیاء کا '' رؤیا'' '' وی '' ہے، انبیاء کا '' رؤیا' '' وی '' ہے، انبیاء کا '' رؤیا' '' وی '' ہے، اللہ کے مدیث نبوی میں ہے: ''أول مابدئ به النبی عَلَیٰ من الوحی الرؤیا الصادقة'' '') (وی کے قبیل سے نبی کریم عیلیا ہے۔ اللہ حی الرؤیا الصادقة'' '') (وی کے قبیل سے نبی کریم عیلیا ہے۔

(۱) کمنتقی ۷ر ۲۷۷ طبع العربی۔

- (۲) المصباح، ماده: "خطر"، المينو رللزركشي ۲ ساطيع اول، التعريفات للجر جاني ۱۲۹/ طبع العربي، الكليات ۳۰۹/۲ طبع دشق \_
  - (٣) المصباح، ماده: "وحي" ـ
- (۴) حدیث: ''أول ما بدئ به النبی عَلَیْ من الوحی الرؤیا الصادقة'' کی روایت بخاری (افقی ۲۲ طبع السّلفیه) نے حضرت عاکشہ سے کی ہے۔

### ا حیماخواب اوراس کی <sup>حیث</sup>ثیت:

۲-اچھاخواب ایک اچھی حالت اور بلند مرتبہ ہے، جیسا کے قرطبی نے ذکر کیا ہے، نبی کریم علی الشاوہ ہے: "لم یبق من مبشرات النبوۃ إلا الرؤیا الصالحة یراها المسلم الصالح أو تری له"(۱) (مبشرات نبوت میں کوئی چیز نہیں رہی سوائے ہے خواب که "(۱) (مبشرات نبوت میں کوئی چیز نہیں رہی سوائے ہے خواب کے مسلمان دیکھے گایادکھایا جائے گا)، جامع ترفذی میں ہے کہ مصر کے ایک شخص نے حضرت ابوالدرداء سے اللہ تعالی کے ارشاد: "لَهُمُ الْبُشُوری فِی الْحَیَاۃِ اللّٰدُنیّا" (۱) (ان کے لئے خوشتری ہے دنیا کی زندگی میں ) کے بارے میں دریافت کیا تو انھوں نے کہا: جب سے میں نے اس بارے میں نبی کریم علی ہے دریافت کیا ہے۔ محصور علی ہے کہا تہ ہے۔ میں الرؤیا الصالحة یراها المسلم أو تری مند أنولت، هی الرؤیا الصالحة یراها المسلم أو تری له "کا رہے میں کی ارب علاوہ کی جے کمی مجھ له "(۳) (جب سے میآ بیت نازل ہوئی تنہارے علاوہ کی نے بھی مجھ کے اس کے بارے میں دریافت نہیں کیا، میسچا خواب ہے، جس کو سے اس کے بارے میں دریافت نہیں کیا، میسچا خواب ہے، جس کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لم یبق من مبشوات النبوة..... "کی روایت مسلم (۳۴۸/۱) طع الحلی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اینس ۱۲۸ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث آنی الدرداء: "ها سألنی عنها أحد غیر ک" کی روایت تر مذی (۳) حدیث آنی الدرداء: "ها سألنی عنها أحد غیر ک" کی روایت تر مذی الکن اس کی شاہد حضرت عبادہ بن صامت گی حدیث ہے جس کی روایت احد (۵/۵ الله طبح المیمنیه) نے کی ہے اور دوسری حدیث حضرت ابو ہر بر ہ گی ہے جس کی روایت طبری نے اپنی تغییر (۱۵/۱ سا طبع المعارف) میں کی ہے جس کی روایت طبری نے اپنی تغییر (۱۵/۱ سا طبع المعارف) میں کی ہے جس کی روایت طبری نے اپنی تغییر (۱۵/۱ سا طبع المعارف) میں کی ہے جس کی روایت ہوتی ہے۔

مسلمان دیکھاہے، یااسے دکھایا جاتاہے)۔

رسول الشرطينية في مي فيصله فرماديا: "أن الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة" (السياخواب نبوت كالميسوال حصه مي) اوراس كعلاوه اوربهي روايتين بين -

سے خواب سے مراد صالحین کے بیشتر خواب ہیں جیسا کہ مہلب نے کہا ہے، ورنہ بھی بھی نیک آ دمی بھی پرا گندہ خواب دیکھا مہلب نے کہا ہے، ورنہ بھی بھی نیک آ دمی بھی پرا گندہ خواب دیکھا نے کہ نیک لوگوں پر شیطان کا تسلط کم ہوا کرتا ہے، برخلاف غیر صالح لوگوں کے کہان کا خواب شاذ ونا در ہی سچا ہوتا ہے، کیونکہان پر شیطان کا اکثر تسلط رہتا ہے، گین اس اعتبار سے لوگوں کے تین درجات ہیں:

پہلا درجہ انبیاء کا ہے، کہ ان کے تمام خواب سچے ہوتے ہیں، البتہ بعض خواب میں تعبیر کی ضرورت پڑتی ہے۔

دوسرا درجہ صالحین کا ہے، ان کے زیادہ ترخواب سیچے ہوتے ہیں، کبھی کبھی ان کےخواب محتاج تعبیر نہیں ہوتے ہیں۔

تیسرا درجہان کے علاوہ لوگوں کا ہے،ان کے خواب بھی تو سچے ہوتے ہیں اور بھی پراگندہ ہوتے ہیں۔

قاضی ابوبکر العربی فرماتے ہیں کہ صالح مومن کا خواب سیحے اور درست ہونے کی وجہ سے ہی نبوت کے جزء کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، اس کے برخلاف فاسق آ دمی کا خواب اجزاء نبوت میں شارنہیں کیا جاتا ہے، ایک قول ہے کہ اجزاء نبوت کے کم تر درجہ میں شارکیا جاتا

ہے،البتہ کافر کا خواب کسی بھی درجہ میں نبوت کا جزنہیں ہے۔تقریباً

یہی بات قرطبی نے بھی کہی ہے کہ صالح اور نیک مسلمان کا حال انبیاء

کے حال سے قریب ہوتا ہے،اسی لئے انہیں یک گونہ ان چیزوں سے
نوازا جاتا ہے، جن سے انبیاء کونوازا گیا ہے، یعنی غیب پر مطلع ہونا،
لیکن کافر، فاسق اور بھی اچھے اور برے کام کرنے والے کے لئے ایسا
نہیں ہے، اورا گران کے خواب بھی سچے بھی ہوجا ئیں تو بیا ایسا ہی

ہے جیسا کہ بھی جھوٹا آ دمی بھی سچے بول دیتا ہے، اور ہروہ خض جوغیب
کی باتیں کرتا ہواس کی خبر اجزاء نبوت میں سے نہیں ہوتی ہے، جیسے
کی باتیں کرتا ہواس کی خبر اجزاء نبوت میں سے نہیں ہوتی ہے، جیسے
کی باتیں کرتا ہواس کی خبر اجزاء نبوت میں سے نہیں ہوتی ہے، جیسے
کا بہن اور نجو کی (۱)۔

یہاں بیسوال بیدا ہوتا ہے جبیبا کہ حافظ ابن جحرنے فتح الباری میں ذکر کیا کہ خواب اگر نبوت کے اجزاء میں سے ہے تو نبوت نبی علیما ہوتا ہے جائیں اس کے جواب میں کہا گیا ہے کہ اگر خواب نبی کا ہوتو بید حقیقاً اجزاء نبوت میں سے ہے، خطابی اور اگر خواب غیر نبی کا ہوتو بید جازاً اجزاء نبوت میں سے ہے، خطابی اور اگر خواب غیر نبی کا ہوتو بید جازاً اجزاء نبوت میں سے ہے، خطابی کہتے ہیں کہ اس کا مفہوم یہ بیان کیا گیا ہے کہ خواب نبوت کے موافق ہوتا ہے، نہ کہ وہ نبوت کا کوئی باقی ماندہ حصہ ہے، ایک مفہوم یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ خواب علم نبوت کا ایک جز ہے، اس لئے کہ نبوت بیان کیا گیا ہے کہ خواب علم نبوت کا ایک جز ہے، اس لئے کہ نبوت اگر چہ ختم ہوچکی ہے، لیکن اس کاعلم باقی ہے (۱)۔

### خواب میں الله تعالی کود یکھنا:

ے - خواب میں اللہ تعالی کو دیکھا جاسکتا ہے، یانہیں؟ اس بارے میں علماء کا اختلاف ہے، بعض لوگوں نے کہا کنہیں دیکھا جاسکتا، اس لئے

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ۳۹۱٬۳۶۲ ۱۲ ۳۹۱٬۳۹۳ طبع الریاض بهجیح مسلم بشرح النووی ۲۱،۲۰ / ۲۱،۲۰ طبع المصریه بقیبرالقرطبی ۶۷ / ۱۲۴ طبع اول \_

<sup>(</sup>۲) فتح البارى ۱۲ رسم ۱۳۸۳ سـ

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ۳۱۲ / ۳۹۳ مطیع الریاض ، صحیح مسلم بشرح النودی ۱۸ ( ۲۰ ، ۱۱ ، طبع المصریه، تخفة الأحوذي ۷/۹۷۹ طبع الفجاله ، تفسیر القرطبی ۱۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۳ طبع المصرییه-

نیز حدیث:"الرؤیا الصالحة جزء من ستة و أربعین جزء ا من النبوة" کی روایت بخاری (الفتح۱۱ سطع السّلفیه) نے حضرت ابوسعید خدرگ سے کی ہے۔

کہ جو چیزخواب میں نظر آتی ہے وہ ایک خیال اور مثال ہے، اور قدیم کی مثال محال ہے، اور بعض لوگوں نے کہا کہ دیکھا جاسکتا ہے، اس لئے کہ خواب میں بیرمحال نہیں ہے (۱)۔

## خواب میں نبی علیہ کود کھنا:

۸-امام بخاری نے اپنی صحیح میں "کتاب التعیر" میں "من دأی النبی عَلَیْ الله الله عَلی المنام" کے عنوان سے ایک مستقل باب قائم کیا ہے، اوراس میں انہوں نے پانچ احادیث ذکر کی ہیں، جن میں ایک سے ، اوراس میں انہوں نے پانچ احادیث ذکر کی ہیں، جن میں ایک میں سے کہ حضرت ابو ہر پڑ سے روایت ہے کہ انھوں نے فرمایا کہ میں نے نبی کریم عید ہے کہ خوات ہوئے سنا: "من د آنی فی المنام فسیر انبی فی المقظة و لا یتمثل الشیطان ہی "کا اور شیطان میری محصح واب میں دیکھا وہ مجھے بیداری میں بھی دیکھے گا اور شیطان میری شکل اختیار نہیں کرسکتا)۔

ان احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نی کریم علی کے کی رویت خواب میں ہوسکتی ہے، حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں اور امام نووی خواب میں ہوسکتی ہے، حافظ اللہ علی سول اللہ علیہ کے ارشاد: "من رآنی فی الممنام فسیر انی فی المیقظة" کے مفہوم میں مختلف اقوال نقل کئے بہر۔

ان میں سے تھے قول میہ ہے کہ اس روایت کامقصود میہ ہے کہ ہر حال میں آپ علیقے کی روئیت باطل نہیں ہے، اور نہ ہی پراگندہ خیالات میں سے ہے، بلکہ مید فی نفسہ برق ہے، اور اگر آپ علیقے کی روئیت اس ہیئت کے علاوہ میں ہو جو آپ کی حیاتِ مبارکہ میں کی روئیت اس ہیئت کے علاوہ میں ہو جو آپ کی حیاتِ مبارکہ میں

آپ کی تھی، تو وہ ہیئت شیطان کی طرف سے نہیں ہے، بلکہ اللہ کی طرف سے نہیں ہے، بلکہ اللہ کی طرف سے نہیں ہے، بلکہ اللہ کی قول ہے، اس کی تائید آپ علیا ہے کے اس ارشاد سے ہوتی ہے:

"فقلہ دأی المحق"(۱) یعنی اس نے اس حق کو دیکھا جس سے خواب دیکھنے والے کو واقف کر انامقصود ہے، اگر خواب ظاہر اور واضح ہوتو فیہا، ورنہ اس کی تاویل کی کوشش کرے، اس میں سستی اور لا پرواہی نہ کرے، اس لئے کہ یہ یا تو خیر کی بشارت ہے، یا شرسے ورانا ہے، تا کہ خواب دیکھنے والا خوف کھائے، یا شرسے باز آئے، یا فرانا ہے، تا کہ خواب دیکھنے والا خوف کھائے، یا شرسے باز آئے، یا اسے کسی ایسے تھم سے متنبہ کرنا ہے جواسے دینی یا دنیوی معاملہ میں بیش آئے والا ہو(۲)۔

قرافی نے' الفروق' میں ذکر کیا ہے کہ آپ علیہ کی رؤیت دو څخصوں میں سے کسی ایک کے لئے ہی درست ہوگی۔

ایک توصحابی جنہوں نے آپ علیہ کوخود دیکھاہو،اور آپ کی صفات ان کومعلوم ہوں،اور آپ کی تصویران کے دل ود ماغ میں رچی بھی ہوں،ور آپ کی تصویران کے دل ود ماغ میں رچی بھی ہو، چھر جب آپ علیہ کوخواب میں دیکھے گا تواس کو یقین ہوگا کہ یہ نبی کریم علیہ کی شکل ہے، جو شیطان کے تصرف سے محفوظ ہے، اہذا اس کو نبی کریم علیہ کی رؤیت کے بارے میں کوئی شک وشہر نہیں رہے گا۔

دوسرا وہ شخص جس نے نبی کریم سیالیہ کی ان صفات کو جو کتا ہوں میں مخفوظ ہیں، بار بارسنا یہاں تک کہ آپ کی صفات اور آپ کی شیطان سے مخفوظ صورت اس کے دل ود ماغ میں اس طرح رج بس گئی جسیا کہ د کیھنے والوں کو یہ چیزیں حاصل ہوتی ہیں، پس ایسا

<sup>(</sup>۱) الفروق ۴۲/۳ ۴۴، تهذیب الفروق ۴۷۱۲، فتح الباری ۳۸۷/۳۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من رآنی فی المنام فسیرانی فی الیقظة..." کی روایت بخاری (الفتح ۱۸ ۱۸ ۱۸ ۱۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۲ ۱۸ ۱۸ ۱۸ طبع التلفیه) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: فقد رأی الحق" کی روایت بخاری (افتح ۳۸۳/۱۲ طبع السلفیہ) نے حضرت ابوقادہؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۱۲ ر ۸۵،۳۸۴ سطیع الریاض \_

شخص اگرآپ عليه وخواب مين ديڪيڪا تواس کويفين ہوگا کهاس نے آپ ہی کی شکل دیکھی ہے، جبیبا کہ براہ راست دیکھنے والے کو یفین ہوتا ہے، تو اس صورت میں بھی آ یا علیہ کی رویت میں اسے کوئی شک وشبہ نہیں رہے گا،البتہ ان دونوں کے علاوہ کو یقین حاصل نہیں ہوتا ہے، بلکہ ممکن ہے کہ انہوں نے آ بھی کی صورت و مثال دیکھی ہو،اوراس کا بھی احتمال ہے کہ بیہ شیطانی تنخیل ہو،اورا گر خواب میں دیکھے جانے والا شخص دیکھنے والے سے بیہ کھے کہ میں رسول الله ہوں، یاان کے ساتھ اس مجلس میں موجود کوئی دوسرا کھے کہ بیرسول اللہ ہیں،تواس کا اعتبار نہیں ہوگا،اس لئے کہ شیطان خود ا پنے لئے جھوٹ بولتا ہے اور دوسرے کے لئے بھی ،لہذ ااس سے يقين حاصل نهيس موكا، ان تفصيلات مين اگرجيديد بات واضح موتى ہے کہ حضور علیہ ہی مخصوص شکل وصورت کو دیکھنا ضروری ہے، میہ اس بات کے منافی نہیں ہے جوتعبیر میں ثابت شدہ ہے کہ خواب د كيصنے والا آپ عليقة كو بوڑھے، جوان اور سياہ رنگ كى شكل ميں دیکھے، پابغیرآ نکھ پاہاتھ کے پاکسی ایسی شکل وصورت میں دیکھے جو نبی كريم عليلة كي شكل وصورت نه ہو، اس كئے كه بير صفات و كيھنے والے کی اپنی صفات اور حالات ہیں ، جو نبی کریم عصلہ کی شکل میں ظاہر ہوتی ہیں، گویا آپ علیہ ان کے لئے آئینہ کی طرح میں <sup>(۱)</sup>۔

خواب میں نبی کریم علیہ کے قول وفعل پر حکم کا مرتب ہونا:

9 - اگر کوئی شخص خواب میں نبی کریم علیقیہ کو پچھ فرماتے ہوئے یا پچھ کرتے ہوئے دیکھے تو آپ علیقہ کا پیول یافعل ججت ہوگا،جس

پر حکم مرتب ہو یا نہیں؟

اس سلسله میں شوکانی نے تین اقوال ذکر کئے ہیں:

اول: یہ جمت ہوگا، اوراس پرعمل کرنا لازم ہوگا، اہل علم کی ایک جماعت کی یہی رائے ہے، جن میں استاذ ابواسحاق ہیں، اس لئے کہ خواب میں نبی کریم علیقیہ کی رؤیت برحق ہے، اور شیطان آپ علیقہ کی شکل اختیار نہیں کرسکتا۔

دوم: یہ جت نہیں ہوگا، اور نہ ہی اس سے کوئی حکم شرعی ثابت ہوگا، اس لئے کہ خواب میں نبی کریم علیقی کی رؤیت اگر چہ برق ہوگا، اس لئے کہ خواب میں نبی کریم علیقی کی رؤیت اگر چہ برق ہے، اور شیطان آپ کی صورت اختیار نہیں کرسکتا، پھر بھی سونے والا شخص روایت کرنے کا اہل نہیں ہوگا، کیونکہ اس میں حفظ وا تقان نہیں رہتا ہے۔

سوم: بیر کہ وہ اس پر عمل کرے گا جب تک کہ وہ شرع کے خلاف یہو۔

شوکانی کہتے ہیں کہ یہ یہ بات مخفی نہیں ہے کہ شریعت جے اللہ تعالی نے نبی کریم علی کے ذریعہ ہم لوگوں کے لئے مقرر فرما یا وہ مکمل ہو چکی ہے، چنانچہ ارشاد ہے: "أَلْيُوهُ أَكُمَلُتُ لَكُمُ وَيُنكُمُ "(ا) (آج میں نے تہارے لئے دین کوکامل کردیا)۔

اور ہمارے پاس کوئی الی دلیل نہیں ہے جس سے میمعلوم ہو

کہ آپ علی قات کے بعد خواب میں آپ علیہ کو دیکھنا
جبکہ آپ نے اس میں کوئی بات کہی ہو یا کوئی عمل کیا ہو، یدلیل و جمت
ہے، بلکہ اللہ تعالی نے آپ کے ذریعہ اس امت کے لئے شریعت مکمل
کرنے کے بعد ہی آپ علیہ اٹھ اٹھا یا، لہذ ااس کے بعد امت کو دین
معاملہ میں کوئی ضرورت باقی نہیں رہی، اور آپ کی وفات کے ساتھ
ہی شریعت کی تبلیغ وتشری کے لئے بعث کا سلسلہ ختم ہوگیا، اگر چہ آپ

<sup>(</sup>۱) الفروق ۴۸۵ طبع اول \_

علیہ وفات کے بعد بھی رسول ہیں جیسا کہ حیات میں تھے، اس سے معلوم یہ ہوا کہ اگر ہم سونے والے کے ضبط وحفظ کو مان بھی لیس تب بھی اس نے بحالت خواب جو پھی بی کریم علیہ کا کوئی قول باتمل دیکھا وہ نہ تو اس کے لئے جمت ہے، اور نہ امت کے کسی دوسرے فرد کے لئے جمت ہے، اور نہ امت کے کسی دوسرے فرد کے لئے جمت ہے (۱)۔

صاحب تہذیب الفروق نے بھی ذکر کیاہے کہ خواب کے پیج ہونے سے بہلازم نہیں آتا ہے کہ کسی حکم شرعی میں اس کو بنیاد بنایا جائے، کیونکہ خواب دیکھنے والے کے ضبط فخل میں خطا کاام کان ہے، پھراس کے بعداس چیز کا ذکر کیا جس سے پیمعلوم ہوتا ہے کہ جو چیز حالت بیداری میں ثابت شدہ ہووہ تعارض کے وقت حالت خواب میں ثابت شدہ چیز پر مقدم ہوگی، چنانچہ جس آ دمی نے خواب میں نبی كريم علية كوديكها كه آپاس سفر مارى بين كه فلال جگه خزانه مدفون ہے جاؤاور لےلو، اوراس میں تم پرخمس (یانچواں حصہ نکالنا) واجب نہیں ہے، چنانچہ وہ شخص گیا، اور خزانہ پالیا، اور اس نے علماء سے مسلہ دریافت کیا، تو عزبن عبدالسلام نے اس سے کہا: خمس نکالو، اس کئے کہ بیتواتر سے ثابت ہے، اور تمہاری رؤیت کا مدار خبر احاد ہے، یہی وجہ ہے کہ جب فقہاء کی آ راء میں اس مسئلہ میں حرمت اور عدم حرمت کا اختلاف ہوا کہا گرکسی نے خواب میں نبی کریم علیہ کو دیکھااور آپ نے اس سے فرمایا کہ تمہاری بیوی تین طلاق والی ہے، حالانکہ اس کو یقین ہے کہ اس نے اس کو طلاق نہیں دی ہے، پیر اختلاف اس لئے ہوا کہ آپ علیہ کا حالت خواب میں اس کے حرام ہونے کی خبر دینے اور حالت بیداری میں (عدم طلاق کے یقین کی بناءیر ) شریعت کی نگاہ میں بیوی کےمباح ہونے کی خبر دینے کے درمیان تعارض ہوگیا،تو یہاں اصل کا اعتبار کیا گیا، کہ آ ہے علیقہ

کا حالت بیداری میں خبر دینا حالت نوم میں خبر دینے پر مقدم ہوگا،اس لئے کہ حالت خواب کی چیز وں میں اس کا پورااخمال ہے کہ دیکھنے والے سے ضبط اور یا در کھنے میں غلطی ہور ہی ہو، صاحب'' تہذیب الفروق" کہتے ہیں کہ جب ہم لاعلمی کے ساتھ وقوع طلاق کے احتمال اورحالت خواب میں شکل وصورت میں غلطی کے احتمال کا جائزہ لیں تو ہم اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ شکل وصورت میں غلطی کا احمال زیادہ آسان اورراج معلوم ہوتا ہے، اور عدم وقوع طلاق میں لوگوں کی طرف سے شاذ و نادرخلل ہوتا ہے، لہذا راجح پیمل کرنا متعین ہوجائے گا، اس طرح نبی کریم علیہ نے کسی حلال چیز کے بارے میں بیفر مایا کہ بیرام چیز ہے، یاحرام کے بارے میں فرمایا کہ بیحلال ہے، یا شریعت کے کسی حکم کے بارے میں کچھارشاد فرمایا ،توجو چیز حالت بيداري مين ثابت ہواس كوہم حالت نوم ميں ديھي گئي چيز يرمقدم رکھیں گے،جبیبا کہا گرحالت بیداری کی دوخبریں جو تیجے ہوں،آپس میں متعارض ہوں توان دونوں میں جوسند یاالفاظ یاوضاحت کے اعتبار سے یا مجازی معنی وغیرہ میں قلت احتمال کے اعتبار سے راجح ہوگی اس کو مقدم کیا جائے گا، پس اسی قاعدہ پر حالت بیداری اور حالت خواب کی خبریں اوراحکام متفرع ہوں گے<sup>(۱)</sup>۔

## خواب کی تعبیر:

• ا - تعبیر جبیها که حافظ ابن حجر نے '' فتح الباری'' میں ذکر کیا ہے رؤیا (خواب) کی تفسیر کے لئے خاص ہے، اس کا معنی ہے ظاہر سے باطن کی طرف جانا، ایک قول ہے کہ تعبیر کسی چیز میں غور کرنا ہے، لہذا بعض کا بعض کے ساتھ اعتبار کیا جائے گا، یہاں تک کہ وہ چیز سمجھ میں آ جائے، اس مفہوم کو اللاً زہری نے نقل کیا ہے، اور پہلے والے مفہوم کو

<sup>(</sup>۱) إرشادافعول ۲۴۹ طبع الحلبي \_

راغب نے بیان کیا ہے، اور کہا کہ اس کی اصل ' عبر' (عین کے فتہ اور باء کے سکون کے ساتھ) ہے، جس کا معنی ہے ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہونا، علماء لغت نے لکھا ہے کہ لفظ عبور (عین اور باء کے ضمہ کے ساتھ) تیرا کی کے ذریعہ یا کشتی پرسوار ہوکر یاان کے علاوہ کسی طریقہ سے پائی سے پار ہونے کے لئے خاص ہے، بیالوگ مرجاتے ہیں تو کہا جا تا ہے: "عبر القوم" گویا کہ وہ پل پار کرکے دنیا سے آخرت کی طرف چلے گئے، راغب نے کہا کہ بیار کرکے دنیا سے آخرت کی طرف چلے گئے، راغب نے کہا کہ جانے والی چیز کی معرفت سے اس چیز تک رسائی حاصل ہو سے جس کے ذریعہ مشاہدہ کی کا مشاہدہ نہ کیا گیا ہو، کہا جا تا ہے "عبرت المرؤیا" (تخفیف کے کا مشاہدہ نہ کیا گیا ہو، کہا جا تا ہے "عبرت المرؤیا" (تخفیف کے ساتھ) جب آپ خواب کی تفسیر بیان کریں، اور "عبرت بھا" (تشدید کے ساتھ) اس میں مبالغہ کے لئے ہے (۱)۔

قرطبی نے اس آیت آپان کُنتُم لِلرُّوْ یَا تَعُبُرُونَ "(۱)(اگرتم خواب کی تعبیر دے لیتے ہو) کی تفییر میں بیان کیا ہے کہ یہ "عبور النہو" سے مشتق ہے، لہذا خواب کی تعبیر بیان کرنے والا اس کے انجام کی تفییر کرتا ہے، اور خواب میں نظر آنے والی صور توں سے اس کی اس صورت و مثال کی طرف منتقل ہوتا ہے جو خارج میں امور آفاق و انفس میں سے موجود ہے جیسا کہ" روح المعانی" میں ہے (۳)۔

اور ابن القیم نے'' إعلام الموقعین'' میں تعبیر رؤیا کی کچھ صورتیں بیان کی ہیں ، ان میں سے چند ذیل میں درج کی جاتی ہیں: کپڑے کی تاویل دین اور علم ہے، اس لئے کہ رسول اللہ عظیمیہ

دونوں میں قدرے مشترک میہ ہے کہ ان میں سے ہرایک اپنے حامل کی ستر پوشی کرتا ہے، اور اس کولوگوں کے در میان خوبصورت بناتا ہے، پس قمیص اس کے بدن کی ستر پوشی کرتا ہے، اور علم ودین اس کے روح اور قلب کے لئے ساتر ہیں اور لوگوں کے در میان اسے زینت بخشتے ہیں۔

دودھ کی تعبیر فطرت سے کی ہے، کیونکہ ان میں سے ہرایک غذا بنتا ہے، جوسبب حیات اور باعث نشو ونما ہے۔ گائے کی تعبیر اہل دین اور اہل خیر سے کی ہے کہ جن سے اللہ کی سرز مین آباد ہوتی ہے، جس طرح گائے سے بھی آباد ہوتی ہے۔

کھیتی کی تاویل عمل سے کی ہے، اس لئے کہ عامل خیر وشر کا بونے والا ہوتا ہے۔

کٹی ہوئی لکڑی جس کوسہارے کے ذریعہ کھڑا کیا گیا ہواس کی تعبیر منافقین سے کی ہے، ان دونوں میں قدر مشترک میہ ہے کہ منافق میں ندروح ہے اور نہ ہی سامیا اور نہ پھل تو وہ اس لکڑی کے درجہ میں ہے جوروح ،سابیا ور پھل سے عاری ہو۔

آگ کی تعبیر فتنہ سے کی ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک جہاں سے گذر تااور جہاں پہنچتا اس کو برباد کردیتا ہے۔

ستاروں کی تعبیر علماء اور شرفاء سے کی ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک سے زمین والوں کور ہنمائی ملتی ہے، اور اس لئے کہ عام انسانوں کے درمیان اشراف کو برتری حاصل ہوتی ہے

نے خواب میں نظر آنے والے قمیص کی تاویل دین اور علم سے کی ہے (۱)۔

دونوں میں ق رمشتر کے میں کا اور میں سے بول کا سن

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، فتح الباري ۱۲ ر ۳۵۲ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ پوسف ر ۳۴ ـ

<sup>(</sup>٣) تفسيرالقرطبي ٢٠٠١ طبع المصرية، روح المعانى ٢٥٠/١٢ طبع المغيرييه

جس طرح ستاروں کوحاصل ہے۔

بارش کی تاویل رحمت، علم، قرآن، حکمت اور لوگول کے حال کی درگئی سے کی ہے، ان کے علاوہ بھی صور تیں ہیں جو خوا بول کی تعبیر کے سلسلہ میں آئی ہیں، اور جو قرآن میں موجود مثالول سے ماخوذ ہیں، پیرافھول نے کہا: حاصل کلام ہیہ کو قرآنی امثال سے جو تعبیرات پیش کی گئیں ہیں، یہ سب علم تعبیر کے لئے اصول وقواعد ہیں ان حضرات کے لئے جوان سے بہتر استدلال کرسکیس، اسی طرح وہ لوگ جو قرآن کا فہم رکھتے ہیں، وہ قرآن کے ذریعہ خواب کی اچھی تعبیر بیان کر سکتے ہیں، اور تعبیر کے صحح اصول قرآنی سرچشمہ ہی سے ماخوذ ہیں، چنانچ کشی کی تعبیر نجات سے بیان کی گئی ہے، جوائی آیت کر یمہ بیں، چنانچ کشی کی تعبیر نجات سے بیان کی گئی ہے، جوائی آیت کر یمہ ان کواور کشی والوں کو بچالیا)، دودھ پینے والے بچے کی تعبیر دیمن سے کی گئی ہے جواللہ تعالی کے اس قول سے ماخوذ ہے: "فَالُتَقَطَهُ اللُ ان کواور کشی والوں کو بچالیا)، دودھ پینے والے بچے کی تعبیر دیمن سے فرعون کے کی گئی ہے جواللہ تعالی کے اس قول سے ماخوذ ہے: "فَالُتَقَطَهُ اللُ لوگوں نے موتی کو اٹھالیا تا کہ وہ اان کے لئے دیمن اور غم (کا باعث) بنیں )۔

اورر ماد (راکھ) کی تعبیر عمل باطل سے کی گئی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "مَشَلُ الَّذِینَ کَفَرُوا بِرَبِّهِمُ أَعُمَالُهُمُ كَرَمَادِ اِشْتَدَّتُ بِهِ الرِّیحُ" (") (جولوگ اپنے پروردگار کے ساتھ کفر کرتے رہتے ہیں ان کے اعمال کی حالت یہ ہے کہ جیسے راکھ جسے ہوا تیزی سے اڑا لے جائے )۔ اس لئے کہ خواب بیان کی گئیں مثالیں ہیں، تاکہ خواب دیکھنے والا اس شکل وصورت کے ذریعہ جو مثالیں ہیں، تاکہ خواب دیکھنے والا اس شکل وصورت کے ذریعہ جو

اس کودکھائی گئی ہے اس کی نظیر پر استدلال کرسکے، اور اس کے ہم مثل شی سے اس کی تعبیر کرے (۱)۔

اورتعیررویاء کے سلسلے میں جوروایات ہیں ان میں سے ابوموں گی ہے حدیث ہے کہ نبی کریم اللہ اللہ المحلی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ خیر ، فإذا هي المدینة یشرب، و رأیت فیهابقرا واللہ خیر ، فإذا هي المدینة یشرب، و رأیت فیهابقرا واللہ خیر ، فإذا هی المؤمنون یوم أحد ، وإذا المحیرما جاء اللہ به من المخیر و ثواب الصدق الذي أتانا اللہ به بعد یوم بدر "(۲) (میں نے نواب میں دیکھا کہ میں مکہ اللہ به بعد یوم بدر "(۲) (میں نے نواب میں دیکھا کہ میں مکہ سے الی سرزمین کی طرف ہجرت کررہا ہوں جہاں مجور کے درخت ہیں، پہلے میرا گمان اس طرف گیا کہ وہ جگہ یا تو کمامہ ہے یا ہجر الیکن وہ تو مدینہ نکلا، جس کا نام یثر ب ہے ، اور میں نے اس خواب میں وہ تو وہی ہے جواللہ غیر نیا نے ہی اللہ بہ بدائر وہی ہے جواللہ خیرتو وہی ہے جواللہ خیرتو وہی ہے جواللہ خیرتا کی خوری کو کا خوری کے مؤمنین ہیں، خیرتو وہی ہے جواللہ خیرتا کی خوری کی اللہ خوری کے مؤمنین ہیں، خورتا کی نوم بدر کے بعد ہم لوگوں کوعنایت فرمایا)۔

حضرت الوہريرة كى صديث ہے، وہ كمتے ہيں كه رسول الله علي في الله الله عليه في الله عليه الله الله الله الله في الله على و أهماني، فوضع في يدي سواران من ذهب فكبرا علي و أهماني، فأوحي إلى أن أنفخهما فنفختهما فطارا، فأولتهما الكذابين الذين أنا بينهما: صاحب صنعاء و صاحب اليمامة "(") (مين سور باتھا كه اس اثناء مين زمين كے سارے اليمامة "(") (مين سور باتھا كه اس اثناء مين زمين كے سارے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ عنکبوت ۱۵ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ قصص ۸۸

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ابراهیم ۱۸۱\_

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين ار ۱۹۵،۱۹۰ طبع الكليات.

<sup>(</sup>۲) حدیث انبی موی: "رأیت فی المنام أنبی أهاجر من مکة" کی روایت بخاری (الفتح ۱۲) ۲۲ طبع السّلفیه ) اور مسلم (۱۲۷ م ۱۵۷ م اطبع السّلفیه ) اور مسلم (۱۲۷ م ۱۵۷ م ۱۳۵ م ۱۳۵

<sup>(</sup>٣) حديث ألي بريه: "بينا أنا نائم إذ أتيت خزائن الأرض" كي روايت

خزانے میرے سامنے لائے گئے، پھر میرے ہاتھ میں سونے کے دو
کنگن رکھے گئے، اور وہ دونوں مجھ پر گراں محسوس ہونے گئے، پھر
مجھے وحی کی گئی کہ میں ان دونوں پر پھونک ماروں، چنا نچہ میں نے ان
پر پھونک ماری تو وہ دونوں کنگن اڑ گئے، تو میں نے ان دونوں کی تعبیر
دوجھوٹے آ دمیوں سے کی جن کے درمیان میں ہوں، یعنی صاحب
صنعاء اور صاحب بمامہ)۔

اور بیحد بیث جس کی روایت امام بخاری نے عبداللہ بن عمر سے کی نبی کریم علی ہے نے فرمایا: "رأیت امرأة سوداء ثائرة الرأس خرجت من المدینة حتی قامت بمهیعة، فأولت أن وباء المدینة نقل إلی مهیعة وهی الجحفة"(۱) ( میں نے ایک پراگندہ بال کالی عورت کود یکھا کہ وہ مدینہ سے نگی ، اور مہیعہ میں میں میں میں اس کی ہے تعییر کی کہ مدینہ کی وباء مہیعۃ لیمن جھم میں میں میں کی اس کی ہے تعییر کی کہ مدینہ کی وباء مہیعۃ لیمن جھم میں میں کھر گئی ، میں نے اس کی ہے تعییر کی کہ مدینہ کی وباء مہیعۃ لیمن جھم میں کھر ہوگئی )۔

اور یہ حدیث بھی جس کی رایت امام بخاری نے حضرت ابوموی سے کی ہے کہ بی کریم علیلیہ نے فرمایا: "رأیت فی رؤیای أني هززت سیفا فانقطع صدرہ ، فإذا هو ما أصیب من المعوّمنین یوم أحد، ثم هززته أخرى فعاد أحسن ما كان ، فإذا هو ما جاء الله به من الفتح واجتماع الموّمنین"(۲) فإذا هو ما جاء الله به من الفتح واجتماع الموّمنین"(ایمس نے خواب میں دیکھا کہ میں نے تلوارکو حرکت دی تواس کے او پر کا حصہ لوٹ گیا، اس کی تعبیر بینگلی کہ اُحد کے دن مسلمانوں کو

اذیت اور تکلیف پینچی، پھر میں نے دوسری بارتلوار کو حرکت دی تو وہ تلوار پہلے سے بہتر حالت میں ہوگئ،اس کی تعبیر وہ تھی جواللہ تعالی نے فتح اور مسلمانوں کے غلبہ کی صورت میں عطاکی )۔

اورخواب صرف ایس شخص کے سامنے بیان کیا جائے جومشفق اورخیرخواہ ہو،اورخوابوں کے بارے میں صرف عقلمند دوست یا خیرخواہ ہی بتائے گا اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"قَالَ یا بُنیَّ لَا تَقُصُصُ رُوْ يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ فَيَكِينُدُوا لَكَ كَيْدًا"(ا) (وہ بولے اے میرے پیارے بیٹے اپنے (اس) خواب کو اپنے بھائیوں کے سامنے نہ بیان کرنا ورنہ وہ تمہاری (ایذا) کے لئے کوئی حال چل کرر ہیں گے )۔اوراس کئے کہارشاد نبوی ہے: "لا تقص الرؤيا إلا على عالم أو ناصح" (٢) (خواب صرف كس عالم يا خیرخواہ کے سامنے بیان کیا جائے )،اسی طرح خواب ایسے خص کے سامنے نہ بیان کیا جائے جواس کی تاویل وتعبیراچھی طرح نہ جانتا ہو، اس لئے کہ امام مالک کا قول ہے کہ خواب کی تعبیر وہی شخص بتائے جو اس کواچیمی طرح جانبا ہو، پس اگر اس میں کوئی خیر دیکھے تو اس کو بنادے اور اگر کوئی ناپیندیدہ چرسمجھ میں آئے تب بھی اچھی بات کیے یا چی رہے، ان سے سوال کیا گیا کہ کیا اس صورت میں خواب کی تعبیر خیر ہی سے کرے جب کہان کے نزدیک اس کی تعبیر ناپسندیدہ ہو، ان لوگوں کے اقوال کی بناء پر جنہوں نے کہا ہے کہ خواب کی جو تعبیر کی جائے گی وہی چیز وجود میں آئے گی؟ توانہوں نے جواب دیا کہ نہیں، پھر کہا کہ خواب نبوت کا ایک حصہ ہے، لہذا اس سے کھلواڑ

<sup>=</sup> بخاری (الفتح ۱۲ سر ۳۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۱۸ اطبع الحلبی) نے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "رأیت امرأة سوداء ....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۷/۱۲ مطبع السلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث أنی موی: "رأیت فی رؤیای أنی هززت سیفا" کی روایت بخاری (الفتح ۲۷/۱۲ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ پوسف ۵ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تقص الرؤیا إلا علی عالم أو ناصح" كی روایت تر ندی (۲) مدیث ۵۳۷ طبع أحلمی ) نے حضرت انس بن مالك سے كی ہے، اور فر ما یا كه بیصدیث حسن صحیح ہے۔

نہیں کیا جائے گا۔

خواب میں اگر کوئی شخص ناپیندیدہ چیز دیکھے، پھروہ اس کے اور شیطان کے شر سے خدا کی بناہ مانگے ،اور تین بارتھو کے، اور کسی سے بیان نہ کرے، تو وہ خواب اس کو نقصان نہیں پہنچائے گا اورا گر خواب میں کسی پیندیدہ چز کو دیکھے تو اس پر خدا کی حمد کرے، اور اس کو بیان کرے، اس کئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے جسے امام بخاری نے عبدر بہ بن سعید کے واسطہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے ابوسلمڈ سے سناوہ فرمار ہے تھے: میں ایسے خواب د یکھا کرتا تھا،جس سے میں بیار ہوجا یا کرتا تھا، بیہاں تک کہ میں نے حضرت ابوقیاد ؓ سے کہتے ہوئے سنا کہ میں خواب دیکھیا تھا جس سے میں بیار ہوجا تا تھا، یہاں تک کہ میں نے نبی کریم عظیمہ کو فرماتے موت سنا: "الرؤيا الحسنة من الله، فإذا رأى أحدكم مايحب فلا يحدث به إلا من يحب، وإذا رأى ما يكره فليتعوذ بالله من شرها ومن شر الشيطان وليتفل ثلاثاً، ولايحدث بها أحداً فإنها لن تضره" (١) (اجما خواب الله كي طرف سے ہوتا ہے، پس تم میں سے کوئی پیندیدہ چیز دیکھے تو اس کو اینے پیندیدہ شخص سے ہی بیان کرے، اورجب کوئی نالپندیدہ چیز دیکھے تواس کے نثر سے اور شیطان کے نثر سے اللہ کی پناہ مانگے اور تین بارتھوک دے اور کسی سے بیان نہ کرے، تو وہ خواب اس کو نقصان ہیں پہنچا سکے گا)۔

اوراس کئے کہ نبی کریم علیقہ کاارشادہ جسے بخاری نے ہی حضرت ابوسعید خدریؓ کے واسطہ سے روایت کی ہے: ''إذا رأی

أحدكم الرؤيا يحبها فإنها من الله فليحمد الله عليها

وليحدث بها وإذا رأى غير ذلك مما يكره فإنما هي

من الشيطان، فليستعذ من شرها ولايذكرها لأحد فإنها

لن تضره "(١) (جبتم ميں ہے کوئی پينديده خواب ديکھے تو وہ اللہ

کی طرف سے ہے، لہذاوہ اس پر اللہ کی حمد وثناء کرے، اور اس کو بیان

کرے،اوراگرناپیندیدہ خواب دیکھے توبیشیطان کی طرف سے ہے،

لہذاوہ شیطان کے شرسے خدا کی پناہ طلب کرے،اوراس خواب کوکسی

سے نہ بیان کرے ،تو وہ خواب اس کونقصان نہیں پہنچا سکے گا )۔

<sup>(</sup>۱) تفییر القرطبی ۱۲۹۱ طبع اول، فتخ الباری ۲۳۰، ۴۳۰ طبع الریاض میحیح مسلم بشرح النووی ۱۸۱۵، ۳۴، حدیث أبی سعید الخدری: 'إذا رأی أحد محم المرؤیا... ' كی روایت بخاری (افتح ۱۲/۲۳۲ طبع السّلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ألی قاده: "المرؤیا الحسنة من الله..." كی روایت بخاری (الفقی ۱۲ مرم طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

حاصل ہوتی ہے، یہ ہیں رویت، ( دیکھنا )،سماع (سننا )شم (سونگھنا )،

ذوق(چکھنا)،اورلمس(چھونا)<sup>(۱)</sup>۔

#### ر روبیت

#### تعریف:

ا-"رؤیة" لغت میں نگاہ سے کسی شی کا معلوم کرنا ہے، ابن سیدہ کہتے ہیں کہ "رؤیة" کھاوردل سے دیکھنا ہے۔

فقہاء کے یہاں اس کا اکثر استعال معنی اول میں ہوتا ہے، جیسا کدرؤیت ہلال ،رؤیت مبیع اور شاہد کاشی مشہود کی رؤیت وغیرہ اسی مفہوم میں ہے۔

جرجانی نے کہا:'' رؤیت'' نگاہ سے مشاہدہ کرنے کو کہتے ہیں، خواہ دنیا میں ہویا آخرت میں (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ادراك:

۲-"ادراک" اینے وسیع معنی میں معرفت کا نام ہے،اس میں ادراک حسی اور معنوی دونوں شامل ہیں (۲)۔

اصطلاح میں ادراک نام ہے کسی شی کی صورت کا ذہن میں آنا۔

اسی وجہ سے ' ادراک' ' ' رؤیت' سے عام ہے، اس لئے کہ ادراک نگاہ اوراس کے علاوہ دوسر ہے حواس کے ذریعہ بھی ہوتا ہے، اس لئے ابن قدامہ کہتے ہیں کہ اس علم کا مدرک جس سے شہادت

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ، الصحاح، التعريفات لجر جاني \_
  - (٢) لسان العرب، المصباح المنير ، الصحاح ـ

#### ب-انظر

سا-نظر: نگاہ یااس کے علاوہ کسی دوسرے حاسہ کے ذریعہ کسی شی کے ظاہر ہونے کو تلاش کرنا ہے، نظر بالقلب غور وفکر کے قبیل سے ہے، نظر اور رؤیت کے درمیان فرق بیر ہے کہ نظر: دیکھی جانے والی شی کو دیکھنے کی کوشش میں اس کی جگہ پر نگاہ دوڑا نا ہے، اور رؤیت دیکھی جانے والی شی ء کا دراک ہے، باقلانی کہتے ہیں کہ نظر وہ غور وفکر ہے جس سے یقین یاظن غالب حاصل ہوتا ہے (۲)۔

## شرعی حکم:

الک الگ ہوتا ہے جس میں رؤیت کا شرعی تھم اس چیز کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے جس میں رؤیت استعال کی جاتی ہے ، بھی رؤیت واجب علی الکفایہ ہوتی ہے ، جیسے رمضان کے چاند کی رؤیت ، جیسیا کہ حنفیہ کا کہنا ہے ، اوررؤیت بھی مستحب ہوتی ہے ، جیسے مخطوبہ (مگلیتر) کو دیکھنا، بھی حرام ہوتی ہے ، جیسے اجنبی کے قابل ستر جھے کو دیکھنا اور بھی مباح ہوتی ہے ، جیسے عام اشیاء کو دیکھنا۔

رویت سے متعلق احکام:

اجنبی اورمحرم عورتوں کودیکھنا:

۵- مرد کے لئے کسی عورت کا وہ حصہ جسے قابل ستر سمجھا جاتا ہے عمداً

- (۱) المغنی ۹ر ۱۵۸ طبع الریاض۔
- (۲) الفروق للعسكرى ر ۲۷، كشاف اصطلاحات الفنون ۲ / ۱۳۸۲ س

دیکھنا حرام ہے خواہ وہ عورت محرم ہو یا اجتبیہ ،اس میں اختلاف ہے کہ بدن کا کون ساعضو محرم کے حق میں قابل ستر ہے ، کون ساعضو اجنبی کے حق میں قابل ستر ہے ، کون ساعضو اجنبی کے حق میں قابل ستر ہے ، البتہ ضرورت کے حالات کا استثناء ہے ، جیسے برائے علاج یا برائے شہادت دیکھنا۔

اسی طرح عورت کے لئے کسی مرد کا وہ حصہ جسے قابل سر سمجھا جاتا ہے عداً دیکھنا حرام ہے، خواہ وہ مرد محرم ہویا اجنبی، اس میں اختلاف ہے کہ مرد کے بدن کا کون ساحصہ محرم کے حق میں قابل ستر ہے اور کون ساحصہ اجنبی کے حق میں قابل ستر ہے۔

مرد کے لئے کسی بھی دوسرے مرد کے قابل ستر حصہ کوعمداً دیکھنا بھی حرام ہے، اسی طرح عورت کے لئے دوسری عورت کے قابل ستر حصہ کوعمداً دیکھنا حرام ہے۔

اس مسله میں اصل اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "قُلُ لِلْمُوْمِنِیْنَ يَغُضُّوا مِنُ أَبُصَادِهِمُ وَ يَحُفَظُوا فُرُو جَهُمُ ذَلِکَ أَذُكٰی لَهُمُ لَا الله خَبِیْرٌ بِمَا يَصَنَعُونَ ، وَ قُلُ لِلْمُوْمِنَاتِ يَغُضُضُنَ مِنُ إِنَّ اللّه خَبِیْرٌ بِمَا يَصَنَعُونَ ، وَ قُلُ لِلْمُوْمِنَاتِ يَغُضُضُنَ مِنُ أَبُصَادِهِنَّ وَ يَحُفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبُدِيُنَ زِيُنَتَهُنَّ إِلَّا مَا فَهُو جَهُنَّ وَلاَ يُبُدِينَ زِيُنَتَهُنَّ إِلَّا مَا فَهُو مِنُهَا .... (1) (آپایان والوں سے کہ دیجئے کہ اپنی نظریں نیجی رکھیں اور اپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کریں ، بیان کے حق میں زیادہ صفائی کی بات ہے ، بے شک اللہ کوسب پھے خبر ہے جو پچھلوگ کیا کہ دیجئے ایمان والیوں سے کہ اپنی نظریں نیجی رکھیں اور آپنی شرم گا ہوں کی حفاظت رکھیں اور اپنی سنگار ظاہر نہ بیکی رکھیں اور آپنی شرم گا ہوں کی حفاظت رکھیں اور اپنا سنگار ظاہر نہ ہونے دیں مگر ہاں جو اس میں سے کھلا ہیں رہتا ہے )۔

اوراس لئے بھی کہ نی علیہ کا حضرت اساء بنت ابی بکڑ سے یہ فرمانا کہ: "یا اسماء: إن المرأة إذ بلغت الحیض لم تصلح أن يرى منها إلا هذا و هذا" وأشار إلى وجهه

و کفیه"(۱) (اے اساء! عورت جب بالغ ہوجائے تو بیدرست نہیں ہے کہ اس کے اور آس کے اور آپ علیقی نے چہرے اور دونوں تھیلیوں کی طرف اشارہ فرمایا)۔

اور غیر قابل سر حصہ کی طرف شہوت کے ساتھ عمداً دیکھنا حرام ہے، نواہ بید کی خان مرد کا کسی عورت کو ہو یا اس کے برعس ، اس لئے کہ یہ باعث فتنہ ہے، چنا نچہ نبی کریم علی ہیں گارش کے الاولی ولیست لک تتبع النظرة النظرة فإن لک الاولی ولیست لک الآخرة ، (۲) (اے علی! ایک نگاہ کے بعد دوبارہ مت دیکھو، اس لئے کہ پہلی نگاہ تو معاف ہے لیکن دوسری نہیں)۔ اس طرح ایک روایت یہ ہے کہ فضل بن عباس جی میں رسول اللہ علی ہے کہ دریافت میں ایک شعمیہ عورت آئی اور آپ سے مسلہ دریافت کرنے گئی، فضل بن عباس ان کی طرف دیکھنے گئے، وہ بھی ان کی عورت کی طرف دیکھنے گئے، وہ بھی ان کی عورت کی طرف سے بھیر دیا (۳)، ایک روایت میں ہے کہ عورت کی طرف سے بھیر دیا (۳)، ایک روایت میں ہے کہ عورت کی طرف سے بھیر دیا (۳)، ایک روایت میں ہے کہ بھائی کے چہرے کو موڑ دیا، آپ غیان او جوان بھائی کے چہرے کو موڑ دیا، آپ نے فرمایا کہ میں نے ایک نوجوان بھائی کے چہرے کو موڑ دیا، آپ نے فرمایا کہ میں نے ایک نوجوان بھائی کے چہرے کو موڑ دیا، آپ نے فرمایا کہ میں نے ایک نوجوان

<sup>(</sup>۱) سورۇنورىر • سىماسى

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یا أسماء، إن الموأة إذا بلغت....." کی روایت ابوداؤد (۳۵۸/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عائش سے کی ہے، اور انہوں نے کہا کہ بیمرسل ہے، خالد بن دریک کی ملاقات حضرت عائش ہے۔ نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یا علی لا تتبع النظرة النظرة ....." کی روایت ترمذی (۲) حدیث المحلی کی کا کست کی کے اور ترمذی نے کہا کہ بیا محدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الفضل بن العباس مع الخثعمیة" کی روایت بخاری (الفّخ ۲۸ سرت بخاری (الفّخ ۲۸ سرت عبدالله سر ۱۸ سر ۱۸ سرکی بیدالله بن عبال سیکی ہے۔

لڑ کے اور نو خیز لڑکی کودیکھا تو ان دونوں کے بارے میں شیطان سے مطمئن نہیں ہوا<sup>(۱)</sup>۔

اس کے ساتھ ہی ہے معروف ہے کہ میاں ہوی میں سے ہرایک کے لئے فی الجملہ دوسرے کے ستر دیکھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، لہذا ان دونوں میں سے ہرایک کے لئے دوسرے کے پورے بدن کا دیکھنا جائز ہے۔

اور فی الجمله کسی انسان کا اپنے قابل سترعضو کی طرف دیکھنا جائز ہے(۲)۔

تفصیل اصطلاح: ''اجنبی''، ''انویژ'''' حجاب''' ستر العورة''،''عورة''،اور'' نظر''میں دیکھی جائے۔

# مخطوبه (منگیتر) کودیکھنا:

۲-اصل یہ ہے کہ اجنبی عورت کوعمداً دیکھنا حرام ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''قُلُ لِلُمُوْمِنِیْنَ یَغُضُّوا مِنُ أَبْصَادِ هِمْ ''(۳) لَا کُومِنِیْنَ یَغُضُّوا مِنُ أَبْصَادِ هِمْ ''(۳) لَا کُورِت کو ایک والوں سے کہ دیجئے کہ اپنی نظریں نیجی رکھیں ) کیکن جو نکاح کرنا چاہتا ہواس کے لئے اس عورت کود یکھنا جائز ہے، جس سے نکاح کرنا چاہتا ہواس کے لئے اس عورت کو نکہ نبی کریم علیا ہے مغیرہ نکاح کا ارادہ ہے، بلکہ مسنون ہے، کیونکہ نبی کریم علیا ہے مغیرہ بن شعبہ سے اس وقت جب کہ انہوں نے ایک عورت کو نکاح کا پیغام دیا تھا، فرمایا: ''انظر إليها فإنه أحرى أن یؤ دم بینکما'' (۴)

(۲) حدیث: "أنظر إليها، فإنه أحرى أن يؤدم بينكما ....." كى روايت ترمذى (۳) مطبع لحلى) نے كى بے اوركها كه بعد يث سے۔

(اس کو دیکی لو، اس لئے که دیکی لیناتم دونوں کے درمیان موافقت برقرار رہنے کے لئے زیادہ بہتر ہوگا)، بلکہ اگر ضرورت پڑے تو بار بار بھی دیکینا جائز ہے، تا کہ اس کی شکل وصورت زیادہ واضح ہوکر سامنے آ جائے، اور نکاح کے بعد کوئی ندامت نہ ہو، کیونکہ عام طور پر کہلی نگاہ سے مقصود حاصل نہیں ہوتا ہے بید فی الجملہ ہے (۱)، اس کی تفصیل اصطلاح '' خطبہ' میں ہے۔

# تیم کرنے والے کا یانی کودیکھنا:

2- جو شخص پانی موجود نه ہونے کی صورت میں نماز کے لئے تیم کرے، پھر نماز شروع کرنے سے قبل پانی دکھ لے، اور اس کے استعال کی قدرت بھی ہوتو اس کا تیم باطل ہوجائے گا، اور وضو کرنا اس پرواجب ہوگا، کیونکہ نبی کریم علی کا ارشاد ہے: ''إن الصعید الطیب طهور المسلم وإن لم یجد الماء عشر سنین''(۲) (پاکمٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے، خواہ وہ دس سال تک پانی نہ یائے )۔

مالکیہ نے تیم باطل ہونے کے لئے یہ قیدلگائی ہے کہ وقت میں اتنی گنجائش ہو کہ پانی کے استعال کے بعد ایک رکعت نماز ادا کی جاسکے، ورنہ تیم باطل نہ ہوگا۔

ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن کی رائے ہے کہ پانی کے پائے جانے کے باوجود اصلاً تیم ختم نہیں ہوگا، اس لئے کہ طہارت سیح ہونے کے بعد صرف حدث ہی کی وجہ سے ختم ہوتی ہے، اور یانی کا یا یا جانا حدث

<sup>(</sup>۱) ال حدیث کی روایت ترندی (۳/ ۲۲۴ طبع انحلی) نے کی ہے اور انہوں نے کہا کہ بیحدیث حسن صبح ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۳۳۳ اوراس کے بعد کے صفحات ،الدسوتی اس ۱۲۱۳ اوراس کے بعد کے صفحات ،مغنی المحتاج ۳۸ ،۱۲۹ ،۱۲۹ ،المغنی ۲۸ ،۵۵۴ اوراس کے بعد کے صفحات ، القرطبی ۲۲ / ۲۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۰ ۳<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج سر ۱۲۸، المعنی ۶ ر ۵۵۳، ۵۵۳، الدسوقی ۲ ر ۲۱۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الصعید الطیب طهور السملم و إن لم ......" کی روایت ترخی (۱/۲۲ طبع الحلی) اور حاکم (۱/۲ ۲۱ ، ۱۵۷ طبع وائرة المعارف العثمانی) فی حضرت ابوذر اسے کی ہے، اور حاکم نے اس کو سی قرار دیا ہے، اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>اس کی تفصیل'' حدث''' وضو'''' تیمیم''اور'' صلاق'' کی اصطلاح میں ہے۔

## مبيع كود يكهنا:

۸- نیچ (خرید و فروخت) کی شرائط میں سے ایک شرط مبیح کاعلم ہونا ہے، مبیع کاعلم نہ ہونے کی صورت میں نیچ درست نہ ہوگی، اللہ تعالی کا بیقول: "وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ" (۱) (اور اللہ نے نیچ کوحلال کیا) مبیع کے علم ہونے کے ساتھ خاص ہے۔

اورجن امور سے مبیع کاعلم ہوتا ہے ان میں وہ ' روئیت' بھی ہے جوعقد بھے کے ساتھ ہو، لہذا عقد کے وقت دونوں فریق اگر مبیع کو دکھیے لیں تو بھی لازم ہوجائے گی، اوراس میں خیارروئیت نہیں ہوگا، یہ مسئلہ مفق علیہ ہے، اور عقد سے متصل روئیت کے قائم مقام اتی مدت میں عام طور پر مبیع میں کوئی بہلے والی روئیت ہو تھی ہے جس مدت میں عام طور پر مبیع میں کوئی ظاہری تغیر واقع نہ ہوتا ہو، اس لئے کہ اس روئیت کے ذریعہ بھی مبیع کا علم حاصل ہوجا تا ہے، یہ ایسا ہی ہوگیا جیسا کہ اگر معاملہ کرتے وقت فریقین مبیع کا مشاہدہ کرتے ، دراصل اس مسئلہ میں شرط مبیع کاعلم ہے، فریقین مبیع کا مشاہدہ کرتے ، دراصل اس مسئلہ میں شرط مبیع کاعلم ہے، اور روئیت صرف ذریعہ علم ہے، اور اس مدت کی کوئی حد نہیں ہے، ہوجا تا ہے، بعض میں تاخیر سے تغیر ہوتا ہے اور بعض میں ان دونوں کے درمیان تغیر ہوتا ہے، اس لئے میں بات خیر سے تغیر ہوتا ہے اور بعض میں اعتبار کیا جائے گا، اگر مبیع کو ایسی حال اس میں اعتبار کیا جائے گا، اگر مبیع کو ایسی حال اس میں اعتبار کوا ہوتو یہ بھی لازم ہوجائے گی، اور اس میں خیار حاصل نہ ہوگا، اور اگر جس حال سے میں ہوجائے گی، اور اس میں خیار حاصل نہ ہوگا، اور اگر جس حال تو میں بائے کہ اور اس میں خیار حاصل نہ ہوگا، اور اگر جس حالت میں بائے کہ اور اس میں خیار حاصل نہ ہوگا، اور اگر جس حالت میں بائے کہ حالیہ میں جائے گا، اگر مبیع کو دیکھا تھا، اس سے بدلی ہوئی حالت میں بائے جس حالت میں بائے

توخر پدارکوخیارحاصل ہوگا۔

عقد سے قبل کی رؤیت کی بنیاد پر بج جائز ہوجائے گی، بیرائے حفیہ اور یہی شافعیہ اور حنا بلہ کاران آخ مذہب ہے۔
شافعیہ میں سے ابوالقاسم انماطی کہتے ہیں: امام شافعی کے قول جدید کے مطابق یہ بچ جائز نہ ہوگی، یہاں تک کہ فریقین معاملہ کے وقت مبع کود کیے لیس، اور یہی امام احمد سے ایک روایت ہے اور یہی حکم اور حماد سے منقول ہے، اس لئے کہ رؤیت عقد میں شرط ہے، اور عقد درست ہونے کے لئے جو چیز شرط ہواس کا بوقت عقد موجود ہونا ضروری ہے، جیسا کہ نکاح میں شہادت ہے، (۱) اس کی تفصیل ضروری ہے، جیسا کہ نکاح میں شہادت ہے، (۱) اس کی تفصیل اصطلاح '' خیار الرؤیۃ' میں ہے۔

#### قابل اعتباررؤيت:

9 - مبیع کی رؤیت میں اس کے مقصود اصلی کے علم کا اعتبار کیا جائے گا جو حسب مقاصد الگ الگ ہوگا، یہی وجہ ہے کہ بیع کے تمام اجزاء کی رؤیت ضروری نہیں ہے، بلکہ اسے حصہ کی رؤیت کافی سمجھی جائے گی جس سے بقیہ جصے معلوم ہوجا ئیں، اور مقصود اصلی کاعلم ہوجائے ، بھی مبیع کے تمام اجزاء کی رؤیت ممکن نہیں ہوتی، جیسے مبیع اگر غلہ کا دھیر ہوتو اس ڈھیر کے تمام دانوں کی رویت ممکن نہیں، اس لئے اسے دھے کی رؤیت کافی ہوگی، جس سے مقصود حاصل ہوجائے، لہذا جب ایسی صورت ہوتو جو جھے دیکھے نہیں گئے ہیں وہ دیکھے ہوئے حصوں ایسی صورت ہوتو جو حصے دیکھے نہیں گئے ہیں وہ دیکھے ہوئے حصوں کے تابع ہوجائیں گے۔

اس مسئله میں اصل بہہ کے مبیع یا توایک شی ہوگی یا متعدد اشیاء،

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۷۵،الدسوقی ار۱۵۹،۱۵۸، جواهر الاِ کلیل ار۲۸، اُسنی المطالب ار۸۸، المغنی ار۲۲۹،۲۲۸،القواعد لا بن رجب ۱۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر۵۷۲\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۹۲، ۲۹۳، ابن عابدین ۱۹۸۳، جوابر الاکلیل ۱۹۳۰ الدسوقی ۳ر ۲۴، مغنی المحتاج ۲ر ۱۹،۱۸، لمبذب ارا ۲۷، المغنی ۳ر ۵۸۳، شرح منتهی الإرادات ۲۲/۲۴۱۔

اگرمنی ایک فئی ہوتو بعض حصہ کی رؤیت کافی ہوگی جس ہے مقصود کا پیتہ چل جائے ، مثلا مبیع اگر گھوڑا یا خچر یا گدھا ہوتو اس کے چہرے اور آخر حصہ کی رؤیت کافی ہوگی ، اس لئے کہ چہرہ اور جسم کا آخری حصہ اس قتم کے جانوروں میں عضومقصود ہے ، اور اگرمبیع دودھ دینے والی گائے ہوتو اس میں ان دونوں کے ساتھ تھن بھی دیکھا جائے گا ، اور اسی طرح دوسری چیزیں۔

اوراگر مبیع متعدداشیاء ہوں تواگراس کے افراد یکساں ہوں جس کوفقہاء مثلی سے تعبیر کرتے ہیں ،اورجس کی علامت بہ ہے کہ اسے بطور نمونہ کے پیش کیا جاتا ہے، جیسے کیلی اور وزنی اشیاء تواس کے بعض کی رؤیت کافی ہوگی ، إلا بیر کہ ہاقی جھے اس سے زیادہ ردی ہوں جود کھے گئے ہیں، تو وقت مشتری کوخیار حاصل ہوگا، اور اگر مبیع متعدد کیڑے ہوں،اوروہ ایک ہی طرز کے ہوں،عموماً ان میں کوئی فرق نہ ہواس طرح کہاس میں سے ہرایک یکسال قیت میں فروخت کیاجاتا ہوہ تواس میں ابن عابدین نے اس بات کوتر جیجے دی ہے کہ ان میں سے کسی ایک کیڑے کا دیکھ لینا کافی ہوگا ،اس لئے کہ ایسے تاجروں کے عرف میں کیڑے نمونہ دکھا کرفروخت کئے جاتے ہیں،وہ اشیاءجن کے افرادعد دی ہوں، اوریکساں سائز کے ہوں اوران میں کوئی فرق بھی نہ ہو، جیسے اخروٹ تو ان میں بعض کی رؤیت کل کے لئے کافی ہوگی،اس لئے کہ چھوٹے اور بڑے ایک دوسرے سے قریب قریب ہوتے ہیں اوران میں عرف وعادت کے لحاظ سے فرق نا قابل اعتبار ہوتا ہے، یہی رائے اصح ہے، البتہ امام کرخی کااس میں اختلاف ہے، انھوں نے اخروٹ کو متفاوت عددی اشیاء سے ملحق کیا ہے، کیونکہ بڑے اور چھوٹے میں فرق ہوتا ہے،اوران کے نز دیک خریدار کوخیار حاصل ہوگا۔

اور اگرمبیع کے افراد میں باہم فرق ہو، جن کو فقہاء'' ذوات

القیم' سے تعبیر کرتے ہیں، اور جن کو' عددیات متفاوتہ' بھی کہاجاتا ہے، اور نمونہ کے ذریعہ ان کی خرید و فروخت نہیں کی جاتی ہے، جیسے چو پائے، اور ایسے کپڑے جن میں باہم فرق ہوا در اس طرح کی دیگر چزیں تو ان میں ایک شی کے اس حصہ کی رؤیت ضروری ہوگی، جس سے مقصود کاعلم حاصل ہوجائے، یااگر بیجان متفاوت اشیاء میں سے ایک سے زائد ہو تو مقصود کاعلم حاصل کرنے کے لئے ہرایک کا دیکھنا ضروری ہوگا، جیسے متعدد چویائے۔

یہ حفیہ کا مذہب ہے، بقیہ مذاہب میں بھی فی الجملہ یہی حکم ہے (۱)، البتہ مذاہب میں اور خود ایک مذہب کے فقہاء میں اس کی تحدید کے بارے میں اختلاف ہے جس کے ذریعہ مقصود حاصل ہواور جس کی رؤیت کافی ہو، اس کی تفصیل اصطلاح '' خیار الرؤیة'' میں ہے۔

مشہود بہ (جس چیز کی شہادت دی جائے ) کودیکھنا: ۱۰- اداء شہادت کی ایک شرط بہ ہے کہ شاہداداء شہادت کے وقت مشہود بہ کوجانتا ہو۔

چنانچ شاہر کے لئے شہادت دینادرست نہیں ہے الایہ کہاسے رؤیت یا ساع کے ذریعہ اس کا علم ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"وَلَا تَقُفُ ماَلَیْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِئِکَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا"(۱) (اوراس چیز کے پیچےمت ہولیا کرجس کے بارے میں مجھے علم (صیح ) نہو، بیشک

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۹۳،۲۹۳،۷۲، البدائع ۲۹۳،۲۹۳، البدایه وشروجها ۲۹۳،۲۹۳، البدایه وشروجها مدین عابدین ۳۸۳،۲۹۳، الحطاب و المواق بهامشه ۲۹۳،۲۹۳، مغنی المحتاج ۲۲،۱۹۷۳، کشاف القناع سر ۱۹۳۳، المغنی سر ۵۸۱/۳

<sup>(</sup>۲) سورهٔ إسراء ۱۳۷ـ

کان اور آنکھ اور دل ان کی پوچھ ہر شخص ہے ہوگی)۔ حضرت ابن عباس ہے موگی است میں اللہ علیہ کے سامنے عباس ہے دوایت ہے وہ کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ اللہ علیہ ایک اللہ علی مایضی ایک ایک ایسے خص کا تذکرہ ہوا جو گواہی دیا کرتا تھا، تو آپ نے مجھ سے فرمایا: "یا ابن عباس لاتشھد إلا علی مایضی الک کضیاء ھذہ الشمس "(۱) (اے ابن عباس! گواہی صرف اس چیز کی دوجو تہمارے سامنے اس سورج کی روشنی کی طرح واضح ہو)، اور رسول اللہ علیہ نے اپنے دست مبارک سے سورج کی طرف اشارہ فرمایا۔

مشہود ہے کے علم کا ایک ذریعہ رؤیت ہے، لہذا اگر مشہود بہ افعال میں سے ہو، جیسے خصب، اتلاف، زنا، شراب نوشی اوردیگر تمام افعال، اسی طرح دیکھی جانے والی صفات ہوں، جیسے بیجے میں عیوب اور اس جیسی چیزیں، جو صرف رؤیت ہی کے ذریعہ معلوم ہوسکتی ہیں، توان میں گواہ بننے کے لئے رؤیت شرط ہوگی، اس لئے کہ رؤیت کے بغیران چیزوں میں اداء شہادت قطعاً ممکن نہیں، اور یہ متفق علیہ مسکلہ بغیران چیزوں میں اداء شہادت قطعاً ممکن نہیں، اور یہ متفق علیہ مسکلہ

اوراگرمشہود بہاقوال میں سے ہوجیسے بھے اوراجارہ وغیرہ کے معاملات تو ذرائع علم کی شرائط کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا متعاقدین کی باتیں سننے کے ساتھ ان کود کھنا بھی ضروری ہے؟ یا صرف ان کی بات س لینا کافی ہے اگر گواہ متعاقدین کو پہچانتا ہواور اس کو یقین ہو کہ بیانہی دونوں کا کلام ہے تو ما لکیہ اور حنابلہ کے نزد یک سننا کافی ہوگا، اور متعاقدین کی رؤیت کا اعتبار نہیں ہوگا، اس کو یک سننا کافی ہوگا، اور متعاقدین کی رؤیت کا اعتبار نہیں ہوگا، ای

قول کوابن عباس ، زہری، ربیعہ، لیث ، شرح ، عطاء اور ابن ابی لیلی نے اختیار کیا ہے، اس لئے کہ شاہد مشہود علیہ (جس کے خلاف گواہی دی جائے ) کویقینی طور پر جانتا ہے، لہذا اس کی شہادت اس کے خلاف اسی طرح جائز ہے جس طرح اس کے دیکھنے کی صورت میں جائز ہوگا جو ہوتی ۔ لیکن صرف اسی شخص کے لئے شہادت دینا جائز ہوگا جو مشہود علیہ کویقینی طور پر پہچانتا ہو، اور بھی بھی سماع سے یقینی طور پر علم مشہود علیہ کویقینی طور پر پھچانتا ہو، اور بھی بھی سماع سے یقینی طور پر علم ماصل ہوجاتا ہے اور شریعت نے اس کو معتبر مانا ہے، اس لئے کہ بغیر روئیت کر نے کو جائز قرار دیا ہے لہذ الندھے کی روایت کر ہے، اور اس شخص کی روایت کر ہے، اور اس شخص کی روایت کر ہے، علیہ کا لئکہ ان کامحرم نہ ہوتا بل قبول ہے۔

اور حفنہ کے بہاں اصل یہ ہے کہ شہود بہ میں افعال کی طرح اقوال میں بھی ساع کے ساتھ روئیت شرط ہے ،اس لئے کہ ان کے بزد یک گواہ بننے کی ایک شرط یہ ہے کہ مشہود بہ کو بذات خود د کیھ کر گواہ بنے ، دوسرے کا دیکنا کافی نہیں ہے، البتہ بحض خاص اشیاء میں لوگوں سے من کر بھی گواہ بننا جائز ہے، جیسے نکاح، نسب اور موت میں، گواہ بننا جائز ہے، جیسے نکاح، نسب اور موت میں، گواہ بننے کے لئے معائنہ کی جو شرط رکھی گئی ہے، اس کی دلیل نبی کریم علیہ کا وہ قول ہے جو آپ علیہ التشهد اللا علی مایضیئ لک سے فرمایا تھا:"یا ابن عباس، لاتشهد اللا علی مایضیئ لک حضیاء ھذہ الشمس" (اے ابن عباس! شہادت صرف انہی چیزوں کی دو جو تمہارے سامنے اس سورج کی روشیٰ کی طرح روشن مور اسلام اللہ علیہ مورج کی طرف اشارہ فرمایا، سورج کی بنین ہوسکتا، بہی طرف اشارہ فرمایا، سورج جیساعلم بغیر خود مشاہدہ کے نہیں ہوسکتا، بہی قبول نہیں ہے، خواہ وہ گواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام قبول نہیں ہے، خواہ وہ گواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام قبول نہیں ہے، خواہ وہ گواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام قبول نہیں ہے، خواہ وہ گواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام ابو یوسف کے نزد یک نابینا شاہدا گرگواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام ابو یوسف کے نزد یک نابینا شاہدا گرگواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام ابو یوسف کے نزد یک نابینا شاہدا گرگواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام ابو یوسف کے نزد یک نابینا شاہدا گرگواہ بننے کے وقت بینا ہو یا نہ ہو، اور امام ابو یوسف کے نزد یک نابینا شاہدا گرگواہ بننے کے وقت بینا ہو یو تو تبینا ہو تو تو تبینا ہو یا نہ ہو، اور امام

شہادت قبول کی جائے گی۔

حفیہ نے کہا کہ اگر کوئی پردے کی اوٹ سے کوئی بات سنے تو اس کے لئے اس کی شہادت دینا جائز نہیں ہے، اگر کوئی شخص قاضی کے سامنے وضاحت کرتے ہوئے رہ کھے کہ میں نے فلاں کوفروخت كرتے ہوئے سنا اليكن ميں نے بوقت تكلم اس كو ديكھانہيں ہے، تو قاضی اس کوقبول نہیں کرے گا،اس لئے کہ ایک آواز کا انداز دوسرے کے مشابہ ہوتا ہے۔

اور حفیه نے اس اصول سے اس صورت کومشتنی قرار دیاہے، جب کہ مشہودعلیہ (جس کے خلاف گواہی دی جارہی ہو) گھر میں داخل ہو،اورشاہد کومعلوم ہو کہ گھر میں اس کے سوا کوئی نہیں ہے، پھروہ دروازہ پر بیٹھ جائے ،اوراس کےعلاوہ گھر میں کوئی دوسراراستہ بھی نہ ہو، پھروہ گھر میں داخل ہونے والے کا اقرارس لے حالانکہ وہ اس کو د مکھے نہ رہا ہو، اس صورت میں صرف سن لینے کی وجہ سے اس کے خلاف شہادت دینا جائز ہوگا ،اس لئے کہاں صورت میں علم حاصل ہوجا تاہے۔

شا فعیہ نے کہا کہاسی طرح اقوال مثلا نیج وغیرہ کی شہادت میں افعال کی شہادت کی طرح ساع کے ساتھ ساتھ رؤیت بھی ضروری ہے،اس کئے ان میں محض آواز پراعتاد کرتے ہوئے بہرے اور نابینا کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ آواز ایک دوسرے کے مشابہ ہوتی ہے،اوراس میں التباس کااندیشہر ہتاہے۔

اوربعض شا فعیہ نے اس جیسی صورت کا اسٹناء کیا ہے،جس کا ذکر حفیہ نے کیاہے، کین اکثر شافعیہ نے اس اسٹناء سے انکار کیاہے (۱)۔

اس مسکلہ میں اختلاف وتفصیل ہےجس کے لئے اصطلاح ''شہادة'' كى طرف رجوع كياجائے۔

## قاضي كا فريقين كود يكينا:

ا ا – نابینا څخص کے قضاء کے حجے ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے،جیسا کہ قضاء علی الغائب کے مسکہ میں اختلاف ہے۔

اس کی تفصیل'' قضاء'''' عمی''اور'' غیبة'' کی اصطلاح میں دىيھى جائے۔

#### رۇپت كااثر:

۱۲ - بعض احکام میں رؤیت مؤثر ہوتی ہے، جن میں سے چند درج زىل ہىں:

الف-رمضان کے جاند کی رؤیت کی وجہ سے روزہ واجب موجاتا ہے، اور شوال کے جاند کی رؤیت کی وجہ سے روزہ توڑنا ضروری ہوجاتا ہے (۱)، اس کئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "صوموا لرؤيته، و أفطروا لرؤيته، فإن غمى عليكم الشهر فعدوا له ثلاثين "(٢) (جاند كيركرروزه ركهواور جاند كير کرروزه تورّ دو،اوراگرآ سان ابرآ لود ہوتوتیس دن پورے کرو)،اس كَ تَفْصِيلِ اصطلاح '' رؤية الهلال'' ميں ديھي جائے۔

ب-منكر يعني خلاف شرع عمل ديمضے كى وجه سے اس كوروكنا اور اسے مٹانے کی کوشش کرنا واجب ہوجاتا ہے،اس لئے کہ اللہ تعالی کا فرمان ب: "وَلْتَكُنُ مِّنكُمُ أُمَّةٌ يَدُعُونَ إلى الْخَير وَ يَأْمُرُونَ

<sup>(</sup>۱) المغنى سرو۸،۰۹-

<sup>(</sup>٢) حديث:"صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته.....'' كي روايت بخاري (الفتح ١١٩ الطبع السَّلفيه) اورمسلم (٢١٢/٢ طبع السَّلفيه) في حضرت الوهريرة الم سے کی ہے،اورالفاظمسلم کے ہیں۔

<sup>(1)</sup> الهدامه ونثر وحها فتح القدير والعنامة ٢ ٢ ٢٢، ٣٢٣، بدائع الصنائع ٢٦٦٧، ۲۶۸، الدسوقی ۴ر ۱۶۷، أسنی المطالب ۴ر ۳۹۳، مغنی المحتاج ۴ر ۲۹۸، المغنی و ر ۱۵۹،۱۵۹،۱۸۹ ـ

بِالْمَعُرُوُفِ وَ يَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكُوِ "(ا) (اور ضرور ہے كہتم ميں ايك الي جماعت رہے جو نيكى كى طرف بلا يا كرے اور بھلائى كا حكم ديا كرے اور بھلائى كا حكم ديا درے اور بھلائى كا حكم ديا در اور بدى سے روكا كرے )۔ اور نبى كريم عَلَيْتُ كا ارشاد ہے:

"من رأى منكم منكوا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان"(تم فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان"(تم ميں سے كوئى اگر منكر كو ديكھے تو اسے چاہئے كہ اپنے ہاتھ سے اس كومنادے، اگر ايبانهيں كرسكتا ہے تو زبان سے، اور اگر يہ بھى نہيں ہوسكتا ہے تو دل سے برا سمجھے اور يہ ايمان كا سب سے كمزر درجہ ہوسكتا ہے تو دل سے برا سمجھے اور يہ ايمان كا سب سے كمزر درجہ ہوسكتا ہے۔ د

اس کے ساتھ ساتھ میں گوظ رہے کہ جس منکر کا بدلنا واجب ہے اس کے منکر ہونے پراجماع ہو، اور یہ بھی المحوظ رہے کہ منکر کے بدلنے کی کوشش کی صورت میں کوئی فتنہ پیدا نہ ہو، اور ان حالات کو بھی ملحوظ رکھا جائے جو حدیث میں مذکور درجات میں سے ہر درجہ کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوں ، لینی پہلے ہاتھ سے پھر زبان سے اور پھر دل سے (س)، اس کی تفصیل اصطلاح '' امر بالمع وف' میں دیکھی جائے۔

ج-مسجد حرام کی رؤیت کے وقت دعا کرنامسخب ہے، اس لئے کہ بیت اللہ کودیکھنے کے وقت دعامقبول ہوتی ہے (۴) حضرت ابن عمر کی نظر جب بیت اللہ پر پڑتی تھی تووہ کہتے:"باسم الله و الله أكبر "-

افضل تو یمی ہے کہ دعاء ماثور پڑھی جائے، اس کئے کہ نبی کریم علیلتہ کی نگاہ جب بیت اللہ پر پڑتی تھی تو آپ اپنے دونوں

دست مبارک کو اٹھاتے اور فرماتے: "اللهم زد هذا البیت تشریفا و تکریما و تعظیما و مهابة، و زد من شرفه و کرمه ممن حجه أو اعتمره تشریفا و تکریما و تعظیما و برا"(۱) ممن حجه أو اعتمره تشریفا و تکریم و تعظیم اور بهیت کومزید (۱) الله اس گرکی عزت و شرف، تکریم و تعظیم اور بهیت کومزید برطهادی، اوراک شخص کی شرافت و کرامت میں اضافه فرما جو بیت الله کا حج یا عمره عزت و شرافت اور تعظیم و تکریم کے ساتھ کر کے )۔
د - تیج کے کمل ہونے کے بعدا گرمیج میں کوئی عیب نظر آئے تو خریدار کو عیب کی وجہ سے رد کرنے کا خیار حاصل ہوگا(۲) اس کی تفصیل اصطلاح "خیار العیب" میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۰۴ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من رأی منکم منکرا فلیغیره بیده،فإن...." کی روایت مسلم (۱ر۲۹ طبع الحلی) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) إحياءعلوم الدين ۱۲/۳ ۱۹،۳۱۳ س

<sup>(</sup>٤) الهدابيو فتح القدير ١/ ٣٥٣، ٣٥٢\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان إذا رأی البیت رفع یدیه و قال: اللهم زد هذا البیت..." کی روایت امام شافعی نے المسند (۱۱ ۳۳۹، تربیب السندی طبع مطبعة السعادة) میں کی ہے، اور ابن تجر نے کہا: بیحد یث معضل ہے، اس کی سند میں ابن جر بح اور نبی اگرم علیہ کے درمیان دور اوی ساقط ہیں، جیسا کتا تحیص (۲۲۲/۲ طبع شرکة الطباعة الغنیہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸ ۲۷\_

رات کے چاندکوبھی ہلال کہا جاتا ہے، کیونکہ ابتداء مہینہ میں ہلال کا جو جمہ موتا ہے۔ حجم ہوتا ہے اسی کے بقدران راتوں میں بھی ہوتا ہے۔

ا یک قول ہے کہ جب تک چاند کی روشنی رات کی تاریکی کودور نہ کردے اس وقت تک اس کو ہلال ہی کہا جائے گا، اور ایسا ساتویں رات میں ہوتا ہے (۱)۔

رؤیت ہلال کامقصود: گزشتہ مہینہ کی ۲۹ویں تاریخ کوسورج غروب ہونے کے بعد کوئی ایسا شخص آنکھ سے چاند دیکھے جس کی بات معتبر اور اس کی شہادت قابل قبول ہوتو اس کے دیکھنے کی وجہ سے مہینہ کا آغاز ہوجائے گا۔

# شرعی حکم:

رؤيت ہلال كااہتمام:

۲-چونکه رؤیت ہلال سے بعض عبادات کے اوقات متعلق ہیں، اس لئے مسلمانوں کو بی کم دیا گیا ہے کہ اس کود کیھنے کی کوشش کریں، خاص طور پر رمضان کے آغاز کو جاننے کے لئے شعبان کی • ساویں تاریخ کی شب میں اور رمضان کے ختم ہونے اور شوال کے آغاز کو جاننے کے لئے رمضان کی • ساویں تاریخ کی شب میں اور ذی الحجہ کے آغاز کو جاننے کے لئے رمضان کی • ساویں تاریخ کی شب میں ور ذی الحجہ کے آغاز کو جاننے کے لئے ذی قعدہ کی تیسویں تاریخ کی شب میں چاندد کھنا ضروری ہوجا تا ہے، کیونکہ یہ تینوں مہننے ایسے ہیں جن سے اسلام کے دو رکن: روزہ اور جج متعلق ہیں، اور اس لئے بھی کہ عیدالفطر اور عیدالفظر اور عیدالفظر کی تعیدالفظر اور عیدالفظر اور میں ہوئے۔

خود نبی پاک علیہ نے چاند دیکھنے کے اہتمام کی تاکید فرمائی، حضرت ابوہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "صوموا لرؤیته وأفطروا لرؤیته، فإن غبی علیکم فأکملوا

# رؤيت الهلال

#### تعریف:

ا - رؤیت آنکھ اور دل سے دیکھنا ہے، یہ "دأی" کا مصدر ہے، رؤیت العین متعدی بیک مفعول ہوتا ہے، اور رؤیت اگر علم کے معنی میں ہوتو متعدی بدومفعول ہوتا ہے (۱)۔

در حقیقت رؤیت کی اضافت جب اعیان کی طرف ہوتو رؤیت بالبھر مراد ہوتی ہے، جیسے رسول پاک علیقیہ کا بی تول: "صوموا لرؤیته و أفطروا لرؤیته "(۲) ( یعنی روزه کا آغاز چاندد کھ کر کرو اور چاندد کھ کر روزہ توڑدو)، اور بھی بھی مجاز اُرؤیت سے ملم بھی مراد ہوتا ہے (۳)۔

"و تراءی القوم" لیخی بعض نے بعض کودیکھا، اور" تراءینا الهلال" لیخی ہم لوگوں نے چانددیکھا۔

ہلال کے گئی معانی ہیں، جن میں سے یہ ہے: ہر قمری مہینہ کی کہاں اور دوسری رات کے چاند کو ہلال کہتے ہیں، اور ایک قول ہے کہ تیسری رات کے چاند کو بھی ہلال کہتے ہیں، اور ۲۹ ویں اور ۲۷ ویں

<sup>(</sup>۱) الصحاح للحويري، ماده: "بلال"، لسان العرب لا بن منظور، ماده: "بلل" ـ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده:" رأى" ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "صوموا لرؤیته و أفطروا لرؤیته" کی روایت بخاری (افقیّ ۱۹۸۳) محدیث: "صوموا لرؤیته و أفطروا لرؤیته" کی اور مسلم (۷۲۲/۲ طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ اللہ مسلم کے ہے۔

<sup>.</sup> الكليات لا بي البقاء الكفوى (مجم في المصطلحات والفروق اللغوي)، لسان العرب لا بن منظور، ماده: '' رأى' -

عدة شعبان ثلاثین ''<sup>(1)</sup> (چاندد کی کرروزه رکھواور چاندد کی کرروزه توردو،اورا گرچاندندد کی سکوتو شعبان کے ۱۰ سدن مکمل کرو)۔

حضرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے کہ رسول الله علیہ فی ارشادفر مایا: "الشهر تسع و عشرون لیلة، فلا تصوموا حتی تروه فإن غم علیکم فأکملوا العدة ثلاثین "(۲) (مهینه ۲۹ دن کا بھی ہوتا ہے، لہذا جب تک چاندد کھے نہ لو، روزه نہ رکھو، اورا اگر چاندنہ کے سکوتو ۳۰ کی گنتی کمل کرلو)۔

پہلی حدیث سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ رمضان کا روزہ یا تو چاند د مکھ کرواجب ہوتا ہے یا شعبان کے • ۳دن مکمل ہونے کے بعد، اور شوال کے چاند کو د کھے کریا رمضان کے • ۳دن پورے کرنے کے بعدافطار کرنے کا حکم دیا گیاہے۔

اور دوسری حدیث میں مطلع صاف ہونے کی صورت میں چاند دیکھنے یا شعبان کے بورا کرنے سے قبل رمضان کاروز ہ رکھنے سے منع کیا گیاہے۔

نبی کریم سے منقول ایک حدیث میں رمضان کی خاطر شعبان کے چاند دیکھنے کے اہتمام کا حکم فرمایا گیا ہے، آپ علیہ کا ارشاد ہے:"أحصوا ھلال شعبان لو مضان" (۳) (رمضان کے لئے شعبان کے چاندکوشار کیا کرو)، ایک دوسری حدیث میں رمضان کے شعبان کے چاندکوشار کیا کرو)، ایک دوسری حدیث میں رمضان کے

- (۱) حدیث: "صوموا لرؤیته وأفطروا لرؤیته.....، کی روایت بخاری (افتح ۱۹۸۳) اورمسلم (۲۲/۲۲ طبع الحلیی ) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے اورمسلم کالفظ "غمّی" ہے۔
- (۲) حدیث: "الشهر تسع و عشرون لیلة..." کی روایت بخاری (افق ۱۹/۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/۵۹/۹ طبع الحلبی) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حدیث: ''أحصوا هلال شعبان لرمضان....." کی روایت ترندی (۳) حدیث: ''أحصوا هلال شعبان لرمضان....." کی روایت ترندی خوا (۱۲ طبع الحلمی ) اور حاکم (۱۲۵۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے ان حضرت الوہریر ہ تھے کی ہے، حاکم نے اس کوسیح قرار دیا ہے، اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

آغاز کولیتی بنانے کے لئے شعبان کے مہینے کا خیال رکھنے کی وضاحت

آئی ہے، حضرت عائشہ ہے مروی ہے: ''کان النبی عَلیہ یہ محفظ من شعبان مالا یتحفظ من غیرہ، ثم یصوم لرؤیة رمضان فان غم علیه عد ثلاثین یوما ثم صام''(۱) (نبی کریم علیہ الله شعبان کے مہینہ کا جتنا خیال رکھتے تھے اتنا دوسرے مہینوں کا نہیں رکھتے تھے، پھر رمضان کا چاند دیکھ کرروزہ رکھتے اگر چاند نظر نہ آتا تو مساون شار کرتے پھرروزہ رکھتے اگر چاند نظر نہ آتا تو رمضان کے روزے کی محافظت کی غرض سے شعبان کے ایام کوشار کرنے کی زحمت گوارہ فرماتے تھے (۲)، نیز صحابہ کرام بھی نبی کریم علیہ کی زندگی میں اور آپ علیہ کریم علیہ کی وفات کے بعد رمضان کے چاند کو دیکھنے کا اہتمام کرتے تھے، چنانچ صحابہ ایک دوسرے کے ماتھ چاندہ کیا کرائے تھے۔ چنانچ صحابہ ایک دوسرے کے ماتھ چاندہ کیا کرائے تھے۔ ورسرے کے ماتھ چاندہ کیا کرتے تھے، چنانچ صحابہ ایک دوسرے کے ماتھ چاندہ کیا کرتے تھے، چنانچ صحابہ ایک دوسرے کے ماتھ چاندہ کیا کرتے تھے۔

حضرت عبد الله بن عمرٌ سے مروی ہے وہ کہتے ہیں: "تواء ی الناس الهلال فأخبرت به رسول الله عَلَيْكِ فصام و أمر الناس بصیامه" (۳) (لوگوں نے چاند دیکھا تو اس کی خبر میں نے رسول الله عَلَيْكَ کُودی، آپ عَلَيْكَ نَے روزہ رکھا اور لوگوں کو بھی روزہ رکھا کا عکم دیا)۔

حضرت انس بن ما لک عصروی ہے، وہ کہتے ہیں: "کنا مع عمر بین مکة والمدینة، فترائینا الهلال، و کنت رجلا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان یتحفظ من شعبان ما لا یتحفظ من غیره" کی روایت ابوداود (۲۲ م ۲۲ حقیق عزت عبید دعاس) ، حاکم (۱ م ۲۲۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح قرار دیاہے، اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) عون المعبود ١٦ ١ ١٩ ١٩ ١٨ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عمر: 'تو ائی الناس الهلال'' کی روایت ابوداوُ د (۲۸۲۵۵،۷۵۷، تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (ار ۳۲۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو تیج قرار دیاہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

حدید البصر فرأیته، ولیس أحدیز عم أنه رآه غیری قال: فجعلت أقول لعمر: أما تراه فجعل لایراه، قال: یقول عمر: سأراه وأنا مستلق علی فراشی "(۱) (بم لوگ حفرت عمر کساتھ مکہ اور مدینہ کے درمیان سے کہ ہم لوگوں نے چاند دیکھا، اور چونکہ میری نگاہ بڑی تیز تھی، اس لئے میں نے جلدی سے دیکھا ہاور میر بے علاوہ کوئی نہیں تھا جس کو یہ گمان ہو کہ اس نے دیکھا اپ دیکھا ہے، فرماتے ہیں کہ میں حضرت عمر سے کہنے لگا کہ کیا آپ چاند نہیں دیکھر ہے ہیں؟ لیکن ان کونظر نہیں آ رہا تھا، حضرت انس فرماتے ہیں کہ حضرت کی کہا کہ کیا ا

حنفیہ کے نزدیک شعبان کی • ۳ ویں تاریخ کی رات کورمضان کا چاند دیکھنے کی کوشش کر ناواجب علی الکفا میہ ہے، اگرلوگ چاند دیکھ لیس تو روزہ رکھیں گے، ورنہ • ۳ کی گنتی مکمل کرنے کے بعد پھر روزہ رکھیں گے (۲)،اس لئے کہ جس چیز کے بغیر واجب حاصل نہیں ہوتا وہ چیز بھی واجب ہوتی ہے۔

اور حنابله کہتے ہیں کہ چاند کا دیکھنامتحب ہے، تا کہ روزہ کی رعایت بھی ہوسکے اور اختلاف سے بچابھی جاسکے (۳)۔
لیکن مالکیہ اور شافعیہ کی کوئی صراحت ہمیں اس مسلہ میں نہیں ملی۔

(۱) اُژانس بن مالک: "کنا مع عمر بین مکة و المدینة" کی روایت مسلم (۲۲۰۲/۲ طیح الحلی) نے کی ہے۔

(۳) كشاف القناع للبهوتي منصور بن يونس ۲/۰۲۲ مطبعة انصاراله المحمدية ۱۳۲۲ هزر ۱۹۲۷ء -

ا ثبات ہلال کی صورتیں:

اول-آنکھسے دیکھنا:

الف-لوگوں کی اتنی بڑی تعداد کا چاند دیکھنا جن سے استفاضہ حاصل ہوجائے:

سا-استفاضه سے مراداتنی بڑی تعداد کادیکھنا ہے جن کا عادۃ جھوٹ پرمنفق ہوناممکن نہ ہو، اور ان میں ان اوصاف کی شرطنہیں ہوگی جو گواہی دینے والے میں لگائی جاتی ہیں، یعنی آزاد ہونا، بالغ ہونا اور عادل ہونا (۱)۔

یہ استفاضہ کی ایک تشری ہے اور یہ استفاضہ بھی تواتر کے درجہ تک بھی پہنچ جاتا ہے، اور استفاضہ کی دوسری تشریح کی تحدید تین اشخاص سے زائد کے ذریعہ کی گئی ہے (۲)۔

دونوں تشریحات اس بات میں یکساں ہیں کہ بیروئیت مطلع صاف ہونے کی صورت میں ہوگی ،اور بیکہاس رؤیت سے رمضان کا آغاز ثابت ہوجائے گا۔

حنفیہ رمضان اور شوال کے اثبات کے لئے مذکورہ صورت حال میں یہی بات کہتے ہیں (۳)۔

ما لکیہ نے بھی یہی کہا ہے، لیکن انہوں نے مطلع صاف ہونے کی شرط لگانے سے سکوت اختیار کیا ہے، اور شافعیہ اور حنابلہ نے اس مسکلہ کوذکر نہیں کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح للشر نبلالی حسن بن عمار ۱۰۷ (المطبعة العلمیه ۱۳۱۵هـ) رسائل ابن عابدین ار ۲۲۲۔

<sup>(</sup>۱) المقدمات على بإمش المدونة لا بن رشد ار ۱۸۹ دارالفكرطيع دوم \_ • • ۴ اهـ،

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل للحطاب ۲ / ۸۴ ۳ دارالفکر طبع دوم ر ۹۸ ۱۳ هر ۱۹۷۸ - ۱۹

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع للكاساني ۲ / ۸۰ دارالكتاب العربي بيروت طبع دوم ۲۰ ۱۳ هـ، ۱۹۸۲ -

## ب- دوعادل کی رؤیت:

۷۹ - حضرت عمر بن الخطاب اورابن شہاب زہری سے یہ منقول ہے کہ دو عادل کی رؤیت شرط ہے (۱)، اور مالکیہ کی بھی یہی رائے ہے، خواہ مطلع صاف ہو یا ابر آلود، شہر بڑا ہو یا چھوٹا، لہذا دو عادل کی رؤیت سے روزہ، عیدالفطر اور ذی الحجہ ثابت ہوجائیں گے، اور مالکیہ نے عدالت کے لئے مسلمان، آزاد اور مرد ہونے کی شرط لگائی ہے، اور ان چیزوں کی شرط لگائی ہے، حین کا عدالت تقاضا کرتی ہے، یعنی عاقل ہونا، بالغ ہونا اور احکام اسلام کا یا بند ہونا (۱)۔

سحنون نے مطلع صاف ہونے کی صورت میں صرف دو خض کی گواہی کو معتبر مانا ہے، اور اگر شہر بڑا ہوتو اس میں شک ہے، اور اس صورت میں عدد کی کوئی تعیین ان سے منقول نہیں ہے، کین بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ ایسی صورت میں حد شہرت کو پہنچی ہوئی رؤیت ہی قابل قبول ہوگی، اور اس کے لئے کم سے کم تعداد تین ہے۔

انھوں نے کہا: شہر کے بڑے ہونے اور مطلع صاف ہونے کی صورت میں دو گوا ہوں کی گواہی قابل قبول نہیں ہوگی جب کہان دونوں کے علاوہ کوئی گواہی دینے والانہ ہو، اوراس سے بڑی شک کی اورکون سی بات ہوسکتی ہے (")۔

امام شافعی کے شاگر دبویطی سے بیمنقول ہے کہ رمضان کے جاند کے اثبات کے لئے گواہی میں دوعادل کا ہونا شرط ہے (۴)۔

# ج-ایک عادل شخص کی رؤیت:

۵-ایک عادل شخص کی رؤیت قبول کرنے میں فقہاء کے یہاں

(۴) المبذ بلأ بي اسحاق الشير ازى ا / 9 ما طبع عيسى الحلبي مصر ـ

مندرجه ذيل شرا بطاور تفصيلات ہيں:

حفیہ ایک عادل شخص کی گواہی رمضان کے چاند دیکھنے میں اس وقت قبول کرتے ہیں جب کہ آسان ابر آلود یا غبار آلود ہو،اور مطلع صاف نہ ہو،اور عدالت کے وصف میں اس پراکتفا کیا ہے کہ نکیاں گنا ہوں سے زائد ہوں،اور یہ کہ وہ مستورالحال کی گواہی بھی قبول کرتے ہیں،اور مرد ہونے یا آزاد ہونے کی شرط نہیں لگاتے ہیں،اور رؤیت کے اعلان کواخبار کے قبیل سے مانتے ہیں۔

ان کے نزدیک گواہی شہر میں قاضی کے سامنے اور گاؤں میں مسجد کے اندرلوگول کے سامنے کمل ہوگی، اورا گرکوئی تنہا چاند دیکھے اور قاضی اس کی گواہی قبول نہ کرتے وہ شخص روزہ رکھے گا، اورا گرروزہ نہ دیکھے تواس پر قضاء واجب ہوگی کفار نہیں (۱)۔

ایک عادل تخص کی گوائی کے قابل قبول ہونے پر حنفیہ نے حضرت ابن عباس کی اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں: "جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْكُ فقال: أبصرت الهلال اللية، قال: أتشهد أن لا إله إلا الله و أن محمدا عبده ورسوله؟ قال: نعم، قال: یا بلال أذن في الناس فلیصوموا غدا"(۲) (ایک اعرابی نبی کریم عَلَيْكُ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا، آج رات میں نے چاندو یکھا ہے، آپ عَلَیْ فی معبور نہیں اور کیا تم اس بات کی گوائی دیتے ہوکہ اللہ کے علاوہ کوئی معبور نہیں اور

<sup>(</sup>۱) المدونة الرسم که دارالفکر طبع دوم: ۰۰ مهم اهر ۱۹۸۰ -

<sup>(</sup>۲) مواہب الجليل للحطاب ۱۸۱۸ سه

<sup>(</sup>۳) مرجع سابق ۲ر۳۸۵\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع للكاساني ۲ ر ۸۱ م

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس: "جاء أعرابی إلی النبی النبی

محر علیہ اس کے بندے اور رسول ہیں، اعرابی نے جواب دیا، ہاں، تب آپ علیہ نے فرمایا: اے بلال! لوگوں میں اعلان کردو ہاں، تب آپ علیہ نے فرمایا: اے بلال! لوگوں میں اعلان کردو کہوہ کل سے روزہ رکھیں )۔

اوررؤیت ہلال کے سلسلے میں حضرت عبداللہ بن عمرٌ کی حدیث گذر چکی ہے، جس میں میہ کہانہوں نے آپ کورؤیت ہلال کی خبر دی تو آپ علیقی روز ہ رکھا اورلوگوں کو بھی روز ہ رکھنے کا حکم دیا۔

نیز اس کئے کہ رؤیت ہلال کی خبر دینا روایت کے قبیل سے ہے، نہ کہ شہادت کے قبیل سے، کیونکہ خبر دینا والیت کے پر روزہ رکھنا ضروری ہوتا ہے، لیکن شہادت سے شہادت دینے والے پر کچھ لازم نہیں ہوتا، اور روایت میں تعداد کی کوئی شرط نہیں ہے، لہذا رؤیت ہلال میں ایک آ دمی کی خبران شرائط کی بنیاد پر قبول کی جاستی ہے جن کا کسی دینی خبر دینے والے میں پایا جانا ضروری ہے، اور وہ شرائط یہ ہیں: اسلام، عقل، بلوغ اور عدالت (۱)۔

اثبات ہلال میں مالکیہ نے ایک عادل شخص کی رؤیت کا عتبار نہیں کیا ہے، اوراس کی بنا پر پوری جماعت پر روزہ واجب نہیں قرار دیا ہے (۲) اور انھوں نے تنہا چاند دیکھنے والے کے لئے بیضروری قرار دیا ہے کہ رؤیت کی خبر امام کود ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ دوسر شخص نے بھی چاند دیکھا ہواوراس نے امام کواس کی خبر دی ہو، تو پھر اس صورت میں دونوں کی گواہی جائز ہوجائے گی، اور انھوں نے تنہا چاند دیکھنے والے پر روزہ رکھنے کو واجب قرار دیا ہے، اگرامام اس کی گواہی کی ور وزہ نہر کھتے واس پر قضاء و کفارہ دونوں گواہی کو روزہ نہر کھتے واس پر قضاء و کفارہ دونوں

لازم ہوں گے (۱)، انھوں نے حضرت عبدالرحمٰن بن زید بن الخطاب سے مروی روایت سے استدلال کیا ہے کہ انہوں نے یوم الشک میں لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: میں اصحاب رسول اللہ علیا ہے کہ انہوں است میں اللہ علیا ہوں، اور ان سے دینی مسلے یو چھتا رہا ہوں، ان سیصوں نے مجھ سے یہ بیان کیا ہے کہ رسول اللہ علیا ہے نے ارشاد فرمایا: "صوموا لرؤیته وافطروا لرؤیته فإن غم علیکم فرمایا: "صوموا لرؤیته وافطروا لرؤیته فإن غم علیکم فاکملوا ثلاثین فإن شهد شاهدان فصوموا وافطروا"(۱) چاند کی کی کردوزہ رکھواور چاند کی کردوزہ تو ٹردو، اور اگر بدلی کی وجہ سے چاند نظر نہ آئے تو ساکی مدت پوری کرواور اگر دو شخص گواہی دیں تو پھرروزہ رکھواور تو ٹردو)۔

اوران کے نز دیک مشہور ہے کہ اس قتم کی رؤیت قابل قبول ہے جب کہ پورے شہر میں کوئی بھی شخص چاند دیکھنے کا اہتمام نہ کرے(۳)۔

بعض ما لکیہ ایک مرداور غلام اورعورت کی رؤیت کوبھی قبول کرتے ہیں، جب کہ مہینہ کا مقصد تاریخ معلوم کرنا ہو، لیکن شرط یہ ہے کہ اس سے کسی دین کا فوری واجب الادا ہونا یا عدت کا مکمل کرنا متعلق نہ ہو،اورا گرابیا ہوتو دوگوا ہوں کا ہونا ضروری ہوگا (م)۔

شا فعیہ کے نز دیک صحیح قول یہ ہے کہ رمضان کے چاند کے سلسلہ میں ایک عادل شخص کی رؤیت قابل قبول ہوگی اور اس کی بنا پر فرض کی رعایت رکھتے ہوئے تمام لوگوں پر روزہ رکھنے کو لازم کیا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع للكاساني ۲ر۸۱\_

<sup>(</sup>۲) شرح مواهب الجليل للحطاب ۳۸۴۸۴، شرح رساله ابن ابی زیدالقیر وانی لزروق ارا19

<sup>(</sup>۱) المدونه ار ۲۹۳، بداية الجنهد ار ۲۹۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث عبد الرحمٰن بن زید بن الخطاب عن أصحاب رسول الله علیه کل که در الله علیه کل استان (۲) معلقه المکتبة التجاریه) نے کی ہے اور اس کی سند صحیح ہے۔

<sup>(</sup>س) مواہب الجیل للحطاب ۳۸۶/۳۔

<sup>(</sup>۴) حواله سابق ۲/۲۸۳ ـ

جائے گا، اور وہ غلام اور عورت کی رؤیت کو قبول نہیں کرتے ہیں،
کیونکہ ان کے نزد یک رؤیت کی خبر دینا شہادت کے قبیل سے ہے،
اور انھوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی پاک علیقیہ
نے رمضان کے چاند میں تنہا حضرت ابن عمر کی خبر کو قبول کیا ہے، ایسے
نی آپ علیقیہ نے ایک اعرابی کی خبر کو بھی قبول کیا ہے (۱)، نیز
شافعیہ کے نزد یک چاندد کیھنے والے پر روزہ رکھنا واجب ہے اگر چہ
وہ عادل نہ ہو (۲)۔

حنابلہ رمضان کے چاند میں ایک عادل شخص کی رؤیت قبول کرتے ہیں، اور آزاداور مرد ہونے کی شرط نہیں لگاتے ہیں، مگر مستور الحال کی گواہی ان کے نزدیک قابل قبول نہیں ہے، خواہ مطلع صاف ہو یا ابر آلود ہو، اور ان کی دلیل وہ حدیث ہے جس میں ہے کہ نبی کریم علیق نے ایک اعرابی کی خبر کو قبول کیا تھا (۳)، اور ان کے نزدیک بقیہ مہینوں میں کم از کم دوعادل کی گواہی قابل قبول ہوگی، جیسا کہ آگے آئے گا۔

## شوال اور بقیہ مہینوں کے چاند کی رؤیت:

۲ - جمہور فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ شوال کے چاند میں دوعادل کی رؤیت شرط ہے،اوربعض تفصیلات میں اختلاف ہے۔

چنانچہ مطلع صاف ہونے کی صورت میں شوال کے چاند کے اثبات کے لئے حفیہ کے نزد یک شرط میہ ہے کہ گواہوں کی اتنی بڑی جماعت ہوجن کی خبر سے قاضی کو یقین حاصل ہو، جیسا کہ رمضان کے

چاند میں ہوتا ہے، اور آسان ابر آلود ہونے کی صورت میں صرف دو شخص کی گواہی یا ایک مرد اور دوعور توں کی گواہی قبول کرتے ہیں جو مسلمان، آزاد، عاقل و بالغ ہوں اور ان پر حد قذف نه لگائی گئی ہو، خواہ وہ تو بہی کیوں نہ کرلیں، جسیا کہ حقوق اور اموال کی گواہی میں ہوتا ہے، کیونکہ شوال کے چاند کی خبر دینا شہادت کے قبیل سے ہے، اور اس میں خبر دینے والے کا بھی فائدہ ہے کہ اس سے روزہ ساقط ہوجائے گاتو وہ متہم سمجھا جائے گا، اس لئے تہمت کو ختم کرنے کے ہوجائے گاتو وہ متہم سمجھا جائے گا، اس لئے تہمت کو ختم کرنے کے لئے اس میں تعداد کی شرط لگائی گئی ہے، برخلاف رمضان کے چاند کے، کہ اس میں کوئی تہمت نہیں ہے (۱)۔

ما لکیہ کے نزدیک شوال کے چاند میں شرط میہ ہے کہ رؤیت حد شہرت کو پینچی ہوئی ہو، یا ایسے دو عادل کی گواہی ہو جوحقوق عامہ میں گواہی دیتے ہوں، اور انہوں نے اس کی صراحت کی ہے کہ جوحق تنہا شوال کا چاند دیکھے وہ تہمت کے خوف سے اور سد ذریعہ کے طور پر روزہ نہ تو ڈے، اور اگر روزہ تو ڈ دے تو اس پر فیما بینے، و بین اللہ پچھ موجب نہیں ہوگا، لیکن اگر میہ معلوم ہوجائے تو متہم ہونے کی صورت میں اس کو سزادی جائے گی (۲)۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک شوال کے چاند کے ثبوت میں فرض کی رعایت کرتے ہوئے دوآ زاد، عادل مردوں کی گواہی شرط ہے، اور شافعیہ نے اس شخص کے لئے جو تنہا چاندد کیھے راز داری کے ساتھ افطار کر لینے کومباح قرار دیا ہے، اس لئے کہ اگر وہ اس کو ظاہر کرے گاتو اپنے آپ کو سزا اور تہمت کے لئے پیش کرے گا، اور حنابلہ نے تنہا چاند دیکھنے والے کے لئے افطار کرنے کومنوع قرار دیا ہے۔

ابن عقیل کہتے ہیں کہایشے خص پرداز داری کے ساتھ افطار کرنا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصناع للكاساني ۲/۱۸، اين عابدين ورسائل ابن عابدين ار ۲۱۲\_

<sup>(</sup>۲) المدونه ار ۱۷۴، القوانين الفقهيه لابن الجزى ۱۲۱ الدار العربيه للكتاب تونس،المؤ طاار ۲۸۸،۲۸۸،المنفى للباجي ۲۹۷۲

<sup>(</sup>۱) ''اخبار ابن عمر و قبوله اخبار الأعرابي '' كَاتَخْرَنَّ (فقره ۵،۲) ميں گذريكي \_

<sup>(</sup>۲) المهذب لأبي اسحاق الشير ازى ار ۱۷۹ ـ

<sup>(</sup>۳) المغنى لا بن قدامه ۳ / ۱۵ اشائع كرده مكتبة الرياض الحديثة ، كشاف القناع لمنصور بن يونس البهو تى ۲ / ۲۷۳ / ۲۷۳ -

واجب ہے، کیونکہاس کو یقین ہے کہ وہ عید کا دن ہے اور اس دن روزہ رکھنااس کے لئے ممنوع ہے (۱)۔

حفیہ نے مطلع صاف ہونے کی صورت میں رمضان، شوال، اور ذی الحجہ کے چاند کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے، بلکہ تینوں کے لئے اتنی بڑی جماعت کی رؤیت کی شرط لگائی ہے، جس سے یقین حاصل ہو، اور انھوں نے ابر آلود ہونے کی صورت میں ان کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ ذی الحجہ کے چاند کے ثبوت میں صرف درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ ذی الحجہ کے چاند کے ثبوت میں صرف ایک عادل شخص کی گواہی پراکتفا کیا ہے، اور حفیہ میں سے کرخی کے نزد یک دومرد یا ایک مرد اور دوعورتوں کی گواہی شرط ہے، جیسا کہ شوال کے چاند میں ہے، کیونکہ اس شہادت سے وجوب قربانی کا حکم متعلق ہے، لہذا اس میں تعداد واجب ہوگی۔

امام کاسانی نے اس کی تر دید کرتے ہوئے یہ کہا ہے کہ ذی الحجہ کے خیرد بناروایت کے قبیل سے ہے، نہ کہ شہادت کے قبیل سے ، نہ کہ شہادت کے قبیل سے ، نہ کہ شہادت کے قبیل سے ، کیونکہ قربانی گواہی دینے والے پر بھی واجب ہوتی ہے، اور دوسروں پر بھی، لہذا تعداد کی شرطنہیں ہوگی (۲)۔

مالکیہ کے نزدیک دوعادل کی گواہی واجب ہے، امام مالک نے جج کے بارے میں کہاہے کہ دومرد کی گواہی پرادا کیا جائے گااگر دونوں عادل ہوں (۳)۔

اور حنابلہ کے نزدیک شوال اور دیگر مہینوں کے چاند میں کوئی فرق نہیں ہے، چنانچدان کے نزدیک دوعادل مردوں کی رؤیت شرط ہے،اس لئے کہ نبی کریم علیقی کا ارشاد ہے: ''فإن شهد شاهدان

(1) المهذب لأبي اسحاق الشير ازى الر ١٤٥٩ ، ١٨٠ كشاف القناع لمنصور بن يونس

فصوموا و أفطروا"<sup>(۱)</sup> (اگر دو شخص گواهی دین تو روزه رکھواور افطار کرو)۔

## دن میں چاندکا دیکھنا:

2- صحابه کرام سے رمضان کا چاند دن میں دیکھنے کے حکم کے سلسلے میں مختلف اقوال نقل کئے گئے ہیں کہ آیا وہ گزشتہ رات کا سمجھا جائے گایا آنے والی رات کا؟

حضرت علی اور حضرت عائشہ سے مروی ہے اور عمر بن الخطاب اسے ایک روایت ہے کہ زوال سے پہلے اور زوال کے بعد چاندد کیھنے میں فرق ہے، اگر زوال سے پہلے نظر آئے تو چاندگذشتہ رات کا ہوگا، اور اگر زوال کے بعد نظر آئے تو آئے والی رات کا ہوگا، امام ابو صنیفہ کی بھی یہی رائے ہے اور انہوں نے اس کی حجہ یہیان کی ہے کہ عام طور پر زوال سے پہلے چانزہیں دیکھا جاتا وجہ یہ بیان کی ہے کہ عام طور پر زوال سے پہلے چانزہیں دیکھا جاتا وجہ یہ بیان کی ہے کہ عام طور پر زوال سے پہلے چانزہیں دیکھا جاتا رمضان کا ہے تو رمضان کا دن سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دن سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دن سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رمضان کا دی سمجھا جائے گا، اور اگر شوال کا ہے تو رہے تو رہ کا دی سمجھا جائے گا ہوں کا دیں سمجھا جائے گا ہوں کا دی سمجھا جائے گا ہوں کا دی سمجھا جائے گا ہوں کی دی سمجھا جائے گا ہوں کی دیں سمجھا جائے گا ہوں کی دیں سمجھا جائے گا ہوں کی دیں سمجھا جائے گا ہوں کی دیا سمجھا جائے گا ہوں کی دی سمجھائے گا ہوں کی سمجھائے گا ہوں کی دی سمجھا

اور حضرت عمر بن الخطاب سے ایک دوسری روایت اور ان کے صاحبز ادہ عبد اللہ عبد اللہ بن مسعود اور انس بن ما لک سے منقول ہے کہ یوم الشک میں اگر چاند نظر آئے تو وہ آنے والی رات کا ہوگا، خواہ زوال سے پہلے ہویاس کے بعد، اور حضرت عمر فرماتے ہیں کہ بعض چاند بعض سے بڑے ہوتے ہیں، لہذا اگر تہ ہیں دن میں چاند نظر آئے توشام ہونے سے پہلے روزہ نہ تو ڑو، اللایہ کہ دومسلمان مرد

البهو تى ۲۷۵۲\_

111

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فإن شهد شاهدان....." کی تخ تخ نقره نمبر ۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع للكاساني ۲/ ۸۲، اين عابدين ورسائل ابن عابدين ار ۲۱۵،

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع للكاسانی ۲/۸۲\_ (۳) المدونه الر۱۲۷\_

اس کی گواہی دیں کہانہوں نے گذشتہ کل شام کے وقت جاند دیکھا

حضرت سالم بن عبدالله بن عمر سے منقول ہے کہ کچھ او گوں نے شوال کا چاند دن میں دیکھا توعبداللہ بنعمرؓ نے روز ہ رات تک مکمل کیا،اورانھوں نے فرمایا: روزہ نہیں توڑا حاسکتا ہے یہاں تک کہ جاند

حضرت ابن مسعودٌ ہے مروی ہے کہ جاند کی گذرگاہ آسان میں ہے،اپیاہوسکتا ہے کہ وقتی طوریراس وقت ظاہر ہو گیا ہو،اوریوم الفطر آنے والے کل میں اس وقت ہوگا جب کہ چاندنظرآئے۔

حکم اورعطاء بن ابی رباع کی جانب منسوب ہے <sup>(۳)</sup>۔

اگراس روایت کا حضرت علی بن ابی طالبؓ سے منقول ہونا ثابت ہوتو بیان سے مروی دوسری روایت ہوگی جواس روایت کے مخالف ہوگی،جس میں زوال سے قبل اور زوال کے بعد چاندنظر آنے کے درمیان فرق کرنامنقول ہے۔

امام ابوحنیفه اورامام محمد بن الحن نے رمضان اور شوال کے جاند میں کوئی فرق نہیں کیا ہے، اس لئے کہ اصل ان کے نزدیک ہے ہے کہ زوال سے پہلے یا زوال کے بعد جاند دیکھنے کا اعتبار نہیں ہے، بلکہ صرف غروب میش کے بعد جاند نظر آنے کا اعتبار کیا ہے<sup>(۴)</sup>۔

حضرت ما لک بن انسؓ ہے مروی ہے کہ جو شخص دن میں شوال کا چاند دیکھےوہ روز ہنتوڑےاوراس دن کا روز مکمل کرے، کیونکہ

بدرائے حضرت عثان بن عفان علی بن ابی طالب،مروان بن

(۴) بدائع الصنائع لاکاسانی ۲ ر ۸۲ ، ابن عابدین ورسائل این عابدین ار ۲۱۸ ، ۲۲۰ ـ

وہ آنے والی رات کا جاندہے<sup>(۱)</sup>۔

اوران سے منقول اس قول میں زوال سے پہلے اور زوال کے بعد چاندنظرآنے میں کوئی فرق نہیں ہے، اور دن میں نظرآنے والا چاندان کے نزدیک آنے والی رات کاسمجھا جائے گا اور ابن حبیب فرق کے قائل ہیں اور اس قول کوامام مالک کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہتے ہیں: اگر چاندز وال سے پہلے نظر آئے تووہ گذشتہ رات کا ہوگا،لہذااگرشعبان میں جاند ہوتو روزہ رکھیں گے،اوراگر رمضان میں ہوتو روز ہ توڑ دیں گے،اورعید کی نماز ادا کریں گے،اورا گرز وال کے بعد نظر آئے تو آنے والی رات کاسمجھا جائے گا،خواہ ظہر کی نماز یڑھ لی گئی ہویانہ پڑھی گئی ہو<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں کہ اگر چاند دن میں نظر آئے تو وہ آنے والی رات کا ہوگا،اس لئے کہ سفیان بن سلمہ سے مروی ہے،وہ فرماتے ہیں: حضرت عمر بن الخطاب كا خط جمارے ياس آيا جبكه ہم مقام'' خانقین'' میں تھے کہ بعض چاند بعض سے بڑے ہوتے ہیں،لہذاا گرتمہیں دن میں چاندنظر آئے توروزہ نہ توڑنا، یہاں تک کہ دومسلمان مرداس بات کی گواہی دیں کہانہوں نے گزشتہ کل جاند ویکھاہے(۳)۔

فقہاء نے اس طرف تو جددلائی ہے کہ ۲۹ ویں تاریخ کو جاند زوال سے پہلے نظر نہیں آتااس لئے کہ وہ اسی کمجے ہلال بنا اور اس لئے کہ مہدینہ ۲۸ دن کانہیں ہوتا ہے،اس کئے بیتعین ہوگیا کہ یا تووہ ۲۹ تاریخ کوزوال کے بعد یا ۳۰ تاریخ کوزوال سے پہلے یا زوال کے بعدنظر آسکتا ہے اور اگر ۲۹ تاریخ کوزوال کے بعدنظر آئے اور

اسى جله نظرنه آئے جس جلدرات میں نظر آتا ہے (۲)۔

<sup>(1)</sup> المدونة ارس كارا، اس كى روايت قرطبى نے اپنى تفسير الجامع لأحكام القرآن (۲/۲ سودار إحیاءالتراث العربی بیروت) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المدونة الرسم که ۱۵۵۱ (۲)

<sup>(</sup>m) المدونها / 20 ا\_

<sup>(</sup>۱) المؤطاار ۲۸۷،المدونهار ۱۷۵۔

<sup>(</sup>۲) مواہب الجليل للحطاب ۲/۲۳۳ ـ

<sup>(</sup>۳) المهذب لأني اسحاق الشير ازي ار ۱۷۹، كشاف القناع لمنصور بن يونس البهوتى ٢٧٢٧\_

رات میں نظر نہ آئے تو ظاہر ہے کہ مالکیہ کے نزدیک دن کی رؤیت سے چاند کا ہونا ثابت ہوجائے گا،لیکن شافعیہ اس سے اختلاف کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ اگر دن میں چاند نظر آئے اور ۴ سی کراتے کو کافی نہ ہوگا،اور دن کی رؤیت کا اعتبار نہ ہوگا۔

البتہ چانداگر • ۳ تاریخ کودن میں نظر آجائے تو پھررات میں دیکھنے کی کوشش نہیں کی جائے گی ، کیونکہ • ۳ کی گنتی مکمل ہو چکی ہے(۱)۔

## دوم-مهیینه کام سادن بورا کرنا:

۸-قری مهینه ۲۹ دن کا ہوتا ہے یا ۳۰ دن کا ، اس لئے کہ حدیث ہے: " إنا أمة أمیة لا تکتب ولا تحسب، الشهر هکذا وهکذا یعنی مرة تسعة وعشرین ومرة ثلاثین "(۲) (جم لوگ ناخوانده امت ہیں جوصاب وکتاب ہیں جانتی ، مهینداس طرح بھی ہوتا ہے ، اور اس طرح بھی ہوتا ہے ) یعنی بھی ۹۲ دن کا اور بھی ہوتا ہے ، اور اس طرح بھی ہوتا ہے ) یعنی بھی ۱۹ دن کا اور بھی ہوتا ہے ۔

حضرت عبد الله بن مسعود یسے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں:
"لما صمنا مع النبي عَلَيْكُ تسعا وعشرين أكثر مما صمنا ثلاثين" (مملوگوں نے نبی كريم عَلِيَةَ كِساتھ ١٩٠٠ن كے روز وں سے زیادہ ٢٩دن كے روز ور كے ہیں)۔

جب شعبان یارمضان یا ذی قعده کی۲۹ ویں تاریخ کوغروب

سمس کے بعد چاندنظر نہ آئے تو مہینہ کے ۳۰ دن پورے کئے جا کیں گے، جیبا کہ حضرت عبداللہ بن عمر سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "الشہو تسع و عشرون لیلة، فلا تصوموا حتی تروہ فإن غم علیکم فاکملوا العدہ ثلاثین"(۱) (مہینہ ۲۹ رات کا ہوتا ہے، لہذا روزے رکھنا شروع نہ کرویہاں تک کہ چاند دیکھ لو، اور اگر ابر آلود ہونے کی وجہ سے چاند نظر نہ آئے تو ۳۰ کی گنتی مکمل کرلو)۔

حنابلہ کے نزدیک مطلع صاف ہونے اور ابر آلود ہونے کی صورت کے درمیان فرق ہے، ان کاراخ فد ہب یہ ہے کہ اگر آسان ابر آلود ہو یا غبار آلود ہو یا اور کسی وجہ سے چاند نظر نہ آئے تو احتیاطانہ کہ یقیناً رمضان کی نیت سے شعبان کی • ۳ ویں تاریخ کوروزہ رکھنا واجب ہے، اس مسلہ کو یوم الشک کے روزے سے تعبیر کرتے ہیں، اس کی تفصیل ''صوم'' کی اصطلاح میں ہے۔

اگراخیر رمضان میں یہ بات معلوم ہوجائے کہ شعبان کا ایک دن کم ہوا تھا تو اس دن کے روزے کی قضاء واجب ہوگی ،جس دن ابر کی وجہ سے چاندنظر نہیں آیا تھا۔

## مسلسل بادل كاحيما يار هنا:

9- اگر قمری مہینوں کے اخیر میں مسلسل بادل چھایا رہے تو سابقہ حدیث پر عمل کرتے ہوئے مہینے کے ۳۰،۳۰ دن پورے کئے جا کیں گے، جس میں بیہ ہے: ''فإن غم علیکم فاکملوا العدة ثلاثین''(اگرتم بادل کی وجہ سے جاند نہ د کی سکوتو ۳۰ کی گنتی کمل

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل للحطاب ۳۹۲/۲ سـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنا أمة أمیة ... " کی روایت بخاری (الفّتی ۱۲۹ طبع السّلفیه) اور سلم (۲۱/۲۷ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عُمرٌ ہے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے بین ۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن مسعود: "لما صمنا مع النبي عَلَيْنَ تسعا و عشرین" کی روایت ابوداود (۲/۲/۲ محقیق عزت عبیده عاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: الشهر تسع و عشرون لیلة..... کی روایت بخاری (افتح میرون الله ۱۹۸۳) کی روایت بخاری (افتح ۱۹۸۳) کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "فإن غم عليكم .....، كَاتَخ يَ فقره نمبر ٨ مين گذر يكل ہــ

کرو) اوراس میں سے جس دن روزہ نہ رکھا جاسکااس کی قضاء لازم ہوگی، اگر رمضان سے پہلے ایک یا ایک سے زائد مہینے کے اخیر میں

آ سان ابرآ لودر ہا،اس لئے • ٣٠ کی گنتی مکمل کی گئی، پھرشوال کا چاند

رمضان کی ۳۰ ویں تاریخ کی رات کونظر آیا تو قضاء واجب نہیں

ہوگی، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ رمضان کا مہینہ کم رہا ہواور اگر رمضان کی

٢٩ويں تاریخ کی رات کو چاند نظر آئے توایک دن کی قضاءواجب

ہوگی،اوراگر ۲۸ کی رات کونظر آئے تو دودن کی قضاءواجب ہوگی،

اورا گر۲۷ کی رات کونظر آئے تو تین دن کی قضا کی جائے گی <sup>(۱)</sup>۔

لیکن اللہ تعالیٰ نے جوطبعی نظام قائم کیاہے اس کے مطابق مسلسل چار مہینے ناقص یا کامل نہیں ہوتے ہیں، بھی تین مہینے بھی

مسلسل شاذ ونا در ہی ناقص یا کامل ہوتے ہیں<sup>(۲)</sup>۔

حطاب نے کہا: اگر دو مہینے یا تین مہینے مسلسل کامل ہوئے تو سمجھا جائے گا کہ رمضان کا مہینہ کم ہوا، اور لوگ روزہ رکھیں گے، اور اگر مسلسل ناقص ہوئے تو یہ سمجھا جائے گا کہ رمضان کامل ہوا، اور لوگ روزہ نہیں رکھیں گے، اور جس مہینے کے اخیر میں ابر آلود ہونے کی وجہ سے چا ند نظر نہیں آیا اس سے قبل دویا دو سے زائد مہینے مسلسل کی وجہ سے چا ند نظر نہیں آیا اس سے قبل دویا دو سے زائد مہینے مسلسل کامل یا ناقص نہ ہوں تو اس کا احتمال ہوگا کہ یا تو یہ مہینہ ناقص ہے یا کامل ہے، تو پھر الیمی صورت میں ۴ سر دن کا مکمل کرنا واجب ہوجائے گا، جیسا کہ حدیث میں اس کا ذکر آیا ہے، پھر انھوں نے ہوجائے گا، جیسا کہ حدیث میں اس کا ذکر آیا ہے، پھر انھوں نے تو ہوجائے گا، جیسا کہ حدیث میں ہے، جہاں تک عید الفطر کا تعلق ہے تو کھر اس میں شوال کا چا ندا بر آلود ہونے کی وجہ سے اگر نظر نہ آئے تو پھر اندازہ کی بنیاد پر افطار نہیں کیا جائے گا جس میں بی غالب گمان ہو کہ اندازہ کی بنیاد پر افطار نہیں کیا جائے گا جس میں بی غالب گمان ہو کہ

(۱) مواهب الجليل للحطاب ۲/۹۷۳ ـ

(۲) كشاف القناع لنصور بن يونس البهوتي ۲۷۵/۲، مواهب الجليل للحطاب ۱۸۹۸-

رمضان ناقص ہے<sup>(۱)</sup>۔

جن ممالک میں آسان ہمیشہ ابر آلودر ہتا ہے یا کہرہ چھایار ہتا ہارے میں فقہاء کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی <sup>(۲)</sup>۔

# الشخص كاروزهجس پرمهيني مشتبه موجائين:

• ا – اگرکوئی شخص کسی الیسی جگہ میں ہو جہاں رمضان کی خبرین نہیں پہنچتی ہوں، مثلاً جیل میں بند ہو یا دارالحرب میں اسیر ہو، اوراس پر مہینہ مشتبہ ہوجائے اور رمضان کے وقت کا پتہ ہی نہ چلے تو پھر رمضان کے مہینہ کومعلوم کرنے کے لئے اس پر اجتہاد کرنا متعین ہوجائے گا، پھرا گرا جہادا ورتحری کے نتیجہ میں اس کاروزہ رمضان کے مہینے سے یا اس کے بعد والے مہینے سے موافق ہوجائے تو اس کے لئے کافی ہوجائے گا، پھرا گروہ مہینہ جس میں اس نے روزہ رکھاوہ ناقص تھا، اور رمضان کامل تھا تو الی صورت میں نقص کو پورا کرے گا، اورا گر اس نے اور رمضان کامل تھا تو الی صورت میں نقص کو پورا کرے گا، اورا گر اس نے کہا دورہ مخان سے پہلے کسی مہینہ کاروزہ رکھا تو وہ کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ عبادت وقت سے پہلے درست نہیں ہوتی ہے، اورا گر اس کا بعد کے روزہ بعض رمضان کے موافق ہوتو جو رمضان یا اس کے بعد کے دورہ بعض رمضان کے موافق ہوتو جو رمضان یا اس کے بعد کے

(۱) مواہب الجليل للحطاب ۱۳۸۹ س

(۲) ہم اس مسکلہ میں جُمِع الفقہ الاسلامی مکہ مکر مہ کے چوشے سیمینار منعقدہ کے تاکار رئیج الثانی ا ۱۰ ۱۴ ھے بمقام الأ مانة العام لرابطة العالم الإسلامی مکہ مکر مہ کی قرار دادکو پیش کرتے ہیں: '' وہ مقامات جہاں آسان صاف نہ ہوجس کی وجہ سے مسلمانوں کورؤیت حاصل نہ ہو سکے، جیسے ایشیاء کے بعض جھے، جن میں سنگا پور، اور اس طرح کے مقامات ہیں، ان کے باشند نے ان ممالک اسلامیہ کی رؤیت کا اعتبار کریں گے جہاں چاند کو آنکھ ہے دیکھنے پر اعتباد کیاجا تا ہے، نہ کہ حساب پرخواہ کی شکل میں ہو، نبی کریم ایسی سی آپ نے فرمایا: روزہ چاند دیم کیرکر کھواور افطار چاند دیم کیرکر کرو، اگر جس میں آپ نے فرمایا: روزہ چاند دیم بیں جواس منہوم میں ہیں (مجلّہ فقتہ پوری کرلو، اور افطار نہ کرو یہاں تک کہ چاند دیم کیروں اسلامی عدد نافی ، ہز و بنانی طرح کی وہ روایا ہے بھی ہیں جواس منہوم میں ہیں (مجلّہ فقہ اسلامی عدد نافی ، ہز و بنانی مرص کے وہ روایا ہے بھی ہیں جواس منہوم میں ہیں (مجلّہ فقتہ اسلامی عدد نافی ، ہز و بنانی مرص کے اس دوایا ہے بھی ہیں جواس منہوم میں ہیں (مجلّہ فقتہ اسلامی عدد نافی ، ہز و بنانی مرص کے ۱۸۹۱ میلامیں کے ۱۸۹۰ اسلامی عدد نافی ، ہز و بنانی مرص کے ۱۸۹۱ میلامی کے ۱۸۹۰ میلامیاں کے ۱۸۹۱ میلامی کیا

موافق ہوگاوہ کافی ہوجائے گا، جو پہلے ہووہ کافی نہ ہوگا، اوراجتہاد پر قدرت رکھنے کے باوجود اگر بلا اجتہاد روزہ رکھ لے تو کافی نہیں ہوگا(۱)\_

سوم-حساب فلکی کے اعتبارسے جاند کا ثبوت: ا ا - پېلى صدى جرى كے اواخر سے ہى اس مسكه ميں غوروخوض ہوتار با ہے،ایک تابعی نے اس مسله کی طرف اشارہ کیا ہے، پھران کے بعد اس مسّلہ کی تحقیق جتنی ہو تکتی تھی فقہائے سابقین کے نز دیک کی گئی۔ بحث وتحقیق کی وجهرسول الله علیه سے ثابت حدیث میں ایک مبہم لفظ کا پایا جانا ہے جس کی مراد میں شارحین کا اختلاف ہے، حباب فلکی کے قائلین نے اپنی رائے پراسی سے استدلال کیا ہے۔ یہ پوری بات اس وقت سمجھ میں آئے گی جب کہ الفاظ حدیث کو من وعن نقل کردیا جائے ، پھراس کے بعدان فقہاء کی تفسیر پیش کی جائے جنھوں نے اثبات ہلال میں فلکیاتی حساب کے جواز پراس حدیث سے استدلال کیا ہے، پھران لوگوں کی آ راء پیش کی جائیں جنھوں نے اس کے خلاف سمجھا ہے، اور حضرت عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے رمضان کا ذکر کر تے ہوئے فرمایا: "لا تصوموا حتى تروا الهلال، ولاتفطروا حتى تروه فإن غم عليكم فاقدروا له"(٢) (تم روزه نهركهويهال تك كه جاند د کی لو، اور روز ہنتوڑ ویہاں تک کہ جاند دیچانو، اورا گرابر کی وجہ سے چاندنظرنہآئے تواس کے لئے اندازہ لگاؤ)۔

اس حدیث میں رمضان کے روزے کی ابتداء اور افطار کرنے کے آغاز کورؤیت ہلال پر معلق کیا گیا ہے، اور مطلع ابر آلود ہونے کی صورت میں جب چاند کا دیکھنا دشوار ہوتو اندازہ لگانے کا حکم دیا گیا ہے، چنانچہ آپ علیکم فاقدروا ہے، چنانچہ آپ علیکم فاقدروا له"،اس عبارت کی مراد میں اختلاف کیا گیا ہے۔

## حساب فلکی کے قائلین کی رائے:

17 - حساب فلکی کے ذریعہ چاند کا اندازہ لگانے کا قول اس رائے میں شامل ہے، اور اس قول کی نسبت تابعین میں سے مطرف بن عبداللہ بن شخیر، شافعیہ میں سے ابوالعباس بن سرج اور محدثین میں سے ابن قتیہ کی جانب کی گئی ہے (۱)۔

ابن عبدالبرنے کہاہے کہ مطرف کی جانب اس قول کومنسوب کرنا سیح نہیں ہے، اور ابن سرت سے جومعروف ہے اس کی نسبت امام شافعی کی طرف کرنے کی نفی کی گئی ہے، اس لئے کہ امام شافعی سے جومعروف ہے وہ جمہور کے مطابق ہے (۲)۔

ابن رشد نے مطرف سے ان کا بی قول نقل کیا ہے کہ اگر آسان
ابر آلود ہوتو ستاروں اور چاند کے منازل اور حساب فلکی کے ذریعہ
چاند کا اعتبار کیا جائے گا، اور انھوں نے کہا: ایک روایت میں
امام شافعی سے اس کے مثل منقول ہے، حالانکہ ان کامشہور قول بیہ ہوتب تک
کہ جب تک واضح رؤیت نہ ہو یا عادل شخص کی گواہی نہ ہوتب تک
روز نہیں رکھا جائے گا، یہ قول جمہور کے مطابق ہے کہ حساب فلکی کا جانے

<sup>(</sup>۱) المهذب لأبى اسحاق الشير ازى ار ۱۸۰ كشاف القناع لمنصور بن يونس البهوتى ۲۷۲،۲۷۲-

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'ل تصوموا حتی تروا الهلال.....' کی روایت بخاری (۲) دافع ۱۹/۱ طبح السلفیه) اور مسلم (۷۹/۲ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>I) عمدة القارى للعيني ١٠/١٢٦\_

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ار ۱۲۲ــ

<sup>(</sup>۳) المقدمات ار۱۸۸ـ

والاُشخصاينے بارے مين اس پر ممل کرےگا<sup>(۱)</sup>۔

البته ابن سرت نے نی کریم علیت کے اس قول "فاقدرواله" کو البته ابن سرت نے نی کریم علیت کے اس قول نفاقدرواله" کو الله تعالی نے علم حساب سے نوازا ہو، اور ایک دوسری حدیث میں نبی کریم علیت کے قول "فاکملوا العدة" کو عوام کے لئے خطاب مانا ہے (۲)۔

علم حساب سے ابن سرت کا جومقصود ہے اس کو بیان کرتے ہوئے ابن الصلاح نے کہا ہے: چاند کے منازل کی معرفت ہلال کی گردش کے جاننے کا نام ہے، البتہ حساب فلکی کی معرفت ایسا دقیق معاملہ ہے جس کو بہت کم لوگ جانتے ہیں چاند کے منازل کی معرفت ایک ایک ایسے امرحسی کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے جس کو ستاروں پر نظر رکھنے والامحسوس کر لیتا ہے، اوریہی وہ مفہوم ہے جس کو ابن سرت کے نے مرادلیا ہے، اور ابن سرت کے نیہ بات منازل قمر کے جاننے والے کے مرادلیا ہے، اورابن سرت کے نیہ بات منازل قمر کے جاننے والے کے مرادلیا ہے، اورابن سرت کے نیہ بات منازل قمر کے جاننے والے کے حق میں اس کی ذات کے بارے میں کہا ہے (۳)۔

حساب فلکی کے جانے والے کے نزدیک اگر چاند کا ثبوت ہوجائے تو اس کے روزہ رکھنے کے سلسلے میں ابن سریج سے مختلف روایات ہیں۔ ان سے ایک روایت بیہ ہے کہ انھوں نے ایسے خض پر روزہ رکھنے کو واجب نہیں کہا ہے بلکہ صرف جائز کہا ہے ، اور ان سے ایک دوسری روایت میں ہے کہ ایسی صورت میں روزہ رکھنا لازم ہے۔

بعض حفیہ سے بی قول منقول ہے کہ نجومیوں کی بات پراعماد

کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے(۱)۔

قشری نے کہا ہے: حساب فلکی سے اگریہ معلوم ہوکہ چاندا فق سے اس طور پر طلوع ہو چکا ہے کہ اگر کوئی مانع رؤیت، مثلاً بادل نہ ہوتو چاند نظر آسکتا ہے، تو الی صورت میں سبب شرعی پائے جانے کی وجہ سے روزہ واجب ہوگا، اور حقیقت رؤیت روزہ لازم ہونے کے ساتھ مشروط نہیں ہے، اور اس پر اتفاق ہے کہ زیر زمین جیل خانہ میں بند تخص کو گنتی پوری کرنے یا اجتہا دے ذریعہ یہ معلوم ہوجائے کہ آج رمضان کا دن ہے تو اس پر روزہ رکھنا واجب ہوگا (۲)۔

حساب فلکی کے ذریعہ چاند کے عدم ثبوت کے قائلین کی آراءاوران کے دلائل:

سا - مذہب حنی کا معتمد تول ہے ہے کہ روزہ اور افطار کے وجوب کے لئے رؤیت ہلال شرط ہے، اور اندازہ سے وقت متعین کرنے والوں کی بات کا اعتبار نہیں کیا جائے گا،خواہ وہ عادل ہوں، اور جو شخص ایسے لوگوں کی بات مانے گا وہ شریعت کا مخالف سمجھا جائے گا، حنفیہ میں سے بعض لوگوں کی رائے ہے ہے کہ اس مسئلہ میں اجتہا دکرنا اور حساب فلکی کی معرف رکھنے والوں کے قول یرعمل کرنا جائز ہے (۳)۔

امام مالک نے اثبات ہلال کے مسکد میں حساب فلکی پراعتاد کرنے سے منع کیا ہے، چنانچہ انھوں نے کہا: ''جوامام حساب فلکی پر اعتاد کرے، اس کی نہ اقتداء کی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی جائے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی حالے گی، نہ ہی اس کی کوئی بات مانی کی کوئی بات مانی کی خوانی کی کوئی بات مانی کوئی بات مانی کی کوئی بات مانی کی کوئی بات مانی کی کوئی بات کوئی بات کی کوئی بات کی کوئی بات کی کوئی بات کوئی بات کوئی بات کی کوئی بات کوئی ب

حساب فلکی پراعتماد کرنے والے شخص کے روزہ کا حکم بیان

<sup>(</sup>۱) مواہب الجلیل للحطاب ۱٬۳۸۸، اوریہ قول ابن رشد کی جانب منسوب کیا گیاہے۔

ت ، (۲) عارضة الأحوذي شرح صحيح الترمذي ۲۰۸،۲۰۷ (دار العلم مجميع)، فتح الباري لابن حجر ۲۲۲،۱۲۳،۱۳۳شرح الموطاللزرقاني ۲۸٬۵۲۲

<sup>(</sup>۳) فتح الباري لا بن حجر ۴ مر ۱۲۲ ـ

<sup>(</sup>۴) فتح البارى لابن جحر ۴ / ۱۲۲ ـ

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۱۰ ارا ۲۷ ، رسائل ابن عابدين ار ۲۲۴ ـ

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى ۱۰/۲۲۰\_

<sup>(</sup>۳) رسائل ابن عابدین ار ۲۲۵،۲۲۴\_

کرتے ہوئے'' ابوالولیدالباجی'' کہتے ہیں کہا گرکوئی ایسا کرتے و میرے نزدیک اس کے ان روزوں کا اعتبار نہیں کیا جائے گا جواس نے حساب فلکی کے مطابق رکھا ہے، بلکہ وہ رؤیت اور پھیل عدد کی طرف رجوع کرےگا ،اوراس کے مطابق اگراس کے روزہ کی قضاء واجب ہورہی ہوتو قضاء کرےگا (۱)۔

قرافی نے مالکیہ کا ایک دوسراقول بیقل کیا ہے کہ اثبات ہلال میں حساب فلکی پراعتماد کرنا جائز ہے<sup>(۲)</sup>۔

اورشافعیه میں سے امام نو وی نے کہا: '' ہمارے اصحاب اور ان کے علاوہ لوگوں کا کہنا ہے کہ آغاز رمضان کے بغیر روزہ واجب نہیں ہوگا، اور آغاز رمضان کاعلم رؤیت ہلال سے ہوگا، اگر چاندنظر نہ آئے توشعبان کے • سادن پورے کرنا واجب ہوگا، پھر وہ روزہ رکھیں گے، خواہ آسمان صاف ہو یا ابر آلود ہو، بادل کم ہو یا زیادہ ہو'، اور اس میں ہلال رمضان کو ثابت کرنے کہمام طریقوں کورؤیت یا شعبان میں ہلال رمضان کو ثابت کرنے میں محدود کردیا گیا ہے، اور اس میں حساب فلکی پراعتماد کرنے کی نفی کی گئی ہے، ایک دوسری جگہ اس کے • سادن پورے کرنے میں محدود کردیا گیا ہے، اور اس میں انکار کی صراحت کی ہے، کیونکہ میمض طن وتخمین ہے، اور قبلہ اور وقت کی تعیین میں اس کو معتبر مانا ہے (۳) ۔ قلیو بی نے عبادی کا میقول نقل کیا ہے کہ حساب قطعی سے رؤیت ہلال کا نہ ہونا معلوم ہوجائے تو پھر عادل تو ویکر کے دی کی دوری رؤیت بھی قبول نہیں کیا جائے گا، اور اس کی گواہی رد کر دی جائے گا، اور اس کی گواہی رد کر دی جائے گا۔

قلیوبی نے مزید کہا کہ یہ مسئلہ تو ظاہر اور واضح ہے، اس وقت

(۳) المجموع شرح المبذب للنووى ۲۷۰/۱، شرح المؤطاللزرقانى ۱۵۴/۲ إرشادالسارى للقسطلانى ۳۵۲/۳۵دارالفكر بيروت.

روز ہ رکھنا جائز نہیں ہوگا ، اور اس کی مخالفت کرنے والامتکبراور سرکش گردانا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

ہلال رمضان کے اثبات میں حنابلہ حساب فلکی پراعتاد نہیں کرتے ہیں،خواہ اس کا حساب اکثر صحیح ہو<sup>(۲)</sup>۔

حساب فلکی کے ذریعہ چاند کے عدم ثبوت کے قائلین کے دلائل:

جوحضرات اس کے قائل نہیں ہیں انھوں نے اسی حدیث سے استدلال کیا ہے، استدلال کیا ہے، استدلال کیا ہے، کی نامہوں نے استدلال کیا ہے، لیکن انہوں نے اس حدیث کی تفییر دوسر نے مفہوم سے کی ہے۔ اندازہ والی حدیث کی تفییر ایسے مفہوم سے کرنا جو حیاب فلکی کے قائلین کے بیان کر دہ اندازہ والے مفہوم کے خلاف ہے۔ انگہ کیار نے آپ علیات کے اس قول ''فاقدروا له'' کی دو تفییریں بیان کی ہیں:

اول: اندازہ کومہینہ کے ۱۰ سادن کممل کرنے پرمحمول کرنا۔ دوم: اندازہ کی تفسیر مہینہ کے دنوں کی تعداد میں کمی کرنے کے مفہوم سے کرنا۔

## بها تفسير:

حضرت عبداللہ بن عمر کے بارے میں آیا ہے کہ اگر آسان صاف ہوتا تو آپ روزہ نہ رکھتے، اور اگر آسان ابر آلود ہوتا تو آپ روزہ رکھتے، کیونکہ وہ نبی پاک علیہ کے تول کی تاویل میر تے تھے کہ اس کا مطلب مہینہ کے • سون پورا کرنا ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) كمنتنى لا بى الولىدالباجى ۳۸/۲ دارالكتاب العربى ، طبع اول كاعكسى ايدُيش، الحطاب ۳۸۷/۲، فتح البارى ۱۲۷/۲/العينى ۲۷۲،۲۷۰

<sup>(</sup>۲) الفروق ۲/۸۵ا، فرق نمبر ۱۰۲\_

<sup>(</sup>۱) القليو بي ۲روم \_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع کمنصورین بونس البهو تی ۲۷۲٫۲ \_

<sup>(</sup>۳) المقدمات لا بن رشدا ر ۱۸۹،۱۸۷ ـ

اور امام ابوحنیفه، امام ما لک ،امام شافعی اور جمهور متقدمین

امام بخاری نے یہاں پر حضرت عبداللہ بن عمر کی حدیث کے مَرُور ب كه رسول الله عَلِيَّةُ نِي ارشاد فرما يا : "الشهر تسع و لئے جاند دیکھ کر ہی روزہ رکھا کرواورا گرابر کی وجہ سے جاندنظرنہ نے فرمایا، یا بیہ کہا کہ ابوالقاسم علیہ نے فرمایا ہے: "صوموا کیا کرواورا گرکسی وجہ سے جاندنظر نہ آئے تو شعبان کے ۲۰۰۰ دن

ابن حجرنے کہا: متابع پیش کرنے سے امام بخاری کا مقصد آپ علیلہ کے قول "فاقدروا له" (م) کی مراد کو واضح کرنا ہے، ابن رشد نے بخاری کی تفسیر کی تائید کی ہے، اور وجہ یہ بتائی ہے کہ تقدير تمام كے معنى ميں ہوتا ہے، اوراپني رائے كوكو كدكرنے كے لئے

الله تعالى كا قول "فَدُ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدُرًا" (الله في هر

شی کا ایک اندازه مقرر کررکھاہے) کوذکر کیا ہے اور یہاں '' قدر''

جوحضرات اس بات کے قائل ہیں، انہوں نے ''اقدر واله''

كى تفيير "ضيقوا له العدد" كۆرىچەكى ہے،جبيبا كەللەتغالى كاپيە

تول ہے: "وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزُقُهُ" (٣) (اورجس كى آمدنى كم

ہو)، عدد کو کم کرنے کا مطلب یہ ہے کہ شعبان کو ۲۹ دن کاسمجھا

جن کے نزدیک آسان ابر آلود ہونے کی صورت میں "یوم

عَلِيلًهِ فِي ارشاوفر ما يا : "إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب،

الشهر هكذا و هكذا"(٢) (بم لوك ناخوانده امت بين، حماب

وكتاب سے ناواقف ہیں، مہینہ اس طرح بھی ہوتا ہے، اس طرح بھی

ابن حجرنے وضاحت کی کہ جن سے حساب و کتاب کی نفی کی گئی

ہے وہ اکثر مسلمان ہیں جو نبی کریم علیہ کی اس حدیث کو بیان

کرتے وقت آپ علیہ کے زمانہ میں تھے یا بید کہ اس سے نبی

ہوتا ہے )، یعنی بھی ۲۹ دن کا اور بھی • سدن کا ہوتا ہے۔

الشک" کاروزه رکھنا جائز ہے(۵)۔

اس رائے کے قائلین میں امام احمد بن منبل اور وہ فقہاء ہیں

حضرت ابن عمر نبی کریم علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ

دوسری تفسیر یعنی مہینے کے ایام کی تعداد کم کرنا:

جائے (۴)۔

ومتأخرين نے اس معنی کو اختيار کيا ہے، لہذا انہوں نے ''فاقدرو ا له" کی عبارت کو ۲ س کی تعدا دکمل کرنے پر محمول کیا ہے (۱)۔

بعدان ہی ہے مروی ایک دوسری حدیث پیش کی ہے،جس میں سے عشرون ليلة فلا تصوموا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين"(٢) (مهينه ٢٩ رات كا بهي موتاب،اس آئے تو • ۳ کی تعداد کمل کرلو)،اس کے بعداسی باب میں حضرت ابوہریرہؓ کی حدیث پیش کی ہے،جس میں آیا ہے کہ نبی یاک علیہ ا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته فإن غبى عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثین "(۳) (جاند کی کرروزه رکھا کرواور جاند کی کرافطار بورے کرلیا کرو)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق پر ۳۔

<sup>(</sup>۲) المقدمات لابن رشدا ۱۸۷۰

<sup>(</sup>m) سورهٔ طلاق ر ۷۔

<sup>(</sup>۴) المغنى لا بن قدامه ۳ر۹۰، المجموع شرح المهذب للنووي ۲۷،۲۷۰، شرح

<sup>(</sup>۵) المجهوع شرح المهذب للنووي ۲۷۰ مشرح مسلم ۱۲۳۳ م

<sup>(</sup>٢) حديث: "إنا أمة أمية ... " كَيْخُرْ يَ فَقُر وَنَبِر كَ مِيْن كُذَر يَكُل بِــ (٢)

<sup>(1)</sup> شرح مسلم على مامش القسطلا في للنو وي ٧ مر ٥٣ طبع دارالفكر بيروت \_ (٢) حديث: "الشهر تسع و عشرون ليلة ....." كى تخر ت فقره نمبر ٢ مين

گذرچکی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "صوموا لرؤيته، و أفطروا لرؤيته....." كَاتَخْرَ تَحُ فقره نمبر ٢ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) فتحالباری ۱۲۰٫۳

پاک علیہ نے اپنی ذات کومرادلیا ہو۔

پرابن جرنے کہا: حساب فلکی سے مراد یہاں پرستاروں اور ان کی گردش کے حساب کا علم ہے، گرچہاس حساب کو وہ لوگ بہت کم جانتے تھے، اس وجہ سے روزہ وغیرہ کا حکم رؤیت ہلال سے متعلق کردیا گیا، تا کہ ان سے اس حرج کو دور کیا جائے جو گردش کا حساب لگانے میں پیش آتا ہے اور روزے کے اندر ہمیشہ یہی حکم جاری رہا، گانے میں پیش آتا ہے اور روزے کے اندر ہمیشہ یہی حکم جاری رہا، گرچہ بعد میں اس علم کے جانے والے لوگ بھی پیدا ہوئے، بلکہ ظاہر سیاتی سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ دراصل روزے کے حکم کو حساب فلکی سے متعلق کرنے کی نفی کی گئی ہے، جس کی وضاحت مذکورہ بالا عدیث میں آپ علی ہوتی ہے، اور آپ علی خط علیکم فاکھلو العدۃ ثلاثین "سے بھی ہوتی ہے، اور آپ علی ہوتی نے، اور آپ علی العدۃ ثلاثین "سے بھی ہوتی ہے، اور آپ علی الوگوں سے پوچھلو ) نہیں العدۃ ثلاثین " حساب " (حساب جانے والے لوگوں سے پوچھلو ) نہیں فرما یا، اور حکمت اس میں ہے کہ چا ندنظر نہ آنے کی صورت میں گئی اختیان فرما یا، اور حکمت اس میں ہے کہ چا ندنظر نہ آنے کی صورت میں گئی اختیان برابر ہوں گے، پس ان میں اختیان فرما یا، اور حکمت اس میں ہوجائے گی (۱)۔

## اختلاف مطالع:

۱۹ - دور درازمما لک کے درمیان چاند کے مطالع کا الگ الگ ہونا ایک امر واقع ہے، جیسا کہ آفتاب کے مطالع الگ الگ ہوا کرتے ہیں، لیکن کیا مسلمانوں کے لئے روزہ کا آغاز،عیدالفطر اورعیدالاشیٰ اور دوسر مے مہینوں کی تعیین میں اس کا اعتبار کیا جائے گا کہ مسلمانوں کے درمیان ان کی ابتداء وانتہاء الگ الگ ہوگی یا اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا،اورمسلمان اپنی عیداورا پنے روزوں میں متفق ہوں گے؟۔

جہور کی رائے بیہے کہ اختلاف مطالع کا عتبار نہیں ہوگا بعض لوگوں نے کہا کہ اس کا اعتبار ہوگا، بالخصوص دور درازمما لک کے درمیان، چنانچہ حفیہ الی صورت میں کہتے ہیں کہ ہر ملک کے باشندوں کے لئے ان کی اپنی رؤیت معتبر ہوگی ،اورانھوں نے قریب کے شہروں پرایک دوسرے کی اتباع کو واجب قرار دیا ہے، اورا یک شہر والوں نے شعبان کے تنیں ایام مکمل کرکے رمضان کے ۲۹ روزے رکھے،اور دوس بےاس سے قریب کے شہر والوں نے رؤیت یراعتماد کرتے ہوئے تنس روز بے رکھے تو اس اختلاف کی صورت میں حفیہ نے ۲۹ روز بر کھنے والوں پر بیلازم قرار دیا ہے کہ وہ اس دن کی قضا کریں جس میں انھوں نے روزہ نہیں رکھا تھا، اس لئے کہوہ دن رمضان کا ہی ہے، اس وجہ سے کہ دوسر ہے شہر والوں کے نز دیک یہ ثابت ہو چکا تھا، راج اور معتمد قول کے مطابق حفیہ کے نز دیک اختلاف مطالع كااعتبار نهيس موگا، چنانچه اگركسي ايك شهر ميں جاند كا مونا ثابت ہوجائے توبقیہ تمام لوگوں پرروزہ رکھنالازم ہوگا،لہذا ظاہر مذہب کے مطابق اہل مغرب کی رؤیت کی بنیاد پراہل مشرق کے لئے روزه رکھنالازم ہوگا(۱)۔

ما لکیہ کے نزدیک سی ایک ملک میں بھی چاندنظر آجائے تو تمام ممالک کے باشندوں پرروزہ رکھناواجب ہوگا۔

بعض ما لکیہ نے اس عموم کومقید کرتے ہوئے اندلس وخراسان جیسے بہت دور در ازمما لک کواس حکم سے مستثنی کیا ہے (۲)۔

قرافی نے علمی اعتبار سے مطالع ہلال کے اختلاف کی وضاحت کی ہے،اورعلم ہیئت میں مذکور بقیہ اسباب کوچھوڑ کرایک اہم سبب یہ ذکر کیا ہے کہ مشرقی ممالک میں چاند جب شعاع میں ہواور

<sup>(</sup>۱) رسائل ابن عابدین ار ۲۲۹،۲۲۸\_

<sup>(</sup>٢) الفروق للقرافي ٢ ر ٢٠٠٣، مواهب الجليل للحطاب ٢ ر ٣٨٨٠ ـ

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ۱۲۷۲، حدیث کی یمی تفسیر عینی نے عمدة القاری ۱۲۸۲، حدیث کی ایمی تفسیر عینی نے عمدة القاری ۱۲۸۲، ۲۸۲ میں کی ہے۔

سورج چاند کے ساتھ مغرب کی جہت میں حرکت کررہا ہوتو جیسے ہی سورج مغرب کے افق تک پنچے گا، ویسے ہی چاندشعاع سے نکل پڑے گا، اوراس کوصرف مغرب کے لوگ دیکھ سکیں گے، مشرق کے لوگ نہیں دیکھ سکیں گے، انھوں نے اس توضیح سے، نیز اس سے استدلال کیا ہے کہ تمام مسلمان علماء کا نماز کے اوقات کے مختلف ہونے اور میراث میں اس کے ملح ظار کھے جانے پراتفاق ہے، چنانچہ انہوں نے فتوی دیا ہے کہ اگر دوایسے بھائیوں کا زوال کے وقت انتقال ہو، جن میں سے ایک مشرق میں ہواور دوسرا مغرب میں، توبیہ کھم لگادیا جائے گا کہ مشرق میں رہنے والے کی موت پہلے ہوئی، کیونکہ زوال مشرق زوال مغرب پر مقدم ہوتا ہے، لہذا مغرب میں رہنے والے کی موت پہلے ہوئی، اختلاف مطالع کی بنیاد پر چاند کے اشادوں کے بعد یہ اختلاف مطالع کی بنیاد پر چاند کے اشادوں کے لئے چاند کے بعد یہ واجب قراردیا ہے کہ ہر ملک کے باشندوں کے لئے چاند کے سلسلے واجب قراردیا ہے کہ ہر ملک کے باشندوں کے لئے چاند کے سلسلے میں ان کی اپنی رؤیت معتبر ہوگی۔

جیسا کہ ہر ملک کے باشندوں کے لئے اپنی نماز کے اوقات ہوتے ہیں،اوران کی رائے ہے کہ کسی ایک ملک میں چاندنظر آنے کی وجہ سے تمام ممالک کے باشندوں پرروزہ کوواجب قرار دینا قواعد سے بعید ہے،اوردلائل بھی اس کے متقاضی نہیں ہیں (۱)۔

شافعیہ اختلاف مطالع پر عمل کرتے ہیں، چنانچہ وہ کہتے ہیں: ہر ملک کے لوگوں کے لئے ان کی الگ اپنی رؤیت کا اعتبار کیا جائے گا، کسی ملک میں چاندنظر آنے سے دور دراز ممالک کے باشندوں کے لئے روزہ کا حکم ثابت نہیں ہوگا، جیسا کہ امام نووی نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

شافعیہ اور ان سے موافقت رکھنے والوں نے اس سے استدلال کیا ہے کہ حضرت ابن عباسؓ نے اہل شام کی رؤیت پرعمل نہیں کیا تھا،اس لئے کہ حضرت کریب کی حدیث ہے کہ ام الفضل بنت حارث نے ان کو حضرت معاوییؓ کے پاس ملک شام بھیجا، وہ فرماتے ہیں: میں نے شام پہنچ کر حضرت ام الفضل کا کام پورا کیا، اور میں شام ہی میں تھا کہ رمضان کا جاند ہوگیا، جمعہ کی رات کومیں نے چاند دیکھا، پھر جب آخر مہینہ میں مدینہ حاضر ہوا تو حضرت عبدالله بن عباس في مجموع حال دريافت كرنے كے بعد چاند كاذكر كرتے ہوئے يوچھا: "متى رأيتم؟ فقلت: رأيناه ليلة الجمعة، فقال: أنت رأيته؟ فقلت: نعم ، ورآه الناس و صاموا، وصام معاوية فقال: لكنا رأيناه ليلة السبت فلا نزال نصوم حتى نكمل ثلاثين أو نراه، فقلت: أو لاتكتفى برؤية معاوية و صيامه، فقال: لا، هكذا أمرنا رسول الله عَلَيْكُمْ ،،(١) (تم لوگول نے چاند كب ديكھاتھا، ميں نے جواب دیا کہ ہم لوگوں نے اسے جمعہ کی رات کو دیکھا تھا، تب انہوں نے یو چھا کہ کیاتم نے اسے دیکھا تھا، میں نے کہا: ہاں اور دوسرے لوگوں نے بھی دیکھا، اور انہوں نے روز ہے بھی رکھے اور حضرت معاویہ نے بھی روزہ رکھا ، پھرانہوں نے کہا:لیکن ہم لوگوں نے اسے سنیچر کی رات کو دیکھا تھا، اس لئے ہم لوگ مسلسل روزہ رکھتے ر ہیں گے، یہاں تک کة نیس دن مکمل کریں گے یا جاند دیکھیں گے، تو میں نے کہا: کیا حضرت معاویہ کا جاند دیکھنا اور رز ہ رکھنا کافی نہیں ہے؟ توانہوں نے کہا:نہیں،ہمیں رسول اللہ علیہ نے ایساہی حکم دیا

نو وی نے حضرت ابن عباس کے اس فتوی کی علت یہ بیان کی

<sup>(</sup>۱) الفروق للقرافي ۲۰۴۲\_

<sup>(</sup>۲) المجموع شرح المهذب ۲۷۳۷۵-۲۷۵، شرح مسلم ۵۸٫۵۵-۵۹، نیل الأوطارللشو کانی ۲۲۸۸ دارالجیل \_

<sup>(</sup>۱) حدیث اُم الفضل کی روایت مسلم (۲۸ ۲۵ کے طبع اُحلبی ) نے کی ہے۔

ہے کہ دور دراز شہروں میں رہنے والوں کے لئے رؤیت کا حکم ثابت نہیں ہوگا(۱)۔

حنابلہ نے کہا کہ اختلاف مطالع کا اعتبار نہیں ہوگا، کسی بھی ملک میں چاند نظر آجائے تو ان کے نزد یک تمام ممالک کے لوگوں پرروزہ رکھنالازم ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

اختلاف مطالع کا اعتبار نه کرنے والوں نے رسول الله علیہ کی حدیث: "صوموا لرؤیته وأفطروا لرؤیته" سے استدلال کیا ہے، کیونکہ اس حدیث سے بغیر جگہ کی قید کے مطلق رؤیت کی وجہ سے تمام مسلمانوں پرروزہ رکھناوا جب ہوتا ہے، اوران حضرات نے حضرت ابن عباس کی حدیث میں مذکور کلام کو ان کا احتہاد قرار دیاہے، اور بیرسول الله علیہ سے منقول نہیں ہے۔

# رؤيت ہلال ميں غلطي کا اثر:

10- بھی رمضان یا شوال یا ذی الحجہ سے قبل ایک مہینہ سے زائد مسلسل بادل چھائے رہنے کی وجہ سے یارؤیت ہلال کا شیخے اندازہ نہ ہونے کے نتیجہ میں رمضان کی ابتداء میں غلطی واقع ہوجاتی ہے اور اس کی وجہ سے رمضان کے ایک دن میں افطار ہوجا تا ہے، یا آغاز شوال میں خطا ہوجانے کی وجہ سے رمضان کے ایک دن کا افطار یا عید کے دن کا روزہ رکھ لیاجا تا ہے، یا یے خلطی ذی الحجہ کے مہینے میں ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے وقوف عرفہ غیروقت میں ہونالا زم آتا ہے، اور یہ صورت مذکورہ صورتوں میں سب سے زیادہ شکین ہے (اس)۔

غیروت میں وقوف عرفہکے کیجے ہونے کے قائلین نے اس کیج حدیث سے استدلال کیا ہے: "شہران لا ینقصان: شہرا عید: رمضان و ذو الحجة "((دومہینے کسی چیز کو کم نہیں کرتے ہیں،اور وہ عید کے دومہینے ہیں، لیخی رمضان اورذی الحجہ)۔

ان حضرات نے مذکورہ بالا حدیث کا مطلب سی سمجھا کہ وقوف عرفہ میں غلطی واقع ہونے سے ثواب کم نہیں ہوگا تو وقوف بدر جہاولی فاسدنہیں ہوگا۔

طبی نے کہا: حدیث کا ظاہر سیاق ہے جو ان کے علاوہ دیگر مہینوں میں ان دونوں مہینوں کی ایک الیی خصوصیت بیان کرنا نہیں ہے، اس سے مراد بینہیں ہے کہ ان دونوں مہینوں کے علاوہ میں عبادت کا ثواب کم ہوجا تا ہے، بلکہ مراداس سے حرج کو دور کرنا ہے، جس کے حکم میں غلطی واقع ہونے کا امکان ہو، اس وجہ سے کہ وہ دونوں مہینے عیدین کے ساتھ خاص ہیں، اوراس وجہ سے کہ ان دونوں میں غلطی ہونے کا احتمال ہے، یہی وجہ ہے کہ آپ علیہ نے میں غلطی ہونے کا احتمال ہے، یہی وجہ ہے کہ آپ علیہ نے شہران لا ینقصان" فرمانے کے بعد "شہراعید" فرمایا، اور آپ علیہ نے کہ آپ علیہ کہنے پراکتفا آپ علیہ کہنے پراکتفا نہیں کہا (۲)۔

ابن بطال نے کہا: جیسا کہ عینی نے ان سے قتل کیا ہے: ایک جماعت نے کہا ہے کہ اگر تمام لوگ غلطی سے یوم عرفہ سے ایک دن قبل یا ایک دن بعد وقوف کرلیں تو بیو وقوف کافی ہوگا، اور بیعطاء بن ابی رباح، حسن بھری، امام ابوحنیفہ اور امام شافعی کا قول ہے، اور

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم ۵۸٫۵۵\_۵۹\_

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۱۸۸ – ۸۹ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث:''صوموا لرؤیته و أفطروا لرؤیته''کی تخریج فقره نمبرا میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) مواهب الجليل للحطاب ۲ ر ۳۸۲ س

<sup>(</sup>۱) حدیث: شهران لاینقصان: شهر ۱ عید: رمضان و ذوالحجه "کی روایت بخاری (افتح ۲۲/۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۲۲/۲ طبع الحلمی) فی صفح سابوبکر هٔ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۲۶۸\_

شافعیہ نے اس کے جائز ہونے پراس شخص کے روز ہ رکھنے سے استدلال کیا جس پر مہینے خلط ملط ہوجا نمیں، حالانکہ بیمکن ہے کہ اس کاروز ہ رمضان سے پہلے یااس کے بعد ہو<sup>(1)</sup>۔

امام نووی کی بھی یہی رائے ہے، چنانچہ انہوں نے کہا: "رمضان وذی الحج،" کے بارے میں جتنے فضائل واحکام وارد ہوئے ہیں وہ سب حاصل ہوں گے،خواہ رمضان ۲۹ دن کا ہویا • سادن کا، خواہ وقوف عرفہ ۹ تاریخ کو ہویاکسی اور دن میں، بشرطیکہ چاند کی تلاش میں کوتا ہی نہ کی گئی ہو۔

ابن حجر کہتے ہیں: میہ حدیث ال شخص کے لئے باعث اطمینان ہے جس نے اجتہاد کی بنا پر رمضان کے ۲۹ روزے رکھے یا وقوف کے علاوہ دن میں وقوف عرفہ کرے (۲)۔

رمضان میں کی کا پایا جانا تو واضح ہے، کین ذی الحجہ میں واضح نہیں ہے، کیونکہ مناسک جج شروع مہینے میں ہی انجام پاتے ہیں، چنا نچہ امام مینی نے اپنے اس قول سے واضح کیا ہے: ایام جج بھی بدلی اور نقصان کی وجہ سے ایسا ہوجا تا ہے جیسا کہ رمضان کے اخیر میں ہوتا ہے، اس طرح پر کہ ذی قعدہ کا چاند آسان ابر آلود ہونے کی میں ہوتا ہے، اس طرح پر کہ ذی قعدہ کا چاند آسان ابر آلود ہونے کی وجہ سے نظر نہ آئے اور اس میں ایک دن کی کمی بیشی کی غلطی واقع ہوجائے، اور وقوف عرفہ آٹھویں یا دسویں تاریخ کو ہوجائے، تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ اس جیسی صورت میں عرفہ میں وقوف کرنے والوں کا اجراس سے کم نہیں ہوگا جس میں کوئی غلطی واقع نہ ہوئی ہو۔

ابن القاسم سے مروی ہے کہ اگر لوگ غلطی سے وقوف عرفہ یوم عرفہ کے بعد یوم النحر میں کرلیں تو جائز ہوجائے گا، اور اگر وقوف عرفہ کومقدم کرکے یوم التر ویہ میں کر دیں تو دوسرے دن وقوف کا اعادہ

## کریں گے اور پہلا وقوف کافی نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

#### رؤيت ہلال كااعلان كرنا:

11- معتمداور مخصوص طبقہ کے نزدیک جب چاند کا ثبوت ہوجائے تو روزے کے آغازیا افطار، اور عیدالفطر کی نمازیارا اضحیٰ کی نمازاور قربانی کرنے کے لئے لوگوں میں اعلان کرنا واجب ہے، جیسا کہ قرافی نے کہا ہے: '' تین قسمیں خبر کی ہوتی ہیں جمض روایت، جیسے احادیث نبویہ محض گواہی، جیسے گواہوں کا حاکم کے پاس متعین افراد کے خلاف حقوق کی گواہی دینا، اور تیسری قسم وہ ہے جو شہادت وروایت دونوں سے مرکب ہو، اور اس کی گئی صور تیں ہیں، اس کی ایک صور تیں ہیں، اس کی لئی صور تیں ہیں، اس کی لئی صور تیں ہیں، اس کی کئی صور تیں ہیں اس کے کہر دینا ہے، اس لئے کہ سی معین شخص کے ساتھ خاص نہیں ہے، وہ روایت ہے، اس لئے کہ سی معین شخص کے ساتھ خاص نہیں ہے اور اس اعتبار سے کہ یہ ایک ایسا تھم ہے جواسی سال کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبل یا مابعد کے سالوں کے ساتھ خاص ہے، ماقبیں، یہ شہادت ہے (۲)۔

اور جب رؤیت اپنی ذات کے اعتبار سے شہادت اور روایت کے مشابہ ہے تو اس کے ثبوت کے بعد اس کی خبر دینے کے روایت ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے اس کے قل کرنے میں ذرائع ابلاغ پر اعتماد کیا جاتا ہے، اور اس کی خبر دینے والے میں اس راوی کے شرائط کا پایا جانا ضروری ہے جس کی روایت مقبول ہو، اور وہ شرائط محدثین اور فقہاء کے یہال متعارف ہوں، اور وہ عدالت اور

<sup>(</sup>I) عمدة القارى للعينى • ار ٢٨٥\_ ٢٨٦\_

<sup>(</sup>۲) فتح الباري لا بن حجر ۱۲۲/۰، إرشاد الساري للقسطلاني ۳۵۹٫۳ و

<sup>(</sup>۱) عمدة القاری للعینی ۱۰ر ۲۸۵، یبی جواب القسطلانی نے ارشاد الساری سر ۲۸۵، مین نقل کیا ہے اوراس کی نسبت کرمانی کی جانب کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفروق اروايه

ضبط ہیں(۱)۔

## اعلان كاوقت:

21 - رمضان کے بارے میں اعلان کا وقت رمضان کے پہلے دن فیر سے قبل ہے، اگر فجر کے بعد اعلان ہوا تو امساک (کھانے، پینے اور جماع سے بازر ہنا) اور روزہ کی نیت کرنا واجب ہوگا، اور اس دن کی قضاء واجب ہوگا، یہال تک کہ اس شخص پر بھی جس نے آغاز رمضان کے بارے میں قطعی طور پر معلوم نہ ہونے کے باوجو درات ہی میں روزہ کی نیت کر کی ہو<sup>(۲)</sup>۔اس میں اختلاف اور تفصیل ہے، جسے میں روزہ کی اصطلاح میں دیکھا جائے۔

# چاندد کھنے کے وقت کی منقول دعا کیں:

بین، جن میں سے وہ دعا بھی ہے جو حضرت طلحہ بن عبیداللہ کے واسطہ بیں، جن میں سے وہ دعا بھی ہے جو حضرت طلحہ بن عبیداللہ کے واسطہ سے مروی ہے کہ جب نبی کریم علیا اللہ والسلامة و الإسلام، "اللهم أهله علینا بالیمن و الإیمان و السلامة و الإسلام، ربی و دبک الله، "اللهم أهله علینا بالیمن و الإیمان و السلامة و الإسلام، و و بیک الله، "" (اے اللہ تواس چاند کو ہمارے لئے برکت وایمان، سلامتی اور اسلام کا ذریعہ بنا، اے چاند! میرا اور تیرا رب اللہ بی ہے)۔

اوران میں سے مذکورہ متن کی ایک دوسری روایت عبداللہ بن عبراللہ بن عبر اللہ علیہ عبر کے واسطہ سے ہے کہ رسول اللہ علیہ جب چاند دیکھتے تو

فرماتے: "اللهم أهله علينا بالأمن و الإيمان، والسلامة و الإسلام و التوفيق لما تحب و ترضى، ربنا وربك الله "(۱) (اے الله تواس چاندکو مم پرامن وا يمان اور سلامتی واسلام کا ذريعه بنا، اور تواپی مرضی کے مطابق ہميں چلنے کی توفیق دے، اے چاند! ہمار ااور تيرار ب الله ہی ہے)۔

اور ان میں سے وہ دعا بھی ہے جو عبادہ بن الصامت کے واسطہ سے مروی ہے کہرسول اللہ علیہ جب چاندد کھتے تو فرمات:
"اللّٰه أكبر، الحمد لله، لاحول و لاقوة إلا باللّٰه، اللهم إني أسألك خير هذا الشهر، و أعوذ بك من شر القدر، ومن سوء الحشر"() (الله سب سے بڑا ہے، تمام تعریفیں الله بی کے لئے ہیں نہیں ہے كوئی قوت وطاقت مگر اللہ بی كی، اے اللہ میں تجھ سے اس مہینہ کے فیر كا سوال كرتا ہوں، اور تقدیر کے شراور قیامت کے دن كی برائی سے تیری پناہ جا ہتا ہوں)۔

اورانهی میں سے ایک روایت حضرت قادۃ کے واسط سے ہے کہ نہیں یخبر پینچی ہے کہ نبی کر یم علیہ جب چاندہ کیھے توفر ماتے: "هلال خیر و رشد، هلال خیر و رشد، هلال خیر و رشد، آمنت بالذی خلقک"، ثلاث مرات، ثم یقول:

<sup>(</sup>۱) الفروق ار ۳۸۵\_

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل للحطاب ۳۹۲/۲ سـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کان إذا رأی الهلال قال: اللهم أهله علینا بالیمن والإیمان ....." كی روایت تر مذی (۵۰۴/۵ طبع الحلی ) نے حضرت طلحه بن عبیداللہ سے كی ہے، اور فرمایا كه بیرحدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث این عمر: "کان إذا رأی الهلال قال: اللهم أهله علینا بالأمن و الإیمان ......" کی روایت طرانی نے المجم الکبیر (۳۵۲/۱۳ طبح الأوقاف العراقیہ) میں کی ہے، اور پیشی نے المجمع (۱۰/۱۹ ساطیح القدی) میں کہا ہے کہ اس میں عثمان بن ابراہیم الحاطبی میں جوضعیف ہیں، اور اس کے بقید رحال تقد میں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عبادة بن الصامت: "کان إذا رأی المهلال قال ......" کی روایت عبدالله بن احمد نے اپنی زوائد مسئد (۳۹ مطبع المیمنیه) میں کی ہے، اور پیشمی نے المجمع (۱۹۹۰ ملطبع القدری) میں فرمایا کماس کے راوی عبدالله اور طبرانی ہیں، اوراس کے اندرایک راوی ہیں جن کانام معلوم نہیں ہے۔

"الحمد لله الذى ذهب بشهر كذا وجاء بشهر كذا" (۱) (پینیروبدایت کا چاند ہے، پینیروبدایت کا چاند ہے، پینیروبدایت کا چاند ہے، پینیراکیا، اسے تین چاند ہے، پیراکیا، اسے تین مرتبہ فرمایا، پرآپ فرمات: تمام تعریفیں ہیں اس اللہ کے لئے جو فلال مہینہ کو لے آیا)۔

مذکوراحادیث کوامام نووی نے "الأ ذکار" میں اور علامہ الحطاب نے" مواہب الجلیل" میں نقل کیا ہے، اس کے بعد دمیری کا میقول بھی ذکر کیا ہے جس میں صراحت ہے کہ رؤیت ہلال کے وقت سور ہ ملک پڑھنامستحب ہے، اس اثر کی وجہ سے جواس سلسلہ میں وارد ہے، اوراس وجہ سے کہ رہنجات دلانے والی اور بچانے والی ہے (۲)۔

# رائحه

#### تعریف:

ا- "رائحة" اور" رتح" لغت ميں سبک رو ( المکی چلنی والی ) ہوتو کہتے ہیں چاہے وہ خوشگوار ہو یابد بودار، کہا جاتا ہے: "و جدت رائحة الشئی وریحه" ( میں نے اس چیز کی بومحسوس کی )، "رائحة" وہ عرض ہے جس کا ادراک قوت شامہ کے ذریعہ ہوتا ہے۔

ایک قول ہے کہ لفظ ''رتے'' کا اطلاق صرف خوشبودار ہوا پر ہوتا ہے (۱)، حدیث میں آیا ہے: ''أنه عَلَیْتُ أمر بالإثمد الممروح (أی المطیب) عندالنوم'' (۲) (نی کریم عَلَیْتُ نے سوتے وقت خوشبودارا ثمر (سرمہ) استعال کرنے کا حکم دیا)۔

# اجمالي حكم:

'' رائحة'' كالفظ كتب فقه كے مختلف ابواب ميں آيا ہے ، اور ابواب كے اختلاف ہے اس كے احكام الگ الگ ہوتے ہیں۔

الف- باب طہارت میں رائحۃ کامفہوم: ۲ – رفع حدث اوراز الهٔ نجاست میں اصل بیہے کہوہ پانی سے ہو، اللہ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، المغرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) حدیث: أمر بالإثمد المروح عند النوم" کی روایت ابوداؤد (۲۱/۲) تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت معبد بن بوذ ق سے کی ہے، پھر فر مایا: مجھ سے ابن معین نے فر مایا: وه حدیث منکر ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث قادة: "أنه بلغه "أن النبي عَلَيْكُ كان إذا رأى الهلال....." كی روایت ابوداوُد (۳۲۱/۵–۳۲۷ حقیق عزت عبید دعاس) نے كی ہے، اوراس كی سند مرسل ہونے كی وجہ سے ضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۲) الأذكاررا ١٤، مواهب الجليل ٢ ر ٨٣،٣٨٢ س

تعالی کا فرمان ہے: "وَأَنْوَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوُداً" (اور ہم اسان سے پانی برساتے ہیں خوب پاک وصاف (کرنے والا))۔
جمہور فقہاء نے پانی میں پاک کرنے کی صلاحت ہونے کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ اس کے اوصاف اصلیہ موجود ہوں ، اور وہ رنگ ، مزہ اور رائحہ (بو) ہیں ، اگر کسی چیز کے اس کے ساتھ ملنے کی وجہ سے اس کا ایک وصف مثلا بواس طرح بدل جائے کہ اس کو وف میں پانی نہم ہا جائے ، بلکہ اس کی طرف قیدلازم کی اضافت کی جائے ، جسے گلاب کا پانی وغیرہ ، تو اس سے پاک کرنے کی صلاحت ختم ہوجائے گی ، ایسی صورت میں اگر پانی میں ملی ہوئی چیز جس نے اس میں ہوجائے گی ، ایسی صورت میں اگر پانی میں ملی ہوئی چیز جس نے اس کے وصف کو بدل دیا ہے پاک ہوتو پانی پاک رہے گا ، مگر اس میں پاک کرنے کی صلاحیت نہیں رہے گی ، لہذا وہ حدث کو دور نہیں کرے گی ، اور نہ ہی نجاست کو زائل کرے گا ، اگر چہ وہ بذات خود طاہر ہوگا ، اس لئے کہ وہ مطلق پانی نہیں ہے (۲)۔

حفیہ کہتے ہیں کہ اگر پانی کی طبعی حالت ختم نہ ہوتو پاک کرنے کی صلاحیت ختم نہیں ہوگی ، اگر چہ اس کے اوصاف بدل گئے ہوں ، پانی کی طبعی حالت یہ ہے کہ وہ سیال ، ترکرنے والا اور پاس کے لئے باعث سکون ہو<sup>(۳)</sup>۔

اگر قریب میں موجود کسی چیز کی وجہ سے پانی میں تغیر واقع ہوجائے، کیکن وہ چیز اس میں ملی نہ ہو تو اس کی وجہ سے اس کے پاک کرنے کی صلاحیت ختم نہیں ہوگی، کیونکہ میخض بوکا پایا جانا ہے، اس مسئلہ میں تفصیل ہے جسے اصطلاح '' میاہ''میں دیکھی جائے۔

## ب-محرم کے حق میں خوشبو:

سا- فقہاء کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ محرم کے لئے ان اشیاء کا استعمال ممنوع ہے جن میں خوشبو پائی جاتی ہواور ان جیسی ان سے اس کا خوشبو لینا مقصود ہو، جیسے مشک ،عود اور ان جیسی چیزیں ،لیکن اگر ان سے خوشبولینا مقصود نہ ہو، جیسے سیب اور نارنگ ، تو ان کا استعمال محرم کے لئے ممنوع نہیں ہوگا ، اگر چہ ان میں خوشبو پائی جاتی ہو۔ دیکھئے: اصطلاح '' احرام''۔

## ج-مساجد میں خوشبواور بدبو:

الم مساجد میں خوشبووں کا استعال کرنامستحب ہے اور ناپسندیدہ بو ایعنی لہن ، پیاز وغیرہ کی بوسے مسجد کی حفاظت کی جائے ، اگر چہاں میں کوئی نہ ہو، اسی طرح اس شخص کے لئے ان میں سے کوئی چیز کھا کر مسجد میں داخل ہونا مکروہ ہے اور ایسے شخص کے لئے مسجد کی جماعت جھوڑ نے کی رخصت ہے اور یہی حکم اس شخص کے لئے بھی ہے جس کا بخل یامنہ بد بودار ہو ۔ حنابلہ کی رائے ہے کہا لیے شخص کو تکلیف کے ازالہ کی غرض سے مسجد سے نکالنامستحب ہے (۱) ۔ کیونکہ نبی علیسی کا ارشاد ہے: "من أخوج أذی من المسجد بنی اللہ لہ بیتا فی المجند بنی اللہ لہ بیتا فی المجند بنی اللہ لہ بیتا اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیسی ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ اللہ تعالیاس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ کیں ایک گھر بنائے گا)، اور آ بے علیہ کیا کے گھر بنائے گا) ، اور آ بے علیہ کیا گھر بنائے گا کیا کے گھر کیا گھر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فرقان ۸ ۲۸\_

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب الر ۸،۷ ، كشاف القناع الر ۳۲ ، الزرقاني الراا ، الشرقادي على التحريرار ۳۲ سه ۳۰ س

<sup>(</sup>٣) الاختيارا/١٩ـ

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲ر۳۱۵ اُسنی المطالب ار ۲۱۵، جوابر الإکلیل ۲ر ۳۰۳، مواہب الجلیل ۲ رسال

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أخوج أذی من المسجد بنی الله له بیتا فی الجنة" کی روایت ابن ماجه(ار ۲۵۰ طبح الحلی) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے، اور بوصری نے مصباح الزجاجة (ار ۱۲۳ طبع دار الجنان) میں فرمایا: یہ ضعیف سند ہے، اور مسلم جوابن بیار ہیں انہوں نے ابوسعید خدریؓ سے اس کو نہیں سنا ہے، اور محمد لعنی ابن صالح المدنی میں لین (کمزوری) ہے۔

نے فرمایا: "من أكل ثوما أو بصلا فلیعتزلنا۔ أوقال: فلیعتزلنا۔ أوقال: فلیعتزل مسجدنا" (جو تحض المسن یا پیاز کھائے اسے چاہئے کہ ہم سے الگ تھلگ رہے، یا آپ عیسی نے یوں فرمایا: اسے چاہئے کہ ہماری مسجد سے الگ رہے)، نیز آپ عیسی الشوم) فلا یقر بنا "من أكل من هذه الشجرة الخبیشة (یعنی الشوم) فلا یقر بنا

في المسجد" وفي رواية: "فلا يقرب مصلانا" (جواس في المسجد وفي رواية: "فلا يقرب مصلانا" (جواس خبيث درخت ليخي (لهن) سے کھائے وہ مسجد میں ہم سے قریب نہ ہو، اورایک روایت میں ہے کہ وہ ہماری مسجد کے قریب نہ آئے)۔

حنابلہ کے نزدیک مسجد میں ریاح خارج کرنا مکروہ ہے، اس وجہ سے کہ اس کی بدبوسے تکلیف پینچی ہے اگر چہ کوئی مسجد میں نہ ہو (۳) اس لئے کہ حدیث میں آیا ہے: ''إن الملائکة تتأذی مما يتأذی منه بنو آدم ''(۱) (ملائکہ کوان چیزوں سے تکلیف ہوتی ہے جن سے بنی آدم کو تکلیف ہوتی ہے)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ بوقت ضرورت ایبا کرنا جائز ہے،اس لئے کہ مجدنجاست عینی سے پاک صاف رکھی جاتی ہے (۵) د کیھئے:اصطلاح '' مساجد''۔

- (۱) حدیث: "من أكل ثوما أو بصلا فلیعتزلنا، أو قال: فلیعتزل مسجدنا" كی روایت بخاری (الفتح ۳۳۹/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۳۹۳ طبع الحلی) نے حضرت جابرین عبداللہ سے كی ہے۔
- (۲) حدیث: "من أكل من هذه الشجرة الخبیئة" (یعنی الثوم) فلا یقربنا فی المسجد و فی روایة "فلا یقرب مصلانا" كی روایت مسلم(۱۹۵۱ طبع الحلی) اور ابوعوانه(۱۲۱۱ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت ابوسعیدخدریؓ سے كی ہے، اور دوسرى روایت ابوعوانه كی ہے۔
  - (۳) سابقه مراجع، كشاف القناع ار ۹۷ م \_
- (۲) حدیث: ان الملائکة تناذی مما یناذی منه بنو آدم "كی روایت مسلم (۲) حدیث المالائکة تناذی مما یناذی منه بنو آدم "كی روایت مسلم (۱۸ ۳۹ طبح الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے كی ہے۔
  - (۵) مواہب الجلیل ۲ رسالہ

### د-بوکی وجهسے تلف ہونا:

۵- کوئی شخص اگر (رہائتی مکانات کے درمیان) اپنے مکان کوکوئی کارخانہ بنالے جس کی بوتکلیف دہ ہو،اور بیج یا دوسرے لوگ اسے سونگھ لیں اور اس کی وجہ سے وہ مرجا ئیں تو کارخانہ کا ما لک ضامن ہوگا، اس لئے کہ اس نے عرف کی مخالفت کی ہے،اگر کوئی شخص اپنے گھر میں کوئی ایسی چیز پکائے یا بھونے جس کی وجہ سے حاملہ عورت کا ممل ساقط ہوجا تا ہو،اگر چیورت اس میں سے نہ کھائے تو پکانے یا بھونے والے پرواجب ہوگا کہ وہ عورت کو بالعوض وہ چیز پیش کرے جو اسفاط کوروک دے اگر عورت عوض پر قادر ہو، ورنہ بلاعوض وہ چیز پیش کردے، خواہ عورت اس کا مطالبہ نہ کرے، اگر وہ شخص ایسانہ کر ہے تو اس پر جنین کی دیت واجب ہوگی (۱) -اس کی تفصیل '' باب للہ یات' اورا صطلاح '' اجہاض'' (فقرہ رہ) میں ہے۔

ھ-بوپائے جانے کی وجہسے حد شرب کا ثبوت:

۲-اکثر اہل علم کا قول ہے کہ شراب پینے والے کے منہ میں اگر شراب کی ہو پائی جائے تواس پر حدشر بنابت نہ ہوگی، ان میں امام توری، امام ابو حنیفہ، امام شافعی اور دو روایتوں میں سے ایک کے مطابق امام احمد ہیں، اور یہی ان کا رائح مذہب ہے، وہ حضرات کہتے ہیں کہ مکن ہے کہ اس نے شراب سے کلی کی ہو، یااس کو پائی سمجھا ہو پھر جب اس کے منہ میں پہنچی تواس نے کلی کر دیا ہو، اور اس کا بھی امکان ہے کہ اس نے منہ میں کہنچی تواس نے کلی کر دیا ہو، اور اس کا بھی امکان ہے کہ اس نے سیب کا رس پیا ہو، اس کئے کہ اس کی بھی شراب بیا دی گئی ہو، یااس نے سیب کا رس پیا ہو، اس کئے کہ اس کی بھی شراب کی طرح ہو ہوتی ہے اور ان احتمالات کے ہوتے ہوئے حد جاری نہ ہوگی، کیونکہ حدود شبہات کی وجہ سے

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۳۳۷، حاشیة عمیرة علی المحلی ۱۹۰، شرح الزرقانی ۸. ۲۰۰۰

ساقط ہوجاتی ہیں<sup>(1)</sup>۔

مالکید کہتے ہیں کہ بو پائے جانے کی وجہ سے حد شرب ثابت ہوگی،امام احمد سے ابوطالب کی ایک روایت یہی ہے، وہ کہتے ہیں کہ حضرت ابن مسعودؓ نے ایک ایسے شخص پر حد جاری کیا جس کے منہ میں شراب کی بو پائی گئی تھی، نیز اس لئے بھی کہ بوخود بتاتی ہے کہ اس شخص نے شراب پی ہے،لہذا اسے اقرار کے قائم مقام قرار دیا جائے گا(۲)۔

تفصیل اصطلاح" سکر" میں ہے۔

و-جلالہ جانور کے گوشت یا دودھ کی بوکابدل جانا: 2 - جمہور نقتہاء کی رائے ہے کہ جلالہ (نجاست کھانے والے جانور) کا گوشت کھانا یا دودھ بینا مکروہ ہے، اگر نجاست کی وجہ سے ان دونوں کی بو بدل جائے، شافعیہ نے اس کوحرام کہا ہے، دیکھئے: اصطلاح" اُطعمۃ" اور" حلالۃ"۔

ز-شوہر کوجس چیز کی بوسے تکلیف ہوتی ہوعورت کواس کے کھانے سے روکنا:

۸- شوہرکوئ حاصل ہے کہ وہ اپنی بیوی کو الیمی چیز کے کھانے سے روک دیجس کی بوسے اسے تکلیف ہو، جیسے پیاز ، انہسن اور ان جیسی چیزیں۔

اسی طرح شوہر کو بیدت حاصل ہے کہ بیوی کو اپنے کپڑے اور بدن سے بدبو کو دور کرنے پر مجبور کرے، کیونکہ بیہ چیز کمال استمتاع میں مانع ہوتی ہے (۳)۔

تفصیل اصطلاح'' نکاح'' میں ہے۔

# رابغ

#### تعریف:

ا - رابغ: حرمین کے درمیان سمندر کے قریب ایک وادی ہے اور جفدسے قریب ایک مشہور جگہ ہے (۱)۔

لغت میں اس اصطلاح کی اصل بیہ ہے: ''ربغ القوم فی النعیم'' (خوش حال زندگی بسر کرنا)،اور'' ربغ''مٹی کوبھی کہتے ہیں، ''رابغ''الشخص کو کہتے ہیں جوکسی ایسے امر پر قائم رہے جواس کے لئے ممکن ہو۔

''جفہ'' شام، ترکی، مصراور مراکش والوں کے لئے میقات احرام ہے، اور بیساعل سمندر سے قریب مکہ ومدینہ کے درمیان واقع ہے۔

یداب طویل زمانہ سے مٹ گیا ہے، اور اس طرح ہوگیا ہے کہ پہچانا بھی نہیں جاتا ہے، اور ان مما لک کے جاج احتیاطا" رابغ" سے احرام باندھنے گئے ہیں، اور وہ مدینہ سے آنے والوں کے لئے جفہ سے قدر سے پہلے ہی واقع ہے، اور مکہ سے ۲۲ کیلومیٹر دور ہے۔ د کھنے: اصطلاح" احرام" (فقرہ (۴۷)۔

<sup>(1) –</sup> ابن عابد بن سر ۱۶۴، أسني المطالب ۴ر ۱۵۹، المغني ۸ر ۱۷سر

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقاني ۸ رسال مواهب الجليل ۲ ر ۱۷ سام المغني لا بن قدامه ۸ ر ۹۰۹ س

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۷ر ۷۳۱ قليوني ۳ر ۲۵۲ ، المغني ۲۹/۷ - ۳۰ ـ

<sup>(</sup>۱) و ميميئ :القاموس ، لسان العرب، مراصد الإطلاع ، مجمم البلدان ۱۱/۱۱، الشرقاوی علی التحریرار ۵۰۵،الحطاب ۲۳ (۳۰، ابن عابدین ۲ ر ۱۵۳، کشاف القناع ۲ ر ۲۰۰۰ م.

·

# راتب

### تعریف:

ا-''راتب'' لغت میں ''رتب الشئی رتوباً'' سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ثابت ہونے اور گھرنے کے ہیں،''راتب''' ثابت' کو کہتے ہیں، ''عیش راتب'' یعنی ثابت اور برقرار رہنے والی زندگی، ابن جنی کہتے ہیں: کہاجا تا ہے: ''مازلت علی هذا راتبا'' لیعنی میں یہاں برابر مقیم رہا(ا)۔

اس کااصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

### بحث کے مقامات:

۲-"راتب" کی اصطلاح کتب فقہ کے مختلف ابواب میں آئی ہے جودرج ذیل ہیں:

# الف-نماز كي سنن رواتب:

سا- پیروه سنتیں ہیں جوفرائض کے تابع ہوتی ہیں، اور ان کے اوقات ان فرض نمازوں کے اوقات ہیں، جن کے تابع پیریں۔ سنن رواتب کی تعداد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

چنانچہ جمہور فقہاء کی رائے بیہ ہے کہ رواتب مؤکدہ دس رکعات ہیں، دورکعتیں صبح کی نماز سے قبل، دورکعتیں ظہر کی نماز سے قبل، دو رکعتیں اس کے بعد، دورکعتیں مغرب کے بعداور دورکعتیں عشاء کے بعد ہیں،اس کئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "حفظت من النبي عَلَيْ عشر ركعات: ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب في بيته، وركعتين بعد العشاء في بيته وركعتين قبل الصبح، وكانت ساعة الدخل على النبي عَلَيْهُ فيها، حدثتني حفصة رضى الله عنها أنه كان إذا أذن المؤذن وطلع الفجر صلى ركعتين<sup>"(١)</sup> (میں نے نبی کریم علیلیہ سے دس رکعات یاد کی ہیں، دور کعتیں ظہر سے قبل، دواس کے بعد، دورکعتیں مغرب کے بعد اپنے گھر میں، عشاء کے بعد دورکعتیں اپنے گھر میں ، اور دورکعتیں صبح سے قبل ، بیہ اس وقت برُهي جاتي تقي جس وقت حضور عليلية کي خدمت ميں کسي کي حاضری نہیں ہوتی تھی ، مجھ سے حضرت هفصه "نے بیان کیاہے کہ جب مؤذن اذان دے دیتا اور فجر طلوع ہوجاتی تو آپ علیہ دورکعت ادافر ماتے تھے)۔

اس مسکه میں مذاہب کے اندر چنداور بھی مرجوح اقوال ہیں، جن میں ظہر کے بعد چار کعتیں، عصر سے قبل چار رکعتیں، مغرب سے قبل دواور مغرب کے بعد چھر کعتیں بیان کی جاتی ہیں، اور عشاء کے بعد بلاکسی حدوقعیین کے کوئی سنت راتبہیں ہے (۲)۔
تفصیلات اصطلاح '' السنن الرواتب' میں ہیں۔
تفصیلات اصطلاح '' سنن رواتب کی تعداد بارہ رکعتیں ہیں، حنفیہ کی رائے ہے کے سنن رواتب کی تعداد بارہ رکعتیں ہیں،

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، ماده:'' رتب''۔

<sup>(</sup>۲) دورحاضر کے نقہاء وقف اوراجارہ کی مباحث میں'' راتب'' کالفظ کثرت سے استعمال کرتے ہیں اوراس سے مراد کسی شخص کی وہ اجرت یا آمد نی ہے جو دائمی طور پراس کے لئے مقرر ہو۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "حفظت من النبي عَالَيْكِ عشر ركعات....." كی روایت بخاری (الفتح ۱۳۸۳ طبع السّافیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرار ۲۰،۲، جواہر الإكليل ار ۷۳،مغنی الحتاج ار ۲۲۰، المغنی لابن قدامہ ۲۲۵، المجموع ۲۲/۲۰

دور کعتیں نماز فجر سے قبل، چار کعتیں نماز ظهر سے قبل ایک سلام سے، دور کعتیں بعد نماز طهر، دور کعتیں عشاء کی نماز کے بعد ہیں (۱)۔

اس لئے کہ حضرت عاکش کی روایت ہے کہ آپ علیہ نے اللہ عز ارشادفر مایا: "من ثابر علی اثنتی عشرة رکعة بنی الله عز وجل له بیتا فی الجنة: أربعا قبل الظهر، ورکعتین بعد العشاء ، الظهر، ورکعتین بعد العشاء ، ورکعتین قبل الفجر "(۲) (جو شخص باره رکعات پر مداومت کرے گا اللہ تعالی اس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا: چار رکعتیں ظہر نے بعد، دورکعتیں مغرب کے بعد، دورکعتیں مغرب کے بعد، دورکعتیں مغرب کے بعد، دورکعتیں عشاء کے بعداوردورکعتیں فجر نے بیل)۔

نیزاس کئے کہ بی کریم علیہ نے ہمیشہان نمازوں کی پابندی فرمائی اور سوائے حالت عذر کے ان میں سے پچھ بھی ترک نہیں فرمایا۔

سم - حنفیہ کے نزدیک تمام سنن میں فجرکی دورکعتیں زیادہ مؤکد ہیں، اس لئے کہ اس کے بارے میں ترغیب کی جتنی روایتی آئی ہیں اتنی زیادہ کسی اورنفل کے بارے میں نہیں ہیں (۳)، چنا نچہ حضرت عائش دیادہ کسی اورنفل کے بارے میں نہیں ہیں (۳)، چنا نجہ حضرت عائش دوایت کرتی ہیں کہ نبی کریم علی نے فرمایا:"د کعتا الفجو

(۳) البدائع ار۲۸۴، حاشیه ابن عابدین ار۵۲۷، الشرح الصغیر للدر دیر ار۰۸۸ م

خیر من الدنیا و مافیها"(۱) (فجر کی دونوں رکعتیں دنیاو مافیها سے زیادہ بہتر ہیں) نبی کریم علیہ سے یہ بھی مروی ہے کہ آپ علیہ نفی نفی اللہ نبی اللہ نبی اللہ نبی اللہ نفی مروی ہے کہ الفجر فإن فیهما الرغائب"(۲) (وہ دونوں رکعتیں جونماز فجر سے بل ہیں ان کو نہ چھوڑ و، کیونکہ ان میں مرغوب چیزیں ہیں)،اور ایک روایت میں ہے:"لا تدعوا رکعتی الفجر ولوطر دتکم النحیل"(۳) (فجر کی دونوں رکعتوں کو نہ چھوڑ واگر چہم کو گھوڑ کے روند ڈالیں)۔

### ب- خدمت ير مامورمؤذن:

۵-مسجد میں اگر کوئی تنخواہ دار مؤذن ہوتو اس سے قبل کوئی اذان نہ دے، ہاں اگر خود ہی وہ پیچھےرہ جائے یا اذان دینے کا وقت فوت ہونے کا اندیشہ ہوتو دوسرا شخص اذان دے، اس لئے کہ زیاد ہن حارث صدائی سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت بلال گی

<sup>(</sup>۱) البدائغ ار ۲۸۴، حاشیه ابن عابدین ار ۴۵۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من ثابر علی اثنتی عشوة رکعة....." کی روایت نمائی
(۲) حدیث: "من ثابر علی اثنتی عشوة رکعة....." کی روایت نمائی
اور المالا ۲۲۱/۳ طبع المکتبة التجاریه) اور ترفزی نے درمایا: بیحدیث اس سند سے غریب ہے،
اس لئے کہ بعض اہل علم نے مغیرہ بن زیاد کے حفظ کے سلسلے میں کلام کیا ہے،
لیکن اس کی تائید حضرت ام حبیبہ کی حدیث سے ہوجاتی ہے جس کو نمائی اور
ترفزی نے قبل کیا ہے، جس سے اس کوتقویت حاصل ہوجاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رکعتا الفجر خیر من الدنیا و مافیها....." کی روایت مسلم (۱) مطح الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث "لا تدعوا الر کعتین اللتین قبل صلاة الفجر" کی روایت طرانی نے اپنی "انجم الکییر" (۲۰ ۸/۱۲ مطبع الاً وقاف العراقیه) میں عبدالله بن عمر سے کی ہے، اورائی کوئیشی نے تفصیل کے ساتھ جُمع (۲۱۸/۱۲ طبع القدی) میں ذکر کیا ہے پھر فرمایا: اس کوطرانی نے الکبیر کے اندر ذکر کیا ہے، جس میں عبدالرحیم بن گیل راوی ہیں جوضعیف ہیں، ان سے احمد نے روایت کیا: ورکعتی الفجر، حافظوا علیهما فإن فیهما الرغائب" اس کی سندمیں ایک راوی ہیں جن کے نام کی صراحت نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا تدعوا رکعتی الفجو، لو طودتکم الخیل ....." کی روایت احمد (۲۸۲۸ محقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، اور الفاظ احمد کے ہیں، اور عبدالحق الشمیلی نے فرمایا: اس کی سند تو کی نہیں ہے، جیسا کہ مناوی کی فیض القدیر (۲۸ سامیع المکتبة التجاریہ) میں ہے۔

فرمائی)۔

غیر موجودگی میں حضور علیہ کے لئے اذان دی (۱)، اسی طرح حضرت ابو محذور ہی غیر موجودگی میں ایک شخص نے اذان دی (۲)۔ حضرت ابو محذور ہی غیر موجودگی میں کوئی ان اور اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کے مؤذنوں کی موجودگی میں کوئی ان سے پہلے اذان نہیں دیتا تھا۔

اگر تخواہ دارمؤذن اور دوسرے شخص میں اذان دینے کے بارے میں اختلاف ہوجائے تو تخواہ دارمؤذن کو مقدم کیا جائے گا۔
ابن عابدین کہتے ہیں کہ مسجد میں کوئی ایسا شخص اذان دے دے جس کی اذان مکروہ ہے، جیسے فاسق ، جنبی یا عورت، تو تخواہ دار مؤذن دوبارہ اذان دے گا، المجموع میں یہ مذکور ہے کہ تخواہ دار مؤذن کے لئے یہ شرط ہے کہ وہ اوقات کو بذات خود یا کسی باوثوق ذریعہ سے جانے والا ہو (۳)۔

تفصيلات ''اذان'' كي اصطلاح ميں ہيں۔

### ج-خدمت پر مامورامام:

۲ - تخواہ دار امام لیمنی جس کو سلطان یا اس کے نائب یا واقف یا جماعت مسلمین نے امام مقرر کیا ہو وہ نماز کی امامت میں دوسر ے حاضرین پرمقدم ہوگا، اگر چہدوسرااس سے افضل ہو، مثلاً اعلم بالسنہ یا اُقرا کُشخص موجود ہو، حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ وہ اپنی ایک زمین کے یاس آئے، وہال ایک مسجد تھی جس میں ابن عمر کے دیاں آئے، وہال ایک مسجد تھی جس میں ابن عمر کے

- (۲) حدیث: "أذن رجل حین غاب أبو محذورة" کوابن قدامه نے المنی (۲) حدیث الریاض) میں ذکر کیا ہے۔ اور اس کی نبیت اُثر می طرف کی ہے۔
- (۳) حاشیه ابن عابدین ار ۲۱۴۷، المجموع ۱۰۲،۸ مغنی المحتاج ار ۱۳۷۷، المغنی لابن قدامه ار ۲۹۳۸-

آ زادشدہ غلام نماز پڑھاتے تھے، ان کے ساتھ نماز پڑھنے گئے تو لوگوں نے ان سے نماز پڑھانے کی درخواست کی توانھوں نے انکار کردیا،اورفر مایا کہ صاحب مسجد زیادہ حقدار ہیں۔

البتها گرمقرره امام کے ساتھ امام اعظم یااس کے نائب یا قاضی

یاان جیسے صاحب ولایت وسلطان حضرات موجود ہوں تو وہ مقررہ امام پرمقدم ہول گے، اس لئے کہرسول اللہ عقبہ نے ارشاد فرمایا:

"لا یَوُّمَّنَّ الرجل الرجل في سلطانه ولا یقعد علی تکرمته الله یاذنه" (۱) (کوئی بھی شخص کسی کی اجازت کے بغیراس کے حدود ولایت میں اس کی امامت نہ کرے، نہ اس کی خصوص جگہ پر بیٹے )۔

ولایت میں اس کی کہروایت ہے: "أن النبی عَلَیْسِ اُمّ عتبان بن مالک وأنسا في بیوتهما" (۲) (نبی کریم عَلِی اُسِ نے حضرت مناس کی امامت مالک وأنسا فی بیوتهما" (۲) (نبی کریم عَلِی اُسِ نے حضرت مناس کی امامت مالک وانسا فی بیوتهما" (۲) (نبی کریم عَلِی اُسِ نَی امامت مالک وانسا فی بیوتهما" (۲) میں کی کریم عَلَی الله الله اور حضرت انس کے گھروں میں ان کی امامت متابان بن مالک اور حضرت انس کے گھروں میں ان کی امامت

اوراس لئے کہ سلطان کی موجودگی میں ان کی اجازت کے بغیر کسی دوسر فی خص کا امامت کے لئے آگے بڑھنا طاعت کے خلاف ہے (<sup>(m)</sup>،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے، البتہ شافعیہ کی رائے بیہ ہے کہ والی کو تخواہ دارا مام پر تقدم کا حق اس وقت ہوگا جب کہ وہ امام سلطان یا اس کے نائب کی طرف سے مقرر نہ کیا گیا ہو، کیکن اگر امام کو خود

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یؤمّن الرجل الرجل فی سلطانه" کی روایت مسلم (۱) در ۲۵/۱ طبع کلی ) نے حضرت ابومسعود انصاریؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) قولہ: "لأن النبي عَلَيْكِ أَم عتبان بن مالک و أنسا في بيوتهما" رسول الله عَلَيْ عَبَان بن مالک کی امامت کرنے کی حدیث کی روایت بخاری نے (افتح ار ۱۸۵۸ طبع السلفیہ) اور مسلم (ار ۲۵۵۸ طبع الحلی) نے کی ہے، اور آپ عَلِی کے انس بن ما لک کی امامت کرنے کی روایت بخاری (افتح ۲۵۸۲ طبع الحلیم) نے کی ہے۔ (افتح ۲۵۸۲ طبع الحلیم) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ار ۷۵ س، الشرح الصغیر ار ۲۵۴ م، مغنی المحتاج ار ۲۲۴٬۰ المغنی لابن قدامه ۲۰۵۲ نامه البدائع ار ۱۵۸

سلطان یا اس کے نائب نے مقرر کیا ہوتو وہ شہر کے والی اور قاضی پر مقدم ہوگا(۱)۔

2- مسجد میں دوبارہ جماعت قائم کرنے کے حکم کے بارے میں فقہاء کااختلاف ہے، جمہور یعنی حنفیہ، مالکیداور شافعیہ کی رائے بیہ کہ جس مسجد میں شخواہ دارامام مقرر ہواور مسجد لوگوں کی گذرگاہ پرواقع نہ ہودوسری جماعت قائم کرنامکروہ ہے، جب تک کہ دوبارہ جماعت قائم کرنے کے لئے مقررہ امام سے اجازت نہ لے لی جائے، مقررہ امام کے ساتھ جس شخص کی جماعت چھوٹ جائے تو وہ تنہا نماز پڑھے تاکہ بیم قررہ امام کے ساتھ نماز اداکر نے میں سستی، اختلاف قلوب اور عداوت کا سبب نہ بنے ، بیرائے عثمان البتی ، اوزاعی ، لیث ، نووی، ابوقل بہ ایوب اور ابن عون کی ہے (۲)۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جس مسجد میں امام مقرر ہواس میں دوبارہ جماعت قائم کرنے میں کوئی کراہت نہ ہوگی، اگر چہوہ مسجد لوگوں کی گذرگاہ پرواقع نہ ہو، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کے اس قول میں عموم ہے: "صلاق الجماعة تفضل صلاق الفذ بخمس و عشوین درجة"وفی روایة: "بسبع وعشوین درجة" (۳) (جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا تنہا نماز پڑھنے سے درجة یادہ فضیلت رکھتی ہے اور ایک روایت میں ہے: ستاکیس درجہ زیادہ فضیلت رکھتی ہے اور ایک روایت میں ہے: ستاکیس درجہ زیادہ فضیلت رکھتی ہے۔

- (۱) مغنی الحتاج ار ۲۴۴۔
- (۲) حاشیه این عابدین ارا ۳۷ البجوع للإ مام النودی ۲۲۱/۴ ، المغنی لاین قدامه ۱۸۰/۲
- (۳) حدیث: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بخمس و عشرین درجة" کی روایت بخاری (الفتح ۱/۱۳ طبح السّلفیه) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے، اورایک روایت میں "بسبع و عشوین درجة" ہے، اس کی روایت بخاری (الفتح ۱/۱۳ طبح السّلفیه) اور مسلم (۱/۵۰۷ طبح السّلفیه) نے حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے کی ہے۔

حضرت ابوامامہ نے بھی نبی کریم علیات سے اس کے مثل روایت کی ہے اور بیاضا فہ بھی کیا ہے: "فلما صلیا قال: و هذان جماعة "(۲) (جب دونوں نے نماز ادا کرلی تو آپ علیہ نے فرمایا: بید دونوں ایک جماعت ہیں)، نیز اس کئے کہ وہ جماعت پر قادر ہے، لہذااس کوکرنااس کے لئے مستحب ہے، یہی رائے حضرت عطاء، الحن بخعی، قادہ، اسحاق اور ابن منذر کی ہے (۳)۔

لیکن اگر مسجد بازار میں ہو، یالوگوں کی گذرگاہ پرواقع ہو، یااس میں امام مقرر نہ ہو، یاامام مقرر تو ہولیکن اس نے دوسری جماعت کی اجازت دی ہوتو دوسری اور تیسری، یااس سے زائد جماعت کرنے

<sup>(</sup>۱) حدیث افی سعید: "أن رجلا دخل المسجد" کی روایت احمد (۳/۵ طبع المیمنیه ) اور دوسری حدیث کی روایت احمد (۳/ ۱۲۳) اور حاکم (۱/ ۲۰۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور حاکم نے اس کو صبح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث أبی امامہ کی روایت احمد (۵/ ۲۵۴ طبع المیمنیہ) نے کی ہے اور المجمع (۲) معرفی القدی) میں پیشی نے فرمایا: اس کے کی طرق ہیں جو کہ تمام کے تمام ضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۳) المغنى لا بن قدامه ۲ر ۱۸۰، المجموع للإ مام النووي ۲۲۲/۳

میں بالا جماع کوئی کراہت نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اس مسكله مين مزيد تفصيل ہے جسے اصطلاح '' صلاۃ الجماعة''

میں دیکھی جائے۔

۸ وقف اور دوسرے وظائف میں تخواہ کے استحقاق کا مسلہ اور اس کی تفصیلات اصطلاح'' رزق''' وظیفہ''' وقف'' اور'' اجارہ'' میں ہیں۔

راہب

تعريف:

ا-راهب لغت میں رهب یرهب رَهُباً، رَهَباً ورهبة كا اسم فاعل ہے، جس كامعنى خوف كھانا ہے۔

راہب: نصاری میں سے اس شخص کو کہتے ہیں جوعبادت کی خاطر الگ تھلگ ہوجائے، اس کی جمع ''رہبان' آتی ہے، جیسے راکب کی جمع رکبان ہے (۱)۔

راكب

د يکھئے:''رکوب''۔

متعلقه الفاظ:

الف-قسيس:

۲ - قسیس (کسرہ کے ساتھ) نصاری کے عالم کو کہتے ہیں، اس کی جع" قسیسون" اور "قساوسة" ہے۔

قرطبی کہتے ہیں:قس (فتحہ کے ساتھ) بھی نصاری کے دینی و علمی سر براہ کو کہتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

لیں'' راہب''نصاری کےعبادت گذار اور قسیس ان کے عالم کو کہتے ہیں۔

ب-أحبار:

سا- " أحبار" حبو (كسره كے ساتھ) كى جمع ہے، اور وہ عالم ہے

- (۱) المصباح الممنير ،لسان العرب ، ماده: " ربب "، القرطبي ۲۵۸/۸
  - (۲) المصباح المنير 'ماده:'' قسس''،القرطبي ۲۵۸/۲\_

(۱) المجموع للإمام النووي ۲۲۲، المغنى لابن قدامه ۲ر۱۸۰، حاشيه ابن عابدين ارا سر ۳۷ اوراس میں ایک لغت "حبو" (فتح کے ساتھ) بھی ہے، اوروہ "تحبید" ہے ہے، جو تحسین کے معنی میں ہے، عالم کوحبر اس لئے کہا جا تا ہے کہ یعلم کو بیان کرتا ہے۔ اوراس کومزین کرتا ہے۔

جوہری کہتے ہیں: ''جبر''اور'' خبر''''' اُحبار'' کا واحدہے، اور یہ یہود کے علماء کے لئے بولاجا تاہے (۱)۔

الله تعالى كاية قول اسى معنى ميں ہے: ''إِتَّ خَذُوا أَحْبَارَهُمُ وَ رُهُبَانَهُمُ أَرُبَابًا مِّنُ دُونِ اللهِ ''(۲) (انہوں نے الله كے ہوتے ہوئے ہوئے اپنے علماءاوراپنے مشائخ كو (بھى) اپنا پروردگار بناركھاہے)

راہب ہے متعلق احکام: الف-جہاد میں راہب کوٹل کرنا:

۷ - اگرراہب جنگ میں مسلمان کے خلاف لڑرہے ہوں توان پر فتح کے وقت بقیہ دوسرے مقاتلین کی طرح ان کے قبل کے جواز میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ، اسی طرح اگروہ لوگوں میں گلے ملے ہوں ، یا جنگ کرنے والوں کو مشورہ دے رہے ہوں ، یا ان کو جنگ پر آمادہ کررہے ہوں تو بھی ان کو قبل کیا جائے گا(۳)۔

لیکن اگروہ جنگ میں شریک نہ ہوں ، اور لوگوں میں گھلے ملے بھی نہ ہوں ، بلکہ وہ صرف اپنے گرجا گھروں میں مشغول ہوں ،کسی طرح کا مشورہ نہیں دیتے ہوں ، توجہور لعنی حنفیہ ، ما لکیہ اور حنابلہ اور ایک روایت کے مطابق شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ انہیں قتل نہیں کیا جائے گا ، اس لئے کہ وہ مسلمانوں کی جنگ سے الگ اپنے اہل دین کے ساتھ ہیں ، نیز اس لئے کہ حضرت ابو بکر صدیق کی حدیث میں

مروی ہے کہ انھوں نے فرمایا: '' تم ایسے لوگوں کے پاس سے گذرو گے جنہوں نے اپنے کو گرجا گھروں میں محبوس کررکھا ہے توان کواسی حالت میں چھوڑ دینا، یہاں تک کہ اللہ تعالی انہیں گراہی کی حالت میں موت دے دے، اور اس لئے بھی کہ وہ لوگ دین کی بنیا د پر جنگ نہیں کرتے ہیں تو یہ ایسے لوگوں کے مشابہ ہوگئے جو جنگ پر قادر نہیں ہیں'(۱)۔

شافعیہ کااظہر قول میہ ہے کہ انہیں قتل کرنا جائز ہے، کیونکہ اللہ تعالی کا فرمان: ''فَاقُتُلُوُا الْمُشْوِ کِیْنَ''<sup>(۲)</sup> (ان مشرکوں کوقتل کرو) عام ہے۔

نیزاس کئے کہ بیسب آزاداور مکلّف ہیں،لہذا دیگر کی طرح ان کا بھی قتل کرنا جائز ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ دیکھئے:اصطلاح" جہاد"۔

### ب-راہبوں برجز بیلگانا:

راہبوں پر جزیدلگانے کے مسکد میں اختلاف و تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاح" جزیة" کی طرف رجوع کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،ماده." حبر" تفسيرالقرطبي ۲/۹۸۱ تفسيرالرازي ۲۱ر۳-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبدراس

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۲۲۳-۲۲۲، جواهر الإکلیل ۲۵۳۱، الدسوتی ۲۸ سازی ۱۲ سازی المسلطانی للماوردی رص ۱۳۳۰، المغنی ۸۸۸۸-

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، نيز ديكھئے:الحطاب ٣/١٥٥، حاشية القليو بي ٢١٨/٨-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبدر۵۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴ر ۲۲۸،القلبو بی ۴ر ۲۱۸\_

·

### بدوصلاح سے پہلے فروخت کرناہے۔

'' ربا'' کو '' رما'' اور '' رماء'' بھی کہا جا تا ہے، حضرت عمرُ کا بیہ قول مروی ہے کہ مجھےتم پر'' رما'' لعنی ربا کا اندیشہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

اور "ربیة" (ضمه اور تخفیف کے ساتھ) ربا کا اسم ہے، اور "ربیة" ربا کے معنی میں ہے، اہل نجران سے سلح کے بارے میں نبی کر میں ہے۔ اہل نجران سے سلح کے بارے میں نبی کر کم علیقہ ربیة سے مروی حدیث میں ہے: "أن لیس علیهم ربیة ولا دم" (ان پر نہ ربا ہے اور نہ ہی دم)۔

ابوعبید کہتے ہیں: اس طرح باءاور یاء کی تشدید کے ساتھ مروی ہے، فراء کہتے ہیں: "دبیة" سے مرادوہ رباہے جوز مانہ جاہلیت میں ان پرتھا، اور دم سے مرادوہ دماء ہے جس کا ان سے مطالبہ کیا جاتا تھا، مطلب بیہ ہے کہ آپ عیالیہ نے ان سے ہر طرح کے ربا کو جوان پر تھا ساقط کردیا سوائے رأس المال کے، کہ اس کو وہ لوگ واپس کرس کے (۳)۔

# فقهاء کی اصطلاح میں'' ریا'':

حفیہ نے اس کی تعریف مید کی ہے کہ رباوہ زائد مال ہے جوشر می معیار کے مطابق عوض سے خالی ہو، اور معاوضہ میں متعاقدین میں سے کسی ایک کے لئے مشروط ہو<sup>(4)</sup>۔

- (۱) تفسير القرطبی ۱۹ ۸۵ ۴ ۳، ۱۲ ر ۱۳ ، تاج العروس، لسان العرب، تهذيب الأساء واللغات ۲۱۷ –
- (۲) حدیث: "أن لیس علیهم ربیة و لادم" كی روایت بیهی نے دلاكل النبوة (۲) حدیث: "أن لیس علیهم ربیة و لادم" كی ب، ابن كثیر نے اپنی تفییر (۲/۵ طبع دارالاً ندلس) میں اسے غریب كہا ہے۔
  - (٣) ليان العرب
- (۴) ابن عابدین ۲۸۴ کا اوراس کے بعد کے صفحات، یہ تعریف تمر تاثی نے تنویر اللہ بسار میں کی ہے، اور الاختیار (۳۰ س) میں ایک قول ہے کہ ربا کی شرعی تعریف بیرے: رباعقد فاسدکو کہتے ہیں خواہ اس میں زیادتی ہویا نہ ہو، اگر داہم کی تیج دنا نیر کے ذریعیاد ھار ہوتو وہ رباہے، حالانکہ اس میں زیادتی خہیں ہے۔

# ربا

### تعریف:

ا-''ربا''لغت میں مشہور تول کے مطابق اسم مقصور ہے، اور وہ رَبَا یربُو رَبواً و رُبُوا و رباءً سے شتق ہے (۱)۔

" ربا" کاالف واؤ کابدل ہے اوراسی کی طرف منسوب ہوتا ہے، چنانچ کہا جاتا ہے: ربوی، اوراس کا تثنیه اصل کے مطابق واو کے ساتھ ہوتا ہے، چنانچ کہا جاتا ہے: "ربوان"، اور بھی بھی "ربیان" (یاء کے ساتھ) بھی کہا جاتا ہے، اس لئے کہ اس میں کسرہ کی وجہ سے امالہ جائز ہے (۲)۔

اس كا اصلى معنى زياده مونا ب، كها جاتا ب: ربا الشيء، يعنى وه چيز زياده موناً ب الله تعالى كا قول اسى معنى ميں ب: "يَمُحَقُ اللّهُ الرّبًا وَ يُرْبِي الصَّدَقَاتِ" (") (الله سود كومٹاتا ب اور صدقات كو بڑھاتا ہے) -

أربى الرجل لين اس نے رباكا معامله كيا، يا ربا ميں داخل موگيا، اور اسى معنى ميں حديث ہے: "من أجبى فقد أربى" (٩) (جس نے اجبا كيا، اس نے رباكا معامله كيا)، اور اجباء كامعنى كيل كو

- (۱) المصباح المنير ، تاج العروس ماده: '' ربو''۔
- (٢) لسان العرب، تاج العروس ماده: '' ربو''۔
  - (۳) سورهٔ بقره در ۲۷۲\_
- (٣) حدیث: "من أجبى فقد أربى" كو ابوعبیدقاسم بن سلام نے غریب الحدیث (٢) دائرة المعارف العثمانیه) میں بغیر سند کے نقل کیا ہے۔

شا فعیہ نے اس کی تعریف ہی کی ہے کہ رباکسی مخصوص عوض پر عقد کرنا ہے جس کا برابر ہونا شریعت کے معیار کے مطابق معلوم نہ ہو، خواہ عقد نقد ہو یابدلین یاان میں سے ایک ادھار ہو<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے اس کی تعریف یہ کی ہے کہ رہا ان اشیاء میں کمی وزیادتی یا دھارہے جن کے بارے میں شریعت میں حرمت رہا کا حکم وارد ہوا ہے، جن میں سے بعض چیزیں منصوص اور باقی قیاسی ہیں(۲)۔

مالکیہ نے'' ربا'' کے تمام انواع کی علاحدہ علاحدہ تعریف کی ہے۔'' ربا'' کے تمام انواع کی علاحدہ علاحدہ تعریف کی ہے۔''

#### متعلقه الفاظ:

### الف-سيع:

۲ - نیج لغت میں باع کا مصدر ہے، نیج میں اصل یہ ہے کہ وہ مال کا مال سے تبادلہ کرنا ہے، اور مجازاً عقد پراس کا اطلاق اس لئے کیا جاتا ہے کہ وہ مالک بنانے اور مالک بننے کا سبب ہے۔

لفظ نیج ، شراء کی طرح اضداد میں سے ہے، اور متعاقدین میں سے ہرایک کو' بائع' کہتے ہیں، لیکن اگر اس لفظ کا مطلق استعال کیا جائے تو ذہن فوراً مال تجارت فروخت کرنے والے کی طرف منتقل ہوتا ہے، نیز لفظ نیچ کا اطلاق مبیع پر بھی ہوتا ہے، چنا نچہ کہا جاتا ہے: "بیع جید" (۲) ( یعنی اچھی مبیع )۔

اور تیج اصطلاح میں: قلیونی نے اس کی تعریف ہیک ہے کہ ایسے مالی معاوضہ کا عقد کرنا ہے جس سے ہمیشہ کے لئے عین یا

- (۱) مغنی الحتاج ۲ر۲۱\_
- (٢) كشاف القناع ٣ر ٢٥١، مطالب أولى النبي ٣ر ١٥٧\_
  - (۳) كفاية الطالب الرباني ۴ م ۹۹ وغيره L
    - (۴) المصاح المنير ر ۲۹ \_

منفعت کی ملکیت حاصل ہو،اور بیعقد بطور عبادت نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ بیچ کی تعریف میں فقہاء کے بہت سے اقوال ہیں جو اصطلاح ''بیچ'' میں گذر چکے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

فی الجمله " بیع" حلال ہے اور" ربا" حرام ہے۔

#### ب-عرايا:

سا-عویة لغت میں: وہ کھجور کا درخت ہے جس کو اس کا مالک دوسرے کو پھل کھانے کے واسطے دے دیتو وہ شخص اس سے فائدہ اللہ اللہ کا بیا ہو، اس کی جمع اللہ کے ایا ہو، اس کی جمع دی الناس "یعنی لوگوں نے کھجور کا درخت ہے۔" استعری الناس "یعنی لوگوں نے کھجور کھا یا (۳)۔

شافعیہ نے بچے عرایا کی تعریف یہ کی ہے کہ وہ درخت پر گلے ہوئے کھور کے محبور کے عوض کرنا ہے، یاوہ درخت پر گلے پر گلے انگور کی بچے خشک انگور سے کرنا ہے، اور یہ بچے پانچ وسق سے کم میں خشک محبور یا انگور کا اندازہ لگا کراس کے مثل سے کی جاتی ہے (۴)۔

بیج عرایا کی تعریف اوراس کے حکم میں دیگر فقہاء کی مختلف آراء بیں، جس کی تفصیل کے لئے موسوعہ ۱۱۱۹ میں اصطلاح'' تعریبہ' اور '' بیج العرایا'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

بیع عرایا ہی مزاہنہ کے قبیل سے ہے، جس طرح مزاہنہ میں ربا یا شبہ ربا ہوتا ہے اسی طرح اس میں بھی ہوتا ہے، لیکن نص کی بنا پر ہیج عرایا کی اجازت دی گئی ہے، جبیبا کہ تہل بن ابی حثمہ سے مروی ہے

- (۱) حاشية القليوني ۲/ ۱۵۲\_
- (۲) الموسوعة الفقهيه ۹/ ۱۵وراس كے بعد كے صفحات.
  - (٣) المصباح المنير ،القاموس المحيط-
  - (۴) شرح المنهاج للحلى ۲۲۸۲\_

وه کهتے بین: "نهی رسول الله عَلَیْ عن بیع الشمر بالتمر، ورخص فی العریة أن تباع بخرصها یأکلها أهلها رطبا" (۱) (آپ عَلِی فی نیم نیم رکور کوشک کی کور نیم رفت کرنے سے منع فر مایا ہے، اور عربی بین اس کی اجازت دی ہے کہ اس کو تخینہ سے فر وخت کیا جائے تا کہ اہل عربیاں کو تر حالت میں کھا سیس)، اور ایک روایت میں ہے: "عن بیع الشمر بالتمر" وقال: "ذلک الربا تلک المزابنة"، إلا أنه رخص فی بیع العربیة: النجلة و النجلتین یأخذها أهل البیت بخرصها تمرا النجلة و النجلتین یأخذها أهل البیت بخرصها تمرا فروخت کرنے سے منع کیا ہے، اور آپ عیلی نے فرمایا: یربا ہے، فروخت کرنے سے منع کیا ہے، اور آپ عیلی نے نے فرمایا: یربا ہے، کی مزابنہ ہے، کیک نیع عربی میں آپ عیلی نی اجازت دی ہے کہ گھر والے اندازہ سے خشک کی وردے کرایک دودرخت لے لیں تاکہ اس سے تر کی ورکھا کیں)۔

# شرعی حکم:

اور حدیث میں مذکورسات مہلک چیزوں میں سے ہے، اور سے کبائر اور حدیث میں مذکورسات مہلک چیزوں میں سے ہے، اور سودخور کے علاوہ کسی بھی گنہگار کے خلاف اللہ نے قرآن میں اعلان جنگ نہیں کیا ہے، جو شخص ربا کو حلال سمجھے وہ کا فرسمجھا جائے گا، کیونکہ اس نے دین کے ایک ضروری علم سے انکار کیا، لہذا اس سے تو بہ کرنے کو کہا جائے گا، اگر تو بہ کرلے تو ٹھیک ہے ورنہ قتل کردیا جائے گا، البتہ کہا جائے گا، البتہ

جو شخص سودی کاروبار کرے لیکن اس کو حلال نہ سمجھے تو پھر ایبا شخص فاسق ہے(۱)۔

ماوردی وغیرہ کہتے ہیں کہ''ربا'' کبھی بھی کسی شریعت میں حلال نہیں ہوا،اس کئے کہ ارشاد باری ہے: ''وَأَخُدِهِمُ الرِّبَا وَقَدُ لَهُوْا عَنُهُ'' (ان کو''ربا'' کا معاملہ کرنے سے منع کردیا گیا تھا، پھر بھی وہ سود لیتے تھے)، لینی سابقہ کتب ساویہ میں بیتیم تھا(''')۔

قرآن سے حرمت ربا کی دلیل الله تعالیٰ کا بیرارشاد ہے: "وَاَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبَا" (حالاتکه الله نے تج کو حلال کیا ہے اور سودکو حرام کیا ہے)۔

نیز الله تعالی کاارشادہ: "الَّذِیْنَ یَا کُلُوْنَ الرِّبَا لاَیَقُومُونَ إِلَّا کَمَا یَقُومُ الَّذِی یَتَخَبَّطُهُ الشَّیُطَانُ مِنَ الْمَسِّ "(۵) (جولوگ سود کھاتے ہیں وہ لوگ نہ کھڑے ہو کیس گسوااس کے کہ جیسے وہ کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے جنون سے خبطی بنادیا ہو)۔

۵-امام سرخسی فرماتے ہیں کہ اللہ نے سود کھانے والے کے لئے یانچ سزاؤں کا تذکرہ کیاہے:

اول: تخط (برحواس)، الله تعالى فرما تا ہے: " لا َ يَقُو مُونَ إِلَّا كَمَا يَقُو مُونَ إِلَّا كَمَا يَقُو مُونَ اللهُ يَعَانُ مِنَ الْمَسِّ (٢) (وه لوگ نه كَمَا يَقُومُ اللهِ يَعَنَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>۱) حدیث: نهی عن بیع الشمر بالتمر کی روایت بخاری (القی محدیث: نهی عن بیع الشمر بالتمر کی روایت بخاری (القی سرم ۱۵ محبه السلفیه) اور مسلم (۱۳۰ محا الطبع الحلی ) نے کی ہے، اور دوسرا لفظ مسلم کا ہے۔

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ٢٢٧٥\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲ (۱۰۹ م) كفاية الطالب ۹۹/۲ مات لا بن رشدر ۵۰۱ ۵۰۲ م، المجموع ۹۷ م ۹۳ منهاية المحتاج سر ۹۹ م، لمغنى سر س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء را ۱۲ اـ

<sup>(</sup>۱) موره صاءران -(۳) المجموع و راوس مغنی الحتاج ۲۱/۱۲ -

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ر ۲۷۵

<sup>(</sup>۵) سورهٔ بقره ر۲۷۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_

دوم: محق (ہلاکت)،ارشادباری ہے: "یَمْحَقُ اللّٰهُ الرِّبَا" (۱)
،اور محق سے مراد ہلاکت و بربادی اور نِحَ کنی ہے، ایک قول ہے کہ
اس سے مراد برکت کا اٹھ جانا اور لطف اندوزی سے محرومی ہے، حتی کہ
نہ وہ خود اس مال سے کوئی فائدہ اٹھا سکے گا اور نہ اس کے بعد اس کی
اولا دفائدہ اٹھا سکے گی۔

سوم: حرب (جنگ)، ارشاد باری ہے: "فَأَذَنُواْ بِحَرُبٍ مِّنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ" (٢) (توخردار ہوجا وَجنگ کے لئے الله اوراس کے رسول کی طرف سے )۔

چہارم: کفر،ارشاد باری ہے: "وَ ذَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبَا إِنُ كُنتُمُ مُؤْمِنِيْنَ" (اور جو پَحَسود كا بقايا ہے اسے چھوڑ دواگرتم ايمان والے ہو)،اورالله تعالی نے ربا کو بيان کرنے کے بعد فرمايا: "وَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّادٍ أَثِيْمٍ" (اورالله کسی کفر کرنے والے گنهگار کودوست نہيں رکھتا) يعنی سود کو حلال سمجھنے کی وجہ سے کا فر بیں اور سود کھانے کی وجہ سے گناہ گاروفاجر ہیں۔

پنجم: خلود فی النار (ابدی طور پرجہنم میں رہنا) (۵)،ارشاد باری ہے: ''وَمَنُ عَادَ فَأُولَئِکَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمُ فِيُهَا خَالِدُونَ ''(۱) (اور جوکوئی پھر عود کرتے یہی لوگ دوز خوالے ہیں اس میں وہ ہمیشہ پڑے رہیں گے)۔

اوراس طرح الله تعالى كا قول هـ: ''يأيُّهَا الَّذِيُنَ الْمَنُوا لَا تَأْكُلُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمُ لَا تَأْكُلُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمُ

حضرت ابوہریرہ آپ ایسی الموبقات، قالوا آپ السبع الموبقات، قالوا السبع الموبقات، قالوا یارسول الله ماهن؟ قال: الشرک بالله، و السحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال النفس التي موم الله إلا بالحق، وقذف الحصنات المتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف الحصنات العافلات المؤمنات، (٣) (سات مهلک چيزوں سے بچو، صحابہ لغافلات المؤمنات، (٣) (سات مهلک چيزوں سے بچو، صحابہ فاللہ کے رسول! وہ کیا ہیں؟ آپ علیہ فی کونا می قال کرنا، اللہ کے ساتھ کی کونا کی گھرانا، جادو، کسی معصوم شخص کونا حق قال کرنا، سود کھانا، یتیم کا مال کھانا، میدان جنگ سے پیٹھ پھیر کر بھا گنا، پاک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/۲۷٦\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۷۹\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۲۸۸\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ لقره ۱۷۷۰- ۱۷ (۴) سورهٔ لقره ۱۲۷۷-

<sup>(</sup>۵) المبسوط ۱۲/۱۹۰۱–۱۱۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۱) سورهُ آلعمران ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن للجصاص ار ۲۵، تفسير أبي السعودارا ۲۷، روح المعانى ۵۵،۴

<sup>(</sup>۳) حدیث:"اجتنبوا السبع الموبقات....." کی روایت بخاری(القّ ۵/ ۹۳ سطیع السّلفیه) اور مسلم (۱/ ۹۲ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

باز بھولی بھالی مومن خواتین پر بہتان تراشنا)۔

مسلم نے حضرت جابر بن عبدالله سے روایت کی ہے کہ انہوں نے فرمایا: "لعن رسول الله عَلَیْ آکل الربا و مؤکله وکاتبه و شاهدیه، وقال: هم سواء" (۱) (الله کے رسول عیلیہ نے سود کھانے والے، کھلانے والے، اس کو لکھنے والے، اور گوائی دیے والے، اور گوائی دیے والے، سب پرلعنت بھیجی ہے، اور فرمایا: بیسب کے سب برابر بیں)۔

پوری امت کا رہا کی اصل حرمت پر اجماع ہے<sup>(۲)</sup>اگر چیاس کے مسائل کی تفصیل اور اس کے احکام کی توضیح اور اس کے شرائط کی تفسیر میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

2- اس کے ساتھ ساتھ قرض دینے اور قرض لینے والے یا بائع ومشتری پر بیرواجب ہے کہ ان معاملات کو انجام دینے سے پہلے ان کے احکام سیکھنا شروع کردے، تاکہ معاملات بالکل درست اور حرام وشہهات سے دور ہوں ، اور جس کے بغیر واجب کی تکمیل نہ ہو وہ بھی واجب ہوتی ہے ، اور اس کو چھوڑ دینا خطا اور گناہ ہے ، کیونکہ اگر وہ احکام کو نہیں سیکھے گا تو بھی نہیں سود میں پھش جائے گا، اگر چہ اس کا ارادہ سود لینے کا نہ ہو، بلکہ بھی بھی آ دمی سود میں غرق ہوجاتا کا ارادہ سود لینے کا نہ ہو، بلکہ بھی بھی ہو میں پڑ چکا ہے، اور اس کو پیتہ بھی نہیں چاتا ہے کہ وہ حرام میں پڑ چکا ہے، اور اس کی بینا واقفیت اس کو گناہ سے معافی نہیں دلاسکتی ہے اور نہ اسے آگ سے بچاسکتی ہے، کیونکہ معافی نہیں دلاسکتی ہے اور نہ اسے آگ سے بچاسکتی ہے، کیونکہ مجالت اور ارادہ ربا پر جزا کے مرتب ہونے کی شرائط میں سے نہیں

ہیں، بلکہ صرف مکلّف کی جانب سے سود کاعمل انجام دینا ہی اس عذاب عظیم کاموجب بن جاتا ہے جس سے اللہ جل جلالہ نے سودی معاملہ کرنے والوں کو ڈرایا ہے، قرطبی فرماتے ہیں کہ اگر سود کا حکم صرف جان ہو جھ کر ارتکاب کرنے والے کے لئے ہوتا تو سوائے فقہاء کے کسی پرحرام نہ ہوتا۔

اورسلف سے منقول ہے کہ جب تک وہ ان احکام کو سیکھ نہیں لیتے جن کے بغیر تجارتی معاملات میں سود سے بچنا مشکل ہے، تب تک تجارت کرنے سے بچتے تھے، اسی مفہوم میں حضرت عمر کا قول ہے کہ ہمارے بازار میں صرف وہی شخص تجارت کرے جو فقہ سے واقف ہو، ورنہ سود نور کی میں مبتلا ہوجائے گا، اور حضرت علی کا قول ہے کہ جو شخص تجارت شروع کرے گا وہ سے کہ جو شخص تجارت شروع کرے گا وہ سود میں پڑجائے گا، پھر پھنس جائے گا، پھر کھنس جائے گا، پھر کھر کھر کھر کے گا، پھر کھر کھر کے گا، پھر کھر کے گا کہر کے گا کھر کے گا کے گا کے گا کہر کے گا کے گا کے گا کے گا کے گا کے گا کہ کھر کے گا کے گا کہر کے گا کے گا

اورشارع نے ان ذرائع پر بھی روک لگادی ہے جوسود کا سبب بن سکتے ہیں، کیونکہ جو چیز کسی حرام کا سبب بنے وہ بھی حرام ہوتی ہے، اور ہروہ ذریعہ جو حرام تک لے جائے وہ بھی حرام ہے، ابوداؤد نے اپنی سندسے حضرت جابڑ سے روایت کیا ہے کہ انھوں نے فرمایا: جب آیت کر یمہ ''الَّذِینُ یَا کُلُونَ الرِّبَا لَایَقُومُونَ إِلَّا کَمَا یَقُومُ الَّذِی یَتَخَبَّطُهُ الشَّیٰطَانُ مِنَ الْمَسِّ''(۲) (جولوگ سود کھاتے ہیں وہ لوگ نہ کھڑ ہے ہو سکیس کے سوااس کے کہ جیسے وہ کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے جنون سے خبطی بنادیا ہو) نازل ہوئی تو موسول اللہ عَیْسِیُ نے ارشاد فرمایا: '' من لم یذر المخابرة رسول اللہ عَیْسِیُ نے ارشاد فرمایا: '' من لم یذر المخابرة

<sup>(</sup>۱) تفییرالقرطبی ۳۸۲۵۳، تفییراین کثیرار۵۸۲،۵۸۱، تفییرالطبر ی۷۸۲، ممنی المحتاج ۲۹۷۹، ۲۹۷۳۰ مغنی المحتاج ۲۹۷۹، ۲۲۷۳۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لعن رسول الله عَلَیْه آکل الربا....." کی روایت مسلم (۱۲) طبع الحلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الصعيدى على كفاية الطالب ۲ ر۹۹، المجموع ۹ر ۳۹۰، المغنى سرس، المقدمات لا بن رشدر ۲۰،۵۰۱۰

فليؤذن بحرب من الله ورسوله" (١) (جو شخص" فابره" نه جچوڑے اس کے خلاف اللہ اوراس کے رسول کا اعلان جنگ ہے )، ابن كثير فرماتے ہيں: ' مخابرہ' لعنی بٹائی ير زمين ميں کھيتی كرنا،' مزابنہ ''لینی کھجور کے درختوں پر لگے کھجور کوزمین پر رکھی ہوئی خشک کھچور کے بدلے بیجنا،اور'' محاقلہ'' یعنی کھیت میں بالیوں میں لگے دانے کوزمین پرر کھے ہوئے دانے کے ذریعہ بیخاحرام ہے، بیساری اشیاءاوران کے مشابہاشیاء کواس لئے حرام قرار دیا گیا ہے تا کہ ربا کے سارے اسباب ختم کردیئے جائیں،اس لئے کہ خشک ہونے سے یہلے دوچیز وں کے درمیان برابری کا جانناممکن ہی نہیں،اسی وجہ سے فقہاء نے کہا ہے کہ مماثلت سے لاعلمی حقیقت میں کمی زیادتی کی طرح ہے، اور فقہاء نے اینے فہم کے مطابق بہت ہی اشیاء کو حرام قراردیا، یعنی سود تک پہنینے والے تمام طریقوں اور وسلوں کا دائرہ تنگ کردیا، اوران کے نظریات ایک دوسرے سے الگ ہیں،جس کواللہ نے جتناعلم دیاہے اس کے مطابق ائمہ نے بات کی ہے۔ ۸- ربا کا باب بہت سے علماء کے لئے مشکل ترین ابواب میں سے ہے، حضرت عمر " فرماتے تھے کہ تین چیزیں ایسی ہیں جن کے بارے میں میری خواہش ہوتی ہے که رسول اللہ عظیمائی ہمیں کوئی حکم دیئے ہوتے تا کہ وہاں تک ہماری رسائی ہوجاتی، وہ تین چیزیں: جد، کلالہ اور ابواب ربا ہیں، اس سے مراد جبیبا کہ ابن کثیر کہتے ہیں:

بعض ایسے مسائل ہیں جن میں'' رہا'' کا شائیہ ہے،اور حضرت سعید

بن المسیب کے واسطہ سے حضرت قیادہ سے مروی ہے کہ حضرت عمر "

نے فرمایا: سب سے آخر میں آیت ربا نازل ہوئی، اور رسول

# سود کے حرام ہونے کی حکمت:

9-مفسرین نے سود کے حرام ہونے کی بہت سی شرعی حکمتیں بیان کی ہیں:

ان میں سے ایک ہے ہے کہ ' ربا' کسی انسان کے مال کو بلاکسی عوض کے لے لینے کا تقاضا کرنا ہے، اس لئے کہ جوشض ایک درہم کو دو درہم کے بدلہ نقد یا ادھار فروخت کرے گا تو اسے ایک درہم بلاکسی عوض کے بدلہ نقد یا ادھار ہوگا ،اورمسلمان کا مال اس کی ضرورت بلاکسی عوض کے زائد حاصل ہوگا ،اورمسلمان کا مال اس کی ضرورت سے متعلق ہوتا ہے، اوراس کوظیم حرمت حاصل ہے، آ پ علیہ اوراس کوظیم حرمت حاصل ہے، آ پ علیہ اوراس کے ارشاد فرمایا: "حرمة مال المسلم کحرمة دمه" (۲) نے ارشاد فرمایا: "حرمة مال المسلم کحرمة دمه" (۲) اورایک مدت دراز تک اس مال کا اس کے ہاتھ میں باقی رہنا اوراس میں تجارت کرنے اور اس سے نفع اٹھانے پر اس کا قادر ہونا ایک موہوم بات ہے، کیونکہ بھی نفع ہوگا بھی نہیں ہوگا، کین زائد درہم کالینا موہوم بات ہے، کیونکہ بھی نفع ہوگا بھی نہیں ہوگا، کین زائد درہم کالینا تو نیقی ہے ،اورموہوم کی وجہ سے نفین شکی کوضا کے کردینا ضرر سے خالی تو نفین ہے ،اورموہوم کی وجہ سے نفین شکی کوضا کے کردینا ضرر سے خالی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من لم یذر المخابرة فلیؤذن بحرب من الله و رسوله" کی روایت ابوداؤد (۲۹۵/۳ تحقق عزت عبید دعاس) نے آیت کے تذکرے کے بغیر کی ہے، اور مناوی نے فیض القدیر (۲۲۳/۲ طبع المکتبة التجاریہ) میں اس کومعلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفسیر القرآن لعظیم لابن کثیر ار ۵۸۱ ـ ۵۸۲ ، تفسیر الطبر ی ۳۸٫۲ ، تفسیر القرطبی ۱۲٫۳۲۴ ۲۰ ۲۰ ۲۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "حومة مال المسلم کحومة دمه" کی روایت الوقیم نے الحلیہ (۲) حدیث: "حومة مال المسلم کحومة دمه" کی روایت الوقیم نے الحلیہ (۲) سس سلم معنف ہے، اوراس کی سند میں ضعف ہے، لیکن ابن حجر نے اس کے شواہد بیان کئے ہیں جن سے اس کی تقویت ہوتی ہے (لیکنی الحجیر ۱۳۸۳ طبع شرکة الطباعة الفذیہ )۔

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

ان میں سے ایک حکمت یہ ہے کہ" رہا" انسان کے لئے کمائی کے وسائل اختیار کرنے سے مانع ہوتا ہے، اس لئے کہ عقدر با کے ذریعہ درہم کے مالک کو جب ایک ذائد درہم حاصل ہوجائے گا، خواہ نقلہ ہو یا ادھار تو اس کے لئے ذریعہ معاش کا حصول آسان ہوجائے گا، پھروہ مال کمانے، تجارت کرنے اور مشقت آمیز کا مول کوکرنے کے لئے تکلیف برداشت نہیں کر سکے گا، اور یہ چیز مخلوق کے کوکرنے کے لئے تکلیف برداشت نہیں کر سکے گا، اور یہ چیز مخلوق کے صنعتوں اور تھیروں کے ذریعہ حاصل ہوتے ہیں۔

ان میں سے ایک حکمت ہے کہ" ربا" کی وجہ سے لوگوں میں قرض کے ذریعہ احسان کرنے کا سلسلہ ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ اگر رباحرام رہے گا تو لوگ چاہیں گے کہ جتنے درا ہم قرض دیں اتنا ہی واپس لیں، لیکن اگر رباحلال ہوجائے تو حاجت مند دو درہم کے بدلے ایک درہم لینے پر مجبور ہوجائیں گے، اور اس طرح غم خواری و بھلائی اور احسان ختم ہوجائیں گے۔

- (۱) نہایة المحتاج ۱۹۷۳، حافیة الجمل ۲۷۳، القلیو بی ۱۹۲۱، تغییر القرطبی سر۹ ۲۸ القلیو بی ۱۹۲۱، تغییر القرطبی سر۹ ۳۵ می القرص می سر۹ سند، المحق الأصولی، اور اصول فقه کی کتابول کی طرف مراجعت کیاجاسکتا ہے جیسے: حافیة البنانی علی شرح جمع الجوامع ۱۷ ۹۴ اور اس کے بعد کے صفحات، مادراس کے بعد کے صفحات، ۲۲ ۴۰۲، اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۲) النفسيرالكبيرلفخر الرازى ۷۳،۹۳، تفسيرغرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسا بورى بهامش الطير ی ۸۱/۳-

تهی دست و محتاج ہوتا، کیونکہ جب وہ دیکھا کہ ستحق صرف تھوڑ ہے مال کے بڑھادیے کی وجہ سے اپنامطالبہ مؤخرگردیتا ہے تو مطالبہ اور قید سے آزادر ہے کے لئے زائد مال دینا اختیار کرلیتا اور ایک وقت سے دوسرے وقت کے لئے ٹال دیتا، اس کے نتیجہ میں اس کا ضرر اور اس کی مصیبت میں اضافہ ہوتا رہتا، اور قرض اتنا بڑھ جاتا کہ اس کا تمام مال قرض میں ڈوب جاتا، اس طرح محتاج شخص پر قرض کا مال بڑھ جاتا اور کوئی فائدہ بھی حاصل نہیں ہوتا، اور سودخور کے مال میں بڑھ جاتا اور کوئی فائدہ بھی حاصل نہیں ہوتا، اور سودخور کے مال میں اضافہ ہوتا رہتا، جب کہ اس کے بھائی کو اس کا فقے نہیں پہنچنا، اور اپنی محلوق بھائی کا مال ناحق طریقے سے کھالیتا، اور اس کے بھائی کو انتہائی درجہ ضرر لاحق ہوتا، لہذا ارحم الراحمین کی رحمت، اس کی حکمت اور اپنی مخلوق خرر لاحق ہوتا، لہذا ارحم الراحمین کی رحمت، اس کی حکمت اور اپنی مخلوق کے جس کو حضرت ابوسعید الحدری نے رسول اللہ عقیقہ سے جس کو حضرت ابوسعید الحدری نے رسول اللہ عقیقہ سے مروایت کیا ہے کہ آپ عقیقہ نے ارشاد فرمایا: "الذھب بالذھب، میافہ میں منافہ میں مناف

ب ن و رسابو سیرا محرول کے رون المحقید کے روایت کیا ہے کہ آپ علیہ کے ارشاد فرمایا: "الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعیر بالشعیر، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلا بمثل، یدا بید، فمن زاد أو استزاد فقد أربی، الآخذ و المعطی فیه سواء"(۲) (سونے کی تیج سونے ہے، چاندی کی چاندی ہے، گیہوں کی گیہوں ہے، جو کی جوسے، مجبور کی مخبور کی مجبور کی مجبور کی میں اضافہ کرے واس میں اضافہ کرے والا دونوں برابر ہیں)۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ٢ر ١٥٣ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الذهب بالذهب والحنطة بالحنطة" بیرحدیث دوحدیثوں کے مرکب ہے: کپلی حدیث حضرت عبادہ بن صامت کی ہے، اوردوسری حدیث حضرت ابوہریرہ کی ہے، دونوں حدیثوں کی روایت مسلم (۱۲۱۱/۲۳ طبع الحلی ) نے کی ہے۔

اا - ان اشیاء میں حرمت ربا کی حکمت کو اجمالی طور پر بیان کرتے ہوئے ابن القیم لکھتے ہیں: مسکلہ کی حقیقت بیہ ہے کہ لوگوں کو ثمن یعنی سونے اور چاندی کی تجارت اسی کی جنس سے کرنے سے منع کیا گیا ہے، اس لئے کہ اس کی وجہ سے مقصود ثمن میں فساد آ جا تا ہے اور لوگوں کو غلوں یعنی گندم، جو، تمر، ملح کی تجارت اسی کی جنس سے کرنے سے اس لئے منع کردیا گیا کہ اس کی وجہ سے بھی غلوں کی مقصدیت میں فساد بیدا ہوجا تا ہے (۱)۔

اس اجمال کی تفصیل کرتے ہوئے ابن القیم لکھتے ہیں: صحیح اور درست بات ہی ہے کہ سونا اور جاندی میں حرمت ربا کی علت '' ثمنیت'' ہے، اس لئے کہ درا ہم و دنا نیر مبیع کے ثمن ہیں، اور ثمن وہ معیار ہے جس سے اموال کی قیمت معلوم کی جاتی ہے، لہذااس کااس طرح محدوداورمنضبط ہونا ضروری ہے کہ اس میں کی بیثی نہ ہو، اس لئے کہ شن بھی جب مال تجارت کی طرح گھٹنے بڑھنے لگے تو پھر ہمارے پاس کوئی ایسانمن ہی نہیں رہ جائے گاجس سے ہم مبیع کومعتبر مان سکیں، بلکہ پورا کا پورا مال سامان تجارت ہوجائے گا، جب کہ لوگوں کوایسے ثمن کی ضرورت ہے جس کے ذریعہ بیغ کومعتبر مان سکیں، اور بدایک ناگزیراورعام ضرورت ہے،اوربدایک ایسے بھاؤ کے بغیر نہیں ہوگا جس سے قیت معلوم ہوتی ہے، اوراس کے لئے ایسے مثن کی ضرورت ہو گی جس سے اشیاء کی قیت لگائی جائے ، اور وہ ثمن این ایک ہی حالت پر برقر اررہے، اور کسی دوسری چیز کے ذریعہ اس کی قیت نه لگائی جائے، ورنہ تو وہ بھی گھٹنے بڑھنے والا سامان ہوجائے گا، اورلوگوں کے آپسی معاملات بگڑ جائیں گے، اوراختلاف اور شدید ضرر پیدا ہوجائے گا...،اور چونکہ انتمان مقصود بالذات نہیں ہیں، بلکہ حصول سامان کا ذریعه بین، جب وه بھی بذات خودسامان ہوجا ئیں

گے تو مقصود بالذات ہوجا ئیں گے،جس کے نتیجہ میں لوگوں کا معاملہ گڑ جائے گا۔

مزید فرماتے ہیں: جہاں تک چارکھائی جانے والی اشیاء کا تعلق ہے تو لوگوں کو ان کی جتنی ضرورت پڑتی ہے دیگر اشیاء کی ضرورت اتنی نہیں پڑتی ، کیونکہ پوری دنیا کی غذا ہیں، اس لئے بندوں کے مصالح کی رعایت کرتے ہوئے ان کو ایک دوسرے کے بدلے ادھار فروخت کرنے سے منع کردیا گیا، خواہ جنس ایک ہو یا لگ الگ، اور ہم جنس اشیاء کو ایک دوسرے کے ساتھ کمی بیشی کے ساتھ نقدی خریدو فروخت سے بھی منع کیا گیا ہے خواہ صفات کے ساتھ نقدی خریدو فروخت سے بھی منع کیا گیا ہے خواہ صفات میں الگ الگ ہوں، لیکن اگر اجناس باہم مختلف ہوں تو کمی بیشی کے ساتھ ہوں تو کمی بیشی کے ساتھ بی کی اجازت دی گئی ہے۔

ابن القیم فرماتے ہیں: اس کاراز اور اللہ ذیاہ جانتا ہے، یہ ہے کہا گربعض کی بیج بعض کے ساتھ ادھار کے طور پر کرنے کو جائز قرار دیا جاتا تو بغیر نفع کے کوئی شخص یہ معاملہ کرتا ہی نہیں، اور اس وقت نفع کی لالج میں اس کا جی چاہتا کہ نقدی اس کی بڑج کرلیں، اور الی صورت میں محتاج و ضرورت مند کے لئے غلہ کا ملنا مشکل ہوجا تا اور بڑا نقصان پہنچتا، یہ شارع کی رحمت و حکمت ہوئی کہ جس طرح اس میں بھی روک نے اثمان میں ' ربانسیہ' سے روک دیا اس طرح اس میں بھی روک دیا، اس لئے کہا گرلوگوں کے لئے اس کو بطور ادھار جائز قرار دیا جاتا تو پھر اس میں مبتلا ہوجاتے کہ یا تو ادا کرے یا پھر مال میں اضافہ کرے، اور ربا دے، اور اس طرح ایک صاع گئی قفیز بن جاتے ، لہذا ادھار بچ کومنوع قرار دیا گیا، پھر اس کے بعد نقد کی بیشی کے ساتھ بچ کرنے سے روک دیا گیا، اس لئے کہ نفع کی حلاوت اور کمائی مناسرہ ایک کامیابی اس کو ادھار تجارت کی طرف لے جاتی جب کہ یہ بین مفسدہ اور بگاڑ ہے، یہ مسئلہ اس کے برخلاف ہے کہ جب دو الگ

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ٢ر١٥٩ـ

ا لگ جنس ہوں، کیونکہان کے حقائق وصفات اور مقاصد الگ الگ ہوتے ہیں،اگراس کی بیج میں بھی مساوات کولازم قرار دیا جا تا تو بیہ باعث مشقت اورنقصان دہ ہوتا،اورلوگ بھی ایبانہیں کرتے ، اور ان اشیاء میں ادھار ہے کو جائز قرار دینااس کاسبب بنتا کہ''یا توقرض ادا کرے یا سود ادا کرے، اس لئے بندوں کے مصالح کی پوری رعایت اس میں ہے کہ ان اشیاء کی بع بندے جس طرح جاہیں کریں، کیکن ضروری ہے کہ دست بدست لیعنی نقد ہو،تو اس طرح مبادلہ بھی حاصل ہوگا اوراس بگاڑ وفساد کا اندیشہ بھی ختم ہوجائے گا، کہ یا تو ادا کرے یا سوددے، اس کے برخلاف وہ صورت جب کہ ان اشیاء کی بیج دراہم یا دیگروزن کی جانے والی چیزوں سے ادھار کی جائے، کیونکہ ضرورت اس کی متقاضی ہے، اگر اس سے منع کر دیا جاتا تولوگ مشقت اور تکلیف میں پڑ جاتے ،اور'' بیے سلم' ' یعنی جس میں مثن نقته ہواور مبیع ادھار ہوجس کی لوگوں کو ضرورت ہے اور مصالح عامد میں سے ہے ممنوع ہوجاتی ، اور شریعت اسلامی اس کا حکم نہیں دیتی،البتهان اشیاء کی باہم نیع بطور ''ادھار'' کرنے کی ضرورت ہی نہیں ہے،اس کئے کہ بدربا کا قریب ترین ذریعہ اوروسلہ ہے، لہذاان سب میں وہ صورتیں جائز قرار دی گئیں جن کی ضرورت لوگوں کو پڑتی ہے،اورکسی بگاڑ وفساد کا سبب نہیں ہیں،اوران چیزوں ہے منع کردیا گیا جن کی ضرورت پیش نہیں آتی ہے، اور عام حالات میں نگاڑ وفساد کا ذریعہ بن حاتی ہیں<sup>(۱)</sup>۔

> سود كے اقسام: رباالبيع (رباالفضل):

۱۲ - ''ربالبیچ'' کی بیشم اعیان ربویه (سودی اشیاء) میں ہوتی

(۱) إعلام الموقعين ٢/١٥٨-١٥٨\_

ہے، فقہاء نے اس کی تعریف اور اس کے احکام کی تفصیل کو بیوع میں ذکر کیا ہے، لیکن اس کی کتنی قسمیں ہیں اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ (۱) کے نزدیک اس کی دونشمیں ہیں: ۱-رباالفضل: حنفیہ نے اس کی تعریف میر کی ہے کہ وہ زائد مال جو شرعی معیار کے مطابق عوض سے خالی ہو معاوضہ میں متعاقدین میں سے کسی ایک کے لئے مشروط ہو<sup>(۲)</sup>۔

۲-ربالنسیئه: ادائیگی کے وقت کو مدت سے بڑھادینا اور اختلاف جنس کی صورت میں دونوں کیلی یا وزنی چیزوں میں یا اتحادجنس کے وقت دونوں غیر کیلی یا غیروزنی اشیاء میں دین پرعین کے اضافہ کو کہتے ہیں (۳)۔

شا فعیہ کے نز دیک ربالبیع کی تین قشمیں ہیں: ۱-ربا الفضل:ایک جنس کی اشیاء میں عوضین میں سے ایک کو دوسرے سے بڑھا کر بیع کرنا۔

۲-رباالید: اس بیج کو کہتے ہیں جس میں عوضین یا دونوں میں سے ایک پر تاخیر سے قبضہ کر لے لیکن کسی متعین مدت کا ذکر نہ ہو۔
۳-رباالنساء: وہ بیج کہ عوضین میں سے کسی ایک میں ادھار کی شرط ہو،خواہ مدت کم ہی کیوں نہ ہو۔

شافعیہ میں سے متولی نے رباالقرض کا اضافہ کیا ہے جونفع کے ساتھ مشروط ہو، زرکشی فرماتے ہیں کہ اس کورباالفضل میں ہی شامل کیا جاسکتا ہے، اور رملی فرماتے ہیں کہ وہ ربا الفضل کی قسم ہے،

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵ / ۱۸۳، جواہر الإکلیل ۲۷ / ۱۵، القوانین الفقہ پیر ۲۵۴، المغنی ۴ / ۳۰ \_

<sup>(</sup>٢) الدرالمختار ١٤٢/١-١٤٤١

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٥/ ١٨٣، مغنى المحتاج ٢/٢١، حاشية القليو بي ٢/ ١٦٧، نهاية المحتاج ٣/ ١٩٤، نهاية

شراملسی نے اس کی توجیہ اس طرح کی ہے: رباالقرض کوربا الفضل میں شامل کرلیا باوجود یکہ بیچ کے باب سے اس کا کوئی تعلق ہی نہیں ہے، اس کئے کہ جب اس نے قرض دینے والے کے لئے نفع کی شرط لگادی تو گو یا وہ اس درجہ میں ہو گیا ہے کہ جو چیز اس نے قرض دی اس کواس کے ہم جنس کے بدلہ بڑھا کر بیچ دیا، لہذا وہ بھی حکماً بیچ میں شامل ہو گیا۔

### رباالنسبيّه:

سا - بیاجل کے بدلہ میں یا اجل میں اضافہ کے بدلہ میں دین میں اضافہ کرنا ہے، اس قتم کے ربا کو'' ربا النسیئے'' کہتے ہیں، یہ أنساته اللہ بن یعنی میں نے اس کے قرض کومؤ خرکردیا سے ماخوذ ہے، اس لئے کہ دین میں اضافہ مدت کے مقابلہ میں ہوتا ہے، خواہ دین کا سبب بجے ہویا قرض ہو<sup>(1)</sup>۔

اس کو'' رباالقرآن' بھی کہتے ہیں، اس لئے کہ اس کی حرمت قرآن کی اس آیت میں ہے: ''یأیُّهَا الَّذِینَ امْنُوا لَا تَأْکُلُوا اللَّبَا أَضُعَافًا مُضَاعَفَةً''(۲) (اے ایمان والوسود کی کی حصہ بڑھا کرنہ کھاؤ)۔

پھر ججۃ الوداع کے موقع سے اس کی حرمت میں سنت نبوی سے مزید تاکید پیدا ہوگئی، اور اس کے علاوہ دیگر احادیث میں بھی اس کا ذکر ہے۔

علاوہ ازیں اس کی حرمت پرتمام علاء کا اجماع ہوگیا ہے۔
اس کو ''ر با المجاهلیہ'' بھی کہتے ہیں کیونکہ زمانۂ جاہلیت

کے لوگوں میں سود کا یہی طریقہ رائج تھا، جیسا کہ جصاص فرماتے

(۱) المصباح المنیر ۲۰۵۸، جامع البیان عن تاویل آی القرآن ۲۰۸۴ طبع

(۲) ورهُ آلعمران ر • ۱۳۰ ـ

ہیں: رہا کی جوتشم عربوں میں مشہور تھی اور لوگ آپس میں اس کا معاملہ کرتے تھے وہ یہ تھی کہ دراہم و دنا نیر ایک مدت تک کے لئے بطور قرض لی ہوئی مقدار میں اضافہ کے ساتھ واپس کرتے اور اس کی مقدار باہم رضامندی سے طے کرتے تھے (۱)۔

اوراس کو' رباء جلی' بھی کہتے ہیں، ابن القیم فرماتے ہیں کہ 'لجلی'' ربا النسدیہ'' ہے، زمانۂ جاہلیت میں لوگ اسی پر عمل کرتے ہیے۔ شطہ مثلاً میانیادین مؤخر کردیتا، اور وہ مال میں اضافہ کردیتا، اور جب جب مدت مؤخر ہوتی مال میں بھی اضافہ ہوتار ہتا یہاں تک کدایک سو ان کے نزدیک ہزار ہاہزار بن جاتا (۲)۔

۱۹۳۰ - "ربالفضل" اموال رباکی ایک جنس میں تفاضل کی وجہ سے ہوا کرتا ہے، جب کہ بعض کو بعض کے بدلے فروخت کیا جائے، جیسے کہ ایک درہم کو دو درہم یا ایک صاع گیہوں کو دوصاع گیہوں سے نقد فروخت کیا جائے۔

اور ربا الفضل اس لئے کہتے ہیں کہ عوضین میں ایک دوسرے سے بڑھ جاتا ہے، اور فضل پر تفاضل کا اطلاق مجازاً ہوتا ہے، کیونکہ فضل ایک جانب میں ہی ہوتا ہے دوسری جانب میں نہیں۔

اور''رباالنسیئے''کے مقابلہ میں''رباالنقد''آتا ہے، اوراس کو ''رباخفی'' بھی کہا جاتا ہے، ابن القیم فرماتے ہیں: رباکی دوقسمیں ہیں: جلی اور خفی، ربا جلی حرام ہے، کیونکہ اس میں ضرر عظیم ہے، اور ربا خفی بھی حرام ہے ، کیونکہ بیجلی کا ذریعہ ہے، لہذا ربا جلی کی حرمت اصل مقصود ہے، اور خفی جلی کا وسیلہ اور ذریعہ ہے اس لئے حرام ہے، اور ربا جلی ربا النسیئہ کو کہتے ہیں، اہل عرب کے یہاں زمانہ جاہلیت

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن ار ۲۵ ۴، جامع البيان عن تأويل آى القرآن ۸۷۸ طبع دارالمعارف، تفيير النيسا بورى ۷۳ ۷۹، تفيير الرازى ۱۹۷۷، فتح القدير ۱۷۲۵۔

<sup>(</sup>۲) إعلام الموقعين ۲/ ۱۵۴\_

میں سود کی اسی قشم کارواج رہاہے۔

اوررباافضل کی حرمت سد ذریعہ کے طور پر ہے جیسا کہ اس کی صراحت حدیث ابوسعید خدری میں ہے کہ نبی پاک علی اس مروی ہے: "لا تبیعوا الدرهم بالدرهمین فإنی أخاف علیکم الرماء"() (ایک درہم دو درہم کے بدلے نہ بیچا کرو، کیونکہ مجھے تبہارے بارے میں سود کا خطرہ ہے)۔اس سے معلوم ہوا کہ ربا الفضل سے اس لئے منع کیا گیا ہے تا کہ ہیں لوگ رباالنسیئہ میں مبتلا نہ ہوجا کیں،اس لئے کہ جب لوگ ایک درہم کو دو درہم کے بدلے فروخت کریں گے، اور ایسا دونوں کے درمیان تفاوت کی وجہ سے کیا جائے گا، یا تو عمدہ ہونے میں، یا ڈھلائی میں یا بھاری اور بلکا دویرے نقد نفع سے ادھار نفع میں مبتلا ہوجا کیں گے جو کہ مین ربالنسیئہ ہے،اور بیڈر سے ترین ذریعہ ہے،لہذا شارع کی حکمت کا ربالنسیئہ ہے،اور بیڈر کیوبی تنا کہ اس طرح کے فساد کا دورازہ بند ہوجائے (\*)۔

### عقو دمیں ربا کااثر:

10 - جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ جس عقد میں ربا شامل ہووہ فنخ کردیا جائے گا اور کسی صورت میں بھی جائز نہیں ہوگا ، اور جو کسی عقد میں سود لے وہ اپنے کوتوڑ دے اور اپنے عمل کورد کردے ، خواہ وہ اس

(۲) المجموع • ار۲۲، إعلام الموقعين ۲ر ۱۵۵ \_

سے ناواقف ہی کیوں نہ ہو،اس کئے کہاس نے ایک ایساعمل کیا ہے جس کوشریعت نے حرام قرار دیا ہے،اوراس سے منع کیا ہے،اور نہی کا تقاضایہ ہے کہ عقد حرام اور فاسد ہو، جیسا کہ آپ علیہ کا ارشاد ہے : "من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد'(١) (جوكوكي اليا کام کرےجس پر ہماراعمل نہیں ہے تو وہ رد کردیا جائے گا)۔ اور حضرت ابوسعید خدری کی حدیث بھی اس کی دلیل ہے،جس میں انهول نے فرمایا: " جاء بلال -رضى الله عنه- بتمر برنى، فقال له رسول الله عَلَيْكِ : من أين هذا؟ فقال بلال: من تمر كان عندنا رديء، فبعت منه صاعين بصاع لمطعم النبي عُلِيلِهُ ، فقال رسول الله عُليلِهُ عند ذلك: " أو ه عين الربا، لاتفعل، ولكن إذا أردت أن تشتري التمر فبعه ببيع آخو ثم اشتر به" (۲) (حضرت بلال الرني تحجور لے كرآئے تو حضور علیلہ نے ان سے یو جھا کہ کہاں سے لائے ؟ حضرت بلال ا نے جواب دیا کہ ہمارے پاس گھٹیافتم کی تھجورتھی، ہم نے ایک صاع کے بدلے دوصاع کوفروخت کردیا اورحضور علیقہ کے کھانے کے لئے کے کرآیا ہوں ، تو آپ علیہ نے اس وقت ارشاد فرمایا: اوہ! میہ توعین ربا ہے،ابیانہ کرو،اگرتمہیں کھجورخریدنا ہوتواس کو دوسری چیز سے 🕏 لو پھراس کے ذریعہ مجورخریدلو)، آپ علیقہ کا "او ہ عین الربا" كهنا بدبذات خود حرام ربائ نه كهشبربا، اورآب عليه كا "فهو دد" كهنااس بات يرصر يحولالت كرتاب كمعقدر باكافنخ كرنا واجب ہے،اورکسی طرح درست نہیں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث آبی سعید: "لا تبیعوا الدر هم بالدر همین فإنی أخاف ....." یه حدیث حضرت ابوسعید سے مرفوعاً مروی نہیں ہے، بلکہ وہ حضرت عمر بن الخطاب سے موقوفاً ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے: "لا تبیعوا الذهب بالذهب إلا مثلا بمثل ، ولا تشفوا بعضها علی بعض ..... إلى أن قال: إنى أخاف عليكم الرماء" اس كى روایت مالک نے مؤطا اللہ اللہ علی کے ساتھ كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من عمل عملا لیس علیه أمرنا فهو رد" کی روایت مسلم (۱۳٬۸۳۳ طیح الحلی) نے حضرت عاکث سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث أبی سعید: "جاء بلال بسمو بونی ....." کی روایت بخاری (افتحهمر ۴۸) حدیث ایستانی اورمسلم (۳۸ ما ۱۲۱۲ اطبع الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٣/ ٣٥٨،٣٥٦، حاشية القليو بي ٢/١٤٥، ١٤١ـ

امام سلم نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی استاد فرمایا: "ربا الجاهلیة موضوع و أول ربا أضع ربانا: ربا عباس بن عبد المطلب، فإنه موضوع كله"(۱) (زمانه جاہلیت كر ربا كوختم كیا جاتا ہے، اور سب سے پہلے میں اپنے ربا یعنی عباس بن عبدالمطلب كر ربا كوختم كرتا ہول، یعنی وہ سبختم ہے)، عباس بن عبدالمطلب كر ربا كوختم كرتا ہول، یعنی وہ سبختم ہے)، اس كے بارے میں امام نووى، مسلم كی شرح میں لکھتے ہیں كہ "وضع" سے مرادردكرنا اور باطل كرنا ہے (۱)۔

ابن رشد اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: جوکوئی نے وشراء کا معاملہ کرے اور اس میں سود اور ربا کو داخل کرے اور ربا کو وہ حلال نہ سمجھتو اگروہ عدم واقفیت کا عذر پیش نہ کرے تو اس کو سخت سزادی جائے گی، اور جو بھے موجود ہووہ فنخ کردی جائے گی، اس کی دلیل یہ ہے کہ رسول اللہ عظیمی نے سعدین کو مال غنیمت کا ایک برتن جوسونے یا چاندی کا تھا فروخت کرنے کا حکم دیا، ان دونوں نے ہر تین کو چار سے یا ہر چار کو تین سے عین شی سے فروخت کردیا ، آدبیتما فرد دیا (تم ہو دونوں نے ہر دونوں نے ہر بروخضور علیہ نے ان دونوں سے فرمایا : ''اربیتما فرد آ''' (تم دونوں نے رہا کا معاملہ کیا ہے لہذ ااسے ردکردو)۔

اورا گرئیج ختم ہوجائے گی تواس کوصرف راُس المال ملے گاخواہ ربا پر قبضہ کیا ہو یا نہ کیا ہو، اور اگر قبضہ کرلیا ہوتو اس کے مالک کو لوٹادے گا، اس طرح اگر کوئی ربا کا معاملہ کرے پھر تو بہ کر لے تواس کو صرف اس کا راُس المال ملے گا، اور جس ربا پراس نے قبضہ کرلیا ہے

اس کے مالک کواس کا لوٹا نا واجب ہوگا، اور جو تحض مسلمان ہوجائے اور اس کا سود ہوتو اگر اس پر قبضہ کرلیا ہوتو وہ اس کا ہوجائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَنُ جَاءَ ہُ مَوْعِظَةٌ مِنُ رَبّه فَانْتَهیٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ "() (پھرجس کسی کو ضیحت اس کے پروردگار فانتهیٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ"() (پھرجس کسی کو ضیحت اس کے پروردگار کی طرف سے پہنچ گئی اور وہ باز آگیا تو جو پھے پہلے ہو چکا وہ اس کا ہو چکا ارشاد ہے: "من أسلم علی شیء ہو چکا)۔ نیز رسول اللہ علی شیء کو چکا)۔ نیز رسول اللہ علی شیء فھو لہ "(۲) (جو تحض مسلمان ہوجائے اور اس کے پاس کوئی چیز ہوتو وہ اس کی ہوگی)، لیکن اگر سود پر قبضہ نہ کیا ہوتو اب اس کے لئے لینا جائز نہ ہوگا، اور جس پروہ ربا تھا وہ اس سے ساقط ہوجائے گا، میر ے جائز نہ ہوگا، اور جس پروہ ربا تھا وہ اس سے ساقط ہوجائے گا، میر سے علم کے مطابق اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے (۳)۔

حنفیہ فرماتے ہیں: بیع میں رباکی شرط لگانے سے بیج فاسد ہوجائے گی، لیکن معاملات میں فاسد اور باطل کے درمیان فرق کرتے ہیں، اس لئے بیج فاسد میں مبیع پر قبضہ کر لینے سے ملکیت ثابت ہوجاتی ہے، لیکن بیج باطل میں قبضہ کی وجہ سے ملکیت ثابت نہیں ہوتی، ابن عابدین فرماتے ہیں: عبادات میں بطلان اور فساد دونوں برابر ہیں، لیکن جہاں تک معاملات کا تعلق ہے تو معاملہ کا اثر اگر اس پر مرتب نہ ہوتو وہ فاصل ہے، اور اگر اثر مرتب ہولیکن شرعی طور پر فنے کرنا مطلوب ہوتو وہ فاسد ہے ورنے سے جو رہی۔

سودی بیع حنفیہ کے نز دیک بیع فاسدہے،اوران کے نز دیک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أسلم علی شيء فهو له....." کی روایت جیمی (۹/ ۱۱۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے، کین اس کے اندرایک راوی کے ضعیف ہونے کی بنا پر بیمی نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے، اور میڈ مایا کہ بیصدیث مرسلاً نقل کی گئی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المقدمات *(*۵۰۳\_

<sup>(</sup>٣) المبسوط ۱۲۲/۳،۲۹/۱لدرالختار ۱۲۲/۳،۲۹/۱\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ربا الجاهلیة موضوع...." کی روایت مسلم (۸۸۹/۲ طبع الحلی) نے حضرت جابر بن عبداللد سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ۸ ر ۱۸۳۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'أربیتما فردّا.....' کی روایت اما م ما لک نے موطا (۲۸ ۱۳۳ طع الحلی) میں حضرت بھی بن سعید سے مرسلا کی ہے ۔سعدین سے مراد (جیسا کہ المجموع میں ہے) سعدین مالک اور سعدین عبادہ ہیں۔

ہی فاسد کا حکم ہیہے کہ قبضہ سے عوض کی ملکیت ثابت ہوجائے گ، اور اگروہ موجود ہوتو لوٹا نا ضروری ہوگا، اور اگروہ شی ہلاک ہوگئ ہوتو اس کا مثل یا اس کی قیمت لوٹا نا واجب ہوگا، اور اگر سودی اضاف ہاتی ہوتو اس کا واپس کرنا بھی ضروری اور واجب ہوگا، ورنہ اس کا ضان نہیں لوٹا یا جائے گا۔

ابن عابدین فرماتے ہیں: خلاصہ اس کا بیہ ہے کہ اس میں دو حقوق ہیں، ایک توحق عبد ہے، اور وہ بیہ ہے کہ اگر عین تی موجود ہوتو اس کولوٹائے، اور اگر ہلاک ہوگیا ہوتو اس کے شل کولوٹائے، اور دوسرا حق شرع ہے، اور وہ بیہ ہے کہ شرعاً ممنوع عقد کو توڑ کرعین شکی کو لوٹائے، اور چونکہ ہلاک ہوجانے کے بعد عین شکی کی واپسی ناممکن لوٹائے، اور چونکہ ہلاک ہوجانے کے بعد عین شکی کی واپسی ناممکن ہے لہذا مثل کی واپسی جومض حق عبد ہے متعین ہوگی، پھر بیہ کہ عین شکی اگر باقی ہوتو اس کی واپسی اس صورت میں ہوتی ہے جب کہ عقد تجے اضافہ کے ساتھ ہوا ہو، لیکن اگر دس درہم کو دس درہم کے بدلے فروخت کرے اور بطور ہبدایک دانق کا اضافہ کر دے تو اس سے عقد فاسر نہیں ہوگا (ا)۔

# رباالفضل ميں اختلاف:

۱۲- پوری امت کااس پراتفاق ہے کہاشیائے ربویہ کی بیج میں اگر تفاضل ادھار کے ساتھ جمع ہوجائے تو تفاضل حرام ہے، کین اگر صرف تفاضل ہواور نفذ ہوتو اس میں دورقد یم سے اختلاف ہے، صحابہ میں سے حضرت عبداللہ بن عبراللہ بن مسعود اً باحت کے قائل ہیں، اسی طرح حضرت عبداللہ بن عمر بھی اس کے قائل ہیں، اور حضرت عبداللہ بن عمر بھی تابت ہے، اور حضرت عبداللہ بن زبیر، حضرت اسامہ بن زید اور پھھا خمال کے ساتھ حضرت معاویہ، حضرت زید

بن ارقم ، حضرت براء بن عازب سے اور تابعین میں سے عطاء بن ابی رہاح اور فقہاء کمہ سعید اور عروہ وغیرہ سے مروی ہے کہ وہ اس کے صحیح ہونے کے قائل ہیں (۱)۔

رباالفضل میں اختلاف کاخاتمہ اور اس کی حرمت پر اجماع کا دعوی:

21-امام نووی نے ابن المنذر سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا:
علاء امصار مثلاً مالک بن انس اور ان کے ہمنوا علاء مدینہ سفیان ثوری
اور ان کے موافق علاء عراق، امام اوز اعی اور ان کی رائے سے اتفاق
رکھنے والے علاء شام، لیٹ بن سعد اور ان کے ہم خیال مصری علاء،
شافعی اور ان کے اصحاب، احمد و اسحاق اور ابوثور، ابو حنیفہ اور
ابویوسف سبھوں کا اس پر اتفاق ہے کہ سونے کی بچے سونے سے،
ابویوسف سبھوں کا اس پر اتفاق ہے کہ سونے کی بچے سونے سے،
چور کی چاندی سے، گندم کی گندم سے، اور جو کی جو سے، کھجور کی
جائز ہے نہ اور نمک کی نمک سے تفاضل کے ساتھ نہ تو ہاتھوں ہاتھ
جائز ہے نہ اور ان کے جاور جو تخص الیا کرے گاتو وہ سودی کا روبار
کرے گا اور اُنچ فنخ کی جائے گی ، ابن المند رفر ماتے ہیں : ہم نے یہ
قول اصحاب رسول اللہ علیہ اور تابعین کی ایک بڑی جماعت سے
قول اصحاب رسول اللہ علیہ اور تابعین کی ایک بڑی جماعت سے
نقل کیا ہے (۲)۔

سکی نے مختلف وجوہ کی بنا پر دعوی اجماع پر مناقشہ کیا ہے، اور
اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ ربا الفضل کی حرمت کے بارے میں اجماع کا
دعوی کرنا کئی وجوہ سے صحیح نہیں ہے، لیکن اللّٰہ کا فضل ہے کہ ہمیں اس
سلسلے میں اجماع کی ضرورت نہیں ہے، کیونکہ بہت سی صحیح نصوص
موجود ہیں، اور اجماع کی ضرورت ایسے ہی دقیق مسئلہ میں پیش آتی

<sup>(</sup>۱) ردامجتار ۴ر۷۷۱،البحرالرائق ۲ر۲ ۳۱\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۰ ۱۲۲، ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۰۱۰ ۱۸ – ۱۸ \_

ہے جس کی بنیاد قیاس یاد قیق استنباط ہو<sup>(۱)</sup>۔

حضرت عبادہ بن صامت ؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ علیہ ﷺ

نے ارشاد فرمایا: "الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعیر بالشعیر، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلا بمثل، سواء بسواء، یدا بید، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبیعوا کیف شئتم إذا کان یدا بید"(۱) (سوئے کی تیج سونے ہے، چوکی چو کی تیج سونے ہے، چوکی چو ہے، گجورکی مجورہ ہے، مکک کی تمک سے برابر سرابراور دست برست ہوگی، البتۃ اگر بیاصناف بدل جا کیں توجس طرح چاہو فروخت کرو بشرطیک دست برست ہو)۔

وه حدیث جس کی روایت حضرت اسامه بن زید نے کی ہے کہ نبی کریم علیق نے فرمایا: "إنها الربا فی النسیئة" (ربا صرف ادھار میں ہے) اس کے بارے میں ابن القیم فرماتے ہیں: اس جیسے مواقع میں مراد کمال کو مخصر کرنا ہے یعنی ربا کامل طور پر صرف نسیه میں ہی پایا جاتا ہے، جیسے کہ ارشاد ربانی ہے: "إنّها الْمُوَّمِنُونَ میں ہی پایا جاتا ہے، جیسے کہ ارشاد ربانی ہے: "إنّها الْمُوَّمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ آيَاتُهُ وَهِ بَعِلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُونَ" (ایمان والے توان وه ہوتے ہیں کہ جب (ان کے سامنے) اللّٰد کا ذکر کیا جاتا ہے توان کے دل سم جاتے ہیں، اور جب آئیں اس کی آسین پڑھ کرسائی جاتی ہیں تو وہ ان کا ایمان بڑھا دیتی ہیں، اور وہ اپنے پروردگار پر توکل رکھتے ہیں)۔ اس طرح حضرت ابن مسعودگا قول ہے: "إنها العالم رکھتے ہیں)۔ اس طرح حضرت ابن مسعودگا قول ہے: "إنها العالم

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۰ ار ۱۰ ۱۲ ما ۱۲ م ۱۳ م ۲۸ م ۵۰ ۵

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۰ (۲) م

<sup>(</sup>۳) المجموع واروس

حدیث: لا تبیعوا الدینار بالدینارین و لا الدر هم ..... کی روایت مسلم (۱۲۰۹ طیع اکلی) نے کی ہے۔

رم) حدیث: "الدینار بالدینار ......" کی روایت ابن ماجد (۲۰۰۲ طیح اتحلی)
اورحاکم (۲۹۰۲ طیع دائر قالمعارف العثمانیه) نے حضرت علی بن ابی طالب اللہ الدیکا ہے اور خاکم نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الذهب بالذهب، والفضة بالفضة ....." کی روایت مسلم (۱۲ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنما الربا فی النسیئة ......" کی روایت مسلم (۱۲۱۸/۳ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور بخاری (افق ۱۲۱۸ طبع السّلفیہ) نے اس کی روایت ان الفاظ میں کی ہے: "لاربا اللا فی النسیئة" ۔

<sup>(</sup>٣) سورهُ أنفال (٢\_

الذی یخشی الله" (عالم صرف وه ہے جواللہ سے ڈرتا ہے )،اسی کے مثل ابن حجر کے نزدیک ہے وہ فرماتے ہیں:اللہ کے رسول علیہ اللہ کا مقبوم ہیہ کہ بیخت ترین حرام رباہے جس پر دردناک عذاب کی دھمکی دی گئی ہے، جیسے کہ اہل عرب بیا ہے جس پر دردناک عذاب کی دھمکی دی گئی ہے، جیسے کہ اہل عرب بیا کہ پورے ملک میں سوائے زید کے کوئی عالم نہیں ہے، حالانکہ اس کے علاوہ بہت سے علماء ہوتے ہیں، اور ایسے جملوں کا مقصد نفی کمال ہوتا ہے فی اصل نہیں (۱)۔

اور شوکانی فرماتے ہیں: تطبیق اس طور پر ہوسکتی ہے کہ حضرت اسامہ کی حدیث کامفہوم عام ہو، کیونکہ وہ ہرتی سے ربالفضل کی فی پر دلالت کرتی ہے، خواہ وہ اجناس ربوبہ ہویا نہ ہو، لہذا بیہ حدیث دیگر اصادیث کے مقابلہ میں مطلقاً زیادہ عام ہے، لہذا اس عام مفہوم کو بھی ان احادیث کے منطوق کے ذریعہ خاص کر دیا جائے گا(۲)۔

# وہ اشیاء جن میں ربا کی حرمت پرنص ہے:

19-جن اشیاء میں رباکی حرمت نص سے ثابت ہے وہ چھ ہیں: سونا، چاندی، گندم، جو، مجبور، اور نمک، اس کی صراحت تو بہت ہی احادیث میں آئی ہے، لیکن حضرت عبادہ بن صامت کی سابقہ حدیث سب سے زیادہ مکمل ہے۔

قرطبی فرماتے ہیں: اس حدیث کے مقتضی پرتمام علماء کا اتفاق ہے، اور فقہاء کی ایک جماعت بھی اس کی قائل ہے، صرف گندم اور جو کوامام مالک ایک ہی صنف شار کرتے ہیں، لہذا ان دونوں میں سے ایک کے بدلے دو کی بیج جائز نہیں ہوگی، لیث، اوز اعی اور اکثر علماء مدینہ وشام کی یہی رائے ہے، نیز امام مالک ''سلت' (بغیر حجیلکے کے مدینہ وشام کی یہی رائے ہے، نیز امام مالک ''سلت' (بغیر حجیلکے کے مدینہ وشام کی یہی رائے ہے، نیز امام مالک ''سلت' (بغیر حجیلکے کے مدینہ وشام کی یہی رائے ہے، نیز امام مالک ''سلت' (بغیر حجیلکے کے مدینہ کار ۲۵، آخام القرآن ار ۲۹۸، شیج مسلم الر ۲۵، اعلام الموقعین کے دور کی کے دور کی بھی میں مربم سے کار ۲۵، آخام القرآن ار ۲۹۸، سیج

(۲) نيل الأوطار ۱۹/۵ / ۲۱۲ – ۲۱۷ \_

### جو) کوبھی اسی میں شار کرتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

علاء کااس بات پراتفاق ہے کہ ربالفضل صرف ایک جنس میں ہوا کرتا ہے، اور دو مختلف جنس کی چیز وں میں ربالفضل نہیں ہوگا، خواہ وہ دونوں ایک دوسرے سے قریب ہوں، اس لئے کہ نبی پاک علیقہ نے فرمایا: "بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یدا بید" (سونے کو چاندی کے بدلے دست بدست جیسے چاہو فروخت کرو)۔

سعید بن جبیر اس کی مخالفت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ہر الی دو چیزیں جوانقاع کے اعتبار سے ایک دوسرے سے قریب ہول ان میں سے ایک کو دوسرے سے تفاضل کے ساتھ فروخت کرنا جائز نہیں ہے، مثلاً گندم کو جو سے اور کھجور کوخشک انگور سے فروخت کرنا، کیونکہ نفع کے اعتبار سے بید دونوں ایک دوسرے سے قریب ہیں، لہذا ایک جنس کی دونوع کے قائم مقام ہول گے (۳)۔

### ان اشیاء کے علاوہ میں اختلاف:

### ٢ - حضرت عباده بن صامتٌ والى حديث اور ديگر احاديث ميں

- (۱) تفییر القرطبی ۱۳۹۳ میر ۲۹ میر ۱۳ میل جوکو کہتے ہیں جس میں چھاکانہ ہواور بیہ غور و تجاز میں ہوتا ہے، یہ جو ہری کا قول ہے، اور ابن فارس نے کہا: جوکی ایک فتم ہے جس کا چھاکابار یک اور دانہ چھوٹا ہو، اور از ہری نے کہا: ''سلت' جواور گیہوں کے درمیان ایک دانہ ہے، اس پر جو کے چھلا کی طرح چھاکا نہیں ہوتا ہے، تو وہ اپنی چکنائی میں گیہوں کی طرح ہے، اور اپنی ٹھنڈک اور طبیعت میں جو کی طرح ہے ( المصباح المنیر )، اور جو اہر الا کلیل ۱۸/۲ میں ہے: یہ گندم اور جو کے درمیان ایک دانہ ہے جس کا چھاکا نہیں ہوتا ہے۔
- (۲) حدیث: "بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یدا بید" اس مفهوم کی روایت بخاری (الفتی ۱۳۸۳ ساس ۱۳۸۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳ سا ۱۲ اطبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳ سا ۱۲ اطبع الحلمی) نے ابو بکرہ سے کی ہے مسلم اور ابوعوائد کے نزد یک الفاظ اس طرح بیں جیسا کہ افتح (۱۳۸۳ سر ۱۳۸۳) میں ہے۔
  - (۳) المغنی ۱۹ر۵<sub>-</sub>

جن چیر چیزوں کی صراحت ہے ان کے علاوہ اشیاء میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ آیا جس طرح ان چیرچیزوں میں رباحرام ہے ان کے علاوہ میں بھی حرام ہے یا نہیں؟

عام علماء کی رائے ہیہ ہے کہ سود کی حرمت ان چھ چیزوں میں ہی مخصر نہیں ہے بلکہ بیتکم ہراس چیز میں ہوگا جوان کے معنی میں ہو، یعنی ان تمام اشیاء میں جن میں وہ علت پائی جائے جو حدیث میں فذکور چھ چیزوں میں حرمت کا سبب ہے، کیونکہ ان چیزوں میں رباکا ثبوت کسی علت کی بنا پر ہے، لہذا وہ علت جو سبب تحریم ہے جس میں بھی پائی جائے گی حرمت ربااس میں ثابت ہوگی ،اس لئے کہ قیاس دلیل شرعی جائے گی حرمت ربااس میں ثابت ہوگی ،اس لئے کہ قیاس دلیل شرعی ہے۔ لہذا تھم کی علت نکالی جائے گی ،اور جہاں بیعلت پائی جائے گی حکم ثابت ہوگا۔

ان کی دلیل ہے ہے کہ حضرت ما لک بن انس اور اسحاق بن ابراہیم الحفظی نے ان چھ چیزوں میں ربا کی حرمت کی حدیث روایت کی جس کے آخر میں ہے: "و کذلک کل ما یکال ویوزن"(۱) کی جس کے آخر میں ہے: "و کذلک کل ما یکال ویوزن"(۱) (اس طرح کیل اور وزن کی جانے والی ہر چیز ہے) جواس بات کی صرح دلیل ہے کہ بی میم تمام اموال کی طرف متعدی ہوگا، اور حضرت عبد اللہ بن عمر سے مروی ہے کہ آپ علیلیہ نے ارشاد فرمایا: "لاتبیعوا الدر هم بالدر همین ولا الصاع بالصاعین فإنی أخشی علیکم الرما"(۱) (ایک در ہم کو دو در ہم سے اور ایک أخشی علیکم الرما" (ایک در ہم کو دو در ہم سے اور ایک صاع کو دو صاع ہے فروخت نہ کرو، کیونکہ مجھے تمہارے بارے میں صاع کو دو صاع ہے فروخت نہ کرو، کیونکہ مجھے تمہارے بارے میں

ربا میں مبتلا ہونے کا خطرہ ہے)، اس حدیث میں صاع سے عین صاع مراذبیں بلکہ صاع کے اندر کی چیز مراد ہے، جس طرح یہ کہاجا تا ہے: خذ ھذا الصاع (یہ صاع لو) یعنی جو چیز صاع میں ہے وہ لو، اور اس طرح و ھبت لفلان صاعا أی من الطعام (میں نے فلال کوایک صاع بہہ کیا یعنی ایک صاع غلہ بہہ کیا)۔

حضرت ابوہریرہ اورحضرت ابوسعید خدری کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے بنی عدی کے ایک انصاری کو خیبر کا عامل بنا کر بھیجا، وہ وہاں سے عدہ قسم کی تھجور لے کر آئے، تو رسول اللہ عَلِيلًهُ فِي ان عدر يافت كيا: "أكل تمر خيبر هكذا؟"قال: لا والله، يا رسول الله، إنا لنشتري الصاع بالصاعين من الجمع. فقال رسول الله عليه "" لا تفعلوا، ولكن مثلا بمثل، أو بيعوا هذا واشتروا بثمنه من هذا، وكذلك الميزان"(۱) (خيبركي ساري تهجوري كياايي طرح كي ہوتي ہيں؟ انہوں نے جواب دیا: بخدانہیں، اے اللہ کے رسول! بلکہ ہم دوصاع ردی کھچور کے بدلے ایک صاع خرید لیتے ہیں ،تو آ پ عظیفہ نے فرمایا: ایسامت کیا کرو، بلکہ برابر سرابر خریدا کرو، یااس کوفروخت کر کے دوسری اچھی قتم کی محجوراتی قیمت سے خریدلیا کرو، اور اسی طرح وزن کی جانے والی چیزوں میں بھی کیا کرو )،لہذا ان احادیث سے میہ بات واضح ہوگئی کہان چھ چیزوں کےعلاوہ اشیاء کی طرف بھی حرمت متعدی ہوگی ، کیونکہ حدیث میں اس کا ذکر نہیں ہے کہ صرف جھ چیزیں ہی مال رباہیں، بلکہ چھے چیزوں میں ربا کا حکم بیان کیا گیا ہے۔ حدیث میں خصوصیت کے ساتھ انہی چھاشیاء کو ذکر کرنے کا فائدہ پیہ ہے کہ عام طور پر اس زمانہ میں معاملات انہیں اشیاء میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "و کذلک کل ما یکال و یوزن....." کی روایت بیمق (۲۸۲۸۵ طبح دائرة المعارف العثمانیم) نے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "و کل ما یکال أو یوزن"۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عبدالله بن عمر: "لا تبیعوا الدرهم بالدرهمین..." کی روایت احمد (۲/ ۱۹۹۱ طبع المیمنیه) نے کی ہے، احمد شاکر نے المسند پر اپنی تعلیق (۱۸۲/۸ طبع المعارف) میں اس کی اسنادکوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أكل تمو خيبو هكذا..." كی روایت بخاری (افق ۱۱۵/۳۳) طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۲۱۵ طبع الحلمی) نے كی ہے، الفاظ مسلم كے ہیں۔

ہوتے تھے، جیسا کہ حدیث میں اس کا ذکر موجود ہے: "کنا فی المدینة نبیع الأوساق و نبتاعها" (۱) (ہم لوگ مدینہ میں اوساق کی خرید وفروخت کیا کرتے تھے )، وسق سے وہ اشیاء مراد ہیں اوساق کی خرید وفروخت کیا کرتے تھے )، وسق سے وہ اشیاء مراد ہیں جو اس کے ذریعہ وزن کرکے بچی یا خریدی جاتی تھیں اور جس کی ضرورت اکثر و بیشتر پیش آتی تھی، اور وہ بہی مذکورہ چیزیں ہیں (۲)۔ طاوس، مسروق، شعبی، قادہ، عثمان البتی اور منکرین قیاس کے متعلق بیان کیا جاتا ہے کہ ان کے نزد یک حرمت رباانہی چھا شیاء میں مخصر ہے جن میں ربا کی حرمت کے بارے میں نصوص وار دہوئے ہیں، اور وہ فرماتے ہیں کہ ان کے علاوہ دیگر اشیاء کی طرف حرمت متعدی نہیں ہوگی بلکہ وہ اپنی اصل اباحت پر باقی رہیں گی، ان کے متعدی نہیں ہوگی بلکہ وہ اپنی اصل اباحت پر باقی رہیں گی، ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

شارع نے کیل کی جانے والی اور کھائی جانے والی چیزوں میں سے خاص طور پر چار چیزوں کا ذکر کیا ہے اگر حکم تمام کیلی اور خور دنی اشیاء میں ثابت ہوتا تو کہتے کہ کیلی اشیاء کی بچے کیلی سے تفاضل کے ساتھ مت مرو، یا مطعوم کی بچے مطعوم سے تفاضل کے ساتھ سے مت کرو، اگر اس طرح کہا جاتا تو بہت مختصر جملہ ہونے کے ساتھ بہت مفید ہوتا، لیکن جب یہ بہیں کہا بلکہ چار کا تذکرہ کیا تو اس سے معلوم ہوا کہ حرمت انہی چار میں مخصر ہے، اور محل نص سے غیر محل نص کی طرف حکم اسی وقت متعدی ہوسکتا ہے جب کہ مورد نص میں حکم کی طلت بیان کی جائے ، حالا نکہ منکرین قیاس کے نزدیک بیجائز ہی

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

## منصوص اشياء مين حرمت رباكي علت:

۲۱ - تمام فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ منصوص اشیاء میں حرمت ربا كى اصل كوئى نه كوئى علت ہے، اور جن اشياء ميں بھى وہ علت يائى جائے گی حرمت ربا کا حکم اس کی طرف متعدی ہوگا، نیز سونے اور چاندی کی علت ایک ہے، اور دوسری چاروں چیزوں کی علت ایک ہے،البتہاس علت کے بارے میں فقہاء کااختلاف ہے۔ ۲۲ - حفیه فرماتے ہیں کہ علت جنس اور قدرہے جنس کا علم قول رسول عليه "الذهب بالذهب، والحنطة بالحنطة" (٢) \_\_ اور قدر كاعلم بهي تول رسول عليه "مثلا بمثل" سے ہوا، اور قدر سے مراد کیلی اشیاء میں کیل اوروز نی اشیاء میں وزن ہے،اس لئے کہ حضور اکرم علیه کا ارشاد ہے: "و کذلک کل مایکال و يوزن"(<sup>(۳)</sup> (يېي حکم هركيلي اور وزني چيز كاسے) اور آپ عليه كا قول ہے:"لا تبیعوا الصاع بالصاعین" (<sup>(۲)</sup> (ایک صاع کو دوصاع کے بدلے فروخت نہ کرو)،اور بیہ ہرکیلی شی کوخواہ وہ کھائی جانے والی ہویا نہ ہوعام ہے، نیز اس لئے کہ حکم کاتعلق کیل اوروزن سے ہے، یا تو بطور اجماع (حنفیہ کے نز دیک) یااس وجہ سے کہ برابر ہونے کاعلم کیل یا وزن سے ہی ہوتا ہے،اورالیی شی کوعلت ماننا جس ہے حکم بالا تفاق متعلق ہو یا جس سے حقیقةً برابری کاعلم ہوتا ہو، بیہ زیادہ بہتر ہے بنسبت اس کے کمختلف فید کی طرف رجوع کیا جائے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کنا فی المدینة نبیع الأوساق و نبتاعها" کی روایت نمائی
(۵/۷ طبع المکتبه التجاریه) اور حاکم (۵/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه)
خقیس بن أبی غرزه سے کی ہے، حاکم نے اس کو تیج قرار دیا ہے اور ذہبی نے
اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>.</sup> (۲) المبسوط ۲ار ۱۱۲، ۱۱۳، جواهرالإ كليل ۲ر ۱ے، المجموع ۹ ر ۱۹۳۳، المغنی ۴۸ ر۵۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲/۱۱۱/المجموع ۹ر ۹۳ ۳ تفسيرالرازي ۷ر ۹۲ – ۹۳، المغنی ۴ر ۵ \_

<sup>(</sup>۲) اس حدیث کی تخریخ فقرہ ۱۰ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) اس حدیث کی تخ تئ فقره (۲۰ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "لا تبیعوا الصاع بالصاعین ....." کی روایت حفزت عبدالله بن عرشی صدیث کاایک حصه ہے، جس کی تخ نے فقرہ (۲۰ میں گذر چکی ہے۔

جس میں درحقیقت برابری کاعلم نه ہو،اوراس کئے بھی کرتساوی اور مما ثلت شرط ہے، اس کی دلیل خود حضور علیہ کا ارشاد: "مثلا بمثل" ہے اور بعض روایات میں "سواء بسواء" ہے، یا لوگوں کے مال کی حفاظت کی غرض ہے، اور مما ثلت صورت و معنی دونوں سے بوری ہوتی ہے،اور بیصر ف جنس اور قدر میں ہے،اس لئے کہ کیل اور وزن سے مما ثلت صوری ہوتی ہے اور جنس سے مما ثلت معنوی ہوتی ہے البہذا ان کوعلت ماننازیادہ بہتر ہوگا(ا)۔

۳۲۰ مالکی فرماتے ہیں کہ نقود میں علت ربا مختلف فیہ ہے، ایک قول ہے کہ مطلق ثمنیت ہے، ورایک قول ہے کہ مطلق ثمنیت ہے، اور نقود میں علت ربا صرف ثمنیت اس لئے ہے کہ اگر ان میں رباحرام نیقراردیا جائے توقلت کا سبب بن جائے گا،اورلوگ ضرر میں مبتلا ہوجا ئیں گے۔

اورغلہ میں ربالفضل کی علت اقتیات اور ذخیرہ اندوزی ہے،
یہی قول مشہور ہے، اور اکثر فقہاء کی یہی رائے ہے اور اسی پرفتو ی
ہے، اور اقتیات کے معنی ہے ہیں کہ جس سے انسان کی زندگی کی بقا اور
اس کی حفاظت وصیانت متعلق ہو یعنی اس پر اکتفا کر لینے سے صحت نہ
گڑے، اور اقتیات کے حکم میں اصلاح غذا بھی ہے مثلاً نمک مسالہ
وغیرہ، اور ادخار کا مطلب ہے ہے کہ عاد تا ایک مدت تک رو کے رکھنے
سے اس میں خرابی پیدا نہ ہو، ظاہر مذہب کے مطابق اس کی کوئی حد
نہیں ہے بلکہ وہ ہر چیز میں اس کے حسب حال ہوتی ہے، بلکہ اس کا
مدار عرف پر ہے، تو معاد طور پر ذخیرہ اندوزی کا اعتبار ہوگا، عادت
کے خلاف ذخیرہ اندوزی کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

غلہ میں حرمت رہا کی علت اقتیات وادخاراس لئے ہے کہ زیادہ نفع کی لالچ میں انسان اس کواسٹاک کرلیتا ہے، کیونکہ اس کی

اورر باالنساء کی علت محض بطور دوا کے کھانے والی شی کا ہوناہے، لہذا کھل سبزی مثلاً ککڑی <sup>خ</sup>ر بوزہ وغیرہ شامل ہوں گے<sup>(۱)</sup>۔ ۲۴- شافعیه کی رائے بیہ ہے کہ سونے اور جاندی میں حرمت رباکی علت غالبًا (اکثر)ان دونوں کانثمن کی جنس ہونا ہے،جبیبا کہ مارور دی نے امام شافعی سے نقل کیا ہے،اور اکثر اس کو جنسیت اثمان یا جوہریت اثمان سے تعبیر کرتے ہیں، اور پیملت صرف سونے اور چاندی تک محدود ہےان کےعلاوہ دیگر چیزوں کی نہیں ہے، کیونکہ ہیہ علت دوسروں میں نہیں یائی جاتی ،توسونے اور جاندی میں حرمت ربا کی علت کوئی الیی شی نہیں ہے جوان کے علاوہ دیگر اموال میں یائی جائے، اس لئے کہا گرحرمت الیم چیز کی وجہ سے ہوتی جوان دونوں کے علاوہ میں بھی یائی جاتی تو ان دونوں کے علاوہ اموال میں بھی بیع سلم جائز نہیں ہوتی ،اس لئے کہ دو چیزیں جن میں رہا کی علت ایک ہوان میں ہے ایک کے ذریعہ دوسرے میں بچسلم کرنا جائز نہیں ہے، مثلاً سونا اور چاندی، گندم اور جو وغیرہ، تو جب سونے اور چاندی کے ذریعہ کیلی اوروزنی اشیاءاوران کےعلاوہ دیگراموال میں بیےسلم جائز ہے تواس سے معلوم ہوتا ہے کہ سونے اور جاندی میں علت الیم چیز ہے جومتعدی نہیں ہوسکتی،اوروہ ہےان دونوں کا جنس اثمان ہونا۔ سونے اور جاندی میں حرمت رباکی علت بیان کرتے ہوئے '' غالبًا'' کا لفظ فلوس سے احتراز کے طور پر ذکر کیا گیا ہے، جب کہ درہم ونانیر کی طرح اس کا بھی چلن ہوجائے ، اگر چہ بعض ملکوں میں اس کو ثمنیت کی حیثیت حاصل ہے، لیکن غالبًا اس کا شارجنس

اثمان میں نہیں ہوتا ہے، اور جن چیز وں میں ربا جاری ہوگا ان میں

ضرورت بھی زیادہ ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۱۳ / ۴۲ ماشية العدوى على كفاية الطالب

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲ / ۱۳ الاختیار ۲ / ۲۰۰۰

سونے اور چاندی کے برتن اوران کے بغیر ڈھلے ہوئے ٹکڑے وغیرہ شامل ہول گے۔

ماوردی فرماتے ہیں: ہمارے بعض اصحاب کا کہنا ہے کہ سونے اور چاندی کی علت ان دونوں کا تلف شدہ اشیاء کی قیمت ہونا ہے، اور بعض نے ان دونوں کے مجموعہ کوعلت قرار دیا ہے، اس کے بعد فرماتے ہیں: ساری باتیں قریب ہیں۔

نووی فرماتے ہیں: شیرازی نے 'التنبیہ' میں قطعی طور پر لکھا ہے کہ علت ان دونوں کا اشیاء کی قیمت ہونا ہے، کیکن قاضی ابوالطیب وغیرہ نے اس کی تر دید کی ہے، کیونکہ برتن، بغیر ڈھلے ہوئے گڑے اور زیورات میں ربا کا حکم جاری ہوتا ہے، حالا نکہ ان کے ذریعہ قیمت نہیں لگائی جاتی ہے، ایک اور ضعیف اور غریب وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ سونے اور چاندی میں سود کی حرمت ان کی ذات کے سبب ہے کسی علت کے سبب ہے سی علت کے سبب نہیں ہے، اس کو متولی وغیرہ نے بیان کیا ہے۔

سونے اور چاندی کے علاوہ وزن کی جانے والی اشیاء مثلاً لوہا،
تانبا، سیسہ، روئی، کتان، اون اور کا تا ہوا دھا گہ وغیرہ میں ربانہیں
ہے، لہذاان اشیاء کی باہم سیح کی زیادتی کے ساتھ اور ادھار جائز ہے۔
اور چار چیزوں لیعنی گیہوں، جو، مجبور اور نمک میں حرمت رباکی
علت' ان کا کھائی جانے والی چیز' ہونا ہے، امام شافعی کا قول جدید
کہی ہے، اس کی دلیل معمر بن عبداللہ کی مروی حدیث ہے جس میں
آپ ہے اس کی دلیل معمر بن عبداللہ کی مروی حدیث ہے جس میں
زغلہ کے بدلے غلہ برابر سرابر ہو) آپ علی ہے۔ اور جو چیز مشتق سے
کیا ہے جو کھائی جانے والی چیز کے معنی میں ہے، اور جو چیز مشتق سے
متعلق ہوتی ہے تو مدار حکم مادہ اشتقاق ہوتا ہے، جیسے کہ قطع (ہاتھ

کاٹنا) اور جلد (کوڑے لگانا) چوراور زانی سے متعلق ہے (۱) اس لئے غلہ جب تک کھائے جانے کے قابل رہے گااس میں رہاحرام ہوگا، لکین جب بودیا جائے اور کھائے جانے کے لائق نہ رہے تو رہا اس میں حرام نہیں ہوگا، چر جب دانہ تیار ہوجائے گا اور کھانے کے لائق ہوجائے گا اور کھانے کے لائق ہوجائے گا تو اس میں رہاحرام ہوجائے گا، لہذا اس سے معلوم ہوا کہ اس میں علت اس کا کھائے جانے کے لائق ہونا ہے، اسی بنا پرتمام کھائی جانے والی چیزوں میں رہاحرام ہوگا۔

امام شافعی کا قول قدیم ہے ہے کہ چاروں چیزوں میں حرمت ربا کی علت ان کا کھائے جانے کے لائق اور کیلی ہونایاان کا کھائے جانے کے لائق اور موزون ہونا ہے، اس بنا پر ربا صرف ان اشیاء خوردنی میں حرام ہوگا جو کیلی یاوزنی ہوں۔

اور قول جدیدرانج ہے، شافعیہ اس پرمسکہ کی تفریع کرتے ہیں،
ان کا کہنا ہے کہ مطعوم سے مراد وہ اشیاء ہیں جو عام طور پر آ دی کے کھانے کے لئے ہوں، اس طرح کہ اس کا اصل اور غالب مقصد کھانا ہو اگرچہ بھی بھی نہیں بھی کھائی جاتی ہوں، اور کھانے کی مختلف صور تیں ہیں: یا تو بطور غذا کے ہو، یا تفکہ کے طور پر ہو، یا علاج کے طور پر ہو، یا علاج کے طور پر ہو،اور بیتنوں چھاشیاءوالی حدیث سے ماخوذ ہیں، اس لئے کہ اس میں گندم اور جو کی صراحت ہے، اور ان دونوں کا مقصود غذا حاصل کرنا ہے، لہذا جو چیزیں اس معنی میں ہوں گی مثلاً مکئی، چاول وغیرہ، سب اس سے متعلق قرار دی جائیں گی، اور اس میں کھور کی صراحت ہے، اور اس کی مقلود تفکہ کے استعال کرنا اور اس کا مقصود سالن حاصل کرنا ہے، اور بطور تفکہ کے استعال کرنا ہے، اہر اس کا مقصود سالن حاصل کرنا ہے، اور بطور تفکہ کے استعال کرنا ہے، اہر اجواشیاء اس معنی میں ہیں اس کے ساتھ لاحق ہوں گی جیسے

صدیث:"الطعام بالطعام مثلا بمثل....." کی روایت مسلم (۱۳/۳) ا طع اکنی) نے حضرت معمر بن عبداللہ سے کی ہے۔ الزانی فاجلدوا....."

انجیراورکشمش،اور حدیث میں نمک کی صراحت ہےاوراس کامقصود اصلاح طعام ہے،تو جواس کے معنی میں ہوگا اس کے ساتھ شامل ہوگا جیسے مصطگی ، سقمونیا اور سونٹھ ، خواہ غذا کی درستگی کے لئے ہویا بدن کی در تنگی کے لئے اس میں کوئی فرق نہیں ہے،اس لئے کہ غذا حفظ صحت کے لئے ہوتی ہےاوردوا ئیں صحت کی بحالی کے واسطے ہوتی ہیں (۱)۔ ۲۵ – چیر چیزوں میں حرمت رباکی علت کے بارے میں امام احمد بن حنبل سے تین روایات منقول ہیں،سب سے مشہور قول رہے ہے کہ سونے اور جاندی میں علت ربا ان دونوں کا ہم جنس وزنی ہونا ہے، اور بقیداشیاء میں علت ہم جنس کیلی ہونا ہے،اس کی بنیاد پرتمام کیلی یا وزنی ہم جنس اشیاء میں ربا کا حکم جاری ہوگا خواہ بہت کم ہو،اوراس کا کیل کرناممکن نہ ہوجیسے ایک تھجور کی بیچ ایک تھجور سے، یاایک کی دو ہے، کیونکہ بیمعلوم ہی نہیں ہوسکتا کہ دونوں کیل میں برابر ہیں یانہیں، یاا تناکم ہوکہاس کا وزن کرنامشکل ہومثلاً حاول سے بھی کم مقدارسونا یا جاندی وغیرہ ہو،خواہ وہ کیلی یاوزنی چیز کھائی جانے والی ہویانہ ہو،اور ربا كاحكم ان كھائى جانے والى چيزوں ميں بھى جارى نہيں ہوگا،جن كو نایا تولانہ جاتا ہو، مثلاً شار کی جانے والی چیزیں جیسے سیب،انار، اخروٹ،انڈے،خربوزہ وغیرہ،لہذاانڈا،کگڑی،خربوزہ وغیرہ کی ہیج اس کے مثل کے ساتھ جائز ہوگی ،اس کی صراحت امام احمد نے کی ہے، اس لئے کہ وہ کیلی یاوزنی شی نہیں ہے، لیکن مہنا نے امام احمہ سے قل کیا ہے کہ انھوں نے ایک انڈے کی بیج دوانڈے سے کرنے کو مکروہ قرار دیاہے اور کہاہے کہ بغیر وزن کے فروخت کرناصحیح نہیں ہوگا،اس لئے کہ وہ کھایا جانے والاہے، اور جو چیزیں بناوٹ کی بنا پرعرف میں وزن کے ذریعی فروخت نہیں کی جاتی ہیں ان میں ربا کا حکم جاری نہیں

ہوگا، اگر چیاصل کے اعتبار سے وہ وزن کی جانے والی ہوں اور سونے چاندی سے بنی ہوئی نہ ہوئی خیرہ سے بنی ہوئی چیزیں، مثلاً سونا چاندی کے علاوہ سے بنی ہوئی انگوٹھیاں۔

دوسری روایت یہ ہے کہونا چاندی میں علت ثمنیت اور ان کے علاوہ اشیاء میں ایک جنس کا کھایاجانے والا ہونا ہے، لہذا ربا مطعومات کے ساتھ خاص ہوگا، اور اس کے علاوہ دوسری چیزیں اس سے خارج ہوں گی، اس لئے کہ حضرت معمر بن عبد اللہ کی روایت ہے کہ نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "الطعام بالطعام مثلا بمثل" کی روایت ہونا ایک بہترین وصف ہے، کیونکہ بدن کی بقا کا اس پر انحصار ہے، اور ہونا ایک بہترین وصف ہے، کیونکہ بدن کی بقا کا اس پر انحصار ہے، اور اس کئے کھانے کہ اس سے مال کی بقاء ہے، لہذا اس کا تقاضا ہے ہے کہ ان دونوں کے ذریعہ علت بیان کردی جائے ، اور اس کئے جسی کہ ان دونوں کے ذریعہ علت بیان کردی جائے ، اور اس کئے کہ اس کے کہ ربا الفضل کی علت کا ربیہ موزون میں بیع سلم جائزنہ ہوتی ، اس کئے کہ ربا الفضل کی علت کا رب کے کہ ربا الفضل کی علت کا ایک وصف ادھار کی حرمت کے لئے کا فی ہے۔

اور تیسری روایت یہ ہے کہ سونا اور چاندی کے علاوہ اشیاء میں علت ہم جنس کا مطعوم (کھا یا جانے والا) کیلی یا وزنی ہونا ہے، لہذا جومطعوم کیلی یا وزنی نہ ہواس میں ربا نہیں ہوگا، مثلاً سیب، انار، شفتالو، خربوزہ وغیرہ، اور نہ ہی غیر مطعوم میں ربا ہوگا، مثلاً زعفران، لوہا، سیسہ وغیرہ، اس لئے کہ ان تمام اصناف میں سے ہرایک کا اپنا ایک اثر ہے، اور منصوص علیہ میں حکم کا تعلق تمام سے ہے، لہذا کسی کا حذف کرنا جائز نہیں ہوگا، اور اس لئے بھی کہ کیل، وزن اور جنس حذف کرنا جائز نہیں ہوگا، اور اس لئے بھی کہ کیل، وزن اور جنس مما ثلت کے پائے جانے میں ہوتے، اس کا اثر صرف علت میں مما ثلت کے پائے جانے میں ہے، جو ثبوت حکم کا متقاضی ہے نہ کہ جس کی شرط یائی جائے۔

<sup>(</sup>۱) المهذب ار ۲۷۰، المجموع ۹ر ۳۹۵،۳۹۵ مغنی المحتاج ۲۲ / ۲۲\_ ۲۵، أسنی المطالب ۲۲ / ۲۲\_

صرف طعم (کھانے کے لائق ہونا) سے مما ثلت کا تحقق نہیں ہوسکتا ہے کیوں کہ اس میں کوئی معیار شرعی موجود نہیں ہے، حالانکہ مما ثلت تو معیار شرعی میں ہوتی ہے اور وہ کیل اور وزن ہے، اس وجہ سے مکیلی میں کیل کے اعتبار سے اور موز ونی میں وزن کے اعتبار سے مساوات واجب ہے، لہذا مکیلی اور موز ونی اشیاء میں طعم کا اعتبار کیا جانا ضروری ہوگا، اس کے علاوہ میں اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور اس باب میں جتنی احادیث وار دہوئی میں ان میں تطبیق دینا اور ایک کو دوسر سے مقید کرنا ضروری ہے، لہذا ''نھی النبی علیہ اللہ عن بیع دوسر سے سے مقید کرنا ضروری ہے، لہذا ''نہی بیشی کے ساتھ طعام کی اطلعام بالطعام باللہ مثلا بہ شل '' (کی بیشی کے ساتھ مقید اللہ عنا میں معیار شرعی یعنی کیل یاوزن ہو، اور ایک صاح کی بیج ہوگا کہ طعام میں معیار شرعی یعنی کیل یاوزن ہو، اور ایک صاح کی بیج دوصاع سے کرنے سے منع کرنا اس مطعوم سے مقید کیا جائے گا جس دوصاع سے کرنے سے منع کرنا اس مطعوم سے مقید کیا جائے گا جس میں نقاضل سے روکا گیا ہے۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں: مطعومات کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے خواہ بطور غذا کے کھائی جائے مثلاً چاول ، کمئی اور باجرا، یا بطور سالن جیسے دال ، گوشت اور دودھ وغیرہ، یا بطور تقله مثلاً کھیل، یا دوا کے طور پر ہومثلاً سقمونیا (ایک شم کی بوٹی جو مسہل ہے) اور الملیج (ہڑ) وغیرہ، سب کے سب ربائے باب میں برابر ہیں (۱)۔

# رباك بعض احكام:

۲۶ - کسی مال میں حرمت ربا کی علت جب پائی جائے اور پھراس کو ہم جنس سے فروخت کیا جائے تو کمی بیشی کے ساتھ اور ادھار ہے کرنا اور قبضہ کرنے سے قبل متعاقدین کا جدا ہونا حرام ہوگا، اس لئے کہ حضرت عبادہ بن صامت ﷺ نے روایت کیا ہے کہ آپ علیہ ہے نے

اتی بات فقہاء کے درمیان متفق علیہ ہے، کین اس کے علاوہ دیگر مسائل میں تفصیل اور قدر ہے اختلاف ہے، جبیبا کہ علت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

ذیل میں اجمال کے ساتھ احکام رہا ہرمذہب کے مطابق بیان کئے جاتے ہیں:

۲۷ - حفیہ فرماتے ہیں: حرمت رباکی علت "قدر مع المجنس"
ہے، اگر دونوں چیزیں پائی جائیں تو زیادتی اور ادھار دونوں صورتیں حرام ہوں گی، لہذا ایک قفیز گندم کو دوقفیز گندم کے بدلے فروخت کرنا اور ایک قفیز گندم کو ایک قفیز گندم کے بدلے ادھار فروخت کرنا جائز نہ ہوگا، اور اگر دونوں یعنی قدر اور جنس معدوم ہوں تو ہیج حلال ہوگی، اگر کوئی ایک چیز یعنی صرف قدر پائی جائے مثلاً گندم کی ہیج جو سے، یا صرف جنس پائی جائے مثلاً ہروی کیڑے کی ہیج اس کے مثل ہروی کیڑے کی ہیج اس کے مثل ہروی کیڑے جو ہوگی، ایکن ادھار حرام ہوگی، وی کیٹر سے تو کمی بیشی کے ساتھ ہے جائز ہوگی، لیکن ادھار حرام ہوگی، وہ کہتے ہیں: اگر قدر موجود ہواور جنس معدوم ہومثلاً گندم کی ہیج ہو سے اور سونا کی چاندی سے، تو اس لئے جائز ہے کہ رسول جو سے اور سونا کی چاندی سے، تو اس لئے جائز ہے کہ رسول

<sup>(</sup>۱) اس حدیث کی تخر یج فقرہ *۲۴ میں گذر چکی* ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنى ۱۵۲/۹-۹، كشاف القناع ۱۵۲/۲۵۲

<sup>(</sup>۱) حدیث عباده بن صامت: "الذهب بالذهب....." کی روایت مسلم (۳۳/ ۱۲۱۱ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

الله علي كا ارشاد ہے: "إذا اختلف الجنسان، ويروى "النوعان" فبيعوا كيف شئتم بعد أن يكون يدا بيد"() (جب جنس الگ الگ بول،اورايك روايت ميں ہے كہ نوع الگ الگ بول،تو جيسے چا بوفر وخت كرو،ليكن دست بدست بونا ضرورى للگ بول،تو جيسے چا بوفر وخت كرو،ليكن دست بدست بونا ضرورى ہے ) اور جب جنس موجود ہو اور قدر معدوم ہو مثلاً بروى كى بج بروى سے، تواس لئے كہ نقد ادھار سے بہتر ہے اور نقد كو ادھار پر فضيلت ہے، كيس نقد ہونے كے اعتبار سے اضافه ربا ہوگا،اس لئے كہ بياسا اضافه ہے جس سے بچنا ممكن ہے، اور بيعقد ميں مشروط ہے لہذا حرام ہوگا۔

کسی کیلی یاوزنی شی کی بیج ہم جنس سے کمی زیادتی کے ساتھ اور ادھار دونوں صورتوں میں حرام ہے خواہ غیر مطعوم ہی کیوں نہ ہو، مثلاً کیلی گئے ، یاوزنی لو ہا، اور برابر سرابر اس کی بیج جائز ہے، کمی زیادتی کے ساتھ جائز ہے، کمی زیادتی ساتھ جائز ہے، البتہ اگر معیار شرعی سے کم ہوتو کمی بیشی کے ساتھ جائز ہے، اس لئے کہ شریعت نیذرہ (انتہائی چھوٹا طکڑا) اور نصف صاع سے کم سے معیار مقرز ہیں کیا ہے، مثلاً ایک مشت کی بیج دویا تین مشت کی بیج دویا تین مشت کی بیج دویا یہ سونا یا چاندی کا ایک ذرہ کی بیج دوذرہ سے اور ایک سیب کی بیج دوسیب سے کرنا، اگر دونوں یا کوئی ایک متعین نہ ہوتو جائز نہیں ہے، امام محمد نے اس سے اختلاف کیا ہے، ان کے نزد یک حرمت رہا میں قلیل فیشر برابر ہے، مثلاً ایک کھورکی بیج دوکھور سے ۔

مقابلہ کے وقت مال ربا خواہ عمدہ قتم کا ہو یا گھٹیا ہو برابر ہے،

اس کئے کہ آپ علیہ کاارشادہ: "جیدھا ور دیئھا سواء" (ا)

(اس کاعمدہ اوراس کا گھٹیا دونوں شم برابرہے) اوراس کئے بھی کہ عمدہ
اور گھٹیا کا اعتبار کرنے میں بیوع کا سدباب ہوتا ہے، لہذا بیانعو
قرار پائے گا، البتہ چند مسائل اس سے مستثنی ہیں جن میں عمدہ
ہونے کا اعتبار نہ کرنا صحیح نہیں ہے، مثلاً بیتیم، وقف اور مریض کا مال
کہ ان لوگوں کے اچھے مال کو گھٹیا مال کے بدلے میں فروخت نہیں کیا
جائے گا، اور گھٹیا مال کی بیع عمدہ مال سے جائز ہے اور رہن رکھا ہوا
قلب (۲) (چاندی کا کنگن) اگر مرتبن کے پاس ٹوٹ جائے اور اس
کی قیت کم ہوجائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا اور دوسری جنس سے اس
کی قیت کم ہوجائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا اور دوسری جنس سے اس

نص سے جن کا کیلی ہونا ثابت ہے وہ نص کی اتباع میں ہمیشہ کیلی اور جن کا وزنی ہونا ثابت ہے وہ ہمیشہ وزنی ہی رہیں گی، اور امام ابویوسف سے منقول ہے کہ اس میں عرف کا اعتبار کیا جائے گا، خواہ نص کے مخالف ہی کیوں نہ ہو، ابن عابدین نے امام ابویوسف کے قول کے قوی ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے، اور کمال بن ہمام نے اس کوران حقوی ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے، اور کمال بن ہمام نے اس کوران حقور احد کی گئی ہے ہے اس وقت کے عام حالات و عادات کی جوصراحت کی گئی ہے ہے اس وقت کے عام حالات و عادات کے اعتبار سے ہے، لیکن جب عادت بدل جائے تو تھم بدل جائے گا، حتی کہ اگر حضور عقیقی کے زمانہ میں عرف اس کے برعس ہوتا تو نص اس کے موافق وارد ہوتی، اور اگر حضور عقیقی کی حیات مبار کہ میں عرف میں تبدیلی آ جاتی ہوئی۔ عرف میں تبدیلی آ جاتی ہوئی۔ عرف میں تبدیلی آ جاتی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''إذا اختلف المجنسان و فی روایة النوعان'' کاذکرزیلتی نے نصب الرابید (۱۲ طبع المجلس العلمی ) میں کیا ہے، اور کہا: ان الفاظ کے ساتھ غریب ہے، پھراسے عبادہ بن صامت گی سابقہ روایت کی طرف منسوب کردیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جیدها و ردیئها سواء" کاذکرزیلی نے نصب الراید (۲۰۸۳ طبع انجلس العلمی ) میں کیا ہے، اور کہا: پیغریب ہے، اور اس کا معنی حضرت ابوسعید کی حدیث سے ماخوذ ہے، جس کی تخریج فقر ور ۱۲ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) قُلب: قاف کے ضمہ اور لام کے سکون کے ساتھ، چاندی کا وہ زیور جو بازو میں پہنا جاتا ہے اورا گرسونے کا ہوتو وہ سو ادکہلا تاہے۔ردالحتار ۱۸۳/۸۸۔

سیح قول کے مطابق جانور کے گوشت کی بیچ جانور سے خواہ ہم جنس ہو، اور روئی کی بیچ روئی کے کاتے ہوئے دھاگے سے جائز ہے، اور تازہ کھجور کی بیچ تازہ کھجور سیر ابر سرابر کیل کے ذریعہ جائز ہے، اور تازہ کھجور کی بیچ تازہ کھجور سیر ایر سرابر کیل کے ذریعہ جائز ہے، ایسے ہی مختلف جانوروں کے گوشت کی بیٹی کے ساتھ دست گائے کے دودھ کی بیچ بکری کے دودھ سے کمی بیٹی کے ساتھ دست برست جائز ہے، اور دودھ کی بیچ پیر سے جائز ہے، لیکن گیہوں کی بیچ بیر سے جائز ہے، لیکن گیہوں کی بیچ آٹا یا ستوسے یاز بیون کے تیل کی بیچ زیون سے جائز ہیں ہے۔ اگر شرکت مفاوضہ اور شرکت عنان کے شرکاء آپس میں مال

شرکت سے بیچ کریں توان کے درمیان ربانہیں ہوگا(ا)۔

۲۸ – مالکیہ فرماتے ہیں: چاندی کی بیچ چاندی سے اور سونے کی سونے سے اسی صورت میں جائز ہے جب کہ برابر سرابراور دست برست ہو، اور چاندی کی بیچ سونے سے کی بیش کے ساتھاس وقت جائز ہے جب کہ ہاتھوں ہاتھ ہو، اور غذائی اجناس اور قطدیہ (۲) جائز ہے جب کہ ہاتھوں ہاتھ ہو، اور غذائی اجناس اور قطدیہ (۲) را یک شم کی دال) یااس کے مشابد دانے جن کی ذخیرہ اندوزی ہوتی ہو، اور کھائی جانے والی اشیاء ہو، اور کھائی جانے والی اشیاء دست برست ہو، اس میں تاخیر جائز نہیں ہے، اور کھائی جانے والی اشیاء کی ادھار بیچ کھائی جانے والی اشیاء سے جائز نہیں ہے، خواہ ہم جنس کی ادھار بیچ کھائی جانے والی اشیاء سے جائز نہیں ہے، خواہ ہم جنس

میوہ جات ، سبزیاں اور تمام وہ چیزیں جو ذخیرہ اندوزی کے لائق نہ ہوں ، ان کی خرید وفروخت اگر چدایک ہی جنس سے ہو، نقد کمی

ہے ہو یاغیرجنس سے ہو،اور ذخیرہاندوزی ہوتی ہویانہ ہوتی ہو۔

بیشی کےساتھ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے کیکن خشک میوہ جات جو ذخیرہ اندوزی کے لائق ہوں ، ایک جنس میں کمی بیشی کے ساتھ ان کی خریدوفروخت جائز نہیں، یہی تھم تمام طرح کے سالن اور کھانے پینے کی چیزوں کا ہے سوائے یانی کے، اور ان میں کی مختلف الاجناس چیزیں، اور تمام دانے ، کھل اور غلے کی خرید وفر وخت دست بدست کی بیثی کےساتھ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کین ایک ہی جنس کی بیج اس جنس سے کمی بیشی کے ساتھ جائز نہیں ہے، سوائے سنرتر کاری اورمیوے کے، اور گیہوں، جواور بغیر حیلکے کا جوایک جنس کی طرح ہیں،ان صورتوں میں جن میں بیج جائز ہےاوران صورتوں میں جن میں بیچ جائز نہیں ہے، خشک انگور کل کا کل ایک جنس ہیں، اور خشك تحجوركل كاكل ايك صنف ہيں، اور دال خريد وفر وخت ميں مختلف الاجناس ہیں، بیچ کے معاملہ مین ان اشیاء کے ایک یا الگ الگ جنس ہونے کے بارے میں امام مالک کے اقوال مختلف ہیں، کیکن زکاۃ کے بارے میں ان کا ایک ہی قول ہے کہ بیسب ایک ہی جنس ہیں۔ چویائے جیسے اونٹ، گائے، بیل، مکری، اور جنگلی جانور جیسے ہرن، اور جنگلی گائے کے گوشت اور تمام پرندوں کے گوشت ایک جنس ہیں،اور یانی کے تمام جانوروں کے گوشت ایک جنس ہیں، اور ایک جنس سے جو چربی پیدا ہوتو وہ اس کے گوشت کی طرح ہے، اور ان تمام جانوروں کے دودھ خواہ وہ یالتوہوں یا جنگلی ایک جنس ہیں، اسی طرح ان کے گھی اور پنیر بھی ایک ہی جنس ہیں،لہذا ان نتیوں چیزوں میں سے ہرایک کی خریدوفر وخت اس کی جنس سے برابری کے ساتھ تو جائز ہے کین کی بیشی کے ساتھ جائز نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔ ٢٩- شافعيه كت بي كه الرطعام كى تعظ طعام سے كى جائے تو اگر

<sup>(</sup>۲) قطنیة: قاف کے کسرہ یاضمہ اورطاء کے سکون اورنون کے کسرہ اور یاء مشددہ کے ساتھ ہے اور ایک قول میں یاء مشد ذہیں ہے، باجی نے کہا: یہ کھانے کی باقی ماندہ چیزوں کو کہتے ہیں، قطنیہ نام اس کا اس کئے رکھا گیا ہے کہ میکل میں رئتی ہے اور تاخیر سے خراب نہیں ہوتی (الفوا کہ الدوانی ۲/۱۱۲)۔

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ / ۱۱۲ – ۱۱۱ ، الدسوقي ۳ / ۴۸ \_

دونوں ہم جنس ہوں تو نقد ہونا اور برابر ہونا اور علاحدگی سے قبل قبضہ کرنا ضروری ہے، اور اگر دوجنس ہوں جیسے گندم اور جو، تو کمی بیشی جائز ہے، اور نقد ہونا اور قبضہ کرنا شرط ہے، اور ضروری ہے کہ قبضہ حقیقی ہو، اور مختلف الا جناس اشیاء کا آٹا، ان کا سر کہ اور تیل مختلف الا جناس کے حکم میں ہیں، کیونکہ یہ سب مختلف اشیاء کے فروع ہیں لہذا وہ اپنی اصل شکی کے حکم میں ہوں گے، گوشت اور دودھ کا بھی حکم را ج قول کے مطابق یہی ہوگا، اور نقد کی بیج نقد سے، طعام کی بیج طعام سے کی طرح ہے۔

مما ثلث کا عتبار مکیلی میں کیل سے اور موزونی میں وزن سے ہوگا، اور اعتبار اس پیانہ کا ہوگا جوعہد نبوی میں اہل حجاز کے یہاں رائج تھا، اور جن چیزوں کے بارے میں عہد نبوی کا رواج معلوم نہ ہوان میں ہرشہر کے رواج کی رعایت ہوگی، ایک قول ہے کہ اس کا اعتبار کیل سے ہوگا، اور ایک قول ہے کہ وزن سے ہوگا، اور ایک قول ہے کہ ان میں اختیار ہوگا، اور ایک قول ہے کہ اگر اس کی اصل موجود ہوتو اصل کا اعتبار کہا جائے گا۔

مماثلت میں خشک ہونے کے وقت کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ آپ علیہ سے ایک مرتبہ تر مجبور کی بیع خشک مجبور سے کرنے کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ علیہ نے فرمایا: ''أینقص الرطب إذا یبس قالوا: نعم، فنهی عن ذلک''(ا) (تر مجبور جب خشک ہوجائے تو کیا کم ہوجائے گی؟ لوگوں نے جواب دیا: ہال، تو آپ نے اس سے منع فرمادیا)، اس روایت میں آپ علیہ نے ''أینقص'' سے بیاشارہ فرمایا کہ مماثلت کا اعتبار خشک ہوتے وقت کیا ''أینقص'' سے بیاشارہ فرمایا کہ مماثلت کا اعتبار خشک ہوتے وقت کیا

جائے گا، ورنہ نقصان تواس کے سوال کرنے سے زیادہ واضح تھا، نیز اس ہیئت پراس کے باقی رکھنے کا اعتبار ہوگا جس ہیئت پراس کی ذخیرہ اندوزی ہو سکے، جیسا کہ مجور اس کی گھلی کے ساتھ ، لہذا تر کھجور ک خرید وفروخت تریاخشک کے ساتھ نہیں کی جائے گی، اسی طرح ترانگور کی خرید و فروخت تریاخشک کے ساتھ نہیں ہوگی، کیونکہ فہکورہ حدیث کی خراید و فروخت تریاخشک کے ساتھ نہیں ہوگی، کیونکہ فہکورہ چیزیں خشک نہیں ہوتی ہیں جیسے کمڑی اور وہ انگور جو کشمش نہیں ہوتا ہے جیزیں خشک نہیں ہوتی ہیں جیسے کمڑی اور وہ انگور جو کشمش نہیں ہوتا ہے ان کی خرید وفروخت تریر قیاس کرتے ہوئے بعض کی بعض کے ساتھ نہیں ہوگی، ایک قول کے مطابق تریمی مماثلت کا فی ہے، اس لئے کہ اہم منافع تر ہی میں ہوا کرتے ہیں، تو یہ دودھ کی طرح ہوں گے، لہذا وزن سے خرید وفروخت کیا جائے گااگر چہ کیل ممکن ہو۔

ہردوالی چیزیں جواصل خلقت کے اعتبار سے مخصوص نام میں متحد ہوں جیسے: برنی کھجور اور معقلی کھجور، تو دونوں ایک ہی جنس کی ہوں گی، اور ہردو چیزیں جواصل خلقت کے اعتبار سے مختلف نام کی ہوں، جیسے گیہوں اور جو، اسی طرح خشک کھجور اور خشک انگور، تو یہ الگ الگ جنس ہوں گی، اس کلیہ کی دلیل بیہ ہے کہ نبی کریم علی نے چھ اشیاء کو بیان فر ما یا اور اگر ان میں سے کوئی اپنے ہم نام سے فروخت کی اشیاء کو بیان فر ما یا اور اگر ان میں سے کوئی اپنے ہم نام سے فروخت کی جائے تو اس میں کمی بیشی کو حرام قرار دیا، اور اگر مخالف نام کے بدلہ فروخت کی جائے تو اس میں کمی بیشی کو جائز قرار دیا، بیاس بات کی دلیل ہے کہ ہر دوالی چیزیں جو نام میں متحد ہوں وہ ایک جنس ہوں گی، اور ہر دوالی چیزیں جو نام میں مختلف ہوں وہ دوجنس ہوں گی (۱)۔ اور ہر دوالی چیزیں جو نام میں مختلف ہوں وہ دوجنس ہوں گی ایا موز ونی ہوں جب ایک جنس کی ہوں اوں میں کمی بیشی کے ساتھ خرید وفر وخت میں جب ایک جنس کی ہوں اس میں نفتہ یعنی دست برست کی جائز نہیں ہے، اور جود وجنس کی ہوں اس میں نفتہ یعنی دست برست کی

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أینقص الرطب إذا یبس.....'' کی روایت ترندی (۱۹۹۳ طبع الحلمی ) نے حضرت سعد بن انبی وقاص ؓ سے کی ہے، اور کہا: بیر صدیث حسن صحیح

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۲/۲۲–۲۹،المهذ ب۱۷۲۲\_

بیشی کے ساتھ خرید وفر وخت جائز ہے، کیکن ادھار جائز نہیں ہے،اس کی دلیل حضرت عبادہ والی حدیث ہے جو پہلے گذر چکی ہے، اور جو چزیں مکیلی وموزونی نہ ہوں ان کی خرید وفروخت کی بیشی کے ساتھ نقد اورا دھار دونوں جائز ہے،خواہ ہم جنس شی کے ساتھ خرید وفر وخت ہورہی ہو یا مخالف جنس کے ساتھ ،اصح روایت یہی ہے، کیکن ان کے نزديک ترچيز کي بيج اس جنس کي خشک چيز کے ساتھ نہيں کي جائے گي، سوائے عرایا کے،البتہ تر تھجور کی بیچ تر تھجور کے ساتھ اورانگور کی بیچ انگور کے ساتھ، اس طرح کی اور دوسری تر چیزوں کی بیچ اسی جنس کے ساتھ برابرسرابر جائز ہوگی، اور جو چیز خشک نہ کی جاتی ہوجیسے کٹڑی، کھیرا، تواس کے بارے میں دوا قوال ہیں، اور جو چیز اصلاً کیلی ہے تو وہ ہم جنس چیز سے وزن کے ذریعہ خریدو فروخت نہیں کی جائے گی، اور جو چیز اصلاً وزنی ہے اس کی بیع ہم جنس سے کیل کے ذریعینہیں ہوگی کسی شی کے کیلی یا وزنی ہونے کی جانکاری کا مدارعہد نبوی علی میں حجاز کا عرف ہے:"المکیال مکیال أهل المدينة والوزن وزن أهل مكة "(١) (مكيلي مين المل مدينه ك کیل اورموز و نی میں اہل مکہ کےوزن کا اعتبار ہوگا )۔

اورجن چیزوں کے بارے میں اہل ججاز کا کوئی عرف نہ ہوتوان کے بارے میں دواحمالات ہیں: ایک بیہ ہے کہ حجاز میں موجودان سے زیادہ مشابہ چیز کی طرف لوٹا یاجائے گا، دوسرااحمال بیہ ہے کہ اسی حجگہ کے عرف کا اعتبار ہوگا۔ تمام محجوریں ایک جنس کی ہوں گی اگر چہ اس کی انواع بہت ہیں، گیہوں اور جو دوجنس ہیں، مختار مسلک یہی

ہے، امام احمر سے ایک روایت پیجھی منقول ہے کہ بید دونوں چیزیں ایک جنس کی ہیں،اور گیہوں کی نیچاس کے سی بھی فرع جیسے آٹااورستو ہے جائز نہیں ہوگی ،راجح قول یہی ہے،امام احمد ہے ایک قول یہ بھی منقول ہے کہ گیہوں کی بیج آٹا سے جائز ہوگی، لیکن گیہوں کے بعض فروع کی بیجاس کے بعض سے کرنے کے بارے میںان کی رائے پیہ ہے کہ آٹااورستومیں سے ہرایک کی بیجاس کی نوع سے برابری کے ساتھ جائز ہوگی ،اور آٹے کی بیع ستوسے چھ قول کے مطابق جائز نہ ہوگی۔اصح قول ہیہ ہے کہ اصل کے اعتبار سے گوشت مختلف اجناس ہیں، اور دودھ کے بارے میں ان کی دوروایتیں ہیں: ایک پیہے کہ ایک جنس ہے، دوسری روایت پیہے کہ اصول کے الگ الگ ہونے کی وجہ سے دودھ بھی مختلف اجناس شار ہوں گے، جیسے مختلف جانوروں کے گوشت مختلف جنس شار کئے جاتے ہیں، گوشت کی بیچے اسی جنس کے حیوان سے حائز نہیں ہوگی ، اور غیرجنس کے حانور سے بیع کے بارے میں امام احمد کے کلام کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جائز نہیں ہے،اور قاضی نے اس کے جائز ہونے کو مخار کہا ہے، اور گوشت کی بیع غیر ماکول اللحم جانور سے ان کے ظاہر تول کے مطابق جائز ہوگی،اموال ربوبہ میں ہے کسی شی کی بیج اس کی اصل سے جائز نہ ہوگی، جیسے تل کی بیچ اس کے تیل سے، زیتون کے تیل کی بیچ اس کے پھل سے، اسی طرح تمام تیل کی بیجان کی اصل سے، اور رس کی بیجاس کی اصل سے جائز نہیں ہوگی۔

نچوڑے ہوئے رس اور شیرہ کی بیٹے اس کی ہم جنس سے برابری
کے ساتھ جائز ہوگی ،اور غیرجنس سے کمی بیشی کے ساتھ جائز ہوگی خواہ
جس طرح چاہیں، کیونکہ یہ دوجنس ہیں، اور برابری کا اعتبار دونوں
میں کیل سے ہوگا،خواہ دونوں کیے ہوں یا کیے،اورا گرکوئی شیرہ پکا ہوتو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المکیال مکیال أهل المدینة والوزن وزن أهل مکة" کی روایت ابوداود (۳۱ محتیق عزت عبید دعاس) اور بیم قل (۱/۳ طبع دائر قالمعارف العثمانیه) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے، اور مناوی نے الفیض (۲/۳ ماطع المکتبة التجاریه) میں علماء کی ایک جماعت سے اس کی تصحیف تقل کیا ہے۔

اس کے ہم جنس کچے شیرہ سے اس کی بیچ جائز نہ ہوگی <sup>(۱)</sup>۔

# رباکے چندمسائل:

اسا-رباکے مسائل بہت اور متعدد ہیں، اور علت رباکی حیثیت اصل کی ہے جس پر رباکے عام مسائل کی بنیاد ہے جس پر اور اس کی قرطبی کہتے ہیں: جان لوکہ اس باب کے مسائل بہت ہیں اور اس کی فروعات پھیلی ہوئی ہیں، جو چیز ان پھیلے ہوئے مسائل کو سمیٹنے اور مر بوط کرنے والی ہے وہ ہے کہ اس چیز میں غور وفکر کیا جائے جس کو علاء نے علت ربا میں معتبر مانا ہے (۳)۔ ذیل میں چند مثالیں اور پچھ منتخب مسائل ذکر کئے جارے ہیں:

#### محاقله:

۳ سا - وہ گیہوں جو بالی کے اندر ہواس کی بیع بھو نسے سے صاف کئے ہوئے گیہوں جو بالی کے اندر ہواس کی بیع بھو نسے سے صاف کئے ہوئے گیہوں سے کی جائے اس کا نام محاقلہ ہے، اور شرعاً جائز نہیں ہے، کیونکہ وضین کے درمیان برابری مجہول ہے۔
اس کی تفصیل '' بیع المحاقلہ'' اور '' محاقلہ'' میں دیکھی

اس کی تفصیل ''نیج المحاقلهٔ' اور''محاقلهٔ' میں دیکھی جائے<sup>(۴)</sup>۔

#### مزابنه:

ساس – درخت پرتر تھجور کی بیچ خشک تھجور سے کرنا مزابنہ ہے، اور بیہ شرعاً جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں مما ثلت کاعلم نہیں ہے۔ تفصیل'' بیج المز ابنہ'' میں دیکھی جائے (۵)۔

- (۱) المغنی ۱۹۸۷ ۳۹ ـ
- (۲) الاختيار ۲/۰ سر
- (۳) تفسيرالقرطبي ۳۵۲سـ
- (۴) الموسوعة الفقهيه ٩ / ١٣٨\_
- (۵) الموسوعة الفقهبيه ٩ ر ٩ ساله

ىلىنە:

ادهار کوشن کے بدلہ ایک متعین مدت تک کے لئے ادھار فروخت کرنا، پھراس کوخر بدار سے سابق شن سے کم میں خریدنا'' بیج عینہ'' ہے، اور یہ جمہور فقہاء کے نزد یک حرام ہے، اس لئے کہ بیر با ہے یار با کا ذریعہ ہے۔

"تفصیل'' بیج العدینہ'' کی اصطلاح میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

غيرر بوي اشياء کي بيج:

۵ سا-ربوی اشیاء کی دوقتمیں ہیں:

الف- وہ اشیاء جن کی صراحت حضرت عبادہؓ اور حضرت ابوسعیدؓ کی حدیثوں میں ہے۔

ب-وہ اشیاء جن میں حرمت ربا کی علت موجود ہواور علت کے سلسلے میں فقہاء کے اختلاف کے مطابق میر مختلف فیہ ہیں۔

- (۱) الموسوعة الفقهيبه ور ٩٥\_
- (۲) حدیث عبدالله بن عمرو: "أمونی دسول الله علی علی علی الله علی ا

اونٹ ختم ہو گئے تو جھے آپ علیہ نے حکم دیا کہ صدقہ کے اونٹ کے وعدہ پر اونٹ حاصل کروں، تو میں اونٹ لیتا تھا کہ جب صدقہ کے اونٹ آئیں گے تو ایک اونٹ کے بدلہ میں دو اونٹ دیئے جائیں گے) حضرت علی سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک اونٹ بیس کمسن اونٹوں کے بدلہ ادھار فروخت کیا، حضرت ابن عباس نے بیس کمسن اونٹوں کے بدلہ ادھار فروخت کیا، حضرت ابن عباس نے ایک اونٹ کو چار اونٹ کے بدلہ فروخت کیا، حضرت ابن عمر نے ایک سواری کو چار سواری کے بدلہ فروخت کیا، اور ان کی سواریاں مقام ایک سواری کو چار سواری کے بدلہ ایک میں خدت کے بدلہ میں خریدا، ان میں سے ایک دید یا اور بیا کہا کہ دوسراکل دوں گا(ا)۔ میں خریدا، ان میں سے ایک دید یا اور بیا کہا کہ دوسراکل دوں گا(ا)۔ میں خدنے دوایت کے مطابق حنا بلہ کسی شی کواس کی ہم جنس میں دورا یک روایت کے مطابق حنا بلہ کسی شی کواس کی ہم جنس صے ادھار فروخت کرنے کومنوع قرار دیتے ہیں، جسے حانور کی بیع

حفیداورایک روایت کے مطابق حنابلہ کسی می کواس کی ہم جنس شی سے ادھار فروخت کرنے کوممنوع قرار دیتے ہیں، جیسے جانور کی بی جم جنس جانور سے، اس لئے کہ حضرت سمرہ کی حدیث مرفوع میں ہے: "نھی عن بیع الحیوان بالحیوان نسیئة" (۲) (نبی کریم عیات نے جانور کو جانور کے بدلے میں ادھار فروخت کرنے سے منع فرمایا)، نیز اس لئے کہ جنس کیل اور وزن کی طرح ربا الفضل کی علت کے دو وصفول میں سے ایک ہے، لہذ اادھار حرام ہوگا۔

مالکیہ کے نزدیک نقدین (سونا چاندی) اور طعام کے علاوہ دوسرے سامان، جانور اور تمام املاک میں ربا ہوسکتا ہے، اگران میں تین اوصاف جمع ہوجائیں:

الف- تفاضل (کمی بیشی)۔ ب-نسدیر (ادھار)۔ ج-اغراض ومنافع کاایک ہونا۔

مثلاً ایک کپڑے کی دو کپڑوں کے بدلہادھار پیچ کرنا،اسی طرح سواری کے ایک گھوڑے کی سواری کے دو گھوڑوں کے بدلہادھار پیچ کرنا۔

لیکن ان میں کا ایک گھوڑ اسواری کے لئے ہواور دوسراسواری کے لئے نہ ہوتو اختلاف منافع کی وجہ سے بیچ جائز ہوگی۔

سونے کی بیع اس کے بغیر ڈھلے ہوئے ٹکڑے سے اور مصنوع کی بیع غیر مصنوع سے:

۳۱- جمہور فقہاء کی رائے ہیہ کہ سونا اور اس کا ٹکڑا، سالم اور ٹوٹا ہواسب برابر ہیں، یعنی برابری کے ساتھ اس کی بیج درست ہوگی، اور کمی بیشی کے ساتھ حرام ہوگی، خطابی کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ نیسی کے ساتھ حرام ہوگی، خطابی کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ نیسی کے دایک مثقال سونا اور غیر دو سوئے سونا کے کچھ ٹکڑے کے بدلے کی جائے۔ اسی طرح چاندی کے سکہ اور غیر ڈھلی ہوئی چاندی کے درمیان کمی بیشی کے چاندی کے سکہ اور غیر ڈھلی ہوئی چاندی کے درمیان کمی بیشی کے ساتھ خرید و فروخت کو حرام قرار دیا ہے، نبی کریم علیہ کے ساتھ خرید و فروخت کو حرام قرار دیا ہے، نبی کریم علیہ کے قول:"الذهب بالذهب تبوها و عینها" کا یہی مفہوم بیان کیا حاتا ہے (ا)۔

امام مالک کے بہت سے اصحاب سے روایت ہے اور بعض

اس کو بیہ بی تا (۲۸۸/۵ طبع دائرۃ المعارف) نے دوسری سند سے روایت کیا ہے، اور ابن مجر نے اس کے بارے میں کہا ہے کہ اس کی اسناد قوی ہے، جبیسا کمالدرا بہ (۱۵۹/۲ طبع الفجالہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المهذب الاعتيار ۲۲۱۳، فتخ القدير ۲۸۰۸، المغنی ۱۳۸۳، القوانين الفقه پير ۲۲۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: نهی عن بیع الحیوان بالحیوان نسیئة کل روایت ابوداور (۳/ ۱۹۲۳ حقیق عزت عبید دعاس) اور ترذی (۳/ ۵۲۹ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور ترذی نے کہا: بیحدیث حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الذهب بالذهب تبرها و عینها" کی روایت ابوداؤد (۳۳ ۱۳۲۸ شخقیق عزت عبید دعاس) اور نسائی (۲۴۲/۷ طیع المکتبة التجاریی) نے حضرت عباده بن صامت ہے کی ہے، اور اس کی اساد سیح ہے، اور خطابی کا کلام معالم السنن بہامش مختصر السنن (۲۰/۵ شائع کرده دار المعرض) میں

نے خودامام مالک سے روایت کی ہے کہ اگر کسی تا جرکوسفر در پیش ہو اور اسے ڈھلے ہوئے درہم یا دینار کی ضرورت ہواور وہ اپنا سونا یا چاندی لے کر'' ٹھیدگھ'' آئے اور سکہ ڈھالنے والے سے کہے کہ میری یہ چاندی یا میرا یہ سونا لے لو اور اپنی اجرت بھی لے لو اور میری یہ چاندی یا سونے کے سکے میرے سونے یا چاندی کے بدلہ میں مجھے چاندی یا سونے کے سکے میر دوائ گئے کہ مجھے سفر پر روانہ ہونا ہے اور اندیشہ ہے کہ رفقاء سفر نہ چھوٹ جائیں ، تو ایسا کرنا بر بنائے ضرورت جائز ہے ، اور اس لیک کے جھٹ کیا ہے ، ابن العربی نے اس کو امام مالک کے حوالہ سے اپنی '' القبس'' میں غیرتا جرکے بارے میں نقل کیا ہے ، ابن العربی اور امام مالک کی ججت واضح ہے۔

ا بہری کہتے ہیں کہ اس طرح کی اجازت اور نرم پہلو دراصل حصول تجارت کی غرض سے ہے کہ بازار نہ چھوٹ جائے ،اور رہا تو اس صوت میں ہوگا جب کہ کوئی رہا کا ارادہ کرے اور ایسے شخص سے معاملہ کرے جورہا کی تلاش وجشجو میں ہو<sup>(1)</sup>۔

امام احمد سے ایک روایت بیم نقول ہے کہ سونا چاندی کے صحیح سامان کی خریدو فروخت ان کے ٹوٹے ہوئے سامان سے جائز نہیں ہے، اس لئے کہ کاریگری کی ایک قیمت ہوتی ہے جیسا کہ اس شی کے ضائع ہونے کی صورت میں دوبارہ بنوانے میں قیمت پڑتی ہے، پس مائع ہوائے گی سواکہ گویا اس نے صناعت کی قیمت سونے میں ضم کر دیا۔

یا این قدامہ کہتے ہیں: اگر کوئی کاریگر سے یہ کہے کہ میرے لئے این قدامہ کہتے ہیں: اگر کوئی کاریگر سے یہ کہے کہ میرے لئے

ابن قدامہ کہتے ہیں: اگر کوئی کاریگر سے یہ کہ کہ میرے لئے ایک درہم وزن کے برابرانگوٹی بنادو میں اس کے وزن کے برابر درہم دیدوں گاتو یہ ایک درہم کے بدلہ دو درہم

فروخت کرنانہیں ہوا، ہمارےاصحاب کہتے ہیں کہ کاریگر کے لئے دو درہم لینا جائز ہے، ایک تو انگوشی کے بدلہ میں ہے اور دوسرااس کی اجرت ہے (۱)۔

## دارالحرب ميں ربا:

ک سا- جمہور فقہاء اور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف کا مذہب ہیہ ہے:
رہائے حرام ہونے میں دار الاسلام اور دار الحرب کے درمیان کوئی
فرق نہیں ہے، لہذا جو دار الاسلام میں حرام ہوگا وہ دار الحرب میں
مجھی حرام ہوگا، خواہ دومسلمانوں کے درمیان ہو یامسلمان اور حربی
کے درمیان، خواہ مسلمان دار الحرب میں امان لے کر آیا ہویا بغیر
امان آیا ہو۔

ان حضرات کا استدلال قرآن وسنت کے ان نصوص سے ہے جو حرمت ربا کے سلطے میں بغیر کسی فرق کے عام ہیں، نیز اس لئے کہ جو دار الاسلام میں رباہے وہ دار الحرب میں بھی حرام رباہے، جبیبا کہ دومہا جرمسلمان آپس میں بھی کریں اور جبیبا کہ ایک مسلمان اور ایک حربی دار الاسلام میں آپس میں خرید وفروخت کا معاملہ کریں، اور اس لئے بھی کہ جو چیز دار الاسلام میں حرام ہے وہاں بھی حرام ہے جیسے شراب اور دیگر تمام معاصی ، نیز اس لئے کہ وہ ایسی چیز کا عقد ہے جو دار الاسلام میں جا کر نہیں ہے لہذا درست نہ ہوگا جیسے نکاح فاسدوہاں درست نہ ہوگا جیسے نکاح فاسدوہاں درست نہیں ہے (۲)۔

امام ابو حنیفہ اور امام محمد فرماتے ہیں: ربا دارالحرب میں مسلمان اور حربی کے درمیان حرام نہیں ہے، اور نہان مسلمانوں کے درمیان حرام ہیں اسلام لائیں اور وہال سے ہجرت درمیان حرام ہے جو دارالحرب میں اسلام لائیں اور وہال سے ہجرت

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲٫۴ (۱۰۱۰

<sup>(</sup>۲) المجموع ۹راو۳،المغنی ۴۷٫۴۵ ۲۳٫

<sup>(</sup>۱) تفییر القرطبی ۱۱۸۳۳–۳۵۲، المجموع ۱۸۸۸، الدسوقی ۱۸۳۳، القوانین الفقهیه بر۲۵۱، این عابدین ۱۸۷۴–

نہ کریں، اس کئے کہ ان کا مال مباح ہے، البتہ امان حاصل کرنے کی وجہ سے عہد شکنی اور دھو کہ سے بچنے کے لئے ان کی رضامندی کے بغیر ان کے مال پر دست درازی حرام ہے، لہذا اگر وہ راضی ہوں تو پھر جس طرح بھی ہو ان کا مال لینا حلال ہوگا، اس کے برخلاف مشا من کا معاملہ ہے، کیونکہ اس کا مال لینا امن کی وجہ سے ممنوع ہوگا (۱)۔

#### "مبرّ عجوه" كامسكه:

۸ سا – اگرمعامله بیچ مین دونول جانب سے اموال ربوبیہوں اور مبیع کی جنس دونوں طرف سے مختلف ہو، اس طرح کہان میں سے ایک عوض دور بوی جنس پرمشتمل مواور دوسراعوض بھی دور بوی جنس پرمشتمل ہوجیسے ایک مُد عجوہ تھجوراورایک درہم کی بیچ ایک مدعجوہ تھجوراورایک درہم کے بدلہ ہو، اسی طرح اگرایک عوض میں ایک ہی جنس ہو، جیسے ایک مداورایک درہم کی بیج دومدیا دو درہم سے ہو، یا دونوں عوض کسی جنس ربوی پرمشمل ہوں اوراس کے ساتھ کوئی غیر ربوی جنس بھی ملی ہوئی ہو، جیسے ایک درہم اور ایک کیڑا ایک درہم اور ایک کیڑے کے بدله میں ہو، یا صرف ایک ہی میں غیرر بوی ملا ہوا ہو، جیسے ایک درہم اورایک کیڑاصرف ایک درہم کے بدلے میں ہو، یامبیع کی نوع مختلف ہوجیسے کچھتی وسالم ہوں اور کچھٹوٹے پھوٹے جو قیمت میں صحیح سالم سے کم ہوں صحیح اور ٹوٹے کے بدلہ میں ہوں، یا صرف صحیح کے بدلہ موں یا صرف ٹوٹے ہوئے کے بدلہ ہوں، اگر بیج مذکورہ بالاصورتوں میں کسی صورت میں ہوتو باطل ہے، اور یہی فقہی مسکلہ ہے جو مسکلہ ''مُد عجوہ'' سے مشہور ہے، ان صورتوں میں اس بیع کے باطل ہونے کی دلیل مسلم شریف کی وہ روایت ہے جوفضالہ بن عبید سے مروی

ہے، انہوں نے کہا: ''أتي النبی صلی الله علیه وسلم بقلادة فیها خرز و ذهب تباع، فأمر النبی صلی الله علیه وسلم بالله علیه وسلم بالذهب الذی فی القلادة فنزع وحده ثم قال: الذهب بالذهب وزنا بوزن، و فی روایة: لا تباع حتی تفصل''() بالذهب وزنا بوزن، و فی روایة: لا تباع حتی تفصل''() اورسونے پروئے ہوئے تھا کہ فروخت کیا جائے ، تو آپ علیہ ایک اورسونے پروئے ہوئے تھا کہ فروخت کیا جائے ، تو آپ علیہ الکہ کرلیا گیا، پھرآپ نے فرمایا: سونا سونے کے برلہ برابروزن کے ساتھ فروخت کیا جائے گا۔ اور ایک روایت میں یہ ہے: ہارکو فروخت نہ کیا جائے تا آئکہ سونا اس سے الگ نہ کرلیا جائے گا۔ اور ایک روایت میں یہ ہے: ہارکو فروخت نہ کیا جائے تا آئکہ سونا اس سے الگ نہ کرلیا جائے گا۔

معنی کے اعتبار سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ جب عقد کے ایک جانب دومختلف اموال ہوں گے تو جو پچھ دوسری طرف ہوگا اس کوان دونوں پر قیمت کے اعتبار سے تقسیم کیا جائے گا، اور تقسیم کرنا اضافہ یا مما ثلت کی جہالت کا سبب ہوگا، اس لئے کہ جب کوئی شخص ایک مداور ایک درہم دو مد کے بدلہ میں فروخت کرے گا اگر اس مدکی قیمت جو درہم کے ساتھ ہے زیادہ ہو یا اس سے کم ہوتو کمی بیشی لازم آئے گی، بااس کے شل ہوتو مما ثلت مجہول ہوگی۔

جمہور فقہاء جو کہ مسکلہ 'مد مجوہ''میں رباکے پائے جانے کے قائل ہیں ان کے نزد یک مسکلہ میں تفصیلات اور تفریعات ہیں جو احکام رباکی بحث میں گذر چکی ہیں۔

حنفیہ، حماد بن ابی سلیمان، شعبی اور نخعی اس مسلہ کے جواز کے قائل ہیں، لیکن ان حضرات کے نزد یک شرط سے ہے کہ تنہا مال ربوی اس سے زیادہ ہوجس کے ساتھ غیرر بوی مال بھی ہے یاان میں سے

<sup>(</sup>۱) حدیث فضالہ بن عبید:'أتبی النبی عَالَبُ بقلادہ فیھا خوز و ذھب…'' کی روایت مسلم (۳ر ۱۲۱۳ طبح اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۴ر ۱۸۸،الاختیار ۲ر ۳۳\_

ہرایک کے ساتھ غیرجنس میں سے بھی ہو، اس لئے کہ جب عقد کو درست مانناممکن ہوتو اسے فساد پرمحمول نہیں کیا جائے گا،لہذار بوی کو دوسرے ربوی کی مقدار کے مقابلہ میں کر دیا جائے گا اور جوزائد ہے اس کومقدار مماثل سے زائد کے مقابلہ میں کر دیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

رباط

#### تعريف:

ا - رباط ومرابطه کے معنی لشکر کا دشمن کی سرحد کے پاس ہمیشہ قیام کرنا، اس کےاصل معنی ہیں دونوں فریق میں سے ہرایک کا اپنے گھوڑے کو باندھنا، پھرسرحدیر قیام کرنے کورباط کہا جانے لگا، بھی خود گھوڑے کے لئے رباط کا لفظ بولا جاتا ہے، پانچ پااس سے زائدعد دیرمشمل گُورُ وں کو" رباط الحیل" کہتے ہیں، کلام پاک میں بھی بیلفظ استعال ہوا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"اصبرُوا وَ صَابرُوا وَ دَابِطُوُ ا " (الصبر كرو، اورمقابله ميں صبر كرتے رہو، اور مقابله کے لئے مستعدد رہو) لینی اینے دشمن سے جہادیر قائم رہو۔ نماز پنجگانه کی یابندی مسجد میں ہمیشہ بیٹھنے پر بھی رباط بولا جاتا ہے، جبیبا کہ حديث مين ب، الله كرسول عليلة في مايا: "ألا أدلكم على مايمحوالله به الخطايا، و يرفع به الدرجات؟ قالوا: بلي يا رسول الله، قال: إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، و انتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الوباط، ثلاثاً"(٢) (كيامين تم كوايياعمل نه بتاؤل جس کے ذریعہ اللہ تعالی تمہاری غلطیوں کومٹادے گا اور تمہارے درجات بلند فرمائے گا؟ صحابہ نے عرض کیا: کیوں نہیں اے اللہ کے رسول!

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آلعمران ۱۰۰۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا..." كي روايت ملم (۲) ديث: "ألا أحلى الكلم على ما يمحو الله به الخطايا..."

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۸٫۲۸، المغنی ۱۹۳۳ - ۴، القوانین الفقه پیهر ۲۵۹، این عابدین ۱۳۷۰ - ۲۳۷ - ۲۳۷

آپ علی نے فرمایا : مشقتوں کے باوجودکمل وضوکرنا، کثرت سے مسجد کی طرف جانا، ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا انتظار کرنا، پیمل تمہارے لئے رباط ہے، آپ علیہ نے اس کوتین مرتبہ فرمایا)۔
"اربطة" فقراء، مسافرین اور طلبہ علم کی رہائش کے لئے موقوفہ مکان کو کہتے ہیں۔

اور بھی بھی مجاہدین کے قیام کی جگہ کو بھی رباط کہا جاتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-جهاد:

۲ - جہاد کے لغوی معنی بوری کوشش کرنا ہے۔

جہاد کی اصطلاحی تعریف: اللہ کی راہ میں براہ راست قبال کی پوری کوشش کرنا یا مال یا مشورہ کے ذریعہ مدد کرنا، یا مجاہدین کی تعداد میں اضافہ کرنا وغیرہ ہے (۲)۔

لہذاجہاد رباطسے عام ہے۔

#### ب-حراسة:

حوس الشيء كا مصدر ب، يعنى حفاظت كرنا، تحوس من فلان و احتوس منه، السيب بچا (محفوظ ربا) (۳) - حراست اور رباط كے درميان عموم خصوص من وجه كى نببت ہے -

## شرعی حکم:

#### اول: رباط سرحد کے پاس ہمیشہ قیام کرنے کے معنی میں:

- (۱) تاج العروس، لسان العرب، المصباح المعير ،القرطبی: آل عمرن کی آخری آيت کی تفسير، حاشيه ابن عابدين ۱۳۷۷ \_
  - (۲) ردامجتار على الدرالمختار ۳۱۸ ـ ۲۱۸
    - (۳) مختارالصحاح ـ

۷۰ - رباط سنت مؤکدہ ہے، اس لئے کہ بیاسلام کی سرحد کی حفاظت کرنا اور کا مسلمانوں کی طرف سے دفاع کرنا ، ان کی شوکت کوقائم کرنا اور محامدین کوطاقت وقوت پہنچانا ہے، سرحد کی حفاظت کرنے والوں اور مجامدین کوطاقت وقوت پہنچانا ہے، امام احمد فرماتے ہیں: بیاصل جہا داور اس کی ایک شاخ ہے (۱)۔

قرآن میں اس کا حکم ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یأیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوُا اصْبِرُوُا وَ صَابِرُوُا وَ رَابِطُوُا" (۱) (۱) ایمان والو (خود) صبر کرو، اور مقابلہ کے لئے مستعدر ہو)۔

امام قرطبی فرماتے ہیں: جمہور مفسرین نے آیت کی تفسیریہ بیان کی ہے" رابطوا أعدائكم بالخیل" گھوڑوں كے ذریعہ ایپ دشمنوں سے دشمنوں سے حفاظت كرو، ابن عطیہ كی طرف یہ بات منسوب كركے كهی گئی ہے كہ" رابطوا "كی تفسیر میں صحیح قول یہ ہے كہ" رباط" اللّٰہ كی راہ میں جے رہنا ہے، یہ ربط الخیل سے ماخوذ ہے، پھر مسلمانوں كی سرحد پر بغرض حفاظت رہنے والے كومرابط كها جانے لگا،خواہ وہ سوار ہو یا پیدل (۳)۔

## رباط کی فضیلت:

۵-رباط کی فضیلت میں بہت کی احادیث وارد ہوئی ہیں: انہی میں سے اللہ کے رسول علیہ کا بیارشاد ہے: "رباط یوم فی سبیل الله خیر من الدنیا و ما علیها، وموضع سوط أحد كم من الجنة خیر من الدنیا و ما علیها، "(الله کی راه میں ایک دن

- (۱) المغنى ۸ / ۳۵۴ ،مطالب اولى النبي ۲۷۸ و ۵۰۹ فتح القدير ۲۷۸ / ۲۷۸
  - (۲) سورهٔ آل عمران (۲۰۰\_
  - (۳) تفسيرالقرطبي ۱۹۸۳ سـ
- (۴) حدیث: "رباط یوم فی سبیل الله "کی روایت بخاری (افق ۱۸۵۸ طبع الله "کی روایت بخاری (افق ۱۸۵۸ طبع الله یا کی د

سرحد کی حفاظت کرنا دنیا و مافیہا سے بہتر ہے،اور جنت میں تم میں سے کسی آ دمی کے کوڑار کھنے کی جگہ دنیا ومافیہا سے بہتر ہے )۔

آپ علی الله خیر من بر الله خیر من آپ علیه علیه الله خیر من صیام شهر و قیامه، و إن مات جری علیه عمله الذي کان یعمله، و أجری علیه رزقه، وأمن الفتان (ایک کان یعمله، و أجری علیه رزقه، وأمن الفتان (ایک دن ورات سرحد کی حفاظت کرناایک مهینه کروز بونماز سے افضل به وه اگرایی حالت میں مرجائے تواس کا وه مل جاری رہے گاجس میں وه معروف تھا، اس کا رزق بھی جاری رہے گا، اوروه شیطان سے محفوظ رہے گا)۔ اور آپ علی ہے سیجی مروی ہے: "کل میت مخفوظ رہے گا)۔ اور آپ علی ہے سیجی مروی ہے: "کل میت یختم علی عمله إلی يوم القيامة ويأمن من فتنة القبر" (۲) یُنمیٰ له عمله إلی يوم القيامة ويأمن من فتنة القبر" (۲) کے جواللہ کی راہ میں سرحد کی حفاظت کرتے ہوئے مرے، قیامت کی اوروہ قبر کے فتنہ سے محفوظ کی ایک میں تی ہوتی رہے گی اوروہ قبر کے فتنہ سے محفوظ کی ایک میں تی ہوتی رہے گی اوروہ قبر کے فتنہ سے محفوظ رہے گا)۔

## سبسے افضل رباط:

۲ - سب سے خطرناک سرحد کی حفاظت کرنا سب سے افضل رباط ہے، اس لئے کہ اس جگہ اس کا رہنا بہت ہی مفید ہے، اور وہاں کے باشندے زیادہ مختاج ہیں (۳)۔

## رباط کی جگہ:

ک-اس جگه کے سلسلے میں جہاں رباط ہوسکتا ہے، فقہاء کے مابین اختلاف ہے، اس لئے کہ ہر جگہ رباط نہیں پا یا جاسکتا۔ حنفیہ کا مختار قول بیر ہے کہ رباط صرف اس جگہ ہوگا جس کے بعد اسلام نہ ہو، اس لئے کہ اگر اس سے پہلے رباط ہوتو پھر ہر مسلمان اپنے شہر میں مرابط کہلائے گا۔ بعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ اگر دشمن کسی جگہ پر ایک مرتبہ جملہ کرد ہے تواس جگہ کو چالیس سال تک رباط کہا جائے گا(۱)، اس سلسلے میں اصل بیحدیث ہے: "من حوس من وراء المسلمین سلسلے میں اصل بیحدیث ہے: "من حوس من وراء المسلمین فی سبیل الله متطوعا لمایا خذہ سلطان لم پر النار بعینیه بالا تحلة القسم" (۲) (جو شخص اللہ کی راہ میں مسلمانوں کی حفاظت رضا کا رانہ طور پر کر سلطان کے لائے بغیر تو وہ جہنم کی آگ اپنی رضا کا رانہ طور پر کر سلطان کے لائے بغیر تو وہ جہنم کی آگ اپنی نگا ہوں سے نہیں دیکھے گا سوائے قسم پوری کرنے کے لئے)۔

ابن حجر فتح الباری میں کہتے ہیں: اگر کوئی شخص کسی بھی جگہرہ کر دشمن کے مقابلہ کی نیت کرے گاتو یہ مرابط ہوگا اگر چہاس کا وطن ہی کیوں نہ ہو، ابن حجر فرماتے ہیں کہ اسی وجہ سے بہت سے سلف نے سرحدی علاقوں میں رہائش اختیار کی ہے۔ ابن التین کی طرف یہ بات منسوب کر کے کہی گئی ہے کہ کا فروں سے مسلمانوں کی حفاظت کے لئے اس جگہ پر رہنا جو سلمانوں اور کفار کے درمیان ہورباط ہوگا، بشرطیکہ وہ اس کا وطن نہ ہو۔ ابن حبیب کی طرف منسوب ہے کہ انہوں نے اس کومالک سے قل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رباط یوم ولیلة خیر من صیام شهر....." کی روایت مسلم(۳/ ۱۵۲۰ طبح اکلی) نے حضرت سلمان فاری سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کل میت یختم علی عمله....." کی روایت تر مذی (۲۸ ۱۲۵ طبح الحلمی ) نے حضرت فضاله بن عبید اللہ سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحح

<sup>.</sup> (۳) مطالب أولى النهى ۲ر ۵۰۹، المغنى ۸ر ۳۵۵\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۴۷۸ ، حاشية الطحطا وي ۴۳۷ ،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من حوس من وراء المسلمین ......" کی روایت احمد (۲) احمد (۳۸،۴۳۵ طبع المیمنیه ) نے حضرت معاذین انس سے کی ہے، اور منذری نے کہا: اس کو متابعات میں پیش کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے (التر غیب والتر ہیب ۲۴۸/۲ طبع الحلی )۔

<sup>(</sup>۳) فتح البارى ۲رباب الجهاد <sub>-</sub>

امام قرطبی فرماتے ہیں کہ فقہاء کے نزدیک مرابط وہ شخص ہے جو کسی سرحد پراس ارادہ سے آئے کہ کچھ دن تک وہاں پہرہ داری کرےگا۔لیکن سرحدوں پراہل وعیال کے ساتھ ہمیشہ رہنے والے جو وہاں کماتے ہیں اور زندگی گذارتے ہیں، ایسے لوگ اگر چہ سرحد کی حفاظت کرتے ہوں لیکن وہ مرابط نہ ہوں گے (۱)۔

## رباط کی مدت:

 $\Lambda$  – فقہاء کی رائے یہ ہے کہ رباط کی مکمل مدت چالیس دن ہے، نبی کریم علیہ ہے مروی ہے، آپ علیہ نے فرمایا: "تمام الرباط أربعون يوما"(۲) (مکمل رباط چالیس دن ہے)۔

حضرت ابوہریرہ ﷺ سے منقول ہے کہ جو چالیس دن سرحد کی حفاظت کرےوہ رباط کو کمل کرلے گا۔

ہے مدت فقہاء کے نز دیک متفق علیہ ہے، ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

حضرت ابن عمر سے منقول ہے کہ ' وہ پہرہ داری کے فرائض انجام دے کر حضرت عمر کی خدمت میں حاضر ہوئے، توانھوں نے پوچھا: کتنے دن تم نے پہرہ داری کی ؟ انہوں نے عرض کیا: تمیں دن، حضرت عمر نے فرمایا: تم کوشم دے کر کہتا ہوں کہ تم چالیس دن پورا کرنے سے پہلے نہ لوٹو'۔اگراس سے زائد وقت لگائے گا تواس کو اس کا جرو ثواب ملے گا۔

رباط کی کم سے کم مدت میں فقہاء کے مابین اختلاف ہے،

حنابلدی رائے ہے کہ رباطی کم سے کم مدت ایک ساعت ہے (۱)۔

ابن جرنے فتح الباری میں ذکر کیا ہے کہ سب سے کم مدت ایک

دن یا ایک رات ہے، وہ فرماتے ہیں: اس لئے کہ حدیث میں یوم کی

قید ہے، اور آیت مطلق ہے، گویا کہ وہ اس سے بہ کہنا چاہتے ہیں کہ

آیت حدیث سے مقید ہے، اس لئے کہ اس سے پیتہ چلتا ہے کہ رباط

کی کم سے کم مدت ایک دن ہے، کیونکہ اس کو مبالغہ کی جگہ میں بیان

کیا گیا ہے، اور کوڑا کے ساتھ اس کے ذکر کرنے سے بھی یہی اشارہ

ملتا ہے (۱)۔

#### موقوفه سرائ:

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۴ ر ۳۲۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "تمام الرباط أربعون یوما" کی روایت طبرانی نے اپنی المجم الکبیر (۷/۵) مطبع وزارة الاوقاف العراقیہ) میں حضرت ابوامامہ سے کی ہے، پیٹمی نے المجمع (۲/۵) طبع القدی) میں کہا: اس کی سند میں ایوب بن مدرک بیں اوروہ ضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۳۵۵،۳۵۴، مطالب أولی النهی ۲ر۹۰۹

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۸۵،۸۵۸

ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاحات' منافع مشترکه'' اور'' وقف''

میں ہے۔

رباع

#### تعريف:

ا - رباع لغت میں: ربع کی جمع ہے، اس کامعنی منزل اور گھرہے، وجہ تسمیہ میہ ہے کہ انسان اس میں قیام کرتا ہے اور رہتا ہے، اس کی جمع اُر بُع، رباع اور رُبوع ہے۔

حضرت اسامةً كى حديث ميں ہے كماللد كرسول عليك نے ان سے فرمایا: "و هل ترك لنا عقیل من رباع أو دور؟" و فى روایة "من دار" ( كیاعقل نے ہمارے لئے كوئى جائيدادیا مكانات چھوڑے، اور ایک روایت میں ہے: "دار" یعنی كوئى مكان چھوڑا)، ربع القوم: قوم كا محلّہ، حضرت عائشةً كى حدیث میں ہے: "أرادت بیع رباعها أى منازلها (انہوں نے اپنے مكانات فروخت كرنے كا اراده كیا)، ربعة: ربع سے خاص ہے، اور ربع كا فروخت كرنے كا اراده كیا)، ربعة: ربع سے خاص ہے، اور ربع كا كامحلّہ ہہت ہى وسيع ہے)

اورا صطلاح میں: فقہاء کے نز دیک ربع کا اطلاق عمارت

<sup>(</sup>۱) حدیث: هل ترک لنا عقیل من رباع أو دور "کی روایت بخاری (افقح ۱۸۳۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۲ م ۹۸۳ طبع الحلمی) نے اسامه بن زید کے اور تیم قی (۱۲ م ۳۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں "من دار أو دور "کا لفظ ہے۔

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ماده: " ربع ودار"، المهذب للشير ازى ۱۸۲۱ سطع عيسى البابي الحلبي -

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۹۹۶، قليو بي ۳ر ۹۴، أسنى المطالب ۲ر۵۱، س

اور باغ کی چہار دیواری پر ہوتا ہے،خواہ وہ دیوار کی ہویا کسی اور چیز کی ہو<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-عقار (غيرمنقوله جائيداد):

۲ - جمہور کے نز دیک ہروہ ملکیت جس کی اصل پائیدار ہو عقارہے، جیسے گھراور کھجور کا درخت۔

حنفیہ نے اس کی تعریف غیر منقولہ جائیداد سے کی ہے، اور عمارت اور کھجور کے درخت کو اشیاء منقولہ میں شار کیا ہے، ایک قول ان کا جمہور کے مطابق بھی ہے۔

عقار البیت: گھر کے سامان و برتن کو کہتے ہیں جب کہوہ بڑے وعدہ ہول، کہاجاتا ہے: "فی البیت عقار حسن" لیمنی گھر میں سامان اور برتن ہیں (۲)۔

## ب-أرض (زمين):

٣٠- أرض مشهور ب،اس كى جع"أراضٍ "و"أرضون" آتى ہے۔

#### **ئ**-دار:

م - دارایک جامع لفظ ہے، اس کا اطلاق عمارت سے خالی زمین، عمارت اورمحلّہ تینوں پر ہوتا ہے، اور دار کالفظ مؤنث ہے۔

ابن جنی کہتے ہیں کہ یہ دار یدورے ماخوذہ، اس کئے کہ اس میں لوگ کثرت ہے آتے ہیں، جمع "ادور" اور" أدور " مور " آتی ہے۔ زیادہ تراس کی جمع" دیار "اور" دور " آتی ہے۔

(۲) المغرب،المصباح،ابن عابدين ۱۸۲۲مـ

رباع ہے متعلق احکام:

الف- مکه مکرمه کے مکانات:

۵- حفیه و حنابله کنز دیک مکه مرمه کے مکانات کا فروخت کرنا اور اس کوکرایه پردینا جائز نہیں ہے، اگر ایسا کیا جائے تو درست نہیں ہوگا، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءَنِ الْعَاکِفُ فِیْهِ وَ الْبَادِ"() (اور مسجد حرام سے جس کو ہم نے مقرر کیا ہے لوگوں کے واسطے کہ اس میں رہنے والا اور باہر سے آنے والاسب برابر بیں)۔

حضرت مجاہد سے مرفوعاً یہ حدیث منقول ہے: "مکة حرام حرمها الله، لا تحل بیع رباعها ولا إجارة بیوتها" (۲) ( مکه محترم ہے، اللہ نے اس کومحترم بنایا ہے، اس کے مکانات کو فروخت کرنا یا اجرت پردینا جائز نہیں ہے: "مکة مناخ لا تباع رباعها ولا تؤاجر بیوتها" ( مکه رہائش گاہ ہے، اس کی زمین کوفروخت نہ کیا جائے اور وہاں کے مکانات کرایہ پرندد یے جائیں)۔

حنابلہ کی رائے میہ کہ اگر کوئی شخص مکہ کے مکانات میں کرامیہ دے کررہے تواس کی وجہ سے وہ گنہ کار نہ ہوگا (۲)۔

امام ابوصنیفہ سے ایک روایت ہے کہ وہاں کے مکانات کا

(۱) سورهٔ جج ر۲۵۔

(۲) حدیث مجابد: "مکة حرام، حرمها الله، لا تحل بیع رباعها ولا....."
کی روایت این أبی شیبہ نے کی ہے جیسا کرزیلعی کی نصب الرابی (۲۲۲/۴
طبع مجبس العلمی ) میں ہے، اوراس کی اساوضعیف ہے اس لئے کہ بیمرسل

(۳) حدیث: "مکة مناخ لاتباع رباعها ولا تؤاجر بیوتها" کی روایت دارقطنی ( ۵۸/۳ طبع دارالهاس) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے، اور ایک رادی کے ضعیف ہونے کی وجہ سے اسے معلول قرار دیا ہے۔

(٤) كشاف القناع ٣ر١٦٠، بدائع الصنائع ١٢٥٨٥ ـ

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۳ر ۱۲۰، دستور العلماء ۲۸/۲۱\_

فروخت کرنااورکرایه پردیناجائزہے،اسی کوامام ابویوسف نے اختیار کیا ہے، اور یہی شافعیہ کا قول ہے، امام شافعی نے مکہ کی زمین کو فروخت کرنے اور وہاں کے مکانات کوکرا یہ پر دینے کے جواز کے لئے اللہ تعالیٰ کے اس قول سے استدلال کیاہے: "لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخُرجُوا مِنُ دِيَارِهِمُ"(ا) (ان حاجت مند مہا جروں کا (بیرخاص طوریر) حق ہے جواینے گھروں اور مالوں سے جدا کردیئے گئے ہیں)،اس آیت کریمہ میں گھروں کی نسبت اصل مالکوں کی طرف کی گئی ہے،اوران کی دلیل حضرت اسامہ بن زید کی بیحدیث بھی ہے کہ انہوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مکہ میں آپ اپنے گھر میں کہاں قیام کریں گے؟ آپ علی نے فرمایا: "هل ترک لنا عقیل من رباع أو دور"(٢) (كياعقل نے ہمارے لئے کوئی جائیداد یا گھر چھوڑا ہے) عقیل تنہا ابوطالب کے تر کہ کے وارث ہوئے ،جعفراورحضرت علی کسی چیز کے بھی وارث نہیں ہوئے،اس لئے کہوہ دونوں مسلمان ہو چکے تھے، نیزان کی دلیل کے رسول الله عليه عليه ارشاد ب: " من دخل دار أبي سفيان فهو آمن" (٣) (جوابوسفیان کے گھر میں داخل ہوجائے اس کوامن ہے)۔ آپ علیقہ نے گھروں کی نسبت ان کے مالکوں کی طرف کی، نیز ان کی دلیل حضرت عمر کا چچھنہ لگانے والوں کے مکانات خرید نا اور اں میں لوگوں کو بسانا ہے '''۔

اسمسله میں مالکیہ کی چارروایات ہیں:

(۱) سورهٔ حشر ۱۹ -

اعلام الساجد بأحكام المساجد  $^{\prime\prime}$  اعلام الساجد بأحكام المساجد  $^{\prime\prime}$ 

ا-ممنوع ہےاور یہی مشہور ہے۔

۲- جائز ہے، ابن رشد فرماتے ہیں: بیسب سے مشہور روایت ہے اور مفتی ہے بھی ہے، اور اس پر ائمہ فتا وی اور مکہ کے قضا ق کا تعامل ہے۔

۳- مکروہ ہے، اگر سامان اور لکڑیوں کو کرایہ پر دینے کا ارادہ ہو تو جائز ہے، اور اگرز مین کو کرایہ پر دینے کا ارادہ ہوتو یہ بہتر نہیں ہے۔ ۲۲ – صرف موسم حج میں مکروہ ہے، اس لئے کہ اس موسم میں لوگوں کی کثرت ہوتی ہے اوروہ اس کے ضرورت مند ہوتے ہیں (۱)۔

#### ب- مكانات مين حق شفعه:

۲- مکانات میں تقسیم سے پہلے بالا جماع شفعہ ثابت ہے حنفیہ وحنابلہ کے نزدیک زمین کے تابع ہونے کی بنیاد پر اور مالکیہ و شافعیہ کے نزدیک اصل کی بنیاد پر ،حنفیہ وحنابلہ فرماتے ہیں: اس لئے کہ اجنبی کی تکلیف کا نقصان دائمی ہونا ہے اور بیصرف غیر منقولہ جائیداد میں ہوتا ہے

شافعیہ کے نزدیک غیر منقولہ جائیداد میں شفعہ ثابت ہے،اگروہ مکان یا دیوار ہو،ان کا کہنا ہے کہ شریک کی جانب سے اراضی میں نقصان دائی ہونا ہے،لہذااس نقصان کو دور کرنے کے لئے حق شفعہ ثابت ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

مزیدوضاحت کے لئے دیکھئے:'' شفعہ'۔

## ج-مكانات كى تقسيم:

## ے - جمہور کی رائے میہ ہے کہ تقسیم میں عمارت اور درخت زمین کے

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'وهل توک لنا عقیل من رباع .....' کی تخریج فقره نمبررامین گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: من دخل دار أبی سفیان فهو آمن کی روایت مسلم (۳) حدیث اطبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تهذیب الفروق للقرافی ۴ راا ـ

<sup>(</sup>۲) حاشيدابن عابدين ۲۳۹/۵، المبسوط ۹۸/۱۸، حاشية الدسوقی ۱۲۷۲۳ الخرشی ۲۷۳۱۸، منتهی ۱۲۷۳، منتهی ۱۲۷۳، منتهی ۱۲۷۳، منتهی ۱۴۷۳، منتهی ۱۴۷۳، منتهی ۱۴۷۳، منتهی

تابع ہیں،اور زمین ان دونوں کے تابع نہیں ہے،لہذاجس کے حصہ میں زمین کی تقسیم کے وقت مکا نات اور درخت کا کچھ حصہ آ جائے وہ اس کی ملکیت ہوگا (۱)۔

اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے، ان کی رائے میہ ہے کہ خرید وفروخت میں زمین اور عمارت و درخت میں سے ہرایک دوسرے کے تابع ہوں گے، جب تک کہ کوئی شرط یا عرف اس سے مانع نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

مزيدوضاحت كے لئے ديکھئے:'' قسمة''۔

#### د-مكانات كاوقف:

۸ - غیر منقولہ جائیداد یعنی زمین ، مکانات ، دوکان ، باغات اوران جیسی اشیاء کا وقف بالا تفاق درست ہے، اس لئے کہ حضرت عمر شنے خیبر میں سو حصے کو وقف کیا ، نیز صحابہ کی ایک جماعت نے بھی اپنی جائیدادیں وقف کیں ، اور اس وجہ سے بھی کہ غیر منقولہ جائیدادیں ہمیشہ باتی رہتی ہیں ، اور وقف نام ہے اصل کو باقی رکھتے ہوئے منفعت کو خیرات کرنے کا (۳)۔

اس کی تفصیل'' وقف'' کی اصطلاح میں ہے۔

# رنج

#### تعريف:

ا - رِبح، رَبح اور رباح کالغوی معنی تجارت میں برطور ی ہے، اور مجازاً اس کی نسبت تجارت کی طرف کی جاتی ہے، کہا جاتا ہے تجارت نفع بخش ہے، اس معنی میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهُتَدِيْنَ "() (سوندان کی تجارت ہی سودمند ہوئی اور نہوہ راہ یا ہوئے)۔

از ہری کہتے ہیں: "ربح فی تجارته" اس وقت بولا جاتا ہے جب کہ تجارت میں نفع اور زیادتی ہو "أربح فیھا" کا مطلب ہوتا ہے کہ بازار نفع بخش رہا، "أربحت الرجل إرباحاً" لين ميں فيع دیا۔

اور'' بعته المتاع و اشتریته منه مرابحة'' کامفهوم بیه کمیں نے شن کی ہرمقدار کے لئے نفع متعین کیا<sup>(۲)</sup>۔ فقہاء کے نزدیک اصطلاحی معنی اس سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### نماء

۲- "نماء " كامعنى اضافه ہے، زمين پررہنے والى ہرچيزياتو نامى ہوگى

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۱\_

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ، ماده: "ريح" ـ

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۲۷۱۸۸ مغنی المحتاج ۴۷٬۴۲۴ الباجوری علی ابن قاسم ۲ر ۱۵۰ دلیل الطالب رص ۱۰۸، ۴۷۸ -

<sup>(</sup>۲) بدایة الجیتهد ۲ر ۲۵۷،الخرش ۴۸٫۹۰

<sup>(</sup>۳) الدرالخيّار ۳۰۸، ۴۳۹،الشرح الكبير ۱۲۷،مغنی الحمّاج ۲ر۷۷س. المغنی ۵٫۵۸۵۔

یا صامت، '' نامی'' کی مثال نبا تات اور در خت ہیں، اور '' صامت'' کی مثال پھراور پہاڑ ہیں۔

'' نمو' سونے اور چاندی میں مجازاً ہوتا ہے اور چو پائے میں حقیق ،اس کئے کہ چو پائے میں توالدو تناسل کے ذریعہ اضافہ ہوتا ہے (۱) نمو بھی طبعی ہوتا ہے اور بھی کسی عمل سے، پس'' نما''' ربے'' سے عام ہے۔

#### غلة:

"استغلال المستغلات"، يعنى زمين سے آمدنی حاصل كرنا أغلت الضيعة" يعنى كيتى نے غله ديا، صفت مغلة ہے يعنى اصل شي كوبا قى ركھتے ہوئے اس كى منفعت حاصل كرنا (٣)\_

## اجمالي حكم:

٨ - نفع يا توجائز هوگا يانا جائز ، يامختلف فيه ـ

جائز نفع وہ ہے جو مباح تصرف لیعنی جائز عقود سے حاصل ہو، مثلاً بیچ مضاربت اور شرکت وغیرہ، لہذاان مباح تصرفات سے

- (۱) الفروق رص ۹۵، لسان العرب
- (۲) حدیث: "الغلة بالضمان" کی روایت احمد (۸۰/۲ طبع المیمنیه) نے کی ہے اور " الخواج بالضمان" کی روایت ابوداؤد (۳۰/۵۰ محقق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ابن القطان نے اس کوچیح قرار دیا ہے۔ جبیبا کہ المخیص الحبیر (۳/۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ہے۔
  - (٣) القاموس، المصباح، المغربرص ٣٣٥، المفردات، ص٢٦٩ ـ

حاصل شدہ نفع بالا جماع حلال ہے،البتہ ہرعقد کے لئے شرعی قواعد وشرائط ہیں ان کی رعایت ضروری ہوگی (۱)۔

تفصیل ''بین'' شرکه 'اور'' مرابحه ''میں ہے۔

ناجائز نفع وہ ہے جو حرام تصرف جیسے سود، جوااور حرام اشیاء کی تجارت سے حاصل ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبُوا" (حالانکہ اللہ نے بیچ کو حلال کیا ہے اور سودکو حرام کیا ہے )۔

رسول الله عليه كا ارشاد به : "إن الله و رسوله حرم بيع الخمر والميتة و المخنزير و الأصنام "(") (الله اوراس كرسول في شراب، مردار، سور، اور بتول كى خريد وفروخت كوحرام قرار ديا به در يكهيئ: "ربا"، "أثر بة "اور" بيع".

مختلف فیہ نفع وہ ہے جو کسی کے قبضہ میں موجود دوسرے کے مال میں تصرف کرنے سے حاصل ہوخواہ بی قبضہ امانت ہو جسے وہ شخص جس کے پاس امانت رکھی جائے یا قبضہ ضمان ہوجیسے غاصب۔ اس کے بارے میں فقہاء کی آراء مختلف ہیں جو درج ذیل

حنفیہ کی رائے ہے ہے کہ مال امانت یا مال مغصوب میں تصرف کرنے والے کے لئے نفع جائز نہیں ہے، بیدام ابوصنیفہ اور امام محمد کے نزدیک ہے، امام ابو یوسف کا اس میں اختلاف ہے، امام ابویوسف کی دلیل ہے ہے کہ تصرف اس کے ضمان اور اس کی ملکیت میں ہوا، ضمان کا ہونا تو ظاہر ہے، اس لئے کہ مغصوب غاصب کے میں ہوا، ضمان کا ہونا تو ظاہر ہے، اس لئے کہ مغصوب غاصب کے

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن لا بن العربي ار ۲۳۵،۲۴۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر۲۷۵\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله و رسوله حوم بیع الخمو ......" کی روایت بخاری (۳) حدیث: "ان الله و رسوله عرم بیع الخمو التعلقیہ) اور سلم (۳/ ۲۰۷۱ طبح الحلمی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

ضان میں ہوا کرتا ہے، اور ملکیت کا ہونا اس لئے ہے کہ جب اس کے ذمہ صفان لازم ہوجاتا ہے تو خصب کے وقت ہی سے وہ اس کا مالک ہوجاتا ہے، امام ابوحنیفہ اور محمہ کے نزد یک وجہ بیہ کہ تصرف اگرچہ اس کے ملک اور صفان میں ہے، کیکن بینا جائز طریقے سے ہے، کیونکہ غیر کی ملکیت میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کیا جارہا ہے، اور جو ایسا ہوتو اس کی راہ اس کوصدقہ کردینا ہے، اس لئے کہ فرع میں اصل کا وصف پایا جاتا ہے، اس کی اصل بکری والی حدیث ہے کہ آپ علیق نے اس کے گوشت کو قید یوں پر صدقہ کردینے کا حکم فرمایا (۱)۔

مالکیہ کی رائے اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ یہ منفعت اس شخص کی ہوگی جس نے ودیعت میں تصرف کیا ہے مالک کی نہ ہوگی، کیونکہ اگروہ ہلاک ہوجاتی تواسے صان دینا پڑتا۔ شربنی الخطیب نے کہا ہے کہ:اگر غاصب مال مغصوب میں تجارت کرے تواظہر قول کے مطابق منفعت اسی کی ہوگی، اگر کوئی کچھ درہم غصب کرے اور کوئی چیز خریدے جس کا خمن اس کے ذمہ میں واجب ہو، پھر خمن کی ادائیگی میں مغصوب دراہم دے دے، اور نفع حاصل کرے توا تناہی ادائیگی میں مغصوب دراہم دے دے، اور نفع حاصل کرے توا تناہی

(۱) حدیث الثاق: "عن رجل من الأنصار ..... النخ" (جب صفور مالیک ایک جنازه سے والی آر ہے تھوا ایک عورت کے قاصد نے آپ علی اللہ ایک جنازه سے والی آر ہے تھوا ایک عورت کے قاصد نے آپ علی اللہ اللہ ایک ہورت کے قاصد نے آپ علی اللہ اللہ ایک ہورت کے قاصد نے ہاتھ لگا یا گھر قوم نے اس کو کھا یا ، ہمارے آباء نے رسول اللہ علی ہور کہ کھا کہ آپ ایک ہری کا لقمہ منہ میں پھرا رہے ہیں، پھر فرمایا: جھے محسوں ہوتا ہے کہ بیدا ہی بکری کا گوشت ہے جس کے مالک سے اجازت نہیں لی گئی ہے، اس عورت نے کہلا جھیجا کہ اے اللہ کے رسول: میں نے بھیجا تھا کہ میرے لئے ایک بکری خریدی جائے ، نہیں ملی تو میں نے اپنے ایک پڑوی کے پاس جھیجا جس نے ایک بکری خریدی جی بہت بھیجا تو اس نے بکری میرے پاس بھیجا جس نے میں نے اس کی بیوی کے پاس بھیجا تو اس نے بکری میرے پاس بھیجا دی تو میں اللہ علی ہوں کے پاس بھیجا تو اس کی بیوی کے پاس بھیجا تو اس کی روایت ابوداؤد رسول اللہ علی ہے۔

درہم لوٹائے گااس لئے کہوہ مثلی ہے، اگراس کا لوٹانا ناممکن ہوجواس نے لیا ہے ورنہ بعینہ اس کا لوٹانا اس پر واجب ہے۔لیکن عین دراہم سے خریداری کر تے وجدید قول کے مطابق نفع باطل ہوگا۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ منفعت صاحب ودیعت یا مالکِ مغصوب کی ہوگی (۱)۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: اگر کوئی شمن غصب کرے پھراس سے تجارت کرے یا سامان غصب کرے اوراس کو فروخت کرے اس کے شمن سے تجارت کرے تو منفعت مالک کی ہوگی اور خرید کردہ سامان اس کا ہوگا، شریف ابوجعفر اور ابوالخطاب کہتے ہیں کہ: اگر خریداری عین مال سے ہوتو نفع مالک کا ہوگا، شریف کہتے ہیں کہ امام احمد سے منقول ہے کہ اس کوصد قہ کردے گا۔

اگراس کواس طرح خریدے کہ ثمن اس کے ذمہ میں ہو، پھر خصب کردہ ثمن گن دیتو اس سلسلہ میں ابوالخطاب فرماتے ہیں کہ:
اس میں احتمال ہے کہ نفع غاصب کا ہو، اس لئے کہ اس نے اپنے لئے اپنے ذمہ میں اس کوخریداری اس کے لئے ہوگی اور نفع بھی اس کو خریداری اس کے لئے ہوگا، اور نفع بھی اس کا ہوگا، البتۃ اس پر مغصوب کا بدلہ دیناوا جب ہوگا، اور یہی خرقی کے قول کا قیاس ہے، اور اس کا بھی احتمال ہے کہ منافع مغصوب منہ (اصل مالک) کا ہو، کیونکہ بیاسی کی ملک کی بڑھوتری ہے، لہذا اس کی ہوگی، بیالیا ہی ہے جسیا کہ اگر وہ اس کو عین مال سے خریدے، یہی ظاہر مذہب ہے اور اگر نقصان ہوتو وہ غاصب کے ذمہ ہوگا اس لئے کہ نقصان مغصوب میں ہوا ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۲۷۵\_

مضاربت میں نفع:

۵-فقہاء کا اس پراجماع ہے کہ عقد مضار بت کے سی ہونے کا ایک اور رکن یہ ہے کہ منافع کی تقسیم میں تناسب متعین ہواور یہ بینی عامل کے درمیان جو طے ہوجائے خواہ برابری کے ساتھ یا کمی بیشی کے ساتھ وہی معتبر ہوگی، لہذا جائز ہے کہ عامل کو منافع کا نصف یا ایک تہائی یا ایک چوتھائی یا یا نچواں حصہ وغیرہ ملے، اسی طرح برعس ہے، لیعنی مالک کوحق ہے کہ اپنے لئے منافع کا دو تہائی یا ایک تہائی یا ایک جوتھائی وغیرہ کے تناسب سے حصہ کی شرط لگائے۔خواہ زیادہ ہو یا کم، لابتہ شرط یہ ہے کہ نفع دونوں میں مشترک ہو، لہذا اگر مالک عامل سے کے کہ یہ مال بطور مضار بت لو اور نفع کل میرا ہوگا، یا ہے کہ کہ کل نفع تیرا ہوگا تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، شافعیہ کا رائح قول اور حنا بلہ کی رائے یہ ہے کہ لفظ کی رعایت کرتے ہوئے یہ عقد قول اور حنا بلہ کی رائے یہ ہے کہ لفظ کی رعایت کرتے ہوئے یہ عقد ورمیان مشترک ہو، اگر نفع ان میں سے سی ایک ہی کو ملے تو عقد کا مقتضا نہیں یا یا جائے گا، لہذا معاملہ فا سد ہوجائے گا۔

مالکیہ کہتے ہیں کہ: دونوں صورتوں میں صحیح مضاربت ہوگ کیونکہ دونوں کی رضامندی سے ایبا ہور ہاہے، اگران میں سے ایک کے لئے کل منفعت کی شرط رکھی جائے تو گویا دوسرے نے اپنے حصہ کو ہمبہ کردیا اور یہ صحت عقد کے لئے مافع نہیں ہے، شافعیہ کا ایک قول بہی ہے، حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ اگر کہے کہ کل نفع میرا ہوگا تو یہ صحیح ابضاع ہوگا، اس لئے کہ اس نے ابضاع کا حکم اس کے لئے ثابت کردیا، لہذا معاملہ مضاربت یہاں" ابضاع" میں بدل جائے گا، شافعیہ کا دوسرا قول بہی ہے۔ کسی کو مال دینا کہ وہ رضا کارانہ اس میں تجارت کرے ابضاع ہے اوردیا ہوا مال بضاعت ہے، ابضاع کی صحیح تعیبر ہیہ ہے کہ مالک عامل سے کہے کہ یہ مال لواس

سے تجارت کرویا اس میں تصرف کرواورکل نفع میرا ہوگا، یا یہ کہے کہ میں نے یہ مال تھے بطور ابضاع دیا، کیکن اگر کے کہ کل نفع تیرا ہوگا تو یہ قرض ہوگا، اس طرح کا اختلاف اس صورت میں بھی ہے جب کہ کوئی یہ کہے کہ: میں نے تم کو یہ مال ابضاع کے طور پر دیا اس شرط کے ساتھ کہ نصف نفع تمہارا ہوگا، اس بارے میں بعض فقہاء کی یہ رائے ہے کہ معنی کے لحاظ سے یہ مضاربت فاسدہ ہے، دوسرے فقہاء کی یہ رائے رائے ہے کہ لفظ کے اعتبار سے یہ ابضاع ہے (۱)۔

تفصیل'' ابضاع''،'' مضاربت'' اور'' قرض' کی اصطلاح میں ہے۔

## شركت مين نفع:

۲-شرکت کا نفع شرکاء کے درمیان ان شرائط کے مطابق ہوگا جن پر وہ مشق ہوجائیں، یعنی نصف، ایک تہائی، ایک چوتھائی، یا اس کے علاوہ حصوں پر جو طے ہوجائے، یعنی جائز ہے کہ مال میں کی بیشی کے باوجو دنفع میں برابر ہون اور مال میں برابر ہونے کے باوجو دنفع میں کی بیشی کے بیشی کے ساتھ شریک ہوں، اس لئے کہ ممل کی وجہ سے نفع میں استحقاق ہوتا ہے، اس لئے دونوں شریک کی طرف سے ممل پائے جانے کے باوجو دمنافع میں کمی بیشی درست ہے، کیونکہ بھی بھی ایسا جوتا ہے کہ ان میں کوئی ایک تجارت میں دوسرے سے زیادہ ماہر ہوتا ہے اور ممل پر زیادہ قو کی ہوتا ہے، اس لئے اس کے لئے بیجا نز ہے کہ ہوتا ہے کہ ان میں کوئی ایک تجارت میں دوسرے سے زیادہ ماہر ہوتا ہے اور ممل پر زیادہ قو کی ہوتا ہے، اس لئے اس کے لئے بیجا نز ہے کہ ہوتا ہے مطابق نیادہ نفع کی شرط لگائے، جیسا کہ مضارب کے علم کے مطابق نفع کی شرط لگائی جاتی ہے، اسی رائے کو حفنیہ اور حنا بلہ نے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے خاتیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہے، ما لکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ: شرکت صحیح ہونے کے اختیار کیا ہو کیا کہ موجود کے کیا ہو کیا کہ میں کرتے ہوئی کہ کہ کیا گھیں کہ بی کیا کہ کو کی کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کو کو کیا ہوں کیا کہ کرتے کیا کہ کرتے کیا کہ کو کو کیا کہ کیا ک

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۵ و ۱۳ مه مغنی الحتاج ۲ را ۱۳ مه حاشیه ابن عابدین ۴ ر ۸۳ م، روضة الطالبین ۱۲۲ ۲۵، جوام الإکلیل ۲ ر ۱۷۳ ـ

لئے یہ بھی شرط ہے کہ نفع دونوں مال کے مطابق ہو، اگر دونوں مال برابر ہوں اور اگر مال کم وہیش ہوتو برابر ہوں اور اگر مال کم وہیش ہوتو نفع بھی کم وہیش ہوگا،خواہ عمل مساوی ہو یا کم وہیش، کیونکہ نفع دونوں مال کا نتیجہ ہے، اس لئے میضروری ہے کہ نفع بھی مال کے مطابق ہو، لہذا ان میں سے کسی کے لئے میجائز نہیں ہوگا کہ اپنے مال کے حصہ سے زیادہ نفع کی شرط لگائے (۱)۔

تفصيلات' شركة' كى اصطلاح ميں ہیں۔

## تجارت کے نفع کی زکوۃ:

2 - سامان تجارت سے دوران سال حاصل شدہ نفع اصل مال کے ساتھ ملا یا جائے گا، اور بیز کوۃ کے حساب کے لئے کیا جائے گا، لہذا اگرکوئی مثلاً ماہ محرم میں دوسودرہم میں کوئی سامان خرید ہے پھراس کی قیمت سال مکمل ہونے سے قبل خواہ تھوڑی دیر پہلے ہو تین سو درہم ہوجائے توسال کے اخیر میں کل مال کی زکوۃ نکالی جائے گی، خواہ بی نفع خودسامان ہی میں ہو جیسے جانور موٹا ہونا، یا بازار کا بھاؤ بڑھ جانے میں مسئلہ کواس پیدا شدہ جانور پر قیاس کیا گیا ہے جس کواس کی مال کے ساتھ ملا یا جاتا ہے، نیزاس لئے کہ بازار بھاؤ کے اتار چڑھاؤ کے ساتھ ہراضافہ کے سال کا حساب بہت مشکل ہے، نیزاس لئے کہ یو دوران سال جاری رہنے والی بڑھوتری ہے جو ملک میں اپنی کہ یہ دوران سال اصل شی میں اپنی مال کے تابع ہوا کرتی ہے، لہذا وہ نفع دوران سال اصل شی میں اپنی شامل کر دیا جائے گا، یہ مسلک ما لکیہ کا ہے، اور شافعیہ کا ایک قول ہے جواظہر کے خلاف ہے، اور یہی رائے حنا بلہ، اسحاق اور امام ابو یوسف جواظہر کے خلاف ہے، اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ نفع اصل کے ساتھ اس کی بھی ہے، اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ نفع اصل کے ساتھ اس کی بھی ہے، اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ نفع اصل کے ساتھ اس کی بھی ہے، اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ نفع اصل کے ساتھ اس

اصل کی زکوۃ اس کاسال پورا ہونے پر نکالی جائے گی ،اورنغ کے لئے از سرنو سال کا اعتبار کیا جائے گا۔

امام ابوحنیفه کی رائے ہے کہ ہر حاصل شدہ مال کا سال اس کے جنس کے سال پر مبنی ہوگا خواہ وہ نفع ہویااس کے علاوہ ہو<sup>(1)</sup>۔ تفصیلات ''زکوۃ عروض التجارۃ'' کی اصطلاح میں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشية العدوى ۲/۱۸۸،القوانين الفقهبيه رص ۲۸۸، مغنی الحتاج ۲/ ۲۱۴\_

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه سر۷س،مغنى المحتاج ۱۸۳۱،۲۲۹۸، روض الطالب ار۳۸۳، حاشة العدوى ار۲۲۷،

.....

الف-شہر کے اردگرد کے مکانات، جیسا کہ وہ کہتے ہیں کہ سفر میں قصر کے لئے شہر کے ربض سے متصل گاؤں سے آگے بڑھ جانا ضروری ہے۔اس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔ ب-مربض یعنی بکریوں کی باڑھ اور جانوروں کے بیٹھنے کی جگہ (۱)۔

#### ربط ر•س

#### تعریف:

ا - لغت میں ربض راء اور باء کے فتہ کے ساتھ کا ایک معنی بکریوں کا باڑہ ہے، کہا جاتا ہے: ربضت الدابة ربضا و ربوضا جانوراپی پناہ گاہ میں بیٹے ہیں، "ربض" اور "ربوض" بکریوں کے بیٹے کے لئے استعال ہوتے ہیں جیسا کہ اونٹ کے بیٹے کے لئے بروک بولا جاتا ہے، اس کی جمع" ارباض "ہے۔

اس معنی میں ربض کی طرح مربض بھی ہے جس کی جمع مرابض ہے(۱)۔

حدیث میں ہے: "مثل المنافق مثل الشاة بین الربیضین (۲) (منافق کی مثال اس بکری کی طرح ہے جودوباڑوں کے درمیان ہو) اس مثال سے نبی کریم علیلیہ کی مراداللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "مُذَبُذَبِینَ بَیْنَ ذٰلِکَ لآ إِلٰی هُوُلَاءِ وَلاَ اللٰی هُولُلاءِ " (درمیان ہی میں معلق نہ (پورے) ادھر ہی کے ہیں نہ (پورے) ادھر ہی کے این نہ (پورے) ادھر ہی کے این نہ (پورے) ادھر ہی کے این نہ (پورے)

## ربض فقہاء کی اصطلاح میں دومعنوں کے لئے آتا ہے۔

- (۱) المصباح المنير ،لسان العرب، مادة: '' ربض'' اور ''عطن''۔
- (۲) حدیث: "مثل المنافق مثل الشاق بین الربیضین" کی روایت احمد (۲) حدیث: "مثل الممنافق مثل الشاق بین الربیضین" کی روایت احمد کا میمنیه ) نے حضرت عبدالله بن عمر الله بن عمر الله بن حقیق میں صحیح قرار دیا ہے (۲۷ -۲۹۸، ۲۹۸ طبع المعارف) کی المحارف کی المعارف کی کی المعارف کی المعارف کی المعارف کی کی المعارف کی ا
  - (۳) سورهٔ نساءر ۱۳۳<sub>–</sub>

#### متعلقه الفاظ:

الف-فناء:

۲- فناء (بالکسر) گھر کے سامنے کا میدان ، فناء ثنی ، وہ ہے جواس سے متصل ہواوراس کے مصالح کے لئے تیار کی گئی ہو<sup>(۲)</sup>۔

فقہاء کے نزدیک' فناء البلد'' وہ جگہ ہے جومصالح شہر کے لئے ہوجیسے جانوروں کودوڑانا،مردوں کی تدفین،اورمٹی ڈالنا اور اس طرح کے دوسرے مصالح (۳)۔

#### ب-حريم:

سا-کسی شی کا'' حریم' اس کے آس پاس کے حقوق ومرافق ہیں، اس کو'' حریم' اس لئے کہا جاتا ہے کہ غیر مالک کے لئے اس کو اپنے انتفاع کے لئے خصوص کر لینا حرام ہے (۲)، امام نووی فرماتے ہیں: حریم وہ قریبی جگہیں ہیں جن کی ضرورت اس شی کسے پورا فائدہ اٹھانے کے لئے پڑتی ہے، مثلاً راستہ، پانی کی نالی، اور اس طرح کی دوسری چزیں (۵)۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار ۵۲۵، كشاف القناع ۴۸ ۲۳، جوا هر الإكليل ار ۳۵ س

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،لسان العرب،ماده:'' فنی'۔

<sup>(</sup>٣) التعريفات للجر جاني، حاشيه بن عابدين ار٥٢٥، حاشية الطحطاوي ار ٣٣٠- س

<sup>(</sup>۴) المصباح المنير ، ماده: "حرم" -

<sup>(</sup>۵) روضة الطالبين ١٨٣،٢٨٢٥ ـ

مقامات اوران چیزوں کے لحاظ سے جن سے حریم کا تعلق ہے، اس کی مقدار الگ الگ ہوتی ہے، جیسے گاؤں کا حریم، گھر کا حریم، کنویں کا حریم، نہراوران جیسی چیزوں کا حریم (۱)-دیکھئے: ''حریم''۔

#### ج-عطن ومعطن:

مم-''عطن'' وہ جگہ ہے جہال اونٹ پہلی بار پانی پینے کے بعد جائے اور وہال بیٹھ جائے ، پھر دوسری مرتبہاس کے لئے حوض بھرا جائے تو پھروہ عطن سے حوض کی طرف آئے تا کہ دوبارہ پانی پیئے اور اس کومل کہتے ہیں۔

اونٹ کے بیٹھنے کی جگہ کو''معطن'' بھی کہتے ہیں، اس کی جمع ''معاطن'' ہے'<sup>(۲)</sup>، حدیث میں آیا ہے: ''لاتصلوا فی أعطان الإبل''<sup>(۳)</sup> (اونٹ کے بیٹھنے کی جگہوں میں نماز نہ پڑھو)۔

## اجمالی حکم اور بحث کے مقامات:

۵- ربض معنی اول (یعنی شهر کے ارد گرد مکانات وغیرہ کے معنی)
 میں ہوتو فقہاء نے اس کا حکم مسافر کی نماز میں ذکر کیا ہے، جہاں
 انہوں نے شرط لگائی ہے کہ مسافر کے لئے چار رکعت والی نماز میں
 قصر کرنے کے لئے ربض ہے آگے بڑھ جانا ضروری ہے۔

علامہ ابن عابدین فرماتے ہیں کہ سفر میں چاررکعت والی نماز میں قصر کرنے کے لئے بیشرط ہے کہ مسافر اپنے سفر کی جانب اپنی اقامت کی جگہ کی آبادی سے نکل جائے ،اسی طرح بی بھی شرط ہے کہ موضع اقامت کے توالع لیعنی شہر کے ربض سے گذر جائے ، (ربض

(۳) حدیث: "لا تصلوا فی أعطان الإبل" كی روایت ترمذی (۱۸۱/۲ طبع الحلی ) نے حضرت ابوہریر اللہ سے کی ہے ، اور کہا ہے کہ حدیث حسن صحیح ہے۔

شہر کے اردگرد کے مکانات وغیرہ ہیں)،اس گئے کہ وہ مصر کے حکم میں ہے،اس طرح سیح قول کے مطابق ربض سے مصل گاؤں سے نکل جانا بھی ضروری ہے، برخلاف باغوں کے اگر چہ وہ کسی عمارت سے متصل ہوں، کیونکہ باغات شہر کے حصن ہیں ہوتے ہیں،اگر چہان میں شہر کے لوگ سال بھر یاسال کے سی حصہ میں رہتے ہوں (۱)۔
اس کی تفصیل '' صلا قالمسافر'' کی اصطلاح میں ہے۔

شہر سے ارباض کے خارج ہونے کے اعتبار سے وہاں جمعہ اور عیدین کی نمازیں:

۲ - فقہاء نے ارباض میں عیدین اور جمعہ کی نماز کے سیح ہونے کو صراحناً ذکر نہیں کیا ہے، وہ ربض جوشہر کے تابع ہوکہ مسافر کے لئے وہاں سے آگے بڑھنے سے قبل نماز میں قصر کرنا جائز نہ ہو، وہاں اگر عیدین وجمعہ کی شرطیں پائی جارہی ہوں تو وہاں ان نماز وں کا اداکرنا جائز ہے، کیکن وہ ربض جوشہر سے باہر ہوا وراس کے تابع نہ ہوتو اس میں جمہور فقہاء (حنفیہ، شافعیہ اور مالکیہ) کے نز دیک جمعہ اور عیدین کی نماز حائز نہیں ہوگی (۲)۔

اس كى تفصيل' صلاة الجمعة "اور' صلاة العيدين "ميں ہے۔

#### ارباض كوآبادكرنا:

2-احیاء (آبادکرنا) صرف موات زمین کا آتا ہے، موات ویران اور غیر آبادز مین ہے جس سے فائدہ نہ اٹھایا جاتا ہو، توجس زمین کا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۲۷۹، نهایة الحتاج ۵ر ۲۳۰، الروضه ۲۸۳،۲۸۲ ب

 <sup>(</sup>۲) الزاہر فی غریب الفاظ الشافعی را ۱۰۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ار۵۲۵ ،حافية الطحطاوی ار۴ ۳۳، فتح القدير ۸/۲، الهندميه ۱۸۹۱، جواهر الإکليل ار۸۸،مغنی المحتاج ار۲۲۴،۲۲۳، حافية القلو بی ۱/۲۵۲،کشاف القناع ار۷۵، المغنی ۲۲۱،۲۵۹ -

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۵۳۷،۵۳۹،۵۳۵، جوابرالاِ کلیل ار ۹۳،۸۸، ۱۰۳۰، مغنی الحتاج ۱، ر۲۲۳، ۲۸۰، کشاف القناع ار ۵۰۷

کوئی ما لک نه ہواور نه ہی اس ہے کسی کاحق متعلق ہو، نه وه آ مادی کی حريم مهو، اورنه بي وه قابل انتفاع مهو،تو وه زمين موات مهوگي، اس كا احیاء جائز ہے، بعض فقہاء نے بہ شرط لگائی ہے کہ وہ عرف کے اعتبار سے گاؤں سے قریب نہ ہو، (جبیبا کہ حنابلہ اوران کے موافقین فقہاء نے تحدید کی ہے یا جیسا کہ حنفیہ نے کہا کہ گاؤں سے یکارنے والے کی آواز وہاں تک پہنچ جائے )ایسااس لئے ہے کہ گاؤں سے قریب جوجگہیں ہوتی ہیںان سے گاؤں کے باشندوں کےمصالح ومنافع منسلک ہوا کرتے ہیں،اس کے بعد جوزمینیں ہوتی ہیں وہ ارض موات کہلاتی ہیں۔

مذکورہ بالا تفصیلات کے مطابق ارباض کو ارض موات نہیں سمجھا جائے گا،لہذاان کا احیاء جائز نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔کس کا آباد کرنا جائز ہے اور کس کا نہیں،اس کی تفصیل (''احیاء الموات'' فقرہ نمبراا،۱۲،۱۲) میں ہے۔

ربض دوسرے معنی میں ( بکریوں کا باڑہ):

 ۸ - تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ بکریوں کے باڑہ میں جب کہ نجاست سے حفاظت پراطمینان ہونماز پڑھنا جائز ہے اس لئے کہ حدیث نبوی ي: "صلوا فيمرابض الغنم ولا تصلوا في أعطان الإبل" ( بکریوں کے باڑہ میں نماز ادا کرولیکن اونٹ کے باڑہ میں نمازنہ پڑھو)۔

روسري حديث ب:"أن رجلا سأل النبي عَلَيْكُ قال:

(۱) فتح الباري ار ۵۲۷،۳۴۲،۳۳۵،عدة القاري سر ۱۵۷، ۱۸۲،۱۸۲، ابن (۱) ابن عابدین ۲۷۸۷، جوابر الا کلیل ۲۰۲۰، المواق ۲۰۲۷، قلیونی سر ۸۷ ۸۸، ۹، ۹، ۹، ۱۸۷، ۳۳۲ و ۲۲۷،۵۲۳، ۱۸۷، شاف القناع ۱۸۷، ۱۸۷

أصلى في مرابض الغنم؟ قال نعم: قال:أصلى في مبارك الإبل؟ قال: لا" (١) (ايك شخص نے نبي كريم علي الله سے وريافت کیا،کیا میں بکریوں کے باڑہ میں نمازیر ھسکتا ہوں؟ آپ علیہ نے فرمایا: ہاں، پھراس شخص نے سوال کیا، کیا میں اونٹ کے بیٹھنے کی جگہوں میں نمازیڑھ سکتا ہوں؟ آپ علیہ نے فرمایانہیں)۔ اس كى تفصيل اصطلاح'' صلاة'' اور'' مكروبات الصلاة'' میں ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "صلوا في مرابض الغنم، ولا تصلوا في أعطان الإبل" كي روایت تر مذی (۱۸۱۸ طبع کھلی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے اور کہا کہ بہ حدیث حسن سیحے ہے۔

عابدين ار٢٥٥، جوابر الإكليل ار٣٥، المجموع سر١٦١٠١٠، المغنى 

مديث: "أن رجلا سأل النبي عليه : أصلى في مرابض الغنم ....." کی روایت مسلم (ار ۲۷۵ طبع لحلعی ) نے حضرت جابر بن سمر ہ سے کی ہے۔

#### ہوسکتی ہے(۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-حاسوس:

۲-" جاسوس" وه شخص ہے جو خبروں کی تحقیق اور خفیہ معاملات کا سراغ لگائے، "جس الأخبار و تجسسها" سے ماخوذ ہے، لینی تفتیش کرنا، پیشر میں ہوتی ہے، اور ایک قول ہے کہ خیر وشر دونوں میں ہوتی ہے (۲)۔

#### ب-مرابط:

س- جولوگ دین کے اعزاز اور دشمن کی تاک میں مسلمانوں کی کسی سرحد پررہتے ہیں وہ مرابط ہیں (۳)۔

#### ۍ−حارس:

ہم - حارس الحراسة كا اسم فاعل ہے جس كامعنى حفاظت كرنا ہے، اس
 كى جمع حراس ہے، بادشاہ كے محافظ (باڈى گارڈ) كوحرس السلطان كہا
 جاتا ہے۔

ربئیۃ اور حارس دونوں قریب المعنی الفاظ ہیں (<sup>(4)</sup> دونوں میں فرق صرف اتنا ہے کہ'' ربیئۂ' عام طور پر پہاڑ اور اونجی جگہ سے ہوتا ہے۔ ہے، کیکن'' حارس'' میں اس کا ہونا ضروری نہیں ہے۔

#### د-رصدی:

## ۵ – رصدی و شخص ہے جوراستہ میں بیٹھ کرلوگوں کود تکھیے تا کہان کے

- (۱) الخطاني على الى داؤ دار ۲ ۱۳ ما، بذل الجمهود ۲ / ۱۲۷ـــ
  - (٢) المصباح المنير ،ماده: "جس" \_
  - (۳) ابن عابدین ۳/۲۱۸،۲۱۷
  - (٣) المصباح المنير ،لسان العرب، ماده: "حرس" ـ

## ربيبة

#### نعريف:

ا-"ربیئة" اور "ربئ " لغت میں ہراول دستہ (قوم کا جاسوس)
ہے جو بلندمقام سے دشمن پرنگاہ رکھتاہے تا کہ وہ اچا نک اس کی قوم پر
حملہ آ ورنہ ہوجائے" ربا القوم یربؤهم ربا" سے ماخوذ ہے یعنی
اونچی جگہ سے جھانکنا۔

صدیث میں آیا ہے:"مثلی و مثلکم کمثل رجل رأی العدو فانطلق یوباً أهله"<sup>(۱)</sup> (میری اورتمہاری مثال اس شخص کی طرح ہے جورتمن کود کیھے اور اپنے اہل کی تگہانی کرنے گئے )۔

لسان العرب میں ہے کہ اہل لغت نے "ربی " کومؤنث پڑھا ہے، اور ہے، اس لئے کہ طلیعة (ہراول) کوعین (جاسوں) کہا جاتا ہے، اور قوم کے عین مؤنث ہے، اس لئے کہ وہ اپنی آنکھ سے دیکھتا ہے، اور قوم کے معاملات کی نگہ بانی اور حفاظت کرتا ہے (۲)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے،خطابی فرماتے ہیں کہ:'' رنی'' اس نگہبان کو کہتے ہیں جونگہبانی کی جگہ سے جھانک رہا ہو، اور دشمن کو دیکھ رہا ہو کہ وہ کس سمت سے آرہا ہے پھر وہ اپنے اصحاب کو باخبر کررہا ہو، اور یہ نگہبانی کسی ٹیلہ، پہاڑ، یا اونچی جگہ ہی سے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مثلی و مثلکم کمثل رجل رأی العدو ......" کی روایت مسلم (۱ر ۱۹۳ طبع الحلمی ) نے قبیصہ بن المخارق اورز ہیر بن عمر و سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) متن اللغة ،لسان العرب،الصحاح، ماده: '' ربا''، أنجعجم الوسيط ،النهابيه الر12هـ (

مالوں میں سے کچھ بطور ظلم اور زیاد تی کے لیے لے<sup>(۱)</sup>۔

ا جمالی حکم اور بحث کے مقامات: ۲ - فقہاء نے رہیئة کے احکام غنائم قبل اور قطع طریق کی بحثوں میں ذکر کیا ہے۔

اول-جهاداورغنائم مين:

2 - فقہاء کی رائے ہے کہ جہاد میں ربیئہ (فوج کا دید بان) فوج ہی میں شار کیا جائے گا، اور مجاہدین کی طرح اس کو بھی مال غنیمت میں حصد دیا جائے گا۔

اس لئے کہ جہاد کی مصلحت کا تقاضایہ ہے کہ بعض لوگ جنگ کریں اور بعض معاون و مددگار رہیں، بعض جنگی سازو سامان کی حفاظت کریں،اور بعض جانوروں کے لئے چارہ فراہم کریں،اوراگر پورالشکر جنگ کرنے گئے تواس ہے جنگی تدبیر کونقصان پہنچ گا(۲)۔

## قصاص مين ربيئة كاحكم:

۸- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ایک کے بدلہ میں پوری جماعت کو قتل کیا جائے گا، اگر اس کا ہر فرد اس عمل میں شریک ہو جوموت کا سبب ہو، اور اگر قصاص کی ساری شرطیں پائی جائیں تو ان سب سے قصاص لیا جائے گا جبیا کہ 'قصاص'' کی بحث میں تفصیلات موجود ہیں۔

۔ اوراگران لوگوں کے ساتھ فوج کا دید بان ہو جو آل کے مل میں شریک نہ ہواور نہ ہی اس نے براہ راست یے مل کیا ہوتو جمہور (حنفیہ،

(۲) شرح السير الكبير ۳۷ ۱۰۱۲، المواق بهامش الحطاب ۳۷ ۳۷۰، بذل المجهود ۲۷ ۲۱ تخ تخ الدلالات السمعية للخزاع ۳۲۰،۳۱۹

شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے میہ ہے کہ اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا خواہ وہ ان لوگوں کے ساتھ ارادہ قبل میں متفق ہویا نہ ہو، اس لئے کہ ان کے نزدیک قصاص میں میشرط ہے کہ سب براہ راست اس میں شریک ہوں (۱)۔

مالکید کی رائے ہے کہ اگروہ ان کے ساتھ عمل میں مددگار ہوتو اس سے قصاص لیا جائے گا۔اس طرح کہ سب قبل کا ارادہ کریں اور حاضر بھی ہوں اگر چہ ان میں سے صرف ایک ہی شخص قبل کرے ،مگر شرط بیہ ہے کہ وہ اس طرح ہوں کہ اگر ان سے مدد طلب کی جاتی تو وہ مدد بھی کرتے جسیا کہ ان کے نزدیک معاون کا حکم ہے (۲)۔ اس کی تفصیل اصطلاح ''قصاص'' میں ہے۔

## ڈا کەزنى میں ربیئة كاحكم:

9-ربیئہ کا حکم ڈاکہ زنی میں براہ راست شریک ہونے والے کی طرح ہے، اگر کسی کافل ہوجائے تو جنگ کرنے والوں کے ساتھاس کو بھی فتل کردیا جائے گا اگر چہ بعض ہی لوگوں نے براہ راست حصہ لیا ہو، یہ مسلک مالکیے، حنفیہ اور حنابلہ کا ہے، اس لئے کہ جنگ کی بنیا دقوت اور مدد پر ہوتی ہے، اور ڈاکوؤں کی عادت ہے کہ بعض بنیا دقوت اور مدد پر ہوتی ہے، اور ڈاکوؤں کی عادت ہے کہ بعض براہ راست شریک ہوتے ہیں اور دوسرے بعض مدد کرتے ہیں، اس کے برخلاف دوسرے حدود ہیں۔ امام مالک سے منقول ہے کہ حضرت عمر شے اس شخص کوئل کردیا جو قاتلوں کا تگہبان تھا (۳)۔ حضرت عمر شے نے اس شخص کوئل کردیا جو قاتلوں کا تگہبان تھا (۳)۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ جو شخص ڈاکوؤں کی مدد کرے یا شافعیہ کی رائے ہے کہ جو شخص ڈاکوؤں کی مدد کرے یا

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،ماده: "رصد" ـ

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق للزيلعي مع حاشية الثلبي ٢٧ /١١٨ مغني الحتاج ٢٢ /٢٢ ، نهاية الحتاج ٢٢ / ٢٢ ، نهاية الحتاج ٢٤ / ٢٢ ، نهاية

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۱۲۵۸-

<sup>(</sup>٣) فتح القدير١٨١٨، البدائع ٧/١٩، المواق على الحطاب ٢٧٢٣، المدونه ٢/١٠٣، كمغنى لا بن قدامه ٢٩٧٨-

حاضر ہوکران کی جماعت کو بڑھائے یا ان کا جاسوس ہولیکن براہ راست شریک نہ ہوتو اس پر حدوا جب نہیں ہوگی بلکہ اس کی تعزیر کی جائے گی <sup>(1)</sup>۔ دیکھئے:''قطع الطریق''۔

ربية

#### تعريف:

ا-"دبیبة" لغت میں بیوی کی وہ لڑکی ہے جو دوسرے شوہر سے ہو،
"درب" ہے مشتق ہے، اس کامعنی درست کرنا ہے، کیونکہ وہ لڑکی
کے تمام امور واحوال کی اصلاح و درشگی کی ذمہ داریاں نبھا تا ہے،
اس کی جمع"دبائب" ہے (۱)۔

فقہاء کی اصطلاح میں ''ربیبیة'' بیوی کی لڑکی ،اس کی بوتی اور نواسی کو کہتے ہیں، اور اس سے ینچے کے پشتوں تک خواہ نسی ہوں یا رضاعی، وارث ہوں یا نہ ہوں، اورلڑ کے کوربیب کہتے ہیں (۲)۔

## اجمالي حكم:

۲-ربیبه محرمات میں سے ہے بشرطیکہ شوہراس کی مال کے ساتھ دخول کر لے، لہذا اگر شوہرا پنی بیوی سے وطی کر لے تواس پراس کی ربیبہ حرام ہوجائے گی چاہے اس کی پرورش میں ہویا نہ ہو، یہی جمہور فقہاء کی رائے ہے، کیونکہ آیت کریمہ: "وَرَبَائِبُکُمُ الَّلاتِی فِیُ حُجُورِ کُمُ" (۳) (اور تمہاری بییوں کی بیٹیاں جوتہاری پرورش میں حُجُورِ کُمُ" (۳) (افر تمہاری بییوں کی بیٹیاں جوتہاری پرورش میں رہی ہیں)، کے اندر" حجر" کا تذکرہ محض عرف وعادت کی بناء برہے

(۱) المهذب۲۸۲،مغنیالحتاج ۱۸۲،۲

<sup>(</sup>۲) المغنى لا بن قدامه ۲ ر ۵۲۹ طبع الرياض،القلو بي وعميرة ۳۸ س ۲۴۳

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۳\_

نہ کہ شرط کے طور پر ، تو بالا جماع اس کا کوئی مفہوم نہیں ہے ، اسی وجہ سے مقام حلت میں محض نفی دخول پر اکتفا کیا گیا، اور نفی دخول کے ساتھ نفی حجر کی بھی شرط نہیں لگائی گئی اور یوں نہیں کہا گیا: اگرتم نے دخول نہیں کیا ہواور تمہاری پرورش میں نہ ہوں ، کیونکہ جس چیز سے حرمت کا شہوت ہوتا ہے اسی کی ضد سے اباحت متعلق ہوتی ہے (۱)۔

حضرت عمرٌ اور حضرت علیٌ اور بعض دیگر حضرات کی رائے ہیہ ہے کہ رہیباس وقت حرام ہوگی جب کہ اس کی پرورش میں ہو، کیونکہ ظاہر نص "ور بائبکم اللاتی فی حجور کم" کا تقاضا بہی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے زوجہ کی بیٹی کو اس وصف کے ساتھ حرام کیا ہے کہ وہ شوہر کی پرورش میں ہو، لہذا حرمت اس وصف کے ساتھ مقید ہوگی (۲)۔

اس کے علاوہ اس دخول کے مفہوم میں جس سے کہ ربیبہ حرام ہوجاتی ہے اور خلوت، چھونے اور نگاہ پڑنے کی وجہ سے حرمت مصاہرت کے ثبوت میں، اور زنا اور زکاح فاسد کی وجہ سے اس حرمت کے متعلق ہونے میں فقہاء کے یہاں تفصیلات ہیں (۳) جو'' محرمات' کی اصطلاح میں دیکھی جائیں۔

- (۱) عمرة القاری ۳۹۲/۹ طبع العامرة، الزیلی ۱۰۲/۲، فتح القدیر و العناییه ۲/۲۵ مطبع الأمیریه، التاج والإکلیل بهامش مواهب الجلیل ۱۳۲۳، ما ۲/۳۵ مطبع الأمیریه، التاج والاکلیل ۴۵۰٬۵۲٬۵۱٬۸ شاکع کرده دارالمعرفه، مغنی الحتاج معلی شرح الرساله ۵۲٬۵۱/۳، شاکع کرده دارالمعرفه، مغنی الحتاج سر۷۷/۱، شاکع کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۲۸ می به سیم کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۲۸ می کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۲۸ می کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۲۸ می کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۲۸ می کرده دارا حیاءالتر اشالعربی، المغنی لابن قد امه ۲۹/۹۸ می کرده دارا حیاءالتر اشالعربی کرده دارا حیاءالتر اسالعربی کرده دارا کرده دارا حیاء کرده دارا کرده
- (۲) أحكام القرآن للجصاص ۱۲۹/۱، شائع كرده دار الكتاب العربي، بدائع الصنائع ۱۵۹/۱الزيلعي ۱۰۲/۲ عاشية العدوى على شرح الرسالة ۵۲/۲ المغنى لا بن قدامه ۲/۹۲/۹
- (۳) عمدة القاری ۱۹۷۹ من فتح الباری ۱۵۸ ۱۵ شائع کرده السّلفیه، بدائع الصنائع ۲/۲۲۰، التاج والإ کلیل سر ۲۲، بدایة المجتبد ۲ / ۳۳ طبع مصطفیٰ الحلبی ، المغنی ۲/۵۵، الفروع ۱۹۲،۱۹۵ م

## ربيبه كى حرمت ميں زوجه كى وفات كااثر:

سا-جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی مرد کسی عورت سے شادی کرے اور وطی سے قبل اس عورت کی وفات ہوجائے تو مرد کے لئے جائز ہوگا کہ اس کی بیٹی سے نکاح کرلے، کیونکہ حرمت میں موت دخول کے قائم مقام نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''مِنُ نِسَائِکُمُ اللَّاتِيُ دَخَلُتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَّمْ تَکُونُوْ اللَّ تَبِيول دَخَلُتُمْ بِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْکُمُ "(ا) (اور جو تمہاری ان ببیول سے ہول جن سے تم فی جو تی ہے کی اگر انجی کی ہوتو تم ہوئی گناہ نہیں )۔

صاحب مبسوط فرماتے ہیں کہ آیت میں ربیبہ کی حرمت کا تعلق شرعادخول کے ساتھ مشروط ہے، تواگر ہم موت کو دخول کے قائم مقام کریں توایسا کرنارائے سے ہوگا اور جس طرح محض رائے کی بنیاد پر کوئی شرط لگانا جائز نہیں اسی طرح رائے کی بنیاد پر کسی شرط کو کسی دوسری شرط کے قائم مقام بنانا بھی جائز نہیں ہوگا، اور اس لئے بھی کہ موت سے ہونے والی جدائی وطی سے قبل جدائی ہے، لہذا ربیبہ حرام ہوگی جیسیا کہ طلاق کی جدائی میں ہے (۲)۔

ایک روایت کے مطابق حنابلہ کا یہ تول ہے (اور حضرت ابوبکر طفی نے اس کو اختیار کیا ہے، اور حضرت زید بن ثابت میں سی کے قائل ہیں) کہ ربیبہ کے حرام ہونے میں موت دخول کے قائم مقام ہوتی اس کئے کہ عدت اور مہر کی تکمیل میں موت دخول کے قائم مقام ہوتی ہے ہہذار بیبہ کی حرمت میں بھی اس کے قائم مقام ہوگی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) المبسوطلسرخسي ۴/۰۱،۱مغنی ۱۸/۵۷، تخة الحتاج ۲/۷۰۳ س

<sup>(</sup>۳) أحكام القرآن للجصاص ۲ / ۱۲۷، شائع كرده ، دار الكتاب العربي ، المبسوط ۴ / ۲۰۰۸ المغنی ۲ / ۵ ۷ ، الفروع لا بن مفلح ۵ / ۱۹۵ \_

تفصیل کے لئے دیکھئے:''محرمات'،''موت' اور'' دخول'۔

رَتَق

تعريف:

ا-"الرتق" لغت مين "فتق" كى ضد ہے كہتے ہيں" رتقت الفتق أرتقه فارتتق" يعنى جرِّ جانا، اسى معنى مين الله تعالى كا ارشاد ہے: "كَانتَا رَتُقًا فَفَتَقُنَاهُ مَا" () (دونوں ملے ہوئے تھے پھر ہم نے دونوں كوكھول ديا)۔

رتق (تاء کے فتحہ کے ساتھ) رتقت المو أة ترتق كا مصدر ہے، صفت رتقاء ہے، بینة الرتق وہ عورت جس كی شرم گاہ کے بند موجانے كی وجہ سے جماع ممكن نہ ہو، يااس ميں پيشاب كی راہ کے علاوہ دوسرا شگاف ہوہ ئيس (۲)۔

فی الجملہ فقہاء کی اصطلاح اس معنی سے الگ نہیں ہے، چنانچہ امام نووی نے رتق کی یوں تعریف کی ہے کہ وہ گوشت بڑھ جانے کی وجہ سے کل جماع کا مسدود ہوجانا ہے (۳)۔

الرحيبانی نے کہاہے کہ پيدائش طور پرشرم گاہ کااس طرح بند ہونا کہآلہ تناسل اس میں داخل نہ ہو<sup>(۴)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-قرن:

۲-'' قرن'' وہ ہے جوشرم گاہ میں عضو تناسل کے داخل ہونے سے

- (۱) سورهٔ انبیاء ر• س<sub>س</sub>
- ر الصحاح، القامون المحيط، ماده: "رتق"، المطلع على ابواب المقنع ٣٢٣ \_
  - (m) روضة الطالبين ١٧٧٥ ـ
  - (۴) مطالب أولى انهي سر١٠٨\_

ربیبه کی لڑکیوں اور پوتیوں کی حرمت: ۲ - ربیبه کی لڑکیوں اور پوتیوں اور اس سے نیچے درجات کی عور توں سے نکاح کی حرمت اجماع سے ثابت ہے، اور اس لئے بھی کہ بینام تمام پرصادق آتا ہے(۱)۔

(۱) البحرالرائق ۳ر۰۰۱، فتح القدير ۲ر۳۵۹، بدائع الصنائع ۲ر۲۹۰،۲۵۹، الفوا که الدوانی ۲ر۲۹۰،۲۵۹ تخته المحتاح ۷/۲۰۰۱ سالفروع ۵/۱۹۵\_

مانع ہو، وہ یا توسخت گلٹی ہے یا بھرا ہوا گوشت، یا ہڈی، اگر کسی عورت کویہ بیاری ہوجائے تو وہ'' قرناء''ہے۔

بعض حضرات کا قول ہے کہ قرن الی ابھری ہوئی ہڈی ہے جس کے اوپر کا حصہ ہرن کی سینگ کی طرح تیز ہواور جماع سے مانع ہوتی ہے (۱)۔

#### ب-عفل:

سا-عفل (عین اور فاء کے فتہ کے ساتھ) وہ گوشت ہے جوعورت کی شرم گاہ میں ابھر آتا ہے اور اکثر رستار ہتا ہے، مرد کے پھولے ہوئے خصیہ کے مشابہ ہوتا ہے۔

ایک قول ہے کہ وہ شرم گاہ کی ایک جھاگ ہے جو جماع کے وقت پیدا ہوتی ہے (۲)۔

صاحب غایۃ المنہی نے فر مایا: اگرانسداد پیدائش ہوتو وہ عورت رتقاء ہے ور نہ وہ قر ناءاور عفلاء ہے، از ہری نے رتق ، قرن اور عفل کو ایک قرار دیا ہے، پھر کہا ہے کہ 'عفل'' باکرہ میں نہیں ہوتا ہے، بلکہ ولا دت کے بعد ہی بیرا ہوتی ہے (۳)۔

## اجمالي حكم:

فنخ نكاح ميں رتق كااثر:

۳ - ما لکیے، حنابلہ اور شافعیہ کے نزدیک'' رتق''ان عیوب میں شامل ہے جن کی بنیاد پر خیار حاصل ہوتا ہے (۲)۔

- (۱) تىيىن الحقائق سر۲۵\_
- (۲) الدسوقی ۲ر ۲۴۸، الزرقانی ۴ر ۲۳۷\_
- (س) مطالب أولى النبي 2/4 ١٥/١٠ الزاهر للأزهري ١٦٦-
- (۴) حاشية العدوى على شرح الرساله ۲ ر ۸۳ دارالمعرفه،الشرح الصغير ۲۷-۷۸ روضة الطالبين ۷۷–۱۷۷،أسنی المطالب ۳۷ (۷۱، فتح القدیر ۳۲۷ س

لہذاعقد نکاح کے وقت اگرز وجہرتقاء ہواور شوہر کومعلوم نہ ہوتو شوہر کو فنخ نکاح کاحق حاصل ہوگا۔

کیونکہ مرض رتق کے ساتھ مجامعت ممکن نہیں، جب کہ نکاح کے عمومی مصالح کا حصول وطی پر موقوف ہوتا ہے۔

کیونکہ زنا سے پاک دامنی، سکون اور اولا دوطی سے حاصل ہوتی ہے، اور رتق اس سے مانع ہے، لہذا فنخ نکاح کا حق حاصل ہوگا(۱)۔

حفیہ کی رائے یہ ہے کہ اگر ہوکی کورتق ہوتوشو ہر کوفنخ نکاح
کاحق نہ ہوگا۔عطاء بخنی ،عمر بن عبدالعزیز ، ابوقلا بہ ، ابن ابی لیلی ،
اوزاعی ، توری اور ابوسلیمان خطابی کا یہی مسلک ہے ، اور مبسوط
میں ہے کہ حضرت علی اور ابن مسعود گا کا بھی یہی مسلک ہے (۲)۔
میں ہے کہ حضرت کی دلیل ہیہ ہے کہ'' رتق'' عقد کے علم یعنی عورت
کے حلال ہونے میں مخل نہیں ہے ، لہذا اندھا ہونے ، فالج زدہ ہونے
اور ایا بچ ہونے کی طرح اس میں بھی فنخ کاحق حاصل نہ ہوگا ، اور حق کی وجہ سے عقد
کی وصولیا بی ایک ثمرہ ہے اور ثمرات کے فوت ہونے کی وجہ سے عقد کراح متا تر نہیں ہوگا۔

اس کی نظیر میہ ہے کہ زوجین میں سے کسی کی موت سے تن کی وصولیا بی ختم ہوجاتی ہے کین اس سے نکاح ختم نہیں ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ مہر کا کوئی ادنی حصہ بھی ساقط نہیں ہوگا، اور نکاح کا مقصد حاصل کرنے میں رتق موت سے کم درجہ کی چیز ہے کیوں کہ یہاں حق کی وصولیا بی کسی ذریعہ سے ہوسکتی ہے، اس لئے کہ رتق کا آپریشن ممکن ہے (۳)۔

- (۱) المغنی ۲ ر ۲۵۱ ، بدائع الصنائع ۲ ر ۳۲۷ ـ
- (٢) البنايي ٨ ر ٧٣ ٤ ، فتح القدير ٣ ر ٢٦٧ ، نيز د يكھئے: المبسوط ٩٦ / ٩٦ ـ
- (٣) المبسوط، نيزد يكھئے: البنابيه ١٩٨٣ عبدائع الصنائع ١٨٣٢، البحر الرائق ١٠٠٨ ١١٠٠

رتقاء کواییے رتق کے علاج پر مجبور کرنا:

۵- مالکیہ کا مسلک یہ ہے کہ اگر رتفاء کا شوہر فنخ نکاح کا مطالبہ کرے اور عورت علاج کرانا چاہے تو اس کو اس کے لئے حسب ضرورت مہلت دی جائے گی، اور اگر بیمرض پیدائش ہوتو پھر اس کو اس پر مجبور نہیں کیا جائے گا، اور اگر علاج سے اس کی شرم گاہ میں کوئی نقص نہ آتا ہوتو پھر شوہر پر صبر کرنالازم ہوگا، اسی طرح اگر شوہر علاج کا مطالبہ کرے اور علاج سے اس کوکوئی نقصان نہ ہوتو اس کو اس پر مجبور کیا جائے گا(۱)۔

شافعید کی رائے میہ ہے کہ شوہر کوت نہیں ہے کہ رتفاء کوشرم گاہ کا آپریشن کرانے پرمجبور کرے، اوراگروہ آپریشن کرالے اور وطی کرناممکن ہوجائے تواب شوہر کوفنخ کا اختیار نہ ہوگا کیونکہ سبب ختم ہوگیا<sup>(۲)</sup>۔

حنفیہ میں سے صاحب الدر نے کہا ہے کہ: کیا شوہر کواپنی بوی کے رتق آپریشن کرانے کاحق ہے اور کیااس پر رتقاء کو مجبور کیا جائے گا؟ ظاہر بیہ ہے کہ ہاں، کیونکہ رتقاء پر جوحوالگی واجب ہے وہ اس کے بغیرمکن نہیں ہے۔

ابن عابدین نے اس پرتعقب کرتے ہوئے کھا ہے: کیکن یہ عبارت کہ' شوہرکو بیوی کے رتق کا آپریشن کرانے کا حق ہے' منقول نہیں ہے، بلکہ عیب رتق کی وجہ سے خیار کے نہ ہونے کی علت کے بیان میں صرف ان کا یہ قول: '' اس کا آپریشن کرانا ممکن ہے' منقول ہے۔ اس سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اسے اس کا حق حاصل ہے، اسی وجہ سے علت مذکور کے نقل کے بعد صاحب بحر نے کہا ہے: '' لیکن میں نہیں سمجھتا کہ اس کو آپریشن پرمجبور کیا جائے گایا نہیں (۳)۔

- (۱) الفواكهالدواني ۲/۰۷، حاشية الدسوقي ۲/ ۲۸۴،۲۸۳ شائع كرده، دارالفكر
  - (٢) روضة الطالبين ٤/ ١٤٤٠ أسنى المطالب ١٨٢٣ ١٥ ــ
- (٣) ابن عابدين ٢ ر ۵۹۷، حاشية الطحطاوي على الدر ٢ ر ٢١٣، البحرالرائق ٢ م ٨ ١٣٨ -

اس میں حنابلہ کی کوئی صریح دلیل نہیں ہے، البتہ ان لوگوں نے کہا ہے کہ ایسے عیب میں خیار ثابت نہیں ہوگا جوعقد کے بعد زائل ہوجائے، اس لئے کہ اس کا سبب نہیں رہا (۱)۔

#### رتقاء كانفقه:

Y - رتقاء کا نفقہ واجب ہے، چاہے رتق اپنے آپ کوشوہر کے حوالہ کرنے کے بعد پیدا ہوا ہو یا ساتھ ساتھ، کیونکہ بعض طریقوں سے استمتاع ممکن ہے، اوراس کی جانب سے کوئی کوتا ہی نہیں ہے، جمہور فقہاء کا یہی مسلک ہے (۲)۔

مالکیدکامذہب ہے کہ جوعورت جماع کی طاقت رکھتی ہوگراس کارتق وغیرہ مانع ہوتواس کا نفقہ واجب نہیں ہوگا،الا بید کہ شو ہرعلم کے باوجود اس سے لطف اندوز ہوتا ہو<sup>(س)</sup>۔

تفصيل كے لئے ديكھئے: "نفقة" ـ

## شوہر کا پنی رتقاء ہوی کے لئے باری مقرر کرنا:

2- شوہر پراپنی رتقاء بیوی کے لئے بھی باری مقرر کرنا واجب ہے،
کیونکہ باری مقرر کرنے کی غرض انس ہے نہ کہ مجامعت (۳)، رتق
کے بنوت کے اسباب اور اس کی وجہ سے بنوت خیار کے شرا لطا ور اس
سے متعلق دوسرے احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: ''عیب' اور
'' فاح''۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهى ۱۵۰/

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۹ر ۲۰، المغنى ۷ر ۲۰۳، فتح القدير، العنابيس ۱۳۲۷، ۲۳۸ س

<sup>(</sup>۳) الدسوقى ۲/۲ م، جوابرالإ كليل ار ۲۰۸-

<sup>(</sup>۴) مطالب أولى النبى ۳/۷/۲، ألمغنى مع الشرح الكبير ۸/۹ ۱۳ ، الشرح الصغير ۲/۵۰۵، شالع كرده، دار المعارف، حاشية العدوى على شرح الرساله ۵۹/۲، ابن عابد بن ۲/۰۰ ۴، مجمع الأنبر ار ۵۹ ۳، روضنة الطالبين ۷/۵ ۳۳۔

.....

#### **ب-ندب:**

سا-الندب ندب کا مصدر ہے اور الفت میں اس کا معنی میت کے محاس کا تذکرہ کرنا ہے، اور المصباح میں ہے: '' ندبت المو أة الممیت ندبا" باب نفر ہے، صفت کا صیغہ ''نادبة" اور جمع ''نوادب" ، کیونکہ یمل پکارنے کی طرح ہے، اس لئے کہ وہ میت کے محاس کو اس طرح شار کرتی ہے گویا کہ وہ سن رہا ہے، اور اس کا معنی فقہاء کے نزدیک وہی ہے جولفت میں ہے (۱)۔

## شرعی حکم:

سم - حنفیہ کی کتاب در مختار میں ہے کہ میت کے اوپر شعر وغیرہ کے ذریعہ مرشیہ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیکن اس کی مدح سرائی میں مبالغہ کرنا مکروہ ہے، خصوصااس کے جنازہ کے پاس۔

امام نووی نے صاحب التتمہ کے حوالہ سے مجموع میں یہ بیان کیا ہے کہ میت کا مرشیہ اس کے آباء واجداد کے تذکرے، اس کی خصوصیت وکارناموں کو بیان کر کے جائز نہیں ہے، بہتر یہ ہے کہ اس کے حق میں دعاء مغفرت کی جائے۔

حنابلہ کہتے ہیں کہ وعظ اور شعر گوئی جومصیبت میں اضافہ کرے وہ'' نوحہ خوانی'' میں داخل ہے جوممنوع ہے، اس کے قائل شخ تقی الدین ہیں <sup>(۲)</sup>۔

## ربناء

#### تعریف:

ا-رناء کامعنی لغت میں: میت پرترخم اور شفقت ظاہر کرنا، اس پر رونا، اس کی تعریف کرنا، اس کی خوبیاں بیان کرنا اور اس کے بارے میں مرشیہ کہناہے، اور "الممرأة الرثائة" وہ خاتون ہے جواپیخشوہر یا پی کسی مکرم شخصیت پر کثرت سے اظہار غم کرنے والی ہو، "د ثیت له" یعنی میں نے اس پر اظہار ترحم کیا، "د ثی له" یعنی کسی کے حق میں نرم پڑنا، یا اس پر مهربانی کرنا (ا)۔

فقہاء کے زدیہ جیسا کہ حافظ نے فتح الباری میں لکھا ہے: رثاء کا معنی میت کی تعریف کرنا اور اس کی خوبیاں بیان کرنا ہے اور عینی نے عمد ۃ القاری میں لکھا ہے کہ اس کا معنی میت کے حسنات کو شار کرنا ہے

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تأبين:

۲- لغت واصطلاح میں "تابین" کامعنی: میت پررونااوراس کی تعریف کرناہے، المصباح میں ہے، أبنت الرجل تأبینا "یعنی موت کے بعداس پررونااوراس کی تعریف کرنا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح والليان،المصياح،ماده:" رثي" ـ

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۳ م ۱۲ اطبع الرياض،عمدة القاري ۸۸ ۸۸ طبع المنير به

<sup>(</sup>۳) الصحاح، ماده:''ابن''الكليات\_

<sup>(</sup>۱) المصباح ماده: "ندب"-

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ار ۲۰۳ طبع بولاق ،الطحطا وی علی الدرالمخیار ار ۳۸۲ طبع بولاق،المجموع ۲۱۲/۷ طبع السّانبیه،الإنصاف ۲۸۲۶ طبع التراث\_

ر جحان

رجب

تعريف:

د يكھئے:" اُشهر حرم"۔

ا-رتجان لغت میں رجح الشیء یو جح رجوحا کا اسم مصدر ہے، جس کا معنی وزن کا بڑھناہے، باب افعال اور تفعیل میں لے جاکراس کو متعدی بناتے ہیں، لہذا کہتے ہیں: ''أد جحت الشیء و رجحته'' یعنی میں نے اس کو برتر قرار دیا، اور غالب قرار دیا اور کہا جا تا ہے: ''أد جحت الو جل'' میں نے اس کو بڑھا کردیا (ا)۔

اصطلاح میں حنفیہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے: ''إظهار الزیادہ لأحد المتماثلین علی الآخو بیما لایستقل ''(یعنی دوہم مثل چیزوں کے درمیان میں سے سی ایک کے حق میں دلیل غیر مستقل کے ذریعہ اظہارزیادتی کرنا)'' متماثلین'' کی قید سے نص کو قیاس سے ترجیح دینا خارج ہوگیا، لہذا یوں نہیں کہا جاسکتا ہے کہ نص قیاس پررازج ہے، اس لئے کہ دونوں کے درمیان نہ تو مماثلت ہے اور نہ تعارض ہی ہے، یہ دراصل دلائل کی ترتیب مقام ومرتبہ میں بعض کو بعض پر تقدیم و تاخیر کے استحقاق کے قبیل سے ہے، ترجیح کو بیس ہے۔ ترجیح

اسی طرح''بمالا یستقل'' کی قید سے دلیل مستقل خارج ہوگئ، اورا گرکوئی دلیل مستقل دوسری دلیل منفر د کے موافق ہوجائے تواسے اس پرتر جے نہیں دی جائے گی، اس لئے کہ حنفیہ کے نزدیک

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،لسان العرب، ماده: "رج" ـ

کشرت دلائل کی وجہ سے ترجی نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ مطلوب کے اثبات میں ان دلائل میں سے ہرایک مستقل ہے، لہذا کوئی دلیل دوسری دلیل سے نہیں ملے گی، تا کہ اس کی تقویت کے لئے مفید ہو، اس لئے کہ کوئی شی صرف اپنی ذات میں پائی جانے والی صفت سے قوی ہوتی ہے۔ ہوتی ہے، اس کے ہم شل کسی چیز کوملانے سے قوی نہیں ہوتی ہے۔

ای وجہ سے صاحب "المنار" نے ترجی کی تعریف یوں کی ہے:

"فضل أحد الممثلین علی الأخوو صفا" یعنی دوہم مثل چیزوں

میں سے ایک کا دوسرے سے باعتبار وصف برتر ہونا یعنی فضیلت
وصف کے ذریعہ ہوگی جو کہ تابع ہے، اصل کے ذریعہ ہیں ہوگی، اسی
وجہ سے ایک قیاس کو اس کے مخالف قیاس پر حکم میں اس کے موافق
دوسرے قیاس کے ملنے کی وجہ سے ترجیح نہیں دی جائے گی، کیکن اگروہ
علت میں اس کے موافق ہوتو اس کا شار کثر ت دلائل میں نہیں ہوگا،
بلکہ کثر ت اصول میں ہوگا، اس کے نتیج میں کثر ت کی وجہ سے ترجیح
کا فائدہ حاصل ہوگا، اس کے کہ علت میں تعدد قیاس میں تعدد کا فائدہ
دیتا ہے، اسی طرح کسی حدیث کو دوسری معارض حدیث پر کسی دوسری
حدیث کی وجہ سے اسی طرح کتاب اللہ کی وجہ سے ترجیح حاصل نہیں
حدیث کی وجہ سے اسی طرح کتاب اللہ کی وجہ سے ترجیح حاصل نہیں

شافعیہ (اوران کے موافقین ) نے ترجیج کی تحریف ان الفاظ میں کی ہے: "إقتران أحدالصالحین للدلالة علی المطلوب مع تعارضهما بما یوجب العمل به و إهمال الأخر" مطلوب پردلالت کی صلاحیت رکھنےوالی دو چیزوں میں سے ایک کو ان میں تعارض کے باوجودایسی چیز کے ساتھ ملانا کہ جس کی وجہ سے اس پڑل کرنا اور دوسر کا ترک کرنا واجب ہو)۔

ان كِ قول "احد الصالحين" سے وه صورت نكل گئ جب

(۱) تيسيرالتحرير ٣ر ١٥٣، فتح الغفارشرح المنار ٥٢/٢\_

دونوں دلالت کی صلاحیت نهر کھیں ، یاان میں سے ایک میں صلاحیت نه ہو۔

"مع تعاد ضهما" ہے وہ صورت نکل گئی کہ دونوں دلالۃ کی صلاحیت رکھیں مگران میں تعارض نہ ہو۔

اور "بهما يو جب العمل" سے وہ ذاتی يا عارضی صفات نكل گئيں جودونوں ميں سے سی ايک ہی دليل كے ساتھ خاص ہوں اور تقويت و ترجح ميں ان كا كوئی دخل نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

اورمکن ہے کہ دونوں سابقہ تعریفوں سے بینتیجہ نکالا جائے کہ رائ<sup>ح</sup> وہ ہے جس کے اندراس کے مساوی پر برتری حاصل ہو<sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-جمع:

۲ - دومتعارض دلیلوں میں سے ہرایک کوالگ الگ بنیادوں پرمحمول کرتے ہوئے مل دلانا'' جمع''ہے (<sup>۳)</sup>۔

## ب-<sup>نسخ</sup>:

سا- شارع کاکسی حکم شرعی کو بعد میں آنے والی دوسری دلیل شرعی کی بناء پرختم کردینا'' نسخ''ہے (۴)۔

#### ج-تعارض:

سم - دو دلیلوں کے درمیان الی رکاوٹ ہونا کہ ان میں سے ایک دوسرے کے تقاضا کے خلاف کا تقاضا کرے'' تعارض' ہے۔

- (۱) الإحكام في أصول الأحكام ۴مر ٢٣٩\_
  - (۲) تیسیراتخریر ۱۵۳ سر ۱۵۳
- (۳) تيسراتحرير ۳ر۷ ۱۳، جمع الجوامع بحاشية العطار ۲ر ۰۵ م.
  - (۴) مسلم الثبوت ۲ر ۵۳\_

د يكيئة: اصطلاح" تعارض" (ج١٢ ص ٢٢٣) \_

## ترجیح کے احکام:

ترجیح سے کچھ فقہی احکام متعلق ہیں جن کا بیان اصطلاح " "تعارض" میں گذر چکاہے، اور پچھ اصولی احکام ہیں جن کا اجمالی تذکرہ حسب ذیل ہے:

## ديل راج يمل كاحكم:

2- جب دودلیلوں کے درمیان کسی صحیح طریقہ سے تطبیق ممکن نہ ہوتو دلیل رائج پرعمل کرنا اور دلیل مرجوح کو چھوڑ دینا ضروری ہے۔ بعض احادیث پرطن غالب کی وجہ سے مقدم کرنے پرصحابہ کرام اور سلف کے اجماع سے یہ معلوم ہوتا ہے۔ طن غالب راویوں کے علم اور ان کی کثرت تعداد اور ان کی عدالت اور علومقام کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے۔

اس کی مثال ان حضرات کا حضرت عائش گی حدیث کو حضرت ابوسعید خدری گی حدیث پرترجی وینا ہے، حضرت عائش کی حدیث ابوسعید خدری کی حدیث پرترجی وینا ہے، حضرت عائش کی حدیث ہے کہ نبی کریم علی ہے کہ نبی کریم علی ہے کہ نبی کریم علی شرمگا ہیں المختان المختان، فقد و جب المغسل "(۱) (اگر دونوں کی شرمگا ہیں باہم ملیں یا ایک کی شرمگاہ دوسرے کی شرمگاہ سے مس ہوتو عسل واجب ہوجا تا ہے)۔

حضرت ابوسعید خدریؓ کی حدیث ہے: "إنما الماء من الماء "(۲) (لعنی عشل خروج منی سے واجب ہوتا ہے)۔

- (۱) حدیث: ''إذا التقی الختانان أو مس الختان الختان فقد وجب الغسل'' کی روایت امام شافعی نے الأم (۱/۲۳ شائع کردہ، دارالمعرفه) میں کی ہے اوراس کی اصل مسلم (۱/۲۲۲ طبع الحلمی) میں ہے۔
- (۲) حدیث: "إنما الماء من الماء" كی روایت مسلم (۱۱۹۲۱ طبع الحلی) نے كى ہے۔

اسی طرح ان حضرات نے حضرت عائشہ کی حدیث: "أن النبی عَلَیْ کی الله کان یصبح جنبا و هو صائم "(۱) (لیمن آپ عَلِی جنابت کی حالت میں صبح کرتے حالانکہ آپ روزہ سے ہوتے تھے ) کو حضرت ابو ہریرہ کی حدیث "من أصبح جنبا فلا صوم له"(۲) (لیمنی جس نے حالت جنابت میں صبح کی اس کاروزہ نہیں ہوا) پرتر جیح دی کیونکہ حضرت عائشہ نبی کریم عَلِی کی حالت سے زیادہ واقت تھیں۔

اور به بات اس بھی معلوم ہوتی ہے کہ بی کریم علیہ نے جس وقت حضرت معافہ گویکن کا قاضی بنا کر بھیجا تو دلائل کی تر تیب اور بعض کو بعض پر مقدم کرنے میں آپ نے ان کی تائید فرمائی تھی (۳)، بعض کو بعض پر مقدم کرنے میں آپ نے ان کی تائید فرمائی تھی (۳)، اگر چہ بیا اصطلاحی ترجیح کے قبیل سے نہیں ہے تاہم اس کی نظیر ہے۔ جب دودلیلوں میں کوئی ایک رائے ہوتو ہرصا حب عقل وخرد اپنی عقل سے رائے پر مل کرنے کو واجب قراردے گا، اس سلسلے میں ایک اصول بیہ بھی ہے: "تنزیل التصوفات الشوعیة منزلة التصوفات العوفیة" یعنی شری تصرفات ، عرفی تصرفات کے درجہ میں ہوتے العرفیة" نے نی کریم علیہ نے فرمایا: " ما د آہ المسلمون میں، اس لئے نبی کریم علیہ کے فرمایا: " ما د آہ المسلمون حسنا فھو عند الله حسن" (۳) (مسلمان جس چیز کو ایچی سمجھیں

- (۱) حدیث: کان یصبح جنبا و هو صائم "کی روایت بخاری (اقی اور سلم (۲۰/۸۷ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "من أصبح جنبا فلا صوم له" کی روایت بخاری (اَلْقَحْمَم ۱۸۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲/ ۷۷۹ کام کام الحلی ) نے کی ہے، دونوں میں اس کی صراحت ہے کہ انہوں نے اس کو نبی کریم السّلیّة سے نہیں سنا بلکداس کو فضل بن عباسٌ سے ساہے۔
- (۳) حدیث: "تقریر النبی عَلَیْ المعاذ حین بعثه إلی الیمن قاضیا "کی روایت تر ذی (۳/ ۱۰۷ طبح الحلی) نے کی ہے اور کہا کہ اس کو میں نے ای طریق سے سنا ہے، میر نے زویک اس کی سند تصل نہیں ہے۔
- (۴) حدیث: "مار آه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن" حضرت ابن معودٌ پرموتوف ہے، اس کی روایت احمد نے مند (۱۹۷ طبع المیمنی)

خدا کے نز دیک وہ چیز اچھی ہوگی)۔

اسی طرح جب ظن غالب ہوکہ فرع دواصلوں میں سے ایک سے زیادہ مشابہ ہے تو بالا جماع اسی کی انتباع واجب ہوگی، چنا نچہ اصول شرع سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ تجارت میں اور راستوں پر چلنے میں لوگوں کے عرف وعادت کا اعتبار کیا جائے گا، اس کئے کہ خوفناک اسباب کے تعارض کے وقت لوگ نسبتا محفوظ اسباب کوتر جیج دیتے ہیں اور اس کی طرف مائل ہوتے ہیں (۱)۔

راجح دلائل کی معرفت تک رسائی کے طریقے:
۲ - اہل اصول نے متعارض دلائل میں رائح کو معلوم کرنے کے لئے
ترجیح کے بہت سے قواعد مقرر کئے ہیں ان قواعد کی دوشمیں ہیں:
قشم اول: دوخبروں کے درمیان ترجیح کے قواعد۔

قتم دوم: دو قیاسوں کے درمیان ترجیج کے قواعد، ترجیج کے اسباب استے زیادہ ہیں کہ ان کو شار کرناممکن نہیں ہے، اس کا مدار غلبظن کے حصول اور اس کی قوت پرہے۔

2 - قشم اول: دومنقول کے درمیان ترجیج کے قواعد: اس کی تین انواع ہیں:

پہلی نوع:جس کا تعلق سندسے ہو۔

دوسری نوع: جس کا تعلق متن اور حکم پراس کی دلالت سے ہو۔ اور تیسری نوع: جس کا تعلق امر خارج سے ہو۔

۸ - بہلی نوع: بعنی جس کا تعلق سند سے ہواور وہ چندامور ہیں جو درج ذیل ہیں:

ا - دو حدیثوں میں سے ایک کے راوی دوسری حدیث کے راویوں سے زیادہ ہوں تو خلطی کے احتمال کے کم ہونے کی وجہسے اس کے رجمان کاظن غالب ہوگا۔

۲ - دوراویوں میں سے ایک کبار صحابہ میں ہواور دوسرے صغار صحابہ میں سے۔

> س-راویوں میں ایک کا اسلام لا نادوسرے سے مقدم ہو۔ ۴-متواتر حدیث کوخبراحاد پرتر جیچ حاصل ہوگی۔

۵-الیی خبرواحدجس میں عموم بلوی نہ ہواس کواس خبرواحد پر ترجیح حاصل ہوگی جس میں عموم بلوی ہو، اس لئے کہ جس میں عموم بلوی ہو، اس لئے کہ جس میں عموم بلوی ہو، اور ایک سے زائد طریقوں سے اس کی نقل کے دواعی پوری طرح موجود ہوں پھر بھی ایک ہی شخص اس کونقل کرتا ہوتو یہ جھوٹ سے زیادہ قریب ہوگا۔

9 - دوسری نوع: متن اور حکم پراس کی دلالت سے متعلق ترجیجے کے قواعد:

ا - دوحدیثوں میں سے ایک امر ہوجو وجوب پر دلالت کرے اور دوسری نہی ہوجوممانعت پر دلالت کرے تو ممانعت پر دلالت کرنے والی حدیث وجوب پر دلالت کرنے والی حدیث سے انچ ہوگی۔

اس کی ایک مثال وه روایت ہے جس میں اوقات کروه میں نماز پڑھنے کی ممانعت آئی ہے (۱) اس کو اس حدیث پرتر جی حاصل ہوگ، جس میں بیکہا گیاہے: "من نسبی صلاة أو نام عنها فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها"(۲) (جونماز بحول جائے یا سوجائے اس كا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "النهی عن الصلاة فی الأوقات المكروهة" كی روایت مسلم (۱) در در النهای کاروایت مسلم کاروایت کاروایت مسلم کاروایت مسلم کاروایت کاروایت مسلم کاروایت کاروایت

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من نسی صلاة أو نام عنها فکفارتها أن یصلیها إذا ذکرها" کی روایت مسلم (۱/۷۷ طبع الحلی) نے حضرت انس سے کی

<sup>=</sup> میں کی ہے، پیٹمی نے مجمع الزوائد (ار ۷۷۱،۸۷ اطبع القدی ) میں کہاہے کہ اس کے رجال ثقہ ہیں۔

كفاره يه ب كه جب يادآئ پڑھ لے)۔

شافعیہ کی رائے میہ ہے کہ سبب والی نماز اوقات مکر وہہ میں پڑھی جائے گی ،ان حضرات نے دوسری حدیث سے استفادہ کیا ہے،جس میں سبب والی نماز کی خصوصیت بیان کی گئی ہے،اس لئے ان حضرات نے اسکی وجہ سے نہی والی حدیث کے موم کو خاص کیا ہے۔

۲-دوحدیثوں میں سے ایک ممانعت پر دلالت کرتی ہو، اور دوسری اباحت پر۔

اصول فقہ کے ماہرین کی آ راءاس بارے میں مختلف ہیں، بعض نے ممانعت کو ممانعت پرتر جیے دی ہے، اور بعض نے اباحت کو ممانعت پرتر جیے دی ہے، اور بعض نے ممانعت اور اباحت دونوں کو برابر قرار دیا ہے، لہذا منفی اور مثبت دونوں پہلو کے برابر ہونے کی وجہ سے دونوں ساقط ہوجا ئیں گے۔

سا - جوروایت وجوب، کراہت، اور ندب پر دلالت کرے اسے اباحت پر دلالت کرنے والی روایت پر ترجیح حاصل ہوگی۔

۲۷ - حقیقی کومجازی پرترجیج دی جائے گی، اس کئے کہ حقیقی میں قرینہ کی ضرورت نہیں ہے۔

۵ - جس میں اضار اور حذف کی ضرورت نہ ہواس کواس پرتر جیج دی جائے گی جس میں ان کی ضرورت ہو۔

۲ - دوحد یثول میں ایک کی دلالت مؤکد ہواور دوسرے کی غیر مؤکد، تو غیر مؤکد پر مؤکد کو ترجیح دی جائے گی، اس لئے کہ اس کی دلالت زیادہ اقوی ہے، جیسے حدیث: "فنکا حھا باطل فنکا حھا باطل فنکا حھا باطل فنکا حھا باطل فنکا حھا باطل نکاح ہالل ہے، اس کا نکاح باطل ہے ۔

(۱) حدیث: "فنکاحها باطل، فنکاحها باطل، فنکاحها باطل" کی روایت ترفری (۱۳۹۳ طبع الحلی) نے حضرت عاکش سے کی ہے، اور کہا ہے کہ بیحدیث حسن ہے۔

2-مفہوم موافق کومفہوم خالف پرتر جی حاصل ہوگی،اس کئے کہ مفہوم خالف میں اختلاف ہے اور مفہوم موافق میں اختلاف نہیں ہے،ایک قول ہے کہ مفہوم خالف کومفہوم موافق پرتر جیح دی جائے گی،اس کئے کہ خالفت میں نئی بنیاد ہوتی ہے اور موافقت میں ایسانہیں ہے۔

• ا - تیسری نوع: جس کا تعلق امر خارج کی بنیاد پرترجیج سے ہو اس کو حنفیہ کے علاوہ دیگر فقہاء نے ثابت کیا ہے:

آ مدى اس بارے ميں حسب ذيل اصول لکھتے ہيں:

ا۔دودلیلوں میں ایک دوسری دلیل یعنی کتاب،سنت،اجماع، قیاس، عقل یاحس کے موافق ہو،تواسے اپنے مخالف دلیل پرتر جیح دی جائے گی،اس لئے کہ اس پر عمل کرنے سے دودلیلوں کی مخالفت لازم آئے گی۔

۲ – جس کے مقتضا پرعلاء مدینہ یا ائمہار بعثمل کریں ،اس کو ترجیح حاصل ہوگی۔

سا- دونوں حدیثیں مؤول ہوں، البتہ تاویل کی دلیل ان سے ایک میں دوسرے کی دلیل سے زیادہ رائج ہوتو رائج کو مقدم کیا جائے۔

مہ - جس میں سبب ورود ذکر کیا گیا ہواس کواس روایت پرتر جی حاصل ہوگی جس میں سبب ورود ذکر نہ کیا گیا ہو، اس لئے کہ سبب کے ذکر سے معلوم ہوتا ہے کہ راوی کواپنی روایت کا اہتما م زیادہ ہے (۱)۔

اا - قسم دوم: دو قیاسول کے درمیان ترجیج: ا - اگرایک قیاس میں اصل کے تھم کی دلیل دوسرے قیاس میں

<sup>(</sup>۱) الإحكام في أصول الأحكام ۲۲۸،۲۴۲، تيسير التحرير ۳۷۸،۱۵۷، جمع الجوامع بحاشية العطار ۲۷،۲۷، ۴۲۰، ۳۲۰، مسلم الثبوت ۲۲،۲۱۰، ۲۱۰،۲۰۳ ـ

اصل کے تھم کی دلیل پررائح ہوگی تو پہلے قیاس کوتر جے دی جائے گی۔ ۲ - جس قیاس میں فرع اصل کی جنس سے ہووہ اس قیاس پر راجح ہوگا جس میں ایسا نہ ہو، اس لئے کہ جنس جنس سے زیادہ مشابہ ہوتی ہے۔

سا-استدلال کے اعتبار سے جس قیاس کی علت قوی ہووہ ضعیف پرراجج ہوگا۔

لہذاوہ قیاس جس کی علت نص میں صراحت کے ساتھ مذکور ہو،
اس قیاس سے راج ہوگا جس کی علت اشارہ کنا یہ سے معلوم ہو، اس
لئے کہ صراحت زیادہ قوی ہے، اور وہ قیاس جس کی علت دلیل قطعی
سے ثابت ہواس کواس قیاس پر ترجیح حاصل ہوگی، جس کی علت دلیل
طنی سے ثابت ہو، اور جس قیاس کی علت ایماء سے ثابت ہواس کو
ترجیح حاصل ہوگی، اس قیاس پر جس کی علت مناسبت اور دوران سے
تاجہ ہو۔

تابت ہو۔
مسالک علت اور ضعف وقوت کے اعتبار سے ان کی ترتیب کی تفصیل کے لئے اصطلاح'' قیاس' کی طرف رجوع کیاجائے۔
وہ علت جوقو اعد شرع کے موافق ہووہ دوسری پررانج ہوگی، اس
لئے کہ پہلی علت قوی ہے، اور اس کے دلائل بھی بہت ہیں۔
نذکورہ مقامات میں جہاں علت کوتر جے دی گئ ہے، اس میں اس
قیاس کو ترجیح دی جائے گی جس کی بنیا داس علت پر ہو(ا)۔
مابقہ اقسام میں ترجیح دینے والے اسباب بہت ہیں اور مختلف طرح کے ہیں۔ اس کی تفصیل (اصولی ضمیمہ) میں ہے۔
موسوعہ ۱۲ ر ۲۲۳ میں'' تعارض' کی اصطلاح میں ہے بحث موسوعہ ۲ رسے تاری بینات' کے تعارض ، حقوق اللہ میں دلائل کے

(۱) جمع الجوامع بحاشية العطار ۱۲/۲ ۴، ۴۲۰، تيسيرالتحرير ۴/ ۷۸، 24\_

تعارض، گواہوں کی جرح وتعدیل میں تعارض میں ترجیح کے احکام،

بقاء اسلام اور حدوث ارتداد کے احتمال کی حالت میں ترجیج کے احکام اور احکام شرعی کے تعارض اور اصل وظاہر کے تعارض میں ترجیج کے احکام اور ان پر مبنی مسائل ہیں، بیان کئے گئے ہیں۔

رجس

د مکھئے:'' نجاسة''۔

.....

## اصطلاحی تعریف: فقهاء نے رجعت کی درج ذیل متعدد تعریفیں کی ہیں:

عینی نے یہ تعریف کی ہے کہ رجعت ملک نکاح کو باقی رکھنا ہے، اور حفیہ میں سے صاحب" بدائع" نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: " نکاح کی موجودہ ملکیت کو باقی رکھنا اور ختم ہونے سے روکنا ہے"(۱)۔

مالکیہ میں سے دردیر نے تعریف کی ہے: ''مطلقہ بیوی کو عصمت کے لئے بغیر تجدید عقد کے لوٹالینار جعت ہے''(۲)۔

شافعیہ میں سے خطیب شربنی نے اس کی تعریف یہ کی ہے: غیر بائن طلاق کی صورت میں عدت کے اندر عورت کو مخصوص طریقہ پر نکاح میں لوٹالینار جعت ہے (۳)۔

حنابلہ میں سے بہوتی نے اس کی بیتعریف کی ہے: غیر بائن مطلقہ کو بغیر کسی عقد کے اس کی پہلی حالت کی طرف لوٹالینا رجعت ہے (۴)۔

# رجعت کے مشروع ہونے کی دلیل اوراس کی حکمت: ۲- شوہر کا پی بیوی سے رجعت کرلینا ایک اصلاحی قدم ہے،اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ شریعت اسلامیہ نے اس کے احکام کومنظم طریقہ پربیان کیا ہے، کاسانی نے رجعت کی حکمت کی طرف اشارہ کرتے

- (۱) البنابيعلى الهداميه ۵۹۱/۴ طبع دارالفكرللطباعة والنشر ، بدائع الصنائع ۱۸۱/۳ طبع دارالكتاب العربي بيروت -
- (۲) الشرح الكبيررص ۳۱۹ طبع الممكتبة التجارية الكبرى قاهره، الخرشي ۱۹۸۳ مطبع دارصادربهروت.
  - (۳) مغنیالحتاج ۳ر۳۹،طبع عیسی الحلبی \_
- (۴) کشاف القناع ۳۴۱٫۵، شاکع کرده دارالباز، مکه، الروض المربع شرح زاد المستقنع ۲۰۱۷ طبع، بساط بیروت ـ

#### ارجعة

#### تعریف:

ا-"رجعة"، "رجع" كااسم مصدر بـ - كها جاتا ب: "رجع عن سفره، وعن الأمر يرجع رجعا و رجوعًا و رجعي ومرجعا" (يعنى سفر ياكسى كام سے لوٹنا)، ابن السكيت كا قول ہے: يه ذهاب (جانے) كي نقيض ہـ ، اور ضيح لغت كـ مطابق يـ خود متعدى بفسم ہـ - كها جاتا ہـ : "رجعته عن الشيء و إليه" (كسى چيز بفسم ہـ - كها جاتا ہـ : "رجعته عن الشيء و إليه" (كسى چيز كي طرف بھيرنا)، اور رجعت الكلام وغيره يعنى بات وغيره كوردكرنا، الله تعالى كافر مان ہـ : "فَإِنُ رَّ جَعَكَ اللّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِّنَهُم "(ا) (تو اگر الله آپ كووا پس لاك ان كسى گروه كي طرف) -

جوعورت اپنے شوہر کے انقال یا طلاق کے سبب اپنے میکے لوٹ جائے اسے" راجع" (لوٹے والی) کہتے ہیں اور" رجعت" فتحہ بالفتے" رجوع" کے معنی میں ہے اور طلاق کے بعد والی" رجعت" فتحہ وکسرہ دونوں کے ساتھ ہے (۲)۔

'' رجعی'' رجعت کی طرف منسوب ہے ، اور طلاق رجعی وہ طلاق ہے جس میں شوہر کے لئے اپنی ہیوی کواس کی عدت میں نے نکاح کے بغیرلوٹانا جائز ہو۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ر ۸۳\_

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط ،المصباح المنير ماده:" رجع" ـ

ہوئے فرمایا ہے: "رجعت کی ضرورت اس لئے پیش آتی ہے کہ
انسان بسااوقات اپنی بیوی کوطلاق دے کراس پر شرمندہ ہوتا ہے،
جیسا کہ اللہ تعالی نے اس طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا ہے:
"لَا تَدُدِ يُ لَعَلَّ اللَّهُ يُحُدِثُ بَعُدَ ذَلِكَ أَمُوًا" (۱) ( تَجْعِ خَبر نہیں شاید کہ اللہ اس کے بعد کوئی نئی بات پیدا کردے) چنا نچاہے
اس کے تدارک کی ضرورت پیش آتی ہے، اور اگر رجعت مشروع نہ
ہوتو اس کے لئے اس کا تدارک ممکن نہ ہوگا، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ وہ
عورت اس کے ساتھ تجدید ذکاح کے لئے تیار نہ ہواوروہ اس کے بغیر
صبر نہ کر سکے اور زنامیں مبتلا ہوجائے" (۲) اسی لئے زوجین کے مابین
اصلاح کی خاطر رجعت کو مشروع کیا گیا اور یہ اہم حکمت ہے
اصلاح کی خاطر رجعت کو مشروع کیا گیا اور یہ اہم حکمت ہے
اصلاح کی خاطر رجعت کو مشروع کیا گیا اور یہ اہم حکمت ہے
"فَتَبَادَکَ اللَّهُ أَحُدُمُ الْحَاکِمِیْنَ"۔

سا- رجعت کامشروع ہونا کتاب وسنت اور اجماع سے ثابت ہے، جس کی وضاحت حسب ذیل ہے:

قرآن کریم میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدُهِنَّ فِي ذَلِکَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا" (ان كَ شوہران كو اللہ كائيں في ذَلِکَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا" (ان كَ شوہران كو الله كائيں في ذَلِکَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا" (ان كَ شوہران كو الله كائيں في الله كائيں في الله كا تصدر كھتے ہوں)۔ دوسری جگہ ارشاد باری ہے: "وَإِذَا طَلَقُتُمُ النّسَاءَ فَبَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ لَوَ الله تُمُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ لَوَ الله تُمُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ لَا تُمُسِكُوهُنَّ فِرَاراً لِيَعْتَدُواً" (اور جبعورتوں كوطلاق دے چواور وہ اپنى مرت ليَعْتَدُواً" (اور جبعورتوں كوطلاق دے چواور وہ اپنى مرت كُرن في بِهُ جائيں تو (اب ياتو) انہيں عزت كے ساتھ روكے ركھواور ياعزت كے ساتھ رائى دے دواوران كو تكليف بِهُ چانے كى ركھواور ياعزت كے ساتھ رائى دے دواوران كو تكليف بِهُ چانے كى

غرض سے نہرو کے رہو)۔

اورحدیث شریف سے اس کا ثبوت بیہ ہے کہ عمر بن الخطاب سے مروی ہے: "أن النبي عَلَيْكِ طلق حفصة ثم راجعها" (۱) (نبی عَلَيْكِ فَي طلق حفصة ثم راجعها" (۱) (نبی عَلَيْكِ فَي فَصِد وطلاق دے دی اور پھر ان سے رجعت فرمائی)۔اور حضرت انس سے روایت ہے: "أن النبي عَلَيْكِ طلق حفصة تطليقة، فأتاه جبريل عليه الصلاة و السلام فقال: يا محمد، طلقت حفصة وهي صوامة قوامة، وهي يا محمد، طلقت حفصة وهي صوامة قوامة، وهي ذوجتک في الجنة، فراجعها" (۱) (نبی عَلَيْكِ نَے حضرت وضعہ کو ایک طلاق دی تو جرئیل علیہ الصلاة والسلام نے منصہ کو ایک طلاق دے دی، حالاتی دی تو جرئیل علیہ الصلاة والسلام نے طلاق دے دی، حالاتی ہو جب نی وہ آپ کی زوجہ ہے، تو اور جنت میں وہ آپ کی زوجہ ہے، تو اور خت میں وہ آپ کی زوجہ ہے، تو اور خت میں وہ آپ کی زوجہ ہے، تو آپ عَلَیْکُ نِی نَانُ سے رجعت فرمائی)۔

عروة حضرت عائش من الله المراته ماشاء أن يطلقها، وهي "كان الناس والرجل يطلق امراته ماشاء أن يطلقها، وهي امرأته إذا ارتجعها وهي في العدة و إن طلقها مائة مرة أو أكثر، حتى قال رجل لامرأته والله لا أطلقك فتبيني مني ولا آويك أبدا، قالت: وكيف ذاك؟ قال: أطلقك فكلما همت عدتك أن تنقضي راجعتك،

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق را ـ

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ١٨١٦\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره آیت ر۲۲۸ ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره آیت را ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث عمر بن الخطاب: "أن الرسول عَلَيْكِ طلق حفصة ثم راجعها" کی روایت ابوداو در ۲/۲ الم تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/۲ الم طبع دائرة المعارف العثمانی) نے کی ہے، حاکم نے اسے می کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: ''أن النبی عَلَیْ طلق حفصة .....'' کی روایت حاکم (۲) حدیث انس: ''أن النبی عَلَیْ طلق حفصة .....'' کی روایت حاکم (۱۵/۴) طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، ذہبی نے میزان الاعتدال (۱/۲۸۲ طبع الحلی ) میں اس کے ایک رادی کوضعیف قرار دیا ہے۔

فذهبت المرأة حتى دخلت على عائشة فأخبرتها فسكتت عائشة حتى جاء النبي عَلْنِهُ فاخبرته فسكت النبي عَلَيْكُ حتى نزل القرآن: "اَلطَّلاقُ مَرَّتَان فَإِمُسَاكٌ بمَعُرُوفٍ أَو تَسُرِينٌ بِإِحْسَانِ"(الوَّول كي حالت يَقي كمرد اینی بیوی کو جب حابه اطلاق دے دیتا تھا، اور اس کی عدت پوری ہونے سے پہلے اگراس سے رجعت کرلیتا تو وہ اس کی بیوی ہی رہتی خواه وهاس کوسوباریااس سے بھی زیادہ طلاق دیتا جی کہ ایک آ دمی نے توا بنی بیوی سے بد کہد یا کہاللہ کی قتم نہ تو میں مجھے طلاق دوں گا کہ تو مجھ سے جدا ہوجائے اور نہتہیں اپنے پاس پناہ دوں گا ،اس عورت نے کہا کہ یہ کیسے ہوسکتا ہے؟ تواس مرد نے کہا کہ میں تجھے طلاق دے دول گا اور جب تیری عدت پوری ہونے کے قریب آئے گی تو تجھ سے رجعت کرلوں گا تو وہ عورت جا کرحضرت عا کُشۃٌ ہے ملی اورانہیں بیوا قعہ بتایا توحضرت عائشہ خاموش رہیں یہاں تک کہ نبی کریم علیہ تشریف لے آئے ، پھر پیوا قعہ آپ علیہ کوسنایا تو آ پ علیہ بھی خاموش رہے جس پر قر آن کریم کی بیر آیت نازل مُولَىٰ ' اَلطَّلَاقُ مَرَّتَان فَإِمُسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسُرِيْحٌ بِإحْسَان " ( طلاق رجعی ہے دوبار تک اس کے بعدر کھ لینا موافق دستور کے یا حیوڑ دینا بھلی طرح سے ))۔

حضرت عائشہ میں کہ (اس کے بعدلوگوں نے طلاق (کی صورت) از سرنو اختیار کی،خواہ کسی نے (پہلے) طلاق دی تھی یا نہیں دی تھی ) (۲)۔

اور عدت میں ضرر رسانی کے ارادہ کے بغیر بغرض اصلاح رجعت کرلیناہی امساک بالمعروف ہے (۱)۔

اگررجعت کی تمام شرائط پائی جائیں تو رجعت کے جواز پر فقہاء کا اجماع ہے، اس سلسلے میں ان میں سے کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے، چنانچہ ' الروض المربع'' میں وضاحت ہے کہ ' ابن المنذر کا قول ہے کہ آزاد مرداگر تین طلاق سے کم اور غلام اگر دوطلاق سے کم دے دے تو انہیں عدت کے اندر رجعت کا حق حاصل ہے اس پر اہل علم کا اجماع ہے''(1)۔

## شرعی حکم:

٧ - دراصل رجعت مباح ہے اور پہ تو ہر کاحق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ بُعُولُتُهُنَّ أَحَقُّ بِو دِّهِنَّ فِي ذٰلِكَ إِنْ أَرَادُوا الصلاحًا" (ان كشوہران كواپس لے لينے كاس (مدت) ميں زيادہ حقد ارہيں بشرطيكه اصلاح حال کا مقصد رکھتے ہوں)۔

اگرشوہراپی بیوی کو حالت حیض میں ایک طلاق دے دیتو حفیہ و مالکیہ کے نزدیک رجعت واجب ہے، اس لئے کہ بیطلاق بدی ہے جس کی تھیجے واجب ہے، اور اس کی تھیجے رجعت کے بغیر نہیں ہو گئی۔

اس كى دليل ابن عمر كى حديث ہے: "أنه طلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله عَلَيْكُ فسأل عمر بن الخطاب النبي عَلَيْكُ عن ذلك فقال:مره فليراجعها، ثم ليمسكها حتى تطهر، ثم تحيض ثم تطهر، ثم إن شاء أمسك بعد، وإن شاء طلق قبل أن يمس، فتلك العدة

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۹\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان الناس و الوجل بطلق امرأته" کی روایت ترمذی (۳۸ محیات کی سند کے ہے گھر (۳۸ محیات کی ہے گھر (۳۸ محیات کی ہے گھر (۳۸ محیات کی ہے گھر انہوں نے دوسری سندی ہشام بن عروة عن ابید بیان کی جس میں عائش گا ذکرنہیں، اور فرما یا کہ داصح ہے، لیخی مرسلا۔

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن لا بن العربي ار ١٩٩،١٩١\_

<sup>(</sup>٢) الروض المربع ٢ / ١٠١ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر۲۲۸\_

التي أمر الله أن تطلق لها النساء "(۱) (انہوں نے رسول اللہ علیہ کے زمانہ میں اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دے دی تو عمر بین الخطاب نے اس سلسلے میں نبی علیہ نہی علیہ سے معلوم کیا، تو آپ علیہ نے فرمایا: اس کو حکم کیجئے کہ وہ اس کو لوٹا لے پھر اسے روکے رکھے تا آئکہ وہ پاک ہوجائے، پھر حیض آئے پھر پاک ہوجائے، پھر حیض آئے پھر پاک ہوجائے، پھر حیض آئے پھر پاک ہوجائے، پھر اس کے بعد چاہے تو روکے رکھے اور اگر چاہے تو اسے وطی سے پہلے طلاق دے دے، بس یہی وہ عدت ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی نے حکم دیا ہے کہ عور توں کو اس کے لئے طلاق دی جائے )۔

اور شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک مذکورہ حالت میں رجعت مسنون ہے (۲)۔

طلاق کے بعدزوجین کے نادم ہونے کی صورت میں رجعت مندوب ہے، اور خاص طور پرجب ان کی اولاد بھی ہواور مسلحت کا تقاضہ یہ ہوکہ ان کی پرورش والدین کے زیر سایہ ہوتا کہ وہ ان کی تربیت کی کوشش کریں، چنا نچہ اس صورت میں رجعت مندوب ہے، تاکہ وہ مسلحت حاصل ہوسکے جس کوشارع حکیم نے مندوب قرار دیا ہے، اسی لئے بہت می آیات میں زوجین کے مابین صلح وا تفاق کی ترغیب دی ہے۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَلاَ جُناحَ عَلَیْهِمَا أَنُ تُصْلِحَا بِینَهُمَا صُلُحاً وَّالصُّلُحُ خَیرٌ '''(") (تواس میں ان کے لئے کوئی مضا نقہ نہیں کہ دونوں آپس میں ایک خاص طریق پرصلح لئے کوئی مضا نقہ نہیں کہ دونوں آپس میں ایک خاص طریق پرصلح

کرلیں شکح (بہرحال) بہتر ہے)۔ دوسری حگھ ارشاد ہاری ۔

دوسری جگه ارشاد باری ہے:"وَلَا تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ"(۱)(اورآپس میں لطف واحسان نظر اندازنه کرو)۔

اگرشو ہریوی کو ضرر پہنچانے کا ارادہ کرے اور اس لئے رجعت کرے تاکہ اسے تکلیف و ضرر لاحق ہوتو اس صورت میں رجعت حرام ہے، قرآن کریم نے اس سے منع کیا ہے ارشاد خداوندی ہے: "وَلَا تُمُسِكُو هُنَّ ضِرَارًا لَّتَعْتَدُوا وَمَنُ يَّفُعَلُ ذَلِكَ فَقَدُ ظَلَمَ نَفُسَهُ" (اور ان کو تکلیف پہنچانے کی غرض سے نہ رو کے رہو اور جوکوئی ایسا کرے گاوہ اپنی بی جان پرظلم کرے گا)۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے شوہروں کواس بات سے روکا ہے کہوہ انہیں تکلیف اور ضرررسانی کے ارادہ سے روکیس، اور نہی سے حرمت نابت ہوتی ہے، لہذا اس حالت میں رجعت حرام ہوگی۔ حنفیہ کے نزدیک اس کے باوجود رجعت صحیح ہوجائے گی (۳) اور ربا مالکیہ کا مذہب تو قرطبی فرماتے ہیں: جوابیا کرے گا اس کی رجعت درست ہوگی، اور اگر ہمیں اس کا یہ مقصد معلوم ہوجائے تو ہم اسے علا عدہ کردیں گے (۳) ابن تیمیہ کہتے ہیں: رجعت وہی کرسکتا ہے جس کا مقصد اصلاح ہواور بھلائی کے ساتھ رکھے (۵) اور بھی رجعت مکروہ ہوتی ہے اگر شوہر کو یہ گمان ہوکہ بیوی کے ساتھ بھلائی رجعت مکروہ ہوتی ہے اگر شوہر کو یہ گمان ہوکہ بیوی کے ساتھ بھلائی کے بارے میں اللہ کے جوحدود ہیں وہ آنہیں بالکل قائم ندر کھ سکے گاتواس حالت میں اس کے حق میں رجعت مکروہ ہوگی۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۳۸۰

<sup>(</sup>۲) تفسیرالقرطبی،سورهٔ بقره ۱۳۳۷ کے ذیل میں۔

<sup>(</sup>۳) احكام القرآن لجصاص ار ۳۸۹ ـ

<sup>(</sup>۴) تفسير القرطبي ۱۲ سر ۱۲۳۰ احكام القرآن لا بن العربي ار ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۵) الفروع۵/ ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "أنه طلق امرأته و هي حائض....." کی روایت بخاری (الفتّ ۲۸۳۲۵۲۹ طبع التلفیه) اورمسلم (۲۸ ۱۰۹۳ طبع الحلی) نے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۲۳،۱۲۲، الخرثی علی خليل ۴ر۲۷، مغنی المحتاج ۲ر۹۰۳، کشاف القناع ۲۵/۳۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۱۲۸\_

رجعت کے شرائط:

رجعت کے جے درج دیاں شرائط ہیں:

۵- بہلی شرط یہ ہے: رجعت طلاق رجعی کے بعد ہوخواہ طلاق شوہر نے دی ہو یا قاضی کی طرف سے ہوئی ہو، اس لئے کہ رجعت اس ازدواجی زندگی کی تجدید ہے جوطلاق کے ذریعہ منقطع ہوگئ ہو، اہدا اگر طلاق ہی نہ ہوئی ہوتو رجعت کا کوئی فائدہ نہ ہوگا، اور جب شوہر ابنی بیوی کو تیسری طلاق بھی دے دے تو پھر اسے رجعت کا حق باتی بیون کو تیسری طلاق بھی دے دے تو پھر اسے رجعت کا حق باتی نہیں رہے گا، اس لئے کہ تیسری طلاق سے عورت اپنے شوہر سے بینونت کبری کے ساتھ علا حدہ ہوجاتی ہے اور جب تک وہ دوسر سے بینونت کبری کے ساتھ علا حدہ ہوجاتی ہے اور جب تک وہ دوسر سے شادی نہ کرے اس وقت تک پہلے شوہر کی طرف لوٹنا حلال نہیں ہوتا، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَاتَحِلُّ لَهُ مِنُ بَعُدُ حَتَّی تَنْکِحَ ذَوْجًا غَیْرَهُ" (۱) (پھراگر کوئی اپنی عورت کو طلاق دے ہی دے تو وہ عورت اس کے لئے اس کے بعد جائز نہ رہے گا دے ہی دی تو وہ عورت اس کے لئے اس کے بعد جائز نہ رہے گا یہاں تک کہ وہ کسی اور شوہر سے نکاح کرے)۔

اس شرط پرتمام فقهاء كا اتفاق ہے كى كاكوئى اختلاف نہيں (٢) ۔
٢ - دوسرى شرط يہ ہے كەرجعت اس بيوى سے ہوجس كے ساتھ طلاق دينے سے پہلے ہى اسے طلاق دين دين اسے دو اور اگر وطی سے پہلے ہى اسے طلاق مولان مولا ، اس سے رجعت كرنا چا ہے تواسے قل رجعت حاصل نہ ہوگا ، اس پرتمام فقہاء كا اتفاق ہے ، اس لئے كہ الله تعالى كا ارشاد ہے: "يأيُّها الَّذِينَ آمنُو ا إِذَا نَكُحتُهُ الْمُؤمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقُتُمُوهُنَّ فَمَالَكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَالَكُمُ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَالَكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَالُكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَالُكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِا أَنْ تَمَسُّوهُ هُنَّ مَنْ مَالَكُمُ عَلَيْهِا أَنْ اللهُ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِا أَنْ تَمَسُّوهُ هُنَّ مَنْ مَالَكُمُ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَنْ عَدَدُوهُا فَعَالَى اللهُ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَنْ عَالْكُمْ عَلَيْهِا أَلَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِا أَلَا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا أَلَّا عَلَامُ اللهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مُولَالًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِا أَنْ عَلَيْهِا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِا اللَّهُ اللّهُ اللهُ الله

جب مومن عورتوں سے نکاح کرو پھرتم انہیں طلاق دے دوقبل اس کے کہتم نے انہیں ہاتھ لگایا ہوتو تمہارے لئے ان کے بارے میں کوئی عدت نہیں، جسےتم شار کرنے لگوتو انہیں کچھ مال دیدواور انہیں خوبی کے ساتھ رخصت کردو)۔البتہ حنابلہ نے (۱) رجعت کے سیح ہونے کے لئے خلوت صیحے کو وطی کے حکم میں مانا ہے، اس لئے کہ خلوت کے احکام کے مانند ہیں،لیکن حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ رجعت کے سیح جمونے کے لئے وطی ضروری ہے صرف خلوت کا فی نہیں (۲)۔

2- تیسری شرط یہ ہے: مطلقہ عدت میں ہی ہو، اور اگر اس کی عدت پوری ہوجائے تو اس سے رجعت سیح نہیں ہوگی، اس پر فقہاء کا تفاق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ الْمُطَلَّقَاتُ يَتَو بَّهُ صُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ '' (اور مطلقہ عورتیں اپنے کوتین میعادوں تک روکے رہیں) اس کے بعد ارشاد باری ہے: ''وَ بُعُولُتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِی ذٰلِکَ '''' (اور ان کے شوہران کے واپس لے لینے کے اس (مدت) میں زیادہ حقد ارہیں)۔ یعنی تین حیض کے اندر (رجعت کاحق ہے)۔

نیز اس لئے کہ عدت کے زمانہ میں مطلقہ سے رجعت کرلینا عقد نکاح کو برقر اررکھنا ہے، اور جب عدت پوری ہوجائے تو یہ برقر ار رکھنا ہے، اور جب عدت پوری ہونے کے بعد رجعت رکھنا ختم ہوجائے گا، اس لئے عدت پوری ہونے کے بعد رجعت درست نہیں ہوگی، اور کاسانی کہتے ہیں: رجعت کے جواز کی ایک شرط عدت کا باقی رہنا ہے، لہذا عدت گذرجانے کے بعد رجعت درست نہیں ہوگی، اس لئے کہ رجعت ملک کو برقر ار رکھنا ہے، اور

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۷ • ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) البناية ١٨ (٥٩١، كشاف القناع ١٨ (٣٨، الأم ٢٨ ٣٨، الشرح الكبير للدرد ير ٢ (٣١٩ سـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ احزاب رویم به

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۱۸ ۳۴ س

<sup>(</sup>۲) د مکھئے: سابقہ مراجع اور مغنی الحتاج ۳۳۷/۳۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۸\_

عدت پوری ہونے کے بعد ملکیت زائل ہوجاتی ہے، لہذا برقر ارر کھنے کا کوئی تصور نہیں ہوگا، اس لئے کہ برقر ارر کھنا قائم کوزوال سے محفوظ رکھنے کے لئے ہوتا ہے (۱) اور عدت کب پوری ہوتی ہے اس کے لئے اصطلاح ''عدۃ'' دیکھی جائے۔

۸ چوقی شرط یہ ہے کہ رجعت سے پہلے والی تفریق فنخ نکاح سے نہوئی ہوجس کی تفصیل اصطلاح '' فنخ'' میں ہے۔

9- پانچویں شرط بیہ ہے کہ طلاق بالعوض نہ ہوا گر طلاق عوض لے کر ہوتور جعت صحیح نہ ہوگی ، اس لئے کہ اس صورت میں طلاق بائن ہوگی ، کیونکہ اس صورت میں عورت نے مالی معاوضہ دے کر شوہر سے چھٹکارا حاصل کیا ہے اور یہ مالی معاوضہ اس تعلق کوشم کردیتا ہے ، اس کی مثال خلع اور طلاق علی مال ہیں۔

• ا - چھٹی شرط یہ ہے کہ رجعت فوری طور پر واقع ہونے والی ہوا
سے کسی شرط پر معلق کرنا یا آئندہ زمانہ کی طرف منسوب کرنا درست
نہیں ہے، شرط پر معلق کرنے کی صورت یہ ہے کہ شوہر یہ کہے: اگر
زید آجائے تو میں نے تجھ سے رجعت کرلی بشرطیکہ زید آجائے، یا
کہے کہ میں نے تجھ سے رجعت کرلی بشرطیکہ تو ایسا کرے، اور زمانۂ
استقبال کی طرف اضافت کی صورت یہ ہے کہ کہے: میں نے تجھ سے
کل آئندہ یا ایک ماہ بعد رجعت کرلی وغیرہ جمہور فقہاء (حنفیہ،
ثافعیہ اور حنابلہ) کا مسلک یہی ہے، اور مالکیہ کے زدیک یہی اظہر
ہے، اس کی تفصیل اصطلاح "تعلیق" (فقرہ ۱۲۷ موسوعہ
ہے، اس کی تفصیل اصطلاح "تعلیق" (فقرہ ۱۲۷ موسوعہ

فقہاء نے اس کی دلیل یہ بیان کی ہے کہ رجعت عقد نکاح کو برقر اررکھنا یااس کالوٹا ناہے،اور نکاح تعلیق واضافت کوقبول نہیں کرتا،

اورر جعت کا حکم نکاح کے مانند ہے<sup>(۱)</sup>۔

ا ا - ساتویں شرط میہ ہے: رجعت کرنے والا از سرنوعقد نکاح کرنے کا اہل ہو۔

بیشرط مالکیہ و شافعیہ کی کتابوں میں ہے، مالکیہ کی رائے سے ہے کہ جس کو از سرنوعقد نکاح کاحق ہے اسی کواپنی مطلقہ سے رجعت کرنے کا بھی حق ہے جب کہ رجعت کے تمام نثرا نظموجود ہوں ،اسی لئے مجنون اورنشہ میں مست کی رجعت درست نہیں، اس کئے کہ وہ دونوں از سرنوعقد زکاح کے اہل نہیں ، اور ما لکیہ ناقص اہلیت والوں کی رجعت كوجائز كهترين جيسے باشعوراڙ كا،سفيه،مرض الموت كامريض اور مفلس، ان کے نزدیک ان کی طرف سے رجعت کی اجازت ان کوضررلاحق نہ ہونے کی بنیاد پراوران میں سے ہرایک کی الگ الگ حالت کے اعتبار سے ہے، چنانچہ باشعورلڑ کے کا کیا ہوا عقد نکاح صحیح ہوتا ہے ، البتہ اس کے ولی کی اجازت پرموتوف ہوتا ہے لہذا اس حالت میں جیسے اس کا کیا ہوا عقد صحیح ہوتا ہے اس طرح اس کی رجعت بھی سیح ہوگی ،اورسفیہ کا کیا ہواعقد نکاح مہرمثل کے حدود میں ہونے کی صورت میں درست ہوگی ، اس لئے کہ ایک طرح سے اس میں عقد نکاح کو برقرار رکھنا ہے، نیز اس لئے کہاس کی طرف سے کوئی اسراف نہیں ہور ہاہے،اور مرض الموت کے مریض کی رجعت درست ہے،اس کئے کہ رجعت میں غیر وارث کو ور شد میں شامل کرنا نہیں یا یا جاتا، اور مفلس کی رجعت اس کئے درست ہے کہ اس میں نئے مہر کی ضرورت نہیں ہوتی تو اس کے ذمہ کوئی مال لازم نہ ہوگا اور اسے قرض خواہوں سے اجازت لینے کی ضرورت نہ پڑے گی، اسی طرح حج یا عمرہ کا احرام باندھنے والوں کی رجعت کوفقہاء نے جائز کہا ہے، حالانکہاس کے لئے عقد نکاح جائز

<sup>(</sup>۱) البدائع ۳۸۵/۱۸ لخرثی ۴۸۰۸، لمغنی ۸۸۵۸۸، الأم ۲۸۵۸ ـ ۲۳۵\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۸۳۸

نہیں،اس لئے کہ رجعت نئے عقد کو وجو دمیں لا نانہیں ہے بلکہ صرف

عقد نکاح کو برقرار رکھناہے (۱)۔

شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ رجعت کرنے والے کے اندر بذات خود نکاح کی اہلیت شرط ہے لیعنی وہ عاقل، بالغ ، مختار اور غیر مرتد ہو، اس لئے کہ رجعت از سرنو نکاح کے مانند ہے، لہذا ارتداد، بچین، جنون اور اکراہ کی حالت میں جس طرح نکاح درست نہیں رجعت بھی درست نہیں ہوگی۔

حاصل میہ کہ رجعت عاقل و بالغ اور مختار ہی کی طرف سے درست ہے<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے اس سے سفیہ کا اسٹنا کیا ہے، اس لئے جس طرح اس کا کیا ہوا نکاح درست ہے اسی طرح اس کی رجعت بھی درست ہوگی اور نشہ والا جو اپنے نشہ میں تعدی کرنے والا نہ ہوشافعیہ کے بزدیک اس کی رجعت بھی درست ہے، اس لئے کہ اصلاوہ عقد نکاح کو وجود میں لانے کا اہل ہے، مالکیہ کے بزدیک اس کی رجعت درست نہیں، اور شافعیہ کے بزدیک نشہ والا جو اپنے نشہ میں تعدی کرنے والا ہواس کی رجعت درست نہیں، اس لئے کہ اس کے تمام اقوال نعویں۔

مالکیہ وشافعیہ کے مذہب میں محرم کی رجعت درست ہے اس لئے کہ احرام سے محرم کی انشاء عقد نکاح کی اہلیت متاثر نہیں ہوتی وہ تو صرف ایک امر عارض ہے، نیز رجعت کے لئے عورت کی رضامندی شرط نہیں ہے، جس کی دلیل اللہ تعالی کا ارشاد ہے:" وَ بُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بَرَدِّهِنَّ "(") (اور ان کے شوہران کے واپس لے لینے کے اس

(مدت) میں زیادہ حقدار ہیں)۔

رجعت كاطريقه: رجعت كے دوطریقے ہیں:رجعت قولی،اوررجعت فعلی۔

#### اول-رجعت قولی:

11 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جوقول رجعت پردلالت کرے اس سے رجعت درست ہوجاتی ہے، مثلاً اپنی مطلقہ سے اس کی عدت میں یہ کہد راجعتک، یار ددتک لعصمتی (میں یہ کہدر اجعتک، یار ددتک لعصمتی (میں نے تجھے سے رجعت کرلی یا میں نے تجھے اپنی عصمت میں لوٹالیا) اور اس معنی پردلالت کرنے والے تمام الفاظ کا یہی تکم ہے۔

حفیہ میں سے عینی کے الفاظ یہ ہیں: اور رجعت یہ ہے کہ اپنی جس ہیوی کو ایک یا دو طلاق دے دی ہواس سے کہے: میں نے تجھ سے رجعت کر لی یا اس کے غائبانہ میں کہے: میں نے اپنی ہیوی سے رجعت کر لی، اور یہ صیغے رجعت کے لئے صریح ہیں، اور اگر اس نے کہار ددتک (میں نے تجھے واپس لوٹالیا) یا اُمسکتک (میں نے تجھے دولیں لوٹالیا) یا اُمسکتک (میں نے تجھے دولیں لوٹالیا) یا اُمسکت کے نے تجھے دولیں لوٹالیا کے دمیں ہوجاتی ہے۔

جن الفاظ سے رجعت صحیح ہوجاتی ہے فقہاء نے ان کی دو قشمیں کی ہیں:

پہلی قتم: صریح الفاظ جیسے "راجعتک" (میں نے تجھ سے رجعت کرلی) اور "ارتجعتک إلى نكاحی" (تجھ كواپنے نكاح میں لوٹالیا) اس قتم سے رجعت درست ہوجاتی ہے اور نیت کی ضرورت نہیں ہوتی۔

دوسری قسم: کنامیه: یعنی وه الفاظ جن میں رجعت اور غیر رجعت دونوں کا احتمال ہو جیسے کہے: "أنت عندي كما كنت" (تو

<sup>(</sup>۱) الخرثي ۴/ ۷۹، ۸۰ الشرح الكبيرللدردير، حاشية الدسوقي ۲۲ (۳۲۹ ۲۹ ساس) ۳۷۰

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج سر ۳۵ سر ۳۷ سه نهایة الحتاج ۷ ر ۵۰ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۸\_

میرے نزد یک الیم ہی ہے جیسے پہلے تھی) یاانت امر آتی (تومیری عورت ہے) اور ان الفاظ سے رجعت کی نیت کرے۔

کنایہ کے الفاظ رجعت اور غیر رجعت دونوں کا احتمال رکھتے ہیں جیسے أنت عندی کما کنت ( تو میر ے نزد یک الی ہی ہے جیسے پہلے تھی ) اس میں یہ بھی احتمال ہے کہ جیسے پہلے تو مری یبوی تھی، اور یہ بھی احتمال ہے کہ جیسے پہلے تو مری یبوی تھی، اور یہ بھی احتمال ہے کہ جیسے پہلے تو محصے ناپسند تھی، اسی لئے فقہاء یہ کہتے ہیں کہ ان الفاظ میں نیت کی ضرورت ہے ان کے متعلق شوہر کی نیت معلوم کی جائے گی، اور بعض الفاظ جیسے دددتک و امسکتک کے صریح و کنا یہ ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے چنا نچہ مالکی وشافعیہ کی ایک جماعت کے نزد یک بیر الفاظ کنا یہ ہیں جن میں نیت کی ضرورت ہے۔

ان کی دلیل میہ ہے کہ "ددتک" میں زوجیت کی طرف لوٹا لینے کا بھی احتمال ہے اور اس کو اس کے والد کے گھر کی طرف لوٹا دینے کا بھی احتمال ہے اور "أمسکتک" میں زوجیت میں روک لینے کا بھی احتمال ہے اور عدت کے زمانہ میں گھرسے نکلنے سے روکنے کا بھی احتمال ہے۔

مالکیوشافعیہ کی دوسری جماعت اور جمہور حفیہ وحنا بلہ کا مذہب یہ کہ یہ دونوں الفاظ رجعت کے لئے صریح ہیں، اس لئے ان میں نیت کی ضرورت نہیں، ان کی دلیل یہ ہے کہ قرآن کریم کی وہ آیات جن میں رجعت کے احکام بیان کئے گئے ہیں ان میں احکام رجعت لفظ'' رد''اور'' امساک''کے ذریعہ بیان کئے گئے ہیں (۱)۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: " وَبُعُولَ لَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذٰلِکَ''(۱) (ان

کے شوہران کے واپس لے لینے کے اس (مدت) میں زیادہ حقدار ہیں)۔

دوسرى جَلَه ارشاد ہے: "فَأَمُسِكُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ أَوْ فَارِقُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ أَوْ فَارِقُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ" (١) (تور كھوان كودستور كے موافق يا چھوڑ دو ان كودستور كے موافق )-

# دوم-رجعت فعلى:

ساا - حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ رجعت جماع اور دواعی جماع سے درست ہوجاتی ہے ' ہدائی' میں ہے، فرماتے ہیں: یا اس سے وطی کرے یا اسے شہوت کے ساتھ اس کی شرم گاہ کود کھے لے، اور یہ ہمارے نزدیک ہے (۲) ان کا بیقول بہت شرم گاہ کود کھے لے، اور یہ ہمارے نزدیک ہے (۲) ان کا بیقول بہت سے تابعین سے مروی ہے اور وہ یہ ہیں: سعید بن المسیب، حسن بھری، محمد بن سیرین، طاؤس، عطاء بن ابی رباح، اوزاعی، ثوری، ابن ابی لیلی شعبی اور سلیمان التیمی اور حفیہ نے صراحت کی ہے کہ شرمگاہ کے علاوہ عورت کے ہم کے سی حصہ کود کھنے سے رجعت نہیں ہوگی۔

ان کا استدلال ہے ہے کہ رجعت نکاح کو برقرار رکھنے اور اس کے تمام اثرات کو بحال رکھنے کا نام ہے، اور جماع ودواعی جماع کا حلال ہونا نکاح کے اثرات میں سے ہے، اس لئے جماع ودواعی جماع سے رجعت صحیح ہوجاتی ہے، کیونکہ عدت ختم ہونے سے پہلے نکاح توباقی ہی رہتا ہے۔

افعال سے صراحةً و دلالتهً فاعل کی نیت معلوم ہوتی ہے، اس لئے شوہراگراپنی مطلقۂ رجعیہ سے اس کی عدت میں وطی کر لے، یا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ر۲ ـ

<sup>(</sup>۲) مدایه مع حاشیة البنایه ۴ ر ۵۹۳

<sup>(</sup>۱) البنابي على الهدابيه ۲/۲۹۵/ ۵۹۳، بدائع الصنائع ۱۸۲،۱۸۱، الخرثی ۲/۸۰، مغنی المحتاج ۳/۲/۵۳۰ الفرثی

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۲۸۸\_

شہوت کے ساتھ اس کا بوسہ لے لے، یاشہوت کے ساتھ اسے چھولے تواس کا یفعل دلالتۂ رجعت سمجھا جائے گا،لہذا شوہراس کے ساتھ وطی کرکے گویااسے اپنے نکاح میں لوٹا لینے پرراضی ہوگیا۔ حنفیہ نے بوسہ لینے، شرمگاہ کی طرف دیکھنے اور چھونے میں

شہوت کی قیدلگائی ہے، لہذا اگر چھونا، شرمگاہ کی طرف دیجھنا اور بوسہ
لینا بغیر شہوت کے ہوتو رجعت نہیں پائی جائے گی، جس کا سبب یہ ہے
کہ بغیر شہوت کے اشیاء مذکورہ شو ہراور اس کے علاوہ کی طرف سے
بھی پائی جاسکتی ہے، جیسے اس کے ساتھ رہنے والے، اس سے گفتگو
کرنے والے، یا ڈاکٹر و بچہ جنوانے والی داید البتہ ان افعال کے
ساتھ شہوت کا پایا جانا صرف شو ہر ہی کی طرف سے ہوسکتا ہے۔

اگران افعال سے بغیر شہوت کے بھی رجعت صحیح ہوجائے تو شوہر کو بار بارطلاق دینے کی ضرورت پڑے گی،جس سے عورت کی عدت طویل ہوجائے گی (۱)۔ عدت طویل ہوجائے گی اور وہ شدید تکی میں مبتلا ہوجائے گی

اوراگریدافعال عورت کی طرف سے پائے جائیں مثلاً وہ شہوت کے ساتھا پے شوہر کا بوسہ لے لے، یااس کی طرف د کھے ہے، یااس کی طرف د کھے ہے، یااس کی طرف د کھے ہے، یااس کی طرف د کھے لے یااسے چھولے تو ابو صنیفہ ومجر کے نزد یک رجعت صحیح ہوجائے گی ،ان کی دلیل بیہ ہے کہ از دواجی زندگی کا حلال ہونا ان دونوں کے لئے ایک ساتھ ہی ثابت ہے، تو شہوت کے ساتھ د کھنے سے جس طرح مرد کی طرف سے رجعت درست ہوجاتی ہے اس طرح مرد کی طرف سے طرف سے بھی صحیح ہوجائے گی ، مزید یہ کہ جس طرح مرد کی طرف سے حرمت مصابرت ثابت ہوجاتی ہے، اسی طرح عورت کی طرف سے بھی حرمت مصابرت ثابت ہوجاتی ہے، اسی طرح عورت کی طرف سے بھی حرمت مصابرت ثابت ہوجاتی ہے، اسی طرح عورت کی طرف سے کے لڑکے یااس کے باب کے ساتھ از دواجی تعلق قائم کر لے، اس

لئے اس کی طرف سے رجعت صحیح ہوجائے گی اگر وہ شہوت کے ساتھ اپنے شوہر کو چھو لے، یا اس کا بوسہ لے لے، یا اس کی شرمگاہ کو شہوت کے ساتھ دیکھ لے، امام ابو یوسف کے نزدیک اگر عورت شہوت کے ساتھ اپنے شوہر کو چھو لے یا اس کا بوسہ لے لے یا شہوت کے ساتھ اس کی شرمگاہ کو دیکھ لے تو اس کی طرف سے رجعت صحیح نہیں ہوگی، ان کی دلیل بیہ ہے کہ بیوی سے رجعت کرنا شوہر کا حق ہے حتی کہ وہ اس کی رضا مندی کے بغیر بھی اس سے رجعت کرسکتا ہے، بیوی کو حق رجعت نہ بالقول حاصل ہے نہ بذریعہ فعل تو خواہ وہ شوہر کی طرف شہوت کے ساتھ دیکھے یا بغیر شہوت کے اس سے رجعت ثابت نہ ہوگی (۱)۔

۱۹۱۷ – مالکیہ کے نزدیک وطی و دواعی وطی وغیرہ افعال سے رجعت کی نیت کے لئے شرط ہے کہ شوہران افعال سے رجعت کی نیت کرے اس لئے اگر شوہر شہوت کے ساتھ اس کا بوسہ لے لے، یا اس سے چھولے، یاشہوت کے ساتھ مقام جماع کود کھے لے، یااس سے وطی کر لے اور رجعت کی نیت نہ کر نے توان افعال سے رجعت سے خالی ہو موگی، ' الخرشی' کی عبارت ہے کہ جوفعل رجعت کی نیت سے خالی ہو اس سے رجعت نہیں ہوتی خواہ وہ کتنا ہی قوی فعل ہوجیسے وطی اور بوسہ لینا اور چھونا، نیز اس کے پاس جانا بھی ایک فعل ہوجیسے وطی اور بوسہ رجعت کی نیت کر لے تو یہ بھی رجعت کے لئے کافی ہے (۲)۔ لینا ورجعت کی نیت کر لے تو یہ بھی رجعت کے لئے کافی ہے (۲)۔ وطی کے ذریعہ ہو اور خواہ اس فعل سے شوہر وطی کے ذریعہ ہو اور خواہ اس فعل سے شوہر وطی کے ذریعہ ہوا ورخواہ اس فعل سے شوہر کے لئے اجنبی ہوجاتی ہے، اس لئے اس سے وطی کرنا میں عورت شوہر کے لئے اجنبی ہوجاتی ہے، اس لئے اس سے وطی کرنا

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲/۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات، البنایة للعینی ۸/ ۵۹۲،۵۹۵۔

<sup>(</sup>۲) الخرشی ۴ر۸۱،الدسوقی ۲ر۳۷-

<sup>(</sup>۱) البنابية على الهدابية ۳ ر ۵۹۳،۵۹۳، بدائع الصنائع ۳ ر ۱۸۲،۱۸۱، المبسوط للسرخسي ۲ را۲\_

اس کے لئے حلال نہیں رہتا، اور عدت میں رجعت کی حیثیت دوبارہ عقد نکاح کرنے کی ہے اور جیسا کہ عقد نکاح اس پر دلالت کرنے والے قول کے بغیر درست نہیں ہوتا اسی طرح رجعت بھی اس پر دلالت کرنے والے تول کے بغیر صحیح نہیں ہوگی ،لہذااگر عقد نکاح سے پہلے کوئی مردکسی عورت سے وطی کرے تو اس کا وطی کرنا حرام ہے،اسی طرح مطلقہ رجعیہ سے اگر شوہر عدت میں وطی کرے تو اس کی بہ وطی حرام ہوگی۔امام شافعی نے پہلے''الأم'' میں بیان کیا ہے کہ رجعت شوہر کاحق ہےاور بیوی کواس کی رضامندی کے بغیر بھی لوٹالینا اس کے لئے ثابت ہے، پھروہ فرماتے ہیں: لوٹانا کلام کے ذریعہ ہوتا ہے نہ کہ فعل جماع وغیرہ سے اس کئے کہ بیتو بغیر کلام کے لوٹانا ہے، لہذار جعت کا تکلم کئے بغیرعورت سے مرد کی رجعت ثابت نہیں ہوگی ، جیسے نکاح اور طلاق بغیر تکلم کے صحیح نہیں ہوتے پس اگر عدت میں رجعت کا تکلم کرے گا تواس سے رجعت ثابت ہوجائے گی (۱)۔ ١٦- حنابله رجعت كے يحج ہونے ميں وطي اور دواعي وطي كے درميان فرق کرتے ہیں: چنانچہ ان کے نزدیک وطی سے رجعت صحیح ہوجاتی ہےاور دواعی وطی سے صحیح نہیں ہوتی جس کی وضاحت درج ذیل ہے:

# اول-وطی کے ذریعہ رجعت کا سیحے ہونا:

21-ان کے نزدیک وطی کے ذریعہ رجعت مطلقاً درست ہوجاتی ہے خواہ شوہر رجعت کی نیت کرے یا نہ کرے اور خواہ اس پر گواہ بھی نہ بنائے (۲)۔

ال سلسلے میں ان کی دلیل میہ کہ زمانۂ عدت مطلق جدائیگی کا سبب ہے، اس لئے کہ عدت کا پورا ہوجانا رجعت کے ضیح ہونے

سے مانع ہے، لہذا اگر عدت کے ختم ہونے سے پہلے شوہراس سے وطی کرے تو وہ اس کی طرف لوٹ جائے گی، اور بیا بلاء کے حکم کے مثل ہوجائے گا، اس لئے کہ اگر شوہرا پنی بیوی سے ایلاء کرے اور اس کے بعد اس سے وطی کر لے تو ایلا کا حکم ختم ہوجائے گا، پس اس طرح رجعت ہے کہ اگر شوہر عدت میں اس سے وطی کرتے تو وہ اس کی طرف لوٹ جائے گی۔

اس کے بعد انہوں نے دوسری دلیل ذکر فرمائی ہے جس سے وطی کے ذریعہ رجعت کے سچے ہونے کی تاکید ہوتی ہے، ''الشرح الکیم علی المقنع '' میں ہے: طلاق زوال ملک کا سب ہے اور اس کے ساتھ اختیار ہوتا ہے، اور وطی کے ذریعہ مالک کا تصرف کرنا اس کے عمل کوروک دیتا ہے جسیا کہ اس سے توکیل طلاق ختم ہوجاتی ہے (۱)، بیر خابلہ کا اینے مسلک پر استدلال ہے۔

# دوم-دواعي وطي:

۱۸ - دوائی وطی سے رجعت کے سیح ہونے کے متعلق ان کے مذہب میں روایات مختلف ہیں، امام احمد کی مشہور روایت بیہ ہے کہ شہوت کے ساتھ موضع جماع کود کیھنے، چھونے اور بوسہ لینے سے رجعت سیح نہیں ہوتی، اس روایت کی دلیل درج ذیل ہے:

ا-ندکورہ افعال کے پائے جانے سے نہاس پرعدت واجب ہوتی ہے اور نہان سے مہر واجب ہوتا ہے تو ان سے رجعت بھی صحیح نہیں ہوگی۔

۲-مقام جماع کود کھنا یا جھونا بسااوقات ضرورت کے وقت غیر شوہر کی طرف سے بھی ہوجا تا ہے اس اعتبار سے وہ افعال رجعت نہیں کہلائیں گے۔

<sup>(1)</sup> الأم ۲/ ۲۴۴ ، روضة الطالبين للغو وي ۸ / ۲۱۷ طبع المكتب الإسلامي -

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۵ رسم سر

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير لا بن قدامه المقدى مع المغنى ۸ / ۷۵ - ۹-

دوسری روایت سے کہ ان افعال سے رجعت صحیح ہوجاتی ہے، اس لئے کہزوجین کے مابین جواستمتاع ہوتا ہے سے افعال اس سے خالی نہیں۔

پہلی روایت معتمد فی المذہب ہے، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے۔

اسی طرح خلوت صحیحہ میں بھی اختلاف ہے کہ اس سے رجعت صحیح ہوتی ہے یانہیں؟ اور اس میں دو قول ہیں:

پہلاقول میہ ہے کہ خلوت سے رجعت صحیح ہوجاتی ہے،اس کئے کہ خلوت سے احکام نکاح ثابت وراسخ ہوتے ہیں اور خلوت میں استمتاع بھی ممکن ہوتا ہے۔

دوسراقول یہ ہے کہ خلوت سے رجعت صحیح نہیں ہوتی ،اس لئے کہ طلاق کی حالت میں جوخلوت صحیحہ ہواس میں استمتاع نہیں ہوتا تو اس سے رجعت بھی صحیح نہیں ہوگی (۱)۔

رجعت کے احکام: رجعت پرگواہ بنانا:

19 - حنفیہ و مالکیہ کا مذہب، امام شافعی کا قول جدید اور امام احمد سے
ایک روایت ہے ہے کہ رجعت پر گواہ بنانا مستحب ہے اور بیہ قول
حضرت ابن مسعود اور عمار بن یاسر سے مروی ہے، لہذا اگر کوئی اپنی
بیوی سے رجعت کر لے اور گواہ نہ بنائے تو رجعت صحیح ہوجائے گی،
اس لئے کہ گواہ بنانا مستحب ہے۔

اس سلسلے میں ان کی دلیل درج ذیل ہے: ا-رجعت نکاح کی طرح ہے، اس لئے کہ وہ نکاح کو برقرار

ر کھنااور نکاح کو برقر ارر کھنے کے لئے شہادت بالا تفاق شرط نہیں ہے، تواسی طرح رجعت میں بھی شہادت داجب نہیں ہوگی۔

۲-رجعت شوہر کا ایساحق ہے جواس عورت کے قبول کرنے کا بھی مختاج نہیں ،اس لئے اس کے سیجے ہونے کے لئے شہادت شرط نہیں ہوگی ، کیونکہ شوہر نے اپنے خالص حق کو استعمال کیا ہے اور حق جب قبول کرنے یا کسی ولی کا مختاج نہ ہوتو اس کے سیجے ہونے کے لئے شہادت شرط نہیں ہوتی۔

اورالله تعالى كاارشاد ہے: ' وَأَشُهِدُوْا ذَوَى عَدْلٍ مِّنْكُمْ ' (۱) (اوراپنے میں سے دومعتر شخصوں كو گواہ تھہرالو) اس كے متعلق فقہاء بيكتے ہیں كہ بيامر ہے اوراس آیت میں امروجوب كے لئے نہیں بلكه ندب پرمحمول ہے، جیسے الله تعالى كا ارشاد ہے: ' وَأَشُهِدُوْا إِذَا تَبَايَعُتُمْ ' (۲) (اور جب خريد وفروخت كرتے ہو ( تب بھی ) گواہ كرلياكرو)۔

اور جمہور فقہاء کا اتفاق ہے کہ بیج بغیرگواہ بنائے ہوئے صیح ہوجاتی ہے، حاصل یہ کہ رجعت پر گواہ بنانامستحب ہے، تا کہ سی طرح انکار کا خطرہ نہ رہے، بزاع ختم ہوکر زوجین کے درمیان اختلاف کا دروازہ بند ہوجائے، اور قابل لحاظ بات یہ ہے کہ بیج میں حق کومؤ کد کرنے کے لئے گواہ بنانے کی ضرورت رجعت سے زیادہ ہے، اس لئے کہ بیج ایک تصرف شرعی کو وجود میں لانا ہے اور رجعت از دواجی زندگی کو برقر اررکھنا یا اس کولوٹانا ہے، لہذ اجب بیج بغیر گواہ بنائے سے تورجعت تو بغیر گواہ بنائے میں جتورجعت تو بغیر گواہ بنائے بدرجہاولی سے ہوگی۔

مالکیہ مزید بیہ کہتے ہیں کہ رجعت پر گواہ بنانے تک اگرعورت اینے شوہر کو وظی سے روک دے تو اس کا رو کنا اچھا ہوگا اور اس پروہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ر۲ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ۲۸ ۴۷، كثاف القناع ۳۴۳/۵ اور اس كے بعد كے صفحار».\_

اجر کی مستحق ہوگی ،اوروہ شوہر کی نافر مان نہیں ہوگی (۱)۔

امام شافعی کا قول قدیم اور امام احمد کی دوسری روایت بیہ کہ رجعت پر گواہ بنانا واجب ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
"وَأَشُهِدُوُا ذَوَی عَدُلٍ مِّنْکُمْ" (اوراپنے میں سے دومعتر شخصوں کو گواہ شہرالو) اور عمران بن حصین سے اثر مروی ہے کہ ایک صاحب نے ان سے اس شخص کے بارے میں سوال کیا جس نے اپنی بیوی کو طلاق رجعی دیدی پھر اس کے ساتھ جماع کرلیا اور گواہ نہیں بنایا، تو نے خلاف سنت طریقہ پر طلاق دی ، خلاف سنت طریقہ پر طلاق دی ، خلاف سنت طریقہ پر رجعت کی ، اس پر گواہ بنالواور پھر دوبارہ ایسا نہ کرنا، نیز اس لئے اس لئے اس پر گواہ بنالازم ہوگا۔

نووی کہتے ہیں: قول اظہر کے مطابق رجعت پر گواہ بنانانہ واجب ہے نہ شرط ہے (۲)۔

## بيوى كورجعت كى خبر دينا:

۲ - جمہور فقہاء کا ذہب ہیہ کہ بیوی کور جعت کی خبر دینامستحب
 ۲ - جمہور فقہاء کا ذہب ہیہ کہ بیوی کور جعت کی خبر دینامستحب
 ۲ - جمہور فقہاء کا ذہب ہیں کے دو زوجین کے درمیان پیدا ہوسکتی ہے۔

عینی کے الفاظ یہ ہیں: ''اس کو اطلاع دینامتحب ہے'' یعنی اس بیوی کورجعت کے بارے میں بتادینامتحب ہے کیونکہ ہوسکتا

- (۱) البناييلى الهدايه ۱۹۵۳، بدائع الصنائع ۱۸۱۳، المبسوط للسرخسى ۲۲۲۱، المبسوط للسرختى ۲۲۲۱، المبسوط للسرختى ۲۲۲۱، الخرشی ۱۲۲۸ ما شیر للدرد پر۲۱ م ۲۷۳، کشاف القناع ۲۸۳ س۳۳، الشرح الکبیر لا بن قدامه ۲۲۸۸، مسرح ۲۸ سام.
- (۲) روضة الطالبين ۲۱۶۸، مغنی المحتاج ۳۳۹، الشرح الکبير لابن قدامه المقدی ۲۸، ۷۷۳، ۳۷۳، کشاف القناع ۳۸۳، ۳۳۳، ،المغنی لابن قدامه ۷۸/۸۸-

ہے کہ یہ بچھ کر کہ اس کے شوہر نے اس سے رجعت نہیں کی ہے اور اس کی عدت پوری ہوگئ ہے وہ دوسرا نکاح کر لے اور شوہر اس سے وطی کر لے ایس صورت میں اس پر شوہر سے معلوم نہ کرنے کا اور شوہر پر اس سے رجعت کی خبر نہ دینے کا گناہ ہوگا، لیکن اس کے باوجودا گراسے اطلاع نہ دے تب بھی رجعت شیحے ہوگی، اس لئے کہ رجعت پہلے ہی نکاح کو برقر اررکھنا ہے انشاء نہیں ہے، تو شوہر خالص اپنے حق کو استعال کرنا وستعال کرنا دوسرے کو بتانے پر موقو ف نہیں رہتا (۱)۔

## مطلقه رجعیه کے ساتھ شوہر کا سفر کرنا:

11 - حنابلہ اور حنفیہ میں سے زفر کا مذہب یہ ہے کہ شوہر کواپئی مطلقہ رجعیہ کے ساتھ سفر کو رجعیہ کے ساتھ سفر کو ان جہور اس کے ساتھ سفر کو ناجائز کہتے ہیں، کیوں کہ وہ پوری طرح اس کی بیوی نہیں ہے اور اس لئے بھی کہ شوہر کو حکم ہے کہ عدت کے زمانہ میں اسے گھرسے باہر نہ کالے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "لا تُحُوِ جُو هُنَّ مِنُ بُیُو تِبِقِنَّ "(1) (نہیں ان کے گھروں سے نہ نکالو)۔

نیزید بھی ہوسکتا ہے کہ وہ شو ہر کے ساتھ سفر ہی میں ہواوراس کی عدت پوری ہوجائے تو وہ ایک ایسے شخص کے ساتھ رہ جائے گی جو اس کے لئے اجنبی ہے اور بیرام ہے، بیتمام تفصیل اس صورت میں ہے جب اس سے عدت میں رجعت نہ کرے اور اگر رجعت کر لے تو وہ اس کے ساتھ سفر کرے گی ،اس لئے کہ وہ اس کی بیوی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) البنابيعلى البدابير ۴۸ر ۵۹۷، المحلى لا بن حزم الظاهرى ۱/۱۵۱۰ الجامع لا حكام القرآن للقرطبي ۱۸ر ۱۵۹۰ الخرش ۴۸ر ۸۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق را ـ

<sup>(</sup>۳) الشرح الكبيرلا بن قدامه ۴۷۸ ۴۷۸، البناييلى البدايه ۱۱۱۳، ۱۱۳، الدسوقی ۲۲۲/۲، الروضه ۲۲۱۷.

اپیخشو ہرکے لئے مطلقہ رجعیہ کا زیب وزینت اختیار کرنا:

۲۲ - مطلقہ رجعیہ کے لئے جائز ہے کہ اپنشو ہرکے لئے اسی طرح زینت اختیار کر ہے جیسے عورتیں کپڑوں وغیرہ سے اپنشو ہروں کے لئے زینت اختیار کرتے ہیں، حنابلہ کہتے ہیں: اس صورت میں خوب خوب زینت اختیار کرنے ہیں، حنابلہ کہتے ہیں: شو ہر کے لئے زیب خوب زینت اختیار کرنا اس کے لئے جائز ہے (۲) ۔ تشوف چہرہ کے بناؤ سنگار کو کہتے ہیں، اور تزین تشوف سے عام ہے اس میں چہرہ بھی داخل سنگار کو کہتے ہیں، اور تزین تشوف سے عام ہے اس میں چہرہ بھی داخل دلانے کے لئے جائز رکھا گیا ہے، کیونکہ بناؤ سنگار رجعت کی ترغیب دلانے کے لئے جائز رکھا گیا ہے، کیونکہ بناؤ سنگار رجعت کا ذریعہ ہے جب نہیں کہ شو ہراسے بناؤ سنگار میں دیجے جس سے وہ اس کی آئھوں میں بس جائے اور وہ طلاق پرنادم ہوکر اس سے رجعت کر لے۔

تزین کے جواز پران کی دلیل میہ کے مطلقہ رجعیہ بیو یوں کے حکم میں ہے اور اس کے عدت میں ہونے کے اعتبار سے من وجہہ نکاح باقی ہے، اور شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ مطلقہ رجعیہ کواپنے شوہر کے لئے بناؤ سنگار کرنا جائز نہیں، کیونکہ وہ اس کے لئے اجتبیہ ہے اور رجعت ان کے نزدیک دوبارہ نکاح کرنا ہے۔

اس کے ساتھ ایک دوسراا مرشو ہرکااس کے کمرہ میں اس کے پاس جانا ہے جس کے متعلق فقہاء یہ کہتے ہیں کہ اگر اس کار جعت کا ارادہ نہ ہوتو اس کی اجازت کے بغیر اس کے پاس نہ جائے، کیونکہ ممکن ہے کہ اس کے بدن پر کپڑے نہ ہوں اور شو ہر کی نظر اس کے مقام جماع پر پڑجائے، تو جن کے نز دیک اس سے رجعت ہوجاتی مقام جماع پر پڑجائے، تو جن کے نز دیک اس سے رجعت ہوجاتی ہوتو اس کے باس جانے میں کوئی مضا گفتہیں، کیونکہ اس کی نیت ہوتو اس کے پاس جانے میں کوئی مضا گفتہیں، کیونکہ اس کی نیت اس سے رجعت کرنے کی ہے اور اس سے وہ اس کی بیوی ہوجائے گی، السے اس کے بیاس جانے میں کوئی مضا گفتہیں، کیونکہ اس کی نیت

اورخاص طور پراس کئے کہ رجعت کے لئے بیوی کی رضا مندی بھی ضروری نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### رجعت میں زوجین کا اختلاف:

۳۲۰ – اگر شوہر یہ دعوی کرے کہ اس نے اپنی مطلقہ رجعیہ سے کل گزشتہ یا ایک ماہ قبل رجعت کرلی، اور یہ دعوی عدت کے اندر ہوتو اس کی تصدیق کی جائے گی، اس لئے کہ وہ ایسے امر کی خبر دے رہا ہے جس کواب بھی کرسکتا ہے اس لئے خبر دیے میں متہم نہ ہوگا، اور اگر وہ یہ دعوی عدت گذر جانے کے بعد کر ہے تو اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اس صورت میں وہ اس امر کی خبر دے رہا ہے جسے وہ اب نہیں کرسکتا، لہذا اگر اس کی عدت کے زمانہ ہی میں اس سے یہ دعوی کرے کہ اس نے اس کی عدت کے زمانہ ہی میں اس سے رجعت کرلی تھی اور وہ عورت اس کا انکار کردے تو عورت ہی کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ شوہر نے رجعت کا دعوی اس زمانہ میں کیا ہے حس میں وہ اس سے رجعت نہیں کرسکتا۔

اورا گرعدت گذرجانے کے بعد شوہرید دعوی کرے کہ اس نے عدت کے دوران ہی اپنی مطلقہ سے رجعت کرلی تھی اور وہ اس پر بینہ بھی قائم کر دیتواس کی رجعت صحیح ہوگی۔

سرخسی کہتے ہیں: اگر عدت گذار نے والی عورت کا شوہراس سے کہے کہ میں نے تجھ سے رجعت کرلی ہے،اس کے جواب میں وہ کہے: میری عدت تو گذر چکی ہے، تو امام ابو حنیفہ کے نزدیک اس عورت ہی کا قول معتبر ہوگا اور رجعت ثابت نہ ہوگی، اور صاحبین کے نزدیک شوہر کا قول معتبر ہوگا اور رجعت صحیح ہوجائے گی،اس لئے کہ نزدیک شوہر کا قول معتبر ہوگا اور رجعت صحیح ہوجائے گی،اس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ٥ رسم سه

<sup>(</sup>۲) البناييلي الهدايه ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۲۳\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير لا بن قدامه ۴۷۴/۸، الجامع لأ حكام القرآن للقرطبي ۱۸ر ۱۵۸، مغنی الحتاج ۳۷/۳۳،الروضه ۲۲۱/۸،المبسوط للسرخسی ۴۵/۳

رجعت عدت میں ہوئی ہے، کیونکہ جب تک وہ عدت پوری ہونے کی خبر نہ دے اس وقت تک اس کی عدت باقی رہے گی، اور رجعت اس کے عدت کے ختم ہونے کی خبر سے پہلے پائی گئی ہے، اس لئے رجعت صحیح ہوگئی اور عدت ساقط ہوجائے گی، کیونکہ اس نے عدت پوری ہونے کی خبر عدت کے تعددی، حالا نکہ عدت ختم ہونے کے بعد دی، حالا نکہ عدت ختم ہونے کے بعد دی، حالا نکہ عدت ختم ہونے کے بعد دی، حالا نکہ عدت ختم ہونے کے بعد اسے خبر دینے کی ولایت ہی نہیں ہے خواہ وہ کچھ دیر خاموش رہ کرخبر دین نیز شو ہر کے رجعت کر لینے کے بعد عدت گذر جائے گی، خبر دینے میں وہ تہم ہوگی، اس لئے اس کی خبر قبول نہیں کی جائے گی، خبر دینے میں وہ تہم ہوگی، اس لئے اس کی خبر قبول نہیں کی جائے گی، جیسے موکل وکیل سے کہے کہ میں نے تجھے معزول کر دیا اس پر وکیل رجعت عدت کے ختم ہونے کی حالت میں ہوئی ہے، لہذا شجے نہیں دیکھی، اور ابو حنیفہ کہتے ہیں: ہوگی، کیونکہ عدت کی شرط مطلقاً عدت نہیں ہے، جبکہ رجعت کی شرط مطلقاً عدت میں ہونا ہے (۱)۔

رجل

تعريف:

ا- "الرجل" لغت میں "المرأة" کے خالف ہے یعنی نوع انسانی کا مذکر، ایک قول ہے کہ رجل اس وقت ہوتا ہے جب اسے احتلام ہواوروہ جوان ہوجائے، ایک قول ہے ہے کہ رجل پیدائش کے وقت ہواوروہ جوان ہوجائے، ایک قول ہے ہے کہ رجل پیدائش کے وقت سے ہمیشہ "رجل" ہی کہلاتا ہے اس کی تصغیر قیاس کے مطابق "رجیل" اور خلاف قیاس" رویجل" آتی ہے،" رجل" کی جمع "رجال" اور جمع الجمع "رجالات" ہے "ر جُل" پیدل چلنے والے "رجال" اور جمع الجمع "رجالات" ہے "ر جُل" پیدل چلنے والے کو کھی کہتے ہیں، اس سے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَإِنُ خِفْتُمُ فَوْ جَالاً أَوْرُكُبَانًا" (لیکن اگر تمہیں اندیشہ ہوتو تم پیدل ہی فَرِ جَالاً أَوْرُكُبَانًا" (ایکن اگر تمہیں اندیشہ ہوتو تم پیدل ہی (پڑھلیا کرو) یا سواری پر)۔اس کے معانی اس کے علاوہ بھی ہیں:

اور یہ تعریف میراث کے علاوہ میں ہے، اور میراث میں مذکر پر رجل کا اطلاق اس کی پیدائش کے وقت ہی سے ہوتا ہے اسی معنی میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"لِلوِّ جَال نَصِیبٌ مِّمَّا تَوَکَ

تعریف کرتے ہوئے کہا ہے کہ رجل وہ مذکر آ دمی جو بچین کی حدیار

اصطلاحی تعریف: جرجانی نے "التعریفات" میں اس کی

کرکے مالغ ہوگیا ہو<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱ ۲۳۹\_

<sup>(</sup>۲) الليان ، المصباح ماده: "رجل" ، التعريفات للجر جانى ر ۱۴۶ طبع الكتاب العربي-

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲/۲۲،الشرح الكبير ۸/۸۸،مغنی المحتاج ۳۳۹،۳۳۸ س

الُوَ الِدَانِ وَالْاَقُورَ بُوُنَ" (۱) (مردول کے لئے بھی اس چیز میں حصہ ہے جس کووالدین اور نزدیک کے قرابت دار چھوڑ جائیں)۔

# اجمالي حكم:

مرد کے کچھ خصوص احکام ہیں جن میں وہ عورت سے الگ ہوتا ہے جن میں سے چندا ہم درج ذیل ہیں:

# الف-ريشم يهننا:

۲-مرد کے لئے ریشم پہننا بالاتفاق حرام ہے، اور جمہور کے نزدیک نماز وغیرہ میں مرد کے لئے ریشم کو بچھانا حرام ہے، حفیہ کا اس میں اختلاف ہے وہ ریشم کا تکیہ بنانے اور اس کے بچھانے کو جائز کہتے ہیں، اس لئے کہ ابوموی روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "أحل المذهب و الحريو الإناث أمتى، و حرم علی فرمایا: "أحل المذهب و الحريو الإناث أمتى، و حرم علی خکور ها،"(۲) (سونے اور ریشم کو میری امت کی عورتوں کے لئے حلال کیا گیاہے اور میری امت کے مردول پر حرام کیا گیاہے ) اور عمرین الخطاب سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں: رسول اللہ علیہ لئے فرمایا: "لاتلبسوا الحریو فإن من لبسه فی اللہ علیہ للہ میں پہنواس لئے کہ جواسے دنیا میں پہن لے گا وہ اسے آخرت میں نہیں پہنواس لئے کہ جواسے دنیا میں پہن لے گا وہ اسے آخرت میں نہیں پہنے گا )۔

اور مردول پرریشم کے حرام ہونے پرتمام علماء کا اتفاق ہے ال میں کوئی اختلاف نہیں، لیکن چند چیزیں مستثنی ہیں جیسے کپڑے کے نقش و نگار جب کہ چار انگشت سے کم ہول، اسی طرح پیوند، گریبان کی کلی اور پوشین کے گوٹ، اور جوؤں یا خارش کو دور کرنے کے لئے، اسی طرح شدید سردی یا گرمی کو دور کرنے کے لئے اسی طرح شدید سردی یا گرمی کو دور کرنے کے لئے ، یا جنگ کے لئے اس کے پہنے میں اختلاف ہے، جس کی تفصیل: اصطلاح ''حریر'' میں ہے (۱)۔

# ب-مرد کے لئے سونے چاندی کا استعال:

سا-بالاتفاق سونے کے زیورات مردوں پرحرام ہیں،اس لئے اس کا استعال کرنا مرد پرحرام ہے،صرف ضرورت و حاجت کی صورت میں اس کے لئے حلال ہے جیسے ناک، دانت اور سر انگشت، اور سونے سے دانتوں کو باندھنے کی حاجت ہوتو یہ بھی جائز ہے۔

اور مرد کے لئے چاندی کی انگوشی جائز ہے، ایسے ہی بعض آلات مثلاً تلوار کواس سے مزین کرنا اور دانتوں کواس سے باندھنا درست ہے، اور مرد پر چاندی کے دیگرز لورات کے حرام ہونے میں اختلاف ہے، اور چاندی سونے کے برتنوں کا استعال سب ہی کے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أحل الذهب و الحویو لإناث أمتي ....." کی روایت نسائی (۱۱/۸ طبح المکتبة التجاریه) نے کی ہے، ابن المدین نے اس کو حسن کہاہے، جبیبا کہ ابن حجر کی التخیص (۱ر ۵۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لا تلبسوا الحریر، فإن من لبسه في الدنیا.....، كی روایت بخاری (افق ۱۹۲۲ ۲۸۴ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۴۲ طبع الحلی) نے کی ہےاورالفاظ مسلم کے ہیں۔

را) نتائج الأفكار مع فتح القديد ٨ به ١٩ هي الأميرية ببين الحقائق ١٩ ١٥ اطبع بولاق، بدائع الصنائع ١٥ ١٣ اطبع الجماليه، الإختيار ١٥٨ اطبع المعرفيه، الزرقاني ار ١٨٨ طبع الفكر، جوابر الإكليل ار ٣٣ طبع المعرفيه، الدسوتي ار ٢٢٠ طبع الفكر، الخرشي ار ٢٥٦ طبع بولاق، روضة الطالبين ٢ ر ٦٥ طبع المكتب الإسلامي، أمني المطالب ار ٢٤٥ طبع الممينية، المهبذب ار ١٥ الطبع المكتب الإسلامية، تخذ المحتاج المحتاجي، نهاية المحتاج ٢ ٣ ٣ ١٩ ٣ طبع المكتبة الإسلامية، تخذ المحتاج المحتاج الر ٢٠ ٣ مع صادر، حافية القلو في ار ٢٠ ٣ ، ٣٠ سطبع الخلي ، الإنساف الر ٢٨٠ طبع النصر، المغنى الراض و ١٨ ١٨ علي المحتاج المحتاج الرياض و ١٨ ١٨ علي المحتاج المحتاج الرياض و ١٨ ١٨ علي المحتاج الرياض و ١٨ ١٨ علي المحتاج المحتاج الرياض و ١٨ علي المحتاج المحتاج الرياض و ١٨ ١٨ علي المحتاج الرياض و ١٨ ١٨ علي المحتاج المحتاء المحتاج المحتاء المحتاج المحتاء المحتاء المحتاج المحتاء المحتاء المحتاء المحتاء

لئے حرام ہے <sup>(۱)</sup>۔ تفصیل اصطلاح'' '' نیتہ'' اور'' حلیٰ''میں ہے۔

#### ج-نمازاورخارج نماز میں مرد کاستر:

- (۱) الإختيار ۱۹۸۴ الطبع المعرف وماشيه ابن عابدين ۲۲۹۸ طبع بولاق بتيين الحقائق ۲۸۱۲ طبع المعرف الدسوق الحقائق ۲۸۱۹ طبع الفكر ، الرسوق الرباد المعرف الفكر ، الفكر ، الفكر ، حاشية القليو بي ۲۸۳۲۲ طبع الفكر ، حاشية القليو بي ۲۸۳۲۲۲ طبع المكتب الاسلام ، کشاف القناع ۲۳۵،۲۳۲۲ طبع النصر ، المغنى ۱۸۱۳ مطبع رياض \_ کشاف القناع ۲۳۵،۲۳۲۲ طبع النصر ، المغنى ۱۸۱۳ مطبع رياض \_
- (۲) الحموى على ابن نجيم ۲۲۰۱۵/۱۵ طبع العامرة، جواہر الإكليل ۱۱/۱ طبع العامرة، دواہر الإكليل ۱۱/۱ طبع المعرف، روضة الطالبين ۲۸۳،۲۸۲ طبع المكتب الإسلامی، كشاف القناع الركا۲۲۲،۲۲۵ طبع النصرب
- (۳) حدیث: "أسفل السرة و فوق الرکبتین من العورة" کی روایت احمد (۲/ ۱۸۵ طبع المیمنیه ) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے جس کے الفاظ یہ بین: "إذا أنكح أحدكم عبده أو أجیره فلا ینظرن إلی شیء من عورته، فإنما أسفل من سرته إلی رکبتیه من عورته، (جبتم میں ہے کوئی اپنے غلام یا اجرکی شادی کرو تے و اس کے سرکسی حصہ کو ہرگز ندد کھے: کیونکہ اس کی ناف سے بنچ اس کے دونوں گھٹوں تک اس کا سرتے )، اور اس کی سندس ہے۔
- (۴) حدیث اُنس: "أن النبي عَالِيه يوم خيبر حسر ....." کی روایت بخاری (۴) دافت ار ۸۰ طبع السّافیم ) نے کی ہے۔

دن نبی کریم علیہ نے اپنی ران سے کیڑا ہٹادیا یہاں تک کہ میں نے نبی علیہ کی ران کی سفیدی دیکھ لی) بدروایت بخاری میں

"تفصیل اصطلاح" 'عورة'' میں ہے۔

د-اذان کاعورتوں کے بجائے صرف مردوں کے لئے خاص ہونا:

۵- مؤذن کا مرد ہونا واجب ہے، اس لئے عورت کی اذان صحیح نہیں، کیونکہ اس کی آ واز کی بلندی بسااوقات فتنہ میں مبتلا کردیتی ہے، اور یہ جمہور کا مذہب ہے، اور اگر وہ اذان دے دیتو اس کا اعتبار نہیں کہا جائے گا(۱)۔

تفصیل اصطلاح'' اذ ان' میں ہے۔

ھ-جمعہ کی نماز کا عورتوں کے بجائے صرف مردوں پر واجب ہونا:

۲ - نماز جمعہ کے واجب ہونے کی ایک شرط مرد ہونا ہے، عورت پر
 جمعہ بالا تفاق واجب نہیں، دیکھئے اصطلاح''صلاق الجمعہ''۔

و-نماز میں عورت کے بجائے صرف مرد کا امام ہونا:

2 - فرض نماز میں مردوں کی امامت کے لئے مردہونا شرط ہے، اس پرفقہاء کا اتفاق ہے، لہذا فرضوں میں مردوں کے لئے عورت کی امامت درست نہیں، اس لئے کہ آپ علیہ گئے کا ارشاد ہے: ''اخوو هن من حیث أخو هن الله''(۲) (انہیں پیچیے رکھو جیسے

- (۱) الموسوعة الفقهيه مين اصطلاح" اذان" كي طرف رجوع ليجيح ٢ / ٣٦٧ طبع الموسوعة الفقهمه -
- (٢) حديث: "أخروهن من حيث أخرهن الله ..... "كوزيلتي نے نصب

الله نے انہیں پیچےرکھاہے) اور حضرت جابر سے مرفوعار وایت ہے:
"لا تؤ من امر أة رجلا" (۱) (كوئى عورت كسى مردكى امامت ہر گزنه كرے)، نيز اس لئے كه عورت كومردوں كا امام بنانے ميں اسے فتنه ميں دُالناہے (۲)۔

# ز-مرد کے ساتھ مخصوص اعمال جج:

۸- سلے ہوئے کیڑے پہنا مرد کے لئے حرام ہے عورت کے لئے نہیں، مرد کے لئے طواف میں نہیں، مرد کے لئے طواف میں کے حق میں مرد کے لئے طواف میں کے حق میں صرف تقصیر مشروع ہے حلق نہیں، مرد کے لئے طواف میں رمل اوراضطباع (احرام کی چادر کودا ہے مونڈ ھے کے نیچے سے نکال کر بائیں مونڈ ھے پر ڈالنا کہ داھنا مونڈ ھا کھلا رہے) اور میلین اخضرین کے مابین سعی میں تیز چانا، نیز تلبیہ میں آ واز بلند کرنا مسنون ہے اورعورت کے احکام ان تمام امور میں مرد کے برخلاف ہیں (۳)۔ تفصیل اصطلاح '' جج'''' احرام''' تلبیہ' اور'' طواف' میں تفصیل اصطلاح '' جج'''' احرام''' تلبیہ'' اور'' طواف' میں

ہے

- الرابی (۳۱ / ۳۲ طبع انجلس العلمی) میں ذکر کیا ہے، اور انہوں نے اسے
  "غریب و مرفوع کہا ہے" پھر اسے ابن مسعود پر موقوف کر کے مصنف
  عبدالرزاق کی طرف منسوب کیا ہے اور بیرحدیث اس میں ایک طویل حدیث
  کے شمن میں ہے (۳۱ / ۲۹ اطبع الجلس العلمی )، اس کا بعض حصہ ابن حجر نے
  الفتح (ار ۲۰۰ مع طبع السّلفیہ ) میں ذکر کیا ہے اور اس کی سند صبح کہا ہے۔
- (۱) حدیث: "لا تؤمن امرأة رجلا....." کی روایت ابن ماجد (۱/ ۱۳۳۳ طیع الحلی) نے کی ہے ،اور بوصری نے مصباح الزجاجہ (۱/ ۲۰۳ طیع دارالجنان) میں کہاہے کہ بہضعیف سند ہے۔۔
  - (٢) الموسوعة الفقهيه ٢٠١٧ ـ
- (۳) ابن عابدین ۱۹۲۲،۱۲۳،۱۹۰، بدائع الصنائع ۱۲س۱۱،۱۳۱،۱۳۵،۱۸۵،۱۲۳، الدسوقی ۱۹۲۲،۱۳۸،۵۵،۵۴، مغنی المحتاج ار ۵۱۹،۳۲۷،۱۹۵،نهاید المحتاج سر ۲۲۸،۱مغنی سر ۲۳۷،۲۳۷،۲۳۸،۳۳۲،۳۳۲،۳۳۲،۳۳۲،۳۳۲

#### ح- مردکی دیت:

9-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ آزاد مسلمان مرد کی دیت سواونٹ ہے، اور آزاد مسلمان عورت کی دیت آزاد مسلمان مرد سے آدھی ہے، افر آزاد مسلمان اصطلاح''دیڈ''میں ہے<sup>(1)</sup>۔

#### ط-جهاد كاصرف مردير واجب مونا:

• ا – اگر جہاد فرض عین ہوجائے اس طور پر کہ دشمن مسلمانوں کے کسی شہر پر دھاوا بول دیں تو اس شہر کے ہراس شخص پر جہاد واجب ہوجا تا ہے جو ہتھیارا ٹھانے اور جنگ کرنے پر قادر ہوخواہ مرد ہویا عورت، پچے ہویا بوڑھا، اور اگر جہاد فرض کفا یہ ہوتو صرف مردوں پر واجب ہوتا ہے اور عورت کے ضعف کی وجہ سے بالا تفاق اس پر واجب نہیں ہوتا۔ دیکھئے: "جہاد'۔

#### ی-عورت سے جزیہ لینا:

۱۱ - عورت سے جزیز بیں لیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ دیکھنے:''جزیہ''۔

ک-حدود و قصاص میں عورتوں کے بجائے صرف مردوں کی شہادت کا قبول کیاجانا:

17 - فقهاء کا مذہب میہ ہے کہ قصاص اور حدود میں صرف مردوں کی شہادت قبول نہیں کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی ان میں عورتوں کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی ،اس کی تفصیل اصطلاح ' شہادة'' میں دیکھئے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۷٬۲۵۲ طبع الجماليه، جواہر الإکلیل ۲۷۰٬۲۶۲، طبع المعرفة ، المہذب ۱۹۸٫۲ طبع لحلبی ،المغنی ۷۷٬۷۹۷ طبع الریاض۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر ۲۲۰ طبع المصریه،الدسوقی ۲ر ۱۷۵،۵۵۰ طبع الفکر،حاشیة القلبو بی ۲۱۲/۴ طبع الحلبی،الأشباه والنظائرللسیوطی ر ۲۳۹ طبع الحلبی، المغنی ۸۷۷،۳ طبع ریاض۔

#### ل-ميراث:

۱۳ - بہت ی صورتوں میں مرد کی میراث عورت کی میراث سے الگ ہے۔ جس کی تفصیل اصطلاح" إرث' میں ہے (۱)۔

#### م-مرداورولايت:

۱۹۷ - جن مصالح میں مردعورت کے مقابلہ میں زیادہ لائق ہے ان میں مرد کی ولایت عورت سے مقدم ہے، اور جن مصالح میں عورت مرد کے مقابلہ میں زیادہ لائق ہے ان میں عورت کی ولایت مرد سے مقدم ہے جیسے حضانت (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح" ولایت"میں ہے۔ نیز دیکھئے: اصطلاح" ذکورة"۔

رِجل

#### تعریف:

ا-"رِ جل"كامعنى لغت مين انسان وغيره كاپير ب، يه لفظ مؤنث به اوراس كى جمع "أر جل" ب، انسان كاپيرران كى جراست قدم تك به، اس معنى مين الله تعالى كا قول ب: "ولا يَضُرِ بُنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعُلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ "() (اورعورتين اپني پيرز ورست نهر كين كمان كافخى زيورمعلوم موجائي)۔

اور" رجل أرجل" كامعنى ہے بڑى ٹانگ والا ، اور راجل، پيدل يعنى جوسوار نہ ہو، اسى معنى ميں الله تعالى كا ارشاد ہے:"فَإِنُ خِفْتُمُ فَوِ جَالاً أَوْرُكُبَانًا "(٢) (ليكن اگر تهيں انديشه ہوتو تم پيدل ہى يڑھ ليا كرويا سوارى ير)۔

اس کا اصطلاحی معنی حالات کے لحاظ سے بدلتارہتا ہے، بھی اس سے شخنوں کے ساتھ قدم مرادلیا جاتا ہے، جیسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَأَرُ جُلَکُمُ إِلَى الْکَعُبَیْنِ ''(۳) (اور اپنے پیروں کو شخنوں سمیت دھولیا کرو)، اور اس سے پنڈلی اور قدم کے درمیانی جوڑسے نیچ کا حصہ مراد ہوتا ہے، جیسے چوری کرنے والے مرد اور چوری کرنے والی عورت کا پیرکا شخن میں ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشية البقرى على الرحبيه / ۲۵،۲۲ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۴ر۵۹، ۳۵۲، التبصرة ار ۲۴، الفروق للقرافی ۲ر ۱۵۵، ۱۵۸، فرق ۹۲، ۱۵۸، ۱۵۷، فرق ۹۲، ۱۵۸، و ۱۹۸، نیل فرق ۹۲، الأحکام السلطانیه للماوردی ر ۲۵، المغنی ۲۹ / ۱۳۷، ور ۹۳، نیل الأوطار ۲۱ (۱۵۲، فتح الباری ۲۸ / ۱۲۲ طبع الشلفه.

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورراس\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره روسی

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما نده ر۲ <sub>س</sub>

اور بسا اوقات اس سے مراد ران کی جڑسے قدم تک ہوتا ہے (۱)۔

# شرعی حکم:

پیر سے متعلق احکام فقہ کے متعدد ابواب میں مذکور ہیں، جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

#### الف-وضو:

۲ - جمہور فقہاء کا مذہب سے ہے کہ دونوں پیروں کا شخوں کے ساتھ دھونا فرائض وضو میں سے ہے، ( شخنے ان دومڈیوں کو کہتے ہیں جو پنڈلی اور قدم کے جوڑ پر ابھری ہوئی ہوتی ہیں)، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یأیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاقِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَکُمُ وَ أَیُدِیکُمُ إِلَی الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوُوْسِکُمُ وَ أَیُدِیکُمُ إِلَی الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوُوْسِکُمُ وَ أَیُدِیکُمُ إِلَی الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوُوْسِکُمُ وَ أَیُدِیکُمُ إِلَی الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُووُوسِکُمُ وَ أَیُدِیکُمُ إِلَی الْکَعُبَینِ "(۲) (اے ایمان والوجب تم نماز کواٹھوتو این چروں اور اپ ہاتھوں کو کہنوں سمیت دھولیا کرو اور اپ سروں پرسے کرلیا کرواور اپنے پیروں گخنوں سمیت دھولیا کرواور اپ

نیز احادیث صحیحہ بیں جودونوں پیروں کودھونے کے متعلق وارد ہوئی بیں، ان میں سے ایک بیہ ہوئی علی اللہ کی بیں، ان میں سے ایک بیہ ہوئی علیہ کے وضو کے بارے میں مروی ہے:''أنه غسل کل رجل ثلاثا''(") (آپ علیہ کے میں مرتبہ دھویا)، دوسری حدیث کے الفاظ بیہ بیں:''شم غسل رجله الیمنی إلی الکعبین ثلاث مرات ثم غسل غسل رجله الیمنی إلی الکعبین ثلاث مرات ثم غسل

رجله اليسرى مثل ذلك "(۱) (پر آپ عليسة ن اپ ايس يركو دائيس پيركو دائيس پيركو دائيس پيركو دائيس پيركو دويا) اور رسول الله عليسة كا ارشاد ہے: "ويل للا عقاب من الناد"(۱) (اير يوں كے لئے (خشك رہ جانے كى صورت ميں) جہنم كى آگ كا انديشه اور تباہى ہے) اور يہ آپ عليسة نے اس وقت فرما يا جب آپ عليسة نے کے لئے لوگوں كو وضو كرتے ہوئے ديكھا اور ان كى اير ياں ايى معلوم ہور ہى تھيں كہ انہيں پانى پہنچاہى نہيں۔

بعض اسلاف کا مذہب یہ ہے کہ پیروں کا مسے کرنا فرض ہے دھونا فرض نہیں، اور یہ اسلاف اللہ تعالی کے فرمان: "وَامُسحُوا بِرُوْ سِکُمُ وَأَرْ جُلِکُمُ "(") کے اندر (أرجلکم) میں مہاجر کی قرائ کو اختیار کرتے ہیں اور اس قرائ کا تقاضا ہے کہ پیروں کا مسے فرض ہے نہ کہ انہیں دھونا۔

حسن بھری اور مجد بن جریر طبری کا مذہب بیہ ہے کہ وضو کرنے والے کو اختیار ہے خواہ وہ پیروں کو دھولے، یاان کامسح کرلے، اس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فه غسل رجله الیمنی إلی الکعبین" کی روایت مسلم (۲۰۵/۱ طبح الحلی) نے حضرت عثمان ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ویل للأعقاب من النار" کی روایت مسلم (۱/ ۲۱۴ طبع اکلی) نعبدالله بن عمر وسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عمر: "أن رجلا تو ضأ ...... "كی روایت مسلم (۱۱۵ اطبع الحلبی ) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده ۱۷-

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح" رجل" ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده ر۲ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "غسل کل رجل ثلاثا....." کی روایت بخاری (افتح الر۲۲۲ طبع السّلفیه) نے حضرت عثمان ﷺ سے کی ہے۔

لئے کہ دونوں قراً تیں ثابت ہیں اور دونوں کے تقاضوں پر عمل کرنا نامکن ہے ، کیوں کہ نصب کی قرائت کا تقاضا دھونے کا واجب ہونا ہے، اور جرکی قرائت کا تقاضا مسے کا واجب ہونا ہے، لہذا مکلّف کو اختیار ہوگا کہ وہ اگر چاہے تو نصب کی قرائت پر عمل کرتے ہوئے دھوئے ، اور اگر چاہے تو نصب کی قرائت پر عمل کرتے ہوئے سے کرلے، دھوئے ، اور اگر چاہے تو جرکی قرائت پر عمل کرتے ہوئے سے کرلے، بس کسی پر بھی عمل کرنے سے فرض ادا ہوجائے گا، جیسے کفارہ کیمین میں تین چیزوں میں سے کسی ایک پر عمل کا اختیار ہے (۱)۔

تین چیزوں میں سے کسی ایک پر عمل کا اختیار ہے (۱)۔

تنفیل اصطلاح '' وضو' اور '' مسے'' میں ہے۔

## ب- حدسرقه (چوری کی سزا):

۳- اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ چور کی حداس کا ہاتھ کا دینا ہے،
اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارتاد ہے: "وَالسَّادِقُ وَ السَّادِقَةُ
فَافُطَعُوْا أَيُدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهِ وَاللَّهُ عَزِيُزٌ
فَافُطَعُوْا أَيُدِيهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهِ وَاللَّهُ عَزِيُزٌ
حَكِينَمٌ "(۲) (اور چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت دونوں کے عوض میں اللہ کی دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو، ان کے کرتوتوں کے عوض میں اللہ کی طرف سے بطور عبرتناک سزا کے اور اللہ بڑا توت والا ہے بڑا حکمت والا ہے )،اورسب سے پہلے چور کا دایاں ہاتھ کاٹا جائے گا، کیونکہ کسی والا ہے )،اورسب سے پہلے چورکا دایاں ہاتھ کاٹا جائے گا، کیونکہ کسی اس کو چوری توری کے ساتھ اسی سے پکڑا جاتا ہے تو اس سے شروع کرنا اس کو چوری سے روکنے میں زیادہ موثر ہوگا، نیز وہ چوری کا ذریعہ ہے، اس کو چوری کاؤر یعہ ہے،

۳ - اس پرفتہاء کا اتفاق ہے کہ اگر وہ دوبارہ چوری کر لے تو اس کا بایاں پیرکا ٹاجائے گا، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ گروایت کرتے ہیں کہ آپ علیہ کہ آپ علیہ نے چور کے بارے میں فرمایا: "إذا سوق

السارق فاقطعوا یده، فإن عاد فاقطعوا رجله (() (اگر چور چوری کرتواس کا ہتھ کاٹ دو پھراگر وہ دوبارہ چوری کرتواس کا ہیرکاٹ دو)، نیزاس لئے کہ جس محاربہ میں دواعضاء کا کا ٹناوا جب ہوتا ہے اس میں صرف ہاتھ اور پیرکاٹ جاتے ہیں، اس کے دونوں ہتھ نہیں کاٹے جاتے، اور عطاء وربیعہ سے نقل کیا گیا ہے کہ اگر وہ دوبارہ چوری کرتے واس کا بایاں ہاتھ کاٹ دیا جائے گا اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: (فَاقُطَعُوا أَیْدِیَهُمَا "(۲) (دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو) نیز ہاتھ چوری کرنے اور پکڑنے کا آلہ ہے تو سزامیں اس کوکاٹنا بہتر ہے، ابن قدامہ نے (اس قول کو ذکر کرنے کے بعد) فرمایا: یہ شاذ ہے اور فقہاء کے قول اور سے ابعین اور ان کے بعد کے علاء کے اثر کے خلاف ہے۔

۵- اگردایاں ہاتھ اور بایاں پیر گٹنے کے بعدوہ تیسری مرتبہ چوری
 کرتے وال میں فقہاء کا ختلاف ہے۔

حنفیہ وحنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ اب اس کا کوئی حصہ نہیں کا ٹا جائے گا، بلکہ اس کی تعزیر کی جائے گی اور قید کردیا جائے گا، ان کی دلیل ہے ہے کہ حضرت عمر کے پاس ایک چور لایا گیا جس کا ہاتھ اور پیر کتا ہوا تھا اور اس نے پھر چوری کرلی تھی اس کا نام'' سدوم' تھا انھوں نے اس کا (ہاتھ یا پیر) کا ٹنا چاہا تو حضرت علی نے ان سے فرمایا کہ اس کی سز اتو صرف ایک ہاتھ اور ایک پیر کا کا ٹنا ہے تو حضرت عمر نے اس کی سز اتو صرف ایک ہاتھ اور ایک پیر کا کا ٹنا ہے تو حضرت عمر نے اس کی سز اتو صرف ایک ہاتھ اور ایک پیر کا کا ٹنا ہے تو حضرت عمر نے اسے قید کردیا اور اس کا (مزید ہاتھ یا پیر) نہیں کا ٹا۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۵، المجموع ار۷۱، القوانين الفقهيه رص ۲۷، جوام الإكليل ار۱۲، المغنى لابن قدامه ار۱۳۳ -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکده ر ۳۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث ابو ہریرہ نیز اسوق المسادق فا قطعوا یدہ "کی روایت دار قطنی (۱۸ ماری المال کے اس پراپنے اس برا المحاس) نے کی ہے اور شمس الحق قطیم آبادی نے اس پراپنے حاشیہ میں اس کے ایک راوی کے ضعیف ہونے کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے، لیکن اس کا ایک شاہد حضرت جابر بن عبداللہ کی حدیث ہے، جس کی روایت ابوداؤد (۵۲۲٬۵۲۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۳۸\_

اورابوسعیدمقبری اینے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ کے پاس ایک چور لایا گیا انہوں نے اس کا دایاں ہاتھ کاٹ دیا، پھراس نے چوری کی تو اسے دوبارہ لایا گیا تو انھوں نے اس کا بایاں پیر کاٹ دیا، پھراس نے چوری کی تواہے تیسری مرتبہ لا گیا توانھوں نے اپنے ساتھیوں سے کہا: اس کے بارے میں آپ حضرات کی کیا رائے ہے: انھوں نے کہا: امیرالمؤمنین اس کا (ہاتھ یا پیر) کاٹ دیجئے: توانھوں نے فرمایا: پھرتو میں اسے قبل کرڈالوں گا حالانکہاس قِتل واجب نہیں ہے میں اس کا ( ہاتھ یا پیر ) نہیں کاٹوں گا اگر میں ، اس کا ہاتھ کاٹ دوں تو بہ کھانا کیسے کھائے گا، نماز کے لئے وضوکس طرح کرے گا منسل جنابت کس طرح کرے گا مسے کس چیز ہے كرے گا اور اگر اس كا پير كاٹ دوں توكس طرح حلے گا، كيسے اپني ضرورت يوري كرے گا ، مجھے اللہ سے شرم آتى ہے كہ میں اس كا ہاتھ بھی نہ چیوڑ وں جس سے وہ کچھ پکڑ ہے اور نہ پیر چیوڑ وں جس سے وہ چل سکے پھرآ یٹ نے اس کی ڈنڈوں سے پٹائی کی اوراسے قید کردیا۔ حسن شعبی خخی ، زہری ،حما داور توری کا بھی یہی مذہب ہے۔ مالكيهوشافعيهكامذهب اورامام احمدكي ايك روايت بيهك كماكروه تیسری مرتبه چوری کرے تو اس کابایاں ہاتھ کاٹ دیا جائے گا، پھر اگر چۇتھى مرتبہ چورى كرتواس كا دايال پيركاٹ ديا جائے گا،اس کئے کہ حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ نبی کریم علیہ نے چور کے بارے میں ارشاد فرمایا:"إن سرق فاقطعوا یده، ثم إن سرق فاقطعوا رجله، ثم إن سرق فاقطعوا يده، ثم إن سرق فاقطعوا رجله"(۱) (اگروه چوري کرے تواس کا باتھ کا ٹ دو،اگر پھر چوری کر ہے تواس کا پیر کاٹ دو،اگر پھر چوری کر ہے تواس

کا ہاتھ کاٹ دو،اگر پھر چوری کرتے تو پھراس کا پیرکاٹ دو) نیز اس

لئے کہ حضرت ابو بکر اور حضرت عمرؓ نے ایسا ہی کیا، قیادہ، ابوثور اور ابن المنذر کا بھی یہی مذہب ہے، اور چور کا پیرپنڈلی وقدم کے درمیانی جوڑسے کا ٹاجائے گا۔

#### ج-ڈاکو

٣-جمہورفقہاء حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ ڈکواگر مال چھین لے اور قل نہ کرے اور وہ مال اتنی مقدار میں ہوجس پر چور کا ہاتھ کا ٹاجا تا ہے تو اس کا دایاں ہاتھ اور بایاں پیرکاٹ دیا جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِیْنَ یُحَارِبُونَ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ یَسُعَونَ فِی الْآرُضِ فَسَادًا أَنُ یُقَتَّلُوا اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ یَسُعُونَ فِی الْآرُضِ فَسَادًا أَنُ یُقَتَّلُوا اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ یَسُعُونَ فِی الْآرُضِ فَسَادًا أَنُ یُقَتَّلُوا الله وَ رَسُولَهُ وَ یَسُعُونَ فِی الْآرُضِ فَسَادًا أَنُ یُقَتَّلُوا الله وَ رَسُولَهُ وَ یَسُعُونَ فِی الْآرُضِ فَسَادًا أَنُ یُقَتَّلُوا الله وَ رَسُولَ کے الله اور اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور ملک میں فساد کی اللہ اور اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور ملک میں فساد کی سے لئے میں گرہے کہ وہ قل کئے جا کیں یاسولی دیئے جا کیں یاان کے ہاتھ پیرخالف سمت سے کا ٹے جا کیں یاسولی دیئے جا کیں یاان کے ہاتھ پیرخالف سمت سے کا ٹے جا کیں یاسولی دیئے جا کیں یاان کے ہاتھ پیرخالف سمت سے کا ٹے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاان کے ہاتھ پیرخالف سمت سے کا ٹے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یان کی سے کہ وہ قبل کے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاسولی دیے جا کیں یاس کی سے کہ وہ کا کیں یاسولی دیے جا کیں یاس کی سے کہ وہ کیں یاسولی دیے جا کیں یاسولی دیں جا کی بیاسولی دی جا کی دی جا کی دیاسولی دی جا کیں کی دی دی کی دی دی جا کی دی جا کی دی جا کی دی جا کی دی دی جا کی دی بی دی جا کی دی جا کی دی جا کی دی جا کیں کی دی جا کی دی جا کی دی دی جا کی جا کی دی جا کی جا کی دی جا کی

آیت بالا میں جس خالفت کا ذکر ہے مذکورہ صورت میں وہ پائی جائے گی اور یہی اس کے لئے زیادہ مناسب ہے تا کہ وہ چل سکے۔
مالکیہ کا مذہب میہ ہے کہ امام کو اختیار ہے وہ قبل ، سولی ، کاٹنے اور جلا وطن کرنے میں سے جس کا چاہے فیصلہ کردے خواہ ڈاکو نے قبل بھی کیا ہو اور مال بھی چھینا ہو یاصرف قبل کیا ہو یاصرف مال چھینا ہو یانہ قبل کیا ہواور نہ مال چھینا ہو بلکہ صرف خوف زدہ کیا ہو ایم اصطلاح ''حرابة'' میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده رسسه

<sup>(</sup>۲) البدائع ۷۷ ۹۳، روضة الطالبين ۱۷۲۰، القوانين الفقهبيه رص ۳۶۸، المغنى لابن قدامه ۷۸ ۴۹۳، جوام الاکليل ۲۲ ۴۹۳

تفصیل اصطلاح'' دیة''اور'' حکومة عدل' میں ہے۔

ھ- کیا پیرستر میں داخل ہے؟:

۔ ۸ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ آزادعورت کا پیرفندم کے علاوہ ستر ہے۔

جمہور کا مذہب میہ کہ مرد کے ناف اور گھٹنہ کا درمیانی حصہ مردول کے اعتبار سے ستر ہے اور مرد کے گھٹنے اور ناف کے ستر ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے (۱)۔

د يکھئے:اصطلاح''عورة''۔

د- پیرکی دیت:

2- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ دونوں پیروں کے کاٹے میں مکمل دیت اور ایک پیر کے کاٹے میں نصف دیت اور پیرکی انگلی کاٹے میں دیت کا دسوال حصہ اور انگلیوں کے پوروں کے کاٹے میں دیت کا دسوال حصہ ہے، البتہ انگو تھے کے پور میں بیسوال حصہ ہے، اس لئے کہ اس میں صرف دو پورے ہیں، اس لئے کہ عمر و بن حزم اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ فیصلہ اللہ یہ میں نصف دیت ہے)۔ ابن عبد البر نے کہا اللہ یہ میں نصف دیت ہے)۔ ابن عبد البر نے کہا دید ہے، اس کے پھو میں حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں معروف ہے اور اس کے پھو حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں معروف ہے اور اس کے پھو حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں معروف ہے اور اس کے پھو حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں معروف ہے اور اس کے پھو حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں معروف ہے اور اس کے پھو حصہ کے علاوہ فقہاء کے یہاں بیری تی تریشفق علیہ ہے۔

اس پر بھی فقہاء کا اتفاق ہے کہ پیر کاٹنے سے نصف دیت اس وقت واجب ہوتی ہے جبٹخنوں سے یا پانچوں انگلیوں کی جڑوں سے کاٹا ہو، اور اگر پیڈلی، گھٹنہ ، ران یا سرین سے کاٹے تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جہور (مالکیہ، حنابلہ، بعض شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق ابو یوسف) کا مذہب سے کہ ان جگہوں سے پیر کے کاٹنے سے دیت میں اضافہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کی جڑ تک اس عضو کا نام پیر ہے، لہذا شریعت کے مقرر کردہ میں اضافہ نہیں کیا جائے گا، نیز اس لئے کہ پنڈلی یاران کے لئے شرعاً کوئی تاوان مقرر نہیں تو یہ قدم کے تاوان مقرر نہیں تو یہ قدم کے تاوان مقرر ہے۔

اور حفیہ و ثافعیہ کا مذہب سے ہے کہ اس صورت میں قدم میں واجب نصف دیت پر اضافہ کے لئے عادل کا فیصلہ واجب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عمروبن حزم: "فی الرجل الواحدة نصف الدیة" کی روایت نمائی (۵۸/۸ طبح المکتبة التجاریه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) البدائع ١٤/١١٣، ١٣١٣ بتيبين الحقائق للربلعي ٧ ر ١٣٣١، القوانين الفقهية رص

<sup>=</sup> ۳۵۲، جواہر الاِ کلیل ۲۲۸۸، مغنی الحتاج ۲۲۸۴، المغنی لابن قدامه ۳۵۸۸، حاشیه ابن عابد ن۵۸۹۳۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۸۸۵، جوام الإنكليل ۱رام، القوانين الفقه پيه رص ۵۸، المغنی لا بن قدامه ار۷۷۷، دوضة الطالبین ۱۲۸۲

كه الله تعالى كا ارشاد ہے: "أَلزَّانِيةُ وَ الزَّانِيُ فَاجُلِدُوا كُلَّ وَالرَّانِيُ فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنُهُمَا مِأَةَ جَلَدَةٍ) ((زنا كارعورت اور زنا كار مردسو

( دونوں کا حکم ہیہ ہے کہ )ان میں سے ہرایک کوسوسودر ہے مارو )۔ تفصیل اصطلاح'' زنا''میں ہے۔

کس کورجم کی سز ادی جائے گی:

٣-رجم كى سزااس زانى كے ساتھ خاص ہے جوم كلّف اور محصن ہو:

محصن: ہروہ شخص ہے جوم کلّف، آزاد، مختاراوراحکام شرع کا پابند ہو،

جس کی طرف سے نکاح صحیح میں پورے طور پر وطی پائی گئی ہو، جمہور کے مسلک کے مطابق خواہ وہ ذمی ہی ہواس میں شافعیہ کا اختلاف

ہے، یامرتد ہو،اس لئے کہان دونوں نے احکام شرع کی یابندی کو

اختیار کیاہے۔

و يكفئ: اصطلاح " احصان" ـ

غیر مکلّف کورجم نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کے نعل کو ترام نہیں کہا جاتا ہے، اس طرح اس کے لئے بھی رجم نہیں ہے جواحکام شرع کا التزام کرنے والانہ ہوجیسے حربی (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' زنا''۔

رجم كاطريقه:

سم - جسے رجم کیا جائے اگروہ مرد ہوتواس پر صدر جم اس طرح جاری کی جائے گڈھا جائے گی کہ وہ کھڑا ہواسے باندھانہ جائے ، نہ ہی اس کے لئے گڈھا کھودا جائے ،خواہ اس کا زنا بینہ سے ثابت ہوا ہویا اقرار سے ، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

رجم

تعريف:

ا – لغت میں د جم کامعنی بیھر مارنا ہے۔

ید لفظ دیگرمعانی کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے جیسے قل کرنا، اوراٹکل یا گمان کی وجہ سے تہمت لگانا، لعنت کرنا، دھتکارنا، سب وشتم کرنا اور قطع تعلق کرنا (۱)۔

اصطلاح میں'' رجم'' کی تعریف ہے:محصن (شادی شدہ) زانی کو پتھر مارکر ہلاک کرنا<sup>(۲)</sup>۔

شرعی حکم:

۲ - ابن قدامہ کہتے ہیں:اس میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں کہ زانی محصن مرد ہویاعورت اسے رجم کیا جاناوا جب ہے۔

'' رجم''رسول الله عليلة سے ثابت ہے اس سلسلے ميں تولى وقعلى روايتيں تو ان کے بعد روايتيں تو ان کے بعد کے عام علماء کا يہى قول ہے۔

ابن قدامہ کا قول ہے: اس سلسلے میں ہمارے علم کے مطابق خوارج کے علاوہ کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے، چنانچہ خوارج یہ کہتے ہیں: باکرہ وثیبہ (دونوں) کے لئے کوڑے لگانے کا حکم ہے، اس لئے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورر ۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۲۱۸، شرح الزرقانی ۸ر۵۵، اُسنی المطالب ۱۲۸،۱۲۸، این عابدین ۱۲۸،۷۰۰

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب ماده: "رجم" ـ

اوراگروہ عورت ہواوراس کا زنابینہ کے ذریعہ ثابت ہوا ہوتو اس پررجم کے وقت اس کے سینہ تک گڈھا کھودا جائے گا، تا کہاس کا ستر نہ کھلے (۱)۔

امام احمد کی ایک روایت میہ : مرد کی طرح عورت کے لئے بھی گڈھانہیں کھودا جائے گا۔

مستحق رجم کو وسیع میدان میں لے جایا جائے گا، اور اگراس کا زناشہادت سے ثابت ہوا ہوتو گواہ رجم شروع کریں گے، جمہور کے نزدیک بیمستحب ہے اور حنفیہ کے نزدیک واجب ہے، اور رجم کے وقت امام اور مسلمان مردول کی جماعت موجود ہو، اور درمیانی پقرول سے رجم کیا جائے گا۔ تفصیل اصطلاح" زنا" میں ہے۔

## رجم وجلد دونوں کونا فذکرنا:

۵- جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ زانی محصن پر رجم اور جلد کو جمع نہیں کیا جائے گا، امام احمد بن خنبل سے ایک روایت سے کہ پہلے اسے کوڑے لگائے جائیں گے پھر رجم کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ ویکھئے: اصطلاح" خلد"۔

# رجم كرده فخص كى تكفين اوراس كى نماز جنازه:

Y-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ جسے رجم کیا جائے اسے گفن دیا جائے گا اور اس پر نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی، اس لئے کہ ماعز کے بارے میں رسول اللہ علیقی نے ارشاد فرمایا تھا:"اصنعوا به ماتصنعون بموتا کم"(اس کے ساتھ وہی معاملہ کروجوتم اپنے مردول کے بموتا کم

(۳) حدیث: "اصنعوا به ماتصنعون بموتاکم" کی روایت ابن اُلی شیبه (۳) حدیث الدارالسّلفیه) نے حضرت بریدهؓ سے کی ہے اور ابن تجرنے

ساتھ كرتے ہو) نيز " أنه عَلَيْكُ صلى على الغامدية" (۱) (رسول الله عَلَيْكَ في غامريه پرنماز جنازه پڑھى) تفصيل' صلاة الجنازة" ميں ہے۔

## حامله کورجم کرنا:

2- جب تک حاملہ کا بچہ پیدا نہ ہوجائے اور اس سے مستغنی نہ ہوجائے اس وقت تک اس پر حدرجم جاری نہیں کی جائے گی خواہ حمل زنا کی وجہ سے ہو یا بغیر زنا کے، ابن قد امہ کا قول ہے: اس سلسلے میں ہمارے علم کے مطابق کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

ابن المنذركة بين: الل علم كاال پراجماع به كماملم كو به بيدا مون تك رجم نيس كيا جائ كا، ال لئ كروايت مه: "أن النبي عَلَيْكِ أَت إليه امرأة من غامد فقالت: يا رسول الله إني قد زنيت فطهرني، وأنه ردها، فلما كان الغد قالت: يا رسول الله لم تردني لعلك أن تردني كما رددت ما عزا فوالله إني لحبلي، قال: أمالا فاذهبي حتى تلدي، فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة، قالت: هذا قد ولدته، قال: اذهبي فأرضعيه حتى تفطميه، فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز فقالت: هذا يانبي الله قد فطمته وقد أكل الطعام، فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها وأمر الناس فرجموها، فيقبل خالد بن الوليد بحجر فرمي رأسها فتنضح الدم على وجه خالد فسبها فسمع نبي الله على و المها في والمه المها في والمه والمها في والمها في والمه قد واله في والمها في والمها في والمها والمها في والمها والمه

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ۴ ر ۱۳۳۱، ابن عابدين ۱۲۷۳، المغنی ۱۵۸۸۸

۲) سابقه مراجع.

<sup>=</sup> الدرابي (٩٤/٢ طبع الفجاله) مين اس كے ايك راوى كى وجه سے معلول قرار ديا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنه عَلَیْلَهٔ صلی علی الغامدیة" کی روایت مسلم (۱۳۲۲/۳) طبع لحلی ) نے حضرت بریدهٔ سے کی ہے۔

سبه إياها فقال: مهلا يا خالد فوالذي نفسى بيده لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفرله ثم أمر بها فصلی علیها و دفنت "(۱) (نبی علیه کے یاس قبیلہ غامہ کی ایک عورت نے آ کرکہا: اللہ کے رسول میں نے زنا کرلیا ہے اس کئے آب مجھے یاک فرماد بھئے ،آپ علی ایسے واپس کردیا، پھر دوسرے روز اس نے کہا: اللہ کے رسول آپ مجھے کیوں واپس كرر ب بين غالبًا آب مجھاس طرح واپس كرر ب بين جياآب نے ماعز کوواپس کیا تھا،اللّٰہ کی قشم میں یقیناً حاملہ ہوں، آپ علیتہ نے فرمایا: اگرنہیں مانتی تو چلی جایہاں تک کہ تجھے ولادت ہوجائے، پھر جب اسے بچہ پیدا ہو گیا تو بچہ کو ایک کپڑے میں لپیٹ کررسول الله عليلة كي ياس آئي، اوركها: مجھے بيد بجه پيدا ہواہے، آپ عليلة نے فرمایا: جااسے دودھ بلا یہاں تک کہاس کے دودھ بلانے کی مدت بوری ہوجائے، پھر جب اس نے بچہ کا دودھ چھٹرا دیا تو بچہ لے كرآ ب عليلة كے ياس آئى اس وقت اس بير كے ہاتھ ميں روٹى كا ا یک ٹکڑا تھااور کہا:اللہ کے نبی رہے بیے ہیں نے اس کا دودھ چھڑا دیا ہے اور اس نے کھانا شروع کردیا ہے، تو آپ علیہ نے بچہ ایک مسلمان کودے دیااوراس کے بارے میں حکم دیا، پھراس کے لئے اس کے سینہ تک گڈھا کھودا گیا اورلوگوں کو حکم دیا پھرلوگوں نے اسے رجم کیا، چنانچہ خالد بن الولید نے آ گے بڑھ کراس کے سریرایک پھر ماراجس کے خون کے جھینٹے خالد کے چیرہ پر لگےاس پرخالد نے اس عورت كو براكها جسے نبي عليقة نے سن ليا تو آپ عليقة نے فرمايا: اے خالداییا نہ کہوہتم ہےاس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے اس عورت نے الیمی توبہ کی ہے کہ اگر صاحب مکس (عشر میں

خیانت کرنے والا) بھی الیی توبہ کری تواس کی مغفرت کردی جائے پھر اس کے بارے میں حکم دیا تو اس پر نماز پڑھی گئی اور اس کو دفن کیا گیا)۔

نیزاس کئے کہ حضرت عمر ﷺ کے زمانۂ خلافت میں ایک عورت نے زنا کرلیا اور حضرت عمر ؓ نے اسے رجم کرنے کا ارادہ کیا حالا نکہ وہ حالمتھی، تو معاذ نے ان سے کہا کہ: اگر چہ آپ کو اسے رجم کرنے کی اجازت نہیں تو انھوں نے اجازت ہے کہا کہ اور اس کے حمل پر تو رجم کی اجازت نہیں تو انھوں نے اسے رجم نہیں کیا، اور اس لئے بھی کہ حالت حمل میں اس پر حد جاری کرنے میں معصوم بچکوتلف کرنا ہے، جس کی کوئی اجازت نہیں (۱)۔ تفصیل اصطلاح "حدود' میں ہے۔

(۱) سالقهم اجع به

<sup>(</sup>۱) حدیث الغامدیة کی روایت مسلم (۳ر ۱۳۲۳،۱۳۲۳ طبع اکلی) نے کی

# رجوع

#### تعريف:

ا - لغت میں رجوع کا معنی: لوٹ جانا ہے، کہاجا تا ہے: رجع
یرجع رجعا و رجوعا و رجعی و مرجعا جب کوئی شخص لوٹ
جائے، اور "رجعه"کا معنی کسی چیز کولوٹادینا ہے، اور "رجعة": مرد
کااپنی ہیوی کولوٹالینا ہے، اور" رجع من سفرہ و عن الأمر یرجع
رجعا و رجوعا" یعنی سفر سے لوٹنا یا کسی کام کو چھوٹر نا ہے، ابن
السکیت کہتے ہیں: یہ "ذھاب" (جانے) کی ضد ہے، اور قصیح لخت
کے مطابق یہ متعدی بنفیہ ہے، اور اسی سے قرآن کریم میں ہے:
﴿فَانُ رَجَعَکَ اللّٰهُ "(۱) ﴿ تُواگر اللّٰدَ آپ کووا پُس لائے)۔

ہذیل اسے باب افعال میں لاکر متعدی بناتے ہیں، اور" رجعت الکلام وغیرہ" کا معنی کلام کولوٹانا ہے اور" رجع فی الشئ "کا معنی کسی چیز میں رجوع کرناہے، اور اگرکوئی ہمکوا پنی ملکیت میں واپس لوٹا لے تواس کے لئے "رجع فی ہبتہ" بولتے ہیں (۲)۔

''الكليات''ميں ہے: جس جگہ ياصفت ياحالت پر پہلے تھااس پرلوٹ جانا'' رجوع'' ہے بولاجاتا ہے' رجع إلى مكانه''(اپنی جگہلوٹ گیا)''وإلى حالة الفقر أو الغنی'' (فقر يا مالداری کی حالت پرلوٹ گیا)''ورجع إلى الصحة أو المرض'' (صحت

یا مرض کی طرف لوٹ گیا) ان کے علاوہ دیگر کسی صفت کی طرف لوٹ کے لئے بھی بولا جاتا ہے اور جس راستہ سے آیا تھا اسی کی طرف لوٹ جانے کے لئے بولا جاتا ہے: "رجع عودہ علی بدئه"اور "رجع عن الشي ء' یمعنی چھوڑ دینا اور "رجع الیه" بمعنی متوجہ ہونا(۱)۔

فقہاء کے یہاں اس کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۲)۔

متعلقه الفاظ:

الف-رد:

۲-"الرد" لین کسی چیز کو پھیردینا اور لوٹا دینا، بولاجاتا ہے: "رد علیه الشیء" لین کسی چیز کو پھیردینا اور لوٹا دینا، بولاجاتا ہے: "رد منسوب کرنا، اور ددت إلیه جو ابه" لین لوٹانا اور بھیجنا، اسی معنی منس ہے: "رددت علیه الودیعة " لیعنی ودیعت لوٹا دینا، اور "تر ددت إلى فلان" لین کسی کے پاس بار بارجانا، اور "تر ادالقوم البیع" لین بیخ کوشم کردینا (۳)۔

فقہاء بسا اوقات رد اور رجوع کو ایک ہی معنی میں استعال کرتے ہیں محلی نے شرح '' منہاج'' میں کہا ہے: عاریت پر لینے والے اور عاریت پر دینے والے میں سے ہرایک کو جب چاہیں عاریت کے لوٹانے کا حق ہے، اور عاریت پر دینے والے کا لوٹانا اس کا رجوع کرنا ہے (۲)، وصیت کے بارے میں فقہاء کہتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ر ۸۳\_

<sup>(</sup>۲) ليان العرب، المصباح المنير ، مختار الصحاح \_

<sup>(</sup>۱) الكليات للكفوى ۲ ر ۳۹۰ س

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲ر۱۲، ۱۱۷، ۱۱۷، ۳۷۸، جواهر الإکلیل اراو، ۱۷۰۰ القلیع بی ۲ر ۲۹۳، شرح منتهی الإرادات ۲ر ۵۴۵۔

<sup>(</sup>m) لسان العرب، المصباح المنير \_

<sup>(</sup>۴) القليو بي وعميره ۱۲،۲۱۳

وصیت میں رجوع قول کے ذریعہ ہوتا ہے جیسے "رجعت فی وصیت میں رجوع کیا یا وصیتی" اور "أبطلتها" لیعنی میں نے وصیت میں رجوع کیا یا اسے باطل کردیااور (اس جیسے الفاظ جیسے "رددتها" (میں نے اس کوردکیا)(ا)۔

کبھی کبھی رجوع صرف وہی کرسکتا ہے جس نے تصرف کیا ہو جسے بہد یا وصیت میں رجوع ،اورا قرار وشہادت سے رجوع کرنا،اور لفظ رداس شخص کے بارے میں بولا جاتا ہے جس کے فائدہ کے لئے تصرف ہوا ہو جیسے عاریت پر لینے والے کا عاریت کولوٹانا،موصی لہ کا وصیت کولوٹانا ہو جیسے قاضی کا شہادت کورد کرنا۔

# ب-فشخ:

سا-"فنخ" کا معنی نقض ہے، "فسخ الشیء یفسخه فسخا فانفسخ" یعنی اس نے استور اتو وہ ٹوٹ گیا اور بولا جاتا ہے: "فسخ رأیه" یعنی اس کی رائے فاسد ہوگئی، بولا جاتا ہے: "فسخت البیع و النكاح فانفسخ" یعنی میں نے بیج ونکاح کو تور اتو وہ ٹوٹ گئے، کہا جاتا ہے: "فسخت العقد فسخا" یعنی میں نے عقد کوشم کردیا، اور" فسخت الشيء" یعنی میں نے اسے حداجدا کردیا

فقہاء فننج کورجوع کے معنی میں استعال کرتے ہیں، کاسانی کہتے ہیں: ''رجوع'' عقد کے مکمل ہوجانے کے بعداسے فننخ کر دینا ہے (۳)۔

(٣) البدائع٢١٨١١\_

زرکشی کی'' لمنثور'' میں ہے: لفظ فنخ فقہاء کی ایجاد ہے،اس کا معنی کسی چیز کولوٹا کراس کے مقابل کوواپس لینا ہے<sup>(۱)</sup>۔

# ج-نقض:

۲۹ - جوعقد یا تعمیر مکمل ہوجائے اسے ختم کر دینا '' نقض' ہے، اور عمارت، رسی اور عقد کو کھولنا نقض ہے، اور ابرام (صحیح وکمل ہوجائے)
کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: '' نقضت البناء و الحبل و العقد''
(یعنی عمارت، رسی اور عقد کو توڑ دینا) نقلی روزہ کی حدیث میں ہے: '' فناقضنی و ناقضته''(۲) (وہ میری بات ردکرتے تھے اور میں ان کی بات ردکرتا تھا)، اور اس سے مراد بحث ومباحثہ کرنا ہے (۳)۔
فقہاء کہتے ہیں: وصیت سے رجوع قول کے ذریعہ ہوجاتا ہے،
جیسے 'نقضت الوصیۃ''(۲) (میں نے وصیت توڑ دی)۔

# شرعی حکم:

۵- رجوع ان تصرفات میں سے ہے جن کے احکام ان کے موضوع کے اعتبار سے الگ الگ ہوتے ہیں، اس لئے شرعی احکام میں رجوع ہوتار ہتا ہے۔

چنانچہ بھی رجوع واجب ہوتا ہے جیسے اختلاف کے وقت کتاب وسنت کی طرف رجوع کرنا، مرتد کا اسلام کی طرف رجوع کرنا، اور باغیوں کا امام کی اطاعت کی طرف رجوع کرنا (۵)۔

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادات ۲ / ۵۴۵ ـ

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير \_

<sup>(</sup>۱) گمنثور ۱۳۷۳ م

<sup>(</sup>۲) صوم نفل کی حدیث: "فناقضنی و ناقضته" کو ابن الاثیرنے النہابیہ (۲) حاطع الحلی میں ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، المصباح المنير ، المفردات للراغب الاصفهاني -

<sup>(</sup>۷) البدائع ۷ر ۱۹۹۸ مغنی المحتاج ۱۷۱۳ (۷)

<sup>(</sup>۵) مخصر تفییراین کثیر ار ۰۸ م، جواهر الإکلیل ۲۷۸/۴، شرح منتهی الإرادات ... ... ...

اور بھی مستحب ہوتا ہے جیسے مسافر کا اپنی ضرورت پوری کر لینے کے بعدا پنے اہل وعیال کی طرف جلد رجوع کا مستحب ہونا (۱) اور جیسے خرید و فروخت کرنے والوں کا عقد مکمل ہونے کے بعد باہمی رضا مندی سے رجوع کرنا، اور اس کو اقالہ کہا جاتا ہے (۲)، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "من أقال مسلما أقاله الله عثرته يوم القيامة" (جو شخص کسی مسلمان سے اقالہ کرے گا قیامت کے روز اللہ تعالی اس کی لغزش سے درگزر فرمائیں گے)۔

اور کبھی مباح ہوتا ہے جیسے غیرلازم عقو دمثلاً وصیت میں رجوع کرنا<sup>(۴)</sup>۔

کبھی حرام ہوتا ہے جیسے صدقہ میں رجوع کرنا، حضرت عمر کا قول ہے جوصدقہ کے طور پرکوئی چیز ہبہ کر ہے تو وہ اس میں رجوع نہ کرے (۵) اور جیسے دین اسلام سے رجوع کرنا، چنانچہ اگرکوئی شخص مسلمان ہو، یا کافر ہوا ور اسلام لے آئے تو اس کا دین اسلام سے پھر ناحرام ہے، اس لئے کہ وہ اس کی وجہ سے مرتد ہوجائے گا (۱)۔

مجھی رجوع مکروہ ہوتا ہے جیسے حنفیہ کے نزدیک ہبہ میں رجوع کرنا،'' الاختیار'' میں ہے، ہبہ میں رجوع مکروہ ہے، اس لئے کہ ایسا کرنا خست و دنائت کی بات ہے، اور رسول اللہ عیالیہ کا ارشاد

ے: "العائد في هبته كالكلب يقيء ثم يعود في قيئه"(ا) (اپنے بہدین رجوع كرنے والا اس كتے كى طرح ہے جو تى كرے كراپنى تى كولوٹالے) آپ الله في نے بيتشبيدا سفعل كى خست اور اليا كرنے والے كى دنائت كى وجہ دى ہے (۲)۔

# رجوع ہے متعلق احکام: اسباب رجوع:

Y – بسااوقات رجوع قولی تصرفات میں ہوتا ہے، جیسے قضاء، اقرار، شہادت، وصیت، ہیداور کفالت وغیرہ۔

اور بسااوقات رجوع افعال میں ہوتا ہے جیسے اس شخص کا احرام باندھنے کے لئے میقات کی طرف رجوع کرنا جو میقات سے بغیر احرام کے آگے بڑھ جائے، اور جیسے اس مسافر عورت کا عدت گزارنے کے لئے اپنے گھر کی طرف رجوع کرنا جسے (راستہ میں) سبب عدت پیش آ جائے۔

اور ان تمام صورتوں میں اسباب رجوع الگ الگ ہیں جو مواقع ومسائل کے اختلاف سے متعدد ہیں جن کی وضاحت درج ذیل ہے:

# اول-اقوال وتصرفات میں رجوع کرنا: ۱-فیصله اورفتوی میں رجوع کرنا:

فیصلہ اور فتوی میں رجوع کے چند اسباب ہیں جن میں سے بعض درج ذیل ہیں:

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ار ۳۶۷ــ

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الارادات۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من أقال مسلما أقاله الله عشرته یوم القیامة" کی روایت ابن ماجه (۲۸۱۸ طبع اکهی) اور حاکم (۲۵۸۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے، اور حاکم نے اس کو صحح کہا ہے اور دائرہ نے اس کو حضرت کی ہے۔

<sup>(</sup>٤) البدائع ١/٨٥٣ـ

<sup>(</sup>۵) الهدايه ۳را ۲۳،المغنی ۵ر ۹۸۴\_

<sup>(</sup>٢) البدائع ٤١٨ ١٣١٨

<sup>(</sup>۱) حدیث: "العائد في هبته كالكلب يقيء ثه يعو د في قيئه" كى روايت بخارى (الفتح ۲۳۵/۵ طبع السّلنيه) اورمسلم (۱۲۴۱ طبع الحلي) نے حضرت عبدالله بن عبالله مسكى ہے اور الفاظ مسلم كے بيں۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار تعليل المختار ۱۸ (۵)

الف- دليل كاخفاء:

2-اصل یہ ہے کہ فیصلہ اور فتوی میں رجوع کتاب اللہ، سنت رسول اللہ علیہ یا اجماع کی طرف ہواور اگر کوئی فص صرح نہ ملے تو قیاس واجتہاد کی طرف رجوع کیا جائے (۱) اس کی دلیل اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''إِنَّا أَنْوَلُنَا إِلَيْکَ الْكِعَابَ بِالْحَقِّ لِتَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاکَ اللهُ ''(۲) (یقیناً ہم نے آپ پر کتاب حق کے ساتھ اتاری ہے تا کہ آپ لوگوں کے درمیان فیصلہ اس کے مطابق ساتھ اتاری ہے تا کہ آپ لوگوں کے درمیان فیصلہ اس کے مطابق کریں جواللہ نے آپ کو سمجھادیا ہے)۔

دوسری جگه الله تعالی کا ارشاد ہے: "یأیُّهَاالَّذِینَ آمَنُوُا اَطِیعُوُا الله وَأَطِیعُوُا الله وَأَوْلِي اُلاَّمُو مِنكُمُ فَإِنُ اَلله وَالله وَأَطِیعُوُا الرَّسُولَ وَ أُولِي اُللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمُ تَنازَعْتُمُ فِي شَیْعٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمُ تَنازَعْتُمُ فِي شَیْعٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمُ تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْیَوْمِ الآخِو ذلک خَیرٌ وَ اَحْسَنُ تَوْمِیوُنَ بِاللهِ وَالْیومِ الآخِو ذلک خَیرٌ وَ اَحْسَنُ تَاوِیلاً" (اےایمان والواللہ کی اطاعت کرو پھراگرتم میں باہم اختلاف ہوجائے میں سے اہل اختیار کی اطاعت کرو پھراگرتم میں باہم اختلاف ہوجائے کی کی چیز میں تواس کواللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹالیا کرواگرتم اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہو یہی بہتر ہے اور انجام کے لحاظ سے بھی خوشر ہے)۔

اور نبى كريم عليه في خضرت معاد كويمن بهيجا اور ان سے فرمايا: "كيف تقضي إذا عرض لك قضاء؟ قال: أقضي بكتاب الله، قال: فإن لم تجد في كتاب الله؟ قال: فبسنة رسول الله، قال: فإن لم تجد في سنة رسول الله ولا في كتاب الله؟ قال: أجتهد رأيي ولا آلو، فضرب

رسول الله عَلَيْ صدره وقال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول رسول الله لما يرضى رسول الله الله ((جب محمارے پاس کوئی معاملہ پیش ہوگا توتم فیصلہ کیسے کرو گے؟ انھوں نے کہا: میں کتاب اللہ سے فیصلے کروں گا، آپ عَلیہ نے فرمایا: اگر جھوکو کتاب اللہ عَلیہ نہ طے؟ توانھوں نے کہا: تو رسول اللہ عَلیہ کی سنت ہے، آپ عَلیہ نے فرمایا: اگر جھوکوسنت رسول اللہ عَلیہ کی سنت ہے، آپ عَلیہ نے فرمایا: اگر جھوکوسنت رسول اللہ عَلیہ کی سنت ہے، آپ عَلیہ نے فرمایا: اگر جھوکوسنت رسول اللہ عَلیہ کی سنت ہے اجتہاد کروں گا اور کوئی کوتا ہی نہیں کروں گا، تو رسول اللہ عَلیہ نے ان کے سینہ پر ہاتھ مار کرفر مایا: تعریف ہے اس اللہ کی جس نے رسول اللہ عَلیہ کی توفیق دی جورسول اللہ کو پہند رسول اللہ عَلیہ کو پہند

اسی لئے قاضی کا فیصلہ باطل نہیں ہوگا الابیہ کہ قر آن وحدیث کی نصصرت کے مخالف ہو، جیسا کہ بعض فقہاء کا قول ہے (۲)۔

لین کبھی دلیل کے خفی ہونے کی وجہ سے فیصلہ نص کے خلاف ہوجا تا ہے، اور یہی صورت کبھی فتوی میں بھی پیش آ جاتی ہے، لہذا جب حق ظاہر ہوجائے اور دلیل معلوم ہوجائے تواس کی طرف رجوع کرناوا جب ہوجاتا ہے۔

اس کی ایک مثال میہ کہ حضرت عمرؓ سے انگلیوں کی دیت مخفی رہ گئی تو انہوں نے ابہام اور اس کے برابروالی انگلی میں پچیس کا فیصلہ

<sup>(</sup>۱) مخضرتفسیرابن کثیر ار ۲۸ ۴۰، با علام الموقعین ۲۸ ۲۸ ۲۸ المغنی ۹۸ ۵۰، ۵۳۲، فواتح الرحموت ۲ر ۳۹۵،

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۱۰۵\_

<sup>(</sup>۳) سورۇنساءر ۵۹\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بعث النبی عَلَیْ معاذا إلی الیمن" کی روایت ابوداؤد (سمر ۱۸ مام ۱۹ تحقیق عزت عبید دعاس) اور ترندی (سام ۲۰۷ طبع الحلمی) نے کی ہے، الفاظ ابوداؤد کے ہیں، ترندی نے کہا: اس حدیث کوہم صرف اس سند سے جانتے ہیں، اوراس کی سند میر نزدیک متصل نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ۷رم، ۱۲، ۱۳ التبصرة بهامش فتح العلى ار ۷۰ مغنی الحتاج ۱۲۹۳، المغنی ۱۸۲۵، للأ حکام للآ مدی ۱۲۰۳-

کردیاحتی کہ انہیں خبر دی گئی کہ آل عمر و بن حزم کی تحریر میں ہے ہے کہ رسول اللہ علیقی نے اس میں عشر عشر (سومیں ایک) کا فیصلہ فرما یا توانھوں نے اپنا قول جھوڑ کراس کی طرف رجوع فرمالیا(۱)۔

ب-مجتهد کاکسی دوسر مجتهد کی رائے کواختیار کرنا: ۸ - اگر کسی مسکلہ میں دو مجتهدین کے درمیان اختلاف ہولیکن کسی ایک جانب حق ظاہر ہوجائے تو دوسرے پراسی جانب رجوع کرنا واجب ہوجاتا ہے، چنانچہ رسول اللہ علیہ کے وصال کے بعد مانعین زکوۃ سے قال کرنے کے بارے میں حضرت عمرؓ نے حضرت ابوبکڑے بیتھی کہ بیاوگ کلمہ توحید'' لاالہ اللہ'' کے قائل ہیں اور رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم منى ماله و نفسه إلا بحقه و حسابه على الله"(٢) (مجھ لوگوں سے قال كا حكم ديا گيا ہے یہاں تک کہوہ لاالہالااللہ کے قائل ہوجا ئیں، پس جولاالہالااللہ کا قائل ہوجائے گا تو وہ میری طرف سے اپنی جان و مال کومحفوظ کر لے گا گراس کے حق کی وجہ سے اور اس کا حساب اللہ پرہوگا) اس ير حضرت الوبكر في كها: الله كي قتم مين ان لوگول سے ضرور قبال كروں گا جونماز اور زكوة كے درميان فرق كريں گے،اس كئے كه زكوة مال کا حق ہے، اللہ کی قتم اگروہ مجھ سے اس ایک رسی کوروکیس جووہ

رسول الله عليلية كودية تقوير مين ان سے اس كے روكنے پر ضرور قتال كروں گا، تو حضرت عمر بن الخطاب في كها: الله كى قتم ميں نے محسوں كيا كہ الله تعالى نے حضرت ابو بكر كو قبال كے لئے شرح صدر فرماديا ہے، چنانچ ميں نے جان ليا كہ وہى حق ہے۔

نووی اوراً بی اس حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ پیش آمدہ مسائل میں ائمہ اجتہاد کریں گے اور ان کو اصول کی طرف لوٹائیں گے،اور اہل علم اس میں مناظرہ کریں گے،اور حق ظاہر ہوجانے پر دوسرے کے قول کی طرف رجوع کریں گے(ا)۔

#### ج-مصلحت كاتقاضا:

9- کبھی رجوع مصلحت کی وجہ سے ہوتا ہے (۲) ، جیسے نبی علیہ اللہ جنگ بریسے نبی علیہ اللہ جنگ برینچ تو آپ علیہ سے کہا گیا کہ: اگر میوی کی بنیاد پر ہے تو بسر وچشم منظور ہے ، اور اگر (جگہ کا بیا نتخاب) اجتہاد و رائے پر مبنی ہے تو یہ دھوکہ کی جگہ ہے ، تو آپ علیہ نے فرمایا: "بل باجتھاد و رأی "(بیاجتہاد ورائے پر مبنی ہے) تو آپ علیہ کو ایک دوسری الی جگہ کے متعلق اشارہ کیا گیا جس میں مسلمانوں کی مصلحت تھی تو نبی علیہ نے ایسا ہی کیا اور حباب بن المنذر کی رائے کی طرف رجوع فرمایا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعین ۲/۰۱،۲۷۱، المغنی ۹/ ۵۱،۴۲، اور دو انگیول کی دیت میں عمر کے فیصلہ اورا پنی رائے سے ان کے رجوع کی حدیث کی روایت بیہقی (۸/ ۹۳ طبع دائر ة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أمرت أن أقاتل الناس حتى یقولوا لا إله إلا الله" کی روایت بخاری (افغ ۱۲۲۳ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۱۵،۵۲۱ طبع السلفیه) فی ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ار ۲۱۰، ۲۱۳، الأ بی ار ۱۰۹ ـ

<sup>(</sup>۲) گمنتصفی ۲۲ ۳۵ ۳۵ میچیم مسلم بشرح الأبی از ۱۲۵،۱۲۵، شرح النووی از ۲۲۵، ۲۳۱ مختصر تفسیر این کشیر ۱۲۱۶، الا حکام للآیدی ۶۸ (۱۲۹، ۱۷۵، طبع اکمکتب ۱۱۱ سلای \_

<sup>(</sup>۳) حباب بن المنذر كی حدیث كوابن اسحاق سے نقل كرتے ہوئے ابن ہشام نے السیر ۃ (۱۷ - ۲۲ طبح الحلق) میں ذكر كیا ہے اوراس میں ابن اسحاق اور الحباب کے درمیان كا واسطہ مجمول ہے، حاكم نے المستدرك (۳۲۲،۳۲۷، ۴۲۵، طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) میں اسے موصولاً ذكر كیا ہے، ذہبی نے كہا: بيحدیث منکرہے۔

ابن اسحاق نے'' السیرۃ'' میں کہاہے: بنوسلمہ کے لوگوں سے نقل کیاہے کہ انھوں نے ذکر کیاہے: الحباب بن المنذر بن الجموح نے کہا:اے اللہ کے رسول، اس منزل کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے کیااس کے متعلق اللہ نے آپ پروحی نازل فرمائی ہے کہ ہم اس سے نہ آ گے بڑھ کیس اور نہ پیچھے ہٹ سکیس یا بیرائے اور جنگی تدبیراور حال ہے، آپ علیہ نے فرمایا کہ نہیں بدرائے اور جنگی تدبیراور حال ہے ؟ تو انھوں نے کہا کہ اللہ کے رسول: تب تو بیر منزل اچھی نہیں ہے، لوگوں کو چلنے کے لئے کہتے یہاں تک کہ ہم قوم کے یانی کے قریب پہنچ جائیں اور وہاں اتر جائیں پھراس کے پیچھےزم جگہ یر جا کیں اور اس پر حوض بنا کیں پھراس میں یانی بھریں پھرلوگوں سے قال كرين، مم ياني ييتے رئين اور انہيں ياني نصيب نہ ہو، رسول الله عليه في في الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه اور آب علیلہ کے ساتھ کے لوگ چل بڑے اور قوم کے یانی کے قریب آ کر مر گئے پھر درمیانی پست جگہ کا حکم دیاوہاں پنچے اور کنویں کے قریب حوض بنا یااوراس میں یانی بھردیاپھراس میں برتن ڈال دیئے۔ اسی کی مثال حدیث از واد ہے، جسے مسلم نے روایت کیا ہے جب لوگوں کے تو شہ جات ختم ہو گئے حتی کہ نبی علی ان کی بعض سواریوں کو ذبح کرنے کا ارادہ کرلیا، تو حضرت عمر ی آپ علی کا شارہ کیا کہ لوگوں کے باقی ماندہ توشہ جات کو جمع کرلیں پھران پرلوگوں کو بلائیں تو نبی عظیمہ نے ایسا ہی کیا یہاں تک کہ لوگوں نے اپنے توشہ دان بھر لئے (۱) ،علماء کہتے ہیں: اس میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ دنیوی امور میں رسول اللہ علیہ کے لئے اجتہاد کرنااوران میں دوسروں کی رائے کی طرف رجوع کرنا درست

اورآپ علی ایس وقت بھی ایسا ہی کیا جب حضرت ابو ہریر گاکوا پنے تعلین دے کر بھیجا اور ان سے کہا ''من لقیت من وراء هذا الحائط یشهد أن لا إله إلا الله مستیقنا بها قلبه فبشر ہ بالجنة "(اس دیوار کے پیچے جو تجھے ملے وہ گواہی دیا ہوکہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ،اس پر اس کا قلب مطمئن ہوتو اس کو جنت کی بشارت دے دو) تو حضرت عمر نے آپ علی ہے کہا: ایسانہ کی بشارت دے دو) تو حضرت عمر نے آپ علی ہے کہا: ایسانہ کی بشارت دے دو) تو حضرت عمر نے آپ علی ہے کہا: ایسانہ انہیں عمل کرنے کے لئے چھوڑ دیجئے ،تو رسول اللہ علی ہے نے فرمایا: "فخلهم "(ا) (تو انہیں چھوڑ دو)۔

#### د-قاضی کے اجتہاد کابدل حانا:

• ا - رجوع کے اسباب میں سے اجتہاد کا بدل جانا بھی ہے، اس کئے جس مجہد کا اجتہاد بدل جائے اور پہلی رائے کے خلاف رائے ہوجائے واس پراپنے اجتہاد اول سے رجوع کر لینا اور دوسری رائے کے مطابق عمل کرنا واجب ہے۔ اس سلسلے میں اصل حضرت ابوموی اشعری کے مطابق عمل کرنا واجب ہے۔ اس سلسلے میں اصل حضرت ابوموی اشعری کے نام حضرت عمر کا خط ہے، اس خط میں ہے: آج آج آپ کوئی فیصلہ کریں پھر آپ اس میں غور وخوض کریں اور آپ کو صحیح راہ مل جائے تو آپ کا یہ فیصلہ حق کی طرف رجوع کرنے سے آپ کو نہ روکے، اس لئے کہ حق ہی قدیم ہے اسے کوئی چیز باطل نہیں کرتی، اور حق کی طرف رجوع کرنا باطل پر مصرر ہے سے بہتر ہے۔ حق کی طرف رجوع کرنا باطل پر مصرر ہے سے بہتر ہے۔ اس قیم کا قول ہے: اس سے مراد یہ ہے کہ جب آپ کسی ابن قیم کا قول ہے: اس سے مراد یہ ہے کہ جب آپ کسی

ہے، جیسے رسول اللہ علیہ نے تنگیے نخل (نر مجبور کا شکوفہ مادہ محبور میں ڈالنا)، بدر میں نزول، اور اہل احزاب سے مصالحت میں کیا۔ اور آپ علیہ نے اس وقت بھی ایسا ہی کیا جب حضرت

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من لقیت وراء هذا الحائط یشهد....." کی روایت مسلم (۱۰۱ طبح اتحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عمر: "جمع الأزواد....." كى روایت مسلم (۵۷،۵۲۸ طبع الحلبی) نے كى ہے۔

فیصلہ میں اجتہاد کریں پھر اسی جیسا معاملہ آپ کے پاس دوبارہ آ جائے تو پہلااجتہاد آپ کواس سے رجوع کرنے سے نہ روکے ، اس لئے کہ بسا اوقات اجتہاد بدل جاتا ہے، اور جب واضح ہوجائے کہ دوسراہی اجتہادی جتو پہلااجتہاددوسرے پڑمل سے مانغ نہیں ہوتا، اس لئے کہ قت ترجیح کے زیادہ لائق ہے، کیونکہ وہ قدیم ہے اور باطل سے مقدم ہے، اگراجتہاداول (بطاہر) فانی سے مقدم ہے، اگراجتہاداول (بطاہر) فانی سے مقدم ہے، ایکن فانی حقدم ہے، ایک کہ وہ قدیم حق ہواں لئے کہ وہ قدیم اور اجتہاداول سے مقدم ہے، اس لئے کہ وہ قدیم اور اجتہاداول سے مقدم ہے، اس کے خلاف ہونا اس کو باطل نہیں کرے گا بلکہ اس کی طرف رجوع کرنا اجتہاداول پر مصرر ہے باطل نہیں کرے گا بلکہ اس کی طرف رجوع کرنا اجتہاداول پر مصرر ہے۔

اا - اجتهاد کے بدل جانے سے اگرچہ دوسرے اجتهاد کی طرف رجوع کرنا واجب ہوجاتا ہے لیکن اجتهاد اول کے مطابق اگر فیصلہ ہوجائے تو بیاجتهاد اول کو باطل نہیں کرےگا۔

یے کم ان مسائل کا ہے جوگل اجتہاد ہوں، جمہور فقہاء کا تول ہے کہ: جبتد اگر کسی مقدمہ میں اپنی رائے سے فیصلہ کردے (اور وہ مسئلہ جبتد فیہ ہو)، پھراسی طرح کا مقدمہ دوسری مرتبہ اس کے سامنے پیش کیا جائے اور اس وقت اس کی رائے بدل چکی ہوتو وہ دوسری رائے پر مطابق کئے ہوئے رائے پر مطابق کئے ہوئے فیصلہ کوتو ڈنا واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ رائے اول کے مطابق جو فیصلہ ہوا وہ متفق علیہ جائز فیصلہ ہے، اس لئے کہ اہل اجتہاد کا اس پر انفاق ہے کہ کل اجتہاد میں قاضی کے لئے اپنے اجتہاد کے مطابق فیصلہ کرنا درست ہے، تو اس فیصلہ کا صحیح ہونا متفق علیہ ہوگا، اور اس ورسری رائے کے صحیح ہونے پر اتفاق نہیں ہے، لہذا متفق علیہ کو دوسرے قاضی کے فیصلہ کیا ہے۔ کہ کا ایک ایک اور اس فیصلہ کا صحیح ہونا متفق علیہ کو کا دور سے کو کئی ایک کے ایک ایک دوسرے قاضی کے دوسرے قاضی کے دوسرے قاضی

کے لئے اس فیصلہ کوتو ڑنا جائز نہیں، اسی طرح یہ ہوگا اور دوایت ہے کہ حضرت عمرؓ نے مشرکہ (مشرکہ باندی سے پیدا ہونے والا وہ پچہ جس کے نسب کا دعوی دونوں شریکوں نے کیا ہوا ورکسی کوتر چیج نہ ہونے کی وجہ سے دونوں کے حق میں فیصلہ کیا گیا ہو) کے بارے میں یہ فیصلہ فرما یا کہ اس کے سکے بھائی محروم ہوں گے، اور مال شریک بھائی وارث ہوں گے، پھراس کے بعد دونوں فریق کوشریک کیا، اور جب ان سے پوچھا گیا تو انھوں نے فرما یا کہ: وہ وہ دائے تھی جس کے مطابق ہم مالیق ہم نے فیصلہ کیا تھا اور یہ وہ درائے سے جس کے مطابق ہم اس صورت کو اختیار کیا جوان کوجی سمجھ میں آیا، اور پہلا فیصلہ ان کے اس صورت کو اختیار کیا جوان کوجی سمجھ میں آیا، اور پہلا فیصلہ ان کے فیصلہ کی وجہ سے باطل ہوا، حضرت عمرؓ کے بعد ائمہ فیصلہ دوسرے فیصلہ کی وجہ سے باطل ہوا، حضرت عمرؓ کے بعد ائمہ اسلام نے ان دونوں اصلوں کو اختیار فرما یا (۱)۔

اگرقاضی کا اجتها دیدل جائے توجس رائے کے مطابق وہ فیصلہ کرچکا ہے اس سے رجوع کرنا درست ہے یانہیں اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے۔

ابن حبیب کہتے ہیں: مجھے مطرف اور ابن الماجشون نے امام مالک اور دیگر علماء مدینہ سے نقل کرتے ہوئے بتا یا کہ اگر قاضی فیصلہ کردے پھر اس کے سامنے اس سے بہتر رائے آ جائے اور وہ پہلی رائے سے دوسری رائے کی طرف رجوع کرنا چاہے، تواس کے لئے بیاس وقت تک جائز ہے جب تک اس کی وہ ولایت باقی ہوجس پر رہتے ہوئے اس نے وہ فیصلہ کیا تھا جس سے اب وہ رجوع کرنا چاہتا ہے، ابن عبدالحکم، سحون اور ابن الماجشون فرماتے ہیں: اس کا فنخ

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ار ۱۱۰، ۲۳۲ ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷/۵، المغنی ۹/۹۵،۵۷۰ إعلام الموقعين ار ۱۱۰،۱۱۱، ۲۳۲،۳ (۲۳۲) الوجيز ۲/۲۲،۱۷ کاملا مدی ۴/۳۰۰

کرنا جائز نہیں، اور ائمہ متاخرین نے دوسرے کے فیصلہ پر قیاس کرتے ہوئے اس کو درست کہا ہے، اور اس لئے بھی کہ اگر اس کے لئے اپنی دوسری رائے کی وجہ سے اس کو فنخ کرنا درست ہوتو پھر اس کے لئے دوسرے اور تیسرے فیصلہ کو بھی فنخ کرنا جائز ہوگا اور یہ سلسلہ کسی جگہ ختم نہ ہوگا، اور اس کے کئے ہوئے فیصلوں پر کوئی اعتماد نہ کرے گا اور اس کے کئے ہوئے فیصلوں پر کوئی اعتماد نہ کرے گا اور اس کے کئے ہوئے فیصلہ مال سے متعلق ہوتو اسے فنخ کردے گا، اور اگر نکاح کے ثبوت یا اس کے فنخ کردے گا، اور اگر نکاح کے ثبوت یا اس کے فنخ ہیں: رجوع کا جائز ہونا مشہور ہے، اور وہی فیجے ہے اس لئے کہ اس میں درسکی کی طرف رجوع کرنا ہے۔

لیکن ابن عبدالحکم نے ذکر کیا ہے کہ اختلاف اس صورت میں ہے جب وہ فیصلہ کردے اور اپنے اجتہاد کی بنیاد پر اس کی رائے بھی وہی ہو، لیکن اگر یہ فیصلہ غفلت و نسیان یا ناواقفیت کی حالت میں کرے تو اس کو چھوڑ کر اپنی صحح رائے کی طرف رجوع کے واجب ہونے میں کسی کا اختلاف مناسب نہیں ، اس لئے کہ اس صورت میں اس پنلطی واضح ہونے کی ہے۔

بعض ما لکیہ کا جو مذہب ہے اس کوابوثو راور داؤ د نے اختیار کیا ہے اوران کی دلیل حضرت ابوموسی اشعریؓ کے نام حضرت عمرؓ کے خط کامضمون ہے <sup>(۱)</sup>۔

#### ھ-مفتی کے اجتہاد کابدل جانا:

11 - اسباب رجوع میں سے مفتی کے اجتہاد کا بدل جانا بھی ہے، چنانچہ اگر مجتہد کسی ایک رائے کے مطابق فتوی دے پھر اس کا اجتہاد بدل جائے تو اس پر واجب ہے کہ اپنی اول رائے سے رجوع کرکے

مجھی ائمہ مذاہب کے چند اقوال ہوتے ہیں جن کو وہ اپنے اجتہاد کے بدل جانے کی وجہ سے چھوڑ دیتے ہیں اور اس مسکے میں ان کے دوسرے اقوال ہوجاتے ہیں جو اجتہاد کے بدل جانے سے قائم ہوتے ہیں، چنانچہ حاشیہ ابن عابدین میں ہے کہ امام ابوحنیفہ نے جب حج کیا اور اس کی مشقت انہیں معلوم ہوگئ تو اپنے اس قول سے رجوع کرلیا کہ صدقہ نفلی حج سے افضل ہے (۱)۔

اور (بعض مسائل میں) امام مالک کے متعدد اقوال تھے جن سے انہوں نے رجوع کرلیا جس کو ابن القاسم وغیرہ نے قتل کیا ہے، اور چونکہ ابن القاسم امام مالک کے ساتھ بہت زیادہ رہتے تھے اور بغیر عذر کے ان کی مجلس سے غیر حاضر نہیں ہوتے تھے اس لئے فقہاء میہ کہتے ہیں: جوشخص امام مالک کی تقلید کر ہے تو وہ اس قول کو اختیار کرلے جو ابن القاسم کے نزدیک مرجوع الیہ ہو، اس لئے کہ غالب گمان میہ ہے کہ وہ ہی رائے ہے۔

اورامام مالک نے آخر میں اسی کی طرف رجوع کیا ہے اور ابن القاسم ان کے قول اول کو بھی ذکر کرتے ہیں (۲)۔

اسی طرح (بعض مسائل میں) امام شافعی کے دو مذہب یا دو قول ہوتے ہیں ایک قدیم اور ایک جدید، نووی کا قول ہے: امام شافعی نے اپنی قدیم کتاب عراق میں تصنیف فرمائی جس کا نام '' کتاب الحجہ'' ہے، اس کو ان سے ان کے چارا ہم تلامذہ روایت کرتے ہیں جن کے اساء گرامی سے ہیں: احمد بن صنبل، ابوثور، زعفرانی اور کرا بیسی پھروہ مصرتشریف لائے اور اپنی تمام جدید کتا بیں مصر ہی میں تصنیف فرمائیں۔

اپنی دوسری رائے پرفتوی دے جو دوسرے اجتہاد پر مبنی ہے۔ کبھی ائمہ مذاہب کے جند اقوال ہوتے ہیں جن کو

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین اروس \_

<sup>(</sup>۲) التبصر ه برجاشيه فتح العلى ار ۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) منح الجليل ۴ ر ۱۹۳ التهمر ة برحاشيه فتح لعلى ار ۲۰۷۱ المغني و ر ۵۹ \_

نووی مزید کہتے ہیں: جس مسکہ میں امام شافعی کے قدیم وجدید دوقول ہوں توان میں سے جدید قول صحیح ہے اور اسی پڑمل ہے اس کئے کہ قدیم قول سے رجوع کرلیا گیا ہے، اس کے بعد نووی نے بعض ان مسائل کو ذکر فرمایا جواس ضابطہ سے مستثنی ہیں اور ان میں فتوی قول قدیم پر ہے، امام الحرمین کہتے ہیں: میرے خیال کے مطابق اقوال قدیم جول کے توں امام شافعی کا مذہب نہیں، اس لئے کہ اقوال جدیدہ میں انہوں نے اقوال قدیمہ کے خلاف پراعتا دظاہر کیا ہے، اور جس قول سے رجوع کرلیا جائے وہ رجوع کرنے والے کا مذہب نہیں ہوتا۔

سا - اس کے باوجودائمہ کے بعین بھی ان کے ان قدیم اقوال پر ہی فتوی دیتے ہیں جن سے ان ائمہ نے رجوع کرلیا ہے اس لئے کہ ان کی نظر میں وہی رائح ہیں۔

نووی کا قول ہے: اگر قول قدیم کا حال معلوم ہواور ہم یہ دیکھیں
کہ ہمارے اصحاب نے ان ہی مسائل کے مطابق فتوی دیا ہے جو قول
قدیم میں ہیں تو ہم اسے اس پرمحمول کریں گے کہ وہ حضرات مجہدین
ہیں ان کے اجتہاد سے اقوال قدیمہ ہی کی دلیل رائح معلوم ہوئی تو
انہوں نے اس پرفتوی دے دیا، لیکن اس سے ان اقوال کی امام شافعی
کی طرف نسبت لازم نہیں آتی ، اور ان مسائل کے بارے میں متقد مین
میں سے کسی نے نہیں کہا کہ بیا قوال امام شافعی کا مذہب ہیں (۱)۔

ابن قیم کہتے ہیں : ائمہ کے تبعین بہت سے مسائل میں ان کے ان قدیم اقوال پرفتوی دیتے ہیں جن سے انھوں نے رجوع کرلیا ہے اور ایسا تمام مذاہب میں پایاجا تا ہے، چنانچے حفیدان نذروں کے لازم ہونے کا فتوی دیتے ہیں جو یمین کے درجہ میں ہیں جیسے جی، روزہ اور صدقہ، حالانکہ امام ابو حنیفہ سے وہ خود نقل کرتے ہیں کہ

انہوں نے انتقال سے تین روز قبل کفارہ کی ادائیگی کے جواز کی طرف رجوع کرلیا تھا، اور بہت سے حنابلہ طلاق سکران کے واقع ہونے کا فتو ک دیتے ہیں، حالانکہ امام احمد نے اس سے رجوع کر کے عدم وقوع کی صراحت فرمائی ہے، اور شافعیہ مسئلہ تثویب، وقت مغرب کے امتداد، ماء کثیر میں نجاست کا اثر نہ ہونے اور دیگر مسائل میں قول قدیم پرفتوی دیتے ہیں، اور یہ بات معلوم ہے کہ کسی امام نے جس قول سے رجوع کر لینے کی صراحت کردی ہووہ اس کا مذہب نہیں رہتا، ایسی صورت میں جب کسی مفتی کے زدیک وہی قول رائے ہواوروہ اس کے خلاف کی صراحت کے باوجود اس پرفتوی دیتو اس کی وجہ سے وہ اس امام کی تقلید سے خارج نہیں ہوگا۔

ابن قیم کا قول ہے: شیخ بات یہ ہے کہ (جو خض کسی مذہب کی طرف منسوب ہو) اور کسی دلیل رائج کی وجہ سے اس کے نزدیک کسی دوسرے کا قول اس کے امام کے قول پر رائج ہوتو اس پر ضروری ہے کہ اس کی تخریخ اپنے امام کے اصول وقواعد ہی کے تحت کرے ، اس لئے کہ ائمہ احکام کے اصول پر متفق ہیں اور جب ان میں سے کوئی کسی مرجوح قول کو اختیار کرے گاتو اس کے اصول اس کورد کریں گے اور قول رائج کا تقاضا کریں گے۔

نووی نے کہا ہے: ابوعمروکا قول ہے کہ اگر مذہب شافعی کا کوئی مقلد اپنے اجتہاد کی وجہ سے قدیم قول کو اختیار کرتے تو وہ گویا امام شافعی کے علاوہ دوسرے کا مذہب اختیار کرتا ہے (۱)۔

> ۲ – عقو دمیں رجوع: الف – عقو دغیر لاز مه میں رجوع:

۱۹۰ - عقود جائزه (غیرلازمه) جیسے عاریت ، وصیت ، شرکت ،

<sup>(</sup>۱) المجموع ارساا، إعلام الموقعين ۴۸ ۲۳۹،۲۳۸\_

<sup>(</sup>۱) المجموع (۱/ ۱۲،۲۵،۲۴) ۱۳۱۳ تحقیق المطیعی \_

مضاربت، وکالت اور ودیعت عقو دغیر لازمہ ہیں اوران کے عدم لاوم کی وجہ سے ان میں رجوع کرنا مباح ہے بشرطیکہ ان میں وہ تمام معتبر شرائط جو فقہاء نے متعین کئے ہیں پوری طرح پائے جائیں، جیسے مضاربت میں راس المال کا نضوض (نقد ہونا) (۱)، دوسر فرین کوفنخ کا علم ہونا اور رجوع میں ضرر کا نہ ہونا، چنا نچہ اگر کوئی کھی کے لئے زمین عاریت پر لے اور عاریت پر دینے والا رجوع کا ارادہ کرتے بالفعل رجوع کھیتی کٹنے تک موقوف رہے گا، اوراگر کوئی وہن کرنے کے لئے کوئی جگہ عاریت پر لے اور فون کرنے پر عمل ہوجائے کرنے کوئی جگہ عاریت پر دینے والا اس جگہ میں رجوع نہیں کرسکتا، اسی طرح کسی مدت یا کسی عمل کی قید کے ساتھ کی ہوئی عاریت میں مالکیہ کے نزدیک اس مدت کے گذر جانے یا اس عمل کے عاریت میں مالکیہ کے نزدیک اس مدت کے گذر جانے یا اس عمل کے کئر رجانے یا اس عمل کے کئر رجانے یا اس عمل کے کمل ہوجائے تک رجوع کرنا درست نہیں (۲)۔

#### ب-وه عقو دجن میں خیار ہوتا ہے:

10 - جن عقو دمیں طبعی طور پرلزوم پایا جاتا ہے جیسے بیج ، اگران میں خیار نہ ہوتو وہ ایجاب وقبول کے مکمل ہونے ہی سے لازم ہوجاتے ہیں، اوراگران عقو دمیں خیار ہوتو جس کوخیار حاصل ہواس کے تق میں وہ عقو دغیر لازم ہوتے ہیں، اور اس کے لئے ان میں رجوع جائز ہوجا تاہے (۳)۔ دیکھتے: اصطلاح '' خیار'۔

- (۱) ناض وه مال ہے: جونفقہ ہو،اوروہ ''عرض'' کی ضد ہے،الزاہر: فقرہ ۲ ۲ ۰۳۔
- (۲) البدائع ۲/۷س،۲۱۹،۱۰۹،۷۱۲، کر۳۵۸، جواهر الإکلیل ۱۸۵۱، ۲۳۱، ۲۷۱، ۱۳۸ الشرح الصغیر ۲/۸۰۲ طبع لحلبی مغنی المحتاج ۲/۲۱۵، ۲۳۱، ۱۳۹۳، سراک،القلبو بی وعمیره ۱۲۲،۲۲، شرح منتبی الإرادات ۲۸۵۰ مین ۱۹۸۰ مین ۵۴۵،۵۴۵ و ۲۸۵۰،۱لدسوقی سر ۵۳۵، المبسوط ۲۱ر۷۴
- (۳) البدائع ۱۳۴۵، مغنی المحتاج ۲ر۴۴، شرح منتهی الإرادات ۲ر ۱۲۷،

### ٣- ا قاله کے ذریعہ رجوع کرنا:

17- اقالہ (خواہ فنخ مانا جائے یا بیج) فریقین کی رضامندی سے عقد میں رجوع سمجھا جاتا ہے، اس لحاظ سے وہ جائز بلکہ مندوب تصرفات میں رجوع سمجھا جاتا ہے، اس لحاظ سے وہ جائز بلکہ مندوب تصرفات میں سے ہے، اس لئے کہ رسول اللہ عقوقیہ کا ارشاد ہے: "من أقال مسلما أقاله الله عثوته "(۱) (جو کسی مسلمان سے اقالہ کرے گا اللہ تعالی اس کی لغزش معانی فرمائیں گے) اور اس کا مقصد ہرق صاحب حق کو لوٹانا ہے چنا نچہ بیج میں مثلاً (اقالہ کے تقاضا کے مطابق) میں غیر اگر کو اور شمن مثلاً (اقالہ کے تقاضا کے مطابق) میں غربی کو اور ثمن مشتری کو لوٹ جائے گا، حاصل میں کہا قالہ میں شمن اول پرزیادتی یا اس میں کمی یاس کی جنس کے علاوہ کوئی دوسری حیر لوٹانا جائز نہیں، کیونکہ اقالہ کا تقاضا ہے جائے کہ معاملہ کو اس کی پہلی حالت پر لوٹا دیا جائے اور فریقین میں سے ہرایک اپنی سابقہ چیز لے حالت پر لوٹا دیا جائے اور فریقین میں دیکھی جائے۔

# ٣- افلاس کی وجہ سے رجوع کرنا:

21-رجوع کا ایک سبب افلاس ہے، اس کئے کہ قرض خوا ہوں کا حق مقروض کے مال سے متعلق ہوتا ہے، تو جب اسے مجور قرار دیدیا جائے حالا نکہ اس نے کوئی چیز خرید کراس پر قبضہ کرلیا تھا اور اس کا نمن ادانہیں کیا تھا اور وہ بعینہ موجود بھی ہو، تو بائع کے لئے اپنے عین مال میں رجوع جائز ہے، اور دیگر تمام قرض خوا ہوں کے مقابلہ میں وہ اس کا زیادہ حقد ار ہوگا، اور مشتری کے میج پر قبضہ کر لینے کی وجہ سے اس کا حق ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ حضرت ابو ہریر ڈ کی حدیث ہے کہ نبی کریم عیال تھ نے فرمایا: "إذا ابتاع الرجل السلعة شم أفلس

<sup>(</sup>۱) ہے مدیث فقرہ ر ۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الهداييه ۳ر ۵۴، الدسوقی ۳۷ ۱۵۲، منح الجليل ۷ ر ۲۰ ۷، المهذب ار ۹۰ ۳۰، شرح منتهی الإرادات ۲ ر ۱۹۳، ۱۹۳\_

وهي عنده بعينها فهو أحق بها من الغرماء "() (اگر كوئى آدى سامان خريد بهروه مفلس ہوجائے اور سامان بعينه اس كے اور سامان بعينه اس كازياده پاس موجود ہوتو بائع دوسر فرض خواہوں كے مقابلہ ميں اس كازياده حقدار ہوگا) اور يہ جمہور (مالكيه، حنابلہ اور شافعيه) كے نزديك ہے، اور اس ميں فقهاء كے معين كرده شرا لكار جوع كالحاظ بھى ضرورى ہے، مثلاً سامان مشترى كى ملكيت ميں باقى ہو، اس كى صورت نہ بدلى ہو جيسے گيہوں كوئيس دينا، اس كے ساتھ كوئى حق مثلاً رہن وغيره متعلق نہ ہو، اور معاوضات ماليہ بيع، قرض اور سلم وغيره ميں اپنے عين مال ميں رجوع كرے اس كے برخلاف معاوضات غير ماليہ جيسے خلع اور قصاص ميں صلح تو ان ميں رجوع جائز نہيں، يہ مالكيہ و شافعيہ كے قول كے مطابق ہے ()۔

حفیہ کے نزدیک: بائع اپناجو مال مفلس کے پاس پائے اس کا وہ زیادہ ستی نہیں ہوگا، بلکہ دیگر قرض خوا ہوں ہی کی طرح ہوگا، لہذا اس مال کوفر وخت کر کے اس کی قیمت کو تمام کے حصوں پر تقسیم کیا جائے گا، اس لئے کہ بائع کی ملکیت مبیع سے زائل ہو چکی اور وہ اس کے ضمان سے نگل کر مشتری کی ملکیت اور اس کے ضمان میں آچکی تو وہ کھی سبب استحقاق میں باقی قرض خوا ہوں کے برابر ہوگا، ان کا استدلال نبی علیم کی اس حدیث سے ہے: "أیدما رجل باع مسلعة فادرک سلعته بعینها عند رجل وقد أفلس ولم سلعة فادرک سلعته بعینها عند رجل وقد أفلس ولم من قمنها شیئا فھی له، وإن کان قبض من قبص من قبط شیئا فھی له، وإن کان قبض من

ثمنها شیئا فہو أسوة للغرماء "(ا) (اگر كوئی شخص كوئی سامان فروخت كرے پھر اپنا وہی سامان اس شخص كے پاس پائے اور وہ (خريدار) مفلس قرار دے ديا گيا ہواور اس نے اس كے ثمن ميں سے پچھندليا ہوتو وہ سامان اسی (بائع) كا ہوگا اورا گراس نے اس كے ثمن ميں شمن ميں سے پچھ حصہ پر قبضہ كرليا ہوتو وہ قرض خوا ہوں كے برابر ہوگا) يہاس صورت ميں ہے جب مشترى بائع كی اجازت سے مبع پر قبضہ كرے اورا گراس نے اس كی اجازت کے بغیر قبضہ كيا ہوتو اسے قبضہ كرے اورا گراس نے اس كی اجازت کے بغیر قبضہ كيا ہوتو اسے اس ميں رجوع كاحق رہے گا، اور جمہور نے جس حدیث سے استدلال كيا ہے اس كوان حضرات نے بغیر اجازت قبضہ پرمحمول كيا استدلال كيا ہے اس كوان حضرات نے بغیر اجازت قبضہ پرمحمول كيا

اس مسئلہ میں بہت ہی تفصیلات ہیں جن کے لئے (موسوعہ کی اصطلاح" افلاس" ج۵ص۵ مسلم کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### ۵-موت کی وجہسے رجوع کرنا:

۱۸ - اگرکسی کا انقال ہوجائے اور اس پر قرضے ہوں تو قرضے اس کے مال سے متعلق ہوجائیں گے، اور اگر کوئی شخص کوئی سامان خرید کر اس پر قبضہ کر لے اور اس کا ثمن ادا کرنے سے پہلے افلاس کی حالت میں انقال کرجائے اور بائع کو اس کے ترکہ میں اپنا مال بعینہ مل جائے، تو شافعیہ کہتے ہیں: بائع کو اختیار ہے خواہ وہ ثمن میں دیگر قرضخوا ہوں کے ساتھ شریک ہوجائے، خواہ بیچ کوفنخ کرکے اپنے قرضخوا ہوں کے ساتھ شریک ہوجائے، خواہ بیچ کوفنخ کرکے اپنے

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''أیما رجل باع سلعة فأدرک سلعته بعینها عند رجل و قد أفلس.....' کی روایت ابن ماجه (۲۰/۹۰ طبح اکلی) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے، اوراس کی اصل بخاری (افتح ۲۲/۵ طبح السلفیہ) اور مسلم (سر ۱۹۹۳ طبح اکلی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) البدالع ۲۵۲۷۵، ابن عابدین ۹۲/۵، العنامیه برحاشیه فتح القدیر ۲۰۹۸۸، ۱۱۰ طبع دار إحیاءالتراث \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا ابتاع الرجل السلعة ثم أفلس و هي عنده....." کی روایت بیمقی (۲۸۵ مطبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے۔اوراس کی اصل مسلم (۳۸ ساوال، ۱۱۹۴ طبع الحلمی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ۲۸۳،۲۸۲، المواق برحاشیة الحطاب ۵۰٫۵، المهذب ۱۸۳۲ مغنی المحتاج ۱۵۸٫۶ کشاف القناع ۳۸۲۳، المغنی ۱۸۵۸ س

عین مال کووالیس لے لے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:

"أیما رجل مات أو أفلس فصاحب المتاع أحق بمتاعه
إذا وجده بعینه"(ا) (اگر کوئی آ دمی انقال کرجائے یا مفلس
ہوجائے تو سامان والا اپنے سامان کا زیادہ حقدار ہے اگر وہ اسے
بعینہ پالے)، لہذا اگر ترکہ سے قرض پورے طور پرادا ہوجائے تواس
کی دوصور تیں ہیں: ایک یہ کہ حدیث سابق کی وجہ سے اسے اپنے
عین مال میں رجوع کا اختیار ہے یہ ابوسعید الاصطحری کا قول ہے،
دوسرے یہ کہ اس کے لئے اپنے عین مال میں رجوع جا برنہیں، اور
کہی مختار مذہب ہے، اس لئے کہ مال ادائیگی دین کے لئے کافی ہے تو

حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک بائع کے لئے اپنے عین مال میں رجوع جائز نہیں، بلکہ وہ دیگر قرضخوا ہوں کے ساتھ شریک ہوگا،
اس لئے کہ ابو بکر بن عبد الرحمٰن بن الحارث بن ہشام کی حدیث ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "أیما رجل باع متاعا فأفلس الذي ابتاعه منه ولم یقبض الذي باعه من ثمنه شیئا فو جدہ بعینه فهو أحق به، وإن مات الذي ابتاعه فصاحب المتاع فیه أسو قالغرماء" (اگرکوئی آدی کوئی سامان فروخت

کرے پھرخریدارمفلس ہوجائے اور بیچنے والا اس کے نمن میں سے کسی حصہ پر قبضہ نہ کرے اور وہ اپنا مال بعینہ پالے تو وہ اس کا زیادہ حقد ار ہوگا اور اگر خرید ار مرجائے تو سامان کا مالک اس میں قرض خوا ہوں کا نثر یک ہوگا) اور اس لئے بھی کہ ملکیت مفلس سے ور شہ کی طرف منتقل ہوگئ تو ایسا ہوجائے گا جیسے وہ اسے فروخت کردے (۱) اس کی تفصیل اصطلاح '' ترکہ'' میں دیکھی جائے۔

#### ٢-التحقاق كيسبب رجوع كرنا:

19-"استحقاق" اپنے زیادہ عموم والے مفہوم کے لحاظ سے بیہ ہے کہ
کوئی چیز دوسرے کاحق واجب ہوکر ظاہر ہو،اور استحقاق خصب اور
سرقہ میں ہوتا ہے،اس لئے جس کا مال خصب کیا گیا ہے یا جس کا مال
چرایا گیا ہے ان دونوں کے لئے غاصب اور چور سے رجوع کاحق
خابت ہوتا ہے اور غاصب اور چور پرشی مخصوب ومسروق اس کے
مالک کولوٹا دینا واجب ہوتا ہے،اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد
ہے: "علی الید ما أخذت حتی تؤ دی" (۲) (ہاتھ پروہ لازم
ہے: "علی الید ما أخذت حتی تؤ دی" (۲)

اسی طرح اس میں مشتری کے خلاف مبینے کا استحقاق یا موہوب لہ کے خلاف موہوب کا استحقاق داخل ہے، اور اس صورت میں شافعیہ وحنا بلہ کے نزدیک اصح قول کے مطابق عقد فاسد ہوجائے گا، اور حفیہ ومالکیہ کے نزدیک عقد کا نفاذ اجازت پر موقوف ہوگا اور مشتری کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أیما رجل مات أو أفلس، فصاحب المتاع أحق بمتاعه إذا وجده بعینه" كی روایت این ماجه (۲۰۰۲ طیح الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے روایت کرنے والے کے مجهول ہونے كی وجہ سے اسے معلول قرار دیا ہے، الخیص (۳۸ سطیع شركة الطباعة الفند) میں ایسانی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: أیما رجل باع متاعا فأفلس الذی ابتاعه منه، ولم یقبض الذی باعه من ثمنه شیئا فوجده بعینه فهو أحق به، و إن مات الذی ابتاعه فصاحب المتاع فیه أسوة الغرماء" کی روایت امام مالک نے موطا (۲۸/۲ طبح الحلی) پیس ابو بکر بن عبدالرحمٰن بن الحارث بن بشام سے مرسلاکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۵۲٫۵، منح الجليل ۱۲۸۳، المهذب ۱۷۳۳، شرح منتهی الارادات ۲۸۰۲-

<sup>(</sup>۲) حدیث: علی الید ما أخذت حتی تؤدی کی روایت ترمذی (۲) حدیث: علی الید ما أخذت حتی تؤدی کی روایت ترمذی (۳) معلول طبح الحلی ) نے الحن بن سمرہ سے کی ہے اور ابن جمر نے بیہ کہہ کر اس کومعلول قرارد یا ہے کہ سمرہ سے صن کا سماع مختلف فیہ ہے۔ ایسا ہی الخیص الحبیر (۳) مسلم طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ہے۔

حق ہوگا کہ بائع سے ثمن واپس لے، البتہ اقراریا بینہ کے ذریعہ استحقاق کے ثبوت میں جو تفصیل ہے، اس کالحاظ رکھا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ استحقاق'' میں ہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' استحقاق'' میں ہے۔

2-اجازت کے پائے جانے اور ادائیگی کے سبب رجوع کرنا:

• ۲-مقروض اگرکسی کوقرض ادا کرنے یا ضامن ہونے کی اجازت دے دے اور وہ قرض ادا کر دیتو بیادا کرنا مقروض پررجوع کا سبب ہوگا، لہذا اگر کوئی کسی دوسرے شخص کو اپنے اوپر واجب قرض کے ضان کی اجازت دے دے یا اسے ادا کرنے کی اجازت دے دے اور وہ رجوع کرنے کی نیت سے اس کا قرض ادا کردے تو مقروض سے واپس لینے کا حق اس کے لئے ثابت ہوگا، اور اس پرتمام مذاہب کے فقہاء کا اتفاق ہے، البتہ ہرمذہب میں ضان کے جومعتبر شرا لکا ہیں ان کے ممل پائے جانے کا کھا ظروری ہے، مثلا ضامن کا تبرع کا اہل مونا، خن فقہاء کے زد یک مجہول کا مخان جائز ہیں ان کے رزد یک مجہول کا ضان جائز ہیں ان کے رزد یک مخبول کا ضان جائز ہیں ان کے رزد یک ضان کا معلوم ہونا اور جس کی طرف ضان جائز ہیں ان کے زد یک مخبول کا حضان لیا گیا ہے اس کا ضان کو اپنی ذات کی طرف منسوب کرنا مثلاً وہ یوں کہے: میری طرف سے ضامن ہوجا، حنفیہ کا یہی قول ہے نیز وہ یوں کہے: میری طرف سے ضامن ہوجا، حنفیہ کا یہی قول ہے نیز اس کے علاوہ دیگر شرا لکا اور مستثنیات۔

اگرمقروض ضمان یا ادائیگی قرض کی اجازت نہ دے اور کوئی شخص اس کے دین کا ضامن ہوجائے یا دین ادا کردے تو اس کے

لئے رجوع کاحق ثابت ہوگا یا نہیں؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ کے نزدیک اگرکوئی شخص دوسرے کا قرض اس کی اجازت کے بغیرادا کردے تو ادا کردہ مال میں اسے رجوع کاحق نہ ہوگا، اس لئے کہ مقروض کے تکم کے بغیر کفیل بننا دوسرے کے قرض کوادا کرنے میں تبرع کرنا ہے، اس لئے اس میں رجوع کا احتمال ہی نہیں (۱)۔

مالکیہ کے نزدیک اگر رحم وکرم کے طور پر مقروض کا قرض ادا کردے یا اس کا ضامن ہوجائے تو مقروض کی اجازت کے بغیر بھی اس کا ضامن ہوجانا یا قرض اداکر دینا سے ہے، اس لئے اس کے لئے حق رجوع ثابت ہوگا، اوراگر آپسی عداوت کی وجہ سے مطالبہ میں شختی برتے یا قید کے ذریعہ اسے ضرر پہنچانا مقصود ہوتو مقروض سے رجوع کرنے کاحق اس کے لئے ثابت نہ ہوگا، بلکہ وہ قرض خواہ سے رجوع کرے کاحق اس نے قرض اداکیا ہے (۲)۔

شافعیہ کے یہاں تفصیل ہے وہ کہتے ہیں: اگراجازت ادائیگی اور ضان میں اجازت نہ ہوتو اسے رجوع کا کوئی حق نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں وہ تبرع کرنے والا ہوگا اور اس لئے کہ اگر اسے رجوع کا حق ہوتا تو نبی علیقہ ابوقادہؓ کے ضان کی وجہ سے میت پر نماز نہ پڑھاتے (")۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۱۹،۱۱۸،۱۱۹،۱۱۹،۱۱۸ البرائع کر ۱۳۸،۸۳۱،الفتاوی البندیه سر ۱۲۵، مخ الجلیل سر ۵۲۳،۵۱۵،الدسوقی سر ۲۱۷،الحطاب ۲۹۲۵، مغنی المحتاج ۲۷۲۲، اور اس کے بعد کے صفحات ، الاشباه للسیوطی ۲۳۲، شرح منتهی الإرادات ۲۷،۲۲۲،۱۰۰، ۱۱ فقواعد لابن رجب ۲۱۹،۲۸۳، الاشباه لابن نجیم ۲۲۲۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ رسما، ۱۲ ، فتح القدير ۴ رسوس، ۴ و سرطيع دار إحياءالتراث.

<sup>(</sup>۲) الدسوقي مع الشرح الكبير ١٦ سر٣٣،٣٣٣ س

<sup>(</sup>٣) چنانچ حضرت عثان بن عبدالله بن موہب فرماتے ہیں: میں نے عبدالله بن ابی قادہ سے سالکہ عثاله بن ابی قادہ سے سالکہ وہ اپنے والد سے حدیث بیان کرتے ہیں کہ بی عظیمات کی باس ایک مرد کو لا یا گیا تا کہ آپ علیمات اس کی نماز جنازہ پڑھادیں، تو نی علیمات نی علیمات نے ماتھی پرتم نماز پڑھو، اس لئے کہ اس کے ذمہ قرض ہے''، ابوقادہ نے کہا کہ: وہ میرے ذمہ ہے تو رسول الله علیمات نے فرمایا:''پورا کا پورا کا کہ دار سے سن میں روایت ترمذی (۲۲۳ طبع الحلمی ) نے حضرت ابوقادہ سے کی ہے، اوراسے حسن میں کہا ہے۔

اوراگرمقروض صرف ضان کی اجازت دیدے اور ادائیگی میں خاموش رہے تواضح قول کے مطابق اسے حق رجوع ہوگا، اس لئے کہ اس نے سبب اداکی اجازت دے دی، اور دوسرا قول بیہے: رجوع نہ کرے گااس لئے کہ ادائیگی میں اجازت نہیں ہے۔

۲۱ – (اگرضان میں اجازت ہوتو) حق رجوع ہے وہ جزئیہ مستنی ہے جس میں ضان بینہ کے ذریعہ ثابت ہواور وہ خود اس کا منکر ہو، جیسے کوئی شخص زیداورایک غائب آدمی پرایک ہزار کا دعوی کرے، اور بیدعوی کرے کہ ان میں سے ہرایک دوسرے پر لازم حق کا اس کی اجازت سے ضامن ہے، اور زیدا نکار کردے پھر مدعی بینہ قائم کرے اجازت سے ضامن ہے، اور زید فائب پر نصف میں رجوع نہیں اور زیداس کا قرض ادا کردے، تو زید فائب پر نصف میں رجوع نہیں کرے گا، کوئکہ وہ خود بینہ کو جھٹلانے والا ہے تو وہ اپنے خیال میں مظلوم ہے تو غیر ظالم سے رجوع نہیں کرے گا، اور اسی طرح بید میں مظلوم ہے تو غیر ظالم سے رجوع نہیں کرے گا، اور اسی طرح بید میں مظلوم ہے داجازت سے ضامن ہونے والا بیہ کہدے: اللہ صورت مستنی ہے: اجازت سے ضامن ہونے والا بیہ کہدے: اللہ اس سے رجوع نہیں کرے گا دور وہ وہ وہ کہ فلاں کے دین کی ادائیگی کروں اور اس سے رجوع نہیں کرے گا۔

اگر مدیون ادائیگی کی اجازت دید بے اور ضمان کی اجازت نه ہو اور وہ تخص بغیر اجازت کے ضامن ہوجائے اور اجازت سے ادائیگی کردے، تو اصح قول کے مطابق اس کے لئے رجوع کا حق نہیں ہوگا، اس لئے کہ ضمان کے سبب ادا کرنا واجب ہوتا ہے اور ضمان کی اس نے اجازت نہیں دی، اصح قول کے مقابلہ میں دوسراقول سے ان کی اس نے اجازت نہیں دی، اصح قول کے مقابلہ میں دوسراقول یہ ہے: رجوع کرے گا، اس لئے کہ اس نے اصیل سے اس کی اجازت سے قرض کوساقط کردیا ہے۔

ندکورہ اصح قول سے بیصورت مشتنی ہے جس میں اگر رجوع کی شرط لگا کرا داکر ہے تواس صورت میں وہ رجوع کرےگا<sup>(۱)</sup>۔

(۱) مغن کچتا جہر وہ م

حنابلہ نے تق رجوع کے ثبوت وعدم ثبوت کے لئے مدار نیت کو بنایا ہے، وہ کہتے ہیں: اگر ضامن قرض ادا کردے اور جس کی طرف سے ضامن بنا ہے اس کی طرف سے ادا کردہ دین کو وصول کرنے کی نیت نہ کرتے وہ وہ رجوع نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ تبرع کرنے والا ہوگا خواہ اس کی اجازت سے ضامن بنا ہو یا بغیر اجازت کے، اور اگروہ رجوع کی نیت کرے گا تو رجوع کرے گا، خواہ ضان یا ادائیگی اگروہ رجوع کی نیت کرے گا تو رجوع کرے گا، خواہ ضان یا ادائیگی دین واجب سے ہو یا بغیر اجازت کے ہو، اس لئے کہ بیادائیگی دین واجب سے ہری کرنے والی ہے، تو اس کا ضان اس پر ہوگا جس پر دین تھا، جیسے کہ کوئی آ دمی حق کی ادائیگی وضان کی اجازت بھی نہ دے، اور حفرت علی اور حضرت ابوقادہ گا داکر نا تبرع تھا، انہوں نے مرحوم مقروض کے ذمہ کو ہری کرنے کا ارادہ کیا تھا تا کہ نبی کریم علی اس کی مقروض کے ذمہ کو ہری کرنے کا ارادہ کیا تھا تا کہ نبی کریم علی ہے۔ اس کی کمناز جنازہ پڑھا دیں۔

بحث الشخص ہے متعلق ہے جور جوع کی نیت کرے نہ کہاں شخص سے جوتبرع کرے۔

"کشاف القناع" اور" شرح منتهی الارادات" میں ایسا ہی ہے، لیکن ابن قدامہ نے ایک روایت ذکر کی ہے کہ اگر وہ بغیر اجازت کے ادا بھی کرد ہے وہ وہ رجوع نہیں کرے گا،اگر چہ وہ رجوع کی نیت کرے، اور اس کی دلیل خیر تعلق اور حضرت ابوقادہ کی حدیث ہی ہے، اس لئے کہ اگر وہ میت پررجوع کے ستحق ہوتے تو قرض ان کا ہوجا تا اور میت کا ذمہ ان کے دین میں مشغول اس نے کہ اس میں تبرع کیا ہے تو یہ ایسا ہو گیا جیسے کسی کے چو پایوں کو اس کے کہ اس نے کہ کی جغیر چارہ کھلا دے۔

حنابلہ بہ بھی فرماتے ہیں کہ اگر دین ادا کردے اور رجوع یا تبرع کی نیت نہ کرے بلکہ رجوع کرنے یا نہ کرنے کا ارادہ اس کے ذہن میں نہآئے تو چونکہ اس نے رجوع کا ارادہ ہی نہیں کیا اس کئے تبرع کرنے والے کی طرح وہ بھی رجوع نہیں کرے گا (۱)۔ ۲۲ – مذکورہ تفصیل تو آ دمی کے دین کی تھی لیکن اگر اللہ تعالی کا دین مثلًا زکوۃ و کفارہ ہوتوا گرکوئی دوسرے کی زکوۃ اس کی اجازت کے بغیر ادا کردے تو زکوۃ ادا نہ ہوگی، اس لئے کہ ادائیگی زکوۃ کے لئے بالاتفاق نیت شرط ہے، اور جو مال اس نے دیا ہے اس میں اس کو رجوع کاحق نہیں ہوگا،لیکن اگر کوئی دوسرے کی زکوۃ اس کے علم اور اس کی اجازت کے بغیرادا کردیتوا گروہ غیرامام ہوتو قربانی کے جانور کے بارے میں ہمارے ائمہ کا جوتول ہے یعنی اگر کوئی اس جانور کے ما لک کے علم اوراس کی اجازت کے بغیراس کو ذبح کردیے تو اگریہ شخص اس کا دوست ہواوراس کا بیرحال ہو کہوہ اس کی اجازت کے بغیراس کے لئے ایبا کام کرلیتا ہو کیوں کہ دونوں کے درمیان گہری دوسی کی وجہ سے اپنے کواس کا قائم مقام سمجھتا ہوتو قربانی ادا ہوجائے گی، اس قول کا تقاضا یہ ہے کہ اگر زکوۃ اسی قبیل سے ہوتو زکوۃ بھی ادا ہوجائے گی اس لئے کہ دونوں ایس عبادت ہیں جن کا حکم دیا گیا ہے اور دونوں میں نیت ضروری ہے، اور اگر زکوۃ اس قبیل سے نہ ہوتوجس یرزکوۃ واجب تھی اس کی زکوۃ ادا نہ ہوگی، اس کئے کہ تیج مذہب کے مطابق اس میں نیت شرط ہے کیوں کہاس میں عبادت کا پہلو ہے (۲)۔ اورا گرکوئی آ دمی کسی دوسر ے کواپنی طرف سے زکوۃ اداکرنے کا حكم دے تو زكوۃ ادا ہوجائے گی ، اورادا كرنے والے كو بالا تفاق حق رجوع حاصل ہوگا،کیکن حنفیہ آ مر کے ضامن ہونے کے لئے شرط

لفظ''عنی'' (میری طرف سے) استعال کرے اور زکوۃ اور کفارہ کی ادائیگی میں ہبہ طلب کرنے کا مفہوم شامل ہوتا ہے خواہ اس نے ''عنی''ہی کالفظ استعال کیوں نہ کیا ہو<sup>(۱)</sup>۔ دوم – کسی جگہہ سے یا کسی جگہ کی طرف رجوع کرنا:

\*\*T\*\*

\*\*T

لگاتے ہیں کہ وہ بیہ کہے:اس شرط پر کہ میں ضامن ہوں،اس لئے کہ

زکوۃ و کفارہ کے باب میں لینے والے کوالیم ملکیت ثابت ہوتی ہے

جس میں صان بالمثل نہیں ہوتا ہے، حتی کہا گرظا ہر ہوجائے کہاس پر

زکوۃ واجب نہیں ہے توفقیر نے جس مال پر قبضہ کرلیا اسے وہ اس سے

واپس نہیں لےسکتا تو آ مرکے لئے بھی الیمی ہی ملکیت ثابت ہوگی ، تو

بغیرشرط کے اس برصمان لازم نہ ہوگا،'' فتح القدیر'' میں ہے کہ کفالت

کا حکم دینا قرض طلب کرنے کے منہوم کومتضمن ہوتا ہے اگراس میں

الف- جج کے میقات سے بغیراحرام کے آگے بڑھ جانے والے کارجوع کرنا:

جن میں سے چندمندرجہ ذیل ہیں:

۲۲- جج اور عمرہ کے لئے شریعت نے میقات متعین کیا ہے، اور جج یا عمرہ کا ارادہ کرنے والے پر متعینہ میقات سے گذرتے وقت وہاں سے احرام باندھنا واجب ہے، اور جو شخص میقات سے بغیر احرام کے گذرجائے تو اگر ممکن ہوتو احرام باندھنے کے لئے میقات کی طرف لوٹناس پرواجب ہے، اور اگروہ وہاں لوٹ کروہاں سے احرام باندھ

<sup>(</sup>۱) فتح القديم ۲۷ سام ۳۰ مهم مشدالحير ان، دفعه: ۲۰۲۸ مغنی الحتاج ۲۰۲۰، المغور ار ۱۵۷، شرح منتهی الإرادات ۲۵۱۷ قواعدا بن رجب ۱۳۷

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع سراك ۴۷۲،۳۷۲، شرح منتهى الإرادات ۲ر ۲۵۰، المغنى مهر ۲۰۹،۲۰۷

<sup>(</sup>۲) الفروق للقرافي ۳/۱۸۲،۱۸۹\_

لے تواس پر کوئی دم نہیں ہوگا ، جیسا کہ اگر وہ بغیر احرام کے آگے نہیں بڑھتا، اس پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ جس میقات سے احرام باندھنے کا اس کو حکم دیا گیاہے اس نے اسی میقات سے احرام باندھاہے۔

اوراگروہ میقات سے آ گے بڑھ کراحرام باندھے تو اس پردم واجب ہوگا،خواہ میقات کی طرف لوٹے یا نہلوٹے ، بیرما لکیہ وحنابلہ کا مذہب ہے،اورشافعیہ کے نزدیک اصح بیہ ہے کہ اگرافعال حج شروع کرنے سے پہلے لوٹ جائے تو دم اس سے ساقط ہوجائے گا، حفیہ میں سے ابولیسف و محمد کا یہی قول ہے، اور امام ابوطنیفہ کہتے ہیں: اگرلوٹ جائے اور وہاں تلبیہ پڑھ لے تواس سے دم ساقط ہوجائے گا، اورا گرتلبیه نه پڑھے تو دم ساقط نه ہوگا ،اس لئے کہ حضرت ابن عباس ً سے مروی ہے کہ انہوں نے اس شخص سے کہا جس نے میقات کے بعداحرام باندھا: میقات کے پاس واپس جا کرتلبیہ پڑھوورنہ تیراجج نه ہوگا، تو انہوں نے میقات سے تلبیہ کو واجب کہا، اس لئے اس کا اعتبار کرنا لازم ہے، اور امام زفر کے نزدیک خواہ تلبیہ پڑھے یا نہ یڑھے دم ساقطنہیں ہوگا،اس کئے کہاس جنایت میں دم کا واجب ہونا میقات سے بغیراترام کے آگے بڑھنے کی وجہسے ہے، اور جنایت اس کے واپس آنے سے ختم نہ ہوگی ،لہذا دم بھی ساقط نہ ہوگا ،اوراگر طواف وغیرہ افعال حج شروع کرنے کے بعدلوٹے تواس پر بالا تفاق دم واجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

ب-معتدہ کا منزل عدت کی طرف لوٹنا: ۲۵-اگر کوئی عورت جج یازیارت کے لئے نگلے پھر طلاق یا شوہر کی

وفات کی وجہ سے اس پر عدت واجب ہوجائے تو کیا اپنے مکان کی طرف لوٹنا اس پر واجب ہے تا کہ اس میں عدت گذارے، اس لئے کہ یہ شرعا اس پر واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے عدت والی عور توں کو اپنے گھروں سے نکلنے سے منع فرمایا ہے اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
"لَا تُحُوِ جُو هُنَّ مِنُ بُیوُتِهِنَّ وَ لاَ یَخُو بُونَ" (ان کو ان کے گھروں سے نہ نکا لواور نہ وہ خو دُکلیں) یا لوٹنا اس پر واجب نہیں ہے؟
گھروں سے نہ نکا لواور نہ وہ خو دُکلیں) یا لوٹنا اس پر واجب نہیں ہے؟
اس مسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ کہتے ہیں: جج کے لئے نکلنے کے بعد اگر کسی عورت پر طلاق بائن یا وفات کی عدت واجب ہوجائے تو اگر اس کا گھر مدت سفر سے کم دوری پر ہواور مکہ مکر مہ مدت سفر کی دوری پر ہواور مکہ مکر مہ مدت سفر کی دوری پر ہواور مکہ کر مہ مدت سفر کی دوری پر ہوا وہ عورت اپنے گھر لوٹے گی تا کہ اس میں عدت گذارے، اس لئے کہ اس میں سفر شروع کرنا نہیں ہے بلکہ یہ ایسا ہے جیسے کہ وہ اسے شہر ہی میں ہو۔

اوراگر مکہ مدت سفر سے کم دوری پر ہواوراس کا گھر مدت سفر کی دوری پر ہوتو مکہ چلی جائے گی، اس لئے کہ مدت سفر سے کم کی دوری میں محرم کی ضرورت نہیں، اوراگر دونوں طرف کی دوری مدت سفر سے کم ہوتو اسے اختیار ہوگا، اگر چاہتو مکہ چلی جائے اوراگر چاہتو اپنے گھر لوٹ جائے، البتہ گھر لوٹنا زیادہ بہتر ہے تا کہ عدت مکان زوجیت میں گذر ہے اور یہی زیادہ بہتر ہے، ابن عابدین نے حاکم کی ذوجیت میں گذر ہے اور یہی زیادہ بہتر ہے، ابن عابدین نے حاکم کی معین ہے، اس لئے کہ اگر لوٹ جائے گی تو مقیم ہوگی اور مکہ چلی معین ہے، اس لئے کہ اگر لوٹ جائے گی تو مقیم ہوگی اور مکہ چلی حائے گی تو مسافر ہوگی۔

اوراگر دونوں طرف دوری مدت سفر کے برابر ہوتو امام ابوصنیفہ فرماتے ہیں: اگروہ کسی شہر میں ہوتو عدت پوری ہونے تک وہاں سے نکلنااس کے لئے جائز نہیں خواہ اسے کوئی محرم بھی مل جائے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۵۲۱، جوابر الإكليل ار ۱۷۵۰، مغنی المحتاج ار ۲۵۵، المغنی سر ۲۷۷

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق را ـ

امام ابو بوسف و محمد فرماتے ہیں: اگراسے کوئی محرم مل جائے تو
اس کے لئے وہاں سے نکلنا جائز ہے، اور بغیر محرم کے نکلنا بالا تفاق
جائز نہیں، اور اگروہ جنگل یاکسی ایسی بستی میں ہو جہاں اس کی جان اور
اس کا مال محفوظ نہ ہوتو اس کے لئے بیجائز ہے کہ چلتی رہے اور امن کی
جگہ بننج جائے، اور امام ابو حنیفہ کے قول کے مطابق پھروہاں سے عدت
ختم ہونے تک نہیں نکلے گی خواہ کوئی محرم ملے یانہ ملے۔

اورصاحبین کے نزدیک اگر محرم مل جائے تو وہاں سے نکل سکتی ہے(۱)\_

مالکیہ کہتے ہیں: معتدہ پرلازم ہے کہ عدت کا زمانہ اپنے اسی گھر میں گذار ہے جس میں وہ عدت طاری ہونے سے پہلے تھی، اور اگر موت یا طلاق سے پہلے شوہر نے اسے کسی دوسری جگہ منتقل کردیا ہو اور شوہر پریہ تہمت ہو کہ اس نے اسے اس لئے منتقل کیا ہے تا کہ اس کے ذمہ سے سکنی ساقط ہوجائے تو اس پرلوٹنا واجب ہوگا، اور اگر موت یا طلاق کے وقت وہ اپنے اصل مسکن کے علاوہ کسی جگہ تھیم ہوتو ہمی عدت گذار نے کے لئے اپنے اصل گھرکی طرف لوٹنا واجب ہوگا۔

اور اگرعورت اپنے شوہر کے ساتھ تج صرورۃ (۲) کے لئے نکے اور تین دن سفر کرنے کے بعد اس کے شوہر کا انتقال ہوجائے یاوہ اسے طلاق دید نے تواس پرلوٹنا واجب ہے تاکہ اپنے گھر میں عدت الی رہ گذارے اور اگر اس کے گھر لوٹنے کے بعد کچھ بھی عدت باقی رہ جائے خواہ ایک ہی دن ہو،کیکن لوٹنا اس وقت واجب ہوگا جب کہ جج کا احرام نہ باندھ لیا ہوخواہ سفر کے کا احرام نہ باندھ اہواور اگر اس نے احرام باندھ لیا ہوخواہ سفر کے پہلے روز ہی باندھ اموتو نہیں لوٹے گی۔

اورا گرعورت نفلی جی یا عمرہ یااس کے علاوہ کسی عبادت کے لئے گھر سے نکلے تو اس پرلوٹنا واجب ہے خواہ وہ اس جگہ تک پہنچ جائے جس جگہ کا ارادہ کر کے نکلی تھی اور اسے وہاں تھہرے ہوئے مثلا چیرہ ماہ گذر گئے ہوں۔

اوراگر پہلے مکان کی رہائش کو چھوڑ کر دوسرے مکان میں رہائش کے لئے اپنے شوہر کے ساتھ نکلے پھراسے طلاق ہوجائے یا اس کے شوہر کا انتقال ہوجائے تو عدت میں اسے اختیار ہے جس مکان میں چاہے عدت گذار لے (۱۱) ، شافعیہ کہتے ہیں: اگر ہیوی ، شوہر کی اجازت سے اسی شہر میں دوسرے مکان میں منتقل ہورہی ہو اور دوسرے مکان میں جانے سے پہلے راستہ ہی میں اس پرعدت واجب ہوجائے تو وہ اپنے پہلے مکان کی طرف نہیں لوٹے گی ، بلکہ دوسرے مکان میں عدت لوری کرے گی ' الأ م' میں اس کی صراحت موجود ہے اس لئے کہ وہ اسی دوسرے مکان میں عدت گذارے اس ایک کے مورای کے مورای کی مراحت موجود ہے اس لئے کہ وہ اسی دوسرے مکان میں میں عدت گذارے اس ایک کہ عدت کا سبب دوسرے مکان میں رہتے ہوئے نہیں پایا گیا ، اورایک قول یہ ہے کہ پہلے ہی مکان میں رہتے ہوئے نہیں پایا گیا ، اورایک قول یہ ہے : اسے اختیار ہے اس لئے کہ اس کا تعلق دونوں ہی مکانوں سے ہے۔

اور اگر دوسرے مکان میں پہنچ جانے کے بعد عدت واجب ہوئی ہوتو بالیقین اسی میں عدت گذارے گی ،اور اگر شوہر کی اجازت کے بغیر منتقل ہورہی ہوا ورعدت واجب ہوجائے تو پہلے مکان ہی کی طرف لوٹے گی ،خواہ دوسرے مکان میں پہنچنے کے بعد عدت واجب ہوئی ہو،اس لئے کہ اس صورت میں وہ نافر مان ہے،الا بیر کہ دوسرے مکان میں پہنچنے کے بعد اسے اجازت دیدی جائے۔

اگرشو ہرا بنی ہیوی کو حج عمرہ، تجارت ، طلب انصاف کے لئے یا

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۲۴۲، ۱۳۸۲، ۲۰۷۵، ابن عابدین ۹۲۲۲، فتح القدیر والعنایه ۱۹۸۶\_

<sup>(</sup>۲) ججة الصرورہ،صادمہملہ کے فتح کےساتھ۔ حج فرض ہے۔

<sup>(</sup>۱) جواہرالا کلیل ار ۳۹۲،الدسوقی ۲ر ۸۵، المواق ۴۸ سا۱۲

ان کے علاوہ مثلاً اس کی کسی ضرورت کے لئے سفر کی اجازت دے، پھراس پرعدت واجب ہوجائے ، تواگرہ ہاس بستی کی آبادی سے نہ کلی ہوتواضح قول کے مطابق اس پر رجوع واجب ہے، اس لئے کہ ابھی اس نے سفر شروع نہیں کیا ہے۔

اور اگر اس بستی کی آبادی سے نکل جائے اور راستہ میں عدت واجب ہوجائے تواس کے لئے لوٹنا بھی درست ہے اور سفر کرتے رہنا بھی صحیح ہے، اس لئے کہ سفر کو چھوڑ دینے میں مشقت ہے، خاص طور پر اس صورت میں جب وہ شہر سے دور جا چکی ہو، یا اسے رفقاء سفر کی جماعت سے الگ ہوجانے کا اندیشہ ہو، لیکن افضل یہی ہے کہ لوٹ جائے ، اور اگر وہ سفر ہی کو اختیار کرے اور ایخ مقصد کو پورا کرنے کے لئے سفر کو جاری رکھے یا وہاں پہنچ جائے تواپی ضرورت پوری کرنے کے بعد واپس آ جائے ، اور اس میں مدت سفر یعنی تین یوم کی کوئی قیر نہیں ہے، اور ضرورت پوری کرلیے کے بعد واپس ہی آنا ضروری ہے تاکہ باقی عدت اپنے گھر میں پوری کرے۔

اوراگرتفری یازیارت کے لئے سفر کرے یااس کا شوہرا پنی کسی ضرورت سے اسے سفر میں ساتھ لے جائے اور عدت واجب ہوجائے تومدت اقامت سے زیادہ نہ طہرے پھرلوٹ جائے۔ اور اگر منتقل ہونے یا کسی ضرورت کے سفر میں شوہراس کے اور اگر منتقل ہونے یا کسی ضرورت کے سفر میں شوہراس کے

اورا گرمنتقل ہونے یا کسی ضرورت کے سفر میں شوہراس کے لئے کوئی مدت مقرر کردے یا ان کے علاوہ اعتکاف وغیرہ میں ہو، تو وہ عورت اس مدت کو پورا کرے اور عدت پوری کرنے کے لئے لوٹ آئے۔

اوراگروہ شوہر کی اجازت سے یااس کی اجازت کے بغیر حج کا احرام باندھے پھر شوہرا سے طلاق دے دے یا مرجائے، تواگر تنگی وقت کی وجہ سے اسے حج کے فوت ہونے کا اندیشہ ہوتو عدت ہی کی

حالت میں اس پر نکانا واجب ہے، اس کئے کہ احرام مقدم ہے، اور اگروقت میں گنجائش کی وجہ سے جج کے فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہوتو جج کے لئے نکانا جائز ہوگا، اس کئے کہ (عدت کی حالت میں سفر جج سے )رو کئے میں احرام پر باقی رہنے کی مشقت ہے (۱)۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگرعورت ایک شہر سے دوسر سے شہر کی طرف منتقل ہونے کے لئے اپنے شوہر کی اجازت سے یا اپنے شوہر کا ساتھ سفر کرے اور آبادی سے الگ ہونے سے پہلے ہی شوہر کا انتقال ہوجائے تو وہ اپنے گھر واپس آئے اور وہیں عدت گذارے، اس کئے کہ وہ قیم ہی کے تھم میں ہے، اور اگر سفر منتقل ہونے کے لئے نہر کے بلکہ تجارت یا زیارت کے لئے ہو خواہ سفر جج ہی ہواور اس نہر کے بلکہ تجارت یا زیارت کے لئے ہو خواہ سفر جج ہی شوہر کا انتقال ہوجائے تو اپنے گھر لوٹ کرعدت پوری کرے گی، اس لئے کہ سعید ہوجائے تو اپنے گھر لوٹ کرعدت پوری کرے گی، اس لئے کہ سعید ہن المسیب سے روایت کرتے ہیں انہوں نے فرمایا: پچھ عور تو ں کے شوہر کا انتقال ہوگیا حالانکہ وہ جج یا انہوں نے فرمایا: پچھ عور تو ں کے شوہر کا انتقال ہوگیا حالانکہ وہ جج یا گھر وں میں تھیں تو عمر نے آئیں ذوالحلیفہ سے لوٹا دیا تا کہ وہ اپنے گھر وں میں عدت گذاریں، اور اس لئے بھی کہ دور جانے سے پہلے وہ اپنے گھر میں عدت گذار نے برقادر ہے، لہذا بیاس پرلازم ہوگا وہ اپنے گھر میں عدت گذار نے پرقادر ہے، لہذا بیاس پرلازم ہوگا جیسے اگروہ آبادی سے نکلی ہوتی۔

اوراگر آبادی سے نکل جانے کے بعد شوہر کا انقال ہوجائے اوراس کا سفر دوسری جگہ منتقل ہونے کے لئے ہو، یا اگراس کا سفر منتقل ہونے کے لئے ہو، یا اگراس کا سفر منتقل ہونے کے لئے نہ ہو مگر شوہر کا انتقال مسافت قصر کے بعد ہو ، تو اس کو اختیار ہے کہ واپس لوٹ کراپنے گھر میں عدت گزار ہے یا پنے مقصد کے لئے سفر جاری رکھے۔ اس لئے کہ دونوں جگہیں اس کے لئے برابر ہیں، اور جہال بھی جائے وہ اپنی ضرورت پوری کرنے کے لئے برابر ہیں، اور جہال بھی جائے وہ اپنی ضرورت پوری کرنے کے لئے

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج سر ۱۴۰۷ –

کھیرے گی ہواگراس کا سفر تفریخ یا زیارت کے لئے ہوتواگر شوہر نے اس کے کھیر نے کی مدت مقرر کردی ہوتواس مدت تک گھیرے گی درنہ تین دن گھیرے گی، اور جب وہ مدت بوری ہوجائے یا اس کی ضرورت بوری ہوجائے تواگراسے کوئی خطرہ وخوف ہو یا عدت بوری ہونے سے بہلے گھر بہنچ ہی نہ سکتی ہوتواسی جگہ عدت بوری کرے گی، ورنہ اپنے گھر میں عدت گذار نے کے لئے لوٹنا اس پر لازم ہوگا۔

جوعورت شوہر کی اجازت سے جج کا احرام باندھے پھر شوہر مرجائے تو اگر اس نے مسافت قصر سے کم مسافت طے کی ہواور وقت میں اتنی گنجائش ہو کہ وہ گھر پر عدت گذار کر جج کرسکتی ہوتو وہ اپنے گھر لوٹ کرعدت پوری کرے گی ،اورا گر جج وعدت دونوں کو تکی وقت کی وجہ سے پورا نہ کرسکتی ہوتو اگر وہ اپنے شہر سے دور جا چکی ہو اس طرح کہ مسافت قصر کے برابر سفر کر چکی ہوتو جج کو مقدم کرے گی اورا گر مسافت قصر کے برابر سفر کر چکی ہوتو جج کو مقدم کرے گی مقدم کرے گی مقدم کرے گی اورا گر مسافت قصر کے برابر دور نہ گئی ہوا وراحرام باندھ لیا ہوتو عدت کو مقدم کرے گی اور لوٹ آئے گی پھر عمرہ کر کے احرام کھولے گی (۱)۔

ج-اجازت نه ملنے کی وجہ سے لوٹنا:

۲۶ – دوسرے کے گھر میں اس کی اجازت کے بغیر داخل ہوناکسی شخص کے لئے جائز نہیں ہے، گھر میں رہنے والا گھر کا مالک ہو، یا کرایددار ہو، یا عاریت پر لے کررہ رہا ہو، اور یہ اس صورت میں ہے جب داخل ہونے والا اجنبی ہو یا غیر محرم رشتہ دار ہو، اور خواہ دروازہ کھلا ہوا ہو یا بند ہو۔

اور تین مرتبہ اجازت طلب کرنا ضروری ہے، اگر اسے داخل ہونے کی اجازت مل جائے تو داخل ہوجائے اور اگر اجازت نہ ملے یا واپس چلے جانے کے لئے کہد دیا جائے تو واپس ہوجانا لازم ہے،

اصرار کرنا درست نہیں، اس سلسے میں اصل اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

"یأیُّها الَّذِیْنَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا اَبُیُوتًا غَیْرَ اَبُیُوتِکُم حَتَّی تَسُتَانِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَی اَهْلِهَا ذَلِکُمْ خَیْرٌلکُمْ لَعَلَّکُمْ تَجَدُوا فِیْها اَحَدًا فَلَا تَدُخُلُوها حَتَّی تَذَکَّرُونَ وَ فَإِنُ قِیْلَ لَکُمْ إِرْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ اَزْکُی لَکُمُ وَانِ قِیلَ لَکُمْ إِرْجِعُوا فَارْجِعُوا هُو اَزْکُی لَکُمُ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِیمٌ "(ا) (اے ایمان والو اتم این (خاص) گھروں کے سوا دوسرے گھروں میں داخل مت ہوجب تک کہ اجازت حاصل نہ کرلواوران کے رہنے والوں کوسلام نہ کرلواۃ تہارے لئے یہی بہتر ہے تاکہ تم خیال رکھو پھراگران میں تہمیں (کوئی) نہ معلوم ہوتو بھی ان میں داخل نہ ہوجب تک تم کو اجازت نہل جائے اوراگرتم سے کہ دیا جائے کہلوٹ جاؤ تولوٹ آیا کرو بہی تنہارے تی میں پاکے کہ واجازت نہاں جائے کہلوٹ جاؤ تولوٹ آیا کرو بہی تہمارے میں میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد دیہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد یہ ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد دیے ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد دیے ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا لے اگر میں مراد دیے ہے کہ اجازت سے قبل یا اجازت کے بعد گھروا کے یا کیزہ تو ہے۔

### د-بیوی کے حق کی وجہسے سفرسے واپس آنا:

ک ۲ - عورت کاحق ہے کہ شو ہراس کے ساتھ وطی کرے، اوراس کے ساتھ وطی کرے، اوراس کے ساتھ وطی کرے، اوراس کے ساتھ وطف و مہر پانی سے پیش آئے، اسی لئے مسافر کے حق میں اپنی ضرورت پوری کر لینے کے بعد اپنے اہل کی طرف لوٹے میں جلدی کرنامستحب ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے نبی کریم علیہ نے فرمایا: "السفو قطعة من العذاب یمنع

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الارادات ۳ر ۲۲۹،۲۲۸ ـ

<sup>(</sup>۱) سوره نور ۲۸،۲۷\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۲۵٬۱۲۳/۵ الفوا که الدوانی ۲/۲۲، الشرح الصغیر ۲ر ۵۳۰، طبح الحلبی مغنی الحتاج ۴/۱۹۹۹ مختصر تفسیر این کثیر ۲/۵۹۲/۵۹

أحدكم طعامه و شرابه و نومه، فإذا قضى نهمته فليعجل إلى أهله'' ایک روایت میں ہے: " فلیعجل الوجوع إلى أهله''<sup>(1)</sup> (سفرعذاب کاایک گلڑا ہے جوتمہمیں اپنے کھانے ، یینے اور

سونے سے روک دیتا ہے، پس جب کوئی اپنی ضرورت پوری کر ہے تو

اسے چاہئے کہانی بیوی بچوں کی طرف جلدلوٹے )۔

ابن حجر کا قول ہے کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بلاضرورت اینی بیوی بچول کو چھوڑ کرسفر میں جانا مکروہ ہے، اور جلد لوٹ آ نامستحب ہے،خصوصااں شخص کے لئے جس کواینے غائبانہ میں گھر والوں کےضائع ہوجانے کا اندیشہ ہو،اس لئے بیمکروہ ہے کہ بغیر عذر کے کوئی مرد چار ماہ سے زیادہ یعنی (مدت ایلاء سے زیادہ) سفر میں غائب رہے، اور اس کی تائیداس سے ہوتی ہے کہ حضرت عمر ا نے حضرت حفصہ ﷺ معلوم کیا کہ:عورت مردسے کتنے دن صبر کرسکتی ہے؟ توانھوں نے کہا: چار ماہ توحضرت عمرؓ نے فوج کے سیہ سالاروں کو حکم دیا که شادی شده مرداینی بیوی سے اس مدت سے زیادہ غائب نەر ہے، ابن عابدین کہتے ہیں:اگراس مدت میں عورت کوزیادہ ضرر نہ ہوتا تو اللہ تعالی ایلاء کے سبب اس سے جدائیگی کومشروع نہ فرماتے،اورایک روایت میں ہے کہ حضرت هضه ؓ نے فرمایا: یا نج ماہ یا چھ ماہ ، اور حضرت عمر انے غزوات میں لوگول کے لئے چھ ماہ کا وقت مقرر فرمایا کہ وہ اس کے بعد لوٹ جائیں (۲)۔

ھ-منکرکے یائے جانے کی وجہ سے واپس ہونا: ۲۸ - اگر کسی جگه منکر یا یا جائے اور اس کے ختم کرنے پر قدرت نہ

ہوتو یہ بھی اس جگہ سےلوٹ جانے کا ایک سبب ہے۔

چنانچہ اگرکسی کو ولیمہ کی دعوت دی جائے اوراس میں کوئی منکر ليني شراب وغيره جيسي كوئي معصيت نه هوتو اس ير دعوت قبول كرنا واجب ہے، اور اگروہ نکیر کرنے اور منکر کوختم کرنے پرقا در ہوتو اس میں شرکت ضروری ہے،اور اگر نکیر کرنے پر قادر نہ ہوتوشریک ہونا ضروری نہیں ہے، اور اگر منکر کا ہونا معلوم نہ ہواور وہ شریک ہوجائے تواس کوختم کرے،اورا گر قادر نہ ہوتو وہاں سے لوٹ جائے ،اورایک قول بہے: اسے دل سے برا جانتے ہوئے صبر کرے الا بیر کہ پیشوا امام ہوتولوٹ جائے گا<sup>(1)</sup>۔

پیاجمال ہےجس کی تفصیل اصطلاح ''منکر''اور'' دعوۃ'' میں دیکھی جائے۔

## سوم-رجوع كى ممانعت:

٢٩ - متعدد اسباب ايسے بيں جن كے باعث رجوع كرناممنوع ہے، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

## الف-حكم شرع:

 ۳۰- بعض تصرفات ایسے ہیں کہان کے تام ہونے کے بعد حکم شرع کی وجہ سے ان میں رجوع کرنا جائز نہیں، جیسے صدقہ ، اگر کوئی صدقہ کردے تواس میں رجوع کرنااس کے لئے جائز نہیں، اس لئے کہ صدقہ اللہ تعالی کی طرف سے اجر وثواب کے حصول کی نیت سے ہوتا ہے، اور حضرت عمر کا ارشاد ہے: " من وهب هبة على وجه

<sup>(</sup>۱) حديث: "السفر قطعة من العذاب" كي روايت بخاري (الق ٣٢٢/٣) طبع السّلفيه) اورمسلم (۱۵۲۲ سلم ۱۵۲۲ طبع الحلبي ) نے کی ہے، اور دوسري حديث کی روایت احمد نے اپنی مند (۹۹۷۲ مطبح المیمنیه) میں کی ہے۔ (۲) فتح الباری ۳۷۲۲، ۹۲۲، ابن عابدین ۹۸۷۲، جواہر الإکلیل ۱۹۱۹،

<sup>=</sup> المهذب ۷/۱-۸۰۱۰ المغنی ۷/۱۳۰۱ الآ داب الشرعیه ار ۸۲ س

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲۲۴/۱۰۱۲ن عابدين ۲۲۲، ۲۲۲، البدائع ۲۸۸۵، الدسوقی ٢ر ٧ ٣٣، الفوا كه الدواني ٢ ر ٢ ٢ ، مغنى الحتاج ٣ ر ٧ ٢ ، المغنى ٧ ر ٧٠٥ ، إعلام الموقعين مهر ٢٠٩\_

الصدقة فإنه لا يرجع فيها" (الركوكي شخص صدقه كي طورير كي هي ہبہ کردے تو وہ اس میں رجوع نہ کرے ) بیر فی الجملہ ہے، اس کئے کہ شافعیہ کے نزدیک راج پہ ہے کہ اولاد پر کئے گئے نفلی صدقہ میں رجوع کرنا جائز ہے(۱) اور جمہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نز دیک غیراولا د کے لئے گئے ہیہ میں رجوع کرنا جائز نہیں،اس لئے کہ نمی علیہ کا ارشاد ہے: "لا یحل للرجل أن يعطى عطية ثم يرجع فيها إلا الوالد فيما يعطى ولده" (٢) (آوي کے لئے حلال نہیں کہ وہ کوئی عطیہ دے پھراس میں رجوع کرےمگر والداس میں جووہ اپنی اولا د کوعطیہ کے طور پر دے ) اور حنفیہ کے نز دیک ذی رحم محرم کودیئے گئے ہبہ میں اور زوجین میں سے کسی ایک کی طرف سے دوسرے کو دیئے گئے ہید میں رجوع کرنا جائز نہیں ہے،ان کی ولیل نبی علیہ کی حدیث ہے آپ علیہ نے فرمایا: "الرجل أحق بهبته مالم یثب منها" (آوی ایخ ہبہ کا زیادہ حقدار ہے جب تک اس کواس کا بدلہ نہ دیدیا جائے ) اور اس سے مراد عوض کا دیا جانا ہے، اور صلد رحی بھی عوض کے معنی میں ہے کیونکہ صلہ حمی دنیا میں نصرت وتعاون کا سبب ہوتا ہے،اس لئے وہ تعاون حاصل کرنے کا وسلہ ہے، اور آخرت میں اجروثواب کا سبب ہے،اس لئے پیرمال سے زیادہ قوی ہوگا،اورزوجین میں سے کسی کا

(۱) الهدايية سرا ۲۳، الكافى لا بن عبدالبر ۲ر ۸۰۰، نهاية الحتاج ۵ر ۱۳، المغنى ۵۸ ، ۲۸ ، المبسوط ۱۲ ، ۳۳ و -

- (۲) الحطاب ۲/ ۲۸ ، المهذب ۱/ ۲۵ ، المغنی ۲۸۳ ، ۱۸۳ و و حدیث:
  "لایحل للوجل أن یعطی عطیة ثم یرجع فیها إلا الوالد فیما
  یعطی و لده" کی روایت ترمذی (۲/۳ م طبح الحلی) نے حضرت عبدالله
  بن عمرول سے کی ہے، اور کہا کہ حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۳) حدیث: "الرجل أحق بهبته مالم یشب منها" کی روایت ابن ماجه (۳) حدیث: "الرجل حلح الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے ، بوصری نے "مصباح الزجاج، "(۲/۰۲ مطبع دارالجنان) میں استضعف قراردیا ہے۔

دوسرے کے ہبہ میں رجوع کرنااس کئے ناجائز ہے کہ دشتہ زوجیت قرابت کاملہ کے درجہ میں ہے، جس کی دلیل میہ ہے کہ دشتہ زوجیت سے تمام حالات میں وراثت کاحق متعلق ہوتا ہے۔

اگرفقیرکو ہبدکیا جائے اور وہ اس پر قبضہ کر ہے تو اس میں رجوع جائز نہیں ، اس لئے کہ فقیر کو کیا گیا ہبہ صدقہ ہے ، کیونکہ صدقہ ہی کی طرح اس میں ثواب مطلوب ہوتا ہے ، اور اگر فقیر کو صدقہ کردیا جائے اور وہ اس پر قبضہ کر لے تو رجوع جائز نہیں ، اس لئے کہ اس میں اللہ کے وعدہ کی وجہ سے ثواب حاصل ہوجا تا ہے جوعوض کے معنی میں ہے (۱)۔

وقف جب تام ولازم ہوجائے تواس میں رجوع جائز نہیں،
اس کئے کہ وہ صدقہ کے قبیل سے ہے (۲) اور حضرت عبداللہ بن عمر سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں: حضرت عمر شنے خیبر میں کچھ زمین حاصل کی تواس کے بارے میں نبی عظیمی سے مشورہ کرنے کے لئے آئے، اور کہا کہ اللہ کے رسول، خیبر میں مجھے کچھالی زمین حاصل ہوئی ہے کہ اس سے زیادہ عمدہ مال مجھے بھی حاصل نہیں ہوا تو آپ کا اس کے بارے میں کیا ارشاد ہے؟ آپ علیمی خاصل نہیں ہوا تو آپ کا تواس کی اصل کورو کے رکھواور اسے صدقہ کردو۔

راوی فرماتے ہیں: حضرت عمر نے اسے صدقہ کردیا البتہ اسے نہ فروخت کیا جاسکتا ہے اور نہ اس میں وراثت جاری ہوسکتی ہے (۳)۔

د يكھئے:اصطلاح''صدقہ''' وقف''اور'' ہبہ'۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ ر۱۳۳ اسسا۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۲/۳۳ الکافی لابن عبدالبر ۱۲/۲۱ ا، نهاییة الحتاج ۳۸۵/۵. المغنی ۲۰۰۵ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أصاب عمر أرضا بخیبر" كی روایت بخاری (الفتح ۵۵/۵۳ طبع السّلفید) نے كی ہے۔

.....

#### د-ساقط

ا ۱۳- سے اور اجارہ و غیرہ عقود لازمہ اگر ایجاب و قبول سے مکمل ہوجا ئیں، اور خیارات سے خالی ہول تو ان میں طرفین میں سے سی کی طرف سے رجوع جائز نہیں (الا بید کہ دونوں ایک ساتھ راضی ہوجا ئیں جیسے اقالہ) اور بیداس لئے کہ عقد جب لازم اور تام ہوجائیں جیسے اقالہ) اور بیداس لئے کہ عقد جب لازم اور تام ہوجائے تو وہ بغیر کسی سبب کے طرفین میں سے کسی کی طرف سے فنخ ہوجائے تو وہ بغیر کسی سبب کے طرفین میں سے کسی کی طرف سے فنخ کو قبول نہیں کرتے ،اس لئے کہ وہ عقود دوسرے کے حق لازم یا ملکیت لازمہ کو واجب کردیتے ہیں، اور حضرت عمر گاار شاد ہے: بھی یا تو عقد ہے یا خیار ہے (ا)۔

اس کی تفصیل اصطلاح' 'بیع''اور'' اجارہ'' میں دیکھی جائے۔

#### ج-رجوع كادشوار مونا:

ب-عقودلازمه:

۲سا-جن عقو دمیں رجوع جائز ہان میں رجوع کا دشوار ہونا کبھی حق رجوع سے مانع بن جاتا ہے اوراسے ساقط کردیتا ہے اوراسی قبیل سے اس ہبہ میں رجوع کا دشوار ہوجانا ہے جس میں رجوع جائز ہومثلاً شی کموہوب کا واہب کی ملکیت سے نکل جانا، واہب یا موہوب لدکا مرجانا، حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے قول کے مطابق (شی موہوب میں) زیادتی متصلہ کا ہونا، یا شافعیہ کے قول کے مطابق زیادتی منفصلہ کا ہونا، یا مالکیہ کے قول کے مطابق وجہ سے بیٹے کا شادی کرلینا (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح '' ہبہ' میں دیکھی جائے۔

- (۱) البدائع ۱/۱۰۲۰۵/۲۹۰۲۰۳۰۸، جواهرالإ كليل ۲/۲، شرح منتهى الإرادات ۱/۲۳-۳
- (۲) البدائع ۲ ر۱۲۹، الهدايية ۳ ر۲۲۷، الزيلعي ۹۸٫۵، منح الجليل ۱۰۲۳، مغنی المحتاج ۲ ر ۲۰ ۴۰ ، شرح منتهی الإرادات ۲۲۲۸، البدائع ۲ ر ۱۲۸

#### د-ساقط کردینا:

ساسا- یہ بات معلوم ہے کہ ساقط معدوم کے مانند ہوتا ہے جس کے اعادہ کی کوئی صورت نہیں ہوتی الا میہ کہ کوئی سبب جدید پایا جائے جو اس کے مثل ہو، بعینہ وہ نہ ہو۔

بعض حقوق ایسے ہیں جن کے ساقط کردیئے کے بعدان میں رجوع ممنوع ہوجا تاہے۔

ان میں سے چند یہ ہیں: اگر قرض خواہ مقروض کو بری کرد ہے تو دین ساقط ہوجائے گا، اور مدیون سے مطالبہ کرنا جائز نہیں رہے گاالا یہ کہ کوئی نیا سبب پایا جائے اور اسی قبیل سے حق قصاص ہے اگر اسے معاف کردیا جائے تو وہ ساقط ہوجا تا ہے اور قاتل کی ذات محفوظ ہوجاتی ہے جسے کسی دوسر ہے جرم کے بغیر قتل نہیں کیا جاسکتا اگر کوئی اپناحق شفعہ ساقط کردی تو اس کے بعد اس میں رجوع کرنا جائز نہیں رہتا، کیونکہ جب حق باطل ہوجاتا ہے تو بغیر کسی خ سبب کے پھر حاصل نہیں ہوتا۔

اسی طرح مبیع کے عیب پر راضی ہوجانا اور خیار کے زمانہ میں تصرف کرنامشتری کے حق کوساقط کر دیتا ہے اور عیب کے سبب یا فنخ بیج کے ذریعہ اس کے لئے رجوع جائز نہیں رہتا۔

یه فی الجمله ہے (۱) جس کی تفصیل اصطلاح ''اسقاط'' ، ''فضاص''اور'' خیار'' میں دیکھی جائے۔

### چہارم-رجوع کے طریقے:

م سا - بعض مرتبدر جوع قول کے ذریعہ ہوتا ہے جیسے وصیت کرنے والا بول کیے: میں نے وصیت میں رجوع کرلیا یا اسے فنخ کردیا، یا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵٫ ۲۰٫ شرح المجلة للأتاى ار ۱۱۸، دفعه: ۵۱، جواهر الإكليل ۱۲/۲۲، شرح منتهی الإ رادات ۳۲ ۲۸۸\_

اسے واپس لے لیا، یا اسے باطل کر دیا، یا اسے تو ڑ دیلہ اسی طرح ہیدوغیرہ وہ عقو دجن میں رجوع جائز ہے۔

نیز جیسے اقرار زنا سے رجوع کرنے والے کا کہنا: میں نے جھوٹ کہا، یا میں نے انتہیں کے دنانہیں کیا ہے۔ کیا ہے۔

اور بھی رجوع تصرف کے ذریعہ ہوتا ہے مثلاً جس چیز کی وصیت کی گئی ہے اس میں کوئی ایسا تصرف کردے جس سے رجوع کرنا سمجھا جائے ، چنانچہا گروصیت کرنے والا اس چیز میں کوئی ایسا تصرف کرے کہا گروہ تصرف مخصوب میں کرتا تواس کی وجہ سے مالک کی ملکیت ختم ہوجاتی تو ہیں رجوع ہوگا۔ مثلا اسے فروخت کرڈالے، یا اسے ہبہ کردے، اور جیسے کوئی شخص کسی کپڑے کی وصیت کرے پھر اسے اسے کا شکر اس سے میں بنالے، یا روئی کی وصیت کرے پھر اسے کا شکر اس سے میں بنالے، یا روئی کی وصیت کرے پھر اسے کات لے، یا کسی لوہے کی وصیت کرے پھر اسے کات لے، یا تولی کی وصیت کرے پھر اسے کات لے، یا کسی لوہے کی وصیت کرے پھر اسے کات لے، یا کسی لوہے کی وصیت کرے پھر اس سے کوئی برتن بنا لے، میں تو بیت کردیتے ہیں تو اس کلام محض کو بدرجہ اولی باطل کردیں گے جس میں میں سے سے کوئی حکم ہی نہیں ہے اس لئے کہ بیا فعال عین کو بدل دیتے ہیں تو بیت سے میں میں مین دونوں کے اعتبار سے دوسری چیز بنا دیتے ہیں تو بیت نوبی نصرف کرنا در حقیقت اس کوختم کردینا ہے، اس لئے بیرجوع کی دلیل نصرف کرنا در حقیقت اس کوختم کردینا ہے، اس لئے بیرجوع کی دلیل نصرف کرنا در حقیقت اس کوختم کردینا ہے، اس لئے بیرجوع کی دلیل نصرف کرنا در حقیقت اس کوختم کردینا ہے، اس لئے بیرجوع کی دلیل نصرف کرنا در حقیقت اس کوختم کردینا ہے، اس لئے بیرجوع کی دلیل ہوگا (۱)۔

لیکن انکار کردینا رجوع ہے یا نہیں ؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ وحنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ انکار کرنار جوع نہیں ہوگا۔ حفیہ کے نزدیک دوروایتیں ہیں،''بدائع الصنائع'' میں ہے:

اگروصیت کرے اور پھروصیت کا انکار کردے تو اس سلسلم میں ' اصل'
میں مذکور ہے کہ بیر جوع ہے اور اس میں کوئی اختلاف بھی مذکور نہیں،
اس لئے کہ وصیت سے رجوع کا معنی اسے فنخ و باطل کرنا ہے، اور عقد کوفنخ کرنا ایسا کلام ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ سابق عقد اور اس کے حکم کے ثبوت پر راضی نہیں ہے، اور انکار کے یہی معنی ہیں،
اس کئے کہ کسی تصرف کا انکار کرنے والا اس تصرف اور اس کے حکم کے ثبوت پر راضی نہیں ہوتا ہو اس میں فنخ کا معنی پایا جائے گا، اور رجوع کا معنی پایا جائے گا۔ امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص کوئی وصیت کرے پھر اگلے روز وہ وصیت اس کے سامنے پیش کی جائے وہ اس پر کہے: میں اس وصیت کو نہیں جانتا تو بیاس کی طرف صیر جوع ہوگا، اور اگر وہ ہو ہے: میں اس وصیت کونییں جانتا تو بیاس کی تو بھی بہی حیم ہوگا، اور اگر وہ ہیے نہیں کی تو بھی بہی

امام محمر فرماتے ہیں: انکار کرنا رجوع نہیں ہے، انہوں نے
"الجامع" میں ذکر کیا ہے: اگر کوئی شخص کسی آ دمی کے لئے اپنے تہائی
مال کی وصیت کرے پھراس کے بعد کہے: گواہ رہو کہ میں نے فلاں
آ دمی کے لئے تھوڑے یا زیادہ مال کی وصیت نہیں کی ہے تو اس کا یہ
قول فلال کی وصیت سے رجوع نہیں ہوگا، امام محمد نے اس میں کوئی
اختلاف بھی ذکر نہیں کیا، اس لئے کہ وصیت سے رجوع کا تقاضا ہے
کہ اس سے پہلے وصیت کا وجود ہو، اور اس کے انکار کے معنی ہے ہیں
کہ وصیت بالکلیہ پائی ہی نہیں گئی، اس لئے اس میں رجوع کا معنی
نہیں پایاجائے گا تو اسے رجوع کہنا ممکن نہیں ہوگا، کا سانی کا قول ہواور
ممکن ہے کہ" اصل" میں جو مذکور ہے وہ امام ابو یوسف کا قول ہواور
"الجامع" میں جو مذکور ہے وہ امام ابو یوسف کا قول ہواور
"الجامع" میں جو مذکور ہے وہ امام ابو یوسف کا قول ہواور
"الجامع" میں جو مذکور ہے وہ امام ابو یوسف کا قول ہواور

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۱۲،۸۰۲، جوام الإکلیل ۲ر۱۸۳، مغنی المحتاج ۱۲،۷۲، ۷۲، شرح منتهی الإرادات ۲ر ۵۴۵۔

<sup>(1)</sup> البدائع ٧- ١٨ ١٨ ١٨ ١٣ مغنى الحتاج ١٣ / ١٤ ، شرح منتهى الإرادات ٢ / ٢ ٥٣ ـ

زانی کا بھاگ جانازنا کے اقرار سے رجوع سمجھا جائے گاخواہ حد جاری کرنے کے دوران بھاگے، اس لئے کہ بھا گنا رجوع کی دلیل ہے، اور روایت ہے کہ ماعز کے بھا گنے کا ذکر جب رسول اللہ علیہ سے کیا گیا تو آپ علیہ نے فرمایا: "ھلا تر کتموہ وجئتمونی به"(ا) (تم نے اسے چھوڑ کیوں نہ دیا اور اسے میرے پاس لے کرکیوں نہیں آئے) یہ حنفیہ ما لکیداور حنابلہ کا مذہب ہے، شافعیہ کے نزد یک بھا گنا رجوع نہیں سمجھا جائے گا، الا یہ کہ وہ صری لفظوں میں رجوع کر ہے، صرف بھا گنا نہ رجوع سمجھا جائے گا، الا یہ کہ وہ صری سے حد ساقط ہوگی، اس لئے کہ اقرار زنا تو صراحناً ہے اور رجوع صراحناً نہیں ہے، لیکن حداس سے روک دی جائے گی اگروہ رجوع کر رہوع کر رہوع کے کہ اقرار زنا تو صراحناً ہے اور رجوع کر رہوع کر رہوع کے کہ اقرار زنا تو صراحناً ہے اور رجوع کر رہوع کی اگروہ رجوع کر رہوع کی اگروہ رجوع کر رہوع کے کہ اقرار زنا تو صراحناً ہیں ہے ور نہ اس پر حدجاری کی جائے گی اگروہ رجوع کر رہوع کے کہ اقرار کی جائے گی اگروہ رجوع کر رہوع کی در رہوع کی در بی جائے گی اگر وہ رجوع کر رہوع کی در بی جائے گی اگر وہ رجوع کر رہوع کی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بی جائے گی اگر وہ رجوع کر رہوع کی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بی جائے گی در بیتو ٹھیک ہے ور نہ اس پر حدجاری کی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بیتو ٹھیک ہے ور نہ اس پر حدجاری کی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بیتو ٹھیک ہے ور نہ اس پر حدجاری کی جائے گی اگر وہ رجوع کی در بیتو ٹھیک ہونے گی در بیتو ٹھی کی در بیتو ٹھیک کی جائے گی در بیتو ٹھی کی جائے گی در بیتو ٹھی کی در بیتو ٹھی کیں در بیتو ٹھی ہوئے گی در بیتو ٹھی کی در بیتو ٹھی

## پنجم- بیوی سے رجعت کرنا:

سال الله على الموالي المالي ا

کے پاس جرئیل علیہ الصلاۃ والسلام آئے اور آپ عَلَیْ اللہ سے فرمایا:
حفصہ اللہ سے رجعت کر لیجئے اس لئے کہ وہ بہت روزہ رکھنے والی اور
بہت نماز پڑھنے والی ہے تو آپ عَلِیْ نے ان سے رجعت
فرمالی (۱)، نیز اس لئے کہ رجعت کی ضرورت پیش آتی ہے اس لئے
کہ آدمی بسااوقات طلاق دے کر شرمندہ ہوتا ہے اور اسکا تدارک کرنا
چاہتا ہے، اور رجعت قول کے ذریعہ بالاتفاق ہوجاتی ہے جیسے شوہرکا
قول: میں نے اپنی بیوی سے رجعت کرلی، یا اسے واپس لے لیا، یا
اسے لوٹالیا۔

اورجمہور (حفیہ، مالکیہ اور ایک روایت کے مطابق حنابلہ) کے نزدیک وطی سے بھی رجعت ہوجاتی ہے اور حفیہ، مالکیہ اور ابوالخطاب کی اختیار کردہ ایک روایت کے مطابق حنابلہ کے نزدیک بوسہ لینے اور شہوت کے ساتھ چھونے اور شرمگاہ کی طرف دیکھنے سے بھی رجعت ہوجاتی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وبعولتھن أحق بردھن" (اور ان کے شوہران کے واپس لے لینے کے زیادہ حقد اربس)۔

اس آیت میں رجعت کورد سے تعبیر کیا گیا ہے، اور رد تول کے ساتھ مخصوص نہیں جیسے شی مغصوب اور ود لیت کورد کرنا لیخی لوٹانا۔
شافعیہ اور دوسری روایت کے مطابق ، حنابلہ کے نزد یک فعل سے رجعت نہیں ہوتی ، اس لئے کہ رجعت بضعہ مقصودہ کومباح کرنا ہے جس میں گواہی کا حکم دیا گیا ہے، لہذا جو شخص بولنے پر قادر ہواس کی طرف سے بغیر قول کے رجعت نہیں ہوگی جیسا کہ نکاح میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "هلاتر کتموه و جئتمونی به" کی روایت ابوداو د (۲۱/۴ ۵۷، ۵۷۲) ختیق عزت عبید دعاس ) نے حضرت جابر بن عبد الله سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ۷۱/۷، جوابرالإ كليل ۲۸۵/ مغنی المحتاج ۱۵۱۴ منتبی الإ رادات ۱۳۸۰ مهم ۱۳۰۳

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لمه طلق النبی مالیله حفصه جاء ه جبوئیل" کی روایت حاکم (۱۸/۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت قیس بن زیر سے مرسلا کی ہے، لیکن "امر جبوئیل" کے بغیر حدیث صحیح ہے جو حضرت عمر بن الخطاب سے مروی ہے جس کی روایت ابوداود (۱۲/۲۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے اور حاکم (۱۲/۲۷ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور حاکم نے اسے حج قرار دیا ہے۔ اور ذہبی نے ان کی موافقت فرمائی ہے۔

یہ فی الجملہ ہے<sup>(۱)</sup> اور رجعت کے ارکان وشرائط کی تفصیل اصطلاح ''رجعہ'' میں دیکھی جائے۔

ششم-رجوع كااثر:

۳۷- رجوع کے متعدد اثرات ہیں جومرجوع عنہ ومرجوع الیہ کے اعتبار سے الگ الگ ہوتے ہیں۔

جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف-شهادت سے رجوع کا اثر:

ک ۱۳ - شہادت سے رجوع یا تو فیصلہ سے پہلے ہوگا یا فیصلہ کے بعداور محکوم ہی وصولی سے پہلے ہوگا، یااس کی وصولی کے بعد، اگر رجوع فیصلہ سے پہلے ہوتو شہادت سے رجوع کرنے والے کی شہادت پر فیصلہ نے ہوگا اس لئے کہ یہاں تفناد ہے، اور اس لئے بھی کہ فیصلہ کرنے والے کو یہ معلوم نہیں کہ وہ پہلی بات میں سچا ہے یا دوسری میں؟ تو سچائی کا گمان ختم ہوجائے گا اور اس کا جھوٹ بولنا بہر حال خابت ہوگا، خواہ شہادت میں ہو یااس سے رجوع میں، اور گواہوں پر خاب میں کوئی ضان نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں اتلاف نہیں مال میں کوئی ضان نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں اتلاف نہیں بایا گیا، لیکن شہادت سے انکار جوع کرنا زنا میں ہوتو ان پر حدقذ ف جاری کی جائے گی اس پر سب کا اتفاق ہے۔

اگر رجوع فیصلہ کے بعد اور محکوم بہ کی وصولی سے پہلے ہوتو اگر رجوع فیصلہ کے بعد اور محکوم بہ کی وصولی سے پہلے ہوتو فیصلہ مال کے متعلق ہوتو فیصلہ نہیں ٹوٹے گا اور گواہ مال کے ضامن ہوں گے، بیمذہب مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور احناف میں سے شخ الاسلام خواہر زادہ نے تفصیل سے شخ الاسلام خواہر زادہ نے تفصیل کی ہوتو گواہ ضامن ہوں گے، خواہ کی ہوتو گواہ ضامن ہوں گے، خواہ

مدى نے مال پر قبضه كيا ہو يانه كيا ہو، اور اگر مال دين ہوتو گواہ ضامن نه ہوں گے الا بير كه مدى ليعنى مشہود له اس مال پر قبضه كرلے، اس صورت ميں گواہ مشہود عليه كے لئے ضامن ہوں گے۔

اوراگررجوع فیصلہ کے بعداوروصولی سے پہلے غیر مال میں ہو مثلا قصاص یا حد میں ہو، توسزا نافذنہیں کی جائے گی، اس لئے کہ بیحدود وقصاص شبہ سے ساقط ہوجاتے ہیں، اور رجوع شبہ ہے تمام فقہاء کا یہی مذہب ہے، لیکن مالکیہ میں سے ابن القاسم کا ایک قول اس کے برخلاف ہے، البتہ ایک قول یہ ہے: انہوں نے اس سے رجوع کرلیا اور عدم نفاذ کو متحسن قرار دیا۔

حنابلہ کہتے ہیں: اس صورت میں مشہودلہ کے لئے دیت عمد واجب ہوگی،اس لئے کہ عمد کی صورت میں دو چیزوں میں سے ایک واجب ہوتی ہے اور ان میں سے ایک ساقط ہوگئ تو دوسری متعین ہوگئ، اورجس کے خلاف گواہی دی گئی ہے اس نے دیت کی صورت میں جوتا وان ادا کیا ہے وہ گواہوں سے وصول کرے گا بعض مالکیہ کا بھی یہی قول ہے۔

اورا گررجوع فیصلہ اور نفاذ کے بعد ہوتو فیصلہ ہیں ٹوٹے گا،
اور قصاص ورجم کی صورت میں گواہ دیت کے ضامن ہوں گے، اور زنا
کی شہادت کی صورت میں گواہوں پر حد قذف جاری کی جائے گی، یہ حفیہ اور اشہب کے علاوہ مالکیہ کا مذہب ہے، شافعیہ، حنا بلہ اور اشہب کہتے ہیں: اگروہ یہ کہیں کہ ہم نے جان بوجھ کر ایسا کیا ہے تو ان پر قصاص واجب ہوگا، یا شافعیہ کے قول کے مطابق دیت مخلطہ واجب ہوگی، اور اگروہ یہ ہم سے خطا ہوئی تو ان پر دیت مخففہ واجب ہوگی، اور اگروہ یہ ہم سے خطا ہوئی تو ان پر دیت مخففہ واجب ہوگی، اور اگروہ یہ ہم سے خطا ہوئی تو ان پر دیت مخففہ واجب ہوگی، اور اگروہ یہ ہم سے خطا ہوئی تو ان پر دیت مخففہ واجب ہوگی، اور اگروہ یہ ہم سے خطا ہوئی تو ان

<sup>(</sup>۱) البدائع ۳۲۰۱،۱۸۲،۱۸۳،۱۹۳۱، جواهر الإکلیل ۳۲۲۱، المهذب ۲۷، مغنی المحتاج ۳۸، ۱۸۳، المغنی ۷۸ ۲۸۳۔

<sup>(</sup>۱) الإختيار ۲/ ۱۵۵،۱۵۳، فتح القدير ۲/ ۵۳۲ ۱۵۳ اوراس كے بعد كے صفحات، البدائع ۲/ ۲۸۳ اوراس كے بعد كے صفحات، الفوا كہ الدواني ۲/ ۹۰۰ ۳،

بي في الجمله ہے اوراس موضوع كى تفصيلات اصطلاح''شہادة'' ميں ديكھى جائے۔

#### ب-اقرارىد جوع كااثر:

۸ سا- اقرار سے رجوع کا ایک اثر حد کا ساقط ہوجانا ہے، اگر کوئی کسی ایسے امر کا اقرار کرے جس سے حدواجب ہوتی ہواور وہ ان حقوق الله میں سے ہوجوشبہ سے ساقط ہوجاتے ہیں، جیسے زنا اور شرب خمر پھراینے اقرار سے وہ رجوع کرے تواس سے حدساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ اس کا رجوع کرنا شبہ سمجھا جائے گا جوحد کوسا قط کردےگا، کیونکہ اس کے صدق اور کذب دونوں کا احتمال ہے جس سے حد کے ظاہر ہونے میں شبہ پیدا ہوتا ہے اور شبہات کے ہوتے ہوئے حدود کا نفاذ نہیں ہوتا، اور حضرت ماعز نے جب زنا کا اقرار کیا تو آ ہے علیہ نے انہیں رجوع کی تلقین فرمائی ،اگر رجوع سے حد کے ساقط ہونے کا احمال نہ ہوتا تو تلقین کے کوئی معنی نہ ہوتے، یہ جمہور فقہاء کا مذہب ہے،حسن،سعید بن جبیر،ابن ابی لیلی اوراُ بوثور کا مذہب میہ ہے: اس پر حد جاری کی جائے گی، اس لئے کہ حضرت ماعز بھا گے پھر بھی صحابہ ؓ نے انہیں مار ڈالا، اور اگر ان کا رجوع كرنا قابل قبول موتاتوان لوگول پرديت لازم موتى، نيز اس لئے کہ وہ حق خوداس کے اقرار سے واجب ہوا ہے تو دیگرتمام حقوق کی طرح اس كارجوع قابل قبول نہيں ہوگا۔

اور حد فقذ ف، قصاص اور وہ حقوق الله جوشبہ سے ساقط نہیں ہوتے جیسے ذکوۃ اور کفارات اور مال وغیرہ حقوق العباد ان تمام میں رجوع قبول نہیں کیا جائے گا۔

یہ فی الجملہ ہے اور حقوق العباد کے متعلق بعض فقہاء نے کچھ تفصیل بھی بیان فرمائی ہے کہ اس میں اگر عذر ہوتو کیا تھم ہو گا اور عذر نہ ہوتو کیا تھم ہوگا (۱)۔

اس کی تفصیلی بحث ''اقرار''میں گذر چکی ہے۔

5-اسلام سے پھرجانے اوراس کی طرف لوٹے کا اثر:

9-- اسلام سے پھرجانے کا اثریہ ہے کہ اس کا خون مباح ہوجاتا ہے، اوراسلام کی طرف رجوع کا اثریہ ہے کہ اس کی جان محفوظ ہوجاتی ہے، وراسلام کی طرف رجوع کا اثریہ ہے کہ اس کی جان محفوظ ہوجاتی تو اسے ، چنا نچہ اگر کوئی مسلمان ہو پھر دین اسلام سے پھرجائے تو اسے مرتد سے سے تین مرتبہ تو بہ کا مطالبہ کیا جائے گا، اگر وہ پھر بھی تو بہ نہ مرتد سے سے تین مرتبہ تو بہ کا مطالبہ کیا جائے گا، اگر وہ پھر بھی تو بہ نہ کر ہوا سے قبل کرد یا جائے گا، اس لئے کہ رسول اللہ عیافیہ کیا ارشاد ہے: "من بدل دینه فاقتلوہ" (جوا پنا فرجب بدلے اسے قبل کردو)۔

جب مرتدتوبہ کر کے اسلام کی طرف لوٹ آئے تواس کی جان اور مال محفوظ ہوجا کیں گے، اور وہ باغی جو اسلام کی طرف رجوع کرے اس کا بھی یہی حکم ہے (۳)، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: ''أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم مني نفسه و ماله إلا بحقه و

<sup>=</sup> ۱۳۰۰ جوابر الإكليل ۲۲،۵۷۱ مغنی الحتاج ۲۲،۵۷۱،۵۷۱ منی المطالب ۱۳۵۷،۵۷۱ مغنی الموالب ۱۳۵۷،۵۲۱ منتبی الإرادات ۱۳۸۷، شرح منتبی الإرادات ۱۳۷۷،۸۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۸۳۸ منز ۱۳۳۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۷۷،۲۳۸ منز ۱۳۸۷ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۸۸ منز ۱۳۷۸ منز ۱۳۸۸ منز ۱۳۸

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۱۱۷، ۲۳۳، ۲۳۳، الدسوقی ۱۸۸۳، ۱۹۳، القوانمین الفقهیه رص ۱۳۳، باب الإ قرار، طبع دارالکتاب العربی، الفروق للقرافی ۱۸۸۳، المهذب ۲۲۲، ۲۳، المغنی ۲۵/۱۹۲۸ ۱۹۷۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من بدل دینه فاقتلوه" کی روایت بخاری (افتح ۲۲۷/۲۲، طبع السّلفیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ۷/ ۱۳۵۰،۱۳۵،۱۳۵، جوابر الاكليل ۲/۷۷، المبذب ۲۱۹/۲، المبذب ۲۱۹/۲، المغنی ۱۳۸۸ ۱۳۸۰

حسابه على الله"(۱) (مجھے حکم دیا گیا ہے کہ لوگوں سے قبال کروں یہاں تک کہ وہ کہیں کہ اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں، اور جولا الہ اللہ کہد ہے حفوظ کرلے گاالا جولا الہ اللہ کہد ہے حقوظ کرلے گاالا میکہ اس کے حق کی وجہ سے ہوں اور اس کا حساب اللہ تعالی پرہے)۔

اس کی تفصیل: اصطلاح '' ردۃ'' اور''جہا ذ' میں دیکھی جائے۔

## زهة

#### تعريف:

ا - (عربی زبان میں) لفظ "دخصة" متعدد معانی کے لئے بولا جاتا ہے جن میں سے اہم معانی کو درج ذیل سطور میں ہم اجمالا بیان کررہے ہیں:

الف-چھونے کی جگہ کا نرم ہونا، اگر چھونے کی جگہ نرم ونازک ہوتو اس کے لئے "رخص البدن رخاصة" بولتے ہیں مذکر کی صفت رخص راء کے فتح اور خام جمہ کے سکون کے ساتھ اور "رخیص" ہے اور مونث کی صفت رخصة و رخیصة ہے۔

ب- بھاؤ کا گرجانا، کہا جاتا ہے: "رخص الشی رخصا" (راکے ضمہ اور خاء کے سکون کے ساتھ)، اس کی صفت "رخیص" ہے جوغلاء (گرال) کی ضدہے (ا)۔

ج-کس کام سے منع کردینے کے بعداس کی اجازت دینا، اگر کسی کوکسی امر کی اجازت دیدی جائے تو اس کے لئے "دخص له فی المامو" بولتے ہیں، اس کا اسم غوفة کی طرح فُعلة کے وزن پر خصة ہے، اور یہ تی کی ضدہ یعنی رخصت کا موں میں آسانی کو چاہتی ہے، اگر شریعت کسی کام کوآسان و مہل کردی تو اس کے لئے "دخص المشرع فی کذا تو خیصا" اور" أدخص ادخاصا" بولتے ہیں (۲)، رسول اللہ عَلَیْ کے کارشاد ہے: "إن الله یحب أن

# رحم

د یکھئے:'' اُرحام''۔

<sup>(</sup>٢) المصماح المنيري

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أموت أن أقاتل الناس حتى یقولوا لا اله إلا الله" كى روایت بخارى (الفتح ۲/۱۱۱ طبع السّافیه) اور مسلم (۵۲،۵۱۱ طبع السّافیه) نے حضرت البوہریر روَّ سے كی ہے۔

تؤتی رخصه کما یکره أن تؤتی معصیته "(۱) (بشک الله تعالی پندفرماتے ہیں کہ اس کی رخصتوں سے فائدہ اٹھایا جائے جیسا کہ اس کونالپندفرماتے ہیں اس کی نافرمانی کا ارتکاب کیا جائے)۔

اور اس کی اصطلاحی تعریف غزالی نے بیک ہے کہ کسی امر کے حرام ہونے کے باوجود کسی عذر کی وجہ سے مکلف کواس کی اجازت دے دی جائے تو بیرخصت ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-عزيميت:

۲-عزیمت کا لغوی معنی: پخته ارادہ ہے (۳) ،اور اصطلاح میں عزیمت اس کا نام ہے جواللہ تعالی کے واجب کرنے کے سبب بندوں پرواجب ہو<sup>(۴)</sup>۔

اگردخصت کے مقابلہ میں عزیمت نہ ہوتوا سے رخصت نہیں کہا جا تا ہے، اس لئے کہ با تفاق اہل علم بید دونوں ایک ساتھ علم شرعی کی طرف منسوب ہوتے ہیں، اور اضح قول کے مطابق بید دونوں احکام تکلیفیہ میں وضعیہ میں سے ہیں، اور مرجوح قول کے مطابق احکام تکلیفیہ میں سے ہیں، اور مرجوح قول کے مطابق احکام تکلیفیہ میں موجود سے ہیں، اسی لئے تکلیف (یا قضاء) جس طرح رخصت میں موجود ہے البتہ عزیمت میں تکلیف اصلی، کی، ہے عزیمت میں بھی موجود ہے البتہ عزیمت میں تکلیف اصلی، کی، مشہور اور واضح ہے، اور رخصت میں طاری، جزئی، غیر مشہور اور خفی ہے، اور رخصت میں طاری، جزئی، غیر مشہور اور خفی ہے، اور رخصت میں طاری، جزئی، غیر مشہور اور خفی ہے، اور رخصت میں بندوں پر اللہ تعالی

کاحق پایا جاتا ہے اور رخصت الله تعالی کے لطف و کرم سے بندوں کے حصد کانمونہ ہے، دیکھئے: اصطلاح ''عزیمۃ''۔

#### ب-اباحت:

۳-اباحت: مکلّف کوکسی کام کے کرنے اور نہ کرنے میں اختیار دینا ہے۔

چنانچہ اباحت سے پتہ چلتا ہے کہ اس میں حکم اصل ہے اور وہ بعض جزئیات میں رخصت سے مل جاتی ہے (۱)۔ دیکھئے: اصطلاح" اِ باحۃ''۔

#### ۍ-رفع حرج:

۷ - رفع حرج اصطلاح میں ہراس چیز کوختم کرنے کا نام ہے جوابتداء
یا انتہاء، حال یا مستقبل میں بدن، جان یا مال میں زائد مشقت کا سبب
ہو، اور بیاصول شریعت میں سے ایک اصل ہے جو ان دلائل قطعیہ
سے ثابت ہے جن میں کوئی شک وشبہ ہیں (۲)۔

رخصت اور رفع حرج کے درمیان تعلق کی چند صور تیں ہیں:

۱-(ماسبق میں گذر چکا ہے کہ) رفع حرج اصول شریعت میں

سے ایک اصل کلی اور اس کے مقاصد میں سے ایک مقصد ہے،
اور رخصت اس اصل عام کے شمن میں ایک فرع اور اس کلی کا ایک جز
ہے، چنانچیر فع حرج شرعی احکام کے تمام احوال میں یسرو آسانی کا
باعث ہے، اور رخصت ان احکام میں آسانی کا ذریعہ ہے جن میں
ابتداء ہی سے ایسر ہولیکن بعض لوگوں کے لئے ان پر عمل دشوار ہوگیا
ہو (۳)۔

<sup>(</sup>۱) کمتصفی ار ۲۴ ـ

<sup>(</sup>۲) الموافقات الر۱۲۸

<sup>(</sup>۳) الموافقات ارساس<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله یحب أن تؤتی رخصه کما یکوه أن تؤتی معصیته" کی روایت احمد (۱۸۸۲ طبع المیمنیه ) نے حضرت ابن عمر کے کا روایت احمد (۱۳۸۳ طبع القدی ) میں اس کوذکر کیا ہے اور کہا:

اس کی روایت احمد نے کی ہے اور اس کے رجال میں۔

<sup>(</sup>۲) المتصفى ار ۲۳مطبعة محمر مصطفیٰ ۵۲ ۱۳۵ ه۔

<sup>(</sup>m) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۴) المتصفى ار ۹۸\_

۲-حرج ابتداءً وانتهاءً فی الحال اور مستقبل میں احکام سے دور
کیا گیا ہے جب کہ (عام طور پر) رخصت میں ایسے احکام داخل
ہوتے ہیں جو بندوں کے اعذار ہی کی وجہ سے مشروع ہوں اوران
اعذار کے ختم ہونے سے وہ ختم ہوجائیں، اور کبھی اس میں ان متعین
اسباب کی رعایت کی جاتی ہے جن کے ختم ہونے نہ ہونے پر رخصت
کا ہونا نہ ہونا موقوف ہوتا ہے۔

رضتیں رفع حرج کے مرادف نہیں ہیں، ورنہ تمام احکام شریعت عزیمیت کے بغیر رخصت ہوکررہ جائیں گے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''رفع حرج''۔

س- سی فعل سے اگر شارع حرج کوشم کردیں تو ذہن میں بیآتا ہے کہ اگر مکلّف سے وہ فعل واقع ہوتو اس پر کوئی گناہ اور کوئی مواخذہ نہیں ہوگا، اور اس فعل میں اجازت کی صراحت نہ ہوگی اس لئے وہ فعل مقصود بھی ہوسکتا ہے اور غیر مقصود بھی، اس لئے کہ ہر وہ فعل جس میں حرج نہ ہواس کی اجازت نہیں ہوتی (۱)، اس کے برخلاف فعل میں رخصت دینا ہے کہ وہ اس میں اجازت دینا داخل ہے (۲)۔ د کھئے: اصطلاح '' رفع حرج''۔

## د- نسخ:

۵- نسخ اصطلاح میں بعد میں آنے والے شرعی تھم کے ذریعہ پہلے والے تھر عم کے ذریعہ پہلے والے تھر عم شکل سے آسان والے تھم شرعی کے ختم ہونے کو بیان کرنا ہے، اگر نسخ مشکل سے آسان کی طرف ہوتو وہ تخفیف پیدا کرنے میں رخصت کے ساتھ شریک ہوگا، کیکن گذشتہ طریقہ پراسے رخصت نہیں کہا جائے گاس گئے کہ دلیل اصلی برقر ارنہیں رہتی، دیکھئے: اصطلاح '' نسخ''۔

#### رخصت کے مشروع ہونے کی حکمت:

۲ - اسلام میں آسانی و سہولت کے اصول کو عملی طریقہ پر بروئے کار لانا اس کی مشروعیت کی حکمت ہے، الله تعالی کا ارشاد ہے:"يُرِينُهُ اللهُ بِكُمُ الْيُسُرَ وَلَايُرِينُهُ بِكُمُ الْعُسُرَ"() (الله تمهارے ق میں سہولت جاہتا ہے اور تمہارے قی میں دشواری نہیں جاہتا)۔

دوسری جگه ارشاد ہے:"يُويدُ الله أَنُ يُنحَفِّفَ عَنُكُمُ وَ خُلِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيفًا"<sup>(۲)</sup> (الله كومنظور ہے كه تمہارے ساتھ تخفیف برتے اور انسان تو كمزور پيدائى كيا گياہے )۔

### رخصت پردلالت کرنے والے الفاظ:

ے - رخصت عام طور پر درج ذیل الفاظ کے ذریعہ ہوتی ہے: الف- ماد ہُ رخصت: جیسے رخص، اُرخص اور رخصۃً ، چنانچے سجح

<sup>(</sup>۱) حواله سابق ۱۲۸ (

<sup>(</sup>۲) حواله سابق ار۴ ۱۳ ما ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۸ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الدین یسر ،ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه ، كل روایت بخاری (الفتح ۱/ ۹۳ طبح التلفیہ ) نے حضرت ابو مرید اً سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "إن الله لم يبعثني معنتا....." کی روایت مسلم (۱۱۰۵/۱۱ طبع الحلبي) نے حضرت ابوبکر سے کی ہے۔

حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات نے ارشادفر مایا: " ما بال أقوام یر غبون عما رخص لی فیه "(ان الوگوں کا کیا حال ہے جو اس سے اعراض کرتے ہیں جس میں میرے لئے رخصت دی گئی ہے )، دوسری حدیث ہے: "نهی النبی علیات میں میر النبی علیات میں بیع الشمر بالتمو، ورخص فی العویہ "(۱) (نبی کریم علیات نے بالتمو، ورخص فی العویہ "(۱) (نبی کریم علیات نے خشک کھجور کو تر کھجور سے فروخت کرنے سے منع فرمایا اور عربہ کی رخصت دی ) اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی دخصت دی ) اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیات کی دخصت دی )۔

ایک مدیث میں ہے کہ آپ علیہ فی "رخص للمسلمین فی الجو غیر المزفت من الأوعیة" (مسلمانوں کو برتنوں میں سے ان مٹکوں میں رخصت دی ہے جو مزفت نہ ہوں) ایک مدیث ہے کہ آپ علیہ فی "رخص للحائض أن تنفر قبل طواف الوداع" (ما تفہ کوطواف وداع سے پہلے کوچ کرنے کی رخصت دی ہے) ایک دوسری مدیث ہے کہ آپ علیہ نے نہ سے سریں مدیث ہے کہ آپ علیہ نے نہ سریں مدیث ہے کہ آپ علیہ فی لبس الحریر "رخص للزبیر و عبدالرحمن ابن عوف فی لبس الحریر

لحکة کانت بهما (((حضرت زبیر اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کو خارش کی وجہ ہے جو آئیس ہوگئ تھی ریٹم پہننے کی رخصت دی اور آپ علیق نے (رخص فی الرقیة من العین ((اور آپ علیق نے نظر کی وجہ ہے جھاڑ پھونک کی اجازت دی ہے )، اور شکار کی جزاء کے بارے میں حدیث ہے، نبی علیق نے فرمایا کہ (علیکم بر خصة الله التي رخص لکم ((آثم اللہ کی رخصت اختیار کر وجواس نے تنہیں دی ہے) یعنی روز رکھوا گرشکار کے بدلہ چو یا یہ دینا تنہار ہے کئے دشوار ہوخواہ اس کی کوئی وجہ ہو۔

## ب-نفی البناح (حرج کی نفی):

جناح کی نفی قرآن کریم کی بیس سے زائد آیوں میں مذکور ہے جن میں سے اکثر میں رخصت مراد ہے، اہل علم مفسرین نے اس کی صراحت فرمائی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِذَا ضَرَ بُتُمُ فِي اُللَّرُضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَنُ تَقُصُرُوا مِنَ الصَّلَاقِ" (اور جبتم زمین میں سفر کروتو تم پراس باب میں کوئی مضا نقہ نہیں کہ نماز میں کی کردیا کرو)۔

## ج-نفی اثم (گناه کی نفی):

اس قبيل سے الله تعالى كابيرارشادى: "إِنَّهَا حَرَّهَ عَلَيْكُهُ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مابال أقوام یر غبون عما رخص لی فیه" کی روایت ملم (۱) مابال العم کلی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'نهی عن بیع الشمر بالتمر، ورخص فی العریة''کی روایت بخاری (الفتح ۱۸ ۸۷ طبع السّلفیه) نے حضرت اللّ بن البی حثمہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''رخص فی الکفارة قبل الحنث'' کی روایت بخاری(الفّخ ۲۰۲/۱۲ طبع السّلفیہ)نے حضرت ابوموی اشعریؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حديث: "رخص للمسلمين في الجر غير المزفت من الأوعية" كي روايت بخاري (الفتح ١٠/٥٥ طبع السلفيه) في حضرت عبدالله بن عمروً سے كي روايت بخاري (الفتح ١٠/٥٥ طبع السلفيه) في حضرت عبدالله بن عمروً سے كي روايت بخاري (الفتح ١٠٠٠)

<sup>(</sup>۵) حدیث: ''رخص للحائض أن تنفر قبل طواف الوداع'' کی روایت بخاری (الفّت ۵۸۲/۳ طبح السّلفیہ) اور مسلم (۲/ ۹۲۳ طبح السّلفیہ) نے حضرت ابن عباسؓ کے ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رخص للزبیر و عبد الرحمن بن عوف فی لبس الحریر" کی روایت بخاری (افق ۱۹۵۶ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۹۳۲ طبع السّلفیه) که کارد مسلم (۱۹۲۲ طبع السّلفیه) نام کار سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "رخص فی الرقیة من العین" کی روایت مسلم (۲۵/۴ کا طبع الحلی ) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "علیکم بوخصة الله التی رخص لکم" کی روایت مسلم (۳) کلی کا روایت مسلم کلی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساءرا ۱۰ اـ

الْمَيْتَةَ وَ اللَّهُ وَلَحُمَ الْحِنْزِيُرِ وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ الْمَهُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ اصْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَاعَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ وَحِيْمٌ (الله غَفُورٌ الله غَفُورٌ الله عَلَيْهِ إِنَّ الله غَفُورٌ وَحِيْمٌ (الله غَنُورُ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَل

## د- حکم عام کے استثناء:

جیسا کہ (اکراہ کے بیان میں) اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "مَنُ کُفَرَ بِاللّٰهِ مِنُ بَعُدِ إِیْمَانِهِ إِلَّا مَنُ أُکُوِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ وَلَکِنْ مَنُ شَرَحَ بِالْکُفُو صَدُرًا فَعَلَیْهِمُ غَضَبٌ مِّنَ اللّٰهِ وَلَکُونْ مَنُ شَرَحَ بِالْکُفُو صَدُرًا فَعَلَیْهِمُ غَضَبٌ مِّنَ اللّٰهِ وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِیْمٌ" (۶) (جو کوئی الله سے اپنے ایمان (لانے) کے بعد کفر کرے بجزاس صورت کے کہ اس پرزبردتی کی جائے درانحالیکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہوتو وہ تومنتی ہے )لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے کھل جائے تو ایسے لوگوں پر اللہ کا غضب ہوگا اوران کے لئے بڑا عذاب ہوگا)۔

الله تعالی نے اپنے بندوں کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرتے ہوئے اور اشیاء کے مقاصد کا اعتبار کرتے ہوئے اس آیت میں مکرہ کو اظہار کفر کی رخصت دی ہے یعنی اگر مکرہ کو اپنی جان یا کسی عضو کے تلف ہوجانے کا خوف ہو، تو اس کو کسی ایسے قول یا ممل کے ذریعہ اظہار کفر کی اجازت ہے، جوعرف میں کفر سمجھا جاتا ہو، حدیث شریف میں ہے کہ حضرت عمار بن یا سر شنے شدید تکیف دیئے جانے کے بعد، کہا: الله

کے رسول! مجھے نہیں چھوڑا گیا یہاں تک کہ میں نے آپ کو برا کہا اور ان کے خداوُں کا بھلائی کے ساتھ ذکر کیا تو رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ "کیف تبعد قلبک؟"(تم اپنے دل کو کیسایاتے ہو؟) تو عمار نے کہا کہ: ایمان پر مطمئن (پاتا ہوں) تو آپ علیہ نے فرمایا کہ "اِن عادوا فعد"() (اگروہ دوبارہ ایسا کریں تو تم بھی دوبارہ ایسا کرو)۔

#### اقسام رخصت:

۸-رخصت کی تقسیم مختلف اعتبارات سے کی جاتی ہے جن میں سے اہم درج ذیل ہیں:

## الف-رخصت کے مکم کے اعتبار سے:

اس اعتبار سے رخصت کی تقسیم قدیم و جدید تول میں شافعیہ کرتے ہیں،اوراس اعتبار سے ان کے نزد یک رخصت کی چارشمیں ہیں<sup>(۲)</sup>۔

#### بها قشم: پهلی شم:

9-واجب رخصتیں: جیسے مضطر کا حرام چیزوں کو کھانا اور حرام مشروبات کو بینا میچے اور مشہور قول یہی ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ وجوب رخصت کے منافی ہے، اور اس اعتبار سے مضطر کا مذکورہ چیزوں کو کھانا یا بینا جائز ہے، اسی لئے الکیا الہراسی شافعی سے یہ قول

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۷ سکار

<sup>(</sup>۲) سوره کل ۱۰۶۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن عادوا فعد....." کی روایت ابن جریر نے اپی تفییر (۱۸۲/۱۸۲ طبح الحلمی) میں کی ہے، اوراس کی سندمیں ارسال ہے۔

<sup>(</sup>۲) المحلى على جمع الجوامع بحاشية البنانى ۱۲۲۱، غاية الوصول ص ۱۸، نهاية السول فى شرح منهاج الوصول للبيضا دى ۱۲۱۱-۱۲۲ ،الا شباه والنظائر للسيوطى رص ۸۲\_

نقل کیا گیا ہے کہ مضطر کے لئے مردار کھا نارخصت نہیں بلکہ عزیمت ہے اسی طرح مریض کے لئے رمضان میں افطار کرنا وغیرہ، یہ بات انہوں نے اس لئے کہی ہے تا کہ آیتوں کے درمیان تضاد واقع نہ ہو(ا)۔

بعض علماء اصول نے ذکر کیا ہے کہ (کھانے کے جائزیا واجب ہونے سے قطع نظر) ضرورت کی حالت میں شراب پینے، مردار اور خزیرہ گوشت اور غیر اللہ کے نام پر ذنح کردہ جانور کا گوشت وغیرہ کھانے کی حرمت میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا اس حالت میں حرمت ختم ہوجاتی ہے اور ان کا کھانا حلال ہوجاتا ہے، یا حرمت باقی رہتی ہے اور صرف گناہ ختم ہوجاتا ہے؟۔

بعض کا قول میہ ہے کہ وہ اشیاء حلال نہیں ہوتیں، کین حیات انسانی کی بقاء کے لئے ان چیزوں میں رخصت دیدی جاتی ہے، (جیسا کہ کفر پر مجبور کئے جانے کی صورت میں حکم ہے) یہی امام ابویوسف کی ایک روایت اور امام شافعی کا ایک قول ہے۔

جمہور حنفیہ کا مذہب میہ کہ اس حالت میں حرمت ختم ہوجاتی ہے، اور ہر فریق کے پاس اپنے دلائل ہیں جن کی تفصیل کتب اصول میں ہے (۲)۔

اس اختلاف كاثمره دومسكول مين ظاهر موتاہے:

اول: مضطرا گرصبر کرے یہاں تک کہ وہ مرجائے تو قول اول کے مطابق گناہ گارنہیں ہوگا، اور دوسرے قول کے لحاظ سے گناہ گار ہوگا

## دوم: اگرمکانف قتم کھائے کہ بھی جھی حرام نہیں کھائے گا اور پھر

- (۱) د کیھئے:الہراسی کا کلام اورسلم الوصول إلی نہایة السول میں ابن دقیق العید کارد (حاشیہ شنخ بخیت علی الإسنوی ۱۲۱۷)۔
- (۲) سلم الوصول إلى نهاية السول ۱۲۲،۱۲۱، کشف الأسرار على أصول البز دوى ۱۷۲۸ -

ضرورت کی حالت میں ان میں سے کھالے تو قول اول کے مطابق وہ حانث ہوجائے گااور دوسرے قول کے مطابق حانث نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

## دوسری قشم:

• ا - مندوب رصتیں، چیسے تین دن یا اس سے زائد سفر کرنے والے مسافر کے لئے قصر، اوراسی طرح رمضان میں اس مسافر کے لئے افطار جس پر روزہ رکھنا دشوار ہوجائے، اور ظہر کو ٹھنڈ اکر کے پڑھنا، مخطوبہ (مگلیتر) کود کھنا (۲)، اور تیموں کے ان اموال وغیرہ کو اپنے اموال وغیرہ میں تمام حالات میں ملالینا جن کی حاجت پیش آتی ہے اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنُ تُخَالِطُونُ هُمُ فَإِخُوانُكُمُ وَاللّٰهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ" (اورا گرتم ان کے ساتھ (خرج) شامل رکھوتو وہ تمہارے بھائی ہی ہیں اللہ کو علم ہے کہ مفسد (کون) ہے اور صلح (کون)۔

اس آیت کے ذیل میں مفسرین نے وضاحت کی ہے کہ اس آیت میں اس کی رخصت ہے کہ کفالت کرنے والا یتیم کے کھانے کو اپنے کھانے کو اپنے کھانے کی اپنے کھانے کے ساتھ اور اس کے چیزوں کو اپنے چینے کی چیزوں کے ساتھ اور اس کے چوپاؤں کو اپنے چوپایوں کے ساتھ ملالے تا کہ حرج و تنگی پیدا نہ ہو، نیز مفسرین نے بیان کیا ہے کہ اس آیت میں اس طرح اختلاط اور اشیاء کو ملانے کی ترغیب ہے، اور بیہ بھی اشارہ مل گیا کہ لوگ بیموں کو کتنا حقیر سمجھتے اور ان سے کس قدر اعراض کرتے تھے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) سلم الوصول ار ۱۲۲، کشف الأسرار ار ۲۴۲\_

<sup>(</sup>۲) التمهيد لا بن عبدالبر ۱۲۲۲، المحلى على جمع الجوامع ار۱۲۱، الأشباه والنظائر رص ۸۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره (۲۲۰\_

<sup>(</sup>۴) أحكام القرآن للجهاص ار ۳۹۱،۳۸۹ أحكام القرآن لا بن العربي ار ۲۵\_

تيسرى قشم:

اا - مباح زخصتیں: اس کی مثال میں وہ عقود بیان کئے جاتے ہیں جو خلاف قیاس جائز ہیں، جیسے سلم ،عربیہ، مضاربت، مساقات، اجارہ اور جعل وغیرہ جولوگوں کی حاجت کی وجہ سے مباح کئے گئے ہیں (۱)۔

## بوهمى قسم:

11 - وہ زصتیں جوخلاف اولی ہیں: جیسے رمضان میں اس مسافر کے لئے افطار کرنا جس پر روزہ رکھنا کوئی زیادہ دشوار نہ ہو، اوراس شخص کا تیم می کرنا جسے پانی مناسب قیمت سے زیادہ میں مل رہا ہواوروہ اس کے خرید نے پر قادر ہو، اور بلاضرورت مسافر کا جمع بین الصلا تین کرنا۔
چیزوں کے بارے میں عین وقت پر سوال کرنا اور معلم و متعلم کا بغیر طہارت کے قرآن کریم پڑھنا یا لکھنا (۲)۔

#### ب-حقیقت ومجاز کے اعتبار سے:

اس اعتبار سے رخصت کی تقسیم پرسلف وخلف تمام حنفیہ متفق بیں اور اس اعتبار سے ان کے نز دیک رخصت کی دو بنیادی قسمیں بیں۔

## قشم اول: حقیقی رضتیں:

ساا - یدوہ رخصتیں ہیں جوان عزیمتوں کے مقابلہ میں آتی ہیں جن پر قیام دلائل کی وجہ سے مل جاری ہو، اس کی پھر دو تقمیں ہیں۔
ا - وہ رخصت جسے شریعت نے حرمت اور سبب حرمت کے ایک ساتھ موجود ہونے کے باوجود مباح کیا ہے، اور بیسب سے اعلی درجہ

(۲) المعيارللونشريسي ار ۸۷،۴،۵\_

کی رخصت ہے، اس کئے کہ جب حرمت اپنے سبب کے ساتھ موجود ہو، اس کے باوجود مکلّف کے عذر کی بناء پر اس کے لئے بغیر کسی مواخذہ کے عمل پر اقدام کو مشروع قرار دیا جائے، تو بیا قدام اکمل درجہ کا ہوگا اور بیا اقدام اس حالت میں استحقاق عقوبت کے بعد جنایت کومعاف کر دینے کے درجہ میں ہوگا، اور اس میں کوئی تجب نہیں اس لئے کہ کمال رخصت کمال عزیمیت کے سبب ہوتا ہے، لہذا جب جب عزیمیت حقیقی، کامل اور من کل وجہ نابت ہوگی تو اس کے مقابلہ میں رخصت بھی ایسی ہوگی (۱)۔

فقہاء نے (اس قتم) کی مثالیں بیان کی ہیں جن میں سے چند ں:

اییا مجورکن اکراہ ہوجس میں قتل یا کسی عضو کے کا ٹید کا ندیشہ ہواس وقت زبان سے کلمہ کفر کہد دینے کی رخصت ہے، بشر طیکہ دل ایمان پر مطمئن ہو، اس لئے کہ اس فعل سے رکنے میں ذات کوصورت ومعنی کے لحاظ سے تلف کرنا ہے، اور اس فعل پر اقدام کرنے میں حق شرع کوصرف صورت کے اعتبار سے تلف کرنا ہے نہ کہ معنی کے اعتبار سے اس لئے کہ ایمان کارکن اصلی، یعنی تصدیق، حسب سابق باقی ہے، اس لئے کہ ایمان کارکن اصلی، یعنی تصدیق، حسب سابق باقی ہے اس کے کرنے نہ کرنے میں اختیار ہے بلکہ حفیہ نے تو خاص طور پر اس کے کرنے نہ کرنے میں اختیار ہے بلکہ حفیہ نے تو خاص طور پر اس مثال میں عزیمت کے اختیار کرنے کو ہی ترجیح دی ہے، اس لئے کہ مثال میں عزیمت کے اختیار کرنے کو ہی ترجیح دی ہے، اس لئے کہ مثال میں عزیمت کے اختیار کرنے کو ہی ترجیح دی ہے، اس لئے کہ میں بلند ہمتی، غیرت مندی اور حق پر استقامت کا عظیم موقف ہیں بلند ہمتی، غیرت مندی اور حق پر استقامت کا عظیم موقف ہے۔ اس میں بی

<sup>(</sup>۱) نهاية السول ار ۱۲۳، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۸، الأشباه والنظائرللسيوطي رص ۸۲، التمهيد لا بن عبدالبر ۲/۱۷۱\_

<sup>(</sup>۱) المغنى فى اصول الفقه رص ۸۵، كشف الأسرار ار ۹۳۲، التوضيح على التقيح ۳ ۸۵،۸۳ فواتح الرحموت ار ۱۱۲، ۱۱۲، مرآ ة الأصول ۲ ر ۳۹۴\_

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

وارد ہوا ہے کہ مسیامہ کذاب نے دومسلمان مردوں کو کفر پر مجبور کیا،
ان میں سے ایک نے کلمہ کفر کہہ دیا تو وہ چھوٹ گیا اور دوسراحق کے
اعلان پر ڈٹارہا تو اس نے اپنی جان دے دی پھر نبی عیسی کے وجب
اکل خبر ملی تو آپ عیسی نے اپنی جان دے دی پھر نبی عیسی فرمایا: ''أما
الأول فقد أخذ بو خصة الله تعالی، وأما الثانی فقد صدع
بالحق فهنیئا له'' () (پہلے نے تو اللہ تعالی کی رخصت کو اختیار کیا
لیکن دوسرے نے تھلم کھلاحق کو ظاہر کیا تو مبارک ہواس کو۔

۲-وہ رخصت جے شریعت نے سبب حرمت کے قائم ہونے اور حرمت کی تراخی کے ساتھ مباح کیا ہے: جیسے رمضان میں مسافر کے لئے افطار، اس لئے کہ افطار کو حرام کرنے والا سبب (یعنی رمضان کے مہینہ کا ہونا) موجود ہے، لیکن روزہ کا وجوب یا افطار کی حرمت علی الفور موجود نہیں بلکہ تراخی کے ساتھ ثابت ہے، قرآن کریم میں اس کی صراحت ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَمَنُ کَانَ مِنْکُمُ مَرِیْضًا اُو عَلیٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنُ أَیّامٍ أُخَر ''(۱) (اورجوکوئی بیار ہویا سفر میں ہوتو (اس پر) دوسرے دنوں کا شارکر نالازم ہے)

اس قتم میں بھی حنفیہ کے نزدیک عزیمت پر عمل کرنا رخصت پر عمل کرنے سے اولی ہے، لینی ان کے نزدیک روزہ رکھنا افطار سے بہتر ہے۔

اول: اس کئے کہ سبب موجب (یعنی ماہ رمضان کا ہونا) موجود ہے اور آئندہ کے لئے حکم کا موخر ہونا تجیل سے مانع نہیں، جیسے دین مؤجل کا حکم ہے تواس حالت میں روزہ رکھنے والاادائیگی فرض میں

الله تعالی کے لئے عمل کرنے والا ہے، اور افطار کر کے رخصت حاصل کرنے والا آرام حاصل کرنے کی خاطر اپنی ذات کے لئے عمل کرنے والا ہے، تو پہلے نے حق اللہ کومقدم کیا اور وہی تقذیم کے زیادہ لائق ہے۔

دوم: اس لئے کہ عزیمت کو اختیار کرنے میں ایک طرح کی آسانی ہے، کیونکہ رمضان میں مسلمانوں کے ساتھ روزہ رکھنار مضان گذر نے کے بعد تنہا روزہ رکھنے سے زیادہ آسان ہے (۱) ہیاس صورت میں ہے جب روزہ اس کوضعف میں مبتلا نہ کردے، اوراگر روزہ اس کوضعف میں مبتلا نہ کردے، اوراگر حتی کہ اس کا انقال ہوجائے تو وہ بالا تفاق گنہگار ہوگا، اس مثال میں امام شافعی نے رخصت اختیار کرنے کو ترجیح دی ہے، اور اس امر پر تمام حضرات متفق ہیں کہ جو افطار کرے اور دوسرے ایام کے پانے تمام حضرات متفق ہیں کہ جو افطار کرے اور دوسرے ایام کے پانے انقال کرجائے، جمہور فقہاء کی رائے میہ ہے کہ جوعز بہت کو اختیار کرے اور سفر بیں ہوگا، اور اس پر کوئی گناہ نہیں جسے کہ جوعز بہت کو اختیار کرے اور سفر بیں ہوگا، اور اس پر کوئی قضاء لازم نہ ہوگی (۱)۔

## قتم دوم-مجازی رخصتیں:

۱۹۰ - ان رخصتوں کو فقہاء کی اصطلاح میں رخصت اسقاط بھی کہتے ہیں اور حقیقی رخصتوں کی طرح ، فقہاء نے ان کی بھی دو ذیلی قشمیں بیان کی ہیں۔

ا - وہ دشوار احکام جو سابقہ امتوں پرفرض تھے اور اس امت مسلمہ سے (اس کے ساتھ رحمت اور اس کے نبی عیسیہ کے ساتھ اکرام کا

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''اکواه مسیلمهٔ رجلین من المسلمین علی الکفو" کی روایت ابن ابی شیبه نے صن سے مرسلا کی ہے، اسی طرح عبدالرزاق نے اپنی تفییر میں معمر سے معضلا اس کی روایت کی ہے، ابن حجر کی الکافی الشافی الشافی (۲۳ کسی دارالگتاب العربی بہامش الکشاف) میں ایساہی ہے

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۴ر

<sup>(</sup>۱) كشف الأسرار ار ۲۳۰، التوضيح ۳ر ۸۵، مرآة الاصول ۹۲/۲ م، فواتح الرحموت اراكار

<sup>(</sup>٢) كشف الأسرارا ١٣٩٧ ـ

معاملہ کرتے ہوئے) ساقط کردیئے گئے جیسے کہ توبہ کے شیخ ہونے کے لئے اپنے آپ کوٹا پاکی کی جگہ سے کاٹنا(۱)۔ کاٹنا(۱)۔

۲ – وه چیزین جو بندوں سے ساقط کر دی گئیں لیکن فی الجملہ و مشروع ہیں تو ساقط ہونے کی حیثیت سے وہ مجازی رخصتیں ہیں اور فی الجملہ مشروع ہونے کی حیثیت سے وہ حقیقی رخصتوں کے مشابہ ہیں، جیسے سلم اوراسی کے مانندوہ دیگر عقود جو حاجت کی وجہ سے مباح ہیں، اوروہ اصول ممانعت سے مستثنی ہیں، تو اصول سے مستثنی ہونے کی حیثیت سے ممانعت ان سے ساقط ہوگئی،اور وہ ان یابندیوں کے مشابہ ہو گئے جو پہلی امتول پرلازم تھیں ،اور ہم سے ساقط ہو گئیں ،اس اعتبار سے بیر مجازی رحصتیں ہیں اس کئے کہ ان کے مقابلہ میں عزیمتین ہیں اوراس حیثیت سے کہان کے اصول مشروع ہیں اورجن بعض شرائط سے تخفیف ومصلحت کی وجہ سے شریعت نے صرف نظر کرلیا ہے وہ ان اصول میں موجود ہیں، اس اعتبار سے وہ حقیقی رخصتوں کے مشابہ ہیں، اس بنا پر بیشم پہلی قسم کے مقابلہ میں حقیقی رخصتوں سے زیادہ قریب مجھی جاتی ہے،اور پہلی شم اس قتم کے مقابلہ مجازی رخصت ہونے میں زیادہ مکمل سمجھی جاتی ہے (۲) ،اور پی<sup>قتم</sup> شافعیہ کی تقسیم کےمطابق مباح رخصتوں کےمترادف ہےاور (بنیادی دونوں قسموں کو دو ذیلی قسموں کی طرف تقسیم کرنے کے بعد حاصل ہونے والی ) یہ چار ول قسمیں ان چار اطلاقات سے زیادہ بعید نہیں جن کوشاطبی نے ذکر کیا ہے $^{(m)}$ ۔

## ج-تخفیف کے اعتبار سے رخصتوں کی تقسیم:

اس اعتبار سے (جوطاری ہونے والے احکام کے ساتھ خاص ہے )۔ رخصتوں کی چوشمیں ہیں (۱)۔

10 - پہلی سم: تخفیف اسقاط، بیاس وقت ہوتی ہے جب کوئی عذر پایا جائے یا اس کے لئے کوئی سبب موجود ہوجن کی مثالیں درج ذیل بین:

ا- بیاری یا شدید سردی، یا آندهی اور بارش کی وجه سے جماعت کے لئے جانا ساقط ہوجا تا ہے، چنانچہ صدیث ہے: "کان النبی عَلَیْتِ الله المطیرة أن یأمر أصحابه فی اللیلة الباردة و فی اللیلة المطیرة أن یصلوا فی رحالهم" (نبی عَلِیْتُ سردی اور بارش والی راتوں میں اپنے صحابہ واپنی قیام گاہوں میں نماز پڑھنے کا حکم دیتے تھے)۔

۲ - بہلی مثال میں مذکور اعذار کی وجہ سے وجوب جمعہ ساقط ہوجا تا ہے اور اس کے ساقط ہونے کے دیگر اسباب بھی ہیں جن کی تفصیل فروع واحکام کی کتابوں میں ہے (")۔

سو – صلوة خوف میں استقبال قبله کی شرط ساقط ہوجاتی ہے (۴)۔ مہ – جس میں استطاعت نہ ہواس سے حج وعمرہ ساقط ہوجاتے ہیں (۵)

الله تعالى كا ارشاد بي "وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ

<sup>(</sup>۱) كشف الأسرار ارا ۲۴، المغنى في اصول الفقه ر ۸۸، التوضيح ۳۸۲، مرآة الأصول ۲۷۲۳ -

<sup>(</sup>٢) المغنى فى أصول الفقه رص ٨٩ ، كشف الأسرار ١٦٢١، التلويج على التوضيح ٨٢/٣-

<sup>(</sup>۳) الموافقات ارا • ۳، اوراس کے بعد کے صفحات اور ۳/ ۱۲۲۔

<sup>(</sup>۱) قواعد الأحكام ۸/۲، الأشباه و النظائر رص ۸۲، غمز عيون البصائر على الأشباه والنظائر لا بن تجيم ار ۱۱۲،۱۱۲ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "رخص فی الصلاة فی الرحال فی اللیة ذات برد و ریح و مطر" کی روایت بخاری (الفتی ۱۵۷،۱۵۲/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲/۲۸۲ طبع الحلمی) نے حضرت این عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار ٣/ ٢٢٥، احكام القرآن لا بن العربي ٢/ ٢٥٧\_

<sup>(</sup>۴) الرسالة للشافعي رص ۱۲۲، ۱۷۷، مكتبة التراث القاهر طبع دوم ۹۹ ساه ٥

<sup>(</sup>۵) قواعدالأحكام ٢/٨\_

استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً "(اورلوگول كِذمه بِ حَجَ كرناالله كِ لِيَ اسمكان كا (يعنى )اس شخص كے ذمه جووہاں تك يہنچنے كى طاقت ركھتا ہو)۔

۵-معذورول سے جہادساقط ہوجاتا ہے، الله تعالی کا ارشاد ہے:
"لَا يَسُتُوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُوْمِنِيْنَ غَيْرُ اُولِي الطَّرَدِ وَ
الْمُجَاهِدُونَ فِيْ سَبِيلِ اللهِ بِاَمُوالِهِمُ وَ أَنْفُسِهِمُ" (٢)
(مسلمانوں میں سے بلاعذر (گم) بیٹے رہنے والے اور الله کی راه
میں اپنے مال اور اپنی جان سے جہاد کرنے والے برابر نہیں
ہوسکتے )۔

۲-امام ما لک اورامام ابوحنیفه کامشهور تول ہے کہ پانی اور پاک مٹی نہ ملنے کے وقت نماز ساقط ہوجاتی ہے، البتہ امام ابوحنیفہ اور ان کے تلامذہ اس پر قضاء کو واجب قرار دیتے ہیں، اور توری، اوزاعی اس میں ان کے موافق ہیں اور (امام مالک سے اہل مدینہ کی روایت کے مطابق ) ان کا قول میہ ہے کہ: اس پر قضاء واجب نہیں ہوگی (۳)۔

بعض محققین فقہاء کی رائے ہیہ کہ اس حالت میں پانی اور مٹی کے استعال کا حکم ساقط ہوجاتا ہے اس لئے ان فقہاء کے نزدیک دونوں نہ ملنے کی صورت میں بھی نماز واجب ہوگی (۲۰)۔

ے - جو شخص رمضان کے دنوں میں بھول کر افطار کرے اس سے جمہور ائکہ کے نز دیک اس کی قضاء ساقط ہوجاتی ہے، ان کی دلیل

رسول الله عليه كل يه حديث ہے كه "من نسبي و هو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه" ((جو روزه دار بھول كر كھالے يا في لے اس كوا پناروزه پورا كرنا چاہئے اس لئے كه الله تعالى بى نے اسے كھلا يا اور پلايا ہے ) اس ميں امام مالك كا اختلاف ہے، وہ كہتے ہيں كہ: قضاء واجب ہے، وہ اسے اس تخص پر قياس كرتے ہيں جونماز بھول جائے، اس لئے كه ياد آنے كے بعد اس يراس كي قضاء لازم ہے (۲)۔

۸-غربت کی وجہ سے کفارہ ساقط ہوجا تا ہے، بیشا فعیہ کا ایک قول
ہے جوقول اظہر کے خلاف ہے اور یہی حنابلہ کی ایک روایت ہے اور
مالکیہ میں سے عیسی بن دینار نے بھی اس مسلہ میں ان کی پیروی کی
ہے (<sup>(m)</sup>) ان کی دلیل اس اعرابی کی حدیث کا آخری جز ہے جس نے
رمضان کے دن میں اپنی ہیوی سے صحبت کر کی تھی، حدیث کا جزء یہ
ہے کہ ''اطعمہ اُھلک''(<sup>(n)</sup>) ( اسے تم اپنے گھروالوں کو
کھلا دو)۔

9-شبہ کی وجہ سے حد ساقط ہوجاتی ہے اس لئے کہ (اس مجموعہ احادیث سے جن میں سے بعض کو تقویت حاصل ہوتی ہے)(۵) میہ ثابت ہوچکا ہے کہ حدود شبہات سے ختم ہوجاتی

- (۱) حدیث: "من نسبی و هو صائم....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۵۵/۸ طبع اسلامی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
  - (۲) بدایة الجمتهد ار ۲۱۰\_
  - (m) القليو بي ۲/۲ / المغنى ۱۳۲ سا\_
- (۴) حدیث: "أطعمه أهلک" کی روایت بخاری (افتح ۱۹۳ طبع التلفیه)
  نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، پوری حدیث اور اس کے آخری جملہ سے
  طریقۂ استدلال کے لئے دیکھئے (المنتی ۵۵،۵۲٫۲، نیل الأوطار
  ۱۲۲۷)۔
- (۵) حدیث: "ادرؤوا الحدو د بالشبهات" کی روایت ابوسعدالمسعانی نے "الذیل" میں کی ہے" المقاصدالحنه "للسخاوی (رص ساطیع الخانجی) میں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۹۷

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۹۵\_

<sup>(</sup>۳) الجامع لأحكام القرآن ٣/٠٢٠، المكتبة الشعبيه، نيل الأوطار ال/٢٦٠، المعيارار/٥٢، ٥٣\_

<sup>(</sup>٧) جامع الأصول ١٨٥٨، نيل الأوطار ار٢٧٤، الجامع لأحكام القرآن ٢١٠٢، الجامع الأحكام القرآن

ين(۱)\_

دوسرى قسم بخفيف تنقيص:اس كي مثال:

۱۷ - ا - سفر میں چارر کعت والی نمازوں میں قصر کا ہونا قطع نظراس سے کہ قصروا جب ہے یا مندوب ہے (۲)۔

۲-ان ارکان نماز میں کمی کرنا جن کے ادا کرنے سے مریض عاجز ہو جیسے رکوع و سجود وغیرہ کو حسب استطاعت ادا کرنا (۳)۔

تيسرى قتم : تخفيف ابدال: اس كي مثال:

21-وضوء وَ الْكُويْمَ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

میں ہویاتم میں سے کوئی استجاء سے آئے یاتم نے عورت سے صحبت کی
ہو پھرتم کو پانی نہ ملے تو پاک مٹی سے یتم کرلیا کرو۔ یعنی اپنے چہروں
اور ہاتھوں پراس سے سے کرلیا کروہ اللہ نہیں چاہتا ہے کہ تمہارے او پر
کوئی تنگی ڈالے بلکہ وہ تو (یہ) چاہتا ہے کہ تمہیں خوب پاک صاف
ر کھے اور تم پراپنی نعمت پوری کرے تا کہ تم شکر گزاری کرو)۔
چوتھی قسم: تخفیف تقدیم: اس کی مثال:
چوتھی قسم: تخفیف تقدیم: اس کی مثال:

الم ا ا ا عصر کوظہر میں اور عشاء کو مغرب میں مقدم کرنا جسے جمع تقدیم
کہتے ہیں، اور اس کے جواز پر فقہاء نے متعدد حالات میں صراحت کی

کرواوراینے پیرول کوٹخنول سمیت ( دھولیا کرو ) اور اگرتم حالت

جنابت میں ہوتو) ساراجسم) یاک صاف کرلو، اورا گرتم بیار ہو یا سفر

۲- خیر کی طرف سبقت کرنے کے لئے زکوۃ کو حولان حول پر مقدم کرنااس لئے کہ حضرت علیؓ کی روایت ہے: ''أن العباس بن عبد المطلب رضی الله تعالی عنه سأل النبيءَ السلطیٰ فی تعجیل صدقته قبل أن تحل فر خص له فی ذلک ''(۲) (حضرت عباس بن عبد المطلب نے نبی علیلیہ سے حولان حول سے پہلے اپنی زکوۃ جلدادا کرنے کے متعلق معلوم کیا تو آپ علیلیہ نے انہیں اس میں رخصت دی)۔

ہے جیسے سفر، مرض اور خوف (۱)۔

<sup>(</sup>۱) جامع الأصول ۲۹۸،۴۵۹، نیل الأوطار ۲۹۸،۲۹۲، ۳۲۱۲، ۱۲۲۳، ۲۲۲۳، ۲۲۲۰، الدونه ۲۱۵، فتح الباری ۲۳،۲۳۲، النودی علی مسلم ۲۱۵،۲۱۵، المدونه ۱۸۱۱،۱۱۲، امتی ار ۲۵۲،۲۵۳، المعیار ار۱۱۵، مجموع الفتاوی لابن تیمیه ۲۸،۷۷۵،۸۷۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن العباس بن عبد المطلب سأل النبي الله في تعجیل ....." کی روایت ابوداو د (۲۷۲۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ابن حجر نے الفتح (۳۷ سر ۳۳ طبع السّلفیہ) میں اس کے متعدد طرق ذکر کئے ہیں اور مجموعہ طرق سے اس کے ثبوت کی طرف اشارہ کیا ہے۔

ایبائی ہے، ابن تجرسے منقول ہے کہ انہوں نے کہا کہ ''اس کی سند میں ایک راوی غیر معروف ہیں' شوکانی نے '' نیل الاً وطار'' (۲۷۲۷) میں اسے فرکیا ہے اوراس کی متعدد مرفوع وموقوف سندیں ذکر کرکے کہا کہ:اگر چیاس میں معروف کلام ہے لیکن اس باب کی حدیثیں اسے تقویت دے رہی ہیں (یعنی مذکورہ روایات سے اسے قوت حاصل ہور ہی ہے) اس لئے اب یہ حدیث لائق ججت ہے۔

الاشباه والنظائر رص ۱۲۳، الاشباه والنظائر بشرح الحموى ار ۱۶۱\_

<sup>(</sup>٢) تواعدالأ حكام ٢ر٨، نيل الأوطار ٣ر٢٠٠\_

<sup>(</sup>٣) تواعدالأحكام ٢/٨\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ ما نده ر۲ ـ

يانچوين قتم بتخفيف تاخير:اس كي مثال:

19 - ظہر کوعصر تک اور مغرب کوعشاء تک مؤخر کرنا، جزئیات کی کتابوں میں میرجمع تاخیر سے معروف ہے، بیسفر میں، مزدلفہ میں، مرض اور بارش کی وجہ سے اور ان کے علاوہ تاخیر کومباح کرنے والے دیگراعذار کی صورت میں ہوتی ہے (۱)۔

چھٹی شم: مانع کے باقی رہتے ہوئے خفیف اباحت: اس کی مثال:
• ۲-۱- ڈھیلے سے استنجاء کرنے والے کی نماز کا صحیح ہونا حالانکہ
پاخانہ کا اثر باقی رہتا ہے جو بغیر پانی کے پورے طور پرختم نہیں ہوتا۔
۲- پھی نجاستوں کا معاف ہونااس لئے کہوہ نا پاکی کم ہو، یا اس سے
احتر از دشوار ہو، یا اسے زائل کرنا مشکل ہو۔

## د-اسباب کے اعتبار سے رخصتوں کی تقسیم:

یہ تقسیم اصول رخصت کو زیادہ مضبط کرنے والی اور اس کی جزئیات کو زیادہ جمع کرنے والی سمجھی جاتی ہے اور اس اعتبار سے رخصت کی چند تشمیں ہیں جن میں سے بعض درج ذیل ہیں:

1-1- وہ رخصتیں جن کا سبب ضرورت ہو:

بسااوقات مکلّف خطرہ اور شدید مشقت کی ایسی حالت میں پڑجا تاہے جس کی وجہ سے جان یا آبرویاعقل یا مال وغیرہ میں نقصان کا خوف ہوجا تاہے تو ایسی صورت میں حرام کا ارتکاب اس کے لئے متعین یا مباح ہوجا تاہے، یا ترک واجب، یا اس کی تاخیر درست ہوجاتی ہے تا کہ اس سے ضرر کا دفعیہ ہوجائے، البتہ اس میں شرعی قیود کی پابندی لازم ہے (۲)۔ دیکھئے: اصطلاح '' ضرورہ''۔
اسی بنیاد پر فقہاء نے اصول کے قریبی قواعد میں سے ایک اہم

قاعده مقرر فرما یا ہے جس کے الفاظ بیہ ہیں: "الضرودات تبیح المحظودات" (۱) (ضرورتیں ممنوع چیزوں کومباح کردیتی ہیں) اس قاعدہ کودوکلی قاعدول کے فروع میں سے شار کیا جاتا ہے اوروہ یہ ہیں: "إذا ضاق الأمر اتسع" (جب معاملہ میں تنگی ہوتی ہے تو وسعت آجاتی ہے) اور "المضود یزال" (ضررخم کردیا جاتا ہے)، اور اس قاعدہ اور اس سے متعلق قواعد پرفقہاء نے بہت ہی جزئیات متفرع کی ہیں جومتعلقہ ابواب میں دیکھی جائیں۔

۲-۲۲ وه زصتين جن كاسبب حاجت بو:

حاجت کی دوقشمیں ہیں ، عام اور خاص، تفصیلات اصطلاح ''حاجة''میں دیکھئے۔

عاجت کی دونوں قسمیں رخصت کا سبب ہیں، چنانچہ وہ عقود جو خلاف قیاس ہیں یا وہ ممانعت کے اصول سے مستثنی ہیں جیسے سلم، اجارہ، جعل، مغارست، مساقات، قرض مضاربت، استصناع، دخول جمام، وصیت اور ان کے مشابہ دیگر عقود، ان میں رخصت لوگوں کی عام حاجت ہی کے سبب ہوتی ہے اور تادیب کرنے والے کے لئے تادیب میں اور اظہار ت کے لئے متہم لوگوں پر تخی کرنے میں، قاضی، تادیب میں اور اظہار ت کے لئے متہم لوگوں پر تخی کرنے میں، ریشم پہنے راوی یا شاہد کا بار کی کی وجہ سے فخش کے تلفظ کرنے میں، ریشم پہنے اور سونا استعال کرنے میں، علاج کے لئے ستر دیجھنے میں، کفار کو براہ گیختہ کرنے اور ان کو نقصان پہنچانے کے لئے ستر دیجھنے میں، کفار کو متکبر انہ چال چلنے میں، اصلاح کے لئے جھوٹ ہو لئے میں، ظم کی متکبر انہ چال چلنے میں، اصلاح کے دوقت غیبت میں، عورت کے اپنی کسی ضرورت کے لئے گھر سے نکلنے میں، یا اس کے حصول تعلیم، نقوی اور ظلب انصاف کے لئے نگلنے میں، اور علاج کے لئے سفر کرنے میں، ور اس طرح کے دیگر حالات میں رخصت ان حاجتوں کے سبب اور اس طرح کے دیگر حالات میں رخصت ان حاجتوں کے سبب اور اس طرح کے دیگر حالات میں رخصت ان حاجتوں کے سبب

<sup>(</sup>۱) و کیھئے:سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۲) الحمو ي على الإشاه والنظائرًا / ١٨٨\_

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۸۳،۸۳\_

ہوتی ہے جومعاشرہ میں خاص خاص جماعتوں کو پیش آتی ہیں۔ اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جو چیزیں دفع ضرر کے لئے مباح ہیں، وہ دفع حاجت کے لئے بھی مباح ہیں، یعنی ان دونوں کا حکم ایک ہے، البتہ حاجت کے حکم میں استمرار ہے اور خاص طور پراس صورت میں جب حاجت عام ہو، اور ضرورت کا حکم قیام ضرورت کی مدت تک ہے،اس کئے کہ' ضرورت بقدرضرورت ہی ہوتی ہے''(۱)اسی طرح فقهاءاس يرمنفق بين كهمحر مات كي دونتمين بين ممحر مات لذاته اورمحر مات لغير ٥: اول ميں عام طور پر رخصت نہيں دی جاتی الابير کہ کسی مصلحت ضروریه کی حفاظت مقصود ہو، اور دوسری قشم میں رخصت دی جاتی ہے یہاں تک کہ حاجت والی مصلحت کی حفاظت کے لئے بھی دے دی جاتی ہے (۲)، البتہ اگر چہ بعض حالات ہی میں سہی کیکن حرام لغیرہ میں حرام لذاتہ جبیبا معاملہ ہوتا ہے، اس بنیاد اور اس سے پہلی بنیاد ہی کے پیش نظر بیفقهی قاعدہ بناکہ: " الحاجة تنزل منزلة الضرورة" (٣) (جمي حاجت ضرورت کے درجہ میں ہوجاتی ہے)۔اور فقہاء نے اس قاعدہ کے مطابق الیں متفرق جزئیات کی تخ یج کی ہے جنہیں اصول کہہ کر ان کے ساتھ ان کے ہم مثل نظیروں کولاق کیا جاسکتا ہے<sup>(4)</sup>۔

ان کے علاوہ کچھ دوسری رصتیں ہیں جن کے اسباب سفر،مرض، نسیان، جہالت، خطا، نقص، وسوسہ، اسلام میں داخل ہونے کی ترغیب، نومسلم ہونا، تنگ دستی اور عموم بلوی ہیں ان کی تفصیل اصطلاح '' تیسیر''میں دیکھی جائے۔

## بعض دلائل شرعيه سے رخصت كاتعلق:

۲۲ستسان ، مصالح مرسله، مراعات اختلاف ، شرعی مقدارون، شرعی تلافیوں اور شرعی حیلوں میں غور وفکر کرنے والے کوان امور اور رخصتوں کے درمیان ایک ایسا گہراتعلق معلوم ہوسکتا ہے جو آسانی حاصل کرنے اور مکلفین سے تنگی کو دور کرنے کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے، موسوعہ میں ان دلائل کوان کے مقام پردیکھنا چاہئے۔

#### رخصتوں پر قیاس:

۲۲- جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ منصوص رخصتوں کا مفہوم اگر عقلی ہوتوان پران دیگر جزئیات کو قیاس کرناممکن ہے جو گھم کی علت میں ان کے ساتھ شریک ہوں (۱) ، چنا نچ بعض فقہاء نے شمش کے بدلہ انگور کی بیج کے صحیح ہونے کو اس بیج عرایا پر قیاس کیا ہے جس میں رخصت منصوص ہے ، اس لئے کہ ان دونوں کی علت ایک ہے (۲) ، اسی طرح اگرکوئی شخص غلطی سے یا اکراہ کی وجہ سے افطار کرتے تو فقہاء نے اس کے روزہ کو صحیح قرار دیا ہے اور اسے اس شخص پر قیاس کیا ہے جو بھول کر افطار کر لے جس کے روزہ کا صحیح ہونا صدیث نبوی سے ثابت ہے (۳) ، افطار کر لے جس کے روزہ کا میں بھول کر کلام کرنے کو بھی اسی پر قیاس کیا ہے جا آل کیا ہے جو بھول کر کلام کرنے کو بھی اسی پر قیاس کیا ہے جا آل کیا ہے ۔ اس کیا ہے جو کھول کر امام شافعی نے نماز میں بھول کر کلام کرنے کو بھی اسی پر قیاس کیا

اوررمضان میں آئھ میں کسی چیز کے ڈالنے کی وجہ سے افطار کو فقہاء نے سرمہ لگانے پر قیاس کیا ہے جس کی رخصت نص میں دی گئی ہے (۵)۔

<sup>(</sup>۱) شفاء الغليل رص ۱۵۵، نهاية السول ۱۳۵، ۲۵ ـ

لتنقيم بحاشية القير واني رص ٣٦٨ -

<sup>(</sup>۳) النووي على مسلم ۸ / ۳۵\_

<sup>(</sup>٧) الأم ٢ ر ٩٤، شفاء الغليل رص ١٥١\_

<sup>(</sup>۵) العارضه ۳ر ۲۵۷، إعلام الموقعين ۴ر ۲۹۴\_

<sup>(</sup>۱) الحمو ى على الا شباه والنظائر لا بن تجيم ار ۱۱۹، الا شباه والنظائرللسيوطي رص ۸۴ \_

<sup>(</sup>٢) التوضيح على التنقيح سار ٨٠، التلويج على التوضيح سار ٨٠،٨٠ ـ

<sup>(</sup>۳) الحمو ي على الإشباه والنظائر ار ۱۲۲، الإشباه والنظائرللسيوطي رص ۸۹،۸۸ ـ

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع۔

امام ابوحنیفہ اور (امام ابو یوسف کے علاوہ) ان کے دیگر تلامذہ کی رائے ہے کہ رخصتوں پر قیاس کرناممنوع ہے، ان کے دلائل کتب اصول میں تفصیل کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں (۱)۔

### رخصت ياعز بيت كواختيار كرنا:

۲۵ - بسااوقات شریعت اسلامیہ عزیمت یا رخصت کو اختیار کرنے میں مکلّف سے حرج کوختم کردیت ہے، یعنی بعض احوال میں رخصت یا عزیمت پرعمل کرنے کے لئے مکلّف کو اختیار دے دیا جاتا ہے، اس لئے کہ ان دونوں کے درمیان ایسا تعلق ہے جسیا اس واجب کے اجزاء کے درمیان ہوتا ہے جس میں اس کی کسی بھی قتم پرعمل کر لینا کافی ہولیکن اس کے باوجودان کے مابین ترجیح کا میدان وسعے اور کثیر الفائدہ ہے جس میں مجتمدین کے نظریات مختلف ہیں، چنانچہ فقہاء کے مابین اختلاف ہے کہ اس حالت میں، عزیمت کے اختیار کرنے کو ترجیح حاصل ہے یا رخصت کو اختیار کرنا رائح ہے، اور ہر فریق اپنی رائے کو ان دلائل معقولہ کے مجموعہ سے مدل کرتا ہے جنہیں واضح وم تب اندازیر شاطبی نے بیان فرما یا ہے (۲)۔

## رخصتوں کی جشجو میں علماء کی آراء:

۲۱- شرعی رضتیں جوقر آن کریم یا سنت نبوی سے ثابت ہوں ان کا استان میں مقاللہ کا ارشاد کی تلاش وجتبو میں کوئی مضا کھنے ہیں، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: ''إن الله یحب أن تؤتی رخصه كما یحب أن تؤتی

عزائمه (۱) (بلا شبه الله تعالى اس بات كوليند فرمات بي كه اس ك دى موئى رخصتول كواختيار كياجائ جيسے اس كوليند فرمات بي كه اس كى عزيمتول يومل كياجائے)۔

لیکن اجتهادی مذاہب کی رخصتوں کو تلاش کرنا اور ان کے پیچے دوڑ نا جب کہ مذکورہ بالا اور ان جیسے دیگر اسباب میں سے کوئی سبب بھی نہ ہوتو بیشر کی احکام سے راہ فرارا ختیار کرنا اور ذمہ داری سے چھے کارا حاصل کرنا ، اور اوامر ونواہی کی عزیمتوں کو ضائع کرنا ، عبادت میں حق اللہ کا افکار کرنا اور بندوں کے حقوق کو ختم کرنا سمجھا جائے گا، جو شارع حکیم کے مقصد کے خلاف ہے جس میں عام طور پر تخفیف شارع حکیم کے مقصد کے خلاف ہے جس میں عام طور پر تخفیف اور خاص طور پر رخصت کی ترغیب دی گئی ہے: "پُریِنُدُ اللّٰهُ بِحُمُ الْکُوسُو" (اللہ تمہارے حق میں سہولت الیُسُسُر وَ لَا پُرِیدُ بِحُمُ الْکُسُو" (اللہ تمہارے حق میں دشواری نہیں چاہتا)۔ "اللہ تعالی پسند فرماتے ہیں کہ اس کی دی ہوئی رخصتوں کو اختیار کیا جائے" ، اور علماء فرما نے اس پرا جماع نقل کیا ہے (۳) ، اور دوسرے سے قبل کرتے ہوئے فرمایا: اگر تو ہر عالم کی دی ہوئی رخصت کو اختیار کرلے گا تو تیرے اندر فرمایا ، اگر تو ہر عالم کی دی ہوئی رخصت کو اختیار کرلے گا تو تیرے اندر فرمایا ، اگر تام مرجع ہوجائے گا (۵)۔

امام احمد کہتے ہیں: اگر کوئی آ دمی نبیذ میں اہل کوفیہ کے قول پر

<sup>(</sup>۱) المعتمد ۲/۲۵۴،الأ حكام للآمدي ۳/۹،الوصول ۲/۲۵۴ اوراس كے بعد كے صفحات \_

<sup>(</sup>۲) الموافقات ار ۳۳۳،۳۳۳ (ترجيح الأخذ بالعزيمة) اوررص ۳۳۹، ۳۳۸ (ترجيح الأخذ بالرخصة) \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله یحب أن تؤتی رخصه كما یحب أن تؤتی عزائمه" كی روایت طرانی نے اپنی المجم الکبیر (۱۱/ ۳۲۳ طبع وزارة الاوقاف العراقیہ) میں حضرت ابن عبائ سے كی ہے، اور المنذرى نے الترغیب (۵۲۲ ۱۳ طبع الحلمی) میں اس کوشن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره/ ۱۸۵\_

<sup>(</sup>٣) الموافقات ٢٩ر٠ ١٢، شرح انتيق ص ٣٨٧، المعيار ٧٦ (٣٨٢، ٣٨١، ٣٦٩ ـ

<sup>(</sup>۴) مراتب الإجماع رص ۷۵ ــ ۱ ــ

<sup>(</sup>۵) الأكام٢/٩٤١ـ

ساع میں اہل مدینہ کے قول پر اور متعہ میں اہل مکہ کے قول پر عمل کرے تو وہ فاسق ہوگا (۱)۔

قاضی اساعیل ایک روز معتضد عباسی کے پاس گئے تو خلیفہ نے ایک کتاب انہیں پیش کی اور ان سے کہا کہ آ پ اس کتاب کا مطالعہ کریں اس کے مؤلف نے اس میں علماء کی لغز شوں سے رخصتوں کو جمع کر رکھا تھا تو قاضی اساعیل نے اس میں علماء کی لغز شوں سے رخصتوں کو جمع مصنف زندیق ہے، خلیفہ نے کہا: کیا بیاحاد بیث صحیح نہیں ، تو قاضی نے کہا: کہا : صحیح تو ہیں لیکن جس نے مسکر کو مباح کہا ہے اس نے متعہ کو مباح نہیں کہا ہے، اور جس نے متعہ کو مباح کہا ہے اس نے غناء ومسکر کو مباح نہیں کہا، اور کوئی عالم ایسا نہیں جس کی کوئی لغزش نہ ہو، اور جو علماء کی لغزشوں کو جمع کر ہے پھران پڑمل کرے اس کا دین رخصت ہوجائے گا، تو معتضد نے اس کتاب کو جلاد سے کا تھم دیا (۲)۔

حاصل میر که رخصتوں کو اختیار کرنے کا میر مطلب نہیں کہ تکلیف سے چھٹکارا پانے کے لئے ان کی تلاش وجتجو کی جائے بلکہ کسی سبب شری کے پیش نظر سخت تھم سے آسان تھم کی طرف منتقل ہونا مراد ہے۔

## رصتين اضافي بين:

27-رخصتوں کے دلائل یاان کے الفاظ کثیر ہیں، اور شریعت نے ان پرآ مادہ کیا ہے اور انہیں اختیار کرنے کی ترغیب دی ہے کیکن بالآخر وہ اضافی ہیں، یعنی رخصتوں کو اختیار کرنے نہ کرنے میں ہر مکلّف خود مختار ہے (۳) اور اس مسکلہ کی وضاحت کے لئے صرف اتنا جان لینا کافی ہے کہ مثلاً مشقت اسباب رخصت میں سے ایک اہم سبب ہے

- (1) إرشادافغول إلى تحقيق الحق من علم الأصول رص ٢٧٢\_
  - (۲) حواله سابق۔
  - (۳) الموافقات ارمها ۱۵۵٫۳٬۳۱۳ م

لیکن وہ لوگوں کے حالات کے اعتبار سے قوت وضعف میں کم وہیش ہوتی رہتی ہے، چنانچہ مسافر کے حالات ، سفر کے اوقات ، اس کی مدت اور وسائل اور دیگر امور کے لحاظ سے سفر میں مشقت مختلف ہوجاتی ہے جن کو ضبط کرنا اور تما م لوگوں میں ان کا پایا جانادشوار ہے ، اس لئے حکم کو شریعت نے نفس مشقت سے متعلق نہیں فرما یا بلکہ ایک دوسرے ایسے امرکی طرف اس کو منسوب کیا جس میں عام طور پر مشقت ہوتی ہے ، اور وہ سفر ہے اس لئے کہ سفر میں مشقت کے مشقت ہوتی ہوتی ہے ، اور وہ سفر ہے اس لئے کہ سفر میں مشقت کے مونے کاغالب گمان ہوتا ہے۔



د کھئے:'' أطعمہ''۔

## ارِدُ ء

#### تعريف:

ا-"ردء" کا لغوی معنی معین و مددگارہ، یہ" رداً" سے ماخوذہ، اللی عرب ہولتے ہیں: "رداًت الحائط ردء ا" یعنی میں نے دیوار کوتوی ومضبوط کردیا، اور بولا جاتا ہے: "اُرداْت فلانا" یعنی میں نے اس کی مدد کی، اور کہا جاتا ہے: "فلان ردء فلان" یعنی فلاں آ دئی فلاں کی نفرت اور اس کی پشت پناہی کرتا ہے، اس کی جع قلاں آ دئی فلاں کی نفرت اور اس کی پشت پناہی کرتا ہے، اس کی جع تأرداء" ہے۔ اللہ تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام کا قول نقل کرتے ہوئے فرمایا: "فَارُسِلُهُ مَعِی دِدُهً یُصَدِّفُنِیْ" (انہیں کہی میر سے ساتھ رسالت دے دیجئے مددگار بنا کر کہوہ میری تقدیق کرتے ہیں) اس آیت میں ردء سے مراد معین و مددگار ہے (انہیں سے کرتے ہیں) اس آیت میں ردء سے مراد معین و مددگارہ نا کر کہوہ میری قلدین سے اصطلاح میں "اُرداء" وہ لوگ ہیں جو جہاد میں مجالہ بین سے رہیں کہا گری کردیں تو یہ لوگ جنگ کرتے والے جنگ کوترک کردیں تو یہ لوگ جنگ کریں ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### : 1

٢ - لغت مين "مدد " مَدَّه مداً "كاسم بي يعنى زياده كرنا، كهاجاتا

- (۱) سورهٔ فقص ر ۴ س.
- ري متن اللغه؛ المصباح المنير ، لسان العرب، المجم الوسيط ، القرطبي ٢٨٢/١٣ \_
  - (۳) قواعدالفقه للمجد دی/۲۰۳\_

ہے''أمددته بمدد'' لعنی میں نے اس کی مدد کی اور اسے قوت پہنچائی (۱) ،اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ أَمُدَدُنَا کُمُ بِأَمُوالٍ وَّ بَنِیْنَ ' (۲) (اور مال اور بیٹوں سے تہماری مددکریں گے )، دوسری جگدارشاد باری ہے: ''یُمُدِدُ کُمُ رَبُّکُمُ بِحَمْسَةِ آلَافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِیْنَ ' (۳) (تو تہمارا پروردگارتہماری مدد پانچ ہزار نشان کے موئے فرشتوں سے کرےگا)۔

بیر لفظ اصطلاح میں عام طور پران لشکروں کے لئے بولاجاتا ہے جو اللہ کے راستہ میں جہاد کرنے والوں کے ساتھ شریک ہوں (۴)۔

## اجمالي هم:

## معاون كأمال غنيمت ميں حق:

سا-اس پرفقهاء کا انفاق ہے کہ ردء یعنی وہ معاون جو جہاد میں قبال کی نیت سے جائے کین قبال نہ کرے، اور عملی طور پرقبال کرنے والا دونوں مال غنیمت کے اصل استحقاق میں برابر ہیں، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ ان میں سے بعض کو بعض پرفضیات دی جائے گی یا نہیں؟ جمہور کا مذہب سے ہے کہ ان دونوں میں پورے طور پر برابری ہوگی، اس لئے کہ سبب استحقاق میں سب برابر ہیں، اور بیہ حفیہ کے نزد یک قبال کی نیت سے راستہ سے آگے بڑھنا ہے، اور غیر حنفیہ کے نزد یک قبال کی نیت سے راستہ سے آگے بڑھنا ہے، اور غیر حنفیہ کے نزد یک جنگ میں حاضر ہونا ہے، اس لئے کہ حضرت ابو بکر وحضرت نزد یک جنگ میں حاضر ہونا ہے، اس لئے کہ حضرت ابو بکر وحضرت عرض کا رشاد ہے: ''الغنیمة لمن شہد الوقعة''(۵)(غنیمت اس

- (۱) متن اللغه، المصباح، لسان العرب، متعلقه ماده-
  - (۲) سورهٔ إسماء/۲\_
  - (۳) سورهٔ آل عمران ر ۱۲۵\_
- (۴) المهذب ۲ر۲۴،۲۲ن عابدین ۳را۲۳، کشاف القناع ۳ر ۸۳،۸۲
- (۵) فتح القدير ۲۲ر ۲۲۹،۲۲۵، التاج والإ كليل برحاشيه الحطاب ۳۷، ۱۳۷۰، مغنی المحتاج ۲۷،۱۰۱، ۱۰۳، كشاف القناع ۲۸۲، الأحكام السلطانيه للماوردي

شخص کے لئے ہے جواڑائی میں حاضر ہو) نیز اس لئے کہ پورالشکر قال نہیں کیا کرتااس لئے کہ رہے جنگی مصلحت کے خلاف ہے،اس لئے ضرورت اس کی ہوتی ہے کہ بعض لوگ معاون بنکر رہیں اور پچھلوگ سامان کی حفاظت کریں، اور کچھ لوگ چارہ کے انتظام میں رہیں، جنگ میں جیسی ضرورت ہو، مالک پہنے اس کی وضاحت فرمائی ہے (۱)۔ اگر کوئی شخص جنگ میں قبال کی نیت کے بغیر حائے جیسے تاجر، خادم اورپیشه ورمثلا درزی پھراگروہ قبال کرے تو جمہور فقہاء (حنفیہ، ما لكيهاورحنابله ) كےنز ديك مال غنيمت ميں اس كا حصه ہوگا، شا فعيه كا قول اظهر بھی یہی ہے، اور شافعیہ کا اظہر کے خلاف دوسرا قول بہ ہے کہ اسے حصہ نہیں ملے گا اس لئے کہ اس نے قبال کا ارادہ ہی نہیں کیا<sup>(۲)</sup>،اورا گروه قال نه کریتو جمهور کنز دیک غنیمت میں اس کو حصنہیں دیا جائے گا،اس کئے کہنداس نے قال کی نیت کی اور نہ ہی اس میں شریک ہوا، شافعیہ کا ایک قول بہ ہے کہ اسے حصہ ملے گااس کئے کہ وہ جنگ میں حاضر ہوا ہے اور اس میں بھی مسلمانوں کی تعداد بڑھاناہے،اورغالب میہ ہے کہ قبال میں حاضر ہونااسے قبال کی طرف تحییج لے گا، البتہ جو شخص جہاد میں بالکلیہ شریک نہ ہوتو اس کا کوئی حصه نه ہوگاالا په که وه جهاد کی خدمت اورلشکر کی مصلحت ومنفعت ہی میں لگا ہوا ہو،مثلًا امام بعض لوگوں کو دشمن کے حملہ کی نگرانی ودیکیے بھال کے لئے متعین کردے، پاکسی کولشکر سے الگ کر کے دشمن کی گھات میں بیٹھا دے، اس لئے کہ وہ قبال کرنے والے کے مددگار ہیں اور غنیمت میںان کےمعاون ہیں،اس سے قبال کرنے والوں کی ہمت

= رص مهما، اورالاً بي يعلى رص ١٥١\_

(۱) التاج والإكليل ۳/ ۲۰ ۳، اورسابقه مراجع \_

(۲) فقی القد یر ۲۲۲،۲۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات ، الحطاب مع التاج والإ کلیل سرا ۷۳،۳۷۳، نہایة المحتاج ۲۲۵،۱۴۸، مغنی المحتاج ۳۲۰،۱۰۲، ۱۰۰، کشاف القناع ۸۲،۸۳۷.

کوتقویت پہنچتی ہے(۱)۔

اور کمک اگر قبال کے دوران مسلمانوں کے لشکر سے جاملیں تو ان کے لئے حصہ ہوگا، اور اگر قبال کے ختم ہونے اور غنیمت جمع کرنے کے بعد پہنچیں تو ان کے لئے کوئی حصہ نہ ہوگا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

کیکن اگر جنگ کے بعد اور مال غنیمت کودار الاسلام میں لائے جانے سے پہلے مجاہدین سے جاملیں تو حنا بلہ کے نز دیک ان کو حصہ نہیں دیا جائے گا، شا فعیہ کے نز دیک بھی یہی شیح ہے اس لئے کہ وہ لوگ جنگ میں شریک نہیں ہوئے ، اور حنفیہ کے نز دیک ان کے لئے حصہ ہوگا، اور شا فعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے، اس لئے کہ حنفیہ کے نز دیک مال غنیمت میں ملکیت دار الاسلام میں لانے کے بعد ہی حاصل ہوتی ہے (۲)۔

ان مسائل کی تفصیل اصطلاح" غنیمة "میں ہے۔

#### جنایات میں معاون:

۴ - جن جرائم میں تعزیر ہوتی ہے،ان میں اگر قاضی معاون کوسزادینا مناسب سمجھے تو تمام فقہاء کے نز دیک جائز ہے۔

البتہ حدود میں معاون پر حد زنا، حد شرب اور حد فذف نہیں جاری کی جائے گی،اس کئے کہ بیا یہ جرائم ہیں جو مجرم ہی کی ذات ہے تعلق رکھتے ہیں۔

ڈاکہ زنی، چوری اور قتل میں فقہاء کا اختلاف ہے جس کی وضاحت درج ذیل ہے:

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

الف- ڈا کہ زنی میں معاون:

۵ – جمہور فقہاء (حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ) کے نز دیک ڈاکوؤں کے معاون کا حکم بھی ڈاکوؤں ہی کے مانند ہے کہ اگران میں سے ایک آ دمی بھی لوٹ مار کرے تو ان تمام پر حد جاری کی جائے ، اور اگران میں سے ایک قتل کرے تو اس کواور دوسروں کو بھی قتل کیا جائے گا ، اس لئے کہ یہی لوٹ مار کی سزا ہے، اور ڈا کہ زنی اسی طرح ہوتی ہے کہ بعض بعض کے معاون ہوتے ہیں ۔ نیز اس لئے کہلوٹ مار قربت، نصرت اوراعانت پر ہی مبنی ہے اورلوٹ مارکر نے والوں کی عادت بھی یہی ہے کہ بعض لوٹ مارکرتے ہیں اور بعض نصرت واعانت کرتے ہیں،لوٹ مارکرنے والا اپنا کام معاون کی قوت کے بغیرنہیں كرسكتا ہے،اس لئے كها گرمعاون كوبذات خودلوث ماركرنے والے کے تھم میں داخل نہ کیا جائے تو لوٹ مار کا دروازہ کھل جائے گا اس لئے غنیمت کی طرح اس میں بھی بذات خودلوٹ مارکرنے والا اور معاون دونوں برابر ہوں گے، اور دسوقی نے وضاحت فرمائی ہے کہ معاون وہ بھی ہے جس کے اثر ورسوخ سے لوٹ مارکرنے والے تقویت حاصل کریں،اس لئے کہا گراس کا دبد ہدنہ ہوتا تو قاتل قل کی جراًت نہیں کریا تا الہذااس کا دید بیش پراعانت کے تھم میں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کہتے ہیں کہ:اس شخص برحد واجب نہیں ہوگی جولوٹ مار کرنے والوں کی مدد کرے، پاچا ضر ہوکران کی تعداد میں اضافہ کرے، یاان کا جاسوس ہو، کیکن بذات خودلوٹ مارنہ کرے، ایسی صورت میں ایسے خض کوقید وجلا وطنی کے ذریعہ ہزادی جائے گی<sup>(۲)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' حرابۃ'' میں ہے۔

#### ب- چوری میں مددگار:

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہا گر معاون محفوظ جگہ میں داخل نہ ہواور نہ مال نکا لئے میں شریک ہوتواس پر حدجاری نہیں ہوگی<sup>(۱)</sup>۔
 ان مسائل کی تفصیل اصطلاح '' سرقتہ'' میں ہے۔

ے - قصاص واجب کرنے والی چیز وں میں معاون: کے -اگر کسی انسان کے تل پرایک جماعت جمع ہواوران میں سے بعض قتل کے ممل کوانجام دیں اور دوسرے اس فعل کا بذات خود ارتکاب نہ کریں لیکن قتل کی طرف سبقت کرنے میں سب متفق ہوں اور قاتلوں کے معاون ہوکر حاضر رہیں تواس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب یہ ہے کہ جو شخص بذات خود قبل کا عمل انجام نہ دے اس پر قصاص واجب نہ ہوگا اس لئے کہ ان کے نز دیک جماعت کے قصاص میں ہرایک کی طرف سے فعل کا پایا جانا شرط ہے، اور حنفیۃ تو ارتکاب فعل سے آگے بڑھ کریہ بھی شرط لگاتے ہیں کہ ہرایک کاری زخم لگائے (۲)۔

البتہ اصح قول کے مطابق شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک بیشر طنہیں ہے، وہ کہتے ہیں کہ: ایک کے بدلے میں پوری جماعت کوقل کیا جائے اگر چہ تعداد اور شدت میں ان کے زخم کم ومیش ہوں، اس بنا پر جمہور کے نزدیک معاون پر قصاص نہیں ہے۔

ما لکیہ کہتے ہیں کہ: اگر معاونین اس طریقہ پر ہوں کہ اگران سے تعاون طلب کیا جائے تو وہ تعاون کریں، اور اگر دوسرے نہ ماریں تو قتل کیا ماریں تو قتل کیا ماریں تو قتل کیا ہے۔ جائے گا،اس لئے کہ سب ہی نے قتل کرنے یا مارنے کا ارادہ کیا ہے

<sup>(</sup>۲) المهذب۲۸۲۲مغنی الحتاج ۱۸۲۷۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۱۲۸۳،۲۸۳ مغنی الحتاج ۱۷۲، المغنی لابن قدامه ۸ ر ۲۸۳ - ۲۸۳ - ۲۸۳

<sup>(</sup>٢) الزيلعي مع الهوامش للشلبي ١١٣/١ . فقت القدير مع الهدابي ٢٣٣/ ٢٣٣\_

اور حاضر ہوئے ہیں اگر چیار تکاب فعل ان میں سے سی ایک نے ہی کما ہو (۱) ہ

اسی لئے قتل پرجمع ہونے والے معاونین سے قصاص لیا جائے گااگر چہار تکاب فعل ان میں سے کسی ایک ہی نے کیا ہو، بشرطیکہ وہ اس طرح ہوں کہ اگر ان سے تعاون طلب کیا جائے تو تعاون کریں گے۔

اس مسئلہ کی تفصیل اصطلاح '' تو اطو'' (جہما ص ۱۳۸)، اور '' قصاص'' میں ہے۔

#### وراثت ہے محروم ہونے میں تعاون کا اثر:

۸ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ قاتل میراث سے محروم ہوگا اوراگر اس کے فعل پرقصاص یا دیت یا کفارہ لازم نہ آئے تو ائمہ ثلاثہ کے نزدیک اسے اس کے مقتول مورث کی وراثت سے محروم نہیں کیاجائے، اس میں شافعیہ کا اختلاف ہے، وہ کہتے ہیں : قتل میں جس کا بھی دخل ہووہ میراث سے محروم ہوگا، خواہ آل کسی حق ہی کے سبب ہو جیسے قصاص لینے والا اور امام اور قاضی ، خواہ آل عمد اہویا عمد انہ ہو، خواہ اس قبل میں ضمان ہویا نہ ہو۔

اور جو شخص فعل قبل کا خودار تکاب کرے یااس کا سبب بنے وہ میراث سے محروم ہوگا، سبب بننے کی صورت میں حفیہ کا اختلاف ہے جیسے وہ شخص جو دوسرے کی ملکیت میں کنواں کھودے یا پتھرر کھ دے (۲)، یہ فی الجملہ ہے جس کی تفصیل اصطلاح ''إرث' جسس فقرہ درکااورا صطلاح ''قتل' میں ہے۔

- (۱) الدسوقی ۲۲۵۸، نهایة الحتاج ۱۲۲۳،۲۲۱، المغنی لابن قدامه ۱۲۷۲،۹۷۲، مغنی الحتاج ۲۲/۸۲۰
- (۲) السراجييرس ۱۹۰۱ه العذب الفائض ار ۱۳۰۰ ۳۰ مغنی الحتاج ۲۲،۲۵، در ۲۲،۲۵، العذب الفائض الر ۲۲،۲۵، منی الحتاج ۲۲،۲۵، در ۲۸

## رداء

#### تعریف:

ا - لغت میں'' رداء'' کاا یک معنی: وہ کپڑا ہے جس کے ذریعہ کنگی سے او پرجسم کااو پر والا حصہ چھپا یا جائے ، اور اس کا اطلاق اس پر بھی ہوتا ہے جو چادر کی طرح اوڑ ھاجائے ، اور پہنا جائے (۱)۔

اصطلاح فقہاء میں رداء وہ کیڑا ہے جس سے بدن کے اوپر والے حصہ کو چھپایا جائے، اس کا مقابل'' الإ زار'' ہے اور بیروہ کیڑا ہے جو بدن کے نیچے کے حصہ کو چھیائے (۲)۔

## شرعی حکم:

۲-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ محرم کے لئے سفید، نئی یا دھلی ہوئی چادر اور نئی پہننا مستحب ہے (۳) اس لئے کہ امام احمد نے حضرت ابن عمر سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ ' لیحرم أحد کم فی إزار و رداء و نعلین "(۴) (تم لوگول کو ایک ازار، ایک چادر اور دو چپلول میں احرام باندھنا چاہئے )۔ تفصیل اصطلاح "احرام' میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، متن اللغة ، المجم الوسيط -

<sup>(</sup>٢) حاشية الجمل ٢/ ٥٠٣، حاشية الدسوقي الر٢٥٠،٢٣٩ ـ

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲۷۲۴، ابن عابدین ۷۷۲۱، حافیة الجمل ۷۲، ۵۰۴۰، حافیة الدسوقی ۷۲۳-

ما لکیہ کہتے ہیں: ''رداء'' ہرنمازی کے لئے مندوب ہے خواہ وہ نفل ہی پڑھے، اور '' رداء'' اس چادر کو کہتے ہیں جو کپڑوں کے او پر کندھوں پر ڈالی جائے اور اس سے سرکو نہ ڈھانیا جائے، ائمہ مساجد کے لئے اس کی تاکید ہے، اس کا ترک کرنا ان کے لئے مکروہ ہے (۱)۔

جہورفقہاء کہتے ہیں کہ جمیص اور رداء میں نماز پڑھنا افضل ہے اور اگر ایک ہی کپڑے پراکتفاء کرنا چاہے تو جمیص چادر سے افضل ہے، اس کے کہوہ پردہ پوشی میں زیادہ کامل ہے، اس کے بعد رداء کا اور اس کے بعد ازار کا درجہ ہے، اور اگر دو کپڑوں میں نماز پڑھنا چاہے تو جمیص اور چادر افضل ہیں، اس کے بعد قیص کے ساتھ پاجامہ یالنگی، پھر چادر کے ساتھ لیا چاہم ہیں سے کوئی ایک ہو، اور چادر کے ساتھ لیا چاہم ہیں سے کوئی ایک ہو، اور چادر کے ساتھ لیا خاہم ہیں سے افضل ہے، اس لئے کہ یہ صحابہ کا لباس ہے، نیز اس لئے کہ اس سے بدن کے الگ الگ جھے ظاہر نہیں ہوتے (۲)۔

شافعیہ کہتے ہیں کہ بیص، چادریالنگی یا پائجامہ کے ساتھ انگی مع پائجامہ سے بہتر ہے اور اگر صرف چا در میں نماز پڑھے اور وہ کشادہ ہوتو اسے اپنے او پر لپیٹ لے، اور اگر وہ تنگ ہوتو اپنے دونوں کندھوں پر اس کے دونوں کنارے ڈال لے (۳) اور اضطباع کے ساتھ نماز پڑھنا مکر وہ ہے اس طرح کہ چادر کا درمیانی حصہ اپنے دائیں کندھے کے نیچ کر لے اور دونوں کنارے بائیں کندھے پر ڈال لے، اور اشتمال الصماء مکر وہ ہے، اس طرح کہ پورے بدن کو چادرسے ڈھانک کراس کے مکر وہ ہے، اس طرح کہ پورے بدن کو چادرسے ڈھانک کراس کے

(۳) سابقهمراجع <sub>-</sub>

دونوں کنارے اپنے بائیں کندھے پرڈال لے، اور اشتمال الیہود بھی مکروہ ہے اور وہ یہ ہے کہ اپنے پورے بدن کو کپڑے سے ڈھانپ لے، اور اس کے کناروں کو اوپر نہ ڈالے (۱) اس لئے کہ اس منع کیا گیا ہے۔ دیکھئے: اصطلاح ''صلاۃ''۔

#### دعاءاستسقاء مين چادر بايثنا:

سا - جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ دعاء استسقاء کے بعد چادر پلٹنا مستحب ہے، اوراس کی صورت یہ ہے کہ چادر کا جو حصد دائیں کندھے پر ہواسے بائیں پر ڈوال لیاجائے اور جو بائیں پر ہواسے دائیں پر ڈال لیاجائے اور جو بائیں پر ہواسے دائیں پر ڈال لیاجائے (۲)۔

بخاری شریف میں روایت ہے: "أن النبی عَلَیْ خوج إلی المصلی فاستسقی فاستقبل القبلة و قلب ردائه فصلی رکھتین "(") (نبی کریم عَلِی عیدگاه تشریف لے گئے اور بارش کی دعافر مائی توقبلہ کی طرف متوجہ ہوئے اور آپ عَلِی فی نے چادر پلٹ لیا ور دور کعتیں پڑھیں)۔

امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں کہ چادر پلٹے بغیر صرف دعا کرےگا<sup>(۴)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ار ۳۳۱،۲۴۹\_

<sup>(</sup>۲) المجموع سرسا2ا، كشاف القناع ار ۲۶۷، الإختيار ار ۲۵، مغنی المحتاج ار ۱۸۷۔

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب الروكا، مغنى المحتاج الر ١٨٧\_

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب ار ٢٩٢ ، حاشية الدسوقي ار ٢٠ ٢ ، كشاف القناع ٢ را ٧ ـ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْكِ خرج إلى المصلی ....." كى روایت بخاری (۳) (الفتح ۹۸/۲ طبع التلفیه) نے حضرت عبدالله بن زید سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۲۵،۵۱۷ ختیار ار ۴۵\_

میں ضروری ہے ان کا ذکر کرتے ہوئے فقہاءفر ماتے ہیں کہ مال زکوۃ

## رداءة

#### تعريف:

ا-''رداءة'' لغت ميں: جودة كى ضد ہے، اوراس كامعنى ذلت اور فساد ہے، عربی ميں كہتے ہيں: ''ردؤ الشيء رداء ة (گھٹيا ہونا)، اسم صفت فعيل كے وزن پر ردئ ہے يعنی خسيس وگھٹيا (۱)، اس كى ضد جاد الشيء جُودة و جَوده (ضمه وفته كے ساتھ) ہے يعنی كسي چيز كاعمدہ ہونا۔

فقہاء کے یہاں اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (ام)۔

### رداءت ہے متعلق احکام: زکوۃ میں جید کی طِگەردی دینا:

۲ - جس جید مال میں زکوۃ واجب ہواس کے بدلہ ردی نکالنا مالک کے لئے بھی کے جائز نہیں ، اسی طرح صدقہ وصول کرنے والے کے لئے بھی اس کالینا جائز نہیں (۲)۔

جن صفات کی رعایت زکوۃ دہندہ اوروصول کنندہ کے لئے زکوۃ

اوسط درجہ کا ہواسی لئے وصول کنندہ کے لئے جیدیا ردی لینا درست

نہیں الا یہ کہ صاحب مال اپنی رضامندی سے پیش کرے، چنانچہ

حضرت عروه سے مروی حدیث ہے: "ان النبی عَلَيْتِ بعث رجلا

على الصدقة و أمره أن يأخذ البكر و الشارف وذا العيب

و إياك و حزرات أنفسهم "(١) (نبي عَلِيُّ نُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

زکوۃ وصول کرنے کے لئے بھیجااوراسے حکم دیا کہوہ جوان، بوڑھی اور

ایک دوسری روایت ہے کہ آپ علیہ نے معاذین جبل ا

اور ابوداؤد نے اپنی سند کے ساتھ نبی عظیمہ سے روایت کی

عِ كُما يَعْلِينَهُ فِي وَرَما يا: "ثلاث من فعلهن فقد طعم طعم

الإيمان: من عبد الله وحده و أنه لا إله إلا الله، و أعطى

زكاة ماله طيبة بها نفسه رافدة $\binom{r}{r}$  عليه كل عام ولايعطى

الهرمة ولا الدرنة $^{(a)}$  ولا المريضة ولاالشرط $^{(a)}$  اللئيمة

سے کہا:"إياك وكرائم أموالهم"(٢) (ان كعره اموال سے

عیب والی اونٹنی لے لے اوران کے عمد ہ اموال سے بیچے )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بعث رجلا علی الصدقة" کی روایت ابوداؤد نے المراسل (۱) حدیث: "بعث رجلا علی الصدقة" کی روایت ابوداؤد نے المراسل (۱۳۲ طبع الحلی) میں حضرت عمر بن الخطاب سے روایت کی کہ انہوں نے فرمایا: "لاتأخذوا حزرات المسلمین" (مسلمانوں کے عمر مال مت لو)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إیاکم و کوائم أموالهم" کی روایت بخاری (افتح سر ۳۵۷ طبع السّلفیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المرافدة: تعاون كرنے والا، يعنى اس كانفس اس كى ادائيگى كے لئے اس كا تعاون كرے(النہابيلا بن الأثير، رفد)۔

<sup>(</sup>م) الدرنة: خارشي (المغنى ٢٠٢٧) \_

<sup>(</sup>۵) الشوط: گھٹیامال (المغنی ۲۰۲/۲)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، مصباح المنير، متن اللغه ماده: (جود، ردؤ)، جمهور اللغه ۳/۲۵۱،حاشيةميرة۲/۲۵۵،مطالب أولى النبي ۳/۲۱۲\_

<sup>(</sup>ام) بدائع الصنائع ۱۸۹۵،مطالب أولى انهى ۱۲۲۳،الدسوقی ۲۲۳،۸۰،۴۴۳، روضة الطالبین ۱۲۳۳\_

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ٢٠٨/شائع كرده دارالجيل \_

ولكن من وسط أموالكم فإن الله لم يسألكم خيره ولم يأمركم بشره "(۱) (تين چيزي بي جوانهيں انجام دے گاوه ايمان كى لذت محسول كرے گا: صرف الله تعالى كى عبادت كرے اور بيشك الله تعالى كے سواكوئى معبود نهيں ، اور ہر سال خوش اور مطمئن ہوكرا پنے مال كى ذكوة اداكرے اور بوڑھى اور خارشى افتئى نه دے اور نه بيار الاغر) اور نه گيا مال وے ، بلكہ جوتمهارے اموال ميں سے در ميانى ہواس لئے كه الله تعالى تم سے بہترين مال كا مطالبہ نهيں فرماتے اور نه تمهيں بالكل بركار مال كا تحمل ديے ہيں۔

نیز اس کئے کہ زکوۃ کا مدار جانبین کی رعایت پر ہے اور میہ درمیانی لینے میں ہے، اور درمیانی وہ ہے جوسب سے عمدہ سے کم اور سب سے گھٹیا سے اچھا ہو<sup>(۲)</sup>۔

#### ردی کے بدلہ عمرہ کی ہیج:

سا- اکثر اہل علم کی رائے ہیہ ہے کہ اشیاء ربوبی میں برابر سرابر تھے کے جواز اور کی وزیادتی کے ساتھ اس کے حرام ہونے میں عمدہ اور گھٹیا برابر ہیں اس لئے کہ رسول اللہ علیقی کا ارشاد ہے: "جیدها و دینھا سواء" (ان میں جیدوردی برابر ہیں) نیز اس لئے کہ

- (۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۳۳، الشرح الصغير مع حاشية الصاوى ار ۲۰۴-
- (۳) حدیث: "جیدها وردیئها سواء" کو زیلعی نے نصب الرابی( ۳۷/۱۳ طبع کم سواء" کو زیلعی کے نصب الرابی( ۳۷/۱۳ طبع کم کم سالت کامفہوم ابوسعید کی المحکس العلمی ) میں ذکر کیا ہے اوراس کامفہوم ابوسعید کی

وصف کے فرق کوعام طور پر فرق شارنہیں کیا جاتا ہے اگراس کا اعتبار کیا جاتا توخرید و فروخت کا دروازہ ہی بند ہوجاتا، اس لئے کہ عوضین میں کچھ نہ کچھ تفاوت ضرور ہوتا ہے، اس لئے اس کا اعتبار نہیں کیا جاتا ہے(ا)۔

## مسلم فيه ميں رداءت كا ذكر:

۷ - حفیہ، مالکیہ، حنابلہ اورایک قول میں شافعیہ سلم کے صحیح ہونے کے لئے مسلم فیہ میں عمد گی اور گھٹیا کے ذکر کرنے کو شرط قرار دیتے ہیں اس لئے کہ ان دونوں سے الگ الگ مقصد ہوا کرتا ہے اس لئے کہ ان دونوں سے الگ الگ مقصد ہوا کرتا ہے اس لئے کہ ان ذکر نہ کرنا نزاع کا باعث ہوجا تا ہے (۲)۔

جن شرائط کے کمل پائے جانے کے بغیر بیے سلم سے خہیں ہوتی ان کاذ کرکرتے ہوئے ابن قدامہ نے کہا ہے:

مسلم فیہ کوان اوصاف کے ذکر سے متعین کیا جائے جن کے بد لنے سے عموما قیمت بدل جاتی ہے،اس لئے کہ مسلم فیہ ذمہ میں ایک عوض ہے توشن کی طرح وصف کے ذریعہ اس کا معلوم ہونا ضروری ہے،اوراس لئے بھی کہ پیغ کا معلوم ہونا شرط ہے جو یا تو دیکھ کر ہوسکتا ہے،اوراس لئے بھی کہ ہوسکتا ہے،اور یہاں دیکھناممکن نہیں ہے یا اوصاف بیان کر کے ہوسکتا ہے،اور یہاں دیکھناممکن نہیں ہے اس لئے اوصاف کا ذکر کرنامتعین ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ثلاث من فعلهن فقد طعم طعم الإیمان" کی روایت ابوداور (۲۲۰/۲۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبدالله بن معاویه الغاضری سے کی ہے، المنذری نے مخضر السنن (۱۹۸۶ شائع کرده دارالمعرفه) میں کہا کہ انہوں نے اس کی روایت انقطاع کے ساتھ کی ہے اور ابوالقاسم البغوی نے مجم الصحابہ میں اسے مسنداذ کرکیا ہے نیز اسے ابوالقاسم طبرانی وغیرہ نے مسنداذ کرکیا ہے نیز اسے ابوالقاسم طبح المکتب الإسلامی) میں مسندائے۔

مدیث کے اطلاق سے ماخوذ ہے، ابوسعید کی حدیث: ''الذھب بالذھب، و الفضة بالفضة ... مثلا بمثل بدا بید...الخ''جس کی روایت مسلم (۱۲۱۱/۳۱ طبح الحلی) نے کی ہے، الجموع ۲۲۸،۳۲۲، المغنی ۱۸۰۲، مفتی ۱۹۲۲،

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲ را ۱۵ شائع كرده دارا حياء التراث العربي، الزيلعي ۸۹/۸، المغنى ۱۹/۸، المغنى ۱۹/۸، المجموع ۱۰ ۸۳۰.

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۵/۷۰، الجوهرة النيرة ار۲۲۲، الإختيار ۲/۳۵،۳۵، الامتيار ۳۵،۳۵، ۳۵، ۱۵، الشرح الصغير ۳۸/۸۷، نهاية المختاج ۲/۸۰۸ روضة الطالبين ۱۸/۳، ۱۸۸، المننی ۱۸/۳، ۱۸۰۸، المننی ۱۸/۳، ۱۸

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اوصاف کی دونشمیں ہیں: ایک وہ جن کا شرط ہونامتفق علیہ ہے، دوسرے وہ جن کا شرط ہونامختلف فیہ ہے، متفق علیہ تین اوصاف ہیں: جنس ، نوع اور عمدہ یا گھٹیا ہونا۔ ہرمسلم فیہ میں ان تینوں کا ہونا ضروری ہے (۱)۔

شافعیہ کا اصح مذہب سے ہے کہ مسلم فیہ میں عمدہ یا گھٹیا ہونے کا ذکر کرنا شرط نہیں، اور یہاں مطلق کوعرف کی وجہ سے عمدہ پرمجمول کیا جائے گا(۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح دسلم'۔

### حواله میں عمدہ اور گھٹیا ہونے کا ذکر:

۵- ما لکیہ، حنابلہ اور اصح مذہب کے مطابق شافعیہ حوالہ کے صحیح ہونے کے لئے دونوں دیون (محال بہومحال علیہ) میں جنس وقدر، فوری واجب الاداء یا ادھار ہونے میں صحیح وسالم اور ٹوٹے ہوئے ہونے ، اور عمدہ اور گھٹیا ہونے کے اعتبار سے برابری کو شرط قرار دیتے ہیں، اس لئے کہ حوالہ حق کو منتقل کرنا ہے تو اس کا منتقل ہونا اس کی صفت ہی کے اعتبار سے ہوگا (س) اور صفت سے مرادوہ ہے جس کی صفت ہی کے اعتبار سے ہوگا (س) اور صفت سے مرادوہ ہے جس میں عمدہ یا گھٹیا ہونا اور صحیح وسالم یا ٹوٹا ہوا ہونا داخل ہو (۲۰)۔

شافعیہ کا ایک قول مہے کہ: قلیل کے بدلہ کثیر پر مجیح کے بدلہ ٹوٹے پر ،عمدہ کا گھٹیا پر ،ادھار کا معجّل پر ،اورجس کی مدت بعید ہواس کا اس پرجس کی مدت قریب ہو،حوالہ جائز ہے (۵)۔

حفیہ حوالہ کے صحیح ہونے کے لئے بیشرطنہیں لگاتے کہ

مجال علیم کیل کامدیون ہو،اسی لئے ان کےنز دیک دونوں دیون مجال

بدومحال عليد كے درميان جنس يا قدريا صفت كے لحاظ سے برابرى شرط

تفصيل اصطلاح '' حواله'' ميں د تکھئے۔

بیر فی طرط کے مطاقا مر ان دھے اور اسے فلد روستات ہے اس بار سے اس سے ممتر کی ادائیگی اس سے ممتر کی ادائیگی کی جائے تو یہ جائز ہے (۲)۔

اس مسکلہ کی بعض صورتوں میں تفصیل اور فقہاء کا اختلاف ہے جس کے لئے اصطلاح'' قرض'' دیکھا جائے۔

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه ماده: (۲۸۲)\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۳ س

قرض میں عمدہ کے بدلہ گھٹیالینا: ۲ - قرض دہندہ پر قرض میں عمدہ کی جگہ گھٹیالینا ضروری نہیں، اگروہ بغیر کسی شرط کے مطلقا قرض دے اور اسے قدر وصفت کے اعتبار سے

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۳۰۴ س

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۴ر۲۸، نهاية المحتاج ۲۰۸/۴

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٣/١٣، تخة المحتاج ١٨٠٥، المغنى ١/٥٤٥، الكافى ١/٢١٩، الشرح الصغير ٢/٢١٨، الحرشي ١/٢٣٨، طبع العامرة -

<sup>(</sup>۴) تخفة الحتاج ۵ر ۲۳۰ ـ

<sup>(</sup>۵) روضة الطالبين ۴ / ۲۳ ـ

.....

(فقره ۲۳،جسص ۹۹)\_

تقسیم بذرایعہ رداس تقسیم کو کہتے ہیں جس میں ایک شریک دوسرے کو مال مشترک کے علاوہ مال دینے کا محتاج ہو، جیسے مشترکہ زمین میں ایک طرف کنوال یا درخت ہوجس کی تقسیم نہ ہوسکتی ہواور دوسری طرف کا حصہ باہر سے بچھ ملائے بغیراس کے برابر نہ ہوسکت و جوشن اس حصہ کو لے گاجس میں کنوال یا درخت ہے وہ اس کنویں یا درخت کی قیمت کا حصہ ادا کرے گا<sup>(1)</sup> ،اس کی تفصیل اصطلاح درخت کی قیمت کا حصہ ادا کرے گا<sup>(1)</sup> ،اس کی تفصیل اصطلاح درخت کی قیمت کا حصہ ادا کرے گا<sup>(1)</sup> ،اس کی تفصیل اصطلاح درخت ہے۔

## شرعی حکم:

۲ - رد کا شرعی حکم مقامات کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے جو درج ذیل ہے:

عقو دمیں رد:

رد کے اسباب:

رد کے بہت سے اسباب ہیں جن میں سے چنردرج ذیل ہیں:

"-الف-استحقاق: اگر میر ظاہر ہوجائے کہ فلال چیز کا دوسرا حقدار
ہے تواسے اس کے مستحق پر لوٹا دینا واجب ہے خواہ وہ عقو دمیں ہوجیسے
تع اور بہہ، یا جنایات میں ہوجیسے غصب اور چوری، اس لئے کہ
رسول اللہ علی کا ارشاد ہے: "علی الید ما أخذت حتی
تؤ دی" (۲) (ہاتھ پر وہ چیز لازم ہے جواس نے لی یہاں تک کہ وہ

## رو

#### تعریف:

ا-"رد" لغت میں: رددت الشیء کا مصدر ہے، اس کا معنی کسی چیز کوروکنا اور چیرنا ہے، اور رد الشی کا معنی اس کولوٹا نا بھی ہے، حضرت عائش گی حدیث میں ہے: "من عمل عملا لیس علیه أمر نا فهو رد"() (جس نے ایساعمل کیا جس پر ہماراعمل نہیں تو وہ رد ہے) لینی اس کواس پر لوٹا دیا جائے گا، اور بیاس صورت میں ہے جب وہ عمل سنت کے خلاف ہو۔

جب کوئی کسی چیز کو قبول نہ کرے تو اس کے لئے رقہ علیہ الشیء،اور کسی کوغلط قرار دیا جائے تو اس کے لئے رقہ فلاناً، منزل تک پہنچا دینے اور واپس کردیئے کے لئے رقہ إلى منز له،اور جواباً کہاجا تاہے۔

اس کا اصطلاحی معنی فی الجملہ اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے(۲) ہے

وراثت میں ردیہ ہے کہ بنسی ذوی الفروض کے حصول سے جو مال نج جائے اورکسی دوسرے کا کوئی استحقاق نہ ہوتوان کے حقوق کے بقدر اس مال کو انہیں پر لوٹا دیا جائے، دیکھئے: اصطلاح '' إرث'

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۴۲۳ مطبع مصطفیٰ البابی الحلبی ۱۹۰۸ء، أدب القضاء رص ۵۲۷ طبع دوم دارالفكر ۱۹۸۲ء تحقیق ڈاکٹر محمد الزحیلی ۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "علی الید ما أخذت حتی تؤدی" کی روایت الوداؤد (۳) ۸۲۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حسن بن سمرہ سے کیا ہے، ابن حجر نے اسے معلول قرار دیتے ہوئے کہا: حسن کا سمرہ سے ساع مختلف فیہ ہے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من عمل عملا لیس علیه أمرنا فهو رد" کی روایت مسلم (۱۳ ۱۳ طبح الحلبی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ليان العرب، القامون الحيط، المصباح المنير ماده: (ردد)،القليو في وعميره سررا۲ طبع عيسي الباني الحلبي -

اسےلوٹادے)۔

اس کی تفصیل اصطلاح ''استحقاق'' (ج ساص ۳۰ س) اور اصطلاح''استر داد' (فقره ۵،ج ساص ۳۸ س) میں گذر پجی ہے۔ سام ۳۰ سام کا دوم خواہ ان کی اصل سم سب عقود غیر لازمہ کا فنخ: ان میں عدم لزوم خواہ ان کی اصل حقیقت کی وجہ سے ہوجیسے ودیعت وشرکت، یاان میں خیار کی سی نوع کے آ جانے کے سبب ہوجیسے بچے واجارہ ،اس صورت میں طرفین میں سے ہرایک کو یا جس کو خیار ہوفنخ کاحق ہوگا، اور جو بھی اس کے قبضہ میں ہوگا وہ اسے دوسر نے رہتی کولوٹائے گا(۱)۔

۵-ج-عقد کا باطل ہونا: جب یہ معلوم ہوجائے کہ عقد باطل ہے تو متعاقدین میں سے ہرایک پراس چیز کالوٹا ناوا جب ہوجا تا ہے جواس نے دوسرے سے لی ہے،اس لئے کہ عقد باطل کا شرعاً نہ کوئی وجود ہوتا ہے اور نہ کوئی نتیجہ اس سے برآ مدہوتا ہے۔

حنفیہ کے نزدیک عقد فاسد ق اللہ کی وجہ سے فنخ کا مستحق ہے، مالا نکہ وہ ہے فنخ کا مستحق ہے، مالا نکہ وہ قبضہ سے ملکیت کا فائدہ دیتا ہے، البتہ ملکیت غیر لازم ہوتی ہے، اور بیج فاسد میں فنخ کی صورت میں مبیع بائع کو اور ثمن مشتری کو واپس کرنا ضروری ہے (۲)۔ دیکھئے:'' استر داد''۔

۲ - د-ا قاله: اس کامحل عقو دلازمه بین، اورا قاله کا تقاضایه ہے که معاملہ کواسی حالت پر پہلے سے تھا، لیعنی مبیع بیا کے کواور ثمن مشتری کولوٹا دیا جائے (۳) ،خواہ فقہاء اسے فنخ کہیں جیسے شافعیه، حنابلہ اور محمد بن الحن ،خواہ متعاقدین اور غیر متعاقدین

کے حق میں بھے سمجھیں جیسے مالکیہ، اور امام ابولوسف کا مذہب ہے،
اور خواہ ابو حنیفہ کے مذہب کے مطابق اسے عاقدین کے حق میں فنخ
اور غیر عاقدین کے حق میں بھے کہا جائے، اس کی پوری تفصیل
اصطلاح '' اقالہ' (ج۵ص ۲۲) میں گذر چکی ہے۔

ک - رو - مرت عقد کاختم ہوجانا: جوعقود مدت کے ساتھ مقید ہوتے ہیں ان میں جب مدت عقد پوری ہوجائے تو جمہور فقہاء کے نزدیک متاجر پراپنا قبضا ٹھالینالا زم ہے، لوٹانااس پرضروری نہیں، امام احمد سے پوچھا گیا کہ اگرکوئی چو پایہ کرایہ پر یا بطور عاریت یا بطور ود بعت کہا: جو تحف کوئی چز عاریۃ کے اتو جہاں اس نے اسے لیا ہے وہیں اس کہا: جو تحف کوئی چز عاریۃ کے اتو جہاں اس نے اسے لیا ہے وہیں اس کو لوٹانا اس پر لازم ہوگا، تو انھوں نے عاریت میں رد کو واجب قرار دیا ہے اور اجارہ وود بعت میں واجب قرار نہیں دیا، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اجارہ الیا عقد ہے جو ضان کا تقاضا نہیں کرتا اس لئے وہ اس کے لوٹا دینے اور اس کے خرج کا بھی تقاضا نہیں کرتا اس لئے وہ اور عاریت اس کے لوٹا دینے اور اس کے خرج کا بھی تقاضا نہیں کرتا جیسے ود بعت اور عاریت اس کے خرج کا بھی تقاضا نہیں کرتا جیسے ود بعت کی طرح اس کو واپس کرنا بھی واجب ہوگا، اسی لئے کہ اس کا خمان واجب ہے تو اس کو واپس کرنا بھی واجب ہوگا، اسی لئے جب اجارہ کی طرح اس کو واپس کرنا بھی واجب ہوگا، اسی لئے جب اجارہ کی طور امانت رہ جا تا ہے، اگر وہ بغیر کوتا ہی کے تلف ہوجائے تو وہ سامان کرا بیدار کے قبضہ میں ود بعت کی طرح کوئی ضان نہیں ہوگا۔

مدت اجارہ پوری ہونے کے بعد کرایہ پر لی ہوئی چیز کولوٹانے میں شافعیہ کااختلاف ہے، بعض کہتے ہیں: مطالبہ سے پہلے لوٹانالازم نہیں، اس لئے کہ وہ امانت ہے اس لئے ودیعت کی طرح طلب سے قبل اس کالوٹانا ضروری نہیں، اور بعض کہتے ہیں: لوٹانالازم ہے، اس لئے کہ اجارہ مکمل ہوجانے کے بعد اسے اس کو روکے رکھنے کی اجازت نہیں لہذا اس پراسے لوٹانالازم ہے جیسے کہ وہ عاریت جس

<sup>=</sup> التخیص الحبیر (۳۰ ۵۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ایبابی ہے۔

<sup>(</sup>۱) و مکھئے:الموسوعة الفقهيه ۱۲۸۳،فقره (۲،۷۔

<sup>(</sup>٢) و كيهيِّه:الموسوعة الفقهية اصطلاح" استرداذ"ج ٣٨٥/٨م. فقره (١٥١٠/١٠١٠-

<sup>(</sup>۳) حاشيه ابن عابدين ۱۳ م ۱۳ دار احياء التراث العربي، البجهه في شرح التخفه ۱۳۹۶۲ طبع دوم صطفیٰ البابی الحکسی ۱۹۵۱ء، کشاف القناع ۲۵۰ طبع عالم الکت۔

کے لئے کوئی وقت مقرر ہوتو اس وقت کے پورا ہونے کے بعدا سے لوٹا نا ضروری ہے، حاصل مید کہا گرہم میہ کہیں کہاس پر لوٹا نا واجب نہیں ہوگا، اور ہوتو ود بعت کی طرح لوٹا نے کا خرج بھی اس پر لازم نہیں ہوگا، اور اگر ہم کہیں کہ لوٹا نا اس پر واجب ہے تو عاریت کی طرح لوٹا نے کا خرج بھی اس پر لازم ہوگا(۱)۔

### عقو دمیں ردکوسا قط کرنے والے امور:

عقو دیمیں لوٹا نا چندامور کی وجہ سے ساقط ہوجا تا ہے جن میں سے بعض یہ ہیں:

۸ - الف - عقد کوسیح کرنا: جمہور فقہاء عقد باطل اور عقد فاسد میں کوئی فرق نہیں کرتے ہیں ، دونوں ان کے نزدیک ایک معنی میں ہیں ، البتہ اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے کہ اگر عقد باطل ہوتو وجہ فساد کے ختم ہونے سے سیح ہوسکتا ہے یا نہیں ؟ چنا نچہ شافعیہ و حنا بلہ کا مذہب سیے کہ وجہ فساد کے ختم ہونے سے وہ عقد سیح کہ وجہ فساد کے ختم ہونے سے وہ عقد سیح کہ وجہ فساد کے ختم ہونے سے وہ عقد سیح کہ وجہ فساد کے فتم ہونے سے وہ عقد سی کہ وسکتا ، اس لئے کہ فاسد کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

مالکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ اگر عقد کو فاسد کرنے والی شرط حذف کر دی جائے تو عقد فاسد سیحے ہوجائے گا، البتہ انہوں نے بعض شرائط کواس سے مستثنی قرار دیا ہے کہ ان کے حذف کرنے کے باوجود عقد صیحے نہیں ہوسکتا جس کی تفصیل اصطلاح ''تضیح'' (ج ۱۲ ص ۹۰، فقر ۱۲ میں گذر چکی ہے۔

حفیہ عقد باطل اور عقد فاسد کے درمیان فرق کرتے ہیں، ان کے نزدیک وجہ فساد کے ختم ہونے سے عقد فاسد سیح ہوجا تا ہے اور عقد باطل سیح نہیں ہوتا، اور جب عقد فاسد سیح ہوجائے تو اس میں لوٹا نابھی ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ اس صورت میں رد کا سبب ہی

ختم ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔

ُ دیکھئے:اصطلاح''تشجے'' (ج۲اص ۹۰ فقرہ نمبرراا، ۱۲، ۱۳، ۱۳)۔ ۱۴)۔

9 - ب- تجدید عقد: بیان عقو دمین ہوتا ہے جو مدت کے ساتھ مقید ہوں جیسے اجارہ، لہذا اگر عاقدین دوسری مدت کے لئے تجدید عقد کرلیں تو کرایہ پر لی ہوئی چیز کولوٹانا دوسرے عقد کی وجہ سے ساقط ہوجائے گا،اوراس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس صورت میں رد کولازم کرنے والی چیز یعنی مدت عقد کا پورا ہوناختم ہوجائے گا۔

♦ 1 - ج-خیار کا ساقط ہونا: یہ خیار کے سبب لازم نہ ہونے والے عقود میں پایا جاتا ہے، لہذا خیارا گرکسی وجہ سے ساقط ہوجائے توعقد لازم ہوجائے گاوراس وقت لوٹا ناممنوع ہوجائے گا۔

اور خیارات بھی متعدد ہیں اور انہیں ساقط کرنے والے امور بھی متعدد ہیں کئن ان میں فقہاء کے مابین اختلاف ہے<sup>(۲)ج</sup>س کی تفصیل اصطلاح'' خیار'' میں ہے۔

#### رد کے اقسام:

۱۱ - حفنیہ کے نزد یک عیب کے سبب مبیع کو واپس کرنے کی دوقتمیں ہیں: قضا کے ذریعہ لوٹا نااور ہا ہمی رضامندی سے لوٹا نا۔

- (۱) بدائع الصنائع ۸/۵ المطبع دوم دارالکتاب العربی ۱۹۸۲ء،شرح منح الجلیل ۲/ ۵۷۰ طبع مکتبة النجاح، شرح روض الطالب ۳۷۲ طبع المکتبة الإسلاميه، مغنی المحتاج ۲/ ۲۰ مه، طبع دار إحیاء التراث العربی، شرح منتهی الإرادات ۲۵۰۷ طبع عالم الکتب
- (۲) بدائع الصنائع ۵/۲۲۵،۲۲۵ طبع دار الکتاب العربی، القوانین الفقه پیه ر ۲۹۹ طبع دار العلم للملایین ۱۹۷۹ء قلیو بی وغمیره ۲/۱۹۲،۱۹۵ طبع عیسی البابی الحکمی، کشاف القناع ۳/۸۵ اور اس کے بعد کے صفحات، طبع عالم الکتب الحکمی، ۱۹۸۳ء مطالب اُولی النبی ۳/۹۱،۹۷، ۹۹،۹۷ شائع کرده المکتب الاسلامی دمشق ۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۱۲۰۵، المهذب ار ۰۸، المغنی ۵۸ ۵۳۵، البدائع ۱۲۰۵ م

ان دونوں قسموں کے درمیان فرق کا اثر اس مسکد میں ظاہر ہوگا کہ خریدار عیب والی مبیع کوتیسر کو فروخت کرد ہے چروہ عیب کی وجہ سے اسے لوٹاد ہے، لہذا اگر کوئی شخص کوئی چیز خرید ہے چراس کو فروخت کرد ہے اور اقرار یا بینہ یا نکول کی بنیاد پر فیصلہ کے ذریعہ عیب کی وجہ سے لوٹا ئے تواس کو حق ہوگا کہ اسے بائع اول کولوٹاد ہے، اس لئے کہ میاصل ہی سے فنخ ہے توابیا ہوجائے گا جیسے بیج نہ ہوئی ہو۔ اور اگر باہمی رضا مندی سے اس کو قبول کرے گا تواس کو بائع اول پرلوٹانے کا حق نہیں ہوگا۔

تو حفیہ بذریعہ قضاء لوٹانے کو فٹخ اور باہمی رضامندی سے لوٹانے کو بائع اول کے حق میں تیج جدید اور مشتری اول ومشتری ثانی کے حق میں فٹخ مانتے ہیں۔

جہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) بذریعہ قضاء اور بذریعہ باہمی رضامندی لوٹانے کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتے ہیں، ان کے بزد یک بید دونوں ہی عقد کواس کی اصل سے ختم کر دیتے ہیں (۱)۔
اسی طرح مبیع کو لوٹانے کی بھی دوقتمیں ہیں: رد جبری اور رد اختیاری ، رد جبری چیسے مبیع کو بسبب عیب لوٹانا، اور رداختیاری جیسے

پا بندی لگائے گئے خص کا مال کا لوٹا نا: ۱۲ - جب مجور علیہ بالغ ہوجائے اور وہ رشید (سمجھدار) ہوتو اس

(۲) نهاية المحتاج ۱۹۲۶ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی ۱۹۲۷ء ، حاشیة الجمل ۱۹۲۰ ماشیة الجمل ۱۳۲۰ ماشیع دارا دیاءالتراث العربی -

کولی پرلازم ہے کہ اس کا مال اس کے سپر دکرد ہے (۱)،اس کئے کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: ''وَ ابْتَلُوُ اللّٰیَتَامیٰ حَتّٰی إِذَا بَلَغُوُ اللّٰبِکَا حَ فَانُ انْسُتُمْ مَّنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ أَمُوَ الْهُمُ ''(۲) فَإِنْ انْسُتُمُ مَّنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ أَمُو الْهُمُ ''(۲) (اور تیموں کی جانچ کرتے رہو یہاں تک کہ وہ عمر نکاح کو بہنے جائیں تواگرتم ان میں ہوشیاری دکھ لوتوان کے حوالہ ان کا مال کردو)۔
اس کی تفصیل اصطلاح ''رشد''اور'' ججز''میں ہے۔

#### سلام کا جواب دینا:

ساا - عام حالات میں فقہاء کے نزدیک سلام کا جواب دینا واجب ہے، ابن عابدین کہتے ہیں: ''شرح الشرعة'' میں ہے: جاننا چاہئے کہ فقہاء یہ فرماتے ہیں کہ سلام کرنا سنت ہے اور اس کا دوسر کے وسنا نا مستحب ہے، اور اس کا جواب دینا فرض کفایہ ہے، اور جواب کا سنانا واجب ہے کہ اگر سلام کرنے والا جواب نہ تن سکے توسلام سننے والے سے بی فرضیت ساقط نہ ہوگی، یہاں تک کہ ایک قول ہے: اگر سلام کرنے والا بہرا ہوتو جواب دینے والے پر اس طرح ہونٹوں کو حرکت دینا اور اسے دکھادینا واجب ہے کہ اگر وہ بہرا نہ ہوتا تو وہ ضرور سن لیتا، فی تنا اور اسے دکھادینا واجب ہے کہ اگر وہ بہرا نہ ہوتا تو وہ ضرور سن لیتا، فی تفصیلات اصطلاح ''سلام' میں ہیں۔

#### شهادت ردكرنا:

۱۲۷ - شہادت کورد کرنے میں اصل تہمت ہے یعنی شہادت کے صحیح

<sup>(</sup>۱) شرح فتح القدير ۱۷۵ اطبع دار صادر، حاشية الدسوقی ۱۲۵ اطبع دار الفکر، القوانين الفقهيد (۲۹۲ طبع دار العلم للملايين ۱۹۷۹ء، مغنی المحتاج ۲۲۲۵ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی ۱۹۰۸ء ، کشاف القناع ۲۲۲ طبع عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهيه ۱۲۸۹، فقره ر ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲\_

<sup>(</sup>۳) حاشيه ابن عابدين ۲۲۵/۵ طبع دار إحياء التراث العربي، حاشية الدسوتى 1/۱۷ طبع دار الفكر، مواهب الجليل ۱۳۸۳ طبع دار الفكر، قليو بي وعميره ۲۸ مر ۲۵ طبع عيسى البالي الحلبي -

ہونے میں شک وشبہ کا ہونا، اس لئے کہ شہادت ایک الیی خبر کا نام ہے جس میں صدق و کذب دونوں کا اختمال ہوتا ہے، اور جب اس میں صدق کا پہلوراج ہوتب ہی وہ جست ہوتی ہے، جبکہ تہمت کی صورت میں وہ راجح نہیں ہوتی۔

تہمت بسااوقات ایسے معنی کی وجہ سے ہوتی ہے جوشاہد کی ذات ہی میں ہوتا ہے جیسے فسق ،اس لئے کہ جوشص جھوٹ کے علاوہ دوسر ہے جام امور سے نہیں بچتا تو وہ جھوٹ سے بھی نہیں بچکا ،اس لئے وہ جھوٹ سے بھی نہیں بچکا گا، اس لئے وہ جھوٹ میں متہم ہوگا، اور بھی کسی ایسے معنی کی وجہ سے ہوتی ہے جوشہود لہ کی ذات میں ہوتا ہے، یعنی ایسی رشتہ داری ہوجس کی وجہ سے مشہود علیہ پرمشہود لہ کوتر جے دینے کی تہمت آئے جیسے اولا دہونے کی قرابت، اور بھی بھی تہمت اس لئے ہوتی ہے کہ گواہ میں تمیز کی مطاحیت نہیں ہے جیسے نابینا ہونا جوشہادت میں غلطی کی تہمت کا سبب مو، اور بھی اس لئے ہوتی ہے کہ شارع نے اس کی سچائی کی جو عوا اور بھی اس لئے تہمت ہوتی ہے کہ شارع نے اس کی سچائی کی جو علامت بتائی ہے اس سے خالی ہو جسے محدود فی القذ ف (۱۱)،اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَإِنُ لَّمُ یَأْتُوا بِالشَّهَدَاءِ فَاوُلِئِکَ عِنْدَ اللَّهِ هُمُ کارشاد ہے: ''فَإِنُ لَّمُ یَأْتُوا بِالشَّهَدَاءِ فَاوُلِئِکَ عِنْدَ اللَّهِ هُمُ الْکَاذِ بُونَ نَ '' (سو جب یہ لوگ گواہ نہیں لائے تو بس یہ اللہ کے نزد یک جھوٹے ٹی ہیں)۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' شہادۃ'' میں ہے۔

# فشم كالوثانا:

10 - اگر مدعا علیه پریمین واجب ہوجائے اور وہ متم نہ کھائے ، اور

قاضی اس کے ناکل (قشم سے انکار کرنے والا) ہونے کا فیصلہ کردے، تو اس صورت میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، بعض کا قول سے ہے کہ کول کے سبب قاضی حق کا فیصلہ کردے گا، اور بعض سے کہتے ہیں کہ پمین کو مدعی پر لوٹا دے گا، اگروہ قشم کھالے تو اس کے حق میں فیصلہ کردے گا()۔

اس کی تفصیل اصطلاح قضاء''،'' اثبات''،'' اُمیان'' اور ''نکول''میں ہے۔

### دوسرے کا مال واپس کرنا:

۱۹ – اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اگر کوئی غیر شرعی طریقہ پرکسی کا مال

لے لے مثلاً غصب کر لے تو اس پر واجب ہے کہ اسے فوراً ہی اس

کے مالک کو واپس کردے، اس لئے کہ نبی عیالیہ کا ارشاد ہے:
"علی الید ما أخذت حتی تؤدي" (۲) (ہاتھ پر وہ چیز لازم ہے جواس نے لی یہاں تک کہ وہ اسے لوٹادے)، نیز اس لئے کہ ظلما کی ہوئی چیز سے فوری طور پر چھٹکارا حاصل کر لینا واجب ہے، اس لئے کہ اس کا ہوئی چیز سے فوری طور پر چھٹکارا حاصل کر لینا واجب ہے، اس لئے کہ اس کا ہوئی چیز سے فوری طور پر چھٹکارا حاصل کر لینا واجب ہے، اس لئے کہ اس کا ہوئی چیز سے فوری طور پر چھٹکارا عاصل کر لینا واجب ہے۔ اس پر چوری کا مال موجود ہوتو اس کا بعینہ لوٹانا چور پر واجب ہے۔ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

اگروہ ہلاک ہوجائے یا ہلاک کردیا جائے اور وہ مثلی ہوتو اس کا مثل ورنہ اس کی قیمت کا لوٹا نا واجب ہوگا خواہ ہاتھ کا ٹا جائے یا نہ کا ٹا جائے ، بیشا فعیہ و حنابلہ کا مذہب ہے، حنفیہ کا مذہب بیر ہے کہ

<sup>(</sup>۱) شرح العناية على الهداميه بهامش شرح فتح القدير ۲۷ سـ ۲۵ طبع دار إحياء التراث العربي، القوانين الفقه بير ۲ سسطيع دار العلم للملايين ۱۹۷۹ء قليو بي وعميره ۱۹۸۶ سر ۱۸ ساور اس كے بعد كے صفحات ، طبع عيسى البابي الحلمي، كشاف القناع ۲۸ ۲ ۱۲ م اور اس كے بعد كے صفحات ، طبع علم الكتب ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۱۳

<sup>(</sup>۱) أدب القصناءر ۱۱۸ اوراس كے بعد كے صفحات، ۲۲۳ طبع دوم دار الفكر 1۹۸۳ء، شجرة الحكام الر ۱۵۴ طبع اول دار الكتب العلميد، حاشية الجمل ۲۵۸۵ طبع دارا حياء التراث العربی ، نيل الهآرب ۵۶/۲ م، المغنی 1۳۵٫۸ البدائع ۲۷۰۹۸۰۱

<sup>(</sup>٢) حدیث: "علی الید ما أخذت ....." كی تخریخ نقره رسمیں گذر چکی ہے۔

اگر چوری میں ہاتھ کا ٹاجائے اور مال ہلاک ہوگیا ہوتو اس صورت میں ضان نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کے نزدیک قطع ید اور تاوان جمع نہ ہول گے، اس لئے کہ نی علیہ الحد"() (چور پر جب حد جاری کردی جائے تو اس پر تاوان نہیں)۔ اور بزار کی روایت میں ہے:"لا جائے تو اس پر تاوان نہیں)۔ اور بزار کی روایت میں ہے:"لا جائے تو اس پر تاوان نہیں)۔ اور بزار کی روایت میں ہے:"لا جانے کے بعد چورا پی چوری کا ضامن نہیں ہوتا)، اور ایک روایت میں ہوتا) ، اور ایک روایت میں ہوتا) ، اور ایک روایت میں ہوتا) ، اور ایک روایت میں ہے:"لا غرم علی السارق بعد قطع یمینه" (") (چور پر میں ہے:"لا غرم علی السارق بعد قطع یمینه" (") (چور پر میان کا واجب ہونا ہاتھ کا شخ کے بعد کوئی تا وان نہیں ہے)، نیز اس لئے کہ ضان کا واجب ہونا ہاتھ کا شخ کے منافی ہے کیونکہ اگر اسے اس کا ضامن بنادیا جائے تو وہ اس کا ما لک ہوجائے گا، اور بیملکیت اس کے لینے کے وقت کی طرف منسوب ہوگی ، اور بیم ظاہر ہوگا کہ اس نے اپنی ملکیت کولیا ہے تو شبہ کی وجہ سے صدفتم ہوجائے گی ، اور جو چیز اس کے ختم ہونے کے سبب ہووہ خور بھی ختم ہوجائے گی ، اور جو چیز اس کے ختم ہونے کے سبب ہووہ خور بھی ختم ہوجائے گی ، اور جو چیز اس کے ختم ہونے کے اسبب ہووہ خور بھی ختم ہوجائے گی ، اور جو چیز اس کے ختم ہونے کے کا سبب ہووہ خور بھی ختم ہوجائے گی ، اور جو چیز اس کے ختم ہونے کے اسبب ہووہ خور بھی ختم ہوجائے گی ، اور جو پیز اس

ما لکیہ کا مذہب ہیہ کہ ہاتھ کاٹنے کے دن اگروہ مالدار ہوتو مال کی قیمت کا ضامن ہوگا ، اور اگر تنگدست ہوتو اس پر کوئی ضمان و تاوان نہ ہوگا<sup>(۴)</sup>۔

- (۱) حدیث: "لا یغرم صاحب سرقة إذا أقیم علیه الحد" کی روایت نمائی (۸/ ۹۳ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ہے کی ہے، اورنمائی نے کہا: پیرمسل ہے اور ثابت نہیں ہے۔
- (۲) حدیث: "لایضمن السادق سرقته بعد إقامة الحد" کی روایت بزارنے کی ہے جیسا کہ نصب الراید (۳۸ ۵۵ سطیح الجس العلمی) میں ہے، زیلی نے ابن القطان سے قتل کیا ہے کہ انہوں نے اسے مرسل ہونے کی وجہ سے معلول کہا ہے جیسے کہ ماسبق میں نسائی کے حوالہ سے بھی گذر چکا ، مزید بید بھی کہا کہ عبدالرحل بن عوف سے روایت کرنے والا مجہول ہے۔
- (۳) حدیث: "لا غوم علی السارق بعد قطع یمینه" کی روایت دار طن (۳/ ۱۸۲ طبع دارالحاس) نے سابقدروایت کی اسناد کے ساتھ کی ہے۔
- (۴) شرح فتح القدير٥/ ١٦٨، ١٩٩ طبع دار إحياءالتراث العربي، حاشيه ابن عابدين

اسی طرح اگر شرعی طریقہ سے دوسرے کا مال لے اور کوئی ایسا سبب پایا جائے جس کی وجہ سے لوٹانا واجب ہوتو اس کا واپس کر دینا واجب ہوگا، جیسے مالک کے آجانے پر لقطہ کا اور مطالبہ کے وقت ودیعت وعاریت کاواپس کرنا<sup>(1)</sup>۔

### مؤنة الرد<sup>(۲)</sup> (لوٹانے كاخرچ):

21 - عقد فاسد کا حکم اسے فتح کر دینا اور ہمیج بائع کواور ثمن مشتری کولوٹا دینا ہے، اور ہمیج کے لوٹانے کا خرچ مشتری کے ذمہ ہوگا، اس لئے کہ اگر ہمیج کولوٹانا واجب ہوتو اس کا خرچ بھی اسی پر واجب ہوگا جس پر ہمیج کالوٹانا واجب ہواور وہ مشتری ہے (۳)۔

فقہاء نے صراحت کی ہے کہ عاریت کو واپس کرنے کا خرچ عاریت پر لینے والے پہوگا<sup>(م)</sup>،اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:"علی الید ما أخذت حتى تؤدي"(<sup>(۵)</sup> (ہاتھ پر وہ چیز

- ... سر ۲۱۰، ۵ر ۱۱۴ طبع دار إحیاء التراث العربی، القوانین الفقه پیر ۳۵۸، ۱۹۹۰ طبع دارالعلم للملایین ۱۹۷۹، قلیو بی وعمیره ۱۹۸٫۷۳، ۱۹۸٫۷۳ طبع عیسی البابی الحلمی ، کشاف القناع ۲۸/۷۰/۱۹ ۱۴ طبع عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔
- (۱) حاشیدابن عابدین ۴/ ۹۴ مطبع دار إحیاءالتراث العربی،القوانین الفقه پیدر ۱۷ طبع دارالعلم للملامیین ۱۹۷۹ء قلیو بی وعمیره ۱۸،۱۲۲،۲۰ طبع عیسی البابی الحلی، کشاف القناع ۴/ ۲۰۹،۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات طبع عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔
- (٢) مؤنة: اسم لما يتحمله الإنسان من ثقل النفقة (نفقه كا بوجمه ميح انسان برداشت كرتام ) (التعريفات لجر جاني رص ٣٠٣) ـ
- (٣) روضة الطالبين ٣٠٨٠٣ طبع المكتب الإسلامي، حاشية الجمل ٣٠٨٣ طبع دارا حياء التراث العربي، المغنى ٣٠ ٢٥٣ مطبوعات رئاسة إدارات البحوث العلمية رياض ١٩٨١ء، القوانيين الفقهية ٢٨٦٦ طبع داراتعلم للملايين ١٩٤٩ء-
- (۴) حاشیه ابن عابدین ۵۰۵ ه طبع دار إحیاء التراث العربی ، موامب الجلیل ۸۷ ۲۷۳ طبع دوم دار الفکر ۱۹۷۸ء ، قلیوبی وعمیره ۲۰٫۳ طبع عیسی البابی اکتلبی ، کشاف القناع ۲۷ ساک طبع عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔
- (۵) حدیث: علی الید ما أحذت حتى تؤدى "كَ تَخ تَ فَقره رسمين گذر چكى\_

لازم ہے جواس نے لی یہاں تک کہاسے لوٹادے)۔

فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ شی معضوب کو واپس کرنے کا خرچ فاصب پر ہوگا جس کی دلیل سابقہ حدیث ہے ،اور ایک دوسری حدیث ہے ،رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لایا خذن أحد کم متاع صاحبہ لعبا جادا، وإذا أخذ أحد کم عصا أخیه فلیر ددھا علیه"(۱) (تم میں ہے کوئی اپنے ساتھی کا سامان ہر گزنہ لے، نہ مزا قاوتفر ہے أنہ حقیقة ؛ اورا گرتم میں ہے کوئی اپنے بھائی کا عصا لے ،نہ مزا قاوتفر ہے أنہ حقیقة ؛ اورا گرتم میں ہے کوئی اپنے بھائی کا عصا لے کے دوہ اسے اس کولوٹا دے ) ، نیز اس لئے کہ لوٹا نے کے لئے خرچ ضروری ہے، لہذا جب اس پر لوٹا نا واجب ہے تو عاریت کی طرح لوٹا نے میں جوخر چضروری ہے وہ بھی اسی پر واجب موگا (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح''مؤنۃ''میں ہے۔

# رِدُ 5

#### تعریف:

ا - لغت میں ''روق''کسی چیز سے رجوع کرنا ہے ، اس سے ''الودة عن الإسلام" ہے۔

اہل عرب بولتے ہیں: "ارتد عنه ارتدادا" یعنی پھرجانا،
اس کا اسم ردة ہے، اور الردة عن الاسلام: اسلام سے پھرجانا ہے،
اگرکوئی شخص اسلام کے بعد کفر اختیار کرے تو اس کے لئے" ارتد فلان عن دینه" بولاجا تا ہے (۱)۔

اصطلاح میں مسلم کا صریح کلام کے ذریعہ، یاکسی ایسے لفظ کے ذریعہ جو کفر کو تضمن ذریعہ جو کفر کو تضمن ہوکا فر ہوجانا'' ردۃ'' کہلاتا ہے (۲)۔

### مرتد ہونے کے شرائط:

۲ – بلوغ ،عقل اور اُختیار کے شرا لط کے بغیر مسلمان مرتد نہیں ہوتا (۳) ۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یأخذن أحد کم متاع أخیه ....." کی روایت احمد (۲۲۱/۴) طبع المیمنیه ) نے بزید بن سائب ہے کی ہے، اور بیہ فی نے اس کو حسن قرار دیا ہے جیسا کہ الخیص الحیر (۲۷/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۳۸/۷ طبع دار الكتاب العربي ۱۹۸۲ء، البهجة في شرح التخفة ۲۸ ۳۴ طبع دوم مصطفیٰ البابی الحلبی ۱۹۵۱ء، نهاییة المحتاح ۱۹۵۵ طبع مصطفیٰ البابی الحلبی ۱۹۷۷ء، کشاف القناع ۸۸ ۸ طبع عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۱) الجمبر ه،لسان العرب،الصحاح، تاج العروس،متن اللغة ،المعجم الوسيط \_

<sup>(</sup>۲) تخفة الفقهاء ۲۷ س۱۱، القليو بي وعميره ۱۷ م ۱۷، حاشية الباجوري ۳۲۸/۲، م منح الجليل ۲۱۲۴، شرح الخرشی المالکی ۲۲/۸، مداية الراغب ۳۳۷، المغنی لابن قدامه الحسنبلی ۲۸ م ۵۴ منتهی الإرادات لابن النجار ۲۸۸۲، م

<sup>(</sup>۳) البدائع ۷۷ ۱۳۴۰،المهذب ۲۲۲۷۲، فيص الإلهالما لك ۳۰۵،۳۰۳،الفروع ۲۷۰۲-

المنتسباه

#### بچه کامر تد ہونا:

سا-امام ابو بوسف اورامام شافعی کے نزدیک بچہ کے مرتد ہونے کا کوئی اعتبار نہیں، امام ابو حنیفہ سے بھی قیاس کے نقاضے کے مطابق ایک روایت یہی ہے، اور امام احمد کا بھی ایک قول ہے<sup>(1)</sup>۔

امام ابوحنیفه کی دوسری روایت اورامام محمد کا مسلک بیہ ہے که استحساناً بچه کے مرتد ہونے کا حکم لگا یا جائے گا<sup>(۲)</sup>، یہی مالکیہ کا فدہب ہے اور یہی امام احمد کامشہور تول ہے <sup>(۳)</sup>۔

# مرتدكو بالغ ہونے ہے بل قاتنہیں كياجائے گا:

۴ - بچه کے ارتداد کومعتبر ماننے والے حضرات کا مذہب سیہ کہ بالغ ہونے سے پہلے اسے تل نہیں کیا جائے گا<sup>(۴)</sup>۔

امام شافعی فرماتے ہیں: اگر بچہ مرتد ہوجائے تو اسے بالغ ہونے کے بعد بھی قتل نہیں کیا جائے گا'' الا م' میں ہے: جوش بالغ ہونے سے پہلے ایمان کا اقر ارکر بے خواہ وہ عاقل ہی ہو، پھروہ بلوغ سے پہلے یاس کے بعد مرتد ہوجائے اور بلوغ کے بعد تو بہنہ کرتے و اسے تا نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کا ایمان بالغ ہونے کی حالت میں نہیں ہوا، البتۃ اسے ایمان لانے کا حکم دیا جائے گا، اور بغیر قل کے میں نہیں ہوا، البتۃ اسے ایمان لانے کا حکم دیا جائے گا، اور بغیر قل کے اس کے ایمان لانے کی کوشش کی جائے گا

#### (۱) المبسوط ۱۰/۱۲۲۰، ابن عابدين ۱۸ر۲۵۷، رحمة الأمهرص ۲۹۲، المغنی لابن قدامه ۱۸ر۵۵،الانصاف ۱۰/۳۲۹

- (۲) المبسوط ۱۹۲۲ (استحساناً اس کے مرتد ہونے کا حکم ارتداد کی علت کے پائے جانے کی وجہ سے لگا یا جائے گا ، اس کا حکم جاری کرنے کے لئے نہیں )، نیز اس کے لئے کشف لاا سرارللبز دوی ۱۸ را سما ملا حظہ کی جائے۔
  - (٣) المغني ٨ ر ٥٥١، الإنصاف ١٠ ر ٢٩ ٣، جوابر الإكليل ١١٦،٢١١\_
- (۷) المبسوط ۱۰ (۱۲۲) التقد ۴ (۵۳۰ ، البدائع ۷ ر ۱۳۵ ، البدایه ۱۲۶ ، ۱۲ ، این عابدین ۴ ر ۲۵۷ ، الانصاف ۱ ر ۳۲۰ ، منار السبیل ۲ ر ۷ - ۴ ، المغنی ۸ ر ۵۵۱
  - \_שיריף (۵) (۵)

#### مجنون كامرتد هونا:

۵ - اس بات پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مجنون کامسلمان ہونا یامر تد ہونا صحیح نہیں ہے <sup>(۱)</sup>۔

اسی کا نتیجہ ہے کہ اس پراحکام اسلام تمام کے تمام باقی رہے بیں (۲)۔

لیکن اگراسے بھی جنون طاری ہوتا ہواور بھی وہ ٹھیک ہوجاتا ہوتواگراس کاارتداد ٹھیک ہونے کی حالت میں ہوتو وہ مرتد ہوجائے گا، اورا گرجنون کی حالت میں ہوتو مرتد نہ ہوگا، جبیبا کہ کاسانی نے اس کونقل کیاہے (۳)۔

# نشه میں مبتلا شخص کا مرتد ہونا:

۲ - حفیہ کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول میہ کہ نشہ میں مبتلاً مخص کی ردت معتبز نہیں، ان کی دلیل میہ ہے کہ مرتد ہونے کی بنیا داعتقاد پر ہے اور نشہ میں مبتلاً مخص جو کہتا ہے اس کا اعتقاد نہیں رکھتا (۴)۔

امام احمد کی اظہر روایت اور شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ سکران کا مرتد ہونامعتر ہے، ان کی دلیل میہ ہے کہ صحابہؓ نے سکران پر حدقذ ف جاری کی ، نیز اس کی طلاق واقع ہوجاتی ہے تواس کا مرتد ہونا بھی معتبر ہوگا، نیز میہ کہ وہ مکلّف ہے، اور اس کی عقل بالکلیہ زائل نہیں ہوتی ، لہذا وہ سونے والے یا مجنون کے مقابلہ میں او تکھنے والے کے زیادہ

<sup>(</sup>۱) البدائع ٢/ ٢٣٣، الإقتاع ١/٥٠٠، الكافى لا بن قدامه ١٥٥٨، المهذب البدائع ٢/ ٢/٢، الأم ٢/٨١، الشامل ١٥٩/، ٢/٢١، القليو بي وعميره ١٨٢٠/،

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>m) البدائع 21 م m\_

<sup>(</sup>۴) المبسوط ۱۰ (۱۲۳ ، تخفة الفقهاء ۴ ر ۵۳۲ ، البدائع ۲ ر ۱۳۴۳ ، ابن عابدين ۲ (۲۲۴ ، المهذب ۲۲۲۲ ، القلبو بی ۲۸۷۷ ـ ۱

مشابه ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

·

### مرتد ہونے پر مجبور کیا جانا:

2-اکراہ: اس تعلی کا نام ہے جسے انسان دوسرے کے ساتھ کرتا ہے اوراس سے اس کی رضامندی ختم ہوجاتی ہے، یااس سے اس کا اختیار ختم ہوجاتا ہے، البتہ اس کی اہلیت ختم نہیں ہوتی یا اس سے خطاب شارع ساقط نہیں ہوتا (۲)۔

اکراہ کی دونشمیں ہیں: ایک قسم وہ ہے جس میں فطری طور پر اضطرار اور مجبوری پیدا ہوجائے، جیسے قل یا کسی عضو کے کاٹنے یا ایسی پٹائی کے ذریعہ اکراہ جس میں جان یا کسی عضو کے تلف ہونے کا خوف ہو،خواہ پٹائی کم ہویازیادہ ہو،اس قسم کواکراہ تام کہتے ہیں۔

دوسری قتم وہ ہے جس میں اضطرار و مجبوری پیدا نہ ہو، جیسے قید کرنا، بیڑی ڈالنا یا الیم پٹائی جس سے جان یا کسی عضو کے تلف ہونے کا خوف نہ ہو،اس قتم کوا کراہ ناقص کہتے ہیں (۳)۔

۸-فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ جس کو کفر پر مجبور کیا جائے اوروہ کلمہ کفر کہدد ہو وہ کا فرنہ ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "مَنُ عَفَرَ بِاللّٰهِ مِنُ بَعْدِ إِیْمَانِهِ إِلّٰا مَنُ أُکُوهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ وَلَکِنُ مَّنُ شَرَحَ بِالْکُفُو صَدُرًا فَعَلَیْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللّٰهِ " (جوکوئی اللہ سے اپنے ایمان (لانے) کے بعد کفر کرے بجز اس صورت کے کہ اس پر زبردی کی جائے درانحالیکہ اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو (تو وہ تومستنی ہے) لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے ایمان پر مطمئن ہو (تو وہ تومستنی ہے) لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے ایمان پر مطمئن ہو (تو وہ تومستنی ہے) لیکن جس کا سینہ کفر ہی سے

کیا تو وہ نبی عَلَیْ کے پاس تشریف لائے تو آپ عَلِی کے ان سے فرمایا: ''إِن عادوا فعد''(۱) (اگروہ دوبارہ الی زیادتی کریں تو آم مل حرح رہائی حاصل کر سکتے ہو)، بیا کراہ تام کے بارے میں ہے (۲)۔

9 – اگر کسی کو اسلام پر مجبور کیا گیا اور وہ اسلام لے آئے پھر مرتد

عمار بن یاسر ﷺ جونقل کیا گیاہے کہ مشرکین نے ان پر اکراہ

9 – اگرکسی کو اسلام پر مجبور کیا گیا اور وہ اسلام لے آئے پھر مرتد ہوجائے، اور مرتد ہونے سے پہلے اس کی طرف سے کوئی الی چیز نہ پائی جائے جس سے معلوم ہو کہ اس نے بخوشی اسلام قبول کیا ہے، مثلاً وہ اکراہ کے ختم ہونے کے بعد بھی اسلام پر ثابت قدم رہے، تو اگر وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کو اسلام لانے پر مجبور کرنا جائز نہیں (جیسے ذمی اور مستامن) تو اسے مرتد نہیں سمجھا جائے گا، اور اس کا تارام پر مجبور کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ ابتداء کا قتل اور اسے اسلام پر مجبور کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ ابتداء میں ہی اس کا اسلام شیخ نہیں ہوا۔

اورجس کواسلام لانے پر مجبور کیا جائے اگر وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کو مجبور کرنا جائز ہے جیسے حربی اور مرتد، تو اس کے اسلام سے پھرنے پراسے مرتد قرار دیا جائے گا،اوراس پر مرتدین کے احکام جاری ہوں گے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن عادوا فعد" كی روایت ابن سعد (۱۹/۳ طبع دارصادر) نے حضرت محمد بن ممالاً سی مرسلاً كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۰(۹۲۳، ابن عابدین ۱۲۳۸، الأم ۲۷۵۲ الشامل ۲۸۸۱ ا شرح الأنصاری ۱۲۹۹ منح الجلیل ۱۲۷۰، المغنی ۱۸۱۲۵، الإقناع ۱۹۷۰ س.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ١٠ (١٣٣١، البدائع ٢٠ (١١١، ١١١، ابن عابدين ٢٣٩٧، مواجب الجليل ٢٨ (٢٣٠، النرقاني ٨ ( ١٩٨٠، الشامل ٢٨ (١٣٨، المغنى ٨ ( ٥٦٠، الا قناع ١٩٨٨، المغنى ١٨ ( ١٩٨٠) الإقناع ١٩ ( ١٩٨٠ الطبيح الرياض \_

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۱۰را۳۳، المغنى ۸ر۵۹۳، الأم ۲۸۸۱، الثامل ۲۸۱۰، القليو بي ۲۷۲۷۱

<sup>(</sup>٢) المبسوط ٣٨/٢٨ البدائع ٤/٥٤١، مرآة الاصول رص ٥٩ سـ

<sup>(</sup>٣) البدائع ٤/٠٤١، المجلة (ماده: ٩٨٩) \_

<sup>(</sup>۴) سور پخل ۱۰۲۰ ـ

کن چیزول سے ارتدادوا قع ہوتا ہے:

• ا - وه امور جن سے ارتدادوا قع ہوجا تا ہے ان کی چارشمیں ہیں: الف- ارتداداع تقادی۔

> ب-ارتداد قولی ج-ارتداد فعلی۔

د-ترک کی وجہسے ارتداد۔

ان اقسام میں تداخل بھی ہوجا تا ہے، جو شخص کسی چیز کا اعتقاد رکھتا ہے وہ قول یافعل یا ترک کے ذریعہ اس کی تعبیر کرتا ہے۔

وهاعتقادجس كى وجهسة دمى مرتد موجاتا ب:

11 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر کوئی شخص اللہ تعالی کے ساتھ کسی کو شریک کرے یا اس کا انکار کرے، یا اس کی صفات میں سے کسی ثابت شردہ صفت کا انکار کردے، یا اللہ تعالی کے لئے اولا دکو ثابت کرے تو وہ مرتداور کا فرہوگا (۱)۔

یہی حکم اس شخص کا ہے جو عالم کے قدیم ہونے یا اس کے بقا کا قائل ہو، یا اس میں شک کرے (۲) ،ان کی دلیل الله تعالی کا ارشاد ہے: ''مُکُلُّ شَیءِ هَالِکٌ إِلَّا وَ جُههُ'' (۳) (ہرشی فنا ہونے والی ہے بجراس کی ذات کے )۔

ابن دقیق العید کہتے ہیں: ....اس کئے کہ حدوث عالم ان امور میں سے ہے جن پرصاحب شریعت سے قل میں تواتر واجماع ہے، اس

(۳) سوره فقص ر ۸۸\_

لئے حدوث عالم کا منگر نقل متواتر کی مخالفت کے سبب کا فرہوگا<sup>(۱)</sup>۔

11 - جو شخص پورے قرآن یا اس کے بعض حصہ کا انکار کرے اس کو

کا فرقر ار دیا جائے گا<sup>(۲)</sup> خواہ ایک ہی کلمہ کا انکار کرے، اور بعض کا

قول ہے: ایک حرف کے انکار سے بھی کفر لازم آتا ہے <sup>(۳)</sup>، اسی

طرح جو شخص اس میں تناقض اور اختلاف کا اعتقادر کھے، یا اس کے

مجز ہونے میں شک کرے اور اس کے مثل لانے پر قدرت کا اعتقاد

ر کھے وہ کا فرہوجائے گا<sup>(۵)</sup>۔

ر کھے وہ کا فرہوجائے گا<sup>(۵)</sup>۔

البنة قرآن كى تفسيروتاويل كے منكراوراس كار دكرنے والے كى تكفیر نہیں كى جاہے، اس لئے كہ بيدامراجتهادى ہے جوآ دى كا كام

ابن قدامہ نے صراحت کی ہے کہ معصوم لوگوں کے خون اور ان کے اموال کو حلال سمجھنا اگر (خوارج کے عمل کی طرح) تاویل قرآن کے سبب ہوتو اس کے مرتکب کی تکفیر نہیں کی جائے گی (۲)۔ اور غالبًا اس کا سبب میہ ہے کہ یہاں حلال سمجھنا خطاء اجتہادی کی وجہ سے ہے اس کئے اس کے مرتکب کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔

سا - جوشخص نبی علیه کی لائی ہوئی چیزوں میں سے کسی میں نبی علیه کی الم کی ہوئی چیزوں میں سے کسی میں نبی علیه کی علیہ کی علیہ کی علیہ کی علیہ کے حلال ہونے کا اعتقاد رکھے جس کی حرمت پراجماع ہوجیسے زنا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲ مر۲۳۰ القلیو فی وغمیره ۱۸ م/۱۰ الثامل ۱۷۷۱ مخ الجلیل ۱۲۲۳ ما الدسوقی ۱۲۲۳ ما الإقناع ۱۲۷۷ الإنصاف ۱۲۲۳ م ۱ مغنی ۸ م/۷۵۵

<sup>(</sup>۲) منح الجليل ۱۲۲۲، الثامل ۲۷۲۱، كفاية الأخيار ۲۰۲۲، العده ۱۳۰۰، سر

<sup>(</sup>۱) العده مهر ۱۰۰ س، ابن عابدین ۴ ر۲۲۳، الإقناع ۴ ر۲۹۷، الإنصاف ۱۲۷۳، الفروع ۲ (۱۵۹، منارالسبیل ۲ ر ۴۰ می \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۳ر ۲۲۳۰، ۲۳۰، المغنی ۸ر ۵۴۸، الإقناع ۱۲۹۷، فقاوی السبکی ۷ر ۵۷۷\_

<sup>(</sup>٣) الإعلام بقواطع الإسلام ٢/٢ م، إقامة البربان رص ٩ سا\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۱۲۲۲\_

<sup>(</sup>۵) الفروع ۲ر ۱۵۹، الإقناع ۴ر ۲۹۷، الآ داب ۲۹۸،

<sup>(</sup>۲) المغنی۸/۸۵\_

اور شراب بینا، یا ضروریات دین میں سے کسی کا انکار کرے وہ بھی مرتد سمجھا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

# الله تعالى كوبرا بھلا كہنے كا حكم:

۱۴ - اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ الله تعالی کو برا بھلا کہنے والا کا فر ہے،خواہ مزاحاً کیے یا حقیقتاً یا ستہزاءً (۲)۔

الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَ لَئِنُ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَا لَهُ وَ رَسُولِهِ كُنتُمُ لَيُحُوضُ وَ نَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَآيَاتِهِ وَ رَسُولِهِ كُنتُمُ تَسُتَهُزِ وُّوْنَ، لَا تَعْتَذِرُوا قَدُ كَفَرْتُمْ بَعُدَ إِيمَانِكُمْ "" (اور اسَتَهُزِ وُوْنَ، لَا تَعْتَذِرُوا قَدُ كَفَرْتُمُ بَعُدَ إِيمَانِكُمْ "" (اور اگرآپان سے سوال يجي تو كهد يس كه جم تو محض مشغله اور خوش طبعي كررہے تھے، آپ كهد و بحث كما چھا توتم استہزاء كررہے تھالله اوراس كى آيوں اوراس كى رسول كے ساتھ (اب) بہانے نہ بناؤتم كا فرہو چكے اپنا ظہارا يمان كے بعد )۔

اس کی توبہ کے قبول ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حنفیہ (<sup>۴)</sup> اور حنابلہ <sup>(۵)</sup> کا مذہب ہے کہ اس کی توبہ قبول کی جائے گی، اور یہی مالکیہ کے نزدیک راجے ہے <sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ کے پہال اس کے ذرایعہ مرتد ہونے اوراس کے علاوہ

- (۱) ابن عابدین ۴ر ۲۲۳، ۲۲۳۰، ۲۳۰، المغنی ۸۸۸۸، الإقناع ۴۸۷۸، قناوی السبکی ۲۷۷۵ م
- (۲) نيل الأوطار ۱۹۵٬۱۹۴، ۱۰ السيف المشهور: ورقه ۲، المغنى ۱۹۵۸، ۵۵۸ الفروط المروط ۱۲۰۰، العمارم المسلول رص ۵۵۰، الشروط المحربه رص ۱۳۱۰ -
  - (۳) سورهٔ توبه ۲۲،۲۵
  - (۴) ابن عابدین ۴/۲۳۲\_
- (۵) المغنی ۸ ر ۵۲۵، الصارم المسلول رص ۵۵، این مفلح نے نقل کیا ہے کہ توباس شرط کے ساتھ قبول کی جائے گی کہ اس امر کا ارتکاب تین بار نہ کیا ہو (الفروع ۲۰ر ۱۲۰)۔
  - (۲) الخرشي ۸ر۴۷۔

کسی دیگرسبب سے مرتد ہونے کے درمیان ہمیں کوئی فرق نہیں ملا۔

# رسول الله عليه كو كالى دين كاحكم:

10 - گالی وہ کلام ہے جس سے تقید اور تو ہین مقصود ہو، اور جس کلام سے لوگ سے بقید اور تو ہین مقصود ہو، اور جس کلام سے لوگ سب وشتم ہی سمجھتے ہوں، اگر چیاس میں لوگوں کا اعتقادا لگ الگ ہو، جیسے لعنت کرنا یا قبیجے کہنا (۱)۔

نی کریم علی کہ کو گالی دینے والا بالا تفاق مرتدہ (۱)۔
اور مندر جہذیل امور کے مرتکب کو نبی کریم علی کی شان میں سب وشتم کرنے والا سمجھا جائے گا، جو شخص آپ علی کی ذات یا نسب یا دین یا خصائل مبارکہ میں سے کسی خصلت کوعیب لگائے، یا نقص کی نسبت کرے، یا آپ علی کے کھیں سے کسی خصلت کو یش کرے، یا الحق کو تقیر سمجھے، یا تعریض کرے، یا لعت کرے، یا آپ علی دے، یا عیب لگائے، یا تہمت لگائے،

گالی دینے والے کومر تد ہونے کی وجہ سے تل کیا جائے گایا بطور حد؟

17- حفیه (۵) ، حنابله (۱) اور ابن تیمیه (۷) کا قول ہے کہ نبی کریم حالیقہ کو گالی دینے والا دیگر مرتدین کی طرح مرتد سمجھا جائے گا،اس لئے کہ اس نے اپنادین بدل ڈالا، تو اس سے تو بہ کا مطالبہ کیا جائے گا

- (۱) الصارم المسلول رص ۵۵۲\_
- (۲) ابن عابدین ۲۳۷،۲۳۲،۴ فتاوی السبکی ۲ر ۵۷۳، السیف المسلول ر ۲۰۱۱،۴۷ الشروط العمر بهرص ۲۱۲،الشامل ۲را۷۔
  - (٣) السيف المسلول: ورقه ر 29 ـ
    - (۴) الشامل ۱۷۱۷۔
  - (۵) ابن عابدين ۴ر ۲۳۵،۲۳۳،السيف المشهور:ورقه ر۲\_
    - (۲) الهداية للكلوذاني: ورقه (۲۰۲) ـ
  - (۷) الصارم المسلول رص ۵۲۷،۴۲۳،۲۹۳،۲۴۵۰

اوراس کی توبہ قبول کی جائے گی۔

سبی کی نقل کے مطابق شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ بی کریم علیہ اللہ کو گالی دینے کو گالی دینے الرتداد اور زیادتی ہے، ان کی دلیل یہ ہے کہ گالی دینے والے نے اولاً کفر کیا تو وہ مرتد ہوگیا، اور اس نے نبی علیہ کو گالی دی تواس کے تل کی دو علتیں جمع ہوگئیں جن میں سے ہرا یک سے اس کا قتل لازم آتا ہے (۱)۔

مالکید نے صراحت کی ہے کہ نبی کریم عظیم کا گل دینے والے سے تو بہ کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا الا مید کہ وہ کا فر ہواور اسلام لے آئے (۲)۔

انبياء يهم الصلاة والسلام كوگالي دينے كاحكم:

21 - بعض انبیاءوہ ہیں جن کی نبوت پرسب کا اتفاق ہے، ان انبیاء کو گالی دینا نبی کریم حیالیہ کو گالی دینے کے برابر ہے اور انہیں گالی دینے والا کا فرہے، توہروہ نبی جس کی نبوت قطعی ہواس کا بہی تکم ہے، اس برفقہاء کا اتفاق ہے (")۔

جن کی نبوت قطعی نہ ہوانھیں گالی دینے والے کو زجر و تو نیخ کی جائے گی ، تادیب کی جائے گی اور عبر تناک سزادی جائے گی کیکن قتل نہیں کیا جائے گا ، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۴)۔

ازواج مطہرات کوگالی دینے کا حکم: ۱۸ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جو شخص حضرت عائشہ پر تہمت

(۴) السيف المشهور: ورقه (۲) \_

لگائے گاوہ قرآن کریم کی ان صرت آیتوں کو جھٹلائے گا جوان کے حق میں نازل ہوئی ہیں، اس لئے وہ کافر ہوگا(۱)۔ افک کے واقعہ میں اللہ تعالیٰ نے ان کو بری قرار دینے کے بعد ارشاو فرمایا ہے:

"یَعِظُکُمُ اللّٰهُ أَنُ تَعُوُدُوا لِمِثْلِهِ أَبَدًا إِنْ کُنتُمُ مُوْمِنِیْنَ"(۲)

(الله تهمیں تھیجت کرتا ہے کہ پھراس قتم کی حرکت بھی نہ کرنا اگرتم ایکان والے ہو)۔

اس لئے کہ جوشخص ایبا کام کرے گا وہ مؤمن نہیں رہے گا <sup>(۳)</sup>۔

کیا نبی کریم علی کے دیگر ازواج مطہرات کا بھی یہی تکم موگا؟ تو حنفیہ کا قول اور حنابلہ کا صحیح مذہب جے ابن تیمیہ نے اختیار کیا ہے، یہ ہے کہ اس سلسلے میں ان کا بھی یہی تکم ہے (۳)، ان کا استدلال اللہ تعالی کے اس ارشاد سے ہے: ''الْلُخبِینُ فُن لِلْخبِینُون وَ الطَّیبُون کَورِدُق کُورِدُق کُور وَق مِمَّا یَقُولُون لَهُم مَعُفِرة وَ وَرِدُق کُورِدُق کُور وَق مِمَّا یَقُولُون لَهُم مَعُفِرة وَ وَرِدُق کُور وَق مِمَّا یَقُولُون لَهُم مَعُفِرة وَ وَرِدُق کُور وَق کِیمُ مَا اللَّالِیبُون اللَّالِیہ مِوتی ہیں اور کی کُرور تی کی اور یا کیزہ ورتوں کے، اور یا کیزہ ورتوں کے، یہ لوگ اس بات لئن ہوتی ہیں اور یا کباز مرد یا کیزہ ورتوں کے، یہ لوگ اس بات یہ یاک ہیں جو یہ (منافق) کہتے بھرتے ہیں، ان کے لئے مغفرت ہے اور عزت کی روزی)۔

ان برطعن وتشنيع سے رسول الله عليہ برطعن وتشنيع اور آپ

<sup>(</sup>۱) السيف المسلول: ورقه (۲) منار السبيل ۲ روم ۹ -

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۴مر۲۰۹\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدين ۴/ ۲۳۵،السيف المشهور: ورقد (۲)،الشامل ۲/۱۵،الصارم المسلول رص ۵۷۰،القليو بي ۴/ ۷۵۱

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۴ر ۲۳۷، فتاوی السبکی ۲ر ۵۵۲، الإ قناع ۴ر ۲۹۹، الخرشی ۸ر ۴۷، الصارم المسلول رص ا ۵۷۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۱۷ ا

<sup>(</sup>۳) الصارم المسلول را ۵۷۔

<sup>(</sup>۴) السيف لهشهور: ورقد ۲، السيف المسلول: ورقد ۸۲، الصارم المسلول را ۵۷\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نور ۱۲۸\_

علیقی پر عار لازم آتی ہے جوممنوع ہے، اور دوسرا قول جوشا فعیہ کا مذہب اور حنابلہ کی دوسری روایت ہے، یہ ہے کہ (حضرت عائشہ کے علاوہ) تمام از واج مطہرات دوسرے تمام صحابہ کے مانند ہیں، اور انہیں گالی دینے والے کوکوڑے لگائے جائیں گے،اس لئے کہوہ تہمت لگانے والا ہے (۱)۔

اورخلفاءکوگالی دینے والے کی تکفیرنہیں کی جائے گی اوراس کی توبہ قبول کی جائے گی<sup>(۲)</sup>۔

# مسلمان كوكا فركهني والے كاحكم:

19-حضرت ابن عمر سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: ''أیما امریء قال لأخیه: یا کافر، فقد باء علیہ '' کان کما قال، و إلا رجعت علیہ '' (جو شخص اپنے بھائی سے کہ: اے کافر، تو ان میں سے ایک اس کے ساتھ لوٹے گا اگر وہ (جس کو کہا ہے) ایسا ہی ہوجیسا اس ( کہنے والے) نے کہا ہے، ( تو ٹھیک ہے) ورنہ وہ ( کفر) اسی ( کہنے والے) یرلوٹ جائے گا)۔

حفنیہ کے نزدیک یہ کہنے والا فاس ہوجائے گا، سمرقندی کا قول ہے کہ جو جنایت موجب حدنہ ہواس میں تعزیر واجب ہوتی ہے، جیسے کوئی کسی سے اے کا فر، اے فاس ، یا اے فاجر کہدد ہے (م)۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگر شارع نے کسی کو مطلقاً کا فرکہا ہے، جیسے نبی

كريم ميالله كارشاد ب: "من أتى كاهنا أو عرافا فصدقه بما

يقول فقد كفر بما أنزل على محمد عَلَيْهُ "(١) (جُوْحُض كسي

نجومی یا قیافہ شناس کے یاس آئے اوراس کی باتوں کی تصدیق کرے

وہ محمد علیقت پر نازل شدہ شریعت کا کفر کرنے والا ہوگا ) تو بہا بیا کفر

ہےجس کی وجہ سے وہ اسلام سے خارج نہیں ہوگا بلکہ شدت کے طور

کے گناہ ہی کی وجہ سے کھے تو کہنے والا کا فر ہوجائے گا،اس لئے کہ

اس نے اسلام کا نام کفررکھا، نیز اس لئے کہ سلم شریف میں حدیث

ي: "من دعا رجلا بالكفر أو قال عدو الله وليس

كذلك إلا حار عليه" (٢) (جوكسي آدمي كوكفركساته يكارك

یا اللّٰہ کا تثمن کیے حالا نکہ وہ ایبا نہ ہو تو وہ اسی پرلوٹ جائے گا ) ، ہیہ

اس صورت میں ہے جب کہ گفر سے گفران نعمت وغیرہ مرادنہ لے رہا

ہوورنہاس کی تکفیر نہیں کی جائے گی،'' الأصل'' میں التولی سے یہی

نقل کیا ہے،اوراسی کو برقرار رکھا ہے،اور مختار قول نو وی کا ہے جسے

انہوں نے شرح مسلم میں بیان کیا ہے، کہ بیحدیث حلال سمجھنے والے

یر محمول ہے،اس لئے اس کےعلاوہ کی تکفیرنہیں کی جائے گی ،اورنو وی

نے جو' الأ ذكار' میں كہا ہے كہ بيتخت وانتہائى درجہ ترام ہے وہ بھى

شافعیه کہتے ہیں:اگرکوئی شخص کسی مسلمان کو کافر کھے خواہ اس

اسی پر محمول ہے<sup>(۳)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أتبی کاهنا أو عرافا فصدقه بهما یقول ....." کی روایت احمد (۲۹/۲ مطبح المیمنیه ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے، اور ذہبی نے کہا ہے کہ اس کی سند تو می ہے، ایسا ہی فیض القدیر (۲۸ ۲۳ طبح المکتبة التجاریه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من دعا رجلا بالکفر ....." کی روایت مسلم (۱۰۸ طبع اکلی) نے حضرت ابوذر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) أشنى المطالب ١١٨ طبع المكتبة الإسلاميه.

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ١٨/١١، نيز د مكيئة: سابقه مراجع \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ۴۸ر۲۳۹، ۲۳۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أیما اموئی قال الأخیه: یا کافر ....." کی روایت مسلم (۹۸۱ طبح الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٧) تخفة الفقهاء ٣را٢٣، الإقناع ١٦/٢٩٠ الفروع ٢/١١١

#### وه افعال جوار تداد کا سبب ہیں:

۲-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ پورے قرآن کریم کو گندگی کی جگہ میں ڈال دینا ارتداد کا سبب ہے، کیونکہ ایسا کرنا اللہ تعالی کے کلام کی تو بین ہے اور وہ عدم تصدیق کی علامت ہے (۱)۔

شافعیہ اور مالکیہ کہتے ہیں: قر آن کریم کے بعض حصہ کو گندگی میں ڈالنے کا بھی یہی حکم ہے، اوراسی طرح قر آن کریم کی تو ہین پر دلالت کرنے والے ہرفعل کا یہی حکم ہے (۲)۔

اس پر بھی فقہاء کا اتفاق ہے کہ بت ،سورج یا چاند کو سجدہ کرنے والا کا فر ہوجائے گا (۳)۔

حفیہ کہتے ہیں: جو تحص ایسا عمل کرے جو صراحة اسلام کی تو ہین ہوتو وہ کا فر ہوجائے گا (۲) ،ان کی دلیل اللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "وَلَئِنُ سَأَلْتَهُمُ لَیَقُولُنَّ إِنَّمَا کُنَّا نَحُوضُ و نَلُعَبُ، قُلُ أَبِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ کُنْتُمُ تَسْتَهُزِوُنَ "(۵) (اور اگر آپ ان سے سوال یجئے تو کہہ دیں گے کہ ہم مض مشغلہ اور خوش طبعی کر رہے تھے، آپ کہہ دیں گے کہ ہم مض مشغلہ اور خوش طبعی کر رہے تھے، آپ کہہ دیجئے کہ اچھا تو تم استہزاء کر رہے تھے اللہ اور اس کی آپوں اور اس کے رسول کے ساتھ )۔

# ترک نماز کی وجہسے ارتداد:

# ۲۱ - اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جو شخص نماز کا انکار کرتے

- (۱) ابن عابدین ۲۲۲،۸، القلیو بی ۱۷۴۸، الإعلام ۳۸،۲ کفایة الأخیار ۲۰۱۷، منارالسبیل ۲۲،۸۰ ۴، شرح منح الجلیل ۱۲۲۸، الخرشی ۲۲/۸
  - (۲) الإعلام ۲۸۸ مبشرح ثخ الجليل ۴۸ر ۲۱ م،شرح الخرشی ۸۲۲ ـ
- (۳) ابن عابدین ۱۲۲۲، القلیو بی ۱۸۷۴ ۱۰ الإنصاف ۱۸۲۱ ۳، الشام لبهرام ۱۷۰۷۔
  - (۴) ابن عابدین ۴/۲۲۲\_
    - (۵) سورهٔ توبهر ۲۵\_

ہوئے اس کوچھوڑے وہ مرتد ہوجائے گا(۱)، یہی تھم زکوۃ ، روز ہ اور جج کاہے ، اس لئے کہ ان کے ضروریات دین ہونے پر اجماع ہے (۲)۔ اور جو شخص سستی کی وجہ سے نماز چھوڑ دے اس کے بارے میں تین اقوال ہیں:

پہلاتول یہ ہے کہ مرتد ہوجانے کی وجہ سے اسے تل کیا جائے گا،
یہ امام احمد کی ایک روایت اور درج ذیل حضرات کا قول ہے، سعید بن
جبیر، عامر الشعبی، ابر اہیم نخعی، ابوعمر و، اوز اعلی، ابوب سختیانی، عبد الله
بن مبارک، اسحاق بن را ہو یہ، عبد الملک بن حبیب مالکی، یہی مذہب
شافعی کا ایک قول ہے، اور خود امام شافعی سے طحاوی نے اسی کونقل کیا
ہے، اور ابو محمد بن حزم نے عمر بن الخطاب، معاذ بن جبل، عبد الرحان
بن عوف، ابو ہریر الا اور دیگر صحابہ سے اسی کونقل کیا ہے۔

دوسرا قول ہیہ ہے کہ بطور حدثل کیا جائے گانہ کہ کفر کی وجہ سے، بیامام مالک و شافعی کا قول اور امام احمد کی ایک روایت ہے (۳)۔

اور تیسرا قول بیہ کہ جوشض ستی کی وجہ سے نماز چھوڑ ہے وہ فاسق ہے، اور اسے قید کیا جائے یہاں تک کہ وہ نماز پڑھنے لگے، حفیہ کا مذہب یہی ہے (۴)۔

### مرتد کی جنایات اوراس کے خلاف جنایات:

### ۲۲ - دوسرے پر مرتد کی جنایات دو حال سے خالی نہیں: یا توعمداً

- (۱) "الصلاة و حكم تاركها "لابن القيم ـ
- (۲) ابن عابدین اس۳۵۳،۳۵۲، رسالة بدر الرشید: ورقه (۸)،عدة القاری ۱۸۲۸ منی ۱۸۲۸ منی ۱۸۲۸ منی ۱۸۲۸ منی ۱۸۲۸ منی ۱۸۲۸ منتبی الا رادات اس۳۹۷۲،۵۲۰
- (۳) كتاب الصلاة لابن القيم ۲۴، القليو بي وعميره ۱۹۶۱، كفاية الأخيار ۳) ٢ كتاب الصلاة لابن القيم ۲۳، الشرح الصغيم الر٢٣٨-
  - (۴) ابن عابدین ار ۳۵۳،۳۵۲\_

ہوں گی یا خطاءً،اوران میں سے ہرایک یا تومسلمان پر ہوگی، یا ذمی پر، یامستامن پر، یااس جیسے مرتد پر۔

اور یہ جنایات یا تو جان مارنے کی ہوں گی، یا اس سے کم درجہ کی ہوں گی، یا اس سے کم درجہ کی ہوں گی جیسے کسی عضو کا تلف کرنا اور زخم لگانا، یا عزت پر ہوں گی جیسے خوری اور ڈاکہ جیسے زنا اور قذف (تہمت)، یا مال پر ہوں گی جیسے چوری اور ڈاکہ زنی، اور یہ جنایات بسااوقات دار الاسلام میں ہوتی ہیں، پھروہ مرتد دار الحرب میں بھاگ جاتا ہے یا نہیں بھاگتا، یا دار الحرب میں ہوتی ہیں، پھر مرتد دار الاسلام کی طرف منتقل ہوجاتا ہے۔

بسااوقات بیتمام جنایات مرتد کی طرف سے اس کے مسلمان ہونے کی حالت میں ہوتی ہیں، پھر بسااوقات وہ ارتداد پر ہی برقرار رہتا ہے یامسلمان ہوجاتا ہے، بسااوقات نظمان کی طرف سے ہوتی ہیں، یا جماعت کے ساتھ ال کر، یا اہل شہر کے ساتھ ال کر ہوتی ہیں۔

مرتد پر جنایت کے بارے میں بھی یہی تفصیل ہو کتی ہے۔

# مرتدكاكسى كول كرنا:

۲۲س اگرمرتدکسی مسلمان کوعمداً تل کردیتواس پر بالاتفاق قصاص لازم ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

اوراگر مرتد کسی ذمی یا متامن کوعمداً قبل کردے تو حنفیہ (۲) اور حنا بلیہ (۳) کے نز دیک اس کے بدلہ میں اسے قبل کیا جائے گا،

امام شافعی کا قول اظهر بھی یہی ہے (۱)،اس کئے کہ وہ ذمی سے بھی برتر ہے، جس کی وجہ یہ ہے کہ مرتد کا خون ضائع ہے، اس کا ذبیحہ حلال نہیں، اس سے نکاح کرنا جائز نہیں، اور جزیہ لے کر اس کو برقر ارنہیں رکھا جائے گا۔

مالکیہ کے نزدیک اسے قل نہیں کیا جائے گا، یہی امام شافعی کا دوسرا قول ہے، اس کئے کہ اسلام سے اس کا تعلق باقی ہے کیونکہ اس کو ارتدادینہیں رہنے دیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

اگر مرتد کسی آزاد مسلمان یا ذمی کوخطاءً قتل کردے تواس کے مال میں دیت واجب ہوگی۔ حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کے عاقلہ پرنہیں ہوگی۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک دیت کے لئے جان کا معصوم ہونا شرط ہے اسلام شرط نہیں ہے،اس لئے کہاس کا خون حلال ہوگیا ہے اور اہل حرب کے درجہ میں ہوگیا ہے (۳)۔

ما لکیہ کہتے ہیں: اس صورت میں ضان بیت المال پر ہوگا، اس
لئے کہ اگر اس پر کوئی جنایت کرد ہے تو اس سے اس جنایت کا تا وان
بیت المال ہی لیتا ہے، تو جب اس کاحق لیتا ہے تو تا وان بھی اس کی
طرف سے وہی ادا کرے گا، یہ اس صورت میں ہے جب وہ تو بہ نہ
کرے، اور اگر وہ تو بہ کر لے تو ایک قول کے مطابق دیت اس کے
مال میں ہوگی، ایک قول کے مطابق اس کے عاقلہ پر ہوگی، ایک قول
کے مطابق مسلمانوں پر ، اور ایک قول کے مطابق ان پر ہوگی جن کے

<sup>(</sup>۱) الأم۲/۳۳، اور برابری اس وجه نیمین ہے که مرتد کوار تداد پر برقر ارئیمیں رکھاجا تا بلکه اسے اسلام پر آمادہ کیاجا تا ہے، الشامل لابن الصباغ ۲/۱۳، مغنی المحتاج ۱۲/۳۔

<sup>(</sup>۲) الشامل لبهرام ۸را۷،الخرشی ۸ر۲۹،منح الجلیل ۴ر۷۷م،منخی المحتاج ۴ر۱۹\_

<sup>(</sup>٣) المبسوط الر ۱۰ ۱۰ ابن عابد ين ٢ مر ٢٥٢ ، الشامل لا بن الصباغ ٢ ٦ ٢٧ ، الأم ٢ ر ١٥٣ ، المغني ٨ ر ٥ ٥ ٩ ، الإقناع ٣ م ٧ ٢ ٠ ٣ \_

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ۲/۲، البدائع ۲/۳۳۰، المغنی ۵۵۳،۲۵۵۸، الإقتاع مهر۲۰۳، البدایه للسکلوذانی ۲۰۲، الأم ۲/۳۵۱، منح الجلیل ۴/۲۲۸، الأم ۲/۳۵۱، منح الجلیل ۴/۲۲۸، الخرشی ۲۷/۸

<sup>(</sup>۲) حضیہ کے نزدیک ذمی کے بدلہ مسلمان گوتل کیا جاتا ہے تو مرتد کوتو اس کے بدلہ بدرجۂ اولی قبل کیا جائے گا،البدائع کے ۷۷ سا،الفتاوی الہندیہ ۷۷ سے

<sup>(</sup>٣) المغنى٨ر٢٥٥،الإ قناع ١٧٥٧ـــ

مذہب کی طرف وہ مرتد ہوکر گیاہے <sup>(۱)</sup>۔

# قتل ہے کم درجہ کی جنایت:

۲۴-مالکیہ کہتے ہیں: مرتد کی جنایت قبل کی ہویا قبل سے کم درج کی ہو، دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، اور مرتد کو ذمی کے بدلہ میں قبل نہیں کیا جائے گا، بلکہ اس پر اس کے مال میں دیت لازم ہوگی ،اس لئے کہ وہ اپنے حکمی اسلام کی وجہ سے ذمی سے بہتر ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: مرتد کومسلمان اور ذمی دونوں کے بدلہ میں قتل کیا جائے گا، اور اگر وہ ان دونوں میں سے کسی کا کوئی عضوکاٹ دےتواس براس میں بھی قصاص ہوگا۔

امام شافعی کے بعض تلامذہ کہتے ہیں: مرتد کو ذمی کے بدلہ آل نہ
کیا جائے گا، اور نہاس کے سی عضو کے بدلہ اس کا کوئی عضو کا ٹا جائے گا،
اس لئے کہ اس کے حق میں احکام اسلام باقی ہیں جس کی دلیل سیہ
ہے کہ اس پر عبادات واجب ہیں ، اور اس سے اسلام کا مطالبہ کیا
جائے گا۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: ہماری دلیل میہ ہے کہ یہ کافر ہے تواسے اصلی کافر کی طرح ذمی کے بدلہ میں قتل کیا جائے گا۔

'' مغنی المحتاج'' میں ہے: مرتد کو ذمی کے بدلہ تل کرنا ہی اظہر ہے، اس لئے کہ گفر میں وہ دونوں برابر ہیں، بلکہ مرتد ذمی سے زیادہ بدرجہ برتہ کے کوئکہ اس کا خون مباح ہے اس لئے اسے ذمی کے بدلہ بدرجہ اولی قبل کیا جائے گا(۲)۔

- (۱) الخرثي ۸ر۲۲،البدائع ۷ر۲۵۲،الثامل لبهرام ۲را ۱۷\_
- (۲) العدوى على الخرثى ۱۹۷۸، منح الجليل ۱۹۷۲، المواق بهامش الحطاب ۲/۲۸۲، المغنى ۷/۷۵۲،۸۹۵، مغنى المختاج ۱۲۸۲،۷۵، المار ۲۵۳،۲۳۲،۱۳۱، مغنى المحتاج ۲۵۳،۲۳۲،۱۳۲

#### مرتدكازناكرنا:

۲۵ – اگر مرتد مردیا عورت زنا کرے تواس پر حدواجب ہوگی، اگروہ محصن نہ ہوتو کوڑے لگائے جائیں گے، اورا گروہ محصن ہوتو ارتداد کی وجہ سے احصان کے ختم ہونے میں اختلاف ہے، اس کی بنیا دشرا لط احصان میں اختلاف کا ہونا ہے لینی میہ کہ اس کے لئے اسلام شرط ہے منہیں؟

حنفیہ اور مالکیہ کہتے ہیں: ارتداد سے احصان باطل ہوجا تاہے، الا یہ کہتو بہر لے یادوبارہ شادی کرلے (۱)۔

شافعیہ، حنابلہ اور امام ابو یوسف کہتے ہیں: ارتداد سے احصان پر کوئی اثر نہیں پڑتا، اس لئے کہ احصان کے لئے اسلام شرط نہیں ہے(۲)۔

### مرتد کا دوسرے کوزنا کی تہمت لگانا:

۲۲-اگر مرتدکسی کوتہت لگادے تو شرائط حد کے ساتھ اس پر حد واجب ہوگی، الا یہ کہ وہ دارالحرب میں ہواور وہاں رہتے ہوئے تہمت لگائے، اس لئے کہ وہاں پر مسلمانوں کا کوئی اقتدار نہیں ہے، اور یہ معاملہ شرائط قذف پر مبنی ہے، اور تہمت لگانے والے کا مسلمان ہونا شرائط قذف میں ہے ہیں ہے (۳)۔

#### مرتد كامال كوتلف كرنا:

۲۷ - اگر مرتد کسی کا مال دار الاسلام میں تلف کردے تو وہ ضامن ہوگا، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ ارتداد ایک جنایت

- (۱) التحفه ۲۱۵٫۳۱،الخرشی ۸۸٫۸۸،مخ الجلیل ۴۷۲٫۳۸
- (٢) الشامل للصباغ ٢/١٥، كفاية الأخيار ١٧٩٧، الإنصاف ١١/ ٣٣٧، الهدايللكلوذاني ر ٢٠٢٠،التخفه ٢١٥٧-
  - (٣) البدائع ٧٤٠،٥٥، الخرشي ٨١٦٨، كفاية الأخيار ١٨٣/٢.

### ہےجس سے مرتد کو کلم کرنے کاحق نہیں حاصل ہوتا (۱)۔

### چوری وڈا کہزنی:

۲۸ – اگر مرتد مال چوری کرے، یا ڈاکہ زنی کرے تو دوسروں کی طرح اس ہے بھی مواخذہ ہوگا،اس لئے کہ چوری اور ڈکیتی کے لئے مسلمان ہونا شرط نہیں ہے، اس لئے اس سلسلے میں مسلمان اور مرتد برابر ہیں (۲)۔

ارتدادسے پہلے کی جنایات کے بارے میں مرتد کا مواخذہ:
۲۹ – اگر کوئی مسلمان کسی دوسرے پر کوئی جنایت کرے، پھر جنایت
کرنے والا مرتد ہوجائے تو تمام جنایات کے بارے میں اس سے مواخذہ ہوگا، خواہ وہ مرتد ہی رہے یا تو بہ کرلے (۳)۔

#### اجتماعی ارتداد:

• سا- اجتماعی ارتداد سے مرادیہ ہے کہ اہل اسلام یا اہل شہر کی کوئی جماعت اسلام کوچھوڑ دے، جیسے خلیفہ راشدا بوبکر ﷺ کے زمانہ میں ہوا۔ اگر ایسا ہوجائے تو ان سے قال واجب ہوگا، اس پر فقہاء کا

ا ترابیا ہوجائے تو ان سے قبال واجب ہوگا، آئ پر تھہاء کا انقاق ہے، اوران کا استدلال حضرت ابو بکر کے عمل سے ہے جو انھوں نے مرتدین کے ساتھ کیا (۲۰)۔

ان مرتدين كا علاقه دار الحرب موكا يأنبيس اس ميس فقهاء كا

- (۱) ابن عابدین ۲۵۲۲، الکافی سر۱۹۳، الخرشی الماکهی ۲۹۲۸، الشامل ۲۷۲۰۲،الهدایة للکلوذانی ۲۰۲۰،الشامل لابن الصباغ ۲۷۲۰۱۔
  - (۲) ابن عابدین ۲۵۲/۳\_
- (۳) المبسوط ار۱۰۸، ابن عابدین ۲۵۲٫۳۰ الأم ۲۷ ۱۵۳، الشامل لابن الصباغ ۲۷ ۱۱، الإقناع ۲۸ ۵۷ (اوروه مرتد کے قبل کے قائل ہیں خواہ اس کا ارتداد مقدم ہویا مؤخر ہو)، منح الجلیل ۲۸ ۷۲۲، المغنی ۸۸ ۵۶۲۸
  - (۴) المبسوط ۱۰رسال الأم ۲/۲ سم نيل الأوطار ۲۱۸ ر

#### اختلاف ہے:

جمہور (مالکیہ، شافعیہ و حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف وامام محمد) کا قول ہیہ ہے کہ جب وہ اس میں احکام شرک جاری کردیں تو ان کاعلاقہ دار الحرب ہوجائے گا، اس لئے کہ کوئی علاقہ ہماری یا ان کی طرف قوت و غلبہ کے اعتبار سے ہی منسوب ہوتا ہے، تو جہاں احکام شرک کا غلبہ ہوجائے گا وہ دار الحرب ہے، اور جہال احکام اسلام کا غلبہ ہووہ دار الاسلام ہے۔

اورامام ابوحنیفہ کے نزدیک مرتدین کا علاقہ تین شرائط کے ساتھ دارالح بوگا:

اول: وہمشرکین کےعلاقہ سے ملا ہوا ہو،اس کےاور دارالحرب کی زمین کے درمیان مسلمانوں کا کوئی علاقہ نہ ہو۔

دوم: ایمان کے ساتھ کوئی مؤمن اور امان کے ساتھ کوئی ذمی وہاں باقی ندرہے۔

سوم: ال میں احکام شرک کاغلبہ ہوجائے۔

امام ابوحنیفه کممل قهر وغلبه کا اعتبار کرتے ہیں، اس کئے کہ یہ علاقہ پہلے دارالاسلام کا حصہ تھا اور مسلمانوں کے قبضہ میں تھا تو مسلمانوں کا احراز وقبضہ مشرکین کے کممل غلبہ اور پورے قبضہ کے بغیر ماطل نہ ہوگا،اوران کا پورا قبضہ مذکورہ تینوں شرائط ہی سے ہوگا(۱)۔

### مرتد پر جنایت:

ا سا-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اگر کوئی مسلمان مرتد ہوجائے تواس کا خون مباح ہوجائے گا،لیکن اسے صرف امام یا اس کا نائب ہی قتل کرسکتا ہے، اور اگراسے کوئی مسلمان قتل کر دیتو اسے صرف تعزیر کی

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰ (۱۳ اا، ابن عابدین ۴ م ۱۵۲ المغنی ۸ م ۵۵۴ ، اختلاف الائمه ر ۱۵۰ - ۱۸ الفصاح / ۳۴۸ و

جائے گی، اس کئے کہ اس نے امام کے حق پر دست درازی کی ہے کیونکہ حدنا فذکر نااس کا حق ہے (۱)۔

اوراگراس کوکوئی ذمی قتل کردے تو جمہور (حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور قول اظہر کے مطابق شافعیہ) کا مذہب سیہ ہے کہ ذمی سے قصاص نہیں لیاجائے گا۔

اورشافعیہ کادوسراقول میہ کے کہ ذمی سے قصاص لیاجائے گا(۲)۔

# مرتدیرل سے کم درجہ کی جنایت کرنا:

۲ سا-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مرتد پر جنایت مباح ہے،اس کئے کہ وہ معصوم نہیں (۳)۔

اگر جنایت مسلمان پر ہو پھر وہ مرتد ہوجائے اور وہ جنایت سرایت کرجائے اور اس کی وجہ سے وہ مرجائے، یا مرتد پر جنایت ہو پھر وہ مسلمان ہوجائے اور وہ جنایت سرایت کرجائے اور وہ اس کی وجہ سے مرجائے تو اس سلسلے میں چنداقوال ہیں (۲) جس کے لئے کتب فقہ کے باب' قصاص''کی طرف رجوع کیا جائے۔

# مرتديرزناكي تهمت لگانا:

سس اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مرتد پرزنا کی تہمت لگانے والے پرحدواجب نہیں ہے، اس لئے کہ جس شخص پر تہمت لگائی جائے اس کا

(۴) المبسوط ۱۰/۷-۱، البدأئع ۷/ ۲۵۳، الثامل ۲/۱۵۹، المغنی ۸/ ۲۵۳\_

مسلمان ہوناحد قذف کے واجب ہونے کے لئے شرط ہے (۱)۔ تفصیل اصطلاح" قذف" میں ہے۔

#### ارتداد کا ثابت ہونا:

سم سا – اقرار یاشهادت کے ذریعه ارتداد ثابت ہوتا ہے۔

اورار تدادشہادت کے ذریعہ دوشرطوں کے ساتھ ثابت ہوتا

#### الف-عدد كي شرط:

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ارتداد کے ثبوت میں دوشاہد کا فی ہیں،اس میں حسن کے علاوہ کسی کا کوئی اختلاف نہیں،ان کے نزدیک چار کی شہادت شرط ہے <sup>(۲)</sup>۔

ب-شهادت کی تفصیل:

ارتداد کی شہادت میں تفصیل کرنا واجب ہے یعنی گواہ وجہ کفر کو بیان کریں گے، اس لئے کہ اس کے اسباب میں اختلاف ہے، نیز جان کی حفاظت بھی مقصود ہے (۳)۔

تفصيل اصطلاح''اثبات''اور' شہادة''میں ہے۔

اگراقراریاشہادت کے ذریعیار تداد ثابت ہوجائے تواس سے تو بہ کامطالبہ کیا جائے گا ،اگروہ تو بہ کرلے تو بہتر ہے ورنہ اسے قتل کردیاجائے گا۔

مرتد کے خلاف جس چیز کی شہادت دی گئی ہے اگروہ اس کا انکار کرے تو حنفیہ کے نزدیک اس کے انکار کو توبہ ورجوع قرار دیا

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰۲/۱۰، الفتاوی الهندیه ۷/۳، الأم ۲/۴۵۱، الإنصاف ۱۹/۲/۹،الهدایة لأنی الخطاب ۲۰۳،الثامل لبهرام ۱۵۸/۲

<sup>(</sup>۲) الثامل لبهرام ۱۵۸۲، منح الجليل ۴ر ۳۴۳، الإنصاف ۴۲۲۹، البدائع ۲۳۶۷، منخی المحتاج ۴۸، ۱۹، ۱۹، ۱۵

<sup>(</sup>٣) المبسوط ١٠٦/١، الفتاوى الهنديه ١/٣٥١ م ١/١٥٩، الإنصاف ١/٢٢٦٩،الشامل كبيرام ١٥٨/١-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸ر ۵۵۷\_

<sup>(</sup>۳) منح الجليل ۴ر ۲۵، ۱۴ فرشی ۸ر ۲۴\_

جائے گااوراس کوتل کرناممنوع ہوگا<sup>(۱)</sup>،اورجمہور کےنزدیک شہادت کی بنیاد پراس کےخلاف فیصلہ کیا جائے گااوراس کا انکار کرنااس کے لئے پچھ فائدہ نہ دے گا، بلکہ کوئی ایساعمل کرنااس پر لازم ہوگا جس کے ذریعہ کا فرمسلمان ہوجا تاہے (۲)۔

# مرتدسے توبہ کامطالبہ کرنا:

# اس كاحكم:

۳۵-امام ابوحنیفه کا مذہب،امام شافعی کا ایک قول،امام احمد کی ایک روایت اور حسن بصری کا مذہب ہیہ که مرتد سے تو به کا مطالبه کرنا واجب نہیں ہے، بلکه مہلت دینے کی طرح مستحب ہے،اگر مرتد مہلت طلب کر بے تو اسے تین روز کی مہلت دی جائے گی (۳)۔

امام ما لک کے نز دیک توبہ کا مطالبہ کرنا واجب ہے اور تین یوم مہلت دی جائے گی۔

حنابلہ کا مختار مذہب (۴) ،اورامام شافعی کا اظہر قول ہیہ ہے کہ توبہ کا مطالبہ کرنا واجب ہے،اورمطالبہ فی الحال ہوگلہذ امہلت نہیں دی جائے گی (۵)۔

توبه كامطالبه كرنااس مديث سے ثابت ہے "أن امرأة يقال لها أم رومان ارتدت فأمر النبي عَلَيْكُ أن يعرض عليها الإسلام فإن تابت و إلا قتلت "(٢) (ام رومان نام كى ايك

- (۲) مغنی المحتاج ۴ر۸۳۱، المغنی ۸ر۴۴۱\_
- (۳) التخفيه سر ۵۳۰،البدائع ۷ر ۴ سا،المبسوط ار ۹۸،این عابدین ۴ر ۲۲۵\_
- (۴) لطائف الإشارات ۱۳۷۱، تفسير القرطبی ۱۲۷۳، رحمة الأمة ر ۲۲۹، الخرثی ۱۹۸۸، منح الجلیل ۲۵۸۳، الشامل لبهرام ۱۷/۲، الإنصاف ۲۸/۱۰۰۰ مدارة الراغب ۵۳۸، منار السبیل ۷۲،۴۰۰
  - (۵) الأم٢٧٩،المهذب٢٢٣،مغني الحتاج ١٣٩،٠١٣ـ (۵)
- (٢) حديث "ورد أن امرأة يقال لها أم رومان ارتدت ..... "كي روايت

عورت مرتد ہوگئ تو نبی علیہ نے تکم دیا کہ اس پر اسلام پیش کیا جائے، اگر وہ تو بہ کرلے (تو بہتر ہے) ور نہ اسے تل کر دیا جائے)، اور اس لئے بھی کہ حضرت عمر سے منقول ہے کہ انہوں نے مرتد سے تو بہ کا تین بارمطالبہ کیا()۔

### مرتد کی توبه کاطریقه:

۲۳۱ - حفنیہ کہتے ہیں: مرتد کی توبہ اس طرح ہوگی کہ شہادتین کے اقرار کے بعد وہ اسلام کے علاوہ تمام ادیان سے ، یااس دین سے براءت کرے جس کی طرف وہ نتقل ہوا ہے، اورا گروہ عادت کے طور پر یا بغیر براءت کے شہادتین کا قرار کرتے وجب تک اپنے قول سے رجوع نہیں کرے گااس سے اسے کوئی فائدہ نہ ہوگا، اس لئے کہ صرف شہادتین سے اس کا کفرختم نہ ہو سکے گا۔

وہ کہتے ہیں: اگر دوگواہ کسی مسلمان کے خلاف ارتداد کی گواہی
دیں اور وہ اس کا انکار کرے تو اس سے تعرض نہیں کیا جائے گا، اس
لئے نہیں کہ وہ گوا ہوں کو جھوٹا کہتا ہے بلکہ اس لئے کہ اس کا انکار تو بہ
ور جوع ہے، لہذا صرف قتل ممنوع ہوگا اور ارتداد کے باقی احکام
ثابت رہیں گے۔

ابن عابدین کہتے ہیں: اس کا بھی اختال ہے کہ یہاں انکار شہادتین کےاقرار کےساتھ ہو<sup>(۲)</sup>۔

اگر مرتد شہادتین کا اقرار کرلے تو حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کی توبہ صحیح ہوجائے گی (۳)، کیونکہ رسول اللہ علیہ کا

<sup>=</sup> دارقطنی ( ۱۱۸ /۱۱۱، طبع دار المحاس) نے کی ہے، اور ابن حجر نے النخیص ( ۱۲۹ / ۲۹ / ۲۹ طبع شرکة الطباعة الفديه ) میں اس کی اسناد کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۴۸۲۴۸\_

<sup>(</sup>۳) المبسوط لحمدر ۱۳۳۳، المبسوط للسرخسي ۱۰/۱۱۱، ابن عابدين ۱۲۲۲، ابن

ارشاد ہے: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله عصم منى ماله و نفسه إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله عصم منى ماله و نفسه إلا بحقه و حسابه على الله "() (جمح محم ديا گيا ہے كه ميں لوگوں سے قال كروں يہاں تك كه وه لا اله الا الله كهدلين، چنا ني جس نے لا اله الا الله كهدليا تواس نے اپنا مال اور اپنى جان محص محفوظ كرليا مگر اس كوت كى وجہ ہے، اور اس كا حساب الله تعالى پر ہے) يه حديث منفق عليه ہے، دوسرى وجہ يہ ہے كه شهادت كے اقر ارسے اصل كا فر كا اسلام كا دعوى كرے اور شهادتين كے اقر ارسے انكار كرے تواس كى اسلام كا دعوى كرے اور شهادتين كے اقر ارسے انكار كرے تواس كى تو جميح نه ہوگى (٢)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر مرتد مرجائے اور اس کا وارث اس پر بینہ قائم کردے کہ اس نے ارتداد کے بعد نماز پڑھی ہے تو اس کے مسلمان ہونے کا حکم لگا یا جائے گا<sup>(۳)</sup>،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مرتد کی تو بہ اس کی نماز کے ذریعہ بھی درست ہوجاتی ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں: مرتد کے اسلام کے لئے شہادتین کا اقرار ضروری ہے، اور اگر اس کا کفر کسی دیگر چیز کے انکار کی وجہ سے ہو مثلاً کوئی شخص محمد علیقی کی رسالت کو عربوں کے ساتھ خاص قرار دے، یا کسی فرض یا حرام کا انکار کرے تو اس کے لئے شہادتین کے دے، یا کسی فرض یا حرام کا انکار کرے تو اس کے لئے شہادتین کے

ساتھاس چیز کا اقرار بھی ضروری ہے جس کا اس نے انکار کیا ہو (۱)۔
حنابلہ کہتے ہیں: اگر مرتد نماز پڑھتواس کے اسلام کا حکم لگا یا
جائے گا، الا یہ کہ اس کا ارتداد کسی فریضہ، یا کسی کتاب، یا نبی یا فرشتہ
وغیرہ کے انکار کے سبب ہو، یا اس طرح کسی ایسی بدعت کی وجہ سے
ہوجس میں اہل بدعت اپنے کو اسلام کی طرف منسوب کرتے ہوں
حالانکہ اس کی وجہ ہے آدمی کا فر ہوجا تا ہے، تو ایسی صورت میں محض
اس کی نماز کی وجہ ہے اس کے مسلمان ہونے کا حکم نہیں لگا یا جائے گا،
اس کی نماز کی وجہ ہے اس کے مسلمان ہونے کا حکم نہیں لگا یا جائے گا،
اس کئے کہ وہ اپنے کفر کے باوجود وجوب نماز کا اعتقاد رکھتا ہے اور
اس کوادا کرتا ہے، اور اگروہ زکوۃ دے یاروزہ رکھے تو بیاس پرمسلمان
ہونے کا حکم لگائے جانے کے لئے کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ صدقہ تو
گفار بھی دیتے ہیں، اور روزہ ایک ایسا باطنی امر ہے جس کا پہتے ہی نہیں
عیاز (۲)۔

زندیق ، بار بار مرتد ہونے والے اور جادوگر کی تو بہ کے قبول ہونے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں جن کی تفصیل اصطلاح '' تو '' میں دیکھی جائے۔

الله تعالی یارسول الله علیه کوگا لی دینے والے کی توبہ:

2 - - حفیہ کے نزدیک الله تعالی کوگالی دینے والے کی توبہ قابل قبول ہے (")، اسی طرح حنابلہ کے نزدیک ہے، البتہ یہ حضرات اس کی تادیب کو ضروری قرار دیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ اس کا ارتکاب اس نے تین مرتبہ نہ کیا ہو (")۔

مذہب مالکی میں اختلاف ہے، اور ان کے یہال راج اس کی

یا کی حرک یا حرام ۱۵ اوار حری و ۱۱ کی حصیها دین کے علیہ اور دنیا کے علیہ اور دنیا کے علیہ اور دنیا کے ایک افرار کافی ہے اور دنیا کے ایک استفاد سے برات ضروری ہے، الشامل لابن الصباغ ۲را ۱۷، الإنساف ار ۳۳۵، الإقاع ۲۲ سه ۲۰ سه، مدایة الراغب ۵۳۸، الکافی

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أمرت أن اقاتل الناس حتى يقولو ا: لا إله الا الله....." كى روايت مسلم (١/ ۵۲ طبع الحلمي ) نے حضرت ابو ہر براہ سے كى ہے۔

<sup>(</sup>٢) الإقاع ٢٠ ٣٠٣\_

<sup>(</sup>٣) الإنصاف(١٠١٧ مطبوعه ١٩٥٧ء)\_

<sup>(</sup>۱) انسی المطالب ۴ ر ۱۲۴ ، الإنصاف ۱۰ ر ۳۳۲ ، ۳۳۳ س

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸ر ۱۲ ۱۲ طبع سوم \_

<sup>(</sup>۳) السيف المشهور: ورقه ۱،۲ ابن عابدين ۲۳۲/۳

<sup>(</sup>۴) المغنی ۸ر ۵۲۵، الفروع ۲ر ۱۲۰

توبه کا قبول ہوجانا ہے، یہی ابن تیمیہ کی رائے ہے<sup>(۱)</sup>۔

اوررسول الله عليه كو گالى دينے والے كى توبہ حنفيہ (۲) ،اور حنابلہ كے ذہب كے مطابق قبول ہوجاتی ہے (۳)۔

شافعیہ کہتے ہیں: نبی کریم علی پہر ہمت لگانے والے کی توبہ اصح قول کے مطابق قبول ہوجاتی ہے، ابو بکر فارس کہتے ہیں: اسے حد کے طور پر قتل کیا جائے گا اور توبہ سے اس کی حدسا قط نہ ہوگی، صید لانی کا قول ہے: اس کواشی کوڑے لگائے جائیں گے، اس لئے کہ ارتداد اس کے اسلام لانے کی وجہ سے ختم ہوجائے گا اور کوڑے لگانا باقی رہ جائے گا

حنابلہ کا ایک قول سے ہے کہ اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی (۵)۔
مالکیہ کہتے ہیں: قرآن کریم یا اس کے مانند کسی دلیل کی وجہ
ہے جس نبی کی نبوت پر اجماع ہو انھیں گالی دینے والے کوئل کیا
جائے گا اور اس کی توبہ قبول نہ ہوگی ، اس لئے کہ اس کا کفر زندیق کے
کفر کے مشابہ ہے ، اور اگر اس کی توبہ کے بعد اسے قبل کیا جائے گا تو
کفر کی وجہ سے نہیں بلکہ حد کے طور پرقتل کیا جائے گا ، اس لئے کہ اس
صورت میں اس کا قبل اس کے کفر کی وجہ سے نہیں ہوگا بلکہ نبی کو حقیر
سمجھنے کی وجہ سے ہوگا (۱)۔

# متعدد بارمرتد ہونے والے کی توبہ: ۳۸ – اگرکوئی بار بارمرتد ہوا در بار بارتو بہ کرے توشا فعیہ وحفیہ کے

- (۱) الخرشي ۸ ر ۴ ۷،الصارم المسلول ر ۵۵۰ ـ
- (۲) ابن عابدين ۴ ر ۲۳۳ ،السيف المشهور: ورقه ر۲ ـ
- (۳) الهداميد لأني الخطاب: ورقد ۲۰۲، الصارم المسلول ر۲۴۵،۵۳، ۲۹۳، ۲۹۳، ۵۲۷، ۳۹۳، ۵۲۷
  - (۴) السيف المسلول: ورقه ۲، مغنی الحتاج ۱۲۱۸ ا
    - (۵) منارالسبیل ۱۸۹۰ می
      - (۲) الخرشي ۱۸/۰۸\_

قول کے مطابق اس کی توبہ قبول کی جائے گی (۱)،اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "قُلُ لِلّذِینَ کَفَرُوا إِنْ یَّنتَهُوا یُغْفَرُ لَهُمْ مَاقَدُ کَا ارشاد ہے: "قُلُ لِلّذِینَ کَفَرُوا إِنْ یَّنتَهُوا یُغْفَرُ لَهُمْ مَاقَدُ سَلَفَ "(۲) (آپ کہہ دیجئے (ان) کا فروں سے کہ اگر یہ لوگ باز آجا کیں گے تو جو پھے پہلے ہو چکا ہے وہ (سب) آئیس معاف کر دیا جائے گا)۔ نیز نبی عَلَیہ کا ارشاد ہے: "أمرت أن أقاتل الناس حتی یشهدوا أن لا إله إلا الله و أن محمدا رسول الله، ویقیموا الصلاة و یؤتوا الزکاة، فإذا فعلوا ذلک عصموا منی دمائهم و أموالهم إلا بحق الإسلام و حسابهم علی منی دمائهم و أموالهم إلا بحق الإسلام و حسابهم علی الله "(۳) (مُحَمَّمُ دیا گیا ہے کہ لوگوں سے قال کروں یہاں تک کہ وہ یہ شہادت دیں کہ اللہ تعالی کے علاوہ کوئی معبور نہیں اور مُحداللہ کے رسول ہیں، اور وہ نماز پڑھیں اور زکوۃ ادا کریں، اگروہ ایسا کرلیں تو محفوظ کرلیں گے مجھ سے اپنی جانیں اور اپنے مال مگر اسلام کے حق کی محفوظ کرلیں گے مجھ سے اپنی جانیں اور اپنے مال مگر اسلام کے حق کی وجہ سے، اور ان کا حساب اللہ تعالی یر ہے)۔

حنفیہ کا ایک قول اور حنابلہ کی ایک روایت ہیے کہ جو بار بار مرتد ہواس کی تو بہ قبول نہیں کی جائے گی <sup>(۴)</sup>۔

ان كى دليل الله تعالى كاية فرمان ب: "إِنَّ الَّذِيْنَ أَمُنُوا ثُمَّ

<sup>(</sup>۱) المبسوط لمحمد (۱۳۴، اور ابن عابدین (۲۲۵/۴) نے کہا: اس کی توبہ قبول کی جائے گی، لیکن ہر مرتبہ سزا دی جائے گی اور قید کیا جائے گا، اور کرخی نے کہا: مارے تمام اصحاب کا یہی قول ہے، اُسنی المطالب ۱۲۲/۳، الأم ۲۷ / ۲۲ / ۱۳۸، الشامل لابن الصباغ ۱۸ / ۱۲۸، السیف المسلول (۲۹۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انفال ۱۳۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أمرت أن أقاتل الناس....." كی روایت بخاری (افتح ار ۵۵ طبع السعادة ) نے حضرت الوہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۲۲۵/۴، المغنی ۲۸ ۵۴۳، الکافی ۱۵۹۳، مدایة الراغب ۴۳۹، منارالسبیل ۲۹/۴، ما لکیه کے پیمال اس مسئله کا کوئی ذکرجمیں نہیں ملا، البته '' اور'' حاشیہ ابن عابدین'' میں ان کی طرف پیول منسوب کیا گیاہے کہ باربار مرتد ہونے والے کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔

كَفَرُوا ثُمَّ أَمُنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُرًا لَّهُ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَلَهُمُ وَلَا لِيَهُدِيهُمُ سَبِيلًا اللهُ الْبَالِ لِيَغْفِرَلَهُمُ وَلَا لِيَهُدِيهُمُ سَبِيلًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ال

نیز بار بارمرتد ہوناعقیدہ کے نساداورلا پرواہی کی دلیل ہے(۲)۔

### جادوگر کی توبه:

9 سا- حنفیه اور شافعیه کے نزدیک جادوگر کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی، اور امام احمد سے دوروایتیں ہیں (۳) دریکھئے: اصطلاح '' توبہ'اور ''سح''۔

# مرتدكول كرنا:

• ۲۹ - اگر کوئی مسلمان مرتد ہوجائے اور اس میں ارتداد کے تمام شرا نظاموجود ہوں تو اس کا خون مباح ہوجائے گا، اور اس کوئل کرنے کا حق تو بہ کے مطالبہ کے بعدامام یا اس کے نائب کو حاصل ہوگا (۲۰)، اگر تو بہ کے مطالبہ سے پہلے اسے تل کردیا جائے تو اس کا قاتل برا ہوگا لیکن اس کے قل کی وجہ سے اسے تعزیر کے علاوہ کوئی سز انہیں دی جائے گی، البتہ اگر مرتد کفار کا قاصد ہوتو اس کوئل نہیں کیا جائے گا،

اس کئے کہ حدیث میں ہے: ''أن النبی عَلَیْ اللہ یقتل رسل مسلمہ ہے اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ کے قاصدوں کو آئیں مسلمہ نہ اللہ علیہ کے قاصدوں کو آئیں افرایا)،اور جب مرتد کو حالت ارتداد میں قبل کردیا جائے تو اسے نہ عنسل دیا جائے گا، نداس پر نماز پڑھی جائے گی اور نداسے مسلمانوں کے ساتھ وفن کیا جائے گا۔

مرتد کوتل کے جانے کی دلیل نبی علیات کا ارشاد ہے: "من بدل دینه فاقتلوه" (جواپنادین بدل ڈالے اسے قل کردو)، دوسری حدیث ہے: "لا یحل دم امرئ مسلم یشهد أن لاإله الا باحدی ثلاث: النفس بالنفس، والثیب الزاني، والتارک لدینه المفارق للجماعة" (کسی ایسے مسلمان آدی کا نون جواس بات کی شہادت دیتا ہو کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، تین چیزوں میں سے کسی ایک کے سبب مباح ہوتا ہے: جان کے بدلہ جان، محصن زانی، اور اپنے دین کوچھوڑ کر جماعت سے الگ ہونے والا)۔

مرتدعورت جمہور فقہاء کے نزدیک مرتد مرد کے مانندہے (۵)، اس کئے کہ حضور علیقہ کا بیار شادعام ہے: "من بدل دینه فاقتلوه"

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲ سار

<sup>(</sup>۲) منارالسبیل ۲روه ۴ په

<sup>(</sup>۳) رسالہ بدرالرشید مخطوطہ ابن عابدین ۴/۰ ۴/۰ اور انھوں نے تفصیل کرتے ہوئے فرما یا: سحر سکھنے اور کرنے کے سبب ساحر کی تکلیمر کی جائے گی ، اور اگروہ اس کا اعتقاد نہ رکھتا ہوتو تکثیر نہیں کی جائے گی جیسے کہ وہ سحر کو تجربہ کے لئے استعال کرے، رحمۃ الأمر ۲۷۱ء المغنی ۸/ ۱۵۳۲ طبع سوم۔

<sup>(</sup>٣) المبسوط ١٠١٧، الأم ٢٧، ١٥٣، الشامل لابن الصباغ أرا٠١، الإنصاف ٣٧٢، الشامل لبجرام ١٥٨٧-

<sup>(</sup>۱) الفروع ۱۵۹/۲، ابن عابدین ۱۸۸۸، حدیث: ''أن النبی عَالَیْ لم یقتل رسل مسیلمة" نعیم بن مسعود الاشجی کی حدیث بین مسیلمه کے دونوں قاصدوں سے آپ عَلِیْ کُیْ کُاس فرمان سے ماخوذ ہے: ''اما والله لولا ان الرسل لا تقتل لضربت أعناق کما" (اللّه کی شم اگر قاصدوں کو آل نہ کیا جایا کرتا تو میں تم دونوں کی گردنیں ضرور کاٹ دیتا) اس کی روایت ابوداؤد (۱۹۲/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور اس کی سندھن ہے۔

<sup>(</sup>٢) كفاية الأخيار ٢٠٣/٢\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من بدل دینه فاقتلوه" کی روایت بخاری (افتح ۲۲۷/۲۲ طبع السّلفید) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "لا یحل دم امریء مسلم یشهد أن لا إله إلا الله....." كی روایت بخاری (افتح ۱۱/۱۰۲ طبع السلفیه) نے حضرت ابن مسعود می ہے۔

(۵) مغنی المحتاج ۱۳۳۸ معنی لا بن قدامه ۱۳۸۸ ۱۲۳ طبع ریاض الدار قطنی ۱۱۹۱۳۔

(جواپنادین بدل ڈالے اسے قل کردو)، اور اس لئے بھی کہ حضرت جابر گل روایت ہے: " أن امر أة يقال لها أم رو مان ارتدت فأمر النبي عَلَيْكُ أن يعرض عليها الإسلام فإن تابت و إلا فأمر النبي عَلَيْكُ أن يعرض عليها الإسلام فإن تابت و إلا قتلت " (۱) (ام رو مان نامی ایک عورت مرتد ہوگئ تو نبی کریم علیہ فیصلے نے حکم و یا کہ اس پر اسلام پیش کیا جائے پھر اگر وہ تو بہ کرے ( تو بہتر ہے ) ورنہ اسے قبل کردیا جائے )۔

حفیہ کا مذہب ہے : مرتد عورت کوتل نہیں کیا جائے گا بلکہ اسے قید کیا جائے گا بلکہ اسے قید کیا جائے گا بلکہ اسے قید کیا جائے گا یہاں تک کہ وہ تو بہ کرے یا مرجائے ،اس لئے کہ حدیث میں ہے:"نہی النبی عَلَیْ النبی عَلَیْ النبی عَلَیْ الفتال "(۲) (نبی کریم عَلَیْ ہے ۔ اس تقاتل أو تحرض علی القتال "(۲) (نبی کریم عَلَیْ الله نہ کرے یا قال پر کافر عورت کوتل کرنے یا قال پر

(۱) حدیث: "ورد أن امراة يقال لها أم رومان ارتدت....." كى تخرت كا فقره رحم میں گذر یكی ہے۔

رمریت النبی الروی النبی علی القال النبی علی النبی علی النبی النبی النبی علی النبی علی الفتال او تصور علی الفتال "رباح بن رتیج کی حدیث بین اس طرح وارد ب این کنا مع رسول الله علی النظر علام اجتمع هؤلاء، فجاء فقال: شیء فبعث رجلا فقال: انظر علام اجتمع هؤلاء، فجاء فقال: علی امرأة قیتل، فقال: ما کانت هذه لتقاتل، قال: وعلی المقدمة خالد بن الولید، فبعث رجلا فقال: قل لخالد لا یقتلن امرأة ولاعسیفا" (بم ایک غزوه بین رسول الله علی کی ساتھ ہے، امرأة ولاعسیفا" (بم ایک غزوه بین رسول الله علی کی ساتھ ہے، آپ علی کے ساتھ ہے، آپ علی کے ساتھ ہے، آپ علی کرنے کے لائی نہیں تھی دیکھوکہ بیلوگ س چز پر جمع بور ہے بین، اس نے آ کر کہا کہ ایک متول عورت پر بہو ہیں خورت پر بین الله علی متول عورت پر بہو ہیں کہ اللہ علی متول کہتے ہیں کہ الشکر کے مقدمہ میں خالد بن الولید ہے، تو آپ علی مزدور کو ہر گر قال نہ آ دی کو بھیجا اور کہا: خالد سے کہو کہ سی عورت کو یا کسی مزدور کو ہر گر قال نہ کریں)۔

اس کی روایت ابوداؤد (۱۲۲،۱۲۱،۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اوراس کی روایت حاکم (۱۲۲/۲۱ طبع دائر قالمعارف العثمانیہ) نے تفصیل کے ساتھ کی ہے، حاکم نے اس کو صبح کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

آ مادہ نہ کرے)، تو مرتد عورت کو بھی اسی پر قیاس کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

مرتد کے مال اور اس کے تصرفات پرارتداد کا اثر: مرتد کے دیون:

ا ۲ - حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر مرتدا پنے ارتداد کی حالت میں مرجائے یا قتل کردیا جائے تو پہلے اس کے ترکہ سے اس کے دیون کو ادا کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>، لیکن کیا اسلام کی حالت میں جو کما یا سے ادا ہے اس سے ادا کیا جائے ؟ یا ارتداد کی حالت میں جو کما یا اس سے ادا کیا جائے ؟ یا دونوں سے ادا کیا جائے ؟۔

اس میں حفیہ کا ختلاف ہے، اوراس اختلاف کی بنیاد دراصل اس اختلاف پر ہے جوم تد کے مال اوراس کے تصرفات کے انجام کے بارے میں ہے، اس سلسلے میں سرخسی کہتے ہیں: اس کے دیون کی ادائیگی کے متعلق روایات مختلف ہیں، چنانچہ امام ابویوسف امام ابوعنیفہ سے نقل کرتے ہیں کہ اس کے دیون حالت ارتداد کی کمائی سے اورا کئے جائیں گے، اوراگراس سے پورے نہ ہوں تو پھر حالت اسلام کی کمائی سے پورے کئے جائیں گے اس لئے کہ اسلام کی ممائی اس کے ورثہ کاحق ہے اور حالت ارتداد کی کمائی میں حالت کی کمائی اس کے ورثہ کاحق ہے اور حالت ارتداد کی کمائی میں ورثہ کاکوئی حق نہیں ہے، اس لئے اگر ورثہ کاکوئی حق نہیں ہے، بلکہ وہ صرف اس کاحق ہے، اس لئے اولی ہیہ کہ اسے قل کردیا جائے تو وہ کمائی فی ہوجائے گی، اس لئے اولی ہیہ ہے کہ دیون کو خالص اسی کے حق سے ادا کیا جائے، اور حضرت حسن نے دیون کو خالص اسی کے حق سے ادا کیا جائے، اور حضرت حسن نے امام ابو حنیفہ سے نقل کیا ہے کہ اس کے دیون کو پہلے اس کی حالت اسلام کی کمائی سے ادا کیا جائے، اگر اس سے قرضے پورے ادا نہ ہوں

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰۹٬۱۰۸، البدائع ۷/۵ ۱۳۵، التخفیه ۱۳۵۰ ۱بن عابدین ۲۹۵۰، الزرقانی علی المؤطا۷۲۹۲-

<sup>(</sup>۲) المبسوط لمحمدرص ۱۳۲، المهذب ۲۲۳، مغنی الحتاج ۱۳۲، الإنصاف ۱۹۲۲، ۱۳۴۲، المغنی ۸۷ ۵۳۵۔

تو حالت ارتدادی کمائی سے پورے کئے جائیں، اس لئے کہ قرضوں کی ادائیگی مدیون کی ملکیت سے ہوتی ہے اور حالت ارتداد کی کمائی اس کی ملکیت ہی ہیں، اس لئے اس سے اس کے دیون ادائییں کئے جائیں گادائیگی ناممکن ہو۔

اورامام زفرنے امام ابوصنیفہ سے نقل کیا ہے کہ اس کے حالت اسلام کے دیون حالت اسلام کی کمائی سے اور جود یون حالت ارتداد کے ہیں انہیں حالت ارتداد کی کمائی سے ادا کیا جائے گا، اس لئے کہ دونوں کمائیوں کا استحقاق مختلف ہے، اور دونوں کمائیوں میں سے ہر ایک کا حصول اس سبب کے لحاظ سے ہوگا جس سبب سے دین واجب ہوا ہے، اس لئے ہر دین اس حالت میں کمائی ہوئی آمدنی سے ادا کیا جائے گا تا کہ تا وان نقع کے مقابلہ میں ہوجائے، امام زفر اسی کے قائل جین، اور اگر حالت ارتداد میں کمائی ہوا کوئی مال ہی نہ ہوتو تمام دیون ہیں، اور اگر حالت ارتداد میں کمائی سے ادا کئے جائیں گے، اس لئے کہ وہ بھی اسی کی کمائی ہے تو اسی سے دین ادا کیا جائے گا، اور یہ ایسا ہی ہے جو سے مکا تب کی کمائی (۱)۔

۲ ۲ - اور اگر مرتد اپنے او پر کسی دین کا اقرار کرے توامام ابو حنیفہ کہتے ہیں: اگر وہ اسلام لے آئے تو اس کا بیہ اقرار جائز ہے، اور اگر حالت ارتداد ہی میں قبل کردیا جائے تو صرف اس کمائی پر اس کا اقرار درست ہوگا جو اس نے حالت ارتداد میں حاصل کی، امام ابو یوسف بیہ کہتے ہیں: اس کا پورا اقرار جائز ہے، خواہ وہ حالت ارتداد میں قبل کردیا جائے یا تو ہہ کرے، امام مجمد کے نزدیک اگر وہ حالت ارتداد ہی میں قبل کردیا جائے یا مرجائے تو اس کا اقرار مریض کے اقرار کے درجہ میں ہوگا (۲)، پہلے اسلام کی حالت کا دین ادا کیا جائے گا، اگر

کچه مال پر بھی باقی رہ جائے تو وہ حالت ارتداد کے قرض خواہوں کو دیا جائے گا، اس کئے کہ جب مرتد کا خون مباح کردیا گیا تو وہ مریض کے درجہ میں ہوگیا<sup>(۱)</sup>۔

امام شافتی کا مذہب ہے کہ مرتد کے اس اقرار کا اعتبار کیا جائے گا جوار تداد سے پہلے اور اس کے درمیان کے دین کے بار سے میں ہو، جب تک کہ اس کا تصرف موقوف نہ ہوجائے، چنا نچہ امام شافتی فرماتے ہیں: یہی علم اس دین کا ہے جس کا اس نے کسی کے شافتی فرماتے ہیں: اگر وہ دین بینہ کے لئے ارتداد سے پہلے اقرار کیا ہو، وہ فرماتے ہیں: اگر وہ دین بینہ کے ذریعہ معلوم نہ ہواور نہ اس کے اس اقرار سے ثابت ہو جوار تداد سے پہلے ہو بلکہ وہ صرف حالت ارتداد میں اس کے اقرار سے معلوم ہوتو اس پر اس کا اقرار جائز ہے، اور جو دین (۲) حالت ارتداد میں اس ہوگا، اور جو دین اس کے ضبط ہونے کے بعدلیا ہوتو اگر وہ بی کے اس ہوتو اس کے ذمہ لازم ہوگا، اور جو دین اس کے ضبط ہونے کے بعدلیا ہوتو اگر وہ بی جوتو موتو ف رہے گا، اور اگر قرض کی وجہ حوتو موتو ف رہے گا، اگر وہ حالت ارتداد ہی میں مرجا نے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا، اور اگر وہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ذمہ لازم ہوجائے گا۔

### مرتد کے اموال اور اس کے تصرفات:

سام - مالکیہ، ابوبکر کے علاوہ حنابلہ، قول اظہر میں شافعیہ اور امام ابوصنیفہ کا مذہب میہ ہے کہ مرتد کے مال سے اس کی ملکیت صرف اس کے مرتد ہونے سے ختم نہیں ہوتی، بلکہ اس کے انجام پر موقوف رہتی

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰(۲۰۱، البدائع ۷/۹ ۱۱، ابن عابدین ۲۴۸/۳-

<sup>(</sup>٢) اس مرادم ض الموت ب،اس لئے اس كا قرارتهائي مال ميں نافذ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط محمدرص ۱۷۷، التحرير (مخطوطه ) جس يرصفحات كينبز نهيين، جلد دوم \_

<sup>(</sup>۲) اصل کتاب میں لفظ دان ہے جواستدان کے معنی میں ہے جبیبا کہ القاموں میں یہ

<sup>(</sup>٣) الأم١٧ (٣)

ہے، اگروہ حالت ارتدادہی میں مرجائے یاقتل کردیا جائے تواس کی ملکیت زائل ہوجائے گا، اوراس کا وہ مال فی ہوجائے گا، اوراگروہ اسلام کی طرف اوٹ آئے گا، اسلام کی طرف اوٹ آئے گا، اس لئے کہ جان کے معصوم خدرہنے سے ملکیت کا زائل ہونالا زمنہیں آتا ہے، نیز اس لئے کہ اسلام کی طرف اس کے لوٹ آئے کا بھی احتمال ہے۔

اسی بنا پر اس پر پابندی لگائی جائے گی اور اسے تصرف سے روک دیا جائے گا، اور اگروہ تصرف کرے گاتو اس کے تصرفات موقوف رہیں گے، اگروہ اسلام لے آئے تو اس کے تصرفات جائز موں گے، اور اگر قبل کردیا جائے یا مرجائے تو اس کے تصرفات باطل موں گے، یہ مالکیہ، حنابلہ اور امام ابو حذیفہ کے نزدیک ہے۔

شافعیہ کے یہاں تفصیل ہے وہ کہتے ہیں: اگر وہ کوئی ایسا
تصرف کرے جومعلق رکھا جاسکتا ہوجیسے آزاد کرنا، مد بر بنانا اور وصیت
کرنا، تو اس کا تصرف اس کا حال ظاہر ہونے تک موقوف رہے گا،
لیکن وہ تصرفات جونافذ ہوتے ہیں معلق نہیں رکھے جاسکتے، جیسے بیچ،
ہیہ اور رہن تو وہ باطل ہوں گے، اس لئے کہ ان عقود کا موقوف ہونا
باطل ہے، یہ شافعیہ کا قول جدید ہے، اور قول قدیم یہ ہے کہ یہ
تصرفات بھی دیگر تصرفات کی طرح موقوف رہیں گے۔

امام ابو یوسف اورامام محمد کہتے ہیں اور شافعیہ کا بھی ایک قول

یہی ہے کہ اس کے ارتداد سے اس کی ملکیت ختم نہیں ہوگی ، اس لئے

کہ حالت اسلام میں اس کے لئے جو ملک ثابت تھی وہ ملک کے سبب

اور اس کی اہلیت لیمن حریت کی وجہ سے ثابت تھی ، اور کفر ملکیت کے

منافی نہیں ہے جیسے اصلی کا فر ، اسی لئے اس کے تصرفات مسلمان کے

تصرفات ہی کی طرح جائز ہوں گے حتی کہ اگر وہ آزاد کرے ، یا مد بر

بنائے ، یا مکا تب بنائے ، یا کوئی چیز فروخت کرے ، یا خریدے ، یا ہبہ

کرے تو یہ تمام تصرفات نافذ ہوں گے، البتہ امام ابو یوسف کہتے ہیں: اس کا تصرف اس طرح جائز ہوگا جیسے صحت مند کا تصرف جائز ہوگا جیسے صحت مند کا تصرف جائز ہوگا جیسے موت ہوتا ہے، اور امام محمد فرماتے ہیں: اس کا تصرف ہوتا ہے، اس لئے کہ مرتد جیسے مرض موت کے مریض کا تصرف ہوتا ہے، اس لئے کہ مرتد ہلاکت کے دہانے پر ہے، اس لئے کہ اسے قبل کیا جائے گا، تو وہ ایسا ہوگیا جیسے مرض موت میں مریض ہوتا ہے۔

فقہاء حنفیہ کااس پراجماع ہے کہ مرتد کااپنی باندی کوام ولد بنانا اس کوطلاق دینا اور شفعہ سے دست بردار ہونا صحیح و نافذ ہے، اس کئے کہان میں ارتداد مؤثر نہیں ہوتا ہے۔

شافعیہ کا تیسرا قول جسے ابواسحاق شیرازی نے سیح قرار دیا ہے اور یہی حنابلہ میں سے ابوبکر کا قول ہے کہ ارتداد سے اس کی ملک زائل ہوجائے گی اس لئے کہ اس کے ارتداد سے اس کی جان کی عصمت ختم ہوجاتی ہے تو اس کے مال کی ملکیت بدرجۂ اول ختم ہوجائے گی، نیز اس لئے کہ طارق بن شہاب روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکرصد این نے بزانحہ اور خطفان کے وفد سے فرمایا: ہم جوتم سے پائیں گا اسے مال غنیمت بنالیں گے اور تم ہم سے جو پاؤگ اسے واپس کروگے، نیز اس لئے کہ ارتداد کی وجہ سے مسلمان اس کے اسے واپس کروگے، نیز اس لئے کہ ارتداد کی وجہ سے مسلمان اس کے خون کے مال کے بھی مالک ہوجائے ہیں تو ضروری ہے کہ اس کے مال کے بھی مالک ہوجائیں۔

اس وضاحت کے مطابق اس کا کوئی بھی تصرف درست نہ ہوگا اس لئے کہ وہ کسی چیز کا مالک ہی نہیں ہے۔

مذکورہ بالاتمام تفصیل مرتد مرد کے بارے میں متفق علیہ ہے، اور مالکیے، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک مرتد عورت کے حق میں بھی یہی تفصیل ہے۔

حفیہ کے نز دیک مرتدعورت کی ملکیت اس کے اموال سے ختم

نہیں ہوتی ہے، اور اس میں ان کے یہاں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے، لہذا اس کے تصرفات جائز ہوں گے، اس کئے کہ اسے قتل نہیں کیاجا تا تواس کا مرتد ہونا اس کے اموال سے اس کی ملکیت کے ذاکل ہونے کا سبب نہ ہوگا (۱)۔

#### نكاح يرارتدادكااثر:

اس اس کوئی مرتد موجائے توان کے درمیان رکاوٹ کھڑی کردی جائے گی، اوراس موجائے توان کے درمیان رکاوٹ کھڑی کردی جائے گی، اوراس کوخلوت یا جماع وغیرہ کے لئے عورت کے قریب نہیں جانے دیا جائے گا، پھر حنفیہ کہتے ہیں: مسلمان زوجین میں سے اگر کوئی ایک مرتد ہوجائے تواس کی ہوگی اس سے بائنہ ہوجائے گی خواہ وہ ہوی مسلمان ہو یا کتا ہیہ، اس سے وطی کی ہویا نہ کی ہو، اس لئے کہ ارتداد نکاح کے منافی ہے، اور ہے جدائیگی فوری فنخ ہوگی نہ طلاق ہوگی نہ قضا پرموقوف رہے گی۔

پھراگرارتدادوطی سے پہلے ہواور مرتدشو ہر ہوتو اگر ہیوی کا مہر متعین ہوتواس کا نصف ورنہ متعہ ملے گا،اور اگر مرتد ہیوی ہوتواس کچھنہ ملے گا،اور اگرارتدادوطی کے بعد ہوتو ہیوی کو پورامہر ملے گاخواہ مرتدشو ہر ہویا ہیوی ہو<sup>(۲)</sup>۔

مالکیہ کامشہور مذہب میہ ہے کہ: اگر مسلمان زوجین میں سے کوئی مرتد ہوجائے تو میطلاق بائن ہوگی، اگروہ اسلام کی طرف لوٹ آئے تو عقد جدید کے بغیروہ ہیوی اس کی طرف نہیں لوٹے گی، الابیہ

کہ عورت کا مقصد مرتد ہونے سے فنخ نکاح ہو، تو الی صورت میں نکاح فنخ نہ ہوگا تا کہ اس کے ساتھا سے مقصد کے خلاف معاملہ ہو، اورا یک قول ہے ہے کہ ارتداد بغیر طلاق کے فنخ ہے (۱)۔

شافعیہ کہتے ہیں: اگر مسلمان زوجین میں سے کوئی مرتد ہوجائے توان دونوں کے درمیان تفریق نہ ہوگی، الایہ کہ اس کے توبہ کرنے اور اسلام کی طرف لوٹے سے پہلے اس کی عدت پوری ہوجائے، اور جب اس کی عدت پوری ہوجائے گی تو وہ بائنہ ہوجائے گی، اور اس کی یہ بیونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہونے سے بینونت فنخ ہوگی طلاق نہ ہوگی، اور اگر اس کی عدت پوری ہوئے۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگر وطی سے پہلے زوجین میں سے کوئی ایک مرتد ہوجائے تو فوراً ہی نکاح فنخ ہوجائے گا، اور اگر شوہر مرتد ہوتو اسعورت کو نصف مہر ملے گا، اور اگر بیوی مرتد ہوتو اس کا مہر ساقط ہوجائے گا۔

اور اگر ارتداد وطی کے بعد ہوتو ایک روایت کے مطابق فوراً تفریق ہوجائے گی ، اور ایک روایت کے مطابق تفریق عدت پوری ہونے پرموقوف رہے گی (<sup>۳)</sup>۔

# ارتداد کے بعد مرتد کے نکاح کا حکم:

40 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر مسلمان مرتد ہونے کے بعد شادی کرے تو اس کا نکاح درست نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا کوئی مذہب نہیں ہے، اس لئے اسے کسی مسلمان یا کافریا مرتدعورت سے نکاح کرنے کاحق نہیں (م)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷/۲۳،۱۳۷،۱۳۹، جواهر الإکلیل ۱/۲۵۳،۲۷۹، المدونه ۱۸۲۳، ۱۸۳۰ الدسوقی ۱۸۷۰، الحطاب ۲/۲۸۸، مغنی المحتاج ۱۸۲۱،۱۳۳، المهذب ۱۲۲۲۲، المغنی ۱۲۹،۱۲۸، کشاف القناع ۱۸۲۱،۱۸۱۷

<sup>(</sup>٢) المبسوط للسرخسي ٩/٥م، الدرو ابن عابدين ٣٩٢/٢، بدائع الصنائع ١٣٦/١-

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيروالدسوقي ۲۲-۲۷،الشامل لبهرام ۲/۱۷۱\_

<sup>(</sup>۲) الأم ۲ (۱۵۰،۱۳۹)

<sup>(</sup>۳) المحرر ۲ر۰ ۳، المغنی ۸ر ۹۹ منتهی الإ رادات ۲ ر ۱۹۸ ـ

<sup>(</sup>۴) المبسوط ۸٫۵،۷۸،الأم ۱۱۵،۷۶،۵۱۱،المغنی ۸٫۲،۵۴۸،الذخیره۲رس۲۱۔

ما لک<sup>(۱)</sup>امام شافعی <sup>(۲)</sup>اورامام احمد کا قول ہے <sup>(۳)</sup>۔

ب-اس کا مال اس کے مسلمان ور شد کا ہوگا، خواہ اس نے وہ مال حالت اسلام میں کمایا ہویا حالت ارتداد میں، بیدامام ابویوسف اورامام محمد کا قول ہے (۴)۔

ج-جومال اس نے حالت اسلام میں کما یاوہ تواس کے مسلمان ور شد کا ہوگا، اور جوحالت ارتداد میں کما یا وہ بیت المال کا ہوگا، بیامام ابوصنیفہ کا قول ہے (۵)۔

اس مسله میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مرتد
اپنے مسلمان رشتہ داروں میں سے کسی کا وارث نہ ہوگا، اس لئے کہ
ارتداد کی وجہ سے رشتہ ہی ختم ہوگیا، اسی طرح وہ کسی کا فرکا بھی وارث
نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے جس دین کو اختیار کیا ہے اس پر اس کو
نہیں چھوڑ اجائے گا، اور نہ ہی وہ اپنے جیسے کسی مرتد کا وارث ہوگا (۱)۔
اور مرتد کی وصیت باطل ہے، اس لئے کہ وصیت طاعات میں
سے ہے، اور طاعات ارتداد سے باطل ہوجاتی ہیں (2)۔

# عمل کے ضائع ہونے میں ارتداد کا اثر:

٨ ٢٠ - الله تعالى كا ارشاد ع: "وَمَنْ يَّرُتَدِدُ مِنْكُمُ عَنْ دِينِهِ فَيَهُ مَنْ دَيْنِهِ فَيَهُ وَيُنِهُ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولِئِكَ حَبِطَتُ أَعُمَالُهُمُ فِي الدُّنْيَا

- (۱) منح الجليل ۴ر۲۹ ۴، الخرثي ۲۹۸۸، الشامل كبېرام ۱۷۱۲\_
  - (٢) الشامل لا بن الصباغ الرام ١٠ الأم ٢ را ١٥، ١ / ٣٠٠ ٣٠٠
- (۳) المغنی ۳۲۶۱۶ الهداییللکلو ذاتی ۲۰۳۰، امام احمه سے شافعیہ کی طرح تین اقوال منقول ہیں ،کین صاحب الإنصاف (۳۳۹/۱۰) نے کہا ہے کہ مختار مذہب مرنے پراس کے مال کافئی ہوجانا ہے۔
  - (۴) المبسوط ۱۰ ۱۸ ۱۰ ۱۰
  - (۵) المبسوط ۱۰۱۰۱۰البدائع ۷/۸ سا، رحمة الأمة رص ۱۹۱
    - (۲) المغنی ۳۸ سه ۱۳ الإنصاف ۷۸ س
- (۷) المبسوط محمدرص ۱۴۲، المغنی ۴۷۲۸، الشامل لبهرام ۱۷۱۲، الخرشی ۴۸۸۸\_

# مرتد كي اولا د كاحكم:

۲ ۷۶ – حالت اسلام میں جو بچہ مل میں آجائے وہ مسلمان ہوگا، اور اگر والدین میں سے ایک مرتد اور دوسرا مسلمان ہواس حالت میں استقر ارحمل ہوا ہوتو بھی بچہ مسلمان ہی ہوگا، حنفیہ اور شافعیہ اس کے قائل میں، اس لئے کہ ابتدا میں بیمل دار الاسلام میں دومسلمانوں کا تھا اگر جہ بچہ ارتداد کی حالت میں بیدا ہوا (۱)۔

اوراگراستقرار مل ماں باپ دونوں کے ارتدادی حالت میں ہوا ہوتواس میں اختلاف ہے، چنانچہ حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب منابلہ کا مختار مذہب اور شافعیہ کا اظہر قول ہیے ہے کہ وہ بچہ والدین کے تابع ہوکر مرتد ہوگا، اور بالغ ہونے پراس سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے گا، حنابلہ کی ایک روایت اور شافعیہ کا ایک قول ہی ہے کہ وہ اصلی کا فرکی طرح جزیہ دے کراپنے دین پر باقی رہے گا، شافعیہ کے رہاں اس صورت کا استثناء ہے کہ اس بچہ کے والدین کے اصول (آباء واجداد) میں کوئی مسلمان ہوتو وہ اس کے تابع ہوکر مسلمان ہوگا، اور مالکیہ نے بھی ایک صورت کا استثناء کیا ہے کہ اگر مرتد کا بچہ بلوغ سے پہلے مل جائے تواسے اسلام قبول کرنے پر مجورکیا جائے گا(۲)۔

# مرتد کی وراثت:

ے ۱۳ - اگر مرتد حالت ارتداد ہی میں قبل کیا جائے یا مرجائے تواس کے مال کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف اقوال ہیں: الف- اس کا تمام مال بیت المال کے لئے فی ہوگا، بیرامام

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ ۱۳۹، الشامل لا بن الصباغ ۲۸ ۱۰۱۰

<sup>(</sup>۲) الإنصاف ۱۰ر۷۳۵،الخرثی ۸ر۲۲،مغنی المحتاج ۲۸ر۱۴۲،أسنی المطالب مهر ۱۲۳

وَالْآخِوَةِ وَ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيْهَا خَالِدُونَ"(1)

(اورجوكونَى بَهِي تم مِيل سے اپنے دين سے پھرجائے اوراس حال ميں
کہ وہ كافر ہے مرجائے تو يہى وہ لوگ ہيں کہ ان كے اعمال دنيا
وآخرت ميں اكارت گئے اور بيا ہل دوزخ ہيں اس ميں ہميشہ پڑے
رہنے والے)، رازى كى اتباع ميں آلوى كہتے ہيں كہ جوط كا معنى
فاسد ہونا ہے (٢٥)۔

نیساپوری نے کہا: اس شخص نے ایساعمل کیا جس میں کوئی فائدہ نہیں بلکہ نقصان ہے یا بیہ کہا جائے کہ اب بیہ واضح ہوگیا کہ اس کے سابقہ اعمال شرعاً معتزنہیں (۳)۔

حنفیہ کہتے ہیں: حبوط میں ثواب باطل ہوتا ہے نہ کیم ل (۳)۔
حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب (۵) ہیہ ہے کہ صرف ارتداد ہی سے
اعمال ضائع ہوجاتے ہیں، ان کا استدلال الله تعالی کے اس ارشاد
سے ہے: "وَمَنُ يَّكُفُرُ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُه'……" (۲)
(اور جوکوئی ایمان سے انکار کرے گاتواس کاعمل اکارت جائے گا)۔
شافعیہ کہتے ہیں: اعمال کے ضائع ہونے کے لئے شرط ہے کہ
ارتداد کی حالت میں وفات ہو، ان کا استدلال قرآن کریم کی اس

اگروہ اسلام کی طرف لوٹ آئے توشا فعیہ کے یہاں صراحت

أَعُمَالُهُمُ" (٤) (وہ کا فرہی مرجائے تو یہی وہ لوگ ہیں کہ ان کے

- (۱) سورهٔ بقره در ۱۷\_
- (۲) روح المعانى ۲/ ۱۵۷\_
- (۳) النفيرالكبيراار۱۴۸،غرائبالقرآن۱۹/۲

اعمال د نیااورآ خرت میں ا کارت گئے )۔

- (۴) ابن عابدین ۴۸۰۰ م\_
- (۵) روح المعانی ۱۵۷/۲، الکشاف ۱/۲۵۱، عمدة القاری ۵/۲۹/۱ رشاد الساری ۱/۲۹، تفییر القرطبی ۵/۸۳
  - (۲) سورهٔ ما نده ر۵۔
  - (۷) سورهٔ بقره ۱۷ ۲۱

ہے کہ اس صورت میں صرف عمل کا تواب ضائع ہوگا، اور اسلام کی طرف لوٹ کر اسلام ہی کی حالت میں مرجانے کی صورت میں اس سے دوبار عمل کا مطالبہ نہیں ہوگا (۱)۔

### عبادات پرارتداد کااثر

مج يرارتدادكااثر:

9 م - جو شخص مرتد ہونے کے بعد توبہ کرے حفیہ (۲) اور مالکیہ (۳)
کے نز دیک اس پر حج کولوٹا نا واجب ہے، شافعیہ کا مذہب سے کہ
مرتد ہوکر توبہ کرلے تواس پراعاد ہ تا تھے لازم نہیں ہوگا (۴)۔

حنابلہ کا صحیح مذہب میہ کہ اس پراس کی قضاء لازم نہ ہوگی، بلکہ وہی حج اس کے لئے کافی ہوگا جواس نے ارتداد سے پہلے کیا تھا (۵)۔

#### نماز، روزه اورزكوة يرارتداد كااثر:

• ۵ - حنفیداور ما لکید کا مذہب سے سے کددوران ارتداد جونمازیں اس نے چھوڑی ہیں اس پران کی قضاء واجب نہیں، اس کئے کہ وہ کا فرتھا اوراس کے ایمان نے ان کوختم کردیا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کامذہب ہیہے کہ قضاءواجب ہے (<sup>۷)</sup>۔

حنابلہ سے قضاء وعدم قضاء دونوں منقول ہیں،اوران کا مختار مذہب ہے کہ قضاءواجب نہیں ہے۔

اگرتائب ہوجانے والے مرتد پراس کے ارتداد سے پہلے کی

- (۱) القليوني ١٢/١١ ا
- (۲) الإشارات (مخطوطه) جس كے مصنف مجہول ہيں (۲۳)۔
  - (۳) الثامل لبهرام ۲را ۱۵۱۰ الخرشی ۲۸۸۸ \_
  - (۴) القلبيو بي وغميره ۴۷ را ۱۸۷۲ مغنی المحتاج ۴۷ رساسا \_
    - (۵) الإنصاف١١٨٣٣٠
  - (۲) ابن عابدین ار ۳۵۷،۳۵۲، الخرثی ۸۸۸۸\_
  - (۷) القليو بي ار ۱۲۱، الإعلام ۹۸/۲ مغنی المحتاج ار ۰ سا\_

حِيموني موئي كوئي نماز،روزه ياز كوة موتوكيا اس پر قضالا زم موگى؟

اس سلسلے میں جمہور فقہاء حنفیہ (۱)، شافعیہ (۲) اور حنابلہ (۳) کا مذہب یہ ہے کہ قضاء واجب ہے، اس کئے کہ عبادت کا جھوڑنا معصیت ہے اور معصیت ارتداد کے بعد بھی باقی رہتی ہے۔

مالکیہ کااس مسکلہ میں اختلاف ہے، اوران کی دلیل میہ کہ اسلام اپنے سے پہلے تمام چیزوں کوختم کردیتا ہے، اور اسلام نے اس کی توبہ کی وجہ سے ارتداد سے پہلی چیزوں کوختم کردیا<sup>(4)</sup>۔

#### وضويرار تداد كااثر:

ا ۵ - ما لکیه (۵) اور حنابله (۲) کا مذہب بیہ کدار تداد سے وضوٹوٹ جاتا ہے، اور حنفیہ اور شافعیہ نے نواقض وضومیں ارتداد کاذکرنہیں کیا ہے (۵)۔

#### مرتدكاذبيجه:

۵۲ – مرتد کاذبیحه کھانا جائز نہیں ہے، اس کئے کہ اس کا کوئی دین ہی نہیں اور نہ وہ اس دین پر باقی جھوڑا جائے گاجس کو اختیار کیا ہے، خواہ وہ اہل کتاب ہی کادین ہو<sup>(۸)</sup>، البتہ اوز اعلی اور اسحاق سے قبل کیا گیا ہے کہ مرتد اگر اہل کتاب کا دین اختیار کر لے تو اس کا ذبیحہ حلال ہوگا<sup>(9)</sup>۔

- (۱) ابن عابدین ۳۰۲۰سـ
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۱۳۰۰
  - (٣) الإنصاف الراوس
- (۴) الشامل لبهرام ۲را ۱۷، الذخيره ۲ر ۲۱۴، الخرثي ۹۸۸\_
  - (۵) الخرشیار ۱۵۷ـ
  - (۲) الإنصاف ۱۹۶۱۔
  - (۷) المغنی ار۲۷ اطبع الریاض۔
- (۸) المبسوط لمحمدرص ۱۴۲، الأم ۱۷۸۱، ۱۵۵۱، ۲۳۱۷، المغنی ۵۴۹،۸۸، الإنصاف ۱۹۸۹/۰۰-
  - (۹) المغنی۸رو۵۳\_

رزق

تعريف:

ا - لغت میں ''رزق'' کا معنی عطا ہے، خواہ دنیوی ہو یا اخروی ، اور رزق اس چیز کو بھی کہتے ہیں جو پیٹ میں پہنچی ہے اور اس سے غذا حاصل کی جاتی ہے، کہا جاتا ہے: ''أعطى السلطان رزق الجند'' (بادشاہ نے لشکر کوخوراکی کا وظیفہ دیا) اور ''رزقت علما'' (۱) (مجھے علم عطاکیا گیا)۔

جرجانی کہتے ہیں: رزق اس چیز کا نام ہے جواللہ تعالی جاندار کو دیتے ہیں اور وہ اسے کھا تا ہے، تو اس میں حلال اور حرام دونوں داخل ہیں (۲)

فقہاء کے نزدیک رزق وہ ہے: جو حاجت و کفایت کے بقدر بیت المال میں ماہانہ یا یومیہ مقرر کردیا جائے (۳)۔

اور ایک قول کے مطابق رزق وہ ہے جو فقراء مسلمین کے لئے ان کے فوجی نہ ہونے کی حالت میں مقرر کیا جائے (۴)۔

#### متعلقه الفاظ:

عطاء:

۲-'' عطاء''لغت میں اس چیز کو کہتے ہیں جو دی جائے ، اس کی جمع

- (۱) المفردات للراغب الأصفهاني \_
  - (٢) التعريفات لجرجاني \_
  - (۳) ابن عابدین ۵راا<sup>۱۱</sup>م
- (۴) ابن عابد بن ۱/۱۱۶۹ الكليات لأبي البقاءالكفوي سر ۲۷۹ المغر برص ۱۹س

"أعطية" ب، اورجمع الجمع "أعطيات" با (1)

''عطاء'' فقہاء کے نزدیک وہ ہے: جومعطی لہ (جس کو دیا جائے ) کے صبراور دین کے کام میں اس سے پہنچنے والے نفع کے لحاظ سے اس کوسالا نہ دیا جائے۔ سے اس کوسالا نہ دیا جائے۔

''رزق''اور'' عطاء''کے درمیان فرق کے متعلق ایک قول میہ کے عطیہ وہ ہے جو مجاہد کے لئے مقرر کیا جائے اور جو فقراء سلمین کے لئے ان کے مجاہد نہ ہونے کی حالت میں مقرر ہووہ'' رزق' ہے۔ ابن عابدین نے الاتقانی نے نقل کیا ہے کہ ان کے نزدیک میہ

حلوانی کا قول میہ کہ جوسالانہ یا ماہانہ ہووہ''عطاء''ہےاور جو پومیہ ہووہ'' رزق''ہے<sup>(۳)</sup>۔

عام طور پرفقہاءرزق وعطاء کے استعال میں فرق نہیں کرتے ہیں۔

ماوردی وابویعلی کا قول ہے کہ عطامیں قدر کفایت کا اعتبار ہے حتی کہ آ دمی اس کے ذریعیہ ستغنی ہوجا تا ہے (۴)۔

ابن قدامہ کا قول ہے کہ (امام) ان اہل عطاء کی حاجت وکفایت کے بقدر صرف کرےگا<sup>(۵)</sup>۔

نووی کا قول ہے کہ (امام) سال میں ایک بار وظیفہ تقسیم کرے گا اور اس کے لئے ایک وقت مقرر کردے گا اور اس کے خلاف نہیں کرے گا، اور اگر مصلحت کا تقاضا یہ ہوکہ مثلا ماہانہ تقسیم کرے تو ایسا کرے گا<sup>(۲)</sup>۔

(۱) المغربرص١٩٣٠

فرق محل نظریے (۲)۔

- (۲) ابن عابدین ۱۸۱۵م۔
- (۳) الكليات ١٤٩٣ـ
- (٧) الأحكام السلطانيللما وردى رص ٢٠٥٥ الأحكام السلطانيدلأ بي يعلى رص ٢٣٢ ـ
  - (۵) المغنی۲۱۷۱۳ ـ

فقهاء وظیفه کا اطلاق اس پر کرتے ہیں جو بیت المال سے مجاہدین وغیرہ مثلاً قاضیوں، مفتیوں، ائمہ اور مؤذنوں کو دیا جاتا ہے(۱)۔

### طاعت پراعانت کے لئے وظیفہ لینا:

سا- جن مصالح کا نفع تمام مسلمانوں کو پہنچان پر بیت المال سے وظیفہ لینا جائز ہے جیسے قضاء، افتاء، اذان، امامت، تعلیم قرآن، علم حدیث وعلم فقہ کی تدریس، خمل شہادت اور اداء شہادت، اسی طرح مجاہدین اور ان کے اہل وعیال وخدام کا وظیفہ بھی بیت المال سے دیا جائے گاس لئے کہ یہ بھی مصالح عامہ میں سے ہے (۲)۔

ابن تیمیہ کاقول ہے کہ بیت المال سے جو وظیفہ لیاجا تا ہے وہ عوض اور اجرت نہیں ہے بلکہ طاعت وعبادت پر اعانت کے لئے وظیفہ ہے، اور عمل پر وظیفہ لینے سے وہ عمل طاعت سے خارج نہیں ہوجا تا اور نہ ہی اخلاص میں کوئی کی آتی ہے، اس لئے کہ اگر اس سے اخلاص وطاعت میں کی آتی تو اموال غنیمت اور مقتول کے سامان کا کوئی مستحق نہ ہوتا (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: "بیت المال" (فقرہ ۱۲ ج ۸ ص ۲۹۰)۔

رزق ہے متعلق بعض احکام درج ذیل ہیں: سم - الف- قرافی کا قول ہے کہ جو وظائف قاضوں، عاملوں اور

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النبي ۳را ۶۲، الجو برة النير ۲۵ر ۳۸۰ ـ

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النهى ۱۹۴۱/۳ ، الجوبرة النيرة ۳۸۰/۱۳ ، ابن عابدين ۲۸۲٬۲۸۰ ، جوابر الإكليل ار۲۲۰، حاشية الجمل ۲۸۲٬۳۸۵ ، ۵۳۳، روضة الطالبين ار۲۰۵۰ .

<sup>(</sup>m) مطالب أولى النهى سرا ٦٣ ـ

حاکموں کو دیئے جاتے ہیں انہیں جاری رکھنا، بند کر دینا، ان میں کی زیادتی یا تبدیلی کرنا سب کچھ جائز ہے، اس لئے کہ وظائف احسان کے قبیل سے ہیں، جو حسب مصلحت خرج کئے جاتے ہیں، اور بسااوقات مذکورہ مصلحت سے بھی بڑی کوئی مصلحت پیش آ جاتی ہے اس لئے امام پر لازم ہوجا تا ہے کہ اس بڑی مصلحت میں مال صرف کرے (۱)۔

چنانچہ امام ابو یوسف نے امیر المومنین ہارون الرشید کے نام مرسلہ اپنی تحریر میں فرمایا ہے:

مسلمانوں کے بیت المال میں جمع زمین کے ٹیکس ، خراج اور جزیہ سے قاضیوں اور حاکموں کو وظائف دیئے جاتے ہیں ، اس لئے کہوہ مسلمانوں کے کاموں میں مصروف رہتے ہیں توان کو مسلمانوں کے بیت المال سے وظائف دیئے جائیں گے ، اور ہر شہر کے حاکم وقاضی کو اس کی محنت کے بیت المال سے وظائف دیئے جائیں گا، تو آپ جس شخص کو مسلمانوں کے کاموں میں مصرورف رکھیں اس کو مسلمانوں کے بیت المال سے وظائف دیئے ، اور حکام وقاضیوں کو زکوۃ کے مال بیت المال سے وظائف دیئے ، اور حکام کو زکوۃ سے وظائف دیئے جائے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ الْعَامِلِیْنَ عَلَیْھا''(۲) جاسکتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ الْعَامِلِیْنَ عَلَیْھا''(۲) وظائف جاری ہیں ان میں اضافہ وکمی کرنے کا آپ کو اختیار ہے ، وظائف جاری ہیں ان میں اضافہ وکمی کرنے کا آپ کو اختیار ہے ، آپ ان میں سے جس کے وظیفہ میں اضافہ کرنا چاہیں کردیں اور جس کے وظیفہ کو کم کرنا چاہیں کم کردیں ، امید ہے کہ اس سلسلے جس کے وظیفہ کو کم کرنا چاہیں کم کردیں ، امید ہے کہ اس سلسلے میں آپ کے لئے گئے کش ہے (۳)۔

۲-ج-قرافی مزید فرماتے ہیں: خراجی زمینوں سے جاگیریں اور گھروغیرہ جوامراء ولشکروں کودیئے جاتے ہیں وہ بیت المال کے وظائف ہیں، وہ انہیں اجارہ کے طور پرنہیں دی جاتی ہیں، اس لئے ان میں کام کی مقدار اور اجارہ ختم ہونے کی مدت کی شرط نہیں ہوتی، اور جاگیروغیرہ میں یہ بھی کھوظ نہیں ہوتا کہوہ ہر ماہ اسنے کام کے بدلہ اور ہرسال اسنے کام کے بدلہ وہ ہرسال اسنے کام کے بدلہ وہ مطلقاً اعانت ہے، اس کے باوجود انہیں امام کی لگائی ہوئی شرائط کے بغیر لینا جائز نہیں ہے، شرائط مثلاً جہاد کی تیاری، وشمن سے مشرائط مثلاً جہاد کی تیاری، وشمن سے مذہبیر لینا جائز نہیں ہے، شرائط مثلاً جہاد کی تیاری، وشمن سے مذہبیر این محاونین کے لئے تیراندازی، اسلام اور مسلمانوں کی فریس سے امام کی حفاظت کے لئے تیراندازی، اسلام اور مسلمانوں کی فریس سے امام کی متعین کردہ شرائط کو پورانہ کرے اس کے لئے لینا جائز نہیں، اس لئے کہ بیت المال کے مال کا استحقاق اسی طریقہ سے جائز نہیں، اس لئے کہ بیت المال کے مال کا استحقاق اسی طریقہ سے ہوگا جے امام نے مقرر کیا ہے (۲)۔

2 - د- نیز قرانی فرماتے ہیں کہ مجاہدین پر جومال زکوۃ صرف کیا جاتا ہے وہ اجرت نہیں بلکہ خاص مال سے متعین کردہ ایک خاص وظیفہ ہوتا ہے، اور وظیفہ خاص اور اصل وظائف میں فرق بیر ہے کہ اصل وظائف کو بیت المال میں باقی رکھنا صحیح ہے اور وظیفہ خاص کوصرف کیا جائے یاان کے علاوہ آٹھ کھ

<sup>2-</sup>ب-قرافی کا قول ہے کہ مساجد کے وظائف کو ان کی جہوں سے نتقل کرنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ جہتیں معطل ہوجائیں یا مسلمانوں کی کوئی الیم مصلحت پیش آ جائے جو ان جہوں سے مقدم ہو، اس لئے کہ وظائف احسان ہیں جو مصلحتوں کے تابع ہوتے ہیں تو جہاں بھی مصلحت ہوگی آنہیں و ہیں صرف کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

الفروق للقرافي سار ۱۳ تهذيب الفروق سار ۱۴ -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبیر ۲۰\_

<sup>(</sup>٣) الخراج لأبي يوسف رص ١٨٦، ١٨٤، شائع كرده السّلفيه

<sup>(</sup>۱) الفروق ۱۳،۳٫۳ (

<sup>(</sup>۲) الفروق ۱۹۷۳

اصناف میں ہے کسی پرصرف کیا جائے ،اس لئے کہ امام پراس مال کو انہیں اصناف میں صرف کرنا واجب ہے، جنھیں اللہ نے اپنی کتاب میں متعین فرمایا ہے،الا یہ کہ کوئی مانع پیش آجائے(۱)۔

۸ - رو فریقین کے درمیان زمین تقسیم کرنے والے کے لئے ،

قاضیوں کے پاس تحریروں کا ترجمہ کرنے والوں کے لئے ، قاضی کے منشی کے لئے ، قاضی کی طرف سے پیموں کے لئے مقرر کردہ امینوں کے لئے اور اموال زکوۃ لیعنی انگور اور کھجور وغیرہ کے اندازہ لگانے پر مقرر کردہ اندازہ لگانے والوں کے لئے ، مویشیوں کی زکوۃ وصول کرنے والوں اور عاملین زکوۃ کے لئے اور دیگر کام کرنے والوں کے لئے ور اموال حکام کی طرف سے صرف کئے جاتے ہیں بیسب لئے ہوں میں وظائف ہی کے احکام جاری وظائف ہی کے احکام جاری ہوں گے اجارہ کے احکام جاری نہ ہوں گے (۲)۔

9 - و-رصیبانی نے ابن تیمیه کا قول نقل کیا ہے کہ اگر واقفین نے وظا کف متعین کرر کھے ہوں پھر بعد میں شہر کے بھاؤ میں تبدیلی آ جائے تو مستحق کو شہر کے بھاؤ کے حساب سے اس مقدار میں وظیفہ دیا جائے گا جس کی قیت واقفین کی مقرر کردہ مقدار کی قیت کے برابر ہو<sup>(۳)</sup>۔

وظیفہ پانے والے (۴)مجاہدین پرتقسیم کے سلسلے میں امام کی ذمہ داریاں:

وظیفه یاب مجامدین پرتقسیم کے سلسلے میں امام کی چند ذمہ داریاں بیں:

•1−اول: دیوان قائم کرے(دیوان اس رجسٹرکو کہتے ہیں جس میں نام لکھے جاتے ہیں) چنانچہ حاکم وظیفہ پانے والوں کے نام لکھے گا، اور ہر قبیلہ کے لئے یا جتنی تعداد کے لئے مناسب سمجھے گرال متعین کرے، جو امام کے سامنے ان کے احوال پیش کرے اور وقت ضرورت انہیں جمع کرے، اور اس رجسٹر میں ان کے وظائف کی مقدار کا اندراج کرے(۱)۔

اا - دوم - ہر تخص کواس کی حاجت کے بقدرد ہے، چنا نچراس کی حالت اور جن کے اخراجات اس کے ذمہ ہوں ان کی تعداد، اور ان کے کھانے پینے بہننے اور تمام اخراجات کی مقدار معلوم کر ہے، اور زمانہ و علاقہ اور گرانی و ارزانی کا لحاظ رکھے، مروئت و عدم مروت میں اس شخص کی کیفیت کا خیال رکھے، اور کھانے پینے کی چیزوں میں اس علاقہ کے رواج کی رعایت رکھے، حاصل بیا کہ اس کے تمام اخراجات کو پورا کرے تا کہ وہ جہاد کے لئے فارغ رہے، اور اس کی اولا دمیں سے جن کا خرج اس کے ذمہ ہوان کا بھی خرج اس کود سے خواہ وہ بچ ہوں یا بڑے ہوں ، اور بچوں کے بڑے ہونے سے جب ضرورت بڑھ جائے تواس کے وظیفہ میں بھی اضافہ کردے (۲)۔

11 - سوم - وظا کف تقسیم کرنے اور دفتر میں ریکارڈ مرتب کرنے میں دیگر تمام لوگوں پر خاندان قریش کے افراد کو مقدم رکھناامام کے لئے مستحل میں

سا - چہارم- امام دفتر میں بچہ، مجنوں اور کسی عورت کا نام درج نہ کرے، اور نہ سکتا ہوجیسے نابینا اور کئی نہ سکتا ہوجیسے نابینا اور کنجا واپا بچ، البتدا گرایسے لوگ کسی مجاہد کی کفالت میں ہوں، توانہیں

<sup>(</sup>۱) الفروق ۱۸ / ۲۰ تهذیب الفروق ۱۸ / ۱۸

<sup>(</sup>۲) تهذیب الفروق ۳ر ۱۸

<sup>(</sup>٣) مطالب أولى النبي ١٠/٧ سـ

<sup>(</sup>۴) مرتزقه (وظیفه پانے والے):وہ لوگ ہیں جنہیں بیت المال سے مقررہ وظیفه ملتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۹۹۷، الأحكام السلطانيه للماوردي رص ۲۰۵، ابو يعلى رص ۲۸۰، لمغني ۲۷۷۱م.

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲ ر ۳۵۹، الأحكام السلطانية لأ بي يعلى رص ۲۴۲، الماوردي رص ۲۰۵.

اسی کے تابع کر کے وظائف دے دیئے جائیں، دفتر کے ریکارڈ میں تو صرف ان لوگوں کے نام رکھے جائیں جومکلّف ہوں اور جہاد کے لئے تیار ہوں۔

ماوردی اور ابویعلی نے رجسٹر میں فوج کا نام درج کرنے کے لئے پانچ اوصاف کی شرط لگائی ہے، وہ یہ ہیں: بلوغ ، حریت ، اسلام، ان آ فتوں سے محفوظ ہونا جو قبال سے مانع ہوں ، جنگوں پر اقدام کے لئے تیار رہنا(۱)۔

۱۹ - پنجم - امام پورے سال میں ایک مرتبہ وظائف تقسیم کرے اور اس کے لئے ایک وقت مقرر کرد ہے جس کے خلاف نہ کرے، اور اگر مثلا ماہا نتقسیم کومفید سمجھے تواس کا بھی اسے اختیار ہے (۲)۔

اگراشحقاق کے بعد وظیفہ میں تاخیر ہوجائے اور بیت المال میں وظا نُف ہوں تو آنہیں اسی طرح مطالبہ کاحق ہے جس طرح مستحق دیون کے مطالبہ کاحق ہوتا ہے <sup>(۳)</sup>۔

جن کا وظیفہ مقرر ہے ، اگران میں سے کوئی وفات پا جائے تو اس کی بیوی اور نابالغ اولا دکو بقتر رکفایت وظیفہ دیا جائے ، اس لئے کہ اگراس کے بعداس کے بیما ندگان کو وظا کف نہ دیئے جائیں تو قال کے لئے کوئی آ مادہ نہ ہوگا ، اس لئے کہ اسے اپنے بیما ندگان کے ضائع ہونے کا اندیشہ رہے گا، اور جب اسے بیمعلوم ہوگا کہ اس کے مرنے کے بعدان کی ضروریات پوری کی جائیں گی تو قال کے لئے تیار ہوناان کے لئے آسان ہوجائے گا، اور جب ان کے لئے آسان ہوجائے گا، اور جب ان کے لئے بالغ

ہوجا ئیں اور قبال کرنے والوں میں شرکت پسند کریں تو ان کے لئے بھی وظا نف مقرر کردیئے جائیں گے، اور اگر قبال کرنے والوں میں شرکت پسندنہ کریں تو ان کوچھوڑ دیا جائے گا۔

اوراگران کی بالغ اولا دمیں سے کوئی نابینا یا گنجا و معذور ہوتواس کا وظیفہ اس طرح جاری رکھا جائے گا جیسے اس کے بالغ ہونے سے پہلے جاری تھا، یہ تفصیل مذکر اولا د کے بارے میں ہے، اور رہی مؤنث اولا دتو'' الوسیط'' میں مذکورہ تفصیل کا تقاضا یہ ہے کہ آنہیں ان کی شادی ہونے تک وظائف دیئے جائیں (۱)۔

امام جن لوگوں کی دیکھ بھال کرتا ہے ان کے بارے میں ضابطہ:

10 - حاکم کے پاس جو مال ہوتا ہے اس مال کے ذریعہ وہ جن لوگوں کی دیکھ بھال کرتا ہے ان کی تین قسمیں ہیں۔

پہلی قسم وہ محتاج ہیں جن کی ضرور تیں امام پوری کرتا ہے، اور قرآن کریم کی جس آیت میں مستحقین زکوۃ کے اقسام کو بیان کیا گیا ہے ان میں زکوۃ کے مستحق زیادہ تر یہی لوگ ہیں، اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ النے"(۲) (صدقات (واجبہ) تو صرف غریبوں کے لئے ہیں الخ) اور فقہاء کی بیان کردہ تفصیل کے مطابق مساکین کا مال فی و مال غنیمت کے مس میں حق ہے، اور بیلوگ ان تین اصناف میں ہے ایک ہیں۔

دوسری قتم میں وہ لوگ ہیں جن کی کفالت امام کے لئے مناسب ہے، اور امام وظائف کے ذریعہ ان کی ضروریات پوری کرتا ہے اور انہیں کسب معاش سے بے نیاز کردیتا ہے تا کہ وہ اسلام کے اہم مفوضہ کا موں کے لئے فارغ و تیار ہیں، ان کی دوشمیں ہیں:

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲ ر ۳۲۳ مالمغنی ۲ ر ۱۸ ۲۲، ۲۰ عابدين ۱۸ ۸ ۸ ۲۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ۱۹۰\_

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۱۲ م. ۳۲۳، الأحكام السلطانيه للماوردي ۲۰۲،۲۰۳، المنفى ۲۸ ۱۲،۲۰۳، المنفى ۲۸ ۱۸،۲۰۳، مجموعه الأحكام السلطانيه لأبي يعلى رص ۲۳،۲۳، المنفى ۲۸ ۱۸،۲۸، مجموعه قداوي ابن تيميه، ۸۸ ۵۸، الزرقانی ۳۸ ۱۲۷۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲ / ۳۲۳، الأحكام السلطانيه للماوردي رص ۲۰۶،۲۰۵، الأحكام السلطانيه لألي يعلي ۲۴۳، المغنی ۲ / ۴۱۷۔

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية للماوردي (٢٠٦٠) أبويعلى رص ٢٣٣\_

11- ایک وہ جن کے وظائف مقرر ہیں اور یہ مسلمانوں کی طاقت وسر مایہ، ان کی شان وشوکت اور ان کے بہادر سپاہی ہیں، اس لئے ان پر اتی مقدار صرف کیا جانا ضروری ہے جس سے ان کی ضروریات کی کفالت اور حاجت روائی ہوجائے اور اس کی وجہ سے انہیں کسب معاش وغیرہ کی راہیں اختیار نہ کرنی پڑیں، انہیں جس کام کے لئے تیار کیا جائے وہ تیار ہوجا کیوں اس پر گی ہوں کہ کب تیار کیا جائے وہ تیار ہوجا کیوں ان کی نظریں اس پر گی ہوں کہ کب انہیں آ واز دی جائے اور وہ لیک پڑیں، وہ بغیر کسی وغفلت کے اور ضرورت ومقصد کو پورا کرنے اور اسباب مہیا کرنے میں مصروف اور ضرورت ومقصد کو پورا کرنے اور اسباب مہیا کرنے میں مصروف فرماتے ہیں کہ میں نے نبی عقیقہ کو فرماتے ہوئے ساکہ "من فرماتے ہیں کہ میں نے نبی عقیقہ کو فرماتے ہوئے ساکہ "من فلیک تسب خادما، فإن لم یکن له حادم مسکن فلیک تسب خادما، فإن لم یکن له مسکن فلیک تسب عادم نہ ہوتو خادم لے اور اگر اس کے پاس گھر نہ ہو پاس خادم نہ ہوتو خادم لے اور اگر اس کے پاس گھر نہ ہو تو گھر بنالے )۔

بریدهٔ کی حدیث میں نبی علیہ سے منقول ہے آپ علیہ استعملناہ علی عمل فرزقناہ فما أخذ فارشاد فرمایا: "من استعملناه علی عمل فرزقناه فما أخذ بعد ذلک فهو غلول" (جس شخص کو ہم کسی کام پر عامل بنا کیں اور اسے وظیفہ دیں پھراس کے بعدوہ جو کچھ لے گاوہ خیات بنا کیں اور اسے وظیفہ دیں پھراس کے بعدوہ جو کچھ لے گاوہ خیات

- (۱) الغياثي لامام الحرمين الجويني رص ۲۴۷،۲۴۴\_
- (۲) حدیث: "من کان لنا عاملا فلیکتسب زوجة....." کی روایت ابوداؤد (۳۵ س۵ ۳۵ ستحقق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۲۱ ۴ م، طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اسے میچ کہا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث: "من استعملناه علی عمل فرز قناه....." کی روایت ابوداؤد (۳/ ۳۵۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/۱ ۴ ۴ مطبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اسے صحیح کہااور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

ہوگی)۔

21- دوسرے وہ حضرات ہیں جودین کے ارکان کو قائم رکھنے کے لئے مقرر ہیں، اوراس کام کو انجام دینے اوراس میں مصروف رہنے کی وجہ سے وہ اپنی ضروریات پوری کرنے کے وسائل میں نہیں لگ سکتے، اورا گروہ اپنے اس مفوضہ کام میں سرگرم نہ رہیں تو ایمان کے ارکان معطل ہوجا کیں، اس لئے امام پرضروری ہے کہ ان کے اخراجات پوری کرے تا کہ جس کام کا وہ عزم کریں اس میں فارغ البالی ویفکری سے لگ سکیس، یہ حضرات قاضی، حکام، قسام (ہوارہ افسر) مفتیان وفقہاء کرام ہیں، اور ہروہ خض جودین کے سی اہم کام کو انجام دی کی وجہ سے اپنی ضروریات پوری کرنے دے وہ اس کام کی انجام دہی کی وجہ سے اپنی ضروریات پوری کرنے کے لئے کوئی دیگر کام نہ کرسکے۔

جن کے وظائف مقرر ہیں ان کے لئے تو فی کے چار ٹس مخصوص ہیں، اور دوسری قتم کے حضرات کو مصالے مسلمین کے حصہ سے وظائف دیئے جاتے ہیں (دیکھئے: اصطلاح" بیت المال")۔

۱۸ – تیسری قتم: وہ لوگ ہیں جن کے مالدار وستغنی ہونے کے باوجودان پر بیت المال کے مال کا ایک حصہ صرف کیا جاتا ہے اوران کا استحقاق حاجت روائی وضرورت پر موقوف نہیں ہے، یہ حضرات کا استحقاق حاجت روائی وضرورت پر موقوف نہیں ہے، یہ حضرات بنوہاشم اور بنوالمطلب ہیں، یہ حضرات فی و مال غنیمت کے ٹمس میں ایک حصہ کے ستحق ہیں، اور حاجت و کفایت کا کوئی اعتبار نہیں ہے یہ لیک حصہ کے ستحق ہیں، اور حاجت و کفایت کا کوئی اعتبار نہیں ہے یہ تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاح " آل" (فقرہ میں اختلاف اور پچھ تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاح " آل" (فقرہ میں اختلاف اور پچھ صحت کے کہا ہے کے نزد یک ہے اصطلاح " آل" (فقرہ میں اختلاف اور پچھ صحت کے کہا جائے۔

<sup>(</sup>۱) الغياثي رص ۲۴۷،۲۴۴\_

رسغ

# رسالة

د یکھئے:''ارسال''۔

تعريف:

ا - لغت میں "رسغ" کامعنی انسان کی کلائی اور تھیلی کا جوڑ نیز پنڈلی اور قدم کا جوڑ ہے، اس طرح جانور کے جسم کا وہ پتلا مقام ہے جو کھر اور ہاتھ اور پیر کی پنڈلی کے پتلے حصہ کے جوڑ کے درمیان ہوتا ہے (۱)۔

فقہاء اس لفظ کا استعال انسان کے اعتبار ہی سے کرتے ہیں (۲) نووی نے کہا: '' رسخ'' ہتھیلی کا جوڑ ہے، اس کے دوجانب ہیں، اور وہ دوہڈیاں ہیں، انگوٹھے سے ملی ہوئی ہڈی کو'' کوع'' اور چھوٹی انگلی سے ملی ہوئی ہڈی کو'' کرسوغ'' کہتے ہیں (۳)۔

فقہاءکوع اور رسنے کا ذکر ہاتھ کی اس حدکو بیان کرنے کے ذیل میں کرتے ہیں جس کو دھونے کا حکم ابتدائے وضو میں اور مسح کرنے کا حکم تیمّ میں اور کاٹنے کا حکم چوری میں دیا گیاہے (۳)۔

اجمالي حكم:

ا بتدائے ٰوضومیں دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک دھونا:

. ٢- ابتدائے وضو میں دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک دھونا فی الجملہ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المجم الوسيط، المصباح المنير ماده:'' رسغ''۔

<sup>(</sup>۲) العنابيه برحاشيه فتح القديرار ۱۹، شائع كرده دار احياء التراث العربي، البحرالرائق ار ۱۸۔

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲۲۸،۲۲۷\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ار ۹۹، ۱۰۵، ۲۵۵\_

مسنون ہے،خواہ وہ نیندسے بیدارہواہو یا نہ ہواہو،اس وجہسے کہ ہاتھ کے اس حصہ کو برتن میں ڈالا جاتا ہے،اوراسی سے وضو کے پانی کو اعضا تک پہنچایا جاتا ہے، لہذا ان دونوں کے دھونے میں پورے وضوء کا تحفظ ہے (۱)، نبی اکرم علیہ کا عمل بھی ایبا رہا ہے،اوراس وجہ سے کہ دونوں ہاتھوں کا دھونا آپ علیہ کی صفت وضو کی ان احادیث میں وارد ہوا ہے جن کو حضرت عثمان نیز حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن زید وغیرہ نے روایت کیا ہے (۱)۔

ایک قول ہے کہ بیفرض ہے اوراس کا مقدم کرنا سنت ہے، '' فتح القدیر'''' المعراج''اور'' خبازیہ'' میں اسی کومختار کہا گیا ہے، نیز ''مبسوط'' میں امام محمد کا قول اسی جانب مشیر ہے <sup>(۳)</sup>۔

دھوئے بغیر برتن میں ہاتھ ڈالنے اور رات یا دن کی نیند سے
بیداری کے وقت ہاتھ دھونے کے احکام نیز ان کے دھونے کی
کیفیت کے بارے میں تفصیل کے لئے '' نوم'' '' وضو' اور'' ید'' کی
اصطلاحات دیکھی جا کیں۔

تيمّ ميں دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک مسح کرنا:

سا-الله تعالى نے اپنے تول "فَامُسَحُوا بِوُجُوهِ مِكُمُ وَ أَيْدِيْكُمُ مَ مَنُهُ" مِنُهُ" (اپنے چہرول اور ہاتھوں پراس سے مسح کرلیا کرو) کے اندر میں میم میں ہاتھوں کے سح کا جو حکم دیا ہے، اس کی حد کے بارے میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں، جو درج ذیل ہیں:

- (۱) مراقی الفلاح ۷۷ سیمیین الحقائق ۱۷ سی ۴ الفتاوی الهندیه ۱۷۷، البحرالرائق ۱۷۸۱، المغنی ۱۷۹، ۱۰۰۰، روضة الطالبین ۱۷۸۱، حاشیة العدوی علی شرح الرساله ۷۵۱ شائع کرده دارالمعرفه به
- (۲) حدیث: "صفة وضوء النبيءَ النبیءَ "کی روایت مسلم (۲۰۵،۲۰۴ طبع الحلمی ) نے حضرت عثمان بن عفان اسے کی ہے۔
  - (m) الفتاوى الهنديه ار٧\_
    - (۴) سورهٔ ما کده ۱۷-

حنفیہ اور شافعیہ کا مذہب اور امام ما لک کی ایک روایت ہیہ ہے کہ کہنیوں تک پورے دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا واجب ہے (۱)۔ ان حضرات کی دلیل حضور اکرم علیہ کے کا ارشاد ہے، آپ نے فرمایا:
"المتیمم ضربتان: ضربة للوجه وضربة للیدین إلی المعرفقین" (۲) ( تیم میں زمین پر دوبار ہاتھ مارنا ہے ایک بار چرے کے لئے اور ایک بار کہنیوں تک دونوں ہاتھوں کے لئے )۔
اسی طرح ان کی دلیل حضرت اسلع کی حدیث ہے، انہوں نے کہا: میں حضور علیہ کی خدمت کرتا تھا، حضرت جرئیل آیت نے کہا: میں حضور علیہ کی خدمت کرتا تھا، حضرت جرئیل آیت تیم کے کرآپ کی پاس حاضر ہوئے، آپ علیہ نے جھے تیم کے کرآپ کی پاس حاضر ہوئے، آپ علیہ کی کرقیاں ہاتھوں کو زمین پر کے مسح کی کیفیت دکھلائی تو میں نے اپنے دونوں ہاتھوں کو زمین پر ایک بار مار ااور ان سے اپنے چہرے کا مسح کیا پھر ان دونوں ہاتھوں کو زمین پر زمین پر میں برا مار اور اکو کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کو زمین پر نمین پر مار ا، اور کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کو نمین پر نمین پر مار ا، اور کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کو نمین پر نمین پر مار ا، اور کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کو نمین پر نمین پر مار ا، اور کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کو نمین پر نمین پر مار ا، اور کہنیوں تک دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کیا گھران دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کیا گھران دونوں ہاتھوں پر سے کیا گھران دونوں ہاتھوں کیا گھران کیا گھران دونوں ہاتھوں کیا گھران کیا گھ

حنابلہ اور (حسن کی روایت کے مطابق ) امام ابوحنیفہ کا مذہب، ایک دوسری روایت کے مطابق امام مالک، جمہور مالکی، مسلک قدیم میں شافعیہ، اوزاعی اوراعمش کا مذہب ہے کہ تیم میں دونوں ہاتھوں کا میں شافعیہ، کرنا واجب ہے، ان حضرات کی دلیل اللہ تعالی کا قول

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح ر۲۴،۲۵، البنامه ار۹۹۳، ، روضة الطالبین ۱۱۲۱۱، اوجز المسالک إلی مؤطامالک ۱۷۲۱،۳۲۲، بدایة المجتبد ار۲۹،۲۸ شائع کرده دارالمعرفه-

<sup>(</sup>٣) حدیث اسلع: "فی صفة المسع" کی روایت بیم قی (٢٠٨/١ طبع وائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت اسلع سے کی ہے اور کہا ہے کہ اس کے راوی ربع بن بدر ضعیف ہیں، تاہم وہ اس میں منفر ونہیں ہیں، اور ہم نے بیرقول، تابعین میں سے حضرت سالم بن عبداللہ، حسن بصری، شبعی اور ابرا ہیم تخفی سے نقل کیا ہے۔

ے: "فَامُسَحُوا بِوُ جُوْهِكُمْ وَ أَيُدِيْكُمْ مِنهُ" (لِعنی اپنے چہرول اور ہاتھوں پراس سے سے کرلیا کرو)، طریقه استدلال بیہ کہ جب حکم مطلق ہاتھ سے متعلق ہوتو اس میں کلائی داخل نہیں ہوتی، جبیبا کہ چور کا ہاتھ کا شے اور شرمگاہ کے چھونے کے مسکلے میں (۱)۔

زہری، محمد بن مسلمہ اور ابن شہاب کا مسلک میہ ہے کہ مونڈ ھول

تک مسح کرنا فرض ہے <sup>(۱)</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے:'' تیمؓ،'۔

چوری میں ہاتھ کہاں سے کاٹا جائے گا:

الم - فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ چوری میں دایا ں ہاتھ گئے سے کاٹا جائے گا، اس وجہ سے کہ نفس تو ہاتھ کے کاٹنے کی وارد ہوئی ہے اور ہاتھ کا کاٹنا گئے سے بھی ہوسکتا ہے اور کہنی سے بھی اور مونڈ ھے سے بھی ، کین یہ ابہام رسول اللہ علیات کے بیان سے زائل ہوگیا، اس وجہ سے کہ آپ نے چور کے ہاتھ کو گئے سے کاٹنے کا حکم دیا ہے، اور اس وجہ سے کہ آپ نے چور کے ہاتھ کو گئے سے کاٹنے کا حکم دیا ہے، اور اس وجہ سے بھی کہ آئی مقدار بھی اختیار کی حاتی مقدار بی

تفصيل كے لئے ديكھئے: "سرقة" ـ

<sup>(</sup>۱) المبسوط الر ۱۰۵، مراقی الفلاح الر ۲۵، حاشیة العدوی علی شرح الرساله الر ۲۰۳۳ شائع کرده دارالمعرفه، روضة الطالبین الر ۱۱۲، کشاف القناع الر ۲۵،۱۷۵، المغنی الر ۲۵۵،۲۵۴

<sup>(</sup>۲) حدیث: "بعثنی رسول الله علیه فلی حاجة....." کی روایت بخاری (افتح ار ۲۸ طبع الحلی ) نے کی ہے، اور سلم (ار ۲۸۰ طبع الحلی ) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتهد ار ۲۹، المبسوط ار ۷۰ امکنقی ار ۱۱۳

<sup>(</sup>۲) المبسوط للسرخسي ۱۳۴۰،۱۳۳۹، المغنى ۲۲۰،۲۵۹۸، روضة الطالبين ۱۱۰۰-۱۱، الزرقانی ۹۲/۸-

\_\_\_\_\_\_

دوسرى جَلَدارشاد ہے: "فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ" (اور کہوکہ ہم پروردگارعالم کےرسول ہیں)۔

اصطلاح میں رسول کے دومعنی ہیں: اول وہ شخص جو کسی انسان کی جانب سے کسی دوسرے انسان کی جانب مال یا پیغام یا اسی طرح کی کسی چیز کے ساتھ بھیجا گیا ہو،اس معنی کے اعتبار سے اس کا حکم '' ارسال''کی اصطلاح میں دیکھا جاسکتا ہے۔

دوم:الله كاايك رسول ـ

الله کرسول سے مراد بھی فرشتے ہوتے ہیں، مثلا الله تعالی نے فرمایا: "فَالُوْا یَالُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّکَ لَنْ یَّصِلُوْا إِلَیْکَ"(۲) (فرشتے کہنے گئے کہ اے لوط! ہم تو آپ کے رب کے بھیجے ہوئے ہیں آپ تک ہرگز ان کی رسائی نہیں ہوگی)۔ دوسری جگہ ارشاد ہے: "بَلیٰ وَ رُسُلُنا لَدَیٰهِم یَکُتُبُونَ "(۳) (ضرور، سنتے ہیں اور ہمارے فرشتے ان کے پاس کھتے (بھی) جاتے ہیں)۔ایک اور جگہ فرمایا: "وَلَمَّا جَاءَ تُ رُسُلُنا لُوطًا سِیْءَ بِهِمْ "(۳) (اور جب مارے فرستادے لوط کے پاس پنچے تو لوط ان کی وجہ سے کڑھے)۔ ہمارے فرستادے لوط کے پاس پنچے تو لوط ان کی وجہ سے کڑھے)۔ ہمارے فرستادے لوط کے پاس پنچے تو لوط ان کی وجہ سے کڑھے)۔ محمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدُ خَلَتْ مِنْ قَبُلِهِ الرُّسُلُ" (۵) (اور محمد تو سُنے ہیں)۔ ایک رسول ہی ہیں ان کے قبل اور بھی رسول گذر پیچے ہیں)۔ بس ایک رسول ہی ہیں ان کے قبل اور بھی رسول گذر پیچے ہیں)۔ انسانوں میں رسول سے مرادوہ آزاد مرد ہیں جن کی جانب اللہ تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور تعالی نے کئی شریعت کی وتی کی ہواور ان کواس کی تبلیخ کا حکم دیا ہو، اور

اگران کونبلیغ کاحکم نه دیا گیا هوتووه صرف نبی ہیں۔

# رسول

#### تعريف:

ا-رسول لغت میں وہ شخص ہے جس کو سیجے والے نے حوالگی یا وصولیا بی کے تعلق سے پیغام رسانی کا حکم دیا ہو، اور وہ اپنے سیجنے والے کی باتوں کا پورا پورا لحاظ رکھتا ہو، یہ اہل عرب کے قول "جاء ت الإبل رسلا" (اونٹ گروہ در گروہ آ کے پیچھے آئے) سے ماخوذ ہے۔ رسول کواس وجہ سے رسول کہا جاتا ہے کہ وہ صاحب رسالت ہوتا ہے۔

رسول، "أرسلت "كااسم مصدر ہے، بولا جاتا ہے "أرسلت فلانا في رسالة" جس كو بھيجاجاتا ہے وہ مرسل اور رسول ہے۔
راغب اصفهانی نے كہا: رسول بھی تو پیغام كو كہا جاتا ہے، جسا كمثاعر نے كہا: "أللا أبلغ أباحفص رسولا" (ابوحفص كو يہ پیغام پہنچادو) اور بھی پیغام لے جانے والے كو(ا)۔

اس کا استعال مذکر، مونث، تننیه، جمع سب کے لئے واحد کے صیغہ کے ساتھ جائزہ، اس طرح، تثنیه و جمع بھی استعال کرنا جائزہے: چنانچہ اس کی جمع دسل آتی ہے، جبیبا کہ ارشاد باری ہے: 'دُلَقَدُ جَاءَ کُمُ دَسُولٌ مِنُ أَنْفُسِکُمُ ''(۲) (بِ شک تمہارے یاس ایک پنجبر آئے ہیں تمہاری ہی جنس میں سے)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شعراء/ ۱۲ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مودر ۸۱\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ زخرف ر۸۰ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مودر کے۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ آلعمران ر ۱۳۴ ا

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح المنير ،التعريفات ليجر جانى،غريب القرآن للاصنهانى ماده: ''رسل'' \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ۱۲۸\_

# شرعی حکم:

۲-رسول پراللہ کی جانب سے انسانوں تک رعوت کا پہنچانا واجب ہے،ارشاد باری ہے: ''یا آیُھا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْکَ مِنُ بَرِّبُکَ وَ إِنْ لَّمُ تَفُعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ رِسَالَتَهُ''(۱)(اے ہمارے بیٹیمبر جو کچھ آپ پر آپ کے پروردگار کی طرف سے اترا ہے بیپنیمبر جو کچھ آپ پر آپ کے پروردگار کی طرف سے اترا ہے بیپنیمبر (سب) آپ (لوگوں تک) پہنچا دیجئے اور اگر آپ نے بینہ کہا تو آپ نے اللہ کا پیغام پہنچا یا ہی نہیں)۔

جس کے پاس رسولوں کی دعوت پہنچے اس پر واجب ہے کہ ان پر ایمان لائے اور جو کچھ وہ لے کرآئے ہیں اس میں ان کی تصدیق کرےاوران کی اطاعت وفر مال برداری کرے۔

كسى رسول كوگالي دينے والے كاحكم:

السول کی رسالت کا انکارکرے یا ان کی تکذیب کرے، یا آئیس گالی رسول کی رسالت کا انکارکرے یا ان کی تکذیب کرے، یا آئیس گالی دے، یا ان کو حقیر جانے، یا ان کا فداق اڑائے یا ہمارے رسول عقیقیہ کی کسی سنت کا استہزاء کرے تو وہ کا فرہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے فرما یا ہے: "قُلُ أَبِاللّٰهِ وَ آیَاتِهِ وَ رَسُولِهِ کُنتُم تَسُتَهُ زِوُونَ لَا تَعَدُرُوا قَدُ کَفَرُتُم بَعُدَ إِیُمَانِکُم "(۲) (آپ کہدد بجے کہ اچھا تعَدُرُوا قَدُ کَفَرُتُم بَعُدَ إِیُمَانِکُم "(۲) (آپ کہدد بجے کہ اچھا تو م استہزاکررہے تھا اللہ اور اس کی آتوں اور اس کے رسول کے ساتھ (اب) بہانے نہ بناؤتم کا فرہو چکے اپنے اظہارائیان کے بعد )۔ دوسری جگہ ارشاد ہے: "إِنَّ الَّذِینَ یُودُونَ اللّٰهَ وَ رَسُولُهُ لَا تَعْمَ اللّٰهُ فِي اللّٰهُ نِي اللّٰهِ فِي اللّٰهُ نِي اللّٰهُ فِي اللّٰهُ فِي اللّٰهُ فِي اللّٰهُ فِي اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اَعْدَ لَهُمُ عَذَاباً مُهِیناً "(۳) (بینے بین لربے بین کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہے ہیں اللّٰهُ فِی اللّٰهُ اور اللّٰہ اور اس کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہتے ہیں (بین کہ جولوگ اللہ اور اس کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہتے ہیں الیّ کی جولوگ اللہ اور اس کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہتے ہیں الیّ کی جولوگ اللہ اور اس کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہتے ہیں الیّ کی جولوگ اللہ اور اس کے رسول کو ایڈ او پہنچاتے رہتے ہیں

- (۱) سورهٔ ما نکده ۱۷ –
- (۲) سورهٔ توبهر ۲۹،۲۵\_
- (۳) سورهٔ احزاب ر ۵۷\_

الله تعالی ان پر لعنت کرتا ہے دنیا اور آخرت میں اور ان کے لئے عذاب ذلیل کرنے والا تیار کررکھا ہے)۔

اسی طرح جورسول کوگالی دے اسے قبل کردیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔
تفصیلات ''ردۃ''اور'' توبۃ'' کی اصطلاح میں موجود ہیں۔
اس حکم میں بقیہ رسول و انبیاء اور ملائکہ، نبی اکرم علیہ کی گرح ہیں لہذا جوانہیں گالی دے، یا ان پرلعنت جصیح، یا ان پرعیب لگائے یا تہمت باندھے، یا ان کے حق کا استخفاف کرے یا ان کی تنقیص کرے یا ان کی جانب ایسی باتوں کا مرتبہ گھٹائے یا ان کی جانب ایسی باتوں کا بطریق مذمت انتشاب کرے جوان کے شایان شان نہیں ہیں تواسے بطریق مذمت انتشاب کرے جوان کے شایان شان نہیں ہیں تواسے قبل کردیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

تفصیل اصطلاح'' توبة''اور'' ردة'' میں ہے۔

## رسول الله کے نام سے ذبح کرنا:

۳ - رسول الله ك أورنه الله الله ك نام كونكه الله موقع پر الله تعالى ك نام كو رسول الله ك مجموعى نام سے ، كونكه الله موقع پر الله تعالى ك نام كو غير الله ك نام كو غير الله ك نام سے علا عده ركھنا واجب ہے ، الل وجہ سے كه ارشاد ه "وَ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِه "(") (اور جو جانور غير الله ك لئے نام دكر ديا گيا ہو) - اور حضرت عبد الله بن مسعود في فرمايا: ذرى ك نام دوت تسميه كوغير الله سے پاك ركھوا ور الله وجہ سے كه الله طرح تو الله ك نام ك ماتھ غير الله ك نام كوشريك كرنا ہے (") تفصيل ك نام ك ماتھ غير الله ك نام كوشريك كرنا ہے (") و تفصيل " ذبائح" ميں ہے -

- (۲) سابقه مراجع به
- (۴) البدائع ۵/ ۴۸، روضة الطالبين ۳/ ۴۰۵، مواہب الجليل ار ۱۸\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۹۰۳، الشفاء للقاضی عیاض ۲ر ۹۵۲، المغنی لابن قدامه ۸ر ۱۲۳، ۱۵۰مغنی المحتاح ۴۸ ۱۳۵، جواهر الإکلیل ۲۸ -۲۸

رسول ا كرم عليكية كي جرا گاه:

۵- نبی اکرم علیہ کواس بات کاحق تھا کہ وہ خاص اپنے لئے چراگاہ بنائیں، مر آپ علیہ نے ایبانہیں کیا، وانما حمی النقيع لخيل المسلمين"(١) (البته آب نيقيع كومسلمانول کے گھوڑوں کے لئے چراگاہ بنائی)،اورحضرت ابن عمر نے فرمایا: "حمى النبي عَلَيْهُ الربذة لإبل الصدقة ونعم الجزية وخيل الجاهدين" <sup>(۲)</sup> (رسول الله عليه في نر بزه كوصدقه كاونون، جزیہ کے جانوروں اورمجاہدین کے گھوڑوں کے لئے چرا گاہ بنایا)۔ رسول الله علیہ کی جراگاہ کے ختم کرنے کے بارے میں فقهاء كااختلاف ہے۔

جہور کا مذہب سے سے کہ جس کوآ یے علیقہ نے چرا گاہ بنایا وہ نص ہے،کسی خلیفہ کے لئے اس کاختم کرنا اور تبدیل کردیناکسی بھی حال میں جائز نہیں ہے؟ خواہ اس جراگاہ کی ضرورت باقی ہو یاختم ہوگئی ہو،اس لئے کہرسول اللہ علیہ کے سی حکم کو باطل کرنا درست نہیں ہے، اور اس وجہ سے کہ بدایک ایسے حکم کواجتہاد سے بدلنا ہے جس کاصحیح ہونا قطعی اور یقینی ہے، بخلاف دیگرائمہ اور خلفاء کی چرا گاہ کے، کہ بوقت ضرورت اس کاختم کرنا جائز ہے۔

بعض علاء کا خیال بیہ ہے کہ رسول کی چرا گاہ کواس کی ضرورت کے باقی نہر ہنے کی صورت میں ختم کرنا جائز ہے<sup>(۳)</sup>۔

- مديث: "حمى رسول الله النقيع لخيل المسلمين" كي روايت یہ قی (۲/۲/۱۲ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ ) نے حضرت ابن عمرٌ سے کی ہے اورا بن حجر نے الفتح (۸۵ م طبع السّلفيه ) ميں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔
- (٢) حديث: "حمى الربذة لإبل الصدقة" كويتش في مجمع الزوائد (١٥٨/٣) طبع القدسي) میں ذکر کیا ہے اور کہاہے کہاس کی روایت طبر انی نے الکبیر میں کی ہے۔اس کے رجال مجیح کے رجال ہیں۔
- (٣) الأحكام السلطانير ١٨٥، روضة الطالبين ٢٩٢٧، جوابر الإكليل ار ٢٧، ۲۰۲۰۲،نهایة الحتاج ۵۸۸۳۳\_

تفصیل'' احیاءالموات''اور''حی'' کی اصطلاح میں ہے۔

جنگ یاصلح کرنے والوں کے قاصدین: ۲ - جنگ یاصلح کرنے والے جب کسی پیغام کے پہنچانے کے لئے

کسی کو دار الاسلام میں بھیجیں تو وہ مامون ہوگا ، یہاں تک کہ وہ پیغام امام تک پہنچا دے، اس کئے کہ نبی اکرم عظیمہ مشرکین کے قاصدول کوامان دیتے تھے، اور جب آپ کے پاس مسلمہ کذاب ك دوقاصد آئة وآب في ان سيكها: " لولا أن الرسل لا تقتل لضربت أعناقكما "(١) (اگريه بات نه هوتی كه قاصد قل نہیں کئے جاتے ہیں تو میں تمہاری گردنیں اڑادیتا) اور اس لئے بھی کہ قاصدوں کو امان دینے کی ضرورت ہے، کیونکہ اگر ہم ان لوگوں کے قاصدوں کوتل کر دیں تو وہ بھی ہمارے قاصدوں کوتل کر دیں گے، اور پیغام رسانی کی مصلحت فوت ہوجائے گی۔

قاصد کو مطلقاً امان دینا بھی درست ہے، اور حسب مصلحت اس کوکسی مدت کے ساتھ مقید کرنا بھی جائز ہے، پیمکم اس وقت ہے جب كهامام حرم مكي ميں موجود نه ہواور اگرامام حرم ميں ہوتو قاصد كو اس میں داخل ہونے کی اجازت نہیں دی جائے گی <sup>(۲)</sup>۔ تفصیل'' اُمان' اور'' حرم'' کی اصطلاح میں ہے۔

<sup>(</sup>١) حديث: "لولا أن الرسل لا تقتل لضربت أعناقكما" كي روايت ابوداؤد (۳/ ۱۹۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اوراحمه (۳/ ۴۸۸ طبع المیمنه) نے حضرت نعیم بن مسعودا تبجعی سے کی ہے،اوراس کی سندھن ہے۔

<sup>(</sup>٢) حاشيه ابن عابدين ٣/ ٢٢٤، القوانين الفقهيه ر١٥٩، روضة الطالبين ١٠ر • ٢٩،٢٨ • ٣، ٢٢٣ ، حاشية الجمل ٥/ ٢١٢ ، المغنى لا بن قدامه ٨/ ٥٣١٠ ، تفيير قرطبي ٧٨ ١٠٤،مغني الحتاج ٢٨ / ٢٢٧، ١٢٣، ١حكام القرآن لا بن العربي ١/١٥٩\_

یتیم کواس کا مال سپر دکرنے کے لئے اوراس کے مثل دوسرے مسائل جن میں رشد کی شرط لگائی جاتی ہے، اس سے مراد جمہور کے نزدیک صلاح مال کے نزدیک صلاح مال کے ساتھ صلاح دین بھی۔

یہ ابتداء میں رشد کے سبب پابندی ختم کرنے کے حکم کے بارے میں ہے، چنانچہ اگر بعد میں وہ فاسق ہوجائے تو شا فعیہ کا اصح قول سیسے کہ اس پر پابندی عائز ہیں کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

صلاح دین سے مراد بیہ کہ وہ کسی ایسے حرام فعل کا ارتکاب نہ کرے جس سے عدالت ساقط ہوجاتی ہے، اور صلاح مال سے مراد بیہ ہے کہ فضول خرچی نہ کرے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-امليت:

۲- لغت میں اہلیت کامعنی: صلاحیت ہے، اس کی دوقتمیں ہیں: اہلیت وجوب اور اہلیت اداء۔

اہلیت وجوب میہ کہ انسان میں اس بات کی صلاحیت پیدا ہوجائے کہ اس پر کسی کے اور اس کے کسی پر جائز حقوق واجب ہوسکیں۔

اور اہلیت اداء یہ ہے کہ انسان میں اس طرح عمل کرنے کی صلاحیت پیدا ہوجائے جوشر عامعتبر ہو۔

#### مزید برآل یہ کهرشداہلیت کا آخری مرحلہ ہے، جبآ دمی

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۹۵٫۷۵ طبع انصر، المغنی ۱۱۸۳ طبع الریاض، حاشیة القلیو بی ۱/۲۰ ۳ طبع الحلمی، حاشیة الصاوی علی الشرح الصغیر ۱۳۸۳ طبع المعارف،الإنصاف ۳۲۲۸ طبع التراث\_
- (۲) تغییر الفخر الرازی ۱۸۹٫۹ طبع اول، روضة الطالبین ۱۸۰٫۳ طبع المکتب الاسلامی، المهذب السلامی، المهذب الحکمی ، بدایة المجتبد ۵/۲ سطبع الکلیات

## رشر

#### تعريف:

ا - لغت میں "رشد" کامعنی صلاح ، اصابت رائے اور راہ حق پر تخق کے ساتھ قائم رہنا ہے ، یہ الغی اور الضلال (گراہی) کی ضد ہے ، "المصباح" میں ہے: رشد یو شد ، نصر اور سمع دونوں باب سے آتا ہے ، اسی سے صفت "راشد" اور اسم "رشاد" ہے۔

الله کی صفات میں "دشید" کا معنی ہے، سید ہے راستے کی رہنمائی کرنے والا اور بہترین فیصلے والا،" لسان العرب" میں ہے:
الله کے ناموں میں سے ایک نام رشید ہے، اس سے مرادوہ ذات ہے
جس نے مخلوق کو ان کی مصلحتیں بتا ئیں، لہذارشید یہاں پر مرشد کے
معنی میں ہے، اور ایک قول ہے ہے: اس سے مرادوہ ذات ہے جس کی
تدبیریں کسی کے مشورے اور اصلاح کے بغیر اپنے مقاصد تک درسگی

رشد کی اصطلاحی تعریف اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے،" رشد"، (راءاورشین کے فتہ کے ساتھ) رشد (راء کے ضمہ اورشین کے سکون کے ساتھ) سے خاص ہے، چنا نچہ اول الذکر کا استعال صرف اخروی امور میں ہوتا ہے جب کہ آخر الذکر کا دنیوی اور اخروی دونوں امور میں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح،القاموس،الليان،المصياح ماده:" رشد" ـ

<sup>(</sup>۲) الكليات ۲ر۳۸۷،۳۸۲ طبع دشق ـ

رشد كے ساتھ بالغ ہوجائے تواس كى اہليت مكمل ہوجائے گى، اس پر سے ولایت ختم ہوجائے گى، اور بالا تفاق اس كا مال اس كے حواله كرديا جائے گا(۱)۔

## ب-بلوغ:

سا- لغت میں اس کا معنی احتلام اور پختگی کے عمر کو پہنچنا ہے، فقہاء کے نزدیک ایک قوت کا نام ہے جب وہ کسی آ دمی میں پیدا ہوجاتی ہے تو اس کو بچپن سے نکال کر جوانی میں داخل کردیتی ہے، یہ بلوغ اپنی کسی فطری علامت کے ظہور سے ثابت ہوتا ہے، جیسے احتلام اور عورت میں حمل وجیض، اگران میں سے کوئی بھی علامت نہ پائی جائے تو بلوغ عمر کے ذریعہ ہوگا، آ دمی کی تربیت اور اس کی استعداد کے مطابق بھی رشد، بلوغ کے بعد ہوتا ہے (۲)۔

## ج-تبذير (فضول خرچي):

۳ - تبذیر لغت میں بذر الحب فی الأرض (زمین میں نی ڈالنا)
سے ماخوذ ہے، اور اصطلاح میں مال کا بطور اسراف خرچ کرنا ہے۔
فضول خرچی کے نتیجہ میں صلاح فی المال معدوم ہوجاتا ہے،
کیونکہ جوفضول خرچ ہوگاوہ کم عقل یعنی ہے شعور ہوگا (۳)۔

## د- جر(تصرف پریابندی):

۵ - لغت میں اس کا معنی تصرف سے روکنا ہے، اور اصطلاح میں

- (٢) الموسوعة الفقيهية ٤/٠١، اصطلاح، (أهلية) ١٨٦/٨، اصطلاح "بلوغ".
- (٣) المصباح ماده: "نبذر" التعريفات للجر جاني ر 2٢ طبع الكتاب العربي ، تحفة المحتاج ١٨ اطبع دارصادر \_

ایک الی حکمی صفت ہے جوابیخ موصوف کواس کے ان تصرفات کے نفاذ سے روک دے جن کا تعلق اس کی اشیائے خور دنی سے زائد مال سے ہو، یا مل کو تصرفات مالیہ سے روکنے سے ہو، یا کسی کو تصرفات مالیہ سے روکنے سے ہو۔

ججرورشد میں تعلق یہ ہے کہ حجر، رشد کے فقدان کا ایک اثر ہے(۱)۔

#### ھ-سفہ:

۲-"سف،"، لغت میں عقل کی کی کو کہتے ہیں، اس کی اصل خفت (بلکا بین) ہے۔

اورا صطلاح میں انسان کولاحق ہونے والا وہ ہلکا پن ہے جواس کواس کے مال میں تقاضائے عقل کے برخلاف تصرف کرنے پر آمادہ کرے، اس کے باوجود کہ اس کی عقل میں خلل نہیں ہے، سفہ رشد کی ضدہے (۲)۔

## رشد کاوقت اوراس کی جانکاری کاطریقه:

ے - اکثر فقہاء کا خیال یہ ہے کہ پتیم کواس کا مال حوالہ کرنے کے لئے جور شدمعتر ہے وہ بلوغ کے بعد بھی وہ جور شدمعتر ہے وہ بلوغ کے بعد بھی وہ رشد سے محروم رہے تو جمہور فقہاء کے نزدیک اس پر پابندی برقر اررہے گ، خواہ وہ بوڑھا ہوجائے، امام ابوصنیفہ کااس میں اختلاف ہے (۳)۔

- (۱) المصباح ماده: '' حجر'' حاشيه ابن عابدين ۸۹۸۵ طبع المصريه، جواهر الإكليل ۲۷۷۲ طبع المعرفه، حافية القليو بي ۲۹۹۷۲ طبع أكلني ، المغني ۵۰۵،۰۵ طبع الرياض-
- (۲) المصباح ماده:'' سفه'' ،التلوی علی التوضیح ۱۹۱۸ طبع صبیح، القر بروالتحبیر ۲۰۱۷ طبع الامیریه، کشف الأسرار علی اُصول البز دوی ۳۹۹۸ طبع دارالکتاب العربی،البحرالرائق ۱۸۸۸ طبع العلمیه ـ
  - (۳) تفسيرالقرطبي 2/4 ساطبع دارالكتبالمصريبه

<sup>(</sup>۱) الموسوعه ۷/۱۵۱،اصطلاح " أمهليه" ـ

یہ رشد کبھی تو بلوغ کے ساتھ ہی آ جا تا ہے اور کبھی تا خیر ہے،
پھر بہتا خیر کبھی کم ہوتی ہے اور کبھی زیادہ، اس کا تعلق آ دمی کی تربیت،
استعداد، معاشر تی زندگی کی پیچیدگی یا اس کی سادگی سے ہوتا ہے، اگر
آ دمی رشد کے ساتھ بالغ ہوتو اس کی ابلیت مکمل ہوجائے گی اور اس
سے ولایت ختم ہوجائے گی اور اس کے اموال اس کے حوالے
کردیئے جا کیں گے۔ اس پرفقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی
کا ارشاد ہے: ''وَ ابْتَلُو الْیَتَامٰی حَتّٰی إِذَا بَلَغُو النّکاحَ فَإِنُ
انَسُتُم مِّنْهُم رُشُدًا فَادُفَعُو ا إِلَيْهِم أَمُو اللّهُمُ ''(ا) (اور تیہوں کی
جانچ کرتے رہویہاں تک کہوہ عمر نکاح کو پہنچ جا کیں تو اگرتم ان میں
ہوشیاری دیکھ لوتو ان کے حوالہ ان کا مال کردو)۔

اگرآ دمی رشد کے بغیر بالغ ہو، اور وہ صاحب عقل بھی ہوتواس کی اہلیت مکمل ہوگی ، اور امام ابو حنیفہ کے یہاں اس سے ولایت ختم ہوجائے گی، البتۃ اس کے اموال اس کے حوالے نہیں گئے جائیں گ، بلکہ اس کے ولی یا وصی کے قبضہ میں رہیں گے، یہاں تک کہ اس کا رشد بالفعل ثابت ہوجائے ، یا وہ بچیس سال کی عمر کو پہنچ جائے ، جب وہ اس عمر کو پہنچ جائے تو اس کا مال اس کے حوالے کردیا جائے گا، اگر چہ وہ فضول خرچ ہوا ورضح ڈھنگ سے اس کا استعال نہ کرے، اس وجہ سے کہ اس کو مال نہ دینا بطور احتیاط و تادیب کے تھا نہ کہ تصرف سے اس کو روکنے کی غرض سے ، کیونکہ امام ابو حنیفہ ، سفیہ پر نیابندی کے قائل نہیں ہیں ، اور انسان اس عمر کو پہنچ جانے اور دادا بننے کی بوزیشن میں ہوجائے کے بعد ادب سکھائے جانے کے لاکن نہیں کی پوزیشن میں ہوجائے کے بعد ادب سکھائے جانے کے لاکن نہیں رہتا۔

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا، اور حنفیہ میں امام ابویوسف اورامام محمد کا بھی بہی قول ہے: آ دمی اگررشد کے بغیر بالغ ہوتواس کی

المیت کامل ہوگی، کین اس سے والایت ختم نہیں ہوگی اور اس کا مال اس کے ولی یا وصی کے قبضہ میں باقی رہے گا یہاں تک کہ اس کا رشد ثابت ہوجائے، کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: "وَلاَ تُوْتُوُا السُّفَهَاءَ أَمُواَلَکُمُ الَّتِي جَعَلَ اللّٰهُ لَکُمُ قِيامًا وَّارُزُقُوهُمُ فِيُهَا السُّفَهَاءَ أَمُوالَکُمُ الَّتِي جَعَلَ اللّٰهُ لَکُمُ قِيامًا وَّارُزُقُوهُمُ فِيهَا وَاکُسُوهُمُ وَ قُولُوا لَهُمُ قَولًا مَعُرُوفًا۔ وَ ابْتَلُوا الْیَتَامٰی وَاکُسُوهُمُ وَ قُولُوا لَهُمُ قَولًا مَعُرُوفًا۔ وَ ابْتَلُوا الْیَتَامٰی خَتی إِذَا بَلَغُوا النّکاحَ فَإِنْ آنستُمُ مِنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ أَمُوالَهُمُ "(ا) (اور کم عقلوں کو اپناوہ مال نہ دے دوجس کو اللہ نے تہمارے لئے مائے زندگی بنایا ہے اور اس مال میں سے انہیں کے ملاتے اور پہناتے رہواور ان سے بھلائی کی بات کہتے رہواور تینیں واگر میں ہوشیاری دیکھوتوان کے حوالہ ان کا مال کردو)۔اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے اولیا ءاور اوصیا ءکوسفہا ءکو مال دینے سے منع فرمایا ہوغ، دوسرے رشد، لہذا اگر بلوغ کے ساتھ رشدنہ پایا جائے تو فرمایا ہے، نیز مال ان کے حوالے کرنا جائز نہیں ہوگا کی ساتھ رشدنہ پایا جائے تو فرمایا ہے، نیز مال ان کے حوالے کرنا جائز نہیں ہوگا (۲)۔

۸- یچ کے رشد کا پہ اس کی جانچ سے چلے گا، اللہ تعالی نے فرمایا: "وَابْتَلُوا الْیَتَاملٰی حَتّٰی إِذَا بَلَغُوا النّبِکَاحَ" (") (اور تیموں کی دیکھ بھال کرتے رہو یہاں تک کہ وہ عمر نکاح کو پہنچ جائیں) لیعنی انہیں جانچو، اس کی جائچ ہے ہے کہ اس کے ذمہ ایسے تصرفات کئے جائیں جن کواس جیسے نیچ انجام دیتے ہیں، یہ جائچ لوگوں کے طبقات کے اعتبار سے الگ الگ ہوا کرتی ہے، چنا نچہ تاجر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱٬۵٫۷ ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۷۵م۹۰، الفتاوى الهنديه ۵۹۷۵، جواهر الإكليل ۱۹۸۱، ۱۹۸۰، المنفى ۹۸۸۲، ۱۹۱۰ الروضه ۲۸۷۳، ۱۸۰۷، حاشية القليو بي ۱۸۲۰ س، المغنى ۹۸۸۳، کشاف القناع ۵۲۳۳، مسلم

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر۲\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۷۔

کالڑ کاخریدوفروخت اوراس میں قیمت کے کم وبیش کرنے میں جانجا جائے گا ، کا شتکار کا لڑ کا کا شتکاری کے معاملات اور اس کے بنیادی اجزاء پر اخراجات کے بارے میں جانجا جائے گا، اورپیشہ ورایخ پیشہ سے متعلق چیزوں کے بارے میں اور عورت ، گھریلو انتظام ، کیڑوں کی حفاظت ،اشیاءخور دنی کی نگہداشت اوران کے مثل گھریلو مفادات کے تعلق سے جانچی جائے گی، جانچ صرف ایک بار کافی نہیں ہوگی، بلکہ دویا دو سے زائد بار ہونا ضروری ہے تا کہاس کے رشد کاظن

شافعیہ نے جانچ کی دوصورت بتائی ہے، ان میں اصح بیہے که : کچھرقم اس کو دی جائے اور قیت کم کرانے اور بھاؤ کرنے میں اسے آ زمایا جائے گا،اور جب معاملہ طے کرنے کی نوبت آ جائے تو ولی طے کرے گا۔

دوسری صورت بیرے کہ معاملہ بچہ طے کرے اور اس سے صادر

ابن عربی نے بھی بیچے کی آ زمائش کی دو صوتیں ذکر کی ہیں: پہلی صورت بیہے: ولی اس کے اخلاق کو بغور دیکھتا رہے اور اس کے اغراض و مقاصد پر دھیان دیتا رہے، تو اس کی ہوشیاری کا علم ہوجائے گااور یہ پیتہ چل جائے گا کہ وہ اپنے فائدے کے لئے اوراپنے مال ومحفوظ رکھنے کے لئے کوشاں رہتاہے یااس میں لا پرواہی برتتاہے۔ دوسری صورت بہ ہے: اگر اس میں احیمائی محسوس کررہا ہوتو اسے تھوڑا سا مال دے کراس میں تصرف کی اجازت دیدے،اگروہ

اس مال کو بڑھائے اوراس کی اچھی دیکچر کیچے کرے تو اس کا سارا مال

اس کے حوالے کردے، اور اگر ضیح ڈھنگ سے اس کی دیکھوریکھونہ

9 – آ زمائش کے وقت کے بارے میں حنفیہ، اصح قول میں ، شافعیہ

اور حنابله كاظاہر مذہب بدہے : وہ بلوغ سے پہلے ہوگااس وجہ سے كہ

ارشادبارى بِ: "وَابُتَلُوا الْيَتَامِي حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ "(٢)

(اور ټيموں کی د کيھ بھال کرتے رہو يہاں تک که وہ عمر نکاح کو پہنچ

جائیں)، ظاہر آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بچوں کی آ زمائش بلوغ

ایک پیرکہ اللہ تعالی نے انہیں میتیم کہا اور وہ بیتیم بلوغ سے پہلے

دوسری وجہ بیہ ہے کہ لفظ'' حتی'' کے ذریعہ ان کی آ ز مائش کو

مت بلوغ تک بڑھایا گیاہے،جس سے پتہ چلتا ہے کہ آزمائش اس

سے پہلے ہوگی، اوراس لئے بھی کہ آز مائش کو بلوغ تک مؤخر کرنے

سے بالغ رشید کوتصرف سے رو کنالا زم آئے گا۔ کیونکہ تصرف پریابندی

اس کی آ ز مائش ،اوراس کےرشد کاعلم ہونے تک باقی رہے گی اور بلوغ

سے سلے آ زمانے میں یہ یابندی لازمنہیں آئے گی، لہذا یہ بہتر ہوگا،

لیکن آ زمائش اس مرائق <sup>(۳)</sup> ( قریب البلوغ )، صاحب تمییز <u>یج</u>

مالكيه كا مذہب، شافعيه كا اصح قول كے مقابله ميں دوسرا قول

اور حنابلہ کا ایک قول یہ ہے: آ زمائش بلوغ کے بعد ہوگی ،اس وجہ

سے کہاں سے پہلے وہ تصرف کا اہل نہیں ہے، کیونکہ بلوغ جب کہ

کی ہی کی جائے گی جوخرید وفر وخت اور نفع ونقصان سے واقف ہو۔

ہے بل ہوگی،اس کی دووجہیں ہیں:

کرے تواس کے مال کواس سے روک لینا ولی پرواجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

غالب حاصل ہوجائے (۱)۔

ہونے والا بدمعاملہ ضرورتا صحیح مان لیا جائے گا اورا گر آ ز ماکش کی غرض سے دیا جانے والا مال اس کے ہاتھ میں برباد ہوجائے تو ولی برضان نہیں ہوگا(۲)\_

<sup>(</sup>۱) احکام القرآن لا بن العربی ار ۲۰ سطیع کنگلی په

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۔

<sup>(</sup>۳) المرائق: وہ بچہ جواحتلام کے قریب ہواور ابھی تک اس کواحتلام نہ ہوا ہو، المصياح: ماده" رہق"۔

<sup>(1)</sup> المغنى ١٢ / ١٥ طبع الرياض، روضة الطالبين ١٨ / ١٨ طبع المكتب الإسلامي \_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۸۱۶ طبع المكتب الإسلامي \_

عقل ہوسکتی ہے وہ پایانہیں گیا،لہذااس کی عقل معدوم کے درجہ میں ہوگی۔

امام مالک نے "مدونہ" میں اس بچے کے لئے جو تجارت کی سوجھ بوجھ رکھتا ہے اس بات کی اجازت نہیں دی ہے کہ اس کا ولی یا وصی تجارت کرنے کے لئے اس کو مال دے، اس سلسلے میں سوال کرنے والے کے جواب میں فرمایا: میں اسے جائز نہیں سجھتا ، اس لئے کہ بچرزیر ولایت ہے، اور جب وہ زیر ولایت ہے تو میں اس کے لئے تجارت کی اجازت کو اجازت نہیں سجھتا۔

اوراس یتیم کے بارے میں جو بالغ ہوجائے اوراس کا ولی اس
کے بارے میں خیر کے سوا پچھ نہ جانے ، اوراسے بعداز بلوغ اس کی
آزمائش کے لئے سونا دے دے ، اور آزمانے یا اس کے حالات
معلوم کرنے کی غرض سے تجارت کی اجازت دے دے ، اوروہ لوگوں
سے قرض کا معاملہ کرے اور قرض سے زیر بار ہوجائے ، فرمایا: میں
نہیں سجھتا کہ اس کے کسی مال میں اس کو چھوڑ ا جائے گا، نہ اس مال
میں جواس کے قبضہ میں ہے نہ دوسرے مال میں۔

امام مالک سے سوال کیا گیا: ولی نے مال اس کے قبضہ میں دے کر تجارت کی اجازت دی ہے تو کیا بیاس کی مملوکہ تن پراجازت نہیں ہے؟ تو آپ نے فرمایا: نہیں۔اس کووہ مال ہی نہیں ملاہے جس میں تصرف سے روکا گیا ہے، اگر چہ آ زماکش کے لئے اسے دیا گیا ہو پھر بھی اس پر تصرف کی پابندی رہے گی۔

شافعیه کی کتاب''نہایۃ الحتاج'' میں بید کھا ہے کہ آ زمائش بلوغ سے پہلے ہونے کے قول کے مطابق ،اس کا مخاطب ہرولی ہے اور بلوغ کے بعد ہونے کے قول کے مطابق اس میں دوقول ہیں: اول: آزمائش ولی کرےگا۔ دوم: صرف حاکم کرےگا۔

الجوری نے پہلے قول کی نسبت عام اصحاب شافعی کی جانب اور دوسر نے ل کے ایک سے۔

جمہور کے یہاں آ زمائش کے وقت کے سلسلے میں لڑکا اور لڑکی کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، صرف امام احمد نے ایک جگہاس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ بلوغ سے پہلے کی آ زمائش اس قریب البلوغ لڑکے کے ساتھ مخصوص ہے جومعاملہ اور مصلحت سے باخبر ہو، بخلاف لڑکی کے کہ اس کا تجربہ ناقص ہوتا ہے، البتہ بلوغ کے بعد دونوں یکساں ہیں (۱)۔

## ایسے آزاد، عاقل، بالغ کو مال دینا جورشید نه ہو:

\*ا-امام ابوحنیفہ کا مذہب ہے کہ لڑکا جب رشد کے بغیر بالغ ہوتواس
کا مال اس کے حوالے نہیں کیا جائے گا، تا آ نکہ وہ پچیس سال کا
ہوجائے،اگر وہ اس سے پہلے اپنے مال میں تضرف کرے گا تواس کا
تصرف نا فذ ہوگا،اس وجہ سے کہ ان کے نزدیک آزاد، عاقل، بالغ
پر چجر (تضرف کی پابندی) نہیں ہے،الا بیکہ اس کا ضرر عام لوگوں تک
متعدی ہوجائے، جیسے جاہل طبیب، غیر مختاط مفتی، اور کرا بیہ پر دینے
والا مفلس اور اگر وہ پچیس سال کا ہوجائے تو اس کا مال اس کے
حوالے کردیا جائے گا اگر چہ اس سے رشد ظاہر نہ ہو، زفر بن ہذیل اس

حنفیه میں امام ابو یوسف ،امام محمد، مالکیه، شافعیه اور مشہور قول میں حنابله کامذہب سے ہے: غیررشید کو مال دینا جائز نہیں ہے تا آئکہ

بلوغ کے بعد اس سے رشد ظاہر ہوجائے، اور اس سے تصرف کی پابندی ختم نہیں ہوگی اگر چہوہ بوڑھا ہوجائے، اور بھی بھی اس کا اپنے مال میں تصرف کرنا جائز نہیں ہوگا۔ قاسم بن محمد بن ابو بکر الصدیق کا یہی قول ہے، اورا کثر اہل علم کی بھی یہی رائے ہے۔

ابن منذر نے کہا: مجاز، عراق، شام اور مصر کے اکثر علاء کی رائے ہے کہ ہراس شخص پر تصرف کی پابندی ہوگی جوا پنے مال کوتلف کرتا ہو وہ چھوٹا ہو یا بڑا، شافعیہ نے اس میں مرد اور عورت کے درمیان فرق نہیں کیا ہے۔

البتہ مالکیہ نے اس میں اتنا اضافہ کیا ہے کہ عورت سے تصرف کی پابندی اس وقت ختم ہوگی، جب شوہراس سے وطی کر لے اور عادل آ دمی مید گواہی دیں کہ وہ اپنے مال کی حفاظت کرتی ہے۔

حنابلہ کے نزدیک مشہوراوراضح قول کے مقابلہ میں دوسرا قول یہ ہے کہ لڑکی کواس کا مال اس کے رشد کے بعد بھی نہیں دیا جائے گا،
یہاں تک کہ وہ شادی شدہ ہوکرصا حب اولا دہوجائے یا شوہر کے گھر
سال بھرمقیم رہے،اس کو ابو بکر، قاضی شیرازی اورا بن عقیل نے اختیار
کیا ہے،اس کی دلیل شریح کا بیا اثر ہے:عمر بن خطاب نے مجھ کو بیچکم
دیا کہ میں کسی لڑکی کے عطیہ کو نافذ نہ ٹھہراؤں یہاں تک کہ وہ اپنے
شوہر کے گھر سال بھر گذار لے یاصا حب اولا دہوجائے۔

صاحب در مختار نے ذکر کیا ہے: کم عقلی اور غفلت کے سب میں آزاد مکلّف شخص پر تصرف کی پابندی عائد کرنے کے سلسلے میں صاحبین اور امام ابو حنیفہ کے در میان جواختلاف ہے، وہ صرف ان تصرفات میں ہے جو فنخ کا احتمال رکھتے ہوں، اور مذاق سے باطل ہوجاتے ہوں اور جن تصرفات میں احتمال فنخ نہ ہواور نہ مذاق سے باطل ہوتے ہوں اور جن تصرفات میں بالا جماع پابندی عائد نہیں کی جائے گی، اور اس کے مال کی حفاظت کے پیش نظر صاحبین ہی کا قول مفتی بہ اور اس کے مال کی حفاظت کے پیش نظر صاحبین ہی کا قول مفتی بہ

ہے، لہذاوہ احکام میں بمنزلہ نابالغ یجے کے ہوگا(۱)۔

امام ابوحفیہ نے اپنے مذہب پر اللہ تعالی کے اس قول سے استدلال کیا ہے: ''وَاتُوُا الْیَتَامی اَمُوالَهُمُ وَلاَ تَسَدُلُوٰا الْنَحَبِیْتَ بِالطَّیْبِ ''(۲) (اور تیبیول کوان کا مال پہنچادواور پا کیزہ کو النحبیٰت بِالطَّیْبِ ''(۲) (اور تیبیول کوان کا مال پہنچادواور پا کیزہ کو گندی چیز سے مت تبدیل کرو)۔ اس لئے کہ اس سے مراد بلوغ کے بعد بعد دینا ہے پس آ یت میں اس بات کی صراحت ہے کہ بلوغ کے بعد اس کو مال دینا واجب ہے، مگر اس مدت سے قبل اس کے مال کواس سے اجماع کے سبب روک لیا جاتا ہے اور یہاں کوئی اجماع نہیں ہے، لہذا مال کا دینا نص کی وجہ سے واجب ہوگا ،اور اسے بیتیم اس وجہ سے کہ دیا گیا کہ وہ بلوغ سے قریب ہے اور اس وجہ سے کہ بلوغ کے ابتدائی حالات میں بچین کے اثر کے سبب کم عقلی انجی باقی رہتی ہے، ابتدائی حالات میں بچین سال کی مدت مقرر کی کیونکہ بیاس کی منقول ہے کہ لہذا ہم نے اس کے لئے بچیس سال کی مدت مقرر کی کیونکہ بیاس کی مقول ہے کہ انہوں نے کہا: آ دمی جب بچیس سال کا ہوجا تا ہے تواس کی عقل مکمل ہو نے کی حالت ہے، حضرت عمر سے منقول ہے کہ ہوجاتی ہے، انسانی طبائع کے ماہرین نے کہا: جو شخص بچیس سال کا ہوجا تا ہے تواس کی عقل مکمل کی موباتا ہے کیا آ ہے نہیں دیکھتے کہ وہ کو ایوباتا ہے اس کا رشد کمل ہوجا تا ہے کیا آ پنہیں دیکھتے کہ وہ کا ہوجا تا ہے کیا آ پہنیں دیکھتے کہ وہ

<sup>(</sup>۱) البنايه ۲۳ ۲۸۸ طبع الفكر، تبيين الحقائق ۵ / ۱۹۵ طبع بولاق، ابن عابدين ۵ / ۱۹۵ طبع بولاق، البنايه ۵ / ۱۹۵ طبع بولاق، الطحطا وي على الدر المخار ۲۸ م ۸ طبع بولاق، الفتاوى الهنديه ۵۲ ۲۵ طبع المكتبة الإسلامية، تغيير القرطبي ۵ / ۲۷ طبع اول، الدسوقی ۲۹ ۳۸ طبع الفکر، جوابر الإکلیل ۲۹۸۲ طبع المعرف، احکام القرآن لا بن العربی ار ۲۲۲ طبع الحلی ، البل المدارک ۱۳ سر ۱۳۸۳ طبع الحلی ، الشرح الصغیر مع حافیة الصاوی ۱۳۸۳ طبع المعارف، الخرشی ۱۹۲۸ طبع بولاق، روضة الطالبین ۱۸۲۸، ۱۸۱۱ طبع المکتب الاسلامی، المبذب الر ۲۹۳۸ طبع المکتب الوسلامی، عاشیة القلیو بی ۲۲ / ۲۰ سطبع الحلی ، نهایة المحتاج ۲۸ سام ۱۹۳۳ طبع المکتب الإسلامی، تحقة الحتاج ۵ / ۲۵ کا طبع دارصادر، النفیر الکبیرلار ازی ۱۹۸۹ طبع الهبیه، الکهندی ۱۲ المبیرا کا ۱۹۸۱ طبع المکتب الوسلامی، المغنی ۲۸ روسه الریاض، المبیری، المالی می ۱۸ م ۲۵ طبع الریاض، المبیری، المالی السلامی، المبیری، المبیری الکبیری السلامی۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۷۔

الی عمر کو پہنچ چکا ہے کہ اس کا دادا بن جاناممکن ہے، اس وجہ سے کہ لڑ کے کے بالغ ہونے کی کم سے کم مدت بارہ سال ہے، پھر چھے ماہ میں ایک لڑکا پیدا ہوسکتا ہے پھروہ لڑکا بارہ سال میں بالغ ہوجائے گا اور چھ ماہ میں اس کوبھی لڑ کا پیدا ہوسکتا ہے ،اس طرح وہ دادا بن جائے گا اوراس وجہ سے کہاس سے مال کو روکناایک تادیبی سزاہے،اورادب سکھانے کاعمل اس وقت ہوتا ہے جب کہاس کے ادب قبول کرنے کی تو قع ہو، جب وہ عمر کی اس منزل میں پہنچ چکا ہے تواب ادب قبول کرنے کی امیرختم ہوگئی،لہذااس کے بعد مال روکنے کا اب کوئی مطلب نہیں رہا، نیز وہ آزاد، عاقل، بالغ، مکلّف ہے،لہذا صاحب رشد کی طرح اس پر بھی تصرف کی یابندی عائنہیں کی جائے گی(۱)۔ جولوگ اس کے رشد سے پہلے اس کو مال دینا نا جائز اوراس میں اس کے تصرف کرنے کوغیر صحیح کہتے ہیں،ان کااستدلال اللہ تعالی کے اس قول سے ہے:"وَابُتَلُوا الْيَتَامِي حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنُ آنَسُتُم مِّنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمُ (٢) (اور تیموں کی جانچ کرتے رہو یہاں تک کہ عمر نکاح کو پینچ جائیں تواگرتم ان میں ہوشیاری دیکھ لوتو ان کے حوالہ ان کا مال کردو)۔اللہ تعالی

ے بھی استدلال کیا ہے: ''وَلاَ تُوْتُوُا السُّفَهَاءَ أَمُوَالَكُمْ ''<sup>(س)</sup> (اور کم عقلوں کوایناوہ مال نہ دے دو)۔

نے پتامی کو مال دینے کو دوشرطوں پر موتوف رکھا ہے، ایک بلوغ،

دوسرے، ظهور رشد، اور جو حکم، دوشرطول برموقوف ہوتا ہے، ان

دونوں کے بغیر ثابت نہیں ہوتا،ان لوگوں نے اللہ تعالی کے اس تول

نيزانهول نے الله كاس قول سے بھى استدلال كيا ہے: "فَإِنْ

كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوُضَعِيفًا أَوْلَا يَسْتَطِيعُ أَنُ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ" (ا) (پهراگروه جس كے ذمة ق يُمِلَّ هُو فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ" (ا) (پهراگروه جس كے دمة و واجب ہے عقل كاكوتاه ہويا يہ كہ كمزور ہواوراس قابل نہ ہوكہ وہ خود كھواسكة ولازم ہے كہ اس كا ذمه دار تُهيك تهيك كھوادے) الله تعالى في سفيه (كم عقل) پرولايت كو ثابت كيا ہے، نيز اس وجہ سے كه وه فضول خرج ہے، لهذا مال كاس كے والے كرنا جائز نہيں ہے، جيسے وه شخص جس كي عمر پجيس سال سے كم ہو (۱)۔

اسی کے ساتھ، تصرف کی پابندی کورشد کے ظاہر ہونے یا پچیس سال کا ہونے تک باقی رہنے میں جوا ختلاف ہے، وہ اس کے بارے میں ہے کہ وہ فضول خرچ ہونے کی حالت میں بالغ ہو، اگر بالغ ہو اور مال کے بارے میں فضول خرچ نہ ہو، گرد بنی اعتبار سے فاسق ہوتو شافعیہ کے بیماں اس پر تصرف کی پابندی باقی رہے گی، کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا: ''فَإِنُ آنَسُتُمُ مِنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ اللّٰہُ تَعَالَی نے فرمایا: ''فَإِنُ آنَسُتُمُ مِنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ مَالَ کُردو)۔ فاسق میں رشد نہیں ہوتا ہے، اور اس وجہ سے کہ فسق مال کردو)۔ فاسق میں رشد نہیں ہوتا ہے، اور اس وجہ سے کہ فسق ہوتے ہوئے مال کی حفاظت میں اس پر بھروسہ نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ فسق اسے فضول خرچی پر بھی بھی آ مادہ کرسکتا ہے، لہذا اس سے فسق اسے فضول خرچی پر بھی بھی آ مادہ کرسکتا ہے، لہذا اس سے فضوف کی پابندی ختم نہیں کی جائے گی (۴)۔

#### بحث کے مقامات:

11 - فقہاء نے رشد کا ذکر فقہ کے بہت سے ابواب میں کیا ہے، چنانچہ انہوں نے اس کا ذکر ہیج، شرکة ، وکالة ، تلف شدہ عاریت کے ضان،

<sup>(</sup>۱) البنايه ۲۳۹۸ طبع الفكر، تبيين الحقائق ۱۹۵۵ طبع بولاق، روح المعانى المحالم المرة المعانى ٢٠٢٨ طبع البهيه -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۷۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر۵۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/ ۲۸۲\_

<sup>(</sup>٢) المغنى ٩/٨٠٥٠٥ طبع الرياض، الكافى ٢/ ١٩٦ طبع المكتب الاسلامي \_

<sup>(</sup>m) سورهٔ نساءر ۲ \_

<sup>(</sup>۲) المهذب الر۳۳۸ طبح الحلبي ، روضة الطالبين ۱۸۲،۱۸۱، ۱۸۲ طبع اكتب الاسلامي -

معیر کی شرط اور اقرار کے اس مسئلے میں کیا ہے جب کہ ور شہ میں سے کوئی وارث کسی اور وارث کا قرار کرے۔

شافعیہ نے رشد کوفرض کفا یہ کی ادائیگی کے واسطے اس کے نگلنے کے لئے شرط قرار دیا ہے، فقہاء نے اسے بہہ، وقف، ولی نکاح، نکاح پر شوہر کی رضامندی، خلع میں ایجاب وقبول کرنے والے شخص کے بارے میں ذکر کیا شرائط اور لقیط کی پرورش کرنے والے شخص کے بارے میں ذکر کیا ہے۔ اور تفصیلات ان مقامات میں ان کے خاص ابواب میں ہیں، ان کے علاوہ فقہاء نے بچہاور سفیہ پر تصرف کی پابندی کے احکام میں بھی اس کا ذکر کیا ہے (۱)۔

د يکھئے:'' حجر''اور'' سفہ''۔

## رشوت

تعريف:

ا - لغت میں '' رشوت'' کامعنی مقررہ اجرت ہے اور وہ چیز ہے جو کسی کام کے حصول کے لئے دی جاتی ہے،اس کی جمع رُشااور رِشا ہے (۱)

(رشوت میں راء کوزبر، زیراور پیش تینوں پڑھنا تھے ہے)۔

فیوی نے کہا: رشوت ( بکسر راء) وہ چیز ہے جسے آ دمی کسی حاکم یا کسی اور شخص کواس لئے دیتا ہے کہ وہ اس کے حق میں فیصلہ کرے یااسے اپنی منشا کے مطابق کام پر آ مادہ کرے <sup>(1)</sup>۔

ابن اشیرنے کہا: رشوت مال کے ذریعہ حاجت رسائی کو کہتے ہیں، اس کی اصل'' رشاء'' ہے، لینی وہ رسی جس کے واسطے سے پانی تک پہنچاجا تاہے (۳)۔

ابوالعباس نے کہا: رشوت، ''دشا الفوخ'' سے ماخوذ ہے، یہ اس وقت بولا جاتا ہے، جب چوزہ اپنی مال کی طرف اپناسر بڑھا تا ہےتا کہوہ اسے دانہ چوگائے ('م)۔

"داشاه": جانبداری کرنا، مبنی برغرض معامله کرنااور مدد کرنا۔ " ادتشی": اس نے رشوت لی، کہا جاتا ہے: "ادتشی منه دشو ق" یعنی اس نے اس سے رشوت لی۔ <sup>(1)</sup> لسان العرب، المعجم الوسيط -

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۳) النهايه ۲۲۲ دارالفكر\_

<sup>(</sup>۴) لسان العرب

ترشاه: ال كے ساتھ مزمی برتا ، جبيبا كه حاكم رشوت كے كركرتا ہے۔ "استوشىي": اس نے رشوت طلب كى ۔

"داشی": امرناحق میں تعاون کے لئے مال دینے والا۔ " مرتشی": رشوت لینے والا۔

" دائش": رشوت خور اور رشوت دہندہ کے درمیان بھاگ دوڑ کرنے والا شخص جوراشی کے لئے گھٹانے اور مرتشی کے لئے بڑھانے کی کوشش کرتا ہے۔

مجھی رشوت کو'' برطیل'' بھی کہا جاتا ہے، اس کی جمع ''براطیل''ہے۔

مرتضی زبیدی نے کہا: برطیل جمعنی رشوت کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے کہ آیا وہ عربی لفظ ہے یانہیں؟

مثل ہے: "البراطیل تنصر الأباطیل" (رشوت، باطل چیزوں کی معاون ہے)

رشوت کا اصطلاحی معنی ہے: وہ شی جوتن کو ناحق یا ناحق کوحق ثابت کرنے کے لئے دی جائے <sup>(۲)</sup>۔

یہ تعریف،اس کی لغوی تعریف سے خاص ہے،اس وجہ سے کہ اس میں اس بات کی قید ہے کہ وہ حق کوناحق یا ناحق کوحق ثابت کرنے کے لئے دی گئی ہو۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مصانعة :

۲ - مصانعہ: بیہے کہ آپ دوسرے کے لئے کوئی کام اس لئے کریں کہ وہ اس کے عوض آپ کے لئے پچھ کرے، اور بیر شوت سے کنا بیہ

- (۱) التعریفات ( ۱۳۸ دارالکتاب العربی، الربهونی علی الزرقانی ۲۹۴۸، بولاق،الباجوری علی ابن القاسم ۲۲ ۳۴۳ مصطفی البابی \_

بھی ہے، مثل ہے: "من صانع بالمال لم یحتشم من طلب المحاجة" (۱) (جو شخص رشوت میں مال خرج کرے وہ حاجت کے طلب کرنے سے نہیں شرمائے گا)۔

#### ب-سحت (سین کے ضمہ کے ساتھ):

سا-اس کی اصل سحت (سین کے فتہ کے ساتھ) ہے، جس کامعنی برباد کرنا اور جڑ سے اکھاڑنا ہے، ''سحت'': وہ حرام ثنی ہے جس کا کمانا جائز نہیں ہے، کیونکہ وہ برکت کو برباد کردیتی ہے۔

رشوت کو'سحت'' کہاجا تا ہے<sup>(۲)</sup> بعض فقہاء نے اس کواختیار کیا ہے<sup>(۳)</sup>۔

لیکن سخت ،رشوت سے عام ہے،اس وجہ سے کہ سخت ہر حرام شی کو کہتے ہیں جس کا کمانا جائز نہیں ہے۔

#### - بربہ:

۷- آپ کی طرف سے تعظیم کے طور پر دوسرے کو دیا گیا تھنہ یا کسی
کے لئے بھیجی گئی کوئی چیز، اس کی جمع '' ہدایا'' اور'' ہداوی'' ہے،
آ خرالذ کر اہل مدینہ کی لغت ہے۔

کہا جاتا ہے: أهديت له وإليه (ميں نے اس کو مديد ديا)، اور قرآن ميں ہے: "وَ إِنِّى مُرُسِلَةٌ إِلَيْهِمُ بِهَدِيَّةٍ "(() ( اور ميں ان لوگوں كے پاس مديجيجي ہوں )۔

راغب نے کہا: ہدییاس تحفہ کے ساتھ خاص ہے جسے ہم میں سے ایک دوسر سے کو دیتا ہے، مہدی: وہ طبق جس میں ہدیہ بھیجا جائے۔

- (۲) النهايه ۲ر ۳۴۵، المفردات ر۲۲۵، المصاح\_
  - (س) المقنع سراالا طبع السّلفيه **ـ** 
    - (۴) سور پنمل ر ۳۵\_

.....

مھداء: بہت ہدیہ کرنے والا<sup>(۱)</sup>۔

کشاف القناع میں ہے: رشوت وہ مال یا سامان ہے جو مانگنے پردیا جائے اور جوما کگنے کے بغیر دیا جائے وہ ہدیہ ہے (۲)۔

#### د-بهبه:

۵ - ہبدلغت میں ایسے عطبیہ کو کہا جاتا ہے جو بغیر عوض کے ہو<sup>(۳)</sup>۔

ابن اثیرنے کہا: ہبہ بے عوض اور بے غرض عطیہ کو کہتے ہیں، جب میر کثرت سے ہوتو اس کے کرنے والے کو'' وہاب'' کہا جاتا ہے (۴)۔

اتهبت الهبة: مين نے مبقول كيا، استوهبتها: مين نے مبطلب كيا، تو اهبوا: بعض نے بعض كومبيكيا (۵)۔

اصطلاحی معنی: اپنے مال کا بغیر کسی عوض کے اپنی زندگی میں تبرع کرناہے۔

کبھی عوض کے ساتھ ہوتا ہے تواسے مبۃ الثواب کہتے ہیں (۲)۔ رشوت اور ہبہ کے درمیان تعلق میہ ہے کہ دونوں میں دوسر کو نفع پہنچانا ہوتا ہے، اگر چہ ہبہ میں عوض کے نہ ہونے کا پہلو غالب ہے اور رشوت میں نفع کا انتظار رہتا ہے جوعض ہے۔

#### ھ-صدقہ:

٣- جيے انسان اپنے مال سے بطور عبادت نکالتا ہے جیسے زکوۃ ،لیکن

- - (۲) كشاف القناع ۲۷۸/۲ـ
  - (س) المصباح، المغرب ( ۴۹۲ ، دارالكتاب العربي ـ
    - (۴) النهايه ۱۳۱۵
      - (۵) سابقه مراجع ـ
- (۲) نیل المآرب ۹/۲، ابن عابدین ۵۰۸/۸، المغنی ۵/۹۸۵، ۹۸۵، ۱۸۵، القوانین الفقه پیرابن جزی رسسے س

صدقہ کا اطلاق نفل پر اور زکوۃ کا واجب پر ہوتا ہے، کبھی واجب کو بھی صدقہ کرنے والا اپنے فعل میں صدق واخلاص کا پہلوا ختیار کرے(۱)۔

ابن قدامہ نے کہا: ہبہ، صدقہ، ہدیہ، عطیہ سب کے معانی ایک دوسرے سے قریب ہیں، سب کا مطلب ہے زندگی میں بغیر عوض کے مالک بنانا اور لفظ عطیہ سب کو عام ہے (۲)۔

رشوت اور صدقہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ صدقہ اللہ کی رضاجوئی کے لئے دیاجا تاہے، جب کہ رشوت کسی دنیوی فوری مقصد کے حصول کے لئے دی جاتی ہے۔

### رشوت کے احکام:

ے - فیصلہ کے لئے دی گئی رشوت اور کسی کام کے ذمہ دار شخص کودی گئی رشوت، بلاکسی اختلاف کے حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔

ار شاد باری ہے: "سَمَّاعُونَ لِلْکَذِبِ أَکَّالُونَ لِلسُّحُتِ" (۳)
(جھوٹ کے بڑے سننے والے ہیں، حرام کے بڑے کھانے والے ہیں)۔ حسن اور سعید بن جبیر نے کہا: سحت سے مرا در شوت ہے۔

الله تعالى ف فرما يا: "وَ لَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ
وَ تُدُلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَوِيُقاً مِّنُ أَمُوالِ النَّاسِ
بِالْإِثْمِ وَ أَنْتُمْ تَعُلَمُونَ " (اورآ پس میں ایک دوسرے کا مال
ناجائز طور پرمت کھاؤاور نہ اسے حکام تک پہنچاؤ کہ جس سے لوگوں
ناجائز طور پرمت کھاؤاور نہ اسے حکام تک پہنچاؤ کہ جس سے لوگوں
کے مال کا ایک حصم م گناہ سے کھا جاؤ درانحالیک تم جان رہے ہو)۔
حضرت عبد الله بن عمر و سے مروی ہے، انہوں نے کہا: "لعن

- (۱) المفردات (۲۷۸، التعریفات ر ۱۵۲۰
  - (۲) المغني ۵رو۱۲۳
  - (۳) سورهٔ مانکده ر۲۴م\_
  - (۴) سورهٔ بقره ر ۱۸۸\_

رسول الله عَلَيْ الراشي و المرتشي وفي رواية زيادة والرائش (۱) (رسول الله عَلَيْ في عنه والے اور رشوت دين والے اور رشوت لينے والے دونوں پرلعنت بيجي ہے، اور ایک روایت میں رائش رشوت کے معاملہ میں واسطہ بننے والے تخص کا اضافہ ہے)۔ رشوت مانگنا، اس کا دینا اور قبول کرنا سب حرام ہے، اس طرح رشوت لينے والے اور دینے والے کے درمیان واسطہ بننا بھی حرام رشوت لينے والے اور دینے والے کے درمیان واسطہ بننا بھی حرام ہے (۲)

تاہم (جمہور کے نزدیک) آ دمی کسی حق کی حصولیا بی یا طلم یا نقصان کے ازالہ کے لئے رشوت دے سکتا ہے، اس کا گناہ رشوت لینے والے یزمین (۳)۔

ابواللیث سمر قندی نے کہا: اپنی جان و مال سے خطرہ ٹالنے کے لئے رشوت دینے میں کوئی حرج نہیں ہے (۴)۔

حاشیہ رہونی میں ہے کہ بعض علماء نے فرمایا: اگر تمھاری جائز بیوی ہواور تم جحت شرعی قائم نہ کرسکواور اس سلسلے میں کسی ایسے حاکم سے تعاون لوجو جحت شرعی کے بغیر فیصلہ کرتا ہوتو وہ گناہ گار ہوگا تم نہیں، بلکہ ایسا کرنا تم پرواجب ہوگا، اس وجہ سے کہ حاکم کا مفسدہ، زنا

اورغصب کے مفسدہ سے کمتر درجہ کا ہے، اسی طرح فوجیوں سے تعاون لینے میں وہ گنبگار ہوں گے، تم نہیں، اسی طرح جانور وغیرہ کے غصب کا حکم ہے، اس کی دلیل ہے ہے کہ معین سے صادر ہونے والا فعل ایسی معصیت ہے جس میں مفسدہ نہیں ہے اور جو دوغصب میں عصیان اور مفسدہ دونوں ہیں، شریعت نے کسی بڑے مفسدہ کو دفع کرنے کے اس سے چھوٹے مفسدہ سے تعاون لینے کو جائز قرار دیا ہے، (اس حثیت سے نہیں کہ وہ مفسدہ ہے) جیسے قیدی کا فدیہ اس لئے کہ کفار کا ہمارے مال کو لینا حرام ہے، نیز اس میں اضاعت مال کا مفسدہ ہے، پھر جس میں کوئی مفسدہ نہ ہوتو وہ بدرجہ کو اولی جائز ہے۔

اگرحق تھوڑا سا ہوجیسے روٹی کا ٹکڑا، کھجور کا ایک دانہ تو اس کے حاصل کرنے کے لئے ججت شرعی کے علاوہ کسی اور امر سے تعاون لینا حرام ہوگا، اس وجہ سے کہ اللہ کے اوامر کے خلاف فیصلہ کرنا ایک امر عظیم ہے، جوایک معمولی چیز کی وجہ سے مباح نہیں ہوگا (۱)۔

اس کی دلیل حضرت ابن مسعود سیم منقول انر ہے کہ انہوں نے حبشہ میں دود بنارر شوت میں دیئے جس سے انہیں رہائی ملی ، اور فر مایا: اس کا گناہ لینے والے پر (۲)۔

عطااور حسن سے منقول ہے: آ دمی کواگر ظلم کا اندیشہ ہوتوا بنی جان اور مال کے دفاع کے لئے رشوت دینے میں کوئی حرج نہیں ہے (۳)۔

رشوت کی اقسام: ۸- حنفیہ نے رشوت کی چارتشمیں کی ہیں: الف-منصب قضا وامارت حاصل کرنے کے لئے رشوت دینا، اس

- (۱) حاشية الرهوني ۱۷ ساسه
  - (۲) القرطبي ۲ ر ۱۸۴ ـ
- (m) كشاف القناع ٢ ر ١٦ سـ

<sup>(</sup>۱) حدیث عبد الله بن عمرو: "لعن رسول الله عَلَظِينَه الراشي و الموتشي" کی روایت تر فدی (۱۱۲/۳ طبع الحلی) نے کی ہے اور اسے حسن صحیح کہا ہے، اور احد (۲۷۹/۵ طبع المیمنیه) نے حضرت ثوبان سے کی ہے اور اس میں "رائش" کا اضافہ ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷۸۸۹، کشاف القناع ۲۷۱۳، الزواجر ۱۸۸۷، الکبائر للذہبی ۱۳۲۷، نہایة المحتاج ۷۲۳۳۸، نیل الأوطار ۷۷۸۷، ابن عابدین ۴۸ ۱۳۰۳، مواہب الجلیل ۷۲/۱۲۰۱، المحلی ۱۵۷۱۳۱، ۱۵۷۱

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۱۸۲۳، نهایة الحتاج ۱۸۳۸، القرطبی ۱۸۳۸، ۱۸۳۸، التراعی ۱۸۳۸، العالب اولی ۱۸۳۸، الحکاب اولی الم ۱۸۳۸، الحکاب اولی النام ۱۸۳۸، الحکاب اولی النام ۱۸۳۹، الحکاب الحکاب المحکاب الم ۱۸۳۸، المحکاب ال

<sup>(</sup>۴) القرطبي ۲ ر ۱۸۳\_

رشوت کالینااور دینادونوں حرام ہیں۔

۔ ب- فیصلہ کرنے کے لئے قاضی کا رشوت لینا، یہ بھی لینے والے اور

دینے والے دونوں پرحرام ہے،اگر چہ فیصلہ برحق ہو،اس وجہ سے کہ وہ تو قاضی پرواجب ہے۔

5- حاکم کے یہاں معاملے کو دفع ضرریا جلب منفعت کے طور پر درست کرنے کے لئے مال لینا۔ بیصرف لینے والے پر حرام ہے۔ د-اپنے حق کے حصول کے لئے کسی ایسے آ دمی کو مال دینا جو قاضی یا حاکم کے یہاں ملازم نہ ہو، اس مال کا لینا اور دینا دونوں حلال ہے، اس وجہ سے کہا گرچا یک انسان پر بغیر مال کے دوسرے کی مدد کرنا واجب ہے، تاہم تعاون کے عوض میں مال کا لینا بطور اجرت ہی ہوگا (۱)۔

# رشوت لينے والے كے علق سے رشوت كا حكم: الف-امام اور حاكم:

9- ابن حبیب نے کہا: اس سلسلے میں علاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ سلطان اعظم، قاضی، عامل اور مال وصول کرنے والوں کو مدید دینا مکروہ ہے، اور کراہت سے مراد حرمت ہے (۲)۔

یدامام مالک اوران سے پہلے کے اہل علم وسنت کا قول ہے۔

نبی اکرم علی ہو ہے قبول کرتے تھے (۳) ، یہ آپ کی خصوصیت تھی اور اس وجہ سے بھی کہ آپ ان چیزوں سے معصوم و محفوظ ہیں جن کا مدید کی وجہ سے دوسرے کے بارے میں اندیشہ

- (۱) ابن عابدین ۴ر ۴۳ س، البحر الرائق ۲۸۵۷۷، دررالحکام ۵۳۹۸۳، شرح ادب القاضی لخصاف ۲۵۷۲
  - (۲) القرطبی ۲ر۴ ۳۴، الحطاب ۲ر۱۲۰
- (۳) حدیث: "کان یقبل الهدیة" کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۳۸ طبع التلفیه) اورمسلم (۲۷ ۵۵۷ طبع الحلعی ) نے حضرت انس اور حضرت عائشہ ہے کی ہے۔

ہوسکتا ہے، جبعمر بن عبدالعزیز نے ہدیہ قبول کرنے سے انکار کیا تو انہوں نے انہوں نے انہوں نے فرمایا: وہ آپ علیا کہ حضور علیہ ہی تو قبول کیا کرتے تھے، انہوں نے فرمایا: وہ آپ علیہ کے لئے ہدیہ تھا اور ہمارے لئے رشوت ہے، اس وجہ سے کہ آپ کا تقرب نبوت کے سبب حاصل کیا جا تا تھا، نہ کہ حکومت کے سبب، جب کہ ہدیہ کے ذریعہ ہمارا تقرب ہماری حکومت کے سبب حاصل کیا جا تا ہے (۱)۔ تفصیل (' إِ مامة' فقرہ نبر ۲۹،۲۸) میں دیکھی جائے۔

### ب-عمال (حکومت کے کارکنان):

• ا - عاملین کورشوت دینے کا حکم، بادشاہ کورشوت دینے کے حکم کی طرح ہے (جیسا کہ ابن حبیب کے کلام میں گزرا)، اس وجہ سے کہ حضور علیقہ سے مروی ہے: " هدایا الأمراء غلول" (۱) (امراء کے ہدایا خیانت سے حاصل کئے ہوئے مال ہیں) ابن اللتبیة کی حدیث سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے (۳)۔

صدرشہیدنے کہا: ایسااس کئے ہے کہ امیر کاغلبہ واقتدار فوج اور مسلمانوں کے دم سے ہے نہ کہ خوداس کی ذات سے، لہذا ہدیہ مال غنیمت کی طرح تمام مسلمانوں کا ہوگا، اور اگر وہ اس کو اپنے لئے مخصوص کرلیتا ہے تو یہ اس کی طرف سے خیانت ہوگی، اس کے برخلاف حضور علیقی کے ہدایا ہیں، اس وجہ سے کہ آپ کا غلبہ و

- (۱) تَصِرة الحكام على بامش فتح العلى المالك ار سـ
- (۲) حدیث: "هدایا الأمراء غلول" کی روایت احمد(۲۳/۵ طبع المیمنیه) ابوجمیدالساعدی ہے کہ ہے، ابن جرنے التخیص (۱۸۹/۳ طبع شرکه الطباعة الفنیه) میں اس کی اسنادکوضعیف کہا ہے، لیکن اس کے لئے دیگر صحابہ کی احادیث ہے ایسے شواہد موجود ہیں جن سے وہ قوی ہوجاتی ہے، ابن جرنے ان میں سے بعض کوذکر کیا ہے۔
- (۳) حدیث ابن اللتبیه کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۰/۵ طبع التلفیه) اور مسلم (۳) حدیث ابن اللتبیه کی روایت بخاری (الفتح ۱۲ ۲۵ طبع الحلبی) نے حضرت ابوجمید الساعدی ہے کی ہے۔

اقتدارخود آپ کی وجہ سے تھانہ کہ مسلمانوں کی وجہ سے،لہذاوہ ہدیہ بھی آپ کا ہوانہ کہ مسلمانوں کا <sup>(۱)</sup>۔

## ج-قاضى:

ا ا - قاضی کورشوت دینابالا جماع حرام ہے <sup>(۲)</sup>۔

جصاص نے کہا: فیصلوں کی بابت رشوت دینے کی حرمت کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس وجہ سے کہ وہ تحت ہے جے اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں حرام بتایا ہے اور اس پرامت کا اتفاق ہے، اور پیرشوت لینے والے اور دینے والے دونوں پر حرام ہے (۳)۔

کشاف القناع میں ہے: (<sup>۴)</sup> قاضی کا ہدیہ قبول کرنا حرام ۔

اور دوسرے سے کوئی چیز عاریۃ ٹینا ہدیہ کے تھم میں ہے،اس وجہ سے کہ منافع اعیان کی طرح ہیں، نیزا گرقاضی کے لڑکے وغیرہ کا ختنہ ہواوراس کو ہدید دیا جائے تو اس کا تھم بھی بہی ہے،اگر چہاس بات کی صراحت کر دی گئ ہو کہ پیلڑ کے کو دیا گیا ہے،اس وجہ سے کہ بیرشوت کا ذریعہ ہے،اوراگراس پرکوئی صدقہ کرے تو رائج بیہ ہے کہ وہ ہدیہ کے مثل ہے اورفنون میں ہے کہ وہ صدقہ لے سکتا ہے (۵)۔

قاضی کے ہدیہ کے بارے میں تفصیل ہے جسے'' ہدیۃ''اور '' قضا'' میں دیکھی جائے۔

- (۱) شرح أدب القاضي ۲ر ۴۴، کشاف القناع ۲۷۸/۲۰
- (۲) فتاوی قاضی خان ۱۳۸۲ ۱۳۰۳ الرمونی ۱۰۰۷ م، نهاییة المحتاج ۲۳۲۸، کشاف القناع ۱۲۷۱۷ س
  - (۳) الجصاص ۲ ر ۳۳۳ مطبع دارالفكر ببروت ـ
    - (۴) كشاف القناع ۱۲/۳۱۲، ۱۳۱۷
- (۵) درر الحکام ۵۳۸/۴، شرح ادب القاضی للخصاف ۷۲ ، ۹۴،۳۳، شافعیه وغیره کے مراجع مثلاً کتاب ادب القضاء للما وردی، ابن أبی الدم دیکھئے۔

#### ر-مفتی:

17 - کسی کے منشا کے مطابق فتوی دینے کے لئے رشوت قبول کرنا مفتی پر حرام ہے، البتہ وہ ہدید لے سکتا ہے(۱)۔

ابن عرفہ نے کہا: بعض متأخرین کا قول ہے: اگر مفتی فتوی دینے کے لئے بہر صورت مستعدر ہتا ہو، خواہ اس کو ہدید یا جائے یانہ دیا جائے تو اس کے لئے ہدیہ میں کوئی حرج نہیں ہے، اور اگروہ ہدیہ پانے کی صورت میں ہی مستعدر ہتا ہوتو وہ ہدیہ نہ لے، یہ اس صورت میں ہی مستعدر ہتا ہوتو وہ ہدیہ نہ لے، یہ اس صورت میں ہے جب کہ کوئی نزاع نہ ہو۔ اور زیادہ بہتر یہ ہے کہ وہ فتوی ماس کرنے والے سے ہدیہ قبول نہ کرے، ابن عیثون کا یہی قول ہے، اور وہ اسے رشوت قرار دیتے تھے (۱)۔

#### מ-גנש:

سا - اگر مدرس کواس کے علم وصلاح کے سبب بطور اظہار محبت کے مدید یاجائے تواس کے قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے اور اگر اس کئے دیاجائے کہ وہ اپنے فرائض منصبی انجام دے تو نہ لینا بہتر ہے (")۔

## و-شامر( گواه):

۱۹۷ - گواہ کے لئے رشوت لینا حرام ہے،اوراگروہ لے لے تواس کی عدالت ساقط ہوجائے گی <sup>(۴)</sup>۔

- (۲) الحطاب۲/۱۲۱۱
- (۳) ابن عابدین ۱۲/۳ سنهایة الحتاج ۸۸ ۲۴۳ \_
- (۴) تبصرة الحكام لابن فرحون بهامش فتح العلى ار ۱۹۷، الحطاب ۲ را ۵،۱۲۱، الاما المهذب ۲ ر ۳۳۰، المغنی ۱۹۰۰، ۴۰۰۰

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۲۸۲۷، الروضه ۱۱ ر۱۱۱، أسنى المطالب ۲۸۴۸، كشاف القناع ۲را • سو

اس کی تفصیل''شهادة'' میں دیکھئے۔

## رشوت دینے والے کے تعلق سے رشوت کا حکم: الف-حاجي:

10 - خفارہ (پہر داری) کی اجرت کے ساتھ فج لازم نہیں ہوگا (۱)، اگرچہ وہ تھوڑی ہی کیوں نہ ہو،اس وجہ سے کہ وہ حنفیہ اور جمہور حنابلہ کے نز دیک رشوت ہے،مجدالدین ابن تیمیہ اور ان کے بوتے تقی الدین اور ابن قدامہ نے کہا: اس پر حج لازم ہوگا، اگر حیراس کو پہرہ داری کی اجرت دینا پڑے، بشرطیکہ وہ تھوڑی ہو۔

شافعیہ کے یہاں اس مسکلے میں تفصیل ہے، نووی نے کہا: پہرہ داری کرنے والوں کے لئے مال خرج کرنا مکروہ ہے،اس لئے کہ وہ اسی کی وجہ سے لوگوں کے دریئے آزار ہوتے ہیں، اور اگر لوگوں کوکوئی ایسا آ دمی دستیاب ہو جواجرت لے کران کی پہرہ داری کرے اور ظن غالب میہ ہوکہ وہ لوگ اس سے مامون رہیں گے تواس کواجرت پررکھنے میں دو قول ہیں، امام نے کہا: اصح یہ ہے کہ وہ لازم ہے،اس وجہ سے کہ وہ سواری کی طرح اسباب سفر کے قبیل سے ہے۔ مالکیرکامذہب،شافعیہ کے مذہب کے قریب ہے <sup>(۲)</sup>۔

## ب-خراجی زمین کاما لک:

١٦ - خراجي زمين والظلم كود فع كرنے كے لئے اس عامل كورشوت اور مدید دے سکتا ہے جواس کا خراج وصول کرتا ہے، اس وجہ سے کہ وہ اس کے ذریعہ ظالمانہ ہاتھ کواینے سے باز رکھتا ہے، اور اس کئے

کیونکہاس طرح وہ ایک حق کو باطل کررہاہے<sup>(۱)</sup>۔ ج-قاضي:

کا - جمہورفقہاء کا مذہب یہ ہے کہ منصب قضا حاصل کرنے کے لئے رشوت دینا حرام ہے، جوعوض دے کرمنصب قضا قبول کرے، اوراس کے لئے رشوت دیے تو اس کی ولایت باطل ہوگی <sup>(۲)</sup>۔

رشوت یا ہدیہ دینا کہ وہ اس کا خراج معاف کردے جائز نہیں ہے،

نو وی نے کہا: اگر کوئی قضا کا عہدہ سنجالنے کے لئے مال خرچ كريتوابن القاص اور دوسر حصرات نے اسے مطلقا حرام اور اس کے فیصلے کومر دود قرار دیاہے<sup>(۳)</sup>۔

ابن عابدین نے ابن نجیم کی" البحرالرائق" کے حوالے سے کہا: مجھے اس صورت کا حکم نہیں ملا کہ اگر کسی شخص کے ذمہ قضامتعین ہوجائے اور مال دیئے بغیراس کو قاضی مقرر نہ کیا جائے تو کیااس کے لئے مال کا خرچ کرنا جائز ہوگا؟ مناسب بدیے کہ اس صورت میں جس طرح قضا کا طلب کرنا جائز ہے اسی طرح اس کے لئے مال کا خرچ کرنا بھی جائز ہو۔

پھرابن عابدین نے کہا: جب کسی شخص پرعہد ہ قضا کا سنبھالنا متعین ہوجائے تو وہ لوگوں سے بیہ کہہ کر وجوب سے عہدہ برآ ہوجائے گا کہ'' لوگ اسے قاضی مقرر کریں''اگر بادشاہ اس کورو کے تو رو کنے کی وجہ سے وہ گناہ گار ہوگا، کیونکہ اس نے اولی اور بہتر کو روک کرغیراولی کواس کی جگه پرمقرر کیا،اس طرح اس نے اللہ اوراس کے رسول اور جماعت مسلمین کے ساتھ خبانت کی اورا گر بادشاہ اس کو

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهى ۲ر۰۵۷،۵۷۰

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۲/۱۰۱۱ كجمل على تمنيج ۵/۷ سر چقيق القضيه ر ۱۱۵۱۱ بن عابد بن مرم ۰ م، الزواجرار ۱۵۸\_

<sup>(</sup>m) الروضه اار ۹۴ ـ

<sup>(</sup>۱) خفارة (خاء کے زبر، زیراور پیش کے ساتھ):خفید (پیرہ دار) کی اجرت، خف : يېره دار محافظ (المطلع ر ۱۶۲ ، کشاف القناع ۲ ر ۳۹۱ ) ـ

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲/۱۳۹۲،۳۹۲، این عابدین ۴/۲۰۳، الروضه ۳/۰۱، الدسوقي ٢/٢\_

روک دے گا تواس پرواجب نہیں رہے گا،لہذااس کے لئے رشوت دینا جائز نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: قاضی مقرر کئے جانے کے لئے مال کا خرچ کرنا حرام ہے، اسی طرح منصب قضا پر مقرد کرنے کے لئے مال کالینا بھی حرام ہے (۲)۔

#### قاضى كافيصله:

1۸ - رشوت خور قاضی کے فیصلے کے شیح ہونے کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء کا مذہب سے ہے کہ اس کا فیصلہ نا فذنہیں ہوگا، اس طرح اگروہ رشوت کے ذریعہ قاضی ہے تب بھی اس کا فیصلہ نا فذنہیں ہوگا (۳)۔

لیکن رشوت خور قاضی کے فیصلے کے بارے میں بعض حنفیہ کے یہاں تفصیل ہے۔

ملاخسرو نے حفیہ کا مذہب بیان کرتے ہوئے کہا: اگر قاضی رشوت کے کر فیصلہ کرے خواہ اس کا فیصلہ رشوت لینے سے پہلے ہو یا اس کے بعد تواس صورت میں تین مختلف اقوال ہیں:

ا – ایک قول کے مطابق اگر قاضی کا فیصلہ، مسئلہ شرعی کے موافق ہوتو صحیح ہوگا، خواہ اس نے اس مقدمہ میں رشوت کی ہو یا نہیں، رشوت لینے سے فیصلہ باطل نہیں ہوگا، اس وجہ سے کہ رشوت لینے سے قاضی کا صرف فسق ثابت ہوگا اور چونکہ قاضی کا فاسق ہونا، اس کی معزولی کا سبب نہیں بذتا، اس لئے اس کی ولایت باقی رہے گی، اور جب اس کا فیصلہ درست ہوتو اس کا نافذ کرنالازم ہوگا۔

#### (۱) ابن عابدین ۴۸۲۰۳\_

(۳) البحرالراكق ۲۸ ۲۸۴، قاضی خال ۷ر ۵۹، الزرقانی ۷ر ۸۲۹، این فرحون ار ۲۴، الزواجر ار ۱۵۹، لمغنی ۶٫۷۹ س

۲- دوسر \_قول کے مطابق قاضی کا فیصلہ اس مقدمہ میں جس میں اس نے رشوت لی ہے نا فدنہیں ہوگا، قاضی خال نے کہا: قاضی اگر رشوت لے کر فیصلہ کر ہے تو اس کا فیصلہ اگر چہ درست اور حق کے مطابق ہو، نافذنہیں ہوگا، اس وجہ سے کہ اس صورت میں فیصلے کے لئے قاضی کو اجرت دینا باطل لئے قاضی کو اجرت دینا باطل ہے، کیونکہ فیصلہ کرنا قاضی پر واجب ہے۔

سا- تیسرے قول کے مطابق رشوت خور قاضی کا فیصلہ تمام مقدمات میں نافذنہیں ہوگا۔

یہ خصاف اور طحاوی کا قول ہے<sup>(۱)</sup>۔

## قاضی کامعزول ہونا:

19 - (قول معتمد کے مطابق) شافعیہ، حنابلہ، امام ابوصنیفہ، حنفیہ میں سے خصاف، طحاوی اور مالکیہ میں سے ابن قصار کا مذہب ہے کہ قاضی اپنے فسق کے سبب معزول ہوجاتا ہے، اور رشوت قبول کرنا بھی فسق میں داخل ہے۔

امام ابوحنیفہ نے کہا: اگر قاضی رشوت لے تو وہ اسی وقت معزول ہوجائے گا،اگرچہاہے معزول نہ کیا جائے،اوراس کے بعد کے اس کے تمام فیصلے باطل ہول گے(۲)۔

اور دوسر بے لوگوں کا مسلک میہ ہے کہ اس کی وجہ سے وہ معزول نہیں ہوگا، بلکہ جس نے اسے مقرر کیا ہے اس کے معزول کرنے سے وہ معزول ہوگا (۳)۔

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۲۸۸۸\_

<sup>(</sup>۱) دررالحکام ۱۸ ۵۳۷\_

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۲ الم ۱۸۳۱، این فرحون ۱۸۸۱، مغنی المحتاج ۱۸۸۳، مطالب أولی النبی ۲ ۸۲۷م-

<sup>(</sup>۳) قاضى خال ۲۲/۲ ۱٬۳۲۳ نفر حون ار ۷۸، ادب القضاء لا بن البي الدم ر ۲۴ س

#### رشوت كااثر:

## الف-تعزيرمين:

۲-اس جرم میں کوئی مقررہ سزانہیں ہے،لہذااس میں تعزیر ہوگی،
 دیکھئے: '' تعزیر''۔

لینے سے تو بہ کرے، بیکہا: اگراسے صاحب مال کاعلم ہوجائے تواس کے حوالے کردے، ورنہ اسے مسلمانوں کے مصالح میں خرج کرنے کے لئے دے دے (۱)۔

## ب- قاضی پررشوت کا دعوی:

۲۱ – اگرکوئی شخص قاضی پرالزام لگائے کہ آپ نے میرے بارے میں ناحق فیصلہ کیا، یا رشوت لی، یا اس طرح کی کوئی اور بات کہتو قاضی کے لئے جائز ہے کہ اس کو مارے کیکن دس کوڑے سے زیادہ نہ مارے اور قید کر دے، اور چاہے تو اسے معاف کر دے، اگر چیاس کی الزام تراثی بینہ سے ثابت نہ ہو (۱)۔

## ج-رشدکے فیصلہ کے بارے میں:

۲۲ – مال کاکسی حرام شی کمثلاً رشوت میں صرف کرنا، دین اور مال دونوں اعتبار سے عدم صلاح کی علامت ہے جو بچے کے رشید ہونے کا فیصلہ کرنے میں مؤثر ہے (۲)۔

#### د-ليا ہوا مال:

۲۳- اگررشوت یا ہدیہ حرام طریقے سے حاصل کیا گیا ہوتواس کے مالک کو، عقد فاسد میں قبضہ کی ہوئی شی کی طرح اس کا لوٹانا واجب ہوگا، اورا یک قول میہ ہے کہ ابن اللتبیہ کی حدیث کے پیش نظراس کو لے کر بیت المال میں داخل کر دیا جائے گا۔

ابن تیمیہ نے اس شخص کے بارے میں جو ناحق طریقے پر مال

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى انهى ۲ / ۷۵،۴۷۷مـ

<sup>(</sup>۲) الجمل سر۴۰۸ سـ

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۸۷۱ ۳، در رالحکام ۵۳۷۸

## ہرایک کی رضامندی سے ہوتی ہے<sup>(۱)</sup>۔

۲- حفیہ نے اس کی اصطلاحی تعریف یہ کی ہے: الیم کلمل اور بھر پور پہندید گی جس کا اثر چہرے پر بشاشت کی صورت میں ظاہر ہوجائے، تفتاز انی ، ابن عابدین اور رہاوی نے اس بات کو مختصر الفاظ میں اس طرح کہا ہے: رضا ،کسی چیز کو پہند کرنے اور اس کوتر جیجے دینے کا نام ہے (۲)۔

جہور کی تعریف ہیہے: رضا، اکراہ کے ادنی شائبہ کے بغیر فعل کا قصد کرناہے (۳)۔

اس تفصیل کی روشنی میں رضا کا معنی حنفیہ کے نز دیک جمہور کے اختیار کردہ معنی سے خاص ہے، چنانچہ جمہور کے یہاں معقود علیہ کے اثر کو بروئے کار لانے کے محض ارادے کو رضا کہا جائے گا، اگرچہ رضامندی اپنی انتہا کو نہ پہنچی ہواور نہ خوشی ظاہر ہوئی ہو، جب کہ حنفیہ اسے رضااس وقت تک نہیں کہیں گے جب تک کہ کم از کم پہندیدگی اور ترجیح نہ یائی جائے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اراده:

## ۳۰ – ارادہ کالغوی معنی حاہناہے، فقہاءاسے سی چیز کاارادہ کرنے اور

- (۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥٥ س١٥ اطبع دارالكتب المصرييه ١٨٥ اهـ
- (۲) التلویج علی النوفینی ۲ ر ۱۹۵ طبع محمد علی صبیح مصر، حاشیه ابن عابدین علی الدرالختار ۷/۷-۵ طبع مصطفی الحلبی ، حاشیة الرباوی علی شرح المنار ۲۹۸، تیسیرالتحریر لاً میر بادشاه الحلبی ۲/۲۰۱
- (۳) جمہور نے اس تعریف کی گر چیصراحت نہیں فرمائی ہے تاہم ان کی کتابوں سے بیدواضح طور پرمعلوم ہوتی ہے، اس کے لئے دیکھئے: شرح الخرشی علی مختصر خلیل ۹/۵ طبع الامیریہ بولاق، مواہب الجلیل للحطاب ۹/۵ طبع السعادة ۲۹۳ اھ، قاوی البیوطی، جو ان کے رسائل کے مجموعہ میں موجود ہیں، مخطوطہ الأزہر، نمبر (۱۳۱۱ فقہ شافعی) ورقہ (۱۳۲۳)، حاشیہ عمیرہ علی شرح المحلی علی المنہائ کے ۱۸۲۲ طبع عیسی الحلی، کشاف القناع للبہوتی ۲/۵ طبع رباض۔

## رضا

#### تعریف:

ا-رضالغت میں رضی یوضی رضا و رضوانا (دونوں میں راء کے ضمہ اور کسرہ کے ساتھ) کا مصدر ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے: "رضیت الشیء" (بغیر صلہ کے) اور رضیت عنه، علیه، به (عن علی اور باء کے صلہ کے ساتھ) (۱)۔

اس کامعنی: سرور قلب اور دل کی خوشی ہے، یہ ناراضگی اور ناپیندیدگی کی ضدہے۔

دِ صِناء (مد کے ساتھ) انفش کے نزدیک اسم مصدر ہے اور دوسرے علماء کے یہال باب مفاعلۃ کا مصدر ہے اس وقت بیمراضا ہ اور موافقت کے معنی میں ہوگا۔

تراضی: باب نفاعل کا مصدر ہے، یہ درحقیقت رضامندی میں باہم شریک ہونے کے معنی میں ہے، قرطبی نے اللہ تعالی کے قول" إِلَّا أَنُ تَرَكُونَ تِجَارَةً عَنُ تَرَاضٍ مِّنْكُمُ" (۲) (بال البتہ کوئی تجارت باہمی رضامندی ہے ہو) کی تفسیر میں کہا ہے: یہ لفظ باب تفاعل سے باہمی رضامندی ہے کہ تجارت، دو شخصوں کے درمیان، ان میں سے آیا ہے، اس وجہ سے کہ تجارت، دو شخصوں کے درمیان، ان میں سے

<sup>(</sup>۱) رضا کی الف کی اصل واو ہے،ایک قول ہے کہ اس کی اصل یاء ہے،اس لئے

کہ اس کا اسم مفعول'' مرضی'' بتتا ہے،اور اس وجہ سے رضا کوالف سے کھھا جاتا

ہے، نیز اس کا یاء سے کھھنا بھی جائز ہے،لیان العرب،القاموس،المصباح
مادہ:'' رضا''۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۹۸\_

اس کی طرف توجہ کرنے کے معنی میں استعال کرتے ہیں، جھی ارادہ بغیر رضا کے پایا جاتا ہے، تفصیل "ارادہ" کی اصطلاح میں دیکھی جاسکتی ہے (۱)۔

#### ب-نيت:

اس - "نیت" کامعنی لغت میں قصد اور دل کاعزم ہے، جمہور نے اس کی اصطلاحی تعریف ہیں کے کرنے کا پختہ خیال دل میں ہونانیت ہے، اور شافعیہ نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: وہ کسی شی کا قصد وارادہ ہے جواس کے تعل سے متصل ہو، لہذا نیت عمل سے متصل ہوگی۔

#### ج-قصد:

۵-'' قصد''لغت میںعزم کرنا،تو جہ کرنااور کسی چیز کی طرف اٹھ کھڑا ہونا ہے،اور فقہاء کی اصطلاح میں وہ عزم وارادہ ہے جس کارخ کسی فعل کے کرنے کی طرف ہو<sup>(۲)</sup>۔

#### و-إ ذن:

۲-"اذن" کا معنی لغت میں اباحت، اجازت اور ارادہ ہے،
بولا جاتا ہے: "بإذن الله"، یعنی الله کے ارادے سے، فقہاء کی
اصطلاح میں اس سے مراد، معاملے کوئسی دوسرے کے حوالے کرنا
ہے، فقہاء کہتے ہیں: "صببی ماذون" یا "عبد ماذون فی
التجارة" (وہ بچہ یا غلام جے تجارت کی اجازت دی گئی ہو) اور بیہ

#### (۱) الموسوعة الفقهيبه ۱۳۷۳

(۲) القاموس المحيط، لسان العرب، المصباح المنير ماده: "قصد" - التمهيد للأسنوى ر 4 ك طبع موسته الرساله، المنثور في القواعد ۳۲/۲ طبع وزارت الأوقاف كويت -

رضامندی کااظہار ہے۔

### ه-إكراه:

ک −اکراہ اور اجبار، دونوں رضا کی ضدیبی، تفصیل'' إکراہ'' کی ا اصطلاح میں دیھی جائے۔

#### و-إختيار:

۸ - اختیار کے لغوی معنی ، منتخب کرنا، ترجیج دینا اور فضیلت دینا ہے ،
اور حفیہ نے اس کی اصطلاحی تعریف میں دونوں برابر ہوں اور فاعل کی قدرت میں داخل ہوں ، وجود وعدم میں دونوں برابر ہوں اور فاعل کی قدرت میں داخل ہوں ، وجود وعدم میں سے ایک کو دوسر ہے پر ترجیج دے کر اس کا قصد کرنا '' اختیار'' ہے ،
بعض فقہاء حنفیہ نے اس کی تلخیص اس طرح کی ہے : وہ کسی چیز کا قصد اور ارادہ کرنا ہے اور جمہور نے بہتحریف کی ہے : وہ فعل کا ارادہ کرنا اور اس کو دوسر ہے پر ترجیح دینا ہے (ا) '' اختیار'' کی اصطلاح میں اس کی تفصیل گذر چکی ہے (۱) ۔ '' اختیار'' کی اصطلاح میں اس کی تفصیل گذر چکی ہے (۲) ۔

## رضا کی حقیقت اوراختیار سے اس کا تعلق:

۸ م - حنفیه کا مذہب ہے کہ رضا اور اختیار، اصطلاحی معنی اور انرات کے لحاظ سے دومختلف چیزیں ہیں، جب کہ جمہور کا مذہب ہے کہ بیہ دونوں مترادف ہیں (۳)۔

- (۱) ردالمخارعلی الدر الحقار ۴۰/۵۰۵، کشف الأسرار للبز دوی ۴۰/۳۸۳، تیسیر التحریر ۲۲/۲۹۰، مواہب الجلیل ۴۲/۵۰۷، شرح الخرشی ۹/۵، فقاوی السیوطی ورق (۱۳)، شرح الکوکب المبیر ۱/۹۰۵
  - (٢) الموسوعة الفقهيه ١/٩\_
- (۳) حاشيدا بن عابدين ۵۰۷/۲۰، كشف الأسرار ۳۸۳/۳۸ سابقه فقهی اوراصولی مراجع

حنفیہ کے بیان کے مطابق رضا، اختیار سے خاص ہے، انہوں نے اختیار کی تین قشمیں کی ہیں، ان میں سے ایک میں رضا پائی جاتی ہے اور دومیں نہیں۔

ا-اختیار سیح: ایسا اختیار ہے جس میں صاحب اختیار بغیر اکراہ ملجی (۱) کے کامل اہلیت استعال کرے، یا بزدوی اور عبدالعزیز بخاری کے بقول: فاعل جس کے قصد میں مستقل اور خود مختار ہو (۲)۔
ان حضرات کے نزدیک' اختیار سیح 'اکراہ غیر مجمی کی صورت میں بھی پایا جاتا ہے، لیکن رضا صرف اس صورت میں پائی جائے گ جب کہ کسی طرح کا کوئی اکراہ نہ ہو، چنا نچہ اگراکراہ غیر مجمی پایا جائے تواختیار سیح ہوگا اور رضا فاسد ہوگی۔

۲ - اختیار باطل: بیاس وقت ہوتا ہے جب کہ صاحب اختیار مجنون یا ایسا بچہ ہوجس میں تمیز کی صلاحیت نہ ہو، اس وقت رضا بھی موجود نہیں ہوگی۔

سا – اختیار فاسد: وہ اختیار ہے جس کی بنیاد کسی دوسرے شخص کے ارادہ پر ہو، یعنی وہ اکراہ کمجی کے زیرسا پیکمل ہوتا ہواس صورت میں رضانہیں یائی جاتی ہے (<sup>(4)</sup>۔

اکراہ حفیہ کی نگاہ میں اختیار کے منافی نہیں ہے، چنانچہ اکراہ ملبی ملبی کی صورت میں غیر کبی کی صورت میں غیر کبی کی صورت میں فاسد اکین اکراہ کی دونوں قشمیں رضا کے منافی میں (۴)۔

(۱) حفنیہ کے یہاں اکراہ ملحی سے مراد: جان یاعضو کے برباد کرنے کی دھمکی یا ایسی زدوکوب ہے جس سے جان یاعضو تلف ہوجائے، اور غیر کمجی سے مراد: قید کرکے، یا بیڑی پہنا کے یا مار پیٹ کے ذریعہ مجبور کرنا ہے (بدائع الصنائع

- (۲) كشف الأسرار ۱۳۸۲ س
  - (۳) سابقهمراجع\_
- (۲) ابوزید دبوسی'' تقویم الأدلهٔ مخطوطه دار الکتب مصر نمبرر ۲۵۵ اصول الفقه ر ۹۱۰ میں رقم طراز ہیں: مکرہ، قصد سے کئے ہوئے اپنے فعل میں مختار ہے،

9 - ان اقسام ثلثه کاتعلق (ایک عمومی قاعده کی طرح) فقهائے حنفیہ کے عقو دکومیچے ،باطل اور فاسد میں منقسم کرنے سے ہے۔

اس تقسیم میں حنفیہ کے نقطہ نظر کا خلاصہ بیہ کہ اختیار ورضا میں سے ہرایک کا لغوی معنی دوسرے سے مختلف ہے، چنانچہ رضا، ناراضگی کی ضداوراس قلبی مسرت اور طمانیت کا نام ہے جس کے آثار چیرے پر نمودار ہوں، جب کہ اختیار میں ان معانی کا لحاظ نہیں ہوتا، حزید برآں بیکہ شریعت نے تصرفات میں فرق کیا ہے، اس طرح کہ عقود مالیہ میں رضا کو شرط قرار دیا، اللہ تعالی نے فرمایا بینیا اَنَّهُا الَّذِینَ وَمَنُوا لَا تَاکُلُوا اَمُوالکُمُ بَیْنَکُمُ بِالْبَاطِلِ إِلَّا اَنُ تَکُونَ تَحِدَدَةً عَنُ تَرَاضٍ مِّنْکُمُ ''(ا) (اے ایمان والوآپس میں ایک دوسرے کا مال ناحق طور پر نہ کھاؤ ہاں البتہ کوئی تجارت باہمی رضامندی سے ہو)۔ جبکہ بعض غیر مالی تصرفات مثلاً طلاق، نکاح، رجعت میں رضا کو شرط قرار نہیں دیا، آپ علیہ نظر مایا: " ثلاث رجعت میں رضا کو شرط قرار نہیں دیا، آپ علیہ سے اور مذاق بھی جدھن جد و ھز لھن جد: الطلاق والنکاح والرجعة "(۱) جدھن ہے، اوروہ طلاق، نکاح اور رجعت ہیں) اور بیات واضح حقیقت ہے، اوروہ طلاق، نکاح اور رجعت ہیں) اور بیات واضح حقیقت ہے، اوروہ طلاق، نکاح اور رجعت ہیں) اور بیات واضح حقیقت ہے، اوروہ طلاق، نکاح اور رجعت ہیں) اور بیات واضح حقیقت ہے، اوروہ طلاق، نکاح کی حقیقت ہے۔ اور معلوم ہے کہ مذاق کے ہوتے ہوئے عقد پر مرتب ہونے طور پرمعلوم ہے کہ مذاق کے ہوتے ہوئے عقد پر مرتب ہونے

- ال وجہ سے کداس کے سامنے دو مصیبتیں تھیں، اوراس نے اپنے قصد وعلم سے
  ان میں سے آسان کو اختیار کرلیا، بیاور بات ہے کہ وہ قصد، فاسد ہے، اس
  وجہ سے کداس میں رضانہیں ہے بلکہ اپنی ذات سے دفع شرمقصود ہے، بزدوی
  نے اپنی اصول بہامش کشف الاسرار ۳۸۳ ۸۳ میں تحریر کیا ہے کہ اکراہ،
  اختیار کے منافی نہیں ہے، یہی وجہ ہے کہ عین حالت اکراہ میں بھی وہ مخاطب
  ہے۔
  - (۱) سورهٔ نساء ۱۹۸\_
- (۲) حدیث: "ثلاث جدهن جد، وهزلهن جد: الطلاق و النکاح و الرجعة" کی روایت ابوداو د (۳۸ ۱۹۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور تر مذی (۳۸ ۱۸ ۲۸ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور تر مذی نے کہا ہے کہ حدیث حسن "ہے۔

والے انرات سے رضا مندی نہیں پائی جاسکتی، اس کے باوجودوہ ان عقود پر انر انداز نہیں ہوتا، اس بنیاد پر انھوں نے عقود کو تقسیم کردیا، چنانچ بعض عقود کورضا کا مختاج قرار نہیں دیا، یہ وہ عقود ہیں جن کو انہوں نے نا قابل فنخ عقود کے نام سے موسوم کیا ہے، یہ نکاح، طلاق اور رجعت ہیں، اور بعض میں رضا کو شرط قرار دیا ہے اور یہ عقود مالیہ ہیں، پھراختیار کو ان تمام عقود کی بنیاد قرار دیا ہے اور یہ عقود مالیہ ہیں،

• ا - جمہور نے اختیار کی اس سدر فی تقسیم کو تسلیم نہیں کیا ہے، بلکہ ان

کے یہاں وہ صرف صحیح اور باطل میں منحصر ہے، ان کے نزدیک جس
طرح اکراہ، رضا کے منافی ہے اسی طرح اختیار کے بھی منافی ہے،
شاطبی نے کہا: اگر عمل سے قصد متعلق ہوجائے تو اس سے شرعی احکام
متعلق ہوجاتے ہیں، اور جب قصد سے خالی ہوتو اس سے کوئی تکم
متعلق نہیں ہوتا، اگر ہم اختیار نہ ہونے کے باوجود عمل کا ہونا فرض
متعلق نہیں ہوتا، اگر ہم اختیار نہ ہونے کے باوجود عمل کا ہونا فرض
کریں، جیسے سونے والا، مجنون اور مجبور کئے ہوئے شخص میں تو ادلهٔ
شرعیہ کا تقاضا ان کے افعال سے متعلق نہیں ہوگا، اس لئے کہ سے
طریقہ، شریعت کا مقصود نہیں ہے، باتی رہا وہ فعل جو اختیار سے کیا گیا
ہوتو اس میں قصد ضرور کی ہوگا۔

غزالی وغیرہ نے صراحت کی ہے کہ مکرہ کی طلاق واقع نہیں ہوتی ،اس لئے کہ اس کو اختیار نہیں ہوتا ہے، ابن نجار نے امام احمد کا قول نقل کیا ہے کہ اکراہ، اختیار کوختم کردیتا ہے (۲)۔

#### اس اختلاف کے اثرات:

ا ا - حنفیه اورجمهور کابیاختلاف صرف فظی نہیں ہے کہ اس پراثرات

مرتب نہ ہول، بلکہ بیا ختلاف معنوی ہے جس پر بہت سے فقہی ا ثرات مرتب ہوتے ہیں، جو ہازل ، مکرہ مخطی ،سکران اور اس شخص كے عقو دوتصرفات ميں، جوا يجاب وقبول كے معنى توتمجھ نه يا تا ہوظا ہر ہوتے ہیں، حفیہ نے ان لوگوں کے عقو دغیر مالیہ کو صحیح مانا ہے، چنانچہ ان لوگوں کی طلاق ، نکاح اور رجعت وغیرہ ، (عمومی قاعدہ کی طرح) اصل قصد واختیاراوران سے صادر ہونے والی عبارت کے وجود پر اعتاد کرتے ہوئے تیج ہیں،لہذ ااگر کوئی څخص اپنی بیوی سے اے عالمہ كہنا چاہے اور سبقت لسانی سے 'انت طالق" (تم كوطلاق) كہم دے توان حضرات کے نز دیک طلاق ہوجائے گی ،عبدالعزیز بخاری حنفی نے اس کی علت بیربیان کی ہے: بیر مانتے ہوئے کہ قصدایک امر باطنی ہے،جس برمطلع ہوناممکن نہیں ہے،لہذااس کے حقیقتاً یائے جانے سے طلاق کا تعلق نہیں ہوگا، بلکہ اس سبب ظاہر سے اس کا تعلق ہوگا جواس پردلالت کرنے والا ہے، اور وہ ارادہ عقد کی اہلیت اور بلوغ ہے، تا کہ نگلی کورفع کیا جاسکے، طلاق سکران کے واقع ہونے کی علت بتاتے ہوئے انہوں نے کہا: سکر سے اگر چیہ قصد سیحے نہیں رہتا ہے لیکن عبارت موجود رہتی ہے، حسکفی کہتے ہیں: جن مسائل میں سنجيدگي اور مذاق كيسال هوتے بين جيسے طلاق و نكاح، ان ميں ایجاب وقبول کے معنی کا جاننا شرطنہیں ہے، اور نہنیت کی ضرورت ہے،اسی پرفتوی ہے<sup>(۱)</sup>۔

باقی رہے عقود مالیہ (جیسے نیچ واجارہ) تو ان حضرات کے نزدیک ان کے انعقاد کے لئے اختیار اور اور ان کے حجے ہونے کے لئے رضا شرط ہے، جب بیدونوں چیزیں تصرف میں پائی جائیں گی تو وہ تصرف (دیگر شرطوں کے ممل پائے جانے کے ساتھ) صحیح اور منعقد ہوگا، اور اگر اختیار نیا یا جائے تو عقد باطل ہوگا، اور اختیار پایا جائے موگا، اور اختیار پایا جائے

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ٣ر ٢٢،١٢٣ ـ

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۳۲۷/۲ طبع دار أباحرفه بيروت، الوسيط مخطوطه دار الكتب مصر (۲۱۲ فقه شافعی)، ورق(۱۱۵،۱۷۸)، حاشيه عميره ۵۲/۲۸، شرح الكوكب المير ۱۹۰۱-۵-

<sup>(</sup>۱) كشف الأسرار ۴۸٬۸۴۲ جامع الحقا كَ للخادي ( ۹۸، الدرالمقار ۳۸ a .

اوررضانه یائی جائے توعقد فاسد ہوگا۔

جمہور نے تمام عقو دمیں رضا یعنی اختیار کی شرط لگائی ہے، الا یہ کہ کسی عقد خاص میں اس کے اعتبار نہ کرنے پرکوئی خاص دلیل موجود ہو، جیسے طلاق، نکاح اور رجعت میں ہزل کا مسکلہ (۱)۔

11- اس كساته تحقيق بات يه به كه حفيه في مندرجه ذيل تين اموريين فرق كيا به:

ا - وہ عبارت جوصاحب اہلیت سے صادر ہواور اثرات کے مرتب ہونے پر دلالت کرنے کے لئے وضع کی گئی ہو، جیسے "بعت" (میں نے فروخت کیا)اور" طلقت" (میں نے طلاق دی)۔

۲ - عبارت کا قصد ہواور اس عبارت پر مرتب ہونے والے اثر کا قصد نہ ہو،اس کواختیار کہتے ہیں۔

۳-عبارت اوراثر دونوں کا قصد ہو، اس کورضا کہتے ہیں۔

پہلاا مرتمام تصرفات وعقود کے سلسلے میں رکن یا ان کے منعقلہ ہونے کے لئے شرط ہے، دوسرا، عقود مالیہ کے انعقاد کے لئے شرط ہے، اور جن عقود میں سنجیدگی اور مذاق برابر ہیں جیسے طلاق اور نکاح وغیرہ ان کے لئے شرط نہیں ہے، اسی وجہ سے ان حضرات کے نزد یک سکران، مکرہ، جھو لنے والے کی طلاق واقع ہوجاتی ہے، اختیار اس معنی میں اکراہ کے منافی نہیں ہے، بلکہ اس کے ساتھ یکجا ہوسکتا ہے، اسی وجہ سے مکرہ کے عقود مالیہ منعقد ہوجاتے ہیں لیکن صحیح اور نافذ نہیں ہوتے ، اس وجہ سے کہ ان میں ایک دوسری شرط یعنی رضا کی بھی ضرورت ہے، تیسراا مرعقود مالیہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے اور عقود غیر مالیہ میں علی الاطلاق شرط نہیں ہے۔

جمہور فقہاء نے عبارت کو وسیلہ قرار دیا ہے، اور بنیا د تو صرف قصد ہے اور رضا واختیار سے بہی مراد ہے،خواہ وہ عقود مالیہ میں ہویا

غیر مالیہ میں، شاطبی کہتے ہیں: اگر عمل سے قصد متعلق ہوجائے تواس سے شرعی احکام متعلق ہوجاتے ہیں اور جب وہ قصد سے خالی ہوتواس سے کوئی حکم متعلق نہیں ہوتا، عزبی عبد السلام نے کہا: عقو دکا مدارعزائم اور ارادوں پر ہے (۱) ،غزالی اور نووی کہتے ہیں: (طلاق کے ارکان میں سے) تیسرا رکن ، طلاق کے لفظ اور اس کے معنی کا ارادہ کرنا ہے (۲) ،اتی وجہ سے ان حضرات کے نزدیک مکرہ ، خلطی کرنے والے، بھولنے والے اور غافل اور اس طرح کے لوگوں کی طلاق واقع نہیں ہوتی (۳)۔

طلاق سکران کے بارے میں جمہور کے درمیان اختلاف درحقیقت اس کی سزا اور سرزنش کے طور پرہے، اسی وجہ سے اگر وہ اپنے نشہ میں تعدی کرنے والا نہ ہوتو اس کی طلاق بالا جماع واقع نہیں ہوگی، اختلاف صرف اس سکران کے بارے میں ہے جس نے تعدی کی ہو، چنا نچے طلاق واقع کرنے والوں کی نظراس پہلو پرہے کہ وقوع طلاق کا قول اس کواس فعل سے بازر کھے گا، یافقہی اعتبار سے یہ کہا جائے کہ اس محف کا ایسی نشہ آ ورشی کے استعال کرنے سے راضی ہونا جس کے بارے میں اسے معلوم ہے کہ اس سے اس کی عقل زائل جو جائے گی، یہ اس بات کی علامت ہے کہ وہ اس پر مرتب ہونے والے نتائے سے راضی ہے گا

اورجس طرح رضائے پائے جانے کے لئے عبارت کا قصدیا رضا کا اظہار شرط ہے، اسی طرح اس پر مرتب ہونے والے آثار کا

<sup>(</sup>۱) جانبین کے سابقہ فقہی اوراصولی مراجع۔

<sup>(</sup>١) الموافقات ٢/ ٣٢٣، قواعدالأ حكام ٢/ ١٥٠\_

<sup>(</sup>۲) الوسیط، مخطوطة الدارنمبر (۳۱۲ فقه شافعی )ورق (۱۷۷)، الروضه ۵۳/۸ فناوی ابن الصلاح الشهر زوری ر ۲۲۰ طبع الحضارة قاهره۔

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع ،المنتهى لا بن حاجب ر ۲ س، القوانين الفقهيه ر ۱۹۹،۱۹۷ -

<sup>(</sup>۴) القوانين الفقهيه ١٩٦٧، الأم ٢٣٥٥، الروضة للنو وي ١٢/٨، المغنى لا بن قدامه ٢/ ١١٧، ١١٧.

قصد بھی ضروری ہے، مثلا مکرہ لفظ''بعت" (میں نے فروخت کیا) کا قصد کرتا ہے، لیکن ملکیت کے متقل ہونے کا قصد نہیں کرتا، بلکہ اس کا مقصد صرف اکراہ کرنے والے کی دھم کی کو نافذ کرنا ہے، اسی طرح آ فار کا قصد نہیں پایا جاسکتا جب تک کہ اسے ان آ فار کافی الجملے علم نہ ہو، چنا نچہ اگر کوئی شخص کسی کو ''بعت'' یا'' قبلت'' کی تلقین کرے اور وہ اس کا معنی نہ سمجھے تو قصد مکمل نہیں ہوگا، غزالی کہتے ہیں: لیکن قصد کی شرط، مقصود کی صفات کی مکمل جا نکاری ہے۔

ابن قیم کہتے ہیں: اگر عاقد ،عبارت کے معنی سے واقف نہ ہو اور نہ وہ اس کا مقصود ہوتو اس عبارت پراس کے احکام بھی مرتب نہیں ہول گے، اس سلسلے میں ائمہ کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (۱)۔

## اجمالي حكم:

سا - فقهاء كدرميان اسسلط مين كوئى اختلاف نهيں ہے كمالوك كا حلال مونارضا مندى پرموقوف ہے، اس لئے كماللہ تعالى في مالون كا حلال مونارضا مندى پرموقوف ہے، اس لئے كماللہ تعالى في فرمايا: "يأَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا لَا تَاكُلُوا أَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ إِللَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمُ " (1) (اك الميان والو! آپي ميں ايك دوسرے كا مال ناحق طور پر نہ مت كھاؤ، بال البتہ كوئى تجارت با مهى رضا مندى سے ہو)، حضور اكرم علي الله في فرمايا: "إنها البيع عن تراض "( نج تو صرف با مهى رضا مندى سے ہوتى ہے)۔ نيز فرمايا: "ولايحل لامرئ من مال رضا مندى سے ہوتى ہے)۔ نيز فرمايا: "ولايحل لامرئ من مال

أحيه إلا ما طابت به نفسه" (١) (كس شخص كے لئے اس كے بھائی کے مال سے کچھ بھی حلال نہیں ہے، سوائے اس چیز کے جس سے اس کے بھائی کادل راضی ہوجائے )،ایک اورروایت میں ہے: " لايحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس" (٢) (كسي مسلمان آ دمی کا مال اس کی رضامندی کے بغیر حلال نہیں ہے ) فقہاء کااس سلسلے میں اختلاف ہے کہ رضا تصرفات میں شرط ہے یانہیں؟۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ رضاان عقود کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے جو قابل فنخ ہیں (اور وہ عقو دیالیہ ہیں، جیسے بیج اور اجارہ وغیرہ) یعنی بیقو د بغیر باہمی رضامندی کے سیح نہیں ہوتے ،اور کبھی عقو د مالیہ منعقد ہوجاتے ہیں لیکن فاسد ہوتے ہیں جبیبا کہ بیج مکرہ وغیرہ میں، مرغینانی کہتے ہیں:...اس وجہ سے کدان عقود کے جونے کی ایک شرط باہمی رضامندی ہے <sup>(۳)</sup>۔ '' تلویح'' میں ہے: بیچ کا مدار قصد پراس وجہ سے ہے کہ کلام کو تیج قرار دیا جائے ،اور رضا پراس وجہ سے ہے کہ اس میں فنخ کا احتمال ہے اور طلاق میں ایبانہیں ہے، حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ عقو د مالیہ، بنیا دی طور پر بغیر رضا کے منعقد ہوجاتے ہں، کین وہ سیح نہیں ہوتے ، امیر بادشاہ حنفی کہتے ہیں: غلطی کرنے

<sup>(</sup>۱) الوسيط ۵۹۶/۲ طبع دارالاعتصام، إعلام الموقعين ۱۲۱/۱، اوريه بات گذر چکی ہے کہ بعض حفنیه زکاح وطلاق میں اس شخص کی عبارت کوسیح قرار دیتے ہیں جس نے اسے نہ سمجھا ہو، حاشیہ ابن عابدین ۳۷۵۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۹ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إنما البیع عن تراض" کی روایت ائن ماجه (۲۷ ۲۳ طبع الحلمی) نے حضرت اُبوسعید خدریؓ سے کی ہے اور بوصری نے کہا کہ اس کی اساد صحیح ہے، مصباح الزجاجه (۲۷ ۱ طبع دارالجنان)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یحل لاموی، من مال أخیه إلاما طابت به نفسه" کی روایت احمد (۳۲ مرس طیح المیمنی) نے عربن یژی سے کی ہے اور پیٹی نے المجمع (۱۸ مراکا طبع القدی) میں اس کوذکر کیا ہے اور کہا کہ اس روایت کواحمہ نے اور ان کے بیٹے نے اپنی "زیادات" میں اور طبر انی نے "اکمبیر" اور "الا وسط" میں ذکر کیا ہے اور احمد کے شجی رجال تقد ہیں۔
"الا وسط" میں ذکر کیا ہے اور احمد کے شجی رجال تقد ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یحل مال أمرئ مسلم إلا بطیب نفس" کی روایت احمد (۲) حدیث: "لا یحل مال أمرئ مسلم إلا بطیب نفس" کی روایت احمد کی ہے، پیشی نے انجمع (۲/۸ ۲۷ طبع القدی ) میں اسے قل کر کے کہا: اس کی روایت الویعلی نے کی ہے، اور ابوحرہ کو ابود اوّد نے ثقہ کہا ہے اور ابن معین نے ان کوضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) بدايه مع تكمله فتح لقد ير٤ ر ٢٩٣،٢٩٣، البحرالرائق ١١٨٨.

والے کی بھے، اصل اختیار کو مدنظر رکھتے ہوئے منعقد ہوجاتی ہے، اس وجہ سے کہ اس سے کلام یا تو اس کے اختیار سے صادر ہور ہا ہے، یا بلوغ کو قصد کے درجہ میں رکھ دیا گیا ہے، لیکن چونکہ رضا حقیقتا نہیں پائی جارہی ہے اس لئے وہ بھے، فاسد ہوگی، نافذ نہیں ہوگی (۱)۔

باقی رہے وہ عقو د جوان کی نظر میں قابل ضخ نہیں ہیں، توان کے صحیح ہونے میں اس کا کوئی دخل ہے، فقیہ ابواللیث سمر قندی نے ذکر کیا ہے کہ میں اس کا کوئی دخل ہے، فقیہ ابواللیث سمر قندی نے ذکر کیا ہے کہ فقہائے حفیہ کے نزدیک جو تصرفات، اکراہ کے ساتھ صحیح ہوجاتے ہیں، وہ سب اٹھارہ ہیں، مجملہ ان میں طلاق، نکاح، عمّاق، رجعت، طلاق وعمّاق اور ظہار کی قشم، ایلاء اور عورت کا طلاق علی المال کو قبول کرنا ہے، ابن الہمام کہتے ہیں: غلطی کرنے والے کی طلاق واقع ہوجاتی ہے، ابن الہمام کہتے ہیں: غلطی کرنے والے کی طلاق واقع ہوجاتی ہے، اس وجہ سے کہ لفظ کے معنی سے غافل ہونا ایک امرخفی ہوجاتی ہے، الہذا بلوغ سے حاصل شدہ تمیز کو اس کا قائم مقام بنادیا گیا، اور عبد العزیز بر بخاری نے اس کی علت یہ بیان کی ہے کہ حقیقت عقد اس سب ظاہر سے متعلق ہوتی ہے جو اس پر دلالت کرنے والا ہو (۲)۔

اور جمہور فقہاء کی عبارات میں صراحت ہے کہ رضا، تمام عقود کے لئے اصل ہے یا بنیاد ہے یا شرط ہے، چنانچدان کی تقریحات کے مطابق اگر رضانہ پائی جائے تو عقد منعقذ نہیں ہوگا، خواہ وہ عقد مالی ہو یاغیر مالی، دسوقی اور خرشی وغیرہ کہتے ہیں: انعقاد بیج میں مطلوب وہ چیز ہے، جورضا پر دلالت کرے اور ملکیت کا منتقل ہونا رضا پر موقوف ہے، اور زنجانی شافعی کہتے ہیں: جس اصل پر عقود مالیہ کی بنا ہے وہ باہمی

رضامندی کاملحوظ رکھناہے۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ باہمی رضا مندی، عقد کے سیح ہونے کی ایک شرط ہے، سوائے اس صورت کے جہاں اکراہ، شرعاً درست ہو، جیسے وہ شخص جس کو حاکم، مال فروخت کرنے پراس لئے مجبور کرتا ہے تا کہ اس کے قرض کی ادائیگی ہوسکے (۱)۔

۱۹۳ - اس کے ساتھ بیہ بات بھی قابل لحاظ ہے کہ رضاایک پوشیدہ امر ہے جس پر مطلع ہوناممکن نہیں کیونکہ وہ طبیعت کا میلان ہے، اسی وجہ سے حکم کوسبب ظاہر سے متعلق کر دیا گیا اور وہ ایجاب وقبول کا صیغہ ہے، چنانچہ عقد، رضا پر دلالت کرنے والے قول یا فعل یا اشارہ سے منعقد ہوجائے گا(۲)۔

#### رضا کے عیوب:

۱۹۲۸ م-رضاای اصطلاحی معنی میں اس وقت پائی جائے گی جب عقد کے اثرات کا قصد پایا جائے ، کیکن اس پرشرئی آ خاراس صورت میں مرتب ہوں گے جب وہ اس پر اثر انداز ہونے والے ہر عیب سے حفوظ ہو، بیاسی وقت ہوگا جب کہ رضا بے عیب، آ زادانہ طور پر ہو، اس میں کسی دباؤ اور مجبوری کی آ میزش نہ ہواور نہ کسی کے مفاد و مصلحت کی پابندی ہو، جیسے مریض یا مفلس قرض دار کی رضااور وہ ایسا باشعور ہوکہ اسے حقیقت فہمی سے جہالت، وھوکہ دبی یا نفع اندوزی یا فلطی یا اس طرح کی وہ چیزیں باز نہ رصتی ہوں جواس کی سجھ ہو جھ میں رکاوٹ پیدا کرنے والی ہیں۔

رضا کے عیوب میں اکراہ، جہالت، خلطی ، دھوکہ دہی، نفع

<sup>(</sup>۱) تیسیراتخریر ۲/۳۰۹۰

<sup>(</sup>۲) خزانة الفقه، عيون المسائل ار ۰۵،۳۰۵ محقيق صلاح الدين النابي طبع بغداد ۱۹۲۱ء، لتحرير مع شرحه تيسير التحرير ۲۷/۲۰۳، کشف الأسرار ۱۳۵۴، ۳۵۴ التلو تحر ۸۹، شرح المنارر ۹۷۸، مجامع الحقائق ر ۲۹۸، الدر المخار ۳/۵۱

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير مع الدسوقي ۳،۲ س، شرح الخرشي ۲،۵ م، شرح تحفة الحكام للفاسي ار ۲۷۸، تخریج الفروع ر ۹۲، الروضه ۲۲،۵۳۸، كشاف القناع ۳/۹ ۱۵۰، ۱۵۰۵

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ رس، أسنی المطالب ۲ رس، الدسوقی سر سه

اندوزی اور رضا کاکسی دوسرے شخص کی رضا کا پابند ہونا ہے۔امام غزالی اور نووی وغیرہ کہتے ہیں: قصد میں خلل پیدا ہونے کے پانچ اسباب ہیں: سبقت لسانی، ہزل، جہالت،اکراہ اور خرائی عقل۔

اگران میں سے کوئی ایک عیب بھی پایاجائے یا بالفاظ دیگررضا
کی کوئی ایک شرط موجود نہ ہوتو بعض حالتوں میں عقد فاسد یا باطل
ہوگا (اس اختلاف کی بنا پر جو جمہور اور حفیہ کے درمیان ہے) اور
بعض حالتوں میں غیر لازم ہوگا یعنی کسی ایک فریق یا دونوں کو خیار فنخ
حاصل ہوگا، یہیں سے یہ بات بھی واضح ہوتی ہے کہ بعض عیوب، رضا
میں براہ راست اثر انداز ہوتے ہیں اور جوعقد اس عیب کے زیرسایہ
مکمل ہوا وہ فاسد یا باطل ہوجاتا ہے، جیسا کہ اکراہ میں اور بعض
عیوب رضا کے لازم ہوئے پر اثر انداز ہوتے ہیں، لہذ اان کے
عیوب رضا کے لازم ہوئے پر اثر انداز ہوتے ہیں، لہذ اان کے
نیرسایہ کمل ہونے والاعقد لازم نہیں ہوتا بلکہ عقد کرنے والے کوخیار
فیح حاصل ہوتا ہے، جیسے دھوکہ دہی اور نفع اندوزی وغیرہ اور بالفاظ
دیگر، ان شرطوں میں سے پھوتورضا کے سیح ہونے کے لئے شرط ہیں
جیسے رضا کا اکراہ کے زیر اثر نہ ہونا، اور پھورضا کے لئے شرط ہیں
ہیں، جیسے اس میں غلطی یا نفع اندوزی یا دھوکہ دہی کی آ میزش نہ ہونا،
اس میں بڑی تفصیل اوراختلاف ہے (۱)۔

ہم ان مسائل کے احکام کو موسوعہ میں موجود ان کی مخصوص اصطلاحات کے حوالے کرتے ہیں۔

## رضامندی کے اظہار کے ذرائع:

10 - گذشتہ تفصیلات سے معلوم ہوا کہ رضامندی کی حقیقت، قصد و ارادہ ہے، اوروہ ایک باطنی امر ہے، جہاں تک ہماری رسائی، صرف اس کے ذرائع: لفظ ، فعل (بذل

مال) ، تحریر، اشاره اورمقام گفتگو میں سکوت ہیں، بیضاوی، هیقتا رضا مندی کے وجود کی ضرورت کا تذکرہ کرنے کے بعد کہتے ہیں: لیکن چونکہ وہ مخفی امر ہے اس لئے اسے اس لفظ کے ساتھ مربوط کر دیا گیا جو اس برصراحناً دلالت كرتا ہو(۱)،اورابن القيم كہتے ہيں: الله تعالى نے الفاظ کواس لئے وضع فر ما یا ہے تا کہ بندے اپنے مافی الضمیر کا اظہار کرسکیں، جب کوئی شخص دوسرے سے کسی چیز کا خواستگار ہوتا ہے تو وہ اس کواینی مراداور دلی منشا سے الفاظ کے ذریعیہ آگاہ کرتا ہے، اور الله تعالی نے ان ارادوں اور مقاصد بران کے احکام کوالفاظ کے واسطے ہے مرتب کیا،ان احکام کوتول یافعل کے بغیر محض دل کی خواہش پر مرتب نہیں کیااور نمحض الفاظ پر مرتب کیا، پیجانتے ہوئے کہ بولنے والے نے ان کے معانی کا ارادہ نہیں کیا ہے اور نہ اس کو ان کی واقفیت حاصل ہے، بلکہ امت سے دل میں پائے جانے والے تمام خیالات کودرگزرفر ما یادیا، تاوفتیکه ان پرغمل نه کیا جائے یا اس کوزبان یر نه لا یا جائے<sup>(۲)</sup>، اگر قصد اور قول یافعل جمع ہوجا کیں تو اس پر حکم مرتب ہوجائے گا، یہی شریعت کا قاعدہ ہے اور یہی اللہ کے عدل اور اس کی حکمت ورحمت کا تقاضاہے،اس کئے کہ دل میں گذر نے والے خىالات اورقلبى اراد بے اختيار كے دائر بے ميں نہيں آتے <sup>(m)</sup> ي

<sup>(</sup>۱) الوسط مخطوطه دارالكت نمبر (۲۰۱ فقه شافعی)۳/ ۱۲/۵۲،الروضه ۸/ ۵۳،۵۳-

<sup>(</sup>۱) الغاية القصوى الر ۲۵۷، مسلم نے اپنی صحیح (۱۱۲۱۱ کتاب الإيمان) ميں روايت كيا ہے كہ نبى كريم علي نئے نبى كريم علي نئے نبى كريم علی اللہ تجاوز الأمتى عما حدثت أنفسها مالم تعمل به أو تتكلم "(الله تعالی نے ميری امت سے اس چيز كومعاف كرديا ہے جس كا خيال ان كول ميں پيدا ہو جب تك كمل نہ كرے يا زبان سے اس كا ظها رنہ كرے)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث"إن الله تجاوزعن أمتي ما وسوست به صدورها ما لم تعمل أو تتكلم"كى روایت بخارى (الفق ۱۹۰۵ اطبع التلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے مرفوعا كى ہے، اور مسلم (۱۲۱۱ طبع الحلق) نے اسكى روایت اس كے ریب المعنی الفاظ سے كى ہے۔

<sup>(</sup>m) إعلام الموقعين سر١٠٥٠١٠٥ اـ

ان ذرائع کی دلالت کے سلسلے میں ہم چند باتیں اختصار کے ساتھ پیش کرتے ہیں:

17 - رضا پر لفظ کی دلالت، بیرضا کے اظہار کا سب سے عمدہ اور اولین ذریعہ ہے، فقہاء کے درمیان اس امر میں کوئی اختلاف نہیں ہے اگر چہ بعض صیغوں کے بارے میں اختلاف موجود ہے، جیسے، استفہام یا کنامیہ یا مضارع کے صیغ، اس طور پر کہ لغوی دلالت کی نوعیت کو مذظر رکھتے ہوئے بعض فقہاء نے ان میں اختمال نہ ہونے کی شرط لگائی ہے، جب کہ فقہاء کی ایک جماعت (بشمول مالکیہ) کا مذہب ہے کہ اس امر کا دار و مدار اس بات پر ہے کہ لفظ مقصود پر دلالت کرتا ہو، اور اس سلسلے میں عرف کا اعتبار کیا جائے گا، اس طرح لفظ کے مقصود پر دلالت کرنے میں قرینہ کا بھی دخل ہوتا ہے (ا)۔ لفظ کے مقصود پر دلالت کرنے میں قرینہ کا بھی دخل ہوتا ہے (ا)۔

21 - رضا پرفعل کی دلالت، لینی ایک شخص ، معقو دعلیه پیش کرے اور دوسرا اسے لے کر اس کی قیمت ادا کردے، اسے'' معاطا ق'' کہتے ہیں، یعنی دونوں طرف سے لین دین ہو، یا ایک طرف سے بات ہو اور دوسری طرف سے سامان کی ادائیگ بغیر بات کے ہواور دوسرا شخص بات یا تحریر یا اس طرح کی کسی اور چیز سے اپنی رضا مندی کا اظہار کردے۔

میں ہوگا۔

فعل، رضا پرکس حد تک دلالت کرتا ہے، اس سلسلے میں تین

(۱) تفصیل کے لئے دیکھئے فتح القدیر ۲/۸ ۳۸، حاشیہ ابن عابدین ۳/۸ ۱۵ الفتاوی الہندیہ ۳/۸ ماشیق الفتاوی الہندیہ ۳/۸ مالشرح الکبیر مع الدسوقی ۳/۳، شرح المحلی مع حاشیتی القلو بی وعمیره ۲/۸ ۱۵، نهایة المحتاج ۳/۸ ۲/۳ مشاف القناع ۳/۸ ۱۸ مالا نمتیارات الفقہ یہ ۱۲۱، التعبیر عن الإرادة للدكتور وحيدالدين سوار طبع النهضة المصرية ،مبدأ الرضا فی العقود دراسة مقارنة ،طبع دارالبشائر الإسلامیہ۔

#### رائیں ہیں،جن کا خلاصہ بیہے:

پہلی رائے: فعل عقود میں رضا کا ترجمان بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، پیشا فعید کی مشہوررائے ہے۔

دوسری رائے: فعل، رضا پر دلالت کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے، اوراس سے عقد علی الاطلاق ہوجائے گا، بید حنفیہ (باشتناء کرخی)، مالکیہ اور حنابلہ (باشتناء قاضی) کا مذہب ہے، اسی کوشا فعیہ کی ایک جماعت بشمول بغوی اور نووی نے اختیار کیا ہے، اگر چہان میں سے بعض حضرات نے اس میں عرف کی قیدلگائی ہے۔

تیسری رائے: فعل، ارزال چیزول میں رضا پر دلالت کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے، اور بیش قیمت اور عمدہ چیزول میں نہیں رکھتا، مید حنفیہ میں سے کرخی، شافعیہ میں سے ابن سرت اور غزالی اور حنابلہ میں سے قاضی ابو یعلی کی رائے ہے (۱)۔

## رضا پرتحریر کی دلالت:

1۸ - مالکیہ، حنابلہ اور بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ تحریر، رضا پر دلالت کرنے میں گفتگو کی طرح ہے وہ حاضر رہنے والوں کے درمیان ہو یا غائب رہنے والوں کے درمیان، انہوں نے نکاح کواس سے ستثنی کیا ہے۔

بعض شافعیہ کامذہب ہے کہ تحریر، انشاءعقو دکی صلاحیت نہیں رکھتی، بجزاں شخص کے جو گفتگو پر قادر نہ ہو۔

اور حفید کا فد ہب ہے کہ تحریر، غیر موجود لوگوں کے درمیان کلام

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۷۵۵، بدائع الصنائع ۲۷٬۵۸۵، الدسوقی علی الشرح الكبير سر ۲۹۸۵، الدسوقی علی الشرح الكبير سر ۳۸۳، شخ العزيز ۸۷٬۵۰۱ بخرالرائق ۲۹۳، فتح العزيز ۸۷٬۵۰۱ بحرالرائق ۲۹۱٫۵، لرحياء العلوم ۲۷٬۲۹۱، الغايمة القصوى ۷۸٬۵۸۱، العلوم ۲۹۲، الغايمة القصوى ۷۸٬۵۸۱، العلوم ۲۸٬۲۹۲

کی طرح ہے، موجودلوگوں کے درمیان نہیں (۱)۔

## رضا پراشاره کی دلالت:

19-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ بولنے پر قدرت نہ رکھنے والے کا قابل فہم اشارہ کلام کے درجے میں ہے، اسی طرح اس پر بھی فقہاء کا اتفاق ہے کہ بولنے والے کا اشارہ، نکاح میں ایجاب وقبول کی صلاحیت نہیں رکھتا، البتہ نکاح کے علاوہ میں بولنے والے کے اشارہ کے بارے میں اختلاف ہے کہ دلیل رضاما ناجائے گا یا نہیں؟۔ جمہور فقہاء (بشمول حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے کہ بولنے والے کے لئے، تنہا اشارہ رضا کی دلیل نہیں بن سکتا۔

مالکیدکا مذہب ہے کہ نکاح کے علاوہ میں اشارہ بمنزلہ لفظ کے ہے، اس لئے کہ اعتبار تورضا کا ہے، جس طرح بھی وہ ظاہر ہواسے قبول کیا جائے گا، کیونکہ اس کے لئے کسی لفظ خاص کے متعین کرنے کی کوئی دلیل نہیں ہے (۲)۔

## رضا پرسکوت کی دلالت:

- (۱) فتح القدير ۷٫۵ و ۷، الفتاوي الهندييه ۳٫۳ ، ابن عابدين ۵۱۲،۳ ، الروضه ۸٫۶ ۳۰، للأ شياه وانظائر للسيوطي ۳۳۳۸\_
- (۲) بدائع الصنائع ۴/ ۸۱۴، فتح القدير ۳/ ۳/۲، بلغة السالك ۱۲۲۱، المجموع ۱۲۲۰، المجموع ۱۲۲۰، المبلغ القدير ۳/۲ المبلغ المبلغ الشرح المركش الر ۴/۲ الشرح الصغير مع حاصة الصاوى ۲/۳ ۳/۳ اشرح الخرشي ۵/۵۔
- رف مربی اسکوت للعلامة ابراتیم بن عمر مخطوطة الاوقاف نمبر ( ۳۵۲۹ )ورقدرا، الا شاه وانظا رُلاسبوطی ر ۱۵۸ المنثو ر ۲ر ۴۰۵ -

احوال وقرائن ہوں جواسے دلالت علی الرضا کا جامہ پہنادیں۔

فقہاء باکرہ کے سکوت کو بالاتفاق دلیل رضا مانتے ہیں ، اس وجہ سے کہ حدیث صحیح میں ہے کہ نبی کریم علی فی فرمایا:
"لاتنکح البکر حتی تستأذن، قالوا یا رسول الله: و کیف اذنها؟ قال: أن تسکت "(۱) (آپ علی فی نے فرمایا: باکرہ کا کاح اس کی اجازت کے بغیر نہ کیا جائے ، صحابہ نے کہا: اے اللہ کے رسول! اس کی اجازت کی کیا صورت ہے، فرمایا: وہ خاموش رہے )، رسول! اس کی اجازت کی کیا صورت ہے، فرمایا: وہ خاموش رہے )، دوسری روایت میں ہے: "الشیب أحق بنفسها من ولیها، والبکر یستأذنها أبوها في نفسها، و إذنها صماتها" (۲) (ثیباین ذات کی این ولی سے زیادہ حق دار ہے، اور باکرہ سے اس کی خاموش ہے )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاتنکح البکو حتی تستأذن" کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۱۸ طبع السلفیه) اورمسلم (۱۰۳۹/۲ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہریرہ ً سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الثیب أحق بنفسها من ولیها کی روایت مسلم (۱۰۳۵/۲) طع الحلی )نے کی ہے۔

.....

اورشریعت میں حضانت نام ہے ایسے شخص کی مناسب انداز سے نگہداشت اور پرورش کا جواپنے امور از خود انجام نہ دے سکتا ہو(۱)۔

پرورش کرنے والی عورت بھی مرضعہ ہوتی ہے اور بھی اس کے علاوہ کوئی اور۔

## رضاعت کی مشروعیت کی دلیل:

سا-اس كى مشروعيت كى اصل اور اساس الله تعالى كا قول ہے:
"وَالْوَالِدَاثُ يُوضِعُنَ أَوُلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ" (اور
مائيں اپنے بچوں كو دودھ پلائيں پورے دوسال) ، نيز دوسرى جگه ارشاد ہے:"فَإِنُ أَرْضَعُنَ لَكُمُ فَاتَوُهُنَّ أُجُورَهُنَّ "(") (پروه لوگ تبہارے لئے رضاعت كريں توتم انہيں ان كى اجرت دو) ۔

## شرعی حکم:

اول- دودھ پلانے کا حکم:

اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ بچہ جب تک مدت رضاعت میں ہواور اس کو دودھ کی ضرورت ہوتو اس کو دودھ پلانا واجب ہے (۱۲)۔

ہاں اس سلسلے میں اختلاف ہے کہ دودھ پلانا کس پر واجب ہے، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: بچہ کو دودھ پلانے کانظم کرنا باپ کے ذمہ واجب ہے، ماں پر دودھ پلانا واجب نہیں ہے، اور شوہر عورت کو

## رضاع

#### تعريف:

ا-رضاع (راء کے زیر وزبر کے ساتھ) لغت میں "رضع أمه یرضعها رضعا و رضاعة" کا مصدر ہے (جوباب ضرب اور فتح ہے آتا ہے) لیمن اس نے اپنی مال کی پیتان کومنہ سے چوسا اور اس کا دودھ پیا، اور "أرضعت ولدها" لیمن اس نے اپنے کو دودھ پلایا، دودھ پلانے والی عورت کو" مرضعہ" اور" مرضعہ" کہتے ہیں اور دودھ پینے والے بچکو" رضیع"۔

شریعت میں رضاعت یہ ہے کہ عورت کا دودھ یا اس کے دودھ سے بنی ہوئی کوئی چیز بچہ کے پیٹ میں پچھ شرطوں کے ساتھ پہنچ جائے (۱) ، شرا لط کا ذکر آگے آرہاہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### حضانت:

۲-" حضانت" لغت میں ملانے اورضم کرنے کو کہتے ہیں، یہ ضن جمعنی آغوش سے ماخوذ ہے،اس کو حضانت اس وجہ سے کہتے ہیں کہ پرورش کرتی ہے،اسے اپنی گود میں لیتی ہے،اسے اپنی گود میں لیتی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۹۴۳ نهایة الحتاج کر ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رسم

<sup>(</sup>m) سورهٔ طلاق ر۲\_

<sup>(</sup>۴) المغنى ٧ر ٢٢٤، نهاية المحتاج ٧/ ٢٢٢، أسنى المطالب ٩/ ٩٨٨، ابن عابد بن ١/ ٩/٤، حاشية الدسوقي ٢/ ٩٢٥\_

<sup>(</sup>۱) المتحم الوسيط ، المصباح ، ابن عابدين ۲ر ۴۰ ۴ ، نهاية المحتاج ۷/ ۱۷۱ ، أسنى المطالب ۴/ ۱۵۵ ، يهال السمعني مين دوسري تعريفات بھي ہيں۔

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

اس پر مجبور نہیں کرسکتا، خواہ وہ ادنی درجہ کی ہویااعلی درجہ کی ، باپ کے نکاح میں ہویااس سے علاحدہ ہوچکی ہو، سوائے اس صورت کے کہ وہ مال، دودھ پلانے کے لئے متعین ہوجائے اس طور پر کہ اس کے علاوہ کوئی عورت نہ ملے جو اس کو دودھ پلاسکے، یا بچہ دوسرے کی پیتان ہی نہ پکڑے، یا باپ اور بچ میں سے کسی کے پاس مال ہی نہ ہوتواس وقت اس پر دودھ پلانا واجب ہوگا، مگر شافعیہ نے کہا: ماں پر بچکو بیدائش کے بعد اتر نے والے دودھ کا بلانا واجب ہے اگر چہ اس کے علاوہ دوسری دودھ پلانے والی عورت دستیاب ہو، اس وجہ سے کہ بچے عموما اس سے بے نیاز نہیں رہتا، اور وہ دودھ کب تک باقی رہتا ہے، اس کی واقفیت کے لئے اہل تجربہ کی طرف رجوع کیا حائے گا(ا)۔

حنفیہ نے کہا: ماں پر بچے کو دودھ پلانا دیانةً واجب ہے، قضاء واجب نہیں (۲)۔

جمہور نے اس سلسلے میں کہ باپ پر دودھ پلانے کا نظم کرنا واجب ہے، اللہ تعالی کے اس قول سے استدلال کیا ہے: ''وَ إِنُ تَعَاسَوْتُمُ فَسَتُو ضِعُ لَهُ أُخُولٰی''(اورا گرتم باہم مُشکش کروگ تورضاعت کوئی دوسری کرےگی)۔

یہ اختلاف کی صورت ہے جس میں میاں بیوی کے درمیان ضد
اور کشیدگی پیدا ہوجاتی ہے، ابن قد امد نے کہا: اور اس وجہ سے کہ مال
کو دودھ پلانے پر مجبور کرنا یا توحق ولد کے سبب ہوگا یاحق زوج کے
سبب یا دونوں کے حق کے سبب، حق زوج کے سبب ہونا جائز نہیں
ہے، اس لئے کہ شوہر بیوی کو اپنی دوسری بیوی کے بیچ کو دودھ پلانے
پر مجبور نہیں کرسکتا، اور نہ اپنی کسی الیمی خدمت پر مجبور کرسکتا ہے جو اس

- - (۲) سابقه مراجع۔
  - (۳) سورهٔ طلاق ر۲ <sub>-</sub>

کے ساتھ خاص ہو، اسی طرح حق ولد کے سبب ہونا بھی جائز نہیں ہے،
کیونکہ اگر اس کے حق کے سبب ہوتا تو دونوں میں فرقت کے بعد بھی
اس کے ذمہ دودھ پلانا لازم ہوتا، جب کہ کوئی بھی اس کا قائل نہیں
ہے، اور اس وجہ سے کہ رضاعت ان چیزوں میں سے ہے جو پچ
کے تیک باپ پر لازم ہوتی ہیں، لہذار ضاعت بھی باپ پر بطور خاص
لازم ہوگی جیسا کہ نفقہ اس پر لازم ہوتا ہے یا جیسا کہ علاحدگ کے بعدرضاعت اس پر واجب ہوتی ہے۔

اوردونوں کے تن کے سبب بھی ہونا جائز نہیں ہے، اس وجہ سے کہ جن دو چیز وں میں باہمی کوئی مناسبت نہیں ہے، اس میں سے ایک کے دوسرے سے ملنے کی وجہ سے تکم ثابت نہیں ہوگا، اور اس وجہ سے کہ اگر دونوں کے سبب ہوتا تو جدائی کے بعد بھی اس کا تکم ثابت رہتا، اور اللہ تعالی کا قول: "وَالْوَالِدَاتُ يُرُضِعُنَ أُولَا دَهُنَّ" (اور ما ئیں اپنے بچوں کو دودھ پلائیں) اتفاق اور عدم کشیدگی پرمجمول ہے (

مالکیہ نے کہا: ماں پر بلاا جرت دودھ پلانا واجب ہے، بشرطیکہ وہ ان عورتوں میں سے ہوجو دودھ پلاتی ہیں، نیز وہ باپ کے نکاح میں ہو، گرچہ حکما ہی سہی، مثلاً اسے طلاق رجعی دی گئی ہو، اورجس کو باپ نے طلاق بائن دی ہواور وہ شریف عورت ہوجو دودھ نہ پلاتی ہو تو اس پر دودھ پلانا واجب نہیں ہے، الا یہ کہ اس کے لئے وہ ماں ہی متعین ہوجائے کہ اس کے علاوہ کوئی دوسری دودھ پلانے والی عورت ہی موجود نہ ہو۔

ان لوگوں نے اللہ کے قول: "وَالْوَالِدَاتُ يُرُضِعُنَ أَوْلَالِدَاتُ يُرُضِعُنَ أَوْلَادَهُن "(اور مائيں اينے بچول كودودھ يلائيں ) سے استدلال كيا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسم ۲۳۳

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷ر ۲۲۷\_

ان حضرات نے کہا: فقہ کے ایک اصول' عمل بالمصلحۃ''کی وجہ سے آیت کے عموم سے اس عورت کو مستثنی کیا گیا ہے جودود دھ نہیں پلاتی اور اس وجہ سے کہ عرف میں بیعورت دودھ پلانے کی مکلّف نہیں ہے، پس بیعرف بمنزلہ شرط کے ہے (۱)۔

#### رضاعت میں ماں کاحق:

۵ - اگر ماں اپنے نیچ کو دودھ پلانے کی خواہش مند ہوتو اس کوموقع دیناواجب ہے۔

خواہ وہ مطلقہ ہو یا باپ کے نکاح میں ہو، جمہور فقہاء کا یہی قول ہے، اس وجہ سے کہ اللہ تعالی نے فرمایا:"لاتُضارَّ وَالِدَةٌ بِوَلِدِهَا"(۲) (نہ کسی ماں کو تکلیف پہنچائی جائے اس کے بچہ کے باعث)۔

اوراسے بچے کو دودھ پلانے سے بازر کھنا اس کو نقصان پہنچانا ہے، اوراس وجہ سے کہ وہ دوسرے کے مقابلہ میں بچے پر زیادہ شفیق اور مہر بان ہوتی ہے، نیز اس کا دودھ بچے کے لئے عموماً زیادہ خوشگوار اور موافق ہوتا ہے، شافعیہ کا ایک قول میہ ہے کہ شوہر، اس کو دودھ پلانے سے روک سکتا ہے خواہ بچہ اس کا ہویا دوسرے کا، جیسا کہ وہ عورت کو اجازت کے بغیر گھرسے باہر جانے سے روک سکتا ہے (س)۔

## رضاعت کی اجرت میں ماں کاحق:

۲ - ماں، دودھ پلانے کی اجرت مثل کا مطالبہ کرسکتی ہے،خواہ وہ باپ کے نکاح میں ہویا نہ ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:''فَإِنْ

- (۱) الفوا كهالدواني ۲ / ۰۰ ا، حاشية الدسوقي ۲ / ۵۲۵ \_
  - (۲) سورهٔ بقره ۲۳۳\_
- (۳) المغنى كر ۷۲۷، نهاية الحتاج ۷۲۲۲، أسنى المطالب ۳۸۵، حافية الدسوقي ۷۲۲۲،۱۲، اين عابرين ۷۷۲،۷۷۵،

أَدُ ضَعُنَ لَكُمُ فَا ٰتُو هُنَّ أَجُورَهُنَّ ''<sup>(1)</sup> (پھروہ لوگ تمہارے لئے رضاعت کریں توتم انہیں ان کی اجرت دو)۔ شافعیہ اور حنابلہ کا یہی مذہب ہے (۲)۔

حفیہ نے کہا: اگر باپ کے نکاح میں ہویااس کی عدت میں ہوتو اجرت کا مطالبہ نہیں کر سکتی، اس لئے کہ اللہ تعالی نے اس پر دیانةً دودھ پلانااس قید کے ساتھ واجب کیا ہے کہ باپ پراس عورت كانفقه واجب مو، الله تعالى في فرمايا: "وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزُقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُونِ"(")(اورجس كا بجرب ال كذمه اس کی (ماؤں) کا کھانااور کپڑاموافق دستور کے )۔اورعورت جب تک باپ کے نکاح یا اس کی عدت میں ہو، باپ اس کے نفقہ کا ذمہ دارہے،اس کے برخلاف، جبعورت اس کے نکاح میں نہ ہواور نہ اس کی عدت میں ہوتواس صورت میں نفقہ کی جگہ اجرت واجب ہوگی، نیزاس کئے کہ مطلقہ بائنہ کو جب کہ اس کا نفقہ باپ سے منقطع ہو چکا ہے بلامعا وضد دودھ پلانے برمجبور کرنااس کونقصان پہنجانا ہے،اس کئے عورت، نکاح سے خارج ہونے کے بعد دودھ بلانے کی اجرت لے سکتی بِ (٢) ، الله تعالى في فرمايا: "لَا تُضَارُّ وَالِدَةٌ بِوَلِدِهَا" (٥) (نه كسي ماں کو تکلیف پہنچائی جائے اس کے بچہ کے باعث )۔اگر ماں اجرت مثل سے زیادہ کا مطالبہ کرےاور باپ کو بلا معاوضہ یا اجرت مثل پر دودھ بلانے والی عورت مل رہی ہوتو باپ کے لئے جائز ہے کہ بچے کو اس سے لے لے، اس وجہ سے کہ ماں نے ناحق کا مطالبہ کر کے اپنا حق ساقط كرديا اوريه الله ك اس قول مين داخل موكى: "وَإِنُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۳۳<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع ،ابن عابدین ۲۷۵/۲\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ بقره رسم

تَعَاسَوُتُمُ فَسَتُوُ ضِعُ لَهُ أُخُولِی ''<sup>(1)</sup> (اوراگرتم با ہم کَثَمَاش کروگے تو رضاعت کوئی دوسری کرےگی)۔

اوراگرباپ کومال کے مطالبہ سے کم پردودھ پلانے والی عورت نمل رہی ہوتو ماں کاحق رضاعت ساقط نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ دوسری عورت کے ساتھ اجرت میں مساوی ہے، لہذاوہ رضاعت کی زیادہ مستحق ہوگی، جبیبا کہ اگر دونوں میں سے ہرایک اجرت مثل کا مطالبہ کرتے ہی تھم ہے (۲)۔

مالکیہ نے کہا: اگر ماں دودھ پلانے والی عورتوں میں سے ہو اور باپ کے نکاح میں ہوتو وہ دودھ پلانے کی اجرت کا مطالبہ نہیں کرسکتی، اس لئے کہ شریعت نے اس پردودھ پلانا واجب کیا ہے، لہذا ایک امرواجب پروہ کسی اجرت کی مستحق نہیں ہوگی، اور شریف عورت ایک امرواجب پروہ کسی اجرت کی مستحق نہیں ہوگی، اور شریف عورت جودودھ نہیں پلاتی، اور مطلقہ کواجرت کے مطالبہ کاحق ہے اگر چہدودھ پلانے کے لئے وہ متعین ہویا باپ کو بلا معاوضہ دودھ پلانے والی کوئی عورت مل رہی ہو سے

دوم-رضاعت پرمرتب ہونے والے احکام: ۷-رضاعت پرنسب کے بعض احکام مرتب ہوتے ہیں:

الف- نکاح حرام ہوجاتا ہے، خواہ رضاعت، عورت کے زمانہ اسلام میں پائی گئی ہو یا اس کے زمانہ کفر میں ، اس وجہ سے کہ نبی کریم علیلیہ کا ارشاد ہے: "یحرم من الرضاعة ما یحرم من النسب "(م) (رضاعت سے وہ چیزیں حرام ہوجاتی ہیں جو

- (۱) سورهٔ طلاق ۱۷.
- (۲) أسنى المطالب ٣/ ٣٥٥، المعنى ٤/ ١٢٤، ابن عابدين ٢/ ٩٧٥\_
  - (٣) حاشية الدسوقي ٥٢٦/٢،الفوا كهالدواني ١٠١/٢\_
- (۴) حدیث: "یحوم من الرضاعة ما یحوم من النسب" کی روایت بخاری (۴) حدیث الفتی ۲۵۳ طبع السلفیه) اور مسلم (۲/۲۱ طبع الحلبی) نے حضرت عبدالله بن عباس سے کی ہے۔

نسب سے حرام ہوتی ہیں ) ، عنقریب اس کی تفصیل آئے گی۔ ب-محرم ہونا ٹابت ہوتا ہے جس کے نتیجے میں نظر وخلوت جائز ہوجاتی ہیں اور جن فقہاء کے نزدیک عورت کے چھونے سے وضو

ٹوٹ جا تا ہےان کے نز دیک اس کے چھونے سے وضونہیں ٹوٹنا۔

باقی رہےنسب کے بقیداحکام جیسے میراث، نفقہ، آزادی بسبب مکیت، قصاص کا ساقط ہونا، مال کی چوری میں ہاتھ کا نہ کا ٹاجانا، کڑکے کے دین کی وجہ سے قید نہ کیا جانا، مال یانفس پر ولایت تو یہ چیزیں رضاعت سے ثابت نہیں ہوتیں، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۱)۔

حرمت پیدا کرنے والی رضاعت اوراس حرمت کی دلیل: ۸ - حرمت پیدا کرنے والی رضاعت کے تین ارکان ہیں: ۱ - مرضع (دودھ پلانی والی عورت)۔

۲ – دودھ پینے والا بچہ۔

س-رورهـ

اول- دودھ بلانے والی عورت:

9 - دودھ پلانے والی عورت، جس کے دودھ سے حرمت ثابت ہوتی ہے، اس کے لئے بیشرط ہے:

ا - وہ عورت ہو، مرد کے دودھ سے حرمت ثابت نہیں ہوگی، اس وجہ سے کہ یہ بہت نادر ہے، اور بچے کے لئے غذا بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، اسی طرح چو پائے کے دودھ سے بھی حرمت ثابت نہیں ہوگی، لہذا اگر دو بچے کسی چو پائے کا دودھ پی لیں تو وہ دونوں رضاعی بھائی نہیں ہول گے، اس وجہ سے کہ بھائی ہونے کی حرمت، ماں ہونے کی فہیں ہول گے، اس وجہ سے کہ بھائی ہونے کی حرمت، ماں ہونے کی

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٣/٥١م، القليو بي ٢/٢٠، روضة الطالبين ٩/٣، المغنى ٥/٥٣٥٠ شاف القناع ٢/٥٢٥م.

حرمت کی فرع ہے، جب اس رضاعت سے ماں ہونے کی حرمت ثابت نہیں ہو پارہی ہے تو بھائی ہونے کی حرمت بدرجہ اولی ثابت نہیں ہوگی (۱)۔

۲ - حنفیہ اور شافعیہ نے بیشرط لگائی ہے کہ اس میں ولادت کا امکان ہو، اس طرح کہ وہ حیض کی عمر یعنی ۹ رسال کی ہو پی ہو، لہذا اگر ۹ سال سے کم عمر بیکی کو دودھ پیدا ہوجائے تو اس سے حرمت ثابت نہیں ہوگی، بخلاف اس بی کے جواس عمر کو بینج گئی ہو، اس وجہ سے کہ اگرچہ اس کا بلوغ بالحیض یقینی نہیں ہے، لیکن اس کا احتمال موجود ہے، اگرچہ اس کا بلوغ بالحیض یقینی نہیں ہے، لیکن اس کا احتمال موجود ہے، اور چونکہ رضاعت کا درجہ نسب کے بعد کا ہے اس لئے اس میں احتمال پر اکتفا کرلیا گیا، مالکیہ اس کی شرط نہیں لگاتے، لہذا ان لوگوں کے پہال اس چھوٹی بیکی کے دودھ سے بھی حرمت ثابت ہوجائے گی جو وطی کی طاقت نہیں رکھتی ہے (۲)۔

#### مردہ عورت کے دودھ سے حرمت:

\*۱- جمہور کا مذہب ہے کہ حرمت، جس طرح زندہ عورت کے دودھ سے جمہور کا مذہب ہے کہ حرمت، جس طرح زندہ عورت کے دودھ سے بھی ثابت ہوتی ہے، اس وجہ سے کہ بنچ نے ایک عورت کا دودھ ایسے طریقہ سے پیا ہے کہ اس سے اس کا گوشت بڑھے گا اور ہڈی مضبوط ہوگی، لہذا اس سے حرمت اسی طرح ثابت ہوگی جس طرح زندہ ہونے کی حالت میں ثابت ہوتی، اور اس لئے بھی کہ عورت کا دودھ اس کی زندگی میں پینے اور اس کی موت کے بعد پینے میں بجرزندگی یا نجاست کے کوئی فرق نہیں ہے، اور یہ فرق اثر انداز نہیں ہوتا، اس وجہ سے کہ دودھ مرتانہیں ہے، اور بیفرق اثر انداز نہیں ہوتا، اس وجہ سے کہ دودھ مرتانہیں ہے، اور نجاست کا بھی کوئی اثر نہیں ہوتا، جسیا کہ دودھ

اگرکسی نجس برتن میں نکال لیا جائے اور اس کئے بھی کہ اگر اس کی حیات میں اس کا دودھ نکال لیا جائے اور اس کی موت کے بعد بچہ اسے پی لیے تو حرمت بالا تفاق ثابت ہوجائے گی، نیز اس کئے کہ عورت کی بیتان زندہ نہ ہونے میں برتن سے بڑھ کرنہیں ہے اور نہ عورت، ثبوت نجاست میں مردہ کی ہڈی سے بڑھ کر ہے (۱)۔

شافعیہ نے بیشرط لگائی ہے: دودھ پلانے والی عورت اس وقت کمل زندہ ہو جب اس سے دودھ نکالا جار ہا ہو، لہذا مردہ عورت سے علاحدہ ہونے والے دودھ سے حرمت ثابت نہیں ہوتی ہے، حیسا کہ اس سے وطی کرنے سے حرمت مصاہرت ثابت نہیں ہوتی ہے، خیز اس لئے کہ اس کی موت کی وجہ سے اس کی حرمت ضعیف ہوگئی، نیز اس وجہ سے کہ وہ دودھ ایسے بدن کا ہے جس سے حلت ہوگئی، نیز اس وجہ سے کہ وہ دودھ ایسے بدن کا ہے جس سے حلت وحرمت کا تعلق خم ہو چکا ہے، جیسے چو پایہ، اور اگردودھ اس کی زندگی میں ذال جائے اور اس کی موت کے بعد بیجے کے منہ میں ڈال میا جائے اور اس کی موت کے بعد بیجے کے منہ میں ڈال دیا جائے تو بالا تفاق حرمت ثابت ہوگی (۲)۔

## رضاعت ہے پہلے مل کا ہونا:

اا - جمہور کا مذہب اور حنابلہ کی ایک روایت یہی ہے کہ عورت کے دودھ سے حرمت کے تبوت کے لئے مل کا مقدم ہونا شرط نہیں ہے، چنا نچالی باکرہ کے دودھ سے حرمت ثابت ہوجائے گی، جس سے نہ بھی وطی ہوئی ہواور نہاسے بھی حمل قرار پایا ہو، اس وجہسے کہ اللہ تعالی کا قول عام ہے، ارشاد ہے: "وَ أُمَّهَا تُکُمُ اللَّاتِي أَرُضَعُنَکُمْ "" (اور تمہاری وہ ما ئیں جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا ہے)، اور اس وجہسے کہ وہ عورت ما ئیں جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا ہے)، اور اس وجہسے کہ وہ عورت

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۹س، القليو بي ۲۲/۴، نهاية الحتاج ۲/۷۷، ابن عابدين ۲/۳۰ ماهية الدسوقي ۲/۷۰ م

<sup>(</sup>٢) نهاية الحتاج ٢/١٤/١، ابن عابدين ٢/ ٥٠٣، حاشية الدسوقي ٥٠٢/٢ ٥٠ـ

<sup>(</sup>۱) المغنى ۷/ ۱٬۵۴۰،۵۴۰ الفوا كه الدوانى ۸۸/۲، حاشية الدسوقى ۲/۲۰۵، البروقى ۲/۲۰۵، ابن عابدين ۲/۳۰۰

<sup>(</sup>۲) القليو بي ۱۲٫۳، نهاية المحتاج ۷/۱۷۲، أسني المطالب ۱۵/۳-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۳<sub>-</sub>

کا دودھ ہے، لہذااس سے حرمت کا تعلق ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>، اورامام احمد نے صراحت کی ہے اور یہی رائ<sup>ج</sup> مذہب ہے کہ باکرہ کے دودھ سے حرمت ثابت نہیں ہوگی، اس وجہ سے کہوہ نا در الوجود ہے اور عاد تأ اس سے غذا کا کا منہیں لیا جا تا<sup>(۲)</sup>۔

#### נפم-נפנם

11 - اس کے لئے پیشرط ہے کہ دودھ بیچ کے پیٹ میں پہنچے، پستان سے چوس کر یاحلق میں ٹیچا کر یاناک میں ڈال کر منواہ دودھ خالص ہو، یااس میں کسی سیال شی کی آ میزش ہوجو دودھ پر غالب نہ ہو، بلکہ دودھ ہی اس برغالب ہو،اوراس کی صفات باقی ہوں۔

اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ ملی ہوئی شی نجس ہوجیسے شراب یاطاہر ہوجیسے یانی اور بکری کا دودھ <sup>(س)</sup>۔

۱۲ م-اگردوده مغلوب ہوتواس سے حرمت کے ثبوت کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہے کہ جب دودھ مغلوب ہوتو وہ حرمت میں اثر انداز نہیں ہوتا، اس وجہ سے کہ حکم توشی فالب پر لگتا ہے، نیز اس وجہ سے کہ اس پر دوسری شی کے غلبہ کے سبب اسے دودھ نہیں کہا جا تا (۲۳)۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ دودھ اگر مغلوب ہواوراس کی کوئی بھی صفت باقی نہ ہو، تب بھی اس سے حرمت کا ثبوت ہوجائے گا، بشر طیکہ

بچہ پورا دودھ پی جائے یااس کا کچھ حصہ پیئے، مگر میحقق ہو چکا ہو کہ دودھ پیٹے مگر میحقق ہو چکا ہو کہ دودھ پیٹے میں پہنچ گیا ہے،اس طرح پر کہ بچا ہوا حصہ دودھ کی مقدار سے کم ہو،اور دودھ اتنی مقدار میں ہو کہ اگروہ خالص رہتا تو اس سے حرمت ثابت ہوجاتی (۱)۔

حنابلہ نے کہا: مذہب میر ہے کہ حرمت ثابت کرنے میں ملا ہوا

اور خالص دودھ دونوں کیساں حکم رکھتے ہیں، ملے ہوئے دودھ سے مراد،جس میں کسی دوسری ثنی کی آ میزش ہواورخالص سے مراد،جس میں اس کےعلاوہ کسی دوسری شی کی آ میزش نہ ہو،خواہ اس میں کھانے کی آ میزش ہو پاکسی مشروب کی پاکسی اور شی کی ،خواہ دودھ غالب ہو یا مغلوب، ابوبكرنے كہا: امام احمد كے قول كا قياس بيہ ہے كماس سے حرمت ثابت نہ ہو،اس وجہ سے کہوہ دواہے جومنہ میں ٹیکا دی گئی ہے اورابن حامد سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: اگر دودھ غالب ہوتو حرمت ثابت ہوگی ورنہ ہیں، اس وجہ سے کہ حکم، غالب کے اعتبار سے ہوتا ہے، اوراس وجہ سے کہاس کے مغلوب ہوجانے سے اس کا نام اورمقصد دونوں فوت ہوجاتے ہیں، ابن قد امدنے کہا: پہلے قول کی دلیل پہ ہے کہ مغلوب دودھ کا رنگ جب ظاہر ہوتو اس کا بینا یا یا گیا، اور اس سے گوشت کی پیدائش اور ہڈی کی مضبوطی بھی ہوگی، لہذا اس سے حرمت کا ثبوت ہوجائے گا، جبیبا کہ جب وہ غالب ہو، بیاس صورت میں ہے جب کہ دودھ کی صفتیں باقی ہوں۔ اورا گردودھ زیادہ یانی میں ڈالا جائے اوراس سے یانی میں کوئی تبدیلی نه ہوتواس سے حرمت ثابت نہیں ہوگی ،اس وجہ سے کہ نہ تو وہ ملا ہوا دودھ ہے اور نہاس سے غذائیت حاصل ہوتی ہے، اور نہاس سے گوشت میں نمواور مڈی میں قوت پیدا ہوتی ہے، لہذا وہ نہ توحقیقتاً رضاع ہے اور نہاس کے معنی میں ہے، لہذا اس سے رضاعت کا حکم

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۷/ ۱۷۲، ۱۷۳، وصنة الطالبین ۱۹ سم\_

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، كفاية الأخيار ۸۵/۲،نهاية الحتاج ۷/۱۷۱،الوجيز ۱۰۵/۲

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع۵ر۴۴۴،المغنی ۷ر۴۹۵۰

<sup>(</sup>۳) القليو بي ۱۲/۳، المغنى ۷/ ۵٬۵، ۵٬۵، حاشية الدسوقى ۲/ ۲۰۵، ۵٬۲ الفناع أسنى المطالب ۱٬۵۰۳، ابن عابدين ۲/ ۲۰، ۲۰، کشاف القناع ۸/۳۰ مر۸، ۱۳۰۸، کشاف القناع ۸/۳۰

<sup>(</sup>۷) شرح الدسوقی ۲ ر ۵۰۳،شرح الزرقانی ۴ ر ۲۳۹، المغنی ۷ ر ۵۳۹، کشاف القناع ۷ ر ۷ ۴ ۴، این عابدین ۲ ر ۲ ۹ ۴، بدائع الصنائع ۴ ر ۹ \_

ثابت نہیں ہوگا، قاضی سے مروی ہے: اس سے بھی حرمت ثابت ہوجائے گی، اس وجہ سے کہ بچے کے پیٹ میں دودھ کے اجزاء پائے گئے، لہذا بیاس صورت کے مشابہ ہوگیا جب کہ اس کا رنگ ظاہر ہو(ا)۔

سا - کھانے میں ملا ہوا دودھ اور وہ دودھ جس کی ہیئت بدل گئ ہو اس طور پر کہ وہ پنیر یا مکھن یا مٹھا بن چکا ہواس سے حرمت کے ثابت ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور کا مذہب سے کہ اس سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے، اس وجہ سے کہ دودھ، بچہ کے پیٹ میں بعینہ پہنچا ہے اور اس سے غذائیت حاصل ہوئی ہے، اور حنفیہ نے کہا ہے کہ ایسے دودھ سے حرمت ثابت نہیں ہوتی جو کھانے میں ملا ہوا ہو یا اس کی ہیئت بدل چکی ہو یا اس آگ پر پکادیا گیا ہو، اس وجہ سے کہ اس پر رضاعت کا اطلاق نہیں ہوتا (۲)۔

## متعدد بار دوده پینے کی شرط:

سما - فقہاء کے درمیان اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ پانچ باریااس سے زائد بار دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے، اس سے کم کے بارے میں اختلاف ہے۔

جمہور فقہاء (حنفیہ، مالکیہ اور ایک روایت میں امام احمد) اور بہت سے صحابہ و تا بعین کا مذہب ہے کہ بچہ زیادہ بے یا تھوڑا بے حتی کہ ایک بار بھی چوس لے تو اس سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے، پس شہوت حرمت کی شرط ہیہ ہے کہ دودھ، خواہ اس کی مقدار جو بھی ہو، بچ کے بیٹ میں بہنچ جائے، ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

"وَأُمَّهَا تُكُمُ اللَّاتِی اَرُضَعُنگُمُ" (۱) (اورتہاری وہ ما کیں جنہوں نے تہہیں دودھ پلایا ہے)۔ان لوگوں نے کہا: اللہ تعالی نے حرمت کو رضاعت پر معلق کیا ہے، جہال رضاعت پائی جائے گی، وہال اس کا حکم بھی پایا جائے گا، نیز اس آیت کے موافق حدیث بھی وارد ہے آپ علی ہے نے فرمایا : "یحوم من الرضاعة ما یحوم من الدسب" (۲) (رضاعت سے وہ چیزیں حرام ہوجاتی ہیں جونسب حرام ہوتی ہیں) یہال پر مطلق رضاعت کا ذکر ہے، کسی تعداد کا ذکر نہیں ہے، نیز ہی حدیث ہیں ہے: "کیف بھا و قد زعمت نہیں ہے، نیز ہی حدیث ہیں ہے: "کیف بھا و قد زعمت انھا قد اُرضعت کما" (تم اس کواپنے نکاح میں کیسے رکھ سکتے ہوجب کہ اس کا گمان ہے کہ اس نے تم دونوں کودودھ پلایا ہے)، اس میں بھی دودھ پلانے کی تعداد کے بارے میں تفصیل نہیں پوچی گئی میں ہے۔ میں تفصیل نہیں پوچی گئی میں ہے۔ میں تفصیل نہیں پوچی گئی ہے۔ میں تعداد کے بارے میں تفصیل نہیں پوچی گئی ہے۔ میں ہوجب کہ اس کی تعداد کے بارے میں تفصیل نہیں پوچی گئی ہے۔ میں ہوجہ کے۔

شافعیداور قول شیخ میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ پانچ مرتبہ سے کم دودھ پینے سے حرمت ثابت نہیں ہوتی، یہ حضرت عائشہ، حضرت ابن مسعود اور حضرت ابن زبیر سے مروی ہے اور عطاء وطاؤس بھی اسی کے قائل ہیں،ان حضرات کی دلیل حضرت عائشہ کی روایت ہے، انہوں نے کہا:"کان فیما أنزل من القرآن (عشر رضعات معلومات فتوفی معلومات فتوفی رسول الله عَلَیْ الله عَلیْ الله عَلَیْ الله عَلیْ الله

<sup>(</sup>۱) المغنی۸رو۵۳۹،،۰۵۳۹

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یحوم من الرضاعة ما یحوم من النسب" کی تخریخ فقره نمبر کم میل گذر یکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کیف بها و قد زعمت أنها أرضعتكما" كی روایت بخاری (۳) (الفتح ۱۵۲/۱۵ طبع السّلفیه) نے حضرت عقبه بن حارث سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ۸/۸، الفواكه الدوانی ۸/۸، حاشیة الدسوقی ۵۰۲/۲ کشاف القناع ۴/۸٬۲۴۵، بدایة المجتهد ۳۱/۲

<sup>(</sup>۵) حديث عائشة: "كان فيما أنزل من القرآن"كي روايت مسلم (١٠٧٥/١

میں'' دس بار متعین دودھ یینے سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے''تھا، پھر وه'' یانچ بار دودھ پینے'' سے منسوخ ہوگیا،اورآ پ علیہ کی وفات بھی ہوگئی ،اور بہآیات،قرآن میں پڑھی جاتی تھیں )۔

حضرت عائشہ کے اس تول کا مطلب' واللہ اعلم' یہ ہے کہ اس آیت کی تلاوت بہت بعد میں منسوخ ہوئی، یہاں تک که آپ کی وفات ہوگئی اور بعض لوگوں کو اس کی تلاوت کے منسوخ ہونے کی اطلاع نہیں ہوئی، جب انہیں اس کی تلاوت کے منسوخ ہونے کی خبر ملی تو انہوں نے اس کی تلاوت ترک کردی، اور اس بات پرسب کا اجماع ہوگیا کہ اس کے تکم کے باقی رہنے کے باوجوداس کی تلاوت نہیں کی جائے گی۔ یہاں صرف تلاوت منسوخ ہے، حکم منسوخ نہیں ہے، پیرٹنخ کی ایک شم ہے۔

10 - اس میں اس بات کی شرطنہیں ہے کہ دودھایک طرح کا ہواور اس کے پیٹ میں پہنچنے کا طریقہ ایک ہو، چنانچہ اگر بچہ ایک باریستان سے دودھ چوسے اورایک باربرتن سے پیئے ، اورایک باراس کے حلق میں ڈالا جائے اور ایک بارینیر کی شکل میں کھائے اس طرح یانچ بار ہوجائے تو اس سے حرمت ثابت ہوجائے گی ، جولوگ کئی بار دودھ ینے کی شرط لگاتے ہیں ان کے یہاں بیٹھی شرط ہے کہ متفرق طور پر بیہ

دودھ کے متعدداور متفرق ہونے کا مدار عرف پر ہے، کیونکہ نہ لغت میں اس کا کوئی ضابطہ ہےاور نہ شریعت میں ۔

ایک باراور چند باریینے کا معیار،عرف اوروہ چیزیں ہیں جو يمين ميںمعتبر ہوتی ہیں اور جب درمیان میں لمبافصل ہوجائے تو اسے متعدد مانا جائے گا۔

اگر بجہ دودھ ییئے، پھر اعراض کرتے ہوئے اسے چھوڑ دے

اورکسی دوسرے کام میں مشغول ہوجائے پھر دوبارہ وہ دودھ پیئے توبیہ دوبار پینا ہوگا، اور اگر دودھ پلانے والی عورت دودھ پلانا بند کردے پھر دوبارہ اسے دودھ پلائے تو شافعیہ کے اصح قول پر وہ دوبار پینا ہوگا،جبیبا کہ بیچ کے جیموڑنے کی صورت میں ہوتا ہے، حنابلہ کا را جح قول بیرہے کہ وہ ایک بار دودھ پینا ہوگا،اگر بچہ پیتان کومنہ سے نکال دے اور فورا اسے دوبارہ منہ میں لے لے یا ایک بیتان حیصوڑ کر دوسری اختیار کرلے یا پہلی پیتان کے دودھ کے ختم ہوجانے کی وجہ سے دوسری کی طرف منتقل ہوجائے پایستان کومنہ میں لے کر چوسے بغیراس سے کھیاتا رہے یا سانس توڑ دے، یا درمیان میں ہلکی سی نیند سوجائے یاعورت اٹھ کھڑی ہواورکسی چھوٹے موٹے کام میں مشغول ہوجائے پھر دوبارہ دودھ ملانے گئےتوان تمام صورتوں میں تعدر نہیں موگا بلکہ بیایک باردودھ پلانامانا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

> سوم- دودھ پینے والا بچہ: الف- دودھ معدے تک پہنچ جائے:

١٦- اس كے لئے شرط ہے كەدودھ معدے تك بنني جائے، دودھ یینے سے یا منہ یا ناک میں ڈالنے سے،اگرچہ بچے سور ہا ہو،اس وجہ سے کہ حرمت کا سبب دودھ سے غذائیت کا حصول، گوشت کی پیدائش، مڈی کی مضبوطی اور بھوک کا ازالہ ہے، تا کہ جزئیت کا رشتہ قائم ہوجائے اور بیابت صرف اس شی سے حاصل ہوگی جومعدے تك پينچ حائے۔

البته کان یا پیشاب کی نالی میں دودھ ٹیکانے یا پاخانے کے

<sup>=</sup> طبع کلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>١) أسنى المطالب ١٤/١/٩، نهاية المحتاج ١/١٤١، سبل السلام ١٢١٦، القلبويي بهر ٦٣، المغني ٧/ ٥٣٦،٥٣٥، كشاف القناع ٥/ ٥، ٢٨م، روضة الطالبين9ر 4\_

مقام میں حقنہ کرنے سے حرمت ثابت نہیں ہوگی <sup>(۱)</sup>۔

ب- دودھ پینے والا بچہدوسال کا نہ ہو: 21 - فقہاء کے درمیان اس سلسلے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ بچہ جب دوسال سے کم کا ہوتو اس کے دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے۔

مت دوسال باقی رہے گی، نیز حدیث میں ہے: "لا رضاع إلا ما کان في الحولین" (ا) (رضاعت وہ ہے جودوسال کے اندرہو) اور امسلمہؓ کی مرفوع حدیث میں ہے: " لا یحرم من الرضاعة إلا مافتق الأمعاء في الثدي و کان قبل الفطام "(۲) (صرف اس رضاعت سے حرمت ثابت ہوتی ہے جو آنتوں کو کشادہ کردے، پیتان میں ہواوردودھ چھڑانے کی مدت سے بل ہو)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لارضاع إلا ما کان فی الحولین" کی روایت دار قطنی ( ۲۸ مرد کا طبع دارالهاین ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے اور انہوں نے اس کے موقوف ہونے کو تیج قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لایحرم من الرضاعة إلا مافتق الأمعاء کی روایت ترندی (۲) حدیث (۳۹۹۳ طبع اکلی) نے حضرت ام سلمہ سے کی ہے اور کہا ہے کہ حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲٫۹، القليو بي ۲٫۳، ۱۹، بدائع الصنائع ۱۹٫۸، أسن المطالب ۱۲،۳۸، المغنی ۲٫۵، شاف القناع ۴٫۵۵، حاشية الدسوقی ۲۲، ۵۰۳، مالکيه نے کہا: پاخانه کے مقام میں حقنه کرنے سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رس۳۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ لقمان رسما\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ احقاف ر ۱۵ ـ

فرمایا: "أرضعیه حتی یدخل علیک" (اسے دودھ پلادوتا که وه تمهارے پاس آسیس)، مؤطاامام مالک کی ایک روایت میں ہے: "أرصعیه خمس رضعات" (۱) (اسے پانچ بار دودھ پلادو) اس طرح وہ ان کے رضاعی بیٹے کے درجہ میں ہوگئے۔

ال حدیث کو حضرت عائشہ نے اختیار کیا ہے، اور دیگراز واج مطہرات نے اس کو اختیار کرنے سے انکار کیا ہے، جب کہ حضرت عائش نے حضور علی ہے ہیں روایت کی ہے :"المرضاعة من الجاعة" (۲) (رضاعت بھوک سے ہے)، کین انہوں نے قصد رضاعت اور قصد تغذیہ میں فرق کیا ہے، اس بنا پراگر تغذیہ مقصود ہوتو اس سے حرمت ثابت نہیں ہوگی، سوائے اس صورت کے کہ وہ دودھ چھڑانے سے پہلے ہو۔

یہ عام لوگوں کو دودھ پلانے کی بات ہے، البتہ پہلی صورت اگر اس کومحرم ِ بنانے کی ضرورت کے پیش نظر ہوتو وہ جائز ہے۔

مجھی ضرورت کے تحت وہ چیزیں جائز ہوجاتی ہیں جو بلاضرورت جائز نہیں ہوتیں، یہ قول قابل توجہ ہے۔

اور کہا: بالغ شخص کی رضاعت سے ، آمد ورفت اور خلوت کے حق میں حرمت ثابت ہوجاتی ہے ، جب کہ اس کی پرورش اس گھر میں اس طور پر ہوئی ہو کہ لوگ اس سے شرم نہ کرتے ہوں ، بیرحاجت کے سبب ہے اور بیر حضرت عائشہ، عطاء اور لیث کا مذہب ہے (۳)۔

10- مالکیہ نے کہا: ثبوت حرمت کے لئے شرط یہ ہے کہ بچہ دو
سال کے اندر یااس سے ایک یا دومہینہ زیادہ دودھ پیئے اور یہ کہ
دوسال گذر نے سے پہلے اس کا دودھاس طرح نہ چھڑا دیا جائے
کہ کھانے کی وجہ سے دودھ سے بے نیاز ہوجائے ، چنانچہ اگراس
کا دودھ چھڑا دیا جائے اور کھانے کے سبب دودھ سے بے نیاز
ہوجائے ، پھر دوسال کے اندراندر دودھ پیئے تو اس سے حرمت
ثابت نہیں ہوگی (۱)۔

امام ابوحنیفہ نے کہا: جس مدت رضاعت سے حرمت ثابت ہوتی ہے، وہ ڈھائی سال ہے، اس مدت کے بعد حرمت ثابت نہیں ہوتی، خواہ بچے نے اس مدت کے دوران دودھ چھوڑا ہو یا نہ چھوڑا ہو، ہوتی، خواہ بچے نے اس مدت کے دوران دودھ چھوڑا ہو یا نہ چھوڑا ہو، ان کی دلیل اللہ تعالی کا یہ قول ہے: "وَ أُمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِیُ أُرُضَعُنَکُمْ "(۲) (اور تمہاری وہ ما ئیں جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا ہے )۔ انہوں نے فرمایا: اللہ تعالی نے مطلق رضاعت سے حرمت کو ثابت کیا اور زمانہ رضاعت سے کوئی تعرض نہیں فرمایا، مگر چونکہ اس ثابت پر دلیل موجود ہے کہ یہاں ڈھائی سال کے بعد کا زمانہ مراد نہیں بات پر دلیل موجود ہے کہ یہاں ڈھائی سال کے بعد کا زمانہ مراد نہیں انہوں نے اس کے ماسوامیں آیت کے اطلاق پڑل کیا جائے گا(۳) انہوں نے اس آیت سے بھی استدلال کیا ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "وَ حَمُلُهُ وَ فِصَالُهُ قَلَا ثُونُ نَهُورًا "(اور اس کا حمل اور اس کی دودھ چھڑائی تیس مہینوں میں ہو یاتی ہے )۔ یعنی ان دونوں میں کی دودھ چھڑائی تیس مہینوں میں ہو یاتی ہے )۔ یعنی ان دونوں میں ہو یاتی ہے کہ ایک کی مدت میں ماہ ہے۔

<sup>=</sup> ۲۳/۴، حاشیة الدسوقی ۲۲ ۳۰ ۵، الفوا که الدوانی ۸۸/۲، مجموعه فتاوی ابن تیبیه ۲۳/۴ اختیارات (۲۸۳،الإنصاف ۲۸۳۹-۹

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) سورهٔ احقاف ر ۱۵ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أرضعیه حتی یدخل علیک" کی روایت مسلم (۱۰۷۷ / ۱۰۵۰ طبع اکلی ) نے کی ہے، اور امام مالک کی روایت الموطا (۲۰۵/۲ ، طبع الحلی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الرضاعة من الجاعة" کی روایت بخاری (الفتح ۲/۹ اطبع السلفیه) اور مسلم (۷/۸۷۱ اطبع الحلبی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۴/ر۲، ابن عابدين ۲ ر ۴۰ م، المغنى ۱۸۳۲ م. کشاف القناع (۳) بناية المحتاج کر ۱۲۹۳ م، القليو بي

رضاعت سے نکاح کی حرمت:

1-وہ لوگ جودودھ پینے والے بیچ پر حرام ہوجاتے ہیں:
19- فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ دودھ پینے والے بیچ پر وہ عور تیں حرام ہوجاتی ہیں جواس پر نسب سے حرام ہوتی ہیں اوروہ سات ہیں، جن کا ذکر "حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ اُمُّهَا تُکُمُ " (ا) میں کیا گیا ہے، اوروہ ما کیں، بیٹیاں، بہنیں، پھوپھیاں، فالا کیں، جھیپیاں، بھانجیاں ہیں، رضاعی ماں اور بہن کی حرمت کا شوت کتاب اللہ میں بھراحت موجود ہے، ارشاد باری ہے: "وَأُمَّهَا تُکُمُ اللَّاتِی أَرْضَعَنکُمُ وَأَخُواتُکُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ " (۱) دودھ تیلیا ہے اور تہماری (اور تہماری وہ ما کیں جنہوں نے تمہیں دودھ پلایا ہے اور تہماری دودھ شریک بہنیں)۔ اور بیٹی کی حرمت تابع ہوکر ہے، کیونکہ جب دودھ شریک بہنیں)۔ اور بیٹی کی حرمت تابع ہوکر ہے، کیونکہ جب بہن حرام ہے تو بیٹی تو بدرجہاولی حرام ہوگی۔

البتہ بقیہ محارم کی حرمت، حدیث سے ثابت ہے، آپ السیالیہ نے فرمایا: "یحرم من الرضاعة ما یحرم من النسب" (")

(رضاعت سے وہ رشتے حرام ہوجاتے ہیں جونسب سے حرام ہوتے ہیں)، محرم ہونااس وجہ سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ حرمت کی فرع ہے، ایس دودھ پلانے والی عورت، دودھ پینے والے بیچ پر حرام ہوجائے گی، اس وجہ سے کہ وہ اس کی مال ہے، اور اس عورت کے سوجائے گی، اس وجہ سے کہ وہ اس کی مال ہے، اور اس عورت کے نسبی یارضاعی ماں باپ، بیچ کے نانا، نانی ہیں، اگروہ نیجی ہے تو نانا سے اس کا نکاح حرام ہوگا، اور اگر بیج ہے تو نانی سے اس کا نکاح حرام ہوگا، اور اگر بیج ہے تو نانی سے اس کا نکاح حرام ہوگا، دودھ پلانے والی مال کی رضاعی اولا داس کی نسبی اولا دکی طرح ہوگا، دودھ پلانے والی مال کی رضاعی اولا داس کی نسبی اولا دکی طرح ہیں، لہذا اس عورت کی نسبی یا رضاعی اولا داس کی نبین

ہیں، خواہ وہ سب اس بی کے کے رضاعی باپ سے ہوں یا کسی اور سے، خواہ وہ سب اس سے پہلے پیدا ہوئے ہوں یا اس کے بعد، اس لئے کہ وہ سب اس کے بھائی بہن ہیں، ارشاد باری ہے: ''وَ أَحَوَ اتُكُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ ''(۱) (اور تہاری دودھ شریک بہنیں)۔اللہ تعالی نے رضاعی ماں کی بیٹیوں اور دودھ پینے والے بیچ کے درمیان حرمت اور اخوت کو مطلقا ثابت کیا ہے اور بہن، بہن میں کوئی تفریق نہیں کیا ہے، یہی حکم اس کی نواسیوں اور اس کی پوتیوں اور اس سے نیچ درجے کی لڑکیوں کا ہوگا (۲)۔

#### ۲-مرضعه ( دودھ بلانے والی عورت ):

• ۲- مرضعہ پراس کے رضائی بیٹے کے بیٹے، اور پوتے، پر پوتے وغیرہ ینچے تک حرام ہیں، اس پراس بیچ کے اصول جیسے باپ، دادا حرام نہیں ہیں، اور نہاس کے باپ یا دادا کی اولا دجیسے اس کے بھائی، چیا اور ماموں، چنا نچہ بیلوگ مرضعہ اور اس کی بیٹی، اور بہن سے شا دی کر سکتے ہیں، الغرض رضاعت سے دودھ پینے والے بیچ کے اصول اور ان کی اولا د تک حرمت نہیں پہنچتی (۳)۔

#### ٣- صاحب لبن شوهر:

۲۱ - صاحب لبن (مرضعه کا وه شوہر ہے جس سے اس کو دودھ اترا ہو) فقہاء کی اصطلاح میں اس کولبن افحل کہا جاتا ہے، اس سے بھی حرمت رضاعت متعدی ہوتی ہے، چنا نچہ اس شخص پر وہ بچی حرام ہوجاتی ہے جس کواس کی بیوی نے دودھ پلایا ہو، اس وجہ سے کہ وہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>٣) حديث: "يحوم من الوضاعة ما يحوم من النسب" كَي تَحْرَ تَحَ فَقَر ه / ٤ مِيلُ الْرَجِكِي \_

<sup>(</sup>۱) سوره نساءر ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۴ ر۳، ۴، القليو بي ۳ ر ۲ ۲۴، ۲۴، أسني المطالب ۱۳۹۳، ۱۸، حاشية الدسوقي ۲ ر ۴۰، المغني ۲ ر ۵۷۱، کشاف القناع ۲ ر ۷۰ ـ ۷ ـ

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع<sub>-</sub>

اس کی رضاعی بیٹی ہے، اور وہ بچی اس شخص کے ان لڑکوں پر بھی حرام ہوجائے گی، جومرضعہ کے علاوہ کسی دوسری بیوی سے ہیں،اس وجہ سے کہ وہ اس کے رضاعی بھائی ہیں، اسی طرح وہ بچی مرضعہ کے علاوہ اس کی کسی دوسری بیوی سے پیدا شدہ بچیوں کے بیٹول پرحرام موجائے گی، اس وجہ سے کہ وہ سب اس کی رضاعی باب شریک بہنوں کے بیٹے ہیں ، اور اگر اس کی دو بیو بول میں سے ہرایک، ایک ایک بچے کو دودھ پلائے جن کا باہم کوئی رشتہ نہ ہوتو بیدونوں رضای بای شریک بھائی ہوجائیں گے، اور اگر ان دونوں میں ہے کوئی بچی ہوتو ہا ہم نکاح کرنا حرام ہوجائے گا،اس وجہ سے کہ یہ دونوں رضاعی باب شریک بھائی بہن ہیں، دودھ یینے والی بچی، رضاعی ماں کےشوہر کے آباء واجداد پرحرام ہوجائے گی ،اس وجہہ سے کہ وہ اس کے رضاعی باپ کے واسطے سے اس کے دا دا ہیں اور اس کے بھائیوں پر حرام ہوگی ،اس لئے کہ وہ اس کے رضاعی چھا ہیں، اور اس کی بہنیں، دودھ پینے والے بیچے کی کھوپھیاں ہیں، لہذااس پرحرام ہوجائیں گی، صاحب لبن اور دودھ پینے والے نیچ کی نسبی ماؤں اور بہنوں کے درمیان حرمت نہیں ہے (۱)۔ ۲۲ – صاحب لبن سے حرمت کے متعدی ہونے کی دلیل: حضرت عائشٌ کی روایت ہے، انہوں نے فرمایا: ابوالقعیس کے بھائی آگے نے یردہ کا حکم نازل ہونے کے بعدمیرے پاس آنے کی اجازت مانگی، میں نے کہا: بخدا میں اس وقت تک اجازت نہیں دوں گی جب تک کہ حضور علیلة سے بوچھ نہ لول، کیونکہ ابوالقعیس کے بھائی نے مجھے دودھ نہیں یا یا ہے، بلکہ دودھ تو ابوالقعیس کی بیوی نے یا یا ہے، بہرحال حضور میرے یاس آئے تو میں نے کہا: اے اللہ کے رسول!

مرد نے تو مجھے دورھ پلایا نہیں ہے دودھ تواس کی بیوی نے پلایا ہے،
آپ نے فرمایا: "ائذنبی له فإنه عمک تربت یمینک" (اسے
اجازت دے دو، اس وجہ سے کہ وہ تمہارے پچاہیں تیرا ہاتھ خاک
آلودہو)۔

عروہ نے کہا: حضرت عاکش فرماتی ہیں: تم لوگ رضاعت سے
ان کو حرام قرار دو جونسب سے حرام ہوتے ہیں (۲) حضرت
ابن عباس سے سوال کیا گیا: ایک شخص نے دوعور توں سے شادی کی،
ان میں سے ایک نے کسی لڑکی کو اور دوسری نے کسی لڑکے کو دودھ
پلایا تو کیا وہ لڑکا، لڑکی سے شادی کرسکتا ہے، جواب دیا: نہیں، نطفہ
ایک ہے (۳)۔

سعید بن مسیّب ؓ، ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن ؓ، سلیمان بن بیارؓ، عطاً، نخعیؓ، ابوقلا بہؓ کا مذہب ہے کہ لبن فخل سے حرمت ثابت نہیں ہوتی، بعض صحابہ سے بھی یہی مروی ہے (۴)۔

باپ ہونے کا ثبوت خواہ موت یا طلاق کے بعد ہو: ۲۳ - دودھ سے باب ہونا ثابت ہوجاتا ہے،خواہ طلاق یا موت

کے بعد ہو، زمانہ مخضر ہویازیادہ۔

اگرکوئی شخص اینی بیوی کوطلاق دے یااس کو چھوڑ کروہ انقال

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۸ ۴۴۳، المغنی ۲۸ ۲/۵۷۱/۱۵، بدائع الصنائع ۸۸ ۳، ۴، اُسنی المطالب ۳۸ ۱۸، روضة الطالبین ۲۹،۵۱، بدایة المجتبد ۲۲ ۳۳، عاشهٔ الدسوقی ۲۷ ۲ ۵۰ ۳۰۰۰

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشة قالت: "إن أفلح أخا أبهی القعیس" کی روایت بخاری (الفّح اسلم ۳۳۸۶ طبع الحلمی ) نے کی ہے، اورالفاظ مسلم کے ہیں۔ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حضرت عائشہ کے قول: "حرموا من الرضاعة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۰/۹طبح السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٩،١٦،١٩أسنى المطالب ١٨،١٣، أمغنى ١٩١٨، ١٩٣٢، بدائع الصنائع ٢٨،١١٠ عابدين ١١١١٣، حاشية الدسوقى ٢٢،٥٠٨، ١٩٠٥، الفواكه الدوانى ١٩٩٢\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۱/۲۷۵\_

کرجائے اور اس کو دو دھ ہو، اور وہ شادی کرنے سے بل کسی بچے کو دودھ پلادے تو دودھ پینے والا بچے، طلاق دینے والے یا میت کا رضا عی بیٹا ہوجائے گا، اس کی موت یا طلاق سے اس کی جانب ہونے والی دودھ کی نسبت ختم نہیں ہوگی، خواہ اس بچے نے دودھ، عدت کے دوران پیا ہو یا اس کے بعد، وہ مدت کمی ہو یا مخضر، دودھ منقطع ہوا ہو یا نہ منقطع ہوا ہو، اس وجہ سے کہ کوئی الیمی چیز پیدا نہیں ہوئی، جس کی دودھ کی نسبت کی جائے، لہذا وہ برستوراسی کی جانب منسوب رہے گا، جمہور فقہاء کا یہی مذہب ہے (ا)۔

اگروہ عورت عدت کے بعد کسی دوسرے مرد سے شادی کرلے اور اس سے بچہ پیدا ہوتو پیدائش کے بعد دودھ دوسرے شوہر کا ہوگا، خواہ دودھ ختم ہوکر دوبارہ ہوا ہویا ختم ہی نہ ہوا ہو، کیونکہ دودھ لڑکے کے تابع ہے اورلڑ کا دوسرے شوہر کا ہے۔

اوراگردوس سے شوہر سے اس کوکوئی بچہ نہ ہو، اور پہلے کا دودھ علی حالہ باقی ہونہ زیادہ ہونہ کم تو وہ دودھ پہلے شوہر کا ہوگا، خواہ دوسر سے مردسے مورت کو حمل ہویا نہ ہو، اس وجہ سے کہ دودھ پہلے شوہر کا تھا، اورکوئی الیی نئی بات بھی نہیں ہوئی ہے کہ اس سے وہ دودھ دوسر سے کا ہوجائے، لہذاوہ پہلے ہی کا باقی رہے گا۔

اگر عورت دوسرے شوہر سے حاملہ ہوجائے اور حمل کے سبب دورھ میں اضافہ ہوجائے تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ اور شافعیہ نے اپنے قول اصح میں فرمایا: جب تک ولادت نہ ہو، دودھ پہلے شوہر کا ہے۔

اور حنابلہ نے کہا: دودھ دونوں کا ہے ، کیونکہ حمل ہونے سے دودھ میں اضافہ ہونے کا واضح مطلب بیہے کہ وہ دوسرے کا ہے اور

پہلے کے دودھ کے باقی رہنے کا تقاضا میہ ہے کہ اصل دودھاس کا ہو، لہذا دودھ کو دونوں کی جانب منسوب کردینا ضروری ہے (۱)۔

#### زنا كرنے والے كے دودھ سے حرمت كا ثبوت:

۲۹ - اگرعورت کوزناسے بچہ پیدا ہو،اوراسے دودھاتر آئے، پھروہ کسی بچے کو پلاد ہے وہ دودھ پینے والا بچہ اس کا بیٹا ہوجائے گا،اس پرفقہاء کا اتفاق ہے<sup>(۲)</sup>، کیونکہ بچے نے اس کا دودھ حقیقاً پیاہے، اوروہ اس کی طرف منسوب ہے۔

فقہاء کا دودھ پینے والے بچے اور اس آدمی کے درمیان ثبوت حرمت کے بارے میں اختلاف ہے، جس کی وطی سے دودھ پیدا ہوا ہے، چنا نچیشا فعیدا ور حنا بلہ میں خرقی اور ابن حامد کے نزدیک شیر خوار بچدا ورصاحب لبن کے درمیان حرمت کے ثبوت کے لئے بیشرط ہے کہ دودھ ایسے حمل کا ہو جو وطی کرنے والے کی جانب منسوب کیا جاسکے، بعنی وطی نکاح یا شبہ نکاح میں ہو۔

اوراگر دودھ زنا کے حمل سے اترا ہوتو بچہ اور زانی کے درمیان حرمت ثابت نہیں ہوگی، کیونکہ وہ نا قابل احترام دودھ ہے، اور اس وجہ سے کہ ان دونوں کے درمیان کی حرمت باپ بننے کی حرمت کی فرع ہے، جب باپ بننے کی حرمت ثابت نہیں ہوگی تو اس کی فرع مجھی ثابت نہیں ہوگی، حنفیہ کے یہاں یہی رائح ہے (۳)۔

مالکیہ اور حنابلہ میں ابو بکر عبدالعزیز نے کہا، حنفیہ کی بھی ایک روایت یہی ہے: لبن فخل سے حرمت ثابت ہوجائے گی اگر چیدودھ

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۹ر۱۸، أسنى المطالب ۳ر۱۸، بدائع الصنائع ۱۲، المغنى ۷۸۸،۵۴۷ - ۵۴۸،۵۴۷

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٩ر١٦، أسنى المطالب ٣ر٢١٨، ، المغنى ٢/ ٥٢٣، بدائع الصنائع ١٣ر٩-

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۱۲/۹، أسنى المطالب ۳/۸۱۸، المغنى ۵٬۴۲۷، بدائع الصنائع ۲۸٬۳۸۲ بن عابدين ۲/۱۱۲، كشاف القناع ۲۵٬۳۴۵ م

زنا سے پیدا ہوا ہو، اوران لوگوں نے کہا: اس وجہ سے کہ بیالیمی چیز ہے کہاس سے حرمت ، مرضعہ تک پہنچ جاتی ہے،لہذ ااس وطی کرنے والے تک بھی پہنچ جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

ہوجائے گی۔

ا گرشوہر بچے کا افار، دودھ پینے کے بعد کر ہے واس سے رضیع اگرلعان کے بعد بچے کواپنی جانب منسوب کر لے تو وہ رضیع سےنسب ثابت نہیں ہوتااس سے رضاعت بھی ثابت نہیں ہوتی <sup>(۲)</sup>۔

ہےجس سے حرمت متعدی ہوتی ہے، لہذا اس میں مباح اور حرام برابر ہوں گے، جیسے وطی ، کیونکہ وطی کرنے والے سے لڑ کا اور دودھ دونوں پیدا ہوئے ، پھرلڑ کے اور وطی کرنے والے کے درمیان حرمت ٹابت ہوتی ہے تواسی طرح دودھ بھی لڑ کے اور وطی کرنے والے کے درمیان حرمت پیدا کردے گا، اور اس لئے بھی کہ وہ الی رضاعت

لعان کے ذریعہ (رشتہ کی ) نفی کر دہ لڑ کے کا دودھ: ۲۵ – اگرم ضعه کاشو ہراس کے نیجے کا لعان کے ذریعہ ا کارکردے پھروہ اس کے ساتھ کسی چھوٹی بچی کواس کا دودھ پلادے توشوہراور دودھ یینے والے بیچ کے درمیان حرمت ثابت نہیں ہوگی ، کیونکه اس کی طرف سے لڑ کے کی نفی ہے اس کی جانب دودھ کی نسبت کی بھی نفی

کی بھی اس طرح نفی ہوجائے گی جیسا کہ بیجے کی نفی ہوجاتی ہے۔ بھی اس کی جانب منسوب ہوجائے گا،خلاصہ پیرہے کہ ہروہ شخص جس سے نسب ثابت ہوتا ہے،اس سے رضاعت ثابت ہوتی ہے اورجس

رضاع سے حاصل شدہ مصاہرت سے حرام ہونے والی عورتين:

۲۲ - الف- بیوی کی رضاعی مال اور دادی او پر تک حرام ہیں،خواہ بیوی کے ساتھ ہمبستری ہوئی ہویانہ ہوئی ہو۔

ب- رضای باپ اور دادا کی بیوی او پر تک حرام ہیں، خواہ باپ اور دادانے اس کے ساتھ وطی کی ہو یانہ کی ہو، جبیبا کہ اس پراس کے سبی باپ کی بیوی حرام ہے۔

ج-رضاعی بیٹے، پوتے اور نواسے کی بیویاں نیچے تک حرام ہیں،خواہ ان لوگوں نے بیوی کے ساتھ ہمبستری کی ہو یانہ کی ہو،جیسا کہاس پر اس کی نسبی اولا د کی بیویاں حرام ہیں۔

د- بیوی کی رضاعی بیٹی، بوتی ینچے تک حرام ہیں، اگر بیوی سے وطی کی ہو،لہذاا گراس ہے وطی نہ کی ہوتو شوہر پراس کی رضاعی اولا دحرام نہ ہوگی جبیبا کہنب میں ہوتا ہے۔

ھ-عورت اوراس کی رضاعی بہن یا پھوچھی یا خالہ کو نکاح میں جمع کرنا ر(ا) ہے (ا)۔

## نکاح کے بعد کی رضاعت:

۲۷ - وہ رضاعت جس سے حرمت کا ثبوت ہوجا تا ہے، اگر نکاح کے بعد واقع ہوتو اس سے نکاح ختم ہوجاتا ہے۔جیسا کہ اگر وہ رضاعت ابتداء ہوتو نکاح صحیح نہیں ہوتا،اس وجہ سے کہ حرمت کے دلائل میں نکاح کے وقت کی رضاعت اور بعد میں پیش آنے والی رضاعت کے درمیان فرق نہیں ہے، پھر نکاح کے بعد کی رضاعت ہے بھی تو نکاح کے ختم ہونے کے ساتھ ساتھ ہمیشہ کے لئے حرمت

<sup>(1)</sup> روضة الطالبين ٩/ ٢٢، أسنى المطالب ١٣/ ٢١، ٢٢، واضة الدسوقي ٢ر ٥٠٥، بدائع الصنائع مهر ١٣٠ المغنى ٢ ر ٥٨١\_

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، حاشية الدسوقي ۲ / ۴ ، ۵ ، ۵ • ۵ ، الفوا كهالدواني ۲ / ۸۹ ، شرح فتح القدير ١٣ ١٣ طبع إحياء التراث العربي بيروت، حاشيه ابن عابدين

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

ثابت ہوتی ہے اور بھی ہمیشہ کے لئے حرمت ثابت نہیں ہوتی، چنانچہ اگراس شوہر کے پاس کوئی کم س بیوی ہو، جس کوکوئی الی عورت دودھ پلا دے جس کی لڑکی اس شوہر پر حرام ہو، (جیسے اس کی نسبی یا رضاعی ماں یااس کی دادی، نانی یا بٹی یا پوتی یا باپ کی بیوی یا بہو یا بھا بھی اگور یہ پلانا ایسے طریقہ پر ہوکہ اس سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے تو نکاح فنخ ہوجائے گا، اور وہ شوہر پر ہمیشہ کے لئے حرام ہوجائے گی، اس وجہ سے کہوہ اس کی بہن یا پھوپھی یا خالہ یا پوتی یا جسیجی ہوجائے گی۔ اور اگر دودھ باپ، بیٹا اور بھائی کے علاوہ کا ہوتو حرمت ثابت نہیں ہوگی اس لئے کہ وہ زیادہ سے زیادہ ان لوگوں کی ربیبہ زیر پرورش) ہوگی اور وہ ان پرحرام نہیں ہے (زیر پرورش) ہوگی اور وہ ان پرحرام نہیں ہے (

اوراگراس کی کمسن ہیوی کواس کی دوسری ہیوی دودھ پلادے تو دودھ پلانے والی بڑی ہیوی کا نکاح فوراً فاسد ہوجائے گا،اوروہ شوہر پر ہمیشہ کے لئے حرام ہوجائے گا،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے،اس وجہ سے کہ وہ اس کی ہیوی کی ماں ہوگئ، اور ماں، بیٹی کے صرف نکاح سے حرام ہوجاتی ماں ہوگئ، اور ماں، بیٹی کے صرف نکاح سے حرام ہوجاتی ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا:''و اُمَّهَاتُ نِسَائِکُمُ''(۱) (اور تمہاری ہیویوں کی ما کیں)۔اس میں اس کے ساتھ وطی کی شرطنہیں لگائی گئی ہے، باقی رہی چھوٹی ہیوی تواگر بڑی نے اس کوشوہر کا دودھ پلا نے والی ہیوی کے اس کوشوہر کا دودھ پلا نے والی ہیوی کے ساتھ وطی کی ہے تو اس کا نکاح فسح ہوجائے گا اوروہ شوہر پر ہمیشہ کے لئے حرام ہوجائے گی،اس وجہ سے کہ وہ اس کی رضا عی بیٹی یا ایسی رہیبہ ہوچکی ہے جس کی ماں کے ساتھ اس نے ہمیستری کی ہے۔

اوراگراس نے شوہر کے علاوہ کسی اور کا دودھ پلایا ہے اور اس بر شوہر نے مرضعہ کے ساتھ جماع بھی نہیں کیا ہے تو چھوٹی ہوی اس پر ہمیشہ کے لئے حرام نہیں ہوگی، یہ فقہاء کے یہال متفق علیہ مسکلہ ہے، اس وجہ سے کہ وہ الی ربیبہ ہے جس کی ماں سے اس نے صحبت نہیں کی ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَإِنْ لَمْ تَکُونُواْ اَدَ خَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا کُونَا کَ عَلَیْکُمُ "(ا) (لیکن اگر ابھی تم نے ان ہو یوں سے صحبت نہ کی ہوتو تم پر کوئی گناہ نہیں)۔ جمہور فقہاء کے نزدیک نکاح فسی ہوجائے گا، اس لئے کہ ماں اور بیٹی کا نکاح میں جمع ہونا ممنوع ہوجائے گا، اس لئے کہ ماں اور بیٹی کا نکاح میں جمع ہونا ممنوع ہے۔ (۲)۔

اس موضوع سے متعلق بہت سی تفریعات ہیں جنہیں بڑی کتابوں کے بابرضاعت میں دیکھا جاسکتا ہے۔

> وہ چیزیں جن سے رضاعت ثابت ہوجاتی ہے: ۲۸ - رضاعت، اقرار یابینہ سے ثابت ہوتی ہے۔

#### رضاعت كااقرار:

۲۹ - اگرکوئی آ دمی کسی عورت سے شادی کرے پھر کہے: یہ میری رضاعی بہن یابٹی ہے تو نکاح فنخ ہوجائے گا۔

اگریدا قرار جماع سے پہلے ہواور عورت اس کی تقیدیق کرتے تو اسے مہزنہیں ملے گا،اوراگروہ اس کی تکذیب کرے تو اسے نصف مہر ملے گا۔

اورا گرعورت کے: وہ میرا رضاعی بھائی ہے اور وہ اس کی

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_(1) أسنى المطالب سلر ۱۹ م، بدائع الصنائع ۴۸ر ۱۰۱۱، روضة الطالبين ۱۹ - ۲۰، دار) کشنی ۱۸ - ۲۰، داشیة الدسوقی ۷۸ - ۵۰۵، شرح الزرقانی ۴۸ - ۲۵، شرح الزرقانی ۴۸ / ۲۵، ۲۵ م

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۳۔

<sup>(</sup>۱) سوره نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب ۲۱/۳، روضة الطالبين ۲۲/۹، بدائع الصنائع ۱۸۱۱، ابن عابدين ۲/۴، حاشية الدسوقي ار۵۰۵، المغنى ۷/۹۴۵، كشاف القناع

تکذیب کردے اور وہ عورت بینہ نہ پیش کر سکے تو بیعورت اس شوہر کی حکما بیوی ہے۔

بیاس صورت میں ہے جب کہ اقرار ،ممکن ہواور اگر ممکن نہ ہواس طور پر کہ کہے: فلاں عورت میری رضاعی بیٹی ہے جب کہ وہ اس سے عمر میں بڑی ہوتو بیاقر ارلغوہوگا (۱)۔

#### اقرارىد رجوع كرنا:

• سا-جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ جب اقرار سیحے ہوجائے، پھراقرار
کرنے والا یا دونوں اس سے رجوع کرلیں تو قضاء اسے قبول نہیں کیا
جائے گا، البتہ فیما بینہ و بین اللہ بیمعاملہ اس کے علم پرموقوف ہوگا، اگر
وہ جانتا ہے کہ معاملہ اس کے قول کے مطابق ہے تو وہ عورت اس پر
حرام ہوجائے گی اور دونوں کے درمیان رشتہ کاح نہیں رہے گا،
اورا گراسے معلوم ہے کہ وہ جھوٹا ہے تو نکاح علی حالہ باتی رہے گا، اور
اس کا قول جھوٹ ہوگا، اس سے عورت اس پرحرام نہیں ہوگی، اس لئے
کہ حرام کرنے والی شی در حقیقت رضاعت ہے نہ کہ اس کا قول۔
حفیہ نے کہا: اگر وہ اپنے اقرار پر قائم رہے اس طور پر کہ کہے:

حفیہ نے لہا: اگروہ اپنے افرار پر قائم رہے اس طور پر کہ ہے:
یہ درست ہے، تو دونوں کے درمیان تفریق کر دی جائے گی، اور اگریہ
کے کہ مجھ سے غلطی ہوگئ یا وہم ہوگیا تو ان دونوں کے درمیان تفریق
نہیں کی جائے گی، اور اس کا رجوع کرنا قبول کیا جائے گا۔

اگر زوجین اس بات پرمتفق ہوجائیں کہ دونوں کے درمیان ایسی رضاعت موجود ہے جوموجب حرمت ہے تو دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے گی، اورمقررہ مہرساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ دونوں نکاح کے سرے سے فاسد ہونے پرمتفق ہیں، لہذا اگر وہ

عورت حرمت سے ناواقف ہواور شوہر نے اس کے ساتھ ہمبستری کی ہوتو مقررہ مہر فاسد ہوجائے گا اور مہر مثل واجب ہوگا، اس لئے کہ وہ ایسی عورت کے حکم میں ہے جس کے ساتھ وطی بالشبہ کی گئی ہو، اور اگر اس نے حرمت سے واقف ہونے کے باو جود شوہر کو وطی پر قدرت دی ہوتواسے کچھ ہیں ملے گا، کیونکہ وہ زانیہ ہے اور اس نے اپنے کو ازخود شوہر کے حوالے کیا ہے، اور اگر اس سے وطی نہ کی گئی ہوتب بھی یہی حکم شوہر کے حوالے کیا ہے، اور اگر اس سے وطی نہ کی گئی ہوتب بھی یہی حکم ہو ہے، کیونکہ دونوں سرے سے نکاح کے فاسد ہونے پر متفق ہیں، اور اس سے وطی بھی نہیں کی گئی ہے، لہذا کوئی الیسی چیز نہیں ہے جس سے مہر واجب ہو۔

مالکیدنے کہا: اسے صرف چوتھائی دینارسونا ملے گا، اورا گرشو ہر رضاعت کا اقرار کرے اور عورت اس کا افکار کرتے و نکاح کے باطل ہونے کا حکم لگایا جائے گا، اور دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے گا، اور دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے گا، اور اگر اس کے ساتھ ہمبستری ہوئی ہواور نکاح بھی صحیح ہوتو شوہر پر مقررہ مہر لازم ہوگا، اورا گر نکاح فاسد ہوتو مہر حال ازم ہوگا، اورا گر نفل کا اس کے ساتھ ہمبستری نہ ہوئی ہوتو مقررہ مہر کا نصف یا مہر مثل کا اس کے ساتھ ہمبستری نہ ہوئی ہوتو مقررہ مہر کا نصف یا مہر مثل کا نصف لازم ہوگا، اس وجہ سے کہ شوہر کا قول عورت کے خلاف اس کے حقوق کے ساقط کرنے کے بارے میں قابل قبول نہیں ہے اور شوہر پر اس کا قول اپنے حق لیعنی عورت کو اپنے او پر حرام کرنے اور اپنے نکاح کو فسح کرنے کے بارے میں اقرار کے سبب لازم ہوگا، اور اپنے نکاح کو فسح کرنے کے بارے میں اقرار کے سبب لازم ہوگا، اور اس کا قول اس کے ذمہ واجب شدہ مہر کے بارے میں قابل قبول نہیں اس کا قول اس کے ذمہ واجب شدہ مہر کے بارے میں قابل قبول نہیں

یداس صورت میں ہے جب کہ کوئی بینہ نہ ہوا ور شوہر کو وطی سے قبل عورت سے تسم لینے کاحق ہے، اورا گرمہر مثل ، مقررہ مہر سے کم ہوتو وطی کے بعد بھی یہی تکم ہے، اورا گربیوی قسم کھانے سے انکار کر دیتو

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٣٢٣، بدائع الصنائع ٣٨، ١٠ المغنى ٧ر٥٦٠، نهاية المحتاج ١٨٢٨، ابن عابدين ٢٨١٢، شرح الزرقاني ٣٨٢، الخرشي

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

شو ہر سے تتم لی جائے گی ، اور وطی سے پہلے عورت کو پچھ نہیں ملے گا ،
اور وطی کے بعد عورت کے لئے مہر مثل سے زیادہ پچھ بھی واجب نہیں ہوگا (۱)۔

#### بیوی کااقرار رضاعت:

ا ۳- جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ بیوی اگراپنے اور شوہر کے درمیان رضاعت کا دعوی کرے، اور شوہراس کا انکار کرے اور کوئی بینہ نہ ہوتو نکاح فنح نہیں ہوگا، اس لئے کہ بیاس پرعا ند شدہ حق ہے، اور اگروطی سے قبل ہوتو اس کومہر نہیں ملے گا، اس وجہ سے کہ اسے اس بات کا اقرار ہے کہ وہ اس مہرکی مستحق نہیں ہے۔

اوراگرعورت، مہر پر قبضہ کرچکی ہے تو شوہر کواس سے واپس لینے کاحق نہیں ہے،اس وجہ سے کہاں بات کا اقرار ہے کہ وہ عورت کاحق نہیں ہے،اس وجہ سے کہاں بات کا اقرار کرے کہا سے بیٹم تھا کہ وہ اس کی بہن ہے اور وہ اس پرحرام ہے، اور وطی کے لئے شوہر سے راضی تھی تواس کو مہر نہیں ملے گا،اس وجہ سے کہاں نے اقرار کیا کہاس نے اپنی خوشی سے زنا کیا ہے،اوراگر وہ ان مذکورہ اشیاء میں سے کسی ایک کا بھی ا نکار کر ہے تواسے مہر ملے گا، اس لئے کہ وہ وطی باشبہ ہے اور یہ ظاہر حکم میں اس کی بیوی ہے، کیونکہ اس کا قول شوہر باشبہ ہے اور یہ ظاہر قبل قبول نہیں ہے (۲)۔

شافعیہ نے کہا: اگر بیوی رضاعت کا اقرار کرے اور شوہراس کا انکار کرے تو دیکھا جائے گا کہ اس بیوی نے شوہر سے اپنی رضامندی سے شادی کی ہے، اس طور پر کہ اس نے اپنی اجازت میں اس شوہر کی

تعیین کی ہے، توشو ہر ہے تتم لے کراس کی بات مان کی جائے گی،اس کئے کہ عورت کی اجازت میں اس بات کا اقرار ہے کہ وہ شوہر کے لئے حلال ہے،لہذااس کےخلاف اس کی کوئی بات نہیں مانی جائے گی، اور رضاعت کے نہ ہونے پر شوہر کے شم کھالینے کے بعد، رشتے 'زوجیت بظاہر برقراررہے گا،اورا گرعورت کی شادی اس کی رضا مندی ہے نہ ہوئی ہو بلکہ اس کی اجازت کے بغیر جبرا ہوئی ہو یا اس نے شوہر کی تعیین کے بغیرا جازت دی ہوتو ان حضرات کا اصح قول یہ ہے کہ جب تک اس نے شوہر کوانی وطی پراینے اختیار سے قدرت نہ دی ہو، اس کی میین کے ساتھ اس کی بات مان لی جائے گی، اس وجہ سے کہ ہوسکتا ہے کہاس کا دعوی صحیح ہوا دراس سے بل اس عورت سے اس کے منافی کوئی بات نہیں یائی گئی ہے، لہذا بیز کاح سے پہلے کے اقرار کے مشابہ ہوگا ،اورا گرشو ہرنے وطی کرلی ہواور عورت کواس کا حکم معلوم نہ ہواوراس نے وطی پر قدرت اپنے اختیار سے دی ہوتو اسے مہرشل ملے گا مقررہ مہزنہیں ملے گا،اس لئے کہ وہ اپنے مستحق نہ ہونے کا اقرار کررہی ہے،اورا گرعورت نے مہریر قبضہ کرلیا ہوتوشو ہراس سے واپس نہیں لےسکتا،اس وجہ سے کہ شوہر کے خیال میں وہ مہراس کا ہے، اورا گرشو ہرنے اس کے ساتھ وطی نہ کی ہو یاعورت،حرمت سے باخبر ہواور وطی پر قدرت اس نے اپنے اختیار سے دی ہوتو اسے کچھ بھی نہیں ملے گا،اس لئے کہ وہ اپنی خوشی سے زنا کرنے والی ہے، اور رضاعت کا انکار کرنے والے سے اس بات کی قتم لی جائے گی کہاس کوعلم نہیں ہے،اس وجہ سے کہوہ غیر کے فعل کی نفی کررہاہے،اور اس کے مدعی سےاس کے طعی طور پروا قع ہونے پرنشم لی جائے گی<sup>(ا)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۹۳۹، نهاية المحتاج ۱۸۳،۱۸۳، أسنى المطالب ۲۲۵،۵۲۲، ۲۵

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷را ۵۹۲،۵۹۲، این عابدین ۲ر ۱۲ ۴م، الحرثی ۴۸ را ۱۸ ا

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج ۷/ ۱۸۳، ۱۸۳، روضة الطالبين ۹/ ۳۵،۳۴، أسنى المطالب سر ۳۲۵،۴۲۸ م

.....

#### رضاعت کی گواہی کا نصاب:

۱۳۲ – رضاعت کی شہادت کے نصاب کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ کا فذہب ہے کہ اس کا شبوت عادل لوگوں کی شہادت سے ہوتا ہے، وہ دومر دہوں یا ایک مر داور دوعور تیں، اس سے کم کی شہادت یا صرف عورتوں کی شہادت قابل قبول نہیں ہوگی، ان حضرات کی دلیل حضرت عرش کا قول ہے، انھوں نے فر مایا: رضاعت کے سلسلے میں دوسے کم کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی ہے بات صحابہ کی موجودگی میں ہوئی اور اس پر کسی کی طرف سے نکیر نہیں ہوئی، اس طرح موجودگی میں ہوئی اور اس پر کسی کی طرف سے نکیر نہیں ہوئی، اس طرح میں جو گیا۔

اوراس وجہ سے کہ بیان چیزوں میں سے ہے جن پر مرد
فی الجملہ مطلع ہوجاتے ہیں، لہذاصرف عورتوں کی گواہی قبول نہیں ک
جائے گی، کیونکہ اصول شریعت میں صرف عورتوں کی گواہی بوقت
ضرورت معتبر مانی گئی ہے، بیاس صورت میں ہے جب کہ جس چیز پر
گواہی دینی ہے، اس پر مرد مطلع نہ ہوسکیں، اور جب مردوں کا اس پر
فی الجملہ مطلع ہوناممکن ہوتو ضرورت نہیں پائی جائے گی۔

مالکیہ نے کہا: رضاعت دومردوں یا ایک مرداور دوعورتوں کی گواہی سے مطلقا ثابت ہوتی ہے، عقد سے پہلے ہویا اس کے بعد، اور بے شعور لڑکے کے بارے میں عقد سے پہلے والدین میں سے کسی ایک کے اقرار پر عمل در آمد کیا جائے گا اگرچہ وہ ماں ہو، دونوں کا اقرار اگرایک ساتھ ہوتو بدرجہ اولی عمل کیا جائے گا، لہذ ااگراس کے بعد عقد ہوتو فنخ کر دیا جائے گا، عقد کے بعد ان دونوں کا اقرار معتبر ہوگی، یا جمعتر ہوگی، یا دوعورتوں کی گواہی معتبر ہوگی، یشر طیکہ عقد سے پہلے رضاعت کی بات دوعورتوں کی گواہی معتبر ہوگی، یا شرطیکہ عقد سے پہلے رضاعت کی بات عام ہو، اور ایک عورت کی گواہی رضاعت کی بات عام ہو، اور ایک عورت کی گواہی رضاعت کی بات کام ہو، اور ایک عورت کی گواہی رضاعت کی بات کام ہو، اور ایک عورت کی گواہی رضاعت کی بات کی عام ہونے کی صورت

#### میں بھی قبول نہیں کی جائے گی۔

شا فعیہ نے کہا: رضاعت کا ثبوت دومردوں کی گواہی اورایک مرداوردوعورتوں اور چارعورتوں کی گواہی سے ہوگا، اس وجہ سے کہ یہ وہ چیز ہے جس پرمردشاذ و نادر ہی مطلع ہوتے ہیں، چارعورتوں سے کم کی گواہی سے رضاعت ثابت نہیں ہوگی۔

حنابلہ نے کہا: رضاعت کا ثبوت، معتبر عورت کی گواہی سے ہوگا، ان حضرات نے عقبہ کی حدیث سے استدلال کیا ہے، انہوں نے فرمایا: میں نے ام بحی بنت الی اہاب سے شادی کی تو ایک کالی باندی نے آ کر کہا: میں نے تم دونوں کو دودھ پلایا ہے، میں حضور عصلیہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آ پ علیہ سے یہ بتایا تو آپ علیہ نے فرمایا: "کیف بھا وقد زعمت أنها أرضعت کما" (ا) رتم اس کے ساتھ س طرح رہ سکتے ہو جبکہ اس کا بیگان ہے کہ اس نے تم دونوں کو دودھ پلایا ہے)، اس سے پہت چاتا ہے کہ اس سلسلے میں ایک عورت کی گواہی کا فی ہے۔

باقی رہااقر اررضاعت تو دومردوں کی شہادت کے بغیروہ ثابت نہیں ہوگا، یہ شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں ہے (۲) ۔ تفصیل'' باب الشہادة''میں موجود ہے۔

رضاعت میں زوجین کی ماؤں کی شہادت کا اعتبار: ۱۳۷۳ مالکیہ کا مذہب بیہ ہے کہ زوجین کے درمیان رضاعت کے سلسلے میں ان کی ماؤں کی شہادت قبول کی جائے گی ، جبیبا کہ دواجنبی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کیف بها وقد زعمت أنها أرضعتكما" كی تخر تَ فقره / نمبر ۱۵میں گذر چکل ہے۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۸۲۸ مونتي الدسوقي الصنائع ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۳۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي المونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي المونتي ۱۸۲۸ مونتي ۱۸۲۸ مونتي المونتي ال

عورتوں کی گواہی قبول کی جاتی ہے، اس کئے کہان میں تہمت کمزور درجہ کی ہے۔

شافعیہ نے کہا: اگر رضاعت کے گوا ہوں میں عورت کی ماں یا اس کی بیٹی ہوتو اگر شوہر مدعی ہواور عورت اس کا انکار کر رہی ہوتو اس کی گواہی قبول کی جائے گی۔

یمی حکم اس صورت میں بھی ہوگا جب کہ ماں یا بیٹی کسی دعوی کے بغیر حسبۂ للدگواہی دے، اگر چہ بیوی کے مدعی ہونے کا احتمال ہے، اس لئے کہ دعوی کے بغیر شہادت، رضاعت میں قبول کی جاتی ہے۔

اورا گرعورت مدى ہوتو تہمت كى وجہ سے قبول نہيں كى جائے گ، اس كئے كہ بيہ طے شدہ امر ہے كہ فرع كے حق ميں اصل كى گواہى قبول نہيں كى جاتى ہے (۱)۔

#### مرضعه کی شهادت:

ا سات تہا مرضعہ کی اپنے فعل پر گواہی حدیث عقبہ کی وجہ سے تبول کی جائے گی، اس وجہ سے کہ وہ ایسا فعل ہے جس سے اس کو کوئی مقصود نفع حاصل نہیں ہوگا، اور نہ وہ اس سے کوئی ضرر ہی دفع کر سکتی ہے، لہذا اس سلسلے میں اس کی گواہی کا اعتبار ہوگا، جبیبا کہ دوسر سے کے فعل پراس کی شہادت معتبر ہوتی ہے، حنابلہ کا یہی مذہب ہے۔

شافعیہ اور مالکیہ نے کہا: دوسرے کے ساتھ اس کی گواہی قبول کی جائے گی، شافعیہ نے دوسرے گواہی قبول کی جائے گی، شافعیہ نے دوسرے گواہوں کے ساتھ اس کی گواہی کے قبول ہونے کے لئے بیشر طلگائی ہے کہ وہ اجرت کی طلب گار نہ ہو، لہذ ااگروہ رضاعت کی اجرت طلب کرے گی تو تہمت کی وجہ سے قبول نہیں کی جائے گی (۲)۔

(۲) نهایة الحتاج ۷/ ۱۸۵، روضة الطالبین ۹/۹ ۳۰، مغنی ۷/ ۵۵۹، الخرشی ۴/ ۳۴۳\_

شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ رضاعت کی وہ گواہی مقبول ہوگی جو تفصیلی ہو، گواہ کا صرف اتنا کہنا کافی نہیں ہوگا کہ دونوں کے درمیان رضاعت ہے، بلکہ اس بات کا ذکر کرنا واجب ہوگا کہ کب اور کتنی بار دودھ پلایا ہے، مثلاً کہے: میں گواہی دیتا ہوں کہ اس نے اس عورت کا پانچ متفرق بار دودھ پیا ہے، اور خالص دودھ اس کے جوف معدہ تک دوسال کے اندریا اس سے پہلے پہنچا ہے، اس لئے کہ اس سلسلے میں علماء کا اختلاف ہے (۱)۔

#### كافركى رضاعت:

۳۵-اگرکوئی مسلمان کسی ذمی عورت کا دودھ اس طرح پی لے جس
سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے تو اس پر اس کی بیٹیاں اور اس کے تمام
فروع اور اصول حرام ہوجائیں گے، جیسا کہ ایک دودھ پلانے والی
مسلمان ہو، اس لئے کہ نصوص میں کا فرومسلم کے درمیان کوئی فرق
نہیں ہے، مالکیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، نیز دیگر
مذاہب کے قواعد اس کے خلاف نہیں ہیں (۲)۔

#### بدكارغورت كے دودھ سے رضاعت:

الم ۱۳ - امام احمد بن حنبل نے کہا: بدکار عورت اور مشرک عورت کا دودھ بینا مکروہ ہے، اس وجہ سے کہ بسااوقات یہ بدکاری میں مرضعہ کے مشابہ ہونے کا سبب بنتا ہے، اس سے وہ عورت اس بیچ کی مال ہوجاتی ہے جس سے اس کو عار حاصل ہوتا ہے، اور طبعی طور پر عار محسوں کرنے سے اس کا نقصان ہوتا ہے، مشرک عورت اپنے شرک محسوں کرنے سے اس کا نقصان ہوتا ہے، مشرک عورت اپنے شرک کے باوجود اس دودھ پینے کے سبب قابل احترام مال بن جائے گی، اور بسا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ دودھ پینے والا بچے اس کی جانب مائل

- (۱) نهایة الحتاج ۷/ ۱۸۵، المغنی ۷/ ۵۵۹، روضة الطالبین ۹/ ۳۸،۳۷ \_
  - (۲) الخرشي ۴ر۱۸۲،المغنی ۷ر ۵۶۳،۵۶۲ ـ

<sup>(</sup>۱) نهاية المختاج ۸ رسوسه الطالبين ۱۸۲۳، الخرش ۱۸۲۸، الفواكه الدواني ۱۸۰۶-

ہوجاتا ہے اور اس کے دین کو پیند کرنے لگتا ہے ، عمر بن الخطاب اور عمر بن عبدالعزیز سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: دودھ مشتبہ ہوتا ہے ،
لہذا کسی یہودی ، نفر انی اور زنا کا رعورت کا دودھ نہ پیا جائے اور احمق عورت کا دودھ پینا مکروہ ہے ، تا کہ بچے حماقت میں اس کے مشابہ نہ ہوجائے (۱)۔

مرضعه اوراس کے رشتہ دارول کے ساتھ صن سلوک:

2 سا - مرضعه کا اس شخص پر تل ہے، جس کواس نے دودھ پلایا ہے،
اگرچہ دودھ اجرت پر پلایا گیا ہو، اس کی دلیل تجاج اسلمی کی بیصدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے کہا: "یا رسول الله! مایذھب عنی مذمة الرضاعة ؟قال: الغرة العبد أو الأمة "(۱) (اے اللہ کے رسول! کون سی چیز میری طرف سے رضاعت کا حق ادا کرے گی،
آپ عیالیہ نے فرمایا: مملوک، غلام یاباندی)۔

قاضی نے کہا: مطلب یہ ہے کہ س چیز سے رضاعت کا حق جھ سے ساقط ہوسکتا ہے کہ اس کے اداکر نے سے میں مرضعہ کے تمام حق کو اداکر نے والا ہوجاؤں، اہل عرب اس بات کو لینند کرتے تھے کہ وہ دودھ چھڑا نے کے وقت دودھ پلانے والی عورت کو اجرت کے علاوہ بھی چھودیں، حدیث میں اس کے بارے میں سوال کیا گیا ہے۔ خطابی نے '' المعالم'' میں اس کا مطلب یہ بتایا ہے کہ اس نے

خطابی نے '' المعالم' میں اس کا مطلب سے بتایا ہے کہ اس نے تہماری خدمت کی جب کہتم بچے تھے، اس نے تمہاری پرورش کی جب کہتم چھوٹے تھے، الہندا اس کے حق کو ادا کرنے اور اس کے احسان کا بدلہ دینے کے لئے اس کو ایک خادم دو جو اس کی خدمت

کرے اور کام کاج میں اس کی مددکرے، اس حدیث سے استدلال
کیا گیاہے کہ دودھ چھڑاتے وقت مرضعہ کوعطیہ دینامستحب ہے، اور
یہ جھی مستحب ہے کہ وہ عطیہ غلام یا باندی ہو، اس لئے کہ وہ بیش قیمت
مال تھے، اسی وجہ سے اسے ''غرہ'' کہا گیاہے (۱)۔

جیبا کہ خود حضور علیہ کے عمل سے بھی معلوم ہوتا ہے، چنانچہ ابوفیل کی روایت ہے، انھوں نے کہا:"رأیت النبی علیہ قسم لحما بالجعرانة، قال أبوالطفیل: و أنا يومئذ غلام أحمل عظم الجزور إذ أقبلت امرأة حتى دنت إلى النبي علیہ فقالوا: فبسط لها رداء ه فجلست علیه، فقلت: من هی؟ فقالوا: هذة أمه التي أرضعته" (میں نے حضور علیہ کومقام جرانه میں گوشت تقسیم کرتے ہوئے دیکھا، ابوفیل نے کہا: میں ان دنوں نو جوان لڑکا تھا اوراونٹ کی ہڈی ڈھور ہاتھا، اسے میں ایک عورت آئی اور نبی کریم علیہ کے گریب ہوگئ، آپ نے اس کے لئے اپنی چادر اور نبی کریم علیہ کی شریب ہوگئ، آپ نے اس کے لئے اپنی چادر اور نبی کریم علیہ کی رضائی ماں ہیں )۔

اور عمر بن سائب سے مروی ہے کہ ان کو یہ معلوم ہوا کہ رسول اللہ علیہ ایک روز تشریف فرما تھے، اتنے میں آپ کے رضاعی والد تشریف لائے تو آپ نے ان کے لئے اپنے کپڑے کا ایک حصہ بچھا دیا جس پروہ بیٹھ، پھر آپ علیہ کی ماں آئیں تو ان کے لئے اس کپڑے کا دوسرا حصہ بچھا دیا جس پروہ بیٹھیں، پھر آپ کے رضاعی بھائی آئے تو آپ کھڑے ہوئے اور ان کو اپنے سامنے بیٹھا یا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷ر ۵۶۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث تجاج الأسلمی: "مایذهب عنی مذمة الرضاعة" کی روایت ابوداؤد (۲ م ۵۵۳ شخیق عزت عبید دعاس) اور ترمذی (۳۸ م طبع الحلمی ) نے کی ہے، اور ترمذی نے اسے حسن صحیح کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عون المعبود ۲۹/۲۹ بسنن الي داؤد ۲ر ۵۵۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث أنی اطفیل: "رأیت النبی النبی النبی الله الله الله المعوالة" کی روایت ابوداؤد (۱۵ سمت حقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی سند میں جہالت ہے، جسیا کہ مزی کی" المتهذیب "(۱۲/۵ اطبح الرسالہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث عمر بن السائب: "أنه بلغه أن رسول الله عَلَيْنِ كان جالسا

اصطلاح میں سہم وہ حصہ ہے جومجاہدین کے لئے مال غنیمت میں مقرر ہے، سہم اور رضح کے درمیان تعلق سے کہ '' سہم'' مقررہ حصہ ہے اور'' رضح'' وہ ہے جو سہم سے کم ہواور اس کی تعیین امام کی صوابدیدسے ہو۔

## ب-تنفيل:

سو- دو تنفیل' لغت میں نفل سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں مال غنیمت۔

اصطلاح میں تنفیل وہ اضافی مال ہے جو مال غنیمت کے سہام کے علاوہ ہو، اور جس کا امام یا اس کے نائب نے اس شخص کے لئے وعدہ کیا ہو جو ایسے کارنا مے انجام دے جو دشمن کی ہزیمت کا باعث بنیں (۱)۔

'' رضح'' اور'' تنفیل'' کے درمیان تعلق سے کہ دونوں مال غنیمت کاغیر معین حصہ ہیں۔

#### ج-سُلُب:

مم - "سلب" نفت میں وہ لباس وغیرہ ہے جوانسان کے جسم پر ہو، کہا جاتا ہے: "سلبته أسلبه سلبا" جبتم اس كالباس وغيرہ چھين لو۔

اصطلاح میں سلب وہ چیزیں ہیں جن کو ایک مقابل دوسرے مقابل سے جنگ میں چھین لے،خواہ وہ چیزیں اس کے جسم پر ہوں یا اس کے ساتھ ہوں جیسے لباس ، تھیار اور سواری (۲)۔

سلب اور رضخ کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ' سلب' سہم سے زیادہ ہوتا ہے اور' رضح'' وہ عطیہ ہے جو سہم سے کم ہو۔

## ضر رک

#### تعريف:

ا-''رضح'' کا لغوی معنی تھوڑی سی بخشش ہے، کہاجاتا ہے: ''رضحت له رضحاً و رضیحاً'' یعنی میں نے اس کوتھوڑی سی چیز دی، دراصل رضح کامعنی توڑنا ہے۔

عطا کردہ مال کو'' رضح '' کہنا تسمیہ بالمصدر کے قبیل سے ہے، رضح مصدر ہے مفعول کے معنی میں ہے (۱)۔

اصطلاح میں رضخ مال غنیمت سے دی ہوئی وہ بخشش ہے،جس کوامام اپنی صواب دید سے متعین کرتا ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-سهم:

۲- "سهم" یعنی مقررہ حصہ، اس کی جمع اسهم، سهام (سین کے کسرہ کے ساتھ) اور سهام (سین کے ضمہ کے ساتھ) ہے، کہاجا تا ہے: "أسهمت له" میں نے اس کوحصہ دیا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، حاشيه ابن عابدين ۳۸/۲۳۸، روضة الطالبين ۲۸/۸ ۳، المغنى ۳۸/۸

<sup>(</sup>۲) لسان العرب،نهاية الحتاج ۲۸ ۱۴۸ ۱۴۸ ۱۳۸

یو ما"کی روایت ابوداؤد (۵/ ۲۵۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے،
 منذری نے کہا: یم معضل ہے، عمر بن سائب تا ابعین سے روایت کرتے ہیں،
 مخضر اسنن (۳۹۸ شائع کردہ دارالمعرف ) میں اس طرح ہے۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المغير -

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۲ ر ۱۵۰ القلبویی سر ۱۹۵ االزرقانی سر ۱۳۰۰ سا

<sup>(</sup>m) المصباح المنير -

## شرعی حکم:

۵ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ رضح حق واجب ہے، اس کامستحق وہ شخص ہوتا ہے جس نے ایساعمل انجام دیا ہوجو قبال کرنے میں معاون ہو۔

اور شافعیہ کے ایک قول میں رضخ مستحب ہے، حق لازم نہیں ہے، رضح کی کوئی مقدار متعین نہیں ہے، اس کی مقدار امام اپنی صوابد ید سے متعین کرے گا، امام کو اختیار ہے کہ سب کو برابر عطیہ دے یاان کے کارناموں کے مطابق ان کو کم وبیش دے، چنانچے قبال کرنے والے کرنے والے پراور زیادہ قبال کرنے والے پر، پیدل پر سوار کو، اور سامان کی حفاظت کرنے والی پر زخمیوں کا علاج کرنے والی اور پیاسوں کو پانی پلانے والی عورت کورجے دے (۱)۔

## ضخ کے مستحقین:

۲-مستحقین رضخ وہ تمام لوگ ہیں جن پر ہنگامی حالات کے سواعام حالات میں قتال لازم نہیں ہے، پھر بھی انہوں نے ایساعمل انجام دیا ہو جو قتال میں معاون ہو، جیسے عور تیں اور باشعور بچے وغیرہ جو اہل جہاد میں سے نہیں ہیں (۲) اوران کودینا اس لئے واجب ہے کہ اس سلسلے میں احادیث وارد ہیں۔

جیسے آبی اللحم کے آزاد کردہ غلام حضرت عمیر کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں غزوہ خیبر میں اپنے آقاوک کے ساتھ شریک ہوا تو انہوں نے میرے بارے میں رسول اللہ علیہ سے گفتگو کی، اور آپ و بتایا کہ میں غلام ہول تو آپ نے میرے لئے پچھ معمولی سی

(۲) سابقه مراجع به

#### چیز دینے کا حکم فر ما یا<sup>(۱)</sup>۔

اور حضرت ابن عباس کی حدیث ہے: وہ کہتے ہیں کہ نبی عباس کی حدیث ہے: وہ کہتے ہیں کہ نبی عباس کی عدیث ہے: وہ کہتے ہیں کہ نبی علیق عورتوں کے ہمراہ غزوہ کرتے تھے چنانچہوہ بیاروں کا علاج کرتی تھیں،اوران کو مال غنیمت میں سے پچھ دیدیا جاتا تھا، رہ گیا حصہ توان کے لئے کوئی حصہ نہیں مقرر کیا گیا(۲)۔

اور بچے جب جنگ میں شریک ہوتے تھے تو ان کو بھی مال غنیمت سے کچھ دے دیا جاتا تھالیکن ان کا حصہ نہیں لگایا جاتا تھا کیونکہ وہ اہل جہاد میں سے نہیں ہیں۔

اور مالکیہ کا قول میہ ہے کہ مذکورہ اقسام میں سے کسی کو نہ کچھ عطیہ دیا جائے گا ،اگر چہوہ جنگ میں حصہ لگایا جائے گا ،اگر چہوہ جنگ میں حصہ لیس ، ہاں نابالغ کڑے اگر قبال کریں تو ان کو حصہ دیا جائے گا (۳)۔

ذمی اگرامام کی اجازت سے جنگ میں شرکت کرے تو حفیہ اور اور شافعیہ کے نز دیک اس کو پچھ عطیہ دیا جائے گا، کیکن اس کو حصہ نہیں دیا جائے گا، کیونکہ وہ اہل جہا دمیں سے نہیں ہے۔

امام احمد سے اس بارے میں مختلف روایتیں ہیں، چنانچہان کی ایک رائے یہ ہے کہ ذمی کومسلمان کی طرح حصد دیا جائے گا، امام اوزاعی، زہری اور سفیان توری کا بھی یہی قول ہے، یہ حضرات کہتے ہیں کہ رسول اللہ علیقی نے جنگ میں چند یہودیوں سے مدد کی اور

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲ر ۷- ۳۵، أسنى المطالب ۳ر ۹۳، کشاف القناع ۸۶/۳، المغنی ۸/ ۱۵ ۴ الاختيار للموصلی ۴/ ۱۰ ۱۳، ابن عابدين ۳/ ۲۳۵\_

<sup>(</sup>۱) آبی النم کے آزاد کردہ غلام عمیر کی حدیث (شہدت خیبو .....) کی روایت ترمذی (۱۲۲/۴ طبع الحلمی) نے کی ہے اور کہا ہے کہ بیحدیث حسن صحیح ہے اور خرقی حقیر ترین سامان کو کہتے ہیں (لسان العرب)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان النبی عُلَیْ یغزو بالنساء" کی روایت ترمذی (۱۲۲/۴) طبح الحلی ) نے کی اور کہا ہے کہ بیرحدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقى ۲ر ۱۹۲،الزرقانى ۳ر ۱۳۰\_

ان کوحصه دیا<sup>(۱)</sup> په

## جانوروں کے لئے رضخ:

ک - گھوڑے کے سوا دیگر جانوروں کے لئے مقررہ حصہ نہیں ہے، جیسے اون کے ، گدھا، ہاتھی اور خچر، اس لئے کہ بیہ جانور آگ بڑھنے اور چیچے ہٹنے کی وہ صلاحیت نہیں رکھتے جو گھوڑوں میں ہوتی ہے، لیکن ان جانوروں کے لئے بخشش کے طور پر کچھ عطا کیا جائے گا جیسا کہ ان کے سواروں کو عطا کیا جائے گا، لیکن ان کے سوارکو پیادہ کا حصہ ملے گا(۲)۔

تفصیل اصطلاح''غنیمة ''میں ہے۔

## رضخ کی ادائیگی کس مال سے ہوگی:

۸- محل رضح کیا ہے؟ لیعنی رضح کی ادائیگی کس مال سے کی جائے؟
اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ کہتے ہیں کہ: رضح کی ادائیگی پورے مال غنیمت سے خمس نکا لئے سے پہلے کی جائے گی، شافعیہ اور حنابلہ کا بھی ایک قول یہی ہے، اس لئے کہ رضح کا استحقاق مال غنیمت کی تحصیل میں تعاون کرنے کی وجہ سے ہوا ہے، اس لئے یہ غنیمت کی حفاظت کرنے والوں اور اس کے ڈھونے والوں کی اجرت کے مشاہہ ہے۔

- (۱) المغنی ۸۸ ۱۳۱۸، سابقه مراجع، زهری کی مرسل حدیث کی روایت ترمذی (۱) المغنی ۱۲۸/۴ طبع الحلی) نے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے:"أن النبی عَلَیْتِ الله السهم لقوم من الیهود قاتلوا معه" (نبی عَلِیتِ نے بہود کے کچھ لوگوں کو حصه عطافر مایا جنہوں نے آپ کے ہمراہ رہ کر قال کیا)،اس حدیث کی سند اس کے مرسل ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔
- (۲) روضة الطالبين ٢ر ٣٨٣، نهاية الحتاج ٢ر ١٣٩٩، أمغني ٨٨٨، ابن عابدين ١٣٥٣-

اور شافعیہ کے نزدیک اظہر قول سے ہے کہ رض کی ادائیگی ایک خمس نکا لئے کے بعد باقیما ندہ چارخمسے ہوگی،اوران کا ایک قول ہے کخمس سے ہوگی،اور مالکیہ کے نزدیک خمس سے ہوگی (۱)۔
د کھئے: ''غذیمہ ''۔

## ضخ کی مقدار:

9 - جہبور کے نزدیک'' رضخ'' کی مقدار مال غنیمت میں مقررہ حصہ کی قیمت سے کم ہے۔

مالکیہ کے نزدیک رضخ کی قیمت کا تعین امام کی صواب دید پرہے(۲)۔

## رضخ كاوقت:

◄ - "رضح" تقسیم غنیمت کے وقت کے تالع ہے، خواہ دارالحرب میں ہویا وہاں سے واپسی کے بعد، کیونکہ اس کی تقسیم میں اختلاف ہے، دیکھئے: "غنیمۃ"۔

# رطل

#### د کیھئے:'' مقادیر''۔

- (۱) ابن عابدین سر ۲۳۵، روضة الطالبین ۲را ۳۷، المغنی ۸ر ۱۵، الدسوقی ۱۸ ۱۹۲، الدسوقی ۱۸ ۱۹۲، الدسوقی ۱۸ ۱۹۲، الدسوقی ۱۸ ۱۹۲، الدسوقی
- (۲) الاختيارللموصلي ۴/۰ ۱۳۰، حاشية الدسوقى ۱۹۲/۲، القليو بي وعميرة سر ۱۹۵، مفلح كي الفروع ۲/۲ س۲۳۰

•

## رطوبة

#### تعريف:

ا-"رطوبت" لغت میں رطب کا مصدر ہے، اگر کوئی چیز تر ہوتو کہا جاتا ہے" رطب الشی" (طاء کے ضمہ کے ساتھ) یہ" یابس جاف" یعنی میسر خشک کی ضد ہے، اور رطوبت گیلے ہونے اور تر ہونے کے معنی میں ہے(ا)۔

رطوبت کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے جدانہیں ہے،
لیکن حنابلہ نے رطوبت اور بلل کے مابین حکم میں فرق کیا ہے،

"کشاف القناع" میں ہے کہ اگر تلوار یااس جیسی چیز میں نجاست لگ
جائے اور اس کو دھویا نہ جائے بلکہ پونچھ دیا جائے پھر اس سے کسی چیز
کو کا ٹا جائے تو جن چیز وں میں رس ہے جیسے خربوزہ وغیرہ وہ نجس
ہوجا کیں گی، کیونکہ رس سے نجاست کا اتصال ہوجائے گا، اور اگر
الیی چیز کائی گئی ہے جو تر ہے لیکن اس میں رس نہیں ہے جیسے پنیروغیرہ
تو کوئی مضا کتہ نہیں ہے، جیسا کہ خشک چیز کو کا شنے میں کوئی مضا کقہ
نہیں ہے کیونکہ نجاست اس میں منتقل نہیں ہوگی (۲)۔

## اجمالي حكم:

الف-عورت کی شرمگاہ کی رطوبت:

۲ – عورت کی شرمگاہ کی رطوبت کی طہارت میں فقہاء کا اختلاف

- (١) القاموس المحيط، لسان العرب، المصباح المنير ماده: "رطب" ـ
  - (۲) کشاف القناع ۱۸۵،۱۸۴ ـ

ہے، رطوبت فرج سے مراد وہ سفیدرنگ کا پانی ہے جو مذی اور پسینہ ہونے کا کیساں احتمال رکھتا ہے (۱) ،امام ابوحنیفہ اور حنابلہ اس کی طہارت کے قائل ہیں، اور بہیں سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ پیدائش کے وقت بچہ کے او پر جورطوبت ہوتی ہے وہ پاک ہے۔ حنفیہ کے زدیک رطوبت فرج پر طہارت کا حکم اسی وقت کے گا جب اس میں خون یا مذی یا مردوزن کی منی شامل نہ ہو۔

ما لکیہ اور حفنیہ میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد کا مذہب میہ ہے کہ تثرم گاہ کی رطوبت نا پاک ہونے کا اثر میہ ہے کہ وطی کرنے والے کاعضو تناسل نجس ہوجائے گا اور جو کیڑا یا انگلی اس میں داخل کی جائے گی وہ بھی نا پاک ہوجائے گی۔

اور شافعیہ نے شرم گاہ کی رطوبت کی تین قسمیں کی ہیں، ایک قسم یقیناً پاک ہے یہ وہ رطوبت ہے جوالی جگہ پر ہوتی ہے جوجگہ عورت کے بیٹھنے کے وقت ظاہر ہوتی ہے، وہی حصہ جسے شل اور استخباء وغیرہ میں دھونا ضروری ہوتا ہے، اور ایک قسم یقینی طور پر نجس ہے، یہ وہ رطوبت ہے جوشر مگاہ کے اندرونی حصہ سے خارج ہوتی ہے، اندرون سے مراد وہ حصہ ہے جہال جماع کرنے والے کاعضو تناسل نہیں پہنچتا، اور ایک قسم ایسی ہے جواصح مذہب میں پاک ہے، یہ اس مقام کی رطوبت ہے جہاں جماع کرنے والے کاعضو تناسل پہنچتا کی رطوبت ہے جہاں جماع کرنے والے کاعضو تناسل پہنچتا ہے۔

## ب- جانور کی شرم گاہ کی رطوبت:

س- جمہور نقہاء کا مذہب ہے کہ اگر جانور پاک ہے تواس کی شرم گاہ

- (۱) نهایة الحتاج ار۲۲۹\_
- (۲) حاشيه ابن عابدين ار ۲۳۳، حاشية الدسوقی ار ۵۵، مواهب الجليل ار ۱۰۵، نهاية المحتاج ار ۲۴۲، ۲۴۲، تخفة الحتاج مع حاشية الشروانی ار ۱۹۵۳، ۱۳۳، اسم المطبعة الأمير بيطبع اول، مغنی المحتاج ار ۱۸، کشاف القناع ار ۱۹۵، الفروع

کی رطوبت پاک ہے، حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ مال کے پیٹ سے نکلنے والے بکری کے بچہ پر جورطوبت ہوتی ہے وہ پاک ہے،اسی طرح پر ندول کے انڈے پاک ہیں،لہذا ان سے وہ کپڑا یا وہ پانی جس میں میرگرجا ئیں ناپا کنہیں ہوگا،اگر چیا ختلاف ائمہ کی وجہ سے ان کے نزد یک اس سے وضوکر نامکروہ ہے۔

شافعیہ کے نزدیک ہریاک جانور کی شرم گاہ کی رطوبت پاک ہے خواہ اس کا کھانا حلال نہ ہو۔

ما لکیہ نے صرف ایسے جانور کی شرم گاہ کی رطوبت کو پاک قرار دیاہے جس کا کھانا حلال ہو، لیکن اس میں دوشرطیں لگائی ہیں، اول یہ کہ: اس جانور کی غذائجس نہ ہو۔ دوم یہ کہ: ان حیوانات میں سے ہو جن کوچین نہیں آتا ہے، جیسے اونٹ، ورنہ توحین کے فورا بعد آنے والی رطوبت نجس ہوگی، اور حین کے گذر جانے کے بعد جورطوبت آئے گی وہ پاک ہوگی (۱)۔ اس کی تفصیل '' فرج'' اور'' نجاسہ'' میں ہے۔

## ج-نحاست کی رطوبت سے ملنے والی چیز:

۲۹ - حنفیہ کا اصح قول اور مالکیہ کامفتی بد فدہب ہے کہ: نجاست کی رطوبت سے متصل ہونے والی چیز نجس نہیں ہوتی، ابن عابدین کہتے ہیں: اگر پاک اور خشک چیز الیی نجس چیز میں لپیٹ دی جائے جوتر ہو اور پاک چیز میں اس کی تری آ جائے تو اس میں مشاکئ کا اختلاف ہے، چنا نچہ ایک قول ہے کہ پاک چیز نجس ہوجائے گی، اور حلوانی نے بدرائے اختیار کی ہے کہ وہ نجس نہیں ہوگی، بشر طیکہ پاک چیز سے کچھ نہ شیکے اور یہی اصح ہے، اور کھی نہیں ہوگی اور یہی اصح ہے، اور کھی نہیں ہوگی اور یہی اصح ہے، اور

بعض حنفیہ نے بیشر طرکھی ہے کہ وہ نجس اور بھیگا کپڑا نچوڑ نے سے نہ ٹیکے۔

اور شافعیہ کا اصح قول اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ نجاست کی رطوبت سے متصل ہونے والی چیز نجس ہے (۱) اور اس کی تفصیل '' نجاسة'' کی اصطلاح میں ہے۔

## د-استنجاء کے بارے میں چندمسائل:

2-جس چیز سے استنجاء کیا جائے اس کے بارے میں فقہاء نے ضروری قرار دیا ہے کہ وہ خشک ہواس میں رطوبت بالکل نہ ہو، اس لئے کہ گیلی چیز سے از الهٔ نجاست نہیں ہوتا (۲)۔

اسی طرح حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے پھر سے استنجاء کے جواز کے خواز کے نیٹر طقر اردیا ہے کہ فضلہ خشک نہ ہو بلکہ گیلا ہو، اگر خشک ہے تو ڈھیلا کافی نہیں بلکہ پانی کا استعال متعین ہے (۳)۔اس کی تفصیل ''استنجاء'' کی اصطلاح میں ہے۔

#### ھ-ترمنی:

۲ - جہہور فقہاء کے نزدیک ترمنی کا حکم خشک منی سے مختلف ہے، چنانچہ حفیہ کا مذہب ہے کہ خشک منی کی جگہ کھر چنے سے پاک ہوجائے گی ،اوراس کے نشان کا باقی رہنا مضرنہ ہوگا ،اورا گرمنی تر ہوتو اس کا دھونا ضرری ہے ، کھرچنا کا فی نہیں ہوگا ،اور ما لکیہ کے نزدیک

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۱، حاشیة الدسوقی ار ۵۵،مواهب الجلیل ار ۵۰، نهایة المحتاج ار ۲۳۷،۲۴۷، تخفة المحتاج مع حاشیة الشروانی ار ۱۹۱۳،۳۱۵، مطبع امیر به طبع اول، مغنی المحتاج ار ۸۱۸۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ارا ۲۳، طحطاوى على مراقى الفلاح ۸۵٫ طبع سوم المطبعة الأميرية، حافية الدسوقى ار ۸۰، مواهب الجليل ار ۱۲۵، القليو بي وعميرة ار ۱۸۱، الإنصاف ار ۱۹۳ مطبع اول مطبعة السنة المحمدية، كشاف القناع ار ۱۸۴\_

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ار ۲۲۷، حاضية الدسوقی ار ۱۱۳، حاضية الجمل ار ۹۴، کشاف القناع ار ۲۹\_

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ار ۲۲۴ مغنی المحتاج ار ۴۴ م کشاف القناع ار ۱۷\_

جو چیزیں دھونے سے ضائع نہیں ہوتیں ان میں اگر نجاست لگ جائے تو بغیر دھونے پاکنہیں ہوں گی، اور شافعیہ کے زد یک منی کا دھونامطلقا مسنون ہے، خواہ تر ہو یا خشک، اور حنابلہ کے زد یک ترمنی کو دھونا اور خشک کو کھر چنامسنون ہے، کیونکہ حضرت عائشہ منی کے بارے میں فرماتی ہیں: "لقد رأیتني أفر که من ثوب رسول بالکہ عَلَیْتِ فرکا، فیصلی فیه" (۱) (مجھاچی طرح یا دہے کہ میں رسول اللہ عَلَیْتِ کے کیڑے پرگی ہوئی منی کو کھر چ دیا کرتی تھی چر رسول اللہ عَلَیْتِ کے کیڑے پرگی ہوئی منی کو کھر چ دیا کرتی تھی چر آپاس میں نماز پڑھ لیا کرتے تھے) یہ معلوم رہے کہ حفیداور مالکیہ منی کی نجاست کے قائل ہیں، اس کے برخلاف شافعیہ اور حنابلہ اس کی طہارت کے قائل ہیں، اس کے برخلاف شافعیہ اور حنابلہ اس کی طہارت کے قائل ہیں، اس کے برخلاف شافعیہ اور حنابلہ اس کی طہارت کے قائل ہیں۔ اس

ملاحظه ہو:'' نجاسة''اور'' منی'' کی اصطلاح۔

## رعاف

#### تعریف:

ا-''رعاف''لغت میں دعف دعفا کا اسم ہے، رعاف ناک سے خون کا نکانا ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ: رعاف خود وہ خون ہے، اور اس کے اصل معنی سبقت کرنا اور آ گے بڑھنا ہے، فرس داعف لینی سبقت کرنے والا گھوڑا، نکسیر کورعاف اس لئے کہتے ہیں کہ جس کے نکسیر بہتی ہے اس کے علم سے بیسبقت کرجاتی ہے ( یعنی اس کو خربھی نہیں ہویاتی اور یہ بہہ یڑتی ہے) (۱)۔

فقہاء کے نزدیک اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے(۲) ہے

## رعاف سے متعلق احکام: رعاف سے وضو کا ٹوٹنا:

۲- ما لکیداورشا فعید کا مذہب ہے کہ غیر سبیلین سے کسی چیز کے خارج ہونے کی وجہ سے وضونہیں ٹوٹنا جیسے نشتر اور پچپنا لگوانے کا خون، ق ، نکسیر،خواہ قلیل ہو یا کثیر،اس لئے کہ حضرت انس نے روایت کیا ہے: ''أن النبي عَلَيْ احتجم فصلی ولم یتوضا ولم یزد علی غسل محاجمه''('') (نبی عَلَيْ نَا نَا لَيْ عَلَيْ لُوائے پُرنماز علی غسل محاجمه''('')

<sup>(</sup>۱) المصاح المنير ماده: ''رعف''،الحطاب ۱/۴۷،۱۷۹۔

<sup>(</sup>۲) حاشة الدسوقي ارا٠٢، جوابرالإ كليل ار٣٨، فتح القديرار٣٥\_

 <sup>(</sup>٣) مديث: أن النبي عليه احتجم فصلى ولم يتوضأ ولم يزد على

<sup>(</sup>۱) حدیث عائش "نقد رأیتنی أفر که من ثوب....." کی روایت مسلم (۱) ۲۳۸/طیخلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۸،۲۰۷، القوانین الفقهیه ر ۴۰ طبع دار الکتاب العربی، نهاییة المحتاج ار ۲۴۴ طبع مصطفیٰ البابی الحلبی ، المبدع فی شرح المقبع ار ۲۵۴ طبع المکتب الاسلامی -

پڑھی اور وضونہیں کیا، اور اس سے زیادہ کچھنہیں کیا کہ کچھنے لگوانے کی جگہ کو دھودیا) یہی قول حضرت عمرٌ، حضرت ابن عباسٌ، حضرت ابن ابی اوفیؓ، حضرت جابرؓ، حضرت ابو ہریرؓ، حضرت عائشؓ، سعید بن الم میں عبداللہ بن عمر، قاسم بن مجمد، طاؤس، عطا، مکول، ربیعہ اور ابو تورکا ہے، بغوی کہتے ہیں کہ: یہی قول اکثر صحابہ کا ہے(ا)۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ تکسیر اگر بہت زیادہ نہ ہوتو ناقض وضو نہیں ہے (۲) بہت زیادہ ہونے کی صورت میں ناقض وضواس لئے ہے کہ نبی علیہ نے حدیث عائشہ میں فاطمہ بنت ابی حبیش سے استحاضہ کے خون کے بارے میں فرمایا:"إنما ذلک عرق، ولیست بالحیضة، فإذا أقبلت الحیضة فدعی الصلاة"وفی روایة "توضئ لکل صلاة" (وہ تورگ کا خون ہے حیض نہیں روایة "توضئ آئے تونماز نہ پڑھو،اورایک روایت میں ہے ہر نماز کے لئے وضوکرو)۔

اور اس لئے کہ وہ بدن سے نکلنے والی نجاست ہے لہذا وہ سبیلین سے نکلنے والی نجاست کے مشابہ ہوگی ، رہ گئی میہ بات کہ لیل مقدارنا قض کیوں نہیں ہے تواس کی وجہوہ مفہوم خالف ہے، جوابن عباس کے اس قول سے نکلتا ہے جوخون کے بارے میں ہے کہ خون جب زیادہ ہوتواعادہ واجب ہے، امام احمد فرماتے ہیں: بہت سے صحابہ نے

اس میں کلام کیا ہے، اور ابن عمر ﴿ نے ایک پھنسی نچوڑی جس سے خون نکلا پھر آپ نے نماز پڑھی اور وضونہیں کیا، اور ابن الی او فی ؓ نے پھوڑا نکوڑا، امام احمد نے ان کے علاوہ دیگر صحابہ کا بھی ذکر کیا ہے اور صحابہ میں سے کوئی اس کا مخالف نہیں معلوم ہوا، لہذا میں صحابہ کی طرف سے اجماع ہے (۱)۔

حنفیہ جواس کے قائل ہیں کہ خون جب اپنی جگہ سے بہہ جائے
تو ناقض وضو ہے ان کی رائے یہ ہے کہ تکسیر ناقض وضو ہے، اسی طرح
خون د ماغ سے چل کر اگر ناک کے زم حصہ تک آ جائے اور بانسے پر
نہ ظاہر ہوتو بھی وضوٹوٹ جائے گا، یہی مذہب توری، اوز ائی، احمد اور
اسحاق کا ہے، خطابی کہتے ہیں: اکثر فقہاء کا یہی تول ہے، اور دوسروں
نے حضرت عمر اور حضرت علیؓ نیز عطا، ابن سیر بن اور ابن ابی لیلی سے
یہی قول نقل کیا ہے (۲)۔

اور نی عَلَیْ کاس قول سے استدلال کیا ہے: "الوضوء من کل دم سائل" (وضو ہر بہنے والے نون سے واجب ہے)۔

استدلال کا طریقہ یہ ہے کہ اس جیسی ترکیب سے وجوب سمجھا جا تا ہے (۲۳)، اس طرح نبی عَلیْ کے اس قول سے بھی استدلال کیا ہے: "من أصابه قئ أور عاف أو قلس أومذی فلینصرف فلیتوضأ ثم لیبن علی صلاته وهو فی ذلک لا یتکلم" (۵)

<sup>=</sup> غسل محاجمه" كى روايت دارقطنى (١٥١/١٥١ طبع دارالحاس) اور بيمق (١ر ١١٣ طبع دائرة المعارف العثماني) نے كى ہے اوراس كوضعيف قرار دياہے۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ ر ۵۴ مواهب الجليل ارا ۷۲ متقی ار ۸۳ ـ

<sup>(</sup>۲) بہت زیادہ سے مرادیہ ہے کہ مبتلی بہ کے نزدیک زیادہ ہو (کشاف القناع ۱۲۲۱)۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عائش "إنما ذلک عرق" کی روایت ترزی (۱/۲۱۸،۲۱۷ طبع الحلمی ) نے کی ہے اور کہا کہ بیرحدیث حسن صبح ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ار ۱۲۴، المغنی ۲ر ۱۸۴\_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الخانية برحاشية الفتاوي الهندية الر٣٦، المجموع ٢٨ ٥٣- [

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الوضوء من کل دم سائل "کی روایت دار قطنی (۱۱ / ۱۵ طبع دار الحاسن) نیمیم داری سے کی ہے، دار قطنی نے اس کو معلول قرار دیا ہے اس کے کہاس کی سند میں انقطاع ہے اور اس کے دوراوی مجمول ہیں۔

<sup>(</sup>٧) البناية ار٢٠٠٠ فتح القديروالعناية ال٥٣٥ شائع كردودار إحياءالتراث العربي -

<sup>(</sup>۵) حدیث: "من أصابه قیئی أو رعاف أو قلس أو مذی فلینصرف فلیتوضاً ثم لیبن علی صلاته وهو فی ذلک لایتکلم" کی روایت اتن ماجر(۸۱/ ۳۸۹،۳۸۵ طبع الحلمی) نے حضرت عاکشہ سے کی ہے اور

(جس کوتے یا نکسیر یا ڈکار کا کھانا پانی یا مذی لاحق ہوتو اسے چاہئے کہ وہ جائے اور وضو کرے پھراپی نماز پر بنا کرے اور اس دوران کلام نہ کرے )۔

عینی نے نقل کیا ہے کہ اس حدیث سے مختلف طریقوں سے استدلال کیا جاسکتا ہے۔

اول: یہ کہ حدیث میں بنا کرنے کا حکم ہے اور حکم کا ادنی درجہ اباحت اور جواز ہے، اور بنا کا جواز وضوٹوٹے کے بعد ہی ہوسکتا ہے، اس کئے حدیث اپنی عبارت النص سے بنا پر دلالت کرتی ہے اور اسینے اقتضاء النص سے نقش وضو پر۔

دوم: بیکهاس میں وضوکرنے کا امرہے اور مطلق امر وجوب کے لئے ہے۔

سوم: یه کهاس حدیث میں نماز چھوڑ کر جانے کی اجازت دی گئ ہے اور نماز شروع کرنے کے بعد چھوڑ کر جانا اسی وقت جائز ہے جب وضوٹوٹ جائے (۱)۔

علاوہ ازیں جولوگ نکسیر کو ناقض وضو سیجھتے ہیں وہ دائمی نکسیر کو ان اعذار میں شار کرتے ہیں جن کے موجود رہتے ہوئے عبادت کی ادائیگی جائز ہے (۲)۔

سا-ان فقہاء کے نزدیک نکسیر کواول اول عذر ماننے کی شرط میہ کہ وہ نماز کے پورے وقت مسلسل رہے یعنی جس کونکسیر جاری ہوجائے اور مسلسل جاری رہے تو اس کے لئے پہلی نماز آخر وقت ہی میں جائز ہوگی، کیونکہ ابھی اس کیلئے دائم الحدث کا حکم ثابت نہیں ہوا ہے، اور تکسیر کے منقطع ہونے کا اختال باقی ہے، لیکن اگر عذر آخر وقت تک

(۲) الإختيار ار۲۹، كشاف القناع ار ۲۱۷، مطالب أولى النبي ار ۲۶۳ ـ

مسلسل باقی رہے تو اس کے لئے دائم الحدث ہونے کا حکم ثابت ہوجائے گا،اب اس کے لئے درست ہوگا کہ دوسری نماز اوراس کے بعدوالی نمازیں اول وقت میں اداکرے(۱)۔

جیسا کہ بیہ شرط ہے کہ نکسیر میں مبتلا شخص پر کسی نماز کا وقت
رعاف کے بغیر نہ گذرے، چنانچ نکسیر اگر پورے وقت میں بندہے تو
مبتلا شخص بند ہونے کے وقت صاحب عذر نہیں رہے گا<sup>(۲)</sup>۔
مها جس کو دائمی نکسیر ہووہ ہر نماز کے وقت کے لئے وضو کرے گا،
اوراس وضو سے جوفرض ونفل چاہے پڑھے گا، بی تھم حنفیہ اور حنابلہ
کے نزدیک اس صورت میں ہے جب خون کا خروج ہو، اور اگر
خون نہ نکل تو ان کے نزدیک وضونہیں کرے گا<sup>(۳)</sup>۔

امام ابوحنیفہ اور امام محمد اور حنابلہ کے نزدیک نکسیروالے کا وضو وقت کے نکلنے سے ٹوٹ جائے گا، اور امام زفر کے نزدیک وقت آنے سے ٹوٹے گا اور امام ابو یوسف کے نزدیک دونوں میں سے کسی ایک کے بھی پائے جانے سے وضو ٹوٹ جائے گا، یہی قول ابولیعلی کا ہے (۲)۔

مالکیہ بیہ کہتے ہیں کہ:جس کی نکسیر نماز شروع کرنے سے پہلے جاری ہوجائے اوراس کواس کے بند ہونے کی امید ہوتو وہ نماز کواس کے وقت مستحب کے آخر تک مؤخر کرےگا،لیکن جب بیہ یقین ہو کہ وہ بنزہیں ہوگی تواسی حال میں اول وقت میں نماز ادا کرلے، کیونکہ تاخیر میں کوئی فائدہ نہیں ہے، پھر اگر وقت کے اندر بند ہوجائے تو نماز کا اعادہ واجب نہیں ہے (۵)۔

<sup>=</sup> البوصرى نے مصباح الزجاجہ (۱/ ۲۲۳ طبع دارالبنان) میں کہاہے کہ بیاسناد ضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۱) البناييار۲۰۲، فتح القديرار ۳۵\_

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندية ار ٠ م، مطالب أولى النهي ار ٢٦٢ \_

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیه ارایم، الاختیار ار ۰ س

<sup>(</sup>۳) الفتاوي الهندييه ارام، مطالب أولى النهي ار ۲۶۴ ـ

<sup>(</sup>۴) الاختيارار۲۹، آمغنی ار ۳۱ ۱۳۰۸ کشاف القناع ار ۲۱۲ بمطالب أولی انبی ار ۲۶۴۰

<sup>(</sup>۵) الحطاب ارا ۴۷، الشرح الصغيرار ۲۷۰

تكسيروالے كااپنى نماز پر بناكرنا:

۵- حنفیہ اور مالکیہ کی رائے یہ ہے کہ تکسیر نماز کو فاسر نہیں کرتی لہذا جس کی تکسیر جاری ہواس کے لئے اپنی نماز پر بنا کرنا جائز ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ نبی علی ہے فرمایا کہ:

(جس کو تے یا تکسیر یا ڈکار کا کھانا اور پانی یا مذی لاحق ہوتو اسے چاہئے کہ وہ جائے اور وضو کرے اور اپنی نماز پر بنا کرے اور اس ووران کلام نہ کرے) (۱)، اور اس لئے کہ منقول ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ، حضرت علی کرم اللہ وجہ، حضرت علی کرم عضات گائے اور انہوں نے وضو کیا اور اپنی نماز پر بنا کی اسیر جاری ہوگئ تو حضرت علی گئے اور انہوں نے وضو کیا اور اپنی نماز پر بنا کی (۲)۔

اور باجی نے قاضی ابوٹھر سے قتل کیا ہے کہ صحابہ کا اس پر اجماع ہے کہ نکسیر نہ نماز کو باطل کرتی ہے اور نہ اس کے لئے مانع ہے۔

مالکیہ کہتے ہیں: خون نجاست ہے لہذاعلم اور قدرت کے باوجوداس کے ساتھ نماز صحیح نہیں ہوگی جیسا کہ دوسری نجاستوں کے ساتھ صحیح نہیں ہو کہ حالت میں جس شخص کی نکسیر بہہ پڑے اور اس کو یہ گمان ہو کہ یہ ستحب وقت کے آخر تک بہتی رہے گی تو واجب ہے کہ جس حالت میں ہے اسی حالت میں اپنی نماز پر قائم رہے، نماز توڑ دینے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، ہاں اگر اندیشہ ہو کہ مجد کا فرش آلودہ ہوجائے گا خواہ معمولی اندیشہ ہواور خواہ آلودگی ایک قطرہ سے ہوتو مسجد کو نجاست سے بچانے کے لئے نماز توڑ دے، اور اگر مستحب وقت کے آخر تک باقی رہنے کا گمان نہ ہو بلکہ بند ہوجانے کی امید ہو یا اس میں شک ہوتو اس کی تین صور تیں ہیں، خون بہدر ہا کی امید ہو یا اس میں شک ہوتو اس کی تین صور تیں ہیں، خون بہدر ہا کی امید ہو یا اس میں شک ہوتو اس کی تین صور تیں ہیں، خون بہدر ہا

اگر بہدرہاہے یا ٹیک رہاہے اوراس نے آلودہ نہیں کیا ہے اور نہاس کو ملناممکن ہے تو اس کو اختیار ہے چاہتو بنا کرے اور چاہتو نماز توڑ دے، ابن قاسم نے توڑ دینے کو اختیار کیا ہے اور کہا ہے کہ یہ اولی ہے اور کہی قیاس کا تقاضا ہے، زروق کہتے ہیں: جو شخص مسلہ کو اچھی طرح نہیں جا نتا اس کے لئے نماز توڑ دینا زیادہ مناسب ہے، اور جہور مالکیہ نے بنا کرنے کو اختیار کیا ہے، کیونکہ اہل مدینہ کا اسی پر ممل ہے، ایک قول یہ ہے کہ: دونوں کیساں ہیں، اور ابن صبیب نے ایسا کلام ذکر کیا ہے جس سے بنا کا واجب ہونا سمجھ میں آتا ہے۔

اگرخون رستا ہو بہتا اور ٹیکتا نہ ہو بلکہ ناک کے دونو ن نشنوں کو آ آلودہ کردیتو نماز کو جاری رکھنا ضروری ہے اور ممکن ہواورخون زیادہ نہ ہوتو اس کومل دینا ضروری ہے ، اورا گر کثر ت کی وجہ سے ایسا کرنا ممکن نہ ہوتو نماز کو منقطع کرنے اور اس پر بنا کرنے کے در میان اختیار ہوگا، جیسا کہ بہنے والے اور ٹیکنے والے خون کا حکم ہے۔

۲-بناکے ارادے سے خون دھونے کے لئے نکلنے والا اس طرح نکلے گا کہ اپنی ناک کو او پر سے بعنی بانسے سے تھا ہے ہوئے ہوگا، ناک کے بانسہ کے پنچے سے نہیں تھا ہے گا، تا کہ ناک کے دونوں نتھنوں میں خون باقی نہ رہے، پھر جب خون دھولے گا توجتنی نماز اداکر چکا ہے اس پر بناکرے گابشر طیکہ چھ چیزیں پائی جائیں۔

ا - یہ کہ ایک درہم سے زیادہ حصہ خون سے آلودہ نہ ہوا ہو، اگر ایک درہم سے زیادہ حصہ آلودہ ہوجائے تو واجب ہے کہ نماز کوتوڑ دے اور خون کودھونے کے بعد از سرنونمازیڑھے۔

۲ - بیکہ خون کو دھونے کے لئے حتی الا مکان قریب ترین جگہ سے آگے نہ بڑھے اگر امکان کے باوجود قریب ترین جگہ کو چھوڑ کر بعید ترین جگہ تک چلاجائے تونماز باطل ہوجائے گی۔

سا- پیر کہ وہ جبگہ جہال خون دھوئے فی نفسہ قریب ہو،ا گر بعید ہے تو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أصابه قيء ....." کی تخریخ نظم ه نمبر ۲ میں گذریکی ہے۔

رع) بدائع الصنائع ار ۲۰۷۰،الدسوقی ار ۲۰۷۰، المنتقی شرح المؤطأ ار ۸۳، الحطاب ار ۸۵۳.

نماز باطل ہوجائے گی۔

الم - یہ کہ بلاعذر قبلہ کی طرف پیٹے نہ کرے، اگر بلاعذر اس کی طرف پیٹے کرے گا تو نماز باطل ہوجائے گی، مشہور مذہب یہی ہے، اور نمی کہتے ہیں کہ: اگر نکسیر والا پانی ڈھونڈ نے کے لئے قبلہ کی طرف پیٹے کردے تو اس کی نماز باطل نہیں ہوگی، قاضی عبدالوہاب، ابن العربی اور ایک جماعت نے کہا کہ: وہ جس طرح ممکن ہوجا سکتا ہے (۱)۔ ۵ - یہ کہ جاتے ہوئے نجاست پر سے نہ گذرے اور بظاہر یہاں نجاست سے مطلق نجاست مراد ہے، ور نہ نماز باطل ہوجائے گی، خواہ نجاست تر ہو یا خشک اور خواہ جو پایوں کا گو براوران کا پیشاب ہو یا نجاست تر ہو یا خشک اور خواہ دانستہ اس کوروندا ہویا نا دانستہ۔

۲-یه که دهونے کے لئے جاتے ہوئے بات نہ کرے، اگر دانستہ یا نادانستہ بات کرے گا تو نماز باطل ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔
 کے -پھرنکسیروالا یا تومنفر دہوگا یا مقتدی یا امام۔

اگرمنفردہوتو حنفیہ کے نزدیک اور امام مالک کے ایک تول کے مطابق اس کے لئے بناکر ناجائز ہے، اور یہی قول محمد بن مسلمہ کا ہے، اس لئے کہ جو چیزیں بناسے مانع ہیں اور جو چیزیں مانع نہیں ہیں ان میں منفر داور غیر منفر دکا فرق نہیں ہے (مقتدی کے لئے مالکیہ کے میں منفر داور غیر منفر دکا فرق نہیں ہے (مقتدی کے لئے مالکیہ کے بزدیک بالاتفاق بناجائز ہے ) اور اس لئے بھی کہ وہ نماز کا کچھ حصہ بجالایا ہے لہذا اپنی طرف سے کسی کوتا ہی کے بغیر اس کو باطل نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ اتنی مقدار نماز اداکر کے وہ اول وقت کی فضیلت کی طرح اس کو فضیلت کی طرح اس کو فوت نہیں کرے گا۔

امام مالک کا دوسرا قول بہ ہے کہ: نکسیر والے کے لئے بناکرنا

درست نہیں ہے، یہی ان کامشہور مذہب ہے<sup>(۱)</sup>۔

حنفیہ کہتے ہیں کہ اگر وہ منفرد ہواوروہ جاکر وضوکر نے واس کو اختیار ہے چاہے تو اس جگہ اپنی نماز مکمل کرے جہال شروع کی تھی، اس لئے کہ اگر وضو کی جگہ پر نماز مکمل کرے گا تو اس کی نماز چلنے سے محفوظ رہے گی البتہ ایک نماز کو دوجگہ ادا کر نالازم آئے گا،اوراگر پہلی جگہ پر واپس آ کرا دا کرے گا تو پوری نماز ایک ہی جگہ پر ادا ہوگی لیکن زیادہ چلنا پایا جائے گا، پس دونوں صور تیں کیساں ہیں لہذا اس کو اختیار حاصل ہوگا۔

بعض حفیہ کا قول ہے کہ اس کو اختیار نہیں ہے، وہ وہیں نماز
پڑھے گاجہاں اس نے وضو کیا ہے، اور اگروہ مسجد میں آجائے گاتواس
کی نماز فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ بے ضرورت زیادہ چلاہے،
اکثر حفیہ کہتے ہیں کہ اس کی نماز فاسد نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس کے
پانی تک جانے اور نماز کی جگہ پرواپس آنے کوشریعت نے کا لعدم
قرار دیا ہے۔

اگرنکسیروالا شخص مقتدی ہواوروہ جاکروضوکر ہے تواگرامام نماز

سے فارغ نہیں ہوا ہوتواس پرلازم ہے کہوہ واپس آئے اس لئے کہ
وہ ابھی مقتدی کے علم میں ہے، اوراگروہ نہ لوٹائے اوراپی باقی نماز
دوسری جگہ کممل کر لے تو بیاس کے لئے کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہوہ
بینمازا گراپنام کی افتداء میں پڑھے گا تواس لئے سیجے نہیں ہوگی کہ
اقتداء کی شرط یعنی جگہ کا متحد ہونا موجود نہیں ہے، ہاں اگروہ جگہ مسجد
سے اتنی قریب ہو کہ افتداء سے ہوجائے تو نماز ہوجائے گی، اور اگر
اپنے ججرہ میں تنہا نماز پڑھے گا تو نماز فاسد ہوجاتی گی، اور اگر
اقتداء واجب ہوتو تنہا نماز پڑھنے سے نماز فاسد ہوجاتی ہے، کیونکہ
دونوں نمازوں کے درمیان تصاد ہے، کہ اس شخص نے اس نماز کو چھوڑ

<sup>(</sup>۱) المثقى ار ۸۳\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرار ۲۷٬۲۷۰، الحطاب ار ۸۲،۴۷۸.

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۲۳ ،امنتی ار ۸۳، الحطاب ار ۴۸۴ \_

دیاہے جواس پرواجب تھی لینی مقتدی ہوکر نماز پڑھنا، اور جو نمازاس نے اداکی ہے لینی نماز منفر داس کے لئے ابتداء تحریمہ نہیں پایا گیاجب کہ تحریمہ نماز کا جزہے، اس لئے کہ جس نماز میں بیتھا اس سے منتقل ہوکراس نماز کی طرف آگیا تو وہ باطل ہوجائے گی، اور جس نماز میں اب آیا ہے وہ نماز کا بعض حصہ ہے، لہذا تنی مقدار کے اداکر نے سے پوری نماز سے عہدہ برآنہیں ہوگا(۱)۔

اور ما لکیہ اس پر متفق ہیں کہ نکسیر بہنے کی صورت میں مقدی ایک بنا کرسکتا ہے، مگر امام ما لک کے نزدیک افضل ہیہ ہے کہ مقتدی ایسی صورت میں کلام وغیرہ کے ذریعہ نماز توڑد ہے پھرخون کو دھوئے اور از سرنو نماز پڑھے، تا کہ نماز مختلف فیہ صورت سے نکل کر متفق علیہ صورت میں ادا ہوجائے (۲)، اور نکسیر والا جب لوٹ کر آئے تو مناسب ہیہ ہے کہ وضو کے دوران جو حصہ نماز کا چھوٹ گیا ہے پہلے مناسب بیہ ہے کہ وضو کے دوران جو حصہ نماز کا چھوٹ گیا ہے پہلے اس کی قضا کرے، بیحنفیہ اور ما لکیہ میں سے سحون کے نزدیک ہے، اس کی قضا کرے، بیحنفیہ اور ما لکیہ میں سے سحون کے نزدیک ہے، اس کے قیام اوراس کے رکوع و بجود کے بقدر کھڑا رہے گا اور اگر اس میں کی بیشی ہوجائے تو مضا نقہ نہیں ہے ۔

اپنے مختار مذہب میں مالکیہ اس صورت میں جب کہ نکسیر والے کے لئے قضا اور بنا جمع ہوجائے یہ کہتے ہیں کہ بناء کو قضاء پر مقدم کرے اس لئے کہ امام کے ساتھ شریک ہونے کے بعد جو پچھ امام کرے گا اس کو مکمل کرنے کے بعد ہی قضاء کا وقت آئے گا (۳)، اور یہ جمہور حفیہ کے نزدیک بھی جائز ہے، چنانچہ کا سانی نے کہا ہے:

اگروہ پہلے امام کی اتباع کرے پھر امام کے سلام پھیرنے کے بعد ماسبق کی قضا کرے تو ہمارے مینوں علماء کے نزدیک جائز ہے، اس میں امام زفر کا اختلاف ہے، بنیادیہ ہے کہ ایک نماز کے افعال میں ترتیب ہمارے نزدیک شرط ہے (۱)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: ''قضاء الفوائت''۔

۸ – اگرنگسیر والاتخص امام ہوتو اس کو بیچکم ہے کہ وہ خلیفہ بنائے ، پھر وضوکر ہے یا (بقول مالکیہ) صرف خون کو دھوئے اور اپنی نماز اسی طرح پوری کرے جو مقتدی کے بارے میں مذکور ہوا ، اس لئے کہ خلیفہ بنانے کی وجہ سے امامت دوسرے کی جانب منتقل ہوگئ اور بیا ایک مقتدی کی حیثیت میں آگیا (۲)۔ دیکھئے:'' استخلاف'۔

## روزه پرنگسیرکااثر:

9 - حفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہے کہ جس کونکسیر جا ری ہوجائے اور وہ
اپنی ناک بند کر لے اور خون منہ کے راستہ سے نکل جائے اور حلق کی
طرف نہ لوٹے تو اس پر پچھالا زم نہ ہوگا ، اس لئے کہ ناک سے منہ تک
پیٹ میں پہنچ بغیر راستہ ہے تو جب تک پیٹ میں کوئی چیز نہیں پہنچ گی
کچھالا زم نہیں آئے گا، ہاں جس کی نکسیر کا خون حلق میں پہنچ جائے گا
اس کاروزہ فاسد ہوجائے گا۔

شافعیہ اور حنابلہ کی عبارتوں سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ جو چیز روزہ دار کے پیٹ میں بلاقصد پہنچ جائے وہ روز ہے کوئیس توڑتی (۳)۔ دار کے پیٹ میں بلاقصد پہنچ جائے وہ روز سے کوئیس توڑتی (۳)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:''صوم''۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ار ۸۴ ۸۴، امتقی ار ۸۳\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ار ۲۲۳، الشرح الصغير ار ۲۸۱\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرار ۲۸۱،۲۸۰\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۲۳۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۲۲۴ ،الحطاب ار ۸۸۴ \_

<sup>(</sup>٣) فتح القديرار ٢٥٨، شائع كرده دار إحياءالتراث العربي، الحطاب ٢٥/٢، ٢، ١٥ روضة الطالبين ٢/ ٥۵٩، ٣٥٢، كشاف القناع المسلم

الل حاملية ملس سد كو كم شخص د حاية از ملن كر حرم كم

اہل جاہلیت میں سے کوئی شخص جب چاہتا زمین کے حصہ کو اپنے مولیثی کے لئے خاص کر لیتا جس میں ان کو چراتا اور لوگوں کو وہاں سے بھگادیتا تھا، نبی علیہ نے اس کو باطل قرار دیا، اور الی چراگا ہوں میں تمام لوگوں کو شریک ٹھہرایا کہ وہ باری باری اس سے مستفید ہوں۔

ری کے کچھ دوسرے احکام بھی ہیں، جن کی تفصیل درج ذیل ہے:

کسی گاؤں والوں کا دوسروں کے مویشیوں کو چرنے سے روکنا:

سا - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ کسی گاؤں والوں کے لئے بیرجائز نہیں ہے کہ وہ گاؤں کی چراگاہ میں دوسروں کواپنے مولیثی چرانے سے منع کریں۔

ما لکیہ کہتے ہیں: اگر کوئی جماعت کوئی شہر آباد کر ہے تو اس کی حریم ان ہی کے لئے خاص ہوگی ، حریم سے مراد: وہ علاقہ ہے جہاں سے حسب معمول لکڑیاں لانا، مویشیوں کو چرانا، دن ہی دن میں شخ وشام آنا جانا اور دیگر مصالح ومنافع کا حاصل کرنا بسہولت ہوسکتا ہو، اور لوگ وہاں سے اس طرح کے منافع حاصل کرنے کے عادی ہوں، اس طرح کی حریم ان ہی لوگوں کے لئے خاص ہوگی اور مالکیہ کے نزد یک اس گاؤں والوں کوئی ہوگا کہ دوسروں کومنع کردیں، لیکن خود گاؤں والے ایک دوسر کے کئے گاؤں والے ایک دوسر کے کئے ماری کے لئے ماری کے لئے ماری کے ایک میں کر سے کے لئے ماری کا کہ دوسر کے کئے میں کر سے کے لئے مباح ہے (۱)۔

## حرم کی گھاس کو جرانا:

سم- ما لكيه، شافعيه اور حنفيه ميں سے امام ابوليسف كنز ديك حرم كى

رعی

#### تعریف:

ا-رَعُى: رَعَى الكلاء ونحوه يَرعَى رَعْيًا كَامَصدر ہے، كہاجاتا ہے: "الماشية رَعَتِ الكَلَاء" يعنی جو پائے نے گھاس چرليا، "الراعی يرعی الماشية" يعنی چرواہا چو پائے كی رکھوالی كررہا ہے۔ اس كی جمع رعاق ہے جیسے قاضی كی جمع قضاة ، اور رعاء ہے جیسے جائع كی جمع جیاع ہے اور رعیان ہے جیسے شاب كی جمع شبان ہے جائع كی جمع جیاع ہے اور رعیان ہے جیسے شاب كی جمع شبان ہے دائع كی جمع جیاع ہے اور رعیان ہے جیسے شاب كی جمع شبان ہے دائع كی جمع جیاع ہے اور رعیان ہے جیسے شاب كی جمع شبان

ری کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

## شرعی حکم:

۲-رئی میں اصل اباحت ہے، اس کئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "المسلمون شرکاء فی ثلاث: فی الکلاء (۲) والماء والناد "(۳) (مسلمان تین چیزوں میں ایک دوسرے کے شریک بیں، چارے میں، پانی میں اور آگ میں) چارہ اور گھاس افتادہ زمینوں میں آئی ہیں جے لوگ چراتے ہیں، کسی کو بیری نہیں ہے کہ دوسرے کومحروم کرکے اپنے گئاس کو خاص کرلے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۳۸۴۸۸۸ طبح الإمام، الشرح الصغير ۱۸۸۸، نهاية المحتاج (۱۸ مار) المطلاح "حريم" فقره ۱۷۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>٢) الكلاء،خودروگھاس كوكتے ہيں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المسلمون شر کاء فی ثلاث" کی روایت ابوداؤد (۵۱/۳ که حقیق عزت عبید دعاس ) نے ایک مہا جرصحانی سے کی ہے۔

گھاس کو چرانا جائز ہے، اور ایک روایت حنابلہ ہے بھی یہی ہے، اس لئے کہ ہدی کے جانور حرم میں کثرت ہے آتے تھے لیکن میک ہیں نہیں آیا کہ ان کے منہ باندھ دیئے جاتے تھے، اور اس لئے بھی کہ لوگوں کو اس کی ضرورت ہے لہذا ہیرا ذخر کے مشابہ ہوگئی۔

امام ابوصنیفہ اور امام محمد کے نزدیک بیہ جائز نہیں ہے اور ایک روایت حنابلہ سے بھی یہی ہے، اس لئے کہ جب حرم کی گھاس کو نقصان پہنچانے سے منع کیا گیا ہے تو اس میں دونوں باتیں کیساں ہیں خودنقصان پہنچائے یا مولیثی کو اس پر چھوڑ کرنقصان پہنچائے، کیونکہ مولیثی کا ممل اس کے مالک کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، جیسا کہ شکار میں ہے کہ جب اس پر شکار کونقصان پہنچانا حرام ہے تو اب دونوں صورتیں کیساں ہیں خود شکار کرے یا اس کے او پر کتے کو چھوڑے (۱)۔

حرم کی گھاس کونقصان پینچانا حرام ہے اس پرفقہاء نے اس مدیث سے استدلال کیا ہے جس کو حضرت ابن عباس نے نبی علیہ علیہ سے روایت کیا ہے: "إن الله حرم مکة، فلم تحل لأحد قبلي ولاتحل لأحد بعدي، وإنما أحلت لي ساعة من نهار، لا یختلی خلاها، ولا یعضد شجرها، ولا ینفر صیدها، ولا تلتقط لقطتها إلا لمعرف" (آپ علیہ فی سے پہلے وہ کسی کے لئے اللہ تعالی نے مکہ کوحرام کیا ہے، چنا نچہ مجھ سے پہلے وہ کسی کے لئے حلال ہوگا، اور میر کے لئے حلال ہوگا، اور میر کے لئے حلال کیا گیا، اس کی لئے کھال کیا گیا، اس کی لئے کھال کیا گیا، اس کی

گھاس نہیں اکھاڑی جائے گی ، نہاس کے درخت کاٹے جائیں گے،

نہاس کے شکار کو بدکایا جائے گا ، اور نہاس کی پڑی ہوئی چیز اٹھائی

جائے گی ،مگرتشہبر کرنے والے کے لئے اجازت ہے کہا ٹھالے )۔

۵ - کسی حاکم کے لئے جائز نہیں ہے کہ افتادہ یا سرکاری چرا گاہوں

میں چرانے کا مولی والوں سے کچھ بھی معاوضہ لے، کیونکہ

نبي عليه كا ارشاد ب: "المسلمون شركاء في ثلاث:

الكلأو الماء والنار "(۱) (تمام ملمان تين چيزوں ميں برابر كے

شریک ہیں، چارہ، یانی اور آگ) نیز نبی عصیہ کا فرمان ہے:"لا

حمى إلا لله و لرسوله" (٢) (مخفوظ چرا گاه صرف الله اوراس

چراگاہ میں چرانے کامعاوضہ لینا:

کیونکہ امام المسلمین کے لئے اس شخص سے معاوضہ لینا حرام ہے جو

اس میں چرائے جسیا کہ افتادہ زمین میں کوئی معاوضتہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

کے رسول کے لئے ہے)، حدیث کا مقصد سے ہے کہ کوئی شخص اپنی ذات کے لئے چراگاہ کوخصوص نہیں کرسکتا سوائے رسول اللہ علیہ کے، کیونکہ بیرسول اللہ علیہ کی خصوصیات میں سے ہے، اگر چہالیہ نہیں ہوا، اور اگر ہوتا تو چونکہ رسول اللہ علیہ کی مصلحت عام مسلمانوں کی مصلحت ہے۔ اس لئے خاص ہوتے ہوئے بھی گویا عام ہوتی، یا حدیث کے معنی سے ہیں کہ کوئی چراگاہ نہ ہوگی سوائے اس چراگاہ کے جواللہ اور اس کے رسول کی چراگاہ کی طرح ہوکہ اس میں نہ کہ کوئی معاوضہ لیا جائے اور نہ کوئی دوسرا اس طرح کا کام کیا جائے،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا حمی إلا لله و رسوله" كی روایت بخارى (الفتح ۲۵ ۲۵ مطبع السلفید) نے صعب بن جثامہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانية للماوردي ١٨٧، الأحكام السلطانية لأني يعلى ٢٢٣، مطالب

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۲۱۱،۲۱۰، جواهرالاکلیل ۱۹۸۱، مغنی المحتاج ۱۷۲۱، هنی المحتاج ۱۷۲۱، المخنی لا بن قدامه ۳۵۲،۳۴۳، الموسوعه ۱۹۲۷، اصطلاح "حرم" فقره دراا-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله حوم مكة ....." كی روایت بخاری (الفتی ۲۹/۳ طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

چرواہے سے ضمان لینا:

۲ - اجرت لے کر چرانے والے بران جانوروں کے سلسلے میں کوئی ضان نہیں جو تلف ہوجائیں بشرطیکہ اس نے کوئی زیادتی یا ان کی حفاظت میں کوئی کوتاہی نہ کی ہو، اس لئے کہ وہ ان کی حفاظت کے سلسلے میں امین ہے لہذا بغیرزیادتی کے ضامن نہ ہوگا جیسا کہ وہ مخض جس کے پاس امانت رکھی جائے ،اوراس لئے بھی کہوہ جانورالیں شی ہیں جن پر عقد اجارہ کے تحت قبضہ کیا گیا ہے لہذ ابغیر زیادتی کے صان نہیں آئے گا جیبا کہ کراپہ پر لی جانے والی دوسری چیزیں ،البتہ جو جانور چرواہے کی زیادتی سے ہلاک ہوجائے اس کاضامن وہ ہوگااس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، اگر مالک مولیثی اور چرواہے کے درمیان زیادتی کے ہونے نہ ہونے میں اختلاف ہوتو چرواہے کا قول معتبر ہوگا،اس کئے کہ وہ امین ہے،اوراگر چرواہے سے ایساعمل سرزد ہو،جس کے تعدی ہونے میں دونوں کا اختلاف ہوتو ماہرین کی طرف رجوع کریں گے، اگرکسی بکری وغیرہ کے بارے میں چرواہے کومثلاً موت کا اندیشه ہو، اور اس کو غالب گمان ہوکہ اگر اس کو ذبح نہیں کرے گاتوم حائے گی چھروہ ذیج کردے تواستحسانا ضامن نہیں ہوگا، اور اگر اس میں دونوں کا اختلاف واقع ہوتو چرواہے کا قول معتبر

#### چرواہے کا اجارہ:

ک - چروا ہا جیر مشترک ہوگا یا اجیر خاص، ان میں سے ہرایک پر اجارہ کے احکام جاری ہوں گے، ملاحظہ ہوا صطلاح '' اجارہ'' ( فقرہ ر ۱۵۰، ج اص ۲۰۰۰)۔

چرواہے کا ان بکر بوں کا دودھ پینا جن کووہ چراتا ہے: ۸ - جمہور فقہاء (حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ) کا مذہب ہے کہ مالک کی اجازت یا اس کی رضامندی کے علم کے بغیر جانور کا دودھ پینا جائز نہیں ہے، یااگر کوئی آ دمی مضطر ہوتو اس وقت اس کے لئے بقدر ضرورت

ان کی دلیل نبی علیه کی میردیث ہے: "لا یحلبن أحد ماشیة امریء بغیر إذنه أیحب أحد کم أن تؤتی مشربته فتکسر خزانته فینتقل طعامه، فإنما تخزن لهم ضروع ماشیتهم أطعماتهم، فلا یحلبن أحد ماشیة أحد إلا بإذنه"(۱) ( کوئی شخص کسی کے جانور کو بلاا جازت ہر گزند دو ہے، کیاتم میں سے کوئی یہ پیند کرے گا کہ اس کی کو گری میں کوئی گھے اور اس کی الماری کو تو ٹر کر اس کا کھانا نکال لے، چو پائے اپنے تھنوں میں لوگوں کی خوراک محفوظ رکھتے ہیں لہذا کوئی کسی کے جانور کو بلاا جازت ہر گر

ابن عبدالبر کہتے ہیں: (حدیث میں اس سے منع کیا گیا ہے کہ کوئی مسلمان کسی مسلمان کے مال میں سے کچھ بھی بلا اجازت لے اے، اور خاص کر دودھ کا تذکرہ اس لئے کیا گیا کہ اس میں لوگ تساہل سے کام لیتے ہیں، لہذا اس کے ذریعہ اس چیز پر متنبہ کیا گیا جو اس سے کام لیتے ہیں، لہذا اس کے ذریعہ اس چیز پر متنبہ کیا گیا جو اس سے بڑھ کر ہے اور اسی کو جمہور نے اختیار کیا ہے، خواہ خاص اجازت سے ہو، بہت سے سلف نے اس سے اس صورت کو مشتنی قرار دیا ہے جب کہ جانور کے مالک سے خاص یا عام اجازت تو نہ حاصل ہوئی ہو، لیکن بیم علوم ہو کہ اس کو دہ گوار اہوگا )۔

<sup>=</sup> أولى النبى ١٠٠١م، نهاية المختاج ١٨٥٨ سه، القليو بي وعميرة سار ٩٣٠ مواهب الجليل ٢٠١٦م - د

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندييه ۵ر۲۲۲، المدونه ۴را ۲۴، المغنى لابن قدامه ۲۲۷،۱۲۷، ا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یحلبن احد ماشیة امری بغیر اذنه" کی روایت بخاری (۱) حدیث: "لا یحلبن احد ماشیة اور سلم (۱۳۵۲ طبع اکلی) نے حضرت ابن عرص کے ہے۔

حنابلہ کا مذہب خورد ونوش کے سلسے میں مطلقا جواز کا ہے، خواہ خوش دلی کاعلم ہو یا نہ ہو، اس سلسے میں ان کی دلیل وہ حدیث ہے جس کو حضرت سمرہ بن جندب سے ابوداؤد نے مرفوعاً روایت کیا ہے:

"إذا أتی أحد کم علی ماشیة فإن کان فیھا صاحبھا فلیستاذنه فإن أذن له فلیحتلب و لیشرب، فإن لم یکن فیھا فلیصوت ثلاثا، فإن أجابه فلیستاذنه، وإلا فلیحتلب و لیشرب ولایحمل" (اگرتم میں ہے کوئی کی جانور کے پاس پنچ تواگر جانور کاما لک موجود ہوتو اس سے اجازت طلب کرے، اگر وہ اجازت دید ہے تواس کو دوہ کر پی لے، اور اگر موجود نہ ہوتو تین مرتبہ آ واز دے اگر پکار پر آ جائے تو اس سے اجازت لے لے ورنہ دوہے اور یی لے، اور اگر موجود نہ ہوتو تین مرتبہ آ واز دے اگر پکار پر آ جائے تو اس سے اجازت لے لے ورنہ دوہے اور یی لے، اور لے کرنہ جائے)۔

اس طرح وہ حدیث جس کوحفرت ابوسعید خدری گئے نے میں اس طرح وہ حدیث جس کوحفرت ابوسعید خدری گئے نے میں علی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کی اس کا اس کو اس کا اس کو تین مرتبہ پکارو، اگر وہ تم کو جواب دے تو فیہا ور نہ تم نقصان کی بینچائے بغیر بی لو)۔

ابن جمر کہتے ہیں کہ بعض نے مذکورہ دونوں مختلف حدیثوں کے درمیان مختلف طریقوں سے تطبیق دی ہے،ان میں سے ایک وجہ طبیق

یہ ہے کہ جب مالک کی خوش دلی کاعلم ہواجازت کو اس صورت پر محمول کیا جائے گا ، اور ممانعت کو اس صورت پر جب کہ اس کاعلم نہ ہو، دوسری وجہ طبیق ہیہ ہے کہ جواز کا تعلق صرف مسافر سے ہے ، یا مضطر سے ہے ، یا قحط کی حالت سے ہے ، یہ تینوں صور تیں قریب مقطر سے ہے ، یا قحط کی حالت سے ہے ، یہ تینوں صور تیں قریب قریب ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا أتى أحد كم على ماشیة فإن كان صاحبها فیها....."
كى روایت ابوداؤد (۳/۸۹، تحقق عزت عبید دعاس) اور تر ندى (۵۸۱/۳ طبع الحلى ) نے كى سے اور تر ندى نے اس كو سن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا أتیت علی راع فناده ثلاث مرار....." کی روایت ابن ماجد (۲) مدیث المعارف ماجد (۲۱ کلی ) اور بیهی (۲۹ ۲۹۹ ملیح وائرة المعارف العثمانی) نے کی ہے، بیمی نے اس کو معلول قرار دیا ہے، کیکن سمرہ بن جندب کی مذکورہ حدیث اس کے لئے شاہدے۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندىيه ۸۶/۵، المدونه ۴۳۳۸، فتح الباري ۸۹،۸۸، عمدة القارى ۲۷۹،۲۷۸/۱۲

## اجمالي حكم:

۲ - حنفیہ اور شا فعیہ نے صراحت کی ہے کہ رجب کے پہلے جمعہ میں یا نصف شعبان کی شب میں مخصوص کیفیت کے ساتھ یا رکعات کی مخصوص تعداد کے ساتھ نماز رغائب پڑھنا بدعت منکرہ ہے (۱)۔

تصوی تعداد کے ساتھ ممازر غائب پڑھنا بدعت منرہ ہے (۱۰ یہ نووی کہتے ہیں: یددونوں نمازیں بدعت مذمومہ منکرہ قبیحہ ہیں، اوراس بات سے دھوکہ نہ کھانا چاہئے کہ ان کاذکر'' قوت القلوب، اور '' احیاء العلوم'' جیسی کتابوں میں ہے، اور کسی کے لئے یہ گنجائش نہیں ہے کہ ان کے جواز پر اس حدیث سے استدلال کرے جو نبی علیہ الصلو ق والسلام سے مروی ہے کہ آپ علیہ الصلاق خیر موضوع''(۱) (نمازسب سے بہتر کام ہے)۔

"الصلاق خیر موضوع''(۱) (نمازسب سے بہتر کام ہے)۔

اس کئے کہ یہ اس نماز کے ساتھ خاص ہے جو کسی حیثیت سے شریعت کے خلاف نہ ہو (۱۳)۔

حفیہ میں سے ابراہیم طلبی نے کہا: کہ ائمہ نے اس پرموضوع ہونے کا حکم لگایا ہے،" العلم المشہور'' میں کہتے ہیں: کہ نصف شعبان کی شب والی حدیث موضوع ہے (۴)۔

ابوحاتم محد بن حبان نے کہا: کہ محد بن مہا جررسول اللہ علیہ

#### تعریف:

ا-"دغائب "دغیبة کی جمع ہے، لغت میں اس کامعنی بے شارعطیہ ہے، یاوہ ممل خیرہے جس پر آمادہ کیا گیا ہو<sup>(۱)</sup>-

رغیبۃ اصطلاح کے اعتبار سے مالکیہ کے نز دیک دسوقی کے قول کے مطابق وہ امر ہے: جس کوشارع نے تنہا کرنا پسند کیا ہواور مجمع میں اس کو نہ کیا ہو، شخ علیش کہتے ہیں کہ رغیبہ غلبہ استعال کی وجہ سے فجر کی دور کعت سنتوں کے لئے علم کی طرح ہوگئی ہے۔

نیز انھوں نے یہ بھی کہا ہے کہ رغیبہ: وہ عمل ہے جس پر رسول اللہ علیہ نفل کی حیثیت سے مداومت کی ہویا یہ کہہ کر ترغیب دی ہو کہ جو ایسا کرے گا اس کے لئے یہ اجر ہے، حطاب کہتے ہیں: اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مندوبات کی اعلی قسم کا نام سنت ہے، اور میں رشد نے دوسری قسم کو رغائب کہا ہے اور مازری نے اس کا نام فضائل رکھا ہے، اور علماء نے مندوبات کی تیسری قسم کا نام نوافل رکھا ہے۔ اور علماء نے مندوبات کی تیسری قسم کا نام نوافل رکھا ہے۔

رغائب فقہاء کے نزدیک ایک نماز ہے جو شروع رجب یا نصف شعبان میں خاص طریقہ سے اداکی جاتی ہے۔

رغائب

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، الاضداد للجاحظ ماده:" رغب" ـ

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۱/۹ ۳، الدسوقی ۱/ ۱۸ ۳، الموسوعه ۲/۸ ۳ اصطلاح ''بدعة'' فقره ۲۳\_

<sup>(</sup>۱) القليو بي وعميرة ار۲۱۷،غنية المتملي فيشر ح منية المصلي جلبي كبيررص ۴۳۳-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الصلاة خیر موضوع" کی روایت امام اجد (۱۸۸۵ طبع المیمنیه ) نے حضرت ابو ذر سے کی ہے اور بیٹی نے المجمع (۱۲۰۱ طبع القدی ) میں ذکر کیا ہے اور انہوں نے کہا ہے کہ: اس میں معودی ہیں جوثقہ میں ان کواختلاط ہوگیا تھا۔

<sup>(</sup>٣) المجموع للنووي ١٩٦٢.

<sup>(</sup>۴) حلبی كبيررص ۴۳۴ للشخ ابرائيم لحلبی طبع دارسعادت، عارف افندی مطبع سنده أولمنشدر ۴۳۵ الشه ابرائيم الحلبي ابن عابدين ۲۲۱،۴۷۱، القلو بی وغیرة ار۲۱۲، الفروع ار۵۲۹،۰۵۷، الاعتصام للشاطبی ۲۳۲۱، إ بكار البدع والحوادث رص ۲۲،۷۲۳.

کی طرف نبست کر کے حدیثیں وضع کرتا تھا، اور حدیث انس موضوع ہے، اس لئے کہ اس میں ابراہیم بن اسحاق ہیں ان کے بارے میں ابوحاتم کا بیان ہے کہ: وہ روایات میں الٹ پھیر کر کے حدیث بیان کرتے تھے ، اور اس میں وہب بن وہب القاضی آیا ہے جو اکذب الناس ہے، جسیا کہ ' العلم المشہور'' میں مذکور ہے، ابوالفرح بن جوزی نے کہا: صلاۃ الرغائب کی حدیث موضوع ہے اور رسول اللہ علیہ کے طرف اس کی نسبت افتراء ہے (۱)۔

ابن جوزی کہتے ہیں کہ: علماء نے ان دونوں نمازوں کے برعت اورمکروہ ہونے کی چندوجوہ ذکر کی ہیں،ان میں سے ایک وجہ یہ ہے کہ: صحابہاور تابعین اوران کے بعدائمہ مجتہدین سے بہ دونوں نمازیں منقول نہیں ہیں، اگریپہنمازیں مشروع ہوتیں توسک سے فوت نہ ہوتیں، یہ چوتھی صدی کے بعد وجو دمیں آئی ہیں، طرطوثی کہتے ہیں کہ مجھ سے مقدسی نے بیان کیا کہ بیت المقدس میں رجب میں بھی نه صلاة الرغائب ہوئی اور نہ یندر ہویں شعبان کی شب والی نماز ہوئی، پھر ۴۸ م میں ابن الحی نام کا ایک شخص نابلس سے آیا وہ تلاوت اچھی کرتا تھا، یندر ہویں شعبان کی شب میں اس نے مسجد اقصی میں نفل پڑھنا شروع کیا،ایک شخص نے اس کے پیچیے نیت باندھ لی، پھر تیسرا آیااس کے بعد چوتھا آیا اورختم ہونے تک ایک بڑی جماعت ہوگئی: پھر وہی شخص ا گلے سال آیا اب تو اس کے ساتھ ایک خلق کثیر اکٹھی ہوگئی ، اوریہ نمازمسجداقصی میں ، لوگوں کی کوٹھریوں اور گھروں میں پھیل گئی، پھر آج تک ایک سنت کی طرح جاری ہے، دیکھنے: "ندعة" (نقره ر ۲۲)، نيزتفصيل كے لئے ديھے: اصطلاح" صلوة الرغائب''۔

## رغبيبه جمعنی سنت فجر:

سا- رغیبہ مالکیہ کی اصطلاح میں نماز فجر کی سنتوں کو کہتے ہیں اس کا درجدان کے نزدیک مندوبات سے زیادہ اور سنن سے کم ہے، مندوبات کی مثال مالکیہ کے نزدیک وہ روز مرہ کے نوافل ہیں، جوفر ائض کے ساتھ ان سے پہلے یا ان کے بعدادا کی جاتی ہیں، اور سنن کی مثال ان کے نزدیک وتر ، عید، کسوف اور استسقاء کی نمازیں ہیں۔

ابن رشد کے نزدیک فجر کی دور کعتیں سنت ہیں، کیونکہ رسول اللہ عظیمیہ نے آ فتاب طلوع ہونے کے بعدان کی قضا کی ہے (۱)۔ حنفیہ کے نزدیک فجر کی دوستیں تمام سنتوں میں سب سے زیادہ قوی ہیں، اور شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بید دونوں سنن روا تب میں سے ہیں (۱)۔

تفصيل کے لئے دیکھئے:'' صلوۃ الفج''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: قضاء الرسول عَلَيْتُ لوکعتی الفجر بعد طلوع الشمس کی روایت مسلم (۱/۲۱۲۲ طبع اُکلی) نے حضرت ابو ہریرہ ڈے کی ہے۔

ر) الحطاب الر۳۹،۳۹،۳۹،الدسوقی الر۳۱۸، بدایة المجتهد ار۲۰۵، البدائع الر۲۸۵،القلبو بی وعمیرة الر۲۰۱۰،الفروع الر۳۸۵۔

<sup>(</sup>۱) الموضوعات لا بن الجوزي ۱۲۲٬۱۲۴ شائع كرده التلفيه -

.....

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-سدانة:

۲-اس کا معنی خانہ کعبہ کی خدمت کرناہے۔ کہاجاتاہے: "سدنت الکعبة، اسدنها، سدنا" جب خانهٔ کعبہ کی خدمت کی جائے، اس کا واحد سادن اور جمع سدنة ہے، اور سدانة (سین پرزیر کے ساتھ) خدمت ہے، اور سد نستر کے وزن پر ہے اور اس کے معنی میں ہے (ا)۔

#### ب-حابة:

سا- تجابة اسم ہے حجب کا، جو حجب یحجب کا مصدر ہے، پردہ کے لئے تجاب اس سے ماخوذ ہے، کیونکہ وہ دیکھنے سے روک دیتا ہے، اور دربان کو حاجب کہا جاتا ہے اس لئے کہ وہ اندر آنے سے روک دیتا ہے (۲) ، اور اس سے حجابة المحعبة ماخوذ ہے، یعنی خانہ کعبہ کی دربانی جو جاہلیت میں بنوعبد الدار کے لئے تھی۔

#### ج-سقاية:

مم - سقایہ وہ جگہ ہے جولوگوں کو پانی پلانے کے لئے تیار کی جائے اور یہاں اس سے مراد وہ جگہ ہے جوموسم حج میں حاجیوں کو پانی پلانے کے لئے تیار کی جائے (۳)۔

- (١) المصباح ماده:"سدن"-
- (٢) المصباح ماده: "جب" ـ
- (٣) المصياح ماده: "شقى"، روح المعانى ١٦/١٢ طبع الفكر\_

## رفادة

#### تعریف:

ا-رفد (راء کے کسرہ کے ساتھ) بخشش اور صلہ اور (راء کے فتحہ کے ساتھ) بھی اس معنی میں کے ساتھ) بھی اس معنی میں آتا ہے، اور رفد ، رفدہ یو فدہ کا مصدر ہے جس کا معنی عطا کرنا ہے، اور إد فاد کا معنی اعانت کرنا اور عطا کرنا ہے اور ارتفاد کا معنی کمانا ہے اور استوفاد مدد طلب کرنا، اور تو افد ایک دوسرے کا تعاون کرنا ہے۔

''رفادہ' وہ عطیات ہیں جن کو قریش جاہلیت کے زمانے میں دیا کرتے تھے، چنانچہ ہر شخص بقدر طاقت کچھ مال نکالتا تھا اور اس طرح ایام جج میں کثیر مال جمع کرتے، پھراس سے حاجیوں کے لئے اونٹ، غلہ، اور نبیذ بنانے کے لئے کشمش خریدتے تھے۔ پھرایام جج ختم ہونے تک برابر ججاج کو کھلاتے بلاتے تھے، اور رفادہ اور سقایہ لینی کھلانے اور بلانے کا کام بنوہاشم کے ذمہ تھا، خانہ کعبہ کی دربانی اور جھنڈ ابنوعبد الدار کے ذمہ تھا، سب سے پہلے حاجیوں کو کھانا کھلانے کی سعادت جس نے حاصل کی وہ ہاشم بن عبد مناف ہیں، اور اس کا نام ہاشم اس لئے رکھا گیا کہ انہوں نے اپنی قوم کے لئے روئی توڑ کر ترید بنایا تھا (''۔

<sup>=</sup> اذان کی خدمت ہمارے لئے اور ہمارے طیفوں کے لئے مقرر کی ، اور پانی پلانے کی خدمت بنوہاشم کے لئے اور دربانی بنی عبد الدار کے لئے مقرر کی ۔ اور بیشی نے اس کو'' انجمع'' (۳/ ۲۸۵ طبع القدی ) میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ: اس کی روایت امام احمد نے ، اور طبر انی نے'' الاوسط'' اور'' الکبیر'' میں کی ہے اور اس میں ہذیل بن بلال اشعری ہیں جن کوامام احمد وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ اور نسائی وغیرہ نے انہیں ضعیف کہا ہے۔

, \*\*.

#### *د-عمارة*:

2- عمارة اسم مصدر ہے، یہ "عمرت الدار عمرا" سے اسم مصدر ہے، یہ "عمرت الدار عمرا" سے اسم مصدر ہے، یعنی میں نے گھر کو تعمیر کیا، اوراس سے ہے: "عمارة المسجد الحرام" (معبر حرام کوبسانا)۔

ایک قتم کی نیکی ہے، اس کئے کہ اس میں حجاج کا اکرام ہے اور وہ اللہ کے مہمان ہیں، حجاج میں جوفقراء ہیں رفادہ ان کے حق میں صدقہ ہے اور جوغیر فقراء ہیں ان کے حق میں احسان ہے۔

#### شريعت ميں رفاده كامقام:

٣-رفاده، سقایه، عماره اور جابدان امور میں سے ہیں جن پر قریش دور جاہلیت میں فخر کیا کرتے تھے، اور ان کوان اعمال میں شار کرتے تھے جن کی بدولت وہ دوسرے عربوں سے ممتاز تھے، گویا وہ خانہ کعبہ کے پاسبان تھے، اس سے شروفساد کو دفع کرتے تھے، اور جح اور خح اور ان یارت کے لئے جولوگ آتے تھے ان کو کھلاتے پلاتے تھے، ان کو ایمان دیارت کے لئے جولوگ آتے تھے ان کو کھلاتے پلاتے تھے، ان کو ایمان دیارت کے لئے جولوگ آتے تھے ان کو کھلاتے پلاتے تھے، ان کو ایمان دی اس افتخار نے یہاں تک پہنچادیا تھا کہ انہوں نے ان اعمال کو ایمان باللہ ، ایمان بالآ خرت اور جہاد فی سبیل اللہ کے برابر کھم ہرایا، چنا نچاللہ سیحانہ و تعالی نے ان پر اس بارے میں نگیر کی اور فرمایا: "أجعَلْتُمُ مِسْقَایَةَ الْحَوَامِ کَمَنُ آمَنَ بِاللّٰهِ فَی سَبیلِ اللّٰهِ لاَ یَسْتَوُونَ عِنْدَ اللّٰهِ وَالْدُهُ لاَ یَهُدِی الْقُومُ الظَّالِمِیْنَ "(۲) (کیا تم نے حاجیوں کے وَاللّٰهُ لاَ یَهُدِی الْقُومُ الظَّالِمِیْنَ "(۲) (کیا تم نے حاجیوں کے یانی پلانے اور مسجد حرام کے آبادر کھنے کو (برابر) قرار دے لیا ہے اس فخص (کے عمل) کے جو ایمان رکھتا ہے اللہ اور روز آخرت پر اور اس نے میں کیا، یہ لوگ برابر نہیں (ہو سکتے) اللہ نے جہاد بھی اللہ کے راستے میں کیا، یہ لوگ برابر نہیں (ہو سکتے) اللہ کے زد یک اور اللہ راہ نہیں دکھا تا ظالم لوگوں کو)۔

## اجمالي حكم:

کے اس کو برقر اررکھا ہے اور وہ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه/ ۱۹\_

.....

فقہاء کی اصطلاح میں رفث کے وہی معنی ہیں جولغت میں ہیں،جیسا کہ ابوعبیدہ نے ذکر کیا ہے۔

#### : رفث

## تعریف:

ا – دفث (رااور فاء کے فتہ کے ساتھ) کامعنی لغت میں جماع اور اس حالت میں مردوزن کے درمیان پیش آنے والے حالات لیمی بوس و کنار وغیرہ ہے، اور اس کا اطلاق بے حیائی کی باتوں پر بھی ہوتا ہے۔

بعض حضرات کا قول ہے کہ رفث بد زبانی اور فحش گوئی ہے،
انہوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے: "إذا کان یوم صوم
اخد کم، فلا یوفٹ، ولا یصخب" (۱) (جبتم میں سے کسی
کے روزہ کا دن ہوتو اسے نہ بے حیائی کی باتیں کرنی چاہئے اور نہ شورو
غل مجانا چاہئے)۔

ابوعبیدہ کہتے ہیں: رفث بے فائدہ کلام ہے، بولا جاتا ہے: رفث فی کلامہ یرفث اور أرفث جب بری بات بولے، اس کے بعد اس کو بطور کنایہ جماع اور متعلقات جماع کے لئے استعال کرلیا گیا، چنانچہ الرفث باللسان وطی اور اس سے تعلق رکھنے والی چیزوں کا ذکر کرنا ہے، اور الرفث بالید چھونا ہے اور الرفث بالعین آنکھارنا ہے اور الرفث بالفرج جماع کرنا ہے (۲)۔

(٢) تاج العروس، تفيير رازي، تفيير ابن كثير آيت: "فلا دفث ولا

## شرعى حكم

۲ - رفث جمعنی جماع و متعلقات جماع ،عبادات میں درج ذیل تفصیل کےمطابق ممنوع ہے:

## روز ہے کی حالت میں جماع کرنا:

سا-اہل علم کا اس پراتفاق ہے کہ جو شخص رمضان کے دن میں دیدہ و دانستہ اپنے روزہ کو یا در کھتے ہوئے جماع کرے گا وہ گنہگار ہوگا، اور اس کا روزہ ٹوٹ جائے ااور اس پر قضا اور کفارہ لازم ہوں گے، خواہ انزال ہویا نہ ہو، اس لئے کہ ارشاد باری تعالی ہے:"اُحِلَّ لَکُمُ لَیُلَهَ الطَّیامِ الرَّفَتُ إِلَی نِسَائِکُمُ"(۱) (جائز کردیا گیا ہے تمہارے لئے روزوں کی رات میں اپنی بیبوں سے مشغول ہونا) یہاں رفث سے مراد جماع ہے (۲)۔

اورجس طرح جماع سے گناہ، فساد صوم اور قضا لازم آتی ہے، اسی طرح اتصال جسمانی اور بوس و کنار کے ذریعہ انزال سے بھی میہ چیزیں لازم ہوتی ہیں خواہ جماع کے بغیر ہو، لہذا اگر بوسہ لے، یا چھوئے یا بغل گیر ہوا اور انزال نہ ہوتو اس کاروزہ فاسد نہ ہوگا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۳)۔

لیکن بھول کر جماع کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ اور

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا کان یوم صوم أحد کم، فلا یوفث، ولا یصخب" کی روایت بخاری (الفتح ۱۸/۸۱ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲/۸۰۸ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔

<sup>=</sup> فسوق"كاتفيركےتحت

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) أَسَىٰ المطالب الر۱۲ من فتح القدير ۲ ر ۲۵۳ ، المغنى ۳ ر ۱۲ ، حاشية الدسوقي الر ۵۰۹\_

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجعیه

شافعیه کا مذہب ہے کہ اس سے روزہ فاسر نہیں ہوتا، کیونکہ نبی علیلیہ فی است نہیں ہوتا، کیونکہ نبی علیلیہ نبی علیلی نبی است خص کے بارے میں جو بھول کر کھائی لے ارشاد فرمایا کہ:
"فلیتم صومه فإنما أطعمه الله و سقاه"(۱) (وه اپناروزه پورا کرے اس کئے کہ اس کو اللہ تعالی نے کھلایا اور پلایا ہے )۔

اور جب بی تم خورد و نوش میں ثابت ہو گیا تو جماع میں بھی ثابت ہوگا، اس لئے کدرکن ہونے میں تینوں چیزیں برابر ہیں (۲)۔

مالکیداور ظاہر مذہب کے مطابق حنابلہ کا قول بیہ ہے کہ: بھول کرکر نے والاعمداکر نے والے کی طرح ہے لہذا اگروہ بھول کر جماع کرے گا تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا، وہ کہتے ہیں کہ نی علیہ کی نے اس شخص کوجس نے رمضان کے دن میں جماع کرلیا تھا کفارہ کا تو اس تحقم دیا اور اگر تھم مختلف ہوتا تو آپ ضرور پوچھتے اور تفصیل معلوم کرتے، اور اور گرم مختلف ہوتا تو آپ ضرور پوچھتے اور تفصیل معلوم کرتے، اور اس لئے بھی کہ سوال کرنے والے کے سوال میں جولفظ آیا ہے اس کو علت قرار دینا ضروری ہے، اور وہ ہے الوقوع علی المرأة فی الصوم، یعنی روزے کی حالت میں ہوئی سے جماع کرنا، اور اس لئے بھی کہ روزہ عبادت ہے جس میں وطی حرام ہے، لہذا اس میں قصداً اور سہواً دونوں برابر ہوں گے جیسا کہ حج میں ہے (۲)۔ تفصیل باب '' الصوم'' میں ہے۔

## اعتكاف كي حالت مين جماع كرنا:

۳ -اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اعتکاف کی حالت میں جماع کرنا

- (۱) حدیث: "فلیتم صومه" کی روایت بخاری (افتح ۱۵۵ مطبع السّلفیه) اور مسلم (۸۰۹ مطبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔
  - (۲) فتح القدير ۲ ر ۲۴، أسنى المطالب ار ۱۲، ۲ ۱۵، ۱۸ م
- (۳) حدیث: ''أمر الذی جامع فی نهار رمضان بالکفارة''کی روایت بخاری (الفتح ۱۱/۲ طبع السلفیه) نے حضرت عاکشتہ سے کی ہے۔
  - (۴) المغنى ۱۲۱۳،حاشية الدسوقی ار ۵۲۷\_

حرام ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ لَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَ أَنْتُمُ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ" (اور بیبیوں سے اس حال میں اَنْتُمُ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ" (اور بیبیوں سے اس حال میں صحبت نہ کرو جب تم اعتکاف کئے ہوم بحدوں میں ) لہذا اگر قصدا جماع کرے گاتو اس کا اعتکاف فاسد ہوجائے گا، اس پر اہل علم کا اتفاق ہے، اس لئے کہ جب عبادت میں جماع حرام ہے تو وہ اس کو فاسد کردے گا، چیسے جج اور روزہ۔

بھول سے جماع کرنے میں علاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ کہ اگر معتلف دن میں یا رات میں قصدایا بھول کر جماع کر لے تواس کا اعتکاف باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ جو چیز اعتکاف میں ممنوع ہے اس کو قصدا کیا جائے یا بھول کر دونوں صور توں میں مفسد ہے، جیسے مسجد سے باہر نکلنا۔

اورشافعیہ کہتے ہیں کہا گر بھول سے جماع کرلے تو اعتکاف باطل نہیں ہوگا۔

لین بوسه لینا اور شہوت سے جھونا حرام ہے، اور اگر انزال ہوجائے تواعتکاف فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ: "وَلاَتُبَاشِرُوُهُنَّ وَ اَلْمُسَاجِدِ" میں عموم ہے، لیکن اگر چھونا بغیر شہوت کے ہومثلاً یہ کہ یوی اس کا سردھودے یا اپنے ہاتھ سے اس کوکوئی چیز دے دو کوئی حرج نہیں ہے (۲)۔ اس لئے کہ حدیث ہے: "کان یدنی رأسه لعائشة و هو معتکف فتر جله" (۳) (نی علیلیہ اعتکاف کی حالت میں اپنا سر مبارک حضرت عائشہ سے قریب کردیا کرتے تھے اور وہ کنگھا کردیا کرتی تھیں)۔ تفصیل" اعتکاف" کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲ رساس، حاشية الدسوقی ار ۵۴۴ ، اُسنی المطالب ار ۴۳۴ ، المغنی ۱۹۸۰ ۱۹۷

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کان یدنی رأسه لعائشة و هو معتکف" کی روایت بخاری (۳) الفتح ۲۸۳۲ طبع التانیه) اور مسلم (۱/ ۲۸۳۲ طبع التانیه) کی ہے۔

اصطلاح میں ہے۔

احرام کی حالت میں جماع کرنا:

۵-احرام کی حالت میں جماع کرنا حرام ہے، اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے۔

کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَنُ فَرَضَ فِیهِنَّ الْحَجَّ فَلاَ رَفَكَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِی الْحَجِّ "() (جوکوئی ان میں اپنے او پر جج مقرر کرے تو پھر جج میں نہ کوئی فخش بات ہونے پائے اور نہ کوئی فخش بات ہونے پائے اور نہ کوئی فخش بات ہونے بائے اور نہ کوئی فخش بات ہونے ہائے اور انہ کوئی جھڑا) اب اگر عورت کی شرمگاہ میں ہجالت احرام جماع کر لے تواس کا حج فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ نہی کا نقاضا فساد ہے اور اگر جماع عمداً ہوتو اس پر قضا اور کفارہ دونوں لازم ہوں گے، حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ ایک شخص نے ان لازم ہوں گے، حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ ایک شخص نے ان سے سوال کیا کہ میں نے اپنی بیوی سے ہمبستری کر کی اور ہم دونوں احرام کی حالت میں تھے، انھوں نے فرما یاتم نے اپنا جج فاسد کر لیا اب تم اور تمہاری بیوی لوگوں کے ساتھ جاؤ اور جودوسرے جاج کریں وہ مال ہوں تو تم بھی حلال ہوجاؤ، پھر جب اگلا ممرک بیش کرو اور دونوں سے ساتھ جج کرو اور دونوں سے سال آئے تو تم اور تمہاری بیوی لوگوں کے ساتھ جج کرو اور دونوں مہری پیش کرواور اگر مہری ممکن نہ ہوتو تین دن ایام جج میں روز ہے رکھو اور سات دن گھر جاکر۔

محرم اگر بھول کر جماع کرلے تو حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کہتے ہیں کہ: بیع مدا جماع کرنے کی طرح ہے، انہوں نے کہا کہ اس کی وجہ بیہ ہے کہ فساداس اعتبار سے آیا کہ اس نے احرام کی حالت میں خاص قسم کی لذت اندوزی کی، اور نسیان کی وجہ سے لذت اندوزی معدوم نہیں ہوتی، اور حج روزہ کی طرح نہیں ہے کیونکہ احرام کی حالت اس

کی یاد دہانی کراتی رہتی ہے جیسے نماز ،اوراس لئے بھی کہ جماع جب ہو چکا تواس کورد کرناممکن نہیں رہا جیسے بالوں کومنڈ وادینا اور شکار گوتل کردینا،لہذاان متنوں چیزوں میں قصداورنسیان یکسال ہوں گے۔

شافعیہ کہتے ہیں کہاس کا حج فاسرنہیں ہوگا،اس لئے کہ حج الیی عبادت ہے جس کو فاسد کرنے سے کفارہ متعلق ہوتا ہے،لہذا مذکورہ چیزوں کی وجہ سے اس عبادت کے حکم میں عمدونسیان کی بنا پر فرق ہوگا چیسے روزہ۔

شرمگاہ کے سواجسم کے دوسرے حصہ میں مباشرت کی صورت میں اگر انزال ہوجائے تو دم واجب ہوگا اور اگر انزال نہ ہوتو اس پر کچھ واجب نہ ہوگا، لیکن اس عمل کے حرام ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے (۱)۔

رہ گیا جج کا فاسد ہونا اور کفارہ کا واجب ہونا اوراس کی نوعیت اوراحرام کی حالت میں جماع کے باقی احکام تواس کی تفصیل کے لئے د کیھئے:اصطلاح'' احرام''۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲/ ۴۵۲، المغنى ۳/ ۳۴۰، أسنى المطالب ا/ ۵۱۲، الشرح الصغير مع حاضية الصادي ۹۵،۹۴۷

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۹۷

نبی علیقہ کے اصحاب کوتھی ) ، اور حج کوفنخ کرنا میہ ہے کہ پہلے حج کی نیت کرے پھراس کو باطل کر کے عمر ہ بنادے اور حلال ہوجائے پھر

دوبارہ مج کااحرام باندھے،اس میں اختلاف اور تفصیل ہے جس کو

"احرام"(١/٩٤١)اور" فج"(٥/٧٨) مين ديكها جائے۔

# وفض

#### تعریف:

ا-''رفض''لغت میں ترک کرناہے، بولا جاتاہے:''رفضت الشئ ارفضه" (فاء پر پیش کے ساتھ) اور ارفضه (فاء پر زیر کے ساتھ)رفضا: جبتم شی کوترک کردو (۱)۔

اصطلاح میں: رفض موجود عبادت اور نیت کو کالعدم کردیناہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف-شخ:

۲- "فنخ "شی گوتور دینا اور اس کو زائل کردینا ہے، تم بولتے ہو "فسخت البیع و النکاح "جب ان دونوں کوتور دو (س)۔

اوراس سلط میں مدیث ہے: "کان فسخ الحج رخصة للصحاب النبی عَلَیْتِ" ( جج کو فنخ کرنے کی رخصت

#### (۱) لسان العرب

(٣) حدیث: "کان فسخ الحج رخصة لأصحاب النبي عَلَيْكُ "حضرت بلال بن عارث کاروایت سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: قلت: یا رسول الله، فسخ الحج لنا خاصة، أولمن بعدنا ؟قال: بل لكم خاصة " (میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ج کوفنخ کرنے کی رخصت ہمارے لئے خاص ہے یا ہمارے بعد آنے والوں کے لئے بھی ہے؟ آپ عَلَيْتُ نے خاص ہے یا ہمارے بعد آنے والوں کے لئے بھی ہے؟ آپ عَلَیْتُ نے

#### ب-إ فساد:

۳-" افساد فسد الشي و أفسده (شي فاسد موكى اورش كو فاسد موكى اورش كو فاسد كرديا) من ما خوذ من ميصلاح كي ضد من الله المناه المناه كي ضد الله الله المناه كي فله كي فله المناه كي فله كي فله المناه كي فله المناه كي فله كي فله المناه كي فله كي كي فله كي كي فله كي كي فله كي كي فله كي فله كي فله كي كي كي فله كي كي كي فله كي فله كي فله كي كي فله

#### ج-إبطال:

سم - ابطال کسی ٹی گوفاسد کردینا اور اس کومٹادینا ہے، وہ ٹی حق ہویا باطل، اور اصطلاح میں کسی ٹی پر بطلان کا حکم لگانا ہے، خواہ وہ اولا تھے پائی گئی ہواس کے بعد اس پر بطلان کا سبب طاری ہوا ہو، ما لکیہ کے بزدیک پیلفظ رفض کے ہم معنی ہے۔

## رفض ہے متعلق احکام: الف-وضو کی نیت ترک کرنا:

۵ - جمہور فقہاء کامذہب ہے کہ نیت وضو کارکن ہے،لہذا وضو کی تکمیل کے بعدا گرنیت کوترک کردی توبیز ک اثر انداز نہیں ہوگا۔

مالكيد نے صراحت كى ہے كه اگر دوران وضونيت كوترك كردے

= فرمایا: صرف تم لوگوں کے لئے خاص ہے)اس کی روایت ابوداؤر (۱۲,۳۹۹،۰۰ ہم تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور منذر کی نے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے کہا کہ بیحدیث ٹابت نہیں ہے، ایبائی '' مختصر السنن'' (۱۲/۱۳۳۳ شائع کردہ دارالمعرفہ) میں ہے لیکن اس حدیث کامفہوم حضرت ابوہریرہ گی حدیث سے ثابت ہے، جسمسلم (۱/ ۸۹۷ طبع الحلی) نے روایت کیا ہے۔

(۱) لسان العرب

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ار ۲۴۰، الزرقانی ار ۲۹۔

<sup>(</sup>۳) لسان العرب

پھرفورالوٹ کررفع حدث کی نیت سے وضو کی تکمیل کرلے تو بھی ترک نیت اثر انداز نہیں ہوگا، لیکن اگر دوران وضو نیت کوترک کردے، پھر فورا رفع حدث کی نیت سے اس کو مکمل نہ کرے یا علی الفور تکمیل تو کرے لیکن ٹھنڈک حاصل کرنے یا نظافت کی نیت سے کرے، تو بیہ باطل قرار پائے گا، اور جن اعضاء کواس نیت سے مکمل کیا ہے ان کو دہرانا پڑے گا، اور جن

تفصیل'' وضو''میں ہے۔

#### ب-نماز کی نیت ترک کرنا:

۱- جمہورفقہاء کا مذہب ہے کہ دوران نماز نیت ترک کرنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، ترک نیت کی صورت یہ ہے کہ دوران نماز نیت منقطع کردے، یا منقطع کرنے کا پختہ ارادہ کرلے، یا اس امر میں متر دد ہوجائے کہ منقطع کردے یا باقی رکھے، اور بیتر دد دیر تک قائم رہے، یا ایباعمل کرے جو نماز کی نیت کے منافی ہو، اس لئے کہ نماز مکمل کرنے سے پہلے اس نے نیت توڑ دی ہے لہذا فاسد ہوجائے گ جمیا کہ اگر نماز ختم کرنے کے ارادہ سے سلام پھیر دے، اور اس لئے منقطع کردیالہذا نماز فاسد ہوجائے گی ارادہ سے سلام پھیر دے، اور اس کئے منقطع کردیالہذا نماز فاسد ہوجائے گی (۲)۔
منقطع کردیالہذا نماز فاسد ہوجائے گی (۲)۔
تفصیل "نیت" اور" صلوق" میں ہے۔

## ج-روزه کی نیت ترک کرنا:

## ے - مالکیہ اور حنابلہ کا صحیح مذہب اور شافعیہ کا ایک قول ہیہے کہ روزہ

- (۱) مواهب الجليل ار ۲۲ ، الزرقانی ار ۲۲ ، روضة الطالبین ار ۱۹ ، ۵ ، کشاف القناع ار ۸۷ ، ۸۷ \_
- (۲) الزرقانی ار ۱۹۲۱، مواہب الجلیل ار ۵۱۵، نہایة المختاج ار ۵۷۸، روضة الطالبین ار ۲۲۵، کشاف القناع ار ۲سام کمغنی ار ۲۷۸، ۲۸۹م۔

کی نیت ترک کرناروزہ کو باطل کردیتا ہے، اگر چہروزہ کو فاسد کرنے والا کوئی عمل نہ کرے، اور حفنیہ کا مذہب ہے کہروزہ کی نیت ترک کرنا روزہ کو باطل نہیں کرتا جب تک روزہ کو تو ڈ دینے والی چیز کا ارتکاب نہ کرے، یہی شافعیہ کے نزدیک اصح ہے اور ایک قول حنا بلہ کا بھی ہے (۱)۔

تفصيل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' صوم''۔

## د-احرام ترک کرنا:

۸- احرام کوترک کرنااس کو باطل نہیں کرتا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۲)۔ دیکھئے: "احرام" فقرہ نمبر ۱۲۸۔

"التاج والإكليل" ميں ہے كما گراحرام ترك كرد بي واحرام كو ترك كرد بي الله الله ترك كرد بي واحرام كو ترك كرناس لئے كمان في نہيں ہے جس ميں محرم ہے، اس لئے كماس نے صرف ان مقامات كوترك كيا ہے جہاں احرام باندھ كر جانا چاہئے تھا، لہذا جب احرام كوترك كرد بے، پھر ان جگہوں كى طرف دوبارہ آئے جہاں آنے كا حكم ديا گيا ہے اوراحرام كے ساتھ لئے توترك احرام كا حكم حاصل نہيں ہوگا۔

" کشاف القناع" میں ہے کہ: اگر محرم اپنے احرام کی حالت میں کہے کہ میں جب چاہوں گا اس کو کھول دوں گا، یا کہے کہ اگر میں اس کو فاسد کردوں گا تو احرام صحیح نہیں ہوگا (۳)۔

تفصیل" احرام" میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدرالحتار ۱۲ س۱۲، التاج والإكليل ۲۸۸۳، روضة الطالبين ار ۲۲۵، المغني ۱۸/۱۱، كشاف القناع ۱۲/۲۳-

<sup>(</sup>٢) التاج والإكليل ٣ر ٨م، ٩م، روضة الطالبين ار ٢٢٥\_

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲روم م، التاج والإکلیل سر ۸م۔

متفق علیہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

## ھ-جج ياعمره ترك كرنا:

9 - اگریکی عمرہ کا احرام باندھے پھراس کے ساتھ جج کا احرام باندھ لے تواس کی تین صورتیں ہیں۔

پہلی صورت: عمرہ کا طواف شروع کرنے سے پہلے جج کا احرام باندھنا:

اس صورت میں جمہور فقہاء کے نزدیک جج کوعمرہ میں داخل کرنا جائز ہے: جس کا طریقہ ہیہ ہے کہ دونوں عبادتوں کے اعمال ادا کئے جائیں، ایسا شخص ان کے نزدیک قارن ہوگا، خواہ مکی ہویا آفاقی، اس کی بنیادان کے اس اصول پر ہے کہ کل کے لئے قران جائز ہے (۱) ۔ حفیہ کہتے ہیں کہ: یہ آفاقی کے لئے درست ہے اور وہ قارن ہوجائے گا، مکی کے لئے درست ہے اور وہ قارن ہوجائے گا، مکی کے لئے درست نہیں ہے، لہذا اگر مکی عمرہ کے احرام پر جج کے احرام کا اضافہ کردے اور عمرہ کا طواف شروع نہ کیا ہوتو اس پر

حقیہ ہے ہیں لہ: بیا فاق نے سے درست ہے اور وہ فارن ہوجائے گا، کلی کے لئے درست نہیں ہے، لہذا اگر کلی عمرہ کے احرام پر جج کے احرام کا اضافہ کرد ہے اور عمرہ کا طواف شروع نہ کیا ہوتو اس پر لازم ہے کہ عمرہ کو چھوڑ دے، اور جج کے اعمال پورے کرے، اور اس کے ذمہ عمرہ چھوڑ نے کا دم اور اس کی قضالازم ہوگی، اس لئے کہ کلی کے ذمہ عمرہ چھوڑ نے کا دم اور اس کی قضالازم ہوگی، اس لئے کہ کلی کے لئے ان دونوں کو جمع کرنا معصیت ہے، اور معصیت سے نکلنا لازم ہے، اور جج کے بجائے عمرہ کو ترک کرے گا اس لئے کہ جج کے مقابلہ میں اس کے اعمال کم ہیں اور اس میں مشقت اور خرج بھی کم ہے مقابلہ میں اس کے اعمال کم ہیں اور اس میں مشقت اور خرج بھی کم ہے لہذا اس کا ترک آسان ہے۔

اور دم اور عمرہ کی قضائے واجب ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ عمرہ سے قبل از وقت حلال ہو گیا،لہذا دم واجب ہوگا جیسا کہ محصر پرواجب ہے،اور عمرہ کی قضااس لئے واجب ہے کہ احرام باندھ کراس نے عمرہ کو شروع کر دیا تھا،اوریہ فقہاء حنفیہ کے نز دیک

# (۱) المواق مع الحطاب ٣ر • ٥، ۵، مغنى المحتاج ار ١٩٥٣، أمغنى لا بن قدامه ٣ر

دوسری صورت: عمرہ کا طواف مکمل کرنے کے بعد حج کا احرام باندھنا:

شافعیہ اور حنابلہ نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ عمرہ کا طواف کر لینے کے بعد جج کے احرام کو اس میں داخل کرنا صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ احرام کا اتصال مقصود کے ساتھ ہور ہاہے ، مقصود سے مراد ہے عمرہ کا سب سے بڑا عمل یعنی طواف ، لہذا اس بڑے عمل کے اتصال کے بعد دوسرے عمل میں مشغول نہیں ہوسکتا ، شافعیہ نے یہی علت بیان کی ہے (۲) ، اور اس لئے بھی کہ اس نے عمرہ سے حلال ہونے کا کام شروع کر دیا ہے لہذا اس میں جج کو داخل کرنا صحیح نہیں ہوگا ، جیسا کہ اس صورت میں جب کہ صفا اور مروہ کے در میان سعی موگا ، جیسا کہ اس صورت میں جب کہ صفا اور مروہ کے در میان سعی کر چکا ہو، حنابلہ نے یہی علت بیان کی ہے (۳)۔

حنفیہ کہتے ہیں: کہ وہ عمرہ کے افعال پورے کرے گا اور جی کو ترک کردے گا، اس لئے کہ عمرہ کی ادائیگی شروع ہو چکی ہے اور جی کی ادائیگی شروع ہو چکی ہے اور جی کا ادائیگی شروع نہیں ہوئی ہے لہذا جی کو چھوڑ نا ادائیگی سے رک جانا ہے اور عمرہ کو ترک کرنا کئے ہوئے عمل کو باطل کرنا ہے، اور عمل سے رک جانا اس کے باطل کرنے سے کم درجہ کا ہے، ارشاد باری تعالی ہے: "وَلَا تُبُطِلُوا أَعُمَا لَكُمْ "''(اوراپنے اعمال کورائیگال مت کرو)، لہذا جی کورک کرناز یادہ بہتر ہوگا۔

حنفیہ نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ: جو شخص طواف کے اکثر شوط کممل کر لے، مثلاً عمرہ کے طواف میں چاریااس سے زیادہ شوط

<sup>(1)</sup> البدائع ۱۲۹/۱۰۰۱، فتح القدير ۱۳ ۸ ۴٬۳۳ الزيلعي ۱ر ۵،۷۴ کـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۱۹۵ ـ

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قدامه ۳ر ۴۸۴\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ محمدر ۳۳\_

کرلے تو وہ اس شخص کے حکم میں ہوگا جس نے تمام شوط کمل کر لئے، اس لئے کدا کثر پرکل کا حکم لگا دیا جا تا ہے (۱)۔

اور ما لکیہ کہتے ہیں کہ: عمرہ کا طواف کر لینے کے بعد بھی اس میں جج کے احرام کو داخل کرنا تھے ہے، اور وہ شخص قارن ہوجائے گا، لیکن پیمکروہ ہے، اس میں ان کے یہاں پچھنفسیل ہے (۲)۔

تیسری صورت: عمرہ کے طواف کے کم چکر لگانے کے بعد مج کا احرام باندھنا:

مالکیہ کا معتمد قول اور حنابلہ کا مذہب سے ہے: عمرہ کا طواف مکمل کرنے سے پہلے جج کوعمرہ میں داخل کرنا صحیح ہے، ایسا شخص دونوں کے اعمال بجالائے گا اور قارن ہوجائے گا (۳)۔

اورشافعیہ نے کہااور یہی قول بعض مالکیہ کا بھی ہے کہ: اگر عمرہ
کا طواف شروع کردےخواہ ایک قدم ہو، پھر جج کااحرام باندھے توبیہ
درست نہیں ہے، کیونکہ احرام کا اتصال اس کے مقصود لیعنی طواف کے
ساتھ ہوگیا ہے لہذا اس کے بعد دوسرے عمل میں داخل نہ ہوگا (۲۰)۔

ماتھ ہوگیا ہے لہذا اس کے بعد دوسرے عمل میں داخل نہ ہوگا (۲۰)۔

حنفیہ کہتے ہیں کہ: اگر کلی عمرہ کا احرام باندھے اور چار شوط سے
کم طواف کر سے پھر جج کا احرام باندھ لے تواب اس پرلازم ہے کہ
دونوں میں سے ایک کو ترک کردے (حج کو یا عمرہ کو) اس لئے کہ
دونوں کو جمع کرنا معصیت ہے اور معصیت سے نکلنا لازم ہے، اس
کے بعد حنفہ میں اختلاف ہوا ہے۔

چنانچدامام ابوحنيفه فرماتے ہيں كه: مج كوترك كردے اس

لئے کہ عمرہ کا احرام اس کے پچھٹل یعنی طواف کی ادائیگی کی وجہ سے مضبوط ہو گیا ہے، اور جج کا احرام کسی عمل سے مضبوط نہیں ہوا ہے، اور غیر مضبوط کو ترک کر دینا آسان ہے، نیز اس لئے کہ جج کوچھوڑ ناعمل سے بازر ہنا ہے، اور عمرہ کوچھوڑ ناعمل کو باطل کرنا ہے اور بازر ہنا باطل کرنا ہے اور بازر ہنا باطل کرنا ہے اور بازر ہنا باطل کرنا ہے کہ درجہ کا ہے۔

امام ابو یوسف اور امام محمد کہتے ہیں کہ: عمرہ کوترک کردے اور جج کوکر گذرے، اس لئے کہ عمرہ کا درجہ کم ہے اور اس کے اعمال کم ہیں، اور اس کی قضا آسان ہے، کیونکہ اس میں کسی وقت کی قید نہیں ہے اہذا عمرہ کوترک کرنا بہتر ہے (۱)۔

#### حچوڑنے کااثر اوراس کی جزاء:

• ا – اگرامام ابوحنیفہ کے قول کے مطابق کج کوچھوڑ دیتواس کے چھوڑ نے کی وجہ سے اس پردم لازم ہوگا ، اس لئے کہ وہ قبل از وقت حلال ہوگیا ہے ، لہذا جس طرح محصر پردم لازم ہوگا ، اس پربھی لازم ہوگا ، اس طرح اس پر جج اور عمرہ کی قضاوا جب ہوگا ، اس لئے کہ حج شروع کرنے کی وجہ سے واجب ہوگیا اور عمرہ اس لئے واجب ہوا کہ جس سال جج کا احرام باندھا اس سال جج کے افعال ادائہیں کئے لہذا جج کوفوت کرنے والے کی طرح ہوگیا اور اگر صاحبین کے قول پر عمل کرتے ہوئے عمرہ کو چھوڑ دی تو اس پردم اور عمرہ کی قضا لازم ہوگیا ہے کہ جج کوتوا داکر چکا ، البتہ عمرہ شروع کرنے کی وجہ سے لزم ہوگیا ہے ۔

ان تفصیلات کے باوجود اگر دونوں کوکر گذرے اور نہ جج چھوڑے نہ عمرہ تو جائز ہے،اس لئے کہ جبیبااس نے التزام کیا ویباہی

<sup>(</sup>۱) فخ القدير ۳۸ مهم تبيين الحقائق للزيلعي ۲ ۸ ۸ ۷۵ ـ ۷۵ ـ

<sup>(</sup>٢) الحطاب اور اس كا حاشية المواق ٣/ ٥٣، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي ٢٠ ١٩٠٨ .

<sup>(</sup>٣) الحطاب ٣ر٠٥١،٥٠ المغنى لا بن قدامه ٣٧٢ م-

<sup>(</sup>٧) مغنی المحتاج ار ۱۵،۵۰ الحطاب مع المواق ۳ر ۵،۵۰ ـ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع لاکاسانی ۲ (۱۲۹۰ - ۱۵ تبیین الحقائق للزیلعی ۲ رم ۷۵۵۵ ، فتح القدیر مع الهدامه ۳ رم ۳۵ م

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

اداکردیا، مگریه ممنوع ہے، اور نہی فعل کے پائے جانے سے مانع نہیں ہے، جبیا کہ حنفیہ کے یہاں طے شدہ ہے، لیکن ان دونوں کو جمع کرنے کی وجہ سے اس پر دم لازم ہوگا، اس لئے کہ ممنوع چیز کے ارتکاب کی وجہ سے اس کے ممل میں فقص ہوگیا ہے اور بیمی کے حق میں تلافی کا دم ہے اور آ فاقی کے حق میں شکریہ کا دم ہے (۱) ان احکام کی تفصیل ''احرام'' اور '' قران' (فقرہ ۲۲ – ۲۷) میں ہے۔

# رفع الحرج

تعريف:

ا-رفع الحرج: مرکب اضافی ہے، اس کا جانا اس کے دونوں الفاظ کے جانے پر موقوف ہے، چنانچہ رفع لغت میں ہر چیز میں خفض (پست کرنے اور جھکانے) کی نقیض ہے، اس کا معنی بلیغ یعنی بہنچانا، حمل یعنی اٹھانا اور تقریب یعنی کسی چیز کو قریب کرنا بھی ہے، اور رفع کے مادہ میں اصل معنی بلندی کے ہیں، جب کوئی چیز بلند ہوتو کہا جاتا ہے: ارتفع الشئی ارتفاعا، اور از الد کے معنی میں بھی آتا ہے، جب کوئی شی اپنی جگہ سے زائل کردی جائے تو کہا جاتا ہے: درفع الشئی۔

"المصباح المير"مين ہے: اجسام ميں رفع كى حقيقت حركت كرنا اور منتقل ہونا ہے، اور معانی ميں رفع السے معنی پرمحمول ہوگا جس كا مقام تقاضا كرتا ہو، اور اس معنی ميں رسول الله عليات كا بي فرمان ہے:"دفع القلم عن ثلاثة"(۱) (تين لوگوں سے قلم الھاليا گيا ہے)۔ ظاہر ہے كہ صغير لعنی نابالغ پرقلم ہيں رکھا گيا ہے بلکہ معنی ہيں كہ صغير مكلف نہيں ہوگا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دفع القلم عن ثلاثة" کی روایت ابوداود (۵۵۸/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۵۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عائش سے کی ہے، اور حاکم نے اس کوسی قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب،القاموس المحيط،المصباح المنير ،لسان العرب ماده: ' رفع'' -

اور ''حرج'' لغت میں تنگ جگہ ہے جہاں درختوں کی کثرت ہو، اور تنگی اور گناہ اور حرام کے معنی میں بھی ہے، اور اصل معنی تنگی کے ہیں، ابن اثیر کہتے ہیں: حرج دراصل تنگی ہے اور گناہ اور حرام پر بھی بولا جاتا ہے۔

جب آدمی ننگ دل ہوتواس کور جل حَرَج و حَرِج کہا جاتا ہے، زجاج کہتے ہیں: حرج کامعنی لغت میں ہے انتہائی ننگ۔ لہذا رفع الحرج لغت میں: تنگی کو زائل کرنا اور تنگی کو اس کے مقام سے دور کرنا ہے۔

رفع کے اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہیں (۱)۔ اور حرج اصطلاح میں وہ چیز ہے جس میں عادت سے زیادہ مشقت اور تنگی ہو<sup>(۲)</sup> ،لہذا ہیا ہے لغوی معنی سے خاص ہے۔

اوررفع حرج: ال مشقت كالزاله كرنا ہے جومشقت والے تعكم شرعی میں ہو، یا تو سرے سے تکلیف شرعی کواٹھاد یاجائے، یااس میں تخفیف كردی جائے، یااس میں اختیار دے دیا جائے، یااس کے لئے کوئی راہ نكال دی جائے، جیسا كه موسوعه میں" تیسیر"كی اصطلاح میں گذر جكا۔

پس حرج اور مشقت مترادف ہیں، اور رفع حرج مشقت کے بعد ہی ہوتا ہے برخلاف' تنسیر'' کے۔

اور فقهاءاور علماءاصول بھی اس پر بھی'' رفع الحرج''اور'' نفی الحرج'' کے الفاظ کا اطلاق کرتے ہیں <sup>(۳)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تيسير:

۲- تیسر: آسانی اور کشادگی ہے، اور یہ "یسو" کا مصدر ہے، اور یس سر عرکی ضد ہے، حدیث میں ہے: "ان اللدین یسو" ((دین آسان ہے) لیخی اس میں سہولت وآسانی ہے تی بہت کم ہے، اور تیسر خیر اور شر دونوں میں ہوتی ہے، قرآن عزیز میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَسَنُیسٌو وُ لِلْیُسُولی" (سو ہم اس کے لئے راحت کی چیز آسان کردیں گے)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَسَنُیسٌو وُ لِلْعُسُولی" (سوہم اس کے لئے مصیبت کی چیز آسان کردیں گے)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: آسان کردیں گے)۔

اوراس کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے، اور تیسیر اور رفع حرج کے درمیان نسبت میرہے کہ رفع حرج مشقت کے بعد ہی ہوتا ہے۔

#### ب-رخصة:

سا-رخصت: کسی امر میں سہولت اور آسانی دیناہے، جب شریعت کسی چیز کوآسان کردے تو کہا جاتا ہے: " رخص المشوع لذا فی کذا تر خیصا، و أرخص إر خاصا"،اور" رخص له فی الامر" کامعنی ہے: ممانعت کے بعد اجازت دی گئی، اور اللّہ کا بندہ کو اشیاء کے سلسلے میں رخصت دینا:ان اشیاء کو بندہ سے ہلکا کرنا ہے۔ اور کسی امر میں رخصت دینا تشدید کے بر مکس ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''إن اللدین یسو" کی روایت بخاری (الفتح ار ۹۳ طبع السّلفیه) نے حضرت ابوہریرہ میر قسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سور دلیل رک

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کیل رواب

<sup>(</sup>٣) ليان العرب، المصاح المنير ماده: "رخص" -

<sup>(</sup>۱) الكليات ۳۸۸/۲ منشورات وزارة الثقافة والارشاد القومي دمشق ۱۹۷۵ء المغر ب۱۹۳ دارالكتاب العربي -

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي تعلق الثينج عبدالله دراز ١٥٩/٢/مكتبة التجاريه ١٩٥٥ء ـ

<sup>(</sup>۳) فواتح الرحموت ا ۱۵۶۷، دار صادر ، الا شباه و النظائر لا بن نجيم ر ۸۰، احكام القرآن لا بن العربي ۲/۲ سه دارالكتاب العربي \_

لہذا رخصت، تضییق وحرج کے مقابلے میں ایک طرح کی گنجائش ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### ج-ضرر:

الم - ضور لغت میں نفع کی ضد ہے، ضرروہ نقصان ہے جوشی میں داخل ہوجائے (۲)، ضرر کھی رفع حرج نہ ہونے کا اثر ہوتا ہے۔

### رفع حرج شریعت کامقصودہے:

۵ - رفع حرج شریعت کاایک اہم مقصداوراس کی ایک بنیادی اصل ہے، کیونکہ شارع کا مقصدامور شاقہ کا مکلّف بنانااوراس میں تنی کرنا نہیں ہے یہ حقیقت کتاب وسنت کے دلائل سے ثابت ہے اور اس پر اجماع منعقد ہے۔

قرآن میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِی اللّٰہ یُنِ مِنُ حَرَجٍ" (٣) (تم پردین کے بارے میں کوئی تگی نہیں کی) اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "لاَ یُکلّفُ اللّٰهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا" (٣) (الله تعالی کا ارشاد ہے: "لاَ یُکلّفُ اللّٰهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا وَالله تعالی کا ارشاد ہے: "مَا یُریدُ اللّٰهُ لِیَجُعَلَ عَلَیْکُمْ مِنُ حَرَجٍ وَلٰکِنُ کا ارشاد ہے: "مَا یُریدُ اللّٰهُ لِیَجُعَلَ عَلَیْکُمْ مِنُ حَرَجٍ وَلٰکِنُ کا ارشاد ہے: "مَا یُریدُ اللّٰهُ لِیجُعَلَ عَلَیْکُمْ مِنُ حَرَجٍ وَلٰکِنُ یُریدُ لِیُطَهِّرَکُمْ "(۵) (الله نہیں چاہتا کہ تمہارے او پرکوئی تکی ڈالے بلکہ وہ تو یہ چاہتا ہے کہ تمہیں خوب پاک وصاف رکھے) اور الله تعالی کا یہ ارشاد ہے: "یُریدُ اللّٰهُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ الْیُسُو وَ لَایُریدُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُوبُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُوبُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُوبُ اللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ بِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ بِلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

- (۱) گمتصفی ار ۹۸ طبع دارصا در ـ
- (٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "ضرر" ـ
  - (۳) سورهٔ فیجر ۸۷\_
  - (۴) سورهٔ بقره ۱۸۲۸\_
    - (۵) سورهٔ ما نده ر۲
  - (۲) سورهٔ بقره ۱۸۵\_

مين دشوارى نهين چاهتا) اور الله تعالى كايدارشاد: "يُويدُ اللهُ أَنُ يُخفِّفَ عَنْكُمُ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا" (الله چاهتا ہے كه تم سے بوجه لهكاكر اور بناہان كمزور) -

حدیث میں نبی علیہ کا ارشاد ہے: "بعثت بالحنیفیة السمحة"(۲) (مجھ کو الیا دین حنیف دے کر بھیجا گیا جس میں سہولت اور آسانی ہے) اور حضرت عائشگی حدیث ہے: "ما خیر رسول اللّه عَلَیْتُ اللّه عَلَیْتُ اللّه عَلَیْتُ کُوجب بھی دوامور میں اختیار دیا گیا تو اشما"((سول الله عَلیْتُ کو جب بھی دوامور میں اختیار دیا گیا تو آپ علیہ وہ ان میں سے آسان کو اختیار فرما یا بشرطیکہ وہ گناہ نہ ہو)۔

شرعی حکم میں حرج نہیں ہے اس پر اجماع ہے، اور یہ اس کی دلیل ہے کہ شارع نے حرج کا قصد نہیں کیا، اور اگر حرج واقع ہوتا تو شریعت میں تناقض کی نفی کی شریعت میں تناقض کی افی کی گئی ہے، اس لئے کہ اگر بالفرض شریعت کی وضع مشقت کے قصد پر ہوتی اور میات پہلے سے ثابت ہے کہ شریعت کی وضع نرمی اور سہولت پر ہے تو دونوں کا جمع ہونا تناقض اور اختلاف کا باعث ہوتا، حالانکہ شریعت اس سے یاک ہے۔

مزید برآل بیر که رخصتول کی مشروعیت جوشریعت کا انعام ہے اوروہ چیزیں جن کا دین سے ہونابدا ہؤ معلوم ہے جیسے قصر ، افطار ، جمع بین الصلوتین اور اضطراری حالت میں حرام چیزوں کو استعال کرنے کی رخصت بیسب چیزیں ایسی ہیں جوقطعی طور پر دلالت کرتی ہیں کہ

- (۱) سوره نسا۲۸ء۔
- (۲) حدیث: "بعثت بالحنیفیة السمحة کی روایت ابن سعد نے الطبقات (۱/ ۱۹۲ طبع دارصادر) میں صبیب بن ثابت سے مرسلاکی ہے۔
- (۳) حدیث: "ماخیورسول اللّٰه عَالَیْكُ بین أموین اِلمااختار أیسوهما ما لم یکن اِثما"کی روایت بخاری (افق ۸۲/۱۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۳/ ۱۸۱۳ طبح اُکلی ) نے کی ہے۔

حرج اور مشقت مطلقاً دور کر دی گئی ہے۔

اسی طرح دیگر اعمال کی مزاولت سے منقطع ہوکر عبادت کے لئے کیسوہوجانے میں جو تکلف اور تشدد ہے اس سے جوممانعت وارد ہے وہ بھی رفع حرج کی دلیل ہے، اور اگر شارع کا قصد مشقت کا ہوتا تو وہال کوئی رخصت اور تخفیف نہ ہوتی۔

یکی وجہ ہے کہ جبی عاقل پر کوئی شی واجب نہیں کیونکہ اس کا جسم اور اس کی عقل دونوں قاصر ہیں، اور کم عقل بالغ پر بھی کوئی شی واجب نہیں، اس کئے کہ اس میں قصور عقل پایا جاتا ہے اور ایا م حیض و نفاس کی نماز کی قضا واجب نہیں ہے، اور مجہد سے اجتہاد میں غلطی ہوجائے تو گنہ گارنہیں ہوتا، نیز نسیان اور اکراہ کی صورت میں بھی گناہ نہیں ہوتا۔

شاطبی کہتے ہیں: اس امر کے دلائل کہ اس امت سے حرج کو اٹھالیا گیا ہے قطعیت کی حد تک پہنچے ہوئے ہیں (۱)۔

حرج کے اقسام: اجمالی طور پرحرج کی دوشمیں ہیں:

۲ - اول: حقیقی، یعنی ایسا حرج جس کا سبب معین اور واقعی ہو، یا جس کی وجہ سے عادت سے زیادہ مشقت لاحق ہو، جیسے سفر اور مرض کا حرج۔

دوم: وہمی، لیعنی الیہا حرج جس میں رخصت دینے والا سبب نہ پا یا جائے اور نہ واقعی طور پر اس سے خلاف عادت مشقت لاحق ہو(۲)\_

رفع وتخفیف میں قتم اول ہی معتبر ہے،اس لئے کہا حکام کی بنیاد

اوہام پرنہیں ہے۔ حقیقی حرج اپنے پائے جانے کے وقت کے اعتبار سے دوسم پرہے:

اول: حرج حالی: یعنی ایبا حرج جس کی مشقت فی الحال موجود ہوجید ایسی عبادت کو شروع کرنا جو فی نفسہ دشوار ہو، اور جیسے وہ حرج جومریض کو پانی کے استعمال کی وجہ سے لاحق ہویا وہ حرج جوخود سے فی اور رمی جمار کی طاقت ندر کھنے والے کو لاحق ہوا گرہم اس کو نائب بنانے کی اجازت ندویں (۱)۔

دوم: حرج مآلي: لعني اليها حرج جو کسي فغل پر مداومت کي وجه سے لاحق ہو حالانکہ فی نفسہ اس فعل میں کوئی حرج نہ ہو، جبیبا کہ حضرت عبداللہ بن عمرو کا واقعہ ہے وہ کہتے ہیں: میں پورے سال روزہ رکھتا تھا اور ہر رات ایک قرآن پڑھتا تھا، تو شاید میں نے نی علیہ سے ذکر کیا یا نبی علیہ نے میرے یاس کسی کو سے کر مجھ کو بلوايا، چنانجه میں آب علیہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ علیقہ نے مجھ سے فرمایا: کیا پیچے نہیں ہے کہتم پورے سال روزے رکھتے ہواور ہررات ایک قرآن پڑھتے ہو؟ میں نے عرض کیا: ہاں اے اللہ کے رسول، اور میرامقصوداس سے خیر کے سوا کچھ نہیں، فرمایا: توتمہارے لئے کافی ہے کہتم ہرمہینہ میں تین دن کے روزے رکھو، میں نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی! میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں، فرمایا: تمہاری ہوی کاتم پر حق ہے، اور تمہارے مہمان کاتم پرق ہے،اورتمہار ہے جسم کاتم پرق ہے،فر مایا:تم اللہ کے نبی داؤد علیہ السلام کا روز ہ رکھو، اس لئے کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ عبادت گذار تھے، راوی کہتے ہیں: پھر میں نے عرض کیا اے الله کے نبی داؤد کاروزہ کیا ہے؟ فرمایا: وہ ایک دن روزہ رکھتے تھے

<sup>(</sup>۱) الموافقات الر ۳۴۰ المكتبة التجارية الكبرى ۱۹۵۵ ومسلم الثبوت الر ۱۲۸ و دارصادر بذيل المنصفي \_

<sup>(</sup>۲) الموافقات الرسسة ۴۰ مسه، ۱۹ مساه، ۱۹ وراس کے بعد کے صفحات المکتبة التحاریة الکبری۔

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائرللسيوطي رص ۷۷، دارالكتب العلميه ۱۹۸۳ء ـ

اورایک دن افطار کرتے تھے فر مایا: اور قر آن مہینہ بھر میں ختم کیا کرو، فرماتے ہیں: میں نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں، فرمایا: تو ہیں روز میں ختم کیا کرو، کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں: فرمایا: تو ہرعشرہ میں ختم کیا کرو، کہتے ہیں: میں نے عرض کیا اےاللہ کے نبی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں، فرمایا: توہر سات دن میں ختم کیا کرو،اوراس سے زیادہ نہ کرو، کیونکہ تہہاری بیوی کاتم پرت ہے، اور تمہارے مہمان کاتم پرت ہے اور تمہارے جسم کاتم پرحق ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے ختی کی تواللہ نے میرے اوپر ختی کی، کتے ہیں: اور مجھ سے نبی علیہ نے فر مایا تھا:تم کومعلوم نہیں شایدتم کوطویل عمر ملے، کہتے ہیں چنانچہ میں اس عمرتک پہنچا جس کی رسول الله عليلة نے ميرے حق ميں پيشن گوئي كي تھي تواب جب كه ميں بوڑھا ہوگیا ہوں مجھے خیال آتا ہے کہ کاش میں نے اللہ کے نبي عليه كى رخصت كوقبول كرليا ہوتا (١) \_شاطبى كہتے ہيں: مكلّف کے لئے کسی کام کی مداومت یا عدم مداومت میں مشقت کے ہونے یا نہ ہونے کے لئے کوئی ضابط نہیں ہے، بلکہ لوگوں کی جسمانی قوت یا عزم کی پختگی یا یقین کی قوت کے اعتبار سے مشقت الگ الگ ہوتی ے(۲)

حرج سے بچنے پر قدرت کے ہونے اور نہ ہونے کے اعتبار سے اس کی دونشمیں ہیں عام اور خاص۔

حرج عام وہ ہے جس سے بیخے پر آ دمی عموما قادر نہیں ہوتا ہے، جیسے وہ تغیر جو یانی میں ایسی چیزوں کی وجہ سے آ جا تا ہے جوعموما یانی

ہے جدانہیں ہوتیں مثلامٹی ، کائی اوراس جیسی چیزیں۔

حرج خاص وہ ہے جس سے بیخے پر آ دمی عام طور سے قادر ہوتا ہے جیسے ہر کہ اور زعفر ان جیسی چیز کی وجہ سے پانی کا متغیر ہوجانا۔

2 – یہ تو امام شاطبی کی تقسیم ہوئی ، لیکن بعض حضرات حرج کواس کے عموم اور عدم عموم کی حیثیت سے عام اور خاص کی طرف تقسیم کرتے ہیں، چنا نچر حرج عام وہ ہے جو تمام لوگوں کولاحق ہو، اور حرج خاص وہ ہے جو بعض علاقوں یا بعض زمانوں یا بعض لوگوں کے ساتھ خاص ہو۔ ابن عربی کہتے ہیں: ''حرج اگر ایسے امر میں ہوجس سے عام لوگوں کوسابقہ پڑتا ہے تو ساقط ہوگا، اور اگر خاص ہوتو ہمارے نز دیک معتبر نہیں ہوگا، اور امام شافعی کے بعض اصول میں ہے کہ اس کا اعتبار معتبر نہیں ہوگا، اور امام شافعی کے بعض اصول میں ہے کہ اس کا اعتبار

اسی طرح حرج کی تقسیم جسمانی اور روحانی کی جانب کرنا بھی ممکن ہے۔

جسمانی: وہ حرج ہے جس کا اثر بدن پر پڑتا ہو جیسے مریض جس کو پانی کا استعال نقصان دیتا ہواس کا وضو کرنا ، اور مریض ، اور کبیر السن کا روز ہ رکھنا ، اور مضطر کا مردار کونہ کھانا۔

روحانی: وہ حرج ہے جس کا اثر جان پر پڑتا ہو، جیسے رخی اور تنگدلی جو کسی معصیت یا گناہ کے صدور کے سبب لاحق ہو، اللہ تعالی کے فرمان "و ما جعل علیکم فی الدین من حرج" (اور اللہ نے تم پر دین میں کوئی تنگی نہیں رکھی ) کی تفسیر میں حضرت ابن عباس ش نے فرمایا: بیاسلام کی دی ہوئی وسعت ہے جو اللہ تعالی نے تو بہ اور کفارات کی صورت میں رکھی ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قال کنت أصوم الدهر" کی روایت مسلم (۱/ ۱۱۲،۸۱۳ طبع الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاعتصام للشاطبی ار ۲۵۵،۲۴۹،۲۵۲ المکتبة التجاریة الکبری ۱۹۵۵ء۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبی ۲ ر ۱۵۹ اوراس کے بعد کے صفحات ، احکام القرآن لا بن العربی ۳ ر ۲ سال

حرج دوركرنے كے شرائط:

۸- ہرحرج دور نہیں کیا جاتا ہے، بلکہ رفع حرج کا اعتبار کرنے کے یہاں کچھ شرطیں ہیں جن کا پا یا جانا ضروری ہے اور وہ یہ ہیں:

۱- حرج حقیقی ہو، یعنی اس کا سبب متعین اور موجود ہو، جیسے مرض اور سفر، یا اس کی وجہ سے غیر معمولی مشقت اٹھانی پڑتی ہو، یہی وجہ ہے کہ حرج وہمی کا کوئی اعتبار نہیں ہے، حرج وہمی وہ ہے جس میں رخصت دینے والا سبب نہ پا یا جائے، کیونکہ یہ درست نہیں ہے کہ می علم کی بنیا دایسے سبب پررکھی جائے جس کا ابھی تک وجود ہی نہ ہو، اسی طرح غیر واقعی خیالات ومفر وضات بھی تو ہمات کی قتم سے ہو، اسی طرح غیر واقعی خیالات ومفر وضات بھی تو ہمات کی قتم سے متعلق ہیں، اور وہ مختلف ہیں، اسی طرح لوگوں کی خواہشات ہیں کہ وہ الی چیزیں فرض کرتی ہیں جن کی کوئی حقیقت نہیں ہوتی ہیں کہ وہ الی چیزیں فرض کرتی ہیں جن کی کوئی حقیقت نہیں ہوتی اعتبار نہ ہو، اس لئے کہ تو ہمات اکثر جھوٹے ہوتے ہیں (۱)۔

۲ - کسی نص کے خلاف نہ ہو، حرج اور مشقت و ہیں معتبر ہوگی جہاں کوئی نص وارد نہ ہو، لیکن نص کی مخالفت کی صورت میں ان دونوں کا کوئی نص وارد نہ ہو، لیکن نص کی مخالفت کی صورت میں ان دونوں کا اعتبار نہیں کیا جائے گا(۲)۔

یہاں کچھ تفصیل اور اختلاف ہے جو رفع حرج اور نص کے تعارض کے بیان میں آرہاہے۔

سا - عام ہو، ابن عربی کہتے ہیں: حرج اگرایسے واقع میں ہوجس سے عام لوگوں کو سابقہ پڑتا ہے تو ساقط ہوگا، اور اگر خاص ہوتو ہمارے نزدیک معتبر نہیں ہوگا، اور ام شافعی کے بعض اصول میں ہے کہ اس کا اعتبار ہوگا، یہ مسئلہ اختلافی احکام میں آئے گا<sup>(۳)</sup>۔

شاطبی نے حرج عام کی یہ تغییر کی ہے کہ اس سے بیچنے پر آ دمی کو قدرت نہ ہو، جیسے پانی میں الیمی چیزوں کی وجہ سے تغیر کا آ جانا جوعموما پانی سے جدانہیں ہوتیں جیسے مٹی اور کائی وغیرہ ۔حرج خاص وہ ہے: جس سے بغیر کسی دشواری کے بچناممکن ہو، جیسے سرکہ اور زعفران وغیرہ کی وجہ سے پانی میں تغیر کا پیدا ہونا (۱)۔

### رفع حرج کے اسباب:

9 – رفع حرج کے اسباب سے ہیں: سفر، مرض، اکراہ، نسیان، جہل، تنگی، عموم بلوی، نقص، اور ان کی تفصیل'' تیسیر'' کی اصطلاح میں ہے(۲)۔

نووی نے کہا: سفر کی رصتیں آٹھ ہیں:

بعض وہ ہیں جوطویل سفر کے ساتھ خاص ہیں اور یہ قصر ، افطار ، ایک دن اور ایک رات سے زیادہ مسح کرنا ہے۔

بعض وہ ہیں جوطویل سفر کے ساتھ خاص نہیں ہیں اوروہ ترک جمعہ اور مردار کا کھانا ہے۔

بعض وہ ہیں جن میں اختلاف ہے اور اصح میہ ہے کہ وہ طویل سفر کے ساتھ خاص ہیں اور وہ دونماز وں کا ایک ساتھ پڑھنا ہے۔ بعض وہ ہیں جن میں اختلاف ہے اور اصح میہ ہے کہ وہ طویل سفر کے ساتھ خاص نہیں ہیں اور وہ سواری پرنفل پڑھنا، تیم کے ذریعہ فرض کوا داکرنا ہے۔

ابن وکیل نے ان میں ایک نویں رخصت کا اضافہ کیا ہے،جس کی صراحت امام غزالی نے کی ہے اور وہ یہ ہے:

کسی کی چند ہیویاں ہوں اوروہ سفر کرنا چاہتا ہوتو ان کے درمیان قرعہ میں نکل آئے درمیان قرعہ میں نکل آئے

<sup>(</sup>۲) الأشاه والنظائرُ لا بن نجيم ۸۳\_

<sup>(</sup>۳) أحكام القرآن لا بن العربي ٣ر٠١٣\_

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲ر۱۵۹۱وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) الموسوعه ۱۲ سا۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

اس کوساتھ لے جائے گا،اور واپسی پراس کی سوکنوں کے لئے شوہر کےذمہ قضالا زمنہیں ہوگی۔دیکھئے:''تیسیز'۔

#### رفع حرج کا طریقہ: حرج کوشروع ہی ہے دورکر دینا:

\*ا- یا الله سجانه کافضل ہے کہ جس امر میں حرج ہے اس سے تکایف شرعی شروع ہی سے متعلق نہیں ہوتی ، یہی وجہ ہے کہ صبی عاقل پر اور کم عقل بالغ پر کوئی حکم واجب نہیں ہے، اور چیف و نفاس کے زمانے کی نمازوں کی قضا لازم نہیں ہے (۱) ۔ اسی طرح یہاں بہت سے احکام و تشریعات ہیں جو اسی لئے وارد ہیں کہ لوگوں سے حرج و مشقت شروع ہی سے دفع ہوجائے اوراگر وہ احکام نہ ہوتے تو لوگ حرج وشقت میں پڑجاتے ، انہی احکام میں سے خیار فنخ کی مشروعیت ہے، اس لئے کہ بیع عموماً بے سوچے سمجھے کرلی جاتی ہے، بعد میں ندامت ہوتی ہے، اور عقد کرنے والے پرشاق گذرتی ہے، لہذا شارع نے اس کے لئے سہولت پیدا کی کہ خاس کے رہتے ہوئے فنخ شارع نے اس کے لئے سہولت پیدا کی کہ خاس کے رہتے ہوئے فنخ کی اجازت دے دی۔

اورعیب کی وجہ سے اور عاقدین کے تیم کھانے کی وجہ سے بھے کو ردکر دینا، نیز اقالہ، حوالہ، رہن، ضان، ابراء (مدیون کو دین سے بری کر دینا) قرض، شرکت، سلح، جر (تصرفات سے روک دینا) وکالت، اجارہ، مزارعت (بٹائی پر کھیتی کروانا) مساقاۃ (باغ بٹائی پر دینا) مضاربت، عاریت اور امانت جیسے احکام بھی انہیں میں سے ہیں جو دفع حرج کے لئے مشروع ہوئے ہیں، کیونکہ اس میں حرج ومشقت ہے کہ ہر شخص صرف اپنی مملوکہ شی سے نفع حاصل کرے، اور اپناحق

صرف اسی تخص سے وصول کرے جس پر وہ تن عائد ہوتا ہے، اور اپنا پورا حق وصول کرے کم نہ لے سکے اور اپنے کام بذات خود انجام دے، چنانچہ شریعت نے بیسہولت دی کہ آ دمی دوسرے کی ملکیت سے اجارہ، عاریت اور قرض کے ذریعہ فائدہ اٹھائے اور وکالت، امانت، شرکت، مضاربت او رمسا قاق کے ذریعہ دوسروں سے مدد لے، نیز اپنا قرض غیر مدیون سے حوالہ کے ذریعہ وصول کرے اسی طرح رہن، ضان، فیل اور چر کے ذریعہ اپنے دین کو مضبوط کرے، صلح کے ذریعہ بعض دین یا ابراء کے ذریعہ الیے دین کو مضبوط کرے۔ معقود غیر لازمہ کا جائز ہونا بھی ہے، اس لئے کہ اگر ان عقود کو لازم قرار دے دیا جا دیور شواری پیدا ہوگی اور لوگ ان کو برتنا چھوڑ دیں گے، اور انہی احکام میں سے (جور فع حرج کے لئے مشروع ہیں) عقود لازمہ کا ادر مہونا ہے ور نہ کوئی نیچ وغیرہ برقر ارنہیں رہ سکے گ

طلاق کی اجازت کا تعلق بھی انہی احکام سے ہے (جورفع حرج کے لئے مشروع ہیں) ، کیونکہ زوجین کے درمیان پائی جانے والی منافرت کے وقت زوجیت کو باقی رکھنے میں حرج ومشقت ہے، اسی طرح خلع کرنے ، فدید دیے ، اور تین طلاقوں سے قبل عدت کے اندر رجوع کرنے کی اجازت بھی رفع حرج سے تعلق رکھتی ہے اور ہمیشہ رجعت کی اجازت اس لئے نہیں دی گئی کہ اس سے بیوی کو مشقت ہوگی (۱)۔

حرج کواس کے پائے جانے کے بعد رفع کرنا: اا -حرج ومشقت کبھی احکام میں خارجی اسباب کی وجہ ہے آ جاتی

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظار لا بن تجيم ۲۹،۰۸، دار مكتبة الهلال ۱۹۸۰، الأشباه والنظائر للسيوطي ۷۵،۷۸ دارالكتب العلميه ۱۹۸۳ء طبع اول \_

<sup>(</sup>۱) تيسير التحرير ۲ / ۲۵۳ مصطفیٰ البابی الحلمی ۴۵۰ هـ ۱۳۵۰ هـ ،مسلم الثبوت ار ۱۲۹، دارصادر ـ

ہے، کیونکہ خود حکم میں کوئی مشقت نہیں ہوتی، بلکہ اس میں عادت کے مطابق تکلیف ہوتی ہے، حرج توصرف دوسرے امور کی وجہ سے پیش آتا ہے، مثلاً مرض اور سفر اور شارع علیہ السلام کے پہال مشقتوں کی مناسبت سے تخفیف کی مختلف قشمیں ہیں، تخفیف بالاسقاط ( حکم کو ساقط كردينا) تخفيف بالتنقيص (حكم كو كهادينا)، تخفيف بالإبدال (حَكُم كُو بِدِل دِينًا) تَخْفَيْف بِالتَقدم (مقدم كردينًا) تَخْفَيْف بِالتَّاخِيرِ (موخر کردینا) تخفیف بالترخیص (رخصت دے دینا) اور تخفیف بالتغییر (ہیر پھیر کردینا)ہے۔

#### رفع حرج كانص سے تعارض:

۱۲ – نص ظنی ہوگی یاقطعی،اورظنی کے لئے کوئی اصل قطعی شاہد ہوگی یا نہیں،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جوحرج نص قطعی سے معارض ہواس کا کوئی اعتبار نہیں ہے، اور یہی حکم اس نص ظنی کا ہے جواصل قطعی کی طرف راجع ہو،الیںصورت میںنص یرعمل کرنااورحرج کو یونہی چھوڑ دیناضروری ہے<sup>(۱)</sup>۔

پھر فقہاء نے اس دلیل ظنی کے قبول کرنے میں اختلاف کیا ہے جواصل قطعی سے گرارہی ہو، جیسے اس صورت میں از الدّ حرج کرنا جب کہوئی دلیل قطعی اس کی تائید میں نہ ہو۔

چنانچہ جمہور حنفیہ کا مذہب ہے کہ نص یرعمل کیا جائے گا اور حرج كا اعتبار نہيں كيا جائے گا۔ ابن نجيم" الا شياہ والنظائر'' ميں كہتے ہيں: کہتے ہیں:اذخر کے سواحرم کی ہرگھاس کا چرانااور کاٹنا حرام ہے،اس

لئے كه نبى عَلِيلَةً كا ارشاد ب: "إن هذا البلد حرمه الله يوم

خلق السموات والأرض: لايعضد شوكه، ولا ينفر صيده،

ولا يلتقط لقطته إلا من عرّفها ولا يختلي خلاها" (القينًا

اس شہر کو اللہ تعالی نے اسی دن سے حرام طمبرایا ہے جس دن آسان

وزمین کو پیدا کیا اس کے کا نے نہیں کاٹے جائیں گے، اور اس کے

شکار کونہیں بدکا ماجائے گا اوراس کا لقط نہیں اٹھائے گامگرو ڈمخص جواس

کا اعلان کرے،اوراس کی گھاس پیمونس نہیں ا کھاڑی جائے گی )۔

خلاف نص نه ہوائیکن نص کی موجود گی میں اس کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا۔

نہیں ہے،اس کئے کہ حرم میں جولوگ حج یا عمرہ کے لئے داخل ہوتے

ہیں وہ جانوروں پر سوار ہوتے ہیں، اور ان کے لئے جانوروں کو

گھاس چرنے سے روکناممکن نہیں ہوتا ، اور ظاہر ہے کہ اس میں حرج

شریعت کے کسی قاعدہ کلید کے معارض ہوتو کیااس برعمل کرنا جائز ہے

یانہیں؟امام ابوحنیفہ کہتے ہیں:اس یرعمل کرنا جائز نہیں ہے،امام شافعی

كاقول بے:اس يرثمل كرنا جائز ہے اورامام مالك كواس مسئله ميں تر دد

ہے، شاطبی کہتے ہیں: امام مالک کامشہوراورمعتمدعلیہ تول پیہے کہ

حدیث کی تائیدا گردوسرے قاعدہ کلیہ سے ہورہی ہے تواس کو قبول کیا

جائے گا اور اگر حدیث تنہا رہ جاتی ہے تو اس کوترک کردیا جائے گا،

شاطبی کہتے ہیں: امام مالک بن انس نے بہت سے مواقع میں اس

شاطبی نے ابن عربی سے ان کا پیٹول نقل کیا ہے: جب خبر واحد

ہے لہذار فع حرج کے لئے اس کی اجازت ہوگی۔

سرخسی کتے ہیں:عموم بلوی اس جگه معتبر ہوگا جہاں اس کے

امام ابویوسف نے کہا: حرم کی گھاس چرانے میں کوئی مضا نقہ

اس کی تفصیل اصطلاح'' رخصہ''اور'' تنسیر' میں ہے۔

(۱) الموافقات ۱۲٬۱۵ المكتبة التجارية الكبرى مع تعلق شخ عبدالله درازيه

<sup>(</sup>١) حديث: "إن هذا البلد حرمه الله" كي روايت بخاري (افتح ٢٥،٣٦/٣٤) طبع السّلفيه) اورمسلم (٩٨١/٢ ٩٨٥ طبع الحلبي ) في حضرت ابن عباسٌ س کی ہےاورالفاظ مسلم کے ہیں۔

مشقت وحرج وہاں معتبر ہیں جہاں نص نہ ہو، کیکن جب نص حرج کے خلاف ہوتو حرج کا اعتبار نہیں ہے، اسی لئے امام ابوصنیفہ اور امام محمد

قول پراعتاد کیا ہے، کیونکہ پیرسی اور معتبر ہے، اس قول کے تحت امام مالک نے اس حدیث کا انکار کیا ہے کہ مال غنیمت کی تقسیم سے پہلے جن ہانڈ یوں میں غنیمت کے اونٹوں اور بکر یوں کا گوشت پک رہا تھا ان کو الٹواد یا گیا تھا، اس انکار کی بنیا در فع حرج کا اصول ہے جس کو مصالح مرسلہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، چنا نچہ امام مالک نے تقسیم غنیمت سے پہلے اس شخص کو جو ضرورت مند ہوا شیاء خور دنی کے استعمال کی اجازت دی ہے، اس اصول پر امام مالک کے اس قول کی بنیا د ہے جو اجازت دی ہے، اس اصول پر امام مالک کے اس قول کی بنیا د ہے جو خیار مجلس کی حدیث کے سلسلے میں ہے (۱)۔

کیونکہ اس حدیث کے ذکر کرنے کے بعد وہ کہتے ہیں:
''ہمارے نزدیک اس کے لئے کوئی متعینہ حذبیں ہے اور نہ اس سلسلہ
میں کوئی امر معمول بہ ہے' بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ مجلس کی
مدت مجھول ہے، اور اگر کوئی مدت مجھولہ کے لئے خیار کی شرط رکھے تو
بالا تفاق باطل ہے، لہذا شریعت سے ایسا حکم کیونکر ثابت ہوسکتا ہے
جس کا ازروئے شرع شرط بننا جائز نہیں ہے، یہاں امام مالک نے
ایک اجماعی اصول کی طرف رجوع کیا ہے، نیز ضرر اور جہالت کا
اصول قطعی ہے اور وہ اس حدیث ظنی سے ٹکر ار ہا ہے (۲)۔

وہ اصولی دلائل اور فقہی قواعد جن میں رفع حرج ملحوظ ہے:

"" ا - چونکہ رفع حرج شریعت کا ایک اہم مقصد اور اس کی ایک بنیادی
اصل ہے، اس لئے بہت سے اصولی دلائل اور فقہی قواعد میں بیہ مقصد
نمایاں ہے۔

ان اصولی دلائل میں ہے جن میں رفع حرج ملحوظ ہے، مصالح مرسلہ ہے، شاطبی کہتے ہیں: مصالح مرسلہ کا حاصل یہ ہے کہ امر ضروری کی حفاظت کی جائے اور دین میں لازم ہونے والے حرج کو رفع کیا جائے (۱)۔

اسی طرح استحسان ہے، سرخسی کہتے ہیں: ہمارے شخ امام کہا کرتے تھے: استحسان قیاس کور کرکے اس چیز کواختیار کرنا ہے جو لوگوں کے لئے زیادہ موافق ہو، ایک قول ہے: استحسان ان احکام میں سہولت کی جبخو کرنا ہے جن میں خاص وعام مبتلا ہوں، ایک قول ہے: وسعت اور آسانی کواختیار کرنا استحسان ہے، چروہ کہتے ہیں کہ ان عبارتوں کا حاصل ہے ہے کہ آسانی کے لئے تکی کورک کرنا استحسان ہے، اور یہ دین کا ایک اصول ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یُویدُ اللّٰه بیکم النیسُر وَلا یُویدُ بِکُم الْعُسُر "(۲) (اللہ تمہارے حق میں سہولت چاہتا ہے اور تمہارے حق میں دشواری نہیں چاہتا) اور رسول اللہ اللہ اللہ تاہوں کے جس وقت حضرت علی اور حضرت معاد گو یمن روانہ فرمایا تھا تو ان سے فرمایا تھا: "یمسوا ولا تعسوا، و بشوا ولا تنفرا" (آسانی کرنا تنگی نہ کرنا اور خوشجری سانا بیزار نہ ولا تنفرا" (آسانی کرنا تنگی نہ کرنا اور خوشجری سانا بیزار نہ کرنا)۔

قواعدفقهيه ميں اس كى مثال بيقاعده ہے: "المشقة تجلب التيسير" (مشقت آسانی كوهينچ ہے)، علماء كہتے ہيں: اس قاعده كتحت شريعت كى تمام رضتيں اور تمام تخفيفات لكتی ہيں، اور اس قاعده كاہم معنی امام شافعی كابي قول ہے: "إذا ضاق الأمر اتسع"

<sup>(</sup>۱) خیار مجلس کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں: "البیعان بالنحیار مالم یتفرقا" کی روایت بخاری (الفتح ۳۲۸/۳ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱۱۲۴ طبع الحلمی) نے کیم بن حزام سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۱۷/۱ اوراس کے بعد کے صفحات ،المبسوط للسرخسی ۱۹۸، ۱۰۵، دارالمع فیطیع دوم، الأشیاه والنظائر لابن نجیم ۸۳، دارمکتبة الهلال ۱۹۸۰ -

<sup>(</sup>۱) الإعتصام ۲ / ۱۱۴ ،المكتبة التجارييه

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "یسوا و لاتعسوا و بشوا و لاتنفوا "کی روایت بخاری (القی محلی) مدیث: "یسوا و لاتعسوا و بشوا و لاتنفوا "کی روایت بخاری (القی محلی) نے حضرت ابوموی اشعری ہے کہ ہے۔

### رفع الحرج ١٣، رفع اليدين

رفع البيرين

د مکھئے:''رفع''۔

(شی جب تنگ ہوجاتی ہے تو وسیع ہوجاتی ہے)۔ ابن ابو ہریرہ کہتے ہیں: اصول میں اشیاء کو اس بنیاد پررکھا گیا ہے کہ جب وہ تنگ ہوجا ئیں تو ان میں وسعت پیدا کی جائے اور جب ان میں توسع آ جائے تو تنگ کی جائے۔

رخص شرعیہ بھی اسی اصول کے تحت آتی ہیں ، پیرخستیں امت سے حرج کود فع کرنے کے لئے مشروع ہوئی ہیں۔

اس طرح بيقاعده' الضور يزال' (ضرر کودور کيا جائے گا) اور اس ملتے جلتے دوسر قوا عدمثلاً: الضرورات تبيح المحظورات ، (ضرورتيں ممنوع چيز کومباح کرديتی ہيں)، الحاجة تنزل منزلة الضرورة (حاجت ضرورت کی جگہ لے لیتی ہے)۔

گناہ کرنے والے کو جو ذہنی اور نفسیاتی تنگی لاحق ہوتی ہے اس کو دور کرنے کے لئے جواصول طے کیا گیا ہے وہ تو ہہ ہے، اسی طرح سیاصول ہے کہ اسلام سابقہ گناہوں کو ساقط کر دیتا ہے، نیز مختلف قسم کے کفارات ہیں، فرمان باری تعالی:"وَ مَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِی اللّہ یُنِ مِنْ حَرَجٍ "() (تم پر دین کے بارہ میں کوئی تگی نہیں کی) کی تفسیر میں حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: یہ اسلام کی دی ہوئی اس وسعت کی طرف اشارہ ہے جو اللہ تعالی نے تو بہ اور کفارات کی صورت میں رکھی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فچر ۸۷\_

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱٬۵۰۱۰ الأشباه والنظائر للسيوطی ۲۷ اوراس کے بعد کے صفحات ۸۳ / اوراس کے بعد کے صفحات ۸۳ / اوراس کے بعد کے صفحات، دارالکتب العلميہ ۱۹۸۳ء، الأشباه والنظائر لابن تجیم ۸۵،۵۵ اور اس کے بعد کے صفحات، دارالہلال ۱۹۸۰ء، التجاریۃ الکبری۔

ف

#### تعريف:

ا - دفق لغت میں پہلوکا نرم ہونا ، نعل کا لطیف ہونا ، ممل کواچھی طرح انجام دینااور رفتار میں میانہ روی اختیار کرنا ہے <sup>(۱)</sup>۔

رفق کے مرادف الفاظ رحمت ، شفقت، لطف اور عطف بین، اوراس کی ضد شدت، عنف، قسوت اور فظاظة بین۔
رفق کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

### شرعی حکم:

۲-عموی طور پر فق کا حکم استحباب ہے، چنا نچہ وہ ہر چیز میں مستحب ہے (<sup>(۳)</sup>)، اس لئے کہ بخاری نے حضرت عا کشہ سے جس حدیث کی روایت کی ہے اس میں نبی علیقہ کا ارشاد ہے: ''إن الله یحب الرفق في الأمر کله'' (بیشک اللہ تعالی تمام امور میں نرمی کو بیندکرتا ہے)۔

نيز نبي عَلِيْكَ كَارْشَاد بِ: ''إن الله رفيق يحب الرفق و

فقہاءنے متعدد مسائل میں رفق کا ذکر کیا ہے۔

يعطى على الرفق مالا يعطى على العنف'' ( ) (ب شك الله

رفق اورنرمی والا ہے زمی کو پیند کرتا ہے، اور نرمی پراتنا عطا کرتا ہے کہ

سختی پرنہیں عطا کرتا)۔ نیز آپ آپ آپ کا ارشاد ہے:''إن الوفق لا

يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه" (٢)

(نرمی جس شی میں ہوگی اس کوزینت دے گی اور جس شی سے الگ

کرلی جائے گی اس کومعیوب کردے گی )۔ نیز آپ علیہ کا ارشاد

ب: "من أعطى حظه من الرفق فقد أعطى حظه من

المحيد "(٣) (جس شخص كونري كا حصه عطا كيا گيا تويقيناً اس كوخير كا

حصه عطا کیا گیا)۔ نیز آ یے علیہ کاارشاد ہے:"من یحوم الوفق

یحوم النحیو "(۴) (جو تخص نرمی سے محروم کردیاجا تا ہے وہ خیر سے

محروم کردیا جاتا ہے)۔اوراستحباب کےدائرے سے نکل کررفق بھی

واجب ہوتا ہے جیسے والدین کے ساتھ زی کرنا، اور بھی ممنوع ہوتا

ہے جیسے ان کفار کے ساتھ زمی کرنا جو برسر پیکار ہوں ،اس کئے کہ

الله تعالى كافر مان ب: "مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ

عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ ((((مَا اللهِ عَلَيْكَةُ) الله كَ يَغْمِر

ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ سخت ہیں کا فروں کے مقابلے

میں (اور )مہربان ہیں آپیں میں )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: (بان الله رفیق یحب الرفق ..... "کی روایت مسلم (۲۰۲/۴ طبح اکلی ) نے حضرت عائش سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الرفق لايكون ......" كى روايت مسلم (۲۰۰۴ مرع طبع الحلمي ) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من أعطى حظه من الرفق ......" كی روایت تر مذی (۳۸ ۲۵ سرت) طبع الحلمی ) نے حضرت ابودرداء سے كی ہے اور كہا ہے كہ حدیث حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من یحوم الوفق یحوم النحیو" کی روایت مسلم (۲۰۰۳/۳ طبع اللهی )نے حضرت جریر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ فتح ر۲۹ \_

<sup>(</sup>۱) الصحاح، اللّمان ، المصباح ماده: '' رفق'' المغرب، أساس البلاغه ماده: '' رفق''۔

<sup>(</sup>۲) فتحالباری ۱۰ دار ۲۹ مطبع الریاض۔

<sup>(</sup>۳) فتح البارى ۱۰ روم ۴ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'إن الله یحب الرفق فی الأمر كله'' كی روایت بخارى (افق فی ۱ مرم طبع السلفیه) نے كی ہے۔

الله سبحانه وتعالى كامكلّف بندول كے ساتھ رفق:

۳-الله تعالی کا اینے مکلّف بندوں کے ساتھ رفق ان احکام میں نمایاں ہے جواس نے ان کے لئے مشروع کئے ہیں،اس لئے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے ان کوانہی احکام کا مکلّف کیا ہے جو بغیر کسی مشقت کے ان کی قدرت وطاقت میں ہیں، چنانچہ ان کونماز اور رمضان کے روزوں کا حکم دیا توان کے لئے ان رخصتوں کی بھی اجازت دی جوان عبادتوں سے پیدا ہونے والی مشقت کوہلکی کردیں، چنانچے سفراور مرض میں افطار، قصراور جمع (بین الصلوتین) کی رخصت دی،اورضرورت کے وقت ممنوع چیزوں کومباح کیا، بشرطیکہ ضرورت ممنوع ثی کے مساوی یااس سے بڑھ کر ہو، جیسے مضطرکے لئے مردارکومباح کرنا،اور ان برانہی عبادتوں کو واجب کیا جوآسان ہیں، اور نوافل کے بارے میں ان کوشکم دیا کہ اپنی طاقت و وسعت کے مطابق عمل کریں ، اور بندوں کی سہولت کے پیش نظران کو حکم دیا کہ ان نوافل کا بار نہ اٹھا ئیں جن میں زیادہ مشقت ہے، اس لئے کہ اس مشقت کی وجہ سے ان نوافل پر مدادمت نہیں ہو یائے گی، نیز نبی عظیمہ نے غلو اور تکلف سے منع فرمایا ہے ، اور ارشاد فرمایا: "خذوا من الأعمال ما تطيقون، فإن الله لن يمل حتى تملوا" (وبي اعمال اختيار کروجن کی تمہارے اندر طاقت ہے، اس کئے کہ جب تک تم نہ ا كتاجاؤ الله بركز نهيس اكتائے گا)، نيز فرمايا: "القصد القصد تبلغوا"(۲) (میانه روی اختیار کرو میانه روی اختیار کرو پینچ جاؤگے )، بیر حقیقت ہے کہ جواحکام بندوں پر فرض کئے گئے ہیں ان

سے شارع حکیم کامقصودینہیں ہے کہ بند ہے مشقت میں پڑجائیں۔ اس کی تفصیل اپنے دلائل کے ساتھ:'' تیسیز''' رخصۃ''اور '' رفع الحرج'' کی اصطلاحات میں ہے۔

#### والدین کے ساتھ نرمی کرنا:

سم - الله سبحانه وتعالى نے متعدد آیات میں والدین کے ساتھ نرمی، حسن سلوک اورنیکی کرنے کا حکم دیا ہے، جیسے اللہ تعالی کا بیار شاد ہے: "قُلُ تَعَالُوا اتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ الَّا تُشُرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَّ بِالْوَ الِدَيْنِ اِحْسَانًا" (آپ كهدد يجئ كه آو مين تمصيل برُهركر سناؤں وہ چیزیں جوتم پرتمہارے پروردگار نے حرام کی ہیں ( یعنی میہ کہ )اس کے ساتھ کسی چیز کوشریک نہ کھبراؤاور ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرتے رہو)۔ اور اللہ تعالی کا بیرارشاد ہے: ''وَقَصٰبی رَبُّكَ أَلَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُماَ أَوُ كِلَاهُمَا فَلاَ تَقُلُ لَّهُمَا أُفِّ وَّلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُلُ لَّهُمَا قَوُلًا كَرِيمًا، وَاخْفِضُ لَهُمَا جَناحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحُمَةِ وَ قُلُ رَّبِّ ارْحَمُهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا"(۱) (اورتیرے پروردگارنے حکم دے رکھاہے کہ بجزاسی (ایک رب) کے اور کسی کی پرستش نہ کرنا اور ماں باپ کے ساتھ حسن سلوك ركھناا گروہ تيرے سامنے بڑھا ہے كو پہنچ جائيں ان دونوں میں ہے ایک یاوہ دونوں توان سے ہوں بھی نہ کہنااور نہان کوجھڑ کنااوران سے ادب کے ساتھ بات چیت کرنا اور ان کے سامنے محبت سے انکسار کے ساتھ جھکے رہنا اور کہتے رہنا کہ اے میرے پروردگاران پر رحمت فرما جبیا کہ انہوں نے مجھے بچین میں یالا، پرورش کیا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام را ۱۵ اـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اِسراء ۲۳ / ۲۴، الموسوعة الفقهيه ۸ سا۲\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خذوا من الأعمال ما تطیقون" کی روایت مسلم (۱/۸۱۱ طبع الحلق ) نے حضرت عاکشہؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "القصد القصد تبلغوا" کی روایت بخاری (افع ۱۱ ۳۹۴ طبع استانید) نے حضرت ابو ہریراً سے کی ہے۔

تفصیل اصطلاح'' برالوالدین' میں ہے۔

#### یر وسی کے ساتھ نرمی کرنا:

۵-الله سجانه وتعالی نے اپنی کتاب میں اور اپنے رسول کی زبانی بیت کم دیا که پروی کے ساتھ نرمی اور حسن سلوک کیا جائے، اور اس کے حقوق کی اوا نیکی اور میں ہور اس کی ایک مثال الله تعالی کا بیفر مان ہے: "وَاعُبُدُوا اللّٰهَ وَلاَ تُشُوِحُوا بِهِ شَیْئًا وَبِالُوالِدَیْنِ بِی فِر مان ہے: "وَاعُبُدُوا اللّٰهَ وَلاَ تُشُوحُوا بِهِ شَیْئًا وَبِالُوالِدَیْنِ اِحْسَاناً وَ بِذِی الْقُربی وَالْیَتَامی وَالْمَسَاکِیْنِ وَالْجَارِ ذِی الْقُربی وَالْیَتَامی وَالْمَسَاکِیْنِ وَالْجَارِ ذِی الْقُربی وَ الْجَارِ الله کی عبادت کرواور کسی چیز کواس کا شریک نه کرو اور حسن سلوک رکھو والدین کے ساتھ اور قرابت داروں کے ساتھ اور قیموں اور مسکینوں اور پاس والے پڑوی اور دور والے پڑوی اور دور

اس کی تفصیل'' جوار'' کی اصطلاح میں ہے<sup>(۲)</sup>۔

#### امام کامقتدیوں کے ساتھ نرمی کرنا:

۲-امام کے گئے مسنون ہے کہ وہ مقتر یوں کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرے اور اس کا طریقہ بیہ ہے کہ قراءت اور اذکار میں تخفیف کرے، اور ارکان و آ داب کی بجا آ وری میں سہولت سے کام لے، اور مریض اور کمز ور اور ضرورت مند کا لحاظ کرتے ہوئے کمال کے ادنی درجہ پر عمل کرے، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: "إذا صلّی أحد کم بالناس فليخفف فإن فيهم الضعيف والسقيم و الکبير" (جبتم میں سے کوئی لوگوں کو نماز پڑھائے تو اسے الکبیر" (جبتم میں سے کوئی لوگوں کو نماز پڑھائے تو اسے

- (۱) سورهٔ نساء ۱۳۸٫
- (٢) الموسوعة الفقهيم ١١٧/١٦\_
- (۳) حدیث: ''إذا صلی أحد کم بالناس فلیخفف'' کی روایت بخاری (۳) (الفّح ۱۸ ۱۹ طبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

چاہئے کہ ہلکی نماز پڑھائے اس لئے کہان میں کمزور، بیاراور بوڑھے بھی ہیں )۔

اس کی تفصیل '' إ مامة الصلو ة'' کی اصطلاح میں ہے<sup>(1)</sup>۔

عبادت کے لئے بھیڑ کے مواقع پردوسروں کے ساتھ نری کرنااور ایذارسانی سے بچنا:

2- قج اورعمره کے طواف میں جر اسود کو چھونا اور اس کو بوسہ دینا سنت ہے، لیکن اگریہ نہ ہوسکے تولکڑی یا ہاتھ سے اس کی جانب اشاره کرنے پراکتفاء کرے، اور غیر مالکیہ کے نزد یک جس چیز سے اشاره کیا ہے اس کو بوسہ دے اور تغیر مالکیہ کے نزد یک جس چینے اور بوسہ لینے کے لئے دوسروں کو اذبت نہ دے، کیونکہ مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے حضرت عمر سے فرمایا: "یا عمر، انک رجل قوی کا تزاحم علی الحجر فتو ذی الضعیف إن و جدت خلوة کا تزاحم علی الحجر فتو ذی الضعیف إن و جدت خلوة فاستلمه و إلا فاستقبله فهلل و کبر" (۲) (عمر! تم طاقتور آدمی ہو، حجر اسود پر مزاحمت نہ کرنا کہ کمزوراورضعیف شخص کو اذبت ہو، حجر اسود پر مزاحمت نہ کرنا کہ کمزوراورضعیف شخص کو اذبت ہو، چیزی مستحب ہیں اور فقہاء کے ہوجاؤ اور تہلیل و تکبیر کرو)، یہ تمام چیزیں مستحب ہیں اور فقہاء کے نود یک منفق علیہ ہیں (۳)۔

- (۱) الموسوعة الفقهيه ۲/۳۱۲ فقره (۲۸،۲۷\_
- (۲) حدیث: "یا عمر ،انک رجل قوی ..... "کی روایت احمد (۲۸/۱ طبع المحمدیث) میں کہا ہے کہ اور پیٹی نے (جمع ۲۸/۱۳ طبع القدی) میں کہا ہے کہ اس کوامام احمد نے روایت کیا ہے اور اس کے اندرا یک راوی ہیں جن کا ذکر نہیں کیا گیا ہے۔

### منكر كوختم كرنے ميں نرمی اختيار كرنا:

٨ - جو خص منكر كومان كافريضه انجام دينا چاہتا ہے اس كے لئے مناسب ہے کہ وہ اپنی ذات کوقول وعمل کے اعتبار سے لائق تحسین بنائے اور عمدہ اخلاق ہے آ راستہ ہو، تا کہ اس کاعمل مقبول ہواور اس كى بات مانى جائے ، الله تعالى كا ارشاد ب: "فَهِمَا رَحُمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنُتَ لَهُمُ وَلَوُكُنُتَ فَظًّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنُ حُولِكَ"(ا) (پھر بياللّٰد كى رحمت ہى كےسبب سے ہے كه آپان کے ساتھ نرم رہے اورا گرآ پ تندخو پخت طبع ہوتے تو لوگ آ پ کے یاس سے منتشر ہو گئے ہوتے۔)منکر کے مٹانے کا ایک ذریعہ نرمی اورمہر بانی سے سمجھانا ہے۔حضرت ابوسعید سے روایت ہے کہتے ہیں كه مين نے رسول الله عليه الله و كور ماتے ہوئے سا ہے: "من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فان لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه و ذلك أضعف الإيمان"(٢) (تم مين جوَّحُض برائی کود کیھے تواہے چاہئے کہاس کواینے ہاتھ سے مٹادے کیکن اگر اس کی طاقت نہ ہوتو اپنی زبان ہے اسے برا کیے، اور اگراس کی بھی طانت نه ہوتواینے دل سے اسے براسمجھے، اور بیا یمان کا سب سے کمزوردرجهے۔)

خاص کراس کے ساتھ نرمی کرنا جس کے شرکا اندیشہ ہوجیسے وہ ظالم جس کوغلبہ وتسلط حاصل ہوا ورجیسے جاہل غیرمعاند <sup>(۳)</sup>۔

اوراس کی تفصیل موسوعہ (ج کا ص کسال) میں '' حجر اسود'' کی بحث میں ہے۔

اوراس کی دلیل وہ حدیث ہے جس میں مسجد میں اعرابی کے پیشاب کرنے کاذکر ہے، چنانچ حضرت ابو ہریر ہ سے دوایت ہے کہ ایک اعرابی نے مسجد میں پیشاب کردیا تولوگ اس کی طرف بڑھتو ان سے نبی علیہ نے فرمایا: "دعوہ و هریقوا علی بوله سجلا من ماء أو ذنو ہا من ماء فإنما بعثتم میسرین ولم تبعثوا معسرین"(۱) (اس کوچھوڑ دواوراس کے پیشاب پرایک تبعثوا معسرین"(۱) (اس کوچھوڑ دواوراس کے پیشاب پرایک ڈول پانی ڈال دو،اس لئے کہم آسانی کرنے والے بنا کر بھیج گئے ہو) اس حدیث میں یہ پیغام ہوتم تکی کرنے والے بنا کر نہیں بھیج گئے ہو) اس حدیث میں یہ پیغام ہوتم تکی کرنے والے بنا کر نہیں بھیج گئے ہو) اس حدیث میں یہ پیغام تعلیم بغیر خی اوران کو ضروری چیزوں کی اس جدیدی تا اوران پیزوں کی اس جدیدی تا ہے کہ جابل کے ساتھ زی کرنی چاہئے افراس کو ضروری چیزوں کی استہزاء اور عناد کا مظاہرہ نہ کرے (۱)۔

#### خدام کے ساتھ زمی کرنا:

9 - خدام کے ساتھ نرمی کرنا اور ان سے اچھا معاملہ کرنا ان امور میں
سے ہے جن کا رسول اللہ علیہ نے تھم دیا ہے اور جن پر صحابہ نے
برابر عمل کیا ہے، چنا نچہ رسول اللہ علیہ نے تھم دیا کہ ہم ان سے اچھا
معاملہ کریں اور کھلانے، پہنانے اور کام لینے میں ان کے ساتھ نرمی
کریں، جو ہم کھائیں وہ ان کو کھلائیں اور جو ہم پہنیں وہ ان کو
پہنائیں اور ان کو ایسے کا مول کی تکلیف نددیں، جن کی بجا آور کی ان کی مدد
پر شاق ہو، اور اگر ایسا ہوجائے تو ہم پر لازم ہے کہ ہم ان کی مدد
کریں، کیونکہ بخاری نے اپنی صحیح میں حضرت معرور سے روایت کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ر ۱۵۹\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من رأی منکم منکوا" کی روایت مسلم (۱۹۶۱ طبح اُکلمی ) نے حضرت ابوسعید خدر کا سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الموسوعة الفقهيه ۲۸+۲۵، فقره ۲۵،۷۲، فقره ۱۹۵

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن أعرابیا بال فی المسجد "كی روایت بخاری (افتح ۱/۳۲۳ طبع السّلفه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۱۹۱٬۱۹۰ سطع الریاض صحیح مسلم بشرح النووی سر ۱۹۱٬۱۹۰ طبع البدنی سنن ابوداؤد سر طبع المصر بیه تخته الأحوذی ۱۸۵٬۳۵۷ طبع المدنی سنن ابوداؤد سر ۲۲۵٬۲۷۳ طبع الترکیه سنن ابن ماجه ۱۸۵۱٬۲۷۱ طبع الترکیه مین ابن ماجه ار ۱۸۵۷٬۲۷۷ طبع الترکیه مین

ہودہ کہتے ہیں: میں نے ربذہ میں حضرت ابوذر سے ملاقات کی،
اس وقت ان کے جسم پرجو پوشاک تھی و لیی ہی پوشاک ان کے غلام
کے جسم پرتھی، میں نے ان سے اس کا سبب دریا فت کیا تو انہوں نے
کہا: میں نے ایک شخص سے گالم گلوج کی تھی اوراس کی ماں کی وجہ
سے اس کو عار دلائی تھی تو مجھ سے نبی عیسیہ نے فرمایا تھا: "یا أبا ذر
اعیر ته بأمه؟ إنک امرؤ فیک جاهلیة، إخوانکم خولکم
جعلهم الله تحت أیدیکم، فمن کان أخوہ تحت یدہ
فلیطعمه ممایا کل و لیلبسه ممایلبس، ولا تکلفوهم ما
یغلبهم فإن کلفتموهم فأعینوهم" (ا) (ابوذر! کیاتم نے اس کو
اس کی ماں کی وجہ سے عار دلائی ہے؟ یقیناً ابھی تم میں جاہلیت باقی
ہے، تہمارے بھائی تہمارے غلام ہیں ان کو اللہ نے تہمارے ماتحت
کردیا ہے، لہذا جس کا بھائی اس کے ماتحت ہواسے چا ہئے کہ جوخود
کردیا ہے، لہذا جس کا بھائی اس کے ماتحت ہواسے چا ہئے کہ جوخود
کوایا کام کرنے کومت کہ وجوان کے قابوسے زیادہ ہواورا گراہیا کر دتو

اس کی تفصیل اصطلاح '' خدمة'' میں ہے۔

#### جانور کے ساتھ نرمی کرنا:

• ا - جو چیزیں حیوانات کے ساتھ نرمی اختیار کرنے کے بارے میں وارد ہیں انہی کا ایک جزیہ ہے کہ ان کو بغیر چارہ کے باندھ کرر کھنے اور جو ان کو پانی پلائے اور ان کے افریت دینے سے منع کیا گیا ہے، اور جو ان کو پانی پلائے اور ان کے اوپر خرچ کرے اس کی فضیلت بیان کی گئی ہے، خواہ وہ جانور مویشیوں میں سے ہو یا غیر مویش ہو، جانوروں کو بغیر چارہ کے مویشیوں میں سے ہو یا غیر مویش ہو، جانوروں کو بغیر چارہ کے

باندھنے کی جوممانعت وارد ہے اس کی مثال وہ حدیث ہے جس کی مسلم نے اپنی صحیح میں روایت کی ہے:" أن ابن عمر مو بفتيان من قریش قد نصبوا طیرا وهم یرمونه، وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم فلما رأوا ابن عمر تفرقوا، فقال ابن عمر: من فعل هذا؟ لعن الله من فعل هذا، إن رسول الله عليه لعن من اتخذ شيئا فيه الروح غوضا"(١) (ابن عمرٌ كا گذر قريش كے چندنو جوانوں كے ياس سے ہوا جوایک پرندہ کو باندھ کراس پر تیراندازی کررہے تھے، جو تیرخطا کرجا تا تھاوہ پرندہ کے مالک کا ہوتا تھا، جب انہوں نے حضرت ابن عمر کو دیکھا تو ہٹ گئے ،توحضرت ابن عمر نے دریافت کیا کہ بیکس نے کیا ہے؟ جس نے ایسا کیااس پراللہ کی لعنت ہو، بیشک رسول الله عليلة في الشخص يرلعنت كي ہے جوجاندار چيز كونشانه بنائے)، رسول الله عَلَيْهُ أن يقتل شي من الدواب صبرا"(٢) (رسول الله عليلة في ال منع فرمايا ہے كه كسى جانوركوبغير جاره کے باندھ کر مارڈ الا جائے )۔

اور حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ نی علیہ نے فرمایا: "لا تتخذو اشیئا فیہ الروح غرضا" (سی بھی الی چیز کوجس میں روح ہے نشانہ نہ بناؤ)، صبو البھائم کا معنی علاء کے قول کے مطابق یہ ہے کہ ان کوزندہ باندھ دیا جائے تا کہ تیراندازی

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "مو بفتیان من قریش....." کی روایت مسلم (۱۵۵۰ ماره ۱۵۵۰ طبع الحلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "نهی أن یقتل شیء من الدواب الخ" كی روایت مسلم (۲) (۳/ ۱۵۵۰ طبع الحلی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عباس: "لا تتخذوا شیئا فیه الروح غوضا" کی روایت مسلم (۳) ۱۵۴۹ طبح الحلی) نے کی ہے۔

وغیرہ کے ذریعہ اسے مار ڈالا جائے اور یہی معنی ہیں'' لماتت خذوا شيئا فيه الروح غرضا" ليني جانوركوتم نشانه نه بناؤ كهاس كي طرفتم اس طرح تیر چلاؤ جیسے چمڑے وغیرہ کے نشانہ کی طرف تیر اندازی کی جاتی ہے اور یہ نہی تحریم کے لئے ہے، اسی لئے ابن عمر کی روایت میں رسول اللہ عظیمی کا ارشاد ہے: "لعن الله من فعل هذا" (الله کی اس پرلعنت ہوجس نے بیکیا)اوراس کئے بھی کہ بیہ حیوان کوعذاب دینا ہے اوراس کی مالیت کوضائع کرنا ہے، اوراگر وہ حلال جانورہے تواس کے ذبح کوفوت کرنا ہے، اورا گروہ حلال جانور نہیں ہے تواس کی منفعت کوفوت کرنا ہے، <sup>(۱)ح</sup>تی کہ جن جانوروں کو گوشت کھانے کے لئے ذبح کیا جاتا ہے، نبی علیقہ نے ان کے ساتھ بھی نرمی کرنے کا حکم فرمایا کہ چھری تیز رکھی جائے اور ذبیحہ کو آرام پہنچایا جائے، نبی علیہ نے ارشاد فرمایا: "إن الله كتب الإحسان على كل شئ فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبیحته"(۲) (اللہ نے ہر چیز کے ساتھ خوبی اور احسان کرنے کو فرض قرار دیا ہے،لہذا جب قتل کروتوقتل میں خونی کولمحوظ رکھواور جب ذنح کروتو اچھی طرح ذنح کرواور چاہئے کہتم میں سے ہرایک اپنی حچری کوتیز کر لے اور اپنے ذبیحہ کو آرام پہنچائے )۔

اور جو حدیثیں اس شخص کی فضیات میں وارد ہیں جس نے کسی جانورکو از راہ شفقت پانی پلایا ان میں سے وہ حدیث ہے جس کی بخاری نے اپنی شخیح میں حضرت ابو ہریر ہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علیلیہ نے فرمایا: "بینما رجل یمشی بطویق اشتد علیه

حیوانات پرازراہ رحمت وشفقت خرج کرنے کے سلسلے میں اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مملوک جانور پرخرج کرنا دیانۂ واجب ہے، اس کے واجب اور لازم ہونے پرسب کے اتفاق کے باوجود اس بارے میں اختلاف ہے کہ اگر کسی کے پاس ایسا جانور ہوجس پر خرج نہ کررہا ہوتو کیا قاضی اس کونفقہ پر مجبور کرے گا؟ تو حفیہ نے ظاہر الروایہ میں ذکر کیا ہے کہ اس کونفقہ پر مجبور نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ق واجب پراس وقت مجبور کیا جاتا ہے جب صاحب حق کی

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۰۸۰۱۰۷ طبع اول ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله كتب الإحسان" كی روایت مسلم (۱۵۴۸ مع طبع الإحسان" كی روایت مسلم (۱۵۴۸ مع طبع الحلمی ) نے حضرت شداد بن اوس سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بینما رجل یمشی بطریق....." کی روایت بخاری (افتح ۱۰/ ۱۰ مرسم طبع السّافیه) نے کی ہے۔

طرف سے مقدمہ دائر کیا جائے اور اس کا مطالبہ کیا جائے اور یہاں
کوئی فریق موجود ہی نہیں ہے، اس لئے جرنہیں کیا جاسکتا، البتہ نفقہ
فیما بینہ و بین اللہ واجب ہے، اور امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ اس
کو نفقہ پر مجبور کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کو بھوکا رکھنے میں ایک
حیوان کو بے فائدہ عذاب دینا ہے اور اضاعت مال بھی ہے، حالانکہ
رسول اللہ علیلیہ نے ان تمام چیزوں سے منع فرما یا ہے، اور اس لئے
مول اللہ علیلیہ نے ان تمام چیزوں سے منع فرما یا ہے، اور اس لئے
مول اللہ علیلیہ نے ان تمام چیزوں سے منع فرما یا ہے، اور اس لئے
مافت ازرو نے عقل حرام ہے (۱)۔

مالکیہ نے ذکر کیا ہے کہ اگر چراگاہ نہ ہوتو جانور کا نفقہ قضاءً واجب ہے، اس لئے کہ اس طرح جانور کو بھوکا مارنا امر منکر ہے اور ازالہ منکر کا فیصلہ دینا واجب ہے، ابن رشد کا قول اس سے مختلف ہے وہ کہتے ہیں: نفقہ کے لئے اس سے کہا جائے گالیکن فیصلہ نہیں دیا جائے گا، اور جانور میں وہ بلی بھی داخل ہے جواند ھی ہوگئ ہو، اس کا فقہ انفقہ اس خص پر واجب ہے جس کے پاس وہ رہتی ہے کیونکہ وہ آنے جائے پر قادر ہوتو اس کا نفقہ واجب نہیں ہوگا، کیونکہ اس کے لئے جائز ہے کہ اس کواپنے پاس سے واجب نہیں ہوگا، کیونکہ اس کے لئے جائز ہے کہ اس کواپنے پاس سے جھگادے (۲)۔

اس مسئلہ میں شافعیہ کا مسلک اس سے قریب ہے جس کو مالکیہ نے اور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف نے ذکر کیا ہے، چنانچہ نووی نے ''الروض'' میں ذکر کیا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی جانور کا مالک ہوتو اس پر

اس کا چارہ یانی لازم ہے، اور جارہ یانی کے درجہ میں بہے کہ اس کو چرنے کے لئے اور یانی یینے کے لئے جھوڑ دے، بشرطیکہ وہ ان جانوروں میں سے ہوجو چرنے پراکتفا کرتے ہیں اور زمین پرگھاس پیونس بھی موجود ہواور چرنے سے کوئی مانع نہ ہو، مثلاً بیر کہ زمین برف وغیرہ سے ڈھکی ہوئی نہ ہو،لیکن اگرز مین خشکی اور قحط سالی کی شکار ہو اوراس کے لئے چرنا کافی نہ ہوتواس پرلازم ہے کہ مزیدا تناچارہ دے جواس کو کافی ہو، اور بیتکم ہرحیوان محترم میں عام ہے، (حیوان محترم وہ ہے جس کو مارنا جائز نہیں ہے )اور جب جانور کا مالک نفقہ سے گریز کرے اور وہ جانور حلال ہوتو بادشاہ اس کومجبور کرے گا کہ وہ اس کو جارہ دے کریا چرنے کے لئے اس کوآ زاد کر کے اس کی جان بچائے یا اس کوفروخت کردے، یا اس کوذیح کردے، اورا گرجانورحلال نہ ہوتو اس کی بیج یا اسکی نگہداشت پر مجبور کرے گا اور اس کی حکم عدولی کی صورت میں خود حاکم اس کا نائب بنگراینی صوابدیداور مقتضائے حال کے مطابق کام کرے گا، ابن القطان سے منقول ہے کہ اگر بھیڑ یئے وغیرہ کا خوف ہوتو جانورکو باہنہیں چھوڑ ہے گا اورا گراس کے پاس مال نہ ہوتو حاكم جانور يااس كالم كجه حصه فروخت كردے گا يا كرابيه برلگادے گا ادراگر جانور کے اندھے یا ایا ہج ہونے کی وجہ سے لوگوں کواس کے خریدنے سے دلچیں نہ ہوتواس پر بیت المال خرچ کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

اس مسئلہ میں حنابلہ کا مسلک شافعیہ کے مسلک کی طرح ہے، چنانچہ'' کافی'' میں ہے کہ جو شخص کسی جانور کا مالک ہوتواس پراس کے چارے کا انتظام کرنالازم ہے، کیونکہ حضرت انس نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ عظیمی نے فرمایا: ''عذبت امرأة فی هرة

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۸٬۰۸ طبع الجماليه، ابن عابدين ۱۸۹٬۹۸۸ طبع بولاق، فتح القدير ۱۳۸۳٬۳۵۵، طبع الأميريه، الاختيار ۱۸٬۸۱ طبع المعرف، الفتاوى الهنديه ار ۵۷۳٬۵۷۳ طبع المكتبة الاسلاميه-

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ۵۲۲/۲ طبع الفكر، جوا هرالإ كليل الرك ۴ مطبع المعرف الخرشى الرقانى ۲۵۹٬۲۵۸ طبع الفكر، التاج والا كليل مع مواہب الجليل ۱۳۷۴ مطبع النجاح والا كليل مع مواہب الجليل ۲۰۷٬۲۰۲ طبع النجاح والا كليل مع مواہب الجليل ۲۰۷٬۲۰۲ طبع النجاح و

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۲۰۶۹ طبع المكتب الاسلامی، حاشية القليو بی ۹۴/۹۴ طبع المحتلف، نهاية الحتاج المحتاج المحتلف، الشروانی الشروانی ۳۷/۳۵ ملی المنتج ۱۲۵/۳۵ ۵۲۹ طبع دار صادر، المجمل علی المنج ۹۲۷ ۵۲۵، ۵۲۹ طبع التراث، المهذب ۱۲۹/۲۰ کا طبع کلی۔

رفقة

تعریف:

ا-"دفقة" لغت ميس ساتهر بهنائ، نيزيداسم جمع بهاوراس كامفرد دفيق بهاور جمع دفاق اور دفقاء ب، يعنی وه جماعت جوآ دمی كی رفيق سفر بهو(۱)

اوراصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

متعلقه الفاظ:

الف-صحب:

۲-"صحب"، صاحب کااسم جمع ہاں کا ما خذ ہے صحبه اصحبه، صحبة، اس کا اصل استعال اس شخص کے لئے ہوتا ہے جس کوسی کی رویت اور ہم نشینی حاصل ہو (۲)۔

ب-رکب:

سا-" کیب" دراصل شتر سواروں کی سفر کرنے والی جماعت ہے، پھراس میں توسع ہوا اور اس کا استعال ہرقافلۂ سفر پر ہونے لگا خواہ کسی بھی سواری سے سفر کیا جائے <sup>(۳)</sup>۔

سبحنتها حتى ماتت فدخلت فيها النهار، لاهى أطعمتها وسقتها إذهى حبستها،ولاهي تركتها تأكل من خشاش الأدض "(ا) (ایک عورت کوایک بلی کے سلسلے میں عذاب دیا گیا، اس نے اس کوقید کئے رکھا یہاں تک کہ وہ مرگئی تو اس کی وجہ سے وہ دوزخ میں داخل ہوئی، جب اس نے اس کو باندھ کر رکھا تو نہ اس کو کھلا یا بلا بااورنہ آزاد کیا کہ زمین کے کیڑے مکوڑے کو کھالیتی ) اگر جانورکا مالک اس برخرج کرنے سے بازرہے تو اس کومجبور کیا جائے گا کہ وہ اس کوفر وخت کر دے ،اگروہ فروخت کرنے سے انکار کرے تو جانورکوکرایہ پردیدیا جائے گااورکرابہاس پرخرچ کیا جائے گا،اگر پیہ صورت ممکن ہوتو فبہا ور نہ فروخت کردیا جائے اعجبیا کہ بیوی کے نفقہ کی دشواری ہوتو میاں اور بیوی کے درمیان تفر لق کر دی جائے گی (۲)۔ اور حنابلہ کی کتابوں میں میر بھی مذکور ہے کہ مالک پر حرام ہے کہ جانوریرا تنا بوجھ رکھے جس کو وہ اٹھا نہ سکے، اس لئے کہ شارع علیہ السلام نے انسان اور حیوان کو اس چیز کا مکلّف بنانے سے منع فرمایا ہے جس کی وہ طاقت نہ رکھتے ہوں ،اوراس کئے بھی کہ اس میں حیوان کو عذاب دینا اور ضرر پہنچا نا ہے، حالانکہ حیوان فی نفسہ محترم ہے نیز جانور سے اتنا دودھ نکال لینا کہ اس کے بچہ کونقصان پہنچے ترام ہے، اس لئے کہ بچہ کی مگہداشت اس کے مالک پرواجب ہے، اور دودھ دو ہنے والے کے لئے مندوب ہے کہ اپنے ناخن تراش لے تا کہ تھن ذخی نہ ہوجائے ،اس کےعلاوہ اور بہت سے مسائل ہیں جن کا حنابلہ نے اس باب میں ذکر کیا ہے (<sup>m)</sup>۔

التراث،القواعدلابن رجب ۱۳۷: قاعده ۲۳، ۱۳۸ قاعده ۵۵،المبدع المبدع التراث، ۱۳۵، ۲۳۵ طبع الرياض \_ ۲۲۹،۲۲۸ طبع الرياض \_

<sup>(</sup>۱) تاج العروس

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

<sup>(</sup>٣) تاج العروس، لسان العرب، المصباح المنيري

<sup>(</sup>۱) حدیث: "عذبت امرأة فی هر ة....." کی روایت بخاری (افتح ۲ ر ۵۱۵ طبح التان کی بے اور الفاظ مسلم کے بعد التان کی ہے اور الفاظ مسلم کے بعد التان کی ہے اور الفاظ مسلم کے بعد التان کی ہے اور الفاظ مسلم کے بعد التان کی بعد التان کی بعد التان کی بعد التان کی ہے اور الفاظ مسلم کے بعد التان کی بعد

<sup>(</sup>۲) الكافي سر • وسطيع المكتب الاسلامي -

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٥/ ٩٣ م، ٩٥ م طبع النصر، الإنساف ٩/ ١٥،٥١٨ طبع

#### ج-نفر:

الم - "نفو" اور" نفیو" لغت میں لوگوں کی جماعت ہے، اس کی جمع "انفاد" ہے، اس کا اطلاق خاندان اور قوم پر ہوتا ہے، فراء کہتے ہیں: "نفو الرجل رهطه" آدمی کا نفراس کا خاندان ہے (۱)۔

#### و-ربط:

۵-"رهط" لغت میں قوم اور خاندان ہے، ای معنی میں اللہ تعالی کا وہ ارشاد ہے جو قوم شعیب کی طرف سے نقل کرتے ہوئے وار دہے:
"وَ لَو لَا رَهُ طُک لَرَ جَمُناک "(۱) (اور اگر تمہارے کنبہ کا ہم کو (لحاظ) نہ ہوتا تو ہم تم کوسنگ سار کر چکے ہوتے )۔ رهط کا اطلاق نفر کی طرح تین سے دس تک کی جماعت پر ہوتا ہے (س)۔

#### شرعی حکم:

٧-سفركرنے والے كے لئے مستحب ہے كہ جماعت كے ساتھ سفر كرے، تنها سفر كرنا مكر وہ ہے، اور جب تك كم از كم تين نفر ہمركاب نه ہول كرا ہت باقی رہے گی (۱۳)، اس لئے كہ حضرت ابن عمر كی روایت ہے كہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "لو یعلم الناس ما في الوحدة ما أعلم ما سار راكب بليل وحده "(۵) (اگر تنها سفر كرنے كے نقصانات كا لوگول كو وہ علم حاصل ہوجائے جو مجھے حاصل ہے توكوئی سواررات كو تنها سفر نہ كرے)۔

(۵) حدیث: ''لو یعلم الناس ما فی الوحدة'' کی روایت بخاری (افتّ ۱۳۸٫۷ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

نیز دوسری حدیث ہے: "الراکب شیطان، و الراکبان شیطانان و الثلاثة رکب" (ایک سوار شیطان ہے، اور دوسوار دوشیطان ہیں، اور تین سوار جماعت ہیں)۔

لہذا مناسب ہے کہ ایک یا دوآ دمی مل کرسفر کرنے کے بجائے جماعت کے ساتھ سفر کیا جائے۔

اور مستحب ہے کہ رفقاء سفر اہل صلاح ہوں جو خیر کو پہند کرتے ہوں اور شرکونا پہند کرتے ہوں ، اگر بھول جائے تواس کو یا ددلا ئیں اور یا دہوتو اس کے ساتھ تعاون کریں اور یہ بھی مستحب ہے کہ وہ جماعت معتبر دوستوں اور معتمدر شتہ داروں میں سے ہو، اس لئے کہا یسے لوگ اہم امور میں زیادہ معاون ثابت ہوتے ہیں ، اور دیگر امور میں زیادہ معربان ہوتے ہیں اور دیگر امور میں زیادہ مبربان ہوتے ہیں اور مناسب ہے کہ پورے سفر میں اپنے رفقاء کو راضی رکھنے کی کوشش کرے ، اور اگر بھی ان سے لغز شیں صادر ہوں تو ان کو برداشت کرے ، اور ان برصر کرے (۲)۔

ک - رفقاء سفرکو چاہئے کہ اپنے او پراس شخص کو امیر بنا ئیں جوان میں سب سے افضل ہواور جوان میں سب سے زیادہ صائب الراکی ہو، اور اس کی اطاعت کریں، کیونکہ حضرت ابوسعید اور حضرت ابو ہریر اللہ علیہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:" إذا خوج ثلاثة في سفو فلیؤ مووا أحدهم "(۳) (جب تین آ دمی سفر پرتکلیں تو ان کو چاہئے کہ اپنے میں سے ایک کو امیر بنالیں)۔نووی کہتے ہیں کہ رفقاء سفر کے لئے بیکھی مستحب ہے کہ تو شداور سواری اور مصارف میں رفقاء سفر کے لئے بیکھی مستحب ہے کہ تو شداور سواری اور مصارف میں

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بهودر ۱۹\_

<sup>(</sup>س) لسان العرب، المصباح المنير ، تاج العروس\_

<sup>(</sup>م) المجموع مررومس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الواکب شیطان "کی روایت ترندی (۱۹۳ طبع اکلی) نے کی ہے اور کہا ہے کہ بیجدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۹۸۳ س

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا خوج ثلثة فی سفو" کی روایت ابوداؤد (۱/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، نووی نے ریاض الصالحین (ص۲۷ طبع المکتب الاسلامی) میں اس کوحس قرار دیا ہے۔

مشترک ندر ہیں کیونکہ مشترک ندر سنے میں عافیت زیادہ ہے، اس
لئے کہ شرکت کی وجہ سے صدقہ وخیرات نہیں کر سکے گا، اورا گرشر یک
نے اجازت بھی دے دی تو ضروری نہیں ہے کہ وہ اجازت آخر تک
برقرار رہے، اس کے باوجودا گرشرکت کرلی تو جائز ہے اور بہتر یہ ہے
کہا چن سے کم پراکتفا کرے ورنہ زاع کی نوبت آسکتی ہے۔
لیکن اگر روز بروز کھانے پر جمع ہو جایا کریں یا باری باری
روزانہ ایک ایک آدمی کے پاس کھایا کریں تو بہتر ہے (۱)۔

روایت میں آتا ہے: اصحاب رسول اللہ علیہ فی نے عرض کیا:
اے اللہ کے رسول ہم کھاتے ہیں لیکن آسودہ نہیں ہوتے تو
آپ علیہ نے فرمایا: شایدتم الگ الگ کھاتے ہو، صحابہ نے عرض
کیا کہ ہاں، آپ علیہ نے فرمایا: "فاجتمعوا علی طعامکم و
اذکروا اسم الله یبارک لکم فیه" (۲) (اکٹھے ہوکر کھایا کرو اور اللہ کانام لیا کروبرکت ہوگی)۔

### وجوب حج کے لئے رفقاء کا ہونا شرطہ:

۸- وجوب تج کے لئے ایسے رفقاء کا پایا جانا شرط ہے جن کے ساتھ اس وقت سفر کرے جس وقت اس شہر کے لوگ عادة گر جے لئے نکلتے ہوں، جب کہ راستہ پر خطر ہواور قافلہ معمول کی رفتار سے سفر کرے۔ اگر رفقاء وقت معتاد سے پہلے نکل جائیں یا سفر میں اتن تا خیر کردیں کہ مکہ تک پہنچنے کے لئے یومیہ ایک منزل سے زیادہ سفر کرنا ضروری ہوجائے یا معمول سے زیادہ تیز چلیں تواس شخص پر جج واجب ضروری ہوجائے یا معمول سے زیادہ تیز چلیں تواس شخص پر جج واجب

نہیں ہوگا،کین اگر راستہ مامون ہواور تنہا شخص کوکوئی خوف وخطر نہ ہوتو اس پر حج لازم ہے خواہ رفقاء میسر نہ ہوں (تنہا ہونے کی وجہ سے) کسی اندیشہ کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔ سے احکام تومر دکے حق میں ہیں۔

9 - اب رہا عورت کا مسئلہ تو شوہر یا محرم کے بغیر نہ اس پر جج واجب ہے اور نہ اس کے لئے سفر جا نزے ، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم ، ولا يدخل عليها إلا و معها محرم "(1) (کوئی عورت بغیر محرم کے سفر نہیں کر سکتی ، اور نہ تنہائی میں کوئی اس کے پاس آ سکتا ہے بجز اس کے کہ اس کے پاس اس کا محرم موجود ہو)۔

نیز حدیث میں ہے: "لا یحل لامرأة تؤمن بالله و الیوم الآخو أن تسافر مسیرة یوم و لیلة لیس معها حرمة (۲) الآخو أن تسافر مسیرة یوم و لیلة لیس معها حرمة (۲) (کسی عورت کے لئے جواللہ اور آخرت پر ایمان رکھتی ہوجائز نہیں ہے کہ ایک دن اور ایک رات کا سفراس حال میں کرے کہ اس کا محرم اس کے ساتھ نہو)۔

اس پرتمام فقہاء کے درمیان اتفاق ہے۔

اور حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک عورت شوہریا محرم کے بغیر باہر نہیں نکلے گی، اور شافعیہ کے نزدیک محرم یا شوہریا عور توں کی جماعت کے ساتھ نکل سکتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۲ر ۸۲ ، المجموع للنو وي ۴۸۲ ۸۳ ، القوانين الفقهيه ۲۹۰ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: فلعلکم تفتر قون ...... کی روایت ابوداوُد (۱۳۸/۳ تحیّق عرب عبید دعاس) نے کی ہے اورا بن جمر نے اس کومعلول قرار دیا ہے، جبیبا کے فیض القدیرللمناوی (۱۷۲ طبع المکتبة التجاریہ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تسافر المرأة الا مع ذی محرم ولا یدخل علیها الا و معها محرم" کی روایت بخاری (افتح ۲۰/۲ طبح السّلفیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یحل لا مرأة تؤمن بالله و الیوم الأخر أن تسافر میسرة یوم ولیلة لیس معها حرمة" كی روایت بخاری (افق ۵۲۲/۲ طبح التافید) اور مسلم (۲/۱۷۵ طبح الحلمی) نے حضرت ابو بریرہ سے كی ہے۔

اور ما لکیہ کہتے ہیں: جب عورت کو محرم یا شوہر ساتھ سفر کرنے کے لئے آمادہ نہ ہوں تو وہ ایسے ساتھوں کے ساتھ سفر کرسکتی ہے جو قابل اظمینان ہوں ، اور قابل اظمینان نیک مرداور نیک عورتیں ہیں، اور بہتر یہ ہوں ، اور قابل اظمینان نیک مرداور نیک عورتیں ہیں، اور بہتر یہ ہے کہ مردوعورت دونوں ساتھ ہوں اور صاحب '' مواہب الجلیل'' کہتے ہیں: امام مالک کی رائے یہ ہے کہ اگر عورت جج کا ارادہ کرے اور اس کو کھروسہ ہو، اور اگر ولی ہولیکن جج میں اس کے ساتھ جانے کے اس کو کھروسہ ہو، اور اگر ولی ہولیکن جج میں اس کے ساتھ جانے کے لئے تیار نہ ہواس وقت بھی ان لوگوں کے ساتھ جاسکتی ہے جن کا ابھی فرکر ہوا، اور امام مالک کا یہ بھی قول ہے کہ وہ ایک عورت کے ساتھ بھی سفر کرسکتی ہے۔

لیکن نقلی اسفار اور وہ اسفار جو صرف مباح ہیں وہ بغیر محرم یا بغیر شوہر کے جائز نہیں ہیں، مالکیہ میں سے باجی نے ذکر کیا ہے: عورت کوجن رفقاء کے ساتھ سفر منع ہے، اس میں بید قید ہے کہ وہ رفقاء سفر تصور کی تعداد میں ہول، لیکن بڑے قافلوں کی حیثیت شہروں اور بستیوں جیسی ہے، لہذا ان کے ہمراہ بغیر محرم اور عور توں کے سفر کرنا درست ہے (۱)۔

تفصیل'' جی'' میں ہے۔

سفر میں رفقاء کا وہی درجہ ہے جو حضر میں اہل وعیال کا ہے: ہے: ۱- اگرکوئی ساتھی فوت ہوجائے تو رفقاء سفریرواجب ہے کہ اس کی

تجہیز وتکفین اور تدفین کریں،اگروہ ایسانہ کریں تو کئنہگار ہوں گے،اور حاکم ایسےلوگوں کی تعزیر کرسکتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ رفقاء سفر کے لئے جائز ہے کہ اگر مریض کو پچھ خرید نے کی ضرورت ہوتو اس کے مال سے خریداری کریں، جبیبا کہ ور شہ کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنے مورث کے مال سے خریداری کریں، اس لئے کہ سفر میں رفقاء کا وہی درجہ ہے جو حضر میں اہل وعیال کا ہے۔

رفقاء سفر کا مرجانے والے کے سامان کوفر وخت کرنا:

اا - حفیہ کہتے ہیں: رفقاء سفر کے لئے جائز ہے کہ اس شخص کا سامان اور اس کی سواری فروخت کردیں جو مرجائے، تجہیز و تنفین کے مصارف کے بعد جو بچے اس کو ور شاک پہنچادیں، اور اجبنی کو اس کی اجازت نہیں ہے، اس لئے کہ رفیق سفر کو دلالۃ اس کی اجازت ہوتی ہوتی ہے، جیسا کہ رفیق سفر کو اجازت ہے کہ اگر کوئی ساتھی ہے ہوش ہوجائے تو اس کی طرف سے احرام باندھ لے اور اس پرخرج کرے، موجائے تو اس کی طرف سے احرام باندھ لے اور اس پرخرج کرے، مشکلہ سے امام محمد بن حسن کو ایک سفر میں سابقہ پڑا، واقعہ یہ پیش آیا کہ ان کا ایک سفر میں سابقہ پڑا، واقعہ یہ پیش آیا کہ ان کا ایک سامان فروخت کردیا، تو انہوں نے اس کی کتابیں اور اس کا سامان فروخت کردیا، تو انہوں نے اس کی کتابیں اور اس کا سامان فروخت کردیا، تو انہوں نے یہ آیت کریمہ پڑھ دی دی واللہ نے بیا قاضی نہیں ہیں؟ تو انہوں نے یہ آیت کریمہ پڑھ دی دی واللہ یعلم المفسد من المصلح "(۲) (اللہ کوعلم ہے کہ مفسد (کون) یعلم المفسد من المصلح "(۲) (اللہ کوعلم ہے کہ مفسد (کون) ، اور اس لئے بھی کہ بسااوقات ایسا ہوتا ہے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲ رسها\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۱) مواہب الجلیل ۵۲۱/۲، اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ العدوی ار ۲۵۵، القوانین الفقہ پیرا م ۲۹۰۔

مسافر کے تمام سامان کواس کے گھر تک پہنچانے کی کوشش کی جائے تو پہنچانے کے مصارف سامان کی قیت کے برابر ہوجاتے ہیں <sup>(۱)</sup>۔

پر جمعہ واجب ہے اس کے لئے جائز ہے کہ جمعہ کے دن نماز جمعہ سے پہلے سفر کرے۔ دیکھئے:'' صلاۃ الجمعۃ''۔

### د کیتی **می**ں رفقاء کی شہادت:

11- رفقاء سفر میں سے دوکی شہادت سے رہزنی خابت ہوجائے گا،
بشر طیکہ اپنے لئے شہادت نہ دیں اور قاضی پر واجب نہیں ہے کہ یہ
تحقیق کرے کہ وہ دونوں رفقاء میں سے بیں یانہیں، اگروہ تحقیق
کرے تو ان کوخل ہے کہ اس کا جواب نہ دیں، اور اگروہ اپنے لئے
گواہی دیں مثلاً وہ یہ کہیں کہ ان لوگوں نے ہمارے ساتھ رہزنی کی
ہے اور ہمار ااور ہمارے ساتھوں کا مال لوٹا ہے تو ان کی شہادت قبول
نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ وہ فریق بن گئے (۲)- دیکھئے:
د' شہادة''۔

### مسافر کااپنے ساتھیوں سے پانی مانگنا:

سا ا - اگر وضو کے لئے پانی میسر نہ ہوتو مسافر پر واجب ہے کہ اپنے ساتھیوں ساتھیوں سے پانی کے بارے میں پوچھ لے، اور سوال کوتمام ساتھیوں میں عام کردے بعنی یہ پکار لگائے: پانی کس کے پاس ہے؟ اگر ساتھیوں سے سوال کرنے سے پہلے تیم م کرلے تو تیم صحیح نہیں ہوگا، اور تفصیل '' میں ہے۔ اور تفصیل '' میں ہے۔

رفقاء سفر کے جیموٹ جانے کے اندیشہ سے جمعہ کے دن سفر کا جواز:

۱۴ - اگررفقاء کے چیوٹ جانے کی وجہ سے ضررلاحق ہوتوجس شخص

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۳ر۳۳،۵۸ ۱۲۷\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۷۷۰ـ

تراجم فقههاء جلد ۲۲ میں آنے والے فقہاء کامخضر تعارف

#### ابن اسحاق (؟ - ۱۵۱ هـ)

يه محد بن اسحاق بن بيار بن خيار بين، كنيت ابوعبد الله، نسبت قرشی ، مطلی ، مدنی ہے، مؤرخ اور حافظ حدیث ہیں ، اور قدیم ترین عربی مؤرخ ہیں، انہوں نے انس، ابن المسیب اور ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن کی زیارت کی ہے، انہوں نے اپنے والداور اپنے دو چھا عبدالرحمٰن اورموسى، اعرج،عبيد الله بن عبد الله،عباس بن سهل بن سعد، زہری، مکول اور حمید الطویل وغیرہ سے روایت کیا، اور خودان سے روایت کرنے والول میں یحیی بن سعید انصاری، یزید بن ابوحبیب ، جریر بن حازم ، دونول حماد ،شعبه اور دونول سفیان وغیره ہیں۔ابن حبان کہتے ہیں: مدینہ میں کوئی شخص علم اور جمع و تالیف میں ابن اسحاق کا ہم یلہ نہیں تھا، وہ تاریخی روایات کو پیش کرنے کا بہت اچھا سلیقہ رکھتے ہیں، صالح بن احمد نے علی بن المدینی کے حوالے سے ابن عیبنہ کا بیقول نقل کیا ہے کہ میں نے ابن اسحاق کی منشینی اختیار کی جب کہوہ کچھاویرسترسال کے تھے، کین اہل مدینہ میں سے کسی نے نہان کومتہم قرار دیااور نہان کے بارے میں کوئی جرح کی۔ ابوزرعہ دمشقی کہتے ہیں: ابن اسحاق ایسے شخص ہیں کہ بڑے بڑے اہل علم لوگوں نے بیک وقت ان سے استفادہ کیا ہے۔ ابن البرقی کہتے ہیں: میں نے محدثین کونہیں پایا کہ وہ ان کے ثقہ ہونے اور ان کے حسن حدیث اور حسن روایت میں اختلاف رکھتے ہوں۔

[ تهذیب التهذیب۹ر۳۸؛ سیر أعلام النبلاء ۷۳۳؛ طبقات ابن سعد ۷ر۲۱۳؛ الأعلام ۲۵۲۷]

> ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص۲۲ میں گذر چکے۔

## الف

آ لوسی:میمحود بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۵ص ۴۸۳ میں گذر چکے۔

آ مدی: میلی بن ابی علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲ میں گذر چکے۔

ابرا ہیم الحلمی: بیابرا ہیم بن محمد الحلمی ہیں: ان کے حالات جساص ۲۲۳ میں گذر چکے۔

ابن ا بی اُوفی: بیرعبدالله بن ابی اُوفی ہیں: ان کے حالات ج۱۵ ص ۳۳۳یں گذر چکے۔

ابن ا بی لیلی: بیر محمد بن عبد الرحمٰن ہیں: ان کے حالات جا ص۲۱ میں گذر چکے۔

ابن ا بی ہریرہ: بیہ لین بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج1ا ص ۱۵ میں گذر چکے۔

ا بن الأثير: بيرمبارك بن محمد بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٣٦ ميں گذر ڪِي۔ ابن حجر العسقلانی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۴۸ میں گذر چکے۔

لهیشی ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرالیشی ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲۴ میں گذر چکے۔

ابن حزم: بیلی بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۲ میں گذر چکے۔

ابن دقیق العید: پیرمحمد بن علی ہیں: ان کے حالات جہ ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن رشد(الحبد): بیرمحمد بن احمد بیں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن رشد (الحفید): بیرمحمد بن احمد بین: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن الزبیر: بیرعبدالله بن الزبیر بین: ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

ابن سرنځ: بیداحمد بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن سیرین: بیه محمد بن سیرین ہیں: ان کے حالات ج1ص ۲۲ میں گذر چکے۔ ابن تیمیه ( تقی الدین ): بهاحمد بن عبدالحکیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳ میں گذر چکے۔

ابن تيميه (۵۹۰ – ۲۵۳ ھ)

یه عبدالسلام بن عبدالله بن الخضر بن تیمیه الحرانی بین ،کنیت ابوالبر کات، لقب مجدالدین ہے، خبلی بین، فقیه، محدث، مفسر اور نحوی بین، ان کواپنے چیا خطیب فخر الدین اور حافظ عبدالقا در الرباوی وغیرہ سے ساعت حدیث حاصل ہے، انہوں نے اپنے چیاز ادبھائی کی جگه پر تدریس اور تفسیر کی مندسنجالی، مذہب حنبلی کی معرفت میں اپنے زمانے میں مکتابتھ، یوامام ابن تیمیہ کے جدامجد ہیں۔

لبحض تصانیف: "تفسیر القرآن العظیم"، "المحور" فقه مین، اور"منتهی الغایة فی شرح الهدایة".

[شذرات الذهب ٥ / ٢٥٧؛ الأعلام ١٢٩ / ١٢٩؛ مجم المؤلفين ٥ / ٢٢٧]

> ابن التین: یه عبدالواحد بن التین بین: ان کے حالات ۲۵ ص ۲۸ میں گذر چکے۔

ابن الجوزى: يه عبدالرحمٰن بن على مين: ان كے حالات ج٢ص ٥٣ ميں گذر چكے۔

ابن حامد: بی<sup>حس</sup>ن بن حامد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۲۵۵ میں گذر چکے۔

ا بن حبیب: بیرعبدالملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲۴ میں گذر چکے۔

ا بن عمر: پیعبدالله بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن شبرمه: به عبدالله بن شبرمه ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۵۰ میں گذر چکے۔

ابن عمرو: بيرعبدالله بن عمرو بين: ان كے حالات ج اص ا ۲۸ ميں گذر چكے۔

ابن الصلاح: بيعثمان بن عبدالرحمٰن ہيں: ان كے حالات جا ص ٢٦٨ ميں گذر چكے۔

ابن القاسم: بیرمحمد بن قاسم ہیں: ان کے حالات جماص ۴۳۲ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: به محمدامین بن عمر بیں: ان کے حالات جا ص۲۸ میں گذر چکے۔

ابن القاص: بیاحمد بن الی احمد ہیں: ان کے حالات جسس ۲۱ میں گذر چکے۔

ابن عبدالبر: بیه بوسف بن عبدالله بیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۵۰ میں گذر چکے۔

ابن قدامه: بيرعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات ج1ص ۴۳۲ ميں گذر چکے۔

ابن عبدالحكم: يەمجمە بن عبدالله بیں: ان کے حالات جساص ۵۲ میں گذر چکے۔

ابن القصار: میلی بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۸ ص ۰۲ سمیں گذر چکے۔

ابن العربی: بیرمحمد بن عبدالله میں: ان کے حالات جا ص ۴۳۰ میں گذر چکے۔

ابن القطان: بيرعبد الله بن عدى بين: ان كے حالات جسم ۵۲ ميں گذر چكے۔

ا بن عرفه: به محمد بن عرفه بین: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن قیم الجوزیه: بیر محمد بن انی بکر ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن عطیہ: بیر عبد الحق بن غالب ہیں: ان کے حالات ج۲ ص۵۵ میں گذر چکے۔

ابن كثير: بياساعيل بن عمر ہيں: ان کے حالات ج کے ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن عقيل: پيلي بن عقيل ہيں: ان کے حالات ج۲ص۵۵ میں گذر چکے۔

ابن كثير: به محمد بن اساعيل ہيں:

ان کے حالات ج م ص ۲۷میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: بيعبد الملك بن عبد العزيز بين: ان كے حالات جاص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن المبارك: بيعبد الله بن المبارك بين: ان كے مالات ج٢ص ٥٥٢ ميں گذر چكے۔

ابن مسعود: بیرعبدالله بن مسعود میں: ان کے حالات جا ص اے ۴ میں گذر چکے۔

این المنذر: پیمحمد بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات جا ص۳۵ میں گذر بچے۔

ا بن نجیم : بیزین الدین بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ا بن نجیم : بیومر بن ابرا ہیم ہیں : ان کے حالات جا ص۳۵ میں گذر چکے۔

ابن ہبیرہ: میر تھی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج1ص ۲۳۹ میں گذر چکے۔

ا بن الوکیل (؟ - ۸ سامے ہے ) پیچمہ بن عبداللہ بن عمر بن مکی بن عبدالصمد ہیں، کنیت ابوعبداللہ،

نسبت اموی، دشتی ہے، ابن الوکیل کے نام سے مشہور ہیں، شافعی المسلک فقیہ ہیں، اصولی ہیں، فقہ اور اصول فقہ کے ماہر ہے۔ انہوں نے قاہرہ میں ابن دقیق العید سے اور دمشق میں شرف الدین الفزاری، اسحاق النحاس اور اپنے چپا صدر الدین سے حدیث کی ساعت کی، اور مشہد الحسین میں درس دیا ہے، پھر شہاب الدین الانصاری نے ان سے جگہ کا تبادلہ کیا اور الفذ راویہ کی تدریس ان کے والہ کی، انہوں نے دمشق میں بھی درس دیا اور وہاں علم الاخنائی کے نائب الحکم رہے، اخنائی نے ان کی قدر دانی کی، ناصر نے ان کو کمال الدین الزملکانی کی جگہ شامیہ برانیہ کی تدریس سونیی، وہاں انہوں نے الدین الزملکانی کی جگہ شامیہ برانیہ کی تدریس سونیی، وہاں انہوں نے اللہ ین الزملکانی کی جگہ شامیہ برانیہ کی تدریس سونیی، وہاں انہوں نے اللہ ین الزملکانی کی جگہ شامیہ برانیہ کی تدریس سونیی، وہاں انہوں نے افتاء کے فرائض بھی انجام دیے۔

[الدررالكامنه ۲۲۵٫۷؛ طبقات الشافعيه ۲۳۸٫۵؛ الأعلام ۷/ ۱۱۲؛ جم المؤلفين ۷/ ۲۲۸]

#### الأبيرى (٢٨٩ - ٢٥٥هـ)

سی محمد بن عبد الله بن محمد بن صالح بین، کنیت ابوبکر، نسبت ابہری، مالکی ہے، فقیہ، اصولی، محدث اور قاری بیں۔ ابن فرحون کہتے بیں: بی ثقہ، امین اور مشہور تھے، مذہب مالکی میں حرف آخر سمجھے جاتے بیں: بی ثقہ، امین اور مشہور تھے، مذہب مالکی میں حرف آخر سمجھے جاتے تھے، انہوں نے بغداد میں سکونت اختیار کی اور وہاں ابوعر وبہحرانی، ابن ابوداؤد، ابوزیدمروزی اور بغوی وغیرہ سے علم صدیث حاصل کیا، اور خود ان سے روایت کرنے والوں میں برقانی، ابراہیم بن مخلد، ابوالحسن دار قطنی ، با قلانی اور ابن فارس مقری ہیں، انہوں نے بغداد میں قاضی ابوعمراور ان کے بیٹے ابوالحسین سے علم فقہ حاصل کیا۔ ابوعمرو الدانی نے ان کا تذکرہ طبقات المقر کین میں کیا ہے، ابہری سے الدانی نے دان کا تذکرہ طبقات المقر کین میں کیا ہے، ابہری سے دیا عبر ٹی تعداد نے علم فقہ حاصل کیا، اور ان کی بدولت انمہ کی ایک بڑی تعداد نے علم فقہ حاصل کیا، اور ان کی بدولت انمہ کی ایک جماعت مختلف مما لک یعنی عراق ، خراسان ، الجبل ، مصراور افریقہ میں

ابوحنیفه: به نعمان بن ثابت ہیں:

ان کے حالات ج اس ۴۳۸ میں گذر چکے۔

ا بوالخطاب: بەيمخفوظ بن احمد بيں: ان كے حالات جاص ۴۳۹ ميں گذر چكے۔

ابوداؤد: پیسلیمان بن اشعث میں: ان کے حالات جاص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

ابوذر:

ان کے حالات ج۲ص۵۵۵ میں گذر چکے۔

ا بوالسعو د: به محمد بن محمد میں: ان کے حالات ج ۳ ص ۴۵۸ میں گذر چکے۔

ابوسعیدالاصطخری: بیدسن بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

ابوسعیدخدری: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

ابوسعيدالمُقبُر ي (؟ - • • اه)

یه کیمان بن سعید ہیں، کنیت ابوسعید، نسبت المقبر ی، مدنی ہے، ثقہ تابعی ہیں، کثیر الحدیث ہیں۔ انہوں نے حضرت عمر علی، عبد الله بن سلام، اسامہ بن زید، ابوہریرہ، ابوسعید خدری اور عقبہ بن عامر وغیرہ سے روایت کیا، اور خود ان سے روایت کرنے والوں میں

تچيل گئی۔

بعض تصانیف: "شرح مختصر ابن الحکم"، "الرد علی المزنی" جوتی مسائل کرد پر شتمل ہے،" کتاب فی أصول الفقه" اور "شرح کتاب عبد الحکم الکبیر"

[الدیباج رص ۲۵۵؛ تاریخ بغداد ۲۹۲،۵؛ البدایه ۱۱ر ۴۰۰۰؛ شذرات الذهب ۱۸۵]

> ا بوامامہ: بیصدی بن عجلان البا ہلی ہیں: ان کے حالات جساص ۵۲ میں گذر چکے۔

> ابوبکرصدی**ق:** ان کےحالاتجا ص۲۳۴ میں گذر چکے۔

> ابوبکر: پیعبدالعزیز بن جعفر ہیں: ان کے حالات ج اص ۳۳۷ میں گذر چکے۔

ابوبكرالفارس (تقريباً ٥٠ سه ميں ان كى وفات ہوئى)

بیاحمد بن الحسین بن سہل ہیں، کنیت ابو بکر، نسبت فارس ہے، شافعی المسلک فقیہ ہیں، انہوں نے مزنی اور ابن سریج سے علم فقہ حاصل کیا، بلاد فارس میں عہدۂ قضا پر فائز ہوئے، ایک مدت تک بخاریٰ میں پھرنیسا پور میں قیام کیا۔

بعض تصانف: "عيون المسائل في نصوص الشافعي"، "الذخيرة في أصول الفقه" اور "كتاب الانتقاد على المزني".

[طبقات الشافعية الكبرى ٢٨٧،٢٨٦؛ طبقات الشافعيه لا بن مداييص ٢٣٠؛الأعلام الرااا إمجم المولفين الر ١٩٢]

ان کے بیٹے سعیداور پوتے عبداللہ بن سعید، نیز عبدالملک بن نوفل وغیرہ ہیں۔ ابوسعد نے ان کو اہل مدینہ کے طبقہ اولی میں ذکر کیا ہے، واقدی نے کہا: یہ ثقہ اور کثیر الحدیث تھے۔ ابراہیم الحربی کہتے ہیں: چونکہ یہ تدفین کے لئے قبروں میں اترتے تھے اس لئے ان کا نام مقبری ہوا، اورایک قول یہ ہے کہ چونکہ سے قبریں کھودنے کی نگرانی ان کے ذم تھی اس لئے ان کا بینام پڑا۔

[تهذيب التهذيب ٨٨ ٢٥٣؛ الأعلام ٢ / ٩٩]

ابوسلمه بن عبدالرحمٰن:

ان کے حالات ج۲ص۵۵۹ میں گذر چکے۔

ابوالطفیل: بیمامر بن واثله ہیں: ان کے حالات ج ۱۷ ص۳۹۸ میں گذر چکے۔

ابوالقاسم الأنماطي (؟ - ٢٨٨ هـ)

یے عثمان بن سعید بن بشار ہیں، کنیت ابوالقاسم، لقب الأحول، نسبت الانماطی، بغدادی ہے، انماطی'' انماط'' کی طرف منسوب ہے جس کے معنی بچھائے جانے والے فرش کے ہیں، بیشافعی المسلک فقیہ ہیں، انہوں نے مزنی اور رہیج المرادی سے علم فقہ حاصل کیا، اور ان سے ابوالعباس ان دونوں سے حدیث کی روایت بھی کی، اور خودان سے ابوالعباس بن سرن کے نے فقہ حاصل کیا اور ابو بکرشافعی نے ان سے روایت کی۔ شخص بن سرت کے نقہ حاصل کیا اور ابو بکرشافعی نے ان سے روایت کی۔ شخص ابواسحاق کہتے ہیں: بغداد میں فقہ شافعی سے لوگوں کو دلچین ہونے اور اس کی کتابوں کا اہتمام کرنے میں سب سے بڑا دخل ابوالقاسم انماطی کا تھا۔

[وفيات الاعيان ٢/٠١٨؛ شذرات الذهب ٢/١٩٨٠

تاريخ بغداد ۲۹۲۱۱؛ سيرأعلام النبلاء ۱۲۹۲۳؛ البدايه و النهاية اار۸۵]

> ا بوقتاده: بیرحارث بن ربعی میں: ان کے حالات ج۲ص۵۵۷ میں گذر چکے۔

ابواللیث سمر قندی: یه نصر بن محمد بین: ان کے حالات جا ص ۲۸ میں گذر چکے۔

ابوموسی اشعری: بیرعبدالله بن قیس ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۸ میں گذر چکے۔

أبي بن كعب:

ان کے حالات ج ۱۳ ص ۲۰ ۲ میں گذر چکے۔

احمد بن عنبل:

ان کے حالات ج اص ۲۴ میں گذر چکے۔

اسامه بن زید:

ان کے حالات جہم ص ۲۳۳ میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو یہ:

ان کے حالات ج اس ۴۴ میں گذر چکے۔

اُساء بنت ابی بکرصدیق: ان کے حالات جاص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

اسود بن يزيد:

انس بن ما لك:

ان کے حالات ج ۱۲ ص.....میں گذر چکے۔

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۲۰ میں گذر چکے۔

الاً وزاعی: پیرعبدالرحمٰن بن عمرو ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

اِ یاس بن معاویہ: ان کے حالات جا ص۴۴۲ میں گذر چکے۔

ابوب السختياني (٢٢ - ١٣١ هـ )

یہ ایوب بن ابوتمیمہ کیسان ہیں ، کنیت ابوبکر ،نسبت سختیانی بھری ہے، تابعی ہیں، اپنے دور کے سیدالفقہاء ہیں، حفاظ حدیث میں سے ہیں، انہوں نے حضرت انس کی زیارت کی ہے، عمر و بن سلمہ جرمی، حمید بن ہلال، ابوقلابہ، قاسم بن حمہ، عبدالرحمٰن بن قاسم، عطاء اور عکر مہو غیرہ سے روایت کرتے ہیں، اور خودان سے اعمش، قادہ، دونوں حماد، دونوں سفیان، شعبہ، ما لک، ابن علیہ اور ابن اسحاق وغیرہ نے روایت کی ہے۔ علی بن مدینی کہتے ہیں: ان کی روایت کردہ حدیث سے رفایت کر دہ علی بن مدینی کہتے ہیں: ان کی روایت کردہ میں صاحب ضبط ہیں، کشیر العلم اور جامع شخصیت ہیں، جت اور عادل میں صاحب ضبط ہیں، کثیر العلم اور جامع شخصیت ہیں، جت اور عادل علی سے تھے۔

[ تهذیب التهذیب اله ۱۸۱۳: شذرات الذهب ۱۸۱۱: سیراً علام النبلاء ۲۱ ر ۱۵: تذکرة الحفاظ ار ۴۳: الاً علام ار ۳۸۲]

> ابوقلابہ: بیرعبداللہ بن زید ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

### الأعمش ( ۲۱ - ۱۳۸ ه)

به سليمان بن مهران بين، كنيت ابومر، نسبت اسدى، كوفي، الكابلي ہے، ان كالقب أعمش ہے،مشہور تابعی ہیں،حضرت انس، عبدالله بن ابي او في ، زيد بن وهب ،قيس بن ابي حازم ،طلحه بن نافع ، عامرشعی، ابراہیم خعی اور عدی بن ثابت وغیرہ سے حدیث کی روایت کرتے ہیں، اورخودان سےروایت کرنے والوں میں حکم بن عتیبہ، سليمان التيمي ، سهيل بن ابي صالح، جرير بن حازم اورابن السبارك وغیرہ ہیں۔ ہشیم کہتے ہیں: میں نے کوفہ میں کتاب اللہ کا ان سے زیادہ قرآن پڑھنے والاکسی کونہیں یا یا،ابن عیدینہ کہتے ہیں: اعمش اینے ساتھیوں سے چار چیزوں میں فائق تھے:سب سے زیادہ قرآن يڑھنے والے تھے،سب سے بڑے حافظ حدیث تھے،سب سے زیادہ فرائض کاعلم رکھنے والے تھے، اورایک دوسری خصلت بھی ذکر کی۔ عیسی بن یونس کتے ہیں: ہم نے اعش جیسا شخص نہیں دیکھا ،اور سلاطین واغنیاء جس قدر اعمش کی نظر میں حقیر تھے ہم نے کسی دوسرے کی نظر میں اس قدر حقیر نہیں یا یا باوجود یکہ اعمش فقیر ومختاج تھے۔نسائی اورا بن معین کہتے ہیں: بد ثقہ ہیں اور ضبط حدیث کرنے والے ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات تابعین میں کیا ہے۔

[تهذیب التهذیب ۱۲۴۳؛ طبقات ابن سعد ۲۷ سط: تاریخ بغداد ۷۹ سا؛ الأعلام ۱۹۸۳]

> امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله بين: ان كه حالات جس ٢٦٢ ميس گذر هيك

البغوى: بيه سين بن مسعود بيں: ان كے حالات جاص ٩٠ سيس گذر چكے۔

البنانی: پیچمرین الحسن بین: ان کے حالات جساس ۲۲ میں گذر چکے۔

البہو تی: بیمنصور بن یونس ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۹ میں گذر چکے۔

البويطی: په یوسف بن بحی ہیں: ان کے حالات ج ۱۵ ص ۳۲۸ میں گذر چکے۔ ابوہریرہ: یہ عبدالرحمٰن بن صخربیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۲ میں گذر چکے۔

ابوالولیدالباجی: پیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۲ میں گذر چکے۔

ابو یعلی: بیرمحمد بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج اص ۷۷ میں گذر چکے۔

ابو بوسف: بير يعقوب بن ابرا جيم بين: ان كے حالات ج اص ۴۴ ميں گذر چكے۔

\*

التر مذی: پیمحمد بن عیسی ہیں: ان کے حالات جماص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔ **—** 

الباجی: پیهلیمان بن خلف میں: ان کے حالات جاص ۴۴۲ میں گذر چکے۔

الباقلانی: يەمحمد بن طيب ہيں: ان كے حالات جاص ٢ مهم ميں گذر يكے۔

براء بن عازب: ان کے حالات ۲۵ ص۷۵ میں گذر چکے۔ اور محمد الجنوى وغيره سي علم فقه حاصل كيا، اورخود ان سي شخ ہاشى التهامى، محمد بن احمد بن الحاج اور عبد الله بن ابو بكر المكناسى وغيره نے فقہ حاصل كيا۔

بعض تصانف: "حاشية على شرح الشيخ الزرقاني على مختصر خليل"، "أرجوزة في الحيض و النفاس"، "حاشية على شرح ميارة الكبير على المرشد المعين"، اور"نزهة الأكياس".

[شجرة النور الزكيه رص ٣٥٨ ؛ ججم المؤلفين ٢٠٠٩؛ مدية العارفين ٢٢/ ٣٥٥] <u>ند</u>

الثوری: بیسفیان بن سعید ہیں: ان کےحالاتجا ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

**,** 

الزركشى: يەمجەر بن بہا در ہيں: ان كے حالات ج ٢ ص ٥٦٩ ميں گذر <u>چكے</u>۔

زروق: بیاحمد بن احمد بین: ان کے حالات ج2ا ص ۳۷ میں گذر چکے۔

زعفرانی: پیرمجمه بن مرزوق ہیں: ان کے حالات ج۱۵ ص ۳۳۳ میں گذر چکے۔

زفر: بیزفر بن الهذیل ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۱ میں گذر چکے۔ 2

الجرجانی: ییلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جہ ص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

الرہونی(؟- • ۱۲۳ھ)

یه گه بن احمد بن محمد بن پوسف ہیں، کنیت ابوعبدالله، نسبت الرہونی، المغربی ہے، مالکی فقیہ ہیں، متعلم ہیں، دیار مغرب میں مرجع فناوی تھے۔انہوں نے شخ الناودی، محمد الورزازی، محمد البنانی

الزنجانی (؟ - ۲۵۵ ه میں زندہ تھے)

بیابراہیم بن عبدالوہاب بن ابی المعالی ہیں، لقب عزالدین، نسبت زنجانی ہے، شافعی فقیہ ہیں، علم صرف کے ماہر ہیں۔
بعض تصانیف: "شرح علی الوجیز" شرح رافعی کا اختصار جس کا انہوں نے "نقاوة العزیز فی فروع الشافعیة" نام رکھا تھا، اور "العزی فی التصویف" ۔

[طبقات الشافعيه ٤/٧٥؛ كشف الظنون الااسم، مجم المولفين الر٥٤]

> الزهرى: يەمجىر بن مسلم بىن: ان كے حالات ج اص ۲۱ مىن گذر <u>يكے</u>۔

> > زياد بن الحارث الصدائي (؟ - ؟)

یہ زیاد بن حارث صدائی صحابی رسول ہیں، یہ نبی علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور رسول اللہ علیہ نے ان کوسفر کی احازت عطافر مائی، نبی علیہ نے ایک شکر یمن میں ان کی قوم صداء کی جانب روانہ فرما یا، تو انہوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، آپ شکر کووا پس بلا لیجئے، اور میں آپ سے ذمہ داری لیتا ہوں کہ میری قوم اسلام لے آئے گی، چنا نچہ آپ علیہ نے تر یر بھی کر لشکر کووا پس بلالیا، اس کے بعد ان کی قوم کا وفد پوری قوم کے اسلام کی خبر لے کر آیا تو رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرما یا: اے قبیلہ صداء کی خبر لے کر آیا تو رسول اللہ علیہ نے سردار اور با اثر ہو، انہوں نے عرض کیا: یہ اللہ کا فضل ہے کہ اللہ نے ان کو ہدایت دی، کہنے لگہ: کیا عرض کیا: یہ اللہ کا فضل ہے کہ اللہ نے ان کو ہدایت دی، کہنے لگہ: کیا آپ علیہ نے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، یہ آپ علیہ میں کوئی فائدہ نہیں ہے، یہ کیوں نہیں، لیکن مؤمن کے لئے حاکم بننے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، یہ کیوں نہیں، لیکن مؤمن کے لئے حاکم بننے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، یہ

سن کرزیادصدائی نے حکومت کی خواہش ترک کردی' اسدالغابہ' میں زیاد بن حارث صدائی کی روایت سے آیا ہے کہانہوں نے کہا: مجھ کو رسول اللہ علیق نے نے فجر کے وقت حکم دیا کہ میں اذان دوں، چنا نچہ میں نے اذان دی، پھر بلال نے تکبیر کہنے کا ارادہ کیا تو رسول اللہ علیق نے اذان دی، پھر بلال نے تکبیر کہنے کا ارادہ کیا تو رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''إن أخا صداء أذن، ومن أذن فهو یقیم'' (برادرصداء نے اذان دی ہے، اور جواذان دے وہی تکبیر کہاگا)۔ (برادرصداء نے اذان دی ہے، اور جواذان دے وہی تکبیر کہاگا)۔ الله صابہ الرے ۵۵ کی اسدالغابہ ۲۲ کا ان تہذیب التہذیب

زيد بن ارقم:

ان کے حالات ج۲ ص۸۵ میں گذر چکے۔

زيربن ثابت:

ان کے حالات جا ص ۲۱ میں گذر چکے۔

**س** 

سالم بن عبدالله:

ان کے حالات ج اص ۵۷۰ میں گذر چکے۔

السبكى: ييىلى بن عبدالكافى بين: ان كے حالات ج اص ٢٦ ميں گذر يكے۔ تھے اور بڑے عبادت گذار تھے۔ ابن حبان اپنی کتاب'' الثقات'' میں کہتے ہیں: وہ اہل بھرہ کے عبادت گذار اور صلحاء میں سے تھے، ثقہ،صاحب انقان اور صاحب حفظ تھے۔

[طبقات ابن سعد ۷ / ۱۸؛ سیراُ علام النبلاء ۲ / ۱۹۵؛ تهذیب التهذیب ۲۰۱۷ ]

> سلیمان بن بیبار: ان کے حالات ج ۱۴ ص ۳۲۲ میں گذر چکے۔

سمره بن جندب: ان کےحالات ج۵ ص ۹۳ ۴ میں گذر چکے۔

السيوطى: يه عبدالرحمان بن ابوبكر بين: ان كے حالات جاس ٢٦ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ش

الشاطبی: بیابراہیم بن موسی ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۷۲ میں گذر چکے۔

الشاطبی: پیقاسم بن مرہ ہیں: ان کے حالات جس سوسسہ میں گذر چکے۔ سخون: یه عبدالسلام بن سعید میں: ان کےحالات ۲۶ص۵۷۰ میں گذر چکے۔

السرخسى: يەجمەبن احمد ہيں: ان كے حالات جاص ٦٣ ٢ ميں گذر <u>ڪ</u>پ

السرخسى: يەجمە بىن ئۇرىمان ئالىرىكى . ان كے حالات ٢٥ ص ٥٧١ مىں گذرىچى ـ

سعید بن جبیر: ان کے حالات جاص ۲۳ ۴ میں گذر چکے۔

سعید بن المسیب: ان کے حالات جاص ۶۲۳ میں گذر چکے۔

لة مان اليمي (؟ - ١٩٧٣ هـ)

یہ سلیمان بن طرخان ہیں، کنیت ابوالمعتم ، نسبت تیمی ، بصری ہے، تابعی ہیں، حضرت انس بن ما لک، طاؤس، ابواسحاق السبیعی ، ابوعثان النہدی، حضرت انس بن ما لک، طاؤس، ابواسحاق السبیعی ، ابوعثان النہدی، حسن البصری اورعبداللہ بن شخیر وغیرہ سے روایت کرتے ہیں، اورخودان سے روایت کرنے والول میں ان کے بیٹے معتم ، شعبہ، دونوں سفیان، حماد بن سلمہ اور تحیی بن معمر وغیرہ ہیں ۔ رئیج بن یکی سعید کے حوالہ سے کہتے ہیں کہ: میں نے سلیمان تیمی سے زیادہ صادق القول کسی کوئیس دیکھا،عبداللہ بن احمدا سے والد سے قل کرتے ہیں : وہ ثقہ ہیں ۔ ابن معین اور نسائی کہتے ہیں : وہ ثقہ ہیں ۔ ابن سعد نے کہا: سلیمان ثقہ اور کشرالحدیث لوگوں میں سے ہیں ۔ ابن سعد نے کہا: سلیمان ثقہ اور کشرالحدیث

الشافعي: يەمجمە بن ادريس بين:

ان کے حالات ج اص ۲۴ میں گذر چکے۔

الشبر الملسى: بيلى بن على بين: ان كے حالات جاس ٢٦٥ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

الشربینی: میم مین احمد ہیں: ان کے حالات جاص ۲۵ میں گذر کیے۔

شریخ: بیشریخ بن الحارث میں: ان کے حالات جاس۲۶۸ میں گذر چکے۔

الشريف ابوجعفر (۱۱۷- ۲۷ ه

یعبدالخالق بن عیسی بن احمد بن حمد بن عیسی الشریف ہیں، کنیت ابوجعفر، نسبت ہاشی، عباسی ہے، فقیہ ہیں، انہوں نے بہت سے علوم میں مہارت حاصل کی، اپنے دور میں بغداد میں حنابلہ کے امام سے، فقہ اور زاہد سے، انہوں نے جامع منصور اور جامع مہدی میں درس فقہ اور زاہد سے، انہوں نے جامع منصور اور جامع مہدی میں درس دیا، ابن جوزی کہتے ہیں: یہ عالم، فقیہ، تقی اور زاہد و عابد سے، بہت زیادہ حق گوشے، اس سلسلے میں کوئی رور عابت نہیں کرتے سے، اور نہ ران کو اللہ تعالی کے بارے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کی بارے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کی بارواہ ہوتی تھی۔ انہوں نے ابو القاسم بن بشران، ابو محمد الخلال، ابواسحاق البر مکی اور ابوطالب العشاری وغیرہ سے ساعت حدیث کی، ابواسحاق البر مکی اور ابوطالب العشاری وغیرہ سے ساعت حدیث کی، ان کی مجلس درس میں جاتے سے اور یاد داشت کھتے رہتے ہے، انہوں نے اپنے والد سے سن ۲۸ سے تھے، اربے والد کی مان کی مجلس درس میں جاتے تھے اور یاد داشت کھتے رہتے تھے، اور فقہ اور اصول فقہ کے اسباق کا مذاکرہ کرواتے تھے، اپنے والد کی دالد کی دور دالت کے دور دالد کی دالد کی دالد کی دالد کی دالد کی دالد کی دالت کے دالد کی دالد کی دالد کی دالد کی دیں دالد کی دالوں کی دور کی

حیات ہی میں مسلک حنبلی میں فائق اورصاحب تدریس وافقاء ہوگئے سے۔ اہل برعت کے خلاف سخت سے، اس سلسلے میں انہیں جیل بھی جانا پڑا، پھر جب عوام میں بیجان ہر پا ہوا تو ان کور ہا کر دیا گیا، جب ان کی وفات ہوئی توامام احمد کی قبر کے پہلو میں ان کو فن کیا گیا۔ بعض تصانیف: "دؤوس المسائل"، "أدب الفقه" اور "شرع الما خدھب" ہیں۔

[الذيل على طبقات الحنابليه ار ۱۵-۲۶؛ منا قب الامام احمدرص ۵۲۱؛ لنجوم الزاہر ۱۵ / ۲۶ ؛ الأعلام ۴/ ۳۲ ؛ مجم المولفين ۵/ ۱۱۰]

> الشعبی: بیمامر بن شراحیل میں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

الشو کانی: بیر محمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۳ میں گذر چکے۔

الشیر ازی:بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۳ میں گذر چکے۔

ص

صاحبين:

اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص ۲۷ ۴ میں گذر چکی۔

صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود بين: ان كے حالات ج اص ۴۸۰ ميں گذر چكے۔

ط

طاؤس بن کیسان: ان کے حالات جا ص۲۹ ۴ میں گذر چکے۔

الطحاوی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۹ ۴ میں گذر چکے۔

الطرطوشى: يەمجمر بن الولىد بىن: ان كے حالات ج ا ص ۲۹ مىں گذر چكے۔

طلحه بن عبیدالله: ان کے حالات ج۹ص ۱۸ سیس گذر چکے۔

ع

عبدالرحمٰن بن عوف: ان کے حالات ج۲ص۵۷۱ میں گذر چکے۔ صاحب تهذیب الفروق: بیم علی بن حسین ہیں: ان کے حالات ج٠١ ص٠٤ ٣ میں گذر چکے۔

> صاحب الدرالمختار: بيرمحمد بن على بين: ان كے حالات جام ۴۵۳ ميں گذر چكے۔

صاحب غایة المنتهی: بیمرعی بن یوسف میں: ان کے حالات ج ک ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

صاحب کشاف القناع: بیمنصور بن یونس بین: ان کے حالات ج اص ۴۴۹ میں گذر چکے۔

صاحب الهداية: بيلى بن ابوبكر المرغيناني بين: ان كے حالات جا ص ۸۹ ميں گذر كچے۔

الصاوی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

الصدرالشهيد: پيهمر بن عبدالعزيز ہيں: ان ڪحالات ج١٢ص.....ميں گذر ڪِڪ عثمان بن عفان:

ان کے حالات ج اص ۷۲ میں گذر چکے۔

عبدالله بن الزبير:

ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

عبيده السلماني (؟ - 2 م ه)

یے عبیدہ بن عمرو ہیں، اور بعض کہتے ہیں: ابن قیس بن عمرو السلمانی ، کنیت ابوعرو، نبیت کوفی مرداوی ہے، تابعی فقیہ ہیں، فتح ملہ کے زمانہ میں کیمن میں اسلام لائے، لیکن نبی علیا کے نیارت کا شرف نہیں حاصل کر سکے حضرت علی ، حضرت عبد اللہ بن زبیر اور حضرت عبد اللہ بن اور خود ان سے حضرت عبد اللہ بن اسعود اللہ بن اور خود ان سے روایت کرتے ہیں، اور خود ان سے روایت کرنے والوں میں شعبی ، ابر اہیم خعی ، محمد بن سیرین اور عبد اللہ بن سلمہ مرادی وغیرہ ہیں۔ شعبی کہتے ہیں: عبیدہ امور قضاء میں قاضی بن سلمہ مرادی وغیرہ ہیں۔ شعبی کہتے ہیں: عبیدہ امور قضاء میں قاضی مختلط کسی شخص کو نہیں و یکھا، چنا نچے ابن سیرین ان سے کثرت سے مختاط کسی شخص کو نہیں و یکھا، چنا نچے ابن سیرین ان سے کثرت سے کشرت کیا کرتے تھے۔ احمد العجبی کہتے ہیں: حضرت عبد اللہ بن معود کے فقیہ شاگر دوں میں جو حضرات مقری بھی ہے اور مفتی بھی ، عبیدہ ان میں سے ایک شخص۔ ابن معین کہتے ہیں : عیسی بن یونس لام کے فتح میں سے ایک شخص۔ ابن معین کہتے ہیں : عیسی بن یونس لام کے فتح میں سے ایک شخص۔ ابن معین کہتے ہیں : عیسی بن یونس لام کے فتح میں سے ایک شخصہ ابن کہا کرتے تھے، علی بن مدین نے ان کو عبد اللہ بن مسعود کے فقیہ شاگر دوں میں شار کیا ہے، ابن حبان نے ان کا ذکر مسعود کے فقیہ شاگر دوں میں شار کیا ہے، ابن حبان نے ان کا ذکر مسعود کے فقیہ شاگر دوں میں شار کیا ہے، ابن حبان نے ان کا ذکر مسعود کے فقیہ شاگر دوں میں شار کیا ہے، ابن حبان نے ان کا ذکر

[البدايه والنهايه ۳۲۸/۸؛ تهذيب التهذيب ۸۴/۷؛ شذرات الذهب ار2۸؛ سيرأعلام النبلاء ۴۰/۴؛ الأعلام ۱۳۵۷م

> عثمان البتی: بیعثمان بن مسلم ہیں: ان کے حالات ج ۱۷ ص ۳۸۰ میں گذر چکے۔

عروه بن الزبير:

ان کے حالات ج۲ص۵۷۸ میں گذر چکے۔

عطاء بن الي رباح:

ان کے حالات جا ص۷۲میں گذر چکے۔

على بن ابي طالب:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

عمار بن ياسر:

ان کے حالات جساص ۲۸ میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات ج اص ۲۷میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات ج ۱۴ ص ۳۲۸ میں گذر چکے۔

عائشة:

ان کے حالات ج ا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

عياده بن الصامت:

ان کے حالات جہ ص ۲ م میں گذر چکے۔

غ

الغزالی: بیه محمد بن علی: ان کے حالات جاس۵۵ میں گذر <u>ک</u>ے۔

ف

فضل بن عباس: ان کے حالات ج ۱۳ ص۳۵۶ میں گذر چکے۔

ق

القاضى ابوبكر بن الطيب: يهجمه بن الطيب بين: ان كے حالات ج اص ٢ مهميں گذر كيے۔ عباس بن عبدالمطلب:

ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

عبدالرحمٰن بن زید بن الخطاب:

ان کے حالات ج۲ ص۸۹میں گذر چکے۔

عمروبن دينار:

ان کے حالات ج کے ص کے ۴۴ میں گذر چکے۔

عميرهالبرلي: پياحدغميره بين:

ان کے حالات ج اص ۷۵ میں گذر چکے۔

عيسى بن دينار:

ان کے حالات ج۵ ص۹۶ میں گذر چکے۔

العینی: میخمود بن احمد میں:

ان کے حالات ج م ص ۵۷۹ میں گذر چکے۔

الگرخی: یه عبیدالله بن الحسین ہیں: ان کے حالات جا ص۸۰ میں گذر چکے۔ القاضی اساعیل: بیاساغیل بن اسحاق میں: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۰ میں گذر چکے۔

الكرابسي (؟-۴۴٨هـ)

القاضى عبدالو ہاب: بيعبدالو ہاب بن على بيں: ان كے مالات جسم ۴۸۳ ميں گذر كيے۔

یے حسین بن علی بن یزید ہیں، کنیت ابوعلی، نسبت کراہی ہے،
فقیہ ہیں، امام شافعی کے شاگر دہیں، بغداد میں علم فقہ حاصل کیا، اور
بہت ہی احادیث کی ساعت کی، امام شافعی کے ساتھ رہے اور ان سے
علم حاصل کیا، ان کا شار ان کے عظیم تلامذہ میں ہے، معن بن عیسی
اور اسحاق بن یوسف الأزرق وغیرہ سے روایت کرتے ہیں، اور خود
ان سے روایت کرنے والول میں حسن بن سفیان، محمد بن علی المدیٰی
اور عبید بن محمد البز اروغیرہ ہیں۔ خطیب کہتے ہیں: وہ صاحب فہم عالم
اور فقیہ تھے، فقہ اور اصول فقہ میں ان کی بہت سی تصنیفات ہیں جن
اور فقیہ تھے، فقہ اور اصول فقہ میں ان کی بہت سی تصنیفات ہیں جن

قاده بن دعامه:

ان کے حالات ج اص ۷۸ میں گذر چکے۔

القرافی: بیاحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص ۲۵میں گذر چکے۔

القرطبی: بیرتمد بن احمد بیں: ان کے حالات ۲۶ س۵۸۱ میں گذر چکے۔

القليو **بی:بياحمد بن احمد بيں:** ان کے حالات ج ا ص۸۸ ميں گذر <u>ڪ</u>پ۔

لبخض تصانف: "أصول الفقه و فروعه"اور"الجرح والتعديل"ـ

[ تهذیب النهذیب ۱۸۹۸: سیراً علام النبلاء ۱۹۹۸؛ طبقات الفقهاء للشیر ازی رص ۸۷؛ تاریخ بغداد ۸۸ ۸۴؛ الأعلام ۲۲۲۲۲]

النخمی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۸۲ میں گذر چکے۔

الکاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کے حالات جا ص۴۸۰ میں گذر چکے۔ محر بن عبدالحكم (۱۸۲–۲۶۸ه)

ليث بن سعد:

ان کے حالات ج اس ۲۸۳ میں گذر چکے۔

یہ محمد بن عبداللہ بن عبدالحکم ہیں، کنیت ابوعبداللہ ہے، آپ مصری ماکی فقیہ ہیں، مصر میں علمی سیادت ان پرختم ہوئی، انہوں نے اپنے والداور ابن وہب، اشہب اور ابن القاسم وغیرہ سے ساعت حدیث کی، ابن ابی فد یک، انس بن عیاض، شعیب بن لیث اور حرملہ بن عبدالعزیز وغیرہ سے روایت کی۔ اور خود ان سے ابو بکر نیسا پوری، ابوعاتم رازی اور ان کے بیٹے عبدالرحمان وغیرہ نے روایت کی۔ ابن عبدالبر کہتے ہیں: وہ صاحب سیادت اور اپنے دور کے بااثر اور باوقار فقیہ تھے۔ ابن الحارث کہتے ہیں: وہ ایک فقیہ عالم اور نمایال شخصیت کے مالک تھے، اپنے مسلک کے مناظر اور صاحب سیدلال تھے، علم اور تفقہ کے لئے دیار مغرب اور اندلس سے لوگ سفر کرے ان کے پاس آتے تھے۔

[ميزان الاعتدال ١٦٣٨؛ وفيات الاعيان ١٦٥٨، ٢/ ٩٩؛ الديباح رص ٢٢٩]

> مروان بن الحکم: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۴ میں گذر چکے۔

> المزنی: بیاساعیل بن بحی المزنی ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۵ میں گذر چکے۔

مسرو**ق:** ان کےحالات ج۳ص۴۸۶ میں گذر چکے۔

مسلم: میسلم بن الحجاج ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۵ میں گذر چکے۔ ما لک: بیرما لک بن انس میں: ان کے حالات ج اص ۴۸۳ میں گذر چکے۔

الماوردی: ییلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۸۴ میں گذر چکے۔

مجامد بن جر: ان کے حالات جا ص۲۸۴ میں گذر چکے۔

المحاملی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جسم ۴۸۴ میں گذر چکے۔

محمد بن الحنفیه: ان کے حالات جسم ۴۸۴ میں گذر چکے۔

حمد بن علمہ: ان کےحالات ج2ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

مطرة ف بن عبدالرحمّان:

ان کے حالات ج۲ص۵۸۲ میں گذر چکے۔

مطرف بن عبدالله بن الثخير (؟ - ٨٧ هـ)

یه مطرف بن عبد الله بن الشخیر بین، کنیت ابوعبد الله، نسبت حرثی، عامری ہے، کبار تا بعین میں سے بین، ان کے کلمات حکمت منقول بین، وہ اپنے والد، نیز حضر سے علی، عمار، ابوذ ر، عثمان، عاکشہ، عثمان بن الحصین اور عبد الله بن مغفل المزنی وغیرہ سے روایت کرتے ہیں، اور خودان سے ان کے بھائی یزید بن عبد الله، حسن بصری، قنادہ اور ثابت البنانی وغیرہ روایت کرتے ہیں۔

ابن سعد نے ان کا ذکر کرتے ہوئے کہا: وہ حضرت ابی بن کعب میں میں اور ثقہ ہیں، صاحب فضل وورع اور صاحب عقل وادب ہیں۔ المحلی کہتے ہیں: وہ ثقہ ہیں، بصرہ میں ابن الاشعث کے فتنہ سے ان کے اور ابن سیرین کے سوا کوئی محفوظ نہیں رہا۔

[تهذیب التهذیب ۱۰ ۱۳ ۱۷ طبقات ابن سعد ۱۷ ۱۳ ۱۱ البدایه و النهایه ۲۹۷۱؛ النجوم الزاهره ۱۷ ۱۳ ۴: شذرات الذهب ار ۱۱۰ ۴: تذکرة الحفاظ ۱۷۰۱]

معاذبن جبل:

ان کے حالات ج اص ۸۵ میں گذر چکے۔

معمر بن عبدالله (؟ - ؟)

یہ عمر بن عبد اللہ بن نافع بن فضلہ بن عوف بن عبید ہیں، نسبت قرشی عدوی ہے، صحابی رسول ہیں، نشروع ہی میں اسلام لے آئے اور حبشہ کی طرف ہجرت کی، نبی علیہ سے اور حضرت عمر بن خطاب اسے روایت کرتے ہیں، اور خود ان سے سعید بن المسیب، بشر بن

سعید، اور عبد الرحمٰن بن جبیر مصری وغیرہ روایت کرتے ہیں۔ ابن عبد البرنے کہا: یہ بنی عدی کے شیوخ میں سے تھے۔ اور ابن ججر کہتے ہیں: یہ وہی صحابی ہیں جنہوں نے جمۃ الوداع میں رسول الله علیہ کے سرمبارک کا بال مونڈ اتھا۔

[الإصابه ٣٨٨/٣؟ أسد الغابه ٣٦٠/٣؟ تهذيب التهذيب٢٢١/١]

> مغیره بن شعبه: ان کے حالات ۲۶ ص۵۸۹ میں گذر چکے۔

المقدسی: پیعبدالغنی بن عبدالواحد ہیں: ان کے حالات جہا ص ۳۳ میں گذر چکے۔

منلا خسرو: پیچمه بن فراموز بیں: ان کے حالات ج۵ص۵۰۰ میں گذر چکے۔

ك

النحعی: بیابرا ہیم نحعی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲۱ میں گذر چکے۔

النووی: پیکی بن شرف ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹۰ میں گذر چکے۔